الصلاة فاي.











الهُوَانِّرُالْعَامِّتُرُالْعَلَبِّبِالْكَاظِمِيِّةُ الْفَلْمِينَةُ الْفَلْمِينِّةُ الْفَلْمِينِّةُ الْمُعَالِ



علاة مُهِ.. رِسَالَةِ الْحُقُو



# بسيم الله الرحمن الرجيم

إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقْرِالصَّلَاةَ لِذَكِرِي

صدق الله العلي لعظيمر

سورة طه: الآية ١٤



#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين محمد المصطفى وعلى آله الميامين..

إن الأئمة المعصومين المهاركان لهم الدور البارز في الساحة الإسلامية من خلال تناولهم كل الجالات في الحياة وكانوا بمثابة الدفة التي تقود سفينة الأمة نحو النجاة، لا يبرحون في المحافظة على مسيرتها، فهذه آثارهم تشهد بفيضهم الزاهر، وسابغ نميرهم من الفقه إلى العقائد إلى العرفان، انتهاءً بمختلف المعارف الإسلامية في مجال السياسة والمجتمع والمشاركة في مختلف شؤونه.. وكان حضورهم بالطليعة.. يقودون الحركات بشكل مباشر وغير مباشر لإنعاش الأمة بروح الإيمان كي يبقى الإسلام حيا، ويربون آلاف الشخصيات، تربية رسالية مبنية بالمعارف والعلوم والبلاغة.

فاستذكارهم والتزود منهم هو في الحقيقة امتداد طبيعي للرسالة التي أرادها أهل البيت التي أن تسود، تماما مثل ما أرادوا للقيم والأخلاق أن تزدهر.. ومن هؤلاء الإمام علي بن الحسين علي الذي أخذ على عاتقه تربية الأمة بأسلوب يرتقي بما إلى مصاف الكمال الإنساني وذلك من



والإراب

خلال رسالة الحقوق التي سبق بهاكل العلماء والقانونيين في دنيا الإسلام بل في دنيا الإنسان في هذا المضمار الذي على أساسه ترتكز أصول الأخلاق والتربية ونظم الاجتماع.

لقد بيّنت رسالة الحقوق كيفية تنظيم العلاقات الفردية والاجتماعية للإنسان في هذه الحياة بنحو يحقّق للفرد والمحتمع سلامة العلاقات، ويجمع لهما عوامل الاستقرار والرقى والازدهار.

إنّ تنظيم العلاقات الاجتماعية على أساس تعيين مجموعة الحقوق لله بشكل دقيق هو الرصيد الأول للنظام الاجتماعي الإسلامي، فإنّ الذي يفهم بعمق هذه الرسالة ويستوعب بدقة حقوق الله وحقوق العباد سيتسنى له أن يفهم كيف ينتهج جادة الحق والصواب وتحصيل الثواب في الدنيا والآخرة، كما سيعرف كيف ينأى بنفسه عن مسالك الباطل وكيف يحصن نفسه من الذنوب التي تحتك العصم وتنزل النقم.

وقد منَّ الله علينا في إكمال ما بدأناه من رسالة الحقوق للإمام زين العابدين الله فكانت هذه المرة مختصة بحق الصلاة، سائلين المولى أن يمُنَّ علينا بإكمال هذه الرسالة العظيمة وأن يجعلنا من المقتدين بأئمة أهل البيت المهم ومن العاملين على تطبيق وصاياهم لنيل رضا الله عز وجل. إنه سميع مجيب.



### حق الصلاة

(فأما حق الصلاة فأن تعلم أنها وفادة إلى الله وأنك قائم بها بين يدي الله فإذا علمت ذلك كنت خليقا أن تقوم بها بين يدي الله فإذا علمت ذلك كنت خليقا أن تقوم فيها مقام الذليل الراغب الراهب الخائف الراجي المسكين المتضرع، المعظم من قام بين يديه بالسكون والإطراق وخشوع الاطراف، ولين الجناح، وحسن المناجاة له في نفسه و[الطلب] إليه في فكاك رقبتك التي أحاطت بها خطيئتك، واستهلكتها ذنوبك ولا قوة إلا بالله)



يبتدأ الإمام الســجاد عليه توضيح وإرساء القاعدة الأولى في عبادة الصـلاة باعتبارها عمود الدين الذي ترتكز عليه باقي العبادات فقوله عليه الله أي هي لقاء مع رب العزة في خلال هذه الصلاة ومن المعروف أن الوفادة واحدة من معانيها هي الزيارة والذهاب إلى رؤية أحــد ما، فحين يجعل الإمام الصلاة بمعنى الوفادة إلى الله أي أنها تتحرر من مسالة الجبر والإذعان وتنتقل إلى معنى روحي أسمى ألا وهي الوفادة واللقاء مع الله جل وعلا.

فالكثير يعد الصلاة كعادة يومية يؤديها من غير شعور أو حساب في أن الذي يتكلم معه ويناجيه هو ربه الذي خلق كل شيء وهو المتجبر على كل شيء وهو خالق كل شيء, هذا الشعور قد لا يملكه أي إنسان إلا من رحمه الله ورزقه حسن الصلاة والأدب في الكلام مع الله عز وجل فالإمام السجاد في بداية هذا المقطع النوراني يريد أن يضع الإنسان على أول خطوة في طريق العبودية والصلاة الحقيقية التي يجب أن يؤديها العبد مع ربه ولا يمكنه في الوصول إلا إذا علم أن حقيقة الصلاة هي الوفادة واللقاء مع ربه الذي خلقه وخلق كل شيء والوصول إلى هذه المرحلة واللقاء مع ربه الذي خلقه وخلق كل شيء والوصول إلى هذه المرحلة



الأولى سيجعل الإنسان مستشعر لحالته التي يعرفها الإمام من أنها (قائم بها بين يدي الله ) ومن المعلوم أن الإنسان المؤمن لا يعتقد أن الله له يدان ماديتان كأيدينا التي هي عبارة عن الجوارح التي هي من صفات الماديات المحضة فقط, ولكنه يعتقد من أن الله يرعاه بأيدي الرحمة والعناية الربانية التي لا يستغني عنها أي عبد من عبيد الله, فإن حصلت له تلك الحالة الخاصة مع الله في بداية الصلاة كانت الانعكاسات الروحية على العبد وهي التي حددها الإمام بقوله: (مقام الذليل الراغب الراهب الخائف الراجي المسكين المتضرع ).

فأول المقامات التي يتحصل عليها المصلى هي الذلة الداخلية في نفسه وذلك لكونه قد اقترف الذنوب في يومه مع اغداق اللله عليه بالكثير من النعم التي لا تحصى قال تعالى ( وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها ) فالنعم النازلة على العبد في كل آن وحين كثيرة لاعدد لها ولا أمد وفيما يقابل ذلك من العبد بالذنوب والتقصير والالتفات الى ملذات الدنيا ونسيان الـه والغفلة عنه من دون أي مبالاة او استشـعار الى ان الله محيط بكل شهيء ويعلم كل شهيء ,فعند وقوف العبد بين يدي ربه وهو مستشعر بالايادي اللطيفة لله عز وجل ويستذكر ما اقترفة في يومه يقف في موضع الذلة ومقام الاذلال لنفسه أمام رب العزة والجبروت.



أما المقام الثاني فهو مقام الرغبة لله عز وجل، فالإنسان المؤمن بعد أن دخل في المقام الأول وهو مقام الذلة بين يدي الله عز وجل تبدأ عنده الحالة الثانية أو المقام الثاني وهي حالة الرغبة فيما عند الله من الخير الجزيل والعطاء الذي لا حدود له، ولعل الإنسان إذا استمر به هذا الحال يرغب في الأمور التي تقربه نحو ساحة القدس الإلهي أكثر، فلا يميل باستمراره بالتعلق والرغبة بالأمور الدنيوية الزائلة بل تبدأ سكناته وملكاته تميل نحو الذي يبقى ولا يزول ألا وهو الرضا الإلهي ومجاورة أهل البيت تميل في تلك الدار التي لا موت فيها أبدا.

أما المقام الثالث فهو مقام الرهبة والخوف وهو من المقامات المهمة التي لا ينبغي للإنسان أن يكون بعيداً عنها فكلما كان الإنسان لا رهبة ولا خوف في قلبه من خالقه كان داعيه إلى الفساد وارتكاب الذنوب و المعاصي أقوى وأشد في نفسه فهذه الرهبة هي التي تجعله يمتنع من اقتراف الذنب والمعصية لما يجده في نفسه من أثر مانع نابع من الرهبة والخوف في معصية الله عز وجل.

أما المقام الرابع فهو مقام الرجاء والرجاء على عدة أنواع:

منها أن يكون العبد راجياً لما عند الله من النعم والعطاء الجزيل.



ومنها الرجاء في المغفرة لذنوبه التي ارتكبها عن عمد.

ومنها الرجاء في قبوله في زمرة المرحومين.

وما دام الرجاء هنا قد وقع في الصلاة فلعل من أصدق المصاديق هو الرجاء في قبول هذه الصلاة التي يصليها العبد، فقد ورد عن الإمام الصادق السلام، فإن قبلت قبل سائر عمله، وإذا ردت رد عليه سائر عمله).

أما المقام الخامس الذي يتحصل للمصلي في صلاته فهو الاستكانة والتضرع فالاستكانة هي حالة تحدث عند العبد بعد معرفته أنه لا يملك

أي شيء في هذه الحياة الفانية ولا الحياة الدائمة الأخروية، فهو بالحقيقة لا يملك أي شيء تجاه ربه رب العزة مما يدفعه إلى الضراعة والتضرع لدى الله عز وجل في طلب الرحمة والمغفرة والعون منه على أداء حقوق الله وحقوق الناس المفروضة عليه.

١ وسائل الشيعة: ج١/ مجلد ٢/ ص ٢٢.

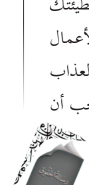


#### النتيجة لهذه المقامات

يوضح إمامنا السجاد المسلم الانتهاء من بيان المقامات التي يتحصل عليها العبد في صلاته، يبين لنا ما ينتج منه كنتيجة لهذه المقامات والتي بدورها تنعكس على جوارحه وجوانحه والتي عرفها الإمام المسلم بقوله: (السكون والإطراق وخشوع الأطراف ولين الجناح وحسن المناجاة له في نفسه)، فهذه الأوصاف الجوارحية التي ستكون موجودة في حالة المؤمن الذي قد حاز المقامات التي وضحناها آنفاً.

فالسكون يصدر منه فيما يقابل مقام الذلة الذي حدث في ملكاته الذاتية والإطراق فيما يقابل مقام الرغبة والرهبة وخشوع الأطراف فيما يقابل الخائف الراجي ولين الجناح فيما يقابله من المسكنة والفقر أمام الله عز وجل وحسن المناجاة فيما يقابل مقام التضرع إلى ربه.

هذا من ناحية الأمور الجوارحية، أما الجوانحية فقد بينها الإمام المتحلكة بقوله: (الطلب إليه في فكاك رقبتك التي أحاطت بما خطيئتك واستهلكتها ذنوبك)، فقد عبر الإمام السجاد المتحلي عن صفحة الأعمال بالرقبة للإنسان وقد علقت بما أغلال المعصية والتي تسوقه نحو العذاب والبعد عن ساحة المولى عز وجل ولعل من أهم الأشياء التي يجب أن



まるのい

هذا بيانٌ سريع لأهم مفردات الحديث الأول وهو حق الصلاة وندخل الآن إلى أهم المباحث المتعلقة به.

## الإخلاص بنية الصلاة

قبل الدخول إلى معنى الإخلاص بالنية لا بد من التعرف أولا على معنى النية، وللنيَّة عدة معانٍ يمكن أن ترادَ منها:

١. النيـة اللفظية: وهو ما قد ينطقه الإنسـان عنـد إرادة الدخول في الصلاة أو بعض أفعال الحجّ.

7. الإخطار الذهني: بمعنى تذكُّر واستحضار مضمون النية اللفظية بدون نطقِها. وهو ما يقع فيه أغلب العوام من الناس في تصورهم من أن



نيـة الصلاة لا بد من التلفظ بما ولا تكون الصلاة صحيحة إن لم ينطق بما المصلى

٣. القصد: هو أن تعرف أنك ماذا تفعل، بحيث لو سئلت عنه أمكنك الجواب، وهذا المعنى شاملٌ لكلِّ الأفعال الاختيارية القصدية أو المتعمدة.

وبهذا المعنى قد يفسر ما ورد من [أنَّ الأعمال بالنيات] أي بالمقصود، وكلُّ عملِ لا قصد فيه فهو خالٍ من النية.

٤ ـ الهدف أو الاستهداف: وهو ما يقصده الفرد في عمله كنتيجة فائية، فإن كان الهدف صالحاً قيل: إنَّ النية صالحة، وإن كان الهدف سيئاً قيل: إنَّ النية سيئة.

وبهذا المعنى ورد [لكلِّ امرئٍ ما نوى]، أي ما يستهدفه. فإن استهدف خيراً رأى خيراً، وإن استهدف شراً رأى شراً، وعاد الوبالُ عليه.

٥ ـ الباطن أو المحتوى الداخليُّ للإنسان، أو قل: النفس أو القلب، فمن كانت نفسه فمن كانت نفسه خبيثةً وقلبه غليظاً فنيته سيئة.



وبهذا المعنى ورد: عن أبي عبد الله السِّلِم قال: قال رسول الله السَّف (نية المؤمن خير من عمله ونية الكافر شر من عمله، وكل عامل يعمل على نيته) ٢. لأنَّ العمل إنما يمثل المحتوى الداخليَّ للفرد، وهذا المحتوى أهمُّ من العمل بطبيعة الحال.

وقد يرد اسم ثان للنية وهو صفاء النية وحسنها، يمكن أن يفسر بعدَّة معاني غير متنافية، بمعنى أنها يمكن أن تصدق جميعاً منها:

١٠ أن يكون العمل خالياً من قصد الإضرار بالآخرين، وبالنتيجة من الله على المنافقة الم

٢. أن يكون العمل خالياً من الإضرار بالنفس، بحسب الواقع، سواء
عرف الفاعل ذلك أم غفل عنه.

فإنَّ عدداً من أعمالنا يبدأ ضررها بنا قبل أن يصل إلى الآخرين، ونحن قد لا نكون ملتفتين، فنكون ممن (يُحْسَبُونَ أَتَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً) ونكون كما قال جلَّ جلاله: (وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَتَفْسَهُمْ يَظْلِمُونَ) لأنَّ النفسس تحتاج إلى التربية والعناية، فكلُّ عملٍ غير موافق لذلك فهو ظلمٌ

٤ النحل - الآية - ١١٨



۲ الکافی ج ۲ ص ۸٤

٣ الكهفُ - الآية - ١٠٤

٣. أن يكون العمل خالياً من الهدف السيِّء، ولو في المدى البعيد، علم به الفردُ أم لم يعلم. ولكنه إن كان عالماً ملتفتاً كان ظلمه أكبر فالخلوُّ من مثل هذا الاستهداف هو شكلٌ من أشكال خلوص النية وحسنها بلا شك.

إن يكون العمل ناتجاً من قلبٍ طاهرٍ ونفسٍ صافية، ليكون ذا نيةٍ
حسنة، وإلا لم يكن متصفاً بهذه الصفة.

ومن هنا نجد أنَّ ذوي النفوس الشريرة تكون كلُّ أعمالهم غيرَ نقية، وكلُّ نياتهم غيرَ حسنة، لأنها ناتجةٌ من نفوسهم تلك، فهي تمثلها وتعكس شرَّها بشكل وآحر.

٥. أن يكونَ العمل خالياً وخالصاً من الطمع المتزايد بالدنيا، وحاوياً على درجةٍ من درجات القناعة.

فإن كان مستهدفاً للطمع المتزايد بالمال أو الجاه أو السمعة أو السيطرة، بدون مصلحةٍ عامَّةٍ في ذلك، كان عمله غير متصفٍ بخلوص النية.

٦. أن يكون العمل خالياً وخالصاً من الطمع بالدنيا عموماً، وليس



فقط بالشيء المتزايد منها، كما في الوجه السابق.

وبذلك ينبغي الاقتصار على ضروريات الحياة والقناعة بها عن الباقي، لتكون النية خالصة. وكلُّ عملِ زاد على ذلك فهو عن نيةٍ سيئة.

وهذه القناعة لا يمكن أن تحصل عبثاً، وإنما تحصل لأجل الحصول على الجانب على الجانب الآخر من الحياة، بمعناها الأوسع والأكبر، وهو الجانب الأخروي.

٧. أن يقصد الفرد بعمله تحصيلَ غفران الله سبحانه وتعالى لذنوبه وستره لعيوبه.

٨. أن يقصد الفرد بعمله تحصيل رضوان الله سبحانه وليس الغفران فقط، كما في الوجه السابق. لوضوح أنَّ درجة الرضوان أعلى من درجة الغفران.

هذا ما نقصده من النية الخالصة وبعض معانيها.

بقي أن نفهم معنى الإخلاص بالنية.. فمن خلال ما ستعرضناه من النية الحسنة ومعناها نستطيع القول بأن الإخلاص له مرتبتانِ مهمتان، تحتوي كلُّ مرتبةٍ على عدة درجات:



المرتبة الثانية: الإخلاص لله سبحانه بالمعنى العالى الذي يفهمه ذووه، وهـو الذي يحصل في المراتب العليا من الكمال، فإنَّ كلَّ مرتبةٍ لا محالة موافقةٌ ومساوقةٌ مع درجةٍ من الإخلاص أكثر من المرتبة التي قبلها وهكذا. .والإخلاص في المرتبة الأولى، ينقســم بانقســـامات الرياء الذي ﴿ يقابله والتي سنوضحها لاحقا. فكلما زال شيئ من الرياء عن القلب حصل فيه الإخلاص من تلك الجهة.وسنعرف أيضا أنَّ الرياء بالمعنى العام، يشمل كلَّ الدواعي غير الإلهية التي تدخل في العمل، حتى ما كان منها لا يسمى رياءاً في اللغة أو العرف، كالأسباب الطبيعية والمقاصد الذاتية. وعليه، فحلوُّ القلب من أمثال هذه المقاصد أيضاً يكون من الإخالاص بطبيعة الحال. وإن لم يقابل الرياء بالمعنى اللغويِّ والعرفيّ. فيكون الإخلاص هو خلوّ القلب والنفس عند العمل، من كلِّ مقصدٍ سوى المقصد الإلهيِّ، وتحصيل رضا الله سبحانه. وهذه هي الدرجة الأهمُّ للمرتبـة الأولى التي عرفناها من الإخلاص، أمــا المرتبة الثانية فقد طوينا عنها الكلام لكي لا نخرج عن أصل الموضوع.



## الرياء ومشكلة بطلان الصلاة

من أهم العيوب التي ذكرها أهل البيت المناكل ومن بعدهم الفقهاء للعبادة هـو الرياء. وهو موجبٌ لبطلانها في أكثر صوره، كما سيأتي. ويقابله الإخلاص كما وضحناه والفرق بينهما حسب الفهم، هو في إعطاء الأهمية أو الإهتمام بأحد أمرين لا ثالثَ لهما، إما الله وإما غيره، من حيث استهداف الإطلاع والرضا وزوال العائبة والنقمة. فإن كان 🕨 ذلك كله خاصاً بالله في نظر الفرد فهو الإخلاص، وإن كان مشتركاً بينه م وبين غيره فهو الرياء، فضلاً عما إذا كان خاصاً بغيره.ومن هنا نفهم أنَّ الاهتمام بالله فقط، من حيث اطلاعه على العمل ورضاه عنه واندفاع نقمته وغضبه، مع إسقاط غيره عن الأهمية، هو الإخلاص.وإن كان الاهتمام بالإطلاع والرضا واندفاع النقمة خاصاً بالآخرين مع إسقاط الله عن الأهمية في نظر الفرد، والعياذ بالله، فهذا هو أعظم درجات الرياء، وبه يكون العمل لغير الله تماماً.وقد يكون الاهتمام موزَّعاً بين الله وخلقه، إذ يودُّ الفرد أن يراه الله والناس متعبداً أو محسناً أو عالماً، وغير ذلك، فهذا أيضاً من الرياء. وبهذا ورد: (إنَّ الرياءَ من الشارك)°، لأنه يحتوي على الاشـــتراك في اهتمام الفرد بين الله وخلقه، مع أنه يجب عليه

٥ الوسائل: ج ٢ م ٣. الباب٢ من أبواب أعداد الفرائض. حديث٢



أن يبدله بالإخلاص والتمحُّض بالاهتمام بالهدف الإلهيِّ الخالص.وقد ورد في هذا الصدد عن الله سبحانه ما مؤداه: (إني أفضل الشريكين، فمن عمل لي ولغيري أوكلته لغيري) . وهذا معناهُ أنه لا يمكن أن ينال القبول إلا العمل المخلص تماماً، فإن كان فيه شائبة الغير كان بمنزلة من عمل العمل كلَّه للغير. كما ورد في الحديث الآنف الذكر, فإن كان الفرد عمل لله مخلصاً، فجزاؤه على الله سبحانه. وإن كان عمله لغيره فجزاؤه على ذلك الغير. وبالطبع فإنه سوف لن ينالَ منه شيئاً. وكذلك لو عمل بالاهتمام المشترك بين الله وخلقه، فإنه يكون جزاؤه على الطرف الآخر، لو كان معطياً شيئاً. وذلك : أولاً: لما سمعناهُ من أنه (من عمل لغيري أوكلته إليهِ) وثانياً: لما عرفناهُ فيما سبق: من أنَّ من عمل عبادةً أو حسنةً لهدفٍ دنيويِّ أعطى ذلك الهدف، ولم يكن مستحقاً في الآخرة لأيِّ ثواب.ولا يفوتنا هنا أن نلتفت إلى أنَّ أغلب أشكال الرياء بالمعنى الذي عرفناهُ هو من الشرك الخفيِّ لا الجليِّ، لأنه ليس من الشرك في العبادة، وإنما هو من الشرك في الطاعة، وقد عرفنا من خلال أقوال المعصومين الله من الشرك الخفيِّ ما لم يكن مستمراً وحاصلاً عن قناعةٍ والتزام، فلا يبعد عندئذٍ أن يكون من الشرك الجليِّ لا محالة. أي أنه ينقلب من الخفي إلى الجلي إذا استمر به صاحبه عن قناعة والعياذ بالله.

٦ انظر نحوه في الوسائل: ج ٢ م ٣. الباب ٢ من أبواب أعداد الفرائض. حديث٦



نأتي الآن إلى مراتب الرياء، لنرى أياً منها يكون سبباً لبطلان العبادة، وأياً منها لا يكون، وما أثره في العبادة بالمعنى الأخص (الصلاة)، وما أثره في العبادة بالمعنى الأعم (باقى العبادات).

وانقسامه يمكن أن يكون من ناحيتين:

الناحية الأولى: من حيث الداعي النفسي. من حيث أن يكون كثيراً تجاه الله سبحانه تارةً، أو كثيراً تجاه غيره أخرى. وهذا هو الذي درج عليه الفقهاء في التقسيم الآتي الذي سنسمعه.

الناحية الثانية: من حيث الداعي الخارجي، أعني خارج الذات. فإنه تارةً يكون هو الله سبحانه، وتارةً أخرى غيره، وهذا الغير قد يكون هو الأسباب الطبيعية، وقد يكون هو النفس، وقد يكون هو الناس أو المحتمع، وقد يكون هو المخلوقات الأخرى كالملائكة والحنّ. والفقهاء في هذه الناحية خصوا الرياء بماكان طرفه الناس، ولم يسموا الأقسام الأحرى رياءاً.

أما التقسيم من الناحية الأولى، فقد يكون الداعي النفسيُّ تاماً لغير الله



T.

كلُّه، وقد يكون هو الداعي الأرجح، وقد يكون هو الداعي المساوي، وقد يكون هو الداعي المرجوح، وقد يكون دون ذلك.

فهذه خمسة أقسام في الناحية الأولى، وقد رأينا أنَّ الأقسام في الناحية الثانية أربعة ، فتكون الأقسام جملة عشرين ٧.

ولا حاجة لاستيعابها هنا، إلا أننا نذكر لها أهم الأمثلة إيضاحاً للقارئ فاشتراك الأسباب الطبيعية في العبادة، كالحصول على الارتياح النفسي أو التبريد لدى الحرِّ أو التدفئة لدى البرد أو الحصول على سعة المال أو طول العمر كنتيجة لهذه العبادة وغير ذلك، وهذه الدواعي قد تكون هي الأكثر أهمية خلال العمل، وقد تكون هي الأقلَّ، كما عرفنا من التقسيم في الناحية الثانية.

واشتراك النفس في العبادة، يعني استهداف نموِّ أو زيادة بعض صفاتها، كالعلم والشحاعة والصفاء أو القدرة على الخوارق أو حتى طول العمر أو قوة الذاكرة، ونحو ذلك.

وهذه الصفات إما أن تكون أخرويةً، كصفاء القلب والتكامل المعنويِّ وزيادة الخشوع والتواضع وغيرها، وإما أن تكون دنيويةً، كعددٍ من الأمثلة ٧ هذا التقسيم للرياء قد قسمه آية الله العظمي السيد محمد صادق الصدر قدس سره



وأما اشتراك الناس في العبادة، فهذا لا يختلف فيه بين الفرد والجماعة والمحتمع. كما لايختلف فيه بين المقاصد السيئة كالخداع والصالحة 🥻 كالتعليم. فإنها جميعاً مخلةٌ بالعبادة، فيما إذا كانت هي الداعي الأهمَّ أو ل المساوي كما سنعرف.

وأما اشـــتراك المخلوقات الأخرى في العبادة، ممن قد يعتقد الفرد بأنهم يرون ويسمعون، فيؤدي العبادة من أجل تحصيل رضاهم والزلفي لديهم، كالملائكة والحن، واحداً كانوا أو متعددين، فهو أيضاً يضرُّ بالعبادة ويبطلها على تقدير كون الداعي لها هو الأهمَّ أو المساوي.

ومن ناحية قوة الداعي في صحة العبادة وإبطالها، فقد قال مشهور الفقهاء: إنَّ المهمَّ في صحة العبادة هو صدورها وإنجازها بالداعي الإلهيِّ أو الطاعة الصحيحة، بحيث كان هو السبب لها وجوداً أو عدماً، سواءٌ انضم إليها شيءٌ آخر أم لا.



وبهذا نعرف أنَّ الأقسام السابقة مبطلةٌ للعبادة، لأنها مما لا يتوفر فيها هذا الشرط: وهي ما إذا كانت العبادة لغير الله محضاً من الأسباب الطبيعية أو الناس أو غيرها. وكذلك ما إذا كان الداعي الإلهيُّ موجوداً، ولكن كان الداعي الآخر أقوى منه.

وكذلك لوكان الداعيانِ متساويين، لأنَّ هذا يعني اشتراكهما في إيجاد العمل، بحيث لوكان أحدهما وحده بما فيها الداعي الإلهي، لم يكن سبباً كافياً لوجود العبادة. وهذا معناهُ عدم توفر الشرط الأساسيِّ لصحة العبادة الذي ذكرناه.

وكذلك الحال لو كان الداعي الآخر أضعف، إلا أنَّ الداعي الإلهيَّ وحده لم يكن مؤثراً كافياً.

وأما ما دون ذلك من التأثيرات التي تعني كفاية الداعي الإلهيّ في وجود العبادة، فالعبادة صحيحةٌ، سواءٌ انضم إليها داع ضعيفٌ أو ضعيفٌ حداً، أو كان لجحرد السرور برؤية الآخرين، أو مجرد تحصيل الراحة ضمناً من السبب الطبيعيّ مثلاً، وهكذا، ولكن لا إشكال أنَّ كلَّ هذه القصود أو النوايا مهما كانت ضعيفةً، فإنها وإن صححت العبادة فقهياً، إلا أنها لا محالة من (الشرك الخفيّ) ومخلةٌ بالإخلاص الكامل، وناقصةٌ من ناحية



بقي أن نشير إلى أنَّ كلَّ هذه الأقسام وإن اشتركت في النظرية الفقهية العامة، إلا أنها جميعاً لا ينطبق عليها مفهوم الرياء، بل ينطبق على بعضها خاصَّةً. فهو لا ينطبق:

أولاً: على ماكان الداعي الآخر من الأسباب الطبيعية باعتبار أنَّ الرياء من الرؤية، يعني الاهتمام برؤية الآخرين. وهذا العنصر غير متوفر في هذا القسم.

ثانياً: ما إذا كان الداعي هو تربية النفس تربية أخرويةً، لنفس السبب السابق، مع ما عرفناه من كونه سبباً مشروعاً غيرَ مبطلِ للعبادة.

ثالثاً: ما إذا كان الداعي هو تربية النفس تربيةً دنيويةً، فهو غيرُ مشروع ومبطل للعبادة، إلا أنه لا يحتوي على الاهتمام برؤية الآخرين، بل مما يخصُّ النفسَ لا غيرها.

وأما رؤية المخلوقات الأخرى كالجنِّ، فقد أسقطه الفقهاء عن التعرض



له، إلا أنه لو حصل لدى الفرد فهو من الرياء، باعتبار اعتقاد الفرد بوجود ذواتٍ عاقلةٍ مدركةٍ خارج ذاته، وهو يهتمُّ بنظرها إليه وتعرفها على عبادته، لا يختلف في ذلك البشر عن غيرهم.

## بعض أقسام الرياء

قسَّم الفقهاء الرياءَ إلى تقسيمينِ آحرينِ من ناحيتين:

الناحية الأولى: من حيث كونه في كلِّ العبادة أو جزئها الواجب أو المستحب أو هيئتها الواجبة أو المستحبة

والظاهر أنَّ الرياء المبطل للعبادة بمجموعها مبطلٌ لها لو وقع في جزئها الواجب أو جزء جزئها، ولو حرفاً أو حركةً واجبة. بخلاف ما لو وقع في المستحبّ، سواءٌ كان جزءاً كزيادة الذكر في الركوع والسجود، أو هيئةً كإظهار الخشوع.

نعم، لـو كان مصداق الرياء هو مصداق الواجب، كقراءة السـور



الطويلة بدل الصغيرة، مع أنَّ أصل قراءة السورة لداع إلهيٍّ، إلا أنَّ طولها لداعٍ ريائيٍّ. غير أنَّ الحاصل خارجاً أنَّ احتيار السورة الطويلة أساساً لداعٍ ريائيٍّ. وأما قصد أصل السورة، فإن كان منطبقاً على نفس السورة، إذن فهما مصداقٌ واحدٌ لقصدين مختلفين تامَّين، وهو محلُّ إشكالٍ في الصحَّة فقهياً، وإن قال بعضهم بصحته. وإن كان منطبقاً على غيرها، فهو مما ليس له وجود.

الناحية الثانية: إنَّ الرياء كما قد يكون حراماً أو مرجوحاً، قد يكون راجحاً بل واجباً، كرجحان التجمل أمام الإخوان، ومرجوحية إذلال الفرد نفسه، ونحوها. من حيث أنها جميعاً على معنى إرائة الناس فعلاً أو تركاً، فيكون مندرجاً في الرياء بمعناه الواسع.

إلا أنَّ هـ ذا التفكير يحتاج إلى خطوةٍ أخرى، فمثلاً: إنَّ التجمل أمام الآخرين وإن وجد لأجل الرؤية، ولكنة بالحقيقة ليس بداعيها، بل بداعي الاستحباب الشرعي. ومن هنا يمكن القول بأنه ليس برياء، لأن الرياء هو الإراءة للآخرين منفصلاً عن الشرعية وعن القصد الإلهي، وهذا المورد ليس كذلك على المفروض.

ومن الواضح أنَّ قصد التجمل للآخرين إن كان بداعٍ دنيويٍّ، لم



يكن راجحاً شرعاً بلا إشكال، بل كان من (الشرك الخفيّ) بلا ريب, ونحوه تجنب إذلال النفس أو إكرام الضيف أو إقامة المآتم في وفيات المعصومين ع، وقضاء حاجة المحتاجين وكثير غيرها مما يتصل بحياة الفرد مع الآخرين، فإنما إن كانت للآخرين بطلت، وإن كانت لله سبحانه صحّت. بمعنى أنما تصحُ مع توفر الإخلاص الحقيقيّ في إنجازها.

## أهمية الصلاة في الكتاب والسنة

## الصَّلاةُ فِي القُرْآنِ الكَرِيم

لقد حث القرآن الكريم على الصلاة وأدائها وإقامتها والتمسك بها لما لها من الأثر النافع على تصحيح سلوك الإنسان وذلك عن طريق ارتباطه وصلته بالله تعالى، وهي من فروع الدين التي يجب علينا أنْ نحافظ عليها ونتمسك ها لملفوز بثوابها العظيم الذي أعده الله لعباده، حيث أكّد عليها كل الأنبياء في دعوتهم لقومهم، ومن تلك الآيات المباركة:



قال تعالى:

﴿ رَبِّ اجْعَلِنِي مُقِيمِ الصَّلاةِ وَمِنْ ذُرِيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَاءِ ﴾ (إبراهيم:٤٠)

قال تعالى:

﴿قَدَأُ فَلَحَ المُؤمنونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَالاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ (المؤمنون: ١-٢)

قال تعالى:

﴿ اتُّلُمَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ وَالمُنْكَرِ وَلَذِكُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ (العنكبوت: ٥٤)

قال تعالى:

﴿وَأَقِ الصَّلاةَ طَرَفَي النَّهَ ارِوَ زُلَفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّتَاتِ ذَلِكَ ذِكَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾

(هود:۱۱٤)



秦安·阿·沙安·圣

#### قال تعالى:

# ﴿ أَقِ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَحْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَحْرِكَانَ مَشْهُودًا ﴾

(الإسراء: ٧٨)

قال تعالى:

﴿ فَكَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمِ خَلَفٌ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْفَوْنَ غَيًا ﴾ يَلْقَوْنَ غَيًا ﴾

(مريم: ٥٥)



## الصلاة في السنة الشريفة

#### الصلاة عمود الدين

روي عن رسول الله على: مَثَلُ الصلاةِ مثل عمودِ الفسطاطِ، إذا ثبت العمود نفعَتِ الأطنابُ والأوتادُ والغشاءُ، وإذا انكسرَ العمود لم ينفع طنبٌ ولا وتد ولا غشاء.

روي عن الإمام على عَلَيْكِم : (الله الله في الصلاة، فإنَّا عمودُ دينِكُم).

فهذه الروايات تبينُ وتؤكَّدُ على أنَّ الصلاة هي عمود ديننا الإسلامي والتي يجب أنْ تؤدى ويحافظ عليها ليتم بذلك المحافظة على الدين الذي أمر الله تعالى بالتمسك به.



#### الصلاة أول عمل يسأل عنه يوم القيامة

روي عـن النبي الله تبارك وعلى الصلواتِ الخمس، فإنَّ الله تبارك وتعالى إذا كان يوم القيامة يدعو بالعبد، فأوَّلُ شيء يُسْأَلُ عنه الصلاة، فإنْ جاء بها تاماً، وإلا زُحَّ في النارِ).

وعنه ﷺ: (أوَّلُ ما يُنْظَرُ في عملِ العبد في يوم القيامة في صلاتهِ، فإنْ قُبِلَتْ نُظِرَ في عملهِ بشيء).

وروي عن الإمام الباقر عَلَيْكِن: (إنَّ أَوَّل ما يحاسبُ به العبد الصلاة، فإنْ قُبِلَتْ قُبِلَ ما سواها).

وهـذه الروايات المباركة تؤكد على أنَّ الإنسان مهما قدَّمَ من أعمال البر والخير فإنه لا ينظر فيها ولا تقبل، ما لم يكن مصلياً حيث ينظر في صلاته أداها أم لا؟ ثم بعد ذلك يُنظر في أعماله مهما كانت.



## الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر

روي عن رسول الله على: (لا صلاةً لِمَنْ لم يطعِ الصلاة، وطاعة الصلاة أنْ تنهى عن الفحشاء والمنكر).

وعنه الله وعنه الله و رجل يصلي معه ويرتكب الفواحش -: (إِنَّ صلاتَهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

فهذه هي حقيقة الصلاة التي يجب أنْ تؤدي دورها، كما قال تعالى: (وَأَقِمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ).



روي عن رسول الله على: (إذا قُمْتَ إلى الصلاة وتوجهْتَ وقرأتَ أم الكتاب وما تيسر من السور، ثم ركعت فأتممتَ ركوعها وسجودها، وتشهدت وسلمت، غفر لك كل ذنب فيما بينك وبين الصلاة التي قَدَّمْتَها إلى الصلاة المؤخرة).

وعنه على (إذا قامَ العبدُ إلى الصلاة فكانَ هواهُ وقلبُهُ إلى الله تعالى انْصرفَ كيوم ولدته أمه).

روي عن الإمام الصادق الشِّلانِ: (لو كان على باب أحدكم نفرٌ فاغتسلُ منه كل يوم خمس مرات، هل كان يبقى على جسده من الدرن شيء؟ إنَّا مَثَــلُ الصلاةِ مثل النهر الذي ينقي، كلمــا صلى صلاة كان كفارة لذنوبه إلا ذنب أخرجه من الإيمان مقيمٌ عليه).

إذن فالصلاة هي من أعظم الأبواب التي تُكَفِّرُ عن الإنسان ذنوبه وخطاياه، فإذا صَلَّى مثلاً الفجر غفر الله تعالى له، وإذا صَلَّى الظهرين غفر الله تعالى ما تقدَّمَ من ذنوبه بين الفجر والظهرين، وهكذا وهل هناك إنسانٌ مؤمنٌ لا يتمنى أنْ تُغفرَ ذنوبه ليكون كصفحة بيضاء مع الله تعالى؟!





روي عن رسول الله على: (ما مِنْ عبدٍ اهْتَمَّ بمواقيتِ الصلاة ومواضع الشمس إلا ضمنت له الرَّوْحَ عند الموت، وانقطاع الهموم والأحزان، والنجاة من النار).

روي عن الإمام الباقر عَلَيْكِمْ: (اعلم أنَّ أَوَّلَ الوقت أبداً أفضل، فعجِّلْ بالخير ما استطعت، وأحبُّ الأعمالِ إلى الله عز وجل ما داومَ العبدُ عليه وإنْ قَلَّ).

روي عن الإمام الصادق السَّلِيِّ: (فَضْلُ الوقتِ الأول على الأخير كفضلِ الآخرة على الدنيا).

فمن خلال هذه الأحاديث علينا أيها الإخوة المؤمنون أنْ لا نتغافل عن أوقات الصلاة والمؤذن يؤذن لها ويدعو (حي على الصلاة، حي على الفلاح، حي على حير العمل) فإنها حقيقة هي الفلاح والفوز في الدنيا والآخرة، وإنها حقيقة هي خير الأعمال التي نتقرب بما إلى الله تعالى، ولذا ورد أنَّ النبي عَلَى كان لا يُؤْثر على الصلاة عشاءً ولا عيره وكان إذا دخل وقتها لا يعرف أهلاً ولا حميماً.



#### فضل المصلين ومنزلتهم

روي عن رسول الله على: (ما مِنْ مؤمنٍ يقوم إلى الصلاة إلا تناثرَ عليه البِرُّ ما بينه وبين العرش، ووكِّلَ به ملك ينادي: يا ابن آدم لو تعلم ما لك في صلاتِك، ومَنْ تناجي ما سئمتَ وما الْتَفَتُّ).

روي عن أمير المؤمنين عَلَيْظَ: (إذا قام الرجل إلى الصلاة أقبُل إبليس ينظر إليه حسداً لما يرى من رحمةِ الله التي تغشاه).

وعنه عَلَيْكِمْ: (إِنَّ الإِنسانَ إِذَاكَانَ فِي الصلاةَ فَإِنَّ جسدَهُ وثيابَهُ وَكُلَّ شيءٍ حوله يسبح).

فهذه هي مكانة ومنزلة المصلين عند الله تعالى، وهل هناك إنسان لا يريد الحصول على هذه المنزلة الرفيعة والتي لا ينالها إلا ذو حظً عظيم، فيجب علينا أنْ نسارع لذلك ونتنافس عليها لنكون من الأبرار الذين قال تعالى بحقهم (إنَّ الأبرار لفي نعيم).



## شرائط قبول الصلاة

## أولاً - الورع

روي عن رسول الله على: (لو صليت حتى تكونوا كالأوتار، وصمتم حتى تكونوا كالأوتار، وصمتم حتى تكونوا كالحنايا، لم يقبل الله منكم إلا بورع).

## ثانياً - الابتعاد عن الظلم

روي عن النبي الله : (أوحى الله إلى أنْ يا أخا المرسلين، يا أخا المنذرين؛ أنذر قومك لا يدخلوا بيتاً من بيوتي ولأحد من عبادي عند أحدهم مظلمة، فإني ألعنه ما دام قائماً يصلي بين يدي حتى يردَّ تلك المظلمة).

## ثالثاً - ولاية أهل البيت

روي عن الإمام زين العابدين عليه وقد سئل عن سبب قبول الصلاة: (ولايتُنا والبراءةُ من أعدائنا)، فهذه هي الشرائط المهمة التي يجب أنْ تتوفر في المصلين للفوز بذلك الثواب العظيم في الصلاة، لنصل إلى درجة





الــورع عن المحارم والتي هي أعلى من درجة التقوى، وبالصلاة نبتعد على الظلم والمظالم ونكون من الأخيار المصلين.

## موانع قبول الصلاة

## أولاً - عقوق الوالدين

روي عـن الإمام الصادق السِّلامِ: (مَنْ نظـرَ إلى أبويه نظرَ ماقِتٍ وهما وظلَ اللهُ له صلاة). ظالمان له، لم يقبل اللهُ له صلاة).

#### ثانياً - الغيبة

روي عن رسول الله على: (من اغتابَ مسلماً أو مسلمةً لم يقبلِ الله تعالى صلاته ولا صيامه أربعين يوماً وليلةً، إلا أنْ يغفرَ له صاحبه).

## ثالثاً – شرب الخمر

روي عن النبي الله الله الله الله الله الله أن الله أربعين صلاته أربعين صباحاً).



وقبل أنْ نختم ما أردنا بيانه عن الصلاة وما يتعلق بها، نذكر بعض الأحاديث بحق تارك الصلاة لعلها تكون ذكرى لإخواننا الذين تركوا صلاتهم لسببٍ أو من دون سببٍ، ليتوبوا ويرجعوا إلى الله تعالى بالتفكُّر والتأمل في ذلك:

روي عن رسول الله على: (ما بين المسلم وبين الكافر إلا أنْ يترك الصلاة الفريضة متعمداً، أو يتهاون بما فلا يصليها).

وعنه ﷺ: (مَنْ تركَ الصلاة لا يرجو ثوابها، ولا يخاف عقابها، فلا أبالي أنْ يموت يهودياً أو نصرانياً أو مجوسياً).

روي عن الإمام الصادق البيال لل المسئل عن علة تسمية تارك الصلاة كافرا دون الزاني: (لأنَّ الزاني وما أشبهه إنما يفعل ذلك لمكان الشهوة لأنفا تغلبه، وتارك الصلاة لا يتركها إلا استخفافاً بما).

إذن بعد كل ما تقدم من الآيات المباركة والأحاديث الشريفة حول هذه الفريضة (الصلاة) وعظمة دورها في تهذيب سلوك الإنسان وإصلاح حاله، نعلم أثر التأكيد عليها والمحافظة عليها من الإمام الحسين عليقا في تلك الساعات الصعبة التي تصارع فيها الرجال مع السهام والنبال، وإذا بالصلاة لا تفوته بل يدعو كمنْ ذُكّره بحا. وهو لا ينساها، فيجب

علينا أيها المؤمنون أنْ نكون من المحافظين عليها لنفوز بتلك الدرجات الرفيعة ..

ويجب علينا أيها الموالون للإمام الحسين عَلَيْكُمْ أَنْ نلتزم بَمَا حقيقةً وجوهراً لأننا نخاطبه في الزيارة: (أشهدُ أنَّكَ قد أقمتَ الصلاةَ وآتيتَ الزكاة) وبعد ذلك نقول له: (فياليتني كنتُ معكم).

علينا أيها الإخوة المؤمنون أنْ نحافظ على صلاتِنا ولا نتهاون بحا سواء في أدائها أم في المحافظة عليها من الضياع عندما لا تنهانا عن الفحشاء والمنكر، والمحافظة على أوقاتها بأدائها على أيِّ حال سواء في البيت أم المسجد، بل حتى لو كُنَّا أثناء تأدية الشعائر الحسينية ونزول مواكب العزاء لنبعث بذلك رسالةً واضحةً بأنّا نلبيّ دعوة الحسين المين يوم نادى هل من ناصر ينصرنا... فيدعو لنا الإمام الحسين المين بأنْ نكون من المصلين كما دعا يوم عاشوراء لصاحبه أبي ثمامة الصائدي... فالحسين أدى الصلاة في ساحة المعركة بين الأستنة والرماح وهذه إحدى رسائله ألينا يوم عاشوراء والذي ترجمه الإمام السحاد المينين في رسالته (رسالة الحقوق).

والحمد لله رب العالمين أولاً وآخراً



### الفهرست

| المقدمة                    |
|----------------------------|
| حق الصلاةه                 |
| الشرح                      |
| النتيجة لهذه المقامات      |
| الإِخلاص بنية الصلاة       |
| الرياء ومشكلة بطلان الصلاة |
| مراتب الرياء               |
| بعض أقسام الرياء           |
| الصلاة في القرآن الكريم    |
| الصلاة في السنة الشريفة٢٩  |
| الصلاة أول عمل يسأل عنه٣٠  |



|      | الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر |
|------|--------------------------------|
|      | الصلاة كفارة للذنوب            |
|      | المحافظة على أوقات الصلاة      |
| **** | فضل المصلين ومنزلتهم           |
| *    | شرائط قبول الصلاة              |
| £ 1  | موانع قبول الصلاة              |
| CHD  |                                |
| ***  |                                |
| *    |                                |



