الرد الساطع على ابن كاطع

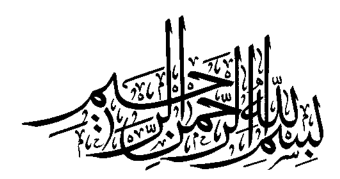


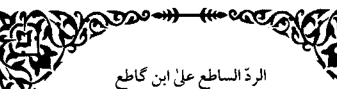
# هل يجب

الإعتقاد باليــماني؟

الشيخ علي آل محسن







هل يجب الاعتقاد باليماني؟

تأليف

الشيخ علي آل محسن

تقديم



رقم الإصدار: ١٧٣

مركز الدراسات التخصّصية في الإمام المهدي ﷺ التجف الأشرف - شارع السور - قرب جبل الحويش المويايل: ٧٨١٦٧٨٢٢٦ و٧٨١٢١١١١٠

ص. ب ۸۸ه

www.m-mahdi.com info@m-mahdi.com

هل يجب الاعتقاد باليهاني؟ تأليف: الشيخ علي آل محسن تقديم

مركز الدراسات التخصّصية في الإمام المهدي على الله الطبعة الأولى: ١٤٣٦هـ رقم الإصدار: ١٧٣ عدد النسخ: ١٧٣٠ المسخ

جميع الحقوق محفوظة للمركز

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمةالركز:

الحمــد لله ربّ العــالمين، والصــلاة والســلام عــلىٰ ســيّدنا ونبيّنا محمّد وآله الطيّبين الطاهرين.

بعد أن كثر الحديث عن المدعو أحمد إسهاعيل گاطع وما جاء به من دعاوى وأكاذيب وصلت إلى أكثر من (٥٠) دعوى باطلة ما أنزل الله بها من سلطان رأى مركز الدراسات التخصّصية في الإمام المهدي علين ضرورة التصدّي لبيان زيف هذه الدعاوي والردّ عليها ليس من باب أنَّ ما جاء به أُمور علمية تعتمد الدليل العلمي والبرهان المنطقي فأنت لا تجد في طيّات دعاويه غير الزيف والتدليس والكذب والافتراء والانتقاء في الاعتهاد على الروايات - وهذه كتبه وكتب أصحابه خير شاهد على ما نقول -، بل من باب أنَّ الشبهة قد تجد لها مساحة في بعض النفوس الضعيفة أولاً فتحتاج إلى عن ما حقول عند الله الله المناج إلى المساحة في بعض النفوس الضعيفة أولاً فتحتاج إلى المساحة في بعن المنابقة في المساحة في بعن النفوس النفوس الضعيفة أولاً فتحتاج إلى المساحة في بعن النفوس النفوس الضيفية أولاً فتحتاج إلى المساحة في بعن النفوس النفوس النفوس النفوس النفوس المساحة في بعن النفوس النفوس النفوس النفوس النفوس النفوس النفول ألم المساحة في بعن النفوس النفوس النفوس النفوس النفوس النفوس النفوس النفوس النفوس المساحة في بعن المية المياه الميا

بعض التوضيحات وبلورة الأصول والقيم وبيان الأسس التي يعتمد عليها المنهج العلمي لدى السير البشري عموماً والطائفة بشكل خاص، مضافاً إلى القاء الحجَّة على المغترّ به والمتَّبع خطاه لئلًا يقول أحد: «لَوْلا أَرْسَلْتَ إِلَيْنا رَسُولاً مُنْـذِراً وَأَقَمْتَ لَنا عَلَماً هادِياً فَنَتَّبِعَ آياتِكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَذِلً وَنَخْزىٰ "(۱).

لذا فإنَّ نشر هذا الكرّاس للردِّ علىٰ ابن كاطع يعتبر حلقة من حلقات التصدي لأهل البدع والزيغ، مضافاً إلىٰ باقي أنشطة مركز الدراسات في ردّ الشبهات من خلال موقعه في النت وصفحات التواصل الاجتاعي وصحيفة صدىٰ المهدى وغيرها.

نسأله تعالىٰ الثبات علىٰ الحقّ «يا مقلّب القلوب ثبّت قلوبنا علىٰ دينك».

مدير المركز السيّد محمّد القبانچي

<sup>(</sup>١) إقبال الأعمال ١: ٥٠٥.

## هل اليماني إمام مفترض الطاعة؟

المتأمّل في مجموع الروايات لا يجد فيها أيّ إشعار بأنَّ الياني إمام مفترض الطاعة يجب الإيهان به، أو يجب اتباعه كما يزعم الكاطع وأتباعه، بل إنَّ حصر الروايات عدد الأئمَّة الأطهار في اثني عشر من أهل البيت عليه أساؤهم معلومة، وأشخاصهم معيَّنة، يدلُّ على أنَّ اليهاني ليس بإمام مفترض الطاعة جزماً.

وكلُّ ما يستفاد من الروايات أنَّ خروجه سيكون علامة حتميَّة من علامات ظهور إمام العصر غليلًا، يعرف المؤمنون به قرب قيامه غليلًا، وأنَّ رايته راية هدى، وأنَّه ينصر الإمام المهدي غليلًا، ويُمهِّد له، ولم نعثر في الروايات على أكثر من ذلك.

وخسروج السيماني علامة كغيرها من علامات الظهور، لها فائدة معيّنة، هي أنّها تدلُّ علىٰ قرب الظهور

المبارك؛ لكي يأخذ المؤمنون أهبتهم واستعدادهم لنصرة الإمام المهدي المنتظر غلط .

كها أنَّه ربَّها يستفاد من تلك الروايات لزوم أخذ الحيطة والحذر؛ كيلا ينخدع المؤمنون بدعاة المهدويَّة وغيرهم من الدعاة الكذّابين الذين يكثرون قُبيل ظهور الإمام المهدي عَلَيْكُل.

وأمّا الاعتقاد باليهاني بنحو أكثر عمّا ذكرناه من أنّه إمام معصوم مفترض الطاعة، أو أنّه واجب النصرة كوجوب نصرة الإمام المهدي غلظ أو غير ذلك، فإنّ هذا لم يثبت بدليل صحيح، ولم تدلّ على ذلك رواية واحدة، صحيحة أو ضعيفة، فكيف يمكن لنا أن نعتقد في اليهاني بشيء لم تدلّ عليه الروايات؟! خصوصاً إذا كان المطلوب هو الاعتقاد بإمامة أو عصمة أو ما شاكل ذلك عمّا يُشتَرط فيه قطعيّة الدليل الدالّ عليه، أو كان المطلوب تكليفاً شرعيًا كوجوب النصرة مثلاً.

إِلَّا أَنَّ أَحمــد إســهاعيل كاطــع وأتباعــه ادَّعــوا أنَّ

اليهاني المعهود ليس مجرَّد قائد عسكري يخرج لنصرة الإمام المهدي المنتظر على الإمام المهدي المنتظر على الإمام المهدي الإيهان بها، بل قالوا: إنَّه إمام معصوم مفترض الطاعة، وإنَّه وزير الإمام المهدي على طيلة مدَّة حكمه، شمّ يتولى إمامة المسلمين من بعده، وقالوا: إنَّه أوَّل المهديّن الاثني عشر الذين يقومون بأمر الإمامة واحداً بعد واحد بعد الإمام المهدي المنتظر على أكثرة الباطلة التي لم تثبت بدليل صحيح، من الدعاوى الكثيرة الباطلة التي لم تثبت بدليل صحيح، بل قام الدليل القطعي الصحيح على بطلانها.

## بطلان زعمهم أنَّ اليماني يخرج قبل السفياني:

قال ناظم العقيلي بعد أن ذكر صحيحة العيص بن القاسم التي ورد فيها نهي الشيعة عن الخروج قبل قيام القائم غليللا:

(إذن فـ لا يكـون الـياني مشـمولاً بتلـك الروايـات، ويمكـن أن يكـون موجـوداً، بـل لا بـد أن يكـون موجـوداً

قبل خروج السفياني بسنين؛ لأنّه صاحب دعوة، وقد تقدَّم أنَّ هذه الدعوة تحتاج إلى وقست طويل لإثبات عقيدتها وما تدعو إليه، ولتفنيد الواقع الديني المنحرف؛ لتستقطب أنصارها وإعدادهم الإعداد اللذي يؤهّلهم أن يكونوا جنوداً لدولة العدل الإلهي)(1).

والجواب: أنَّ صحيحة عيص بن القاسم واضحة الدلالة في نهي الشيعة عن نصرة من يدعوهم إلى الحروج على سلاطين الجور، وإن كان ظاهر دعوته أنَّها محقَّة، فإنَّ قوله غَلِيْكُل: «إلَّا مع من اجتمعت بنو فاطمة معه، فوالله ما صاحبكم إلَّا من اجتمعوا عليه»، يدلُّ بوضوح على نهي الشيعة عن الخروج إلَّا مع الإمام المهدي المنتظر غَلِيْكُل، ولو كان الشيعة مأمورين بالخروج مع اليماني لبين لهم الإمام الصادق غَلَيْكُل ذلك.

وزَعَمَ الكَاطع وأتباعه أنَّه هو المراد بمن اجتمع معه بنـو

<sup>(</sup>١) دراسة في شخصية اليماني الموعود ٣: ٤٦.

هل يجب الاعتقاد باليهاني؟ ......

فاطمة عَلَكُ ، واجتهاعهم معه هو تأييدهم له في الرؤى والأحلام، وهذا هذيان واضح؛ لأنَّ المراد باجتهاع بني فاطمة عليك كها هو معناه اللغوي هو انضهامهم إليه، وخروجهم معه، وأمَّا التأييد في الأحلام التي هي غير حجَّة في دين الله تعالىٰ كها ورد في الأخبار، وأفتىٰ به علماء الشيعة الأبرار، فلا يُسمّىٰ ذلك اجتهاعاً، لا لغة ولا عُرفاً.

ومماً يدلُّ على ما قلناه من أنَّ الحديث يشير بمن اجتمع معه بنو فاطمة إلى الإمام المهدي المنتظر غليللا أنَّ اليهاني يخرج في رجب، ولو كانت نصرته واجبة لما أذن الإمام الصادق عليللا للشيعة في أن يتأخَّروا عن اللحاق بمن اجتمع معه بنو فاطمة عليكا إلى ما بعد شهر رمضان، فإنَّه غليللا قال كها روى عيص بن القاسم عنه: "إذا كان رجب فأقبلوا على اسم الله على، وإن أحببتم أن تصوموا أحببتم أن تتأخَّروا إلى شعبان فلا ضير، وإن أحببتم أن تصوموا في أهاليكم فلعل ذلك أن يكون أقوى لكم، وكفاكم بالسفياني علامة "".

<sup>(</sup>١) الكافي ٨: ٢١٩.

#### اليماني ليس صاحب دعوة:

ثمّ إنَّ اليهاني وإن كان قائداً عسكريًّا يحتاج إلى جمع السلاح والأنصار والأعوان، وهذا يتطلَّب وقتاً، إلَّا أنَّه ليس بصاحب دعوة يجب الإيهان بها، فإنَّ ذلك لم يدلّ عليه أيّ دليل، ولو كان لبُين ذلك في الروايات التي بيَّنت عليه أيّ دليل، ولو كان لبُين ذلك في الروايات التي بيَّنت عدد الأئمَّة الأطهار عَلِيْكُم، ومن غير المعقول أن يتم تجاهله لهذه الدرجة، فلا تُروى عن أئمَّة أهل البيت عَلِيْكُم رواية واحدة تدلُّ على إمامته، أو تُبين للشيعة أنَّه صاحب دعوة يجب الإيهان بها.

مع أنّه من الواضح جدًّا عند جميع المسلمين أنّه لا دعوة بعد دعوة رسول الله في ، وكلّ دعوة مغايرة لها تأتي بعدها فهي باطلة ، فإذا كان اليهاني صاحب دعوة فدعوته باطلة ، وإن كانت دعوته هي دعوة رسول الله فهو ليس بصاحب دعوة .

والكاطع يُصـرِّح في كتبه المنسوبة إليه أنَّه صاحب دعوة مغايرة لدعوات الأنبياء السابقين اللِمثال وإن كانت مشابهة لها. قى ال في بعسض كتبه: (فىدعوتي كىدعوة نوح غليللا، وكىدعوة وكىدعوة إبراهيم غليللا، وكىدعوة موسى غليللا، وكـدعوة عيسى غليلا، وكدعوة محمّد ﴿ (\*\*) (\*\*).

وهــذا وحــده كــافٍ في الدلالــة عــليٰ أنَّ دعــوة أحمــد إسهاعيل گاطع دعوة باطلة مبتدعة، لا قيمة لها.

# لا يضر الجهل باليماني:

وأمَّا على ما قاله على الشيعة الإمامية من أنَّ خروج البياني هو أحد علامات قرب ظهور الإمام المهدي عَلَيْكُ ، وأنَّ البياني ليس بصاحب دعوة جديدة كما يسزعم الكاطع، وأنَّ علامات الظهور ليست من

<sup>(</sup>١) الجواب المنير عبر الأثير ١ – ٣: ٩.

ضروريات المذهب التي لا يسع الشيعي الجهل بها، فإنَّ المؤمن لو لم يعتقد بالياني لعدم اطّلاعه على الروايات الصحيحة التي دلَّت عليه، فإنَّ ذلك لا يضرُّ بإيهانه، ولا يترتَّب عليه إشم ولا عقاب، وحال الاعتقاد بخروج اليهاني حال غيره من الأُمور الكثيرة التي لا يتعلَّق بها تكليف إلزامي، ممَّا روي بطرق صحيحة عن الأثمَّة الأطهار المُشِلَّة، ولم يطلع عليها كثير من عوام الشيعة، فإنَّ الجهل بها لا يضرُّ بإيهانهم.

نعم، لا يجوز للعامي الجاهل بالتفاصيل الواردة في الروايات حول اليهاني أن ينكرها؛ فإنَّ جهله بها لا يُسوِّغ له إنكارها وجحدها؛ لأنَّ إنكار أمثال هذه الأُمور ربَّها يؤدي إلى إنكار الحق من دون قصد، وإلى تكذيب أهل البيت المَنْظ، وكلاهما غير جائز.

وأمَّا إذا اطَّلع العامِّي على الروايات الصحيحة التي بيَّنت أنَّ خروج اليهاني من علامات الظهور أو نحوه، فإنَّ الواجب عليه أن يُصدِّق بمضمون تلك

هل يجب الاعتقاد بالياني؟ .....

الروايسات، ولا يجـوز لـه ردّهـا أو تكـذيبها؛ لأنَّ ردّهـا يستلزم تكذيب أئمَّة أهل البيت اللِمُلِّة، وهو غير جائز.

# ردَ استدلالهم على أنَّ اليماني صاحب دعوة:

قال عبد الرزّاق الديراوي في الاستدلال علىٰ أنَّ اليماني صاحب دعوة جديدة:

(الدليل على أنَّ ثمَّة دعوة يباشرها اليهاني هو ما نصَّت عليه الرواية الواردة عن الإمام الباقر، وفيها قوله: ﴿ لاَنَّه يَدْعُو إلىٰ صاحبكم ﴾ الغيبة للنعاني (ص ٢٦٤). وعن أبي عبد الله: «يا سدير، الزم بيتك...»، إلىٰ قوله: «فإذا بلغك أنَّ السفياني قد خرج فارحل إلينا ولو حبواً على رجلك » إلزام الناصب (ج ٢/ ص ١٠٩ و١١٠).

والراية التي ترافق خروج السفياني هي راية السياني، والأمر بالرحيل إليها يقتضي وجودها بفترة معتد بها قبل الخروج) ليتعرَّف عليها الناس، ويرحلوا إليها).

والجواب: أنَّ الإخبار بأنَّ اليهاني يَعدْعو إلى صاحب الأمر غلال يدلُّ على أنَّ اليهان صاحب دعوة جديدة مختلفة عــــًا عليــه الشــيعة الإماميــة، وحالــه حــال علـــاء الطائفة قديماً وحمديثاً المذين يَمدْعون إلىٰ صحاحب الأمر عَلَيْكُمْ ، ويُثبتون إمامته منذ عصر الغيبة الصغريٰ إلىٰ يومنا هـذا، مـن دون أن يستلزم ذلـك أن يكـون كـلّ واحـد منهم له دعوة جديدة خاصة به، إلَّا أنَّ اليماني لـــَّا كانت دعوته إلى صاحب الأمرر غلظ صادقة وخالصة من شوائب الدنيا بخلاف غيره أصحاب الرايات الأخرى التي ستكثر في عصر الظهور كانت رايته أهدي من تلك الرايات جميعاً.

وقوله على : «فارحل إلينا ولو حبواً على رجلك» يدلُّ على وجوب الرحيل إلى مكّة المكرَّمة لنصرة الإمام المهدي المنتظر على لا نَّه ليس بين خروج السفياني وخروج الإمام المهدي على إلَّا ستَّة أشهر ربَّما تزيد أياماً وأسابيع أو تنقص، ولا إشارة في الحديث إلى الأمر

بالرحيل إلى اليهاني؛ لأنَّ اليهاني لم يرد له في الحديث أيّ وَكُر.

ويدلُّ علىٰ ما قلناه ما نقلناه قبل قليـل عـن عـيص بـن القاسم، فإنَّه واضح الدلالة على أنَّ الذي يجب الرحيل إليه هو الإمام المهدي عُلِيْكُم، وزعم أحمد إسماعيل كاطع وأتباعـ أنّ المأمور بالرحيل إليه هو الكاطع نفسه؛ لأنَّه هو الذي يجتمع معه بنو فاطمة في الأحلام التي رآها أتباعه، فمضافاً إلىٰ أنَّ الـرؤيٰ الكاذبة لا قيمة لها في دين الله، ولا تُميِّـز إمــام الحــقّ عــن إمــام الباطل، مع عدم صدق اجتماع بني فاطمة علىٰ الكاطع بالرؤيٰ، فإنَّ عدم وجوب الرحيل إلى اليهاني في رجب، الذي هو وقت خروجه، وجواز تأخيره إلى ما بعد شهر رمضان كها دلَّت عليه الرواية، مع أنَّ اليهاني سيكون في وقت خروجه بالسيف أحوج ما يكون إلىٰ النصرة، قرينة علىٰ أنَّ الذي يجب الرحيل إليه في رجب أو شعبان أو إلىٰ ما بعد شهر رمضان هو الإمام المهـدي المنتظر غلظلا دون غيره.

وحصر الديراوي الراية التي ترافق خروج السفياني

براية اليهاني غير صحيح؛ لأنَّ راية الخراساني أيضاً ترافق خروج هاتين الرايتين، وإذا كان هناك أمر بالرحيل إلى راية هدى فهو غير منحصر في راية اليهاني؛ لأنَّ كلَّا من راية الخراساني واليهاني راية هدى، ولاسيّما أنَّ بعض الأحاديث دلَّت علىٰ أنَّ نفراً من أصحاب القائم غَلِيْلًا سيلتحقون براية الخراساني.

فقد روى النعماني بسنده عن جابر بن يزيد الجعفي، عن أبي جعفر محمّد بن على الباقر عُلَيْكُلْ أَنَّه قال في حديث طويل: «ويبعث السفياني جيشاً إلى الكوفة وعدَّتهم سبعون ألفاً، فيصيبون من أهل الكوفة قتلاً وصلباً وسبياً، فبينا هم كذلك إذ أقبلت رايات من قِبَل خراسان، وتطوي المنازل طيَّا حثيشاً ومعهم نفر من أصحاب القائم»(۱).

وقوله: إنَّ (الأمر بالرحيل إليها يقتضي وجودها بفترة معتدّ بها قبل التحرّك المسلَّح (أي قبل الخروج) ليتعرَّف عليها الناس، ويرحلوا إليها) لا يخفىٰ ما فيه، فإنّي لم أجدرواية واحدة صحيحة السند تدلُّ علىٰ وجوب الرحيل لنصرة راية

<sup>(</sup>١) الغيبة: ٢٨٩.

اليهاني، وأمَّا الروايات الدالَّة على نصوة الإمام المهدي عَلَيْكُلُ فهي متواترة عند الشيعة وغيرهم، وهذا مؤيِّد لكون الأمر الوارد بالرحيل إليهم عَلَيْكُمْ يُراد به الرحيل لنصرة الإمام المهدي عَلَيْكُلُ دون من سواه.

ثم إنّا لو سلّمنا أنَّ هناك أمر بالرحيل إلى اليهاني فيان ذلك لا يستلزم كونه صاحب دعوة سابقة على خروجه، ولو سلّمنا كونه صاحب دعوة فيانَّ الأمر بالرحيل إليه لا يستلزم وجود دعوته قبل خروجه بمدَّة، فإنَّ التعرّف على أيِّ دعوة يمكن أن يتحقَّق بعد الإعلان عنها مباشرة، وهذا أمر واضح.

ونحن لا ننكر أنَّ اليهاني يَدْعو لنصرة صاحب الأمر على وأنَّه صادق في دعوته، إلَّا أنَّ المراد بدعوته له على هو الدعوة لنصرته، لا الدعوة إلى مذهب جديد له أربعة وعشرون إماماً، ولا الدعوة إلى إمامة الكاطع بخصوصه، فإنَّ هذه الدعوة ليست دعوة إلى صاحب الأمر على كما لا يخفى.

١٨ ..... الردّ الساطع على ابن كاطع

# الأدلة الدالة على أنّ اليماني ليس إماماً مفترض الطاعة:

يدلَّ علىٰ أنَّ اليهاني ليس إماماً مفترض الطاعة ولا صاحب دعوة خاصة به عدَّة أُمور:

انَّ الروايات المتواترة عند الشيعة الإمامية حصرت الأئمَّة في اثنى عشر، لا يزيدون ولا ينقصون، أوَّلهم أمير المؤمنين الإمام على بن أبي طالب عَلَيْكُلا، وآخرهم الإمام المهدي المنتظر عَلَيْكُلا، ولو كان اليهاني إماماً مفترض الطاعة لـزاد عـدد الأئمَّة علىٰ الاثنى عشر، وهو واضح البطلان.

٢ - أنَّ السيماني لسو كسان إمامساً مفترض الطاعسة لوجب التأكيد على إمامته في الروايسات الكشيرة المتواترة التي أكَّد الأثمَّة الأطهار المين في فيها على إمامة غيره من أثمَّة الهدى المنه أولَذُكِرَ ذلك على الأقل في رواية واحدة صحيحة، وكل من تتبع الروايسات لا يجد فيها أي إشارة من قريب أو بعيد إلى إمامة اليماني حتَّى في رواية واحدة ضعيفة السند، فكيف تثبت هذه الإمامة التي لا دليل عليها في الروايات؟!

" - أنَّ الروايات وصفت اليهاني بأنَّه يدعو إلى الإمام المهدي عَلَيْكُم، ولوكان إماماً مفترض الطاعة لوجب أن يكون صامتاً في زمان الإمام المهدي عَلَيْكُم، فإنَّه ما اجتمع إمامان في عصر واحد إلَّا كان أحدهما صامتاً كها دلَّ عليه ما رواه الكليني إلى بسند صحيح عن الحسين بن أبي العلاء، قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْكُذ: تكون الأرض ليس فيها إمام؟ قال: «لا». قلت: يكون إمامان؟ قال: «لا، إلَّا وأحدهما صامت» (١).

# رد دليل الكاطع على أن اليماني إمام مفترض الطاعة:

تجاهل أحمد إسماعيل كاطع كل الأحاديث المتواترة التي حصرت الأئمَّة في اثني عشر إماماً، وحاول أن يلتف على بعض الأحاديث الضعيفة ليثبت بها أنَّ اليهاني إمام مفترض الطاعة، فقال:

(إنَّ السيماني ممهِّد في زمن الظهور المقدَّس ومن

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ١٧٨.

الثلاث مائة وثلاث عشر [كذا]، ويُسلِّم الراية للإمام المهدى، والمهدى الأوَّل أيضاً موجود في زمن الظهور المقـــدَّس، وأوَّل مــومن بالإمـــام المهـــدي عَلَيْكُم في بدايـــة ظهوره وقبل قيامه، فبلا بـدُّ أن يكون أحدهما حجَّة علىٰ الآخر، وبما أنَّ الأئمَّة والمهديّين حجمج الله عمليٰ جميع الخلق، والمهدي الأوَّل منهم، فهو حجَّة على اليماني إذا لم يكونًا شخصًا واحداً، وبالتَّالي يكنون المهندي الأوَّل هنو قائد ثورة التمهيد، فيصبح دور اليهاني ثانوياً، بـل مساعداً للقائد، وهــذا غــير صـحيح؛ لأنَّ الــياني هــو المهــد الرئيسي وقائد حركة الظهور المقدّس، فتحتّم أن يكون المهدى الأوَّل هو اليمان، واليماني هو المهدي الأوَّل)(١٠.

ولا يخفى على القارئ العزيز ما في هذا الكلام من الأكاذيب الفاضحة المخالفة للأدلَّة الواضحة؛ فإنَّه لا توجد رواية واحدة تدلُّ على أنَّ اليهاني من ضمن أنصار

<sup>(</sup>١) المتشابهات ٤: ٤٦.

الإمسام الثلاثمائية والثلاثية عشر، والروايية التي ذكرت أسهاء أنصار الإمام المهدي غلظ ذكرت من اليمن جماعة لا يُعلَّم أنَّ السيماني المعهدود واحد مسنهم أو لا؛ لأنَّ الروايات الأُخرى لم تذكر اسم اليماني حتَّى يُعرَف أنَّه أحد هؤلاء المذكورين. وأمَّا ادِّعاء أحمد إسماعيل كاطع أنَّ اليماني من البصرة واسمه أحمد، أي أنَّه هو نفس أحمد إسماعيل كاطع إسماعيل كاطع والماعيل كاطع أنَّ اليماني من البصرة واسمه أحمد، أي أنَّه هو نفس أحمد إسماعيل كاطع، فإنَّ الرواية تُكذِّبه؛ لأنَّ الرواية التي رواها المرندي في (مجمع النورين) ورد فيها أنَّ أنصار الإمام غليلًا من البصرة: (على، [و] محارب، وطليق) (١٠).

والرواية التي ذكرها اليزدي الحائري في (إلزام الناصب) ورد فيها أنَّ أنصاره عَلَيْكُ من البصرة رجلان: (على ومحارب) (٢).

وأمَّـا محمّـد بـن جريـر الطـبري الشـيعي فإنَّـه ذكـر في (دلائـــل الإمامــة) أنَّ أنصـــاره عَلَيْكُل مــن البصـــرة ثلاثــة

<sup>(</sup>١) مجمع النورين: ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) إلزام الناصب ٢: ١٧٤.

وهـــذه الروايـــات بأجمعهــا لا دلالـــة فيهـــا عـــليٰ أنَّ اليماني من أنصار الإمام المهدي المنتظر غَلِيْكُا، بـل إنَّهـا تـدلُّ علىٰ خلاف ما يزعمه أحمد إسماعيل گاطع وأتباعه من دلالة الروايات على أنَّ اليماني من البصرة، واسمه أحمد، وأنَّه من الثلاثمائــة والثلاثــة عشـــر، فــإنَّ (أحمــد) المــذكور في رواية (دلائل الإمامة) هو أحمد بن مليح، لا أحمد بن إسماعيل گاطمع كما حماولوا أن يُموِّهوا عملي النماس في ذلك، ويوهموهم بأنَّ أحد أنصار الإمام عليلا من البصرة اسمه (أحمد)، ولهذا تركوا النقل عن المصدر الأساس وهو (دلائل الإمامة)، ونقلـوا عين كتـاب (بشـارة الإسلام)، الذي نقل هــذه الروايــة عــن نســخة كثـيرة الخطــأ والتصحيف من كتاب (غاية المرام) الذي ينقل الرواية

<sup>(</sup>١) دلائل الإمامة: ٣١٣.

هل يجب الاعتقاد بالبيان؟ ......

عن كتاب (دلائل الإمامة)، حيث جاء في الكتاب المذكور قوله: (ومن البصرة: عبد الرحمن بن الأعطف بن سعد، وأحمد، ومليح، وحمّاد بن جابر) (١٠٠٠.

مع أنَّ مؤلِّف كتاب (بشارة الإسلام) اعترف بعد نقل هذه الرواية أنَّ النسخة التي نقل عنها نسخةٌ كثيرة الأغلاط، فقال: (هذه النسخة كثيرة الغلط، وقد سقط منها بعض الحروف وبُدِّل البعض، وقد صحَّحت بعضها بنظري القاصر بواسطة بعض الأخبار).

ومع ذلك فإنَّ أحمد إسهاعيل كاطع وأنصاره نقلوا هذه الرواية عن هذا الكتاب الذي هو متأخر، حيث توقي مؤلِّف سنة (١٣٣٦هـ)، ولم ينقلوها عن المصدر الأصل وهو (دلائل الإمامة) لمؤلِّف محمد بن جرير بن رستم الطبري المتوقى في أوائل القرن الثالث الهجري؛ وسبب ذلك واضح، وهو أنَّ ما في المصدر الأصلي يُبطِل

<sup>(</sup>١) بشارة الإسلام: ٢٩٥.

ما يدَّعيه الكَّاطع وأنصاره من أنَّه هـو الـياني، وأنَّـه أحـد الثلاثمائية والثلاثية عشر، بخلاف النقل عن كتاب (بشارة الإسلام) الذي ورد فيه أنَّ اسم أحد أنصار الإمام عَلَيْكُ من البصرة اسمه أحمد، فإنَّه يمكن لهم أن يدَّعوا أنَّ المراد به هـو الكاطع نفسـه، رغـم مـا قالـه مؤلَّف الكتباب عنن نسخته التي نقبل عنها، وهذا دليل واضح علىٰ أنَّهـم لا أمانـة لهـم في نقلهـم عـن المصـادر، فـإنَّهم كثـيراً ما يبترون الروايـة، فينقلـون جـزءاً منهـا، ويتركـون نقـل الباقي؛ لأنَّ باقي الرواية يُبطِل مزاعمهم الكاذبة، ويبدلُّ عليٰ خلاف ما يدَّعونه.

وقد ذكر حيدر الزيادي وهو من المروِّجين لأحمد إسماعيل گاطع أنَّ (على محسارب) المنذكور في بعض الروايات أنَّه من أنصار الإمام المهدي المنتظر غليلاً هو نفس أحمد إسماعيل گاطع، حيث قال:

(أوَّل أنصار الإمام المهدي عَلَيْكُ من البصرة،

واسمه أحمد، وفي رواية سُمّي على محارب، فأمّا على فكونه الوصيّ في زمن الظهور كما أنَّ علي بن أبي طالب وصيّ رسول الله، فسُمّي علي [كذا] للمشابهة، ومحارب أي مقاتسل؛ لكونه يقود معارك جيش الإمام عليللا العقائدية والعسكرية)(١).

ولا يخفى أنَّ هذا الكلام هذيان يُضحِك الشكل، وهو يدلُّ على ما وصل إليه هؤلاء القوم من تحريف معاني الروايات والعبث بها، ويُبيِّن مدى خواء صاحبهم الكاطع عن كلِّ فضيلة، ولذا سعى أنصاره هذه المساعي المُخجِلة لكي ينسبوا له بعض الفضائل التي ليست له.

وهذا أُنموذج ممَّا دأب عليه أتباع الكَّاطع الذين ينتقون من الروايات ما يظنّون أنَّهم قادرون على تحريف معانيها، فمع أنَّ كلّ مصادر الحديث التي ذكرناها لم يُذكر فيها ما يحتمل أنَّه إشارة إلىٰ أحمد إسهاعيل كاطع، إلَّا أنَّهم اختاروا اسهاً فحرَّفوا معناه بالنحو الذي نقلناه عن حيدر الزيادي، مع أنَّه من

<sup>(</sup>١) اليهاني الموعود حجَّة الله: ١٥٦.

الواضح أنَّ المراد بـ (علي محارب) كما في رواية (مجمع النورين)، أو (علي ومحارب) كما في رواية (إلزام الناصب)، رجل مسمّىٰ بذلك، أو رجلان لهما هذان الاسمان، كما هو حال بقيَّة الأسماء التي وردت في نفس الرواية للأنصار الباقين للإمام المهـدي عَلَيْكُم ، فإنَّ الإمام عَلَيْكُم كان في صدد بيان أسماء هؤلاء الأنصار، من دون الإشارة إلى أيّ صفة يتّصف بها كلّ واحد منهم.

وأمّا زعم أحمد إسماعيل كاطع أنَّ اليهاني يُسلّم الراية للإمام المهدي عليه المروايات لا من قريب ولا من بعيد، والذي دلّت عليه الروايات التي ذكرناها فيها تقدَّم هو أنَّ اليهاني يَدْعو إلىٰ الإمام المهدي عليه أنَّه من الموالين له، ويقوم بنصرته، وزعمهم أنّه هو الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، أو يُوطّئ للإمام المهدي سلطانه، لا أثر له في الروايات، وكلُّ ما ذكره أحمد إسماعيل كاطع وأنصاره في ذلك فهو من أكاذيبهم وتمويهاتهم الكثيرة التي دلَّ الدليل على بطلانها.

وأمّا الاعتقاد بإمامة المهدي الأوّل الذي هو أحمد إساعيل كاطع، وبإمامة المهديين الأحد عشر من أولاد هذا الكاطع، فهو من العقائد الشيطانية الباطلة التي خالفوا فيها جميع المسلمين منذ عصسر الرسالة إلى يومنا هذا، وخالفوا بها الروايات المتواترة التي حصرت الأئمّة المعصومين في اثني عشر، أوّلهم أمير المؤمنين الإمام على بن أبي طالب علي الدلالة على بطلان هذه المنتظر غليلا، ويكفي هذا في الدلالة على بطلان هذه العقيدة الفاسدة.

# رد استدلال الكاطع على أن اليماني هو المهدي الأول:

قد ظهر ممَّا قلناه بطلان استدلال أحد إسماعيل كاطع على أنَّ المهدي الأوَّل هو اليماني المذكور في الروايات، حيث زعم أنَّه لو لم يكن المهدي الأوَّل واليماني شخصاً واحداً للزم (أن يكون أحدهما حجَّة علىٰ الآخر، وبما أنَّ الأئمَّة والمهديّين حُجم الله علىٰ جميع الخلق، والمهدي الأوَّل منهم، فهو حجَّة على اليهاني إذا لم يكونا شخصاً واحداً، وبالتالي يكون المهدي الأوَّل هو قائد ثورة التمهيد، فيصبح دور اليهاني ثانوياً، بل مساعداً للقائد، وهذا غير صحيح؛ لأنَّ اليهاني هو المهد الرئيسي وقائد حركة الظهور المقدَّس، فتحتَّم أن يكون المهدي الأوَّل هو اليهاني، واليهاني هو المهدي الأوَّل).

وهذا الكلام أوهن من بيت العنكبوت، فإنَّ الشيعة كما قلنا منذ عصور الأثمَّة الأطهار اللهُ في إلى يومنا هذا لا يقولون: (إنَّ بعد الأئمَّة المعصومين الاثني عشر اللهُ أن اثني عشر مهديًّا من ولد الإمام المهدي المنتظر غلطًا)؛ لأنَّ ذلك مضافاً إلى أنَّه مخالف للأحاديث الصحيحة المتواترة التي حصرت الأئمَّة المعصومين في اثني عشر فقط، أوَّ لهم الإمام أمير المؤمنين غلط ، وآخرهم المهدي المنتظر غلط .

وعلىٰ ما قلناه، فإنَّ المهدي الأوَّل لن يكون له وجود في عصر الظهور ولا في غيره حتَّىٰ نتردَّد في أنَّه هل هو نفس اليهاني، أو أنَّه رجل آخر غيره؟ ولو أغمضنا عن جميع الروايات التي حصـرت الأثمَّة في اثنى عشر، وسلَّمنا جدلاً أنَّ اثنى عشر مهديًّا سيتولُّون الإمامة بعد الإمام المهـدي المنتظـر عُلِيُّكُل، أوَّلهـم هـو المهـدي الأوَّل، فإنَّ ذلك لا يستلزم وجوده في عصــر الظهور؛ لأنَّه ربَّما يُولَد بعد ذلك بعشــر سـنين أو عشرـين سـنة. وزعــم أحمـد إسهاعيل گاطع أنَّه هو المهدي الأوَّل لا قيمة له؛ لأنَّه ادِّعاء مجرَّد لا دليل عليه، بل قام الدليل الصحيح على خلافه؛ فإنَّ أحمد إسهاعيل گاطع مضافاً إلىٰ أنَّه لا ينتسب إلىٰ الإمام المهدي عَالْيَـٰلِا لا من قريب ولا بعيد، والمهدي الأوَّل إن كان سيو جد فهو من أولاد الإمام المهدي غلينك المباشرين، لا من أحفاد أحفاده كما هو حال أحمد إسماعيل گاطع بحسب زعمه، حيث يزعم كذباً وزوراً أنَّ الإمام المهدي عُلِينك هو جدّه الرابع، فإنَّ هذا الكَّاطع لا يصلح لإمامة الصلاة؛ لأنَّه عامّي صرف، وأخطاؤه في قراءة آيات القرآن كثيرة وفاضحة، لا يقع فيها كشير من صبيان المسلمين، فكيف يكون إماماً مفترض الطاعة؟!

ولــو تنزَّلنــا وســلَّمنا أنَّ المهــدي الأوَّل ســيكون

معاصراً لعصر الظهور، فإنَّ ذلك لا يستلزم أن يكون هو نفس اليهاني؛ إذ لا محذور في أن يكونا شخصين مختلفين، أمَّا المهدي الأوَّل فهو أحد أولاد الإمام المهدي غليلًا، وأمَّا اليهاني فهو أحد القادة الذين يقومون بنصرة الإمام المهدي غليلًا، فأين التنافي؟!

وما زعمه هذا الكاطع من أنَّ عدم اتّحاد شخصيتي الرجلين يستلزم أن يكون المهدي الأوَّل قائد ثمورة التمهيد، فيصبح دور البياني ثانويًّا، ويكون البياني مساعداً للقائد، وهو غير صحيح؛ لأنَّ اليهاني هو الممهِّد الرئيسي وقائد حركة الظهـور المقـدَّس، كلّـه تخبـيص فاضــح وهــذيان واضــح؛ لأنَّ قائــد حركــة الظهــور المقــدَّس هــو الإمام المهدي المنتظر عَلَيْكُ نفسه، لا المهدى الأوَّل الدني لا وجود له إلَّا في خيال أحمد إسهاعيل كاطع وأتباعه، ولا اليهاني الذي جعلـه هـذا الكاطـع وأنصـاره ممهّـداً رئيسـاً وقائد حركة الظهور المقدَّس من دون أيّ دليل علىٰ ذلك.

مع أنَّا لـو سـلَّمنا بوجـود المهـدي الأوَّل في عصــر

الظهور فلا مانع أيضاً من جهة ثانية أن يكون المهدي الأوَّل صامتاً وقت الأوَّل مغايراً لليهاني، ويكون المهدي الأوَّل صامتاً وقت الظهور، وأمَّا اليهاني فهو من علامات ظهور الإمام علينلا، ومن المداعين إليه، وأمَّا قائد حركة الظهور المقدَّس فهو الإمام المهدي علينلا نفسه كها قلنا.

### هل اليماني هو قائد جيش الإمام المهدي ﷺ ؟

إنَّ المتتبِّع لروايات آخر الزمان التي تحدَّثت عن الإمام المهدي المنتظر علي الله الإمام المهدي المنتظر علي الله الإمام المهدي علي الله أنَّ الله المهدي علي الله أو أنَّ له دوراً في ملء الأرض قسطاً وعدلاً.

ولا ينقضي العجب من الكاطع وأنصاره الدذين جرَّدوا الإمام المهدي غلط من كلِّ فضيلة، فزعموا أنَّ اليهاني هو الذي يُمهَّد للإمام المهدي غلط ، ويقوم بفتح الفتوحات، وأنَّه في حقيقة الأمر هو الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، وأنَّ نسبة ذلك إلى الإمام المهدي المنتظر

٣٢ ..... الردّ الساطع علىٰ ابن كاطع

عَلَيْكُ لأجل كونه آمراً لا فاعلاً، كالملك الدي يُجهّز جيشاً، فيُنسَب إليه كل ما يقوم به هذا الجيش من الفتوحات، وإن كان الملك لم يحارب، ولم يُخطِّط، ولم يقم بأيّ مجهودٍ يُذكر.

قال ناظم العقيلي:

(يمكن لنا أن ننسب كلّ الحروب والملاحم التي يقوم بها اليهاني الموعود إلى الإمام المهدي على من باب أنّها بأمره وإرشاده، كما نقول: (فتح الملك الفلاني المدينة الفلانية)، في حين أنَّ قائد جيشه هو الذي فتحها، وليس الملك نفسه، ولكن لا نستطيع أن نعكس المسألة، أي لا نستطيع أن ننسب الملاحم التي يقودها الإمام المهدي علي بنفسه بالمباشرة إلى اليهاني الموعود؛ لأنَّ اليهاني الموعود حينئذ لا يكون سوى جندي كبقيَّة الجنود والقادة، فلا قيادة مباشرة له، ولا أمر أو نهي أو الجنود والقادة،

<sup>(</sup>١) دراسة في شخصية اليهاني الموعود ١: ٦٤.

هل يجب الاعتقاد باليهان؟ .....

إلىٰ أن قال:

(وبعد أن ثبت فيها سبق أنَّ اليهاني الموعود من ذريَّة الإمام المهدي غلينكل، فقد تنصّ الروايات على أُمور كثيرة يقوم بها الإمام المهدي غلينكل، ولكن في الحقيقة سيقوم بها ابنه ويهانيّه أحمد الوصيّ، ومنها مسألة مباشرة الملاحم، وحمل السيف على عاتقه ثهانية أشهر، وقد تكون هناك أُمور أُخرى لم تخطر على البال)(١).

والنتيجة التي يريد أن يخلص إليها ناظم العقيلي أنّه لا مانع من أن يقوم اليهاني الذي فَرَضَه العقيلي أنّه من أبناء الإمام المهدي غلين لل بكلّ ما ذُكِرَ في الروايات أنَّ الإمام المهدي غلين سيقوم به حتَّىٰ ملء الأرض قسطاً وعدلاً، (وهذا من الأُمور الأُخرىٰ التي لم تخطر علىٰ البال) وغير ذلك، وهذا لا يكون فيه تكذيب للروايات؛ لأنّ ما يفعله الابن أو الحفيد يصحُّ نسبته إلى الأب أو الجدّ ولو بنحو المجاز لا الحقيقة.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١: ٦٧.

وبهذا يخرج الإمام المهدي غلط عن أن يكون هو المصلح العالمي الحقيقي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما مُلئت ظلماً وجوراً، ويكون المصلح العالمي الحقيقي بزعمهم هو أحد إسماعيل كاطع الذي نسبوا إليه كلّ فضائل الإمام المهدي المنتظر غلط .

ولا يخفى أنَّ هذا الكلام مخالف لإجماع المسلمين، فإنَّهم أجمعوا على أنَّ السذي يمل الأرض قسطاً وعدلاً حقيقة هو الإمام المهدي علي نفسه، والروايات نسبت هذا الفعل إليه علي ، ومقتضى ذلك هو حمل الكلام على معناه الحقيقي، الذي يدلُّ على أنَّه علي الكلام على المجازي، ولا يمكن حمل الكلام على المجازي، ولا يمكن حمل الكلام على المجازال المرض عدلاً هو رجل من ولده علي الله.

ثم إنَّه إذا كان الذي سيملأ الأرض عدلاً من ولد الإمام المهدي عَلَيْك ، وهو الكاطع نفسه الذي يدَّعي بلا حياء أنَّه حفيد حفيد الإمام المهدي عَلَيْك ، فلا وجه حينت ذِ

لتخصيص الإمام المهدي على الروايات بأنّه يملاً الأرض، ولا معنى للتأكيد على ذلك في جميع الروايات، واللازم حينت في نفسه بنحو واللازم حينت في نفسه بنحو الحقيقة ولو في بعض الروايات على الأقل، ولا حاجة إلى استعال المجاز في جميع الروايات من دون استثناء، فإنّ ذلك يوقع الناس في اللبس، بل في الضلال المبين.

ولوسلّمنا جدلاً بأنّ هناك ضرورة شرعية ملحّة يعلمها الأثمّة الأطهار الله اقتضت منهم أن ينسبوا مل الأرض إلى رجل آخر غير الكاطع، فإنّ نسبته إلى أقرب الآباء وهو الحاج إسهاعيل كاطع (والدمُدّعي اليانية)، أو نسبته إلى خير الآباء من جهة الأم وهو الساليانية)، أو نسبته إلى خير الآباء من جهة الأب وهو أمير رسول الله الله أو خير الآباء من جهة الأب وهو أمير المؤمنين غليلا أولى من نسبته إلى الجدد الرابع - وهو الإمام المهدي المنتظر غليلا - كما يدّعي.