





موسبوعي



اَلِحَالَفَةُ الْأُولِي: قَارِيخ وَسَهُنِيرَةُ الْخُولِي الْفَالِي الْفَرِيلِي الْفَرِيلِي الْفَرِيلِي الْفَرْسُ الْفَرْسُ الْفَرِيلِي الْفَرْسُونِ الْفُرْسُونِ الْفَرْسُونِ الْفُرْسُونِ الْفَرْسُونِ الْفَالْمُسُونِ الْفَالْمُسُونِ الْفَالْمُسُونِ الْمُسْتَعِلِي الْمُسْتَعِي الْمُسْتَعِلِي الْمُسْتَعِلِي الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِي الْمُسْتَعِلِي الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَالِي الْمُسْتَعِلِي الْمُسْتَعِي الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَعِي الْمُسْتَعِي الْمُعِلْمُ الْمُسْتَعِي الْمُسْتَعِي الْمُسْتَعِي الْمُسْتَعِي الْمُعِلْمُ الْمُسْتَعِي الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْ



مَصَّقَعَةً عَبِّلِالْمِيْرِيِّ عِبْلِلْمِيْرِيِّ عِبْلِلْمِيْرِيِّ عِبْلِلْمِيْرِيِّ عِبْلِلْمِيْرِيِّ عِبْلِلْمِيْرِيِّ .

# مُولَمُونَةً عَمَّا الْمِنْ الْمُنْ ا

دَلِمَالَعَهُ الْاِدَى : تَابِيحُ دَسَيْرَة

الجئء الأؤل

ئالىنى كەنبېرگۇرگۇرى كەلىرىكى لالورتوى كەرتىنى مركز الأبحاث العقائدية

● العراق. النجف الأشرف. شارع الرسول (ص)

جنب مكتب آية الله العظمى السيد السيستاني ( دام ظله )

ص. ب: ۷۲۹

الهاتف: ۲۷۲۷۷۹ (۳۳) ۹٦٤+

● إيران. قم المقدسة، صفائية، ممتاز، رقم ٣٤

ص. ب: ۳۷۱۸٥/۳۳۲۱

الهاتف: ۸۸۰۲۵۷۷ (۲۵۱) ۸۹+

الفاكس: ٥٦-٧٧٤٢٠٥٦ (٢٥١) ٩٨+

المرقع على الانترنت: www.aqaed.com

info @ aqaed.com :البريد الالكتروني

شابك (ردمك ): ٧ ـ ٥٠٠ ـ ٣١٩ ـ ٩٦٤ دورة ٢٠ جزءاً احتمالاً

ISBN: 964 - 319 - 500 - 7 / 20 Vols.

شابك (ردمك) ج 1: ٥٠١٥-٣١٩ ٩٦٤

ISBN: 964 - 319 - 501 - 5

موسوعة عبدالله بن عبّاس حَبر الأَمّة وترجمان القرآن تأليف

السيّد محمّد مهدي السيّد حسن الموسوي الخرسان الجزء الأول

الطبعة الأولى: ٢٠٠٠ نسخة

سنة الطبع: ١٤٢٨ هـ

المطبعة: ستارة

\* جميع الحقوق محفوظة للمركز \*



#### بِسنْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللهم صل على محمّد وآل محمّد

بدءاً نرى لزاماً علينا الإشارة لحقيقة واضحة ناصعة إلى أنّ النجف الأشرف مدينة أمير المؤمنين الخلالات ما زالت تزهو بعلمائها وفضلائها، اللدين ما فتتوا يرفدون المكتبة الإسلامية بإبداعاتهم ونتاجاتهم مشمرين سواعدهم في الدفاع عن الإسلام الأصيل والمذهب الحق. وكيف لا وقد جاوروا باب علم النبيين وحام حمى الدين علي أمير المؤمنين الخلاف وما هذه الموسوعة (موسوعة عبد الله بن عباس) التي خطتها أنامل علم من أعلام النجف الأشرف فضيلة العلامة المحجة السيد محمد مهدي الخرسان إلا دليل واضح وبرهان ساطع على ذلك.

ونظراً لمتبنيات مركز الأبحاث المقائدية المنصبة على درء الشبهات، والدفاع عن مذهب أهل البيت النفظ ومن يتنسب إليهم، فقد بادرنا - ضمن مشروع سلسلة رد الشبهات - بالعمل في إخراج هذه الموسوعة لتعم القائدة على الجميع.

وفي الختام يُبدي مركز الأبحاث العقائدية شكره وامتنانه لسماحة العلامة الحجة السيد محمّد مهدي السيد حسن الخرسان لِما أولاه من ثقة وتخويل للمركز في إعداد وإخراج الحلقة الأولى من هذه الموسوعة العظيمة، راجين المولى عز وجل أن يوفق الجميع لاخراج جميع حلقاتها لتعم الفائدة.

والحمد لله رب العالمين.

مركز الأبحاث العقائدية النجف الاشرف

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ به نستعین

كان من حق هذا الكتاب أن يصدر منذ خمسين عاماً، إلا أن العوائق حالت دون ذلك والأمور مرهونة بأوقاتها، وقد كثر السؤال عنه، والمطالبة به من العلماء وأرباب الفضيلة وكنت أعدهم، وأتحين الفرصة للوفاء بالوعد، ولكن كلمًا هممت صرفني صارف من اشتفالي بتأليف أو تحقيق كتاب أو تقديم مؤلف لأعلام الطائفة، ممّا أراه في تقديري ربما كان أجدى وأجدر، وهكذا بقي كتاب (ابن عباس) رهين الخزانة، وذمتي رهينة للمطالبين به بالوفاء يسر الله سبحانه أسباب طبعه ونشره أنّه سميع مجيب.

المؤلف

جاء في الخبر عن سيد البشر صلى الله عليه وآله وسلم: (من ورّخ مؤمناً فكأنما أحياه، ومن قرأ تأريخه فكأنما زاره) (ومن زاره استوجب رضوان الله، وحق على المزور أن يكرم زائره) (خاتمة ذخيرة المآل للحفظي)

جاء في أبجد العلوم: في رسالة الشيخ المسند حسن العجيمي ما معناه: (من ورَّخ أحداً من أهل الفضل والكمال فهو في شفاعته) (أبجد العلوم للقنوجي ٤/٣)

وفي كتاب تحقيق الصفا لمحب الدين الطبري: (أنَّ من ورَّخ مؤمناً فضلاً عن عالم عامل فكأنما أحياه، ومن أحيى مؤمناً فكأنما أحيى الناس جميعاً)

#### الإضحاء

السلام حليك يا باب مدينة علم الرسول ﷺ أيها الإمام المجاهد. ويا مربي المسلمين بنهجه الخالد

سيدي أبا الحسنين:

أرفع بكل خضوع وخشوع بكلتا يدي نحو جنابكم العالمي ما ضمته هذه الأوراق عن حياة تلميذك الوفي وابن عمك الصفي (عبد الله بن عباس) حبر الأمة وترجمان القرآن الذي توسمت فيه الخير حين حدبت على تربيته وتهذيبه حتى صفت نفسه، وزكا حسه بفضل ما أودعته من فيض علومك ونمير أخلاقك فصار كما قلت عنه: ينظر إلى الغيب من وراء ستر رقيق.

إليك يا أبا السبطين أهدي ما جمعته في هذه الأوراق. فما أحد الولى بها منك، راجياً من الله المثوبة ومنك القبول. والسلام حليك وحليه ورحمة الله وبركاته.

خادمك

محمّد مهدي الموسوي الحرسان عني حده ۱۲ ربيع الثاني سنة ۱۳٦۸ هـ

#### تقريهن

#### سماحة المغفور له الحجة: السيد هبة الدين الحسيني

#### بسم الله وله الحمد

أمّا بعد الحمد والصلاة فإني مبتهج بالفرحة السعيدة التي أطلعني فيها ولدي المهذب الفاضل والحبر البحاث الكامل فخر الزمان السيد مهدي الخرسان دامت افاضاته وفيوضاته على كتابه القيم الذي عانى في سبيل اتمامه المشاق فذلل له الصعاب وخاض الغمرة وكشف الغبرة وسدد الثغرة ولا غرو فهو ابن جلاها وطلاع ثناياها فاسفرت جهوده عن سفره النفيس في حياة حبر الأمة عبد الله بن عباس ابن عبد المطلب الجهاج عالج مؤلفه الفاضل عامة القضايا الخاصة بهذا الإمام من ازاحة الأوهام عن صفحة حبر الأمة والإسلام بحر العلم وترجمان القرآن الزعيم السياسي في آرائه وحنكته ومواقفه، والفقيه الورع الزاهد في علمه وتقواه وحمله، والأديب الأريب اللوذعي الألمعي، والخطيب المصقع في خطبه وحواره، وامام المفسرين وشيخ المحدثين، ونادرة الصحابة وحواره، إمام المفسرين وشيخ المحدثين، ونادرة الصحابة والتابعين رضى الله تعالى عنه، فالمؤلف هو بحاثة النجف ويقية السلف وعنوان

الشرف، ثقة الإسلام وفخر العلماء الأعلام، والمؤلف مجموعة موسوعة فذة جمعت إلى حسن الجمع والانتخاب وجمال الأسلوب والتنسيق، الصدق والأمانة في النقل والمحاكمة التاريخية، وقد استوعبت

هذه الموسوعة في أجزائها الأربعة حياة حبر الأمة وازاحة ما حوله من تهمة أو بهمة، ولقد كنت في شبابي مؤلفاً كتابي الموسوم بالحساس في ازالة التهمة عن ابن عباس مجتهداً في تنزيه هذا البطل الفذ بالأدلة الوضاحة إلا إنني بعد اطلاعي على هذا المؤلف الممتاز اعترف بأن كتابي بالقياس إلى هذا الكتاب غيض من فيض او قطرة من بحر فأهنيء مؤلفنا المهدي بالموهبة التي خصّه الله سبحانه بها وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

هبة الدين الحسيني مكتبة الجوادين العامة

مؤسسة: السيد هبة الدين الحسيني تقون ٦٦ الكاظمية المستاذ البارع والهاضل الأديب السيد مهدي الحرسان مؤلف كتاب (عبد الله بن عباس) الحترم

بنداد / تلفون ۲۰۳۰ التاریخ: ۱۳۷۲ عدد: ۱۲۲ / سجل: ٤

#### تقريهن

سماحة المغفور له المرجع الديني آية الله العظمى: السيد عبد الهادي الحسيني الشيرازي

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد الله وسلام على عباده الذين اصطفى ان خير ما تصوره ريشة الكاتب وتخطه براعة الباحث هو ما يثبت حقيقة راهنة أو يبث برهنة صادقة، وإن ما جاء به ولدنا الأعز الفاضل الباحث الناقد الشريف محمد المهدي الخرسان دام فضله أخذ بمجامع المهتمين قطفق يفيض بحراً عن حبر الأمة، وعقوداً ذهبية من حياته المفعمة بالفضائل والفواضل فحقيق له أن يعد في علية الكتب وحسنة العصر الحاضر ومأثرة خالدة لمؤلفه البارع فحياه الله علماً للأدب وموثلاً للفضيلة والسلام عليه ورحمة الله وبركاته في الحجة الحرام ١٣٧٤هـ

الأقل عبد الهادي الحسيني الشيرازي

## هبة العدين الحسيني بسم الله وأه الحسد التاريخ الماريخ الماريخ

المالسالي والصلوة فالدميش بالإندعية السعيد والن الملعن ولدن المهذب الماض والمالم

القابل في المناب و خاص المراف الماسلة وتونا به على كما به المليم الذي عادة في سين الما مه المستخدم المله المصاب و خاص المراف المستخدة والدغوة ويواز عبونا وغوج كالإطال المداجهة عن المالة المصاب و خاص الموجهة المالة الما



### بسم بلدالرجم الرجيم

العدلله وسلام على إد الدين اصطفى ان حيوما تصوره وبشة الكاش يخطه بواعة الماحت جوما للمن حسقة واحذة اويبت مصنة معادقه وإن ملجا مرواديا الإخرالعاصل الياحنالنآ فلالشريف محلله وكالخمهان وام بصله اخذيعام المهت فطعن صيعراس حبرالام وعقوداً ذهبيدس حيا ترالفع والعصا فالالفواصل محقيق لهالعد فعلية الكشصصنة العصالجا ضريعاً وَعَالِمَا لَوْلَعَالِمُ الْمِالْعَا عياه الدُين كما للأورج وولا للعصيل والسيلام عليه وحمرا ويكاندني ويالعدالحام الإفرصاله كالمحسد الداري



#### مقحمة المؤلف

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ وبه نستعين

الحمد الله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله رب العالمين. والصلاة والسلام على سيدنا محمّد بن عبد الله رسول الله خاتم النبيين وعلى آله الطبين الطاهرين الميامين حجج الله على الخلق أجمعين.

ورضي الله عن الصحابة المهتدين والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد، فهذه سطور بين يدي كتابي (موسوعة عبد الله بن عباس حبر الأمة وترجمان القرآن) الذي أرجو أن يثيبني الله سبحانه عليه أجزل الثواب، فقد أخلصت فبذلت فيه جهداً، وآمنت فنصرت له عبداً:

دافعت عن حتى يحاول ذو هوى إظهاره للناس شيئاً منكرا

#### فكرة الكتاب من أين ؟ والي أين؟

قبل أكثر من نصف قرن، وأنا يومثل في أواخر العقد الثاني وأواثل الثالث من عمري وفي متوسط مراحل التحصيل الدراسي على النهج المعروف المألوف في محيطي، كنت أشعر حين قراءتي للتأريخ الإسلامي في عصوره الأولى، براحة نفسية أتخيل فيها الحضور والمعايشة لرجالنا الذين وطدوا الدعائم وأقاموا السلالم، ليرقى عليها من يأتي بعدهم ويهتدي بهديهم، إلى أوج السعادة والكمال.

فأستشعر لهم الحشمة والإكبار لمواقفهم الجهادية في ميادين العلم والعمل.

كما كنت أشعر بالحيرة وأصاب بالدهشة حين أقرأ عن بعض أولئك الرجال ممّا يزرى به، فيما يتناقله المؤرخون بتناقض جاوز حدّ الغرابة، فتتملكني الحيرة - ولا أقول الخيبة - كيف يكون ذلك؟ وما أكثر الشواهد على التناقض في مدوّنات المؤرخين، وما أكثر المظلومين من ضحايا ذلك التناقض، وكان من جملة هؤلاء الضحايا عبد الله بن عباس حبر الأمة وترجمان القرآن صاحب هذه الموسوعة.

فحين أقرأ أي كتاب تاريخ عن عصره ومصره، أجده حاضراً وناظراً فأنا أقرأ عنه: حبر الأمة، وترجمان القرآن، وهو البحر في علمه، والذي ينظر إلى الغيب من وراء ستر رقيق و. و. و. فلا يثير ذلك في نفسي تساؤلاً لأن الرجل له حضور مكثف في التفسير والحديث والفقه والأدب فلا غرابة في وصفه بذلك، ولكن حين أقرأ عنه في سلوكه ما يرويه عنه بعض المؤرخين ما يزدريه فيهبط به

من أوجه نسباً وعلماً إلى حضيض الهاوية عملاً، حيث ذكروا أنه ولاه الإمام أمير المؤمنين على البصرة فاختان بيت مالها، ثم ذهب مضاضاً لإمامه وابن صمه، وبالتالى مفارقاً ومغاضباً ؟؟.

فأنا حين أقرأ هذا تعتريني الحيرة، فهل هذا يتفق مع ما مرّ عنه من وصفهم له بكل جميل وثناء جليل.

إنّها هي الحيرة التي انبثقت منها الفكرة. ألا يستحق هذا الرجل أن أعرفه -أنا على الأقل - على حقيقته لأبعد نفسي عن الحيرة؟ فتفاعلت مع الفكرة التي صارت لا تبارحني، وبدأت أتحرك في أطارها، وصرت أقرأ وأكتب ما وصلت إليه يدي من مصادر حياته وما يمت اليها وهي كم كير وكثير.

وقد رأيت فيها من طغيان العاطفة - سلباً وايجاباً - كما رأيت فيها كثيراً من التقليد، يتبع الآخر للأول، وربّما على غير هدى ولا كتاب منير. وفي خضم ذلك الكم الهائل تنبثق ومضات نور على الدرب تمين الباحث لو أفرغ وسعه فاستخلص - ولو لنفسه - من بين تلك الشوائب بعض الحقائق التي آمن بصحتها فسجّلها لتكون له حصيلة نافعة في دينه حين نصر مؤمناً، وفي دنياه حين هدى غيره إليها.

فمن هنا بدأت الفكرة وتنامت، حين القيت بلرتها وراعيتُ نبتتها، فلمًا ربت وأنبتت قطفتُ ثمارها، فكانت هذه الموسوعة، وهي أربعة أجزاء، انتهيت منها – أولاً – في ١٣ ربيع الثاني سنة ١٣٦٨ هـ وبقيت أتابع مسيرتي مع الكتاب طيلة هذه السنين، أضيف كل ما استجد لدي من معلومة أجدها في مصادر لم تكن مَيسرة لي من قبل، أو دراسات حديثة يستدعي الرجوع إليها غرض تكن مَيسرة لي من قبل، أو دراسات حديثة يستدعي الرجوع إليها غرض

المناقشة غالباً، فصار هذا الكتاب، وليد مخاض بحوث طويلة، وعلى فترات كانت متطاولة ومتباعدة. فتغيّرت بعض العناوين، واستجد بعض آخر، لكن هيكله العام لم يتغير.

وأرجو أن أكون قد وُفقت في نفع القارئ ولو بنبذة صالحة يستفيدها منه فيذكرني بخير، فقد جمعت له ما تناثر في مئات المصادر، من بطون الكتب والدفاتر، والله سبحانه وليّ التوفيق وهو خير ناصر.

#### ماذا نقرأ في هذا الكتاب؟

لا أكتم القارئ إني يوم صمّمت العزم على تأليف كتاب يتضمن حياة ابن عباس الله الم أكن أحسب أن ذلك سوف يتسع إلى قدر ما وصل إليه اليوم بل ولا إلى هيكله الأول - كما لم تكن لديّ خطة مدروسة على منهجية محددة على أنماط الدراسات الحديثة، بل كنت يومثل انحو النهج التقليدي المألوف لدينا يومثل كما هو واضح الأثر بدءاً من أول الكتاب إلى حياته في عهد الرسول على المرسول الم

ولكن بعد أن استمرت المسيرة مع الكتاب وبعد الإنتهاء من هيكله الأول في أجزائه الأربعة، فقد دعت الحاجة إلى إعادة النظر في دراسة بعض النقاط من تاريخ المترجم له، ممّا يستوجب الفاضة في دراسة ذلك، دراسة محررة ومستوعبة لجوانب ينبغي البحث حولها، خصوصاً والحاجة ملحة لكشف حقائق خفيت على كثير من الباحثين ممن أخذوا بسورة التقليد، وبُهروا بطنطنة الأسماء والألقاب، وخُدعوا بتطويل الإسناد.

لذلك أعدت النظر في صياغة البحث أحياناً، فتكثّرت المواد وازدادت الفصول بما تولد من جديد، ونتيجة لذلك فقد استبدلت عنوان الأجزاء بالحلقات، ورتبتها كما يلى:

(الحلقة الأولى): في تأريخه وسيرته، وقد أصبحت في خمسة أجزاء:

يضم الجزء الأول منها: أحداث ما يقرب من ربع قرن، بدءاً من ولادته وحتى وفاة النبيّ الأكرم ﷺ، وابن عباس يومثل في أول شبابه.

ويضم الجزء الثاني منها: أحداث ما عاشه ما بعد وفاة رسول الله ﷺ، إلى نهاية عهد عثمان.

ويضم الجزء الثالث منها: من أول خلافة الإمام أمير المومنين الشيخ وحتى شهادته سنة ٤٠هـ

ويضم الجزء الرابع منها: مايتعلق بسيرته عند ولايته على البصرة وما رافقها من أحداث.

ويضم الجزء الخامس منها: من بداية حكومة بني أمية وحتى وفاة حبر الأمة سنة ٦٨ هـ

(الحلقة الثانية): في تاريخه العلمي. تتضمن دراسته وعطاءه بدءاً من ينابيع العلم والمعرفة وانتهاءً بمظاهر العطاء من مدارسه وتلاميذه ونماذج من خطبه ومحاوراته وكتبه ومسائله والمأثور عنه من حِكم وكلمات قصار.

(الحلقة الثالثة): في تاريخه العلمي أيضاً. وتتضمن آثاره في التفسير والحديث والفقه واللغة وآدابها.

(الحلقة الرابعة): حير الأمة في الميزان وتتضمن ما جاء فيه من الجرح والتعديل. وبها خاتمة الكتاب.

نسأله تعالى أن يمن علي بإخراج ذلك من ضم الشتات قبل الممات، إنه مجيبُ الدعوات.

#### نور على الدرب لما فيه:

أولاً: إن كتابة التاريخ - كل التاريخ - إنّما هو محور تسجيله وهو رهن ذمة الرواة الذين يروون للناس - غالباً - ما يهواه الحاكمون، فللسلطة والأموال بريق - مخادع - على حروف التدوين، يراه الباحث بوضوح حين يجد في مدونات المؤرخين ما يكاد يخطف بالأبصار، من أكداس التراث الحافل بالمناقبيات والمزايدات المحشورة للتفخيم والتعظيم، وحتى الاستعانة بالفيبيات، لإضفاء القداسة على الحاكمين وأتباعهم، وتطويعاً للمحكومين بكم أفواههم، عن تهوين أقدار حكامهم، أو تهويل أخطائهم، فإن ذلك من قدر الله فعليهم الرضا والتسليم، والى جانب ذلك يجد الهمز واللمز للأخصام، وهذا ما يجعل الباحث - وهو يدرك الدوافع وراء الرفع والوضع - في دوامة من الشك والريبة في صحة جميع ما في المدونات سواءاً في تقييم الرجال أو عرض الأحداث، وسواءاً كتب الأقدمين أو المحدثين.

لذلك كانت مهمة الباحث المحايد. ولنسميه بالموضوعي النزيه. صعبة جداً، حيث عليه أن يكون حذراً ويقظاً، مستعملاً عقله وفطئته ليستشف ما وراء النص، ويتبيّن وجه الحق فيأخذ به، ويُصدر أحكامه على ضوئه، ولا ينساق وراء

العواطف، ولا يخدع ببهرجة العناوين والألقاب. فالناس في الخلق سواسية كأسنان المشط، فمنهم المحسن ومنهم المسيء. ولكل أجر ما أكتسب (قُلْ أُخَيْرَ اللهِ أَبْغِي رَبَّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلاَّ عَلَيْهَا وَلا تَرْرُ وَازِرَةً وَزْرَ أَخْرَى) (۱)، و (كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً) (۱).

ثانياً: ومن هنا تعالت صبحات إعادة كتابة التاريخ من جديد، ولا شك كان من بينها أصوات مخلصة وجادة في دعوتها إلى مراجعة التاريخ الإسلامي على ضوء الكتاب والسنّة، فلا يدان بريءً، ولا يُبرًا مذنب، ولا يجامل الرجال على حساب الشرع. فلا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى (إنَّ أكْرَ مَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتَقَاكُمْ) (اللهُ وهذا ما يستدعي رفع الحواجز بين الحاكم والمحكوم في تقويم الأعمال، كما يستدعي رسم الصورة لكل منهما دون تزويق أو تمزيق، وفوق مسار الشبهات التي تحجب العقل عن النظرة الموضوعية.

فإذا وجدنا ابن عساكر – مثلاً – يروي لنا عن عمرو بن العاص مرفوعاً: (قريش خالصة الله فمن نصب لها حرباً سُلب، ومن أرادها بسوء خُزي في الدنيا والآخرة) (٤) ووجدنا أبا لهب وهو عربي وقرشي وابن سيد البطحاء وزوجته أم جميل عربية وقرشية أيضاً ولما كانا كافرين، نزلت سورة كاملة في ذمهما والتنديد بهما. فلم تنفعهما القرشية شيئاً. وفي المقابل نجد سلمان الفارسي وبلال الحبشي وصهيب الرومي وهم من السابقين أقوامهم إلى الإسلام كانوا أفضل

<sup>(</sup>١) الأنمام /١٦٤.

<sup>(</sup>٢) المدتر /٣٨.

<sup>(</sup>٢) الحجرات /١٢ .

<sup>(</sup>١) راموز الأحاديث /٣٣٤ ط استانبول سنة ١٢٧٥ هـ.

عند الله وعند رسوله وعند المسلمين من ألف قرشي لم تمازج روحه بالإسلام، وإنّما أسلم كرهاً أو طمعاً كالمنافقين ومسلمة الفتح وأندادهم.

إذن فلا يجوز أن يستغفل القراء باحث يدعو إلى كف الأقلام وتحجيم الإسلام، في اطار ضيق، ومنظور خاطيء وخانق. بأن الجميع من الصحابة، ولا يجوز أن يقال لصحابي لماذا انجرفت أو انحرفت؟ فالصحابة أناس أمثالنا، فهم بشر يُخطئون كما يَخطئ سائر الناس، ولا غضاضة بعد ما رووا هم لنا قوله ولا أحاديث الحوض: (إن منكم من لا يراني)، و (لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم بعضاً)، و (لتلادن عن الحوض فأقول: يا رب أصحابي فيقال: ما تدري ماذا أحدثوا بعدك)، وهذه أحاديث وردت في الصحاح مكررة ومنها صحيح ماذا أحدثوا بعدك)، وهذه أحاديث وردت في الصحاح مكررة ومنها صحيح البخاري وصحيح مسلم، ولما كانت لا مجال لنكرانها، اضطرت علماء التبرير إلى تسلق جدرانها بالتأويل والتفسير وليس هناك.

ثالثاً: ولمّا كان عبد الله بن عباس من الصحابة، وللصحابة بريق صورة مرسومة في الكتب محاطة بهالة من التقديس ارتسمت في الأذهان بأنهم حسب العاطفة الدينية – فوق مسار الشبهات، فلا ينبغي أن يتجاوز الباحث سور الحصانة، الذي دونه سور الصين العظيم، فكيف بابن عباس وهو حبر الأمة، لذا كان لزاماً علي وأنا أريد أن أكتب عنه من الرجوع إلى المصادر المعنية – وما أكثرها وأكثر ما فيها – لأجمع أشتات أخباره، وأقف على آثاره، ثم الموازنة بينها واستخلاص النتائج منها.

وهذا أمر على ما فيه من جهد ليس بدي بال لأثبه عليه. لكن الأهم -والمزعج حقاً - أنّى وجدت تأريخه مليئاً بالمفارقات العجيبة، فهو بين إفراط وتفريط، أصابه من التنميق والتزويق، كما أصابه من التلفيق والتمزيق، فضاعت -أو كادت - حقائق ما بين ذين وذين، لو سلمت صفحاته من عبث الحاكمين، سواء الأمويين وهم خصماؤه، أو العباسيين وهم أبناؤه، أو المناوئين لهم ومنهم كذلك أعداؤه - أقول لو سلمت لكان الجانب المشرق هو الأكثر وضوحاً، ولكن التضبيب والتعتيم شوّه الصورة حتى بدا الجانب المعتم المظلم أيضاً -كيف لا ؟ وهو قد عاش أحداث الإسلام الكبرى منذ فتح مكة وحتى يوم وفاته، وخاض غمار بعضها مبرّزاً فيها فكان له رأي، وكان له صوت، وكان له حضور فاعل ومؤثر. وذلك كله يستدعى إكبار المعجبين به كما يستغزُّ حقد المناوثين له. ولكل من القريقين أنصار لهم غايات وأهداف، ربما وصلت إلى حلا الإسفاف، فمثلاً نجد في العصر الأموي إن مدوتي السيرة الأواثل فيهم من كان ضالعاً في ركاب الحاكمين - إن لم يكونوا كلهم إمّا رغبة أو رهبة - ولنقرأ نموذجاً منهم، وهو ابن شهاب محمّد بن مسلم الزهري يروي لنا عنه أبو الفرج الأصفهاني قوله: ((قال لي خالد بن عبد الله القسري: اكتب لي النسب فبدأت بنسب مضر وما أتممته قال: أقطعه قطعه الله من أصولهم، وأكتب لي السيرة فقلت له فإنّه يمرّ بي الشيء من سيرة عليّ بن أبي طالب (صلوات الله عليه) فأذكره؟ فقال: لا إلا أن تراه في قعر الجحيم.

قال أبو الفرج: لعن الله خالداً ومن ولاً، وقبحهم وصلوات الله على أمير المؤمنين))(۱).

<sup>(</sup>١) الأغاني ١٩/١٩ مل الساسي.

فإذا كان هذا من مدوتي السيرة وهو يعترف بما عليه أن يكتبه، فلا غرابة إذن على من راجع المصنف لعبد الرزاق مثلاً حين يجد دلائل نصب الزهري هذا واضحة في جملة من الموارد، وقد أحصيت منها على عجل اثني عشر مورداً في جزء واحد من أحد عشر جزءاً ملخصها:

١- أول من أسلم زيد بن حارثة وليس عليّ.

Y-إخفال اسم علي في كتابة صلح الحديبية حين ذكر خبر الصلح فتجاهل اسمه فقال (الكاتب): مع أن عبد الرزاق ذكر عن خير الزهري انه علي "الوراق فكر عن خير الزهري انه علي "اله معمر عن الكاتب فضحك وقال هو علي بن أبي طالب ولو سألت عنه هؤلاء قالوا عثمان - يعني بني أمية (" - . فماذا يعني ضحكه؟ ألا أن شر البلية ما يضحك؟

٣- لم يذكر عليًّا في تبليغه براءة مع ذكره أبا بكر أميراً على الحج؟

٤- ثم يذكر حضور علي في وقعة أحد، وأعجب من ذلك ثم يذكر شهادة لحمزة لئلا يذكر من مثل به.

٥- لم يذكر لعليّ حضوراً في وقعة الأحزاب وقتله عمرو بن عبد ود.

١- لم يذكر لعليّ حضوراً في وقعة بني قريظة.

٧- لم يذكر لعليّ حضوراً في وقعة خيبر وقتله مرحبا.

٨- لم يذكر لعلى حضوراً في عمرة القضاء.

٩- لم يذكر لعلى حضوراً في غزوة حنين.

<sup>(</sup>١) المصنف ٥/٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) ثقص المصنبر ٥/٣٤٣.

١٠ لم يذكر لعلي عضوراً في هجرة النبي الله عنه مكة ولم يذكر مبيته على الفراش.

١١- لم يذكر لعلي حضوراً في تبوك وطوى حديث المنزلة.
 ١٢- وفي خبر على ومعاوية أكثر من شاهد فراجع المصنف<sup>(١)</sup>.

أتطلب أثراً بعد عين، وأيضاً ألم يحدثنا المدائني عن نسخة معاوية إلى عماله برئت اللمة ممن روى في فضل علي وأهل بيته شيئاً. وكتابته برواية أحاديث في فضائل الصحابة، فكثر المتزلفون أمثال أبي هريرة وسعرة بن جندب والمغيرة بن شعبة وأبي موسى الأشعري وعمرو بن العاص وأحزابهم ممن لا تلتقي بذمّهم الشفتان احتقاراً لهم وازدراء بهم، لأنهم لا كرامة لهم، وكثر الحديث الموضوع حتى قال ابن عرفة النحوي – نفطويه –: ((إنّ أكثر الأحاديث الموضوعة في فضائل الصحابة افتعلت في أيام بني امية تقرباً اليهم بما يظنون أنهم يرغمون به انوف بني هاشم))(").

ولمًّا كان ابن عباس عاش تلك الفترة الحائقة الخائقة أيام معاوية الذي كان يلمنه مع لعنه للإمام، وينهاه عن التحديث بفضائل الإمام - كما سيأتي إن شاء الله تعالى في صفحات احتجاجه - فقد أصابه رذاذ الأذى من معاوية الذي كان، على حد قول الإمام أمير المؤمنين الكانة (ودَّ معاوية ما ترك من بني هاشم نافخ ضرمة إلاً طعن في نيطه) (٣). وما كان أخلاف الأمويين بأحسن حالاً من أسلافهم في عداوتهم لبني هاشم - ومنهم ابن عباس -.

<sup>(</sup>١) تفس المصنبر ٤٥٧/٩ ـ ٤٦٦.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج لابن أبي الحديد ١٦/٢ ط مصر الأولى.

<sup>(</sup>٢) الفائق للزمخشري /نيط.

والآن إلى نموذج آخر في العصر العباسي الذي زاد في الطين بلَّة، فكثرت الموضوعات المبشرة بحكومتهم من الرواة المنزلفين:

فمنها أنَّ النبيَّ ﷺ قال للعباس: (يا عم ليملكنَّ من ذريتك عدد نجومها-وقد نظر إلى الثريا-)(۱). ومنها قوله ﷺ له: (فيكم النبوة والمملكة)(۲،۲

ومنها ما ينسب إلى الإمام أمير المؤمنين المَنْ قال لأبن عباس: (خذ إليك أبا الأملاك) في ولادة ابنه على بن عبد الله.

وما ينسب إلى محمّد بن الحنفية من مبايعة الشيعة له ثم لأبنه عبد الله بن محمّد ووصيته بالأمر إلى محمّد بن عليّ بن عبد الله بن عباس (٣)، وجعلوا ذلك مسنداً في صحيفة ورثها محمّد بن الحنفية عن أبيه أمير المؤمنين.

وهكذا تنتشر فضائل وأحاديث مبشرة بالعباسيين وان الخلافة فيهم ستبقى حتى يسلموها إلى المسيح<sup>(2)</sup>.

قال الذهبي: ((وقد اعتنى الحفاظ بجمع فضائل العباس رعاية للخلفاء))(٥٠).

ولعل خير شاهد على ذلك ما صنعه ابن هشام صاحب السيرة النبوية فقد نقلها عن ابن إسحاق – وهو مؤرخ دولة رسمي كما كان مالك بن أنس مدون السنة الرسمي لدى العباسيين – فذكر ابن هشام حرب بدر وذكر قائمة بأسماء أسارى بدر نقلاً عن ابن إسحاق وقد خلت من اسم العباس جد العباسيين، مع أن قصة أسره تكاد لا تخفى على أي مؤرخ بعد ما ذكرها ابن سعد نقلاً عن

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١١١/٢.

<sup>(</sup>٢) تقس المصندر ٢/٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) الإمامة والسياسة ١٣١/٢ ط مصطفى محمدً.

<sup>(</sup>٤) أنظر البداية والنهاية ١٢٢/١٠.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ٢١٣/٢.

الواقدي، وجرى ذكرها في كتب السنّة كما جرى ذكرها في كتب السيرة، ولم تخلُ منها حوليات المؤرخين كالطبرى وغيره.

وهنا من الطبيعي أن يكون للرأي الآخر دورٌ في تفنيد حجة العباسيين ونسف تاريخهم، وكان يمثل ذلك الدور الخصوم من العلوية من أبناء الحسن مضافاً إلى شيعتهم ومن يرى في العباسيين مظالم لاحد لها.

فكان النقل، وكان الدس والإفتراء بما يسلبهم حتى محاسن أمجادهم الثابتة، فنال العباس وابنه عبد الله – وهو والد المخلفاء – نصيب غير منقوص. حتى صوروا العباس وهو يشايع ابن أخيه علياً على أمره، فيلكروا عنه كلاماً لا يخلو من نقد لاذع ومهما تهضمناه ورأينا صحة المروي في ذلك فريّما كان المبرر هو جو الصدور الذي يستدعي تلك الزفرات الحارة ولكن هلم المخطب في ابنه عبد الله وما ألحق به من الرواة حتى كادوا تجريده من كل فضيلة، فصوروه نداً لعلي وناقداً له كما في قصة تحريق الغلاة، وفيها من التهويش والتشويش ما لا يخفى كما سيأتي بيانه في الكتاب. وذكروا له آراء فقهية مخالفة له، ولا كبير مؤاخذة لمن يراه مجتهداً. غير أن ما ورد من الحديث مكلوباً عليه أكثر من غيره، لكثرة المتزلفين إلي أبنائه، حتى قال يحيى بن سعيد: ((لم أر لكذب قط أكثر منه فيمن ينسب إلي الحبر))(۱).

ولكن الطامة العامة ما رووه في خيانته بيت مال البصرة أيام ولايته ومفارقته للإمام مغاضباً وغاصباً، واستمرت روايات الخصوم في التشنيع عليه، فذكروا له

<sup>(</sup>۱) قبول الأخبار ومعرفة الرجال ٦٧/١ لأبي القاسم الكعبري ٣١٩ هـ دار الكتب العلمية بيروت.

حتى حديث الجرادة كما سيأتي بيان ذلك كله في الحلقة الرابعة (عبد الله بن عباس في الميزان) إن شاء الله.

وفي مكاتبات المنصور العباسي ومحمد النفس الزكية الحسني ما يؤكد ما قدمته من تبادل العباسيين وخصومهم الاتهام والشتائم التي نالت الآباء لتنازع الأبناء، وفي نقائض شعراء العباسيين والعلويين من تبادل الشتم ما لا يحل ذكره.

وهكذا كان من قدر ابن عباس أن يكون العباسيون من أبنائه، ويكون خصومهم – الأمويون والعلويون معاً – من أعدائه فلحقته تبعات من هؤلاء وشتيمات من هؤلاء ما شوء جانباً من تاريخه، حتى لم يسلم نتيجة لذلك التشويه حتى من غير أولئك كالخوارج، بل وحتى من غير المسلمين، فكان – باختصار – ضحية لأموية حاقدة، وعباسية بغيضة وحسنية موتورة وخوارج قانصة، وأخيراً ليهودية وصليبية كافرة (۱).

رابعاً: إذن ليس من السهل غربلة المتناقضات في شتات أخبار ابن عباس. ولم يكن من الهين استخلاص تاريخه سليماً من بين تلك الشوائب الكثيرة. ولا بد لي وأنا أعنى بتاريخه أن أتخطى الحواجز - فيما أحسب - حين قرأته في مختلف مصادره وعلي بلل الجهد البالغ مع الصبر والأناة، وقد تم لي ذلك - والحمد لله - وإن عانيت طويلاً حتى استوت معرفتي به معرفة يسرت لي تمييز ما هو صحيح وثابت له أو عليه، فوضعت صورته حسب رؤيتي له في اطارها الخاص، دون تجاوز الحدين. الإفراط والتفريط، ومن دون تلميع أو تغليف، لتكون أقرب إلى واقعها، وهي - في نظري - أفضل من الصور

<sup>(</sup>١) سيأتي مزيد بيان هن تحامل المستشرقين النبين تناولوه بالطعن أمثال جولد زيهر الهودي وشير نجر وغيرهما.

المصطنعة المحاطة بهالة التفخيم والتعظيم، كما أنها أصدق من الصورة المصنوعة والمشوهة بضباب التعتيم.

فكانت قناعتي بأن البحث قد تم بالمستوى المطلوب من الموضوعية نتيجة إيماني بتمام المسؤولية، وتطلعاً إلى ثقة القارئ وإطمئنانه بصحة ما كتبته نصرة لحق مهضوم، والله من وراء القصد، وهو ولي التوفيق والهادي إلى الصواب.

خامساً: ما كتب عن ابن حباس بتأليف خاص، نقد مرت بنا كلمة الذهبي: ((وقد اعتنى الحفاظ بجمع فضائل العباس رعاية للخلفاء)) وهي صادقة إلى حد بعيد. ولكنه لم يذكر لنا عناية الحفاظ بجمع فضائل ابن عباس الذي هو أبو الخلفاء، وربما لم يكن في زمانه ما رآه جديراً بالذكر.

ومهما يكن فإلى القارئ نبذة عن الكتب المؤلفة قديماً في ابن عباس ا

١- ذكر ابن النديم في الفهرست في مؤلفات المداني عدة كتب في العباس وابنه عبد الله بن العباس وابنه محمد بن عبد الله بن عباس، فكان نصيب عبد الله منها كتاباً واحداً، ولم نعرف عنه شيئاً سوى ما تقدم (١).

٢-ولقد ذكر النجاشي في رجاله في ترجمة عبد العزيز بن يحيى الجلودي الأزدي البصري جملة كتبه، ومنها: الكتب المتعلقة بعبد الله بن عباس مسندة عنه، كتاب التنزيل عنه، كتاب التفسير عنه، كتاب المناسك عنه، كتاب النكاح والطلاق عنه، كتاب الفرائض عنه، كتاب تفسيره عن الصحابة، كتاب القراءات

<sup>(</sup>١) الفهرست/١١٤ تحارضا تجند.

عنه، كتاب البيوع والتجارات عنه، كتاب الناسخ والمنسوخ عنه، كتاب نسيه، كتاب ما أسنده عن الصحابة، كتاب بقية قوله في الطهارة، كتاب الصلاة والزكاة، كتاب ما رواه من رأي الصحابة، كتاب الذبائح والأطعمة واللباس، كتاب الفتيا والشهادات والأقضية والجهاد والعدة وشرائع الإسلام، كتاب قوله في الدعاء والمتوذ وذكر المخير وفضل ثواب الأعمال والطب والنجوم، كتاب قوله في قتال أهل القبلة وانكار الرجعة والأمر بالمعروف، كتاب في الأدب وذكر الأنبياء وأول كلامه في العرب، وقريش والصحابة والتابعين ومن ذمه، كتاب قوله في شيعة علي عليه السلام، كتاب بقية رسائته وخطبه وأول مناظرته، كتاب بقية مناظرته وذكر نسائه وولده. آخر كتب ابن عباس.

وهذه الكتب كلها لم يصل الينا منها شيء، ويبقى للجلودي فضل روايتها وللنجاشي فضل ذكرها وروايتها عن الجلودي بواسطتين، وأحسب أنه رآها فرواها، فهي كانت حتى القرن الخامس الهجري أيام النجاشي المتوفى سنة 20٠هـ.

وهناك مؤلفات متأخرة عن زمان العباسيين، فلا سبيل إلى اتهام مؤلفيها بالتزلف اليهم، مثل:

٣- (استئناس الناس بفضائل ابن عباس) تأليف ملا علي بن سلطان محمد الهروي القاري الحنفي نزيل مكة المتوفي بها في سنة ١٠٤١هـ منه نسخة ضمن مجموعة بقلم معتاد وبخط أحمد الجزائري فرغ منها يوم الأثنين ٩ ذي القعدة سنة ١٧٧١هـ(١).

<sup>(</sup>١) كما فهرست الكتب لدار الكتب المصرية ١٠٠/٩٠ برقم ١٠ مجاميع.

٤- (تحفة اللطائف في فضائل ابن عباس ووج والطائف) تأليف الشيخ محمد المدعو جار الله بن عبد العزيز بن فهد القرشي المكي المتوفي سنة ٩٥٤، وهو مختصر على مقدمة وبابين وخاتمة، ألفه سنة ٩١٥، نقل عنه السيد عباس المكي في نزهة الجليس (۱).

٥- (اتحاف الناس بفضل وابن عباس) تأليف نور الدين علي بن سلطان
 محمد الهروي القاري المكي الحنفي المذكور أولاً.

٦- (تحفة الأخوان من الناس في ففيلة ابن حباس) تأليف علي القارئ المذكور آنفاً، نسخة منه في مكتبة أسعد أفندي في تركيا برقم ٣٥٢٤. ولا يبعد أن يكون متحداً مع سابقه.

٧- (رفع الالتباس في فضائل ابن عباس) تأليف تقي الدين أبي محمد عبد
 الله بن عبد العزيز بن فهد المكي، وهو دون الكراسة.

٨- (كشف البأس عما رواه ابن عباس مشافهة عن سيد الناس) تأليف
 محمد عابد بن أحمد الأنصاري السندي نسخته في التيمورية.

٩- (نشر اللطائف في فضل الطائف) لأبن عراق الكناني (مخطوط)، نقل
 عنه في التاريخ الإسلامي العام ١٢٣ حديثاً مناقبياً في ابن عباس أثر الصنعة ظاهر
 عليه، سوف نشير إليه عند ذكر قبره.

١٠ (نور الأقتباس في مشكاة وصية النبي على الأبن عباس) تأليف الحافظ ابن رجب الحنبلي المتوفي سنة ٧٩٥. طبع بتحقيق عبد الفتاح خليفة ومحمود خليفة، بمصر سنة ١٣٦٥.

<sup>(</sup>١) نزهة الجليس ٢٤٦/٢ ط الحيدرية.

وفي نظري من خير ما تقدم ذكره هو (كشف البأس همّا رواه ابن عباس مشافهة عن سيد الناس) للسندي، فإنّ اسمه يعني جمع أحاديث ابن عباس التي رواها مشافهة عن النبي كليّ وهذا موضوع نافع في تقويم أحاديث ابن عباس، وما تطرّق إليها من شكوك. وإني آسف إذ لم أقف على نسخته، ودونه كتاب نور الاقتباس في مشكاة وصية النبي كليّ لأبن عباس، فهو لا يخلو من فائدة أخلاقية كما رأيته، أمّا الباقيات فغير صالحات في مجال التقييم، بل إنها بالمناقبيات أشبه، وذلك أمر نرغب عنه. لا لأنا ننكر فضل ابن عباس، بل نترفع بشأنه عن تلك المزايدات.

ولا ينقضي عجبي من التجني على ابن عباس الله فقد غلا فيه مناقبياً ا اصحاب الكتب المذكورة وعلى النقيض منهم، قلاه ابن تيمية حتى كتب كتاباً عنوانه: (تكفير ابن عباس)(١) وهو أمر محزن للمسلم كما هو مخز للمؤلف.

سادساً: شكر وعرفان بالجميل:

(من لم يشكر المخلوق لم يشكر الخالق) فالحمد الله الذي من علي بجميل الاثه، فهيأ لي من أستهدي بآرائه، إذ كنت أعرض بعض ما اكتبه على بعض مشايخ العلم وأساتذة الفن، كما كنت دائم التساؤل مع ذوي الاختصاص، لغرض الأستفادة من توجيهات الأولين، والأستنارة بآراء الآخرين.

لذلك صار من الواجب علي -عرفاناً بالجميل - أن أشكرهم على ما رأيت منهم من التقدير والإطراء حتى أولاتي بعضهم متفضلاً مبتدءاً - وخير الفضل ما كان ابتداءاً - بما لا أستحقه من تقريض الثناء فدبّج يراعه كلمة قيمة، وآخر

<sup>(</sup>١) جلاء العينين /٩٢ مل بولاق سنة ١٢٩٨ هـ.

ألقي إلى منه كتاب كريم، فشكراً لهم جميعاً على إحسانهم إليّ، ولهم اللكر العلي فرض عليّ، فأنا أذكر أسماءهم، إحياء لهم (وهل جزاء الإحسان إلا الإحسان) وأسأل الله أن يمنّ عليهم بالرحمة والرضوان. وهم السادة التالية أسماؤهم:

أوّلاً: سيدي وراعي غرسي المغفور له سماحة السيد الوالد (قدس سره) (المتوفى ١١جمادي الأول ١٤٠٥هـ) الذي ربّاني فأحسن تربيتي، ورعاني بعطفه، وأولاني بلطفه ما أعجز عن ذكره فضلاً عن شكره.

ثانياً: شيخ محدثي العصر بقية السلف سماحة المغفور له الشيخ أغا بزرك الطهراني قدس سره (المتوفى ١٣ ذي الحجة ١٣٨٩ه)، مؤلف الموسوعتين الشهيرتين (الذريعة إلى تصانيف الشيعة) و (طبقات أعلام الشيعة)، فقد كنت أحظى بزيارته فأنهل من نمير علمه، ويشجعني عملياً على المثابرة والمصابرة كلما أطلعته على ما جلا لي من بحوث، وقد كتب في الذريعة أسماء ما أطلع عليه. وكان منها كتاب (عبد الله بن عباس حير الأمة) فأعجهه حتى سجل انطباعه عن كل جزء من أجزائه الأربعة في ج١٥ من الذريعة. ومن المؤسف حقاً أن هذا الجزء طبع بعد وفاته فلم يَذكر (في ج١٥٠ من الذريعة. ومن المؤسف خقاً أن هذا الجزء طبع بعد وفاته فلم يَذكر (في ج١٥٠ من الزية فيمن تولى كبر ذلك، وإلا تفاصيل حياته في أربعة أجزاء كبار) وضاع باقي ما كتبه سماحة الشيخ تُنتَك، حتى اسم مؤلف الكتاب، وهذا ما يبعث على الربية فيمن تولى كبر ذلك، وإلا كيف يعقل أن الشيخ يذكر الكتاب وحجم أجزائه، ثم هو يغفل اسم المؤلف مع صلتي الوثقى به والمودة الصادقة بيننا، وحسبي شاهداً على ذلك ما كتبه بخطه حين طلب مني تهذيب وتشذيب ما كتبه من الحواشي على كشف الظنون،

فاستجبت لطلبه، وقد طبع صورة ما كتبه بعخطه في ايضاح المكنون ذيل كشف الظنون (ط أفست إسلامية طهران عن طبعة معارف استانبول) سوى ما كتبه لي في إجازتيه من طرق الخاصة ومن طرق العامة.

ثالثاً: سماحة الحجة المغفور له الشيخ محمّد علي الأوردبادي قدس سره (المتوفى صفر ١٣٨٠هـ) فقد بذل لي من وقته ساعة في كل ليلة بعد الأنتهاء من صلاة العشاء يستمع فيها ما أقرأ عليه بعض فصول الجزء الأول، فأفادني بتوجيهاته ومناقشاته تغمده الله برحمته.

رابعاً: سماحة آية الله العظمى الفقيه السيد ميرزا عبد الهادي الحسيني الشيرازي قدس سره (المتوفى ١٠صغر ١٣٨٧ هـ) فقد عرف أمر الكتاب من الشيخ الأوردبادي رحمه الله الذي كان يحضر مجلس الفتيا عنده ليلاً في داره، ولمّا كانت قراءتي على الشيخ ربّما طالت فأخرته بعض الوقت عن مجلس الفتيا، فهو أخبر سماحة السيد بالكتاب، فأحب الأطلاع عليه، واطلّع عليه وأعجب به فقرضه. متفضلاً مشكوراً. بما تقدمت صورة تقريضه.

خامساً: سماحة الحجة العلم الفلا المغفور له السيد هبة الدين الحسيني الشهرستاني (قدس سره) (المتوفى ٢٥ شوال ١٣٨٦ هـ) فقد كنت أرتاد مكتبة الجوادين العامة في الكاظمية، وكنت أزوره هناك، وأسأله عن رسالته التي كتبها في تنزيه حبر الأمة ممّا أفتري عليه من قصة بيت المال بالبصرة، وكان يمنحني من خلقه الرفيع ورحابة الصدر ما يجرؤني على التحدث معه حول شخصية المترجم له وكتابي عنه، فأقول ويسمع، ويناقش فأدفع – بسورة الشباب مع شيخ

جاز الثمانين - مناقشة الندّ للندّ الندّ تغمده الله برحمته، ووفاء مني بعرفان جميله نشرت كتابه الكريم في أول الكتاب.

سادساً: العلامة الذكتور مصطفى جواد رحمه الله (المتوفى ١٩٦٩م) الذي جرّت المعرفة بيننا إلى معرفته بأمر الكتاب واطلاعه عليه حيث دعاني إلى بيته، وهناك كانت قراءة بعض الصفحات وإبداء بعض الملاحظات ثم تتابعت قراءة بعض آخر أرسلته فكان يوشّع – مشكوراً ومأجوراً – بعض التصويبات اللغوية فرحمة الله عليه.

<sup>(</sup>١) لا أنسى تلك الأمسية العلمية الأدبية في ليلة الأثنين التي كانت تقام في مكتبة الجوادين العامة في صحن الإمامين الكاظمين عليهما السلام فدخلت المكتبة وكان المكان قد ضاق بالزوار، والمقريء السيد حيدر الجوادي يتلو بعض أي الذكر الحكيم، فجلست بقرب مدير المكتبة الذي أفسح لي حتى إذا انتهى المقريء من تلاوته وتقدمت للسلام على سماحة السيد رحمه الله فاستقبلني بحفاوة بالفة وكان من بين السادة الحضور المرحوم الخطيب السيد عبد اللطيف الورديء والمرحوم الخطيب الشيخ كاظم آل ثوح والمرحوم الدكتور عز الدين آل يمن والدكتور ضياء الدين الدخيلي وأخرين لم تحضرنى فعلا أسماؤهم فرأوا إقبال المرحوم سماحة السيد بطلعته البهية وهيبته البيضاء الفضية التي زالت محياه على هاب لم يتخطُّ المقد الثالث من عمره فأثار ذلك تساؤل من لم تكن لي ولهم سابق معرفة بيننا. فأحفاني - رحمه الله - بالسؤال، ثم تفضُّل يمرَفني إلى الجماعة النبن ذكرت أسماءهم بما لا استحقه من الإطراء ثم عاد يسأنني عن كتاب ابن عباس - رحمه الله - وإلى اي مرحلة وصلت فيه، فأخبرته بتمامه، فاستبشر كثيراً وجرنا الحديث إلى طلبه بقراءة فهرسته ثم قراءة بعض فصوله، وفي الناء ذلك كانت مداخلات من بعض الحضور - وخاصة المرحوم الخطيب الشيخ كاظم آل نوح -- ومناقشات دامت وقتاً أكثر مماً هو معتاد لسماحته وللحضور. ولكنهم كانوا يصرون على مزيد من الحديث وجرت بيني وينهم بعض المطابيات والنكات والتهي المجلس بثنائهم وإعجابهم ودعائهم بالموفقية لأن الموضوع هاثك وهائق كما قال الدكتور آل يمر، فشكرتهم ثم ودعتهم وخرجته وبعد ايام وأنا في النجف الأشرف فاجأتي رسول من قبل سماحة السيد الشهرستاني يحمل مظروفاً فيه كتاب كريم يفيض حباً وعامله أن وثناء ودعاء، وقد نشرت صورته في أول الكتاب تقديراً مني لفضل صاحبه، واعترافا مني باداء بعض ما يجب من الذكر والشكر.

وأخيراً لا أنسى إفضال بقية الأعلام الكرام وفي مقدمتهم المغفور له سماحة الإمام الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء والمغفور له الحجة العالم الموسوعي الشيخ محمد السماوي تغمدهما الله برحمته فقد أفدت من مكتبتيهما خصوصاً الثاني حيث يسر لي الاطلاع على نوادر المخطوطات مثل ربيع الأبرار والدرجات الرفيعة وغيرهما مما لم يكن مطبوعاً يومئذ فرحم الله الماضين ممن تفضل باللطف، وحفظ الباقين وأجرهم جميعاً على الله. والحمد الله رب العالمين.

النجف الأشرف محمّد مهدي السيد حسن الموسوي الخرسان عفي عنه

## تمهيح

## الحياة العربية بمكة قبل الإسلام:

مهما تفاوتت وجهات النظر في طريقة كتابة التاريخ، فهي لا تعدو عن حقيقة ثابتة هي أن التاريخ يصنع من النصوص، كما انه يكفي في تاريخ الأفراد سرد الواقع للشخص فيما يختصه، أمّا تاريخ الجماعات فلا يكفي ذلك، بل لا سبيل إلى تحقيقه دون إعمال الفكر في انتقاء الحدث النموذجي للدلالة على معرفة المجتمع معرفة تامة ولو بالتحليل الفلسفي للأحداث لفهم كنه الروابط بينها بإمعان ودقة، ويبقى القاسم المشترك بين تاريخ الفرد وتاريخ المجتمع هو دقة الملاحظة، ونقل الحوادث بأمانة، دون النزوع إلى الماطفة، بل الرجوع إلى الحق في الاستنتاج.

ولمًا كانت حالة الحياة العربية في مكة المكرمة قبل الإسلام، يستدعي البحث عنها إلى استخدام المعلومة من تاريخ الجماعات لغرض التعرف التام إلى

المنجتمع المكي، فلا أجد مصدراً أصدق أنباءً من القرآن الكريم، فهو أبلغ نصاً وأوضع مفهوماً من جميع المصادر الأخرى.

لقد عرض القرآن الكريم في بعض آياته لوحات تصور (حال الحياة العربية)، قبيل الإسلام وبعده في شتى أنحاء الجزيرة العربية وبواديه فسمّى (الأعراب) كما ورد ذلك في القرآن المجيد في عشر آيات تنديداً بمعظمهم، ولم يرد تسميتهم (بالعرب) ولا مرة واحدة، نعم إنّما وردت النسبة إلى العرب مدحاً في وصف القرآن ولغته، فمن الجدير بالذكر التبّه إلى وجوب الفرق بين العرب والأعراب، ولمّا كانت فترة ما قبل الإسلام تسمى (الجاهلية) وتلك فترة كتبت عنها أقلام تفاوت أصحابها زماناً ومكاناً، وفهماً وإيماناً، ولم تسلم أحكامهم غالباً من الجنوح العاطفي بين إفراط وتفريط، وإن استند بعضهم إلى آي القرآن الكريم، ولكنه أساء فهم المعنى فلم يفرق – مثلاً – بين العرب والأعراب، كما لم يراع طبيعة المكان والزمان، ولا بين الحاضرة والبادين من الأعراب.

(ولكي نكون منصفين في الأحكام، عادلين غير ظالمين، علينا التفريق بين الأعراب وبين العرب، فما يقال: عن الأعراب يجب ألا يتخذ قاعدة عامة تطبق على العرب، لما بين العرب والأعراب من تباين في الحياة النفسية والعقل.

ثم علينا لكي نكون منصفين أيضاً أن نفرق بين عرب وعرب. لما أصاب عرب كل أرض من أرض العرب من أثر تركه الأجانب فيهم... والامتزاج والاندماج يؤثران بالطبع في أخلاق أهل المنطقة التي وقعا فيها)(١).

<sup>(</sup>١) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام ٢٩٨/٤ ط الأولى بيروت.

وقد أشار إلى وجوب التغريق من اللغوبين الأزهري، وذهب إلى مذهبه ابن خلدون وهو من المؤرخين، فقال الأزهري في تهذيب اللغة ونقله عنه الزييدي في تاج العروس فقال: ((والذي لا يفرق بين العرب والأعراب، والعربي والأعراب، والأعراب، أشَدُ والأعراب، أشدً كُفْرًا وَتَفَاقًا) (۱) – وهو لا يميّز بين العرب والأعراب، ولا يجوز أن يقول للمهاجرين والأنصار أعراب، إنما هم عرب، لأنهم استوطنوا القرى العربية، وسكنوا المدن، سواء منهم الناشيء بالبدو ثم استوطن القرى، والناشيء بمكة ثم هاجر إلى المدينة) (۱).

وما قلناه من وجوب التفريق بين الأسمين فكذلك يجب علينا أخذ الحيطة فيما نجده في بعض كتب الحديث من أحاديث مدح أو ذم للعرب أو للأعراب، وأن نكون بمنتهى الوعي في أخذ الحذر ممّا نراه مبثوثاً في الكتب، حتى وان كانت قد أضيفت عليها قداسة الحديث النبوى الشريف.

فمثلاً ما نجده في بعض كتب التفسير والصحاح والسنن، ونتخيّل لأول وهلة أنّ ما أخرجه أصحابها إنّما هو القول الفصل، وليس إلى الخدش فيه من سبيل، خصوصاً إذا كان في مثل صحيح البخاري الذي قيل عنه أنه أصح كتاب بعد كتاب الله? أو في أمثاله من الصحاح والسنن. فضلاً عن كتب التاريخ والأدب ممّا دس فيها الشعوبيون أو غيرهم من قصص ونوادر، لا ينبغي لنا أن نقيم عليه صرحاً، ونجعله ميزاناً في تقييم الأمم والشعوب، بل لكل أمة حسناتها كما أنّ عليها سيئاتها، والكمال هو لله وحده سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) التوبة /٩٧.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس ١٧١/١ (عرب).

#### شعوبية بغيضة:

ولست الآن في صدد الخوض عن العروبة وما لها وما عليها، بل كفانا ذلك القرآن الحكيم الذي دعا أولاً الناس كافة بقوله: ﴿وَيَاآيُهَا النَّاسُ ﴾، ثم خاطب المؤمنين بعد انتشار الإسلام بقوله: ﴿وَيَاآيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾، ولم يرد فيه أيّ نداء لأمة حسب هويتها القومية. وإنّما الذي دعاني إلى تقديم ما ذكرت ما قد يجده القارئ من آيات أو أحاديث – مدحاً أو ذماً – للعرب، وهو يتخيّل أن ذلك لجميع العرب، ولم يفرق بين العرب والأعراب من جهة، كما أنه قد يُخدع بما يجده في مثل صحيح البخاري مثلاً حين يقرأ باب قصة زمزم وجهل العرب ثم يجده في مثل صحيح البخاري مثلاً حين يقرأ باب قصة زمزم وجهل العرب ثم يجده في مثل صحيح البخاري مثلاً حين يقرأ باب قصة زمزم وجهل العرب ثم

أخرج البخاري في صحيحه كتاب المناقب (باب قصة زمزم وجهل العرب) – فالعنوان إن دل على شيء إنما يدل على شعوبية بغيضة – بسنده عن العرب) – فالعنوان إن دل على شيء إنما يدل على شعوبية بغيضة – بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ((إذا سرّك أن تعلم جهل العرب فاقرأ ما فوق الثلاثين ومائة في سورة الأنعام (قَدْ خَسِرَ اللّذِينَ قَتْلُوا أَوْلادَهُمْ سَفَهًا بِغَيْر عِلْمٍ) إلى قوله: (قَدْ ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ)(١٠)،(٢٠).

فيتخيّل القارئ أنّ ذلك القول - إن صحت نسبته إلى ابن عباس رضي الله عنه - هو عن كل العرب وليس ذلك بصحيح.

<sup>(</sup>١) الأنمام /١٤٠.

 <sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ۱۸۵/٤ ط سنة ۱۳۱٤ الأميرية بولاق وانظر شرح فتح الباري لابن حجر
 ۱۸۲۲» وشرح إرشاد الساري للقسطلاني ۱۸/۱.

ونحو ذلك أيضاً ما يقرأ في سنن الدارمي، بسنده عن هارون بن معاوية قال: ((كان الرجل في الجاهلية إذا سافر حمل معه أربعة أحجار، ثلاثة لقدره والرابع يعبده، ويرتبى كلبه ويقتل ولده))(۱).

فإن هذه الأقوال وأمثالها - إن صحت - فإنما هي عن الأعراب، لا العرب يقول المرحوم الدكتور جواد علي في كتابه (المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام): ((الحق اننا إذا أردنا البحث عن مورد يصور لنا أحوال الحياة الجاهلية، ويتحدث لنا عن تفكير أهل الحجاز عند ظهور الإسلام، فلا بلا لنا من الرجوع إلى القرآن الكريم، ولا بلا لنا من تقديمه على سائر المراجع الإسلامية، وهو فوقها بالطبع، ولا أريد أن أدخله فيها، لأنه كتاب مقدس، لم ينزل كتاباً في التاريخ أو اللغة أو ما شاكل ذلك، ولكنه نزل كتاباً عربياً، لفته هي اللغة العربية التي كان يتكلم بها أهل الحجاز، وقد خاطب قوماً فوصف حالتهم، وتفحيم وذكرهم بالأمم والشعوب العربية الخالية ("وطلب منهم" ترك ما هم عليه، وتطرق إلى ذكر تجاراتهم وسياساتهم وغير وطلب منهم أناس كانت لهم صلات بالعالم الخارجي، واطلاع على أحوال من كان حولهم، وفيه تفنيد لكثير من الآراء المغلوطة التي نجدها في المصادر العربية الإسلامية، فهو مرآة صافية للعصر الجاهلي، وهو كتاب صدق لا سبيل الشك في صحة نصة.

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي ٤/١ مط الاعتدال بدمشق سنة ١٣٤٩.

 <sup>(</sup>٢) سورة هود /٩٥، سورة الحج /٤٤، سورة الشعراء /١٤١، سورة الحاقة /٤، سورة ق /١٤، سورة الدخان /٢٠، سورة الغيل /١، سورة البروج/٤. (تنبيه: حذفنا أرقام السور التي ذكرها المؤلف).

<sup>(</sup>٢) ومثلب اليهم.

وفي القرآن الكريم ذكر لبعض أصنام أهل الحجاز، وذكر لجدلهم مع الرسول في الإسلام، وفي الحياة، وفي المثل الجاهلية وفيه تعرض لنواح من الحياة الاقتصادية والسياسية عندهم.

وفيه أمور أخرى تخص المجاهلية وردت فيه على قدر ما كان لها من علاقة بمعارضة قريش للقرآن والإسلام. وفي كل ما ورد فيه دليل على أن صورة الإخباريين التي رسموها للجاهلية، لم تكن صورة صحيحة متقنة، وأن ما زعموه من عزلة جزيرة العرب، وجهل العرب وهمجيتهم في الجاهلية الجهلاء، كان زعماً لا يؤيده القرآن الكريم الذي خالف كثيراً ما ذهبوا إليه))(١).

فعلى ضوء ما قدّمناه ينيغي لنا أن نعرف ما يقال عن وصف الحالة في الجزيرة العربية بأنّها كانت جاهلية مظلمة.

# حالة العرب قبل الإسلام:

جاهلية مظلمة، وجور سائد، وظلم فاش، يقاسي الضعيف من القوي الأمرين، وينال العبد من مواليه البلاء، وينوش الأثنى أحياناً الهضم والظلم، إنّما هي حالة الأعراب، نعم وهي كذلك حالة بعض العرب قبل الإسلام، وهي تختلف في الشدة والضعف باختلاف قبائل العرب، وتفاوت مداركهم وتمازجهم مع أصحاب الحضارات من بلاد الروم وفارس.

حسبنا ما روي من حديث جعفر بن أبي طالب مع النجاشي: ((ملك الحبشة كنا أهل جاهلية: نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام،

<sup>(</sup>١) المقصلُ في تاريخ العرب قبل الإسلام ٦٦/١ ما الأُولى سنة ١٩٦٨ بيروت.

ونسيء الجوار، ويأكل القوي منا الضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله لنا رسولاً كما بعث الرسل إلى من قبلنا...)(١).

ولم يقصر عنه كلام المغيرة بن شعبة مع كسرى يزدجرد في وصفه لحالة العرب، فقد ذكر ابن كثير عن المغيرة قوله: («... كنا تأكل الخنافس والجعلان، والعقارب والحيات، ونرى ذلك طعامنا، وأمّا المنازل فإنما هي ظهر الأرض، ولا نلبس إلا غزلنا من أوبار الإبل وأشعار الغنم... وديننا أن لا يقتل بعضنا بعضاً وأن لا يبغي بعضنا على بعض... وإن كان أحدنا لبدفن ابنته وهي حية كراهية أن تأكل من طعامه...)(".

ولعل الباحث لا يعدم الشواهد على أن الحال في قلب الجزيرة العربية كان أخف وطأة وأحسن حالاً، كما هو الحال في مكة المكرمة. فإن فيها من المتحنفين الذين يدينون بالحنيفية كعبد المطلب وأمية بن أبي الصلت وزيد بن عمرو، وفي العرب أمثال قس بن ساعدة، ولعل زهير بن أبي سلمى منهم فقد كان في شعره مؤمناً بالله وبالمعاد والحشر والحساب إلى غير هؤلاء.

كما أن من كان بمكة من القاطنين أكثر رفاهية في الحياة، واستقراراً في الأمن من سائر أقطار الجزيرة. لأن أهلها اتخذوا مكة مثابة للناس وأمناً، وجعلوا في السنة الأشهر الحرم فلا حرب فيها، وكانت تجارتها رابحة تتصل بالشام واليمن والعراق وفارس وجل أهلها تدير شؤونهم تلك التجارة الواسعة، إمّا تجاراً

<sup>(</sup>١) السيرة الحلبية ١/ ٣٤٠. سيرة ابن هشام ٢١٨/١.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ١٤٢/٧.

أو مضاربين أو حماة لما يمر بأرضهم من التجارة في طريقها إلى الشام أو اليمن، فهم برحلتي الشتاء والمبيف يُغيّرون طابع حياتهم.

ومكة نفسها وقعت في دائرة التنازع الدولي الذي كان قائماً بين الإمبراطورية الفارسية والإمبراطورية البيزنطية، وقد بذلت محاولات من جانب الأحباش والبيزنطيين للسيطرة عليها، لكن رجال مكة – الحريصين على الحياد عارضوا كل تدخل في شؤونهم واستطاعوا أن يتعاملوا مع رجال الدولة من الفرس والروم على السواء، كما كانوا يحذقون التعامل مع الأعراب من أهل البادية (۱).

وقد دخلت مكة في طور النظام الاجتماعي بعد أن مرت بطور من الاضطراب والرحلات والغزوات والقتال على السيادة (<sup>(۱)</sup>.

# نبوغ قصي في مكة:

وتاريخ مكة الحقيقي يبدأ من أيام قصي بن كلاب بن مرة القرشي الذي تولى أمر مكة حوالي منتصف القرن الخامس الميلادي، وبحكم قصي استقرت قبيلة قريش في مكة، ونهضت بها، وجعلت منها مدينة ذات مركز اقتصادي

 <sup>(</sup>١) دور الحجاز في الحياة السياسية العامة في القرنين الأول والثاني للهجرة /١٥ هـ الأولى
 ١٩٦٨ ، دار الفكر العربي د. أحمد إبراههم الشريف.

<sup>(</sup>٧) أنظر سيرة ابن هشام ١٩٣/١ – ١٣٠، تاريخ اليعقوبي ١٨١/١– ١٩٨، تاريخ الطيري ٢٥٥/٢ – ٢٨٦، البداية والنهاية ٢/١٨٥ – ١٩٠.

وديني وأدبي ممتاز، وأصبحت في عهده تتمتع بتوجيه عربي عام في أواخر القرن السادس وأوائل السابع حين ظهر الإسلام (١).

فكان قصي أول رجل من بني كنانة أصاب ملكاً، وأطاع له به قومه فكانت إليه الحجابة، والرفادة، والسقاية، والندوة، واللواء، والقيادة، وفي ذلك يقول حذافة بن غانم الجحمى يمدحه:

أبوهم قصيٌّ كان يدعى مجمَّعا به جمع الله القبائل من فهر(٢)

فحاز قصي شرف مكة وأنشأ (دار الندوة) وفيها كانت قريش تقضي أمورها، ولم يكن يدخلها من قريش من غير ولد قصي إلا ابن أربعين سنة للمشورة، وكان يدخلها ولد قصى كلهم أجمعون، وحلفاؤهم (٣٠).

وكان عبد مناف بن قصي قد شرف في زمان أبيه وذهب شرفه كل مذهب، ولم يبلغ بنو قصي ولا أحد من قومهم من قريش ما بلغ عبد مناف من الله والشرف، وبدت بوادر تنذر بالشر نتيجة الحسد، فأجمع قصي أن يقسم أمور مكة الستة التي فيها الذكر والشرف والعز بين ابنيه، عبد الدار وهو أكبر بنيه فأعطاه السدانة وهي الحجابة ودار الندوة، واللواء، وأعطى عبد مناف السقاية، والرفادة والقيادة (3).

وهكذا امتازت مكة عن غيرها بنحو من التنظيم الذي سنّه قصيّ، والذي يكفل لقريش وأبنائه مكان الزعامة والصدارة ما قاموا بتلك الشؤون.

<sup>(</sup>١) دور الحجاز في الحياة السياسية العامة /١٦ د. أحمد إبراهيم الشريف

<sup>(</sup>٢) قاريخ مكة للأزرقي /١٠٧ – ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر /١٠٩ – ١١٠.

<sup>(</sup>٤) نقس المصندر/١١٠.

قال أبو هلال العسكري: كانت قريش تسمى في الجاهلية (العالمية) لفضلهم وعلمهم، قال الفضل بن العباس بن عتبة:

ألسنا أهل مكة عالميا وأدركنا السلام بها رطابا (١)

#### آل الله:

قال ابن عبد ربه: كانت فريش تسمى آل الله، وجيران الله، وسكان حرم الله.

وفي ذلك يقول عبد المطلب بن هاشم:

نحن آل الله في ذمته لم نزل فيها على عهد قدم إن للبيت لرباً مانعاً من يرد فيه بإلم يخترم لم تزل الله فينا حرمةً يدفع الله بها عنا النقم (۱) وقال ابنه أبو طالب:

ويصبح آل الله بيضاً كأنما كستهم حبيرا ريدة ومعافر (٣

وقال الثعالبي: «كان يقال لقريش في الجاهلية: أهل الله، لما تميّزوا به عن سائر العرب من المحاسن والمكارم، والفضائل والخصائص، التي هي أكثر من أن تحصي.

<sup>(</sup>١) التاريخ الإسلامي العام /٩٥ د. على إبراهيم حسن.

 <sup>(</sup>٢) المقد الفريد ٣١٣/٣، وقارن تاريخ اليعقوبي ٢١٠/١ هما بعدها تجد الأبيات أكثر من عشرة قالها عبد المطلب لما كان من أصحاب الفيل ما كان.

<sup>(</sup>٣) ديوان أبي طالب /٣٧ ط الحيسرية /١٣٥٦ .

فمنها: مجاورتهم بيت الله تعالى، وايثارهم سكن حرمه على جميع بلاد الله، وصبرهم على لأواء مكة وشدتها، وخشونة العيش بها.

ومنها: ما تفردوا به من الإيلاف والوفادة والرفادة والسقاية والرياسة واللواء والندوة.

ومنها: كونهم على ارث من دين أبويهم إبراهيم وإسماعيل المنطاع من قرى الضيف ورفد الحاج والمعتمرين، والقيام بما يصلحهم، وتعظيم الحرم، وصيانته عن البغى فيه والإلحاد، وقمع الظالم ومنع المظلوم.

ومنها: كونهم قبلة العرب وموضع الحج الأكبر، يؤتون من كل أوبٍ بعيد، وفج عميق، فترد عليهم الأخلاق والعقول، والآداب والألسنة، واللغات والعادات، والصور والشمائل عفواً بلا كلفة ولا غُرم، ولا عَزم ولا حيلة، فيشاهدون ما لم تشاهده قبيلة. وليس من شاهد الجميع كمن شاهد البعض...

ومنها: بات وجودهم وجزيل عطاياهم، واحتمالهم المؤن الغِلاظ في أموالهم المكتسبة من التجارة ...

وأعجب من ذلك أنهم من بين جميع العرب دانوا بالتحمّس والتشدّد في الدين فتركوا الغزو كراهة للسبي واستحلال الأموال ...))(١).

وإذا بحثنا عن السبب في تميّز مكة عن غيرها في ذلك المضمار، لم نعد الحقيقة في أن نرجع الفضل في ذلك إلى سببين هما:

أوّلاً - وجود البيت الحرام الذي وقر لمكة من الشرف على سائر البلاد ما لم يتوفر لغيرها، حيث كان مدعاة لحج الناس إليه، وفي ذلك من الفضل والشرف ما يسمو بها عن غيرها إلى مرتبة القداسة.

<sup>(</sup>١) ثمار القلوب /١٠ - ١١ تحامحيُّ أبو الفضل إبراهيم. طادار النهضة مصر سنة ١٣٨١هـ.

ثانياً - وجود أبناء قصي الذين استأثرت مكة بهم زعامة وفضلاً وشرفاً ومنعة، ممّا جعل لهم من المكانة في نفوس الآخرين أن أقروا لهم بالزعامة فكانوا يقصدونهم للحكومة وفصل التخاصم، وينعموا في ظلهم بأمن ورغد عيش.

## مكانة قريش بين العرب:

وأصبحت زعامة قريش بين العرب زعامة حقيقية لا شك فيها قبل الإسلام، وأبرز مثل يوضح هذه الزعامة القرشية هو أنه حين وقفت قريش موقف المعارضة للنبي العرب، فلما ألقت قريش لواء المعارضة بعد فتح مكة سنة ٨ هـ لم يلبث العرب أن دخلوا في الإسلام طائعين (۱).

وقد أظهرت قريش قدرة على التنظيم، فاستطاعت أن تقيم نوعاً من التنظيم المحكومي في مكة، هو في جوهره تنظيم قبلي تطور بحسب مقتضيات ظروف الاستقرار في مكة، وبحسب اتصالاتها الواسعة وقيامها على التجارة واحتكاكها بالعالم المتحضر.

وقد تميزت الوظائف الحكومية إلى نوعين رئيسين:

الأول: الوظائف المتعلقة بالكعبة وهي السدانة والسقاية والرفادة.

الثاني: ما يتعلق بإدارة الشؤون العامة في البلد الحرام.

<sup>(</sup>١) دور الحجاز في الحياة السياسية د. أحمد إيراهيم الشريف.

وكلها تهدف إلى رحاية البيت الحرام وإحداده للزائرين، وتوفير الراحة للوافدين عليه في موسم الحج، كما تكفل للمقيمين الطمأنينة والاستقرار.

وقد قام بإدارة تلك الوظائف رجال من مختلفي بطون قريش، تفادياً لما يمكن أن يحدث بينها من تنافس على الحكم، وضماناً لإسهامها في رعاية شئون مكة، ولكي يتجنب أهل مكة كل ما من شأنه أن يثير التنافس فقد جعلوا على ضوء تقسيم قصي – كما أشرنا – لكل بطن وظيفة معينة، يختار البطن لها من رجاله من يشغلها على أساس العرف القبلي، الذي يعتبر الكفاءة الشخصية أساساً للتصدر (۱).

وإذا أردنا أن نتعرف تاريخ اولئكم الزهماء اللهين ترجع إليهم الأمور، وتكفلوا بالنظر في حقوق العرب فيما بينهم – في فترة ما قبل الإسلام – نجدهم لا يتعدون البطون التالية:

وهم الذين يقال لهم قريش الأباطح، وقريش البطاح، لأنهم لباب قريش وصميمها الذين اختطوا بطحاء مكة وهي سرتها فنزلوها وهم بنو عبد مناف، وبنو عبد الدار، وبنو زهرة، وبنو تيم بن مرة، وبنو مخزوم، وبنو سهم، وبنو عبد العزّى، وجمع، وبنو عدى بن كعب، وبنو عامر بن لؤى، وبنو هلال بن أهيب (٣).

<sup>(</sup>١) تقص المصنس،

 <sup>(</sup>Ÿ) وكان الشعراء يمتدحون أبناءهم بالنسية إلى الأباطح والبطاح فالبحتري يقول كما في ديواله ٢٠/٣٠؛

ابن الأباطح من أرضر أباطحها في ذروة المجد اعلى من روابيه والسري الرفاء يقول في قصيدة يمدح آل النبي الله كما في ديوانه ١٧١٧ – ١٧١٠ م

إذا عندنا قريشاً في أباطحها كاتوا التوالب فيها والمراتينا ولاحظ معجم البلدان ٢١٣/٢ ط الأولى بمصر، وثمار القلوب للثعالبي ٩٦/.

ومع قيام ذلك التحالف وتوزيع الوظائف الفخرية بين البطون القرشية، فإنّ السيادة والشرف لبني هاشم، لأنهم على حدّ قول شيخهم وشيخ البطحاء أبي طالب،

فإنّا بمكة قدماً لنا به العزّ والخطرُ الأعظم ومن يك فيها له عزّة حديثاً فعزّتنا الأقدم ونحن ببطحائها الرائسون والقائدون ومن يحكم نشأنا فكنا قليلاً بها نجير وكنّا بها نطعم إذا عض أزمُ السنين الأنام وجَبّ القتارَ بها المعدم نماني شيبة ساقي الحجيج ومجدّ منيف اللرى مُعلَمُ (۱)

ونظراً لذلك التفاوت فيما بينها في المكانة المرموقة ومنعة المجانب وحسن إدارة تلك الشئون فقد نافس بعضهم بعضاً في تولي الزعامة العامة بالرغم من الاحتياط الذي أشرنا إليه للتفادي عن المنافسة، وخاصة مع (هاشم) الذي علا نجمه، وطال شأنه وكثر حساده، فكانت منافرات معه ومع أبنائه من حسادهم وبسببها عقدت أحلاف، وكان منها حلف المطيئين لبني عبد مناف<sup>(۱)</sup>، وكانت الأحلاف لبني عبد الدار<sup>(۱)</sup>، وكانت وكانت.

<sup>(</sup>١) ديوان أبي طالب /٩٧ - ٩٨، صنعة أبي هفان/تحال يس.

<sup>(</sup>۲) سُمُو بالطيبين لأنهم ثما تعاقد بنو عبد مناف وبنو زمرة وبنو تيم وبنو اسد بن عبد العزى وبنو الحارث بن فهر، أخرجت عاتكة بنت عبد المطلب جفنة فيها طيب فغمسوا أيديهم فيها، لذلك سموا المطيبين (المنمق /۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) سموا الأحلاف ولعقة الدم أيضاً وذلك أن بني عبد الدار ومعهم بنو سهم وينو جمع وينو مخزوم وينو عدي نحروا جزوراً فغمسوا أيديهم في دمها فسموا الأحلاف ولعق رجل من بني عدي لعقة من دم ولعقوا منه فسموا لعقة الدم (المنمق /٧٢٧).

وقد بقيت آثار ذلك النزاع والتخاصم حتى بعد ما جاء الإسلام، فكانت النعرات القبلية الجاهلية تطفو على السطح بين الحين والآخر، وكانت لها آثارها السيئة في نخر بُنية التكامل الإسلامي (۱).

ولكن مهما طال النزاع ومهما اشتدت الخصومة، فإن فضل بني هاشم لا يوازي، إذ ليس بيت كمثله في رفعته وسموه. وهم على حد قول ابن عباس لمعاوية، وقد أثار معاوية نخوة الجاهلية في حديث له. قال: ليس حي من قريش يفخرون بأمر إلا والى جنبهم من يشركهم إلا بني هاشم (٢).

#### الحالة الدينية بمكة:

وكانت الحالة الدينية في مكة على نحو ما كانت عليه حالة العرب في سائر أنحاء الجزيرة، فثمة أصنام تعبد ويتقرب إليها، إلا أن بين أهلها من كان ينظر في الكتب السماوية، ويدين بالحنيفية البيضاء - دين إبراهيم الخليل المنظرة ومنهم هاشم بن عبد مناف وورقة بن نوفل وزيد بن عمرو وأمية بن أبي الصلت،

رجال تمالوا حاسدین ویقطهٔ
ولید ابوه کان عبداً لجدتا
ولیم ومخزوم وزهرة منهم
الی ان بقول:

لأهل العلا فبينهم أبداً وتر إلى علجة زرقاء جال بها السحرُ وكانوا بنا أولى إذا بُغي النصر

قوالله لا تنفك منا عداوة ولا منهم ما دام من تسلنا شنر

<sup>(</sup>١) وقد أهار إلى ذلك شيخ البطحاء أبو طالب في أهماره فقال:

<sup>(</sup>٢) انظر العقد الفريد ١٨/٢٪ والملاحم والفتن لابن طاووس الحسني /٨١ - ٨٧ وسيأتي في احتجاجاته مع معاوية.

وكانوا ينكرون بعض الترهات التي كان عليها قومهم كعبادة الأصنام، وكانوا يجاهرون بعقيدتهم في البحث عن ألوهية واحد متفرد بالجلال والعظمة والقدرة، ويعترفون بالبعث والنشور، ويقولون بالثواب والعقاب، وكان بعضهم من أعلن عن قرب ظهور نبي من العرب قد أطل زمانه يهدي الناس إلى الصراط المستقيم (۱).

## حديث البعثة النبوية:

قال الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الطَّخارَة

(إن الله بعث محمداً ﷺ، نذيراً للعالمين، وأميناً على التنزيل، وأنتم معشر العرب على شر دين وفي شر دار متنّخون (٢ بين حجارة خُشن، وحيّات صُم، تشربون الكدِرَ وتأكلون الجشب، وتسفكون دماءكم، وتقطعون أرحامكم، الأصنام فيكم منصوبة، والآثام بكم معصوبة) (٣).

وقال أيضاً: (بعثه والناس ضُلال في حيرة، وخابطون في فتنة، قد استهوتهم الأهواء، واستزلتهم الكبرياء، واستخفتهم الجاهلية الجهلاء، حيارى في زلزال من الأمر، وبلاء من الجهل، فبالغ عَلَيْ في النصيحة، ومضى على الطريقة ودعا إلى الحكمة والموعظة الحسنة)(1).

<sup>(</sup>١) أنظر مروج الذهب للمسعودي ٢٧/١. ٧٥.

<sup>(</sup>٢) متنخون أي مقيمون من أناخ بالمكان أقام به.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٦٢/.

<sup>(</sup>٤) تقص المصنير ١٨٦/١.

بعث النبي على من بني هاشم، فأي دعوة هذه التي يجب أن ينقاد إليها بنو أمية وبنو سهم وبنو عدي وبنو زهرة وبنو تيم وبنو مخزوم وبنو أسد، وسائر البطون من قريش والقبائل من كنانة، إنها الاستهانة بكيان الأفخاذ وأمجادها في عرفهم، وإنها الاستكانة لداع سيحوز الفخر لبني هاشم دونهم فما بالهم لا يقاومون؟(١).

فوقفت قريش في وجه الدعوة لا يصيخون لداعي السماء وهو يدعوهم: قولوا: (لا إله إلا الله تفلحوا).

وكان أول من دحاهم النبي عَيِّهُ هم رهطه الأدنون، وذلك بأمر من ربه تعالى حيث يقول: ﴿وَٱنلِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ (٢).

ولهذه الدعوة حديث طريف يجده القارئ في مظانه (٣)، وأول من أجاب من عشيرته هو ابن عمه على بن أبي طالب الشكان فهو أول ذكران العالمين إسلاماً

<sup>(</sup>١) تاريخ مكة لأحمد السباعي ٤٧/١.

<sup>(</sup>٢) الشعراء /٥.

<sup>(</sup>٣) أخرج حديث بدء الدعوة كل من الطبري في تفسيره في سورة الشعراء وتاريخه ٢١٦٠٠، وأبو جعفر الاسكافي في كتابه نقض المثمانية كما في شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٢٩٢٣، والثملبي في تفسيره وابن الأثير في تاريخه ١٩٢٥، وأبو الفداء في تاريخه ١١٢/١، والسيوطي في جمع الجوامع ٢٩٢٧ ثقلاً عن الطبري، وفي عن ١٩٣٧ ثقلاً عن الحفاظ السنة ابن إسحاق وابن جرين وابن أبي حاتم وابن مردويه وأبي تعيم والبيهةي في سننه ودلائله واحمد في مستده ١١١١، وابن أبي الحديد في هرح النهج ٢٨٥٧، وابن أبي الحديد في هرح النهج ٢٨٥٤، وابن تيمية في منهاج السنة ٢٠١٨، والخازن في تفسيره ١٩٠٠، والشهاب الخفاجي في هرح الشفاء ٢٨٧٧ وبتر آخره والكتجي الشافعي في كفاية الطائب ١٨٨ وابن ظفر المكي في الباء نجباء الأبناء ٢٤٠ ما، والحلبي في سيرته ٢٠١١، ومحمد وابن ظفر في كتابه حياة محمد/٢٠١ الطبعة الأولى وفيرهم وفيرهم. والأستزادة راجع الفدير ٢٧١٧، وهواهد التنزيل للحسكاني ٢٧١٧ و ٢٢٠ مع ما في الهامش راجع الفدير ٢٧١٠، وهواهد التنزيل للحسكاني ٢٧١٧ و ٢٢٠ مع ما في الهامش

كما أن أول إناثهم هي زوج النبي الكريم السيدة أم المؤمنين خديجة بنت خويلد، فهما أول من آمن به من الناس (۱).

وتاريخ ابن عساكر (ترجمة الإمام أمير المؤمنين 送漢) الحديث ١٣٧ وتواليه فقد رواه ابن عساكر بسبع طرق، و د. علي ابراهيم حسن في التاريخ الإسلامي العام /١٧٧.

(۱) روى الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٠٠/٩ بسنده عن أبي رافع قال: ((أول من أسلم من الرجال عليُ الله وأول من أسلم من النساء خديجة قال: رواه البزار ورجائه رجال الصحيح)).

وروى أيضاً عن بريدة قال: ((خديجة أول من اسلم مع رسول الله صلى بن أبي طالباني) رواه الطبراني.

وروى عن ماثك بن الحويرث قال: ((أول من أسلم من الرجال علي ومن النساء خديجة))
رواء الطبراني. والأحاديث في سبق إسلام علي الله متظافرة تكاد لا تحسن وفي
مقدمتها أقوال الرسول الكريم الكريم المتفاقة (يا عائشة دعي لي أخي فإنه
أول الناس إسلاماً، وأخر الناس بي عهداً، وأول الناس لي يوم القيامة) الاسابة ٨ ق
الاسابة في ترجمة ليلى الغفارية وكذلك الاستيماب. وقوله المن وقد أخذ بيده: (أن هذا
أول من آمن بي وهذا أول من يصافحني يوم القيامة، وهذا الصديق الأكبر) أخرجه
الطبرائي عن سلمان وأبي ذن والبيهةي والعدني عن حديفة، ونحو هذا كثير جداً.

امًا أقوال الصحابة الموقوفة عليهم فضلاً عن المرفوعة إلى النبي الله المن النبي العنا كثيرة. تقتصر على تسمية من قال ذلك مع الاشارة إلى مصدر قوله.

۱. زيد بن ارقم . مسند أحمد ٣٠٨/٤ و ٣٧١، والنسائي في خصائصه /٢، وابن سعد في الطبقات ١٢/١/٢، ومستدرك الحاكم ١٣٠/٠، وتاريخ الطبري ١٥٥/٠.

٢- أبو موسى الأشمري . مستدرك الحاكم ٢/٥٢٤ .

٣- سلمان المحمدي نفس المصدر ١٣٦/٢، وتاريخ بغداد ١٨/٢، وأسد الفابة ١٧/٤،
 والاستيعاب ٢/١٥٧، وكنز العمال ٢/١٠٠، ومجمع الزوائد ١٠٢/٩ وقال أخرجه الطبرائي.

٤- سعد بن أبي وقاص . مستدرك الحاكم ١٩٩٠/٣.

٥- جابر بن عبد الله . الاصابة كله / ١١٨، والاستيماب ٢/٢٥١.

٦- أبو ذر الففاري . الاستيماب ٢-١٩٩١.

٧ - المقداد بن عمرو، نفس المصدر.

٨ - خباب بن الارت ـ المصدر السابق.

وقابلت قريش دعوة النبي عنت شديد. وما كان الباعث لقريش على ذلك إلا وأصاب النبي على المسلمين عنت شديد. وما كان الباعث لقريش على ذلك إلا الحسد والتعصب والانصياع لعصبية القبيلة، والحفاظ على تقاليدهم الموروثة. فكانت ممعنة في ايذاء النبي على والنفر المسلمين، وسلكت في سبيل ذلك مسالك كان منها مطاردة المسلمين وتعذيب بعضهم بالضرب والجلد حتى مات بعضهم تحت العذاب (۱).

ولمًا لم تجد كل تلك الوسائل في صد تلك الدعوة، اتخذوا قرارهم المشئوم بتحالفهم على مقاطعة بني هاشم وبني المطلب: (ألا ينكحوا إليهم ولا يُنكحوهم، ولا يبيعوا لهم شيئاً ولا يبتاعوا منهم حتى ينبذوا محمداً) فكانت تلك الصحيفة القاطعة نقطة تحرّل في موقف بني هاشم وحلفائهم وذلك بعد أن كتبتها قريش، ووضعوا فيها ثمانين خاتماً وعلقوها في جوف الكعبة توكيداً على أنفسهم (٣).

وكان الذي كتبها منصور بن عكرمة فشلَّت يده ٣٠٠.

٩ - أبو سعيد الخدري. المصندر السابق.

١٠- عبد الله بن عباس ، المصدر السابق ١٩٨/١ قال: ((أول من أصلم علي القاذ)). -

وهناك أحاديث عن عمر وابنه عبد الله وانس بن مالك وغيرهم من الصحابة انهم رووا عن النبي الله على المرووا عن الماديث عن النبي الله على الله أول الناس إسلاماً). وأمام هنه الجمهرة من أحاديث الرسول المحابة الله عنه المتخرص. مهما حاول قائمة والصبح أبلج لذي عينين.

<sup>(</sup>۱) انظر تاريخ اليمقوبي ۱۷/۲– ۲۲، وابن هشام ۱۸۷۸ -- ۲۰۰، وابن سعد ۱۸۶/۱ - ۱۹۵، والظري ۲۷۲/۲. ۱۸۶۶ والمقد الثمين ۲۸۸/۱.

<sup>(</sup>۲) سیرة ابن هشام ۲۷۲/۱.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري ٢/٣٤٦، والقاسي في المقد الثمين ٢٩٩/١ - ٣٠٠.

وإليك حديث الصحيفة:

صحيفة المقاطعة:

أخرج البيهتي في دلائل النبوة بسنده عن ابن شهاب الزهري قال:

((ثم إن المشركين اشتدوا على المسلمين كأشد ما كانوا حتى بلغ المسلمين الجهد واشتد عليهم البلاء، واجتمعت قريش في مكرها أن يقتلوا رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم علاية، فلما رأى أبو طالب عمل القوم جمع بني عبد المطلب وأمرهم أن يدخلوا رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم شعبهم ويمنعوه ممن أراد قتله، فاجتمعوا على ذلك مسلمهم وكافرهم فمنهم من فعله إيماناً ويقيناً، فلما عرفت قريش ان القوم قد منعوا رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم واجتمعوا على ذلك، اجتمع المشركون من قريش، فأجمعوا أمرهم أن لا يجالسوهم ولا يبايعوهم ولا يدخلوا بيوتهم حتى يسلموا رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم للقتل، وكتبوا في مكرهم صحيفة وعهوداً ومواثيق لا يقبلوا من بني هاشم أبداً صلحاً ولا تأخلهم بهم رأفة حتى يسلموه للقتل، فلبث بنو هاشم في شعبهم ثلاث سنين واشتد عليهم البلاء والجهد، وقطعوا عنهم الأسواق فلا يتركوا طعاماً يقدم مكة ولا يبماً إلاً بادروهم إليه فاشتروه، يريدون بذلك أن يدركوا سفك دم رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم.

وكان أبو طالب إذا أخذ الناس مضاجعهم أمر رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم فاضطجع على فراشه حتى يُري ذلك من أراد مكراً به واغتياله، فإذا نوم الناس أمر أحد بنيه أو أخوته أو بني عمومته فاضطجع على فراش رسول الله

صلى الله عليه (وآله) وسلم، وأمر رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم أن يأتي بعض فرشهم فينام عليه، فلما كان رأس ثلاث سنين تلاوم رجال من بني عبد مناف ومن بني قصي ورجال سواهم من قريش قد ولدتهم نساء من بني هاشم ورأوا أنهم قد قطعوا الرحم واستخفوا بالحق، واجتمع أمرهم من ليلتهم على نقض ما تعاهدوا عليه من الغدر والبراءة منه.

وبعث الله على صحيفتهم التي فيها المكر برسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم الأرضة فلحست كل ما كان فيها من عهد وميثاق، ويقال: كانت معلقة في سقف البيت، ولم تترك إسماً فله فل فيها إلا لحسته، وبقي ما كان فيها من شرك أو ظلم أو قطيعة رحم، واطلع الله فل رسوله على الذي صنع بصحيفتهم.

فذكر ذلك رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم لأبي طالب، فقال أبو طالب: لا والثواقب ما كذبني، فانطلق يمشي بعصابة من بني عبد المطلب حتى أتى المسجد وهو حافل من قريش، فلما رأوهم عامدين لجماعتهم أنكروا ذلك وظنوا أنهم خرجوا من شدة البلاء، فأتوا ليعطوهم رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم، فتكلم أبو طالب فقال: قد حدثت أمور بينكم لم نذكرها لكم فأتوا بصحيفتكم التي تعاهدتم عليها فلعله أن يكون بيننا وبينكم صلح، وإنّما قال ذلك خشية أن ينظروا في الصحيفة قبل أن يأتوا بها، فأتوا بصحيفتهم معجبين بها لا يشكّون أن رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم مدفوع إليهم، فوضعوها بينهم وقالوا قد آن لكم أن تقبلوا وترجعوا إلى أمر يجمع قومكم، فوضعوها بينهم وقالوا قد آن لكم أن تقبلوا وترجعوا إلى أمر يجمع قومكم، فوضعوها بينهم وقالوا قد آن لكم أن تقبلوا وترجعوا إلى أمر يجمع قومكم، فوضعوها بينهم ويننا وبينكم رجل واحد جعلتموه خطراً لهلكة قومكم وعشيرتكم

فقال أبو طالب: إنّما أتبتكم لأعطيكم أمراً لكم فيه نَصف، إنّ ابن أخي قد أخبرني ولم يكلبني ان الله ﷺ بريء من هذه الصحيفة التي في أيديكم، ومحاكل اسم هو له فيها، وترك فيها غدركم وقطيعتكم إيانا وتظاهركم علينا بالظلم (۱)، فإن كان الحديث الذي قال ابن أخي كما قال فأفيقوا، فوالله لا نسلمه أبداً حتى نموت من عند آخرنا، وإن كان الذي قال باطلاً دفعناه إليكم فقتلتم أو استحييتم.

قالوا: قد رضينا بالذي يقول، ففتحوا الصحيفة فوجدوا الصادق المصدوق صلى الله عليه (وآله) وسلم قد أخبر خبرها، فلما رأتها قريش كالذي قال أبو طالب، قالوا والله إن كان هذا قط إلا سحراً من صاحبكم، فارتكسوا وعادوا بشر ما كانوا عليه من كفرهم والشدة على رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم وعلى المسلمين رهطه والقيام بما تعاهدوا عليه، فقال أولئك النفر من بني عبد المطلب: إن أولى بالكذب والسحر غيرنا فكيف ترون، فإنا نعلم أن الذي اجتمعتم على عليه من قطيعتنا أقرب إلى الجبت والسحر من أمرنا، ولولا أنكم اجتمعتم على السحر لم تفسد صحيفتكم وهي في أيديكم، طمس الله ما كان فيها من اسم، وما كان من بغى تركه، أفنحن السحرة أم أنتم؟!.

(نقض الصحيفة)

فقال عند ذلك النفر من بني عبد مناف وبني قصي ورجال من قريش ولدتهم نساء بني هاشم، منهم أبو البختري والمطعم بن عدي وزهير بن أبي أمية

 <sup>(</sup>١) في جملة من المصادر التاريخية وكتب السيرة: أن الأرضة أكلت جميع ما في الصحيفة من قطيعة وظلم ولم تدع سوى اسم الله تمالى فقط: وكاذوا يكتبون (باسمك اللهم).

ابن المغيرة وزمعة بن الأسود وهشام بن عمرو، وكانت الصحيفة عنده وهو من بني عامر بن لوي في رجال من أشرافهم ووجوههم نحن برآء ممّا في هذه الصحيفة فقال أبو جهل: هذا أمر قضي بليل، وأنشأ أبو طالب يقول الشعر في صحيفتهم، ويمتدح النفر الذين تبرأوا منها ونقضوا ما كان فيها من عهد، ويمتدح النجاشي)(١).

أقول: ومما قائه في الشعب قصيدته اللامية العصماء كما عن العيني في شرح البخاري والبغدادي في شرح هواهد الرخبي، وهذا هو المشهور، لكن ابن هشام ذكر في سيرته عن ابن إسحاق انه قالها لما خشي من دهماء العرب على تفسه وقومه. فمن هم أولكم الذين سماهم بالنهماء أو اليسوا هم قريشاً إلا قلماذا التمتيم؟ وتلك القصيدة العصماء قال عنها ابن كثير، قصيدة بليفة جداً لا يستطيع أن يقولها إلا من نُسبت إليه، وهي أهمل من المعلقات السبع، وأبلغ في تأدية المعنى، وقد استنشدها السفاح المباسي من أهمل من المعلقات الصبيء، حكما في مقاتل الطالبين /٣٩٦. وهي قصيدة طويلة، أوردها أبو هفان في شرح ديوان أبي طالب في /١٢١ بيتاً، وابن هشام في /١٤ بيتاً.

وشرحها كثيرون: منهم البضادي في خزانة الأدب ٢٥١/١ . ٦٣١.

ومنهم السهيلي في الروش الأنف ١٧٤/١ .

ومنهم المرحوم الشيخ جعفر نقدي شرحها بكتاب خاص سماه (زهرة الأدباء في شرح لامية شيخ البطحاء) وقد طبع في المطبعة الحيدرية سنة ١٣٥٦ هـ.

ومتهم المرحوم علي فهمي (مفتي بلاد الهرسك، ومعلم الأدبيات العربية في دار الفنين) وفرحه مطبوع باسم (طلبة الطالب في شرح لامية أبي طالب) في مطبعة روهن تركية ١٣١٧هـ وهو أوفى شرحاً من غيره.

ولأبي طالبي في ديوانه من غرر الأهمار يذكر فيها أسباب عداوة قريش لبني هاشم وأهمها الحسد، فاقرأ مثلاً قوله في:

> إذا اجتمعت يوماً قريش لمضغر وان حُصلت اشراف كل قبيلة وإن فخرت يوماً فإن محمداً تداعت قريش غثها وسميتها

فعيد مناف سرَّها وصميمهًا ففي هاشم اشرافُها وقديمهًا هو المصطفى من سرَّها وكريمهًا علينا فلم تظفر وطاشت حلومهًا

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة للبيهقي ٨٠/٣ – ٨٣ ط الأولى نشر المكتبة السلفية ١٣٨٩هـ.

#### معاناة الحصيار:

قال البلاذري: ((فَلمًا رأى أب و طالب انهم - قريش - عازمون على الاستمرار في قطيعتهم، خاف على ابن أخيه، ثم انطلق بهم - ببني هاشم والمطلب - فأقامهم بين أستار الكعبة فدعوا على ظلمة قومهم، واجتمعت قريش على أمرها، فقال أبو طالب: اللّهم إن قومنا قد أبوا إلا البغي فعجّل نصرنا وحل بينهم وبين قتل ابن أخي))(() اللهم انصرنا على من ظلمنا وقطع أرحامنا واستحل ما يحرم عليه منا.

وقالت قريش: لا صلح بيننا وبين بني هاشم وبني المطلب ولا رحم ولا إلَّ ولا حرمة إلاَّ على قتل هذا الرجل الكذاب السفيه.

ولنقرأ ما كتبه الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب التي وهو ممن عاش في ذلك الظرف العصيب، وعاتي الكثير الكثير فقال يصف تلك المحنة:

> وكنا قديماً لا نقر ظلامةً وتحمي حماها كل يوم كريهة بنا انتمش العودُ الذويُ وإنما يدين لهم كل البرية طاهةً

إذا ما ثنوا صمر الخدود تقيمها وتضرب عن أبحارها من يرومها بأكنافنا تُندى وتنمي أرومها ويكرمها ما الأرض عندى أديمها

(ديوان أبي طالب بن عبد المطلب) صنعة أبي هفان عبد الله بن أحمد المهزمي البسري المتوفى سنة ۲۷۷ هـ تحقيق الملامة الشيخ محمد حسن آل يس /۱۲۱–۱۲۲ وتحقيق الملامة المحمودي/۷۷.

<sup>(</sup>١) انساب الاشراف ١/ ٣٢٠ طاء المعارف بمصر،

<sup>(</sup>٢) بلوغ الأرب ١/٢٣١٠.

فأراد قومنا قتل نبينا واجتياح أصلنا، وهموا بنا الهموم وفعلوا بنا الأفاعيل ومنعونا العَذْبَ الماء وأحلسونا الخوف، واضطرونا إلى جبل وعر، وأوقدوا لنا نار الحرب، فعزم الله لنا على اللبّ عن حوزته والرمي من وراء حومته، مؤمننا يبغي بذلك الأجر، وكافرنا يحامي عن الأصل، ومن أسلم من قريش خلو ممّا نحن فيه، بحلف يمنعه أو عشيرة تقوم دونه، فهو من القتل بمكان أمن (١٠).

ومن أصدق من علي وصفاً، وهو الذي كان مع النبي على منذ نعومة أظفاره، فقد كفله عنده منذ أصابت قريشاً أزمة شديدة - كما يقول مجاهد راوي الحديث - وكان أبو طالب كثير العيال، فقال النبي على للعباس - وكان من أيسر بني هاشم - (يا عباس ان أخاك أبا طالب كثير العيال وقد ترى ما أصاب الناس من هذه الأزمة، فانطلق بنا فلنخفف عنه من عياله آخذ واحداً من بنير وتأخذ واحداً فنكفيهما عنه)، فقال العباس: نعم فانطلقا حتى أتيا أبا طالب فقالا له: أنا نريد أن نخفف عنك من عيالك حتى ينكشف عن الناس ما هم فيه، فقال لهما: إن تركنما لي عقيلاً فاصنعا ما شتتما، فأخذ رسول الله على عنها فضمة إليه، وأخذ العباس جعفراً فضمه إليه، فلم يزل علي بن أبي طالب الناس ما النبي على حتى بعثه الله نبياً فاتبعه على فأقر به وصدقه، ولم يزل جعفر عند العباس حتى أسلم واستغنى عنه "".

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاقة لابن ابي الحديد ٢٠٣/٣.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٢٥١/٣، وروشة الواعظين /٨٦ ط الحيدرية.



## وليد الشعب:

قال ابن أبي الحديد في شرح النهج في بيان أسماء من كان في الشعب من بني هاشم: ((كانوا صنفين مسلمين وكفاراً: فكان علي الفلا وحمزة بن عبد المطلب مسلمين، واختلف في جعفر بن أبي طالب هل حصر في الشعب معهم أم لا؟ فقيل: حصر في الشعب معهم، وقيل: بل كان قد هاجر إلى الحبشة ولم يشهد حصار الشعب، وهذا هو القول الأصح.

وكان من المسلمين المحصورين مع بني هاشم عبيدة بن الحارث بن المطلب بن عبد مناف، وهو وإن لم يكن من بني هاشم إلا أنه يجري مجراهم، لأن بني المطلب وبني هاشم كانوا يلماً واحدة لم يفترقوا في جاهلية ولا في إسلام، وكان العباس رحمه الله في الشعب إلا أنه كان على دين قومه، وكذلك عقيل وطالب ابنا أبي طالب ونوقل بن الحراث بن عبد المطلب وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب وابنه الحارث بن نوقل بن الحارث ابن عبد المطلب وابنه الحارث بن نوقل بن الحارث ابن عبد المطلب وأبو سفيان بن المحارث بن عبد المطلب وأبو سفيان بن المطلب و وكان سيد المطلب و والمحارين في الشعب ورئيسهم وشيخهم أبا طالب بن عبد المطلب وهو المحامى له))(١٠).

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاقة لابن ابي الحديد ٢١٠/٣.

فكان من أولئك الذين أخذتهم الحمية للنبي على عمد العباس بن عبد المطلب فقد دخل الشعب هو وأفراد أسرته تبعاً لرأي زعيمهم شيخ البطحاء (أبي طالب) وإرضاء لأبن أخيه محمد على الله المعلم المعل

وأصاب بني هاشم عنت شديد من جراء تلك المقاطعة، حتى أنّ الرجل منهم ليخرج بالنفقة فما يباع منه شيئاً، وخرج العياس مرة من الشعب ليشتري طعاماً فأراد أبو جهل أن يسطو به، فمنعه الله منه (۱۰).

وفي أيام الشعب كانت للعباس بادرة مع الرسول ﷺ، ربما توحي باختبار أو تصديق فراسة منه في ابن أخيه.

فقد روى ابن كثير الدمشقي في تاريخه: ان العباس قال للنبي ﷺ: يا محمّد أرى أم الفضل قد اشتملت على حمل، فأجابه النبي ﷺ: (لعل الله أن يقر أعينكم بغلام)، وفي رواية: (لعل الله أن يبيض وجوهنا بغلام)(".

وأخرج الخطيب البغدادي في تاريخه خبراً بسنده عن أم الفضل بنت المحارث الهلائية قالت: مررت بالنبي ﷺ وهو في الحجر فقال: (يا أم الفضل إنك حامل بغلام)، قالت: يا رسول الله وكيف وقد تحالف الفريقان أن لا يأتوا النساء؟ قال: (هو ما أقول لك. فإذا وضعتيه فأتيني به)، قالت: فلمّا وضعته أتيتُ به رسول الله ﷺ فأذّن في إذنه اليمنى وأقام في إذنه اليسرى وقال: (أذهبي بأبي الخلفاء).

قالت: فأتيت العباس فأعلمته فكان رجلاً جميلاً لبّاساً فأتى النبيّ ﷺ فلمّا رآه رسول اللهﷺ قام إليه فقبّل بين عينيه ثم أقعده عن يمينه، ثم قال: (هذا عمي فمن شاء فليباه بعمه).

<sup>(</sup>١) أنظر أنساب الأشراف ١/٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ١٩٩/٨، وانظر المعرفة والتاريخ للفسوي ١/١ه.

قال: يا رسول الله بعض هذا القول: قال: (يا عباس لم لا أقول هذا القول وأنت عمي وصنو أبي، وخير من أخلف بعدي من أهلي) فقلت: يا رسول الله ما شيء أخبرتني به أم الفضل عن مولودنا هذا؟

قال: (نعم يا عباس إذا كانت سنة خمس وثلاثين ومائة فهي لك ولولدك منهم السفاح ومنهم المنصور ومنهم المهدي)(١).

وأخرج الحديث أيضاً أبو نعيم في دلائل النبوة وفي آخره: ((منهم من يصلي بعيسى بن مريم الطّيّة)("). والخبر باطل كما قال الذهبي في ترجمة أحمد ابن راشد في ميزانه حيث قال: ((هن سعيد بن خثيم بخبر باطل في ذكر بني العباس ... ثم ساق الرواية، وقال: وهو الذي اختلقه بجهل))(").

# مباركة الوليد الجديد:

وفي آخر أيام الشعب تلد أم الفضل ولدها عبد الله بن عباس، وتصدق النبوءة ويبدو أن العباس استبشاراً بوليده وإيماناً بصدق فراسته في ابن أخيه حين أخبر عن ولادته، يتقدم بوليده إلى النبي ﷺ ليباركه، فأخذه وحنكه بريقه (۵) وسماه عبد الله.

وثمة رواية أخرى تذكر أنّ الذي تقدم به إلى النبي على أمه أم الفضل ولكن لا أكاد أصدق بصحتها، نظراً لاشتمالها على شنن لم تشرع بعد، نحو

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۲۳/۱.

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة /٨٧ - ٨٨٤.

<sup>(</sup>٣) ميزان الاعتدال ٩٧/١٩٧/١.

<sup>(1)</sup> قال مجاهد: فلا تعلم أحداً حنكه رسول الله الله الله الماية والنهاية والنهاية الإماره

الأذان في أذنه اليمنى والإقامة في اليسرى، وهذا لا يصمد أمام ما روي في تاريخ ابتداء الأذان، وأن تشريعه كان في السنة الثانية من الهجرة(١٠).

ولم تقتصر تلك الرواية في مباركة الرسول الأكرم على وليد عمّه على ذكر الأذان، كما في الرواية السابقة، بل ذكر أنه على أخذه فحنكه، ولتّه بريقه، ودعا له. له. وسماه عبد الله.

وذكر البلاذري: ((عن عباس بن هشام عن أبيه عن جده عن أبي صالح قال: ولد عبد الله ابن عباس وبنو عبد المطلب في الشعب، وذلك قبل هجرة النبي على المدينة بثلاث سنين، فجاء به أبوه إلى النبي على فقبله ومسح وجهه ورأسه ودعا له فقال: اللهم املاً جوفه فهماً وعلماً، واجعله من عبادك الصالحين. ثم قال: ياعم هذا عن قليل حبر أمتي وفقيهها، والمؤدي لتأويل التنزيل))(".

ولا شك أن في الرواية سنداً ومتناً أكثر من مناقشة، بل عليها آثار الوضع بادية! ومع ذلك لا نشك أن الرسول الأكرم و الله كان إذا أتوه بوليد يدعو له ويباركه، فمن غير المستبعد أن أجرى ذلك لأبن عمه خصوصاً وهم في حال الحصار، وقد دخل أبوه العباس الشعب حميّة لأبن أخيه، ولم يكن بعد قد أسلم.

وقد ذكر أبو جعفر الطبري في تهذيب الآثار في السفر الأول (مسند عبد الله بن عباس) تحقيقاً شاملاً حول أحاديث: (اللهم علمه الحكمة)، (اللهم علمه

<sup>(</sup>١) لمل من الفريب أن ينهب أبو القاسم السهمي في الفضائل إلى القول بهنم الرواية تقلاً عن أبي عمرو مع ما فيها من آثار الوضع الطاهرة أنظر قاريخ الخميس للديار بكري ١٦٧/١ ط الوهبية ١٦٨٣ هـ.

<sup>(</sup>٢) عيون الأثر لابن سيد الناس ١٣٩/١.

الكتاب)، (اللهم ألهمه التأويل وعلمه الحكمة)، (اللهم فقه في الدين وعلمه التأويل)، (اللهم علمه الحكمة وتأويل القرآن)، إلى آخر ما ذكره من أخبار ورد فيها دعاء الرسول الكريم بأسانيد مختلفة ومتون متفاوتة، وليست كلها قالها عند ولادته، بل صريح بعضها أنه على قالها في المدينة (۱).

ثم قال: ((القول البيان عن معنى ما في هذا الخبر، والذي فيه: الإبانة عما خص الله تعالى ذكره به نبينا صلى الله عليه (وآله) وسلم من الفضيلة باجابة دعائه، وإعطاء مسألته، وذلك أنه دعا الشخ لابن عمه عبد الله بن عباس بأن يعلمه المحكمة وتأويل القرآن، وأن يفقهه في الدين فأعطاه ذلك، وأجاب له دعاءه بما دعا به فيه، فكان عالماً بالحكمة وتأويل القرآن، فقيها في الدين، مقدّماً في ذلك، نقاباً ميررزاً على أقرائه، لا يتقدمه منهم أحد، بل لا يدانيه ولا يقاربه منهم بشر في أيامه، يشهد له بذلك الجلة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم والتابعين لهم بإحسان))(".

ثم ساق شهادات بعلمه عن كل من ابن مسعود، وعائشة، وابن عمر، ومجاهد، وميمون بن مهران، وعكرمة، وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة، وسليم أبي هنّاد، وطاوس، والأعمش وسعيد بن جبير، وشقيق، وحكيم بن جبير (وستأتي في تاريخه العلمي، الحلقة الثالثة)

أقول: وبعد هذا الذي ذكره الطبري من الشهادات الدالة على ظهور آثار الدعوة النبوية في ابن عمه حبر الأمة عبد الله بن عباس، نطمئن إلى صدور الدعوة المباركة، اجمالاً مهما كانت الشكوك في التفاصيل الأخرى.

<sup>(</sup>١) تهنيب الأثار (السفر الأول) /١٦٣.

<sup>(</sup>٢) تفس المصدر /١٧١.

<sup>(</sup>٢) تقس المصنس/١٧٢ - ١٨١ .

لقد ورد في كتاب أخبار الدولة العباسية أبيات شعر قالها المسور بن مخرمة الزهري في تصديق ذلك:

أدنى النبيّ ابن عباس وقال له قولاً فقدس فيه الأهل والولد والعلم والسلم كانا رأس دعوته ما مثلُ هذا بما يُرجى له أحد وقبلها دعوة كانت مباركة ثم الظهور بما فيهم وما ولدوا كم دعوة سبقت فيهم مباركة فيها افتخارٌ وفيها يكثر العدد(۱)

أقول: وأنا أشك في صحة نسبة الأبيات إلى المسور لأنه مات سنة ٦٤ كما ذكر اللهبي في سير أعلام النبلاء (١٠)، والأبيات فيما يبدو من نسج شاعر عباسي متزلف."

### تحقيق في تاريخ زمان ومكان الولادة:

لا نشك في مكان وزمان الولادة، وأنها كانت في الشعب في آخر سني الحصار، بل وفي أخريات أيامه، فإذا كان مبدأ الحصار ليلة هلال المحرم سنة سبع من حين نبئ رسول الله على وعرفنا أن خروج بني هاشم كان في السنة العاشرة، وكان مدة مكثهم ثلاث سنين (٩)، فتكون ولادته في أحد أشهر الحج (شوال، ذي القعدة، ذي الحجة)، وما روي من أقوال أخرى في سنة ولادته من خلال تعيين سنة عند وفاة النبئ على لا تثبت عند المتمحيص.

 <sup>(</sup>١) أخبار الدولة العباسية /٢١ (لمؤلف مجهول تحقيق الدكتور عبد العزيز الدوري والدكتور عبد الجبار المطلبي) ط دار الطليعة.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ١٨١/٤.

وقد وهنّها غير واحد من المحدثين، فلا حاجة بنا إلى الإطناب بنقلها ومناقشتها لأنّها غير معتبرة عند الأثمة من أهل العلم، ونكتفي بما قاله الواقدي وأبو عمر في الاستيعاب.

فقد قال الواقدي: ((لا خلاف عند أئمتنا انه ولد في الشعب حين حصرت قريش بني هاشم، وانه كان له عند موت النبي عليه ثلاث عشرة سنة))(١).

وقال أبو عمر: ((لا أختلاف عند أهل العلم عندنا: ان ابن عباس ولد في الشعب وبنو هاشم محصورون قبل خروجهم منه بيسير، وذلك قبل الهجرة بثلاث سنين)('').

وبناءً على ذلك فتكون ولادته في الشهور الأخيرة من السنة الثالثة لحصارهم ولما كان فك الحصار في أول المحرم، فلعل ولادته كانت في أيام شهور الحج.

وقد يؤيد ذلك بما رواه مالك والبخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة وأحمد – واللفظ له -: «من حديث مالك عن الزهري عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة عن ابن عباس أنه قال: مررت في حجة الوداع على حمار أنا والفضل وقد راهقت يومئذ الاحتلام، والنبئ على على الخ» (٣٠).

وهذا حديث احتج به غالب أصحاب السنن والصحاح في باب الرخصة في المرور بين يدي المصلي مستدلين على جوازه بحديث ابن عباس هذا، فإن حجة الوداع كانت في السنة العاشرة للهجرة، وإذا أضفنا إليها ثلاث سنين قبلها فتكون ثلاث عشرة سنة، فإبنها مراهق للإحتلام.

<sup>(</sup>١) الأصابة ٢/٢٠/٢.

<sup>(</sup>٢) أنظر ترجمته في الاستيماب.

<sup>(</sup>٣) انظر ذخائر المواريث ٢/٠٤ هـ ١١١ أهرية ١٣٥٧.

قال الواقدي: ((وهلما أثبت ممّا روى هشيم عن أبي بشر عن سعيد بن جبير في سنّه)) (۱) – يعني قول ابن عباس: توفي رسول الله ﷺ وأنا ابن عشر حجج –.

#### كنيته ولقبه:

قال ابن الأثير: ((إنّما جيء بالكنية لاحترام المكنى بها، واكرامه وتعظيمه، كيلا يصرّح في الخطاب باسمه ومنه قول الشاعر:

أكنيه حين أناديه لأكرمه ولا ألقبه والسوءة اللقبا

وقال أيضاً: ولمّا كان أصل الكنيّة أن تكون بالأولاد تعيّن أن يكون بالذين ولدوهم، كأبي الحسن في كنية عليّ بن أبي طالب كرّم الله وجهه، فمن لم يكن له ابن وكان له بنت كنّوه بها ...

وقال أيضاً: وكذلك فعلوا في اضافة الأبناء والبنات اكراماً واحتراماً لهم باضافتهم إلى آبائهم مع ترك أسمائهم، فقالوا ابن عباس وابن عمر لما كان اشرف من ابنيهما، وكذلك كانوا يقولون للحسين بن عليّ يابن بنت رسول الله كرامة له بأمه... اه))(١٠٠.

هذا عن الكنية أمّا عن اللقب فقد تطور في الاستعمال، فبعد أن كان مشعراً بالسوءة كما مر في قول الشاعر، وورد ذلك المعنى في القرآن الكريم حيث قال سبحانه: ﴿وَلا تَنَابَرُوا بِالأَلْقَابِ﴾ ٣٠، لكنه تطور بعد ذلك، ففي تفسير الآية الكريمة المراد ما يكره من الأسماء والأوصاف لكن بتطور

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ١١٤/١ تحـ د محمدُ بن صامل السُلمي.

<sup>(</sup>٢) المرضع لابن الأثير/١١ - ١٣.

<sup>(</sup>٣) الحجرا*ت /*١١.

الاستعمال صار اللقب مشعراً برفعة المسمّى، ولعل في غلية استعمال (اللقب) في المدح، واستعمال (النيز) في الذم ما يشير إلى ذلك التعلور. ومهما يكن فإن الألقاب المستحسنة كانت ولا تزال تشعر عن مكانة الملقّين ورفعتهم، قال الشاعر:

وقلَّما أبصرت عيناك من رجل إلا ومعناه إن فكَّرت في لقبه (١)

ويرى الفقهاء في استعمال الألقاب المستحسنة والمستحية الجواز، بخلاف استعمال النبز والألقاب القبيحة (٢)، وكان لحير الأمة عبد الله بن عباس كني متعددة، كما له ألقاب عديدة.

فمن كناه: (ابن عباس) وهي التي أشتهر بها، حتى طغت على باقي كناه والقابه، بل وحتى على أسمه، فكاد أن لا يعرف إلا بها، وقد اختصت به، فلا يعرف بها عند اطلاقها غيره حتى من أخوته على كثرتهم إلا يقرينة حالية أو مقالية. قال ابن الأثير: ((غلبت عليه بنوة أبيه - ابن عباس - دون باقي أخوته))(").

وبتلك الكتية كان يعير عنه الرواة وأهل الحديث في كتب التفسير والسنة غالباً، وحتى كتب الأدب واللغة والتاريخ، بخلاف كنيته الأخرى (أبو العباس) إذ وكان له ولد أسمه العباس ويلقب بالأعنق، وكان أكبر ولده (١) وإن لم يكن أشهرهم ولا أفضلهم.

<sup>(</sup>١) لطاقف المعارف للثماليي /40.

<sup>(</sup>٢) أنظر الجامع لأحكام القرآن ١٦/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) المرضع /٢٤٨.

<sup>(</sup>٤) جاء في تاريخ الخلفاء مد موسكو سنة ١٩٦٧ سلسلة الآثار الشرقية، وكان المباس بن عبد الله أكبر أولاده وبه كان يكنى ولا عقب له وقارن طبقات ابن سعد ١٩١/١ من الطبقة

وكنيته بأبي العباس، كانت شائعة الاستعمال، فقد وردت في جملة من الأثار دعاه بها سيد أهله الإمام أمير المؤمنين كما في قوله: (يا أبا عباس إذا صليت العشاء الآخرة فالحقنى إلى الجبانة ...)(١)، ودعاه الناس أيضاً بها.

فعن مجاهد قال: ((كان ابن عباس لا يدري ما فاطر السموات؟ حتى جاءه اعرابيان يختصمان في بثر فقال أحدهما: يا أبا عباس بثري وأنا فطرتها؟ فقال: خدها يا مجاهد، فاطر السموات))(").

وفي حديث خالد بن المهاجر بن خالد المخزومي أخبر: أنه بينما هو جالس عند ابن عباس بها، فقال جالس عند ابن عباس جاءه رجل، فاستفتاه في المتعة، فأمره ابن عباس بها، فقال له ابن أبي عمرة الأنصاري: مهلاً يا أبا عباس، فقال ابن عباس: ما هي والله لقد فعل- نكاح المتعة- في عهد إمام المتقين (۱).

وخاطبه بها عمر بن الخطاب حين قال له: ((يا أبا عباس قد طرأت علينا أقضية عضل فأنت لها ولأمثالها))(4).

وخاطبه بذلك معاوية في حديثه معه بعد وفاة الإمام الحسن التلاظ فقال له: ((آجرك الله أبا عباس في أبي محمّد الحسن بن علي)) (ه).

الخامسة تح محمد صامل السلّمي، وفي الرياض النضرة ٢٨٠/٧ في ترجمة الزبير؛ ان العباس هذا خلف على هند بنت الزبير فأولدها عوناً.

<sup>(</sup>١) سمد السعود لابن طاووس /٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) الكنى والاسماء للدولابي ٨٢/١ ط حيدرآباد سنة ١٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) المعرفة والتاريخ ٢/٣٧١ وسيأتي الحديث عن فتياه في المتمة في فقهه.

<sup>(1)</sup> فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل برقم ١٩١٣ م. مؤسسة الرسالة ١٤٠٣.

<sup>(\*)</sup> البيان والتبيين ٧١/٤ تح. هارون، وسيأتي ذكر ما جرى في ذلك المجلس في محاوراته واحتجاجاته.

وفي حديث آخر له فقال: ((يا أبا العباس هل تكون لكم دولة؟))(١).

كما سيأتي في حديث خروج الحسين من مكة إلى العراق ومماتعة ابن عباس في ذلك قال له الحسين: ((أبا العباس إنك شيخ قد كثرت))("، وفي حديث أبي الزبير عن طاووس قال: ((... فقلت: يا أبا عباس))(".

أمّا ألقابه فكثيرة تتفاوت ظهوراً وخفاءً في شياع الاستعمال وعدمه، ولعل أشهرها هو لقبه (حبر الأمة) اللقب الذي كان يلقبه به جماعة من الصحابة والتابعين، أمثال أبي بن كعب وهو احد أصحاب القراءات، ومحمد بن الحنفية التابعين الجليل، وأبي نجيح أحد علماء التابعين ورواتهم ومن تلاميذ ابن عباس، وغيرهم.

وربما كان سبب شهرته ما أضغي عليه من قداسته، حيث روى البلاذري في كتابه أنساب الأشراف في أول ترجمته (عبد الله بن عباس) رواية عن ولادته في الشعب ومباركة النبي على له عندما أتاه عمه العباس بوليده، وأنه قال: (يا عم هذا عن قليل (حبر أمتي) وفقيهها والمؤدي لتأويل التنزيل)(3)، وسواء صحت هذه الرواية أم لا فإن معناها قد حصل وكان ابن عباس (حبر الأمة) وفقيهها والمؤدي لتأويل التنزيل.

<sup>(</sup>۱) المعرفة والتاريخ ٥٣٥/١، والبداية والنهاية ٦/ ٢٤٥ و ٥٠/١٠، وسيأتي ذكر ما جرى في صفحات احتجاجاته.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد (ترجمة الحسين ق) تح الطباطبالي ط مؤسسة آل البيت و ص ٤٥٠ (٢) طبقات الحسين ق) الطبقة الخامسة من الصحابة تح محمد صامل السلمي ط الأولى سنة ١٤١٤هـ.

<sup>(</sup>٣) الكنى والأسماء للدولايي ٨٢/١.

 <sup>(</sup>٤) الانساب نسخة مصورة بمكتبة الإمام أمير المؤمنين الله العامة في النجف وعنها مخطوطة بمكتبتي.

ومن ألقابه: (حبر العرب) ويقال: إن أول من لقبه به هو جرجير ملك المغرب بافريقية، وسيأتي تفصيل ذلك في حضور الحبر غزاة أفريقية.

وقد جرى عليه هذا اللقب حتى كان أخص تلامذته يعبر به عنه أحياناً. فقد أخرج البخاري في صحيحه بسنده عن سعيد بن جبير قال: ((سألني يهودي من الحيرة أيّ الأجلين قضى موسى الشخار؟ قلت: لا أدري حتى أقدم على حبر العرب فأسأله، فقدمت فسألت ابن عباس، فقال: قضى أكثرهما وأطبيهما، إنّ رسول الله على أذا قال فعل)((). وقال الجاحظ: ((وكان يُسمّى البحر وحبر قريش))().

وقد اختلف اللغويون في ضبط (الحبر) فقال بعضهم: بالكسر: حِبر، وقال بعضهم: بالفتح: حَبر، ومهما كان اختلافهم فانهم لا يختلفون في أنّه الرجل العالم.

قال أبو عبيد: ((والذي عندي انه الحَبر: بالفتح، ومعناه العالم بتحبير الكلام والعلم و تحسينه، وقال: وهكذا يرويه المحدثون كلهم بالفتح))(\*\*.

ومن ألقابه (ترجمان القرآن) وهو أشرف ألقابه نسبة وأفضلها معنى، وثانيها شهرة، وإن صح ما رواه بعض المؤرخين من ((أنّ النبي على سماه به أيضاً يوم مولده في الشعب))(أ) فإن ذلك يضفي عليه نوعاً من القداسة، لأنّ تسمية الرسول على إن صحت، لا تخلو من نبوءة وفراسة.

<sup>(</sup>١) صميح البخاري ١٨١/٣.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ١٣١/١.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس ١١٧/٢ (حبر).

<sup>(</sup>٤) أَخْرَجِه الديار بكري في تاريخ الخميس ١٦٧/١ نقلاً عن الطالي.

ومهما كان نصيب الرواية من الصحة، فقد كان هذا اللقب لابن عباس معروفاً بين الصحابة امتدحه به غير واحد منهم: منهم الخليفة عمر بن الخطاب الذي كان يكثر من قول: ((نعم ترجمان القرآن ابن عباس)( $^{(1)}$ , ومنهم الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود الذي كان يطريه بقوله: ((نعم ترجمان القرآن)) $^{(7)}$ , وفسروه: أي ((لو أدرك أسنانا ما عاشره منا أحد)) $^{(7)}$  وفي لفظ ما عشره منا أحد $^{(1)}$  وفسروه: أي ما بلغ علمنا معشار علمه. وسيأتي العديد من شواهد ذلك.

ومن ألقابه (البحر) كما مرّ عن المجاحظ قريباً، وقال الصفدي: ((وكان يسمى البحر لكثرة علومه)) وقد ورد التعبير به في بعض الأحاديث، فهذا الحكم بن عمرو الغفاري يقول في حديث له: ((ولكن أبى ذلك البحر، يريد به ابن عباس)) كما في كتاب الذبائح آخر باب لحوم الحمر الاتسية من صحيح البخاري().

وهذا جابر بن زيد يقول: ((سألت البحر عن لحوم الحمر)) $^{(N)}$ ، وهذا مجاهد يقول: ((كان عبد الله بن عباس يسمى البحر لكثرة علومه)) $^{(N)}$ ، وهذا عطاء كان يقول: ((قال البحر كذا. يعنى ابن عباس) $^{(N)}$ .

<sup>(</sup>١) تاريخ بفداد ١/٨٨٠ .

 <sup>(</sup>٢) الاستيماب ٩٣٥/٢، وطبقات ابن سعد الطبقة الخامسة ١٤٨/١ تح محمد صامل السلمي.
 ومقدمة تفسير الطبري ٢٠/١ من عدة طرق ومستدرك الحاكم ٩٣٧/٣ وصححه.

<sup>(</sup>٣) مستنبرك الحاكم ٥٢٧/٢، والاصابة ترجمة ابن عباس.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ٢ق٢/١٠٠، الممرقة والتاريخ ١٩٩/١، عيون الأخبار لابن قتيية ٢٧٩/١.

<sup>(</sup>٥) الوافي بالوفيات ١٢٢/١٧ .

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري //٩٦ ط مصر سنة ١٣١٤.

<sup>(</sup>٧) الاصابة ١٤٨/٤ تحد البجاوي، والمعرفة والتاريخ ١٩٦/١. وتاريخ بفداد ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٨) تقس المصدر.

<sup>(</sup>٩) أنساب الأشراف (ترجمة ابن عباس) اق ٢٧١/٢ أ مصور بمكتبة الإمام أمير المؤمنين الله العامة.

ومن ألقابه: (رباني الأمة)، قال الثعالبي: ((ربّاني الأمة: هو عبد الله بن العباس ابن عبد المطلب كان يقال له: ربانيّ الأمة، وحبرها، وترجمان القرآن)(١٠، وقد سماه بذلك كل من محمّد بن الحنفية وعمرو بن دينار(٢٠).

والآن فقد رأينا مداليل ألقابه كلها مشعرة برفعة المسمّى وسمّوه فكان أولها أشهرها وآخرها أشرفها، فإن معنى الرباني هو المتأله العارف بالله تعالى كما عن الثعالمي والفيروزأبادي، وشديد التمسك بدين الله وطاعته، كما في الكشاف وغيره، أو هو الذي يربّي أمور الناس بتدبيره واصلاحه، كما ذكره الطبرسي، وقال ثعلب: إنّما قيل للفقهاء الربانيون، لأنهم يربّون العلم أي يقومونه (٣).

# ابن عباس في خَلقِه وخُلُقِه:

ما دامت صفات الإنسان - الحَلقية والحُلقية - فيها دلالة على تمامية التعريف، فلا بد لنا إذن من الإلمام بشيء من صفات الحبر ابن عباس بها تيسر لنا من معرفته، فانها تحكي لنا بعض مميزاته وخصائصه، وقد قال ابن عباس النا من معرفته، فانها تحكي لنا بعض مميزاته وخصائصه، وقد قال ابن عباس الناس يتفاضلون في الدنيا بالشرف والبيوتات والإمارات والغنى والجمال والهيئة والمنطق، ويتفاضلون في الآخرة بالتقوى واليقين، فأتقاهم أحسنهم يقيناً، وأرفعهم درجة) (4).

<sup>(</sup>١) ثمار القلوب /١١٣.

<sup>(</sup>٢) ستجد هذه الكلمات منسوية إلى مصادرها فيما يأتي بمنوان . جمل الثناء والإطراء.

<sup>(</sup>٣) ثمار التلوب /١١٣، وتفسير الكشاف، ومجمع البيان في تفسير قوله تعالى: ﴿كُونُوا رَبَّاتِي﴾ آل عمران ٧٩، والقاموس (ريب).

<sup>(</sup>٤) المحاسن والأضداد للجاحظ /١٣٣، والمحاسن والمساوي للبيهتي ٧٦/١.

وقد حاز ابن عباس تلك المفاخر الدنيوية في شرفه الرفيع وبيته المنيع، كما حاز الإمارة وأوتى من الغنى فضلاً كثيراً، وكل ذلك سنقرأه في سيرة حياته .

أمّا الجمال والهيئة والمنطق فقد كان ابن عباس المحدد المؤرخون - : أبيضاً مشرباً بشقرة أو بصفرة (۱) جسيماً، يأخذ مقعد رجلين إذا جلس (۲) وسيماً، صبيح الوجه، طلق المحيا، فائق الحسن، له وفرة، يخضب بالحناء، إذ كان يصفر لحيته، وقيل يخضبها بالسواد (۲) حتى قال مسروق عنه: ((أجمل الناس وأفصحهم)) وقال عطاء: ((ما رأيت البدر إلا ذكرت وجه ابن عباس لحسنه وجماله وبهائه)) وشهد له عمر بأنه أصبح الفتيان وجها (۱)، وقال أبو إسحاق: ((رأيت ابن عباس رجلاً جسيماً قد شاب مقدم رأسه وله جمة)) وكان طويلاً، والطول من كمال الجسم وجمال البسطة فيه، قال المبرد: ((والعرب تمدح بالطول و تضع من القصر)) (۱)، وكان الطول في بني هاشم صفة غالبة، حتى لقد

<sup>(</sup>۱) قال ابن كثير في البداية والنهاية ٢٠٦/١؛ ولما عمي أعترى لونه صفرة يسيرة أهـ ولا غرابة في ذلك لأنه عمي وهو في سن الشيخوخة ولكن من الغريب ما ذكره الجاحظ في رسالته: فخر السودان على البيطنان (الرسالة الرابعة من مجموع رسائل الجاحظ لا ٢٠٩/ تحد عبد السلام محمّد هارون) ان ابن عباس كان أدلم ضخماً، والأدلم: الشديد السواد. وهذا مما انفرد به أبو عثمان الجاحظ فيما أعلم، كما انفرد في قوله، وكان ولد عبد المطلب العشرة السادة دُلُماً ضُخماً ٩ وفي قوله، وآل أبي طالب أشرف الخلق، وهم سود ودُلم ودُلم؟

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٢٠٦/٨.

 <sup>(</sup>٣) ولا منافاة بين الفعلين، طربما كان يفعل هذا مرة وذلك أخرى، وكل راو حدث بما رأى.
 الاصابة ٩١/٤.

<sup>(</sup>٤) الاصابة ٢/٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الإسلام للنمبي ٣١/٣.

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٧) اخرجه ابن ابي خيثمة في تاريخه كما في الاصابة ٩١/٤.

<sup>(</sup>A) الكامل للميرد ( ٩٢/١ تحا أبو الفضل إيراهيم والسيد شحاله.

ورد في حديث ولادة الزهراء ﷺ: (إنّ أمها خديجة لمّا أحسّت بالطلق فأرسلت إلى نساء من قريش فأبين الحضور وقلن لها أنتِ عصيتنا وتزوجت يتيم أبي طالب، قالت: دخلت عليّ أربع نسوة سمر طوال كأنهن من نساء بنى هاشم)(١).

وفيما حدثت به تلك العجوز التي رأت علي بن عبد الله بن عباس يطوف وقد فرع الناس كأنه راكب وهم مشاة، فقالت: من هذا الذي فرع الناس؟ فأعلمت، فقالت: لا إله إلا الله ان الناس ليرذلون عهدي بالعباس يطوف بهذا البيت كأنه فسطاط أبيض (۲)، ويروى أن حلياً كان إلى منكب عبد الله، وعبد الله إلى منكب العباس، والعباس إلى منكب عبد المطلب (۳).

وقد ذكر المبرد جماعة كانوا من مقبلي الظعن لطولهم، فقد بذوا الناس طولاً وجمالاً، وكان أحدهم يسعه أن يقبّل المرأة في هودجها لطوله وعد منهم العباس وابنه عبد الله (۵).

ووصفه علي بن أبي طلحة قال: ((كان عبد الله بن عباس مديد القامة، جيد الهامة، مستدير الوجه جميله أبيضه، وليس بالمفرط البياض سبط اللحية، في أنفه قنا، معتدل الجسم، وكان أحسن عينا قبل أن يكف بصره، وكف قبل موته بست سنين أو نحوها))(0).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣/٤٣ ط الاسلامية أمالي الصدوق /٣٢٧ ط الحيدرية ومصباح الأنوار (مخطوط).

<sup>(</sup>٢) المعارف لأبن قتيية /٢٨٩ ما ليدن وربيع الأبرار للزمخشري باب الخلق وصفاتها الرضوية ونسخة الأوقاف ببغداد وفي المطبوع ١٨٤٨/١ وكامل المبرد ١٩٣/١ والأعلاق النفيسة /٢٢٥، ولطالف المعارف /١١٢.

<sup>(</sup>٣) تقس المصادر.

<sup>(</sup>٤) الكامل للمبرد ١١٧/٢ .

<sup>(</sup>٥) أنساب الأشراف (ترجمة ابن عباس) برقم ١٣٤ نسخة مخطوطة بقلمي.

وكانت له عناية خاصة بمظهره، فهو في تزيين جسمه يعنى بالخضاب حين تهدي الشيب في كريمته، فكان يخضب بالسواد (۱)، وبالحناء (۱)، وثالثة يصفر لحيته (۱)، وأظنه إنّما فعل ذلك لما أثر عنه في ذلك من الحديث: (من أنّ النبي المي مرّ عليه رجل قد خضب بالحناء فقال: ما أحسن هذا. ثم مرّ عليه آخر وقد خضب بالصفرة خضب بالحناء والكتم فقال: ما أحسن هذا. ثم مرّ عليه آخر وقد خضب بالصفرة فقال: ما أحسن هذا. ثم مرّ عليه آخر وقد خضب بالصفرة فقال: ما أحسن هذا. ثم مرّ عليه آخر وقد خضب بالصفرة فقال: هذا أحسن من هذا كله) (۵).

ويُعنى بالطيب حتى قال حكرمة مولاه: ((كان يطلي جسده بالمسك)) من حتى رآه بعضهم وقد أحرم والغالية على طلعته كأنها الربّ  $^{(1)}$ . وقالوا: أنه إذا مرّ في الطريق قلن النساء على الحيطان أمرّ ابن عباس أم مرّ المسك $^{(N)}$ ، وفي لفظ: ((قال الناس: لطيمة مسك أو ابن عباس)) $^{(N)}$ .

وهو في ملسه كان يُعنى ويتأنق حتى كان يلبس الرداء وقيمته ألف<sup>(۱)</sup>، وقالوا: كان يلبس المطرف الخز المنصوب الحوافي بمزالف<sup>(۱)</sup>، ويأخله

<sup>(</sup>١) ذخائر المقبي /٢٢٧.

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء ٤٤٢/٤.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأسماء واللفات للنووي ٢/٥٧١ ط المنيرية بمصر.

 <sup>(</sup>٤) المعجم الكبير للطبرائي ٢٠/١١ برقم ٢٠٩٢٢، وأبو داود في سننه برقم /٤١٩٣، وأبن ماجة في سننه برقم /٣١٢٧.

<sup>(</sup>ه) عيون الأخبار لأبن قتيبة ٢٠٤/١.

<sup>(</sup>٢) تقس المعشر ٢٠٣/١،

<sup>(</sup>٧) تفس المصنس ٢٠٤/١، وسير أعلام التبلاء للتغيي ٤٤٢/٤.

<sup>(</sup>٨) غرر الخصائص للوطواط /٤٠.

<sup>(</sup>٩) ميون الأخبار لأبن قتيبة ١٩٨/١، وسير أملام النبلاء ٤٠٤/١.

<sup>(</sup>١٠) المزالف: المراقي.

بألف (۱)، وستأتي شواهد على ذلك في مستقبل تاريخه، وكان يلبس الخز ويكره المصمت (۲) وهو ضرب من الثياب والحرير الخالص، وكان يلبس الأستبرق، فلخل عليه المسور بن مخرمة يوماً فأنكر عليه فقال ابن عباس الله (إنّما كره ذلك لمن يتكبّر فيه، فلمّا خرج المسور قال: انزعوا هذا الثوب عنى)) (۱).

وقال: ‹‹لبست مرّة حلّه فنظر إليّ الناس فقلت: ما تعيبون عليّ القد رأيت على رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم أحسن ما يكون من الحلل، ورأيته مرّة لابساً جبّه مبطنّة ومرّة جبّة رومية ضيّقة الكمّين››<sup>(٤)</sup>.

ولقد رآه أبو الجويرية وعليه إزار إلى نصف ساقه أو فوق ذلك، وعليه قطيفة رومية وهو يصلى<sup>(۵)</sup>.

وحديّث كريب مولاه قال: ((رأيت أبن عباس يعتم بعمامة سوداء فيرخي شبراً بين كتفيه ومن بين يديه))(<sup>(۱)</sup>.

وقال رجل لعطية: ما أضيق كمّك ۴ قال:كذا كان كمّ ابن عباس وابن عمر (٠٠٠).

ومهما يكن نصيب هذه الروايات من الصحة، فإنها قد لا تعظو من مبالغة في الوصف، خصوصاً في مسألة الطول وإلا فيلزم أن يكون عبد المطلب المعلم يناطح سقف البيت الحرام برأسه، وهذا ما لم يحدث به أحد، نعم أنّه كان طويلاً مفرطاً فيه.

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ٢/٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء £101، وثوب مصمت لا يخالط لونَّه لونَّ ينسج من الابريسم الصُرف.

<sup>(</sup>٣) كشف القمة للشمرائي ١٩٥/١ عل مصر.

<sup>(1)</sup> تفس المصدر ١٩٦/١ طامصن باب ما يحل ويحرم من اللباس.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ٤٥٤/٤.

<sup>(</sup>٦) ثقس المصدر.

<sup>(</sup>٧) تفس المصدر.

وما أبعد هذا كله ممّا رواه المقدسي في كتابه: ((إنّ العباس الله كان قصيراً))(()، ولعل مراده: كان قصيراً بالنسبة إلى أبيه حيث كان إلى منكبه كما تقدم، وفات المقدسي التنبيه على ذلك.

وعلى أيّ فأن صفات الحبر ابن عباس الجسمية كانت موروثة عن آبائه فجلهم كان موصوفاً بالجمال والكمال لأنهم على حدّ ما جاء في الحديث الشريف المروي عن النبي على أنه قال: (من أتاه الله وجهاً حسناً، واسماً حسناً، وجعله في موضع غير شائن له من الحسب، فهو من من صفوة خلقه) (٢)، ولا شك أنّ بني هاشم هم الصفوة كما مرت الأشارة إلى ذلك ويأتي فابن عباس من سادات بني هاشم وقد حاز تلك الصفات الثلاث على النحو التالى:

فأمًا الوجه الحَسَن: فقد كان جميلاً مشرقاً حتى قال عطاء بن يسار: ((ما رأيت البدر إلا ذكرت وجه ابن عباس الله لحسنه وجماله وبهائه)("".

وأمّا الأسم الحَسَن: فقد كان أسمه عبد الله، والذي سماه بدلك هو رسول الله ﷺ كما مرّ في حديث ولادته، والعبودية لله منتهى الفخر والشرف حتى قدّمت على الرسالة كما في ذكر التشهد في الصلاة وغيره.

وأمًا حسَبَهُ: فقد كان في موضع من الشرف لا يضاهيه فيه إلا مَن كان يماثله من أسرته. وناهيك به أنه من بني هاشم الذين أختارهم الله من خلقه كما قال رسول الله ﷺ: (خير العرب مضر، وخير مضر بنو عبد مناف، وخير بني عبد

<sup>(</sup>١) البدء والتاريخ ١٠٥/٥ هـ أوريا، وقد نسب إلى أبي سهل البلخي وهو للمقدسي.

<sup>(</sup>٢) ربيع الأبرار (مخطوط) باب الخلق ومنفاتها تسخة الرشوية والأوقاف ببغداد ٨٥٠/١ مل مداد.

 <sup>(</sup>٣) تاريخ الإسلام للنهبي ١٩١/٣ والبداية والنهاية ١٠٦/٨ وخلاصة تهنيب الكمال ١٠٠٧.
 وتهذيب الأسماء واللغات للنووي وغيرها.

مناف بنو هاشم، وخير بني هاشم بنو عبد المطلب. والله ما أفترق فرقتان منذ خلق الله آدم إلا كنتُ في خيرهما)(١)، إذن فهو من صفوة خيار خلق الله سبحانه.

ولنعم ما قال الشيخ شمس الدين الأندلسي:

لقريش على الأتام فخار وبنو هاشم فخار الفخار<sup>(۱)</sup> وزاد عليها غيره وأجاد وفيه لزوم ما لا يلزم:

فبالمصطفى قد علوا احمدا فكان الفقار لأسنى الفخار وبالمرتضى شيّدوا فخرهم بصارمه ذي الفقار الفخار وحاز الفخار لهم عصبة أثمة حق رؤوس الفخار فمن ذا يوازي لهم أحمدا ومن ذا يسامي لهم بالفخار

ما عن بقية مكارم الأخلاق فهي كثيرة، ولكن أصولها عشرة جمعها الإمام أمير المؤمنين الشخ فيما نسب إليه من الشعر، فقال:

إن المكارم أخلاق مطهرة فالعقل أولها والدين ثانيها والعلم ثانيها والعلم ثالثها والحلم رابعها والجود خامسها والفضل ساديها<sup>(4)</sup> والبر سابعها والصبر ثامنها والشكر تاسعها واللين باقيها<sup>(4)</sup>

ان المكارم أخلاق مطهرة طالعتل أولها والير ثانهها

<sup>(</sup>١) الخصالص الكبري للسيوطي ٩٣/١ تحد، محمد خليل هراس.

<sup>(</sup>٢) أنظر ذيل التبر المصبوك / ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) المراد سادسها، ولكن للضرورة الشمرية قال، ساديها.

<sup>(</sup>٤) ديوان عمدة المطالب لسيّدنا عليّ بن أبي طالب الله الله من ١٣٨ ط بمبيء سنة ١٣٥٧، وأدب الدنيا والدين /١١ ط دار إحياء التراث العربي والمستطرف ١٥/١، وجاء في تهنيب تاريخ دمشق ١٩٧/٤؛ ذكر ابن اسحاق صاحب المفازي الله قال ذكر الزاهد عند أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله فقال:

قال الحافظ. يمني ابن عساكر، فنكر قميدة عند أبياتها اثنان وسبمون بيتاً، وقال ابن بدران مهذب التاريخ؛ لم يذكر منها في الأصل سوى هذا البيت.

وعلى ضوء هذه المكارم العشرة المطهرة إذا أردنا أن نبحث عن صفات الحبر ابن عباس الحبر أخلاقه، فإنا نجد أن نصيبه منها هو الحظ الأوفر.

ولمًا كان ذكر الشواهد عليها استباق لما يأتي في غضون سيرته، فسنكتفي هنا بايراد طائفة من أقواله، فهي تحكي عن غر أفعاله، فإن المرء مخبو تحت طي لسانه لا طيلسانه، وكما قال الإمام أمير المؤمنين الشيخة (المرء مخبوء تحت لسانه)(١).

١- أمّا عن العقل: فقد قالﷺ: ((أساس الدين بني على العقل، وفرضت الفرائض على العقل، وربّنا يُعرف بالعقل، ويتوسل إليه بالعقل، والعاقل أقرب إلى ربه من جميع المجتهدين بغير عقل، ولمثقال ذرة من برّ العاقل أفضل من جهاد الجاهل ألف عام))(٢٠).

وقال: ((مجالسة العقلاء تزيد الشرف))<sup>07</sup>.

وقال: ((مجامعة العاقل في الغل والوثاق، خير من مجامعة الجاهل على السندس والاستبرق))(4).

٢- وأمّا عن الدين: فقد قال الله (ملاك أمركم الدين، وزينتكم العلم، وحسون أعراضكم الأدب، وعزكم الحلم، وحليتكم الوفاء))(٥).

وقال وهو يوصي بعضهم: ((عليك بالفرائض وما وظّف الله تعالى عليك من حقه، وأستعن بالله على ذلك، فإنه لا يعلم من عبد صدق نيّة وحرصاً فيما عنده من حسن ثوابه إلا أخره عما يكره، وهو الملك يصنع ما يشاء))(١٠).

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاقة لمحمد عبده ١٨٩/٣ الحكمة ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) روضة الواعظين /٩.

<sup>(</sup>٣) سراج الملوك للطرطوشي /١٣٥.

<sup>(1)</sup> غرر الخمالص الواضحة للوطواط /٩٥ ط سنة ١٢٩٩ هـ بمصر، مشكاة الأدب ٩١٤/١.

<sup>(</sup>ه) مجمع الأمثال ٢/١٥٩٢ تح. محي الدين ط دار الفكر، جمهرة خطب العرب ٢٧١/١.

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١/٢٧١.

وقال: ((لا يقيل الله صلاة أمريء وفي جوفه حرام))(١).

وقال: ((عهدت الناس وأهواءهم تبع لأديانهم، وإن الناس اليوم أديانهم تبع لأهوائهم))(۲).

وقال: ((المروءه أن تحقق التوحيد، وتركب المنهج السديد، وتستدعي من الله المزيد)) (٣).

وقال: ((لأن أرقَع ثوباً فألبسه فيرفعني عند الخالق، أحب إلي من أن ألبس ثياباً تضعني عند الخالق وترفعني عند المخلوقين))(ع).

وقال: ((وأعمل عمل من يعلم أنه مجزي بالمحسنات مأخوذ بالسيئات))(٥). وستأتى شواهد كثيرة عن إيمانه وورعه وتقواه وزهده في فصول سير ته.

٣- وأمّا عن العلم: فقد قال رحمه الله: ((العلم كثير فأرعوا أحسنه أما سمعتم قول الله تعالى: ﴿ فَبَشِرْ عِبَاد ﴿ اللهِ يَنْ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْحَالَ فَيَتَّبِعُونَ الْحَالَ فَيَتَّبِعُونَ الْحَالَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْحَالَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَرْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَالَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَرْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْعَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وقال: ((العلم أكثر من أن يحاط به. وفي لفظ: يحصى، وفي ثالث: يؤتى على آخره، فخذوا من كل شيء أحسنه))(<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى للشعرائي ٢٢/١، منهاج العابدين للغزالي /٣٥ ط سنة ١٣٣٧ هـ بمصر.

 <sup>(</sup>۲) ربيع الأبرار للزمخشري (مخطوط) باب الشر والفجور تسخة الرضوية ٤٩٤/٢ ط.
 الأوقاف ببغداد، والمستظرف ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٣) محاضرات الراغب ١٤٥/١.

<sup>(1)</sup> اللمع لأبي تصر السراج الطوسي /100.

<sup>(</sup>٥) مجمع الأمثال ٢/٥٥٨.

<sup>(</sup>٦) الزمر /١٧ – ١٨ .

<sup>(</sup>٧) محاضرات الراغب ٢٢/١.

<sup>(</sup>۸) الکهف /۲۱.

وقال: ((لو كان أحد مكتفياً من العلم لأكتفى منه موسى على نبيّنا وعليه السلام وَلَما قال: ﴿ قَلْ ٱتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلَّمَن مِمَّا عُلَمْتَ رُشُداً ﴾ (١٠).

وقال: ((معلم الخير يستغفر له ويشفع له كل شيء حتى الحيتان في البحر)) (\*\*. وقال: ((مثل علم لا يظهره صاحبه كمثل كنز لا ينفق منه صاحبه)) (\*\*. وقال: ((ما أوتى عالم علماً إلا وهو شاب)) (\*\*).

وقال: ((العلماء فوق المؤمنين مائة درجة ما بين الدرجتين مائة عام))<sup>(١٠)</sup>. وقال: ((ذللتُ طالباً فعززتُ مطلوباً))<sup>(١٨)</sup>.

وقال: ((ما سألني رجل إلاً عرفت أفقيه هو أم غير فقيه)) (^^.

وقال: ((تذاكر العلم بعض ليلة أحبّ الىّ من إحياثها))(١).

٤- وأمّا عن الحلم: فقد قال رحمه الله: ((ثلاث من كنّ فيه فقد استحق ولاية الله: حلم أصيل يدفع به سفه السفيه، وورع يمنعه عن المعاصي، وحسن خلق يداري به الناس))(١٠٠).

<sup>(</sup>۱) البيان والتبيين ۲۰۱/۱ تحد هرون، وجامع بيان العلم ۱۰۹/۱، وأدب الدنيا والدين /۳۲، والموهى ۲/۱، ورفيد الأمل ۲/۱۲.

<sup>(</sup>٢) أدب الدنيا والدين /٩٩.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم ٢٨/١.

<sup>(1)</sup> تقس المصدر ١٧٢/١.

<sup>(</sup>۵) منية المريد /١٣٣.

<sup>(</sup>٦) تذكرة السامع للكنائي /٥.

 <sup>(</sup>٧) جامع بيان العلم ١٩٧/١، عقد الفريد ١٩٦٤/١، عيون الأخيار لأبن قتيبة ١٩٣/١، ربيع الأبرار باب العلم والحكمة (مخطوط) نسخة الرضوية، و ٣٩٨/٣ ط الأوقاف ببغداد، تذكرة السامع ١٩١/، منية المريد.

<sup>(</sup>٨) جامع بيان العلم ١١٥/٢.

<sup>(</sup>٩) ربيع الأبرار باب العلم والحكمة تسخة الرضوية مخطوط جامع بيان العلم ٢١/١.

<sup>(</sup>١٠) نزهة المجالس ١/٥٧١.

وقال في وصيته لبعض أصحابه: ((وحزكم الحلم))(١).

وسيأتي ما يدل على ذلك في اللين.

٥- وأمّا عن الجود: فقد قال رحمه الله: ((لسادات الناس في الدنيا الأسخياء وفي الآخرة الاتقياء))

(٢) أدب الدنيا والدين /١٦١.

أقول: ثقد روى ابن قتيبة في هيون الأخبار ١٣٤/١ من دار الكتب وهيره قصة رواها ابن الكلبي قال: أخبرني غير واحد من قريش قالوا أراد عبد الله وهبيد الله ابنا العباس أن يقتسما ميراثهما من أبيهما بمكة شعي القاسم ليقسم الما مد الحبل قال له عبد الله أم المطمر. يعني الحبل الذي يُمد فقال له عبيد الله: يا أخي الدار دارك لا يُمد والله فيها اليوم مطمر. فهذه القصة لا أكاد أصدى صحتها. لأن الراوي لم يذكر من أبناء العباس إلا عبد الله ومبيد الله فأين بقية أولاده وبناته وكلهم كان لهم حق في ميراثهم من أبيهم المباس اله فهل كانت دار العباس لهما فحسب لأنه خصهما بها اا أو انها كانت لهم جميعاً ثم خلصت لهما ببيع أو هبة الأكل للم يشر إليه حديث الراوي في قصته ولو صبحت أمكن تخريج القصة على وجه صحيح بأن ابن عباس حبر الأملا لم يكن ليتسامح من حقه بمتدار ما زاغ عنه القاسم في اقامة الحبل فحرصه إنما كان لإقامة الحتى السخة الأكان من سجية بخل لم يُعرف لها شاهد في سلوكه ولنا فيما ذكروه عنه من أحديث السخاء الكثيرة ما يغني ويقتي وحسب القارئ ما رواه صاحب الأغاني ١١/١٥٠ مد التكم بمصر من مروره بمعن بن أوس المزني وقد كف بعمره وقال له يا معن كيف حالك القال ضعت بعمري وكثر عبالي وغلبني الدين قال، وكم دينك المناه قال: همر به من الفد فقال له كيف أصبحت يا معن القال:

اغنت بمین المال لما تهکته ویالدین حتی ما اکاد ادان ومتی سالت القرض عنه ذوی ود هلان حاجتی وفلان

طفال له عبد الله: بالله المستعان، إنا بعثنا اليك بالأمس لقمة فمالكتها حتى أنتزعت من يدك، فأي هيء للأهل والقرابة والجيران؟ وبعث إليه بعشرة الاف درهم أخرى فقال:

 <sup>(</sup>١) مر تمام الوصية في الكلام عن الدين تقلاً عن مجمع الأمثال ٢٥٥/٢ تحد محمد محي
 الدين عبد الحميد.

وقال: ((ملعون من أكرم بالغنى وأهان بالفقر))(١).

وقال: ((العاقل الكريم صديق كل أحد إلا من ضرّه، والجاهل اللثيم عدو كل أحد إلا من نفعه))(٣).

وقال: ((شر ما في الكريم أن يمنعك خيره، وخير ما في اللئيم أن يكفّ عنك شره))<sup>(4)</sup>.

٦- وأمًا عن الفضل: فقد قال رحمه الله: ((تمام المعروف تعجيله وتصغيره وسنره))

تمجُّ الندى منها البحور الفوارع لهم وسقايات المجيج الدواقع على حادثات الدهر العيون الدوامع

فإنك فرع قريش وإنما ثووا قادة للناس بطحاء مكة قلماً دُعوا للموت لم تبك منهمُ

وسيأتي في سخاته حديث صنيمه مع أبي أيوب الأنصاري وقد وقد عليه وهو بالبصرة أيام ولايته، وهو حديث معجب مطرب يدل على سخاله وأريحيته كما ستأتي أحاديث عن جوده وأنه كان يسمّى معلم الجود لسخاله وحثه على ذلك قولاً وفعلاً كما في محاضرات الراغب ٢٨٨/١.

واته أول من وضع مواكد الطعام في الطرقات للناس ولم يكن يعود إلى رفعه كما عن مشكوة الأدب ص ٩١٥.

- (١) إحياء العلوم ١٧٢/٤
- (٢) حلية الأوثياء ٢/٨/١، ومنفوة المنفوة ٢/٨/١.
  - (٣) أنب الدنيا والدين /٣١٢.
    - (٤) تفس المصدر /٣١٧.
  - (٥) البداية والنهاية ٢٠٤/٨.

وقال: ((لا يزهدنك في المعروف كفر من كفره، فإنّه يشكرك عليه من لم تصطنعه اليه، وإني والله ما رأيت أحداً أسعفته في حاجته إلاّ أضاء ما بيني وبينه، ولا رأيت أحداً رددته عن حاجته إلاّ أظلم ما بيني وبينه))(١٠).

وقال: ((من كرم الرجل سلامه على من عرفه ومن لم يعرفه))(". وقال: ((صاحب المعروف لا يقم، فإن وقع وجَدَ له متكأ))(".

٨- وأمّا عن الصبر: فقد قال: ((أفضل العدّة الصبر على الشدّة))(.).

وقال: «أستعينوا بالصبر على أداء الغرائض، وبالصلاة على تمحيص الذنوب»(٥).

ونُعيت إليه إبنته وهو في السفر في طريق مكة، فنزل عن دابته فصلى ركمتين ثم رفع يديه وقال: ((عورة سترها الله، ومؤنة كفاها الله، وأجر ساقه الله))(١٠.

٩- وأمًا عن الشكر: فقد قال: ((الشكر هو الطاعة بجميع الجوارح لرب الخلائق في السر والعلانية))

<sup>(</sup>۱) عيون الأخبار لأبن قتيبة ١٧٨/٢، رغبة الأمل ١٩٣/٢، عين الأدب والسياسة بهامش غرر الخصائص /٢٥٩، ربيع الأبرار ٢٦٢/١ نسخة السماوي، المخلاة /٣٨.

<sup>(</sup>٢) نزهة المجالس ١٨٣/١.

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار ١٧٥/٣، ومجمع الأمثال ١٥٥/٣، ومحاضرات الراهب ٢١٠/١.

 <sup>(1)</sup> أدب الدنيا والدين /٢٥٩، وسراج الملوك /١٨١، والخلق الكامل ٢٨٩/٤، والكنز المدطون /٢٥.

<sup>(</sup>٥) طهارة القلوب بهامش تزهة المجالس ٧/٥.

 <sup>(</sup>٦) ربيع الأبرار للزمخشري، باب الموت وما يتصل به، نسخة الرضوية وتسخة السماوي.
 والعقد الفريد ١٧٨/٢، ومحاضرات الراغب ٢٧٨/٢.

<sup>(</sup>٧) منهاج العابدين للغزالي /٧٨ مصر سنة ١٣٦٧ هـ.

وقال: ((أربع من كن فيه فقد ربح: العمدق والحياء وحسن الخلق والشكر))(۱).

وقال: ((لو قال لي فرعون خيراً لرددت عليه)) "

وقال: ((لو أنَّ فرعون مصر أسدى إلىَّ يدأ صالحة لشكرته عليها))(٣٠.

١٠ وأمّا عن اللين: فقد قال: ((لم يمل إلى الغضب إلا من أعياء سلطان الحجة))(<sup>(2)</sup>.

وقال: ((من لم تكن فيه ثلاث خصال فلا توافه: ورع يحجزه عن معاصي الله، وحلم يطرد به فحشه، وخلق يعيش به))(٥).

وقال: ((من سلّم عليك من خَلق الله فاردد عليه السلام وإن كان مجوسياً، إنّ الله تعالى يقول: ﴿وَإِذَا حَبِيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا﴾(٢٠)

ومهما بلغ صعصعة في صدق تصويره، فلا يبلغ معرفة بابن عباس معرفته هو بنفسه، وسنختار من كلماته مثلثات أخرى على نمط مثلثات صعصعة كشف فيها جوانب نفسية لا يمكن لصعصعة ولا لغيره الإطلاع عليها، اللهم إلا بعض آثارها الخارجية بقوة الملاحظة ودوام المعاشرة.

<sup>(</sup>١) المحجة البيضاء ٥/٢١٣، احياء العلوم ١٠٣/٣.

<sup>(</sup>٢) تفس <del>المص</del>س

<sup>(</sup>٣) المقد الفريد لأبن قتيبة ١٤٠/١.

<sup>(</sup>٤) نهاية الإرب للنويري ٦/٥٥.

<sup>(</sup>٥) المجتبى لأبن دريد /١٤ ط حيدرآباد.

<sup>(</sup>٦) النساء /٨٦.

<sup>(</sup>٧) المحجة البيضاء ٥/٢١٣، احياء علوم الدين ١٠٣/٣.

قال ابن عباس الحجل شتمه: ((إنك لتشتمني وفي ثلاث خصال: إني لأسمع بالحاكم من حكام المسلمين يعدل في حكمه فأحبه، ولعلي لا أقاضي إليه أبداً، وإني لأسمع بالغيث يصيب البلاد من بلدان المسلمين فأفرح به، ومالي بها سائمة ولا راعية، وإني لآتي على آية من كتاب الله فوددت ان المسلمين كلهم يعلمون منها مثل ما أعلم))(1).

وقال: ((ثلاثة لا أكافئهم: رجل بدأني بالسلام، ورجل وسّع لمي في المجلس، ورجل وسّع لمي في المجلس، ورجل أغبرّت قدماه في المشي إلى إرادة التسليم علميّ، أمّا الرابع فلا يكافئه إلا الله ﷺ قيل: ومن هو؟ قال:رجل نزل به أمر فبات ليلته مفكراً بمن ينزله، ثم رآني أهلاً لحاجته فأنزلها بي)(".

وقال: ((من لم تكن فيه ثلاث خصال فلا توافه: ورع يحجزه عن معاصي الله، وحلم يطرد به فحشه، وخلق يعيش به))<sup>(۲۲)</sup>.

وقال أيضاً: ((ما بلغني عن أخ لي مكروة قط إلا أنزلته إحدى ثلاث منازل: إن كان فوقي عرفت له قدره، وإن كان نظيري تفضّلت عليه، وإن كان دوني لم أحفل به، هذه سيرتي في نفسي فمن رغب عنها فأرض الله واسعة))(1)

وهو القائل: ((لجليسي على ثلاث: أن أرميه بطرفي إذا أقبل، وأن أوسّع له إذا جلس، وأصغى إليه إذا تحدّث))(6).

 <sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٢٠٠/٨، والمعرفة والتاريخ ٢/٣١، ومعجم الطبرائي ٢٩٦/١٠ ما الثانية بالموسل، ومجمع الزوائد ٢٩٤/٩ وقال: رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار لأبن قتيبة ١٧٦/٢.

<sup>(</sup>٣) المجتبى لأبن دريد /٦٤.

<sup>(</sup>٤) صفة الصفوة ٧٥٤/١.

 <sup>(</sup>a) عيون الأخبار لأبن قتيبة ٢٠٠٦/١ رغبة الأمل ٢٠٥/١، ربيع الأبرار ١/ورقة ٢٠٠ تسخة السماوي ١٩٤/١ طبع بشداد.

وهو القائل: ((أكرم الناس عليّ جليسي، وان اللباب يقع على جليسي فيؤذيني، وإني لأستحي من الرجل يطأ بساطي ثلاثاً فلا يُرى عليه أثر من بري))(١).

وبهذه المثلثات الثلاث نكتفي عن الإطناب في سرد ما ورد في وصف أخلاقه، وسوف يصادفنا فيما نقرأ من فصول سيرته شواهد على ذلك كثيرة.

وكيف لا يكون في حسن أخلاقه مثلاً أعلى وهو القائل: ((ان الخلق الحسن يذيب الخطايا كما تذيب الشمس الجليد، وان الخلق السيء يفسد العمل كما يفسد الحل العسل)(").

وعن طاووس قال: ((كتا عند ابن عباس، قال:وكان سعيد بن جبير يكتب، قال: فقيل لابن عباس: إنهم يكتبون، قال:أيكتبون؟ ثم قام، وكان حسن المحلّق، قال: ولولا حسن خُلقه لغيّر بأشد من القيام)) (٣٠ وأنا مهما شككت في صحة هذا الخبر ودلالته على المنع من التدوين - لأن ابن عباس كان ممن يرى تدوين الحديث وهو نفسه قد كان يحمل معه ألواحه ويجلس على باب الأنصاري ليسمع منه ويكتب عنه. كما سيأتي توثيق ذلك في تاريخه العلمي - فلا اشك في ليسمع منه ويكتب عنه. كما سيأتي توثيق ذلك في تاريخه العلمي - فلا اشك في دلالته على حسن خلقه، ولولا حسن خلقه لغيّر بأشد من القيام على حد تعبير طاووس.

قال الجاحظ في رسالة نفي التشييه: ((ولو لم يعرف ذلك إلا بعبد الله بن العباس وحده كان ذلك كافياً، وبرهاناً شافياً، فان الأصجوبة فيه أرث على كل

<sup>(</sup>١) ربيع الأبرار ١/٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) ربيع الأبرار ١/ورقة ١٥٠ نسخة السماوي، ٤٩/١ ما يغداد.

<sup>(</sup>٢) المعرفة والتاريخ ١/٧٧ه.

عجب وقطعت كل سبب، وقد رأيتم حاجة عمر إليه، وإستشارته إياه، وتقويمه لعثمان وتغييره عليه، ولو لم يكن للفضيلة من بين أقرانه مستحقاً، وبها مخصوصاً ما خصه الرسول على الله المستجابة، ولما خصه بعلم الكتاب والسنة، وهما أرفع العلم، وأشرف الفكر، ويدلك على تقديمه للغاية، وإيثاره للتعلم والاستبانة، قوله حين قبل له في حداثته وقبل البلوغ في سنه: ما الذي آتاك هذا العلم وهذا البيان والفهم؟ قال: قلب عقول ولسان سؤول))(۱).

والخلاصة، لقد كان مثالاً لمحاسن الأخلاق وجميل الصفات، مع ما له من مزايا الفضل الأخرى من نفاذ بصيرة قل مثيلها حتى شهد باعجاب مربيه ومعلمه الإمام أمير المؤمنين الخيرة حيث قال: (فله در ابن عباس ان كان لينظر إلى الغيب من ستر رقيق) (٢)، وقد رويت كلمة الإمام هذه فيه بألفاظ متفاوتة أحسبها من تساهل نقل الرواة بعد تسالمهم على المعنى فقد رواها ابن عبد ربه مرة أخرى في كتابه بلفظ: (فله بلاء ابن عباس) (٣)، ورواها الديريني في علم القلوب: (كأنه ينظر إلى الغيب من ستور رقيقة) (٤)، ورواها الكتاني نقلاً عن الدينوري: (لينظر الي الغيب خلف ستر رقيق لعقله وفطانته) (١٠).

ومهما يكن فليس ذلك بضائر بعد الدلالة فيها على جودة الرأي ونفاذ البصيرة وكثرة الإصابة فكان كما قال الشاعر:

بصير بأعقاب الأمور برأيه كأن له في اليوم عيناً على غد

<sup>(</sup>١) رسائل الجاحظ ٢٠٠/١ تحاعيد السلام محمَّد هارون.

<sup>(</sup>٢) المقد الفريد ١٢٨/٢ تحـ أحمد أمين ورفيقيه.

<sup>(</sup>٢) نفس المعنسر ٣٤٦/٢.

<sup>(</sup>٤) علم القلوب /٢٤.

<sup>(</sup>ه) التراتيب الأدارية ٤١٤/٢.

### نشأة حبر الأمة:

نشأ عبد الله بين أحضان الفضيلة وحجور الكرامة، تحت رعاية أبيه العباس الذي كان يتولى سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام، وكلاهما من المآثر التي ورثها عن آبائه.

ومن الطبيعي أن يكون ابنه عبد الله أدرك في أيام طفولته ما كان يقوم به أبوه في سبيل هاتين المكرمتين. كما أنه من الطبيعي أدرك ما كان يدور في بيوت أهله من حديث الإسلام والمسلمين، ومثابرة الرسول الكريم عَلَيْ في سبيل دعوته، ومناوأة قريش له، لأن تلك هي الظاهرة التي تلفت النظر، ويظهر من شعر أم الفضل حين كانت ترقصه، انها كانت تعقد عليه أملاً كبيراً في المستقبل، وتتوسم فيه أن يكون سيداً كآبائه فهي تقول:

ثكلت نفسي وثكلت بكري إن لم يسد فهراً وغير فهر المحسب العدد وبذل الوفر حتى يوارى في ضريح القبر(١)

وليس ثمة من تفصيل حول نشأته الأولى في مكة، لكن الذي لا شك فيه أنه أدرك في صباه ما كان يجري بمكة من خلال أحاديث أهل بيته، وما يقال في الإسلام والمسلمين، ولئن شككنا في إدراكه خروج أبيه العباس مع ابن عمه النبي على لله العقبة (الثانية) لتوكيد العهد على الأنصار، لصغر سنّه يومئذ إذ لم يتجاوز الثالثة من عمره - وإن كان أبوه كان يحدّث عن ذكريات طفولته وهو في مثل ذلك السن، كما سيأتي في ترجمة حديثه عن مولد الرسول على الذي لا شك فيه أنه وعى في طفولته ما كان عليه المسلمون بمكة. بعد الهجرة.

<sup>(</sup>١) محمد بن حبيب الهاشمي في المنمق /١٣٧ ط حيدر آباد، والقالي في الامالي ١١٨/٧، وابن ظفر في أنباء نجباء الأبناء /٧٩ ط الأولى بالتقدم بمصر.

من إستضعاف قريش لهم، رجالاً ونساءً وولداناً، وكان هو من الولدان الذين لحقهم الأذى حتى روي عنه بعد ذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَا لَكُمْ لا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنْ الرِّجَالِ وَالنّسَاءِ وَالْولْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رُبّنا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الطّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَنَا مِنْ لَدَتْكَ وَلِيّا وَاجْعَل لَنَا مِنْ لَدَتْكَ نَصِيرًا)(١).

قال الرازي: ((المراد بالمستضعفين من الرجال والنساء والولدان قوم من المسلمين بقوا بمكة وعجزوا عن الهجرة إلى المدينة، وكانوا يلقون من كفار مكة أذى شديداً))(٢).

قال ابن عباس: ((كنت أنا وأمي من المستضعفين من النساء والولدان))، ونقل ذلك عنه جملة من المفسرين كالقرطبي في الجامع الأحكام القرآن ("). والسيوطي في الدر المنثور وغيرهما. ورواه البخاري في صحيحه (<sup>4)</sup>، وغير.

وهذا يعني أنه كان يعاني ربما من أبناء المشركين في مثل سنّه من مضايقات وربّما من آبائهم أيضاً ما خلّف ذلك أثراً في نفسه فحدّث عنه، وسيأتي في ترجمة أمه ما يتصل بهذا.

وأيضاً ممّا لا شك فيه أنه وعى إخراج قريش لأبيه ولأبناء عمومته طالب وعقيل ونوفل - كُرهاً وذلك في حرب بدر. كما وعى ما حدث بعد ذلك من أخبار عن أنتصار النبي على قريش وأسر أبيه وعودته إلى مكة بعد وصول خبر الحرب اليها - وسيأتي طرف منه في ترجمة أمه لبابة، ومن القريب جداً أنه

<sup>(</sup>١) النساء /٧٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي ١٨٢/١٠ ط البهية بمصر ١٣٥٧ هـ.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن ٥/٩٧٩.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (كتاب التفسير، سورة النساء) ١٩٦/١.

قد عرف باستعداد قريش لمحاربة النبيّ ﷺ انتقاماً لما أصابهم ببدر من القتل والأسر، وعرف بما كتب به أبوه إلى النبيّ ﷺ يخبره بذلك.

ولا شك أنه رأى بعض مظاهر قريش عند خروجهم إلى محاربة النبيّ عليَّة، ولا شك أنه حزن لمّا رأى ذلك، كما أنه ازداد حزناً حين جاء الخبر بانتصارهم في موقعة أحد ومقتل عمه الحمرة أسد الله وأسد رسوله، ومن الطبيعي كلما ازداد سنه ازداد وعيه بمجريات الأحداث، فهو يسمع ما تتناقله الأخبار عن النبي عَيِّهُ وغزواته، ويزداد ابتهاجاً بانتصاراته. فمن غزوة بني النضير إلى ذات الرقاع إلى بني المصطلق إلى غزوة الخندق التي كان نصرها المؤزر على يد بطلها المظفر هو ابن حمه الإمام عليّ بن أبي طالب الطُّلا ولولاه لما قام للأسلام عمود ولا اخضَرُّ له عود وحسبه ما بلغه من قول النبيِّ ﷺ: (برز الإيمان كله إلى الشرك كله)، وقوله ﷺ: (ضربة على يوم الخندق تعدل عبادة الثقلين) إلى غزوة يني قريضة إلى غزوة الحديبية، وأظن أنه كان يحلم عند سماعه الخبر برؤية ابن عمه نبي الهدى ﷺ وهو يدخل مكة معتمراً وكاد أن يتحقق ذلك لولا مهادنة قريش له على العام القادم. ولثن اغتم لذلك فقد جاءه ما زاد غمه وهو خير الحجاج بن علاط السلمي- وهذا هو زوج خالته عزة - الذي دخل مكة بعد غزوة خيبر فأشاع انتصار اليهود على المسلمين واستحث قريشاً على جمع ديونه ليرجم عجلاً فيشتري بعض الغنائم من اليهود. وسمع العباس الخبر وساءه كذلك، فاراد أن يستوثق من الحجاج بنفسه فلقيه وسأله، فاستكتمه إن هو أخبره بالصحيح، فضمن له ذلك فقال له: فاني والله تركت ابن أخيك عروساً على بنت ملكهم. يعني صفية بنت حي بن أخطب. ولقد افتتح خيير وانتشل ما فيها- أي استخرج- وصارت له ولأصحابه. فأكتم عني فاذا مضت ثلاث فأظهر أمرك فهو والله على ما تحب، ووفى العباس بشرطه.

ولمّا كان اليوم الثالث لبس العباس حلة له وتخلّق وأخذ عصاه ثم خرج فأتى الكعبة فطاف بها، فلمّا رأوه قالوا: يا أبا الفضل هذا والله التجلد لحرّ المصيبة، قال: كلا والله الذي حلفتم به لقد افتتح خيبر وتُرك عروساً على ابنة ملكهم واحرز أموالهم وما فيها فاصبحت له ولأصحابه، قالوا: من جاءك بهذا الخبر؟ قال: الذي جاءكم بما جاءكم به، وهكذا تبدل الغم في الهاشميين جميعاً بل والمسلمين إلى فرح.

ومن الطبيعي أن يشهد ذلك كله حبر الأمة عبد الله بن عباس ويشاركهم أفراحهم، ولعل هذا آخر حَدَث أدركه ووعاه بمكة قبل هجرته مع أبيه إلى المدينة والى هنا ننهى حديثنا عن نشأته في مكة.

ولنبدأ معه مسيرتنا في الحديث عنه من هجرته مع أبيه وأهل بيته، وذلك عام الفتح في السنة الثامنة من الهجرة النبوية، وكان عمره يومئذ إحدى عشرة سنة وسوف نقرأ عنه بعض مشاهداته.

ولكن لا بد لنا قبل ذلك معرفة شيء من تاريخ أبويه. ما دام الولد سر أبيه وفطيم أمه.

وعامل الوراثة له في تكوين الشخصية أبلغ الأثر، فهو يورث الولد الخصائص الروحية كما يورثه الصفات الجسمية، وابن عباس قد ورث من أبويه الخصائص والخصال، فإلى معرفة الأبوين:

## أولاً: أبوه - العباس بن عبد المطلب

#### ولادة العباس:

ولد قبل عام الفيل بثلاث سنين، فكان أسن من النبي على بثلاث سنين، وسئل مرة أنت أكبر أم رسول الله على فقال: ((هو أكبر مني وأنا ولدت قبله))(()، وهذا من كمال الأدب وجميل القول، وفي لفظ آخر: ((هو أكبر مني وأنا أسن منه، وإني لأعقل انه قيل لأمي: إن آمنة ولدت غلاماً فخرجت بي حين أصبحت آخذة بيدي حتى دخلنا عليها، فكأني أنظر إليه يمصم () برجليه في عرصة، وجعل النساء يجبذنني عليه، ويقلن قبل أخاك)).

<sup>(</sup>۱) مستدرك الحاكم ۲۰۰/۳، والمعرفة والتاريخ ۱۰۵/۱، و تاريخ الخميم للديار بكري ۱۲۰/۱، واتماب الأشراف ۱۹/۱، والدرجات الرابعة /۳۰ والمحاسن والاضداد /۱۷، والخبر في سير اعلام النباذء ۲۷/۱۷.

<sup>(</sup>٢) يمصع: أي يحركهما، من مصمت الدابة بنتيها حركته (المنجد).

أمه: نتيلة (۱) بنت جناب بن كلاب، وهي أول عربية كست البيت الحرام الحرير والديباج وأصناف الكسوة، والسبب فيه: ان العباس ضاع وهو صغير فندرت إن وجدته أن تكسو البيت، فوجدته فقعلت (۱).

وقيل: ان الذي ضاع من أولادها هو ضرار إبنها هكاد عقلها أن يذهب جزعاً وولهت ولها شديداً، وكانت ذات يسار فندرت ووفت بندرها (١٠).

وجاءت يوماً بابنها العباس إلى أبيه عبد المطلب وقالت له: يا أبا المحارث قل في هذا الغلام مقالة، فأخذه وجعل يرقصه ويقول:

قال البلاذري: قال عبد المطلب في ابنه العباس وكان به معجباً:

ظني بعباس بُني إن كبر أن يمنع القومَ إذا ضاع الدبر وينزع السَّجل (٥) ذا اليوم اقمطر ويسقي الحاج إذا الحاج كثر وينحر الكوماء (١) في اليوم الخصر ويفصل الخطبة في اليوم الأمرّ

لو دام لي هذا السواد حمدته تمتعت منه والحياة قصيرة وملاا الذي يجدي على المره

ه کان بدیلا من هباب قد الصرم ولا بد من موت نتیلهٔ او هرم خفضه ونعمته یوما لاا عرضه انهدم

<sup>(</sup>۱) كذا اسمها في جل المعاجم والتواريخ، إلا أن ابن ظفر المكي ذكر في كتابه انباء نجباء الأبناء/١٥؛ ان اسمها (نبيلة)، ولعل ذلك من تصحيف النساخ وهي التي قالت لزوجها عبد المطلب لما دخل عليها عند عودته من اليمن وقد صبغ شعره بالوسمة فكان مثل حنك الغراب. يا شيب ما أحسن هذا الصبغ لو دام نطه، فقال عبد المطلب:

<sup>(</sup>انساب الأشراف ١/٦٦)

<sup>(</sup>٢) لطائف المعارف /١١.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ١/٨٩.

<sup>(</sup>٤) الاستيماب ٢/٨٨٠، نكت الهميان /١٧٥ . ١٧٦.

<sup>(\*)</sup> السبجل: الدلو المظيمة فيها ماء قبل أو كثير ، وتزع الدلو جنبها أو استقى بها (المنجد) .

<sup>(</sup>١) الكوماء: الناقة الضحمة السنام.

ويكسو الربط اليماني والأزر ويكشف الكرب إذا ما اليوم هر أكمل من عبد كلال (١٠ وحُجُر (٢٠ لو جمعا لم يبلغا منه العُشُر (٢٠)

وكان الزبير بن عبد المطلب يزفن- يرقص- العباس أخاه:

إن أخي العباس عف ذو كرم فيه عن العوراء إن قلّت صمّمَ يرتاح للمجد ويوفي باللمم وينحر الكوماء في اليوم الشيم (<sup>(3)</sup> أكرم بأعراقك من خال وعسم (<sup>(3)</sup>

نشأة العياس 🏶 ومكانته:

نشأ العباس في حجر أبيه عبد المطلب- سيد البطحاء و و و و و النفر، أخوته، وقد ساد وهو غلام، وذلك حين وأته قريش في أيام الفجار طوان النفر، فإنها لم تملك عليها في الجاهلية أحداً، فاذا كانت الحرب أقرعوا بين أهل الرياسة، فاذا حضرت الحرب أجلسوه لا يبالون صغيراً كان أو كبيراً، تيمناً به، فلما كان أيام الفجار أقرعوا بين بني هاشم فخرج سهم العباس بن عبد المطلب وهو غلام صغير فأجلسوه على ترسي – المجن – (٥) وفيه يقول ضرار:

<sup>(</sup>٢) حجُر؛ ملك من ملوك كندة وهو والد الشاعر الملك الضايل امريء القيس.

 <sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ١٩/١، وأبن ظفر المكي في أنياء نجباء الأبناء /٥١ بتفاوت في بعض الأنفاظ، وأخرج محمد بن حبيب في كتابه المنمق /٢٣٤ الشطر الأول والرابع، وأخرج الأبيات الاصدري البيت الثالث والرابع أبن عساكر في تاريخه كما في تهذيبه //٣٣٠.

<sup>(1)</sup> الشُّيَّم، كثمر، البارد والمراد الشتاء إذا قل الطعام.

<sup>(</sup>٥) المنمق /١٣٦ لمحمد بن حبيب ط حيدرآباد.

<sup>(</sup>١) العقد القريد ٣١٥/٣.

<sup>(</sup>٧) طراز المجالس للشهاب الخفاجي /٢٣٣.

ولمًا سرق كفار قريش غزال الكعبة الذي استخرجه عبد المطلب من زمزم لمًا حفرها فوجد فيها سيوفاً قديمة والغزال من ذهب وعيناه من ياقوت فجعل ذلك للكعبة، فكسره اولئك الكفار واقتسموه، وشروا كل خمر بالأبطح، وقرطوا الشنف والقرطين لقينتين لهم تغنيهما فمكثوا شهراً أو أكثر يشربون، وقريش تطلب السرّاق فلا يدرون من هم؟

إلى أن مر العباس بن عبد المطلب وهو غلام شاب آخر النهار في حاجة له بدور بني سهم وقد لغط القوم وثملوا وهم يرفعون أصواتهم، فأصغى لهم فسمع بعضهم ينشد شعراً فيه ذكر الغزال، وغنّت القينتان بذلك الشعر، فأقبل العباس إلى أبي طالب فأخبره فأقبل ومعه جماعة حتى وقفوا عليهم، وبسببه وقعت المنافرة بين المطيّبين والاحلاف<sup>(۱)</sup>.

وفي حديث جواره لقيس بن نشبة قبل الإسلام ما ينبيء عن مكانته، وقد ذكر ذلك في شعره فقال:

جنال حقه وذمامه وأسعطت فيه الرغم من كان راغما سأنصره ما كنت حياً وإن أمت أحض عليه للتناصر هاشما وقد أشار ابن قيس بن نشبة إلى ذلك في أبيات قالها في مدح عبد الله بن عباس في الإسلام فقال:

أحبكم في الجاهلية والذي وفا الدين كنتم عدتى ورجائيا فصرت بحبّى منكم غير مبعد لديكم وأصبحت الصديق المصافيا وآليت لا أنفك أحدو قصيدة تدور بها بزل الجمال الهواديا("

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك في المنمق لمحمد بن حبيب /٥٤ - ٣٧.

 <sup>(</sup>٢) المتمق لمحمد بن حبيب /١٦٤ - ١٦٥، وربيع الأبرار للزمخشري باب الأنفة والحمية (مخطوطة الرضوية).

## صفة العباس خَلقاً وخُلقاً:

وصفه مؤرخوه بأنه كان أبيض جميلاً بضاً طويلاً، له ظفيرتان، معتدل القامة، حسن الوجه، كاملاً جواداً مطعماً وصولاً للرحم، ذا رأي حسن ودعوة مرجوّة (۱).

قال أبن الأثير: ((ذو الرأي هو العباس بن عبد المطلب عم النبي على الله كان يغرب به المثل في سداد الرأي))(٢٠.

وقال الجاحظ: ((ويقال انه لم يكن لقرشي مثل رأي العباس)<sup>(٣)</sup>، وذكر أيضاً نقلاً عن الكلبي انه قال: ((كانت قريش تعد أهل الجزالة في الرأي العباس بن عبد المطلب))<sup>(2)</sup>.

وكان يقال له: ثوب لعاري بني هاشم، وجفنة لجائعهم، ومقطرة (٥٠ لجاهلهم وفي ذلك يقول إبراهيم بن على بن هرمة:

وكانت لعباس ثلاث نعله إذا ما جناب المعي أصبح أشهبا فسلسلة تنهي الظلوم وجفنة تباح فيكسوها السنام المزّغبا وحلة عصب ما تزال معدة لعار ضريك (٢) ثويه قد تهبّبا(١٠)

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب ١٦٣/٠، نكت الهميان /١٧٦، الاستيماب ٤٨٦/٢.

<sup>(</sup>٢) المرصع /١٨٩ تحد د إيراهيم السامرائي.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ١/٣٢١.

<sup>(1)</sup> تقس المصدر ٢٦٣/٢.

<sup>(</sup>٠) المقطرة: خشبة فيها خروق، كل خرق على قدر سمة الساق، يدخل فيها ارجل المحبوسين.

 <sup>(</sup>٦) الضريك: الضرير: وهو أيضاً الفقير الجالع. قال في لسان المرب: الفقير اليابس الهالك
 سوء حال. ٣٤٨/١٢ ط أفست عن بولاق.

<sup>(</sup>٧) ابن قتيبة عيون الأخبار ٢٤٢/١، تهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٣١/٧.

فكان يمنع الجار، ويحمي الذمار، ويهذل المال، ويعطي في النوائب.

وكانت قريش تعدّه من صيّتي العرب، كان ينادي ظمانه من سلع- جبل وسط المدينة- وهم بالغابة- مكان على ثمانية أميال من المدينة- وذلك آخر الليل فيسمعونه (۱) ولقد أتتهم غارة فصاح: يا صباحاه، فأسقطت الحوامل لشدة صوته (۲).

قال الزمخشري وغيره: إنّه كان أجهر الناس صوتاً، كان يزجر السباع عن الغنم، فيفتق مرارة الأسد في جوفه، وفيه يقول النابغة الجعدي:

زُجر أبي عروة السّباع إذا أشفق أن يختلطن بالغنم<sup>٣٠</sup>

### وظائفه قبل الإسلام:

وكانت إليه عمارة المسجد الحرام- وهي أن لا يدع أحداً يستب في المسجد الحرام ولا يقول فيه لهجرا ويحمل الناس على عمارته بالخير، فلا

<sup>(</sup>۱) ابن قتيبة في عيون الأخبار ١٨٦/١، الزمخشري في ربيع الأبرار باب الأصوات والألحان (مخطوط بمكتبة الإمام الرضافقة بخراسان، يرقم ١٣١٨). والدرجات الرفيمة ١٨٠/ ومعجم البلدان (سلع) وفيات الأعيان ٢٧٧/٢، والحازمي فيما التفق تفظه وافترق مسماه في أول حرف الفين في باب عائة وفاية.

<sup>(</sup>٢) ربيع الابرار ٢/٧٧٣ ط الأوقاف بيغداد، وتاريخ ابن خلكان ٢٧٠/٢ تحد احسان عباس.

<sup>(</sup>٣) الدرجات الرفيعة /٩/ وكامل المبرد /١٢٥، وربيع الأبرار للزمخشري باب الأصوات والألحان مخطوطة الرضوية وسلل بمضهم كيف ثم تتفق مراثر الغنم ٩ فقال: لأنها كانت ألفت صوته. وبيت النابغة الجمدي من قصيدة موجودة في شعره /١٤٨. ١٥٩ جمع عبد المزيز رباح وثم يذكر انه قائها في العباس، كما أن ما ذكره من مصادر تخريج أبيات القصيدة خلو من ذلك، فلعل قول الزمخشري ومن تبعه، وفيه يقول النابغة ... يعنى في زجر السباع وتفتق مراثرها. وقد قال أبن الاثير في المرصع /٢٤١، أبو عروة السباع خطلي يضرب به المثل في شدة الصوت يزعمون الله كان يصبح في السبع فيموت، فيشق حن فؤاده فيجدونه قد، زال عن مكانه، وفيه يقول النابغة الجعدي، فذكر البيت.

يستعليع أحدً مخالفته، لأن قريشاً تعاقدوا على نصرته في ذلك، فكانوا له أعواناً على وظيفته --(۱).

كما كانت إليه سقاية الحاج بعد أن كانت لأبي طالب.

وقد كانت السقاية قبل الإسلام وتشمل الرفادة أيضاً - وهي اطعام الحاج -إلى هاشم بن عبد مناف، وفيه يقول الشاعر:

عمرو العلى هشم الثريد لقومه ورجال مكة مستتون عجاف

وبعده صارت رفادة وسقاية الحاج أيام الموسم لشية الحمد عبد المطلب بن هاشم، وبعده صارت بيد ابنه شيخ الأباطح أبي طالب، ومنه انتقلت لأخيه العباس، لسبب رواه البلاذري وابن سلام وغيرهما: وهو ان أبا طالب كان يستدين لسقاية الحاج متى أعوزه الحال، فقال لأخيه العباس – وكان امرؤاً تاجراً أيسر بني هاشم وأكثرهم مالاً—: قد رأيت ما دخل علي وقد حضر الموسم ولابد لهذه السقاية من أن تقام للحاج فأسلفني عشرة آلاف درهم، فأسلفه العباس إياها، فقام أبو طالب تلكم السنة بها وبما كان عنده.

فلمًا كانت السنة الثانية ووافى الموسم قال لأخيه العباس: يا أخي ان الموسم قد حضر ولابد للسقاية من ان تقام فأسلفني أربعة عشر الف درهم، فقال: اني اسلفتك عام أول عشرة آلاف درهم ورجوت أن لا يأتي عليك الموسم حتى تؤديها فعجزت عنها وأنت تعللب العام أكثر منها وترجو أن لا يأتي عليك الموسم حتى تؤديها، فأنت عنها أعجز اليوم، ها هنا أمر لك فيه فرج، أدفع

<sup>(</sup>١) انظر الإصابة في ترجمته. وتهنيب الأسماء للنووي، وأسد القابة ٣/ ١٠٩، وذكت الهميان ١٧٦/ وغيرها.

إليك هذه الأربعة عشر ألف درهم فإن جاء الموسم من قابل ولم توفِ حقي الأول وهذا، فأمر الرفادة والسقاية إلي دونك فأقوم بها وأكفيك هذه المؤنة إذ عجزت عنها.

فأجابه أبو طالب إلى ذلك(١).

وروى ابن سلام: ان العباس قال: ((ليحضر هذا الأمر بنو فاطمة (٢٠ ... ولا أريد سائر بني هاشم))، ففعل أبو طالب، وأسلفه العباس المال بمحضر منهم ورضى.

فلمًا كان الموسم الثالث من قابل لم يكن بد من إقامة الرفادة والسقاية، إزداد أبو طالب عجزاً وضعفاً، ولم تمكنه النفقة وأعدم حتى أخذ كل رجل من بني هاشم ولداً من أولاده يحمل عنه مؤونته. فقال العباس لأخيه أبي طالب: قد أفد الحج وليس إلى دفع حقي من وجه، وانت لا تقدر أن تقيم (٣).

قال البلاذري: ((فصارت الرفادة والسقاية إلى العباس، وأبرأ ابا طالب ممّا له عليه، وكان يأتيه الزبيب من كرم له بالطائف فينبذ في السقاية ... فقام بالرفادة والسقاية بعد العباس عبد الله بن عباس)(ع).

وفي الدرجات الرفيعة: ((واليه - العباس- عمارة المسجد الحرام والسقاية بعد أبي طالب الطيرة))(6).

<sup>(</sup>١) انساب الأشراف ١/٧٥.

 <sup>(</sup>٢) يمني ولد الزبير وعبد الله فإتهما أشقاء ابي طالب لأمه وهي فاطمة بنت عمرو بن عائذ المخزومية.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ٧٥/١.

<sup>(1)</sup> تقس المصدر.

<sup>(</sup>٥) الدرجات الرفيمة /٧٩

وقال ابن سلام: ((ولم تزل السقاية له ولأولاده إلى اليوم)).

وفي حديث السقاية ما لا يخلو من نظر وذلك فيما رواه الأزرقي في أخبار مكة: قال: ((فقام بأمر السقاية بعده - أي بعد عبد المطلب - العباس بن عبد المطلب فلم تزل في يده، وكان للعباس كرم بالطائف وكان يحمل زبيبه إليها، وكان يداين أهل الطائف ويقتضى منهم الزبيب فينبذ ذلك كله ويسقيه الحاج أيام الموسم حتى ينقضي في الجاهلية وصدر الإسلام، حتى دخل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مكة يوم الفتح فقبض السقاية من العباس بن عبد المطلب والحجابة من عثمان بن طلحة، فقام العباس بن عبد المطلب فيسط يده وقال: يا رسول الله بأبي أنت وأمي إجمع لنا الحجابة والسقاية فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: أعطيكم ما فيه ولا ترزءون منه، فقام بين عضادتي باب الكعبة فقال: ألا ان كل دم أو مال أو مأثرة كانت في الجاهلية فهي تحت قدمي هاتين إلا سقاية الحاج وسدانة الكعبة فإنى قد أمضيتهما لأهلهما على ما كانتا عليه في الجاهلية، فقبضها العباس فكانت في يده حتى توفي فوليها بعده عبد الله بن عباس رضى الله عنه فكان يفعل فيها كفعله دون بنى عبد المطلب، وكان محمّد بن الحنفية قد كلم فيها ابن عباس فقال له ابن عباس: مالك ولها نحن أولى بها منك في الجاهلية والإسلام، وقد كان أبوك تكلم فيها فأقمت البيّنة: طلحة بن عبيد الله وعامر بن ربيعة وأزهر بن عبد بن عوف ومحزمة بن نوفل أنَّ العباس بن عبد المطلب كان يليها في الجاهلية بعد عبدالمطلب، وجدك أبو طالب في إبله في باديته بعرفة، وان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أعطاها العباس يوم الفتح دون بني عبد المطلب فعرف ذلك مَن حضر. فكانت بيد عبد الله بن عباس بعد أبيه لا ينازعه فيها منازع، ولا يتكلم فيها متكلم حتى توفي، فكانت بيد علي بن عبد الله بن عباس يفعل فيها كفعل أبيه وجده يأتيه الزبيب من ماله بالطائف، وينبذه حتى توفي، وكانت بيد ولده حتى الآن... اهـ))(١).

فهذا الخبر ظاهر فيه التزلف للعباسيين، ولم أقف له عند غير الأزرقي، وسنده لا يخلو من نظر فإن فيه عثمان بن ساج وساج اسم جده فهو عثمان بن عمرو بن ساج، قال الأزدي: يتكلمون في حديثه، وقال العقيلي: ((لا يتابع في حديثه)). وراوية حديثه سعيد بن سالم ويكفي فيه قول البخاري: يرى الإرجاء، وقول الفسوي: كان له رأي سوء وكان داعية يرغب عن حديثه، وقال العجلي: كان يرى الإرجاء وليس بحجة. وعن ابن معين: كانوا يكرهونه إلى غير ذلك.

أقول: إنْ للمفسرين اختلاف في أنْ عمارة المسجد الحرام كانت وظيفة للعباس أو لا. وذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿ الْجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَام كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْم الآخِر ﴾ (").

فقد روى الحاكم الحسكاني عن اسماعيل عن الشعبي قال: ((نزلت هذه الآية ... في على والعباس)) (ه)، وكذلك السيوطي في تفسير الآية الكريمة (٢٠)، وابن

<sup>(</sup>١) أخبار مكة ١/٥١ ما الماجدية بمكة المكرمة سنة ١٣٥٧ هـ.

<sup>(</sup>۲) تهذیب التهدیب ۱٤٥/۷.

<sup>(</sup>٣) تقس المصدر ٢٥/٤.

<sup>(1)</sup> التوية /١٩.

<sup>(</sup>٥) شواهد التنزيل ٢٤٤/١.

<sup>(</sup>٦) الدر المنثور ٢١٨/٢، ولياب النقول /١١٠.

المغازلي المالكي (١)، وابن بطريق (١)، وابن أبي شبية في المصنف وعبد الرزاق وابن جرير (١)، وابن المنذر وابن أبي حاتم وابو الشيخ وغيرهم رووا عن الشعبي وأنس والسدي ومحمد بن كعب القرظي قالوا: نزلت هذه الآية في العباس وعلى المعلى ا

وراجع أيضاً ابن كثير في تفسيره (<sup>(1)</sup>، وابن الأثير في جامع الاصول (<sup>(۱)</sup>، والكنجى في كفاية الطالب (۱۱، وابن المغازلي في المناقب (۱۱).

وثمة روايات تذكر أنّ الآية نزلت في العباس وشيبة وعليّ الطبّ حيث افتخر العباس بالسقاية وشبية بن عثمان بحجابة البيت واحتكما إلى عليّ الطّيّ فقال: أنا هاجرت مع رسول الله ﷺ وجاهدت معه ... فأنزل الله تعالى الآية (٥٠).

وحيث أن الآية صريحة في عمارة المسجد، ولم تكن لشيبة أنّما كانت له حجابة البيت، فالظاهر أنّ ما سبق هو الأولى.

قال ابن رستة في كتابه: ((وأول من سنّ الطواف بالبيت سبعاً هو العباس ابن عبد المطلب ١٠ هـ)(١٠). ولم أقف على هذا عند غيره وهو أمر لا يخلو من نظر.

<sup>(</sup>١) مناقب المفازلي /ح ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) الممدة /١٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن جرير ١٠/١٠.

<sup>(1)</sup> نفس المصدر ۲٤١/٢.

<sup>(</sup>٥) جامع الأصول ٩/٤٧٧.

<sup>(</sup>٦) كفاية الطالب /٣٣٧.

<sup>(</sup>٧) المناقب ٢/١/٢ – ٢٢٢.

<sup>(</sup>٨) أنظر أسباب النزول للواحدي /١٨٢، وتفسيري الطبري والرازي.

<sup>(</sup>٩) الأعلاق النقيسة /١٩٨ ليدن.

#### إسلام العباس:

اختلف المؤرخون في وقت إسلامه، فعن ابن عساكر عن عمرو بن عثمان أنه أسلم ليلة الغار<sup>(۱)</sup>.

وفي حديث الواقدي: أنه أسلم وأسلمت معه زوجته أم الفضل، وعلى هذا يكون إسلامه بمكة قبل الهجرة، لأن أم الفضل- زوجته كانت أول امرأة أسلمت بعد السيدة خديجة أم المؤمنين، فهي ثانية المسلمات السابقات، وفي حديث أبي رافع مؤشر واضح على ذلك.

فإن أبا رافع كان مولى للعباس فوهبه للنبي على قال: ((كنت غلاماً للعباس ابن عبد المطلب وكان الإسلام قد دخلنا أهل البيت، وأسلمت أم الفضل وأسلمت، وكان العباس يهاب قومه ويكره خلافهم، وكان يكتم إسلامه، وكان ذا مال كثير متفرق في قومه، فخرج معهم إلى بدر وهو على ذلك))(".

وفي الاستيعاب: انه أسلم قبل فتح خيير وكان يكتم إسلامه (٣٠).

وفي حديث الحجاج بن علاط<sup>(٤)</sup> ما يشير بوضوح إلى أنه كان مسلماً يسرّه ما يفتح الله به على المسلمين، وأظهر إسلامه يوم فتح خيبر.

وقيل: إن إسلامه كان قبل بدر، وكان يكتب بأخبار المشركين إلى النبي على وكان المسلمون يتقوون به بمكة، وكان يحب أن يقدم على النبي الله النبي الله وكان المسلمون النبي الله وكان المسلمون ال

<sup>(</sup>۱) تهذیب تاریخ ابن عساکر ۲۳۲/۰.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ٤ ق١/٥، والممرفة والتاريخ ١١/١٥.

<sup>(</sup>٣) الاستيماب ١٨٠/٢ مل حيدرآباد، وقارن أسد الفابة ١١٠/٣ مل أفست الاسلامية.

<sup>(</sup>٤) حديث الحجاج بن علاط مذكور في كتب التاريخ والسيرة في واقعة خيبر راجع طبقات ابن سعد ٤ ق١/١٠ - ١١، والسيرة النبوية لابن هشام ٣٤٥/٢ - ٣٤٦، وتاريخ الطبري ١٧/٣. ١٩، والمعرفة والتاريخ للفسوي ١٠٧/١ . ٥٠٩.

فكتب النبي ﷺ إليه: إن مقامك بمكة خير (١)، فلذلك قال النبي ﷺ يوم بدر فمن لقي منكم العباس فلا يقتله فإنّما اخرج كارهاً.

وذكر ابن سعد في الطبقات: إن قريشاً لمّا نفروا إلى بدر، فكانوا بمر الظهران، هبّ أبو جهل من نومه فصاح فقال: يا معشر قريش ألا تباً لرأيكم ماذا صنعتم، خلّفتم بني هاشم وراءكم، فإن ظفر بكم محمّد كانوا من ذلك بنجوة، وإن ظفرتم بمحمد أخلوا ثارهم منكم من قريب من أولادكم وأهليكم، فلا

ولكن هذا الأنسان الصليبي الحاقد أراد أن ينال من الإسلام والكيد لنبيّه، بالطعن في سلوك عمه فجمله مثلاً مبكراً لراعي أبرهية بري. وهذا كما عرفه هو بأنه كان راعياً لكنيسة بري في عهد هنري الثامن في الكلترا، وكان انتهازياً تقلب من الكثلة إلى البروتستانية وبالعكس حسب رغبة الحكام. ألا مسائل هذا الصلف أين وجه الشيه بينه وبين المباس في السلوك 19.

ولو قال انه أقام بمكة يرعى مصالح ابن أخيه بداعي التعصب للقرابة كما صنع ذلك يوم دخل معه الشعب في الحصار الذي فرضته عليه قريش. وقد مرّت الاهارة إليه فراجع، لكان لقوله نحو تحريج وان لم يكن مقبولاً. ولكنها الصليبية إلى الأبد.

<sup>(</sup>۱) من الدس الرخيص ما قاله المستشرق جون باجوت غلوب في كتابه الفتوحات العربية الكبرى /۱۶۲ ط مكتبة المثنى ببغداد، ((وقد اختلف المؤرخون في سلوك المباس اختلافاً كبيراً، فادعى بعضهم اله كان قد اسلم منذ أمد طويل وأنه كان مخلصاً في إسلامه وثم يبق كل تلك المدة في مكة متظاهراً بالشرك إلا تخدمة مصالح ابن اخيه ورأى بعضهم اله كان صورة مبكرة ثرامي أبرهية بري متظاهراً بالإخلاص لقريش ومتصلاً سراً بالمسلمين أقول: ثقد حن قدح ثيس منها، اهنت الفصال حتى القرمى وقد هزلت الحياة المربية حتى صار يؤرخها ويكتب في فتوحاتها من الأغيار الأجانب عنها خلقاً وخلقاً ورأياً ومنطقاً، أمثال هذا المرابغ المخادم، وثو سأله القارئ أي فرق بين الرأيين اللذين زعم أنهما تغيرهما، فاثراي الأول في سلوك العباس كان مخلصاً في إسلامه، متظاهراً بالشرك تخدمة مصالح ابن أخيه. واثراي الثاني كان متظاهراً بالأخلاص تقريش، ومتصلاً سراً بالمسلمين، فهو في الحقيقة على كلا الرأيين، كان يتظاهر بالشرك وليس بمشرك، ويتصل سراً بالمسلمين،وما ذلك إلا تخدمة مصالح ابن أخيه)) على حد تمبيره.

تذروهم في بيضتكم وفنائكم، ولكن أخرجوهم معكم، وإن لم يكن عندهم غناء، فرجعوا اليهم، فأخرجوا العباس بن عبد المطلب ونوفلاً وطالباً وعقيلاً كرهاً (١).

وذكر محمّد بن حبيب في كتابيه نقلاً عن محمّد بن عمر المدني-الواقدي-: إنّ العباس نحر في بدر عشراً من الإبل، فلم تطعمها قريش وأكفأت قدوره لعلمها بميله إلى رسول الله عَلَيْهُ (٢٠).

وفي الدرجات الرفيعة قال السيد المدني: ((وكان العباس أحد العشرة الله ين ضمنوا اطعام أهل بدر، قد نحر كل واحد يوم نوبته عشراً من الإبل، وكان حمل معه عشرين أوقية من الذهب ليطعم بها الناس، وكان يوم بدر في نوبته، فأراد أن يطعم ذلك اليوم فاقتتلوا وبقيت العشرون أوقية فأخذت منه حين أخذ وأسر في الحرب))

ومهما كان من أمر الإطعام فلا شك في أنه كان في الأسرى يوم بدر، أسره أبو اليسر رجلاً صغير الجثة، وكان أبو اليسر رجلاً صغير الجثة، وكان العباس رجلاً عظيماً قوياً، فقال النبي عليه اليسر: كيف أسرته؟ قال: أعانني رجل ما رأيته قبل ذلك ولا بعده، فقال: لقد أعانك عليه ملك كريم (4).

إلا أن ابن إسحاق لم يذكر اسمه مع الأسارى- كما في سيرة ابن هشام-وابن اسحاق مؤرخ دولة رسمي للعباسيين!

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ¢ ق4/13 . ه.

<sup>(</sup>٢) المحبّر/١٦٢، والمنمّق/٤٨٩.

<sup>(</sup>٢) الدرجات الرقيمة /٨١ ط الحيدرية ١٢٨٢ هـ.

<sup>(1)</sup> طبقات ابن سمد ٤ ق١/١، والدرجات الرقيمة /٨٠.

وذكر ابن سعد أن قريشاً في يوم بدر جمعت بني هاشم وحلفاءهم في قبة وخافوهم فوكلوا بهم من يحفظهم ويشدد عليهم، ومنهم حكيم بن حزام(١١).

وذكر أيضاً: ان النبي على قال يوم بدر: من لقي أحداً من بني هاشم فلا يقتله فإنهم اخرجوا كرهاً، فقال أبو حديفة بن عتبة بن ربيعة: والله لا ألقي رجلاً منهم إلا قتلته، فبلغ ذلك رسول الله على فقال: أنت القائل كذا وكذا؟، قال: نعم يا رسول الله شق علي إذا رأيت أبي وعمي وأخي مقتلين فقلت الذي قلت، فقال له رسول الله على إن أباك وعمك وأخاك خرجوا جادين في قتالنا طائعين غير مكرهين، وإن هؤلاء أخرجوا مُكرَهين غير طائعين لقتالنا ".

وفي تاريخ الطبري قال أيضاً: فمن لقي منكم العباس فلا يقتله (٣٠.

وقال المعاس: أفد نفسك يا عباس وابن أخيك عقيل بن أبي طالب ونوفل بن الحارث وحليفك عتبة بن عمرو بن جحدم فإنك ذو مال، قال: يا رسول الله إني كنت مسلماً ولكن القوم استكرهوني، قال: الله أعلم بإسلامك، إن يك ما تذكر حقاً فالله يجزيك به، فأما ظاهر أمرك فقد كان علينا فافد نفسك، وكان رسول الله عليه قد أخذ منه عشرين أوقية من ذهب، فقال العباس: يا رسول

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ٤ ق٦/١٥.

<sup>(</sup>٢) تفس المعسرة ق١/٦.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري ٢٨٢/٢.

الله أحسبها لي من فدائي، قال: لا ذلك شيء أعطاناه الله منك، قال: فإنه ليس لي مال، قال: فأين المال الذي وضعت بمكة حين خرجت عند أم الفضل بنت المحارث ليس معكما أحد ثم قلت لها: إن أصبت في سفري هذا فللفضل كذا وكذا ولعبد الله كذا وكذا، قال: والذي بعثك بالمحق ما علم بهذا أحد غيري وغيرها، وإني لأعلم أنك رسول الله، فقدى العباس نفسه وابن أخيه وحليفه (۱).

ثم رجعوا جميعاً الى مكة ثم اقبلوا الى المدينة مهاجرين (٢٠).

وذكر أن العباس ونوفل وعقيل رجعوا الى مكة أمروا بذلك ليقيموا ما كانوا يقيمون من أمر السقاية والرفادة والرئاسة، وكانت السقاية والرفادة والرئاسة في الجاهلية في بني هاشم، ثم هاجروا بعد الى المدينة (٣).

وفي فداء العباس نفسه ومن كان معه روي شأن نزول قوله تعالى: ﴿قُلْ لِمَنْ فِي ٱيْدِيكُمْ مِنْ الأَسْرَى إِنْ يَعْلَمِ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِمَّا ٱخِذَ مِنْكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾<sup>(٤)</sup>.

ولمّا رجع العباس إلى مكة أقام بها عيناً للنبي على قريش، حتى إذا عزمت قريش على المسير إلى المدينة في وقعة أحد كتب العباس بن عبد المعلب كتاباً وختمه وأستأجر رجلاً من بني غفار وشرط عليه أن يسير ثلاثاً إلى رسول الله عليه أن يسير ثلاثاً على رسول الله عليه أن يحبره ان قريشاً قد اجتمعت للمسير اليك فما كنت صانعاً إذا

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سمد ٤ ق٦/٦ . ٧. ومسند أحمد ٣٥٣/١.

<sup>(</sup>٢) تفس المصندر ١١/٥.

<sup>(</sup>٣) تقس المصدر كاق١/ ١٠.

<sup>(</sup>t) الأنفال /٧٠.

وانظر الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥٧/٨، وتفسير الطبري ٤٩/١٠-٥٠، ومجمع البيان ١٤٤٠- والميزان ١٤٠٨- ١٤٠.

دخلوا بك فاصنعه، وقد وجهوا وهم ثلاثة الاف وقادوا ماثتي فرس وفيهم سبعمائة دارع وثلاثة آلاف بعير، وقد أوعبوا من السلاح فقدم الغفاري فلم يجد رسول الله على الله الكتاب فقرأه عليه أبي بن كعب ...(١).

### هجرة العباس:

قال البلاذري وغيره: وهاجر العباس إلى المدينة قبل فتح مكة، وبه انقطمت الهجرة، ولقي النبي عَلَيُهُ بالسقيال، وقيل بالجحفة (٣)، وقيل بذي الحليفة (٤).

أقول: ويظهر من بعض الأخبار أن زوجته أم الفضل كانت تزور المدينة وتقيم فيها كما سيأتي في حديثها عن رضاعها للإمام الحسين لمبينا ولا يجد أن العباس كان معها زائراً وليس مهاجراً، والذي أراه أنه وصل المدينة قبل خروج النبي سلام فتح مكة (ه). لحديث ابن عباس قال: ((سافرت مع رسول الله مينا النبي مضان فصام حتى بلغ عسفان، ثم دعا بإناء فشرب بها ليراه الناس ثم أفطر حتى دخل مكة في رمضان)(١٠)، وهذا الحديث أخرجه البخاري في

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ٢٦٠/٣.

<sup>(</sup>٢) هرح النهج لابن أبي الحديد ٢٠٠/٤، واعيان الشيعة ٢٣٦/٢، والسقيا قرية من أعمال الفرع بينها وبين الجحفة ١٩ ميلاً معجم البلدان (السقيا).

 <sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ١٩٩٦/١، وتاريخ ابن خلدون ٢ ق٢/٧٤، والجحفة على ثلاث مراحل من
 مكة في طريق المدينة بينها وبين غدير خم ميلان.

 <sup>(3)</sup> البداية والنهاية ٢٩٦/١، وقاريخ ابن خلدون ٢ ق٢/٣٥، وإنساب الأشراف ٢/٥٥٠١.
 وذو الحليفة على خمسة أميال ونصف من المدينة المتورّة (كتاب المناسك للحريخ/٤٢١).

<sup>(</sup>٥) أنساب الأشراف ١/٥٥٨.

<sup>(</sup>٦) نفس المصنس

صحيحه (۱)، ومسلم (۳)، وأبو داود في سننه (۳)، والنسائي (۳)، والطبراني في معجمه (۵). وقد أقطعه النبي ﷺ في هجرته هو ونوفل بن الحارث في موضع واحد و آخى بينهما فكانا متجاورين كما كانا في الجاهلية شريكين في المال متحابين متصافيين.

وخرج العباس مع النبي على وشهد فتح مكة (" وله قال النبي على عنى أبي سفيان ابن حرب حين جاء مستسلماً: ((أحبسه عند خطم البجل بمضيق الوادي حتى تمر عليه جنود الله، قال العباس: فخرجت حتى حبسته عند خطم الجبل بمضيق الوادي، فمر تعليه القبائل فيقول: من هؤلاء يا عباس؟ فأقول: مالي ولأسلم، فيقول: مالي ولسليم، فتمر به قبيلة فيقول: من هؤلاء ؟ فأقول: أسلم، فيقول: مالي ولأسلم، وتمر جهينة فيقول: مالي ولجهينة، حتى مر رسول لله على في كتبيته الخضراء من المهاجرين والأنصار في المحديد لا يُرى منهم إلا الحدق، فقال: من هؤلاء يا أبا الفضل ؟ فقلت: هذا رسول الله عليماً، المهاجرين والأنصار، فقال: يا أبا الفضل ؟ فقلت: هذا رسول فله على المهاجرين والأنصار، فقال: عن هؤلاء يا أبا الفضل ؟ فقلت: هذا رسول فله عليماً،

وليس ببعيد أنّ العباس أحسّ من أبي سفيان في موقفه ذلك اليوم أنه لا يزال امرءاً تساوره نفسه بالملك، ولم يقتنع بالنبوّة، لذلك قال للنبيّ عَلَيْهُ: يَا رسول

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم /١٩٤٨ و ٤٧٧٤.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم برقم /۱۱۱۳.

<sup>(</sup>٣) سنن ابي داود برقم /٣٧٨.

<sup>(1)</sup> سنن النسائي ١٨٤/١ .

<sup>(</sup>٥) المعجم الكبير للطيرائي ٢١/١١.

<sup>(</sup>٦) قال ابن خلدون شبعث العباس . رحله إلى المدينة والصرف معه غازياً، تاريخ ابن خلدون ٢ ق٢/٢٤.

<sup>(</sup>٧) أعيان الشيعة ٢/٢٣٧.

الله إن أبا سفيان رجل يحب الفخر فاجعل له شيئاً يكون في قومه، فقال على الله إن أبا سفيان ومن أغلق عليه بابه دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن، ومن أغلق عليه بابه فهو آمن)(١).

ولمًا خطب ﷺ في يوم الفتح فقال: (إنّ الله حرّم مكة يوم خلق السماوات والأرض وهي حرام بحرام الله إلى يوم القيامة، لا يتّفر صيدها، ولا يعضد شجرها، ولا يختلى خلاها، ولا تحل لقطتها إلاّ لمنشد) (".

فقال العباس: «(يا رسول الله إلا الأذخر فإنّه للقين والبيوت)» فقال النبي على الله الأذخر فإنه حلال) (٣٠).

وقال على خطبته: (ألا وإن كل مأثرة أو دم أو مالٍ يدّعى فهو تحت قدمي هاتين إلا سدانة البيت وسقاية الحاج)(٤)، وتطلع العباس إليهما معاً، إلا أن الرسول الكريم على ردّ عليه السقاية، ولم يعطه السدانة، بل ردّ مفاتيح الكمبة إلى بني شيبة(١٠).

### مشاهد*ه* في الإسلام:

وشهد مع النبي عَنِي وقعة حنين، وكان ممّن ثبت معه إذ انهزم الجمع وولّوا الدبر، وذلك اليوم أول يوم شهد فيه الحرب مع النبي عَنِي انزل الله السكينة على نبيه وعلى المؤمنين الذين ثبتوا معه، وذلك قوله تعالى: ﴿ لَقَانَ نَصَرَ كُمُ اللَّهُ

 <sup>(</sup>١) الاستنكار لابن عبد البر ١٥٢/٥ ط دار الكتب العلمية واللقات لابن حبان ٤٧/٢ ط دار الفكر، وتاريخ مدينة دمشق ٢٢/٥٠٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب المفاري ١٥٢/٥ ط بولاق.

<sup>(</sup>٣) الكافي (الفروم) ٢٧٨/١ ط الحجرية سنة ١٣١٢، ومصابيح السنة للبغوي ١٥٤/١.

<sup>(</sup>١) أميان الشيمة ٢٤٣/٢.

<sup>(</sup>٥) هرح النهج لابن أبي الحديد ٢١٢/٤.

فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حَنَيْنٍ إِذْ أَهْجَبُنْكُمْ كَثْرَتْكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنْكُمْ شَيْناً وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحْبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُلاْيِرِينَ ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزِلَ جَنُّوداً لَمْ تَرَوْهَا وَعَلَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ (ال

قال الشيخ المفيد: ((يعني بالمؤمنين عليّاً ومن ثبت معه من بني هاشم))(".

وقال الشيخ المفيد أيضاً: ((ولمًا رأى رسول الله على هزيمة القوم عنه – يوم حنين – قال للعباس – وكان رجلاً جهورياً صيّتاً – ناد بالقوم وذكرهم العهد، فنادى العباس باعلى صوته: يا أهل بيعة الشجرة، يا أصحاب سورة البقرة، إلى أين تفرّون ؟! اذكروا العهد الذي عاهدتم عليه رسول الله على والقوم على وجوههم قد ولوا مدبرين.

قال العباس: فناديت فأقبلوا كأنهم الأبل إذا حنَّت إلى أولادها))(٣٠.

قال جابر بن عبد الله الأنصاري: ((بايعنا رسول الله ﷺ تحت الشجرة على أن لا نفرٌ، ولم نبايعه على الموت، فأنسيناها يوم حنين حتى نودي يا أصحاب الشجرة فرجعوا))(٤).

وإلى هذا الموقف المهزوز المهزوم، يشير القرآن الكريم بقوله تعالى ﴿
وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَصْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنْكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمْ الأَرْضُ 
بِمَا رَحْبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُدْبِرِينَ ﷺ ثُمَّ أَنزلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى

<sup>(</sup>١) التوية /٢٥ . ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الأرهاد /٧٤.

<sup>(</sup>٣) تقس المعبدر /٧٥.

<sup>(</sup>٤) شرح صحيح مسلم ١٦٧/٠، وستن النسائي ١٤٠/٧.

الْمُوْمِنِينَ ('' ويعني بالمؤمنين: عليّا ومن ثبت معه من بني هاشم، وهم يومئذ ثمانية نفر سواه فهو يضرب بين يديه ﷺ بالسيف حتى قتل أربعين رجلاً بيده ('' والعباس بن عبد المطلب عن يمينه آخذ بلجام البغلة والفضل بن العباس عن يساره، وأبو سفيان بن الحارث ممسك بسرجه عند ثفر بغلته، ونوفل بن الحارث، وربيعة بن الحارث، وعبد الله بن الزبير بن عبد المطلب، وعتبة ومعتب ابن أبي لهب حوله، ومعهم نفر واحد من غيرهم هو أيمن بن أم أيمن، وقد قُتل على ('' وفي ذلك يقول العباس بن عبد المطلب ''

<sup>(</sup>١) التوية /٢٥- ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن ٩٩/٨ طدار احياء التراث العربي لبنان.

<sup>(</sup>٣) الأرضاد للشيخ المفيد /٧٤، قال أبو عمر في الاستيماب ٢/٨٨٤ مل حيدر آباد بعد ذكره شعر العباس وفيه: (نصربا رسول الله في الحرب سبعة وثامننا) وقال ابن اسحاق:السبعة علي والعباس والفضل بن العباس وابو سفيان بن الحارث وابته جعفر وربيعة بن الحارث وأسامة بن زيد والثامن أيمن بن عبيد، وجعل غير ابن اسحاق في موضع أبي سفيان عمر أبن الخطاب والصحيح أن أبا سفيان بن الحارث كان يوملذ معه لم يختلف فيه واختلف في عمر ... أهـ. وورد تحوذلك في معارف ابن قتية /١٦٤ من دون ذكر عمر.

<sup>(</sup>٤) ذكرت أبيات العباس في عدة مصادر مختلفة كما وكيفاً، فذكر المفيد في الأرهاد ص ٢٧ ثلاثة أبيات منها، وفيها (نصرنا رسول الله في الحرب تسمة وبعده وعاهرنا...). وذكر ابن قتيبة في المعارف /١٦٤ ط دار الكتب بيتين هما (نصرنا رسول الله في الحرب سيمة وبعده وبتامننا). ومثل ذلك ذكر ابن عبد البر في الاستيماب ٢٨٥/٢ ط حيدر آباد (نصرنا رسول الله في الحرب سبعة وبعده وثامننا...) وذكر الزرقاني في هرح المواهب ١٩/٢ رسول الله في الحرب سبعة وبعده وعاهرنا)، أما أبن رهيق القيرواني فقد ذكر في العمدة الإستيمان رسول الله في الحرب سبعة دون منا بعده وعاهرنا)، أما أبن رهيق القيرواني ما بعده وقد ذكر في العمدة الابتان منها قوله: (نصرنا رسول الله في الحرب سبعة دون ما بعده) وقد على محقق الكتاب محمد محيي الدين عبد الحميد على قول المباس ما بعده) وقد على محقق الكتاب محمد محيي الدين عبد الحميد على قول المباس وبيمة) فقال: أثبت التاريخ أن المسلمين في غزوة حنين لما انهزموا أمام هوازن وثقيف ومن ثف أنفهم من الأعراب بتي مع رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم ثمانية رجال وهم: أبو بكر وعمر وعلي والعباس والفضل بن العباس وبو سفيان بن الحارث ومعتب بن أبي لهبه وكان رسول الله راكباً بغلة، والعباس آخذاً بلجامها ربيعة ابن الحارث ومعتب بن أبي لهبه وكان رسول الله راكباً بغلة، والعباس آخذاً بلجامها

وابو سفيان آخذاً بالركاب أقول: من الغريب قوله هذا، فإنّه تعول النقة، لأن التاريخ لا يثبت باتفاق، اسم أبي بكر وعمر مع الذين ثبتوا مع النبي على الذي أثبته باتفاق أسماء الهاشميين وليس معهم من غيرهم إلا أيمن بن أم أيمن حاضنة النبي على المدود منهم.

أمًا أبو بكر وعمر فقه مر عن ابن عبد البر في الاستيماب قوله: وجمل غير ابن اسحاق في موضع أبي سفيان عمر بن الخطاب والصحيح ان أبا سفيان بن الحارث كان يومئذ ممهم لم يختلف فهه، واختلف في عمر اها ويزيد ذلك بياناً قول ابن كثير في سيرته ١١٨/٣ بعد ذكره لبنى هاشم (ومن الناس من يزيد فيهم قتم بن العباس ورهط من المهاجرين منهم أبو بكر وعمر) ولما كان معلوماً في التاريخ أن قثم كان يوم وفاته ﷺ صغيراً، علمنا أن ذلك المتزيد من الناس كان حاطب ليل في أسماء من زادهم. وعلى هذا فقول المملَّق المحقِّق (أثبت التاريخ...) يعوزه الإثبات كما يعوزه هو نفسه التثبُّت مع انه ثم يذكر من ذكرهما أين كان مقامهما، بينما ذكر المؤرخون كما سبق عن الباقين مكانهم. ولم يكن فرارهما في حنين بدعا فقد فرا يوم أحد ورجعا يوم خيبر منهزمين وذلك يكفينا حجة في دحض زعمه، ثم أعتراف أبي بكر نفسه في انه كان من الفارين يوم أحد ويكاؤه لذلك كما حدثت عنه ابنته عائشة فيما أخرجه عنها بأسانيدهم كل من الطهالسي وابن سعد وابن السنَّى والشاهي والبزار والطبراني في الأوسط وابن حيَّان والدار قطني في الإفراد وابو نمهم في المعرفة والضياء المقدسي، وذكر ذلك عن هؤلاء جميماً المتقى في كنز العمال ١٧٤/٥ قال: ((هن هالشة قالت كان أبو بكر إذا ذكر يوم احد بكي - إلى أن قالت - ثم أنشأ تمنى يحدث قال كنت أول من هاء يوم أحد الحديث...)).

أقول: القيء الرجوع ومن المعلوم الله لا رجوع إلا بعد الفرار. والفرار من الزحف من النتوب التي لا كفارة لها على حد الشرك بالله وقتل النفس بغير حق كما في حديث أبي هريرة وأخرجه أحمد في مستده وابو الشيخ في التوبيخ، ورواه السيوطي في الجامع الصغير، والمناوي في الفيض القدير ١٩٨/٣، والديلمي في الفردوس، وغيرهم ولعل ذلك كان سر بكاء أبي بكر.

واما عن طرار عمر فسل عنه أم الحارث الانصارية (رض) التي كانت استأذنت النبي على الله عن طرار عمر في التي اعترضت عمر بن الخطاب وهو فار فقالت له: ((يا عمر ما هذا ؟ فقال المارين فهي التي اعترضت عمر بن الخطاب وهو فار فقالت له: ((يا عمر ما هذا ؟ فقال المارين المفاري للواقدي /٩٠٤ ط أوريا - أي قضاء الله وقدره - . ولم يخف ذلك حتى نظمه الشعراء فقال بعضهم:

وما انسى لا انسى اللذين تقدّمًا وقرّمُمًا والفّرُ قد علما حُوبِهُ (العلويات السبع لاين أبي الحديد المعتزلي مل حجرية).

ألاهل أتي عرسي مكري ومقدمي وقولي إذا ما النفس جاشت لها قدي وكيف رددت الخيل وهي مغيرة كأن السهام المرسلات كواكب وما أمسك الموت الفظيع بنفسه نصرنا رسول الله في الحرب تسعة وعاشرنا لاقى الحمام بسيفه ومنها: وقولي إذا ماالفضل شد بسيفه

بوادي حنين والأسنّة تُشرع وهام تدهدة والسواعد تقطع بزوراء تعطى باليدين وتمنع إذا أدبرت عن عجسها وهي تلمع ولكنه ماض على الهول أروع وقد فرّ من قد فرّ عنه وأقشعوا بما مسّه في الله لا يتوجّع ومنها:حنوت إليه حين لا يحنأ امرؤ على بكره والموت في القوم منقع على القوم أخرى يا بُني ليرجعوا

وشهد مع النبي ﷺ غزوة الطائف وغزوة تبوك وحمل فيها يومثذ من المسلمين رجلين أمدّهما بالزاد والراحلة كما تبرع يتسعين ألفاً من ماله إعانة لجيش المسلمين (١) فلا بدع في قيامه بنصرة النبي على الله بعد أن كان نصره من يوم حصار الشعب ولم يكن يومثذ مسلماً، فكيف لا ينصره بعد إسلامه، مضافاً إلى أنَّه كان قد أوصاه بذلك أخوه أبو طالب رضوان الله تعالى عليه كما أوصى أخاه الحمزة وابنيه علياً وجعفر حيث قال:

> أوصى بنصر النبئ الخير مشهده وحمزة الأسد المخشئ جانبه كونوا فدى لكم أمي وما ولدت فی أبيات غيرها<sup>(٣)</sup>.

(عليّاً ابني وعم الخير عبّاسا) وجعفراً ان تذودا دونه الناسا في نصر أحمد دون الناس أتراسا

<sup>(</sup>١) امتاع الاسماع للمقريزي /٤٤٦ ـ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٢) يراجع عنها: مناقب ال أبي طالب للحافظ المروي ١/١٥، الدرجات الرفيمة /٦١، أعيان الشيمة ٢/ ١٢٠ – ١٢١، وغيرها.

وذكر المؤرخون واصحاب السير: ان العباس هو الذي كان تولّى تزويج النبي على النبي على المؤرخون وأصدقها من ميمونة بنت الحارث، وهي اخت زوجته أم الفضل، وأصدقها من ماله ٤٠٠ درهم وذلك في ذي القعدة عام سبع من الهجرة.

كما ذكروا أنه هو الذي قام بضيافة عبد الله بن جدعان بدلاً عن النبي عَلَيْهُ.
وسيأتي في الحديث عن حبر الأمة في عهد النبي عَلَيْهُ أَنْ أباه العباس كان
يبعثه إلى النبي على ليبيت عنده ولا ينامن حتى يحفظ له صلاته ودعاءه ممّا
يشعرنا بأن العباس أراد الأستنان بسنته على أعماله العبادية ليلاً وهو في بيته.

# مكانة العباس عند النبيُّ ﷺ:

لقد ذكر الحافظ ابن البطريق (ت ٥٢٣) – وهو من عيون علماء الإمامية في القرن السادس – في مقدمة كتابه (عمدة عيون الأخبار) ما يدل على فضل العباس مستدلاً في ذلك بآي من القرآن الكريم كآية المودة في القربي (۱۱)، وآية المخمس (۲۱)، وآية الفيء (۳)، واستدل أيضاً بما رواه الشيخ الطوسي في الأمالي بسنده عن عبد الله بن الحارث عن العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه قال: (قلت يا رسول الله ما لنا ولقريش إذا تلاقوا بوجوه مستبشرة، وإذا لقونا، لقونا بغير ذلك؟ قال: فغضب النبي صلى الله عليه وآله وسلم ثم قال: والذي نفسي بيده لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبكم فله ولرسوله)(۱).

قال الحافظ ابن البطريق: فأدخل العباس في جملة من لا يدخل قلب رجل الإيمان إلا بحبهم، وهذا أبلغ ممّا ذكره الثعلبي في المعنى، لأنه أدخله بكاف

<sup>(</sup>۱) الشوری /۱۳.

<sup>(</sup>٢) الأنفال /٤١.

<sup>(</sup>٢) الحشر /٧.

<sup>(</sup>٤) عمدة عيون الأخبار ٢٧/١.

الجمع الشاملة، ثم ذكر خبراً عن الشيخ العلوسي في كتابه (انس الوحيد) وفيه أن جبرئيل عليه السلام أتى النبيّ صلى الله عليه وآله وسلم فقال: يا محمّد جنتك بكرامة أكرمك الله بها، سهم تجعله في قرابتك وابدأ بعمك العباس، وثلّث بخبر ذكره الحلواني في كتابه (۱) في لمع كلام الإمام الزكي أبي الحسن عليّ بن محمّد العسكري عليهم السلام لمّا سأله المتوكل فقال له: ((ما يقول بنو أبيك في العباس؟ قال: ما يقولون في رجل فرض الله طاعته على المخلق وفرض طاعة العباس عليه)) وقال: يريد بذلك النبيّ صلى الله عليه وآله وسلم وان العباس رضي الله عنه والد وطاعته له كطاعة الوالد...

ثم استشهد بشعر الكميت بن زيد الأسدي جاء فيه: (من قصيدة في الهاشميات لمن قلب متيم مستهام):

والشفا للنفوس من الأسقام

وأبو الفضل إن ذكرهم الحلو

وقوله أيضاً في غيرها:

وصنوانه فيمن أعد وأندب جنيب بحب الهاشميين مصحب

ولن أعزل العباس صنو نبينا ولا ابنيه عبد الله والفضل إنني

أقول: ولا شك فيما ذكره الحافظ ابن البطريق رحمه الله، وإن كان الرجل قد عاصر الخليفة الناصر لدين الله العباسي، واحتمال انّه إنّما قدم ذلك في أول كتابه تقية منه، ولكن تشيّع الناصر المعلوم يدفع هذا الاحتمال الموهوم.

ولا نمنع ما قاله الذهبي: ((وقد اعتنى الحفاظ بجمع فضائل العباس رعاية للخلفاء))(٢).

<sup>(</sup>١) نزمة الناظر /٧٠.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٢/١٣٤ ط دار الفكر بيروت.

أقول: وهذا ممّا لا شك فيه، ولكن لا يعني ان كل ما جمعوه كان من الموضوحات، كما لا نشك بأنه كانت له مكانة مرموقة وسجايا طيبة كما لا نشك بأن النبي على المناس وله عنده منزلة نوّه عنها بقوله: (لا تؤذونني في عمي العباس، عم الرجل صنو أبيه، هذا عمي وصنو أبي).

وأخرج البغوي عن علي الله (ان النبي ﷺ قال لعمر في عمه العبّاس: إنّ عم الرجل صنو أبيه) (٣٠).

ولعل ما رواه البغوي مختصراً هو ما أخرجه ابن سعد في الطبقات، والفسوي في كتاب المعرفة والتاريخ: ((ان رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم استعمل عمر بن الخطاب على السعاية، فأتى العبّاس يطلب صدقته، فأغلظ له العباس، فأتى عمر عليّاً وذكر ذلك له ليذكره للنبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلم فأتاه علي الخيره، فقال رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم لعمر: (تربت يداك، أما علمت أن عم الرجل صنو أبيه، إن العباس أسلفنا زكاة العام عام الأول)))(".

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي ٢٨٠/١.

<sup>(</sup>٢) مصابيح السنة ٢٠٧/٢.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٤ ق ١٧/١، كتاب المعرفة والتاريخ ١٠٠/٠ه.

<sup>(</sup>٤) جاء في كنز العمال ٢/١٥٥ علّ مؤسسة الرسالة بحلب: عن علي أن النبي المجل من العباس سأل العباس سأل العباس سأل العباس سأل العباس سأل النبي المجلس عنه أن العباس سأل النبي المباس المجلس عنه أن تحل قرخُص له في ذلك، نقلاً عن أحمد والدارمي وابي داود وابن ماجة والترمذي وابن جرير وصححه وابن خزيمة والحاكم في المستدرك وغيرهم.

ولعل ذلك القول من النبي على ترك أثراً بالغاً في نفس عمر بل وحتى في نفوس الصحابة فكانوا يحترمون العباس ويجلونه، حتى روى ابن أبي الزناد عن أبيه: ان العباس بن عبد المطلب لم يمر قط بعمر ولا عثمان وهما راكبان إلا ترجّلا حتى يجوزهما إجلالاً له أن يمر وهما راكبان وهو يمشي (۱).

وقد ورد في مستدرك الحاكم عن ابن عباس: كان رسول الله على يجلّ يجلّ العباس إجلال الوالد<sup>(٣)</sup>.

ويجد الباحث في صور بعض عهود النبي واقطاعاته شهادات للعباس، نحو: قسمة قمح خيبر وفيها شهد عباس بن عبد المطلب. وآخر (٥) والاقطاع

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار لأبن قتيبة ١/٢٦٩ ط دار الكتب.

 <sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣٧٤/٣ وصححه وأقره النهبي في التلخيمر، كما رواه في سير أعلام النبلام ٤١٤/٣ مل دار الفكر.

 <sup>(</sup>٣) منحيح الترمذي ١٥٢/٥ تح إبراهيم عطوة عوض ومستدرك الحاكم ١٣٣٣، والمعرفة والتاريخ ١٩٩/١.

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة /٢٧٨ تحاعبد الوهاب عبد اللطيف.

<sup>(</sup>٥) مجموعة الوثائق السياسية /٢٧ رقم ١٨ ط مصر.

للداريين وهم من لخم وفيه شهد عباس بن عبد المطلب. وجماعة (۱) والاقطاع لبني جعيل من قبيلة بلي وفيه شهد عباس بن عبد المطلب. وجماعة (۱۳) والعهد الذي بين النبي التصارى وفيه شهد عباس بن عبد المطلب. وجماعة (۱۱).

وقد أقطعه النبي ﷺ مواضع من الأرض لم تفتح بعد، وأوصى أن تدفع له بعد الفتح، وكتب له بذلك (<sup>1)</sup> كما أنه ﷺ حين أمر بسد الأبواب الشارعة إلى المسجد، الأباب علي الله فعمًل عمه العباس بجعل ميزاب له على المسجد، وقصة الميزاب مشهورة (<sup>0)</sup>.

وله موقف بعد موت النبي على نصرة ابن أخيه الإمام أمير المؤمنين الله المؤمنين الله على مسألة الخلافة، سنأتي على تفصيله فيما يأتي.

أستسقاء عمر بالعباس:

وقد أستسقى به عمر عام الرمادة سنة ١٧ من الهجرة حين قحط الناس وقد ذكرها كثير من المؤرخين، وبأسانيد مختلفة:

منهم الحافظ ابن عساكر فقد ذكر روايات عديدة في ذلك، نقتصر على روايته عن محمّد بن اسحاق بن خزيمة النيسابوري من طريق موسى بن جعفر

<sup>(</sup>١) نفس المصدر /£2 رقم ٤٣.

<sup>(</sup>٢) تفس المصدر /٤٨.

<sup>(</sup>٣) نفس المصنس /٩٥.

<sup>(</sup>٤) رياض الشهادة /٣٧٠- ٢٧٨، الأنوار النعمانية /٤٩٦، بحار الأنوار ٢٤٦/٨ ط الكمهائي، وفي طبقات ابن سعد ٤ ق١/١٤ حديث العباس مع عمر في إقطاعه البحرين وشهادة المغيرة له بذلك فلم يقبل عمر شهادته فأغلظ العباس لعمر، وذكر ذلك عمر بن شية في اخبار البصرة أيضاً كما في وفيات الأعيان ٢٧٧٦.

 <sup>(</sup>٥) ولقد حورها النهبي في سير أعلام النبلاء ٧٠/٢ فراجع. والقصة مذكورة في بحار الألوار ١٢٤٤/٨ والأنوار النممائية /٤٩٦، كما أخرجها الحاكم في المستدرك ٣٣١/٣، وأحمد في المسئد /١٠٠٨، والقسوي في المعرفة والتاريخ ١٩١/١٥.

عن أبيه عن أجداده عن جابر أن السنة لما أصابت أهل المدينة سنة الرمادة استسقوا ثلاث مرات فلم يسقوا فقال عمر بن الخطاب: لأستسقين غداً بمن يسقينا الله به، فأخذ الناس يقولون بعلي بحسن بحسين، فلما أصبح غداً عند العباس وقال له: اخرج بنا حتى نستسقي الله بك، فقال العباس: يا عمر اقعد في بيتي، فأرسل - العباس - إلى بني هاشم أن تطهروا وألبسوا من صالح ثيابكم، فأتوه، فأخرج طيباً فطيبهم، ثم خرج العباس وعلي أمامه والحسن عن يمينه والحسين عن يساره وبنو هاشم خلف ظهره، وقال: يا عمر لا تخلط بنا غيرنا، ثم أنوا المصلى فوقفوا، ثم ان العباس: حمد الله وأثنى عليه فقال: اللهم إنك خلقتنا وعلمت ما نحن عاملون به قبل أن تخلقنا فلم يمنعك علمك بحالنا عن رزقنا، اللهم كما تفضلت علينا في أوله فتفضل علينا في آخره.

قال جابر – راوي الحديث – فما تم دعاؤه حتى سخت السماء، فما وصلنا إلى منازلنا إلا بللنا من المطر، فقال العباس: أنا المسقي ابن المسقي ابن المسقى كررها خمس مرات، فقيل لموسى بن جعفر وكيف ذاك، فقال: استسقى فسقى عام الرمادة واستسقى عبد المطلب بسقي زمزم ... إلى أن قال: والخامسة: أسقى الله إسماعيل زمزم (۱).

وروى الشيخ الصدوق في كتابه من لا يحضره الفقيه مجيء عمر إلى العباس طلباً للاستسقاء قال: ((فقام العباس فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: اللهم ان عندك سحاباً وإن عندك مطراً، فانشر السحاب وأنزل فيه الماء ثم أنزله علينا، واشدد به الأصل واطلع به الفرع، وأحي به الضرع، اللهم إنا شفعاء إليك عمّن لا

<sup>(</sup>۱) ينابيع المودة /٣٠٦ ط اسلامبول سنة ١٣٠٢ هـ و ٣٦٧ – ٣٦٨ ط الحيدرية وتهنيب تاريخ ابن عساكر ٧ ص٢٠٠٠ وفي: اختصار ابن بدران مهنب التاريخ خلل ظاهر، ربّما كان عن غير عمد والله العالم.

منطق له من بهائمنا وأنعامنا شفعًنا في أنفسنا وأهالينا، اللهم إنا لا ندعو إلا إياك، ولا نرغب إلا إليك، اللهم اسقنا سقيا وادعاً نافعاً طبقاً مجلجلاً، اللهم إنا نشكو إليك جوع كل جائع، وعري كل عار، وخوف كل خائف، وسغب كل ساغب يدعو الله)(۱).

وقد ذكره الطبري الإمامي في كتابه المسترشد: ((ان العباس قال في ذلك الموقف: يستسقون بنا ويتقدمونا))(٢).

وكان من دعاء العباس في ذلك الموقف: اللهم انه لم ينزل بلاء من السماء إلا بذنب، ولا يكشف إلا بتوبة وقد توجه بي القوم إليك لمكاني من نبيّك، وهذه أيدينا إليك (بالرغبة فاسقنا الغيث) بالذنوب ونواصينا بالتوبة، وانت الراعي لا تهمل الضالة، ولا تدع الكسير بدار مضيعة، فقد ضرع الصغير، ورق الكبير وارتفعت الشكوى وانت تعلم السر وأخفى، اللهم فأغثهم بغياتك قبل أن يقنطوا فيهلكوا، فإنه لا ييأس من رحمتك إلا الكافرون.

فما تم كلامه حتى أرخت السماء مثل الحبال فنشأت السحاب وهطلت المطر، فطفق الناس بالعباس يمسحون أركانه ويقولون: هنيئاً لك ساقي الحرمين والقصة مشهورة مذكورة في كتب السنّة والسيرة (٣٠).

<sup>(</sup>١) من لا يحشره الفقيه ٢٤٠/١ ط النجف.

<sup>(</sup>٢) المسترهد /٢١١ ط الحيدرية.

<sup>(</sup>٣) أخرجها البخاري في باب الاستسقاء من صحيحه، ومسلم في كتاب الصلاة من صحيحه، وابن حجر في فتح الباري ٢٩٨/٢، والعيني في عمدة القاري ٢٩٨/٢، والحاكم في المستدرك ٢٤/٣، والفسوي في المصرفة والتاريخ ٢٠٤/١، والزمخشري في ربيع الأبرار ١٣١/١ ط بغداد والماوردي في أعلام النبوة /٧٧ ط البهية بمصر سنة ١٣١٩، والخفاجي في شرح الشفاء ٢٣٢/٠، وابن عساكر كما في تهذيب تاريخه ٢٤٨/٧). والطبري في

وفيها يقول العباس بن عتبة بن أبي لهب:

عشيّة يستسقى بشيبته عمر بعمى سقى الله الحجاز وأهله توجّه بالعباس في الجدب راغباً ﴿ فَمَا كُرُّ حَتَّى جَاءُ بِالدَّيِّمَةِ الْمُطْرِ ومنا رسول الله فينا تراثه فهل فوق هذا للمفاخر مفتخر

وقال: الزبير بن بكار: قال شاعر بني هاشم:

رسول الله والشهداء منا وعباس الذي بعج الغماما وقال الزبير: ويروى لأبن عفيف النصري في الاستسقاء بالعباس:

تاريخه حوادث سنة ١٧، وابن الاثير في الكامل حوادث سنة ١٧، وابن كثير في البداية والنهاية ١٩٢/، والياهمي في مراة الجنان ١٩٢/١ والاصبهائي في الاغاني ١/١٢٨ والمقدسي في البدء والتاريخ ١٨٧/، والبلوي في كتابه الألف باء ٢٦٦/١. والذهبي في سير أعلام النبلاء ١٨/٢، وثمة مصادر نسبت الأبيات إلى غير المباس بن عتبة هساحب الاستيماب ونكت الهميان /١٧٧ ذكرا في ترجمة العباس نسبة الأبيات إلى الفضل بن عباس بن عتبة وفي شواهد الكشاف /٧٦ ذكر البيتين الأولين ونسبهما لعليّ بن عليًّا؟ وفي شرح المواهب اللدنية للزرقاني ٢٤٩/١ وارهاد الساري للقسطلاني ١١٦/٦ نسبهما لمقيل وائله أعلم.

ومن مليح المعانى الفريبة ما ورد أن العماد الأصفهاني الكاتب حيس بعد وفاة الوزير عون الدين أبن هبيرة لأنه كان ينوب عنه في واسمله فكتب من الحبس إلى استاذ الدار المستنجدية من قصيدة:

> قل للامام:علام حبس وليكم أوليس لا حبس الغمام وليه

أولوا جميلكم جميل وكاله خلى أبوك سبيله بدعاله

قال ابن خلكان في الوفيات ١٥١/٥؛ وهذا ممنى مليح غريب وفيه اهارة إلى قضية العباس بن عبد المطلب عم النبي ﷺ مع عمر بن الخطاب وتكر قصة الاستسقاء المشار اليها. كما اشار أبو تمام إلى ذلك بقوله، كما في ديوانه بشرح الخطيب التبريزي ٦٤٦/٤ مل ذخالر العرب

> فكأنما هي دعوة العباس في عام الرمادة وهو غير مجود

ما زال عباس بن شيبة غاية للناس عند تنكّر الأيام رجل تفتحت السماء لعبوته لما دعا بدعاوة الإسلام فتحت له أبوابها لما دعا فيها بجند مطعمين كرام(١)

وفي ذلك يقول حسان بن ثابت أيضاً:

سأل الإمام وقد تتابم جدبنا

عم النبيّ وصنو والده الذي أحما البلاد به الإله فأصبحت

فَسُقي الغمام بغرة العباس ورث النبيّ بذاك دون الناس مهتزة الأجناب بعد اليأس

### أدب العباس:

قال المرزباني: كان العباس من معدودي خطباء قريش وبلغائهم وذوي الفضل منهم (٢) وقال ابن رشيق: أمّا العباس فكان شاعراً مفلقا حسن التهدي (٣).

وقد وقفت له على مقاطيع من الشعر تدل على أدبه وفضله، كقوله يحرّض أخاه أبا طالب على الطلب بدم عمرو بن علقمة بن المطلب بن عبد مناف<sup>(2)</sup>:

أَفِي قَصْلَ حَبِلَ لا أَبَاكَ صَرِبَتَهُ بِمَنْسَأَةً قَدْ جَاءً حَبِلٌ بَأْحَبِلُ فتحاكموا فيه إلى الوليد بن المغيرة فقضى أن يحلف خمسون رجلاً من بني عامر بن لوي عند البيت أن خداها ما قتله، فحلفوا إلاَّ حويطب بن عبد العزَّى، فإن أمه افتدت

<sup>(</sup>١) تهذيب تاريخ ابن عساكر ٧٠٠/٧ ط افست دار السيرة.

<sup>(</sup>٢) معجم الشعراء للمرزباني /١٠١ تح. عبد الستار أحمد فراج.

<sup>(</sup>٢) المبدة ١/١٢.

<sup>(1)</sup> كان عمرو بن علقمة خرج مع خداش بن عبد الله العامري أجيراً له إلى الشام ففقد خداش حبلاً، فضرب عمراً بعصى فنزي في ضربته . أي نزف . فمرض منها فكتب إلى أبي طالب يخبره خبره، فمات منها، وفي ذلك يقول أبو طالب:

لا ترجوانا حاصن عند طهرها أبا طالب لا تقبل النصف منهم أبى قومنا أن ينصفونا فأنصفت تورثن من آباء صدق تقدموا إذا خالطت هام الرجال رأيتها تركناهم لا يستحلون بعدها فسائل بني حسل وما الدهر فيهم أخشما أباعشمان أنتم قتلتم ضربنا بها حتى أفاءت ظباتها ضربنا أبا عمرو خداشاً بعامر

لئن نحن لم نثأر من القوم علقما وان انصغوا حتى تُعقَ وتُظلما قواطع في أيماننا تقطر الدما بهن إلى يوم الوغى متقدما كبيض نعام في الوغى قد تقطما بكل يماني إذا عض صسدما لذي رحم يومأمن الناس محرما ببقياً ولكن إن سألت ليعلما ستعلم حسل أينا كان أغشما علينا فلم يبق القتيل المخدّما(۱) وملنا على ركنيه حتى تهادما(۱)

يمينه، فقيل: أنه ما حال عليهم الحول حتى مأتوا كلهم إلا حويطب. وهذه أول قساًمة في الجاهلية. أنظر نسب قريش لمصعب /٤٧٤ – ٤٧٥، وجمهرة انساب العرب لابن حزم /٧٤.

<sup>(</sup>١) اضافة في حماسة الظرفاء ٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) معجم الشعراء للمرزبائي /١٠١، وتهذيب ابن عساكر ٢٧٨/٧، والحماسة البعدرية ٢/١٥، وعيون الأخبار لابن قتيبة ٢/٨١، ومحاضرات الراغب ٢٩/٢، وحماسة الظرفاء ٢٣/١٠ وكامل المبرد ٢٠٩/٣، ورغبة الأمل للمرصفي وغيرها، ورسائل الجاحظ ٢٩٥١، وربيع الابرار ٢٩/٣ ط بغداد.

وروي عن خُريم بن أوس بن حارثة قال: هاجرت الى رسول الله ﷺ فقدمت عليه منصرف من تبول فسمعت العباس قال للنبي ﷺ اني أريد أن أمتدحك فقال له: قل لا يفضض الله فاك، فقال:

مستودع حيث يُخصفُ الورق أنت ولا مضغة ولا علق ألجم نسراً وأهله الغرق تجول فيها وليس تحترق<sup>(1)</sup> إذا مضى عالم بدا طبق خندف علياء تحتها النطق رض وضاءت بنورك الأفق وسيل الرشاد نختسرق<sup>(1)</sup>

من قبلها طبت في الظلال وفي ثم هبطت البلاد لا بشر ثم بل نطقة تركب السفين وقد وخضت نار الخليل مكتتما تنقل من صالب إلى رحم حتى احتوى بيتك المهيمن من وأنت لما ولدت أشرقت الأفنعن في ذلك الضياء وفي النور

وربت نار الخليل مكتتما في صلبه انت كيف يحترق

(۲) ثقد أخرج الأبيات المنكورة منسوية للعباس جمع من المؤرخين وأصحاب السير وحتى اصحاب المعاجم اللغوية مستشهدين ببعض أبياتها وإلى القارئ أسماء بعض تلكم المصادر: مستدرك الحاكم ۲۲۷/۳ وتلخيص المستدرك للنخبي ۲۲۷/۳ وحياة الحيوان ٢٠٥٠٪ امائي الزجاج /٤٤، وامائي ابن الشجري ۲۲۷/۳ وتهذيب ابن عساكرج ۲۴۵٪ والبداية والبداية والنهاية ۲۸۸/۳ و و ۲۷۷، وسير اعلام النبلاء ۲۷/۰۷ وأدب الكاتب ۲۳۷، والفيث المسجم ۲/۰۷۱، والمناقب لابن شهر اشوب /۱، والدرجات الرفيعة /۲۸ واتوار الربيع ۱۹۳۷، ولسان العرب (صلب طبق ظلل همن خصف) والقاموس وتاج العروس (ودع) وفي التاج أيضاً مسلم خصف) والغائق ۲۸/۲، ومجمع الزوائد ۲۱۷/۸، والمقامة

<sup>(</sup>١) وفي حياة الحيوان للدميري ٣٥/٢ ورد البيت هكذا:

وقد شرح الأبيات الزرقاني شرحاً موجزاً تحسن مراجعته وقد ذكر أنّه قالها عند رجوع النبيّ صلى الله عليه وآله من غزوة تبوك فراجع (١٠).

وله في حديث قيس بن نشبة وقد أجاره وأخد له بحقه وقال له: أنا لك جار وكلما دخلت مكة فما ذهب لك فهو عليّ. وقال العباس بن عبد المطلب في ذلك:

حفظت لقيس حقه وذمامه وأسعطت فيه الرغم من كان راغما سأنصره ما كان حياً وإن أمت أحض عليه للتناصر هاشما وحديث قيس بن نشبة ذكره محمد بن حيب الهاشمي (٢) فليراجعه من شاء.

السندسية للسيوطي / ٨٦ ط الجوالب / ١٢٩٨ هـ وتهنيب اللغة للأزهري ٥/٥٥ و ٢٣/٣ و ١٩٩/ و ١٩٧/ و ١٩٥/ و ٢٥/١ و ١٩٥/ و المعادر لما اطلعت عليه مؤخراً الحديث له ص٨٨ وغيرها، وغيرها والما أسهبت في ذكر المعادر لما اطلعت عليه مؤخراً من نفي نسبة الابيات إلى العباس مستبعداً نسبتها إليه، لأنها كما يقول النافي (قاموس الرجال): ثم ترد في كتاب آخر أو خير آخر، ومتى كان العباس يقول الأشعار التصوفية وينظم الأبيات الفلاتية ١٩ وثيته حين حاول مصراً نفع النسبة عن العباس تمسك بما جاء في الحماسة البصرية ١٩٣/١ من نسبتها تحريم بن أوس بن حارثة بن لام الطائي ١ النابي ثم يمرف من هو. و أرجع إلى اللئالي المصنوعة ١٩٨/ ط الهند حيث ذكر ان الجوزةاني اخرج في موضوعاته حديث كنت في صلب آدم في الجنة الغ وقال في ذلك يقول حسان بن ثابت، وذكر الأبيات. ثم تعقبه السيوطي إلى أن قال، والأبيات للعباس بلا غلاف.

وبعد ما تقدم من أطباق المصادر السابقة على نسبتها إلى العباس فلا عبرة بما قيل ويقال من الشولا.

<sup>(</sup>١) أنظر شرح المواهب اللدنية للزرقاني ٨٢/٢ . ٨٥ ط الأزهرية سنة ١٣٧٦هـ.

<sup>(</sup>٢) المنمق ١٦٤ – ١٦٥.

وله البيتان اللذان يحتج بهما عند الكلام على تبدئل الأرض غير الأرض وهما:

إذا مجلس الأنصار خف بأهله وفارقها فيها غفار وأسلم فما الناس الذين عهدتهم ولا الدار بالدار التي كنت أعلم (١)

وله ممًا يستشهد به من شعره قوله:

ليسوا بهدين في الحروب إذا تعقد فوق الحراقف النُطُق (٣)

ونسب إليه حسن الجلبي في حواشي المطول البيت الآتي:

طويل النجاد خارج نصف ساقه على وجهه يُسقى الغمام ويُسعث

والبيت هذا من قصيدة لأبي طالب الشيرة قالها في مدح الذين قاموا بنقض الصحيفة (١٠) كما ان الخوارزمي نسب إليه في مناقبه (١٠) الابيات المشهورة في مدح الإمام أمير المؤمنين الشيرة حين بويع أبو بكر بالخلافة وهي:

ما كنت أحسب ان الأمر منصرف ألبس أول من صلى لقبلتكم وأقرب الناس عهداً بالنبي ومن مَن فيه ما في جميع الناس كلهم

عن هاشم ثم عنها عن أبي حسن واعلم الناس بالاثار والسنن جبريل عون له في الغسل والكفن وليس في الناس ما فيه من الحسن

<sup>(</sup>١) الزمخشري، ربيع الابرار ٢٠٢١ه ط بغداد والمقدسي، البدء والتاريخ ١٣٢/٢.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور: لمان المرب £414؛ الجوهري الصحاح (هند). ومقاييس اللغة ٧/٦.

<sup>(</sup>٣) حسن فهمي. طلبة الطالب /٣٪ ط اسلامبول وبيوان ابي طالب /٩٣ تحـ آل يس وسيرة ابن هشام ١٧/٧ . ١٩ .

<sup>(</sup>٤) الموفق بن أحمد الخوارزمي، المناقب /١٣ ط الحيدرية.

ماذا الذي ردكم عنه فنعرفه ها إن بيعتكم من أول الفتن (۱)
ونسبت إليه في البحار (۱) الأبيات التالية في زمان النبيّ صلى الله عليه وآله
وسلم ولست متأكداً من صحة النسبة والأبيات هي:

| بالمواهب  | ابشروا    | ياآل فهر وغالبِ    |
|-----------|-----------|--------------------|
| والرغاثب  | بالثنا    | وافخروا يا قومنا   |
| المراتب   | وعلا في   | شاع في الناس فضلهم |
| الأطائب   | زین کل    | قد فخرتم بأحمدٍ    |
| ، غيرغائب | نوره مشرق | فهو كالبدر بينكم   |
| المواهب   | بجليل     | قد ظفرت خديجةً     |
| مناسب     | ماله من   | بفتى هاشم الناس    |
| المطالب   | فهو ربُّ  | جمع الله شملكم     |
| ء وراكب   | خير ماش   | أحمةً سيد الورى    |

<sup>(</sup>۱) نسبت هذه الأبيات إلى جماعة منهم: عتبة بن أبي لهب بتفاوت في الالفاظ يسيرة كما في تاريخ البعقوبي ١٠٣/٢ ط الحيدرية ١٣٩٨، ومنهم ربيعة بن الحرث بن عبد المطلب كما في الفصول المختارة للشريف المرتضى ١٨٩٧ ط الأولى بالحيدرية ومنهم حسان ابن ثابت كما عن القاضي البيضاوي والنيسابوري في تفسيريهما في تفسير قوله تعالى:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلالِكَةِ اسْجُدُوا لِأَدْمَ ﴾ البقرة ١٤٠، ومنهم: بعض ولد أبي لهب كما عن الزبير ابن بكار، ومنهم الفضل بن العباس بن عتبة قال ابن حجر في الأصابة ١٣٢٧، ط مصرفي ترجمة العباس بن عتبة، وله ولد اسمه الفضل شاعر مشهور، وهو صاحب الأبيات المشهورة في مدح علي الله ولد المه الفضل شاعر مشهور، وهو صاحب مع ابن حجر في تسبة الأبيات لا تخلو من وجاهة فراجع كتابه احقاق الحق، ومنهم عزيمة بن عجر في نصبة الأبيات لا تخلو من وجاهة فراجع كتابه احقاق الحق، ومنهم خزيمة بن ثابت كما في روضة الواعظين /٨٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار /٦ الما الحجرية.

## فعليه الصلاة ما سار عيس براكب<sup>(۱)</sup>

وله كلمات حكمية منها ما عن ابن عباس قال: ((كان العباس بن عبد المطلب كثيراً ما يقول: ما رأيت أحداً أحسنت إليه إلا أضاء ما بيني وبينه، وما رأيت أحداً أسأت إليه إلا أظلم ما بيني وبينه، فعليك بالإحسان واصطناع المعروف، فان ذلك يقى مصارع السوء))(٢٠).

وعن ابن عباس قال: ((قال لي: يا بني ان الكذب ليس بأحد من هذه الأمة أقبح منه بي وبك وبأهل بيتك، يا بني لا يكونن شيء ممّا خلق الله أحب اليك من طاعته، ولا اكره اليك من معصيته، فان الله ينفعك بذلك في الدنيا والآخرة)) (٣٠.

### وصية العياس لعثمان:

أخرج ابن سعد في الطبقات الكبير، والطبري في تاريخه واللفظ له: (بسنده عن حمران بن أبان قال: أرسلني عثمان إلى العباس بعد ما بويع، فدعوته له، فقال: مالك تعبّدتني؟ قال: لم أكن قط أحوج اليك مني اليوم. قال: الزمخمسا، لا تنازعك الأمة خزائمها ما لزمتها، قال: وما هي؟ قال: الصبر عن القتل، والتحبّب والصفح، والمداراة، وكتمان السر)(2).

ودخل عثمان على العباس في مرضه الذي مات فيه فقال: ((أوصني بما ينفعني (الله، ظ) به وزودتني فقال: إلزم ثلاث خصال تُصِب بها ثلاث عوام،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار/٦ الط الحجرية.

<sup>(</sup>٢) كَثَرُ الْعَمَالُ ١/٨٧٨ طُ مؤسسة الرسالة يحلب.

<sup>(</sup>٢) تهذيب تاريخ ابن مساكر ٢٥٣/٧ ط افست دار السيرة.

<sup>(1)</sup> تاريخ الطيري ٢٠٠/٤ طا دار الميرة.

فالخواص: ترك مصانعة الناس في الحق، وسلامة القلب وحفظ اللسان، تُعيِب بها سرور الرعية، وسلامة الدين ورضى الرب)(١٠).

وقد نظم هذه الوصية جملة من العلماء ذكر منهم السخاوي في كتابه التبر المسبوك في ذيل السلوك، قول شيخه ابن حسان وقد كتبه هنه:

أصفح تحبّب ودار اصبر تجد شرفأ

واكسم لسر فهذي الخمس قد أوصى بهن عشمان عباس فدع جدلاً وانظر إلى قدر من أوصى وما الموصى الموصى

قال السخاوي: وقد أنشدنا شيخنا أبو النعيم العقبي في هذا المعنى قوله:

واظب على الخمس التي أوصى بها العباس عم المصطفى عثمانا اصفح ودار اكتم تحبّب واصبرت تزدد بها يا مؤمناً إيمانا قال: وكذا أنشد البقاعي ممّا لم يعمل بمضمونه قوله:

إن رمت عيشاً صافياً أزمانا لا تتبعاً في الرأي من قدمانا واصفح تحبّب دار واصبر واكتم العباس قد أوصى بها عثمانا

قال: وانشدني المحيوي عبد القادر القرشي بعد دهر في ذلك:

احفظ وصاياً قالها العباس إذ أوصى بها عثمان ذا النورين اصفح تحبب دار اكتم واصطير تكسى البها والعز في الدارين (٢)

<sup>(</sup>١) أخبار الدولة المباسية /٢١ مل دار الطليمة بيروت.

<sup>(</sup>٢) التبر السبوك في ذيل السلوك /٣٧٧.

### وصية العباس للإمام:

لقد تقدم ذكر الوصية عند ذكر وفاة العباس إلا أنَّ ثمة تفاوت وتعقيب وتذنيب اقتضى أعادتها.

قال ابن أبي الحديد: ((قرأت في كتاب صنفه أبو حيان التوحيدي في تفريط الجاحظ، قال: نقلت من خط الصولى: قال الجاحظ: إنَّ العباس بن عبد المطلب أوصى على بن أبي طالب التَّخِيرُ في علته التي مات فيها فقال: أي بُنيِّ إني مشف على الظعن عن الدنيا إلى الله الذي فاقتى إلى عفوه وتجاوزه أكثر من حاجتي إلى ما أنصحك فيه وأشير عليك به، ولكن العِرق نبوض، والرحم عروض، واذا قضيت حق العمومة فلا أبالي بعد، إن هذا الرجل – يعني عثمان – قد جاءتي مراراً بحديثك، وناظرني ملايناً ومخاشناً في أمرك، ولم أجد عليك إلاً مثل ما أجد منك عليه، ولا رأيت منه لك إلا مثل ما أجد منك له، ولست تؤتى من قلة علم ولكن من قلة قبول، ومع هذا كله فالرأي الذي أودَّعك به أن تمسك عنه لسانك ويدك، وهمزك وغمزك، فإنه لا يبدؤك ما لم تبدؤه، ولا يجيبك حما لم يبلغه، وأنت المتجنى وهو المتأني، وأنت العائب وهو الصامت فإن قلت كيف هذا وقد جلس مجلساً أنا أحق، فقد قاربت ولكن ذاك بما كسبت يداك، ونكص عنه عقباك، لأتك بالأمس الأدنى هرولتَ اليهم، تظن أنهم يُحلُّون جيدك ويُختمُون أصبعك، ويطؤون عقبك، ويرون الرشد بك، ويقولون لا بد لنا منك، ولا معدل لنا عنك، وكان هذا من هفواتك الكبر، وهناتك التي ليس لك منها عذر، والآن بعد ما ثللت عرشك بيدك، ونبذت رأي عمك في البيداء، يتدهده في السافياء، خد بأحزم ممّا يتوضح به وجه الأمر، لا تشارٌ هذا الرجل ولا تماره، ولا يبلغه عنك ما يحنقه عليك، فإنه إن كاشفك أصاب أنصاراً، وإن كاشفته لم تر

إلا ضراراً، ولم تستلج إلا عثاراً، واعرف من هو بالشام له ومَن ههنا حوله ومن يطيع أمره ويمتثل قوله، ولا تغترر بناس يطيفون بك، ويدّعون الحنو عليك والحبّ لك، فإنهم بين مولى جاهل، وصاحب متمن، وجليس يرحى العين ويبتدر المحضر، ولو ظن الناس بك ما تظن بنفسك لكان الأمر لك والزمام في يدك، ولكن هذا حديث يوم مرض رسول الله عنه خرم الكلام فيه حين مات، فعليك الآن بالعزوف عن شيء عرضك له رسول الله عنه فلم يتم، وتصديت له مرة بعد مرة فلم يستقم، ومن ساور الدهر غلب، ومن حرص على ممنوع تعب، فعلى ذلك فقد أوصيت عبد الله بطاعتك، وبعثته على متابعتك، وأوجرته محبتك، ووجدت عنده من ذلك ظني به لك، لا توتر قوسك إلا بعد الثقة بها، واذا أعجبتك فانظر إلى سينها، ثم لا تفوق إلا بعد العلم، ولا تغرق في النزع إلا لتصيب، وانظر لا تطرف يمينك عينك، ولا تجن شمالك شينك، ودعني النزع إلا لتصيب، وانظر لا تطرف يمينك عينك، ولا تجن شمالك شينك، ودعني بآيات من آخر سورة الكهف (۱) وقم إذا بدا لك)) (۱).

تعقيب ابن أبي الحديد على الوصية:

قال ابن أبي الحديد بعد ذكره الوصية المتقدمة: ((قلت الناس يستحسنون رأي العباس لعلي الله في أن لا يدخل في أصحاب الشورى، وأمّا أنا فاني أستحسنه إن قصد به معنى، ولا استحسنه إن قصد به معنى آخر، وذلك لأنه إن

<sup>(</sup>١) هي قوله تعالى: (ان الندين آمنوا وعملوا العمالحات كانت لهم جنات الفردوس نُزلًا • خالدين فيها لا يبغون عنها حولًا • قل لو كان البحر مدادا لكلمات ربي لنفذ البحر قبل ان تنفذ كلمات ربي ولو جلنا بمثله مددا • قل إنما أنا بشر مثلكم يُوحى إليُّ أنما إلهكم إلهُ واحد فمن كان يرجو ثقاء ربه فليعمل عملاً مدالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحدا) الكهف /١٠٠ - ١١٠.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج لابن أبي الحديد ٢٨٢/٣ ط مصر الأولى.

أجري بهذا الرأي إلى ترفّعه عليهم وعلو قدره عن أن يكون مماثلاً لهم، أو أجري به إلى زهده في الامارة ورغبته عن الولاية، فكل هذا رأي حسن وصوابه، وإن كان منزعه في ذلك إلى أنك إن تركت الدخول معهم وانفردت بنفسك في دارك أو خرجت عن المدينة إلى بعض أموالك فإنهم يطلبونك ويغربون اليك دارك أو خرجت عن المدينة إلى بعض أموالك فإنهم يطلبونك ويغربون اليك آباط الإبل حتى يولوك الخلافة، وهذا هو الظاهر من كلامه، فليس هذا الرأي عندي بمستحسن، لأنه لو فعل لولوا عثمان أو واحداً منهم غيره، ولم يكن عندهم من الرغبة إليه المنافئة ما يبعثهم على طلبه، بل كان تأخره عنهم قرة أعينهم، وواقعاً بإيثارهم فان قريشاً كلها كانت تبغضه أشد البغض، ولو عمر حمر نوح وتوصل إلى الخلافة بجميع أنواع التوصل كالزهد فيها تارة، والمناشدة بفضائله وتوصل إلى الخلافة بجميع أنواع التوصل كالزهد فيها تارة، والمناشدة بفضائله تارة، وبما فعله في ابتداء الأمر من اخراج زوجته وأطفاله ليلاً إلى بيوت الأنصار، وبما اعتمده اذ ذاك من تخلفه في بيته واظهار أنه قد حكف على جمع القرآن، وبسائر أنواع الحيل فيها لم تحصل له إلا بتجريد السيف كما فعله في آخر الأمر.

ولست ألوم العرب لا سيما قريشاً في بغضها له وانحرافها عنه، فإنّه وترها وسفك دماءها، وكشف القناع في منابذتها، ونفوس العرب وأكبادها كما تعلم، وليس الإسلام بمانع من بقاء الأحقاد في النفوس، كما نشاهد اليوم عياناً، والناس كالناس الأول، والطبائع واحدة، فاحسب انك كنت من سنتين أو ثلاث جاهلياً أو من بعض الروم وقد قتل واحد من المسلمين ابنك أو أخاك ثم أسلمت، أكان اسلامك يُذهب عنك ما تجده من بغض ذلك القاتل وشنآنه، كلا ان ذلك لغير الهجرب، هذا إذا كان الإسلام صحيحاً والعقيدة محققة لا كاسلام كثير من العرب، فبعضهم تقليداً، وبعضهم للطمع والكسب، وبعضهم خوفاً من السيف،

وبعضهم على طريق الحمية والانتصار، أو لعداوة قوم آخرين من أضداد الإسلام وأعدائه.

واعلم أن كل دم أراقه رسول الله والله الله الله الله الله الله واعلم أن كل دم أراقه رسول الله الله الله الله الله الله وحده، فان العرب بعد وفاته الله عصبت تلك الدماء بعلي بن أبي طالب الله وحده، لأنه لم يكن في رهطه من يستحق في شرعهم وسنتهم وعادتهم أن يعصب به تلك الدماء إلا بعلي وحده، وهذه عادة العرب إذا قتل منها قتلى طالبت بتلك الدماء القاتل، فإن مات أو تعدرت عليها مطالبته طالبت بها أمثل الناس من أهله. لمّا قتل قوم من بني تميم أخاً لعمرو بن هند، قال بعض أعدائه يحرض عمراً عليهم:

من مبلغ عمراً بأن المرء لم يخلق صباره وحوادث الأيام لا يبـقى لــها إلاّ الحجـاره

ها إنَّ عجزة أمه بالسفح أسفل من أواره

تسفي الرياح خلاك كشيحه وقد سلبوا أزاره

فأمره أن يقتل زرارة بن عدس رئيس بني تميم، ولم يكن قاتلاً أخا الملك ولا حاضراً قتله. ومن نظر في أيام العرب ووقائعها ومقاتلها عرف ما ذكرناه))(١).

راي على راي!

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ٢٨٣/٢ ط الأولى بمصر.

قال ابن أبي الحديد: ((سألت النقيب أبا جعفر يحيى بن أبي زيد رحمه الله فقلت له: إني لأعجب من علي الخلا كيف بقي تلك المدة الطويلة بعد رسول الله عليه؟ وكيف ما قتل وفتك به في جوف منزله مع تلظى الأكباد عليه؟

فقال: لولا انه أرغم أنفه بالتراب ووضع خده في حضيض الأرض لقتل، ولكنه أخمل نفسه واشتغل بالعبادة والصلاة والنظر في القرآن، وخرج عن ذلك الزي الأول وذلك الشعار ونسي السيف، وصار كالفاتك يتوب ويصير سائحاً في الأرض أو راهباً في الجبال، ولما أطاع القوم الذين ولوا الأمر ... تركوه وسكتوا عنه، ولم تكن العرب لتقدم عليه إلا بمواطاة من متولي وباطن في السر منه، فلما لم يكن لولاة الأمر باعث وداع إلى قتله وقع الإمساك عنه، ولولا ذلك لقتله، ثم أجل بعد معقل حصين.

فقلت له: أحق ما يقال في حق خالد؟

فقال: إن قوماً من العلوية يذكرون ذلك، ثم قال: وقد روي أن رجلاً جاء إلى زفر بن الهذيل صاحب أبي حنيفة فسأله عما يقول أبو حنيفة في جواز الخروج من الصلاة بأمر غير التسليم نحو الكلام والفعل الكثير أو الحدث، فقال: إنه جائز، قد قال أبو بكر في تشهده ما قال.

فقال الرجل: وما الذي قاله أبو بكر؟ قال: لا عليك، فأعاد عليه السؤال ثانية وثالثة، فقال: أخرجوه أخرجوه قد كنت أحدث أنه من أصحاب أبي الخطاب.

قلت له: فما الذي تقوله أنت؟

قال: أنا أستبعد ذلك وإن روته الإمامية، ثم قال: أمّا خالد فلا استبعد منه الإقدام عليه بشجاعته في نفسه وليغضه اياه، ولكني استبعده من أبي بكر فإنّه كان

ذا ورع ولم يكن ليجمع بين أخذ الخلافة ومنع فدك وإغضاب فاطمة وقتل على النافي حاشى الله من ذلك.

فقلت له: أكان خالد يقدر على قتله ؟

قال: نعم ولم لا يقدر على ذلك والسيف في عنقه وعلي أعزل غافل عما يراد به، قد قتله ابن ملجم غيلة وخالد أشجع من ابن ملجم.

فسألته عما ترويه الإمامية في ذلك كيف الفاظه؟ فضحك وقال: كم عالم بالشيء وهو يسائل، ثم قال: دعنا من هذا. ما الذي تحفظ في هذا المعنى؟ قلت قول أبى الطيب:

نحن أدرى وقد سألنا بنجد أطويل طريقنا أم يطول وكثير من السؤال اشتياق وكثير من ردّه تعليل

فاستحسن ذلك وقال:لمن عجز البيت الذي استشهدت به ؟ قلت لمحمد ابن هاتيء المغربي وأوله:

في كل يوم استزيد تجاربا كم عالم بالشيء وهو يسائل فبارك على مراراً ... (۱)

وللعباس الله يجري مجرى الخطبة، منه ما قاله في ليلة بيعة العقبة الثانية حيث كان مع النبي عَلَيْهُ).

ذكر ابن سعد في الطبقات بسنده عن معاذ بن رفاعة قال: ((كان أول من تكلم العباس بن عبد المطلب فقال يا معشر الخزرج. وكانت الأوس والمخزرج

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ٢٨٣/٢.

تدعى الخزرج - إنكم قد دحوتم محمداً إلى ما دعوتموه إليه، ومحمد من أعز الناس في عشيرته يمنعه والله من كان منا على قوله ومن لم يكن منا على قوله منعة للحسب والشرف، وقد أبى محمد الناس كلهم غيركم، فإن كنتم أهل قوة وجلد ويَصر بالحرب، واستقلال بعداوة العرب قاطبة فانها سترميكم عن قوس واحدة، فارتؤوا رأيكم وأتتمروا أمركم ولا تفرقوا إلا عن ملا منكم واجتماع، فان أحسن الحديث أصدقه وأخرى صفوا إلي الحرب كيف تقاتلون عدوكم ؟

فأجابوه ووصفوا له ما أراد فقال: أنتم اصحاب حرب فهل فيكم دروع؟ قالوا نعم شاملة. وعند البيعة كان العباس آخذاً بيد رسول الله على الانصار)(١).

وقال البلاذري في أنساب الأشراف فتكلم العباس فقال: ((يا معشر الأوس والخزرج قد دعوتم محمداً إلى ما دعوتموه إليه، ونحن عشيرته ولسنا بمسلميه، فإن كنتم قوماً تنهضون بنصرته، وتقوون عليها، وإلا فلا تغروه وأصدقوه، فان خير القول أصدقه)(٢).

وقال ابن هشام في سيرته: ((كان أول متكلم العباس بن عبد المطلب فقال: يا معشر الخزرج - وكانت العرب إنّما يسمون هذا الحي من الأنصار الخزرج خزرجها وأوسها - إن محمداً منا حيث قد علمتم، وقد منعنا من قومنا ممن هو على مثل رأينا فيه، فهو في عز من قومه، ومنعة في بلده، وانه قد أبي إلا الانحياز

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ٤ ق١/٣.

<sup>(</sup>٢) انساب الأشراف ١/١٥٤٠.

اليكم واللحوق بكم، فإن كتتم ترون انكم وافون له بما دعوتموه إليه، ومانعوه من خالفه، فأنتم وما تحملتم من ذلك، وإن كتتم ترون أنكم مسلموه وخاذلوه بعد الخروج به اليكم، فمن الآن فدعوه، فإنّه في عز ومنعة من قومه وبلده»(١).

ومن كلام للعباس، قاله لأبي بكر ومن معه حين أتوه يطمعوه في أن يجعلوا له ولعقبه من بعده نصيباً ليقتطعوه من جانب علي وذلك بعد موت النبي على وسيأتي تفصيل ما قالوه له في ما يأتي من فصول الكتاب.

قال: فتكلم العباس فحمد الله وأثنى عليه ثم قال:إن الله بعث محمداً على الله على المعامد على المعامنين ولياً فمن الله بمقامه بين أظهرنا حتى اختار له ما عنده، فخلى على الناس أمرهم وليختاروا لأنفسهم مصيبين للحق، لا ماثلين عنه بزيغ الهوى، فإن كنت برسول الله طلبت فحقنا أخلت، وإن كنت بالمؤمنين طلبت فنحن منهم، متقدمون فيهم، وإن كان هذا الأمر إنّما يجب لك بالمؤمنين فما وجب إذ كنا كارهين، فأما ما بذلت لنا فإن يكن حقاً لك فلا حاجة لنا فيه، وإن يكن حقاً لك فلا حاجة لنا فيه، وإن يكن حقاً لله فلا حاجة لنا فيه، عنك فيه ببعض دون بعض، وأما قولك إن رسول الله منا ومنكم، فإنه قد كان من شجرة نحن أغصانها وانتم جيرانها(٢٠).

<sup>(</sup>١) بهامش الروش الأنث ٧٧٥/١.

<sup>(</sup>٢) الامامة والسياسة ١٦/١ مل مصر سنة ١٣٧٨ هـ.

فقال العباس الله تقد سمعنا قولكم فلا لقلة نستعين بكم، ولا لظنّة نترك آراءكم فامهلونا نراجع الفكر، فإن يكن لنا من الإثم مخرج يصر بنا وبهم الحق صرير الجدجد، ونبسط إلى المجد أكفاً لا نقبضها أو نبلغ المدى، وإن تكن الأخرى فلا لقلة في العدد، ولا لوهن في الأيد، والله لولا أن الإسلام قيد الفتك لتدكدكت جنادل صخر يسمع اصطكاكها من المحل العلى)(١).

وخلاصة القول في أبي الفضل العباس رحمه الله انه كان كما وصفه ابنه عبد الله وقد سأله معاوية عن ذلك فقال: رحم الله أبا الفضل، كان والله عم نبي الله على وقرة عين رسول الله على سيد الاحمام والأخدان، جد الأجداد، وآباؤه الأجواد، واجداده الأنجاد، له علم بالأمور، قد زانه حلم وقد علاه فهم، كان يكسب حباله كل مهند، ويكسب لرأيه كل مخالف رحديد، تلاشت الأخدان عند ذكر عشيرته، صاحب البيت والسقاية، عند ذكر عشيرته، صاحب البيت والسقاية، والنسب والقرابة، ولم لا يكون كذلك؟! ومدبر سياسته اكرم من دبر، وأفهم من نشأ من قريش وركب (".

ومن كلام له يجري مجرى الوصية لابنه عبد الله وذلك في أيام عمر. قال له: ((أنت أعلم مني ولكني أشد تجربة للأمور منك، وان هذا الرجل - يعني عمر – قد قربك وقدمك يستخليك ويستشيرك ويقدمك على الأكابر من أصحاب رسول الله على أوصيك بخلال أربع: فلا تفشين له سراً، ولا

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٧٣/٢ ط الاولى بمصر.

<sup>(</sup>٢) مستشرك الحاكم ٢/٩٢٨.

يجرين عليك كذباً، ولا تغتابن عنده مسلماً، ولا تحدثه بشيء حتى يسألك عنه)(١).

قال الشعبي: قلت لابن عباس:كل واحدة خير من ألف، قال: اي والله ومن عشرة آلاف.

وقال له: ((يا بني لا تعلّم العلم لثلاث خصال:لا تراثي به، ولا تماري به، ولا تباهي به، ولا تدعه لثلاث خصال:رغبة في الجهل، وزيادة في العلم، واستحياء من التعلم))(٢).

### وفاة العباس:

ولقد أعتق من العبيد عند موته سبعين عبداً في سبيل الله تعالى (٣٠).

وله عند موته وصيّة أوصى بها الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب النّي الله الله الذي فاقتي إلى عفوه وتجاوزه قال له: ((أي بُني إني مشرف على الظعن إلى الله الذي فاقتي إلى عفوه وتجاوزه أكثر من حاجتي إلى ما أنصحك فيه وأشير عليك به، ولكن العِرق نبوض، والرحم عروض، واذا قضيت حق العمومة فلا تأل بي بعد، إن هذا الرجل- يعنى

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف للبلاذري ترجمة ابن عباس نسخة مخطوطة عندي ٥١/٣، وفتح الباري 
١٣١/١٠ على مصطفى محمد البابي الحلبي سنة ١٣٧٨ هـ نقلاً عن مكارم الأخلاق 
للخرائطي، وتاريخ ابن عساكر ٢٠٠٥/١٠، وسير أعلام النبلاء للنهبي ٤٤٨/٤ ويوجد تفاوت 
في اللفظ وفي بعض المصادر، ولا يجربن عليك كنباً، وعيون الاخبار لابن قتيبة ١٩/١ 
مد دار الكتب المصرية والمقد الفريد ٢/١، وأنباء نجباء الأبناء ص ٨١، والكامل للمبرد 
٢/١٣/١ والمستظرف ٨٩، وسراج الملوك للطرطوهي ٢٣٢١، والأداب لجمفر بن همس 
الخلافة ٢٨١ على الخانجي سنة ١٣٤٩ هـ والفتوحات الاسلامية لزين دحلان ٢٣٨/٢ وفيرها.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم لابن عبد البر ١٧٠/١.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء للذهبي ٧٠/٧، وتاريخ مدينة دمشق لابن عساكر ٢٧٦/٢٦ ط دار الفكر سنة ١٩٩٩م.

عثمان – قد ناجاني مراراً بحديثك وناظرني ملايناً ومخاشناً في أمرك، ولم أجد منه عليك إلا مثل ما أجده منك عليه، ولا رأيت منه لك إلا مثل ما رأيت منك له، ولست تؤتي من قلة علم، ولكن من قلة قبول، ومع هذا كله فالرأي الذي أودعك به أن تمسك عنه لسانك ويدك، فإنه لا يبدأك ما لم تبدأه، ولا يجبك عما لم يبلغه، فإن قلت كيف هذا وقد جلس مجلساً أنا صاحبه، فقد قاربت، ولكن حديث يوم مرض رسول الله على فات (۱۱)، ثم حرم الكلام فيه حين مات، فعليك الآن بالعزوب عن شيء أرادك له رسول الله على فلم يتم، وتصديت له مرة بعد أخرى فلم يستقم، ومن ساور الدهر غلب، ومن حرص على ممنوع تعب، وعلى أخرى فلم يستقم، ومن ساور الدهر غلب، ومن حرص على ممنوع تعب، وعلى ذلك فقد أوصيت عبد الله بطاعتك، وبعثته على متابعتك، وأوجرته محبتك، ووجدت عنده من ظني به لك، لا توتر قوسك إلا بعد الثقة بها، وإذا أعجبتك فانظر إلى عنده من ظني به لك، لا توتر قوسك إلا بعد الثقة بها، وإذا أعجبتك فانظر إلى سيتها (۱۳) ثم لا تفوق (۱۳) إلا بعد العلم، ولا تغرق في النزع (۱۳) إلا لتصيب الرمية.

وأنظر لا بطرف يمينك عينك، ولا تجز شمالك شينك، ودّعني بآيات من آخر سورة الكهف وقم إذا بدا لك))<sup>(۵)</sup>.

ثم قال لأبنه عبد الله لمّا حضر أجله: ((يا بني والله ما مت موتاً ولكني فنيت فناء، واني موصيك بحب الله وحب طاعته، وخوف الله وخوف معصيته، فإنك إذا

<sup>(</sup>١) يشير إلى حديث الكتف والدواة الآلي تفصيله عند الحديث عن حياة حبر الأمة في عهد الرسول الله .

<sup>(</sup>٢) سية القوس طرفها المنحني (المصباح المنيرسية).

<sup>(</sup>٣) فُوقُ السهم وزان قفل موضع الوتر (المصباح المنيرطوق).

<sup>(</sup>٤) نزع في القوس مدّها (المصباح المنيربنزع).

<sup>(</sup>۵) الدرجات الرفيعة /۸۰.

كنت كذلك لم تكره الموت متى أتاك، وإني استودعك الله يا بني، ثم استقبل القبلة فقال: لا اله إلا الله، ثم شخص بيصره فمات))(١).

وروى ابن أبي شيبة في المصنف عن مجاهد قال: ((أعتق العباس بعض رقيقه في مرضه. فرد ابن عباس منهما اثنين كانوا يُرون أنهما أولاد زنا))(٣).

وتوفي في الثاني عشر من شهر رجب، وقيل من شهر رمضان، وقيل في أول سنة ٣٤هـ، وقيل سنة ٣٤هـ، في خلافة عثمان وهو ابن ثماني وثمانين سنة، وذكر ابن سعد في الطبقات وصف تشييعه العظيم ومن تولى غسله ودفنه (٣) وصلى عليه أمير المؤمنين علي ومعه عثمان (٤) ودفن بالبقيع في بقعة خاصة به، ودفن فيها بعده أربعة من أئمة المسلمين وسادة اهل البيت الطاهرين وهم الأثمة الحسن الزكي وعلي بن الحسين ومحمد الباقر وجعفر الصادق عليهم السلام. وبنى عليهم الخليفة العباسي الناصر لدين الله في سنة ١١٠هـ قبة معظمة بقيت حتى هدمها الوهابيون في ٨ شوال سنة ١٣٤٤ هـ بفتوى أحد علمائهم، نسأل الله تعالى أن يهدينا وجميع المسلمين إلى سواء السيل.

 <sup>(</sup>۱) تهذیب ابن عماکر ۲۰۳/۷ ط افست دار السیرة وتاریخ مدینة دمشق لابن عساکر ۲۷٦/۲٦ ط دار الفکر.

<sup>(</sup>۱) المصنف لابن أبي شبية ٤ ق ٢٠/١، وفي فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل ٩٤٥/٢ الرقم ١٨٧٥ ط مؤسسة الرسالة بيروت سنة ١٤٠٧؛ فرد منهم النين قال الراوي؛ فكنا ترى إنما ردهم الهم كانوا أولاد زنا.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٤ ق١/٧١، وراجع سير أعلام التبلاء للنهبي ٧٤/٧ ط مصن و٢١٣/٣ ط دار الفكر.

<sup>(1)</sup> ثفس المصدر.

 <sup>(</sup>a) ثقد قال عنها الناهبي المتوفي ٧٤٨ في سير أعلام النبلاء ٧١/٧ ط مصر، و ٤١٣/٣ ط دار.
 الفكر، وعلى قبره اليوم قبة عظيمة من بناء خلفاء آل العباس وقال في ص ٧٧: وله قبة شاهقة على قبره بالبقيع.

ولمًا مات العباس جلس ابنه الحبر عبد الله للعزاء، ودخل عليه الناس يعزونه، وكان فيمن دخل عليه أعرابي وضع يده في يده وقال:

اصبر نكن بك صابرين فإنما صبر الرحية بعد صبر الرأس خير من العباس أجرك بعده والله خير منك للعباس فقال ابن عباس: ما عزاني أحد أحسن من تعزيته (۱).

قال ابن قيم الجوزية: ((أحجم الناس عن تعزية ولده عبد الله إجلالاً له وتعظيماً، حتى قدم رجل من البادية فأنشده ... قال فسرّي عنه واقبل الناس على تعزيته))(^^.

وذكر الكتاني في التراتيب الادارية نقلاً عن كتاب رونق التحيير في حكم السياسة والتدبير لمحمد بن أبي العلا بن سماك، والفروق للقرافي: «روي ان العباس بن عبد المطلب لما مات عظم المصاب به على ابنه عبد الله، وكان عبد الله بن عباس عظيماً عند الناس في نفسه لأنه كان ترجمان القرآن وافر العقل جميل المحاسن والجلالة والأوصاف الحميدة فأعظمه الناس على التعزية إجلالا له ومهابة بسبب عظمته في نفسه وعظمة من أصيب به، فإن العباس عم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وبقي بعد وفاته مثل والده ... فلما مات عظم خطبه وجلت رزيته في صدور الناس وفي صدر ولده عبد الله وأحجم الناس عن تعزيته، فأقاموا على ذلك شهراً كما ذكره المؤرخون، فبعد الشهر قدم أعرابي من البادية فسأل عن عبد الله بن عباس فقال الناس ما تريد؟ قال أريد أن أعزى عبد

<sup>(</sup>١) احياء علوم الدين للغزالي ١١٣/٤.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد ٢١٧/٤.

الله بن عباس فقام الناس معه عساء أن يفتح لهم باب التعزية، فلمًا رأى عبد الله بن عباس قال له السلام عليك يا أبا الفضل فرد عليه عبد الله فأنشده:

اصبر نكن بك صابرين ... البيتين.

فلمًا سمع الشعر عبد الله زال ما كان به واسترسل الناس في تعزيته ... هـ) (١٠).

أقول: وأثر الصنعة في تفصيل هذا الخبر ظاهر غير انه لم يكن ذلك من فراغ، والمقبول مجيئ الأعرابي لتعزية ابن عباس وانشاده شعره، وقول ابن عباس ما عزاني أحد أحسن من تعزيته.

# أولاد العباس:

وخلف العباس من الأولاد: عشرة ذكور وأربع إناث وهم:

الفضل وهو أكبرهم وبه كان يكنى، وعبد الله – وهو الحبر صاحب كتابنا هذا – وعبيد الله، وقدم وكان من المشبهين بالنبي رضي وكان أبوه العباس يرقصه ويقول:

أيا بُني يا قشم أبا شييه ذي الكرم(٢٠)

قال النووي: وكان أخا الحسين بن على من الرضاعة<sup>٣٠</sup>.

<sup>(</sup>۱) التراتيب الأدارية ٤١٦/٢ مل افست دار احياء التراث الإسلامي بيروت، والفروق للقرافي 190/1.

<sup>(</sup>٢) المحير /23.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأسماء واللفات ١/٩٥.

وعبد الرحمن توفي بالشام ولم يعقب، ومعبد استشهد بافريقية، وأم حبيب أمهم جميعاً أم الفضل لبابة بنت المحارث الهلالية، وفي ولدها يقول عبد الله بن يزيد الهلالي:

ما ولدت نجيبة من فحل<sup>(۱)</sup> بجيل نعلمه أو سهل كستة من بطن أم الفضل أكرم بها من كهلة وكهل عم النبي المصطفى ذي الفضل وخاتم الرسل وخير الرسل<sup>(۱)</sup>

وله أيضاً كثير<sup>(٣)</sup> وتمام وكان من أشد قريش. كما يقول الذهبي. لأم ولد تسمى سباء وهي رومية وقيل حميرية، والحارث أمه من هذيل<sup>(٤)</sup>، وحون، وأمينة، وأم كلثوم، وصفية لأمهات أولاد شتى، فهؤلاء عشرة ذكور وأربع اناث، وكان تمام أصغر بنيه الذكور، وفيه يقول أبوه العباس:

تموا بتمام فصاروا عشرة يا رب فاجلهم كراماً بررة (٥)

 <sup>(</sup>١) كانت المرب لا تمد المراة منجبة لها أقل من ثلاثة بنين أشرافه قام الفضل لها أكثر من ثلاثة لذلك قال الشاعر عنها أنها منجبة، لاحظ المحبر لمحمد بن حبيب /١٥٥.

 <sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء للشعبي ٦٧/٢ ما مصن و ٤٠٤/٣ ما دار الفكر، ومجمع الزواك ٢٧١/٩،
 والاستيمان ١٩٨/١٥ ما حيدرآباد، وامد الفابة ١٩٣٩/٥.

<sup>(</sup>٣) وهو اثني فيما ذكر البلاذري في أنسابه ٤٠٢/١ فعل مثل ما فعلته فاطمة الزهراء على من الاغتسال عند حضور الموت وإعداد الكفن وإنه كتب على أطراف اكفائه، كثير بن العباس يشهد أن لا اله إلا الله إلا الله قل الناميي، وكان فقيها.

<sup>(1)</sup> في سير أعلام النبلاء ٢٠٤/٣ ط دار الفكر: أمه حجيلة بنت جندب التميمية.

<sup>(</sup>٥) الدرجات الرقيمة /١٥٢، ومجمع الزوائد ٢٧١/٩.

### أحاديث العياس:

وقد روى الحديث عن النبي على الله الله أنه لم يكن مكثراً من الرواية، فلم يخرّج له أصحاب الصحاح والسنن كثيراً وأحاديثه لا تبلغ العشرين، وقد ذكر ابن النديم في الفهرست في مؤلفات إبراهيم الحربي المتوفى سنة ٢٨٥ (مسند العباس) ولمّا لم يصل إلينا لنعرف ما فيه فنكتفي بذكر ما روي عنه في كتب الحديث (۱) وإليك منها: ثلاثة عشر حديثاً على النحو التالى:

واما من جهة المتن فهو مخالف الكتاب حيث يقول عز من قائل: (كُلُّ نَسْر بِمَا كَسُبَتْ رَمِينَة) المدر ١٩ - ١٨. فلو قلنا رَمِينَة) المدر ١٩ - ١٨. فلو قلنا بمنحة الحديث لأن مسلماً رواه في منحيجه فلا شفاعة المنبيّ بحق عمه لأنه مات مشركاً كما يزعم الزاعمون - ولو صدقت الأحلام الزمنا الزبيف الحديث المناقضته الحديث آخر رواه مسلم أيضاً في نفس الموضع عن أبي سعيد الخدري حيث روى (لعله تنفعه شفاعتي يوم التيامة...) بينما في حديث العباس ان النبيّ صلى الله عليه وسلم نفع عمه فأنقذه بشفاعته (هو في ضحضاح من نار ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار) فالحديث كسائر الأحاديث المكنوبة على اسان العباس وفيره الموضوعة في العيد الأموي إيفالاً في بغض الإمام أميرالمؤمنين عليه السلام والا أبو طالب ما كان المهد الأموي إيفالاً في بغض الإمام أميرالمؤمنين عليه السلام والا أبو طالب ما كان مصداً حنيفاً مسلماً على ملة إبراهيم ولما أتي الإسلام آمن به وصار يكتم إيمانه حفاظاً علي سره وإعلانه يغني المرء عن بيانه ههه كؤه وسلم ودفاعاً عنه وهعره الطافح بإيمانه في سره وإعلانه يغني المرء عن بيانه ههو كمؤمن آل فرمون كما ورد في

<sup>(</sup>۱) لقد ورد له في المستد الجامع – المؤلف حديثاً – ۲۱ حديثاً في ۱۳۷۰– ۱۳۷ بينها أحاديث موضوعة على لسانه كما في حديث أبي طالب في ضحضاح من نار المروي في صحيح مسلم ويكني في سقوطه سنداً وجود عبد الملك بن عمير اللخمي الذي عاش فترة من حكم معاوية ثم ابنه يزيد ثم بني مروان وولي القضاء بالكوفة ثهم وهو الذي ذبح عبد الله بن يقطر رسول الحسين عليه السلام إلى أهل الكوفة فقبض عليه وأمر به ابن زياد أن يلقى من أعلى القصر فرمي وتكسرت عظامه ويقي به رمق فأتاه عبد الملك بن عمير اللخمي فذبحه ولما عيب عليه قال أردت أن أريحه ثم صار بعد ذلك يروي الحادثة ويكني عن نفسه فيقول ذبحه رجل، وأخيراً فقد ساء حفظه فكان أبو حاتم وابن معين واحمد يضعفونه – ميزان الاعتدال وفيه كان شعبة لا يرضاه – هذا من ناحية سقوط السند.

١- حديث: (كنت بالبطحاء في عصابة فيهم رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم فمرّت بهم سحابة) أخرجه أبو داود في كتاب السنّة عن محمّد بن الصباح البزاز، وأخرجه الترمذي في التفسير عن عبد بن حميد، وأخرجه ابن ماجة في السنّة عن محمّد بن يحيى.

٢- حديث: (لا تزال أمتي على الفطرة ما لم يؤخروا المغرب حتى تشتبك
 النجوم) أخرجه ابن ماجة في الصلاة عن محمد بن يحيى.

٣- حديث: (إذا سجد العبد سجد معه سبعة آراب وجهه وكفّاه ...) أخرجه كل من مسلم وابي داود والترمذي في الصلاة عن قتيبة، وأخرجه النسائي في الصلاة عن قتيبة وعن محمّد بن عبد الله بن عبد الحكم، وأخرجه ابن ماجة في الصلاة عن يعقوب بن حميد بن كاسب.

3- حديث: (ذاق طعم الإيمان من رضي بالله رباً وبالاسلام ديناً وبمحمد رسولاً) أخرجه مسلم في الإيمان عن محمّد بن يحيى بن أبي عمر، ويشر بن الحكم، وأخرجه الترمذي في الإيمان أيضاً عن قتيبة.

٥- حديث: (قلت يا رسول الله علمني شيئاً أسأله الله قال:سل الله العافية)
 أخرجه الترمذي في الدعوات عن أحمد بن منيع.

٦- حديث: (قلت يا رسول الله إن قريشاً جلسوا فتداكروا أحسابهم)
 أخرجه الترمذي في المناقب عن يوسف بن موسى القطان البغدادي.

٧- حديث: (قال ابن عباس سمعت أبي يقول في الجاهلية:إسقنا كأساً
 دهاقاً) أخرجه البخاري في أيام الجاهلية عن اسحاق بن إبراهيم.

جملة من أحاديثنا عن أهل البيت عليهم السلام وهم أعرف به من الأرجاس الذين وضعوا الحديث على لسان المباس.

٨- حديث: (لمّا نزل رسول الله ﷺ مرّ الظهران، قال العباس: قلت والله إن دخل رسول الله ﷺ مكة عنوة) أخرجه أبو داود في الخراج عن محمّد بن عمرو الرازي زنيج.

٩- حديث: (أنه قال للنبي ﷺ: إنا نريد أن نكنس زمزم وإن فيها من هذة الجنان) أخرجه أبو داود في الأدب عن أحمد بن منيع.

١٠ حديث: (شهدت النبي ﷺ يوم حنين فلزمته أنا و أبو سفيان بن الحارث فلم نفارقه) أخرجه مسلم في المغازي عن أبي الطاهر أحمد بن عمرو ابن السرح.

١١ - حديث: (كنا نلقى النفر من قريش وهم يتحدثون فيقطعون حديثهم)
 أخرجه أبن ماجة في السنة عن محمد بن طريف.

١٧- حديث: (سمعت العباس يقول للزبير: يا أبا عبد الله ها هنا أمرك النبي على أن تركز الراية يوم فتح مكة) أخرجه البخاري في الجهاد عن أبي كريب.

١٣ حديث: (لا قود في المأمومة ولا الجائفة ولا المنقلة) أخرجه ابن
 ماجة في الديات عن أبي كريب.

وأخيراً فقد ذكر له رأي فقهي مع أنه لم يُعرف مع فقهاء الصحابة، إلا أن الشيخ الطوسي ذكر رأيه في كتابه الخلاف في مسألة عدم جواز استقبال القبلة واستدبارها ببول أو غائط. فقد قال: وقال الشافعي: لا يجوز ذلك في الصحاري دون البنيان، وبه قال العباس بن عبد المطلب.

أقول: وهذا نقله عنه أيضاً غير الطوسي(١).

<sup>(</sup>١) أنظر نيل الأوطار ٩٤/١، وتحقة الأحوذي ٩٦/١، وعمدة القاري ٢٧٨/٢.

مسك الختام بالسلام عليه (عليه السلام):

روى المجلسي في زاد المعاد في أحمال اليوم السابع عشر من شهر ربيع الأول قال: قال الشيخ المفيد والشهيد والسيد ابن طاووس رحمهم الله إذا اردت زيارة النبي سي في ما عدا المدينة الطيبة من البلاد فاغتسل ومثّل بين يديك شبه القبر واكتب عليه اسمه الشريف ثم قف وتوجه بقلبك إليه ثم ذكروا زيارة طويلة جاء في بعض فقراتها: السلام على عمك حمزة سيد الشهداء السلام على عمك العباس السلام على عمك العباس السلام على عمك العباس السلام على عمك وكفيلك أبي طالب... الخ.

كما ورد التنويه بذكره في زيارة يوم الغدير المروية عن الإمام الهادي النيخ الساد معتبر، حيث جاء قوله: ((وعمك العباس ينادي المنهزين يا أصحاب سورة البقرة يا أهل بيعة الشجرة حتى استجاب له قوم ...) إلى غير ذلك فسلام الله عليه ورحمة منه ويركاته.

## ثانياً: أمه - لبابة بنت الحارث

هي لبابة بنت الحارث بن حزن بن بجير بن الهُزم بن رويبة بن عبد الله بن هلال بن عامر بن صعصعة بن معاوية بن بكر بن هوازن، وامها هند بنت عوف بن زهير بن الحارث بن حماطة بن جرش بن حمير. المعروفة بالعجوز الجرشية اكرم الناس أصهاراً فقد كان لها ثمان أو تسم بنات تزوجهن الأشراف من الناس وهن:

<sup>(</sup>۱) التنبيه والأشراف للمسمودي /۲۲۸، والأصابة ۲۷۷/۸، والاستيماب ۷۸۸/۱، وثمار القلوب للثماليي /۸۸.

<sup>(</sup>٢) سرف، موضع على عشرة أميال من مكة، السمط الثمين للمحب الطبري /١١٤ ــ ١١٥.

قال ابن قتيبة: وكانت قبله ﷺ تحت أبي سبرة بن أبي رهم العامري.

٧- لبابة الكبرى - وهي أم زعيمنا حبر الأمة وصاحب الترجمة-.

۳- لبابة الصغرى، واسمها العصماء، وقد تزوجها الوليد بن المغيرة
 المخزومى، فولدت له خالد بن الوليد.

وهذه الثلاث كلُّهن بنات الحارث بن حزن الهلالي. ولهن أخوات أيضاً من أمها، وهن:

١- عزة: وكانت عند الحجاج بن علاط السلمي.

٧- سلمى: وقد تزوجها حمزة بن عبد المطلب سيد الشهداء الله فولدت
 له: أمة الله، وقيل أمامة وقال ابن قتيبة: التي كانت تحته هي زينب بنت عميس،
 وسلمى تحت شداد بن الهاد.

٣- أسماء: وقد تزوجها جعفر بن أبي طالب على فولدت له: عبد الله وعوناً ومحمداً، ثم خلف عليها أبو بكر بعد مقتل جعفر فولدت له محمداً، ثم خلف عليها الإمام علي بن أبي طالب على بعد موت أبي بكر فولدت له يحيى وعوناً ولا عقب لهما، ولسلمى وأسماء أخت ثالثة وهي سلامة وهن بنات عميس بن معد بن الحارث بن تيم بن كعب بن مالك بن قحافة بن عامر بن ربيعة من خثمم ابن أنمار.

ولبابة الكبرى من السابقات إلى الإسلام، وقالوا: إنها أول امرأة أسلمت بعد خديجة أم المؤمنين كما ذكر ذلك جماعة من المؤرخين (١)، وقد روى سفيان بن

<sup>(</sup>۱) منهم ابن سعد في الطبقات ۲۰۳/۸، وحكاه عن الواقدي، وابن الأثير في اسد الغابة ٥٣٩/٥، وابن حجر في الاستيماب ٧٥٨/٢، والمقريزي في الاستيماب ٢٧٤/، والمقريزي في امتاع الاسماع ٢٧٤/، والمحب الطبري في ذخائر العقبي ٢٧٤/، والتقي الغاسي في

عينية عن عبيد الله بن أبي يزيد قال: ((سمعت ابن عباس يقول: كنت أنا وأمّي من المستضعفين، كانت أمي من النساء وكنت أنا من الصبيان)) (١٠).

وقال ابن عباس: فعذر الله أهل العدر منهم، وأهلك من لا عدر، وقال: وكنت أنا وأمي ممن كان له عدر. وفيما يلي حديث فيه دلالة على جانب من الاستضعاف الذي كان يعانيه المسلمون ومنهم أم الفضل، كما فيه دلالة على قوة العقيدة والإيمان في نفوس المؤمنين ومنهم أم الفضل.

فقد أخرج الطبراني بسنده عن أبي رافع مولى رسول الله على قال: ((كنت غلاماً للعباس بن عبد المطلب وكنت قد أسلمت وأسلمت أم الفضل وأسلم العباس، وكان يكتم إسلامه مخافة قومه وكان أبو لهب قد تخلف عن بدر وبعث مكانه العاص بن هشام – وكان اخا أبي جهل وخال عمر بن الخطاب – وكان له عليه دين (\*) فقال له: اكفني هذا الغزو وأترك لك ما عليك، ففعل، فلمًا جاء الخبر

العقد الثمين ٨ /٣١٤)، والعلاء السكتواري في محاضرة الأواثل /٣١ وحكاه عن السيوطي، وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) أخبار الدولة العباسية /۱۲۱بتحقيق الدوري والمطلبي، والحديث آخرجه ابن جرير في تفسيره الآية (إلا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنْ الرُجَالِ وَالنَّسَاء) ورواه البخاري في صحيحه في عدة مواضع والبيهقي في سنته ۱۳/۹، والطبري في معجمه ۹۹/۱۱ و ۲۱۷، ولكن ابن حزم في المحلى ۱۵/۲ حاول – مكابراً – أن يجعل اسلام ابن عباس بعد فتح مكة قبل موت النبي على يعامين وتصف فقط، وهذا محض هراء بلا امتراء، كيف يصدق على ذلك، والعباس هاجر قبل الفتح ومعه اهله وينوه ومنهم عبد الله فالتقى الركب النبوي في الطريق كما مر.

<sup>(</sup>٢) روى أبو الفرج الاصفهائي في كتاب الاقائي ١٧٤/٤ ط دار الكتب المصرية وعنه التويري في نهاية الارب ١٣/١٧ ط دار الكتب المصرية واللفظ ثه، عن مصعب بن عبد الله قال:قامر أبو ثهب العاص بن هشام في عشرة من الابل فقمره، ثم في عشرة فقمره، ثم في عشرة فقمره، إلى أن خلعه من مائه فلم بيق له شيئاً فقال: إني ارى القداح قد

وكبت الله أبا لهب، وكنت رجلاً ضعيفاً أنحت هذه الأقداح في حجرة، ومربي، فوائله اني لجالس في الحجرة أنحت أقداحي وعندي أم الفضل، إذ الفاسق أبو لهب يجر رجليه أراه قال: حتى جلس عند طنب الحجرة، فكان ظهره إلى ظهري، فقال الناس: هذا أبو سفيان بن الحارث، فقال أبو لهب: هلم الي يابن أخي، فجاء أبو سفيان حتى جلس عنده، فجاء الناس فقاموا عليهما، فقال: يابن أخي كيف كان أمر الناس؟ قال: لا شيء والله ما هو إلا أن لقيناهم فمنحناهم أكتافنا يقتلوننا كيف شاؤا، ويأسروننا كيف شاؤا، وأيم الله لما لمت الناس، قال: ولم؟ فقال رأيت رجالاً بيضاً على خيل بلق، لا والله ما تليق شيئاً، ولا يقوم لها شيء.

قال: فرفعت طنب الحجرة فقلت: تلك والله الملائكة، فرفع أبو لهب يده فلطم وجهي، وثاورته فاحتملني فضرب بي الأرض حتى نزل عليّ. برك ظ. فقامت أم الفضل فاحتجزت فأخلت عموداً من عُمّد الحجرة فضربته به، ففلقت في رأسه شجة منكرة وقالت: أي عدو الله استضعفته أن رأيت سيده غائباً عنه، فقام ذليلاً، فوائله ما عاش إلا سبع ليال حتى ضربه الله بالعدسة فقتلته فلقد تركاه ابناه ليلتين أو ثلاث ما يدفناه حتى أنتن، فقال رجل من قريش لابنيه: ألا تستحيان؟ إن أباكما قد أنتن في بيته، فقالا: إنا نخشى هذه القرحة. وكانت قريش

حالفتك يابن عبد المطلب فهلم أقامرك يابن عبد المطلب فأينًا غلب كان عبداً لصاحبه، قال افعل ففعل فقمره أبو لهبه فكره أن يسترقه فتفضب بنو مخزوم فمشى الههم فقال افتدوه مني بعشرة من الابل فقالوا، لا وإلله ولا بويرة فاسترقه فكان يرعى له إبله إلى أن خرج المشركون إلى بدر. قال وقال غير مصحب فاسترقه واحتبسه قيناً يعمل الحديد فلما خرج المشركون إلى بدر، أخرجه أبو لهب عنه لأنه كان عليلاً، على إنه إن عاد اعتقه فقبل الماص.

يتقون العدسة كما يتقون الطاعون، فقال رجل: انطلقا فانا معكما، قال: فوالله ما غسّلوه إلاّ قذفاً بالماء عليه من بعيد، ثم احتملوه فقذفوه في أعلا مكة إلى جدار وقذفوا عليه الحجارة))(١).

أقول: ورواه الحاكم (٢)، والهيثمي في المجمع (٢)، وأحمد في مسنده (٤)، والبزار (۵)، والنويري (١)، وغيرهم.

ومن هذا الحديث يظهر إن استضعاف المشركين للمسلمين كان حتى بعد واقعة بدر وأن ابا رافع كان من المسلمين المستضعفين، كما يدل عليه قول أم الفضل لأبي لهب، كما أن ما فعلته بأبي لهب عدو الله وعدو رسوله على لله على قوة جنانها وصلابة عقيدتها ؟ كما يدل على قوة جنانها وشجاعتها. شكر الله تعالى لها ذلك الموقف البطولي الذي أودت فيه بحياة عدو من أللا أعداء الرسول على الله الموقف البطولي الذي أودت فيه بحياة عدو من أللا أعداء الرسول

وكانت من فواضل النساء، هاجرت إلى المدينة بهجرة زوجها، وقد روي في حقها وحق أخواتها شهادة من النبيّ الكريم عليه النهن.

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير للطبراني ٢٠٨/١ ط الثانية.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ٣٢٢/٣.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوالد ١/٨٩.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲/۹.

<sup>(</sup>۵) مستد البزار /ح ۷۷۸.

<sup>(</sup>١) نهاية الارب ٢١/١٧.

<sup>(</sup>٧) الاستيماب ٧٩٨/٢ والعقد الثمين للفاسي ٣١٥/٨.

فقد أخرج ابن حجر في الإصابة عن الزبير بن بكار وغيره ان النبي عَلَيْ قال: ((الأخوات الأربع مؤمنات: أم الفضل، وميمونة، وأسماء، وسلمى))(١)، وفي رواية البلاذري: ((قال ﷺ أحبهن لإيمانهن))(١).

وأخرج أيضاً عن الواقدي بسنده عن كريب: ((ذكرت ميمونة وأم الفضل وأخرج أيضاً عن الواقدي بسنده عن كريب: ((ذكرت ميمونة وأم الفضل وأخواتها لبابة – وهي بكر – وعزة، وأسماء، وسلمى فقال رسول الله ﷺ إنَّ الأخوات مؤمنات)) (\*\*).

وهذه الاخوات مع اخت سابعة لهن اسمها حميدة، هن اللواتي ترحم عليهن الإمام أبو جعفر محمّد بن علي الباقر على الباقر الله في المنه المحمّد بن علي بن بابويه في كتابه المخصال بسنده عن أبي بصير والسند صحيح قال سمعته بيمني الباقر يقول: رحم الله الأخوات من أهل الجنة، فسماهن أسماء بنت عميس الختعمية، وكانت تحت جعفر بن أبي طالب الله وسلمي بنت عميس الختعمية، وكانت تحت حمزة بن عبد المطلب، وخمس من بني هلال: ميمونة بنت المحارث، كانت تحت النبي من أبي أله الفضل عند العباس وأمها هند والعصماء أم خالد، وعزة كانت في ثقيف عند الحجاج بن علاط، وحميدة لم يكن لها عقب على بشهادة النبي من في حميدة الم يكن لها عقب على بشهادة النبي من في حميد الإمام الباقر المن في حق تلكم الأخوات دليلاً على حسن حالهن، وعلو مقامهن، فرحمهن الله تعالى برحمته.

<sup>(</sup>۱) الأصابة ۲۸٫۲۷۸.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف (ترجمة أبي طالب) /£4.

 <sup>(</sup>٣) الأصابة لابن حجر ١٧٦/٨، ومعجم الطبرائي ٢١/١١، ومجمع الزوائد ٢٩٠/٩، وقال: رواه
 الطبرائي بإسنادين ورجال أحدهما رجال الصحيح، ورواه الحاكم في المستدرك ٢٧/١.
 ٣٣ وصححه على شرط مسلم وواققه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) الخصال (باب السبعة) /٣٣٧ ـ ط الحيدرية.

وقد روت أم الفضل عن النبي المحديث، فقد أخرج لها البخاري ومسلم والترمذي والنسائي ومالك في الموطأ وابو داود وابن ماجة كلهم في كتاب الصلاة عن أم الفضل انها سمعته – النبي الله عن أم الفضل انها سمعته – النبي الله عن أم الفضل انها سمعته عرفاً، وفيه: انها لآخر ما سمعت النبي الله يقرأ بها في المغرب (١٠).

وأخرج لها البخاري في الحج والصوم والاشربة، ومسلم في الصوم، وأبو داود في الصوم، ومالك في الموطأ في الحج حديث: ((أنّ الناس تماروا عندها يوم عرفة في صيام رسول الله على فأرسلت إليه بقعب من لبن وهو واقف فشربه))(".

وأخرج لها مسلم في النكاح، والنسائي وابن ماجة فيه أيضاً حديث: ((لا تحرم الرضعة والرضعتان))<sup>(٣)</sup>.

وأخرج لها أبو داود في الطهارة، وابن ماجة فيه وفي الرؤيا حديث: ((كان الحسين بن على في حجر النبي على فبال عليه))(ع)

ولفظه لابن ماجة في الرؤيا: ((قالت أم الفضل: يا رسول الله رأيت كأن في بيتي عضواً من أعضائك، قال: خيراً رأيت، تلد فاطمة غلاماً فترضعيه، فولدت حسيناً أو حسناً، فأرضعته بلبن قثم، قالت: فجئت به إلى النبي ﷺ فوضعته في حجره فبال، فضربت كتفه، فقال النبي ﷺ: أوجعت ابنى رحمك الله))(۵).

وهذا الحديث أخرجه الحاكم في المستدرك بلفظ أوفى ولفظه: ((بسنده عن شداد بن عبد الله عن أم الفضل بنت الحارث انها دخلت على رسول الله عن أم

<sup>(</sup>١) ذخائر المواريث في الدلالة على مواضع الحديث للنابلسي ٢٨٦/٤.

<sup>(</sup>٢) تقس المصدر ٢٨٦/٤.

<sup>(</sup>٣) تفس المصدر.

<sup>(1)</sup> تقص المصدر.

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجة ٢٧٧/٢ مل الأولى بمصر سنة ١٣١٣.

وأخرج أحمد في المسند<sup>(۱)</sup>، وابن ماجة في السنن<sup>(۱)</sup>، وابن سعد في الطبقات<sup>(۱)</sup>، وابن حساكر كما في تهذيب تاريخه<sup>(۱)</sup>، والمتقي الهندي في كنز العمال هذا الحديث بالفاظ متقاربة<sup>(۱)</sup>. وعندهم: خيراً رأيت، تلد فاطمة غلاماً وترضعينه، فتكفلينه بلبن ابنك قثم. وكانت أم الفضل في مدة رضاعها الحسين الخيلا ترقصه وهي تقول:

يا ابن رسول الله يا ابن كبير الجاه

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ١٧٦/٢ وأخرجه في ١٧٩ بمبورة أخمس كما أخرج الحديث بمبورته الأولى في مشكاة المصابيح كما في يتابيع المودة /٣٨٧ مد الميسوية وتهشيب ابن مساكر ١٣/٤/٣، ولذكرة الخواص /٣٣٧، وكفاية الطالب /٤١٨.

<sup>(</sup>۲) مسئد أحمد ۱۲۹/۱.

<sup>(</sup>٣) ستن ابن ماجه /ح ٣٩٣٢.

<sup>(1)</sup> طبقات ابن سعد ۲۰۴/۸ ط بیروت.

<sup>(</sup>٥) تاريخ مدينة دمشق ٢١٦/٤.

<sup>(</sup>٦) كنز الممال /ح ٤١٤٦٠.

# فرداً يلا اشياه أحاذه إلهي من أمسم الدواهسي<sup>(۱)</sup>

وكانت هي مع النساء في بيت النبي عِينَ في مرضه الذي توفي فيه.

فقد روى الشيخ المفيد بسنده إلى زيد بن علي بن الحسين على قال: ((وضع رسول الله على في مرضه الذي توفي فيه رأسه في حجر أم الفضل وأضمي عليه فقطرت قطرة من دموعها على خلاه ففتح عينيه وقال نما لك يا أم الفضل ؟ قالت نعيت الينا نفسك وأخبرتنا أنك ميت، فإن يكن الأمر فينا فبشرنا، وان يكن في غيرنا فأوص بنا قال فقال لها النبي على النع المقهورون والمستضعفون من بعدي)(".

وروى نحو هذا مرة أخرى بسند آخر ينتهي إلى أم الفضل بن العباس قالت: ((لمّا ثقل رسول الله ﷺ في مرضه الذي توفي فيه أفاق إفاقة ونحن نبكي حوله فقال: ما الذي يبكيكم؟

قلنا: يا رسول الله نبكي لغير خصلة:نبكي لفراقك إيانا، والانقطاع خبر السماء عنا، ونبكي للأمة من يعدك فقال على أنكم المقهورون والمستضعفون من بعدى)) (٣).

وتوفيت أم الفضل بعد زوجها العباس<sup>(2)</sup>. ومن الغريب أنّ الحصري القيرواني ذكر في كتابه زهر الآداب قال: يقال أنّ امرأة العباس عم النبيّ ﷺ قالت ترثى بنيها:

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهر اشوب ١٥٩/٢ مل الحيدرية. وكتاب قمقام لفرهاد ميرزا /٣٠. ومرّ من النووي ان قلم بن المياس كان أخاً للحسين من الرضاعة.

<sup>(</sup>٢) أمالي المقيد /١١٢ ط الحيدرية سنة ١٣٦٧ هـ.

<sup>(</sup>٣) تفس المصندر /١٨٨ .

<sup>(\$)</sup> في كثير من المصادر أنها توفيت قبل زوجها العباس وذلك في زمن خلافة عثمان ولكن سيأتي في الحديث عن شأن الناكثين لبيعة الإمام ﷺ بعد مقتل عثمان وما أجتمع عليه

حتى إذا كملت اظماؤهم وردوا حت بالحجاز منايا بينهم بدد إذا القعاديد عن امثالهم قعدوا وإعطاء الجزيل الذي لم يعطه أحد<sup>(1)</sup>

دعوا من المجد اكنافاً إلى أجل ميت بمصر وميت بالعراق ومي كانت لهم همم فرقن يينهم بث الجميل وتفريج الجليل واعط

أقول: من الغريب انه لم يعقب على ذلك بشيء، من حيث القبور. فان بني العباس وإن كانوا كما قال أبو صالح صاحب التفسير: ما رأينا بني أم أبعد قبوراً من بني العباس لأم الفضل(٢).

إلاً أنّ في البيت الثاني قوله: وميت بالعراق فمن هو يا ترى ذلك الميت؟! على أنّ الأبيات المذكورة أوردها أبو عليّ القالي في أماليه منسوبة لأم معدان الأنصارية بزيادة في أولها وهي:

بانوا لوقت مناياهم فقد بعدوا زوّ المنون<sup>(٣)</sup> ولم يجمعهم بلد لا يبعد الله فتياناً رُزَئتهم أضحت قبورهم شتى ويجمعهم

ثم الأبيات الأربعة السابقة باختلاف في الترتيب<sup>(4)</sup>.

فرحمة الله على أم الفضل وأخواتها المؤمنات.

عليه رأيهم بمكة من اعلان المصيان، ان أم الفضل كانت بمكة وعلمت بذلك فاستأجرت رجلاً من جهيئة اسمه ظفر وكتبت معه عن نية القوم، وأمرته أن يسرع في ايصال كتابها إلى الإمام أمير المؤمنين الكلاة بالمدينة. وعلى هذا فهي كانت باقية حيّة إلى زمن خلافة الإمام الكلاء.

<sup>(</sup>۱) زهر الأداب ۱۰٤/٤.

<sup>(</sup>٢) الممارف لابن قتيبة /١٢٢، ووفيات الاعيان ٢٤/٣.

<sup>(</sup>٣) زو المنون: أحداثها.

<sup>(</sup>٤) الأمالي للقالي ٩٦/٢.



# في عهد النبيِّ الأكرم ﷺ :

تبدأ شخصية حبر الأمة بالظهور المتلأليء في عهد ابن عمه صاحب الرسالة و وتحتل بفضل نبوغها المبكّر مكانتها اللائقة بمثله، بفضل ما حصلت عليه، ممّا صار يغبطه عليها - بعد ذلك - كثير من أبناء الصحابة، بل وحتى من الصحابة اللذين فاقهم بأستعداده الفطري، وحسن تلقّيه، وشدة ذكائه، ما جعله متميزاً - بفضل ما لديه من الموروث والمكتسب - فكان حرياً بأن يوليه النبي وهو مربّيه عنايته التامة، ويغدق عليه من فضل معارفه، ما أكسبه أن يكون بحق (حبر الأمة) بالرغم من قصر تلك الفترة التي حظي فيها بصحبته. وإن تكن الروايات التي تحدثت عن فترة صحبته للنبي و لم تخل من مزايدات منافية عباسية البصمات، كما لم تسلم من مفارقات أموية الطابع، فكانت مثار بعض الشبهات ولكن عكست آثارها على المروي عنه وفيه، وبالرغم من دس بعض الشبهات ولكن عكست آثارها على المروي عنه وفيه، وبالرغم من دس فيتحدث عنه. وذلك من خلال سلامة الرواية طريقاً واتفاق الأنصار والخصوم على روايته.

وإذا رجعنا إلى تاريخ بدء هجرته ونهاية صحبته فلا تتجاوز تلك الفترة أعوامها الثلاثة، فقد مرّ بنا أنه كان مع أبيه في هجرته في أواخر عام ثمان من

الهجرة والتقوا بالنبي على ومعه المسلمون في طريقهم إلى مكة وذلك في شهر رمضان فكانوا معه. وانتهت تلك الفترة بالتحاق النبي الكريم بالرفيق الأعلى في صفر أو ربيع الأوّل عام أحد عشر فهي لم تتجاوز الثلاثة أعوام. وإذا أردنا تحديدها بدقة فلنأخذ بما قاله الذهبي في كتابه: ((صحب النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم نحواً من ثلاثين شهراً وحدّث عنه بجملة صالحة))(()، وهو تحديد قريب من الواقع. ومهما يكن عمر تلك الصحبة طولاً وقصراً فقد كانت غنية بالعطاء، مليئة بالبركات، فضلت صحبة كثير متن طالت صحبتهم ولم ينتفعوا بها فلم تغن عنهم شيئاً.

وليس من شك كان له من العناية الآلهية التوفيق خير مساعد على درك ما اكتسب، حين توفرت له أسباب النجاح، فكان حفظه عن تعقل وبفضل ما عليه من استعداد في نفسه للتلقي وإعداد من ابن عمه في الإفاضة، فكان يرعاه ويوليه عنايته، فأصبح بفضل تلك المواهب والعناية (حبر هذه الأمة)، وما حفظه المحكم من القرآن وهو ابن عشر سنين- كما حدث بذلك- إلا دليل نبوغه المبكّر وشدة ذكائه. وليس حفظ المحكم- وهو من سورة محمّد إلى آخر القرآن سهلاً على من كان في مثل سنّه، وبل وحتى على من كان أكبر منه.

ألم نقرأ عن آخرين من الصحابة وفيهم من نيّف على الأربعين وأكثر من عمره لم يستطع تعلم سورة من القرآن إلا بعد جهد، وكان بعضهم نحر جزوراً عندما ختم سورة البقرة في أثنتي عشرة سنة (٢٠).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٢٩/٤.

<sup>(</sup>٢) لاحظ شرح الموطأ للزرقائي ١٩٤/٢جاء فيه: وأخرج الخطيب في رواية مالك عن ابن عمر قال: تعلم عمر في أثنتي عشرة سنة فلما ختمها نحر جزيراً، وقارن ربيع الأبرار للزمخشري ٢٧/٧ ط الأوقاف ببغداد، ولاحظ أيضاً شرح الموطأ للزرقائي ١٩٤/١، وذخائر

وسيأتي في مستقبل تأريخه أنه صار يقريء جماعة من الصحابة، وجاء عند البخاري وغيره ذكر عبد الرحمن بن عوف منهم (۱) وعمر بن الخطاب (۱)، فحفظه للمحكم في أوائل سني صحبته دليل على حسن تلقيه ومدى أستعداده. ولم يكن تلقيه مجرد حفظ آيات وسور، بل لابئ أن يكون قد تلقى التأويل كما تلقى التنزيل من أبن عمه صاحب الرسالة ومن فلَق فيه ﷺ. وإذا صح ما يروى أن النبي ﷺ هو الذي لقبه به (ترجمان القرآن) (۱) ففي ذلك دلالة على أنه وجد فيه ما يؤهله لأن يكون كذلك بغضل ما تعلّمه منه تنزيلاً وتأويلاً.

وزاد حرص حير الأمة على طلب المزيد، كثرة متابعته للرسول على فكان ملازماً له ما وسعه، ذلك وساعده على استزادة فرص تلك الملازمة، وجود خالته أم المؤمنين ميمونة بنت الحارث عند النبي على فكان يدخل بيتها وببيت أحياناً عندها، ليتابع معرفة أحوال النبي على في بيته، وحاله في نومه ويقظته، وربما دعاه النبي على إلى المبيت عند خالته كما سيأتي.

ولنقرأ عن ذلك:

المواريث ١٠١/٦ عن مالك في الموطأ . في المبلاة . قال مالك، بلفتي أن عبد الله بن عمر مكث على سورة البقرة ثمان سنين يتعلمها .

<sup>(</sup>١) المصنف لعبد الرزاق ١٣٩/٥، صحيح البخاري بشرح فتح الباري ١٧١/١٢.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك المحب الطبري في ذخائر العقبي /١٣٣.

<sup>(</sup>٣) راجع ما مرّ في كنيته وثقبه.

#### هجرته وبيعته:

انتشر الإسلام وخفقت رايته على ربوع الحجاز، وظهر أمر الله وقريش له كارهون، وكثر المسلمون بعد هجرة النبي وقيت شوكتهم بعد موقعة بدر الكبرى، حيث نصر الله نبيّه على قريش وأيده بجنود لم يروها، ومفست ستة أعوام على هجرته فيحن الرسول الكريم وأيده بجنود لم يروها، وربعه المن وستمائة ومقام أبيه إبراهيم النيّن فيتهيأ ويدعو المسلمين، ويخرج ومعه المن وستمائة رجل، فذي ركائبهم تجوب البيداء القاحلة، وذا هديهم معهم قد ساقوه حيث ساق الرسول و المحديبية أبيعث إليهم إني ما خرجت أريد قتالاً، وإنما أردت زيارة هذا البيت، فلم يقبلوا منه، وواعدوه أن يخلوا له مكة من قابل ثلاثة أيام يزور فيها البيت ويؤدي مناسكه، وتكتب بذلك وثيقة الصلح بين الفريقين، وفيها اشترطوا: أن لا تؤذي قريش أحداً من المسلمين وان كان بمكة ولا من حلفائهم، كما لا يؤذي المسلمون أحداً من المسلمين ولا من حلفائهم، واتفقوا أن تكون مدة الصلح عشر سنين وجرت من بعض رموز الصحابة مواقف غير مُرضية بل مدخولة ومَرضية أب

<sup>(</sup>١) مكان على تسعة أميال من مكة ممًا يلي طرف الحرم.

 <sup>(</sup>Y) قال عمر: مازلت أصوم وأتصدق وأصلي وأعتق من الدي صنعت يومثد: مخافة كلامي
 الله تكلمت به: حتى رجوت أن يكون خيراً (تاريخ الطبري ٢٣٤/٢ ط دار المعارف).

فنحر فيها الرسول الكريم على هديه، وحل من احرامه، ورجع إلى يثرب دار هجرته، وبعد مضي عام على ذلك يخرج إلى زيارة البيت ليعتمر عمرة القضاء، وتخلي له قريش مكة، ويبقى بها ثلاثاً، ثم يخرج وفاء بالشرط. ولم تمض برهة طويلة حتى كان تجاوز بني بكر وهم حلفاء قريش على خزاعة وهم حلفاء الرسول الله التراث بينهما، ونصرت قريش بني بكر على خزاعة، وبذلك نقضوا ما أشترطوه في عقد العملح مع النبي الكر على خزاعة بالنبي فأرسلت وفداً يضم أربعين راكباً بزعامة شاعرهم عمرو بن سالم، فدخلوا المسجد، ووقف شاعرهم على رأس النبي الشده:

حلف أبينا وأبيه الأتلدا<sup>(۱)</sup>
ثمة أسلمنا فلم ننزع بدا
وادع حباد الله يأتوا مددا
إن سيم خسفاً وجهه تربّدا
إن قريشا أخلفوك الموعدا
وجعلوالي في كداء<sup>(۱)</sup> رصدا
وهم أذل وأقل عسددا

يا رب إنسي ناشسد محمدا كنت لنا أبساً وكسنسا ولسدا فانصر رسول الله نصراً عتدا<sup>(۱)</sup> فيهم رسسول الله قد تجسردا في فيلق كالبحر يجري مزيدا ونقضسوا ميثاقسك المؤكدا وزعموا أن لست أدعوا أحداً

<sup>(</sup>١) الألك: الأقدم.

<sup>(</sup>٢) المُتَدُ، من العتيد: بمعنى الحاضر المهيأ وفرس عتُدُ بفتحتين معدُّ للجري والركوب.

<sup>(</sup>٣) كداء؛ بالفتح والمد؛ ثنيَّة بأعلى مكة عند المحصَّب دار النبي الله من ذي طوى إليها (مراصد الاطلام).

هم بيَّتونا بالوتير<sup>(١)</sup> هُجُلا وقتُلونا ركّعا وسجُلداً<sup>(٣)</sup>

فقال الرسول ﷺ: (لا نصرتُ إن لم أنصر بني كعب) "- يعني خزاعة-وأحلَّ الله له نقض ما كان بينه وبين قريش، حيث بدأوا بالنكث، ﴿فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ﴾(").

ويخرج على النبي على المسلمون وعدتهم يومئذ عشرة آلاف (4).
ولمًا وصل النبي على ومعه المسلمون إلى السقيا- قرية من أعمال الفرعأو الجحفة - على بعد تسعة عشر ميلاً من السقيا وعلى ثلاث مراحل من م.كة أو ذي الحليفة - على خمسة أميال من المدينة - التقى - فيما يقول أصحاب
السيرة - عمه العباس بن عبد المطلب وقد جاء مهاجراً بأهله ورحله إلى
المدينة دار الهجرة والإيمان.

<sup>(</sup>١) الوتير: بالفتح ثمُّ الكسر: اسم ماء بأسفل مكة لخزاعة. نفس المصسر.

<sup>(</sup>٢) السيرة لإبن هشام ٢٣٧/٣ مل مصر سنة ١٣٧٩ بالمطبعة الخيرية، والسيرة الحلبية ٢٠/٠٨/، والاستيعاب ٢٣٣/٥، والإصابة ١٩٧/٥، وقد أحتج سعيد بن المسيب في مسجد
النبي النبي المناهدة حين قال له عمران بن أبي كثيره يا أبا أن قبيصة بن ذويب جاء
برجل من أهل العراق فأدخله على عبد الملك بن مروان فحدله عن أبيه عن المغيرة بن
عمبة أن النبي التحقيق قال، (الخليفة لا يناهد)، فرفع سعيد يده فضرب بها الأخرى فقال:
قاتل الله قبيصة كيف باع دينه بدنيا فانية؟ والله ما من أمرأة من خزاعة قميدة في بيتها
إلا وقد حفظت قول عمرو بن سالم الخزاعي لرسول الله المناهد النبي ولا
يناهد الخليفة؟ قاتل الله قبيصة كيف باع دينه بدنيا فانية؟ (كتاب الفارات لإبراهيم بن
محمد الثقفي ٢٤/١/٥).

<sup>(</sup>٣) طبقات بن سعد ٩٧/٢ ط لبنان، وتخريج الأحاديث والأثار للزيلمي ٩٧/٢ ط خزيمة الرياض، وفي الله إن ثم أنصر بني كمب)، وكذا في مجمع الزوائد ١٦١/٢، والمطالب العالية ٢٤١/٤.

<sup>(</sup>t) الفتح /١٠.

<sup>(</sup>٥) التنبيه والإشراف للمسمودي /٣١١ مصر .

وينزل الجميع ذلك المكان، ويفرح كلّ بلقاء الآخر، ويعرف العباس تية النبيّ على وجهه ذلك، فيرسل بركائبه إلى المدينة وقد مرّ منا أنّه وصل إلى المدينة قبل خروج النبيّ إلى فتح مكة اعتماداً على حديث ابن عباس في العدينة قبل خروج النبيّ عكن فقد أنتظم هو وبعض بنيه في سلك النفر العموم في السفر(۱) ومهما يكن فقد أنتظم هو وبعض بنيه في سلك النفر المجاهدين، ويعود إلى مكة مع أبن أخيه قاصداً حرب قريش اللين نكثوا العهد ونقضوا الأيمان، فانقطعت العصمة فحل للرسول على أن يخرج إليهم بذلك الجيش.

وكان للعباس مقامه في جيش المسلمين، وإن ذكر الصفوري: ان النبي على عقد له راية سوداء كما أن راية الأنصار كانت في ذلك اليوم صفراء (". ولا أكاد أصدقه في ذلك، نعم كان النبي على يشاور عمه مع المشيرين وكان عبد الله بن عباس في زعيم هذه السيرة في المسيرة من بين أخوته الذين رجعوا مع أبيهم إلى مكة بصحبة الرسول في وهو يومئذ بعث لم يبلغ الحلم، إذ كان له من العمر أحد عشرة سنة. كما أن بيعته للنبي في ذلك السن، فقد ذكر أنه لم يبايع النبي في طفل غيره وغير الحسنين عليهما السلام وغير ابن جعفر (".

وعلى هذا يمكننا أن نعتبر أن اولى صفحات تاريخ حياته ذات الدلالة تبدأ من هذا الحين، وإن سبق القول حكاية دخول الإسلام بيته بمكة، إلا أنه لم يكن قد رأى النبي عَلَيُهُ فأبتدأ يحضر عند الرسول عَلَيْهُ ويشاهد مجالسه، ومن ثَمّ يحدّث

<sup>(</sup>۱) سیأتی فی شواهد ومشاهد برقم ۱۱.

<sup>(</sup>٢) تزهة المجالس للمبقوري ١١٢/١.

<sup>(</sup>٣) عمدة الطالب /٣٦ ط النجف في ذكر عبد الله بن جعفر وقد وَهُم ابن ظفر المكي في كتابه أنباء نجباء الأبناء /٨١. فعد مكان ابن جعفر عبد الله بن الزبير، ولم أجد فيما رأيت من المصادر فعلاً من ذكره والثابت المشهور ما ذكرناه.

عن مشاهدة، ولا شك إن لعنصر المشاهدة قيمة في تسجيل الوقائع يفقده السماع وتعدّد الرواة.

وهكذا كانت هجرة حبر الأمة وهجرة أبيه، تمت بملاقاة النبي على سواء في الطريق كما يقول أصحاب السيرة أو بعد الوصول إلى المدينة دار الهجرة والإيمان كما قلنا(۱).

قال ابن كثير: ((وهاجر مع أبيه قبل الفتح، فأتفق لقياهما النبي على بالمجحفة، وهو ذاهب لفتح مكة، فشهد الفتح وحنيناً والطائف عام ثمان))(". ولمّا عاد مع أبيه ليشهد فتح مكة، كان ذلك بداية ما كان يتحدث به بعد ذلك عن مشاهداته في ذلك الفتح. كما أنّه شهد أيضاً وقعة حنين والطائف، ورويت عنه في ذلك بعض الأحاديث، وكان جميع ذلك عام ثمان للهجرة النبوية، وهو بداية حياته.

### شواهد ومشاهد:

لقد كان لدى حبر الأمة وهو في سنّه تلك من قوة الحافظة ودقة الملاحظة ما جعلته يحفظ كلّ ما سمع وما رأى، فكان حريصاً على متابعة الرسول الكريم على أقواله وأفعاله، حتى صار يحاكيه في شتى شؤونه الحياتية ففي العبادات مثلاً حين يصف وضوءه وصلاته وحتى قراءته وكيفية الركوع والسجود وأذكاره فيهما، ويقول هكذا كان يفعل وهذا فعله وهكذا رأيته، وحتى في سائر اوراده ونوافله وهو في بيته فلاحظ ما سيأتي عنه من وصفه الدقيق

<sup>(</sup>۱) لايمدم الباحث وجود روايات مناقبية تذكر أن الرسول الله قال لممه يا هم ختمت بي النبوة وختمت بلك الهجرة ولكنها لا تثبت على المحك ويبين زينها، وأنها مما وضعها الوضاعون تزلُفاً إلى أبنائه في أيام خلافتهم وما أكثر ما تقريوا به اليهم من هذا القبيل حتى ليمسر أحياناً تخليص الحقائق من بين أكداس الشوائب.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٨/٢٩٦.

لذلك، حين يصف غطيطه وصفيره في نومه ﷺ وكيفية لباسه وستأتي شواهد كثيرة في تاريخه العلمي حين نذكر (فقهه) أمّا الآن فنكتفي بذكر بعضها:

۱- عن عطاء بن يسار عن ابن عباس قال: ((ألا أخبركم بوضوء رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم فغرف بيده اليمنى ثمّ صب على اليسرى صبّة))(١).

٢- عن عطاء بن يسار عن ابن عباس: أنّه توضأ فغسل كلّ عضو منه غسلة
 واحدة ثمّ ذكر أنّ النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم كان يفعله

"- أخرج البخاري عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ ﴾ " قال: ((كان النبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلم يعالج من التنزيل شدة وكان يحرّك شفتيه، فقال لي ابن عباس: أحرّكهما لك كما كان رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم يحرّكهما - فقال سعيد: أنا أحرّكهما كما كان ابن عباس يحرّكهما - ، ... قال - ابن عباس - فكان رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم إذا أتاه جبريل الخيرة أستَمَع فاذا أنطلق جبريل قرأه النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم كما أقرأه ()().

٤- أخرج عبد الرزاق عن سليمان بن يسار: أنه سمع ابن عباس وأبا هريرة،
 ورأى أبا هريرة يتوضأ ثم قال يابن عباس أتدري من ماذا أتوضأ؟ قال: لا، قال
 توضأت من أتوار (٥) أقط أكلتها. قال ابن عباس: ما أبالي ممّا توضأت، أشهد

<sup>(</sup>١) المصنف لعيد الرزاق ٤٢/١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (باب الوضوء مرة مرة) ٤٣/١، المصنف لعبد الرزاق ٤١/١، مسند أحمد (٣/٠).

<sup>(</sup>٣) القيامة /١٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ١٩٢/٩ طا بولاق.

<sup>(</sup>٥) جمع تور وهي قطعة من الأقط وهو لبن جامد مستحجر.

لرأيت رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أكل كتف لحم ثمّ قام إلى الصلاة وما توضأ (۱).

٥- أخرج الطبراني في معجمه بسنده عن محمد بن أسحاق عن خاله - موسى بن يسار- قال: ((كان ابن عباس يوم الجمعة يبسط له في بيت ميمونة فيتحدث. فقال له رجل: أخبرني عما مست النار؟ فقال ابن عباس: لا أخبرك إلا ما رأيت من رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم، كان هو وأصحابه في بيته، فجاء المؤذن فقام إلى الصلاة حتى إذا كان بالباب أتي بصحفة فيها خبز ولحم، فرجع بأصحابه فأكل وأكلوا، ثم رجع إلى الصلاة ولم يتوضأ))(".

٦- أخرج الطبراني في معجمه بسنده عن عطاء بن يسار عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ((كان رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم إذا نظر في المرآة قال: (الحمد الله اللّهي حسّن خَلقي، وزان مني ما شان من غيري)، فإذا أكتحل جعل في كلّ عين ثنتين وواحدة بينهما، وكان إذا لبس بدأ باليمين، وإذا خلع خلع خلع اليسرى، وكان إذا دخل المسجد أدخل رجله اليمنى، وكان يحب التيمّن في كلّ شيء إذا أخذ وإذا أعطى)) (٣٠).

٧- أخرج الطيراني في معجمه بسنده عن طاووس عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ((كان رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم يرفع يديه في كلّ ركعة))(<sup>(3)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ١٩٧/١عن ابن جريج وأحمد في المسند من طريق المصنف لعبد الرزاق ١٦٥/١.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير للطبراتي ١٠/٦٠٠.

<sup>(</sup>٣) تقص المصندر ١٠/٣١٤.

<sup>(</sup>٤) المعجم الكبير ٢٤/١١، ورواه أبو داود في سننه برقم /٧٣٦، والنسائي في سننه/٣٣٧.

٨- أخرج الطبرائي في معجمه بسنده عن طاووس عن ابن عباس قال:
 ((رأيت رسول الله ﷺ يصلى في خميصة))(۱).

٩- أخرج الطبراني في معجمه بسنده عن طاووس عن ابن عباس قال:
 ((رأیت رسول الله ﷺ بصلي في جبّه صوف وحدها))

1- أخرج الطيراني في معجمه قال: ((سأل رجل ابن عباس أدركت النبي على النبي على الله عبار أخرج الطيراني في معجمه قال: ((سأل رجل ابن عبار فخرج فأمر النبي على أدركته وأنا خلام، وكان بغيته أن يحضر عبد، فخرج فأمر بعنزة فركزت له عند دار كثير بن الصلت فصلى إليها، ثم ذكر الناس فوعظهم ثم أرتفع إلى النساء ليس معه ذكر غير بلال فلكرهن ووعظهن وحثهن على الصدقة فرأيتهن يهوين إلى آذانهن وحلقوهن ليدفعن الصدقة)(").

وفي حديث سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: ((خرجت مع النبي على يوم الفطر فبدأ بالصلاة قبل الخطبة: لا أذان ولا إقامة ثمّ ركب راحلة فخطب عليها ثمّ أتى النساء ... ثمّ رجع إلى أهله)).

١١- أخرج الطيراني في معجمه بسنده عن طاووس عن ابن عباس الله الله على الله صلى الله عليه (وآله) وسلم في رمضان فصام حتى بلغ عسفان ثم دعا بإناء فشرب ليراه الناس ثم أفطر حين (حتى) دخل مكة وأفتتح مكة في رمضان))(\*\*).

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ١١/١٢.

<sup>(</sup>٢) تفس المصصر ٢٤/١١.

<sup>(</sup>٢) تقس المصطر ١١٢/١٢ .

 <sup>(</sup>٤) المعجم الكبير ٢١/١١، وأخرجه البخاري في صحيحه برقم /١٩٤٨ و ٢٢٧٩، ومسلم برقم / ١١١٣
 ١١١٢٠ والنسائي ١٨٤/٤، وابو داود برقم ٢٢٧٨، وأحمد في مسئده برقم / ١٢٥٠ – ٥١ – ٥١ و ٢٩٩٠.

17- أخرج الطبراني في معجمه يسنده عن ابن عباس قال: ((دخلت على رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم في سفر وهو يقرأ سورة ص فسجد فيها))<sup>(۱)</sup>.

١٣- أخرج الطبراني في معجمه بسنده عن ثابت بن يزيد الخولاتي أنّه قدم المدينة فلقى ابن عباس فسأله عن الخمر فقال: ((سأخبرك عن الخمر، اني كنت عند رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم في المسجد، فبينما هو محتب حلّ حبوته ثمّ قال: (من كان عنده من الخمر شيء فليؤذنّي به) فجعل الناس يأتونه فيقول أحدهم: عندى راوية خمر، ويقول الآخر: عندى راوية ويقول الآخر: عندي زقاق وما شاء الله أن يكون عنده. فقال رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم (اجمعوه ببقيع كذا وكذا ثمَّ اذنوني) ففعلوا ثمَّ آذنوه، فقام وقمت معه، فمشيت عن يمينه وهو متكيء على فلحقنا أبو بكر، فأخذني رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم فجعلني عن يساره، وجعل أبا بكر مكاني، ثمَّ لحقنا عمر بن الخطاب فأخذه فجعله عن يساره فمشي بينهما حتى إذا وقف على الخمر قال للناس: (أتعرفون هذه؟) قالوا: نعم يا رسول الله هذه الخمر قال: (صدقتم إن الله لعن الخمر وعاصرها ومعتصرها وشاربها وساقيها وآكل ثمنها) ثمّ دعا بسكين فقال: (أشحدوها) ففعلوا، ثمّ أخذها رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم يخرق الأزقاق. فقال الناس: انْ هذه الأزقاق منفعة فقال: (أجل، ولكني إنَّما أفعل ذلك غضباً الله لما فيها من سخطه))) <sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ١١/١١.

<sup>(</sup>٢) تقس المصدر ١٢/١٨-يرقم ١٢٩٧٧.

1٤- أخرج الطبراني في معجمه بسنده عن ابن عباس قال: «كنا في حلقة في المسجد نتذاكر فضائل الأنبياء أيّهم أفضل؟ فذكرنا نوحاً وطول عبادته ربّه، وذكرنا إبراهيم خليل الرحمن، وذكرنا موسى كليم الله، وذكرنا عيسى بن مريم، وذكرنا رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم، فبينما نحن كذلك إذ خرج علينا رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم فقال: (ما تذاكرون بينكم؟) قلنا: يا رسول الله تذاكرنا فضائل الأنبياء وأيّهم أفضل؟ ذكرنا نوحاً وطول عهادته، وذكرنا إبراهيم خليل الرحمن، وذكرنا موسى كليم الله، وذكرنا عيسى بن مريم، وذكرناك يا رسول الله قال: (فمن فضلتم؟) قلنا: فضَّلناك يا رسول الله، بعثك الله إلى الناس كافة، وغفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخّر، وأنت خاتم الأنبياء فقال رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلم: (أمَّا أنَّه لا ينبغي لأحد أن يقول انا خير من يحيى وزكريا) قلنا: يا رسول الله ومن أين ذاك؟ قال: (أما سمعتم الله كيف وصفه في القرآن؟ فقال: ﴿ يَا يَحْيَى خُدُ الْكِتَابَ بِقُورٌ وَآتَئِنَاهُ الْحُكُمُ صَبِيًّا ﴾ ('' - فقرأ حتى بلغ - ﴿وَسَيُّدًا وَحَصُّورًا وَتَبِيًّا مِنْ الصَّالِحِينَ﴾ الم يعمل سيئة قط ولم يهم بها)))<sup>(۳)</sup>.

10- أخرج الطبراني في معجمه بسنده عن ابن عباس: ((أن رسول الله صلَى الله عليه (وآله) وسلَم أخذ بعضادتي الباب ونحن في البيت فقال: (يا بني عبد المطلب هل فيكم أحد من غيركم؟) قالوا: أبن أخت لنا فقال: (أبن أخت القوم

<sup>(</sup>۱) مريم /۱۲.

<sup>(</sup>۲) آل عمران /۲۹.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير ١٢٨/١٢ ط الموصل.

منهم)، ثمّ قال: (يا بني عبد المطلب إذا نزل بكم كرب أو حمة أو جهد أو لأواء فقولوا: الله الله ربنا لا شريك له)»(١٠).

17- أخرج الطبراني في معجمه يسنده عن ابن عباس قال: ((أهدى رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم إلى أبي بكّارة ((() فاستصغرها، ثمّ قال لي: انطلق بها إلى رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم يا بنيّ فقل: إنّا قوم نعمل فإن كان عندك أسن منها فابعث بها إلينا، فأتيت بها فقال: (ابن عمي وجهها إلى أبل الصدقة).

ثم أتيته في المسجد فصليت معه العشاء فقال: (ما تريد أن تبيت عند خالتك الليلة قد أمسيت) فوافقت ليلتها من رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم، فأتيتها فعشتني ووطأت لي عباءة بأربعة فافترشئيها، فقلت لأعلمن ما يعمل النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم ملى الله عليه (وآله) وسلم فقال: (يا ميمونة) قالت: لبيك يا رسول الله قال: (أفلا عشيتيه إن كان عندك شيء؟) قالت: قد فعلت، قال: (فوطئت له؟) قالت: نعم، فمال إلى فراشه فلم يضطجع عليه، وأضطجع حوله ووضع رأسه على الفراش، فمكث ساعة، فسمعته قد نفخ في النوم، فقلت نام وليس بالمستيقظ وليس بقائم الليلة، ثم فسمعت صرير ثناياه تحت السواك وهو يتلو هذه الآيات: ﴿إِنَّ فِي خَلَق السَّمَاوَاتِ سمعت صرير ثناياه تحت السواك وهو يتلو هذه الآيات: ﴿إِنَّ فِي خَلَق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ "، ثم وضع السواك وهو يتلو هذه الآيات: ﴿إِنَّ فِي خَلَق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ "، ثم وضع السواك وهو يتلو هذه الآيات: ﴿إنَّ فِي خَلَق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ "، ثم وضع السواك وهو يتلو هذه الآيات: ﴿إنَّ فِي خَلَق السَّمَاوَاتِ أَلْمُ وَالْمُ مَا فَالَى قَرِية فحلٌ شناقها، فأردت أن أقوم

<sup>(</sup>i) تقس المصندر ١٣٢/١٢ مل الثانية.

 <sup>(</sup>٢) البكارة، ولد الناقة والفتيّ منها أو الثني إلى أن يجدم أو أبن المخاص إلى أن يتتّي أو
 أبن اللبون كلّ ذلك يقال له بكارة (قطر المحيط بكر).

<sup>(</sup>٣) البقرة /١٦٤ .

فأصب عليه، فخشيت أن يذر شيئاً من عمله، فلمّا توضأ دخل مسجده فصلَى أربع ركعات، فقرأ في كلِّ ركعة مقدار خمسين آية، يطيل فيها الركوع والسجود، ثمَّ جاء إلى مكانه الذي كان عليه، فاضطجع هوياً فنفخ وهو نائم - فقلت ليس بقائم الليلة حتى يصبح - فلمًا ذهب ثلثا الليل أو نصفه أو قدر ذلك، قام فصنع مثل ذلك، ثمّ دخل مسجده فصلى أربع ركعات على قدر ذلك، ثمّ جاء إلى مضجعه فأتكاً عليه فنفخ . فقلت ذهب به النوم ليس بقائم حتى يصبح - ثمَّ قام حين بقي سدس الليل أو أقل فاستاك ثمّ توضأ ثمّ دخل مسجده فكبّر فأفتتح بفاتحة الكتاب ثمَّ قرأ: ﴿سَبِّحُ اسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَى﴾ ثمَّ ركع وسجد، ثمَّ قام فقرأ بفاتحة الكتاب و﴿قُلْ يَاأَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ ثمّ ركع وسجد.ثمّ قام فقرأ بفاتحة الكتاب و ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَكُ ﴾ ثمَّ قنت فركع وسجد، فلمَّا فرغ قعد حتى إذا ما طلع الفجر ناداني قلت: لبيك يا رسول الله قال: (قم) فوالله ما كنت بنائم فقمت فتوضأت وصليت خلفه فقرأ بفاتحة الكتاب و﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَانًا﴾ ثمَّ ركع وسجد، ثمَّ قيام في الثنانية فقرأ بفاتحة الكتاب و ﴿قُلْ يَاآيُهَا الْكَافِرُونَ ﴾. فلمَّا سلَّم سمعته يقول: (اللَّهم أجعل في قلبي نوراً وفي سمعي نوراً وفي بصري نوراً ومن بين يدي نوراً، ومن خلفي نوراً وعن يميني نوراً وعن شمالي نوراً ومن فوقي نوراً ومن تحتى نوراً وأعظم لى نوراً يا رب العالمين)) (١٠.

١٧ - أخرج الطبراني في معجمه عن ابن عباس قال: ((رأيت النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم يأكل العنب خرطاً))

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ١٠٢/١٢.

<sup>(</sup>٢) نفس المصنبر ١١٥/١٢.

۱۸- وأخرج الطبراني أيضاً بسنده عن أبي العالية عن ابن عباس قال: ((كان يعلّمنا الركوع كما كان رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم يعلّمهم ثمّ يستوي لنا راكعاً، حتى لو قطرت بين كتفيه قطرة من ماء ما تقدمت ولا تأخرت))(1).

١٩ - وأخرج الطبراني في معجمه بسنده عن ابن عباس قال: ((دخل رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم حائطاً لبعض الأنصار، فجعل يتناول من الرطب فيأكل وهو يمشي وأنا معه، فألتفت إلي فقال: (يابن عباس لا تأكل بأصبعين، فإنها أكلة الشيطان، وكل بثلاثة أصابع))(".

۲۰ وأخرج الطبراني في معجمه عن محمّد بن عمرو بن عطاء قال: دخلت بيت ميمونة زوج النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم فوجدت فيه ابن عباس، فتذاكرنا الوضوء ممّا مسّت النار، فقال ابن عباس: ((كان رسول الله عليه يأكل ممّا مسّت النار، ثمّ يصلي ولا يتوضأ، فقلنا: أنت رأيته؟ فأشار إلى عينيه فقال: بصر عيني))

٢١- وأخرج الطبراني في معجمه بسنده عن ابن عباس قال: ((كنت نائماً فأتيت فقيل لي: أن الليلة ليلة القدر، فقمت وأنا ناعس فتعلقت رجلي ببعض أطناب فسطاط رسول الله على فأتيت الني على وهو قائم يصلي، قال ابن عباس: فنظرت في الليلة فإذا هي ليلة ثلاث وعشرين)(٤).

٢٢- وأخرج الطيراني في معجمه بسنده عن ابن عباس: ((أن النبي على المرب في الإناء ثلاثة أنفاس))(0).

<sup>(</sup>١) نفس المصندر ١٧٢/١٢.

<sup>(</sup>٢) نفس المصندر ١٠٣/١١.

<sup>(</sup>٣) تفس المصنس ١٠/٤/١٠.

<sup>(1)</sup> تقص المصنبر ١١/٣٣٣.

<sup>(</sup>۵) تفس المصدر ۱۱/۲۰۵.

٢٣- وأخرج أيضاً بسنده إلى ابن عباس: ((أن النبي ﷺ بعث إلى أبي طيبة ليلاً فحجمه وأعطاه أجره))

٧٤ وأخرج أيضاً بسنده إلى ابن عباس قال: ((خط رسول الله ﷺ في الأرض أربعة خطوط - أخطط - ثم قال: تدرون ما هذا؟ قالوا الله ورسوله أعلم، قال رسول الله ﷺ: أفضل نساء أهل الجنة خديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محمد ومريم بنت عمران وآسية بنت مزاحم))(".

٢٥ - وأخرج أيضاً بسنده عن ابن عباس قال: ((كنا مع النبي على الله عنه النبي على البقرة سبمة وفي البعير عشرة))

7٦- وأخرج أيضاً بسنده عن ابن عباس قال: ((أن زوج بريرة كان عبداً يقال له مغيث، كأني أنظر إليه يطوف خلفها يبكي ودموعه تسيل على لحيته، فقال النبي على للعباس: يا عباس ألا تعجب من شدة حب مغيث بريرة ومن شدة بغض بريرة مغيثاً !؟ فقال لها النبي على: لو راجعتيه فأنه أبو ولدك. قالت يا رسول الله أتأمرني؟ فقال: إنّما أنا شافع، قالت: فلا حاجة لى فيه))(ع).

٧٧- وأخرج أيضاً بسنده عن ابن عباس: ((أن رسول الله ﷺ جاء إلى السقاية فأستسقى فقال العباس للفضل: يا فضل اذهب إلى أمك فأنت رسول الله بشراب من عندها، فقال: (أسقني)، فقال: يا رسول الله إنهم يجعلون أيديهم فيه،

<sup>(</sup>١) تفس المصدر ٢٥٩/١١.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٢٦٦/١١.

<sup>(</sup>٢) تفس المصندر ١١/٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) المعجم الكبير ٢١/٢٧١، ورواه البخاري في صحيحه ٤٨/٧ مل بولاق.

فقال: (أسقني) فشرب منه، ثمّ أتى زمزم وهم يسقون ويعملون فيها فقال: (أعملوا فإنكم على عمل صالح ثمّ قال: لولا أن تغلبوا لنزلت حتى أضع على هذه، يعني عاتقه وأشار إلى عاتقه)))(١).

۲۸ و أخرج أحمد (۱)، والطيالسي (۱)، والبلاذري (۵)، واللفظ له بأسناده عن أبي حمزة قال: سمعت ابن عباس يقول: ((مرّ بي رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم وأنا ألعب مع الغلمان، فاختبأت منه خلف باب فدعاني فحطأني حطأة (۵) ثمّ بعثني إلى معاوية، فرجعت إليه فقلت: هو يأكل، ثمّ بعثني إليه فقلت: هو يأكل بعث، فقال النبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلّم: (لا أشبع الله بطنه))).

قال أبو حمزة: فكان معاوية بعد ذلك لا يشهم))(١٠).

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ١١/٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) مسئد أحمد ٢٠/١ و ٢٩١ و ٣٢٥ و ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) مسنك الطيالسي ٢٥٩/٢.

<sup>(</sup>٤) أنساب الأشراف الى ١٢٥/١ – ١٧١ .

<sup>(</sup>٥) الحطأة: التحريك مزعزعاً، وحطأ فلانا ضرب ظهره بيده مبسوطة (قطر المحيط).

<sup>(</sup>١) روى ذلك أيضاً ابن عبد البر في الأستيماب وأبن الأثير في اسد الغابة والذهبي في سير اعلام النبلاء كلّهم في ترجمة معاوية ورواه غيرهم من المؤرخين كابن كثير، وقد ذكره الألبائي في سلسلة الأحاديث الصحيحة ١٢١/١١ عن طريق أبي داود الطيالسي في مسنده وقال: وهذا إسناد صحيح رجاله كلّهم ثقات رجال مسلم، وفي أبي حمزة القصاب وأسمه عمران بن أبي عطاء كلام من بعضهم لا يضره فقد وثقه جماعة من الألمة منهم أحمد وابن معين وغيرهما، ومن ضعفه ثم بيين السبب فهو جرح مبهم غير معقول، وكأنه لذلك أحتج به مسلم وأخرج له هذا الحديث في صحيحه ١٩٧٨ من طريق شعبة وبي عوائة عن أبي حمزة القصاب به وأخرجه أحمد ١٩٠١ و ٢٩١ و ٢٣٥ و ٣٣٨ عن شعبة وابي عوائة عن أبي حمزة القصاب به وأخرجه أحمد ١٩٠١ و ٢٩١ و ٢٥٠ و ٢٣٨ عن شعبة وابي عوائة من أبي حمزة القصاب به وأخرجه أحمد ١٩٠١ و ٢٥٠ و ٢٣٨ و بعض شيوخه وزاد في التخذوا مطمئاً في معاوية وليس فيه ما يساعدهم على ذلك، كيف وفيه أنه كان كاتب البخذوا مطمئاً في معاوية وليس فيه ما يساعدهم على ذلك، كيف وفيه أنه كان كاتب

٢٩- وأخرج الطبراني في معجمه الكبير بسنده عن ابن عباس قال: ((قرأ رسول الله على ال

النبي الله قال الحافظ ابن عساكر ٢/٢٤٩/١٦ إلى الله اصح ما ورد في فضل معاوية. فالظاهر آن هذا الدعاء منه على غير مقصود؟ بل هو ما جرت به عادة العرب في وصل كلامها بلا نية. أقول، واستمر في محاولة تبريره لجمل الدعاء لمعاوية لا عليه وإن أدى ذلك على حساب مقام النبوة فيقول، ويمكن أن يكون منه بباعث البشرية وساق بعض ما رواه مسلم في نفس الباب الذي عنوله . باب من ثمنه النبي أو سبة أو دعا عليه وليس هو أعلاً ثالك كان له زكاة وإجراً ورحمة .

ثمُ حلل قوله النبوي في شرحه لمسلم: وأمَّا دعاؤه على معاوية ففيه جوابان: أحدهما: أنّه جرى على اللسان بلا قصد.

والثاني: أنّه عقوبة له لتاخرم وقد فهم مسلم رحمه الله من هذا الحديث أن معاوية لم يكن مستحقاً للدهاء عليه، فلهذا أدخله في هذا الباب وجعله غيره من مناقب معاوية لأنّه في الحقيقة يصير دعاء له.

الى آخر كلامه الَّذي جرى فيه على هواه في معاوية هأن غيره من علماء التبرير ولا يخفى ما في ذلك من اتباع الهوى على القارئ اليصير.

ونهؤلاء من التنطع في المقام ما يبعث على القرف والأشملزان بعد أن لم يسعهم الطعن في الأسناد، فجهدوا في تأويل المتن والأستفادة منه وجعلها فضيلة لمعاوية ولكن النهبي وفيره لم يرضهم التأويل فقال النهبي في سير أعلام النبلاء هذا . يعني الحديث . ما صبح والتأويل ركيله راجع صحيح مسلم باب البر والعملة ستجد ما ينسب إليه على من قوله: (اللهم من سببته أو شتمته من الأمة فأجعلها له رحمة)، سير أعلام النبلاء ٢٨٠/٤ ط دار الفكر.

#### (١) المعجم الكبير للطبراني ٢٨٣/١١.

وفي مسألة الجهر والإخفات اختلاف وقع بين الصحابة بعد موت النبي المعان ابن عباس بعد عباس النبي المعارضة بقوله: ما جهر النبي المعارضة بقوله: ما جهر النبي المعارضة بقوله: ما جهر النبي المعارضة بقوله: مكتنا. (أنظرالمعجم الكبير للطبراني (٧٤/١١).

٣٠- وأخرج أيضاً بسنده عن ابن عباس: ((أنّ النبيّ ﷺ دخل على عائشة وحفصة وهما تأكلان فقال: (ألم تكونا صائمتين؟) قالتا: بلى ولكن أهدي لنا هذا الطعام فأعجبنا فأكلنا منه قال: (صوموا يوماً مكانه)))(().

٣١- وأخرج أيضاً بسنده عن ابن عباس قال: ((ما كنا نعرف انقضاء صلاة رسول الله ﷺ إلا بتكبيره))

٣٧- وأخرج أيضاً بسنده عن ابن عباس قال: ((أصبحنا يوماً ونساء النبي ﷺ يبكين، عند كلّ إمرأة منهن أهلها، فخرجت إلى المسجد فاذا هو ملأ من الناس، فجاء عمر قصعد إلى النبي ﷺ وهو في غرفة فسلّم فلم يجبه فقال: أطلّقت نساءك؟ قال: لا ولكني آليت. فمكث إلى تسع وحشرين ثمّ نزل إلى أهله))(1).

٣٣ - وأخرج ابن سعد في طبقاته بسنده عن ابن عباس قال: ((كان رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم أجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، فكان جبريل يلقاه كلّ ليلة في رمضان حتى ينسلخ يعرض عليه رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم القرآن، فإذا لقيه جبريل كان رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم أجود بالخير من الربح المرسلة))(6).

<sup>(</sup>١) تقص المصدر ١١/ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) تقس المصنبر ١١/٣٣٥.

 <sup>(</sup>٣) وهذا ما عليه الشيمة اليوم إستناناً بسنة النبي ويشهر بهم من لا حريجة له في الدين بأنهم يقولوا: خان الأمين.

<sup>(1)</sup> المعجم الكبير للطبراني ٢٠/١١. ورواه البخاري في صحيحه ٢٨/٧ ط بولاق كتاب النكاح باب موعظة الرجل أبنته لحال زوجها، والنسائي في سننه ١٦٦/١. ١٦٧ بصورة أوسع فليراجع.

<sup>(</sup>۵) طبقات ابن سعد ۱ ق ۹۳/۲.

## وصايا نبوية خاصة له:

فمن تلك الوصايا ما قال له وقد أردفه خلفه، وأخذ بيده فقال الله الله الله عباس: بلى، (يا غلام ألا أعلمك كلمات ينفعك الله بهن؟ قال ابن عباس: بلى، فقال على إحفظ الله تجده أمامك، تعرّف إليه في الرخاء يعرفك في الشدّة، وإذا سألت فاسأل الله، وإذا أستعنت فاستعن بالله، قد جف القلم بما هو كائن، فلو أن الخلق كلّهم جميعاً أرادوا أن ينفعوك بشيء لم يقضه الله لم يقدروا، وان أرادوا أن يضروك بشيء لم يكتبه الله عليك لم يقدروا عليه، واعلم أن في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً، وأن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسرا)().

<sup>(</sup>١) أخرج هذه الوصية الثمينة والدرة اليتيمة كثير من الحفاظ والمة الحديث كابن منده والترمذي وابي نميم في اخبار أصبهان ٢٠٤/٦، وفي الحلية ٣١٤/١، والطبراني في معجمه الكبير في عدة مواضع من أحاديث ابن عباس فراجع ١٨٤/١١ و ١٠٠/١٢ و ١٤٣ و ١٧٨ وغيرها، وأحمد في مستده ٢٥/١، والتووي في أريميته الحديث /١٩، وشرحها ابن دقيق العبد والفشني وابن حجر والتفتازاني في شروعهم للأربعين النووية وشرحها شرحاً وافياً ابن رجب الحنبلي وسماه . نور الأقتباس في مشكاة وصية النبي الإبن عباس. وقد طبع سنة ١٣٦٥ بمصر شركة مساهمة. كما أخرجها أيضاً الخطيب البغدادي في تاريخه ١٣٦/١٤، وابن تيمية في رسالة قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة /٣٨ مل مصر سنة ١٣٧٧، وأخرجها الزمخشري ٥٠٥/٣ في ربيع الأبران والسبكي في تغريج المهج بهامش حل المقال /١٣، والديريني في طهارة القلوب بهامش نزهة الجليس ١٨٢/١، والسراج الطوسي في اللمع /١٤٣ وفيرهم وفيرهم ودليل الفالحين لطرق رياض الصالحين ٢٨٤/١ . ٢٩١، وتاريخ جرجان للسهمي /٤٦. وإنما أطلت بذكر المصادر لأنها كلُّها مجمعة على أن الوصية صدرت من النبيُّ الى عبد الله بن عباس. إلاّ أن هناك مصادر أخرى ذكرت أن الوصية بمضمونها كانت من النبي ﷺ إلى الفضل بن العباس، وإن وجد في الفاظها بعض اختلاف واحتمال التعدد غير ممتنع لكنه بعيد، خصوصاً وإن هِي أُولُ وصيته إلى الفضل مؤشر على أنَّه كان غلاماً ووضع يده هي ظهر الفلام حين أرتدفه وذلك خشية سقوطه وإذا علمنا بأن الغضل أكبر من عبد الله وإنه جاوز البلوخ

فهذه الوصية الجليلة، كفيلة بتنمية الفضائل والكمالات، وجديرة بالعناية بها والالتزام بمضمونها للأستفادة منها، فلا يفوتن القارئ ما فيها من هدى ونور.

ومن تلك الوصايا وصية أخرى أوصاه بها تنير له السبيل عندما تتشعّب السبل بعده، وتنهج له الطريق الواضح المعالم عندما يكثر العثار في المسالك، وتلزمه الصراط المستقيم الذي هو سبيل الإمام أمير المؤمنين على فقال له المؤلفي فقال له المؤلفي الله تبارك وتعالى خمساً وأعطى علياً خمساً:

١- أعطاني جوامع الكلم، وأعطى عليّاً جوامع العلم.

٧- وجعلني نبيّاً، وجعله وصيّاً.

٣- وأعطاني الكوثر، وأعطاه السلسبيل.

فيميد أن يحافظ عليه من السقوط بوضع يده الكريمة خلف ظهره. وإن يقول أحملوا هذا الفلام خلفي.

واليكم الحديث بلفظ الثيغ الطوسي في أماثيه ٢٨٧/٢ ط النجف بسنده عن أبي جمفر ﷺ يقول: خرج رسول الله ﷺ يريد حاجة فاذا هو بالفضل بن العباس.

قال: فتال: احملوا هذا الفلام خلفي. قال: فاعتنق رسول الله به بيده من خلفه على الفلام ثم قال: يا غلام خف الله تجده أماملك يا غلام خف الله يكفلك ما سواه وإذا سألت فأسأل الله وإذا استعنت فاستعن بائله ولو أن جميع الخلائق اجتمعوا على أن يصرفوا عنك شيئاً قد قدر لك ثم يستطيعوا، وثو أن جميع الخلائق اجتمعوا على أن يصرفوا اللك شيئاً ثم يقدر لك ثم يستطيعوا، وأعلم أن النصر مع العبين وإن الفرج مع الكريه وإن اليسر مع العسر، وكل ما هو آت قريبه أن الله يقول: وثو أن قلوب عبادي أجتمعت على قلب اشقى عبد ثي ما نقصتي ذلك من سلطاني جناح بموضة وثو أن قلوب عبادي اجتمعت على قلب اسعد عبد ثي ما زاد ذلك إلا مثل أبرة جاء بها عبد من عبادي اجتمعت على قلب اسعد عبد أن عمادي كلام وإنما أقول للشيء كن فيكون.

وقد ذكر الشيخ الصدوق في الققية ٢٩٦/٤ هذه الوصية للفضل في النوادر وهو آخر أبواب الكتاب إلى قوله: ان مع المسر يصرا.

ووردت في بعض وصايا النبيّ لأبي ذر أيضاً كما في ١٤٩/٢ أمالي الطوسي ط النعمان. فراجع. ٤- وأعطاني الوحي، وأعطاه الألهام.

٥- وأسري بي إليه، وفتح له أبواب السماء والحجب حتى نظر إلي ونظرت إليه.

ثم بكى رسول الله ﷺ، فقلت: ((ما يبكيك فداك أبي وأمي؟))، فقال: يابن عباس إن أوّل ما كلمني به ربّي أن قال: يا محمّد انظر تحتك، فنظرت إلى الحجب قد أنحرفت والى أبواب السماء قد فتحت، ونظرت إلى عليّ وهو رافع رأسه إليّ فكلمني وكلمني ربي ﷺ.

قال ابن عباس: ((فقلت يا رسول الله بم كلمك ربّك؟))

قال: قال لي يا محمد اني جعلت علياً وصيّك ووزيرك وخليفتك من بعدك، فأمر الله الملائكة أن تسلّم عليه، فقعلت فرد عليهم السلام، ورأيت الملائكة يتباشرون به، وما مررت بملأ منهم إلا هنأوني، وقالوا: يا محمد والذي بعثك بالحق لقد دخل السرور على جميع الملائكة باستخلاف الله على لله ابن عمك، ورأيت حملة العرش وقد نكسوا رؤوسهم، فسألت جبرئيل على فقال: إنهم استأذنوا الله في النظر إليه فإذن الله.

فلمًا هبطت إلى الأرض جعلت أخبره بذلك وهو يخبرني، فعلمت أني لم أطأ موطئاً إلا وقد كشف لعلىّ عنه.

قال ابن عباس الله ((فقلت يا رسول الله أوصني))، فقال: عليك بحب عليّ ابن أبي طالب.

قال ابن عباس علم: ((فقلت يا رسول الله أوصني))، فقال: عليك بمودة علي ابن أبي طالب، والذي بعثني بالحق نبياً ان الله لا يقبل من عبد حسنة حتى يسأله

عن حب علي بن أبي طالب، وهو تعالى أعلم. فان جاءه بولايته قبل عمله على ما كان فيه، وإن لم يأته بولايته لم يسأله عن شيء وأمر به إلى النار.

يابن عباس والَّذي بعثني بالحقّ نبيّاً إن النار لأشدّ غضباً على مبغض عليّ منها على من زعم أنّ اله ولداً.

يابن عباس لو أن الملائكة المقربين والأنبياء المرسلين اجتمعوا على بغضه ولن يفعلوا . لعذبهم الله بالنار.

قال ابن عباس: (( قلت يا رسول الله وهل يبغضه أحد؟))

قال: يابن عباس نعم يبغضه قوم يذكرون أنهم من أمتي لم يجعل الله لهم في الإسلام نصيباً.

يابن عباس إن من علامة بغضهم له تفضيل مَن هو دونه عليه، والَّذي بعثني بالحقّ نبيّاً ما خلق الله نبيّاً أكرم عليه مني، ولا وصياً أكرم عليه من وصيّي عليّ.

قال: يابن عباس خالف من خالف عليًّا، ولا تكونن لهم ظهيراً ولا ولياً.

قلت: ((یا رسول الله فلم لا تأمر الناس بترك مخالفته)). قال: فبكى الله حتى أخمى عليه، ثمّ قال:

يابن عباس سبق الكتاب فيهم وعلم ربي، واللَّذي بعثني بالحقّ نبيّاً، لا يخرج أحد ممّن خالفه من الدنيا وأنكر حقه حتى يغيّر الله ما به من نعمة. يابن عباس إذا أردت أن تلقى الله وهو عنك راض فاسلك طريقة علي بن أبي طالب، ومل معه حيث مال، وارض به إماماً، وعاد من عاداه، ووال من والاه. يابن عباس احذر أن يدخلك شك فيه، فان الشك في على كفر بالله).

هذه الوصية من أهم وصايا النبي على الله الله الله الله الله وأمره بسلوك سبيله إذا تشعبت بالناس الشبل، وإنّما ذكرناها بطولها لما فيها من فضائل للإمام الله لله ترد في حق غيره.

وقد أخرجها الشيخ الطوسي في أماليه (۱)، وابن شاذان في فضائله (۱)، والإربلي في كشف الغمة (۱۱)، ومحمّد بن هاشم في مصباح الأنوار (۱۱)، والعلامة الحلي في كشف اليقين (۱۱)، وغيرهم.

ولا غرابة في رواية ابن عباس فذلك على صغر سنه، فقد قلنا إنّه كان الرسول الله عليه عناية خاصة ويرعاه ويحدب عليه لما يتوسم فيه من الخير وكان قريباً من نفسه، وكم من مرة حظى فيها بتكريم من النبي الله خصه به.

فقد روى ابن سعد في طبقاته، وإمام الحنابلة في مسنده، وأبو نعيم الأصبهاني في حليته، وغيرهم، عن ابن عباس: ((أنّ النبي ﷺ دخل على ميمونة بنت الحرث (١٠) - احدى زوجاته - ومعه ابنا اختيها عبد الله بن عباس وخالد بن

<sup>(</sup>۱) الامالي ۱۰۲/۱.

<sup>(</sup>۲) فضائل ابن شاذان /٤ و ١٦٠ – ١٦١.

<sup>(</sup>٢) كثبف الغمة ١/٨٠٥.

<sup>(</sup>٤) مصباح الأثوار /١ الياب الثالث والرابع منه، مخطوط.

<sup>(</sup>ه) كثف اليقين /٤٥٢ ط محققه.

 <sup>(</sup>٦) احدى امهات المؤمنين النسع اللاتي مات عنهن الأخوات المؤمنات الثمان.
 وقد مر ذكرهن في ذكر ثبابة أم ابن عباس. وهي آخر من تزوج بها الله المباس عبه وأصدقها عنه اربعمالة درهم كما أنها آخر من توفي من أزواجه عاشت تحواً من

الوليد، وكانت أم غفيق - عقيق - أهدت إلى ميمونة هدية كان منها قعب فيه لبن، فقد ميمونة إلى النبي على الله بن عباس وعن البن، فقد منه الله بن عباس وعن شماله خالد بن الوليد، فشرب النبي على أن أعلى بن عباس: (ان الشربة لك - يريد بذلك شرفه لأنه عن يمينه - أفتأذن لي أن أعطى خالد بن الوليد؟) - يريد بذلك لسنة - فقال ابن عباس: والله لا أوثر بفضل رسول الله أحداً، وفي لفظ رخو: ما كنت لأوثر بسؤرك على أحداً. ثم تناول القدح فشرب)(١٠).

ولا غرابة في رواية ابن عباس ذلك عنه ﷺ، بعد أن مرّ بنا. ويأتي. ما يدل على عناية الرسول ﷺ به عناية خاصة فهو يوليه من رعايته ويتحرّبه من نفسه لما يتوسم فيه من الخير لمخاتل فطنته وذكائه. وإليك شاهداً على ما حظى به من تكريمه له.

فقد روى ابن سعد في طبقاته بسنده عنه قال: ((دخلت مع رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أنا وخالد بن الوليد على ميمونة بنت الحارث (٢) فقالت:

ثمانين سنة وقيل أكثر. وكانت في ولائها لأهل البيت عليهم السلام كام سلمة ولا أدل على ذلك من جوابها الجري بن سمرة. من أهل الكوفة ذكره ابن حبان في ثقات التابعين وقال: يروي عن علي روى عنه ابن اسحاق السبيعي – قال: لما كان من أهل البصرة الذي كان بينهم وبين علي بن أبي طائب انطلقت حتى أتيت المدينة فأتيت ميمونة بنت الحارث. وهي من بني هلال. فسلمت عليها، فقالت: ممن الرجل؟ قلت من أهل العراق قالت: من أي أهل العراق؟ قلت من أهل الكوفة قالت: من أي أهل الكوفة؟ قلت: من بني عمار قالت: مرحباً، قرب على قربه ورحباً على رَحب فمجيم ما جاء بك؟ قلت: كان بين علي وطلحة الذي كان فقيلت فيايمت علياً. قالت: قالحق به فوائه ما ضلً ولا ضلً به حتى قالتها ثلاثاً. أخرجه الطيراني في معجمه الكبير ٤/٢١ ط الثانية وأخرجه عنه الهيتمي في مجمع الزوائد ١٩٥٩ وقال: رجاله رجال الصحيح غير جرير بن سمرة وهو التهد.

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد اق ١١١/٢، مسند أحمد ١/٠٢٠ و ٢٠٥٠، حلية الاوتياء ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسئده ٢٢٠/١ و ٢٢٠، وأبو تعيم في الحلية ٣١٤/١، وغيرهما بتفاوت يسير في اللفظ.

ألا أطعمكم من هدية أهدتها لنا أم عقيق؟ فقال: بلى فجيء بضيّين مشويين فتبزّق رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم فقال له خالد بن الوليد: كأنك تَقدّرُه: قال: أجل، قالت: ألا أسقيكم من لبن أهدته لنا؟ قال: بلى، فجيء بأناء من لبن فشرب رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم وأنا عن يمينه وأنا عن شماله، فقال لي: إشرب هو لك، وإن شئت آثرت به خالداً. فعلمت ما كنت لأوثر بسؤرك عليّ أحداً، فقال رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم: من أطعمه الله طعاماً فليقل: (اللهم بارك لنا فيه وأطعمنا خيراً منه)، ومن سقاه الله لبناً فليقل: (اللهم بارك لنا فيه وزدنا منه)، فإنّه ليس شيء يجزي من الطعام والشراب غير اللبن))(۱).

ولو تدبرنا هذا الخبر، ونظرنا إلى ما تضمنه بعين البصيرة لا البصر، لرأينا مدى فضل ابن عباس على خالد بن الوليد، مع فارق السنّ بينهما، فابن عباس يومئذ ولا زال في سنّ الصبا، وخالد كان في سنّ الرجولة حتى قال ابن حجر في ترجمته: ((وشهد خالد مع كفار قريش الحروب إلى عمرة الحديبية))(").

أقول: لو نظرنا إلى الحبر المشار إليه مع ملاحظة فارق السنّ، لعرفنا كيف فاقت شجاعة ابن عباس الأدبية. وهو صبي. شجاعة خالد. وهو رجل شهد الحروب. فإنّ جوابه الدال على أعتزازه بشرفه مع قوة عارضته في حسن بيانه لشرف الغاية، وهي الحظوة بفضل السؤر النبوي الشريف، ما تضاءلت معها شجاعة خالد، وتصاغرت نفسه فسكت ولم يقل شيئاً يرد به عليه.

ومن اللافت للنظر أني قرأت عن ابن عباس، مكرراً زياراته للرسول الكريم ﷺ في بيت أم المؤمنين ميمونة، ولم أقف على خبر آخر فيه دخول

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد اق ۲۱۱/۲.

<sup>(</sup>٢) الاصابة ١/١٢٤.

خالد إلى ذلك البيت الرفيع سوى تلك المراة، مع أن أم المؤمنين ميمونة كانت خالتهما معاً.

بل كان ابن عباس ربّما بات عندها ليلاً، ممّا يدل على أنّه كان أكثر إلماماً، وأشد نصوقاً، والشواهد على ذلك كثيرة.

فمنها ما أخرجه الحفّاظ والمؤرخون بأسانيدهم عن ابن عباس، قال: ((كنت في بيت ميمونة بنت المحارث فوضعتُ للنبي على وضوءه، فقال النبي على من وضع هذا؟ فقالت ميمونة: وضعه عبد الله، فقال: اللهم علمه التأويل وفقهه في الدين)(().

ومنها ما أخرجوه أيضاً بأسانيدهم عنه الله قال: ((بت في بيت خالتي ميمونة، فقام رسول الله علي يصلي في الليل فجثت فقمت عن يساره، فأقامني عن يمينه فصلي)(").

# رؤيته الروح الأميس:

ومنها ما ورد من رؤيته جبرئيل مرتين في بيت خالته ميمونة، فقد أخرج المحفاظ والمؤرخون عنه فلل ((كنت مع أبي عند النبي المعرض عنه فلله الله عنده، فقال: ألم تر إلى ابن عمك كالمعرض عني؟ قلت له: يا أبه كان عنده رجل يناجيه قال: وكان عنده أحد؟ قلت: نعم.

<sup>(</sup>۱) انظر المعرفة والتأريخ للقسوي ١٩٤/١، وطبقات ابن سعد ١١٩/٢٥، ومستدرك الحاكم ٣٠٤/٣، والمعجم الكبير للطبرائي في مواضع متعددة في أحاديث ابن عباس وأنساب الأشراف للبلاذري (ترجمة ابن عباس).

 <sup>(</sup>٢) راجع المعرفة والتاريخ للفسوي ١٩٠/١، وطبقات ابن سعد ١٤٠/١٤، والمعجم الكبير
 للطبراني في مواضع متعددة في أحاديث ابن عباس.

فرجعنا، فقال: يا رسول الله إني قلت لعبد الله كذا وكذا، فقال: لي كذا وكذا، وهل كان عندك أحد؟ قال: ورأيته يا عبد الله؟ قلت: نعم، قال: ذاك جبريل هو الذي شغلني عنك))(١).

تلكم هي المرة الأولى، والمرة الثانية، بعثه أبوه العباس إلى النبي على فدخل عليه وعنده رجل فقام وراءه، فالتفت إليه على فقال: ((متى جثت يا حبيبي؟ قال: منذ ساعة، قال: هل رأيت عندي أحداً ؛ قال: نعم رأيت رجلاً. قال: ذاك جبرئيل عليه الصلاة والسلام ولم يره خلق إلا عمي إلا أن يكون نبياً، ولكن أسأل الله أن يجعل ذلك في آخر عمرك، ثم قال: اللهم علمه التأويل وفقهه في الدين، وأجعله من أهل الأيمان))(".

ونحن أزاء هذين الحديثين مهما تكن درجة تصديقنا بهما تفصيلاً، فلا شك بأنهما من جملة الشواهد على كثرة زياراته لبيت النبي على الله المن الله الله على عليهما لما سيأتي.

## رؤيته لجبرئيل:

مسألة رؤيته لجبر ثيل الله لا يكاد يخلو مصدر من مصادر ترجمته من ذكرها فراجع مسند أحمد (٣)، والمعجم الكبير للطبراني (٤)، وتهذيب الآثار

<sup>(</sup>١) راجع المعرفة والتاريخ للفسوي ٥٢١/٢، وطبقات ابن سعد ١٣٣/٢٥، والمعجم الكبير ثلطبرائي في مواضع متعددة في أحاديث ابن عباس منها ١٤٣/١٢ مل الثانية بالموصل وانساب الأشراف للبلاذري في ترجمة ابن عباس.

 <sup>(</sup>۲) مستدرك الحاكم ۱۹۳۱/۳، وتلخيصه للذهبي بهامشه وانساب الأشراف (ترجمة ابن عباس).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١/٢١٧٩.

<sup>(1)</sup> المعجم الكبير للطبراني /١٠٥٨ و ١٠٥٨٦ و ١٧٨٣٠.

للطبري<sup>(۱)</sup>، ومجمع الزوائد للهيثمي<sup>(۱)</sup>، والاصابة لابن حجر<sup>(۱۲)</sup>، وسير أعلام النبلاء للذهبي<sup>(4)</sup>، وغيرها.

ولمّا كان جبر ثيل النفي ينزل على النبي كلّ أحياناً بصورة دحية الكلبي فربّما كان الذي رآه ابن عباس هو ذلك ولم يكن قد عرف يومئل دحية أو رآه بغير صورته. ومهما تكن الصورة التي رآها فهي لا تخلو من دلالة مناقبية، ولكنه لا مانع من صحتها بعد أن قرأناها وفي مصادر كثيرة وقرأنا مثلها لغيره كما سيأتي لكن التصديق بأن هذه الرؤية كما قالوا كانت سبب عماه في آخر عمره فيما روى بعضهم (٥)، وعزاه للطبراني في الأوسط بأسانيد ورجاله ثقات، فهذا سبب لا نكاد نؤمن بصحته لأنه سبب ما أنزل الله به وحياً ولا جاء به من سلطان فأي علاقة طبيعية أو غير طبيعية – بين رؤيته المكك وبين فقدانه البصر؟! فهل ثمة علاقة بين الرؤية وفقدان البصر؟ فلنقرأ ولو أستطراداً شيئاً عن ذلك.

### هل رؤية المُلك تسبب العمى؟

لابد لنا قبل الإجابة على ذلك من الجواب على سؤال يفرض نفسه قبل ذلك وهو هل يمكن للناس -عدا الأنبياء رؤية الملائكة ؟ ومن ثَمَّ إذا أمكن ذلك يأتى الجواب على السؤال المذكور هل الرؤية تسبب العمى ؟

أمّا النجواب على السؤال الأوّل فلا شك بأنّ الرؤية غير ممتنعة بل ممكنة بل وحاصلة الوقوع، وقد ورد في:

<sup>(</sup>۱) تهذیب الاثار ۱۷۱/۱ (مستد ابن عباس).

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ١٨/٩٥١٥ و ١٥٥١٩.

<sup>(</sup>٣) الأصابة ١٤١/٤ (ترجمة ابن عباس) تحقيق البجاوي.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء £41/ - 100 مل دار الفكر.

<sup>(</sup>٥) أنظر مجمع الزوالد للهيثمي ٢٠٥٧٠/٩.

١- القرآن المجيد ما يؤكد ذلك كما في قصة مريم ﴿ إِنْ وَذَلْكَ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وكذلك في حديث ضيف إبراهيم المكرمين وقولهم لزوجته: ﴿قَالُوا كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْمُحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ '''.

وأوضع من ذلك ما جاء في سورة هود حيث قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَاءَتْ رَسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبَشْرَى قَالُوا سَلامًا قَالَ سَلامٌ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيدٍ ﴿ فَلَمّا رَمَا أَيْدِيَهُمْ لا تَعبلُ إِليه نَكِرَهُمْ وَأُوجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لا تَخف إِنَّا أَرْسِلْنَا إلى قَوْم لُوطٍ أَيْدِيَهُمْ لا تَعبلُ إليه نَكِرَهُمْ وَأُوجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لا تَخف إِنَّا أَرْسِلْنَا إلى قَوْم لُوطٍ فَا مَرَاتُهُ قَائِمة فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَقَ وَمِنْ وَرَاءِ أَرْسِلْنَا إلى قَوْم لُوطٍ فَاللَّهِ وَامْرَأَتُهُ قَائِمة فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ إِنَّ قَالُوا لا تَعْجُوزُ وَعَذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ عَلَا لَشَيْءً إِلَّهُ وَاللَّهُ وَهُو كَانَهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ النَّيْتِ إِنَّهُ عَبِيلٌ مَنِهُمْ أَوْلُ النَّيْتِ إِنَّهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ النَّيْتِ إِنَّهُ عَلِيدٌ مَجِيلٌ مَنْ اللّٰهِ رَحْمَةُ اللّٰهِ وَمَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ النَّيْتِ إِنَّا عَجْورُ لَو عَلَى اللّٰهُ مَا لَا لَاللّٰهِ مَرَكَانُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ النَّيْتِ إِنَّا عَجْورُ لَا مَا لَاللّٰهِ مَا عَلَيْكُمْ أَهْلَ النَّيْتِ إِنْ عَبْدِكُ مَا لَمْ اللّٰهِ مِا مُعَلِيلًا مَهِيلًا مَا مِنْ اللّٰهِ مَوْمَ كَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ النَّيْتِ إِنْ عَلْمَا لَا لَا لَا مُؤْلُولُ اللّٰهِ مَوالِكُ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ مِنْ كَاللّٰهُ مَا لَا لَيْكُولُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا لَا لَاللّٰهُ مَا لَاللّٰهُ الللّٰهِ مَا لَا لَا لَاللّٰهُ مَا لَا لَاللّٰهُ مَا لَاللّٰهُ اللّٰهُ مَا لَا لَاللّٰهِ مَا لَا لَاللّٰهُ اللّٰهُ مَا لَا لَا لَا لَا لَاللّٰهُ مَا لَا لَاللّٰهُ مَا لَا لَاللّٰهُ مَا لَا لَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا لَاللّٰهُ اللّٰهُ مَا لَاللّٰهُ الللّٰهُ مَا لَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰه

فإمرأة إبراهيم - سارة - رأت الملائكة وضحكت وقالت لهم وقالوا لها، فرؤية الملائكة والحديث معهم أمر ممكن وواقع، كما أنه ليس مختصاً بالأنبياء وأهل الأنبياء كما قد يتوهم. فإن الملائكة الذين رأتهم سارة زوجة إبراهيم

<sup>(</sup>۱) مريم /۱۷ – ۱۹.

<sup>(</sup>۲) الذاريات /۳۰.

<sup>(</sup>۲) هود /۲۹ – ۷۲۰

وسمعت كلامهم فقالت لهم وقالوا لها. هم الّذين رأوهم قوم لوط ﴿وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إليه﴾(۱). إلى آخر ما ورد في القرآن في ذلك.

٢- وجاء في السنّة النبوية ما يدل على الإمكان ففي حديث حنظلة بن الربيع الكاتب الأسيدي ان النبي صلّى الله عليه (وآله) وسلّم قال له: (يا حنظلة لو كنتم عند أهليكم كما تكونون عندي لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي الطريق) وفي لفظ (لصافحتكم الملائكة بأكفها ولزارتكم في بيوتكم) وفي ثالث (لأظلتكم بأجنحتها)".

٣- كما ورد في السيرة النبوية في قصة بدر. ونصرة الملائكة: وجاءت ربح لم يروا مثلها شدة، ثمّ ذهبت فجاءت ربح أخرى، فكانت الأولى جبريل النبخ في ألف من الملائكة مع رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم والثانية ميكائيل النبخ في ألف من الملائكة عن ميمنة رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم والثالثة اسرافيل النبخ في ألف من الملائكة عن ميسرة النبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلم. وكان سيماء الملائكة عمائم قد أرخوها بين أكتافهم خضر وصفر وحمر من نور والصوف في نواصي خيولهم، فقال رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم لأصحابه ان الملائكة قد سَوَمت فسوموا فأعلموا بالصوف في مغافرهم وقلانسهم، وكانت الملائكة يوم بدر على خيل بلق (الهروي).

<sup>(</sup>۱) هود /۷۸.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في مسحيحه في كتاب التوية باب ٣، والترمذي في سننه برقم ٢٠١٦ وقال: هذا حديث حسن صحيح، وابن ماجة برقم ٢٣٦١ والاحسان بترتيب صحيح ابن حبان ٩/ ٢٤٠ ـ ٢٤١، والطيالسي في مسنده /١٩١ و ٣٣٨ والبقوي في ضرح السنة ٢٩٧١، وأحمد في مسنده ٢٠٥/٣ و ٣٠٥/٣ و ١٧٨/٣ و ٢٥٣، وصححه الأثبائي في سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٠٦/٤ وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) أنظر طبقات ابن سعد ٢ ق ٩/١ السيرة النبوية.

ولعل هناك من يقول إن المذكور في قصة بدر إنّما كان من إخبار النبيّ على السر، النبيّ السحابة بذلك. فنقول له: إن في أسر العباس صراحة قول أبي اليسر، وكان دحداحاً قصيراً مدملكاً ذا بطن (۱)، وكان العباس طويلاً، فقال له النبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلم كيف أسرته؟ فقال لقد أعانني عليه رجل ما رأيته قبل ولا بعد هيئته كذا. قال: (لقد أعانك عليه ملك كريم) (۱). وفي خصوص رؤية جبرئيل الملك ذكر أصحاب السير جملة من الصحابة رأوه وعدوا منهم:

١- حارثة بن النعمان رأى جبريل مرتين.

٧- تميم بن سلمة.

٣- محمّد بن مسلمة.

٤- حمزة بن عبد المطلب فان كان هو الذي طلب من النبي أن يريه جبريل في صورته فأراه، فالذين ذكرناهم آنفاً رأوه من دون طلب (٣).

وخل ما ورد في مزايدات المناقب كحديث رؤية عائشة قالت: ((لقد رأيت جبريل واقفاً في حجرتي هذه على فرس ورسول الله يناجيه، فلمًا دخل قلت: يا رسول الله من هذا الذي رأيتك تناجيه، قال: وهل رأيته؟ قلت: نعم، قال: فبمن شبّهته؟ قلت: بدحية الكلبي، قال: لقد رأيت خيراً كثيراً ذاك جبريل))(2) ورواه أحمد في مسنده، وفيه قال: ((وهو يقرئك السلام قالت: وعليه السلام ورحمة الله وبركاته، جزاه الله من زائر ودخيل، فنعم الصاحب ونعم الدخيل))(6).

<sup>(</sup>١) سير أملام النبلاء ١٤٧/٤ مل دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٢٠١/٦ مل دار الفكر، ومختصر تاريخ دمشق ٢١٩/١١.

<sup>(</sup>٣) أنظر تنوير الحلك في امكان رؤية النبيّ والملك للسيوطي ضمن كتابه الحاوي ٢٥٥/٢ و. ٤٥٦ و ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) انظر الطبقات لابن سعد ٢٧/٨ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>a) مستد احمد بن حتبل ۲ /۷۶. ۲ /۱٤٦.

أمًا الَّذِينَ رأوا الملائكة ولم يعيّنوهم مَن هم فهم:

١- أسيد بن حضير.

٧- عبد الرحمن بن عوف.

٣- أبو أسيد الساعدي.

٤- أبو بردة نيّار.

فهؤلاء ممّن رأوا الملائكة في يوم بدر<sup>(١)</sup>.

وأخيراً فقد روى السيوطي في كتابه: ((أنّ أبا بكر كان يسمع مناجاة جبريل للنبيّ ﷺ))(٢)، وزاد في مكان آخر: ((أنّ جبريل سعطه سعطة فبريء من مرضه!!))(٣).

وهناك أسماء آخرين ذكروا لهم الرؤية والسماع والتسليم والمصافحة وغير ذلك. فمن شاء المزيد فليرجع إلى كتاب السيوطي المذكور.

وإلى هنا نكتفي في الجواب على السؤال الأوّل وهو: هل يمكن للناس رؤية الملائكة؟ فكان الجواب: نعم يمكن ذلك وقد جاوز مرحلة الإمكان إلى الوقوع لكثرة الشواهد على ذلك.

بقي علينا أن نبحث الجواب عن السؤال الثاني: هل رؤية الملك – أو خصوص رؤية جبرئيل النبي – تسبب العمى؟

ومن خلال ما مرّ بنا وقرأنا أسماء بعض من رأى الملائكة ومن رأى جبرئيل على خاصة، فوجدناهم لم يصابوا بالعمى، إذن فنفس الرؤية لا تسبّب

<sup>(</sup>١) أنظر تنوير الحلك للسيوطي في كتابه الحاوي في الفتاوي ٢٥٨٠ ٤٥٨.

<sup>(</sup>٢) ثقص المصندر ٤٥٦/٢.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٢/٤٦٠.

العمى، ولا يقال تلك خصوصية لرؤية ابن عباس لجبرئيل المنظر حتى تكون رؤيته تسبب له العمى، فرؤيته كرؤية غيره، إن صحت أحاديث الرؤية وإلا فالجميع هباء.

وأمّا الحديث عن عماه فسيأتي في مكانه عند البحث عن تاريخه في عهد الإمام أمير المؤمنين المؤلمين المؤلمي

#### عودة إلى الشواهد

ومن جملة نمط ما مرّ من الشواهد الدالة على عناية الرسول الكريم على البن عمه ما رواه السيد ابن طاووس عن عبد الله بن عباس أنّه قال: ((يا رسول الله طوبى لمن رأى ليلة القدر فقال له: يابن عباس ألا أعلمك صلاة إذا صليتها رأيت بها ليلة القدر كلّ ليلة عشرين مرة وأفضل؟ فقال: علمني صلى الله عليك. فقال له: تصلي أربع ركعات في تسليمة واحدة ويكون من بعد العشاء الأول وتكون قبل الوتر، في الركعة الأولى فاتحة الكتاب وقل يا أيها الكافرون ثلاث مرات وقل هو الله أحد ثلاث مرات، وفي الثانية فاتحة الكتاب وقل يا أيها الكافرون ثلاث من ثلاث مرات، وفي الثائنة والرابعة مثل ذلك فاذا سلمت تقول ثلاث عشرة مرة أستغفر الله، فوحق من بعثني بالحق نياً أنه من صلى هذه الصلاة وسبّح في آخرها ثلاث عشرة مرة وأستغفر الله فإنّه يرى ليلة القدر كلما يصلي هذه الصلاة، ويوم القيامة يشفع في سبعمائة ألف من أمتي وغفر الله له ولوالديه إن شاء الله تعالى))(۱).

وأحسب أنّه صلّى ما علمه رسول الله على فرأى انها ليلة ثلاث وعشرين فقد روى البلاذري في ترجمته من الأنساب بسنده عنه قال: ((أتيت في منامي فقيل لي هذه ليلة القدر فقمت وأنا ناعس فتعلقت بيعض أطناب فسطاط رسول الله على فنظرت فإذا هي ليلة ثلاث وعشرين)(٢).

<sup>(</sup>١) الإقبال /٦٥ ط الثانية نشر دار الكتب الإسلامية سنة ١٣٩٠هـ.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف برقم /٧٥ نسخة مخطوطة بقلمي.

ومن الشواهد أيضاً ما أخرجه الحاكم في المستدرك والذهبي في تلخيصه وغيرهما بأسانيدهم عنه قال: ((أمرني العباس قال: بت بآل رسول الله على المسجد أحد غيره، قال: ((أمرني العباس قال: بد الله قل المسجد أحد غيره، قال: فمر بي فقال: من هذا؟ فقلت: عبد الله، قال: فمه؟ قلت أمرني أبي أن أبيت بكم الليلة، قال: فالحق فلمًا دخل، قال: افرشوا لعبد الله، قال: فأتيت بوسادة من مسوح (۱) قال: وتقدّم إليّ العباس أن لا تنامن حتى تحفظ فاتيت بوسادة من مسوح (۱) قال: وتقدّم إليّ العباس أن لا تنامن حتى تحفظ فراشه فرفع رأسه إلى السماء فقال: سبحان الملك القدوس - ثلاث مرات - ثمّ تلا هذه الآية من آخر سورة آل عمران حتى ختمها ﴿إنَّ فِي خَلِّقِ السَّمَاوَاتِ تلا هذه الآية من آخر سورة آل عمران حتى ختمها ﴿إنَّ فِي خَلِّقِ السَّمَاوَاتِ ركعتين ليستا بقصيرتين ولا طويلتين، قال: فصلى ثم أوتَر، فلمًا قضى صلاته سمعته يقول: اللهم اجعل في بصري نوراً، واجعل في سمعي نوراً، واجعل في سمعي نوراً، واجعل في سمعي نوراً، واجعل عن يميني نوراً، واجعل عن شمالي نوراً، واجعل في قلبي نوراً، واجعل عن يميني نوراً، واجعل عن شمالي نوراً، واجعل في وراً، واجعل عن يميني نوراً، واجعل عن شمالي نوراً، واجعل في فراً، واجعل عن شمالي

وفي حديث عند الطبراني بسنده عن ابن عباس قال: ((بعثني العباس إلى رسول الله ﷺ يصلي رسول الله ﷺ يصلي عباس الله ﷺ يصلي من الليل، فلمّا صلّى الركعتين قبل الفجر قال: (اللّهم إنّي أسألك رحمة من عندك تهدي يها قلبي، وتجمع بها شملي، وتلمّ بها شعثي، وتردّ بها إلفتي، وتصلح بها ديني، وتحفظ بها غائبي، وترفع بها شاهدي، وتزكّي بها عملي، وتبيّض

<sup>(</sup>١) المسوح: جمع مسح الثوب من شعر.

<sup>(</sup>Y) البقرة /١٦٤، آل عمران /١٩٠.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ٥٣٥/٣ وتلخيصه للذهبي بهامشه والمعجم الكبير للطبراني ٢٧٥/١٠.

بها وجهي، وتلهمني بها رشدي، وتعصمني بها من كلّ سوء، اللّهم أعطني إيماناً صادقاً، ويقيناً ليس بعده كفر، ورحمة أنال بها شرف كرامتك في اللهنيا والاخرة.

اللَّهم إنِّي أسألك الفوز عند القضاء، ونُزَل الشهداء، وعيش السعداء، ومرافقة الأنبياء، والنصر على الأعداء.

اللّهم أنزلت بك حاجتي، وإن قصر رأيي، وضعف عملي، وافتقرت إلى رحمتك، فأسألك يا قاضي الأمور ويا شافي الصدور، كما تجير بين البحور، أن تجيرني من عذاب السعير، ومن دعوة الثبور، ومن فتنة القبور، اللّهم ما قصر عنه رأيي، وضعف عنه عملي، ولم تبلغه أمنيتي، من خير وعدته أحداً من عبادك، أو خير أنت معطيه أحداً من خلقك، فإنّي أرغب اليك فيه، وأسألك يا رب العالمين، اللّهم أجعلنا هادين مهديين غير ضالين ولا مضلين، حرباً لأعدائك، وسلماً لأوليائك، نحب بحبك الناس، ونعادي بعداوتك من خالفك من خلقك.

اللّهم هذا الدعاء وعليك الاستجابة، اللّهم وهذا الجهد وعليك التكلان، ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله. اللّهم ذا الحبل الشديد، والأمر الرشيد، أسألك الأمن يوم الوعيد، والجنة يوم الخلود، مع المقربّين الشهود، والركّع السجود، والموفين بالعهود، إنك رحيم ودود، وإنّك تفعل ما تريد.

سبحان الذي تعطف العز وقال به، سبحان الذي لا ينبغي الحمد إلا له، سبحان ذي العرش والبهاء، سبحان ذي المقدرة والكرم، سبحان الذي أحصى كل شيء بعلمه.

اللهم اجعل لي نوراً في قلبي، ونوراً في قبري، ونوراً في سمعي، ونوراً في بصري، ونوراً في دمي، ونوراً في دمي،

ونوراً في عظامي، ونوراً من بين يدي، ونوراً من خلفي، ونوراً عن يميني، ونوراً عن شمالي، ونوراً من فوقي، ونوراً من تحتي، اللهم زدني نوراً، وأعظم لي نوراً، وأجعل لي نوراً)» (۱۰).

إلى غير ذلك من الشواهد التي تميّز فيها الحبر ابن عباس على جميع اخوانه وجميع أبناء خالاته وهم أبناء أخوات أم المؤمنين ميمونة بما فيهم خالد بن الوليد. فقد حظي بالعطف النبوي، وحصل على ما لم يحصل عليه أولئك على كثرتهم، فظهرت آثار ذلك في تكوين شخصيته التي فضلت جميع اخوانه وأبناء خالاته، مضافاً إلى استعداده في نبوغه وألمعيته منل نعومة أظفاره، فهو يحفظ المحكم وهو ابن عشر سنين، بينما كان ابن خالته خالد بن الوليد لم يتعلم من القرآن كثيراً باعترافه ("أنه أم مرة الناس المرة فقرأ من سور شتى ثم التفت إليهم حين أنصرف فقال: شغلني الجهاد عن بالمرة فقرأ من سور شتى ثم التفت إليهم حين أنصرف فقال: شغلني الجهاد عن تعلم القرآن) (". وأحسب أن ما رواه أبن أبي شبية هو الذي رواه ابن حجر في الأصابة إلا أن ابن حجر اختصر، حفاظاً على مكانة خالد.

### شواهد الألمعية:

لقد مرّت بنا شواهد ومشاهد وفيها ما يدل على ألمعيته – ما دام معنى الألمعية هو الذكاء المتوقد كما يقول أهل اللغة – فكان يحدث بما رآه وما سمعه مع حفظ خصوصيات ذلك زماناً ومكاناً، كما دلت على مدى أختصاص حبر الأمة بالرسول الكريم على حتى خصّه بوصايا أخلاقية ذكرنا بعضها، ولكنا

<sup>(</sup>۱) المعجم الكبير ۲۸۳/۱۰ مل الموصل، ورواه الترمذي برقم /۳۲۷۹، والبيهقي في الدعوات الكبير /۲۹، وقارن تهنيب ابن عساكر ۲۰۷/۰.

<sup>(</sup>٢) الاصابة ٤١٤/١ ترجمة خالد بن الوليد.

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن ابي هيية ١٠٧/٢ و١٠/٩٥٠.

الآن نذكر شواهد أخرى على مدى أستعداده الفطري حتى كان شعلة ذكاء تتقد، ندر أن نجد نظيره فيمن هو في سنه – بل وحتى أكبر منه – مَن كان يسأل مثل مسائله وهي شواهد على ألمعيته حيث يتناول في مسائله ما كان للنبي على من مقام قبل خلق الخلق، وآدم – أبو البشر – بعد في الجنة، وكيف تاب الله عليه؟ وبماذا أقسم فأبر قسمه، وفي فعلنة غلام لم يتجاوز الحلم ويتسع فكره لأن يسأل عن مثل ذلك لدليل على ألمعيته.

#### وإلى القارئ بعض الشواهد:

١- أخرج السيوطي الشافعي في الدر المتثور (١)، وابن المغازلي المالكي في المناقب (٣)، والقندوزي الحنفي في يتاييع المودة (١٥ واللفظ للأول: قال ابن عباس: (قال سألت رسول الله صلى الله وعليه (وآله) وسلم عن الكلمات التي تلقّاها آدم من ربه فتاب عليه؟ (قال: سأل بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلا تبت عليّ فتاب عليه)).

Y- أخرج ابن عساكر في تاريخه كما في تهذيبه: ((قال ابن عباس: سألت رسول الله صلى الله وعليه (وآله) وسلم فقلت: فداك أبي وأمي أين كنت وآدم في الجنة؟ قال: فتبسم حتى بدت ثناياه ثم قال: (كنت في صلبه وهبط إلى الأرض وأنا في صلبه، وركبت السفينة في صلب أبي نوح، وقذف بي في النار في صلب أبي إبراهيم، لم يلتق أبواي قط على سفاح، ولم يزل الله ينقلني من الأصلاب الحسنة إلى الأرحام الطاهرة، مهذبًا لا يتشعب شعبان إلا كنت في خيرهما، قد أخذ الله بالنبوة ميثاقي، وبالإسلام عهدي، وبشر بي، وفي التوراة

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٦٠/١ نقلاً عن ابن النجّار.

<sup>(</sup>٢) مناقب ابن المفازلي /٦٣.

<sup>(</sup>٣) ينابيع المودة /٩٧ و ١٣٨ ط اسلامبول سنة ١٣٠٢.

والإنجيل ذكري، وبين كل نبي صفتي، تشرق الأرض بنوري، والغمام بوجهي، وعلمني كتابه في سحابة، واشتق لي إسماً من أسمائه، فذو العرش محمود وأنا محمد، ووعدني أن يحبوني بالحوض والكوثر، وأن يجعلني أوّل شافع وأوّل مشفّع، ثمّ أخرجني من خير قرن لأمتي، وهم الحمّادون يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر))(().

فهذان السؤالان منه وهو بتلك السنّ يكشفان عن المعية نادرة ميّزته عن كثير من الصحابة ومرّ بنا نحو ذلك.

والآن لنأخذ من صحيح مرويًاته التي تميزًت بدقة الملاحظة وحضور الذاتية.

فمن ذلك ما ذكره ابن عبد ربّه في العقد الفريد تحقيق أحمد أمين ورفيقيه عنه فقال:

((وقال عبد الله بن عباس: أنشدت النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أبياتاً لأمية بن أبي الصلت يذكر فيها حملة العرش وهي:

رجلٌ وثور تحت رجل يمينه والنسر للأخرى وليث مرصد والشمس تطلع كلّ آخر ليلة فجراً ويصبح لونها يتوقّد تبدو فما تبدو لهم في وقتها إلا معذّبة وإلاً تجلد

فتبسم النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم كالمصدّق له))<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>۱) تهذیب تاریخ ابن عساکر ۳۴۹/۱.

<sup>(</sup>٢) قال الجاحظ في كتاب الحيوان ١٨/١؛ وقد جاء في الخبر إنّ من الملائكة من هو في صدورة الرجال، ومنهم من هو في صدورة الثيران ومنهم من هو في صدورة النسور، ويدل على ذلك تصديق النبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم الأمية بن أبي الصلت، ثمّ ذكر البيت. وأنظر الأغاني ١٤٨/٤ ط دار الكتب المصرية.

<sup>(</sup>٣) المقد الفريد ٥/٧٧.

فهذا الخبر كما يكشف عن ألمعية ابن عباس دلنا على حفظه للشعر مبكراً، واستحضاره له منشداً ومستفهماً، وبالتالي حصل على ما يبتغيه من إنشاده للنبي صلى الله عليه وآله وسلم من تبسمه أنه كالمصدق له. وهذا غاية في الاحتياط في الرواية، إذ لم يزد على ما روى ورأى وفهم.

وله سماعات نبوية فيما يخص فضائل أهل البيت مجتمعين ومنفردين نسوق طائفة منها:

1- أخرج الطيراني يسنده عن ابن عباس عن قال: ((خرجت أنا والنبي صلى الله وعليه (وآله) وسلم وعلي في حُشّان المدينة، فمررنا بحديقة فقال علي في المحديقة من أحسن هذه الحديقة يا رسول الله، فقال: (حديقتك في الجنة أحسن منها) ثم أوماً بيده إلى رأسه ولحيته ثم بكى حتى علا بكاؤه قيل: ما يبكيك؟ قال: (ضغائن في صدور قوم لا يبدونها لك حتى يفقدوني))(۱). فهذا الحديث حفظ فيه ابن عباس - وهو ابن ثلاث عشرة سنة أو دونها - خصوصيات المكان والزمان والسبب والمسبّب والصفة والموصوف.

Y- أخرج ابن مردويه في المناقب وعنه السيوطي في الدر المنثور في تفسير آية التطهير وغيرهما قال ابن عباس: «شهدنا رسول الله صلى الله وعليه (وآله) وسلم تسعة أشهر يأتي كل يوم باب علي بن أبي طالب شه عند وقت كل صلاة فيقول: (السلام عليكم ورحمة الله وبركاته أهل البيت ﴿إِنَّمَا يُرِيكُ اللَّهُ لِينَا عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطُهِيرًا) (٢) الصلاة رحمكم الله) كل يوم خمس مرات).

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ٦٠/١١ ما الموصل.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب /٢٣٠

ففي هذا الحديث نجد حبر الأمة ضبط في الحدث مدة الزمان والمكان بدقة مع توفر عنصر المشاهدة وهذا ما يعني قوة الملاحظة عنده، ولقد روي أيضاً عنه حديث نزول هذه الآية في أهل البيت خاصة بلفظ أوفى ممّا مرّ، فيما أخرجه الحاكم المحكاني في شواهد التنزيل(۱۱)، والحكيم الترمذي، والطبراني، وابن مردويه، والبيهقي وأبو نعيم في كتابيهما (دلائل النبوة)، وعنهم السيوطي في الدر المنثور(۱۲)، ولعله لا يقل دلالة عما سبق في دقة الملاحظة وقوة الحافظة التي تميّز بها في حفظ الحديث في مروياته، ورواية الحديث بتمام خصوصياته. ما يخص الإمام أمير المؤمنين المؤمنين المؤهنين المؤهنين المؤمنين المؤمنين المؤهنين المؤمنين المؤمنين المؤهنين المؤهنين

وإلى القارئ نبذة منه:

١- فمن ذلك ما أخرجه أحمد في المناقب عن ابن عباس قال: ((بعثني رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم إلى علي بن أبي طالب فقال له: (أنت سيد في الدنيا، سيلة في الآخرة، من أحبّك فقد أحبّني، وحبيبك حبيبي وحبيبي حبيب الله، وعدوى عدو الله، الويل لمن أيغضك)))(٥٠).

٢- ومن ذلك ما أخرجه الخطيب في تاريخه، وأخرجه أبو الخير الحاكمي
 وعنه المحب الطبري في الرياض النضرة<sup>(3)</sup>، وابن حجر في الصواعق<sup>(6)</sup>، الحديث

<sup>(</sup>١) هواهد التنزيل ٢٩/٢.

<sup>(</sup>٢) السر المنثور ١٩٩/٠.

<sup>(</sup>٣) أنظر الرياض النضرة ١٦٦/٢ نقلاً عن أحبد.

أقول: ورواد الحاكم في المستدرك ١٣٧/٣ بتفاوت بسيط وقال: صحيح على شرط الشيخين كما رواد الخطيب في تاريخ بغداد ٤١/٤ بعدة طرق وغيرهم.

<sup>(1)</sup> الرياض النضرة ١٦٨/٢.

<sup>(</sup>ه) الصواعق المحرقة /٩٣.

بلفظ الأوّل بسنده إلى عبد الله بن عباس قال: ((كنت أنا وأبي العباس بن عبد المطلب جالسَين عند رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم إذ دخل عليّ بن أبي طالب فسلّم فرد عليه رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم السلام وبشر به وقام إليه واعتنقه وقبّل بين عينيه وأجلسه عن يمينه. فقال العباس: يا رسول الله أتحب هذا؟ فقال النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم: (يا عم رسول الله والله الله أشد حباً له منى. ان الله جعل ذرية كلّ نبيّ في صلبه وجعل ذريتي في صلب هذا)))(١).

وزاد ابن حجر نقلاً عن كنوز المطالب في روايته لما سبق: ((أنه إذا كان يوم القيامة دُعي الناس بأسماء أمهاتهم ستراً عليهم إلاً هذا وذريته فإنهم يدعون بأسمائهم لصحة ولادتهم)).

وممًا رواه وفيه ذاتية الحضور ممًا يتعلق بالسيدة فاطمة الزهراء وأمها خديجة ومريم وآسية (عليهن السلام):

1- أخرج الحاكم بسنده عن ابن عباس قال: ((خط رسول الله صلى الله على الله على الله على الله ورسوله عليه (وآله) وسلّم أربعة خطوط ثمّ قال: (أتدرون ما هذا؟)، قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: (إن أفضل نساء أهل الجنة خديجة بنت خويلد، وفاطمة بنت محمّد، ومريم بنت عمران وآسية بنت مزاحم))). قال الحاكم: هذا الحديث صحيح الإسناد(٢).

وممًا رواه ورآه ممًا يتعلق بالسيدة الزهراء الجلال وولديها الحسن المناطقة المعسين المناطقة المعسين المناطقة المعسين المناطقة المعسين المناطقة المنا

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۲۱۲/۱.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم ١٩٧/١، ورواه أحمد في مستده ٢٩٣/١ و ٢٩٦ و ٣٩٦. وابن حجر في الإصابة ١٩٨/٨، وابن عبد البر في الاستيماب ١٩٠٠/١، والهيثمي في مجمع الزوائد ١٩٣/٩، وقال: رواه أحمد وأبو يملى والطيرائي ورجالهم رجال الصحيح.

١- ما أخرجه الملا في سيرته وغيره، وعنهم المحب الطبري قال: وعن ابن عباس قال: ((بينما نحن ذات يوم مع النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم إذا أقبلت فاطمة سلام الله عليها تبكي فقال لها رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم: (فداكِ أبوكِ ما يبكيكِ؟) قالت: ان الحسن والحسين خرجا ولا أدري أين باتا؟ فقال لها رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم: (لا تبكى فإن خالقهما ألطف بهما مني ومنك)، ثمَّ رفع يديه فقال: (اللَّهم أحفظهما وسلَّمهما)، فهبط جبريل وقال: يا محمَّد لا تحزن فإنهما في حظيرة بني النجار نائمين وقد وكُّل الله بهما ملكاً يحفظهما، فقام النبيّ صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم ومعه أصحابه حتى أتى الحظيرة فإذا الحسن والحسين معتنقين نائمين، وإذا الملك الموكّل بهما قد جعل أحد جناحيه تحتهما والآخر فوقهما يظللهما، فأكبّ النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلم عليهما يقبِّلهما حتى أنتبها من نومهما، ثمَّ جعل الحسن على عاتقه الأيمن والحسين على عاتقه الأيسر، فتلقاه أبو بكر وقال: يا رسول الله ناولني أحد الصبيّين أحمله عنك فقال صلّى الله عليه (وآله) وسلّم: (نعم المَطى مطيّهما ونعم الراكبان هما وأبوهما خير منهما)، حتى أتى المسجد فقام رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلّم على قدميه وهما على عاتقيه ثمّ قال: (معاشر المسلمين ألا أدلكم على خير الناس جداً وجدَّة؟ قالوا: بلي يا رسول الله، قال: (الحسن والحسين جدهما رسول الله خاتم المرسلين وجدتهما خديجة بنت خويلد سيدة نساء أهل الجنة، ألا أدلكم على خير الناس عماً وعمّة؟) قالوا: بلى يا رسول الله، قال: (الحسن والحسين عمهما جعفر بن أبي طالب وعمتهما أم هانيء بنت أبي طالب، أيها الناس: ألا أدلكم على خير الناس خالاً وخالة؟)

قالوا: بلى يا رسول الله، قال: (الحسن والحسين خالهما القاسم بن رسول الله وخالتهما زينب بنت رسول الله)، ثمّ قال: (اللهم إنك تعلم أنّ الحسن والحسين في الجنة وعمهما في الجنة ومن أحبّهما في الجنة ومن أبغضهما في النار)))(١).

أقول: لقد أخرج الطبراني هذا الحديث في معجمه الكبير والأوسط وعنه الهيشمي في مجمع الزوائد (٣)، والمتقي في كنز العمال (٣)، وفيهما زيادة قوله ﷺ: (ألا أخبركم بخير الناس أباً وأماً؟ أمهما فاطمة بنت رسول الله وأبوهما علي بن أبي طالب). وهذا يدل على سقط في نسخة الذخائر.

وهكذا نجد من الشواهد على حضوره المشاهد الَّتي حفظها ودلت على دقة الملاحظة وقوة الحافظة حتى رواها كما رآها.

وقد جمع محمّد بن عابد بن أحمد الأنصاري السندي<sup>(3)</sup> كتابه (كشف البأس عمّا رواه ابن عباس مشافهة عن سيد الناس) ونسخته مخطوطة في الخزانة التيمورية بمصر. لم يتيسر لي الإطلاع عليهما ربّما يجد فيه الباحث كثيراً من تلك الشواهد، ولإبراهيم الحربي (مسند عبد الله بن عباس)<sup>(6)</sup>، وسيأتي مزيد ايضاح حول مروياته في تاريخه العلمي.

ولمًا كانت بعض المشاهد النبوية وقعت فيها أحداث ذات دلالات خاصة مميّزة وقد تأثر بها حبر الأمة حتى وضحت معالمها في تاريخه، من خلال تبيّن

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي /١٣٠.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ١٨٤/٩.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال ٢٢١/٦ ط الأولى و ١٠٣/١٣ ط الثانية حيدرآباد.

<sup>(1)</sup> أنظر الأعلام للزركلي 14/⁄

<sup>(</sup>٥) أنظر الفهرست لابن النديم /٢٨٧ ما محققة.

آثارها في نفسه، فكان له من التعقيب عليها بعد روايتها ما يدل على مدى تأثيرها فيه تأثيراً بالغا ولابد لنا ونحن نتلمس تاريخ حبر الأمة عبد الله بن عباس في تلك الفترة من الوقوف عند محطات ثلاث عايش فيها أحداثاً متتابعة طفحت بطابعها المعيز أكثر من غيرها، لذلك فهي لا تنسى ولن تنسى مهما طال الزمن، كما كان لبعضها من بالغ الأثر ما غيرت أحداثها صفحات من تاريخ المسلمين.

### وتلك المحطات الثلاث هي:

١- حجة الوداع: وهي حجة الإسلام كما كان يسمّيها ابن عباس الله

٢- بيعة الغدير: وهي التي يقول عنها ابن عباس: وجبت والله في أعناق القوم.

٣- مرض الرسول على وحديث الكتف والدواة: وهو الذي يقول عنه ابن عباس الرزية كل الرزية.

فعلينا أن نقرأها بروايته، دون أن نستجوب غيره من رواة الحديث والسيرة، ففيما يرويه كفاية عن غيره.

# أولاً: حجة الوداع «حجة الإسلام»

وإلى القارئ ما ورد عنه في تلك الحجة بدءاً من تسميتها، ومروراً بالمشاعر وأحكامها، وانتهاءاً برجوع الرسول الله إلى المدينة بعد انقضائها، ويصح منا تسمية ذلك بمنسك ابن عباس كما رواه عنه أصحاب المصادر التالية:

اخرج ابن سعد بسنده عن طاووس عن ابن عباس أنه كره أن يقول
 حجة الوداع، قال: فقلت: حجة الإسلام؟ قال: نعم حجة الإسلام<sup>(١)</sup>.

٢- اخرج ابن كثير في السيرة النبوية نقلاً عن أحمد بسنده عن سعيد بن جبير قال: ((قلت لعبد الله بن عباس: يا أبا العباس عجباً لاختلاف أصحاب رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم في إهلال رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم حين أوجب؟! فقال: إنّي لأعلم الناس بذلك، إنّما كانت من رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم حجة واحدة، فمن هناك اختلفوا.

خرج رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم حاجاً، فلمّا صلّى في مسجده بذي الحليفة ركعتيه، أوجب في مجلسه، فأهلّ بالحجّ حين فرغ من ركعتيه، فسمع ذلك منه قوم، فحفظوا عنه، ثمّ ركب، فلمّا أستقلت به ناقته أهلّ، وأدرك ذلك منه أقوام، وذلك إن الناس إنّما كانوا يأتون إرسالاً، فسمعوه حين أستقلت به ناقته يُهلّ، فقالوا: إنّما أهلّ رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم حين أستقلّت ناقته يُهلّ، فقالوا: إنّما أهل رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم حين أستقلّت

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲ق/۱۲۰۹.

ناقته. ثمّ مضى رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم، فلمّا علا شرَف البيداء (الله عليه روآله) أهلّ، وأدرك ذلك منه أقوام فقالوا: إنّما أهلّ رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم حين علا شرّف البيداء. وأيم الله لقد أوجب في مصلاً، وأهلّ حين علا شرف البيداء) (".

٣- أخرج ابن سعد بسنده عن ابن عباس قال: ((ان النبي عن قال: (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لا شريك لا شريك لل شريك لك)))

3- أخرج البخاري في صحيحه بسنده عن ابن عباس قال: ((انطلق النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم من المدينة بعد ما ترجّل وادهن ولبس إزاره ورداءه، هو وأصحابه ولم ينه عن شيء من الأردية والأزر تُلبس، إلا المزعفرة التي تردع على الجلد، فأصبح بذي الحليفة، ركب راحلته حتى أستوى على البيداء أهل هو وأصحابه، وقلّد بدنّه، وذلك لخمس بقين من ذي القعدة. فقدم مكة لأربع خلون من ذي الحجة، فطاف بالبيت، وسعى بين الصفا والمروة، ولم يحلّ من أجل بُدنه لأنه قلّدها، ثمّ نزل بأعلى مكة عند الحجون، وهو مهل بالحج، ولم يقرب الكعبة بعد طوافه بها حتى رجع من عرفة، وأمر أصحابه أن يطوفوا بالبيت، وبين الصفا والمروة، ثمّ يقصروا من رؤوسهم ثمّ يَحلّوا، وذلك لمن لم يكن معه بدّنّة قلّدها، ومَن كانت معه أمرأته فهى له حلال، والطيب والثياب)(١٠).

<sup>(</sup>١) البيداء: موضع امام ذي الحليفة صمى بذلك لأنَّه ليس فيه بناء ولا أثر.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ٤/ ١٣٠ ـ ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٢ق٢/١٣٧ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ١٩٧/١ مل بولاق باب ما لا يلبس المحرم من الثياب والأردية والأزر.

٥- أخرج الطبراني في معجمه الكبير بسنده عن جابر وابن عباس قالا: (اقدمنا مع النبي على ولا نريد إلا الحج، فأهللنا بالحج، وطاف رسول الله على المعوني راحلته يستلم الركن بمحجن كان معه، ثم عدل إلى السقاية، فقال: (اسقوني منها)، فقال العباس: يا رسول الله ألا نسقيك من شراب قد مسته الأيدي، قال: (لا اسقوني منها)، ثم شرب، ثم عدل إلى زمزم فقال: (انزعوا لي منها)، فنزعوا له دلواً، فأخذ حسوة فمضمض ثم مجه في الدلو، ثم قال: (أعيدوه فيها)، فقال: (يا بني هاشم إنكم على عمل صالح، لولا أن تُغلبوا أو تتخذ سنة لأخذت معكم)، ثم أتى منزله فخطب أصحابه وقال: (ان العمرة دخلت في حجكم فحلوا، إلا من كان معه هدي)، وقال: (لولا أن معي هدياً لكثرتكم)، فقام سراقة بن مالك فقال: يا رسول الله ألعامنا أم للأبد؟ قال: (لا بل للأبد)، وكان يعجبهم ما وافق صنيعهم صنيع أهل الجاهلية. وكان أهل الجاهلية يقولون: إذا اتسلخ صفر، وعفا الوير، وبرأ الذبر، فقد حلت العمرة لمن أعتمر)) (1).

٦- أخرج ابن كثير في السيرة النبوية نقلاً عن البخاري والترمذي عن ابن عباس قال: ((طاف النبي ﷺ بالبيت على بعير، فلمًا أتى الركن أشار إليه – وفي حديث آخر – أستلمه بمحجن، فلمًا فرغ من طوافه أناخ فصلى ركعتين))(".

٧- أخرج ابن كثير نقلاً عن مسلم وأبي داود، والطبراني في معجمه (٣، وغيرهم عن أبي الطفيل قال: ((قلت لابن عباس: يزعم قومك أن رسول الله ﷺ قد رَمَل بالبيت وان ذلك من سنّته؟ قال: صدقوا وكذبوا، فقلت: ما صدقوا وما

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ٢٣/١١ ط الموصل.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ٢١٣. ٣١٧.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير ١٠/٢٧ ط الموصل.

كذبوا؟ قال: صدّقوا رَمَل رسول الله عَلَيْ وكذبوا ليس بسنّه، إنْ قريشاً قالت زمن المحديبية، دعوا محمداً وأصحابه حتى يموتوا موت النغف (" فلمّا صالحوه على أن يحجوا من العام المقيل فيقيموا بمكة ثلاثة أيام، فقدم رسول الله عَلَيْ والمشركون من قبل قيقعان (" فقال رسول الله عَلَيْ لأصحابه: أرملوا بالبيت ثلاثاً. وليس بسنّة.

قلت: يزعم قومك ان رسول الله طاف بين الصفا والمروة على يعير، وأن ذلك سنّة؟

قال: صدقوا وكذبوا. قلت: ما صدقوا وما كذبوا؟

قال: صدقوا قد طاف رسول الله ﷺ بين الصفا والمروة على بعير، وكذبوا ليس بسنّة، كان الناس لا يُدفعون عن رسول اللهﷺ ولا يُصرفون عنه، فطاف على بعير ليسمعوا كلامه وليروا مكانه، ولا تناله أيديهم.

قلت: أخبرني عن الطواف بين الصفا والمروة راكباً أسنّة هو؟ فإن قومك يزعمون أنه سنة.

قال: أن رسول الله ﷺ كثر عليه الناس يقولون هذا محمّد هذا محمّد، حتى خرج العواتق من البيوت وكان رسول الله ﷺ لا يُضرب الناس بين يديه، فلمّا كثر عليه الناس ركب.

قال ابن عباس: والمشي والسعي أفضل)) ".

<sup>(</sup>١) النفف: الدود، وهو مثل يضرب للمستحقر.

<sup>(</sup>٢) قيقمان: جبل مشرف على مكة من جهة الثنية السفلى الّتي بني عليها باب مكة المعروف بباب الشبيكة وهو ممتد من حارة الباب إلى الشامية (شفاء الفرام للفاسي /٧٧٧ متناً وهامشاً) ط سنة ١٩٥٦ بمصر.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية ٢٧٤/٤. ٣٢٠.

٨- أخرج ابن كثير نقلاً عن البخاري بسنده عن عطاء عن جابر وعن طاووس عن ابن عباس قالا: ((قدم النبي ﷺ وأصحابه صبح رابعة من ذي الحجة يهلُون بالحج لا يخلطه بشيء، فلمّا قدمنا أمرنا فجعلناها عمرة، وأن نحل إلى نسائنا، ففشت في ذلك المقالة))(١٠).

٩- أخرج ابن كثير نقلاً عن الترمذي بسنده عن ابن عباس قال: ((صلّى بنا رسول الله ﷺ بمنى الظهر العصر والمغرب والعشاء والفجر ثم خدا إلى عرفات))(").

١٠- أخرج ابن كثير نقلاً عن الصحيحين عن ابن عباس قال: ((سمعت رسول الله ﷺ يخطب بعرفات: (من لم يجد نعلين فليلبس الخفين، ومن لم يجد إزاراً فليلبس السراويل للمحرم)))

11- أخرج ابن كثير نقلاً عن أحمد بسنده عن عطاء قال: ((دها عبد الله بن عباس الفضل بن عباس إلى الطعام يوم عرفة، فقال: إني صائم، فقال عبد الله: لا تُصم فإنْ رسول الله قُرَّب إليه حِلاَّب فيه لبن يوم عرفة فشرب منه، فلا تُصم فإنْ الناس يستنون بكم))(۵).

اخرج الطبراني بسنده عن ابن عباس: ((أن أم الفضل أرسلت إلى النبئ ﷺ بلبن فشرب وهو يخطب بعرفة))(١٠.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٢٣٢/٤.

<sup>(</sup>٢) تقس المصدر ٢٢٩/٤.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٢٤٢/٤.

<sup>(</sup>٤) الحالاًب: القمب الَّذي يحلب فيه اللين.

<sup>(</sup>٥) السيرة النبوية ٢٤٥/٤.

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ٢٢٦/١٠ ما الموصل.

17- أخرج ابن كثير نقلاً عن البخاري بسنده عن ابن عباس قال: ((بينما رجل واقف مع النبي ﷺ: بعرفة إذ وقع عن راحلته فوقصنه (۱) فقال النبي ﷺ: (اغسلوه بماء وسدر، وكفنّوه في ثوبين، ولا تُمِسّوه طيبا، ولا تخمّروا رأسه، ولا تحنطوه، فإنّ الله يبعثه يوم القيامة مليبا)))(۱).

15- أخرج ابن كثير نقلاً عن الطبراني في مناسكه بسنده عن ابن عباس قال: ((كان فيما دعا به رسول الله على في حجة الوداع: (اللهم إنّك تسمع كلامي، وترى مكاني، وتعلم سرّي وعلانيتي، ولا يخفى عليك شيء من أمري، أنا البائس الفقير، المستغيث المستجير، الوجل المشفق، المقرّ المعترف بذنبه، أسألك مسألة المسكين، وأبتهل إليك ابتهال الذليل، وأدعوك دعاء الخائف الضرير، من خضعت لك رقبته، وفاضت لك عبرته، وذل لك جَسَدُه، ورخم لك أنفه، اللهم لا تجعلني بدعائك رب شقياً، وكن بي رؤفاً رحيماً يا خير المسؤولين، ويا خير المعطين)).

10- أخرج ابن كثير نقلاً عن البيهقي بسنده عن ابن عباس قال: ((رأيت رسول الله عن بعرفة، يداه إلى صدره كاستطعام المسكين)(4).

اخرج ابن كثير نقلاً عن أحمد بسنده عن ابن عباس قال: ((لما أفاض رسول الله عباس قال: ((لما أفاض رسول الله عباس عرفات أوضع الناس (٥) فأمر رسول الله عباس عرفات أوضع الناس (١٥) فأمر رسول الله عباس عرفات أوضع الناس (١٥)

<sup>(</sup>١) الوقص: وقصت الناقة براكبها ركمت به فدُقَّت عنقه (المصباح المنير).

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ٣٤٦/٤.

 <sup>(</sup>٣) السيرة النبوية ٣٥١/٤ وأخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٥٢/٣ ثقلاً عن الطبرائي في الكبير والصفير.

<sup>(</sup>٤) السيرة النبوية ٤/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٥) الإيضاع: أوضع البعير أسرع في سيره (المنجد).

الناس ليس البرّ بإيضاع الخيل ولا الركاب)، قال: فما رأيت من رافعة يديها غادية حتى نزل جَمعاً. وقال: لم ينزل رسول الله على من عرفات وجَمع إلا أريق الماء))(١).

١٧- أخرج ابن كثير في السيرة النبوية، والبلاذري نقلاً عن البخاري بسنده
 عن ابن عباس قال: ((أنا ممّن قلام النبيّ ﷺ ليلة المزدلفة في ضَعفَة أهله))(").

۱۸- أخرج ابن كثير نقلاً عن أحمد بسنده عن ابن عباس قال: ((قلامنا رسول الله ﷺ أغيلمة بني عبد المطلب على حمراتنا فجعل يلطخ - يضرب ببطن كفه - أفخاذنا بيده ويقول: آبني لا ترموا المجمرة حتى تطلع الشمس، قال ابن عباس ما أخال أحداً يرمي الجمرة حتى تطلع الشمس))(0).

19 – أخرج ابن سعد بسنده عن ابن عباس قال: ((قال لي رسول الله ﷺ غداة العقبة (إلقط لي)<sup>(3)</sup> فلقطت له حسى الحذف، فلمّا وضعتهن في يده قال: (نعم بأمثال هؤلاء، وإباكم والغلو إنّما هلك مَن كان قبلكم بالغلو في الدين))(<sup>(6)</sup>.

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية ٢٥٨/٤.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ٢٦٢/٤، وإنساب الأشراف ( ترجمة أبن عباس)

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية ٢٦٢/٤.

<sup>(</sup>٤) لقد مر أن ابن عباس (حبر الأمة) ممن قدّمه النبي الله العقبة مع أغيلمة بني عبد المطلب وضعفة أهله إلى منى وأوصاهم أن لا يرموا الجمرة حتى تطلع الشمس فكيف يصبح ما رواه ابن سعد عنه أن النبي الله غداة العقبة القط لي - يعني حمى المحذف - والالتقاط أنما يستحب أن يكون من المزدلفة الربّما كان المراد بابن عباس في هذا الحديث هو الفضل بن العباس الذي سيأتي ما يدل على أنّه بقي مع النبي الروى عنه ما قاله المناس حين دهموا من المزدلفة وروى ذلك عنه أخوه حبر الأمة. أو أن الألتقاط كان بمنى، والأول هو الأقرب.

<sup>(</sup>۵) طبقات ابن سعد ۲ق۱/۱۳۰.

۲۰ أخرج ابن سعد بسنده عن ابن عباس ((أن رسول الله ﷺ لي حتى رمى الجمرة يوم النحر))(۱).

٢١- أخرج ابن كثير نقلاً عن أحمد بسنده عن ابن عباس قال: ((أهدى رسول الله في حجة الوداع مائة بدنة، نحر منها ثلاثين بدنة بيده، ثم أمر علياً فنحر ما بقي منها، وقال: أقسم لحومها وجلودها وجلالها بين الناس، ولا تعطين جزاراً منها شيئاً، وخذ لنا من كل بعير حذية - أي قطعة - من لحم، واجعلها في قدر واحدة حتى نأكل من لحمها ونحسوا من مرقها. ففعل))(").

۲۲- أخرج ابن كثير نقلاً عن أحمد بسنده عن ابن عباس قال: ((رمى رسول الله ﷺ جمرة العقبة ثم ذبح ثم حلق))

٣٣- أخرج ابن كثير نقلاً عن سفيان الثوري بسنده عن ابن عباس قال: ((إذا رميتم الجمرة فقد حللتم من كل شيء كان عليكم حراماً إلا النساء، حتى تطوفوا بالبيت، فقال رجل: والطيب يا أبا العباس؟ فقال له: إنّي رأيت رسول الله علي يضمة رأسه بالمسك، أقطيب هو أم لا؟))(٤).

<sup>(</sup>١) نفس المصنبر ٢ق ١/١٣٥.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ٢٧٦/٤.

<sup>(</sup>٣) تفس المصدر ٢٠٠/٤.

<sup>(1)</sup> تفس المصنبر ٢٧٩/٤.

عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا) قال: فأعادها مراراً، ثمّ رفع رأسه، فقال: (اللّهم هل بلّغت؟ اللّهم قد بلّغت؟) - قال ابن عباس: فوالذي نفسي بيده إنّها لوصيته إلى أمته - فليلّغ الشاها الغائب، لا ترجعوا بعدي كفّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض)(١).

٧٥- أخرج ابن كثير نقلاً عن أحمد وأبي داود بسنديهما عن ابن عباس: ((أنْ رسول الله ﷺ طاف بالبيت وهو على بعير واستلم الحجر بمحجن كان معه، قال: وأتى السقاية فقال: (اسقوني)، فقالوا: إنْ هلما يخوضه الناس ولكنّا نأتيك به من البيت، فقال: (لا حاجة لى فيه، اسقونى ممّا يشرب الناس)))(".

٢٦- أخرج ابن كثير نقلاً عن أحمد بسنده عن ابن عباس أنه قال: ((جاء النبي ﷺ إلى زمزم فنزعنا له دلواً فشرب ثم مج فيها، ثم أفرغناها في زمزم، ثم قال: (لولا أن تغلبوا عليها لنزعت بيدى))

٧٧- أخرج المحدث الثقة عليّ بن إبراهيم القمي عن عبد الله بن عباس قال: ((حججنا مع رسول الله على حجة الوداع فأخذ بحقة باب الكعبة ثمّ أقبل علينا بوجهه فقال: (ألا أخبركم بأشراط الساعة؟) وكان أدنى الناس منه يومئذ سلمان على فقال: بلى يا رسول الله فقال على (ان أشراط القيامة اضاعة الصلاة واتباع الشهوات، والميل إلى الأهواء، وتعظيم أصحاب المال، وبيع الدين بالدنيا، فعندها يذوب قلب المؤمن في جوفه كما يذاب الملح في الماء ممّا يرى من المنكر فلا يستطيع أن يغيّره).

<sup>(</sup>١) تقس المصدر ٢٨٨/٤.

<sup>(</sup>٢) تفس المصنس ٢٨٥/٤.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٢٨٦/٤.

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال ﷺ: (إي والّذي نفسي بيده، يا سلمان عندها تليهم أمراء جورة، ووزراء فسقة، وعرفاء ظلمة، وأمناء خونة).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال ﷺ: (إي والّذي نفسي بيده، يا سلمان إنّ عندها يكون المنكر معروفاً والمعروف منكراً، ويؤتمن المخائن ويخون الأمين، ويصدق الكاذب ويكذب الصادق).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال عَلَيْ: (إي والّذي نفسي بيده، يا سلمان فعندها تكون إمارة النساء، ومشاورة الإماء، وقعود الصبيان على المنابر، ويكون الكذب طرفاً، والزكاة مغرما، والفيء مغنما، ويجفو الرجل والديه، ويبرّ صديقه، ويطلم الكوكب المذنّب).

قال سلمان: وإن هذا لكائن يا رسول الله؟ قال على الله والذي نفسي بيده، يا سلمان وعندها تشارك المرأة زوجها في التجارة، ويكون المطر قيظاً، ويغيظ الكرام غيظاً، ويحتقر الرجل المعسر فعندها تقارب الأسواق، إذا قال هذا لم أبع شيئاً وقال هذا لم أربح شيئاً فلا ترى إلا ذاماً لله).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال عَلَيْ: (إي والّذي نفسي بيده، يا سلمان فعندها يليهم أقوام إن تكلموا قتلوهم، وإن سكتوا أستباحوهم، ليستأثرون بفيئهم، وليطؤن حرمتهم، وليسفكن دماءهم، ولتملأن قلوبهم دخلاً ورعباً، فلا تراهم إلا وجلين خائفين مرعوبين مرهوبين).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال عَلَيْ: (إي والّذي نفسي بيده، يا سلمان إنّ عندها يؤتى بشيء من المشرق وشيء من المغرب يلون أمتى،

فالويل لضعفاء أمتي منهم والويل لهم من الله، لا يرحمون صغيراً، ولا يوقّرون كبيراً، ولايتجاوزون عن مسيء، جثثهم جثث الآدميين وقلوبهم قلوب الشياطين).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال ﷺ: (إي والذي نفسي بيده، يا سلمان وعندها تكتفي الرجال بالرجال والنساء بالنساء، ويغار على الغلمان كما يغار على الجارية في بيت أهلها، وتشبه الرجال بالنساء، والنساء بالرجال، ويركبن ذوات الفروج السروج فعليهن من أمتى لعنة الله).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال ﷺ: (إي والذي نفسي بيده، يا سلمان إنّ عندها تزخرف المساجد كما تزخرف البيع والكنائس، وتحكى المصاحف، وتطول المنارات، وتكثر الصفوف بقلوب متباغضة وألسن مختلفة).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال ﷺ: (إي والذي نفسي بيده، يا سلمان وعندها تحلّى ذكور أمتي بالذهب، ويلبسون الحرير والديباج، ويتخذون جلود النمور صفاقاً).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال ﷺ: (إي والّذي نفسي بيده، يا سلمان وعندها يظهر الزنا، ويتعاملون بالغيبة (بالعينة خ ل) والرّشا، ويوضع الدين وترتفع الدنيا).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال ﷺ: (إي والّذي نفسي بيده، يا سلمان وعندها تظهر القينات والمعازف ويليهم شرار أمثى).

قال سلمان: وإن هذا لكائن يا رسول الله؟ قال الله الله الله والذي نفسي بيده، يا سلمان وعندها تحج أغنياء أمتي للنزهة، وتحج أوساطها للتجارة، وتحج فقراؤهم للرياء والسمعة، فعندها يكون أقوام يتعلمون القرآن لغير الله ويتخذونه

مزامير، ويكون أقوام يتفقهون لغير الله، ويكثر أولاد الزنا، ويتغنّون بالقرآن ويتهافتون بالدنيا).

قال سلمان: وإن هذا لكائن يا رسول الله؟ قال الله الله الله الله الأشرار على يده يا سلمان، ذاك إذا انتهكت المحارم، وأكتسبت المآثم، وسلط الأشرار على الأخيار، ويقشوا الكلب، وتظهر اللجاجة وتفشوا الحاجة، ويتباهون في اللباس، ويمطرون في غير أوان المطر، ويستحسنون الكلبة والمعازف، وينكرون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حتى يكون المؤمن في ذلك الزمان أذل من الأمة، ويظهر قراؤهم وعبادهم فيما بينهم التلاوم، فأولئك يدعون في ملكوت السماوات الأرجاس الأنجاس).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال عَلَيْهُ: (إي والذي نفسي بيده، يا سلمان عندها لا يخشى الغني إلا الفقر، حتى أنّ السائل ليسأل فيما بين الجمعتين لا يصيب أحداً يضع في كفه شيئاً).

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟ قال ﷺ: (إي والَّذي نفسي بيده، يا سلمان عندها يتكلم الرويبضة).

فقال سلمان: وما الرويهضة يا رسول الله فداك أبي وأمي؟ قال على التكلم في أمر العامة من لم يكن يتكلم، فلم يلبثوا إلا قليلاً حتى تخور الأرض خورة فلا يظن كل قوم إلا انها خارت في ناحيتهم، فيمكثون ما شاء الله ثم يمكثون في مكثهم، فتلقي لهم الأرض أفلاذ كيدها، قال ذهب وفضة - ثم أومى بيده إلى الأساطين - فقال: مثل هذا، فيومثل لا ينفع ذهب ولا فضة)).

قال علي بن إبراهيم: ((فهذا معنى قوله تعالى: ﴿فَقَلَا جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾))(١). وإلى هنا نوقف متابعة أحاديث ابن عباس عن رحلة العودة من حجة

الوداع (حجة الإسلام) (")، حيث سنقرأ شيئاً منها في حديثه عن بيعة الغدير. والذي ذكرناه منها يصلح أن نسميه منسكاً يكاد أن يكون متكاملاً لأهم أعمال الحج من فروض وسنن، ولا يعني ذلك أنا نلتزم بصحة جميع معانيه، بل عهدة ما ورد فيه على راويه، على أنا نشك في سلامة بعض ممّا وصل إلينا من الأحاديث المروية عن ابن عباس في هذا المقام وفي غيره، وسيأتي مزيد بيان عن ذلك في حياته العلمية، حيث سنذكر ما طالت عليه الأيدي الأثيمة وتناولته بالحذف والاضمار.

ومن اللافت للنظر حقاً فيما ذكرناه في هذا المقام، خلوه عن ذكر خطبتي الرسول الكريم على عرفة وفي ثاني أيام التشريق. إذ لا يعقل إهمال ابن عباس لهما، وهو الحريص على متابعة جميع ما كان يصدر عن النبي على في حجته تلك من أقوال وأفعال، حتى ورد عنه روايته عن أخيه الفضل بن العباس ما قاله النبي على للناس حين دفعوا من المزدلفة، إذ لم يكن هو حاضراً، بل لأنه قلتمه على مع أغيلمة بني عبد المطلب وضعفة أهله فدفعوا بليل وأوصاهم أن لا يرموا الجمرة حتى تطلع الشمس. فروى عن أخيه الفضل أن النبي قال للناس: عليكم بالسكينة، وهو كاف ناقته حتى دخل محسرا - وهو من منى - قال: عليكم بحصى الحذف الذي يُرمى به الجمرة، قال: ولم يزل رسول الله على يلي علي حتى رمى الجمرة.

<sup>(</sup>١) تفسير علي بن إبراهيم القمي (تفسير سورة محمد) حديث خطية النبيّ صلّى الله عليه وَأَنْهُ وَسِلِّم.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ٢٧٦/٤.

فمن كان بهذه المثابة من الحرص على أن لا يفوته شيء من أقوال النبي وأقعاله، كيف يفوته سماع الخطبتين وروايتهما بتمامهما ولو عن غيره. أليس هو القائل لسعيد بن جبير وقد سأله عن اختلاف قومه – قريش – في مناسك حجته فقال ابن عباس: إني لأعلم الناس بذلك. ولا مماراة في ذلك حتى شهدت له بذلك بعض أمهات المؤمنين فقالت أم سلمة: هو أعلم بالمناسك، وقالت عائشة: هو أعلم بالسنّة، هو أعلم بالمناسك.

ثم إن ما روي عنه من خطبة يوم النحر هو الآخر لم يسلم من مس اليد الأثيمة، فلم يصل إلينا بتمامه، والفجوات فيه يينة ولا نحتاج في إثباتها إلى بينة. ألا يكفينا مؤشراً واضحاً قوله المعترض في وسط الخطبة: ((فوالذي نفسي بيده إنها لوصيته إلى أمته)).

ومن أراد أن يعرف مقدار ما لعبت به رواة السوء من تغيير أو حذف أو إضمار، فليقارن بين ما روي عنه وبين ما رواه غيره من الصحابة الذين شهدوا الخطبة فرووها، ليدرك مدى التفاوت، وإلى القارئ إشارة عابرة إلى جانب من ذلك.

خذ مثلاً حديث الثقلين المستفيض أستفاضة تكاد تبلغ حد التواتر، فإن من موارد ذكره كان في خطبة يوم النحر. وقد روى الإمام أمير المؤمنين النه خطبة النبي على في ذلك اليوم وفيها قوله على: (يا أيها الناس إنّي تركت فيكم الثقلين لن تضلوا ما تمسكتم بهما: الأكبر منهما كتاب الله، والأصغر عترتي أهل بيتي، وإن اللطيف الخبير عهد إلى أنهما لن يفترقا حتى يردا على المحوض كهاتين – أشار

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ١/٨ ٣٠٠.

بالسبّابتين - ولا أنّ أحدهما أقدم من الآخر، فتمسكوا بهما، لن تضلوا، ولا تقدّموا منهم، ولا تخلّفوا عنهم، ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم)(١٠).

وابن عباس من رواة الحديث المذكور في موارده الأخرى، كيف يعقل أن يروي الخطبة وهو من شهودها، ثمّ يغفل رواية الحديث المذكور. وهكذا نبقى في دوامة الشك والريبة، من مدوّني السيرة والحديث، وفي قنواتهم المتصلة بابن عباس، وغفلوا عن ان حبل الكذب قصير، والناقد بصير، وفاتهم ان قول ابن عباس: ((فوالذي نفسي بيده إنها لوصيته إلى أمته)) إنّما يناسب حديث الثقلين شكلاً ومضموناً دون باقي فقرات الخطبة النبوية، لكن رواة السوء كتموا ما لم يرق لهم ولأوليائهم روايته، ودوّنوا لهم ما شاؤا، وبذلك ضيّعوا الأمانة، فأستحقّوا الإدانة.

ويزيدنا بصيرة بمراد ابن عباس في قوله: ((فوالذي نفسي بيده إنّها لوصيته إلى أمته)) ما رواه عن النبي الله قال: (من سره أن يحيى حياتي، ويموت مماتي، ويسكن جنة عدن غرسها ربي فليوال علياً من بعدي، وليوال وليه، وليقتد بالأثمّة من بعدي، فإنهم عترتي، خلقوا من طينتي، ورزقوا فهما وعلماً، ويل للمكلبين بفضلهم من أمتي، القاطعين فيهم صلتي، لا أنالهم الله شفاعتي) (").

<sup>(</sup>١) أنظر ينابيع المودة /٣٤ ط استانبول.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ٨٦/١، فرائد السمطين ٥٣/١.

# ثانياً: بيعة الفدير

قال ابن عباس: ((لمَّا أَمر النبيِّ صلَى الله عليه (وآله) وسلَّم أَن يقوم بعليِّ بن أبي طالب المقام الَّذي قام به، فانطلق النبيُ ﷺ إلى مكة فقال: رأيت الناس حديثي عهد بكفر بجاهلية، ومتى أفعل هذا به، يقولوا صَنع هذا بابن عمه، ثمّ مضى حتى قضى حجة الوداع، ثمّ رجع حتى إذا كان بغدير خم أنزل الله قَاقَ ﴿وَاآلِيُهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أَنزلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّفْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَصْمِعُكَ مِنْ النَّاسِ) (١) الآية.

فقام منادِ فنادى الصلاة جامعة، ثمّ قام وأخذ بيد عليّ فقال: (من كنت مولاه فعلى مولاه، اللهم وال من والاه وعادِ من عاداه)))(".

وقال في حديث آخر: ((لمّا خرج النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم إلى حجة الوداع، نزل بالجحفة فأتاه جبرئيل الطّيّلا فأمره أن يقوم بعليّ فقال: (أيها الناس ألستم تزهمون أني أولى بالمؤمنين أنفسهم؟) قالوا: بلى يا رسول الله قال: (من كنت مولاه فعلي مولاه، اللّهم وال من والاه وعاد من عاداه، وأحب من أحبّه، وأبغض من أبغضه، وأنصر من نصره، وأحز من أحزّه، وأحن من أعانه)، قال ابن عباس: وجبت والله في أعناق القوم)) (٥٠).

<sup>(</sup>١) المالدة /٦٧.

 <sup>(</sup>٢) أمالي الحافظ المحاملي وعله الوسأيي القافعي في كتابه الاكاتفاء بقطائل الخلفاء.
 كما في الغدير ٢/١ه.

<sup>(</sup>٣) كتاب الولاية للحافظ السجستاني كما في الفدير ٥٧/١.

وعنه قال: ((لما كان يوم غدير خم، قام رسول الله على خطيباً، ثم دعا علي بن أبي طالب على فأخذ بضبعيه ثم رفع يديه حتى رأى بياض إبطيهما وقال للناس: (ألم أبلغكم الرسالة؟ ألم أنصح لكم؟) قالوا: اللهم نعم، قال: (فمن كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه)، قال: ففشت هذه في الناس، فبلغ ذلك الحرث بن النعمان الفهري فرخل راحلته، ثم أستوى عليها، ورسول الله على إذ ذاك بالأبطح فأناخ راحلته ثم عقلها ثم أتى النبي على ثم قال: يا عبد الله إنك دعوتنا إلى أن نقول لا إله إلا الله ففعلنا والقلب فيه ما فيه، ثم دعوتنا إلى أن نقول إنك رسول الله ففعلنا، ثم قلت لنا صلوا فصلينا، ثم قلت صوموا فصمنا، ثم قلت حجوا فحججنا، ثم قلت لنا من كنت مولاه فعلي مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، فهذا عنك أم عن الله؟

فقال له: (بل عن الله)، فقالها ثلاثاً، فنهض وإنه لغضِب وانه ليقول: اللهم إن كان ما يقول محمّد حقاً فأمطر علينا حجارة من السماء تكون نعمة في أولنا وآية في آخرنا، وان كان ما يقوله محمّد كذباً فأنزل به نقمتك، ثمّ أثار ناقته واستوى عليها، فرماه - الله - بحجر على رأسه فسقط مبتاً، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿سَأَلَ سَائِلٌ بِعَدَابٍ وَاقِع ۞ لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ۞ مِنْ اللهِ ذِي الْمَعَارِجِ﴾ (١٠)(٣).

وبنحو ما مرّ وردت عنه أحاديث أخر تلتقي مع ما مرّ مضموناً، فلا نطيل بذكرها، ويكفينا ممّا ذكرناه تعقيبه على بعض ما رواه وحدّث به بقوله: ((وجبت والله في أعناق القوم)) (\*\*) يعنى بيعة الإمام أمير المؤمنين على الله الله المؤمنين المنه القوم) (\*\*)

<sup>(</sup>١) المعارج /١- ٣.

 <sup>(</sup>٢) تفسير محمدً بن العباس بن ماهيار كما في غاية المرام /٩٧ ط الحجرية وفي تفسير الشربيني ٣١٤/٤ قال أختلف في هذا الداعي فقال ابن عباس هو النضر بن الحرث وقيل هو الحرث بن النعمان.

<sup>(</sup>٣) كتاب الولاية للحافظ السجستاني كما في الفدير ١/٢٥.

ولا يقل عن ذلك أهمية في روايته ما حدث به عن مشهد آخر شهده مع النبيّ الكريم على بعد رجوعه من حجة الوداع فقال: ((لمّا رجعنا من حجة الوداع جلسنا مع رسول الله على أهل مسجده، قال: (أتدرون ما اقول لكم؟) قالوا المسلمون: الله ورسوله أعلم، قال: (أعلموا أنّ الله على من على أهل الدين إذ هداهم بي، وأنا أمن على أهل الدين إذ أهديهم بعليّ بن أبي طالب ابن عمي وأبي ذريتي، ألا ومن أهتدى بهم نجا، ومن تخلف عنهم ضلّ وغوى.

أيّها الناس الله الله في عترتي وأهل بيتي، فان فاطمة بضعة مني، وولداها عضداي، وأنا وبعلها كالضوء، اللّهم ارحم من رحمهم، ولا تغفر لمن ظلمهم)، ثمّ دمعت عيناه وقال: (كأنّي أنظر إلى الحال)))(١٠).

وأهم مشهده شهده ابن عباس بعد ذلك من النبي على كان مشهد يوم الخميس، وما أدراك ما يوم الخميس، فكان إذا ذكره قال: ((الرزية كلّ الرزية)).

ولنقرأ حديث الرزية ففيه كلّ الرزية، فهو حديث ذو شجون، ملؤه أسى ومرارة، يبعث التحدث عنه في النفس الشجن، ويترك العين ترمض بالقذى.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٧ /٢٣ ط حجر بتبريرَ نقلاً عن روضة الكافي وفضائل ابن هاذان.

## ثالثاً: حديث الرزية

حديث وأيّ حديث بعده يؤمنون؟! حديث ما ذكره حبر الأمة عبد الله بن عباس الله ويكي، بكاء وأيّ بكاء؟! بكاء يبل دمعه الحصى، بكاء كأن دموعه حين تسيل نظام اللؤلؤ.

هكذا يصفه الرواة فلنقرأ ولنهك مع حبر الأمة، ولنندب حظ الأمة العاثر حيث أضاعت تلك الفرصة الثمينة، فرفضت ذلك العرض السخي المؤمِّن من الضلالة أبداً.

فلنقرأ ما يرويه ابن عباسﷺ:

قال: ((يوم الخميس وما يوم الخميس؟! يوم أشتد برسول الله وجعه فقال: (إيتوني بدواة وبياض اكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعدي أبداً). فتنازعوا – ولا ينبغي عند نبي تنازع – فقال عمر: إن النبي يهجر – وفي حديث آخر: ((إنّه ليهجر))، وفي ثالث: ((إنّه هجر)) – ثم قال: عندنا القرآن، حسبنا كتاب الله، فاختلف مَن في البيت، وأختصموا فمن قائل يقول: القول ما قال رسول الله عَيْناً،

ومن قائل يقول: القول ما قال عمر. فلمّا أكثروا اللغط واللغو، وتمادى القوم في نزاعهم، غضب رسول الله ﷺ فقال: (قوموا عني، لا ينبغي عند نبيّ تنازع)، فقاموا.

قال ابن عباس: فجثناه بعد ذلك بصحيفة ودواة، فأبي أن يكتبه لنا، ثمّ سمعناه يقول: (بعد ما قال قائلكم: عدى العَدَوي وسينكث البكري)، ثمّ قال: (ما أنا فيه خير ممّا تدعوني إليه)، ثمّ أوصى بثلاث فقال: أحفظوني في أهل بيتي، وأخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوقد بنحو ما كنت أجيزهم به (۱))).

فكان ابن عباس الله بعد ذلك يقول: ((الرزية كلّ الرزية ما حال بين رسول الله ﷺ وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب، لولا مقالته - يعني مقالة عمر - لكتب لنا كتابًا لم تختلف أمته بعده ولم تفترق)).

هذه إحدى صور الحديث الآتية، وأعتقد أنّ القارئ يستغزه مثل هذا الحديث ويتسرّع إلى الحكم بوضعه، لشدة صدمته، وقد تذهب به المذاهب في الحكم على أولئك الصحابة الدين شاقّوا الله ورسوله، فنسبوا الهجر إلى نبيّ أصطفاه الله لأداء رسالته إلى الناس كافة، فكان سفيره في خلقه، وأمينه على وحيه، ورسوله المسدّد ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى ﷺ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيَّ يُوحَى﴾ (".

لكني أعتقد أيضاً أنّ القارئ سيظهر له من متابعة صور الحديث الآتية، وما يتبعها من أقوال العلماء في توجيهه، اعتذاراً عن المعارضة، أنّ الحديث صحبح وأنهُ حديث رزيّة وأيّ رزيّة، ولم يكن ابن عباس مبالغاً حين قال ذلك فيه،

 <sup>(</sup>١) نلفت نظر القارئ إلى أن في الفقرات الثلاث اختلاف في النقل، كما سيجده واضحاً فيما يأتي من ذكر مدور الحديث فليلاحظ.

<sup>(</sup>٢) النجم /٣ - ٤.

لأن فيه الردّ على الرسول ﷺ وهو عين الرد على الله تعالى، أوليس الردّ على الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله وعلى الرّسُولُ فَخُدُوهُ وَعَلَى اللهِ الرّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾(١) .

والمعارضة تردّ على الرسول ما طلب، وتصرّ على الامتناع من تليية طلبه. والله سبحانه يقول: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (١٠). والله سبحانه تقول: إنّه يهجر.

والله سبحانه يقول: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ﴾'".

والمعارضة: تأبي ذلك وترد عليه بعنف وقسوة.

والله سبحانه يقول: ﴿وَمَا كَانَ لِمُتَوْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ﴾<sup>(4)</sup>.

والمعارضة تأبي ذلك.

والله سبحانه يقول لنبيّه: ﴿ إِمَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ (٥).

والمعارضة تشاكسه في التبليغ، وتردّ عليه بعنف وسوء أدب، وكأنهم لم يسمعوا جميع تلكم الآيات الكريمة ولم يسمعوا الله سبحانه يقول في كتابه: ﴿ ذَلِكَ بِالنَّهُمْ شَافِقُ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدِينُ الْمِقَابِ ﴾ (٢٠).

أليس هذا هو الضلال البعيد؟ أليس هذا هو الخسران المبين؟

<sup>(</sup>١) الحشر/٧.

<sup>(</sup>٢) النجم /٣ - 1.

<sup>(</sup>٣) الأنفال /٢٤.

<sup>(1)</sup> الأحزاب /٢٦.

<sup>(</sup>٥) المالدة /١٧.

<sup>(</sup>٦) الأنفال /١٣.

أليس هذا هو الظلم والجفاء؟ أليس هذا هو الغباء والشقاء؟

أيّ غباء فوق هذا يتركون طريق التأمين على السلامة إلى الأبد، ويرتطمون أوحال الجهالة !؟

يا الله لقد سبق أن آذوا رسول الله ﷺ في نفسه وآله، حتى وبّخهم القرآن الكريم في آية ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤذُّوا رَسُولَ اللّهِ﴾ (١)، وآذوه الآن في قدسه وعصمته، منتهكين بذلك حرمته في أداء رسالته.

وهل يعني ذلك غير ردّهم: إنّه يهجر؟.

هذه نبذة عن حديث الرزية، بل نفثة حرى جاش بها الصدر فياحا، وما قدّمتها إلا لتنبيه القارئ على استعداده لقراءة ما سيقرأه من حديث الرزية وملابساته، وما تبعه من أعدار واهية، لا تزيد علماً ولا تغني عملاً، سوى كشف صفحات – لولا حديث الرزية – لسنا بصددها والكشف عنها، ولكنها جناية السلف، وخيانة الخلف، أودت بأمّة محمّد الله الله عنف الردّ كما صدم الرسول الكريم على حتى أضمي عليه، فليستعد ويتدرع بالصبر من الآن.

لنقرأ (أولاً) صور الحديث في الصحاح والسنن والمسانيد وكتب التاريخ واللغة والأدب، من ثمّ نتابع معه قراءتنا (ثانياً) في مصادر الحديث، و(ثالثاً) مع العلماء في آرائهم حول الحديث.

<sup>(</sup>١) الأحزاب /١٠.

وليقرأ القارئ كلّ ذلك بروح موضوعية مع التجرد عن العاطفة والأبتعاد عن التعصب، ونترك له المحكم في تلك القضية وبالأصح الرزية، فعلى مَن تقع المسؤولية؟

ولا نريد أن نستيق الحكم في ذلك بل له ما سيؤديه نظره إليه من رأي حول رموز المعارضة أياً كانوا ومهما كانوا، فهم أولاً وأخيراً إنّما نكن لهم الإحترام، ما داموا في طاعة النبيّ وخدمة الإسلام. أما وقد نهذوا أمر الرسول عَيْنَا ولم يكتفوا بذلك حتى نسبوا إليه الهجر ﴿كَبُرَتُ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِنّا كَذِياً) (١)، فنحن في حل من حسابهم، وهم كسائر الناس في خطأهم وصوابهم. فهم غير معصومين، ولا نحن في حسابهم بملومين.

#### صور الحديث:

لقد ورد الحديث بصور متعددة تبلغ الثلاثين أو تزيد، وهذا رقم قد يبعث على الدهشة! حديث واحد عن واقعة واحدة، يرويها أربعة من شهودها وهم:

الإمام أمير المؤمنين على بن أبي طالب ا كلا.

٧- الخليفة عمر بن الخطاب بطل المعارضة.

٣- جابر بن عبد الله الأنصاري.

٤- عبد الله بن عباس.

كيف يبلغ اختلاف الصور في رواياتهم إلى ذلك العدد ا!

ولو كان العدد يتساوى فيه الشهود لهان الأمر ولا غرابة، ولكن الغرابة آنا سنقرأ الحديث عن كل من الإمام علي الشيخ وعن الخليفة عمر ورد بصورتين، وعن جابر بصورتين.

<sup>(</sup>١) الكهف /ه.

وباقي الصور كلُّها تروى عن ابن عباس لماذا ذلك؟

سؤال يفرض نفسه، ولابد من تلمّس الجواب عليه، وهذا ما سنجده عند الوقوف على قائمة الرواة عنه، ثمّ في باقي الطبقات من رجال الأسانيد بعدهم، حتى نصل إلى مدوّتيه من أصحاب الصحاح والمسانيد والسنن والتاريخ وغيرهم.

وهؤلاء بذلوا جهداً كبيراً في التعتيم على رموز المعارضة، فأحاطوه بهالة من التضبيب الكثيف، تكاد أن تخفي معالمه، حفاظاً على حق الصحبة، وإن تم ذلك على حساب قدس صاحب الرسالة، فانظر – أيها القارئ – تلكم الصور كما وردت في مصادرها الموثوقة عن أعيان شهودها.

ولنبدأ بما روي عن الإمام علي الفقائة ثمّ بما روي عن الخليفة عمر، ثمّ بما روي عن جابر، وأخيراً بما روي عن ابن عباس. وهو المعني به في هذا التحقيق وهو صاحب الكتاب:

### الصورة الأولى:

ما روي عن الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الطَّيْلاَةِ

أخرج ابن سعد في طبقاته قال: ((أخبرنا حفص بن عمر الحوضي عن عمر بن الفضل العبدي عن نعيم بن يزيد عن علي بن أبي طالب ان رسول الله على لما ثقل قال: (يا علي إثنني بطبق أكتب فيه ما لا تضل أمتي بعدي)، قال: فخشيت أن تسبقنى نفسه، فقلت: إنّى أحفظ ذراعاً من الصحيفة.

قال: فكان رأسه بين ذراعي وعضدي، فجعل يوصي بالصلاة والزكاة وما ملكت أيمانكم.

قال: كذلك حتى فاضت نفسه، وأمر بشهادة أن لا اله إلا الله وأن محمّداً عبده ورسوله حتى فاضت نفسه، من شهد بهما حُرّم على النار))(١).

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲ ق ۲/۲۳.

<sup>(</sup>۲) مسئد أحمد ۲/۹۰.

<sup>(</sup>۴) الأدب المشرد /٩.

وأمر يشهادة أن لا إله إلا تله وأنّ محمّداً عيده ورسوله حتى فاضت نفسه (۱)

أيِّ نفس هذه بعد أن سبق وأن فاضت نفسه أوّل مرّة – كما مرّ – فهل عادت إليه ثانياً فجعل يأمر بالشهادتين حتى فاضت نفسه ثانياً؟!

الجواب عن ذلك عند الرواة. غير إني أنبه القارئ إلى أن مارواه الإمام الله المسلم المسلم

#### الصورة الثانية:

أخرج أبو محمد عبد السلام بن محمد الخوارزمي في كتابه سير الصحابة والزمّاد والعلماء العبّاد فقال: ((حدّثني محمد بن عليّ قال سمعت أبا أسحاق يزيد الفواء عن العبّاح المزني عن أبان بن أبي عياش قال سمعت الحسن بن أبي الحسن قال: سمعت عليّ بن أبي طالب على المسمعة بعينه من عبد الله بن عباس بالبصرة وهو عامل عليها، فكأنما ينطقان بفم واحد، وكأنما يقرآنه من نسخة واحدة، والذي عقلته قول ابن عباس، والمعنى واحد غير أن حديث ابن عباس أحفظه - قال: سمعته يقول: إن رسول الله على مرضه الذي قبض فيه: (إيتوني بكتف أكتب لكم وقال: إن تضلون بعدي أبداً)، فقام بعضهم ليأتي به، فمنعه رجل من قريش (٩) وقال: إن رسول الله يهجر.

<sup>(</sup>١) أخرجه المتقي الهندي في منتخب كنز العمال بهامش مسند أحمد ١١٤/٣.

فسمعه رسول الله عَيْنَ فغضب وقال: (إنّكم تختلفون وأنا حيّ ! قد أعلمت أهل بي تي بما أخبرني به جبرئيل عن ربّ العالمين، إنّكم ستعملون بهم من بعدي، وأوصيتهم كما أوصاني ربّي، فأصير صبراً جميلاً)».

فبكى ابن عباس حتى بلَ لحيته. ثمّ قال: ((لولا مقالته لكتب لنا كتاباً لم تختلف أمته بعده ولم تفترق... اهـ)(۱).

### الصورة الثالثة:

ما روي عن عمر بن الخطاب:

أخرج ابن سعد في طبقاته قال: ((أخبرنا محمّد بن عمر حدّثني هشام بن سعد عن زيد بن أسلم عن أبيه عن عمر بن الخطاب قال: كنا عند النبي عَلَيْ وبيننا وبين النساء حجاب، فقال رسول الله عَلَيْ: (أغسلوني بسبع قِرب، وائتوني بصحيفة ودواة أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً).

فقال النسوة: إثنوا رسول الله على بحاجته. قال عمر: فقلت: اسكتن فإنكن صواحبه، إذا مرض عصرتن أعينكم، وإذا صع أخذتن بعنقه، فقال رسول الله عَيْنَا: (هن خير منكم))) (٢٠).

وأخرجه عنه المتقي الهندي في منتخب كنز العمال المطبوع بهامش مسند أحمد عن ابن أبي شيبة بتفاوت يسير (٣).

<sup>(</sup>۱) قال كاتب جلبي في كشف الظنون ۱۰۱۳/۲ ط المعارف التركية سير الصحابة والزهاد والعلماء العباد، لأبي محمد عبد السلام بن محمد الخوارزمي الأندرسقاني المتوفى سنة ... أخذه من مائة مجلد، ووربت ترجمته في هدية العارفين ۱۹۶۱ه. (اقول) وطريتنا إليه (غاية المرام في حجة الخصام عن طريق الخاص والعام) للسيد عاهم البحرائي طبعة حجرية سنة ۱۲۷۲ هـ والحديث المشار إليه أعلاه في ص ۱۹۸.

<sup>(</sup>۲) طبقات ابن سعد ۲ ق ۲/۷۷.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال المطبوع بهامش مستد أحمد ١٧٣/٧، و ١١٤/٠.

الصورة الرابعة:

ما روي عن عمر بن الخطاب، وهي تقرب من الثالثة إلا أنها أتم ولفظها كما يلي:

أخرج النسائي في السنن الكبرى والهيثمي في مجمع الزوائد قال: ((وعن عمر بن الخطاب قال: لمّا مرض النبيّ عَلَيْ قال: (ادعوا لي - التوني - بصحيفة ودواة أكتب لكم كتاباً لا تضلون بعدي)، فكرهنا ذلك أشد الكراهية ثمّ قال: (ادعوا لي بصحيفة أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده أبداً)، فقال النسوة من وراء الستر: ألا تسمعون ما يقول رسول الله عَلَيْ فقلت: إنّكن صواحبات (صواحب) يوسف إذا مرض رسول الله عَلَيْ عصرتن أعينكن، وإذا صحّ ركبتن عنقه، فقال رسول الله عَلَيْ عصرتن أعينكن، وإذا صحّ ركبتن عنقه، فقال رسول الله عَلَيْ عنه، فقال

قال الهيثمي: رواه الطبراني في الأوسط وفيه محمّد بن جعفر بن إبراهيم الجعفري، قال العقيلي: في حديثه نظر، وبقية رجاله وثقوا وفي بعضهم خلاف...أه.

أقول: لا يهمني قول العقيلي في محمّد بن جعفر بن إبراهيم الجعفري - وهذا منتظر منه في الرجل وأمثاله - ما دام الحديث رواه أصحاب الصحاح ومنهم البخاري، ولا كلام للعقيلي في رجاله.

لكن الذي يهمني تنبيه القارئ على ما مرّ في الصورة الثالثة من حذف قول عمر: ((فكرهنا ذلك أشد الكراهية؟

<sup>(</sup>١) السنن الكبري ٢٢/٣ ها العلمية ومجمع الزوالد ٢٤/٩.

والجواب: سيأتيك بالأخبار من لم تزود. فانتظر ما سوف يأتي من تعقيب على الصور والأسانيد من أقوال علماء التبرير، فستجد هناك من التحوير والتزوير، وعجائب بل وغرائب من التفكير والتصوير.

ثم إن قول النبي على: (أدعوا لي بصحيفة أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده أبداً). فقال النسوة ... قد حذف وهذا يكشف عن التواطؤ العملي بين الرواة على تعمية الصورة، بكلً ما أمكنهم من حول وطول.

فقد حذفوا دعوة النبي على ثانياً بإحضار الصحيفة، ممّا يدل على تصميم النبي على تنفيذ أمره، كما يدل على إصرار المعارضة على رفضه. وسيأتي في حديث جابر ما يدل عليه.

وقد شوشوا على تدخل العنصر النسوي في تلك المعركة الكلامية الحادة بعد دعوة النبي على المعركة الكلامية الحادة بعد دعوة النبي على أنية لهم باحضار الكتاب. ممّا يدل على مدى الصخب والجدال حتى كانت المرأة كالرجل في ذلك اليوم. وسيأتي مزيد إيضاح عن ذلك في حديث طاووس عن ابن عباس (الصورة ١٤، ١٥) وحديث عكرمة عن ابن عباس (الصورة ١٤).

#### الصورة الخامسة:

ما روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري:

أخرج ابن سعد في الطبقات بسنده عن محمّد بن عبد الأنصاري عن قرّة بن خالد عن أبي الزبير عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: ((لمّا كان في مرض رسول الله ﷺ الذي توفي فيه دعا بصحيفة ليكتب فيها لأمته كتاباً لا يَضِلُون

ولا يُضِلُون، قال: فكان في البيت لغط وكلام وتكلم عمر بن الخطاب. قال: فرفضه النبي عَلَيْهُ))(١).

وبهذا النص ورد في نهاية الإرب للنويري<sup>(۱۲)</sup>، ورواه البيهقي في سننه باب كتابة العلم في الصحف وبتره عند قوله: وتكلم عمر فتركه (۱۲).

وأخرج ابن سعد أيضاً بسنده عن محمّد بن عمر عن إبراهيم بن يزيد عن أبي الزبير عن جابر قال: ((دعا النبي ﷺ عند موته بصحيفة ليكتب فيها كتاباً لأمته لا يَضِلوا ولا يُضلّوا فلغطوا عنده حتى رفضها النبي ﷺ))(<sup>(2)</sup>.

أقول: وأخرج هاتين الروايتين الهيشمي في مجمع الزوائد إلا أنه قال في آخر الأولى: ((فرفضها رسول الله ﷺ. وقال: رواه أبو يعلى. وعنده في رواية: يكتب فيها كتاباً لأمته قال: لا يَظلمون ولا يُظلمون. ثمّ قال: ورجال الجميع رجال الصحيح))(۵)، ثمّ أخرجها ثانياً وقال: ((رواه أحمد وفيه ابن لهيمة وفيه خلاف))(۱).

أقول: وسند أحمدكما في مسنده عن موسى بن داود عن ابن لهيعة عن أبي الزبير عن جابر (٢)، ونحن لا يهمنا الخلاف في ابن لهيعة بعد ما مرّ عن ابن سعد بإسنادين ليس فيهما ابن لهيعة ويأتي عن ابن حبّان كذلك، لكن اللهي يهمنا هو التحريف عنده في آخر الرواية الأولى!

<sup>(</sup>۱) ملبقات ابن سعد ۲ ق ۲/۱۳۱.

<sup>(</sup>٢) نهاية الإرب ١٨/١٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) سنن البيهقي ٢٠٥/٢ ط بيروت سنة ١٤١١.

<sup>(</sup>٤) طيقات ابن سعد ٢ ق ٢٧/٢.

<sup>(</sup>٥) مجمع الزواك ٢١٤/٤.

<sup>(</sup>٢) تفس المصندر ٢٣/٩.

<sup>(</sup>۷) مستد أحمد ۲۲۱٤/۱.

فعن ابن سعد والنويري: ((وتكلم عمر بن الخطاب فرفضه النبي ﷺ))، بينما في روايته الثانية: ((فتكلم عمر بن الخطاب، فرفضها رسول الله ﷺ))، وفي تغيير الضمير في الرفض ما يستحق التأمل فيه.

أمّا عن ابن لهيعة فليس يهمنا فعلاً الدفاع عنه بعد ما روي الحديث بأسانيد ليس فيها ابن لهيعة كما مرّ عن ابن سعد، ورواه أيضاً ابن حبّان في كتابه الثقات بسند ليس فيه ابن لهيعة، فقد روى عن إيراهيم بن خريم عن عبد بن حميد عن عثمان بن عمر عن قرة بن خالد السدوسي عن أبي الزبير عن جابر: ((انّ النبي عمر عن قرة عند موته فكتب لهم فيها شيئاً لا يَضلُون ولا يُضلون، وكان في البيت لغط، وتكلم عمر فرفضها ... ا هـ)(۱).

وبالمقارنة بين رواية ابن حبّان وما سبقها، يدرك القارئ مدى التحريف المتعمد كما هو عند الهيثمي، إلا أنّ الجديد في رواية ابن حبّان هي قوله: (فكتب لهم فيها شيئاً ... )، فما هو الشيء الّذي كتب لهم؟ ثمّ لماذا كان اللغط؟ وممّن كان؟ وأخيراً لماذا تكلم عمر؟ ثمّ من ذا رفضها؟ أهو عمر؟ أم النبيّ؟

كلّ هذا يجد القارئ الإجابة عليه في قول عمر لابن عباس: ((أراده – يعني عليًا – للأمر فمنعت من ذلك ))، وقوله الآخر وقد مرًا (( فكرهنا ذلك أشد كراهية)) (راجع الصورة ٤).

ولم يكن ما تقدم من اختلاف في صورة حديث جابر مقتصراً على ما مرّ، بل له صورة أخرى أخرجها البلاذري في جمل أنساب الأشراف من حديث

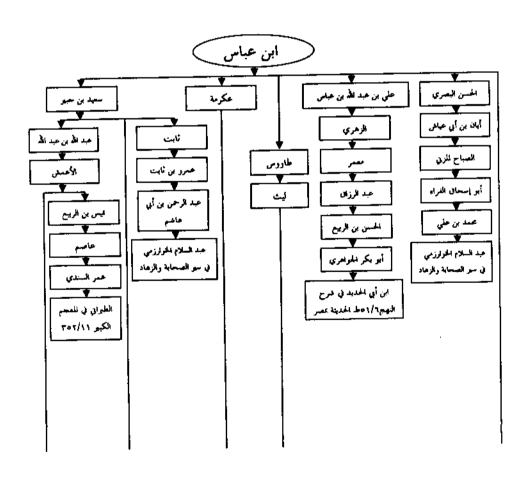
<sup>(</sup>١) الثقات ٢١٢/٤ مل دار الكتب العلمية.

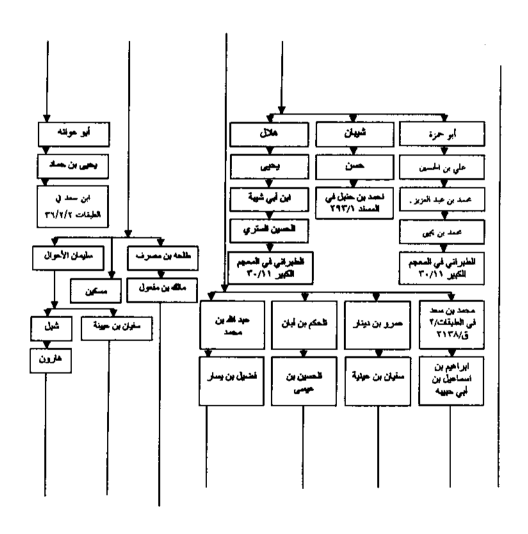
جابر، فقال: ((حد تني روح ثنا الحجاج بن نصير عن قرة بن خالد عن أبي الزبير عن جابر أن النبي على المنه فكان في البيت عن جابر أن النبي على المنه فكان في البيت للفط فرففهها))(۱).

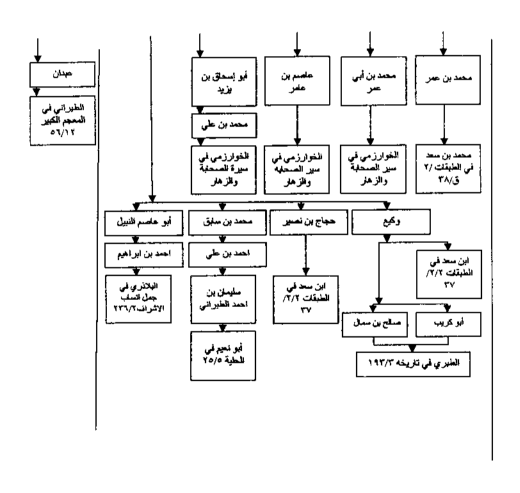
والآن وقد انتهينا من عرض خمس صور للحديث بروايتها عن الإمام أمير المؤمنين وعن الخليفة عمر وعن جابر بن عبد الله، فلنعد نقرأ باقي الصور بكل أشكالها واختلاف رجالها برواياتهم عن ابن عباس.

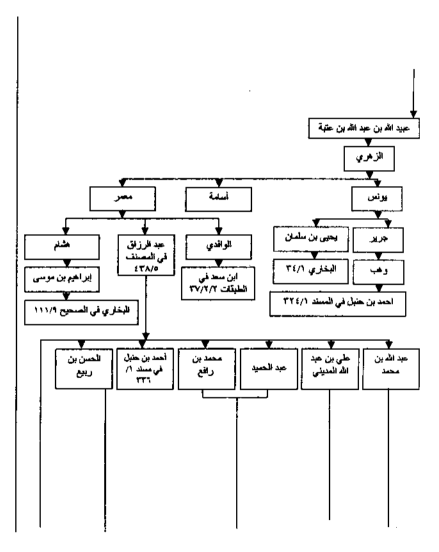
<sup>(</sup>١) انساب الأشراف ٢/٦٣١.

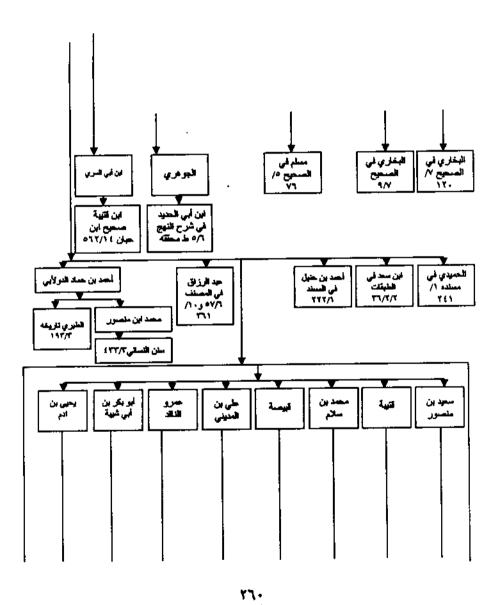
ولإيضاح العرض، ووضوح المقارنة بين الصور،نقدم جدولاً يتضمن أسماء الرواة عن ابن عباس ومن روى عنهم حتى آخر المصادر التي ذكرت الحديث، ليعرف القارئ مدى التلاعب في هذا المضمار:

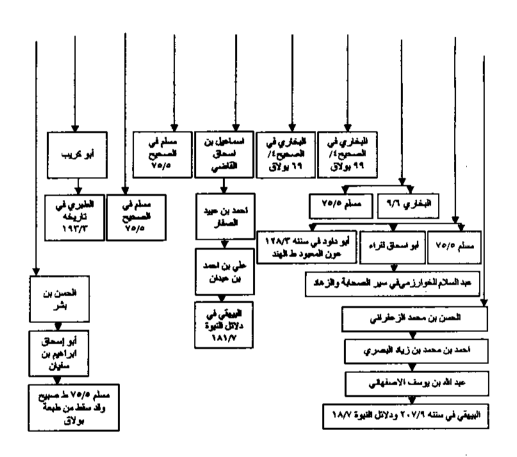












#### الصورة السادسة:

ما رواه عليّ بن عبد الله بن عباس عن أبيه:

قال: ((لمَا حضرت رسول الله على الوفاة وفي البيت رجال منهم عمر بن المخطاب، قال: قال رسول الله على: (إيتوني بدواة وصحيفة أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده)، فقال عمر: كلمة معناها إن الوجع قد غلب على رسول الله على أن قال: عندنا القرآن، حسبنا كتاب الله، فاختلف مَن في البيت وأختصموا، فمن قائل يقول القول ما قال عمر، فلما كثر يقول القول ما قال عمر، فلما كثر اللغط واللخو والاختلاف، غضب رسول الله على فقال: (قوموا إنه لا ينبغي لنبي أن يختلف عنده هكذا)، فقاموا. فمات رسول الله على في ذلك اليوم.

فكان ابن عباس يقول: الرزية كلّ الرزية ما حال بيننا وبين كتاب رسول الله على الاختلاف واللغط.

أخرج هذه الصورة أبو بكر أحمد بن عبد العزيز الجوهري في كتابه (السقيفة) عن الحسن بن الربيع عن عبد الرزاق عن معمر عن الزهري عن علي ابن عبد الله بن العباس. ورواها عن كتاب الجوهري ابن أبي الحديد في شرح النهج.

ثم قال ابن أبي الحديد: ((قلت: هذا الحديث قد خرّجه الشيخان محمّد بن إسماعيل البخاري ومسلم بن الحجاج القشيري في صحيحهما، واتفق المحدثون كافة على روايته))(١٠).

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ١/١٥ ط دار احياء الكتب المربية تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم.

أقول: كلام ابن أبي الحديد في هذا المقام تعوزه الدقة. فإن هذه الصورة من الحديث سنداً ومتناً لم ترد في الصحيحين، ولم يتفق المحدثون كافة على روايتها بألفاظها. نعم اتفق المحدثون كافة على رواية مضمونها بألفاظ متفاوتة وأسانيد مختلفة، كما سنقرؤها في الصور الآتية.

#### الصورة السابعة:

ما رواه سعيد بن جبير عن ابن عباس فيما أخرجه أبو محمّد عبد السلام بن محمّد الخوارزمي في كتابه سير الصحابة والزهاد بسنده عن عبد الرحمن بن أبي هاشم عن عمرو بن ثابت عن أبيه عن سعيد بن جبير قال: ((كان ابن عباس إذا ذكر ليلة الخميس بكي، فقيل له: يابن عباس ما يبكيك؟ قال: أن رسول الله على قال: (يا بني عبد المطلب أجلسوني وسندوني أكتب لكم كتاباً لا تضلون بعدي أبداً)، فقال بعض أصحابه: أنه يهجر – قال: وأبى أن يسمي الرجل – فجئنا بعد ذلك، فأبى رسول الله على أن يكتبه لنا، ثم سمعناه يقول: (عدى العدوي وسينكث البكري)))(().

#### الصورة الثامنة:

ما رواه أيضاً سعيد بن جبير عن ابن عباس فيما أخرجه عنه ابن سعد في الطبقات بسنده عن يحيى بن حماد عن أبي عوانة عن الأحمش عن عبيد الله بن عبد الله عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: ((اشتكى النبي عليه الخميس فجعل - ابن عباس - يبكي ويقول: يوم الخميس وما يوم الخميس؟ أشتلاً

<sup>(</sup>١) أنظر غاية المرام / ٩٨٠ ط حجرية سنة ١٣٧٢.

أقول: أخرج هذه الصورة الطبراني في معجمه الكبير بسنده عن عمر بن حفص السدوسي عن عاصم بن علي عن قيس بن الربيع عن الأعمش إلى آخر السند كما مر عن ابن سعد، ومن دون تفاوت. لكن في المتن إثم وأختلاف كبير إذ قال: ((لما كان يوم الخميس، وما يوم الخميس؟ ثم بكى فقال: قال رسول الله عليه أبداً)، فقالوا: يا رسول الله ألا نأتيك بعد؟ قال: (بعد ما) ... اهـ)(").

أقول: فلاحظ حذف جملة: (فقال بعض من كان عنده ان نبيّ الله ليهجر). فمن ابتلمها من رواة السوء حين غصّ بذكرها! ودع عنك من تفاوت دون ذلك.

# الصورة التاسمة:

مارواه سفيان بن عيينة عن سليمان الأحول عن سعيد بن جبير عن ابن عياس.

ويكاد ينعدم وضوح الرؤية في هذه الصورة، إذ تنبعث منها عدة صور متشابهة مضموناً، متفاوتة سنداً ومتناً، وما ذلك إلا لأرتعاش أيادي المصورين ودمدمة المتمتمين – وهم المحدّثون والرواة طبعاً –.

فقد روى الحديث عن ابن عيينة خمسة عشر علماً من أعلام المحدّثين -فيما أحصيت - وربما كانوا أكثر، ولكن لم نجد رواياتهم كلها متفقة تماماً،

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲ ق ۲۳۰/۳.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ٢٠٢/١١ ط الثانية بالموصل.

وحبذا لو كان الخلاف يسيراً لهان الأمر، ولكن بين مروياتهم من التفاوت مايبعث على الشك والريبة.

والآن لنمر عابرين على أسمائهم لنقارن بين مروياتهم، ولندرك كم جنى التالون على ما رواه الأولون، وهم:

١- يحيى بن آدم المتوفى في سنة ٢٠٣ هـ.

٧- عبد الرزاق بن همام المتوفى سنة ٢١١ ه.

٣- قبيصة بن عقبة المتوفى سنة 210 هـ.

٤- عبد الله بن الزبير الحميدي المتوفى سنة 219 هـ.

٥- الحسن بن بشر المتوفى سنة 221 هـ(١).

٦ - محمَّد بن سلام المتوفي سنة ٢٢٥ هـ.

٧- سعيد بن منصور المتوفي سنة ٢٢٧ هـ.

٨- محمَّد بن سعد المتوفى سنة ٧٣٠ هـ.

٩- عمرو الناقد المتوفى سنة ٢٣٢ هـ.

١٠- علىً بن عبد الله المديني المتوفى سنة ٢٣٤ هـ.

١١- قتيبة بن سعيد المتوفى سنة ٢٤٠ هـ.

١٢- أحمد بن حنيل المتوفى سنة ٢٤١ هـ.

١٣- أبو بكر بن أبي شيبة المتوفى سنة ٢٣٥ هـ.

١٤- الحسن بن محمَّد بن الصباح الزعفراني سنة ٢٥٩ أو سنة ٢٦٠ هـ.

١٥- أحمد بن حماد الدولابي المتوفي سنة ٢٦٩ هـ.

<sup>(</sup>١) كما في صحيح مسلم بشرح النووي وط صبيح دون ط بولاق فليلاحظ بدقة.

# وإلى القارئ استعراض رواياتهم:

أمّا رواية يحيى بن آدم - أوّل القائمة - فهي تتفق مع رواية أحمد بن حماد الدولابي - الخامس عشر من القائمة - كما أخرجها الطبري، وإليك لفظه: ((حدّثنا أبو كريب قال حدّثنا يحيى بن آدم ... قال - ابن عباس - : يوم الخميس)) قال الطبري - ثمّ ذكر نحو حديث أحمد بن حماد الدولابي، والحديث المشار إليه كان قد ذكره قبل هذا ولفظه -: ((قال- ابن عباس - يوم الخميس وما يوم الخميس؟! قال: أشتد برسول الله على وجعه فقال: (إيتوني أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعدي أبداً)، فتنازعوا ولا ينبغي عند نبي أن يتنازع، فقالوا: ما شأنه؟ أهجر أستفهموه؟ فلهبوا يعيدون عليه، فقال: (دعوني فما أنا فيه خير ممّا تدعونني إليه)، وأوصى بثلاث قال: (أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم، وسكت عن الثالثة عمداً)، أو قال فنسيتها. قال الطبري: في رواية يحيى بن آدم غير أنه قال: ولا ينبغي عند نبيّ أن يُنازع ... اهه)) (۱).

فهذه رواية الطبري كفتنا مؤنة البحث عن مقارنة حديثين لراويين عن سفيان وهما يحيى بن آدم وأحمد بن حماد، وهما أوّل القائمة وآخرها.

وأمّا رواية عبد الرزاق - الثاني من القائمة - فقد أخرجها في كتابه المصنف عن ابن عبينة بلا واسطة بينهما وهو لا يختلف في حديثه كثيراً عما أخرجه البخاري عن شيخه قبيصة، إلا فيما جاء في آخره قال: ((فأمّا أن يكون

<sup>(</sup>١) تاريخ الطيري ١٩٣/٢ ما الحسينية بمصر.

سعيد سكت عن الثالثة عمداً، وأمّا أن يكون قالها فنسيها))(١). وهذا مرّ علينا نحوه في حديث البخاري عن شيخه محمّد بن سلام.

وأمّا رواية قبيصة – وهو الثالث من القائمة – فقد رواها عنه البخاري في كتاب الجهاد والسير، في باب هل يستشفع إلى أهل اللمة ومعاملتهم (<sup>n)</sup>.

قال: حدثنا قبيصة حدثنا ابن عيبنة عن سليمان الأحول عن سعيد بن جبير عن ابن عباس عبيث أنه قال: ((يوم الخميس وما يوم الخميس؟ ثمّ بكى حتى خضب دمعة الحصياء فقال: أشتد برسول الله عبي وجعه يوم الخميس فقال: أثنوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً)، فتنازعوا ولا ينبغي عند نبي تنازع، فقالوا: هجر رسول الله عبي قال: (دعوني فالذي أنا فيه خير مما تدعوني إليه)، وأوصى عند موته بثلاث: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم، ونسيت الثالثة)) ".

ثمّ حكى البخاري تحديد جزيرة العرب، وليس ذلك جزءاً من الحديث!

واعلم بأن البخاري لم تقتصر روايته لحديث سفيان على شيخه قبيصة عن سفيان، بل رواه أيضاً عن شيخه الآخر محمّد بن سلام – وهو السادس في القائمة – في كتاب الجزية في باب اخراج اليهود من جزيرة العرب، ولدى المقارنة بين الروايتين نجد تفاوتاً في اللفظ وزيادة في رواية محمّد بن سلام لم ترد في رواية قبيصة.

<sup>(</sup>١) المصنف ٥٧/١ و ٣١١/١٠ ط المكتب الإسلامي.

 <sup>(</sup>۲) عنوان اثباب لا يدل عليه حديث اثباب الذي ثم يذكر اثبخاري فيه غيره وقد أربك شراح
 صحيحه في توجيه ذلك وأكثرهم جهداً ابن حجر في فتح اثباري ۱۰/۱۰ ط اثبابي
 اثحلبي، فراجع.

<sup>(</sup>٣) منحيح البخاري ١٩/٤ ما بولاق.

وإليك اللفظ برواية محمّد بن سلام قال – بعد ذكر السند إلى سعيد بن جير —: ((سمع ابن عباس بحض يقول: يوم الخميس وما يوم الخميس؟ ثمّ بكى حتى بلّ دمعه الحصى، قلت: يا ابن عباس ما يوم الخميس؟ قال: أشتد برسول الله على المتعلق المتعلق المتنفق أبداً)، فقال: (التوني بكتف أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده أبداً)، فتنازعوا، ولا ينبغي عند نبيّ تنازع، فقالوا: ما له أهَجَر، أستفهموه، فقال: (ذروني فالذي أنا فيه خير ممّا تدعوني إليه)، فأمرهم بثلاث: قال: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم، والثالثة خير، إمّا أن سكت عنها، وأمّا أن قالها فنسيتها))(١٠).

قال سفيان: هذا من قول سليمان.

وثمة رواية ثالثة للبخاري لحديث سفيان عن شيخه قتيبة - وهو الحادي عشر في القائمة - ذكرها في كتاب المغازي في باب مرض النبي عظم وفاته، وهي تتفاوت مع ما مر من روايتي قبيصة ومحمّد بن سلام تفاوتاً جزئياً، وفيها: (فقالوا: ما شأنه أهجر أستفهموه فذهبوا يردون عليه)) ".

أقول: ومع ذلك فيقى العجب من البخاري، إذ هو يروي الحديث عن سفيان برواية ثلاثة من شيوخه وهم سمعوه من شيخهم سفيان، ومع ذلك لم تتفق رواياتهم على نحو الدقة، بل أن في بعضها زيادة على الأخرى كما مر في رواية محمد بن سلام فراجع.

وفوق ذلك أنّ البخاري لم يعقّب على الإختلاف بشيء ممّا يوهم أنّ ذلك من الرواة، مع انّ المتنع لأحاديث صحيح البخاري يجد كثيراً من نحو هذا،

<sup>(</sup>١) تقص المصنبر ٩٩/٤.

<sup>(</sup>٢) نفس المصنبر ١٩/٦.

فمثلاً يحسن بالباحث مراجعة فتح الباري في شرح أوّل حديث للبخاري ليقف على بلبلة العلماء في أوّل حديث في صحيح البخاري وهو (إنّما الأعمال بالنيات) وما فيه من خرم حتى قال ابن العربي: ((لا عدر للبخاري في إسقاطه، لأنّ الحميدي شيخه فيه قد رواه في مسنده على التمام ... وقال الداودي الشارح: الإسقاط فيه من البخاري، فوجوده في رواية شيخه وشيخ شيخه يدل على ذلك))(١).

وقال ابن حجر: ((ولا يوجد فيه - في الصحيح - حديث واحد مذكور بتمامه سنداً ومتناً في موضعين أو أكثر إلا نادراً))، فقد عنى بعض من لقيته بتنبع ذلك فحصل منه نحو عشرين موضعاً. وقال: ((فلا يوجد في كتابه حديث على صورة واحدة في موضعين فصاعداً))("

فبعد شهادة هؤلاء لا يسعنا إدانة وسائط النقل بين البخاري وبين ابن عيينة، بل التبعة يتحملها البخاري إذ لم يؤد ما حُمَّل من الحديث كما هو.

ثم أعلم أن الحديث برواية قتيبة رواه عنه أيضاً مسلم في صحيحه في كتاب الوصية في باب ترك الوصية لمن ليس له شيء يوصي فيه فقال: ((عن سعيد بن منصور وقتيبة وأبي بكر بن أبي شيبة وعمرو الناقد ثم قال: واللفظ لسعيد. وفي قوله هذا إيماء إلى أن في رواياتهم اختلاف فاختار رواية سعيد، وما ذكره يتفق مع ما مر عند البخاري عن محمّد بن سلام، ثمّ رواه عن أبي إسحاق إبراهيم عن الحسن بن بشر عن ابن عيينة))

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١٧/١ - ٨ .

<sup>(</sup>٢) ثقص المصطر ١/١٩.

<sup>(</sup>٣) منحيح مسلم ٧٥/٥ طا صبيح بمصر.

وأمّا رواية عبد الله بن الزبير الحَميدي - الرابع من القائمة - فقد أخرجها في مسنده (١) عن ابن عيينة بلا واسطة، ولفظه مقارب لما مرّ عن عبد الرزاق.

وأمّا رواية الحسن بن بشر – الخامس في القائمة – فقد أخرجها مسلم في صحيحه (٢)، وهي نحو ما مرّ من رواية قتيبة. وكذلك رواية محمّد بن سلام وهو السادس في القائمة.

وأمّا رواية سعيد بن منصور - السابع من القائمة - فقد أخرجها في سننه، وقد مرّ عن مسلم روايته عنه في صحيحه، كما أخرجها عنه عبد السلام بن محمّد البخوارزمي في سير الصحابة عن أبي إسحاق عنه "، وأخرجها عنه أيضاً أبو داود في سننه مع شرحه عون المعبود في كتاب الخراج والفيء والإمارة في باب اخراج اليهود من جزيرة العرب. إلا أنه طوى أوّل الحديث جملة وتفصيلاً فقال: (حدّثنا سعيد بن منصور نا سفيان بن عينية عن سليمان الأحول عن سعيد بن جبير عن ابن عباس أنّ النبي على أوصى بثلاثة فقال: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم، قال ابن عباس: وسكت عن الثالثة أو قال: فأنسيتها)).

(وقال الحميدي عن سفيان قال سليمان: لا أدري أذكر سعيد الثالثة فنسيتها أو سكت عنها)))(٤).

<sup>(</sup>١) مسئد الحميدي ٢٤١/١ طا بيروت.

 <sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٥/٥٧ ط محمد علي صبيح وط شرح النووي أيضاً (وهي مما سقط من ط بولاق).

<sup>(</sup>٢) أنظر غاية المرام /٩٨ ط حجرية.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ١٢٨/٣ مل الهند.

أقول: ما علّمت عليه بين قوسين وضع عليه رمز نسخة، يعني لم يرد في جميع نسخ سنن أبي داود.

ونعود إلى ما رواه أبو داود عن سعيد بن منصور، لماذا قطع من الحديث رأسه فلم يذكر أوّله، بل لم يذكر منه إلا الوصية مع ان حديث سعيد بن منصور أخرجه مسلم في صحيحه والخوارزمي في سير الصحابة ولفظهما متقارب، وقد مر برواية مسلم في هذه الصورة عند ذكر قتيبة شيخ البخاري، فراجع وقارن لتعرف مدى أمانة أبي داود ولعله هو الآخر يفتري على سعيد بن منصور بأنه لم يذكر أوّل الحديث، أو ذكره فنسيه هو الآخر، كما في الوصية الثائثة وسيأتي مزيد بيان عنها – فقال عنها سليمان: لا أدري أذكر سعيد الثائثة فنسيتها أو سكت عن الثائثة، عنها. لكن أبا داود أفترى على ابن عباس فنسب إليه أنه قال: ((وسكت عن الثائثة، أو قال: فأنسيتها)).

وأمّا رواية محمّد بن سعد - الثامن في القائمة - فقد أخرجها في كتابه، ولفظه كما مرّ إلا في قوله: (أثتوني بدواة وصحيفة)، وفي آخر الحديث: ((أو سكت عنها عمداً))(۱).

وأمّا رواية عليّ المديني - العاشر في القائمة - فقد أخرجها البيهقي (٢٠ عن عليّ بن أحمد بن عبدان عن أحمد بن عبيد الصفار عن إسماعيل بن إسحاق القاضي عنه عن سفيان، وفي روايته زيادة لم يشاركه فيها أحد ممّن روى عن سفيان سنأتى على ذكرها عند نقل ما قاله البيهقي ضمن علماء التبرير.

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ٢ ق ٢٦/٢ مل ليدن عن سفيان بلا واسطة.

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة ١٨١/٧.

وأمّا رواية أحمد بن حنبل - الثاني عشر في القائمة - فقد أخرجها في مسنده (۱) عن ابن عيينة بلا واسطة ويبدو أنه سمع الحديث من سفيان بن عيينة أكثر من مرة لقوله: ((قال مرة كذا)). فحدث تفاوت لفظي لتكرر سماعه، وهذا يسوّغ لنا تحميل سفيان عبء الاختلاف إلا فيما لا يسع تحميله، نحو صنيع أبي داود الذي أشرنا إليه.

وأمًّا رواية أبي بكر بن أبي شيبة – وهو الثالث عشر في القائمة – فقد أخرجها عنها مسلم<sup>(٣</sup> نحو روايته عن سعيد بن منصور.

وأمّا رواية الحسن بن محمّد بن الصباح الزعفراتي - الرابع عشر من القائمة - فقد أخرجها البيهةي في سننه وهذا لفظه: ((حدّثنا أبو محمّد عبد الله بن يوسف الأصبهاني املاء، انبأ أبو سعيد أحمد بن محمّد بن زياد البصري بمكة ثنا الحسن بن محمّد الزعفراني ثنا سفيان بن عيينة ... سمعت ابن عباس عين يقول: يوم الخميس وما يوم الخميس، ثمّ بكى، ثمّ قال: أشتد وجع رسول الله عن فقال: (أثنوني أكتب لكم كتاباً لا تفلوا بعده أبداً)، فتنازهوا ولا ينبغي عند نبي تنازع، فقال: (ذروني فالذي أنا فيه خير ممّا تدعوني إليه)، وأمرهم بثلاث: فقال: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم، والثالثة نسيتها)) ثمّ قال البيهقي عقب ذلك: رواه البخاري في الصحيح عن قتية وغيره عن سفيان، ورواه مسلم عن سعيد بن منصور وقتية وغيرهما عن سفيان.

<sup>(</sup>۱) مستد أحمد ۲۲۲/۱.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٥/٥٧.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى ٢٠٧/٩.

وأمّا رواية أحمد بن حماد الدولابي - الخامس عشر في القائمة - فقد أخرجها الطبري في تاريخه (١) وقد مرّت الإشارة إليها في رواية يحيى بن آدم - أوّل القائمة -.

أقول: وعلى القارئ أن يقارن بين ما رواه وبين روايات من أشار إليهم البيهقي وقد مرّت ليرى مدى التفاوت من حلف وتغيير، وأربأ بنفسي معه عن سوء التعبير والتقدير.

والآن ونحن قد طالت مسيرتنا مع الصورة التاسعة التي رواها خمسة عشر من أعلام الحفاظ وأثمّة الحديث كلّهم عن سفيان بن عيبنة، فقد رأينا الاختلاف بين رواياتهم، ممّا يجعلنا نشك في دقة سلامتها اللفظية وإذا تجوزّنا لهم الحمل على الصحة فنقول: إنّهم تجوزوا النقل بالمعنى، ولكن ليس هذا بجائز دائماً، خصوصاً ما دام يغيّر من بُنية الحديث المعنوية.

ومهما كان الاعتدار عنهم، فكيف الأعتدار عن حديث راو شارك سفيان ابن عبينة في سماعه الحديث من سليمان الأحول، وهو شبل بن عباد، فقد روى هذا الشبل عن الأحول الحديث، وأخرجه الطبراني في معجمه بسنده عن عبدان عن هارون عن أبيه زيد بن أبي الزرقاء عن شبل عن سليمان الأحول عن سعيد ابن جبير عن ابن عباس قال: (( يوم الخميس وما يوم الخميس، يوم أشتد فيه وجع النبئ عَيَلاً وذكر الحديث))، هكذا ذكره الطبراني (٢٠).

أقول: وإذ لم يسبق من الطبراني أن ذكر قبله حديثاً مشابهاً، فكيف جاز له أن يقول: وذكر الحديث، أي حديث يشير إليه كما تقتضيه الدلالة العهدية. فمن ذا يا ترى هو الذي بتر الحديث وأبلس من ذكره.

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ١٩٣/٣ .

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ١٢/١٦ ط الثانية.

هل هو شبل؟ أم هم يقية الرواة؟ أم هو الطبراني؟ وهو الأقرب لما سيأتي عنه من شاهد آخر يدل على ذلك.

ثم أخيراً ما بال محقق معجم الطبراني مرّ على الحديث عابراً، فلم يعلّق عليه بشيء، لا تحقيقاً ولا تخريجاً كما هي عادته في سائر أحاديث الكتاب؟

الصورة الماشرة:

وأخرج هذه الصورة أيضاً أحمد في مسئده (<sup>(۲)</sup> عن وكيع عن مالك بن مغول بتفاوت يسير.

وأخرجها الطبري في تاريخه <sup>٣٠</sup> عن أبي كريب وصالح بن سمال عن وكيم عن مالك بن مغول بتفاوت يسير.

وأخرجها مسلم في صحيحه (١٤) عن اسحاق بن إبراهيم عن وكيع عن مالك ابن مغول بتفاوت يسير.

<sup>(</sup>١) طيقات ابن سعد ٢ ق ٣٧/٢ ط ليدن.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ۲۰۵۸۱.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري ١٩٣/٣ ط الحسينية.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٧٥/٥.

وأخرجها أبو بكر الخلاّل في كتاب السنّة(''.

وأخرجها أبو نعيم في حلية الأولياء عن الطبراني عن أحمد بن علي البربهاري<sup>(۲)</sup> عن محمد بن سابق عن مالك بن مغول إلى آخر السند عن ابن عباس ولفظه: قال: ((قال رسول الله ﷺ في مرضه الذي توفي فيه: (إيتوني بكتف ودواة لأكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً). صحيح ثابت من حديث ابن عباس ... ا هـ)(٣).

فانظر إلى ما رواه أبو نعيم بسنده عن مالك بن مغول وقارن ما مر من مديئه في المصادر السابقة لنرى كم هو الحذف الذي طرأ على الحديث، أليس هو جملة: ((فقالوا: إنّما يهجر رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على يهجر)) كما في مسئد أحمد، أو ((إنّ رسول الله على يهجر)) كما في صحيح مسلم وتاريخ الطبري.

وكان هذا هو المقصود من قولنا بتفاوت في مرويات أولئك الثلاثة: أحمد ومسلم والطبري فهل لنا الآن أن نسأل أبا نعيم عن قوله في تعقيبه: صحيح ثابت من حديث ابن عباس.

فإذا كان صحيحاً ثابتاً فلماذا لم يذكره بتمامه؟ وإذا لم يكن صحيحاً وثابتاً لديه فلماذا ذكره في كتابه؟

ولعل الرجل إنّما جاءته الآفة من شيخه سليمان بن أحمد - وهو الطبراني-الذي سبق أن عرفنا فيه تلك الآفة كما مرّت الاشارة في نهاية الصورة التاسعة،

<sup>(</sup>١) كتاب السنّة ٣٧١/١ ط دار الرابة الرياض سنة ١٤١٠ هـ.

 <sup>(</sup>۲) كذا في المطبوع من الحلية ١٥/٥، ولكن ورد في المعجم الصفير للطبراتي ١٣٣/١:
 (البريهار) ولعله الصواب.

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء ١٩٣/٠.

فرواه أبو نعيم عن شيخه الطبراني كما سمعه مبتوراً. ولعل في تعقيبه أشارة تنبيه إلى ما في رواية شيخه من خلل.

ثم إن هذا الحديث أخرجه النويري في نهاية الأرب (۱) بلفظ ابن سعد فراجع. كما رواه البلاذري في جمل أنساب الأشراف، قال: ((حد ثني أحمد بن إبراهيم ثنا أبو عاصم النبيل ثنا مالك بن مغول عن سعيد بن جبير عن ابن عباس أنه قال يوم الخميس وما يوم الخميس؟ أشتد فيه وجع رسول الله ويكي ابن عباس طويلاً ثم قال: فلما أشتد وجعه قال: (أثنوني بالدواة والكتف أكتب لكم كتاباً لا تضلون معه بعدي أبداً)، فقالوا: أتراه يهجر وتكلموا ولغطوا، فغم ذلك رسول الله الله وأضجره وقال: (البكم عني ولم يكتب شيئاً))(١).

# الصورة الحادية عشرة:

ما رواه الأعمش عن عبيد الله بن عبد الله عن سعيد بن جبير عن ابن عباس وقد أخرجها ابن سعد في طبقاته بسنده عن يحيى بن حماد عن أبي عوانة عن الأعمش إلى آخر السند عن ابن عباس قال: ((اشتكى النبي على يوم الخميس، فجعل – ابن عباس – يبكي ويقول يوم الخميس وما يوم الخميس أشتد بالنبي على وجعه فقال: (أثنوني بدواة وصحيفة أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده أبداً)، قال فقال بعض من كان عنده: أن نبي الله ليهجر، قال: فقيل له: ألا نأتيك بما طلبت؟ قال: (أو بعد ماذا)، قال: فلم يدع به))

<sup>(</sup>١) نهاية الأرب ١٧٤/١٨.

<sup>(</sup>٢) أتساب الأشراف ٢/٦٦٦.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٢ ق ٣٦/٢٠.

إلى هنا تنتهي صور الحديث التي تنتهي أسانيدها إلى سعيد بن جبير، وهي خمس صور، وقد رأينا بينها من التفاوت ما رأينا. فهل يعقل أن يكون سعيد بن جبير هو مصدر ذلك كله؟ بعد ما قد مرّ بنا من تعمّد التعتيم من أمثال الطبراني والبخاري وغيرهما.

الصورة الثانية عشرة:

ما رواه الزهري عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس.

وقد روى الحديث عن الزهري ثلاثة وهم: يونس، وأسامة ومعمر.

ا- أمّا رواية يونس فقد رواها عنه جرير وعنه أبنه وهب، وعنه أحمد بن حبل وحديثه في المسند وهذا لفظه بعد ذكر سنده عن ابن عباس قال: ((لمّا حضرت رسول الله على الوفاة قال: (هلم أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده)، وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب، فقال عمر: أنّ رسول الله على قد غلبه الوجع، وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله قال: فاختلف أهل البيت فاختصموا فمنهم من يقول يكتب لكم رسول الله على أو قال: قرّوا يكتب لكم رسول الله الله قال: من يقول ما قال عمر، فلما أكثروا اللغط والأختلاف وخم وسول الله الله قال: (قوموا عني)، فكان ابن عباس يقول: إنّ الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله على وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من أختلافهم ولغطهم ...ا هـ)(١).

وأخرج البخاري في صحيحه بسنده عن يحيى بن سليمان عن ابن وهب عن يونس إلى آخر السند ولفظه قال: (أثنوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لا تضلون بعده)، قال عمر: أنّ النبي عليه الوجع

<sup>(</sup>١) مستد أحمد ٢٢٤/١ ط مصر الأولى.

وعندنا كتاب الله حسبنا، فاختلفوا وكثر اللغط قال: (قوموا عني ولا ينبغي عندي التنازع)، فخرج ابن عباس يقول: أنّ الرزية كلّ الرزية ما حال بين رسول الله عَيْنَا وبين كتابه ... ا هـ)(١).

فقارن بين ما أخرجه أحمد في مسنده من رواية يونس، وبين ما أخرجه البخاري في صحيحه من رواية يونس أيضاً لتدرك التفاوت بين الروايتين في الكتابين.

Y- وأمّا رواية أسامة - بن زيد الليثي - عن الزهري فقد رواها الواقدي عنه، وأخرجها عنه ابن سعد في الطبقات قال: ((لمّا حضرت رسول الله على الوفاة وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب، فقال رسول الله على الممّ أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده)، فقال عمر: أنّ رسول الله على قد غلبه الوجع وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله، فاختلف أهل البيت واختصموا، فمنهم من يقول: قربوا يكتب لكم رسول الله على ومنهم من يقول ما قال عمر. فلمّا كثر اللغط والاختلاف، وغموا رسول الله الله قال: (قوموا عني))(".

فقال عبيد الله بن عبد الله: فكان ابن عباس يقول: الرزية كلّ الرزية ما حال بين رسول الله ﷺ وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهم.

٣- وأمّا رواية معمر عن الزهري فقد رواها عنه عبد الرزاق في كتابه المصنف<sup>(٣)</sup>، بنحو ما مرّ من حديث يونس برواية أحمد، وحديث أسامة برواية ابن سعد، إلا أنّ المطبوع من كتاب المصنف وردت جملة: (هل أكتب لكم

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٤/١.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سمد ٢ ق ٣٧/٢.

<sup>(</sup>٢) المصنف ٥/٤٣٨.

كتاباً)، بينما مرّت في روايتي يونس وأسامة: (هلم أكتب لكم كتاباً)، فهذا التفاوت سواء كان من غلط النسخة أو من الرواة، فهو غير مغتفر، لأنه مغير للمعنى كثيراً، فبعد أن كانت جملة (هلم ) من أدوات النداء والدعوة وتحمل على الأمر، تغيّرت إلى (هل) وهي أداة استفهام، وعليها لا ضير ولا وزر على من امتنع وأبى من الصحابة لأنه على استفهم منهم، فأبى بعضهم حسب رأيه فلا مؤاخذة عليه إذن.

والذي يلفت النظر أن رواية عبد الرزاق هذه رواها عنه أحمد في مسنده (۱) من دون حرف الاستفهام (هل) فصارت تقرأ (أكتب لكم كتاباً) وهي تقرأ إمّا على نحو الجملة الخبرية وليس لها معنى في المقام، فلابلا إذن تقرأ على نحو الاستفهام وهذا هو المطلوب لستر العيوب.

وثمة آخرون غير أحمد رووا ذلك عن عبد الرزاق كالبخاري ومسلم وابن حبّان في صحيحه (٢) وابن أبي الحديد وابن كثير، وربّما غيرهم.

وأخيراً فقد حذف في المصنّف قول ابن عباس: ((وغُمّ رسول الله ﷺ)) كما مرّ في حديث يونس فراجع.

وهذه الرواية عن طريق عبد الرزاق عن معمر رواها كل من البخاري وابن حبّان ومسلم في صحاحهم وأحمد في مسنده وابن أبي الحديد في شرح النهج وابن كثير وربّما غيرهم، ولدى المقارنة بين المصادر المشار إليها نجد التفاوت كبيراً في اللفظ والمعنى، وأكثرها تعتيماً على الحقائق ما كان من البخاري الذي روى ذلك (٢) بسنده عن على بن عبد الله عن عبد الرزاق فحذف اسم عمر من

<sup>(</sup>۱) مستد احمد ۱۳۳۱-

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان ١٤/١٤ه.

<sup>(</sup>٣) أنظر صحيح البخاري ٩/٦.

المواضع الثلاثة التي ورد ذكره فيها، فغي الموضع الأوّل قال: ((وفي البيت رجال)) من دون (فيهم عمر بن الخطاب)، وفي الموضع الثاني: ((فقال بعضهم قد غلبه الوجع))، وفي الموضع علبه الوجع))، وفي الموضع الثالث: ((ومنهم من يقول غير ذلك)) بدل ((ومنهم يقول ما قال عمر)).

ثم إنّه روى الحديث ثانياً بطريقين: أحدهما عن إبراهيم بن موسى عن هشام عن معمر (۱)، وثانيهما عن عبد الله بن محمّد عن عبد الرزاق عن معمر، وفي هذا المقام لم يحذف اسم عمر، لكنه لم يسلم من الاختلاف في النقل بل فيه تفاوت في اللفظ كثير.

وقد روى أبن كثير في تاريخه (٢) هذا الحديث فاختار رواية البخاري التي حذف منها اسم عمر في المواضع الثلاثة فذكرها، وأشار عابراً إلى بقية روايات البخاري، ولعله إنّما اختار ذلك تعتيماً على اسم عمر، بينما ورد في الباقيات، ولنا في الباقيات الصالحات خير عملاً وأبقى.

أمًا رواية مسلم في صحيحه (٣): فقد رواها عن عبد بن حميد ومحمّد بن رافع عن عبد الرزاق، فهي أقرب إلى ما مرّ عن عبد الرزاق.

وأمّا رواية ابن كثير وابن أبي الحديد فقد أعتمدا رواية الشيخين البخاري ومسلم، وقد مرّت الإشارة إلى اختيار ابن كثير قريباً، ورواية ابن أبي الحديد<sup>(۵)</sup> فراجم.

<sup>(</sup>١) نفس المصندر ١٢٠/٧، وكذا في ١١١/٩.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٥/٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٧٦/٥ ط صبيح.

<sup>(</sup>٤) شرح النهج لابن أبي الحديد ١/١٥ ط محققة.

هذه بعض نقاط التفاوت بين الروايات في المصادر الأصلية والفرعية، فمن أين جاء الاختلاف؟ نعم إنّه الستر على رموز الخلاف. ومن راجع شروح الصحيحين يجد الغرائب والعجائب في التحوير والتطوير وفي بعضها التزوير، ممّا لا يترك مجالاً للتشكيك في أنّ كلّ شرح من شروح الصحيح – أيّ صحيح كان – فيه ثعلبة يصيح: لكلّ منّا وجهة هو موليها، وعلى أساس الشيوخ يعليها. فلنتركهم الآن وتركاضهم، ولا تسلني إجهاضهم.

الصورة الثالثة عشرة:

وهي ما رواه الحسن بن أبي الحسن البصري عن ابن عباس وقد مر ذكرها الجم الصورة الثانية - حيث رواها الحسن البصري عن أمير المؤمنين المؤمنين الخالاة المسمعت علي بن أبي طالب ثم سمعته بعينه من عبد الله بن عباس بالبصرة، وهو عامل عليها، فكأنما ينطقان بفم واحد، وكأنما يقرآنه من نسخة واحدة. والله عقلته قول ابن عباس، والمعنى واحد غير أن حديث ابن عباس أحفظه)> قال: ثم ذكر الحديث كما مر.

الصورة الرابعة عشرة:

وهي ما رواه طاووس عن ابن عباس، ورواها عنه ليث، وعن ليث ثلاثة وهم: شيبان وأبو حمزة وهلال بن مقلاص، ولكلّ منه رواية هي صورة بحد ذاتها. وإليك ما رواه شيبان:

أخرج حديثه أحمد في مسنده عن حسن عن شيبان عن ليث عن طاووس عن ابن عباس قال: (المّا حُضِر رسول الله عَلَيْ قال: (أثنوني بكنف أكتب لكم فيه

والفجوات في هذه الصورة بيّنة، ولا تحتاج في إثباتها إلى بيّنة، فبعد طيّ كثير من الكلام في الكتمان، نقرأ لأوّل مرّة قول المرأة ويحكم عهد رسول الله عَلَيْ فيا ترى من هي هذه التي أنكرت على القوم لغطهم؟ ويكفينا من هذه الصورة معرفة عظم الرزية - كما يقول ابن عباس - حتى تدخّل العنصر النسوي في المعركة الكلامية. وسيأتي ما يوضح المستبهم فيها.

#### الصورة الخامسة عشرة:

ما رواه أبو حمزة عن ليث عن طاووس، أخرج حديثه الطبراني في معجمه الكبير بسنده فقال: ((حدّثنا محمّد بن يحيى بن مالك الضبي الأصبهاني، ثنا محمّد بن عبد العزيز بن أبي رزمة، ثنا عليّ بن الحسن بن شقيق عن أبي حمزة عن ليث عن طاووس عن ابن عباس قال: دعا رسول الله على بكتف فقال: (أثتوني بكتف أكتب لكم كتاباً لا تختلفون بعدي أبداً)، فأخذ من عنده من الناس في لغط، فقالت امرأة ممّن حضر: ويحكم عهد رسول الله على إليكم، فقال بعض القوم: اسكتي فإنّه لا عقل لك، فقال النبي على أنتم لا أحلام لكم) ... ا هـ)(".

أقول: وأخرج هذا الحديث الهيثمي في مجمع الزوائد وعقب عليه بقوله: ((قلت: في الصحيح طرف من أوّله، رواه الطبراني، وفيه ليث بن أبي سليم وهو مدلًس ويقمة رجاله ثقات))<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مستد أحمد ۲۹۳/۱.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ١١/٢٠.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ٢١٥/٤.

### الصورة السادسة عشرة:

ما رواه هلال بن مقلاص عن ليث عن طاووس أخرج حديثه الطبراني في معجمه الكبير بسنده فقال: ((حداثنا الحسين بن اسحاق التستري، ثنا عثمان بن أبي شيبة، ثنا يحيى بن زكريا بن إبراهيم بن سويد النخعي، ثنا هلال بن مقلاص عن ليث عن طاووس عن ابن عباس قال قال رسول الله عليه المتحتف ودواة أكتب لكم كتاباً لا يختلف فيه رجلان)، قال: فأبطأوا بالكتف والدواة، فقبضه الله))(١).

## الصورة السابعة عشرة:

ما رواه داود بن الحصين عن عكرمة عن ابن عباس، وأخرج حديثه ابن سعد في الطبقات بسنده فقال: ((أخبرنا محمّد بن عمر، حدّثني إبراهيم بن إسماعيل بن أبي حبيبة عن داود بن الحصين عن عكرمة عن ابن عباس: إنّ النبيّ على قال في مرضه الذي مات فيه: (أثتوني بدواة وصحيفة أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً). فقال عمر بن الخطاب: من لفلاتة وفلاتة – مدائن الروم – إنّ رسول الله على ليس بميت حتى نفتتحها، ولو مات لانتظرناه كما انتظرت بنو إسرائيل موسى، فقالت زينب زوج على ألا تسمعون النبي على يعهد إليكم فلغطوا، فقال: (قوموا)، فلمًا قاموا قبض النبي على مكانه ... ا هـ)(١٠).

في هذه الصورة جديد من الكشف لم يسبق إليه تشويه الرواة، وذلك هو مقالة عمر وهي نحو التي قالها بعد وفاة النبي على فأرعد وتوعد منتظراً مجىء

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ١١/٣٠.

<sup>(</sup>۲) طبقات ابن سعد ۲ ق ۲۸/۲.

أبي بكر من السنح. كما فيها جديد من الكشف هو تعيين اسم المرأة التي أنكرت على القوم اختلافهم ولغطهم، فلم تعينها الصور السابقة التي وردت الإشارة إليها، بينما عرفنا الآن اسمها من هذه الصورة وأنها زينب زوج الرسول على إحدى أمهات المؤمنين.

# الصورة الثامنة عشرة:

ما رواه عمرو بن دينار عن عكرمة عن ابن عباس، وأخرج حديثه أبو محمد عبد السلام بن محمد الخوارزمي في كتابه سير الصحابة والزهاد، عند استعراضه لموارد خلاف الصحابة فقال: ((والخلف الثاني في بيت النبي على فيما أخبر به محمد بن أبي عمر قال حدثني سفيان بن عيينة عن عمرو بن دينار عن عكرمة قال سمعت عبد الله بن عباس يقول: يوم الاثنين وما يوم الاثنين وهملت عيناه، فقيل له يابن عباس وما يوم الاثنين؟ قال: كان رسول الله على غمرات الموت فقال: (أثنوني بصحيفة ودواة أكتب لكم كتاباً لا تضلون بعدي أبداً)، فتنازعوا عند رسول الله على وم يجز عنده التنازع، وقال رجل من القوم: إن الرجل ليهجر، فغضب رسول الله على وأمر بإخراجه وإخراج صاحبه، ثم أتوه بالصحيفة والدواة، فقال: (بعد ما قال قائلكم ما قال، ثم قال: ما أنا فيه خير مما تدعوني إليه) ... اها))(١).

أقول: وفي هذه الصورة أيضاً كشف جديد أتانا من عكرمة . هو تألم ابن عباس من يوم الاثنين وانه اليوم الذي دعا فيه ﷺ بالدواة والصحيفة، بينما في كثير ما مر من الصور وما سيأتي ذكر فيه يوم الخميس، أوليس ترى أن دعوة

<sup>(</sup>١) أنظر غاية المرام /٩٩٧ ط حجرية سنة ١٣٧٢.

النبي ﷺ بالدواة والصحيفة كانت مرتين؟ في يوم الخميس ويوم الاثنين؟ وفي كلا اليومين خالف عليه عمر فيكون خلافه أيضاً مرتين؟ وهذا ليس بممتنع عقلاً وقد صح نقلاً كما دلت عليه بعض الأحاديث السابقة واللاحقة . وسيأتي مزيد بيان لذلك.

### الصورة التاسعة عشرة:

ما رواه الحكم بن أبان عن عكرمة عن ابن عباس، وأخرج حديثه أبو محمد عبد السلام بن محمد الخوارزمي في سير الصحابة والزهاد بسنده فقال: ((حدثنا عاصم بن عامر عن الحسين بن عيسى عن الحكم بن أبان عن عكرمة عن ابن عباس قال: قال النبي على في مرضه اللهي قبض فيه: (أتتوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً)، فقال المعلول: أن النبي على يهجر كما يهجر المريض، فغضب النبي على أم قال النبي على: (أنتم لا أحلام لكم)، قال: إنّما قلت من الورم، قال: (أنكم قوم تجهلون بهذا أخبرني أخي جبرئيل عن ربي على أخرجوه) فأخرجناه والله لقد مضى في الحال إلى أبي بكر فأخرجه إلى السقيفة وجمع فيها من جمع، وبايع على ما بايع))(١).

وفي هذه العبورة أيضاً كشف جديد هو أعتذار المعذول – كما سمته الرواية وهو من العَذَل بمعنى اللوم والتأنيب – بأنه إنّما قال الذي قاله من الورّم؟ ولا ندري أي ورّم ذلك، هل كان النبي على متورّماً في بدنه؟ وهذا لم ينقله أحد من الرواة، وإذا كان فهل ثمة ملازمة بين الورم وبين ما قاله المعذول؟ ولعل الورّم الذي يعنيه فدفعه إلى القول هو ما كان في نفسه هو من غضب، من قولهم: فلان ورم أنفه إذا غضب وحنق.

<sup>(</sup>١) نفس المصندر /٥٩٨.

كما أن هذه الصورة تؤيد ما قبلها من أن الحديث والحادثة كان في يوم وفاة النبى ﷺ، وسيأتي ما يؤيد ذلك أيضاً.

## الصورة العشرون:

ما رواه عبد الله بن محمد عن عكرمة عن ابن عباس، وأخرج حديثه أبو محمد عبد السلام بن محمد الخوارزمي في سير الصحابة والزهاد بسنده فقال: ((حد ثنا محمد بن علي، قال حد ثني أبو اسحاق بن يزيد عن فضل بن يسار عن عبد الله بن محمد قال: سمعت عكرمة يقول عن ابن عباس قال: ان النبي شيئة قال: (إنتوني بكتف ودواة أكتب لكم كتاباً لا تضلون بعدي)، فمنعه رجل، فقلت لعكرمة من الرجل؟ فقال: أنكم لتعرفونه مثلي، هو والله المعدول))().

وفي هذه الرواية لم يشأ عكرمة أن يحرم القراء لحديثه من فائدة، كما هو ديدنه في أحاديثه في الصور الثلاث السابقة، أمّا في هذه الصورة فقد أفادنا أنه كان ممّن يرى التقية وقد استعملها فعلاً في جواب سائله عن الرجل الّذي منع النبيّ عن موافاته بالكتف والدواة، فقال: إنكم لتعرفونه مثلي، هو والله المعذول. ويعنى به عمر فإنه صاحب المقولة النابية.

### الصورة الحادية والعشرون:

ما رواه أبان بن عثمان عن بعض أصحابه، وقد أخرج حديثه أبو محمد عبد السلام بن محمد الخوارزمي في سير الصحابة والزهاد بسنده فقال: وحدّثني محمد بن مروان قال: ((حدّثنا زيد بن معدل عن أبان بن عثمان عن بعض

<sup>(</sup>١) نفس المصدر /٩٨٥.

أصحابه: ان النبي على قال في المرض الذي قبض فيه: (أيتوني بصحيفة ودواة لأكتب لكم كتاباً لا تغلون بعدي)، فدعا العباس بصحيفة ودواة، فقال بعض من حضر: إن النبي يهجر، ثم أفاق النبي على فقال له العباس: هذه صحيفة ودواة قد أتينا بها يا رسول الله فقال: (بعد ما قال قائلكم ما قال)، ثم أقبل عليهم وقال: (احفظوني في أهل بيتي، واستوصوا بأهل الذمة خيراً، وأطعموا المساكين وأكثروا من الصلاة، واستوصوا بما ملكت أيمانكم)، وجعل يردد ذلك على وإني لأعلم أن منكم ناقض عهدي والباغي على أهل بيتي) (١٠).

أقول: قد يزعم متنطع أن في نهاية السند إرسال أو انقطاع وبالتالي ضعف السند (لجهالة بعض أصحابه) ولكن ذلك ليس بضائر بعد أن عرفنا وألفنا الكتمان في أسماء رموز المعارضة في هذا الحديث، ولتكن هذه الصورة من المؤيدات لما سبقها من الصور، على نحو ما يأتي من مرسلات، نأتي على ذكر بعضها.

### الصورة الثانية والعشرون:

أخرجها أبو عبيد البكري في كتابه فصل المقال في شرح كتاب الأمثال بلفظ: ((وقال ابن عباس: اشتد برسول الله عليه الصلاة والسلام وجعه فقال: (إثتوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعدي)، فقالوا: ما شأنه أهجر؟...اهـ))(".

أقول: من المضحك – وشر البلية ما يضحك – أن تطبع الكتاب دار الأمانة، ومؤلف الكتاب في روايته الحديث تعوزه الأمانة.

<sup>(</sup>١) تفس المصدر /١٩٨٠.

<sup>(</sup>٢) فصل المقال في شرح كتاب الأمثال /٢٨ ط بيروت دار الأمالة.

### الصورة الثالثة والعشرون:

أخرجها الذهبي في المنتقى من أخبار المصطفى قال: ((عن ابن عباس قال: اشتد برسول الله على وجعه يوم الخميس، وأوصى عند موته بثلاث: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم، ونسيت الثالثة ... (١) فعقب الذهبي عليه بقوله: متفق عليه، والشك من سليمان الأحول.

أقول: وأخرج هذه الصورة أيضاً الشوكاني في نيل الأوطار (")، الذي هو شرح لكتاب المنتقى المتقدم ذكره .. ومن الطبيعي أن لا يزيد شيئاً في حيثيات الحديث، ولا في ذكر ما تعمد الذهبي إغفاله من فقرات الحديث فمر عليه عابراً، ولم يعنه من أمره إلا شرح جزيرة العرب، وقال في شرح (ونسيت الثالثة) قيل هي تجهيز أسامة، وقيل يحتمل أنها قوله من الموطأ ما يشير إلى ذلك ...ا ه.

## الصورة الرابعة والعشرون:

أخرجها ابن حزم في كتابه الإحكام في أصول الأحكام قال: ((بعد أن أخرج الحديث الذي الذي أخرجه البخاري على نحو ما مر في الصورة الثانية عشرة، وحدثناه عبد الله بن ربيع ثنا محمّد بن معاوية ثنا أحمد بن شعيب ثنا محمّد بن منصور عن سفيان الثوري سمعت سليمان - هو الأحول - عن سعيد

<sup>(</sup>١) المنتقى من أخبار المصطفى /٢٠٤ ط الهند سنة ١٧٩٢ هـ.

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار ١٤/٨.

ابن جبير عن ابن عباس، فذكر هذا الحديث وفيه: (أنَّ قوماً قالوا عن النبيَّ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى ذلك اليوم ما شأنه؟ هجر !) ... ا هـ)(١).

أقول: حيث سبق لابن حزم أن ذكر حديث البخاري المروى في صحيحه في كتاب العلم باب كتابة العلم (٢٠ - قد مر في الصورة الثانية عشرة كما أشرنا آنهًا - فهو الآن يشير إليه بقوله: وحدَّثناه عبد الله بن ربيع إلى آخر السند ... عن سفيان الثوري، وما ذكره بهذا السند يختلف متناً عما مرّ ولا مؤاخذة عليه لأنّه بسند آخر. ولكن المؤاخذة فيما وقع في السند من وهم خفيٌّ - لم يتنبُّه له حتى محقِّق الكتاب - الشيخ أحمد محمَّد شاكر - وذلك أنَّ سند ابن حزم هذا ينتهي إلى سفيان الثوري، ولم يذكر أحد غيره ذلك، بل إنّ الأسانيد المنتهية إلى سفيان كلُّها تنتهي إلى سفيان بن عبينة - كما مرَّت في الصورة التاسعة، ولم نقف على ـ رواية سفيان الثوري للحديث إلاً عند ابن حزم في هذا المقام، كما لم نقف على راو عن الثوري أو ابن عبينة اسمه محمَّد بن منصور، نعم ذكر ابن حجر في التقريب رجلين بهذا الاسم توفي أحدهما سنة ٢٥٢ والثاني سنة ٤ - ٢٥٦. ولم يذكر أنهما من الرواة عن أحد السفيانين. لكن اللهبي ذكرهما في الكاشف<sup>(٣)</sup> فلمله أحدهما أو كلاهما يروي عن ابن عيينة فيما ذكر. ثمّ لا يبعد - والله العالم-وقوع التصحيف في اسم هذا الراوي، وان الصحيح في اسمه هو سعيد بن منصور وهو صاحب السنن، وقد مرّ في الصورة التاسعة أنّه أحد رواة الحديث عن سفيان ابن عيبنة. وعلى ذلك يكون احتمال تصحيف اسم (سعيد) بـ (محمّد) من سهو

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام ١٢٢/٧ تحد أحمد محمد هاكر.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢/١٦ طا بولاق.

<sup>(</sup>٣) الكاهف ٦/٢ – ١٠٠.

القلم، كما يحتمل ذلك أيضاً في تعيين نسبة سفيان، لإشتراك السفيانين في العَلميَة والشهرة.

## الصورة الخامسة والعشرون:

أخرجها المقريزي في كتابه إمتاع الأسماع قال: ((وأشئلة به الله وجعه يوم الخميس فقال: (إثنوني بدواة وصحيفة أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً)، فتنازعوا فقال بعضهم: ما له؟ أهجر؟ أستعيدوه ! وقالت زينب بنت جحش وصواحبها: إثنوا رسول الله الله بحاجته، فقال عمر: وقد غلبه الوجع وعندكم القرآن ! حسبنا كتاب الله، من لفلانة وفلانة؟ - يعني مدائن الروم - إن النبي الله بميت حتى يفتحها، ولو مات لانتظرته كما انتظرت بنو إسرائيل موسى !! ليس بميت حتى يفتحها، ولو مات لانتظرته كما انتظرت بنو إسرائيل موسى !! فلمًا لفطوا عنده قال: (دعوني فما أنا فيه خير ممًا تسألوني) ! ثم أوصاهم بثلاث: (أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنتم تروني أجيزهم، وأنفذوا جيش أسامة)، قوموا))(١).

## تعقيب عرض الصور وحصيلة ذلك:

هذه هي الصور الذي وقفت عليها، ولا شك أنه فاتني كثير غيرها، ومهما يكن ما فات فإنه لا يعدو حصيلة الحاصل ممّا ذكرت. وهي تكفي في أعطاء الصورة القريبة من الصدق أو هي الصدق بعينه، لكنه منبث في سطور الصور المتفرقة، تلك الحصيلة - تلميحية وتصريحية - تكاد تسمعها تجأر بلوعة الرزية كلّ الرزية، التي كان ابن عباس حبر الأمة يبكي منها لشدة وقعها حتى يبلّ دمعه

<sup>(</sup>١) إمتاع الأسماع /٤٥٥ تحا محمود محمَّد شاكر.

الحصى ويقول: الرزية كلّ الرزية - وهي فعلاً الرزية وكلّ الرزية - ما حال بين رسول الله على الرزية - ما حال بين رسول الله على الكتاب.

كما تقرأ في حروف تلك الحصيلة حقيقة حيّة حسية ليست قابلة للإنكار، وهي أنّ رسول الله ﷺ أراد النخير لأمته بأن يكتب لهم كتاباً لن يضلوا بعده أبداً، وأنّ عمر لم يرد ذلك فمنع منه.

ولا تفسير لذلك الحدث المشؤم في ذلك اليوم الكالح العبوس، غير ما رسمته تلكم الروايات بشتى صورها، وتعدد رواتها، واختلاف أصحابها وكتابها. وإن كان ما أحيط بها من ضباب كثيف في التضليل على واقع الحدث والحديث شخوصاً، وزماناً ومكاناً، شوش على السذّج من القرآء، فساءت عندهم الرؤية لبعدهم عنها زماناً ومكاناً أيضاً. فكادت غياهب المتاهات تلفّهم، وشكوك الإرتياب تتقاذفهم. لكن من أوتي حظاً من النباهة والفطنة، لا يشوشه ذلك بل يدهشه، ويبقى خائراً حائراً بين عظمة الرسول ﷺ وعصمته، وبين مجابهة عمر وشكرة.

وبالتالي يبقى مفكراً في اختلاف مواقف الحضور من أهل البيت ومن الصحابة، كيف انقسموا على أنفسهم، ونبيّهم بعد بين ظهراتيهم، فمنهم أنصار ومنهم معارضة؟

مع شدّة الجرأة على النبيّ ﷺ بإعلان ردّ أمره وهو في تلك الحال الّتي سيفارقهم عليها عما قريب.

أما كانت اللياقة تقضي أن يُمتثل أمره ويُسارع في تنفيذه 1 لكنّهم – المعارضة – أكثروا اللغط والاختلاف، فطردهم من بيته ساخطاً عليهم.

ولا خلاف بين المسلمين أنّ من ردّ عليه قوله بعد موته كان مرتداً. فكيف الحال بمن ردّ عليه في حياته!

ولا خلاف بين المسلمين أن الله سبحانه قال في كتابه: ﴿وَيَاآيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُّوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النبيّ وَلا تَبغْهَرُوا لَهُ بِالْقُوْلِ كَجَهْرِ يَقْضِكُمْ لِبَغْضِ أَنْ تَخْبَطَ أَصْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ﴾ (١).

ولا خلاف بين المسلمين أن الله سبحانه قال في كتابه: ﴿وَالَّيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ وَاطْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَنحُولُ بَيْنَ الْمَرْمِ وَقَلْبِهِ وَآنَهُ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ۞ وَاتَّقُوا فِئنَّةٌ لا تُصِيبَنَّ اللَّدِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ "ا.

ومهما كان حسن النيّة وسلامة الطويّة عند بعضهم، فهو ما دام ضالعاً مع المعارضة، يعني أنّه رادٌ على رسول الله ﷺ أمره، ومشاقق له في دعوته عن سبق إصرار وعمد، فهل ذلك إلاّ التردي في ضلالة الهوى، ومردٍ لغيره فيها أيضاً.

ويبقى العجب آخداً بالألباب كيف يكون عمر هو رأس المعارضة، ومنه تبدر جفوة الكلمة، ويبقى هو المسيطر على الموقف المعلَن الا وهو هو في صحبته وسابقته، وهو هو الذي كان إلى الأمس القريب يقول للنبي على الرضيت بالله ربًا وبالإسلام ديناً، وبك رسولاً)) ".

فقد أخرج أبويعلى وغيره عن عمر وغيره: ((قال عمر: انطلقت أنا فانتسخت كتاباً من أهل الكتاب ثمّ جئت به في أديم – جلد – فقال لي رسول الله ﷺ:

<sup>(</sup>١) الحجرات /٢.

<sup>(</sup>٢) الأنفال /٦٤ . ٢٥.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوالد ١٧٣/١، وستأتي مصادر أخرى.

(ما هذا الذي في يدك يا عمر؟) قال قلت: كتاب نسخته لنزداد به علماً إلى علمنا، فغضب رسول الله على احمر وجنتاه، ثم نودي بالصلاة جامعة فقالت الأنصار: أغضب نبيكم السلاح السلاح، فجاؤا حتى أحدقوا بمنهر رسول الله فقال: (يا أيها الناس إنّي قد أوتيت جوامع الكلم وخواتمه، واختصر لي إختصاراً، ولقد أتيتكم بها بيضاء نقية فلا تتهوكوا، ولا يغرنكم المتهوكون (۱۰).

ثم العجب كل العجب من عمر وهو الذي كان يقول نادماً على ما بدر منه يوم صلح الحديبية: ((ما زلت أصوم وأتصدق وأصلي وأعتق من الذي صنعت يومثل مخافة كلامي الذي تكلمت به حتى رجوت أن يكون خيراً - أنظرا فستجد أنه لم يبدر منه سوى أنه لم يرض بالصلح حمية لدينه حيث أتى رسول الله الله الست برسول الله؟ قال: بلى، قال: أولسنا بالمسلمين؟ قال: بلى، قال: أولسنا بالمسلمين؟ قال: بلى، قال: أولسنا بالمسلمين؟ قال: بلى، قال: أولسوا بالمشركين؟ قال: بلى. قال: فعلام نعطي الدنية في ديننا؟ فقال: (أنا عبد الله ورسوله، لن أخالف أمره ولن يضيّعني)، قال عمر: فما زلت

<sup>(</sup>١) المتهوكون؛ المتحيرون والتهوك أيضاً مثل التهورُن وهو الوقوع في الشيء بقلَّة مبالاة. قاله الجوهري،

أصوم وأتصلي وأصلي وأعتق من اللهي صنعت يومثله مخافة كلامي اللهي اللهي تكلمت به حتى رجوت أن يكون خيراً))(١).

فمن كان بهذه المثابة من الخوف والوجل من كلمة صدرت منه ظاهرها حميّته للدين، كيف غاب عنه ذلك الشعور بالخوف حتى قال كلمة غمّ على رسول الله على منها لشدة وقعها على قلبه؟

فما بال أبي حفص تتباين مواقفه من أوامر الرسول على فيناقض نفسه بنفسه؟ فأين الرضا؟ وأين التسليم؟ الذي قاله يوم جاء هو بالصحيفة، من هذا العناد والاصرار على الخلاف يوم دعا النبي على بالدواة والصحيفة، ولماذا ذهب به الأشتطاط فلم يخش ما خشيه من كلمته يوم صلح الحديبية؟ وهي التي كانت أخف لهجة وأهون وقعاً، وأقل تأثيراً. مواقف ما كانت لتأخذ الألباب بالحيرة لو صدرت عن غير عمر، من غير أولي السابقة والصحبة والمصاهرة من الأعراب أولي الضرر، أو البداة من أهل الشعر والوبر.

يقول الدكتور صبحي الصالح - أستاذ الإسلاميات وفقه اللغة في كلية الآداب بالجامعة اللبنانية -: (( وتحليلاً لهذه الحادثة التاريخية الخطيرة، لابد لنا من رَجع النظر فيها لنستقي منها بعض العبر، ولابد لنا من الاعتراف بأنّه لم يكن من المنتظر أن يقف من بين الصحابة مثل عمر ليقول ما قال، حتى أكبَرَ عبد الله ابن عباس، وهو حبر الأمة الإسلامية هذا الأمر، وعده أكبرَ رزيّة أصابت المؤمنين، ولم يكن من المتوقع إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يختار المؤمنون غير

<sup>(</sup>۱) أنظر تاريخ الطبري ۲۸۰/۲ ط الاستقامة بمصر، وسيرة ابن هشام ۳۳۱/۳ ط الحلبي بمصر.

ما يختاره لهم المعصوم، والرسول النه كثيراً ما ألقى على مسامع المسلمين أنه تركهم على الحجة البيضاء ليلها كنهارها !

ومع ذلك يطلب منهم دواة وقرطاساً ليملي عليهم كتاباً لن يضلوا بعده، فكان المفروض أن يستنتجوا من ذكره هذا الكتاب أشياء غير الجوانب التشريعية والمقدية التي ما أنفك القرآن يتنزل بها حتى آخر لحظة من حياة النبي النفلا وأن يرجحوا أن هذا الكتاب سيحتوي مسائل حساسة تتعلق بتصرفهم الإجتماعي. لقد رأى الرسول النفلا أن منيته قد دنت، فأراد ألا يفسح أمام المسلمين مجالاً كي يتنازعوا بالقرآن على القرآن، وبالسنّة على السنّة، وبالتشريع على التشريع، وبالقانون على القانون.

لذلك ودّ لو يضع لهم الخطّة الدائمة ليتمسكوا بأمر الله لأنّه أمر الله ! ولولا هذا لما قال رجل كابن عباس: ((انّ هذه كانت أكبر رزية حاقت بالمسلمين))(١)

# رواة الحديث ومصادره:

إن استقصاء جميع ما ورد في كتب الحديث والسنّة، والتاريخ والسيرة، واللغة والأدب، ممّا يتعلق بالحديث لأمر شاق، يصعب معه على الباحث المجن في تحقيقه، والوقوف عليه باستقراء واستيعاب، غير أن ما وقفت عليه - ولا شك قد فاتني الكثير الكثير - يكفي في التدليل على صحة الحديث وتواتره، بالرغم من محاولات بائسة يائسة في التمويه عليه، حرصاً على رموز المعارضة كما سيأتي في كلام أعلام المحداثين في ذلك.

<sup>(</sup>١) النظم الإسلامية نشأتها وتطورها /٧٨ – ٧٩ تأليف الدكتور صبحي الصالح أستاذ الإسلاميات وققه اللغة في كلية الآداب بالجامعة اللبنائية ط دار العلم للملايين بيروت الطبعة الأولى سنة ١٢٨٥هـ سنة١٢٩٥م.

أمّا البحث في مصادر الحديث كمّاً وكيفاً - وهي فيما اطلعت عليه كثيرة - فهو بحث شائق شائك، إذ يجد القارئ فيها أمهات المراجع في السنّة والحديث، وعيون كتب التاريخ والسيرة، وجوامع اللغة والأدب. ومع ذلك نجدها تختلف اختلافاً شائناً في أدائه - كما مرّ في صوره - ومواء كان ذلك من الرواة في الأسانيد - وما آفة الأخبار إلا رواتها - أو رجال المسانيد - وهم حفاظها وحماتها - فهو يبقى مادة للنقاش والإدانة، لتحمّل أصحابه عبء الأمانة، فلم تصل إلينا إلا وقد لفيّها براقع الخيانة. فعرّضت حَمَلتها إلى كثير من النقد والتجريح، سواء منهم الصحيح وغير الصحيح.

ولا نستبق رجال الصحاح وغيرهم في الخوض حول الكيفية وما لها وما عليها، إذ سيأتي ذلك مفصلاً ولكنا سنعرض أمام القارئ جانباً من أسماء الرواة بدءاً من يوم الحديث، وانتهاء بمن أودع الحديث كتابه. ليكون على بيئة من أمره أزاء ما ألم بالمسلمين من تشرذم، سببه ذلك الحديث في ذلك الحديث.

# القرن الأوك:

۱- الإمام أمير المؤمنين النظائة روى الحديث عنه الحسن بن أبي الحسن البصري، وأخرجه أبو محمد عبد السلام الخوارزمي في سير الصحابة والزهاد راجع (الصورة ۲)، وروى عنه أيضاً نعيم بن يزيد بصورة مهلهلة وحديثه في مسند أحمد (۱).

۲- الخليفة عمر بن الخطاب، روى الحديث بنفسه، وعنه أسلم وغيره
 (راجع الصورة ٣ و٤)، كما اعترف به أيضاً بعد ذلك في حديث له مع ابن عباس،
 وهو من جملة احتجاج ابن عباس عليه كما سيأتي.

<sup>(</sup>۱) مستد احمد ۱/۹۰.

٣- الصحابي الجليل عبد الله بن عباس، روى الحديث عنه ابنه علي بن عبد الله كما في (الصورة ٢)، وسعيد بن جبير كما في (الصور ٧ - ١١)، ورواه أيضاً عنه عبيد الله بن عبد الله ين عبد كما في (الصورة ١٢)، ورواه عنه الحسن بن أبي الحسن البصري كما في (الصورة ١٤)، ورواه عنه طاووس كما في (الصورة ١٤ و ١٥ و ١٦)، ورواه أيضاً عنه عكرمة كما في (الصور ١٨ - ٢٠) ... إلى غير ذلك ممًا أرسل عنه إرسال المسلمات.

٤- الصحابي الجليل جابر بن عبد الله روى الحديث عنه أبو الزبير كما في
 (الصورة ٥).

التابعي الجليل سعيد بن جبير تلميذ ابن عباس وقائده قتله الحجاج ظلماً وعدواناً سنة ٩٥، روى الحديث عن ابن عباس وعنه ثابت كما في (الصورة ٧)، وعبيد الله بن عبد الله كما في (الصورة ٨)، وسليمان الأحول كما في (الصورة ٩)، وطلحة بن مصرّف كما في (الصورة ١٠)، وقد مرّت أحاديثهم عنه في الصور المشار إليها مع مصادرها، فراجع.

٦- التابعي الجليل عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود الهذلي، أحد الفقهاء السبعة، وكان أعمى وهو معلم عمر بن عبد العزيز توفي سنة ٤ - ٥ - ٨ - ٩٩، روى الحديث عن ابن عباس، وعنه محمد بن مسلم الزهري كما في (الصورة ١٢).

٧- التابعي أسلم العدوي مولاهم أبو زيد مولى عمر بن الخطاب مات سنة
 ٧٠ أو ٨٠ه عدّه الذهبي من كبار التابعين روى الحديث عن عمر، وعنه ابنه زيد
 ابن أسلم كما في (الصورة ٣).

٨- التابعي الجليل نعيم بن يزيد روى الحديث عن الامام علي بن أبي طالب الله وعنه عمر بن الفضل العبدى، كما في (الصورة ١).

### القرن الثانى:

١- عكرمة مولى ابن عباس توفي سنة ١٠٥هـ روى الحديث عن مولاه،
 وعنه داود بن الحصين كما في ( الصورة ١٧) وعمرو بن دينار كما في (الصورة ١٨) والحكم بن أبان كما في (الصورة ١٩) وعبد الله بن محمد كما في (الصورة ٢٠).

۲- طاووس اليماني توفي سنة ١٠٦هـ روى الحديث عن ابن عباس، وعنه
 الليث بن سعد كما في (الصور ١٤و ١٥ و ١٦).

٣- عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود توفي سنة ١٠٨هـ روى الحديث عن ابن عباس، وعنه الزهري كما في (الصورة ١٢).

٤- الحسن البصري توفي سنة ١١٠هـ روى الحديث عن الإمام علي وعن
 عبد الله بن عباس، وعنه أبان بن أبي عباش كما في (الصورتين ٢ و ١٣).

٥- طلحة بن مصرف اليمامي توفي سنة ١٧ هـ روى الحديث عن سعيد بن جبير، وعنه مالك بن مغول كما في (الصورة ١٠).

٦- عليّ بن عبد الله بن عباس المتوفى سنة ١١٨هـ روى الحديث عن أبيه
 وعنه الزهري كما في (الصورة ٦).

٧- محمد بن مسلم بن شهاب الزهري المتوفى سنة ١٧٤هـ روى الحديث عن علي بن عبد الله بن عبد كما في (الصورة ١٢).

٨- أبان بن عثمان بن عفان الأموي توفي سنة ١٠٥هـ روى الحديث عن
 بعض أصحابه، وعنه زيد بن معدل كما في (الصورة ٢١).

۹- عمرو بن دینار المتوفی سنة ۱۲۹هـ روی الحدیث عن عکرمة وعنه سفیان بن عیینة کما فی (الصورة ۱۸).

۱۰ سليمان الأحول من صغار التابعين روى الحديث عن سعيد بن جبير
 وعنه سفيان بن عيينة وشبل كما في (الصورة ۹).

۱۱- أبو الزبير المكي المتوفى سنة ۱۲۸هـ روى الحديث عن جابر وعنه إبراهيم بن يزيد وابن لهيعة وقرة بن خالد كما في (الصورة ٥).

١٢ داود بن الحصين الأموي مولاهم توفي سنة ١٣٥هـ روى الحديث عن
 عكرمة، وعنه إبراهيم بن إسماعيل بن أبي حبيبة كما في (الصورة ١٧).

۱۳ زيد بن أسلم توفي سنة ۱۳۹هـ روى الحديث عن أبيه أسلم، وعنه
 هشام بن سعد كما في (الصورة ۳).

۱٤- يحيى بن سليمان توفي سنة ٧ - ٨ - ١٣٩، روى الحديث عن ابن
 وهب وعنه البخاري في صحيحه كما في (الصورة ١٢).

10- أبان بن أبي عياش توفي بعد سنة ١٤٠هـ روى الحديث عن الحسن البصري وعنه الصباح المزنى كما في (الصورة ٢).

١٦- الفضيل بن يسار توفي قبل سنة ١٤٨هـ روى الحديث عن عبد الله بن
 محمد، وعنه أبو إسحاق بن يزيد كما في (الصورة ٢٠).

۱۷ – سليمان بن مهران الأعمش الثقة الحافظ الورع مات سنة ٧ – ١٤٨هـ
 روى الحديث عن عبد الله بن عبيد الله بن عتبة، وعنه أبو عوانة الوضاح اليشكري
 كما في (الصورة ١١).

۱۸ شیل بن عباد توفی سنة ۱٤۸ روی الحدیث عن سلیمان الأحول،
 وعنه زید بن أبی الزرقاء كما فی (الصورة ۹).

۱۹ الليث بن أبي سليم المتوفى سنة ۱٤۸ه أو ۱٤٣هـ روى الحديث عن طاووس، وعنه شيبان وأبو حمزة وهلال بن مقلاص كما في (الصورة ۱۳ و ۱۵ و ۱۵).

۲۰ إبراهيم بن يزيد مولى حمر بن عبد العزيز توفي سنة ١٥١هـ روى
 المحديث عن أبي الزبير المكي وعنه الواقدي كما في (الصورة ٥).

۲۱ معمر بن راشد الصنعائي توفي سنة ۳ – ۱۵٤ه روى الحديث عن الزهري، وعنه عبد الرزاق والواقدي كما في (الصورة ٦ و ١٢).

۲۲- أسامة بن زيد الليثي توقي سنة ١٥٣هـ روى الحديث عن الزهري،
 وعنه الواقدي كما في (الصورة ١٢).

٢٣- الحكم بن أبان العدني المتوفى سنة ١٥٤هـ روى الحديث عن عكرمة،
 وعنه الحسين بن عيسى كما في (الصورة ١٩).

٢٤ قرة بن خالد السدوسي توفي سنة ١٥٤ هـ روى الحديث عن أبي الزبير
 المكي، وعنه محمد بن عبد الله الأنصاري وعثمان بن عمر كما في (الصورة ٥).

۲۵- مالك بن مغول توفي سنة ۱۵۹هـروى الحديث عن طلحة بن مصرف. وعنه وكيم وحجاج بن نصير ومحمّد بن سابق كما في (الصورة ۱۰).

٢٦- يونس بن يزيد بن مشكان مولى معاوية بن أبي سفيان توفي سنة
 ١٥٩هـ بمصر، روى الحديث عن الزهري، وعنه جرير بن حازم كما في
 (الصورة ١٢).

۲۷- هشام بن سعد يقال له يتيم زيد بن أسلم صحبه وأكثر عنه توفي
 سنة ۱۹۰ أو قبلها، روى الحديث عن زيد بن أسلم، وعنه الواقدي كما في
 (الصورة ۳).

۲۸- شيبان بن عبد الرحمن النحوي المؤدب توفي سنة ١٦٤هـ روى الحديث عن الليث، وعنه الحسن بن موسى كما في (الصورة ١٤).

٢٩- إبراهيم بن اسماعيل بن أبي حبيبة توفي سنة ١٦٥هـ روى الحديث
 عن داود بن الحصين، وعنه الواقدى كما في (الصورة ١٧).

٣٠- جرير بن حازم بن زيد الأزدي توفي سنة ١٧٠هـ، أو قبل سنة ١٧٥هـ
 روى الحديث عن يونس بن يزيد، وعنه ابنه وهب كما في (الصورة ١٢).

٣١- ابن لهيعة هو عبد الله بن لهيعة الفقيه توفي سنة ٣ – ١٧٤هـ روى
 الحديث عن أبي الزبير، وعنه موسى بن داود كما في (الصورة ٥).

٣٢- الوضاح بن عبد الله اليشكري الحافظ أبو حوانة توفي سنة ١٧٦هـ روى
 الحديث عن الأعمش، وعنه ختنه يحيى بن حماد الفراء كما في (الصورة ١١).

۲۳ زيد بن أبي الزرقاء يزيد الثعلبي الموصلي توفي سنة ١٩٤هـ روى
 الحديث عن شبل بن عباد، وعنه ابنه هارون كما في (الصورة ٩).

٣٤- هشام بن يوسف الصنعائي المتوفى سنة ١٩٧هـ، روى الحديث عن
 معمر، وعنه إبراهيم بن موسى كما في (الصورة ١٧).

٣٥- وكيع بن الجراح الرواسي توفي سنة ١٩٢هـ أو سنة ١٩٧هـ روى الحديث عن مالك بن مغول، وعنه إسحاق بن إبراهيم أبو كريب، وصالح بن سمال، وأحمد بن حنبل كما في (الصورة ١٠).

٣٦- عبد الله بن وهب المتوفى سنة ١٩٧هـ روى الحديث عن يونس بن شهاب، وعنه يحيى بن سليمان كما في (الصورة ١٢).

٣٧- سفيان بن عيينة توفي سنة ١٩٨هـ روى الحديث عن سليمان الأحول،
 وعنه ثلاثة عشر راوياً مر ذكرهم كما في (الصورة ٩).

٣٨- عمرو بن الفضل العبدي السلمي من صغار التابعين روى الحديث عن نعيم بن يزيد، وعنه حفص بن عمر الحوضى كما في (الصورة ١).

٣٩- محمّد بن عبد الله الأنصاري قال ابن حجر من الطبقة الثامنة. أي مات بعد المائة. جاوز سنه المائة روى الحديث عن قرة بن خالد، وعنه ابن سعد كما في (الصورة ٥).

٤٠- ثابت بن هرمز - أبو المقدام - من صغار التابعين روى الحديث عن سعيد بن جبير، وعنه أبنه عمرو بن ثابت كما في (الصورة ٧).

٤١ عمرو بن ثابت المتوفى سنة ١٧٧هـ روى الحديث عن أبيه، وعنه عبد الرحمن بن أبي هاشم كما في (الصورة ٧).

٤٢ عبد الله بن عبد الله الهاشمي الرازي قاضي الري قال ابن حجر في التقريب من الرابعة، روى الحديث عن سعيد بن جيير، وعنه الأعمش كما في (الصورة ١١).

٤٣- أبو إسحاق بن يزيد روى الحديث عن الفضيل بن يسار المتوفى قبل
 سنة ١٤٨ وعنه محمد بن على كما في (الصورة ٢٠).

٤٤ قيس بن الربيع المتوفى سنة بضع وستين وماثة روى الحديث عن الأعمش، وعنه عاصم بن على كما في (الصورة ٨).

إلى غير هؤلاء.

#### القرن الثالث:

۱- يحيى بن آدم القرشي توفي سنة ٢٠٢هـ روى الحديث عن ابن عيينة،
 وعنه أبو كريب كما في (الصورة ٩).

۲- بكر بن عيسى الراسيي المتوقى سنة ٢٠٤ه روى الحديث عن عمر بن
 الفضل، وعنه أحمد في مسنده كما في (الصورة ١).

۳- وهب بن جرير توفي سنة ٢٠٦هـ روى الحديث عن أبيه عن جرير بن حازم، وعنه أحمد بن حنبل كما في (الصورة ١٢).

٤- يحيى بن حماد الفراء المتوفى سنة ٢٠٧هـ روى الحديث عن أبي عوانة وهو ختنه، وعنه ابن سعد كما في (الصورة ٨ و ١١).

0- محمّد بن عمرو الواقدي المتوفى سنة ٢٠٧هـ روى الحديث عن أسامة ابن زيد، وإبراهيم بن يزيد، وإبراهيم بن إسماعيل بن أبي حبيبة، ومعمر بن راشد، وهشام بن سعد، وعنه روى ذلك كاتبه محمّد بن سعد في الطبقات الكبير كما مرّ في (الصور ٣ و ٥ و ١٢ و ١٧).

وممًا ينبغي التنبيه عليه في المقام، أن كتاب المغازي . المطبوع في أوربا طبع جامعة أكسفورد، وكذلك طبعة مصر سنة ١٣٦٧ هـ . خلو من هذا الحديث مع ذكره بعث أسامة ومرض النبي عَلَمْ 1 اله.

٦- عثمان بن عمر المتوفى سنة ٢٠٩هـ روى الحديث عن قرة بن خاله،
 وعنه عبد بن حميد كما فى (الصورة ٥).

٧- عبد الرزاق بن همام الصنعاني المتوفى سنة ٢١١هـ روى الحديث عن
 معمر، وعنه الحسن بن الربيع كما في (الصورة ٦) وعن سفيان بن عيينة وأخرجه

في مصنفه كما في (الصورة ٩) وروى الحديث أيضاً عن معمر، وعنه عبد الله بن محمّد وعلى بن عبد الله كما في (الصورة ١٢).

٨- علي بن الحسن بن شقيق العبدي المتوفى سنة ٢١٥هـ روى الحديث
 عن أبي حمزة السكري، وعنه محمد بن عبد العزيز بن أبي رزمة كما في
 (الصورة ١٥).

٩- قبيصة بن عقبة السوائي توفي سنة ١٥٧هـ روى الحديث عن ابن عيينة.
 وعنه البخاري في الصحيح كما في (الصورة ٩).

١٠ يحيى بن حماد الشيباني المتوفى سنة ٢١٥هت روى الحديث عن أبي
 عوانة، وعنه ابن سعد كما في (الصورة ١١).

١١- الحجاج بن نصير توفي سنة ٢١٤هـ روى الحديث عن مالك بن مغول،
 وعنه ابن سعد في الطبقات كما في (الصورة ١٠).

١٢ موسى بن داود الضبي المتوفى ١٤ – ٢١٧هـ روى الحديث عن ابن لهيعة، وعنه أحمد في مسنده كما في (الصورة ٥).

١٣ أبو بكر عبد الله بن الزبير الحميدي المتوفى سنة ٢١٩هـ روى الحديث
 عن ابن عيينة، وأخرج الحديث في مسنده كما في (الصورة ٩).

١٤- الحسن بن بشر البجلي توفي سنة ٢٢١هـ روى الحديث عن ابن عيينة،
 وعنه أبو إسحاق وإبراهيم بن يزيد كما في (الصورة ٩).

١٥- الحسن بن الربيع البوراني مولى خالد القسري المتوفى سنة ٢٢١هـ
 روى الحديث عن الحافظ عبد الرزاق، وعنه الجوهري في السقيفة كما في (الصورة ١٠).

١٦- عاصم بن علي الواسطي المتوفى سنة ٢٢١هـ روى الحديث عن قيس
 ابن الربيع، وعنه عمر بن حفص السدوسي كما في (الصورة ٨).

۱۷ - محمد بن سلام المتوفى سنة ٧٢٥هـ من شيوخ البخاري روى الحديث
 عن ابن عيينة، وعنه البخاري في صحيحه كما في (الصورة ٩).

۱۸ حفص بن صمر الحوضي المتوفى سنة ٢٢٥هـ روى الحديث عن
 عمرو بن الفضل وعنه ابن سعد في طبقاته كما في (الصورة ١).

١٩ سعيد بن منصور صاحب السنن المتوفى سنة ٢٧٧هـ روى الحديث
 عن ابن عيينة، وعنه مسلم في صحيحه كما في (الصورة ٩).

٢٠ عبد الله بن محمد الجحفي المتوفى سنة ٢٢٩هـ روى الحديث عن
 عبد الرزاق، وعنه البخاري في صحيحه كما في (الصورة ١٢).

۲۱ محمد بن سعد كاتب الواقدي المتوفى سنة ۲۳۰هـ روى الحديث عن ابن عيينة والواقدي ويحيى بن حماد ومحمد بن عبد الله الأنصاري وحجاج بن نصير وحفص بن عمر الحوضي وأخرج أحاديثهم في طبقاته كما في (الصور ۱ و ۳ و ۱ و ۱ ).

۲۲- عمرو بن محمد الناقد المتوفى سنة ۲۲۲هـ روى الحديث عن ابن
 عيينة، وعنه مسلم فى صحيحه كما فى (الصورة ٩).

٢٣- علي بن عبد الله المديني المتوفى سنة ٢٣٤هـ روى الحديث عن عبد الرزاق، وعنه البخاري في صحيحه كما في (الصورة ١٢).

۲۶- أبو بكر بن أبي شيبة المتوفى سنة ٣٣٥هـ روى الحديث عن ابن عيينة وأخرجه في مصنفه، ورواه عنه مسلم في صحيحه كما في (الصورة ٩). ٢٥- يحيى بن سليمان الجعفي المتوفى سنة ٢٣٧هـ روى الحديث عن ابن
 وهب، وعنه البخاري كما في (الصورة ١٢).

٢٦- إسحاق بن إبراهيم ابن راهويه المتوفى سنة ٢٣٨هـ من شيوخ البخاري ومسلم، روى الحديث عن ابن عيينة، وعنه مسلم في صحيحه كما في (الصورة ١٠).

۲۷ عثمان بن أبي شيبة المتوفى سنة ٢٣٩هـ روى الحديث عن يحيى بن
 زكريا النخعي، وعنه الحسين بن اسحاق التستري كما في (الصورة ١٦).

٢٨- قتيبة بن سعيد توفي سنة ٢٤٠ه من شيوخ البخاري ومسلم، روى الحديث عن ابن عيينة، وعنه البخاري ومسلم في صحيحيهما كما في (الصورة ٩).

۲۹- أحمد بن حنبل توفي سنة ۲٤١ه روى الحديث عن وهب والمحسن وبكر بن عيسى الراسبي وعبد الرزاق ووكيع وابن عيينة، وعنه ابنه عبد الله وأخرج أحاديثهم في مسنده كما في (الصور ١ و ٩ و ١ و ١ و ١ و ١٤).

٣٠- قتيبة بن سعيد توفي سنة ٢٤٠ه من شيوخ البخاري ومسلم، روى الحديث عن ابن عيينة، وعنه البخاري ومسلم في صحيحهما كما في (الصورة٩).

٣١- محمّد بن عبد العزيز بن أبي رزمة المتوفى سنة ٢٤١هـ روى الحديث عن علي بن الحسن بن شقيق، وعنه محمّد بن يحيى بن مالك الضبي الاصبهاني كما في (الصورة ١٥).

٣٧- محمّد بن رافع توفي سنة ٢٤٥هـ روى الحديث عن عبد الرزاق، وعنه مسلم في صحيحه كما في (الصورة ١٢).

٣٣– محمّد بن العلاء أبو كريب الهمداني توفي سنة ٢٤٨هـ روى الحديث عن وكيع وبحيى بن آدم، وعنه الطبري في تاريخه وغيره كما في (الصورة ٩ و١٠).

٣٤- عبد بن حميد توفي سنة ٢٤٩هـ روى الحديث عن عبد الرزاق وعثمان بن عمر، وعنه مسلم في صحيحه وإبراهيم بن خزيم كما في (الصورتين ٥ و١٢).

٣٥- محمّد بن منصور توفي سنة ٤ - ٢٥٦هـ روى الحديث عن سفيان الثوري، وعنه النسائي كما في (الصورة ٢٤).

٣٦- محمد بن إسماعيل البخاري صاحب الصحيح توفي سنة ٢٥٦هـ روى الحديث عن عبد الله بن محمد وعلي بن عبد الله ويحيى بن سليمان وقتيبة وإبراهيم بن موسى وقبيصة ومحمد بن سلام، وأخرج أحاديثهم في سبعة مواضع من صحيحه كما في (الصور ٩ و ١٢).

۲۷- الحسن بن محمد بن الصباح الزعفراني المتوفى سنة ۲۵۹ه أو سنة
 ۲۲ه أخرج حديثه البيهقي في سننه عن أحمد بن محمد بن زياد البصري كما
 في (الصورة ۹).

٣٨- هارون بن زيد بن أبي الزرقاء المتوفى بعد سنة ٢٥٠هـ روى الحديث عن أبيه، وعنه عبدان كما في (الصورة ٩).

٣٩- مسلم بن الحجاج صاحب الصحيح توفي سنة ٢٦١هـ روى الحديث عن عبد بن حميد ومحمد بن رافع وقتيبة وعمرو الناقد وسعيد بن منصور، وأخرج أحاديثهم في صحيحه كما في (الصور ٩ و١٢).

٤٠- أحمد بن حماد الدولايي توفي سنة ٢٦٩هـ روى الحديث عن ابن
 عيينة، وعنه الطبري في تاريخه كما في (الصورة ٩).

٤١- أبو داود سليمان بن الأشعث صاحب السنن توفي سنة ٢٧٥هـ روى الحديث عن سعيد بن منصور كما في (الصورة ٩).

٤٢ حمّاد بن شاكر النسوي المتوفى حدود سنة ٢٩٠هـ من رواة صحيح البخاري<sup>(١)</sup>.

27- إبراهيم بن معقل النسفي المتوفى سنة ٢٩٤هـ من رواة صحيح البخاري فاته من الجامع أوراق رواها بالإجازة عن البخاري (٣).

٤٤- عبدان بن محمّد المروزي سمع منه الطبراني بمكة سنة ٢٨٧ هـ (٣) روى الحديث عن هارون بن زيد بن أبي الزرقاء، وعنه الطيراني في معجمه الكبير كما في (الصورة ٩).

إلى غير هؤلاء، وكان حسبنا أن نكتفي بذكر البخاري الذي أخرج الحديث في صحيحه في سبعة مواضع وقد سمعه منه تسعون ألفاً، فيما ذكره الفربري وأنه لم يبق من يرويه غيره (<sup>(2)</sup> غير أنا ذكرنا غيره مئن روى ذلك سواء من شراح صحيحه ومن غيرهم لنخرج الحديث من حيّز الآحاد إلى حظيرة التواتر. وسأقتصر في رواة القرون التالية بما يغنى ويقنى، والله الهادي إلى سواء السبيل.

<sup>(</sup>١) أنظر فتح الباري ١/٥.

<sup>(</sup>٢) ثقص المعيدر.

<sup>(</sup>٢) المعجم الصفير للطيراتي ٢٣٤/١.

<sup>(</sup>٤) لقد ناقش ابن حجر المسقلاني في ذلك فقال: وأطلق ذلك بناء على ما في علمه وقد تأخر بعده بتسع سنين أبو طلحة منصور بن محمد بن علي بن قريبة البزدوي. وكانت وفاته سنة تسع وعشرين وثلاثمائة ذكر ذلك من كونه روى الجامع الصحيح عن البخاري أبو نصر بن ماكولا وغيره.

القرن الرابع:

۱- أحمد بن شعيب الحافظ النسائي المتوفى سنة ٣٠٣هـ روى الحديث عن
 محمّد بن منصور، وعنه محمّد بن معاوية كما في (الصورة ٢٤).

٢- محمد بن جرير الطيري المتوفى سنة ٣١٠هـ روى الحديث عن صالح ابن سمال وأبي كريب وأحمد بن حمّاد الدولابي، وأخرج أحاديثهم في تاريخه كما في (الصورة ٩ و ١٠).

٣- أحمد بن محمد بن هارون بن يزيد أبو بكر الخلال المتوفى سنة ٣١١هـ
 في كتاب السنّة (١) ولفظه كما في (الصورة ١٠).

٤- محمد بن يوسف الفريري المتوفى سنة ١٣٢٠ من رواة صحيح البخاري، وتفضل روايته على غيره بالضبط لسماعه الصحيح من مؤلفه مرتين، مرة بفرير سنة ١٤٤٨ ومرة ببخارى سنة ١٥٧هـ وسيأتي ما يشير إلى ذلك.

٥- أبو طلحة منصور بن محمد بن علي بن قرينة البزدوي المتوفى سنة ٣٢٩هـ
 وهو آخر من حدّث عن البخاري بصحيحه كما جزم به ابن ماكولا وغيره (٢٠).

٦- أبو سعيد أحمد بن محمد بن زياد البصري شيخ الحرم المعروف بابن الأعرابي المتوفى سنة ٣٤٠ الزعفراني، وعنه عبد الله بن يوسف الاصبهاني (٣٠).

٧- سليمان بن أحمد الطيراني المتوفى سنة ١٣٦٠ه أخرج الحديث بأسانيده
 في معجمه الأوسط كما في كنز العمال<sup>(٤)</sup> ومرت بعض الصور عنه وما فيها من
 تلاعب وسيأتى مزيد فى ذلك.

<sup>(</sup>١) كتاب السنَّة ٢٧١/١ طبع أخيراً طبعته دار الراية الرياض سنة ١٤١٠ هـ.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١/٥.

<sup>(</sup>٣) سنن البيهقي ٢٠٧/٩.

<sup>(</sup>١) كنز العمال ٣/ ١٣٨، والمعجم الكبير ٢٠/١١ و ٢٥٣ و ٢١/١٥.

۸- عبد بن أحمد بن حمويه السرخسي المتوفى سنة ٣٨١هـ راوي
 صحيح البخاري، وكان مسند خراسان.

٩- عبيد الله بن محمد بن حمدان بن بطة العكبري الحنبلي
 المتوفى سنة ٣٨٧هـ أخرج الحديث عنه ابن شهر اشوب في المناقب.

١٠ محمد بن مكي بن ذراع الكشميهني المروزي أبو الهيثم المتوفى سنة
 ٣٨٩ يوم عرفة راوية الصحيح عن البخاري.

۱۱- أبو حاتم محمّد بن حِبّان بن أحمد التميمي البستي المتوفى سنة ١٥هـ روى الحديث في كتاب الثقات (١).

إلى غير هؤلاء.

القرن الخامس:

۱- أبو محمد عبد الله بن يوسف الأصبهائي الصوفي مسند خراسان مات سنة ٩٠٤هـ روى الحديث عن أحمد بن محمد بن زياد البصري بمكة، وعنه البيهةي في السنن الكبرى.

Y- الحافظ أبو نعيم الأصبهاني المتوفى سنة ٣٠٠هد أخرج الحديث في كتاب الحلية عن شيخه الطبراني بسنده عن طلحة بن مصرف عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: ((قال رسول الله ﷺ في مرضه الذي توفي فيه: (أيتوني بكتف ودواة لأكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبدا) ثم قال صحيح ثابت من حديث سعيد عن ابن عباس، غريب من حديث طلحة رواه ادريس الأودي عن طلحة نحوه)(٢٠).

<sup>(</sup>١) كتاب الثقات ٢١٢/٤ ط دار الكتب العلمية بيروت.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ٥/٥٥.

۳- أبو ذر الهروي المتوفى سنة ٤٣٤هـ روى الحديث عن محمد بن حمويه السرخسى، وعنه أبو الوليد الباجي<sup>(۱)</sup>.

٤- أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي الشافعي المتوقى سنة ٤٥٨ هـ
 أخرج الحديث في كتابه السنن (٢) وقد مر ذكره في الصورة التاسعة.

٥- أبو حفص الاشبيلي الهوزني ٢٠٤هـ روى الحديث في شرحه.

٦- أبو الوليد الباجي سليمان بن خلف المتوفى سنة ٤٧٤هـ روى الحديث عن أبي ذر الهروي وعنه أبو علي بن سكرة كما في الشفاء للقاضي عياض (٣) وهو صاحب التجريح لرجال الصحيح.

٧- أبو الاصبع الكواكبي المتوفى سنة ٤٨٦هـ روى الحديث في شرحه
 على الصحيح.

إلى غير هؤلاء.

القرن السادس:

١- أبو علي بن سكرة الصدفي الأندلسي المتوفى سنة ١٥٥٤ روى الحديث عن أبى الوليد الباجى وعنه القاضى عَياض كما فى الشفاء.

٢- القاضي عياض المالكي المتوفى سنة ١٤٤هـ أخرج الحديث في كتابه الشفاء<sup>(٤)</sup> بروايته عن أبى على بن سكرة.

<sup>(</sup>١) شرح الشفاء (نسيم الرياش) ٣٦/٤.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبري ٢٠٧/٩.

<sup>(</sup>٣) الشفاء ١٨٥/٢ ها اسلاميول سنة ١٣٠٤ هـ.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ١٨٥/٢ - ١٨٦ .

٣- أبو عبد الله محمد بن حسين بن أحمد بن محمد الأنصاري المري .
 نسبة إلى المرية . المتوفى سنة ٥٨٧هـ أخرجه في كتابه (الجمع بين الصحيحين).

٤- أبو محمد عبد الحق الاشبيلي المتوفى سنة ٥٨٧هـ صاحب كتاب
 (الأحكام الشرعية الكبرى) أخرجه في كتابه (الجمع بين الصحيحين).
 إلى غير هؤلاء

#### القرن السابع:

١- الحافظ أبو العباس الاشبيلي المعروف بابن الرومية المتوفى سنة ٦٣٧هـ روى الحديث في كتابه المطم بما رواه البخاري على شرط مسلم.

٢- ابن أبي حجة الأندلسي المالكي سنة ١٤٢هـ روى الحديث في كتابه
 الجمع بين الصحيحين البخاري ومسلم.

٣- الحافظ شرف الدين أبو الحسن علي بن تقي الدين اليونيني الحنبلي المتوفى سنة ١٥٨ه فقد روى الحديث ضمن روايته لصحيح البخاري التي ضبطها وقابل أصله على أصل مسموع على أبي ذر الهروي وعلى الاصيلي وابن عساكر وأبي الوقت وتعد نسخته من أضبط النسخ (١٠).

٤- القاضي ناصر الدين أحمد بن محمد المالكي المعروف بابن المنير الاسكندراني المتوفى سنة ٦٨٣هـ روى الحديث في كتابه مناسبات تراجم البخاري.

## إلى غير هؤلاء

<sup>(</sup>١) أُنظر نيل الأماني في توضيح مقدمة القسطلاني للأبياري /٢٠٧ طا دار الكتب العلمية.

#### القرن الثامن:

١- ابن تيمية الحرائي المتوفى سنة ٧٢٨هـ ذكر الحديث في منهاج السنّة (١).
 وسيأتي كلامه في ذلك مع علماء التبرير.

 ٢- شهاب الدين النويري المتوفى سنة ٧٣٣هـ ذكر الحديث في نهاية الارب كما في الصورة الخامسة.

٣- جمال الدين عبد الله بن يوسف الحنفي الزيلعي المتوفى سنة ٧٦٧ه أخرج الحديث في كتابه وقال: أخرجه البخاري في الجزية، ومسلم في آخر الوصايا كلاهما عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: ((لمّا اشتد يرسول الله عليه وجعه، قال: (إثتوني أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعدي فتنازعوا) وقالوا: ما شأنه أهجر؟ استفهموه، فقال: دعوني أوصيكم بثلاث: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم، قال: وسكت عن الثالثة ))(۱٬۰۰)، أنتهى.

 ٤- القريمي المعروف بقاضي قرم المتوفى سنة ٧٨٣هـ في شرحه لصحيح البخاري.

٥- محمد بن يوسف بن علي الكرماني المتوفى سنة ٧٨٦ه له الكواكب الدراري في شرح صحيح البخاري وهو مطبوع.

٦- إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشاطبي الغرناطي المالكي المتوفى سنة ٧٩٠ه أخرج الحديث في كتابه (٩٠).

<sup>(</sup>١) منهاج السنَّة ٣١٦. ٣١٦ تح محمَّد رهاد سالم ط مؤسية قرطبة سنة ١٤٠٦.

<sup>(</sup>٢) نصب الراية لأحاديث الهداية ٣/٥٥٤ ط المجلس العلمي سنة ١٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) الاعتصام ١٢/٢.

٧- الحافظ علاء الدين مغلطاي الحنفي المتوفى سنة ٧٩٢هـ في شرحه التلويح.

إلى غير هؤلاء.

القرن التاسع:

١- سراج الدين عمر بن علي المعروف بابن الملقن الشافعي المتوفى سنة
 ٨٠٤ فى شرحه لصحيح البخاري.

٢- المجد الفيروز أبادي المتوفى سنة ١٩٨٧ صاحب القاموس في اللغة وله
 كتاب سفر السعادة وهو كتاب قيم في خاتمته وله مصنفات عديدة منها (فتح
 الباري في شرح صحيح البخاري) كما في التاج المكلل لصديق حسن خان (١).

٣- شمس الدين البرماوي الشافعي المتوفى سنة ٨٣١ في شرحه اللامع الصبيح.

٤- محمود بن أحمد الحنفي العيني المتوفى سنة ٨٥٥هد له عمدة القارئ
 في شرح صحيح البخاري وهو كتاب مطبوع متداول.

٥- شهاب الدين أبو الفضل أحمد ابن حجر الشافعي العسقلاتي في فتح
 الباري المتوفى سنة ١٨٥٢ وهو من خيرة شروح صحيح المخاري في نظري.

٦- شهاب الدين أحمد بن أحمد الشرجي اليمني الحنفي سنة ١٩٨٠ في
 كتابه التجريد الصريح لأحاديث الجامع الصحيح البخاري.

إلى غير هؤلاء.

<sup>(</sup>١) التاج المكلل /٤٦٧.

#### القرن العاشر:

١- جلال الدين السيوطي المتوفى سنة ٩١١هـ في الديناج على صحيح مسلم بن الحجاج<sup>(۱)</sup>.

٢- شهاب الدين أحمد بن محمد القسطلاني المتوفى سنة ٩٧٣هـ في ارشاد الساري في شرح صحيح البخاري<sup>(٢)</sup>.

إلى غير هؤلاء.

# لماذا الإطالة مع الإستاد؟

لم تكن إطالة البحث عن الإسناد مجرد صيغة أدبية، وترف ولهو يرتاح إليها الباحث في ثبوت الحددث، بل هي كصمام أمان يقي الباحث من إصر المسؤولية عن الأمانة التي يحملها، فهو حين يذكر الإسناد برواته ومصادره يلقي – معذوراً – بثقل المسؤولية على الرواة. وهو بقدر ما يبذله من تحقيق في التماس حقيقة الواقع يدفع عنه ذلك الإصر.

لذلك كلّما قرب العهد بالحَدَث كان العناء أقل، وكانت التبعة أخف لقصر الإسناد أوّلاً، وعدم أو قلة تدخّل الشيّع والأهواء في رجاله ثانياً. وتعدد الإسناد كما يكون مدعاة لقوء الإعتماد حيناً ما. كذلك يكون أيضاً مدعاة لزيادة العناء أحياناً كثيرة. لكنه يبقى تعدد الإسناد في الروايات، وتنوع مصادرها مادة غنيّة للباحث يستجلي من خلاله واقع الحَدَث باطمئنان، بشرط أن يكون موضوعياً ودقيقاً في الملاحظة، خصوصاً في مذاهب الرواة وميولهم، ليميز الغث من

<sup>(</sup>١) طبع أخيراً في دار ابن عفان الخبُّن السعودية سنته١٤١٦هـ.

<sup>(</sup>٢) وهو كتاب مطبوع متداول.

السمين، والتافه من الثمين، وإن استوجب ذلك منه الأناة، بل البطء في المسيرة. حتى يتوصل إلى النتائج المرجوة القريبة من تصوير واقع الحددث إن لم تكن هي الواقع بعينه، وعلى ضوء تلك النتائج سيعلم فلسفة كثير من الأحداث التاريخية التى توالت بعد ذلك الحدث.

والآن هلم بنا لننظر إلى حديث الرزية كلّ الرزية، هل يستحق منا أن نقف عنده هكذا طويلاً، ونقرأه ملياً، ونستجلي فيه ما تضمّه الكلمات، دون أسراف في التغيير؟ أو نمرٌ عليه كحَدَث عابر، حدث في النابر، ورواه لنا الرواة، وفيه أسراف وفيه مغالاة؟

لا أظن إنساناً واعياً لديه مسكة من دين، وأثارة من علم يرضى بأن تمرّ روايات هذا الحديث كما ثمر روايات العابثين، في أقاصيص الأغاني وحكايات ألف ليلة وليلة، وحتى تلكم فقد أوليت من العناية قدر ما تستحق.

## وقفة عند الحديث:

لابد لنا من وقفة عند ذلك الحدث والحديث، لأنه كان بداية تحول في تاريخ المسلمين، أسهم صنّاعه في زرع الفتنة والشقاق، فكان بمثابة رأس الحربة في إعلان تمرد من بعض المسلمين على الإسلام ونييه. ولا زالت الأمة تعاني من آثار ذلك التمرد، وتكتوي بناره، وحتى في تمحيص أخباره.

فهدلاً من أن تكون سيرة الرسول على المثلى يهتدي بها المسلمون، ولهم في سنّته قولاً وعملاً وتقريراً خير معين لكن بعضهم وللأسف تغلبت عليهم رواسب جُبلوا عليها، ولم يقووا على التخلي عنها، حتى كانوا يقولون

للرسول بألسنتهم ما ليس في قلوبهم، كما جاء التنزيل مندّداً بهم، ثمّ طفت تلك الرواسب فصاروا يفصحون عنها حين يلقون إليه بقوارص الكلم.

فيدلاً من ﴿أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمْ الْمُقْلِمُونَ﴾''. فإذا هم يردُون عليه بوقاحة ﴿وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيّا لِيالْسِنَتِهِمْ وَطَعْنَا فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنْهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعْ وَانظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ﴾''.

والآن وقد سبق السيف العدَل، فما هو حقيقة موقف أولئك السادة القادة، هل كان ما صدر منهم عفوياً؟ أم عن سابق عناد وتدبير؟ أم كان حدثاً عابراً فتزيّد فيه الرواة؟ أم كان عظيماً فلفه الضباب فلم يستبن منه إلا وجهه الباهت؟ وذلك ما أجرى دموع ابن عباس حتى بلّ الحصباء.

ولكي نتلمس الإجابة الصحيحة على تلك التساؤلات (بنعم، أو لا) لابدّ من عرض شامل لمواقف فقهاء الحديث عن حديث الرزية، خاصة منهم علماء التبرير، بدقة في الأستقراء، وأناة في الرويّة للمدارسة، وبمنتهى التجرّد والموضوعية، وبالتالي نعرف الجواب (بنعم، أو لا) فإن تلك اللفظتين المختصرتين تقتضيان كثيراً من البحث والتفكير قبل الإجابة لتلمس الحقيقة الثابتة الّتي لا لبس عليها ولا غبار، وعلى ضوئها توزن القيم والأقدار.

فلنقرأ ما قاله العلماء في ذلك الحديث:

<sup>(</sup>۱) التور/۱ه.

<sup>(</sup>٢) النساء /13.

# مع علماء التبرير وقراءة بين السطور:

أقض حديث الرزية مضاجع العلماء بدءاً منذ عهد الرواة، وانتهاءاً بأصحاب الصحاح والسنن وسائر المصنفات، وإذا كان ابن عباس قال عنه الرزية كل الرزية، فإن كلمته تركت العلماء يخوضون كل مخاضة في سبيل تبرير ما صدر من بعض الصحابة، الذين جعلوا لهم من الحصانة ما يرفعهم عن الإدانة، فنسج كل على نوله بقوله: وأتى بما عنده مكابرة بحوله وطوله.

ولابد لنا من وقفة مع أولئك الذين أشتدوا مكابرة ومصادرة ليعرف القارئ مبلغ جهاد ابن عباس، وهو أشد الرواة أمراً، وأكثرهم ذكراً لحديث الرزية، نصرة لرسول الله على كما ينبغي به أن يعرف من هم أولئك النمط الذين جاهدوه في الطريق المعاكس، فناصروا من عارض النبي في ولو على حسابه برد أمره في كتابه.

# من هم علماء التبرير؟

آنهم كثيرون جداً، ولا يسع المقام استيفاء جميع ما قائوه، لكنا سنختار الواحد والاثنين نماذج من كلّ قرن، بدءاً من القرن الرابع ثمّ القرون الّتي بعده حتى القرن العاشر. ونترك الباقين وتركاضهم فهم من عاقلتهم، وعلى شاكلتهم، وفي سابلتهم.

فمن القرن الرابع: أبو سليمان حمد بن محمّد بن إبراهيم الخطابي البستي المتوفى سنة ٣٨٨ هـ وهو من ذرية زيد بن الخطاب - فيما يزعمون - وزيد هذا أخ لعمر بن الخطاب رجل المعارضة ولا تخفى حمية النسب في أقواله، له

تصانيف منها اعلام السنن في شرح صحيح البخاري، ومعالم السنن في شرح سنن أبي داود وكتب أخرى.

ومن القرن الخامس: أبو محمد عليّ بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري الأندلسي المتوفى سنة ٤٥٦ هـ صاحب التصانيف الكثيرة كالمحلى والإحكام والفصل في الملل والنحل، ولسانه الجارح على حدّ سيف الحجاج كما وصفوه: يقال أنّ جده يزيد كان من موالي يزيد بن أبي سفيان صخر بن حرب الأموي وأيضاً: أبو بكر أحمد بن الحسين بن عليّ البيهقي الشافعي المتوفى سنة ٤٥٨هـ صاحب السنن الثلاث ودلائل النبوة وغير ذلك.

ومن القرن السادس: محمّد بن عليّ بن عمر المالكي المازري المتوفى سنة ٥٣٦ه له عدة كتب منها المعلم بفوائد كتاب مسلم.

وأيضاً: القاضي عياض المالكي المتوفى سنة £026 مؤلف كتاب الشفاء وغيره.

ومن القرن السابع: ابن الأثير الجزري المتوفى سنة ٦٠٦هـ صاحب كتاب النهاية في غريب الحديث وغيره.

وأيضاً: محي الدين النووي الشافعي المترفى سنة ١٧٧ه صاحب المنهاج بشرح صحيح مسلم بن الحجاج وكتاب الأذكار والأربعين حديثاً وغيرها.

ومن القرن الثامن: ابن تيمية الحراني المتوفى سنة ٧٢٨هـ محبوساً بقلعة دمشق بأمر من علماء وحكام الوقت.

وأيضاً: إبراهيم بن موسى بن محمّد الغرناطي الشاطبي المتوفى سنة ٧٩٠هـ له كتاب الإحكام والموافقات والإعتصام. ومن القرن التاسع: شهاب الدين ابن حبجر العسقلاتي المتوفى سنة ١٥٥٧ له فتح الباري في شرح صحيح البخاري وغيره.

ومن القرن العاشر: شهاب الدين أحمد بن محمد القسطلاتي المتوفى سنة ٩٢٣هد له إرشاد الساري في شرح صحيح البخاري وغيره. وأخيراً من القرون المتأخرة نذكر ما قاله الدهلوي واللاهوري ومن المعاصرين العقاد والريس.

## ماذا قال علماء التبرير؟

أوَ لاً: الخطابي

قال: إنّما ذهب عمر إلى أنّه لو نصّ بما يزيل الخلاف لبطلت فضيلة العلماء وعدم الإجتهاد، حكاه عنه ابن حجر في فتح الباري<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً: ولا يجوز أن يحمل قول عمر على أنّه توهم الغلط على رسول الله صلى الله على وسلم أو ظن له غير ذلك ممّا لا يليق به بحال. لكنه لمّا رأى ما غلب على رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم من الوجع وقرب الوفاة مع ما أعتراه من الكرب، خاف أن يكون ذلك القول ممّا يقوله المريض ممّا لا عزيمة له فيه، فتجد المنافقون بذلك سيبلاً إلى الكلام في الدين.

كذا حكاه النووي عنه في شرح صحيح مسلم (<sup>(۱)</sup>، وحكاه بلفظ آخر وتفاوت يسير في فتح الباري <sup>(۱)</sup>، فراجع.

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٢١٩/١ ط مصطفى البابي الحلبي سنة ١٣٧٨ هـ.

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح مسلم للنووي ١١/١١ ط مصطفى الحلبي.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٩٨/٩ - ١٩٩ .

### مع الخطابي:

من المؤسف حقاً تضييع الوقت في رد مزاعمه في الدفاع عن عمه. وما ذكره من الاحتمالات الواهية فهي على عروشها خاوية. فما ذكره أولا من أن لو نص النبي على بما يزيل الخلاف يبطل فضيلة العلماء ويعدم الاجتهاد، فليته أوضح مراده من فائدة بقاء الخلاف؟ وما قيمة فضيلة العلماء إذا هي لم ترفع الخلاف من بين الأمة؟

وليته استدل لنا على ترجيح الاجتهاد على النص النبوي؟

ما باله يعتذر برمّه وطمّه، ويجعل من منعه فضيلة تفوق أمر النبي على الذي لا ينطق عن الهوى – والذي يضمن لأمته عدم الضلالة أبداً. فهل بعد هذا أعظم فائدة وعائدة؟

ما أدري بماذا يجيب الخطابي وأنصاره عن المسائل الآتية:

١- أليس كتاب النبي ﷺ بما يزيل الخلاف أولى بالأعتبار من عدمه وبقاء
 الخلاف بين الأمة يخوضون في الجهالة وحيرة الضلالة؟

ماذا يبتغي الخطابي وابن الخطاب من بقاء فضيلة العلماء؟ أليس فضيلتهم لهداية الأمة؟ فإذا كان كذلك فكتابه على يغني وهو أولى بالأتباع فلماذا منع منه عمر؟

ثم هل كان الخطابي يرى في عمه أنه أعلم من النبي على بما يصلح الأمة؟ ولا أظن مسلماً يقول بذلك، فالنبي على حين أمر بالكتاب هل كان يعلم بذهاب فضيلة العلماء أولاً والثاني باطل ومستلزم للكفر، وعلى الأول فلابل من علمه

برجحان مصلحة الكتابة على فضيلة العلماء دون العكس، لأنه يستلزم أمر النبي على النبي على النبي المسلمة وتسديده بالوحي وطلبه الأصلح للأمة.

ثمُ هل كان أمر النبي ﷺ من عند نفسه أو من عند ربّه، والأوّل مدفوع بقوله تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ بَقُولُهُ تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ وَالثَانِي مسموع لقوله تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى إِلَي ۗ ("، و﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَّا بَشَرٌ مِثْلَكُمْ يُوحَى إِلَي ۗ ("، و﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَّبِعُ مَا يُوحَى إِلَي ۗ "، و﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَّبِعُ مَا يُوحَى إِلَي ۗ إِنَّي ﴾ ("، و﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَّبِعُ مَا يُوحَى إِلَي ً مِنْ رَبِي ﴾ (").

وبعد هذا كلّه لو سلّمنا جدلاً أنّ الخطابي علم بمراد عمه عمر من منعه كتاب النبيّ على لاّنه يلغي فضيلة العلماء ويعدم الاجتهاد، فمن أين له أن كتابه على سوف يشمل جميع الحوادث والأحكام. لأنّ نص الرسول على شيء أو أشياء مخصوصة لا يبطل ففيلة العلماء ولا يعدم الاجتهاد، لأن الحوادث لا يمكن حصرها، فليعدم الاجتهاد فيما نص عليه خاصة، ويبقى لأجتهادهم سائر المجالات الأخرى. وبهذا كان تعقب ابن الجوزي للخطابي فيما حكاه عنه ابن حجر حيث قال: وتعقبه ابن الجوزي: بأنّه لو نص على شيء وأشياء لم يبطل الإجتهاد، لأنّ الحوادث لا يمكن حصرها.

هذا كله فيما ذكره أولاً.

وأمّا ما ذكره ثانياً:

<sup>(</sup>١) النجم /٣.

<sup>(</sup>٢) النجم /٤.

<sup>(</sup>٣) الكهف/١١٠، فصلت (٤١.

<sup>(1)</sup> الأعراف /٢٠٣.

۱- لماذا لا يجوز أن يحمل قول عمر على أنه توهم الغلط الخ. ؟ وقوله هَجَر أهجر، يهجر إلى غير ذلك من ألفاظ الهجر التي فاه بها عمر، كلها أو بعضها تدل على أن مراده ذلك.

Y- وما المراد من قوله: ((لمًا رأى ما غلب رسول الله ﷺ)؟ فهل مراده أن الوجع غلب عليه حتى سلبه اختياره - والعياذ بالله - قان كان ذلك فهذا ما فرّ منه واعتذر عنه لكنه وقع فيه. وإن أراد غلبته على جسمه كاصفراره ونحو ذلك مما يورثه المرض في بدن صاحبه، فليس في ذلك شيء يخشى منه مما خاف منه الخطابي وعمّه. وليس ذلك بماتع من إجراء أيّ حكم من الاحكام، والذي يبدو في أن مراد الخطابي هو الأول وشاهد ذلك قوله: ((خاف أن يكون ذلك القول مما يقوله المريض ممّا لا عزيمة له فيه) وهل معنى (ما لا عزيمة له فيه) سوى الهجر والهذيان ويعني صدور ما لم يرد فعله ويعزم عليه. هذا هو المعنى الحرفي والمرفي للعزيمة، وهو نفس المعنى اللغوي الذي يعني لم تكن له الإرادة المؤكدة المتقدمة لتوطين النفس على ما يرى فعله أو الجد في الأمر. وهذا الوجه يدفعه ظاهر الأمر في الإلزام، وما أمره باحضار الدواة والكتف إلا كسائر أوامره الوجوبية، خصوصاً بعد بيان النفع المترتب عليه، وهو عصمة الأمة من الفيلالة إلى الأبد.

٣- ما معنى قوله: ((فيجد المنافقون بذلك سبيلاً ... الخ)) إذ ليس الموجب لكلام المنافقين هو قرب الوفاة منه على ولا ما أعتراه من الكرب كما يقول الخطابي، بل إن حال المنافقين كانت معلومة لديه أيام حياته، ومعرفته بالكثير منهم وقد نزل القرآن في التحذير منهم. وقد آذوه يوم رجع من غزوة تبوك

فآذوه في نفسه وآذوه في أهله، وتقاعدوا عنه، وتقاعسوا متخاذلين ومخذلين كلما أراد الغزو. فهل كان يومئذ قرب وفاة؟ وهل كان مرض؟ أو هل كان اعتراه كرب؟

٤- ولو سلمنا أن المنافقين كانوا يجدون سيبلاً، فمن أين للخطابي وأضرابه إثبات علم عمر بذلك، وإذا قالوا أدركه بقطنته ففي بقية الصحابة الحاضرين يومئذ من فاقه فطنة وعلماً وحكماً وفهماً، لماذا يدرك أولئك ما أدركه عمر؟ فإن هم سكتوا لعلمهم أنه ليس لهم حق الاعتراض فكان على عمر مثل ذلك.

٥- ثم يا ترى ما هو موقف الخطابي من اعتراف عمر بمراده، وهو يدفع ما
 قاله هو وغيره من علماء التبرير فانتظر، وسنوافيك به، حينتل ستجده يعترف بأن النبي علماً أراد علياً للأمر فمنعه هو من ذلك.

ثانياً: ابن حزم الظاهري

ذكر ابن حزم في كتابه الإحكام في أصول الأحكام في جملة كلامه في إطال القياس في احكام الدين قارب في بعضه وسئد، وشد في بعضه وأبعد، ومهما يكن فقد ذكر حديث الرزية وعقبه بقوله: ((هذه زلة العالم التي حدر منها الناس قديماً، وقد كان في سابق علم الله تعالى أن يكون بيننا الاختلاف، وتضل طائفة وتهتدي بهدى الله أخرى، فلذلك نطق عمر ومن وافقه بما نطقوا به، مما كان سبباً إلى حرمان الخير بالكتاب الذي لو كتبه لم يُضل بعده. ولم يزل أمر هذا الحديث مهماً لنا، وشجى في نفوسنا، وغصة نتألم لها وكنا على يقين من أن الملا تعالى لا يدع الكتاب الذي أراد نبيه صلى الله عليه (وآله) وسلم أن يكتبه فلن الله تعالى لا يدع الكتاب الذي أراد نبيه صلى الله عليه (وآله) وسلم أن يكتبه فلن

يضل من بعده دون بيان، فيحيا - كذا - من حي عن بيّنة، إلى أن منّ الله تعالى بأن أوجدناه فأنجلت الكربة، والله المحمود.

وهو ما حدثناه عبد الله بن يوسف ثنا أحمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن علي ثنا مسلم بن الحجاج ثنا عبيد الله بن سعيد ثنا يزيد بن هرون ثنا إبراهيم بن سعد ثنا صالح بن كيسان عن الزهري عن عروة عن عائشة قالت: ((قال لي رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم في مرضه: ادعي أبا بكر وأخاك حتى اكتب كتاباً، فإني أخاف أنْ يتمنى متمن ويقول قائل: أنا أولى، ويأبى الله والنيون إلا أبا بكر)).

قال أبو محمّد - هو ابن حزم - هكذا في كتابي عن عبد الله بن يوسف، وفي أم أخرى (ويأبي الله والمؤمنون).

وهكذا حدثناه عبد الله بن ربيع ثنا محمّد بن معاوية ثنا أحمد بن شعيب ثنا عبد الرحمن بن محمّد بن سلام الطرطوسي ثنا يزيد بن هارون – إلى آخر السند المتقدم – بمثله وفيه: «إنّ ذلك كان في اليوم الذي بدئ فيه الله بوجعه الذي مات فيه» بأبي هو وأمي.

قال أبو محمد - هو ابن حزم - فعلمنا ان الكتاب المراد يوم الخميس قبل موته صلى الله عليه (وآله) وسلم بأربعة أيام - كما روينا عن ابن عباس يوم قال عمر ما ذكرنا - إنّما كان في معنى الكتاب الذي أراد الله أن يكتبه في أول مرضه قبل يوم الخميس المذكور بسبع ليال، لأنه الله الله ابتدأه وجعه يوم الخميس في بيت ميمونة أم المؤمنين، وأراد الكتاب الذي قال فيه عمر ما قال يوم الخميس بعد أن أشتد به المرض، ومات الله يوم الاثنين، وكانت مدة

علته صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أثنى عشر يوماً، فصح أنْ ذلك الكتاب كان في استخلاف أبي بكر لثلا يقم ضلال في الأمة بعده الشيخار

فإن ذكر ذاكر معنى ما روي عن عائشة إذ سئلت من كان رسول الله مستخلفاً لو أستخلف؟ فإنّما معناه: لو كتب الكتاب في ذلك)(١).

أقول: إلى هنا انتهت الحاجة من نقل كلامه الطويل العريض الذي نفى فيه تقديم أبي بكر للخلافة قياساً على تقديمه للصلاة - كما يروي القياسيون - وقالوا به. حتى قال: فيأبى الله ذلك، وما قاله أحد قط يومثل، وانما تشبث بهذا القول الساقط المتأخرون من أصحاب القياس، الذين لا يبالون بما نصروا به أقوالهم، مع أنه أيضاً في القياس فاسد - لو كان القياس حقاً - لما بينا قبل، ولأن المخلافة ليست علتها علة الصلاة، لأن الصلاة جائز أن يليها العربي والمولى والعبد والذي لا يحسن سياسة الجيوش والأموال والأحكام والسير الفاصلة.

وأمّا الخلافة فلا يجوز أن يتولاها إلا قرشي صليبة عالم بالسياسة ووجوهها، وإن لم يكن محكماً للقراءة (؟) وإنّما الصلاة تبع للإمامة، وليست الإمامة تبعاً للصلاة فكيف يجوز عند أحد من أصحاب القياس أن تقاس الإمامة الّتي هي فرع من فروع الإمامة؟ هذا ما لا يجوز عند أحد من القائلين بالقياس.

وسيأتي عن ابن حزم أيضاً مثل ما تقدم من الكلام، وهناك يحاول اثباته بالقسم والأيمان وهذا من الطرافة بمكان.

<sup>(</sup>١) الإحكام في أُصول الأحكام ١٧٢/٧ مل السعادة بمصر.

وقفة مع ابن حزم:

من المضحك - وشر البلية ما يضحك - أن يكون مثل ابن حزم المتحرر من كثير الرواسب المقينة عند قومه، وهو ينعى عليهم التقليد، ويعترف صريحاً بما هو الصحيح في أن قول عمر إنّما هو زلة العالم التي حُلّر الناس منها قديماً، ثم هو يكبو كبوة يقع فيها لوجهه حين يحسب أنه زالت عنه دياجي الظلماء أن كشف له الغطاء بوجدانه حديث عائشة المزعوم، ولقد أغرب كثيراً حين زعم أن ذلك نص على خلافة أبي بكر، فقد قال في كتابه الفِصل: ((فهذا نص جلي على استخلافه عليه الصلاة والسلام أبا بكر على ولاية الأمة بعده))(١). وكأنه نسي أو تناسى بأن أبا بكر وقومه، ومن أتى بعده كلهم لم يقولوا بالنص في أمر الخلافة، وإنّما قالوا بالاختيار، وما دعاهم إلى ذلك إلاً الإضطرار، حيث لا نص ثابت عندهم.

<sup>(</sup>١) القيمتل ١٠٨/٤.

واجبات الدين ولوازم الشريعة لم يثنه عنه كلام عمر ولا غيره ... ا هـ). هذا ما ذكره ابن حزم في جوامع السيرة (۱) ومر عنه ما ذكره في كتابيه الأحكام والفصل فبأيهما يأخذ القارئ؟ وأيها هو الصحيح؟ وهل ذلك منه إلا استغفال لعقول الناس!؟ فالحديث اللذي زعم أنه وجده فانجلت به الكربة فكأنه عمي أو تعامى أن الحديث صورة ممسوخة لحديث الرزية، وليته كان كحديث الرزية في تظافر نقله لتتكافأ الكفتان، وينظر عند التعارض لأيهما الرجحان، وليختر هو معنى ذلك المزعوم، ثم كيف يخفى هذا على من سبقه ممن خرج الحديثين مثل مسلم وغيره ؟ وسيأتي الكلام في ذلك مفصلاً عند حديثنا عن عملية التزوير والمسخ، وسيقف القارئ على قول ابن أبي الحديد المعتزلي وضعوه - البكرية في مقابلة الحديث المروي عنه ﷺ في مرضه: (إنتوني بدواة وبياض أكتب لكم ما لا تضلون بعده أبداً)، فاختلفوا عنده وقال قوم منهم: لقد غله الوجع حسبنا ما لا تضلون بعده أبداً)، فاختلفوا عنده وقال قوم منهم: لقد غله الوجع حسبنا كتاب الله، وسيعود ابن حزم مرة أخرى إلى الحديث المزعوم يحاول اثباته بالأيمان؟

ويكفي في تزييفه أنه لم يظهر يوم السقيفة حين كان أبو بكر أحوج إليه من كلّ ما احتج به، فأين كانت عائشة عن رواية ذلك؟ ولماذا لم تناصر أباها به في أحرج وقت كان محتاجاً لنصرتها بمثله؟

مضافاً إلى ما سيأتي من كشف حال رجاله فانتظر.

ثالثاً: البيهقى

في أواخر كتابه دلائل النبوة بعد ذكره لحديث الرزية بأسانيده إلى علي ابن المديني والحسن بن محمد الزعفراني عن سفيان بن عيينة عن سليمان عن

<sup>(</sup>١) جوامع السيرة /٣١٣.

سعيد بن جبير قال قال ابن عباس: ((يوم المخميس وذكر الحديث إلى قوله وسكت عن الثالثة أو قالها فنسيتها)) ثمّ قال البيهقي: هذا لفظ حديث عليّ بن المديني وهو أتم، زاد عليّ قال سفيان: إنّما زعموا أراد أن يكتب فيها استخلاف أبي بكر. ثمّ قال البيهقي رواه البخاري ومسلم في الصحيح (۱۱ ... ثمّ ذكر الحديث بسند آخر وصورة ثانية وفيه قال – ابن عباس -: ((لمّا حُضر رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب، فقال النبيّ عَلَيْ: (هلموا أكتب لكم لن تضلوا بعده أبداً) فقال عمر: إن رسول الله على قد غلب عليه الوجع وعندكم القرآن، حسبنا كتاب الله. فاختلف أهل البيت واختصموا فمنهم من يقول: قرّبوا يكتب لكم رسول الله ومنهم يقول ما قال عمر فلمّا أكثروا فمنهم من يقول: قرّبوا يكتب لكم رسول الله ومنهم يقول ما قال عمر فلمّا أكثروا الله والاختلاف عند رسول الله يَهم قال النبيّ عَلَيْ: (قوموا).

قال عبد الله فكان أبن عباس يقول: أن الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب الاختلافهم ولغطهم). ثم ذكر رواية البخاري له في الصحيح عن علي بن المديني وغيره. ورواية مسلم عن محمد بن رافع وغيره عن عبد الرزاق. ثم قال: وإنّما قصد عمر بن الخطاب بما قال التخفيف على رسول الله وبي حين رآه قد غلب عليه الوجع، ولو كان ما يريد النبي و أن يكتب لهم شيئاً مفروضاً الا يستغنون عنه لم يتركهم الاختلافهم ولغطهم لقوله تعالى: (اللّه من ما أنزل إليك)(ا) كما لم يتركهم المختلافهم ولغطهم لقوله تعالى: (اللّه من عاداه، وإنّما أراد ما حكى يترك تبليغ غيره بمخالفة من خالفه ومعاداة من عاداه، وإنّما أراد ما حكى سفيان بن عيينة عن أهل العلم قبله أن يكتب استخلاف أبي بكر ثم ترك

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة ١٨١/٧ - ١٨٢ ط بيروت بتحقيق د عبد المعطى قلعجي.

<sup>(</sup>٢) المائدة /٦٧.

كتبته أعتماداً على ما علم من تقدير الله تعالى ذلك، كما هم به في ابتداء مرضه حين قال: وارأساه، ثم بدا له أن لا يكتب وقال: يأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر، ثم نبه أمته على خلافته باستخلافه اياه في الصلاة حين عجز عن حضورها ... إلى آخر ما قال(١)، وكله من الدفع بالصدر.

وقد روى نفسه في سننه الكبرى في كتابة العلم في الصحف، حديث جابر: ((انْ رسول الله ﷺ دعا بصحيفة في مرضه ليكتب فيها كتاباً لأمته لا يَضلون بعده ولا يُضِلون، وكان في البيت لغط وتكلم عمر فتركه))(\*\*). وهذا الذي رواه بتر من آخره ما يدين عمر، ثمّ ذكر بعده في كتابة العلم في الألواح والأكتاف بسنده عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: ((يوم الخميس وما يوم الخميس قال رسول الله ﷺ: (إنتوني باللوح والدواة والكتف والدواة لأكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده أبداً) قالوا: رسول الله ﷺ يهجر))(\*\*).

مع البيهقي في دعاواه:

وتتلخص دعاواه في الأمور التالية:

١- زحمه أن حديث علي بن المديني أتم الآنه زاد قول سفيان إنّما زعموا
 أراد أن يكتب فيها استخلاف أبي بكر.

٢- زعمه أن قصد عمر هو التخفيف على رسول الله على فقال الذي قال.
 ٣- زعمه أن النبئ على أراد أن يكتب لهم ما هم مستغنون عنه.

<sup>(</sup>١) دلاًلل الثبوة ٧ /١٨٢ .

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى ٤٣٥/٢ ط بيروت سنة ١٤١١هـ.

<sup>(</sup>٣) تفس المصدر.

٤- زعمه بل كذبه على سفيان في حكايته قوله.

٥- زعمه تنبيه النبي ﷺ لأمته على خلافة أبي بكر استخلافه إياه في الصلاة.

أمّا زعمه الأوّل أنّ حديث عليّ بن المديني أتم وقال: زاد عليّ قال سفيان: إنّما زعموا ... النخ فهذا كذب وهراء ومحض أفتراء، فحديث سفيان لقد رواه عنه خمسة حشر إنساناً كما مرّ في العبورة التاسعة، وكلهم من الحفاظ وأثمة المحديث، وكان عليّ بن المديني واحداً منهم. وحديثه لم يقتصر على رواية البيهقي بأسانيده فقط، بل رواه عنه البخاري أيضاً وليس فيه هذه الزيادة (۱) كما لم ترد في أحاديث الرواة الآخرين عن سفيان فمن أين ألصق البيهقي بابن المديني هذه الزيادة؟

وأمّا زعمه الثاني أنّ عمر قصد التخفيف على رسول الله على فينفيه ما سيأتي عن عمر نفسه من بيان قصده في منعه، ولو سلمنا جدلاً، فهل أنّ عمر كان أبصر بنفس النبئ على منه بنفسه؟

وأمّا زحمه الثالث أن النبي الله أن يكتب لأمته ما هم مستغنون، مدفوع للحكمة الّتي بيّنها النبي الله في كتابة ذلك الكتاب وهي قوله الله الله تضلوا بعده أبداً) فإن ذلك يدل على أحتياجهم إلى عاصم يعصمهم من الضلالة إلى الأبد، وليس من تأمين على السلامة والصيانة لهم غير كتابة ذلك.

ولو سلّمنا جدلاً - ولا نسلّم - صواب قول البيهقي أراد أن يكتب لهم ما هم مستغنون عنه، فيلزم منه أن ينسب القائل بذلك إلى مقام الرسالة ما لا

<sup>(</sup>١) أنظر صحيح البخاري /٦ و ٩.

يليق بها من العبث، حيث أن ذلك الكتاب لا يزيدهم فائدة ولا يعود عليهم بعائدة، وهو منافٍ للعصمة عند من يقول بها، ومناف للحكمة عند من لا يقول بها.

وأمًا ما استدل به على مقالته فهو مردود بعد أن انتفت الفائدة المتوخاة والتي كان يعلمها على معالته فتح عمر باباً واسعاً للطعن فيما يكتبه، ويدل على ذلك ما جاء في بعض صور الحديث ممًا رواه ابن سعد وغيره وفيه: فقال بعض من كان عنده ان نبي الله ليهجر قال فقيل له ألا نأتيك بما طلبت؟ قال: أو بعد ماذا؟ قال: فلم يدع به (١٠).

وأمّا زعمه الرابع أنّ سفيان حكى عن أهل العلم قبله. فهذا كذب على سفيان، وما روي عن سفيان على اختلاف صور نسخه الخمس عشرة حسب عدد الرواة عنه فلم يأت في واحدة منها انّ سفيان حكى ذلك عن أهل العلم قبله. وإنّما الوحيد الذي روى ذلك عنه فيما أعلم - هو البيهقي- ومهما يكن فان الذي حاول اثباته من الكتابة باستخلاف أبى بكر فقد مرّ الجواب عنه في رد ابن حزم فراجع.

<sup>(</sup>١) أنظر الصورة الحادية عشرة من صور الحديث.

علياً على المدينة في غزوة تبوك وهي آخر غزواته الله فقياس الاستخلاف على الاستخلاف على الاستخلاف على الاستخلاف على الاستخلاف الله الله الله يهما الصلاة وحدها ... إلى آخر ماذكره من مناقشه (١٠).

رابعاً: المازري

قال: إنّما جاز للصحابة الاختلاف في هذا الكتاب مع صريح أمره لهم بذلك، لأن الأوامر قد يقارنها ما ينقلها من الوجوب، فكأنه ظهرت منه قرينة دلت على أنّ الأمر ليس على التحتم بل على الإختيار، فاختلف اجتهادهم، وصمم عمر على الإمتناع لمّا قام عنده من القرائن بأنه صلّى الله عليه (وآله) وسلّم قال ذلك عن غير قصد جازم، فظهر ذلك لعمر دون غيره.

هكذا حكاه النووي في شرح صحيح مسلم، وابن حجر في فتح الباري، والقسطلاتي في المواهب اللدنية، والبدر العيني في عمدة القارئ (٣)، وغيرهم.

مع المازري:

يتلخص إعتذار المازري في النقاط التالية:

١- اختلاف الصحابة في امتثال أمر النبي ﷺ إنّما كان لأنّ الأمر ليس على التحتم بل على الإختيار.

٢- تصميم عمر على الامتناع لما قام عنده من القرائن بأنه على قال ذلك عن غير قصد جازم.

<sup>(</sup>١) أنظر كتابه الإحكام ١١٩/٧ . ١٢٠.

 <sup>(</sup>۲) شرح صحيح مسلم ۱۱/۱۱، فتح الباري ۱۹۸۹، المواهب اللنئية ۲/۷۲٪ عمدة القارئ ۱۷۱/۲.

#### ٣- ظهور ذلك لعمر دون غيره؟

وبين النقطة الأولى والنقطة الثالثة نحو تضاد، إذ أن عمر هو الذي ظهر له أن الأمر عن غير قعمد جازم، وهذا مختص به دون غيره كما يزعم المازري، ويعني ذلك أنه خفي على الآخرين، وإذا كانوا كذلك فما بالهم يختلفون في امتثال الأمر ما دام لم يظهر لهم ما ظهر لعمر دون غيره، ثمّ إنّ قول المازري: (عن غير قصد جازم)) يعني ترك الباب مفتوحاً أمام الصحابة فمن شاء أن يمتثل امتثل ومن شاء تخلف، لأنّ الأمر ليس على التحتم بل على الاختيار وهذا ما أكده بقوله: ((عن غير قصد جازم)) والآن لنا أن نسائله.

Y- ما معنى قوله ﷺ في آخر الحديث: (قوموا عني)، وذلك يعني طردهم عنه ولو كان أمره الأوّل عن غير قصد جازم وليس على التحتم، بل على الإختيار لما كان لطردهم عنه معنى، وان تنطع متنطع فقال: ((ان طردهم عنه إنّما كان بعد تنازعهم ولغطهم فتأذى بذلك فقال: (قوموا عني)). وهذا لا يدل على الوجوب في الامتثال. هنا نقول له ان ذلك النزاع هو وحده كاف في الدلالة على لزوم الأمر، وإلا لو كان الأمر اختيارياً لما حدث النزاع ولما أستلزم الطرد.

3- ما معنى بكاء حبر الأمة عبد الله بن عباس الله وقوله: ((الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله وبين كتابة الكتاب))؟ أليس يدل ذلك على فوات أمر عظيم وخطير، وله أثر كبير في حياة الأمة فاستدعى فواته ذلك البكاء حتى يبل دمعه الحصى. ولو كان الفائت أمراً أختيارياً لما لزم ذلك البكاء؟ ولما لزم التعبير عنه به (الرزية كل الرزية) ولعيب عليه ذلك التوجع والتفجع، فكم هناك من أمور مندوبة وأحكام مستحبة تركها الناس في أيامه، بل وحتى تغيير بعض الفرائض فلم ينعها ولم يذكر عنه أنه بكى لها، ولم ينقل التاريخ عنه أنه عبر عن فوت واجب آخر بأنه رزية فضلاً عن المندوب.

٥- وأخيراً من أين للمازري اثبات فهم حمر دون غيره بأن أمر
 النبي ﷺ كان عن غير قصد جازم، وهذا لا يعلم إلا من قبل حمر نفسه، ولم
 يرد عنه في ذلك شيء.

ثم إن ما ذهب إليه المازري لم يتابعه عليه أحد يعتد به - فيما أعلم - إلا رجل واحد من المتأخرين هو السيد عبد الرحيم الطهطاوي(١).

أمًا باقي أعلام قومه كالقاضي عياض والقرطبي وابن حجر وغيرهم فقد ذهبوا إلى عكس ما قاله المازري وقالوا بان عمر فهم الوجوب، وإنّما

<sup>(</sup>١) أُنظر كتابه هداية الباري ٨/١.

قال الّذي قاله إنكاراً على من تخلف عن الإمتثال، وستأتي مقالاتهم التافهة وما أسسوه من مقدمات لنتائجهم المردودة وقياساتهم الباطلة ..

خامساً: القاضي عياض

قال: في كتاب الشفاء: فصل: فإن قلت قد تقررت عصمته صلّى الله عليه (وآله) وسلّم في أقواله في جميع أحواله وأنه لا يصح منه فيها خُلف ولا اضطراب في عمد ولا سهو ولا صحة ولا مرض ولا جاد ولا مزح ولا رضى ولا غضب، ولكن ما معنى الحديث في وصيته صلّى الله عليه (وآله) وسلّم ...

ثم ذكر حديث الكتف والدواة بسنده إلى قوله: فقال بعضهم: ان رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم قد غلبه الوجع ... الحديث.

ثمّ قال: وفي رواية: (إثتوني أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعدي أبداً) فتنازعوا فقالوا: ماله أهجر استفهموه فقال: (دعوني فإنّ الّذي أنا فيه خير).

وفي بعض طرقه: إنَّ النبيِّ صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم: يَهجَر.

وفي رواية هجر، ويُروى: أهجراً. وفيه فقال عمر: إنّ النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم قد اشتد به الوجع، وعندنا كتاب الله حسينا، وكثر اللغط فقال: (قوموا عني).

وفي رواية: واختلف أهل البيت واختصموا فمنهم من يقول: قرّبوا يكتب لكم رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم كتاباً، ومنهم من يقول ما قال عمر.

قال أثمّتنا: في هذا الحديث النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم غير معصوم من الأمراض وما يكون من عوارضها من شدة الوجم وغشى ونحوه ممّا يطرأ على جسمه، معصوم أن يكون منه من القول أثناء ذلك ما يطعن في معجزته، ويؤدي إلى فساد في شريعته من هذيان واختلال كلام.

وعلى هذا لا يصح ظاهر رواية من روى في الحديث هَجَرَ إذ معناه هذي يقال هَجَرَ هجراً إذا هذى وأهجر هجراً إذا أضعش وأهجر تعدية هَجَرَ، وانما الأصح والأولى أَهَجَرَ على طريق الأتكار على من قال لا يكتب، وهكذا روايتنا فيه في صحيح البخاري من رواية جميع الروات في حديث الزهري المتقدم، وفي حديث محمّد بن سلام عن ابن عيينة، وكذا ضبطه الأصيلي بخطه في كتابه وغيره من هذا الطريق، وكذا روينا عن مسلم في حديث سفيان وعن غيره، وقد تحمل عليه رواية من رواه هَجَرَ على حذف ألف الأستفهام، والتقدير أهجر، أو أن يحمل قول القائل هجراً أو أهَجَرَ دهشةً من قائل ذلك وحيرة لعظيم ما شاهدا من حال الرسول ﷺ وشدة وجعه وهو المقام الّذي أختلف فيه عليه، والأمر الّذي هم بالكتاب فيه حتى لم يضبط هذا القائل لفظه وأجرى الهجر مجرى شدة الوجع، لا أنه أعتقد أنه يجوز عليه الهجر، كما حملهم الاشفاق على حراسته والله يقول: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنْ النَّاسِ﴾(١) ونحو هذا، وأمَّا على رواية أهجُراً وهي رواية أبي إسحاق المستملي في الصحيح في حديث ابن جبير عن ابن عباس من رواية قتيبة فقد يكون هذا راجعاً إلى المختلفين عنده صلَّى الله عليه (وآله) وسَلَّم ومخاطبةً لهم من بعضهم أي جئتم باختلافكم على رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلّم وبين يديه هجراً ومنكراً من القول، والهُجر بضم الهاء الفّحش في المنطق.

<sup>(</sup>١) المائدة /١٧.

وقد اختلف العلماء في معنى هذا الحديث وكيف أختلفوا بعد أمره لهم صلى الله عليه (وآله) وسلم أن يأتوه بالكتاب فقال بعضهم: أوامر النبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلم يفهم أيجابها من ندبها من اباحتها بقرائن فلعل قد ظهر من قرائن قوله على لله للعضهم ما فهموا أنه لم تكن منه عزمة، بل أمر ردّه إلى اختيارهم، وبعضهم لم يفهم ذلك فقال: أستفهموه، فلمّا أختلفوا كفّ عنه إذ لم يكن عزمة ولمّا رأوه من صواب رأي عمر.

ثم هؤلاء قالوا ويكون أمتناع عمر إمّا أشفاقاً على النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم من تكليفه في تلك الحال إملاء الكتاب وأن تدخل عليه مشقة من ذلك كما قال إنّ النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أشتد به الوجع.

وقيل: خشي عمر أن يكتب أموراً يعجزون عنها فيحصلون في الحرج بالمخالفة ورأى أنّ الأرفق بالأمة في تلك الأمور سعة الاجتهاد وحكم النظر وطلب الصواب، فيكون المصيب والمخطىء مأجوراً.

وقد علم عمر تقرّر الشرع وتأسيس الملة وان الله تعالى قال: ﴿ الْكُومُ اَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (١) وقوله صلى الله عليه (وآله) وسلّم: (أوصيكم بكتاب الله وعترتي). وقول عمر: حسبنا كتاب الله، ردّ على من نازعه لا على أمر النبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلّم.

وقد قيل: إنَّ عمر خشي تطرّق المنافقين ومَن في قلبه مرض ما كتب في ذلك الكتاب في الخلوة وأن يتقولوا في ذلك الأقاويل، كادعاء الرافضة الوصية وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) المائدة /٢.

وقيل: إنّه كان من النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم لهم على طريق المشورة والإختبار هل يتفقون على ذلك أم يختلفون فلمّا أختلفوا تركه.

وقالت طائفة أخرى: إن معنى الحديث ان النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم كان مجيباً في هذا الكتاب لما طلّب منه، لا أنّه ابتداء بالأمر، بل اقتضاه منه بعض أصحابه فأجاب رغبتهم وكره ذلك غيرهم للعلل الّتي ذكرناها.

واستدل في هذه القصة بقول العباس لعليّ: انطلق بنا إلى رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم فإن كان الأمر فينا علمناه، وكراهة عليّ هذا، وقوله: والله لا أفعل... الحديث.

واستدل بقوله: (دعوني فإن الّذي أنا فيه). أي الّذي أنا فيه خير من ارسال الأمر وترككم وكتاب الله وأن تدعوني ممًا طلبتم، وذكر أن الّذي طلب كتابة أمر الخلافة بعده وتعيين ذلك(١).

أقول: هذا كل ما ذكره في هذا الفصل من كتابه الشفاء وليس فيه من النافع إلا شغى – القليل – إذ هو إمّا تكرار للسابقين أو تلفيق المتخرصين. ولابك لنا من محاسبته على بعض ما ذكره ممّا لم يُسبق إليه من وجوه الأحتمالات والتمحلات وإنّما نقلناه بطوله لأن جماعة ممّن على شاكلته تبعه على رأيه فإنهم بين من نقل جميع كلامه كما صنع النويري في نهاية الإرب (٢)، ومنهم من لخصه كالقرطبي ولخص من تلخيصه ابن حجر في فتح الباري (٢) كما سيأتي تلخيصه.

<sup>(</sup>١) أنظر الشفاء ٢/١٨٠ مل اسلاميول سنة ١٣٠٤هـ.

<sup>(</sup>٢) نهاية الإرب ١٨/١٧٣٠. ١٧٨٠.

<sup>(</sup>٣) أنظر فتح الباري الجزء التاسع.

#### مع القاضي عياض:

لقد كانت غاية محاولة القاضي هي تبرير ما صدر من عمر بن الخطاب في ذلك اليوم التعيس، يوم الخميس، ولكنها محاولة بائسة ويائسة. فهو استعرض:

أوّلاً: تحقيق الصيغة اللفظية الّتي كانت سبب الإختلاف، ثمّ التشكيك في تعيين قائلها وذلك من خلال ما ذكره من سياق الروايات المختلفة. حتى أنهاها إلى ثماني روايات كما يلي:

١- فقال بعضهم: انّ رسول الله ﷺ قد غلبه الوجع.

٧- وفي رواية: فتنازعوا فقالوا ما له أهجر أستفهموه.

٣- وفي بعض طرقه: أن النبي ﷺ يَهجَرُ - (بفتحتين هكذا في النسخة المعربة المطبوعة باسلامبول سنة ١٣٠٤ هـ) -.

٤- وفي رواية: هَجَر.

٥- ويروى: أهجرً".

٦- ويروى: أهجراً.

٧- وفيه فقال عمر: أن النبي ﷺ قد أشتد به الوجع وعندنا كتاب الله حسبنا
 وكثر اللغط.

٨- وفي رواية: واختلف أهل البيت وأختصموا فمنهم من يقول قربوا
 يكتب لكم رسول الله ﷺ كتاباً، ومنهم من يقول ما قال عمر.

أقول: وهذه الروايات الّتي أشار إليها تترك القارئ في حيرة من أمر القاضي، وكأنه يحاول التعتيم على الحقيقة، فيعرض لها دون بيان الصحيح منها، فهو يترك القارئ في دروب من المتاهات.

لكن الباحث الواعي لا يعدم الرواية الصحيحة بينها، وانها هي الثالثة التي ورد فيها: ((ان النبي يَهجَر)) وما تحريكه لها بفتحتين إلا نحو من التعتيم المتعمد، لأن الصحيح ((يَهجُر)) فاتها من باب (نصر ينصر) وتحريكها بفتحتين يخرجها عن المعنى الأصلي للكلمة، وانحراف بمسارها الصحيح، وذلك ان القراءة بفتحتين تكون بمعنى هجرك الشيء، أي تركه كما نصت على ذلك بعض قواميس اللغة. ولكن ذلك لم يعجب الملا على القاري شارح كتاب القاضي المذكور فقال في المقام: ((يَهجِر)) بكسر الجيم مع فتح أوله بتقدير استفهام انكار(؟).

وهذا من غرائب الأغراب في مسائل الإعراب، وإنّما حدث بعد زمان الحديث والحدث، تبريراً لمواقف المعارضة عند الحساب.

أمّا الّذي قلناه أنّه الصحيح وهي الرواية الثالثة فقد ذكرها القاري وقال هو الموجود في مستخرج الإسماعيلي من طريق ابن خلاد عن سفيان. كما ذكرها غيره (١) وسيأتي مزيد بيان عن ذلك في محله إن شاء الله.

ثانياً: استعرض ما قاله أثمّته في الحديث. ولا يعنينا معرفة أثمّته بأعيانهم سواء كانوا هم المالكية، أو الأشعرية، أو أهل السنّة والجماعة كما ذكرهم شارح كتابه الملا على القارئ الحنفى.

والذي يعنينا أن نعرف ماذا قالوا؟ لم يأتوا يشيء جديد، ولم يخرجوا عن أطار التبرير وإن باؤا بإثم التزوير. فكل ما مخض سقاؤهم أن الروايات المختلفة الآنفة الذكر يجب تخريجها على نحو الإستفهام الإنكاري، ولم

<sup>(</sup>١) جاء في سر العالمين للفزالي /٩ ط يوميي الهند عليَّ الحجر سنة ١٣١٤: ((إن الرجل ليهجر)).

يخرج عن تلك الروايات، إلا الرواية الثالثة الَّتي لم يذكر لهم فيها رأياً ولم يعلَّق عليها هو بشيء، لكن شارح كتابه لم تفته المشاركة في الحلبة، فحشرها مع سابقها ولاحقها فعلَّق عليها بقوله: بتقدير إستفهام انكار ..

ثالثاً: ذكر اختلاف العلماء في معنى الحديث، فذكر أربعة آراء كلّها تدور في فلك التبرير:

أوّلها: إنّ الأوامر إذا اقترنت بقرينة تخرجها من الوجوب إلى الندب والإباحة، فلعله ظهر من قرائن قوله ﷺ لبعضهم ما فهموا منه أنّه لم يكن عزمة، وبعضهم لم يفهم ذلك فقال: استفهموه، فلمّا أختلفوا كفّ عنه إذ لم يكن عزمة، ولما رأوه من صواب رأي عمر.

وهؤلاء قالوا عن امتناع عمر إمّا اشفاقاً عليه على الله وإمّا خشي أن يكتب أموراً يعجزون عنها فيحسون بالحرج في المخالفة، فرأى الأرفق بالأمة سعة الاجتهاد الخ.

ثانيها: أنْ عمر خشي تطرق المنافقين إلى أن يقولوا فيما كتب في ذلك الكتاب في الخلوة (؟) وأن يتقولوا الأقاويل كادعاء الرافضة الوصية وغير ذلك.

ثالثها: انَّ النبيِّ ﷺ إنَّما قال لهم ذلك عن طريق المشورة والإختبار ليراهم هل يتفقون أم يختلفون، فلمَّا أختلفوا تركه.

رابعها: ان النبي ﷺ كان مجيباً لما طُلب منه ولم يكن ذلك منه ابتداء، فأجاب رغبة الطالب، وكره غيره ذلك للعلل الّتي ذكرها في الرأيين الأوّل والثاني.

وفي كلُّ هذه الآراء مواقع للنظر نذكر بعضها:

أمّا الأوّل وهو احتمال وجود قرينة في المقام عرفها بعضهم ولم يعرفها آخرون، فهو من واهي الأحتمالات وقد مرّ مثله والجواب عنه فراجع ما مرّ عن المازري وقبل ذلك ما قلناه مع الخطابي.

وأمّا الثاني وهو إمّا إحتمالاً أن يكون عمر أشفق على النبي على فعنع من أمثال أمرو، فهذا من قبيل المثل (اكوس عريض اللحية) فكيف يكون مشفقاً عليه وهو يعلن ردّ أمره ويشغب عليه؟ وأين منه الشفقة وقد سمّاه رسول الله عليه مكلبا. كما في حديث ابن عمر الذي أخرجه الدارقطني في سننه قال: ((خرج رسول الله على بعض أسفاره فسار ليلا فمرّوا على رجل جالس عند مقراة له (الله فقال عمر: يا صاحب المقراة أولغت السباع الليلة في مقراتك؟ فقال له النبي على فقال عمر: يا صاحب المقراة لا تخبره هذا مكلّب، لها ما حملت في بطونها ولنا ما بقي شراب وطهور)... اهه)(ا).

أقول: والمكلّب - بكسر اللام - معلم الكلاب للعبيد، وبفتحها المقيّد ولما كان معروفاً بالغلظة والشدة، وإذا لاحاه بعض أهله أصطلم أذنه شبّهه النبي على بالمكلّب معلم الكلاب، إذ لا يكون معلمها إلا من هو أكلب منها لتخافه، فمن كان كذلك أين منه الشفقة المزعومة؟

وأمّا أحتمال خشية تطرق المنافقين فيجدوا سبيلاً إلى الطعن فيما لو كتب على أله المحلوق المنافقين كتب على فيدا مرّ عن الخطابي ومرّ الجواب عنه. وأمّا تمثيله لتطرق المنافقين بادعاء الرافضة الوصية، فليس ادّعاؤهم من دون دعوى البكرية أنه على أراد أن يكتب لأبي بكر بالخلافة، بل أدعاؤهم كان هو الحقّ الذي لا مرية فيه، لأنه قد

<sup>(</sup>١) المقراة: كل ما أجتمع الماء فيه ، القاموس،

<sup>(</sup>۲) سنن الدارقطني ۲۹/۱.

وأمّا الثالث وهو الجديد – فيما أعلم – إذ لم يأت في زبر الأولين، وهو ان النبي ﷺ قال لهم على طريق المشورة والاختبار، هل يتفقون فيكتب لهم، أو يختلفون فيتركه، فلمّا أختلفوا تركه.

وصاحب هذا الرأي الفطير من الغباء بمكان، إذ تخيل أنّ النبيّ وهو في أخريات أيامه بعد لم يعرف أصحابه معرفة تامة، وهو الذي عايشهم طيلة ثلاثاً وعشرين سنة فلم يعرفهم وما كان عليه بعضهم من المخالفة له، وكأن تلك التجارب التي مرّت عليه في اختلافهم عند المشورة لم تترك في نفسه أثراً يذكر حتى احتاج إلى إختبارهم مرة أخرى؟

ألم يستشرهم في حرب بدر فكان منهم السامع المجيب، ومنهم المخذّل المريب الذي يقول له: انها قريش ما ذلت منذ عزّت.

ألم يستشرهم في أسارى بدر؟ فكان منهم من يرى قتل الأسارى، ومنهم من يرى قتل الأسارى، ومنهم من يرى أخذ الفداء حتى نزلت الآية فحسمت الموقف المترجرج وذلك في قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا أَتُخَتَّتُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْثُ وَإِمَّا فَنَاءً ﴾

وَإِمَّا فَلَااءً ﴾

(امَّا فَلَااءً )

ألم يختلفوا عليه في وقعة أحد؟! ألم يختلفوا عليه في وقعة الأحزاب؟! ألم يختلفوا عليه في قضية بني النضير؟! ألم يختلفوا عليه في صلح الحديبية؟!

<sup>(</sup>١) محمدُ /٤.

# ألم وألم؟ وكلِّ ألم فيها ألم!!

وأمّا الرأي الرابع - وهو كشف جديد كسابقه - ما أنزل الله به من سلطان، إذ يقول صاحبه أنّ النبيّ عَلَيْ لم يكن مبتدءاً بأمره، بل قال إثنوني أكتب لكم كتاباً لمن طلب منه ذلك، وأستدل على ذلك بقول العباس لعلي: أنطلق بنا إلى رسول الله على فإن كان الأمر فينا علمناه، وكراهة عليّ هذا وقوله: لا أفعل ... الحديث.

وهذا من الغرابة بمكان فإن قول العباس لعلي - لو صح - إنّما كان صبح يوم الوفاة كان بعد حديث الرزية يوم الخميس بأربعة أيام، فكيف يكون هو السبب لتقديم الطلب ويكون النبي عليه مجيباً لا مبتدءاً، كما في تاريخ ابن الأثير وغيره فراجع.

## سادساً: ابن الأثير الجزري

قال في كتابه النهاية: (هجر) ومنه حديث مرض النبي على قالوا ما شأنه أهجر، أي أختلف كلامه بسبب المرض على سبيل الإستفهام، أي هل تغيير كلامه واختلط لأجل ما به من المرض، وهذا أحسن ما يقال فيه، ولا يجعل اخباراً فيكون إمّا من الفحش أو الهذبان، والقائل كان عمر ولا يظن به ذلك (۱).

## التبرير الفطير عند ابن الأثير:

ليس من القسوة عليه ما وصفناه به، فهو إذ لم يأتنا بجديد من صنده، وكلُّ ما بذله من جهده، أنَّه أجتر أقوال السابقين من علماء التبرير، واستحسن ذلك،

 <sup>(</sup>١) النهاية في غريب الحديث والأثر ٤/٥٥/٤ ط الأولى مطبعة الخيرية بمصر سنة ١٣٧٧ هـ.
 (مادة هجر).

وحيث مرّت بنا نماذج من أقوالهم وردّها، فلا نطيل الوقوف ثانياً عندها. إلا أنّ من حقنا أن نسأله لما ذكر الحديث أوّلاً مبهماً أسماء القائلين وهم جماعة. ثمّ صرّح أخيراً باسم عمر وهو مفرد؟ فهل كان عمر هو الجماعة؟ (كلّ عضو في الروع منه جموع)؟

ولماذا قال أخيراً ولا يظن به ذلك؟ أليس ذلك من ابن الأثير هو التبرير الفطير، فلماذا لا يظن بعمر ذلك وهو رأس الحربة الّتي طعنت النبيّ عَلَيْهُ في فؤاده، إذ عارضه فلم يمكنّه من بلوغ مراده.

فهل أن مقامه فوق مقام الرسول الكريم، فيجب أن يحترم ولو على حساب كرامة النبي على اللهم إن هذا الرد بهتان عظيم.

سابعاً: النووى

قال: في شرحه صحيح مسلم: بعد مقدمة في عصمة النبي على مما يخل بالتبليغ: وليس معصوماً من الأمراض والأسقام العارضة للأجسام ونحوها، مما لا نقص فيه لمنزلته ولا فساد لما تمهد من شريعته، وقد سحر على حتى صار يخيل إليه أنه فعل الشيء ولم يكن فعله، ولم يصدر منه على وفي هذا الحال كلام في الأحكام مخالف لما سبق من الأحكام التي قرّرها.

ثم قال: فإذا علمت ما ذكرناه فقد أختلف العلماء في الكتاب الّذي هم النبي عَلَيْهُ به.

فقيل: أراد أن ينص على الخلافة في انسان معين لثلا يقع نزاع وفتن.

وقيل: أراد كتاباً بين فيه مهمات الأحكام ملخصة ليرتفع النزاع فيها، ويحصل الإتفاق على المنصوص عليه وكان النبي ﷺ همّ بالكتاب حين ظهر له

آنه مصلحة أو أوحي إليه بذلك، ثمّ ظهر أنّ المصلحة تركه أو أوحي إليه بذلك، ونسخ ذلك الأمر الأوّل.

وأمّا كلام عمر فقد اتفق العلماء المتكلمون في شرح الحديث على أنه من دلائل فقه عمر وفضائله، ودقيق نظره، لأنه خشي أن يكتب أموراً ربّما عجزوا عنها وأستحقوا العقوبة عليها لأنها منصوصة لا مجال للاجتهاد فيها، فقال عمر: حسبنا كتاب الله لقوله تعالى: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْمٍ ﴾ (" وقوله: ﴿ الْيُومَ اكْمَلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ ("، فعلم أن الله تعالى أكمل دينه فأمن من الضلال على الأمة، وأراد الترفيه على رسول الله على عمر أفقه من ابن عباس (".

## مع النووي:

لابدً لنا من وقفة مع النووي!

أولاً: في المقدمة التي ذكرها في عصمة الرسول على في التبليغ وعدمها من الأمراض والأسقام العارضة للأجسام فقال في ذلك: وقد سحر صلى الله عليه (وآله) وسلم حتى صار يخيل إليه أنه فعل الشيء ولم يكن فعله، وقد أعتبر ذلك غير مضر برسالته.

فنقول له: إن ما ورد من أخبار القصّاص الجهال بأنه سحر حتى صَار كيت وكيت لا يمكن التصديق بها، وإن رواها البخاري ومسلم وغيرهما عن عائشة وغيرها، فهى أشبه بحديث خرافة، ويكفي في ردّها جملةً وتفصيلاً قول الله

<sup>(</sup>١) الأنمام /٢٨-

<sup>(</sup>۲) المالدة /۳.

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح مسلم للتووي ٩٠/١١ ط مصر.

تعالى حيث أنكر على الكفّار الظالمين قولهم: ﴿وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَّ رَجُلاً مَسْخُورًا ﴾ (أ) والمسحور هو الذي خبل عقله، فأنكر الله تعالى ذلك. وذلك لا يمنع من جواز أن يكون بعض اليهود قد اجتهد في ذلك فلم يقدر عليه، فأطلع الله نبيّه على ما فعله، حتى استخرج ما فعلوه من التمويه، فكان ذلك دلالة على صدقه ومعجزة له.

قال ابن القيم في كتابه بدائع الفوائد وقد ذكر الحديث عن عائشة فقال: 
((وقد اعتاص على كثير من أهل الكلام وغيرهم وأنكروه أشد الأنكار، وقابلوه 
بالتكذيب، وصنف بعضهم فيه مصنفاً مفرداً حمل فيه على هشام وكان غاية ما 
أحسن القول فيه ان قال غلط وأشتيه عليه الأمر ولم يكن من هذا شيء، قال: لأن 
النيي على لا يجوز أن يسحر فإنه يكون تصديقاً لقول الكفار: ﴿إِنْ تَتِبعُونَ إِلا 
رَجُلاً مَسْحُوراً ﴾ قالوا: وهذا كما قال فرعون لموسى: ﴿إِنِّي لأَظْنُكَ يَامُوسَى 
مُسْحُوراً ﴾ وقال قوم صالح له: ﴿ إِنَّمَا آنْتَ مِنْ الْمُسَحِّرِينَ ﴾ وقال قوم 
شعيب له: ﴿إِنَّمَا آنْتَ مِنْ الْمُسَحِّرِينَ ﴾ قالوا: قالأنبياء لا يجوز عليهم أن يسحروا، 
فإنْ ذلك ينافي حماية الله لهم وعصمتهم من الشياطين)) (٥٠).

ثانياً: ما ذكره من اختلاف العلماء فلكر قولين:

أولهما: وهو الحقّ الّذي أباه عمر لأنّه أعترف بعد ذلك أمام ابن عباس بأن رسول الله ﷺ أراد عليّاً للأمر فمنعته من ذلك فتبيّن المراد عندما تبين العناد.

<sup>(</sup>١) الإسراء /٤٧.

<sup>(</sup>٢) الإسراء /١٠١،

<sup>(</sup>٢) الشعراء /١٥٢.

<sup>(1)</sup> الشعراء /١٨٥ .

<sup>(</sup>٥) بدائع القوائد ٢٣٣/٢.

وأمّا ثانيهما: فهو من نسج الخيال ولا نطيل فيه المقال لكننا نسأل النووي عن مزاعمه التالية:

١- قوله اتفق العلماء؟ فأين وقع؟ ومتى وقع؟ ثم كيف يزعم ذلك وهو الذي سبق منه أن قال: ((اختلف العلماء)) في المراد من الكتاب، فهم حين اختلفوا في المراد كيف اتفقوا على أن الحديث من دلائل فقه عمر وفضائله ودقيق نظره لأنه خشي أن يكتب أموراً ... النخ وفهم عمر على زعمه لا يتغق مع أصحاب القول الأول ولم يرده عمر. وإنّما يتفق مع أصحاب القول الثاني فقط. فكيف يكون اتفاق مع هذا الاختلاف؟

۲- قوله: ((إنّه من دلائل فقه عمر وفضائله ودقيق نظره)). فكيف يزعم له ذلك ولازمه أن يكون عمر أبصر بمصلحة الأمة من نبيها؟ ولعل النووي يرى ذلك ! ولكن لم يجرأ على البوح به فقال الذي قال، ومهما كان عمر فليس يُصدّق زعم من يرى فيه أنّه خشي أن يكتب أموراً ربّما عجزوا عنها، لأنّ مبنى عذر النووي هو الخشية والاحتمال لا التحقق، ومع ذلك ربّما تكون النتيجة العجز ولربما لا تكون، ولو سلمنا جدلاً أنهم عجزوا عنها فهم معذورون و (لا يُكلفُ الله نَفْسًا إلا وُمنعَها)(١).

ثم إن عمر لم يكن مستداً بالوحي ورسول الله على كان ينزل عليه الوحي، فهلا احتمل بدقيق نظره؟ - كما يحلو للنووي وصفه بذلك - أن ما أمر به رسول الله على كان من أمر الوحي فهو مأمور بالتبليغ عند الإطاعة، فإذا هم عصوا تركهم وتركاضهم في الضلال فلماذا منع عمر من امتثال أمر رسول الله على المستقلة؟

<sup>(</sup>١) البقرة /٢٨٦.

٣- كيف يكون عمر أفقه من ابن عباس لأنه قال: ((حسبنا كتاب الله)). ومن المعلوم يقيناً أن الكتاب المعبيد لم يتكفل ببيان جميع أحكام الشريعة بتفاصيلها، فخد مثلاً حكم فريضة الصلاة التي هي عمود الدين فلم يرد في الكتاب المجيد ما يبين جميع فروضها وأركانها وسائر أحكامها وسيأتي مزيد بيان حول عدم الإستغناء في الأحكام بالكتاب وحده، ولابد من أخد السنة معه.

ولنعد إلى تفضيل النووي لعمر على ابن عباس في فقاهته. ولنسأله أين كانت فقاهة عمر غائبة عنه يوم يقول لابن عباس: ((قد طرأت علينا تُخضَل أقضية أنت لها ولأمثالها))(١).

وأين كانت فقاهته حين يقول له: ((غص غواص))(^^.

فكيف يكون عمر أفقه من ابن عياس؟ وعمر هو القائل: ((من كان سائلاً عن شيء من القرآن فليسأل عبد الله بن عباس)) (" وأين غابت عنه فقاهته يوم سئل عن مسألة فقال فيها، فقام إليه ابن عباس فساره فقال: يا أميرالمؤمنين ليس الأمر هكذا، فأقبل عمر على العباس - وكان عنده - فقال له: يا أبا الفضل بارك الله لك في عبد الله إنّي قد أمرته على نفسي فإذا أخطأت فليأخذ علي " الى غير ذلك ممًا قاله عمر وغير عمر في علم ابن عباس وسيأتي بعض تلك الأقوال في تاريخه العلمي.

<sup>(</sup>١) روى ابن سعد قول عمر عن سعد بن أبي وقاص بلفظ آخر؛ وثقد رأيت عمر بن الخطاب يدعوه للمعضلات ثم يقول عندك قد جاءتك معضلة ثم لا يجاوز قوله وان حوله لأهل بدر من المهاجرين والأنصار (طبقات ابن سعد ٢ ق٦ / ١٢٢). وراجع فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل برقم ١٩١٣.

 <sup>(</sup>٢) طبقات أبن سعد (الطبقة الخامسة) ١٤١/١ تحد السلمي، وسير أعلام التبلاء ٢٤٦/٣ طد مؤسسة الرسالة، والضائل الصحابة ١٨١/٣ طد مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٣) فضائل الصحابة لأحمد بن حنيل برقم ١٨٩٣ عل مؤسسة الرسالة بهروت سنة ١٤٠٣.

<sup>(</sup>٤) فضائل الصحابة لأحبد بن حنبل ٩٨٢/٢ برقم ١٩٤٢ ط مؤسسة الرسالة.

ولا يفوتني تنبيه القارئ إلى أن النووي لم يكن بدعاً في قومه فله أمثال ابن بطال والقسطلاتي من شرّاح البخاري الذين يذهبون مذهبه فقد قالوا: وعمر أفقه من ابن عباس حيث أكتفى بالقرآن ولم يكتف ابن عباس به ! ولا حاجة بنا إلى إبطال أقوال ابن بطال وغيره فهم في التزوير أبطال، ولكن لابد من وقفة قصيرة للموازنة بين فقه عمر وبين فقه ابن عباس، بعد معرفة معنى الفقه.

فأقول: لقد جاء في (المفردات في غريب القرآن الكريم) للراغب الأصبهاني، مادة: فقه: (الفقه): هو التوصل إلى علم غائب بعلم شاهد، فهو أخص من العلم ... ويعني بذلك أن فقه الشيء يحتاج إلى جهد ذهني من الإنسان ليصل إلى فهم أمره، إمّا باستنباط من أمر، أو ظاهر نص يجده.

أمّا العلم فهو قد يحصل دون جهد وتفكير، وقد يحصل ببذل جهد أيضاً، فالفقه أخص من العلم، فكم من عالم ليس بفقيه، ولذلك قال علماء اللغة: الفقه هو الفهم، أي فهم حقيقة الشيء وإدراك معناه، ولهذا نفى الله تعالى الفقه عن الكفّار فقال: ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا ﴾ (١). وإذا عرفنا معنى الفقه وأنه الفهم لحقيقة الأمر، فلنرجع إلى مقالة ابن بطال والنووي لنرى من هو الأفقه من الرجلين ابن عباس أو عمر؟

أيهما أفقه عمر أم ابن عباس؟

لا أريد أستباق الشواهد الدائة على أفقهية ابن عباس وللحديث عنها مجال آخر. ولكن لابد لي من ذكر شاهد واحد يصلح للموازنة بين الرجلين وذلك ما أخرجه جملة من أثمة الحديث ممن لا يتهمون في نقله كابن الجوزي والحاكم والبيهقي وابن كثير وابن حجر والسيوطي وغيرهم.

<sup>(</sup>١) الأعراف /١٧٩.

عن عكرمة قال: قال ابن عباس: ((دعا عمر بن الخطاب السحاب النبي على أنها في العشر الأواخر. فقلت النبي على أنها في العشر الأواخر. فقلت لعمر: إنّي لأعلم وإنّي لأظن أيّ ليلة هي، قال: وأيّ ليلة هي؟ قلت سابعة تمضي أو سابعة تبقى من العشر الأواخر.

قال: ومن أين تعلم؟

قال قلت: خلق الله سبع سموات، وسبع أرضين، وسبعة أيام وإن الدهر يدور في سبع، وخلق الإنسان فيأكل(؟) ويسجد على سبعة أعضاء، والطواف سبع، والجبال سبع.

فقال عمرا الله لقد فطنت لأمر ما فطنًا له.

وفي رواية أخرى عن ابن عباس قال: كنت عند عمر وعنده أصحابه فسألهم فقال: أرأيتم قول رسول الله على لله القدر التمسوها في العشر الأواخر وترا أي ليلة ترونها؟ فقال بعضهم: ليلة أحدى وقال بعضهم: ليلة ثلاث، وقال بعضهم: ليلة خمس، وقال بعضهم: ليلة سبع، وأنا ساكت فقال: مالك لا تتكلم؟ قلت: إنك أمرتني أن لا أتكلم حتى يتكلموا. فقال: ما أرسلت إليك إلا لتتكلم فقلت: إني سمعت الله يذكر السبع، فذكر سبع سموات ومن الأرض مثلهن، وخلق الأنسان من سبع، ونبت الأرض سبع.

<sup>(</sup>۱) عبس /۲۱ – ۲۱.

قال: فالأبّ ما أنبتت الأرض ممّا تأكله الدواب والأتعام ولا يأكله الناس. قال فقال عمر الله لأصحابه: أحجزتم أن تقولوا كما قال هذا الغلام الّذي لم تجتمع شئون رأسه، والله إنّى لأرى القول كما قلت))(١).

هذا شاهد واحد ممّا يرويه أصحاب الحديث ممّن لا يتهمون على عمر. ثمّ دع عنك ابن عباس فإنّه حبر الأمة وترجمان القرآن، وهلم إلى ساثر الناس الذين كانوا أعلم وأفقه من عمر باعترافه، وإليك جملة من اعترافاته:

- ١- قال: ((كلِّ الناس أفقه منك يا عمر))<sup>(۱)</sup>.
- ٢- قال: ((كلّ الناس أفقه من حمر)) قالها في واقعتين (٣٠).
  - ٣- قال: ((كلِّ أحد أفقه منى قالها ثلاثاً))(ع.
- ٤- قال: ((كلُّ واحد أفقه منك حتى العجائز يا عمر))(٥٠).
  - ٥- قال: ((كلِّ واحد أفقه منك يا عمر))<sup>(١)</sup>.
  - $^{\circ}$ 1- قال: ((كلّ الناس أعلم منك يا عمر)).
    - ٧- قال: ‹‹كلّ الناس أعلم من عمر››<sup>، .</sup>
      - إلى غير ذلك من أقواله.

<sup>(</sup>۱) انظر مسند عمر /۸۷، مستدرك الحاكم ۴۳۸/۱ وصححه سنن البيهتي ۴۱۳/۴ تفسير ابن كثير ۴۳۲/۵، تفسير السيوطي ۴۷۶/۱. فتح الباري ۴۱۱/۴.

<sup>(</sup>٢) المقد الفريد ٢/٤١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح النهج لابن ابي الحديد ٦١/١، وتور الأبصار للشبلنجي /٧١.

<sup>(</sup>٤) الرياض النضرة ١٩٦/٢.

<sup>(</sup>٥) ثور الأيمنار /٦٥.

<sup>(</sup>٦) الرياض النضرة ٧/٧.

<sup>(</sup>٧) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٤/٧٧٠.

<sup>(</sup>٨) تفسير الكشاف ٤٤٥/٢.

فكيف يمكن تصديق الزعم بأنه في تصرفه الشاذ يوم الخميس وكلمته النابية في حق النبي ﷺ وأخيراً قوله حسبنا كتاب الله يكون أفقه من أبن عباس؟!

ولست في مقام المفاضلة ولكن أود تنبيه القارئ إلى أن ابن عباس كان قد حفظ المحكم على عهد النبي على أن وعمر لم يحفظ سورة البقرة إلا في أثنتي عشرة سنة (۱).

ثم اليس عمر هو الجاهل والسائل من أبي واقد الليثي: ((بأي شيء كان النبي على النبي الن

فمن كان يجهل ما كان يقرأه النبيّ في صلاة العيد كيف يمكن أن يُزعم له بأنّه أفقه من ابن عباس؟

اللهم إنَّ ذلك من أكبر الشطط والغلط.

وأخيراً لا آخراً فقد أخرج البيهقي في شعب الإيمان، والضياء المقدسي في المائة المختارة والخوارزمي في الجامع عن إبراهيم التيمي قال: ((خلا عمر ذات يوم فأرسل إلى ابن عباس فقال له: كيف تختلف هذه الأمة وكتابها واحد ونبيها واحد وقبلتها واحدة؟

 <sup>(</sup>١) في شرح الموطأ للزرقائي ١٩٤/٢ ما لفظه: وأخرج الخطيب في رواية مالك عن ابن عمر
 قال: تعلم عمر في اثنتي عشرة سئة فلما ختمها تحر جزيراً.

جاء في ربيع الأبرار ٧/٢ ما الأوقاف ببغداد: حفظ عمر سورة البقرة فنحر وأطمم.

 <sup>(</sup>۲) هذا ما أخرجه عنه أصحاب الصحاح والسنن كمسلم في صحيحه ۲۹۲/۱، وأبي داود في سننه ۲۸۰/۱، وماثك في الموطأ ۱۹۲۷/۱، وابن ماجة في سننه ۱۸۸/۱، والترمذي في صحيحه ۲۹۲/۱، والنسائي في سننه ۱۸۴/۲، والبيهقي في سننه ۲۹۲/۲.

قال ابن عباس: إنّا أنزل علينا القرآن فقرأناه وعلمنا فيم نزل، وأنّه يكون بعدنا أقوام يقرأون القرآن لا يعرفون فيم نزل، فيكون لكلّ قوم فيه رأي، وإذا كان كذلك اختلفوا...)(١).

وأخرج أحمد في مسنده (")، والبيهقي في السنن الكبرى (" بعدة طرق: عن كريب عن ابن عباس أنه قال له عمر: ((يا غلام هل سمعت من رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم أو من أحد من أصحابه إذا شك الرجل في صلاته ماذا يصنع؟

قال: فبينما هو كذلك إذ أقبل عبد الرحمن بن عوف قال فيم أنتما؟

فقال عمر: سألت هذا الغلام هل سمعت من رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أو أحد من أصحابه إذا شك الرجل في صلاته ماذا يصنع؟ فقال عبد الرحمن: سمعت رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم يقول: (إذا شك أحدكم ...) الحديث)).

فعمر الخليفة وهو لا يعرف حكم الشك في الصلاة - وهي فريضة يأتي بها المسلم كلّ يوم خمس مرات - حتى يسأل عن حكم الشك فيها من ابن عباس وهو بعد غلام. ولم يكن عند ابن عباس في ذلك سماع في الحكم. كيف يكون هو أفقه؟

 <sup>(</sup>١) كنز العمال ٢١٥/٢ عل حيدرآباد (ثمانية) ومفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنّة للسيوطي
 ٢٦/١ عل الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة عل الثالثة والجامع لأخلاق الراوي وآداب
 السامع للخطيب البغدادي ١٩٤/٢ عل مكتبة المعارف بالرياض.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ١/١٩٠ و ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبري ٣٣٢/٢.

## ثامناً: ابن تيمية

قال في كتابه منهاج السنّة بعد حكايته قول العلاّمة ابن المطهر الحلي في حديث الكتف والدواة فقال رداً عليه: والجواب أن يقال: أمّا عمر فقد ثبت من علمه وفضله ما لم يثبت لأحد غير أبي بكر، ففي صحيح مسلم عن عائشة عن النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أنه كان يقول: قد كان في الأمم قبلكم محدّثون فإن يكن في أمتى أحد فعمر (ا؟).

قال ابن وهب: تفسير: (محدّثون ملهمون)... إلى آخر ما ذكره من سياق وشواهد على إلهام عمر بما لا ينفعه بل عليه أضرّ.

ثم قال: وأمّا قصة الكتاب الذي كان رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم يريد أن يكتبه فقد جاء مبيناً في الصحيحين عن عائشة ﴿ عَنِي قالت قال رسول الله ﷺ في مرضه ادعي لي أباك وأخاك حتى أكتب كتاباً فإني أخاف أن يتمنى متمن ويقول قائل أنا أولى، ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر.

ثمّ ساق حديثاً آخر عن البخاري نحو ما سبق، وأتبعه بثالث عن مسلم عن عائشة وسئلت من كان رسول الله على مستخلفاً لو استخلف؟ قالت: أبو بكر. فقيل لها ثمّ مَن بعد عمر قالت: أبو عبيدة عامر بن الجرآح ثمّ انتهت إلى هذا. ثمّ قال: وأمّا عمر فأشتبه عليه هل كان قول النبي على من شدة المرض أو كان من أقواله المعروفة، والمرض جائز على الأنبياء ولهذا قال: ما له أهجر، فشك في ذلك ولم يجزم بأنه هجر، والشك جائز على عمر، فإنه لا معصوم إلا النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم، لاسيما وقد شك بشبهة، فإن النبي على كان مريضاً فلم يدر أكلامه كان من وهج المرض كما يعرض للمريض، أو كان من كلامه المعروف الذي يجب قبوله.

ولذلك ظن أنه لم يمت حتى تبين أنه قد مات، والنبي على أن الكتاب لا يكتب الكتاب الذي ذكره لعائشة، فلمًا رأى أن الشك قد وقع، علم أن الكتاب لا يرفع الشك فلم يبق فيه فائدة.

وعلم أن الله يجمعهم على ما عزم عليه، كما قال: (ويأبي الله والمؤمنون إلاً أبا بكر).

وقول ابن حباس: إنّ الرزية كلّ الرزية ما حال بين رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم وبين أن يكتب الكتاب، يقتضي أنْ هذا الحائل كان رزية، وهو رزية في حق من شك في خلافة الصديق أو أشتبه عليه الأمر، فإنه لو كان هناك كتاب لزال هذا الشك.

فأمّا من علم أنّ خلافته حقّ فلا رزية في حقه ولله الحمد.

ومن توهم أن هذا الكتاب كان بخلافة علي فهو ضال باتفاق عامة الناس من علماء السنّة والشيعة (؟). أمّا أهل السنّة فمتفقون على تفضيل أبي بكر وتقديمه.

وأمّا الشيعة القائلون بأن عليّاً كان هو المستحق للإمامة فيقولون إنّه قد نُص على إمامته قبل ذلك نصاً جلياً ظاهراً معروفاً، وحينئذ فلم يكن يحتاج إلى كتاب.

وإن قيل: إن الأمة جحدت النص المعلوم المشهور فلأن تكتم كتاباً حضره طائفة قليلة أولى وأحرى.

وأيضاً فلم يكن يجوز عندهم تأخير البيان إلى مرض موته، ولا يجوز له ترك الكتاب لشك من شك، فلو كان ما يكتبه في الكتاب ممّا يجب بيانه وكتابته لكان النبي ﷺ ببيّنه ويكتبه ولا يلتفت إلى قول أحد فإنّه أطوع الخلق له، فعلم أنه لما ترك الكتاب لم يكن الكتاب واجهاً ولا كان فيه من الدين ما تجب كتابته حينئاً، إذ لو وجب لفعله.

ولو أن عمر اشتبه عليه أمر ثمّ تبين له أو شك في بعض الأمور فليس هو أعظم ممّن يفتي ويقضي بأمور، ويكون النبيّ في قد حكم بخلافها مجتهداً في ذلك، ولا يكون قد علم حكم النبي في فإن الشك في الحق أخف من الجزم بنقيضه، وكل هذا باجتهاد سائغ كان غايته أن يكون من الخطأ الذي رفع المؤاخلة به (۱) ... إلى آخر ما ذكره من تهويش وتشويش لا يسمن ولا يغني.

مع ابن تيمية:

وفي كلامه مواقع كثيرة للنظر نشير إلى يعضها:

أوّلاً: زعمه فضل عمر على الأمة بعد أبي بكر وانه كان محد أنا ملهما وهذا منطق علماء التبرير في كل زمان، ولكن لنا أن نسأل أبن يغيب عنه ذلك الفضل والإلهام حين تعتاص عليه الأمور، فلا يجد مخرجاً إلا عند الآخرين، فيلجأ إلى الإمام أمير المؤمنين الله وما أكثر المواطن التي قال فيها: ((لولا علي لهلك عمر))، و((لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو الحسن)) ؟

وأين يكون ذلك الفضل المزعوم والإلهام الموهوم حين تطرأ عليه العضل وهو لا يعرف لها مخرجاً، فيدعو ابن عباس فيقول له: ((قد طرأت علينا عضل أقصية أنت لها ولأمثالها))؟

<sup>(</sup>١) منهاج السنَّة ١٣٤/٢ . ١٣٥ ط أفست بولاق سنة ١٣٢٧هـ.

وخلّ عنك علياً وابن عباس فالأوّل باب مدينة علم النبي على أو الثاني حبر الأمة، ولا غضاضة عليه لو رجع إليهما. ولكن كيف يفضل على جميع الأمة عدا أبي بكر، وهو دون مستوى الكثير الكثير من الصحابة وقد مرّت بنا أقواله الّتي قالها: ((كلّ الناس أفقه منك يا عمر)) ((). وقوله الآخر: ((كلّ أحد أفقه من عمر)) ((). لكن علماء التبرير يأبون ذلك لا عن حجة ولكن دفعاً بالصدر.

ثانياً: زعمه أنّ الذي أراد أن يكتبه النبي على هو خلافة أبي بكر، وهذا قد مرّ مثله عند ابن حزم وغيره، فلا حاجة إلى الوقفة عنده طويلاً سوى إنّا نود أن نسأل ابن تيمية الذي استدل بثلاثة أحاديث كلّها عن عائشة فالأول عن الصحيحين ثمّ الثاني عن البخاري وحده وهذا ما استدل به غيره أيضاً ومرّ ما عندنا فيهما، ولكن ما رأي علماء التبرير وابن تيمية منهم في الحديث الثالث الذي رواه عن مسلم. وفيه ترشيح أبي عبيدة للخلاقة من بعد عمر؟ فأين كان الرواة عنه يوم السقيفة لحسم النزاع بين المهاجرين والأنصار وأحسبه لم يختلق بعد، بل أحسبه من الموضوعات أيام النفرة بينها وبين عثمان حين كانت تقول: ((اقتلوا نعثلاً فقد كفر)) (الموضوعات أيام النفرة بينها وبين عثمان حين كانت تقول: بعد عمر لأنه الذي تولى المخلافة، وعلماء السلطان يروون في ترتيبهم ما ينسبونه بعد عمر لأنه الذي تولى الخلافة، وعلماء السلطان يروون في ترتيبهم ما ينسبونه إلى النبي الله الذي مثل ذلك.

ثالثاً: زعمه أنّ عمر أشتيه عليه الأمر، لماذا ذلك وهو صاحب الإلهام المزعوم وأنّه لو كان من المحدّثين أحد في هذه الأمة لكان هو؟

<sup>(1)</sup> كشف الخفاء للمجلولي ٢٦٦/١ و ١٥٣/١ فا ١٥٥ ط مؤسسة الرسالة بيروت.

 <sup>(</sup>۲) سنن سعيد بن منصور ١٩٥/١ مل دار العصيمي بالرياض وكتاب الزهد لابن أبي عاصم
 ١١٤/١ مل دار الريان للتراث بالقاهرة.

<sup>(</sup>٣) شرح النهج لابن أبي الحديد ٩٧/٢ و ١١٤ ط الأولى بمصر.

ثم كيف يشتبه عليه قول النبي على الله على كان من شدة المرض أو كان من أو المرض أو كان من أو المعروفة على أن النبي الله قول أن النبي الله قال مبهما ومتمتماً أو لم يقلها كلمة صريحة فصيحة (إنتوني بدواة وكتف لأكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعدي أبداً)؟ أين الكلام الذي يوجب الاشتباه؟

ثم لماذا لم يشتيه ذلك على غير عمر منن حضر عنده؟ ولماذا أحصر عمر عندما اشتبه عليه الحال إلا أن يقول: ((إنّ النبيّ ليهجر))؟

نعم كل ما يهدف إليه ابن تيمية هو تبرئة عمر من وزر الكلمة وإن تم ذلك على حساب قدسية النبي و كرامته. ولكن الإعتدار باشتباه عمر لا يرفع عنه الوزر ما دام هو يقر لابن عباس بأنه عرف مراد الرسول في الكتاب وأنه أراد أن يكتب لابن عمه فمنع منه وفيما تقدم في الصورتين الثالثة والرابعة من صور الحديث ما يؤكد منعه عن معرفة بالمراد، وكان المنع منه عن سبق إصرار وعناد فراجع.

رابعاً: زعمه أنّ قول ابن عباس: ((الرزية كلّ الرزية)) إنّما هو في حقّ من شك في خلافة أبي بكر أو أشتبه عليه الأمر، فأمّا من علم أنّ خلافته حقّ فلا رزية في حقّه؟

ولنا أن نسأل ابن تيمية عن ابن هباس صاحب الكلمة هل كان شاكاً أو مستبهاً عليه الأمر؟ أو كان عالماً بحقيقة خلافة أبي بكر؟ والثاني منفي لأنه هو صاحب الكلمة وهو يتحدث عن نفسه ويعبر عن شعوره، إذن هو من الشاكين أو المشتبه عليهم الأمر في تحديد ابن تيمية. وإذا كان كذلك، فابن عباس غير مؤمن بحكم ما يرويه البخاري عن عائشة من حديث ارادة أستخلاف أبي بكر

وفيه: يأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر. فهل يقول بذلك أبن تيمية؟ وإذا قال بذلك فليعطف عليه كل من أبى خلافة أبي بكر من سائر الصحابة. ثم بعد ذلك ليبحث ابن تيمية وأضرابه عن حجة لإثبات عدالة جميع الصحابة خصوصاً من أبى خلافة أبي بكر ولم يبايعه حتى مات مثل الزهراء وسعد بن عبادة، أو تخلف عن البيعة إلى ستة أشهر كعلي وجميع بني هاشم وآخرين من شيعتة من الصحابة كما ستأتى أسماؤهم، أو يتخلوا عن مقولة الصحابة كلهم عدول.

خامساً: زعمه أن من توهم أن هذا الكتاب كان بخلافة علي فهو ضال باتفاق عامة الناس الخ. إذا كان هذا حكم ابن تيمية فيمن توهم ذلك، فما هو حكمه فيمن تيقن وقطع به؟

فهل يبقى ضالاً أم يزيد في عقوبته؟

ومهما يكن حكمه فإنا نقول له لقد حكمت على إمامك عمر بالضلالة من دون أن تشعر. لأن عمر كان يقول بذلك جازماً خير شاك ولا مرتاب، وقد اعترف به لابن عباس كما أشرنا إلى ذلك مراراً، وذلك من عمر أعتراف خطير يدمغ رؤوس علماء التبرير.

سادساً: زعمه اتفاق عامة الناس، وتلفيقه الاتفاق من أهل السنّة الذين يقولون بتفضيل أبي بكر وهذا لا كلام لنا فيه، ولكن هلم الخطب فيما زعمه اتفاق الشيعة معهم على أنّ الكتاب لم يكن بخلافة عليّ بتقريب أنّ الشيعة يقولون بالنص الجلي على عليّ قبل ذلك اليوم، فهو لا يحتاج إلى الكتاب يومئذ.

وهذا من مناوراته الخييثة، وكأنّ تأكيد النص كتابة بعد أن كان شفاها مُمنوع عقلاً أو شرعاً.

فليكن الشيعة وهم يذكرون النص السابق الجلي الظاهر - وهو بيعة يوم الغدير - وما سبقها منذ بدء الدعوة وما لحق بها، لكن لا مانع من تأكيد ذلك بالكتاب ليكون أقوى حجة في دفع الخصوم الذين سوّلت لهم أنفسهم فنابذوه وأضبّوا على عداوته مع وجود النبي الله على ظهرانيهم.

ولماذا لا يكون الكتاب - لو تمّ - أقوى حجة وأظهر دليلاً وهو المتكفل بعصمة الأمة من الضلالة.

لكن عناصر الشغب الذين أظهروا كوامن أحقادهم عرفوا أنه لو تم الكتاب فلا يبقى لهم حساب، لذلك أصروا على التمرد والعناد، وعدم تمتثال أوامر النبي على في أسامة والنبي على النبي السلماء والشوهاء منهم تخلفهم عن جيش أسامة والنبي النادي: (أنفذوا جيش أسامة، لعن الله من تخلف عن جيش أسامة) (١)، وما كان ذلك منهم إلا بعد أن تيقنوا أن المراد بالكتاب هو خلافة علي، فألقحها ابن المخطاب فتنة عمياء حين قال كلمته الرعناء: ((ان النبي ليهجر)) فنسف كل ما أراده النبي الذلك (غم) أغمي عليه من شدة الصدمة، ووقع الاختلاف والنزاع، فأفاق على وطردهم وقال: (قوموا عني).

ولمّا قال له بعض أهل بيته ألا نأتيك بالذي طلبت وان رغمت معاطس؟ فقال: (أبعد الذي قال قائلكم) هذا بعض ما في كلام ابن تيمية من شطط في المقول وخطل في الرأى.

<sup>(</sup>١) أنظر الملل والنحل للشهرستاني ١٣/١ ط الثانية سنة ١٣٩٥ هـ.

تاسماً: الشاطبي

قال في كتاب الاعتصام: ولقد كان النا حريصاً على إلفتنا وهدايتنا، حتى ثبت من حديث ابن عباس بخط أنه قال: لما خضر النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم قال وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب بخط - فقال: (هلم أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده) فقال عمر: ان النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم غليه الوجع وعندكم القرآن فحسبنا كتاب الله، واختلف أهل البيت واختصموا فمنهم من يقول: قربوا يكتب لكم رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم كتاباً لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول كما قال عمر، فلما كثر اللغط والاختلاف عند النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم قال: (قوموا عني) فكان ابن عباس يقول: الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهم.

فكان ذلك - والله أعلم - وحياً أوحى الله إليه أنه إن كتب لهم ذلك الكتاب لم يضلوا بعده البتة، فتخرج الأمة عن مقتضى قوله: ﴿وَلا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ بدخولها تحت قوله: ﴿إِلاَ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ ﴾ أن الله إلا ما سبق به علمه من أختلافهم كما أختلف غيرهم.

رضينا بقضاء الله وقدره، ونسأله أن يثبتنا على الكتاب والسنّة ويميتنا على ذلك بفضله (۲).

مع الشاطبي:

لعل القارئ أدرك كيف حاول الشاطبي أستغفال القراء في تبريره، ومراوغته، فهو حين يبدو حريصاً على إظهار نفسه بواقعية مقبولة يكسب فيها

<sup>(</sup>۱) الحديد /٧.

<sup>(</sup>٢) الاعتصام ١٧/٢.

قارئ كلامه، لكنه سرعان ما تطغى عليه جبريته في سبيل تبرئة عمر، فيلقى اللوم على السماء، ويتعبير أصح يلتمس العذر له من السماء. فانظر إلى قوله: ((إنَّ النبيَّ ﷺ كان حريصاً على إلفتنا وهدايتنا))، وأستدل بحديث ابن عباس بشن وهو حديث الرزية. وهذا صحيح في واقعه ولا غبار عليه.

وأنظر إلى قوله في تعقيبه على ذلك:

((فكان ذلك - والله أعلم - وحياً أوحى الله إليه إنّه إن كتب لهم ذلك الكتاب لم يضلوا بعده البتة، فتخرج الأمة عن مقتضى قوله: ﴿وَلا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ بدخولها تحت قوله: ﴿ وَلا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ ﴾ (١)».

وهذا أيضاً من مقبول القول وبه كسب القارئ إلى قبول ما يقوله. فسرعان ما أستغفله بقوله: ((قأبى الله إلا ما سبق به من علمه من اختلافهم كما اختلف غيرهم)).

فأنظر إلى هذا التبرير الفج !

الله سبحانه وتعالى هو الذي أوحى إلى نبيّه ﷺ بأن يأمر بالكتاب الذي لا يضلون بعده، والنبي ﷺ بدوره يأمر بذلك. وعمر يمنع من ذلك، ويُحدث الفرقة في الحاضرين، ثمّ يقع الخصام وينتهي بطرد النبي ﷺ للمنازعين. ومع ذلك كله يقول: ((فأبى الله إلاً ما سبق في علمه من اختلافهم)).

ومن الغريب العجيب ينأى عن إدانة السبب في المنع، ويحمّل السماء تلك الإدانة، وإنّ الله أبي إلاّ ما سبق في علمه؟

وهل هذا إلا إستغفال للقراء واستخفاف بالعقول !! وليس لنا إلا أن نقول كما قال: رضينا يقضاء الله وقدره.

<sup>(</sup>١) الحديد /٧.

عاشراً: ابن حجر العسقلاني

قال في فتح الياري كلاماً كثيراً نثره وكرّر أكثره في أجزاء كتابه، تبعاً لصحيح البخاري لورود الحديث في مختلف أبوابه، لكنه أطال الكلام في موضعين: في كتاب العلم باب كتابة العلم(١)، وفي كتاب المغازي باب مرض النبي ﷺ (")، ولم يأتنا بشيء جديد، ولم نتجن عليه في ذلك فقد اعترف بذلك في الموضع الثاني فقال: وقد تكلم عياض وغيره على هذا الموضع فأطالوا، وَلَخْصِهُ القرطبي تلخيصاً حَسناً ثُمَّ لَخَصِتُهُ مِن كَلامِهُ وَحَاصِلُهُ: فَلَـكُرُ مَا لَخْصِهُ، ولما كنا نحن قد ذكرنا كلام عياض بطوله، وناقشناه فيه، لللك أعرضنا عن ذكر كلام القرطبي إلاً عرضاً، وكذلك نعرض عن ابن حجر إلاً ما جاء به من عند نفسه. فقد قال وهو ينقل الأحتمالات الَّتي ذكرها القرطبي في تعريف قائل الكلمة: ويظهر منه ترجيح ثالث الإحتمالات الَّتي ذكرها القرطبي ويكون قائل ذلك بعض من قرب دخوله في الإسلام، وكان يعهد أنَّ من أشتد عليه الوجع قد يشتغل به عن تحرير ما يريد أن يقوله لجواز وقوع ذلك. ولهذا وقع في الرواية الثانية فقال بعضهم: أنَّه قد غلبه الوجع. ووقع عند الإسماعيلي من طريق محمَّد ابن خلاد عن سفيان في هذا الحديث فقالوا: ما شأنه يهجر؟! أستفهموه، وعن ابن سعد من طريق أخرى عن سعيد بن جبير: إن نبي الله ليهجر، ويؤيده أنّه بعد أن قال ذلك استفهموه بصيغة الأمر بالاستفهام، أي اختبروا أمره بأن يستفهموه عن هذا الذي أراده وابحثوا معه في كونه الأولى، أولاً.

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١/٢١٩.

<sup>(</sup>٢) تفس المصدر ١٩٧/٩.

## مع ابن حجر العسقلاني:

من الغريب أمر هذا الرجل فهو يختار مرجحاً ان القائل لكلمة الهجر سواء كانت إخباراً أو إنشاءاً هو من بعض قرب دخوله في الإسلام؟ مع أنه سبق منه في تفسير معنى الهجر والهذيان فقال: ((والمراد به - يعني الهجر - في الرواية ما يقع من كلام المريض الذي لا ينتظم ولا يعتد به لعدم فائدته. ووقوع ذلك من النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم مستحيل، لأنه معصوم في صحته ومرضه لقوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى ﴾(١)، ولقوله صلى الله عليه (وآله) وسلم: (إنّي لا أقول في الغضب والرضا إلا حقاً)، وإذا عرف ذلك، فإنّما قاله من قاله منكر على من توقف في أمتثال أمره باحضار الكتف والدواة.

فكأنّه قال كيف تتوقف؟ أتظن أنّه كغيره يقول الهذيان في مرضه وأحضره ما طلب فإنّه لا يقول إلا الحقّ... ا هـــ).

أقول: فأين صار ترجيحه بأن القائل هو من قرب دخوله في الإسلام وكان يعهد أن من اشتد عليه الوجع الغ؟ ثم ما باله يشرق تارة ويغرب أخرى بين الرأيين، بينما يعترف هو بنفسه تبعاً لما ورد في صحيح البخاري في الموارد الآتية بأن القائل هو عمر. فأي أقواله هو الصحيح؟ ليس ذلك منه إلا استماتة في الستر على مقولة عمر. وهل هذا منه إلا كذباً من القول وتمويهاً على القارئ وتشويهاً للحقيقة.

وما أدري كيف استساغ أن يقول ذلك، وفي صحيح المخاري الذي هو يشرحه قد ورد التصريح بأن القائل هو عمر، ورد ذلك في ثلاثة مواضع، وهي كما يلي:

<sup>(</sup>۱) النجم /۳.

١- في كتاب العلم باب كتابة العلم: قال عمر: ((ان النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم غلبه الوجع وعندنا كتاب الله حسبنا. فاختلفوا...))(١).

٢- في كتاب المرضى باب قول المريض قوموا عني: فقال عمر: ((ان النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم قد غلب عليه الوجع وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله فاختلف أهل البيت فاختصموا منهم من يقول: قربوا يكتب لكم النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم كتاباً لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول ما قال عمر...)(٣).

٣- في كتاب الاعتصام باب كراهية الاختلاف قال عمر: ((ان النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم غلبه الوجع وعندكم القرآن فحسبنا كتاب الله واختلف أهل البيت واختصموا، فمنهم من يقول: قربوا يكتب لكم رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم كتاباً لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول ما قال عمر...)(٣).

هذه هي الموارد التي صرّح فيها بأسم حمر، وقد شرحها ابن حجر في كتابه وصرّح بها بذكر عمر تبعاً للبخاري، أمّا الموارد الأربعة الأخرى التي غمغم فيها البخاري أو الرواة قبله فلم يذكروا اسم عمر. نجد ابن حجر في شرحه لها يورد اسم عمر مدافعاً عنه.

ثم إذا كان في نظره أن القائل (هو بعض من قرب دخوله في الإسلام)، فهل يعني بذلك أن عمر كان كذلك؟ وهذا ما لا يكاد تصديقه ولا يمكن أن يكون مراده، لأن عمر أسلم قبل ذلك اليوم بأكثر من خمس عشرة سنة، وليس هو بقريب عهد بالإسلام وإذا لم يكن يعني عمر فمن هو ذلك الرجل المزعوم

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١ /٣٠.

<sup>(</sup>٢) تقس المصدر ٧/١٣٠ .

<sup>(</sup>٣) تقس المصدر ١١١/٩ ،

الذي قرب دخوله في الإسلام؟ وما اعتذاره إلا استخفاف بعقول الناس واستجهال لهم على غير أستحياء، فهو إذ لم يصب الهدف المنشود يكشف عن بلادته أيضاً حين جانب الدقة في كلامه، فتخيل بهذه الفهفهة الفجّة يغطي ما لا يضمّه ستر، وأنى له ذلك، فهو مهما أوتي من براعة التزييف وامعان في المغالاة لا يستطيع التستر على اسم القائل، ولا الإعتذار عنه، ولكن ما الحيلة معه ومع أمثاله، وهذا شأن من يقول ما يشاء من دون تورّع، ولا يبالي بما يقال فيه، وهذه سجية علماء التبرير إذ يسوقهم خطأ التقدير، إلى مهاوي التحوير والتزوير.

الحادي عشر: القسطلاني

وهذا الرجل لدة قومه يدلي بدلوهم ويمتح من ضههم، ولا يجاوز طريقتهم في تضارب الأقوال، فهو وبعيارة أوضح يجتر أقوال السابقين، من دون التفات لما فيها من هنات وهنات. لذلك كثر عنده التناقض، وأظن أن القارئ يكتفي ببعض الشواهد على ذلك:

١- فمثلاً قال في كتابه إرشاد الساري في شرح (أكتب لكم كتاباً): ((فيه النص على الأثمة بعدي أو أبين فيه مهمات الأحكام))(١).

ولكنه جاء بجديده فيما يحسب في شرح (ولا ينبغي عند نبي تنازع) فقال: ((والظاهر إن هذا الكتاب الذي أراده إنّما هو في النص على خلافة أبي بكر...)("، وأبطل قول من قال أنه بزيادة أحكام ...، لكنه عاد في شرح (لكم كتاباً) فقال: ((فيه استخلاف أبي بكر بعدي أو فيه مهمات الأحكام))(".

<sup>(</sup>١) إرهاد الساري ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٢) تقس المصنبر ١٦٩/٠.

<sup>(</sup>٢) نفس المصنبر ٢٥٥/٨.

فأنظر إلى أقواله هذه: فهو أولاً جعل المراد كتابته النص على الأثمة أو بيان مهمات الأحكام، ثم أستظهر أن الكتاب إنّما هو في النص على خلافة أبي بكر قال ذلك بضرس قاطع وقد جاء بأداة الحصر (إنّما) وأبطل زعم أن فيه زيادة أحكام، ثمّ عاد ثالثاً فجعل المراد مردداً بين استخلاف أبي بكر أو مهمّات الأحكام.

٧- وشاهداً آخر على تناقضه قال: (فاختلفوا) أي الصحابة عند ذلك(١٠).

وقال: (فاختلف أهل البيت) اللَّذين كانوا فيه من الصحابة لا أهل بيته صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم (٣٠).

لكنه قال مرة أخرى: (فاختلف أهل البيت) النبوي؟<sup>(٣)</sup>

فأنظر إلى تناقضه !!

فهو أوّلاً قال: ((هم الصحابة))، وأكد ذلك ثانياً ونفى أن يكون أهل بيته ﷺ من أولئك الّذين جاؤا بالإختلاف، ولكنه فجأة وبجرة من القلم بوعي أو غير وعي قال: ((فاختلف أهل البيت)) النبوي!!

ولا نطيل المقام عنده فمن شاء أن يستزيد من صجائب تناقضاته فليرجع إلى كتابه (٤) ليرى كيف حب الشيء يعمي ويصم. ولا عجب من علماء التبرير خصوصاً شرّاح الصحيحين فكم لهم من تأويلات وتمحلات لو أتينا على جميع ما قالوه لاحتجنا إلى تأليف مخصوص في ذلك، والآن ولا نبخل على القارئ بعض الأسماء منهم وشيء ممّا عندهم، فعسى أن يقيض الله لنصرة دينه من

<sup>(</sup>١) ثقس المصندر ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٢) تفس المصنس ٢/٤٦٣.

<sup>(</sup>٢) نفس المصندر ٣٥٥/٨.

<sup>(£)</sup> تَفْسَ الْمَصْسَ 177/1 = 177.

يجمع جميع ما قالوه ويفنَّك ما زعمه أولئك الخصوم نصرة للحق المهضوم والولى المظلوم.

الثاني عشر: الوشتاني الأبي المالكي

ومن علماء التبرير أيضاً أبو عبد الله محمّد بن خلفة الوشتاني الآبي المالكي المتوفى سنة ٨٢٨ هـ قال في كتابه إكمال إكمال المعلم بشرح صحيح مسلم في شرح قوله: ((قال ابن عباس الله يوم الخميس وما يوم الخميس) قلت هو والقائل هو – استعظام وتفجع باعتبار ما أتفق فيه من موته صلّى الله عليه (وآله) وسلّم وانقطاع الوحي وخبر السماء...؟(()

#### مع الوشتاني وفتحه الجديد:

أنظر بربك إلى قوله مفسراً سرّ بكاء ابن عباس هو لموت النبيّ يَشْهُ كيف يزعم ذلك وهو يقول: ((يوم الخميس)) وهذا اليوم قبل يوم موته عَشْهُ بأربعة أيام، إذ أنّ وفاته كانت يوم الاثنين راجع كتب السيرة والتاريخ؟ أليس هذا تهرباً من كشف الحقيقة؟

ثم اقرأ واضحك - وشر البلية ما يضحك - قال: ((قوله: بكى حتى بل دمعه الحصى، قلت - والقائل هو أيضاً -: يحتمل بكاؤه لموته صلى الله عليه (وآله) وسلم، أو لما ذكر من شدة وجعه وهو يدل على أن شدة المقاساة والنزع عند الإحتضار لا تدل على المرجوحية كما يعتقد بعض العوام...))(\*).

والآن إن شئت أيها القارئ أن تبك فأبك على إبل حداها غير حاديها، فهذا الرجل جاء بما يضحك الثكلي، لكنه يبكي من له قلب أو ألقي السمع وهو

<sup>(</sup>١) إكمال إكمال المعلم بشرح صحيح مسلم ٣٥٢/٤.

<sup>(</sup>٢) تفس المصدر ٢٥٣/٤.

شهيد فأقرأ ما يقوله أيضاً: ((قوله: (لا تضلوا بعدي)، قلت - وهو القائل -: لا يعني بالضلال الضلال بعد الهدى، لأنه تقدم في تأويل ما أراد أن يكتب أنه ما يرفع المخلاف بين الفقهاء في المسائل، أو ما يرفع ذلك الإختلاف في المخلافة، والخلاف الواقع في كلّ منهما إنّما هو عن اجتهاد، والخطأ في الاجتهاد ليس بضلال ... اهـ)(١).

أقول: وهذا هو بيت القصيد كما يقولون. فكل ما حدث من خلاف في المخلافة وأريقت بسببه دماء المسلمين، ليس فيه مؤاخذة، فجميع أهل الجمل وصفين والنهروان وما بعدها من حروب طاحنة، كلهم معذورون فالقاتل والمقتول في الجنة، يا سلام؟!

وعلى هذا الوتر كان ضرب الباقين من علماء التبرير، فلا عجب إذا ما تبعه السنوسي الحسيني المتوفى سنة ٨٩٥ هـ في كتابه مكمل إكمال الإكمال قال: ((لن تضلوا بعدي) قيل: أراد أن ينص على خلافة إنسان معين حتى لا يقع فيها نزاع ولا فتن.

وقيل: أراد كتاباً يبين فيه مهمات الأحكام ملخصة، ليرتفع نزاع العلماء فيها بعد، فالضلال إذن على الوجهين ليس ضلالاً عن هدى، إذ المخطيء في الاجتهاد على القول بالخطأ ليس بضال))(\*\*.

أقول- ومن دون تعليق -: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٣) فهل تجدون للضلال معنى غير الضلال عن الهدى. فُدونكم كتب اللغة والتفسير ستجدون الضلال ضد الرشاد وهو بمعنى الباطل والهلاك.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٢٥٧/٤ في أدنى الصفحات.

<sup>(</sup>٢) مكمل إكمال الإكمال ٢٥٣/٤.

<sup>(</sup>٣) النحل /٤٣.

### الثالث عشر: البدر العيني

وهذا من شراح صحيح البخاري ومعاصر لابن حجر، وقيل في كتابه (عمدة القاري) سطو على فتح الباري، ولا يعنينا هذا بقدر ما يعنينا ما جاء فيه من قوله: ((قوله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم: (لا ينبغي عندي التنازع)، فيه إشعار بأن الأولى كان المبادرة إلى أمتثال الأمر وإن كان ما أختاره عمر صواباً))((٩)

أقول: أتريد تهالكاً في التبرير أكثر من هذا، الأولى المبادرة إلى امتثال أمره ﷺ، وإن كان ما اختاره عمر صواباً؟ لماذا؟ فإن كان مراده لفظ (لا ينبغي) إنّما يدل على الكراهة، كما أن لفظ ينبغي يدل على الاستحباب، فمن أجل ذلك يكون فيه اشعار بأولوية المبادرة، فيكون ما اختاره عمر صواباً وان كان خلافاً لما هو أولى، فهذا إنّما يتم له لو كان خالياً عن القرينة، فكيف والقرينة حالية ومقالية. فالمحالية زمان ومكان الصدور والمقالية:

أُوّلاً: قوله ﷺ: (إثتوني) هو أمر والأمر ظاهر في الوجوب إلا أن تكون قرينة صارفة وليست في المقام.

ثانياً: قوله ﷺ: (لن تضلوا بعده أبداً) وهذا نص في أنّ الحقّ هو إمتثال أمره وعند عدمه لابدً أن يبقوا عرضة للضلال، فماذا بعد الحقّ إلاّ الضلال. وهل ترك المندوب يوجب الضلال؟

ثالثاً: قوله ﷺ: (قوموا عني) فلو لم يكن أمره للوجوب لما كان لتنازعهم معنى، كما لا موجب لطردهم من بيته.

رابعاً: بكاء ابن عباس الله حتى يبل دمعه الحصى. فهل كان لفوات إمتثالهم أمراً ندبياً؟ أم أن بكاءه يدل على تفويتهم أمراً وجوبياً يعصمهم وجميع الأمة من

<sup>(</sup>١) عمدة القاري ١٧٢/٢.

كلّ ضلاله؟ ...إلى غير ذلك، ولكن علماء التبرير لا تقنعهم القرائن ولو كانت ألف قرينة.

وقال أيضاً في عمدة القاري: ((واختلف العلماء في الكتاب الّذي همّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم بكتابته، قال الخطّابي يحتمل وجهين:

أحدهما: أنه أراد أن ينص على الإمامة بعده فترتفع تلك الفتن العظيمة كحرب الجمل وصفين. وقيل أراد أن يبين كتاباً فيه مهمات الأحكام ليحصل الاتفاق على المنصوص عليه، ثمّ ظهر للنبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلّم أن المصلحة تركه، أو أوحي إليه به. وقال سفيان بن عيبنة أراد أن ينص على أسامي الخلفاء بعده حتى لا يقع منهم الاختلاف، ويؤيده أنه عليه الصلاة والسلام قال في أوائل مرضه وهو عند عائشة رضي الله عنها: ( ادعو لي أباك وأخاك حتى اكتب كتاباً فإنّي أخاف أن يتمنّى متمّن ويقول قائل، ويأبي الله والمؤمنون إلا أبا بكر). أخرجه مسلم، وللبخاري معناه، ومع ذلك فلم يكتب.

قوله: قال عمر الله على الصلاة والسلام غلبه الوجع وعندنا كتاب الله حسبنا، قال النووي: كلام عمر الله هذا مع علمه وفضله لأنه خشي أن يكتب أموراً فيعجزوا عنها فيستحقوا العقوبة عليها، لأنها منصوصة لا مجال للاجتهاد فيها، وقال البيهقي: قصد عمر التخفيف عن النبيّ عليه الصلاة والسلام حين غلبه الوجع ولو كان مراده عليه الصلاة والسلام أن يكتب ما لا يستغنون عنه لم يتركهم لاختلافهم..

وقال البيهقي: وقد حكى سفيان بن عيينة عن أهل العلم قبل إن النبيّ عليه الصلاة والسلام أراد أن يكتب استخلاف أبي بكر، ثمّ ترك ذلك اعتماداً على

ما علمه من تقدير الله تعالى، وذلك كما هم في أوّل مرضه حيث قال: وارأساه ثمّ ترك الكتاب وقال: يأيى الله والمؤمنون إلاّ أبا بكر، ثمّ قدّمه في الصلاة، وقد كان سبق منه قوله على إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وإذا اجتهد فأخطأ فله أجره، وفي تركه صلّى الله عليه (وآله) وسلّم الإنكار على عمر الله على استصوابه.

فإن قيل كيف جاز لعمر الله أن يعترض على ما أمر به النبيّ عليه الصلاة والسلام.

قيل له: قال الخطابي: لا يجوز أن يحمل قوله إنّه توهم الغلط عليه أو ظن يه غير ذلك ممّا لا يليق به بحاله، لكنه لما رأى ما غلب عليه من الوجع وقرب الوفاة خاف أن يكون ذلك القول ممّا يقوله المريض ممّا لا عزيمة له فيه فيجد المنافقون بذلك سيبلاً إلى الكلام في الدين، وقد كانت الصحابة رضي الله عنهم يراجعون النبيّ عليه الصلاة والسلام في بعض الأمور قبل أن يجزم فيها كما راجعوه يوم الحديبية، وفي الخلاف وفي الصلح بينه وبين قريش، فإذا أمرنا بالشيء أمر عزيمة فلا يرجعه أحد. قال: وأكثر العلماء على أنّه يجوز عليه الخطأ فيما لم ينزل عليه فيه الوحى، وأجمعوا كلهم على أنّه لا يقراً عليه.

قال: ومعلوم أنّه صلّى الله عليه (وآله) وسلّم وإن كان قد رفع درجته فوق الخلق كلّهم فلم يتنزه من العوارض البشرية، فقد سها في الصلاة فلا ينكر أن يظن به حدوث بعض هذه الأمور في مرضه فيتوقف في مثل هذه الحال حتى يتبين حقيقته، فلهذه المعاني وشبهها توقف عمر الحال المازري...). ثمّ ذكر ما تقدم من أقوال المازري...).

وختم الكلام فقال: ((بيان استنباط الأحكام:

الأوّل: فيه بطلان ما يدعيه الشيعة من وصاية رسول الله عليه الصلاة والسلام بالإمامة. لأنه لو كان عند علي عهد من رسول الله عليه الصلاة والسلام لأحال عليها (كذا).

الثاني: فيه ما يدل على فضيلة عمر، وفقهه.

الثالث: في قوله: (إثتوني بكتاب أكتب لكم) دلالة على أنّ للإمام أن يوصى عند موته بما يراه نظراً للأُمة.

الرابع: في ترك الكتابة إباحة الاجتهاد لأنه وكلّهم إلى أنفسهم وإجتهادهم. الخامس: فيه جواز الكتابة والباب معقود عليه))(١٠).

أقول: هذا بعض ما جادت به قريحته من تعقيب وتصويب، مضغ طعام الأولين فلم يحسن مضغه، وقد سبق منا ذكر ما قاله الخطابي والبيهقي والمازري، وبيّنا ما في أقوالهم من ملاحظات، فلا حاجة بنا فعلاً إلى إعادة ما قد سبق.

ولكن الذي ينبغي التنبيه عليه في كلام العيني من تفاوت في نقله عن سفيان بن عيبنة، حيث حكى عن الخطابي أولاً أنّه قال سفيان بن عيبنة: أراد أن ينص على أسامي الخلفاء بعده حتى لا يقع منهم الاختلاف. ثم حكى عن البيهقي قوله: وقد حكى سفيان بن عيبنة عن أهل العلم، قيل ان النبيّ عليه الصلاة والسلام أراد أن يكتب استخلاف أبي بكر... ومن البيّن الواضح الفاضح ما بين القولين من تفاوت! ففي الأول النص على أسماء الخلفاء بعده. وفي الثاني أراد أن يكتب استخلاف أبي بكر... فأي القولين هو الصحيح، أو لا صحيح في المقام، وإنّما ذلك من أضغاث الأحلام ؟!

<sup>(</sup>١) عمدة القاري ١٧١/٢ دار إحياء التراث بيروت.

وبعد أن شرق وغرب، وفي جميع ذلك أغرب، ختم كلامه ببيان استنباط الأحكام، ومنه يعرف القاري مدى تضلّعه والأصبح ضلوعه مع فقهاء الحكم، فقال: الأوّل: فيه بطلان ما يدعيه الشيعة من وصاية رسول الله عليه الصلاة والسلام بالإمامة، لأنّه لو كان عند علي شه عهد من رسول الله عليه الصلاة والسلام لأحال عليها (كذا).

ولا نرد عليه إلاً بما قاله عمر ولا نزيد عليه وحسبنا به شاهداً عليه وحاكماً: قال: ((ولقد أراد رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم في أن يصرح باسمه – يعنى عليّاً – فمنعت من ذلك اشفاقاً وحيطة على الإسلام))(۱).

وستأتي أقوال لعمر في هذا الشأن نذكرها إن شاء لله فيما يأتي.

الرابع عشر: الدهلوي

وهو الشاه ولي الله الدهاوي من علماء المسلمين في الهند في القرن الثاني عشر الهجري وله مؤلفات عديدة أشهرها كتابه حجة الله البالغة ومن مؤلفاته شرح تراجم أبواب صحيح البخاري وهو مطبوع مكرراً، وما ننقله عنه هنا فمن طبعة حيدر آباد الدكن الطبعة الثانية.

قال: ((إعلم إن هذا المقام، من مزالق الأقدام، كم زلّت فيه الأعلام، وصغت فيه الأفهام، وإنّي قد تحققت بعد تتبع طرّق هذا المحديث - يعني أمره صلى الله عليه (وآله) وسلم بالكتاب أن قول ابن حياس: الرزية كلّ الرزية، إنّما كان بطريق الشبهة مثل سائر شبهاته، لأنّه ثبت في الروايات الصحيحة أن كبار الصحابة مثل أبي بكر وعليّ وغيرهما كانوا حاضرين، ففهموا من أمره صلى الله عليه (وآله) وسلّم أنّ مقصوده بالكتابة ليس إلاً ما جاء في القرآن والتوثيق به،

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ٧/٢ ط الأُولى بمصر.

ولو كان شيئاً آخر لأمرهم به ثانياً وثالثاً. لأنه عاش صلى الله عليه (وآله) وسلم مفيقاً بعد ذلك أياماً، ومع ذلك روي أنه صلى الله عليه (وآله) وسلم أمر علياً باحضار القرطاس والدواة، فخاف علي فوته بعد أن يذهب، فقال يا رسول الله: أسمع وأعي، فبين له رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم من أحكام الصدقات، واخراج الكفار من جزيرة العرب، وإجازة الوفود بنحو ما كان يجيزهم، والإستيصاء بالأنصار خيراً، وغير ما بين أكثره قبل ذلك أيضاً.

فبعد ذلك لم يبق مجال في أن يتمسك بشبهة ابن عباس الله ويقال ما يقال في خيار الصحابة، لأنه كان حديث السن مناهز البلوغ، والاعتبار بما فهمه كبار الصحابة (١). إلى هنا انتهى ما قاله الدهلوي.

### مع الدهلوي:

هذا قول الدهلوي، وهو محق في أوَّله وميطل في آخره!

وبيان ذلك: ان المقام من مزائق الأقدام ويكفي ما قدّمناه من نماذج لعلماء التبرير أمثال الخطابي وابن حزم والبيهقي والمازري وعياض وابن الأثير والنووي وابن تيمية وابن حجر والقسطلاني والوشتابي والعيني وغيرهم ممن ورد ذكرهم تبعاً كابن بطال والنويري والقرطبي والطهطاوي وأضرابهم. فجميع هؤلاء الأعلام ممن زلّت قدمه في سبيل تبرير عمر من سوء كلمته. ولم يكن الدهلوي آخرهم، بل هو أسوأ فهماً منهم، فقد خبط خبط عشواء، وأستدل مكابراً بالهباء، وذلك منه منتهى الغباء، ولو لم يكن غبياً لما قال: إن الاعتبار بما فهمه كبار الصحابة وضرب مثلاً بعلي وأبي بكر. وهم فهموا مراده بالكتابة ليس إلا تأكيد ما جاء في

<sup>(</sup>١) شرح تراجم أبواب صحيح البخاري للدهلوي /١٤، ط حيدر اباد.

القرآن والتوثيق به. ونحن نقول له ما دام كبار الصحابة فهموا ذلك فلماذا إذن أختلفوا وتنازعوا؟ وما ضرّهم لو أنهم أمتثلوا أمره على فكتب لهم ذلك التأكيد؟ وما داموا هم ملتزمين بالقرآن، فالقرآن يأمر بإطاعة أمره إذ فيه: ﴿أَطِيعُوا اللّهُ وَالْمِسُولِ إذا دَعَاكُمْ لِمَا لِللّهِ وَلِلرَّسُولِ إذا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْمِيكُمْ) (١) فلماذا لم يستجبوا ولم يطيعوا؟

ومن الغريب والغياء أن يستدل على مرامه بقوله: ((ولو كان شيئاً آخر لأمرهم به ثانياً وثالثا؟)). إنّما لم يأمرهم به ثانياً وثالثاً لعدم الجدوى في ذلك حتى ولو كرر ذلك مائة مرة ومرة، فقد سبق السيف العَذَلُ – كما يقول المثل فعمر حين قال إنّه يهجر أصاب مرماه وضيّع الهدف المنشود للنبي على ولو أنه يهجر أصاب مرماه وضيّع الهدف المنشود للنبي على ولا أنه يهجر أصاب مرماه وضيّع الهدف المنافقين وكان مجالاً للطعن في شخصه الكريم. لذلك طردهم وقال: (قوموا عنى).

وإنّ ما ذكره من وصاياه التي خص بها الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب النبي تثبت أنّ علياً وصيّ رسول الله ﷺ، فكيف يزعم قومه عن عائشة بأنّ النبيّ مات ولم يوص، ثمّ هي القائلة: ((متى أوصى إليه وقد كنت مسندته إلى صدري))("). والآن فقد أستيان أنّ علياً أوصى إليه رسول الله ﷺ!!.

وبعد هذا أوليس ابن عباس كان على حق في قوله: ((الرزية كلِّ الرزية ما حال بين رسول الله وبين أن يكتب لهم كتاباً لن يضلوا بعده)) ؛ أفهل كان على شبهة أم كان على يقين؟

<sup>(</sup>١) النساء /٥٩.

<sup>(</sup>٢) الأنفال /٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح البخاري (كتاب الوصايا باب الوصايا) ٣/٤.

الخامس عشر: اللاهوري

هذا هو الملا يعقوب اللاهوري أحد شراح صحيح البخاري وأسم كتابه (الخير الجاري في شرح صحيح البخاري)، فقد قال فيه في كتاب العلم باب كتابة العلم: لا شك في أن رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم رأى المصلحة في كتابة الكتاب، بدليل قوله النظياة (لن تضلوا بعدي).

ولا شك أيضاً: أنَّ عمر نهى الأصحاب عن إحضار الدواة والكتف.

ولا شك أيضاً: أن أهل البيت ألحّوا على إحضارها، وطال النزاع بين الفريقين حتى أخرجهم النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم جميعاً.

وهذا القدر ممّا يتبادر إلى الذهن من نص الحديث، ولا يرتاب فيه أحد<sup>(١)</sup>.

## مع اللاهوري:

وليس من تعليق على ما لا شك فيه، غير أنا نقف عند قوله: ((أخرجهم جميعاً)) كيف يصح ذلك، وكتب الحديث والتاريخ والسيرة تقول: ان الذين طردهم رسول الله على هم الذين تخلفوا عن امتثال أمره وتنازعوا مع أهل البيت في ذلك، أمّا أهل البيت فلم يخرج منهم أحد، وبقوا عنده، ومنهم الذي قال له بعد خروج أولئك الذين لم يستجيبوا لرسول الله على ((ألا نأتيك بما طلبت؟)) فقال: (لا، أو بَعدَ الذي قال قائلهم)؟!

وفي بعض المصادر أن القائل كان هو عمه العباس: ((ألا نأتيك بالذي طلبت وإن رغمت فيه معاطس)).

وإلى هنا نطوي كشحاً عن استعراض ما قاله علماء التبرير فهم

<sup>(</sup>١) نقلا من تشييد المطامن /٤١١ ط الهند.

# عمريون أكثر من عمر:

لقد أوردنا نماذج من أقوال طماء التبرير، فوجدناهم في أندفاعهم يركبون الصعب والذلول، ويقولون المقبول وغير المقبول، بل وحتى غير المعقول، في سبيل تبرئة عمر من معرة كلمته الجافية النابية، والتي لم يتبرأ هو منها، ولكن القوم على مقولة: ((ملكيون أكثر من الملك)).

فعمر قال كلمته دون استعمال تورية أو كناية. بمل، فيه، متحدياً شعور النبي عَيِّلًا، ومشاعر الشرعية النبوية التي تؤيدها رسالة السماء.

ولنقرأ ثانية بعض ما قاله في روايته لحديث الرزية، وقد مرّ في الصورة الرابعة: قال: (إلتوني بصحيفة ودواة أكتب لكم كتاباً لا تضلون بعدي)، فكرهنا ذلك أشد الكراهية ...)).

لماذا يا أبا حفص كرهتم ذلك أشد الكراهية؟! ولا عليك من الإجابة، فان علماء التبرير مستعدون للدفاع عنك، ولو كان ذلك على حساب قدسية الرسالة، وقد مرّت بنا نماذج من أقوالهم فليرجع القارئ إليها.

وعمر يقول لابن عباس بعد لأي من الزمن: ((ولقد أرادَ رسول الله صلَى الله عليه (وآله) وسلَم في أن يصرَح بأسمه - يعني علياً - فمنعت من ذلك إشفاقاً وحيطة على الإسلام))(۱).

وعلماء التبرير يقولون في تبريرهم: ربّما أراد أن يكتب شيئاً من الأحكام، أو أن يكتب خلافة أبي بكر من بعده لا كما يقول الرافضة؟ فليرجع القارئ ثانية إلى أقوالهم.

<sup>(</sup>١) انظر شرح النهج لابن أبي الحديد ٩٧/٢ ما الأولى.

وعمر يقول أيضاً لابن عباس في كلام بينهما في شأن علي: ((إن رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم أراد ذلك وأراد الله غيره، فنفذ مراد الله ولم ينفذ مراد رسوله؟! أو كلّ ما أراد رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم كان))(^.

وعلماء التبرير يقولون: ولا يجوز أن يحمل قول عمر على أنه توهم الغلط على رسول الله ... كما قال ذلك الخطابي وأضرابه.

وعمر يقول ثالثة لابن عباس: ((لقد كان من رسول الله ﷺ ذرواً من قول، لا يثبت حجة ولا يقطع علمراً))<sup>(٣</sup>.

وعلماء التبرير يقولون: كان ذلك من دلائل فقه عمر وفضائله ودقيق نظره، كما مرً عن النووي.

ورابعة عمر يقول لابن عباس في كلام في شأن عليّ أيضاً: ((أما والله يا بني عبد المطلب لقد كان عليّ فيكم أولى بهذا الأمر منى ومن أبي بكر)) (".

وعلماء التبرير يقولون: ومهما كانت كلمته فلا يظن به ذلك. كما مرّ عن ابن الأثير.

وعمر يقول خامسة لابن عباس في كلام في شأن علي أيضاً: ((أوّل من راثكم عن هذا الأمر أبو بكر، إن قومكم كرهوا أن يجمعوا لكم الخلافة والنبوة)(1).

وعلماء التبرير يقولون: فإن عمر أشتبه عليه هل كان قول النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم من شدة المرض فشك في ذلك فقال: (ما له أهجر؟)، كما مرّ عن ابن تيمية.

<sup>(</sup>١) تقس المعشر ١١٤/٣ طا الأولى ِ

<sup>(</sup>٢) نفس المصندر ٩٧/٣ ط الأولى

<sup>(</sup>٣) أنظر محاضرات الراغب ٢١٣/٢ عل مصر الأولى .

<sup>(1)</sup> انظر شرح النهج لاين أبي الحديد 197/؛

وبالتالي يقولون: وإنمًا قصده التخفيف عن النبي عَيِّلَةً. كما مرّ عن البيهقي. ويقولون: كان ما أختاره عمر صواباً، كما مرّ عن العيني.

وهكذا ظهرت كوامن نفوسهم على السنتهم فخطوها بأقلامهم، وبانت عمريتهم أكثر من عمر. إن ذلك لعجيب. وأعجب من ذلك كله ما سال به قلم المقاد في عبقرياته من مكابراته ولابئ من المرور به ولنقرأ ما يقول، فإنّه جاوز القوم في عمريته وأتى بالعجاب في عبقريته.

## مع العقّاد ونظراته:

# قال في عبقرية محمد ﷺ:

«يكفي أن نستحضر اليوم ما قيل عن الخلافة بعد النبي الشيخ انعلم مبلغ ذلك الذكاء العجيب في مقتبل الشباب، وتُكبر ذلك النظر الثاقب إلى أبعد العواقب، ونلتمس لها العدر الذي يجمل بامرأة أحبها محمد ذلك الحب وأعزها ذلك الإعزاز.

فقد قبل في الخلافة بعد النبيّ كثير: قبل: فيها ما يخطر على بال الأكثرين، وما يخطر على بال الأكثرين، وما ليس يخطر على بال أحد إلا أن يجمَعَ به التعنّت والاعتساف أغرب جماح. قبل: أنّ وصول الخلافة إلى أبي بكر إنّما كان مؤامرة بين عائشة وأبيها؟

وقيل: أنّه كان مؤامرة بين رجال ثلاثة أعانتهم عائشة على ما تآمروا فيه، بما كان لهما من الحظوة عند رسول الله، وكان هؤلاء الرجال على زعم أولئك القائلين: أبا بكر وعمر وأبا عبيدة بن الجراح، وهم الذين أسرعوا - من

المهاجرين – إلى سقيفة بني ساعدة ليدركوا الأنصار قبل أن يتفقوا على اختيار أمير أو خليفة لرسول الله.

وقيل: ان هؤلاء الرجال الثلاثة اتفقوا على تعاقب الحكم واحداً بعد واحد: أبو بكر فعمر فأبو عبيدة. ولهذا قال عمر حين حضرته الوفاة: لو كان أبو عبيدة حياً لعهدت إليه لآنه أمين هذه الأمة. كما قال فيه رسول الله؟ وهذا زعم روّجه بعض المستشرقين ولقي بين القراء الأوربيين كثيراً من القبول، لآنه شبيه بما عهدوه في أمثال هذه المواقف من أحاديث التدبير والتمهيد وروايات التواطؤ والإنتمار))(۱).

### وقال في عبقرية عمر:

((ونفس عمر بن الخطاب هي تلك النفس الّتي تدعم علم الأخلاق من الأساس، وهي ذلك الصرح الشامخ الّذي ننظر إلى أساسه فكأننا تسلقنا النظر إلى ذروته العليا، لأنّه قرّب بين الآمال والقواعد أوجز تقريب، إذ هو التقريب الملموس))(".

وقال بعد ذكره ما صدر من عمر في صلح الحديبية: ((هذه المراجعة كانت من خلائق عمر التي لا يحيد عنها ولا يأباها النبي الله (؟) وكثيراً ما جاراه وأستحب ما أشار به وعارض فيه (؟).

فلا جرم يراجع النبيّ في كلّ عمل أو رأي لم يفهم مأتاه ومرماه ما أمكنته المراجعة وما قلقت خواطره حتى تثوب إلى قرار. اللّهم إلا أن تستعصي المراجعة ويعظم الخطر، فهناك تأتي الخليقة العمرية بآية الآيات من الاستقلال

<sup>(</sup>١) موسوعة عباس محمود العقاد الإسلامية (العبقريات الإسلامية) ١٨٠/.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر /٤٣٨.

والحب والحزم الذي يضعلع بجلائل المهمات. فلمّا دخل النبي المنفئ في غمرة الموت ودعا بطرس يملي على المسلمين كتاباً يسترشدون به بعده، أشفق عمر من مراجعته فيما سيكتب وهو جد خطير (٩) وقال: ان النبيّ غلبه الوجع وعندنا كتاب الله حسبنا، ومال النبيّ إلى رأيه (٩) فلم يَعد إلى طلب الطرس وإملاء الكتاب، ولو قد علم النبيّ أنّ الكتاب ضرورة لا محيص عنها لكان عمر يومثله أوّل المجيبين))(١).

وقال في عبقرية الإمام علي لَمَسَلَا:

((وربما كانت أصح العلاقات المعقولة لأنها وحدها العلاقة الممكنة المأمونة، وكلّ ما عداها فهو يعيد من الأمكان بُعده من الأمان.

فهو يحبّه ويمهّد له وينظر إلى غده، ويسرّه أن يحبّه الناس كما أحبّه، وأن يحين الحين الّذي يكلون فيه أمورهم إليه ..

وكلِّ ما عدا ذلك، فليس بالممكن وليس بالمعقول ..

ليس بالممكن أن يكره له التقديم والكرامة.

وليس بالممكن أن يحبهما له، وينسى في سبيل هذا الحب حكمته الصالحة للدين والخلافة ..

وإذا كان قد رأى الحكمة في استخلافه، فليس بالممكن أن يرى ذلك ثمّ لا يجهر به في مرض الوفاة أو بعد حجة الوداع.

وإذا كان قد جهر به، فليس بالممكن أن يتألب أصحابه على كتمان وصيته وعصيان أمره إنّهم لا يريدون ذلك مخلصين، وإنّهم إن أرادوه لا يستطيعونه بين جماعة المسلمين، وإنّهم إن استطاعوه لا يخفى شأنه بيرهان مبين، ولو بعد حين..

<sup>(</sup>١) تقص المصدر /££٤.

فكلِّ أولئك ليس بالممكن وليس بالمعقول ..

وإنّما الممكن والمعقول هو الّذي كان، وهو الحب والإيثار، والتمهيد لأوانه، حتى يقبله المسلمون ويتهيأ له الزمان))(١٠).

هذا ما تفتقت عنه عبقرية العقاد، ولا نطيل عند أقواله. ولكن لنا أن نسأل منه. ونحن أيضاً نكبر فيه ذلك النظر الثاقب إلى أبعد العواقب. حين حاول جاهداً دفع معرة النشاط المحموم الذي كان من عائشة في تهيئة الأجواء لأبيها وصاحبيه، فدفع ذلك بالصدر دون حجة، بينما هي التي تقول كما رواه مسلم في الصحيح واحتج به ابن تيمية – كما مر – وقد سئلت عمن كان يستخلف النبي النبي العراح ثم انتهت إلى الخراح ثم انتهت إلى هذا. فلماذا جعل هذا زعماً روّجه بعض المستشرقين؟

وأين هم من عائشة ومعنى ما رواه مسلم عنها، ومن أين لها علم ذلك إن لم يكن ثمة تدبير وتمهيد، وتواطؤ وائتمار:

ثم الذي قاله في عبقرية حمر من أن نفس حمر هي تلك النفس التي تدعم الأخلاق من الأساس وهي ذلك الصرح الشامخ ... كيف يتم له صدق ذلك وهو الذخلاق من الأساس وهي ذلك الصرح الشامخ ... كيف يتم له صدق ذلك وهو الذي يقول بعد هذا – في مراجعة عمر للنبي و المحلح الحديبية -: ‹‹انّها كانت من خلائق عمر التي لا محيد عنها ولا يأباها النبي؟ وكثيراً ما جاراه واستحب ما أشار به وعارض فيه (٩)».

أليس هذا من زخرف القول؟ فهذه كتب السيرة والتاريخ تذكر ان عمر كان فظاً غليظاً ولا يهمنا ذلك بمقدار ما يهمنا تنبيه القارئ إلى ان هذه نفس عمر التى كانت تدعم علم الأخلاق من الأساس كما يقول العقاد.

<sup>(</sup>١) نفس المعبدر /٧٩٥.

ثمّ ليت العقاد تروّى قليلاً ولم يرسل القول على عواهنه، وراجع الكلمة قبل أن يكتبها.

وما أدري هل أن ما كان من إعراض النبي على عن أبي بكر وعن عمر حين شاور الناس في يوم بدر فتكلما فأعرض عنهما، كان ذلك من شواهد الكثير الذي زعمه (٩٠)

وما أدري لماذا تغيّر وجه رسول الله على حين قال أبو بكر وحين قال في أناس من قريش: ((إنهم جيرانك وحلفاؤك... الخ)) فهل هذا من شواهد ذلك الكثير الذي زعمه ا

وما أدري لماذا قال على بعد الذي مر: (يا معشر قريش والله ليبعثن الله عليكم رجلاً منكم أمتحن الله قلبه للإيمان فيضربكم على الدين أو يضرب بعضكم)، فقال أبو بكر: ((أنا هو يا رسول الله؟)) قال: (لا)، قال عمر: ((أنا هو يا رسول الله؟)) قال: (لا، ولكن ذلك الذي يخصف النمل). وكان أعطى علياً النفى نعلاً يخصفها ("). وهل هذا من شواهد ذلك الكثير الذي زعمه، ثم وان قوله أشفق عمر من مراجعته فيما سيكتب وهو جد خطير وقال إن النبي غلبه الوجع ... النع.

<sup>(</sup>۱) انظر مستد احمد ۱۲/ ۲۱۹ و ۲۵۷.

<sup>(</sup>٢) تقس المصندر ١٥٥١.

<sup>(</sup>٢) أنظر الخصائص للنسائي /١١.

كيف يكون قد أشفق من المراجعة، وهو الذي صدّه عن الكتابة وشاق الكلمة وشطر الحاضرين إلى فريقين فريق معه وفريق عليه، حتى وقع النزاع والخصومة فطردهم النبي الله وقال: (قوموا عني لا ينبغي عندي تنازع)؟ فهل هذا كان من الإشفاق؟ أو هو من تعلان الشقاق؟

ثمَّ يقول العقاد من دون استحياء: ((ولو قد علم النبيِّ انَّ الكتاب ضرورة لا محيص عنها لكان عمر يومثذٍ أوّل المجيبين))؟

يا لله أهكذا تقلب الحقائق ويتلاعب بالعقول؟

أمّا ما قاله في عبقرية الإمام فقد أتى فيه بالمغالطة الفاضحة حيث أنكر النص وتنكّر لجميع ما قاله النبيّ في حقّ الإمام علي الشخّر مصحراً وجهراً بالقول، بدءاً من يوم حديث الإندار: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾(١) ومروراً بيومي المؤاخاة ويوم المناجاة بالطائف وأيام براءة وحجة الوداع والغدير كلّ ذلك لم ير العقاد فيها نصاً بل هو إلماح وتأهيل للمستقبل وأقصى ما تدل على الحب والإيثار والتمهيد لأوانه(١) وخل عنك كلّ ذلك ولكن هلم فاسأل العقاد عن حديث الكتف والدواة فيم كان التنازع بين الصحابة فمنهم من قال القول ما قال عمر؟

## سؤال وجواب:

ولابدً لنا الآن من العودة إلى حديث الرزية وطرح الأسئلة التالية، لنتعرف من أجوبتها على مدى صدق العقاد في مقاله بأن ذلك تأهيل وتلميح وليس هو نص صريح:

<sup>(</sup>١) الشعراء /٢١٤.

١- ماذا أراد النبي على أن يكتب في ذلك الكتاب؟

٢- ومن أراد النبي ﷺ أن يكتب باسمه ذلك الكتاب؟

٣- ولماذا أراد النبي على أن يكتب له ذلك الكتاب؟

٤- ولماذا أراد النبي علياً دون غيره أن يكتب له ذلك الكتاب؟

أربعة أسئلة قد تبدو متشابهة، وليست كذلك بل هي متشابكة، يأخذ تاليها برقبة أولها والجواب عن أولها يقضي بالجواب عن ثانيها وهكذا. للتداخل فيما بينها، وأخيراً سنعرف من الجواب عليها الجواب على ما قاله العقاد الذي حاول تعقيد الواقع الذي حدث بإنكاره جملة وتفصيلا فجاوز بعبقريته ما قاله علماء التبرير، وزاد عليهم.

والآن إلى الأجربة عن تلك الأسئلة:

أوُلاً. ماذا أراد النبي ﷺ أن يكتب في ذلك الكتاب؟

لا يخفى على كل انسان يمتلك قدرة البحث والوعي ويتحلى بالنزاهة أن يدرك قصد النبي على المره باحضار الدواة والكتف، فهو حين يرجع إلى جو الحديث - حديث الكتف والدواة - زماناً ومكاناً وملاحظة سائر الحيثيات التي أحاطت ذلك الجو المكفهر بوجوه الصحابة، تزول عنه أغشية التضليل التي نسجها علماء التبرير. ويزداد إيماناً واطمئناناً بأن النبي على لم يرد أن يكتب للصحابة حكماً لم يبلغه كما أحتمله أو طرحه بصورة الأحتمال بعض علماء التبرير.

لأنّ احتمال ذلك موهون ومردود بقوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ ٱكْمَلُتُ لَكُمْ وَيَنْكُمْ﴾(١) والآية تقطع جهيزة كلّ متنطع.

ولو تنزلنا جدلاً وقلنا بذلك، فهو أيضاً غير مقبول ولا معقول:

أولاً: لأنه على دعا بدواة وكتف ليكتب لهم كتاباً لن يضلوا بعده. وكتابة الحكم الواحد أو المهم كما زعمه بعض علماء التبرير، لا تفي بالغرض ولا تأتي بالنتيجة المرجوة، وكتابة جميع الأحكام تحتاج إلى عدة أكتاف إذ لا يحويها الكتف الواحد، ولا أقل على مثل كتاب الله تعالى في تعدد الأكتاف لأن الأحكام وما جاء به الرسول على تساوي الكتاب ان لم تزد حجماً عليه.

ثانياً: لم يعهد منه على أنه كان يكتب لهم الأحكام الشرعية أو يأمر بكتبها، وخذوا وإنّما كان يبلغهم ذلك شفاهاً، نحو قوله على صلوا كما رأيتموني أصلي، وخذوا عني مناسككم ونحو ذلك ممّا عرّفهم من الأحكام من طرق قوله وعمله وتقريره. ولم يعهد أن كتب لهم حكماً واحداً. نعم قد يوجد في بعض كتبه وعهوده ومراسلاته إلى الملوك ورؤساء القبائل ممّا ينبغي التعرض له فهو حين يدعوهم إلى الإسلام فلهم كذا وكذا، وإن أبوا فالجزية عن يدوهم صاغرون، وكل ما كان كذلك فهو لمن بُعد عنه، ولم يكن لمن معه في المدينة، ولم يذكر على كتب لأهل المدينة مثلاً والذين هم معه حكماً واحداً.

ثالثاً: لو تجاوزنا ما تقدم فالذي سيكتبه من الأحكام ليس بعاصم لجميع الأمة إنّما يعصم من ابتلي بالحكم فقط ولا يعصم غيره ما دام باب الاجتهاد والتأويل قد فتحه علماء التبرير على مصراعيه، والنبي ﷺ يريد ضمان السلامة لجميع أمته من الضلالة.

<sup>(</sup>١) المائدة /٢.

إذن فاحتمال كتابة حكم أو مهمات الأحكام مستبعد من ساحة الجدل. ويبقى السؤال الذي فرض نفسه، ماذا أراد النبي على أن يكتب في ذلك الكتاب؟

ولابد في الجواب الصحيح هو الاحتمال الآخر وقد طرحه علماء التبرير، وقال غيرهم بتعينه وهو كتابته بتعيين ولي الأمر من بعده. ليتولى تسيير الأمة وفق مصالحها المشروعة، وإذا تعين ذلك لهم فهو الذي يحل مشاكلها من بعده، وبالتالي هو الذي يعصمها من الوقوع في هوة الضلالة.

إذن مراده ﷺ كان كتابة اسم من يخلفه في قيادة الأمة ويكون على رأس النظام الحاكم، فيتولى قيادة الأمة إلى شاطيء النجاة بما يصلح أمورها في الدين والدنيا.

قال الشيخ محمّد الغزالي في كتابه فقه السيرة: ((وكان النبيّ نفسه قد همّ بكتابة عهد يمنع شغب الطامعين في الحكم، ثمّ بدا له فاختار أن يدع المسلمين وشأنهم ينتخبون لقيادتهم من يحبون ... اهـ))(١).

ولقد كان في أوّل كلامه مصيباً ولكنه أخطأ في آخره ويعرف جوابه منّا سأتى.

ثانياً. من ذا أراد النبيِّ ﴾ أن يكتب أسمه في ذلك الكتاب؟

والجواب على هذا يختلف عليه المسلمون. ومن الطبيعي أن يكون كذلك، تبعاً لأختلاف الواقع عن الشرعية، فأهل السنّة لهم جواب لتبرير الواقع، والشيعة لهم جواب آخر بحسب الشرعية وإرادة النبيّ عَيْنَة:

<sup>(</sup>١) فقه السيرة /٣٥٢.

١- أمّا أهل السنّة فقد قالوا إلا من شد منهم: إنّ النبيّ عَيْنَةُ أراد أن يكتب كتاباً لأبي بكر ثمّ أعرض عنه بمحض أختياره، وقال: يأبي الله ذلك والمؤمنون إلا أبا بكر، مستندين إلى روايات تنتهي كلّها إلى عائشة، وأخرجها البخاري ومسلم. وقد مرّت الإشارة إليها والردّ عليها في جملة مناقشة أقوال علماء التبرير. فلا حاجة إلى اعادتها.

٧- وأمّا الشيعة فقد قالوا أنه ﷺ أراد أن يكتب الكتاب باسم علي بن أبي طالب الله ويعطيه حجة تحريرية بخلافته من بعده، لكنه صُدّ عن ذلك باعتراض عمر ومن تابعه، فترك ذلك بعد انتفاء الغرض المعللوب من الكتاب لطعن عمر في الكاتب فضلاً عن الكتاب. ولهم حججهم على ذلك.

والباحث المتجرد عن الهوى والتعصب يدرك أنّ الحقّ معهم، ويؤيدهم في ذلك اعترافات خطيرة صدرت عن عمر بعد ذلك اليوم بقرابة عقدين من الزمن.

وقد مرّ في مناقشات علماء التبرير الألماح إليها. وستأتي بأوفى من ذلك عند البحث عن (ماذا قال عمر؟ وماذا أراد عمر؟).

والآن لنقرأ شيئاً ممّا ساقه علماء الشيعة في حجتهم على أنّ المراد للنبيّ عَلَيْ الله الله و كتابة الكتاب بأسم عليّ. وهو لا يتنافى مع قولهم بالنص عليه قبل ذلك بل هو منه. لأنهم قالوا إنّما أراد التأكيد لما رأى من بوادر الشر المحدق بالأمة، فلنقرأ ذلك.

## ثالثاً. لماذا أراد النبي الله أن يكتب له الكتاب؟

قالوا: إنّ الرسول الكريم على للما نزل عليه الوحي في حجة الوداع بقوله تعالى: ﴿ إِنَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أَنزلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَقْتَ رِسَالَتُهُ وَالله يَعْصِمُكَ مِنْ النَّاسِ ﴾ (() وكان قد وصل المسلمون معه إلى غدير خم بين مكة والمدينة فأمر بحط أوزار المسير عند الغدير، وقام في المسلمين في رمضاء الهجر على منبر من حدوج الإبل ليستشرف الناس، وخطب خطبة طويلة، أبان لهم فيها ان الله تعالى أمره بأن ينصب علياً إماماً وعلماً لأمته من بعده، ثم أخذ بيد علي فرفعها حتى بان بياض أبطيهما وقال: (من كنت مولاه فهذا علي مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه ...) إلى آخر الخطبة ثم نصب لعلي خيمة خاصة وأمر المسلمين بالسلام على على بأمرة المؤمنين، فبايعوه.

وكان مئن دخل عليه وبايعه الشيخان أبو بكر وعمر وقالا له: بنخ بنخ لك يابن أبى طالب أصبحت مولانا ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة))(٢).

وهذا هو النص الذي كان بعد حجة الوداع وجهر به النبي على ولكن الاستاذ العقّاد يأباه ويقول: ((فليس من الممكن أن يرى ذلك فلا يجهر به في مرض الوفاة وبعد حجة الوداع)). وما أدري أي جهر بالقول أوضح وأفصح من ذلك؟ وما أدري لماذا لم يقرأ العقاد حديث أم سلمة قالت: ((قال رسول الله على مرضه الذي قبض فيه – وقد امتلأت الحجرة من أصحابه –: (أيها الناس

<sup>(</sup>١) المائدة /٢٧.

 <sup>(</sup>٢) راجع كتاب الفدير للمرحوم الشيخ الأميني الجزء الأول ستجد تفصيل ذلك موثقاً بالمصادر المقبولة عند المسلمين من السنة لأنها من كتبهم.

يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً فينطلق بي، وقد قدمت البكم القول معذرة إليكم، إلا إنّي مخلف فيكم كتاب ربّي الله وعترتي أهل بيني. ثمّ أخذ بيد عليّ فرفعها فقال: هذا عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ، لا يفترقان حتى يردا عليّ الحوض فأسألوهما ما خلفت فيهما)))(١).

ولماذا لم يقرأ الأستاذ وأضرابه أسباب النزول في قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ الْمُمَلّٰتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَآتَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الْإسلام دِينًا ﴾ (" وإن حاول هو أو بعض التشكيك في زمان نزولها في ذلك، فليقل لنا هو وغيره ما سبب نزول قوله تعالى ﴿سَأَلَ سَائِل بِعَلَابٍ وَاقِع ﴾ " أليس كان من أسباب نزولها مجيء بعض الحاقدين الحاسدين لعلي فقال للنبي ﷺ ((أمرتنا عن الله أن نشهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله، وأمرتنا بالجهاد والحج والصلاة والزكاة والصوم فقبلناها منك، ثم لم ترض حتى نصبت هذا الغلام فقلت: (من كنت مولاه فهذا مولاه)، فهذا شيء منك أو أمر من عند الله؟

قال: (الله الَّذِي لا اله إلاَّ هو إنَّ هذا من الله)؟

فولَى وهو يقول: اللّهم ان كان هذا هو الحقّ من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو إثننا بعداب أليم، فرماه الله بحجر على رأسه فقتله فأنزل الله تعالى: (سَأَلَ سَائلٌ))(٤).

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة /٧٠ ط اليمنية وفي جمع الفوائد للريدائي ٢٣٢/٣ عن أم سلمة رفعته (علي مع القرآن والقرآن مع علي لا يفترقان حتى يردا علي الحوض) وأرجح المطالب للآمر تسري ٣٤٠/ و ٩٩٥ ط لاهور.

<sup>(</sup>٢) المالية /٣.

<sup>(</sup>٣) المعارج /١.

 <sup>(1)</sup> راجع كتاب الفدير للمرجوم الشيخ الأميني الجزء الأول ستجد تفصيل ذلك موثقاً بالمصادر المقبولة عند المسلمين من السنة لأنها من كتبهم.

### بعث أسامة إجراء وقائي:

ولمّا رأى النبيّ على حالة المسلمين يومثل وما أحدق بهم من شر مستطير، لابد له من اتخاذ تدبير وقائي لوحدة الصف، وما ذلك إلا إبعاد عناصر الشغب الله بن اتخاذ تدبير وقائي لوحدة الصف، وما ذلك إلا إبعاد عناصر الشغب الله ين كان يخشى منهم الجفاء والمعداء لولي الأمر من بعده، لتخلو المدينة منهم ويصفو الجو لخليفته الذي أمرته السماء بنصبه يوم الغدير. وقد تبين له - والوحي يخبره ويأمره - ان الحاقدين والموتورين ممّن وترهم عليّ في سبيل الدين - فقتل آباءهم وأخوانهم وحشيرتهم - قد بدت منهم كوامن الشحناء على وجوههم، وبدأ التآمر والكيد. كلّ ذلك أحس به النبي على ورأى دنو أجله، فلابلا له من اتخاذ ذلك التدبير الوقائي الذي لو تم، لتم الأمر لولي الأمر دون منازع.

فأمر بتجهيز جيش أسامة إلى بلاد مؤتة، وفي تأميره شاباً لم يتجاوز العشرين من حمره على قيادة جيش يضم من شيوخ المهاجرين والأنصار أشخاصاً بأعياتهم مؤكداً عليهم الخروج، ولعن المتخلف منهم، كل ذلك له دلالة واضحة وعملية، على أن الفضل للكفاءة وليس للسن مهما كان صاحبه وإن هذا الاجراء الاحتياطي الوقائي لو تم لكانت الأمة في راحة من عناء الشقاء والشقاق، والذي لم تزل ولا تزال تكتوي بناره، فهو على اختار أسامة دون غيره ممن سبق له أن ولاهم قيادة السرايا في الغزوات، كان يعطي أمته درساً بليغاً بأن الجدارة والاستحقاق إنما تكونان بقدر الكفاءة لا يقدر السن، ولا شك أن النبي النبي الم يرشح في توليته الرجال للمناصب إلا مستحقى الجدارة، فمن النبي الم يرشح في توليته الرجال للمناصب إلا مستحقى الجدارة، فمن

استحق بكفاءته موقعاً في القيادة قدّمه، وإن كان صغيراً في سنّه، لأن كبر السن لا يهب الأغبياء عقلاً، ولا صغر السن ينقص الأكفاء فضلاً.

فما الحداثة عن فضل بمانعة ولا الكفاءة في سن وإن هرموا قد أرسل الله عيسى وهو ابن ساعته فلم يحابي شيوخاً ما اللهي نقموا

وكأنه على أن ليست الشهرة أو السن أو غيرها من مقومات الشخصية، كفيلة على أن ليست الشهرة أو السن أو غيرها من مقومات الشخصية، كفيلة باستحقاق الإمارة والولاية، فلذا قال على أن ابنه لخليق للإمارة)، كما سيأتي (وأيم الله إن كان – زيد– لخليقاً للإمارة، وان ابنه لخليق للإمارة)، كما سيأتي ذلك عن صحيح البخاري وغيره.

وبهذا التدبير الحازم قطع حجة الزاعمين ان الأمارة والولاية لمن كان في السنّ متقدماً.

## من كان تحت أمرة أسامة:

قال الرواة: لقد عقد اللواء لأسامة بيده، وأمّره على جيش عدته ثلاثة آلاف فيهم من قريش سبعمائة إنسان. وقد روى الرواة أسماء بعض الشيوخ الذين كانوا في ذلك الجيش فكان منهم أبو بكر وحمر وأبو عبيدة والزبير وسعد بن أبي وقاص وسعيد بن زيد وقتادة بن النعمان وسلمة بن أسلم وأسيد بن حضير وبشير بن سعد، وهناك آخرون)(۱) ولكن كلّ من سمّينا منهم ومن لم نسم لم يمتثلوا أمر النبي ﷺ، بل تخلفوا وطعنوا في تأمير أسامة عليهم.

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۱۶/۱ و ۱۳۳، وتاريخ اليعقوبي ۱۳/۲، وشرح النهج لابن ابي الحديد ۱۹۹/۱ ط محققة وفتح الباري لابن حجر ۱۸۸۹- ۲۱۱، وكنز العمال ۲۱۲/۵ ط الأولى

قال ابن أبي الحديد المعتزلي: ((فتكلم قوم وقالوا: يستعمل هذا الغلام على جلة المهاجرين والأنصار؟

وقال أيضاً: ((وثقل رسول الله ﷺ وأشتد ما يجده، فأرسل بعض نسائه إلى أسامة وبعض من كان معه يعلمونهم ذلك. فدخل أسامة من معسكره... فتطأطأ أسامة عليه فقبّله ورسول الله ﷺ قد اسكت فهو لا يتكلم، فجعل يرفع يديه إلى السماء ثمّ يضعهما على أسامة كالداعي له، ثمّ أشار إليه بالرجوع إلى عسكره، والتوجه لما بعثه، فرجع أسامة إلى عسكره.

وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٩١/٢، ومن كتب المتأخرين حياة محمد لمحمد حسين هيكل /٢٥٠. والملاحظ في هذه المصادر المذكورة كلّها قد ورد اسم أبي بكر وأسم عمر فيمن سماهم النبي بي المرجوا تحت قيادة أسامة ولم تذكر أنهما سمعا وأطاعا، بل ذكرت أنهما كاذا يخرجان ويعودان بحجة أو بغير حجة ويكفي وجودهما عند النبي بي يوم الخميس حين أمر بأحضار الدواة والكتف وهو دليل على أنهما كاذا يرقبان حالة النبي بي ويترقبان موته ولديهما خطة يجب أن يقوما بتنفيذها.

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ١٥٩/١ ط محققة ، منحيح البخاري (كتاب المفاري باب بمث النبي ﷺ اسامة بن زيد في مرضه).

وجعل يقول: (أنفذ وأبعث أسامة)، ويكرر ذلك، فودّع رسول الله ﷺ وخرج ومعه أبو بكر وعمر. فلمّا ركب جاءه رسول أم أيمن فقال: إنّ رسول اللهﷺ يموت.

فأقبل ومعه أبو بكر وأبو عبيدة، فانتهوا إلى رسول الله على حين زالت الشمس من هذا اليوم وهو يوم الاثنين وقد مات، واللواء مع بريدة بن الحصيب، فدخل باللواء فركزه عند باب رسول الله على وهو مغلق»(۱).

هذا ملخص حادث بعث أسامة ورزية من تخلف عنه.

(سؤال بعد سؤال فهل من جواب؟)

أوّلاً: لقد مرّ بنا أنّ أبا بكر وعمر وابن عوف وسعداً أو سعيداً والزبير وأبو عبيدة كانوا فيمن سمّاهم النبيّ على وأمرهم بالخروج فتخلفوا، وقد لعن على من تخلف عن جيش أسامة (٢) فهل هم ممّن شملتهم لعنة الرسول على وحولاً ممّن زعم الزاعمون أنهم من المبشرين بالجنة، فهل يجوز أن يلعن النبيّ على من شهد له بالجنة وبشره بها؟

ثانياً: لقد مرّ بنا أنّ بعض نساء النبيّ ﷺ أرسلت إلى أسامة وبعض من كان معه.

فمن هي تلكم البعض من نساته على المعلى من كان مع أولئك البعض من كان مع أسامة؟

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ١٦٠/١ ط محققة .

 <sup>(</sup>٢) أنظر الملل والنحل للشهرستائي ١٣/١ هـ الثانية سنة ١٣٩٥، وشرح المواقف للجرجائي
 ٤٠٨/٨ هـ دار الكتب العلمية بيروت.

ولماذا لم يفصح الراوي بأسمائهم؟ فهل من المستبعد أن يكون تلكم البعض (الأوّل) هي من نسائه اللاتي سبق للنبي ﷺ أن أسر إليهن حديثاً فلمّا نبأت به وأظهره الله عليه عرّف بعضه وأعرض عن بعض كما في سورة التحريم؟ وهل من المستبعد أن يكونا هما اللتان تظاهرا عليه كما في سورة التحريم؟ ثالثاً: لقد مر بنا أيضاً ان نساء النبي ﷺ أرسلن إلى أسامة ثانياً يأمرنه بالدخول، فهل كن جميع نسائه؟ أوهن اللائي أرسلن إليه أوّلاً؟ ومهما يكن فهل من حقهن الإرسال؟ وما هو حقهن في الأمر؟

رابعاً: لقد مرّ بنا أيضاً انّ أسامة وبعض من كان معه أمتثلوا أمر النساء المرسلات، فهل كان أمرهن أوجب طاعة من أمر النبي على اللهم تخلّفوا عن أمتثال أمره على ولم يذهبوا حيث أمرهم وتباطؤا متثاقلين؟ ثمّ هم هبّوا سراعاً لأمتثال من أمرتهم من النساء طائعين سامعين فيعودوا مسرعين؟

خامساً: لقد مرّ بنا كتمان الرواة لأسماء تلكم النسوة فهل كان كلّ الرواة نسياً فنسوا أسماءهن كما نسوا الوصية الثالثة في حديث الكتف والدواة؟ أم ان في كتمان ذلك ستر عليهن والله يحب الساترين؟

ومهما تكن حقيقة ذلك فسيقى التساؤل قائماً - وبدون جواب مقنع - هل كان ثمة تنسيق وتدبير بين بعض نساء النبي على أسامة وبعض من كان معه؟ وهذا أيضاً ليس بالمستبعد من ساحة التصور، كما أنه أيضاً غير مستبعد حتى في مرحلة التصديق، لأن أسماء الذين ذكرتهم الرواية أنهم أقبلوا مع أسامة هم الثالوث - أبو بكر وعمر وأبو عييدة - ونجد لهذا الثالوث أهلية الترشيح للخلافة فيما ترويه عائشة وقد مر حديثها، كما نجد لهذا الثالوث تنسيقاً في

المواقف من بعد موت النبي على ذلك يصدق ما قيل من وجود تنسيق وتدبير بينهم وبين بعض نساء النبي على ويوحي بأن ثمة تخطيط وتآمر، حيث كان تشاور وتحاور، لاقتناص الخلافة من صاحبها بأي ثمن، كان ولو على حساب الشرعية والدين.

لذلك لم يكن تخلف من تخلف عن جيش أسامة عفوياً.

كما لم يكن تثاقل أسامة بالخروج عاجلاً عفوياً أيضاً.

ولم يكن تلك المراسلات بين بعض أزواج النبي ﷺ وبين أسامة وبعض من كان معه عفوياً أيضاً.

كلَّ ذلك يوحي بضلوع عناصر فاعلة وخطيرة في تلك المؤامرة، لللك كان النفر الذين وردت أسماؤهم يراوحون بيت النبيّ ولا يبارحونه، وان بارحه الرجال فلهم من نساء النبي ﷺ عون وعين.

فهذا كله قد أحس به على مضافاً إلى أنّ السماء توحي إليه بأخبارهم، ثمّ تأمره بتنفيذ أمر الله سبحانه، وإن كلفه عناء وجهداً، ولاقى عناداً ونَصَباً، فلذلك أتخذ التدبير الحازم والسريع. والأكثر ضماناً للنجاح - لو تم - فأمر أن يأتوه بالدواة والكتف، ليكتب للأمة كتاباً لن يضلوا بعده أبداً. وتلك الوثيقة هي الحجة الشرعية التحريرية التي لا يمكن أن تنكر أو تتناسى كسائر ما سبق منه شفاهاً. وتبقى حجة يحتج بها الخليفة من بعده.

فهذا هو ما أراده النبيِّ ﷺ.

وهذا هو ما أدركه عمر وبقية من حضر من طائعين وعاصين. فنهذه عمر وتبعه قوم فشاقوا النبي ﷺ في أمره، وقبله آخرون ودعوا إليه سامعين طائعين. وهذا هو الذي لم يخف من بعث على الصحابة فرووه كما رأوه. وهذا هو الذي لم يخف على التابعين وتابعي التابعين، وحتى علماء التدوين، لذلك أجهزوا عليه فحرفوه وزوروا فيه، وقد مرّت رواياتهم في صور الحديث وستأتى شواهد أخرى.

وهذا هو الذي تهرّب من ذكره صراحة بشكل وآخر علماء التبرير، فحاولوا جاهدين ليكتموا الحقّ، فقالوا أنه اراد أن يكتب لأبي بكر، ولعمري لو كان ذلك صحيحاً لكان عمر أول المجيبين المستحبين. ولكن ذلك شأن المجدليين المعاندين، أيغالاً في صرف النظر عن حق الإمام علي الله الذي أراد رسول الله على أن يكتب له ذلك الكتاب، فأمعنوا في إخفاء الحقيقة. وهيهات أن تخفى الشمس وإن جللها السحاب.

رابعاً. لماذا أراد علياً دون غيره؟

والجواب على هذا يستدعي مُقدمة نعرف منها دور الرسول ﷺ في ذلك. وتلك هي أن ننظر بتجرّد وموضوعية إلى ذلك الدور، فهل كان ﷺ فيه مأموراً؟ أو مختاراً؟ إذ لا يخلو من هاتين الحالتين.

فإن كان مأموراً - وهو لابد أن يكون كذلك كما هو شأن الرسالة (وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاعُ الْمُبِينُ) (''- وما كان شأنه في التبليغ إلاَّ على حد قوله تعالى: ﴿وَالَّهُمَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَغْمَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَالله يَعْمِمْكَ مِنْ النَّاسِ) (''.

<sup>(</sup>١) التور/٥٤.

<sup>(</sup>٢) المالدة /٧٧. .

ومن كان دوره التبليغ، والتبليغ فقط لأن الله سبحانه يقول: ﴿وَلَمُو تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ۞ لأَخَذَنَا مِنْهُ بِالْتِمِينِ ۞ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ﴾''.

فليس من حقّه أن يكون له أيّ دور سوى تبليغ ما أمره الله به، وقد مرّ التصريح منه ﷺ بذلك حين أعترض عليه جلف جاف في أمر بيعة الغدير لعليّ الله أله منك أو من الله؟ فأجاب قائلاً الله الذي لا إله إلاّ هو. من الله.

وحيث أن يبعة الغدير وكتابة الكتاب لو نمت، كلتاهما كانت لبيعة علي الشيخ وخلافته، وهما من واد واحد، وفي الأولى كان عبداً مأموراً فكذلك هو في الثانية كان عبداً مأموراً، وأيضاً ليس من حق أيّ أحد أن يعترض عليه في تنفيذ أمره.

وإذا لم نقل بهذا فما هو إلا الإختيار، وإنّما أراد عليّاً من نفسه لمواطف شخصية – والعياذ بالله – فلننظر لماذا تلك العواطف؟

هل كانت نسبية، فهو قريبه وابن عمه؟ وهذا غير مقبول ولا معقول، لأن للنبي على من العمومة وأبناء العمومة غير علي، وفيهم من هو أكبر سناً من علي، وليس فيهم من تحقد عليه قريش كما كانت تحقد على علي لأنه قتل مناديدهم ووترهم في الله. فلماذا لم يشر إلى أي واحد من أولئك الأحباء فيؤهله لأي قيادة أو إمارة أو ولاية لا تصريحاً ولا تلميحاً.

إذن ليست رابطة النسب وحدها هي المرجّع لعليّ دون غيره، وليس لقاعدة النسب أيّ دور في الترشيح.

ثم هل كانت رابطة المصاهرة لأنه كان صهراً له على أبنته؟ وهذا أيضاً غير مقبول ولا معقول إذ لم تكن رابطة المصاهرة تكفي للترشيح، على أنها ليست أقوى من رابطة القربي.

<sup>(</sup>١)الِحَاقَة /١٤ – ٢٤.

وقد كان للنبي الله أصهاراً غير علي، وهم أقدم مصاهرة منه، وتجمعه وإياهم قربى نسب من بُعد، كما في عثمان وهو من بني عبد مناف. فلماذا لم يحض عثمان بشرف ذلك الإختيار؟

إذن ليس تعيين علي الله المخلافة دون غيره على حساب القربى النسبية وحدها، ولا عليها وعلى رابطة المصاهرة. ولابئ أن يكون ليس للأختيار الشخصي من النبي على تعيينه أي دور، وإنّما هو أمر من الله تعالى، ودوره هو التبليغ فقط، للمؤهلات التي كانت في علي الملية ولم توجد في غيره.

﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنٍ وَلا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى الله وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمْ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ الله وَرَسُولَة فَقَدْ ضَلَّ صَلالاً مُبِينًا ﴾ (١).

النتائج:

لقد تبين بوضوح على الأسئلة المتشابكة على النحو التالي:

١- ماذا أراد النبيّ ﷺ أن يكتب في الكتاب؟ الجواب: أراد أن يكتب كتاباً يعين فيه وليّ الأمر بعده.

٢-من أراد أن يكتب أسمه في الكتاب؟ الجواب: أراد أن يكتب اسم علي في ذلك الكتاب.

٣- لماذا أراد أن يكتب له ذلك الكتاب؟ الجواب: الأنه رأى ضغائن قوم
 خشى عليه منهم.

٤- لماذا أراد علياً السلاد دون غيره؟ الجواب: لأن الله تعالى أمره بذلك.

<sup>(</sup>١) الأحزاب /٣٦٠.

## من هم المعارضة ؟

إذا رجعنا نستقريء صور الحديث نجد تعتيماً متعمداً على أسماء المعارضة سوى اسم عمر بطلها المقدام صاحب الكلمة النافذة، كالسهم في قلب النبي على حتى (غمّ) أغمي عليه. وباختصار نجد: في الصورتين: (١، ٢) المرويتين عن علي النبي وابن عباس، فقام بعضهم ليأتي به فمنعه رجل من قريش(؟) وقال: ((ان رسول الله يهجر)).

وفي الصورتين (٣ ، ٤) المرويتين عن عمر: ((فكرهنا ذلك أشد الكراهية))(؟).

وفي الصورة (٥) المروية عن جابر: فكان في البيت لغط وكلام وتكلم عمر ...

وفي الصورة (٦) فأختلف من في البيت وأختصموا فمن قائل يقول: القول ما قال رسول الله على ومن قائل يقول: القول ما قال عمر.

وفي الصورة (٧) فقال بعض أصحابه: («أنّه يهجر»، قال: – وأبى أن يسمي الرجل – فجئنا بعد ذلك، فأبى رسول الله أن يكتبه لنا.

وفي الصورة (٨) فقال بعض من كان عنده: (﴿إِنَّ نبيُّ الله ليهجرٍ)).

وفي الصورة (٩) برواية البخاري: فتنازعوا ... فقالوا: ((هجر رسول الله)).

وبروايته الأخرى عن سفيان ... فقالوا: ((ما له أهجر)) استفهموه.

وبرواية الطبري فقالوا: ((ما شأنه أهجر)) استفهموم

وفي الصورة (١٠) برواية البلاذري، فقال: ((أتراه يهجر))، وتكلموا ولغطوا. وبرواية ابن سعد، فقالوا: ((إنّما يهجر رسول الله)). وفي الصورة (١١) فقال يعض من كان عنده: ((أنَّ نبيَّ الله ليهجر)).

وفي الصورة (١٢) فقال عمر: ((قد غلبه الوجع)) فاختلف أهل البيت فأختصموا فمنهم من يقول يكتب لكم ... ومنهم من يقول ما قال عمر ... فلمًا كثر اللغط والاختلاف، وغمّوا رسول الله ﷺ فقال: (قوموا عني).

وفي الصورة (١٤) فأقيل القوم في لغطهم.

وفي الصورة (١٥) فأخذ من عنده من الناس في لغط.

وفي الصورة (١٧) فلغطوا فقال: قوموا.

وفي الصورة (١٨) فتنازعوا عند رسول الله ﷺ وقال رجل من القوم: ان الرجل ليهجر، فغضب رسول الله ﷺ وأمر بإخراجه وإخراج صاحبه.

وفي الصورة (١٩) فقال المعلول: انّ النبيّ يهجر كما يهجر المريض، فغضب النبئ ﷺ، قال ﷺ: فأخرجوه فأخرجناه.

وفي الصورة (٢٠) فمنعه رجل ...

وفي الصورة (٢١) فدعا العباس بصحيفة ودواة، وقال بعض من حضر: ((انَّ النبيَّ ﷺ يهجر)).

وفي الصورة (٢٢) فقالوا: ((ما شأنه أهجر)).

وفي الصورة (٢٤) إنّ قوما قالوا عن النبيّ ﷺ في ذلك اليوم: ((ما شأنه هجر)). رواه ابن حزم.

وفي الصورة (٢٥) فتنازعوا فقال بعضهم: ما له أهجر استعيدوه، فقال عمر قد غلبه الوجع. كما في رواية المقريزي. هذه حصيلة ما ورد في صور الحديث الذي تكثّرت وتكسّرت، حتى يصعب على الرائي فيها تجميع أجزائها بصورة واحدة. وهذا ما يدل على مدى التضييب الذي لف الهالة لتمييع الحالة، وتضييع القالة. ولكن لم يخف وجه الكراهية الذي أبدتها المعارضة بشدة، فهم الذين نابلوا الرسول على منذ بدء دعوته وحتى ساحة وفاته وما بينهما من مواقف، وما بالهم نسوا أن الخير كان وبكون فيما كانوا يكرهون.

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى ﴿ إِنْ لِهُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (١).

وبعد هذا هل يصح أن يقول طماء التبرير أخيرهم العقاد وليس آخرهم، إن النبيّ كان يحبّ أن يحبّ الناس عليّاً، فهو يحبّه ويمهد له وينظر إلى غده ... ثمّ يقول: وليس من الممكن ... وليس من الممكن ... ولابد لنا الآن من النظر في حال عمر وماذا أراد بقوله؟

### ماذا قال عمر؟

ليس من شك فيما قال عمر، إذ نسب قول النبيّ ﷺ إلى الهجر: إنّ النبيّ يهجر، إنّما يهجر رسول الله.

وليس من شك في أن علماء التبرير أضغوا على جفاء هذه الكلمة، نسيجاً أوهى من نسيج العنكبوت، وألقوا ظلالاً – وضلالاً – من التشكيك في تحوير ما قال لسماجته، وقد مر في صور الحديث ما طرأ على الكلمة من تحريف شائن، كما مر في أقوال علماء التبرير مقالة متهالك مائن، في تصريف الكلمة على وجوهها غير الصرفية، فقالوا يهجر إلى ليهجر، إلى أهجر إلى هجر هَجَر

<sup>(</sup>١) النجم /٣ – ٤.

وأستنبطوا لكل وجهاً في القراءة، حتى جعلوها من الإنشاء إلى الاخبار ثم عادوا إلى الإستفهام في مقام الإنكار وهو تشريق وتغريب، وتصعيد بلا تصويب، وإذ لم يجدوا مناصاً في إنكارها، جعلوها فضيلة لعمر بعد أن كانت وصمة عليه. فقالوا إنّما قال ذلك إنكاراً على من تخلف عن أمتثال أمر النبي على وهذا التفسير يأباه عليهم حتى عمر.

ومهما يكن فإن الصحيح عندي أنه قال: ((ان الرجل ليهجر)) كما رواها الغزالي<sup>(۱)</sup>، وإن ورد أيضاً: ((انه يهجر)) كما في الصورة الحادية عشرة من صور الحديث، وقد مرّت نقلاً عن ابن سعد في الطبقات<sup>(۱)</sup>، ونقلها البيهقي مستداً<sup>(۱)</sup>، وذكرناها عن المستخرج للإسماعيلي، نقلاً عن الملا علي القارئ في شرح الشفاء<sup>(1)</sup>، وفي طبقات ابن سعد أيضاً، ومسند أحمد<sup>(1)</sup>، وكتاب السنّة للخلال المتوفى سنة ۱۱۹<sup>(۱)</sup>، ومعجم الطبراني الكبير<sup>(۱)</sup>، وغيرها: ((فقالوا: إنّما يهجر رسول الله علي الفري الطبري: ((ان رسول الله يهجر))<sup>(۱)</sup>، وفي تاريخ ابن خلدون: ((فتنازعوا وقال بعضهم: أنه يهجر، وقال بعضهم: أهجر؟ يستفهم))<sup>(۱)</sup>.

 <sup>(</sup>١) سر العالمين /٩ مل مصر سنة ١٣١٤ هـ. ولا يطرقا التشكيك في تسبة الكتاب إلى
 الغزائي بعد أن نسبه إليه سبط ابن الجوزي الحنبلي في تذكرة الخواص.

<sup>(</sup>۲) طبقات ابن سعد ۲ ق ۲۹۲/۲.

<sup>(</sup>٣) سنن البههي ٢٥/٣ هذ بيروت سنة ١٤١١ (باب كتابة العلم في الألواح والأكتاف).

 <sup>(</sup>٤) شرح الشفاء لملا علي القارئ ٣٠٣/٢ ط. استنابول سنة ١٣١٦، ونسيم الرياض للخفاجي
 ١٧٩/٤ ط. أفست دار الكتاب العربي بيروت.

<sup>(</sup>۵) مسند احمد ه/۲۵۵.

<sup>(</sup>٢) كتاب السنَّة ٢٧١/١ ما الرياض.

<sup>(</sup>٧) معجم الطبراني الكبير ٤٤٥/١١ ط الموصل.

<sup>(</sup>٨) تاريخ الطبري ١٩٣/٢ ط دار المعارف.

<sup>(</sup>٩) تاريخ ابن خلدون ٨٤٩/١ ط دار الكتب اللبناني.

وجاء في حديث سليم بن قيس الهلالي عن ابن عباس: ((فقال رجل منهم: ان رسول الله يهجر))(۱)، وغير هؤلاء.

ويدلنا على نسبة عمر الهجر إليه على المجلع بعضهم عند ذكر كلمته فيقول: ((قال كلمة معناها إن الوجع غلب عليه))، وهذا ما صنعه ابن أبي الحديد وسائر من استهجن الكلمة من علماء التبرير لما فيها من مساس بقداسة الرسول وقدسية رسالته. فحذفوها وأثبتوا البديل عنها: ((قد غلب عليه الوجم)).

والآن ليفكر القارئ في أمر عمر أيّ شيء كان يدعوه لتلك المقالة النابية والكلمة القارصة؟ وماذا عليه لو كان النبيّ ﷺ كتب ذلك الكتاب ليعصم عمر وغير عمر من الأمة من الضلالة إلى الأبد؟

وهل كان عمر يحب أن يبقى الناس في طخياء الضلالة يعمهون؟ فليقل علماء التبرير ما عندهم؟ وهل كان عمر يعتقد في نفسه ((إن النبي يهجر))؟ وكذلك فليقولوا ما شاؤا في ذلك، وقد مر بعض ما عندهم من تخليط.

أم كان عمر يريد أمراً آخر من وراء كلمته، ظم ير لديه أبلغ ممّا قاله ليبلغ مراده؟ وهذا ما نراه ولا نتجنّى عليه، فقد كان هو أيضاً يراه، وقد صرّح بذلك، ومرّت بعض تصريحاته في التعقيب على ما قاله علماء التبرير (عمريون أكثر من عمر) فراجع حيث علم أنّ النبي على أن يكتب الكتاب باسم على فمنع من ذلك.

ومنها قوله: ((لقد كان من رسول الله ﷺ ذرواً من قول لا يثبت حجة ولا يقطع عذراً)).

<sup>(</sup>١) وسيأتي الحديث بتمامه.

ومنها قوله: «إنَّ رسول الله ﷺ أراد ذلك وأراد الله غيره، فنفذ مراد الله ولم ينفذ مراد رسوله، أو كلِّ ما أراد رسول الله كان)) ١٢

ومنها قوله: ((فكرهنا ذلك أشد الكراهية)) (؟)

ولماذا يا أبا حفص؟ ولا نحتاج إلى الجواب، ما دمت أنت القائل لابن عباس: ((إن قومكم كرهوا أن يجمعوا لكم الخلافة والنبوة)). ولماذا أيضاً ؟ وأنت تعلم أن علياً كان أحق بها من غيره، وأنت الذي أعترفت بذلك وقلت لابن عباس: ((أما والله يا بني عبد المطلب لقد كان علي فيكم أولى بهذا الأمر مني ومن أبي بكر)).

وهذه الأقوال جميعها قد مرّت مسئدة إلى مصادر موثوقة فراجع (عمريون أكثر من عمر).

# من أين علم عمر مراد الرسول ﷺ؟

والآن لنبحث من أين علم عمر أنّ النبيّ الله أراد أن يكتب الكتاب باسم علي الله وهو لم يذكره باسمه كما في الحديث، ولم يكتب بعد كتابه ليعلم بذلك عمر، فمن أين علم بذلك فقال ((أنّه ليهجر))؟

لقد علم ذلك من قوله ﷺ: (لن تضلوا بعده - بعدي - أبداً).

وهذه الكلمة لم ترد في شيء من الأحاديث النبوية إلا في بضعة أحاديث كلّها توحي بفضل علي منفرداً أو مجتمعاً مع أهل بيته خاصة، وهم فاطمة والحسن والحسين الذين هم قرناء الكتاب، كما في حديث الثقلين والتمسك بهما عاصم من الضلالة. وإلى القارئ تلكم الأحاديث التي وردت فيها جملة: (لن تضلوا)، وهي دالة على ان التمسك بعلي وأهل بيته أمان من الضلالة، ولم ترد في حق أيّ إنسان سواهم:

أوّلاً: حديث الثقلين وهو من الأحاديث المتواترة رواه أكثر من أربعين صحابياً في ستة مواطن، وأخرجت أحاديثهم المصادر الكثيرة وقد نافت على الماثة (۱). ولفظه كما في أكثر من موطن قاله رسول الله ﷺ فيه ذلك: (أيّها الناس إنّي تركت فيكم الثقلين لن تضلوا ما تمسكتم بهما - الأكبر كتاب الله، والأصغر عترتي أهل بيتي - وإنّ اللطيف الخبير عهد إليّ أنّهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض كهاتين - أشار بالسبابتين - ولا أنّ أحدهما أقدم من الآخر، فتمسكوا بهما، لن تضلوا ولا تقدّموا منهما ولا تخلفوا عنهما، ولا تعلموهم فإنّهم أعلم منكم).

وهذا ما قاله في حجة الوداع في يوم عرفة وفي مسجد الخيف بمنى وفي غدير خم، سوى ما قاله قبل ذلك في يوم فتح الطائف عام ثمان من الهجرة، وسوى ما قاله بعد حجة الوداع وآخر مرة في هجرته وعلى منهره يوم قبض ﷺ.

وقد كان أبو بكر يقول: ((عليّ عترة رسول الله ﷺ)) كما أخرج ذلك عنه السيوطي في جمع الجوامع وعنه المتقي الهندي في كنز العمال ('''.

ثانياً: ما رواه الحسن بن علي وعائشة وأنس وجابر مرفوعاً قال: ((ادعوا إلي سيّد العرب؟ فقال: سيّد العرب؟ فقال: (أنا سيّد ولد آدم وعلى سيّد العرب)، فلمّا جاء أرسل إلى الأنصار فأتوه فقال

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب عليَّ إمام البررة ٢٩٢/١ – ٣١٨ مل دار الهادي.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال ١٠١/١٥ ط الثانية حيس آباد.

لهم: (يا معشر الأنصار ألا أدلكم على ما إن تمسكتم به (لن تضلوا) بعده أبداً)؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: (هذا علي فأحبوه بحبي وأكرموه بكرامتي، فان جبرئيل أمرني بالذي قلت لكم من الله ﷺ))(١).

ثالثاً: ما روته أم سلمة قالت: ((خرج رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم إلى صرحة هذا المسجد فنادى بأعلى صوته فقال: (ألا لا يحل هذا المسجد لجنب ولا لحائض إلا لرسول الله وعلي وفاطمة والحسن والحسين، ألا قد بيّنت لكم الأسماء أن لا تضلوا)))(".

رابعاً: ما رواه زيد بن أرقم قال: ((كنا جلوساً عند رسول الله ﷺ فقال: (ألا أدلكم على من لو أسترشد تموه (لن تضلوا) ولن تهلكوا)؟ قالوا: بلى يا رسول الله قال: (هو هذا وأشار إلى عليّ بن أبي طالب) ثمّ قال: (وآخوه ووازروه وصدّقوه وانصحوه فإنّ جبرئيل أخبرني بما قلت لكم)))(".

خامساً: وثمة حديث - رواه ابن حجر في الصواعق (" - جاء فيه التصريح باسم علي عقب ذكر حديث الثقلين فاقرأ ذلك: ((إنه ﷺ قال - في مرض موته - (أيها الناس يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً فينطلق بي وقد قدّمت إليكم القول

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو تعيم في الحلية ٢/١١ وقال رواه أبو بشر عن سعيد بن جبير عن عائشة نحوه في السؤيد مختصراً، والطيراني في معجمه الكبير ١٨٨/٣، والهيثمي في مجمع الزوائد ١٣١/٩، والمحب الطبراني في الرياض النضرة ٢/٧٧/، وفي النخائر ٢٠٠/، والسيوطي في جمع الجوامع كما في ترتيبه كنز العمال ٢١٦/٧ و ١٩٦/٥، وغيرهم وكلهم عن عائشة.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البهقي في السنن الكبرى ١٥/٧، والسيوطي في اللثالي المصنوعة ١٨٣/١ ط مصر الأولى نقلاً عن سنن البهقي . وعلى القارئ المقارنة ليجد كيف تلامبت الأهواء بالسيوطي فحرف وفير.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المفازلي المالكي في المناقب /٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) الصواعق المحرقة /٧٥ طا الميمنية ١٣١٢.

معذرة إليكم، ألا وإني مخلف فيكم كتاب ربي الله وعترتي أهل بيتي ثمّ أخذ بيد عليّ فرفعها فقال: هذا عليّ مع القرآن، والقرآن مع عليّ، لا يفترقان حتى يردا على الحوض، فاسألوهما ما خلفت فيهما)».

وأحسب ان هذا هو تتمة ما مر قبله، ومهما يكن فهذه جملة أحاديث وردت فيها صيغة (نن تفيلوا) (أن لا تضلوا) وكلها في أهل البيت المنه منها ما يخص علياً بمفرده، ومنها ما يعمه وبقية أهل بيته، فهل من المعقول والمقبول دعوى ان عمر لم يسمعها؟ ليس من الممكن أن لا يكون عمر سمعها من النبي الله أو ممن سمعها منه كلها أو بعضها، وحيث لم يرد في مورد جملة (لن تضلوا) إلا وهي توحي بذكر علي وأهل بيته المنه فلذلك لما قال التوني بدواة وكتف لأكتب لكم كتاباً لن تضلوا)، أستشعر عمر من ذلك ما هو التوني بدواة وكتف لأكتب لكم كتاباً لن تضلوا)، أستشعر عمر من ذلك ما هو المعربح باسم علي في ذلك الكتاب، فتلك حجة مكتوبة ليس من السهل عليه ولا على غيره إنكارها. وذلك هو ما اعترف به لابن عباس بعد ذلك، فلم يجد سلاحاً أقوى عنده يشهره في وجه الشرعية في ذلك الوقت غير كلمة فلم يجد سلاحاً أقوى عنده يشهره في وجه الشرعية في ذلك الوقت غير كلمة اللاحقة التي ربّما يفاجاً بها. وهذا معنى كلماته التي مرّت على القارئ في تعترافاته الخطيرة، فراجع.

<sup>(</sup>١) أنظر يتأبيع المودة للقندوزي ٢٨٠/٢.

فنسبة الهجر إلى النبيّ المعصوم إقدامٌ جريء، مع إساءة أدب مع النبيّ ﷺ ومساس بشخصه الكريم، وأجرأ من ذلك دعواه في كلمته الأخرى ((وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله))، ولنستذكر ما مرّ من أقوال علماء التبرير الله ين رأوا في هذه الكلمة دليلاً على فقاهة عمر بل وأفقهيته على ابن عباس، حيث اكتفى بالقرآن ولم يكتف ابن عباس به (١٤) وهذا ما مرّ عن ابن بطال والنووي وغيرهما فراجع. فقد بيّنا هناك من هو الأفقه منهما بحجج لا يقوى زوامل الأسفار على حملها فضلاً عن ردّها.

والآن فلنعد إلى تفسير كلمته ((حسبنا كتاب الله)) وما تعنيه من دلالة ظاهرة وما تخفي من معنى أشتملت عليه، وماذا أراد عمر بقوله: ((وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله)):

ماذا أراد عمر بقوله: ((حسبنا كتاب الله ))؟

ليس في قوله: ((حسبنا)) أيّ غموض لغوي، ولا أشتراك لفظي، ومعناه كفانا، و(حسب) اسم معنى لا اسم فعل، بدليل زيادة الباء عليه في قولهم بحسبك درهم، وهكذا قول الداعي حسبي الله، أي كفاني دون غيره، كما يصح أن يقول (بحسبي) أي كفاني، هذا من ناحية المعنى في اللغة العربية. إذن ماذا أراد عمر غير ذلك؟ وهل وراء ذلك مراد لعمر؟ نعم إنّه الكناية عن الاستغناء بالقرآن دون عديله، وما عسى ذلك الرفض إلا لمن عينه رسول الله على حديث التقلين، وهم العترة، الذين هم الثقل الأصغر، وهو الآخر الذي يأباه عمر فاستبعده جاهداً، وفرض الاستغناء بالقرآن وحده فقال: ((وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله)). وذلك ما دل عليه معنى (حسبنا) أي كفانا، وإن قيل ما الدليل على ان ذلك مراد عمر؟

فإنّا نقول: دليلنا على ذلك اعترافاته السابقة بأنه فهم ذلك فقال: ((حسبنا... الخ)).

ولولا أن يكون ذلك مراد عمر لما كان معنى لقوله: ((حسبنا كتاب الله)) ولا معنى لقوله: ((وعندكم القرآن))، واحتمال أنه أراد الاستغناء بالقرآن وحده لأنه فيه تبيان كلّ شيء، لقوله تعالى: (مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْمٍ) (() كما قاله علماء التبرير فليس ذلك بصحيح ولا يمكن أن يُعمَّح له، لأن القرآن وحده لا يغني ما لم يكن معه من يعلم تأويله قال تعالى: (وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَ الله وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) (()، والله مبحاته يقول: (فاسْأَلُوا أَهْلَ اللهُ كُم إِنْ كُنتُمُ لا تَعْلَمُونَ ) (()، وقد ورد عن الإمام علي النَّيُ قوله في تفسير هذه الآية فقال: (نحن أهل الله كر) ولا شك أن عليًا النَّيُ قوله في تفسير هذه الآية فقال: (نحن أهل الله كر) ولا شك أن عليًا النَّيُ كان منهم بل ومن أفاضلهم، كيف لا وهو الله يدعا له الرسول بأن يكون الأذن الواعية، وفيه نزل قوله تعالى: (وتَعَيهَا أَذُنَ الراعِ معمر وفهمه، لذلك استبعد الضميمة عن القرآن، وعيمة النبي الله ومنع النبي الله من بعده ما إن فرفضها ومنع النبي الله من كتابة الكتاب اللهي لن تضل أمته من بعده ما إن تمسكوا به.

وفي حديث التقلين دلالة واضحة أن التمسك بهما مماً - القرآن والمترة - هو السبيل العاصم من الضلالة. وليس التمسك بأحدهما دون الآخر بعاصم وحده.

<sup>(</sup>۱) الأتمام /۲۸.

<sup>(</sup>٢) آل عمران /٧.

<sup>(</sup>٢) النحل /١٢.

<sup>(</sup>٤) شواهد التنزيل للحسكاني ٣٧٢/٢، وحلية الأولياء ٢٧/١، وفرائد السمطين للحمويني وكنز العمال ١٥٧/١٥ هـ الثانية ومناقب ابن المفازلي الحديث ١٣٦/، وسمط النجوم الموالي ١٠٤/٠، وتفسير الطبري ٢٩/٥٠، وتفسير الدر المنثور للسيوطي في تفسير الأية نقلاً عن ابن جرين وابن المنثن وابن أبي حالته وابن مربويه.

ونحن إذا استذكرنا ما مر آنفاً من ان عمر كان جاداً في دفع علي عما أراده الله تعالى له على لسان نبيه، ولما كان علي الله هو واحد من العترة بل هو سيدهم، أدركنا المعنى الحقيقي لكلمة عمر: ((حسبنا كتاب الله)) وهي تعني التفكيك بين القرآن والعترة عند التمسك بهما. والرد الحاسم على استبعاد العترة من أهلية التمسك بها، لذلك ارتكب ما ارتكب مما لا يجوز لمثله أن يفعله، وقال ما قال مما ليس من حقّه أن يقوله. ولكنه اليقظ الحذر والمتمرس على الخلاف على النبي على المدينية، ويوم الصلاة على ابن أبي. وغير ذلك.

فأي مانع له الآن أن يعلن الخلاف، ويقول ما لا يحل له ولأي مسلم أن يقوله فينسب الهجر إلى النبيّ المعصوم. ما دام هو بذلك يرفض قرناء الكتاب، وكان من الطبيعي لمثله، وهو يريد ذلك أن يقول للحاضرين: ((وعندكم القرآن))- يعني لا حاجة لنا بالعترة التي يدعونا الرسول على إلى التمسك بالكتاب وبها كما في حديث الثقلين -.

ولندع هذا الجانب التفسيري لكلمته، ولنعد إلى الجانب اللفظي لها. ولنستغفل عقولنا ثانية، وكأننا نبحث عن حاق المعنى لقوله. فماذا كان يعني بكلمته: ((حسبنا كتاب الله))؟ أو ليس معنى ذلك هو رفض السنّة؟ الّتي هي تلو الكتاب؟ أفهل كان يرى حقاً عدم حجية السنّة؟

نعم كان وكان، ولسنا نحمّله إلا تبعة أفعاله، لأنّه ممّن أمر في أيامه بتحريقها ومحوها(١). وما دام ليس من حقنا أن نحمّله خشية الإتهام بأنا لسنا معه

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ١/١٧ و ١٠٨/١٤، وهواهد التنزيل ٢٣٤/١ ٢٣٧٠.

على رأي فلنترك الحديث لأثمّة عمريّين لا يشك في ولائهم لعمر، مثل الإمام الشافعي وابن حزم، والبيهقي، والسيوطي.

فلنقرأ ما يقول كلّ واحد في عدم الإستفناء بالكتاب وحده ولابدٌ من السنّة معه، وهم غير متهمين فيما يقولونه في إدانة من قال بالإستغناء بالكتاب وحده حتى ولو كان عمر:

#### ١- ماذا قال الشافعي؟

قال الإمام الشافعي في الرسالة ونقله عنه البيهةي في المدخل (أف وضع الله رسوله صلى الله عليه (وآله) وسلم من دينه وفرضه وكتابه الموضع الله رسوله صلى الله عليه علماً لدينه بما أفترض من طاعته، وحرّم من معصيته وأبان من فضيلته، بما قرن بين الإبمان به مع الإيمان به فقال تبارك وتعالى: ﴿فَآمِنُوا بِالله وَرَسُولِهِ﴾ (٢) وقال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِالله وَرَسُولِهِ) (٢) وقال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِالله ثم ورَسُولِهِ) (١) فجعل كمال ابتداء الإيمان الذي ما سواه تبع له الإيمان بالله ثم برسوله معه.

قال الشافعي: وفرض الله على الناس إتباع وحيه وسنن رسوله فقال في كتابه: ﴿لَقَكْ مَنَ الله عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إذ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ ٱنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾ (ا).

<sup>(</sup>١) نقل كلامه بنصه السيوطي في رسالته مفتاح الجنة في الأحتجاج بالسنَّة /٣. ٤ ضمن مجموعة الرسائل المنيرية أواخر المجلد الثاني.

<sup>(</sup>٢) الأمراف /١٥٨ .

<sup>(</sup>٢) التور/٦٢.

<sup>(£)</sup> آل عمران /۱٦٤.

قال الشافعي: فذكر الله الكتاب والقرآن، وذكر المحكمة فسمعت من أحل العلم بالقرآن يقول: الحكمة سنة رسول الله صلى الله عليه أرضى من أحل العلم بالقرآن يقول: الحكمة سنة رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم. وقال: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الله وَاطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْمٍ فَرُدُّوهُ إلى الله وَالرَّسُولِ) (١٠٠ ثمّ ساق الكلام إلى أن قال: فأعلمهم أن طاعة رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم طاعته فقال: ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهمْ حَرَجًا مِمًا قَضَيْتَ وَيُسَلَمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (١٠).

واحتج أيضاً في فرض اتباع أمره بفوله: ﴿لا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَانَّعَاءِ بَغْضِكُمْ بَغْضًا قَدْ يَعْلَمُ الله اللّذِينَ يَتَسَلّلُونَ مِنْكُمْ لِوَاذًا فَلْيَحْذَرُ الّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُعْمِيبَهُمْ فِئْنَةً أَوْ يُعْمِيبَهُمْ عَذَابِ اللّهِمْ ﴾ وقوله: ﴿وَمَا لَنُهُوا كُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَائْتَهُوا ﴾ وغيرها من الآيات التي دلت على اتباع أمره ولزوم طاعته فلا يسم أحد رد أمره لفرض الله طاعة نبيه ».

٢- ماذا قال ابن حزم؟

قال ابن حزم في الإحكام في أصول الأحكام: ((لاتعارض بين شيء من نصوص القرآن ونصوص كلام النبي ﷺ وما نقل من أفعاله فقال سبحانه خبراً عن رسوله: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (ه)، وقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) النساء /٥٩.

<sup>(</sup>٢) النساء /٦٥.

<sup>(</sup>٢) النور /٦٣.

<sup>(</sup>٤) الحشر /٧.

<sup>(+)</sup> النجم /٢– ٤.

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله أَمْوَةً حَسَنَةً﴾ (١)، وقوله: ﴿لَوَلُوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ الله لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا﴾ (٣). فأخبر ﷺ انْ كلام نبيّه وحي من عنده كالقرآن في أنّه وحي...اهـ) (٣).

## ٣- ماذا قال البيهقى؟

وقال البيهةي بعد احكامه هذا الفصل: ((ولولا ثبوت الحجة بالسنّة لما قال صلّى الله عليه (وآله) وسلّم في خطبته بعد تعليم من شهده أمر دينهم (ألا فليبلغ الشاهد منكم الغائب فرب حامل مبلّغ أوعى من سامع) ثمّ أورد حديث: (نضر الله امرؤاً سمع منا حديثاً فأدّاه كما سمعه، فرب مبلّغ أوعى من سامع)). وهذا الحديث متواتر كما سأبينه.

قال الشافعي: ((فلمًا ندب رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم إلى استماع مقالته وحفظها وأدائها، دلّ على أنه لا يأمر أن يؤدّى عنه إلاّ ما تقوم به الحجة على من أدي إليه، لأنه إنّما يؤدي عنه حلال يؤتى، وحرام يجتنب، وحدّ يقام، ومال يؤخذ ويعطى، ونصيحة في دين ودنيا)).

ثم أورد البيهةي من حديث أبي رافع قال: ((قال رسول الله ﷺ: (لا ألفين أحدكم متكناً على أريكته يأتي الأمر من أمري مما أمرت به أو نَهيت عنه فيقول: لا أدرى ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه))(4).

<sup>(</sup>١) الأحزاب /٢١.

<sup>(</sup>٢) النساء /٨٢.

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي، وابن ماجة، والحاكم، والبيهقي في دلائل النبوة، وإسناده صحيح، وقال الترمذي حسن صحيح، مشكاة المصابيح ٥٧/١.

أوجدتم فيه من كلّ أربعين شاة شاة، وفي كلّ كذا بعير كذا، وفي كلّ كذا درهماً كذا؟ قال: لا، قال فعن من أخذتم ذلك؟ ألستم عنا أخذتموه وأخذناه عن النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم.

وقال: أوجدتم في القرآن: ﴿وَلَيْطُوَّقُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾ (١)، أو وجدتم فيه فطوفوا سبعاً، واركعوا خلف المقام؟ أو وجدتم في القرآن: لاجلب ولاجنب ولا شغار في الإسلام؟

أما سمعتم الله يقول في كتابه: ﴿وَمَا آتَاكُمْ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَتُهُ ا﴾ (٣)

قال عمران: فقد أخذنا عن رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم أشياء ليس  $(^{\circ})$ .

وأخرج البيهقي والحاكم عن الحسن قال: ((بينما عمران بن الحصين يحدث عن سنّة رسول الله إذ قال له رجل يا أبا نجيد حدّثنا بالقرآن، فقال له

<sup>(</sup>١) الحج /٢٩.

<sup>(</sup>۲) الحشر/٧.

 <sup>(</sup>٣) مفتاح الجنّة في الإحتجاج بالسنّة للسيوطي /٥ ضمن مجموعة الرسائل المنيرية المجلد الثاني.

عمران أنت وأصحابك تقرؤن القرأن !؟ اكنت تحدثني عن الصلاة وما فيها وحدودها؟

أكنت تحدّثني عن الزكاة في الذهب والإبل والبقر وأصناف المال؟ ولكن قد شهدت وخبت أنت، ثم قال: فرض رسول الله ﷺ في الزكاة كذا وكذا، فقال الرجل: أحييني أحياك الله.

قال الحسن فما مات ذلك الرجل حتى صار من فقهاء المسلمين))(١). ٤- ماذا قال السيوطي؟

قال في ديباجة كتابه: (اعلموا يرحمكم الله ان من العلم كهيئة الدواء، ومن الآراء كهيئة الخلاء، لاتذكر إلا عند داعية الضرورة، وان ممّا فاح ريحه في هذا الزمان. وكان دارساً بحمد الله تعالى منذ أزمان، وهو ان قائلاً رافضياً (٩) زنديقاً أكثر في كلامه: ان السنّة النبوية والأحاديث المروية - زادها الله علواً وشرفاً - لا يحتج بها، وأن الحجة في القرآن خاصة، وأورد على ذلك حديث: ماجاءكم عني من حديث فاعرضوه على القرآن، فإن وجدتم له أصلاً فخلوا به وإلاً فردّوه. هكذا سمعت هذا الكلام بجملة منه وسمعه منه خلائق غيري ... فاعلموا رحمكم الله من أنكر كون حديث النبي من النبي والا كان أو فعلاً بشرطه المعروف في الأصول حجة، كفر وخرج عن دائرة الإسلام وحشر مع اليهود والنصارى أو مع من شاء الله من فرق الكفرة ...

وأصل هذا الرأي الفاسد أنّ الزنادقة وطائفة من غلاة الرافضة ذهبوا إلى إنكار الاحتجاج بالسنّة والاقتصار على القرآن ...)(٢) إلى آخر كلامه.

<sup>(</sup>١) مفتاح الجنة في الإحتجاج بالسنّة للسيوطي /١٣ ضمن مجموعة الرسائل المثيريه المجلد الثاني.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر /٢.

ونحن لانريد مناقشته في حكمه الكلي على الكبرى فهو عين الصواب، ولكن هلم الخطب في تطبيق الحكم على الصغرى في المقام.

ويجب أن لايستغفّل القارئ بما قاله السيوطي الذي شنّها حرباً شعواء على ذلك الرافضي المجهول الهوية. كما يجب أن لانظلمه مادامت حجته صحيحة كما حكاها عنه السيوطي نفسه.

فإن الذي زعمه السيوطي في حكاية قوله: «هو إهمال السنّة بالمرة فلا يحتج بها». بينما الذي حكاه من فحوى دليله هو وجوب عرض السنّة على الكتاب، والأخذ بها ما دامت غير مخالفة له. وأين هذا من عدم حجيتها والاكتفاء بالقرآن؟.

وإذا صحّ ماذكره السيوطي عنه من الدليل يكون الرافضي المجهول الهوية على حق في كلامه، لأنّ الحديث الذي يخالف القرآن زخرف وباطل ويضرب به عرض الجدار. وهذا هو المنطق الصحيح والسليم الذي يقطع جهيزة كلّ الوضاعين والمدلسين الذين كلبوا في الحديث ونسبوه زوراً إلى النبي عليه منه ومنهم بريء.

وأين هذا ماشهر به السيوطي بقوله: ((إنكار الاحتجاج بالسنّة والاقتصار على القرآن ...)؟ وهل من الإنصاف أن يرمي بالزندقة لأنّه يقول إنّ السنّة ليست ناسخة للقرآن ولا قاضية عليه، ولأنّ السنّة الصحيحة هي التي لاتخالف القرآن ا

ثم ما رأي السيوطي في قول عمر: ((حسبنا كتاب الله وعندكم القرآن)) أليس ذلك نبذه للسنّة نبذ الحصاة وراء ظهره؟ ثم ما رأي السيوطي في قول عمر في خطبته: ((لا يبقين أحد عنده كتاباً إلا أتاني به فأرى فيه رأيي))، فظنوا أنه يريد النظر فيها ليقومها على أمر لا يكون فيه اختلاف، فأتوه بكتبهم فأحرقها بالنار(۱). كما بعث إلى الامصار يأمرهم: من كان عنده شيء فليمحه؟(۱).

فيا هل ترى من هو الذي أنكر الاحتجاج بالسنّه؟ ذلك الرافضي المنكود حظه؟ أم هو عمر بن الخطاب المشهود رفضه؟

ثم هل من حقنا ان نسأل السيوطي عن حكمه هل هو مخصوص بذلك الرافضي؟ أم هو عام لكل من أنكر الاحتجاج بالسنّة؟ وهل يرضى أن يحكم به على عمر؟ وهل يرضى بذلك علماء التبرير وهو منهم؟ ثم ماباله وهو من أهل السنّة، ومادام غيوراً على السنّة، يستنكر ما قاله الرافضي الذي حامى عن حريم السنّة بأن لا تشويها شوائب الكذابين، بل كان الأولى أن يدعو له ويستغفر له، فهو يريد حماية السنّة لاعدم الاحتجاج بها ونبذها كمن قال: ((حسبنا كتاب الله وعندكم القرآن))، بالله لقد صح المثل السائر: (رمتني بدائها وانسلت)، وما علينا الآن إلا أن نقول للسيوطي رضينا بك حَكماً بينتا وبينك ورضينا بحكمك على كلّ من قال بعدم الاحتجاج بالسنّة من الأولين والآخرين من أي فرق المسلمين.

ويكفينا في إدانة السيوطي كتابه: (اللاليء المصنوعة في الأحاديث الموضوعة) لماذا كتبه؟ أليس لتخليص السنّة من الشوائب. إذن فقول الرافضي بعرض السنّة على الكتاب خير ميزان وليس فيه عين، وكتابه المذكور لم يخلّص

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ١٨٨/٥، وتقييد العلم للخطيب البغدادي.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم لابن عبد البر.

السنَّه من كلَّ شين. ﴿آفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لَا يَهِدِّي إِلاَّ أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ﴾(١).

وأخيراً فقد تبين لنا أن عمر إنّما قال: ((حسبنا كتاب الله، عليكم بالقرآن)) ليستفرد بالكتاب وهو الثقل الأكبر ويستبعد الثقل الأصغر وهم العترة، وسيّد العترة عليّ كما هو معلوم عند المسلمين، وكان أبو بكر يقول ذلك أيضاً ("). وليس معنى ذلك الاستبعاد لأهل البيت عن ساحة المخلافة، يعني بالضرورة أن لانجد عمر يتحدّث بفضائلهم كما كان أبو بكر يفعل كذلك، حتى لقد عقد المحب الطبري في الرياض النضرة باباً في ذكر ما رواه أبو بكر في فضائل أمير المؤمنين الشيّة وباباً (في ذكر مارواه عمر في عليً)، ووردت عنهما أحاديث كثيرة في فضائل أهل البيت، يقف عليها الطالب في كتب المناقب للخوارزمي الحنفي وابن المفازلي المالكي والفصول المهمة لابن الصباغ المالكي سوى ما أورده الحاكم في المستدرك وابن عساكر الشافعي في تاريخ دمشق وغيرهم وغيرهم. المستدرك وابن عساكر الشافعي في تاريخ دمشق وغيرهم وغيرهم. فالحديث بفضائل أهل البيت ليس بضارً لهما بل ربّما أصابا منه نفعاً من تطيب النفوس بإظهار المودة بعد ما تم استبعادهم عن الخلافة، ثم تجريدهم حتى من بعض اختصاصهم.

ألم يروي الطبراني في الأوسط وعنه الهيشمي في مجمع الزوائد عن عمر قال: ((لمّا قبض رسول الله ﷺ جنت أنا وأبو بكر إلى عليّ فقلنا ما تقول فيما ترك رسول الله ﷺ قال: فقلت والّذي بخير؟

<sup>(</sup>١) يونس /٣٥.

<sup>(</sup>٢) كِنْزُ العمال ١٠/١٥ مَلْ حيدرآباد الثانية.

قال: والذي بخيير، قلت: والذي بغدك؟ قال: والذي بغدك. فقلت أما والله حتى تحزّوا رقابنا بالمناشير فلا)(١).

## ٥ - ماذا قال السندي في حاشيتيه على البخاري؟

قال: إنَّ الأمر الصادر يفيد أنه أمن من الضلال، فالكتاب الذي يريد الرسول ﷺ أن يكتبه سبب للأمن من الضلال ودوام الهداية. فكيف يخطر على بال إنسان أنه سيترتب عليه عقوبة أو فتنة أو عجز.

أمّا قوله: ((حسبنا كتاب الله)) لأنّه تعالى قال: (ما فرّطنا في الكتاب من شي) (()، ويقول: (اليوم أكملت لكم دينكم) (()، فكلٌ من الآيتين لا يفيد الأمن من الفيلال ودوام الهداية للناس، ولو كان كذلك لما وقع الفيلال، ولكن الفيلال والتفريق في الأمة قد وقع يحيث لا يرجى رفعه، كما أنّ النبي الله الفيلال والتفريق في الأمة قد وقع يحيث لا يرجى رفعه، كما أنّ النبي الله الله أن مراده أن يكتب لهم الأحكام حتى يقال على ذلك: إنّه يكفي فهمها من كتاب الله، ولو فرض أنّ مراد النبي الله كان كتابة بعض الأحكام، فلعل النص على تلك الأحكام منه الله الله الله المن من الفيلالة وعلى هذا لا وجه لقولهم: ((حسبنا كتاب الله))، يل لو لم يكن قائدة النص إلا الأمن من الفيلالة لكان مطلوباً جداً، ولا يصح تركه للإعتماد على أنّ الكتاب جامع لكلّ شي، كيف والناس محتاجون إلى السنّة أشد احتياج مع كون الكتاب جامعاً، وذلك لأنّ الكتاب وإن كان جامعاً إلا أنه لا يقدر كلّ أحد على الإستخراج منه. وما يمكن لهم استخراجه منه لا يقدر كلّ أحد استخراجه منه على وجه الصواب.

<sup>(</sup>١) مجمع الزوالد ٢٩/٩.

<sup>(</sup>٢) الأنمام /٣٨.

<sup>(</sup>٣) المائدة /٣.

ولهذا فوض الله لرسوله البيان مع كون الكتاب جامعاً فقال تعالى لنبيه: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِم ﴾ (١)، ولاشك أن إستخراجه على الكتاب على وجه الصواب يكفي ويغني في كونه نصاً مطلوباً لنا، لاسيما إذا أمرنا به، ولاسيما إذا وعد على ذلك الأمن من الضلال، فما معنى قول ((حسبنا كتاب الله)) بعد ذلك (١٩)

# ٦ - ماذا في القراءة الخلدونية (٣)؟

ليس من جديد عند ابن خلدون سوى التفافه على حديث الدواة والكتف، بقفزة غير بارعة فطواه وطمس معالم الإدانة فيه في موضع مقدمته فقال: – وهو يذكر أمر النبي على باحضار الدواة والقرطاس ليكتب صلى الله عليه (وآله) الوصية -: ((وان عمر منع من ذلك))(1). ثم قال: ((وما تدعيه الشيعة من وصيته لعلي الهوه وأمر لم يصح ولا نقله أحد من أثمة النقل.

والّذي وقع في الصحيح من طلب الدواة والقرطاس ليكتب الوصية وان عمر منع من ذلك، فدليل واضح على أنه لم يقع»<sup>(ع)</sup>.

ثم عاد في تاريخه فقال: ((في مرضه ﷺ: ثمّ جمع أصحابه فرحّب بهم وعيناه تدمعان ودعا لهم كثيراً وقال: (أوصيكم بتقوى الله وأوصى الله بكم واستخلفه

<sup>(</sup>١) النحل /٤٤.

<sup>(</sup>٢) حاشية السندي على صحيح البخاري ١٣/١ نقلاً عن معالم الفتن لسميد أيوب /٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) القراءة الخلدونية اسم لكتاب كان يدرس في الصف الأوّل من المدارس الإبتدائية في العهد الملكي في العراق نسبة لمؤلفها أبن خلدون. وهزءاً بعقلية ابن خلدون في رأيه في المقام شبّهنا ما لديه بما في القراءة الخلدونية.

<sup>(1)</sup> مقدَّمة ابن خلدون /٣٨٠ ط دار الكتاب اللبنائي.

عليكم، وأودّعكم إليه إني لكم نذير وبشير ألا تعلوا على الله في بلاده وعياده فإنه قال لي ولكم: ﴿ وَلَلْكَ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ وَلَا فَسَادًا لِللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَلَا فَسَادًا وَالْمَاقِبَةُ لِلْمُتّقِينَ ﴾ (١)، وقال: ﴿ النِّسَ فِي جَهَنَّمَ مَنْوَى لِلْكَافِرِينَ ﴾ (١).

ثمّ سألوه عن مغسِّله؟ فقال: (الأدنون من أهلي).

وسألوه عن الكفن؟ فقال: (في ثيابي هذه أو بياض مصر أوحلَّة يمانية).

وسألوه عن الصلاة عليه؟ فقال: (دعوني على سريري في بيتي على شفير قبري، ثمّ اخرجوا عني ساعة، حتى تصلي عليّ الملائكة، ثمّ ادخلوا فوجاً بعد فوج فصلوا وليبدأ رجال من أهل بيتي ثمّ نساؤهم).

وسألوه عمّن يدخله القبر؟ فقال: (أهلي).

ثم قال: (إنتوني بدواة وقرطاس، اكتب لكم كتاباً لاتضلون بعده) فتنازعوا وقال بعضهم: إنه يهجر، وقال بعضهم: أهجر؟ يستفهم، ثم ذهبوا يعيدون عليه، ثم قال: (دعوني فما أنا فيه خير ممّا تدعونني إليه). وأوصى بثلاث: أن يخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأن يجيزوا الوفد كما كان يجيزهم. وسكت عن الثالثة أو نسيها الراوي، وأوصى بالأنصار فقال: (إنّهم كرشي وعيلتي التي أويت إليها، فأكرموا كريمهم، وتجاوزوا عن مسيئهم، فقد اصبحتم يامعشر المهاجرين تزيدون والأنصار لا يزيدون). ثمّ قال: (سدّوا هذه الأبواب في المسجد إلا باب أبي بكر فإني لا أعلم أمرءاً أفضل يداً عندي في الصحبة من أبي بكر ولو كنت متخذاً خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ولكن صحبة إخاء وإيمان حتى يجمعنا الله عنده).

<sup>(</sup>١) القصص /٨٢.

<sup>(</sup>٢) المتكبوت /٨٠.

ثمَّ ثقل به الوجع واخمي عليه، فاجتمع إليه نساؤه وبنوه، وأهل بيته والعباس وعلىّ.

ثم حضر وقت الصلاه فقال: (مروا أبا بكر فليصل بالناس) فقالت عائشة: 
((إنّه رجل أسيف لايستطيع أن يقوم مقامك فمر عمر)). فامتنع عمر وصلى أبو 
بكر، ووجد رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم خفّة فخرج، فلمّا أحس به 
أبو بكر تأخر فجذبه رسول الله ﷺ وأقامه مكانه، وقرأ من حيث انتهى أبو بكر ثم 
كان أبو بكر يصلى بصلاته والناس بصلاة أبي بكر.

قيل صلوا كذلك سبع عشرة صلاة. وكان يدخل يده في القدح وهو في النزع فيمسح وجهه في الماء ويقول: (اللّهم أعنّي على سكرات الموت).

فلمًا كان يوم الاثنين وهو يوم وفاته خرج إلى صلاة الصبح عاصباً رأسه، وأبو بكر يصلي فنكص عن صلاته ورده رسول الله على يبده صلى قاعداً على يمينه ثم أقبل على الناس بعد الصلاة فوعظهم وذكرهم. ولمّا فرغ من كلامه قال له أبو بكر: ((إنّي أراك قد أصبحت بنعمة الله وفضله كما تحب))، وخرج إلى أهله في السنح، ودخل رسول الله على بيته فاضطجع في حجرة عائشة. ودخل عبد الرحمن بن أبي بكر عليه وفي يده سواك أخضر فنظر إليه وعرفت عائشة أنه يريده قالت: ((فمضفته حتى لان واعطيته إياه فاستن به ثم وضعه))، ثم ثقل في حجري (۱) فذهبت أنظر في وجهه، فإذا بصره قد شخص وهو يقول: (الرفيق حجري)

<sup>(</sup>۱) وابن خلدون حين يروي ثنا حديث عائشة عن السواك الأخضر الذي بيد عبد الرحمن بن ابي بكر ومضغ عائشة له وأعطته ثلنبي قاستن به ثم وضعه ثم ثقل في حجرها... الغ ولم يعقب عليه بشيء وكأنه مصدق به ومهما تباله الراوي واستغفل القارئ فلا يكاد يُصدق بأن إنساناً في حالة النزع يمكنه أخذ السواك ليستن به. وما أدري كيف غفل ابن خلدون أو تفافل عن ذكر تتمة معزوفة السواك الذي مضفته السيدة عائشة حين ابن خلدون أو تفافل عن ذكر تتمة معزوفة السواك الذي مضفته السيدة عائشة حين قالت . فجمع الله بين ريقي وريقه في آخر يوم من الدنيا (سير أعلام النبلاء للنهبي

الأعلى من الجنة)، فعلمت أنه خُير فأختار. وكانت تقول: قبض رسول الله على الأعلى من الجنة)، فعلمت أنه خير فأختار. وكانت تقول: قبض ربيع الأوّل...) (١٠).

هذا ما أردنا نقله من قراءة ابن خلدون في مقدمته وتاريخه، لنوقف القارئ على تخطه في عرض ماجرى في فترة مرض النبئ على وحتى وفاته على .

وكأنه قد جنّد نفسه لتكثيف حضور أبي بكر وآل أبي بكر. فأبو بكر فهم نعي النبي عَيِّة نفسه حين قال: (ان عبداً من عباد الله خيّره الله بين الدنيا وبين ماعنده)، وفهمها أبو بكر فبكي فقال: (ابل نفديك بأنفسنا وأبنائنا)) فقال: (على رسلك يا أبا بكر)؟

وأبو بكر يحظى بيقاء بابه شارعاً إلى المسجد وتغلق سائر الأبواب غير بابه؟
وأبو بكر يؤمر بالصلاة دون غيره؟ وأخيراً أضطجع النبي على حجرة ابنة
أبي بكر، وعبد الرحمن بن أبي بكر يدخل وفي يده سواك أخضر فينظر إليه
النبي على وتعلم عائشة ابنة أبي بكر أنه يريده فتأخله وتمضغه حتى لان وتعطيه
فيستن به. وأخيراً توفي وهو في حجرها وبين سحرها ونحرها. فهذا المحضور
المكتف لأبي بكر وآل أبي بكر يثير التساؤل عن عمل أهل بيت النبي على وبقية
نسائه أين كانوا وماذا كان في حضورهم؟ في قراءة أبن خلدون؟

١٣١/١ نقلاً عن البخاري، وفي الهامش تخريجه عن مسلم في صحيحه والقرطبي في تفسيره والبيهقي في سننه الكبرى ووالتبريزي في مشكاة المصابيح والزبيدي في الحاف السادة المتقين والمراقي في المفني عن حمل الأسفان وابن حجر في فتح الباري، فراجع موارد ذكرهم).

وفي ثقط آخر؛ وإن الله جمع بين ريقي وريقه عند الموت (سير أعلام النبلاء ٢٣١/١) نقلاً عن البخاري، وفي الهامش مصادر تخريجه فراجع، ولمل الرجل كان على قدر من الحكنة أحس بأن ذكر الحبكة بجميع خيوطها سيكشف للقاريء عن زينها جملة وتفصيلاً.

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن خلدون ٨٤٩/٢ ط دار الكتاب اللبنائي.

ألم يقرأ ابن خلدون حديث سلمان الفارسي قال: ((دخلت عليه - أي على النبي ﷺ صبيحة يوم قبل اليوم الذي مات فيه فقال لي: (ياسلمان ألا تسأل عما كابدته الليلة من الألم والسهر أنا وعليّ) فقلت يا رسول الله: ألا أسهر الليلة معك بدله؟ فقال: (لا هو أحق بذلك منك)))(١).

ألم يقرأ ابن خلدون حديث حذيفة قال: ((كان علي أسند رسول الله ﷺ إلى ظهره فقلت لعلي هلم أراوحك؟ فقال رسول الله ﷺ: (هو أحق به))(").

وإذا كان ابن خلدون لم يقرأ ذلك، فهل هو لم يقرأ. حضور العباس وحديث اللدود <sup>(٣)</sup> قال ابن أبي الحديد: ((وقد وقع اتفاق المحدثين كلهم على ان العباس كان ملازماً للرسول ﷺ أيام مرضه في بيت عائشة وهذا لاينكره أحد))(٣).

وهو لم يقرأ حديث مسارّة النبيّ ﷺ لابنته فاطمة؟ مرتين بكت في الأولى وضحكت في الثانية وهذا ما رواه الشيخان وغيرهما ممّا جل عن البيان (٥٠).

وهو لم يقرأ حديث ابن عباس: ((إنه خرج في مرضه الله مات فيه عاصباً رأسه بعصابة دسماء ملتحفاً بملحفة على منكبيه فجلس على المنبر وأوصى بالأنصار فكان آخر مجلس جلسه))(١).

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ٩٩١/٢ ط مصر الأولى.

<sup>(</sup>٢) ذَخَالُر الْمَقْبِي /٩٥ مَلُ الْقَدَسِيِّ.

 <sup>(</sup>٣) سيرة ابن هشام تحد السقا ورفاقه ١٣٥/٤، وطبقات ابن سعد ١٣٣٧/١، وتاريخ الطبري ٢/
 ١٨٨ ـ ١٨٨ و١٩٥ وغيرها.

<sup>(1)</sup> شرح النهج لابن أبي الحديد ١٩١/١ ط الأولى و ٢٦٨/١٠ ط محققة بمصر.

<sup>(</sup>ه) صحيح البخاري برقم ۱۲۸۵ و ۱۲۸۲، وصحيح مسلم برقم ۱۲۵۰ و ۱۸/۲۴۵۰ و ۱۹۹/۲۴۵۰. وسنن ابن ماجه /۲۲۲۱، ومسند أحمد ۲۸۲۲۱، وطبقات ابن سعد ۲ ق ومشكل الآثار للطحاوي ۲/۸۱، ومشكاة المصابيح للتبريزي /۲۷۹۱، وحلية ابي تميم ۲/۰۱، وفيرها.

<sup>(</sup>٦) منحيح البخاري برقم ٢٧٩٩ و ٢٨٠١ وغيره.

وهو لم يقرأ حديث الفضل بن العباس: ((وقال له النبي ﷺ: يا فضل شاءُ هذه العصابة على رأسى فشاء الخ»(۱).

وهو لم يقرأ حديث أم الفضل قالت: ((خرج رسول الله ﷺ وهو عاصب رأسه في مرضه وصلَى بنا المغرب فقرأ بالمرسلات، فما صلَى بعدها حتى لقي الله تعالى))(''

وهو لم يقرأ حديث أم المؤمنين أم سلمة قالت: ((والّذي أحلف به إن كان علي لأقرب الناس عهدا برسول الله على قالت عدنا رسول الله على غداة بعد غداة يقول: جاء علي – مراراً – قالت: وأظنه كان بعثه في حاجة قالت: فجاء بعد وظننت إن له عليه حاجة، فخرجنا من البيت فقعدنا عند الباب فكنت من أدناهم إلى الباب، فأكب عليه علي فجعل يساره ويناجيه، ثم قبض رسول الله على من يومه ذلك فكان أقرب الناس به عهداً))(4).

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲ ق ۲/۵۶.

<sup>(</sup>۲) مستد احمد ۲/۹۱.

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٢ ق ٣٨/٢ ط ليدن.

<sup>(</sup>٤) مستد أحمد ٢/ ٣٠٠٪ والخصالص للتسالي /٤٠ ط التقدم ومستدرك الحاكم ١٣٩.١٣٨/٢، وغيرها.

وإذا كان ابن خلدون لم يقرأ كلّ ذلك، فهل يعقل أنه لم يقرأ ما روته عائشة وأخرجه البخاري عنها مكرراً وكالاهما عنده في المقام الأسمى من خروجه على متوكناً على العباس ورجل – هو علي – ولكن عائشة لا تطيق لها نفس أن تذكره بخير وهي تستطيع كما قال ابن عباس فيما رواه الطبري().

ألم يقرأ ابن خلدون هذا الحضور لعلي والعباس عند النبي على وقد خرج متوكناً عليهما حين صلى أبو بكر فنحاه وصلى هو الناس؟ أوليس هذا في صحيح البخاري وتاريخ الطبري وطبقات ابن سعد، وابن خلدون قد رأى تلك الكتب جميعها وأخذ عنها خصوصاً عن كتاب الطبري الذي قال عنه - في ذكره أمر الجمل - اعتمدناه للوثوق به لسلامته من الأهواء الموجودة في كتب ابن قتيبة.

ثم ما بال الناس الدين سألوه عن مغسّله وكفنه والصلاة عليه وحتى عمّن يدخله القبر، ما بالهم لم يسألوه عمّن يتولى أمرهم من بعده؟

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٤٣٣/٢، صحيح البخاري ١٣٥/١ باب إِنَّمَا جُمُل الإمام ليؤلَّم به... ط بولاق.

وأمّا كون النبي ﷺ لم يكتب الكتاب لمنع عمر ليس يعني أنّه لم يكن قد أوصى علياً، فما نعى به على الشيعة في ذلك، وزعم أنّه أمر لم يصح ولا نقله أحد من أثمة النقل.

ونحن لا نطيل الوقوف معه في سرد ما يستدل به الشيعة على وصاية على عن النبي النبي الذي أراد الله الديهم منحصراً بذلك الكتاب الذي أراد الله ان يكتبه ومنع عمر منه فلم يقع. فإن لديهم من الأدلة الأخرى والتي رووها عن مصادرهم ومصادر غيرهم وفي هذا القسم الثاني ما يرغم ابن خلدون على قبول أحاديثهم فغيها من صحاح قومه وسننهم ومسانيدهم وتواريخهم، وفيها أحاديث دلت على أن علياً كان وصي رسول الله على من قبل يوم الخميس يوم حديث الرزية، بل كان هو وصي رسول الله على من يوم بدء الدعوة كما في حديث الإنذار. وإليك بعض ما جاء في ذلك صريحاً بالوصية:

١- قال ﷺ: (إنَّ هذا أخي ووصيَّى وخليفتي فيكم)(١).

٧- قال ﷺ: (فأنت أخي ووزيري ووصي وخليفتي من بعدي ...)(٣٠.

فإذا كان رسول الله على جعله وصياً واختاره أخاً ووزيراً ووصياً ووارثاً وخليفة من بعده منذ بدء الدعوة وحتى سائر المشاهد بعد ذلك وفيها أكثر من شاهد، فما ذنب الشيعة إذا آمنوا بصحة ما رواه أسلافهم وأخلافهم، ووافقهم عليه سواهم من لم يمنعهم خلافهم. وحديث الوصية شائع ذائع هتف به الصحابه شعراً ونثراً، ولم ينكر طيهم أحد ذلك.

<sup>(</sup>۱) أنظر تاريخ الطبري ۲۱۲/۲ هـ الحسينية و ۳۱۹/۲ هـ دار المعارف و ۱۱۷۲/۳ هـ لينن وكنز العمال ۲۹۲/۱ - ۳۹۷ هـ الأولى حيدرآباد، و ۱۰۰/۱۵ هـ الثانية حيدرآباد، نقلاً عن ابن إسحاق وابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه وابي نعيم والبيهةي كليهما في الدلائل.

<sup>(</sup>٢) أنظر السيرة الحلبية ٢/٦٨١ ط البهية: عن ابن جرير والبغوي الهما رويا ذلك.

قال ابن أبي الحديد المعتزلي الحنفي - على ما ببالي -: ((وممًا رويته من الشعر القول صدر الإسلام المتضمّن كونه على وصيّ رسول الله قول عبد الله بن أبي سفيان بن الحرث بن عبد المطلب:

ومنا عليّ ذاك صاحب خيبر وصاحب بدر يوم سالت كتائبه وصيّ النبيّ المصطفى وابن عمّه فمن ذا يدانيه ومن ذا يقاربه

- ثم استطرد يذكر أشعاراً لجماعة من الصحابة في ذلك منهم: عبد الرحمن بن جعيل، وأبو الهيثم بن التيهان - وكان بدرياً - وعمر بن حارثة الأنصاري، وسعيد بن قيس الهمداني، وزياد بن لبيد الأنصاري، وحجر بن عدي الكندي، وخزيمة بن ثابت الأنصاري ذي الشهادتين - وكان بدرياً - وابن بديل بن ورقاء الخزاعي، وعمرو بن أحيحة، وزحر بن قيس الجعفي ... وقال بعد ذكر أشعار هؤلاء العشرة - ذكر هذه الأشعار والأراجيز بأجمعها أبو مخنف لوط بن يحيى في كتاب وقعة الجمل، وأبو مخنف من المحدثين وممن يرى صحة الإمامة بالاختيار، وليس من الشيعة ولامعدوداً من رجالها ثم قال:

وممًا رويناه من أشعار صفين التي تتضمن من تسميته النه الله بالوصي ماذكره نصر بن مزاحم بن يسار المنقري في كتاب صفين وهو من رجال الحديث، ثم ذكر أشعاراً وأراجيز لكل من الإمام أمير المؤمنين نفسه، وللأشعث بن قيس، وزحر بن قيس أيضاً، وجرير بن عبد الله البجلي، والنعمان بن عجلان الأنصاري، وعبد الرحمن بن ذؤيب الأسلمي، والمغيرة بن الحرث بن عبد المطلب وأخيراً قول صاحبنا عبد الله بن عباس حبر الأمة:

وصيّ رسول الله من دون أهله وفارسه إن قيل هل من منازل فدونكه إن كنت تبغى مهاجرا أشم كتصل السيف غير حلاحل

- ثمّ ختم ابن الحديد ذلك بقوله: - والأشعار التي تتضمن هذه اللفظة كثيرة جداً، ولكنا ذكرنا منها ههنا بعض ماقيل في هذين الحربين - يعني الجمل وصفين - فأما ما عداهما فإنه يجلّ عن الحصر، ويعظم عن الإحصاء والعدد ولولا خوف الملالة والإضجار، لذكرنا من ذلك مايملاً أوراقاً كثيرة ... اها)(١).

ولنعم ما استدل به عبد الرزاق الصنعاني صاحب المصنف فقد ذكر فيه بسنده عن معمر عن قتادة أنَّ علياً قضى عن النبي على أشياء بعد وفاته كان عامتها عِدة. قال: حسبت أنَّه قال خمس مائة ألف.

قال عبد الرزاق: يعني دراهم.

قلنا لعبد الرزاق وكيف قضى النبيِّ ﷺ وأوصى إليه النبيِّ ﷺ بذلك؟

قال: نعم لا أشك أنّ النبيّ ﷺ أوصى إلى عليّ، فلولا ذلك ما تركوه أن يقضى (").

فبعد هذا كيف يستنكر ابن خلدون ما تناعيه الشيعة من وصية النبي على العلي التلاق ومادام هو نفسه اعترف بأن النبي على أمر بإحضار دواة وقرطاس ليكتب لأمته كتاباً لن يضلوا بعده أبداً، واعترف أيضاً بأن عمر هو الذي منع، واعترف بأن بعضهم – المانعين – قال: (إنّه يهجر). ولم يكن ذلك إلا عمر. فما دام ابن خلدون اعترف بجميع ذلك عليه أن يذعن بصحة ما تدعيه الشيعة، لأن ذلك ورد في اعترافات عمر، كما ذكرنا في (عمريون أكثر من عمر).

<sup>(</sup>۱) شرح النهج لابن أبي الحديد ٤٧/١ ط الأولى بمصر، وقد ترجم المرحوم السيد هاشم البحراني في كتابه التحفة البهية طائفة من أقوال قدماء الشعراء المتضمنة أنّ أمير المؤمنين في كتابه النبي ومن النبي النبي التسمين، وما فاته منهم ومن أشعار المحدّثين أضعاف ذلك.

<sup>(</sup>٢) أنظر المصنف لعبد الرزاق ١٩٤/٧.

فقد اعترف لابن عباس حبر الأمة - في حديث بينهما حول الإمام والخلافة -: «ولقد أراد - رسول الديجية - في أن يعسر باسمه - يعني علياً - فمنعت من ذلك إشفاقاً وحيطة على الإسلام».

وقال مرة أخرى في محاورة بينهما في الموضوع نفسه: ((إنَّ رسول الله ﷺ أراد ذلك وأراد الله غيره فتفذ مراد الله ولم ينفذ مراد رسوله))؟!

وقال في مرة ثالثة: ((لقد كان من رسول الله ﷺ ذرواً من قول لايثبت حجة ولايقطم عذراً)».

إلى آخر ما هنالك من اعترافات خطيرة ذكرناها هناك فليرجع إليها من شاء.

والذي يلفت النظر في القراءة الخلدونية التصريح بأن النبي على هو الذي عين قيره في بيته فقال: (دعوني على سريري في بيتي على شفير قبري)، فهو لم يترك ذلك مجهولاً حتى يحار أهل البيت في مكان دفنه فينقذهم من الحيرة أبو بكر بتعيين المكان كما يحلو رواية ذلك للبكريين، كما إن في تصريحه ذلك أيضاً نفي لمن زعم أن البيت هو لعائشة بل هو بيت النبي على إنها لها حجرتها فيه.

ومهما قيل عن فهم ابن خلدون في الاجتماع وفلسفة التاريخ فهو غير بارع في التحوير، ولا أمين في العرض كما رأيناه فيما مرّ من خلط عنده وخبط ممّا لايخفي على القارئ النبيه.

وإن لم يكن هو بدعاً في ذلك فقد رأينا قبله من وافق ابن خلدون في هواه، ومن بعده من شايعه على دعواه، وذلك هو الشهاب الخفاجي الذي بهت الشيعة كما بهتهم ابن خلدون، فقال: ((وقد ادعى الرافضة أنّ الكتاب

الَّذي أراد النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم كتابته كان فيه الوصية بخلافة على، فلذا منع منه عمر. وهو كذب منهم عليه))(١).

وبقيت تهمته للشيعة بوضع حديث الرزية منطوقاً ومفهوماً حتى الأمس القريب. ألم يقل محمد عزة دروزة في كتابه (تاريخ العرب في الإسلام تحت راية الخلفاء الراشدين): ((ونحن لا نستبعد أن تكون الرواية من مصنوعات الشيعة المتأخرين))(٢).

أقول: ونحن قد ذكرنا مصادر الرواية وعرضنا أسماء الرواة حسب القرون ولم نذكر فيهم من الشيعة أحداً، فهل كلّ أولئك الحفاظ كانوا في غفلة عما رآه دروزة أو أنها منه طعنة الهمزة اللمزة!

والرجل بالرغم من كثرة كتبه التأريخية لا أراه إلا راجلاً في تميز أحداث التاريخ، ولست متجنياً عليه، فهنا يقرأ له قوله بعد ذكر رواية الطبري في إجبار أمير المؤمنين على البيعة لأبي بكر: ((ونرجع أن هذا الخبر مصنوع مدسوس من الشيعة)) (۱۱)، ولم يَزَل يرسل في غير سدد، حتى جعل رواية أبي بكر في مطالبة الزهراء عليها السلام بفدك فروى لها ((إنا لا نور"ث ما تركناه صدقة))، هي نهاية الخصام وبها انقطع الكلام، ولعله يحاول من طرف خفي إشارة إلى الوئام فقال: ((ويكون ماعدا ذلك من مزيدات الشيعة ومدسوساتهم)) (۱۱).

 <sup>(</sup>۱) تسيم الرياض بشرح الشفاء للقاضي عياض للشهاب الخفاجي ٢٨٤/٤ مل افست دار الكتاب العربي بيروت.

<sup>(</sup>٢) تاريخ المرب في الإسلام تحت راية الخلفاء الراهدين /١٦ ــ ١٧ .

<sup>(</sup>٣) تقص المصدر ١٦٠ – ١٧ .

<sup>(</sup>٤) كفس المصدير.

وكم له ولغيره من تهم بهتوا بها الشيعة، ومرّت نحو هذه النغمة عن غيره، ومهما يكن فالجواب على بهتانه، يعلم ممّا مرّ في ردّ ابن خلدون وبطلانه وممّا مرّ فيما سبق من بيان ماذا أراد أن يكتبه النبيّ ﷺ، فراجم.

ثم إن من الغريب من ابن خلاون وأضرابه من الناصبة ذكرهم لقول عائشة: ((مات بين سحري ونحري))، من دون أي تعليق عليه، أو توجيه له، مع أنها لمّا حدثت به من سألها عن مرض الني وجاء السائل فلكر ذلك لحبر الأمة عبد الله بن عباس فاستنكر عليه قولها وأبي تصديقها في زعمها، فقال له: ((أتعقل والله لتوفي رسول الله وإنه لمستند إلى صدر علي))(1)، وفي حديث ثانٍ رواه الطبراني عن ابن عباس قال: ((جاء ملك الموت إلى النبي من عرضه الذي قبض فيه فأستأذن ورأسه في حجر علي)(2).

وفي حديث ثالث عن ابن عباس أيضاً: ((ان النبي ﷺ ثقل وعنده عائشة وحفصة إذ دخل علي ﷺ فلمًا رآه النبي ﷺ رفع رأسه ثمّ قال أدن مني أدن مني فأسنده إليه فلم يزل عنده حتى توفى))(٣).

فهذا يعني أن قول عائشة لم يكن متفقاً على صحته بل هو مرفوض من قبل حبر الأمة عبد الله بن عباس وهو من أهل البيت اللهين كانوا عند النبي على حين الوفاة. فكان على من يقول بقول عائشة معالجة ماورد عن ابن عباس في رفضه،

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲ ق ۲/ ط ليدن.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوالد ٣٥/٩.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٢٩/٩.

وليعلم القارئ أنه لم يكن ابن عباس وحده يرفض ذلك فعن أم سلمة ورد مثل ذلك كما مر (١) وعن عمر مايؤيده أيضاً (١).

# أيِّهما الشَّفيق الرفيق النبيِّ ﷺ أم عمر؟

لقد مرات بنا كلمة عمر - مراراً - ((فمنعت من ذلك اشفاقاً وحيطة على الإسلام)) ؟ كما مر في أقوال علماء التبرير ان ذلك اشفاقاً منه على النبي على ومرت كلمته الأخرى: ((أراد أن يذكره للأمر في مرضه فصددت عنه خوفاً من الفتنة))، وليس فيها من الشفقة شيء، وقد استوجب ذلك علينا أن نعمل الموازنة في الشفقة على المسلمين والرفق بهم بين الرسول الكريم الأمين على وبين عمر.

وإنّها من سخرية القدر واحدى الكبر، ولكن فرضها علينا أبناء عمر ورددها البيغائيون فلا ضير ولاجير في ذلك:

فالرسول الكريم عَنِي الذي وصفه الله تعالى بقوله: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خَلَقٍ عَظِيمٍ ﴾ "، وقال فيه تعالى مخاطباً المؤمنين: ﴿القَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَريصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ فهل بعد هذا من مجال للقول؟ أم هل يكون من المقبول والمعقول أن لايكون شفيقاً رفيقاً بالمؤمنين ويكون عمر هو الشفيق الرفيق فيحتاط على الإسلام ويخاف الفتنة؟!

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٢٠٠/٦ عل مصر الأولى، والخمنائص للنسائي /١٠ عل التقدم بمصن ومستدرك الحاكم ١٣٨/٣، ١٣٩، والرياض النضرة ١٨٠/٢ عل الخانجي، وذخائر المقبى /٧٧ عل القدسي، ومجمع الزوائد ١١٢/٩، وتذكرة الخواص /٤٪ عل الغري.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ٢ ق ٥١/٢ه.

<sup>(</sup>٣) القلم /\$.

<sup>(</sup>٤) التوية /١٣٨.

سبحانك اللهم إن هذا إلا بهتان عظيم. وإشفاق عمر على من؟ أعلى النبي وقد صدمه بكلمته حتى أغمي عليه ! أم على المسلمين وقد أضاع عليهم نعمة الإعتصام من الضلالة بالكتاب؟ وكيف يصدق ذلك إنسان في مثل عمر الذي كان في أخلاقه وألفاظه جفاء وعنجهية ظاهرة - كما وصفه أبن أبي الحديد - وهو متن لايتهم عليه (أ) فهل يُصدّق في زعمه؟ اشفاقاً وحيطةً على الإسلام؟

وعمر هو الذي قال فيه الصحابة لأبي بكر حين أراد استخلافه عليهم بعده: ((تستخلف علينا فظاً غليظاً، فلو قد ولينا كان أفظ وأغلظ فما تقول لربك إذا لقته))(").

وعمر هو الذي خطب في الناس فقال: ((بلغني ان الناس قد هابوا شدتي، وخافوا غلظتي، قد كان عمر يشتد علينا ورسول الله ﷺ بين أظهرنا، ثم أشتد علينا وأبو بكر الله والينا دونه، فكيف الآن وقد صارت الأمور إليه. ولعمري من قال ذلك فقد صدق)(٣).

وهو الذي وصف الإمام أمير المؤمنين الله في خطبته الشقشقية أيامه وطبيعته في الحكم فليرجع إليها.

أهكذا إنسان يمكن أن يوصف بأن ماصدر منه بتلك الغلظة والشدة، وتبو الكلمة وجفوة اللهجة، كان منه ذلك إشفاقاً وحيطة وخوف الفتنة !! والرسول الصادق الأمين الذي يستنده الوحي (وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَ وَحْيَ يُوحَى ﴾ (٤)، ويقول

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ١٨٣/١ ط محققة.

<sup>(</sup>٢) كِنْزُ العمال ١٣٦/٢ مَكَ الأولِي.

<sup>(</sup>٢) انظر حياة الحيوان للدميري ١٩/١.

<sup>(</sup>٤) النجم /٢ – ٤.

لأمته: (اثتوني بدواة وكتف لأكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً) ليس شفيقاً على أمته ا؟ وحمر بمنعه يكون منه اشفاقاً وحيطة على الإسلام؟! ولامجال لأن يكونا معاً شفيقين لتعارضهما في مورد الشفقة، وهكذا تضيع المقاييس عند ضياع العقول في متاهات الهوى، فما ذكر من تعليل زعم الشفقة من عمر تعليل عليل، وليس هو بمقبول، حتى لدى السذج وبسطاء العقول، فضلاً عن النابهين والباحثين من العلماء الواعين.

### عملية التزوير من أنحاء التبرير:

لمّا كان حديث الكتف والدواة واضح الدلالة على أنّ المراد منه كان هو تأكيد النص على ولاية علي النّعالا ولذلك منع منه عمر كما أعترف هو بذلك، وقد مر ذكره والإشارة إليه مراراً. وكذلك فهمه من تابعه على منعه. ولكن تعرض للمسخ والتشويه والتشكيك ولم يسلم من زبانية الوضاعين، ويزيد القارئ إيماناً بأنهم فهموا ذلك منه، ما تشبث به رواة السوء وسجلته الأقلام المشبوهة تشويهاً للحقيقة، وإمعاناً في غثيثة التزوير حيث انبرى فريق منهم إلى مسخ أصل الحديث وتحوير نصه، بعد ان عجزوا في تبرير ما قاله عمر وما ساقوه من أعذار تافهة. فذكروا ان الحديث كان لصالح أبي بكر، فرووا في ذلك عن عائشة وعن أخيها عبد الرحمن. فقد أخرج مسلم وأحمد والبغوي وغيرهم عن عائشة قالت: (قال لي رسول الله على مرضه ألذي مات فيه: (ادعي لي عبد الرحمن بن أبي بكر أكتب لأبي بكر كتاباً لا يختلف عليه أحد). ثم قال: (معاذ الله أن يختلف المؤمنون في أبي بكر))

<sup>(</sup>١) وروى نحو هذا الحديث كثير من المؤلفين في الحديث والتاريخ. فراجع مصابيح السنّة البغوي ١٩٤/٠ وصواعق ابن حجر /١٢، ومشكاة المصابيح ١٩٢٠/، وشرح مشارق الأتوار

وأخرج ابن عساكر كما نقله عنه المتقي في كنز العمال عن عبد الرحمن ابن أبي بكر عن رسول الله على أنه قال: (إثنني بدواة وكتف أكتب كتاباً لاتضلوا بعده أبداً). ثم قال: (يأبي الله والمؤمنون إلا أبا بكر)(۱).

قال ابن أبي الحديد في شرح النهج: ((وضعوه في مقابلة الحديث المروي عنه ﷺ في مرضه: (إثنوني بدواة وبياض أكتب لكم ما لاتضلون بعده أبداً)، فاختلفوا عنده، وقال قوم لقد غلبه الوجع حسبنا كتاب الله))(\*\*.

وفي قول هذا المعتزلي وهو غير متهم على الوضاعين البكريين وهو من علماء التبرير أيضاً. ما يغني عن التعليق على ما في الحديثين من نظر، وفيه مايكفينا للتدليل على كذب الحديثين.

فغي آخر الحديث الأول: (معاذ الله أن يختلف المؤمنون في أبي بكر) وهذا ما قد وقع في السقيفة وخارجها، وتخلف عن بيعته أمير المؤمنين النيخ ومعه بنر هاشم وتخلف عنها سعد بن عبادة ومن معه من الأنصار وتخلف عنها سلمان وأبو ذر والمقداد وعمار وبريدة و و و فهل يجرأ أحد ان يقول هؤلاء جميعاً ليسوا من المؤمنين – والعياذ بالله – معاذ الله أن يقول ذلك أحد، كيف وهم من خيرة المؤمنين وفيهم أول المؤمنين إيماناً وهو على المؤمنين وفيه المؤمنين وفيهم أول المؤمنين إيماناً وهو على المؤمنين وفيه المؤمنين إيماناً ومؤمنين إيماناً ومؤمنين وفيه المؤمنين وفيه المؤمنين إيماناً ومؤمنين إيماناً ومؤمنين وفيه المؤمنين وفيه المؤمنين إلى المؤمنين إيماناً وهو على المؤمنين إيماناً ومؤمنين والمؤمنين إيماناً ومؤمنين إيماناً ومؤمنين ومؤمنين إيماناً ومؤمنين ومؤمنين ومؤمنين ومؤمنين ومؤمنين ومؤمنين إيماناً ومؤمنين ومؤمنين

فمعاذ الله أيضاً أن يكون النبيِّ ﷺ قال كذلك.

لابن الملك ٢٥٨/٢، وبهجة المحافل للعامري، وهرح البهجة للأشخر اليمائي ولور الأبصار للشبلنجي، وقد مر اعتماد ابن حزم في كتابه الأحكام ١٩٣/٧ على هذا الحديث في حل ما أستشكل عليه من حديث أبن عباس في حديث الرزية. ومر منا التعقيب عليه في الوال علماء التبرير.

<sup>(</sup>١) تهذيب تاريخ ابن عساكر ١٣٩/٣، ومنهاج السنّة لابن تيمية ١٣٥/٣ مل الأولى، وغير ذلك.

<sup>(</sup>٢) شرح النهج لابن أبي الحديد ١٧/٣ ط الأولى.

واعطف على ذلك ما جاء في الحديث الثاني: (يأبي الله والمؤمنون إلا أبا بكر)، فقد أبى ذلك حين تخلف عنه من ذكرنا واختلفوا فيه، فأين مانسب إلى النبي عليه من قوله: (يأبي الله)، واللدي وقع خارجاً يثبت أنه تعالى لم يأب ذلك، وأن المؤمنين أيضاً لم يأبوا ذلك حين تخلفوا عنه واختلفوا فيه.

قال الدكتور أحمد محمود صبحي في كتابه: ((ولا شك أن الوضع ظاهر في هذا الحديث وانه أريد به معارضته حديث الشيعة في أمر كتاب النبي الذي ينسب إلى عمر أنه منعه، ولو صبح كتاب النبي الله إلى أبي بكر لكان نصا جلياً لأبي بكر، وهو مالم يقل به جمهور المسلمين، ثم لم يطلب النبي أن يكتب الكتاب ثم يعدل عنه؟ ولم يثبت ان عائشة دعت أباها ولا أخاها وما أحرصها على دعوتها في أمر جليل كهذا ... اهـ)(١).

سبحان الله حديث الدواة والكتف الذي ترويه كتب الصحاح والمسانيد والتاريخ والسير من جميع المسلمين، يقول عنه الدكتور: (حديث الشيعة)؟ وحديث عائشة الذي لا يشك هو بوضعه يقول لو صح ... لكان نصا جلياً لأبي بكر؟ وهو مالم يقل به جمهور المسلمين؟ ولعله لم يقف على قول ابن حزم في الفصل: ((فهذا نص جلي على استخلافه عليه الصلاة والسلام أبا بكر على ولاية الأمة بعدم...)("، وهكذا تقى از دواجية المعاير عند المحدثين كما كانت عند السابقين.

ونعود لحديث عائشة وحديث عبد الرحمن فنقول: ولو كان للحديث أحرج أدنى نصيب من الصحة لأظهراه عند حاجة أبيهما إلى أدنى دهم في أحرج وقت، فلماذا كتماه وهما ولداه.

<sup>(</sup>١) تظرية الإمامة لدى الشيعة الأثنى عشرية /٣٢٦ ما دار المعارف بمصر.

<sup>(</sup>٢) القصل ١٠٨/٤.

ولا يبعد - كما أرى - أنّ الحديثين كانا في بطن الريب، ولم ينزّلا من ظهر الغيب. ولم يولدا إلا بعد حين من الدهر، ولم يكونا من قبل شيئاً مذكوراً. لكنّ صيرار معاوية وتعاون الحاقدين على الإمام معه اختلق كثيراً من نحو ذلك.

#### محاولات بائسة يائسة:

لقد كان حديث الكتف والدواة واضح الدلالة على المراد كتابته، وهو تأكيد النص – تحريرياً – على خلافة الإمام علي الله وهذا هو الذي فهمه الحاضرون، ومنهم عمر لذلك منع منه، وقد مرّت بنا في أجوبة التساؤلات الأربعة إثبات ذلك فلا حاجة إلى إعادته.

ولمًا كان الحديث المذكور أقض مضاجع الكثير من القائلين بخلافة أبي بكر، فبذلوا جهداً جهيداً وأصروا عناداً على التماس مخرج من المأزق الذي أوقعهم فيه الحديث المذكور. فقالوا وقالوا وقد مرّت بنا نماذج من ذلك في أقوال علماء التبرير.

وأظن ان القارئ على ذكر من مقالة ابن حزم الظاهري الذي ذكر الحديث ثم عقب قائلاً: «هذه زلة العالم التي حلّر منها الناس قديماً، وقد كان في سابق علم الله تعالى أن يكون بيننا الإختلاف وتضل طائفة وتهتدي بهدى الله أخرى، فلذلك وافق عمر ومن وافقه بما نطقوا به، ممّا كان سبباً إلى حرمان الخير بالكتاب الذي لو كتبه لم يُضل بعده.

ولم يزل أمر هذا الحديث مهماً لنا، وشجى في نفوسنا، وغصة نتألم لها، وكنا على يقين من الله تعالى لايدع الكتاب الّذي أراد نبيّه صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أن يكتبه فلن يُضل من بعده دون بيان، ليحيا – كذا – من حيّ عن بيّنة، إلى أن منّ الله تعالى بأن أوجدناه فانجلت الكربة والله المحمود))(١).

ثم ذكر ما انجلت به عنده الكربة وذلك ماروته عائشة وعبد الرحمن ابنا أبي بكر لصالح أبيهما. وقد مر ذكرهما قريباً في التلاعب الرخيص، كما ذكرنا أوجه الخلل فيهما في التعقيب على ما قاله ابن حزم، وفي التلاعب الرخيص، وليس يعنينا ذلك.

لكن هلم الخطب فيمن زاد على ابن حزم في حزمته، وأفرغ كل ما في جعبته من سهام مسمومة لأسباب معلومة، ذلك هو ابن كثير الشامي الذي أغرب وأسهب، وشرق وغرّب فهو ذكر في سيرته حديث الكتف والدواة نقلاً عن البخاري ومسلم ثم عقّب قائلاً: ((وهذا الحديث ممّا قد توهم به بعض الأغيباء من أهل البدع من الشيعة وغيرهم، كلّ مدّع أنه كان يريد أن يكتب في ذلك الكتاب ما يرمون إليه من مقالاتهم، وهذا هو التمسك بالمتشابه وترك المحكم. وأهل السنة يأخذون بالمحكم ويردّون المتشابه إليه، وهذه طريقة الراسخين في العلم كما وصفهم الله الله في كتابه. وهذا الموضع ممّا زل فيه أقدام كثير من أهل الضلالات، وأمّا أهل السنة فليس لهم مذهب إلا اتباع المحمّ يدورون معه كيفما دار.

وهذا الذي كان يريد عليه الصلاة والسلام أن يكتبه قد جاء في الأحاديث الصحيحة بالتصريح بكشف المراد منه.

فإنَّه قد قال الإمام أحمد: ثمَّ ذكر حديث عائشة))(".

<sup>(</sup>١) إلإحكام في أصول الأحكام ١٢٢/٠.

<sup>(</sup>٢) أنظر البداية والنهاية ٤٠٠/٤ . ٤٥١.

كشف جديد في رواية الحديث عن عكرمة:

وهذا كشف جديد لم يسبق إليه غير عكرمة، ولمّا كان احتمال أن يكون النبي على النبي على النبي على الكتاب مرتين، مرة في يوم الخميس في مرضه قبل وفاته يأربعة أيام، ومرة أخرى في يوم الاثنين يوم وفاته، احتمال مستبعد جداً، لأنه على لمّا كان في دعوته يوم المخميس لم يلق استجابة مُرضية، بل سمع كلمة نابية جافية، لماذا يكرر الطلب ثانياً وهو القائل لمن سأله في يوم المخميس بعد طرد المنازعين: أنأتيك بالّذي طلبت فقال أو بعد ماذا؟ (الصورة ١٨).

وفي رواية عكرمة (الصورة ١٨): ثم أنوه بالصحيفة والدواة فقال: (بعد ما قال قاتلكم ما قال؟) فمن أبى أن يكتب بعد الذي سمعه من عمر، كيف يستدعي مرة اخرى باحضار الدواة والكتف ليسمع عين الجواب الأوّل منه أيضاً؟

فما ورد في روايات عكرمة في المقام لايخلو من نظر، خصوصاً وان عكرمة كان كذاباً وقد كذب على ابن عباس حتى حبسه علي بن عبد الله بن عباس على باب الكنيف فقيل له فيه: فقال: ((أنه يكذب على أبي))(١)، وأمره في الكذب مشهور، حتى أنّ ابن عمر قال لمولاه سالم: ((اياك أن تكذب علي كما كذب عكرمة على ابن عباس))(١).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١٧/٥ ط دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) تقس المصنس

فالصحيح ما عليه بقية الرواة عن ابن عباس من ان الحديث كان يوم الخميس.

### ما هي الوصية الثالثة؟

سؤال فرضته صورة الحديث التاسعة، المروية عن طريق سفيان بن عيينة عن سليمان الأحول عن سعيد بن جبير عن ابن عباس المختلفة.

ولمّا كانت تلك الصورة - كما قلنا عندها - تكاد ينعدم عندها وضوح الرؤية، لاختلاف الرواة عن سفيان إلى نحو من خمس عشرة رواية، يمكن أن تكون كلّ رواية صورة بحد ذاتها. ومهما كان الاختلاف بين الرواة عن سفيان، فثمة أمر بالغ الأهمية يرويه سفيان عن سليمان الأحول عن سعيد بن جبير عن ابن عباس. وذلك ان النبي على الله عن طرد المنازعين له المشاقين أمره: قال أوصيكم بثلاث: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم. وسكت عن الثالثة عمداً أو قال: فنسيتها؟

هذه الوصايا الثلاث لم ترد مسئدة عن غير طريق سفيان بن عيينة، وإن وردت مرسلة كما في الصورتين (٢١ – ٢٣).

ثم ما ورد عن طريق سفيان فيه خمغمة في تعيين الثالثة، فمن هو الذي غص بريقه فلم يفصح بها، ولابئ من عرض نماذج لما ورد عسى أن نستشف كنه الوصية الثالثة الذي شق على الراوي الإفصاح بها لأي غرض كان:

اوصى بثلاث: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد ...
 وسكت عن الثالثة عمداً، أو قال فنسيتها (وهذا ما رواه يحيى بن آدم وأحمد بن حماد عن سفيان).

فيا ترى من هو الذي سكت عمداً؟ أهو رسول الله على - وحاشاه - لماذا أراد أن يوصي بها؟ ولماذا سكت عنها؟ فإن كان هو لماذا لم يستفهموه عنها؟ أهو ابن عباس؟ فلماذا حلت بها؟ ولماذا سكت عنها؟ أهو سعيد بن جبير الراوي عنه؟ أهو، أهو؟ سؤال بعد سؤال. يطول بذلك المقام والمقال. والجواب على احتمال أن يكون الرسول على أو من ذكرنا أسماءهم هو الذي سكت عنها يدفعه ما يأتي من قول سفيان إن هذا من قول سليمان.

إذن لماذا اختلف الرواة في النقل عن سفيان في ذلك، فقد جاء: ((ونسيت الثالثة)) كما في رواية قبيصة عن سفيان.

وجاء: ((والثالثة خير، أمّا أنّه سكت عنها، وامّا ان قال فنسيتها)) كما في رواية محمّد بن سلام عن سفيان، وجاء في هذه الرواية قال سفيان هذا من قول سليمان.

وجاء: ((فإمًا أن يكون سعيد سكت عن الثالثة عمداً، وإمّا أن يكون قالها فنسيتها)) كما في رواية عبد الرزاق عن سفيان أنّه قال الخ ...

وجاء: ((قال ابن عباس وسكت عن الثالثة أو قال: فأنسيتها)) كما في رواية سعيد بن منصور عن سفيان برواية سنن أبي داود في المتن.

وجاء في رواية في هامش سنن أبي داود: ((قال الحميدي عن سفيان قال سليمان: لأأدري أذكر سعيد الثالثة فنسيتها أو سكت عنها)).

إلى غير ذلك من تهويش وتشويش لتفييع الوصية الثائثة. ولكن الباحث المجدّ والقارئ الواعي لايخفى عليه ما وراء الأكمة، فقد ورد في رواية أبان بن عثمان عن بعض أصحابه - وذكر حديث الدواة والصحيفة - وقد مرّ بلفظه في

(الصورة ٢١) وفيها فدعا العباس بصحيفة ودواة فقال بعض من حضر: ((ان النبي يهجر)) ثم أفاق النبي على فقال له العباس: ((هذه صحيفة ودواة قد اتينا بها يارسول الله)) فقال: (بعد ما قال قاتلكم ما قال) ثم أقبل عليهم وقال: (احفظوني في أهل بيتي، واستوصوا بأهل الذمة خيراً، وأطعموا المساكين، واكثروا من الصلاة، واستوصوا بما ملكت أيمانكم – وجعل يردد ذلك على المناهم إن منكم ناقض عهدي، والباغي على أهل بيتي).

فتبيّن أن الثالثة هي الوصية بأهل بيته فهي الّتي تغصّ بها النفوس فلا تطيق ذكرها أمّا لنُصب أو من خوف الحاكمين، وإذا عرفنا ان الساكت هو سليمان الأحول – وهو صاحب القول: ((أو فنسيتها)) – عرفنا ان الرجل كان في أيام الحجاج الّذي كان يطارد سعيد بن جبير حتى القي القبض عليه وهو عائد بمكة، فلعله كان معه بمكة مختفياً، أمّا الوصايا الأخرى فليس فيها ما يدعو للسكوت عنها أو زعم نسيانها.

ولشراح الحديث حول تفسير ((ونسيت الثالثة)) تشريق وتغريب، فمنهم من رأى انها تجهيز جيش أسامة، ومنهم من قال: ((يحتمل انها قوله على الله التخذوا قبري وثناً))).

إلى غير ذلك ممّا لا يقره المنطق، فإنّ كلّ ماذكروه ليس فيه ما يستدعي الكتمان، والتحايل عليه، وما ذلك إلا استهجان بالعقول الواعية.

والذي يؤكد ما نذهب إليه شهادة ثلاثة من الصحابة أن النبي على كان آخر ما تكلم به هو الوصية بأهل بيته كما قال ابن عمر:

١- فقد ذكر ابن حجر في صواعقه نقلاً عن الطبراني عن ابن عمر: ((إنَّ آخر ما تكلم به النبي صلى الله عليه (وآله) وسلم: (اخلفوني في أهل بيتي))\(^\).

١، ٣- وأخرج التابعي البطيل سليم بن قيس الهلالي في كتابه السقيفة قال: 
((قلت: لعبد الله بن العباس – وجابر بن عبد الله الأنصاري إلى جنبه – : شهدت النبيّ عند موته؟ قال: نعم، لمّا ثقل رسول الله على جمع كلٌ محتلم من بني عبد المطلب وامرأة وصبي قد عقل، فجمعهم جميعاً فلم يدخل معهم غيرهم إلا الزبير - فإنّما دخل لمكان صفية – وعمرو بن أبي سلمة (١) وأسامة بن زيد. ثمّ قال (١٠): إنّما هؤلاء الثلاثة منا أهل البيت، أسامة مولانا ومنا، وقد كان رسول الله على المناه على جيش وعقد له ـ وفي ذلك الجيش أبو بكر وعمر، فقال كلّ واحد منهما لا ينتهي أمره – يعني النبي على فإنّه يستعمل علينا هذا الصبي – فاستأذن أسامة رسول الله على المورد وعمر وأسامة ليسلما على النبي على فأذن لهما. فله خل معهم، واستأذن أبو بكر وعمر وأسامة ليسلما على النبي من فأذن لهما.

فلمًا دخل أسامة معنا – وكان من أوسط بني هاشم، وكان شديد الحب لله و فقمن كلهن إلا لله عنه أخلينني وأهل بيتي، فقمن كلهن إلا عائشة وحفصة، فنظر إليهما رسول الله عنه وقال: (أخلياني وأهل بيتي)، فقامت عائشة آخذة بيد حقصة وهي تذمر غضباً وتقول: قد أخليناك وإياهم، فدخلتا بيتاً من خشب.

فقال رسول الله ﷺ: (يا أخي أقعدني)، فأقعده علي الشِّلا وأسنده إلى نحره.

<sup>(</sup>١) العنواعق المحرقة /٨٩. ٩٠.

<sup>(</sup>٢) أمه أم المؤمنين أم سلمة.

<sup>(</sup>٣) القائل هو ابن عباس.

فحمد الله وأثنى عليه ثمّ قال: (يا بني عبد المطلب اتقوا الله واعبدوه، واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ولا تختلفوا، انّ الإسلام بني على خمس: على الولاية، والصلاة، والزكاة، وصوم رمضان، والحج، فأمّا الولاية: فلله ولرسوله وللمؤمنين الذين يؤتون الزكاة وهم راكعون، ﴿وَمَنْ يَتَوَلُّ الله وَرَسُولَة وَاللَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ الله هُمْ الْغَالِبُونَ﴾ (١).

قال ابن عباس: فجاء سلمان والمقداد وأبو ذر، فأذن لهم رسول الله و خاصة مع بني عبد المطلب فقال سلمان: يارسول الله للمؤمنين عامة؟ أو خاصة لبعضهم؟ يعني الولاية. قال: بل خاصة لبعضهم اللذين قرنهم الله بنفسه ورسوله في غير آية من القرآن. قال: من هم؟ قال: أولهم وأفضلهم وخيرهم هذا أخي علي بن أبي طالب – ووضع يده على رأس علي الله الله الله من بعده ووضع يده على رأس الحسن بن علي بن أبي طالب الله الله الني هذا من بعده ووضع يده على رأس الحسين الله الله وحوزته الأوصياء تسعة من ولد الحسين واحداً بعد واحد، حبل الله المتين وعروته الوثقى، هم حجة الله على خلقه، واحداً بعد واحد، من أطاعهم فقد أطاع الله، ومن عصاهم فقد عصى الله وعصاني، هم مع الكتاب، والكتاب معهم لا يفارقهم ولا يفارقونه حتى يردوا علي المحوض)» (٣٠).

فهؤلاء الثلاثة من الصحابة شهد اثنان منهم - وهما ابن عباس وابن عمر - بالوصية بأهل البيت كانت آخر وصايا النبي على عند موته وشهادة الثالث - وهو جابر بن عبد الله - كانت بتقريره صحة شهادة ابن عباس هينه.

<sup>(</sup>۱) المالية /٥٦.

<sup>(</sup>٢) السقيفة /٩٠٥ – ٩٠٦ تحد الأنصاري نشر الهادي.

# تدخل العنصر النسوي في النزاع:

لقد مرّت بنا صور الحديث، وقرأنا فيها ما يشجي النفوس، وقرأنا في خمس منها تدخل العنصر النسوي عندما وقع الخلاف على رسول الله على ووقع التنازع بين الصحابة، فمنهم القائل قرّبوا لرسول الله على يكتب ما أراد، ومنهم القائل القول ما قال عمر.

فقد جاء في (الصورة ١٤) قال: ((فأقبل القوم في لغطهم فقالت المرأة: ويحكم عهد رسول الله ﷺ ...))، ولئن كانت هذه الصورة غير واضحة المعالم، فإن التي بعدها مثلها إلا أنها أشمل لبعض ما جرى.

فقد جاء في (الصورة ١٥): ((فأخذ من عنده من الناس في لغط فقالت امرأة ممّن حضر: ويحكم عهد رسول الله ﷺ إليكم، فقال بعض القوم: ((اسكتي فإنّه لاعقل لك، فقال النبي ﷺ: (أنتم لا أحلام لكم)».

وأوضح منها ما جاء في (الصورة ١٧): ((فقالت زينب زوج رسول الله ﷺ: ألا تسمعون النبئ يعهد إليكم، فلغطوا. فقال: (قوموا... )».

وإذا بحننا في ثنايا تلك الصور نجد فيما رواه عمر نفسه، ان من استنكر ذلك من النساء أكثر من واحدة فقد جاء عنه كما في (الصورة ٣): ((فقال النسوة: انتوا رسول الله ﷺ بحاجته، قال عمر فقلت: اسكتن فإنكن صواحبه إذا مرض عصرتن أعينكن، وإذا صح أخذتن بعنقه، فقال رسول الله ﷺ: (هن خير منكم))».

ونحو ذلك جاء في (الصورة ٤): ((فقال النسوة من وراء الستر: ألا تسمعون ما يقول رسول الله ﷺ، فقلت: إنكن صواحبات (صواحب) يوسف، إذا مرض رسول الله عصرتن أعينكن وإذا صح ركبتن عنقه، فقال رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم: (دعوهن فإنهن خير منكم)».

ولتن كان عمر لم يفصح عن أسماء تلكم النساء التي دخلن المعركة الكلامية من وراء الستر، فليس يعسر على الباحث معرفتهن، خصوصاً وقد عرفنا اسم واحدة منهن وهي أم المؤمنين زينب بنت جحش. ولما كن نساء النبي على حزبين كما في حديث عائشة وقد أخرجه البخاري في صحيحه (۱): قالت: ان نساء رسول الله على كن حزبين، فحزب فيه عائشة وحفصة وصفية وسودة، والحزب الآخر أم سلمة وسائر نساء رسول الله على اللائي أنكرن الاختلاف.

ولمّا كانت أم المؤمنين زينب بنت جحش من سائر نساء رسول الله على اللاتي لم تذكرهن عائشة باسمائهن عرفنا أنها هي ومن كان معها من حزبها هن اللائي أنكرن على عمر ومن معه امتناعهم من امتثال أمر النبي على وفيهن ممّن يوالين أهل بيت النبي على وإلى القارئ أسماؤهن.

- ١- أم المؤمنين أم سلمة.
- ٧- أم المؤمنين زبنب بنت جحش.
- ٣- أم المؤمنين ميمونة بنت الحارث.
- ٤- أم المؤمنين أم حبيبة بنت أبي سفيان.
- ٥- أم ألمؤمنين جويرية بنت الحارث: فهذه هي النسوة اللائي أدركن مايريده النبي ﷺ وهو العهد بالأمر إلى ولي الأمر من بعده لكن عمر يجبههن وينتصر لهن النبي ﷺ فيقول له: (أنتم لا أحلام لكم، دعوهن فإنهن خير منكم).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب الهبة باب قبول الهدية ١٥٦/٢ مل بولاق.

<sup>(</sup>٢) أنظر معجم الطبرائي ٤١/٣٣ هذ الثانية بالموصل.

## عمر يقول بالغيبة ويقول بالرجعة فماذا يقول العمريون؟

لقد مرّت في بعض صور الحديث لمحات عابرة، ذات دلالة معينة، وهي تكفي لإدانة منكري الغيبة والرجعة، والذين كثر منهم الهرج والمرج على الشيمة لقولهم بالغيبة وبالرجعة، فنسبوا اليهم كلّ قبيح، وأكثروا التشنيع والتبديع، ولسنا في مقام اثبات صحة عقيدة الغيبة والرجعة، وامكان وقوعها، ومن نافلة القول الخوض فيما أثبته الله سبحانه في كتابه بقوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ المُخوض فيما أثبته الله سبحانه في كتابه بقوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ المُخوض فيما أثبته الله سبحانه في كتابه بقوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ المُخوض فيما أثبته الله سبحانه في أحدًا الحشر يوم القيامة، الأن ذلك قال فيه: ﴿وَرَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ (") فإذن هو حشر خاص ("". كما قال في الغيبة في موسى عليه السلام واستدل بلالك عمر نفسه لقوله تعالى: ﴿ وَوَاعَدْنَا النبية في موسى عليه السلام واستدل بلالك عمر نفسه لقوله تعالى: ﴿ وَوَاعَدْنَا المُنْسِدِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى الْمُغْسِدِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى الْمُغْسِدِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى الْمُغْسِدِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى وَأَصْلِحْ وَلا تَتَّبِعْ سَبِيلَ الْمُغْسِدِينَ ﴾ (").

<sup>(</sup>۱) النمل /۸۳.

<sup>(</sup>٢) الكهف /٤٧.

<sup>(</sup>٣) يستدل القائلون بالرجعة على إثباتها بآيات من القرآن المجيد مثل قوله تعالى: ﴿ قَانُوا رَبّنَا أَمَتْنَا الثَنْتَيْنِ وَاَحْيَيْتُنَا الثَنْتَيْنِ هَاعْتُرَفْنَا بِدُنُونِنَا هَهَلْ إلى خُرُوجِ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ المؤمن /١١. وقوله تعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّعَلَى قَرْيَة وَهِيَ خَاوِيَةٌ مَلَى عُرُوهِهِا قَالَ أَنِّى يُحْيِي هَذِهِ اللهُ بَعْدَ مَوْتِهِ فَا مَاتُهُ اللهُ مَائَةُ اللهُ مَائَةُ عام ثُمَّ بَعَثُهُ ﴾ البقرة /٢٥٩. وقوله تعالى: ﴿ أَنْمُ تَرَ إلى أَنْهُ مَوْتُوا ثُمُّ أَحْيَاهُم ﴾ البقرة النّبينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ أَلُوكُ حَنْرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمْ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَاهُم ﴾ البقرة /٢٤٣. وقوله تعالى: ﴿ وَلَا قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنْ نُؤُمِنَ لَكَ حَتَّى ذَي اللّهُ جَهْرَةً فَاحْنَتُكُم السَّاعِيَةُ وَأَنْتُمْ تَنشَكُرُونَ ﴾ وقوله تعالى هي الصَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنشُكُرُونَ ﴾ وقوله تعالى هي السَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنشَكُرُونَ ﴾ وقوله تعالى هي الصَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنشَكُرُونَ وَاللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا لَكُونُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ الْكُوفُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٤) الأمراف /١٤٧.

ولسنا بصدد البحث عن ذلك، لكن وجدنا لعمر بن الخطاب مقالة على نحو ما قاله يوم وفاة النبي على حين أوعد وتوعد من قال مات رسول الله على ومقالته في ذلك اليوم لا يخفى غرضه منها فقد كان منتظراً مجيء أبي بكر من السنح. أمّا يوم حديث الرزية فلماذا قال: «من لفلاتة وفلاتة – مدائن الروم – إن رسول الله على ليس بميت حتى نفتحها، ولو مات لأنتظرناه، كما انتظرت بنو إسرائيل موسى)؟

وليس من شك ان ذلك كان لبلبلة الأفكار، وهو في نفس الحال كان تمهيداً لما سيحدث ممّا دُبُر أمره. ومهما يكن الغرض فإن عمر قائل بالرجعة فماذا يقول العمريون؟

### صور من مسخ الحديث:

لقد جرت على حديث الكتف والدواة عمليات مسخ وتحريف، بل وتقطيع أوصال، كلّ ذلك لتضييع معالم الحق وتشويه الحقيقة.

وإلى القارئ بعض النماذج من تلك الصور:

1- فمنها ما أخرجه البخاري بسنده إلى نعيم بن زيد قال: ((حداثنا علي بن أبي طالب صلوات الله عليه أن النبي ﷺ: لمّا ثقل قال: (ياعلي إثنني بطبق أكتب فيه ما لاتضل أمتي)، فخشيت أن يسبقني فقلت: إني لاحفظ من ذراعي الصحيفة، وكان رأسه بين ذراعي وعضدي، يوصي بالصلاة وبالزكاة وما ملكت

أيمانكم، وقال: كذلك حتى فاضت نفسه، وأمره بشهادة أن لا إله إلا الله وان محمّداً عبده ورسوله من شهد بها حرّم على النار ... ا هـ)(١).

فهذا الحديث الذي رواه البخاري صريح في أنّ النبي ﷺ أوصى عليّاً والمسلمين بالصلاة والزكاة وما ملكت أيمانهم، حتى فاضت نفسه بين ذراع عليّ وعضده.

بينما روى البخاري نفسه في صحيحه ((عن عائشة: انَّ النبيُّ ﷺ مات بين سحرها ونحرها وقالت: متى أوصى إليه))(۲).

لكن الذي يستريب الباحث فيه هو ما ورد في حديث البخاري في الأدب المفرد من تقاعس الإمام عن إحضار الطبق، وبذلك يكون شأنه شأن من لم يحضر الدواة والكتف، فالكل لم يمتثل أمر النبي على أن كان في حديث البخاري في الأدب المفرد ما ينم عن جهل واضعه حين ذكر الطبق، ولم يعهد الكتابة عليه ولم يرد في شيء من النصوص ما يدل على أن الطبق من الأدوات الكتابية، ودون القارئ المعاجم اللغوية ليرى معانى الطبق فليس بينها ما يشير إلى ذلك.

 <sup>(</sup>١) الأدب المفرد / ٥٠ تحق محمد قؤاد عبد الباقي المطبعة السلفية سنة ١٣٧٥ هـ، ولقد مرّ هذا في العبورة الأولى من صبور الحديث مروياً عن ابن سعد في الطبقات وأحمد بن حنبل في المستد، فراجع.

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب الوصايا من صحيح البخاري ٣/٤. وصحيح مسلم ٥/٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر ما رواه ابن سعد في الطبقات ٢ ق ٥١/٣.

Y- ومنها ماجاء من تزيد فاضح لراويه، وذلك نحو ما قاله ابن أبي الحديد المعتزلي معقباً على ما رواه عن أبي بكر أحمد بن عبد العزيز الجوهري في كتاب السقيفة من حديث الكتف والدواة فقال: ((هذا الحديث قد خرجه الشيخان محمد بن إسماعيل ومسلم بن الحجاج القشيري في صحيحهما. واتفق المحدثون كافة على روايته)).

ولدى مقابلة ما رواه عن الجوهري بما خرّجه الشيخان وغيرهما نجد حشواً زائداً فيه وهو قول الراوي: ((فمات رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم في ذلك اليوم)) وهذا مثل ما قد مرّ في (الصورة ١٦) من صور الحديث رواية هلال ابن مقلاص وفي آخرها: ((فأبطأوا بالكتف والدواة فقبضه الله)). وهذا أيضاً من التزيد الفاضح إذ ليست هذه الزيادة جزءاً من الحديث، ولا يصح أن تكون جزءاً، لأن الحديث كان يوم الخميس كما هو صريح قول ابن عباس عدين كان يقول: ((يوم الخميس وما يوم الخميس)). ومن المعلوم والمتيقن ان وفاة الرسول على كانت يوم الاثنين، فتكون وفاته بعد يوم الحديث بأربعة أيام، فكيف يصح قول الراوي: ((فمات رسول الله على في ذلك اليوم)). وقد صرّح شراح الصحيحين وغيرهم بذلك ().

٣- ومنها النقص الواضح من أصل الحديث. كما صنع السمهودي في كتابه وفاء الوفا فإنه ذكر الحديث من آخره ولم يذكر أوله تحاشياً من ذكر ما جرى من عمر ومن شايعه في ذلك اليوم (٢).

<sup>(</sup>١) راجع فتح الباري لابن حجر ١٦٨/، والأحكام لابن حزم ١٢٤/٠.

<sup>(</sup>٢) أنظر وفاء الوفا ٢٧٧/ - ٢٧٨.

3- ومنها ما هو أقبح فعلاً من صورتي التزيد السابق والتنقص اللاحق في الحديث، وذلك كما أجهز عليه جماعة، فألغوا حديث الكتف الدواة جملة وتفصيلاً، ولم يذكروا منه سوى وصايا النبي على في آخره كما مر في رواية أبي داود في سننه (۱) فلا بكاء ابن عباس وتلهفه وأسفه على ما فات الأمة من الخير في الأمن من الضلالة. ولا دعوة النبي على اللدواة والكتف. ولا قول عمر: ((إن النبي ليهجر)). ولا قوله: ((حسبنا كتاب الله)). ولا وقوع النزاع والتخاصم بين المحاضرين. ولا طرد النبي عندي تنازع).

٥- ومنها ما صنعه كثيرون متن كتبوا في السيرة النبوية من الغاء الحديث من صفحة السيرة بالمرّة حتى ولم يشيروا إليه بأدنى إشارة، كما صنع محمّد بن عبد الوهاب. إمام الوهابية. في كتاب مختصر سيرة الرسول على وكما فعل مثل ذلك أمين الدويدار في كتابه صور من حياة الرسول على ألى غيرهما من الكتّاب المحدّثين.

فهكذا تعرّض الحديث لعمليات كثيرة من ابتزاز إلى تحريف إلى إجهاز عليه وإلى إهمال. كلّ ذلك إخفاء للحقيقة، وفات المغرضون أنّ الحق أقوى منهم، ولا يقهر بتلك الأساليب، ولا تخفى الشمس وإن جلّلها السحاب، أو لقيها الضباب.

كيف؟ وأتى؟ والحديث - كما يقول المثل - سارت بذكره الركبان، فتناقله الرواة قرناً بعد قرن - كما مر عليك - وأخرجه الحفاظ وأثمة الحديث من أصحاب الصحاح والسنن والمسانيد ومعاجم اللغة وأسفار التاريخ والسيرة فراجع ما مر من ذكر مصادر الحديث.

<sup>(</sup>١) راجع الصورة (٩) من صور الحديث.

الحديث في الشعر العربي: -

لم أبحث كثيراً عن الشعراء الَّذي أشاروا إلى الحديث، وليس ذلك من غرض كتابي هذا، ولكني وقفت على شعر شاعر مؤمن ممّن لم يتبع الغاوين، لهج به فنظم مشيراً إليه بقوله:

> وصيّ النبيّ فقال قائلهم ورووا أبا بكر أصاب ولم

> > ومن النظم في ذلك قول الشاعر:

وما رأيت من الآيات معتبرا أوصى النبئ أمير النحل دونهما وقال هاتوا كتاباً لا تضلوا به تعصباً لأبي بكر فحين ثوي تحمل العبء فيها ميتاً عجبا إن قال ان رسول الله غادرها أو قال أوصى فلم تقبل وصيته

قد ظل يهجر سيد البشر يهجر وقد وصّى إلى عمر<sup>(۱)</sup>

إن كنت مذكرا أو كنت معتبرا وخالفاه لأمر عنده اشتورا بعدى فقالوا رسول الله قد هجرا وفّي فوصيّ به من بعده عمرا وقال حياً أقيلوني بها ضَجِرا شوري فهلا اقتفى من بعده الأثرا يوم الغدير فلا تعجل فسوف تري<sup>(۵)</sup>

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب ٢٠٢/١، وكشف الغمة للأربلي ١٦٥/١ منشورات الشريف الرضي، والصراط المستقيم للبياضي ٧/٣.

<sup>(</sup>٢) اثبات الهداة للحر الماملي ٤٧٤/٤، والصراط المسقيم للبهاضي ٧/٣. ووردت هذه الأبيات في أوَّل الحجة الخامسة من كتاب الوصية لأحد معاصري الشيخ الصدوق المتوفى سنة ٣٨١ هـ. والكتاب في مجموعة برقم /١٣ مجاميع خطية بمكتبة المرحوم الحجة المفقور له الشيخ محمد الحسين آل كاهف الفطاء.

نهاية البحث عن المأساة في حديث الرزية:

لقد طالت مسيرتنا مع حديث الكتف والدواة، والذي سميناه حديث الرزية، لأنه كان حديث مأساة وهو كذلك حديث رزية وزرية.

ولئن طالت المسيرة، فلا ضير ما دامت تكشف العمى عن البصيرة، وما دمنا أنا قرأنا جوانب في الحديث فيها مآسى مريرة.

١- فلقد قرأنا صور الحديث المتفاوتة، وذكرنا منها (٢٥) صورة لا تتفق صورة منها مع أخرى. بل لقد قرأنا في الصورة التاسعة عدة صور، ممّا زادت العدد، وذلك يكشف لنا مدى الدور الذي قام به الرواة في إخفاء معالم الإدانة.

٢- ولقد قرأنا ذكر رواة الحديث جمهرة كثيرة مرتبين حسب القرون،
 حتى لا يرقى الشك إلى أصل الحديث، وبذلك يثبت التواتر.

٣- وقرأنا أيضاً مصادر الحديث منبثة في ثنايا أسماء الرواة، وكلها من كتب الصحاح والسنن والمسانيد وأمهات كتب التاريخ والتراجم، ممّا لا يرقى الشك إليها.

٤- وقرأنا السبب في إطالة البحث في الأسانيد، لإلقاء تبعة التضبيب على
 الرواة فهم الذين يحملون إصر ذلك.

٥- وقرأنا موقف المعارضة المحمومة ضد أمر الرسول ﷺ. وتيبّنا من كان هو أبرز رموزها في وقفة مع الحديث.

٦- وقرأنا ماذا كان عند علماء التبرير أزاء موقف الرد والإباء، وعرفنا من
 هم؟

٧- وقرأنا ماذا قال كلّ واحد من علماء التبرير؟ وماذا كان عند كلّ واحد
 من هنات؟ كما قرأنا الرد على ما قالوه هم دفعاً بالصدر.

٨- وقرأنا ماذا قاله العمريون وعرفتاهم في عمريّتهم اكثر من عمر.

٩- وقرأنا تحقيق ماذا قال عمر؟ واثبات رواية كلمته النابية، الجافية: ((ان النبئ ليهجر)).

١٠ وقرأنا الجواب على التساؤلات الأربعة الّتي فرضتها حادثة الرزية،
 وتبيّنا أخيراً لماذا أراد النبي ﷺ عليّاً دون غيره.

١١- وقرأنا سرّ المنع وتصميم عمر عليه، لأنه علم مراد النبي على الله عمر مراد النبي الله الله عمر مراد النبي الله عمر الله عمر مراد النبي الله عمر ا

۱۲ وقرأنا ان عمر نبذ السنّة نبذ الحصاة وراء ظهره حين قال: ((حسبنا كتاب الله)). و((عندكم القرآن))، وهو بذلك يحتجز الإحتجاج بالقرآن للقرآن وحده فقط وفقط، وليس للسنّة عنده أي دور أو كرامة.

١٣ - وقرأنا آراء علماء السنّة وأثمتهم في الرد على من يرى مثل رأي عمر
 في ذلك الاحتجان والاحتجاج.

١٤- وقرأنا بعد ذلك آراء حمرية خطيرة ويأباها العمريون.

١٥- وقرأنا الموازنة بين شفقة النبيّ ﷺ على أمته وبين شفقة عمر.

١٦- وقرأنا ما جرى على الحديث من تلاعب رخيص لصالح أبي بكر؟

١٧- وقرأنا كشفاً جديداً في رواية عكرمة. وهو من رواة الحديث. حين
 سرّب الشك إلى يوم الحديث.

١٨- وقرأنا تحقيقاً حول تعيين الوصية الثالثة التي في آخر الحديث والتي لفي الغموض، وحشرجت في فم الرواة فغصوا بها، فلا هم ابتلعوها ولم يذكروها بالمرة، ولاهم صرّحوا بها. فقالوا عنها: إمّا نسيها أوسكت عنها.

العنصر النسوي المران كيف اشتدت الأزمة ذلك اليوم حتى تدخل العنصر النسوي في النزاع، وقرأنا من كان يمثل ذلك العنصر من نساء النبي عَلَيْهُ، لأنهن كن حزيين.

٢٠ وقرأنا ان عمر ممّن كان يقول بالرجعة، ولا غضاضة في ذلك، ولكن
 لتنبيه العمريين الذين يشهّرون بالقائلين بها من بقية فرق المسلمين.

٢١- وقرأنا صوراً من مسخ الحديث، مما دلنا على تظافر الجهود المتوالية
 في القرون المتتالية لطمس معالمه.

27- وأخيراً قرأنا الحديث في الشعر العربي في نموذج منه.

كلّ ذلك قرأناه، وأحسب أنّ هناك جوانب لم نشيع البحث فيها، فعسى أن يتهيأ لها من يشبعها بحثاً وتدقيقاً، كما أحسب أنّ هناك جوانب لم نبحثها، فعسى أن يذكرها من يلتفت إليها.

وبعد كلِّ تلك القراءات الفاحصة المتأنية، تبين لنا:

أن ابن عباس الله كان على حق لو أبدى أسفه وتلهفه حين قال: ((يوم الخميس)).

وأنَّه كان على حقَّ لو بكي وجرى دمعه مثل نظام اللؤلؤ على خديه.

وأنَّه كان على حقَّ لو بكي حتى يبل دمعه الحصباء.

وأنّه كان على حقّ لو قال: ((الرزية كلّ الرزية ما حال بين رسول الله ﷺ وبين أن يكتب لنا ذلك الكتاب)).

لقد كان على حقّ في جميع ذلك.

وإنّا على حقّ كذلك إن طالت بنا مسيرتنا مع ذلك الحديث، فهو حديث الرزية، ولولاها لما حدثت في المسلمين بلية، إنّها لرزية ما مثلها رزية، لن تمحى

آثارها المحزنة من الذاكرة، كما لا تضيع معالمها مهما تكثرت نزوات الاقلام الماكرة. إذ لولاها لما استولت على المسلمين الحكومات الجائرة وحتى الكافرة.

قال المعلمي في الأتوار الكاشفة: ((تكلم بعض المتأخرين في هذا الحديث وذكر أنه لو كانت الواقعة ينحو هذه الصورة لما أغفل الصحابة ذكرها والتنويه بشأنها، فما باله لم يذكرها إلا ابن عباس مع أنه كان صغيراً يومثل ويميل هذا المتأخر إلى أنها كانت واقعة لا تستحق اللكر تجسمت في ذهن ابن عباس واتخذت ذاك الشكل ... اهـ)(١).

أقول: ولا يهمنا معرفة ذلك البعض النكرة وإنّما الذي يهمنا تنبيه القرآء على حكمة إطالتنا الحديث حول ذلك الحديث بدءاً من الصحابة الذين رووه وهم الإمام علي وعمر وجابر وابن عباس، ومروراً بصور الحديث وانتهاء بما قاله علماء التبرير حوله، ومع كلّ ذلك يتق بعض النكرات من المتأخرين، ويميل إلى (أنها واقعة لا تستحق الذكر تجسّمت في ذهن ابن عباس واتخذت ذاك الشكل).

كيف لاتستحق الذكر! ومنها كان المنطلق نحو الخلافة، وعليها بني أصحاب النص ادّعاءهم، وبها هدموا على أصحاب الاختيار بناءهم.

قال سليم بن قيس الهلالي - تابعي جليل-: ((إنّي كنت عند عبد الله بن عباس في بيته وعنده رهط من الشيعة، فذكروا رسول الله ﷺ وموته، فبكى ابن عباس وقال: قال رسول الله ﷺ يوم الاثنين - وهو اليوم الذي قبض فيه - وحوله أهل بيته وثلاثون رجلاً من أصحابه: (أبتوني بكتف اكتب لكم فيه كتاباً لن

<sup>(</sup>١) الأنوار الكاشفة /٨٥ مل السلفية.

تضلوا بعدي، ولن تختلفوا بعدي ...)، فقال رجل: إن رسول الله يهجر(!)، فغضب رسول الله ﷺ وقال: (إنّي أراكم تخالفوني وأنا حي فكيف بعد موتي)؟ فترك الكتف.

قال سليم: ثم أقبل علي ابن عباس فقال: يا سليم لولا ما قال ذلك الرجل لكتب لنا كتاباً لا يضل أحد ولا يختلف.

فقال رجل: يابن عباس، ومن ذلك الرجل، فقال: ليس إلى ذلك سبيل، فخلوت بابن عباس بعد ما قام القوم فقال: هو حمر، فقلت: صدقت، قد سمعت علياً وسلمان وأبا ذر والمقداد يقولون: أنه عمر، فقال: ياسليم اكتم إلاً من تثق به من اخوانك، فإن قلوب هذه الأمة أشربت حب هذين الرجلين كما أشربت قلوب بني إسرائيل حب العجل والسامري))(۱).

فهذا الخبر يدل بتكرار المحاولة مرة أخرى يوم الاثنين، يوم وفاة النبي على وتكرّر الموقف دقيق والظرف حسّاس ولكرّد الموقف عمر لما أصاب الأمة ما أصابها.

فهلم وأقرأ ما قاله أحمد أمين في كتابه: ((وقد أراد الرسول ﷺ في مرضه الذي مات فيه أن يعين من يلي الأمر من بعده، فغي الصحيحين أن رسول الله ﷺ لما احتضر قال: (هلم أكتب لكم كتاباً لاتضلوا بعده) وكان في البيت رجال منهم عمر بن الخطاب فقال عمر: أن رسول الله ﷺ قد غلب عليه الوجع وعندكم القرآن، حسبنا كتاب الله، فاختلف القوم

<sup>(</sup>۱) كتاب سليم بن قيس الهلالي ٧٩٤/٧ ط الهادي سنة ١٤١٥ تح الشيخ محمد باقر الأنصاري.

وأختصموا، فمنهم من يقول: قربوا إليه يكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول: ما قاله عمر، فلمّا أكثروا اللغو والإختلاف عنده الله قال لهم: (قوموا) فقاموا. وترك الأمر مفتوحاً لمن شاء، جَعَل المسلمين طوال عصرهم يختلفون على الخلافة حتى إلى عصرنا هذا بين السعوديين والهاشميين))(۱)

فهذا هو السبب الذي جعلنا نطيل البحث، ونجتر المرارة، ونكرر ذكر حديث الرزية. ﴿ وَسَيَعْلُمُ الَّذِينَ ظَلْمُوا أَيُّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ (٣).

أخرج ابن أبي شيبة في المصنف عن أنس قال: ((ما نفضنا عن رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم الأيدي – من دفنه – حتى أنكرنا قلوبنا))(<sup>(۱)</sup>.

وأخرج ابن حجر في تهذيب التهذيب عن الآجري: ((قال عمرو بن ثابت لمّا مات النبيّ ﷺ كفر الناس إلاّ خمسة))(٤).

وقد يستفز هذا الكثير الكثير من القرآء ويطعنون في صحته. ولكن نظمئنهم بأن ذلك صحيح وهو ليس بدعاً ممّا أخرجه البخاري في عشرة مواضع من صحيحه من أحاديث الحوض.

وإلى القارئ واحداً منها: ((أخرج في صحيحه كتاب التفسير باب ﴿وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَقَّيْتَنِي كُنْتَ آنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَآنْتَ عَلَى كُلِّ

<sup>(</sup>١) يوم الإسلام /٤١.

<sup>(</sup>٢) الشعراء /٢٢٧.

 <sup>(</sup>٣) المعنت الابن أبي عيبة ١٩٤/١٣، وأبن ماجة في سننه /١١٩، والهيثمي في موارد الضمآن /٥٣٠.

<sup>(</sup>٤) تهذيب التهديب ٩/٨.

شَيْءٍ شَهِيدٌ (أبها الناس إنكم محشورون إلى الله حفاة عراة غُرلا " ثمّ واله وسلم فقال: (أبها الناس إنكم محشورون إلى الله حفاة عراة غُرلا " ثمّ قال: (كَمَا بَدَأَنَا أُولَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنّا كُتّا فَاعِلِينَ... (" إلى آخر الآية، ثمّ قال: (ألا وإن أول الخلائق يكسى يوم القيامة إبراهيم، ألا وإنه يجاء برجال من أمتي فيؤخذ بهم ذات الشمال فأقول يا رب أصحابي فيقال إنّك لاتدري ما أحدثوا بعدك، فأقول كما قال العبد الصالح: ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمًا تَوَقَيْتِنِي كُنتَ الرّقيبَ عَلَيْهِمْ ("، فيقال: إنْ هؤلاء لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم)) (".)

#### النهاية المحزنة:

لقد مرّ بنا ما كان من الرزية الّتي حاقت بالمسلمين في يوم الخميس وهو اليوم الذي أعلن فيه التمرّد على النبي عليه أمره الناطق عن المعارضة، وصدمه بكلمة أضمي عليه منها لشدة وقعها، وكانت بداية النهاية المحزنة، أمّا نهاية تلك البداية فكانت وفاة النبي عليه في يوم الاثنين. وما حدث من الصحابة فيما بين

<sup>(</sup>١) المالنة /١١٧.

<sup>(</sup>٢) غرل: أي غير مختوبين.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء /١٠٤.

<sup>(</sup>١) الأنبياء /١٠٤.

<sup>(</sup>٠) صحيح البخاري ٥٠/٦ مل بولاق وأخرجه مسلم في صحيحه ٣٥٥/٢ مل بولاق في كتابه الجنة وصفة نعيمها باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة. فالحديث متفق عليه كما يقول علماء الحديث من أهل السنّة.

اليومين - الخميس والاثنين - من أحداث تتابعت بعنفها على النبي على النبي على تبرّم بأصحابه وسأم منهم وتمنى أن يريحه الله منهم.

وإلى القارئ بعض الشواهد على ذلك:

١- في حديث عبد الرزاق في المصنف عن العباس بن عبد المطلب: فقلت: يا رسول الله لو اتخذت شيئاً تجلس عليه ... وفي لفظ المحب الطبري: مكاناً تكلم الناس فيه يدفع عنك الغبار ويردّ عنك الخصم، فقال النبيّ صلى الله عليه (وآله) وسلم: (لأدعنهم ينازعوني ردائي، ويطؤن عقبي، ويغشاني غبارهم، حتى يكون الله يريحني منهم). فعلمت أنّ بقاءه فينا قليل (۱).

وفي لفظ البزار في مستده ((قال: (لا أزال بين أظهرهم يطأون عقبي وينازعون ردائي حتى يكون الله يريحني منهم)))(<sup>(٧)</sup>.

وليس من شك في أنه على أراد الكناية بقوله: (ينازعوني ردائي) يعني منازعتهم له فيما هو له ومن حقه واختصاصه كاختصاصه وحقه بردائه، ولكنهم نازعوه وجاذبوه، فهو يريد أن يوحي بالأمر ويقول: (هلم أكتب لكم) وهم يقولون: أنه هجر. كما أن قوله على (ويطؤن عقبي) كناية عن مبلغ تعليهم على من يخلف بعده، حتى وكأنهم يطؤن عليهم بأقدامهم سحقاً لهم وإبعاداً لهم عن الساحة.

وقوله ﷺ: (ويغشاني غبارهم) كناية حمّا يلحقه من شدة الأذى والعنَت فيتأثر لما يصيب أهل بيته وعقبه من ظلم كما يتأثر الإنسان إذا غشيه الغبار. وغير

<sup>(</sup>١) المصنف ٤٣٤/٥، قارن سنن الدارمي ٢١/، وإخالر العقبي ٢٠٤/.

<sup>(</sup>٢) قال الهيثمي في مجمع الزوالد ٢١/٩: رواه البزار ورجاله رجال الصحيح.

خفي دقة التعبير بغشيان الغيار ومن قوله على الله يريحني منهم) نعرف مبلغ سخطه على من نازعه رداءه ووطئ عقبه وغشيه بما أثار من غبار الفتنة، وبعد صريح هذا القول فليقل الذين يستغفلون العقول، لقد مات رسول الله على وهو راض عنهم؟!

٢- وتعقيباً على ما مرّ كان موقفه الآخر الّذي سبّب له إزعاجاً بالغاً، وكان أحد الموارد الَّتي نازعوه فيها رداءه، وهو موقفه من الصلاة بالناس في مرضه في الوقت الذي ثقل فيه حاله. وإليك الحديث برواية ابن سعد في الطبقات الكبرى بسنده عن عبيد بن عمر الليثي (١): ((إن رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم في مرضه الَّذي تُوفى فيه أمر أبا بكر أن يصلى بالناس، فلمَّا أفتتح أبو بكر الصلاة وجَدَا رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم خفَّة فخرج فجعل يفرِّج الصفوف، فلمًا سمع أبو بكر الحسّ علم أنَّه لا يتقدم ذلك التقدّم إلاَّ رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم، وكان أبو بكر لا يلتفت في صلاته فخنس إلى الصف وراءه فردّه رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم إلى مكانه، فجلس رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم إلى جنب أبي بكر وأبو بكر قائم، فلمّا فرغا من الصلاة قال أبو بكر: أي رسول الله أراك أصبحت بحمد الله صالحاً وهذا يوم ابنة خارجة -امرأة لأبي بكر من الأنصار في بلحارث بن الخزرج - فأذن له رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم، وجلس رسول الله في مصلاّه وإلى جانب الحُجر، فحدّر الناس الفتن ثمّ نادى بأعلى صوته - حتى أنّ صوته ليخرج من باب المسجد -فقال: (إنَّى والله لا يمسك الناس علىَّ بشيء، لا أحلَّ إلاَّ ما أحلَّ الله في كتابه، ولا ّ

<sup>(</sup>١) كان قاص أهل مكة. وهذا يكفينا من تعريف ابن حجر له في تقريب التهذيب.

أحرّم إلا ما حرّم الله في كتابه، ثمّ قال: يا فاطمة بنت محمّد ويا صفية عمة رسول الله أعملا لما عند الله فإنّي لا أغني عنكما من الله شيئاً) ثمّ قام من مجلسه ذلك فما انتصف النهار حتى قبضه الله)(١).

وروى ابن سعد أيضاً بسنده عن عبيد الله بن عبد الله قال: ((دخلت على عائشة فقلت لها حدثيني عن مرض رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم قالت: لما ثقل رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم فقال: (أصلَّى الناس؟) فقلت: لا هم ينتظرونك يا رسول الله قال: (ضعوا لي ماء في المخضب)<sup>(٣)</sup> قالت: ففعلنا فاغتسل، ثمّ ذهب لينوء فأغمى عليه ثمّ أفاق، فقال: (أصلى الناس؟) فقلت: لا هم ينتظرونك، فقال: (ضموا لى ماء في المخضب)، قالت: ففعلنا فاغتسل ثمَّ ذهب لينوء فأخمى عليه، ثمّ أفاق فقال: (أصلى الناس؟) فقلت: لا هم يتتظرونك والناس عكوف في المسجد ينتظرون رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم لصلاة العشاء الآخرة قالت: فأرسل رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم إلى أبي بكر بأن يصلى بالناس، فأتاه الرسول فقال: إن رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم يأمرك أن تصلى بالناس، فقال أبو بكر: وكان رجلاً رقيقاً يا عمر صلَّ بالناس فقال عمر: أنت أحق بذلك فصلَّى أبو بكر تلك الأيام، ثمَّ إنَّ النبيُّ صلَّى لله عليه (وآله) وسلَّم وجد من نفسه خفَّة، فخرج بين رجلين أحدهما العباس، فصلّى الظهر وأبو بكر يصلى بالناس. قالت: فلمّا رآه أبو بكر ذهب ليتأخر فأوماً إليه النبيُّ صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم أن لا يتأخر، وقال لهما أجلساني إلى جنبه فأجلساه إلى جنب أبي بكر. قال: فجعل أبو بكر يصلي وهو قائم

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سمد ٢ ق ٢/٧١ ط أفست عن ط ليدن.

<sup>(</sup>٢) المخضب: المركن تغمل فيه الثياب.

بصلاة النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم والناس يصلون بصلاة أبي بكر والنبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم قاعد.

قال عبيد الله: فدخلت على عبد الله بن عباس فقلت: ألا أعرض عليك ما حدثتني عائشة عن مرض رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلّم؟ قال: هات، فعرضت عليه فما أنكر منه شيئاً غير أنه قال: سمّت لك الرجل الذي كان مع العباس؟ قال قلت: لا؟ قال: هو على بن أبي طالب))(۱).

وروى ابن سعد أيضاً هذا الحديث بأخصر من ذلك وفيه: ((فخرج بين رجلين تخط رجلاه في الأرض بين ابن عباس – تعني الفضل – وبين رجل آخر. قال عبيد الله: فأخبرت ابن عباس بما قالت قال: فهل تدري من الرجل الآخر الذي لم تسمّ عائشة؟ قال قلت: لا قال ابن عباس: هو على إن عائشة لا تطيب له نفساً بخير))(".

أقول: ولئن كنّت عنه برجل فقد أبعدته حتى عن تلك الكناية في حديث آخر عنها فقالت: ((وأصبح - رسول الله ﷺ - يوم الاثنين مفيقاً فخرج يتوكأ على الفضل بن عباس وعلى ثوبان مولاه حتى دخل المسجد)) ".

وما أكثر الشواهد التي حفظتها عنها كتب السيرة فكشفت عما تكنّه لعليّ من شنآن، وكانت على حدّ ما وصفها ابن عباس حير الأمة بقوله: ((إنّ عائشة لا تطيب له نفساً بخير)).

ومهما كانت الدوافع والنوازع ولكن هلم الخطب فيما ورد عنها - وعن غيرها أيضاً - في مسألة صلاة أبي بكر بالمسلمين أيام مرض النبي عَيْلًا، ولكثرة

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲ ق ۱۹/۲.

<sup>(</sup>٢) تقس المصدر ٢ ق ١٩/٧.

<sup>(</sup>٢) تقص المصلو ٢ ق ٢٠/٠.

التناقضات فيما روي في ذلك أصبحت مثار جدل وخلاف. وحيث أنها من الأحداث التي شاهدها حبر الأمة عبد الله بن عباس وعاشها بجميع تداعيتها ومداخلاتها، حتى كان يعرض عليه بعض الرواة ما سمعه من عائشة، كما مر قريباً شاهد ذلك، فلا مناص من الإلمام بشيء عنها.

ماذا عن صلاة أبي بكر؟

تكاد تكون المسألة من المتسالم عليها أن أبا بكر صلّى بالمسلمين في مرض النبي عليها.

ولكن الخلاف نشأ في متداعياتها، وبدا التناقض في مرويات من رواها فأثار ذلك كثيراً من الشكوك والتساؤلات، وإليك بعضاً منها:

١- هل صحيح أن النبي الله أمر أحداً بعينه - سواء أبا بكر أو غيره - ليؤم المسلمين في صلاتهم في مرضه؟ والجواب نقرؤه في رواية عبد الله بن زمعة بن الأسود يقول: ((عدت رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم في مرضه الذي توفّي فيه، فجاء بلال يؤذنه بالصلاة فقال لي رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم: (مر الناس فليصلوا).

قال عبد الله: فخرجت فلقيت ناساً لا أكلمهم، فلمّا لقيت عمر بن الخطاب لم أبغ مَن وراءه وكان أبو بكر غائباً، فقلت له: صل بالناس يا عمر، فقام عمر في المقام، وكان عمر رجلاً مُجهراً، فلمّا كبّر سمع رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم صوته، فأخرج رأسه حتى أطلعه الناس من حجرته فقال: لا لا لا، ليصل بهم ابن أبي قحافة، قال: يقول ذلك رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم مغضباً،

قال: فانصرف عمر فقال لعبد الله بن زمعة: يا بن أخي أمرك رسول الله صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم أن تأمرني؟

قال: فقلت لا ولكني لما رأيتك لم أبغ مَن وراءك، فقال عمر: ما كنت أظن حين أمرتني إلا أن رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم أمرك بذلك، ولولا ذلك ما صليت بالناس، فقال عبد الله لمّا لم أر أبا بكر رأيتك أحق من غيره بالصلاة.

فظهر من هذه الرواية أنّ النبيّ ﷺ لم يأمر أحداً بعينه حين آذنه بلال بالصلاة.

وأنّ جميع ما جرى كان من تصرّف عبد الله بن زمعة الشخصي، ولذا عاتبه عمر على ذلك. كما ظهر أنّ الراوي كان هواه مع أبي بكر وعمر، فهو رأى أناساً غيرهما فلم يكلمهم، لماذا (؟) وهو ما إن رأى عمر فلم يبغ مَن وراءه، لماذا؟ وهو الذي كشف عن دخيلة هواه حين قال لعمر: لما لم أر أبا بكر رأيتك أحق من غيره بالصلاة، لماذا؟ ولنا أن ندرك ما تزيّده على النبي فنسب إليه قوله لما سمع صوت عمر فأخرج رأسه حتى أطلعه الناس من حجرته فقال: لا لا لا ليصل بهم ابن أبي قحافة. يقول ذلك رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم مغضباً. وعبد الله بن زمعة هذا استشهد يوم الدار مع عثمان أن فهو غير متهم عند من يحتج بأمثاله في مثل المقام، وقد تبين لنا أنه لم يكن أمرٌ من النبي عن الإمام على أحد بعينه يقوم مقامه في الصلاة بالمسلمين. وهذا ما سيأتي عن الإمام على الغيرة أيضاً.

<sup>(</sup>١) تقريب التهذيب لابن حجر ٢١٦/١.

٢- إن المروي في مسألة صلاة أبي بكر فيه من التناقض العجيب الغريب ما يدعو إلى الريبة في ذلك وإن تضخم كما وكيفاً. ولئلا نطيل الوقوف كثيراً فلنقرأ بعض ما جاء عن عائشة وحدها مضافاً إلى ما مر عنها أيضاً، وعليها مدار أكثر المروي في ذلك، لنرى مدى التناقض فيه:

أ- في حديث قالت: ((أوذن النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم بالصلاة في مرضه فقال: مروا أبا بكر فليصلّ بالناس ثمّ أغمي عليه فلمّا سرّي عنه قال: هل أمرتن أبا بكر يصلي بالناس؟ فقلت يا رسول الله إنّ أبا بكر رجل رقيق لا يُسمع الناس، فلو أمرت عمر. قال: إنكن صواحب يوسف، مروا أبا بكر فليصلّ بالناس فربّ قائل ومتمن ويأبى الله والمؤمنون))(۱).

ب-وفي حديث آخر عنها: ((لمّا كانت ليلة الاثنين بات رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم دنفا، فلم يبق رجل ولا إمرأة إلاّ أصبح في المسجد لوجع رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم فجاء المؤذّن يؤذنه بالصبح فقال: قل لأبي بكر يصلي بالناس، فكيّر أبو بكر في صلاته، فكشف رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم الستر فرأى الناس يصلون، فقال: إن الله جعل قرّة عيني في الصلاة، وأصبح يوم الاثنين مفيقاً فخرج يتوكأ على الفضل بن عباس وعلى ثوبان غلامه حتى دخل المسجد وقد سجد الناس مع أبي بكر سجدة من الصبح وهم قيام في الأخرى، فلمّا رآه الناس فرحوا به، فجاء حتى قام عند أبي بكر، فاستأخر أبو بكر فأخذ النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم بيده فقدّمه في مصلاً فصفاً جميعاً، رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم جالس وأبو بكر قائم على فصفاً جميعاً، رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم جالس وأبو بكر قائم على

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲ ق۲/۲۰.

ركنه الأيسر يقرأ القرآن، فلمّا قضى أبو بكر السورة سجد سجدتين ثمّ جلس يتشهد، فلمّا سلّم صلّى النبيّ صلّى الله عليه (وآله) وسلّم الركعة الآخرة ثمّ انصرف))(١).

ج- وفي حديث ثالث عنها قالت: ((ما مرّت علي ليلة مثل ليلة قال رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم يا عائشة هل طلع الفجر؟ فأقول: لا حتى أذّن بلال بالفجر، ثمّ جاء بلال فقال رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم ما هذا؟ فقلت: هذا بلال، فقال رسول الله صلّى الله عليه (وآله) وسلّم: مرى أبا بكر فليصل بالناس))(٢٠). وقال الهيشمي: رواه البزار ورجاله رجال الصحيح.

قال ابن حجر العسقلاني في فتح الباري: ((تضافرت الروايات عن عائشة بالجزم بما يدل على أن النبي على الله على أن النبي على أن النبي الله على ا

ومع ذلك فقد رووا عنها تارة الإشتراك في الإمامة، كما روى ابن سعد ذلك عنها في الطبقات (۵) فجعل أبو بكر يصلي وهو قائم بصلاة النبي على والناس يصلون بصلاة أبي بكر والنبئ على قاعد.

وأخرى زادت على المشاطرة فجعلت النبي على مأموماً صلى بصلاة أبي بكر، وهذا أيضاً قد مرّ عن عائشة ورواه عنها ابن سعد في الطبقات (٥) فلماذا الإختلاف منها في كيفية صلاة النبي عليه؟

<sup>(</sup>١) تفس المصنبر٢ ق ٢٠/٢.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوالد ٢٥/٩.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١٧٣/٢.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ۲ ق ۱۹/۲.

<sup>(</sup>٥) تقس المصندر ٢ ق ٢/٧٠.

3- لماذا الإختلاف في مدة إمامة أبي بكر في الصلاة فقالوا ثلاثة أيام (4)، وقالوا سبع عشرة صلاة كما رواه ابن سعد (6)، وهي تزيد على ما سبق في مدتها، ولا تكون الوفاة ضحى أو صدر النهار كيفما حسبنا الصلوات، إلا أن نتمها فنجعلها أكثر من أربعة أيام، فتبدأ من عشاء يوم الخميس وتنتهي بغداة يوم الاثنين.

٥- لماذا الإختلاف في الصلاة التي كان خروج النبي اليها - بعد أن وجد خفته كما يقولون - فتارة خرج لصلاة الظهر وذلك عن عائشة كما في الطبقات (١٠)، وتارة أخرى كان خروجه لصلاة العشاء كما في حديثها الآخر ورواه

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٢ ق ١٨/٢ و ١٩٠

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٢ ق ١٧/٢.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٢ ق ٢٧/٢.

<sup>.</sup> (1) نفس المصدر ٢ ق ٢/٢٧ عن عكرمة.

<sup>(</sup>٥) نفس المصندر ٢ ق ٢/٦٣٠

<sup>(</sup>٦) نفس المصطرع ق ٢٩/٧.

أيضاً ابن سعد في الطبقات (١)، وثالثة كان خروجه لصلاة الغداة – الصبح – كما في حديثها الثالث ورواه أيضاً ابن سعد في الطبقات (٢٦ فأيها الصحيح؟ أو لا صحيح في المقام.

٣- لماذا خرج النبي ﷺ بعدما أمر أبا بكر بالصلاة مكانه كما يقولون؟ هل حدث ما يستدعي خروجه وتحمّل العناء حتى خرج يتهادى بين رجلين وهو يجرّ رجليه تخط رجلاه الأرض؟ سؤال أجابوا عنه بأنه وجد في بدنه خفّة، وهذا منهم لا يكاد يصدقه ذو مسكة، فمن أين أتته الخفّة مع ذلك المرض؟ وإذا كان – كما يزعمون – وجد خفّة لماذا توكأ على رجلين ولم يكتف بواحد؟ إذن فجواب الخِفة فيه خِفّة.

ويبدو أنّ بعضهم أحسّ بخِفة وزن ذلك الجواب، فأبتدع حديثاً على لسان الفضل بن عباس – وهو أحد الرجلين اللذين توكأ عليهما النبيّ على قال فيه: ((وكان على ولد يوم الاثنين، وبعث يوم الاثنين، وتوفي يوم الاثنين، فلما كان يوم الأحد ثقل في مرضه فأذن بلال بالأذان، ثم وقف بالباب فنادى السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، أقيم الصلاة؟ فسمع رسول الله على موت بلال، فقالت فاطمة: يا بلال إن رسول الله على اليوم مشغول بنفسه، فدخل بلال المسجد، فلما أسفر الصبح قال: والله لا أقيمها أو أستأذن سيدي رسول الله على يا رسول الله ورحمة الله ويركاته الصلاة يرحمك الله.

<sup>(</sup>١) نفس المصندر ٢ ق ٢٠/٢.

<sup>(</sup>٢) نفس المصندر ٢ ق ٢/ ٢٠.

فسمع رسول الله على صوت بلال فقال: أدخل يا بلال إن رسول الله اليوم مشغول بنفسه، مُر أيا بكر يصلي بالناس، فخرج ويده على أم رأسه وهو يقول: واغوثاه... ثم قال: يا أبا بكر إن رسول الله المرك أن تصلي بالناس، فتقدم أبو بكر فصلى بالناس، وكان رجلاً رقيقاً، فلمّا رأى خلو المكان من رسول الله الله خر مغشياً عليه وصاح المسلمون بالبكاء، فسمع رسول الله خر ضجيج الناس فقال: ما هذه الفيجة؟ قالوا: ضجيج المسلمين لفقدك يا رسول الله، فدعا رسول الله علي بن أبي طالب وابن عباس فاتكاً عليهما، فخرج إلى المسجد فصلى بالناس ركعتين خفيفتين...)(١٠). فأين صارت صلاة أبي بكر بالناس وائتمام النبي بله في ركعة؟ والجواب عند من أتى بغشية أبي بكر، ولكنه ضاع وسط ضجيج الناس المفتعل.

٧- وعلى فرض الخِفّة والغشية يبقى الحديث يحمل أكثر من إشارة وإثارة بأنّه لم يكن على قد أمر أبا بكر، وهذا ما تنبّه له ابن الإسكافي في كتابه المعيار والموازنة فقال: ((متى نظرنا إلى آخر الحديث احتجنا إلى أن نطلب للحديث مَخرجا عن النقص والتقصير، وذلك إنّ آخره: أنّ رسول الله على المحديث مَخرجا عن النقص والتقصير، وذلك إنّ آخره: أنْ رسول الله الله وجد إفاقة وأحس بقوة خرج حتى أتى المسجد وتقدم فنحى أبا بكر عن مقامه وقام في موضعه، فلو كانت إمامة أبي بكر بأمره الله التركه على إمامته وصلى خلفه، كما صلى خلف عبد الرحمن بن عوف)(").

 <sup>(</sup>١) رواه الهيثمي في مجمع الزواك ٢٨/٩ وقال رواه الطبرائي وفيه عبد المنعم بن إدريس وهو كذأب.

<sup>(</sup>٢) المعيار والموازنة /٤١ . ٤١ ط الأولى.

ويؤيد قول ابن الإسكافي في تنحية أبي بكر قول محمّد بن إبراهيم الراوي لحديث الصلاة بأمر النبي عَلَى فقد روى ابن سعد حديثه في الطبقات . إلى أن قال : ((فلم يشعر أبو بكر حتى وضع رسول الله عَلَى يده بين كتفيه فنكص أبو بكر وجلس النبي عَلَى عن يمينه))()

فلماذا دفعه وهو الذي أمره؟ ولماذا نكص هو الآخر ما دام قد صلّى بأمر منه؟ فهذه هي التنحية الّتي قالها ابن الإسكافي.

٨- لماذا أثارت مسألة الصلاة خلافاً وتسابقاً بين الزوجتين عائشة وحفصة؟ فما دام النبي ﷺ هو صاحب المحق في التعيين فليس من حق أي إنسان أن يفرض رأيه - ولنقل بتهذيب العبارة - يعرض رأيه عليه حتى يسبّب له ازعاجاً فيقول لهن: ((إنكن لصواحب يوسف))(\*\*).

وجاء في شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد في شرح قوله النظيمة ومن كلام له خاطب به أهل البصرة على جهة إقتصاص الملاحم: (فمن استطاع عند ذلك أن يعتقل نفسه على الله فليفعل ...، وأمّا فلانة فأدركها رأي النساء وضغن غلا في صدرها كمرجل القينَّ، ولو دعيت لتنال من غيري ما أتت إليَّ لم تفعل، ولها بعد حرمتها الأولى والحساب على الله).

قال الشارح: ((وأمّا الضغن فاعلم انّ هذا الكلام يحتاج إلى شرح وقد كنت قرأته على الشيخ أبي يعقوب يوسف بن إسماعيل اللمعاني وطعر أيام اشتغالي عليه بعلم الكلام، وسألته عمّا عنده فأجابه بجواب طويل أنا أذكر محصوله بعضه بلفظه وبعضه بلفظي، فقد شذ عني الآن لفظه كلّه بعينه ... ثمّ ذكر كلامه إلى أن

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ۲ ق ۲۲/۲.

<sup>(</sup>٢) أنظر طبقات ابن سعد ٢ ق ٢١/٢، وقارن البخاري ١٣٩/١ ط بولاق.

قال... ومن حديث العملاة ما عرفت، فنسب علي الشيخ عائشة إلى أنها أمرت بلالاً مولى أبيها أن يأمره فليصل بالناس، لأن رسول الله يَشِخ كما روي قال: ليصل بهم أحدهم ولم يعين وكانت صلاة الصبح فخرج رسول الله وهو في آخر رمق يتهادى بين علي والفضل بن العباس حتى قام في المحراب كما ورد في الخبر، ثمّ دخل فمات ارتفاع الضحى فجعل يوم صلاته حجة في صرف الأمر إليه ... فبويع على هذه النكتة الّتي اتهمها علي الله على أنها ابتدأت منها، وكان علي الله يذكر هذا الأصحابه في خلواته كثيراً ويقول: (أنّه لم يقل الله إنكن لصويحات يوسف إلا انكاراً لهذه الحال وغضباً منها، الأنها وحفصة تبادرتا إلى تعيين أبويهما، وأنه استدركها بخروجه وصرفه عن المحراب).

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ١٣٨/٢ . ١٣٩ .

<sup>(</sup>٢) وقارن مسند أحمد ٣٠٠/٦ ط أفست دار صادر، ومجمع الزوائد ١١٢/٩، والبداية والنهاية ٣٩٧/٧ نقلاً عن ابن أبي هيبة.

ولنترك الحديث ومقدماته وتداعياته، وهلم إلى خطبة النبي على التعليم التي خطبها وتلك هي آخر خطبة له، فقد رواها البخاري في صحيحه مبتورة عن ابن عباس بخطبها قال: «خرج رسول الله على غير مرضه الذي مات فيه بملحفة قد عصب بعصابة دسماء حتى جلس على المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: (أمّا بعد فإنّ الناس يكثرون ويقل الأنصار حتى يكونوا في الناس بمنزلة الملح في الطعام فمن ولي منكم شيئاً بضر فيه قوماً وينفع فيه آخرين، فليقبل من محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم)، فكان آخر مجلس جلس به النبي الني النهاس. (١٠).

وهذه الخطبة لها إضافات قطعها الرواة، ويهمنا منها قوله على الناس أيها الناس شعرت النار وأقبلت الفتن كقطع الليل المظلم)، وهذا منه نذير بشر مستطير سيحيق بالأمة فحذار لهم ثمّ حذار.

وقوله ﷺ: (وإنّي والله ما تمسكون عليّ بشيء، إنّي لم أحلّ إلاّ ما أحل الله - القرآن - ولم أحرّم إلاً ما حرّم الله - القرآن) (١) وهذا يوحي أنّ بين الصحابة من كان يتهم الرسول ﷺ في تصرفاته، فهو يقسم لنفي التهمة عن نفسه.

فما هي التهمة؟ ومن هم أصحابها؟ ولو بحثنا عنها وعنهم فهل نجد ما يكشف عنها وعنهم؟ ربّما نجد ما يشير إليها ولو بعد حين في حوار جرى بين عمر وابن عباس بعد ذلك، فقد قال عمر: ((ولقد كان من رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم في أمره - يعني عليّاً - ذرواً من قول، لا يثبت حجة ولا يقطع عذراً، ولقد كان يربع في أمره وقتاً ما، ولقد أراد في مرضه

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٤٠/٤.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام ١٩٣٢/٤، طبقات ابن سعد ٢ ق ٤٦/٢٤، وتاريخ الطبري ١٩٦/٣.

أن يصرّح باسمه فمنعت من ذلك))(١٠). إذن عرفنا ان التهمة هي ما كان يبلغه على عن ربّه في أمر عليّ وأنّه وصيّه وخليفته من بعده، فأبى ذلك عمر وآخرون، فأتهمه عمر بأنّه كان يربع في أمره ﴿كَيْرَتْ كَلِمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفْرَاهِمْ ﴾(٢٠).

ولقد قال ابن عباس: «ترك رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم الناس يوم توفي على أربعة منازل: مؤمن مهاجر، والأنصار، وأعرابي يؤمن لم يهاجر إن استنصره النبيّ نصره، وإن تركه فهو إذن له، وإن استنصر النبيّ صلى الله عليه وآله وسلم كان حقاً عليه أن ينصره وذلك قوله تعالى: ﴿وَإِنِ اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي اللهُ عِنْ إحسان) (").

وهذا تقسيم دقيق وهو تقييم للصحابة على ضوء الدين في القرآن المجيد، وفيه استبعاد الإطلاق اللغوي في معنى الصحبة وتقريب لمعناها الشرعي القرآني. فرحم الله ابن عباس، فقد قطع جهيزة المتنطعين المغالين في أمر الصحبة والصحابة.

وعند قوله هذا فلنقف في ختام هذا الجزء من تاريخ حياته في المهد النبوي الشريف، لنستقبل في الجزء الثاني تاريخه من بعد ذلك العهد الزاهر، ونمر بما له وعنده في فترة بين عهدين.

<sup>(</sup>١) شرح النهج لابن أبي الحديد ٩٧/٢ ط مصر الأولى، كشف الفمة للإربلي ٤٦/٢، وكشف اليقين للعلامة الحلي/٩٤ ط حجرية.

<sup>(</sup>٢) الكهف/٥.

<sup>(</sup>٣) الأنفال /٧٢.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن المندر وأبو الشيخ كما في السر المنثور ٢٠٧/٣ في تفسير الآية ٧٧ من سورة الأنفال.

والحمد الله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على محمّد وآله الطيبين الطاهرين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين.

## فهرس الجزء الأول

| الإهداءالإهداء                             | ١.         |
|--------------------------------------------|------------|
| تقریضتقریض                                 |            |
| تقريفتا                                    |            |
| مقائمة المؤلف                              |            |
| فكرة الكتاب من أين ؟  والى أين؟            |            |
| ماذا نقرأ في هذا الكتاب؟                   | Υ          |
| نور على الدرب لما فيهنور على الدرب لما فيه | <u>ا</u> ا |
|                                            |            |
| الحياة العربية بمكة قبل الإصلام            |            |
| شعوبية بغيضة                               |            |
| حالة العرب قبل الإصلام                     |            |
| نبوغ قصى في مكة                            | ۸.         |
| آل له                                      | ٠.         |
| مكانة قريش بين العربمكانة قريش بين العرب   | Y.         |
| الحالة الدينية بمكة                        | o .        |
| حديث البعثة النبوية                        | ۲.         |
| صحيفة المقاطعة                             |            |
| مماتاة الحصار                              |            |

## القميل الأول

## بدایة حدیثنا عن ابن عباس

| <b> </b>                                | وليد الشعب                         |
|-----------------------------------------|------------------------------------|
| <b>Y</b> 1                              | مهاركة الوليد الجديد               |
| V£                                      | تحقيق في تاريخ زمان ومكان الولادة  |
| vi                                      | كنيته ولقبه                        |
| AY                                      | ابن هباس في خَلَقِه وخُلَقِه       |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | نشأة حير الأمة                     |
| 1.7                                     | أولاً: أيوه ـ العياس ين عبد المطلب |
| 1.7                                     | ولادة العباس                       |
| 1 - 0                                   | نشأة العباس ﴿ ومكانته              |
| 1.V                                     | صفة العباس خَلقاً وخُلقاً          |
|                                         | وظائفه قبل الإسلام                 |
| 116                                     | إسلام العياس                       |
| 111                                     | هجرة العياس                        |
| 171                                     | مشاهده في الإسلام                  |
| 177                                     | مكانة العباس عند الني ﷺ            |
|                                         | أستسقاء عمر بالعباس                |
|                                         | أدب العياس                         |
|                                         | وصية العباس لعثمان                 |
|                                         | وصية العباس للإمام                 |

ثالثاً: حديث الرزية ........... المناسب المستسمين المائة عديث الرزية ......

| Y£o    | مور الحديث           |
|--------|----------------------|
| Y£Y    | العورة الأولى        |
| Y&AA3Y | الصورة الثانية       |
| Y£¶1   | الصورة الثالثة       |
| Yo•    | الصورة الرابعة       |
| Ya1    | الصورة الخامسة       |
| Y77    | الصورة السادمة       |
| Y7Y    | الصورة السابعة       |
| Y7Y    | الصورة الثامنة       |
| Y7£    | الصورة التاسعة       |
| YY£    |                      |
| YM     | الصورة الحادية عشرة  |
| YW     | الصورة الثانية عشرة  |
| YA1    | المبورة الثالثة حشرة |
| YA1    |                      |
| YAY    | الصورة الخامسة حشرة  |
| YAT    |                      |
| YAT    |                      |
| · YAE  |                      |
| YA0    |                      |
| YA7    |                      |
| YA7    |                      |

| YAY                                              | الصورة الثانية والعشرون            |
|--------------------------------------------------|------------------------------------|
| YAA ,,                                           | العبورة الثالثة والعشرون           |
|                                                  | العبورة الرابعة والعشرون           |
|                                                  | الصورة الخامسة والعشرون            |
| <b>* *</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | تعقيب عرض الصور وحصيلة ذلك         |
| Y40                                              | رواة الحديث ومصادره                |
|                                                  | الْقَرِنَ الْأُوّلَ                |
|                                                  | القرُّن الثاني                     |
| T.Y                                              | القرن الثالث                       |
|                                                  | القرن الرابع                       |
|                                                  | القرن الخامس                       |
|                                                  | القرن السادس                       |
|                                                  | القرن السابع                       |
|                                                  | القرن الثامن                       |
|                                                  | القرن التاسع                       |
|                                                  | القرن العاشر                       |
|                                                  | لماذا الإطالة مع الإسناد؟          |
|                                                  | وقفة عند الحديث                    |
|                                                  | مع علماء التبرير وقراءة بين السطور |
|                                                  | ت<br>من هم علماء التيرير؟          |
|                                                  | ماذا قال حلماء التبرير؟            |
|                                                  |                                    |

| <b>**</b> ********************************** | مع الخطابي                       |
|----------------------------------------------|----------------------------------|
| YYE3YY                                       | ثانياً: ابن حزم الظاهري          |
| ***************************************      | وقفة مع ابن حزم                  |
| YYA                                          | ئالثاً: البيهقي                  |
| ۳۰                                           | مع البيهقي في دحاواه             |
| <b>****</b>                                  | رابعاً: المازري                  |
| ***************************************      | مع المازري                       |
| <b>\^</b>                                    | خامساً: القاضي عياض              |
| Y£ ·                                         | مع القاضي عياض                   |
| Y60                                          | سادساً: ابن الأثير الجزري        |
| Y60                                          | التبرير الفطير حند ابن الأثير    |
| Y&1                                          | سابعاً: النووي                   |
| Y&V                                          | مع النووي                        |
| <b>***</b>                                   | أيهما أفقه عمر أم ابن عباس؟      |
| <b>701</b>                                   | ثامناً: ابن تيمية                |
| <b>*************************************</b> | مع ابن تيمية                     |
| TT                                           | تاسعاً: الشاطبي                  |
| <b>****</b>                                  | مع الشاطبي                       |
| <b>77.0</b>                                  | عاشراً: ابن حجر العسقلاني        |
| ***************************************      | مع ابن حجر العسقلاني             |
| ٣٧                                           | الحادي عشر: القسطلاني            |
| w.                                           | الثاني عشر: الدشتاني الآب العالك |

| YYY         | الثالث عشر: اليدر العيني                                      |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| ٣٧٦         | الرابع عشر: الدهلوي                                           |
| <b>Y</b> YY | مع الدهلوي                                                    |
|             | -<br>الخامس عشر: اللاهوري                                     |
|             | مع اللاهوري                                                   |
|             | ے<br>عمریون اکثر من عمر                                       |
|             | مع العقّاد ونظراته                                            |
|             | قال في عبقرية محمَّد ﷺ                                        |
|             | وقال في عبقرية عمر                                            |
|             | وقال في عبقرية الإمام على الحنياني                            |
|             | سؤال وجواب                                                    |
|             | سون و بوب<br>أولاً . ماذا أراد النبي ﷺ أن يكتب في ذلك الكتاب؟ |
|             | ارد الله الله النبي على أن يكتب أسمه في ذلك الكتاب؟           |
|             | نالنا . لماذا أراد النبي على أن يكتب العلم على ولك الحاب      |
|             |                                                               |
|             | بعث أسامة إجراء وقائي                                         |
| ٣٠٠         | من كان تحت أمرة أسامة                                         |
| <b>79</b> 7 | (سؤال بعد سؤال فهل من جواب؟)                                  |
| £           | رابعاً .لماذا أراد علياً دون غيره؟                            |
|             | التائجالتائج                                                  |
|             | من هم المعارضة؟                                               |
| £.0         | ماذا قال حمر؟                                                 |
|             | من أبن علم عمر مراد الرسول ﷺ؟                                 |
|             |                                                               |

| £17 | ماذا أراد عمر يقوله (( حسينا كتاب الله ))؟               |
|-----|----------------------------------------------------------|
|     | ١- ماذا قال الشافعي؟                                     |
|     | ٢- ماذا قال ابن حزم ٢                                    |
| ٤١٧ | ٣- ماذا قال اليبهقي؟                                     |
|     | ٤- ماذا قال السيوطي؟                                     |
|     | ٥ - ماذا قال السندي في حاشيتيه على البخاري؟              |
|     | ٣ - ماذا في القراءة الخلدونية؟                           |
|     | أيُّهما الشفيق الرفيق النبيِّ ﷺ أم عمر؟                  |
|     | عملية التزوير من أنحاء التهرير                           |
|     | محاولات بائسة يائسة                                      |
|     | كشف جديد في رواية الحديث عن عكرمة                        |
|     | ما هي الوصية الثالثة؟                                    |
|     | <br>تدخل العنصر النسوي في النزاع                         |
|     | -<br>عمر يقول بالغيبة ويقول بالرجعة فماذا يقول العمريون؟ |
|     | صور من مسخ الحديث                                        |
|     | الحديث في الشعر العربي                                   |
|     | نهاية البحث عن المأساة في حديث الرزية                    |
|     | النهاية المحزنة                                          |
| £79 | ماذا عن صلاة أبي بكر؟                                    |
| £A1 |                                                          |