القران \*\* مفاه 1.52 الجزء السادس يبحث عن أسمائه و صفاته سبحانه في القرآن الكريم تأليف





سبحانى تبريزى، جعفر، ١٣٠٨ ـ مفاهيم القرآن / تأليف جعفر السبحاني. ـ قم: مؤسسة الإمام الصادق للمجلح ، ١٣٧٧. ٢٠ج. ISBN: 978-964-357-322-6(vol.6) ISBN: 978-964-357-148-1(10volset) فهرست نويسى بر أساس اطلاعات فيها. كتابنامه: ٥٢١ ـ ٢٥٩ همچنين به صورت زيرنويس. چاپ چهارم؛ ١٣٩١. مندرجات: ج.٦. يبحث عن أسمائه و صفاته سبحانه في القرآن الكريم. مندرجات: ج.٦. يبحث عن أسمائه و صفاته سبحانه في القرآن الكريم. ١٣٩٩ هم ٢٠٠ / ٩٣٩

| مفاهيم القرآن/ج ٦              | اسم الكتاب: |
|--------------------------------|-------------|
| العلَّامة الفقيه جعفر السبحاني | المؤلف:     |
| الرابعة                        | الطبعة:     |
| مؤسسة الإمام الصادق 🗱          | المطيعة:    |
| ٥٤٣٤/١٣٩١                      | التاريخ:    |
| ۱۰۰۰ (نسخة                     | الكمية:     |
| مؤسسة الإمام الصادق الله       | التاشر:     |



# بسم الله الرحصن الرحيم

الحمد لله الذي بطن خفيّات الأمور، و دلّت عليه أعلام الظهور، و امتنع على عين البصير، فلاعين من لم يره تُنكره، و لاقلب من أَثْبَتَهُ يُبصره، سبق في العلق فلاشيء أعلى منه، و قرب في المدنوّ فلاشيء أقرب منه، فلا استعلاؤه بماعده عن شيء من خلقه، و لاقرب هساواهم في المكان به، لم يطلع العقول على تحديد صفته، و لم يحجبها عن واجب معرفته، و هـو الذي تشهد له أعلام الـوجود، على إقبرار قلب ذي الجحود، تعالى الله عمّا يقبول المشبّهون به و الجباحدون لـه علوّاً كبيراً<sup>(1)</sup>.

نفتتح هذا الجزء(السادس) من أجزاء موسوعتنا "مفاهيم القرآن الكريم" بهذه الخطبة المباركة، المنقولة عن أمير البيان و البلاغة، و سيد الموحّدين و قدوة العارفين، و فيها براعة استهلال لما نرومـه في هذا الجزء، و هو البحـث عن أسمائه وصفاته و إثباتها لـه سبحانه في عين التنزيه، و تنزيهه سبحـانه عن شوائب الإمكان مع التوصيف .

<sup>(</sup>١) اقتباس من خطبة الإمام أمير المؤمنيين علي بن أبي طالب عليه السلام(نهج البلاغة، الخطبة ٤٩)

إنَّ البحث عن أسمائه و صفاته سبحانه من أجلَّ المعارف القرآنية التي لم تبلغها عقول ذوي الأفكار و لم تحم حولها أعين ذوي الاعتبار نقدّمه إلى القرّاء الكرام، تفسيراً لأسمائه و صفاته في ضوء القرآن الكريم و في إطار التفسير الموضوعي، و نشكره سبحانه على توفيقه للغور في هذه المباحث المدقيقة، و الإغتراف من هذه البحار العذبة إنّه حميد مجيد.

¥

# التفكر العقلي و الاستدلال المنطقي في الذكر الحكيم

إنّ النظرة الفاحصة إلى المجتمع البشري تكشف عن أنّ الإلهيين يشكّلون الأكثرية الساحقة من الأمم و الشعوب، وهم الذين يعتقدون بوجود مبدئ أعلى للعالم وراء المادة و تخالفهم شرذمة قليلة تنكر ذلك بل تنكر كلّ ماوراء الطبيعة، و إنّما وصفناهم \_ بالقلّة \_ مع انّهم يشكّلون جماعة كبيرة في العالم، و يسمّونها معسكر الشرق بفئاته المختلفة، لأنّ ذلك المعسكر قد فرض على تلك الشعوب الالحاد و ماماديّة، بحيث لو ارتفع الضغط لترى كيف خالط الإيمان ضميرهم، و أنّهم ما برحوا على صلة وثيقة بالدين بفطرتهم، و لو تظاهروا بالماديّة، فإنّما يتظاهرون تحت ضغط القوى المسيطرة عليهم التي ألجأتهم إلى ذلك<sup>(1)</sup>.

و قد كمان المتوقع من الإلهيين أن يشكلوا صفاً واحداً و أن لايختلفوا في ما يتعلّق بالمبدأ إلا أنّهم ـ مع الأسف ـ إختلفوا في أبسط المسائل فضلاً عن العميقة منها ، و تفرّقوا إلى مذاهب و شيع ، و السبب الأسماسي لهذا الإختلاف هو تنازعهم في أسمائه سبحانه و صفاته و أفعاله ، و هذا هو المنشأ الحقيقي لافتراق الالهيين و ظهور الديانات و المذاهب في المجتمع الإلهي .

(١) ترى أنَّ غوربا تشوف لمّا منح الحرّية النسبية لشعب الاتّحاد السوفيتي ارتفعت من جديد أمرادته الرآنزينية أسرار ذليا المالين ماترار الناسية من الدمارين من المارينية المالين ت

أصوات المآذن في أجواء ذلك البلد، و أقبل الناس حتى الشباب منهم على القضايا الدينية ، حتى انّ وكالات الأنباء نقلت أخباراً عن بناء مساجد جديدة، و قيام اجتماعات دينية واسعة، و المطالبة بمنح المزيد من الحرّيات الدينية و الاعتقادية .

## الاختلاف في الأسماء و الصفات سبب تعدد الديانات

الثنوية بعد تسليمها بوجوده سبحانه تميتزت عن سائرالإلهيين بإنكار صفة من صفاته سبحانه أعني التوحيد فهم بين ثنوي في الذات و ثنوي في الفعل، فتارة يصور للعالم مبدء أغير واحد و هذا هو الثنوي في الذات، و أخرى يوحد المبدأ و يقول بإله واحد و لكنه يفترض استقىلالاً للمخلوقات في البقاء دون الحدوث، و ثالثة يفترض الاستقىلال في الفعل و الايجاد كمن زعم أنّ وجود الممكنات قائم بالله لكنّها مستقلات في أفعالها، غير محتاجات إلى الإله في الإيجاد و الإبداع، و على كلّ تقدير فهم يمتازون عن سائر الفرق في وصفه سبحانه و هو كونه واحداً في الذات لاشريك له فيها كما هو واحد في الفعل لاموجد غيره، و لو كان هناك إيجاد منسوب

و الثنوية بالمعنى الأوّل هي السائدة في المديار الهنديّة و الصينيّة و شائعة بين البراهمة و البوذيين و الهندوس، كما انّ الثنوية بالمعنى الثاني ذائعة بين القائلين بالتفويض، و انّه سبحانه فوّض أمر الخليقة إلى جماعة مخصوصة أو فوّض أمر الإنسان إلى نفسه فهو يقوم بالفعل بلااستعانة، فالإنسان محتاج في ذاته دون فعله، و لو أنّ الطائفتين درسوا التوحيد على ما هو عليه و ميّزوا بين الممكن و الواجب لاتحدت الصفوف و تراصّت.

و المسيحية و إن افترقت إلى يعقوبية و إلى نسطورية و إلى ملكانية لكن الكل متمسّكون بالتثليث أي تصوير إله العالم الواحد بصور شلاث «الإله الأب» و «الإله الإبن» و «روح القدس» و بذلك نزّلوا الإله القدّوس إلى عالم المادة حتى جسّدوه في المسيح الذي صلب ليخلّص الناس من «عقدة الإثم» الذي ورثوه من أبيهم آدم و لو أنّ القوم فقهوا توحيده سبحانه، لتقاربت الخطى و قلّ التباعد، يقول سبحانه و يأمر نبيته أن يتلو عليهم قوله - : ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَد \* اَللهُ الصَّحَدُ \* لَمْ يَلِدْ

و المسلمون تفرّقوا إلى طوائف و شعوب و جـلّ اختلافهم يرجـع إلى أسمائه سبحانه و صفاته .

فالعدلية منهم يصرّون على تنزيهه و توحيده و هم «المعتزلة» و «الإمامية» و «الزيدية» بفرقهم المختلفة ، فالله سبحانيه عندهم ليس بجسم و لاجسماني لاتحيطه جهة و لامكان ليس بجوهر و لاعـرض إلى غير ذلك مـن الصفات الجلاليّة كما أنَّه سبحانـه عندهـم حكيم لايصدر عنـه قبيح، لايظلم و لايجـوز عليه الظلـم و إن كان قادراً عليه.

و لكن «أهل الحديث» و « الحنابلة» لابتعـادهم عن البحوث العقلية، وقعوا في مهمالك التجسيم و التشبيه، و تجويز نسبة القبيح إليه سبحانه بحجّة أنبَّه ليس للعبد فرض شيء علمي الله سبحانه، فله الحكم و له المشيئة، و قمد أصبحت الدعوة السلفيَّة شعاراً لمن يريـد التخلُّص من مخالـب الإختلاف، و الإبتعاد عـن التفكُّر و التدبّر في المعارف .

و صفيوة القبول : إنَّكَ إذا لاحظـت الكتب الكـلاميـة تقف علي أنَّ أصـول الاختلاف في الديانات و المذاهب ترجع إلى اختلافهم في أسمائه و صفاته و أفعاله و شؤونه فهذا هو الذي أوجد مدارس كلاميَّة شتَّى و اتجاهات متغايرة بين الإلهيين فلازم علينا أن ندرس هذا الجانب دراسة موضوعيَّة دون تحيَّز إلى فئة دون فئة .

الإنسان يأنس المحاكاة و التشبيه

الإنسان محبوس في إطار المادّة و الماديات، ولابث بين جدران الـزمان و المكان، يأنس بالتعرف على الأشياء عن طريق التشبيه و المحاكاة، فيصعب عليه تصور موجود ليس له جسم، و ليس لـه جهة و لامكان، و لايحوطه زمان و لايوصف بالكيف و الكم، فـلأجل ذلـك نرى كثيراً مـن الالهيين لاينفكُّون عن تشبيـه ماوراء الطبيعة بما فيها، و كأنَّ تفكيرهم أصبح أسيـر المادة و الجسمانية و قلَّ من نجى من مخاطر التشبيه، و مخالب التجسيم.

## يقول العلّامة الطباطبائي :

«إنّ مزاولة الإنسان للحسّ و المحسوس مدى حياته و انكبابه على المادة، عوّده أن يمثل كلّ ما يتعقّله و يتصوّره تمثيلاً حسّياً، و إن كان المتصوّروالمعقول لاطريق للحسّ و الخيال إليه البتة، كالكلّيات و الحقائق المنزّهة عن المادة. على أنّ الإنسان إنّما ينتقل إلى المعقولات من طريق الإحساس و التخيل فهو أنيس الحسّ و أليف الخيال، فقد قضت العادة اللازمة على الإنسان أن يصوّر لربّه صوراً خياليّة على حسب ما يألفه من الأمور المادية الحسّية،و قلَّ أن يتفق لإنسان أن يتوجه إلى ساحة العزة و الكبرياء و نفسه خالية عن هذه المحاكاة().

هذا هو الأصل الذي توحي إليه ظروف الحياة و ملابسات الإدراك و الناس أمام هذا الأصل على طوائف نشير إلى الأركان منها :

### ۱ \_ المشبّهة

إنَّ البسطاء من المجتمع الإنساني الذين سادت عليهم ظروف الحياة و ليست لهم قدرة عقليَّة كافية للتخلّص عمّا تفرض عليهم تلك الملابسات، بنوا عقائدهم الدينيَّة على هذا الأساس فلاينفكّون عن وصفه سبحانه تشبيهاً و تجسيماً فيقولون إنَّ له جسماً و إنَّه على صورة إنسان، و لـه لحم و دم و شعر و عظم، و لـه جوارح و أعضاء من يد و رجل و رأس و عينين، وانَّ له وفرة سوداء ولـه شعر قطط، غير أنَّ يعضهم أراد التظاهر بالتنزيه بأقلَ ما بمكن فقال: «اعفوني عن الفرح و بالحدة، م

#### ۲ \_ المعطّلة <sup>(1)</sup>

و هنـاك طائفـة أخرى عطلـوا العقول عـن الوصـول إلى المعـارف نتيجة كـون الإنسان يعيـش في عالم الطبيعـة و قد تطبّع تفكيـره على الماديّات و المحسـوسات فلايمكنه إدراك ماوراء ذلك فلابد من التوقف و تعطيل العقول ، و هم الذين يقولون : إنّ كلّ ما وصف الله به نفسه في كتابه فتفسيره تلاوته و السكوت عليه<sup>(٢)</sup> .

و قد بنيت الـدعوة السلفية في العصور السـابقة و اللاحقة علـى هذا الأساس وكأنّ القرآن نزل للتلاوة و القراءة دون التفكّر و الامعان و التدبّر.

مع أنبَّه سبحــانـه يقـول: ﴿أَفَــَلاْ يَتَـــَكَبِّـرُوُنَ الْقَــُزَآنَ أَمْ عَلـــيٰ قُلـُوبِ أَقْفَالُهُا﴾(محمد/ ٢۴).

و يقسول: ﴿ كِتابٌ أَننْزَلْناهُ إِلَينَكَ مُبارَكُ لِينَدَّبَرُوًا آيات وَ لِيَتَذَكَرَّرَ أولُوا الأَلْبَابِ﴾(ص/٢٩).

و العجب انّ بعض لهؤلاء يتفلسف قائلاً إنّما أعطينا العقل لإقامة العبودية لا لإدراك الربوبية فمن شغل ما أعطى لإقامة العبودية بإدراك الربوبيّة، فاتتـه العبودية ولم يدرك الربوبية <sup>(٣)</sup>.

و القائل بهذا الكلام يفستر العبوديّة بالقيام و القعود و الامساك و الصيام التي هي من واجبات الأعضاء،و لكنّنا نقـول لهم : إنّ العبوديّة تقوم على ركنين ركـن منه معالى فانف الأمضاد، با ماتما بيديكه آنه بيجد السالية إن الله مدّ فتحمل

(١) «المعطّلة» لقب المعتزلة في كتب الأشاعرة لتعطيلهم الذات عن التوصيف بالصفات غير أنّها لاتتناسب مع عقيدتهم، و الحق إنّ المعطّلة هم الذين وصفناهم هنا . (٢) الرسائل الكبرى : لابن تيمية ج ١ ص ٣٢ ـ نقله عن سفيان بن عيينة . (٣) علاقة الاثبات و التفويض نقلا عن الحجّة في بيان المحجّة ص ٣٣ .

ولو اقتصر الإنسان في إقامة العبوديّة بالقيام و القعود من دون ادراك للمعبود بصفات الجمال و الجلال و لما هناك من أسماء و صفات؛ لكانت عبوديّته كعبوديّة الحيوان و النبات و الجماد، فهم ولاء أيضا يقومون بواجبهم الجسمانيي بل ربّما تكون عبوديته أنزل من عبوديتهم كيف و قد قال سبحانه :

﴿ وَإِنَّ مِنَ الْحِجارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَ إِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَ مَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمّا تَعْمَلُونَ ﴾ (البقرة / ٧۴).

فالحجر يستشعر بعظمته سبحانه حسب مقدرته، و لكن الإنسان تفرض عليه تلاوة كتابه سبحانه و السكوت ثم السكوت عليه؟

إنَّ الدعوة السلفية التي عادت إلى الساحة الاسلامية من جديد مبنية على هذا الأساس، و لهؤلاء و إن كانوا لايقرون بالتشبيه و التجسيم بملي أفواههم و ألسنتهم، و لكنَّهم لايفترقون عن المشبهة إلاَّ في التصريح و التلميح .

قال ابن خزيمة : إنَّما نثبت لله ما أثبته لنفسه نقرَّ بذلك بألسنتنا و نصدَّق بذلك في قلوبنا من غير أن نشبته وجه خالقنا بوجه أحد من المخلوقين(١).

قال ابن قدامة المقدسي: وعلى هذا درج السلف و الخلف فهم متفقون على الإقرار و الإمرار و الإثبات لما ورد من الصفات في كتاب الله و سنبة رسوله من غير تعرّض لتأويله(٢).

(٢) و (٣) نفس المصدر ص ٥٩.

٩.

و نحن نطلقها على ما جاء و لانكيّفها (١).

هذه العبارات و نظائرها التي ملأ بها مؤلّف "علاقة الأثبات و التفويض" كتابه المنشور في مهد الـدعوة السلفية، ترمي إلى أحد الأمريـن : إمّا التجسيم و التشبيه و إمّا تعطيل العقول عن معرفة الكتاب العزيز، فانّ اليد و الوجه و الرجل موضوعات في اللّغة العربية للأعضاء الخـاصّة، فإن أريد منهـا المعنى الحقيقي و هو الـذي يطلق عليه المعنى الكيفي، فيلزم التشبيه، و إن اطلق عليه بلاهذا القيد، فيلزم التأويل، و هم يفرّون منه فرار المزكوم من المسك، فإنّ القول بأنّ له سبحانه وجهاً بلاكيف مهزلة و شعار خادع، إذ ليس لـه معنى ثالث تلتجىء إليه السلفية فالأمر يدور بين اثنين، و ثلثهما غير متصوّر.

١ ـ اليد بما له من الكيفيّة الخاصّة فيلزم منه التشبيه . ٢ ـ تأويله بالمعنى المجازي،فيكون كناية عن القوّة و القدرة . و أمّا الثالث أعني الوجه بلاكيف ، فهو أشبه بأسد لاذنب له و لارأس ولا. . .

فإنّ واقعية اليـد قائمة بكيفيّتها، فسلـب الكيفية سلب لحقيقتها، فـلا يمكن حفظ أصله و رفض كيفيّته، فحذف الكيفيّة يلازم حذف أصل المعنى فقوامه بكيفيتها و عماده و سناده نفس هوّيتها الخارجية .

و أظن ـ وظن الألمعي صواب ـ : إنَّ هُؤلاء هم المشبِّهـة و المجسِّمة ولكنَّهم

يخجلون من التفوّه بالتجسيم فيأتون به في قوالب خدّاعة، و عبارات معقّدة، أو أنَّهم هم المعطَّلة فإنَّ امرار الصفات و اثباتها على حسب ما جاء في الكتاب بلا توضيح لما يراد منه، نفس التعطيل أي تعطيل العقول عن المعارف، فهم بين مجسّمة تخفي عقيدتها، أو معطَّلة لاتريد الرقي من سلَّم المعارف درجة، فتكتفي بالألفاظ ولقلقة اللسان.

(١) فتح الباري ج ١٣ ص ٤١٧ .

و بذلك تقيف على قيمة ما روي عن الامام مالك عندما سئل عن معنى قوله سبحانه ﴿الرحمن على العرش استوى﴾ فقال:الاستواء معلوم ، و الكيفيّة مجهولة، و السؤال بدعة، و الإيمان به واجب ( ).

و لاأدري كيف جمع بيـن قوله «الاستواء معلوم» و «الكيفيّة مجهـولة» إذ ليس للاستواء إلاَّ معنى واحدد و كيفيته هو حقيقته، فلو جُهلت الكيفية، جُهـل الأصل فلامعني للاستواء (و هم يفسّرونه بالجلوس و الاستقرار لابالاستيلاء و الاستعلاء) مع القول بجهالة الكيفية فإنَّ الكيفيَّة و الحقيقة متساويتان .

أضف إلى ذلك انَّه لم يعلم وجه قوله : «و إنَّ السؤال عنه بدعة» مع أنَّ السائل يريد تفسير الآية و التدبّر فيها ؟ وهل السؤال عن مفهوم الآية بقصد التعلم بدعة ؟

و بهذا عطّلوا العقول عن التدبّر في الكتـاب العزيز و تفسير أسمائه و صفاته و أفعاله مع قدرتها على التعرف على ما هناك من الكمال و البهاء و الجمال و الجلال .

٣-المعطّلة بثوبها الجديد

و قد ظهر التعطيل أي تعطيل العقول عن المعارف و الالهيات بثوبها الجديد في العصر الأخير، و قد حمل رايتها المغترّون بالعلوم الطبيعية، و قد صبغوا نظريتهم بصبغة مادية خدعوا بها عقول البسطاء .

قال « فريد وجدي » :

• بما أنَّ خصومنا يعتمـدون على الفلسفة الحسّية و العلم الطبيعي في الدعوة إلى مذهبهم، فنجعلهما عمدتنا في هذه المباحث بل لامناص لنا من الاعتماد عليهما لأنَّهما اللذان أوصلا الإنسان إلى هذه المنصَّة من العهد الروحاني» <sup>(٢)</sup>.

(١) الملل و النحل للشهرستاني ج ١ ص ٩٥، و الرسائل الكبري لإبن تيمية ص٣٢\_٣٣. (٢) على أطلال المذهب المادي ج ١ ص ١٤.

و قال «الندوي» :

«و قد كان الأنبياء \_ عليهم السلام \_ أخبروا الناس عن ذات الله وصفاته و أفعاله و عن بداية هذا العالم و مصيره و ما يهجم على الناس بعدموتهم، و آتاهم الله علم ذلك كلّه بواسطتهم عفواً بلاتعب، و كفوهم مؤونة البحث و الفحص في علوم ليس عندهم مبادئها و لامقدّماتها الّتي يبنون عليها بحثهم ليتوصّلوا إلى مجهول لأنّ هذه العلوم وراء الحسّ و الطبيعة لاتعمل فيها حواسهم، و لايؤدّي إليها نظرهم، و ليست عندهم معلوماتها الأولية . . . الذين خاضوا في الالهيات من غير بصيرة و على غير هدى جاؤوا في هذا العلم بآراء فجة، و معلومات ناقصة، و خواطر سانحة، و نظريات مستعجلة فضلّوا و أضلّوا<sup>(1)</sup>.

و يلاحظ على كلاالتقريرين :

أوّلاً: إنّ الاعتماد على الفلسفة الحسّية و التركيز على الحسّ من بين أدوات المعرفة، مقتبس من الفلسفة المادية التي ترفض الاعتماد على العقل و أدواته و لايعترف إلاّ بالحسّ و تحسبه أداة منحصرة للمعرفة، و العجب أن يلهج بهذا الأصل من يدّعي الصلة بالإسلام و يعد من المناضلين ضدالفلسفة الماديّة، ففي القول بهذا ابطال للشرائع السماوية، فانّها مبنية على النبوّة و الوحي و نزول الملك و سائر الأمور الخارجة عن إطار الحسّ،التي لاتدرك إلاّ بالعقل و البرهنة، فمن العجيب أن يلعب فريدوجدي و مقلد الدعوة السلفية «ابوالحسن الندوي» بحبال المادية من غير شعور ولااستشعار.

و ثانياً : إنَّه لو صحَّقول « الندوي» إنَّ هـذه العلوم وراء الحسَّ و التجربة لاتعمل فيها حواسَّهـم، و لايؤدِّي إليها نظرهم، و ليست عندهم معلـوماتها الأوَّليه، فلماذا يطرح الذكرالحكيم لفيفاً من المعارف، و يحرّض على التدبّر فيها و هي ممّا

(1) ماذا خسر العالم ص ٩٧.

يقع وراء الحسّ و الطبيعة، و ليست الغاية من طرحها هو التـلاوة و السكوت حتى تصبح الآيات لقلقة لسان لاتخرج عن تراقي القارئ بدل أن تتسلّل إلى صميم الذهن و أعماق الروح .

و إن كنت في ريب مـن وجود هذه المعارف العليا في الكتاب العـزيز فلاحظ الآيات التاليه :

- لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (الشورى/ ١١).
   وَ لِلّهِ المَثْلُ الأعلىٰ ﴾ (النحل/ ٤٠).
   لَهُ الأسماءُ الحُسْنى ﴾ (طه/ ٨).
   فَأَيْنَمًا تُوَلِّوا فَشَمَّ وَجْهُ اللَهِ ﴾ (البقرة/ ١١٥).
- الموال و الآخر و الظّاهِرُ و الباطِنُ وَ هُوَ بِكُلِّ شَىء عَليم (الحديد / ٣).
   الحديد / ٣).
   و هُوَ مَعَكُم أَيْنَما كُنتُم (الحديد / ٢).
  - ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيرِ شَى مامَ مُمُ الخالِقُونَ ﴾ (الطور/ ٣٥).

وَ كَذَلِكَ نُسُرى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَانِ وَ الأَرْضِ وَ لِيَكُونَ مِنِ المُوقِنِينَ (الأنعام / ٧٥).

لَوْ كُنانَ فيهِما آلِهةُ الأاللة لَفَستَدَنا فَسُبْحانَ الله رَبِّ العترْشِ عَمّا يُصِفُونَ (الانبياء/٢٢).

﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَكٍ وَ مَا كَانَ مَعَهُ مِنْ الْهِ اِذَا لَذَهَبَ كُلُّ الْهِ بِمَا خَلَقَ وَ لَعَلاً بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ (المؤمنون/ ٩١).

إلى غير ذلك من الآيات التي وردت فيها أصول المعارف الالهية التي تقع وراء الحسّ و الطبيعة و ليس عندنا حسب فرض الندوي معلوماتها الأرّلية .

هذا و إنَّ القـرآن يحتَّ المجتمع البشري على تحصيل البـرهان فـي كلَّ مـا يعتقدونه في المبدئ و المعاد و يقول :

﴿ اَمِ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَا تُوا بُرْهَانَكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَن مَعى وَ ذِكْرُ مَن قَبْلِي بَلْ اَكْثَرُهُمْ لَابِعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ (الأنبياء/ ٢۴).

كلّ ذلك يعرب عـن عناية القرآن بتفهيم الإنسان المعـارف و الاصول التي هي خارجة عن اطار الحسّ و المادّة بعنايـة كاملة لابلقلقة اللسان .

إنّ هناك أصولاً يعتقدبها الالهيتون و في مقدّمتهم المسلمون البارعون، عن طريق العقل و البرهنة، و لايمكن للعلوم الطبيعيّة أن تساعدهم في فهمها و لا أن تهدي إليها البشر. كالبحث من انّ المصدر لهذا العالم و المبدئ له، أزلي أو حادث، واحد أو كثير، بسيط أو مركّب، جامع لجميع صفات الجمال و الكمال أم لا؟ هل لعلمه حدد ينتهي إليه أم لا؟ هل لقدرته نهاية أم لا؟ هل هو أوّل الأشياء و آخرها أم لا؟ هل هو ظاهر الاشياء و باطنها أم لا؟

فالاعتقاد بهذه المعارف عن طريـق العلوم الطبيعيـة و الحسّية غيـر ممكنٍ و الاعتماد علـى الوحي للتعـرف عليها غير مقـدور لكلّ إنسان، مضـافاً إلى أنّه يجب معرفتها قبل معرفة النبي فكيف يتعرّف عليها عن طريق النبي و الوحي المنزل .

- وثالثًا: نرى أنَّه سبحانه يذكر الفؤاد إلى جانب السمع و البصر.
  - و يقول :
- وَ اللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لِأَتَعْلَمُونَ شَيْئاً وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ

توحيد الخالقية و التدبير فيقول :

﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلُولا تُصَدِقُونَ \* آفَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ \* ءَأَنْتُمْ تَحْلُقُونَهُ أَم نَحْنُ الْخَالِقُونَ . . . أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُنُونَ \* ءَأَنْتُمْ قَرْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْزَارِعُونَ \* لَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطاماً فَظَلْتُمْ تَفْرَقُونَ \* أَنْتُمْ قَرْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْزَارِعُونَ \* لَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْناهُ حُطاماً فَظَلْتُمْ تَفْرَقُونَ \* إِنَّا لَمُغْرَمُونَ بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ \* أَفْرَأَيْتُم مَا تَحْرُنُونَ \* أَنْتُمْ قَرْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْزَارِعُونَ \* أَفْرَأَيْتُمُ مَا تَحْرُنُونَ \* أَنْشَاءُ لَجَعَلْناهُ حُطاماً فَظَلْتُهُمْ تَفَكَّقُونَ \* إِنَّا لَمُغْرَمُونَ بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ \* أَفْرَأَيْتُمُ الماءَ اللَّذِي تُعْلَمُ أَنْ أَعْلَنْهُ مَا لَمَاءَ اللَّذِي تُعْرَبُونَ \* أَأَنْتُهُمْ أَنْرَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ آمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ \* لَوْ نَشَآءُ جَعَلْناهُ أَجَاجاً فَلَوْلا تَسْرُبُونَ \* أَأَنْتُهُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ آمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ \* لَوْ نَشَآءُ جَعَلْناهُ أَجاجاً فَلَوْلا تَسْمُرُبُونَ \* أَنْتُمُ أَنْتُنُمُ أَعْنَ الْمُزْنِ آمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ \* أَمْ نَصْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْمُنْتُونُ \* أَنْشَاءُ أَيْتُهُمُ المَاء اللَّذِي أَنْتُنُمُ مَا أَعْونَهُ الْمُنْعُنُ أَنْ أَنْعُونَ \* أَنْ نَشَاءُ أَجْعَلْنَهُ مُعْتُ الْمُنْتُ أَعْنَ الْمُنْ أَنْ أَنْهُ أَعْزَلْنَهُ أَعْنُ الْمُ أَنْ أَعْنَ الْمُنْ أَسْمَا أَعْ فَنْ أَعْنُ أَعْنَاهُ أَعْرَانَهُ أَعْنَا مَا أَعْمَا مُعْنُ أَعْنَ الْمُنْ مُونُ مُ أَعْنَا أَعْنَ مُ أَعْنَ مُ أَعْنَ الْنَا أُعْنَ أَعْنَ مُ أَنْ أَعْنُ أَنْ أَنْ أَعْنُ أَعْنَا أُنْهُ أَعْ فَرُنُهُ مُعْذَى الْحُنُ مُعْنُ أَعْنَاهُ أُعْنَا أَعْ أَعْنَ الْعُنُ أَنْتُ مُ أَعْذَمُ أَنْتُ مُ أَعْ أَعْذَا أَعْ أَعْنَا أَنْ أُعْنَا أَنْ أَنْ مُ أَنْ أَعْنَا أَعْ أَعْ أَنْ أَنْهُ أَعْنُ أَعْنَا أُعْ أَعْنُ أَنْ أُنْ أَنْ أَنْ أَعْنَا أَعْنَا أَعْ أَعْنَا أُنْ أَنْ أَنْ أُنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أُعْنَا أَعْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنُ أَعْمَ أَعْ أَعْنُ أَعْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَا أَعْذَا أُعْ أَعْنُ أَعْ أَعْ أَعْ أَنْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنَا أُعْنَ أَعْنَا أَعْ أَعْ أَعْ

إنَّ تعطيل العقول عن المعارف الإلهية يجر الإنسان إلى التشبيه و التجسيم، و إن تبرأ منهما و انبرى إلى نفي هذه الوصمة عـن نفسه وأهل ملّته، هذا هـو ابن تيمية محيي الدعوة السلفيّة في القرن الثامن يقول :

«أهل السنّة و الجماعة يـؤمنون بما أخبس الله بـه في كتابـه من غير تحـريف (تأويـل) و لاتعطيل،ومن غير تكييف و لاتمثيل (تشبيه)، بـل هم الوسط فـي فرق الأمة كما أنّ الأمة هي الوسط في الأمم، فهم وسط كما في باب صفات الله سبحانه و تعالى بين أهل التعطيل (الجهميّة) و أهل التمثيل (المشبّهة)<sup>(١)</sup>.

و القارىء الكريم يتصوّر أنّه مشي على هذا الأصل إلى آخر كتابه و لكنّه يقف على أنّه سرعان ما انقلب على وجهـه و ارتدّ على أدباره و غرق في التشبيه و التجسيم و نادى به و قال :

(وممّا وصف الرسول به ربّه في الأحاديث الصحاح التي تلقّاها أهل المعرفة بالقبول و وجب الايمان بها قولمه \_ ص \_: "ينزل ربّنا إلى سماء الدنيا كـلّ ليلة حين يبقى ثلث اللّيل الآخر فيقول من يدعوني فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ و من يستغفرني فأغفر له؟ و قوله يضحك الله إلى رجلين أحدهما يقتل الآخير كلاهما

(1) مجموعة الرسائل ص ۴۰۰.

يدخل الجنة،وقوله «لاتزال جهنّم يلقى فيها و تقول هل من مزيد حتى يضع رب العزّة فيهما قدمه ينزوي بعضهما إلى بعض، وتقمول : «قط قمط» و هذه الأحماديث متّفق عليها؟)<sup>(1)</sup>.

نحن نسأل «ابن تيميّة» و من لفّ لفّه: فهل يـ أخذ بظواهر هذه الأحاديث التي لو وردت في حقّ غيره سبحانه لقطعنا بكونه جسماً، كالإنسان له أعضاؤه، أو يحملها على غيرها، فعلى الأوّل يقع في مغبّة التشبيه، و على الثاني يقع في عداد المؤوّلين و هو يتبرّأ منهم.

و الأخذ بظواهرها لكن بقيد «بلاتكييف» و «لاتشبيه» ـ مضافاً إلى أنّه لم يرد في النصوص ــ ، يوجب صيرورة الصفات مجملة غير مفهومة، فإنّ واقعيتة النزول و الضحك و وضع القدم، إنّما هي بكيفيتها الخارجيّة، فحذفها يعادل عدمها. فما معنى الإعتقاد بشيء يصير في نهاية المطاف أمراً مجملاً و لغزاً غير مفهوم؟ فهل يجتمع هذا مع بساطة العقيدة و سهولة التكليف التي تتبنّاها السلفيّة في كتبهم؟

فلو صحّ تصحيح هذه الأحاديث و الصفات الجسمانية بإضافة قولهم «بلاتمثيل» فليصحّ حمل كلّ وصف جسماني عليه باضافة هذا القيد بأن يقال : الله سبحانه جسم لاكهذه الأجسام، له صدر و قلب لاكمثل هذه الصدور و القلوب، إلى غير ذلك مما ينتهي الإعتقاد به إلى نفي الإله الواجب الجامع لصفات الجمال والجلال .

(۱) نفس المصدر ۳۹۸\_۳۹۹.

و أميّة بن أبي الصلت يقول : ربتنا في السماء أمسى كبيرا مجدوا الله و هو للمجد أهل س وسوّى فوق السماء سريرا بالبناء الأعلى الذي سبق النا عين ترى دونه الملائك صورار٢)، (٢) شرجعار) ما يناله بصبر ال ترى أنَّه يصور الله سبحانه ملكاً جبَّاراً جالساً على عرشه، و الخدم دونه ينظرون إليه بأعناق مائلة، و هو يتبجّح بذلك تبجّح المتكبّر باستصغار الناس و ذلتهم. و يقول أيضا : «كيف يسوغ لاحد أن يقول : إنَّه بكلَّ مكان على الحلول مع قوله : ﴿ اَلرَّحْمٰنِ عَلَى الْعَرْشِ اِسْتَوَىٰ ﴾ أي استقر، كما قال : ﴿ فَإِذَا اسْنَوَيْتَ أَنْتَ وَ مَنْ مَعَكَ عَلَى الفُلْكِ أَي استقرت . و مع قوله تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ . كيف يصعد إليه شيء هو معه أو يرفع إليه عمل و هو عنده (۴). ثم إنَّه يستشهد بكونه سبحانه في السماء بما ورد في الحديث : « إنَّ رجلاً أتى رسول الله بأمة أعجميَّة، للعتق فقال لها رسول الله صلَّى الله عليه و آله و سلَّم : أين الله تعالى؟

فقالت : في السماء قال : فمن أنـا؟ قالت : أنت رسول الله فقال (عليه السلام) : هي مؤمنة و امر بعتقها<sup>(٥)</sup>. (١) أي طويلا . (٣) جمع «أصور» و هو المائل العنق . (٣) تأويل مختلف الحديث : ص ۶٧ . (٩) نفس المصدر : ص ٢٧١ . (۵) المصدر نفسه : ص ٢٧٢ .

فقد غاب عن «ابن قتيبة» إنّ المراد من كونه سبحانه بكلّ مكان ليس هو حلوله فيه، بل المراد أنّ العالم بكلّ أجزائه و ذرّاته قائم به قيام المعنى الحرفي بالمعنى الاسمي،و ان وجوده سبحانه وجود فوق الزمان و الزمانيتات و المكان و المكانيّات، غني عنهما، لايحتاج إليهما، بل هو الخالق لهما، و أمّا الحديث الذي استدل به فليس فيه دلالة على تصديق رسول الله بكلّ ما تعتقده الأمّة بل انّه صلّى الله عليه و آله و سلّم اكتفى بما أظهرت من الاعتقاد الساذج بوجوده سبحانه و نبوّة نبيّه و ان اخطأت في الحكم بأنّه في السماء و لم يكن الظروف إذ ذاك تساعد، أو لم تكن الأمّة مستعدّه لتفهيمها إنّه سبحانه منزّه عن المكان و الزمان و الزمان و الم حديث الدي استدل به و سلّم اكتفى بما أظهرت من الاعتقاد الساذج بوجوده سبحانه و نبوّة نبيّه و ان اخطأت في الحكم بأنّه في السماء و لم يكن الظروف إذ ذاك تساعد، أو لم تكن الأمّة مستعدّه لتفهيمها إنّه سبحانه منزّه عن المكان و الزمان و الجهة، و إنّه ليس جسما و

۴ ـ بين التشبيه و التعطيل

و هناك طائفة أخرى يسلكون طريقاً وسطاً لا يوافقون أهل التشبيه – بصبّ المعارف العليا في قوالب جسميّة وصفات ماديّة – و لا أهل التعطيل فلايسدّون نوافذ عقولهم وأفهامهم من التطلّع إلى ماوراء الطبيعة و الوقوف على ما هناك من أسماء و صفات و حقائق رفيعه لاينالها إلاّ الأمثل فالأمثل من الإنسان، و هؤلاء يقولون: إنّه يمكن للإنسان التعرّف على ماوراء الطبيعة بما فيها من الجمال و الكمال و العالم الفسيح، عن طريق التدبتر و امعان النظر، إمّا بترتيب الأقيسة المنطقية و تنظيم الحجج العقلية، أو بالنظر إلى ما يحتوي عالم الطبيعة من آثار ذلك الجمال و آياته، فعنذ ذلك يخرج الإنسان عن مهلكة التشبيه و مغبّة التعطيل، و إفراط المجسّمة و تفريط المعطّلة و هذا هو الذي يحصل به الجمع بين آيات القرآن و الأحاديث الصحيحة و قد عرفت بعض الآيات الداعية إلى التدبتر و الأمعان ما ورد في الكتاب من الحكم و المعارف.

(١) و يكفيك انّ الذكر الحكيم يستعمل مادّة التعقّل في مشتقّاته المختلفة ٤٧ مرّة و التفكّر ١٨ مرّة و اللب ١۶ مرّة و التدبر ٢ مرّات و النهي مرّتين .

أمّا السنّة فقد قال علي(عليهالسلام): لم يطّلع العقول على تحديد صفته، و لم يحجبها عن واجب معرفته<sup>(۱)</sup>.

يريد (علبه السلام) انّ العقول و إن كانـت غير مأذونة فـي تحديد صفاتـه، ولكنّها غير محجوبـة عن التعرّف عليها إجمالا كيف و قـال سبحانه ﴿وَ مَا خَلَقَـتُ الجِنَّ وَ الإِنْسَ اِلاَ لِيَعْبُدُونَ﴾ (الذاريات/ ٥۶).

و العبادة الصحيحة الكاملة لاتتيسّر إلاّ بعد تحقّق المعرفة الكاملة الممكنة للعابد، و قال الامام علي بن الحسين (عليهما السلام) لمّا سئل عن التوحيد: إنّ الله عزّ و جلّ علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون، فأنزل الله تعالى سورة هل هو الله أحد والآيات الست من سورة الحديد <sup>(٢)</sup>.

و كتب الامام الصادق (عليه السلام) في جواب سوال «عبدالرحيم بن عتيك القصير » ـ عندما سأله عن قوم بالعراق يصفون الله بالصورة و بالتخطيط ـ «سألت رحمك الله عن التوحيد و ما ذهب إليه من قبلك فتعالى الله الذي ليس كمثله شيء و هو السميع البصير، تعالى عمّا يصفه الواصفون المشبّهون الله بخلقه المفترون على الله . فاعلم رحمك الله أنّ المذهب الصحيح في التوحيد ما نزل به القرآن من صفات الله عزّ و جلّ ، فانف عن الله تعالى البطلان و التشبيه، فلا نفي و لاتشبيه هو الله الثابت الموجود، تعالى الله عمّا يصفه الواصفون، و لا تعدوا القرآن فتضلوا بعد الما ين (7)

البيان»<sup>(۳)</sup>.

و ستل الإمام أبوجعفر الثاني (عليه السلام): يجوز أن يقال: إنَّه شيء؟ قال: نعم، يخرجه من الحدّين : حد التعطيل و حد التشبيه (٢).

(١) نهج البلاغة : الخطبة ٢٩ . (٢) الكافي ج ١ باب النسبة ص ٩١ الحديث ٣، و نور الثقلين ج ٥ ص ٢٣١ . (٣) الكافي ج ١ باب «النهي عن الصفة بغير ما وصف به نفسه» الحديث ١ . (٢) الكافي ج ١ باب «اطلاق القول بأنّه شيء» الحديث ٢، ٥.

۲.

و قال الإمام الصادق ـ في جواب السائل عن الكيفية له ـ : لا لأنّ الكيفيّة جهة الصفحة و الاحاطة، و لكن من الخروج من جهة التعطيل و التشبيه <sup>(1)</sup>.

- و هذه الأحاديث تحدّد موقف المعرفة و انّها بين التعطيل و التشبيه . فاتضح انّ رائدنا في مجال المعارف الالهية أمران :
  - ١ ـ الأقيسة العقليّة . ٢ ـ التأمّل في آثار الرب في العوالم المختلفة .

و لأجل ايضاح الحال و انّه يمكن الحصول على المعارف و صفات الواجب عزّ و جلّ عن طريق ترتيب الأقيسة المنطقيّة أوّلًا، و التدبّر في صنعه و خلقه ثانياً، نأتي بالبيان التالي :

١ - الاستدلال بالأقيسة العقليّة المنطقيّة و له صور نشير إليها : إذا ثبت كونه سبحانـه غنيّاً غير محتاج إلى شيء بل الكلّ محتـاج إليه فالعقل يتّخذه مبدأً لكثير من أحكامه على الواجب عزّ اسمه ، فيصفه بما يناسب غناه و ينزّهه عمّا لايجتمع معه ، و قـدسلك الفيلسوف الإسلامي الكبير نصير الديـن الطوسي هذا

السبيل للبرهنة على جملة من الصفات الجلالية قال :

«و وجوب الـوجود (الغني) يـدل على سرمديتـه، و نفي الزائد، و الشـريك و المثل، و التركيب بمعانيه، و الضد، و التحيّز و الحلـول، و الاتحاد، و الجهة، و حلول الحوادث فيه، و الألم و اللـذّة و المعانـي و الأحوال و الصفات الـزائدة عيناً و الرؤية ».

(۱) الكافي ج ۱ باب «اطلاق القول بأنّه شيء» الحديث ۲، ۵.

بل انطلق المحقّق من نفس هذه القاعـدة لاثبات سلسلة من الصفات الثبوتيّة حيث قال : «و وجوب الوجود يدل على ثبوت الوجود، و الملك و التمام و الحقّية و الخيرية و الحكمة و التجبّر و القهر و القيوميّة» <sup>(1)</sup>.

فقد سبقـه إلى ذلك صاحـب كتاب « الياقـوت» في علم الكلام إذ قـال و هو بصدد تنـزيهه سبحانـه عن الصفات غير الـلائقة بساحـة قدسه : «و ليـس بجسم و لاجوهر و لاعرض و لاحالًا في شيء و لاتقوم الحوادث به و إلاّ لكان عرضاً» <sup>(٢)</sup>.

و إن شئت قلت : إنّ ذاته سبحانه نفس الكمال، و فوق ما يتصوّر من الكمال، و ليس للنقص إليه سبيل، فإذا كان كذلك فيجب أن يوصف بكلّ ما يُعدّ كمالاً فينزّه عمتا يعدّ نقصاً، فالصفات الذاتية صفات كمال لا محيص عن الاتّصاف بها، كما انّ الصفات السلبيّة صفات تنزيهيّة طاردة للنقص عن ساحة ذاته فيجب التنزيه عنها، فإذا كان العلم و القدرة و الحياة أوصاف كمال و كانت الجسميّة و التركّب و الحاليّة و المحلّيّة صفات نقص فيجب التوصيف بالأولى و التنزيه عن الثانية و لأجل ذلك قلنا : إنّ الصفات الثبوتية و السلبية ترجع إلى اثبات أمر واحد و هو الكمال، و سلب أمر واحد و هو النقص .

و بتعبير آخر لاثبات صفاته و هو أنّ الوجودات الامكانية وجودات متدلّية قائمة بوجود الواجب و ما لها من صفات كمال كالعلم و القدرة و الحياة، فالمالك الحقيقيّ لها هو الله سبحانه، و المعطي لها هو الله سبحانه. قال تعالى : ﴿لِلّهِ مَا فِي السَّمُواتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ) فالعلم و القدرة و الحياة كلّها تجلّيات لعلمه و قدرته و حياته، فإذا كان كذلك فالعلم الأصيل و القدرة الأصيلة و الحياة الحقيقيّة لله سبحانه.

(١) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد : ص ١٧٨ \_ ١٨٥ (ط صيدا) . (٢)أنوار الملكوت في شرح الياقوت : ص ٧٢-٨٠-٩١.

يقول العلامة الطباطبائي : نحن أوّل ما نفتح أعيننا، يقع ادراكنا على أنفسنا، و على أقرب الأمور منّا، و هي صلتنا بالكون الخارج، لكنّا لانرى أنفسنا إلاّ مرتبطة بغيرها و لاقوانا و لاأفعالنا إلاّ كـذلك، فالحاجة من أقدم ما يشاهده الإنسان، يشاهدها من نفسه و من كلّ ما يرتبط به من قواه و أعماله و الدنيا الخارجة. و عند ذلك يقضي بذات ما يقوم بحاجته و يصد خلّته، و إليه ينتهي كلّ شيء و هو الله سبحانه و يصدقنا في هذا النظر و القضاء قوله سبحانه : ﴿ يَا آَيُّهَا الْنَّاسُ اَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إلى اللهِ وَ اللهُ هُوَ الغَنِيُّ الْحَمِيدِ﴾ (فاطر/ ١٥).

ثمَّ إنَّ أقدم مَا نواجهه في البحث عن المعارف الالهيّة إنّا نذعن بانتهاء كلَّ شيء إليه، و كينونته و وجوده منه، فهو يملك كلَّ شيء لعلمنا أنَّه لو لم يملكها لم يمكن أن يفيضها ويفيدها لغيره، على أنَّ بعض هذه الأشياء مما ليست حقيقته إلاّ مبنيَّة على الحاجة و هو تعالى منزَّه عن كلَّ حاجة و نقيصة لأنّه الذي يرجع إليه كلّ شيء في رفع حاجته و نقيصته .

فله الملك ـ بكسر الميم وضمها ـ على الاطـلاق فهو سبحانه يملك ما وجدنا في الـوجود مـن صفة كمال كـالحياة و القدرة و العلـم و السمع و البصـر و الرزق و الرحمة و العزّة .

فهو سبحانه حيّ، قادر، بصير، حليم، لأنّ في نفيها اثبات النقص و لاسبيل للنقص إليه، ورازق و رحيم و عزيز و محييو مميت و مبدع و معيد و باعث إلى غير ذلك لأنّ الرزق و الرحمة و العزّة و الاحياء و الاماتة و الابداع و الاعادة و البعث له سبحانه و هو السبّوح، القدّوس، العلي، الكبير، المتعال، إلى غير ذلك، فنعني بها نفي كلّ نعت عدمي، و نفي كلّ صفة نقص عنه<sup>(1)</sup>.

ترى أنَّه ـ قـدس الله سره ـ استدل على الصفات الثبوتية بمبدأ واحد و هو أنَّ

(۱) الميزان ج ۸ ص ۳۶۶\_۳۶۷.

الملك له لالغيره، فكلّ ما يملكه الإنسان فهمو يملكه، فصار هذا منشأً لاثبات كثير من الصفات الثبوتية .

۲ \_ مطالعة الكون و آيات وجوده

الطريق الثـاني التي يمكن التعرّف بها علـى ما في ذاته سبحانـه من الجمال و الكمال طريق التدبـر في النفس و الكون أي في آياته الأنفسية و الافـاقية امتثالاً لقوله سبحانه :

﴿ سَنُرِيهِمْ آبَاتِنا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَ لَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِيدُ (فصّلت/ ٥٣)(١).

فمطالعة الكون المحيط بنا و ما فيه من بديع النظام و غريب الموجودات تكشف لنا عن علمه الوسيع و قدرته المطلقة فمن خِلال هذه القاعدة و عبر هذا الطريق، يمكن لـلإنسان أن يهتدي إلى قسم كبير من الصفات الالهية الجماليّة (الثبوتية) و الجلالية (السلبية) و قد سلك هذا الطريق المحقّق نصيرالدين و قال : «و الأحكام و التجرّد و استناد كلّ شيء إليه دلائل علمه» <sup>(٢)</sup>.

و قول شيخنا المحقّق الطوسي ليس فريداً فـي ذلك الباب بل سبقـه شيخنا أبوجعفر الطوسي في بعض كتبه و قال عند البحث عن علمه سبحانه :

عقلي و الاستدلال بالأحكام و استناد كل شيء اليه، استدلال بآيات وجوده على كماله.

لأنّه لو لم يكن عالماً لما وقع على هذا الوجه من الإحكام و النظام، و لاختلف في بعض الأحوال،و لمّا كان ذلك واقعاً على حد واحد، و نظام واحد، و اتساق واحد دل على أنّ صانعه عالم"<sup>(1)</sup>.

و هناك وراء الإستـدلال العقلي و النظر في آثـار الرب طريقـان آخران نشير إليهما .

### ٣\_المعرفة عن طريق الوحي

إنّ الوحي ادراك مصون عن الخطأ و الزلل كما أنّ السنّة الصحيحة فرع من فروعه فكلّ ما ورد في الكتاب و السنّة من الإلهيات و المعارف، يصلح الاستدلال به غير أنّ الآيات القرآنية في ذلك المجال على قسمين : فتارة تتخذ لنفسها موقف المعلّم و المفكّر الذي يريد تعليم اتباعه فيكون موقف المخاطّب عندئذ موقف الاستلهام و الاستعلام كما هو الحال في البراهين التي أقامها القرآن في مجال اثبات عقليّة من دون استلزام الدور، و أخرى يتخذ لنفسه موقف المرسول المتكلّم باسم الوحي المنبىء عن الله سبحانه فعندئذ يكون قوله حجّة تعبديّة و لايمكن الاعتماد على مثله إلاّ بعد ثبوت وجود الصائع و بعض صفاته و ثبوت النبوة العامّة و الخاصة، و لكن الغالب على الآيات القرآنية و السنّة الصحيحة المرويّة عن أئمة أهل البيت هو الأثل من دون استلزام الدور، و أخرى يتخذ لنفسه موقف المتكلّم باسم الوحي المنبىء عن الله سبحانه فعندئذ يكون قوله حجّة تعبديّة و لايمكن الاعتماد على مثله إلاّ بعد ثبوت وجود الصائع و بعض صفاته و ثبوت النبوّة العامّة و الخاصة، المناح، المالية من الغالب على الآيات القرآنية و السنّة الصحيحة المرويّة عن أئمة أهل البيت هو

۴ \_ المعرفة عن طريق الكشف و الشهود

هناك طريق رابع و هو التعرّف على الحقائق من خلال الكشف و الشهود، و القائلون به يرون أنّ سبيل الحصول على حقائق المعارف هو السعي إلى صفاء القلب

(١)الاقتصاد الهادي الى سبيل الرشاد ص٢٨، ولاحظ إرشاد الطالبين للفاضل المقداد ص ١٩٤.

حتى ينعكس ما في ذلك العالم على قلب العارف و ضميره، و يـدرك ما في ماوراء الطبيعة مـن الجمال و الكمـال ادراكاً يقينيّاً لايخـالطه الشك، و لايمـازجه الـريب، ولكنّه طريق(قلّ سالكوه) يختصّ بطائفة خاصّة ولايكون حجّة إلاّ لصاحب الكشف .

و على كلّ تقدير فليس المدّعىٰ لمن يسلمك هذه الطرق الأربعة هو معرفة كنه الذات الالهية و كنـه صفاته و أسمائه، بل المراد التعرّف على ما هنـاك من الجمال و الكمال و نفي النقص و العجز حسب المقدرة الإنسانية .

إلى هنا تبيّن إنّ التفكير الصحيح ممّا دعم إليه الكتاب العزيز و الفطرة السليمة، و هناك كلام للعـلاّمة الطباطباني حول التفكّر الذي يدعـو إليه القرآن و هو بحث مسهب نقتبس منه ما يلي، قال :

«إنّك لـو تتبّعت الكلام الإلهـي ثم تدبّرت آيـاته، وجدت مـا لعلّه يزيـد على ثلاثمائة آية تتضمّن دعوة الناس إلى التفكّر أو التذكّر أو التعقّل أو تلقّن النبي الحجّة لاثبات حقّ أو ابطال بـاطل كقوله : ﴿ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْئاً إِنْ أرادَ أَنْ يُهْلِكَ المَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ أُمَّهُ ﴾ (المائدة/ ١٧).

أو ينقل الحجّة الجارية على لسان أنبيائه و أوليائه كنـوح و إبراهيم و مـوسى وغيرهم من الأنبياء العظام و لقمان و مؤمن آل فرعون كقوله : م

﴿ قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللهِ شَكٌّ فَاطِرِ السَّمُواتِ وَ الْأَرْضِ ﴾ (إبراهيم/ ١٠).

و قوله : ﴿ وَ إِذْ قَالَ لُقُمَانُ لِإِبْنِهِ وَ هُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَّ لا تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (لقمان/ ١٣).

و قوله : ﴿ وَ قَال رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِن الِ فِرْعَونَ يَخْتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ اللهُ وَ قَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ (غافر/ ٢٨).

و قوله حكاية عن سحرة فرعون : ﴿ قَالُوا لَنْ نُوَثِرِكَ عَلَىٰ مَا جَاءَنًا مِنَ البَيِّنَاتِ

وَ الَّذِي فَطَرَنا فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَـٰاضٍ إِنَّمَا تَقْضِي هٰذِهِ الْحَياةَ الدُّنْيَا ﴾ (طه/ ٧٢). إلى آخر ما احتجوا به .

و لم يأمر تعالى عباده في كتابه و لا في آية واحدة أن يؤمنوا به أو بشيء ممّا هو عنده أو يسلكوا سبيلاً على العمياء و هم لايشعرون حتّى أنّه علّل الشرائع و الأحكام التي جعلها لهم ممّا لاسبيل للعقل إلى تفاصيل ملاكاته، ـ علّل ـ بأمور تجري مجرى الاحتجاجات كقوله : ﴿ إِنَّ الصَّلَوْةَ تَنْهِلْي عَنِ الْفَحْشَاءِ وَ الْمُنْكَبَرِ وَ لَـذَكْرُاللهِ اكْبَرُ﴾(العنكبوت/ 40).

و قوله : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِبِنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ﴾ (البقرة/ ١٨٣).

و قوله (في آيـة الوضوء) : ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَ لَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَ لِيُبَمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (المائدة/ ۶).

الي غير ذلك من الايات الواردة حول تحريم الخمر و الميسر.

و هذا الادراك العقلي الذي يدعو إليه القرآن و يبني على تصديقه، ما يدعو إليه من حقّ أو خير أو نفع، و يزجر عنه من باطل أو شرّ أو ضرّ، هو الذي نعرفه بالخلقة و الفطرة ممّا لايتغيّر و لايتبدّل و لايتنازع فيه إنسان و إنسان، و العجب انّ المخالفين للتفكّر المنطقي يعتمدون في اثبات دعاويهم و مقاصدهم على الأسس

# الخطأ في كيفية الاستدلال و لكن صحّة الاستدلال مبنيّة على دعامتين : ١\_ صحّة المادّة .

٢\_ صحّة الهيئة .

و المنطق يصون الإنسان عن الخطأ في الجانب الثاني دون الأوّل و أجاب عنه العلاّمة الطباطبائي بوجه آخر و قال :

« إنّ معنى كون المنطق آلة الاعتصام انّ استعماله كما هو حقّه يعصم الإنسان عن الخطأ و أمّا انّ كلّ مستعمل له فإنّما يستعملـه صحيحاً فلايدعيه أحد و هذا كما أنّ السيف آلة القطع لكن لايقطع إلاّ عن استعمال صحيح» (١) .

القرآن الكريم يهدي العقول إلى استعمال ما فطروا على استعماله بحسب طبعهم و هو ترتيب المعلومات لاستنتاج المجهولات و الذي فطرت عليه العقول هو ترتيب مقدمات حقيقيّة يقينيّة لاستنتاج المعلومات التصديقيّة الواقعيّة، و هو البرهان أو استعمال المقدّمات المشهورة أو المسلّمة و هو الجدل، أو استعمال مقدّمات ظنيّة لغاية الارشاد و الهداية إلى خير مظنون و شر مثله و هو العظة، قال تعالى : أَدْنُعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنةِ وَ جَادِلْهِمُ بِالَّتِي هِيَ

و الظاهر أنَّ المراد بالحكمة هو البرهان كما ترشد إلى ذلـك مقابلته بالعظة و

الجدل.

ثمَّ إنَّ آخر ما في كنانة القوم هو ادَّعاء انَّ جميع ما تحتاج إليه النفوس الإنسانيَّة مخزونية في الكتاب العزيـز، مودعة في الأحـاديث فما الحـاجة إلى أساليـب الكفَّار والملاحدة؟

يلاحظ عليه: أنَّ اشتمال الكتاب و السنَّة على جميع ما يحتاج إليه لايلازم

(1) الميزان ج ۵ ص ۲۸۸ .

استغناء البشر عن التفكّر الصحيح الموصل إلى ما في الكتـاب و السنّة، فليس فهم الكتاب و السنّة غنيتاً عن التدبّر و الامعـان، و ليس أصحاب الفلسفة و المنطـق من الكفّار و الملاحدة، و الـواجب على المسلم الواعي هو استماع القـول ـ من أيّ ابن اُنثى صدر ـ ثم اتّباع أحسنه.

و على كلّ تقديس فابطال الاستدلال العقلي عن طريق الاستـدلال العقلي غريب و عجيب جداً و من قابكَ التفكّر و التعقّل و اقامـة البرهنـة فقد عـارض إنسانيّته و فطرته التي تدعوه إلى الاعتناء بالتفكر الصحيح و التعقّل الرصين عن طريق اعمال الأقيسة الصحيحة من حيث المادة و الهيئة .

و بذلك تقف على قيمة عمل أهل الحديث و اسلوب دعوتهم إلى المعارف و الحقايق حتى انّ الأشعري لمّا تاب عن الإعتزال و لحق بأصحاب أحمدبن حنبل، و استدل على عقيدة أهل الحديث مثل الرؤية و كون أفعال العباد مخلوقة لله سبحانه، رفضته الحنابلة قائلة : بأنّ الاستدلال ليس طريقاً دينياً، و إنّما الطريق البرهنة بالآية و الحديث مكان التعقل .

قال ابن أبـي يعلي في طبقات الحنابلـة عن طريق الأهوازي قـال : قرأت على عليّ القومسي، عن الحسن الاهوازي قال سمعت أباعبدالله الحمراني يقول :

لمّا دخل الأشعري بغداد جاء إلى «البربهاري» فجعل يقول رددت على الجبائي و على أبي هاشم و نقضت عليهم و على اليهود و النصارى و المجوس و قلت و قالوا و أكثر الكلام،فلمّا سكت قال البربهاري:و ما أدري ممّا قلت لاقليلاً و لاكثيرا، ًو لانعرف إلاّ ما قاله أبو عبدالله أحمدبن حنبل، فخرج من عنده وصنّف كتاب « الابانة» فلم يقبله منه <sup>(۱)</sup>.

هذا و إذا بان لك انَّ الاستدلال المنطقي على المعارف العقليَّة هو طريق

(١) تعليقة "تبيين كذب المفتري» ص ٣٩١.

الفطرة التي دعا إليها القرآن، و لايشذ عنها إلاَّ من احتجبت عنده الفطرة الإنسانيَّة .

فيلزم علينا البحث عـن أسمائه وصفاته الواردة في الذكـر الحكيم و سنّة نبيه و أحاديث عترته صلوات الله عليهم أجمعين على ضوء البرهان و القياس العقلي .

٣.

اسمساؤه وصفساتسه في القرآن الكريم

قد احتل البحث عن أسمائه و صفاته سبحانه في كتب الكلام و التفسير المكانة العليا، فالقدماء شرحوا معاني أسمائه و صفاته و أفعاله،و المتأخرون اكتفوا من مباحثهابالبحث عن أمرين : ١- مغايرة الاسم للمسمّى . ٢- كون أسمائه توقيفية .

و نحن في هذه الفصول نجمع بين الطريقين فنأتي بما يتعلّق بها من المباحث المفيــدة،و نعـرض عمــتا لايهمّنــا جـداً ثـــم نفستر أسمــاءه و صفــاتـه الــواردة في الذكر الحكيم، وبناء عليه سيقع البحث في أُمور:

١-الفرق بين الاسم و الصفة دلّت الآيات الكـريمة على أنّ له سبحـانه الأسماء الحسنى كمـا ورد ذلك في الأحاديث أيضاً .

قال سبحانه: ﴿ وَ لِلَّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ (الأعراف/ ١٨٠). و قال: ﴿ أَيَّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَىٰ ﴾ (الاسراء/ ١١٠).

و قال : ﴿ اللهُ لا إِلٰهَ الأُهُوَ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ (طه/ ٨).

وقال : ﴿ هُوَ اللهُ الخالِقُ البارِىءُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الحُسْنَى ﴾ (الحشر/ ٢٢) . و قال : ﴿ وَ ذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ ﴾ (الأعراف/ ١٨٠) .

و الاسم مشتق إمّا من «السمو» على ما ذهب إليه البصريون، أو من «السمة» على ما اختاره الكوفيون، و على كلّ تقدير فلو كان الملاك في تسمية اللفظ اسماً هو سموّه على المعنى، و تقدمه عليه أو كونه علامة له، فالكلمة بأقسامها الثلاثة اسم لوجود كلاالملاكين فيها <sup>(1)</sup>.

و مع ذلك كلّه فالاسم في مصطلح النحويين يطلق على قسم واحد من أقسام الكلمة، و عرّفوه بأنّه ما دلّ على معنى في نفسه غير مقترن بالزمان، فالاسم بهذا المعنى يقابل الفعل و الحرف، فالفعل يدل على معنى مستقل مقترن بالـزمان، و الحرف يدل على معنى في غيره.

و هناك اصطلاح ثـالث للاسم و هو أنّ كلّ ماهيّة تعتبر من حيث هي هي فهو اسم و من حيث انّهـا موصوفة بصفة معينة فهو وصـف، فالأوّل كالسماء و الأرض و الرجـل و الجدار، و الثانـي كالخالـق و الرازق و الطـويل و القصير. ذكـره الرازي و قال : هذا هو الفرق بين الاسم و الصفة على قول المتكلّمين <sup>(٢)</sup>.

يلاحظ عليه : أنّ حـاصل كـلامه يـرجع إلـى أنّ الجوامـد أسماء، و أسمـاء الفاعلين و نظـائرها صفات مع أنّه لاينطبـق على مصطلح المتكلّمين فـإنّ الخالق و

# ما هو المختار في الفرق بين أسمائه و صفاته ؟

«الاسم هو اللفيظ المأخوذ إمّا من الذات بما هي هي، أو بكونها موصوفاً بوصف أو مبدء الفعل، فالأول كلفظ الجلالة له سبحانه و الرجل و الإنسان لغيره، والثاني كالعالم والقادر، والثالث كالرازق والخالق، و أمَّا الصفة فهو الدال على المبدء مجرّداً عن الذات كالعلم و القدرة و الرزق و الخلقة ولأجل ذلك يصحّ أن يقال الاسم ما يصحّ حمله كما يقال:الله عالم و خالق ورحمان و رحيم، و الصفة لايصحّ حملها كالعلم و الخليق و الرحمة، و هذا هو المشهور بيـن المتكلِّمين بل الحكماء والعرفاء، فالصفات مندكة في الأسماء من غير عكس.

يقول العـلامة الطباطبائي: لا فرق بين الصفة و الاسم، غير أنَّ الصفة تدلُّ على معنى من المعانى تتلبّس به الذات، أعمم من العينيّة و الغيريّة و الاسم هو الدال على الذات مأخوذة بوصف، فالحياة و العلم صفتان ، و الحي و العالم اسمان().

هذا كلَّه على ما هـو المشهور و يوافقـه ظاهر الكتـاب العزيز مـن انَّ أسماءه سبحانه من قبيل الألفاظ و المعاني فيكون لفيظ الجلالة و سائر الأسماء كالرحمان والرحيم، و العالم و القادر أسماء الله الحسني الحقيقية، و لهما معان و مفاهيم فينتقل إليها الذهن عند السماع .

(1) الميزان ٨/ ٣۶٩.

والتحقّق و التعيّن، فلفظ الجلالة ليس اسماً بل اسماً للاسم، و مثله العلم و القدرة و الحياة فليست صفات بالحقيقة، بل مرايا لأوصافه الحقيقيّة.

فالقولان متفقان على أنّ الذات مع التعيّن هو الاسم، و التعيّن بما هو هو، هو الوصف، و يختلفان من كونها من قبيل الألفاظ و المفاهيم أو من قبيل الحقايق و الواقعيات. يقول أهل المعرفة : إنّ الذات الأحدية، بما أنّه وجود غير متناه، عار عن المجالي و المظاهر، يسمّى «غيب الغيب» و إذا لوحظ في رتبة متأخّرة، بتعيّن من التعيّنات الكماليّة كالعلم و القدرة، فهو مع هذا التعيّن اسم، و نفس التعيّن بلا ملاحظة الذات، وصف.

يقول الحكيم السبزواري : "فالذات الموجودة مع كلّ منها (التعيّنات ) يقال لها الاسم في عرفهم، و نفس ذلك المحمول العقلي هي الصفة عندهم"<sup>(1)</sup>. و يقول في موضع آخر : «و الوجود بشرط التعيّن هو الاسم، و نفس التعيّن هو الصفة"<sup>(٢)</sup>.

و يقول أيضاً : «الاسم عند العرفاء هو حقيقة الوجود مأخوذة بتعيّن من التعيّنات الصفاتية من كمالاته تعالى، أو باعتبار تجلّ خاص من التجليّات الإلهية» فالوجود الحقيقي مأخوذاً بتعيتن « الظاهرية بالذات » و « المظهرية للغير » اسم «النور » و بتعيّن كونه « ما به الانكشاف لذاته و لغيره » اسم «العليم » و بتعيّن «كونه خيراً محضاً» و «عشقا صرفاً » اسم «المريد » و بتعيّن «الفياضية الذاتية » للنورية عن

# ٢ ـ هل الاسم نفس المسمّىٰ أو غيره

من المباحث التي شغلت بال القدماء و المتأخّرين، هو مسألة اتحاد الاسم و المسمّى و هو بحث لايحتاج إلى التفصيل، يقول الرازي : إنّ هذا البحث ممّا لايمكن النزاع فيه بين العقلاء، فإن كان المراد من الاسم هو اللفظ الدال على الشيء بالوضع، و كان المسمّى عبارة عن نفس ذلك الشيء، فالعلم الضروري حاصل بأنّ الاسم غير المسمّى و إن كان الاسم عبارة عن ذات الشيء ( المدلول ) و المسمّى أيضاً ذات الشيء كان معنى قولنا الاسم نفس المسمّى هو أنّ ذات الشيء نفس ذات الشيء فثبت أن الخلاف الواقع في هذه المسألة إنّما كان بسبب أنّ التصديق ما كان مسبوقاً بالتصوّر و كان اللائق بالعقلاء أن لايجعلوا هذا الموضع مسألة خلافية <sup>(1)</sup>.

هذا و انَّ شيخ مذهب «أباالحسن الأشعري» قد زاد في الطين بلَّة فعاد يفصَّل فيها و يقول : إنَّ الاسم (يريـد مدلوله ) عين المسمّى أي ذاته من حيـث هي هي نحو الله فإنَّه اسم للذات مـن غير اعتبار معنى فيه، و قد يكون غيره نحو الخالق و الرازق ممّا يدل على نسبته إلى غيره، و لاشك انَّ تلـك النسبة غيره و قد يكون لاهو و لاغيره كالعليم و القدير مما يدل على صفة حقيقية قائمة بذاته (٢).

و لايخفي إنَّ صحّة كلامه يتوقف على تسليم اصطلاح خاص له .

ففي الشق الأول الذي يدّعن فيه انّ الاسم عين المسمتى يريد من الاسم المدايل لا الففل التكلّ مديد ما معالا من ما ما من مالكر مدينا أمال

و أمّا الثالث فهو نظرية أخرى بين القول بإتحاد صفاته الذاتية مع الذات و مغايرته، فالمعتزله على الأوّل و أهل الحديث على الثاني، و لمّا لم ينجح الشيخ في القضاء الحاسم بين النظريتين اختار قولاً ثـالثاً و هو أنّه لاهو و لاغيره، و هو بحسب ظاهره أشبه بارتفاع النقيضين إلاّ أن يفسّر بوجه يرفع ذلك الاشكال .

و الشيخ الأشعري يصّر في كتاب «الابانة» على أنّ الاسم نفس المسمّى و لايذكر وجهه (١).

و ما ذكرنا من المبنى ( مراده من الاسم المدلول ) لتوجيه كلامه فإنّما ذكره أتباع مذهب كـ «الايجبي» في المواقف و «التفتازاني» في المقاصد و شرحه، و السيد الشريف في شرحه على المواقف .

يؤاخذ على الشيخ بأنّه أي حاجـة في جعل هذا الاصطلاح أي اطلاق الاسم و ارادة المدلول منه حتى نحتاج إلى هذه التوجيهات .

ثم إنَّ القائلين بالاتحاد استدلُّوا بوجوه :

(١) و راجع مقالات الاسلاميين، ص ٢٩٠ ـ الطبعة الثالثة الفصل الخاص لبيان عقيدة أهل
 الحديث و السنّة.

٣ ــ قالوا : اسم الشيء لو كان عبارة عن اللفظ الدال عليه لوجب أن لايكون لله تعالى في الأزل شيء من الأسماء إذ لم يكن هناك لفظ ولا لافظ و ذلك باطل .

۴ \_ قالوا: إذا قال القائل: محمد رسول الله فلو كان اسم محمد غير محمد لكان الموصوف بالرسالة غير محمد.

۵ ـ قالوا : إنّ لبيد يقول : «اسم السلام» و يريد نفس السلام حيث قال : « إلى الحول ثم اسم السلام عليكما و من يبكِ عاماً كاملاً فقد اعتذر»(۱).

و هذه الحجـج التي نقلها الـرازي تعرب عن أنّ للمستدل كالشيـخ الأشعري إصطلاحاً خاصاًفي الاسم، فهو كلّما يطلق الاسم إنّما يريد المدلول لا اللفظ الدال .

و على ضوء ذلك فنقول :

أمّا الدليل الأوّل : فلأنّ الظاهر أنّ الآية تحتّ على تسبيح الإسم و تقديسه و تنزيهه لاعلى تنزيه المسمّى و ذلك لأنّه كما يجب تنزيه المدلول يجب تنزيه الدال، و ذلك بأن لايسمّى به غيره، فيكون ذلك نهياً عن دعاء غيرالله تعالى باسم من أسماء الله فإنّ المشركين كانوا يسمّون الصنم باللات و كانوا يسمّون أوثانهم آلهة .

و يمكن أن يكون المراد تسميته بما لايليق بساحته و لايصحّ ثبوته في حقه سبحانه .

أمّا الدليل الثاني : فلأنّ المراد من قوله سبحانه : ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاَ أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوها﴾ إنّه ليس لها من الألوهية إلاّ التسمية و هي أسماء بلامسميات ، وهذا كما يقال لمن سمتى نفسه باسم السلطان انّه ليس له من السلطنة إلاّ الاسم وكذا هنا و على ذلك فالمراد من قوله : ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاّ أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا ﴾ أي إلاّ أشخاصاً أنتم سمّيتموها آلهة و ليسوا بآلهة .

و أمّا الـدليل الثالـث: فلامحذور أن لايكون لـه اسم ملفوظ فـي الأزل غير أنّ فقدان هذه الأسماء لايلازم فقدان المدلولات، فالله سبحانه كان جامعاً لكمالات هذه الأسماء و مداليلها، و إن لم يكن هناك اسم على النحو اللفظي .

و أمّا الدليل الرابع : فساقط جداً لأنّ المبتدأ أعني قولنا : محمد يمثّل طريقاً إلى المدلول، و الحكم على ذي الطريق لاعلى نفس الطريق، و هذا حكم كلّ لفظ موضوع اسماً كان أو فعلاً أو حرفاً .

و أمّا الـدليل الخامـس : فهو تمسّك بشعر شـاعر علم بطـلانه ببديهـة العقل و مـن المحتمل جـداً انّ اقحام لفظـة اسم فـي البيـت لأجل الضـرورة و إلاّ فلاوجـه للعدول من « السلام عليكما » إلى « اسم السلام عليكما » <sup>(1)</sup>.

و الرازي مع أنّه جعل المسألة بديهية، أخذ في الاستدلال على أنّ الاسم غير المسمّى لاقناع غيره الذي وقع في الشبهة مقابل البديهية، فقال: الذي يدل على أنّ الاسم غير المسمّى وجوه:

بيان آخر لوحدة الاسم و المسمّى

نعم هناك بيان آخر لتوحيد الاسم مع المسمّى غير معتمد على اصطلاح الأشعري من تفسير الاسم بالمدلول الذي هو متّحد مع المسمّى، و هذا الوجه هو ما أشار إليه علماء العرفان من انّ كلاً من العالم و القادر و الخالق ليس اسماً للذات المقدسة بل اسم لللاسم، و الاسم للذات المقدسة هو الذات المنكشفة بحقيقة العلم أو القدرة .

توضيح ذلك : انّه قد يطلق الأسم على اللفظ الـدال على الـذات المتّصفة بوصف الكمـال، دلالة بالجعل و المواضعـة و عندئذ يكون الاسم مـن قبيل الألفاظ و المسمّى من قبيل الأمر الخارجي، و على ذلك فلامسوّغ للبحث عن الاتحاد .

و قد يطلق على الذات المنكشفة، بوصف من صفاته الكمالية و ذلك لأنّ ذاته سبحانه مبهمة في غاية الإبهام غير معروفة لأحد من خلقه، و إنّما تعرف عن طريق صفاته الجمالية، ولولا الصفات لما عرف سبحانه بوجه، و على ذلك يكون المراد من الاسم هو الحقيقية الخارجية المبهمة غاية الابهام، المنكشفة لنا بواحد من صفاته و على هذا يكون المراد من الاسم، الذات المنكشفة، و المراد من الوصف نفس الكمال الواقعي، و الاسم و الوصف بهذا المعنى ليسا من الأمور الملفوظة أو الذهنية بل من الأمور الواقعية الحقيقية العينية و عندئذ يكون ألفاظ الحي، و القادر، و العالم أسماء للاسم، كما يكون المراة، و العربة، و القدرة من المعنى المناه و المراد من الموصف

## ذلك الباب:

١ ـ روى الكليني عن عبدالاعلى، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: « اسم الله غيره، و كلّ شيء وقع عليه اسم «شيء» <sup>(١)</sup> فهو مخلوق ما خلاالله، فأمّا ما عبّرته الألسن أو ما عملت الأيدي فهو مخلوق ـ إلى أن قال ـ: و الله خالق الأشياء لا من شيء كان، و الله يسمى بأسمائه و هو غير أسمائه و الأسماء غيره <sup>(٢)</sup>.

٢ - روى الكليني عن علي بن رئاب، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال : «من عبدالله بالتوهم فقد كفر. و من عبد الاسم دون المعنى فقد كفر.

و من عبد الاسم و المعنى فقد أشرك .

و من عبد المعنى بايقاع الأسماء عليه بصفاته التي وصف بها نفسه فعقد عليه قلبه، و نطق به لسانه في سرائره و علانيته، فأولئك أصحاب أميرالمؤمنين حقّاً<sup>(٣)</sup>. ترى أنّه (عليه السلام) يقسّم العابد حسب اختلاف المعبود إلى أقسام : الف فهو كافر بالله لأنّ الشك كفرٌبه .

ب \_ و من عـابد للاسم أي الحروف أو المفهـوم الوضعي معرضـاً عن المعنى مدينة من عـ الدينة من المناقب المناقب المناقب المقالية المناقب المعنى

(١) أي لفظ «الشيء». (٢) الكافي ج ١ باب حدوث الأسماء ص ١١٢ الحديث ٢، و توحيد الصدوق باب أسماء الله ص ١٩٢ الحديث ٥. (٣) الكافي ج ١ باب المعبود ص ٨٧ الحديث ١.

۴.

ج ـ و من عابد للاسم و المعنى أي كلّ واحد منهما أو مجموعهما فقد أشرك . و التعبير بالشرك و الكفر في القسمين الأوّلين لايخفي لطفه .

د ـ و من عـ ابد للمعنى المقصود من هـذه الأسماء بأن اعتقد الهاً خـ ارجاً عن اطار الألف اظ و المفاهيم الـذهنية و عقد عليـه قلبه و جعـل اللفظ معبراً عنـه، فهو موحّد يقتفي أثر سيّدالموحّدين علي (عليه السلام) .

٣ \_ و روي عن هشام بن الحكم انّه سأل أباعبدالله (عليه السلام) عن أسماء الله و اشتقاقها : الله ممّا هو مشتق؟ قال:فقال : يا هشام، الله مشتق من إله، و الاله يقتضي مألوهاً، و الاسم غير المسمّى، فمن عبدالاسم دون المعنى فقد كفر، و لم يعبد شيئاً، و من عبد الاسم و المعنى فقد كفر و عبد اثنين، و من عبد المعنى دون الاسم فذلك التوحيد. أفهمت يا هشام؟

قال : فقلت : زدني ، قال : « إنَّ لله تسعة و تسعين اسماً فلو كان الاسم هو المسمّى ، لكان كلّ اسم منها إلهاً ، و لكن الله معنى يُذَلُّ عليه بهذه الأسماء و كلّها غيره إلى أن قال يا هشام ، الخبز اسم للمأكول ، و الماء اسم للمشروب ، و الثوب اسم للملبوس ، و النار اسم للمحرق ، أفهمت يا هشام فهماً تدفع به و تناضل به أعداءنا و المتخذين مع الله جلّ و عزَّ غيره؟ » <sup>(1)</sup>.

و رواه أيضاً عن عبدالرحمن بن أبي نجران لكن باختيلاف يسير، قال : كتبت

(1) الكافي ج1 باب المعبود ص ٨٧ الحديث ٢.
 (٢) المصدر نفسه، الحديث ٣.

ترى أنَّه (عليهالسلام) يستدل على المغايرة بوجهين :

الأوّل: إنّ لله أسماء متعدّدة فلو كان الاسم عين المسمّى لزم تعدد الالهة لبداهة مغايرة تلك الأسماء بعضها لبعض .

الثاني : إنّ الخبز اسم لشيء يحكم عليه بأنّه مأكول، و معلوم أنّ هذا اللفظ غير مأكول .

٣\_ هل أسماؤه توقيفية أو لا؟

المراد من توقيفية أسمائه توقف اطلاقهما على الاذن فيه، و ليس الكملام في الأسماء الموضوعة له بين شعوب العالمم حسب اختلاف ألسنتهم حيث انّ العرب تسمّيه سبحانه «الله» و العجم «خدا» و الترك «تارى» و قسم من الافرنج «God» كلّ اُمّة من الامم تسميه سبحانه باسم يشيرون به إلى ما يؤمنون به بالفطرة .

إنّما النيزاع في غيير هذا القسم كالذي يشعر بوصف من صفاته أو أفعاله كالعالم و القادر.

فذهبت المعتزلة و الكرّامية إلى أنّه إذا دلّ العقل على اتّصافه تعالى بصفة وجودية أو سلبية : جاز أن يطلق عليه اسم يدل على اتصافه بها سواء ورد بذلك اذن شرعي أو لم يرد و كذا الحال في الأفعال .

و قال القاضي الباقلاني من الأشاعرة : كلّ لفظ دلّ على معنى ثابت لله تعالى جاز إطلاقه عليه بلاتوقيف إذا لم يكن إطلاقه موهماً لما لايليق بكبريائه، فمن ثمّ لم يجز أن يطلق عليه لفظ العارف لأنّ المعرفة قد يراد بها علم يسبقه غفلة، و لا لفظ الفقيه لأنّ الفقه فهم غرض المتكلّم من كلامه، و ذلك مشعر بسابقة الجهل، و لا لفظ العاقل لأنّ العقل علم مانع عن الاقدام على ما لاينبغي، مأخوذ من العقال، و إنّما يتصور هذا المعنى في من يدعوه الداعي إلى ما لاينبغي و لالفظ الطبيب لأنّ الطب يراد به علم مأخوذ من التجارب إلى غير ذلك من الأسماء التي فيها نوع ايهام

بما لايصح في حقَّه تعالى .

و ذهب بعـض آخر إلـي أنّه يشترط وراء ذلـك، الإشعار بالتعظيم حتّى يصحّ الاطلاق بلاتوقيف .

و ذهب الشيخ الأشعري و متـابعوه إلى أنّه لابد من التوقيف و ذلك للاحتياط احترازاً عمـّا يوهم بـاطلاً لعظـم الخطر في ذلـك، فلايجوز الإكتفـاء في عـدم ايهام الباطل، بمبلغ ادراكنا بل لابد من الاستناد إلى إذن الشارع<sup>(1)</sup>.

و قال الغزالي : «إنَّ الأسماء موقوفة على الاذن و أمَّا الصفات فغير موقوفة عليه و هو خيرة الرازي في كتابه» <sup>(٢)</sup>.

و حجّة من ذهب إلى التوقيف على الاطلاق هو أنّه لو لم يتوقّف ذلك على الاذن لجاز تسميته عارفاً و فقيهاً و عاقلاً و فطناً و طبيباً، و لكنّة مدفوع بما ذكره الباقلاني من أنّ الجواز فيما إذا لم يكن هناك نوع ايهام لما لايصحّ في حقّه تعالى و ما ذكر من الأمثلة من هذا القبيل، و لأجل ذلك لايمكن تسميته سبحانه بالخادع و الماكرو المستهزىء، و إن نسب سبحانه الأفعال إلى نفسه و قال :

﴿ يُخَادِعُونَ اللهَ وَ هُوَ خَادِعُهُمْ ﴾ (النساء/ ١٢٢).

المعامة يَجِيسدُونَ كَيسنداً وَ أَجِيد كَينداً فَمَهتِلِ الْكافسرِين أَمْهِلْهُمُ أُوَدِيداً فَمَهتِلِ الْكافسرِين أَمْهِلْهُمُ أُوَدِيداً فَرَوَيْداً فَمَهتِلِ الْحُافسرِين أَمْهِلْهُمُ أُوَدِيداً فَرَوَيْداً فَمَهتِلِ الْحُافسرِيسَ أَمْهِلْهُمُ أُوَدِيداً فَمَهتِلِ الْحُافسرِيسَ أَمْهِلْهُمُ أُوَدِيداً فَرَوَيْداً فَمَهتِلِ الْحُافسرِيسَ أَمْهِلْهُمُ أُوَدِيداً أُوَالْطارِق/ ١٧).

خال عن تلك القرينة .

و أمّا التفصيل الذي ذكره الغزالي و اختاره الرازي فحجّته انّا أجمعنا على أنّه لايجوز لنا أن نسمّي الرسول باسم ما سماه الله بـه، و لاباسم ما سمّى هو نفسه به فإذا لم يجز ذلك في حقّ الرسول بلّ في حقّ أحد من آحاد الناسّ فهـو في حقّ الله تعالى أولى<sup>(1)</sup>.

يلاحظ عليه : أنّ ما لايجوز في حقّ الرسول هو التسمية على وجه العلميّة كأن يقول : مكان يا محمداً و يا أحمد:يا شيث فإنّه يعد نوع تصرف في سلطان الغير، ولكن المراد بالتسمية هنا هو توصيفه بما صدر منه من الأفعال أو اتّصف به من الصفات فمنعه موضع تأمّل، فلو قال رجل للنبي الأكرم أيها الصابر أمام العدو، والصافح عنه فلاوجه لمنعه، فالغزالي و الرازي خلطا التسمية على وجه العلمية بالتسمية بمعنى توصيفه بمحامد صفاته و جلائل أفعاله.

ثمّ إبّه أورد على نفسه و قال : أليس انّ العجم يسمّون الله تعالى بقولهم : «خداى» و الترك بقولهم «تنكرى» و الأمّة لايمنعون من هذه الألفاظ؟ أجاب : إنّ ذلك من باب الاجماع فيبقى ما عداه على الأصل<sup>(٢)</sup>.

يلاحظ عليه : أنّ جواز ذلك ليس من باب الاجماع فإنّ ذلك كان ذائعاً قبل بعثة النبي صلّى الله عليه و آله فإنّ كلّ أمّة حسب وحي الفطرة تشير إلى القوّة الكبرئ السائدة على العالم بلفظ من الألفاظ و لم ينقل عن أحد منع الشعوب عن التكلّم بلسانها عمّا تجده في فطرتها و الزامهم على التعبير عنه باللفظ العرّبي أو غيره .

ثم إنّه ربما يستدل على التوقيفية بقوله سبحانه : ﴿ وَ للهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعِسُوهُ بِهِا وَ ذَرُوا السَّذِيسَ يُلْحَسِدُونَ فَسِي أَسْمَائِهِ سَيُجَنْزَونَ مَا كَانَسُوا يَعْمَلُونَ﴾(الأعراف/ ١٨٠).

و الاستدلال مبني على أمرين :

١ ــ إنَّ اللام في الأسماء الحسني للعهد تشير إلى الأسماء الواردة في الكتاب والسنَّة .

٢ ـ إنَّ الالحاد هو التعدي إلى غير ما ورد فيهما .

و كلا الأمرين غير ثابت، أمّا الأوّل فالظاهر أنّ اللام في الأسماء للاستغراق قدّم عليها لفظ الجلالة لأجل إفادة الحصر و معنى الآية انّ كلّ اسم أحسن في عالم الوجود فهو لله سبحانه لايشاركه فيه أحد، فإذا كان الله سبحانه ينسب بعض هذه الأسماء إلى غيره كالعالم و الحيّ فأحسنها لله أعني الحقائق الموجودة بنفسها، الغنيّة عن غيرها و الثابتة أيضاً لغيره من العلم و الحياة و القدرة المفاضة من جانبه سبحانه من تجلّيات صفاته و فروعها و شؤونها، و الآية بمنزلة قوله سبحانه : ﴿ إِنَّ الْقُوَةَ لِلّهِ جَمِيعاً ﴾ (البقرة/ ١٢٥) و قوله : ﴿ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَهِ جَمِيعاً ﴾ (النساء/ ١٣٩) و على ذلك فمعنى الآية : إنّ لله سبحانه حقيقة كلّ اسم أحسن لايشاركه غيره إلاّ بما ملكهم منه كيفما أراد و حيث شاء.

و أمّا الثاني فلأن الالحاد هو الميل عن الوسط إلى أحد الجانبين و هو يتصوّر في أسمائه بوجوه :

۱ - اطلاق أسمائه على الأصنام بتغييرما كاطلاق «اللات» المأخوذ من الاله بتغيير على «الصنم» المعدوف، و اطلاق «العزى» المأخوذ من العزيز، فكان المشركين يلحدون و يميلون عن الحقّ بسبب هذه الإطلاقات لإرادتهم التشريك و الحطّ من مرتبة الله .

۲ ـ تسميته بمـا لايجوز وصفه به لمـا فيه من النقص كـوصفه سبحانه بـأبيض الوجه وجعد الشعر، و مثله تسميتة بالخادع و الماكر و الكائد.

إلى غير ذلك من أقسام الإلحاد و العدول عن الحقّ في أسمائه .

و بذلك يظهر أنّه لامانع من توصيفه سبحانه بالواجب أو واجب الوجود أو الصانع أو الأزلي أو الأبدي و إن لم ترد فيها النصوص مع أننّه سبحانه يقول : ﴿صُنْعَ اللهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيءٍ﴾ (النمل/ ٨٨).

و أضعف من القول بالتوقيف، القول بـأنّ الذي ورد به التوقيف تسعة و تسعون اسماً،حيث روواعن رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: إنّ لله تبارك و تعالى تسعة و تسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة» و قـد أخرج التـرمذي و ابن المنـذر و ابن حبّان و ابـن مندة و الطبراني و الحاكم و المردويه و البيهقي فهرس هـذه الأسماء باسنادهم عن أبي هريرة<sup>(1)</sup>.

| مع انَّه ورد في الكتاب و السنَّة أسماء خارجة عن التسعة و التَّسعين كالبارئ،            |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| و الكافي، و الدائم، و البصير، و النور، و المبين، و الصادق، و المحيط،                   |
| والقديم، و القريب، و الوتر، و الفاطر، و العلَّم، و المليك، و الأكرم، و المدبّر،        |
| و المرفيع، و ذي الطول، و ذي المعارج، و ذي الفضل، و الخلاق، و المولى،                   |
| والنصير، و الغالب، و الرب، و الناصر، وشديدالعقاب، و قابل التوب،                        |
| وغافرالذنب، و مولج الليل في النهار، و مولج النهار في الليل، و مخرج الحي من             |
| <ol> <li>سيوافيك نقله من صحيح الترمذي، و نقله السيوطي عنه في الدرّ المنثور.</li> </ol> |

الميت، و مخرج الميت من الحي، و السيّد، و الحنَّان، و المنَّان.

وقد شباع في عبارات العلماء المريـد، و المتكلّم، و الشيء، و الموجود، والذات، و الأزلي، و الصانيع، و الواجب<sup>(١)</sup>. أضف إلى ذلـك: إنّ اثبات الشيء لايدل على نفي ماعداه، فعدم ورود بعض الأسماء في هذه الرواية لايدل على تحريم تسميته به.

الروايات و توقيفية الأسماء و ربّما يستـدل على توقيفية الأسمـاء ببعض الروايـات المرويّة عن أئمـة أهل البيت(عليهم السلام) .

١ ـ فعن محمدبن حكيم قال : كتب أبوالحسن موسى بن جعفر (عليهما السلام) إلى أبي : « إنّ الله أعلى و أجـل و أعظم من أن يبلغ كنه صفته، فصفـوه بما وصف به نفسه و كُفّوا عمّا سوى ذلك»<sup>(٢)</sup>.

و الشاهد في قوله : «كفُّوا عمَّا سوى ذلك» .

٢ ـ ما رواه حفص أخو مرازم عن المفضّل . قال سألت أباالحسن(عليه السلام) عن شيء من الصفة فقال : لاتجاوزوا ما في القرآن<sup>(٣)</sup>.

۴٧

.

جهات من النقص و التشبيه، فلأجل ذلك يقول الامام: «كفُّوا عمَّا سوى ذلك» أو «لاتتجاوزوا ما في القرآن»، و أمّا إذا كمانت التسمية بريشة عن النقص و العيب، مناسبة لساحتيه سبحانيه من العبزَ و التنزييه كتوصيفيه بواجب الوجود فالبروايات منصرفة عنه .

و الذي يقوّى ذلك الاحتمال انَّه ورد في الأوساط الاسلامية صفات خبرية تعد من بدع اليهـود و النصاري فقد أدخلها أحبـار اليهود و رهبان النصاري حتـي يشوّهوا بذلك عقائد المسلمين كما حقَّقناه في موسوعتنا حول الملل و النحل(^).

و أمّا إذا كانت التسمية و التوصيف مطابقة للضوابط التبي يستقل به العقل في توصيفه و تحميده و تكريمه فالروايتان منصرفتان عنه، و بـذلك يتّضح أنَّه يصحُّ تسميته بمواجب الوجود، و تموصيفه بالضرورة الأزلية، و غيرهما ممًّا ورد في كتب الفلسفة و العرفان.

## ۴ \_ بساطة الذات و كثرة الأسماء

إنَّ الكتاب و السنَّة يثبتان لله سبحانه أسماءً و صفات متكثَّرة و مختلفة هذا من جانب، و من جانب آخر تدل البراهيـن العقلية على أنَّه سبحانه بسيط غير متكثَّر فعندئذ كيف تجتمع البساطة مع كثرة الصفات؟ فهما متغايران في بدء النظر.

و إن شئت قلت : إنَّ الوحدة كمال و الكثرة نقصان، و هذا يقتضى وحدة الذات من دون طروء كثرة هناك. هذا من جانب.

و من جانب آخر: إنَّ الموجود الذي هو قادر على جميع المقدورات، و عالم بجميع المعلومات، حيّ، حكيم، سميع، بصير، أكمل من الموجود الذي ليس كذلك فلامناص من اثبات الصفات المختلفة عليه و عندئذ يقع العقل في حيرة

(١) لاحظ : الجزء الأوّل من تلك الموسوعة التي انتشرت باسم فبحوث في الملل و النحل، .

ودهشة بسبب تعارض هذين الأمرين وكلَّ منهما يهدف إلى اثبات الكمال لله سبحانه ولأجل ذلك ذهبت فرقة إلى نفي الصفات خوفاً من انكار الوحدانية ، كما انّ طائفة اُخرى وقعوا في مغبّة الكثرة رغبة في توصيفه بالصفات الكمالية ، و هناك ثلّة جليلة جمعوا بين الوحدة و البساطة ، و كونه متّصفاً بصفات كمالية مختلفة .

ثمّ ان الإشكال إنّما هو في الصفات الجمالية التي يعبّر عنها بالصفات الثبوتية لكونها راجعة إلى صفات وجودية تختلف كلّ منها عن الأخرى، فيُشكل الجمع بينها و بين القول بالوحدة و البساطة، و أمّا الصفات الجلاليّة أعني الصفات السلبية مثل قولنا ليس بجسم و لاعرض فلاتوجب كثرة السلوب، كثرة في الذات بشهادة انّه يصحّ سلب كثير من الأمور عن الجزء الذي لايتجزّاً .

و مثلها كثرة النسب و الاضافات التي تنسب إلى الذات في مرحلة متأخّرة فهي لاتوجب كثرة في الذات، و ذلك نظير الوحدة فإنّها أبسط الأشياء مع أنّه يلحقها أمور إضافية و نسبيّة . فيقال : الـواحد نصف الاثنين، و ثلـث الثلاثـة، و ربع الأربعـة وهكذا إلى غيـر النهاية من النسب و الاضافـات العارضة للواحد ، فالكـلام كلّه في الصفات الثبوتية كالعلم و القدرة و الحياة التي لها حقائق خارجية .

ثمّ إنّ بعض المتكلّمين لمّا لم يتوفّق للجمع بين وحدة الذات و كثرة الصفات لجأ إلى أحد الأمرين :

الثاني : القول بالنيابة و حاصله أنّه ليس هناك علم و لاقدرة ولاحياة و لكن يترتب على الذات ما يترتب على وجود هذه الصفات، فالذات لأجل كمالها تقوم مقامها و هذا القول منقول عن بعض المعتزلة<sup>(١)</sup>. و هو أيضاً مخالف للبرهان وظاهر الكتاب و السنّة.

إنّ هناك طائفة جليلة و في مقدّمتهم الراسخون في الحكمة الالهية جمعوا بين بساطة الـذات و اتّصافه بحقائق هـذه الأوصاف بمعنى : إنّ وجوداً واحـدا كلّه علم، وكلّه قدرة، و كلّه حياة، لا أنّ بعضه علم، و بعضه الآخر قدرة، و بعضها الشالث حياة و لايقف عليه إلاّ مـن له قدم راسخ في الأبحاث الفلسفية و لأجل ذلك نرى أنّ الفخر الرازي يردّ هـذه النظرية بسهولة، فيقول: «و هذا أيضاً ضعيف لأنّ المفهوم من كونه «قادراً» غير المفهـوم من كونه «عالماً» و حقيقة الذات الـواحدة، حقيقة واحدة و الحقيقة الواحدة لاتكون عين الحقيقتين، لأنّ الواحد لايكون نفس الاثنين» (٢).

ثمّ اختار أنّ صفاته سبحانه زائدة على الذات و لم يبال بوجود الكثرة في ساحة الذات و تعدد القدماء، و الحقّ إنّ المسألة تعدّ من الأسرار الالهية التي يستصعب ادراكها إلاّ على من آتاه الله من لدنه علماً و حكمة كما أشار إليه صدر المتألّهين<sup>(٣)</sup>.

فنقول : إنَّ ما ذكره الرازي مردود بوجهين :

**أولاً**: فبالنقض بأنّ موجوداً امكانياً كـزيد كلّه معلوم لله سبحانه، و كلّه مقدور

۵.

محله أنّ الكثير قابل للانتـزاع من الواحـد من حيث أنّه واحد و إن كان الواحـد من حيث أنّه واحد لايمكن انتزاعه من الكثير بما هو كثير.

و ثانياً: فبالحل: فإنّ ما ذكره من أنّ المفهوم من كونه قادراً غير المفهوم من كونه عالماً و إن كان صحيحاً لكن ما رتّب عليه من قوله: «و الحقيقه الواحدة لاتكون عين الحقيقتين، لأنّ الواحد لايكون نفس الاثنين » غير صحيح و منشأ الاشتباه هو الخلط بين التغاير المفهومي و التغاير الخارجي فكلّ مفهوم يستحيل أن يكون في عالم المفهومية نفس المفهوم الآخر، فلو قال قائل زيد موجود و أراد إنّ نفس مفهوم المسند إليه نفس مفهوم المسند فقد أخطأ خطأً عظيماً، و ليس مفاد الحمل الشائع الحكاية عن الوحدة في عالم المفهوم و لو أراد الرازي هذا لصحّ قوله : «الواحد لايكون نفس الأثنين».

و أمّا لو أراد الحقيقة الخارجية فهو غير صحيح إذ لامانع من أن يكون شيء واحد بما هـو واحد مصداقاً لمفهومين مختلفيـن، وقد عرفت أنّ كلّ موجـود امكاني كلّه معلوم لله سبحانـه، كما أنّ كلّه مقدور، و ليست حيثيّة المعلوميّة مغايرة للحيثيّة المقدوريّة و إلاّ يلزم أن يكون جهة المعلوميّة خارجة عن إطار قدرته، أو العكس .

قال الحكيم السبزواري : «اختلط عليهم المفهوم و المصداق فيرون اختلاف المفاهيم و يتبوهمون اختـلاف وجودهـا و مصـداقها بحسبهـا، و كأنّهـم لم يقرع

قال صدر المتألهين : "واجب الموجود و إن وصف بالعلم و القدرة و الإرادة لكن ليس وجود هذه الصفات فيه إلا وجود ذاته بذاته، فهي و إن تغايرت مفهوماتها لكنّها في حقّه تعالى موجودة بوجود واحد» قال الشيخ في التعليقات : "الأوّل : إنّه تعالى لايتكثر لأجل تكثر صفاته لأنّ كلّ واحدة من صفاته إذا حقّقت تكون صفة أخرى بالقياس إليه، فيكون قدرته حياته، و حياته قدرته، و تكونان واحدة، فهو حيّ من حيث هو قادر، و قادر من حيث هو حيّ، و كذا في سائر صفاته».

و إن شئت قلت : إنّ الموجود ربّما يبلغ في الكممال مرتبة كاملة لايتصور فوقه فيكون بوحدته و بساطته نفس همذه الكمالات من العلم و القدرة و الحياة من غير أن تتكثّر الذات و تتعدّد حقيقة أو اعتباراً و حيثيةً، و ذلك لأنّ حيثيّة الذات بعينها حيثية هذه الصفات . قال أبو نصر الفارابي :

«وجود كلّه، وجوب كلّه، علم كلّه، قدرة كلّه، حياة كلّه لا أنّ شيئاً منه علم و شيئاً آخر منه قدرة ليلزم التركيب في ذاته، و لا أنّ شيئاً فيه علم و شيئاً آخر فيه قدرة ليلزم التكثّر في صفاته الحقيقية»<sup>(٢)</sup>.

بيان آخر لوحدة الصفات ثمّ إنّ الراسخين في الحكمة الالهيّة أرجعـو الصفات الثبوتية إلى وصف واحد و الصفات السلبية إلى سلب واحد، كما أرجعوا الصفات الاضافية إلى اضافة واحدة

الصفات الثبوتية من العلم و القدرة و الحياة يرجع إلى أصل واحد و هو وجوب الوجود و الوجود المتأكّد و قد عرفت أنّ المحقّق الطوسي استنتج من توصيفه سبحانه بالغني ، وواجب الوجود ، جميع الصفات الكمالية ، كما أنّ جميع الصفات الإضافية كالخالقية و الرازقية و العلية ترجع إلى إضافة واحدة و هي اضافة القيّوميّة ، فانّ كونه بحيث يقـوم به غيره من وجود أو حيثية وجودية عبـارة أُخرىٰ عن قيـّوميّته ، فـالخلق و الرزق و الحياة و العزّة و الهداية حيثيّات وجوديّة و هي قائمة به مفاضة من عنده .

فاتّضح أنِّه يمكن الجمع بين الكمالين : كمال البساطة و كمال اتّصاف الذات بواقع الصفات الكماليّة بشرط أن تقـف على موضع الوحـدة ، و انّ المدّعـى ليس اتحادها مع الذات في اطار المفهوم بل المدّعى اتّحاد واقعية الـذات مع واقعيّة هذه . الصفات في الخارج ، و كم له من نظير في عالم الأعيان<sup>(1)</sup> .

۵-تقسيم صفاته إلى الجمالية و الجلالية
إنّ صفات الله تعالى على نوعين : جمالية و جلالية .
فالجمالية عبارة عن الألفاظ الدالة على معان قائمة بذات الله تعالى كقولنا :

و الجلاليّة عبارة عن سلب معان عن الله سبحانيه كقولنا : «الله ليس بجسم

ذاته بها و تجمّلت<sup>(۱)</sup>.

و بعبارة أخرى:الصفة إمّا ايجابيّة ثبوتيّة، و إمّا سلبيّة تقـديسيّة، و قد حصروا الاولى في ثمانية و هي:العلـم، و القدرة، و الحياة، و السمع، و البصر، و التكلّم، و الغنىٰ، و الصـدق، كما حصروا الثـانية في سبعـة و هي انّه تعالى ليـس بجسم، ولاجوهر، و لاعرض، و لايُرى، و ليس بمتحيّز، و لاحالّ في غيره، و لايتّحدبشيء.

و بعبارة ثبائة لو كانت الصفة تثبت وجود كمال في الموصوف و واقعية في ذاته، تعدّ كمالاً لها و سمّيت ثبوتية أو جماليّة أو كماليّة أو معنويّة على اختلاف مصطلحاتهم، و لو كانت الصفة تهدف إلى نفي نقيصة و حاجة عنه سبحانه سمّيت سلبية أو جلاليّة، فالعلم و القدرة و الحياة من الصفات الثبوتيّة لأنّها تعرب عن وجود كمال في الذات الالهيّة كما انّ نفي الجسمانيّة و الحلول و التحييّز من الصفات السلبية لأنّها تهدف إلى سلب هذه النقائص عن ساحته وذاته.

و على وجه الإجمال كلّ اسم يدل على تنزّهه تعالى و خروجه عن الحدّين : حد الإبطال و حد التشبيه فهو جلالتي، مثل : عزيز، و سبّوح، و جليل، و سرمد، و غيرها مما تدلّ على غناه عمّا سواه و عـدم مشابهته بشيء من خلقه، و كلّ اسم يدل على شيء من كمالاته تعالى فهو جمالتي مثل : عليم، و قـدير، و سميع، و بصير، مما يـدلّ على استحقاقه لشيء من الكمالات فجـلاله عين جمـاله، و جمالـه عين جلالـه، و كلاهما عيـن ذاته، و لكن التعدّد في عالم الأسمـاء فالأسِماء الجـلالية

و لأجل ذلك ذهب المحقّقون إلى أنّ الصفات الثبوتيّة و السلبيّة لاتنحصر في الثمانية و السبعة فإذا كان الملاك فيهما اثبات كمال أو رفع نقص فكلّ كمال و جمال

(١) الأسفارج ٢ ص ١١٨، و العجب إنَّ الرازي جعل قبول «و الاكرام» إشارة البي الصفات الإضافيّة. لاحظ لوامع البينات: ص ٣٣.

ثابت لله سبحانه و هو واجد له، و كلُّ نقص وحاجة منفيٍّ عنه سبحانه ومسلوب عنه .

و من هناك يمكن أن يقال: إنّه ليس لنا من الصفات الثبوتية إلا وصف واحد، و هو ثبوت الكمال المطلق له سبحانه، و من الصفات السلبية إلا سلب واحد و هو سلب النقص على وجه الاطلاق، فذاته سبحانه لا تخلو عن كلّ كمال و جمال، فلو وصفناها بالعلم و القدرة و الحياة و غيرها، فلأجل انّ كلّ ذلك كمال و عدمها نقص، كما انّ سلب الجهل و العجز و الموت و الجسمية و التركيب و الانفعال ليس إلا لأجل انّها علامة النقص و الافتقار. على ضوء ذلك يمكن ارجاع جميع الصفات الثبوتية إلى وصف واحد، و ارجاع الصفات السلبية إلى سلب واحد من دون أن تكون هناك عناية بالثمانية أو السبعة، و يؤيّد ذلك انّ الصفات و الأسماء التي وردت في القرآن الكريم تفوق بأضعاف المرّات هذا العدد الذي ذكره المتكلّمون و الحكماء من الصفات لله

و قد عرفت كلام صدرالمتألَّهين في هذا المضمار فلانعيد.

۶- تقسيم صفاته إلى الذاتية و الفعليّة

إنّ لصفاته سبحانه وراء التقسيم الماضي تقسيماً آخر و هو كون الصفة إمّا صفة ذات، أو صفة فعل، فيعدّون العلم و القدرة و الحياة من صفات الذات، كما يعدّون صفة الخلق و الرزق و المغفرة من صفات الفعل، و هذا تقسيم متن حداً غ

سبحانه، فالذات إذا لوحظت مع الفعل و وصفت بأوصاف تسمّي تلك الأوصاف صفات الفعل<sup>(1)</sup> .

و إن شئت قلت : إنّ ما يحتاج في تحقّقه إلى فرض تحقّق الذات قبلاً، كالخلق و الرزق فهي الصفات الفعلية و هي زائدة على الذات، منتزعة عن مقام الفعل، و معنى انتزاعها عن مقام الفعل إنّا مثلاً نجد هذه النعم «التي نتنعّم بها ونتقلّب فيها» نسبتها إلى الله سبحانه نسبة الرزق المقرّر للجيش من قبل السلطان فنسمّيها رزقاً و إن كان منتهياً إليه تعالى نسميه رزّاقاً و مثله الخلق و الرحمة و المغفرة و سائر الصفات الفعليّة، فهي تطلق عليه تعالى و يسمّى هو بها من غير أن يتلبّس بمعانيها كتلبّسه بالحياة و القدرة و غيرها من الصفات، و لو تلبّس بها حقيقة لكانت

## و على ضوء ذلك فالصفات على قسمين :

١ - ما لايحتاج في تحقّقه إلى فرض تحقّق الـذات قبل الوصف و ذلك مثل العلم و القدرة و الحياة من غير فرق بين كونها متّحدة مع الذات في مقام الوجود كما عليه العدلية، و بين كونها زائدة عليها كما عليه أهل الحديث و الأشاعرة، فإنّ القول بالزيادة ليس بمعنى تحقق الذات قبلاً ثم عروض هذه الصفات، و إنّما يكفي في ذلك تحقّق الذات و الصفة معاً، فهذه هي الصفات الذاتية.

٢ ...ما يحتاج في تحقِّقها فيه الخارج إلى فيرض تحقَّق الذاتَ قبلًا كالخلق

تعريف آخر للذاتية و الفعلية

و هناك تعريف آخر لتمييز الـذاتية عن الفعلية و هو إنّ كـلّ ما يجري على الذات على نسق واحـد فهو صفـة الذات مثل قـولنا «يعلـم» و «يقدر» و إنّـه «حي» و لايصح أن يقال «لايعلم» و «لايقـدر» و انّه «ليس بحي» أيضاً، و أمّا مـا يجري عليه سبحانه على وجهين أي بالايجاب تارة و بالسلب اُخرى، فهذا صفة الفعل فيصح أن يقال يخلق و لايخلق، و يرزق و لايرزق، و يرحم و لايرحم.

قال الشيخ المفيد: «لايصح وصفه تعالى بأنه يموت أو بأنه يعجز أو برأنه يجهل، و لايصح وصفه بالخروج عن كونه حيّاً و عمالماً و قرادراً، و لكن يصح الوصف بأنه غير خالق اليوم، و لارازق لزيد، و لامحيي لميت، و لامبدىء لشيء في هذا الحال و لامعيد له، و يصح الوصف له بأنه يرزق، و يمنع، و يحيي، و يميت، و يبدئ، و يعيد، و يوجد، و يعدم، فثبت إنّ العبرة في أوصاف الذات و أوصاف الأفعال بما ذكرناه<sup>(۱)</sup>.

و قد اختار هـذا الملاك الشيخ الكليني فـي كافيه فانـّه بعد ما نقل جملـة من الروايات حول صفات الذات و صفات الفعل له تعالى قال :

«إنَّ كلَّ شيئين وصفت الله بهما و كانا جميعاً في الوجود أي ايجاباً و سلباً، اثباتا و نفياً فذلك صفة الفعل<sup>(٢)</sup>.

ماماً في يعض المارات ماريَّة. هذا التم بني (٣)

# قال صدرالمتألّهين :

و الثبوتيّة تنقسم إلى حقيقية كالعلم و الحياة، و اضافية كالخالقية و الرازقيّة و العليّة و جميع الحقيقيّات ترجع إلى وجوب الـوجود أعني الوجود المتأكّد و جميع الاضافات ترجع إلى إضافة واحدة و هي اضافة القيّوميّة»<sup>(1)</sup>.

و بعبارة أخرى: فما لاإضافة في معناه إلى الخارج عن مقام الذات كالحياة، فهو نفسيّ، و ماله اضافة إلى الخارج سواء كان معنى نفسيّاً ذااضافة كالصنع والخلق فهي النفسيّة ذات الاضافة، أو معنى إضافيّاً محضاً كالخالقيّة و الرازقيّة فهي الإضافة المحضة<sup>(٢)</sup>.

٨\_ تقسيم آخر منسوب إلى أهل المعرفه

و هناك تقسيم آخر ينسب إلى أهل المعرفة ذكره الحكيم السبزواري في "أسرار الحكم» و حاصله : تقسيم صفاته إلى تنزيهيّة و تشبيهيّة، و المقصود من الأوّل ما لايوجد إلاّ في الواجب جلّ اسمه، كقولنا : القديم الأزلي، و الذاتي، و البسيط المحض، و القدّوس المفسّر عندهم بما لاماهية له، فإنّها صفات خاصّة، لايوجد نظيرها في الموجودات الامكانية حتّى بالمعنى المناسب لها .

و المراد من الثاني ما يوجد نظيره في الممكنات كالسميع و البصير، فإنّه و إن كان فرق واضح بين كونه سميعاً و بصيراً و كون الإنسان كذلك، لكن النتيجة مشتركة بينهما<sup>(٣)</sup>.

# ٩ - تقسيم صفاته إلى الذاتية والخبرية

قسّم بعض المتكلّمين صفاته سبحانه إلى ذاتية و خبرية، و المراد من الأولى أوصاف المعروفة من العلم و القـدرة و الحياة، و المراد مـن الثانية مـا أثبتته ظـواهر الآيات و الأحـاديث لـه سبحانه و أخبرت عنها كـالقدم و الوجـه و اليديـن و القدوم و النزول إلـى غير ذلك، و هـذه الصفات قد أوجـدت ضجّة كبرى بيـن المتكلّمين، فقسّمتهم إلى طوائف مختلفة، و سنبحث عن هذه الصفات في فصل خاص .

# ١٠ \_ تقسيمها إلى صفات اللطف و القهر

إنَّ صفاته سبحانه تنقسم \_ حسب الظاهر \_ إلى صفات لطف و صفات قهر. فالمتبادر من الرحمن و الرحيم و الغفور و الحليم، يضاد المتبادر من القاهر و الجبّار و المنتقم، و قد ورد في الأدعية توصيفه بـ قاصم الجبارين و «مبيرالظالمين» و لكلّ مجال و مظاهر، و لذلك عندما يأمر بقطع يدالسارق يصف نفسه بأنّه عزيز حكيم، يقول سبحانه : ﴿وَ السارِقُ وَ السارِقيَةُ فَاقُطَعُوا آيَدِيَهُما جَزَاءً بِمَا كَسَبًا نَكَالاً مِنَ اللهِ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمُ (المائدة/ ٣٨). و المقام يناسب لأن يتجلّى سبحانه بأوصافه القهاريّة، و لو قال مكانهما غفور رحيم لكان مخلاً بالبلاغة .

و لكنه سبحانه في المواضع التي تطلب بلاغة المقال يتجلّى بـوصف الرحمة و المغفرة و... و لكن هذا التقسيم، تقسيم ظاهري، و الكلّ مظاهر رحمته و مجالِي

رأفته، ولأجل ذلك قال أهل المعرفة : «تحت كلَّ لطف قهر،و تحت كلَّ قهر لطف» . يقول سيد الموحّدين : يدق خفاه عن فهم الذكي و کم للہ من لطف خفی

کيف و هـو سبحـانـه يصـف نفسـه بقـولـه: ﴿ وَ رَحْمَتِي وَسِعـَتْ كُلِّ شَيْءَ﴾(الأعراف/ ١٥٥) و في الدعاء المأثور عن أميرالمؤمنين «يا من سبقت رحمته

غضبه» و لأجلمه نؤمن انَّ في قهره رحمة للمقهور عليه، و انَّ في عذابه لطفأ خفيّاً للمعذَّب .

١١ \_ الأسماء العامّة و الخاصّة

إنَّ بين نفس الأسماء سعة وضيقاً، و عموماً و خصوصاً، فمنها خاصة، و منها عامة، فالعالم اسم خاص بالنسبة إلى الحيّ، و عام بالنسبة إلى السميع و البصير والشهيد واللطيف والخبير.

و الرزّاق خاص بـالنسبة إلى الرحمان، و عـام بالنسبة إلى الشافـي و الناصر والهادي، وعلى هذا القياس.

فللأسماء الحسني عرض عريض تأخذ في السعة و العموم، ففوق كلَّ اسم ما هو أوسع منه و أعم، حتّى ينتهي إلى اسم الله الأكبر الذي يسع وحده، جميع حقائق الأسماء، و تـدخـل تحتـه شتـات الحقـائق برُمّتهـا، و هـو الـذي نسمّيـه غـالبـاً بالأسم الأعظم .

و من المعلوم انَّه كلَّما كان الاسم أعم، كانت آثاره في العالم أوسع، و البركات النازلية منه أكبر و أتسم لما انَّ الآثار لـلأسماء كما عرفت، فما في الاسم من حال العموم و الخصوص يحاذيه بعينه أثره، فالاسم الأعظم ينتهي إليه كلِّ أثر و يخضع له كل أمر<sup>(١)</sup>.

١٢ ـ هل الاسم الاعظم من قبيل الألفاظ؟ قد اشتهر بين الناس ان لله سبحانه بين أسماءه اسم أعظم مَن دعاه به استجيبت دعوته، و هـل هو من قبيل الألف اظ أو أنَّ له حقيقة وراءها؟ فقـد حقَّق حاله سيـدنا (۱) الميزان ج ۸ ص ۳۷۰ ـ ۳۷۱.

۶.

الأستاذ «قدس الله سره» في تفسيره نأتي برمّته .

شاع بين النـاس انّه اسم لفظي مـن أسماء الله سبحانه إذا دعـي به استجيب، و لايشـذ مـن أثره شـيء، غيـر أنّهـم لمّا لم يجـدوا هـذه الخـاصّـة في شـيء مـن الأسماء الحسنـي المعروفـة و لا في لفـظ الجلالـة، اعتقدوا انّـه مؤلّف من حـروف مجهولة تأليفاً مجهولاً لنا، لو عثرنا عليه أخضعنا به لإرادتنا كلّ شيء.

و في مزعمة أصحاب العزائم و المدعوات، إنّ لـه لفظاً يـدل عليه بطبعـه لا بالـوضع اللغوي، غير أنّ حـروفه و تأليفها تختلـف باختلاف الحوائج و المطـالب، ولهم في الحصول عليه طرق خاصّة يستخرجون بها حروفه أوّلًا، ثم يؤلّفونها و يدعون بها على ما يعرفه من راجع فنَّهم.

و في بعض الروايات الواردة اشعار ما بذلك،كما ورد انّ ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ﴾ أقرب إلى اسم الله الأعظم من بياض العين إلى سوادها، و ما ورد أنّه في آية الكرسي و أوّل سورة آل عمران، و ما ورد انّ حروفه متفرّقة في سورة الحمد يعرفها الإمام و إذا شاء ألّفها و دعا بها فاستجيب له .

و ما ورد ان آصف بن برخيا وزير سليمان دعا بما عنده من حروف «اسم الله الاعظم» فاحضر عرش ملكة سبأ عند سليمان في أقل من طرفة عين ، و ما ورد إنّ الاسم الأعظم على ثلاث و سبعين حرفاً قسّم الله بين أنبياته اثنتين و سبعين منها ، و استأثر بواحدة منها عنده في علم الغيب ، إلى غير ذلك من الروايات المشعرة بأنّ له تأليفاً لفظياً . و البحث الحقيقي عن العلّة و المعلول و خواصّها يدفع ذلك كلّه ، فإنّ التأثير الحقيقي يدور مدار وجود الأشياء في قوّته و ضعفه ، و المسانخة بين المؤثّر، والأسم اللفظي إذا اعتبر من جهة خصوص لفظه ، كان مجموعة أصوات مسموعة هي من الكيفيات العرضية ، و إذا اعتبر من جهة معناه المتصوّر كان صورة ذهنية لا أثر لها من حيث نفسها في شيء البتة ، و من المستحيل أن يكون صوت «أوجدناه من طريق

الحنجرة أو صورة خياليّة نصورها في ذهننـا» يقهر بوجوده وجود كلّ شيء، و يتصرّف فيما نيريده على ما نيريده فيقلب السماءأرضـاً، و الأرض سماء، و يحوّل الدنيـا إلى الآخرة و بالعكس و هكذا، و هو في نفسه معلول لارادتنا .

و الأسماء الالهية واسعة، و اسمه الأعظم خاصّة و ان كانت مؤثّرة في الكون بوسائطه و أسبابه لنزول الفيض من الذات المتعاليّة في هذا العالم المشهود، لكنّها إنّما تؤثر بحقائقها لا بالألفاظ الدالّة عليها، و لا بمعانيها المفهومة من ألفاظها المتصوّرة في الأذهان، و معنى ذلك إنّ الله سبحانه هو الفاعل الموجد لكلّ شيء بماله من الصفة الكريمة المناسبة له التي يحويها الاسم المناسب لا تأثير اللفظ أو الصورة المفهومة في الذهن أو حقيقة أخرى غير الذات المتعالية .

إلا ان الله سبحانه وعد اجابة دعوة من دعاه كما في قوله : ﴿ أُجِيبُ دَعْوَةَ الذَاعِ إذا دَعانَ (البقرة / ١٨٦)، و هذا يتوقّف على دعاء و طلب حقيقي، و أن يكونَ الدعاء و الطلب منه تعالى لا من غيره ـ كما تقدّم في تفسير الاية ـ فمن انقطع عن كلّ سبب و اتصل بربّه لحاجة من حوائجه فقد اتصل بحقيقة الاسم المناسب لحاجته فيؤشّر الاسم بحقيقته و يستجاب له، و ذلك حقيقة الدعاء بالاسم، فعلى حسب حال الاسم الذي انقطع إليه الداعي يكون حال التأثير خصوصاً و عموماً، و لو كان هذا الاسم هو الاسم الأعظم لانقاد لحقيقته كلّ شيء، و استجيب للداعي به دعاؤه على الاطلاق . و على هذا يجب أن يحمل ما ورد من الروايات و الأدعية في هذا الباب دون الاسم اللفظي أو مفهومه .

و معنى تعليمه تعالى نبيّاً من أنبيائه أو عبداً من عباده اسماً من أسمائه أو شيئاً من الاسم الأعظم، هو أن يفتح له طريق الانقطاع إليه تعالى باسمه ذلـك في دعائه ومسألته، فـان كان هناك اسم لفظي و لـه معنى مفهوم فإنّما ذلـك لأجل انّ الالفاظ ومعانيها وسائل و أسباب تحفظ بها الحقائق نوعاً من الحفظ فافهم ذلك .

و اعلم أنَّ الاسم الخاص ربَّما يطلق على ما لا يسمَّى به غير الله سبحانه كما

قيل به في الاسمين : الله، و الرحمان.

أمّا لفظ الجلالة فهو علم له تعالى خاص به ليس اسماً بالمعلّى الذي نبحث عنه.

و أمّا الرحمان فقد عرفت أنّ معناه مشترك بينه و بين غيره تعالى لما انّه من الأسماء الحسنى، هذا من جهة البحث التفسيري، و أمّا من حيث النظر الفقهي فهو خارج عن مبحثنا.

## ١٣ - صفاته عين ذاته لا زائدة عليه

قد عرفت عند البحث عن كثرة صفاته مع بساطة ذاتمه انّه يمكن انتزاع مفاهيم كثيرة عن البسيط غماية البساطة و انّ من منع ذلك فقد خلط بيمن التغاير المفهومي و المصداقي<sup>(1)</sup>.

و ليس المراد وحدة الصفات مفهوماً بل المراد وحدتها تحقّقاً و مصداقاً، ولقد كان لهذا البحث صدى كبيراً في الأدوار السالفة و قد افترق فيه المسلمون إلى فرقتين فالقائلون بالاتحاد سمّوا بنفاة الصفات، كما انّ القائلين بالزيادة نوقشوا بالقول بالقدماء الثمانية، فيجب علينا تحقيق الحق في ذلك المجال مضافاً إلى ما ذكرناه في البحث السابق.

(۱) سبق الكلام عن المقام عند البحث عن «بساطة ذاته و كثيرة أسمائه» و قدعرفت ان البحثين وجهان لعملة واحدة و هما متحدان جوهراً و مختلفان حيثية .

الأوّل: ما نسبه إليه خصمهم أبوالحسن الأشعـري من انّ الله عالم، قادر، حي بنفسه، لابعلم و قدرة و حياة<sup>(١)</sup>.

و معنى هذا انبة ليس هناك حقيقة العلم و القدرة و الحياة ، غير أنّ الآشار المترقّبة من الصفات مترتبة على الذات ، مثلاً خاصية العلم اتقان الفعل و هي تترتب على نفس ذاته بلاوجود وصف العلم فيه و قد اشتهر بينهم : \*خذ الغايات و اترك المبادىء \* ، و هذا النظر ينسب إلى أبي علي و أبي هاشم الجبائيين ، و هؤلاء هم ما معروفون بنفاة الصفات ، و لايخفى انّ هذه النظرية لاتناسب ما تضافر عليه الكتاب من اثبات هذه الصفات ، و لايخفى انّ هذه النظرية لاتناسب ما تضافر عليه الكتاب من اثبات هذه الصفات ، و لايخفى انّ هذه النظرية لاتناسب ما تضافر عليه الكتاب من اثبات هذه الصفات ، و لايخفى انّ هذه النظرية لاتناسب ما تضافر عليه الكتاب من اثبات هذه الصفات ، و لايخفى انّ هذه النظرية وتناسب ما تضافر عليه الكتاب و أصحاب تلك النظرية و إن صاروا إليها لأجل حفظ التوحيد و التحرّز عن تعدد القدماء ، لكن عملهم هذا أشبه بعمل الهارب من المطر إلى الميزاب . أو من المرمضاء إلى النار، أفيصح في منطق العقل إنكار هذه الكمالات به سبحانه بحجة انّ اثباتها يستلزم التركيب؟ فلو كان أصحاب تلك النظرية غير قادرين على الجمع بين اشراحة الذات و اثبات الصفات كان اللازم عليهم الأخذ بالواضح المعلوم و هو كونه بساطة الذات و اثبات الصفات كان اللازم عليهم الأخذ بالواضح المعلوم و هو كونه مبحانه عالماً قادراً حياً و السكوت عن كيفية اثباتها و إمرارها عليه، و احالة العلم بما هما إلى الله سبحانه و الراسخين في العلم .

الثاني : ما نقل عن أبي الهذيل العلاف المعتزلي، فقد ذهب إلى ما ذهبت إليه الاماميّة تبعاً لإمامهم سيدالموحّدين علي بن أبي طالب(عليه السلام) فأثبت إنّ لله علماً

«هو عالم بعلم هو هو، هو قادر بقـدرة هي هو، هو حي بحياة هي هو، \_ إلى أن قال \_ إذا قلت : إنَّ الله عالم، أثبتَ لـ معلماً هـ و الله و نفيت عـن الله جهلًا، و دللت على معلوم كان أو يكون، و إذا قلت:قادر نفيت عن الله عجزاً، و أثبت له

(١) مقالات الاسلاميين ج١ ص ٢٢٤.

قدرة هي الله سبحانه و دللت على مقدور، فإذا قلت : «الله حي أثبت لـه حياةً و هي الله و نفيت عن الله موتاً»<sup>(1)</sup>.

و الفرق بين الرأيين جوهري، فالرأي الأوّل يركز على أنّ الله عالم قادر حي بنفسه لابعلم و لاقدرة و لاحياة ، و أمّا الثاني و هو يركز على كونه سبحانه موصوفاً بهذه الصفات و إنّه عالم بعلم، و قادر بقدرة، و لكنها تتّحد مع الذات في مقام الوجود و العينيّة .

هذا هو الذي فهمنا من عبارة أبي الهذيل العلاف وإن أصرّ القاضي عبدالجبار على ارجاع مقالته إلى ما يفهم من عبارة أبي علي و ابنه أبي هاشم، وقال : إنّه لم تتلخص له العبارة، و هذه النظرية هي المروية عن علي(عليه السلام) في خطبه و كلماته، و نأتي منها بما يرتبط بالمقام :

١ ــ «كمـال توحيـده الاخلاص له، و كمـال الاخلاص لـه نفي الصفـات عنه لشهادة كلّ صفة انّها غير الموصوف و شهادة كلّ موصوف انّه غير الصفة»(٢).

٢ ـ «و لاتناله التجزئة و التبعيض»<sup>(٣)</sup>. و قد مضت بعض الاحاديث التي تتعلق بهذا الشأن عند البحث عن بساطة الذات و كثرة الصفات .

و بذلك يعلم أنّ ما ردّ به أبوالحسن الأشعري نظرية وحدة الصفات مع ذات ، إنّما ينسجم مع نظرية النيابة لا مع نظرية أبي الهذيل : «قال إنّ الزنادقة قالوا : إنّ الله ليس بعالم ولاقادر ولاحي ولاسميع ولابصير، و قول من قال من المعتزله : إنّه لاعلم

و هذا النقد ــ لو سلم ـ فإنّما يتوجّه إلى النظرية الأولى لا الثانية، و مع ذلك يمكن لأصحاب النظرية الأولى الدفاع عن أنفسهم أيضاً قائلين بالفرق بين قول الزنادقة و هذه النظرية، فالزنادقة ينفون المبادئ على الاطلاق، و المعتزله ينفون المبادئ لكن يقيمون الذات مقام الصفات في الأثر و الغاية.

نعم ما أجاب به الأشعري عن النظرية الثانية ساقط جداً حيث قال:لو كان علم الله هو الله يلزم أن يصح أن نقول يا علم الله اغفرلي و ارحمني<sup>(1)</sup>.

و هذا النفد يعرب عن عدم تفريق الشيخ بين الوحدة المفهوميّة و الوحدة المصداقيّة و المعتزلة أعني أباالهذيل و من تبعه أو من سبقه لايدّعون الوحدة المفهومية حتى يصحّ أن نقول : يا علم الله اغفرلي، و إنّما يقولون بالوحدة المصداقية و اتّحاد العلم مع الذات لايسوّغ استعمال العلم في الذات .

أدلّة القائلين بعينيّة صفاته مع ذاته القائلون بوحدة صفاته مع ذاته يستدلّون بدليلين واضحين : أحدهما : إنّ القول بالزيادة يستلزم تركيب الذات مع الصفات، و التركيب آية حاجبة المركّب إلى كلّ واحد من الجزئين، و الحاجة حليف الامكان، و الممكن لايكون واجباً .

ثانيهما : إنّ القول بالزيادة يستلزم تعدّد القدماء، لأنّ المغايرة حقيقية واقعيّة لامفهوميّة، و أدليّة وحدة الواجب تضادها، فبلامحيص من القول بالتـوحي<sup>ر</sup>، و في ذلك يقول الإمام أميرالمؤمنين(عليه السلام):

«و كمال الاخلاص له نفيي الصفات (الزائدة) عنه لشهادة كلّ صفة انَّها غير

۱۰۸ نفس المصدر ص ۱۰۸.

الموصوف، و شهـادة كلّ موصوف انـَّه غير الصفة فمن وصـف الله (أي بوصف زائد على ذاته) فقد قرنه (أي قرن ذاته بشيء غيرها) و من قرنه فقد ثنّاه، و من ثنّاه فقد جزّأه و من جزّأه فقد جهله»<sup>(۱)</sup>.

و أيّ برهان أوضح من هذا البيان فإنّ القول بالاتّحاد يوجب تنزيهه عن التجزئة و نفي الحاجة عن ساحته، و لكن إذا قلنا بـالتعدّد و الغيريّة، فذلك يستلزم التركيب و يتولّد منه التثنية، و التركيب آية الحاجة و الله الغني المطلق لايحتاج إلى ما سواه .

قال الصادق(عليه السلام): «لم يـزل الله جـلَّ و عـزَّ ربَّنا، و العلم ذاتـه و لامعلوم، و السمـع ذاتـه و لامسمـوع، و البصر ذاتـه و لامبصـر، و القـدرة ذاتـه و لامقدور»<sup>(۲)</sup>.

هذا و يمكن الاستدلال على الوحدة بالذكر الحكيم، نرى أنّه سبحانه يقول في سورة التوحيد : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَلُكُه و يقول في آخرها : ﴿ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً اَحَلُّهُ .

فلو قلنا بأنّ الصدر نـاظر إلى نفي المثليّة يلزم التكرار، و أمّا لو قلنـا بأنّه ناظر إلى بساطة الذات و عدم تركبه فعندئذ يكون الصدر دليلاً على نفي التركيب، و الذيل دليلاً على نفي المثليّة .

و هناك كلمة قيّمة لأميرالمؤمنين في جواب أعرابي يوم الجمل فقال يا أميرالمؤمنين أتقول انّ الله واحد؟ قال (الراوي) فحمل الناس عليه قالوا : يا اعرابي أما تهاي مافيه أمسال مثمنين من تقسّم القل من فقال أمساله شمن بلاما سليدي :

واحد ليس له في الأشياء شبه كذلك ربّنا . و قول القائل : إنّه عزّ و جلّ أحديّ المعنى يعني به انّه لاينقسم في وجود و لاعقل و لاوهم . كذلك ربّنا»<sup>(1)</sup>.

و هذا الحديث العلوي يـركّز على البساطة و نفي توهّم الجـزئية على الاطلاق سواء كان مبـدأ التركيب هو زيـادة الصفات على الذات أو غيـرها كما هو الحـال في تثليث المسيحيّين .

و أمّا أدلة القائلين بالزيادة فتبتني على أنّ واقعيّة الصفة هي البينونة، فيجب أن يكون هناك ذات و عرض ينتزع من إتصاف الأولى بالثاني، عنوان العالم و القادر، فالعالم من له العلم، و القادر من له القدرة، لا من ذات نفسهما فيجب أن يفترض ذات غير الوصف<sup>(٢)</sup>.

يلاحظ عليه : أنّ الشيخ الأشعري يريد اقتناص الحقائق الفلسفيّة عن طريق اللّغة فإنّه لاشك إنّ لفظ العالم و القادر ظاهر فيما ذكر إلاّ انّه يجب رفع اليد عن هذا الظاهر بالبرهان العقلي، و عدم وقوف العرف على هذا المصداق من العالم و القادر لايمنع من صحّة اطلاقهما عليه .

أضف إلى ذلك انّ الفرق بين القول بالعينيّة و القول بالزيادة، كالفرق بين قولنا زيد عدل و زيد عادل، فالأولى من القضيتين آكد في اثبات المبدأ من الآخر و لأجل ذلك كان القول بالعينية آكد في اثبات العلم لـه سبحانه من القول بالـزيادة، فلو بلغ وجود امكاني إلى مبلـغ من الكمال، بأن صار ذاته علماً و قدرة فهـَو أولى بالاتّصاف

## مضاعفات القول بالزيادة

إذا كان في القول بعينيّة الصفات مع الذات، نوع مخالفة لظاهر صيغة الفاعل اعني العالم و القادر، كان في القول بالزيادة مضاعفات، لايقبلها العقل السليم، ونشير إلى بعضها:

١ ـ تعدّد القدماء بعدد الأوصاف الذاتيّة، فلو كانت النصرانية قائلة بالتثليث، فالقائلون بالزيادة يقولون بقدماء كثيرة .

نعم القائلون بالزيادة يتمحّلون في رفع الاشكال بأنّ « المراد من الزيادة هو أنّها ليست ذاته و لاغيرها» و لكنّك ترى أنّه كلام صوري ينتهي عند الـدّقة إلى ارتفاع النقيضين .

إنَّ القول بأنَّ له سبحانه صفات زائدة على الذات، قديمة مثلها، ممَّا لايجترئ عليه مسلم واع، و لم يكن أحدٌ متفوّهـ أبهذا الشرك من المسلمين غير الكلابية، وعنهم أخذ الأشعري .

قال القاضي عبد الجبار: « و عند الكلاّبية أنّه تعالى يستحقّ هذه الصفات لمعانٍ أزليّة و أراد بالأزليّ : القديم، إلاّ أنّه لمّا رأى المسلمين متّفقين على أنّه لاقديم مع الله لم يتجاسر على اطلاق القول بذلك، ثمّ نبغ الأشعري و أطلق القول : بـأنّه تعالى يستحقّ هـذه الصفات لمعانٍ قـديمة، لـوقـاحتـه و قلّة مبالاتـه بالاسـلام

والمسلمين»<sup>(۱)</sup>.

(١) الاصول الخمسة : ص١٨٣، ط مصر.

٢- إنَّ القول باتِّحاد صفاته مع ذاته، يستلـزم غناه في العلم بماوراء ذاته، من غيره فيعلم بذاته كلَّ الأشياء من دون حاجة إلى وراء الذات . و هذا بخلاف القول بالزيادة إذ عليه يعلم سبحمانه بعلم سوى ذاته، و يخلق بقدرة خارجة عن ذاتم، و كون هذه الصفات أزليَّة، لايـدفع الفقر و الحاجة عن سـاحته سبحانه، مع أنَّ وجـوب الوجود يلازم الغنا عن كل شيء .

إنَّ «الصفاتيّة» في علم الكلام و تاريخ العقائد هم الأشاعرة و من لفَّ لفَّهم في القول بالأوصاف الزائدة، كما أنَّ المعطَّلة هم نفاة الصفات وهم المعتزلة(حسب زعم الأشاعرة) حيث عطَّلوا الذات عن التوصيف بالأوصاف الكمالية، و قالوا بالنيابة .

و قد عرفت أنَّه ليس في القول بوحدة الصفات مع الذات «لا القول بالنيابة» أي ا تعطيل لتوصيف الذات بالصفات الكمالية .

إلى هنا انتهى البحث عن صفاته الثبوتية و وحدتها مع الذات، بقي هنا بحثان:

الأول : البحث عن صفاته الفعلية و إنَّ الإرادة و التكلُّم هل هما من صفات الفعل أو من صفات الذات؟

الثانبي : عن كيفية حمل الصفات الخبرية عليه سبحانه، و قد كان لهـذا البحث دويٍّ في القرون الاولى الاسلامية، و إليك بيان الأوّل، و نؤخّر بيان الثاني إلى أن نفرغ عن تفسير أسمائه في القرآن .



١۴ \_ الإرادة صفة الذات أو صفة الفعل؟

قد تعرّفت على أنّ صفاته سبحانه تنقسم إلى ذاتية و فعلية، و عرفت الملاك فيهما غير أنّه وقع البحث في بعض الصفات و أنّها هل هي من صفات الذات أو من صفات الفعل؟ و نخص بالذكر صفتي الإرادة و التكلّم فنقول :

الإرادة و الكراهة كيفيّتان نفسانيّتان كسائر الكيفيّات النفسانيّة حاضرتان لدى النفس بلاتـوسيط شيء مثل اللّذة و الألـم فتكونان معلومتين للنفس بعلم حضوري لاحصولي كمـا هو الحال في كلّ الأمور الـوجدانية، و المهم تبيين مـاهية الإرادة في الإنسان ثم البحث عن إرادته سبحانه.

فنقول: إنَّ في إرادة الإنسان آراء مختلفة نشير إليها (١).

## آ- رأي المعتزلة في الإرادة

الإرادة عبارة عـن اعتقاد النفـع، و الكراهـة عبارة عـن اعتقاد الضـرر، و نسبة القدرة إلى طـرفي الفعل و الترك متساوية، فـإذا حصل في النفس الاعتقاد بـالنفع في أحد الطرفين، يرجّح بسببه ذلك الطرف ويصير الفاعل مؤثّراً فيه.

يلاحظ عليه : انّه تفسير للإرادة و الكراهة ببعض مبادئهما فإنّ الإرادة تنبثق عن الاعتقاد بالنفع كما انّ الكراهة تنبثق عـن الاعتقاد بالضرر، و لكن الاعتقاد غير الإرادة

يلاحظ عليه : أنّ تفسير الإرادة بالشوق تفسير ناقـص إذ ربّما تتحقّق الإرادة و لايكون هنـاك أي شـوق كما فـي تناول الأدويـة المرّة لأجـل العلاج ، و ربّمـا يتحقّق الشوق المؤكّد و لاتكون هناك إرادة كما في مـورد المحرّمات للرجل المتّقـي فالنسبة بين الشوق و الإرادة عموم و خصوص من وجه .

ج \_ الإرادة هي العزم و الجزم

الإرادة لدى البعض عبارة عن كيفية نفسانية متخلّلة بين العلم الجازم و الفعل و يعبر عنه بالقصد و العزم تارة، و بالإجماع و التصميم أخرى، و ليس القصد من مقولة الشوق كما انّه ليس من مقولة العلم ـ رغم حضوره لدى النفس كسائر الكيفيّات النفسانيّة ـ و باختصار: الإرادة هي القصد و إجماع النفس على الفعل و العزم القاطع هذا هو حقيقة الإرادة في الإنسان .

## الإرادة الامكانية تلازم الحدوث

و على كـل تقدير الإرادة في الإنسان بأيّ معنى فسّرت ظاهرة تظهر فـي لوح النفس تدريجيّة فيتقدّمها أُمور مـن تصوّر الشيء و التصديق بما فيه من الفـائدة ثمّ حصول الاشتياق إليه في موارد خاصّة، ثمّ رفع الموانع عن طريق ايجاد الشيء و أخيراً حالة التصميم و القصد القطعي المحرّك للعضلات نحو المقصود.

و هذا أمر واضح يقف عليه الإنسان إذا تـدبّر في حالات نفسه، و من المعلوم

انّ الإرادة بهذا المعنى لايمكن توصيفه سبحانه به لأنّه يستلزم كونه موجوداً مادياً يطرأ عليه التغير و التبدل، و التكامل من النقص إلى الكمال، و من الفقدان إلى الوجدان و ما هذا شأنه لايليق بساحة البارىء.

الإرادة ملاك الاختيار

إنَّ الإرادة ملاك الاختيار، فـالفعل إنَّما يوصف بالاختيار إذا صدر عـن مشيئة

الفاعل و إرادته سواء قلنا إنّ نفس الإرادة أيضاً أمر اختياري أو خارج عنه، و هذا لايهمنا في هذا البحث، و إنّما المهم إناطة اختياريّة الفعل بسبق الإرادة عليها و الفاعل المريد المختار أكمل من الفاعل غير المريد المختار، و على ضوء ذلك لايمكن سلب الإرادة و الاختيار عنه سبحانه لأنّ فقدان الإرادة يستلزم أمرين:

١ ـ كونه فاعلاً غير مريد و بالتالي غير مختار.

٢ ـ كونه فاعـ لاً غير كامل لأنّ المريد أكمل من غيره و بـالتالي المختار أفضل من غيره .

و إن شئت قلت : إنَّه سبحانه أمَّا أن يكون فاعلاً فاقداً للعلم .

أو يكون عالماً فاقداً للإرادة .

أو يكون عالماً و مريداً لكن عـن كراهة لفعله لأجـل جبر خارجي عليـه يقهره على الإرادة .

أو يكون عالماً و مريداً و راضياً بفعله غير مكره .

و الثلاثة الأول غير لائقة بساحته، فيتعيّن كونه فاعلًا مريداً مالكاً لزمام فعله و عمله، و لايكون مقهوراً في الإيجاد و الخلق، لأجل وجود جبر قاهر عليه.

إذا وقفت على ذلك فالباحث عن إرادتـه سبحانه و كونها صفة الذات أو صفة الفعل واقع بين أمرين متخالفين :

من حمة إنَّ حة قة الأرادة لاتفاق عن إلج دمن م التدريج ستجبل أن يكون

يستلزم كونيه فباعلاً غيير مختبار و تصوّر فباعبل أكمبل منه و هيو لايلينق بساحتيه و إليك البيان .

هل الإرادة صفة الذات أو صفة الفعل؟

إنَّ الإرادة بما أنَّها آية الاختيار تستلزم أن تعدَّ من صفات الذات فإنَّ سلبها عن مقام الذات يستلزم سلب كمال منها غير أنَّ أمام هذا موانع تمنع عن عدَّها من صفاتها و إليك بيانه:

١ \_ إنَّ الإرادة لاتنفـك عن الحـدوث و التـدريـج، فيستحيل أن تكـون ذاتـه سبحانه محلاً للحوادث لاستلزامه طروء الفعل و الانفعال على ذاته و هو محال .

٢ \_ إنَّ الروايات الواردة عـن أئمَّة أهل البيت(عليهم السلام) تفسَّر الإرادة بنفس الفعل و الايجاد، و هذا يكشف عن كونها صفة الفعل. و سيوافيك بيان هذه الأحاديث .

٣ \_ إنَّ الملاك الذي ذكره الكليني لتمييز صفة الذات عن صفة الفعل، يستلزم عدّها من صفات الفعل لا من صفات الذات، فإنَّ صفات الفعل تقع تحت النفى و الاثبات و يقال : «يَخلق و لأيُخلق» «يَغفر و لأيُغفر» بخـ لاف صفة الذات فإنَّها تقع تحت الاثبات دون النفي ، يقال : «يعلم و يقدر» و لايقال : «لايعلم و لايقدر»، وعلى ضوء هـذا فبما أنَّه سبحـانه يريـد الحق و لايريد البـاطل، يريـد إيجاد شيء مطـابق للحكمة و لايريد إيجاد ما يخالفها، فهي من صفات الفعل لا من صفات الذات(١).

۴ ـ لو كانت الإرادة نفس ذاته؛ لزم قدم العالم لأنَّها متّحدة مع الذات و الذات موصوفة بها و هي لاتنفك عن المراد، فيلزم أن لاينفكَّ العالم عن الذات . فهذه هي الموانع الأربعة أمام عدّ الإرادة من صفات الذات فالقائل بكونها من

(1) الكافيج ١ ص ١٠٩.

صفاتها يجب عليه حلّ عقدها و رفع مشاكلها، و لأجل ذلك نطرحها على بساط البحث فنقول :

الاشكال الأوّل: الإرادة أمر تدريجي حادث

لـو كانـت الإرادة صفـة الذات، يلـزم كون الـذات محـلاً للحوادث فنقـول: قد أُجيب عن هذا الاشكال بأُمور نشير إليها:

أ-إرادته سُبحانه، علمه بالذات

إنَّ إرادته سبحانه عبارة عن علمه بالنظام الأصلح و الأتم و الأكمل، قال صدر المتألهيـن: «معنى كونه مـريداً: إنَّه سبحانـه يعقل ذاته، و يعقل نظـام الخير الموجـود في الكلّ مـن ذاته، و إنَّه كيف يكـون؟ و ذلك النظام يكـون لامحالة كـائناً و مستفيضاً و هو غير مناف لذات المبدأ الأوّل»<sup>(١)</sup>.

و قال أيضاً :

«إنّ إرادته سبحانه هي العلم بنظام الكلّ على الوجه الأتمّ و إذا كانت القدرة و العلم شيئاً واحداً مقتضياً لوجود الممكنات على النظام الأتمّ، كانت القدرة و العلم و الإرادة شيئاً واحداً في ذاته، مختلفاً بالاعتبارات العقليّة<sup>(٢)</sup>.

و قال الحكيم السبزواري : «الواجب جلّ مجده حيث يتعالى مـن أن يفعل

بآلة، و من أن يكون له شوق إلى ما سواه، إذ هـو موجود غير فقيد، لكونه تامّاً و فوق التمام، و من أن يكون علمه انفعاليّاً، فإنَّ علمه تعالى فعلى غير معلَّل بالأغراض الزائدة فالداعي، و الإرادة، و القدرة، عين علمه العنائي و هو عين ذاته").

V۵

#### مناقشة هذه النظرية

لاشك انّه سبحانه عالم بذاته، و عالم بالنظام الأكمل و الأتم و الأصلح، و لكن تفسير الإرادة بالعلم، يرجع إلى انكار حقيقة الإرادة فيه سبحانه، فانكارها في مرتبة الذات، مساوق لانكار كمال فيه، إذ لاريب أنّ الفاعل المريد أكمل من الفاعل غير المريد، فلو فسّرنا إرادته سبحانه بعلمه بالنظام، فقد نفينا ذلك الكمال عنه، و عرفناه فاعلاً يشبه الفاعل المضطر في فعله، و بذلك يظهر النظر فيما أفاده صدر المتألّهين و السبزواري . حيث تصوّرا انّ الإرادة و العلم شيء واحد بذاته، مختلف بالاعتبار، ولأجل عدم صحّة هذا التفسير نرى أنّ أئمة أهل البيت ـ عليهم السلام ـ ينكرون تفسيرها بالعلم . قال بكير بن أعين : قلت لأبي عبدالله الصادق (عليه السلام): "علمه و مشيئته مختلفان أو متّفقان»؟

فقال ـ عليه السلام ـ : «العلم ليس هو المشيئة، ألاتري أنَّك تقول سأفعل كذا إن شاء الله، و لاتقول سأفعل كذا إن علم الله»<sup>(1)</sup>.

و إن شئت قلت : «إنّ الإرادة صفة مخصّصة لأحد المقدورين، أي الفعل و الترك، و هي مغايرة للعلم و القدرة، لأنّ خاصيّة القدرة صحّة الإيجاد و اللاإيجاد، و ذلك بالنسبة إلى جميع الأوقات و إلى طرفي الفعل و الترك على السواء، فلاتكون نفس الإرادة التي من شأنها تخصيص أحد الطرفين، و اخراج القدرة عن كونها متساوية بالنسبة إليهما.

 $\mathbf{x} = \mathbf{x} + \mathbf{x} +$ 

(١) الكافي ج ١ ص ١٠٩ باب الارادة .

الفاعـل قدرته بـأحدالطـرفين، إذ الاشتراك فـي النتيجة لايوجـب أن يقوم العلـم مقام الإرادة و يكون كافياً لتوصيفه بذلك الكمال أي الإرادة .

## ب - إرادته سبحانه ابتهاجه بفعله

إنّ إرادته سبحانه ابتهاج ذاته المقدّسة بفعلها و رضاها به، و ذلك لأنّه لمّا كانت ذاته سبحانه صرف الخير و تمامه، فهو مبتهج بذاته أتمّ الابتهاج، و ينبعث من الابتهاج الذاتي ابتهاج في مرحلة الفعل، فإنّ من أحبّ شيئاً أحبّ آثاره و لوازمه، و هذه المحبّة الفعلية هي الإرادة في مرحلة الفعل، و هي التي وردت في الأخبار التي جعلت الإرادة من صفات فعله، فللإرادة مرحلتان : إرادة في مقام الذات، و إرادة في مقام الفعل، فابتهاجه الذتي إرادة ذاتيّة، و رضاه بفعله إرادة في مقام الفعل.

يلاحظ عليه : أنّ هذه النظرية كسابقتها لاترجع إلى محصّل، فإنّ حقيقة الإرادة غير حقيقة الرضا و غير حقيقة الابتهاج، و تفسير أحدهما بالآخر إنكار لهذا الكمال في ذاته سبحانه، و قد مرّ أنّ كون الفاعل مريداً في مقابل كونه فاعلاً مضطراً موجباً ـ، أفضل و أكمل فلايمكن نفي هذا الكمال عن ذاته على الاطلاق .

- ج الإرادة : إعمال القدرة
- و ربّما تفسر إرادته سبحانه بإعمال القدرة كما عن بعضهم . قال قائل :

«إنا لانتصور لإرادته تعالى معنى غير إعمال القدرة و السلطنة، و لمّا كانت سلطنته تعالى تامّة من جميع الجهات، و لايتصور فيه النقص أبدأ فبطبيعة الحال يتحقّق الفعل في الخبارج، و يوجد بصرف إعمال القدرة من دون تـوقّفه على أيّة مقدّمة أخرىٰ كما هو مقتضى قوله سبحانه : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (يس/ ۸۲)().

(١) المحاضرات ج ٢ ص ٣٨.

٧V

يلاحظ عليه: أنَّ إعمال القدرة و السلطنة إمّا فعل اختياري له سبحانه أو اضطراري، و لاسبيل إلى الثاني لأنَّه يستلزم أن يكون تعالى فاعلاً مضطراً و لايصح توصيفه بالقدرة و لاتسميته بالقادر، و على الأوّل فما هو ملاك كونه فاعلاً مختاراً؟ لأنّه لابد أن يكون هناك قبل إعمال السلطنة و تنفيذ القدرة، شيء يدور عليه كونه فاعلاً مختاراً، فلايصح الاكتفاء في مقام تفسير الإرادة، بإعمال القدرة.

و باختصار: إنّ الاكتفاء باعمال القدرة من دون إثبات وصف الاختيار لـه في المقام بنحـو من الأنحاء غيـر مفيد، و المعـروف انّ ملاك الاختيار هـو الإرادة، نعم لعلّ ما ذكره ـ دام ظله ـ يرجع إلى ما سنذكره .

د \_ إرادته، كونه مختاراً بالذات

الحق إنّ الإرادة من الصفات الذاتية و تجري عليه سبحانه على التطوير الذي ذكره المحقّقون في توصيف بالحياة ، ولأجل توضيح المطلب نأتمي بكلمة جارية في جميع صفاته سبحانه و هي :

يجب على كلّ إلهـي ـ في إجراء صفاته سبحـانه عليه ـ تجريدهـا من شوائب النقص و سمـات الإمكان، و حملهـا عليه بـالمعنى الـذي يليق بسـاحته مـع حفظ حقيقتها و واقعيّتها حتّى بعد التجريد.

مثلًا، اناً نصفه سبحانه بالعلم، و نجريـه عليه مجرّداً عنِ الخصـوصيّات و

إنَّ الإرادة صفة كمال لا لأجل كونها حادثة طارئة منقضية بعد، و إنّما هي صفة كمال لكونها رمز الاختيار و سمة القاهريّة حتى أنَّ الفاعل المريد المكره له قسط من الاختيار، حيث يختار أحد طرفي الفعل على الآخر تلو محاسبات عقليّة فيرجّح الفعل على الضرر المتوعّد به، فإذا كان الهدف و الغاية من توصيف الفاعل بالإرادة هو اثبات الاختيار و عدم المقهوريّة فتوصيفه سبحانه بكونه مختاراً غير مقهور في سلطانه، غير مجبور في إعمال قدرته، كاف في جري الإرادة عليه، لأنّ المختار واجد لكمال الإرادة على النحو الأتمّ و الأكمل، و قد مرّ أنّه يلزم في اجزاء الصفات ترك المبادى، و الأخذ بجهة الكمال، فكمال الإرادة ليس في كونها طارئة زائلة عند ترك المبادى، و الأخذ بجهة الكمال، فكمال الإرادة ليس في كونها طارئة زائلة عند مدوث المراد، أو كون الفاعل خارجاً بها عن القوّة إلى الفعل، أو من النقص إلى هذا هو كمال الإرادة، فائة سبحانه واجد له على النحو الأكمل عمله فلو كان هذا هو كمال الإرادة، من الفاعل خارجاً بها عن القوّة إلى الفعل، أو من النقص إلى هذا معن مناه هي كون صاحبها مختاراً، مالكاً لفعله آخذاً بزمام عمله فلو كان الكمال، بل كمالها في كون صاحبها مختاراً، مالكاً لفعله آخذاً بزمام عمله فلو كان هذا معنى انها وصف سلبي و هو كونه تعالى غير مغلوب و لامستكره، كما نقل عن هذا بمعنى انّها وصف سلبي و هو كونه تعالى غير مغلوب و لامستكره، كما نقل عن أمراً سلبياً كتفسير العلم بعدم الجهل، و القدرة بعدم العجز.

إجابة عن سؤال :

و يمكن أن يقـال: إنّ تفسير الإرادة بالاختيار يستلـزم نفس ما يستلزمـه تفسير الإرادة بـالعلم فعلـي كـلا التفسيريـن الإرادة بمفهـومها الحقيقـي منفيـّة عن الـذات

الإلهية.

و الإجابة عن هذا السؤال واضمح بملاحظة ما قدّمناه من التحليل في تفسير صفاتيه سبحانه فإنَّ الصفات الكماليَّة تحمل على الله سبحانه بحذف نقبائصها و زوائدها لابالمفهوم الحرفي الابتدائي الذي يتبادر إلى الاذهان مثلاً إنَّا نصفه سبحانه بالحياة و إنَّه حي، و من المعلوم أنَّ ما يتبادر من الحياة هو ما نعرفه في النبات بالدفع

(١) كشف المراد ص ١٧٧ .

و الجذب و انتـاج المثل، و فـي الحيوان بإضـافه الحس و الحـركة، و فـي الإنسان بزيادة التعقل و التفكر ، و من المعلوم انّ الحياة بهذا المعنى غير قابل للحمل على الله سبحانه لكونها نقصاً .

فكما أنّ تفسير الحياة في العلوم الطبيعية بما ذكرنا لاينافي توصيفه سبحانه بالحياة لأننّه يؤخذ منه اللبّ و يحذف القشر، فكونه سبحانه عالما قادراً أي درّاكاً، فعّالاً، يكفي في توصيفه بالحياة فهكذا توصيف الإرادة بالعزم و الجزم الطارئين على النفس بعد مقدمات، لاينافي توصيفه سبحانه بالإرادة لكن على التحليل الذي بيّنّاه و هو طرد القشر و الأخذ باللب، فبما أنّ الإرادة آية الإختيار، و الإختيار جوهر الإرادة و روحها، فيكفي في توصيفه بالإرادة، تفسيره بالإختيار، و أين هذا من تفسير الإرادة و بالعلم الذي لاصلة بينهما إلاً على وجه بعيد؟

فكما أنَّ ما ذكر من الخصائص للحياة من الحسّ و الحركة و غيرهما ليس عنصراً مقوّماً للحياة، و إنّما هي تجلّيات لـوجود عنصر الحياة في الإنسان، فهكذا الإرادة تجلّ لوجـود عنصر الاختيـار في الذات، فـإذا كـان ما يتجلّى به غيـر لائق لتوصيفه سبحانه به، ينحصر التوصيف باللب و التجلّي بالمفهوم و هو الاختيار. إلى هنا تمّ البحث حول المانع الأوّل و بقي الكلام في الموانع الأخرى .

الإشكال الثاني : الروايات تعدّ الإرادة من صفات الفعل

كيف تعدّ الإرادة من صفات الذات، مع أنّ الروايات المتضافرة عن أئمّة أهل البيت(عليهم السلام) تفسّره بـالإيجاد مشيرة إلى أنّهـا من صفـات الفعل كـالخالقيّة و الرازقيّة .

قال المفيد: إنَّ إرادة الله تعالى لأفعاله هي نفس أفعاله، و إرادته لأفعمال خلقه، أمره بسالأفعال، و بهذا جاءت الآثار عن أئمة الهدى من آل محمد(عليهم السلام) و هو مذهب سائر الإماميَّة إلاَّ من شدَّ منها عن قبرب، و فارق

ما كان عليه الأسلاف<sup>(1)</sup>.

و إليك ما ورد في ذلك المجال :

١- روى الكليني بسند صحيح عن صفوان بن يحيى قال: قلت لأبي الحسن(عليه السلام): أخبرني عن الإرادة من الله و من الخلق. قال: فقال: الإرادة من الله و من الخلق. قال: فقال: الإرادة من الخلق، الضمير يبدو لهم بعد ذلك من الفعل، و أمّا من الله تعالى فإرادته إحداثه، لاغير ذلك لأنّه لايروي و لايهم و لايتفكر، و هذه الصفات منفيّة عنه، و هي صفات الخلق، فإرادة إلله الفعل فإرادة من الخلق، و أمّا من الله تعالى فإرادته إحداثه، لاغير ذلك لأنّه لايروي و لايهم بعد ذلك من الفعل، و أمّا من الله تعالى فإرادته إحداثه، الخلق، الضمير يبدو لهم بعد ذلك من الفعل، و أمّا من الله تعالى فإرادته إحداثه، لاغير ذلك لأنّه لايروي و لايهم و لايتفكر، و هذه الصفات منفيّة عنه، و هي صفات الخلق، فإرادة إلله الفعل لاغير ذلك، يقول له كن فيكون بلالفظ، و لانطق بلسان، و لاهمة و لاتفكر و لايفي لهمة و لايفي من الفعل الفعل.

٢ – و روي الشيخ الطوسي عن صفوان بـن يحيى قـال قلت لأبـي الحسن : اخبرني عن الإرادة من الله تعالى؟قال : «إرادته احداثه الفعل لاغير ذلك لأنّه جلّ اسمه لايهم و لايتفكّر»<sup>(٣)</sup>.

٣ -- روى الكليني عن الحسن بن عبدالرحمان الحماني، عن الامام الكاظم(عليه السلام) في رواية قال : «إنّما تكون الأشياء بإرادته و مشيئته من غير كلام و لاتردد في نفس و لانطق»(٢).

روى الطبرسي في الاحتجاج عن الإمام الكاظم(عليه السلام) قال : «فيكون بمشيئته من غير تردّد في نفس»<sup>(٥)</sup>.

۴ ـ روى الكليني عن يعقوب بن جعفر، عن الإمام الكاظم(عليه السلام) في

و الجواب : إنّ هذه الروايات و إن كانت صريحة في كون إرادته سبحانه فعله، لكنّها ليست بصدد سلب كون الإرادة صفة الذات حتتى بالمعنى المناسب لذاته عنه على الاطلاق، و إنّما هي بصدد أنّ الإرادة الإمكانية الموجودة في الإنسان لاتصلح لذاته سبحانه لأنّها تقترن بالتردّد و التروّي و التفكّر و الهمّ و الكلّ من سمات الامكان و الحدوث و هو سبحانه منزّه عن ذلك .

و فرق بين نفي أصل الإرادة عن ذاته سبحانه، و لو بمعنى غير مستلزم لكون ذاته معرضاً للحوادث، و الإرادة الموجودة في الإنسان و الحيوان و بما أنّه كلّما اطلقت الإرادة لايراد منها سوى المعنى المتعارف من التفكّر و الهم و القصد، و صرّح الإمام بنفي الإرادة بذلك المعنى عن ذاته و ارجاعها فيه سبحانه إلى صفة الفعل، حتّى يصدر السائل عن حضوره بشيء مقنع و بما أنّ عقلية بعض الرواة في ذلك العصر لاتتحمل كثيراً من المعارف الدقيقة اقتنع الامام بتفهيم ما تتحمله عقليته، و بما أنّ قسماً من الإرادة صفة للفعل، و قسم منها صفة للذات كعلمه سبحانه، فإنّ قسماً من الإرادة صفة للفعل، و قسم منها منها منه المام بيان أحد القسمين دون الآخر.

و هذا أصل مطرّد في باب المعارف، فهم صلوات الله عليهم يكلّمون الناس على قدر عقولهم و لايكلّفونهم بما هو خارج عن طاقة شعورهم .

هذا هو سيدالموحّدين علي ـ عليه السلام ـ ينهي عن الغور فِي القدر و يقول :

«طريق مظلم فلاتسلكوه، و بحر عميق فلاتلجوه، و سرالله فلاتتكلَّفوه»(١).

و مع ذلك فهو صلوات الله عليه بحث عن القضاء و القدر و يشهد لذلك ما رواه الرضى في نفس نهج البلاغة<sup>(٢)</sup>.

و الحاصل لمّا كـان المتبادر في ذهن الراوي و أمثاله من الإرادة، هو المعنى المعروف من الهم و التفكّر و العزم و كان جعل الإرادة من صفات الذات في ذهن الراوي - مستلزماً لكون إرادته سبحانه مثل الإرادات الامكانية، رأى الإمام أن يعلّمه أحد القسمين من إرادته و هو الإرادة الفعلية كالعلم الفعلي، و أضرب عن القسم الآخر، و يعرب عن ذلك قوله في الروايات الثلاث الأخيرة، حيث قال :

«إنَّما تكون الأشياء بإرادته و مشيئته، من غير كلام و لاتردد في نفس».

و هذا يعرَب من انّ الإمام بصدد صيانة الـراوي عن الوقوع في الخطأ في تفسير الرواية، ولم يكن بصدد تفسير الإرادة بجميع مراتبها وأقسامها، فلو كان هناك للإرادة قسما آخر يناسب ذاته سبحانه كما أوضحناه لما كانت هذه الروايات نافية لها .

هناك وجـه آخر لجعـل الإرادة من صفات الفعـل و هو انّ الإرادة فـي الإنسان لاينفك عن المراد، فلو جعلت الإرادة فيه سبحـانه من صفات الـذات ربّما يستنتج الراوي منه قدم العالم، فلأجل صيانة ذهن الراوي عن الخطأ فسّرت الإرادة بالأحداث و الايجاد، و يشهد على ذلك الوجه بعض الروايات :

١-روى الصدوق في توحيده عن محمد بن مسلم، عن أبي عبدالله(عليه السلام) قال : «المشيئة محدثة»<sup>(١)</sup>.

«قلت لـه لم يزل الله مريـداً»؟! فقال: « إنَّ المريد لايكون إلاَّ المراد معه بل لـم يزل عالماً قادراً ثم أراد»<sup>(٢)</sup>.

٣ \_ روى الصدوق عن سليمان بن جعفر الجعفري قال : قال الرضا(عليه السلام): «المشيئة و الإرادة من صف ات الأفعال فمن زعم أنَّ الله تعالى لم يزل مريداً شائياً فليس بموحّد»<sup>(٣)</sup>.

(۱) و (۲) و (۳) التوحيد للصدوق ص ۳۳۸\_۱۴۶\_۳۳۶.

و هذه الأحاديث تعرب من انّ جعل الإرادة صفة الفعل إنّما هولأجل صيانة ذهن الراوي عن توهم قدم العالم و انّه لم يزل كان مع الله سبحانه، و إن شئت قلت : إنّ الإرادة التي سأل عنها الراوي كان يراد منها العزم على الفعل الذي لاينفك عن المراد، فأراد الإمام هدايته إلى أنّ الإرادة بهذا المعنى لايوصف بها سبحانه لأنّها تستلزم قدم المراد أو حدوث المريد، ولأجل أن يتلقّى الراوي معنى صحيحاً للإرادة يناسب مستوى تفكيره، فسترها الامام بالمعنى الذي يجري عليه سبحانه في مقام الفعل، و قال في جواب سؤال السائل :

«لم يزل الله مريـداً؟ : إنّ المريد لايكون إلاّ المراد معه، لم يـزل الله عالماً قادراً ثمّ أراد»<sup>(١)</sup>.

عصر الإمام الكاظم (عليه السلام) و المذاهب الكلامية كان عصر الإمام الكاظم (سلام الله عليه) (ت١٢٨ ــ م١٨٣) عصر ازدهار المذاهب الكلامية و كانت الأمصار و حواضرها الكبرى ميداناً لمطارحات الفرق المختلفة .

فمن سلفيّ يقتصر في توصيفه سبحانه على الألفاظ الواردة في الكتاب و السنّة و يأخذ بمعانيها الحرفية من دون امعان و تدبّر، و يرفع عقيرته بأنّ لله يداً و وجها و أنّه مستو و مستقرّ على عرشه و أنّ له رجلاً و ...

إلى معتزلي يجعل للعقل قسطاً أوفر في مجال العقائد و المعارف و يتجاوز حدّه فيؤول الكتاب و السنّة فيما لايوافق معتقده و عقليّته .

إلى مرجئي يكتفي في الإيمان بالقول و يقدّمه و يؤخّر العمل، و لايحكم على

(1) الكافي ج ١ ص ١٠٩ ، باب الارادة .

λ۴

مرتكب الكبيرة بعقوبة .

إلى مُحكِّم يكفَّر كلَّ الطوائف الاسلامية غير أهل نحلته اللذين يبغضون الخليفتين عثمان و عليّاً و يكفّرون الصدّيق الاعظم عليّاً(عليه السلام).

إلى غير ذلك من المذاهب الإسلامية التي ظهرت في القرن الثاني .

و يعسرب عن تشتت الفـرق و تكثّرهـا مـا رواه الكثّمي عـن محمـدبن عيسـى العبيدي، عـن يونس، عن هشـام، إنّه لما كـان أيّام المهدي، شدّد علـى أصحاب الهوى، و كتـب له ابـن المفضل صنـوف الفرق صنفـاً صنفاً، ثـمّ قرأ الكتـاب على الناس، فقال يونس:

قد سمعت الكتاب يقرأ على الناس على باب الذهب بالمدينة و أخرى بمدينة الوضّاح<sup>(1)</sup>.

و لم يكن الخلاف مقتصراً على معتقدات الطوائف الماضية بل كان عصر الإمام يتسم بموجات رهيبة من النزعات الشعوبية و الاتجاهات التي لاتمت إلى الاسلام بصلة ، و لأجل ذلك يجب امعان النظر في الروايات الواردة عن الكاظم(عليه السلام) و غيره مع ملاحظة الظروف السائدة عليه ، فإذا كان هذا عصر الإمام و الأثمة بعده فلابد أن تكون رواياتهم متضمّنة رد أصحاب الأهواء و دعاة الضلال ، وأكثر ما ورد في المقام عن الإمامين الكاظم و الرضا(عليهما السلام) حول الإرادة و أنّها صفة فعله سبحانه لاذاته إنّما ورد في تلك الظروف المحرجة .

عليه بل ينطبق على كونها من صفات الفعل و حاصله :

إنّ كلّ وصف يقع في اطار النفي و الاثبات فهو من صفات الفعل مثل قولنا : يعطي و لايعطى، و ما لايقع في إطارهما، بل يكون أحادية التعلّق من صفات الذات فيقال «يعلم» و لايقال «لايعلم».

و على ضوء هذا تكون الإرادة من صفات الفعـل لأنّها ممّا يتوارد عليه النفي و الاثبات . يقول سبحانه : ﴿يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَ لا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾ (البقرة/ ١٨٥) .

و الجواب على هذا السؤال بوجهين :

أحدهما : إنّ الإرادة التي يتوارد عليها النفي و الاثبات هي الإرادة في مقام الفعل، و أمّا الإرادة في مقام الذات التي فسّرناها بكمال الإرادة و هو الاختيار، فلاتقع في إطار النفي و الاثبات .

و ثانيهما : ما أجاب به صدر المت ألّهين ق اللاّ بأنّ لله سبحانه إرادة بسيطة مجهولة الكنه و إنّ الذي يتوارد عليه النفي و الإثبات، الإرادة العددية الجزئية المتحقّقة في مقام الفعل، و أمّا أصل الإرادة البسيطة، و كونه سبحانه فاعلاً عن إرادة لا عن اضطرار و ايجاب، فلايجوز سلبه عن الله سبحانه، و إنّ منشأ الاشتباه هو الخلط بين الإرادة البسيطة في مقام الذات التي لاتتعدّد و لاتتثنّى، و بين الإرادة العددية المتحققة في مقام الفعل التي تتعدّد و تتثنى و يرد عليها النفي و الاثبات.

قال : «الفرق بين الإرادة التفصيلية العددية التبي يقع تعلِّقها بجزئيٍّ من اعداد طبيعية واحدة أو بكلٍّ واحد من طرفي المقدور، كما في القادرين من الحيوانات، و بين الإرادة البسيطة الحقّة الالهيّة التي يكلّ عن ادراكها عقول أكثر الحكماء فضلًا عن غيرهم»<sup>(۱)</sup>.

(۱) الاسفارج ۶ ص ۳۲۴.

الإشكال الرابع : لو كانت الإرادة صفة للذات ، لزم قدم العالم

هذا هو الإشكال الرابع في طريق جعل الإرادة من صفات الذات و حاصله : إنَّ صفات الذات متّحدة معها، فلو كانت الإرادة صفة للذات، يلزم قدم العالم لأنّ الإرادة لاتنفك عن مرادها فقدم الذات يلازم قدم الإرادة و هو يلازم قدم المعلول و هو العالم .

يلاحظ عليه أولاً: انَّ الإشكال لايختص بمن جعل الإرادة بمعناها الحقيقي وصفاً لذاته سبحلنه، بل الإشكال يتوجه أيضاً على من فسّر إرادته بالعلم بالأصلح، لاستناد وجود الأشياء إلى العلم بالنظام الأتم الذي هو عين ذاته، و استحالة انفكاك المعلوم عن العلّة أمر بيّن من غير فرق بين تسمية هذا العلم إرادة أو غيرها، فلو كان النظام الأصلح معلولاً لعلمه، و المفروض انّ علمه قديم، لزم قدم النظام لقدم علّته.

و ثانياً : إذا قلنا بأنّ إرادته سبحانه عبارة عن كونه مختاراً غير ملـزم بواحد من الطرفين، لايلزم عندئذ قدم العالم إذا اختار ايجاد العالم متأخّراً عن ذاته .

و ثالثاً : إنّ لصدر المتألّهين و من حذا حذوه في الاعتقاد بالإرادة الذاتية البسيطة المجهولة الكنه، أن يجيب بأنّ جهلنا بحقيقة هذه الإرادة و كيفيّة إعمالها، يصدّنا عن البحث عن كيفيّة صدور فعله عنه، و أنّه لماذا خلق العالم حادثاً و لم يخلقه قديماً؟

و ها هنا نكتة نعلِّقها على هذا البحث بعد التنبيه على أمر و هو: إنَّ الزمان كمَّ متّصل ينتبزع من حركة الشبيء و تغيّره من حال إلبي حال، و من مكان إلبي مكان ، ومن صورة نوعية إلى أخرى، فمقدار الحركة عبارة عن الزمان، فلولا المادة و حركتها لما كـان للزمـان مفهوم حقيقي، بـل كان لـه مفهوم وهمي. هـذا ما أثبتتـه الأبحاث العميقة في الزمان و الحركة، و قد كان القدماء يزعمون : إنَّ الزمان يتولد من حركة

٨V

الافلاك و النيّرين و غيرهما من الكواكب السيارة، و لكن الحقيقة إنّ كلّ حركة حليفة الزمان و راسِمته و مولدته، و إنّ التبدّلات عنصريّة كانت أو أثيرية، مشتملة على أمرين:

**الأوّل** : حالة الانتقال من المبدأ إلى المنتهى، سواء كان الانتقال في الوصف، أو في الذات .

الثاني : كون ذلك الإنتقال على وجه التدريج و السيلان لا على نحو دفعي .

فباعتبار الأمر الأوّل توصف بالحركة، و باعتبار الأمر الثاني تـوصف بالزمان، فكأن شيئاً واحداً باسم التغير و التبدل و الانتقـال، يكون مبدأ لانتزاع مفهومين منه، لكن كلّ واحد منهما باعتبار خاص، هذا من جانب.

و من جانب آخر انّ المادة تتحقق على نحو التدريج و التجزئة و لايصحّ وقوعها بنحو جمعي، لأنّ حقيقتها حقيقة سيّالة متدرّجة أشبه بسيلان الماء، فكلّ ظاهرة مادية تتحقق تلو سبب خاص، و ما هذا حاله يستحيل عليه التحقق الجمعي أو تقدّم جزء منه أو تأخّره بل لامناص عن تحقّق كلّ جزء في ظرفه و موطنه، و بهذا الاعتبار تشبه الأرقام و الأعداد، فالعدد مثل «الخمسة» ليس له موطن إلاّ الوقوع بين «الأربعة» و «الستة» و تقدّمه على موطنه كتاختره عنه مستحيل، و على ذلك فالأسباب و المسبّبات المترتبة بنظام خاص، يستحيل عليها خروج أي جزء من

أجزائها عن موطنه و محله .

إذا عرفت هذا الأمر، نرجع إلى بيان النكتة و همي ما ذا يريد القائل من قوله الو كانت الإرادة صفة ذاتية لله سبحانه، يلزم قدم العالم؟» فإن أراد أنَّه يلزم تحقَّق العالم في زمان قبله و في فترة ماضية فهذا ساقط بحكم المطلب الأوّل، لأنَّ المفروض انَّه لازمان قبل عالم المادة لما عرفت من أنَّ حركة المادة ترسم الزمان و تولَّده .

و إن أراد لزوم تقديم بعـض أجزائه على البعض الآخر أو على مجموع العالم

فقد عرفت استحالته فإنَّ اخراج كلَّ جزء عن إطاره أمر مستحيل مستلزم لانعدامه .

ما هو المراد من الحدوث الزماني للعالم؟

اتّفق الالهيّون على أنّ العالم حادث ذاتاً بمعنى أنّه مسبوق بعدم حقيقي و انّه لم يكن فكان و «الفاء»المتخلّل في قولنا : «لم يكن فكان» هو الفاصل بين الواجب والممكن نظير الفصل بين حركة اليد و حركة المفتاح، فالحركتان واقعتان في زمان واحد غير أنّ الثانية متأخّرة عن الأولى رتبة لأنّها ناشئة من الأولى، و حركة اليد نابعة من ذاتها، و حركة المفتاح ناشئة من حركتها، فهي في طول الحركة الأولى .

نعم هنا فرق بين المثال و الممثّل له، فالعلّة و المعلول في المثال زمانيان دون الممثّل له فالعلّة هنا منزّهة عن الزمان و الزماني و هذا ممّا لاشبهـة فيه، إنّما الكلام في اثبات حدوث آخر للعالم و هو الحدوث الزماني .

إنَّ المتشرِّعة تثبت للعالم وراء الحدوث الذاتي حدوثاً زمانياً بمعنى كونه مسبوقاً بعدم زماني واقعي مثلا كما أنَّ حوادث اليوم مسبوقة بالعدم الزماني حيث إنها لم تكن قبل ذلك اليوم ثم حدث، فهكذا العالم لم يكن في وقت ثم حدث. و هذه المسألة مما تصرّ عليها المتشرِّعة حتى انَّ الشيخ الأعظم الأنصاري في الفرائد عند البحث عن حجّبة القطع الحاصل. من غب الكتاب و السنّة بقول : "أحمعت الشرابع

إنّما الكلام في اثبات الحدوث الزمّاني لمجموع العالم إذا أخذ صفقة واحدة و لوحظ شيئاً واحداً، فإنّ اثبات الحدوث الزماني أمر لايخلو من خفاء و ذلك ببيانين :

١ - إنّ الزمان مقدار الحركة، و كلّ حركة تعانق زماناً ما يعدّ مقداراً لها، و ليس في العالم زمان واحد يتولد من حركة الفلك أو الشمس و القمر بل كلّ حركة مولد زماناً فيكون ذلك الزمان مقداراً لها كما حقّق في محلّه، فإذا كان الزمان وليد الحركة و نتيجة سيلان المادة إلى الغاية فكيف يمكن أن نقول بأنّه كان وقت حقيقي لم يكن العالم فيه ثمّ حدث و وجد؟ لأنّ المفروض انّ هذا الوقت نتيجة حركة المادة التي لم تخلق بعد، فلايتصوّر شيء بمعنى الوقت و الزمان قبل إيجاد العالم حتى يتضمن عدمه.

٢ \_ إنَّه ينقل الكلام إلى نفس الزمان فهل هو حادث ذاتي و قديم زماناً أو لا؟

فعلى الأوّل يجب الاعتراف بممكن حادث ذاتاً و قديم زمانـاً، فلو كان القول بالقدم الزماني مقبولاً فيه فليكن مقبولاً في مجموع العالم إذا لوحظ شيئاً واحداً أو في الجزء الأوّل منه . و على الثاني يلزم أن يكون للزمان زمان حتّى يتضمّن الـزمان الثاني عدم الـزمان الأوّل في حـاقّه، و عندئذ إمّا يتوقّف تسلسل الزمـان فيلزم كون الـزمان الثاني قديماً زمانيّاً و إن لم يتوقف يلزم التسلسل .

فلأجل هـذين الوجهين يعسر التصديـق بالحدوث الزماني لِمجمـوع العالم و

آ: التركيز على التـوحيد، و إنّه لاقديم سواه و إنّ كلّ ما فـي الكون فهو حادث زماني مسبوق بعدم زماني حقيقي، فحصر القديم في الله سبحانه يصدّهم عن الاعتراف بقدم العالم زماناً و الاكتفاء بالحدوث الذاتي .

يلاحظ عليه : أنّ تنزيه الحق عن الشرك و النّد لايتوقيف على اثبات الحدوث الزماني للعالم، بل يكفي هنا القول بأنّه سبحانه قديم بالذات و إنّ غيره حادث كذلك سواء أكان له حدوث زماني أو لا، و بعبارة أُخرى التنزيه و نفي الشرك يحصل بحصر ضرورة الوجود في الله سبحانه و إنّ وجوده نابع من صميم ذاتيه بخلاف غيره فإنّ وجوده مستعار و مكتسب من جانبه سبحانه .

ب : ما ورد في الروايات من أنّه كان الله و لم يكن معه شيء مستظهراً بأنّ المراد من الكينونة لله سبحانه، و عدم غيره، هو كونه في وقت مقروناً بعدم كون شيء فيه .

يلاحظ عليه : انّ الـروايات المرويّة عن أئمّة أهل البيت خصـوصاً ما روي عن الإمام الكاظم(عليه السلام)و أبي جعفر (عليه السلام) يعرب من انّ المـراد غير ذلك و أنّ ما يتبادر من هـذه الجملة في الأذهان البسيطة غير مراد، و يعلم ذلـك بسرد الروايات عنهم صلوات الله عليهم :

۱ - روى الصدوق عن يعقوب بن جعفر الجعفري، عن أبي إبراهيم موسى بن جعفر (عليهما السلام) أنّه قال : إنّ الله تبارك و تعالى كان لم يزل، بلازمان و لامكان و هو الآن كما كان<sup>(۱)</sup>.

٢ ـ ما روي عــن أبي جعفر(عليه السلام) أنّه قــال : إنّ الله تبارك و تعالــى كان و لاشيء غيـره، نوراً لاظلام فيه، و صـادقاً لاكذب فيـه، و عالماً لاجهل فيـه، و حيّاً لاموت فيه، و كذلك هو اليوم، و كذلك لايزال أبداً<sup>(٢)</sup>.

(٢) التوحيد للصدوق \_ باب صفات الذات و صفات الفعل \_ الحديث ٥ ص ١۴١ .

### لايزال كذلك(١).

و الـذي يجب إمعـان النظـر فيـه هـو هــذه الجمـل التـاليـة فـي حـديث الإمام الكاظم(عليه السلام) و غيره .

أ: قوله في الحديث الاول: «و هو الآن كما كان».

ب : قوله في رواية أبي جعفر (عليه السلام) : «و كذلك هو اليـوم فكذلك لايزال أبداً» .

ج : قوله في كلام الرضا(عليه السلام) : «و لايزال كذلك» .

فهذه الأحاديث تعرب من أنّ توصيفه سبحانه بالجملة التالية : "كان الله و لم يكن معه شيء" لايختص بالآزال قبل خلق العالم بل هذا الوصف مستمر له إلى الآن حتى بعد ما خلق العالم، و من المعلوم أنّه لو كان المراد من قوله : «كان الله و لم يكن معه شيء" إنّه كان وقت، و لم يكن في ذلك الوقت شيء من الممكنات، يجب ان يخصّص هذا الوصف بظرف خاص و هو قبل خلق العالم، و أمّا بعده فلايمكن أن يقال : إنّه مستمر إلى زماننا هذا لفرض تكوّن أشياء و تحقّقها مع تحقّق الله سبحانه.

و هذا يعرب : انّ المراد من أنّه سبحانه قد كان و لم يكن معه شيء مستمراً إلى زماننا هذا، هو كونه سبحانه في درجة رفيعة من الوجود و رتبة متقدّمة على معلوله فهو

في كلِّ ظرف و زمانٍ، كائنٌ، و ليس معه في هـذه الرتبة شيء من الممكنات من غير فرق بين مرحلة خلـق العالم و قبله، لأنَّ العلَّة لعلوَّ مقامه و شمـوخ درجته على وجه لايتجافي المعلول عن رتبته، حتى يكون معـه، و لاشيء معه في هـذا المقام مطلقاً سواء قبل خلق العالم أم بعده .

(1) التوحيد: باب ذكر مجلس الرضا(ع) ص ۴۳۰.

و الحاصل : أنَّ هـذه الروايات تـركَّز على نكتمة فلسفيَّة تغيب عن أذهان المتوسّطين و هي أنّه سبحانه واحد ليس معه شيء، و أنَّ هـذا التوحيد مستمر في جميع الأوقات و الأزمان و من المعلوم أنَّ الاعتراف بهـذا النوع من التوحيد و التنزيه، و نفي أن يكون شيء معـه لايتم إلاَّ بالاعتراف بالحدوث الذاتمي للعالم، و إنَّ وجوده نابع من وجوده سبحانه، فليس في ذلك المقام أثر من الإمكان من غير فرق بين قبل التجلّي وبعده ، فالمعلولأقصر من أن يصل إلى مقام العلَّة و يجتمع معها .

هذا ما وصلنا إليه بعد التدبّر في الروايات .

نعم، إنَّ صدر المتألَّهين و تلامذة منهجه حاولوا في المقام أن يثبتوا للعالم حدوثاً زمانياً وراء الحدوث الذاتي، فمن أراد التبسّط فعليه المراجعة إلى كلامهم (١) ولكنَّهم و إن بذلوا جهوداً كبيرة في تصوير الحدوث الزماني لكنَّه لايثبت ما ترومه المتشرّعة إذ أقصى ما يثبت بيانهم إنَّ كلّ جزء من العالم مسبوق بعدم زماني بالنسبة إلى الجزء المتقدّم، و هو ليس موضع بحث و نقاش و إنّما البحث في اثبات الحدوث لجملة العالم .

ثمَّ إنَّ لبعيض المحقِّقين ممَّن عاصرناه كلاماً في المقام لايخلو من فائدة، فنأتى به برمته، قال :

«اعلم انَّ الذي يظهر لي في هذا المقام العويص، هو أن يقال: إنَّ المراد من العبالم(بمعنى ما سبوي الله) إمَّا يكون هو هـذا العالم المشهود لنا من السمياء و السماويّات و العنصر و العنصريّات، و إمّا يكون مطلق ما سوى الله ممّا يتصوّر من عالم مادي أو مجرّد، فالأوّل أعنى هذا العالم المحسوس، فالحق انَّه ليس على قدمه دليل، و لا في القول بحدوثه محذور بل هو حادث زماني أعني مسبوقاً بالعدم

(۱) الاسفارج ۶ ص ۳۶۸.

الزماني العرضي، و يكون وعاء عدمه زماناً منتزعاً من عالم قبله و هو أي العالم الذي قبله أيضاً حادث زماني مسبوق بعدمه، الواقع في عالم ثالث قبل ذاك العالم الثاني، و ليس هنذا شيء يخالفه العقل، بل الهيئة الجديدة ناطقة بأنّ الأمر كذلك، إذ شمسنا التي تدور حولها أرضنا مع بقية الكواكب عندهم عالم من العوالم، حادث، مسبوق بعدم واقعي، قد انقضى الأكثر من عمره و ما بقي منه إلاّ صبابة كصبابة الاناء، و هو مع جميع توابعه مسبوق بعدم واقعي متأخّر عن عالم متألف من شمس أخرى مع ما حولها من كواكبها، و هكذا كلّ كوكب من الثوابت شمس و كم انقضى منها و كم لم يوجد بعد، وكم من موجود منها لم نشاهده ذلك تقدير العزيز الحكيم.

هذا بالقياس إلى حكم العقل و لم يثبت في الشرع ما يدل على خلافه بل لعل فيه ما يدل على وفاقه من انّ قبل هذا الخلق خلق، و قبل هذا العالم عوالم إلى ثلاثين ألف، الكاشف عن كثرتها<sup>(١)</sup> و قول الحكماء بانحصار العالم المحسوس في هذا العالم من فلك الأفلاك إلى الأرض و قدم أفلاكه مادّة و صورة و أعراضاً حتى بالنسبة إلى أصل الحركة و أصل الوضع إلاّ في جزئيات الحركة و الوضع، قول محض لاشاهد عليه إلاّ حدسيات أبطلتها الهيئة الجديدة.

و الثاني أعني مطلق العوالم و جملة ماسواه، فالحق انّ حـدوثه بهذا المعنى شيء لم يتّفـق عليه الملّيون و لم يثبت لـه الحدوث بهذا المعنى في شـرعنا المقدّس كيف وقد عرفت ورود مـا يدل على وجود العوالم قبل عالمنا و كـذاربعد خرابه، و هو

الموافق مع الحكمة و يطابقه العقل الصريح و يلائم مع كونه تعالى دائم الفضل على البريّة و باسط اليدين بالعطية و لاامساك له عن الفيض، و على هذا فيمكن أن يكون

(١)قال أبوجعفر الباقر(ع): و لعلَّك ترى أنَّ الله تعالى إنَّما خلق هذا العالم الواحد، و ترى أنَّ الله تعالى لم يخلق بشراً غيركم بلي و الله لقدخلق الله تعالى الف الف عالم، و ألف ألف آدم، أنت في آخر تلك العوالم و أولئك الأميين . قال الحكيم السبزواري بعد نقل الحديث : و المراد من العدد الكثرة . اشرح الأسماء الحسني ص ٢٢٤٠ .

النزاع في حدوث العالم و قدمه لفظيّاً الآعلى قول الحكماء بقـدم هذا العالـم من أفلاكه و فلكياته و عناصره البسيطـه حيث إنّ النزاع في قـدمه و حدوثه معنوي كما لايخفى .

وأمّا بالنسبة إلى ماسوى هذا العالم فالحكماء ينكرون أصل وجوده، و يزعمون انحصار العالم في عالمنا، و لو كان له وجود قبل عالمنا فلامحالة يكون عالمنا حادثاً بالحدوث الزماني المسبوق بالعدم الواقعي، كما أنّ الاعتراف بوجود العقول و عالم الجبروت يساوق الاعتراف بوجود الممكن القديم بالزمان كما لايخفى().

۱۵ \_ تکلمه و کلامه سبحانه

قد تعرّفت على أنّ صفة التكلّم ممّا وقع فيه الكلام و أنّه هل هو صفة فعل أو صفة ذات، و قـد أثارت هذه المسألة في أواخر القرن الثاني و أوائل القرن الثالث ضجّة كبيرة بين المسلمين، و أوجدت محنة في التاريخ سمّيت بمحنة أحمد، و قد بالغت شيعة أحمد كإبن الجوزي في مناقبه في تحرير هذه المحنة و تحليلها فجاء بقصص و روايات لم يروها غيره و جعل منه بطلاً دينياً، مجاهداً من أجل عقيدته و آرائه . و على كلّ تقدير فنحن نبحث عنها على ضوء البرهان و هدى الكتاب والسنّة .

أجمع المسلمون تبعاً للكتاب و السنّة على كونه سبحانيه متكلّماً و قد شغلت هذه المسألة بالبالعا ماء مالية كتربية ماليم ماليت تربت من المبالين

(١) درر الفوائد: للمحقق الشيخ محمد تقي الأملي ـ قدس سره ـ ج ١ ص ٢٧٢ ـ ٢٧۴ .

و قبل البحث في كلا الأمرين نقدّم النصوص القرآنية التي تضافرت الآيات على توصيفه به، قال تعالى : ﴿مِنْهُمْ مَنْ كَلَّمَ اللهُ ﴾ (البقرة / ٢٥٣) . و قال تعالى : ﴿وَ كَلَّمَ اللهُ مُوسى تَكْلِيماً ﴾ (النساء / ١٣۴) . و قال سبحانه : ﴿وَ لَمَّا جَاءَ مُوسى لِمِيقَاتِنَا وَ كَلَّمَهُ رَبَّهُ ﴾ (الأعراف / ١٣٣) . و قال تعالى : ﴿ وَ مَا كُانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ اِلاَ وَحْياً أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَّابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِي بِإذَنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلَى حَكِيمُ ﴾ (الشورى / ٥١) . و قد بيّن تعالى ان تكليمه الأنبياء لايعدو عن الأقسام التالية : ١ - من وراء حجاب . ٢ - من وراء حجاب .

فقد أشار بقوله: «إلا وحياً» إلى الكلام الملقى في روع الأنبياء بسرعة و خفاء كما أشار بقوله: «أو من وراء حجاب»إلى الكلام المسموع لموسى(عليه السلام) في البقعة المباركة قبال تعالى: ﴿ فَلَمَا أَتْنَاهَا نُودِيَ مِنْ شُبَاطِيء النُوادِ الأَيمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسى إِنِّي أَنَا اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ» (القصص/ ٣٠).

All is the market have the state of the stat

الموحي و أخرى بواسطة الرسول، فهذه الأقسام الثلاثة هي الواردة في الآية المباركة . إذا عرفت ذلك فماعلم انّه اختلفت كلمة المتكلّمين و الحكماء في حقيقة كلامه إلى نظريات :

۱ \_نظرية المعتزلة

قالـت المعتزلة كلامـه تعالى أصوات و حروف ليست قائمـة بذاته تعالـي بل يخلقها في غيره كاللوح المحفوظ أو جبرئيل أو النبي . قال القاضي عبدالجبار :

«حقيقة الكلام : الحروف المنظومة و الأصوات المقطعة وهذا كما يكون منعماً بنعمة توجد في غيره، و رازقاً برزق يوجد في غيره، فهكذا يكون متكلّما بايجاد الكلام في غيره و ليس من شرط الفاعل أن يحلّ عليه فعلاً<sup>(1)</sup>.

و الظاهر أنّ كونه سبحانه متكلّما بهـذا المعنى لاخـلاف فيه إنّما الكـلام في حصر التكلّم في هذا المعنى . قال السيد الشريف :

«هذا الذي قالته المعتزلة لاننكره بل نحـن نقوله و نسمّيه كلاماً لفظياً و نعترف بحدوثه و عدم قيامه بذاته تعالى و لكن نثبت أمرا وراء ذلك»<sup>(٢)</sup>.

و نزيد في الملاحظة : انّ تفسير كلامه سبحانه بايجاد الحروف و الأصوات في الأشياء أو الإلقاء في الروع إنّما يصحّ في ما إذا كان لكلامه سبحانه مخاط أحمد تابًك ا

و قال سبحانه : ﴿فَنَادَاهَا مِنْ تَحْتِهَا أَلاَتَحْزَنِي قَـدُجَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيًاً \* وَ هُزِّي اِلَبْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسْاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيَّا﴾(مريم/ ٢۴ و٢٥).

و أمّا إذا لم يكـن هناك مخاطب خاص لجهـة الخطاب فلابد أن يكـون لكلامه سبحانه على وجه الاطلاق معنى آخر سنذكره فيما بعد .

#### ٢ \_ نظريّة الحكماء

لاشك ان الكلام في أنظار عامّة الناس هو الحروف و الأصوات الصادرة من المتكلّم القائمة به، و هو يحصل من تموّج الهواء و اهتزازه بحيث إذا زالت الأمواج غاب الكلام عنه، و لكن الإنسان الاجتماعي يتوسّع في اطلاقه فيطلقه على الخطبة المنقولة أو الشعر المروي عن شخص، و يقول هذا كلام النبي صلّى الله عليه و آله و سلّم أو شعر أمرىء القيس مع أنّ كلامهما قد زالا بزوال الموجات و الاهتزازات، و ما هذا إلاّ من باب التوسّع في الاطلاق، ومشاهدة ترتّب الأثر على المرويّ و المنقول و على هذا يسمّيه كلاماً لاشتراكهما في إبراز ما يضمره المتكلّم فاد نفس الأثر الذي يفيده كلامه اللفظي يسمّيه كلاماً لاشتراكهما في ابراز ما يضمره المتكلّم في قرارة ذهنه من المعاني و الحقائق، و بذلك تكون اللوحة الفنيّة كلاماً لرسّامها حتى أنّ البناء الشامخ كلام يعرب عن نبوغ البنّاء و المعمار و المهندس، فلأجل ذلك نرى انّه سبحانه يصف عيسى بن مريم بأنّه كلمة الله ألقاها إلى مريم العذراء فيقول: ﴿ يُا أَهُلَ الْحَتَابِ المعاني يصف عيسى بن مريم بأنّه كلمة الله ألقاها إلى مريم العذراء فيقول: ﴿ يُا أَهُلَ الْحَتَابِ

قال :

﴿قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدْاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِماتُ رَبِّي وَلَوْجِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً﴾(الكهف/١٠٩).

و يقول سبحانه : ﴿وَ لَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَ الْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِماتُ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (لقمان/ ٢٧).

فكلّ ما في صحيفة الكون من الموجودات الإمكانية كلامه و تخبر عمّا في المبدأ مـن كماًل و جمال و علـم و قدرة، و بذلك يكـون العالم بموجـوداته الكتاب التكويني .

و قال علي(عليه السلام) :

"يخبر لابلسان و لهوات، و يسمع لابخروق و أدوات، يقول و لايلفظ، ويحفظ و لايتحفّظ، و يريد و لايضمر، يحب و يرضى من غير رقّة، و يبغض ويغضب من غير مشقّة يقول لمن أراد كونه: «كن» فيكون، لا بصوت يقرع و لا بنداء يسمع، و إنّما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه و مثّله، لم يكن من قبل ذلك كائناً، ولوكان قديماً لكان إلهاً ثانياً»<sup>(1)</sup>.

و على هذين المعنيين فالتكلّم من صفات فعله سبحانه لا من صفات الذات نعم، حاولت الأشاعرة أن تجعل كلامه سبحانه صفة ذاته و جاءت ينظرية معقدة غير

٣- نظرية الأشاعرة

ذهبت الأشاعرة إلى كون التكلُّم من صفات الـذات بالقول بالكـلام النفسي

(١) نهج البلاغة : الخطبة ١٨۴ .

القائم بذات المتكلّم، وهذه النظرية مع اشتهارها من الشيخ أبي الحِسن الأشعري لم نجدها في «الإبانة» و «اللمع» و إنّما ركّز فيهما على البحث عن المسألة الثانية، وهو كون كلامه حادثاً أو قديماً، ولكن أتباعه المتأخّرين نقلوها عنه . قال «الشهرستاني» :

«و صار أبوالحسن الأشعري إلى أنَّ للكلام معنى قائماً بالنفس الإنسانية و بذات المتكلّم و ليس بحروف و لا أصوات و إنّما هو القول الذي يجده القائل في نفسه و يجيله في خلده»<sup>(۱)</sup>.

وقال الآمدي :

«ذهب أهل الحق من الإسلاميين إلى كمون الباري تعالى متكلّما بكلام قديم أزلي نفساني أحدي الذات، ليس بحروف و لا أصوات، و هو مع ذلك مغاير للعلم و القدرة و الإرادة و غير ذلك من الصفات»(٢).

و قال «الايجي» بعد نقل نظرية المعتزلة :

«و هذا لاننكره لكنّا نثبت أمراً وراء ذلك، و همو المعنى القائم بالنفس و نزعم انّه غير العبارات إذ قمد تختلف العبارات بالأزمنة و الأمكنة و الأقوام بمل قد يدلّ عليه بالإشارة و الكتابة . . . إلى أن قال : « . . . . و هو غير العلم»<sup>(٣)</sup>.

و قد حارت العقول في فهم المقصود من الكلام النفسي، ولأجل ذلك قام رجال من الأشاعرة بتبيينه . فأوضحه «الشهرستاني» بقوله :

(۱) نهاية الاقدام: ص ۲۲۰.
 (۲) غاية المرام: ص ۸۸.
 (۳) المواقف: ص ۲۹۴.

1 . .

وجودهم و مشاهدتهم، ثمّ يعبّر عن تلك الأحاديث وقت المشاهدة، و تمارة نطقاً عقليّاً إمّا بجزم القول : إنّ الحق و الصدق كذا، و إمّا بترديد الفكر انّه هل يجوز أن يكون الشيء كذا أو يستحيل أو يجب إلى غير ذلك من الأفكار حتى انّ كلّ صانع، يُحدِّث نفسه أوّلاً بالغرض الذي توجهت إليه صنعته، ثم تنطق نفسه في حالة الفعل محادثة مع الآلات و الأدوات و المواد و العناصر، و من أنكر أمثال هذه المعاني فقد جحد الضرورة»<sup>(1)</sup>.

و قال الفاضل القوشجي : «إنّ من يورد صيغة أمر أو نهي أو نداء أو اخبار أو استخبار أو غير ذلك يجد في نفسه معاني يعبّر عنها يسمّيها بالكلام الحسّي، و المعنى الذي يجده في نفسه و يدور في خلده، و لايختلف باختلاف العبارات بحسب الأوضاع و الاصطلاحات، و يقصد المتكلّم حصوله في نفس السامع على موجبه هو المذي نسميه الكلام النفسي\*<sup>(٢)</sup>.

يلاحظ عليه : أنّه لو كان المراد من المعنى النفسي هو المعاني المنتظمة في خلد المتكلّم، التـي لاتختلف حسب اختلاف الألفـاظ و التعبيرات فهو إمّا معـاني مفردة أو معاني مركبة .

و على كـلاالتقديريـن فهما من أقسام العلـم التصوّري أو التصديقـي و ليستا خارجتين عنه مع أنّ المدّعي كون التكلّم وصفـاً مغايراً للعلم كما أنّ المعنى الموجود

و لقد أنصف القاضي الايجي حيث أوعز إلى انَّ هذا البيان لايتم إلاَّ إذا ثبت أنَّ

(١)نهاية الاقدام : ص ٢٣١ ، و لكلامه ذيل فراجع . (٢) شرح التجريد للقوشجي : ص ۴٢٠ .

1 • 1:

تلك المعاني التي تدور في النفس غير العلم و الإرادة (١).

ثم إنّ للأشاعرة دلائل خاصّة في اثبات الكلام النفسي، و إنّ هناك معاني في النفس و هو غير العلم و الإرادة و الكراهة كلّها فاسدة، و قد أوضحنا حالها في بعض موسوعاتنا الكلاميّة<sup>(٢)</sup>. هذا كلّه حول حقيقة كلامه . بقي البحث عن حدوثه و قدمه فنحن في غنى عن هذا البحث بعد ثبوت كونه من صفاته الفعلية و من المعلوم أنّ فعله سبحانه غيره، و كلّ ما هو غيره مخلوق، حادث غير قديم . نعم يجب علينا أن نجتنب عن توصيف القرآن بكونه مخلوقاً و نقول مكان كونه مخلوقاً «محدثاً» و ذلك لثلاً يفسّر بكونه «مختلقاً» و مصنوعاً للبشر قال سبحانه حاكياً عن المشركين : (المدرَّر/ ٢٥).

> ولأجل ذلك قال الإمام الرضا(عليه السلام) عند السؤال عن القرآن : «كلام الله لاتتجاوزوه و لاتطلبوا الهدي في غيره فتضلّوه »<sup>(٣)</sup>.

و نقل سليمان بـن جعفر الجعفري انّه سأل موسـى بن جعفر (عليه السلام) عن القرآن و انّه مخلوق أو غير مخلوق؟ فقال : «إنّي لاأقـول في ذلك ما يقولون، و لكنّي أقول : إنّه كلام الله»<sup>(۴)</sup>.

ترى أنّ الإمام (عليه السلام) يبتعد عن الخوض في تلك المسألية لما رأى أنّ الخوض فيها ليس لصالح الإسلام، و أنّ الإكتفاء بأنّه كملام الله أحسم لمادة الخلاف، ماكنّه مرعليه مال للاه) عنا ما أحتياب لامة السقف مدرً عليه الأمار

(١) المواقف : ص ٢٩۴ . (٢) لاحظ «بحوث في الملل و النحل» ص ٢٧١ ـ ٢٧٨ ، و الالهيات ص ١٩٧ ـ ٢٠٤ . (٣)التوحيد للصدوق باب «القرآن ما هو؟» ص ٢٢٣ الحديث ٢ . (۴) نفس المصدر : ص ٢٢۴ الحديث ٥ .

نفسه سبحانه، و إلآيلزم اتّحاد المُنزِل و المُنزَل، فهو غيره، فيكون لامحالة مخلوقاً . فقد روى محمد بن عيسمى بن عبيد اليقطيني، قال : كتب علي بن محمد بن علي بن موسى الرضا(عليهم السلام) إلى بعض شيعته ببغداد :

"بسم الله الرحمن الرحيم، عصمنا الله و إيّاك من الفتنة، فإن يفعل فقد أعظم بها نعمة، و إن لايفعل فهي الهلكة، نحن نرى أنّ الجدال في القرآن بدعة اشترك فيها السائل و المجيب، فيتعاطى السائل ما ليس له، و يتكلّف المجيب ما ليس عليه، و ليس الخالق إلاّ الله عزّ و جلّ و ما سواه مخلوق، و القرآن كلام الله، لاتجعل له اسماً من عندك فتكون من الضالين، جعلنا الله و إيّاك من الذين يخشون ربّهم بالغيب و هم من الساعة مشفقون»<sup>(۱)</sup>.

و في الروايات المرويّة اشارة إلى المحنة التي نقلها المؤرّخون فقد كان أحمد بن أبي دؤاد كتب في عصر المأمون إلى الولاة في العواصم الإسلامية أي يختبروا الفقهاء و المحدّثين في مسألة خلق القرآن و فرض عليهم أن يعاقبوا كلّ من لايرى رأي المعتزلة في هذه المسألة، و جاء المعتصم و الواثق فطسبقا سيرة المأمون و سياسته مع خصوم المعتزلة و بلغت المحنة أشدّها على المحدّثين، و لمتا جاء المتوكّل نصر مذهب الحنابلة و أقصى المعتزلة و أحاطت المحنة بأولئك الذين كانوا

با لله عليك هل يمكن عدّ مثل هذا الجدال إسلاميّاً، و قرآنيّاً و بـذلك تقف على أنّه لماذا كتب الإمام الهادي السر بعض شيعته ببغاباد: «عمرين لماشير الّالي.

قسال المفيد: «إنَّ كسلام الله محسدت و ببذلسك جساءت الأثبار عسن آل محمد (عليهم السلام) و عليه اجماع الإمامية و المعتزلة بأسرها و المرجئة إلا من شدّ عنها و جماعة من أهل الحديث و أكثر الزيدية و الخوارج . و أقول : إنَّ القرآن كلام

(١) توحيد الصــدوق، باب القرآن ماهو، الأحاديث: ٢ و ٣ و ٢ و ٥ .

1.\*\*

الله و وحيمه، و انّه محـدث كما وصفـه تعالـي و أمْنمُ من إطـلاقِ القول عليـه بأنـّه مخلوق، و بهذا جاءت الآثار عن الصادقين و عليه كافة الإمامية إلاّ من شدَّ منهم، و هو قول جمهور البغداديين من المعتزلة و كثير من المرجنة و أصحاب الحديث»(١).

إلى هنا تمّ الكلام حول الصفتين : الإرادة و التكلّم و تعرّفت على أنّ الأولى من الذات على معنى و من صفات الفعل على معنى آخر، كما أنّ الثاني من صفات فعلمعلى الاطلاق .

•

(١) أوائل المقالات: ص ١٨ - ١٩

1.4

# ١۶ \_ أسماؤه في القرآن و السنّة

قد ورد في القرآن الكريم مائة و اثنان و ثلاثون اسماً لله سبحانه بين بسيط و مركّب، و روى الفريقان عن النبي أن رسول اللهصلّي الله عليه و آله و سلّم قال : إن لله تبارك و تعالى تسعـة و تسعين اسماً(مائة إلاّ واحدة) من أحصـاها دخل الجنّة<sup>(1)</sup>. و المراد من احصائها هو الوقوف على معانيها أو التمثّل و التشبّه بها مهما أمكن .

و يحتمل أن يكون المراد الاجتهاد في التقاطها من الكتاب و السنّة، و جمعها و حفظها، كما يحتمل أن يكون المراد عدّها و التلفّظ بها و في القاموس : «أحصاه : عدّه أو حفظه أو عقله» .

فلنقـدّم أسمـاءه سبحانـه فـي الكتـاب العزيـز ثـمّ نـردفـه بما ورد عـن أئمـّة أهل البيت(عليهم السلام) حول تسعـة و تسعين اسمـاً، ثمّ نذكـر ما رواه أهـل السنّة و نعتمد في ذلك على رواية الترمذي التي هي السند لكثير من الحفّاظ في هذا المقام .

أسماؤه في القرآن ورد في القرآن الكـريم مائة و اثنان وثلاثـون اسما لله تعالى و إليك بيـانها على الترتيب :

«الإله، الأحد، الأول، الآخر، الأعلى، الأكرم، الأعلم، أرحم الـراحمين، أحكم الحاكمين، أحسن الخالقين، أسرع الحاسبين، أهل التقوى، أهل المغفرة، الأقرب، الأبفى، الباري، الباطن، البديع، البرّ، البصير، التوّاب، الجبّار، الجامع، الحكيم، الحليم، الحي، الحق، الحميد، الحسيب، الحفيظ، الحفيّ، الخبير، الخالق، الخلاق، الخير، خيرالماكرين، خيرالوازقين، خيرالفاصلين، خيرالحاكمين، خيرالفاتحين، خيرالغافرين، خيرالوازثين، خيرالراحمين،

(١) سيوافيك مصدر الرواية .

خيرالمنزلين، خيرالناصرين، ذوالعرش، ذوالطول، ذوانتقام، ذوالفضل العظيم، ذوالرحمة، ذوالقوة، ذوالجلال والإكرام، ذوالمعارج، الرحمن، الـرحيم، الرؤوف، الـرب، رب العرش، رفيـع الـدرجـات، الـرازق، الـرقيـب، السميع، السـلام، سريع الحساب، سريع العقاب، الشهيد، الشاكر، الشكور، شديدالعذاب، شديدالعقاب، شديدالمحال، الصمد، الظاهر، العليم، العزيـز، العفو، العلي، العظيم، علام الغيوب، عالم الغيب والشهادة، الغني، الغفور، الغالب، غافرالذنب، الغفّار، فالق الاصباح، فالق الحبّ والنوى، الفاطر، الفتّاح، القوي، القدّوس، القهتر، القاهر، القيّرم، القريب، القادر، القدير، قابل التوب، الفائم على كلّ نفس بما كسبت، الكبير، الكريم، الكافي، اللطيف، الملك، المؤمن، المقيت، المتكبّر، المصور، المجيد، المعتدر، المبين، المولى، المؤمن، مالك الملك، النصري، النور، الوقاب، الواحد، الولي، الوالي، الواسع، الوكيل، الودود، الهادي.

أسماؤه في أحاديث أئمّة أهل البيت(عليهم السلام) روى الصدوق باسناده عن الصادق(عليه السلام) عن آبائه، عن علي(عليه السلام) قال :

قـال رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: «إنّ لله تبارك و تعالى تسعة و تسعين اسماً من أحصاها دخل الجنّه و هي : «الله ، الإله ، الواحد ، الأحد ، الصمد ، الأوّل ، الآخر ، السميع ، البصير ، القدير ، القاهر ، العلي ، الأعلى ، الباقي ، البديع ، البارى ، الأكرم ، الظاهر ، الباطن ، الحيّ ، الحكيم ، العليم ، الحليم ، الحفيظ ، الحق ، الحسيب ، الحميد ، الحفي ، الرب ، الرحمن ، الرحيم ، الذاري ، الرازق ، الوقيب ، الرؤوف ، الراتي ، السلام ، المؤمن ، المهيمن ، العدل ، العفور ، السيّد ، العفور ، السيّد ، السيّد ، العليم ، العلور ، العفور ، السيّد ، السيّد ، العلور ، العفور ، السيّد ، السيّو ، العلور ، العلوم ، العلور ، العلور ، العلوم ، العلور ، المتكبر

الغني، الغياث، الفاطر، الفرد، الفتاح، الفالق، القديم، الملك، القدّوس، القوي، القريب، القيّوم، القابض، الباسط، قاضي الحاجات، المجيد، المولى، المنان، المحيط، المبين، المقيت، المصوّر، الكريم، الكبير، الكافي، كاشف الضر، الوتر، النور، الوهّاب، الناصر، الواسع، الودود، الهادي، الوفي، الـوكيل، الـوارث، البر، الباعث، التوّاب، الجليل، الجواد، الخبير، الخالق، خيرالناصرين، الديّان، الشكور، العظيم، اللطيف، الشافي»<sup>(1)</sup>.

و المذكور فِي الحديث مائة اسم، لكنن الظاهر أنّ لفظة الجلالـة ليست من الأسماء الحسنى، و قد ذكـر بعنوان المسمّى الجاري عليه الأسماء، وبـذلك يستقيم العدد .

## أسماؤه سبحانه في أحاديث أهل السنَّة ـ

أخرج الترمذي، و ابن المنذر، و ابن حبان، و ابن مندة، و الطبراني، و الحاكم، و ابن مردويه، و البيهقي، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله (صلى الله عليه و آله و سلم): «إنّ لله تسعة و تسعين اسما مائة إلاّ واحد، من أحصاها دخل الجنّة، إنّه و تبريحب الوتر: هو الله الذي لا إله إلاّ هو الرحمن، البرحيم، الملك، القدّوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبّار، المتكبّر، الخالق، البارىء، المصوّر، الغفّار، القهّار، الوهنّاب، الرازق، الفتّاح، العليم، القابض، الباسط،

الماجد، الواحد، الصمد، القادر، المقتدر، المقدّم، المؤخّر، الأوّل، الآخر، الظاهر، الباطن، الوالي، المتعالي، البر، التوّاب، المنتقم، العفو، الرؤوف، مالك الملك، ذوالجلال والاكرام، المقسط، الجامع، الغني، المغني، المانع، الضار، النافع، النور، الهادي، البديع، الباقي، الوارث، الرشيد، الصبور»<sup>(1)</sup>.

و نحن امتشالاً لأمر النبي الأكرم، نرجع إلى احصاء الأسماء التي وردت في القرآن الكريم، ولو سميح الوقت نرجع إلى احصاء ما ورد في حديث أئمية أهل البيت(عليه السلام) لعلّ الله يرزقنا الجنّة حسب وعبد نبيّه الأعظم صلّى الله عليه و آله و سلّم.

تمّ البحث عن الأمور التي كان طبع البحث يقتضي ايرادها و هي خمسة عشر أمراً . و من هنا ندخل في صلب البحث و هو تفسير أسمائه الواردة في الذكر الحكيم على حسب الحروف الهجائيّة إلاّ ما شذّ .

(١) صحيح الترمذي ج ٥ باب الذعوات، ص ٥٣٠ الحديث ٥٠٧.

#### ۱•۸

تفسير أسمائه الواردة في القرآن الكريم قد عرفت أنّه ورد في الـذكر الحكيم مـائة وخمسة و ثـلاثون اسماً له سبحـانه فعلينا البحث عن معانيهـا ، و ما تهدف إليهاتلك الأسماء ، نذكرهـا مع تفسيرها على ترتيب الحروف الهجائيّة إلاّ إذا اقتضى المقام الجمع بين الاسمين فنفسّرهما معاً من غير مراعاة الترتيب و التفسير الصحيح يعتمد على أمرين : 1 ـ تحديد معناه اللغويّ تحديداً معتمداً على المعاجم الموثوق بها . 2 ـ عرض الاسماء بعضها على بعض ، و الامعـان في القرائن الواردة في الآيات.

، - عرص ، يسماء بعصبها على بعض ، و ، يمان في العراق الوارد، في ال و إليك البحث واحداً بعد آخر .

### حرف الالف

الأوّل: الإله

قد جاء لفظ الجلالية (الله) في الذكر الحكيم ٩٨٠ مرّة كما جاء لفيظ الإله يصوره المختلفة (اليه، الميا، المك، المكيم، و المنيا) ١٤٧ ميّة و الإسماب في

١ \_ لفظ الجلالة عربي أو عبري؟

قد نقبل عن أبي زيد البلخبي : إنَّ لفظ الجلالة ليس بعربي بل عبري أخذه العرب عن اليهود، و استدل عليه بأنَّ اليهود يقبولون : «إلاها» و العرب حذفت المدة

1.9

التي كانت موجودة في آخرها في العبرية ككثير من نظائرها العبرية فتقول «أب» بدل «أباه» و «روح» بدل «روحا» و «نور» بدل «نورا» إلى غير ذلك .

و ذهب الباقون إلى أنّها عربية صحيحة و قد كانت العرب تستعمل تلك اللفظة قبل بعثة النبي بقرون، و لاتشذّ عن سائر الأمم، فإنّ لكلّ أمّة على أديم الأرض لفظاً خاصاً لخالق العالم و بارئه و مدبّره، فالفرس عندهم «خدا» و «ايزد» كما أنّ للترك «تاري» و من البعيد أن لايكون عند العرب المعروفيين بالبيان و الخطابة لفظ يعبّرون به عمّا تهديهم فطرتهم إليه و تدلّهم عليه قال سبحانه : ﴿وَ لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَ الأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (لقمان/ ٢٥ - الزمر/ ٣٢).

و اشتراك الشعبين في التعبير عن مبدأ العمالم لايدل على أنّ العرب أخذت من اليهود خصوصاً إذا قلنا بأنّ اللسمانين يرجعان إلمي أصول و مواد واحدة ، و إنّمما طرأ عليهما الاختلاف لعلل و ظروف إجتماعية و غيرها و الكلّ من العنصر «السامي» .

٢ \_ لفظ الجلالة مشتق أو لا؟

اختلفوا في انّ لفظ الجلالة مشتق من اسم آخر أو لا؟ بعد ما اتّفقوا على انّ ما سوى هذه اللفظة من أسمائه سبحانه من باب الصفات المشتقة، أمّا هذه اللفظة فقد نقل عن «الخليل» و «سيبويه» و «المبرّد» أنّهما غير مشتقة و جمهور المعتزلة و كثير من الأدباء على أنّها من الأسماء المشتقة .

11.

روى الكليني عن هشام بن الحكم أنَّه سأل أبا عبدالله(عليه السلام) عن أسماء الله و اشتقاقها :

الله ممّا هـو مشتق؟ قـال: فقال لي: «يـا هشام، الله مشتـق من إلـه، و الاله يقتضي مألوهـاً و الاسم غير المسمّى فمن عبدالاسم دون المعنى فقـد كفر و لم يعبد شيئا»<sup>(1)</sup>.

و قال الصدوق : الله و الإله هـو المستحق للعبادة ولايحق العبادة إلاّ له، و تقول لم يـزل إلهاً بمعنى أنّه تحق لـه العبادة و لهذا ضلّ المشركون فقدّروا أنّ العبادة تجب للأصنام سمّوها الالهة و أصله «الإلاهة» و هي العبادة(٢).

ب\_ إنَّه مشتق من «الوله» و هو التحيّر.

ج ـ إنّه مشتق من قـولهم ألهت إلى فلان أي فزعت إليه لأنّ الخلـق يألهون إليه أي يفزعون إليه في حوائجهم .

د - إنّه مشتق من ألهت إليه سكنت إليه لأن الخلق يسكنون إلى ذكره . ه - إنّه من «لاه» أي احتجب فمعناه انّه المحتجب بالكيفيّة عن الأوهام<sup>(٣)</sup>. و - إنّه مشتق من الوله : المحبة الشديدة ، فأبدلت الواو همزة فقالوا : أله يأله . ز - إنّه مشتق من لاه يلوه إذا ارتفع ، والحق سبحانه مرتفع بالمكان أو بالمقام .

و على كلَّ تقدير فالله أصله «إله» فحذفت همزته و ادخل عليه الألف و اللام و أدغمت اللامان فصار «الله» و خص بالباري تعالى، قال تعالى: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيَاً ﴾ (مريم/ ۶۵)().

و الظاهر انّ القائلين بالاشتقاق و المنكرين له لايختلفون في أنّه علم لذاته سبحانه و إنّما يختلفون في أنّ التسمية هل كانت ارتجالية و انّه لم تلاحظ في مقام التسمية أية مناسبة بين المعنيين أو كانت غير ارتجالية؟ و قدنقل عن المعنى اللغوي إلى المعنى العلمي لمناسبة موجودة بينهما، فالقائلون بالاشتقاق على الأوّل و المنكرون له على الثاني .

هذا هو لبّ النزاع في المقام .

و العجب انّ الرازي توهم انّ النزاع في اشتقاقه و عدمه راجع إلى أنّ لفظ الجلالة علم أو لا؟ فحسب أنّ القول بالاشتقاق ينافي العلمية ثمّ استدل على نفيه بأنّه لو كان مشتقاً لما كان قولنا «لا اله إلاّ الله» تصريحاً بالتوحيد لأنّه حينئذ مفهوم كلّي لايمنع تصوره من وقوع الشركة فيه فلو كان مشتقاً لكان كلّياً، و لو كان كذلك لم يكن قولنا «لا إله إلاّ الله» مانعاً من وقوع الشركة.

يلاحظ عليه : أنّه لامانع من كون لفظ الجلالة مشتقاً من «أله» بأيّ معنى تصوّر ثم يكون علماً للذات بالمناسبة الموجودة بين المنقـول منه و المنقول إليه شـأن كلّ الأعلام المشتقة، سيأتي تمام الكلام في البحث الدابع.

تُؤتى الْمُلْكُ مَنْ تَشْاءُ (آل عمران/ ٢٢)، و حكى سبحانه عن بعض الكافرين قولهم : ﴿وَ إِذْ قَالَسُوا اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هٰذَا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ فَاَمْطِرْ عَلَيْنًا حِجارَةً مِنَ السَّمَاءِ (الأنفال/ ٣٢) و قداختلفوا في تفسيره فعن «الخليل» و تلميذه «سيبويه» : معناه يا الله و الميم المشدّده عوض من ياء النداء، و عن «الفرّاء» إنّه كان «يا الله آمنّا بخير» فلمّا كثر في الكلام حذفوا حرف النداء و حذفوا الهمزة من أمّ فصار «اللهمّ» بل

# ۴ ـ ما هو المقصود من «الإله» في الذكر الحكيم

قدعرفت و جود الاختلاف في اشتقاق لفظ الجلالة من لفظة «إله» و عدمه كما عرفت اختـلاف القائلين بالاشتقاق في المعنى الذي اشتق منه ذلـك اللفظ و جعله علماً للذات . هذا و على كلّ تقدير فـلايتبادر من لفظ الجلالة إلاّ الذات المستجمع لصفات الجمال و الجلال ، فهو علم بلااشكال يعادله ما في سائر لغات العالم ممّا يستعمل في ذلك المجال .

غير أنّه يجب أن يعلم انّ لفظ الجلالة و لفظ «الإله» كانا لايفهم منهما في عصر نزول القران إلاّ الخالق البارىء للعالم، و أمّا ما ذكر من المعاني للاله و الوجوه المختلفة لاشتقاق لفظ الجلالة منه، فكلّها يرجع ـ على فرض الصحة ـ إلى ماقبل عصر نزول القرآن، فلعلّه كان يفهم من لفظ «إله» العبادة، و التحيّر، و العلو، والسكون، و الفرزع، أو كان يفهم من لفظ الجلالة الذات الواجدة لاحدى هذه المعاني، و أمّا في عصر نزول القرآن فلم تكن هذه المعاني مطروحة لأهل اللغة أبداً لا في لفظ الجلالة و لا في لفظ «الإله» و إنّما المفهوم منهما ما تهدي إليه فطرتهم وتدل عليه عقولهم من البارىء الخالق المدبّر للعالم الذي بيده ناصية كلّ شيء أو ناصية الإنسان على الأقل. سواء كان إلها واقعيّاً أو إلهاً مختلقاً لايملك من الألوهية سوى الاسم كالأصنام المعبودة للعرب و غيرهم.

فالكلمتان : «الله و إله» لفظان متحدان معنى غير أنّ أحدهما علم يدل على فرد خاص و الآخر كلّي يشمل ذلك الفرد و غيره، و بما أنّ اللغة العربيّة تتمتع بالسعة و العموم وضعوا لفظين يشيرون بواحد منه إلى الفرد و بالآخر إلى الكلّي الجامع له و لغيره، فالاسم العام هو الإله و الاسم الخاص هو الله .

و أمّا سائر اللغات فالغالب عليها هو اتحاد اللفظ الموضوع للمعنى الكلّي و المعنى العلمي فيتوسّلون لتعيين المراد منه بالعلامة و القرينة . مثلاً يكتبون في اللغة الانكليزية لفظة «كاد» بصورة «god» عندما يراد منه المعنى الكلّي و بصورة «God» عند ما يراد منه المعنى العلمي ، و بهذا يشيرون إلى المعنى المقصود و أمّا اللغات الفارسية و التركية و الارديّة ف المكتوب و الملفوظ في المقامين واحد ، و إنّما يعلم المراد بالقرائن الحافّة بالكلام .

و الحاصل : انّ المعاني المذكورة للفظ «إله» أو المناسبات المتصورة لاشتقاق لفظ الجلالة من مادة «اله» لو صحّ فإنّما يصحّ في الأدوار السابقة على نزول القرآن ، و أمّا بقاء تلك المناسبات إلى زمان نزول القرآن و ادعاء ان القرآن استعملها بملاحظة احدى هذه المعاني و المناسبات فأمر لادليل عليه .

على أنّ لقائل أن يقول : إنّ هذه المعاني مـن لوازم معنى الإله و آثاره و ليست من الموضوع له بشيء فإنّ من اتّخذ أحداً «إلهاً» لنفسه فهو يعبده قهراً و يفزع إليه عند الشدائد، و يسكن قلبه عنده إلى غير ذلك من لوازم صفة الألوهيّة و آثارها .

هذا هو المدّعي و الذي يثبت ذلك وجود لفيف من الآيات ورد فيها لفظ الاله و لايصح تفسيره إلاّ بما ذكرنا أي كون المقصود منه هو الخالق البارىء لكن بشرط العموم و الكلّية، لابسائر المعاني المذكورة، أو بمعنى المتصرف المدبّر، أو من بيده أزمّة الأمور أو مايقرب من ذلك ممّا يعد فعلاً له تعالى و إليك الآيات :

١ \_ ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِما آلِهِمَةٌ اِلأَ اللهُ لَفَسَدَتْا﴾ (الأنبياء/ ٢٢) فإنّ البرهان على نفي تعدد الآلهة لايتم إلاّ إذا جعلنا «الإله» في الآية بمعنى المتصرّف المدبّر أو من بيده

أزمّة الأمور أو ما يقرب من هذين . و لـو جعلنا الإله بمعنى المعبود لانتقض البرهان ، لبداهـة تعدد المعبـودين في هـذا العالـم ، مع عدم الفسـاد في النظـام الكونـي ، و قدكانت الحجاز يوم نـزول هذه الآية مزدحمة بالآلهة ،و مركزها مـع كون العالم منتظماً غير فاسد .

و عندئذ يجب على من يجعل «الاله» بمعنى المعبود أن يقيّده بلفظ «بالحق» أي لو كان فيهما معبودات ـ بالحق ـ لفسدتا و لما كان المعبود بالحق مدبّراً و متصرّفاً لزم من تعدّده فساد النظام، و هذا كلّه تكلّف لا مبرر له .

٢ - ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ وَ مَا كُانَ مَعَهُ مِنْ اللهِ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ اللهِ بِما خَلَقَ وَ لَعَلاَ بَعْضُهُمْ عَلىٰ بَعْضٍ ﴾ (المؤمنون/ ٩١).

و يتم هذا البرهان أيضاً لو فسّرنا الإله بما ذكرنا من انّه كلّيّ ما يُطلق عليه لفظ الجلالة . و إن شئت قلت : إنّه كناية عن الخالق أو المدبّر المتصرّف أو من يقوم بأفعاله و شوونه ، و المناسب في هذا المقام هو الخالق ، و يلزم من تعدّده ما رتب عليه في الآية من ذهاب كلّ إله بما خلق و اعتلاء بعضهم على بعض .

و لو جعلناه بمعنى المعبود لانتقض البرهان ، و لايلزم من تعدّده أي اختلال في الكون . و أدل دليل على ذلك هو المشاهدة . فإنّ في العالم آلهة متعدّدة ، و قدكان في أطراف الكعبة المشرفة ثلاثمائة و ستون إلهاً و لم يقع أي فساد و اختلال في الكين

في الكون .

فيلزم على من يفسّر «إلـ»» بالمعبود ارتكاب التكلّف بما ذكرناه في الآية المتقدمة.

٣ \_ ﴿ قُلُ لَوَ كُلَّانَ مَعَهُ آلِهَةٌ كَمَّا يَقُولُونَ إِذاً لَابَتَغَبُوا إِلَىٰ ذِي العَرْشِ سَبِيلًا (الاسراء/ ۴۲) فسانَّ ابتغاء السبيل إلى ذي العرش من لوازم تعدَّد الخالق أو المدبّر المتصرّف أو من بيده أزمّة أمور الكون أو غير ذلك ممّا يرسمه في ذهننا معنى الالوهيَّة، و أمَّا تعدد المعبود فلا يلازم ذلك إلَّا بالتكلُّف الذي أشرنا إليه فيما سبق.

٤ - ﴿ إِنَّكُمْ وَ ما تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهُا وَارِدُونَ لَوَ كَانَ هُوَلاَءِ آلِهَةً ما وَرَدُوهُا﴾ (الأنبياء/ ٩٨ و٩٩) و الاية تستدل بورود الأصنام و الأوثان في النار،على كونها غير آلهة إذ لو كانت آلهة ما وردت النار.

و الاستدلال إنّما يتم لو فسّرنا الآلهة بما أشرنـا إليه فانّ خالق العالم أو مدبّره و المتصرّف فيه أو مـن فوّض إليه أفعال الله أجـلٌ من أن يحكم عليـه بالنـار و أن يكون حصب جهنّم .

و هذا بخلاف ما إذا جعلناه بمعنى المعبود فلايتم البرهان لأنّ المفروض انّها كانت معبودات وقدجعلت حصب جهنم . و لو أمعنت في الايات التي ورد فيها لفظ الإله و الآلهة لقدرت على استظهار ما اخترناه و إليك مورداً منها :

﴿ فَإِلَّهُكُمْ اللَّهُ وَاحِدٌ فَلَهُ ٱسْلِمُوا وَ بَشِّرِ الْمُخْبِتِينَ ﴾ (الحج/ ٣۴).

فلو فسر الإلمه في الآية بالمعبود لزم الكذب، إذ المفروض تعدّد المعبود في المجتمع البشري، و لأجل هذا ربّما يقيّد الإله هنا بلفظ «الحق» أي المعبود الحق إله واحد. و لو فسّرناه بالمعنى البسيط الذي له آثار في الكون من التدبير و التصرّف و ايصال النفع، و دفع الضر على نحو الاستقلال لصحّ حصر الإله ـ بهذا المعنى ـ في واحد بلاحاجة إلى تقدير كلمة بيانية محذوفة إذ من المعلوم أنّه لا إله في الحياة البشرية و المجتمع البشري يتصف بهذه الصفات التي ذكرناها .

and the second of the first the second structure of the second seco

0 ـ إنّ الذكر الحكيم ربّما يستعمل لفظ الجـلالة مكان الاله، بمعنى أنّه يريد منه المعنى الكلّي و الوصفي دون العلمي، و هذا يعرب عـن أنّ اللفظين متّحدان أو متقاربان في المعنى .

قال سبحانه : ﴿ وَ هُوَ اللهُ فِي السَّمُواتِ وَ فِي الأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَ جَهْرَكُمْ وَ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ﴾(الأنعام/ ٣).

و قال سبحانه : ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لا اللهَ الآهُوَ الْمَلِكُ القُدُّوسُ السَّلاَمُ الْمُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ (الحشر/ ٢٣).

و قال سبحانه : ﴿ هُوَ اللهُ الْخَالِقُ البَّارِيءُ الْمُصَـوِرُ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَ الأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (الحشر/ ٢۴).

و قال سبحانه : ﴿وَ لا تَقُولُوا ثَلاثةُ انْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَا اللهُ اللهُ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدُ ﴾(النساء/ ١٧١).

فانَّ وزان «الله» في هذه الآيات وزان «الإله» في قوله سبحانه : فو همو الستَّذِي في السَّماء السَّمَاء السَّهُ وَ فَسِي الأَرْضِ السُّهُ وَ همُو الْحَكِيسَمُ الْعَلِيمُ (الزخرف/ ٨۴) .

فقد أُريد من لفظ الجلالة في الآيات الأربع المتقدمة نفس ما أريد من لفظ

۶ - إنّ الذكر الحكيم يستعمل لفظ الإله في الخالق البارىء المدبّر و لايمكن لأي مفسّر تفسيره باحدى المعاني المتقدمة و يقول : ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنَّ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ

اللَّيِـــلَ سَــرَمـــدَا اللَّي يـــوَمِ الَقِيــامـــةِ مــنَ إِلَــهُ غَيرُ اللَّوِيتَأْنِيكُمُ بِضِياءٍ أفلاتَسْمَعُونَ﴾(القصص/٧١).

﴿ قُلْ أَرَأَيْنَهُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهْ ارَ سَرْمَداً اللّٰي يَوْمِ القِيامَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ ﴾ (القصص/ ٧٢).

فلفظ «الإله» في هاتين الآيتين معادل للفظ الجلالة لكن بشرط العمومية و الكلّية أو إلغاء الجزئيّة و الخصوصيّة و لايستقيم البرهان الوارد فيهما إلاّ بتفسير الإله بما يعادل الخالق المدبّر لابتفسيره بالمعبود و المحبوب إلاّ بتكلّف و الاية بصدد البرهنة على أنّه ليس في الكون مدبّر سواه و لذلك لو جعل الله عليكم الليل سرمداً من إله (مدبّر) غير الله يأتيكم بضياء، و لو جعل عليكم النهار سرمداً من إله غيره سبحانه يأتيكم بليل، فإذاً الالوهيّة (المعادلة للخالقيّة و المدبريّة) منحصرة فيه، لايشاركه فيها غيره فهو إله واحد ليس غيره.

أضف إلى ذلك انّ مقتضي كون الاستثناء متّصلًا، دخول المستثنى منه في المستثنى دخولًا واقعياً، و بما أنّ المراد من المستثنى هو الخالق الـذي بيده مصير الإنسان و الأشياء فليكن هو المراد من المستثنى منه لكن بتفاوت انّ أحدهما كلّي و الآخر جزئي.

و قد عرفت ان القول بإن لفظ الجلالة علم للذات المستجمع لجميع صفات الجمال و الكمال أو الخالق و البارىء للأشياء أو لمن بيده مصير العالم و الإنسان لايرادمنه دخول هذه المفاهيم بالصورة التفصيلية في معناه و إنّما هي موضوع لما تهدي إليه الفطرة أو تدل عليه العقول من سيطرة قدرة على العالم لها تلك الخصوصيّات فهي من الخصوصيّات الفرديّة التي يمتاز بها عمّن سواه من الأفراد لا أنّها أجزاء للمعنى و الجامع بين أفراد الإله المفروضة ، لاالمحققة، أمر بسيط يشار إليه بأمر من الأمور.

٧- و الذي يعرب بوضوح أنّ الإله ليس بمعنى المعبود هو كلمة الاخلاص «لا إله إلاّ الله» إذ لو كان المقصود من الإله المعبود لكان هذه الجملة كذباً، لأنّ من البديهي وجود آلاف المعبودات في هذه الدنيا غير الله و مع ذلك كيف يمكن نفي معبود سوى الله و لأجل ذلك اضطرّ القائل أن يقول «الإله» بمعنى المعبود ، أن يقدّر لفظ «بحق» لتكون الجملة هكذا : «لا إله بحق إلاّ الله»، مع أنّ تقدير لفظ «بحق» خلاف الظاهر فإنّ كلمة الإخلاص تهدف إلى نفي أي إله في الكون سوى «الله» مع لفظ ليس لهذا المفهوم مصداق بتاتاً سواه، و هذا لاينسجم إلاّ أن يكون «الإله» مع لفظ الجلالة متحدين في المعنى و أمنا جعل لفظ الجلالة علماً للذات و جعل الإله بمعنى المعبود أو ما يشابهه فلا يحصل منه المعنى المقصود بسهولة .

و أمّا جمعه على لفـظ الآلهة مع أنّ مصداقه منحصر في فرد فـلايدلّ على أنّه بمعنى المعبود بل لأجل أنّ العرب كـانت معتقدة بتعدّد مصداقه قـال سبحانه : ﴿أَمْ لَهُمْ آلِهَةٌ تَمْنَعُهُمْ مِنْ دُونِنا﴾(الأنبياء/ ٢٣) .

إلى هنا تبيّن أنّ المفهوم من لفظ الجلالـة و لفظ الإله واحد، و أمّا ما ذكر من المعاني مـن الخلق و التدبير و الإحياء و الإماتـة و كون مصير الإنسان بيده فـإنّما هو من لوازم الالوهية واقعاً أو عند المتصور.

و ربما يستدل على أنّ الإلى في الذكر الحكيم بمعنى المعبود و انّ ألَهَ بمعنى عَبَدَ، تمسكاً بقوله: ﴿ وَ قَالَ الْمَلاُ مِنْ قَوْمٍ فِرْعَونَ أَتَذَرُ مُوسىٰ وَ قَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَ يَذَرَكَ وَ آلِهَتَكَ ﴾ (الاعراف/ ١٢٧) حيث قرم «و إلاهتك» أي يذرك و عبادتك و لكن الإجابة عنه واضحة .

أمّا أولاً فـ لأنّ القراءة المتواترة هـي «و آلهتك» أي ليـذرك و آلهتك التـي أنت تعبدها حيث كان فرعون يستعبد الناس و يعبد الأصنام بنفسه (١).

(1) مجمع البيان ج ٢ ص ۴۶۴.

و ثانياً : على فرض صحّة القراءة فالمراد منها هو الالوهية بالمعنى المتبادر في سائر الايـات أي يتركوا قـولاً و عملاً أنك إلـه و أنت ربّهم الأعلـي إلى غير ذلـك من العناوين المشيرة إلى معنى الإله أي ينكروا إنّك إلههم و إله العالمين .

نعم قمال الراغب : و «إله» جعلوه اسماً لكلّ معبود لهم، و كذا المذات<sup>(1)</sup> و سمّوا الشمس إلاهة لاتّخاذهم ايّاهما معبوداً و أله فلان يألمه عبد و قيل تألّه فالإله على هذا هو المعبود<sup>(٢)</sup> و كلامه هذا قابل للتوجيه و على فرض ظهوره في كون الإله بمعنى المعبود فقد عرفت عدم استقامته في كثير من الايات .

إلى هنا خرجنا بهـذه النتيجة : إنّ لفظ الجـلالة علـم للذات الذي نشيـر إليه بصفات الجمال و الكمال و انّ لفظ الإله موضوع لذلك المعنى لكن بصورة الكليّة و السعـة ، و أنّه يجب أن يفسّر «الإلـه» في جميـع الآيـات بهـذا النحو و انّ تفسيـره بالمعبود و غيره تفسير بالمعنى اللازم لا بالمعنى الموضوع له .

و هاهنا نكتة نشير إليها و هو انَّ كتب الوهابيّة مليئة بتقسيم التوحيد إلى قسمين : توحيد في الربوبيّة ، و توحيد في الالوهيّة ، و يريدون من الأوّل التوحيد في الخالقيّة و من الثاني التوحيد في العبادة و كلا التفسيرين غير صحيح أمّا البربوبيّة فليست مرادفة للخالقيّة بل هو أمر آخر وراء الخلقة و لو أردنا أن نفسّره فليفسّر بالتوحيد في التدبير و إدارة العالم ، و أمّا الالـوهية فقد عرفت أنّ الإله و الالوهية ليس

بمعنى العبادة و إنَّما العبادة من لوازم الاعتقاد بكون الموجود إلها، فلو أردنا أن نعبَّر عن التوحيد في ذلك المجال فيجب أن نقول التوحيد في العبادة (٣).

17.

(١) كذا في النسخة المطبوعة و يحتمل أن يكون لفظ «الذات» مصحّف «اللات». (٢) المفردات : ص ٢١ . (٣) و قد مرّ في الجزء الأوّل من كتابنا ما يفيدك في المقام، لاحظ : ص ٣۴٨.

خاتمة المطاف

و ممّا يقضي منه العجب أنّ جلّ من ينسبون أنفسهم إلى مذهب السلفيّة ينكرون ذكر الله تعالى بالاسم المفرد(الله) دون ذكره في جملة ذات معنى تمام، و ينسبون من يذكر الله باسمه المفرد وحده إلى الضلال و يستدلّون على ذلك بأنّ جميع ما ورد من صيغ الأذكار في القرآن و السنة جمل أو كلمات ذات دلالة على معنى يتضمّن حكماً كاملاً مثل لا إله إلا الله، استغفر الله و ليس فيها لفظ الجلالة المفرد، فذكر الله بهذا اللفظ المفرد باطل، ويضيف ابن تيميّة بأنّ الاستمرار على ذكر الله بهذا اللفظ المفرد من شأنه أن يزجّ الذاكر شيئاً فشيئاً في أوهام الحلول و وحدة الوجود<sup>(1)</sup>.

لقد عزب عنه إذ مضافاً إلى أنّ اطلاقات الأدلّة<sup>(٢)</sup> كاف في ذلك، أنّه سبحانه يـ أمر نبيته أن يـذكر الله بـ اسمـه المفرد و يقـول : ﴿قُلُ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمُ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾(الانعام/ ٩١).

و إمّا ما ذكره به في آخر كلامه مـن أنّ الاستمرار على ذكر الله عسـى أن يزجّ الرجـل في أوهام الحلول شيئـاً فشيئاً لاقيمة لـه فانّه اجتهاد تجـاه النص أولًا، و هـو بنفسه موجود في سائر الأسماء ثانياً .

الثاني : الأحد

(۱) مجموع الفتاوئ ج ۱۰ ص ۵۵۶.
(۲) مثل قوله سبحانه : ﴿و اذكر اسم ربك بكرة و أصيلاً (الدهر/ ۲۵)، و قوله سبحانه : ﴿و اذكر ربَّك في نفسك تضرّحاً و خيفة و دون الجهر من القول بالغدة و الاصال و لاتكن من الغافلين (الأعراف/ ۲۰۵).

قال سبحانه : ﴿قُلْ هُوَ اللهُ اَحَدٌ اللهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَ لَمْ يُولَدُ وَ لَـمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً اَحَدُهِ .

قـال ابن فـارس : أحـد و الأصل «وحـد» ، و عـن الـزجّاج : إنّه مـأخوذ مـن «الواحد» و قال الأزهري : أنّه يقال : وحد يـوحد فهو وَحَد، كما يقال : حسن يحسن فهو حسن ثم انقلبت الواو همزة فقالوا «أحـد» ، و الواو المفتوحة قد تقلب همزة كما تقلب المكسورة و المضمومة و منها امرأة اسماء بمعنى وسماء من الوسامة .

و قد ذكروا فروقاً بين الواحد و الأحد و إليك البيان :

١ - إنّ الواحد اسم لمفتتح العدد فيقال : واحد، اثنان، ثلاثة، و لايقال أحد، اثنان، ثلاثة، قال الصدوق : الأحد ممتنع من الدخول في الضرب و العدد و القسمة و في شيء من الحساب، و الواحد منقاد للعدد و القسمة و غيرهما داخل في الحساب فتقول : واحد في اثنين أو ثلاثة، و «الأحد» ممتنع عليه هذا، فلايقال : أحد بين اثنين<sup>(١)</sup>.

٢ \_ إنّ لفظة «أحداً» إذ وضعىت في حيّز النفي تفيد عموم النفي بخلاف لفظة «الواحد» فهو منصرف إلى نفي العدد لا إلى نفي الجنس، فلو قيل ما في الدار واحد يصحّ أن يقال بل فيها اثنان، و امّا لو قيل ما في الدار أحد بل اثنان كان خطأ.

٣ - إنّ لفظ الواحد يمكن جعله وصفاً لكلّ شيء يقال رجل واحد، ثوب واحد بخلاف الأحد فلايصح وصف شيء في جمانب الاثبات بالأحد إلاّ الله الأحد فلايقال رجل أحد و لاثوب أحد فكانّه تعالى استأثر بهذا النعت.

و أمَّا في جانب النفي فقد يذكر هـذا في غير الله تعالى أيضاً فيقـال: ما رأيت أحداً و على هذا فالأحد و الواحد كالرحمان و الرحيم .

(١) التوحيد للصدوق : ص ١٩٧ بتلخيص .

فالأول مختص دون الثاني، فكذلك الأحد فهمو مختص به في مقام التوصيف دون الواحد، و قال الراغب(من أقسام استعمالاته) أن يستعمل مطلقاً وصفاً و ليس ذلك إلاّ في وصف الله(قل هو الله أحد)<sup>(1)</sup>.

و قداحتمل الرازي أنّ تنكير أحد في قوله «قل هو الله أحد» لأجل أنّه صار نعتاً لله عزّ و جلّ على الخصوص فصار معرفة فاستغنى عن التعريف .

و يحتمل أن يكون التنكير لأجـل التنبيه على كمال الوحدانية كقـوله سبحانه : ﴿وَ لَتَجِدَنَّهُمْ اَحْرَصَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَاةَ﴾(البقرة/ ٩۶). أي على حياة كـاملة مضافاً إلى استعمال الأحد في الأدعية معرفة .

قال الأزهري:سئل أحمد بن يحيى عن الآحاد هل هو جمع الأحد؟ فقال : معاذ الله ليس للأحد جمع و لايبعد أن يقال الآحاد جمع واحد كما انّ الاشهاد جمع شاهد<sup>(٢)</sup>.

ثمّ إنّه اجتمع في قوله سبحانه : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ اَحَلُكُهُ أَلفاظ ثلاثة من أسماء الله و كلّ واحد منها إشارة إلى مقام من مقامات السائرين إلى الله .

أمّا الأوّل أعني لفظة "هـو" فقد جاء به من دون ذكر مرجع و قـد زعم النحويّون غير البارعين في المعارف الإلهية انّه للشـأن و لكن يمكن أن يقال : إنّه ليس للشأن و إنّما يرجع إليه سبحـانه و التعبير به من دون ذكر المرجع يناسب البـارعين الذين نظروا

(۱) المفردات : ص ۱۲ . (۲) لوامع البينات : ص ۳۳۱.

ثمَّ انَّه سبحانه أوضحه بقوله «الله» و لعلَّه لتفهيم طبقة أخرى تليهم في المعرفة و هم الذيـن يرون الكثرة في الوجـود و انَّ هناك واجباً و ممكناً فاحتـاج ضمير الإشارة إلى مميز و ذلك هو قوله«الله» و على هذا فالمجموع «هو الله» راجع إلى الطبقتين .

و أمّا الطبقة الثالثة الذين يجوّزون الكثرة لا في الموجود بمل في الإلمه، فردّ سبحانه وهمهم بقوله «هو الله أحد» لهدايتهم (١).

ثم انَّه سبحانه كرر لفظة «أحد» في سورة الإخلاص و وصف نفسمه به مرَّتين و قال:قبل هو الله أحدثم قبال: و لم يكن له كفواً أحد، فهمل أريد من اللفظة في كلاالموردين معنبي واحد أو أريد معنيان؟ و بعبارة واضحة هـل اللفظتان تشيران إلى قسم واحـد من التوحيد أو إلـي قسمين، فالظاهـر أنَّ الاية الثانيـة ناظرة إلى التـوحيد الذاتي بمعنى انَّه واحد لامثيل له و لانظير بل لايتصور له التعدد و الاثنينية، و أمَّا الاية الأولى فهي ناظرة إلى التوحيد الذاتي لكن بمعنى البساطة و نفي التجزئة عن الذات .

و قد فسّره الصدوق بذلك في توحيـده فقال : الأحد معناه أنّه واحد في ذاته أي ليس بذي أبعاض و لاأجزاء و لاأعضاء<sup>(٢)</sup>.

قال الطبرسي: الأحد هو الذي لايتجزأ و لاينقسم في ذاته و لا في صفاته(٣). و يقول الجزائري في «فروق اللغات» في الفرق بين الواحد و الأحد : إنَّ الواحد، الفرد الـذي لم يزل وحده و لم يكن معه آخـر، و الأحد الفرد الذي

لايتجزأ و لاينقسم. يقول العلامة الطباطبائي(ره): «و الأحد وصف مأخود من الوحدة كالواحد غير أنَّ الأحد إنَّما يطلق على ما (١) لوامع البينات : ص ٣١١، و توحيد الصدوق : ص ١٩۶. (٢) توحيد الصدوق : ص ١٩۶ . (٣) مجمع البيان: ج ٥ ص ٥۶۴.

لايقبل الكثرة لاخارجاً و لاذهناً»<sup>(١)</sup>.

و في ضوء هذا يمكن أن يقال : إنّ قوله سبحانه و لم يكن له كفواً أحد بشهادة لفظ «كفوا» ناظر إلى نفي المثيل و النظير له سبحانه، فهو واحد في الذات فلاذات كذاته كما هو واحد في الفعل فلاخالق و لامدبر سواه و انّ قوله : «قـل هو الله أحد» ناظر إلى نفي أي نوع من التركيب و التجزئة في ذاته سبحانه، و بذلك يعلم أنّ هذه السورة نزلت رداً لمزعمة النصارى بل اليهود أيضاً فالنصارى بحجّة أنّهم قالوا بالتثليث و اليهود بحجة أنّهم يقولون : إنّ العزير ابن الله محجوجون بما ورد في هـذه السورة فالله سبحانه واحد من «الأب» و «الابن» و «روح القدس» إله مستقل متفرّد في الالوهية فالله سبحانه واحد من «الأب» و «الابن» و «روح القدس» إله مستقل متفرّد في الالوهية فله كفو بل كفوان مع أنّه سبحانه «لم يكن له كفوا أحد» أي لم يكن له مثيل و لانظير فلايتكرر و لايتعدد، و إن لم يكن كلّ واحد إلهاً مستقلًا بل كلّ واحد يشكّل جزء من الالوهية فالله سبحانه هو المركب من هذه الثلاثة فهو سبحانه عندهم مركّب لابسيط منتجزّىء منقسم . فردّ عليهم سبحانه بقوله : ﴿قُولَ هو الله أحد» أي لم يكن له مثيل و لانظير متجزّىء منقسم . فردّ عليهم سبحانه بقوله : ﴿قُولَ هو الله أحد» أي لم يكن له مثيل و النظير

و قد ورد في ما روي عن بعض أئمّة أهل البيت(عليهم السلام) ما يؤيّد هذا الاستظهار. قال الامام أمير المؤمنين(عليه السلام) في جواب أعرابي سأله يوم الجمل عن تفسير قوله : «إنّ الله واحد» فقال(عليه السلام) في كلام مبسوط :

«و إمّا الـوجهان اللذان يثبتـان فيه فقول القـائل هو واحـد ليس له فـي الأشياء شبه، كذلـك ربّنا و قول القائل انّه عزّ و جـلّ أحدِي المعنى يعني به أنّه لاينقسم في وجود و لاعقل و لاوهم كذلك ربنا»(٢).

و بذلك تقف على أنَّ التـوحيد الـذاتي ينقسم إلـي التوحيد فـي الواحـديَّة و

(۱) الميزان ج ۲۰ ص ۵۴۳.
 (۲) توحيد الصدوق : ص ۸۳\_۸۴.

التوحيـد في الأحـديّة فيفسـر الأوّل بنفي المثـل و الثانـي بنفي التـركيب و التجـزنة و التقسيم .

و بذلك يمكن اصطياد البرهان على كون صفاته سبحانه الثبوتية الكمالية عين ذاته كما عليه الامامية من العدلية و بعض المعتزلة ، لازائد عليه كما عليه الشيخ الأشعري و من تبعه لوضوح انّ حديث الزيادة يستلزم التركيب و التجزئة ، و هما آيتا الامكان ، و الامكان ينافي السوجوب ، و إلى ذلك يشيسر الامام أمير المؤمنين (عليه السلام) بقوله : «و كمال الإخلاص له نفي الصفات (الزائدة) عنه بشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف وشهادة كلّ موصوف أنّه غير الصفة . فمن وصف الله (أي بوصف زائد على ذاته) فقد قرنه أي قرن ذاته بشيء غيره ، و من قرنه فقد ثنّاه ، و من ثنّاه فقد جزّاه، و من جزّاه فقد جهله»<sup>(1)</sup>.

و هذا بعض الكلام حول «الاحد»، و سيوافيك ما يفيدك عند البحث عن اسم «الواحد».

الثالث و الرابع : الأوّل و الآخِر

لقد ورد لفظ «الأوّل» بصوره المختلفة في الذكر الحكيم ۶۲ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في آية واحدة، قال : ﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَ الْاخِرُ وَ الظُّاهِرُ وَ الْبُاطِنُ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾(الحديد/ ٣).

(۱) نهج البلاغة الخطبة ۱.
 (۲) المقاييس ج ۱ ص ۱۵۸ و ۷۰ .
 (۳) المفردات : ص ۳۱.

الأوَّل و في الوقت نفسه الأخر، كما تصفه بأنّه الظاهر و في الوقت نفسه بأنّه الباطن فلو كان أوّلاً كيف يكون آخراً، و لو كان ظاهراً فكيف يكون باطناً؟ فأوّل الناس في العمل لايكون آخرهم فيه و هكذا الظاهر و الباطن، و مع ذلك كلّه فالله سبحانه جمع بين هذه الصفات جمعاً حقيقياً واقعياً لامجازياً و ذلك بإحاطته على الموجودات الامكانية و قيامهم به قيام المعنى الحرفي بالاسمي، فكما لايمكن خلو المعنى الحرفي عن الاسمي فهكذا لايمكن خلو الوجود الإمكاني عن الوجود الواجبي، و ليس حديث نفي الخلو حديث الممازجة بل المقصود الاحاطة القيومية التي له سبحانه بالنسبة إلى العالم كلّه، فالعالم بما فيه من الكبير إلى الصغير و من المجرة الصور الذهنية بالنفس فهو مع الأشياء كلّها فيه من الكبير إلى الصغير و من المجرة فإذا كان محيطاً بوجوده على كلّ شيء فكلّ ما فرض أوّلاً فهو قبله بحكم كونه محيطاً و الشيء محاطاً، فهو الأوّل دون الشيء المفروض أوّلاً، و كلّ ما فرض آخراً فهو بعده فإذا كان محيطاً معوره به من كلّ جهة، فهو الآخر دون الشيء عليما محيلة و الشيء محاطاً، فهو الأوّل دون الشيء المفروض أوّلاً، و كلّ ما فرض آخراً فهو بعده و الشيء محاطاً، فهو الأوّل دون الشيء المفروض أوّلاً، و كلّ ما فرض آخراً فهو بعده و الشيء محاطاً، فهو الأوّل دون الشيء المفروض أوّلاً، و كلّ ما فرض آخراً فهو بعده و الشيء محاطاً، فهو الأوّل دون الشيء المفروض أوّلاً، و كلّ ما فرض آخراً فهو بعده فإذا كان محيطاً و لاآخريته زمانية و لامكانية بل بمعنى كونه محيطاً بالأشياء على أيّ نحو وليته تعالى و لاآخريته زمانية و لامكانية بل بمعنى كونه محيطاً بالأشياء على أيّ نحو فرض و كيفما تصوّرت .

و على ذلك فـالأوّل و الآخر من فروع اسمـه «المحيط» فبما أنّ وجوده محيط بكلّ شيء فهو الأوّل قبل الاشياء و الاخر بعد الأشياء .

هو أوّل الأشياء و آخرها، و انّه لو فرض شيء فهو أوّله كما أنّه آخره بحكم المحيطيّة و المحاطيّة .

و يمكن أن يقال : إنّ الوصفين تعبيران عن أزليّته و أبديّته فبما أنّه واجب الوجود و انّ وجوده نابع من صميم ذاته غير مكتسب من مقام آخر، يكون أزليّاً فلايكون لوجوده ابتداء كما لايكون لوجوده انتهاء، و بعبارة اخرى فرض كون وجوده واجباً بالذات، يستلزم أن لايتطرّق إليه العدم أبداً لا في السابق و لافي اللاحق و هو يسا وق أزليّته و أبديّته و هو يستلزم أن لايكون له ابتداء و لاانتهاء و لاأوّل و آخر، ولو وصف بالأوليّة و الآخرية يكون المراد منهما أنّه الأول بلاابتداء و الآخر بلاانتهاء، و هذا معنى آخر غير ما ذكرنا.

و الفرق بين المعنيين واضح فإنَّ توصيفه بهما في المعنى الأوَّل ينبع من كونه محيطاً بالأشياء كما أنَّ توصيفه بهما في المعنى الشاني ينبع من كونه واجب الوجود ممتنع العدم، و هو خيرة الصدوق في توحيده حيث قال : «إنَّه الأوَّل بغير ابتداء و الاخر بغير انتهاء» <sup>(1)</sup>.

ثمّ إنّ هذه الآية قـدوقعت مجالًا لأرباب الاشارات فذكروا في تفسيـرها وجوهاً كثيرة تناهز ٢۴ وجهاً<sup>(٢)</sup> كلّها مـن قبيل التفسيـر الإشاري، و قد ذكـرنا فـي محله أنّ قسماً منه تفسير جائز و قسماً آخر تفسير ممنوع .

الخامس: «الأعلى»

و قدورد لفظ « الأعلى» في الذكر الحكيم ٩ مرّات و وصف به سبحانيه في

آيتين قال : ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَىٰ ﴾ (الاعلى/ ١) . و قـال سبحانـه : ﴿وَ مـٰا لاَحَـدٍ عِندَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزِىٰ اِلاَ ايْتِعـٰاءَ وَجـْهِ رَبِيِّهِ الْأَعْلَىٰ ﴾ (الليل/ ٢٠) .

و ربّما وصف بـه مثله(بالفتح) سبحـانه قال: ﴿لِلَّذِينَ لَأَيْوَمِنُونَ بِالْاخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءِ وَ لِلَهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾(النحل/ ٤٠).

و قال سبحانه : ﴿وَ هُوَ الَّذِي يَبْدَؤُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَ هُو أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَ لَهُ الْمَثُلُ الاَعْلىٰ فِي السَّمُواَتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾(الروم/ ٢٧).

و الأعلى في الآيتين الأوليّتين ـ كما هو الظاهر ـ وصف للرّبّ، و في الأخيرتين وصف للمثل(بالفتح)، و المراد من «المثل» هو الوصف و التوصيف<sup>(١)</sup>.

و «الأعلى» من العلو و هو الرفعة قال ابن فارس : «العلوّ: أصل واحد يدل على السموّ و الإرتفاع، لايشذ عنه شيء، من ذلبك العليٰ و العلوّ، و يقولون : تعالى النهار: ارتفع».

أقول: المراد من العلق، هو العلق من حيث الرتبة و الدرجة لأنّه المبدأ لكلّ شيء، و المفيض له و المحيط به، فذاته سبحانه أرفع من كلّ موجود محدود، يعلو كلّ عال،ويقهر كلّ شيء فبما أنّه عال و له العلق المطلق، فله الوجود الكامل، و هذا يلازم كونه ذا أسماء حسني ومعه يجب تسبيح اسمه وتنزيهه عمّا لابليق من الأسماء .

(١) قال سبحانه: ﴿ أَنْظُرْ كَيْفَ ضَمَرَبُوا لَكَ الأَمْنَالَ فَضَلُّوا فَكَايَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً ﴾ (الفرقان / ٩)، و المراد من ضرب المثل للرسول هو توصيفه بصفات لاتليق به، مثل توصيفه بأنّه «رجل مسحور» كما جاء في الآية المتقدمة عليها حيث قال سبحانه: ﴿ وَ قَالَ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَّ رَجُلاً مَسْحُوراً ﴾ (الفرقان / ٨).

الصفات العليا فله العلم الذي لايطرأ عليه الجهل، و القدرة التبي لاتعرضه عجز، و الحياة التي لايحدّدها موت، فهو سبحانه أعلى من أمثال السوء التي يتصف بها غيره .

فالله سبحانه أعلى ذاتاً و وجوداً، و أعلى صفة وسمة. أمّا علوّ ذاته فلأجل كونه واجب الوجود و مبدع الممكنات و موجدها، و أمّا علوّ صفاته فلأنَّ كلَّ وصف كمالي يوصف به شيء في السماوات و الأرض كالحياة و القدرة و العلم و الملك و الجود و الكرم و العظمة و الكبرياء، فله السهم الأعلى و لغيره الأدني و ذلك لعدم محدوديّة صفاته بخلاف غيره .

ثم انَّه ربَّما يفسّر «الأعلى» بالقاهر. قال الصدوق : و أمَّا الأعلى فمعناه العليّ و القاهر و يؤيّد ذلك قوله عزّ و جلّ لموسى (عليه السلام) : ﴿ لأَتَخَفُ إِنَّكَ أَنْتَ الأعلىٰ﴾(طه/ ٤٨) اي القاهر و قوله عزَّ و جلَّ في تحريض المؤمنيـن على القتال : ﴿ وَ لاَتَهِنُوا وَ لاَتَحْزَنُوا وَ أَنْتُمُ الْأَعْلَونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٣٩) و قوله عزَّوجلَ: ﴿ إِنَّ فُبِرْعَوْنَ عَلاَ فَبِي الأَرْضِ﴾ (القصص/ ٢). أي غلبهم و استولى عليهم، و قال الشاعر في هذا المعنى :

تركناهم صرعي لنسر وكاسر فلما علونا و استوينا عليهم

ثم قال، و هناك معنى ثان و هـو إنَّه متعال عن الأشباه و الأنداد أي متنزَّه كما قال: ﴿ وَ تَعْالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (يونس/ ١٨).

و الظاهر تعيّن المعنى الثاني و هو الذي عبترنا عنه بالرفعة وجوداً و صفة ثم الرفعة كما تتحقق بالصفات الكمالية على ما أوضحنا، تتحقق بالتنزَّه عن الأشباه و الأنداد و هو الذي ذكره الصدوق، و أمّا المعنى الأوّل فالظاهر أنّه لازم المعنى الثاني فانَّ العلو رتبة بـل و مكاناً يستلزم القهر و الغلبة، فالقهر و الغلبة، من لوازم المعنى وليسما نفس المعنى.

15.

السادس: «الأعلم» و قـد ورد في الـذكـر الحكيـم لفظ «الأعلـم» ۴۹ مرّة و لـم يوصـف به غيـره سبحانه.

قال سبحانه : ﴿ يَقَلُولُونَ بِأَفُوْاهِهِمْ مَا لَيَسْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ﴾ (آل عمران/ ١۶٧).

و قال سبحانه : ﴿اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْالَتَهُ﴾(الأنعام/ ١٢۴) إلى غير ذلك من الموارد .

و صيغة «أعلم» صيغة المفاضلة و معناه انّه يُثبت العلم لنفسه و غيره و لكنّه يفضّل علمه على غيره غير أنّه يعدل عنه في موارد بقرائن خاصّة مثل قوله سبحانه : ﴿ وَ إِذَا جَاءَتُهُمُ آيَةٌ قَاللُوا لَنْ نُؤْمِنَ حَتّى نُوْتَى مِثْلَ ما أُوتِي رُسُلُ اللهِ اللهُ أَعْلمَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْالَتَهُ (الانعام / ١٢۴) فعلقوا إيمانهم و تصديقهم على أن يؤتوا مثل ما أوتي رسل الله بأن ينزّل عليهم الملك و الوحي ، فاجيبوا بقول هسبحانه: (الله أعْلمَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْالتَهُ و المناسب لمقام الرد هو انسلاخ صيغة التفضيل من المفاضلة أي يَجْعَلُ رِسْالتَهُ و المناسب لمقام الرد هو انسلاخ صيغة التفضيل من المفاضلة أي و هذا دليل على جهلهم الملك و الوحي ، فاجيبوا بقول هسبحانه: (الله أعلمُ حَيْثُ و هذا دليل على من المفاضلة ، فهم جهلاء و الله سبحانه هو العالم ، و نظير ذلك و هذا دليل على جهلهم المطبق ، فهم جهلاء و الله سبحانه هو العالم ، و نظير ذلك قوله سبحانه نقلاً عن «لوط» في حق بناته : ﴿ يَا قَوْمٍ هُوْلاً مِ بَنَاتِي هُنَ أَطْهِمُ

السابع : «الأكرم» و قد وردت هـذه اللفظة في الذكر الحكيم مرتين الأولى قوله سبحانه : ﴿إِنَّ اَكْرَمَكُمْ عِنْدَاللهِ أَنْقْكُمْ﴾ (الحجرات/ ١٣) و الثانية قـوله سبحانه : ﴿إِقْرَأْ وَ رَبِّكَ الأَكْرَمُ﴾ (العلق/ ٣).

قال الراغب في مفرداته : «الكرم إذا وصف الله تعالى به فهو اسم لإحسانه و إنعامه المتظاهر نحو قوله : ﴿ فَإِنَّ رَبِّى غَنِيٌّ كَرِيمُهُ (النمل/ ۴۰) و إذا وصف به الإنسان فهو اسم للأخلاق و الأفعال المحمودة التي تظهر منه و لايقال هو كريم حتى يظهر ذلك منه .

و على ذلك فمعنى قوله ﴿ وَ رَبَّكَ الْأَكْرَمُ﴾ اي الأكثر كرماً الـذي يفوق عطاؤه ما سواه، فهو يعطي لا عن استحقاق و ما من نعمة إلا و تنتهي إليه سبحانه.

قال الطبرسي : أي الأعظم كرماً فلايبلغه كرم كريم لأنّه يعطي من الكرم ما لايقدر على مثله غيره، فكلّ نعمة توجد فمن جهته تعالى أمّا بأن اخترعها و أمّا بأن سبّبها و سهّل الطريق إليها .

هذا و يمكن أن يقال :

إنّه من الكرم بمعنى الشرف سواء كمان في الشيء نفسه أو في تُحلق من الأخلاق . يقمال : رجل كبريم و فرس كبريم، و أمّا السخماء و العطاء و الصفيح عن

ذنب المذنب فهو من آثاره، قال في المقاييس نقلًا عن ابن قتيبة : الكريم : الصفوح و الله تعالى هو الكريم الصفوح عن ذنوب عباده المؤمنين(١) و على ذلك فمعنى قوله وَ رَبُّكَ الأَكْرَمُ هو الأكمل في الشرف ذاتاً و فعلاً.

(١) معجم مقاييس اللغة ج٥ ص ١٧١ - ١٧٢ .

الثامن : «أرحم الراحمين»

و قد جاء «أرحم الراحمين» في الذكر الحكيم أربع مرّات و صفاً له سبحانه . قال سبحانه : ﴿وَ أَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَ أَنْتَ اَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ (الاعراف/ ١٥١) . و قال سبحانه : ﴿ فَاللهُ خَيرٌ حَافِظاً وَ هُوَ اَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ (يوسف/ ٤٢)، و قال سبحانه : ﴿ قَالَ لاَتَشْرِيسَبَ عَلَيْكُمُ الْيسَوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمُ وَ هِمُوَ اَرْحَمَمُ الرَّاحِمِينَ (يوسف/ ٩٢) . و قال سبحانه : ﴿وَ آَيُّوبَ إِذْ نَادِي رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِيَ الضَّرُ وَ الرَّاحِمِينَ (يوسف/ ٩٢) . و قال سبحانه : ﴿وَ آَيُوبَ إِذْ نَادِي رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِيَ الضُّرُ وَ الرَّاحِمِينَ (الأنبياء/ ٨٣) .

و جاء فيه اخير الراحمين اوصفاً له سبحانه مرّتين . قال : ﴿رَبَّنَا آمَنًا فَاغْفِرْ لَنَا وَ ارْحَمْنَا وَ أَنْتَ خَيْرُ الراحِمِينَ﴾(المؤمنون/ ١٠٩). و قال : ﴿ وَ قُلْ رَبِّ اغْفِرْ وَ ارْحَمْ وَ أَنْتَ خَيْرُ الراحِمِينَ﴾(المؤمنون/ ١١٨).

قال ابن فارس : «الرحم أصل واحد يدل على الرقّة و العطف و الرأفة يقال من ذلك : رحمه يرحمه إذا رقّ له و تعطّف عليه، و الرحم، و المرحمة و الرحمة بمعنى، و الرحم علاقة القرابة ثم سمّيت رحم الأنشى رحماً من هذا لأنّ منها ما يكون ما يرحم و يرقّ له من ولد».

قال الراغب: «و الرحمة رقّة تقتضي الإحسان إلى المرحوم و قد تستعمل في الرقة المجرّدة و تارة في الاحسان المجرّد عن الرقّة نحو «رحم الله فلانا» و إذا وصف به الباري فليس يراد به إلاّ الإحسان المجرّد دون الرقّة، و على هذا روي : «إنّ الرحمة من الله إنعام و إفضال، و من الآدميّين رقّة و تعطّف ...».

و ظاهر هذا أنَّ الرقَّة و التعطُّف داخل في معنى الرحمة غير أنَّ البرهان العقلي يجرّنا عند توصيف سبحانه به إلى تجريده عن الرقّة لاستلزامها الإنفعال و هو محال على الله سبحانه.

قال العلامة الطباطبائي : «الرحمن الرحيم من الرحمة و هي وصف انفعالي و

تأثّر يلمّ بالقلب عند مشاهدة من يفقد أو يحتاج إلى ما يتم به أمره، فيبعث الإنسان إلى تتميم نقصه و رفع حاجته إلا أنّ هذا المعنى يرجع بحسب التحليل إلى الإعطاء و الافاضة لرفع الحاجة و بهذا المعنى يتّصف سبحانه بالرحمة»(1).

التاسع : «أحكم الحاكمين» و قد ورد «احكم الحاكمين» في القرآن وصفاً لله سبحانه مرّتين .

قال : ﴿ وَ نَادىٰ نُوْحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَ إِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَ أَنْتَ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ﴾(هود/ ۴۵).

و قال سبحانه: ﴿ ٱلَيْسَ اللهُ بِأَحْكَمِ الْحَاكِمِينَ﴾(التين/ ٨).

و الحكم في اللغة بمعنى المنع لإصلاح، و سمّيت اللجام حَكَمة الدابّة لأنّها تمنعها و منه قول الشاعر:

أبني حنيفة أحكموا سفهاءكم التي أخاف عليكم ان اغضبا

ثمّ استعيـر في الحكم الفاصـل و القضاء الباتّ بـأنه كذا و كذا أو ليس بكذا وكذا لأنّه يمنع الخصمين عن التعدّي، و سمّيت الحكمة حكمة لأنّها تمنع الرجل من فعل ما لاينبغي .

قال سبحانه: ﴿ وَ إِذَا حَكَمْتُمْ بَينْ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلَ (النساء/ ٥٨) و قال : ﴿ يَحْكُمُ بِهِ ذَوْا عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ (المائدة / ٩٥) فكما وصفه القرآن بأنه (أحكم الحاكمين، كذلك خصّ له الحكم وقال: ﴿ ٱلالمَهُ الْحُكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسِبِينَ ﴾ (الأنعام / ٤٢) و قال : ﴿ وَلَهُ الْحُكْمُ وَ إِلَيهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (القصص / ٧٠) وقال : ﴿ أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ (الزمر/ ۴۶) إلى غير ذلك من الايات . بقي الكلام في المراد من قوله «أحكم الحاكمين» .

(١) الميزان ج ١ ص ١٤.

و أمّا قوله «أحكم» فهل المراد أنّه سبحانه أقضى القاضين؟ كما نقله الطبرسي وجهاً، فقال: فيحكم بينك يا محمد و بين أهل التكذيب .

الظاهر أنّ صيغة التفضيل في المقام بعد تسليم كونه بمعنى القضاء متضمّنة لمعنى الاحكام و الاتقان خصوصاً في الاية الأولى حيث انّها وردت بعد قول نوح : ﴿ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَ إِنَّ وَعْدَكَ الْحَقَّ فَلايناسب تفسيره بأنّك أقضى القاضين إلاّ بتضمين «أحكم» معنى الإتقان و معناه إنّك فوق كلّ حاكم في إتقان الحكم و حقيّته و نفوذه من غير اضطراب و وهن فما جرى على ابني من الغرق في الماء عين حكمك الحكيم و قضاؤك الرصين .

العاشر: «أحسن الخالقين»

و قد ورد «أحسن الخالقين» وصفاً للله سبحانه في الذكر الحكيم مرتين. قال سبحانه: ﴿ ... ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقاً آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ اَحْسَنُ الخَالِقِينَ ﴾ (المؤمنون / ١٢). و قال سبحانه ناقلاً عن إلياس: ﴿ أَتَدْعُونَ بَعْلاً وَ تَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ ، اللهَ رَبَّكُمْ وَ رَبَّ آبَائِكُمُ الأَوَلِينَ ﴾ (الصافات/ ١٢٥-١٢٤) فهو سبحانه يصف نفسه في هاتين الايتين بأنه «أحسن الخالقين» كما أنه يصف فعله حسناً على الاطلاق في الايات الأخر قال:

﴿ ٱلَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيءٍ خَلَقَهُ وَ بَدَأَ خَلْقَ الإنسانِ مِنْ طِينَ (السجدة / ٧).

و قال : ﴿ وَ صَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَ رَزَقَكُمْ مِنَ الطَيُّبَاتِ ﴾ (غافر/ ٤٢).

- أمّا الخلق لغة فقد فسّر بمعنى تقدير الشيء، يقال خلقت الأديم للسقاء إذا قدّرته. قال زهير:
  - و لانت تفري ما خلقت و بعض القوم يخلق ما يفري

و من ذلك الخُلق : و هي السجيّة لأنّ صاحبه قد قدر عليه، و الخلاق : النصيب لأنّه قد قدّر لكلّ أحد نصيبه .

و يؤيد كونه متضمّناً معنى الإيجاد قول مسبحانه : ﴿صُنْعَ الله الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِما تَفْعَلُونَ﴾(النمل/ ٨٨) فانّ الصنع في الاية مكان الخلق و ليس الصنع صرف التقدير بل العمل عن تقدير. قال سبحانه : ﴿ اَنِ اصْنَعِ الفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَ وَحْيِنَا﴾(المؤمنون/ ٢٧).

قال الراغب : ثم إنّ الخلق تارة يستعمل في إبداع الشيء من غير مادة و لا احتذاء قال سبحانه : (خلق السموات و الارض) (الأنعام / ۶) أي أبدعهما بدلالة قوله (بديع السموات و الارض) (الأعراف/ ١٨٩) و أخرى في ايجاد الشيء من الشيء نحو: (خلقكم من نفس واحدة) . و قال : (خَلَقَ الجانَّ مِنْ مارِج مِنْ نار) (الرحمن / 10) ثم قال : و الخلق الذي هو الابداع لله تعالى و لهذا قال في الفصّل بينه تعالى وبين غيره : ﴿ أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لاَيْخُلُقُ أَفَلاً تَذَكَّرُونَ (النحل / 10) و أمّا الذي يكون بالإستحالة فقد جعله الله تعالى لغيره في بعض الأحوال كعيسى حيث قال : ﴿وَ إِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَبَةِ الطَّيْرِ بِإِذْبِي (المائدة / 10).

و الظاهر أنّ الراغب بصدد الجمع بين مفاد الآية المثبت لكون الخلق صفة مشتركة بين الله و بين غيره، و بين الآيات الحاصرة لها في الله سبحانه حيث يقول: وذكِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ لأ اللهَ الأهمُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْء فَاعْبُدُوه (الأنعام / ١٠٢) فحصر الخلق في ابداع الشيء من غير أصل و لا احتذاء في الله سبحانه، و أمّا الخلق بمعنى الإستحالة فأثبته للمسيح، و بذلك ارتفع الخلاف بين الآيتين، و إليه ذهب الطبرسي حيث قال: و في الآية دليل على أنّ اسم الخلق قد يطلق على فعل غير الله إلا أنّ الحقيقة في الخلق لله سبحانه فقط، فإنّ المراد من الخلق الشيء مقدراً

(١) المفردات للراغب : ص ١٥٧ \_ماده خلق .

تقديراً لاتفاوت فيه، و هـذا إنّما يكون من الله سبحـانه و تعالمي دليله قوله : ﴿ أَلا لَهُ الخلق﴾(١).

يلاحظ عليهما : أنّ الخلق من غير أصل يوصف به سبحانه و غيره فانّ النفوس المجرّدة تخلق الصور في صقع النفس من غير مادة ، و إنّما يرتفع الإختلاف بين القسمين من الايات بأنّه لامانع من تخصيص الخلق بالله سبحانه و تشريك الغير معه أيضاً و ذلك لأنّ الخلق بمعنى فعل الفاعل ، المستقل في فعله ، غير المعتمد في خلقه على شيء ، غير المستعين في عمله من أحد ، يختصّ بالله سبحانه ، وأمّا الخلق بمعنى فعل الفاعل ، غير المستقل في فعله ، المعتمد في وجوده وفعله على الواجب ، المستعين في كلّ أن من الفياض المطلق ، فهو للإنسان خاصّة ، و يجمعهما لفظ الخلق وهو على وجه وصف مشترك ، وعلى وجه مختصّ بالله سبحانه .

## الحادي عشر: «أسرع الحاسبين»

و قد ورد في المذكر الحكيم في مورد واحد. قمال سبحانه : ﴿ أَلا لَهُ الحُكْمُ وَ هُوَ أَسْرَعُ الحَاسِبِينَ (الأنعام/ ۶۲). كما وصفه في آية بأنّه أسرع مكراً. قال سبحانه : ﴿ قُلِ اللهُ أَسْرَعُ مَكْراً إِنَّ رُسُلَنَا يَكْتُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ (يونس/ ۲۱). و سيأتي البحث عنه عند الكلام في وصفه : «سريع الحساب». كما يأتي

الثاني عشر و الثالث عشر: «أهل التقوى و أهل المغفرة»

و قد ورد في الذكر الحكيم هذان الاسمان في مورد واحد و وقعا اسمين له

(۱) مجمع البيان ج ۲ ص ۱۰۱ ، طبع صيدا .

سبحانه . قال سبحانه : ﴿ وَ مَا يَذْكُرُونَ الأَ أَنْ يَشَاءَ اللهُ هُوَ أَهْلُ التَّقُوى وَ أَهْلُ الْمَغْفِرَةِ﴾(المدثر/ ٥٢).

قال الطبرسي : أي هو أهل أن تبتقى محارمه و أهل أن يغفر الـذنوب . روي مرفوعاً عـن أنس قال : إنّ رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم تـلا هذه الآية و قال : قال الله سبحانه : أنـا أهل أن اُتّقىٰ فلايجعل معي إله، فمن اتّقـى أن يجعل معي إلهاً فأنا أهل أن أغفر له<sup>(۱)</sup>.

و الظاهر أنّ الأهل في الاية بمعنى الجدير. قال الراغب : «يقال فـلان أهل لكذا أي خليق به»<sup>(٢)</sup>و منه اشتقّ المؤهّل أي الجدير، و المؤهّلات : القابليات .

قال العلامة الطباطبائي : إنّ قوله : ﴿هو أهلُ التقوى و أهلُ المغفرة ﴾ تعليل لقوله ﴿و ما يذكرون إلاّ أن يشاءَ اللهُ ﴾ فإنّ كونه تعالى أهل التقوى و أهل المغفرة لايتمّ إلاّ بكونه ذا إرادة نافذة فيهم سارية في أعمالهم (٣).

الرابع عشر: «الأبقي»

قد ورد لفظ «الأبقس» في الذكر الحكيم سبع مرّات، و قد وصف بـه عذابه و رزقه و ما عنده و الاخرة، و ورد في آية واحـدة وصفاً له سبحانه فقال : ﴿إِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطْايَانَا وَ مَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ وَ اللهُ خَيْرٌ وَ ٱبْقَىٰ﴾(طه/ ٧٣).

و مضمون الآية إجابة على ما هدّد به فرعون السحرة و قال : ﴿وَ لَا صَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوع النَّخْلِ وَ لَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدَّ عَذَاباً وَ أَبْقَىٰ (طه/ ٧١) و الآيتان ﴿ أَيُّنَا أَشَدَّ عَذَاباً وَ أَبْقَى﴾ فَوَ اللهُ خَبْرٌ وَ أَبْقَى﴾ على وتيرة واحدة و الضمير في صيغة التفضيل يرجع إلى

(۱)مجمع البيان ج۵ ص ۳۶۲. (۲) المفردات : ص ۳۰. (۳) الميزان ج۲ ص ۱۸۵.

الله سبحانه . إنَّما الكلام في تعيين المتعلَّق، فربما يقال : إنَّه الثواب أي و الله خير لنا منك و ثوابه أبقى لنا من ثوابك، و ربما يقال : إنَّ المتعلَّق هو العقاب و المراد : و الله خير ثواباً للمؤمنين و أبقى عقاباً للعاصين و هـذا جواب لقوله: و لتعلمن أيّنا أشدّ عذاباً و أبقى، ولكن الظاهر أنَّ المراد أوسع من ذلك و كأنَّه قيل : إنَّما آثرنا غفرانه على احسانك، لأنَّه خير و أبقى أي خير من كلَّ خير و أبقى من كلَّ باق لمكان الاطلاق \_ فـلايؤثـر عليه شـيء، و بذلك يعـرف معنى المقـابلة بيـن كلام فـرعون و السحرة فإنَّه يصف نفسه في الاية الأولى بالأبقى و السحرة تقابله بأنَّه سبحانه أبقي .

### الخامس عشر: «الأقرب»

و قد وردت اللفظة في القرآن ١١ مرّة و وردت تـوصيف آ له سبحـانـه مرتيـن قال : ﴿ وَ نَحْنُ أَقَرِبَ إِلَيْهِ مَنْ حَبْلِ الوَرِيدَ ﴾ (ق/ ١٢) و قال سبحانه : ﴿ وَ نَحْنُ أَقْرَبُ اِلَيْهِ مِنْكُمْ وَ لَكِنْ لاَتْبْصِرُونَ﴾(الواقعة/ ٨٥) و فسرت الأقربيّة بالعلم: أي نحن أقرب إليه بالعلم من حسل الوريد و يكون معنى الآية : نحن أعلم به. و تحقيق الكلام في مفاد الاية يتوقف على بيان معنى الأقربيّة الواردة فيها فنقول :

إنَّ الأقربيَّة ليست أقربيَّة مكانيَّة كما أنَّ قربه سبحانه من العبـد ليس منحصراً بالافضال عليه بل لقـربة سبحانه من العبد، و أقربيته إليه من حبـل الوريد معنى آخر لايقف عليه إلاّ المرتاض في المعارف الإلهية و الخارج عن أسر التعطيل و حبال

التشبيه .

انه سبحانه يصرّح بأنه مع عباده أينما كانوا و يقول : ﴿ وَ هُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُم (الحديد / ۴).

و يعد نفسه رابع الثلاثة و سادس الخمسة و يقول : ﴿مَا يَكُونُ مِنْ نَّجْوَى ثَلاَئَةِ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَ لاَخَمْسَةٍ إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ وَ لاَأَدْنَىٰ مِنْ ذَلِكَ وَ لاَأَكْثَرَ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَأَنُوا ثُمَّ يُنَبُّثُهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَومَ القِيَامَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمُه (المجادلة/٧)

كما أنّه يصف نفسه إلهاً في السماوات و الأرض و يقول : ﴿وَ هُوَ اللهُ فِي السَّمُواتِ وَ فِي الْأَرْضِ﴾(الأنعام/ ٣) إلى غير ذلـك من الايـات التي تـدل على إحـاطة وجـوده سبحانه بكلّ شيء و كونه مع كلّ شيء .

ثمّ إنّ المسلمين في مقابل هذه الايات على طائفتين :

الأولى : أهل الحديث و الحنابلة و المتقشّفون المغترّون بالظواهر التصوّريّة البدئيّة غير المتعمّقين في الايات و الأحاديث، فهولاء أخذوا بظاهر قوله سبحانه : (الرَّحْمْنُ عَلَى العَرْشِ اسْتَوَى)(طه/٥) ففسّروا الإستواء بالإستقرار لا بالإستيلاء و السلطة، فجعلوه مستقرّاً على عرشه وسريره فوق السماوات و أقصى ما عند المتظاهرين بالتنزيه إضافة قولهم : بلاكيف أي لانعلم كيفية سريره و استقراره، قال الشيخ الأشعري : "نقول : إنّ الله عزّ و جلّ يستوي على عرشه كما قال يليق به من غير طول الاستقرار"<sup>(۱)</sup>.

و هؤلاء ـ الذين حبسوا القاهر المحيط في نقطة خاصّة من العالم ـ تحيّروا أمام هذه الايات التي دلّت على احاطة وجوده لكلّ شيء و صحيفة الكون، فلجأوا إلى التأويل المبغوض عندهم فقالوا في تفسير الآية في سورة المجادلة : المراد انّه سبحانه هو بعلمه رابعهم، و بعلمه سادسهم، و لا أدنى من ذلك و لا أكثر إلا هو معهم، نعني بعلمه فيهم، كما أوّلوا قوله سبحانه : ﴿و هو اللهُ فِي السَّمُواتِ و فِي الأَرْضِ ﴾ بأنّ المراد هو إله من في السموات، و إله من في الأرض و هو على العرش العرش، و

14.

المعارف التي هي إحدى المعاجز القرآنية .

و لممّا حسب القائل باستقراره سبحانه على عرشه انّ مراد القمائلين باحماطة وجوده لكلّ شيء، و كونمه في كلّ مكان و زمان، هو الإحاطة المكانية و انّه موجود في كلّ شيء كوجود الجسم في مكانه بدأ بالاعتراض، وقال: عرف المسلمون أماكن كثيرة ليس فيها من عظم الربّ شيء فان قمالوا: أي مكان؟ قلنا أجسامكم و أجوافكم و أجواف الخنازير و الحشوش و الأماكن القذرة ليس فيها من عظم الرب شيء<sup>(1)</sup>.

و العجب انَّ الشيخ الأشعري الذي تربّى في حضن الاعتزال قرابة أربعين سنة و وقف على مقالهم عن كثب بل و على مقال كلّ من يقول باحاطة وجوده على كلّ شيء، و قيام كلّ شيء بوجوده، و مع ذلك أخذ يكرّر كلام إمام مذهبه الثاني قريباً من عبارته و يتكلّم مثل من ليس له إلمام بالمعارف العقليّة و يقول : «إنّ من المعتزلة و الجهميّة و الحروريّة قالوا : إنّ قول الله عزّ و جلّ : ﴿ الرَّحمنُ عَلَى العرشِ استَوَى (طه/ ۵) انه استولى و ملك و قهر، و إنّ الله عزّ و جلّ في كلّ مكان، و جحدوا أن يكون الله عزّ و جلّ على عرشه كما قال أهل الحق و ذهبوا في الاستواء إلى القدرة.

و لو كان هذا كما ذكره فلافرق بيـن العرش و الأرض السابعة فالله سبحانه قادر عليها و على الحشـوش و على كلّ ما في العـالم، فلو كان الله مستويـاً على العرش بمعنى الإستيلاء و هو عزّ و جلّ مستو على الأشيـاء كلّها لكان مستوياً على العرش،

و على الأرض، و على السماء، و على الحشوش، و الأقذار، لأنَّه قادر على الأشياء مستول عليها و إذا كان قادراً على الاشياء كلّهاولمّالم يجز عند أحد من المسلمين أن يقول: إنَّ الله عزَّ و جلَّ مستو على الحشوش و الأخلية لم يجز أن يكون الاستواء على العرش، الإستيلاء الذي هـ و عام في الأشياء كلُّها، و وجب أن يكون معناه استواء يختص بالعرش دون الأشياء كلُّها .

(١) السنَّة لابن حنبل : ص٣٣.

و زعمت المعتزلة و الحروريّة و الجهميّة أنّ الله عزّ و جلّ في كلّ مكان فلزمهم انّه في بطن مريـم و في الحشوش و الاخلية و هذا خلاف الدين تعـالي الله عن قولهم «علوّا كبيرا»<sup>(1)</sup>.

عزب عن امام الحنابلة و من تبع مذهبه انّ الاستدلال متفرّع على تفسير العرش بأنّه مخلوق كهيئة السرير له قوائم و هو موضوع على السماء السابعة مستو عليه كاستواء الملوك على عروشهم، فعند ذلك يتوجّه إليهم السؤال بأنّه لو كان المراد من «استوى» هو الاستيلاء ـ لا الإستقرار ـ فلماذا خصّ الاستيلاء به مع أنّه مستو على الأشياء كلّها؟ و أمّا إذا قلنا بأنّ العرش كناية عن صفحة الوجود و عالم الكون فاستيلائه عليه كناية عن استيلائه على عالم الخلق، فيسقط السؤال بأنّه لماذا خصّ الاستيلاء بعرشه دون غيره إذ ليس هنا شيء وراء صفحة الوجود، و اللغة العربيّة مليئة بالمجاز و الكناية، و لايلزم في صدق الكناية وجود المعنى المكنّى به: من سرير و استقرار المستوى عليه، بل يطلق و إن لم تكن هناك تلك المظاهر، قال الشاعر:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف و دم مهراق

و الذي يعرب عن ذلك أي انّ المراد استيلائه على عـرش التدبير، إنّ الـذكر الحكيم لايذكر استوائه على العرش إلاّ و يذكر فعلاً من أفعاله أو وصفاً من أوصافه، أمّا قبله أو بعده مثل قوله:

﴿ خَلَقَ السَّهْوَاتِ وَ الْأَرْضَ فِي سَنَّةِ أَيَّامٍ ثُمَ اسْتَوَىٰ عَلَىٰ الْعَرْشِ يُغْشِبِي اللَّبْلَ

(١) الإبانة للأشعري : ص٨٢ ـ ٨٧.

سَخَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ ﴾ (الرعد/ ٢).

و قوله: ﴿ تَنْزِيـلاً مُمَّنْ خَلَقَ الأَرْضَ وَ السَّمُواتِ الْعُلَـيُ اَلرَّحْمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوى﴾(طه/ ۴و۵).

و قوله : ﴿ أَلَّذِى خَلَقَ السَّمُواتِ وَ الأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَىٰ الْعَرْشِ الرَّحْمُنُ فَسْتَلْ بِهِ خَبِيراً﴾(الفرقان/ ٥٩).

و قوله : ﴿ اللهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمواتِ وَ الْأَرْضَ وَ ما بَيْنَهُما فِي سِتَةٍ آيَّامٍ نُمُمَّ اسْتَوِيٰ عَلَىٰ الْعَرْشِ﴾(السجدة/ ٢).

و قوله : ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمُّ اسْتَوَىٰ عَلَىٰ الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا﴾(الحديد/ ۴).

إنَّ قولـه سبحانـه ثمّ استـوى على العـرش يحتمل فـي بادىء النظـر معنيين و لايتعيّن أحدهما إلاّ بالتدبّر فيما حُفّ به من المطالب و إليك المحتملين :

١ ـ إنّه سبحانه مستقر على العرش كاستقـرار الملوك على عروشهم،غاية ما في الباب إنّ الكيفية مجهولة و هذا خيرة الحنابلة و الأشاعرة .

٢ - إنَّه سبحانـه مستول علـي عالـم الخلقة و صفحـة الكون و قـاهر عليـه و بالتـالي يـدبّر العالـم كلّه بلااستعـانة مـن أحد و من دون أن يمسّه في هـذا تعب و

هلم معي نستظهر أحد المعنيين من خلال التدبر في الإبات التي تلوناها عليك.

نقول : إنّه سبحانه كلّما ذكر استوائه سبحانه على العرش ضمّ إليه إمّا بيان فعل من عظائم أفعاله أو وصفاً من أوصافه العليا و إليك بيان ذلك .

١ - ﴿ خَلَقَ السَّمُواتِ وَ الأَرْضَ وَ ما بَيْنَهُما فِي سِتَّةِ آيتامٍ (الأعراف/ ٥٢ - يونس/ ٣ - الفرقان/ ٥٩ - السجدة/ ٣ - الحديد/ ٢).
٢ - ﴿ خَلَقَ الأَرْضَ وَ السَّمُواتِ العُلىٰ (طه/ ٢).

٣- ﴿ رَغَعَ السَّمُواتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ نَرَوْنَهُا ﴾ (الرعد / ٢).
۴ - ﴿ يُغْشِى اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثاً ﴾ (الأعراف / ٥٢)
۵ - ﴿ يُغْشِى اللَّيْلَ النَّهارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثاً ﴾ (الأعراف / ٥٢)

٤ - ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ (الحديد/ ٢)

فعند ذلك فأيّ المعنيين يناسب مع ذكر هذه الامور؟ ما ما ما ما ما ما من يناسب مع ذكر هذه الامور؟

هل استقراره على السرير و إن كانت الكيفيّة مجهولة؟

أو استيلاؤه على العالم و صفحة الكون و كونه قاهراً على الخلق و بالتـالي مدبّراً للعالم و انّ الخلق لم يضعفه عن القيام بالتدبير.

حَكِّم وجدانَك ثـم اختر أحـد المعنيين المنـاسب لمـا حفّ بـه من القـرائن اللفظيّة .

لاشك انَّ البحث عن عظائم الامور و الأفعال يناسب الأخبار عن فعل عظيم له صلة بما جاء فيه من سائر الأفعال و الأوصاف و هو استيلاؤه على العالم كلُّه، و لذلك ربّما يرتّب عليه تدبير الامر(يونس/ ٣) و أخرى غشيان الليل النهار و طلبه لها حثيثاً(الأعراف/ ٥۴) و ثالثة تسخير الشمس و القمـر(الرعد/ ٢) و رابعة علمه الوسيع بما يلج في الارض و ما يخرج منها(الحديد/ ۴) فالجملة ظاهرة في الاستيلاء لا ظاهرة في الاستقرار حتى يسمّى تفسيرها بالاستيلاء تأويلًا لأنَّ التأويل هو العدول عن

ظاهر الكلام، فإذا أيّدت القرائن كـون المراد هو الاستيلاء فالتفسير بـالاستقرار تأويل بلا دليل لا العكس كما هو المعروف في كتب أهل الحديث و الحنابلة .

أظنّ أن ّهـذا البيان يقنع القارىء فـي أنّ المراد هو الإستيلاء لا الإستقـرار و لو فرضنا أنّه في ريب و تردّد في اختيار أحد المعنيين فنأتي بمثال يقرّب إليه المطلوب و هو:

إذا بلغ طبيب في فنّ الجراحة مقاماً عظيماً فأخذ يصف أعماله العجيبة في ذلك المجال و يقول : إنّي قمت بعمل كذا و كذا فيذكر إبداعاته و اعجازاته العلميّة أفيصح أن يرتجل في اثناء هذه المذاكرة و يقول : إنّي مستقرّ على عرشي في بيتي؟ ولو تكلّم بذلك يعدّ كلامه غير منسجم، فيقول المخاطب في نفسه : أيّ صلة بين ما قام به من الأعمال العجبية في مجال الجراحة و بين استقراره على السرير في بناء رفيع .

و هذا بخلاف ما إذاكانت جميع الجمل مربوطة إلى عمله و فعله في الموضوع الذي أخذ بتفسيره و بيانه، و بهذا المثال تقدر على تقييم المعنى الذي لم يزل يسيطر على ذهن القشريين من الحنابلة و أهل الحديث، إذ أيّ مناسبة بين هذه الأفعال العجيبة و استقراره على العرش و جلوسه على السرير و ان كانت الكيفية مجهولة، و أمّا إذا قلنا : بأنّ المراد استيلاؤه على صحيفه الكون و انّ الخلق ما أوقعه في التعب و اللغوب<sup>(1)</sup> و لم يضعفه عن القسام بأمر التدب بشهادة است. لائه علم ما تكرف الحما

ثمّ إنّ إمام الحنابلية لأجل اتّخاذ رأي مسبق في معنى الايية، التبس الأمر عليه في كلامه السابق من جهات ثلاث :

١ ـ لمّا رأى ظهور الايات في إحاطة وجوده سبحانه بالعالم، عمد إلى تأويلها بالإحـاطة العلميّة مع أنّ حصرهـا فيها خلاف ظـاهرهـا، لأنّها ظاهـرة في الإحـاطة الوجوديّة المستلزمة للإحاطة العلمية .

٢ ـ زعم أنّ العرش في الاية عند القائلين بالإحاطة الوجوديّة بمعنى السرير، فرد عليهم بأنّه «إذا كان مستولياً على العالم كلّه، فلماذا خصّ في هذه الايات استيلاءه بالعرش» و لم يقف على أنّ القائلين بالإحماطة الوجوديّة يرون الاستيلاء على العرش بأجمعه كناية عن استيلائه على صفحة الوجود كاستيلاء الملوك على بلدانهم، غير أنّهم يدبّرون البلد بالجلوس على سررهم، و الله سبحانه يدبّر العالم من دون أن يكون له سرير.

٣ ـ زعم أنّ القـائلين بالاحاطة الـوجوديّة يفسّرونـه بالاحاطة الحلوليّة المكانيّة فأورد «بأنّ المسلمين يعرفون أمكنة ليس فيها من عِظم الربّ شيء» و غفل أنّ الاحاطة هنا إحاطة قيوميّة لا إحاطة مكانيّة، و لأجل إيضاح الحال نبحث عن هذا النوع من الإحاطة القيوميّة .

«الإحاطة القيوميّة لا الإحاطة المكانيّة» إنَّ نسبة الوجـود الإمكاني إلى الواجـب جلَّ اسمه كنسبة المعنى الحـرفي إلى المعنى الاسمى، فكما أنَّ المعنى الحرفي قائم بالثاني، و متقوَّم به، و لايتصوَّر له الانعزال عنه و الآ لصار باطلًا معدوماً فهكذا الوجود الإمكاني الصادر عنه سبحانه، فالممكن بذاته قائم بالغير، متدل به، لايتصور له البينونة عن الواجب و العزلة عنه و إلأبطل وجوده .

هذا هو المدّعي و أمّا الدليل عليه فهو انَّ الامكان قديقع وصف أ للماهيّة، و قديقع وصفأ للوجود فعنبدما يقع وصف أللماهيّة يكبون معناه مساواة نسبة البوجود و العدم إليها، فلو وجد فمن جانب وجود علَّته، و إن اتَّصف بالعدم فمن جانب عدم علّته و عندما يقع وصفاً للوجود، فليس هو بمعنى مساواة الوجود و العدم إلى الوجود، ضرورة إنَّه إذا كان الموضوع هو الوجود، لامعنى لمساواة الوجود و العدم إليه، بل المراد من اتّصاف الوجود بالإمكان هو تعلّقه بعلّته و قيامه و تدلّيه بها تعلّقاً و تدلَّيا و قياماً داخلاً في حقيقة وجوده بحيث لاحقيقة له إلاَّ هذا .

و بعبارة أخرى إنَّ الوجود الإمكاني أمَّا أن يكون مستقلاً في ذاته أو يكون متعلَّقاً بالغير كذلك، لاسبيل إلى الأول، لأنَّ الاستقلال مناط الغني عن العلَّة و مثله يمتنع أن يكون معلولًا بل و يمتنع أن يتّصف بالإمكان، فتعيّن الشاني أي ما يكون متعلّقا بالغير بذاته، و ما هو كذلك يمتنع عليه العزلة عمًّا يتعلُّق به، لأنَّ المفروض إنَّه لاحقيقة له إلاّ التعلُّق بالغير فيجب أن يكون معه، معيَّة المتدلَّى بالمتدلَّى به، و معيَّة المعنى الحرفي مع المعنى الاسمى، فالعوالم الامكانيَّة بعامَّة مراتبها من جبروتها إلى ملكوتها إلى ملكها حاضرة عنده سبحانه، غير غائبة عنه، لاكحضور المبصرات الخارجية لدى الإنسان، بل كحضور الصور الذهنية لدى النفس المبدعة الخالقة لها، بل أشدّ من ذلك.

و لعلَّه إلى ما ذكرنا يشير قوله سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَىٰ اللهِ وَ ٱللهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ﴾ (فاطر/ ١٥).

و مثل هذا كيف يتصوّر له العزلة و البينونة فان فرضهما فرض بطلانه .

هذا البرهان الذي أجملنا الكلام في بيانه يكشف الستر عن حقيقة المعيّة أي معيَّة الممكن مع الواجب، و يفسّر الاحاطة الوجوديَّة له، و إنَّه ليس المراد حلول الواجب في جـوف الممكن و نفوذه فـي ذرّاته، كنفوذ المـاء بين ذرّات الطيـن، بل المراد أنَّ مقتضي قيوميَّته المطلقة قيام العوالم الممكنة به و حضورها لديه، و بما أنَّ

التعلّق و القيام فـي الممكنات نفس حقيقتها و واقعهـا، فلايمكن لها الغيبـة عن الله سبحانه و لا العزلة عنه، و إن أردت تقريب هذا في ضمن مثال فنقول :

إنّ النفس فاعل إلهي و فعله مثال لفعله سبحانه، فالنفس هي مصدر الصور الذهنيّة و مبدعها و ليست الصور منعزلة عن النفس مباينة عنها، بل لها مع الصور معيّة قيوميّة تحيط بها ، و لاتحلّ فيها و لايربط النفس بأفعالها إلّا بإحاطتها عليها مع أنّ لها مقاماً آخر ليس للصور فيها شأن و دخل.

قال الإمام الطاهر موسى بن جعفر: «إنّ الله تبارك و تعالى، لم يزل بلازمان و لامكان و هو الآن كما كان، لايخلو منه مكان، و لايشغل به مكان، و لايخل في مكان، ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم، و لاخمسة إلا هو سادسهم، ولاأدنى من ذلك و لا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا، ليس بينه و بين خلقه حجاب غير خلقه، احتجب بغير حجاب محجوب، و استتر بغير ستر مستور، لا إله إلا هو الكبير المتعال»<sup>(۱)</sup>.

# و لعلَّه إليه ينظر قول ابن العربي في خصوصه :

فإن قلت بالتنزيه كنت مقيداً و إن قلت بالتشبيه كنت محدّداً و إن قلت بالأمرين كنت مسدداً و كنت إماماً في المعارف سيّداً فإيتاك و التشبيه إن كنت ثابتاً و إيّاك و التنزيه إن كنت مفرداً

و المراد من التنزيه هو تصور العزلة و البينونية الكاملة التي تستلزم استقلال الممكن، وغناء عن الواجب كما عرفت.

(١) التوحيد للصدوق : ص ١٧٩ .

## ما هو المقصود من الأقربيّة؟

و على ضسوء هذا إنّ قول مسبحان : ﴿ وَ نَحْنُ أَقَرْبُ إِلَيْ مِنْ حَبْلِ الوَرِيدِ ﴾ (ق/ ١٢) تقريب للمقصود بجملة ساذجة تفهمه العامّة «و الوريد» هو مطلق العرق أو عبارة عن العرق الموجود في العنق حيث انّ حياة الإنسان قائمة به فلو قطعنا النظر عن ظاهر الاية فأمر قربه سبحانه إلى الإنسان أعظم من ذلك و لكن الاية اكتفت بما تفهمه العامّة ، و أحال سبحانه المعنى الدقيق منه إلى الايات الأخر. كيف و الاية جعلت للإنسان نفساً و جعلت لها آثاراً ، قال سبحانه : ﴿ وَ نَعْلَمُ مَا تُوَسُوسُ و أثارها ، مع أنّه سبحانه أقرب إلى الإنسان من كلّ أمر مفروض حتى نفسه ، كلّ و أثارها ، مع أنّه سبحانه أقرب إلى الإنسان من كلّ أمر مفروض حتى نفسه ، كلّ منجانه : ﴿ وَ اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ المَرْءِ وَ قَلْبِهِ ﴾ (الأنفال / ٢٢) .

و في روايات أئمّة أهل البيت تصريحات بالقرب القيومي و الاحاطة الوجوديّة نكتفي منها بما يلي :

١ - روى الكليني عن الامام موسى بن جعفر (عليه السلام) أنّه ذكر عنده قوم يزعمون أنّ الله تعالى ينزل إلى السماء الدنيا فقال : «إنّ الله لاينزل و لايحتاج إلى أن ينزل، و إنّما منظره في القرب والبعد سواء، لم يبعد منه قريب ولم يقرب منه بعيد»(١).

٢ ـ روى الكليني عن محمـد بن عيسي قال : كتبت إلى أبـي الحسن علي بن

٣ ـ روى الكليني عن أبي عبدالله (عليه السلام) : إنّ أميرالمؤمنين استنهض الناس في حرب معاوية في المرّة الثانية ، فلما حشر الناس قام خطيباً فقال : «سبحان الذي ليس أوّل مبتدأ و لاغاية منتهمى و لاآخر يفنى سبحان هو كما وصف نفسه ، و الواصفون لايبلغون نعته ، و حدّ الأشياء كلّها عند خلقه \_ إلى أن قال \_ : لم يحلل فيها الواصفون لايبلغون نعته ، و لم ينا منها فيقال هو منها بائن ، و لم يخل منها فيقال له أين ؟

# ۴ ـ روي ابن عساكر «في تاريخ دمشق» :

«إنّ نافع بن الأزرق قائد الأزارقة من الخوارج قال للحسين(عليه السلام): صف ربّك الذي تعبده، قال الحسين(عليه السلام): «يابن الأزرق أصف إلهي بما وصف به نفسه: لايدرك بالحواس، و لايقاس بالناس، قريب غير ملتصق، و بعيد غير مستقصي، يوحد و لايبعتض، معروف بالآيات، موصوف بالعلامات، لا إله إلا هو الكبير المتعال»<sup>(٢)</sup>.

- و ما أليق بالمقام قول القائل :
- لاتقـل دارهـا بشـرقـيّ نجـد كـلّ نجــد لعـامــريــة دار و لهـا مــنزل علـي كـلّ مـاء و علــي كــلّ دمـــنة آثــار

10.

حرف البـــاء

السادس عشر: البارىء قد ورد لفظ البارىء في القرآن ثلاث مرّات و لم يستعمل في غيره . قـال سبحــانـه : ﴿ هـُوَ اللهُ الخــَالــِقُ البـــارِىءُ المُصــَوَّرُ لـــَهُ الأَسْمــاءُ الحُسْنى﴾(الحشر/ ٢۴).

و قمال سبحانه : ﴿إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ بِاتِّخَاذِكُمُ العِجْلَ فَتُوبُوا اللَّيْ بارِئِكُمْ﴾ (البقرة/ ٥۴) .

و قال سبحانه : ﴿فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِبْكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوالتَوْابِ الرَّحِيمُ﴾(البقرة/ ٥۴).

قال ابن فارس: البرأ له أصلان إليهما ترجع فروع الباب، أحدهما: الخلق يقال برأ الله الخلق يبروهم برأً. و البارئ: الله جلّ ثناؤه، و الأصل الاخر: التباعد من الشيء و مزايلته من ذلك البُرء و هو السلامة من السقم. و في المفردات: البارئ

و الفرق بين البارئ و الخالق، أنَّ البارئ هو المبدىء، المحدث، و الخالق هو المقدر الناقل من حال إلى حال<sup>(١)</sup>.

و قال ابن منظور: البارئ هو الذي خلق الخلق لا عن مثال و قال هذه اللفظة في الاختصاص بخلق الحيوان ما ليس لها بغيره من المخلوقات، و قلّما تستعمل في غير الحيوان فيقال : برء الله النسمة و خلق السماوات و الأرض <sup>(٢)</sup>.

و على ضوء هذين النصّين يتلخّص الفرق بين البارئ و الخالق في أمرين :

١ ـ البارئ هو الخالق لا عن مثال، و الخالق هو الأعم، و لايختص بالناقل من حال إلى حال كما هو الحال في فعل المسيح، قال سبحانه ناقلاً عنه: ﴿ أَنَّى أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ ﴾ ( آل عمران/ ٢٩). بل هو أعم من ذلك بقرينة قوله سبحانه: ﴿ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَ الأَرْضَ فِي سِتَّةِ ايَّامٍ ﴾ (يونس/ ٣).

٢ ـ إنّ البارئ يستعمل في الحيوان كثيراً دون الخالق، و لأجل ذلك صحّ الجمع بين الخالق و البارئ في بعض الايات كما مرّ.

السابع عشر و الثامن عشر: الباطن و الظاهر

ورد لفظ «الباطن» في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً له، قال سبحانه: ﴿ هُوَ الأَوَّلُ وَ الآخِر وَ الظّاهِرُ وَ الْباطِنُ وَ هُوَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيهُ (الحديد/ ٣).

(۱) مجمع البيان ج ۱ ص ۱۱۲ طبع صيدا.
 (۲) لسان العرب ج ۱ ص ۳۰.

و ورد لفظ «الظاهر» بصوره المختلفة عشر مرّات و وقع اسماً له في مورد واحد، كما عرفت في الاية السابقة .

قال ابن فارس : الظهر له أصل صحيح واحد يدلّ على قوّة و بروز، من ذلك ظهرَ الشيء يظهر ظهوراً ، و لـذلك سمتي وقـت الظهر و الظهيرة، و هـو أظهر أوقات النهار و أضوؤها، و منه يعلم معنى البطن و هو خلاف الظهور أعنى الخفاء، و لعلَّه لذلك سمّي أعلى الحيوان ظهراً و أسفله بطناً لظهور الأوّل و خفاء الثاني .

قال الراغب : و البطن خلاف الظهر في كلُّ شيء، ويقال للجهة السفلي بطن و للجهة العليا ظهر، و به شبّه بطن الامر و بطن البوادي، يقال لكلّ غامض بطن، ولكل ظاهر ظهر، و منه بطنان القِدر و ظهرانها.

و قد استعمل في الـذكر الحكيم كلا اللفظين على هذا المنـوال، قال تعالى : ﴿وَ ذَرُوا ظَاهِرَ الإِثْم وَ بَاطِنَهُ ﴾ (الأنعام/ ١٢٠)، و قال تعالى : ﴿وَ أَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظاهِرَةً وَ بِاطِنَةً (لقمّان/ ٢٠)، و من هذا الباب قولهم لدخلاء الرجل الذين يبطنون أمره : هم بطانته، قال الله تعالى : ﴿يا آَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُم (آل عمران / ۱۱۸).

و على هذا فالمراد من توصيف بالظاهر و الباطن هو ظهوره و خفائه و أنَّه سبحانه جامع بين الوصفين الضدّين .

و لأرباب الإشارات في تفسير هذين الاسبمين و جوه أنهاها الرازي إلى أربعة وعشرين وجها<sup>(١)</sup>و سنذكر الأقل منها :

۱ ـ الظاهر بآياته التي أظهرها مـن شواهد قدرته و آثار حكمته و بيّنات حجّته الذي عجز الخلق جميعاً عن إبداع أصغرها، و انشاء أيسرها و أحقرها عندهم،

(١) لاحظ لوامع البينات : ص ٣٢٣.

و الباطن كنهه، و الخفي حقيقته، فـلاتكتنهه الأوهام و لاتدركه الأبصار، فهمو باطن كلَّ باطن و محتجب كلَّ محتجب .

٢ ـ العالم بما ظهر و العالم بما بطن .

٣ ـ الظاهر: الغالب العالي على كلُّ شيء، فكلُّ شيء دونه، و الباطن: العالم بكلُّ شيء فلا أحد أعلم منه.

٤ - إنَّ اتصافه بهذين الوصفين من شؤون احاطته بكل شيء فإنه تعالى لمّا كان قديراً على كل شيء مفروض، كان محيطاً بقدرته على كل شيء من كل جهة فكل ما فرض أوّلاً فهو قبله، وكل شيء فرض فلاموض أوّلاً فهو قبله، وكل شيء فرض فلامواً فهو أظهر منه لإحاطة قدرته به، فهو الظاهر دون المفروض ظاهراً وكل شيء فرض أنّه باطن فهو تعالى أبطن منه لإحاطته به من ورائه فهو الباطن دون المفروض باطناً.

التاسع عشر: البديع . قد ورد لفظ «البديع» في القرآن مرّتين و وقع وصفاً له في آيتين قال سبحانه : بسَدِيسعُ السَّمــٰواتِ وَ الْأَرْضِ وَ اِذَا قَضـــىٰ آمنراً فـــَاِنَّمــٰا يَقــُولُ لــَهُ كــُنْ فَيَكُونُ﴾(البقره/ ١١٧).

السَّمواتِ وَ الأَرْضِ أَنَى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَ لَمَ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ وَ خَلَقَ كُلَّ

قال الراغب : «الإبداع إنشاءُ صنعة بلا احتذاء و اقتداء، و منه قيل رَكِيّة بديعة أي جديدة الحضر و إذا استعمل في الله تعالى فهو بمعنى إيجاد الشيء من غير آلة و لا مادّة و لا زمان و لا مكان و ليس ذلك إلاّ لله».

و يؤيّد ذلك قوله سبحانه ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدُعاً مِنَ الرُّسُلِ﴾(الاحقاف/ ٩): أي مبدعاً لم يتقـدّمني رسول، أو مبدعاً في ما أقوله،و منه اشتق البدعة للمذهب و هو إيراد قـول لــم يستَنّ قائلها و فاعلهما فيه بصاحب الشريعة و مثله قولـه سبحانـه: ﴿وَ رَهْبَانِيَةً ابْتَدَعُوها ما كَتَبْنَاها عَلَيْهِمْ﴾(الحديد/ ٢٧)<sup>(١)</sup>.

و منه يظهر أنّ قوله سبحانه «بديع السموات» برهان عقلي على أنّه ليس له ولد و لاصاحبة، فإنّ مبدع السموات و الأرض و منشئهما هو من أوجدهما لا من شيء و لا على مثال سبق، و هـو لايجتمع مع اتّخاذ الولد لأنّه فرع اتّخاذ الزوجة أوّلا، و فرع اللقاح ثانياً، و فرع الـولادة ثالثاً، و الكلّ ينافي كونه سبحانه بـديعاً في فعله ، منشئاً في الإيجاد بلامادة و لامثال سبق.

قال الرازي : «البديع عبارة عن من يوجد الشيء بـلا آلة و لا مادة و لا زمان و لايخلوا اتخاذ الـولد من واحد منها، و على ذلك فالبـديع من صفات الفعـل لا من صفات الذات . نعم لو فستر بأنّه الذي لامثل له و لاشبيه، كما يقـال هذا شيء بديع إذا كان عـديم المثـل كان من صفـات الذات، و هـو تعالى أولـى الموجـودات بهذا الاسم و الوصف لأنّه يمتنع أن يكون له مثل أزلاً و أبداً،<sup>(٢)</sup>.

العشرون : البر قد ورد لفيظ «البرّ» ١٥ مرّة في القرآن و قد وقع وصف أله في آية واحدة . قال (1)المفردات : ص ۴۵. (٢) لوامع البينات : ص ٣٥٠.

100

سبحانه: ﴿إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ البَرُّ الرَّحِيم (الطور/ ٢٨).

قـد ذكر ابـن فارس «للبـَر» مثلثاً أصـولاً أربعـة : الصدق، و حكـاية صـوت، وخلاف البحر، و نبت.

أمّا الصـدق مثل قوله : صـدق فلان و برّ، و بـرّت يمينه أي صدقت، و أبـرّها أمضاها على الصدق .

و أمّا حكاية الصوت فالعـرب تقول: لايعرف هِراً مـن برّ، فالهر دعـاء الغنم، والبرّ الصوت بها إذا سقيت .

و أممياً خلاف البحر مثل قسوله سبحانه : ﴿ظَهَرَ الفَسْادُ فَـرِي البَتَرِ وَالْبَحْرِ﴾(الروم/ ۴۱) .

و أمّا النبت فمنه البُرّ و هِيَ الحِنْطَةُ، الواحدة : بُرّة .

ثمَّ إِنَّه رَتِّب على المعنى الأوّل قولهم : يبرّ ذا قرابتـه، و قال : و أصله الصدق يقال : رجل برّ و بارّ و بررت والديّ .

و على هذا فالبرّ هو الصادق و أُطلق على المحسن لأنّه صادق في حبّه، و قد وصف به سبحانه في القرآن كما وصف به يحيى و المسيح قال سبحانه واصفاً ليحيى : ﴿ وحناناً مِنْ لَـدُنّا وَ زَكَاةً وَ كَـٰانَ تَقِيتاً \* وَ بِتَرًا بِوْالِدِيْهِ وَ لَـمَ يَكُنْ جَبّاراً مَمَ أَكُولُو مِنْ اللَّهُ الْمُ مَا يَكُنْ مَعَالِهُ مَا يَكُنْ عَلِيمًا الْمَا يَكُنُ عَبِّاراً

عَصِّياً (مريم/ ١٣ و١٢) و حكى عن المسيح و قال : ﴿ وَ أَوْصَانِي بِالصَّلاَةِ وَ الزَّكاةِ ما دُمْتُ حَيّاً \* وَ بَرّاً بِوالِدَتِي وَ لَمْ يَجْعَلْنِي جَبّاراً شَقِيّاً ﴾ (مريم/ ٣١ و٣٣).

هذا ما يستفاد من كلام الخبير ابن فارس غير أنَّ الراغب في مفردات، جعل الأصل هو خلاف البحر فاشتق منه سائر المعاني فقال : البرّ خلاف البحر و تصوّر منه التوسّع فاشتق منه البرّ أي التوسع في فعل الخير(١) و ينسب ذلك إلى الله تعالى

(١) و لعلَّه لأجل انَّ البَرّ مركز الخير عند العرب، و البحر محل الشرّ.

نحو ﴿إِنَّهُ هُوَ البرّ الرَّحِيمَ﴾(الطور/ ٢٨) و إلى العبيد تارة فيقال : برّ العبيد ربّه، أي توسّع في طاعته، فمن الله تعالى الثواب و من العبد الطاعة إلى آخر ما ذكره.

و على ذلك فيحتمل أن يكون المراد، الصادق في ما وعده، و الرحيم بعباده، و اختارها الصـدوق و نقله الطبرسي وجهـاً، كما يحتمل أن يكون المـراد المحسن، وإليه يرجع ما يقال أي اللطيف و أصله اللطف مع عظم الشأن<sup>(1)</sup>.

الواحد و العشرون و الثاني و العشرون : «البصير و السميع»(٢)

قد ورد لفظ «البصير» في القرآن ٥١ مرّة و وقع اسماً له سبحانه في ٢٣ آية كما أنّ «السميع» ورد في المذكر الحكيم ٢٧ مرّة، و وقمع وصفاً لمه سبحانمه في جميع الموارد إلاّ آية واحدة أعني ما ورد في وصف خلق الإنسان . قال سبحانه : ﴿فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً﴾(الإنسان/٢). و لنرجع إلى تحقيق المعنى الأصيل للفظ «البصير» والظاهر من ابن فارس أنّ له أصلا واحداً و هو وضوح الشيء ثم اشتق منه سائر المعاني و منها إطلاق اسم «البصر» على العين<sup>(٣)</sup>.

و لكن الظاهر من «الراغب» إنّ المعنى الجـذري له هو الجارحة الناظرة و منه اشتقّ سائر المعاني .

قال: «البصر» يقال للجارحة الناظرة نحو قوله تعالى: ﴿كَلَمْحِ البَصَرِ ﴾ (النحل/ ٧٧)و (القمر/ ٥٠) و ﴿ إِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارِ ﴾ (الأحزاب/ ١٠) و يقال للقوة التي فيها، و يقال لقوة القلب المدركة «بصيرة» و «بصر» نحو قوله تعالى: ﴿ فَكَشَفْنًا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ اليَوْمَ حَدِيدُ ﴾ (ق/ ٢٢) و قال : ﴿مَا زَاغَ البَصَر وَ

> (١) التوحيد للصدوق : ص ٢١٥ ، مجمع البيان ج ٥، ص ١١٢ . (٢) لوجود الصلة بين هذين الاسمين، بحثنا عنهما في حرف 'باء . (٣) مقاييس اللغة ج ١ ، ص ٢٥٣ ـ ٢٥۴

مَاطَغَيْ﴾ (النجم/ ١٧)، وجمع «البصر»: «أبصار» وجمع «البصيرة»: «بصائر»<sup>(١)</sup>.

و على كلّ تقدير إنّ البصر و السمع من أعظم أدوات المعرفة و أنفعها و أكثر ما يرتبط به الإنسان مع الخارج بهذين الحسّين ، فهما من أشرف الحواسّ الظاهرة ولعلّه – لأجل ذلك – أطلق عليه سبحانه «السميع البصير» دون غيرهما من أسماء الحواسّ ، فلايطلق عليه «الشامّ» و «الذائق» و «اللامس» و إن فسّرت بما يفسّر به «السميع» و «البصير» بمعنى حضور المبصرات و المسموعات ، و هذا يعرب عن كرامة هذين الحسّين و أعظمها نفعاً و أوسعها في ايجاد الصلة للإنسان بالخارج .

و التتبّع في الايات يعطي أنَّ البصير قد يطلق و يراد منه حضور المبصرات عنده كما سياتي بيانه و ذلك عند ما استعمل مع «السميع»، قال سبحانه : ﴿إِنَّ اللهَ نِعِمًا يَعِظُكُمُ بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً﴾(النساء/ ٥٨) و قس عليه ما جاء بهذا المنوال و قد يراد منه العلم بالجزئيات و الاشراف عليها عن كثب و أنبه لايعزب عنه شيء من الأشياء و ذلك عندما يستعمل متعدّياً بالباء.

قال سبحانه: ﴿إِنَّه كَان بِعباده خبيراً بِصيراً﴾(الاسراء/ ٣٠) و قال سبحانه: ﴿وَ كَفَىٰ بِرَبِّكَ بِذُنبُوبٍ عِبَادِهِ خَبِيراً بَصِيراً﴾(الاسراء/ ١٧) و قال سبحانه: ﴿وَ كَانَ اللهُ بِما تَعْمَلُونَ بَصِيراً﴾(الفتح/ ٢۴) و قال سبحانه: ﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلاَّ الرَّحْمُنُ إِنَّهُ

بِكُلْ شَيء بَصِيرُ (الملك/ ١٩).

و المتعلَّق في هـذه الايات يختلف سعة وضيقـاً فقد تعلَّق بـ«كلُّ شـيء» مرة، وبـ «العباد» ثانيا، و بـ «أعمالهم» ثالثة، و بـ «ذنوبهم» رابعة، فعندتذٍ لايصحّ تفسير البصير فيهما بحضور المبصرات فمإنَّ كثيراً من المذنوب و كثيراً من الأشياء ليس أمراً مبصراً مرئيمًا بالعيون، و مع ذلك هو بصير بكلُّ شيء، فالبصير هناك يرادف العلم (١) المفردات للراغب: ص ۴۹.

بالجزئيّات بدقّة و امعان و لعلّ «الخبير» تأكيد لمعناه أو هو تأكيد له، و الايات بصدد بيان أنّ علمه سبحانه بما يجري في الكون ليس علماً اجماليّاً بل هو علم تفصيلي يشمل كلّ ما جلّ و دق، و كلّ شيء خَفِي أو ظهر، و بذلك يبطل قول من ينكر علمه سبحانه بالجزئيات بحجّة أنّها في مظان التغيّر و التبدّل، فيوجب الحدوث و التبدّل في ذات البارئ ذاهلاً عن أنّ التغيّر في المعلوم لا في جانب العلم، و لعلّنا نرجع إلى نقد هذه الشبهة عند البحث عن اسم «العالم».

و لأجل اشتمال هذه الكلمة على الدقّة و الامعان يقول سبحانه : ﴿بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرةٌ \* وَ لَـوَ اَلْقَىٰ مَعْاذِيرَهُ﴾(القيامة/ ١۴ و١٥). و يقول سبحانه حاكياً عن السامري : ﴿ بَصُرْتُ بِما لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ . . . ﴾(طه/ ٩۶).

هذا كلّه حول البصير و أمّا "السميع" فقد استعمل في معنيين : أحدهما سماع المسموعات الذي يرجع معناه فيه سبحانه إلى حضورها لديه، و عدم غيبتها عن ذاته، و هذا المعنى هو الأكثر، و آخر بمعنى "المجيب" مثل قوله : ﴿سَمِيعُ الدُّعَاءِ﴾(آل عمران/ ٣٨) و (إبراهيم/ ٣٩) و الحقّ أن يقال : إنّ السميع في هاتين الايتين كالسميع في غيرهما، و إنّه استعمل في معنى واحد و هو سماع الدعاء غير أنّ السماع إذا لم يكن مقترناً بالاجابة لايكون نافعاً للعبد، فلأجل ذلك فستر بمجيب الدعاء لا أنّه استعمل اللفظ في المجيب بل الاجابة من لوازم المقصود، و مثله

تفسير كونه «سميعاً بصيراً»

إنّ السماع في الإنسان يتحقّق بأجهـزة و أدوات طبيعيّة، و يتحقّق السماع في الإنسان بوصول الأمواج الصوتية إلى الصماخ و منها إلى المخ ثمّ إلى النفس .

كما أنّ حقيقة الإبصار في الإنسان تتحقّق بأجهزة و آلات طبيعية حيث تنقل الأضواء الحاملة لصورة الشيء المرئي إلى عدسة العين و منها ـ بعد أعمال فيزياوية ـ إلى النقطة الصفراء إلى أن يتحقّق الإبصار، و لكن إطلاقهما على الله سبحانه ليس بتحقّق هـذه المقدّمات فيه أيضاً و ذلك لأنّ هـذه الأدوات و التفاعلات من لـوازم تحقّق الإبصار و السماع في الحيوان و الإنسان و ليست داخلة في حقيقتهما بصورة عامّة ، و بعبارة أخرى : انّ هـذه الآلات و الأدوات و الأعمال الفيزياوية التي أثبتها العلم إنّما هـي من لوازم الابصار و السماع في الأدوات و الموان اللذين لايمكنهما و العلم إنّما هـي من لوازم الابصار و السماع في الإنسان و ليست داخلة في حقيقتهما بصورة العلم إنّما هي من لوازم الابصار و السماع في الإنسان و الحيوان اللذين لايمكنهما و القيام بعملية السماع و الابصار و السماع في الإنسان و الحيوان اللذين لايمكنهما و معليم القيام بعملية السماع و الابصار الآ في ظلّ هذه الأمور، فلو تمكن موجود من الوصول و المي ما يصل إليه الإنسان من دون أداة و فعل و انفعال فهو أولى بأن يكون سميعاً و بصيراً، لأنّ الغاية الحاصلة بعد عمل الحسّ هو حضور الأمواج و الصور عند النفس فلو أمكن حضورهما لديه بلاأداة أو بلاعمل فيزياوي أو كيمياوي فهو سميع و بصير قطعاً لتحقق الغاية المتوخّاة .

و بما أنَّ جميع العوالم الامكانيَّة حاضرة لديه، و الله سبحانه محيط

و المراد من كونه من شُعب علمه بالجزئيات حضور المسموعات و المبصرات

18.

لديه حضوراً واقعيّاً، و ليس للعلم حقيقة وراء حضور المعلوم لدى العالم و لعلّ هذا هو مراد من قال من المتكلّمين : سمعـه تعالـي يؤول إلـي علمه بـالمسموعـات إذ لاجارحة له، و إلاّ فالتعليل المذكور لايكون دليلاً على عدم كونه سميعاً حقيقة .

قال الحكيم السبزواري : الله سبحانه يسمع جميع الأصوات التي كانت و ستكون بسمع واحد حضوري اشراقي، و من أسماءه الحسنى : «من لايشغله سمع عن سمع» فمناط السمع حضور الأصوات، حتى لو فرضت حضور الأصوات لك، بلاقرع صماخ لكنت سميعاً فما ظنّك بمن حضورها له، أشد من حضورها لانفسها، فلاقيمة لقول من يقول من المتكلّمين : سمعه تعالى يؤول إلى علمه بالمسموعات إذ لاجارحة له بل الأمر كما قال شيخ الاشراق : إنّ علمه تعالى يرجع إلى بصره و سمعه لا أنّ بصره و سمعه يرجعان إلى علمه ألى .

أقول كما أنّ ارجاع سمعه إلى علمه بحجّة أنّه لاجارحة له غير صحيح، كذلك ارجاع علمه في جميع الموارد إليهما غيـر تامّ إلاّ إذا كان المراد ارجاع خصوص علمه بهما لامطلق علمه كما هو واضح .

و ربّما يقال : «من أنّه إذا كان ملاك توصيفه سبحانه بالسميع و البصير هو حضور المسموعات و المبصرات فليكن هذا مبرّراً لتوصيفه بـأنّه ذائق شـام لامس لحضور المذوقات و المشمومات و الملموسات عنده» و هذا غير تـام لما عرفت أنّ

قال الأشعري: «و نثبت لله السمع و البصر و لاننفي ذلك كما نفته المعتزلة و الجهميّة و الخوارج»<sup>(۱)</sup>.

و قال في موضع آخر: «و زعمت المعتزلة أنّ قول الله عزّ و جلّ ﴿وَ أَنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرُ (الحج/ ٢٩). معناه عليم. ثم أجاب بأنّه إذا قال عزّ و جلّ : ﴿اِنَّنِى مَعَكُما اَسْمَعُ وَ اَرى ﴾ (طه/ ٢۶) و قال : ﴿قَدْ سَمِعَ اللهُ قُولَ الَّتِى تُجادِلُكَ في زَوْجِهَا ﴾ (المجادلة/ ١) فهل معنى ذلك عندكم «علم» فإن قالوا نعم، قيل لهم : فقد وجب عليكم أن تقولوا معنى قوله أسمع و أرى : أعلم و أعلم إذ كان معنى ذلك العلم. ثم قال : إذا كان معنى سميع و بصير هو أنّه عالم فيلزم أن يكون معنى قادر هو عالم - إلى آخر ما ذكره -<sup>(٢)</sup>.

يلاحظ عليه:

أولاً: انّه لو قيل بأنّ كونه «سميعاً» و «بصيراً» من شعب علمه بالكلّيات فلاشك أنّه خاطىء في رأيه لأنّ السمع و البصر من أدوات المعرفة الجزئيّة،و السميع و البصير من يعرف المسموعات و المبصرات عرفاناً شخصياً جزئياً، و أمّا لو قيل بأنه من شعب علمه بالجزئيات الذي يعبّر عنه بالعرفان و المعرفة فلايرد عليه ما ذكره الشيخ أبوالحسن من إنكار كونه سميعاً و بصيراً و ما نسب إلى المعتزلة من أنّهم ينفون أن يكون الله السمع و البصر غير صحيح فانّهم شتان الله سيحانه هذبن الأمرين لكن

عالم بل معناه ما قدّمناه من كونه مدركاً و هذه الصفة صفة كلّ حيّ لا آفة به»<sup>(۱)</sup>.

و بذلك يعلم أنّ قوله «أسمع و أرى» يفيد معنيين متغايرين فقوله «أسمع» إشارة إلى حضور المسموعات و قوله «أرى» إشارة إلى حضور المبصرات عنده .

و ثانياً : إنّ تفسير «السميح» و «العليم» بالعالم لايستلزم تفسير القادر بـه لما عرفت من أنّ حضور المبصـرات و المسموعات لدى العالم نوع معرفـة له لكن معرفة جزئيّة مشخّصة لامعرفـة كلّية، و أمّا القدرة فلاصلة له بالعلـم، فالسمع و البصر من أدوات المعرفة و العلم دون القدرة .

و ثالثاً: إنّ الوحدة المصداقية، لاتلازم الوحدة المفهوميّة فكم فرق بين القول بأنّ واقع كونه بصيراً و سميعاً، هو علمه بالمبصرات و المسموعات، لابشيء آخر، و القول بأنّ مفهومهما هو نفس مفهوم العلم و انّ الموضوع في الكلّ واحد و المدّعىٰ هو الأوّل، و ما ذكر من الاشكال إنّما يترتّب على الثانبي، و على ذلك فلايلزم من القول بأنّهما من شعب علمه تفسير قوله سبحانه: ﴿إِنّى معكما أسمع و أرى ؟ : «اعلم و اعلم».

و كم للشيخ الاشعري من هذه التخليطات .

نعم الأشعري و إمام الحنابلة و من لفَّ لفَّهما غير الراسخين في تنزيهه

(١) التوحيد للصدوق : ص ١٩٧ .

روايات أئمّة أهل البيت(عليهم السلام) في هذا المجال قال الامام أميرالمؤمنين(عليه السلام): «و البصير لابتفريق آلـة و الشـاهـد لابمماسّة»<sup>(1)</sup>.

- و قال عليه السلام : «و يسمع لابخروق و أدوات»<sup>(٢)</sup>. و قال عليه السلام : «بصير لايوصف بالحاسّة»<sup>(٣)</sup>.
- و قال الامام الصادق(عليه السلام): «سميع بصير، أي سميع بغير جـارحة، و بصير بغير آلة، بل يسمع بنفسه و يبصر بنفسه»<sup>(۴)</sup>.

و قال الأمام الباقر(عليه السلام): «إنَّه سميع بصير: يسمع بما يبصر، و يبصر بما يسمع»<sup>(۵)</sup>.

و في هذا الحديث إشارة إلى اتّحاد صفاته بعضها مع بعـض و المجموع مع الذات لكن اتّحاداً في الخارج و المصداق لا في المفهوم .

حرف التباء

الثالث و العشرون : «التوّاب»

قد ورد لفظ التوّاب في الـذكر الحكيم ١١ مرّة و وقع في الجميع اسماً لـه سبحـانـه قـال : ﴿فَتَلَقــمّىٰ آدَمُ مِـنْ رَبِيّهِ كَلِمـٰاتٍ فَتـابَ عَلَيـنِهِ إِنَّهُ هـُوالتــوّابُ الرَّحِيمُ﴾(البقرة/ ٣٧).

قال ابن فارس : التوب كلمة واحدة يدلّ على الرجوع . يقال : تاب من ذنبه أي رجع عنه، يتوب إلى الله توبة و متاباً فهو تائب، و التوب : التوبة، قال الله سبحانه: (و قابل التوب) (١).

أصل التوبة الرجوع عمّا سلف، و الندم على ما فرّط، فالعبد إذا تاب يقال له تائب إلى الله بنـدمه على معصيته، و إذا قبل تـوبته يقال الله تعالى تـائب على العبد بقبول توبته.

و الحاصل أنّه إذا تعدّى بكلمة «إلى» يكون بمعنى التوبة و إذا تعدّى به «على» يكون بمعنى قبول التوبة، أمّا الأوّل فقال سبحانه : ﴿فَتُوبُوا إلى بارِئِكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ﴾ (البقرة/ ٥٢) و قال سبحانه : ﴿وَ آنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إلَيْفٍ يُمَتِّعْكُمْ مَتَاعاً حَسَناً﴾ (هود/ ٣) و قال سبحانه : ﴿وَ تُوبُوا إلى اللهِ جَمِيعاً أَيُّها المُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (النور/ ٣١) إلى غير ذلك من الايات .

(١) مقاييس اللغة ج ١ ص ٣٥٧.

و أمّا الثاني فكما قال سبحانه : ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَات فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَوَابُ الرَّحِيمُ (البقرة / ٣٧) و قال : ﴿ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَوَابُ الرَّحِيمُ (البقرة / ٥٢) و قال : ﴿ لَقَدْ تَابَ اللهُ عَلَى النَبِي وَ المُهَاجِرِينَ وَ الأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ العُسْرَةِ (التوبة / ١١٧).

و بذلك يعلم أنّ معنى التوّاب هو قابـل التوبة عن العبـاد و ذلك لأجل وروده بعد قوله «فتاب عليه» أو «فتاب عليكم» و هو بمنزلة العلّة للجملة المتقدّمة .

#### 199

.

حرف الجيم

الرابع و العشرون : «الجبّار»

قد ورد هذا اللفظ في موارد عشرة في القرآن الكريم و وقع وصفاً له في مورد واحد قال سبحانه : ﴿ ٱلْمَلِكُ الْقُدُوسُ السّلامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبّارُ الْمُتَكَبَّرُ سُبْحانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (الحشر/ ٢٣) و هو من الصفات التي إذا وقع وصفاً له سبحانه يتبادر منه المدح و إذا وصف به غيره يتبادر منه الذم . قال سبحانه : ﴿ كَذٰلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبّارٍ ﴾ (غافر/ ٣٥) و قال سبحانه : ﴿ وَفَعَوا رُسُلَهُ وَاتَبْعُوا أَمْرَ كُلِّ جَبَارٍ عَنِيدٍ ﴾ (هود/ ٥٩) و يمكن توضيح ذلك بوجوه :

١ ـ قال ابن فارس : الجبر هو جنس من العظمة و العلوّ و الاستقامة . فالجبّارُ الذي طال و فات اليد . يقال فرس جبّار و نخلة جبارة<sup>(١)</sup>.

و قال الرازي: الجبّار: العالي الذي لاينال، و منه نخلة جبتارة: إذا طالت و علت و قصرت الأيـدي عن أن تنال أعـلاهـا، ومنه قـولـه تعالى: ﴿إِنَّ فِيهَا قَـوَمًا جَبَّارِينَ﴾(المـائدة/ ٢٢) أي عظماء، فيقـال: رجـل جبتار إذا كان متعظّمـاً متجبتراً لايتواضع ولاينقاد لأحد وهذا الاسم في حقّ الله سبحانه يفيد أنّه سبحانه وتعالى بحيث لاتناله الأفكار و لاتحيط به الأبصار، و لاتصل إلـي كنه عزّه عقول العقلاء، و لاترقي إلى مبادي اشراق جلاله علوم العلماء، و هو بهذا المعنى من صفات التنزيه(٢).

194

#### يلاحظ عليه:

الظاهر أنّ الجبّار بمعنى واحد صفة مدح في حقّه سبحانه و وصف ذمّ في غيره، و على ضوء ذلك فيجب أن يفسّر على وجه يكون نفس المعنى في مورد مدحاً و في مورد آخر ذمّاً من دون أن يكون هناك معنيان، و ما ذكر من المعاني للجبّار لايحقّق ذلك المطلوب و إليك البيان :

١ - الجبّار: العالي الذي لاينال

هذا المعنى هو المتبادر ممّا ذكره «ابن فارس» و «الرازي» ولو صحّ لايحقّق ما هو المطلوب بأن يكون معنى واحد مدحاً في حقّ الواجب و ذمّاً في حقّ الممكن، فإنّ كون الشيء عالياً لاينال مدح على كلّحال، و تعليل كونه ذمّاً في حقّ الممكن بعدم كونه كذلك، لايستلزم كونه وصف ذمّ في ذلك المورد و إلاّ يلزم أن يكون وصف العالم في حقّ الجاهل وصف ذمّ إذا ادّعى لنفسه.

٢ \_ الجبّار: العظيم الشأن في الملك

و هذا هو المستفاد من كلام الطبرسي حيث قال : الجبّار بـ«العظيم الشأن في الملك» و لايستحق أن يوصف به على الاطلاق إلاّ الله تعـالى ، فإن وصف بـه غيره فإنّما يوضع اللفظ في غير موضعه فيكون ذمّاً»<sup>(1)</sup>.

٣- «الجبّار»: من يصلح الشيء بضرب من القهر

هذا المعنى يظهر من «الراغب» في مفرداته قال: الجبر إصلاح الشيء بضرب من القهر،وقديقال في الاصطلاح المجرد مثل قول علي(عليه السلام): «يا جابر كل كسير»<sup>(1)</sup> و يطلق على الإنسان بمعنى من يجبر نقيصته بادعاء منزلة من التعالي لايستحقّها. و هذا لايقال إلاّ على طريق الذم<sup>(٢)</sup>.

أقول:ما ذكره محتمل في حقّه سبحانه و يمكن تقريره بوجه واضح و هو أنّه سبحانـه و تعالـى باِعتبار جمـع شتيت اُمـور خلقه، و لمّ شعثهـم و شعب مـا تفرّق عنهم، و استصلاح ما فسد منهم، و رتق ما فتق منهم، فهو جبّار من في السموات و من في الارض دائما<sup>(٣)</sup>.

و لكن عدّه وصف ذم بهذا المعنى أيضا في حقّ الغير أمر مشكل، فإنّ من يجبر النقيصة بادّعاء منزلة من التعالي لايستحقها ليس مذموماً إلاّ من جهة عدم وجود المبدأ فيه، و هو غير كونه بذاته ذمّاً و قدحاً و الظاهر أنّ قوله «بادّعاء منزلة من التعالي لايستحقّها»ليس داخلا في معنى الجبّار و ذلك لأنّه على هذا الاحتمال يصدق على الله سبحانه و على الناس بمعنى واحد و إلاّ يلزم أن يكون مشتركا لفظياً فاذا أُطلق على الله سبحانه يكون القيد هو الايجاب أعني يستحقّها مكان لايستحقّها.

و الذي يمكن أن يقال: إنَّ المراد منه قهر الناس على ما يريده من دون أن

اتَّبَعُوا أَمْرَ كُلِّ جَبَّار عَنِيدٍ (هود/ ٥٩) فبحكم المقابلة أي مقابلة جبتار مع البرّ، و توصيفه بالشقاء و العناد، يعلم معنى الجبّار الموصوف به الانسان، كما أنّ المراد من قوله سبحانه : ﴿ قَالُوا يَا مُوسى إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ وَ إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخُرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ (المائدة / ٢٢) هو كونهم شديدي البطش و البأس و هو يلازم قهر الناس على الحرب و المقابلة .

الخامس و العشرون: «الجامع»

و قد ورد اللفظ في القرآن الكريم ثلاث مرّات و وقع وصفاً له سبحانه في آيتين قــال : ﴿ رَبَّنَــا إِنـــتَّكَ جــامــعُ النــتاسِ لِيــوَمٍ لأَرَيــْبَ فِيسـهِ إِنَّ اللهَ لأَيُخْلَــِفُ الْمِيعْادَ﴾(آل عمران/ ٩).

و قـال سبحـانـه : ﴿إِنَّ الله جـامـِعُ المُنسَافِقِيـنَ وَ الكَافِرِيــنَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعاً (النساء / ١٢٠) و نظير الاية الأولى قوله سبحانه : ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الجَمْعِ ذٰلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنَ (التغابن / ٩) و قوله سبحانه : ﴿ ذٰلِكَ يَوْمُ مَجْمُوعٌ لَهُ النَّاسُ وَ ذٰلِكَ يَوْمُ مَشْهُودُ (هُوَد / ١٠٣) .

و الظاهر أنَّ المراد من كنونه جامعاً هو جمع الخلق في موقف القيامة بشهادة قوله سبحانه : ﴿ هٰذا يتؤمُ الفَصْلِ جَمَعْنَاكُمْ وَ الأَوَّلِينَ ﴾ (المرسلات / ٣٨) و قوله سبحانه : ﴿ إِنَّ يَوْمَ الفَصْلِ مِيقَاتُهُمْ اَجْمَعِينَ \* يَوْمَ لاَيْغْنِي مَوْلِي عَنْ مَوْلِي شَيْئاً وَ لا هُم يُنُصَرُونَ \* الأَمَنْ رَحِمَ اللهُ (الدخان / ٢٠ ـ ٢٢) ، و الذي يوضح ذلكِ أنّ قوله ﴿رَبَّنَا إِنَّكَ جامعُ النّاس ﴾ بمنزلة التعليل لسؤال المرحمة الوارد في الاية المتقدمة : أعني (رَبَّنا لاتيزغ قلوبَنا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنا وَ هَمَبْ لَنا مِنْ لَنَا مِنْ لَدُنْ رَحْمة إِنَّا فَوله الوَقابُ (آل عمران / ٨) . فعلل سؤاله المرحمة بأنه سبحانه يجمع الناس في يوم القيامة (آل عمران / ٨) . فعلل سؤاله المرحمة بأنه سبحانه يجمع الناس في يوم القيامة الذي لايغني فيه أحد عن أحد ، و على ضوء ذلك فما ذكره الرازي من الوجوه كلّها ساقطة ف لاحسُظ<sup>(1)</sup>.

(١) الايات البينات : ص ٢٤٣ .

11.

### حرف الحاء

السادس و العشرون : «الحسيب» و قد ورد اللفظ في الذكر الحكيم أربع مرّات و وقع وصفاً له في موارد ثلاثة قال سبحانه: ﴿ وَكَفَى بِاللهِ حَسِيباً (النساء / ٤). ﴿إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيباً (النساء / ٨٢). وَ لَا يَخْشَوْنَ أَحَداً إِلا اللهَ وَ كَفَىٰ بِاللهِ حَسِيباً (الاحزاب/ ٣٩). و قال ابن فارس : إنَّ لـ «حسب» أصولا أربعة : ١ \_ العدّ . تقول : حسبت الشيء أحسبه حسباً و حسباناً ... ٢ ـ الكفاية . تقول : شيء حساب أي كاف ... ٣\_الحسبان. و هي جمع حسبانة و هي الوسادة الصغيرة... ٢ - الأحسب الذي ابيضّت جلدته ... و المتناسب في المقمام هو المعنيان الأولان . أمَّا الآية الأولى فمالمناسب فيها هو المعنى الأوّل بقرينة ما قبله . فالآية واردة في الاربّزاق من أموال اليتامي .

قال سبحانه : ﴿ وَ مَنْ كَانَ غَنِيّاً فَلْيَسْتَعْفِفْ وَ مَنْ كَانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلْ بِالمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمُ إِلَيْهِمْ آمْوْالَهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللهِ حَسِيباً ﴾ (النساء / ۶) .

و على هذا «الحسيب» بمعنى المحاسب كالنديم بمعنى المنادم، و الجليس بمعنى المجالس قال تعالى: ﴿ كَفَيْ بِنَفْسِكَ الْبِتَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾(الاسراء/ ١۴) و

معنى الاية كفى بالله محاسباً فاحذروا محاسبته في الآخرة كما تحذرون محاسبة اليتيم بعد البلوغ، و إلى ذلك يرجع تفسيره بـأنّه بمعنى «رقيبـا» يحاسبهـم عليه. فـإنّ الحساب لغايـة الرقابة و الحفـظ، و مثله من فسّره بـالحفيظ فانّ الكلّ مـن الغايات المترتبـة على العدّ و الحساب. و ربّمـا يحتمل أن يكون من الأصـل الأوّل بمعنى «و كفى بالله حسيبا» أي شاهداً على دفع المال إليهم و كفى بعلمه وثيقة.

و أمّا الاية الثانية أعني قوله تعالى : ﴿و إذا حيّيتم بتحيّة فحيّوا بـ اَحسن منها أَوْ ردّوها إنّ الله كَانَ عَلَى كُلِّ شَىءٍ حَسِيباً﴾(النساء/ ٨٢) فالظاهر أنّه أيضاً من الأصل الأول و إليه يرجع تفسيره بـ«حفيظا» فانّ الحفظ نتيجة العدّ و الحساب .

و أمّا الاية الثالثة : ﴿ اَلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسْالاَتِ اللهِ وَ يَخْشَونَهُ وَ لاَيَخْشَونَ اَحَداً اِلأَ اللهَ وَ كَفَىٰ بِاللهِ حَسِيباً﴾(الاحزاب/ ٣٩) فالظاهر أنّه من الأصل الثاني أي كفى كفاية بقرينة قوله : ﴿ وَ لاَيَخْشَونَ أَحَداً إِلاَ اللهَ ﴾ و يحتمل أن يكون من الأصل الثاني أي حافظاً على أعمال خلقه، و محاسباً و مجازياً عليها.

السابع و العشرون : «الحفيظ» و قد ورد «الحفيظ» في القرآن الكريم احدى عشرة مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في آيتين : قال سبحانه : ﴿فَإِنْ تَـوَلَّوا فَقَدْ اَبْلَغْتُكُمْ ما أَرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَ يَسْتَخْلِفُ رَبِّي

التحفُّظ و قلَّة الغفلة،و الحفاظ : المحافظة على الامور.

و قال الراغب : الحفيظ : الحافظ .

و لكن المناسب للآيتين الأوليتيـن تفسيره «بعليم»، نعـم هو في الاية الثـالثة بمعنى الحافظ، يظهر ذلك بالامعان في معنى الايات .

الثامن و العشرون : «الحفيّ» قد ورد «الحفي» في الـذكر الحكيم مرّتين و وقع وصفاً له في آية واحدة . قال حاكياً عن ابراهيم عندما هجر آزر : ﴿قَالَ سَلامٌ عَلَيكَ سَاسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيّاً﴾(مريم/ ٢٧).

و قـال فـي غيره سبحـانـه : ﴿يِسأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفـِيٌّ عَنْهُا قُـلْ إِنَّمَا عِلْمُهَـا عِنْدَالله﴾(الأعراف/ ١٨٧).

قال ابـن فارس : «إنّ للحفـي أُصولاً ثـلاثة : المنـع، و استقصاء السـۋال، و الحفاء خلاف الانتعال...»<sup>(۱)</sup>.

و من الأصل الشاني قسوله سبحسانه : ﴿إِنْ يَسْتَلْكُمُوهُا فَيُحْفِكُمُ تَبْخَلُوا ... ﴾(محمد/ ٣٧) أي ان يجهدكم بمسألة جميع أموالكم و يبالغ في المسألة تبخلوا .

التاسع و العشرون : «الحكيم» قد ورد لفـظ «الحكيم» فـي القرآن الحكيـم ٩٧ مرّة و وقـع اسماً لـه سبحانـه في ٩٢ مورداً .

و أمّا الموارد الأخر، فقد وقع وصفاً لـلأمور التالية : ١ ــ الذكر، ٢ ـ الكتاب، ٣ ـ القرآن، ۴ ـ الأمر، قال سبحانه : ﴿ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الآياتِ وَ الْـذِكْسِ الحَكِيمَ (آل عمران/ ٥٨)، و قال تعالى : ﴿آيات الكتاب الحكيم (يونس/ ١ و لقمان/ ٢) و قال : ﴿يس \* و القرآن الحكيسم (يس/ ١ ـ٢) و قال : ﴿كُلَّ أَمْرٍ حَكِيم (الدخان/ ١).

و أمّا معناه في اللغة فقـد مضى البحث عنـه في تفسيـر أحـد أسمـائه : «أحكم الحاكميـن» فقلنا : إنّ له أصلاً واحـداً و هو المنع ، و سمّيت حكمـة الدابّة بها ، لأنّها تمنعها ، يقال : حكّمت الدابّة و أحكمتها ، و الحكمة هذا قياسها ، لأنّها تمنع من الجهل .

و ممّا يجدر بالذكر أنّه لم يقع الحكيم اسماً له سبحانـه إلاّ معه اسم آخر من علمه و عزّته و غيرهما، و إليك الايات التي ورد فيها اسم الحكيم مع سائر الأسماء و نذكر من كل قسم آية واحدة .

١ - العليم: قال سبحانه: ﴿قَالُوا سُبْحَانَكَ لاَعِلْمَ لَنا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الما مُالمَك مُم دند من بنين

العَلِيمُ الحَكِيمَ (البقره / ٣٢).

٢ \_ العزيز: قال سبحانه: ﴿وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ ٱلْحِحْمَةَ وَ يُنَزِّكِيهِمْ اِنَّكَ ٱنْتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ﴾(البقرة/ ١٢٩).

٣ ــ الخبير: قـال سبحـانـه: ﴿وَ هُوَ القَـٰاهِـرُ فَـوَقَ عِبادِهِ وَ هُـوَ الحَكِيمُ الحَكِيمُ الحَكِيمُ الخبِيرُ﴾(الأنعام/ ١٨).

٢- التواب : قال سبحانه : ﴿ وَ لَوْلا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ وَ أَنَّ اللهَ تَوْابٌ حَكِيمُ (النور/ ١٠).

٥ ـ علي: قال سبحانه: ﴿ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌ حَكِيمٌ (الشوري/ ٥١).

۶ - واسع : قال سبحانه : ﴿ وَ إِنْ يَتَفَرَّقَا يُغْنِ اللهَ كُلًا مِنْ سَعَتِهِ وَ كَانَ اللهُ وَاسِعاً حَكِيماً﴾ (النساء/ ١٣٠).

٧\_ حميد: قال سبحانه: ﴿تَنْزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ (فصلت/ ۴۲).
و أمّا معناه فقد اختلفوا فيه على أقوال:

١ ـ ذهب «ألأزهري» إلـى أنّه من صفات الله كالحكم و الحاكـم و معاني هذه الأسماء متقاربة و الله أعلم بما أراد بها و علينا الايمان بأنّها من أسمائه .

يلاحـظ عليه: أنَّ القرآن نـزل للتدبّر و التعقّل لا للتـلاوة فقط و ارجاع معـاني ألفاظها إلى الله سبحانه، و إنّما يرجع إليه كنه حقّائقها.

٢ ـ قال ابن الاثير: الحكم و الحكيم بمعنى الحـاكم و هو القاضي فهو فعيل لمعنى فاعل .

يلاحظ عليه : أنّه لاينطبق على جميع الايات . مثلا يصحّ في قوله سبحانه : ( فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُما جَزَاءً بِما كَسَبًا نَكَالاً مِنْ اللهِ وَ اللهُ عَزِيزٌ حَكِيمُ (المائدة / ٣٨) و لايصح في قوله : ﴿وَ مَا النَّصْرُ الأَ مِنْ عِنْدِاللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (الانفال / ١٠) أو قوله : ﴿وَ إِنْ يُرِيدُوا خِيانَتَكَ فَقَدَ خَانَبُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ فَآمْكَنَ مِنْهُمْ وَ اللهُ عَلِيمٌ

حَكِيمُ (الأنفال/ ٧١) أضف إلى ذلك أنَّ القاضي ليس من معاني الحاكم و إنَّما يستعمل فيه بمناسبة خاصة.

٣\_ هو الذي يحكم الأشياء و يتقنها فهو فعيل بمعنى مفعل .

٤ الحكيم : ذوالحكمة و الحكمة عبارة عن معرفة أفضل الأشياء بأفضل المسلام في المحكيم الأشياء بأفضل العلام و قد العلوم و به فسر العلامة الطباطبائي قوله : ﴿ و القرآن الحكيم (يس / ٢) قال : و قد وصف القرآن بالحكيم لكون الحكمة مستقرة فيه و كذلك حقايق المعارف و ما يتفرّع

عليها من الشرائع و العبر و المواعظ(``.

يلاحظ عليه: أنّه لو صحّ تفسير الحكيم بالعليم فإنّما هو في ما إذا كان مجرّداً عن العليم مع أنّه استعمل في الذكر الحكيم منضماً إليه. قال سبحانه: ﴿قَالُوا سُبْحانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلاّ مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ،

و قال الصدوق : معناه انّه عالم و الحكمة في اللغة العلم، و منه قول عزّ وجلّ **(يُؤْتِي الحِكْمَةَ** مَنْ يَشَاءُ) و معنى ثان أنّه محكم و أفعاله محكمة متقنة من الفساد، و قد حكمته و أحكمته لغتان، و حكمة اللجام سمّيت بذلك لأنّها تمنعه من الجهل الشديد و هي ما أحاطت بحنكِه<sup>(٣)</sup>.

و الظاهر أنّ الحكيم اخذ من الحكم بمعنى المنع فلو أُطلق على العلم فلانّه يمنع الجهل، و لكنّه إذا وصفت به الأفعال يكون المراد منه كونها محكمة متقنة مصونة محفوظة عن الفساد و بما أنّه وقع في كثير من الايات تعليلاً للحكم يستظهر أنّ المراد هو المتقن فعله، مثلاً إنّ الملائكة تعتذر عن عدم علمهم بالأسماء

بقولهم: ﴿ لا عِلْمَ لَنَا الاَّ مَا عَلَّمْتَنَا﴾ . ثمّ تعلّل قصور علمهم بها بقوله: ﴿ إِنَّكَ أَنْتَ العَلِيمُ الحَكِيمُ أي ما قمت به من تعليم آدم و عدم تعليمنا فهو ناشىء عن علمك بالواقع أو فعلك المتقن، و مثله قوله سبحانه الذي حكم فيه بقطع يد السارق و أتم كلامه بقوله ﴿ وَ اللهُ عَزِيزٌ حَكِيبُهُ و هذا الحكم صدر عن الله الغالب المتقن

(١) الميزان في تفسير القرآن : ج ١٧ ص ٤٢. (٢) لسان العرب : ج ١٢، مادة احكم ص ١٤٠. (٣) التوحيد للصدوق : ص ٢٠١.

حكمه و فعله و قس على ذلك سائر الايات، و إلى ذلك يرجع تفسير الحكيم بذي الحكمة، فهو سبحانه حكيم في تشريعه، حكيم في تكوينه، متقن في كل ما يشرع و يكون، المراد من الاتقان اتقان التدبير و حسن التقدير الذي يدلّ عليه قوله سبحانه : ﴿وَ خَلَقَ كُلَّ شَيءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيراً﴾ (الفرقان/٢).

و منه يعلم أنّ تفسيره بالمنزّه عن فعل ما لاينبغي من فروع هـذا المعنى، فإنّ التحرّز من العبث من فروع الاتقان، قال سبحانه : ﴿ وَ مَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَ الأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُما بِاطِلاً﴾(ص/ ٢٧).

و الحاصل انّ الحكم بمعنى المنع، و الحكيم يراد به المتقـن لصلة بيـن الاتقان و المنع، فمن أتقن فعله تشريعاً و تكويناً فقد منع من طروء الزوال و الفساد، و من تحرّز عن العبث في فعله فقد صان فعله عن الفساد و الزوال .

و على ضوء ذلك يستفاد مـن الحكيم أمران : أحـدهما كـون الفعل في غـاية الإحكام و الإتقان .

> ثانيهما : كون الفاعل لايفعل قبيحاً و لايخلّ بواجب . و الثاني من لوازم الأوّل .

و على ذلك فهو من صفات الذات بوجه و من صفات الفعل بـوجه آخر فبما أنّ القيام بـاتقان الفعل و التجنّب عن العبث يتوقّف على العلم الوسيع فهـو من

صفات الـذات، و بما أنَّ الفعـل يوصف بـالحكمة و الاتقـان و بالحـق و التنزَّه عن الباطل فهو من صفات فعله، و إليك البحث في كلا المقامين على وجه الاجمال.

الحكيم: المتقن فعله

أمما اتقان الفعل فيكفي في ذلك معطيات العلوم الطبيعيّة فقد كشفت عن الإتقان الهائل في الفلكيّات و الطبيعيّات و يكفي في ذلك ملاحظة كل عضو من أعضاء الانسان فقد حفّ بقوانين و سنن تُدهش النفوس و تبهر العقول.

#### قال سبحانه :

فَوَ تَرى الجِبْالَ تَحْسَبُها جامِدةً وَ هِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللهِ الَّذِي أَنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِما تَفْعَلُونَ﴾(النمل/ ٨٨) و قال الإمام علي(عليه السلام): «قدّر ما خلق فأحكم تقديره»(١).

و قال(عليه السلام):"مبتدع الخـلائق بعلمه، و منشئهم بحكمه، بـلااقتذاء و تعليم و لااحتذاء لمثال صانع حكيم»<sup>(٢)</sup>.

ثم إنَّ بعض المغروريـن أثاروا شكوكاً حول حكمتـه تعالى و سألـوا عن فوائد الأمور التالية :

- ١ \_ الزائدة الدوديّة .
  - ٢ \_ اللوزتان .
  - ٣\_ ثدي الرجل
  - ۴ \_ صيوان الاذن
  - ۵\_الفضاء الوسيع

و لكن الاعتراض بهذه الأعضاء نتيجة الجهل المطبق و ذلك لضآلة علوم الانسان و قلّة اطّلاعـه على سنن الكـون و رموزه فـوضع عدم العلـم بالفـائدة مكان عدمها مع أنّ العلم كشف عن فوائدها و قد أوضحنا حالها في أبحاثنا الكلامية<sup>(٣)</sup>.

الحكيم: المنزَّه عن فعل ما لاينبغي هذا هو المعنى الثاني للحكمة غير المعنى الذي سبق توضيحه و إن كان من

لوازمه عند الدقيّة، و أساس ذلك هو توصيف الأفعال بالحسن و القبح الذاتيّين، و تمكّن العقل من دركهما و على ضوئه توصيفه سبحانه بالحكيم أي من لايفعل القبيح و لايخلّ بالواجب، و قداختلفت كلمة المتكلّمين في حسن الأفعال و قبحها هل هما عقليان و إنّ للعقل درك حسن الفعل بذاته و قبحه كذلك أولاً؟ فالعدليّة على الأوّل، و أهل الحديث و الحنابلة و بعدهم الأشاعرة على الثاني حيث ذهبوا إلى أنّه لاحكم للعقل في حسن الأفعال و قبحها، فلاحسن و لاقبح لها قبل الشرع، فكل ما أمر به الشرع فهو حسن، و كل ما نهى عنه فهو قبيح، فلو عكس الشارع القضية فنهى عمّا أمر و أمر بما نهى تنقلب القضيّة من حيث الحسن و القبح. هذا و الخوض في هذه المسأله بمبادئها و مقدماتها يحوجنا إلى القيام بتأليف كتاب مفرد و لأجل ذلك نأتي هنا بملخص القول الذي فصّلناه في منشوراتنا الكلامية(١).

## ١ \_ ما هو المراد من الحسن و القبح العقليين

أ-المراد من الحسن و القبح العقليّين الذاتيّين، ثبوتهما للأفعال بما هي من غير حاجة إلى ضمّ حيثيّة تعليلية أو تقييدية بل وزان الحسن و القبح في الأفعال وزان الزوجيّة بالنسبة إلى الأربعة، فكما أنّه لايحتاج الزوجية في ثبوتها له إلى شيء وراء فرض كون الشيء أربعة فهكذا الحسن و القبح لايفتقر توصيف الأفعال بأحدهما سوى فرض وجودها . هذا هو الذي ذهب اليه المحقّقون و هو المختار عندنا و على هذا فالحسن حسن على كل حال، و القبح قسح على كل حال غير أنّ الانسان ، تما

القائلون بهذا القـول يتمسّكون بالصدق و الكذب، فيتبدّل حسـن الصدق إلى القبح إذا كان ضارّاً، و قبح الكذب إلى الحسن إذا كان نافعاً .

ج ـ إنّ الأفعال انّما تتّصف بالحسن و القبح إذا قيست إلى الجهات الخارجية فالعدل بما أنّه سبب لبقاء النظام، و الظلم بما أنّه هادم له يوصفان بالحسن و القبح فليست الأفعال في حدّ ذاتها حسنة و لاقبيحة و إنّما توصف بهما بالنظر إلى الجهات الخارجية، و إلى ذلك القول يرجع كل من قال بـ أنّ حسن العدل و قبح الظلم من القضايا المشهورة التي اتّفق العقلاء على حسن الأوّل و قبح الثاني .

د ـ التفصيل بين الحسن و القبح فالأوّل يكفي فيه نفس الذات دون الثاني، و نسب هـذا القول إلى أبي الحسيـن البصري و كأنّه يـريد أن الحسن يستند إلـى نفس الذات و القبح يرجع إلى أمر خارج عنها .

هـ ـ إنّهما يتبعـ ان للفعل بالوجوه و الاعتبارات، فليس شـيء منها مستنداً إلى نفس الذات و لايعد من الصفات اللازمة للأفعـ ال و ذلك كضرب اليتيم فإنّه حسن لو كان بنيّة التأديب، و قبيح لو كان بنيّة الايذاء .

و لك أن تـرجع مجموع أقـوال القائلين بالحسـن و القبح العقليين إلـي أُصول ثلاثه :

أ- إنّ الحسن و القبح من الامور الذاتيّة، فلو قلنا بأنّ نفس الفعل علّة تامّة فهو القول المختار، و إن قلت إنّه من قبيل المقتضي فهو القول الثاني .

ب ـ إنّ الحسن و القبح ليسا مـن الامور الذاتية بل مـن الامور الاجتمـاعيّة و العقلائيّة، فكل فعل وقع في اطار مصلحة الفرد و المجتمع فهو حسن، و ما وقع في خلافه فهو قبيح، و إلـى هذا القول يرجع كل من أراد اثبات الحسـن و القبح للأفعال بتعليلها بالمصالح الفردية و الإجتماعية .

ج \_ إنَّ الحسن و القبح يتبعان نيَّة الفاعـل و هدفه، فربَّ فعل يصير حسناً إذا

18.

صدر عن نيّة صالحة و قبيحاً إذا صدر عن نيّة فاسدة (١).

هذه الأقوال من فروع القول بالحسن و القبح العقليّين و الجميع في مقابل المنكرين أعني أهل الحديث و الأشاعرة .

و لكنّ الحقّ هو القول المختار حيث أنّ هناك أفعالاً يقوم العقل بدرك حسنها أو قبحها بنفسها من أيّ فاعل صدر، و في أيّ موّرد وقع، بلاملاحظة جهة خارجية و حيثيّة تعليلية أو تقييديّة و من دون ملاحظة نيّة الفاعل و قصده فضلاً عن ملاحظة كونه ملائماً للطبع و غيره، نعم و إنّما يفتقر إلى ملاحظة النيّة في توصيف الفاعل بأنّه محسن أو مسيئ و أمّا نفس الفعل فلايحتاج في الحكم عليه بشيء منهما وراء فرض الموضوع.

هذا هو المدّعي و إليك الدليل في البحث الثاني .

٢ \_ العقل النظري و العقل العملي

ينقسم العقل عند الحكماء إلى عقل نظري و عقل عملي . فالأول هو الذي به يحوز الانسان علم ما ليس من شأنه ذلك العلم أن يعمله . و الثاني هو الذي يعرف به ما من شأنه أن يعمله الانسان بإرادته<sup>(٢)</sup>.

و ظاهر هذه العبارة أنّ هنا عقلين أحدهما نظري و الاخر عملي و لكنّه خلاف التحقيق، بل الظاهر أنّ تفاوت العقل النظري مع العقل العملي بتفاوت المدرَكات من حيث أنّ المدرك من قبيل أن يُعلَم، أو من قبيل ما ينبغي أن يؤتى به أو لايؤتى به،

(١) هذا القول أي كون الحسن و القبح يدوران مدار النوايا و الأهداف غير القول بكون الحسن و القبح أمراً يعتبره العقل من ادراك الملائمة للطبع ، الذي حقّقه العلاّمة الطباطبائي ، و هو خيرة بعض فلاسفة العرب، فقد طوينا الكلام عن ذلك القول في هذا البحث لما اسهبنا عنه في أبحاثنا الكلامية . لاحظ : "مناهج الجبر و الاختيار".

فالأول هو العقل النظري و الثاني هو العقل العملي<sup>(١)</sup>.

و على ضوء ذلك فالنظري و العملي وجهان لعملة واحدة لايختلفان جوهراً و ذاتاً، فإن كان المدرك ممّا ينبغي أن يعلم فيسمّى المدرك عقالاً نظرياً، و إن كان المدرك ممّا ينبغي أن يفعل أو لايفعل فالمدرك هو العقل العملي .

#### ٣\_الحكمة العملية و قضاياها الواضحة

إنّ الحكمة العملية تتمشّى مع الحكمة النظريّة في كيفيّة البرهنة و الاستدلال فكما أنّ في الحكمة النظرية قضايا بديهية بـ أصولها الستة تنتهي إليها القضايا النظريّة فهكذا في الحكمة العملية قضايا واضحة تنتهي إليها القضايا غير الواضحة .

نعم إنّ تقسيم القضايا إلى نظريّة و بديهيّة و إن كان دارجاً في الحكمة النظريّة دون العملية، غير أنّ الحقّ عـدم اختصاص التقسيم بها بل قضايا الحكمتين تنقسم إلى قسمين : واضحة و غير واضحة، و تنتهي الثانية إلى الواضحة في كلتا الحكمتين، و العقل كما يـدرك القضايا البديهية في الحكمة النظريّة من صميم ذاته أو من تصوّر الطرفين مع النسبة فهكذا يدرك القضايا الواضحة في الحكمة العملية إذا لوحظت بذاتها.

هذا هو المهم في باب الحكم بالحسن و القبح العقليين، و بالوقوف على هذه الحقيقة تعلم قيمة سائر الأقوال فيهما و بما أنّ الحكم في المقيس عليه «الفعل النظري» واضح لاحاجة فيه إلى البيان، فلنرجع إلى بيانه في الفعل العملي فنقول: إنّ القضايا عند العقل العملي ليستعلى وزان واحد بل هي على قسمين: منها ما هي مغمورة مجهولة لايحكم العقل فيها بواحد من الطرفين «الايجاب و النفي» و منها ما هي مبيّنة واضحة لدى العقل مع غضّ النظر عن كل شيء و الاقتصار على لحاظ نفس القضية فيجب أن تكون تلك القضايا مقدّمة

(١) نهاية الدراية : ج٢، ص ١٢۴.

لحلّ القضايا الأولى و بأنّها ترجع إليها، و من تلك القضايا البديهية مسألة التحسين و التقبيح في جملة من الأفعال أو جميعها مثلاً جزاء الاحسان بالاحسان حسن، و جزاء الاحسان بالإساءة قبيح، أو العمل بالميثاق حسن، ونقضه قبيح، أو العدل حسن، والظلم قبيح، فهذه القضايا قضايا بديهية في الحكمة العملية والعقل يدركها من صميم ذاته ويقف عليها من ملاحظة القضية مع نسبتها، وعلى هذه القضايا البديهية يبتني كل ما يَردُ على العقل في مجال الأخلاق وتدبير المنزل وسياسة المدن.

و بذلك يعلم أنّ تحليل حسن العدل و الاحسان، و قبح الظلم و العدوان و غيرهما ممّا عددناً بأنّ القضية الأولى حافظة للنظام و الثانية هادمة له، و لأجل تلك التوالي عمّ الاعتراف بها من قبل الجميع \_ إنّ ذلك التحليل ــ إنكار للحسن و القبح العقليين الذاتيين فإنّ مدار البحث كما عرفت مركّز على نفس العقل مع غضّ النظر عن تواليه و توابعه، و إنّ العقل هل يقوم بنفسه بمدح إحسان المحسن بالاحسان، و بذمّ جزاء المحسن ب الإساءة أو لا، و هل العقل يحسن الملتزم ب الميثاق أو لا؟ لا بالنظر إلى الأعراض و المصالح المترتبة سواء كانت المصالح فردية أم اجتماعية .

و العجب انَّ أكثر المحقّقين الباحثين في هذا الموضوع فسّروا حكم العقل بما يترتّب عليه من المصالح و المفاسد، مع أنَّ الهدف من طرح هذا البحث إنّما هو التوصّل إلى معرفة أفعال الله و اكتشاف ما هو الحسن و القبيح عنده، فكيف يمكن تفسير حسن العدل و قبح ضدّه بكونه حافظاً للنظام أو هادماً له؟

لاشك انّ العدل و الظلم يترتّب عليهما صيانة النظام و هدمه و يوصف الأوّل بالحسن و الثاني بالقبيح لهذه الجهه أيضا، لكنّ المطروح في هذا الباب ما هو أوسع من ذلـك و هو درك العقل العملي حسـن الفعل و قبحه بما هو هو سواء كـان هناك نظام أو لا؟ و سواء أكان هناك خلق أو لا؟

و بذلك يعلم بطلان سائر الأقوال من القائلين للحسن و القبح حيث جعلوا ملاك الحسن و القبح الملائمة للطبع و المنافرة له سواء كان المراد الطبع الفردي أو

الطبع النوعي، لأنّ ذلـك على فرض صحّته إطلاق الحسن و القبـح خارج عن محل البحث.

كما يعلم بطلان القـول بأنّ الحسن ما يوافق الغرض و القبيح مـا يخالفه، فإنّ ذلك أيضاً كالسابـق خارج عن محلّ البحث . كما يعلم فساد تفسيـر الحسن بما فيه المصلحة، و القبيح بما فيه المفسدة و إنّ ما خلا منهما ليس بحسن و لاقبيح<sup>(۱)</sup>.

و على الجملة فالمحبور في حكم العقل بالحسن و القبع هو ملاحظة نفس القضية مع غض النظر عن كل شيء لا كونه حافظاً للنظام أو هادماً، و لا كونه موافقاً للطبع الفرديّ، أو النوعيّ، و لا كونه محصّلاً للغرض و عدمه، أو كونه متضمناً للمصلحة أو المفسدة، فبالكل انحراف عن مسير البحث و كلام زائد ملا كتب المتكلّمين بل الاصوليين من الشيعة إلاّ القليل منهم، و لأجل ذلك ضربنا البحث عن تحليل هذه الأقوال من شعب القول بالتحسين و التقبيح العقليين، و أظنّ أنّ هذه الأقاويل و إن نسبت إلى القائلين بالتحسين و التقبيح العقليين، و أظنّ أنّ المنكرين، فإنّه لمّا اتسع على الأساعرة سبيل الانتقاد و ضاق عليهم طريق الاعتذار أرادوا الدفاع عن منهجهم فعمدوا إلى تكثير معاني الحسن و القبح إلى معان، أو تكثير ملاكاتهما و الأولى للقبائل بالحسن و القبح العقليين الذي الاعتذار مان المنكرين، أو النولي للقبائل الم

و الحاصل أنَّ هنـاك أفعالًا إذا تصوَّرها العقل حكم بحسنهـا أو قبحها بمجرد

النوعي، بل هو مع الغفلة عن كل هذا يدرك حسن بعض و قبح بعض آخر، و لو نرى اتّفاق جميع العقلاء من جميع المـذاهب و الطوائف على هذا الحكم فلانة نابع من صميم القوّة العاقلة و هو أمر مشترك بين الناس .

و أقول رعايـة للحقّ : إنّ أوّل من هـذّب محلّ النـزاع بوجـه رائع هو المحقّق اللاهيجي في تأليفيه النفيسين<sup>(1)</sup>.

و نزيد تأكيداً على أنّ هذا هو المدار، و هو أنّ الغرض من طرح هذه المسألة هو التوصّل إلى التعرّف على أفعاله تعالى و هو لايتمّ إلاّ إذا لوحظت المسألة على النحو الذي بيّنّاه .

نعم يمكن توجيه القول بالطبع من هـذه الأقوال و إرجاعه إلى ما ذكرنا و هو أنّ صدق القضايا العقليّة في الحكمتين، وتوصيفهما بالحقّ والصدق يتوقّف على وجود ملاك له . و هو في قضايا الحكمة النظريّة ، نفس الواقع و الخارج بعرضها العريض .

فقولنا؛الإنسان متعجّب أو ممكن أو نوع من القضايا الصحيحة في الحكمة النظرية و ملاك صدقها هو مطابقتها للخارج العريض و لاتشذّ عنها قضايا الحكمة العمليّة فإنّ توصيفها بالصدق و الحقّ يتوقف على الملاك، فقولنا : «العدل حسن» و «الظلم قبيح» قضيّتان صحيحتان و نقيضاهما باطلان و كاذبان . فما هو الملاك في الحكم بالأوّليتين بالحقّ و الصدق و بالثانيتين بالكذب و البطلان؟

**أقول** : الملاك في هذا الباب هو مطابقة حكم القضية للطبع الإنساني و لايراد منه الطبع الحيواني الـذي يجنح إلى العبث و الفساد بـل الجانب الأعلى و المثل الأعلى للانسان و الوجه المثالي منه، فلو أريد من الطبع هذا المعنى لاتّفق القولان. فالانسان بما هو ذو فطرة مثاليّة يتميّز بها عن الحيوانات يجد بعض القضايا (۱) گوهر مراد: ص ۱۲۲\_۱۲۳، و سرمایة ایمان: ص ۳۳\_۳۵. و ما حقّقناه توضیح و تحقیق لكلامه.

ملائمة لذلك و البعض الآخر منافياً له . فيصف الملائم بالحسن و لزوم العمل، و المنافي بالقبح و لزوم الاجتناب، و بما أنّ هـذا الموضوع يحتاج إلى بسط في الكلام حتى يعلم اتّفاق القولين في الهدف و المرمىٰ نقوم بالاسهاب فيه .

۴\_الانسان و قوى الخير و الشر

إنّ واقع الانسان يتألّف من قوى الشر و الخير، الحيوانية و الإنسانية، و لكلٍّ دوره في حياة الانسان، غير أنّ واقع الانسان يتمثّل و يتجلّى في الجانب الثاني، ففي الجانب الأوّل تتجلّى الشهوة و الغضب و الأنانيّة و القسوة و غيرها من رذائل الأخلاق كما أنّ الجانب الثاني تتجلّى فيه القيم الأخلاقية و المثل الإنسانية و غير ذلك من خصال الخير، و هذا الجانب هو الأصيل في الانسان دون الجانب الأوّل.

و الشاهد على ذلك انّه عندما يقع الانسان في صراع بين جانبيه : الحيواني و الانساني «الملكوتي» فإذا غلب الجانب الثاني على الجانب الأوّل، يحسّ من صميم ذاته بالسرور و الرضا، فلو كان واقع الانسان يتمثّل في الجانب الحيواني لما صحّ السرور و الرضا لأنّ المفروض مغلوبيّة القوى الحيوانية و المغلوب يكون محزوناً لامسروراً، و هذا يفيد بجلاء إنّ واقع الإنسان هو الجانب الثاني أي كونه موجوداً ملكوتياً، إلهيَّ النزعة، طالبا للخير و الكمال و السموّ و الرتقاء .

فلو أراد القائل من كون ملاك حكم العقل هو موافقة الحكم للطبع هو ما ذكرنا

فنعم الوفاق، و إلاّ فهو غير تام كسائر الأقوال .

و إن شئت قلت : لاحقيقة للحسن و القبح إلاَّ كون الشيء ملائماً لطبع الانسان أو غير مبلائم، لكنَّ المراد منه ليس هـو الطبع السافل بل الطبـع العالي، و الطبع العبالي ينزع إلى الخيبر ويميل إلى الكمال، و الطبع السافل ينزع إلى الشرّ، فكل فعل أحبّه الإنسان بروحه المتعالية و عقله المتكامل فهو حسن، و كل ما وقع في خلاف ذلك يعدّ قبيحاً، و على ضوء ذلك تقدر على تحليل جميع الأمثلة .

## ٥ ـ الأصول الأخلاقية الثابتة

إذا كان الميزان في الحكم بالحسن و القبح و في الحكم بالقيم الأخلاقية هو درك العقل مع غضّ النظر عن كل شيء على ما ذكرنا، أو كون القضية المدركة مطابقة للجانب المثالي الأعلىٰ للإنسان، تقف على أنّ هناك أُصولاً أخلاقية ثابتة لاتتغير مع مرور الدهور و العصور، و تبدّل الحضارات، لأنّ الشخصيّة المثالية العليا في الكيان الإنساني ثابتة لاتتغير و لاتتبدل.

فإذا كان الملاك هو الملائمة و المنافرة بالقياس إليه تصبح الأصول ثابتة دائمة بثبات الحيثية العليا من الإنسان و دوامها .

و لأجل ذلـك إنّ الأصول الأخـلاقيّة لاتختلـف عند الأمـم و الشعوب لأنّهـم متشابهـون و متشاركون في الجـانب الأعلى لـلانسان، نعم يختلفون فـي العادات و الأخلاق التابعة للمحيط و العائلة و ليس لها جذور في الفطرة الإنسانية .

نعم يختلفون في الأشكال و الصور و التجلّيات و المظاهر و يتّحدون في اللب و الجوهر، فالكل يحكم ساحترام المعلّم و الاستاذ لأنّ عقله يحكم بلزوم إحسان المحسن و قبح إساءته غير أنّهم يختلفون في كيفيتة الاحترام، و هذا الاختلاف نابع من التقاليد و العادات، فربما يحترمون بالقيام عند الورود و أخرى برفع القلنسوة عن الرأس و ثالثة ...

في جميع العصور و الحضارات، و تكون الأحكمام و التشريعات المطابقة لتلك الجوهرة المتعالية ثابتة لاتمسّها يد التغيير.

۷\_القرآن و كونه سبحانه حكيماً

إذا كانت الحكمـة بمعنى التحرّز عمّا يجـب الاجتناب عنه ممّا يحكـم العقل بقبحه، فقد تضافر توصيفه سبحانه بـ «الحكيم» في القرآن الكريم .

ترى أنَّ القرآن الكريم يذكّر بلطيف بيانـه انَّه سبحانه بريء من القبيح و فعل ما يجب التنزّه عنه . قال سبحانه : ﴿ وَ اِذٰا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاتَنَا وَ اللهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ اِنَّ اللهَ لايأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ﴾(الأعراف/ ٢٨).

و قال سبحانه : ﴿ قُلْ إِنَّمًا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوْاحِشَ (الاعراف/ ٣٣) .

و قال سبحانه: ﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ المُتَّقِينَ كَالفُجَّارِ﴾(ص/ ٢٨) و قال سبحانه: ﴿ هَلْ جَزْاءُ الْاِحْسَانِ إِلاَ الْاِحْسَانُ﴾(الرحمن/ ٤٠).

فهذه الآيات تعرب بـوضوح أنّ هنـاك أموراً تـوصف بـالاحسان و الفحشـاء و المنكر و البغي و المعروف قبل تعلّق أمر الشارع بها أو نهيه عنها، و انّ الانسان يجد اتّصاف الأفعـال بواحد من هـذه العناوين من صميـم ذاته، و ليست معرفـة الانسان

قال سبحانه : ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِـالْعَدْلِ وَ الإَحْسَانِ وَ اِيتَاءِ ذِي الْقُرْبِـيٰ وَ يَنْهِىٰ عَنْ الْفَحْشَاءِ وَ الْمُنْكَرِ وَ الْبَغْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾(النحل/ ٩٠).

و بذلك تقف على قيمة كـلام الأشعري في جـواز تعذيب أطفال الكفـّار في الاخرة .

قال في «الابانة» : يجوز أن يؤلم أطفال الكافرين في الاخرة ليغيظ بذلك آباءهم و يكون ذلك منه عدلا؟ !<sup>(1)</sup>.

و قال في اللمع : فإن قال قائل : هل لله تعالى أن يؤلم الأطفال في الاخرة إذا قيل لله تعالى ذلك، و هو عادل إن فعله؟ \_ إلى أن قال \_ : و لايقبح منه أن يعذّب المؤمنين، و يدخل الكافرين الجنان، و إنّما نقول : إنّه لايفعل ذلك لأنّه أخبرنا أنّه يعاقب الكافرين و هو لايجوز عليه الكذب في خبره<sup>(٢)</sup>.

الثلاثون: «الحق»

قد ورد الحق معرّفاً و منكراً في الذكر الحكيم ٢٣٩ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في سبعة موارد :

قال سبحانه: ﴿ ثُمَّ رُدُّوا المَّي اللهِ مَوْلِيْهُمُ الْحَقِّ الالمُ الحُكْمُ وَ هُمُوَ أَسْرَعُ الحاسِبِينَ﴾(الانعام/ ۶۲).

و قال سبحانه : ﴿فَذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذًا بَعَنْدَ الْحَقِّ إِلاّ الضَّلَالُ فَأَنَىٰ تُصْرَفُونَ﴾ (يونس/ ٣٢).

و قال سبحانه: ﴿ذَٰلِكَ بِـاَنَّ اللهَ هُوَ الحَقُّ وَ اَنَّهُ يُحْيِى المَوْتِىٰ وَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾(الحج/۶).

و قال سبحانه: ﴿ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَ أَنَّ مَا يَدْعُمُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ البَاطِلُ وَ أَنَّ اللهَ هُوَ العَلِيُّ الكَبِيرُ ﴾ (الحج/ ٤٢).

و قال سبحانه : ﴿ يَوْمَنْبِذٍ يُوَفِّيهِمُ اللهُ دِينَهِمُ الْحَقُّ وَ يَعْلَمُونَ أَنَّ اللهَ هُوَ الحَقُّ المبينُ (النور/ ٢٥).

(١) الابانة : ص ١٣٣ . (٢) اللمع : ص ١١۶ ـ ١١٧ .

و قال سبحانه : ﴿ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَ أَنَّ مَايَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ البَّاطِلُ وَ أَنَّ الله هُوَ العَلِي الكبير ﴾ (لقمان / ٣٠).

و قال سبحانه : ﴿ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلاَّ عِبْادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ \* قَالَ فَالْحَقَّ وَ الْحَقَّ آقُولُ ﴾ (ص/ ٨٢ - ٨٢) (١).

و قد استعمل الحق في مقابل الباطل في غير واحد من الايات فهل هما من قبيل المتضادين أو من قبيل المتضائفين أو من قبيل العدم و الملكة أو السلب و الإيجاب، لاسبيل إلى الأوّل لما سيوافيك أنَّ البطـلان أمر عدمي لاوجودي، و بذلك يعلم عدم كمونهما من قبيل المتضايفين لاشتراط كونهما أمرين وجودييس حيث يلزم من تصور أحدهما تصور الاخر، فانحصر الاحتمال بين الثالث و الرابع، و لعلّ الثالث أقرب، و على كـل تقدير فلـو كان أحد المفهـومين واضحاً يمكـن استظهار معنى الاخر من خلاله .

قال ابن فارس : الحق أصل واحد و همو يدلُّ على إحكام الشميء و صحّته فالحق نقيض الباطل ثم يرجع كل فرع إليه بجودة الاستخراج و حسن التلفيق . يقال حقَّ الشيء أي وجب، و يقال ثوب محقَّق إذا كان محكم النسج، و الحقَّة من أولاد الابل : ما استحقّ أن يحمل عليه كأنَّه أحكمت عظامه و اشتدّت فاستحق الحمل، و الحاقة : القيامة لأنَّها تحقَّ بكل شيء (٢).

و قال الراغب في مادة «بطل» : الباطل نقيض الحق و هو مِا لاثبات له عند الفحص عنه، قال تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَتَقُ وَ أَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾ .

اقول : إنَّ الحقِّ والباطل قد يوصف بهما الاعتقاد و أخرى نفس الواقع الخارجي مع قطع النظر عن الاعتقاد به، فاذا قدّر للشيء نوع مـن الوجود أو نوع من

(١) بناء على أنَّ المراد من الحق الأوَّل هو الله سبحانه على أنَّ التقدير فالحق اقسم به، وفيه أقوال. (٢) مقاييس اللغة : ج ٢، ص ١٥ - ١٧.

الوصف ثم قيس إلى الخارج و كان الخارج على وفق ما قدّر و وصف، كان الاعتقاد حقّاً و القضيّة الذهنيّة حقّة، و أمّا إذا لم يكن كذلك يكون الاعتقاد بـاطلاً و القضية باطلة .

قال سبحانه : ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمّةً وَاحِدةً فَبَعَثَ اللهُ النّبِيّينَ مُبَشِّرِينَ وَ مُنْذِرِينَ ... فَهَدىٰ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِما اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الحَقِّ بِإِذْنِهِ وَ اللهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ (البقرة/ ٢١٣). اي هداهم إلى العقائد الحقّة المطابقة لنفس الأمر.

هذا إذا وقع الحق و الباطل و صفين للإعتقاد و القضيّة الذهنيّة، و أمّا إذا وقعا وصفين لنفس الأمر و الواقع الخارجي فتوصيفه بهما يدور مدار ثبوته و عدمه .

فإذا كمان الواقع واجب الموجود أي ماله ثبوت لايشوب ثبوته بطلان، و يكون ثابتاً من جميع الجهات و موجوداً على أي تقدير، و موصوفاً بالوجود مطلقا غير مقيّد بقيد و لامشروطاً بشرط، فهو الحقّ المطلق الذي لايتطرّق اليه البطلان بوجه ما، و الحقّ بهذا المعنى ينحصر فيه سبحانه لاغير و لأجل ذلك قال سبحانه : ﴿إِنَّ اللهُ هُوَ الْحَقُّ ﴾ فأتى بضمير الفصل و عرّف الخبر باللام لغاية القصر أي حصر المبتدأ في الخبر، فالله سبحانه حقّ بذاته على الاطلاق بلاشرط و قيد.

أمّا إذا كمان الواقع ممكن الوجود فهو حقّ بمقدار ماله من الثبوت و باطل بمقدار ما لاثبوت له، فبما أنّ الممكن يتّصف بالموجود من جانب علّته، فيكون له

بهلاكه فعلاً و مستقبلاً فغيره سبحانه محكوم بالهـلاك في جميع الأزمـان، و الاية الثانيـة ـ لو قلنا بـأنّ المراد بكلماته هـو أفعاله ـ ناظـرة إلى أنّ كل ممكـن حقّ لكـن بإحقاقه سبحانه، إذ هو الذي يعطي الوجود و الثبوت .

و للحكيم الفارابي كلام لابأس بنقله : يقال : حقّ : للقول المطابق للمخبر عنه ، إذا طابق القول ، و يقال : حقّ للموجود الحاصل بالفعل ، و يقال : حقّ للموجود الذي لا سبيل للبطلان إليه ، و الأوّل تعالى حقّ من جهة المخبر عنه ، حقّ من جهة الوجود ، و حقّ من جهة أنّه لا سبيل للبطلان إليه . لكنّا إذا قلنا : إنّه حقّ فلأنّه الواجب الذي لايخالطه بطلان ، و به يجب وجود كل باطل .

ألا كل شيء خلا الله باطل و كل نعيم لامحالة زائل<sup>(١)</sup>

و بذلك خرجنا بهذه النتيجه أنّه سبحانه حقّ على الاطلاق ، و أمّا الممكن فبما أنّه يفقد الوجود من صميم الذات فهو باطل، و بما أنّه متصف بالوجود الظلّي و الثبوت التبعي فهو حقّ، و لعلّ إلى بعض ما ذكرنا يشير قول لبيد الذي تقدّم آنفاً.

هذا حال الواجب و الممكن و قدعرفت أنَّ الأوّل حقَّ مطلق، و الثاني حقَّ من جهة و باطل من جهة أُخرى، و أمّا الممتنع فهو الباطل المحض، ليس له منه حظ.

قال بعض المحقّقين : كل ما يخبر عنه فأمّا باطل مطلقاً، و أمّا حقّ مطلقا، و أمّا حقّ من وجه و باطل من وجه، فالممتنع بذاته هو الباطل مطلقاً، و لاحقيقة له أصلاً، فإنّ الحقيقة هي التي بها ذوحقيقة، حقّ و ثابت، لايمكن انكاره و هي خصوصيّة وجوده الذي يثبت له، و الواجب بذاته هو الحق مطلقاً، و الممكن بذاته الواجب بغيره فهو حقّ من وجه و باطل من وجه آخر، فهو من حيث ذاته لاوجود له، و من حيث استفادة الوجود من غيره موجود، فهو من هذا الوجه حقّ و ثابت له حقيقة ينتهي إليها، و أصل ينبعث منه و يجب وجوده به و يظهر بنوره الظاهر المظهر له

(1) شرح الأسماء الحسني: ص ٢٧١.

فلايكون له وجود وظهور في نفسه بل يكون وجوده و ظهوره من أصله المظهر بايجاب وجوده المحقّق لحقيّته و ثباته، و الممكن من جهة نفسه باطل و لمذلك قـال : ﴿كُلُّ شَيْءٍ هٰالِكٌ اِلا وَجْهَهُ﴾(١).

و بذلك يعلم أنّ قوله سبحانه : ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الحَقُّ وَ أَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الباطِلُ وَ أَنَّ اللهَ هُوَ العَلِيُّ الكَبِيرُ ﴾ (لقمان/ ٣٠). من غرر الايات القرآنية ، تشتمل على معارف إلهيّة نشير إلى إجمالها :

١ ـ إنَّ الحقِّ المطلق ثابت لله سبحانه و إنَّه لايوصف به إلَّا هو.

٢ - إنّ الأصنام و الأوثان التي كانت العرب عابدة لها ليس لها من الالموهية شيء، فهي من هذا الجانب باطل محض لاتملك منها شيئاً إلاّ الإسم و هذا لاينافي أن يوصف بالحقّ من حيث أنّ لها درجة من الوجود ككونها جماداً أو نباتاً أو حيوانا غير أنّ محور البحث كونها آلهة فهي في هذا النظر لاتوصف إلاّ بالبطلان .

٣ - إنَّ توصيفه سبحانه بالعليّ في الاية يشير إلى صفاته السلبية و يفيد تنزّهه عمّا لايليق بساحته فالله سبحانه حقّ منزّه عن كل نقص من الجهل و العجز و الزمان و المكان و الجسم، فما يدعون من الآلهة ليس لهم من الحقيقة شيء و لا إليهم من الخلق و التدبير شيء، و لا إليهم شيء ممّا يعبدّ فعلاً للربّ ككونهم مالكين للمغفرة و الشفاعة.

توصيف الفعل بالحق

إنّ الحقّ كما يوصف بـ نفس الواجب و ذاته فكذلك يوصف به فعله سبحانه لكن بلحاظ آخر قال سبحانه : ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياءً وَ الْقَمَرَ نُوراً وَ قَدَّرَهُ مَنْازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَ الْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللهُ ذَٰلِكَ اِلاَّ بِالْحَقِّ يُفَصِّلُ الآياتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾ (يونس/ ۵).

# أفعاله سبحانه معللة بالاغراض

إنّ الذكر الحكيم يصف كثيراً من أفعاله سبحانه بقوله : «بالحق» و بـذلك يشير إلـى أنّ أفعاله أفعال حكيمة مصونة عـن العبث و اللغو، و لأجل ذلـك ذهبت العدلية إلى أنّ افعـاله معلّلة بالاغراض خلافـاً للاشاعرة، فإذا كان الهـادي في مجال العقائد هو الكتاب فآياته صريحة في ذلك، يقول سبحانه :

﴿ اَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَتًا وَ اَنَّكُمْ إِلَيْنَا لاَتُرْجَعُونَ ﴾ (المؤمنون/ ١١٥).

و قال عزّ من قائل : ﴿ وَ ما خَلَقْنا السَّمُواتِ وَ الْأَرْضَ وَ ما بَيْنَهُما المَّعْنِينَ (الدخان/ ٣٨).

و يقول سبحانه : ﴿ وَ مَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَ الأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا بِاطلاً ذَٰلِكَ ظَنُّ ا الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّار ﴾ (ص/ ٢٧).

و قال سبحانه : ﴿ وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ الأَلِيَعْبُدُونَ ﴿ (الذاريات/ ٥٤) .

و المراد في المقمام هو إيجاده بحسب مقتضى الحكمة و بالتالي نمزاهة فعله من العبث و اللغو، و بذلك يعلم معنى ما يقمال : انَّ فعله سبحانه كلَّه حقَّ كما يعلم سرّ اقتران لفظة «بالحق» بكثير من أفعاله التي جاءت في الذكر الحكيم، قال سبحانه : ﴿ ٱلم نَرَ آنَّ اللهَ خَلَقَ السَّمُواتِ وَ الأَرْضَ بِالْحَقِّ إِنَّ يَشَأَ يُذْهِبُكُمْ وَ بَأْتِ بِخَلْقِ

جَدِيدِ﴾(إبراهيم/ ١٩). و تعرب الاية عن أنّ هنا صلة بين خلق السموات و الأرض و وجود الإنسان في هذا الكوكب فقال سبحانه : ﴿ قُلْ نَزَلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُنَبَّتَ الَّذِينَ آمَنيُوا وَ هُدًى وَ بُشْرِي لِلْمُسْلِمِينَ﴾(النحل/ ١٠٢). أفيمكن توصيف الفعل العاري عن الغرض و الهدف حتى ما يُرجع إلى المخلوق بأنّه نزّل بالحقّ؟

و العجب انّ الأشاعرة و عمامّة أهل الحديث المذين يلتزمون التعبّد بظماهر النصوص تعبّداً حرفياً قدخرجوا في هذا المقام عن هذا الأصل و قالوا بعدم كون أفعاله معلّلة بمالأغراض فمماذا جوابهم تجاه همذه الآيات و تكرّر "بالحق" وصفاً لفعله؟ لاأدري و لاالمنجّم يدري .

هلمّ معي ندرس ما ذكره العقليون من الأشاعرة :

۱ ـ قـالوا: «لـو كان فعله تعـالى تـابعاً لغـرض لكان ناقصـاً لذاتـه مستكملاً بتحصيل ذلك الغرض لأنّه لايصلح غرضاً للفاعـل إلاّ ما هو أصلح له من عدمه و هو معنى الكمال»<sup>(۱)</sup>.

إنَّ المستدلَّ خلط بين الغرض الراجع إلى الفاعل و الغرض الراجع إلى الفعل فالاستكمال موجود في الأوّل دون الثاني، و القائل بكون أفعاله تابعة للأغراض و الغايات و الدواعي و المصالح إنّما يعني به الثاني دون الأوّل، و الغرض بالمعنى الأمّاريناف كما نه فنتاً بالذابة منتاً في المنابة من نيتاً في ماذ بالم

الحكماء ما يخرج بها الفاعل من القوّة إلى الفعل و من الامكان إلى الوجوب، فهي السبب لخروج الفاعل عن كونه فاعلاً بالقوّة إلى كونه فاعلاً بالفعل، مشلا النجّار لايقوم بصنع الكرسي إلاّ لغاية مطلوبة ولولا تصوّرها لبقى على كونه فاعلاً بالقوّة، فلو كان لأفعاله سبحانه غاية لزم كونه ناقص الفاعليّة في ذاته، وتامّ الفاعليّة بغاية الفعل فيحتاج في فاعليّته إلى شيء وراء ذاته.

يلاحظ عليه : أنّ ما ذكروه في تفسير العلّة الغائية حقّ لاغبار عليه و قد أخذته مفكّروا الأشاعرة من الفلاسفة و استغلوه في غير موضعه، وخرجوا بهذه النتيجة : إنّ فعله سبحانه عار عن أية غاية و غرض و جعلوا فعله كفعل العابثين و اللاعبين يفعل بلاغاية و يعمل بلاغرض، و العلّة الغائيّة بهذا المعنى تنطبق على وجود الغرض للفاعل، و لاتنطبق على وجود الغرض للفعل، و قدعرفت أنّ القائلين بتبعيّة أفعاله للأغراض إنّما يعنون القسم الثاني دون الأول، فلاشكّ انه سبحانه تامّ الفاعلية بالنسبة إلى كلا الفعلين : ما يترتب عليه الغرض و ما لايترتب عليه الغرض لعموم قدرته، لكن كونه حكيماً يصدًّه عن اختيار القسم الثاني، فلايخان من الأفعال الممكنة إلآ ما يناسب ذلك المبدأ.

و هذا كعموم قدرته للفعل المقترن بالعدل و الجور كسوق المطيع إلى الجنة و النار لكن اتصاف بالعدل يصدّه عن سوقهم إلى النار، و لايختار إلاّ الأوّل و هذا لايعني انّه في مقام الذات و الفاعلية يستكمل بهذا الغرض بل هو في مقام الفاعلية تامّ لكلا العملين، لكن عدله وحكمته و ما يناسبهما تقتضي أن يختار هذا دون ذاك، فلو أنّ النافين للأغراض يفرّقون بين الغرضين لما تطرّفوا في نفي اقتران فعله بالغرض .

و بذلك يعلم المراد من انتخاب الأصلح و انمّ لايخلق إلاّ الأصلح و يترك اللغو و العبث، و ليس المراد من ذلك تحديد قدرته و مشيئته من جانب العبد بل العبد يستكشف من خلال صفاته و كمالاته، إنمّ لايختار إلاّ الأصلح و الأولى مع عموم قدرته على كلا الطرفين، و أظنّ أنّ المسائل الكلامية لو طرحت في جو هادئ

فربّما ينتظم الكلّ في أكثر المسائل في صف واحد و يذوب الاختلاف في كثير من المسائل .

الواحد و الثلاثون: «الحليم» قد ورد لفظ «الحليم» مرفوعاً و منصوباً ١٥ مرّة و وصف به سبحانه كما وصف بـه بعض أنبيـائه كإبـراهيـم الخليل و شعيـب النبيّ، و قـد جـاء وصفاً لـه سبحانـه في (١١) مـورداً و جاء مقترنـاً بلفظ «غفـور» تارة و «عليم» ثـانياً و «غني» ثالثـاً قال سبحانه: ﴿وَ لَقَدْ عَفَا اللهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ﴾ (آل عمران/ ١٥٥).

و قبال سبحسانيه : ﴿وَ اللهُ يَعْلَسَمُ منا فَسِي قُلْسُوبِكُمُ وَ كُنَّانَ اللهُ عَلِيمًا حَلِيماً (الأحزاب/ ٥١) .

و قال سبحانه : ﴿ قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَ مَغْفَـِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُها أَذًى وَ اللهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ﴾(البقرة/ ٢۶٣).

قال ابن فارس : «الحلم» له أصول ثلاثة : الأوّل : تركِ العجلة، و الثاني : تثقّب الشيء، و الشالث : رؤية الشيء في المنام، و هي متباينة جدّاً تدلّ على أنّ بعض اللغة ليس قياساً و إن كان أكثره منقاساً .

فالأول «الحلم» خلاف الطيش، و الثاني قولهم: حلم الأديم إذا تثقّب و فسد، و الثالث قد حلم في نومه حلماً. قال الراغب: «الحلم» ضبط النفس و الطبع عن هيجان الغضب، و جمعه أحلام قال تعالى: ﴿ أَمَ تَأْمُرُهُمْ أَحْلاَمُهُمْ بِهٰذا آَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ (الطور/ ٣٢). لحلام قال تعالى: معناه عقولهم و ليس الحلم في الحقيقة هو العقل لكن فسروه بذلك لكونه من مسببات العقل.

الظاهر أنَّ المراد من توصيف سبحانه بالحليم في المقام هو الـذي لايعجل

بالانتقام، يقول سبحانه: ﴿وَ لَوْيُوَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِنْ دابتَةٍ وَ لَكِنْ يُوَخِبِّرُهُمْ إِلَىٰ اَجَلٍ مُسَمَّى فَاِذا جَاءَ اَجَلُهُمْ فَاِنَّ اللهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيراً) (فاطر/ ۴۵).

و قال سبحانه : ﴿ وَ رَبُّكَ الْغَفُورُ ذُوالرَّحْمَةِ لَوْ يُؤَاخِبِذُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمُ العَذابَ بَلْ لَهُمْ مَوْعِدٌ لَنْ يَجِدُوا مِنْ دُونِهِ مَوْثِلاً ﴾ (الكهف/ ٥٨).

و هو يجري على الله سبحانه بهذا المعنى و أمَّا ما ذكره «الراغب» بـ أنَّه ضبط النفس و الطبيع عن هيجان الغضب، فإنَّما هيو من خصائص الإنسبان الحليم، و ليس من صميم معناه حتى يتوقّف توصيفه سبحانه به على تجريده من معناه اللغوي .

قال الصدوق : معناه حليم عمّن عصاه لايعجل عليهم بعقوبته (١).

و قال الكفعمي : الحليم ذوالحلم و الصفح الذي يشاهد معصية العصاة ثمّ لايسارع إلى الانتقام مع غاية قدرته، و لايستحقَّ الصافح مع العجز اسم «الحليم» إنَّما الحليم هو الصفوح مع القدرة .

ثمّ إنّ الرازي ذكر هنا كلاماً فقال:من لايعجل الانتقام إن كان على عزم أن ينتقم بعد ذلك فهذا يسمتي حقوداً، و إن كان على عزم أن لاينتقم البتّة فهذا هـ و العفو والغفران، و أمّا إذا كان على عزم أن لاينتقم لكن بشرط أن لايظهر ذلك فهو حليم فإن أظهره كان ذلك عفوّاً»<sup>(٢)</sup>.

و أمّا حـظّ العبد من هـذا الاسم فهو انّه يمكن أن يكون الإنسان من مظاهر أسمائه فلايعجل في الانتقام، و لأجل ذلك عـدّ الحلم من محاسن الأخلاق، و لمّا دعا الخليل ربّه و قال : ﴿وَ اجْعَلْ لِي لِسْانَ صِدْقٍ فِي الآخِرِينَ﴾(الشعراء/ ٨۴).

فأجيبت دعوته بقوله : ﴿فَبَشَرْنَاهُ بِغُلامٍ حَلِيمٍ﴾(الصافّات/ ١٠١). و قـد وصـف بـه «إبـراهيـم» الخليل و «شعيـب» النبـيّ فـي بعـض الآيـات كما عرفت .

### الثاني و الثلاثون:«الحميد»

و قد ورد ذلك اللفظ في الذكر الحكيم بالرفع و النصب (١٧) مرّة و قد وصف به سبحانه في جميعها، و قد انضم اليه «غني» تارة و «مجيد» ثانياً و «العزيز» ثالثاً و «حكيم» رابعاً و «الولي» خامساً قال سبحانه : ﴿وَ لَسْتُمْ بِآخِذِيهِ اِلاَ أَنْ تُغْمِضُوا فِيه وَ اعْلَمُوا أَنَّ الله غَنِيٌّ حَمِيدٌ﴾(البقرة/ ٢۶٧).

و قال سبحانيه: ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَ بِرَكَانَهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ البَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدُ﴾(هود/ ٧٣).

و قال سبحانه : ﴿لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنْ الظُّلُمَاتِ إلىٰ النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ اللي صِرَاطِ العَزِيزِ الحَمِيدِ﴾(إبراهيم/ ١).

و قال سبحانه: ﴿ لَأَيْأَتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَينِ يَدَيهِ وَ لاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلُ مِنْ حَكِيم حَمِيد ﴾ (فصّلت / ۴۲). و قال سبحانه : ﴿ وَ هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الغَبْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَ يَنْشُرُ رَحْمَتَهُ وَ هُوَ الْوَلِي الْحَمِيدُ ﴾ (الشوري / ٢٨).

قال ابن فارس : «الحمد له أصل واحد يدلّ على خلاف الذم يقال : حمدت

فلاناً أحمده، ورجل محمود ومحمداً إذا كثرت خصاله المحمودة غير المذمومة»<sup>(١)</sup>. و قال الراغب : قلوله عزّ و جلّ ﴿ إِنّه حميدٌ مجيلُه يصح أن يكون في معنى المحمود و أن يكون في معنى الحامد .

أقول: الحمـد على مـا هو المعروف: الثنـاء على الشخص بـالفضيلة فـي ما يصدر منه من الأفعال الاختياريّة .

قال الصدوق: الحميد معناه المحمود و هو فعيل في معنى المفعول و الحمد نقيض الذمّ و يقال: «حمدت فلاناً إذا رضيت فعله و نشرته في الناس»<sup>(٢)</sup>. و هو أخص من المدح فإنّه في مقابل كلّ جميل سواء كان اختياريّا أو تسخيرياً كما إذا مدحت اللؤلؤ بصفاته، و على ذلك فالحميد أمّا فعيل بمعنى الفاعل، و عندئذ يكون المراد الله الحامد فإنّه لم يزل يثني على نفسه كما في قوله: ﴿ الحمدُ لللهِ رَبِّ العالمينَ و أمّا فعيل بمعنى المفعول كالقتيل بمعنى المقتول أي هو محمود بحمده لنفسه و حمد عباده له، و منه قوله: ﴿وَ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ (البقرة / ٣٠). و

و أمّا حظ العبد من هذا الاسم فيقم مظهراً له إذا كان محمود العقيدة و الفعل فيستحقّ أن يثنى عليه .

و أمّا الفـرق بين الحمد و الشكـر فسيوافيك عنـد البحث عن اسم الشـاكر و

الشكور.

الثالث و الثلاثون «الحي» و قد جاءت اللفظة في الذكر الحكيم ١۴ مرّة و وقعت وصفاً له في موارد أربعة قال سبحانه:

(1) مقاييس اللغة ج٢ ص ١٠٠ .
 (٢) التوحيد : ص ٢٠٢ .

Y . .

<اللهُ لا إله إلا هُوَ الحَيُّ القَيُّومُ (آل عمران/ ٢).

و قـال سبحـانـه : ﴿وَ عَنـَتِ الـوُجُوهُ لِلْحَيِّ القَيُّومِ وَ قَـدُخـابَ مَـنُ حَمـَلَ ظُلْماً﴾(طه/ ١١١).

و قسال سبحانه: ﴿ وَ تَــَوَكَــَّلْ عَلَــىٰ الحَــَيِّ السَّذِي لاَيْمَسُوتُ وَ سَبِـتَحْ بِحَمْدِه﴾ (الفرقان/ ٥٨).

و قال سبحانه: ﴿ هُوَ الْحَتَّى لاَ إِلَىٰهَ إِلاَّ هُوَ فَادْعُمُوهُ مُخْلِصِينَ لَـهُ الدِّينَ﴾ (غافر/ ۶۵).

و أمّا معناه فقد قمال ابن فارس : لـِ «الحي» أصلان أحدهما خلاف الموت و الاخر الاستحياء الذي هـو ضدّ الوقماحة، فمامّا الأوّل فالحياة و الحيوان و هـو ضدّ الموت و الموتان و يسمّى المطر حيّاً لأنّ بـه حياة الأرض، و الأصل الآخر قـولهم استحييت منه استحياء<sup>(1)</sup>.

> و قد ذكر الراغب ان الحياة تستعمل على أوجه : ١ \_ القوّة النامية الموجودة في النبات و الحيوان . ٢ \_ القوّة الحسّاسة و به سمّي الحيوان حيواناً . ٣ \_ القوّة العاملة العاقلة .

۴ \_ ارتفاع الغم، و استشهد لذلك بقول الشاعر :

إنَّما الميَّت، ميتت الأحياء ليس من مات و استراح بميّت ٥ ـ الحياة الاخروية الأبدية .

۶ ـ الحياة التي يوصف بها البارئ فإذا قيـل فيه تعالى «هو حيّ» فمعناه لايصحّ عليه الموت و ليس ذلك إلا لله عزّ و جل<sup>(٢)</sup>.

(۱) المقاییس : ج ۲، ص ۱۲۲ .
 (۲) المفردات : ص ۱۳۸ \_ ۱۳۹ .

7 • 1

و الظاهر أنَّ للحيّ معنى واحداً و الخصـوصيّات تعلـم من الخـارج و إليك توضيحه .

الحياة و مراتبها

لاشك انّ كلّ واحد منّا يميّز بين مادة حيّة و مادة غير حيّة، و بين جسم حيّ، و جسم ميتت إلاّ انّه رغم ذلك لايستطيع أحد إدراك مفهوم الحياة في الموجودات الحيّة، فالحياة أشدّ الحالات ظهوراً و لكنّها أصعبها مراساً على الفهم، و أشدها استعصاء على التحديد.

و بعبارة أخرى : الحياة ضدّ الموت، و هي و إن كانت أظهر الأشياء مفهوماً لكنّها من أخفاها حقيقة، و لهذا اختلف في تفسير و تبيين حقيقتها، و ذهب العلماء فيه مذاهب شتّى .

إلاّانّها حسب نظر علماء الطبيعة هو ما يلازم آثـاراً أربعة في المتّصـف بها و هي :

> ۱ \_ الجذب و الدفع . ۲ \_ النمو و الرشد . ۳ \_ التوالد و التكاثر .

۴ \_ الحركة وردة الفعل.

بينما ذهب آخرون مذهباً آخر في تعريف الحياة فقالوا :

هي قدرة الوحدة العضوية على مباشرة الوظائف الضروريّة لحفظ الذات، و وظيفة التكاثر، و على كلّ حال فإنّ هذه التعاريف تعاريف بخصائص الحياة، و آثارها و لوازمها و ليست لبيان ما تقوم به حقيقة الحياة لما نرى من البعد الشاسع بين الحياة النباتية و الحياة البشرية .

و إلاّ فإنّ خصائص الحياة و الأحياء لاتنحصر في ما ذكر، فإنّ للحياة مراتب و درجات تتفاوت حسب شدّتها و ضعفها .

فالنبات الحيّ ما تجتمع فيه الخصائص الأربع المذكورة .

و لكنّ الحياة في الحيـوان تزيد على ذلك بالحسّ و الشعـور، فالحيوان كائن حيّ بمعنى أنّه يملك مضافاً إلى الخصـائص الأربع خصيصة اضافية و هي خصيصة الشعور و الحس بشكل واضح و ملموس<sup>(۱)</sup>.

و هذا الكممال الزائد المتمثّل في الحسّ و الشعور لايجعله مصداقاً مغايراً للحياة بل يعدّ مصداقاً أكمل لها .

غير أنَّ خصائص الحياة لاتقتصر على هذا بـل هناك حياة أعلى و أشرف و هو أن يتملِّك الكائن الحيّ مضافاً إلى الخصائص الخمس خصيصة الادراك العلمي و العقلي و المنطقي، فهو حيّ على الوجه الأتمّ و الأبسط .

و بعبارة أخرى : انّ ما ذكروه من الخصائص إنّما حاولوا بها ادخال جميع الكائنات الحيّة حتى النباتات تحت عنوان واحد، و ليس شيء من هذه الخصائص بمقوّم لواقع الحياة و مكوّن لحقيقتها .

أضف إلى ذلك انّ هذه التعاريف صدرت من علماء الطبيعة الذين لاهدف لهم إلاّ التعريف بالحياة في الموجودات الحيّة الطبيعية في عالمي النبات و الحيوان، و لأجل ذلك نجدهم يعرّفون الحياة و الأحياء بتلك التعاريف، و لاعتب عليهم في ذلك لأنّ مهمّتهم ليس هو التعريف الفلسفي للحياة حتى يعمّ جميع مراحلها . فهذه التعاريف مع أنّها تعريف بالخصائص دون المقومات تعريف لقسم خاص من الحياة الموجودة في عالم الطبيعة .

(١) و إن أثبت العلم الحسّ و الشعور في النباتات لكن لابشكل عام بل في بعض الأنواع .

و على كـلّ تقديـر فهذه التعـاريف تنفعنـا في فهـم حقيقة الحيـاة على وجـه الاجمال .

أمّا التعريف الجامع للحياة الذي يشمل جميع مراتبها من النبات إلى الإنسان فهو أن يقال : إنّ الحياة حقيقة واقعيّة أثرهما هو وجود ما يشبه بالحسّ و الحركة في الموجود الحيّ .

فالحبركة في النبيات عبارة عن أعميال الجذب و المدفع و الرشيد و النمو، و التوالد و التكاثر و ما شابهها .

و أمّا الحسّ و الشعور فهو أثر محسوس في الحيوان و ثابت في بعض أصناف الأشجار حسب التجربة و هاتان الخصيصتان توجدان في الإنسان بنحو أقوى و آكد و أكمل، فالحركة فيه تتجلّى مضافاً إلى ما في النبات و الحيوان في أنّه مبدأ الأفعال و صنائع عجيبة و غريبة تحيّر العقول، و تدهش الألباب.

كما أنّه مضافاً إلى أنّه حاسّ ذوشعور ــ يمتلك قدرة عقليّة ـ و فكراً رفيعاً يقدر به على درك رموز الخلق، و قوانين الكون و على حلّ المعادلات و غير ذلك.

فعند ذلك يقف الإنسان على أنّ ما هو ملاك الحياة مع الغضّ عن أنّ لها مفهوماً خاصاً في كلّ مرتبة ـ هو كون الموجود درّاكاً<sup>(1)</sup> . و فعّالاً، و هي موجودة في عامّة المراتب ، غير أنّ تلك الحقيقة تتجلّى في كلّه مرتّبة بشكل .

و في الإنسان مضافاً إلى الخصائص الموجودة في الدرجـات السابقة يتجلّى في أفعاله العجيبة و الغريبة و صنائعه البديعة مع ادراكه المسائل العقلية و الفلسفية .

فالناظر إلى حقيقة الحياة في جميع الدرجات إذا غضّ النظر عن خصائص كلّ مرتبة و عن التعريف بالمرتبة ينتقل إلى أنّ الحيّ هو الموجود المدرك الفعال، فاذا كانت هذه هي حقيقة الحياة فالله تبارك و تعالى حيّ بأكمل حياة .

و إن شئت قلت : إذا أردنا تعريف الحياة الموجودة في كلّ مرتبة من المراتب فلايمكن إطلاقها على الله سبحانه .

و أمَّا إذا نظرنا إلى «حقيقة الحياة» الموجودة في جميع هذه المراتب، المجرّدة من خصائص تلك المراتب و خصوصيّاتها، انتزع العقل مفهوماً كلّيّاً ينطبق على جميع المراتب، و هو كون الشيء فاعلاً و مدركاً أو فعّالاً و درّاكاً، و إن كان تجلّي ذلك يختلف من مرتبة إلى أخرى حسب ضعف المرتبة و قوتها.

و هذه المسألة حقيقة ثابتة في كثير من الأسماء، فإنّ لفظة «المصباح» يوم وضعت كانت تطلق على الضوء الحاصل من اشتعال غصن شجر، غير أنّ هذه الحقيقة تكاملت حسب تكامل الحضارة و التمدّن فصارت تطلق على المصباح الزيتي و النفطي و الغازي و الكهرباني بمفهوم واحد وسيع .

و ما ذلك إلاّ لأنّ الحقيقة المقوّمة لصحة إطلاق تلك الكلمة هي كون الشيء

۲ • ۵

فإنّ كلّ ذلك ليس دخيلًا في حقيقة الحياة و إن كان دخيـلًا في تحقّق الحياة في درجة خاصّة إذ لولا هذه الأفعال في النبات و الحيوان و الإنسان لامتنعت الحياة، لكن دخلها في مرتبـة خاصّة لايعدّ دليلاً على كونه دخيـلاً في حقيقة الحياة، كما أنّ اشتعال المصباح بالفتيلـة لايعدّ كون الفتيلة مقوّما للمصباح، و إنّما هـو مقوّم لدرجة خاصّة، و عندئذ نخرج بالنتيجة التاليه و هي :

إنَّ ما هـو المقوّم للحياة هـو كون الموجـود مدركاً و فـاعلا أو ما يضـاهي هذه الكلمات .

و إن شئت قلت : فعّالاً و درّاكاً حسب درجته و مرتبته فالفعل و الدرك في الحيوان و النبات يتنزّل إلى حد الحس و الحركة، و يتجلّى بهما، و لكنّه في الإنسان و ما فوقه إلى أن يصل إلى مبدأ الوجود و الحياة بشكل آخر الذي ربّما يعبّر عنه بالفعل و الدرك و الخلق و العلم و ما يقوم مقامهما .

و قال الامام الباقر (عليه السلام) :

«إنّ الله تبارك و تعالى كان و لاشيء غيره نوراً لاظلام فيه، و صادقاً لاكذب فيه و عالماً لاجهل فيه و حيّاً لاموت فيه، وكذلك هو اليوم و كذلك لايزال أبداً<sup>(1)</sup>.

و قال الامام موسى بن جعفر (عليه السلام) : «إنّ الله لا إله إلا هو كان حيّاً بلاكيف و لاأيس و لاكان في شيء و لاكان على

(۱) توحيد الصدوق : ص ۱۴۱ .
 (۲) المصدر نفسه : ص ۱۴۱ .

لايتطرّق اليها العدم و لايعرض لها النفاد و الانقطاع، لأنّ تطرّق ذلك اليها يضاد وجوب الوجود و ضرورته فهو حيّ لايموت كما يقول سبحانه عن نفسه : في وَ تَوَكَّلُ عَلَى الحَيِّ الَّذِي لاَيمُوتُ (الفرقان/ ٥٨).

·

حرف الخاء

الرابع و الثلاثون: «الخالق»

قد ورد لفظ الخـالق في الذكـر الحكيم ثماني مـرّات و وقع اسماً له فـي آيات سبع كما أنّه ورد لفظ «الخلاق» مرّتين و سمّي سبحانه به في كلاالموردين .

قال سبحانه: ﴿ذَٰلِكُمُ اللهُ رَبَّكُمُ لاَ اِللَّهِ اللَّهُ وَنَكُمُ مُوَالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ فَاعْبُدُوهُ﴾(الأنعام/ ١٠٢).

و قسال سبحانه: ﴿هُوُ اللهُ الْخُالْمِقُ البَّارِيءُ المُصَمَّوِرُ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى﴾(الحشر/ ٢۴).

> إلى غير ذلك من الايات . و قال سبحانه : ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْخَلاقُ الْعَلِيمُ ﴾ (الحجر/ ٨٢) . و قال سبحانه : ﴿بَلَىٰ وَ هُوَ الْخَلاقُ الْعَلِيمُ ﴾ (يس/ ٨١) .

و قـد مرّ معنى الخلـق في الاسـم الحـادي عشر أعني «أحسـن الخالقيـن» فلاحظ، غير انـا نركّز هنا على نكتة و هـو انّ هناك آيات صريحة في حصـر الخالقيّة فيه سبحانه و إنّه لاخالق سواه .

و يقول سبحانه : ﴿ قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَ هُوَ الواحِدُ القَهْارُ ﴾ (الرعد / ١٢) . و قال سبحانه : ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ يَتَرَزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ لا إِلْهَ إِلا هُوَ فَأَنَّى تُنُوْفَكُونَ ﴾ ( فاطر/ ٣). وفي الوقيت نفسه يصف نفسه

﴿أحسن الخالقين﴾(المؤمنون/ ١۴) و ينسب الخلق إلى غيره و يقول : ﴿ أَنَّى اَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَاَنْفُتُحُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِ الله ﴾(آل عمران/ ۴۹).

و يقول سبحانه : ﴿ وَ اِذْ تَخْلُقُ مِنْ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي﴾ (المائدة/ ١١٠)

ثم إنَّ الأشاعرة و العدلية اختلفوا في تفسير هاتين الطائفتين من الإيات فالطائفة الأولى حصروا الخالقية فيه سبحانه و أنكروا السببية للأسباب الطبيعية كما أنكروا تأثير الإنسان في أفعاله، و قالوا : إنَّه سبحانه يخلق الجواهر و الأعراض و أفعال الإنسان و الحيوان و النبات بنفسه مباشرة، فإذا أراد الإنسان فعلاً يسبقه سبحانه إلى إيجاد الفعل المطلوب له من دون أن يكون للإنسان و إرادته و اختياره فيه تأثير حتى أنّهم أنكروا تأثير العلل الطبيعية على وجه الاطلاق و ذهبوا إلى أنّ الاحراق فعل الله عند تكوّن النار و لاصلة له بها، كما أنّ التبريد يوجد به سبحانه مباشرة عند تحقّق الماء من دون ارتباط بينهما و قس على دلك الكانات الجوية و الظـواهر الأرضية فأنكروا النظم الطبيعية كل ذلك حرصاً على حفظ ظواهر الإيات .

قال الدكتور البوطي():

إنّ من أسماء الله عزّ و جلّ «القيّوم» و معناه القائم بأمّ المخلوقات على الدوام و الاستمرار، و قـد فصل هـذا المعنى في مثـل قول الله عـزّ وجلّ فـي مثل : ﴿إِنَّ اللهَ يُمْسِكُ السَّمواتِ وَ الأَرْضَ أَنْ تَزُولاً﴾( فـاطر/ ۴۱).

و قوله عزّ و جلّ : ﴿ وَ مِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَ الأَرْضُ بِأَمْرِهِ ﴾ (الروم / ٢٥) . و قد علمنا أنّ امساك الله السموات و الارض و رعايته لها و هدايته إيّاها للقيام بما توجّه إليها من الأوامر التكوينيّة و كلّ ذلك مستمر دائم يتجدد لحظة فلحظة .

فهل يتفق هذا البيان الالهي لاسم الله "القيوم" مع ما يقرره الفلاسفة من أنّ الله أودع في كلّ شيء طبيعة و قوّة فهو بها يحقّق آثاره، و ينتج معلولاته، و ذلك لأنّه إذا تصوّرنا الأمر على هذا النحو فقد بطلت صفة القيوميّة في ذات الله عزّ و جلّ و بطل معنى قوله : "يمسك السموات و الارض أن تزولا لأنّ الأشياء بعد أن أودعت فيها قواها أصبحت تودّي مهمّاتها استقلالاً و دونما حاجة إلى أي عون مستمر فتصبح كالجهاز العقلي الآلي المعروف اليوم حيث لايحتاج إلى أي عون مستمر فتصبح بالمعلومات التوجيهيّة إذ هو بعد ذلك يؤدي عمله دون أي معونة مستمرة أو حتى رقابة

يلاحظ عليه أوّلاً:

انّه إذا كان الوحي الآلهي هو المصدر الوحيد في ذاك المجال ف الله سبحانه كما ينسب الآثار و الأفعال إلى نفسه ينسب إلى جنوده و ملائكته و عباده نسبة حقيقيّة سبحانه مع أنّه القيّوم، و معناه حسب قول الكاتب: القائم بأمر المخلوقات على الدوام و الاستمرار ينسب التوفي إلى نفسه مرّة و يقول : ﴿ اَللهُ يَتَوَفّىٰ الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ (الزمر/ ٢٢). و إلى رسله ثانياً و يقول : ﴿ حَتّى إذا جاءَ اَحَدَكُمُ المَوْتُ تَوَفَّنُهُ

(۱) المصدر نفسه : ص ۱۷۶ ـ ۱۷۷ .

التوفّي إلى الملائكة و الرسل، و هل يمكن أن يقال:إنّ النسبة الثانية و الثالثة نسبتان مجازيّتان؟ أو أنّ هناك وجهاً آخر بـه تنحلّ عويصة هذا النـوع من الايـات و هو انّ الممكن بذاته و فعله القائم به سبحانه، قيام المعنى الحرفي بالاسمي، لو قام بفعل أو تأثير فـإنّما هو بقدرة مفاضة إليـه في كلّ آن و آن (إن صحّ التعبير بـالآن من حيث هو أصغر وحدة زمنية نعرفها).

و ثانياً : إنّه ليس نسبة الممكن إلى الواجب كنسبة البناء إلى البناّء حيث يستغني البناء عن الباني في بقائه و دوامه لأجل القوىٰ الطبيعيّة المودوعة فيه التي توجب تماسكه و التصاقه و بقاءه، فإنّ ذلك التصوير تصوير خاطىء، فانّ الباني ليس موجداً للبناء حدوثاً و لابقاء، و إنّما هو علّة الحركة، أي تحريك أدوات البناء من حجر و طين و جصّ و تركيبها و نضدها بشكل خاص، و في مثل ذلك يصحّ استغناء البناء عن الباني و لو غاب أو مات، لبقى كما هو محسوس .

و أمّا نسبة العلل الطبيعية إلى الله سبحانه فليس من تلك المقولة فإنّها في حدوثها و بقائها، ذاتها و فعلها محتاجة إليه سبحانه قائمة به و الوجود ذاتاً و فعلًا، يفيض من المبدئ دوماً آناً فآناً، بحيث لو انقطعت الصلة بين رب العنزّة و العلل الطبيعية لما كان منها عين و لاأثر، فلاترى الشمس و لاضياءه و لاالقمر و لانوره، و في مثل ذلك لايتصوّر استقلال الممكن في ذاته و فعاله، و ما ذكره الكاتب مبنيّ على حاجة العالم في حدوثه إلى البارىء لا في بقائه، و هو تصوّر باطل لاينسجم مع كونه ممكناً و لو أُريد بالتشبيه و التنزيل فلنا أن نقول:

و بذلك تعلم قيمة قوله «بعد أن اودعت فيهما قواها المزعومة أصبحت تؤدّي ا

مهمّاتها استقلالاً فتصبح كجهاز العقل الآلي المعروف اليوم» و هذا يعرب عن أنّه تصوّر أنّ نسبة العوالم الامكانية إلى الواجب كنسبة البناء إلى الباني، فإنّ القول بوجود القوى في الأسباب الطبيعية ليس بمعنى استقلالها في الوجود و الايجاد بل بمعنى أنّ وجودها و ايجادها و جوهرها و آثارها قائمة به و مؤثّرة بحوله و قوّته و أمره و إذنه، فهو الذي أعطى قوّة الاحراق للنار و قوة التبريد للماء : ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَ الْقَمَرَ نُوراً ﴾ (يونس / ۵).

وينزل منه فيض الوجود إلى الممكنات دوماً وفي كلّ لحظة ولحظة و آن و آن . و ثالثاً : نتَنزّل عن كلّ ما ذكرنا و نقول : إنّ نسبة العلل الطبيعية إلى الله سبحانه لاتقلّ عن نسبة الوكيل إلى الموكل و العبد إلى مولاه، و مدير الشركة إلى أصحابها .

فالعبد يعمل لمولاه، و الوكيل يشتري و يبيع في متجر الموكّل، و المدير يخطِّط أُمور التجارة و يمهيّد لها، و الكلّ مبادىء أفعال و آثار و في الوقت نفسه ينسب أفعالهم إلى السيّد و الموكّل و أصحاب الشركة، و ما ذلك إلاّ لأجل انّهم قاموا بهذه الأُمور و نالوا هذا المنصب بإذنهم و أمرهم و إرادتهم، و إذا لم يريدوا حالوا بينهم و بين أفعالهم، و لأجل ذلك فلو باع الوكيل دار الموكّل ينسب الفعل إليهما جميعاً لكن الوكيل غير مستقل و الموكّل مستقل، و فعل الوكيل فعله بالتسبيب.

هذا هـ والخط الذي يجب أن يمشي عليه المفسّر في تنسيق هـذه الايات و تفسيرها، و المراد الايات التي ينسب الفعل الواحد إلى الله سبحانه و في الوقت نفسه السلان الذيبان

المكتسبة المأذونية فإنّما هي للعبد، فهنماك هداية واحيدة تنسب إلى الله أوّلاً و إلى الثاني استقلالاً و تبعاً، و الله سبحانه هادٍ بلاشكَ و النبي الأعظم هادٍ حقيقة بلاشائبة مجاز، لكن بتمكين و إقدار و إذن منه، و مثل ذلك لايوجب كون النبي مستقلاً في فعله و يكون كجهاز العقل الآلي.

> ٢ ـ يأمر القرآن ـ في سورة الحمد ـ بالاستعانة بالله وحده، إذ يقول : ﴿وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ .

في حين نجده في آية أخرى يأمر بالاستعانة بالصبر و الصلاة، إذ يقول : ﴿وَ اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَ الصَّلاةَ﴾(البقرة/ ۴۵).

٣\_يعتبر القرآن الكريم الشفاعة حقاً مختصًاً بالله وحده، إذ يقول:

بينما يخبرنا ـ في آية أخرى ـ عن وجود شفعاء غير الله كالملائكة : ﴿وَ كَمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمُواتِ لاتُغْنِي شَفاعَتُهُمْ شَيْناً الأمرِنْ بَعْدِ أَنْ يَتَأَذَنَ

الله ﴾ (النجم/ ٢٦).

٤ - يعتبر القرآن الإطلاع على الغيب و العلم به منحصراً في الله ، حيث يقول : و قُلْ لاَيَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَ الأَرْضِ الغَيْبَ الأَ اللهُ (النمل / ۶۵).

و ظاهر هـذه الاية هو حصر الشفاء مـن الأسقام في الله سبحانـه، في حين أنَّ الله يصف القرآن و العسل بأنَّ فيهما الشفاء أيضاً، حيث يقول : ﴿فِيهِ شِفْاءٌ لِلْنَّاسِ ). (النحل / ۶۹) ﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ القُرْآنِ مَا هُوَ شِفًاءٌ ﴾ (الاسراء / ٨٢). ۶ - إنّ الله تعالى - في نظر القرآن - هو الرزّاق الوحيد، حيث يقول: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ الرزَّاقُ ذُو القُوَّةِ الْمَتِينُ (الذاريات/ ٥٨). بينما نجد القرآن يأمر المتمكّنيين و ذوي الطول بأن يرزقوا من يلوذبهم من الضعفاء، إذ يقول: وَ ارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَ اكْسُوهُمْ (النساء / ٥). ٧ - الزارع الحقيقي - حسب نظر القرآن - هو الله كما يقول : ﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ \* ءَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ﴾ (الواقعة/ ٤٣ و٤٢). في حين انَّ القرآن الكريم ـ في آية أخرى ـ يطلق صفة الزارع على الحارثين، إذ يقول : ﴿ يُعْجِبُ الزُرّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الكُفَّار ﴾ (الفتح / ٢٩).

٨-إنّ الله هو الكاتب لأعمال عباده، إذ يقول:

فمن لم يكن له إلمام بمعارف القرآن يتخيل لأوّل و هلة أنّ بيَن تلك الايات تعارضاً غير أنّ الملمّين بمعارف الكتاب العزيز يدركون أنّ حقيقة هذه الأمور (أعني الرازقيّة و الشفاء و ...) قائمة بالله على نحو لايكون لله فيها أيّ شريك فهو تعالى يقوم بها بالاصالة و على وجه «الاستقلال» في حين أنّ غيره محتاج إليه سبحانه في أصل وجوده و فعله، فما سواه تعالى يقوم بهذه الأفعال و الشؤون على نحو «التبعيّة» و في ظل القدرة الالهية .

STATE THE FEET OF THE FAIL HE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

و يشير القرآن إلى كلا هاتين النسبتين في قوله سبحانه : ﴿ وَ مَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَ لَكِنَّ اللهَ رَمِيْ﴾(الأنفال/ ١٧).

ففي حين يصف النبي الأعظم بالرمي، إذ يقول بصراحة إذ رميت " نجده يصف الله بأنه هو الرامي الحقيقي، و ذلك لأنّ النبي إنّما قام بما قام بالقدرة التي منحها الله له، فيكون فعله فعلاً لله أيضاً، بل يمكن أن يقال : إنّ انتساب الفعل إلى الله (الذي منه وجود العبد و قوّته و قدرته) أقوى بكثير من انتسابه إلى العبد بحيث ينبغي أن يعتبر الفعل فعلاً لله لا غير، و لكن شدّة الانتساب هذه لاتكون سبباً لأن يكون الله مسؤولاً عن أفعال عباده، إذ صحيح انّ المقدّمات الأوّلية للظاهرة مرتبطة بالله و ناشئة منه إلا أنّه لما كان الجزء الأخير من العلّم التام و الإنسان و مشيئته بحيث لولاها لما تحققت الظاهرة، يعدّ هو مسؤولاً عن الفعل.

> الخامس و الثلاثون : «الخلاق» و قد تبيّن حاله ممّا ذكرناه في الاسم السابق .

السادس و الثلاثون: «الخبير» و قد ورد لفيظ الخبير في الـذكر الحكيم ۴۵ مـرّة و جاء اسمـاً له سبحانـه في جميع الموارد، و استعمـل تـارة مع «الحكيـم» و أخـرى مع «البصيـر» و ثـالثة مـع «العالية» مادمة مع «اللعا في»

و قبال سبحانيه : ﴿ لاتُدُرِكُهُ الأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدُرِكُ الأَبْصَارَ وَ هُوَ اللَّعِيفُ الخَبِيرُ﴾(الأنعام/ ١٠٣).

و يستظهر معناه ممّا قورن به من كونه حكيماً و بصيراً و عليماً و لطيفاً .

قال ابن فارس: «خبر» له أصلان: الأوّل العلم، و الثانبي يدل على لين و رخاوة و غزر، فالأوّل الخبر: العلم بالشيء، تقول لي بفلان خبرة و خُبر، و الله تعالى الخبير أي العالم بكلّ شيء، و قال الله تعالى: ﴿وَ لَاينْبِتُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾، و الثاني الخبراء و هي الأرض الليّنة و الخبير الأكّار و هو من هذا، لأنّه يصلح الأرض و يدمّثها ويلينها»<sup>(1)</sup>.

و قال الراغب: «العلم بالأشياء المعلومة من جهة الخبر، و خبرته خبراً و خبرة و أخبرت و أعلمت بما حصل لي من الخبر، و قيل الخبرة : المعرفة ببواطن الأمر» .

و فسّره الصدوق بمطلق العلم و قال : «الخبير معناه العالم، و الخبر و الخبير في اللّغة واحد، و الخبر علمك بالشيء، يقال لي بـه خبر أي علم»<sup>(٢)</sup> و الظاهر انّ المراد هو الثاني و هو العلم بكنه الشيء و الخبير هو المطّلع على حقيقته و إليه يشير قوله : ﴿فَسْتَلْ بِهِ خَبِير**اً﴾**(الفرقان/ ٥٩).

و قوله : ﴿وَ لاينَبَتُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ (فاطر/ ١۴ ) . نعم الخبير صفة المخلوقين إنّما يستعمل في العلم الذي يتوصّل به في الاختبار و الامتحان و الله منزّه منه<sup>(٣)</sup>.

و أمّا حيظ العبد فيمكن أن يكون مظهراً لهذا الاسم بالبحث و الفحيص عن

## السابع و الثلاثون : «الخير»

و قد ورد لفظ «الخير» مرفوعاً في الـذكر الحكيم ١٧۶ مرّة و وقع اسماً و وصفاً له سبحانه مرّتين .

قال سبحانه : ﴿وَ اللهُ خَيْرٌ وَ أَبْقَىٰ﴾(طه/ ٧٣)، و قال ﴿قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَهِ وَ سَلاَمٌ عَلىٰ عِبَادِهِ اَلَّذِينَ اصْطَفىٰءَ اللهُ خَيْرٌ اَمَّا يُشْرِكُونَ﴾(النمل/ ٥٩).

هذا في ما وقـع له وصفاً مفرداً، و أمّا إذا أُضيف إلى اسم مـن أسمائه سبحانه فقد جاء في الذكر الحكيم الأسماء التالية :

۱ - خیرالحاکمین . ۲ - خیرالراحمین . ۳ - خیرالرازقین . ۴ - خیرالغافرین .
 ۵ - خیرالفاتحین . ۶ - خیرالفاصلین . ۷ - خیرالماکرین . ۸ - خیر المنزلین .
 ۹ - خیرالناصرین . ۱۰ - خیرالوارثین . ۱۱ - خیرحافظا .

و هذا الأخير شبه المضاف و لذلك أتينا به في عداد المضاف، و نقدّم البحث عن «الخير» غير المضاف ثمّ نأتي بالمضاف من «الخير» .

«الخير» كما قال ابن فارس خلاف الشرّ و الضرّ.

قال سبحانه : ﴿وَ لايحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِما آتَيْهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَبْراً لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرٌّ لَهُمْ﴾(آل عمران/ ١٨٠).

و قال سبحانه: ﴿وَ إِنْ يَمْسَسْكَ اللهُ بِضُرٍّ فَلَاكُاشِفَ لَهُ الأَهْـوَ وَ إِنْ يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ قَدِيرٌ﴾(الأنعام/ ١٧). و في جميع الأحوال، و خير مقيّد و

.

في يد الرجــل الفاسق شرّ، لأنّه يصرف في العصيان و الطغيان، و الله سبحــانه خير مطلق لاشرّ فيه و لايصدر منه الشرّ و ليس للشرّ إليه سبيل.

هذا و ربّما يطرح هناك سـؤال و هو انّه سبحـانه لو كـان خيراً محضاً فمـا هو المبدئ للمصائب و الآلام التـي ملأت العالم كـالزلازل الهدّامة و السيـول الجارفة و السباع الضارية ، إلى غير ذلك ممّا يسمّى شرّاً .

أقول: هذا ممّا شغل بال الباحثين طيلة سنين و أجابوا عنه بوجوه :

# ۱ - النظرة الأنانية إلى الظواهر:

إنّ ما يظن من الحوادث الشاذّة متّسمة بالشرّ إنّما ينبع من نظر الإنسان إلى هذه الأمور من خلال مصالحه الشخصيّة و يجعلها محوراً و ملاكاً لتقييم هذه الأمور فعندما يراها نافعة لشخصه و ذويه، يصفها بالخير و إلاّ فيصفها بالشرّ، فهو في هذا الحكم لاينطلق إلاّ من نفسه و مصالحه الشخصيّة و من يقربه بأواصر القومية، و لأجل ذلك يصف الطوفان الجارف الذي يكتسح مزرعته، و السيل العارم الذي يهدّم منزله، و الزلزلة التي تضعضع أركان بيته بالشرّ و البلاء، و لكنّه يتجاهل غيره من البشر الذين يقطنون في مناطق أخرى من العالم، أو الذين عاشوا في غابر الزمان أو يعيشون في مستقبله أن تكون هذه الحوادث مفيدة لأحوالهم و حياتهم، و ما أشبه هذا الإنسان و رؤيته برؤية عابر سبيل ليرى جرّافة تحفر الأرض أو تهدم أبنية فيقضي

11.

الابصار و الرؤية، و يوفّر لها إمكانيّة الحياة، فهل يكون قضاء الخفّاش على النور بأنّه شرّ ملاكاً لتقييم هذه الظاهرة؟

إنَّ الحوادث حلقات مترابطة في سلسلة ممتدَّة من أوَّل الحياة إلى أقصاها، فما يقع الآن يرتبط بما وقع في أعماق الماضي، و بما سيقع في المستقبل في سلسلة من العلل و المعاليل و الأسباب و المسبّبات، و من هنا لايكون القضاء على ظاهرة من الظواهر بغيض النظر عمًّا سبقها وما يلحقها، وتقييمها جملة واحدة، قضاء صحيحاً وموضوعياً، ولا النظر إليها دون همذا الشكل نظراً صائباً، وإليك بعض الأمثلة :

إذا وقعت عاصفة على السواحل فإنَّها تقطع الأشجار و تهدَّم الأكواخ و تقلب الاثاث، و يوصف بالشرّ عند القياس إلى النفس، و لكنّها في الوقت نفسه توجب حركة السف الشراعيّة المتوقّفة في عرض البحر بسبب سكون الريح، و بهـذا تنقذ حياة المئات من ركابها اليائسين من نجاتهم و توصلهم إلى شواطئ النجاة .

صحيح ان العاصفة تهدّم بعض الجدران و تقلع بعض الأشجار و لكنّها تعتبر وسيلة فعمّالة في عملية التلقيح بيمن الأشجار و الأزهار، كما تعتبر وسيلمة فعّالة لتحريك السحب الحاملة للمطر، و تبدّد الأدخنة المتصاعدة من فوهات المصانع و المعامل، إلى غير ذلك من الآثار الطيّبة لهبـوب الرياح التي تتضاءل عنـدها بعض الآثار السيّئة أو تكاد تنعدم بالمرّة .

كلِّ ذلك يصدّنا من التسرّع في القضاء و الحكم على الحوادث بالشرّ لضآلة علمنا بما جرى في السابق و ما يجري حالياً و ما سيجري في المستقبل، و ليست هذه الحادثة منفصلة عن الحوادث في الظروف الثلاثة، فلعلُّها بالنسبة إليها تحمل

مصالح كبيرة يحقر عنده ما يصاب الإنسان من الشرّ و البلاء .

إنَّ هنا كلمة قيّمة للفيلسوف الإلهي صدر الدين الشيرازي يقول :

«و اعلم أنَّه قدتحيّرت العقول في كون بعض الحيوانـات آكلة لبعض،و فيما جعل الله تعالى ذلك فبي طباعها و هيّاً لها الآلات و الأدوات التي يتمكّن بها على ذلك كالأنياب و المخالب و الأظافير الحداد التي بها يقدر على القبض و الضبط و الخرط و النهش و الأكل و الشهبوة و اللذَّة و الجوع و ما شاكل ذلك مع ما يلحق المأكولات منها من الآلام و الأوجاع و الفزع عند الذبح و القتل فلما تفكّروا في ذلك و لم تسنح لهم العلَّة و لا الغاية و الحكمة، فاختلفت عند ذلك بهم الآراء و تفنَّنت بهم المذاهب، حتى قال بعضهم : إنَّ تسلَّط الحيوانات بعضها على بعض و أكل بعض لبعـض ليس من فعل حكيم بل فعـل شرير قليل الرحمـة ظلَّم للعبيد، فلهذا قالوا : إنَّ للعالم فاعلين خيِّراً و شريراً .

و إنَّما لم يقفوا عليها لأنَّ نظرهم كان جزئيًّا، و بحثهم عن علل الأشياء مخصوصاً، و يمتنع أن يعلم أسباب الأشياء الكلّية بالأنظار الجزئيّة، لأنَّ أفعال البارئ تعالمي إنَّما الغرض منها هـو النفع الكلِّي و الصلاح على العموم و إن كـان يعرض من ذلك ضرر جزئي و مكاره مخصوصة أحياناً، و هكذا خلق الله الشمس و القمر و الامطار لأجل النفع و المصلحة العامّة، و إن كان قديعرض لبعض الناس و الحيوان و النبات من ذلك ضرر، و لمّا كان الأمر يؤول إلى الصلاح الكلّي كانت تلك الشدائد من جهته صغيرةً جزئيّةً (١)

و بوجه إجمالي القضاء على بعض الظواهر بأنَّه شرٌّ ناشئ من انطلاق الإنسان في قضائه على هذه الظـواهر من منطلق نفعيّ أناني، و أمَّا إذا نظـر إلى تلك الظواهر من زاوية النظام العام فلايراها إلاّ خيـرات ضرورية لتعادل النظام و لازمـة لاتّساقه و استمرار الحياة و بقائها .

و في ذلك يقول الحكيم السبزواري : ما ليس موزونا لبعض من نغم ففي نظام الكلّ ، كلّ منتظم

٢ ـ الشرّ أمر انتزاعي قياسيّ نسبيّ

ما ذكرنا من الجواب يعمّ كافّ الناس بشرط أن يتنازلوا عمّا يتصوّرون من الاحاطة على أسرار الكون و حقائقه، و هناك جواب آخر يهمّ المحقّقين في العلوم العقلية و حاصل هذا الجواب : إنّ الشر أمر عدمي ليست له واقعيّة في صفحة الكون، بل هو أمر انتزاعي تنتزعه النفس عند مقايسة أمر بأمر، و الاشكال إنّما يرد لو كان له واقع خارجي في حدّ ذاته، و أمّا إذا كان كلّ ما في الكون متّسما بسمة الخير و كانت الشرور مخلوقة ذهن الإنسان عند مقايسة ظاهرة بظاهرة و مشاهدة التنافر و التضاد بينهما فلا، إذا ليس لها واقع خارجي يحتاج إلى الايجاد و الخلق، و إنّما هي أمور جديث المقايسة لما كان للشرور مغلوقة ذهن الإنسان عند مقايسة طاهرة بظاهرة و مشاهدة التنافر و التضاد بينهما فلا، إذا ليس لها واقع خارجي يحتاج إلى الايجاد و الخلق، و إنّما هي أمور توهميّة يخلقها الذهن عند المقايسة و مشاهدة التضاد بين الحادثين، بحيث لولا حديث المقايسة لما كان للشرّ في صفحة الكون واقعيّة و حقيقة، فنقول في

إنَّ الصفات على قسمين :

١ ــ مـا يكـون لــه واقعيـّة كمـوصوفـه مثـل قـولنـا : الإنسـان مـوجـود أو انّ المتر = ١٠٠ سنتمتر و هذه صفة حقيقيّة لها واقعيّة خارجيّة توجّه إليها الذهن أم لا؟

٢ ـ ما لايكون له واقعية مثل موصوفه بل ينتزعه الذهن عنـد المقايسة كالكبر و الصغر، فـإنّ الكبر ليس شيئاً ذات واقعيّة خارجيّة، و انّما هـي صفة ينتزعها الـذهن بالقياس إلى ما هو أصغر منه .

مثلًا الأرض لهاحجم واقعي و مساحة خاصّة كما أنَّ الشمس كذلك، فالحجم و المساحة في كلِّ منهما ذات واقعيَّة خـارجيَّة، إلاَّ أنَّ هناك أمراً ثالثاً و هو انَّ الأرض أصغر من الشمس و الشمس أكبر منها، أو أنَّ القمر أصغر من الأرض و الأرض أكبر

من القمر، فليس الكبر و الصغر من الأمور الواقعيّة، بل إنّما هي مفاهيم ذهنيّة تنتزع عند القياس .

و لأجل ذلك تتّصف الأرض تارة بالصغر و أخرى بالكبر،فليستهنا واقعيّة وراء الحجم و المساحة حتى يكون محقّقاً للصغر و الكبر.

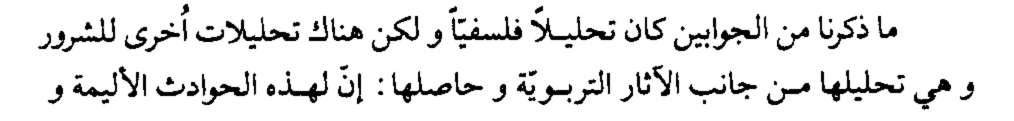
و في ضوء هذا تقـدر على حلّ الشرور فإنّها أمور قياسيّة نسبيّة، فسمّ الحيّة و العقرب و غـزارة المطر ليست مـن الشرور بتاتـاً إذا لوحظ كـلّ واحد بنفسه، بـل هي سبب لكمال أصحابهـا و موجب لبقائها، و إنّما يتّسم بالشـر إذا قيس إلى الإنسان و لوحظ المنافرة بينهما .

و عند ذلك فالشرّ ليس ممّا يتعلّق به الخلق و الايجاد لأنّ المفروض أنّها اعدام لا موجودات، و اتّصافه بالشرّ إنّما هو وليـد الذهن و بانتزاعه، فسمّ العقرب و الحيّة بما هي هي مخلوق لله سبحانه و تعالى، و أمّا كونه ضارّاً بالنسبه للإنسان فليس شيئاً واقعيّا وراء السمّ حتى يحتاج إلى الخالق، و إنّما ينطلق إليها الذهن عند المقايسة .

إلى هنا خرجنا بجوابين عن الاشكال :

١ ـ إنّ وصف الإنسان لبعـض الظواهر بكونها شرّاً لأجل النظـر إليها من زاوية ضيّقة، و أمّا إذا لوحظت من زاوية النظام العام فهي موصوفة بالخير.

٢ - إنَّ بعض الحشرات و الضواري و السباع التي يصفهما الإنسان بالشرِّ الاستان المسابقة المسابقة من المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة ا



المصائب المحزنية آثار تربوية مهمّة في حياة البشر، و لأجل ذلك وقعت في حيّز الخلق و ذلك من باب تقديم الخير الكثير على الشرّ الكثير، و إليك بيان تلك الآثار التربويّة.

۱ - المصائب وسيلة لتفجير القابليات<sup>(۱)</sup>

يحطَّ الإنسان قدمه على هـذه الأرض و هو يحمل في كيانه جملة كبيرة من القابليات و المواهب التي تبقى في مرحلة القوى و في صورة الطاقات المعطّلة المخزونة، إلاّ أن تتوجّه إليها صـدمة قويّة تحرك القابليات، و تفجّر المـواهب، و تظهر المعادن، و تصقل الجواهر.

و بعبارة واضحة : إذا لم يتعرّض الإنسان للمشاكل في حياته فإنّ قابليتاته و مواهبه المكنونة بين جوانحه ستبقى جامدة هامدة لاتنمو و لاتنفتح، بل تبقى في مرحلة القوة و الذخيرة المهملة، فإذا تعترض الإنسان للمشاكل والمحن تفتقت فيه تلك القابليات، و نمت تلك المواهب، و انتقلت الطاقات الكامنة من مرحلة القوة إلى مرحلة الفعلية، و تفتّح فكره، و تكامل عقله.

و لايعني هذا أن يعمد الإنسان بنفسه إلى خلق المشاكل، و إثارة الشدائد و المصائب و جرّها إلى نفسه ابتداء ، بل يعني أن يستقبلها الإنسان \_ إذا جاءت \_ برحابة صدر، و يستفيد منها في تفجير قرابلياته ، و تنمية مواهبه ، و إذكاء عقله ، و تقوية روحه ، لا أن يستسلم أمام عواصفها ، أو ينهزم أو ينهار ، فلا يحصد إلا الخسران ، و لايقطف إلا ثمرة السقوط المرة . إنّ البلايا و المصائب و المحن خير وسيلة ـ لو أحسن المرء استغلالها و استخدامها \_ لتفجير الطاقات ، بل تقدّم العلوم ، ورقيّ الحياة البشريّة . فهاهم علماء الحضارة يصرّحون بأنّ أكثر الحضارات لم تتفتق و لم تزدهر إلاّ .

في أجواء الحروب و الصراعات و المنافسات، حيث كان الناس يلجأون فيها إلى استحداث وسائل الدفاع و في مواجهة الأعداءِ المهاجمين، أو اصلاح ما خلّفته الحروب من دمار و نقص و تخلّف، أو تهيئة ما يستطيعون به على مقاومة الحصار مثلاً.

فقد كانت ـ في مثل هذه الظروف ـ تتفتّق المواهب و تتحرّك القابليّات لملافاة مافات ، و تكميل ما نقص و تهيئة ما يلزم . و من هنا قالوا : إنّ الحاجة أمّ الاختراع .

قال العلامة الطباطبائي في هذا الصدد :

إنّ البحث الدقيق في العوامل المولّدة للسجايا النفسانيّة بحسب الأحوال الطارئة على الإنسان في المجتمعات يهدي إلى ذلك، فإنّ المجتمعات العائلية و الأحزاب المنعقدة في سبيل غرض من الأغراض الحيوية دنيويّة أو دينيّة في أوّل تكوّنها و نشأتها تحسّ بالموانع المضادّة و المحن الهادمة لبنيانها من كلّ جانب فتتنبّه قواها الدافعة للجهاد في سبيل هدفها المشروع عندها، و يستيقظ ما نامت من نفسيّاتها للتحذر من المكاره، و التفدية في طريق مطلوبها بالمال و النفس، و لاتزال تجاهد و تفدي ليلها و نهارها، و تتقوى و تتقدّم حتى تمهّد لنفسها فيها بعض الاستقلال و يصفو لها الجوّ بعض الصفاء، و تشدّم حتى تمهّد لنفسها فيها بعض جهدها»<sup>(1)</sup>.

ثم إنّنا لاندّعي بـأنّ هذه النتائج و الثمـار توجـد دائماً في جميـع الحوادث و الكيابيثين مانّها في أغليها

الكوارث، و إنَّما في أغلبها. فإنَّ أغلبيَّة هذه المصائب و البلايا تعطى دفعة قويَّة لقابليات الأفراد، و تطرد الكسل عن نفوسهم و الجمود عن أفكارهم . أليس الحديد يزداد قوة و صلابة كلّما تعرّض للنار، و أليس السيف يزداد حدة و قاطعية كلَّما تعرَّض للمبرد .

(١) الميزان ج ٩ ص ١٢۴.

و من هنا فمإنّ الوالدين اللـذين يعمدان إلى تـربية ولدهما تـربية ناعمة مـرفّهة بعيدة عن الصعـوبات و الشدائد، لايقدّمان إلـي المجتمع إلاّ إنساناً هـزيلاً ضعيف الإرادة فاقـد الطموح، أشبـه ما يكـون بالنبتـة الغضّة فـي مهتّ الـريح، بـل و التبنة الخفيفة الوزن أمام هبوب العاصفة تأخدها يميناً و شمالاً.

و أمّا الذي ينشأ نشأة خشنة محفوفة بالمشاكل و المصائب، و المصاعب و المتاعب، فإنّه يكون أشبه بالصخرة الصلبة التي تتكسر عليها كلّ السهام، و تتحطّم عندها كلّ العواصفِ أو كما وصف الامام علي(عليه السلام) إذ قال :

«ألا انّ الشجرة البرّية أصلب عوداً و الروائع الخضرة أرقّ جلـوداً، و النباتات البدوية أقوى وقوداً، و أبطأ خموداً»<sup>(1)</sup>.

و إلى هذه الحقيقة ذاتها يشير قوله سبحانه : فَعَسى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَ يَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً
(النساء/ ١٩).

و قوله تعالى :

و قوله تعالى :
و قوله سبحانه :
﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ \* وَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ (الشرح / ٥ و ۶).

﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ \* وَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ (الشرح / ٧ و ٨).
أي تعرّض للنصب و التعب بالاقدام على العمل و السعى و الجهد كلما

فرغت من العبادة، و كأنّ النصر و المحنة حليفان لاينفصلان، و اخوان لايفترقان. و خلاصة القول: إنّ القدرة على المقاومة و الظفر بالنجاح يتوقّف على صلابة الإنسان الحاصلة من المرور بالصعوبات و المشاق، ليزداد قوّة إلى قوّة، و تماسكاً إلى تماسك كما يزداد الحديد صلابة إذا تعرّض لمطرقة الحدّاد، و لكي يخلص عقله و روحه من علائق الكسل و الجمود كما يخلص الذهب من الشوائب إذا تعرّض لألسنة اللهب.

## ۲ \_ المصائب و البلايا جرس انذار

إنَّ التمتع بالمواهب المادية، و الاستغراق في اللذائذ و الشهوات يوجب غفلة كبري عن القيم الأخلاقيّة .

فكلّما ازداد الإنسان تعمّقاً في اللذائذ و النعم،ازداد ابتعاداً عن الجوانب المعنوية، و ربّما انتهى به الحال إلى أن ينسى نفسه بالمرّة .

و هـذه حقيقـة يلمسها كـلّ فـرد فـي حياتـه و حيـاة غيـره، كمـا يقرأهـا فـي صفحات التاريخ .

فلاب د ـ حينئذ ـ من وخزة للضمير، و هزّة للعقل ... لابد من جرس لـ لانذار يذكّر الإنسان بنفسه و يفيقه من غفوته، و ينبّهه من غفلته، و ليس هناك ما هو أنفع - في هذا المجال ـ من بعض الحوادث التي تغيّر رتابة الحياة، و تقطع على الإنسان شروده و غفلته، و لهوه و لـذّته، فإذا انقطع نظام الحياة الناعمة بشيء من المزعجات، و اعترضت لذّته بعض المنغّصات، استيقظ من نومه، و أدرك عجزه، و تخلّى عن غروره، و خفّف من طغيانه.

إنّ الذي يعيش حياة ناعمة رتيبة يشبه إلىحدكبير من يركب في سيارة يقودها سائق، تسيرعلى طريق مبلّط فيغطّ في نوم عميق، لايستيقظ منه إلاّ إذا كبس السائق على فرامل السيارة فجأة، و توقّفت دون سابق اخبار، أو مرّ على قطعة غير مبلّطة، فأحدثت رجفة قويّة .

كما و لأجل هذا يعلُّل القرآنِ الكريم بعض النوازل و المصائب بأنَّهما لفائدة الذكري، فالرجوع إلى الله، و التضرّع إليه.

يقول سبحانه في هذا الصدد :

﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَبِيِّ إِلاَّ أَخَذْنَا ٱهْلَهَا بِالْبَأْسَاءِ وَ الضرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ﴾ (الاعراف/ ٩۴).

و يقول أيضاً :

﴿ وَ لَقَــَدْ أَحْــَذْنِـاً آلَ فِرْعَـوَنَ بِالسِّنِيسَ وَ نَقَـمُ مِنَ الثَّمرَاتِ لَعَلَّهُمُ يَذَّكَّرُونَ﴾ (الاعراف/ ١٣٠)

فالآيتان تصرّحان بأنّ المصائب و البلايا سبب لتضرّع الإنسان إلى الله، و تذكّره، فهو إذا نسبي الله في غمار الشهوة و الماديّة، أيقظته المحنة و ذكّرته بالله، إذ بها يدرك أنَّه فقير عاجز لايملك لنفسه ضررًا و لانفعاً، و إنَّ اللذة الدنيوية لذَّة عابرة، و شهوة متصرّمة، وإنَّه لاملجاً لهو لامعين إلاّ الله.

و هكذا تكون البلايا و المصائب سبباً ليقظمة الإنسان، و تذكّره، و تنبّهه و تضرّعه إلى الله، فهي بمثابة صفعة الطبيب على وجه المريض المبنّج التي لـولاها لانقطعت حياة المريض و تعرّضت لخطر الموت .

عليه، وكارثة في حياته.

## ٣ \_ البلايا سبب للعودة إلى الحق

إنَّ للكون هدفاً، كما أنَّ لخلق الإنسان هدفاً كذلك، و ليس الهدف من خلق الإنسان إلاّ أن يتكامل في جميع أبعاده، و ما بعث الأنبياء و انزال الكتب و الشرائع إلاّ لتحقيق هذا الهدف العظيم، و الغاية السامية.

و لمّا كانت المعاصي و الذنوب من أكبر الأسباب التي توجب بعد الإنسان عن الهدف الذي خلق الإنسان من أجله، و تعرقل مسيرة تكامله، لأنّ الذي يعيش طيلة حياته في الكذب و النفاق و غيرها من المعاصي لايمكن أن يتوصّل إلى هدف الخلقة بل يبقى كالحيوان غائب الرشد سادر الفكر، كان لابدّ من صدمة تعيده إلى رشده، و تردّه إلى صوابه، و كذلك تفعل البلايا و المصائب فإنّها بقطعها نظام الحياة و ايقافها للإنسان العاصي على نتائج أعماله توجب رجوعه إلى الحقّ و عودته إلى العدالة، أو تدفعه إلى أن يعيد النظر في سلوكه و منهجه في الحياة على الأقل.

إنَّ القرآن الكريم يشير إلى هذه الحقيقة \_ بوضوح لاابهام فيه \_ إذ يقول :

وظَهَرَ الفَسَادُ فِي البَرِّ وَ البَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ (الروم / ۴۱).

و يقول سبحانه في آية اُخرى :

﴿وَ لَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرِىٰ آمَنُوا وَ اتَّقَوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَ الأَرْضِ وَ لَكِن كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾(الأعراف/ ٩۶)

نقطتان هامتان : و يجدر بنا في ختام هذا البحث أن نشير إلى نقطتين هامّتين : الأولى : إنَّ بقاء الحياة على نمط واحد و وتيرة واحدة يوجب ملل النفس و كلل الروح و تعب العقل، فلاتكون الحياة محبّبة لذيذة إلاّ إذا تراوحت بين المرّ و الحلو، و الجميل و القبيح، و المحبوب و المكروه، إذ لايمكن معرفة السلامة إلاَّ عند

17.

العيب، و لاالصحة إلاّ عند المرض، و لا العافية إلاّ عند الاصابة بالحمّى، و لاتدرك لذة الحلاوة إلاً عند تذوّق المرارة .

و بالجملة لولا المرض لما علمت قيمة الصحّة، و لولا الشتاء لما عرفت قيمة الصيف، و هكذا.

و من هنا نجد البنائين و المهندسين إذا بنوا داراً تفنُّنوا في بناء الجدران و السقوف، فبنوها متموّجة متعرّجة لامسطّحة خالية من أية تعرجات و تموّجات، لأنّ النفس الميالة بطبعهما إلى التنوع لاترتاح إلا برؤيتهما للجدار المتنوع الأشكمال والسطوح.

و لعلَّ لهذا السبب كانت الوديان إلى جانب الجبال، و الأشواك إلى جانب الورود، و الثمار المرة إلى جانب الثمار الحلوة، و الماء الأجاج إلى جانب الماء العذب الفرات، و عبور الأنهر و المياه عبر الجداول المتعرجة الملتوية في بطون السهول و الأودية .

إنَّ المصائب و إن كانت مرَّة غير مستساغة، و لامأنوسة المذاق، إلاَّ أنَّها تبرز من جانب حلاوة الحياة و قيمة النعم، و أهمّية المواهب.

فجمال الحياة و قيمة الطبيعة ينشآن من هذا التنوّع و الانتقال من حال إلى حال، و التبدّل من وضع إلى أخر.

الثانية : إنَّ هناك من المحـن ما ينسبهـا الإنسان الجـاهـل إلى خـالق الكـون و الحال أنَّ أكثرها من كسب نفسه و نتيحة منهجه .

فإنَّ الأنظمة الطاغوتية هي التي سبَّبت تلك المحن و أوجدت تلك الكوارث، ولو كمانت هناك أنظمة قائمة على قيم إلهية لما تعرض البشر لتلك المحن و لما أصابته أكثر تلك النوائب.

فالتقسيم الظالم للشروات \_ مثلًا \_ همو الذي سبّب في تجمّع الثروة عند قلّة قليلة، و انحسارها عن جماعات كثيرة، و تمتّع الطائفة الأولى بكلّ وسائل الوقاية و

الحماية ضد الأمراض و الحوادث، و حرمان غيرهم منها، وهذا هو الـذي جعل الطائفة الفقيرة المحرومة من المال و الامكانيات أكثر عرضة للكوارث بسبب فقدانهم لوسائل الوقاية من الأمراض، و الحماية من النوازل

و لهذا يكثر الدمار و الخراب و الخسائر المالية و الروحية بسبب الزلازل و السيول في القرى و الأرياف، و يقـل ذلك في المـدن التي تتمتـع بأعلى مستـويات الوقاية و الحماية و الحصانة .

و لو أنّ الناس سلكوا السبيل الإلهي المرسوم لهم، وراعوا العـدالة في تقسيم الثروة و الامكانيات لما تضرّر أحد بهـذه النوازل و الحوادث، و لكان الجميع في أمن من تبعاتها على السواء .

فالأنظمة المجحفة، و خروج الناس عن السبيـل الإلهي القويم الـذي يكفل توفير وسائل العيش و السـلامة للجميع علـى السواء هو مـن الأسباب الرئيسيـة التي توجب تعرّض الناس للمحن و الكوارث . (١)

هذا كلّه في الخير المطلق، و أمّا الخير المضاف(كخير الحاكمين و...) فإليك تفسير ما ورد في الذكر الحكيم في ذلك المجال .

الثامن و الثلاثون : «خير الحاكمين»

و قال سبحانه: ﴿وَ اتَّبِعْ مَا يُوحِيْ إِلَيْكَ وَ اصْبِرْ حَتِيْ يَحْكُمَ اللهُ وَ هُـوَ خَيْرُ الْحاكِمِينَ﴾(يونس/ ١٠٩).

و قال سبحانه ناقلاً عن المولد الأكبر ليعقبوب بعد ما سجن أخ له من أبيه مخاطباً اخوته: ﴿ فَلَنْ أَبْثَرَحَ الأَرْضَ حَتَّى يَأَذَنَ لِمِي أَبِي أَوْ يَحْكُمَ اللهُ لِي وَ هُوَ خَبِرُ الْحَاكِمِينَ﴾(يوسف/ ٨٠).

و قد تبيّن معنى هذا الاسم بما ذكرناه في «أحكم الحاكمين» و المفاضلة لأجل وجود حكّام غيره سبحانه و هم بين عادل في حكمه و جائر، بين مأذون من الله و غيره و الكلِّ غير مصون بالذات عن الخطأ و الزلَّة إلاَّ من عصمه الله كالأنبياء و الأولياء فيكون سبحانه"أحكم الحاكمين" لكونه معصوماً من الخطأ و الجهل بالذات .

التاسع و الثلاثون اخير الراحمين ، و قد ورد في الذكر الحكيم مرّتين و وقع وصفاً له سبحانه في كلا الموردين . قال تعالى : ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَبَرِيقٌ مِنْ عِبَادِي يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا وَ ارْحَمْنَا وَ أَنْتَ خَيْرُ الرّاحِمِينَ﴾ (المؤمنون/ ١٠٩).

و قسال عسز شسانسه : ﴿ وَ قَسُلُ رَبِّ اغْفُسِرُ وَ ارْحَسَمَ وَ أَسْسَتَ خَيِسَرُ الرّاحِمِينَ﴾(المؤمنون/ ١١٨).

و يظهر معناه ممّا سيجيئ في تفسير اسم «الرحيم» . الأربعون : «خير الرازقين» و قد ورد في القرآن الكريم في موارد، و وقمع وصفاً له سبحانيه في جميعها، قال سبحانه حاكياً عن عيسى بن مريم : ﴿ ٱللَّهُمَّ رَبَّنا أَنْزِلْ عَلَيْنا مَائِدَةً مِنْ السَّمَاءِ تَكَسُونُ لَنسا عِبسداً لَأَوَّلِنسا وَ آخسِرنسا وَ آيسَةٌ مِنسلكَ وَ ارْزُقْنسا وَ أَنستَ خَسِرُ الرازقينَ (المائده / ١١٢).

و قال تعالى : ﴿ وَ الَّذِينَ لَهَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ قُتِلُوا أَو مَاتُوا لَيَرْزُقَنَّهُمُ اللهُ رِزْقاً حَسَناً وَ إِنَّ اللهَ لَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾ (الحج/ ٥٨)<sup>(١)</sup>.

وسيوافيك معناه عند البحث عن اسم «الرازق» .

الواحد و الأربعون : «خير الغافرين» و قد ورد في القرآن مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه .

قال : ﴿ وَ اخْتَارَ مَوْسَىٰ قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لِمِيقَاتِنَا فَلَمًا اَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَب لَوْ شِئْتَ اَهْلَكْتَهُمْ مِنْ قَبْلُ وَ إِنَّايَ اَتْهْلِكُنَا بِما فَعَلَ الشَّفَهَاءُ مِنَّا اِنْ هِيَ اِلأ بِها مَنْ تَشاءُ وَ تَهْدِي مَنْ تَشاءُ اَنْتَ وَلِيُّنا فَعَلَ الشُفَهاءُ مِنَّا اِنْ هِيَ الأُ فِتْنَتَكَ تُضِرُ الغافِرِينَ﴾(الأعراف/ ١٥٥)

و يجيئ تفسيره عند البحث عن اسم «غافر الذنب» .

الثاني و الأربعون : "خير الفاتحين" و قد ورد في القرآن المجيد مرّة واحدة و وقع وصفاً له . قال سبحانه : ﴿قَدِافْتَرَيْنَا عَلَىٰ اللهِ كَذِباً إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّتِكُمْ بَعْدَ اِذْ نَجْانَا اللهُ مِنْهَا وَ مَا يَكُونُ لَنَا آنْ نَعُودَ فِيها اِلاَ آنْ يَشَاءَ اللهُ رَبُّنَا وَسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْماً عَلىٰ اللهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَ بَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَ آنْتَ خَيْرُ الفَاتِحِينَ﴾(الأعراف/ ٨٩).

إِنِ الْحُكْمُ الأَلِلَّهِ يَقُصُّ الحَقَّ وَ هُوَ خَيْرُ الفَّاصِلِينَ ﴾ (الأنعام/ ٥٧).

قال ابـن فارس : «الفصـل» يدل على تميّز الشيء عن الشـيء و ابانتـه عنه، يقال : فصل الشيء فصـلاً، و الفيصل : الحاكم، و الفصيل : ولد النـاقة إذا افتصل عن أمّه، و المفصل : اللسان، لأنّ به تفصل الأمور و تميّز.

و قال الراغب : ابانة أحد الشيئين عـن الآخر حتى يكون بينهما فـرجة و سمّي يوم القيامة يوم الفصل، لأنّه يبيّن الحق مـن الباطل، و يفصل بين الناس بالحكم، و فصل الخطاب ماً فيه قطع الحكم.

و على ذلك فمعنى قوله سبحانه الخير الفاصلين، أي خير الحاكمين، لأنّه لايظلم في قضاياه و لايجور عن الحقّ، و إنّه يقضي بالحق و لايعدل عنه، و الناس يحكمون بالايمان و البيّنات و القرائن و الشواهد و هي قدتصيب و قدتخطىء، و هو سبحانه يقضي بعلمه الوسيع الذي لايشوبه جهل، و بعرفانه الذي لايخالطه خطأ فهو خير الفاصلين.

و حظ العبد من هذا الاسم هو اتّصافه بالقضاء العدل، و الحكم الفصل. قال سبحانه : ﴿ يَا دَاوُدُ اِنّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَ لاَنَتَبَعِ الهَوَى فَيُضِلَّكَ عَنِ سَبِيلِ اللهِ﴾(ص/ ٢٢).

(١) وسائل الشيعة ج ١٨ الباب ٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢.

# الرابع و الأربعون : «خير الماكرين»

و قد ورد هذا اللفظ في القرآن مرّتين و وقع وصفاً له سبحانه في كلا الموردين .

قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا اَحَسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنْصَارِى إلىٰ اللهِ قَالَ الحَوْارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ آمَنًا بِاللهِ وَ اشْهَدْ بِآنًا مُسْلِمُونَ ... وَ مَكَرُوا وَ مَكَرَ اللهُ وَ اللهُ خَيْرُ الماكِرِينَ ﴾ (آل عمران/ ٥٢ و ٥٢).

و قال تعالى : ﴿ وَ إِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُنْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَ يَمْكُرُونَ وَ يَمْكُرُ اللهُ وَ اللهُ خَيْرُ الماكِرِينَ﴾ (الأنفال/ ٣٠).

و قد اتّفق المفسّرون على أنّ المراد من مكره سبحانه هو المجازاة على مكرهم و قد سمّى المجازاة على المكر مكراً في غير هذا المورد أيضاً .

قال سبحانه : ﴿ وَ إِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ \* اَللهُ يَسْتَهْزِيءُ بِهِمْ وَ يَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾(البقرة/ ١۴ و ١٥).

و من المعلوم امتناع الاستهزاء على أنبيائه سبحانه فضلاً عن الله لأنّها من فعل الجهلة، و الله الحكيم و أنبياؤه هم الحكماء، قال سبحانه حاكياً عن بني اسرائيل: ﴿قَالُوا أَتَتَّخِذُنَا هُزُواً قَالَ أَعُوذُ بِاللهِ اَنْ اَكُونَ مِنَ الجَاهِلِينَ﴾ (البقرة/ ۶۷).

درهماً فأخذهم و دلَّهم عليه، فألقى الله عليه شبه عيسى، فخرج إلى أصحابه و ظنَّوا أنَّه عيسى<sup>(۱)</sup>.

و في الاية الثانية تذكّرهم قصة همّهم بأسر النبي أو قتله أو اخراجه من البلد حتى استقرّ رأيهم على اجتماع أربعيـن رجلاً من أقويـائهم للهجوم على البيـت بعد تمام الليل لاجراء أحد الأمور الثلاثة عليه، و الله سبحانه جازاهم بالمثل و أخبر رسوله فترك البيت قبل أن يتواثبوا عليه، فلو مكروا يجازوا بمكر مثله و الله خير الماكرين أي المجازين للماكرين، و بذلك يعلم كونه سبحانه أسرع مكراً، قال سبحانه : ﴿ قُل اللهُ أَسْرَعُ مَكْراً إِنَّ رُسُلَنا يَخْتُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴾ (يونس/ ٢١).

فإذا كـان المكر منـه سبحانـه هو الجـزاء و ابطال أثـر مكر العـدو، فتوصيف بالسرعة امّا خاص بموارد معيّنة كابطال مؤامرة الأعداء في قتل الأنبيّاء، أو في ما بلغ الطغيان أعلى درجاته فيأخذ الطغاة في الدنيا لعذابه، و إمّا عام لجميع موارد العقوبة و التعبير بالسرعة امّا لأنّ ظرف المجازاة قريب منه قال سبحانه : ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيداً \* وَ نَرَاهُ قَرِي**باً) (**المعارج/ ۶ و ۷). و امّا لكون عملهم نفس المجازاة التي يجازي بها العصاة يوم القيامة، فعملهم و مكرهم عذاب لهم و هم لايشعرون بناء على تجسّم الأعمال وتمثَّلها .

الخامس و الأربعون: «خير المنزلين»

و قد ورد «خير المنزلين» في الذكر الحكيم مرّتين و وقع وصفاً لـ مسبحانه في مورد واحد.

قال سبحانه حاكياً عن يوسف : ﴿ أَلاْ تَرَوْنَ أَنِّي أُوفِي الْكَيْلَ وَ أَنَا خَبِرُ الْمُنْزِلِينَ﴾ (يوسف/ ٥٩) .

(۱) مجمع البيان ج ۱ ص ۴۴۸.

و قال سبحانه حاكياً عن نـوح عند وقوف سفينته على الجودي : ﴿رَبِّ أَنْزِلْنِي مُنْزَلًا مُبْارَكاً وَ أَنْتَ خَيْرُ الْمُنْزِلِينَ﴾(المؤمنون/ ٢٩).

و المنزل في الآية الثـانية إمّا مصدر ميمي بمعنى الانـزال أو اسم مكان بمعنى المنزل، فهـو يطلب من الله تعالـي أن يتفضّل عليه بـانزال مبارك أو منزل مبـارك بأن يكون ذات ماء و شجر أو غير ذلك ممّا يمهّد الحياة .

و أمّا معناه فقد قال ابن فارس : «النزل» يدلّ على هبوط شيء و وقوعه، يقال : نزل عن دابّته نزولاً، و نزل المطر من السماء نزولاً، و النازلة : الشديدة من شدائد الدهر تنزل، و النزل ما يهيّئ للنزيل، و طعام ذونزل أي ذوفضل، و يعبّرون عن الحجّ بالنزول، و نزل : إذا حج، و قال الراغب : «النزول» في الأصل هو انحطاط من علو يقال نزل عن دابّته و نزل في مكان كذا : حطّ رحله فيه، و أنزله غيره قال : «أنزلني منزلاً مباركاً و أنت خير المنزلين».

و الظاهر أنّ له معنى واحد و هو الانحطاط من علو، فلو اطلق على المضيف حتى فسّر قوله سبحانه : ﴿و انّا خَيْرُ المنزِلينَ﴾ في سورة يوسف به لأجل أنّ المضيف ينزل الضيف عن دابّته، و هو في جميع الموارد بمعنى واحد، فالله منزل القرآن نفسه إلى قلب رسوله، قال : ﴿اللهُ الَّذِي أَنْزَلَ الكِتَابَ﴾(الشوري/ ١٧) و منزل الحديد .

السادس و الأربعون : «خير الناصرين» و قد ورد هذا اللفظ في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه قال : رَبَلِ اللهُ مَوْلِيكُمْ وَ هُوَ خَيْرُ النّاصِرِينَ﴾ (آل عمران/ ١٥٠) . و سيجيئ تفسيره عند تفسير اسم النصير.

السابع و الأربعون : «خير الوارثين» وقد ورد «خير الوارثين» في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً لله سبحانه قال :

وَ زَكَرِيَّا إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ رَبِّ لَاتَذَرْنِى فَرْداً وَ أَنسْتَ خَيْرُالوارِثِينَ \* فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَ وَهَبْنَا لَهُ يَحْيىٰ وَ أَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْارِعُونَ فِي الخَيْراتِ وَ يَدْعُونَنَا رَغَبَاً وَ رَهَباً وَ كَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ﴾(الأنبياء/ ٨٩ و ٩٠).

قال ابن فارس : «الـورث» أن يكون الشيء لقوم ثمّ يصير إلـى آخرين بنسب أو سبب و اطلاقه على الله سبحـانه بملاك الانتقال من الإنسان إليه فقـط من دون علقة النسب و السبب .

و إنّما وصفه سبحانه بـ «خير الوارثين» لأنّه اسم عامّ يطلق عليه و على غيره . قال سبحانه : ﴿ وَ عَلَى الوَارِثِ مِتْلُ ذَلِكَ (البقرة/ ٢٣٣) . و قال سبحانه : ﴿ وَ الَّذِينَ هُمْ عَلىٰ صَلَواتِهِمْ يُحافِظُونَ \* أُولَئِكَ هُمُ الوارِثُونَ (المؤمنون/ ٩ و١٠) . و قال : ﴿وَ نَجْعَلَهُمُ اَئِمَةً وَ نَجْعَلَهُمُ الوارِثِينَ (القصص/ ٥) .

غير أنّ وراثته سبحانه أتم و أكمل من وراثتهم، و لأجل ذلك لمّا طلب زكريا وارثاً و قال : ﴿ رَبِّ لأَتَذَرْنِي فَرْداً﴾ الملازم لوجود ولد يرثه،ذكَّر بتنزيهه سبحانه لأنه هو الذي يرث كلّ شيء و هو المنزّه علن مشاركة غيره له في كلّ شيء حتى في الوراثة فرفعه عن مساواة غيره و قال : ﴿ وَ أَنْتَ خَيْرُ الوَارِئِينَ﴾ يعني : أين هذا الوارث الذي

يرث مالي مدة ثمّ يموت من وراثتك الباقيةو الثابتة قال: ﴿ وَ لللهِ مِيرَاثُ السَّمواتِ وَ الأَرْضِ وَ اللهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ﴾ (آل عمران/ ١٨٠). و قال: ﴿وَ إِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِى وَ نُمِيتُ وَ نَحْنُ الوارِثُونَ ﴾ (الحجر/ ٢٣).

الثامن و الأربعون : «خير حافظا»

و قد ورد في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً لـه سبحانه : ﴿ فَلَمَّا رَجَعُوا إلىٰ أَبِيهِمْ قَالُوا يَا أَبِانًا مُنِعَ مِنَّا الكَيْلُ فَارْسِلْ مَعَنَا أَخَانًا نَكْتَلْ وَ إِنَّا لَهُ لَخافِظُونَ \* قَالَ مَلْ آَمَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلاَ كَمَا أَمِنْتُكُمْ عَلَىٰ أَخِيهِ مِنْ قَبْلُ فَاللهُ خَيرٌ خافِظاً وَ هُوَ أَرْحَمُ الراحِمِينَ﴾(يوسف/ ۶۳و۶۶).

و الحافظ اسم عام توصف به الملائك تارة قال سبحانه: ﴿وَ إِنَّ عَلَيْكُمْ لَحْافِظِينَ \* كِرْاماً كَاتِبِينَ﴾(الانفطار/ ١٠ و ١١).

و الناس أخرى . قال سبحانه : ﴿مُنَعَ مِنَّا الكَيْلُ فَاَرْسِلْ مَعَنَّا اَخَانًا نَكْتَلْ وَ اِنَّا لَهُ لَحْافِظُونَ﴾(يوسف/ ۶۳).

قال ابن فارس: و الحفظ له معنى واحد يدل على مراعاة الشيء، و التحفّظ: قلّة الغفلة، و الحفاظ: المحافظة على الأمور.

و أمّا الذكر الحكيم فقد استعمله تار ة في مورد رعاية حدود الله و قال :

تسجيل الشبيء و ضبطه كما فمي قول سبحانه : ﴿ وَ إِنَّ عَلَيْكُمْ لَحْافِظِينَ \* كِرْاماً كَاتِبِينَ﴾. و ثالثة في صيانته عن الافراط و التفريط قال سبحانه: ﴿وَ الَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حُافِظُونَ﴾(المؤمنون/ ٥) و رابعة في دفع الكيد و الشر و البلاء و وقايته من كلُّ سوء و هذا هو المراد من قول اخوة يوسف ﴿ وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ كما هو المراد في قوله: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ (الحجر/ ٩). أي نصونه من التحريف و التبدّل و الزيادة و النقص و الفقدان ، و الموارد ترجع إلى أصل واحد .

14.

غير أن كون الاخوة حافظين غير كونه سبحانه حافظاً، و لأجل دفع وصمة الشركة قال يعقوب في جواب قول ابنائه : ﴿وَ إِنَّا لَهُ لَحْافِظُونَ﴾ قال : ﴿فَاللهُ خَيْرٌ حافظاً وَ هُوَ أَرْحَمُ الراحِمِينَ﴾ فلولا عناية الواجب بالممكن و استمداده منه لما يكون لحفظهم وزن و لاقيمة و لاحول و لاقوة .

حرف الذال

التاسع و الأربعون : «ذوانتقام»

و قـد جاء «ذوانتقـام» في الـذكر الحكيم أربع مـرّات و وقع الكـلّ وصفاً لـه سبحانه قال : ﴿وَ مَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَ اللهُ عَزِيزٌ ذُوانْتِقَامِ (المائدة / 40)، و قال سبحانه : ﴿لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَ اللهُ عَزِيزٌ ذُوانْتِقَامَ ﴾ (آل عمرُان / ۴). و قال سبحانه : ﴿ فَلا تَحْسَبَنَ آللهُ مُخْلِفَ وَعَـدِهِ رُسُلَهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ ذُوانْتِقَامٍ ﴾ (ابراهيم / ۴۷). و قال سبحانه : ﴿وَ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ مُضِلٍ آلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزٌ ذُوانْتِقَامٍ ﴾ (المائدة / 40).

و أمّا معناه فقـد ذكر له أصل واحـد و هو انكار الشيء و عيبـه و يقال : نقمت عليـه انقم، أنكـرت عليه فعلـه، و النقمـة من العـذاب و الانتقـام كأنّه أنكر عليـه فعاقب<sup>(۱)</sup>.

و قمال الراغب: نقمت الشيء إذا أنكرته أممّا باللسمان و أممّا بالعقوبة و قد استعمل في معنى الانكرار في عدّة من الآيات، قال سبحانه: ﴿وَ مَا نَقَمُوا اِلأَ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ﴾(التوبة/ ٧۴).

و قال سبحانه : ﴿ وَ مَا نَقَمَ مُوا مِنْهُمُمُ الأَآنَ يُوْمِن مُوا بِاللهِ العَزِينِ الحَرِينِ الحَرَينِ الحَرَينِ الحَرِينِ اللهِ الحَرِينِ الحَرِينِ الحَرِينِ الحَ

و قال سبحانه : ﴿ وَ مَا تَنْقِمُ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَنَّا بِآيَاتٍ رَبِّنًّا ﴾ (الأعراف/ ١٢٢).

(١) مقاييس اللغة ج ٥ ص ۴۶۴.

وقال سبحانه: ﴿يا أَهَلُ الْكِتَابِ هِلَ تَنْقِمُونَ مِنتَا إِلا أَنْ آَمَنتُ بالله (المائدة/ ٥٩). فإذا كان هو الأصل فكيف استعمل في معنى آخر وهو (أخذ الثأر من الخصم و المعاقبة بالمثل؟ فقد استظهره صاحب المقاييس بقوله : كأنَّه أنكر عليه فعاقبه» يريد أنَّ المعاقبة لمَّا كانت مسببة عن الانكار فاطلق اسم السبب على المسبب .

ثمَّ إنَّ الانتقام يستعمل في موردالتشفَّى فيماكانت اساءة المسيئ تدخل ضرراً في الجانب الاخر فيتدارك ذلك بالمجازاة الشديدة التي تورث التشفّي لقلبه، و لكن ذلك من لوازم المعنى في مورد الإنسان و ليس جـزء لمعناه، فالانتقام هو مجازاة المسيىء على اساءته فلاموجب لتجريده عن التشفّي عندما يطلق على الله سبحانه، و على فرض كونـه جزء لمعناه فبما أنَّه سبحانـه أعزَّ من أن ينتفع أو يتضرَّر بشميء من أعمال عباده، فيطلق عليه مجرداً عنه كما هو سائر الأسماء التي تلازم شيئاً لايصح توصيفه سبحانه به، كيف و ما يصدر منه من المجازاة همو الوعد الحق و قد وعد عباده بأنَّه يجزيهم إن خيراً فخير و إن شرّاً فشرّ، قال سبحانه : ﴿لِيُجْزِيَ الَّذِينَ أَسْاءُوا بِمَا عَمِلُوا وَ يُجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالحُسْنِي﴾ (النجم/ ٣١) .

و ممّا يؤيّد ذلـك بأنّه سبحانه ضم إليه أننّه العزيز فقال : ﴿عزيز ذوانتقام﴾ و هو يشير إلى أنَّه منيع الجانب من أن تنتهك محارمه أو يصيب به ضرر. قال الرازي : و لايسمّى التعذيب بالانتقام إلاّ بشرائط ثلاثة :

مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ﴾(الزخرف/ ٥٥). فرتّب الانتقام على الاسف معرباً عن وجود صلة بينه و بين الانتقام.

و يبدل على القيد الثاني قوله سبحانه : ﴿وَ مِنَ عِبْادَ فَيَنْتُقَبِمُ اللهُ مِنْهُ﴾ (المائدة/ ٩٥). حيث سمّى الله تعالى تكرار إيجاب الكفّارة (إذا عاد المحرم إلى الصيد ثانياً) انتقاماً.

وعلى كلّ تقدير فالانتقام في مقابل المعاجلة بالعقوبة، و الأوّل أشدّ من الثاني لأنّ المذنب إذا عوجل بالعقوبة لم يتمكن في المعصية فلم يستوجب غاية النكال بخلاف ما إذا أمهل فيتمكن في التجرّي و التمرّد فيستحقّ الأخذ بالعقاب الأشد.

و أمّا حظ العبد من هذا الوصف فله أن يقع مظهراً لهذا الاسم عند الانتقام من الأعداء فأعـدى عدقه هي النفس التـي بين جنبيه، و أمّا العـدق الخارجي فيتبع قـوله سبحانه : ﴿ أَشِدَّاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ﴾ (الفتح/ ٢٩).

و للعلاّمة الطباطبائي(ره) كلام حول نسبة الانتقام إليه تعالى قال : «الانتقام هو العقوبة لكن لاكل عقوبة بل عقوبة خاصّة و هي أن تذيق غيرك من الشرّ ما يعادل ما أذاقك منه أو تزيد عليه .

قال تعالى : ﴿فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَ اتَّقُوا اللهَ﴾(البقرة/ ١٩۴). و هـ و أصل حيوي معمول بـه، و رَبّما يشاهد مـن بعـض الحيوانـات أيضاً أعمال تشبه أن تكون منها. و على أي حال كان يختلف الغرض

و أمَّا الانتقام الاجتماعي و نعني به القصـاصات و أنواع المؤاخذات التي نعثر 140

عليها في السنن و القوانيـن الرائجة في المجتمعات، فالغرض الداعـي إليه هو حفظ النظام عن الهرج و المرج و هذا النوع من الانتقام يعدّ حقًّا من حقوق المجتمع، و إن كان ربّما استصحب حقاً فردياً، كمن ظلم غيره بما فيه مؤاخذة قانونية .

و ما ينسب إليه تعالمي في الكتاب و السنَّة من الانتقام هـ و ما كان حقًّا من حقوق الدين الالهمي و الشريعة السماوية، و إن شئت قلبت من حقوق المجتمع الاسلامي و إن كان ربّما استصحب الحق الفردي في ما إذا انتصف سبحانه للمظلوم من ظالمه فهو الولي الحميد.

و أمّا الانتقام الفردي لغاية التشفّي فساحته أعزَّ من أن يتضرَّر باجرام المجرمين و معصية المسيئين أو ينتفع بطاعة المحسنين .

و بذلك يظهر سقوط ما ربّما يقال : إذا كـان الانتقام لغـاية التشفّي فـلاوجه لنسبة الانتقام إليه «وجه السقوط»إنَّ الساقط هو الانتقام الفردي لا الاجتماعي<sup>(١)</sup>.

يلاحظ عليه : أنَّ ما ذكره يصحّ في مورد القصاص و الحدود و الكفَّارات التي يحكم بها على المجرم في الدنيا لغاية حفظ النظام عن الاختلال، و لولاها اختلّ الأمن العام، و أمّا العقوبات الأخروية فلايمكن تفسيرها من تلك الجهة إذ لامجتمع فيها حتى يكون له حتّى كما أنَّه ليست هناك مظنَّة كونُ الأمور فوضى حتّى تستتبع ذلك فالاولي ما ذكرنا من أنَّ نسبة هذه الصفات إلى الله سبحانه من باب المشابهة و المشاكلة، و لايتّصف به المولى سبحانه إلاّ بتجريده عن الملابسات الماديّة .

## الخمسون: «ذو الجلال و الإكرام»

و قـد جاء هـذا الاسم فـي القـرآن الكريـم مرّتيـن قال : ﴿وَ يَبْقَـىٰ وَجْهُ رَبِـكَ ذُوالْجَلالِ وَ الْإِكْرَامِ﴾(الرحمن/ ٢٧).

و قال سبحانه : ﴿ تَبْارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِي الْجَلال وَ الإِكْرَامِ ﴾ (الرحمن / ٧٨) .

هذا، و أمّا معنى الجلال فهو من جلّ الشيء إذا عظم و جلال الله عظمته، و الجلل : الأمر العظيم<sup>(1)</sup>، و أمّا الاكسرام فقد مرّ تحقيق معناه عند البحث عـن اسمه «الاكرام» فلاحظ، و قد قلنا إنّ معناه هو الشرف في الشيء لا في خلق من الأخلاق .

و على ضوء ذلك فقوله : «ذو الجلال» يناسب الصفات السلبيّة لأنّه سبحانه أجـلّ و أعظم مـن أن يكـون جسماً أو جسمـانيـاً أو حـالًا في محـلّ ، كما أنّ قولـه ذي الاكرام يناسب الصفات الثبوتيّة لأنّ العلـم والقدرة و الحياة شرف للمـوجود بما هوهو.

نعم هنا نكتة لابد من بيانها و هو انّ اسم الاشارة في الآية الأولى جاء مرفوعاً و في الآية الثانية جاء مجروراً، فهو في الآية الأولى وصف لقوله «وجه ربك» و في الآية الثانية وصف لنفس الرب، و هذا يعرب عن أنّ الوجه في الآية الأولى بمعنى الذات لا بمعنى العضو المعروف، و إلاّ فلو كان المراد من الوجه هو العضو فلامعنى لتوصيفه بصاحب الجلال و الإكرام لأنّه من صفات ذاته سبحانه لا من صفات

وجهه، و لأجل ذلك جيئ به مجروراً في الآية الثانية لأنَّه هناك وصف للرب لا للاسم، و باختصار أنَّ الآية الثانية ترفع الإبهام عن الآية الأولى و يثبت أنَّ الوجه فيها بمعنى الذات.

(١) مقاييس اللغة ج ١ ص ۴١٧.

## الواحد و الخمسون : «ذو الرحمة»

و قد ورد في الذكر الحكيم اسماً له سبحانه مرتين و قال : ﴿وَ رَبَّكَ الْغَفُورُ ذُوالرَّحْمَة﴾(الكهف/ ٥٨).

و قال : ﴿وَ رَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُوالرَّحْمَةَ﴾(الأنعام/ ١٣٣). و قال سبحانه : ﴿فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلْ رَبُّكُمْ ذُورَحْمَةٍ وْاسِعَةَ﴾(الأنعام/ ١۴٧). و قد مضى معنى الرحمة عند البحث عن اسم «أرحم الراحمينَ».

الثاني و الخمسون : «ذوالطول»

لقد جاء الطول ــ بضم الفاء و فتحها ـ في الذكر الحكيم ثلاث مرّات و و قع وصفاً لله سبحانه باضافة «ذي» إليه، قال سبحانه : ﴿ غَافِرِ الذَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ العِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لا الٰهَ الاُ هُوَ الَيْهِ المَصِيرُ ﴾ (غافر/ ٣).

و قال سبحانه : ﴿ وَ إِذَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ أَنْ آمِنُوا بِاللهِ وَ جَاهِدُوا مَعَ رَسُولِهِ اسْتَأْذَنَكَ أُولُوا الطَّوْلِ مِنْهُمْ وَ قَالُوا ذَرْنَا نَكُنْ مَعَ القَاعِدِينَ﴾(التوبة/ ٨۶).

و قال سبحانه : ﴿ وَ مَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ المُحْصَنَاتِ المُؤْمِنَاتِ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ﴾ (النساء/ ٢٥).

«الطول» ـ بضم الفاء ـ ضد القصر يستعمل في الأعيان و الأعراض و الزمان قال سىحانە: ﴿ فَطْالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُو بُهُم ﴾ (الحديد/ ١٤).

الطول له أصل صحيح يــدل على فضل و امتداد فـي الشيء<sup>(١)</sup> و هو بصــدد ارجاع المعنيين إلى معنى واحد مع أنّ الجامع بينهما بعيد .

قال الراغب : و الطول خصّ بـ الفضل و المنّ قال : "شـديد العقـاب ذي الطول"، و قال الطبرسي في تفسير ذي الطول : "أي ذي النعم، و قيل : ذي الغنى و السعة، و قيـل : ذي التفضّل على المؤمنين، و قيل : ذي القدرة و السعة"، ثـمّ هو ذكر في شرح لغات الآية : "إنّ المراد من الطول : الأنعام التي تطول مدّته على صاحبه كما أنّ التفضل النفع الذي فيه افضال على صاحبه" (٢)، و الكلّ محتمل .

و لكن الظاهر أنّ المراد من الطول : الفضل و الأنعام بشهادة قوله : ﴿وَ مَنْ لَمْ يَسْتَطِع مِنْكُمْ طَولاً أن يَنْكِحَ المُحْصنات > فبما أنّ لعدم الاستطاعة أسباباً و عللاً أتى بكلمة طولاً تمييزاً لعدم الاستطاعة معلناً بأنّ المراد عدم الاستطاعة من حيث القدرة المالية التي تصرف في المهر و النفقة و مثله قول هسبحانه : ﴿إِسْتَأَذَنَكَ أُولُوا الطَّوْلِ مِنْهُم > أي أصحاب الثروة و المكنة ، فالاية مشتملة على أسماء أربعة : المالي الذيب . ٢ - قابل التوب . ٣ - شديد العقاب . ٢ - ذوالطول .

و سيوافيك توضيح كلّ واحد في محله .

الثالث و الخمسون : «ذوالعرش»

المقارحا مأذ بالأربع النائي الأنجم الانجم المستر المألا

# الرابع و الخمسون : «ذوعقاب» و قد ورد في الـذكر الحكيم مرّة واحدة و وقـع وصفاً له كما في قوله سبحانه : (وَانَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَ ذُوعِقَابٍ اَلِيمٍ) (فصّلت/ ۴۳) .

قال ابن فارس : العقب لـه أصلان أحدهما يدل على تأخير شـيء و إتيانه بعد غيره، و الأصل الآخر يدلّ علـى ارتفاع و شدّة و صعوبـة ... و إنّما سمّيت العقـوبة عقوبة لأنّها تكون آخراً و ثاني الذنب .

و قال الراغب : العقب مؤخّر الرجل و استعير العقب للولد و ولد المولد، و العقوبة المعاقبة و العقاب يختص بالعذاب، قال : ﴿فحق عقاب﴾، ﴿شديد العقاب﴾، ﴿وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به﴾. أقول : و إنّما سمّي العقاب عقاباً لأنّه يتأخّر عن الجرم و هو يستلزمه.

الخامس و الخمسون : «ذوالفضل»

و قد ورد «ذوالفضل» معرّفاً و منكراً في الذكر الحكيم ١١ مـرّة و وقع وصفاً له سبحانه .

قسال : ﴿ إِنَّ اللهَ لَـــــَذُوفَضَــَـلٍ عَلَــــى النَـــــاسِ وَ لَكَـــِنَّ أَكْشَــرَ النَــاسِ لايشكرونَ﴾ (البقرةَ/ ٢٢٣).

10.

و قال سبحانه : ﴿ وَ اللهُ ذُوالفَضْلِ الْعَظِيم ﴾ (الأنفال / ٢٩) (١). ترى أنَّه سبحانه يعرّف نفسه بكونه ذا الفضل العظيم على المؤمنين و في الوقت نفسه على الناس أجمعين بل على العالمين كلُّهم .

قال ابن فارس: الفضل له أصل صحيح يدلّ على زيادة في شيء من ذلك الفضل الزيادة و الخير، و الإفضال: الاحسان.

قال الراغب : كلّ عطيّة لاتلزم من يعطبي يقال لها فضل نحو قوله : ﴿وَ اسْأَلُوا الله مِنْ فَضْلِه ﴾ - ﴿ذلك فضل الله ﴾ - ﴿ دوالفضل العظيم ﴾ .

و على ذلك فالعطايا و المواهب السنيَّة و كـلَّ ما يسمَّى كرماً فهو فضل، فالله سبحانه يتفضّل \_ وراء ما أسماه أجراً \_ بعظائم الفضل .

و أمّا حظَّ العبد مـن هذا الوصف فيمكن أن يقع مظهراً لهذا الاسـم في عطاياه النافلة بأن يقوم بعون المستنجد بنحل فضل ما له و إن لم يكن واجباً كما إذا أدَّىٰ الفرائض المالية .

السادس و الخمسون : «ذو القوّة»

و قد ورد في الذكر الحكيم في مورد واحد قال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرِزَّاقُ ذُوالقُوَّةِ الْمَتِينَ﴾(الـذاريـات/ ٥٨). و يظهر معنـاه عنيد البحـث عين اسمـه سبحانه: «القوى».

(١) راجع سورة يونس/ ٤٠، النمل/ ٧٣، غافر/ ٤١.

# السابع و الخمسون : «ذو المعارج»

و قد ورد في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع اسماً له .

قال سبحانه : ﴿ سَأَلَ سَمَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِع \* لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ \* مِن اللهِ ذِى المَعَارِج \* تَعَرُّجُ المَلائِكَةُ وَ الرُّوحُ الَيْهِ فَي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ (المعارج/ 1 - ٢).

أمّا عرج فقد ذكر ابن فارس له أصولاً ثلاثة و هي : الميل، و العدد، و السموّ و الارتقاء .

ثم قبال: العروج: الارتقباء، يقال عرج يعبرج عروجا و معرجا، و المعرج: المصعد، قال الله تعالى: ﴿تعرج الملائكة و الروح إليه﴾ .

و على ذلك فالمعارج مواضع العروج و هو الصعود مرتبة ، بعد مرتبة و منه الأعرج لارتفاع إحدى رجليه عن الأخرى ، و أمّا المراد من هذه الدرجات فهي عبارة عن المقامات المترتبة علواً و شرفاً التي تعرج فيها الملائكة و الروح بحسب قربهم من الله و هو من الأمور الغيبية التي يجب الايمان بها و ربّما يفسّر بأنّ المراد مقامات القرب التي يعرج إليها المؤمنون بالايمان و العمل الصالح ، قال تعالى : ﴿ هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَاللهِ وَ اللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ (آل عمران / ١٤٣) . و قال : ﴿ لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ مَغْفِرَةٌ وَ رِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ (الانفال / ٢) . و قال : ﴿ رَفِيعُ الدَرَجَاتِ ذُو العَرْشِ ﴾ (المؤمن / ١٥) .

و الوجهان متقاربان غير أنَّ الأوّل يخبصُ الدرجات بالملائكة و الثانبي بالمؤمنين، و قوله سبحانه تعرج الملائكة و الروح إليه يؤيّد الوجه الأوّل.

## الثامن و الخمسون : «ذو مغفرة»

و قد ورد في الذكر الحكيم مرّتين و وقع وصفاً له سبحانه، قال سبحانه : ﴿وَ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَيِّبَةِ قَبْلَ الحَسَنَةِ وَ قَدْخَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ المُثْلاتُ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلْنَّاسِ عَلى ظُلْمِهِمْ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ العِقابِ﴾(الرعد/ ۶).

و قال سبحانه : ﴿ مَا يُقَالُ لَكَ اِلأَ مَا قَدْقِيلَ لِلرَّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ اِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ وَ ذُو عِقَابٍ اَلِيمٍ ﴾ (فصلت/ ٢٣).

و «الغفر» في اللغة بمعنى الستر، قال ابن فارس : عظم باب الستر، فالغفر و الغفران و الغفر بمعنى يقال غفر الله ذنب و يقال للمغفر لأنّه يستر الرأس و ستر الذنوب كناية عن الغضّ عنه و عدم المعاقبة عليه و المعاملة مع المجرم كالبريء، و سيوافيك مزيد من التوضيح في تفسير اسم «غافر الذنب».

.

.

حرف الراء

التاسع و الخمسون : «ربّ العرش» و قد وردُ لفظ العـرش في الذكر الحكيـم ٢٢ مرّة و أُضيف إليه الـرب ۶ مرّات قال سبحانه :

﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ (التوبة / ١٢٩). و قدال تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ (الأنبياء / ٢٢). و قال سبحانه: ﴿ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمواتِ السَّبْعِ وَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ (المؤمنون / ٨٢). و قال عزّ من قائل: ﴿ فَتَعْالى اللهُ المَلِكُ الحَقُّ لا الْهَ الأُهُوَ رَبُ الْعَرْشِ الْحَرْشِ الْكَرِيمِ (المؤمنون / ١٢٩).

و قال تعالى: ﴿ اللهُ لا اللهَ إِلاَّهُوَ رَبُّ العَرَشِ العَظِيمِ﴾(النمل/ ٢٢). و قال تعالى: ﴿ سُبْحَانَ رَبِّ السَّمواتِ وَ الأَرْضِ رَبِّ العَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾(الزخرف/ ٨٢).

ثم إنَّ الذكر الحكيم يبيَّن خصوصيات عرش الرب بتوصيفه بالعظيم تارة و بأنَّه لـه حملة ثمـانيـة أخـرى، يقول تعـالـى : ﴿ وَ يَحْمِـلُ عَـرْشَ رَبِـكَ فَوْقَهُـمْ يَـوْمَئِـذٍ ثَمَانِيةُ﴾(الحاقّة/ ١٧).

و بأنّه تحُفُّه الملائكة ثـالثة، يقول تعالى : ﴿وَ تَرَى المَلاَئِكَةَ حَـافِّينَ مِنْ حَوْلِ العَرْشِ﴾(الزمر/ ٧٥).

ت المالية في المالية محملة المن المالية الشيط المالية المن المالية المن المالية المن المالية المن الم

هذا هو العرش و هذه هي خصوصياته في القرآن المجيد، إنَّما الكلام فيما يراد منه في هذه الآيات.

أقول : إنَّ «العرش» لغبة هو سبرير الملك و لاتحتاج إلى ذكر نصوص أهل اللغة.

قال سبحانه : ﴿ وَ رَغَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ (يوسف/ ١٠٠).

و قـال سبحـانه فـي ملكـة سبـأ: ﴿ وَ أُوْتِيبَتْ مِنْ كُلِّ سْمَىٰ؟ وَ لَهُـا عَـرْشٌ عَظِيمٌ (النمل/ ٢٣).

و قسال سبحسانسه : ﴿ أَيُّكُسُمْ يَتَأْتِيَنِي بَعَتَرْشِهِا قَبِثُلَ أَنْ يَأْتُسُونِي مُسْلِمِينَ (النمل/ ٣٨).

﴿ ... قَبْالَ نَكَبِّرُوا لَهُنا عَبَرْشَهُنا نَنْظُمُرُ أَنَهْتَكِي أَمْ تَكَمُونُ مِن التَّذِيبَ لأيهتَدُونَ) (النمل/ ۴۱).

و بما أنَّ الأصل في العرش هو الارتفاع . قال سبحانه : ﴿ وَ هُوَ الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ وَ غَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَ النَّخْلَ وَ الزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أَكُلُهُ (الانعام/ ١۴١).

ربّما يطلق على البناء المرتفع .

قال ابن فارس : العريش : بناء من قضبان يرفع و يؤلُّف حتى يظلل ، و قيل للنبي(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) يوم بدر: ألا نبني لك عريشاً. و كل بناء يستظل به عرش و عريش، و يقال لسقف البيت عرش.

هذا ما يرجع إلى معناه اللغبوي و ما يستعمل فيه، لكن الكلام فيما هـو المقصود من هذا اللفظ فنقول : ها هنا أقوال نأتي بها :

١ - إنّ لله سبحانه عرشاً كعروش الملوك يستقر عليه و يدبّر العالم منه، و هذا
 هـو الذي تصرّ عليه المجسّمة و المشبّهة من الحنابلة، و أمّا الأشاعرة الذين
 يتظاهرون بالتنزيه لفظاً لامعنى يقولون بهذا المعنى و لكنّهم يضيفون إليه «بلاتكييف»
 أي أن له سريراً و استقراراً لا كسرير الملوك و استقرارهم و الكيفة مجهولة.

و هناك قصّـة تاريخيـة نقلها السيّاح المعـروف بـ «ابن بطـوطة» لمّا زار الشام و شاهد أنّ «ابن تيميّة» صعد المنبر و هو يعظ الناس و يقول :

و كان بدمشق من كبار الفقهاء «تقي بن تيميّة»كبير الشام يتكلّم إلا أنّ في عقله شيئاً... فحضرته يوم الجمعة و هو يعظ الناس على منبر الجامع و يذكّرهم، فكان من جملة كلامه : إنّ الله ينزل إلى سماء الدنيا كنزولي هذا، و نزل درجة من درج المنبر، فعارضه فقيه مالكي يعرف بابن الزهراء، و أنكر ما تكلّم به فقامت العامّة إلى هذا الفقيه و ضربوه بالأيدي و النعال ضرباً كثيراً حتى سقطت عمامته...<sup>(1)</sup>.

و هذا المعنى مردود مرفوض عند أهل التنزيه لأنّه تفسير للعرش تفسيراً حرفياً و هو غير جائز في تفسير الكلام العادي فضلاً عن كلام البلغاء، فإنّ المتّبع في تفسير الكلام هو المعنى الحملي التصديق لا المعن الافادي التم ترمي فاذا تال

Y0V

حتّى يتبيّن أنّ المراد هل هـو المعنى التصوّري(السريـر)، أو هو المعنى التصـديقي المختلف حسب المقامات .

فإنَّ العرش يطلق و يراد غالباً الملك أعني السلطة و الحكم على الناس .

قال الشاعر :

تداركتم الأحلاف قد ثلّ عرشها و ذبيان إذ ذلّت باقدامها النعل(١)

إنّ المراد من العرش هو نظام الحياة و المراد من ثلّه : إزالته ،و لأجل ذلك يقال ثلّ عرشه فيما إذا انقلب الـدهر عليه و سائت أحواله ، هذا و سيوافيك مىزيد توضيح لهذا المعنى عند البحث عن المحتمل الثالث .

٢ \_ العرش : هو الفلك التاسع أو فلك الافلاك في الهيئة البطليموسية فقد كان بطليموس يفسر العالم في الكرات الأربعة (الماء و التراب و النار و الهواء) ثمّ الأفلاك التسعة و كل فلك يحمل سيارة إلى الفلك السابع ، و الثوابت في الفلك الشامن ثمّ الفلك التاسع و هو أطلس لانجم فيه ، و يوصف بمحدّد الجهات و ليس بعده خلأ و لاملاً و هو العرش عند بعضهم ، و نقل العلامة المجلسي عن المحقّق الداماد في بعض تعليقاته أنّه قال : هو فلك الأفلاك.

و هذا القـول لايحتاج إلى النقـد بعد وضوح بطلان أصـل النظريّة حيـث هدّم العلم الحديث أركان هذه النظرية و أصبحت من مخلّفات الدهر.

YOX

و صحيفة الوجود و تدبيره من دون أن يطرأ عليه نصب و لاتعب، باستيلاء الملوك على عروشهم على النحو الذي وصفناه .

و على هـذا المعنىليست للعرش واقعيّة سـوى المعنى الكنائي و هـو السلطة على العالم و الاستيلاء على الوجود كلّه، فتكون النتيجة إنّ للاستيلاء حقيقة تكوينيّة دون العرش .

و يمكن تأييد ذلك بأنّ العرش ربّما يطلق على الملك و السلطة و إن لم يكن هناك سرير كسِرير الملوك . قال الشاعر:

إذا ما بنو مروان ثلّت عروشهم 👘 و أودت عمّا أودت أيادٍ و حمير

قال الجوهري : ثلّ الله عرشهم أي هدم ملكهم، و يقال للقـوم إذا ذهب عزّهم قد ثلّ عرشهم .

- و قال آخر: أظننت عرشك لايزول و لايغيّر و قال آخر:
- قد استوى بشر على العراق من غير سيف و دم مهراق
- و هذا المعنى متحقق بمجرد تحقّق السلطة و إن لم يكن هناك سرير وراءه .

و على الجملة : فهذه النظرية تبتني على كون العرش أمراً اعتبارياً و الاستيلاء أمرأ حقيقياً.

يلاحظ عليه: إنَّ هذا المعنى و إن كمان أقرب من سمابقيه إلى الفهم القرآني ولكنَّه يجب أن يكون للعرش حقيقة كالاستيلاء و ذلك لأمور: أ-لو كان العرش أمراً اعتبارياً فلماذا وصف بكونه عظيماً و قال سبحانه : ورب العرش العظيم (المؤمنون / ٨۶).

بناءً على أنَّ العظيم وصفاً للعرش دون الربّ و الظاهر أنَّ تـوصيفه بـالعظيم توصيف أمر واقعي بأمر واقعي لاتوصيف أمر اعتباري بمثله .

ب \_ إنّه سبحـانه يذكر للعـرش حملة و يقول : ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ و من حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ﴾ (غافر/ ٧) .

ج ـ إنّه سبحانه يـذكر حملة العرش يوم القيامة و إنّهم ثمـانية و يقول سبحانه : ﴿ وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةُ﴾(الحاقة/ ١٧).

و الظاهر أنَّ مرجع ذلك القول إلى الرابع الذي نذكره، أو هما قول واحد.

وَ للهِ جُنهُودُ الشَّماوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ كَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِيماً (الفتح / ٢)، و

(١) عقائد الصدوق: ص٧٤، الطبعة الحجرية.

19.

و يظهر هذا المعنى من الشيخ المفيد غير أنّه فرّق بين العرش المطلق و العرش المحمول، ففسّر الأوّل بالملك و قال : العرش الأوّل هو ملكه، و إستواءه على العرش هو إستيلاءه على الملك، و أمّا العرش الذي تحمله الملائكة هو بعض الملك و هو عرشٌ خلقه الله تعالى في السماء السابعة، و تعبّد الملائكة بحمله و تعظيمه، كما خلق سبحانه بيتاً في الأرض و أمر البشر بقصده و زيارته و الحجّ إليه و تعظيمه، كما جاء في الحديث : «إنّ الله تعالى خلق بيتاً تحت العرش سمّاه «البيت و تعظيمه، كما جاء في الحديث : «إنّ الله تعالى خلق بيتاً تحت العرش سمّاه «البيت و تعظيمه كما جاء في الحديث : و إنّ الله تعالى خلق بيتاً تحت العرش سمّاه «البيت و تعظيمه كما جاء في الحديث : و خلق في السماء الرابعة بيتاً سمّاه «البيت المعمور» تحجّه الملائكة في كل عام، و خلق في السماء الرابعة بيتاً سمّاه «الزراح» و تعبّد الملائكة بحجّه و الطواف حوله، وخلق البيت الحرام في الأرض وجعله تحت الزراح - إلى أن قال ... \*و لم يخلق الله عرشاً لنفسه ليستوطنه تعالى الله عن ذلك، و لكنّه خلق عرشاً أضافه إلى نفسه تكرمة له و إعظاماً، و تعبّد ملائكة بحمله، كما خلق بيتاً في الأرض و لم يخلقه لنفسه و لاليسكنه تعالى الله عن ذلك، كما خلق بيتاً في الأرض و لم يخلقه لنفسه و لاليسكنه تعالى الله عن ذلك، كنه حلقه لخلقه و أضافه لنفسه إكراماً له و إعظاماً، و تعبّد ملائكة بحمله، الكنه الما خلق بنه بعالى الله عن ذلك، الما خلق بيتاً في الأرض و لم يخلقه لنفسه و لاليسكنه تعالى الله عن ذلك، الما خلق بيتاً في الأرض و لم يخلقه لنفسه و لاليسكنه تعالى الله عن ذلك، الما ما خلقه لنفسه و أليسكنه تعالى الله عن ذلك، الما خلق بنيارة و ألما الما إلى الما أله منه الماماً من الما ما إلى الما ما أله من الماما ما أله من خلق ما أله من ذلك، الما خلق بنيارة و ألمانه النه منه إلى أله من ما ما ما أله منه ما أله منه ما أله من ما أله من خلك، ألما أله و ألما ألما أله و ألماماً، وتعبّد الحلق بنيارة و الحجّ إليه أله.

و قال العلاّمة المجلسي :

اعلم انَّ ملوك الدنيا لمَّا كان ظهورهم و اجراء أحكامهم على رعيّتهم إنَّما يكون عند صعودهم على كرستي الملك و عروجهم على عرش السلطنة ، و منهما تظهر آثارهم و تتبيّن أسرارهم ، و الله سبحانه لتقدّسه عن المكان لايوصف بمحلّ و لامقرّ و ليس له عرش و لاكرسي يستقرّ عليهما بل يطلقان على أشياء من مخلوقاته»(٢).

و ها هنا كلام للعلامة الطباطباني(ره) يحقّق ما ذكرنا بشكل بديع و يقول : "إنّ السلطة و الاستيلاء و الملك و الـرئاسة و الـولاية و السيادة و جميع ما يجري هـذا المجرى فينا أمور وضعيّة اعتبارية ليس في الخارج منها إلاَّ آثارها، مثلاً الـرئيس لايسمّى رئيساً إلاّ لأن يتبعه الـذين نسمّيهم مرؤوسين في إرادته و عـزائمه، و ليس هنا للرئاسة واقعيّة إلاَّ التخيّل و التشبيه بمعنى تنزيل الرئيس مكان الرأس، و المرؤوسين مكان البدن، فكما أنّ البدن يتبع الرأس، فالمرؤوسون يتبعون الرئيس و قس عليها.

و هذا خلاف ما يوصف به سبحانه من الملك و الاحاطة و الولايـة و غيرها، فإنّها معانـي حقيقية واقعيّة على ما يليق بسـاحة قدسه، و على ذلك يجب أن يكون للاستيلاء حقيقة تكوينيّة و لعرشه المتعلّق به واقعيّة مثله .

فالايات كما ترى تدلّ بظاهرها على أنّ العرش حقيقة من الحقائق العينيّة و أمر من الأمور الخارجية»<sup>(1)</sup>.

٥- إنّ العرش حقيقة من الحقائق العينية و هو المقام الذي تجتمع فيه جميع أزمّة الأمور<sup>(٢)</sup> و بعبارة أخرى هو المقام الذي يبتدأ منه و تنتهي إليه أزمّة الأوامر و الأحكام الصادرة من الملك، و هو في ذلك و إن كان موجوداً مادّياً إلا أنّ المحكمات من الايات مثل قوله : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَىْءَ﴾ (الشورى/ ١١). و قوله : ﴿لَيْسَ خَمِثْلِهِ شَىْءَ﴾ (الشورى/ ١١). و قوله : ﴿لَيُسَ خَمِثْلِهِ شَىْءَ﴾ (الشورى/ ١١). و قوله : ﴿لَيْسَ خَمِثْلِهِ شَىْءَ إلى الشورى/ ١١). و قوله : ﴿لَيْسَ خَمِثْلِهِ شَىْءَ إلى الشورى/ ١١). و قوله : ﴿لَيْسَ خَمِثْلِهِ شَىْءَ إلى الشورى من المالة من المحكمات من الايات مثل قوله : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَىْءَ إلى الشورى الما). و قوله : ﴿لَيْسَ خَمِثْلِهِ شَىْءَ إلى الشورى الما). و قوله : والمنه كونه سريراً مؤلفاً من مادة معينة، خواصّه تعالى فينفي من العرش الذي وصفه لنفسه كونه سريراً مؤلفاً من مادة معينة، و ويقى ذلك ما المحكام الجارية في نظام الكون خواصّه تعالى فينفي من العرش الذي وصفه لنفسه كونه سريراً مؤلفاً من مادة معينة، و يبقى أصل المعنى و هو أنّه المقام الذي يصدر عنه الأحكام الجارية في نظام الكون ويبقى أصل المعنى و هو أنّه المقام الذي يصدر عنه الأحكام الجارية في نظام الكون المعنى أن الما الذي يبقى بنه الذات، و المقياس في معرفة ما عبرنا عنه بأصل المعنى الذي يبقى ببقائه الاسم، و بعبارة أخرى يدور مداره صدق الاسم و إن تغيرت المصاديق و اختلفت الخصوصيّات.

(۱) الميزان ج۲ ص ۱۵۹ ـ ۱۶۰ بتلخيص مناً.
 (۲) الميزان ج ۸ ص ۱۶۰.

و على ضوء هذا ينفى عن العرش ما يـلازم المادّيّة مـن كونها مـن خشب أو معدن أو على صورة خاصّة، و يبقى ما لايلازم ذلك كوجود مقام تنتهي إليه أزمّة الأمور و منه تصدر الأحكام<sup>(1)</sup>.

و لو صحّت تلك النظرية لكان العـرش بعض الخلـق لاكلّه و يكـون وجوداً مجرّداً لامادّيّاً حتى يناسب كونه مركزاً لصدور الأحكام و مرجعاً لانتهاء الأمور إليه .

و مثل ذلك يعدّ من مراتب علمه الفعلـي لا الذاتي، فإنّ لعلمه الفعلي مراتب و درجات، و يؤيد هذا التفسير بعض الروايات التي تفسّر العرش بالعلم.

روى عبدالله بن سنان عن الصادق(عليه السلام) في تفسير قـول الله عز و جل : في تسيح كُرْسِيَّهُ السَّملُوَاتِ وَ الأَرْضِ ﴾ . قال(عليه السلام) : السموات و الأرض و ما بينهما في الكرسي، و العرش : هو العلم الذي لايقدر أحد به قدره<sup>(٢)</sup>.

روى الكليني بسند صحيح عن صفوان بن يحيى، قال : سألني أبو قرة المحدّث أن أدخله على أبي الحسن علي بن موسى الرضا (عليهما السلام)، فاستأذنته فأذن بي، فدخل فسأله عن الحلال و الحرام، ثمّ قال له : أفتقر أنّ الله محمول ؟ فقال أبوالحسن : كل محمول مضاف إلى غيره محتاج، و المحمول اسم نقص في اللفظ، و الحامل فاعل و هو في اللفظ، مدح ... و لم يسمع أحد آمن بالله و عظمته قط قال في دعائه :يا محمول . قال أبوقرة : ﴿ وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوَقَهُمْ يَوْمَئِذ ثمَانِيَة ﴾ و قال في دعائه :يا محمول . قال أبوقرة : ﴿ وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوَقَهُمْ يَوْمَئِذ أسلفظ، و الحامل فاعل و هو في اللفظ، مدح ... و لم يسمع أحد آمن بالله و عظمته قط قال في دعائه :يا محمول . قال أبوقرة : ﴿ وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوَقَهُمْ يَوْمَئِذ مَانِيَة ﴾ و قال : ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ العَرْشَ ﴾ فقال أبوالحسن (عليه السلام) : العرش ليس هو الله و العرش اسم علم و قدرة، و العرش كل شيء، و عرش فيه كل شيء، ثمّ أضاف الحمل إلى غيره، خلق من خلقه لأنة استعبد خلقه بحمل عرشه و هم حملة علمه، و خلقاً يستحون حول عرشه و هم يعملون بعلمه، و ملائكمة يكتبون

(۱) الميزان ج۱۴ ص ۱۳۹ ـ ۱۴۰ بتغيير طفيف .
 (۲) التوحيد : باب ۵۲ الحديث ۲۰ .

أعمال عباده<sup>(1)</sup>.

و يؤيّد ذلـك ما ذكره أمير المـؤمنين(عليه السلام) في جواب الجـاثليق: فكل شيء محمول والله تبارك وتعالى الممسك لهما أن تزولا و المحيط بهما من شيء و هو حياة كل شيء، و نور كل شيء سبحانه وتعالى عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً<sup>(٢)</sup>.

و روى سنان بن سدير عن الصادق(عليه السلام) : إنَّ الكرسي هو الباب الظاهر من الغيب الذي منه مطلع البدع و منها الأشياء كلّها ، و العرش هو الباب الباطن الذي يوجد فيه علم الكيف و الكون و القدر و الحدّ و العلم و المشيئة ... فهما في العلم بابان مقرونان ... <sup>(٣)</sup>.

الستون، و الواحد و الستون: «الرحمن و الرحيم» و قد ورد لفظ الرحمن في الذكر الحكيم ٥٧ مّرة و اسم الرحيم ٩۵ مرّة، و وقع الجميع وصفاً له سبحانه.

- أمّا الرحمن فقد قورن باسمين : ١ ـ «الرحيم» و هو الأكثر ، قال سبحانه : ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ . ٢ ـ «المستعان»، قال سبحانه : ﴿ رَبِّ أَحْكُمْ بِالْحَقِّ وَ رَبُّنَا الرَّحْمْنُ المُسْتَعَانُ
- <u>مَا المَا مَنْ مُنْ كَعَالًا: إِلَى ٢٠ (١)</u>

و أمّا الرحيم فقد قورن بأسماء كثيرة لله سبحانه نشير إليها : ١ \_ «الرحمن "كما عرفت .

٢ ـ «التواب» قـال سبحانه : ﴿فَتَلَقّىٰ آدَمُ مِنْ رَبِهِ كَلِمَاتٍ فَتَـابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ﴾(البقرة/ ٣٧).

٣- «الرؤوف» قال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَحِيمٌ (البقرة / ١۴٣).

٢ - "الغفور" قال سبحانه : ﴿ فَمَنِ اضْطُرَ خَيْرَ بَاغٍ وَ لا حَادٍ فَلاَ إِنْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (البقرة/ ١٧٣).

٥ ـ «الودود» قال سبحانه حاكياً عن شعيب : ﴿وَ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا اِلَيْهِ اِنَّ رَبِي رَحِيمٌ وَدُودُ (هود/ ٩٠).

۶ - «العزيز» قال سبحانه: ﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (الشعراء / ٩).

٧- «الرب» قال سبحانه: ﴿ سَلامٌ قَوْلًا مِنْ رَبٍّ رَحِيمٍ ﴾ (يس / ٥٨).

٨ ـــ «البرّ» قــال سبحـانــه: ﴿إِنَّا كُنبُ مِنْ قَبْلُ نَــَدْعُوهُ إِنَّهُ هَـلُوَ البَرُّ الرَّحِيمُ (الطور/ ٢٨).

و الاسميان مشتقيان مين «البرجيم» و قيد مضيئ معنياه فيبي تفسيس اسميه «أدجم الراجمين» فلانعيد، إنّها الكلام في الفيق بدنه ما برم سيام الجبريانه

قال سبحانه : ﴿ وَ إِذَا قِيلَ لَهُمُ اسْجُدُوا لِلرَّحْمٰنِ قَالِوا وَ مَا الرَّحْمٰنُ أَنَسْجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَ زَادَهُمْ نُفُوراً﴾(الفرقان/ ۶۰). أي زادهم ذكر الرحمن بعداً عن الايمان أو قبول الحقّ و قول النبي .

روى ابن هشام في أمر الحديبية الذي صالح فيه رسول الله مع قريش ثم دعا رسول الله (صلى الله عليه و سلم) عليّ بن أبي طالب \_ رضوان الله عليه \_ فقال : اكتب "بسم الله الرحمن الرحيم" قال : فقال سهيل : لاأعرف هذا و لكن اكتب "باسمك اللهم"، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : اكتب "باسمك اللهم". فكتبها ...<sup>(1)</sup>.

و أمّا الفرق بينهما فهناك وجوه :

۱ ـ الرحمن بمنزلة اسم العلم من حيث لايوصف به إلاّ الله بخلاف الرحيم لأنّه يطلق عليه و على غيره .

> ٢ ـ الرحمن : رحمان الدنيا ، و الرحيم : رحيم الآخرة . ٣ ـ الرحمن بجميع الخلق ، و الرحيم بالمؤمنين خاصّة . ۴ ـ الرحمن برحمة واحدة و الرحيم بمائة رحمة<sup>(٢)</sup>.

و الظاهر هو الثاني و هو المروي عن الامام الصادق(عليه السلام) حيث قال : «الرحمن» اسم خاص بصفة عامّة، و الرحيم اسم عامّ بصفة خـاصّة، و هو الظاهر من الصدوق حسب قال: «الرحمن» معناه الواسم الحمة على عراد ومدّة من بالمنة

و أوضحه الرازي بقوله : «و قال جعفر الصادق(عليه السلام) : اسم الرحمان خاصٌ بالحق، عامٌ في الأثر، لأنّ رحمته تصل إلى البرّ و الفاجر، و اسم الرحيم عامٌ في الاسم خاص في الأثر لأنّ اسم الرحيم قديقع على غير الله تعالى، فهو من هذا الوجه عامٌ إلاّ انّه خاص في الأثر لأنّ هذه الرحمة مختصّة بالمؤمنين».

ثم استـدلَّ على ذلك بـأنَّ بناء وضع «الـرحمان» للمبـالغة يقال رجـل غضبان و شبعان، و رجل عريان هو الذي لاثوب له أصلاً، فإن كان له ثوب خلق، فقد يقال له إنه عار و لايقـال إنّه عـريان، و أمّا الـرحيم فهـو رحيم و الفعيـل قديكـون بمعنى الفاعل كالسميع بمعنى السامع، و بمعنى المفعول كالقتيـل بمعنى المقتول و ليس في واحد منهما كبير مبالغة .

أضف إلى ذلـك انّ كثرة المباني تدلّ علـي كثرة المعاني، و حروف الرحمان أكثر من حروف الرحيم<sup>(1)</sup>.

ثم إنّه يمكن استظهاره من بعض الآيات، نرى أنّه سبحانه إنّما يخاطب الكلّ أو خصوص الكافر يقول ﴿ الرَّحْمٰنُ عَلَى العَرْشِ اسْتَوَى ﴾ (طه / ۵). و يقول : ﴿قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّلاَلَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمٰنُ مَدًاً ﴾ (مريم / ٧٥). و الأوّل خطاب للعام و الثاني يخص مفاده بالكافر، و في الوقت نفسه يخصّ المؤمنين بالرحيم يقول : ﴿ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾ (الأحسزاب / ٢٣) و يقسول : ﴿ إِنَّهُ بِهِمْ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (التوبة / ١١٧).

و على ضوء هـذا فالرحمان و إن كان يفيـد الرحمة العامّة للكـلّ إلّا أنّ الرحيم يفيد الرحمة الخاصة بالمؤمنين، فكان الرحمان كالأصل و الرحيم كالزيادة في التشريف، و الأصل يجب تقديمه على الزيادة كقوله : ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنِي وَزِيْادَةَ﴾(يونس/ ٢۶).

(١)لوامع البينات: ص ١٥٢ ـ ١٧٢ .

و أمّا حظ العبد من اسميه تعالى فحظ العبد من اسم «الرحمان» أن يكون كثير الرحمة على الناس و حظه من اسم الرحيم أن يكون عطوفاً بالمؤمنين، فلو صح ما روي عن النبي(صلّي الله عليه و آله و سلَّم) أنَّه قال: «تخلَّقوا بأخلاق الله» فمعناه التشبّه بالاله بقدر الطاقة البشرية و صيرورة الإنسان مظهراً لاسمائه إلاّ فيما خرج كقوله: «المصوّر»<sup>(1)</sup>.

الثاني و الستون : «الرؤوف» و قد جاء «الرؤوف» في الذكر الحكيم ١١ مرّة و وقع الجميع اسماً له سبحانه و اقترن بـ «العباد» تارة، و بالرحيم أخرى، قال سبحانه : ﴿ وَ يُحَدِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَ اللهُ رَؤُوفٌ بِالْعِبَادِ (آل عمران/ ٣٠). و قسال : ﴿ وَ مسا كسَانَ اللهُ لِيُضِيسِعَ إِيمَانَكُسُمْ إِنَّ اللهَ بِالنسَّاسِ لسَرَؤُوفٌ رَحِيمٌ (البقرة / ۱۴۳).

و أمّا معناه فقال ابن فارس : «الرؤوف كلمة واحدة تدل على رقّة و رحمة» .

قال الله تعالى : ﴿ وَ لأَتَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ الله ﴾ (النور/ ٢).

وقال سبحانه : ﴿ وَ جَعَلْنًا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ إِنَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾ (الحديد/ ٢٧) .

و قال جرير: يرى للمسلمين عليه حقاً كفعل الوالد الرؤوف الرحيم و اطلاقه على الله سبحانه بالتجريد عمّا يـلازم الوجود الامكاني من الـرقة في القلب، و التأثر عن الشيء و الأخذ بالنتيجة كما هو الضابطة في كثير من أسمائه سىحانە .

(١)لوامع البينات : ص ١٩٧ بتلخيص منًّا .

ثمَّ انَّ الرؤوف قِدَّم على الرحيم في جميع الايات فما هو وجهه؟

يمكن أن يقال: إنّ الرحمة كمال حال في الرؤوف يدعوه إلى ايصال الاحسان إلى الغير، و الحال انّ الرحيم معنى يحصل من مشاهدة المرحوم في فاقة و ضعف و حاجة، و من المعلوم كون الأوّل أكمل في مجال الفضيلة، و لعلّه لذلك قدّم الرؤوف على الرحيم.

قال الصدوق: «الرؤوف معناه الرحيم و الرأفة الرحمة»(١).

الثالث و الستون : «الرزّاق»

جاء في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع إسماً له . قال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرِزَّاقُ ذُوالقُوَّةِ الْمَنِينُ﴾(الذاريات/ ٥٨).

> كما انّه سبحانه وصف بـ «خير الرازقين» ٥ مرّات . قال سبحانه : ﴿ وَ ارْزُقْنَا وَ اَنْتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾(المائدة/ ١١۴).

قال سبحانه: ﴿ لَيستَرْزُقَنَّهُ مُ اللهُ رِزْقِساً حَسَنِاً وَ إِنَّ اللهَ لَهِ مُوَ خَيسَرُ الرَّازِقِينَ﴾(الحج/ ٥٨).

و قبال سبحيانية: ﴿ أَمْ تَسْتَلُمُ مَنْ جُرَبِهِ أَجْهَدُ بَالْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُورٍ و

و قد دل غير واحد من الآيات على أنَّ رزق العباد و الدوابّ على الله سبحانه . قال عـزَّ و جلّ : ﴿ وَ مَا مِينْ دَابَّةٍ فَيِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللهِ رِزْقُهِـَا﴾(هود/ ۶) . و دلّت بعض الايات على أنَّ منبع الرزق و مصدره هو السماء .

قال سبحانه : ﴿ وَ فِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَ مَا تُوعَدُونَ ﴾ (الذاريات/ ٢٢).

فلو كان المراد من السماء هو السماء المحسوس، فالمراد من الرزق إمّا هو المطر كما عليه قوله سبحانه :

﴿ وَ مَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزْقٍ فَأَحْبًا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (الجاثية / ۵) . أو الأعم منه و من الأنوار و الأشعة الحيوية إلى غير ذلك من الأمور النازلة من السماء إلى الأرض .

و أمّا الرزق فقد فسّره ابن فارس بعطاء الله جلُّ ثناؤه .

و قـال الراغـب: الرزق يقـال للعطـاء الجاري تـارة دنيـويّاً كـان أم أخرويّا، وللنصيب تارة و لما يصل به إلى الجوف و يتغذى به تارة.

فالأول مثل قول القائل : «أعطى السلطان رزق الجند»، و الثاني : ﴿وَ تَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾ (الواقعة/ ٨٢) أي تجعلون نصيبكم من النعمة تحرّى الكذب، و أمّا الشالث فقوله : ﴿فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنْهُ﴾ (الكهف/ ١٩) أي بطعام يتغذى به، و قديطلق على الرزق الأخروي .

قال سبحانه في حسق الشهداء في سبيل الله : ﴿بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ﴾(آل عمران/ ١٤٩).

و الظاهر أنّ المراد من الرزق هو كل مما يحتاج إليه الإنسان في مأكله و ملبسه و مسكنه و لايختصّ بما يصل إلى الجوف و إن كان هو الرزق البارز.

قـال الحكيم السبـزواري : إنَّ رزق كل مخلـوق ما بـه قوام وجـوده، و كمالـه

۲۷.

اللائق به، فرزق البدن ما به نشوؤه و كماله، و رزق الحسّ، ادراك المحسوسات، ورزق الخيال، ادراك الخياليات من الصور و الأشباح المجرّدة عن المادة دون المقدار، و رزق الوهم، المعاني الجزئينة، و رزق العقل، المعاني الكلّية و العلوم الحقّة من المعارف المبدئيّة و المعاديّة، فالرزق في كلٍ بحسبه<sup>(۱)</sup>. قال الصدوق : «معناه انّه عزّ و جلّ يرزق عباده برّهم و فاجرهم»<sup>(۲)</sup>.

و على كلّ تقدير فالرزّاق اسم خـاص لله سبحانه، يقال لخالق الرزق و معطيه و مسبّبه، و كونه سبحانه رازقاً بالتسبيب يجتمع مع كون العبـاد يرزق بعضهم بعضاً أيضاً .

قال سبحانه: ﴿ وَ ارْزُقُوهُمْ فِيها وَ اكْسُوهُمْ﴾(النساء/ ٥) لأنّ كمل ما في يد العبد فهمو لله سبحانه فهمو ينفق ممّا آتاه الله، و بذلك يعلم أنّ المفاضلة في قوله سبحانه: ﴿خير الرازقين﴾ على هذا الأساس.

و قال الرازي : إنّ رزق الأبدان بالأطعمة ، و رزق الأرواح بالمعارف و هذا أشرف الرازقين ، فإنّ ثمرتها حياة الأبد و ثمرة الرزق الظاهر قوّة الجسد إلى مدّة قريبة الأمد ، و من أسباب سعة الرزق ، الصلاة . قال تعالى : ﴿وَ أُمُرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاَةِ وَ اصْطَبِرِ عَلَيْهَالانَستَلُكَ رِزْقاً نحْنُ نَرْزُقُكَ (طه/ ١٣٢).

الرابع و الستون : «رفيع الدرجات» و قد ورد في الذكر الحكيم مرّة و وقع وصفاً له . قال سبحانه : ﴿ رَفِيعُ الدَّرَجاتِ ذُوالعَرْشِ يُلْقِى الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلىٰ مَنْ يَشْاءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَرْمَ التَّلَاقِ ﴾ (غافر/ ١٥) . و قد وصف سبحانه في هذه الاية بصفات ثلاث : ١ - رفيع الدرجات . ٢ - ذوالعرش . ٣ - يلقي الروح من أمره على من يشاء من عباده لينذر يوم التلاق . و في الأول احتمالات : منها : إنّ الرفيع بمعنى الرافع أي رافع درجات الأنبياء و الأولياء في الجنة<sup>(١)</sup>. و منها : رافع السماوات السبع التي منها تصعد الملائكة . و منها : إنّه كناية عن رفعة شأنه و سلطانه .

أمّا الثاني : أعني «ذوالعرش» فقد مرّ في تفسير اسم «رب العرش» .

و أمّا الثالث : فالظاهر أنّ المراد من الروح هو الوحي بقرينة قوله : ﴿عَلَى مَنْ يَشَاء مِنْ عِبَادِه ﴾ و المراد منهم رسله سبحانه المصطفون بالرسالة، و المراد من الإلقاء هو إلقاء الوحي في القلب .

و احتمال كون المراد من «الروح» جبرتيل أو غيره، لايناسب مع قوله : «يلقي» فهو بإلقاء المعاني أنسب و بذلك فسّرنا قوله سبحانه : ﴿وَ كَذْلِكَ أَوْحَيْنًا اِلَيْكَ رُوحاً

(١)بل رافع درجة كل موجود نازل الى درجة رفيعـة، كرفعة درجة التراب و النبات الى أعلى منهما، فالانسان كان تراباً و الحيوان كان نباتاً فرفع درجتهما .

مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الكِتَابُ وَ لا الإِيمَانُ وَ لَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا و اِنَّكَ لَتَهْدِى اللي صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الشوري/ ٥٢).

الخامس و الستون «الرقيب» جاء «الـرقيب» في الـذكر الحكيم ٥ مـرّات و وقع وصفاً لـه سبحانه فـي موارد ثلاث .

قال سبحانيه حاكياً عن المسيح: ﴿فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ﴾(المائدة/ ١١٧).

و قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً (النساء / ١).

و قال سبحانه : ﴿وَ كَانَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَقِيباً ﴾ (الأحزاب/ ٥٢) .

أمّا معناه فقد قمال ابن فارس : له أصل واحد مطّرد يدلّ على انتصاب لمراعاة شيء و من ذلك الرقيب و هـو الحافيظ، و المرقب : المكان العمالي يقـف عليه الناظر(١).

و أمّا «الراغب» : فجعل الأصل له الرقبة و أنّه اشتق منها سائر المعاني ، قال الرقبة : اسم للعضو المعروف، و الرقيب : الحافظ و ذلك امّا لمراعاته رقبة المحفوظ و امّا لرفعة رقبته، قال : ﴿ وَ ارْتَقِبُوا إِنِّي مَعَكُمُ رَقِيبُهُ إ

و على أي تقدير فالرقيب و الشهيد بمعنى واحد أو متقاربي المعنى . قال سبحانه : ﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدُ (المائدة / ١١٧).

(١)مقاييس اللغة ج ٢ ص ٤٢٧.

## و المراد شهادته سبحانه أعمال الأمة و حفظه لها .

قال سبحانه : ﴿ وَ مَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَ لا فِي السَّمَاءِ ﴾ (يونس/ ۶۱) .

و قال سبحانه : ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَ ما يَعْرُجُ فِيهَا وَ هُ وَ مَعَكُمُ أَيْنَ ما كُنْتُمُ وَ اللهُ بِما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (الحديد/ ٢).

قال الصدوق: «الرقيب معناه الحافظ بمعنى فاعمل، و رقيب القوم حارسهم»<sup>(1)</sup>.

(١)التوحيد: ص٢٠٤.

.

حرف السميين

السادس و الستون : «سريع الحساب» و قد ورد «سريـع الحساب» في الذكـر الحكيم في ثمـانية موارد و وقـع الكل وصفاً له سبحانه .

قال سبحانه: ﴿ أُولَنْكَ لَهِ مُمْ نَصِيبٌ مِمّا كَسَبسُوا وَ اللهُ سبَرِيمَ الحِسْابِ فَراللهِ مُعْتَرِيمَ الم

و قال : ﴿وَ مَنْ يَكْفُرْ بِآياتِ اللهِ فَإِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ (آل عمران / ١٩). و قسال : ﴿ أُولْنُسِكَ لَهُمُ أَجَسْرُهُمُ عِنْدَ رَبِّهُ مِعْمَ إِنَّ اللهَ سَسَرِيسَعُ الحِسَابِ (آل عمران / ١٩٩).

قال سبحانه: ﴿لِيَجنزِى اللهُ كُلَّ نَفَسٍ ما كَسَبَتْ إِنَّ اللهُ سَرِيعُ المَّعُ المَصَيرِ اللهُ الم

و قد جاء هذا الاسم في ثنايا البحث عن جزاء أعمال العباد سواء أكان خيراً أم شراً، و لايختص بالثاني لما في قوله سبحانه : ﴿ أُولَٰئِكَ لَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الحِسْابِ﴾ و الحساب في اللّغة بمعنى العد، تقول حسبت الشيء أحسبه حَسْباً و حُسباناً .

(١)لاحظ: المائدة/ ٢، و الرعد/ ٤١، و النور/ ٣٩، و غافر/ ١٧.

و من هذا الباب الحَسَب الذي يعدّ مـن الإنسان، قال أهل اللّغة معناه أن يعدّ آباءً أشرافاً<sup>(1)</sup>.

و قال الراغب : «الحساب استعمال العدد، قال تعالى : ﴿لَتَعْلَمُوا عَدَدَ السَّنِينَ وَ الحِسَابِ﴾هذا ما يـرجع إلى الحساب، و امّا مـا يرجع إلى المضاف أعنـي سريع فالسرعة ضد البطء .

قال تعالى : ﴿وَ سَارِعُوا الَّيْ مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ . ﴿وَ يُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ الْحَيْرَ الْحَيْرَاتِ الْحَيْ

ثمّ إنّ تموصيفه بسريع الحسماب امّا لأجل نفوذ إرادته و تحقّق كلّ شميء بعد مشيئته بلابطء و سكون .

قال سبحانه : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا آرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾(يس/ ٨٢).

أو كونـه مجرداً بل فوقـه، و جميع الأمكنة و المكـانيات سواء، و كل حـاضر لديه، و ليـس هناك ماض و لااستقبال، «لايشغلـه شأن عن شأن» فيسرع في وصول الجزاء لكيلا يمنع الحقّ عمّن له الحقّ .

و سئل أمير المـؤمنين عن محاسبـة الله فقال : «يحاسب الخـلائق كلهم دفعة واحدة كما يرزقهم دفعة»<sup>(٣)</sup>.

فسريع الحساب اسم من أسماء الله الحسني و هو عامّ شامل للدنيا و الآخرة مماً، مقديمة تبأنّ ملاك السبعة هم تحقّت كل ما أراد بلافصل مع حضور الكل لديه

و قال سبحانه : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَبْرٍ مُحْضَراً وَ مَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ﴾(آل عمران/ ٣٠).

فكأنّهـم يرون أنفسهم مشتغليـن بالصلاة و غيـرها من الحسنـات أو مكتسبين للسيئات فيرون ما كانـوا يرتكبونها من السيئات، فلايمكن لهـم إنكار شيء من صغير وكبير فيحاسب كل نفس بسرعة .

أضف إلى ذلك الشهود و أخصّ بالـذكر صحيفة الأعمال التي لاتغادر صغيرة و لاكبيرة .

قال سبحانه : ﴿ وَ كُلَّ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَ نُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ القِيامَةِ كِتَاباً يَلْقَاهُ مَنْشُوراً \* إِقْرَأْ كِتَابَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ اليَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾ (الاسراء/ ١٣ و١٢) .

و يقول سبحانه : ﴿ وَ وُضِعَ الكِتَابُ فَتَرَىٰ المُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَ يَقُولُونَ يا وَيْلَتَنَا مَا لِهٰذَا الكِتَابِ لاَيْغَادِرُ صَغِيرَةً وَ لا كَبِيرَةً إِلا أَحْصِيها ﴾ (الكهف/ ۴۹).

و مع هذه الشهـود لايبقيٰ للعبد أي ريب فـي حسابه و جزائه فهـو حقّاً «أسرع الحاسبين».

نعم شهوده سبحانه على العباد أزيد ممّا ذكرنا، و من أراد التفصيل فليرجع إلى الفصل الذي خصّصناه به عند البحث عن المعاد .

السابع و الستون : «سريع العقاب» و قدجاء في الذكر الحكيم في موردين و وقعا إسماً له سبحانه .

قال سبحانه : ﴿ وَ هُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ وَ رَغَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجاتٍ لِيَبْلسُوَكُمْ فِي ما آتْبِكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَسَرِيمُ العِقابِ وَ إِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمُ (الأنعام/ ١٤٥).

و قال سبحانه : ﴿وَ إِذْ تَأَذَّنَ رَبَّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ اللَّي يَوْمِ القِيامَةِ مَنْ يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ العِقَابِ وَ إِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمُ (الأعراف/ ١۶٧).

أمّا السرعة فقـد مضى معنـاه و أمّا العقاب فعـن الخليل أنّه قال : كـلّ شيء يعقب شيئـاً فهو عقيبـه، و لأجل ذلك يطلـق على الليـل و النهار العقيبـان، و إنّما سمّيت العقوبة عقوبة لأنّها تكون آخراً و ثاني الذنب<sup>(١)</sup>و كأنّ الذنب يخلف العقاب و يعقبه، قال الراغب : العقب مؤخّر الرجل، و العقوبة و المعاقبة تختصّ بالعذاب .

قال سبحانه : ﴿فَحَقَّ عقـاب ـ شديـد العقاب ـ وَ إِنْ عَاقَبْتُهُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ﴾ و التعقيب أن يأتي بشيء بعد آخر.

و كونه سبحانه «شـديد العقاب» ليس بمعنى كونه كذلـك دائماً و إنّما يختصّ ذلـك بموارد تستـوجب سـرعة العقـاب، كطغيان العبـد و عتوّه فيسـرع إليه العقـاب و يأخذه بأشدّه .

و بذلك يتّضح كون العقاب على قسمين : قسم يعمّ الظالم في العاجل و قسم يشمله في الآجل كل ذلك لحكمة خاصّة هو واقف عليها ، غير أنّ رحمته و غفرانه سبقا غضبه و عقابه .

قال سبحانه : ﴿وَ لَوْ يُعَجِّلُ اللهُ لِلْنَّاسِ الشَّرَ اسْتِعْجَالَهُمْ بِالْخَيْرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِينَ لاَيَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾ (يونس/ ١١).

الثامن و السِتون: «السلام» قد ورد لفظ «السلام» في الذكر الحكيم معترفاً سبع مرّات و منكراً خمساً و ثلاثين مرّة و وقع في مورد واحد اسماً له سبحانه، و قال: في اللهُ الَّذِي لا الله الأهمُو المَلِكُ القُدُّوسُ السَّلامُ المُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ العمَزِيزُ الجَبَارُ المُتَكَبِّرُ سُبْحانَ اللهِ عَمّا يُشْرِكُونَ (الحشر/ ٢٣).

أمما السلام لغة، فقد قمال ابن فمارس: معظم بابه من الصحة و العافية، فالسلامة أن يسلم الإنسان من العاهة و الأذى، قمال أهل العلم: الله جلّ ثنماؤه هو السلام، لسلامته مما يلحق المخلوقيين من العيب و النقص و الفنماء. قال الله جلّ جلاله: ﴿وَ اللهُ يَدْعُو إِلَىٰ دَارِ السَلاَمِ﴾.

و قال الراغب: السلامة: التعرّي من الآفات الظاهرة و المباطنة قال: "بقلب سليم" أي متعرّ من المدغل و هذا في الباطن، و قمال تعالى: ﴿ مُسَلَّمَةٌ لاَشِيّةَ فِيهَا ﴾ وهذا في الظاهر، و قمال تعالى: ﴿ لَهُمْ دَارِ السَّلاَمِ عِندَ رَبِّهِمَ أي السلامة، والسلامة الحقيقية ليست إلا في الجنّة إذ فيها بقماء بلافنماء، و غنى بلافقر، و عزّ بلاذل، و صحّة بلاسقم، و قيل (السلام» اسم من أسماء الله تعالى وصف بذلك حيث لاتلحقه العيوب و الآفات التي تلحق الخلق<sup>(1)</sup>.

(1)المفردات: ص ۲۳۹.

و لمّا كان السلام من السلامة دعا سبحانه في حقّ يحيى بقوله : ﴿وَ سَلاَمٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدِ وَ يَوْمَ يَمُوتُ وَ يَوْمَ يُبْعَـَتُ حَيّاً﴾(مريم/ ١٥)، و إنّما خصّ المواطن الثلاثة بالدعاء لأنّ أوحش ما يكون الخلق فيه هو يوم ولد، و يوم يموت، و يوم يبعث.

ففي الأول يرى نفسه خراجاً عمّا كان فيه، و في الثاني يرى قروماً لم يكن عاينهم، و في الثالث يرى نفسه في محشر عظيم، فأكرم الله يحيى في هذه المواضع الثلاثة و خصّه بالسلامة من آفاتها، و المراد أنّه سلّمه من شرّ هذه المواطن و آمنه من خوفها<sup>(1)</sup>.

أقول: لاشكَّ انَّ السلام من أسماء الله سبحانه كما هو صريح آية سورة الحشر كما عرفت، و ترديد الراغب فيه لاوجه له، إنَّما الكلام في معناه فهناك احتمالان :

١ ـ أن يكون المراد من السلام انّه ذوالسلام و وصف به مبالغة في وصف كونه سليماً من النقائص و الآفات كما يقال رجل عدل .

٢ - أن يكون المراد من السلام كونه معطياً للسلامة و هو تعالى خلق الخلق سويًا و قال : ﴿ مَا تَرَى فِي خَلْق الرَّحْمٰن مِنْ تَفَاؤُتٍ ﴾ (الملك/ ٣)، و قال : ﴿ رَبُّنَا اللَّذِي اَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ (طه/ ٥٠).

إنَّما الكلام في الفرق بينه و بين «القدّوس» الوارد في الآية أيضاً . قال سبحانه : ﴿ هُوَ اللهُ اللَّذي لا الٰهَ الآهُ مُوَ المَلكُ القُدُوسُ السَّلاُمُ فِما هُ

و يحتمل أن يكون القُـُدُّوس أكثر مبالغة في التنزيه من السلام فهـو يشير إلى براءته سبحانـه عن جميع العيوب في الماضي و الحاضـر و المستقبل، و عن العيب الظاهر و البـاطن، و لكن السلام أضيق دلالـة من هذا، فلعلّه مختص بـالبراءة عن

العيوب في الزمن المستقبل .

هذا إذا فسّر السلام بمعنى ذي السلامة، و أمّا لو فسّر بكونه معطي السلامة كما هو أحد الاحتمالين فالفرق بينه و بين القدّوس واضح، فالقدّوس صفة ذات، والسلام صفة فعل، و لايبعد هذا المعنى بملاحظة ما ورد من الايات حول «السلام» وهو سبحانه «يدعو إلى دار السلام» و «لهم دار السلام» فالله سبحانه هو معطي السلامة.

و أمّا حظّ العباد من هذا الاسم فله أن يطلب سلامة الدين و الدنيا و يتجنّب عن العيوب . قال سبحانه : ﴿وَ ذَرُوا ظَاهِرَ الإِنْمِ وَ بَاطِنَهُ﴾ (الأنعام/ ١٢٠) . و يكون ذا قلب سليم .

قال سبحانه : ﴿ الأَمَن أَتَىٰ اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ (الشعراء/ ٨٩) .

.

1

•

حرف الشيين

التاسع و الستون : «الشاكر» قدورد لفظ «الشاكر» في الذكر الحكيم مفرداً أربع مرات و وقع اسماً له سبحانه في موردين قال : ﴿وَ مَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللهُ شَاكِرٌ عَلِيمٌ (البقرة / ١٥٨) و قال : ﴿مَا يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَ آمَنَتُمْ وَ كَانَ اللهُ شَاكِراً عَلِيماً (النساء / ١٩٧). و أمّا «الشكور» فقد جاء في الذكر الحكيم ١٢ مرّة و وقع اسماً له سبحانه في موارد. قبال سبحانه : ﴿لِيوُفِيّهُمُ أُجُورَهُمْ وَ يَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْلَبِهِ إِنَّهُ عَفُورٌ

و قال سبحانه : ﴿إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورُ ﴾ (فاطر/ ٣۴) .

و قـال سبحانـه : ﴿وَ مَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَـهُ فِيها حُسْناً إِنَّ اللهَ غَفُورٌ شَكُورُ (الشوري/ ٢٣).

و قال سبحانه: ﴿إِنْ تُقْرِضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَناً يُضاعِفُهُ لَكُمْ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ وَ اللهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ﴾(التغابن/ ١٧).

ترى أنّه استعمل تارة مع اسم «غفور» و أخرى مع «حليم» و هذا يعرب عن صلة بينهما و بيـن «الشكور»، و أمّا معناه فقد ذكـر ابن فارس له أصـولاً أربعة نكتفي بذكر المعنى الأوّل فإنّه المناسب لهذا الاسم . قال : الشكـر الثناء على الإنسـان بمعروف يـوليكه، و يقال إنّ حقيقـة الشكر

ኘለ۳

الرضا باليسير، يقولون : فرس «شكور» إذا كفاه لسمنه العلف القليل . و قال الراغب : الشكر تصوّر النعمة و اظهارها، قيل و هو مقلوب الكشر أي الكشف و يضادّه الكفر وهو نسيان النعمة وسترها، ودابّة شكور : مظهرة بسمنها اسداء صاحبها إليها، فالشكر على هذا هو الامتلاء من ذكر المنعم، وإذا وصف الله بـالشكر فإنّما يعني بـه انعامه على عباده و جزاءه بما أقاموه من العبادة، يقال ناقة شكرة : ممتلئة الضرع من اللبن .

أقول : إذا كان الشكر بمعنى عرفان الاحسان فما معنى تـوصيفه بأنّه «شاكر» أو «شكور» و هو المحسن إلى عباده المنعم عليهم؟

و بعبارة أخرى : إذا كان الشكر هو الثناء على المحسن فما معنى ثناؤه سبحانه على المحسن و لامحسن سواه؟

و بعبارة أخرى : إذا كمان الشكر هو مقابلة من أحسن اليه بمالاحسان، فكيف يصدق همذا في حقّه سبحانمه فمن الذي يحسن اليمه؟ و لو أحسن اليه بشميء، فهو ملكه لاملك المُحسِن، و لأجل ذلك ذهب بعمض المفسّرين إلى أنّ تسميتمه بكونه شاكراً أو شكوراً من بماب المجاز، و المراد مجازاة الشاكر بالثواب فهمو سبحانه يقبل شكر الشاكر بالجزاء عليه .

قال الصدوق : إنّه سبحانـه لمّا كان مجـازياً للمطيعيـن على طاعتهـم جعل مجازاتهم شكراً لهم على المجاز كما سمّيت مكافأة المنعم شكراً<sup>(1)</sup>.

و يمكن أن يقال: إنَّ الاستعمال من باب الحقيقة استلهاماًمَّن قوله سبحانه: ﴿إِنْ تُقْرِضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَناً يُضَاعِفُهُ لَكُمْ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ وَ اللهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ .

فكما أنَّ نسبة الاستقراض عليه بنوع من التوسّع فهكذا توصيفه سبحانه بكونه شاكراً أو شكوراً به أيضاً.

(١) توحيد الصدوق : ص ٢١٢.

قال العلّامة الطباطبائي : و الله سبحانـه و إن كان محسناً قديم الإحسان و منه كل الاحسان لايـد لأحد عنده، حتى يستوجبـه الشكر، إلاّ أنّه جلّ ثنـاؤه عدّ الأعمال الصالحة التـي هي في الحقيقة احسانـه إلى عباده، احسانـاً من العبد إليـه، فجازاه بالشكر و الاحسان و هو احسان على احسان .

قال تعالى : ﴿ هَلْ جَزَاءُ الإخسانِ إِلاَّ الإخسانُ (الرحمن / ٤٠).

و قال تعالى : ﴿إِنَّ هَاذَا كَانُ لَكَاسُمُ جَازَاءً وَ كَانَ سَعْيُكَسُمُ مَشْكُوراً (الإنسان/ ٢٢).

فاطلاق الشاكر عليه تعالى على حقيقة معنى الكلمة من غير مجاز().

السبعون : الشكور قدتبيّن معناه ممّا قدّمناه في تفسير اسم«الشاكر» .

الواحد و السبعون : «شديد العقاب» و قدورد ذلـك الاسم المـركّب في الـذكر الحكّيم ١۴ مـرّة و وقع فـي الجميع وصفاً له سبحـانه، و يستعمل تارة مجـرداً عن سائر الأسماء مثـل قوله : ﴿وَ اتَّقُوا اللهَ

و رابعة مع عدّة من الصفات مشل قوله سبحانه : ﴿ ظَافِرِ الذَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوبِ شَدِيدُ العِقَابِ ذي الطَوْلَ﴾ (غافر/ ٣). و على كلّ تقدير فكونه شديد العقاب، من قبيل الوصف بحال المتعلّق، فالشديد هو عذابه، كما ورد في عدّة من الآيات، قال سبحانه : ﴿ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ عِنْدَ اللهِ وَ عَذَابٌ شَدِيلُهُ (الأنعام/ ١٢۴).

الثاني و السبعون : «شديد العذاب» و قد ورد في القرآن مرّة واحدة وقع وصفاً له سبحانه قال : ﴿ أَنَّ الْقُوَّةَ لللهِ جَمِيعاً وَ أَنَّ اللهَ شَدِيـدُ العَذَابِ﴾(البقرة/ ١۶۵). و هـو متّحد مع الاسـم السابـق معنى، و مختلف لفظاً .

الثالث و السبعون : «شديد المحال»

و قدورد في الـذكر الحكيم مرّة واحــدة ووقع وصفاً له، قال سبحانه: ﴿وَ هُمْ يُجادِلُونَ فِي اللهِ وَ هُوَ شَدِيدُ المِحالَ﴾(الرعد/ ١٣).

و هل المحال، من "محل"<sup>(۱)</sup> يقال: محل به محلاً و محالاً: إذا أراده بسوء، و الميم ليست زائدة أو من "حول"<sup>(۲)</sup> أو "حيل" و الميم زائدة، و معناه: الكيد. وعلى الأول معناه: شديد الأخذ، و على الثاني: شديد المكر، و استعماله في حقه

سبحانه من قبيل المشاكلة كما هو واضح . و حيلته سبحانه هو ما جاء في قوله : ﴿وَ الَّذِينَ كَذُّبُوا بِآياتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَايَعْلَمُونَ﴾(الأعراف/ ١٨٢) و قال: ﴿ فَ ذَرْسِي وَ مَنَ يُحَكَذُبُ بِهِ مَذَا الحَكِدِيثِ سَنَسْتَكْرِ جُهِمُ مَعِنْ جَبِنْ لاَيْعْلَمُونَ﴾ (القلم / ۴۴).

(١)كما عليه البيضاوي في تفسيره للاية . (٢)نقل الطبرسي عن ابن جني، و نسبه الراغب الى القيل مشعراً بضعفه .

الرابع و السبعون : «الشهيد» قد ورد لفظ «الشهيد» في الذكر الحكيم معرّفاً و منكراً ٣٥ مـرّة و وقع وصفاً له سبحانه في ٢٠ مورداً .

قال سبحسانه : ﴿ لسِمَ تَخْفُرُونَ بسِآياتِ اللهِ وَ اللهُ شَهِيسةٌ عَلى مسا تَعْمَلُونَ﴾ (آل عمران/ ٩٨) .

و قال سبحيانه: ﴿ إِنَّ اللهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمُ يَوْمَ القِيامَةِ إِنَّ اللهَ عَلى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ﴾(الحج/ ١٧)().

و أمّا معناه فقد قال ابن فارس : إنّه أصل يدلّ على حضور و علم و اعلام،من ذلك : الشهادة، و المشهد محضر الناس .

و قال الراغب : الشهبود و الشهادة : الحضور مع المشاهيدة أمّا ببالبص أو ببالبصيرة و قيديقيال للحضبور مفرداً، قيال : «عياليم الغيب و الشهيادة»، و يقيال للمحضر :مشهد، و للمرأة التي يحضرها زوجهيا:مشهد، و جمع مشهد مشاهد و منه مشاهد الحج و هي مواطنه الشريفة التي يحضرها الملائكة و الأبرار من الناس .

أقول: الظاهر انّ الشهادة موضوعة للحضور و افادتها العلم، لأنّها تلازمه و بدلّ علم ذلك قوله سبحيانه: ﴿لَتَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمُ ﴾(الحدّ/ ٢٨) .....

(١) لاحظ النساء/ ٣٣ و ٧٩ و ١٩۶، المائدة/ ١١٣ و ١١٧، الأنعمام/ ١٩، يونمس/ ٢٩ و ۴۶، المرعمد/ ٢٣، الإسراء/ ٩۶، العنكبوت/ ٥٢، الأحيزاب/ ٥٥، سباً/ ٤٧، فصلت/ ٥٣، الاحقاف/ ٨، الفتح/ ٢٨، المجادلة/ ٢، البروج/ ٩.

خلقه حجاب، فحقيقة الشهادة عبارة عن فقدان الحجاب بين الشاهد و المشهود واحاطته به .

و بذلك يظهر: انّ تقسيم الأشياء إلى الغيب و الشهادة، تقسيم نسبي بالنسبة إلينا، و أمّا بالنسبة إليه فالأشياء كلّها مشهودات فلأجل ذلك يقول: ﴿إِنَّهُ عَلَى كُلّ شَيءٍ شَهِيلُكُه و الشهادة أمر اضافي له نسبة إلى الشاهد، و نسبة إلى المشهود، فلو كان شهيداً على كل شيء لكان الكل مشهوداً لاغائباً.

و بذلك يظهر أنّ ما نقل عن الكفعمي أحسن من غيره حيث يقول : «هو الذي لايغيب عنه شيء أي كأنّه الحاضر الشاهـد الذي لايعزب عنه شيء، و كونـه شاهداً لكل شيء، فوق كونـه عالماً به، فإنّ العلم يتحقّق بحضور صورة الشيء عند العالم دون حضور نفسه، و لكن الشهادة أقوى و أوثق مـن العلم، بل المتبادر منها حضور الأشياء بوجودها الخـارجي لدى الباري، و كيف و العالم فعله سبحـانه و ليس فعله غائباً عن ذاته».

و هذا أولى ممّا نقل عن الغزالي و قال : يرجع معنى الشهادة إلى العلم مع خصوص اضافة فإنّه عالم الغيب و الشهادة، و الغيب عبارة عمّا يطلب، و الشهادة عمّا ظهر و هو شاهد كليهما، فإذا اعتبر العلم مطلقاً فهمو العليم، و إذا أُضيف إلى الغير و الأمور الباطنة فهو الخبير، و إذا أُضيف إلى الأُمور الظاهرة فهو شهيد، وقديعتبر مع هذا أن يشهد على الخلق يوم القيامة بما علم و شاهد مِنه.

و إلى ما ذكرنا صرّح بعض المحقّقيين و قال: «إنّ الشاهـد المدرك يـرى ما لايرى الغائب، و الحاضـر المعاين المطّلع، يعلم ما لايعلمـه الغائب، و ليس ذلك إلاّ لأن معلوماته كلّها حـاضرة عنده، مشاهدة معاينة مدركة له غيـر غائبة عنه، ففي

اطلاق هـذا الاسم عليه تعـالي اشـارة إلى أنّ علمه عـزّ و جلّ بما سـواه بالمشـاهدة والحضور و الادراك و ليـس شيء ممـا سواه من الأزل إلـي الأبد غائبـاً عنه بـل الكل حاضر عنده.

مع أنّ شيئاً ممّا سواه ليس معه مطلقاً من الأوّل إلى الأبد، و هذا ستر مستور. لايعلمه إلاَّ هو و من هو ملهم بإلهام الله تعالى شأنه، و الغيب و الشهادة إنّما يكونان بالنسبة إلى المخلوقات و عليه يحمل قوله عزّ و جلّ : ﴿ عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ﴾ و إلاّ فلاغيب و لاغائب عنده جلّ شأنه(١).

حرف الصححاد

و قال الصدوق : الصمد معناه السيد، و للصمد معنى ثان و هو المصمود إليه في الحوائج<sup>(۱)</sup>.

و الظاهر انّ المعنى الشاني من فروع الأوّل و من لوازمه، لأنّ من لـوازم كون الرجل سيّداً مطاعاً، كونه مقصوداً و مصموداً إليه في النوائب و الحوائج .

و رواه في موضيع آخر عن الامام البياقر(عليه السلام) : الصمد : السيّد المطاع الذي ليس فوقه آمر و ناه<sup>(٢)</sup>.

روى الكليني عن جابر بن يزيد الجعفي قال : سألت أبا جعفر (عليه السلام) عن شيء من التوحيد فقال : ... صمد قدّوس يعبده كلّ شيء، و يصمد إليه كلّ شيء، و وسع كلّ شيء علماً .

قال الكليني:و هذا المعنىي الذي قـال(عليه السلام): إنَّ الصمـد هو السيّد المصمود إليه، هو معنى صحيح .

قال أبوطالب في بعض ما كان يمدح به النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : و بالجمرة القصوى إذا صمدوا لها يؤمّون رضحا رأسها بالجنادل

و قال بعض شعراء الجاهلية : مـاكـنت احبّ انّ نبيّنــا ظاهـراً للله في أكناف مكّة يصمـــد

يعنى يقصد .

و قال ابن الزبير: ما كان عمران ذاغش و لاحسد

و لارهيبة إلاً سيَّد صمـــد

(۱)التوحيد: ص ۱۹۷. (۲)التوحيد: ص ۹۰.

و الله عزّ و جلّ هو السيّد الصمد الذي جميع الخلق من الجـن و الانس إليه يصمدون فـي الحوائج، و إليـه يلجأون عند الشـدائد، و منه يـرجون الـرخاء و دوام النعماء، ليدفع عنهم الشدائد<sup>(۱)</sup>.

و إذا كان الله تعالى هو الموجد لكلّ ذي وجود ممّا سواه فيقصده كلّ ما صدق عليه أنّه شيء غيره، و يحتاج إليه في ذاته و صفاته و آثاره، قال تعالى : ﴿ اَلا لَهُ الْخَلْقُ وَ اَلْاَمُرُ ﴾ (الأعراف/ ٥٢). و قال : ﴿ وَ اَنَّ اِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنْتَهِيٰ ﴾ (النجم/ ٢٢). فهو الصمد في كِلّ حاجة في الوجود، لايقصد شيء شيئاً إلاّ و هو الذي ينتهي إليه قصده، و تنجح به طلبته، و تقضى به حاجته.

و إنّما دخلت اللام على الصمد لإفادة الحصر، فهو تعالى وحده الصمد على الاطلاق لما عرفت من أنّه ينتهي إليه قصد كلّ قاصد، و هو المقصود بالاصالة و غيره مقصود بالتبع .

و إنّما كرّر لفظ الجلالة و قال : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ \* اللهُ الصَّمَلُهُ و لم يقل هو الصمد، أو لم يقل الله أحد صمد، فلعلّه للإشارة إلى أنّ كلا من الجملتين كاف في تعريفه تعالى فالمعرفة حاصلة بكلّ واحد.

و إنّما لـم يدخل الـلام على «أحد» فلعلّه لأجل ادعـاء أنّه لايطلق علمي غيره سبحانه فليس غيره أحد فلايحتاج إلى عهدٍ و حصر.

و الآيتان تصفانه سبحانه بصفتي الذات و الفعل، فالأحدية من صفات الذات و هي عينها، و الصمدية من صفات الفعل حيث يصفه بانتهاء كلّ شيء إليه و هو من صفات الفعل.

هذا و قدنقل العلامة المجلسي للفظ الصمد معاني كثيرة تناهز العشرين غير أنَّ أكثرها ليست معاني متعدّدة بل يرجع إلى أنَّه السيد المصمود، و قد ذكر الصدوق

(١)الكافي: ج ١، ص ١٢۴.

أيضاً في تفسير ﴿قل هو الله أحد﴾ معاني مختلفة بحسب الظاهر غير أنَّ أكثرها ترجع إلى ما ذكرنا، فروى عن علي (عليه السلام) أنَّه قال : «الصمد» الـذي قد انتهى سؤدده، و الصمد : الذي لايأكل و لايشرب، و الصمد : الدائم الذي لم يزل و لايزال .

و روي عن محمـد بن الحنفيـة(رضي اللهعنه) أنّه كـان يقول: الصمـد: القائم بنفسه، الغني عن غيره، و قال غيره: الصمد: المتعالي عن الكون و الفساد.

و روي عن علي بن الحسين زين العابدين(عليه السلام) أنَّه قال : الصمد : الذي لاشريك له و لايؤده حفظ شيء و لايعزب عنه شيء .

و روي أيضاً عنه(عليه السلام) أنّه قمال : الصمد : المذي أبدع الأشيماء فخلقها أضداداً و أشكالاً، و أزواجاً و تفرّد بالوحدة بلاضد و لاشكل و لامثل و لاندً .

و لايخفى إنَّ هذه المعاني ليست معاني لغوية للفظ الصمد و لانرى منها أثراً في المعاجم، و إنّما هو من لوازم كون الشخص سيداً مصموداً لكلّ شيء، فلازم ذلك أن ينتهي سؤدده و أن لايكون له شريك و لايؤده حفظ شيء إلى غير ذلك مما ورد في هذه التفاسير.

نعم ربّما يفسّر بالمصمّت الذي ليس بـ أجوف فلايأكـل و لايشرب و لاينام و لايلـد و لايولـد و قد ورد تفسيـره به في بعض الـروايات و على ذلك فيكـون قولـه : (لَمْ يَلِدُ وَ لَـمَ يُولَدُ) تفسيـراً للصمد، و هنـاك حـديـث رواه الصدِوق بسنـده عـن

الحسين بن على(عليهما السلام) فمن أراد فليرجع إليه(١).

(١)كتاب التوحيد: باب معنى قل هو الله أحد، الحديث ٣-٤-٥-۶-٧.

حرف الظـــاء

السادس و السبعون : «الظاهر» و قد مرّ تفسيره عند تفسير اسم «الباطن» فراجع .

حرف العسسين

السابع و السبعون: «عالم الغيب و الشهادة» لم يقمع لفظ «عالم» وصفاً له سبحانه في الذكر الحكيم إلاّ مضافاً تارة إلى الغيب و الشهادة، و أُخرى إلى الغيب وحده، و ثالثة إلى غيب السموات و الأرض، فقد جاء «عالم الغيب و الشهادة» عشر مرّات، و «عالم الغيب» مرّتين، و «عالم غيب السموات و الأرض» مرّة واحدة، و الكلّ يشير إلى علمه الوسيع لكل شيء سواء أكان مشهوداً للناس بالأدوات الحسّيّة أو كان غائباً عنهم إمّا لامتناع وقوعه في اطار الحسّ أو لضعف الحسّ.

توضيحه: انَّ الغيب يقابل الشهود فما غـاب عن حواسنا و خرج عن حدودها فهو غيب سواء أكمان قابلًا للإدراك بالحواس كمالحوادث الواقعة في غابـر الزمان، و المتكوّنة حاليّاً، الغائبة عن حواسّ المخبر، أم كان ممّا يمتنع ادراكه بالحسّ لعدم

وقوعه في أفقه كذاته سبحانه وصفاته إلى غير ذلـك من عوالم الغيب كالوحي و النبوّة فالله سبحانه عالم بالجميع من غير فرق بين المشهود و غيره<sup>(1)</sup>.

قال سبحانه : ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهْادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعْالُ ﴾ (الرعد/ ٩) .

و قال سبحانه : ﴿ قُلْ بَلَىٰ وَ رَبِّي لَتَأْ تِيَنَّكُمْ عَالِمِ الْغَيْبِ لاَيْعْزُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّة في السَّمواتِ وَ لا في الآرْضِ وَ لا أَصْغَرَرُ مِنْ ذَلَبِكَ وَ لا أَكْبَرُ الا في كِتَابُ مُبِينَ﴾ (سباً/ ٣) . و قال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللهَ عَالِمُ غَيْبِ السَّمواتِ وَ الأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بَذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ (فاطر/ ٣٨) .

لاشك إنَّ هذه الآيات بصدد حصر العلم بالغيب و الشهادة له، و هناك سؤال يطرح نفسه بل سؤالان :

١ \_ كيف يصحّ حصر «العلم» بالغيب و الشهادة مع أنّ العلم بـالشهادة متاح لكلّ من أُعطي واحداً من أدوات الحسّ .

٢ ـــ دلّ قسـم من الآيـات علـي أنّ الأنبيـاء و الأوليـاء كـانوا يعلمـون الغيـب و يخبرون عنه، فهذا العلم بالغيب كيف يجتمع مع حصره في الله سبحانه؟

و الجواب : إنَّ ما يجري على الله سبحانه من صفات و نعوت يختلف عمّا يجري على غيره لابمعنى انّ للعلم \_ مثلاً \_ معنيين مختلفين يجري على الواجب بمعنى و على الممكن بمعنى آخر فإنّ ذلك باطل بالضرورة ، و مثله الحياة و القدرة بل المراد اختلاف المحمول عند الجري على الواجب و الممكن اختلافاً في كيفيّة الجري و الإتّصاف ، فإنّ العلم منه واجب ، و منه ممكن ، و منه ذاتي ، و منه الجري و منه مطلق و مرسل عن القيود ، و منه مقيّد محدود ، منه ما هو عين الذات بلاتعدّد بين الوصف و الموصوف ، و منه ما هو زائد على الذات ، و من المعلوم أنّ (1) و قدأشبعنا الكلام في حقيقة الغيب و الشهود في الجزء الثالث من هذه الموسوعة لاحظ : الفصل السادس ص ٣٧٥ ـ ٣٨٢.

ما يجري على الواجب، هو القسم الأشرف و ما يجري على الممكن هو القسم الأخس فعند ذلك يظهر صحّة اختصاص العلم بالغيب و الشهادة بالله سبحانه، فإنّ العلم الواجب، المطلق، الذي هو عين الـذات، يختصّ به سبحانه، سواء أتعلّق بالغيب أم بالشهادة و أمّا علم الغير بالشهادة فانّما هو علم ممكن لاواجب، محدود لامطلق، زائد على الذات لاعينه فلايضر ثبوته لغيره مع حصر مطلق العلم، سواء أتعلّق بالغيب أم بالشهادة عليه سبحانه.

و قد تقدّم في الجزء الشالث عند البحث عن اختصاص العلم بالغيب بالله سبحانه ما يفيدك في هذا المقام<sup>(١)</sup>.

و على ذلك فالعلم المختصّ بالله سبحانه إنّما هذا النوع من العلم لاغيره .

و بذلـك يعلم جواب السؤال الثـاني فإنّ اطـّلاع الأنبياء على الغيب بـإذن منه سبحانه لايضرّ بحصر علم الغيب على الله فإنّ المحصور من العلم، غير المشترك.

الثامن و السبعون : «عالم غيب السموات و الأرض» قال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللهَ عالمِمُ غَيْبَ السَّمواتِ وَ الأَرْضِ اِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ﴾(فاطر/ ٣٨) . و قد تقدّم تفسيره في الاسم السابق .

(١)المصدر نفسه.

و قال سبحانه : ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمُ وَ نَجْوَاهُمُ وَ أَنَّ اللهَ عَكَمُ الغُيُوبِ﴾(التوبة/ ٧٨).

و قال سبحانه حاكياً عن الرسل : ﴿قَالَمُوا لاَ عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّمُ الغُيُوب﴾(المائدة/ ١٠٩).

و قال : ﴿ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلامُ النُّيُوبِ ﴾ (سبأ / ۴۸) .

و حصر هذا الاسم على الله سبحانه حصر حقيقي مضافاً إلى أنّ علم الواجب غير محدود كوجوده، و علم الممكن محدود، و إنّ علم غيره سبحانه بالغيب بما أنّه يتوقّف على اذنه سبحانه و تعلّق مصلحة عليه قليل في ذاته فضلاً عما إذا قيس إلى علم الواجب بالغيب .

الثمانون: «العليم»

قد ورد لفظ «العليم» في القرآن ١٩٢ مرّة، و وقع وصفاً له في الجميع إلا في الموارد التالية : ﴿ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيهُ (الأعراف/ ١٠٩)، ﴿يَأْتُوكَ بِحُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمَ (الأعراف/ ١١٢)، ﴿ قَالَ اجْعَلْنَسِي عَلَى خَازَائِنِ الأَرْضِ إِنَسِي حَفِيظٌ عَلِيمَ (يوسف/ ٥٥)، ﴿ وَ فَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْم عَلِيمٌ (يوسف/ ٧۶)، ﴿ قَالُوا لأَتَوْجَلْ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلامٍ عَلِيمٍ (الحجر/ ٥٣)، ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ (الشعراء/ ٣٢).

و أمّا في غير هذه الموارد، فقد جاء وصفاً له سبحانه، و قورن بالصفات

## العسلم

ما هو حقيقة العلم؟ التعريف المعروف للعلم . نقد هذا التعريف من وجوه : أولاً : عدم شموله لبعض أنواع العلم . تقسيم العلم إلى الحضوري و الحصولي . نماذج من العلم الحضوري . أ ـ نفس الصورة العلمية . ب ـ علم الإنسان بذاته . ج ـ علم الإنسان بالمشاعر النفسية . ثانياً : عدم شموله للمعقولات المنطقية . نماذج من المعقولات المنطقية . أ ـ مفهوم الإنسان الكلي .

علمه سبحانه بذاته. الدليل الأوّل: معطى الكمال ليس فاقداً له. الدليل الثاني : عوامل الغيبة منتفية عن ساحته سبحانه . دليل النافين لعلمه سبحانه. علمه سبحانه بالأشياء قبل إيجادها. أدلَّة ذلك العلم. الدليل الأوّل: العلم بالحيثيّة الموجبة للمعلول علم به . الدليل الثاني: بسيط الحقيقة كلّ الأشياء. علمه سبحانه بالأشياء بعد ايجادها. الدليل الأول: قيام بالاشياء بذاته لاينفك عن علمه بها. الدليل الثاني : سعة وجوده دليل على علمه بالأشياء . الدليل الثالث : اتقان المصنوع آية على علم الصانع . مراتب علمه سبحانه. شمول علمه سبحانه للجزئيات . أهم الأقوال في هذا المجال .

القول المختار و دلائله .

.

\* • •

ما هي حقيقة العلم؟

لقد عُرِّف العلم بأنَّه صورة حاصلة من الشيء على صفحة الذهن . و بعبارة أُخرى : هـو انعكـاس الخـارج إلى الـذهـن ، عنـد اتصال الإنسـان بالخارج .

و هذا التعريف انتـزعه الحكماء من كيفيّة حصول العلم للإنسـان عند اتّصاله بالخارج، إذ لاشكّ أنّ الخارج لايمكن أن يقع في أفق الذهن بنفس واقعيّته و حقيقته و عينيّته، و إلاّ لزم أن ينتقـل كلّ ما للوجود الخارجي من الأثر إلى عالـم الذهن، و إنّما ينتقل إليه بصورته المنتزعة منه عن طريق أدوات المعرفة من الحواس الخمس . و بالتالي : إنّ العلم هو الصورة الحاصلة من الشيء عند العقل .

غير أنَّ هذا التعريف ناقص من جهات شتَّى نشير إلى بعضها :

أوَّلاً: عدم شموله لبعض أنواع العلم

إنّ العلم ينقسم إلى قسمين : حصولي و حضوري ، و إليك بيانهما : لو كـان الشيء حاضراً عنـد «العالم» بصـورته و ماهيّته لابوجـوده الخارجي ، فالعلم «حصولي» .

(١)وستقف على مراتب العلم الحضوري .

و لمزيـد من التـوضيح نقـول : إنّ الإنسان عنـد ما يطـلّ بنظره إلـى الخارج و يلاحظ ما يحيط به فـي هذا الكون، يشاهد شجراً و حجراً، و ناراً و ثلجـاً، و بحراً و جبلاً، و شمساً و قمراً، فهناك :

مدرك ـ بالكسرــ هو الإنسان و شيء فـي الخارج و هو المدرّك ــ بالفتح ـ و صورة متـوسطة منتـزعة مـن الشيء الخـارجي تنتقـل إلى مـركز الإدراك، عبـر أدوات الاحساس و المعرفة .

و بما أنّ الحـاضر \_ عندنا \_ ليس هو ذات القمر و الشمس أو النـار و الثلج بوجودهما الخـارجيين، و إنّما الحاضر \_ عنـدنا \_ و في ذهننا هو «الصـورة» المنتزعة الحاصلـة من الخارج يسمى الشـيء الخارجي «معلوماً بالعرض» و الصورة الـذهنية الحاكية للخارج «معلوماً بالذات» لأنّ الخارج معلوم بوساطة هـذه الصورة، و لولاها لانقطعت صلة الإنسان بالخارج، و الواقع الخارجي.

و أمّا قولنا : بأنّ الخـارج ليس حاضراً عندنا بواقعيّته الخـارجيّة فهو أمر واضح لأنّ الذهـن غير قادر على تقبّـل الشيء بواقعيتـه الخارجية الحارة، البـاردة الخشنة، الثقيلة إلى غير ذلك من الآثار المحمولة على الخارج .

و هذا هو العلم الحصولي، و على ذلك ينطبق التعريف المذكور في مطلع هذا البحث.

م هذاك به الحلي بينة بالعليا الحض بيه مع أنته بالته م

و عند ذلك ينقلب التثليث<sup>(١)</sup> المذكور في تعريف «العلم الحصولي» إلى تقسيم ثنائي فلايكون ثمة مدرك \_ بالكسر\_ و مدرك \_ بالفتح \_ بواقعيته الخارجية وصورة و مفهوم منها بل يكون مدرِك\_بالكسر\_و مدرك، و ربّما يكون أحاديّاً كما

(1) الانسان المدرك و الشيء الخارجي، و صورته الذهنية .

## سيوافيك بيانه .

نماذج من العلم الحضوري أ ـ نفس الصـورة الحاصلة في الـذهن، الحاكية للـواقع الخارجي، فـإنّ علم الإنسان بالخارج يتحقّق بتوسط هذه الصورة .

أمّا نفس الصورة فهي معلومة بالذات من دون توسّط شيء بيـن الذهن و تلك الصورة المدركة إ

فالخارج و إن كـان معلوماً عبر هـذه الصورة و بواسطتها، إلاّ أنّ نفـس الصورة معلومة بذاتها لدى النفس حاضرة في حورتها .

ب-علم الإنسان بذاته : فإنَّ ذات الإنسان حاضرة بذاتها لديه، و ليست ذاته غائبة عن نفسه، فهو يشاهد ذاته مشاهدة عقليَّة و يحس بها احساساً وجدانيًا، ويراها حاضرة لديه من دون توسط شيء بين الإنسان و ذاته من قبيل الصورة المنتزعة عن الخارج .

و في هذه الحالـة ينقلب التقسيم الثنائي المذكور فـي القسم الأوّل من «العلم الحضوري» إلى حالة احادية، و هي وحدة العاقل و المعقول، و العالم و المعلوم.

فالإنسان ــ في هذه الحالـة ـ هو العالـم و هو المعلوم في وقـت واحد و بهذا ترجد المدالي بالمدينة منامة منه التينية منالان ما بين ما مسانكمان

إذا وقفت على هذا عـرفت بأنَّ علم الإنسان بذاتـه علم حضوري، إذ لاتغيب ذات الإنسان و نفسه عن نفسه .

و بهذا تقف على ضعف ما نقل عـن الفيلسوف الفرنسي «ديكارت» حيث أراد الاستدلال علـى وجود نفسه بكـونه مفكراً إذ قـال : «أنا أفكر فـإذن أنا موجـود» حيث استدلّ بوجود التفكّر على وجود المفكّر و هو نفسه .

فإنَّ هذا الاستدلال خال عن الإتقان لوجهين :

أولاً: إنَّ علم الإنسان بـوجود نفسـه علـم حضوري و ضـروري لايحتاج إلـي البرهنة عليه و الاستدلال بشيء، فليس علم الإنسان بتفكّره أقـوى و أوضح عنده من علمه بذاته و نفسه .

و ثانياً : إنَّ «ديكارت» اعترف بـالنتيجة التي سعـي إليها فـي مقدمة كـلامه و جملته، إذ قال : أنا أفكر فإذن أنا موجود .

فقد أخذ وجود نفسه( التي عبر عنها بــ«أنا» ) أمراً مفروضاً واقعاً مسلّماً بينما هو يريد الاستـدلال على وجود «أنا» و هـذا من باب قبول النتيجـة قبل الاستدلال عليها .

فالحقّ هـ و انّ «علم الإنسان بذاته» و انّه أمرَ موجود و حقيقة كائنة بنحو من الانحاء،لايحتاج إلى البرهنة و الاستدلال أصلاً.

ج ـ علم الإنسان بـ المشاعر النفسية : إنّ الآلام و الأفراح التي تحيط بالإنسان جميعها معلومة للإنسـان بالعلم الحضوري الذاتي ، فإنّ هذه الأحـاسيس و المشاعر حاضرة بوجودها الخارجي لدى الإنسان من دون حاجة إلى أخذ صورة عنها .

د ـ علم العلة بمعلولها : إنّ علم العلّة بمعلولاتها ليس علماً حصولياً بل علم حضوري لما سيوافيك من أنّ نسبة وجود المعلول إلى العلّة كنسبة المعنى الحرفي إلى المعنى الاسمي ، و إنّ المعلول بـوجوده و هويته الخارجية قـائم بعلّته . و المراد من

العلَّة، هو الفاعل الالهي أي معطي الوجود .

و مـا هو هـذا حالـه لايمكن غيـابـه عن العلّـة، و لايمكن عـدم حضوره فـي ساحته، و هو عبارة أُخرى عن علم العلّة بمعلوله . و سيوافيك توضيحه في محله .

هذه هي بعـض أقسام العلم الحضوري و نمـاذجه و قد أتينا بهـذا القدر على سبيل المثال لاالحصر.

فاتّضح ـ بما ذكرناه ـ إنّ التعريف الذي مرّ عليك في مطلع هذا البحث تعريف غير شامل لأفضلُ أنواع العلوم و أسناها .

ثانياً : عدم شموله للمعقولات الثانية المنطقية إنّ نقص التعريف الماضي لايختصّ بما ذكر بل هناك نقـص آخر و هو عدم شموله للمعقولات الثانية المنطقيّة .

و توضيح ذلك : انّ ما يرد إلى الذهن ينقسم إلى معقولات أوّليّة، و معقولات ثانية<sup>(١)</sup>. فكلّ مفهوم لـه فرد واقعي في خارج منـه تؤخذ الصورة و تنتزع حتمى ترد إلى حوزة النفس و مجال الذهن ، فهو معقول أوّل، و ذلك كالألوان و ما شاكل ذلك .

و كلّ مفهوم لانجد له فرداً خارجيا غير أنه يقع في أفق النفس بتأملات ﴿ هُنيَّة

بحيث ينتزع هذا المفهوم من ذلك الشيء الخارج، و إنّما يصفه الذهن بتأمل فكري قد أوضحه المحققون في محلّه .

لاأقول : إنّ هذه المفاهيم من مصنوعات الـذهن ، و مفتعلاته التي لاصلة لها بالخارج أبـداً، لأنّ كلّ ما في الـذهن لابدّ و أن يرجـع بنحو من الأنحاء إلـى الخارج ولكـن كون الخـارج مبدأً لـوقـوع هذه المفـاهيم فـي الـذهن ، غيـر وجود مصـداق خارجي له .

و نأتي هنا بأمثلة :

أ مفهوم الإنسان الكلي : فإنَّ هـذا المفهوم المقيتد بالكلّية ليس له وجود إلاّ في محيط الذهن ، فإنَّ الإنسان و إن كان موجوداً في الخارج لكنه جزئي متشخّص ، بخلاف مفهوم الإنسان الذي لـه سعة أن يشمل كلّ فرد من أفراده ، و المفهوم بهذه السعة غير موجود إلا في الذهن ، فبإنّ كلّ ما في الخارج أمر جزئي متشخّص و متعيّن ، و المفهوم الكلّي الوسيع خال عن التشخّص و التعيّن ، بدليل صـدقه على هـذا المتشخّص ، و ذاك

و انتزاع المشتركات منها .

و على الجملة فهـذا المفهوم(أي مفهوم الإنسان الكلّي) معلـوم لنا، و النفس واقفة عليه، غير أنَّه ليس من قبيل «الصورة الحاصلة من الشيء في الذهن» و إنَّما هو من مخلوقات الذهن و مصنوعاته بعد اتّصاله بالواقع الخارجي، و مشاهدة أفراده و مصاديقه .

ب مفهوم الجنس و النوع : إنّ المنطق يبحث عن مفاهيم، مثل النوع و الجنس، و المعرّف، و الحجّة، و غير ذلك من المفاهيم التي تعد موضوعات لذلك العلم .

فالنـوع عبارة عن مفهـوم يحكي عن القدر المشتـرك بين أفراد متّحـدة الحقيقة كالإنسان و الجنس عبارة عن تمام الحقيقة المشتركة بين الجزئيات المتكثّرة بالحقيقة في جواب ما هو كالحيوان .

و من المعلوم أنّ القدر المشترك، سواء أكمان قدراً مشتركاً لمتفقة الحقيقة أو لمختلفتها لايمكن أن يكون له مصداق في الخارج، لأنّ الخمارج طرف للتعيّن و التشخّص، فما لمزيد من الإنسانية فهو يختص به، و مما لعمرو منها فهو لمه خاصّة أيضاً، و لايعد كلّ ما يختصّ قدراً مشتركاً، و إنّما القدر المشترك هو المفهوم الذهني المذي لايتشخّص، و لايتقرر بعنوان فرد من الأفراد، و لأجله يقدر أن يحكي عن كلاالفردين، بسعة مفهومه و عموميّة معناه.

فلأجل ذلك لايـوجد لهذه المفاهيم موطن إلاّ الذهـن، و ليس له مصداق إلاّ فيه، و مع ذلـك فهو يحكي بنحو من الأنحـاء عن الخارج، و يؤخذ منـه بشكل من الاشكال، لكن الحكاية عن الخارج، غير كون الخارج مصداقاً له، كما أنّ أخذه من الخارج بمقايسة الأفراد بعضهم ببعض غير كونه مأخوذاً من الخارج مباشرة...

و بذلك يعلم أنّ المعرّف بما هو أمر كلّي يعـرف أمراً كلّياً ليس له موطن إلاّ في الذهن كالحيوان الناطق المعرّف للإنسان، و هكذا الحجّة بما هو قضايا كلّيّة يستدلّ بها على قضية كلّية أخرى لاموطن لها إلاّ الذهن .

فإنّ الاستدلال عبارة عـن الانتقال عن العلّة إلى معلوله أو منـه إلى علّته أو من اللازم إلى اللازم فكلّ هذه الأمور قضايا كلّية تهدينا إلى قضية كلّية أخرى .

**T** • V

فقولنا : العالم متغيّر و كلّ متغيّر حادث، حجّة على قولنا : العالم حادث . فتحصل إنّ هناك علوماً ذهنيّة ليست صوراً متّخذة من الخارج ، و لاحاصلة منه .

و على هذا يجب أن يعرّف «العلم» بنحو يشمل هذا النوع أيضاً، و إلاّ كان ناقصاً كما عرفت .

ثالثاً : عدم شموله للمحالات و المعدومات لاشكَ إنّ النفس كثيراً ما تتصوّر مفاهيم ممتنعة، و تقضي بـأنّها لايمكن أن تتحقّق فـي الخارج أبداً، و ذلك مثـل الدور، و التسلسل، و اجتمـاع النقيضين، و الضدّين.

فهذه معلومات نفسانيّة يقف عليها الإنسان، مع أنّها ليست صوراً متّخذة من الخارج و لامنتزعة من شيء في الواقع الخارجي، و إلاّ يلزم عدم امتناعها.

رابعاً : عدم شموله للأرقام الرياضية إنّ الإنسان يتصور أرقاماً بعد الواحد إلى المئات و الألوف، و هذه مفاهيم علميّة للنفس تستخدمها في العلوم الرياضيّة و الهندسيّة مع أنّها ليست منتزعة من الخارج كما تؤخذ صورة زيد عن وجوده الخارجي .

## نكتة يجب التنبيه إليها

إنَّ مجرد انعكاس الصورة من الخارج في الـذهـن، سواء قلنـا بمادّيتهـا أو بتجرّدها عن الماديّة، لايعادل العلم، و لايساوقه، و إلاّ لكانت الصورة المنعكسة في المرايا علماً، و المرآة عالمة، بـل يجب أن يكون هناك أمر آخر و هو لزوم نوع وحدة بين الصورة و حاملها و عينيـّة بين العلم بـالذات و العالـم، بحيث تعد الصورة من مراتب وجود العالم، و مظهراً من مظاهر وجوده.

و هذه الحقيقة هي التبي حقّقها الفلاسفة في البحث عـن اتّحاد العـاقل و المعقول، و المراد من العاقل هو الإنسان العالم بالشيء، و من المعقول هو الصورة الذهنيّة .

فيجب أن يكون وجود الصورة بوجه يتّحد مع النفس، اتّحاد العرض مع جوهره في الوجود، و إلاّ فلو عدّت النفس ظرفاً للصورة، و الصورة شيئاً موجوداً فيه، كانت أشبه شيء بالصورة المنعكسة في المرايا .

اجابة عن سؤال : لقد اتضح مما ذكرنا : إنّ الصور الذهنية على نوعين : ١ - صور منتزعة من الخارج ، و مأخوذة عنها مباشرة .

و الاية صريحة في أنَّ مفاتيح العلم، و صيرورة الإنسان غير العالم عالماً هو «الحواس» و مع ذلك فكيف يمكن أن يقال إنَّ هناك مفاهيم و صور معلومة للإنسان

## غير واردة إلى الذهن من الخارج عند اتَّصاله به .

ال**جواب** : لاشك انّ كلّ ما يقف عليه الإنسان وليد صلتـه بالخارج و ارتباطه به، فلو ولد الإنسان فاقداً لحـواسّ تربطه بالخارج، لما انقدح و لاظهر فـي ذهنه شيء، و لأجل ذلك يقول الفيلسوف الاسلامي «أبو علي» : «من فقد حسّاً فقد علماً»<sup>(1)</sup>.

و يقـول «جـون لاك» : «ليس فـي العقـل شـيء إلاّ و قبلـه في الحـسّ شـيء آخر»

و مع هذا فإنَّ المفاهيم على قسمين :

١ ـ ما تؤخذ مباشرة من الخارج، و يكفي في هذا القسم مجرّد الارتباط، كالصورة الواردة إلى الذهن، من الحجر و الشجر، و القلم، و المنضدة و ما شاكل ذلك.

٢ \_ مـا لايؤخـذ من الخـارج بهذا النحـو، غير أنّ ارتبـاط الإنسان بـالخارج و اتّصاله به يهيئـه و يعطيه استعداداً لأن يصنع هذه المفاهيم الكلّيـة، بحيث لولا تلك الصلة لما استطاعت النفس البشرية أن تصنع تلكم المفاهيم .

و هذا مثل تصوّر «الإنسان الكلّي»، فهذا المفهوم و إن لم يكن منتزعـاً من الخارج كانتـزاع صورة القلم عنه، غيـر أنّ صلة الإنسان بهذا الفـرد مَن البشر، و ذاك

و بهذا الشكل يستطيع الإنسان أن يأخذ كثيراً من المفاهيم التي ليس لها

(1)قد استفيض نقل هذا الكلام عن الشيخ الرئيس .

مصاديـق واقعيّة في الخـارج، غير أنّ صلة الإنسان بـالخارج توفـّر لـه مقـدرة على صنعها، و ذلك مثل كثير من المفاهيم كـالمحالات و الممتنعات و الأرقام الرياضية بل المفاهيم الاعتبارية ـ على ما هو محقّق في محله ـ.

تعريف العلم بوجه آخر إنّ أصح التعاريف و اتقنها هو أن يقال : إنّ العلم عبارة عن «حضور المعلوم لدى العالم» .

ليس الهدف من التعريف، التعريف الحقيقي حتّى يؤخذ عليه بـأنّه مستلزم للدور لأخذ المعرّف، جزءاً للمعرَّف و إنّما الهدف الاشـارة إلى واقعيّة العلم بوجه من الوجوه و إنّ ماهيّتَه حضور ما وقف عليه الإنسان عند النفـس فحقيقة العلم، حضور شيء لدى شيء .

و هذا التعريف يشمل العلم بقسميه الحصولي و الحضوري .

غير أنَّ الحـاضر في الأوّل هو الصـورة، و نفس المعلوم بالـذات دون المعلوم بالعرض، أي الواقعيّة الخارجيّة .

و في الثـاني نفس الواقعيّة (الخارجية أو الذهنية) من دون توسّط صـورة بين العالم و المعلوم، فلاترد الاشكالات التي وردت على التعريف الأوّل .

فالذات بما هي واقفة على نفسها تعدّ «عالماً»، و بما أنّها مكشوفة لنفسها غير غائبة عنها تعد «معلوماً» و بما أنّ هناك حضوراً لاغيبوبة تتحقق ثمّة واقعيّة للعلم .

و هذا التعريف تعريف جامع يشمـل كلّ أنواع العلوم الحاصلة في الممكن و الواجب، و يدخل تحته علم النفس، بنفس الصورة الذهنية، فإنّها بواقعيّتها الذهنيّة

حاضرة لديها بلاتوسيط صورة بينها و بين الصورة . إذا وقفت على هذه المقدمات فاعلم أنّ البحث في علمه سبحانه تارة يقع في علمه بذاته، و ثانياً في علمه بالأشياء . فلنقدّم البحث الأوّل على الثاني .

علمه سبحانه بذاته :

فنقول : المراد من علمه سبحانه بذاته، ليس علمه بها على نحو العلم الحصولي، بمعنى أخذ صورة عن الذات و مشاهدتها عن طريق الصورة، لأنّ العلم بها عن هذا الطريق محال في حقّه سبحانه، لأنّ انتزاع الصورة فرع التعرّف على المنتزع، فلو كان التعرّف عليها عن طريق انتزاع الصورة لزم الدور.

و إن قيل بقدم الصورة الحاكية عن الذات، يلزم تركّبه من صورة و ذيها .

بل المراد حضور ذاته لدي ذاته و يمكن اثباته بوجهين :

الدليل الأول : لاشك إنّه سبحانه مبدئ لموجودات عالمة بذواتها ، أي حاضرة لديها بنفسها كالإنسان فلابد أن يكون سبحانه المعطي لذلك الكمال واجداً له بأتمّ وجه و أفضله ، إذ لايمكن أن يكون معطي الكمال فاقداً له ، فهو واجد لهذه الصفة ، و ذاته حاضرة لديه بأحسن ما يكون من معنى للحضور .

و المفيض لكلّ شيء،أوفي بكلّ كمال، لثلايقصر معطي الكمال عنه، فكان الواجب عالماً، و علمه غير زائد على ذاته<sup>(١)</sup>.

الدليل الثاني : لاشكَّ انَّ المـوجود المادي ــ بما له مـن وجود مادي ــ تغيب بعض أجزائه عن بعضه .

فالمادة بما أنّها متكمّمة (أي لهاكم) ذات أبعاض و أجزاء و لايكون لها وجود جمعي لايجتمع مجموع أجزائها في مقام واحد.

و بعبارة أُخرى : إنّ الكائن المادي بملاحظة كونه متكمَّماً متفرّق الأجزاء و لهذا تغيب بعض أجزائها عن البعض الآخر.

كما أنّه بحكم كونه موجوداً زمانيـاً تدريجياً و ذا وجود سيّال، متدرّج في عمود الزمـان يقع بعضه في ما مضمى من الزمـان و بعضه الآخر في الحال، و بعضـه في المستقبل و لهذا لايمكن أن يحصـل ذاته بجميع أبعادها و خصوصيّاتهـا لديه جملة واحدة.

و بذلك تكون غيبة المادة زماناً و أبعاضاً أمراً مضاداً مـع حضور الذات، و ما ذلك إلاّ لكون المادة ـ كما أسلفنا ـــ شيئاً متكمّماً ذات كمّية و ذات أجزاء و أبعاض، أو زمانيّاً واقعاً بعضه في زمان، و بعضه الآخر في زمان آخر.

حضوراً كاملًا، مطلقاً.

و ذلك مثل حضور النفس عند ذاتها و علمها بذاتها و بقواها، فإنَّ حضور ذاتنا عند ذاتنا لايراد منه حضور أبعاض جسمنا، بعضها عند بعض، بل المراد حضور الإنسان المعبَّر عنه بلفظة(أنا) المجرّد عن الزمان و المكان، المنزَّه عن التكمّم و التدرّج .

فلو فرضنا موجوداً في صعيد أعلى من التجرّد و البساطة و أتم تجرداً من النفس و عارياً عن عوامل غيبة الذات عن نفسها، التي هي من خصائص الكائن المادي، كانت ذاته حاضرة لديه، و هذا يعني علم الله سبحانه بذاته، فإنّه بمعنى حضور ذاته لدى ذاته بأتمّ وجه و أكمل.

و أنت أيّها القارئ الكـريم إذا أمعنت النظر في ما تلوناه عليـك يسهل لك نقد ما استدل به على عدم علمه بالذات، و إليك بيانه :

العلم بالذات يستلزم التغاير بين العلم و المعلوم استدل النافون لعلمه سبحانه بذاته بأنّ العلم نسبة، و النسبة تتحقّق بين شيئين متغايرين و هما طرفان بالضرورة، و نسبة الشيء إلى نفسه محال إذ لاتغاير هناك. و قد أجاب عنه المحقّق الطوسي في التجريد بقوله :

«و التغاير اعتباري» . توضيحه : «إنَّ المغايرة قد تكون بالـذات و قد تكون بنوع من الاعتبار، و هاهنا ذاته تعالى من حيث انَّها عالمة،مغايرة لها من حيث انَّها معلومة، و ذلك كاف في تعلق العلم»<sup>(۱)</sup>.

(١) كشف المراد : ص ١٧٥ .

و إن شئت قلت : «إنّ ذات الباري تعالى باعتبار صلاحيتها للمعلومية في الجملة مغايرة لها باعتبار صلاحيتها للعالمية في الجملة و هذا القدر من التغاير يكفي لتحقّق النسبة»<sup>(1)</sup>.

و بعبارة ثالثة : إنَّ الذات من حيث انَّها عالمـة مغايرة لها من حيث هي معلومة فصحّت .

و إلى ما ذكرنا يشير الفاضل المقـداد من أنّ الصورة إنّما تعتبر فـي غير العلم بالذات كالعلم بالأشياء لا في العلم بالذات<sup>(٢)</sup>.

و الحاصل : انّ التعدد و التغاير إنّما هـو في العلم الحصـولي ففيهـا الصور المعلومة غير الهوية الخارجيّة .

و أمّا إذا كـان الذات بـالذات نوراً و انكشـافاً و علماً و حضـوراً فلايشتـرط فيه التعدّد و التغاير بل يصحّ اطلاق العالم و المعلوم عليه بالحيثيتين .

فلأجل انكشاف ذاتـه لذاتـه يسمّى «علمـاً» و بحسب كـون الذات مكشـوفة تسمّى «معلوماً» .

و إن شئت قلت : باعتبار أنّه يدرك ذاته فلاتغيب ذاته عن ذاته فهو عالم . و باعتبار أنّ الذات حاضرة لديه فهو معلوم .

(١) شرح القوشجي : ص ٣١٣. (٢) ارشاد الطالبين : ص ٢٠١.

310

و قداتّفـق الحكماء على علمـه بها بعده، و إنّما اختلفـوا في علمه بهـا قبله، فهم بيـن مثبت و ناف، و المثبت بيـن كون علمه إجمـالياً لاتفصيلياً، و كونـه كشفاً تفصيليّاً في عين البساطة و الاجمال و إليك براهين المثبتين :

الدليل الاوّل : العلم بالسبب بما هو سبب ، علم بالمسبب العلم بالعلّة بما هي علّة ، و الحيثيّة التي هي سبب لـوجود المعلول ، لاينفك عن العلم بالمعلول و لتقريب الدليل نمثل بأمثلة :

 أ: المنجّم العارف بالقوانين الفلكية و المحاسبات الجوية يقف على أنّ
 الخسوف أو الكسوف أو ما شاكل ذلك، يتحقّق عند الوقت أو الوضع الفلاني، و ليس علمه بهذه المعلولات ناشئاً إلاّ من العلم بالعلّة من حيث هي سبب لكذا وكذا.

ب: إنَّ الطبيب العارف بحالات النبض و أنواعه، و أحوال القلب و أوضاعه،

ج : و الصيدلي العارف بخصوصيّة مائع خاص و كونه سمّاً قاتـالاً لايطيق الإنسان تحمّله سوى دقائق، يقيف من العلم بهذه الخصوصيّة على أنَّ شاربه سيقضى على حياته، بشربه ذلك المائع.

318

و الله سبحانه لمّا كان علّة للعالم إذ لايستمـدّ العالم بأجمعه وجـوده من غير ذاته تعالى، فالعلم بالذات علم بالحيثيّة التي هي سبب لتحقّق العالم و تكوّنه.

فالعلم بالذات(كما عرفت) علم بنفس النظام لأنّ النظام معلول له و صادر منه و هـذا هو معنـي قولهـم الشـائع : «العلم بـالنظـام الربـّاني، نفـس العلـم بالنظـام الكياني».

و يمكن توضيح البرهان ببيان مقدّمات . الأولى : إنّه تعالى علّة و فاعل لما عداه بحيث تكون الممكنات بجملتها مستندة إليه من وجوداتها و ماهيّاتها ، غاية الأمر استناد جميع الوجودات الممكنات إليه تعالى يكون بالذات ، و استناد الماهيّات<sup>(١)</sup>إليه بالعرض .

الثانية : علّية شيء لشيء هي عبارة عن كونـه على جهة و خصوصيـّة يأبي أن لايترتب عليه المعلول .

و إن شئت قلت : إنّ معنى علّية شيء لشيء اشتمال الشيء الأوّل على حيثيّة و خصوصيّة توجب ــ ايجاباً قطعياً ــ وجود المعلول في الخارج ، بحيث لـولا هذه الحيثيّة لما يتحقّق المعلول .

و من هذا يعلم انّ بين تلك الحيثيّة القائمة بالعلّة و وجود المعلول رابطة وصلة خاصة بحيث تقتضي نفس الحيثيّة، ذلـك المعلول و لولا تلـك الصلة لكـان نسبة

المعلول إلى تلك الحيثيَّة و غيرها سواسية مع أنَّها ضرورية البطلان . و بكلمة واضحة إذا كانت النار مبدأ للحرارة بحيث لاتنفك الثانية من الأولى نستكشف عن رابطة بيـن الشيئين، و إلاّ يلزم أن تكون نسبة الحرارة إلـي النار و سائر (١) المراد بالماهيات همي خصوصيات الوجبود و حدوده من المعدنية و النباتية و الحيوانية فالخصوصيات التي تبيّن حد الوجود و تشخّصه خصوصيات خاصة تسمّى بالماهية المتحققة في الخارج بالوجود .

**\***1V

الأجسام سواسية و هذا بديهي البطلان . نعم تلـك الحيثيّة التي تعـدّ مبدأً للعلّية ، تكون فـي العلل الماديّة زائدة على الذات و في العلل العلوية و بالأخص الحق سبحانه نفس ذاته .

الثالثة : إنّ فاعليته تعالى لما عداه، يكون بنفس ذاته، لابخصوصيّة طارئة عليه وجهة زائدة عليه فهو تعالى بنفس ذاته، المحيط بكلّ شيء و قيّوم له، فاعل لكلّ شيء كيف، و إلاّ يلزم أن يكون في فاعليته مفتقراً إلى غيره<sup>(١)</sup> فيلزم أن يكون في وجوده أيضاً كذلك و هو خلف، فالواجب فاعل في ذاته بذاته، لابحيثيّة منضمّة إلى ذاته تقييدية كانت أو تعليلية .

الرابعة : إنّه تعالى عالم بذاته و إنّ علمه بذاته عين ذاته ـ كما عرفت ـ .

إذا عرفت ذلك تقف على أنَّ علمه بذاتـه مستلزم للعلم بمعاليله و مخلوقاته و إنَّ أحد العلمين لاينفك عـن الآخر و ذلك لأنَّه إذا كان العلم بالحيثيّة مستلزماً للعلم بالمعلـول و كانـت تلك الحيثيـة حسب المقـدمة الثـالثة نفس ذاته ينتـج إنّ العلم بالذات، نفس العلم بالمعاليل و المعلومات .

و بعبارة أخرى :

العلم بالجهة المقتضية للشيء التي هي العلّة حقيقة(و هي في الواجب تعالى نفس ذاته) مستلزم للعلم بما بترتّب عليها من المعلمان.

العلم بالمسبب، و ذلك بناء على أن يكون المسبب بعينـه موجوداً بعين وجود السبب على ما هو مقتضى بساطته<sup>(١)</sup>.

و قد أشار إلى هـذا البرهـان طائفة مـن المتكلّمين و الحكمـاء نذكـر بعض كلماتهم :

١ ـ قال العلامة الحلّي في كشف المراد : إنّ كلّ موجود سواه ممكن ، و كلّ ممكن فإنه مستند إلى الواجب إمّا ابتداء أو بوسائط ، و قدسلف : إنّ العلم بالعلّة يستلزم العلم بالمِعلول ، و الله تعالى عالم بذاته على ما تقدّم فهو عالم بغيره .

و قد أوضح العلامة الحلّي في المسألة السابعة من الفصل الخامس(بحث الأعراض) كيفيتة استلزام العلم بالعلّة العلم بالمعلول إذ قال ما هذا توضيحه : إنّ العلم بالعلّة يقع على ثلاثة أنواع :

أ ـ العلم بذات العلّة لا بـالحيثيّة التي تستند إليه الأشياء، فمثـل هذا لايستلزم العلم بالمعلول .

ب ــ العلم بهـا بما أنّهـا مستلـزم لشيء آخـر و مثـل هذا العلـم يلازم العلـم بالمعلول لكن علماً غير تام بعامة خصوصيّات المعلول .

ج ـ العلم بالعلّة بتمام خصوصيّاتها و ذاتها و لوازمها و ملزوماتها، و عوارضها و معروضاتها، و ما لها في ذاتها و ما لها بالقياس إلى الغيب

و الله سبحانه بما أنَّه بسيط من كلَّ الجهات فالعلم بـالذات البحث البسيط، هو عين العلم بالحيثيَّة التي تصدر بها عنه الاشياء، فمثل هذا العلم يلازم العلم بعامّة معلولاته على الترتيب الذي يصدر عنه .

٢ ـ و قـال صدر المتألّهين : إنّ ذاتـه سبحانه لمّا كـان علّة للأشياء ــ بحسب وجودهـا ـ و العلـم بالعلّة يستلـزم العلم بمعلـولها علـي الوجه الـذي هو معلـولها ، فتعلّقها من هذه الجهة لابد أن يكون على ترتيب صدورها واحداً بعد واحد<sup>(١)</sup>.

و هذه العبارة تفيـد: انَّ علمه سبحانه بـالأشياء قبل الخلقة محقّق حتى على الترتيب الذي توجد به الأشياء في نظام الأسباب و المسبّبات .

- ٣ ـ و قال الحكيم الالهي السبزواري نظماً : و عالمسم بغيره إذا استنمسد إليه و هو ذاتمه لقمد شهد بالسبب العلم بما هو السبب علم بما هو مسبّب به وجب
- ثمّ قال شارحاً ذلك : و حاصله : انّ الأشياء في ذواتها مستندة إليه تعـالى و هو تعالى علم بذاته ، و العلم بالعلّة بما هي علّة يقتضي العلم بالمعلول ، فهو تعالى ينال الكلّ من ذاته .
- en a fei de la fei de la servició de la servició de la matemática de la matemática de la servició de la servició de la matemática de la servició de la servi

اللازم ممتنع الانفكاك عن الملزوم، و حكم المنجّم بما سيقـع، و الطبيب الحاذق حيث يقول : الشيء الفلاني ينذر بكذا و كذا من هذا الباب<sup>(1)</sup>.

الدليل الثاني : بسيط الحقيقة كلّ الأشياء

ربّما يستدل على علمه سبحانه بالأشياء قبل الايجاد بالقاعدة الشريفة التي تفطّن إليها الفيلسوف الكبير صدر الدين الشيرازي و هي : «بسيط الحقيقة كلّ الأشياء على النحو الأتم الأكمل الأبسط» و هذه القاعدة تثبت علمه سبحانه بالأشياء قبل الايجاد في مرتبة الذات بالتوضيح التالي :

إذا لاحظنا الـوجودات الخاصـة كالسماء و الأرض و نحـوهما نرى ثمّة وجوداً كوجـود السماء ـ مثلاً ـ و لهذا الوجود حـداً، و ينتزع من حـدّه ماهيّة، و هي مـاهيّة السماء، فيلاحظ حينتـذ أشياء ثلاثة : ذات الوجود، و حدّه، و الماهيـة المنتزعة من حد، فينحلّ الملحوظ إلى ثلاثة :

١ \_ حقيقة الوجود .

٢ ـ حـد ذلك الـوجود، و المراد من الحد: فقـدان تلك المرتبة مـن حقيقة الوجود الثابت لمرتبة أُخرى .

٣ ـ الماهيَّة المنتزعة من ذلك الحد التي تكون قالباً للوجود الخاص به .

(١)المنظومة قسم الفلسفة : ص١٦٤.

فهو مركّب بأسوء أنواع التركيب الذي لاينفك عنها الامكان .

إذا عرفت هذا، فمالله سبحانه بما أنّه لاكثرة في ذاته أبـداً، يجب أن يجمع في مقام ذاته كلّ وجود، بحيث لايشذّ عن وجـوده وجود، إذ لو صدق أنّه شيء، و ذلك الوجود شـيء آخر مسلوب عنه سبحـانه لصار محدوداً، و المحـدود يلازم الإمكان، و كلّ محدود مركّب، و كلّ مركّب ممكن، فينتج أنّه لاشيء من الواجب ممكناً.

فعلى ذلك فوجوده سبحانه يجب أن يكون مع صرافته و بساطته جامعاً لكل وجود يتصوّر، بحيث لايمكن سلب وجود عن مرتبة ذاته، و إلاّ يلزم تركيبه من : أمر وجودي(و هو ذاته)، و أمر عدمي(و هو سلب ذلك الوجود عن ساحة ذاته)، و كان استجماعه لكلّ شيء لابنحو الكثرة و التعدّد حتى يلزم التركيب بصورة أسوء و أبشع، بل ذلك الاستجماع يكون بنحو أتم و أعلى، أي بشكل جمعي رتقي بحيث يكون في وحدته كلّ الوجودات، و لايكون اشتماله على هذه الكثرات و الوجودات موجباً لإنثلام وحدته و انتقاض بساطته .

فوجوده سبحانه مشتمل و جامع لكلّ وجود، لكن كلّ وجود ملغى عنه حده، الذي تنتزع عنه ماهيّته و إن كان كماله موجوداً فيه .

و إن شئت توضيح هذا المطلب أكثر من ذلك فلاحظ حال الملكات بالنسبة إلى الأفعال الصادرة عنها .

لكن لاعلى نحو التمايز و الخصوصيّات، و إلاّ تلزم الكثرة و يلزم التركيب بشرّ صورها في «الملكة».

فكذلـك كلّ علّة واجدة لكمـال معلولها و لـبّ كمالهـا على النحـو الأتم و الأبسط .

إذا عرفت هذا، فاستوضح للوقوف على استجماع ذاته تعالى لكلّ كمال صدر منه و لكلّ وجود ظهر منه، من حديث الملكة .

فإنّ ما سوى الله من أرض و سماء و من إنسان و حيوان، و من شجر و حجر، كلّها مـوجودات تفصيليّة، و تحقّقات امكانيّة، لايعقل أن تكون مـوجودة فـي ذاته سبحانـه بهذه الكشرات و التفصيلات، و إلاّ يلـزم انقلاب البسيط إلى المـركّب، و انقلاب الواجب إلى الممكن، و هو أمر لايصح لأي حكيم أن يتفوّه به .

و مع ذلك كلّه فذاته سبحانه ذات كاملـة مشتملة لكلّ كمال موجـود في هذه الموجودات، بل جامعـة كذلك لجميع الوجودات لكن لابخصوصيّاتهـا بل هي ـ بما أنّها وجود أتم و تحقّق أكمل ـ جامعة لتلك الكمالات بأشدّها و أكملها و أحسنها .

فكما أنَّ «المائة» بـوحدتها مشتملة على التسعين و الثمانين مـع شيء زائد، لابمعنى أنَّ التسعيـن و الثمانيـن موجودتـان في المائة بنحـو التفصيل بـل بمعنى أنّ

و هذا هو ما يقال من : «انّ وجوده سبحانه كشف إجمالي عن الأشياء بلاطروء تركيب و حدوث امكان» .

و على الجملة:فالله سبحانه ـ بفضل هذيـن البرهانين ـ لايمكن أن يشدَّ عنه أي كمال و أي وجود و إليك اعادة البرهانين :

١ ـ لو صحّ سلب وجود عنه، أو سلب كمال للزم تركيب ذاته سبحانه من «أمر وجودي و أمر عدمي» و هذا ممّا ينافي بساطته، و يستلزم التركيب في ذاته تعالى، و هو ملازم للامكان الموجب للاحتياج إلى العلّة .

٢ \_ إنّ معطي الكمال لايمكن أن يكون فاقداً له فالله الصادر منه كلّ الأشياء، لايصح أن يكون فاقداً لكمالات تلك الأشياء .

فعلى ذلك لايمكن أن يكون وجوده سبحانه مثل سائر المراتب من الوجود بأن يكون وجدان ذاته عيـن فقدانه لـوجود آخـر، و مع ذلك كلّه لايمكن أن تكـون تلك الكثرات الامكانية موجـودة فيها بحدودها و خصوصيّاتها، و إلاّ يلزم تـركيب أسوأ من التركيب السابق .

فلامحيص من أن يكون ذلك الوجود البسيط مشتملاً على وجود أقوى، و آكد من الوجـودات الخاصّة، المتشتتة، المحدودة، التـي من حدودها يحصـل التركيب مـن «الوجـدان و الفقدان» و العلـم بهذا الـوجود الآكـد الأقوى، نفـس العلم بكـلّ

الكمالات، و كلّ الوجودات التالية الصادرة منه . فهو بوجوده الجمعي الواحد واقف على ذاته، و واقف على كلَّ ما يصدر منه . و إن شئت فقل : إنَّ صرف الوجود يجمع كلَّ وجود، و لايشذَّ عنه شيء، و لكن المشتمل عليه هو ذات الوجود من كلُّ شبيء لابخصوصيَّته الخاصَّة الناشئة عن حدّه. فالوجودات الخاصّة بخصوصيّاتها و الماهيّات الموجودة بها غير متحقّقة في الأزل، و إذ لم يكن المعلوم بخصوصيّته في الأزل لايتصوّر العلم به كذلك، و لكن

هناك وجـوداً أكمل و معلـوماً أتــمّ يكون العلـم به أتـمّ أنواع العلـم بهذه الـوجودات الصادرة منه .

إن قلت : كيف يصح أن يقال إنّ النحو الأدنى من كلّ وجود، معلوم له سبحانه في الأزل حسب الفرض إذ كيف يصير النحو الأعلى من كلّ وجود، و النحو الأظهر من كلّ تحقّق، علماً بالنحو الأدنى، مع أنّ النحو الأدنى من كلّ وجود لإيكون موجوداً في الأزل؟

غير أنّ الإجابة عن هذا السؤال، بعد التوجّه إلى ما مثّلنا من حديث «الملكة» واضح فإنّ العلم بتمام الشيء و كماله، علم بمراتبه النازلة مثـل كون العلم بالإنسان الذي هو عبارة عن الحيوان الناطق نفس العلم بالمراتب التالية من النبات والجماد.

و حينئذ يكون الوجود بالنحو الأعلى نفس التحقيق للوجود الأدنى مع كمال آخر، و جمال زائد.

و على ذلك فالمعلوم الامكاني، و ان لم يكن في الأزل بخصوصيّاته و تفاصيله لكنّه كمال وجوده و تمام تحقّقه موجود في الأزل بوجوده سبحانه فهو سبحانه ـ ببساطته ـ جميع الكمالات و الجمالات، و العلم بالذات لاينفك عن العلم بتلك الكمالات التي لاتنفك عن العلم بما صدر عنه من الكمالات .

قال صدر المتألّهين :

بحسب المعنى مـوجودة بوجود واحـد بسيط، ففي هذا المشهـد الالهي و المجلي الأزلي ينكشف و ينجلي الكلّ من حيث لاكثرة فيها ، فهو الكلّ في وحده<sup>(١)</sup>.

قال العـلامة الطبـاطباني : «إنّ ذاته المتعـالية حقيقة الـوجود الصـرف البسيط الواحد بالوحـدة الحقّة الذي لايداخله نقص و لاعدم، فلاكمال وجـوديّاً في تفاصيل الخلقة بنظامها الوجودي إلاّ و هي واجدة لـه بنحو أعلى و أشرف، غير متميّز بعضها من بعض لمكان الصرافـة و البساطة فما سواه من شيء فهو معلوم له تعـالى في مرتبة ذاته المتعاليّة علماً تفصيليّاً في عين الإجمال و إجماليّاً في عين التفصيل<sup>(٢)</sup>.

إلى هنا تمّ الكلام في علمه بأفعالـه أي الأشياء قبل وجودها . بقي البحث عن علمه بها بعد الايجاد . و إليك الكلام فيه .

علمه سبحانه بالأشياء بعد الأيجاد

يستدل على علمه بالأشياء بعد ايجادها بوجوه : الأوّل : قيام الأشياء به يستلزم علمه بها إنّ الأشياء أعـم من المجرّدات و الماديّات - معلولـة لله سبحانه على سبيل ترقّب الأسباب و المسبّبات، و كلّ معلول حاضر بوجوده العيني عند علّته غير غائب الا مسببات من الأثر ما في حدم الماتيما نفي ما مالمة المقال ما الاستاد (٢)

ليس معنى المعلوليّة إلاّ تعلّقه وجوداً بالعلّة، و قيامـه بها قياماً حقيقيّاً، كقيام المعنى الحرفي بالمعنى الاسمي .

فكما أنّ المعنى الحرفي قائم ـ حدوثاً وبقاءً ـ بالمعنى الاسمي، بحيث لو قطع النظر عن المعنى الاسمي لما كان للمعنى الحرفي تحقّق في وعاء الـوجود، فهكذا المعلول، فصلته بالعلّة أشدّ من صلة المعنى الحرفي بالمعنى الاسمي .

فإذا قلنا «سرت من البصرة» فهناك معنىّ اسمياً من : السير، و البصرة، و هناك معنىّ حرفيّاً و هو ابتداء السير من ذلك البلد .

فحقيقة الابتداء الحرفي ليس شيئاً مستقلًا، بل هو أمر مندكّ قائم بالطرفين، و هكذا مثل المعلول الصادر من العلّة، بمعنى مفيض الوجود، فليس للمعلول واقعيّة سوى قيامه بالعلّة، و اندكاكه فيها و تعلّقه و تدلّيه بها .

و ما هذا هو شأنه لايخرج عن حيطـة وجود العلّة، و مجال ثبوتها، إذ الخروج عن ذلك المجال مساوٍ للانعدام و مساوق للبطلان .

و على الجملة : فالمعلول بالنسبة إلى العلّة كالوجود الرابط بالنسبة إلى «الوجود المستقل» فكما أنّ الوجود الرابط لايستغني عن «الوجود المستقل» آناً واحداً من الآنات، بل يستمد منه وجوده ـ كلّ وقت و حين ـ فهكذا المعلول يستمد وجوده \_ حدوثاً و بقاءً ـ من العلّة، و ما هذا شأنه لايمكن أن يخرج عن حيطة وجود العلّة، و مجال تحقّقه . و معنى ذلك حضوره لدى العلّة،و ما نعني من العلم سوى الحضور.

و تتّضح من ذلك القماعدة:أنّ الموجودات الامكانية بما أنّهما فعله، هي علمه أيضاً فهي بوجوداتها الامكانية علم لله علماً فعلياً .

و إن أردت مزيد تـوضيح فلاحظ الصور الـذهنية، فإنّ الصورة الـذهنيّة أفعال للنفس مع أنّها في نفس الوقت علوم فعليّة لها، فالعلم و الفعل مجتمعان . و هذا البرهان هو المنقول عن شيخ الاشراق و قدأوضحه المحقّقون .

قال العلاّمة الحلّي \_ رحمه الله \_: \* إنّ كلّ موجود سواه، ممكن، و كلّ ممكن فإنّه مستند إليه، فيكون عالماً به سواء أكان جزئياً أم كلّياً، أكان موجوداً قائماً بذاته أو عرضاً قائماً بغيره، و سواء أكان موجوداً في الأعيان أو متعقلًا في الأذهان، لأنّ وجود الصورة في الذهن من الممكنات أيضاً فيسيتند إليه، و سواء إكانت الصورة الذهنية صورة أمر وجودي أو عدمي ممكن، أو ممتنع، فلايعزب عن علمه شيء من الممكنات و لا من الممتعات.

ثم انَّ العلامة \_ رحمه الله \_ وصف هذا الدليل بأنَّه برهان شريف قاطع (١).

و الحـاصل : انّ وزان الممكـن بـالنسبة إلـى الواجـب وزان المعنـى الحرفـي بـالنسبة إلـى المعنـى الاسمـي، و وزان الوجـود الـرابـط بالنسبـة إلـى الـوجود التـام المستقل، فليس للمعلول واقعيّة سوى القيام و الارتباط و التدلّي بالعلّة .

فما سوى الله ـ ماديّاً و مجرّداً، جوهراً و عرضاً ـ مخلوق له، فهو في عين الوجود قائم به قيام المعنى الحرفي بالمعنى الاسمي و مرتبط به، و ما هذا هو حاله لايمكن أن يكون غائباً عن الله مستوراً عليه، لأنّ وجوده قائم بوجود العلّة، كما يكون المعنى الحرفي قائماً بالمعنى الاسمي .

و إن شئت قلت : إنّ وزان الممكن بالنسبة إلى الواجب وزان الفقير المطلق بالنسبة إلى الغني، فالعالم بحكم فقره المطلق محتاج إليه في وجوده و تحقّقه، في

(١) كشف المراد: ص ١٧٥.

344

مجرّد عن الزمان و المكان، فوجوده فوق كلّ قيد زماني أو مكاني، و كلّ من كان كذلك فوجوده غير محدود و غير متناه لأنّ المحدوديّة و التقييد فرع كون الشيء سجيناً في المزمان و المكان، فهذا هو الذي لايتجاوز إطار محيطه، و زمانه، و أمّا الموجود المجرَّد من ذينك القيدين، المتجرّد من إطار الزمان و المكان بل الخالق لهما، و للمادّة، فهو فوق الزمان و المكان، و المادّة، و المدّة، لايحدّه شيء من تلك العوارض و لايحصر حاصر منها، و لهذا لايمنعه المكان من الإحاطة والسيطرة على ما قبله، و ما بعده.

## و لتوضيح هذه الحقيقة نأتي بالأمثلة التالية :

١ ـ إنّ النملة الصغيرة المـاشية على سجّادة منسوجة بـألوان مختلفة لايمكنها بحكم صغـر جسمها و محدوديّة حواسّها أن تشاهـد إلاّ اللّون الذي تسيـر عليه دون بقية الألوان .

أمّا الإنسان الواقف على طاولة ، المشـرف على تلك السجّادة فإنّه يرى جميع ألوانها و يحيط بكلّ نقوشها دون استثناء ، لأنّه لاينظر إليها مـن زاوية دون زاوية كما هي في تلك النملة .

٢ ـ إنّ الإنسان الجالس في غرفة، الناظر إلى خارجها من كوة صغيرة، لايمكنه مشاهدة إلاّ ناقة واحدة من قافلة النوق و الابل التي تمرّ أمام الغرفة بعكس من يتفي ما سيطح تا الإيالة فقيل شيف ما سالط متحديد شاهته مفانّهم مكلّ ما ف

يقف على سطح تليك الغرفة المشرف على الطريبق من شاهق، فإنَّه يـري كلَّ ما في تلك القافلية من الإبيل و النوق جملية واحدة، و مين دون أن يمنعه عين ذلك قييد المكان.

٣ ـ إنَّ الإنسان الجالس على حافة نهر جار لايري إلَّا بعض الأمواج المائيَّة التي تمرّ أمام عينيه دون بقيّة الأمواج الكائنة في منبع النهر أو مصبّه بخلاف من يراقب ذلك النهر من طائرة هليكوبتر أو من فوق مكان شاهق، فإنَّه يرى جميع التعرِّجات و التموّجات في ذلك النهر جملة واحدة و في وقت واحد .

و إنّما يـرى هذا الأشيـاء جميعها بخلاف غيـره لأنّه لاينظـر إليها مـن خلال المكان المحدود .

هذه الأمثلة و إن كانت أقـل بكثير عمّا يناسب ساحته سبحانـه غير أنّها تكفي لإلقاء بعض الضوء على الحقيقة، و تقريب سعة علمه إلى الذهن .

و على الجملة فالله المجرّد عن الزمان و المكان، المجرّد عن كلّ حدّ و قيد، بما أنّه لايحيط به شيء، بل هو المحيط بالأشياء جميعاً، لايصحّ في مجال علمه تقديم و تأخير، و ماض و حاضر، أو حاضر و مستقبل، بل العالم بأجمعه حاضر لديه و هو يحيط بجميع ما خلق دونما استثناء.

و قدعرفت أنّه لامعنى لحقيقة العلم إلاّ حضور المعلوم لدى العالم، فبما أنّ وجوده سبحانه وجود غير متناه، لايحدّه حدّ و لايقيّده قيد، فهو في كلّ الأزمنة و الأمكنة، و حاضر مع كلّ الأشياء و الموجودات، و الآيلزم أن يكون وجوده محدوداً متناهياً، و عند ذلك يتحقّق علمه بكلّ حاضر لديه، و بكلّ ماثل فلايغيب عن وجوده شيء و لاذرة.

و قدأشار الإمام على(عليه السلام) إلى هذه الحقيقة إذ قال :

« إنّ الله عزّ و جلّ أيّنَ الأين فلا أين له، و جلّ أن يحويه مكان، و هو في كلّ مكان، بغير مماسة و لامجاورة، يحيط علماً بما فيها و لايخلو شيء منها من

تدبيره»<sup>(۱)</sup>.

الثالث : إتقان المصنوع دليل علمه إنَّ الكون ــ من حيث سعتـه، و اشتماله على أسرار و رمـوز ـ أشبه مـا يكون بمحيط لاتعرف سواحله التي قدغمرته الظلمة، و غابت شواطيه في جنح المجهول، (١) الارشاد للمفيد: ص ١٠٨، قضايا أمير المؤمنين(عليه السلام).

۳۳.

و لم يوفَّق الإنسان إلاّ إلى كشف بعض سطوحه بما سلَّطه من أضواء كاشفة له، فيما لاتزال أعماقه غير مكشوفة له بل لايزال القسم الأعظم من سطوحه مجهولة .

إنَّ عالم الخلقة أشبه ما يكون بهذا المحيط فإنَّ الإنسان رغم ما قام بـه من جهود جبّارة للتعـرّف على حقائقه، و رموزه، لـم يقف إلاّ على قدر قليـل من أسراره بينما لاتزال أكثرها غير معلومة له .

يقول أحد الاختصاصيين في الطبيعة الحيوية والأبحاث النووية :

«لقدكنت عند بدء دراستي للعلوم شديد الاعجاب بالتفكير الإنساني، و بقوة الأساليب العلميّة إلى درجة جعلتني اَثِقُ كلّ الثقة بقدرة العلوم على حلّ أية مشكلة في هذا الكون بل على معرفة منشأ الحياة، و العقل و ادراك معنى كلّ شيء، و عندما تزايد علمي و معرفتي بالأشياء من الذرة إلى الأجرام السماوية، و من الميكروب الدقيق إلى الإنسان، تبيّن لي أنّ هناك كثيراً من الأشياء التي لم تستطع العلوم حتّى اليوم اَنْ تجدَ لها تفسيراً أو تكشف عن أسرارها النقاب، و تستطيع العلوم أن تمضي في طريقها ملايين السنين و مع ذلك فسوف تبقى كثير من المسكلات حول تفاصيل الذرة و الكون و العقل كما هي لايصل الإنسان إلى حلّ لها أو الاحاطة بأسرارها»<sup>(1)</sup>.

و قال أنيشتاين ـ عندما كان واقفاً على درج مكتبته ـ : «إنّ نسبة ما أعلم إلى ما لاأعلم كنسبة هذا الدرج إلى السماء»<sup>(٢)</sup>.

و يقصد ببذلك: إنبَّه لم يتسلَّق من درجيات العلم و المعرفة سيوي درجات

ما بينها من فـواصل و أبعاد، يدرك مـدى صغر حجمه و ضآلـة معلوماته و ضحـالة معارفه .

إنّ أضخم مكتبة توصلّت البشرية إلى تأسيسها في الوقت الحاضر هي الآن في أمريكا حيث تضم عشرة ملايين كتـاباً، و مـا يقوم في «لينينغـراد»، و ما يوجـد في متاحـف بريطانيـا و مع ذلـك فإنّ كلّ هـذه الكتب لاتتجاوز معلـومات البشـر حول الأرض و قليل جداً من الفضاء الخارجي .

إنَّ ملاحظة كلَّ جهاز بسيط أو معقد ـ كقلم أو كومپيوتر ـ يدلِّنا على أنَّ صانعه عالم بما يسود ذلك الجهاز من القـوانين و العلاقات، كما تدل دائرة معارف ضخمة على علم مؤلِّفها و جامعها بما فيها .

إنَّ المصنوع بما فيه من اتقان و دقَّة، و تركيب عجيب و نظام بديع، و مقادير معيَّنة يحكي عن أنَّ صانعه مطَّلع على هذه القـوانين و الرموز، عارف بما يتطلبه ذلك المصنوع من مقادير و أنظمة .

و من هنا يشهد الكون ابتداءً من الذرّة الدقيقة إلى المجرّة الهائلة، و من الخليّة الصغيرة إلى أكبر نجم، بما يسوده من أنظمة و قوانين، و تخطيط بالغ الدقّة، و تركيب بالغ الاتقان، على أنّ خالق الكون عالم بكلّ ما تنطوي عليه هذه الأشياء وما يسودها من أسرار و قوانين، و انّ من المستحيل الممتنع أن يكون جاهلاً.

كلام للمحقق الطوسي ثمّ إنّ المحقّق الطوسي استـدلّ على علمـه سبحانه بـوجوه ثلاثـة نذكـر منها اثنين :

١ \_الإحكام . ٢ \_ استناد كلّ شيء إليه . حيث قال : و الإحكام و استناد كل شيء إليه من دلائل العلم .

و قال العلاّمة في شرح الدليل الأوّل : إنّه تعالى فعل الأفعال المحكمة ، كلّ من هو كذلك فهو عالم .

أمَّا المقدِّمة الاولى فِحسَّية، لأنَّ العالم إمَّا فلكي أو عنصري، و آثار الحكمة و الإتقان فيهما ظاهر مشاهد.

و أمّا الثنانية فضروريّة لأنّ الضرورة قاضية بأنّ غير العالم يستحيل منه وقوع الفعل المحكم المتقن مرّة بعد أُخرى .

و قال في شرح الدليـل الثاني : إنّ كلّ موجود سواه ممكن، و كـلّ ممكن فإنّه مستند إلى الـواجب إمّا ابتداءً أو بوسـائط، و قد سلف أنّ العلم بالعلّـة يستلزم العلم بالمعلول، و الله تعالى عالم بذاته، فهو عالم بغيره<sup>(١)</sup>.

٢ ـ سأل منصور بن حازم الصادق(عليه السلام) : أرأيت ما كان و ما هو كائن إلى يـوم القيـامـة، أليـس في علـم الله؟ فقـال : بلـي قبـل أن يخلـق السمـاوات و الأرض<sup>(٢)</sup>.

٣ ـ سأل الحسين بن بشار أبا الحسن علي بن موسى الرضا(عليهما السلام) : أيعلم الله الشيء الذي لم يكن، أن لو كان كيف يكون؟ و لايعلم إلاّ ما يكون؟

فقال: إنَّ الله تعالى هو العالم بالأشياء قبل كون الأشياء. قال الله عزَّ و جلّ: ﴿إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

> و قال لأهل النار: ﴿وَلَو رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ﴾<sup>(٢)</sup>. فقد علم الله عزّ وجلّ أنّه لو ردّهم لعادوا لما نهوا عنه .

و قال للملائكة لمّا قالوا : ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيها وَ يَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدِّسُ لَكَ ﴾ . قال : ﴿ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لاَتَعْلَمُونَ ﴾ <sup>(٥)</sup>. فلم يزل الله عزّ وجل علمه سابقاً للأشياء قديماً قبل أن يخلقها فتبارك ربّنا تعالى علوّاً كبيراً . خلق الأشياء و علمه بها سابق لها كما شاء كذلك لم يزل ربّنا عليماً سميعاً بصيراً <sup>(٢)</sup>.

(1) نهج البلاغة الخطبة ١٩١ .
(٢) التوحيد للصدوق : ص١٣٥ باب العلم الحديث ٥ .
(٣) الجاثية/ ٢٩ .
(۴) الأنعام/ ٢٨ .
(٥) البقرة/ ٣٠ .
(۶) التوحيد : ص١٣٢ الحديث ٨ .

مراتب علمه سبحانه قدتبيّن ممّا ذكرنا انّ علمه سبحانه بالأشياء ذامراتب هي : الأولى : علمه سبحانه بالأشياء بنفس علمه بالذات، و ما عرفت من أنّ العلم بالذات علم بالحيثيّة التي تصدر بها المعاليل منه سبحانه، و العلم بنفس الحيثيّة علم بنفس الأشياء .

و قدعرفت انّ هناك بياناً آخر لعلم الله سبحانه بالأشياء في مرتبة الذات قبل الإيجاد والخلق، و يرجع أصلها إلى القاعدة الفلسفيّة : «بسيط الحقيقة كل الأشياء» و الذي معناه أنّه جامع كل كمال و جمال و لايشذّ عن حيطته شيء.

الثانية : إنّ الأشياء بنفسها فعله و علمه و انّه لامانع من أن يكون فعل الفاعل نفس علمه، كما أنّ الصور المرتسمة في الذهن فعل الذهن و علمه، و انّ القائم بوجوده الخارجي مرتبة من مراتب فعله .

هذا كلّه حسب البراهين الفلسفيّة الكلامية غير أنّ الـذكر الحكيم دلّ على أنّ لعلمه سبحانه مظاهر خاصّة، عبّر عنه :

> تارة باللوح المحفوظ . و ثانية بالكتاب المسطور . و ثالثة بالكتاب المبين .

و رابعة بالكتاب المكنون . و خامسة بالكتاب الحفيظ. و سادسة بالكتاب المؤجّل. و سابعة بالكتاب المطلق. و ثامنة بالإمام المبين .

370

و تاسعة بأمّ الكتاب . و عاشرة بلوح المحو و الأسباب ... و عن اللوح المحفوظ قال سبحانه : ﴿بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ \* فِي لَوْحٍ مَحْفُوظٍ ﴿ البروج / ٢١ و٢٢). و عن الكتاب المسطور قال سبحانه : ﴿ وَ كِنَّابٍ مَسْطُورٍ \* فِي رَقٍّ مَنْشُورٍ (الطور/ ٢ و٣). و قال سبحانه : ﴿ إِلاَّ أَنْ تَفْعَلُمُوا السيل أوْلِينَا نِحَسُمْ مَعَنْرُوفُ أَحَنَّانَ ذَلِكَ فَسِي الكِتَنَابِ مَسْطُوراً ﴾ (الأحزاب / ۶). و قال عزّ اسمه: ﴿وَ لَقَدْ أَهْلَكْنَا أَشْبَاعَكُمْ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ \* وَ كُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ \* وَ كُلُّ صَغِيرٍ وَ كَبِيرٍ مُسْتَطَرُ ﴾ (القمر/ ٥١ ـ ٥٣). و عن الكتاب المبين قال سبحانه : ﴿ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ الأَفِي كِتَابٍ مُبِينٍ (الأنعام/ ٥٩). و قال سيحانه : ﴿ وَ مَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لا فِي السَّمَاءِ وَ لا أَصْغَرَ مِنْ

ذٰلِكَ وَ لا أَكْبَرَ الأَفِي كِتَابٍ مُبِينٍ (يونس/ ٤١). و قال سبحانه : ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَ الأَرْضِ الأَفِي كِتَابٍ مُبِينَ (النمل / ٧٥). و عن الكتاب المكنون قال سبحانه : ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِبِمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونَ (الواقعة / ٧٧و ٧٧).

و عن الكتاب الحفيظ قال سبحانه : ﴿ قَدْعَلِمُنَا مَا تَنْقُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ وَ عِنْدَنَا كِتَابٌ حَفِيظُ (ق/ ۴).

و عن الكتاب المؤجّل قال سبحانه : ﴿وَ مَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ الأَبِإِذْنِ اللهِ كِتَاباً مُؤَجَّلاً (آل عمران/ ١۴٥) .

و عن الكتاب المطلق قال سبحانه :

﴿ وَ قَضَينُ اللَّي بَنسِي اِسْرَائِيسَ فَسِ الْكِتَابِ لَتُفْسَبِدُنَّ فَسِ الأَرْضِ مَرَّتَيْنَ (الاسراء / ٢).

و قال سبحانه : ﴿لسَوْ لا كِتسَابٌ مسِنَ اللهِ سَبستَقَ لَمَسَّكَمُ فسيى ما اَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ﴾ (الأنفال/ ۶۸) .

و قال سبحانه : ﴿اَلَــَمْ تَعْلَــَمْ اَنَّ اللهَ يَعْلَــَمُ مَـٰا فَــِى السَّمَــَاءِ وَ الأَرْضِ إِنَّ ذَلَـــَكِ فَـــِى كِتَابِ﴾(الحج/ ٧٠). و قال سبحانه : ﴿قَالَ عِلْمُها عِنْدِى فِي كِتَابِ لاَيضِلُ رَبِّي وَ لاَيَنْسَىٰ﴾(طه/ ٥٢).

و قال سبحانه : ﴿ منا أَصنابَ من مُصِيبةٍ فن الأرض وَ لا فن مَا أَنفُسِكُمُ إلا فسرى كِتاب (الحديد / ٢٢). و عن الإمام المبين قال تعالى : ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ (يس/ ١٢).

و عن لوح المحو و الاثبات، يقول سبحانه: ﴿يَمْحُو اللهُ مَا يَشْاءُ وَ يُثْبِتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ﴾(الرعد/ ٣٩).

ثم إنّ المفسّريـن و مثلهـم الحكمـاء اختلفـوا فـي حقيقـة هـذه الكتـب و خصـوصيّاتهـا، فذهـب الحكماء إلـي أنّهـا موجـودات مجرّدة كـالعقول و النفـوس المستتر فيها كل صغيرة و كبيرة .

و ذهب آخرون إلى أنّها ألواح ماديّة سطّرت فيها الأشياء بكيفيّاتها و أسبابها الموجبة لها و أوقاتها المضروبة لها .

و قد استشكل عليه بأنّ ذلك يقتضي عدم تناهي الأبعاد، و قدقامت البراهين العقليّة و النقليّة على خـلاف ذلك، فلابـدّ من تخصيص ذلـك بموجـودات بعض النشآت.

فأجاب آخرون إلى أنّ الأشياء سطّرت فيها على نحو الرمز لابالتفصيل . غير أنّ كـل هذه المـذاهب و الأقوال مممّا لايصحّ الـركون إليه فـالمسألـة من المعارف العليا التي يجب الايمان بها و لايمكن التعرّف عليها .

فبما أنّ الصادر الأوّل حاوٍ لكلّ كمال موجود في الكائنات و الموجودات التالية، هو قضاء الله سبحانه عندهم و من مراتب علمه تعالى،فالعلم بهعلمبجميع ما دونه من المراتب، كما أنّ القدر عبارة عن الوجود التفصيلي لـلأشياء سواء كـانت بصورها العلميّة القائمة الموجودات المجرّدة، أم بوجودها الخارجي الشخصي .

فهذه مراتب علمه سبحانه ، غير أنّ الغور و التعمّق في بيان حقائقها من الأمور العويصة التي لايتمكن الإنسان من الوقوف عليها و التطلّع إليها من خـلال هذا العلم .

نعم، القضاء و القدر من المعارف العليا التي نطق بها القرآن الكريم، و سنبحث عنها لدى الحـديث عـن عدلـه سبحانـه سواء أصـح تفسيرهمـا بالـوجود الاجمالي للأشياء، أو بالوجود التفصيلي لها أم لا.

و أخيراً نقول : إنّ هذه التعابير العشرة المواردة في القرآن الكريم، يمكن ارجاع بعضها إلى البعض الآخر، كما يمكن عدّ كل منها مرتبة مستقلة من مراتب علمه، و يظهر ذلك بالغور في الآيات الواردة في هذا المجال .

شمول علمه تعالى للجزئيات إنّ للباحثين في علمه سبحانه بالأشياء مذاهب شتّى حتّى إنّ بعضهم أنكره من أساب

اصنه.

كما أنَّ للمثبتين آراء مختلفة أنهاها المحقق السبزواري إلى أحد عشر رأياً نشير إلى بعضها هنا :

الأوّل : إنّ له تعالى علماً بذاته دون معلولاتها لأنّ الذات المتعالية أزليّة، و كل معلول حادث، فلايمكن أن يكون الحادث معلوماً في الأزل . و قدعرفت بطلان هذا الرأي من وجوه مختلفة، منها :

١ ـــ إنّ العلم بـالـذات مـن الجهة التـي تنشـأ عنهـا المعلولات علـم بنفـس المعلول، و قد أوضحنا هذا البرهان في ما سبق.

٢ ـــ إنّ بسيط الحقيقـة كل الأشيـاء و إنّ العلـم بالـذات علم إجمالـي بنفس المعاليل قبل الايجاد، و قد أوضحنا هذا الدليل أيضاً .

الثاني : ما ينسب إلى شيخ الاشراق و تبعه فيه جمع من المحقّقين بعده، هو إنّ الأشياء أعمّ من المجرّدات، و الماديات حاضرة بوجودها العيني لـديه سبحانه و غير غائبة عنه تعالى و لامحجوبة، وهو علمه التفصيلي بالأشياء بعد الإيجاد . و قدعرفت اتقان هذا القـول، غير أنّ علمه سبحانه بالأشياء لايختـص بهذا القسم إذ هو علم بالأشياء بعد الايجاد بالعلم الحضوري .

الثالث: إنّ ذاته المتعالية علم تفصيلي بالمعلول الأوّل، و اجمالي بما دونه، و ذات المعلول الأوّل علم تفصيلي بالمعلول الثانبي، وإجمالي بما دونه وعلى هذا القياس.

و قدعرفت إنّ خلـو الذات الالهية المقدّسة عن كمـال العلم بما دون المعلول الأوّل غير تامّ، كيف و هو وجود صرف لايسلب عنه كمال .

الرابع : ما ينسب إلى المشائيين من أنّ له علماً حضورياً بذاته المتعالية ، و علماً تفصيلياً حصولياً بالأشياء قبل ايجادها ، بحضور ماهيّاتها (الصورة المرتسمة) على النظام الموجود في الخارج لذاته تعالى ، و هذه الماهيّات قائمة به سبحانه نحو قيامها بأذهاننا فهو علم عنائي له . و فيه أنّ لازم ذلك خلو الذات عن العلم بالأشياء في مرتبة الذات . و قدعرفت ثبوته بالبرهانين المتقدّمين .

الخامس: إنَّ علمه سبحانه بالمعلول الأوَّل حضوري لحضور هويته الخارجية

34.

لدى الذات و أمّا علمه سبحانه بسائر الأشياء فهو بارتسام صورها في ذلك المعلول الأوّل . و اختاره المحقّق الطوسي .

غير أنّه يـرد عليه ما أوردناه علـي ما تقدّم من استلـزامه خلو الذات عـن العلم بالأشياء ما سوى المعلول الأوّل .

السادس : و هو آخر الأقوال ـ حسب نقلنا ـ هو قول أكثر الفلاسفة ، و هو كون علمه سبحانه قبل الإيجاد بالأشياء علماً كليّاً ، و ليس له علم بالجزئيات و انّه على حاله قبل وجود الأشياء و بعد وجودها من دون تغيّر .

هذه هي خلاصة الأقوال و عصارتها، و هناك تفصيلات أخر لايهمّنا ذكرها، و إنّما المهم اثبات علمه بالجزئيات ممّا وقع أو سيقع أو هو واقع، و اشباع البحث يتوقّف على البحث في مقامين :

> الأوّل : اثبات علمه سبحانه بالجزئيات . الثاني : نقد براهين النافين لذلك .

أمّا الأوّل فيمكن تقريره بوجهين : ١ - حضور الممكن لدى الواجب في كل حين إذّ الكرن مكر لمرف م

فإذا كان هذا هو حال الممكن فلاينفك عنه حضور لدى العلَّة، و ما هذا شأنه

فهو غير غائب عن العلّة في كل لحظة و آن، و قائم به قيام الرابط بالمعنى الاسمي، و ليس لعلمه حقيقة وراء حضوره لدى العالم .

و على الجملة:فاذا كان الممكن قمائماً بوجوده ممع الواجب و مفتقر إليه في تحقّقه ـ حدوثاً و بقاء ـ و كان قيامه معه كقيام المعنى الحرفي بالمعنى الاسمي ، فهذا النحو من الوجود لايقبل الغيبوبة و عدم الحضور، فإنّ الغيبوبة مناط انعدامه و فنائه .

و كل من شك و تردّد في علمه سبحانه بـالأشياء والجزئيـات فقدغفـل عن حقيقة نسبة المعلول إلـى علّته، فإنّ النسبة القائمة بينهما نسبـة الفقير إلى الغني، و المتدلّي إلى المتدلّى به، و المعنى الحرفي بالمعنى الاسمي، و الرابط بالطرفين.

و هذه الكيفية نفس حقيقة الوجودات الامكانية الصادرة عنه سبحانه، بحيث لـو أخذت منـه تلـك النسبة لانعـدمت، و خـرجـت عن حيـز الـوجود، أو انقلـب اللامستقل إلى المستقل و الممكن إلى الواجب .

فاذا كانت الوجـودات الامكانية بعامّة أجزائها في عمـود الزمان بهذه الكيفيّة و الحالة فكيف يصحّ أن يتصوّر لها الغيبة من جـانب العلّة و ما هي إلاّ فرض انعدامها و فنائها .

لقد كشفت نظرية الحـركة الجوهرية عن أنّ ذات المادة بعمقها و جـوهرها في حال السيلان، و إنّ الحركة ليست مختصّة بظواهـر المادة و سطوحها(أي بأعراضها) بل السيلان و التدرّج و الزوال و الحدوث، يعمّ جوهرها و صلبها و وجودها و هويّتها

قال الحكيم صدر الدين الشيرازي : لقـدتبيّن إنّ الأجسـام كلّها متجـددة الوجـود فـي ذاتها، و إنّ صـورتها صـورة التغيّر، و كل منها حادث الـوجود، مسبوق بالعدم الزماني، كـائن فاسد، لااستمرار لهـويّاتهـا الـوجوديـة، و لالطبـائعها المـرسلـة، والطبيعـة المرسلـة وجـودها عيـن شخصيّاتها و هي متكثّرة، و كل منها حادث .

و قال :

إنّ الطبائِع الماديّة كلّهـا متحركة في ذاتها و جوهـرها، مسبوقة بالعدم الـزماني فلها بحسب كل وجود معيّن مسبوقيّة بعدم زماني غير منقطع في الأزل<sup>(۱)</sup>.

و صفوة القول :

إنَّ الحركة ليست إلاّ تعبيـراً آخر عن كيفيّة وجود الشيء، أي أنّ لـوجود الشيء كيفيّتين :إمّاوجود قارّ،أو وجود متدرّج،و كانت المادة متحركة في جوهـرها فإنّ معنى ذلك انّ لها وجوداً سيّالاً متدرجاً ينقضي بعضه بوجود البعض الآخر.

فإذا كمان عالم الممادة ـ بما أنّ وجوده متدرّج سيّال فلم يزل من حدوث إلى حدوث ـ لاينفك عن محدث له، وإذا كانت واقعيّة المادة هي نفس الحركة، ولم يكن في امكان الحركة أن تقوم بنفسها، فواقعيّتها نفس التعلّق و التدلّي مثل المصباح الكهربائي المتصل بالمولّد الكهربائي فإنّه قائم بذلك المولد آناً فآناً، و هذا هو معنى قولهم : إنّ الموجودات الامكانية متدلّيات بنفسها و متعلّقات بغيرها

إذا عرفت ذلك يظهر أنّه ليس للعالم حقيقة وراء الوجود التدريجي، فهو سبحانه في كل حين و لحظة يفيض الوجود على الكون بجواهره و أعراضه من ذرّاته إلى مجرّاته، و إن تصوّر الإنسان أنّ العالم خلق مرة واحدة و هو مستمر على الخلقة الأولى، لكنّه تصوّر مردود بالبرهان بل هناك ايجاد مستمر، و ابداع غير منقطع يحسب الجاهل له ثباتاً و صموداً.

وإذا كان الكون ـ بكل مـا فيه ـ مـن الذرّة إلـى المجرّة تجددات و حـدوثات متلاحقة و أنّه سبحانه ـ في كل آن ـ ذو شأن أي ذو خلق و إيجاد و فعل و إبداع هذا من جانب .

و من جانب آخر لايمكن أن يكون المعلول غائباً عن حيطة العلّة لأنّ الغيبة تضاد قيام المعلول بعلّته كقيام المعنى الحرفي بالمعنى الاسمي، ينتج أنّه سبحانه محيط بالأشياء إحاطة علميّة، و قيوميّة .

فالعالم بذرّاته و كثراته، فعله و خلقه و علمه و معرفته.

و بذلك يعلم : انّ انكار علمه سبحانه بالجزئيات ناشىء من الغفلة عن حقيقة الافاضة و الخلقة في العالم أو عن حقيقة ارتباط المعلول بالعلّة .

و بهذا نقف على عظمـة الجملة القائلة «إنّ الله بكل شيء عليـم» فهي تعني : إنّه عالم بمـا مضى و مايأتي و ما هـو كائن، و هي تحكي عن سعة علمـه سبحانه و إحاطته سبحانه بكل ما في هذا الكون، و بجميع رموزه، و أسراره وجلائله و دقائقه .

ما فِي الأَرْضِ﴾(آل عمران/ ٢٩). و قال تعالى : ﴿ اللهُ يَعْلَمُ ما تَحْمِلُ كُلُّ أُنْثَىٰ وَ مَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ وَ مَا تَزْدَادُ وَ كُلُّ

شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدار ﴾ (الرعد/ ٨).

و قال تعالى : ﴿ وَ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَ نَعْلَمُ مَا تُوَسُوِسُ بِهِ نَفْسُهُ وَ نَحْنُ أَفْرَبُ إِلَيْهُ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾(ق/ ١٢).

و قال تعالى : ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَ مَا يَنْزِلُ مِنْ السَّمَاءِ وَ مَا يَعْرُجُ فِيهَا﴾(سبأ/ ٢).

و قال تعالى: ﴿ عَالَمِهُ الْغَيْبِ لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمْوَاتِ وَ لا فِي الأَرْضِ وَ لا أَصْغَرُ مِنْ ذَٰلِكَ وَ لا أَكْبَرُ الأَفِي كِتَابٍ مُبِينِ﴾(سباً/ ٣).

و قال تعالى : ﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تَكُنُّ صُدُورُهُمْ وَ ما يُعْلِنُونَ وَ ما مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَ الأَرْضِ الأَفِي كِتَابٍ مُبِينٍ﴾ (النمل/ ٧۴\_٧٥) .

و قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَجُوىٰ ثَلاَثَةٍ الأَهُوَ رَابِعُهُمْ وَ لأَخَمْسَةٍ الأَهُوَ سَادِسُهُمْ وَ لاَ أَدْنِى مِنْ ذَٰلِكَ وَ لاَ أَكْثَرَ الأُ هُوَ مَعَهِمُ أَيْنَ ما كَانُوا ثُمَّ يُنَبَّتُهِسُمْ بِما عَمِلُوا يَوْمَ القِيامَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ (المجادلة/٧).

a transfer of the tent of tent of

و قال(عليه السلام): «يعلم عجيج الوحوش في الفلوات، و معاصي العباد في الخلوات، و اختـلاف النينان في البحار الغـامـرات، و تلاطـم الماء بـالريـاح العاصفات»(١).

و قال(عليه السلام): «قـدعلم السرائر، و خبـر الضمائر، لـه الاحاطـة بكل شيء»<sup>(٢)</sup>.

التعبير الرفيع القرآني عن سعة علمه إنّ من المفاهيم المعقّدة هو تصوّر مفهوم «اللامتناهي» بحقيقته و واقعيّته . فإنّ الإنسان لم يزل يتعامل في حياته مع الأمور المحدودة و لذلك أصبح تصوّر «اللامتناهي» أمراً مشكلاً في غاية الصعوبة عليه .

فهذه المنظـومة مع ما فيهـا من السيّارات و الكواكـب رغم أنّها تعد جـزءاً من مجرّتـا الواسعة الهـائلة ـ و مـع ذلك ـ فـإنّ هذه المجرّة متنـاهية من حيـث العدد و الأجزاء، و من حيث الذرّات و الألكترونات، و البروتونات، و مع السعة و الحجم.

إنَّ أكبر عدد تعارف الإنسان العادي على استخدامه في حياته هو رقم «المليارد» الذي يتألِّف من رقم واحد أمامه تسعة أصفار(٢٠٠/ ٢٠٠/ ١).

ثمَّ إنَّ البشريَّة بسبب تكاملها في العلوم الرياضية توصَّلت إلى ما يسمَّى

إنَّ القرآن الكريم يصور علمه سبحانه الـلامتناهـي بنحو خـاص، يختصّ

بالوحي، فإنّه لايستخدم الأرقام و الأعداد الرياضية و حتّى النجوميّة منها، لانتهائها إلى حد، بل يأتي بمثل رائع يبيّن سعة علمه، إذ يقول عزّ وجلّ : ﴿وَ لَوْ أَنَّما فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَ الْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ ما نَفِدَتْ كَلِماتُ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾(لقمان/ ٢٧).

إنَّك لاتجد أي رقم رياضي مهما كان عظيماً و هائلاً و نجوميّاً قادر على تصوير سعة علمه سبحانه مثلما يصفها قوله : ﴿ما نفدت كلمات الله﴾ .

فلو قـالِ أحد: إنّ مقـدار علمه ــ بلغة الحسـاب ـ هـو العدد الـواحد أمـامه عشرات الأصفار لما أفاد هذا الرقم ما أفاده قوله : ﴿مَا نَفَدَتْ كَلَمَاتِ اللهِ﴾ .

و بذلك تقف على حقيقة قوله سبحانه : ﴿ وَ مَا أُوْتِبِتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلًا فَإِنَّه يعبّر عن محدوديّة المقاييس و المقادير و المعايير البشرية ، كما يعبّر عن ضآلة علمه و ضحالة معارفه .

دلائل النافين لعلمه سبحانه بالجزئيات

قدعرفت البرهان الواضح على علمه سبحانه بالجزئيات و تبيّن لك أنّ الكون - بحكم كونه محتاجاً إلى المحدث حدوثاً و بقاء - و بحكم أنّ الله سبحانه موجد و مبدع في كل آن و لحظة ، فلايمكن للكون أن يغيب عن ساحة العلّة ، و ما هذا شأنه فهو ملازم للحضور، و ليس للعلم حقيقة وراء ذلك .

34V

و قد أوضحه العلاّمة بقوله : احتجّ الحكماء لنفي علمه بالجزئيات الزمانيّة بأنّ العلم يجب تغيّره عنـد تغيّر المعلوم و إلاّ لانتفت المطابقة ، لكن الجزئيـات الزمانيّة متغيّرة فلو كانت معلومة لله تعـالي لزم تغيير علمه تعالى ، و التغيّر في علم الله تعالى محال .

و قال العلامة ابن ميثم البحراني في هذا الصدد :

و منهم من أنكر كونه عالماً بالجزئيات على الوجه الجزئي المتغير، و إنّما يعلمها من حيث هي ماهيّات معقولة ، و حجّتهم أنّه لو علم كون زيد جالساً في هذه الدار فبعد خروجه منها إن بقي علمه الأوّل كان جهلاً و إن زال لزم التغيّر، لأنّ واجب الوجود ليس بـزماني ولابمكاني ، و ليس ادراكه بالآلة و كل مدرك بجزئي زماني من حيث هو متغيّر، يجب أن يكون كذلك ، فواجب الوجود لايدرك الجزئي من حيث هو متغيّر<sup>(1)</sup>.

وأجاب عنه المحقّق الطوسي بعبارة وجيزة بقوله : "و تغيّر الاضافات ممكن" .

و أوضحه العلاّمة الحلّي بقوله : « إنّ التغيّر هذا إنّما هو في الاضافات لا في الذات و لا في الصفات الحقيقيّة كالقدرة التي تتغيّر نسبتها ، و اضافتها إلى المقدور عند عـدمه ، و إن لم تتغيّر في نفسها ، و تغيّر الاضافات جائز لأنّها أمور اعتبارية لاتحقّق لها في الخارج<sup>(٢)</sup>.

و حاصله أنّ العلم كالقدرة فلو استلزم تعلّق العلم بالجزئيات تغيّره عند تغيّر المعليميانية أن ستانية التغيّر في قدرته أيضاء عند تعلّقها بالحينيات لأنّ الحنيات

(١) قواعد المرام : ص٩٨ (٢) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد : ص ١٧۶ .

" የ ለ

و يمكن توضيحه بوجه آخر أشار إليه المحقّق القوشجي في شرحه لتجريد الاعتقاد إذ قال : « إنَّ علمه تعالى ليس زمانيّاً أي واقعاً في زمان كعلم أحدنا بالحوادث المختصّة بأزمنية معيّنة فإنّه واقع في زمان مخصوص، فمباحدث منها في ذلك الزمان كان واقعاً في الحال، و ما حدث قبله أو بعده كان واقعاً في الماضي أو المستقبل، و أمّا علمه تعالى فلااختصاص له بزمان أصلاً فلايكون ثمّة حال و ماض و مستقبل، فإنَّ هذه صفات عارضة للزمان بالقياس إلى ما يختص بجزء منه إذ الحال معناه زمان حكمي هذا، و الماضي زمان قبل زمان حكمي، و المستقبل زمان هو بعد زمان حكمي هذا فمن كمان علمه أزليّاً محيطاً بالزمان و غير محتماج في وجوده إليه، وغير مختص بجزء معين من أجزائه، لايتصوّر في حقّه حال و لاماض و لامستقبل فالله سبحانـه عالم عندهـم بجميع الحوادث الجزئيَّة و أزمنتها الواقعة التبي هي فيها لامن حيث إنَّ بعضها واقع في الآن، و بعضها في الماضي و بعضها في المستقبل، بل يعلمها علماً شاملاً متعالياً عن الدخول تحت الأزمنة ثابتاً أبد الدهر، و بعبارة أخرى إنَّه تعالى لمَّا لم يكن مكانياً كان نسبته إلى جميع الأمكنة على السواء فليس فيها بالقياس إليه قريب و بعيد و متوسط كذلك لما لم يكن هو تعالى و صفاته الحقيقية زمانية لم يتّصف الزمان مقيساً إليه بالمعنى، و الاستقبال و الحضور بل كان نسبته إلى جميع الأزمنة على السواء، فالموجودات من الأزل إلى الأبد معلومة له كل في وقته، و ليس في علمه كان و كائن و سيكون، بل هي حاضرة عنده في أوقاتها، فهو عمالم بخصوصيّات الجزئيات و أحكامهما لكن لامن حيث دخول الزممان فيها بحسب أوصافها الثلاثة إذ لاتحقِّق لها بالنسبة إليه تعالى، و مثل هذا العلم يكون

ثابتاً مستمرّاً لايتغيّر أصلاً كالعلم بالكلّيّات(١). هذا ما ردّ به القوم على الإشكال من الجواب .

و يمكن توضيحه بوجه آخر من دون تمستك بأنَّ التغيّر في الاضافات بأن نقول إنَّ الإشكال إنَّما يتوجّه إذا كان علمه تعالى حصولياً و إنَّه سبحانه يصل إلى الجزئيات

(١) شرح التجريد للقوشجي : ص ۴۱۴ .

بالصور العلميّة المرتسمة القائمة بذاته سبحانه، و قدعرفت أنّ علمه بالجزئيات علمه حضوري، و أنّ الأشياء بهوياتها الخارجيّة، و حقائقها العينيّة «فعله» سبحانه و في الوقت نفسه «علمه» فلامانع من القول بطروء التغيّر في علمه سبحانه أثر طروء التغيّر في الموجودات العينيّة .

ف إنَّ التغيَّر الممتنع على علمه إنَّما هو على علمه الذاتي لا على علمه الفعلي، لأنَّ طروء التغيَّر في العلم الذاتي يستلزم طروء الحدوث في ذاته سبحانه و هو لايجتمع مع وجوب وجوده بخلاف العلم الفعلي فإنَّ العلم في مقام الفعل عبارة عن كون نفس الفعل "علمه" كما أنَّ الصور الذهنيَّة مع كونها فعلاً للنفس، علم لها.

و بذلك يظهر ضعف اشكال آخر هـو: إنَّ ادراك الجزئيات إنَّما يحتاج إلى آلة جسمانيَّة و هو سبحانه منزَّه عن ذلك لكونه منزَّهاً عن الجسمانيَّة .

فقدظهر من البيان الحاضر أنّ هذا الاشكال ناشىء من الاعتقاد بـأنّ علمه تعـالـى علم حصـولـي، حـاصل لـه تعـالـى عـن طريـق أعمـال الآلات و الأدوات الجسمانيـّة للأبصار و الإدراك مع أنّ علمـه تعالى نفـس فعله لاالصور المنتزعـة من فعله .

و ربّما يستفاد هذا الجواب ممّا ذكره المحقّق القـوشجي في شرحه المذكور إذ قال :

إنَّ ادراك المتشكلات إنَّما يحتاج إلى آلة جسمانيَّةإذا كمان العلم حصول

(١) شرح تجريد الاعتقاد للقوشجي: ص ٣١۴.

30.

الثاني : العلم بالجزئيات يستلزم الكثرة في الذات إنَّ العلم صورة مساوية للمعلوم مرتسم في العالم و لاخفاء في أنَّ صور الأشياء المختلفة، مختلفة، فيستلزم كثرة المعلومات و كثرة الصور في الذات الأحدية من کل وجه .

و لكن الاشكال مبني على كون علمه بالأشياء علماً حصولياً مرتسماً في ذاته سبحانيه كارتسبام الأشياء في النفس الإنسانية، فيلزم حدوث الكثرات في الذات الأحدية، و لكنَّهِ غير تام لأنَّ علمه بالأشياء نفس هو يَّاتها الخارجيَّة - حاضرة عنده. و هذا العلم أقوى من ارتسام صور الأشياء .

الثالث : انقلاب الممكن واجبا

إنَّ العلم لو تعلَّق بالمتجدِّد، قبل تجدَّده، لزم وجوبه، و إلاَّ لجاز أن لايوجد فينقلب علمه تعالى جهلًا، و هو محال.

و بعبارة أخرى : إنَّ علمه لايتعلَّق بالحوادث قبل وقوعها، و إلاَّ يلزم أن تكون تلك الحوادث ممكنة و واجبة معاً، و التالي باطل للتنافي بين الوجوب و الامكان .

و بيان الملازمة أنَّها ممكنة لكونها حادثة، و واجبة أيضاً، و إلاَّ أمكن أن لايوجد فينقلب علمه جهلًا.

و قدأجاب عنه المحقّق الطوسي بقوله : «و يمكن اجتماع الوجوب و الامكان باعتبارين». و أوضحه العلامة الحلّي بقوله : إن أردتم وجوب علمه تعالى أنّه واجب الصدور عن العالم فهو باطل لأنَّه تعالى يعلم ذاته، و يعلم المعدومات(فليس العلم هنا مصدر للمعلوم أي المعدوم) . و إن أردتم وجوب المطابقة لعلمه فهو صحيح لكن ذلك وجوب لاحق 301

و إن شئت قلت : إنّ العلم إنّما هو تابع للمعلوم فلايكون مفيداً لوجوبه، فالعلم تعلّق بوقوعه بوصف أنّه ممكن بالذات فهي ممكنة لذواتها، واجبة بغيرها، و هو تعلّق علم الباري تعالى بوجوبها، و لاتنافي بين الامكان بالذات و الوجوب بالغير.

و بعبارة أخرى: إنَّ الممتنع هو اجتماع «الممكن بالذات» مع «الواجب بالذات».

و أمّا اجتماع «الممكن بالذات» مع «الواجب بالغير »فهو أمر ممكن و جائز، و المعاليل عند وجود العلّة التامة ممكنات بالذات، واجبات بالغير.

و على ذلـك فلو تعلّق علمه سبحـانه بوجـود حادث فـي وقت كـذا، فعلمه سبحانه لايخرجه عن الامكان بالـذات، سواء قلنا بأنّ علمه سبب، أو غير سبب، إذ غاية ما يقتضي كون علمه سبباً، هو وجـوب وجوده بالغير، و هو يجتمع مع الممكن بالذات.

فلو تعلّق علمه سبحانه بوقوع حادث في ظرف خماص الحادث و إن كان يقع قطعاً و لايتخلّف، غير أنّ ذلك الوقوع القطعي، لايخرجه عن الامكان الذاتي .

لأنّ معنى الامكان الذاتي مساواة نسبة الشيء إلى الوجود و العدم في حد الذات وهو محفوظ بعد لحوق العلّة و اتّصافه بالـوجوب الناشئ عن جانب العلّة، فهو إذن ممكن ذاتي و إن كان واجباً بالغير.

و بذلك تقيف على أنبه لاحاجية إلى القول بـ أنَّ علمه ليس سبباً و مصدراً للمعلوم(٢).

(١) كشف المراد: ص ١٧۶ . (٢) كما عليه الفاضل القوشجي في شرحه على التجريد: ص۴١۴.

فإنّ التحاشي عن ذلك في غير محلّه بل يجب أن يقال إنّ الحادث الذي يقع في ظـرف خاص لايخرج عـن حد الامكان بعـد تعلّق علمـه، و حصول العلّة التـامّة لوجوده، فالعالم كلّه ممكن لكن بالذات، واجب بالغير.

الواحد و الثمانون : «العظيم» قدورد لفظ العظيم مرفوعاً و منصوباً في القرآن ١٠٧ مرّة و وقع وصفاً له في خمسة موارد :

١ ــ قال سبحانه : ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَ ما فِي الأَرْضِ وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْعَلِيُّ الْعَلِيُّ الْعَلِيُّ (الشورى/ ٤) .

٢ و ٣ ـ و قال سبحانه : ﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ (الواقعة / ٧٢و٩٩) . ٢ ـ و قال سبحانه : ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَأَيُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيمِ ﴾ (الحاقّة / ٣٣). ٥ ـ و قال سبحانه : ﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ (الحاقّة / ٥٢).

بناءً على أنّ العظيم في الآيات الثلاث صفة للرب لا للمضاف، أمّا معناه فقال ابن فارس : العِظَم يدل على كبر و قوة، و عظمة الذراع : مستغلظها، و من هذا الباب العظم المعروف سُمي بذلك لقوّته و شدّته، قال الراغب : و عظم الشيء أصله كبر عظمه، ثم استعير لكل كبير فأُجري مجراه محسوساً كان أو معقولاً، عيناً كان أو

و ما ذكره الراغب على طرف النقيض ممّا ذكره ابن فارس فإنّه جعل الأصل هو الكبر و القوة، و انَّ اطلاقه على العظام لمناسبة موجودة بينهما، و الظاهر من مفردات الراغب عكس ذلك.

معنى .

207

و قدجاء العظيم وصفاً لعدة أُمور في القرآن المجيد :

العذاب، البلاء، الأجر، الفوز، الفضل، اليوم، السحر، الخزي، العرش، الكيد، القرآن، الكرب، البهتان، الطود، الحظ، الظلم، الذبح، الحنث، النبأ، القسم، الخلق، إلى غير ذلك ممّا يوصف به.

و أمّا عظمته سبحانه فهو عظيم ذاتاً و وصفاً و فعلاً و كلّ ما لغيره سبحانه من العظمة فهو يرجع إليه .

## الثاني و الثمانون : «العزيز»

ورد لفظ «العزيز» في الكتاب العزيز ١۴٨ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه ٨٩ مرّة و اقتـرن بصفات أخـر: الحكيـم، ذوانتقام، القـوي، الحميـد، الـرحيم، العليـم، الغفور، الوهّاب، الغفّار، الكريم، المقتدر، الجبّار.

قال ابن فارس : له معنى واحد يدلّ على شدّة و قبوّة و ما شاكلهما مـن غلبة وقهر.

و قال «الخليـل» ربّما يستعمل فيمـا يكاد لايوجـد، قال الخليل : عـزّ الشيء حتى يكـاد لايوجد، و لكـن قال التعبير بلفـظ آخر أحسـن : هذا الذي لايكـاد يقدر عليه، أي صعب المنال، يقال عزّ الرجل بعد ضعف، و أعززته إن جعلته عزيزاً.

المراد صعب و هو راجع إلى المعنى الأصلي للكلمة، و هو القوي لكون كل صعب مقاوماً .

قال سبحانه : ﴿وَ عَزَّنِي فِي الْخِطْابِ﴾(ص/ ٢٣) أي غلبني في الخطاب . و قـول قــوم شعيـب لــه : ﴿ وَ لَـوَلَا رَهْطَــُكَ لَـرَجَمْناكَ وَ ما أَنــْتَ عَلَيْنا بِعَزِيزٍ﴾(هود/ ٩١) أي قويّ و غالب .

و على أي تقدير فقدجاء وصفاً له سبحانه في موارد كثيرة كما عرفت .

قال سبحانه: ﴿وَ مَــا مَـــينُ اللَّهِ الْأَاللَّهُ وَ اِنَّ اللَّهَ لَهَـــُوَ الْعَــرَدِيـــزُ الْحَكِيمُ﴾(آل عمران/ ۶۲).

و قسال سبحانيه: ﴿ وَ مَنا النَّصِرُ الأَ مَنِنْ عِنسَدِ اللهِ العَسَزِيسَزُ الْحَكِيمُ (آل عمران/ ١٢۶).

و بما أنّه أُستعمل مع اسم «الحكيم» تارة و مع «ذي انتقام» ثانية و مع «القوي» ثالثة، يعرب عن أنّه بمعنى الغالب القاهر الذي لايغلب و هو «قوي» في الوقت نفسه «حكيم» يقهر عن حكمة و ينتقم عن عزّ و قـدرة و لو اجتمع مع «الرحيم» و «الغفور» يعرب عن أنّه غالب و في الوقت نفسه سبقت رحمته كلّ شيء فلايكون عزّه سبباً لعدم رحمتة و تجاوزه .

و بذلك يعلم أنّ ما احتمله الغزالي في تفسير "العزيز" تفسير غير تام، قال : العزيز هو الذي يقّل وجود مثله، و تشتد الحاجة إليه، و يصعب الوصول إليه فما لم تجتمع هذه المعاني الثلاثة فيه لايطلق عليه اسم "العزيز"، فكم من شيء يقل وجوده و لكن لايحتاج إليه فلايسمّى عزيزاً، و قديكون بحيث لامثل له و الانتفاع به عظيم جداً و لكن يسهل الوصول إليه فلايسمّى عزيزاً كالشمس فإنّها لامثل لها و الانتفاع بها عظيم جداً، و لكنّها لاتوصف بالعزّة فإنّه لايصعب الوصول إليها، و أمّاإذا اجتمعت المعاني في شيء فهو "العزيز"<sup>(1)</sup>.

يلاحظ عليه : أنّ تفسير «العزيز» بمعنى ما يقل وجود مثله مع ماعرفت من كلام ابن فارس في حقّه غير تام في تفسير هذا الاسم في كثير من الايات، فإنّ تفسير قوله سبحانه : ﴿ وَ مَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ اللهِ العَزِيزُ الحَكِيمُ بأنّه ما النصر إلاّ من عند الله الذي لامثل له و لانظير،غير منسجم لما تبيّن في محلّه، إنّ كل اسم يقع في آخر الآية يجب أن يكون متناسبا مع ما ورد في الاية من المعنى، وأي صلة بين النصر و كونه سبحانه لانظير له ولامثيل.

و روي عن الأصمعي أنّه قال : كنت في البادية و أقرأ القرآن بصوت عالٍ فقرأت الآية التالية بهذا النحو :

وَ الشارِقُ وَ الشارِقَةُ فَاقْطَعُوا آيَدِيَهُما جَزَاءً بِما كَسَبًا نَكْالاً مِنَ اللهِ وَ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (المائدة/ ٣٨).

و كانت هناك أعرابيّة تسمع صوتي، فقالت لي : لو كان غفوراً رحيماً لما أمر بقطع أيديهما، فراجعت القرآن فرأيت أنّني أخطـأت في التلاوة و الآية ﴿و الله عزيز حكيم﴾ .

هذا ما فهمته الاعرابية بصفاء فطرتها، و على ذلك فـلامحيص عـن تفسير العزيـز في جميـع الموارد علـى النحو الـذي ذكره «ابـن فارس» مـن القهر و القـوّة و الشدّة .

قال الصدوق معناه: انَّه لايعجزه شيء و لايمتنبع عليه شيء أراده، فهو قباهر الله المذالية في نامية منالية المناطقية من تُمتر من المكام

(١) التوحيد للصدوق : ص ٢٠۶ .

القدرة و القهر و الغلبة .

نعم يمكن تصحيح ما ذكره الغزالي بالبيان التالي و هو: إنّ من ليس له مثيل و لانظير هو الغالب على الاطلاق دون ماإذا كان له مثيل فإنّه قديغلب كما أنّ لازم كونه عزيزاً قاهراً عدم كونه محدوداً فانّ الحدّ آية المقهورية و لعلّه إلى ذلك يشير سبحانه : شُبُحانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمّا يَصِفُونَ﴾(الصافّات/ ١٨٠).

و على أي تقدير فتفسير العزيز و ما يشترك معه في الاشتقاق من قوله : «عزّزنا» «عزّاً» «عزّتك» «أعزّ» إلى غير ذلك حَسَب ما ذكرنا من المعنى الأصلي يحتاج إلى دقّة و أعمال قريحة .

الثالث و الثمانون : «العفو»

لقدجاء العفو في الذكر الحكيم ۵ مرّات و وقع وصفاً له سبحانه فـي جميع مواردها و اقترن باسم الغفور تارة و القدير أُخرى .

قال سبحانه : ﴿ لَيَنْصُرَنَّهُ اللهُ إِنَّ اللهَ لَعَفُوٌّ غَفُورُ ﴾ (الحج/ ٤٠).

و قال تعالى : ﴿وَ أَنَّهُم لَيَقُولُونَ مُنْكَراً مِنْ الْقَوْلِ وَ زُوراً وَ أَنَّ اللهَ لَعَفُوٌ غَفُورُ (المجادلة/٢).

و قبال تعبالين: ﴿ فَبَامْسَجُوا سِمُحُوهِ هَكُمُ وَ أَبْدِيكُمُ إِنَّ اللَّهَ كَمَانَ عَفِهُ أَ

TOV.

و أمّا معناه فقد قمال ابن فارس : له أصلان يدل أحدهمما على ترك الشيء، و الآخر على طلبه ثمّ ترجع إليه فروع كثيرة لاتتفاوت في المعنى .

فالأوّل: العفو، عفو الله تعالى عن خلقه و ذلك تـركه إيّاهم فلايعاقبهم فضلًا منه.

قال الخليل كل من استحقّ عقوبة ؛ فتركته فقدعفوت عنه(١). و الظاهر أنّ العفو غير الترك بل هو المحو و الازالة يقال عفت الديارإذا درست و ذهبت، قال لبيد في معلّقته : عفت الديار محلّها فمقامها بمنى تأبّد غولها فَرِجامها

فعلى هذا العفو في حقّ الله تعالى عبارة عن إزالة آثار الذنوب بالكلّية فيمحوها من ديوان الكرام الكاتبين ولايطالبه بها يوم القيامة، و ينسيها قلوبهم كي لايخجلوا عند تذكرها ـ و أحياناً ـ يثبّت مكان كل سيّئة حسنة .

قال تعالى : ﴿وَ يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَ يُنْبِتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ﴾ (الرعد/ ٣٩) . و قال تعالى : ﴿فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّتَاتِهِمْ حَسَنَاتَ﴾ (الفرقان/ ٧٠)<sup>(٢)</sup>. و على هذا فالعفو أبلغ من المغفرة لأنّ الغفران يشعر بالستر، و العفو يشعر بالمحو، و المحو أبلغ من الستر.

و جعل «الراغب» الأصل لمعنى العفو هـ و القصد<sup>(١)</sup> و قال العفـو: القصد لتناول الشـيء يقال عفاه و اعتفـاه أي قصده متناولاً ما عنـده، و عفت الريـح الدار: قصدتها متناولة آثارها، و عفوت عنه قصدت إزالة ذنبه صارفاً عنه.

ولايخفى أنَّ ما ذكره ابن فارس أقرب بموارد استعمال العفو في الذكر الحكيم .

قال سبحانه : ﴿وَ الْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَ الْعَـٰافِينَ عَنِ النَّاسِ﴾(آل عمران/ ١٣۴) فلو كان العفو متضمّناً معنى القصد لقال و العافين للناس .

و قال سَبحانه : ﴿ يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيراً مِمَّا كُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَ يَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ (المائدة/ ١٥).

وما ذكره الراغب هو الأصل الثاني في كلام «ابن فارس» حيث جعل له أصلين أحـدهما تـرك الشيء و الآخـر طلبه و لكـل موارد، و المعنى الثانمي يناسب قولـه سبحانه : ﴿يَسْتَلُونَكَ مَاذًا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفُوَ﴾(البقرة/ ٢١٩).

و أمّا حظ العبد من هذا الاسم فهو أن يعفو عمّن ظلمه و لايقطع برّه عنه بسب تلك الاساءة و لايذكر ما تقدّم من أنواع الجفاء شيئاً من الشخص الذي يريد أن يعفو عنه، قال تعالى : ﴿وَ لْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا﴾(النور/ ٢٢).

فإنَّه متى فعل ذلك فالله سبحانه أولى أن يفعل به ذلك .

روى الرازي عن عليّ \_ عليه السلام \_ انّه دعا غلاماً له فلم يجبه، فدعاه ثانياً

الرابع و الثمانون: «العليّ» و قدورد في الـذكر الحكيم أحد عشـر مرّة و وقع وصفاً لـه سبحانه في ثمـانية موارد، و استعمل مع الكبير تارة و العظيم اُخرى و الحكيم ثالثة .

قال سبحانه : ﴿ وَ لَأَيُوُدُهُ حِفْظُهُما وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ (البقرة / ٢٥٥).

و قـال سبحانـه : ﴿وَ أَنَّ مـٰا يَـدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الباطِلُ وَ أَنَّ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ

و قـال سبحــانـه : ﴿ أَوْ يُمُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِي بِاذِنِبِهِ مَا يَشْاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ (الشوري/ ٥١).

و قـال سبحانـه : ﴿فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَأَتَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَبِيلاً إِنَّ اللهَ كُلْنَ عَلِيتاً كَبِيراً﴾(النساء/ ٣۴).

أمّا معناه فقدقـال «ابن فارس» : للعلوّ أصل واحد يـدلّ على السمو و الارتفاع لايشذّ عنه شيء من ذلك، العلاء و العلو، و يقولون : «تعالى النهار» أي ارتفع .

قـال الخليل : أصـل هذا البنـاء، العلق، فـأمـّا العلاء فـالرفعـة، و أمّا العلـو فالعظمة و التجبّر، يقولون علا الملك في الأرض علوّاً كبيراً .

و على ذلك فالمراد من توصيفه سبحانه بعليّ هو علوّه من أن تحيط به أفكار المفكّرين، و وصف الواصفين، و علم العارفين، فهو تعالى لعلّوّه لاتنالـه أيدي الخلوقات و لعظمته لايعهـده كثرة الخلق، فهو العليّ المطلق لاغيره، فإنّ العلو من الكمال و حقيقةُ كل كمال قائم به.

قال الصدوق في تفسير اسم العلي : إنّه تعالى عن الأشباه و الأنداد و عمّا خاضت فيه وساوس الجهّال، و ترامت إليه فكر الضلاّل فهو عليّ متعال عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً .

39.

قال علي (عليه السلام) : «الحمد لله الذي لايبلغ مدحته القائلون، و لايحصي نعمائه العادون، و لايؤدي حقّه المجتهدون، الذي لايدركه بعد الهمم، و لايناله غوص الفطن، الذي ليس لصفته حدّ محدود، و لاوقت معدود، و لا أجل ممدود»(۱).

(١) نهج البلاغة : الخطبة ١

.

حرف الغين

الخامس و الثمانون : «غافر الذنب»

و قدجاء «غافر الذنب» في الذكر الحكيم مرّة واحدة، و وقع وصفاً لـه مع الصفات الأخرى .

قال سبحانه : ﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ \* غُافِرِ الذَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ العِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لاَ اللهُ الاُ هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ (غَافر/ ٢ ـ ٣)

فقد وصف سبحانه في الآيتين بصفات ستّ، واستعمل «غافر» بصيغة الجمع مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه باضافة لفظ الخير إليه.

قال سبحانه : ﴿ فَاغْفِرْ لَنَّا وَ ارْحَمْنَا وَ أَنْتَ خَيْرُ الْغَافِرِينَ﴾ (الأعراف/ ١٥٥).

و جاء لفيظ «الغفور» مرفوعاً و منصوباً ٩١ مرّة و وقبع وصفاً لـه في جميع الموارد، و استعمل مبع «الرحيـم» تارة و «الحليـم» أخرى و «ذي الرحمة» ثالثاً و «الشكور» رابعاً، و « العفو» خامساً، و «العزيز» سادساً، و «الودود» سابعاً. كما أنّ «الغفّار» جاء ۴ مرّات و وقع وصفاً له سبحانه و اقترن بالعزيز. فله أسماء ثلاثة كلّها مشتق من «الغفر».

١ ـ الغافر. قال تعالى: ﴿ عَٰافِر الذَّنْبِ ﴾ (غافر/ ٣). ٢ \_ الغفور. قال سبحانه : ﴿ وَ رَبُّكَ الْغَفُورُ ذُوالرَّحْمَة ﴾ (الكهف/ ٥٨). ٣- الغفّار. قال تعالى: ﴿ وَ إِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ ﴾ (طه/ ٨٢).

و العبد له أسماء ثلاثة مشتقة من الظلم بالمعصية أو ما يعادله : ١ ـ الظالم . قال تعالى : ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِه ﴾ (فاطر/ ٣٢) . ٢ ـ الظلوم . قال تعالى : ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (الأحزاب/ ٧٢) . ٣ ـ الظلام . قال تعالى : ﴿ يَا عِبَادِيَ الذَّينَ اَسْرَفُوا عَلَىٰ اَنْفُسِهِمْ ﴾ (الزمر/ ٥٣) .

و الاسراف على الأنفس يعادل الظلام و كأنّه قال : عبدي لك أسماء ثلاثة في الظلم بالمعصية و لي أسماء ثلاثة في الرحمة و المغفرة، فإن كنت ظالماً فأنا غافر و إن كنت ظلوماً فأنا غفور و إن كنت ظلاماً فأنا غفّار (1).

أمّا معناه فقدقال ابن فارس : مُظم باب السترُ، فالغفر : الستر، و الغفران و الغفر بمعنى، يقال غفر الله ذنبه غفراً و مغفرة و عفراناً . قال في الغفر : في ظلّ من عنت الوجوه له ملك الملوك و مالك الغفر

و «المغفر» معـروف و الغفارة خرقـة يضعها المدهن علـي هامته، و ذكـر عن امرأة من العرب أنّها قالت لابنتها : اغفري غفيرك تريد غطّيه .

السادس و الثمانون: « الغالب» لقدجاء الغالب مفرداً في الذكر الحكيم ثلاث مرّات و وقع في موضع اسماً له سبحانه، قال عزّ وجلّ:

(١) لوامع البيّنات للرازي : ص٢١٢.

# جار لَكُم (الأنفال / ۴۸).

و أمّا معناه فقدقال ابن فارس يدلّ على قوّة و قهر و شدّة .

قال الله تعالى: ﴿وَ هُمُمْ مِنْ بَعَدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ﴾ (الروم / ٣) و ذكر مثله «الراغب» في مفرداته: قال سبحانه: ﴿كَسَمْ مِنْ فِئْسَةٍ قَلِيلُسَةٍ غَلَبَتْ فِئْسَةً كَثِيرةَ﴾ (البقرة / ٢۴٩).

و أمّا المراد من قوله سبحانه : ﴿ وَ الله غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ فإن كان الضمير راجعاً إلى يوسف، فيكون المراد إنّ الله غالب على أمر يوسف، يحفظه و يرزقه حتى يبلغه ما قدّر له من الملك و لايكله إلى غيره، و على تسليم هذا الفرض فرعاية يوسف مصداق من مصاديق القاعدة الكليّة و هو غلبته سبحانه على كلّ شيء.

و أمّاإذا قلنا أنّ الضمير يرجع إلى الله سبحانه فيكون المراد من الأمر هو نظام التدبير. قال تعالى : ﴿ يُكَبِّرُ الأَمْرَ ﴾ (يونس / ٣) . فيكون المعنى أنّ كلّ شيء من شؤون الصنع و الايجاد، من أمره تعالى و هو تعالى غالب عليه و هو مغلوب له يطيعه فيما شاء ينقاد له فيما أراد ليس له أن يستكبر أو يتمرّد فيخرج من سلطانه كما ليس له أن يسبقه أو يفوته .

قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللهَ بَالِغُ أَمْرِهِ ﴾ (الطلاق/ ٣) .

و بالجملة أنَّ الله تعالى هو قاهر كلَّ شيء إذ لاشيء إلَّا بأمره حدوثاً و بقاء و

عند ذلك فلايتصوّر وجود شيء خارج عن إرادة الله و قدرته .

و قـال سبحـانـه : ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ اِنَّهُ كَانَ غَفُّاراً﴾(نوح/ ١٠). واستعمل مع العزيز في الموارد الثلاثة الآتية .

قال سبحانه : ﴿ رَبُّ السَّمُواتِ وَ الأَرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا الْعَنزِيزُ الْغَفَّارُ ﴾ (سورة ص/ ۶۶) . و قال عزّ من قائل : ﴿ كُلُّ يَجْرِى لَأَجَلٍ مُسَمّى أَلا هُو الْعَزِيزُ الغَفَّارُ ﴾ (الزمر/ ۵) . و قال تعالى : ﴿وَ آَنَا اَدْعُوكُمْ إِلَىٰ الْعَزِيزِ الغَفَّارُ ﴾ (غافر/ ۴۲) .

و اللّفظ صيغة المبالغة من الغفر و قـدتبيّن معناه عند البحث عن اسـم «غافر الذنب».

الثامن و الثمانون : «الغنيّ» و قد جـاء لفظ «الغنيّ» فـي الذكر الحكيـم مرفوعـاً و منصوباً ٢٠ مـرّة و وقع وصفاً له سبحانه في ثمانية عشر مورداً و استعمل تارة مع إسم «الحميد» و أخرى مع «الحليم» و ثالثاً مع «الكريم» .

قال سبحانه : ﴿وَ اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ غَنبِيٌّ حَمِيدُ﴾ (البقرة/ ٢۶٧). و قال تعالى : ﴿قَوْلُ مَعْرُوفٌ وَ مَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهُا أَذِي وَ اللهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ ﴾ (البقرة/ ٢۶٣).

و قال سبحانه : ﴿ مَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌ كَرِيمُ ﴿ النمل / ٢٠ ) .

و أمّا معناه فقدقال «ابن فارس» : له أصلان أحدهما يدلّ علىالكفاية و الآخر

صوت، فالأوّل الغنيٰ في المال .

و قال «الراغب» : الغناء يقال على ضروب أحدها عدم الحاجات و ليس ذلك إلا لله تعالمي و هو المذكور في قوله : ﴿إِنَّ اللهَ لَهُوَ الْغَنِيُ الْحَمِيدُ﴾ و الثانمي قلّة الحاجات، و هو مشار إليه بقوله : ﴿وَ وَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنِي﴾ .

و الظاهر أنّه ليس له إلاّ معناً واحداً و إنّما الاختلاف في المصاديق و الجري، فالغني المطلق هو الله سبحانه، و أمّا غني الغير هو أمر نسبي.

و أمّا كونـه سبحانه غنيّاً غيـر محتاج إلى شيء فهـو لازم كونه سبحانـه واجب الوجود لذاته و واجب الوجود في صفاته و أفعـاله فكان غنيّاً عن كل ما سواه . أمّا كل ما سواه فممكن لذاته فوجوده بايجاده . فكان هو الغني لاغيره .

فله العزّ و الجمال، و له البهاء و الكمال، و ما للغير من الجمال، من رشح بحر جماله، أو له من الكمال، فهو ظل كماله. و ما أليق بالمقام قول القائل :

أرأيت حسن الروض في آصاله أرأيت بدر التم عند كماله أرأيت كأساً شيب صفو شمولها أرأيت روضاً ريض خيل شماله أرأيت رائحة الخزامي<sup>(1)</sup> سحرة فغمت خياشيم العليل الواله هـذا و ذاك و كلّ شيء رائـق أخذ التجمّل من فروع جماله هلك القلوب بأسرها في أسره شغفا و شدّ عقولنا بعقاله<sup>(۲)</sup>

التاسع و الثمانون : «الغفور» و قدورد ذلك اللفظ مرفوعاً و منصوباً ۹۱ مرّة و أستعمل مع صفات أخر مثل «رحيم»، «عفو»، «عزيز»، «شكور»، «الودود» و «الحليم». قال سبحانه : ﴿ شُمَّ يَتُوبُ اللهُ مِنْ بَعْدِ ذَلْكَ عَلَىٰ مَنْ يَسْاءُ وَ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾(التوبة/ ٢٧).

38V

و قـال سبحانـه : ﴿لَيُوَقِيَّهُمُ أُجُورَهُمُ وَ يَزِيدَهُمُ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورُ (فاطر/ ٣٠).

و قال سبحانه: ﴿إِنَّهُ هُمُوَ يُبَسِدِي وَ يُعِيسِدُ \* وَ هُمُو الْغَفَسُورُ الْوَدُودُ ﴾ (البروج/ ١٣ و ١٢).

و قال سبحانه : ﴿وَ لَئِنْ زَالَتُنَا إِنْ أَمْسَكَهُمًا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً﴾(فاطر/ ۴۱).

و اللفظ من الصفات المشبّهة بالفعل و صيغته للمبالغة و قد تبيّن معناه ممّا ذكرناه في اسم «غافر الذنب».

## حسرف الفسساء

التسعون : «الفاطر» قدورد اسم الفاطر في الذكر الحكيم ۶ مرّات و وقع في الجميع اسماً له سبحانه. قال سبحانه : ﴿ اَغَيْرَ اللهِ أَتَّخِذُ وَلِيَّا فَاطِرِ السَّمُواتِ وَ الأَرْضِ ﴾ (الأنعام / ١٢). و قال سبحانه : ﴿ فَاطِرَ السَّمسُواتِ وَ الأَرْضِ اَنْتَ وَلِيَّ فِي السَّدُنْيَا وَ الآخِرَةِ ﴾ (يوسف/ ١٠١). و قال عزّ من قاتل : ﴿ قَالَتَ رُسُلُهُمْ أَنِي اللهِ شَكَّ فَاطِرِ السَّمواتِ وَ الأَرْضِ ﴾ (إبواهيم / ١٠).

و قمال سبحانيه : ﴿الْحَمْدُ لِلَهِ فَمَاطِرِ السَّمَواتِ وَ الْأَرْضِ جَاعِيلِ المَلَاتِكَةِ رُسُلاً﴾(فاطر/ ١)().

و قداستعمل ذلك الاسم في جميع الموارد مضافاً إلى السموات و الأرض نعم استعمل «فطر» متعدّياً إلى الناس .

قال سبحانه: ﴿ فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَرَ النَّاسَ عَلَيْهِا لاَتَبَدِيلَ لِخَلُق

اللو) (الروم / ۳۰).

و أمّا معناه فقدقال "ابن فارس» : يدلّ على فتح شيء و ابرازه و من ذلك «الفطر» بالكسر من الصوم و منه «الفطر» بفتح الفاء و هو مصدر فطرت الشاة فطراً إذا حلبتها، ثمّ قال و الفطرة الخلقة، و قال الراغب : أصل الفطر : الشق طولاً، قال : ه مَنْ فُطُور (المُلك/ ٣) أي اختلال، و قال تعالى : ﴿السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ كَانَ وَعُدُهُ مَفْعُولاً (المزمّل/ ١٨)، و فطرت الشاة : حلبتها باصبعين، و فطرت العجين إذا عجنته و خبزته من وقته، و منه الفطرة، و فطر الله الخلق و هو إيجاده و ابداعه على هيئة مترشّحة لفعل من الأفعال.

و المحصّل من كلامهما : إنّ الفطر بمعنى الفتح و الشقّ حتى إنّ نسبة الفطر إلى العجين لأجل أنّه يحتاج إلى البسط و القبض حتى يكون قابلاً للطبخ .

إنّما الكلام في استعماله في الايجاد و الابداع و الظاهر أنّ وجه استعماله فيهما هو انّ الخلقة يشبهها بشق العدم و فتحه و إخراج الشيء إلى ساحة الوجود .

يقول العلامة الطباطباني(ره) في تفسير قوله : ﴿فاطر السموات و الأرض﴾ : أخرجها من ظلمة العدم إلى نور الوجود<sup>(١)</sup>.

و قال في موضع آخر: «إنّ اطلاق الفاطر عليه تعالى بعناية استعارية كأنّه شق العدم فأخرج من بطنه السموات و الأرض. فمحصّل معناه إننّه موجد السموات و الأرض ايجاداً ابتدائيتاً من غير مثال سابق، فيقرب معناه من معنى «البديغ» م «المبدع»، م الفيق بين الإرباع م الفط، إنّ المنابة في الإداع متماة قدين إلى المثال

(٢) المصدر السابق: ج ١٧، ص ٤.

## الواحد و التسعون : «فالق الإصباح» -

قدورد في الذكر الحكيم مرّة واحدة و جرى وصفاً له سبحانه قال: ﴿ فَالِقُ الإصْباح وَ جَعمَلَ اللَّيلَ سَكَناً و الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ حُسْباناً ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ العَلِيمِ﴾(الأنعام/ ٩۶).

و أمّا معناه فقد قال «ابن فارس» : يدلّ على فرجة و بينونة في الشيء و على تعظيم شيء . فمن الأوّل فلقت الشيء أفلقه فلقاً، و الفلق الصبح لأنّ الكلام ينفلق عنه ، و من الثاني الفليقة و هي الداهية العظيمة ، و قال الراغب : «الفلق» : شق الشيء و إبانة بعضه عن بعض ، قال تعالى : «فالق الاصباح» و «إن الله خالق الحب و النوى»، و هانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم » و قوله : ﴿ أَعُوذُ بِرَبِّ الفَلَقِ ﴾ أي الصبح .

فتوصيفه سبحانه بفالق الاصباح، لأجل انّه يشق الظلمة و يتجلّى من صميمها النور.

- فقدتضمّنت الآية ثلاث آيات سماوية : ١ \_فالق الإصباح . ٢\_و جعل الليل سكناً .
  - ٣\_و الشمس و القمر حسباناً .

و المراد من الاصباح هو الصبح . قال امرؤ القيس : ألا أيّها الليل الطويل ألا انجلي بصبح و ما الإصباح منك بأمثل فالمراد من فلق الإصباح هو اخراج النور من الظلمة الهائلة المنبسطة في السماء كل ذلك عن طريق ربط الأسباب بالمسبّبات، وطروء الوضع الخاص للأرض بالنسبة إلى الشمس كما أنَّ المراد من الآية الثانية هو ما جاء في قوله : ﴿ وَ مِنْ رَحْمَتِهِ

جَعَلَ لَكُسُمُ اللَّيلَ وَ النَّهارَ لِنَسْكُنسُوا فِيهِ وَ لِتَبْتَغَسُوا مِنْ فَضْلهِ وَ لَعَلَّكُمُ

و المراد من السكون أعم من سكون البدن و الروح ، فالبدن يستريح من تعب العمل بالنهار ،و النفس تسكن بهدوء الخواطر و الأفكار، و المراد من جعل الشمس و القمر حسباناً هو كونهما مظاهر للحساب لأنّ طلوعهما و غروبهما و ما يظهر منهما من الفصول كل ذلك بحساب .

قال سبحانه : ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياءً وَ الْقَمَرَ نُوراً وَ قَدَرَهُ مَنازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَ الْحِسْابَ﴾ (يونس/ ٥) .

> الثاني و التسعون : «فالق الحبّ و النّوى» و قدورد مرّة واحدة و جرى وصفاً له سبحانه .

قال تعالى : ﴿إِنَّ اللهَ فَالَمِقُ الْحَبِّ وَ النَّوَىٰ يُخْرِجُ الحَتَّ مِنْ المَيِّتِ وَ مُخْرِجُ المَيِّتِ مِنْ الحَيِّ ذَلِكُمُ اللهُ فَاَنَىٰ تُؤْفَكُونَ﴾ (الأنعام/ ٩٥).

قمال الراغب: فالحمة و الحبّة يقمال في الحنطمة و الشعير و نحوهما من المطعومات.

قال تعالى : ﴿ كَمَثْلَ حَبِيَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبِنْعَ سَنابِلَ فِي كُلُّ سُنْبُلَةٍ مِائَةُ

حَبَّةٍ ﴾ (البقرة/ ٢۶١). و أمّا النّوى فالمراد منه نوى التمر.

قال في المقاييس : فالله سبحانـه يشق الحبّ و النّوى فينبـت منهما النبات و الشجر اللذين يرتزق الناس من حبّه و ثمره فالآية بصدد بيان قدرته و لأجل ذلك يذكر قوله : ﴿ يُخْرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيِّتِ وَ مُخْرِجُ المَيَّتِ مِنَ الحَيِّ .

TV7

و قدتضمّنت الآية ، ثلاث آيات أرضية أعني : ١ \_ فالق الحبّ و النّوى . ٢ \_ يخرج الحيّ من الميّت . ٣ \_ و مخرج الميّت من الحيّ .

و الكل آيات أرضية و المعنى أنبَّه سبحانيه فالق ما يبزرعه البشر من حب الحصيد، و نوى الثمرات، و شباقَّه بقدرتيه، و بذليك يبيِّن قدرتيه على ربيط علل الإنبات و النمو بمسبِّباته و ذلك بتقديره،

و إنّما خصّ بالذكر خصوص حالة فلق الحب و النوى من بين سائر الحالات مع أنّه ستمر على الحبّ و النوى حالات و تطرأ عليهما مراحل مختلفة من النمو حتى يصير زرعاً أو شجراً و إنّما خصّ ذلك لأنّ لتلك الحالة من بين سائر الحالات أهمية خـاصّة تشبه بحالة خروج الطفل من بطن أمّه بعد ما كان محبوساً فيها بين ظلمات ثلاث، و الحبّ و النوى يمثّلان قلاعاً مستحكمة تحتفظ فيها المادة الحيوية للنباتات فاذا صارت الظروف مستعدة لخروجها و نموّها و انتشارها؛ تتحرك الحبة بالتشقّق و التفتّح فتأخذ البذرة و النّوى مسيرها نحو التكامل

و أمّا البحث حول الاية الثانية و الثالثة الواردتين في هذه الآية المباركة أعني اخراج الحي من الميّت و اخراج الميّت من الحي فقد ركّز القرآن على هذين العملين في غير مورد من الآيات .

يقول سبحانه : ﴿ تُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهْارِ وَ تُولِجُ النَّهْارَ فِي اللَّيْلِ وَ تُخْرِجُ الحَقّ مِنَ المَيِّتِ وَتُخْرِجُ المَيِّتَ مِنَ الحَيِّ وَتَرْدُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (آل عمران/ ٢٧).

و هاتان الآيتان من السئن العامّة الالهيّة التي يركّز عليهما القرآن الكريم . و الذي يناسب المقام هو أن يقال : إنّ المراد من خروج الحيّ من الميت هو اخراج البذر من نبات و شجر و هو حيّ متغذِّ نام ، من الميت أعني التراب و هو ما لايتغذَى

\*\*\*

و لاينمو وبعبارة أخرى خلق الأحياء من النبات و الحيوان من الأرض العادمة الشعور و الحياة .

كما أنّ المراد من قوله : ﴿ وَ مُخْرِجُ الْمَيَّتِ مِنَ الْحَيِّ هو عود الخلايا الحيوية إلى الموت بعد مدّة .

و يمكن أن يقال : إنّ المراد هو إخراج الحبّ و النوى من النبات ، فإنّ الحبّ و النوى حسب اللغة و العرف ليسا من الموجودات الحيّة و إن كانا حسب موازين العلوم الطبيعية حاويتين لموجوداتٍ صغيرةٍ حيّةٍ .

هذا إذا قمنا بتفسير الآية حسب السياق و يمكن أن يقال : المراد من اخراج الحي من الميت و مقابله هو اخراج المؤمن من صلب الكافر، و إخراج الكافر من صلب المؤمن فإنه سبحانه سمّى الايمان حياة و نوراً، و الكفر موتاً و ظلمة كما قال تعالى : ﴿ أَوَ مَنْ كُانَ مَيِّتاً فَأَحْيَيْنَاهُ وَ جَعَلْنا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النّاسِ كَمَنْ هُوَ فِي الظُّلُماتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا﴾(الأنعام/ ١٣٢).

الثالث و التسعون : «الفتّاح» قدورد «الفتّاح» في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه . قال تعالى : ﴿قُلُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحِتَقِ وَ هُوَ الْفَتَاحُ

و أمّا معناه فقد قبال ابن فارس : إنبّه أصل يدلّ على خلاف الاغلاق، يقال فتحت الباب و غيره فتحاً ثمّ يحمل على هذا سائر ما في هذا البناء فالفتح و الفتاحة : الحكم، و الله تعالى الفاتح أي الحاكم، قال الشاعر في الفتاحة: ألا أبلغ بني عوف رسولاً بأتّي عن فتاحتكم غنيّ

TV4

و الفتح : النصر و الاظفار و قريب من ذلك في «المفردات» غير أنّه قسّم الفتح على قسمين : يدرك بالبصر كفتح الباب و قسم يدرك بالبصيرة كفتح الهمّ، قال : «و يقال فتح القضية فتاحاً : فصل الأمر فيها وأزال الاغلاق» . قال تعالى : ﴿رَبَّنَا افْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَ أَنْتَ خَيْرُ الفَاتِحِينَ﴾(الأعراف/ ٨٩).

و على هذا ف «الفتّاح» من أسماء الله الحسنى و هو بمعنى الحاكم في الآية، و يؤيّده ذكر العليم بعده، و لايراد منه الفاتح بمعنى المنتصر، و إلآ لكان المناسب أن يذكر بعده «العزيز»، و يؤيّده صدر الآية : ﴿قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ فَالآية تثبت البعث لتميز المحسن من المسيئ أوّلاً ثم القضاء بينهم بالحق و هو الحاكم العليم، و بذلك يعلم أنّه «خير الفاتحين» أي خير الحاكمين، لأنّ حكمه هو العدل و القسط، و علمه هو النافذ غير الخاطىء أبداً بخلف حكم الآخرين فهم بين حاكم عادل أو جائر، و مصيب أو مخطىء .

# حرف القاف

الرابع و التسعون: « القائم على كل نفس بما كسبت» و قدورد هُـذا الاسم المركّب في الذكر الحكيم مرّة واحددة و وقع وصفاً له سبحانه.

قال تعالى : ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَ جَعَلُوا لِلَهِ شُرَكَاءَ قُلْ سَمُّوهُمُ آمْ تُنَبِّنُونَهُ بِما لاَيْعْلَمُ في الأَرْضِ آمْ بِظَاهِرٍ مِنْ الْقَوْلِ بَلْ زُيتِنَ للَّذِيسَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَ صُدُّوا عَنِ السَّبِيلِ وَ مَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ (الرعد/ ٣٣).

و أمّا معناه فقدذكر ابن فارس لـ «قوم» معنيين أحدهما : الجماعة و الناس، مثل «لايسخر قوم من قوم» و الآخر الانتصاب قال : و قديكون قام بمعنى العزيمة كما يقال قام بهذا الأمر إذا اعتنقه فهم يقولون في الأوّل قيام حتم، و في الآخر قيام عزم، و الظاهر أنّ المراد منه في الآية هو المهيمين المتسلّط على كل نفس، المحيط بها، و الحافظ لأعمالها، و بماأنّ الهيمنية على الشيء و المراقبة له يستلزم كون المراقِب قائماً منتصباً كبي يسهل تسلّطه و مراقبته، استعير القائم بمعنى المنتصب للهيمنة و التسلّط و الإحاطة.

قال سبحانه في حتّى أهل الكتاب : ﴿ وَ مِنْهُمْ مَنْ إِنَّ تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لأَبُوَدِهِ المُكَ الأ

**TVV** 

أنّه سبحانه له الاحـاطة على الأشياء و القهـر عليها و الشهود لها، و هــذا يقتضي أن لايشاركه في الألوهيّة شيء .

و تقدير الآية : «أفمن هـو قائم بالتدبير على كل نفس و حـافظ على كل نفس أعمالها ليجـازيها، كمن هو ليس بهـذه الصفات من الأصنام و الأوثان و يـؤيّد كون المعنى ذلك قوله : ﴿ وَ جَعَلُوا لِلّه شُرَكَاءَ﴾ .

الخامس و التسعون: «قابل التوب» قدورد في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه . قال سبحانه : ﴿ ظافِرِ الذَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ العِقَّابِ ذِي الطَّوْلِ لا اِلْهَ اِلاَ هُوَ إِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾ (غافر/ ٣) .

و قدتبيّن معناه ممّا ذكرناه في تفسير «التوّاب».

السادس و التسعون : «القادر» قدورد في الذكر الحكيم مفرداً سبع مرّات و وقع في جميع المواضع و صفاً له سبحانه .

قال تعلل المحفق أبارة الأتية المشتق المترجي المارية في تراتي المتحد محمد محمد محمد محمد محمد محمد محم

## السابع و التسعون : «القدير»

قـدورد لفظ القـدير فـي الذكـر الحكيـم ۴۵ مرّة و وقـع في جميـع المواضـع وصفاً له سبحانه .

قال سبحانه: ﴿فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشْاءُ وَ يُعَـّذُبُ مَنْ يَشْاءُ وَ اللهُ عَلىٰ كُلِّ شَـيْءٍ قَدِيرُ﴾(البقرة/ ٢٨۴).

و العناية التامّة ظاهرة من القرآن على كون قدرته عامّة لكل شيء فقدورد قوله سبحانه : ﴿ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرُكَ في ٣٢ آية، كما استعمل لفظ القدير مجرّداً تارة و مع «عليم» اخرى، قال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ قَدِيرُ (النمل/ ٧٠). و «عفوّ» ثالثاً قال سبحانه : ﴿ فَإِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًاً قَدِيراً (النساء/ ١٢٩).

و الحق إنّ القدرة و العلم من أسمى صفاته سبحانه كما أنّ العالم و القادر من أظهر أسمائه سبحانه، فلاعتب علينا لو بسطنا الكلام هنا كما بسطناه في اسمي «العالم» و «العليم».

و أمّا معناه فقد جعل «ابن فارس» : الأصل في معناه مبلغ الشيء وكنهه و نهايته، فالقدر مبلغ كلّ شيء و قدّرت الشيء و أقدّره من التقدير، ثمّ قال : و قدرة الله تعالى على خليقته : إيتاؤهم بالمبلغ الذي يشاؤه و يريده . ثمّ قال : «رجل ذوقدرة و ذومقدرة أي يسار و معناه أنته يبلغ بيساره و غنائه من الأمور المبلغ الذي يوافق إرادته، و لايخفي أنّ جعل الأصل في القدرة هو مبلغ الشيء و كنهه و نهايته، بعسً

TV9

و يمكن أن يقال : إنّ القدرة من التقدير و هو التحديد و تبيين كمّيّة الشيء، و اشتقاق القدرة بمعنى الاستطاعة لأجل أنّ القدرة تلازم تحديد الشيء و تقدير كميّته، و لعلّ هذا مراد ابن فارس من قوله : «مبلغ الشيء و كنهه و نهايته».

ثمّ إنّ الـراغب فسّر القـدرة في حقّه سبحـانه بنفـي العجز، و هذا مبنـيّ على ارجاع الصفات الثبوتية إلـى السلبيّة و هو منظور فيه، و على كل تقديـر فالمفهوم من القادر و القدير شيءواحد إلاّ انّ القدير أبلغ و آكد في الدلالة على القدرة .

تعريف القدرة فسّر المتكلّمون القدرة بتعريفين : ١ ـ صحّة الفعل و الترك، فالقادر هو الذي يصحّ أن يفعل و يصح أن يترك . ٢ ـ الفعل عنـد المشيئة و الترك عند عـدمها ، فالقادر مـن إن شاء فعل ، و إن شاء لم يفعل ، أو إن لم يشاء لم يفعل<sup>(١)</sup>.

و لايخفى ان التعريفين يصدق ان في حقّ الإنسان، أمّا التعريف الأوّل فلأنّ صحة الفعل و الترك عبارة عن امكانهما، و الامكان إمّا امكان ماهوي و هو عبارة عن كون الفاعل ذاماهيّة يكون نسبة الفعل و الترك إليها متساوية، و إمّا امكان استعدادي و هو كون الفاعل ذاقوة استعداديّة تخرج الشيء من القوّة إلى الفعل كالاستعداد الموجود في البذر و النواة الذي يعطي صلاحيّة لهما بأن يكونا ذرعاً أو شجراً و الامكان الاستعدادي من مظاهر المادة، و الله سبحانه منزّه عنها و عن شأبتها.

و أمّا التعريف الثاني ف لأنّ قول القائل بأنّ القادر إن شاء فعل و إن شاء لم

(١) اوائل المقالات: ص ١٢، كشف الفوائد للعادمة الحلي: ص ٣٣، الاسفار: ج ٤، ص ٣٠٧ و ٣٠٨، و قال ابن ميشم في «قواعد المرام في علم الكلام»: ص ٨٣ عرّفها المعتزلة بأنها عبارة عن كون الفاعل بحيث إذا شاء فعل و إذا شاء لم يفعل.

يفعل، يعرب عن عدم كفاية الذات في مقمام الفاعليّة بسل تحتاج إلى ضمم ضميمة باسم المشيئة و الله سبحانيه تام في الموجود كما هو تام في الفاعليّة، لايحتياج في وجوده و فعليه إلى شيء سواه، فيجب في توصيفه سبحانه بالقيدرة و الاستطاعة، تجريده عن شوب النقص و العيب.

و لعلّنا لانقدر على تعريف قدرته بشكل جـامع و مانع مناسب لـذاته إلا أنّه يمكن القاء الضوء عليه بالتقسيم التالي .

إنّ نسبة الَفعل إلى الفاعل لاتخلو عن أقسام ثلاثة : ١ ـ أن يكون ملازماً للفعل غير منفك عنه كالنار بالنسبة إلى الاحراق . ٢ ـ أن يكون ملازماً لتركه فيكون ممتنعاً عليه كالنار بالنسبة إلى البرودة .

٣ ـ أن يكون الفاعل غير مقيّد بواحـد من النسبتين فلايكون الفعل ممتنعاً عليه حتى يتقيّد المبـدأ بالترك و لاالترك ممتنعاً عليـه حتى يتقيّد بالفعل، فيعـود الأمر في تعريف القادر إلـى كونه مطلقـاً غير مقيّد بشيء من الفعل و التـرك، و لعلّ هـذا التعريف أسهل و أتقن ما في الباب.

و قدقلنا غير مرّة : إنّ الهدف من توصيفه سبحانه بهذه الصفات الكماليّة هو اثبات الكمال على ذاتمه و تنزيهمه عن النقمص و العيب فلمو كان في اجراء بعمض

فكل إنسان يجد في قرارة نفسه و صميم ذاته و وجدانه ميلاً و انجذاباً إلى قدرة فائقة يستمد منها العون عند الشدائد و نزول المحن، و يعتقد كونه قادراً على تخليصه و مساعدته و إمداده . إن وجود تلك الفطرة و ذلك الانجذاب حاك عن وجود تلك القدرة المطلقة ، و إلاً يلزم لغوية وجودها في الإنسان ، و ليس المراد منها التصوّر و التفكّر حتّى يقال إنّ الوهم لايدلّ على وجود المتوهّم بل المراد هو الميل الباطن و الانجذاب الذاتي من دون محرّك و حافز، فكل إنسان عند ما يواجه المشاكل و الشدائد يجد من أعماق نفسه أنّ هناك موجوداً قادراً عالماً بمشاكله و هو قادر على دفعها عنه .

نعم بعد ما ارتفعت الشدّة، و هدأت الأوضاع ربّمما يغفل عنها، و هـذا من خصائص الأمور الفطرية حيث تتجلّى في ظروف خاصّة و تتضاءل في ظروف أُخرى.

قال سبحانه : ﴿ قُلُ أَرَأَيْتُكُمْ إِنْ آتَاكُمْ عَذَابُ اللهِ أَوْ أَتَتْكُمُ السّاعَةُ أَغَيرُ اللهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنتُمْ صادِقِينَ \* بَلْ إِيّاهُ تَدْعُمونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَ تَنْسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ﴾(الأنعام/ ۴۰ و ۴۱).

فالفطرة كما تهدي إلى أصل وجود الصانع، كذلك تهدي إلى صفاته.

يقف على ما في هذا النظام من السنن و القوانين التي تحيّر العقول .

و يكفي في ذلك إذا لاحظنا النظام السائد على الكون بدءاً من السماء و ما فيها من نجوم و كواكب و ما فيها من منظومات و مجرّات و مروراً بالأرض ، و ما فيها من عوالم كعالم الحيوان وعالم البحار و عالم النبات وعالم الحشرات ، و ما فيها من بدائع الصنع و رائع الخلق . فإذا لاحظنا تتمثّل قدرته تعالى أمام أعيننا قدرة لايمكن تحديدها ، و على ذلك فكما أنّ وجود كل ممكن يدلّ على وجود صانع له فكذا صفات المصنوع كاشفة عن صفات الصانع ، فالملحمة الشعرية كما تحكي عن وجود الشاعر، تعرب عن مدى مقدرته الخيالية و ذوقه الخلاق ، حيث استطاع بذوقه المتفوق على التحليق في آفاق الخيال، و سبك المعاني في قوالب الألفاظ الجميلة . فكتاب «القانون» لابن سينا في الطب و «الشفاء» له في الفلسفة ، و «الملحمة البطولية» للفردوسي تعكس قدرة المؤلفين و إحاطتهم على الطب و الفلسفة و خلق المفاهيم و المعاني في عالم الخيال .

«و أرانا من ملكوت قدرته و عجائب ما نطقت به آثار حكمته ... »<sup>(۱)</sup>.

الثالث : معطى الكمال لايكون فاقداً له

و من دلائل قدرته أن خلق الإنسان و خلق غيره من الأشياء و أعطى لكل موجود حرّ مختار قدرة يقتدر بها على ايجاد البدائع و الغرائب من الأشياء، و معطي هـذا الكمال و مفيضـه لايكون فـاقداً لـه، و الـذي أظن إنّ المقـام غني عـن إقامة البرهـان، إنّما الكلام في فـروع هذا الوصف التي مهمّها عبـارة عن سعة قدرتـه لكل شيء.

(١) نهج البلاغة : الخطبة ٨٧ المعروف بخطبة الاشباح .

سعة قدرته لكل شيء

الكمال المطلق الذي ينجذب إليه الإنسان في بعض الحالات و الأحايين، يجب أن يكون قادراً على كل شيء ممكن و لايتبادر إلى الأذهان أبداً لولا تشكيك المشكّكين ـ انّ لقدرته حدوداً و انّه بالتالي قادر على شيء دون شيء و لكن الأبحاث الكلامية طرحت أسئلة في المقام و هي : 1 ـ هل هو سبحانه قادر على القبيح أو لا؟ 2 ـ هل هو قادر على خلاف معلومه أو لا؟ 7 ـ هل هو قادر على مثل مقدور العبد أو لا؟ 4 ـ هل هو قادر على عين مقدور العبد أو لا؟ 5 ـ هل هو قادر على عين مقدور العبد أو لا؟ 6 لا تنحصر الأسئلة المطروحة في المقام فيما ذكر بل هناك أسئلة أخرى، 6 فإليك بيانها :

۵\_ هل هو سبحانه قادر على خلق نظيره؟

۶ ـ هل هو سبحانه قادر على جعل الشيء الكبير في جوف الشيء الصغير؟ ٧ ـ هـل هو سبحانه قـادر على خلق شيء لايقـدر على إفنائه أو تحريكـه من جانب إلى جانب؟

و هذه الأسئلة الثلاثة الأخيرة لايختلف فيهما أحد من المتكلّمين و لأجل ذلك لايعدّ البحث فيها ملاكاً لوجود الخلاف، و إليمك البحث عن تاريخ المسألة وفاقاً و خلافاً فنقول :

"ለ۴

"إبراهيم بن سيّار"(النظام)()) المتوفيّي عام ٢٣١ فقدخالف فيها و قال بعدم قـدرته على القبيح و إلاّ لصدر منه فيكون فـاعله جاهـلاً أو محتاجـاً و هو محـال، فيكون الفعل محالاً فلايقدر عليه(٢).

الأمر الثاني : من جانب «عبّاد بن سليمان السيمري» حيث قال : إنّ الله لايقدر على خـلاف معلومه . أي ما علـم الله وقوعه ، وجب وقـوعه و ما علم عدمه ، يمتنـع وقوعه ، إذ لو لم يقع مـا علم و قوعه ، أو وقع ما علـم عدمه ، لزم انقلاب علمه تعالى جهلاً ، و انقلاب علمه تعالى جهلاً محال<sup>(٣)</sup>.

الأمر الثالث: من جانب البلخي المتوفّى عام ٣١٩ حيث قمال: لايقدر على مثل مقدور عبده لأنّه طاعة أو سفه أو عبث، و الكل عليه محال<sup>(٢)</sup>.

الأمر الرابع : من جانب الجبّائيين : أبي علي و ولده أبي هاشم<sup>(٥)</sup>. فقال : لايقدر على عين مقدور العبد و إلاّ لاجتمع قادران على مقدور واحد و هو محال، و إلاّ لـزم وقوعه نظراً إلى إرادة أحدهما، و عدمه نظراً إلى كـراهة الآخر، فيكون واقعاً و غير واقع، و هذا خلف<sup>(۶)</sup>.

الدين للاسفرايني : ص ٧٠، و الجزء الثالث من موسوعتنا "بحوث في الملل و النحل". (٢) نقله الفاضل السيوري في "ارشاد الطالبين" في شرح نهج المسترشدين : ص ١٨٧، و "العلامة" في كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد : ص ١٧۴. (٣) اللوامع الالهية : ص ١١٩، ارشاد الطالبين الى نهج المسترشدين : ص ١٨٩ ـ ١٩٠. (٤) اللوامع الالهية : ص ١١٩، و نهج المسترشدين : ص ١٩٩. (٤) توفيّي أبو علي الجبائي عام ٣٠٣ كما توفّي ابنه أبوها شم عام ٣٢١، و كانا من أقطاب المعتزلة.

(٢) اللوامع الالهية: ص ١١٩، و قواعد المرام في علم الكلام لابن ميثم البحراني : ص ٩۶.

و ربّما نسب إلى الحكماء القول بأنّه سبحانه لايقدر على أكثر مـن الواحد و حكموا بأنّه لايصدر عنه إلآ شيء واحد<sup>(١)</sup>.

هذه صورة تـاريخيّة عن نشأة هـذا الرأي أي تحديد قـدرة الله، و يبدو أنّ أكثر لهؤلاء إمّا تأثّروا ببعض المناهج الفلسفيّة المترجمة، كما أن بعضهـم لم يدرك حقيقة القول بسعة قدرتـه، و إذا شرحنا حقيقة المقال تقف على سقـوط الآراء الثلاثة الأخيرة المنسوبة إلى السيمري و البلخي و الجبائيين.

تحليل القول بعموم القدرة الالهية إنّ المقصود من عموم قدرته سبحانه هـو سعتها لكل شيء ممكن، بمعنى أنّه تعالى يقدر علـى خلق كل ما يكون ممكناً بـذاته غير ممتنع كذلك، و هـذا الوصف العنواني رهن أُمور:

**أوّلًا**: أن لايكون الشيء ممتنعاً بـالذات مثـل أن يكون مـن قبيل جعـل الشيء الواحد متحرّكاً و ساكناً في آن واحد و هو أمر ممتنع .

فإنَّه لاشك في أنَّ هذا الامتناع مانع من شمول القدرة لهذا المورد و نظائره .

ثانياً : أن لايكون هناك مانع من نفوذ قدرتـه، و شمولها و هذا لايكون إلاّ بوجود قدرة مضاهية، معارضة، مانعة، من نفوذها.

> ثالثاً : أن لاتكون قدرة القادر محدودة ، مضيّقة في ذاتها . و هذه الشرائط كلّها موجودة في حقّ الواجب .

أمّا الأول: فلأنَّ المقصود من عموميَّة قدرته تعالى هو شمولها لكل أمر ممكن، دون الممتنع بالذات، فلاتتعلَّق القدرة الالهية بالممتنع ذاتياً، و هو بالتالي ۱) النسبة في غير محلما، و سيوافيك مرامهم.

خارج عن محيط البحث، تخصَّصاً لاتخصيصاً، أي لالقصور في الفاعل بل لقصور في المورد و نعني به الممتنع ذاتيا . و الأمر القبيح ليس أمراً ممتنعاً بالذات، بل ممتنع بالغير و حسب الحكمة .

و أمّا الثاني: فليس هناك شييء مانع من نفوذ القدرة الالهيّة كي يـزاحم تلك القدرة إلاَّ إذا كان موجـوداً، و هذا الموجود إن كان واجب الوجوب مثلبه سبحانه فهو مرفوض بما ثبت من وحدة واجب الوجود، و انتفاء نظير له و أنه بالتالي ليس في صفحة الوجود واجب سواه، و إن كان ممكناً مخلوقاً له سبحانه فهو مقهور له تعالى فكيف يزاحم قدرته، وكيف يمنع من نفوذها؟

و أمّا الثالث : و هو ضيق نطاق قدرته، فهو مدفوع لما سيوافيك \_ أيضاً \_ من أنَّ وجود الله تعالى غير محدود، و لامتناه، فهو وجود مطلق لايحدَّه شيء من الحدود العقليّة و الخارجيّة و ما هو غير متناه في وجوده، غير متناه في قدرته(١) لما ثبت من عينيّة صفاته وجوداً و تحقّقاً مع ذاته .

و الحاصل : انَّ هذا البيان يعتمد على أمرين كل منهما ثابت و محقق : **أولاً**: ما سيـوافيك مـن أنَّ وجوده سبحانــه غير محــدود و لامتناه، بمعنــي أنَّه لاتحدّه حدود عقليّة ولاخارجيّة .

ثانياً : سيوافيك أيضاً من أنَّ صفاته تعالى عين ذاته، لا أمر زائد على الذات .

(١) و قد استدلّ بعض المحققين من علماء الكلام على عمومية قدرته من طريق آخر فقال «العلاّمة الحلّي» في كشف الفوائد : ص ٢٣ و الدليل عليه (أي على عموم قدرته) انَّه تعالى واجب الوجود دون غيره، و كل ما عداه ممكن و كمل ممكن محتاج إلى المؤثر و لابد أن ينتهي إلى المواجب. فعلَّة الحماجة و هي الامكمان ثابتية في الجميع، فتسماوت نسبتها إليه سبحمانه بالاحتياج لاستحالة التـرجيح من غير مرجّح، فيكون قادراً على الجميع، و راجع كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد : ص ١٧۴ ، و «قواعد المرام» : ص ٩٤، و ارشاد الطالبين : ص ١٨٧ .

و هذان الأمران ينتجان عدم تضيّق القدرة الالهية، فهو إذا كان ــ من حيث الوجود ـ مطلقاً غير متناه و كان الوصف عين الذات و نفسها؛ كانت صفة القدرة هي الأخرى مطلقة لاتعرف حداً، و لاتقف عند نهاية .

و بهذه الصورة تثبت سعة قدرته تعالى و شمولها لكل شيء .

و لقدصرّحت النصوص الدينيّة ـ من كتـاب و سنّة ـ بهـذه الخصوصيّة في القدرة الالهية، و أكدت بالتالي على عموميّتها، و سعة دائرتها، و اطلاقها على غرار الذات، و ذلك كقوله سبحانه : ﴿وَ كَانَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً﴾ (الأحزاب/ ٢٧).

و قوله تعالى : ﴿وَ كَانَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً﴾ (الكهف/ ۴۵).

و قوله تعالى : ﴿ وَ مَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمُواتِ وَ لاَ فِي الأَرْضِ اِنَّهُ كَانَ عَلِيماً قَدِيراً﴾(فاطر/ ۴۴).

و قبوله تعالى: ﴿لَهُ الْمُلَنْكُ وَلَـهُ الْحَمْدُ وَ هُوَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾(التغابن/ ١).

و قبوله تعالى : ﴿ تَبِبَارَكَ الَّذِي بِينَدِهِ الْمُلْكُ وَ هُمُوَ عَلْسَى كُلُّ سُمَيْ؟ قَدِيرُ﴾ (الملك/ ١) .

و قال الإمام موسى بن جعفر (عليهماالسلام): «و القادر الذي لايعجز»<sup>(١)</sup>.

م قال الإمام الصادق (عليه السلام): «الأشياء له سواء علماً و قدرة و سلطاناً و

.

## حول الأقوال السابقة

بعد أن عرفت أدلّة القائلين(١) بعموميّة القدرة الإلهيّة، حان الأوان لتقييم ما قاله بعض أئمّة المعتزلة و أقاموه لتحديد قدرته فنقول :

لقدعرفت في مفتتح البحث أنّ الذي جرّ النـافين لعموميّة القدرة إلى مثل هذا الموقف الـذي يضادّ الفطرة مضافـاً إلى مضادّته للبـراهين العقليّة القاطعـة، و ما دلّ عليه الكتاب و السنّة من النصوص الصريحة هو الشبهات التي ألقاها البعض في هذا المجال .

١ - عدم قدرته على فعل القبيح

فلقد استدلّ «النظام» لعـدم عموميّة قدرته تعالى بأنّه لايقدر على القبيح و إلاّ لصدر عنه فيكون فاعلاً جاهلاً أو محتاجاً و هو محال فلايكون قادراً على القبيح .

و نظنّ انّ «النظام» خلط موضع البحث بشيء آخر فإنّ البحث إنّما هـو في عموم القدرة و الاقتدار و انّه سبحانه قادر على كل شـيء قبيحاً كان أو غيره، أي أنّ القبيح و غيره عند قدرتـه سواء أي كما أنّه سبحانه قادر على ارسـال المطيع إلى الجنّة قادر على إدخاله في النار، و ليس هنا ما يعجزه عن ذلك.

إلا أنَّه لما كان هذا العمل قبيحاً مخالفاً لعدله و قسطه لايفعله سبحانه، و

(١) وهم كل علماء الامامية .

فالوالد المشفق قادر على ذبح ولده في مرأىٰ و مسمع من الناس لكن الدواعي إلى هـذا الفعل منتفية عنه(لأنّه لايصدر هذا العمل القبيح إلاّ من جاهل بـالقبح أو محتاج إلى العمل القبيح) .

و بالجملة فهو خلط بين عدم فعله لذلك القبيح، و عدم قدرته عليه من الأساس.

٢ ـ عدم قدرته تعالى على خلاف معلومه لقد ذهب «عبّاد بن سليمان السيمري» إلى عدم سعة قدرته قائلاً : إنّ ما علم الله تعالى بوقوعه يقع قطعاً، فهو واجب الوقوع، و ما علم بعدم وقوعه لايقع قطعاً فهو ممتنع الوقوع، و ما هو واجب أو ممتنع لاتتعلّق به القدرة، إذ القدرة إنّما تتعلّق بشيء يصحّ وقوعه و لاوقوعه، و يمكن فعله و لافعله، و ما صار أحديّ التعلّق(ذي حالة واحدة حتميّة) لايقع في إطار القدرة .

و الجواب عن هذه الشبهة بوجهين : أمّا أوّلاً: فلأنّه لو صحّ ما ذكر لـزم أن لاتتعلّق قدرته بأي شيء مطلقاً، لأنّ كلّ شيء إمّا أن يكون معلوم التحقق في علمه سبحانه أو معلوم العدم .

فالأوّل: واجب التحقّق، والثاني ممتنع التحقّق، فيكون كل شيء متصوّر،

و ثانياً : فإنَّ القدرة تتعلَّق بكل شيء ممكن في ذاته، و لاتتعلَّق بشيء واجب الوجود بذاته أو ممتنع الوجود كذلك، و يكفي في تعلَّق القدرة كون الشبيء في حدّ الذات ممكناً متساوي الطرفين، و كونـه واجباً بالنسبة إلـي علّته، لايخرجه عـن حد الإمكان كمّا أنَّ كونه ممتنعاً بالنسبة إلى عدم علَّته، لايخرجه عن ذلك الحدَّ أيضاً .

39.

يقول الحكيم السبزواري في هذه الحقيقة الأخيرة :

«الامكان عارض للماهية بتحليل من العقل حيث يلاحظها من حيث هي مقطوعة النظر عن اعتبار الوجود و علّته و العدم و علّته، فيصفها بسلب الضرورتين و أمّا عند اعتبارهما فمحفوف بالضرورة و الامتناع، و لامنافاة بين لااقتضاء من قبل ذات الممكن للوجود و العدم، واقتضاء من قبل الغير للوجود أو العدم». قال في منظومته :

عروض الامكان بتحليل وقع و هو مع الغيريّ من ذين اجتمع (١)

و على ذلك فمعلومه سبحانه و إن كان بين محقّق الوقوع و محقّق العدم، أي بين ضرورة الوجود بالنسبة إلى علّته و ضرورة العدم بالنسبة إلى عدم علّته، لكن هذه الضرورة الناشئة من ناحية علّته، أو من ناحية عدم علّته، لايجعل الشيء واجباً بالذات أو ممتنعاً كذلك، فهو حتى بعد لحوق الضرورة به من جانب علّته، أو الامتناع من جانب عدم علّته موصوف بالامكان غير خارج عن حدّ الاستواء حسب الذات .

فابن عبّاد لم يفرق بين الواجب بالذات، و الواجب بالغير، كما لم يفرّق بين الممتنع بالـذات و الممتنع بالغير، فمـا هو المانع مـن تعلّق القدرة، هو الـوجوب و الامتناع الذاتيان، لا الـوجوب و الامتناع الغيريّان اللاحقان بالشـيء من جانب وجود علّته و من جانب عدم علّته.

ولوصح ما ذكروم: الكلام محربان لارجا فالمالا أي محد ما

(١)المنظومة : قسم الفلسفة، ص ۶۹.

و إن شنت قلت : إنّ الممكن و إن كان مستوراً علينا و قوعه و لاوقـوعه ، غير أنّه في نفس الأمر محقّق الوقوع لوجود علّته أو محقّق العدم لعدم وجود علّته ، و عدم علمنا بأحد الطرفين لايضرّ بوجوب وجوده أو امتناعه وجوباً و امتناعاً عارضيّاً بالغير.

و كل شيء في صفحة الوجود لايخلو عن أحد هذين الوصفين، فيلزم أن لايجوز توصيف شيء من الأشياء حتّى الإنسان بالقدرة لأنّه إذا قيس بفعل من الأفعال فهو في نفس الأمر امّا محقق الوقوع لوجود علّته التامّة، أو ممتنع الوجود لعدم وجود علّته التامّة .

٣\_عدم قدرته تعالى على مثل مقدور العبد

و ممّن اختار عدم سعة قدرته، المتكلّم المعروف بالكعبي إذ قال: «إنّ الله تعالى لايقدر على مثل مقدور العبد لأنّه امّا طاعة أو معصية أو عبث و كلّها مستحيلة عليه تعالى».

توضيحه : إنّ فعل الإنسان امّا طاعة أو معصية أو عبث، لأنّه إمّا أن يقع لغرض أو لا، و الثاني عبث، و الأوّل امّا أن يقع موافقاً للأوامر الشرعيّة أو لا، و الأوّل طاعة و الثاني معصية، ففعل الإنسان لايخلو عن أحد هذه الأوصاف الثلاثة، فلو قدر الله على مثله لوصف فعله بالطاعة أو المعصية أو العبث، و الأوّلان يستلزمان أن يكون لله تعالى آمر، و هو محال.

و أمّا المشالان الأوّلان(الطاعة و المعصية)، فالطاعة و المعصية ليستا من الأمور الحقيقية القائمة بالشيء، بل هما أمران ينتزعهما العقل من كون الفعل مطابقاً للمأمور به، أو كونه مخالفاً له و من نسبة الفعل إلى الأمر الصادر من المولى الواجب طاعته و المحرّم عصيانه.

و إن شئت قلت : ينتزع وصف الطاعة من مطابقة الفعل لأمر الآمر به، و العصيان من مخالفة الفعل مخالفاً لذلك الأمر و ليس هذان المفهومان من الأمور الذاتية، و لامن الأعراض الحقيقيّة.

فلاإشكال في قدرتـه سبحانه على مثـل ما قام بـه العبد بما هـو مثل، أي أن يكون فاعلاً لمثل الفعل الذي يقوم به الإنسان من حيث الذات و الهيئة .

و أمّا عدم اتّصاف فعله سبحانه حينئذ بوصف الطاعة و العصيان فلايوجب عدم قدرته تعالى على مثل ما يأتي به الإنسان لأنّ الملاك في المثليّة هو واقعيّة الفعل و حقيقته الخارجيّة لاعنوانه الاعتباري، و لا ما ينتزع من نسبة الشيء إلى الشيء، فإنّ هذه الأمور الانتزاعيّة أو الشيء المنتزع من النسبة غير داخلة في حقيقة الشيء .

> و إلى ما ذكرنا ينظر كلام العلامة في شرح التجريد : «إن الطاعة و العبث وصفان لايقتضيان الاختلاف الذاتي»<sup>(١)</sup>.

(١) كشف المراد شرح التجريـد للعلاّمـة الحلّي : ص ١٧۴ طبعة صيـدا، و المراد لايقتضيـان الاختلاف الذاتي أي لايوجـب اختلافا في ماهيّة العمل لأنّهما خارجـان عن حقيقتة و ماهيّته، لكونهما منتزعان من نسبـة حاصلة من موافقة فعل العبد لأمر المولى في الطاعة و مخالفته في جانب المعصية .

أفعال تقوم بـالفاعل المـادي، و الله سبحانه مجـرّد و منزّه عـن المادّيّة و الجسمـانيّة فعدم صدورها منه إنّما هو لأجل تنزّهه سبحانه من أن يقع محلًا للفعل و الانفعال و الحركة و الحدوث.

و مع ذلك كلّه ف الإنسان و ما يأتي به من الأفعال المباشريّة إنّما هي باقتداره سبحانه و حوله و قـوّته بحيث لوانقطع ما بين العبد و ربّه من صلة، و انقطع الفيض لصار الإنسان مع فعله خبراً بعد أثر. و سيوافيك تفصيل ذلك في الشبهة التالية .

۴ ـ عدم قدرته تعالى على عين مقدور العبد ذهب الجبّائيّان إلى عدم سعة قدرته تعالى قائلين : «إنّ الله تعالى لايقدر على عين مقدور العبد، و إلاّ لزم اجتماع النقيضين، إذا

أراده الله و كرهه العبد، أو بالعكس.

بيان الملازمة أنّ المقدور من شأنه الوقوع عند داعي القادر عليه، و البقاء على العدم عند وجود صارفه، فلو كان مقدور واحد واقعاً من قادرين، و فرضنا وجود داع لأحدهما، و وجود صارف لملاّخر في وقت واحد، لزم أن بوجد بالنظر إلى الداعي، وأن يبقى معدوماً بالنظر إلى الصارف، فيكون موجوداً غير موجود، و هما متناقضان.

لايدلٌ على عدم سعتها .

و ما فرض في المقام من الصور \_ بغضّ النظر عمّا سنذكره \_ لايثبت أكثر من أنَّ صدور الفعل منه سبحانه في هذه الشرائط محال لاستلزامه اجتماع النقيضين، أو اجتماع العلّتين التامّتيـن على معلول واحد، و ما هو محال خـارج عن اطار القدرة و لايطلق عليه عدم القدرة .

هذا كلَّه نذكره مماشاةً مع علَّامتي المعتزلة و إلَّا فثمَّة مناقشة في كلامهما، إذ نقول : ماذا يريدان من قولهما : «عين مقدور العبد»؟

هل يريدان منه الشيء قبل وجوده، أو بعده؟

فإن أرادا الشييء قبل وجوده فليس في هذا المقام عينيَّة و لاتشخَّص، حتَّى يقال: إنَّه سبحانيه قادر عليه أو لا؟ إذ الشيء في هذه المرحلة لايتجاوز عن كونه مفهوما كليّاً، يصلح أن يكون له مصاديق كثيرة .

و إن ارادا من «عيـن المقدور» الشيء بعـد وقوعه فمـن المعلوم أنَّه لاتتعلَّق به القدرة \_ في هذه الحالة \_ لأنَّه من قبيل تحصيل الحاصل المحال، و قدذكرنا أنَّ المحال خارج عن إطار القدرة .

و إن أرادا عدم تعلّق قدرته سبحانه مقارناً لتعلّق قدرة العبيد فحكم هذا القسم هو نفس حكم الصورة الأولى فإنَّ المقدور بعد لم يتحقَّق، و لم يتشخَّص حتى يقال بآنه غير قادر على نفس مقدور العبد.

ثمَّ إنَّ ما ذكره العـلامتان المعتزليتان ينبع عمن القول بـالثنويَّة فـي باب تـأثير المؤثرات و فعل الفواعل حيث إنَّ المعتزلة تصوَّرت أنَّ فعمل العبد مخلوق لنفس العبد، و ليس مخلوقاً لله، لاتسبيباً و لامباشرة، و انَّ هناك فاعلين مستقلَّيـن لكل مجاله الخاص فلفعله سبحانه و قدرته مجال، و لفعل العبد مجال آخر، و عند ذلك لايمتّ مقدور العبد بالله سبحانه بصلة .

غير أنّنا بيَّنا وهنَ هـذه النظرية و أنَّ الثنويـة باطلة فـي عامّة المجـالات و أنّه لافاعل مستقلّ و لامؤثّر في صفحة الوجود إلاّ «الله» .

فكل فاعـل سواه سبحانه، سـواءً كان مختاراً أو غيره إنّمـا يؤثّر و يقوم بـأفعاله بقدرته و حوله .

فعند ذلك يكون نفس مقدور العبد و فعله، مقدوراً لله سبحانه، و فعلاً له لكن لافعلاً بالمباشرة، بل فعلاً بالتسبيب . و قدأوضحنا حال هذه المسألة في أبحاث التوحيد الخالقي .

سعة القدرة بمعنيين ثمّ إنّ الكلام في سعة القدرة يطرح على وجهين : الأوّل : ما عرفت مفهومه و أدلّته و أنّه قادر على كل شيء ممكن سواء صدر منه أو لم يصدر إذ من الممكن أن يكون الشيء ممكنا و لايصدر عنه لحكمة خاصّة كصدور القبيح و غيره .

الثاني : و هو ما طرحـه الحكماء في كتبهم، و يغاير مـا سبق، و حاصله : إنّ الظواهر الكونية، مجرّدها و مادّيها، ذاتهـا و فعلها، كلّها تنتهي إلى قدرته سبحانه، فكما أنة لاشريك له سبحانه في ذاته كذلك لاشريك له في الفاعليّة .

و هذه المسألة في مقابل كلمات المعتزلة و من حذى حذوهم من القائلين بأنّ الله تعالى أوجد العباد و أقدرهم على تلك الأفعال، و فوض إليهم الأمور و هم مستقلّون بإيجاد تلك الأفعال على وفق مشيئتهم بحيث لايمت فعل إنسان إليه سبحانه بصلة بنحو من الأنحاء.

و لايخفى أنّ هذا الكلام و إن كان وجيهاً عند القائلين بالاختيار و لكنّه يستلزم الشرك في الفاعليّة و هو مستلزم لاثبات الشريك لله في الحقيقة .

و من جعلَ أبناء البشر كلّهم خالقين لأفعالهم مستقلّين في ايجادها، أتى بما هو أشنع ممّن ذهب إلى جعل الأصنام و الأوثان و الكواكب شفعاء عند الله لأنّه جعل لله شركاء بعدد الفاعلين .

هذا و بما أنّنا قد استوفينا الكلام في هذه المسألة في مسفوراتنا الكلامية<sup>(١)</sup>، فإنّنا نقتصر على ما ذكرناه هنا .

فتلخص : إنَّ لسعة القدرة اصطلاحين :

الأوّل يناسب الأبحاث الكلامية، و الثاني يناسب الأبحاث الفلسفية، و المخالف في القسم الثاني هم المعتزلة، و الخلاف ينبع من الاعتقاد بالعدل في الله سبحانه، و من التصوّر بأنّ نسبة أفعال العباد إلى الله سبحانه تخالف عدله.

بينما لاتنبع المسألة الأولى من موقف كلامي معيّن و إن كان المخالف فيها

أسئلة و أجوبتها ثم إن القائلين بعمومية القدرة الالهية واجهوا أسئلة و اشكالات أخرى طرحها المنكرون لعمومية القدرة، و اعتمدوا عليها في نفي ذلك و قد تعرّفت على اصولها في صدر البحث : و هذه الأسئلة هي : ا \_ هل يقدر سبحانه على خلق نظيره؟ فلو أجيب عن السؤال بالإيجاب لزم ذلك صحّة افتراض الشريك لله سبحانه و امكان و جوده .

و لو أجيب بالنفي و الإنكار لزم ضيق قدرته و عدم عموميّتها و شمولها لكل شيء كما هو المدعى .

٢ \_ هل هـو قادر على أن يجعل الشـي، الكبير في داخل الشـي، الصغير كأن يجعل العالم الفسيح في البيضة من دون أن يصغر حجم العالم، أو تكبر البيضة؟ فلو أجيب بنعم، دفعه العقل و رفضه إذ لايتصوّر أن يكون المظروف أكبر من الظرف. و لو أجيب بلا، ثبت عدم عمومية قدرته سبحانه. "- هل يمكنه سبحانه أن يوجد شيئاً لايقدر على إفنائه؟

بنان تاراب نهار بالمهمر خلك نفي قاربتهم لأتنا أثبتنا قلدته سيجانه على خلق

# أسئلة و أجوبتها ثم إنّ القائلين بعموميّة القدرة الالهية واجهوا أسئلة و اشكالات أخرى طرحها المنكرون لعموميّة القدرة، و اعتمدوا عليها في نفي ذلك و قد تعرّفت على اصولها في صدر البحث : و هذه الأسئلة هي : ا \_ هل يقدر سبحانه على خلق نظيره؟ فلو أُجيب عن السؤال بالإيجاب لزم ذلك صحّة افتراض الشريك لله سبحانه و امكان و جوده. و لو أُجيب بالنفي و الإنكار لزم ضيق قدرته و عدم عموميّتها و شمولها لكل شيء كما هو المدعى. Y \_ هل همو قادر على أن يجعل الشيء الكبير في داخل الشيء الصغير كأن

فلو أجيب بنعم، دفعه العقل و رفضه إذ لايتصوّر أن يكون المظروف أكبر من الظرف.

- و لو أجيب بلا، ثبت عدم عموميّة قدرته سبحانه .
- ٣ ـ هل يمكنه سبحانه أن يوجد شيئاً لايقدر على إفنائه؟

فإن قلنا : نعم ، لزم من ذلك نفي قدرته ، لأنّنا أثبتنا قدرته سبحانه على خلق ما لايقدر على إفنائه . و إن قلنا : لا، استلزم ذلك نفي عموميّة قدرته . و بهذا استلزم الجواب على كلا النحوين انتفاء عموميّة قدرته و تحديدها . إنّ الاجابة عن هذه الأسئلة على وجهين : إجمالي و تفصيلي . أمّا الجواب الإجمالي فهو أنّ القدرة مهما بلغت من السعة فإنّها لاتتعلّق إلاً

بما كـان ممكناً بالـذات، أي كان قابـلاً للوجود و التحقّق، و أمّا الخارج عـن اطار الإمكان أي الذي يكون بذاته غير ممكن لايقبل الوجود، فهو خارج عن نطاق القدرة .

و بعبارة اخرى : إذا لاحظنا الأشياء وجدناها على نوعين :

الأوّل : ما يقبل أن يتلبّس بلب اس الوجود و يتحقّق في الواقع الخارجي بسبب قدرة الفاعل .

الثاني: ما إذا لاحظناه في عقلنا، نجد أنَّه لايتحقّق و لايقبل الوجود مهما بلغت القدرة من السعة و العظمة، و مهما بلغ الفاعل من القوّة و القدرة .

و لتوضيح ذلك نأتي بالمثال التالي فنقول :

إذا طلبنا من الخيّاط أو الـرسّام أن يخيط الأوّل لنا ثوباً مـن الآجر، أو أن يرسم الثاني لنا صورة جميلة لطـاووس على صفحة المـاء الجاري، رفضا ذلك لاستحـالة خياطة ثوب من الآجر، و رسم صورة شيء على صفحة الماء الجاري .

فرفض الخيّاط و الرسام لهذا الاقتراح ليس لأجل قصورهما و عجـزهما، بل لاستحالة تحقّق خيـاطة الثوب من الآجر، و النقش على صفحـة الماء الجاري، فهو بالتالي قصور في جانب القابل، لاعجز في ناحية الفاعل.

انَ الآجر لايمتلك قابلية صبوبته لياساً، كما أنَّ الماء الجاري لا متا اليه،

لالقصور في مصنعه أو في هندسته، بل لأنَّ المقترح لايمكن \_ بذاته \_ أن يتحقَّق .

كما أنّ ذلك نظير ما إذا طلبنا مـن عالم ريـاضيّ ماهرِ أن يجعـل نتيجة ٢×٢ أربعة و خمسـة في آن واحـد، فيرفض تحقيـق ذلك المطلب لالقصـور في مقـدرته الرياضية و الحسابية، بل لاستحالة تحقّق هذا المطلب المقترح في حدّ ذاته .

و بهذا يظهر أنّ سعة القـدرة و عموميّتها تشمـل جميع الممكنـات، و الأمور القابلة بذاتها للايجـاد، و بالتالي فإنّ كل ما هو ممكن التحقّق و الـوجود بذاته، يقع في نظاق القـدرة الإلهيّة دون ما لايمكن تحقّقـه و وجوده بذاته، و هـذا بخلاف غيره تعالى فإنّ قدرته قاصرة حتّى بالنسبة إلى كثير من الأمور و الموارد الممكنة .

بينما هو سبحانه قادر على ايجـاد المجرّات العظيمة، و على خلق السموات العلى، و لكن غيره لايقدر على أقلّ من ذلك مع كونه أمراً ممكناً بالذات .

فيستنتج مـن ذلك أنّ كلّ مـا هو محـال ذاتي لايقع في نطـاق القدرة لالعدم سعتها بل لعدم قابلية هذا النوع من الأشياء للايجاد .

و على هذا الأساس لاينحصر ما قلناه في ما ورد ذكره في هذه الأسئلة ، بل يعم كل ما كان من هذا القبيل ، أي كان من المحال الذاتي .

و بهذا يستطيع القارئ أن يقف على حل جميع الأسئلة المطروحة هنا .

4 . .

بحث التوحيد الذاتي . و بعبارة أُخـرى : إنّ مطالبـة الله سبحانـه بأن يخلـق مثله مطالبة للجمـع بين حالات و صفات متضادّة و متناقضة غير ممكنة الاجتماع في شيء واحد .

فبما أنّنا نفترض إمكان تعلّق القدرة به يجب أن يكون ممكناً لا واجباً، حادثاً لاقديماً، و على فرض الوجود متناهياً لاغيره.

و بما أنّ المطلوب هو خلـق مثله يجب أن يكون ـ على فـرض الوجود ـ واجباً لاممكناً، قديماً لاحادثاً، غير متناه لامتناه .

و هـذا جمع بيـن الامكان و الـوجـوب و الحدوث و القـدم، و المخلوقيّة و الخالقيّة، و التناهي و اللاتناهي في شيء واحد، و هو أمر محال قطعاً.

و بذلك تتبيتن الإجابة عن السؤال الثاني فإنّ عدم تعلّق القدرة بجعل العالم الفسيح العظيم الحجم في بطن البيضة الصغيرة ليس لقصور القدرة، و عدم سعتها، بل لأنّ المقترح أمر غير ممكن في حدّذاته، و مستلزم للمحال، إذ من جانب أنّ العقل يحكم بالبداهة بأنّ الظرف يجب أن يكون أكبر من مظروفه، و المظروف أصغر من ظرفه، و من جانب آخر نطلب منه سبحانه شيئاً يكون الظرف فيه أصغر من مظروفه.

افعلى فرض التحقيق يلزم أن يكون شيء وإحد في آن واحد بالنسبة إلى شيء

حالتان متناقضتان هما : الإمكان و الوجوب، و إن شئت قلت : القابلية للفناء و عدم

القابلية له، و هو محال . و بعبارة أُخرى : بما أنّ الشيء المذكور في السؤال المفروض فيه أنّه مخلوق لله سبحانه يجب أن يكون قادراً على إفنائه مع انـاً قيّدناه بعدم القابليـة للفناء ، فيلزم أن نفترض كونه قابلاً للافناء و غير قابل له في آن واحد .

وممّا ذكرناه هنا يتبيّن حـال كل مورد مـن هذا القبيل مثل أن يخلـق الله جسماً لايقدر على تحريكه، فـإنّ هذا من بـاب «الجمع بيـن المتناقضين» إذ بمـا أنّ ذلك الجسم مخلوق متنـاه يجب أن يكون قابلاً للتحريك، و في الوقت نفسـه نفترض أنّه غير قادر على تحريكه.

فيكون السائل في هذا السؤال قدافترض إمكان تحريكه و عدمه، و افترض كذلك قدرته و عدم قدرته على ذلك .

و على الجملة فهـذه الفروض و أمثالها ممّا تدور على الألسن لاتضـرّ بعموم القدرة، و لاتوجب تحديداً فيها بل المفروض فـي كل من هذه الأسئلة أمر محال ذاتاً و هو خارج عن محل البحث .

- الثامن و التسعون : «القاهر»
- و قدجاء القاهير في الذكر الحكيم متتبن و وقبع وصفاً له سبحيانه في كلا

التاسع و التسعون : «القهّار» و قد ورد في القرآن فـي موارد ستّة و وقع اسماً له سبحانه فيهـا و قورن مع اسم «الواحد» .

و قال سبحانه : ﴿ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللهُ الوَاحِدُ القَهْارُ ﴾ (يوسف/ ٣٩) . و قال سبحانه : ﴿ قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَ هُوَ الوَاحِدُ القَهْارُ ﴾ (الرعد/ ١٤) . و قال سبحانه : ﴿ وَ بَرَزُوا لِلّهِ الوَاحِدِ القَهْارَ ﴾ (إبراهيم/ ٢٨) .

و قبال سبحسانيه : ﴿قَبُلُ اِنَّمَا أَنبَا مُنبَذِرٌ وَ منا مَسِنَ اللَّهِ اللَّهُ الطَّاحَسِدُ القَهْارُ﴾(سورة ص/ ۶۵).

و قال سبحانه : ﴿ هُوَ اللهُ الواحِدُ القَهْارُ ﴾ (الزمر/ ٢) .

و قال سبحانه : ﴿ لِمَنِ المُلْكُ اليَوْمَ لِلَّهِ الواحِدِ القَهْار ﴾ (غافر / ١٤) .

و بما أنَّ الاسمين مشتقَّان من مادة واحدة نبحث عنهما في مقام واحد فنقول : «القاهر» و «القهّار» من القهر.

قال ابن فارس : «القهر» يدل على غلبة و علو، و القاهر : الغالب، و قُهر (بصيغة المجهول) إذا غُلب، و قال الراغب : القهر : الغلبة و التبذليل معاً ويستعمل في كل واحد منهما .

قال عزَّ وجلَّ: ﴿ فَأَمَّا الْمُتِيمَ فَلا تَقْهَرُ ﴾ أي لاتذلل ، و الظاهر أنَّ الذلَّة تلازم الغلبة فهي مفهوم إضافي قائم بالغالب و المغلوب و القاهر و المقهور.

قال الصدوق: «القدير» و «القاهر» معناهما أنّ الأشياء لاتطيق الامتناع منه وممّا يريد الانفاذ فيها<sup>(1)</sup>.

(١) التوحيد للصدوق : ص ١٩٨ .

قال العلاّمة الطباطبائي : «القهر نوع مـن الغلبة و هو أن يظهر شيء على شيء فيضطرّه إلى مطاوعة أثر مـن الغالب يخالف ما للمغلوب من الأثـر كغلبة الماء على النار فيقهرها على الخمود .

فالقاهر من الأسماء التي تصدق عليه تعالى كما تصدق على غيره، غير أنّ بين قهره تعالى و قهر غيره فرقاً و هو أنّ غيره تعالى من الأشياء انّما يقهر بعضه بعضاً و هما مجتمعان في مرتبة وجودها، و الماء و النار مثلاً موجودان طبيعيان يظهر أثر الأوّل في الثاني، و الله سبحانه قاهر لاكقهر الماء على النار بـل هو قاهر بـالتفوّق و الإحاطة على الاطلاق، فهو تعالى قاهر على عباده لكنّه فوقهم لاكقهر شيء شيئاً و هما متـزامـلان، و قسدجـاء ذلـك الاسـم فـي كـلا المسوضعين فـي(سورة الانعام/ 18 ـ 81) مقترناً بقوله «فوق عباده» و الغالب في موارد استعمال القهر هو أن يكون المغلوب من أولي العقل بخلاف الغلبة»<sup>(1)</sup>.

لأجل ذلك صدَّر الآية الأولى بقوله سبحانه : ﴿وَ إِنْ يَمْسَسُكَ اللهُ بِضُيَّ فَلا كُاشِفَ لَهُ الأُهُوَ وَ إِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (الأنعام/ ١٤) .

كما أنّه سبحانه يقـول: في ذيل الآية الأخرى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَـدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنا وَ هُمْ لاَيْفَرِطُونَ﴾(الأنعام/ ۶۱).

و إنَّ استسلام الإنسان للخير و الضرَّ و الموت آية كونه قاهراً على العباد .

ثم إنَّه قال سبحانه : ﴿القاهر فوق عباده، ولم يقل «القاهر عباده» و سيوافيك وجهه . و من عجيب القلول استدلال الحنابلة بهذه الآيات على أنَّ لله جهة و هي الفوقيّة الذاتية، مع أنَّ الملاك في كون الشيء قاهراً و الشيء الآخر مقهوراً و ذليلًا هو قهّاريّته و قدرته الـواسعة، لاكـونه واقعاً فـي أفق عالٍ مـن حيث الحـسّ و الجهة،

(١) الميزان : ج ٧، ص ٣٣ ـ ٣۴ بتلخيص مناً.

و الفوقيّة في الآية نظير ما في سائر الآيات مثل قوله : ﴿وَ جَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيامَةِ﴾(آل عمران/ ٥٥).

قال: ﴿ سَنَقْتُ لُ اَبْنَسَاءَهِمُمْ وَ نَسْتَحْيَمِ نِسَلَاءَهِمُمْ وَ إِنَّا فَسَوْقَهُمُ تَاهِرُونَ﴾(الأعراف/ ١٢٧). غير أنّ الفوقيّة فيهما معنوية اعتبارية، و الفوقية في المقام تكوينيّة نابعة من كون أحدهما علّة و الآخر معلولاً.

و لعلَّ استعمال القاهر مع فوق في كلتا الآيتين لأجل الاشارة إلى أنَّ القاهر والمقهور ليسا في درجة من الوجود، بل القاهر فوق المقهور في الوجود و الكينونة، وهو المالك للمقهور، لما للقاهر من وجود وخصوصيّة، فالقهر ينبع من كون أحدهما مالكاً و الآخر مملوكاً، ملكية ناشئة من الخلق و الإيجاد، لا الوضع و الاعتبار.

و الظاهر أنّ "القهّار" صيغة مبالغة من "القاهر" و الفرق بينهما هو الفارق بين اسم الفاعل و صيغة المبالغة و ربّما يقال : إنّ القهّار اسم له تعالى باعتبار ذاتيّة غلبته على خلقه و استيلائه على جميع الموجودات، و القاهر اسم له تعالى باعتبار إعمال تلك الصفة في عالم الفعل<sup>(1)</sup>.

و لم يعلم وجه هذا الفرق . قال أميرالمؤمنيـن عليه السلام : «يا من توحّد بالعزّ و البقاء و قهر عباده بالموت و الفناء»<sup>(٢)</sup>.

المائة : «القدّوس» و قدجاء القدُّوس في الـذكر الحكيم مرّتيـن و وقع وصفاً لـه سبحانه فـي كلا الموردين .

قال سبحانه: ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لا اللهَ اللهُ وَالمَلِكُ القُدُّوسُ السَّلامُ المُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ العَزِيزُ الجَبَّارُ المُتَكَبِّرُ سُبْحانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (الحشر/ ٢٣).

و قال سبحانه : ﴿ يُسَبّحُ لِلْهِ منا فِي السَّمُواتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ المَلِكُ القُدُّوسُ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ (الجمعة/ ١) .

كما أنّه جاء المقدَّس مذكّراً ومؤنّثاً في موارد ثلاثة و وقع وصفاً للوادي والأرض . قال سبحانه : ﴿إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ المُقَدَّسِ طُوًى﴾(النازعات/ ١٢).

و قال سبحانه : ﴿ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ المُقَدَّسِ طُوًى ﴾ (طه/ ١٢) .

و قبال سبحيانيه: ﴿ينا قَوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَتَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ﴾ (المائدة/ ٢١). و من ملاحظة مجموع الآيات، يعرف معناه.

و هو كما قال ابن فارس : شيء يدلّ على الطهر، و الأرض المقدّسة المطهّرة، و تسمّى الجنـّة حظيرة القـدس، و جبرئيـل «روح القدس» و وصـف الله تعالىي ذاته بالقدّوس بذلك المعنى لأنّه منزّه عن الأضداد و الأنداد و الصاحبة و الولد. تعالى الله

و لعلّه لبيان أنّ كونه تعالى ملكاً يفارق كون غيره ملكاً، فالملوكيّة جُبِلت على الظلم و التعدّي و الإفساد .

قال سبحانه : ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوها وَ جَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِها أَذِلَةَ﴾(النمل/ ٣۴).

وقال سبحانه : ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخِذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْباً ﴾ (الكهف/ ٧٩) .

فذكره مع اسم «القدُّوس» لتبيين نزاهته من كمل ما ينسب إلى الملوك من الأفعال و الصفات، ثمّ إنّ اسم القدُّوس يدلّ على تعاليه عن كل مالايناسب ساحته فيندرج تحته الصفات السلبية التي ذكرها المتكلّمون في كتبهم و هي : ا \_واحد ليس له نظير و لامثيل .

> ٢ ـ ليس بجسم و لا في جهة و لا في محلّ و لا حالّ و متّحد . ٣ ـ ليس محلاً للحوادث . ٢ ـ لاتقوم اللَّذة و الألم بذاته . ٥ ـ لاتتعلّق به الرؤية .

۶- ليست حقيقته معلومة لغيره بكنهه و بالتالي ليس جوهراً و لاعرضاً.

المائة و الواحد : «القريب» و قداستعمل القريب مرفوعاً و منصوباً في الذكر الحكيم ٢۶ مرة و وقع وصفاً له سبحانه في موارد ثلاثة .

قال سبحانه : ﴿وَ إِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَـإِنِّي قَـرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعْانَ﴾(البقرة/ ١٨۶).

و قال سبحانه : ﴿فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّى قَرِيبٌ مُجِيبٌ (هود/ ۶۱). و قال سبحانه : ﴿وَ إِنِ الْهُتَكَيَبْتَ فَبِما يُوحِي إِلَىّ رَبَتِي إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ (سبأ/ ٥٠).

و لأجل المناسبة بين قربه سبحانه و سماع دعاء العبد ضمّ إليه وصف المجيب تارة و السميع أخرى و قـدمرّ تفسيـر ذلك الاسـم عند البحـث عن اسـم «الأقرب» فلاحظ .

المائة و الثاني : «القويّ» و قدجاء لفظ «القويّ» في الذكر الحكيم معرّفاً و منكراً ١١ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في ٨ موارد .

(١) لاحظ (غافر/ ٢٢)، (الشوري/ ١٩)، (الحديد/ ٢٥)، (المجادلة/ ٢١)، (الاحزاب/ ٢٥).

۴•۸

و أمّا معناه فقدذكر ابن فارس له معنيان فقال : «يـدل أحدهما على شـدّة و خلاف ضعيف، و الآخر على خـلاف هذا و على قلّة خير، فالأوّل القـوّة و القوي خلاف الضعيف»<sup>(۱)</sup>.

و قبال السراغب : القبوّة تستعمل تبارة في معنى القيدرة نحو قسوله : للحُذُوا ما آتَيْناكُمْ بِقُوَّة ﴾ و تارة للتهيّؤ الموجود في الشيء نحو أن يقال : النوى بالقوّة نخل أي متهيّئ مترشح أن يكون منه ذلك .

الظاهر أنَّ القوّة لاتسرادف القدرة المطلقة بل المراد هو المرتبة الشديدة، سواء اريد منه القوّة البدنيّة نحو قوله : ﴿ وَ قَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً ﴾ أو القدرة القلبية مثل قوله ﴿يَا يَحْيَى خُذِ الكِتَابَ بِقُوَّةٍ ﴾ أي بقوّة قلب، أو القوّة الخارجيّة، مثل قوله ﴿لَو أَنَّ لِيَ بِكُمْ قُوَّة ﴾ .

و المراد المال و الجند و قال : ﴿نَحْنُ أُولُو قُوَّةٍ وَ أُولُو بَأْسٍ شَدِيدَ»، و على هذا يعود معنى القوّة إلى القدرة التامّة التي لايعارضها شيء، و لأجل ذلك قورن مع «شديد» تارة و «العزيز» أخرى، فمعنى قوله : ﴿قوّى شَديدُ العِقابَ» : انّه سبحانه قوّي لايضعف عن أخذهم، شديد العقاب إذا أخذ.

قال الصدوق : «القويّ معناه معروف وهو القويّ بلامعاناة و لااستعانة»<sup>(٢)</sup>.

قال الرازي : «اتّفق الخائضون في تفسير أسماء الله على أنّ القوّة هنا عبارة عن كمال القوّة، كما أنّ المتانـة عبارة عن كمـال القوّة فعلـي هذا، «القوّة المتينـة» اسم للقدرة البالغة في الكمال إلى أقصى الغايات» .

ثمّ قال : «و عندي أنّ كمال حال الشيء في أن يؤثّر، فيسمّى قوّة و كمال حال

(١) الأصل الثاني نادر الاستعمال . (٢) التوحيد : ص ٢١٠ .

الشيء أن لايقبل الأثر مـن الغير فيسمّى أيضاً قـوّة، و ذلك لأنّ الإنسان الـذي يقوىٰ على أن يصرع الناس يسمّى قوّياً شديداً و الإنسان الذي لاينصرع من أحد يسمّى أيضاً قوياً، و بهذا التفسير يسمّى الحجر و الحديد قوياً"<sup>(1)</sup>.

أقول : الظاهر أنّ ما ذكره من التفصيل للقوّة تحليل فلسفي، و المتبادر من القوّة هو القدرة التامة. نعم لازم كونه كذلك أن يكون مؤثّراً في الممكنات، و أن لايؤثّر فيه شيء، لأنّ التأثّر من الغير آية الضعف، فهو المؤثّر في كل شيء، و لايتأثّر من كل شيء، و الظاهر أنّ اطلاق القوّي على الله في الآيات بالاعتبار الأوّل.

> يقول سبحانه : ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ (الذاريات / ٥٨). و يقول سبحانه : ﴿إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ شَدِيدُ العِقَّابِ (الأنفال / ٥٢).

فإنّ شدّة العقاب آية التأثير في الغير و قال: ﴿وَ كَفَىٰ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتْالَ وَكَانَ اللهُ قَوِيّاً عَزِيزاً﴾(الأحزاب/ ٢٥). فالغلبة في القتال آية القوّة.

المائة و الثالث : «القيُّوم» قدورد لفـظ «القيّوم» في الكتاب العـزيز ٣ مرّات و وقـع وصفاً له سبحانـه في جميع الموارد .

قال سبحانه: ﴿ اللهُ لا إِلَىٰهَ إِلا هَ مُوَ الْحَكَ الْقَيِتُومُ لا تِ أَخَدُهُ سِنهَ \* وَ لأُنَوْمُ (البقرة / ٢٥٥).

و قسال: ﴿ أَللهُ لا إِلمْ إِلَمْ وَالْحَسَقُ الْعَيسَتُومُ \* نُسَرَّلَ عَلَيكَ الْكِتَابَ بالْحَقُّ (آل عمران/ ٢و٣).

(١) لوامع البينات: ص٢٩۴.

و قال سبحانه : ﴿ وَ عَنكَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَتِي الْقَبَتُوم وَ قَدْخابَ مَنْ حَمكَ ظُلّماً) (طه/ ۱۱۱).

و أمّا معناه فقدقال الراغب : «القيّوم» القائم الحافظ لكل شيء و المعطى له ما به قوامه، و ذلك هو المعنى المذكور في قوله: ﴿ ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدى﴾(طه/ ٥٠).

ففي قوله: ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ﴾ (الرعد/ ٣٣).

قال الصدوق : «القيّوم» و «القيّام» هما فيعول و فيعال من قمت بالشيء، إذا ولَّيته بنفسك و تولَّيت حفظه و إصلاحه و تقديره .

و فسّر الرازي كونه قيّوماً بـ «قيام الممكنات بأسرها به، فهو قائم بالذات وغيره قائم بالغير» .

قال العلامة الطباطبائي : «القيّوم من القيام، وصف يـدل على المبالغة، والقيام هو حفظ الشيء، و فعله، و تدبيره، و تربيته، و المراقبة عليه، و القدرة عليه، كـل ذلك مأخوذ مـن القيام بمعنى الانتصاب، للمـلازمة العاديّة بيـن الامتثال و هذه الأمور، و قدأثبت الله تعالى أصل القيام\_بأمور خلقه\_لنفسه».

قال سبحانه : ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَى كُلُّ نَقْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ٢

و قال سبحانه: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا الْهَ الأَهْوَ وَ الْمَلاَئِكَةُ وَ أُولُو الْعِلْم قَائِماً بِالْقِسْطِ لا إِلْهَ إِلا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (آل عمران/ ١٨) .

فأفاد أنَّه قائم على الموجودات بالعدل، فلايعطي و لايمنع شيئاً إلَّا بالعدل باعطاء كل شيء ما يستحقّه، و إنَّ القيام بالعدل مقتضى اسميه الكريمين، فبعزَّته يقوم على كل شيء، و بحكمته يعدل.

و بعبارة أخرى لمّا كان تعالى هو المبـدي الذي يبتدىء منه وجـود كل شيء

و أوصافه و آثـاره، و لامبدئ سواه، إلاّ و هو ينتهـي إليه، فهو القائم علـى كل شيء من كل جهة، القيام الذي لايشوبه فتور و خلل، و ليس ذلك لغيره قط إلاّ بإذنه و مشيئته<sup>(۱)</sup>.

ثمّ إنّ كونه سبحانه قيّوماً و قائماً بكل شيء لاينافي كون الموجودات الامكانية ذا آثار و خصائص و أفعال و أعمال تنسب إليها على وجه الاضطرار كالحرارة إلى النار أو على وجه الاختيار كالافعال الاختيارية للإنسان، فإنّ قيام هذه الأمور بآثارها و أفعالها ليس بنفسها و إنّما هي آثار لها باذنه سبحانه و مشيئته، و قدذكرنا غير مرّة أنّ نسبة الوجودات الإمكانية إلى الواجب، نسبة المعاني الحرفيّة إلى الاسميّة، فلو غضّ النظر عن المعنى الاسمي فلايبقى لها أثر في الذهن و الخارج.

و بذلك يظهر أنّ اسم «القيتوم» أمّ الأسماء الإضافية الثابتة له تعالى جميعاً و المراد منها الأسماء التي تدلّ على معان خارجة عن الذات كالخالق و الرازق و المبدىء و المعيد و المحيي و المميت و الغفور و الرحيم و الودود و غيرها . و بعبارة أخرى : إنّما هو أمّ لصفاته الفعلية جميعاً .

و يقول الـرازي : إنّ قوله الحـي القيّوم كالينبوع لجميـع مباحث العلـم الالهي و لعلّه يشير بذلك إلى أنّ قيام الممكنات به يستلـزم حضورها عنده، و حضورها لديه يستلزم علمه به كما يستلزم تدبيره و...

(۱) الميزان ج۲، ص۳۳۰.

### حرف الكاف

المائة و الرابع : «الكافي» قد ورد في الذكر الحكيم مرّة و وقع وصفاً له سبحانه .

قال تعالى : ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَ يُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ وَ مَنْ يُضْلِل اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ لهادٍ (الزمر/ ٣٢).

أمّا معناه، فقال ابن فارس : يدل على «الحسب» الذي لامستزاد فيه و هذا هو المتبادر من سائر مشتقّاته في القرآن و غيره، و قال : ﴿وَ كَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِياً وَ نَصِيراً﴾(الفرقان/ ٣١).

قال الراغب : الكفاية ما فيه سد الخلّة و بلوغ المراد من الأمر و هو سبحانه الكافي في أمور العبد، وهو يقوم بكلّ ما يحتاج إليه العبد، ولو يخوّفونك أيّها النبي، فسالله هـو الكـافـي، قـال سبحـانـه : ﴿فَسَيَكْفِيكَهِـمُ اللهُ وَ هِـمُوَ السَّمِيـعُ

العَلِيمُ (البقرة / ١٣٧).

المائة و الخامس: «الكبير» قدورد لفظ «الكبير» مرفوعاً و منصوباً ٣۶ مرّة، وقع وصفاً له سبحانه في موارد ستَّة، و إقترن باسم «المتعال» تارة و «العلي» أخرى .

قال سبحانه : ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ المُتَعَالِ﴾ (الرعد/ ٩).

و قال سبحانه : ﴿ وَ أَنَّ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴿ (الحج / ٤٢)(١).

و أمّا معناه : فقدقال ابن فارس : يدل على خلاف الصغر، و الكِبْر ـ بكسر الكاف و سكون الباء ـ معظم الأمر، قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَ الَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ﴾ (النور/ ١١) أي معظم أمره، و أمّا الكبر ـ بضم الكاف ـ فهـو القعيد، يقال : الولاء للكبـر يراد به أقعد القوم في النسب و هو الأقرب إلى الأب الأكبر.

قال الراغب : «الكبير و الصغير من الأسماء المتضايفة التي تقال عند اعتبار بعضها ببعض و يستعملان في الكمّية المتّصلة كالأجسام و ذلك كالكثير و القليل، و في الكميّة المنفصلة كالعدد، و ثـمّ استعير للمتعالي فيطلق على ما اعتبر فيه المنزلة و الرفعة نحو "قل أي شيء أكبر شهادة؟ قل الله شهيد بيني و بينكم» و نحو الكبير المتعال، ومنه قوله : «كذلك جعلنا في كلّ قرية أكابر مجرميها» أي رؤسائها .

أقول: «إنَّ اقتران اسم «المتعال» و «العلي» بالكبير، يعرب عن كون الملاك في توصيفه سبحانه هو الرفعة و المنزلة، و كل كمال يتصوّر.

و الصدوق فسّره بالسيّد قائلاً: بأنّ سيد القوم كبيرهم، و لكن مراده ما ذكرناه، و قـال : «الكبرياء» اسم التكبتر و التعظّم، و قـال العـلامة الطبـاطبائي : «و الـذي يناسب ساحة قدسه تعالى من معنى الكبرياء أنّه تعـالى يملك كل كمـال لشيء و يحيط به، فهو تعالى كبير أي له كمال كل ذي كمال و زيادة»<sup>(٢)</sup>.

و لأجل علو منزلته و رفعتها، وقع علَّة لكون الحكم له دون غيره قال : «وَ إِنْ يُشْرَكْ بِهِ تُؤْمِنُوا فَالْحُكْمُ لِلَّهِ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ (غافر/ ١٢).

(۱) لاحظ أيضا (النساء/ ۳۴)، (لقمان/ ۳۰)، (سبأ/ ۳۲)، (غافر/ ۱۲). (۲) الميزان ج ۱۱، ص ۳۳۸.

المائة والسادس:«الكريم» قدورد في الذكر الحكيم مرفوعاً و منصوباً ٢۶ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في موارد ثلاثة :

قال سبحانه: ﴿ فَتَعَمَّالَىٰ اللهُ المَلَاكُ الْحَقُّ لا إِلَىٰهَ إِلاَّهُوَ رَبُّ العَرَشِ الكَرِيمُ (المؤمنون/ ١١۶)، وقال سبحانه: ﴿وَ مَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِتِي غَنِيٌّ كَرِيمٌ (النمال/ ٢٠)، وقال سبحانه: ﴿يا آَيُّهَا الإِنْسَانُ ما غَرَكَ بِرَبِكَ الْكَرِيمُ (الانفطار/ ٢).

و أمّا معناه فقال ابن فارس : فهو شرف الشيء في نفسه أو شرف في خلق من الأخلاق يقال رجل كريم و فرس كريم . الكرم في الخُلق يقال هو الصفح عن ذنب المذنب . قال عبدالله بن مسلم بن قتيبة : الكريم الصفوح و الله تعالى هو الكريم الصفوح عن ذنوب عباده المؤمنين .

قال الراغب : إذا وصف الله تعالى به فهو اسم لإحسانه و انفاقه المتظاهر نحو قوله : ﴿إِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ كَرِيمٌ و إذا وصف بـه الإنسان فهـو اسم لـلأخلاق و الأفعـال المحمودة التي تظهر منه .

و ما ذكره هـ والظاهـ و في قـولـه : «غنيّ كـريم» دون سـائر الآيات، و كيف و قدوصف به أُمور كثيرة بمعنى واحد .

و ذلك كالرزق نحو: ﴿ وَ مَغْفِرَةٌ وَ رِزْقٌ كَرِيمُ (الأنفال/ ٢) و الملك نحو: (أَنْ هَٰذَا الأَ مَلَكٌ كَرِيمٌ ) (يوسف/ ٣١)، و المقام نحو: ﴿ وَ كَنوُزٌ وَ مَقَامٌ كَرِيمٌ ﴾ (الشعراء/ ٥٨)، و الرسول نحو: ﴿ وَ رَسُولَ كَرِيمُ (الدخان/ ١٧)، و الكتاب نحو: ﴿ أَلْقِيَ إِلَيَّ كِتَابٌ كَرِيمٌ (النمل/ ٢٩). و التوصيف في الجميع بمعنى واحد.

و لذلك لجأ الصدوق إلى ذكر معنيين له ففسّره تارة بالعزيز، يقال : فلان أكرم عليّ من فلان أي أعز منه، و منـه قوله عزّ و جلّ : ﴿لقرآن كريم﴾ و أخرى بالجواد

المتفضّل يقال رجل كريم أي جواد .

و الظاهر أنّ الكريم له معنى واحد و هو ما نبّه إليه ابن فارس أعني الشرف في الذات أو في الخلق، و الأنعام و الجود من مظاهره، كما أنّ الصفح عن العدو بعد المقدرة عليه من آثاره، و إلى ذلك يرجع ما ذكره بعضهم في تفسيره بأنّه كون الشيء تامّاً بحسب مرتبته و الله سبحانه كريم باعتبار تماميّته في الوهيّته ذاتاً و صفة و فعلًا.

و أمّا توصيف الكافر بالكريم في قوله سبحانه : ﴿ فَقَ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الكَرِيمُ (الدخان/ ۴۹) . فإنّما هو للاستهزاء تشديداً لعذابه، فقدكان يرى في الدنيا لنفسه عزّة و كرامة لاتفارقانه كما يظهر ممّا حكى الله سبحانه من قوله : ﴿ وَمَا أَظُنُّ السُاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِن رُّجِعْتُ إلىٰ رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنِي (فصّلت/ ٥٠).

### حرف اللام

المائة و السابع : «اللطيف»

و قدورد في الذكر الحكيم ستّ مرّات و وقع في الجميع وصفاً له سبحانه و قورن بد «الخبير» تارة و «العليم الحكيم» تارة أخرى . قال سبحانه : ﴿ لأتُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَ هُوَ يسُدُرِكُ الأَبْصَارَ وَ هُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ (الانعام / ١٠٢) . و قال سبحانه : ﴿ إِنَّ رَبِتِي لَطِيفٌ لِما يَشاءُ إِنابَهُ هُو الْعَلِيسمُ الحَكِيمُ (يوسف/ ١٠٠) . و قال سبحانه : ﴿ فَتُصْبِحُ الأَرْضُ مُخْضَرَّةً إِنَّ اللهُ لَطِيفٌ خَبِيرُ (الحج / ٢٢) . و قال سبحانه : ﴿ فَتُصْبِحُ الأَرْضُ مُخْضَرَةً إِنَّ اللهُ لَطِيفٌ خَبِيرُ (الحج / ٢٢) . و قال سبحانه : ﴿ فَتَحُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَانِ آَوْ فِي الأَرْضِ يَأْتِ بِها اللهُ

## في الشبيء»<sup>(۱)</sup>. فمن الأول قوله : ﴿ الله لطيف بعباده ... ﴾ .

و أمّا الثاني فالظاهر أنَّ المراد من الصغر في الشيء هو كونه دقيقاً فوق الحسّ. و لأجل ذلك علّل سبحانه قوله : ﴿لاتدركه الأبصار) بكونه لطيفاً كما تقدّم و ربّما يتطوّر و يستعمل في النافذ في الأشياء لأنَّ الشيء الصغير ينفذ في المجاري و الثقوب الصغار.و يـؤيّد ذلك أنّه سبحانه علَّل علمه بما خلق بكونيه لطيفاً، و قال سبحانه : ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَ هُوَ اللَّطِيفُ الخَبِيرُ ﴾ (الملك/ ١٢) و عليه فيصح تفسيره بكونيه مجرّداً أو ما هو قبريب منه و يكون كنايية عن حضوره و إحاطتيه بباطن الأشياء و ظاهرها، و ربّما يكنّى به عن تعاطى الأمور الدقيقة كما في قوله سبحانه : ﴿ فَتُصْبِحُ الأَرْضُ مُخْضَرَةً إِنَّ اللهَ لَطِيفٌ خَبِيرٍ ﴾ (الحرج / ٤٣)، و عليه يحمل قوله سبحانه : ﴿ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَرْكَىٰ طَعَاماً فَلْبَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنْهُ وَ لْيَتَلَطَّفْ وَ لأيشعِرَنَّ بِكُم أحداً) (الكهف/ ١٩) أي يعمل بلطف و دقة.

هذا على القول بأنَّ لمصدر «اللطيف» معنيين : الرفق و الدِّقة، و يمكن ارجاع المعنى الأوّل إلى الثاني أيضاً لأنّ الـرأفة و المحبّة رهن تعـاطي الأمور الدقيقـة حتى تستهوي القلوب .

و على كمل حال فمالله سبحانه «لطيف» أي دقيق لايمدرك، و يتعاطم الأمور الدقيقة فيخلق أشياء فوق الحواس، لطيف أي رؤوف بأعمال الأمور الدقيقة و هكذا، فتوصف به الذات كما يوصف به الفعل

قال الرازي: «إنَّ اللطيف له تفاسير أربعة : ١ ـــ إنَّ الشيء الصغير الـذي لايحسَّ بــه لغايـة صغـره يسمَّىٰ لطيفاً، و الله (١) يظهر من القاموس أنه إذا اخذ «لطف» من باب «نصر» يكون بمعنى البرّ و الاحسان، و إذا اخذ

من باب اكرما يكون بمعنى صغر و دقة .

سبحانه لمّا كان منزّها عن الجسميّة و الجهة لم يحسّ به، فأطلقوا اسم الملزوم على اللازم، فوصفوه تعالى بأنّه لطيف أي غير محسوس، و كونه لطيفاً بهذا الاعتبار يكون من صفات التنزيه .

٢ ـ اللطيف هو العـالم بدقائق الأمور و غوامضها، و على هذا التفسير يكون اللطف عبارة عن سعة علمه فيكون من الصفات الذاتية .

٣- اللطيف هو البر بعباده الذي يلطف بهم من حيث لايعلمون و يهيىء مصالحهم من حيث لايعلمون و يهيىء مصالحهم من حيث لايحتسبون، و منه قوله سبحانه : (الله لطيف بعباده يرزق من يشاء).

٤ ـ اللطيف من يعلم حقائق المصالح و غموامضها ثم يسلك في إيصالها إلى مستحقها سبيل الرفق دون العنف .

فإذا اجتمع هذا العلم و هذا العمل تم معنى اللطف»(١)

و لايخفى أنَّ ما ذكره من المعاني الأربعة من لوازم معنى اللطيف و هو الدقيق أو من يتعاطى الأعمال الدقيقة و اللغة العربية خصيصتها التطوّر و اشتقاق معنى من معنى بمناسبة فطرية أو ذوقيّة، فمعنى اللطيف و إن لم يمكن تحديـده بوجه كامل، ولكن المراد منه واضح في الآيات .

و أمّا حظ العبد من هـذا الاسم فلو فسّر اللطيف بالرفق فحظته الرفق بعباد الله كاللطف بهم في الدعوة إلى الله كما قال سبحانه : ﴿ فَقُولاً لَهُ قَوْلاً لَيِّناً﴾ (طه/ ٢٤) . فإن فسّر بتعاطى الأعمال الدقيقة فحظّه هو الدقة في الأعمال و الأقوال و ترك التساهل و المسامحة .

(١) لوامع البينات : ص ٢۴۶ .

### كلام في رؤيته سبحانه

قدوقفت على أنّه سبحانه علّل قوله : ﴿ لأَتُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ﴾ بكونه لطيفاً خبيراً ، فاللطيف تعليل للحكم السلبي، و الخبير تعليل للحكم الإيجابي، و على ذلك فالله سبحانه فوق أن يكون مرئيّاً للأبصار، محاطاً بالجهة والمكان، فمن كان هذا خصيصته، لايرى في الدنيا و الآخرة .

و لكن الأسف إنّ هذا الأصل العقلي قدوقع مورد نقاش بين المسلمين فذهبت طائفة إلى امكان رؤيته في الدنيا و الآخرة كما ذهبت طائفة أُخرى إلى التفصيل و هو أنّه سبحانه لايرى في الدنيا و يرى في الآخرة تبعاً للحديث النبوي : «إنّكم سترون ربّكم يوم القيامة كما ترون القمر ليلة البدر»<sup>(١)</sup> و إليك التفصيل .

اتّفقت العدلية على أنه سبحانه ليس جسماً و لا له جهة، و بالتـالي لاتمكن رؤيته لا في الدنيا و لا في الاخرة، و أمّا غيرهم فالمجسّمة الذين يصفون الله سبحانه بالجسم و يثبتون له الجهة جوّزوا رؤيته في الدارين .

و أمّا الأشاعرة فهم يعدّون أنفسهم من أهل التنزيه و لكنّهم يقولون بالرؤية يوم القيامة فقط<sup>(٢)</sup>.

وقدذكر الإمام أبوالحسن الأشعري أقوالاً في الرؤية تربو على تسعة عشر قولاً،

قال الحسيمن النجّار: إنَّه يجوز أن يحوّل العين إلى القلب و يجعل لها قوَّة

- (۱) مسند أحمد : ۲/ ۱۶
- (٢) المواقف : ج ٢، ص ٣٦٨.

العلم فيعلم بها و يكون ذلك العلم رؤية له (أي علماً له)(١).

و في القولين الأخيرين محاولة لتصحيح الرؤية مع التحفّظ على التنزيه، ولكنّها غير ناجعة لأنّ الحسّ السادس إذا كان حسّا، لايتعلّق إلا بالمادّة والمادّيّات، و الله سبحانه فوقها، و أمّا تحوّل العين إلى القلب و تصحيح الرؤية بالعلم فهو خارج عن البحث، فإنّ البحث إنّما هو رؤية الله بالعيون و الأبصار المتعارفة لاسالقلب. فالمعتزلة و الخوارج و طوائف من المرجئة و الإمامية و الـزيديّة ينكرونها و أهل الحديث والأشاعرة يثبتونها و لولا ظواهر بعض الآيات والأحاديث الواردة في المقام، لالتحقت الأشاعرة بالعدليّة في نفي الرؤية، ولكنّها صدّتهم عن التنزية في المقام.

ما هي حقيقة الرؤية؟ إنّ في الرؤية قولين معروفين :

١ - انعكاس صورة المرئيّ بواسطة الهواء الشفّاف الذي لالون له فلايستر ماوراته إلى البرطوبة الجليدية التي في العين وانطباعها في جزء منها، و ذلك الجزء الذي تنطبع فيه الصورة، زاوية رأس مخروط متوهم، لاوجود له أصلاً، قاعدته سطح المرتيّ، و رأسه عند الباصرة<sup>(٢)</sup>.

٢ - يخرج من العيـن جسم شعاعيّ على هيثة المخـروط المتحقّق، رأسه على

الرؤية بعد دراسة تركيب العين و أجهزتها، وحداهم البحث إلى دعم القول الأوّل لكن بصورة أدق، و على ذلك فالرؤية بالأبصار و العيون المتعارفة لاتتحقّق إلاّ أن يكون المرئيّ في جهة و مكان و مسافة خاصّة بينه و بين الرائي، و لامحيص في تحقّق الرؤية عن المقابلة، و في ضوء ذلك نحكم بامتناع وقوع الرؤية على الله سبحانه لاستلزامه كونه ذا جهة و مكان خاص حتى تتحقّق الرؤية، و ما ذكرناه و إن كان كافياً في إبطال الرؤية و لكن تكميلاً للبحث نأتي بأدلّة المنكرين و هو دليل واحد يقرّر بوجوه.

### تقرير أدلة المنكرين بوجوه أربعة :

«إنَّ الله تعالى ليس في جهة و لافي مكان بدليل أنَّ ما كان في الجهة و المكان مفتقر إليهما و هـو محال عليه . و الله تعالى ليـس بمرئيّ بدليل أنَّ كـل مرئي لابد أن يكون في جهة »(١).

و كل من نفى الرؤية يعتمد على ذلك البرهان و حاصله أنّ الـرؤية إنّما تصحّ لمن كـان مقابلاً أو في حكـم المقابل و المقابلـة إنّما تكون في حـقّ الأجسام ذوات الجهة و الله تعالى ليس في جهة فلايكون مرئياً .

و يمكن تقرير البرهان بصورة أخرى و هو أنّ الرؤية إمّا أن تقع على الذات كلّها أو على بعضها، فعلى الأوّل يلزم أن يكون محدوداً متناهياً محصوراً شاغلاً لناحية من النواحي و خلوّ النواحي الاخرى منه تعالى و ذلك مستحيل، و إمّا أن تقع على بعض الذات فيلزم أيضا أن يكون مركّباً متحيّزاً ذا جهة إلى غير ذلك من التوالي الفاسدة الباطلة المرفوضة في حقّه تعالى .

هذا و يمكن تقريره بـوجه ثالث هو أنَّ الرؤية بأجهزة العين نـوع إشارة بالحدقة و هو سبحانه منزَّه عن الإشارة .

(١) مجموعة الرسائل العشر، المسألة ١٢ ـ ١٧ .

و بتقرير رابع : إنّ الرؤية لاتتحقّق إلاّ بـانبعاث أشعّة مـن المرئيّ إلـى أجهزة العين و هـو يستلزم أن يكون سبحانـه جسماً ذات أبعاد و معرضـاً لعوارض و أحكام جسمانيّة و هو المنزّه عن كلّ ذلك<sup>(۱)</sup>.

و هذه التقارير الأربعة تعتمد لبّاً على أمر واحد: و هو انّ تجويز الرؤية يستلزم كونه جسماً أو جسمانيّاً غير أنّ الطرق مختلفة، و الأوّل يعتمد على أنّ الرؤية تستلزم أن تكون ذات جهة وحيّز،و الثاني يعتمد على كونه سبحانه متناهية إذا وقعت الرؤية على تمام الذات أو مركّبة إذا وقعت على بعضها، و الثالث يعتمد على أنّها تستلزم الإشارة، و هو فوق أن يقع في إطارها، و الرابع يعتمد على أنّها تستلزم أن يكون جسماً و ذا عوارض جسمانيّة.

و الحاصل انّ إثبات الرؤية و الأبصار بغير مقابلة وجهة مع كون الرؤية بالعيون و الأبصار كالجمع بين وجود الشيء و عـدمه نظير تصوّر كـون المربّع فاقـداً لبعض أضلاعه و هو في الوقت نفسه مربّع تام .

و ما ربّما يظهر من بعض محقّقي الأشاعرة من الجمع بين الرؤية و عدم الجهة و ما يشابهها محاولة باطلة<sup>(٢)</sup>لاتليق أن تسطّر.

و ربّما يتصوّر أنّ كون ما في الآخرة يغاير ما في الدنيا، فلعلّ الرؤية هناك متحقّقة بلاجهة و اشارة، و هذا أشبه بالسفسطة، فإنّ المراد من المغايرة هو كون ما

### القرآن يتلقى الرؤية أمرأ منكراً

إنّ الدقّة فـي الآيات الواردة حول الـرؤية و سؤال بني اسـرائيل إيّاها مـن نبيّهم يقف على أنّ القرآن يقابلها بالاستنكار الشديد فيتلقّاها أمراً منكراً .

ا \_ قال سبحانه : ﴿وَ إِذْ قُلْتُمْ بِنَا مُوسِىٰ لَنْ نَتُوْمِنَ لَكَ حَتّى نَتَى فَرَىٰ اللهَ جَهْرَة فَاخَذَتْكُمُ الضّاعِقَةُ وَ أَنْتُمْ تَنْظُرُونَ﴾(البقرة/ ٥٥).

٢ - قال سبحانه : ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَنْ تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتَاباً مِنَ السَّمَاءِ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسى أَكْبَرَ مِنْ ذَلِكَ فَقَالُهُوا أَرِنا اللهَ جَهْرَةً فَاآخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ يِظْلُمِهِمْ ... ﴾ (النساء/ ١٥٣).

٤ و قال سبحانه : ﴿ وَ لَمَّا جَاءَ مُوسىٰ لِمِيقَاتِنَا وَ كَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرُ الَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَ لَكِنِ انْظُرْ الَىٰ الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمًا تَجَلَىٰ الْيُكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَ لَكِنِ انْظُرْ الَىٰ الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمًا تَجَلَىٰ الْيُكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَ لَكِنِ انْظُرْ الَىٰ الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمًا تَجَلَىٰ رَبُّهُ لِلْنُ الْمُوْفَ تَرَانِي وَ لَكُنْ الْعُرَانِ الْعُبَلَ فَا لَنُ تَرَانِي وَ لَكُنْ الْعُرَانِ الْعُقَلَ مَا تَحَلَىٰ رَبَعُ لَىٰ الْعُبَلَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَ لَكُنْ الْمُوالَى الْعُبَلَىٰ الْعَاقَ وَ الْعُرَانَ الْ الْعُلَىٰ الْعُمَا تَجَلَىٰ رَبَعُ لَكُمُ اللَّهُ لَنُهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمًا تَجَلَىٰ رَبُهُ لِلْعُرَانَ لَنُ تَرَانِي وَ لَكُنْ الْعُرَانَ وَ الْعَاقَ وَ الْعَاقَ قَالَ سُبْحَانَ لَكُ تُبْتُ الْعَنْ وَ أَنَا أَوْلُ رَبَعُ لَعُنَ لَ لَهُ بَحَالَ كُولَ مَعْلَى الْعُلُى الْعُرَانَ وَلَ الْعَاقَ وَ أَمَا الْحَامَ مُعَلَى مُعَانَ لُ مُ نُحَانَ لَهُ بُحَانَ لَ لَنْ الْوَلُ لَنُعُنُ الْقُلُ لَ لَهُ مُعَالَ مُنْ مَعْلَى مُ الْعُرُ الْحُرَانَ وَ أَنَا أَوْلُ مَعْنَ الْمَا لَمُسْوَقِنَ مَا لَي أَعْلَ مَ لَى لَهُ مُعَالَ مُ مُنْ مَائِكُ مُ مُعَالَ مُنْ لَ لَكُنْ الْعَلَى مُ الْعَاقَ قَالَ سُبْحَانَ كَسُولَ مَ مَا مَ الْمُ الْعَاقَ وَ إِنَا أَعْلَ لَهُ مُعْتَى الْعَاقَ المُوْمِينِينَ إِنْ عَالَ مَا لَا مَا حَالَ مَا مَعَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مَا مَ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مَا مَ مَا مُ مُ مُعَانَ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُنَا مَ مَ مَا أَعْلَى مَا مَا مَ مَا مُ مَا مُ مُنَا مَ مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَ مَا مَ مُ مُ مُنْ مَا مُ مَا مَا مُ مَا مَا مُ مَا مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مَا مَ مُ مَا مُ مَ مَا مُ مَ مَا مُ مَ مُ مُ مُ مَ مُ مَ مُ مَ مُ مَ مَ مَ مُ مُ مُ مُ مَا مُعُنُ مُنْ مُ مَا مَ مَ مَا مُ مَ مَا مَ مَا مَ مَا مُ مَا مَا مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مَ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مَا مَا مُ مَا مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مَ مُ

و من أمعن في هذه الآيات من دون رأي مسبق يقف على أنّ القرآن يستنكر رؤية الله و يقابل من يطلبها، بالصاعقة و الرجفة و اللّوم، فمع هذه النصوص كيف يمكن لنا القول بجواز رؤيتها في الدنيا و الآخرة، أو في خصوص الآخرة؟ فإنّ الأحكام العقلية لاتقبل التخصيص، فالجمع بين الضدين أو النقيضين محال في الدارين، و هكذا القواعد الرياضية صادقة فيهما، فهي لاتتخلف في ظرف من الظروف و إلآ صارت قضايا مشكوكة غير منتجة.

سبحانك أنت القائل: ﴿لاتدركه الأبصار و هو يدرك الأبصار و هو اللطيف الخبير﴾.

سبحانك أنت القائل : ﴿لن ترانى يا موسى﴾مقروناً بلن للتأبيد في النفي . سبحانك أنت القائل : ﴿و ما قدروا الله حقّ قدره ﴾ .

إنَّ الذيـن يتمنَّون رؤيته في الـدنيا و الآخرة إنَّمـا يتمنَّون أمراً محالاً غـافلين أنَّ العيون لاتدركه بمشاهدة العيان، و لكن تـدركه القلوب بحقائق الإيمان، فهو قريب من الأشياء، غير َملابس، بعيد عنها غير مبائن<sup>(1)</sup>.

إنَّ المصرّين على جواز الرؤية يتخيّلون أنَّها عقيدة إسلامية وردت في الكتاب و السنَّة و لكنهم غفلوا عن أنَّها طرحت من قبل الأحبار و الرهبان بتـدليس خاص، فهم الأسـاس لهذه المسائل التي لاتجتمع مع قداسته و تنبزيهه سبحانه، فهـذا هو العهد العتيق مليَّ بالأخبار عن رؤيته تعالى و إليك مقتطفات منه:

١ ـ «رأيت السيّد جالساً على كرسي عال... فقلت: ويل لي لأنّ عينيّ قد رأتا الملك ربّ الجنود»(أشعياء/ ٢: ١ ـ ٢). و المقصود من السيّد هو الله جلّ ذكره.

۲ ــ «قـدرأيـت الــربّ جـالسـاً على كـرسيّه و كــل جنـد البحـار وقـوف لديه»(الملوك: الأوّل/ ۲۲).

(١)نهج البلاغة: الخطبة ١٧۴.

### أدلة القائلين بالرؤية

إنَّ القائلين بالرؤية استدلُّوا بآيتين :

١ - قول سبحانه : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذِ نَاظِرَةٌ \* إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ \* وَ وُجُوهٌ يَوْمَئِذِ بَاسِرَةٌ \* تَظُنُّ أَنْ يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ (القيامة/ ٢٢ - ٢٥) . و قد شغلت هذه الآية بال الأشاعرة و المعتزلة .

المثبتون يصرّون على أنّ النظر في «الناظرة» بمعنى الرؤيسة، و النافون يصرّون بأنّه بمعنى الانتظار، و الفريقان يتصارعان في تفسير الآية مستشهدين ببعض الأشعار و الجمل.

غير انّا نضرب على الكلّ صفحاً لأنّ البحث فيهما يستدعي تفصيلًا، و لكن نلفت نظر المستدلّين بها إلى أمرين و لوتدبّروا فيهما تدبّر إنسان حبر غير متأثّر بآراء قومه و نحلته، لعرفوا أنّ الآية لاتدل على مقصودهم بتاتاً .

١ - ترى أنّه سبحانه يقول : ﴿وجوه يومئذ ناضرة \* الى ربّها ناظرة ﴾ فينسب النظر إلى الوجوه لاالعيون ، فلو كان المراد أنّ أهل الجنة ينظرون إليه سبحانه و يرونه فلماذا نسب الرؤية إلى الوجوه مع أنّه قائم بالعيون و هذا يدلّ على أنّ «ناظرة» في الآية و إن كانت بمعنى الرؤية إلى الوجوه مع أنّه قائم بالعيون و هذا يدلّ على أنّ «ناظرة» في الآية و إن كانت بمعنى الرؤية إلى العدف إلى معنى آخر غير الرؤية الحسّية ، و إنّ النظر و إن كانت بمعنى الرؤية إلى الوجوه مع أنّه قائم بالعيون و هذا يدلّ على أنّ «ناظرة» في الآية و إن كانت بمعنى الرؤية إلى الوجوه مع أنّه قائم بالعيون و هذا يدلّ على أنّ «ناظرة» في الآية و إن كانت بمعنى الرؤية إلى الوجوه مع أنّه قائم بالعيون و هذا يدلّ على أنّ «ناظرة» في الآية و إن كانت بمعنى الرؤية لكنها تهدف إلى معنى آخر غير الرؤية الحسّية ، و إنّ النظر في المقام كنظر الفقير إلى العني ، و الخادم إلى مخدومه ، و المرؤوس إلى رئيسه في الكل ينظرون إلى أسيادهم لكن نظراً معنوياً لاحسّياً .

فيمكن رفع الابهام و امعان النظر في مقابله أعني : «تظن أن يفعل بها فاقرة» فإنّ مفاده أنّ الطائفة العاصية تتوقّع نزول عذاب يكسر فقارها و يقصم ظهرها، فيكون ذلك قرينة على أنّ المراد من مقابله خلاف ذلك، و أنّ هـٰؤلاءالمطيعين يتـوقّعون خلاف ما تتوقّعه الطائفة الأخرى يتوقعون فضله و كرمه و رحمته و أين هذا من الرؤية؟

بذلك يظهر أنّ التركيز على الوجوه دون العيون لأجل إفادة هذا المعنى، أي أنّ وجوهاً تنتظر العذاب، و أن وجوهاً متوجهةً إلى الباري تنتظر الرحمة .

> و هذا نظير قول القائل : إنّي إليك لما وعدت لناظر نظر الفقير إلى الغني الموسر

> > و يقال : أنظر إلى الله ثمّ إليك .

فإنَّ النظر في هذه الموارد و إن كان بمعنى الرؤية، و لكنَّها كناية عن انتظار الرحمة، فقـول التلميذ لأستاذه، و الولد لـوالده، و الخادم لسيده: «أنـا أنظر إليك» بهذا المعنى.

و قال آخر: وجوه ناظرات يوم بممدر إلى الرحمان يأتي بالفلاح أي منتظرات لإتيانه تعالى بالنصرة و الفلاح . و قال أيضاً : كل الخلائق ينظرون سجاله نظر الحجيج الي طلوع هلال أي ينتظرون عطاياه انتظار الحجّاج لظهور الهلال و طلوعه .

حتى لو كان النظر في الآية بمعنى الانتظار، أو بمعنى الرؤية، لاتـــدلّ على رؤيته سبحانه يوم القيامــة، بل ليست بصدد هذا الأمـر أصلاً، و لافرق بين تفسيـر الكلمة بالنظر، أو الانتظار.

وماربّما يتصوّرالبعض من أنّ «ناظرة» لو كانت بمعنى الرؤية تمّت دلالة الآية، و لو كانـت بمعنى الانتظار لم تتم و لم تـدل، كلام سطحي ينمّ عن عـدم تعمّق في السياق الذي جاءت به الآية كما ستعرف .

و خلاصة القول : إنَّ الآية ـ سواء كان النظر فيها بمعنى الانتظار أو الـرؤية ـ تهدف أمـراً آخر، لاارتباط له بمسـألة الرؤيـة أصلاً، و لايعرف هـذا إلاّ بمقارنـة الآية المذكورة بالآيات المقابلة لها .

فإنّ الآية الثانية أي ﴿إلى ربّها ناظرة ﴾ يبيّن ما هو المتوقّع عند المؤمنين كما أنّ الآية الرابعة أي ﴿تظن أن يفعل بها فاقرة ﴾ يبين ما هو المتوقع عند العاصين ، فحيث كان المقصود في الآية الرابعة هو توقّع العصاة للعذاب الإلهي كان المقصود في الآية الثانية (بحكم التقابل) هو توقّع المطيعين المتقين الرحمة الإلهية ، و هذا هو هدف الآية الثانية ، فتفسير النظر برؤية جماله و ذاته غريب عن مرمى الآية و هدفها .

إذا عرفت هذا فلايتفاوت بأن يفسر «ناظرة» بمعنى الانتظار، فيكون معناه المطابقي هو انتظار رحمته بدل انتظار عذابه، أو يفسّر بالبرؤية فيكون المبراد منه - بالمآل ـ انتظار الرحمة،لأنّ البرؤية في هذه الموارد تكون كناية عن انتظار الرحمة، و توقع اللطف من الجانب الآخر.

يقال: فلان ينظر إلى يدفلان، و يراد منه أنّه معدم محتاج، ليس عنده شيء، و إنّما يتوقع أن يعطيه ذلك الشخص، فما أعطاه ملكه، و ما منعه حرم منه.

و هذا ممّا درج عليه النـاس في محـاوراتهم العـرفية اليـوميّة إذ يقـول أحدنـا لصديقه الذي يتوقّع منه المعونة و المدد :

«إنّما ننظر إلى الله ثم إليك».

و هذا مؤلّف «أقرب الموارد» عند ما يذكر هذا المثال يفسّره بقوله : «إنّما أتوقع فضل الله ثم فضلك» .

فالكـلام هو عن توقيّع الرحمة و وصـولها و شمولهـا و عدم توقّعها و وصـولها و شمولها .

و لنا في الكتاب العزيز نظير لهذا، إذ يقول سبحانه :

و لايكُلمهم الله و لاينظر إليهم يوم القيامة و لايزتميهم، فكل هذا كناية عن طردهم عن ساحته، و يشعر بذلبك قوله في الآية المتقدمة عليها وبلى من أوفى بعهده و اتقى فانَّ الله يحبّ المتقين؟ .

فالآيتان بهذا الشكل من حيث الموضوع و الحكم . من أوفى بعهده و اتقى ؛ يحبّه الله . و من اشترى بعهدالله و إيمانه ؛ لايكلّمهم الله و لاينظر إليهم . فبقرينة المقابلة بين الجزئين يعلم أنّ المرا د هو حبّه سبحانه المستلزم للجزاء الحسن ، و عدم حبّه المستلزم للجزاء السيء .

فالمراد بـ «لاينظر إليهم» ليس هو عدم رؤية الله لهم و مشاهدتهم، فالرؤية و

هذا و يؤيد ما ذكرناه من أنّ النظر و لو كان بمعنى الرؤية ليس المقصود منه الرؤية البصرية الحسية بل المراد هو الكناية عن انتظار الرحمة الإلهية، تقديم المفعول و هو «إلى ربتها» على العامل و هو «ناظرة» نظير قوله تعالى : ﴿إِلَى رَبَّكَ يَوْمَئِذِ المُسْتَقَرَ هو نظائرها، فإنّ تقديم المفعول يدل على معنى الاختصاص لأنّ الإنسان لايتوقع هنا إلاّ رحمة الله و عنايته و لطفه، و أمّا النظر بمعنى الرؤية، فلاينحصر بالله لأنّ الناس ينظرون إلى غير الله أيضاً كما تدلّ عليه آيات و روايات .

قال المؤمخشري : «معلوم أنّهم ينظرون إلى أشياء لايحيط بها الحصر، و لاتدخل تحت العدد في محشر يجتمع فيه الخلائق كلّهم، فإنّ المؤمنين نظّارة ذلك اليوم لأنّهم الآمنون المذين لاخوف عليهم و لاهم يحزنون، فاختصاصه بنظرهم إليه لو كان منظوراً محالٌ فوجب حمله على معنى يصحّ معه الاختصاص، و الذي يصحّ معه أن يكون من قول الناس : أنا إلى فلان ناظر، ما يصنع بي تريد معنى التوقّع و الرجاء و منه قول القائل :

و إذا نظرت إليك من ملك و البحر دونك زدتني نعما()

نعم أورد عليه صاحب «الإنتصاف» بقوله : «إنّ المتمتّع برؤية جمال وجه الله تعالى لايصرف عنه طرفه، و لايؤثّر عليه غيره و لايعدل بـه ـ عزّ و على ــ منظوراً سواه، و حقيق لـه أن يحصر رؤيته إلى مـن ليس

كمثله شيء، و نحن نشاهد العاشق في الدنيا إذا اظفرته برؤية محبوبهِ لم يصرف عنه لحظة، و لم يؤثر عليه، فكيف بالمحبِّ منه عزَّ و جلَّ إذا أحظاه للنظر إلى وجهه الكريم»<sup>(٢)</sup>.

**أقول**: لو صحّ ما ذكره صاحب «الإنتصاف» و إنَّ النظر إنَّما هو بمعنى الرؤية البصرية الحسّيّة، و إنَّ المؤمن ينظر إلى الله سبحانه، و إنَّ جمان الله تعالى يجذبه،

(١) الكشاف: ج ٢، ص ١٤٥. (٢) نفس المصدر

لزم قصر النظر يوم القيامة عليه سبحانه لأنّه لايعدل به غيره، و لزم أن لاينظر إلى سواه لأنّ غيره في مقابله ليس بديعاً و لاجميلاً جاذباً مع انّا نرى أنّ الآيات و الروايات تتحدّث عن نظر الإنسان في ذلك اليوم إلى أشياء غيره تعالى كما هو واضح لمن أمعن النظر في الآيات الواردة حول الجنّة و أهلها و قصورها و حورها و فواكهها و... فعلى قول صاحب «الانتصاف» يترك كل ذلك سدى و لاينصرف المؤمن من رؤية الله إلى غيرها و هو كما ترى.

٢ \_ الآية الثانية :

قال تعالى : ﴿فلمّا جاء موسى لميقاتنا و كلّمه ربّه قال ربّ أرنى أنظر إليك قال لن ترانِي ... ﴾

وجه الاستدلال انّه لو كـانت الرؤية ممتنعة لكان موسى واقفـاً عليه وعندئذ لما أقدم على السؤال و السؤال دليل على الامكان<sup>(١)</sup>.

و الجواب يتوقّف على بيان أمور: ١ ـ هل كان هناك ميقات واحد أو ميقاتان؟ جاءت قصّة ميقات موسى في آيتين : الأولى : قول ه سبحانه : ﴿ وَ اخْتَارَ مُوسىٰ قَـوْمَهُ سَبْعِيسَنَ رَجُلاً لِمِيقَـاتِنَا فَلَمَـّا

يريد المراجع المراجع المراجع المواجع الموجع الموجع المتعالي المتعالي المحاج المحاج المحاج المحاج المحاج المحاج

اَخَذَنْهُمْ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبٍّ لَوْ شِنْتَ اَهْلَكْنَهُمْ مِنْ قَبْلُ وَ إِنَّاىَ أَنْهْلِكُنا بِمَا فَعَلَ السُّفَهَا \* مِنَّا إِنْ هِيَ الأ فِنْنَتُكَ تُضِلُّ بِهَا مَنْ تَشَاءُ وَ تَهْدِي مِنْ تَشَاءُ أَنْتَ وَلِيُّنَا فَأَغْفِرْلَنَا وَ ارْحَمْنَا وَ أَنْتَ خَيْرُ الْغَافِرِينَ﴾ (الأعراف/ ١٥٥).

الثانية : ﴿ وَ لَمَّا جَاءَ مُوسى لِمِيقَاتِنَا وَ كَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبّ أَرنبِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَ لَكِنِ انْظُرْ إلى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمًا تَجَلّى رَبُّهُ لِلْجَبَل

(١) شرح التجريد للقوشجي : ص ٣٢٩.

جَعَلَهُ دَكَاً وَ خَرَّ مُوسىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانِكَ تُبنتُ اِلَيْكَ وَ أَنا أَوَّلُ المُؤْمِنِينَ﴾(الأعراف/ ١٢٣).

فعندئذ يجب امعان النظر في أنّه هل كان هناك ميقاتان أو ميقات واحد ذوشان خاص. قال سبحانه: ﴿وَ وَاعَدنَا مُوسَىٰ ثَلَائِينَ لَيْلَةً و أَتْمَمْنَاهَا بَعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَ قَالَ مُوسَىٰ لَأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَ أَصْلِحٌ وَ لاَتَتَبِعْ سَبِيلَ المُفْسِدِينَ﴾(الأعراف/ ١٢٢).

و قال سبحانه : ﴿وَ اِذْ وَاعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَ أَنْتُمْ ظَالِمُونَ \* ثُمَّ عَفُونًا عَنْكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾(البقرة/ ٥١ ـ ٥٢).

فهاتان الآيتان تعربان عن ميقات واحد و أنته كان في بدء الأمر ثلاثين ليلة ثم تمّم بعشر، و لو كان هناك ميقات آخر مثله أو أزيد أو أقـل كان المناسب ذكره و التنويه به .

٢ \_ هل مات القوم بالصاعقة أو الرجفة؟

إذا كان هناك ميقات واحد و قدهلك فيها قوم موسى بعذاب الله، فما كان السبب في موتهم هل كان هو الرجفة أو الصاعقة؟ نرى أنّه سبحانه نسب موتهم في بعض الآيات إلى الصاعقة (البقرة/ ٥٥ و النساء/ ١٥٣) و في البعض الآخر إلى الرجفة(الأعراف/ ١٥٥).

و الجواب : إنّ المراد بالرجفة رجفة الصاعقة، لاالرجفة في أبدانهم و له نظير في القرآن الكريم ، يقول في قوم صالح : ﴿فَاَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَاَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ﴾(الأعراف/ ٧٨).

و قسال فيهـــم أيضــاً: ﴿فَاَحَـذَتْهِمُمْ صَـاعِقَةُ العَـذَابِ الهُوْنِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾(فصلت/ ١٧).

و الصواعق السماوية لاتخلو من صيحة هائلة تقارنها و لاينفك ذلك غالباً عن رجفة الأرض و هي نتيجة الاهتنزاز الجوي الشديد، فالظاهر أنّ عذابهم كان بصاعقة سماوية اقترنت بصيحة هائلة و رجفة في الأرض فأصبحوا في دارهم أي في بلدهم جائمين ساقطين على وجوههم و ركبهم .

٣\_هل كان هناك سؤالان أو سؤال واحد؟
إنّ الكِليم لمّا أخبر قومه بأنّ الله كلّمه و قرّبه و ناجاه، قالوا: لن نـؤمن لك حتى نسمع كـلامه كما سمعت، فاختار منهم سبعين رجلاً لميقات ربته فخرج بهم إلى طور سيناء، و سأل ربّه أن يكلّمه فلمّا سمعوا كلامه قـالوا: لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة، و عند ذلك أخذتهم الصاعقة بظلمهم و عتوّهم و استكبارهم.

و إليه يشير قولـه سبحانه : ﴿وَ إِذْ قُلْتُمْ يَـا مُوسَىٰ لَن نَـتُوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةَ﴾(البقرة/ ٥٥).

وقوله: ﴿فَقَلَد سَتَأَلَسُوا مُسُوسَى أَكْبِسَرَ مِنْ ذَلَبِكَ فَقَلَالُسُوا أَرِنسَا اللهَ جَهْرَةُ (النساء/ ١٥٣).

وقوله : ﴿ وَ اخْتَارَ مُوسى قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَاتِنَا فَلَمَّا أَخَذَتْهُم ... ﴾ .

كل هذه الأبات راجعة السيهذه الجادثية أي سؤال قدم مسين أن

يسأل موسى الرؤية لنفسه لالهم حتى تحل رؤيته لله مكان رؤيتهم فيؤمنوا به بعد إخباره بالرؤية أو يسمعوا كلامه بأنّه لايرى، و عندئذ أقدم الكليم على السؤال تكبيتاً لهٰؤلاء و اسكاتاً لهم، و بما أنّه لم يقدم إلاّ إثر الإصرار من جانبهم لم يوجّه إلى الكليم من جانبه سبحانه أي لوم و عتاب أو مؤاخذة و عذاب بل اكتفى بقوله : «لن ترانى و لكن انظر إلى الجبل ... » .

و بعبارة أخرى إنّ موسى كان من أعلم الناس بالله و صفاته و ما يجوز عليه وما لايجوز، و لكن ما كان طلب الرؤية إلاّ لتكبيت لهؤلاء الذين وصفهم بأنّهم سفهاء و تبرّأ من فعلهم، فبما أنّهم لجّوا و تمادوا و قالوا بـأنّهم لايؤمنون به حتى يـراه موسى و يخبرهم به أو يسمعوا النص من عندالله باستحالة ذلك و هو قوله «لن تراني» فطلب موسى الرؤية ليسمعوا كـلامه و يـزول ما دخلهم من الشبهة ، و لأجل ذلك قال : فرب أرنى انظر إليك؟ و لم يقل فرب أرهم ينظروا إليك؟ .

و يؤيّد تعدّد السؤال مع كون الميقات واحد، أمران :

١ \_ إنّ الرجفة عمّت جميع الحاضرين في الميقات إلاّ مـوسى نفسه فانّه لم يصبه شيء بل شاهد باُمّ عينيه أنّهم ماتوا إثر نزول العذاب .

قال سبحانه : ﴿فَلَمَّا أَخَذَتْهِمُ الرَّجْفَةُ قَالَ لَوْ شِتْتَ أَهْلَكْتَهُمْ مِنْ قَبْلُ وَ إِيَّايَ ... ﴾ فإنّ الظاهر من تـرتّب «قال» على قوله «فلمّا أخذتهم» إنّ موسى لم يصبه

٢ ـ نرى أنّه سبحانه يبذكر سؤال القبوم مع نزول الصباعقة و الرجفة، و يبذكر السؤال الثباني بتجلّي الرب على الجبل و صيرورته دكرًا و سقوط موسى صعقاً، ثمّ إفاقته و إنابته من دون ذكر لطروء شيء على قبوم موسى، فبالقول بوحدة البواقعتين لإينسجم مع ظواهر هذه الآيات.

ما وجه تقديم سؤال موسى على سؤال قومه؟

إنّ هِذا التقرير يعرب عن أنّ قوم موسى تقدّموا بالسؤال أوّلاً فأخذتهم الصاعقة فبعدما أحياهم سبحانه تقدّم موسى إلى السؤال ثانياً بإلحاح قومه حتى يرى موسى ربّه أو يُسمِع لهم كلام الرب بأنّه لايمكن رؤيته، و على هذا كان الأليق تقديم سؤال القوم على سؤال موسى مع أنّ المصحف الكريم حكى سؤال موسى أوّلاً بقوله : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَ كَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ (الأعراف/ ١٤٣) .

ثمّ حكى سؤال قومه في الآية رقم ١٥٥ من تلك السورة أعني قوله : ﴿و اختار موسى قومه سبعين رجلاً لميقاتنا ... فأخذتهم الرجفة ... ﴾ فما هو السر في تقديم ما حقّه التأخير؟

و الجواب: إنّ تقطيع القصة الواحدة إلى قصص متعدّدة و الانتقال من حديث إلى آخر لحكمة في ذلك غير عزيز و لاغريب في القرآن الكريم، و ليس القرآن كتاب قصّة حتى يعاب بالانتقال قبل تمامه، و إنّما هو كتاب هيداية و دلالة

القصة لاستعراضه بنحو مشروح، و ذلك لأجل إبراز العناية بهذا الجانب من القصة فانّهما كانت مسألة همامّة و كبيرة فمي حياة أكمابر بني اسمرائيل حيث جمرت عليهم ما جرت، و أنّه لولادعاء موسى لما عادت الحياة إليهم.

و على هذا فلادلالة في سؤال موسى على امكان الرؤية بعد كونه بسبب إصرار القوم و إلحاحهم، و كان إقدامه لأجل تكبيتهم و اسكاتهم .

ثم إنّ ما ذكرنا من تعدد السؤال هو الظاهر من الحديث المروي عن علي بن موسى الرضا (عليه السلام) قال: إنّ كليم الله رجع إلى قومه، فأخبرهم أنّ الله عزّ و جلّ كلّمه و قرّبه و ناجاه، فقالوا: لن نؤمن لك حتى نسمع كلامه كما سمعت، فلما جاء بهم إلى الميقات و سمعوا كلامه، قالوا: لن نوّمن لك بأنّ هذا الذي سمعناه كلام الله حتى نرى الله جهرة، فلمّا قالوا هذا القول العظيم بعث الله عزّ و جلّ عليهم صاعقة فأخذتهم بظلمهم فماتوا، ثم أحياهم سبحانه بطلب من موسى، فقالوا: إنّك موسألت الله أن يريك أن تنظر إليه لأجابك، و كنت تخبرنا كيف هو فنعرفه حق معرفته فقال موسى: يا قوم إنّ الله لايرى بالأبصار و لاكيفيّة له، و إنّما يعرف بآياته، فقالوا: لن نؤمن لك حتى تسأله، فقال موسى يا ربّ إنك قدسمعت مقالة بني إسرائيل، فأوحى الله إليه يا موسى إسألني ما سألوك و لن أوآخذك بجهلهم، فعند ذلك قال موسى: ربّ أرني أنظر إليه لأ<sup>(1)</sup>

المراجع والأسرقي والمرتقع والمراجع

كلام لصاحب «الكشاف» و هنـاك كلام ذكـره علاّمـة المعتـزلة «الشيـخ محمـود الزمخشـري» صاحـب الكشَّاف، و الجواب عن الاستدلال بالآية مبنى على وحدة السؤال هذا نصَّه : «ما كان طلب الرؤية إلاّ لتكبيت لهؤلاء الذين دعاهم سفهاء و ضلاّلاً و تبرّأ من فعلهم و ليلقمهم الحجر، و ذلك انَّهم حينما طلبوا الرؤية أنكر عليهم، و أعلمهم (١) التوحيد للصدوق، باب ما جاء في الرؤية، الحديث ٢٣، نقلناه ملخَّصاً.

الخطأ و نبّههم على الحق، فلجّوا و تمادوا في لجاجهم و قالوا: «لابد و لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة». فأراد أن يسمعوا النص من عند الله باستحالة ذلك و هو قوله: «لن ترانبي» ليتيقّنوا و ينزاح عنهم ما دخلهم من الشبهة، فلـذلك قـال: «رب أربى انظر إليك».

فان قلت : فهالا قال «أرهم ينظروا إليك»، قلت لأنّ الله إنّما كلّم موسى(عليه السلام) و هم يسمعون، فلمّا سمعوا كلام ربّ العزّة أرادوا أن يرَ موسى ذاته فيبصرونه معه كما أسمعه كلامه فسمعوا منه، إرادة مبنيّة على قياس فاسد<sup>(1)</sup>. فلذلك قال موسَى: ﴿أرنى انظر إليك﴾.

و لأنّه إذا ضُجِر عمّا طلب، و أنكر عليه مع كونه نبيّاً، و قيل لـه «لن يكون» ذلك «كـان غيره أولى بـالإنكار، و لأنّ الرسول إمـام أمّته فكان مـا يخاطب بـه راجعاً إليهم أيضاً .

ثمّ إنّ قوله ﴿انظر إليكَ صريح في التشبيه و التجسيم و جلّ موسى أن يكون مجسّماً أو مشبّهاً و هذا دليل على أنّه ذكر ذلك تـرجمة من مقترحهم و حكايةً لقولهم و جَلّ صاحـبُ الجمل من أن يجعل الله منظـوراً إليه، مقابلاً بحاسّة البصر، فكيف بمن هو أعرف في معرفة الله من المتكلّمين و الفلاسفة؟

فان قلت : ما معنى «لن»؟ قلت : «تأكيد النفي الذي تعطيه «لا»، و ذلك لأنّ

4TV

و هذا الجواب مبنيّ على وحدة السؤال بشهادة قوله : «فان قلت فهلاً قال أرهم ينظروا إليك ... » فهذا يعرب عن أنّه لم يتقدّم سؤال من بني اسرائيل حول رؤية الله ، إذ لو تقدّم السؤال و ترتب عليه نزول الصاعقة و الرجفة ؛ لما كان هناك مورد للسؤال بقولمه : «أَرهم ينظروا إليك» لمّا رأى أنّ طلب الرؤية لهم استعقب نزول العذاب ، ولم يبق إلاّ السؤال لنفسه نيابة عنهم حتى يترتب عليه أحد الأمرين أمّا الرؤية أو الردّ ويتمّ الحجة على القوم ، و إن كان القوم لايأملون إلاّ الشقّ الأوّل .

و على كل تقدير سواء كان هناك سؤالان أم كان سؤال واحـد فليس في سؤال موسى دلالة على امكان الرؤية بعد كون سؤاله لأجل قومه و إثر إصرارهم و الحاحهم .

ثمّ إنّ الأشاعرة استدلّت بقوله سبحانه : ﴿رب أَرنِي انظر إليك﴾ من جهة أخرى قالوا : «إنّه تعالى علّق الرؤية على استقرار الجبل و هو أمر ممكن في نفسه، و المعلّق على الممكن ممكن، لأنّ معنى التعليق أنّ المعلّق يقع على تقدير وقوع المعلّق عليه، و المحال في نفسه لايقع على شيء من التقادير.

و الجواب : إنّ الاستـدلال مبني على أن يكون المراد من قـوله : ﴿فان استقرّ مكانه﴾ هو امكان الاستقرار و لاشك انّه أمر ممكن، و المعلّق على الأمر الممكن أيضاً ممكن .

و لكن الظاهر أنَّ المراد هو استقراره بعد التجلِّي و المفروض انَّه لم يستقر بعد

ذلك بدليل قوله سبحانه: ﴿و جعله دَكًّا ﴿ وَ هَذَا نَظِيرٍ قُولُكَ: "أَنَّا أَعَطَيْكَ هَذَا الكتاب إن صلّيت» فالمراد هو قيام المخاطب بها بالفعل، لاامكان قيامه. و هذا الاستدلال من الأشاعرة من غرائب الاستدلال .

الرؤية القلبيّة ثم إنّ للعلاّمة الطباطبائي نظرية في معنى الرؤية نذكرها هنا ملخّصة : يقول العلاّمة : «و الـذي يعطيه التدبّر انّ حديث الرؤية و النظـر الذي وقع في الآية إذا عرضنـاه على الفهم العامّي المتعـارف،حمله على رؤية العيـن و نظر الأبصار

الذي يهيِّئ للباصر صورة مماثلة لصورة الجسم المبصر في شكله و لونه .

وبالجملة، هذا الذي نسمّيه الابصار الطبيعي يحتاج إلى مادة جسمية في المبصر و الباصر جميعاً و هذا لاشك فيه .

والتعليم القـرآني يعطي اعطاءً ضمرورياً إنَّ الله تعالى لايمـاثله شيء بوجـه من الوجوه في خارج و لاذهن البتة .

وما هذا شأنه لايتعلّق به الابصار بالمعنى الذي نجده من أنفسنا البتـة، و لاتنطبق عليه صورة ذهنية لا في الدنيا و لا في الآخرة ضرورة .

وقد أطلق الله الرؤية و ما يقرب منها في موارد كثيرة من كلامه فتارة أثبتها، و تارة نفاها .

فربّما تفسّر الـرؤية بحصـول العلم الضـروري لمبالغـةٍ في الظهـور و نحوهـا كما قيل .

وفيه إنَّا لانسمتي كل علم ضروري فية بي مثلاً إنَّا زول علماً من آسيد.

و تسمية هذا القسم من العلم الذي يجد فيه الإنسان نفس المعلوم بـواقعيته الخارجية رؤية مطّردة .

و الله سبحانه في ما أثبت من الرؤية يذكر معها خصوصيّات و يضم إليها ضمائم يدلّنا على أنّ المراد بالرؤية هذا القسم من العلم الذي نسمّيه في ما عندنا أيضاً رؤية كما في قوله : ﴿أَوَ لَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ \* أَلا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقَاءِ رَبِّهِمْ أَلا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ ﴾ (فصّلت/ ٥٣و٥٢) .

حيث أثبت أوّلاً: انّه على كل شيء حـاضر و مشهود له، لايختصّ بجهة دون جهة، و بمكان دون مكان، و بشيء دون شيء بل شهيد على كل شيء، محيط بكل شيء،فلو وجده شيء لوجده على ظاهر كـل شيء وباطنه

و ثـانياً: يثبت انّه على هذه السمة لقاؤه، لو كان هنـاك لقاء لا على نحـو اللقاء الحسّي الذي لايتأتّىٰ البتة إلاّ بمواجهة جسمانية و تعيّن جهة و مكان و زمان .

و بهذا يشعر ما في قـوله : ﴿ مَا كَذَّبَ الفُؤْدُ مَا رَأَىٰ﴾ (النجم/ ١١) من نسبة الرؤية إلى الفؤاد الـذي لاشبهة في كون المراد به هو النفس الإنسانية الشـاعرة دون اللحم الصنوبري المعلّق على يسار الصدر داخلاً.

و نظير ذلك قول تعالى : ﴿ كَلاَ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ \* كَلاَ اِنَّهُمْ عَنْ رَبِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَحْجُوبُونَ﴾(المطفّفين/ ١۴ و ١٥).

44.

طريق الفكر و استخدام الـدليل، بل يجده وجداناً من غير أن يحجبه عنه حاجب، و لايجرّه إلى الغفلة عنه إلاّ اشتغاله بنفسه و بمعاصيه التي اكتسبها، و هي مع ذلك غفلة عن أمر موجود مشهود لازوال علم بالكلّية و من أصله، فليس في كلامه تعالى ما يشعر بذلك ألبتة، بـل عبّر عن هـذا الجهل بالغفلة و هي زوال «العلم بـالعلم» لازوال أصل «العلم».

فهذا ما يبيّنه كلامـه سبحانه و يؤيّده العقل بساطع بـراهينه و الذي ينجلي من كلامـه تعالـي أنّ هذا العلـم المسمّى بالـرؤية و اللقـاء يتم للصـالحين مـن عبادالله يوم القيامة .

فهناك موطن التشرّف بهذا التشريف، و أمّا في هذه الـدنيا و الإنسان مشتغل ببدنه، و منغمر في غمرات حوائجه الطبيعية فهو سالك لطريق اللقاء و العلم الضروري بآيات ربّه كادح إلى ربه كدحاً ليلاقيه، فهو مازال في طريق هـذا العلم لن يتم له حتى يلاقي ربّه.

فهذا هو العلم الضروري الخاص الذي أثبته الله تعالى لنفسه و سمّاه رؤية ولقاء، و لايهمّنا البحث من أنّها على نحو الحقيقة أو المجاز، فإنّ القرائن كما عرفت قائمة على إرادة ذلك فان كانت حقيقة كانت قرائن معيّنة، و إن كانت مجازاً كانت صارفة، و القرآن الكريم أوّل كاشف عن هذه الحقيقة على هذا الوجه البديع، فالكتب السماوية السابقة على ما بأيدينا ساكتة عن إثبات هذا النوع من

و ما ذكره(ندس الله سره) متيسن و قدسبقه إليه العرفاء الشامخون في تفسيس

(۱) الميزان ج ٨، ص ٢٤٩ ـ ٢٥٣، طبعة طهران. و أذكر كلام سيتد الموحدين أمير المؤمنين حيث قال: تدركه القلوب بحقائق الإيمان، نهج البلاغة: الخطبة ١٧۴.

«لقاء الله»، و حاصل هـذا الجواب هو تعميم «العلم الحضوري» إلـي علم الإنسان بنفسه و علمه بعلّته التي هو قائم بها .

فالإنسان في ذلك المشهد الأخروي يجد حضوره عند خالقه و بارته، و ذلك لأنّه لاحقيقة للمعلول إلاّ قوامه بعلّته، و تعلّقه به كتعلّق المعنى الحرفي بالمعنى الاسمي، فالإنسان في ذلك المشهد لأجل كماله يجد ذلك التعلّق، و يجد نفسه حاضراً عند بارته حضوراً حقيقياً لا حصولياً، فكم فرق بين أن يتصوّر الإنسان تعلّقه بعلّته، أو ينتزع صورة من علّته فيصل إليه ببركة الصورة، و بين أن يجد تلك الواقعية بوجودها الخارجي، فذلك الحضور و الشهود شهود بعين القلب، و حضور بتمام الوجود لايصل إليه إلا الأوحديّ في الدنيا، و كما يصل أكثر المومنين في العالم و يوجد من علّته في الدنيا، و كما يصل أكثر المؤمنين في العالم و يوجد و يوجد المعنى لا تضر بالعدلية و لا تنافي مسلكهم، و إنّما الكلام في الرؤية بالمعنى الحرفي.

و نختم المقال بالمروي عن سيّد الموحّدين في مناجاته المعروفة بمالمناجاة الشعبانية يقول : "إلهي هب لي كمال الانقطاع إليك، و أنر أبصار قلوبنا بضياء نظرها إليك حتى تخرق أبصار القلوب حجب النور فتصل إلى معدن العظمة .....».

حرف الميم

المائة و الثامن : «المؤمن» و قدورد لفيظ «المؤمن» في القرآن ٢٢ مرّة و وقيع وصفاً ليه سبحانه في مورد واحد.

قال : ﴿ اللهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ المَلِكُ القُدُّوسُ السَلاَمُ المُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ العَزِيزُ الجَبَّارُ المُتَكَبِّرُ (الحشر/ ٢٣).

ذكر ابن فارس: إنّ لمادته معنيين متقاربين، أحدهما الأمانة التي هي ضد الخيانية و معناها سكون القلب، و الآخر التصديق، و يظهر من «الراغب» إرجاع المعنيين إلى معنى واحد قال: أصل الأمن طمأنينة النفس و زوال الخوف. و «الأمن» و «الأمانة» و «الأمان» في الأصل مصادر.

و كأنّه يريد إرجاع المعنى الثاني أي التصديق إلى المعنى الأوّل و هو طمأنينة النفس و زوال الخوف، و على كل تقدير فقداستعمل القرآن هذه المادة في المعنيين المذكورين قال حاكياً عن ولد يعقوب : ﴿وَ مَا أَنْتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا﴾ أي بمصدّق لنا، وكما قال : ﴿ وَ آمَنَهُمْ مِنْ خَوفٍ أي أعطاهم الأمان الذي هو ضد الاخافة، و ربّما يقال في إرجاع التصديق إلى المُعنى الأوّل أي الأمان هو انّ المتكلم يخاف أن يكذّبه السامع فإذا صدّقه و آمن له، فقد أزال ذلك الخوف عنه فسمّي التصديق إيماناً.

و الظاهر أنّ المراد من المؤمن في الآية الـذي وقع وصفاً له سبحانه هو «معطي الأمان» لعباده حيث يؤمّنهم عن العذاب في الدنيا و الآخرة، قال : ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ

لَهُمْ مِنا الحُسْنى أُولْئِكَ عَنْها مُبَعَّدُونَ \* لا يسْمَعُونَ حَسِيسَها وَ هُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ \* لاَيَحْزَنُهُمْ الْفَزَعُ الأَكْبَرُ وَ تَتَلَقَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ هٰذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ (الأنبياء/ ١٠١ \_ ١٠٣).

و قال سبحانه : ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ الأ تَخَافُوا وَ لاتَحْزَنُوا وَ أَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾ (فصّلت/ ٣٠).

و يمكن أن يقـال: إنّ المؤمـن بمعنى المصـدّق فهو سبحـانه يصـدّق أولياءه بالمعاجز و الكرامات .

و أمّا حظ العبد من هـذا الإسم فهو أن يؤمّن الخلق كلّهم من جـانبه خصوصاً من كـان له صلـة به، قـال النبي : «المسلـم من سلـم المسلمون مـن يده و لسـانه» وقد روي أنّه قال : «من كان يؤمن بالله و اليوم الآخر، فليؤمّن جاره بوائقه»(١).

هذا إذا كان مأخوذاً من الأمان بمعنى معطيه، و أمّا إذا كان من الايمان بمعنى التصديق فحظّه هو الإيمان بالله و رسله و كتبه و كل ما أُنزل من الله سبحانه .

المائة و التاسع : «مالك الملك» و قدورد هذا اللفظ في القرآن الكريم مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه .

قال سبحانه : ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَسْاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مِحَنْ تَشْاءُ وَ تُعِزُّ مَنْ تَشْاءُ و تُكْذِلُ مَنْ تَشْاءُ بِيكِكَ الْخَبِرُ إِنَّكَ عَلى كُلّ شَيء قَدِيرٌ ﴾ (آل عمران/ ٢۶).

أمّا معناه فقدقال ابن فارس : «يدلّ على قوّة في الشيء و صحّة، يقال : أملك عجينه أي قوّى عجنه و شدّه، ثم اشتق منه ما يقال ملك الإنسان الشيء يملكه ملكاً

(١) نقله الرازي في لوامع البيّنات : ص ٩١ .

و الاسم الملك ـ بكسر الميم ــ لأنَّ يده فيه قويَّة صحيحة، فـالملك ـ بكسر الميم ـ ما ملك من مال .

> أقول : قداشتق من هذه المادة الألفاظ التالية : ١ - المُلك - بضم الميم -. . ٢ - المِلك - بكسرها -. . ٣ - الملك - بكسر اللام -. . ٤ - الملك . ٢ - الملك - بفتح الميم و سكون اللام -. . ٧ - الملكوت .

و قدورد الكل في الذكر الحكيم غير الملك ـ بكسر الميم ـ و لابأس بتوضيح مفاد الكل من خلال الدقّة في الآيات المشتملة عليها .

قدعرفت أنّ المعنى الأصلي الجذري لمادة هذه الكلمات همو القوّة و القدرة فاشتقاق هذه الكلمات من ذلك المبدأ بهذا المعنى باعتبار معان طارئة عليها و نسب مضافة إليها .

أمّا الملك \_ بضم الميم \_ فهو عبارة عن السلطة سواء كان على الناس أم على الأشياء، لكن السلطة على الناس مبدأ للسياسة و التدبير في أمورهم و شؤونهم، والسلطة على الشيء مبدء للتصرف فيه بالبيع و الهبة، فالجامع بينهما هو السلطة، ولها في كل مورد أثر خاص، والمتبادر من الملك \_ بالضم \_ الوارد في القرآن الكريم ٢٩ مرّة هو ذاك و إليك بعض الآيات : ﴿وَ اتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّياطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ (البقرة / ١٠٢).

﴿ قَالُوا أَنَى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا ﴾ (البقرة / ٢٢٧).
﴿ اَلَمْ تَرَ اللي الَّذِي حَاجَ اِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللهُ الْمُلْكَ ﴾ (البقرة / ٢٥٨).
﴿ وَقُوْلُهُ الحَقُّ وَ لَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ ﴾ (الأنعام / ٧٣).
﴿ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَهِ الْوَاحِدِ القَهَارِ ﴾ (غافر/ ١٤).

وأمّا الملك ـ بكسر الميم ـ فيراد منه الشيء المملوك نظير قول القائل : «السكة ضرب الأمير» أي مضروبه، ولا يتصف الشيء بالمملوكية إلآ إذا كانت هناك رابطة تكوينيتة أو وضعية بينه و بين الشخص، أمّا الرابطة التكوينية ككون الإنسان مالكاً لجوارحه و في ظلّه له السلطة على القبض و البسط و الاستعمال و الترك، وإذا كانت الرابطة تكوينيتة واقعيّة حقيقية، فلاتتغير و لاتنعدم عبر الزمان إلا بموت الإنسان وانعدامه، وأمّا الرابطة الوضعيّة الاعتباريّة، فكما إذا استولى على شيء من الرابطة وضعية اعتباريتة تكون خاضعة للتبذل و التحوي، ولعمّ و بيعه و تبديله، وبما أنّ الرابطة وضعيّة اعتباريتة تكون خاضعة للتبذل و التحول، ولعمّ مبدأ الانتقال إلى الرابطة الوضعية، هي الرابطة التكون خاضعة للتبذل و التحول، ولعلّ مبدأ الانتقال إلى الرابطة الوضعية، هي الرابطة التكوينية الموجودة بين الإنسان وأعضائه، فاعتبرت بين الإنسان و ما استولى عليه محاكاة للتكوينية من الرابطة .

و لمّا كان أصحاب السلطة عبر القرون غالباً غير ملتزمين بالعدل و الإنصاف، قال سبحانه حاكياً عن ملكة سبأ: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ اِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَـدُوها وَ جَعَلُوا أَعِزَّةَ اَهْلِها اَذِلَّةً وَ كَذْلِكَ يَفْعَلُونَ﴾(النمل/ ٣۴).

وأمّا المالك فهو صيغة الفاعل فهو من بيده «الملك» ـ بالضم ـ أو الملك ـ بالكسر ـ فالله سبحانه مالك المُلك ـ بضم الميم ـ كما أنّه مالك الملك ـ بالكسر ـ ومالكيّته للأشياء لاينافي ملكية الناس لها لإختلاف الرابطتين جوهراً و حقيقة ، فالله سبحانه مالك للسماء و الأرض وما فيهما مالكية تكوينية بإيجادها و ابداعها لكن مالكية الإنسان لَما يحوزه أو يكسبه مالكية اعتبارية اعتبرت مضاهية للرابطة الموجودة بين الإنسان وأعضائه .

> وأمّا المليك فهي صيغة مبالغة من المَلِك - بكسر اللام - . قال تعالى : ﴿فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مَقْتَدِرٍ ﴾ (القمر/ ٥٥) .

وأمّا «الملكوت» فهو المُهلك ــ بضم الميم ـ أُضيف إليه الـواو و التاء للمبالغة كالطـاغوت و الجبروت بالنسبـة إلى الطغيان و الجبـر، و المتدبّر في الآيـات الواردة حول هـذا اللفظ يقـف على أنّ المـراد هو وجود الأشيـاء من حيـث انتسابهـا إلى الله سبحانه و قيامها به و هذا أمر لايقبل الشركة و يختصّ به سبحانه وحده .

قال سبحانه : ﴿ وَ كَذَٰلِكَ نُرِى اِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ وَ لِيَكُونَ مِنْ

الْمُوقِنِينَ﴾ (الأنعام/ ٧٥) .

و قال سبحانه : ﴿ أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمُواتِ وَ الأَرْضِ وَ مَا خَلَقَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ﴾ (الأعراف/ ١٨٥).

و المراد منه حسب ما يعطيه التدبّر في الآيات الواردة في قصّة الخليل هو مشاهدة العالم من جهة استنادها إلى الله سبحانه استناداً لايقبل الشركة، ولأجل ذلك افترض الخليل لأجل الإحتجاج على الخصم، أرباباً نسب إليهم في الظاهر تدبير العالم من كوكب زاهر و قمر بازغ و شمس مضيئة لأجل إفحام المخاطب، ثم عدل

44V

عنها لأجل أفولها وغيبوبتها عن الإنسان المربوب و توجّه إلى الرب الحقيقي و قال : ﴿ إِنبِي وَجَّهِتُ وَجْهِيِيَ لِلَّندِي فَطَسَرَ السَّمِواتِ وَ الأَرْضَ حَنِيفًا وَ مَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾(الانعام/ ٧٩).

وأمّا الملك ـ بفتح الميم وسكون اللام ــ فقد جاء في قـوله سبحـانه : ﴿مَا اَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا﴾(طه/ ٨٧) فهو مصدر ملك يملك، و المراد ما أخلفنا الوعد حسب ما كنا نملك من أمرنا .

هذا ما يرجع إلى تفسير هذه الأسماء السبعة على وجه الإجمـال، فلنرجع إلى تفسيـر «مالـك الملك» الـذي عقـدنا البحـث لأجـل ذلك الاسـم وإن اتّضح معنـاه بالبحث السابق.

قدعرفت أنّ المُلك \_ بضم الميم \_ هو السلطة و القدرة سواء تعلّق بالناس أو تعلّق بالشيء، فالله سبحانه بما أنّه مبدع للعالم، موجد للسماء و الأرض وما بينهما يكون الكل ملكاً لـه سبحانه ملكية تكوينية، وكونه مالكاً لما خلق يستلزم كونه ذاسلطة وقدرة عليه، فينتج انّه سبحانه مالك الملك \_ بالضم \_ و له الايتاء لمن شاء والنزع ممّن شاء .

- قال سبحانه : ﴿ أَنْ آتَاهُ اللهُ المُلْكَ ﴾ (البقرة / ٢٥٨).
- و قال سبحانه : ﴿ و آتيناهم مُلكاً عظيماً (النساء / ٥٤) .

و قال سبحانه : ﴿ كُمَّ تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتٍ وَ عُيتُونِ ... وَ أَوْرَثْنَاهَا قُوَماً اخرينَ﴾ (الدخان/ ٢٥ \_ ٢٨).

فالملك بمعنى السلطة بالذات موهبة إلهية للمجتمع الإنساني، فلـو كان المتقلّد للرئاسة دائناً بدين الحق، حابساً نفسه على ذات الله، قائماً بالقسط بين الأمة تكون راية العدل خفَّاقة، و أبواب العلم منفتحة، فتعيش الأمَّة في ظلُّها في صلاح وفلاح .

وأمّا إذا كمان ذلك السلاح بيد إنسان سيئ السيرة خبيث النيّة فينزوي الحق وينتشر الباطل و تصبح الحياة رهينة للمصاعب و المآسي، فالله سبحانه يمدح نفسه بأنّه «مالك الملك» فهو بهذا المعنى أي أنّه مالك تلك النعمة الثمينة كسائر النعم التي تقع على وجهين .

و أمّا قوله سبحانه : ﴿ تُؤتِى الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَ تُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَ تُذِلُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ اِنتَكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ (آل عمران/ ٢۶) فلا يهدف إلى إنّ كلاً من الايتاء و النزع جزافيّ كيف و هو سبحانه حكيم منزّه عن العبث و الجزاف .

قال سبحانه: ﴿ لَوَ أَرَدْنَا أَنْ نَتَّخِذَ لَهِمُواً لِأَتَّخَذَنَاهُ مَعِنْ لَدُنَا إِنْ كُنَا فَ فَاعِلِينَ﴾(الأنبياء/ ١٧).

و قال سبحانه : ﴿ وَ مَا خَلَقْنا السَّماءَ وَ الأَرْضَ وَ ما بَيْنَهُمَا بِتَاطِلاً ذَٰلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴾ (ص/ ٢٧).

بل المراد أنَّه سبحانه غير مجبور على أي من الإيتاء و النزع، فلاينافي أن يكون كل منهما لمصلحة خاصّة عائدة على الأمة ...

المائة و العاشر :«مالك يوم الدين»

قدورد هذا الاسم في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه . قال سبحانه: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* ٱلرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ \* مَالِكِ يَوْمِ الدِّين﴾ (الفاتحة / ٢ \_ ٢ ). قرأ عاصم و الكسائي و خلف و يعقوب الحضرمي بالالف و الباقون «ملك» بغير ألف.

ثمَّ اختلفوا في أنَّ أي القرائتين أمدح، فذكر كـل من الطائفتين وجوهاً لترجيح

قراءته على الآخر نذكر بعضها، فمن قرأ بالألف قال:

١ - إنّ هـذه الصفة أمدح لأنّه لايكون مالكاً للشيء إلاّ و هو يملكه، و هذا بخلاف ما إذا كان ملكاً للشيء فربّما لايملكه كما يقال «ملك العرب و الروم» و إن كان لايملكهم.

٢ \_ قد يدخل في المالك ما لايصحّ دخوله في الملك \_ بكسر اللام \_ يقال فلان مالك الدراهم و لايقال ملك الدراهم ، فالوصف بالمالك أعمّ من الوصف بالملك .

٣ ـ و الله مالك كل شيء و قدوصف نفسه بـ أنّه مالك الملك يؤتي الملك من يشاء، فوصفه بالمالك أبلغ في الثناء و المدح من وصفه بالملك .

احتج من قرأ بغير الألف بوجوه : ١ ـ إنّ هـ ذه الصفة أمدح لأنّه لايكون إلاّ مع التعظيم و الاحتواء على الجمع الكثير.

٢ ـ إنّ الملـك الذي يملـك الكثير من الأشيـاء و يشاركه غيـره من النـاس في ملكه بالحكم عليه، وعليـه كل ملك مالك وليس كل مالك ملكـاً، و إنّما قال تعالى مالك الملك لأنّه تعـالى يملك ملوك الدنيا وما ملكوا، ومعناه أنّه يملك ملك الدينا فيعطي الملك فيها من يشاء .

و لايخفى أنّ هذه الوجوه قابلة للنقاش و لكل من القراءتين دليل قرآني . أمّا الأوّل فقد قـال سبحانه : ﴿ وَ مَا أَدْرَاكَ ما يَوْمُ الدِّين \* ثُمَّ مَا أَدْرَاكَ ما يَوْمُ الدِّين \* يحَوْمَ لا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْئاً وَ الأَمَرُ بَوْمَتِذ لِلْه ﴾ (الإنفَطار / ١٧ ـ ١٩) لأنّ قولكَ «الأمر له» عبارة أخرى عن كونه مالك الأمر و بعبارة أخرى إنّ مقتضى كونه بمنزلة الاستثناء من الآية المتقدّمة أعني ﴿لاَتَمْلِكَ نَفْس لِنفسٍ ﴾ إنّه سبحانه مالك الأمر في ذلك اليوم . كما أنه يؤيد القراءة الشانية قوله سبحانه : ﴿ لِمَنِ الْمُلكُ الْيُوْمَ لِلّا الْمُورِ

40.

و قال سبحانه : ﴿فَتَعَالَىٰ اللهُ المَلِكُ الْحَقُّ﴾(طه/ ١١٢). و قال سبحانه : ﴿ أَلْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلاُمُ الْمُؤْمِنُ ... ﴾(الحشر/ ٢٣). و قال سبحانه : ﴿مَلِكِ النَّاسِ \* اللهِ النَّاسِ ﴾(الناس/ ٢ و ٣). فلايصح تىرجيح واحد على الآخر بهذه الموجوه لأنّ لكل من القراءتيسن شاهداً قرآنياً، فلابد من الترجيح بالتتبع في القراءة المرويّة عن النبي(ص) بطريق أصحّ .

المائة و الحادي عشر: «المبين»

قدورد لفظ «المبيـن» في الذكر الحكيم ١٠۶ مـرّة و وقع وصفاً له سبحـانه في آية واحدة، قال تعالى : ﴿يَوْمَتَـِذٍ يُوَفِّيهِمُ اللهُ دِينَهِمُ الْحَقَّ وَ يَعْلَمُونَ أَنَّ اللهَ هُـوَ الْحَقُ الْمُبِينُ﴾(النور/ ٢٥).

قال ابن فارس: «بان الشيء وأبان إذا اتضح و انكشف، و فلان أبين من فلان أي أوضح كلاماً منه» و بهذا المعنى وقع وصفاً في القرآن لأمور مثل: العدق، و الكتاب، والضلال، والبلاغ، والسحر، و الفسوز، والثعبان، والساحر، و السلطان، و القرآن، و الشهاب، والإمام، والنظير، والخصيم، واللسان، والخسران، و الأفك، والشيء، والنذير، و البلاء، والظالم، والرسول، و الدخان، والأفق، و الاثم، والنور، و الفتح.

يغفل عنه فالعلم بـه تعالى يرجع إلى ارتفاع الغفلة عنه الذي ربّمـا يعبر عنه بـ «العلم بـالعلـم» و هـذا هـو الـذي يبـدو لهـم يـوم الحـق (القيـامـة) فيعلمـون أنّ الله هـو الحقّ المبين<sup>(۱)</sup>.

فالله سبحانه حق لايشوبه باطل، وجموده بيّن بالفطرة التي فطر الناس عليها، مبين بآثاره و أفعاله، مبين بوجوده، و في كلمات أئمّة أهل البيت درر مضيئة في هذا المجال نأتي ببعضها .

قال أميـر المؤمنين (عليـه السلام): «يـا من دلّ علـي ذاته بـذاتـه و تنزّه عـن مجانسة مخلوقاته»<sup>(٢)</sup>.

و قال الإمام السبط الحسين بن علي (عليه السلام): «كيف يستدلّ عليك بما هو في وجوده مفتقر إليك، أيكون لغيرك من الظهور ما ليس لك حتى يكون هو المظهر لك، متى غبت حتى تحتاج إلى دليل يدلّ عليك، و متى بعدت حتى تكون الآثار هي التي توصل إليك، عميت عين لا تر لك عليها رقيباً»<sup>(٣)</sup>.

و ربّما يفسّر «المبين» بأنّه من الإبانة باعتبار إبانة خلف كلَّا من الآخر فصاروا أنواعاً و أصنافاً و أشخاصاً بحيث لم يكن و لايكون فردان من كل صنف متّحدين من جميع الجهات حتى يشتبه أحدهما بالآخر(۴).

المائة و الثاني عشر: «المُتَعال» و قدورد «المتعال» في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه. قال : ﴿عالِمُ الغَيبِ و الشَّهادَة الكَبِيرُ المُتَعَالَ (الرعد/ ٩). وأمّا معناه فهو من العلو بمعنى السمو و الارتفاع ، يقال تعالى النهار أي ارتفع . و المتعال صفة من التعالي و هو المبالغة في العلوّ كما يدل عليه قوله : ﴿ تَعالى عَمّا يَقُولُونَ علواً كبيراً (الاسراء/ ٢٣).

فإنّ قولـه علوّاً كبيراً مفعول مطلق لقـوله سبحانه مـوضوع في محل تعالى تعالياً و هو سبحانـه عليّ و متعال، أمّا أنّه علـيّ فلأن العلوّ هو التسلـط و الله متسلّط على كل شيء، و أمّا أنّه متعال فلأنّ له غاية العلو، فهو العال غاية العلوّ.

ثمّ إنّ الهدف من توصيفه سبحانه بالأسماء الشلاثة في الآية هو التركيز على أنّه سبحانه محيط بكل شيء(عالم الغيب و الشهادة) يملك كل كمال(الكبير) المتسلّط على كل شيء و لايتسلّط عليه شيء، فهو يعلم الغيب كما يعلم الشهادة، و لايغلبه غيب حتى يعزب عن علمه شيء، لأنّه جامع لكل كمال، ومتسلّط على كل شيء<sup>(1)</sup>.

ثمّ إنّ هناك احتمالاً آخر و هو أنّ المقصود من المتعال هو تعاليه عن كل عيب و نقص و عن كـل شريك و ند، عمّا يجول فـي فكر المشركين و الكافريـن، و يؤيّد ذلـك إنّ فعـل هذا ال مصر في حيام في التي آن الكرب عند مثر من الماريين ال

المائة و الثالث عشر: «المتكبّر» وقدورد ذلك اللفظ في القرآن ٣ مرّات و وقع في مورد واحد وصفاً له سبحانه .

قال سبحانه : ﴿ اَلسَّلاَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ (الحشر/ ٢٣) . و هو ماخوذ من الكبر \_ بسكون الباء \_<sup>(١)</sup> بمعنى العظمة ، و مثله الكبرياء ، و معنى المتكبّر هو من تلبتس بالكبرياء و ظهر بها ، و إذا كان الكبر هو الحالة التي يوجب إعجاب المرء بنفسه و رؤية ذاته أكبر من غيره ، لاترى لذلك الوصف حقيقة إلاّ في ذاته سبحانه .

قال الغزالي : «المتكبّر هو الذي يرى الكل حقيراً بالاضافة إلى ذاته، فلايرى العظمة و الكبرياء إلاّ لنفسه، و ينظر إلى غيره نظر الملوك إلى العبيد، فان كانت هذه الرؤية صادقة كان التكبّر حقّاً و كان صاحبها محقّاً في ذلك التكبّر، ولايتصوّر ذلك على الاطلاق إلاّ في حق الله سبحانه و تعالى، و لئن كانت تلك الرؤية باطلة ولم يكن ما يراه من التفرّد بالعظمة كما يراه؛ كان التكبّر باطلاً مذموماً، و قدنقل عن النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) حاكياً عن ربّ العزّة جلّ جلاله : «الكبرياء ردائي و العظمة إزاري، من نازعني واحداً منهما قذفته في النار»(٢)وعلى ذلك فالتكبّر صفة مدح و كمال في حقّه سبحانه و في حقّ غيره صفة نقص و اختلال

ثمَّ إنَّ بعض أهل العربية زعم أنَّ باب التفعّل بمعنى التكلّف دائماً، فوقع في

و أمّا حظ العبد من ذلك الاسم فهو أن يتكبّر عمّا سوى الحق تعالى فلايطلب في عمله سواه حتى يكون هو الغاية دون غيره .

ثمّ إنّ رأس المعاصي و مبدأها هو التكبّر على الحق سواء كان هو الله سبحانه أم كان أنبياءه و رسلـه أم كتبه و زبره، فلايعصـي العاصي إلاّ عن طغيـان و تكبّر و إن لم يحس به في نفسه و هو أوّل ما عصي به الرحمان .

قال سبحانه : ﴿ الأ اِبْلِيسَ أَبِي وَ اِسْتَكْبَرَ وَ كَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ﴾(البقرة/ ٣۴).

و قــال سبحـــانــه: ﴿ وَ اسْتَكْبِــتَرَ هِــُوَ وَجُنــوُدُهُ فَـــِى الأَرْضِ بِغَينَــرِ الْحَقِّ﴾(القصص/ ٣٩).

ولـلإمسام أميـر المـؤمنيــن(عليـه السـلام) كلمـة فــي الكبـر نـأتــي بهـا، قال عليه السلام :

«الحمد لله الذي لبس العزّو الكبرياء و اختارهما لنفسه دون خلقه و جعلهما حمى و حرماً على غيره، و اصطفاهما لجلاله، و جعل اللعنة على من نازعه فيهما من عباده، ثم اختبر بذلك ملائكته المقرّبين ليميرّز المتواضعين منهم من المستكبرين ... (إلى أن ذكر إبليس فقال) ... اعترضته الحميّة فافتخر على آدم بخلقه و تعصّب عليه لأصله، فعدو الله إمام المتعصبين و سلف المستكبرين الذي وضع أساس العصبية، و نازع الله رداء الجبرية، و ادّرع لباس التعزّز، و خلع قناع

التذلُّل، ألا تـرون كيف صغَّره الله بتكبَّره، و وضعـه بترفِّعه، فجعله في الدنيا مدحوراً و أعدّ له في الآخرة سعيراً»<sup>(1)</sup>.

(١) نهج البلاغة: خطبة ١٩٢.

المائة و الرابع عشر: «المتين» و قدورد المتيـن في الذكـر الحكيم ٣ مرّات و وقـع في مـورد واحد وصفـاً له سبحانه.

قال سبحانه : ﴿مَا أُرِيدُ مِنْهُمُ مِنْ رِزْقٍ وَ مَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ \* إِنَّ اللهَ هُـوَ الرزَّاقُ ذُوالْقُوَّةِ الْمَتِينُ﴾(الذاريات/ ٥٧ و ٥٨).

و «المتين» مـن المتن قـال ابن فارس : و هـو في الأصل بمعنى الصلابـة في الشيء مع امتداد و طول، و المتنان من الإنسان مكتنفاً الصلب من عصب و لحم .

و الظاهر أنّ الامتداد و الطول ليس جزء لمعناه و إنّما هو من لوازم الجري حيث يطلق على الأرض الصلبة أو على ما يكتنف الصلب من عصب و لحم، فلو اطلق على الحبل المستحكم «المتين» فهو من هذا الباب .

و جعل الرازي الأصل للمتن هو الظهر، قال : أمّا المتين فهو الشديد و اشتقاقه من المتانة و هي الصلابة لغة ، مأخوذاً من المتـن و هو الظهر لأنّ استمسـاك أكثر الحيوان أن يكون بالظهر، و لهذا سمّيت القوّة باسم الظهر و باسم المتين .

قال تعالى : ﴿وَ لَو كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً (الإسراء / ٨٨) و يقال كلام متين إذا كان قوياً (١).

و على كل تقدير فسواء كان الأصل هو الصلابة كما عليـه ابن فارس أو الظهر

و قدعرفت أنَّ القوّة لاترادف القـدرة المطلقة بل المراد المرتبة الشديـدة منها فعلى ذلك يكون القويّ في الآية مرادفاً لقوله : ﴿ ذو القوّة﴾ كما يكون المتين تأكيداً له بمعنى أنّه لايغلب و لايتأثّر من غيره فيكون مرادفاً لقولنا واجب الوجود لذاته .

المائة و الخامس عشر: «المجيب» و قد ورد كل من المجيب و المجيبين مرّة واحدة و وقعا وصفين له سبحانه . قال سبحانه : ﴿فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا اِلَيْهِ اِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ﴾(هود/ ۶۱). و قال سبحانه : ﴿وَ لَقَدْ نَادَانَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ المُجِيبُونَ﴾(الصافّات/ ٧٥).

و هو من «الجوب» و هو في الأصل بمعنى خرق الشيء، و لعلّ استعماله في الجواب و الإجابة بما انّه خرق للسكوت، و لكـن «ابن فارس» قال: له أصل(معنى) آخر و هو مراجعة الكلام، يقال كلّمه فأجابه جواباً.

و على كـل تقدير فهو وصـف فعل لله سبحانـه فهو يجيب سؤال عبيـده ليس إجابته بـالكلام و إنّما هو باعطـاء سؤلهم، فهو اسـم له تعالى باعتبـار إعطائه طلب السائلين:

قال سبحانه : ﴿ وَ إِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَبَانِي قَبَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ﴾(البقرة/ ١٨٤).

نعم للإجابة شروط مقرّرة في أبحاث الدعاء فليس الإجابة محرّرة من كل شرط .

المائة والسادس عشر: «المجيد»

قدورد «المجيد» في الذكر الحكيم ۴ مرّات و وقع في موردين اسماً له سبحانه

40V

و أمّا معناه فقد قال ابن فارس : فهو في الأصل يدل على بلوغ النهاية و لايكون إلاّ في محمود منه «المجد»:بلوغ النهاية في الكرم، و الله «الماجد» و «المجيد» لاكرمَ فوق كرمه، و تقول العرب : «ماجد فلان فلاناً : فاخره» .

و قال الراغب : «المجد» السعة في الكرم و الجلال و لو وصف به القرآن الكريم فلأجل كثرة ما يتضمّن من المكارم الدنيويّة و الأخروية ، و بما أنّ كثرة المباني تدلّ على كثرة المعاني فيكون المجيد مبالغة في المجد ، فالمجيد اسم له تعالى باعتبار رفعة ذاته و صفاته أو سعة كرمه و إحسانه حيث لايتمكّن أحد من بلوغ تلك الرفعة .

المائة و السابع عشر: «المحيط» و قدجاء المحيط في القرآن الكريم ٩ مرّات و وقع وصفاً له في موارد ثمانية . قال سبحانه : ﴿وَ اللهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ﴾ (البقرة / ١٩) . و قال سبحانه : ﴿إِنَّ اللهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ (آل عمران / ١٢٠) . و قال سبحانه : ﴿ بِنَلِ الشَّذِيبَ تَفَمَرُوا فِي تَكْذِيبِ \* وَ اللهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطُ ﴾ (البروج / ١٩ و٢٠) .

والكلمة من الحمط وهو الأطافة بالشيء، وبطابة الحائط على الحدار الزم

ثم إنّ الظاهر من الايات أنّه سبحانه بـذاته و وجوده محيط بالأشياء، كما أنّه محيط بعلمه أيضاً، غير أنّ من يثبت لله سبحانـه جهة فوق العرش يـؤوّل هذه الآيات بالاحاطة العلمية، و قدذكرنا كلمة «أحمدبن حنبل» عند البحث عن اسم «القريب». قال سبحانه: ﴿وَ اللهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ﴾(البقرة/ ١٩).

و قال سبحانه : ﴿الأ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ ﴾ (فصّلت/ ٥۴) . و العجب أنّ الرازي يفسّر الآية الثانية بقوله أنّه أحاط بكل شيء علماً <sup>(١)</sup>.

المائة و الثامن عشر: «المحيي» و قدورد في الذكر الحكيم مرتين و وقع وصفاً له فيهما . قال سبحانه : ﴿ فَانْظُرُ إِلَيْ آثَارِ رَحْمَتِ اللهِ كَيْفَ يُحْيِى الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذٰلِكَ لَمُحْيِى المَؤْتَىٰ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلُ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾(الروم/ ٥٠).

و قال سبحانه : ﴿ وَ مِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَىٰ الأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ الْمَتَـزَّتْ وَ رَبِـتَ إِنَّ الَّذِي أَحْبِـاهِ الْمُحْبِي المَـوَتِـي إِنَّهُ عَلِـي كُـلِ شَـيَءٍ قَدِيرُ﴾(فصّلت/ ٣٩).

و على ذلك فـالمحيي من صفات الفعـل، فهو يحيي الأرض بعد مـوتها كما يحيي الإنسان يوم القيامة كذلك .

و قدعطفت الإحياء على الإمانة في غير واحد من الآيات . وقال سبحانه حاكياً عن إبراهيم : ﴿ وَ الَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ﴾ (الشعراء/ ٨١) . وقال سبحانه : ﴿وَ كَنْتُمْ اَمْوَاتاً فَاَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ﴾ (البقرة/ ٢٨) .

و مخلوقاته عن طريق الأسباب و العلل، فالاعتراف بأنّه هو المحيي و المميت ليس انكاراً لقاعدة السببية و العلّية، فالله سبحانه كما هو المميت، فملـك الموت أيضاً مميتٌ و كذلك الملائكة .

قال سبحانه : ﴿ قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُ كِلَ بِكُمْ﴾(السجدة/ ١١). كما أنّ هناك رسلاً غيبيّة يقومون بهذا العمل .

قال سبحانه : ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُمْ رُسُلُنا يَتَوَفُّونَهُمْ (الأعراف/ ٣٧) .

و قدذكرنا ذلك غير مرّة .

و أمّا حظ العبد من هذا الاسم فهو أن يحيي قلبه بذكره و عبادته و إماتة الغزائز العادية بكبح جماحها .

المائة والتاسع عشر: «المستعان» و قدورد «المستعان» في الذكر الحكيم و وقع وصفاً له سبحانه مرّتين . قال تمال ن همَ حَامُنا مَلَ قَسَم ما يَ مَكَن مَقَالَ بَلْ مَعَامَ مَكُوْ بَنُ مَ

قال تعالى : ﴿ وَ جَاءُوا عَلَى قَمِيصِهِ بِدَم كَذِبٍ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَ اللهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ (يوسف/ ١٨).

و قال سبحانه : ﴿ قَالَ رَبِّ احْكُمْ بِالْحَقِّ وَ رَبُّنَا الرَّحْمَنُ المُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا يَ مَرَبُ بَهُ دَلِينَ مِن مَدِينَ

تَصِفُونَ (الأنبياء / ١١٢).

49.

و تقديم اسم الجلالة على ذاك الاسم أو تقديم «ربّنا» عليه لإفادة الحصر التي يفيده قولنا : ﴿وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾(الحمد/ ۴). و معناه أنّه لايستعين أحد غيره إلاّ خاب عن مراده فهو المستعان لاغير.

نعم هذا الحصر لاينافي الاستعانة بالغير بما أنّ اعانته منتهية إلى الله سبحانه فالاستعانة من الأسباب و العلل الظاهرية، أو الإستعانة بالأرواح المقدّسة بمعنى أنّه هو الذي جعلها أسباباً وأفاض عليها وصف السببية كيف و قدأمر به سبحانه إيماءً و اشارةً و وضوحاً و تصريحاً .

قال سبحانه حاكياً عن ذي القرنين : ﴿قَالَ مَا مَكَّنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بُقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَ بَيْنَهُمْ رَدْماً (الكهف/ ٩٥) . و قال سبحانه : ﴿إِسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَ الصِّلاَةِ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ (البقرة/ ١٥٣) .

و هذا أصل مطّرد فـي كل اسـم مختص بالله سبحـانه، فهـو الواجـد لكمال حقيقته و لو وصف به الغير فإنّما يوصف بتسبيب و إفاضة منه، فهو المستعان حقيقة و استقلالاً و غيره يستعان منهإلابتسبيبمنه و هو غير مستقل في الإعانة و النصر.

و أمّا حـظّ العبد من ذلـك الاسم، هو التعاون فـي التقوى و التجنّب عنـه في الإثم و العدوان ، قال سبحانه : ﴿ وَ تَعَاوَنُوا عَلَىٰ البِّرِ وَ التَّقُوىٰ وَ لا تَعَاوَنُوا عَلَىٰ الاِثْمِ وَ العُدُوان﴾(المائدة/ ٢).

و «المصوّر» من الصورة و هي صورة كل مخلوق و هيئته التي خلق عليها<sup>(١)</sup>.

قال الراغب : «الصورة» ما ينتقش بها الأعيان و يتميّز بها عن غيرها، و هي بين محسوس و معقـول، و المحسوس كصـورة الإنسان و الفرس و الحمـار بالمعـاينة، و المعقول الصورة التي اختـص الإنسان بها من العقل و الرؤية و المعـاني التي خصّ بها شيء بشيء .

يلاحظ عليه: انّ تقسيم الصورة إلى القسمين تقسيم فلسفي خـارج عن اطار المعنى اللغوي للفظ، و قدجرّه إلى هذا التقسيم تصحيح ما روي عن النبي أنّه قال: «إنّ الله خلـق آدم على صـورتـه» بنـاءً على أنّ الضميـر المجـرور يـرجـع إلـى الله، و سيوافيك تفسير الحديث بوجهين.

و الظاهر أنّ المراد مـن المبدأ في المصوّر هو الصورة الحسّيـة التي أُشير إليها في كثير من الآيات .

قال سبحانه : ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ (آل عمران/ ٤) .

و قال سبحانه : ﴿ وَ لَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لاَدَمَ﴾ (الأعراف/ ١١).

وقال سبحانه : ﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾ (غافر/ ٤۴).

نعم كـان تصوير آدم على وجه الكمال مـلازما لكونـه ذاصورة عقليّة مـدركة

بالبصيرة، و هو غير كون الصورة موضوعة للأعمّ من الحسّيّة و العقليّة .

و كمونه سبحانيه هو المصوّر دون غيره لاينافي تبدخّل الأسباب المادّيّة و الصفات الموروثة في التصوير، فإنّها من جنوده سبحانيه تعمل بإرادته و مشيئته و تأثير الكل ينتهي إليه فهو المصوّر حقيقة، و غيره من العليل الطوليّة و العرضيّة مصوّرة بإذنه و مشيئته.

تفسير المحديث النبوي

روى الفريقان عـن رسول الله(صلى الله عليه و اله) أنّه قال : «إنّ الله خلق آدم على صورتـه» فأخذ بظاهره المشبّهـة، فتخيّلوا أنّ لله سبحانه صورة غير أنّ الروايات المرويّة عن أثمّة أهل البيت تفسّر الحديث بوجهين مختلفين و إليك بيانهما :

و على هذا يرجع الضمير إلى الله تعالى و تكون الإضافة تشريفية .

(١) التوحيد للصدوق : باب أنَّه عزَّ و جلَّ ليس بجسم و لاصورة، الحديث ١٨، ص ١٠٣.

## صورته»<sup>(١)</sup>. و على هذا فالضمير المجرور يرجع إلى الذي وجّه إليه السب والمحذوف عن صدر الحديث، و هناك وجوه أُخر لتفسير الحديث لاحظ «التوحيد» للصدوق و غيره من الكتب.

المائة و الواحد و العشرون : «المقتدر» و قدورد لفظ «المقتدر» في القرآن ٣ مرّات و وقع وصفاً له سبحانه . قال تعالى : ﴿كَذَّبُوا بِآياتِنَا كُلّها فَاَخَذْنَاهُمْ اَخْذَ عَزِيزٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ (القمر/ ٤٢). و قال سبحانه : ﴿إِنَّ المُتَقِينَ فِي جَناّتٍ وَ نَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ ﴾ (القمر/ ٤٢ و ٥٥). و قال سبحانه : ﴿وَ كَانَ اللهُ عَلىٰ كُلّ شَىْءٍ مُقْتَدِراً ﴾ (الكهف/ ٤٢). و قال سبحانه : ﴿وَ كَانَ اللهُ عَلىٰ كُلّ شَىْءٍ مُقْتَدِراً ﴾ (الكهف/ ٤٢). و جاء بصيغة الجمع وصفاً له سبحانه . و جاء بصيغة الجمع وصفاً له سبحانه . قـال سبحسانـه : ﴿اَوْ نَـرُينَتَكَ الَسَذِي وَعَـدُنساهمُ فَاِناً عَلَيْهِمُ قَال سبحسانه : ﴿ وَ كَانَ اللهُ عَلىٰ كُلّ شَىءٍ مُقْتَدِراً ﴾ (الكهف/ ٤٢). و جاء بصيغة الجمع وصفاً له سبحانه . قـال سبحسانـه : ﴿ اَوْ نَـرُينَتَكَ السَّذِي وَعَـدُنساهمُ فَاِناً عَلَيْهِمُ مُقْتَدِرُونَ ﴾ (الزخوف/ ٢٢) . و هو يعادل «القادر» و «القدير» في المعنى غير أنّه أبلغ في ثبوت المبدأ كما أنّه يدل على الاختيار، وكلا الأمرين من مقتضيات باب الافتعال .

سَيِّئَةً يَكُنْ لَهُ كِفُلٌ مِنْهَا وَ كَانَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتاً (النساء / ٨٥).

و الكلمة مشتقة من «القوت» قال ابن فارس : «يدل على امساك و حفظ و قدرة على الشيء، و من ذلك قوله تعالى : ﴿و كان الله على كل شيء مقيتا﴾ أي حافظاً له شاهداً عليه و قادراً على ما أراد . قال الشاعر :

و ذي ضعن كففت النفس عنه و كنت على إساءته مقيت ا

و من البـاب «القوت» ما يمسك الـرمق، و إنّما سمتي قوتاً لأنّه مسـاك البدن وقوته(١).

فإذا كان أصله هو الامساك و الحفظ فيصحّ تفسيره بالحفيظ و الشهيد لملازمة الإمساك له، فيكون متّحداً مع بعض أسمائه في المعنى كالحفيظ و الشهيد.

قال الصدوق : «المقيت» معناه الحافظ الرقيب، و يقال : بل هو القدير <sup>(٢)</sup>.

المائة و الثالث و العشرون : «الملك»

و قدورد لفظ «الملك» في الذكر الحكيم ١١ مرّة و وقع وصفاً لـه سبحانه في ٥ ٥ موارد .

قال سبحانه : ﴿ فَنَعَالَىٰ اللهُ الْمَلَيِكُ الْحَقُّ وَ لاَتَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضِىٰ

الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبْارُ الْمُتَكَبِّرُ﴾ (الحشر/ ٢٣)().

و قديقدّم الكلام في معنى الملك عند البحث عن اسم «مالك الملك» فلاحظ .

و قــال نقــلا عــن ملكــة سبــاً : ﴿قَـالَــتَّ إِنَّ المُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَـرَيْتَةً أَفْسَدُوهَا﴾(النمل/ ٣۴).

نعم هـذه الملازمـة غالبية، و هنـاك ملوك يعـرّفهم القرآن بـالقدس و النـزاهة قال سبحـانه : ﴿ اذْكـُرُوا نِعْمــَةَ اللهِ عَلَيْكَـُمْ إِذْ جَعــَلَ فِيكَمُ أَنْبِيـاءَ وَ جَعَلَكَـُمْ مُلُوكاً﴾(المائدة/ ٢٠).

و المراد من الملوك في الآية ، الأنبياء الذيـن ملكوا الأمر و تسلّموه بأمر من الله و تسنّدوا على منصّة الحكم كداود و سليمان(ع) و لابـأس بتوصيف اُمّة بني اسرائيل بهذا الوصف باعتبار انّ بعضهم كانوا ملوكاً تسرية لحكم البعض إلى الكل .

المائة و الرابع و العشرون : «المولى» و قدجاء لفظ المولى في الـذكر الحكيم ١٨ مرّة و وقـع وصفاً له سبحانـه في ١٢ مورداً .

قال سبحانه : ﴿ وَإِنْ تَوَلَّوْا فَأَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَوَلَّكُمُ نِعْمَ الْمَوْلَىٰ وَ نِعْمَ

النَّصيرُ ﴾ (الأنفال/ ٤٠). وقبال سبحيانيه : ﴿ وَ اعْتَصِمُوا بِاللهِ هُوَ مَتَوْلَكُمُ فَنِعِمْمَ الْمَوْلِينَ وَ نِعْمَ النَّصِيرِ ﴾ (الحج / ٧٨) . و قال سبحانه : ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ مَوْلِي الَّذِينَ آمَنُوا وَ أَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلِي ا لَهُمَ ﴾ (محمّد/ ١١).

۲/سال، الناس/ ۲.

وقال سبحانه : ﴿ بَلِ اللهُ مَوْلَيْكُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ﴾ (آل عمران/ ١٥٠)(.

و أمّا معناه فقـدذكر «ابن فارس» إنّ معنى(الـولي) هو القرب، يقـال : «تباعد بعد ولي» أي قرب، و يطلـق «المولى» على المعتق ـ بالكسر ـ و المعتق و الصاحب و الحليف و ابن العـم و الناصر و الجار كل هـٰؤلاء من الولي و هـو القرب ... و فلان أولى بكذا أي أحرى به و أجدر.

و الظاهر أنّ قرب أحد من أحـد يكون سبباً لأولوّيـة أحدهما بالآخـر، و على ذلك فليس للمولى إلاّ معنى واحد و هو الأحرى و الأجدر و له مصاديق مختلفة .

ثمّ إنّ بعض من تكلّم في مفاد «حديث الغدير» المشتمل على لفظ «المولى» أراد التشكيك في دلالته قائلاً بأنّ المولى يستعمل مضافاً إلى معنى «الأولى» و «الولي» في معان أخرى، كالرب و العم، و ابن العم و المعتِق، و المعتَق و العبدُ، و المالُ و الحليفُ، و الجار و التابع و...

و عند ذلك يكون الحـديث غير صريح الدلالة، و قدخفـيعلى المشكّك أنّه ليس للمـولى إلاّ معنى واحد و هـو الأولى الذي هو الـولي بمعنى واحد، و أمّا غيره فإنّما هو من مصاديقه و موارده، و أوّل من نبّه بذلك «ابن البطريق» في عمدته(٢).

و تبعه شيخنا «الأميني» في غديره و بذلك خرج لفظ «المولى» عن كونه مشتركاً

فإذا كان الأمر كذلك فالأولوية لاتتحقق إلا بوجود ملاك يصح معه توصيفه بها حسب اختـلاف الموارد، فـالله سبحانه أولـي بالمـؤمنين و جميع عبـاده لأجل كـونه خالقاً لهم، مخرجاً لهم من العدم إلى الوجود، فله الولاية الحقيقية، كما أنَّ النبي والولبي أولى بالمؤمنيين من أنفسهم لكونهما منصوبين من جانب من له الولاية الحقيقية حيث نصبا لصيانة العباد عمًّا يخالف ولايته سبحانه على العباد .

فقال سبحانه : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاة و يُؤْتُونَ الزِّكَاةَ وَ هُمْ رَاكِعُونَ ﴾ (المائدة/ ٥٥).

(۱) الغدير ج۱، ص ۳۶۹.

فالرسول و من جاء بعده خلفاؤه تعالى في الولاية لاشركاءه، سبحانه أن يكون له ولي من الذلّ تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً .

و بـذلك يظهـر وضع سـائر المِلاكـات و المنـاطات مـن اللحمة و الجـوار، و الخدمة و الإحسان و الوحدة في الدين .

قال سبحانه : ﴿وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءَ بَعْضٍ ﴾ و لأجل عدم وجود هذا الملاك بين المؤمن و الكافر نفى الولاية بينهم و قال سبحانه : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَتَخِذُوا اليَهُودَ وَ النَّصَارِيٰ اَوْلِيَاءَ ﴾ (المائدة / ٥١) .

و على ذلك فالولاية الحقيقية التكوينية القائمة بالخلق و الإيجاد لله سبحانه وغيرها ولاية تشريعية إلهية أو عقلائية ، و لكن ليس ثبوت الولاية فوضى بل يتبع ملاكاً تكوينياً أو إعتبارياً نابعاً من التكوين .

المائة والخامس و العشرون : «المهيمن»

و قدورد لفظ «المهيمن» في الذكر الحكيم مرّتين و وقع وصفاً لـه سبحانه في آية و للقرآن في آية أخرى .

قال سبحانه: ﴿ أَلْمَلِكُ القُدُوسُ الْمُسُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعُنَزِيرُ الْجَبَّارُ المُتَكَبِّرُ﴾(الحشر/ ٢٣).

و يتخيّل في بادي النظر أنّ اللفظ مشتق من «همن» مع أنّه ليس كـذلك إذ لم يرد في اللغة العربية «همن» و إنّما هو مشتق من أمن فبدّل الهمزة هاء . قال الطبرسي : «أصل مهيمن : مؤيمن فقلبت الهمزة هاء كما قيل : في أرقت

الماء "هرقت"، و قـدصرف و قيل هيمن الرجل إذا ارتقب و حفظ و شهد، و يهيمن هيمنة، و على هـذا يكون وزنه مفعيل مثـل "مسيطر» و "مبيطر"، و على هـذا فيكون معنى "المهيمين» موجد الأمن و الأمـان، فيكون ملازمـاً للرقابة و الحفـظ و الشهادة فلوفسّر بالشاهد و الحفيظ و الرقيب كان تفسيراً باللازم .

و على ذلك فالله سبحانه هو الفائق المسيطر على العباد كما أنّ القرآن مسيطر على الكتب السماوية عامّة إذ به يعرف صدق ما في الكتب السماوية الأخرى .

قال سبحانه : ﴿إِنَّ هَٰذَا الْقُرْآنَ يَقَصُّ عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَكْثَرَ اللَّذِي هُمْ فِينْهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (النمل/ ٧۶).

حرف النون

المائة والسادس والعشرون: «النصير» و قدجاء النصير في الذكر الحكيم ٢٢ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في موارد أربعة. قال سبحانه : ﴿ وَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَوْلُكُمْ نِعْمَ المَوْلَى وَ نِعْمَ النَّصِيرُ (الأنفال/ ٢٠). و قال سبحانه : ﴿ وَ اعْتَصِمُوا بِاللهِ هُوَ مَوْلِكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَ نِعْمَ النَّصِيرُ (الحج/ ٧٨). و قال سبحانه : ﴿ وَ كَفَى بِرَبِّكَ هَادِياً وَ نَصِيراً (الفرقان / ٣١). و قال سبحانه : ﴿ وَ اللهُ أَعْلَمُ بِاَعْدَائِكُمْ وَ كَفَى بِاللهِ وَلِياً وَ كَفَى بِاللهِ و قال سبحانه : ﴿ وَ اللهُ أَعْلَمُ بِاللهِ هُوَ مَوْلِكُمْ وَ كَفَى بِاللهِ وَلِياً وَ كَفَى بِاللهِ وَلِياً وَ

حُنَيْن ... ﴾(التوية/ ٢۵). بل ينصر عباده في سبل الحياة نصراً مادّيّاً و نصراً معنوياً غير أنّ العباد بين شاكر و كافر، و قليل من عباده الشكور.

المائة و السابع و العشرون : «النور» و قدجاء النور في الذكر الحكيم معرفاً و منكراً، مضافاً و غير مضاف ۴۱ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في آية واحدة و هي آية النور.

قال سبحانه : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمْواتِ وَ الأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ فِيها مِصْبَاحٌ المِصْبَاحُ في زُجَاجَة الزُّجَاجَةُ كَأَنَّها كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لأَشَرْقِيَةٍ وَ لأَخَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُها يُضِىءُ وَ لَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلىٰ نُورٍ يَهْدِى اللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ وَ يَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ (النور/ ٣٥).

و أمّا معناه فهو حسب ما صرّح به «ابن فارس» يدلّ على الإضاءة و يطلق على الضوء المنتشر الذي يعين على الابصار والمتبادر منه ما انتشر من الأجسام النيّرة كالقمرين و النجوم و المصابيح، غير أنّه يستعار لكل ما يضيء طريق السعادة، و لأجل ذلك اطلق النور على النبي الأكرم.

قال سبحانه : ﴿ قَدْجَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَ كِتَابٌ مُبِينٌ (المائدة/ ١٥).

معاليات بباتية البربيجياني من في إزاران أنان الترقيبة فيوا هرك م

إلى غير ذلك ممّا استعمل فيه النـور، و استعير لغير النور الحسّي لاشتراكهما في الأثر، و هذا هو الأصل في الاستعارة و التوسّع في الاستعمال .

و لاشك انّ المراد من كون سبحانه نوراً ليس هو النور الحسّي بضرورة العقل و الكتاب قال سبحانه : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءُ﴾ (الشوري/ ١١). و إنّما المراد هو النور غير الحسّي .

بيان: إنَّ الوجود سواء كان واجباً أو ممكناً نور لكون الـوجود في كلتا المرتبتين ظاهراً بنفسه و ِمظهراً لغيره .

أممّا الوجـود الامكانـي فيظهر بـه الماهيـات فتحقّق بـه الإنسانيـة و الحيوانيـة و النباتيـة و الجمادية، كمـا أنّ الوجود الـواجب ـ مع كـونه ظاهـراً بنفسه لأجل كـونه وجوداً ـ مظهر لغيره، فانّ العوالم الامكانية متحقّقة به .

هي موجودة بايجاد الله تعالى كان هو المصداق الأتم للنور، فهناك وجود و نور تتصف به الأشياء و هو وجودها و نورها المستعار المأخوذ منه تعالى، و وجود و نور قائم بنذاته يوجد و تستنير به الأشياء، فهو سبحانه نور تظهر به السموات و الأرض وهذا هو المراد بقوله : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمواتِ و الأرضِ ﴾ حيث أضيف النور إلى السموات و الأرض ثمّ حمل على اسم الجلالة، و من ذلك يستفاد أنّه تعالى غير مجهول لشيء من الأشياء إذ ظهور كل شيء لنفسه أو لغيره إنّما هو بإظهاره تعالى، فهو الظاهر بذاته له قبله، و إلى هذه الحقيقة يشير قوله تعالى بعد آيتين : ﴿ آلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ يُسَبّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمواتِ وَ الأَرْضِ وَ الطَّبُرُ صَافَاتِ كُلٌ قَدْعَلِمَ صَلاَتَهُ وَ تَسْبِيحَهُ ﴾ (النور/ ٢١) بذاته له قبله، و إلى هذه الحقيقة يشير قوله تعالى بعد آيتين : ﴿ آلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ يُسَبّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمواتِ وَ الأَرْضِ وَ الطَّبُرُ صَافَاتِ كُلٌ قَدْعَلِمَ صَلاَتَهُ وَ تَسْبِيحَهُ ﴾ (النور/ ٢١) إذ لامعنى للعلم بالتسبيح و الصلاة مع الجهل بمن يصلون له و يسبّحون، فهو نظير قوله : ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ الأ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلْكِنْ لاتَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمُ (الاسراء/ ٢٤).

و قال الإمـام الطاهر أبـوالشهداء الحسين بـن علي(عليهما السـلام) : «أيكون لغيرك من الظهور ما ليس لك حتى يكون هو المظهر لك ... ».

(١) الميزان : ج ١٥، ص ١٢٢.

### حرف الواو

المائة و الثامن و العشرون: «الواحد» قدورد لفظ المواحد في الذكر الحكيم ٣٠ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في ٢١ مورداً. قمال سبحانه: ﴿ وَإِلْهُكَمُ اللهُ وَاحْسِدُ لاَ اللهُ إِلَىهُ إِلاَ هُوَ السرَّحْمَسِنُ الرَّحِيمُ (البقرة/ ١٤٣).

و قال سبحانه: ﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ ثَالِثُ ثَـلائَةٍ وَ مَا مِنْ اللَّهِ الأَ اللَّهُ واحدُ (المائدة/ ٧٣).

و قال سبحانه : ﴿ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللهُ الوَاحِدُ القَهَّارُ ﴾ (يوسف/ ٣٩) . و قال تعالى : ﴿لاَتَتَخِذُوا إِلٰهَيْنِ انْنَيْنِ إِنَّمًا هُوَ إِلٰهُ وَاحِدُ (النحل/ ٥١) . و أمّا معناه فقدقال «ابس فارس» : يدل على الإنفراد من تلك الوحدة و هو

واحد قبيلته إذا لم يكن فيهم مثله، قال:

ثم إنّ للتوحيد مراتب تربو على تسع . ١ - التوحيد في الذات بمعنى أنّه واحد ليس له نظير و مثيل . ٢ - التوحيد في الذات بمعنى أنّه بسيط لاجزء له خارجاً و لاذهناً . ٣ - التوحيد في الصفات بمعنى أنّه صفاته عين ذاته لا زائدة عليه . ٢ - التوحيد في الخالقية بمعنى أنّه لاخالق سوى الله . ٥ - التوحيد في الربوبيّة بمعنى أنّه المدبّر للكون و الإنسان . ٦ - التوحيد في الحاكمية بمعنى أنّه لاولاية لأحد على أحد إلآ لله سبحانه . ٧ - التوحيد في الطاعة بمعنى أنّ حق الطاعة منحصر في الله سبحانه و لامطاع غيره .

٨ ـــ التوحيـد في التشـريـع بمعنى انحصـار حـق التقنين و التشـريع فـي الله سبحانه .

٩ \_ التوحيد في العبادة بمعنى أنَّه لا معبود سوى الله سبحانه(١).

و هل توصيفه بالواحدية في هـذه الآيات تهدف إلى الجميع أو أنّها تهدف إلى المرتبة الأولى و هي كونه بحيث لانظير له، و الإذعـان بواحد من الأمرين يتوقّف على إمعان النظر في جميع الآيات التي ورد فيها توصيفه بهذا الوصف حتى تنصرف حسب

القرائن إلى واحد منها أو إلى جميعها .

إنَّ لجميع مراتب التوحيد أدلَّة عقلية و آيات قرآنية تثبتها بوضوح، و يمكن أن يقال : إنَّ توصيفه سبحانه بالواحد في الآيات الواردة لرد مـزعمة النصاري تهدف إلى التوحيد بمعنى نفيي المثيل و النظير و ما ورد في مجال التفدية و الأصنام و الأوثان، أو نفي التدبير عن غيره سبحانه يهدف إلى التـوحيد في العبادة أو الربوبية و التدبير،

(١) قدبسطنا الكلام حول هذه المراتب في الجزء الاول من هذه الموسوعة فلاحظ .

غير انَّا نبحث في المقام عن معنى كونه واحداً لانظير له على وجه الإجمال .

معنى كونه واحداً الوحدة على قسمين : ( - الوحدة العددية : و هي عبارة عن كون الشرب واقعاً تحت وفوروع

١ ـ الوحدة العددية : و هي عبارة عـن كون الشيء واقعاً تحت مفهوم عام وجد منه مصداق واحد، و ذلك مثل مفهوم الشمس الـذي هو مفهوم وسيع قابل للإنطباق على كثير، غيرُ أنّه لم يوجد في عـالم الحسّ منه إلاّ مصداق واحد مـع إمكان وجود مصاديق كثيرة له، و هذا هو المصطلح عليه بـ «الواحد العددي» .

٢ ـ الموحدة الحقيقة : و همي عبارة عن كون الموجود لاثاني له، بمعنى أنّه لايقبل الاثنينية و لا التكرّر و التكثّر و ذلك كصرف الشيء المجرد عن كل خليط، مثلاً الوجود المطلق عن كل قيد، واحد بالوحدة الحقّة، لأنّه لاثاني له لأنّ المفروض ثانياً بما أنّه لايتميّز عن الأوّل لايمكن أن يعد شيئاً آخر بل يرجع إلى الوجود الأوّل .

و على ضوء ذلك، فالمراد من كون الشمس واحدة هو أنّها واحدة لا اثنتان و لاثلاثة و... و لكن المراد، من كون الوجود المطلق، منزّهاً عن كل قيد واحد، أنّه لاثاني له و لامثيل و لاشبيه و لانظير، أي لاتتعقّل له الاثنينيّة و الكثرة لأنّ ما فرضته

واحداً، عندما كان بريق السيوف يشد إليه العيون، و ضربات الطرفين تنتزع النفوس و الأرواح في معركة(الجمل)، فأحسّ(عليه السلام) بأنّ تحكيم العقيدة و صرف الوقت في تبيينها ليس بأقل أهميّة عن خوض المعارك ضد أهل الباطل :

روى الصدوق أن أعرابياً قام يوم الجمل إلى أمير المؤمنين(عليه السلام) فقال : يا أمير المؤمنين أتقول : إنَّ الله واحد، قال فحمل الناس عليه، و قالوا : يا أعرابي أما ترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسّم القلب، فقال أمير المؤمنين : «دعوه، فإنَّ الذي يريده الأعرابي هو الذي نريده من القوم» ... ثمّ قال شارحاً ما سأل عنه الأعرابي : «و قول القائل واحد، يقصد به باب الأعداد، فهذا ما لايجوز، لأنَّ ما لا ثاني له لايدخل في باب الأعداد، أما ترى أنَّه كفر من قال «ثالث ثلاثة ».

ثم قال : «معنى هو واحد : أنّه ليس له في الأشياء شَبَه، كذلك ربّنا . و قول القائل : إنّه عزّ و جلّ أحَدِيُّ المعنى يعني به أنّه لاينقسم في وجود و لا عقل و لا وهم، كذلك ربّنا عزّ و جلّ»<sup>(1)</sup>.

فالإمام(عليه السلام) لم يكتف ببيان المقصود من توصيفه سبحانه بأنّه واحد، بل أشار إلى معنى آخر من معاني توحيده و هو كونه أحَدِيّ الذات، الذي يهدف إلى كونه بسيطاً لاجزء له في الخارج و الذهن . و هذا المعنى هو الذي نطرحه على بساط البحث في القسم الثاني من التوحيد الذاتي .

إذاع فت ذلك فانهم المباذيلا المبيلا متتما تسبب النبيب

(١) توحيد الصدوق : ص ٨٣ ـ ٨٢.

#### أدلة الوحدانية

### ۱ \_ التعدّد يستلزم التركيب

لو كان هناك واجب وجود آخر لتشارك الواجبان في كونهما واجبي الوجود، و لابدّ من تميّز أحدهما عن الآخر بشيء وراء ذلك الأمر المشترك، كما هو الحال في كل مِثْليـن، و ذلك يستلزم تـركّب كل منهما من شيئيـن: أحدهما يـرجع إلى ما به الإشتراك، و الآخر إلى ما بـه الإمتياز، و المركّب بما أنّه محتاج إلى أجـزائه لايكون متّصفاً بوجوب الوجود، بل يكون ـ لأجل الحاجة ـ ممكناً، و هو خلاف الفرض.

و باختصار، لو كان في الوجود واجبان للزم إمكانهما و ذلك أنّهما يشتركان في وجوب الوجود فإن لم يتميّزا لم تحصل الإثنينيّة، و إن تميّزا لزم تركّب كل واحد منهما ممّا به المشاركة و ما به الممايزة، و كل مركّب ممكن فيكونان ممكنيين، و هذا خلاف الفرض.

و هناك شبهة لابن كمتونة أحد المتفلسفة يقول : و العقل لايابي بأوّل نظرة أن يكون هناك هويّتان بسيطتان مجهولتا الكنهة ، مختلفتان بتمام الذات البسيطة و يكون حمل وجوب الوجود عليهما قولاً عرضيّاً<sup>(1)</sup>.

و قد أُجيب عنه بأجوبة كثيرة أحسنها ماذكره صدر المتألّهين في المبدأ والمعاد و غيرهما : إنّ مصداق حمل مفهوم واحد و مطابق بالـذات، و بالجملـة ما منـه الحكايـة، و بذلك المعنى مـع قطع النظر عن أيّة حيثيّة كانت، لا يمكـن أن تكون حقائق متخالفة بما هي متخالفة .

و بالجملة : الأمور المتخالفة من حيث كونها متخالفة بلاحيثيّة جامعة فيها لاتكون مصداقاً لحكم واحد، و محكياً عنها به . نعم يجوز ذلك إذا كانت الأمور متماثلة من جهة كونها متماثلة كالحكم على زيـد و عمرو بالإنسانيّة من جهة

(١) يريد العرض بمعنى الخارج المحمول، لا المحول بالضميمة.

اشتراكهما في تمام الماهية لا من حيث عوارضها المختلفة<sup>(1)</sup>. فما فرضه ابن كمّونة، فرض محال .

٢ - الوجود اللامتناهي لايقبل التعدد هذا البرهان مؤلّف من صغرى و كبرى، و النتيجة هي وحدة الواجب و عدم إمكان تعدّده. و إليك صورة القياس حتى نبرهن على كل من صغراه و كبراه. وجود الواجب غير متناه. و كل غير متناه واحد لايقبل التعدد. فالنتيجة : وجود الواجب واحدٌ لايقبل التعدّد. و إليك البرهنة على كل من المقدّمتين.

أمّا الصغرى: فإنَّ محدودية الموجود ملازمة لتلبُّسه بالعدم. و لأجل تقريب هذا المعنى لاحظ الكتاب الموضوع بحجم خاص، فإنّك إذا نظرت إلى أي طرف من أطرافه ترى أنّه ينتهي إليه و ينعدم بعده، و لافرق في ذلك بيسن صغير الموجودات و كبيرها، حتى إنَّ جبال الهملايا مع عظمتها محدودة لانرى أي أثر للجبل بعد حدّه. و هذه خصيصية كل موجود متناه زماناً أو مكاناً أو غير ذلك، فالمحدوديّة و التلبّس بالعدم متلازمان.

تعالى فطارد لكل عدم و بطلان . قال عزّ من قائل : ﴿ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الحَقَّ وَ أَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الباطِلُ وَ أَنَّ اللهَ هُوَ العَلِيُّ الكَبِيرُ﴾ (الحج/ ٤٢).

و بتقرير آخر: إنَّ عوامل المحدودية تتمحور في الأمور التالية : ١ ـ كـون الشيء محدوداً بـالماهيّة و مزدوجاً بهـا، فإنّهـا حد وجـود الشيء والوجود المطلق بلاماهية غير محدَّد و لامقيّد و إنّما يتحدّد بالماهية .

٢ ـ كـون الشيء واقعاً فـي إطار الزمـان، فهذا الكـم المتّصل(الزمـان) يحدّد وجود الشيء في َزمان دون آخر.

٣ ـ كـون الشيء فـي حيز المكان، و هـو أيضاً يحدّد وجود الشـيء و يخصّه بمكان دون آخر.

و غير ذلك من أسباب التحديد و التضييق . و الله سبحانه وجود مطلق غير محدّد بالماهيّة إذ لا ماهيّة له كما سيوافيك البحث عنه، كما لايحويه زمان ولا مكان، فتكون عوامل التناهي معدومة فيه، فلايتصوّر لوجوده حدّ و لاقيد و لايصحّ أن يوصف بكونه موجوداً في زمان دون آخر أو مكان دون آخر، بل وجوده أعلى و أنبّل من أن يتحدّد بشيء من عوامل التناهي .

و أمّا الكبرى: فهي واضحة بأدنى تأمّل، و ذلك لأنَّ فرض تعدّد الـلامتناهي

الحدود، فكأنّ اللامحدوديّة تلازم وصف القاهرية، و قدعرفت أنَّ ما لا حدّ له يكون واحداً لا يقبل التعدّد، فقـوله سبحانه و هو الواحـد القهار، من قبيل ذكـر الشيء مع البيّنة و البرهان .

قال العلامة (الطباطبائي) : "القرآن ينفي في تعاليمه الوحدة العددية عن الإله جلّ ذكره، فإنّ هذه الوحدة لاتتم إلا بتميّز هذا الواحد، من ذلك الواحد بالمحدودية التي تقهره. مثال ذلك ماء الحوض إذا فرّغناه في أوان كثيرة يصير ماءً كلّ إناء ماء واحداً غير الماء الواحد الذي في الإناء الآخر، و إنّما صار ماء واحداً يتميّز عمّا في الآخر لكون ما في الآخر مسلوباً عنه غير مجتمع معه، و كذلك هذا الإنسان إنّما صار إنساناً واحداً لأنّه مسلوب عنه ما للإنسان الآخر، و هذا إنْ دلّ فإنما يدلّ على أنَّ الوحدة العددية إنّما تتحقّق بالمقهورية و المسلوبية أي قاهرية الحدود، فإذا كان سبحانه قاهراً غير مقهور و غالباً لايغلبه شيء لم يتصوّر في حقّه وحدة عددية، و لأجل ذلك نرى أنَّه سبحانه عندما يصف نفسه بالواحدية يتبعها بصفة القاهرية حتى تكون الثانية دليلاً على الأولى، قال سبحانه :

﴿ أَزْبَابٌ مُتَفَرَقُونَ خَينٌ أَمِ اللهُ الوَاحِدُ القَهَّارُ ﴾ (يوسف/ ٣٩)، و قال: ﴿ وَ مَا مِنْ اللهِ إِلاْ اللهُ الوَاحِدُ القَهَّارُ ﴾ (يوسف/ ٣٩)، و قال: ﴿ وَ مَا مِنْ اللهِ إِلاْ اللهُ اللهُ الوَاحِدُ القَهَّارُ ﴾ (يوسف/ ٣٩)، و قال مُطَفَىٰ مِنْ اللهِ إِلاْ اللهُ الْوَاحِدُ القَهَارُ ﴾ (الزمر/ ٣).

و باختصار: انَّ كلاً من الوحدة العددية كالفرد الواحد من النبوع، أو الوحدة النوعية كالإنسان الذي هو نوع واحد في مقابل الأنواع الكثيرة، مقهور بالحد الذي يميّز الفرد عن الآخر و النوع عن مثله، فإذا كان تعالى لايقهره شيء و هو القاهر فوق كل شيء، فليس بمحدود في شيء، فهو موجود لايشوب عدم، و حق لايعرضه بطلان، وحي لايخالطه موت، و عليم لايدت إليه جهل، و قادر لايغلبه عجز، و عزيز لايتطرّق إليه ظلم، فله تعالى من كل كمال محضه»<sup>(1)</sup>.

(۱) المیزان: ج ۶، ص ۸۸ و ۸۹ بتلخیص.

و من عجيب البيان ما نقل عن الإمام الشامن علي بن موسى الرضا (عليهما السلام) في هذا المجال في خطبة ألقاها على جماعة من العلماء، و قال في ضمن تحميده سبحانه : "لَيْسَ لَهُ حَدٌّ يَنْتَهِي إِلَىٰ حَدِّه، و لا له مِثْلٌ فيُعرَفُ مثله"<sup>(1)</sup>. ترى أنَّ الإمام(عليه السلام) بعد ما نفى الحد عن الله، أتى بنفي المِثْل له سبحانه، لارتباط و ملازمة بين اللامحدودية و نفي المثيل، و التقرير ما قدعرفت .

> ٣\_صِرف الوجود لايتثنى و لايتكرر إنَّ هذا البرهان مركّب من صغرى و كبرى على الشكل التالي : الله سبحانه وجود صِرف . و كل وجود صرف واحد لايتثنّى و لايتكرّر. فالنتيجة : الله سبحانه واحدٌ لايتثنّى و لايتكرّر.

> > أما الصغرى فإليك بيانها :

أثبتت البراهين الفلسفية أننَّهُ سبحانه منزَّه عن الماهية التي تحد وجوده، و تحليله يحتاج إلى بيان دور الماهية في وجود الشيء فنقول: كل ما يقع في أفق النظر من الموجودات الإمكانية فهو مؤلّف من وجود هو رمز عينيّته في الخارج، و ماهيّة تحد الوجود و تبيّن مرتبته في عالم الشهود و الخارج. مثلاً: الزَّهرة الماثلة أمام أعيننا لها وجود به تتمثّل أمام نظرنا، و لها ماهية تحدّدها بحد النباتية، و تميزّها عن الجماد و الحيوان، و لأجل ذلك الحد نحكم عليها أنّها قدارتقت من عالم الجماد و لم تصل بعد إلى عالم الحيوان. و بذلك تعرف أنّ واقعيّة الماهيّة هي واقعيّة التحديد. هذا من جانب.

(١) توحيد الصدوق، ص ٣٣.

و من جانب آخر، الماهيّة إذا لوحظت مـن حيث هي هي، فهي غير الوجود كما هي غير العدم، بشهادة أنَّها توصف بالأوَّل تارة و بالثاني أخرى، و يقال : النبات موجود، كما يقال: غير موجود. و هذا يـوضح أن مقام الحد و الماهيّة مقام التخلية عن الوجود و العدم، بمعنى أنَّ الإنسان عند النظر إلى ذات الشيء يراه عارياً عن كل من الوجود و العدم، ثم يصفه في الدرجة الثانية بأحدهما. و أمَّا وجه كون الشيء في مقام الـذات غير موجـود و لامعدوم، فلأجل أنَّه لو كان في مقام الذات و المـاهية موجوداً، سواء كان الـوجود جزَّءَه أو عَيْنه يكون الوجود نابعاً من ذاتـه، و ما هذا شأنه يكون واجب الوجود، يمتنع عروض العدم عليه، كما أنَّه لـو كان في ذلـك المقام معدوماً، سواء كان العدم جزءه أو عينه يكون العدم نفس ذاته، و ما هذا شأنه يمتنع عليه عروض الوجود. فلأجل تصحيح عمروض كل من الوجود و العدم لامناص عن كون الشيء فيي مقيام الذات خياليياً عن كيلا الأمريين حتمي يصبّح كيونيه معروضياً لأحدهما . و إلى هذا يهدف قول الفلاسفة : «الماهيّة من حيث هي هي لا موجودة و لامعدومة». و مع هذا كلُّه فهي في الخـارج لاتخلو إما أنْ تكون موجودة أو معدومة. فالنبات و الحيوان و الإنسان في الخارج لايفارق أحد الوصفين. و بهـذا تبيّن أنّ اتِّصاف الماهية بأحد الأمرين يتوقَّف على علَّة، لكن اتَّصافها بالوجـود يتوقَّف على علَّة موجودة، و يكفى في اتَّصافها بالعدم ، عدم العلَّة الموجدة. فاتَّصاف الماهيات بالأعدام الأزلية خفيف المؤونة، بخلاف اتّصافها بالوجود فإنّه رهن وجود علّة حقيقية خارجية .

و أمّا الكبري فإليك بيانها :

إنَّ كل حقيقة من الحقائق إذا تجرّدت عن أي خليط و صارت صرف الشيء لايمكن أن تتثنّى و تتعدّد، من غير فرق بين أن يكون صرف الوجود أو يكون وجوداً مقروناً بالماهيّة كالماء و التراب و غيرهما، فإنَّ كل واحد منها إذا لوحظ بما هو هو عارياً عن كل شيء سواه لايتكرّر و لايتعدّد، فالماء بما هو ماء لايتصوّر له التعدّد إلاّ إذا تعدّد ظرفه أو زمانه أو غير ذلك من عوامل التعدّد و التميّز.

فالماء الصرف و البياض الصرف و السواد الصرف، و كل شيء صرف، في هذا الأمر سواسيه، فالتعدّد و الاثْنَيْنيّة رهن اختلاط الشيء مع غيره.

و على هذا، فإذا كان سبحانه ـ بحكم أنّه لاماهيّة له ـ وجوداً صرفاً، لايتطرّق إليه التعدّد، لأنّه فرع التميّز، و التميّز فرع وجود غَيْريّة فيه، و المفروض خُلُوّه عن كل مغاير سواه، فالوجود المطلق و التحقّق بلا لون و لاتحديد، و العاري عن كل خصوصيّة و مغايرة، كلّما فرضتَ له ثانياً يكون نفس الأوّل، لا شيئاً غيره، فالله سبحانه بحكم الصغرى صرف الوجود، و الصرف لايتعدّد و لايتثنّى. فينتج : أنَّ الله سبحانه واحدٌ لايتثنّى و لايتعدّد.

حسب زعمهم فوق المقاييس الماديّة .

هـذا و مع تركيزهـم على التثليث في جميع أدوارهم و عصـورهم يعتبرون أنفسهم موحّدين غير مشركين، و أنَّ الإله في عين كونه واحداً ثلاثة، و مع كونه ثلاثة واحدٌ أيضاً . و قدعجـزوا عن تفسير الجمع بين هذين النقيضين، الـذي تشهد بداهة العقل على بطلانه و أقصى ما عندهم ما يلي :

إنَّ تجارب البشر مقصورة على المحدود، فإذا قال الله بأنَّ طبيعته غير محدودة تتألّف من ثلاثة أشخاص لزم قبول ذلك، إذ لامجال للمناقشة في ذلك و إن لم يكن هناك أي مقياس لمعرفة معناه، بل يكفي في ذلك ورود الوحي به، و إنَّ هؤلاء الثلاثة يشكّلون بصورة جماعية «الطبيعة الإلهية اللامحدودة» و كل واحد منهم في عين تشخّصه و تميزَه عن الآخرين، ليس بمنفصل و لامتميّز عنهم، رغم أنّه ليست بينهم أية شركة في الألوهية، بل كل واحد منهم إله مستقل بذاته و مالك بانفراده لكامل الالوهية، فالأب مالك بانفراده لتمام الالوهيّة و كاملها من دون نقصان، و الابن كذلك مالك بانفراده لتمام الالوهيّة، و روح القدس هو أيضاً مالك بانفراده لكمال

هذه العبارات و ما يشابهها توحي بأنّهم يعتبرون مسألة التثليث فوق الإستدلال و البرهنة العقلية، و أنّها بالتالي «منطقة محترمة على العقل»، فلا يصل إليها العقل بجناح الاستدلال، بل المستند في ذلك هو الوحي و النقل.

و يلاحظ عليه أوّلًا: وجود التناقض الواضح في هذا التوجيه الذي تلوكه أشداق البطارقة و من فوقهم أو دونهم من القسّيسين، إذ من جانب يعرّفون كل واحد من الآلهة الثلاثة بأنَّه متشخَّص و متميَّز عـن البقية، و في الوقت نفسـه يعتبرون الجميع واحداً حقيقة لامجازاً . أفيمكن الاعتقاد بشبيء يضاد بـداهة العقـل، فإنَّ التَمَيَّز و التشخص آية التعدّد، و الوحدة الحقيقية آية رفعهما، فكيف يجتمعان؟

و بـاختصار، انّ «البـابـا» و أنصاره و أعـوانه لامنـاص أمـامهم إلاّ الإنسـلاك في أحـد الصفّين التالييـن : صف التوحيـد و أنّه لا إلـه إلاّ إله واحد، فيجـب رفض التثليث، أو صفّ الشرك والأخذ بالتثليث و رفض التوحيد . ولايمكن الجمع بينهما .

ثانياً: إنّ عالم ماوراء الطبيعة و إن كان لايقاس بالأمور المادّية المألوفة، لكن ليس معناه أنَّ ذلك العالم فوضوي، و غير خاضع للمعايير العقليّة البحتة، و ذلك لأنّ هناك سلسلة من القضايا العقلية التي لاتقبل النقاش و الجدل، و عالم المادة و ماوراژه بالنسبة إليها سيّان، و مسألة امتناع اجتماع النقيضين و امتناع ارتفاعهما و استحالة الدور و التسلسل و حاجة الممكن إلى العليّة، من تلك القواعد العامّة السائدة على عالمي المادة و المعنى.

فإذا بطلت مسألة التثليث في ضوء العقل فلامجال للإعتقاد بها. و أمّا الاستدلال عليها من طريق الأناجيل الرائجة فمردود بأنّها ليست كتباً سماوية ، بل تدلّ طريقة كتابتها على أنّها ألّفت بعد رفع المسيح إلى الله سبحانه أو بعد صلبه على زعم المسيحيين ، و الشاهد أنّه وردت في آخر الأناجيل الأربعة كيفيّة صلبه و دفنه ثم عروجه إلى السماء . و احتمال إلحاق القسم الأخير له يوجب سقوط معن الاعتبار، لاحتمال تطرّق التحريف إلى غير الأخير أيضاً .

ثالثاً: إنَّهم يعرِّفون الثالوث المقدس بقولهم : «الطبيعة الإلهيَّة تتألُّف من ثلاثة

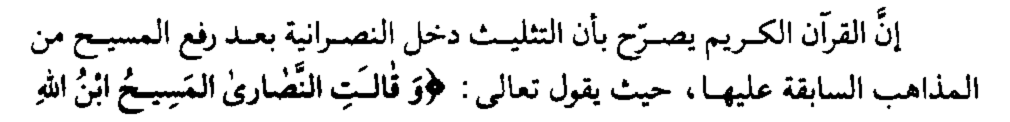
يظهر كل واحد منها في تشخّصٍ و وجود خاص ، و يكون لكل واحد من هذه الأقانيم أصل مستقل و شخصيّة خاصّة متميّزة عمّا سواها .

لكن هذا شبيه الشرك الجاهلي الذي كان سائداً في عصر الجاهلية و قدتجلّى في النصرانية بصورة التثليث . و قد وافتك أدلّة وحدانية الله سبحانه .

٢ ـ أن تكون الأقانيم الثلاثة موجودة بوجود واحد، فيكون الإله هو المركّب من هـذه الأمور الشلاثة، و هـذا هو القـول بالتـركيب، و سيوافيـك أنّه سبحـانه بسيـط غير مركّب، لأنّ المركّب يحتاج في تحقّقه إلى أجزائه، والمحتاج ممكن غير واجب. هذا هي الإشكالات الأساسية المتوجّهة إلى القول بالتثليث.

### تسرّب خرافة التثليث إلى النصرانية

إنَّ التاريخ البشري يرينا أنَّه طالما عمد بعض أتباع الأنبياء \_ بعد وفاة الأنبياء أو خلال غيابهم \_ إلى الشرك و الوثنيّة، تحت تأثير المضلّين، و بذلك كانوا ينحرفون عن جادة التوحيد الذي كان الهدف الأساسي و الغاية القصوى لبعثهم، إنَّ عبادة بني إسرائيل للعجل في غياب موسى(عليه السلام)، أفضل نموذج لما ذكرناه، و هو ممّا أثبته القرآن و التاريخ . و على هذا فلاداعي إلى العجب إذا رأينا تسرّب خرافة التثليث إلى العقيدة النصرانية بعد ذهاب السيد المسيح(عليه السلام)، و عليه السلام)، و غيابه عن أتباعه .



ذليك قمَوْلُهُمُ بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قمَوْلَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قمَاتَلَهُمُ اللهُ أنتى يُؤْفَكُونَ﴾(التوبة/ ٣٠).

لقد أثبتت الأبحاث التاريخية أنَّ هذا التثليث كان في الديانة البَرَّهُمانية قبل ميلاد السيد المسيح بمثات السنين . فقد تجلّى الرب الأزلي الأبدي لديهم في ثلاثة مظاهر و آلهة :

> ۱ \_بَرَاهما(الخالق) . ۲ \_فيشنو(الواقي) . ۳\_سيفا(الهادم) .

وقدتسـرّبت مـن هذه الـديانة البـراهمانيّة إلى الديـانة الهنـدوكيّة، و يـوضّح الهندوس هذه الأمور الثلاثة في كتبهم الدينية على النحو التالي :

«براهما» هو المبتدىء بإيجاد الخلق، و هو دائماً الخالق اللاهوتي، و يسمّى بالأب.

«فيشنو» هـو الواقي المذي يسمّى عند الهنمدوكيين بالابمن الذي جاء ممن قبل أبيه .

«سيفا» هو المُفْنِي الهادم المعيد للكون إلى سيرته الأولى .

و بذلك يظهر قوة ما ذكره الفيلسوف الفرنسي «غستاف لوبون» قال: «لقدواصلت المسيحيّة تطورها في القرون الخمسة الأولى من حياتها، مع أخذ ما تيّسر من المفاهيم الفلسفية و الدينية اليونانية و الشرقية، و هكذا أصبحت خليطاً من المعتقدات المصرية و الإيرانية التي انتشرت في المناطق الأوروبية حوالي القرن الأوّل الميلادي، فاعتنق الناس تثليثاً جديداً مكوّناً من الأب و الابن و روح القدس، مكان التثليث القديم المكوّن من «نروبي تر» و «وزنون» و «نرو»<sup>(1)</sup>.

(١) قصة الحضارة .

## القرآن و نفي التثليث

إنَّ القرآن الكريم يذكر التثليث و يبطله بأوضح البراهين و أجلاها، يقول: (مَا المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَ رَسُولٌ قَدْخَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَ أُمَّهُ صِدِّيقَةٌ كانا يَأْكُلانِ الطَّعْامَ (المائدة / ٧٥). و هذه الآية تبطل ألوهية المسيح و أمّه، التي كانت معرضاً لهذه الفكرة الباطلة، بحجّة أنّ شأن المسيح شأنُ بقية الأنبياء و شأن الأم شأن بقية الناس، يأكلان الطعام، فليس بين المسيح و أمّه و بين غيرهما من الأنبياء و الرسل و سائر الناس أي فرق و تفاوت، فالكل كانوا يأكلون عندما يجوعون و يتناولون الطعام كلّما أحسّوا بالحاجة إليه. و هذا العمل منضماً إلى الحاجة إلى الطعام المخلوقية.

و لايقتصر القـرآن على هـذا البرهـان، بل يستـدل على نفـي ألوهيـّة المسيح بطريق آخر، و هو قدرته سبحانه على إهلاك المسيح و أمّه و من في الأرض جميعاً، و القابل للهلاك لايكون إلهاً واجب الوجود.

يقول سبحانه : ﴿لَقَدْكَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكَ المَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ أُمَّهُ وَ مَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعاً (المائدة/ ١٧). و هذه الآية ناقشت الوهية المسيح و أبطلتها عن طريق قدرته سبحانه على إهلاكه . و يظهر من سائر الآيات أنَّ الوهيّته كانت مطروحة بصورة التثليث، قال سبحانه : ﴿لَقَدْ كَفَرَ التَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ ثَالَتِ عُنَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ

واحد (المائدة / ٧٣).

و على كل تقدير، فقدرته سبحانه على إهلاك المسيح(عليه السلام) أدل دليل على كونه بشراً ضعيفاً، و عدم كونه إلهاً، سواء طرح بصورة التثليث أو غيره.

ثم إنَّ القرآن الكريم كما يُفَنَّد مزعمة كون عيسى بن مريم إلهاً ابناً لله في الآيات المتقدّمة، يرد استحالة الابن عليه تعالى أيضاً على وجه الإطلاق سواء كان عيسى هو الابن أو غيره، بالبيانات التالية :

١ ـ إنَّ حقيقة البنوَّة هـو أن يجزَّىء واحد من الموجودات الحيَّة شيئاً من نفسه ثم يجعله بالتربية التدريجية فرداً آخر من نوعة مماثلًا لنفسه يترتّب عليه من الخواص و الآثار ما كان يترتّب على الأصل، كالحيوان يفصل من نفسه النطفة، ثم يأخذ في تربيتها حتى تصير حيواناً . و من المعلوم أنَّه محال في حقَّه سبحانه، لاستلزامه كونه سبحانه جسماً مادّياً له الحركة و الزمان و المكان و التركّب(١).

٢ ـ إنَّ لإطـلاق ألوهيّتـه و خالقيته و ربـوبيته على مـا سواه لازم أن يكـون هو القائم بالنفس و غيره قـائماً به، فكيف يمكن فرض شيء غيره يكون له من الذات و الأوصاف و الأحكام ما له سبحانه من غير افتقار إليه؟

٣ ـ إنَّ تجويز الاستيلاد عليه سبحانه يستلزم جواز الفعل التدريجيي عليه، و هو يستلزم دخوله تحبت ناموس المادّة و الحركة و هو خلف، بـل يقع ما شاء دفعة واحدة من غير مهلة و لاتدريج .

و الدقَّة في الآيتين التاليتين يفيد كل ما ذكرنا، قال سبحانه : ﴿ وَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَـداً سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ بستدِيسعُ السَّملواتِ وَ الأَرْضِ وَ إِذَا قَضسَى أَمسراً فسبَانَّمسا يَقدُولُ لسبَّهُ كسُنْ فَيَكُونُ ﴾ (البقرة / ١١٤ و١١٧).

# فقوله سبحانه ﴿ اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَداً ﴾ إشارة إلى الأمر الأول. و قوله سبحانه : ﴿له ما في السموات و الأرض كلَّ له قانتونَ؟، إشارة إلى الأمر الثاني . و قوله سبحانه: ﴿بديع السموات و الأرض إذا قضى ... ﴾، إشارة إلى الأمر الثالث<sup>(٢)</sup>.

 تقدمت أدلة استحالة كونه جسماً أو جسمانياً و ما يستتبعانه من الزمان و المكان و الحركة . (٢) لاحظ الميزان: ج ٣، ص ٢٨٧.

إنَّ القرآن الكريم يفنَّد مزعمة «التثليث» ببراهين عقليّة أخرى، فمن أراد الوقوف على الآيات الواردة في هذا المجال و تفسيرها، فليرجع إلى الموسوعات القرآنية .

المائة و التاسع و العشرون : «الواسع» قدورد لفظ الواسع في الذكر الحكيم ٩ مرّات و وقع وصفاً له سبحانه في موارد ثمانية .

قال سبحانه : ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ إِنَّ اللهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة / ١١٥). وقال سبحانه : ﴿ وَاللهُ يُؤْتِى مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءُ وَ اللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة / ٢٢٧). و قال سبحانه : ﴿ ذَلَـكَ فَضَـٰلُ اللهِ يـ وَقِتِيـهِ مـنَ يَشَاءُ وَ اللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (المائدة / ٥٢).

و قال سبحانه : ﴿إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ المَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الأرض﴾ (النجم/ ٣٢).

ام أمّا معناه فقـدقال ابن فارس : هـو كلمة تدل على خـلاف الضيق و العسر، و الوسع : الغني، و الله الواسع أي الغني، و الوسع : الجدة(الطاقة) .

أقول: لاشكٍّ إنَّ الوسع خلاف الضيق و يختلف متعلَّقه حسب المقامات .

قال سبحانه: ﴿وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْماً﴾ (طه/ ٩٨) و ﴿ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً﴾ (الطلاق/ ١٢) و ﴿ رَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ﴾ (الأعراف/ ١٥٤) فَاللهُ سُبْحَانَهُ

واسع الوجود و الذات، واسع الفعل، فلايحدّ ذاته شيء، كما لايحدّ وصفه شيء، و لايحد فعله شيء.

المائة و الثلاثون: «الوالي» قدورد لفظ «وال» في الذكر الحكيم مرّة واحدة و وقع وصفاً له سبحانه. قال سبحانه: ﴿ وَ إِذَا أَرَادَ اللهُ بِقَـوَمٍ سُوءاً فَلامَرَدَّ لَـهُ وَ مَا لَهُـمْ مِنْ دُونِيهِ مِـنْ وَالِ﴾(الرعد/ ٢١).

و هو مأخوذ مـن الولي بمعنىالقرب و قدتقـدّم تفسيره عند البحث عـن اسم المولى .

و ذكرنا كيفيّة اشتقاق مسائر المعاني منه، و قلنا : إنّ قرب إنسان من إنسان يحدث أولويّة أحدهما بالنسبة إلى الآخر، و إنَّ المولى و الولي و الوالي بمعنى واحد أي القائم بالأمر، و على هذا فالمراد من الوالي هو متولّي الأمر، و إذا أراد الله بقوم سوءاً فلامردّ له و ما لهم من دونه من وال أي من ولي يباشر أمرهم، و يدفع عنهم البلاء، و بعبارة أُخرى فإذا لم يكن لهم من وال يلي أمرهم إلاّ الله سبحانيه لم يكن هناك أحد يردّ ما أراد الله بهم من سوء .

«والودود» على وزن فعول، أمّا بمعنى المفعول فيرجع معناه أنّه سبحانه محبوب للأولياء و المؤمنين، أو بمعنى الفاعل كـ «غفور» بمعنى «غافر» و يرجع معناه إلى أنّه سبحانه يودّ عباده الصالحين و يحبّهم، و المناسب لإسم الرحيم كونه بمعنى الفاعل كما هو المناسب أيضاً لإسم الغفور و قدعرفت اقترانه في الآيتين بالإسمين .

و أمّا حظّ العبـد من ذلك الاسم فلـه أن يتّسم باسمه فيكتسـب ودّاً بين الناس بالأعمال الصالحة .

قال سبحانه : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَملُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمنُ وَدَامَ وَدَامَ وَ

المائة و الثاني و الثلاثون: «الوكيل» قدورد لفظ الوكيل في الذكر الحكيم ٢۴ مرّة و وقع وصفاً له سبحانه في ١۴ مورد. قال سبحانه : ﴿وَ قَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَ نِعْمَ الْوَ كِيلُ (آل عمران / ١٧٣). وقال سبحانه : ﴿ حَالِقُ كُلُّلْ شَيْءٍ فَاعْبُ دُوهُ وَهُو عَلى كُلِّ شَيْءٍ وقال سبحانه : ﴿ حَالِقُ كُلُّلْ شَيْءٍ فَاعْبُ دُوهُ وَهُو عَلى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ (الأنعام / ١٠٢).

و أمّا معناه فقدقال «ابن فارس» : فهو في الأصل يدل على اعتماد غيرك في أمرك، و سمّي الوكيل وكيلاً لأنّه يوكل إليه الأمر، و قال «الراغب» : التوكيل أن تعتمد

على غيرك و تجعله نائباً عنك، و الوكيل فعيل بمعنى مفعول . قال تعالى و كفي بالله وكيلاً أي اكتف به أن يتولّى أمرك و يتوكّل لك .

ثُمَّ إنَّ كمونه سبحانه وكيلاً ليس بمعنى كونه نمائباً عن العباد في الأفعال و لابمعنى الاعتماد عليه، بل همو معنى أقوىٰ و أشمد من ذلمك و هو إيكال الأمر إليه لكونه سبحانه وحده كافياً في إنجاز الأمر.

قال سبحانه ناقلاً عن لسان الأولياء: ﴿وَ قَالَمُوا حَسْبُنا اللهُ وَ نِعَمْمَ الوَكِيمَ اللهُ وَ نِعَمْمَ الوَكِيمُ الوَكَيمُ الوَكَيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ المُوكَانِ المُؤْلِمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ المُؤْلِمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكُومُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الوَكِيمُ الو

ثُمَّ إنَّه ربَّما يستعمل ببعض المناسبات في معنى الحفيظ .

قال سبحانه : ﴿اللهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَ مَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ﴾(الشورى/ ۶)، كما أنّه ربّما يستعمل في المسيطر.

قال سبحانه: ﴿وَمَنَ ضَلَّ فَالَّمَا يَضِيلُ عَلَيْها وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمِمْ بِوَكِيلٍ﴾(الزمر/ ۴۱).

قسال العــلامــة الطبــاطبـائي فــي تفسيــر قــولــه: ﴿وَ كَفــى بِرَبِـتِكَ وَكِيلاً﴾(الاسراء/ ۶۵).

أي قائماً على نفوسهم و أعمالهم، حافظاً لمنافعهم، و متولّياً لأمورهم، فإنّ المكتل هم الكافل لأمر الغير، القائم مقامه في تلبيبها م إدارة رحاها(!)

و أمّا ايكال الإنسان الأمور إلى الله سبحانه فهو مبني على اعترافه بالعجز بالقيام أوّلاً و كونيه عالماً و قادراً و رحيماً ثانياً و هذه الصفات و هذا النحو غير حاصل إلا لله سبحانه الحي، فلاجيرم أن يكون وكيلاً بمعنى أنّ العباد العارفين يفوضون أمورهم إليه .

قال سبحانه : ﴿ وَ تَوَكَّلْ عَلَىٰ الْحَيِّ الَّذِي لَايَمُوتُ﴾ (الفرقان/ ٥٨) . و قال سبحانه : ﴿ وَ مَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَىٰ اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾ (الطلاق/ ٣) .

ثُمَّ إنَّ إيكال الأمر إليه ليس بمعنى عدم القيام بفعل، بل معناه أنَّه يجب على العبد بذل ما في مقدرته من الأفعال و الأعمال ثُمَّ إيكال الأمر إليه حتى تصل إلى النتيجة، و لأجل ذلك ورد الأمر بالتوكّل في الحروب و المغازي التي يجب للإنسان بذل ما يملك من النفس و النفيس فيها .

قال سبحانه : ﴿ وَ إِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوّى \* المُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِنَالِ وَ اللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* إِذْ هَمَتَتْ طَائِفَتَانِ مِنْكُمْ أَنْ تَفْشَلا وَ اللهُ وَلِيُّهُما وَ عَلى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ ﴾ (آل عمران/ ١٢١ و ١٢٢).

#### المائة و الثالث و الثلاثون : «الولى»

 $\begin{bmatrix} 1 & 1 & 1 \end{bmatrix} = \begin{bmatrix} 1 & 1 & 1$ 

المائة و الرابع و الثلاثون: «الوقاب» قدورد لفظ «الوقاب» في الذكر الحكيم ٣ مرّات. قال سبحانه: ﴿ وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الوَهَّابُ (آل عمران/ ٨). و قال سبحانه: ﴿ أَمْ عِنْدَهُمْ خَزَائِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ العزِيزِ الوَهَّابِ (ص/ ٩). و قال سبحانه: ﴿ وَهَبْ لِي مُلْكاً لَايَنْبَغِي لاَحَدٍ مِنْ بَعَدِي إِنتَكَ أَنْتَ الوَقُابُ (ص/ ٣٥).

قال الراغب : و اللفظ من الهبة و هي أن تجعل ملكك لغيرك بغير عوض .

قال تعالى : ﴿ وَ وَهَبْنَا لَهُ اِسْحَاقَ﴾(الأنعام/ ٨٢)و(الأنبياء/ ٧٢)، ﴿الحَمْدُ للهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وَ إِسْحَاقَ﴾(إبراهيم/ ٣٩) ويوصف الله بالواهب و الوهّاب بمعنى أنّه يعطي كلًا على استحقاقه .

إنّ الهبة لهـا ركنان : الأوّل التمليك، و الآخـر كونـه بغير عوض و هـو فعل لله سبحانه على الحقيقة لأنّه مالك الملك و الملكـوت بإيجاده، و أمّا غيره فإنّما يملك بتمليك منه و ملكيته في طول ملكيته سبحانه . هذا حال الركن الأوّل .

و أمّا الركن الثاني ، فلا يتّفق أن يهب الإنسان و لايطلب عوضاً و على الأقل المدح في العاجل و الثواب في الآجل، أو لإرضاء العواطف الإنسانية .

حرف الهاء

المائة و الخامس و الثلاثون : «الهادي» و قدورد لفظ الهادي في القرآن الكريم ١٠ مرّات و وقع وصفاً لـه سبحانه في موردين :

قال سبحانه : ﴿ وَ إِنَّ اللهَ لَهَادِ الَّذِينَ آمَنُوا الِيٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الحج/ ٥۴) . و قال سبحانه : ﴿ وَ كَفَىٰ بِرَبِّكَ لَهَادِياً وَ نَصِيراً ﴾ (الفرقان/ ٣١) .

و ربّما يستفاد من بعض الآيات عن طريق المفهوم مثل قوله سبحانه : ﴿وَ مَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَما لَهُ مِنْ لهادَ﴾(الرعد/ ٣٣)و غيره . إنّ الهداية الإلهية من المسائل الهامّة التي اهتمّ بها القرآن اهتماماً بالغاً .

و ربّما يتبادر في باديء النظر منها التعارض و التخالف، و مبدأ هذا هـو الاكتفاء بآية واحدة و الغض عن سائر الآيات الواردة في الكتاب العزيز، فبلاتحل عقدة هذه المسألة و أمثالها إلاّ بجمع الآيات في مورد واحد و استنطاقها حتى يشهد بعضها على بعض، و لأجل أهمّية هـذه المسألـة نفيض الكلام فيها على وجه الاختصار حتى يظهر معنى قـوله سبحـانه : ﴿وَ إِنَّ اللهَ لَهُادِ اللَّذِينَ آمَنُوا إِلَىٰ صِبْرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ .

ما معنى كون الهداية و الضلالة بيده سبحانه؟

دلّت الآيات القرآنية على أنَّ الهداية و الضلالة بيده سبحانه، فهو يضلّ من يشاء و يهدي من يشاء . و قدوقع بعض الناس في شبهة الجبر و قالوا : إذا كان أمر الهداية مرتبطاً بمشيئته، فلايكون للعبد دور لا في الهداية و لا في الضلالة ، فالضال يعصي بلااختيار، و المهتدي يطيع كذلك و هذا بالجبر، أشبه منه بالاختيار.

قال سبحانه : ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلاَ بِلِسَانِ قَـوْمِهِ لِيُبَيَّنَ لَهُمْ فَيُضِلُّ اللهُ مَن يَشَاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَ هُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ﴾ (إبراهيم/ ٢).

و قال سبحانه : ﴿وَ لَوْ شَاءَ اللهُ لَجَعَلَكُمُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَ لَكِنْ يُضِـلُّ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَ لَتُسْأَلُنَّ عَمًا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ (النحل/ ٩٣).

و قال سبحانه : ﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ اللهُ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهَـدِي مَـنَ يَشَـاءُ فَـكَلاتَـذَهَبَ نَفْسَـكَ عَلَيْهِـمْ حَسَرَاتٍ إِنَّ اللهَ عَلِيـمٌ بِمـا يَصْنَعُونَ﴾ (فاطر/ ٨).

و لنا نقاش و جواب، فنقـول: إنَّ تحليل أمر الهداية و الضلالـة الذي ورد في القرآن الكريـم من المسائل الدقيقـة المتشعّبة الأبحاث و لايقف على المحصّل من الآيات إلاً مـن فسّرها عـن طريق التفسير المـوضوعي، بمعنى جمع كل مـا ورد في هذب المحالين في مقـام واحد، ثم تفسب المحموع بـاتّخاذ المعيض قرينية على

0...

# الهداية العامّة الهداية العامّة من الله سبحانه تعمّ كل الموجودات عاقلها و غير عاقلها، و هي على قسمين : أ-الهداية العامة التكوينيّة : و المراد منها خلق كل شيء و تجهيزه بما يهديه

إلى الغاية التي خلق لها، قال سبحانه حاكياً كلام النبي موسى (عليه السلام): ﴿رَبُّنَا الَّذِي أَعْطِيٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ﴾(طه/ ٥٠).

و منح كلّ موجود إمكانية توصله إلى الكمال، فالنبات مجهّز بأدقّ الأجهزة التي توصله في ظروف خاصة إلى تفتّح طاقاته؛ فالحبّة المستورة تحت الأرض ترعاها أجهزة داخلية و عوامل خارجية كالماء و النور إلى أن تصير شجرة مثمرة معطاءة . و مثله الحيوان و الإنسان، فهذه الهداية عامّة لجميع الأشياء ليس فيها تبعيض و تمييز.

قال سبحانه : ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبَّكَ الأَعْلَىٰ \* الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ \* وَ الَّذِي قَدَّرَ فَهَدى﴾(الأعلى/ ١\_٣).

و قال سبحانه: ﴿أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْسْ \* وَ لِسْاناً وَ شَفَتَيْنِ \* وَ هِنَدَيْناْهُ النَّجْدَيْنِ﴾(البلد/ ٨\_١٠).

و قسال سبحانيه: ﴿ وَنَفُسُ وَمِنَّا سِيَوَّاهِيَا \* فِيزَأَلْقِمَهُمَا فُحِدُهُ مَا مَ

إلى غير ذلك من الآيات الواردة حول الهداية التكوينية التي ترجع حقيقتها إلى الهداية النابعة من حاق ذات الشيء بما أودع الله فيه من الأجهزة و الإلهامات التي توصله إلى الغاية المنشودة و الطريق المَهْيع، من غير فرق بين المؤمن و الكافر. قال سبحانه : ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لأَتَبْدِيلَ لِخَلْق اللهِ ذَٰلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ وَ لَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ (الروم / ٣٠) .

فهذا الفيض الإلهي الذي يأخذ بيد كل ممكن في النظام، عام لا يختص بموجود دون موجود، غير أنّ كيفية الهداية و الأجهزة الهادية لكل موجود تختلف حسب اختلاف درجات وجوده. و قد أسماه سبحانه في بعض الموجودات الوحي » و قال سبحانه : ﴿ وَ أَوْحَى رَبَّكَ إِلَى النَحْلِ أَنِ اتَّخِذِى مِنَ الجِبَالِ بُيُوتاً وَ مِنَ الشَّجَرِ وَ مِمَّا يَعْرِ شُونَ \* ثُمَّ كُلِى مِنْ كُلِّ التَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ أَلَوْتَنَهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فَسِي ذَلَيكَ لَا يَحْرُبُ مِنْ بُطُونِهَا يَتَفَكَّرُونَ \* (النحل/ ۶۹ و ۶۹).

و من الهـداية التكوينيـة في الإنسان العقـل الموهوب لـه، الذي يرشـده إلى معالم الخير و الصلاح، و ما ورد في الذكر الحكيم من الآيات الحاثّة على التعقّل و التفكّر و التدبتر خير دليل على وجود هذه الهـداية العامّة في أفـراد الإنسان و إن كان قسم منه لايستضيـثينور العقل و لايهتدي بالتفكّر و التدبّر.

ب الهداية العامة التشريعية : إذا كانت الهداية التكوينية العامّة أمراً نابعاً من ذات الشيء بما أودع الله فيه من أجهزة تسوق إلى الخير و الكمال، فالهداية التشريعية العامّة عبارة عن الهداية الشاملة للموجود العاقل المدرك، المفاضة عليه بتوسّط عوامل خارجة عن ذاته، و ذلك كالأنبياء و الرسل و الكتب السماوية و أوصياء الرسل و خلفائهم و العلماء و المصلحين و غير ذلك من أدوات الهداية

و قال سبحانه : ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلاَّ رِجْالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَتَعْلَمُونَ﴾(الأنبياء/ ٧) . و أهل الذكر في المجتمع اليهودي هم الأحبار، و المجتمع المسيحي هم الرُهْبان .

إلى غير ذلـك من الآيات الواردة في القرآن الكـريم التي تشير إلى أنَّه سبحانه هدى الإنسان ببعث الرسل، و إنزال الكتب، و دعوته إلى إطاعة أولي الأمر و الرجوع إلى أهل الذكر.

قال سبحانه مصرّحاً بأنَّ النبي الأكـرم(صلى الله عليه و آله) هو الهادي لجميع أُمّته : ﴿وَ إِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرْاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾(الشوري/ ٥٢).

و قال سبحانه في هداية القرآن إلى الطريق الأقوم : ﴿إِنَّ هَذا القُرآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ﴾(الأسراء/ ٩).

هذا، و إنّ مقتضى الحِكْمَة الإلهية أن يعمّ هذا القسم من الهداية العامّة جميع البشر، و لايختصّ بجيل دون جيل و لاطائفة دون طائفة .

و الهداية العامّة بكلا قسميها في مورد الإنسان، مـلاك الجبر و الإختيار، فلو عمّت هدايته التكوينية و التشريعية في خصوص الإنسان كل فرد منه لارتفع الجبر، و ساد الإختيار، لأنَّ لكل إنسان أن يهتدي بعقله و ما حَفَّهُ سبحانه به من عوامل الهداية من الأنبياء و الرسل و المزامير و الكتب و غير ذلك.

| و لو كانت الهداية المذكورة خاصة بأناس دون آخرين، و أنَّه سبحانه هدى                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أمَّة و لم يهدِ أخرى، لكان لتوَّهم الجبر مجال و همو وَهُم وإه، كيف و قدقال                      |
| سبحانه: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَتَ رَسُولاً ﴾(الأسراء/ ١٥). و قال سبحانه: ﴿وَ |
| ما كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ القُرِي حَتِي يَبْعَثَ فِي أُمُّها رَسُولاً (القصص/ ٥٩). و غير ذلك    |
| من الآيات التي تدلّ على أنَّ نزول العذَّاب كمان بعد بعث الرسول و شمول الهداية                   |
| العامة للمُعَذِّبين و الهالكين، و بالتالي يدلُّ على أنَّ من لم تبلغه تلك الهداية لإيكون         |
| مسؤولاً إلا بمقدار ما يدلّ عليه عقله و يرشده إليه لبّه .                                        |

## الهداية الخاصة

و هناك هـداية خاصّة تختـصّ بجملة من الأفراد الـذين استضاءوابنور الهـداية العامّة تكوينها و تشريعها، فتشملهم العناية الخاصّة منه سبحانه .

و معنى هذه الهداية هو تسديدهم في مزالق الحياة إلى سبل النجاة، و توفيقهم للتزوّد بصالح الأعمال، و يكون معنى الإضلال في هذه المرحلة هو منعهم من هذه المواهب، و خذلانهم في الحياة، و يدلّ على ذلك(إنَّ هذه الهداية خاصة لمن استفاد من الهداية الأولى)، قوله سبحانه : ﴿إِنَّ الله يُضِلُّ مَنْ يَشاءُ وَ يَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَّابَ﴾ (الرعد/ ٢٧). فعلّق الهداية على من اتصف بالإنابة و التوجّه إلى الله سبحانه.

و قال سبحانه : ﴿اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهُ مَنْ يَشْاءُ وَ يَهْدِي إِلَيْهِ مَنَ يُنِيبُ﴾(الشوري/ ١٣).

و قـال سبحانـه : ﴿وَ الَّذِينَ جُـاهَـدُوا فِينَا لَنَهَـدِيَنَّهُمْ سُبُلَنا وَ إِنَّ اللهَ لَمَـعَ المُحْسِنِينَ﴾(العنكبوت/ ٢٩). فمن أراد وجه الله سبحانه يمدّه بالهداية إلى سبله.

و قال سبحانه : ﴿ وَ الَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدِي ﴾ (محمد/ ١٧) .

و قال سبحانه : ﴿إِنَّهُمْ فِنْيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَ زِدْنَاهُمْ هُدى \* وَ رَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالَوُا رَبُّنَا رَبُّ السَّمُواتِ وَ الأَرْضِ لَنَ نَدْعُوَا مِنْ دُونِهِ إِلٰها لَقَدْ قُلْنا إِذَا شَطَطاً (الكهف/ ١٣ و١٢). و كما أنَّه علّق الهداية هنا على من جعل نفسه في مهب العناية الخاصة ، علّق الضلالة في كثير من الآيات على صفات تشعر باستحقاقه الضلال و الحرمان من الهداية الخاصة. قال سبحانه : ﴿وَ اللهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (الجمعة / ٥). و قال سبحانه : ﴿وَ اللهُ الظَّالِمِينَ وَ يَفْعَلُ اللهُ مُا يَشَاء ﴾ (إبراهيم / ٢٢).

و قال سبحانه : ﴿وَ مَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَ الفَاسِقِينَ﴾ (البقرة / ٢٢) . و قال سبحانه : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ ظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَ لا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً \* إِلاَ طَرِيقَ جَهَنَّمَ﴾ (النساء/ ١۶٨ و١۶٩) .

و قال سبحانه : ﴿ فَلَمَتْ زَاعَتُوا أَزَاعَ اللهُ قُلُوبَهِمُ وَ اللهُ لاَيهَ مَدِى القَوَمَ اللهُ المُ اللهُ ال

فالمراد من الإضلال هو عدم الهداية لأجل عدم استحقاق العناية و التوفيق الخاص، لأنَّهم كانوا ظالمين و فاسقين، كافرين و منحرفين عن الحق. و بالمراجعة إلى الآيات الواردة حول الهداية و الضلالة يظهر أنَّه سبحانه لم ينسب في كلامه إلى نفسه إضلالاً إلاً ما كان مسبوقاً بظلم من العبد أو فسق أو كفرٍ أو تكذيب و نظائرها التي استوجبت قطع العناية الخاصة و حِرمانه منها.

إذا عرفت ما ذكرنا، تقف على أنَّ الهداية العامّة التي بها تناط مسألة الجبر و الإختيار عامّة شاملة لجميع الأفراد، ففي وسع كل إنسان أن يهتدي بهداها. و أمَّا الهداية الحاصة و العِناية الزائدة فتختص بطائفة المنيبين و المستفيدين من الهداية الأولى. فما جاء في كلام المستدل من الآيات من تعليق الهداية و الضلالة على مشيئته سبحانه ناظرٌ إلى القسم الثاني لا الأول.

و لأجل ذلك نرى أنَّه سبحانه بعد ما يقول : ﴿فَيُضِلُّ اللهُ مَن يَشَاءُ وَ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ﴾ ، يذيّله بقوله : ﴿وَ هُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ﴾(إبراهيم/ ٢)، مشعراً بأنَّ الإضلال و الهداية كانا على وفاق الحكمة ، فهذا استحقّ الإضلال و ذاك استحقّ الهداية .

بقي هنا سؤال، و هـو إنَّ هناك جملة من الآيات تعرب عـن عدم تعلَّق مشيئته سبحانه بهداية الكل، قال سبحانه : ﴿وَ لَوْ شَاءَ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَىٰ الهُدَىٰ فَلاَتَكُونَنَّ مِنَ الجَاهِلِينَ﴾(الأنعام/ ٣٥).

و قـال سبحــانـه: ﴿ وَ لَـــَوْ شُـاءَ اللهُ مــٰا أَشْـرَكـُوا وَ مــٰا جَعَلْنـٰاكَ عَلَيْهــِـمْ حَفِيظاً﴾(الأنعام/ ١٠٧).

و قسال سبحانه: ﴿وَ لَــَوْ شَـٰاءَ رَبِـتُكَ لِآمِــَنَ مِــَنْ فَــِى الْأَرْضِ كُلُّهُـُمْ جَمِيعاً﴾(يونس/ ٩٩).

و قال سبحانه : ﴿وَ عَلَى اللهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَ مِنْهَا جَائِرٌ وَ لَوْ شَاءَ اللهُ لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ﴾(النحل/ ٩).

و قال سبحانه : ﴿ وَ لَوْ شِئْنَا لاَتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُذَاهًا ﴾ (السجدة / ١٣) .

و الجواب : إنَّ هـذه الآيات نـاظرة إلـي الهدايـة الجبـرية بحيـث تسلب عـن الإنسان الإختيار و الحرية فلايقدر على الطرف المقـابل، و لمّا كان مثل هذه الهداية

\* \* \*

بلغ الكلام هنا صبيحة يوم الثلاثاء ثاني ربيع الأوّل عام ١٤١٠ هـ ق بيد مؤلّفه «جعفر السبحاني» ابن الفقيه الشيخ «محمد حسين السبحاني» عاملهما الله بلطفه الخفــــى.



١- فهرس الموضوعات ٢ فهرس المصـادر

فهرس الكتاب

| رقم الصفحة                            | الموضوع               |
|---------------------------------------|-----------------------|
| Ψ                                     | مقدّمة                |
| , و الاستدلال المنطقي في الذكر الحكيم | التفكّر العقلي        |
| الأسماء و الصفات سبب تعدّد الديانات   |                       |
| للمحاكاة و التشبيه                    |                       |
| Α                                     |                       |
| ٩                                     | المعطّلة              |
| ٩ الجديد                              | المعطّلة بثوبو        |
| التعطيل                               | بين التشبي <b>ه</b> و |
| قيسة العقلية المنطقية                 | الإستدلال بالا        |
| و آيات وجوده                          | مطالعة الكون          |
| لريق الوحي                            | المعرفة عن ط          |

|    | المعسرفية عسن طبريسق الكشيف و الشهسود                    |
|----|----------------------------------------------------------|
| ۳١ | أسماؤه و صفاته في القرآن الكريم، الفرق بين الإسم و الصفة |
|    | ما هو المختار في الفرق بين أسمائه و صفاته                |

|    | الأسماء و الصفات عند أهمل المعرفة |
|----|-----------------------------------|
| ۳۵ | هل الإسم نفس المسمّى أو غيره      |
| ۳۹ | _                                 |
| ¥Y | هل أسماؤه توقيفية أو لا؟          |
| ۴۷ |                                   |
| ۴۸ | بساطة الذات و كثرة الأسماء        |
| ۵۲ |                                   |

| رقم الصفحة | الموضوع                             |
|------------|-------------------------------------|
| ۵۳         | تقسيم صفاته إلى الجمالية و الجلالية |
|            | نقسيم صفاته إلى الذاتية و الفعلية   |
| ۵۷         | نعريف آخر للذاتية و الفعلية         |

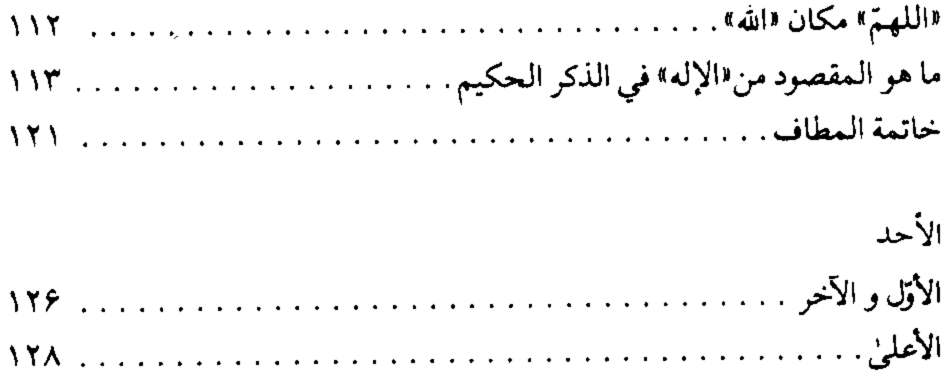
|     | نقسيـــم صفـــاتــه إلــى نفسيــة و إضـــافيــة                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
| ۵۸. | نقسيم آخر منسوبٍ إلى أهل المعرفة                                  |
|     | نقسيم صفاته إلى الذاتية و الخبرية، تقسيمها إلى صفات اللطف و القهر |
|     | لأسماء العامّة و الخاصّة                                          |

|                            | هل الأسم الأعظم من قبيل الألفاظ                         |
|----------------------------|---------------------------------------------------------|
| ۶۳                         | صفاته عين ذاته لازائدة عليه                             |
| ¢ ¢                        | أدلة القائلين بعينية صفاته مع ذاته                      |
| لمعتميزلمية فمميي الإرادة، | لإرادة صفـــة الـــذات أو صفــــة الفعـــل؟ رأي اا      |
| -                          | لإرادة: الشوق النفساني                                  |
|                            | لإرادة : هي العزم و الجزم، الإرادة الإمكانية تلازم الحد |

الأرادة ملاك الاختيار

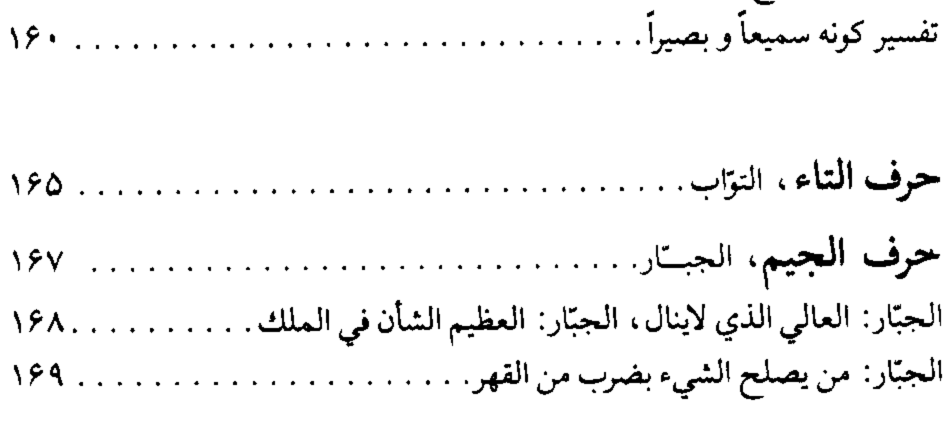
## 

| رقم الصفحة | الموضوع                                                     |
|------------|-------------------------------------------------------------|
| ٨٠         | الإشكال الثاني : الروايات تعد الإرادة من صفات الفعل         |
|            | عصر الإمام الكاظم(عليه السلام) و المذاهب الكلامية           |
| ۸۵         | الإشكال الثالث : الإرادة يرد عليها النفي و الإثبات          |
| λν         | الإشكال الرابع : لو كانت الإرادة صفة للذات لزم قدم العالم . |
|            | ما هو المراد من الحدوث الزماني للعالم؟                      |
|            | تكلّمه وكلامه سبحانه                                        |
|            | نظرية المعتزلة                                              |
| ۹۸         | نظرية الحكماء                                               |
| ٩٩         | نظرية الأشاعرة                                              |
| 1.0        | أسماؤه في القرآن و السنَّة                                  |
| 1.8        | أسماؤه في أحاديث أهل البيت(عليهم السلام)                    |
| ۱•۷        | أسماؤه سبحانه في أحاديث أهل السنَّة                         |
| 1.9        | تفسير أسمائه الواردة في القرآن الكريم                       |
|            |                                                             |

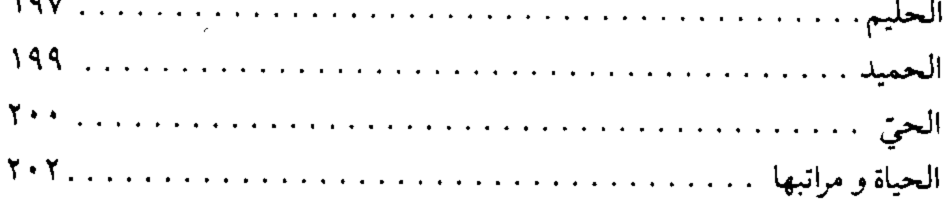


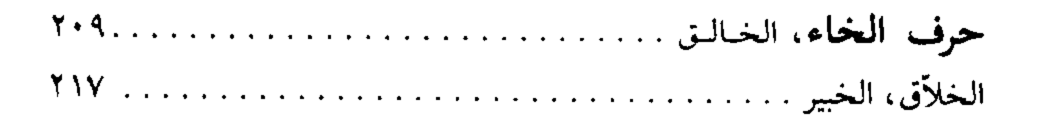
| رقم الصفحة                 | الموضوع          |
|----------------------------|------------------|
| ۱۳۱                        | الأعلم           |
| 177                        | الأكرم           |
| ۱۳۳                        | أرحم الراحمين    |
| ن                          | أحكم الحاكمير    |
| ۱۳۵                        | أحسن الخالقين    |
| ، أهل التقوى و أهل المغفرة | أسرع الحاسبين    |
| ١٣٨                        | الأبقى           |
| 139                        | الأقرب           |
| لا الإحاطة المكانيّة       | الإحاطة القيومية |
| من الأقربية؟               | ما هو المقصود    |

| <b>حرف الباء،</b> البارئ |
|--------------------------|
| الباطن و الظاهر          |
| البديع                   |
| البر                     |
| البصير و السميع          |



| رقم الصفحة            | الموضوع                                 |
|-----------------------|-----------------------------------------|
| ۱۷۰                   | لجامع                                   |
|                       | حيف الحياء                              |
| ۱۷۱                   | الحسب                                   |
| 1VY                   | الحفيظ                                  |
| 1VT                   | الحفتي                                  |
| ۱۷۴                   | الحكيم                                  |
| 1VV                   | الحكيمة المتقر فعله بربر بربر برب       |
| <b>YVA</b>            | الحكيم المنتوعة فعارما لاشغر            |
| ۱۷۹                   | العصيم المكروعن عص عص ما ديباني العقلية |
| 181                   | ما هو المراد من العقل العدل من العديد.  |
| ١٨٢                   | العكرة الطري والعص العلي الماضحة ب      |
| 188                   | الحجمة العملية وعلمات الواطلات .        |
| ، في الشرائع السماوية | الإنسان وتعوى العجير والشنز،            |
|                       | الأصول الأخبر فيه الثابته الأصول الثابت |
| ١٨٩                   | الفران و كونه سبحانه حكيما              |
|                       | الحق ،                                  |
| علّلة بالأغراض        | توصيف الفعل بالحق، أفعاله سبحالة م      |





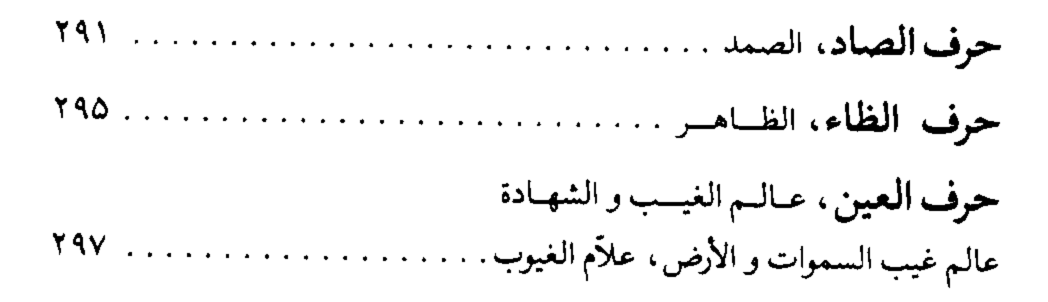
| رقم الصفحة | الموضوع                                  |
|------------|------------------------------------------|
| Y19        | الخير                                    |
| ۲۲•        | النظرة الأنانية إلى الظواهر              |
| ۲۲۳        | الشر أمر إنتزاعي قياسي نسبي              |
| ***        | المصائب وسيلة لتفجير القابليات           |
| YYA        | المصائب و البلايا جرس إنذار              |
| ۲۳۰        | البلايا سبب للعودة إلى الحق              |
| ۲۳۲        | خير الحاكمين                             |
| ۲۳۳        | خير الراحمين، خير الرازقين               |
| ۲۳۴        | خير الغافرين، خير الفاتحين، خير الفاصلين |
| ۲۳۶        | خير الماكرين                             |
| ۲۳۷        | خير المنزلين                             |
|            | خير الناصرين، خير الوارثين               |
| ۲۴۰        | خير حافظاً                               |
|            |                                          |
|            |                                          |

| 147 | حرف الدال، ذوانتقام |
|-----|---------------------|
| YFV |                     |
| ۲۴۸ |                     |
| 749 | ذو العرش            |
| ۲۵۰ | ذو عقاب، ذو الفضل   |
| 101 | ذو القوّة           |
| YOY | ذو المعارج          |
| 107 | ذو مغفرة            |

| رقم الصفحة | الموضوع                       |
|------------|-------------------------------|
| 100        | <b>حرف الراء،</b> ربّ العــرش |
| 784        | الرحمن و الرحيم               |
| 798        | ال وفف                        |
| 789        | الرزاق                        |
| ۲۷۲        | روب<br>رفيع الدرجات           |
| ۲۷۳        | ريين .<br>الرقيب              |

| ۲۷۵. | • • • • • |                                 | <b>حرف السين،</b> سريع الحساب |
|------|-----------|---------------------------------|-------------------------------|
| 202  | • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • | سريع العقاب                   |
| 229  | • • • • • |                                 | لسلام                         |

| ۲۸۳  | • • • • • •     | •••••• | <b>حرف الشين،</b> الشاكر |
|------|-----------------|--------|--------------------------|
| 110. | • • • • • • • • |        | الشكور، شديد العقاب      |
| ۲۸۶. |                 |        | شديد العذاب، شديد المحال |
|      |                 |        |                          |



| رقم الصفحة                                      | الموضوع                |
|-------------------------------------------------|------------------------|
| YAX                                             | العليم                 |
| 799                                             | العلم                  |
| <b>**1</b>                                      | ما هي حقيقه العلم      |
| موري                                            | نمادج من العلم الحض    |
| ۳.۶                                             | مفهوم الإنسان الكلّي . |
| Ψ•٧                                             | مفهوم الجنس و النوع    |
| <b>***</b>                                      | تعريف العلم بوجه آخر   |
| <b>* 1 * </b>                                   | علمه سبحانه بذاته      |
| تغاير بين العلم و المعلوم                       | العلم بالذات يستلزم ال |
| قبل الإيجاد                                     | علمه سبحانه بالأشياء   |
| ۳۲۱                                             | بسيط الحقيقة كل الأشر  |
| عد الإيجاد، قيام الأشياء به يستلزم علمه بها عرس | علمه سبحانه بالأشياء ر |
| علمه بالأشياء                                   | سعة وجوده دليل على ع   |
| علمه بالأشياء                                   | إتقان المصنوع دليل عل  |
| ΥΥ···································           | مراتب علمه سيحانه .    |
| ۳۳۵                                             | القضاء من مراتب علمه   |
| ΥΫ́Α                                            | شمول علمه تعال الم     |

## .

| رقم الصفحة | الموضوع |
|------------|---------|
|            |         |

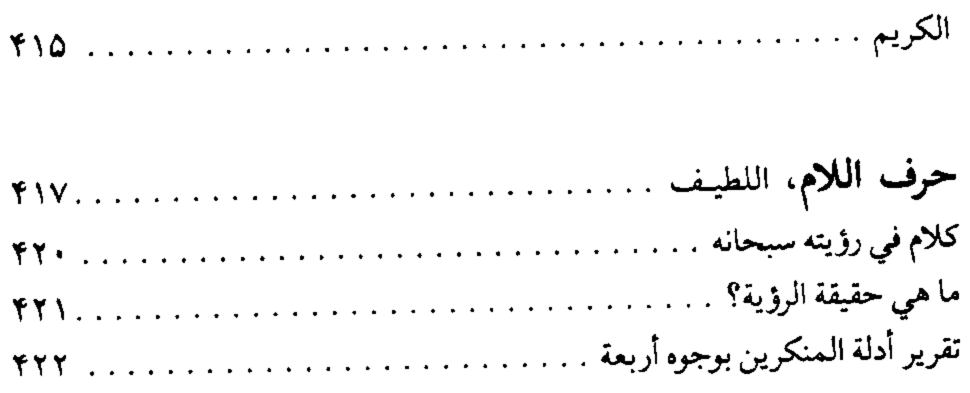
| ۳۵۳ |                                       | العظيم |
|-----|---------------------------------------|--------|
|     |                                       |        |
| ۳۵V |                                       | العفو  |
| ۴۶۰ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | العليّ |

| ۳۶۳         | <b>حرف الغين</b> ، غافر الـذنب |
|-------------|--------------------------------|
| ۳۶۴         | الغالب                         |
| ۳۶۵         | الغفّار                        |
| ۳۶۶         |                                |
| <b>*</b> 9V | پ<br>الغفور                    |

| ، الفاء، الفاطر | حرف      |
|-----------------|----------|
| إصباح           | فالق الا |
| حبّ و النّوى    | فالق ال  |
| ۳۷۴             | الفتاح   |

| ۳۷۷  | •   | ••• | •   | • • | • | ••  | •  | •   | ••• | • | ت  | - <u>.</u> - | کس  | ما | ے ب | _سر | ، نف | كل  | ى   | عل  | 4   | قائ | ، ال | . <b></b> _ | اف  | الة | Ċ    | حرف   |
|------|-----|-----|-----|-----|---|-----|----|-----|-----|---|----|--------------|-----|----|-----|-----|------|-----|-----|-----|-----|-----|------|-------------|-----|-----|------|-------|
| ۳۷۸  | • • | ••• | • • | •   | ٠ | ••• | •  | • • | •   | • |    | •            | • • |    | •   |     | •    | ••• |     | •   | • • | ••  | در   | لقا         | i د | رب  | التو | قابل  |
| ۳۷۹  | ••• |     | ••  | ٠   | • | • • | •  | ••  |     |   | •  |              |     | •• | •   |     |      | • • |     |     | •   | • • |      | •           |     |     | ير   | القد  |
| ۳۸۰. |     |     |     | • • | • | •   | •• | •   | ••  | • | •  | •••          |     |    | ••• | •   | •••  | ••• | •   | ••• | ••• |     |      | . :         | درة | الق | ف    | تعري  |
| ۳۸۲  | • • | • • | • • | •   | • | • • | •  |     | • • | • | •• | •            |     |    | • • |     | •    |     | . 6 | طرا | الف | 64  | مان  | <b>م</b> بد | ه م | درت | ل ق  | دلائا |

| رقم الصفحة | الموضوع                             |
|------------|-------------------------------------|
|            | مطالعة النظام الكوني                |
| ۳۸۳        | معطي الكمال لايكون فاقداً له        |
| ۳۸۴        | سعة قدرته لكلّ شيء                  |
| ۳۸۶        | تحليل القول بعموم القدرة الإلهية    |
| ۳۸۹        | عدم قدرته على فعل القبيح            |
| ۳۹         | عدم قدرته على خلاف معلومه           |
| <b>WAY</b> | عدم قدرته تعالى على مثل مقدور العبد |
| <b>"9f</b> | عدم قدرته تعالى على عين مقدور العبد |
| *99        | سعة القدرة بمعنيين                  |
|            | القاهر                              |
|            | القهّار                             |
| 4.8        | القدّوس                             |
|            | القريب، القويّ                      |
| <b>*1.</b> | القيّوم                             |



DIV.

| يحة ا | رقم المصا                              | الموضوع                           |
|-------|----------------------------------------|-----------------------------------|
| 474   |                                        | القرآن يتلقّى الرؤية أمراً منكراً |
| 479   |                                        | أدلة القائلين بالرؤية             |
| 438   |                                        | كلام لصاحب الكشّاف                |
| 439   | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | الرؤية القلبية                    |

| ما |
|----|
| ما |
| ][ |
| ال |
| jI |
| ]  |
| jI |
| 51 |
| 11 |
| 51 |
| 5  |
| 1  |
| 11 |
| 1  |
| 1  |
| 1  |
|    |

| الموضوع                                    | رقم الصفحة |
|--------------------------------------------|------------|
| <b>حرف النون،</b> النصير                   | 421        |
| النور                                      | 477        |
| <b>حرف الواو</b> ، الواحد                  | ۴۷۵        |
| معنى كونه واحداً                           | ¥VV        |
| أدلَّة الوحدانيَّة، التعدّد يستلزم التركيب | ΨV4        |
| الوجود اللامتناهي لايقبل التعدّد           | ¥Λ.        |
| صرف الوجد لايتثنى و لايتكرّر               | ۴۸۳        |
| خرافة التثليث: الأب و الابن و روح القدس    | ۴۸۵        |
| تسرّب خرافة التثليث إلى النصرانية          | Ψλλ        |
| لقرآن و نفي التثليث                        | ¥4.        |
| لواسع                                      | ¥4Y        |
| لوالي، الو <b>دود</b>                      | ¥97        |
| لوكيل                                      | *4*        |
| لولي                                       | ¥99        |
| لوهاب                                      |            |

الموضوع

019

## فهرس المصادر و المراجع بعد القرآن الكريم

١ \_ الإبانة : الأشعري : أبو الحسن(٢۶٠ \_ ٣٢۴ هـ) طبع الجامعة الإسلامية ، المدينة المنورة \_ ١٩٧٠م .

٢\_الإحتجاج: الطبرسي: أبو منصور أحمد بن علي \_ من أعلام القرن السادس \_ طبع الأعلمي، بيروت \_ ١۴٠٣هـ.

٣\_ الإرشاد: الشيخ المفيد: محمد بن محمد بن لقمان (٣٣۶\_ ٣٤هـ) طبع قم\_١٤٠٢هـ.

۴ \_ إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين : جمال الدين الفاضل المقداد (ت٨٢۶ هـ) طبع مكتبة المرعشي \_١٤٠٥ هـ.

٥- أسبار الحكم: الحكيم السينواري (١٢١٤ - ١٢٨٩هـ) الطبع الحجري

٩ ـ الله يتجلّى في عصر العلم: بول كلارنس ابرسوله، طبع بيروت. ١٠ ـ الإلهيات : الشيخ حسـن محمد مكي العاملي من محاضـرات الأستاذ الشيخ جعفر السبحاني، الدار الإسلاميّة، بيروت ـ ١۴١٠هـ.

١١ ـ الأمالي: الطوسي: محمد بن الحسن (٣٨٥ ــ ۴۶٠هـ) مؤسسة الوفاء، بيروت ـ ١٤٠١هـ.

١٢ \_ أنوار الملكوت في شرح الياقوت : العلاّمة الحلي (۶۴۸ ــ ۶۲۶هـ) طبع إيران .

۱۳ ـ **أوائل المقالات**: الشيخ المفيد: محمد بن محمد بـن لقمان(۳۳۶\_ ۴۱۳هـ) تبريز\_مكتبة حقيقت .

١۴ ـــ بحار الأنوار: المجلسي: محمـد باقر (١٠٣٧ـــ١١١٠هـ)، مــؤسسة الوفاء ــ بيروت ــ ١۴٠٣هـ.

١٥ ـــــ بحـوث فـي الملــل و النحــل : السبحـانـي : جعفـر بـن محمـد حسين(١٣٤٧هـ مؤلف هذا الكتاب) مطبعة الخيام، قم\_١٤٠٨هـ.

۲۰ ـ ۲۰ ـ تصحيح الإعتقداد : الشيخ المفيد : محمد بسن محمد بسن لقمان (۴۱۳ ـ ۴۱۳ هـ ) تبريز، مكتبة حقيقت .

۲۱ \_ التوحيد : الصدوق : محمد بن بابويه (۳۰۶ \_ ۳۸۱ هـ) طهران \_ طبع مكتبة الصدوق .

٢٢ \_ درر الفوائد : الشيخ محمـد تقي الآملي (١٣٠۴\_١٣٨٩هـ) قم \_ طبع مؤسسة إسماعيليان .

٢٣ ـ الرَجال: الكشي: أبو عمرو\_من علماء القـرن الرابع ـ كربلاء، العراق، مؤسسة الأعلمي.

۲۴ ـ <mark>رحلة ابـن بطــوطـة</mark> : ابـــن بطـــوطـــة، دار الكتـــب العلميـــة ، بيروت ـ لبنان ـ ۱۴۰۷هـ .

٢٥ ـ سرماية ايمان: عبد الرزاق اللاهيجي، طبع حجر ــ ١٣١٠ هـ، إيران.

٢۶ ـ السلفية مرحلة زمينة مباركة لامذهب اسلامي : الدكتـور محمد سعيـد رمضان البوطي السوري .

۲۷\_السنة: أحمد بن حنبل (ت ۲۴۲هـ) دار الكتب العلمية ، بيروت\_لبنان ۱۴۰۵هـ.

٣٢ ـــ شرح التجريد : علاء الدين القسوشجي ، الطبع الحجري ، تبريز ـ ١٣٠٧ هـ. ٣٣ ـ شرح المقاصد : سعد الدين التفتازاني (ت٧٩٢هـ) طبع مصر . ٣٣ ـ شرح المنظومة : الحكيم السبزواري ، طبع حجر ، طهران . ٣٥ ـ شرح المواقف : السيد الشريف : علي بن محمد الجرجاني (ت ١٩٢هـ) مطبعة السعادة مصر ـ ١٣٢٥هـ.

٣٦ - الصحيح : التـرمــذي : أبـو عيســي محمــد بــن عيسـي بــن سوره(٢٠٩ ـ ٢٧٩هـ) طبع دار إحياء التراث العربي ، بيروت .

٣٧ \_ العقائد: الصدوق: محمد بن علي بن بابويه(٣٠۶\_٣٨١هـ) إيران مطبعة آفتاب \_ ١٣٧١هـ.

٣٨ ـ على اطلال المذهب المادي : فريد وجدي في أربعة أجزاء ـ طبع مصر. ٣٩ ـعلاقـة الإثبات و التفـويض : الـدكتور رضـا بـن نعسـان معطي، مكـة المكرمة ـ ١۴٠١ هـ.

۴۰ ـ العمدة: ابن البطريق: يحيى بن الحسن الأسدي الحلي(۵۳۳ـ۶۰۰هـ) مؤسسة النشر الإسلامي، قم ـ ۱۴۰۷هـ.

٤٤ الفرائد: الشيخ الأنصاري (١٢١٢ ـ ١٢٨١هـ)، الطبع الحجري ـ ايران. ٤٩ ـ قصة الحضارة: ول وايريل ديورانت، دار الجيل، بيروت ـ ١٤٠٨هـ. ٤٦ ـ قسواعــد المرام فسي علــم الكــلام: الشيــخ ميثــم بــن علــي

البحراني(٣٣٩-٣٩٩هـ) تحقيق الأشكوري، طبع مكتبة المرعشي ـ ٢٠٤ هـ.

٢٧ ـ كاشف الأسماء في شرح الأسماء الحسنى: السيد عماد الدين(ت ١١١٠هـ) الطبع الحجري .

۴۸ \_ الكافي: الكليني: محمد بـن يعقوب(ت۳۲۹هـ) طهران، ۸ أجـزاء ۱۳۸۸هـ.

۴۹ \_ الكشّاف : الـزمخشري : أبـو القاسـم جار الله محمـود بن عمـر(۴۶۷ \_ ۵۳۸هـ) دار المعرفة، بيروت ـ لبنان .

۵۰ ـ کشيف الفوائد : العــلامــة الحلــي : الحســن بــن يــوســف بــن مطهر(۶۴۸\_۷۲۶هـ) الطبع الحجري .

٥١ ـ كشف المراد في شرح تجريـد الإعتقاد : العلامـة الحلي : الحسـن بن يوسف بن علي بن مطهر، مطبعة العرفان، صيدا\_١٣٥٣هـ.

٥٢ ـ كوهر مراد: عبد الرزاق اللاهيجر (ت١٠٧٥ هـ) طبران ـ ١٣٧٧ هـ طبو

الخطيب (٥٢٤ ـ ٢٠۶هـ) القاهرة - ١٣٩۶ هـ.

٥۶ ـ اللوامع الإلهية في المباحث الكلامية : جمال الـدين مقداد بـن عبد الله الأسدي السيوري الحلي(ت٨٢۶هـ) مطبعة شفق، تبريز ايران ــ ١٣٩٧هـ.

٥٧ \_ ماذا خسر العالم: الندوي السيد أبو الحسن علي الحسيني، دار الكتاب العربي، بيروت \_ ١٣٨٥هـ.

٥٨ \_ مجمع البيان في تفسير القرآن : الشيخ الطبسرسي : أبو علي الفضل بن الحسن (٢٧١\_٥٤٨هـ) دار المعرفة \_ بيروت لبنان \_١٤٠٨هـ.

٥٩ \_ مجموعة السرسائل الكبرى : ابسن تيميسة : أحمد بسن عبسد الحليم(١٩٩ \_ ٧٢٨هـ) مصر \_ ١٣٨٥ هـ .

· ۶ \_ المحاسن : البرقي : أحمد بن محمد بن خالد(م٢٧٤هـ)طهران .

۶۱ ـ مسند الإمام الكاظم(عليه السلام) : الشيخ عزيز الله العطاردي، مشهد ۱۴۰۹هـ.

۶۲ ـــ معجم مقاييس اللغة : أبي الحسين : أحمد بـن فـارس بن زكـريـا (ت ٣٩٥هـ) القاهرة \_ ١٣۶۶هـ.

. ۶۳ مفاتيح الغيب: السرازي: فخر الديسن محمد بن عمسر

دار المعرفة، بيروت.

97-المواقف: القاضي عضد الدين عبد الرحمان الايجي(ت٧٥۶هـ) مطبعة السعادة، مصر-١٣٢٥ هـ.

۶۸ \_ الميزان: العـلاّمة الطبـاطبائي: محمـد حسيـن (۱۳۲۱\_ ۱۴۰۲هـ) مؤسسة الاعلمي، بيروت لبنان\_۱۴۰۳ هـ.

۶۹ \_ نهاية الاقدام : الشهرستاني : محمد بن عبد الكريم (ت ۵۴۸هـ) طبع مصر.

٧٠ ــ نهاية الحكمة: الطباطبائي: محمد حسين(١٣٢١\_١٣٠٢هـ) قـم ١۴٠۴هـ.

۷۱ ـ نهاية الدراية : الصدر : السيد حسن(۱۲۷۲\_۱۳۵۴هـ) الهند، لكهنو ۱۳۲۴ هـ.

٧٢ ـ نهج البلاغة : الجامع الرضي : محمـد بن الحسين(٣٥٩\_٣٤٠٤هـ) طبع مصر، مطبعة الإستقامة، مع شرح الشيخ محمد عبده .

٧٣-نور الثقلين: العلاّمة عبد علي بن جمعه العروسي الحويزي(ت١١٢هـ) مطبعة الحكمة، قم\_١٣٨٣هـ.

٧٢ **- وسائل الشيعة** : الحر العاملي : محمد بن الحسن(١٠٣٣\_١٠٠٤هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠٣هـ.

إلى غير ذلك من الرسائل و الكتب التي رجعنا إليها عند التأليف . والحمد لله رب العالمين