# مفاهيم القرآن

الجزء السسابع

يبحث عن شفصيّة النبي الأكرم

(صلَّى الله عليه وأله وسلَّم)

و حياته في القرآن الكريم

تَأْلَيْثُ

جعفر السبحاني

نشر \_ مؤسسة الإمام الصادق عليه السلام

سبحانی تبریزی، جعفر، ۱۳۰۸ \_

مفاهيم القرآن/ تأليف جعفر سبحاني . \_قم: مؤسسة الإمام الصادق عَيْدًا ، ١٤٢٨ ق. = ١٣٨٤ .

اج. ۱SBN:978-964-357-266-2 (۲.ج)

ج.

١. تفاسير شيعه \_ قرن ١٤، الف، مؤسسة الإمام الصادق عليه . ب. عنوان.

494/149

۷م ۲س/ BP۹۸

| مفاهيم القرآن/ ٧                   | اسم الكتباب:                |
|------------------------------------|-----------------------------|
| أمة المحقّق آية الله جعفر السبحاني | المــــؤلف: الملا           |
| ಪುಟ!                               | الطبعة:                     |
| مؤسسة الإمام الصادق عليظ           | المطبعــة:                  |
| ۱٤۲۸ هـ. ق                         | التـــاريخ:                 |
| ۲۰۰۰ نسخة                          | الكميــــة:                 |
| مؤسسة الإمام الصادق المناف         | النــاشــر:                 |
| مؤسسة الإمام الصادق عنه            | الصف والإخراج باللاينوترون: |

Email: pub@imamsadeq.org www.imamsadeq.org

توزيع مكتبة التوحيد قم-ساحة الشهداء ـ 23 ٧٥٤٥٤٥٧ و٧٧١ ٩٦٢ ٩٥١

### بسم الله الرحمن الرحيم

#### عواطف ساخنة و مشاعر تقدير

#### من أرض الذكريات الإسلامية: الحبشة (أثيوبيا)

وصلنا كتاب من العالم الجليل الأستاذ محمد كمال آدم المدرس في مدرسة أهل البيت يحمل في طيّاته عواطف ساخنة، حول «سلسلة مفاهيم القرآن» و ما فيها من بحوث في التوحيد و النبوّة، و قد وجد فيها صاحب الرسالة ما يعالج مشاكل العصر التي تثيره الأقليّات الدينية في تلك الديار و إليك بعض ما ورد في الكتاب:

حضرة العالم العلاّمة و الحجّة الفهّامة، الأستاذ جعفر سبحاني أطال الله بقاءه ذخراً للاسلام و المسلمين.

#### السلام عليكم و رحمة الله و بركاته

يسرّني غاية السرور و مزيد الفرحة أن تصل رسالتي هذه إليكم، و أنتم في تمام الصحّة و العافية و أتمنّى لكم النجاح و التوفيق في كل أعمالكم.

سيدي العزيز أنا أخوكم المسلم الأثيوبي محمد كمال آدم المدرس في مدرسة أهل البيت و إنّي أحد المتولّعين بمطالعة مؤلّفاتكم الكثيرة المفيدة، و الرائعة، التي قمتم بتأليفها لمعالجة المسائل الإسلامية معالجة جديدة و الدفاع عن حوزة الدين الإسلامي، في جميع جهات المعركة الفكرية مع الأعداء، فأوّل ما ظفرت به من مؤلّفاتكم هو كتاب «معالم التوحيد في القرآن الكريم» فطالعته سطراً بعد سطر فأثلج صدري بالفرح و السرور، و الخطبة و الحبور، و ألفيته قد انطبق على مسمّاه اسمه، و تناسب تركيبه و رسمه.

حقاً إنّ هذا الكتاب يُسحر الألباب و يجذب الأحباب، يحقق ويبين الصواب، و يفحم المتقول الكذّاب، حيث يقوم بتوضيح التوحيد الخالص، و يفند مزاعم من يشوّهون مفاهيم الدين الإسلامي و يقومون بتكفير اخوانهم المسلمين. فقد جمع بين دفّتيه دراسات كثيرة و مناقشات عديدة، فيا بشراكم انكم من النذين أدركوا حقيقة الدين الإسلامي، و حملتهم غيرتهم على دينهم إلى أن يطلعوا الآخرين على ثمرات الحقائق فجزاكم الله خير الجزاء.

أستاذي الحبيب نحن في أثيـوبيا نفتخر بكم و بمـؤلفاتكم القيّمـة و أستشعر شعوراً بأنّكم الحجّة و البـرهان للدفاع عن الدين الإسلامي فـي هذا الزمان، متّعنا الله بكم و وفقنا لرؤيتكم.

و أخيراً نرجوا أن تزودنا بمعلومات تكشف عن عدد مؤلفاتكم لنكون قادرين على متابعتها و جمعها، و نحن واثقون بأنكم تحققون مطلبنا هذا في أسرع وقت ممكن، و الله يجزيكم عن الإسلام و المسلمين خير الجزاء و دمتم في رعاية الله وحفظه و تقبلوا فائق تحياتنا.

أديس أبابا ـ أثيوبيا محمد كمال آدم ١٤١١/١٢/٨هـ الموافق ١٠/٧/١٩٩١م

#### تقدير و اكبار

تفضّل به الأستاذ المجاهد و الكاتب القدير: الشيخ حسن الصفار من علماء المنطقة الشرقية في الجزيرة العربية (قطيف) حيّاه الله و بيّاه

سماحة العلامة الحجة الشيخ جعفر السبحاني ... حفظه الله السلام عليكم و رحمة الله و بركاته ... و مما جاء فيه :

كما أنّ الجيش في ميدان القتال يحتاج إلى دعم و امداد بالمؤنة و العتاد الوجستيك كذلك الدعاة إلى الله و طلائع الحركة الإسلامية، هم في أمسً الحاجة إلى من يرفدهم بالفكر العميق، و الدراسات العلمية و البحوث الهادفة عن قضايا العقيدة و مفاهيم الإسلام.

فالأُمّة الإسلامية تخوض اليوم صراعاً حضارياً، فكريّاً ضارياً حيث يخشى الإستكبار العالمي من أن تعود للأمّة ثقتها بدينها، و تبني صرح الحضارة الإسلامية من جديد على أنقاض الحضارة الماديّة التي ذاق الإنسان ويلاتها، و اتّضح لديه فسادها و انحطاطها.

إنّ العدوان العسكري و الحرب المفروضة التي شنت على الجمهورية الإسلامية و حملات الإرهاب، و القمع الشرسة التي يواجهها المؤمنون الرساليون في كل مكان، و أعاصير الإعلام المضلّل المناوئ للثورة و الحركة الإسلامية ... هذه كلّها مظاهر و وسائل للمعركة الرئيسية و الصراع الحقيقي بين الحضارة الإسلامية المرتقبة، و الحضارة المادية المنحرفة.

و إذا كانت القيادة الميدانية، و الإدارة اليومية لشؤون التحرّك و الصراع مع الأعداء تأخذ كل وقت و جهد العلماء و المفكّرين الإسلاميين الواعين، فإنّ ذلك سيترك فراغاً خطيراً في مجال الدراسات العلمية العقائدية و العطاء الفكري.

فلابد وأن تتوجم ثلة من العلماء و المفكرين العارفين بأبعاد الصراع الحضاري، و المدركين لتطلّعات الأمة، ليقوموا بدور الإمداد و الدعم الفكري و العلمي، خلف جبهة الصراع العسكري و السياسي و الإعلامي.

و سماحتكم هو في طليعة من يطمأن و يعتمد عليه لمل، هذا الفراغ الكبير و سدّهذه الحاجة الماسَّة.

إنّ اهتمامكم باصدار البحوث العقائدية و الفكرية الرائعة ليشكّل سنداً و دعماً ضرورياً لكل الرساليين المجاهدين لإعلاء كلمة الله و انقاذ العالم من حضيض الإنحطاط المادي.

لقد قرأت العديد من أجزاء موسوعتكم (التفسير الموضوعي للقرآن) و بحثكم القيتم حول (التوحيد و الشرك) فوجدت فيها الضالة المنشودة من حيث الفكر العميق، و الشمولية الدقيقة و الطرح الهادئ الموضوعي فشكر الله سعيكم و أدام توفيقكم و نفع المسلمين بفيض علمكم.

أرجو أن تتابعوا كتاباتكم و بحوثكم في مجال التفسير الموضوعي للقرآن كما أرى ضرورة الإسراع في ترجمة هذه البحوث إلى اللغات العالمية الحية، و خاصة اللغة الإنكليزية، فهناك الكثيرون من المسلمين ممين لايجيدون اللغة العربية، يتطلّعون بفارغ الشوق إلى مثل هذه الدراسات العلمية، كما أنّ بعض مفكّري الغرب و الشرق يهمّهم الإطلاع على مفاهيم الإسلام من بعد ما لفتت الثورة الإسلامية المباركة أنظارهم نحو الإسلام.

أسأل الله لكم دوام الصحة و النشاط و لكل العاملين المؤمنين التوفيق و النجاح.

و السلام عليكم و رحمة الله و بركاته حسن موسى الصفار القطيف

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

# شخصية النبي محمد على و سيرته في القرآن الكريم

كانت حياة النبيّ الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) منذ ولادته و نعومة أظفاره، و حتى ساعة رحلته، و لقائه ربّه، طافحة بالحوادث، زاخرة بالوقائع، وقد لفتت تلك الحوادث و الوقائع أنظار المفكّرين و الباحثين و دفعتهم إلى ضبط كلّ جليل و دقيق منها، و هم بين مؤمن بدينه و رسالته، و شريعته و كتابه، و منكر لصلته بالله سبحانه و بعثته من قبله و لكن مذعن بشخصيته الفذّة، و حياته المثالية، فلا تجد شخصية في التاريخ وقعت محطّاً للبحث و الدراسة، و لفتت نظر الباحثين كشخصية رسول الإسلام (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

و لو أتيح لإنسان أن يقوم باستقصاء ما أُلِّف حول حياته طيلة هذه القرون، أو ما جادت به القرائح من القصائد و الأراجيز، لعشر على مكتبة ضخمة حافلة بآلاف الكتب و الرسائل، و الدواوين، و لأذعن عندئذ كل قريب و بعيد، و كل صديق و مناوئ بأن رسول الله (صلى الله عليه و آله و سلم) نسيج وحده، لم تسمع أذن الدنيا بأحدٍ مثله و لم تر عين الدهر نظيراً له.

و قدخدم المؤرخون الأمّة الاسلاميّة بل البشريّة جمعاء بتـآليفهم و تصانيفهم حول حياته و شخصيّته و جهوده و مساعيه في سبيـل إنقاذ البشريّة من أغلال الوثنيّة و الجنوح إلى كلّ معبود سوى الله تعالى، غير أنَّ نظر كلّ مؤلِّف كان إلى زاوية خاصّة من زوايا حياته، و إلى بعد واحد من أبعاد سيرته.

فمن باحث عن أخلاقه المثاليّة، و رأفته، و عبادته و تهجّده، و حسن سلوكه مع الناس، و أمانته التي أقرَّ بها العدو و الصديق.

إلى آخر يهتم ببيان كيفيّة نزول الوحي عليه، و قيامه ـ بمفرده ـ بنشر دعوته، و الإجهار برسالته، و الصمود في سبيل عقيدته، و تحمّل المشقّة كالجبل الراسخ لاتحرّكه العواصف.

إلى ثـالث يُلقي الضـوء على الجـانب السياسـي من حياتـه، فيجمع رسـائله الموجّهة إلى الملوك و الساسة و رؤساء القبائل، كوثائق و كتب سياسية.

إلى رابع أعجبه ذكر مغازيه و بعثه للسبرايا، و جهاده ضدّ المشركين و المنافقين و الخونة من أهل الكتاب.

إلى خامس ركز اهتمامه على الجليل و الدقيق من حياته من دون أن يجنح لجانب دون جانب لكنّه جمع و حشد من دون تحقيق و لاتنقيب، فكتب كلّ ما عثر عليه في هذه المجالات.

شكر الله مساعي الجميع حيث خدموا البشريّة ببحثهم عن هذه الفريدة و هذه الحلقة الأخيرة من سلسلة الأنبياء و المرسلين، الّتي خصّها الله سبحانه بكتابه الخاتم، و دينه الخالد، و شريعته الأبديّة.

و لقد استند هؤلاء في تصوير حياة النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ووصف ما جرى عليه قبل البعشة، و بعدها، أو ما واجهه من الأحداث و الوقائع، إلى الروايات المرويّة عن الصحابة و التابعين الذين شاهدوا نور الرسالة كما شاهدوا القضايا و الحوادث بأمّ أعينهم.

و لكن هناك طريقاً آخر أمثل و أشرف من الطريق الأوّل لم يهتم بـه الباحثون المتمامـاً كافياً و لازمـاً، و إنّ التفتوا إليه فـي بعض الأحيـان، و هو الإستضاءة ــ في

تدوين معالم حياته ـ بكتاب الله الكريم، المنزّل على قلبه، ففيه تصريحات بمعالم حياته، و إشارات إلى خصوصيّاتها.

و القرآن الكريم و إن لم يكن كتاب تاريخ، بل هو كما وصف نفسه ﴿ هُدى للنّاس ﴾ أي كتاب هدي لجميع الناس إلى أن تقوم الساعة، و لكنّه ربّما يتعرّض في بعض المناسبات لخصوصيّات حياته و أفعاله، و جهوده و مساعيه، و من خلال ذلك يستطيع الإنسان المتتبّع أن يستخرج صورة وضّاءة لحياته بالتدبّر في هذا القسم من الآيات و يقف على خلقه و سلوكه و سائر شؤونه، و بالتالي تتجلّى لناحياته من أوثق المصادر و أمتنها، فيرى القارئ صورته في مرآة القرآن كما ترى سيرته في ثنايا الكتب و السير، مع الفارق الكبير بين الصورتين، و المرآتين.

و هذا ما نقوم به في هذا الجزء من موسوعتنا القرآنية «مفاهيم القرآن» و نحن نعترف بأنّ هذاعب اليقوم به إلاّ لجنة تفسيريّة تتناول الموضوع بصورة شاملة و موسّعة و معمّقة غير أنّ الميسور لايسقط بالمعسور، و ما نقوم به عمل فردي ليس له من المزايا ما للعمل الجماعي، و لكن «ما كلّ ما يتمنى المرء يدركه». و توخّياً للتسهيل، خصّصنا لكلّ موضوع و ما يناسبه فصلاً.

و في الختام نتقدّم بالشكر الجزيل، إلى العالم الجليل و الكاتب القدير، الشيخ محسن آل عصور \_ حفظه الله \_ حيث ساعدنا في تأليف هذه الجزء و تحريره و ترصيفه و تقريره حتى خرج بهذه الصورة البهيّة. شكر الله مساعيه الجميلة .

نسأله سبحانه أن يوفقنا في هذا السبيل و يصوننا عن الزلل و الخطأ في فهم كتابه إنه مجيب الدعاء . و يكتب التوفيق لكل مجاهد في سبيل القرآن، و مخلص في خدمة الذكر الحكيم .

قم\_مؤسسة الإمام الصادق(عليه السلام) جعفر السبحاني

# بشائره في الكتب السماوية

لقد تعلّقت مشيئة الله الحكيمة ببعث رجال صالحين لإنقاذ البشرية من الجهالة و الضلالة، و سوقهم إلى مرافئ السعادة، و أنزل عليهم شرائع فيها أحكامه و تعاليمه، و هذه الشرائع و إن كانت تختلف بعضها عن البعض الآخر، لكنّها تتحد جوهراً و حقيقة، و تفترق صورة و شكلاً كما يشير إليه قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلاَمُ ﴾ (آل عمران/ ١٩). و قوله: ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَ لاَنصْرَانِيًّا وَ لَكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِماً وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (آل عمران/ ٤٧) (١٠).

فالدين النازل من الله سبحانه إلى كاقة البشر في جميع الأجيال و القرون أمر واحد، و هو الإسلام، و قد أمر بتبليغه جميع رسله و أنبيائه من غير فرق بين السالفين و اللاحقين.

هذا و قديتفنّن القرآن الكريم في التعبير عن وحدة الشرائع من حيث الأصول والمبادئ و اختلافها شكليّاً بتصوير الدين نهراً كبيراً يجري فيه ماء الحياة المعنويّة، و الأمم كلّها قاطنة على ضفَّة هذا النهر يردونه و يصدرون عنه، و ينهلون منه حسب حاجاتهم و اقتضاء ظروفهم، و كل ظرف يستدعي حكماً فرعيّاً خاصّاً.

قال سبحانه:

﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةَ وَمِنْهَاجَاً وَلَوَ شَاءَ اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴿ (المائدة / ٤٨).

فالحقيقة ماء عـذب، و الاختـلاف في المشـرعـة و المنهـل، و الطـريقـة والمنهاج.

<sup>(</sup>١) لاحظ سورة البقرة/ ١٣٢ و الزخرف/ ٢٨.

إنّ وحدة الشرائع جوهراً، و اختلافها شكلاً و عَرْضا، لاتعني ما يلوكه بعض الملاحدة من جواز التدين بكلّ شريعة نازلة من الله سبحانه إلى أمّة من الأمم في العصور السابقة حتى أنّه يسقغ التديّن بشريعة إبراهيم في زمن بعثة الكليم، أو التمسّك بشريعة اليهود في عهد المسيح، أو التدين بالشرائع السابقة في عهد بعثة النبي الخاتم (صلّى الله عليه و آله و سلم)، بل المفروض على كلّ أمّة أن تتمسّك بالشريعة التي جاء بها نبيّها، فلايجوز لليهود سوى تطبيق التوراة، و لاللنصارى سوى العمل بما جاء به المسيح، و لاللامّة المتأخّرة عنهما إلاّ العمل بالقرآن و السنة النبويّة، و ذلك لأنّ للشكل و العَرْض سهماً وافراً في إسعاد الأمّة و رقيّها، فلكلّ أمّة النبويّة، و ذلك لأنّ للشكل و العَرْض سهماً وافراً في إسعاد الأمّة و رقيّها، فلكلّ أمّة قابليات و مواهب فلا تسعدها إلاّ الشريعة التي تناسبها و تتجاوب معها.

فرب أمّة متحضّرة تناسبها سنن و أنظمة خاصّة لاتناسب أمّة أخرى لم تبلغ شأنها في التكامل و التحضّر.

وهذا هو السبب في اختلاف الشرائع السماوية في برامجها العبادية و الإجتماعية و السياسية و الإقتصادية، فكانت كلّ شريعة كاملة بالنسبة إلى الأمّة التي نزلت لهدايتها و إسعادها، و لكنّها لاتتجاوب مع حاجات الأمم المتأخّرة و لاتكفي لإحياء قابلياتها و ترشيد مواهبها، فكأنَّ الأمم التي خُصّت بالشرائع الالهيئة تلاميذ صفوف مدرسة واحدة، و كلّ شريعة برنامج لصفّ خاص، فما زالت البشرية ترتقي من صفّ إلى صفّ، و تتلقّى شريعة بعد شريعة، حتّى تنتهي إلى الصفّ النهائي و الشريعة الأخيرة التي لاشريعة بعدها، و قدأوضحنا حقيقة ذلك الأمر عند البحث عن النهائي.

# أخذ الميثاق من النبيين على الإيمان به و نصره

إنّ وحدة الشرائع في الجوهر و الحقيقة أدَّت إلى أخذ الميثاق من النبيين بأنّه سبحانه مهما آتاهم الكتاب و الحكمة، و جاءهم رسول مصدّق لما معهم، يجب

<sup>(</sup>١) لاحظ مفاهيم القرآن ج٣ ص ١١٩\_١١٣.

عليهم الإيمان به و نصره، بل أخذ الإصر من أممهم على ذلك، فكان من وظائف كل رسول تصديق النبي اللاحق و الإيمان به، و نصره، عن طريق التبشير به و أمر أمّته بالتصديق به و مؤازرته \_ إذا أدركوه \_ فعلى ذلك أخذ سبحانه من إبراهيم الخليل ذلك العهد بالنسبة إلى الكليم، و من الكليم بالنسبة إلى المسيح، و منه على النبي الخاتم (صلى الله عليه و آله و سلم)، و من جهة أخرى أخذ الميثاق من الجميع على الإيمان بنبوة النبي الخاتم (صلى الله عليه و آله و سلم)، و نصره، و التبشير به، ودعوة أممهم إلى تصديق دعوته و الإقرار بها.

و المعاصرون للأنبياء السابقين و إن لم يدركوا عصر النبي الأكرم غير أنّ ذلك الهتاف العالمي وصل إلى أخلافهم و أولادهم فوجب عليهم تلبية النبي الخاتم بوصيّة من أنبيائهم، و هذا هو المتبادر من قوله سبحانه:

﴿ وَ إِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا ٱتَيْتُكُم مِنْ كِتَابٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِن مُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ ءَأَقْرَرَتُمْ وَ آخَذْتُمْ عَلَى ذَٰلِكُمْ إِصْرِى قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَ آنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (آل عمران/ ٨١).

ظهور الآية فيما ذكرناه من أخذ الميثاق من كلّ متقدّم للمتأخّر، و من الجميع للأخير يتوقّف على تفسير الآية و تحليلها جملة بعد جملة :

# ١ \_ قوله: ﴿ وَ إِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيْثَاقَ النَّبِيِّينَ ﴾ .

إنّ المراد من النبيين هم المأخوذ منهم الميثاق، و يدلّ على ذلك قوله: ﴿ اَ قُرْرَتُمْ وَ أَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ اِصْرِى قَاللُوا أَقْرَرُنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَ اَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ . الشَّاهِدِينَ ﴾ .

غير أنّ النبي الواقع في أوّل السلسلة يتمحّض في أنّهُ من أخذ منه الميثاق كنوح (عليه السلام) فإنّه من بُدئ به نزول الشريعة ، و هداية الناس و تعريفهم بوظائفهم و تكاليفهم السماوية ، كما أنّ النبي الواقع في آخر السلسلة يتمحّض في أنّه ممّن أخذ له الميثاق لأنّ المفروض أنّه لانبيّ بعده .

و أمّا الأنبياء الواقعون في ثنايا السلسلة فهم من جهة أنحذ منهم الميثاق و من جهة أخذ لهم الميثاق.

فالكليم مأخوذ منه الميثاق للمسيح و مأخوذ له الميثاق من الخليل و هكذا .

٢ ـ قوله سبحانه: ﴿ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ
 لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ ﴾ .

إنّ «ما» في هذه الجملة أشبه بالشرطيّة من الموصولة لوجود «اللام» في جزائها و المعنى: مهما آتيتكم من كتاب و حكمة ثُمَّ جاءكم رسول مصدّق لما معكم لتؤمنن به و لتنصرنّه.

والآية تهدف إلى أنّ الله سبحانه أخذ من الأنبياء الميثاق بأنّه لو جاء رسول إليهم مصدّق لدعوتهم إلى التوحيد ورفض الوثنيّة والإقرار بعبوديّة الكلّ لله تعالى،يلزم عليهم أمران:

الأوّل: الإيمان بهذا الرسول المُقْبِل.

الثاني: نصره.

فكأنّ إيتاء الكتاب والحكمة يلازم - عند تطابق الدعوتين - الإيمان بالداعي اللاحق ونصرته، و على ذلك فالضمير المجرور والمنصوب في قوله: ﴿لتؤمننّ به ولتنصرنه ﴾ عائدان إلى الرسول المُقبِل.

# ٣ ـ قوله سبحانه: ﴿ ءَاَقُرَرْتُمْ وَاَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي ﴾ .

يعرب هذا عن أنّه سبحانه لم يأخذ الميثاق من النبيّين وحدهم بل فرض عليهم أخذ الميثاق من النبيّين وحدهم بل فرض عليهم أخذ الميثاق من أممهم على ذلك، ولأجل ذلك يخاطبهم بقوله: ﴿وَأَقررتم النّهِ النّهِ النّهِ النّهِ النّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ على ذلك عهدي؟ فأجابوا بالإقرار.

وإنّما اقتصر في الجواب بإقرار الأنبياء فقط، ولم يذكر أخذ الإصر من أممهم للاكتفاء بقوله: ﴿فَاشْهَدُوا وَ اَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشّاهِدِينَ﴾ لظهور الشهادة في أنّها على

الغير، فإذا كان الله سبحانه مع أنبياته شهوداً فيجب أن يكون هناك مشهوداً عليهم وهو أممهم.

فظهر أنّ الآية تهدف إلى أخذ العهد والإصر من الأنبياء، وأممهم على الإيمان والنصرة .

فإذا راجعنا القرآن الكريم نرى أنّ المسيح قام بمسؤوليته الكبيرة حيث بشر بالنبيّ وقال \_ كما حكى عنه سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرائِيلَ إِنِّى بِالنبيّ وقال \_ كما حكى عنه سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرائِيلَ إِنِّى رَسُولُ اللهِ النَّكُمْ مُصَدِّقًا لِما بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (الصف/ ٤).

وليس المسيح نسيج وحده في هذا المجال بل الأنبياء السابقون قاموا بنفس هذه الوظيفة، يقول سبحانه: ﴿اللَّذِينَ اتَّيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة / ١٢۶).

والضمير في «يعرفونه» يرجع إلى النبيّ الأكرم وهـو المفهوم من سيـاق الآية بشهادة تشبيه عرفانهم إيّاه بعرفان أبنائهم .

وما زعمه بعض المفسّرين من أنّ الضمير راجع إلى الكتاب الوارد في الآية لايناسب هذا التشبيه، والآية بصدد بيان أنّهم يعرفون النبيّ بما في كتبهم من البشارة به، ومن نعوته وأوصافه وصفاته التي لا تنطبق على غيره، وبما ظهر من آياته وآثار هدايته، كما يعرفون أبناءهم الذين يتولّون تربيتهم وحياطتهم حتّى لا يفوتهم من أمرهم شيء، قال عبد الله بن سلام \_ وكان من علماء اليه ود وأحبارهم \_: أنا أعلم به منى با بنى (۱).

فالمبراد من أهل الكتاب هم اليهود والنصارى، وكانت الأغلبية في المدينة اليهود، والآية تعرب عن أنّ الكليم قام بنفس ما قام به المسيح من التعريف بالنبيّ الخاتم حتى عرّفهم النبيّ الخاتم بعلائم واضحة عرفته به أمّتهُ عرفانها بأبنائها.

<sup>(</sup>١) المنار ج٢ ص٢٠.

وعلى ضوء ذلك فالدّين السماوي دين موحّد، والمبلّغون له رجال صالحون، متلاحقون، موحّدون في الهدف والغاية، مختلفون في الشريعة والمنهل، والجميع يبشّرون بالحلقات التالية بأمانة وصدق و إخلاص.

وهذه الآية و إن كانت تركّز على أخذ الميثاق من السابقين على الـلاحقين ولكن الآية التالية تعرب بفحوى الكلام على أنّ المتأخّر أيضاً كان مأموراً بتصديق السابق، و لأجل ذلك قال المسيح عند بعثته:

﴿ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَاة ﴾ (الصف/ع).

وقد أمر النبيّ أمّته بالإيمان بما أنزل على من سبقه من الأنبياء، وقال سبحانه: ﴿ قُلْ آمَناً بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْاسْبَاطَ وَمَا أُوتِى مُوسَى وَعِيسَى وَالنّبِيُّونَ مِنْ رَبّهِمْ لا نُفَرَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَيَحْنُ لهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (آل عمران/ ٨٤).

ثم إنّ القرآن الكريم يذكر ذلك الميشاق في آية أخرى على وجه الاختصار ويقول: ﴿ وَإِذْ اَخَذْنَا مِنَ النّبِيّينَ مِئَاقَهُمْ وَمِنْكَ (١) وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَاَخَذْنَا مِنْهُمْ مِئَاقاً غَلِيظا﴾ (الأحزاب/ ٧) .

<sup>(</sup>۱) وقد ذكر سبحانه النبيين بلفظ عام يشمل الجميع ثم سمّى خمسة منهم بأسمائهم بالعطف عليهم، ولم يخصهم بالمذكر إلا لعظمة شأنهم و رفعة مكانتهم، فإنهم أصحاب الشرائع، وقدعدهم على ترتيب زمانهم لكن قدّم النبي وهو آخرهم زماناً لفضله و شرفه و تقدّمه على الجميع، و سمّى هذا الميثاق بالميثاق الغليظ، إذ به تستقر كلمة التوحيد و رفض الوثنية في المجتمع البشري، فلو لم يؤمن نبي سابق باللاحق و لم ينصره، كما أنه لو لم يصدق نبي لاحق النبي السابق لفشلت الدعوة الالهية من الانتشار و سادت الفوضى في الدين. و في الآية إحتمال آخر، وهي انها ناظرة إلى ميثاق آخر مأخوذ من الأنبياء وهو أخذ الوحي من الله وادائه إلى النباس من دون تصرّف، و يشهد على ذلك قول الإمام علي (عليه السلام) في حقهم: "و اصطفى سبحانه من ولده أنبياءً، أخذ على الوحي ميثاقهم، و على تبليغ الرسالة أمانتهم". نهج البلاغة، الخطبة/ ۱.

إنّ إضافة الميثاق إلى النبيين (ميثاقهم) يعرب عن كون المراد من الميشاق هو الميثاق الخاص بهم، كما أنّ ذكرهم بوصف النبوّة مشعر بذلك فهناك ميثاقان:

ميثاق مأخوذ من عامّة البشر وهو الذي يشير إليه قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُ وَلِهُ اللّهِ عَلَى النَّهُ عَلَى اَنْفُسِهِ مِنْ ظُهُ ورِهِم ذُرِيَّتَهِ مُ وَاَشْهَ دَهِ مُ عَلَى اَنْفُسِهِ مِ السَّتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (الأعراف/ ١٧٢).

وميثاق مأخوذ من النبين خاصة بما أنهم أنبياء وهو الذي تدل عليه الآية وهي و إن كانت ساكتة عن متعلق الميثاق لكن تبينه الآية السابقة، وهو أخذ الميثاق من النبين عامة على أنه إذا جاءهم رسول مصدق لما معهم، يفرض عليهم الإيمان به والنصرة له.

هذا وإنّ الهدف الأسمى من فرض الإيمان والنصرة هو تأييد بعضهم ببعض حتى تستقرّ في ظل وحدة الكلمة ، كلمة التوحيد في المجتمع البشري ويكون الدّين كلّه لله سبحانه كما قال: ﴿إِنَّ هَالِهِ وَأُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَاحبِدَةً وَانا رَبُّكُمُ مُ فَاعْبُدُون ﴾ (الأنبياء / ٩٢). وقال: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ما وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِى فَاعْبُدُون ﴾ (الأنبياء / ٩٢). وقال: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ما وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِى أَوْحَيْنا إليّنك وَ ما وَصَّينا بِهِ إبْرَاهِيم وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ اَقِيمُوا السَّدِينَ وَلاَتَتَقَرَّقُوا فِيهِ . . . ﴾ (الشورى / ١٣).

ولأجل اتفاق الأنبياء في الهدف والغرض يعدّ سبحانه قوم نوح مكذّبين للمرسلين، وقال: ﴿ كُنْجَتُ قَوْمُ نُوحِ المُرسَلِينَ \* إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ اَلاً تتَّقُونَ﴾ (الشعراء/ ١٠٥ و ١٠٥).

مع أنهم لم يكذّبوا إلا واحد منهم وهو نوح (عليه السلام)، وذلك لأجل أنّ دعوتهم واحدة وكلمتهم متفقة على التوحيد، فيكون المكذّب للواحد منهم، مكذّباً للجميع، ولذا عدّ الله سبحانه الإيمان ببعض رسله دون بعض، كفراً بالجميع، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْ مُنْ فَرُقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنُكفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا \* أُولئِكَ هُمُ الكَافِرُونَ نَوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنُكفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا \* أُولئِكَ هُمُ الكَافِرُونَ

حَقّاً ﴾ (النساء/ ١٥٠ \_ ١٥١) (١).

وبما أنّ رسالة النبي الخاتم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) رسالة عالميّة خاتمة لجميع الرسالات أخذ من جميع الأنبياء الميثاق على الايمان به، ونصرته، والتبشير به ليسدّ باب العذر على جميع الأمم حتى يتظلّل الكلّ تحت لواء رسالته ويسير البشر عامّة تحت قيادته إلى السعادة.

ويشهد على ما ذكرنا ما روي عن الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) قال: "إنّ الله أخذَ الميثاق على الأنبياء قَبْلَ نبيّنا أن يخبروا أممهم بمبعثه ورفعته ويبشروهم به ويأمروهم بتصديقه "(١).

وروى الطبري والسيوطي عن علي (عليه السلام) أنّه قال: "لم يبعث الله نبيّاً آدم فمن بعده إلاّ أخذ عليه العهد في محمّد، لئن بعث وهو حيّ ليؤمنن به ولينصرنه، و أمره بأن يأخذ العهد على قومه » ثمّ تلى هذه الآية: ﴿ وَإِذْ اَخَذَ اللهُ ميثاقَ النّبِيّنَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ. . ﴾ (").

ويظهر من بعض الروايات أنّه أخذ الميثاق منهم على وصيّ النبيّ الخاتم.

روى المحدّث البحراني عن الصادق(عليه السلام) أنّه قال: لم يبعث الله نبيّاً ولا رسولاً إلاّ وأخذ عليه الميثاق لمحمّد(صلّى الله عليه و آله وسلّم) بالنبوّة ولعليّ(عليه السلام) بالإمامة (٢٠).

وتخصيص الميثاق في هذه الروايات بالإيمان بالنبي الخاتم لا ينافي ما ذكرنا من عمومية مفاد الآية، وأنها تعم جميع الأنبياء فالمتقدّم منهم كان مفروضاً عليه التبشير بالمتأخّر عن طريق الإيمان به ودعوة ا مّته إلى نصرته، واقتفائه كاثناً من كان،

<sup>(</sup>١) الميزان ج١٩ ص٣٢١.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان ج٢ ص ٤٤٨ (طبع صيدا).

 <sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ج٣ ص٢٣٧، و الـدر المنثور ج٢ ص٢٧، و رواه الرازي في مفاتيح الغيب
 ج٢ ص٧٠٥(طبع مصر)، و الطبرسي في مجمعه ج٢ ص٤٩٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير البرهان ج١ ص٢٩٤.

لكن وجه التخصيص في تلك الروايات بالنبي الخاتم، لأجل وقوعه آخر السلسلةوبه ختم باب وحي السماء إلى الأرض، فكأنَّ الكلّ بعثوا للتبشير بـ والـ دعوة إلـى الإيمان به ونصرته.

# بشائر النبي الأكرم عَيْنَ في الكتب السماوية

لا تجد إنساناً سالماً في نفسه وفكره يقبل دعاوي الآخرين بلا دليل يثبتها، وهذا أمر بديهي فطري جُبِل الإنسان عليه، يقول الشيخ الرئيس: «من قبل دعوى المدّعي بلا بيّنة وبرهان فقد خرج عن الفطرة الإسلامية»(١).

على هذا فيجب أن تقترن دعوى النبوّة بدليل يثبت صحّتها و إلاّ كانت دعوى فارغة غير قابلة للإذعان والقبول، لكن طرق التعرّف على صدق ا لدعوى ثلاث:

١- التحدّي بالأمر الخارق للعادة على الشرائط المقرّرة في محلّه (الإعجاز).

٢ ـ تصديق النبيّ السابق بنبوّة النبيّ اللاحق.

" جمع القرائن والشواهد من حالات المدّعي، و المؤمنين به ومنهجه والأداة التي استعان بها في نشر رسالته، إلى غير ذلك من القرائن التي تفيد العلم بكيفيّة دعوى المدّعي صدقاً وكذباً.

وقد استدل القرآن على صدق النبي الخاتم بتنصيص أنبياء الأمم على نبوته، وقد عرفت تنصيص المسيح عليه بالاسم والتبشير به (٢)كما عرفت ان سماته الواردة في العهدين كانت في الكثرة والوفور إلى درجة كانت الأمم تعرفه على وجه دقيق كما تعرف أبناءها (٢).

وقد صرّح القرآن بأنّ أهل الكتاب يجدون اسم النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله

<sup>(</sup>١) نقله سيدنا الأستاذ الإمام القائد الراحل في درسه و لم يذكر مصدره .

<sup>(</sup>٢) الصف/ ٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة/ 44.

وسلّم) مكتوباً في التوراة و الإنجيل، قال عزّ من قائل:

﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الْأُمِّيِّ الْأُمِّيِّ الْأُمْنِ يَجِدُونَهُ مَكْتُوبَاً عِنْدَهُمْ في التَّوْرَاةِ وَ الْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ (الأعراف/ ١٥٧).

و قد آمن كثير من اليهود و النصارى بنبوّة النبيّ الخاتم (صلّى الله عليه وآله وسلّم) في حياته و مماته لصراحة البشائر الواردة في التوراة و الإنجيل، بل لم يقتصر سبحانه على ذكر اسمه و سماته في العهدين، بل ذكر سمات أصحابه و قال:

و مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ اَشِدًاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَعًا سُجَّداً يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَ رِضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ اَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ سُجَّداً يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَ رِضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ اَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَنْلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعِ اَحْرَجَ شَطْئَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ النَّزُرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الكُفَّارَ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَعْفِرَةً وَ اَجْراً عَظِيمَا ﴾ (الفتح/ ٢٩).

كما لم يقتصر على أخذ العهد من النبيين ببيان البشائر به، بل أخذ الميثاق من أهل الكتاب على تبيين بشائره للناس و عدم كتمانها، قال سبحانه:

﴿ وَ إِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ لَتَبَيَّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَ لَاتَكُتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَ الثَّتَرُوا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِنْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ (آل عمران/ ١٨٧).

و هذه الآية تؤيد ما استظهرناه من قوله سبحانه: ﴿ وَ إِذْ أَخَذَ اللهُ مِيشَاقَ النّبِيّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَ حِكْمَةٍ ... وَ أَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِى ... ﴾ و إنّ أخذ الميثاق لم يكن مختصاً بالأنبياء، بل أخذ سبحانه الميثاق من أممهم بواسطتهم، و ممّا أخذ منهم الميثاق عليه هو تبيين سمات الرسول الخاتم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وعدم كتمانها.

و قد كان ظهور النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بين الأميين على وجه كان اليهود يستفتحون به على مشركي الأوس و الخزرج، و كانوا يقولون لمن ينابذهم: هذا نبيّ قد أطلّ زمانه ينصرنا عليكم، قال سبحانه:

﴿ لَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِاللهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَ كَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى السَّفَتِحُونَ عَلَى السَّفَائِينَ كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَا جَاءَهُمْ مَاعَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَا أَهُ اللهِ عَلَى الكَافِرِينَ (البقرة / ٨٩). الكَافِرِينَ (البقرة / ٨٩).

روى الطبرسي عن معاذبن جبل، و بشربن البراء: انهما خاطبا معشر اليهود و قالا لهم: اتقوا الله وأسلموا فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد و نحن أهل الشرك، و تصفونه و تذكرون أنه مبعوث، فقال سلام بن مسلم أخو بني النضير: ما جاءنا بشيء نعرفه، ما هو بالذي كنّا نذكر لكم، فنزلت هذه الآية (۱).

و عن الإمام جعفر الصادق (عليه السلام) أنّه لما كثر الحيّان (الأوس والخزرج) بالمدينة، كانوا يتناولون أموال اليهود، فكانت اليهود تقول لهم : أمّا لو بعث محمد لنخرجنكم من ديارنا و أموالنا، فلمنا بعث الله محمداً (صلّى الله عليه و آله وسلّم) آمنت به الأنصار، و كفرت به اليهود، و هو قوله تعالى :

﴿ وَ كَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ (١).

و بالرغم من أخذ الميثاق من الأمم، و بالرغم من تعرّف تلك الأمم على النبي الخاتم، عمد أصحاب الأهواء منهم إلى كتمان البشائر به، و إخفاء علائمه، وسماته الواردة في كتبهم كما يقول سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا اَنْزَلَ اللهُ مِنَ الكِتَابِ وَ يَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنَا قَلِيلاً أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ وَ لاَيْكَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ القِيَامَةِ وَ لاَيْزَكِيهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابٌ اليم (البقرة / ١٧٢).

و قال سبحانه:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا اَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَ الْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الكِتَابِ أُولِيْكَ يَلْعَنُهُمُ اللهُ وَ يَلْعَنُهُمُ اللاَّعِنُونَ ﴾ (البقرة/ ١٥٩).

و المعنيّ بالآية نظراء كعب بن الأشرف و كعب بن أسد و ابن صوريا و غيرهم

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ج١ ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي ج١ ص ٥٠.

من علماء اليهود و النصاري الذيس كتموا أمر محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و نبوّته و هم يجدونه مكتوباً في التوراة و الإنجيل مثبّتاً فيهما (١).

قال العلامة الطباطبائي: المراد بالكتمان و هو الإخفاء أعم من كتمان أصل الآية و عدم إظهارها للناس، أو كتمان دلالتها بالتأويل، أو صرف الدلالة بالتوجيه كما كانت اليهود تصنع ببشارات النبوة ذلك فما يجهله الناس لايظهرونه، و ما يعلم به الناس يؤولونه بصرفه عنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم)(۱).

#### و قال سبحانه:

﴿ وَ إِذْ اَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَ لَاتَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ .

و الضمير في «لتبيّننه» إمّا عائد إلى النبي الخاتم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) المفهوم من سياق الآية، أو إلى الكتاب المذكور قبله، و على كل تقدير يدخل في الآية، بيان أمر النبي لأنّه في الكتاب، و الظاهر أنّ الآية مطلقة تعمّ كل ما يكتمونه من بيان الدين و الأحكام و الفتاوى و الشهادات.

# النبي الأكرم و دعاء الخليل

أمر سبحانه إبراهيم الخليل بتعمير بيته، و قدقام الخليل بما أمر، و بمساهمة فعليّة من ابنه «إسماعيل» و قدحكي سبحانه دعاءه عند قيامه بهذا العمل و قال:

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ج١ ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) الميزان ج ١ ص٣٩٤.

الْحَكِيمُ ﴾ (البقرة / ١٢٧ ـ ١٢٩).

فقد دعا إبراهيم لـذرّيته مـن نسل إسماعيـل القاطنين فـي مكّة و حـواليها، ولم يبعث سبحانه مـن تتوفّر هذه الأوصاف الواردة في الآية مـن تلاوة الآيات و تعليم الكتاب و الحكمة و التزكية سوى النبي الأكرم محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

و الآية تـدلّ على أنّ إبراهيم و إسماعيل دعيا لنبيّنا بجميع شرائط النبوّة لأنّ تحت التلاوة الأداء، و تحت التعليم البيان، و تحت الحكمة السنّة، و دعوا لأمّته باللطف الذي لأجله تمسّكوا بكتابه و شرعه فصاروا أزكياء، و بما أنّ المرافق و المشارك في الدعاء مع إبراهيم هو ابنه، فيجب أن يكون النبي من نسل إبراهيم من طريق ابنه، و لم يكن في ولد إسماعيل نبيّ غير نبيّنا (صلّى الله عليه و آله و سلّم) سيّدالأنبياء.

و قداستجاب الله سبحانه دعاء الخليل و ابنه إذ بعث في ذرّيته رسولاً و قال:

﴿ لَقَدْ مَنَ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيَسُزُكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مَنِنْ قَبِلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينَ ﴾ (آل عمران/ 1۶۴).

و قسال تعالى: ﴿ هِ مُ السَّذِى بَعَتَ فَيِ الْأُمَّيِّ نَ سَوُلًا مِنْهِ مُ الْمُعَيِّنَ رَسَوُلًا مِنْهِ مُ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبِـلُ لَيَ الْمُعَلِّمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبِـلُ لَيَ اللَّهِمِ فَهِ اللَّهِمِ عَهُ ٢). لَفِي ضَلاَلٍ مُبِينَ ﴿ (الجمعة / ٢).

و لقد نقَّب علماء الإسلام في العهدين (التوراة و الإنجيل) و جمعوا البشارات الواردة فيهما على وجه التفصيل، و من أراد الوقوف عليها فليرجع إلى الكتب المعدّة لذلك (۱). و نحن نعرض عن نقل تلكم البشائر في هذه الصحائف لأنّ نقلها يوجب الاسهاب في الكلام و الخروج عن وضع المقال.

<sup>(</sup>۱) مثل أنيس الأعلام في نصرة الإسلام لفخر الاسلام الشيخ محمد صادق، في ستة أجزاء واظهار الحق تأليف الشيخ رحمة الله الهندي و هو كتاب ممتع، و الهدى إلى دين المصطفى تأليف الشيخ العلامة محمد جواد البلاغي، و في كتاب بشارات العهدين غنى و كفاية.

#### ثقافة قومه و حضارة بيئته

إنّ الإنسان مهما بلغ من الكمال لايستطيع أن يجرّد نفسه و فكره، و منهجه الإصلاحي عن معطيات بيئته، فهو يتأثّر عن لاشعور بثقافة قومه، و حضارة موطنه، و لكن إذا راجعنا تفكير إنسان و شخصيته فوجدناها منقطعة عن تأثيرات الظروف التي نشأ فيها، و مباينة لمقتضياتها، بل كانت على النقيض منها، نستكشفأن لما جاء به من التشريع و التقنين و لما قدّمه إلى أمّته من مبادئ الإصلاح خلفية سماوية غير خاضعة لثقافة قومه، و تقاليد قبيلته.

و هذا نجده في ما حمله رسول الإسلام إلى قومه و إلى البشرية جمعاء من عقائد و أخلاق و تشريعات.

و للوقوف على هذه الحقيقة نقدّم عرضاً خاطفاً عن حياة العرب في عصره قبل ميلاده و بعده، و من المعلوم أنّ الإسهاب في ذلك يتوقّف على الغور في التاريخ والسيرة و هو خارج عن هدفنا، بل نقدّم موجزاً ممّا يذكره القرآن عن حياتهم المنحطة البعيدة عن الحضارة، و ستقف أيّها القارئ الكريم من خلال ذلك على أنّ الذي جاء به رسول الإسلام الكريم، من عقائد و أخلاق و سنن، تضاد مقتضيات ظروفه، فهو بدل أن يؤكّد تفكير قومه و طقوس قبيلته و تقاليد وسطه الذي كان يعيش فيه، بدأ يكافحها و يفنّدها بالاسلوب المنطقي.

لقدنشأ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بين قومه و قـد كانوا منقطعين عن الأنبياء و برامجهم حيث لم يبعث فيهم نبيّ، قال سبحانه في هذا الصدد: ﴿ وَ لَكِنْ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُرُونَ﴾ (القصص/ ۴۶).

يقول تعالى :

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بِـلَ هُـوَ الْحَقُّ مِـنْ رَبِّكَ لِتُنــْذِرَ قَـوْماً مِــَا أَتــَاهُمْ مِـنْ نَذِيــرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ﴾ (السجدة/ ٣).

> و قال سبحانه: ﴿ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أُنْذِرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ﴾ (يس/ ۶).

و هذه الآيات تعرب عن أنّ أمّ القرى و ما حولها لم يبعث فيها أي بشير أو نذير، و الآيات تعني هذه المناطق و القاطنين فيها، و لاتعني العرب البائدة التي بعث فيها أنبياء عظام كهود و صالح و شعيب، و لاعامّة المناطق في الجزيرة العربية و لاعامّة القبائل من القحط انيين و العدنايين، و قدكان فيهم بشير و نذير كخالدبن سنان العبسي و حنظلة على ما في بعض الروايات و الأخبار.

و من المعلوم أنّ الأمّة البعيدة عن تعاليم السماء خصوصاً في العصور البعيدة التي كانت المواصلات فيها ضعيفة بين الأمم، وكانت عقلية البشر في غالب المناطق قاصرة عن تنظيم برنامج ناجح للحياة الإنسانية، فحياتهم لاتتعدّى عن حياة الحيوانات بل الوحوش في الغابات، ولايكون لهم من الإنسانية شيء إلا صورتها، ولا من الحضارة إلا رسمها.

و هذا هو القرآن يصفهم بأنّهم كانوا على شفا حفرة من النار، ولم يكن بين سقوطهم واقتحافهم فيها إلا خطوات ودقائق بل لحظات لولا أنّ النبيّ الأكرم أنقذهم من النار، قال تعالى:

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعَاً وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتهِ إِخْواناً وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقُذَكُمْ فِاللهِ فَالنَّارِ فَأَنْقُذَكُمْ مِنْهَا ﴾ (آل عمران/ ١٠٣).

وقد تضمّن قول سبحانه: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ الله ﴾ استعارة بليغة حيث صوّر قوم النبيّ كالساقطين في قعر هوَّةٍ سحيقة لا يقدورن على الخروج، وفي يد النبيّ حبل ألقاه في قعر تلك الهوّة يدعوهم إلى التمسّك به حتّى يستنقذهم من الهلكة.

هذا ما يصف به القرآن الكريم بيئة النبيّ وعقلية عشيرته، على الوجه الكلّي، ولكنّه يصفهم في الآيات الأُخر بالإنحطاط والإنهيار بشكل مفصّل.

و إليك بيان ذلك في ضوء الآيات القرآنية.

#### ١ \_ الشرك أو الدين السائد

كان الدين السائد في العرب في الجزيرة العربية عامّة، ومنطقة أمُّ القرى خاصّة، هو الشرك بالله سبحانه، فهم وإن كانوا موحدين في مسألة الخالقيّة، وكان شعارهم هو أنّ الله هو الخالق للسماوات والأرض، ولكنّهم كانوا مشركين في المراحل الأخرى للتوحيد.

أمّا كونهم موحدين في مجال الخالقيّة فلقول سبحانه: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (لقمان/ ٢٥)(١).

وأمّا كونهم مشركين في المراتب الأخرى للتوحيد فيكفي في ذلك كونهم مشركين في أمر الربوبية (تدبير العالم) هو أنّ الوثنية دخلت مكّة وضواحيها، بهذا اللون من الشرك (الشرك في الربوبية).

روى ابن هشام عن بعض أهل العلم أنّه قال: «كان عمرو بن لُحي أوّل من أدخل الوثنية إلى مكّة ونواحيها، فقد رأى في سفره إلى البلقاء من أراضي الشام أناساً يعبدون الأوثان وعندما سألهم عمّا يفعلون، قالوا: هذه أصنام نعبدها فنستمطرها، فتمطرنا، ونستنصرها، فتنصرنا، فقال لهم: أفلا تعطونني منها فأسير بها إلى أرض

<sup>(</sup>١) و لهذا المضمون آيات أخر لاحظ العنكبوت/ ٤١، الزمر/ ٣٨، و الزخرف/ ٩ و٧٨.

العرب فيعبدوه، فاستصحب معه إلى مكّة صنماً باسم «هبل» ووضعه على سطح الكعبة المشرّفة ودعى الناس إلى عبادتها»(١).

وأمّا الشرك في العبادة: فقد كان يعمّهم قاطبة إلاّ أناساً لا يتجاوز عددهم عن عدد الأصابع، فالأغلبيّة الساحقة كانوا يعبدون الأصنام مكان عبادته سبحانه زاعمين أنّ عبادتهم تقرّبهم إلى الله، قال سبحانه:

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا اِلَى اللهِ زُلُفَىٰ ا نَّ اللهَ يَخُكُمُ بَيْنَهُمْ فِيمَا هُمْ فيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (الزمر/ ٣).

والقرآن شدد النكير على فكرة الشرك أكثر من كل شيء، وفندها بأساليب علمية وعقلية، ولقد صوّر واقع الشرك ووضع المشرك ببعض التشبيهات البليغة التي تقع في النفوس بأحسن الوجوه، قال سبحانه:

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ اَوْلِياءً كَمَثْلِ الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْتَا وَإِنَّ ا أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (العنكبوت/ ۴۱).

وقال تعالى :

﴿ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَكَ أَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَجِيقَ ﴾ (الحج/ ٣١).

فالمعتمد على الحجر، والخشب الذي لا يبصر، ولا يسمع، ولا ينفع، ولايضر، ولا ينفع، ولا ينفع، ولايضر، كالمعتمد على بيت العنكبوت الذي تخرقه قطرة ماء، وتحرقه شعلة نار وتكسحه هبّة ريح.

#### ٢ - إنكار الحياة بعد الموت

الإعتقاد بالحياة بعد الموت هو الرصيد الكامل للتديّن، وتطبيق العمل على الشريعة، ولكن العرب كانت تنزعج من نداء الدعوة إلى الإيمان بها، لأنّ الإيمان

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام ج١ ص٧٩.

بالحياة المستجدة، يستدعي كبح جماح الشهوات، ووضع السدود والعوائق دون المطامح و المطامع، وأين هذا من نزعة الأمّة المتطرّفة التي لا تهمّها إلاّ غرائزها الطاغية ورغباتها الجامحة.

وبما أنّ ذكر الموت والحياة بعده يلازمان الحساب والجزاء، لهذا كان العرب يقابلون النبيّ بالسبّ والشتم واتّهامه بالجنون، لأجل إنبائه عن أمر غير مقبول، وحادث غير معقول، قال سبحانه:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلَّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ بُنَبِّكُمْ إِذَا مُزَّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ \* اَفْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبَا أَمْ بِهِ جِنَّةٌ بَلِ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالضَّلالِ البَعِيد ﴾ (سبأ/ ٧-٨)

# ٣ ـ عقيدتهم في الملائكة والجنّ

ومن عقائدهم: إنّ الملائكة بنات الله سبحانه، وفي الوقت نفسه كانوا يكرهون البنات لأنفسهم، يقول سبحانه:

﴿ اَلِرَبِّكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ \* اَمْ خَلَقْنَا الْمَلاَئِكَةَ إِنَاثًا وَهُمْ شَاهِدُونَ \* اَلا إِنَّهُمْ مِنْ اِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ \* وَلَدَ اللهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُون \* اَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (الصافّات / ١٢٩ ـ ١٥٢).

والآية ترد عليهم وتفنّد عقيدتهم بوجوه:

۱ \_ إن تصوير الملائكة بناتاً لله سبحان يستلزم تفضيلهم عليه سبحانه \_
 حسب عقيدتهم \_ لأنهم يفضلون البنين على البنات، ويشمئزون منهن، ويئدونهن،
 فكيف تجعلون البنات لله وإليه أشار بقوله سبحانه:

﴿ الْإِنَّاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ ﴾؟.

٢ \_ إنّهم يقولون شيئاً لم يشاهدوه، فمتى شاهدوا الأُنثويّة للملائكة؟ وإليه

يشير بقوله: ﴿ أَمْ خَلَقْنَا الْمَلائِكَةَ إِنَاثَاً وَهُمْ شَاهِدُونَ ﴾؟.

٣ ـ إنّ توصيف الملائكة بناتاً لله يستدعي أنّه سبحانه ولدهن وهو منزّه عن الإيلاد والاستيلاد، وإليه يشير قوله: ﴿ لَيَقُولُونَ وَلَدَ اللهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ .

ثمّ إنّهم كانوا يتخيّلون وجود نسب بين الله والجنّ، والوحي يحكي ذلك على وجه الإجمال قوله سبحانه:

﴿ وَجَعَلُ وَا بَيْنَ أُ وَبَيْنَ الْجِنَّ فِي نَسَبَ أَ وَلَقَ دُ عَلِمَتُ الْجِنَّةُ إِنَّه مُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ (الصافات/ ١٥٨).

وقد ذكر المفسّرون وجوهاً مختلفة لتبيين ذلك النسب أظهرها بالاعتبار أنّهم قالوا: صاهر الله الجنّ فوجدت الملائكة تعالى الله عن قولهم (١).

#### ۴\_سيادة الخرافات

إنّ الأمّة البعيدة عن تعاليم السماء، وهداية الأنبياء يعيشون غالباً في خِضمً الخرافة، ويستسلمون في مجال العقيدة إلى الأساطير والقصص الخرافية، وكذلك كانت الأمّة العربية عصر نزول القرآن، فقد كانت غارقة في الخرافات والأساطير، وقد جمع "الآلوسي" تقاليدهم الإجتماعية، وطقوسهم الدينيّة في كتابه "بلوغ الارب في معرفة أحوال العرب" حيث يجد القارئ فيها تلا من الأوهام والخرافات، وقد ذكر القرآن الكريم نماذج من عقائدهم، ونحن نشير إلى بعض ما وقفنا عليه في القرآن.

أعنى بعض الأصناف من الأنعام بأحكام خاصة تنشأ عن نيّة التكريم وقصد التحرير لها، غير أنّ تلك الأحكام كانت تؤدِّي إلى الإضرار بالحيوان، وتلفه وموته عن جوع وعطش، وقد حكى سبحانه تلك الأحكام عنهم وقال: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَائِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةً وَلَا حَامٍ وَلَكِنَّ

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ج۴ ص۴۶.

# الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (المائدة/ ١٠٣).

والآية تعرب عن أنهم كانوا ينسبون أحكامهم في هذه الحيوانات والأنعام الأربعة إلى الله سبحانه، ولأجل ذلك وصف سبحانه تلك النسبة بالإفتراء عليه، وثلاثة منها أعني «البحيرة» و «السائبة» و «الحامي» من الإبل، و الوصيلة من الشاة، وقد اختلف المفسرون في تفسير هذه الكلمات، ولكن الجميع يشتركون في أنّ الأحكام المترتبة عليها كانت مبنية على تحريرها والعطف عليها، ونحن نذكر تفسيراً واحداً لهذه الكلمات، ومن أراد التبسط والتوسع فليرجع إلى كتب التفسير.

١ ـ البحيرة: هي الناقة إذا نتجت خمسة أبطن، وكان آخرها ذكراً، شقُوا أذنها شقًا واسعاً وامتنعوا من ركوبها ونحرها، ولا تطرد عن ماء، ولا تمنع عن مرعى، فإذا لقيها المعيي لم يركبها.

٢ ـ السائبة: وهي ما كانوا يسيبونه من الإبل، فإذا نذر الرجل للقدوم من السفر أو للبرء من علّة أو ما أشبه ذلك، قال: ناقتي سائبة، فكانت كالبحيرة في أن لا ينتفع بها، ولا تطرد عن ماء ولا تمنع عن مرعى.

" الحامي: وهو الذكر من الإبل كانت العرب إذا أنتجت من صلب الفحل عشرة أبطن، قالوا: قد حمى ظهره، فلا يحمل عليه ولا يمنع من ماء ولا مرعى.

۴ ـ الوصيلة: وهي في الغنم، كانت الشاة إذا ولـدت أنثى فهي لهم، وإذا ولدت ذكراً جعلوه لآلهتهم، فإن ولدت ذكراً وأنثى، قالوا: وصلت أخاها فلم يذبحوا الذكر لآلهتهم (۱).

وقد أشار القرآن إلى أنّ الدافع لاتّباع هذه الأحكام حتّى بعد نزول الـوحي هو تقليد الآباء، وقد أشار إليه بقوله: ﴿ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللهُ وَ إِلَى الرَّسُولِ

 <sup>(</sup>١) مجمع البيان ج٢ ص ٢٥٢، و لم نذكر سائر التفاسير لاشتراك الجميع في أنّ الاحكام كانت مبتنية على تسريحها و إظهار العطف لها.

قَالَمُوا حَسْبُنَا مَا وَجَـدُنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولِوَ كَـانَ آبَاؤُهـُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْنَاً وَلاَيَهْتَدُونَ﴾ (المائدة/ ١٠٢).

ثمّ إنّ هـذه الأحكام وإن كانـت لغاية تسريحهـا وإظهار العطف عليهـا لكنّها كانت تؤدّي بالمـآل إلى موتها وهلاكها عن جوع وعطـش، لأنّ تسريحها في البوادي والصحاري من دون حماية راع ولا رائد كان ينقلب إلى هلاكها.

. ب ـ إنّ القرآن الكريم يحكي عن العرب المعاصرين لنزول الوحي خرافة أخرى في مجال الأطعمة إذ قال سبحانه:

﴿ وَجَعَلُوا لِلّٰهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَ الْآنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَ هَذَا لِشُوكَائِنَا فَمَا كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلاَيَصِلُ اِلْكَى اللهِ وَ مَا كَانَ لِلّهِ فَهُوَ يَصِلُ اِلَى شُرَكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (الأنعام/ ١٣۶).

و الآية تحكي عن أنّ المشركين كانوا يخرجون من الزرع و المواشي نصيباً لله ونصيباً لله ونصيباً لله ونصيباً لله ونصيباً لله ونصيباً للأوثان، فما كان للأصنام لايصل إلى الله ، وما كان للأصنام.

و قد اختلف المفسّرون في كيفيّة هذا التقسيم الجائر فنذكر تفسيراً واحداً.

قالوا: إنهم كانوا يزرعون لله زرعاً، و للأصنام زرعاً، و كان إذا زكى الزرع الذي زرعوه لله ، و لم يزك النزرع الذي زرعوه للأصنام ، جعلوا بعضه للأصنام و صرفوه إليها، و يقولون: إنّ الله غني، و الأصنام أحوج، و إن زكى النزرع الذي جعلوه للأصنام، و لم يزك الزرع الذي زرعوه لله ، لم يجعلوا منه شيئاً لله ، و قالوا: هو غني ، و كانوا يقسمون النعم فيجعلون بعضه لله ، و بعضه للأصنام، فما كان لله أطعموه الضيفان، و ما كان للصنم أنفقوه على الصنم (۱).

ج ـ و من تقاليدهم: إنه إذا ولدت الأنعام حياً يجعلونه للذكور و يحرمون النساء منه، و إذا ما ولد ميّاً أشركوا النساء و الرجال، و إليه يشير قوله سبحانه:

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان ج٢ ص٣٧٠.

﴿ وَ قَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَٰذِهِ الْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَ مُحَرَّمٌ عَلَى اَزْوَاجِنَا وَ إِنْ يَكُنْ مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ (الأنعام / ١٣٩ ) .

و على ضوء الآية فأجنة البحائر و السيب كانت مختصة بالرجال إذا ولدت حيّة، و إذا ولدت ميّتة أكله الرجال و النساء، فما وجه هذا التقسيم غير التفكير الخرافي؟

د كانوا يقسمون الأنعام إلى طوائف، فطائفة يجعلونها لآلهتهم و أوثانهم، وطائفة يحرّمون الركوب عليها، و هي السائبة و البحيرة و الحامي، و طائفة لايذكرون السم الله عليها.

كل ذلك تقاليد باطلة ردّها الوحي الإلهي بقوله: ﴿ وَ قَالُوا هَلَذِهِ اَنْعَامٌ وَ حَرْثٌ حِجْرٌ لاَيطْعَمُهَا إلاَّ مَنْ نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَ اَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَ اَنْعَامٌ لاَيَذْكُرُونَ اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءً عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِمْ بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (الأنعام / ١٣٨).

و الحجر بمعنى الحرام و هو ما خصّوه بآلهتهم و لايطعمونه إلاّ من شاؤوا .

هذا بعض ما وقفنا عليه من تقاليد العرب الخرافية الباطلة قبل الإسلام و حين ظهوره ممّا جاء ذكره في القرآن الكريم.

旅 海 排

#### ۵ ـ ثقافة قومه

يصف القرآن الكريم قوم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بل القاطنين في أمّ القرى و من حولها بالأمّية و يقول:

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رُسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ ﴾ (الجمعة / ٢).

و قال: ﴿ ... وَ قُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَابَ وَ الْأُمِّيِّينَ أَأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ اَسْلَمُوا

فَقَدِاهْتَدُوْا ... ﴾ (آل عمران/ ٢٠).

و قدبلغت الأميّة عند العرب إلى حد اشتهروا بذلك حتّى وصفهم أهل الكتاب بها كما يحكي عنه سبحانه بقوله:

﴿ ... وَ مِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لِآيُؤَدِّهِ إِلَيْكَ اِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِّيِّينَ سَبِيلٌ ﴿ (آل عمران/ ٧٥).

و الأميون جمع الأمي و هـو المنسوب إلى الأم، قال الزجّاج: الأمي الذي هو على صفة أمية العرب، قال عليه الصلاة و السلام: إنا أمية أمية لانكتب ولانحسب(۱).

فالعرب أكثرهم ما كانوا يكتبون و لايقرأون و النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان كذلك، فلهذا السبب وصفه بكونه أُمّيّاً (٢٠).

و قال البيضاوي: الأُمّي من لايكتب و لايقرأ.

قال ابن فارس: الأميّ في اللّغة، المنسوب إلى ما عليه جبلّة الناس لايكتب فهو في أنّه لايكتب على ما ولد عليه (٣).

و الزمخشري يفسّر قوله تعالى: ﴿ وَ مِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلاَّ أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُّونَ ﴾ (البقرة/ ٧٨). بأنهم لايحسنون الكتاب فيطالعوا التوراة و يتحققوا ما فيها.

هذا هو معنى الأممي و قدأصفقت عليه أئمة اللّغة في جميع الأعصار إلى أن جاء الدكتور عبد اللطيف الهندي فزعم للأممي معان أخرى لاتوافق ما اتفقت عليه أئمة اللّغة ، و سنذكر أراءه الساقطة في معنى «الاممي» عند البحث عن أوصاف النبي، و منها أنّه «أممى» فانتظر.

<sup>(</sup>١) ايعاز إلى ما رواه البخاري في صحيحه ج١ ص٣٢٧ عن النبي أنَّه قال: إنَّا أُمَّة ...

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ج٢ ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) مقاييس اللغة ج١ ص٢١٨.

و العرب في أمّ القرى و ما حولها كانت أمّية لاتقرأ و لاتكتب، و قدنشأ النبي بينهم، و يـؤيد ذٰلكَ ما ذكره الإمام البلاذري في «فتـوح البلدان» حيث أتى بأسماء الذين كانوا عارفين بالقراءة و الكتابة فما تجاوز عن سبعة عشر رجلاً في مكّة، و عن أحد عشر نفراً في يثرب (۱).

وعلى ضوء ذلك فالسائد على تلك المنطقة كانـت هي الأُمّيّة المطلقة إلاّ من شذّ.

نعم، ما ذكرنا من سيادة الأميّة على العرب لاينافي وجود الحضارة في عرب اليمن حيث كانوا على أحسن ما يكون من المدنيّة، فقد بنوا القصور المشهورة، و شيّدوا الحصون، و كانت لهم مدن عظيمة، قال تعالى في كتابه الكريم:

﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَيَأٍ فِى مَسْكَنِهِ مُ آيَةٌ جَنَّتَانِ عَنْ يَمِينٍ وَ شِمَالٍ كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَ اشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيَّبَةٌ وَ رَبِّ غَفُورٌ ﴾ (سبأ/ ١٥).

و كان لهم ملوك و اقيال دوّخوا البلاد، و استولوا على كثير من أقطار الأرض، و لكن تلك الحضارة زالت و بادت بسيل العرم، قال سبحانه:

﴿ فَاعْرَضُوا فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَ بَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلِ خَمْطٍ وَ آثْلٍ وَ شَيْءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ \* ذٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُوا وَ هَلَ نُجَاذِي اِلاَّ الْكَفُورَ﴾ (سبأ/ ١٤ و١٧).

و أمّا بنو عدنان و من جاورهم من عرب اليمن فقد اختلّ أمرهم و تغيّر حالهم بعد أن فرّقهم حادث سيل العرم، فمن ذلك اليوم فشى الجهل بينهم، و قلّ العلم فيهم، و أضاعوا صنائعهم و تشتّتوا في الأطراف و الأكناف، و وقع التنازع و التشاجر بين القبائل، و تكاثرت البغضاء بينهم، فلم يبق عندهم علم منزل، و لاشريعة موروثة من نبي، و لا العلوم كالحساب و الطبّ، و انحصر عملهم بما سمحت قرائحهم من الشعر و الخطب، أو ما حفظوه من أنسابهم و أيامهم، أو ما احتاجوا

<sup>(</sup>١) فتوح البلدان ص٧٥٧.

إليه في دنياهم من الأنواء و النجوم و صنع آلات الحرب و غير ذلك ١٠٠٠.

فالمثقف عندهم من جادت قريحته بالشعر، أو قدر على إلقاء الخطب و الوصايا ارتجالاً، أو من عرف أنساب الناس، أو عرف أخبار الأمم و بالأخص أيام العرب.

نعم كان عند بعض العرب علم الفراسة و الكهانة و العرافة، و يراد من الأوّل من يستدل بهيئة الإنسان و أشكاله و ألوانه و أقواله على أخلاقه و سجاياه و فضائله و رذائله، و لعلّه إليه يشير قوله سبحانه:

﴿ تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ ﴾ (البقرة/ ٢٧٣).

﴿ وَ لَتَغْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ القَوْلِ ﴾ (محمد/ ٣٠).

و يراد من الثاني من يتنبّأ بما سيقع من الحوادث في الأرض.

و العرّافة هو قسم من الكهانة، لكنّها تختصّ بالأمور الماضية و كأنّه يستدل ببعض الحوادث الغابرة على الحوادث القادمة .

هذا هو عرض خاطف عن ثقافة قوم النبي عصر نزول القرآن أتينا به ليكون دليلاً واضحاً على انقطاع شريعة النبي عن تعاليم بيئته وتقاليدها .

والقرآن الكريم يصف ذلك العصر في غير واحد من الآيات بالجاهليّة، يقول سبحانه: ﴿ اَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴾ (المائدة/ ٥٠).

ويقول سبحانه: ﴿ يَظُنُّونَ بِاللهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّة ﴾ (آل عمَران/ ١٥٢). ويقول سبحانه: ﴿ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى ﴾ (الأحزاب / ٣٣).

ويقول تعالى: ﴿إِذْ جَعِلَ السَّذِينَ كَفَرُوا فَيِي قُلُوبِهِمِ الْحَمِيسَّةَ وَيَعَالِكُ الْحَمِيسَّةَ الْجَاهِلِيَّة ﴾ (الفتح/ ٢۶).

<sup>(</sup>١) بلوغ الارب ج٣ ص ٨٠ـ٨، و من أراد أن يقف على ثقافة العرب عامّة، قحط انيهم وعدنانيهم، فليرجع إلى ذلك الكتاب.

وأغلب المفسرين يفسرون الجاهلية بفساد العقيدة في جانب الدين فقط، ولكنّه تخصيص بلا جهة، فكان القوم يفقدون العلم الناجع كما يفقدون الدين الصحيح.

### ٤-الإنهيار الخلقي

طبيعة العيش في الصحراء تفرض على الإنسان نزاهة خاصة في الخلق، تصون نفسه عن الإنهيار الخلقي، و لأجل ذلك نرى أنّ الفساد في المناطق المتحضّرة أكثر منها في البدو وسكّان الصحاري.

وقد كان من المترقب من سكنة أمّ القرى وما حولها النزاهة عن المجون والفساد، غير أنّ في الآيات القرآنية أخباراً عن شيوع الفساد الخلقي بينهم.

فهذا القرآن الكريم يركّز على النهي عن الفحشاء ظاهره وباطنه، والفحشاء وإن فسّر بما عظم قبحه من الأفعال والأقوال الذميمة ولكنها منصرفة إلى الزنا وكناية عنها، قال سبحانه:

﴿ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾ (النساء/ ١٩).

وقال سبحانه: ﴿ وَاللاَّتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسُائِكُمْ ﴾ (النساء/ ١٥).

وقال سبحانه: ﴿ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾ (الطلاق/ ١).

وكل هذا يعرف عن شيوع هذا العمل الشنيع المنكر بينهم.

فإنَّنا نرى أنَّ الله سبحانه ينهي عن إتخاذ الخدن ويقول:

﴿ وَآتُوهُ نَ أَجُورَهُ نَ بِالْمَعُرُوفِ مُحْصَناتٍ غَيثرَ مُسافِحَاتٍ وَلَا مُتَّخِذَاتِ اَخْدان. . . ﴾ (النساء/ ٢٥).

ويقرب منها قوله في سورة المائدة، الآية ٥.

و «الأخدان» جمع «خدن» وهو يطلق على الصاحب و الصاحبة بأن يكون

للمرأة صاحب أو خليل يزني بها سرراً ، وهكذا في جانب الرجل، فالخدن يطلق على النذكر والأنشى، وكان النزنا في الجاهلية على قسمين: سرّ وعلانية، عامّ وخاصّ.

فالخاص السري هو أن يكون للمرأة خدن يـزني بها سرّاً، ولا تبذل نفسها لكلّ أحد.

والعام الجهري هو المراد بالسفاح كما قال ابن عبّاس وهو البغاء . وكان البغاء من الإماء وكنّ ينصبن الرايات الحمر لتعرف منازلهن وبيوتهن .

روى ابن عبّاس: إنّ أهل الجاهلية كانوا يحرّمون ما ظهر من الـزنا، ويقولون: إنّه لوم، وييستحلّون ما خفي ويقولون: لا بأس به، ولتحريم القسمين يشير قـوله سبحانه:

﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الْفَواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَن ﴿ (الأنعام/ ١٥١) ١٠٠.

وممّا يعرب عن رسوخ الإنحلال الخلقي فيهم ما نقله "تميم بن جراشة" وهو ثقفي، قال قدمت على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في وفد ثقيف، فأسلمنا وسألناه أن يكتب لنا كتاباً فيه شروط، فقال: اكتبوا ما بدا لكم، ثمّ ائتوني به، فسألناه في كتابه أن يحلّ لنا الربا والزنا، فأبى عليّ ـ رضي الله عنه ـ أن يكتب لنا، فسألناه خالد بن سعيد بن العاص، فقال له عليّ: تدري ما تكتب؟ قال: اكتب ما قالوا ورسول الله أولى بأمره، فذهبنابالكتاب إلى رسول الله، فقال للقارئ إقرأ، فلمّا انتهى إلى الربا، فقال: ﴿يَا آيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا الله وَفَع يده، فقال: ﴿يَا آيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا الله وَقَالَ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله الله وقال: ﴿يَا آيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا الله وَقَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وقال:

<sup>(</sup>۱) المنارج ۵ ص۲۲، و زاد في المصدر قوله: و هذان النوعان معروفان الآن في بلاد الافرنج و البلاد التي تقلّد الافرنج في شرور مدنيّتهم كمصر و والاستانة و بعض بلاد الهند، و يسمّي المصريون الخدن الرفيق، و من هؤلاء الافرنج و المتفرنجون من هم كأهل الجاهلية يستحسنون الزنا السرّي، و يستقبحون الجهري.

﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾ (الاسراء/ ٣٢). ثمّ محاها وأمر بكتابنا أن ينسخ لنا(١).

وممّا يدل على الإنحلال الخلقي في أمر النساء قوله سبحانه:

﴿ وَلاَ تُكْرِهُ وَا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّنَاً لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَياةِ الدُّنْيَا . . . ﴾ (النور/ ٣٣).

فالآية تعرب عن الإنهيار الخلقي الذي كان يعاني منه بعضهم حتى بعد هجرة النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى المدينة، وقد رووا: إنّ عبد الله بن أبي كان له ستّ جوارٍ كان يكرههن على الكسب عن طريق الزنا، فلمّا نزل تحريم الزنا، أتين رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فشكين إليه، فنزلت الآية (٢٠).

#### ٧ ـ معاقرة الخمور و ارتياد نواديها

كان الاستهتار بمعاقرة الخمور رائجاً بين العرب منذ زمن بعيد، وقد بلغ شغفهم بها حتى أنهم جعلوها أحد الأطيبين مع أنّ النبي الأكرم كان قد حرّم الخمر حتى قبل هجرته إلى المدينة، ولكنّه لم يتحقّق ما أمر به إلاّ بعد مضي سنوات من هجرته، ونزول آيات مختلفة الأسلوب متنوّعة البيان و إليك بيان هذا التدرّج:

ا ـ قال سبحانه: ﴿ وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَراً وَرِزْقاً حَسَناً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ (النحل/ ٤٧) والآية مكيّة نزلت في ظروف قاسية لا تتحمّل إنذاراً أكثر وأشد من هذا ، ولهذا اكتفى فيه بعد اتّخاذ السكر ضد الرزق الحسن.

<sup>(</sup>١) أُسد الغابة ج١ ص٢١٤ ترجمة تميم بن جراشة .

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان ج۴ ص ١۴١.

٢ ـ قال سبحانه: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنافِعُ
 لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُما أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾ (البقرة/ ٢١٩).

فالآيـة تشير إلى أنّه لـو كان هناك لذّة وطـرب لشارب الخمر، أو مال لـلاعب الميسر حيث يفوز به من غير كدّ ولا مشقّة، ولكن إثمهما أكبر من نفعهما.

فلأجل ذلك يجب ترك النفع القليل في مقابل الضرر الكبير، والآية مدنيّة كافية في التحريم، وذلك لأنّها تصرّح بوجود الإثم في الخمر والميسر، وقد حرّم الوحي الإلهي الإثم على وجه القطع واليقين قبل هجرة النبي، قال سبحانه:

﴿ إِنَّمَا حَسِرٌمَ ربِسِيَ الفسواحسِشَ مساطَهرَ مِنْها وَمسا بَطسنَ والإسْمَ وَالبَعْمَ ﴾ (الأعراف/ ٣٣).

وأي بيان أوضح لتحريم الخمر إذا قرنت الآيتان: الواحدة إلى الأخرى؟ فالآية الأولى تحقّق الصغرى وهو أنّ الخمر إثم، والآية الثانية تصرّح بالكبرى، وهي أنّ الله سبحانه حرّم الإثم، فيستنتج منهما أنّه سبحانه حرّم الخمر.

والعجب ان القوم (مع أنَّ الآية الثانية التي تحرّم الإثم على وجه الحتم والبت نزلت بمكّة)، لم يتنزّهوا من هذا العمل المزيل للعقل، والمضاد للكرامة الإنسانية، فكانوا يشربون الخمر في نواديهم حتّى وافاهم الوحي الإلهي بتحريم الصلاة وهم في حال السكر، إذ قال سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرُبُو الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَىٰ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ (النساء / ٤٣).

وهذه الآيات الثلاث التي تعرّفت عليها تلقّاها بعض الصحابة بأنها ليست بياناً وافياً، فظل يترصد البيان الأوفى حتى وافى الوحي الإلهي، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُعْلَاحُونَ \* إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرِ وَالْمَيْسِرِ وَالْمَيْسِرِ وَالْمَيْسِرِ وَالْمَيْسِرِ وَالْمَيْسِرِ وَالْمَيْسِرِ وَالْمَيْسِرِ وَاللَّهُ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ اَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ ؟ (المائدة/ ٥٠ و٥١).

ولمّا أخبر النبي عن نزول الوحي وتلا الآيتين إرتفعت أصواتهم بقولهم: اتنهينا، اتنهينا.

وكل هذا يعرف عن رسوخ هذه العادة الشنيعة وهذا العمل القبيح في المجتمع العربي آنذاك إلى درجة ان النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم يستطع ـ تحت ضغط الظروف ـ أن يقطع مادة الفساد منذ هبوطه أرض المدينة دفعة واحدة، بل تدرّج في تحقيق التحريم، وترسيخه في أذهانهم ونفوسهم.

رووا أصحاب السنن والمسانيد أنّه لمّا نزل تحريم الخمر قال عمر: اللّهم بيّن لنا في الخمر بياناً شافياً ، فنزلت الآية التي في البقرة: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ﴾ قال فدعي عمر فقرئت عليه فقال: اللّهمّ بينّن لنا في الخمر بياناً شافياً ، فنزلت الآية التي في سورة النساء: ﴿يَاأَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاة وَانْتُمْ شُكَارَى ﴾ فكان منادي الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إذا أفيمت الصلاة ينادي الا يقربن الصلاة سكران، فدعي عمر فقرئت عليه، فقال: اللّهمّ بين لنا بياناً شافياً ، فنزلت: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشّيطانُ انْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ والْمَيْسِرِ وَيَصْ الصَّلاةِ فَهَلْ اَئتُمْ مُنتَهُونَ ﴾ .

قال عمر: اتنهينا، اتنهينا(١).

ويظهر ممّا رواه ابن هشام عن بعض أهل العلم: انّ نهي الـرسول عن الخمر كان مشهوراً عندما كان مقيماً بمكّة بين ظهراني قريش، وخرج الأعشى إلى رسول الله يريد الإسلام ومعه قصيدته المعروفة في مدح النبي التي مستهلّها:

الم تغتمض عينك ليلة أرمدا وبت كما بات السليم مسهدا وما ذاك من عشق النساء و إنّما تناسيت قبل اليوم صحبة مهددا

 <sup>(</sup>١) سنن أبي داود ج٢ ص١٢٨، مسند أحمد ج١ ص ١٥٣، سنن النسائي ج٨ ص١٨٧،
 مستدرك الحاكم ج٢ ص٢٧٨، إلى غير ذلك من المصادر.

إلى أن قال:

لا تأخذن سهماً حديداً لتفصدا عليك حراماً فانكحن أو تأبدا(١)

فإيتاك و الميتات لاتقربنها و لاتقربنَّ حررة كان سرها

فلمّا كان بمكّة أو قريباً منها اعترضه بعض المشركين من قريش فسأله عن أمره فأخبره أنّه يريد رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليسلم فقال له: يا أبا بصير إنّه حرّم الزنا، فقال الأعشى:والله إنّ ذلك لأمر ما لي فيه من ارب، فقال له يا أبا بصير:

فإنه يحرم الخمر، فقال الأعشى:

أمّا هذه فو الله إنّ في النفس منها لعلالات، ولكنّي منصرف فأتروى منها عامي هذا، ثم آتيه فأسلم، فانصرف فمات في عامه هذا، ولم يعد إلى رسول الله (٢).

وببالي انّه جاء في بعض المصادر أنه قيل له: إنّه يحرّم الأطيبين والمراد بهما الخمر والزنا، وقد عرفت أنّه مع ما رأى من نور النبوّة ودخل عليه من بصيص الإيمان لم يتحمّل ترك الخمر، فعاد ليتروّى منها، ليعود بعد عام إلى المدينة، ولكن وافاه الأجل قبل أن يسلم.

وهذا مَثل آخر يعرب عن ترسّخ هذه العادة القبيحة في ذلك ا لمجتمع .

#### ٨ \_ وأد البنات

أوّل من لطّخ يده بدم البنات البريئات هم العرب الجاهليّون، فقد كانوا يئدون بناتهم لأعذار مختلفة واهية، فتارة يتذرّعون بخشية الإملاق، والأخرى يتجنون بحجّة

<sup>(</sup>۱) الأرمد: الذي يشتكي عينيه من الرمد، و السليم: الملدوغ، و المسهد: الذي منع من النوم، و المهدد على وزن معلل: اسم امرأة، و تأبّد: أي تعزّب و ابتعد عن النساء. (۲) السيرة النبوية ج ١ ص ٣٨۶.

الاجتناب عن العار ، وقد حكى سبحانه عقيدة العرب في بناتهم ووأدهن في آيات نذكر ما يلي:

﴿ وَإِذَا بُشِّرَ اَحَدُهُمْ بِالْأَنْثَىٰ ظَلَّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُوَ كَظِيمٌ \* يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُنُوءِ مَا بُشِرَ بِهِ اَيُمْسِكُهُ عَلَى هنونِ اَمْ يَدُستُهُ في التشرابِ الاستاءَ ما يَحْكُمُونَ ﴾ (النحل/ ٥٨ و٥٩).

والآية تصور احساس القوم وإنفعالهم عندما كان أحدهم يبشّر بولادة أنثى له، فكان يتجهّم وجهه ويتغيّر إلى السواد، ويظهر فيه أثر الحزن والكراهة، والقوم يكرهون الأنثى مع أنهم جعلوها لله سبحانه (١)، ثمّ لم يزل الحزن يتزايد فيمتلئ الشخص غيظاً، وعند ذلك يستخفي من القوم الذي يستخبرونه عمّا ولد له، إستنكافاً منه، وخجلاً ممّا بشر به من الأنثى، ثمّ هو يفكر في أمر البنت المولودة له أيحفظها على ذل وهوان، أم يخفيها في التراب، ويدفنها حيّة وهذا هو الواد ﴿الاساء مَا يَحْكُمُونَ ﴾ أي في قتل البنات البريئات المظلومات.

ثمّ إنّه سبحانه يحارب بشدّة هذا العمل الإجرامي في بعض الآيات ويقول:
﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا اَوْلادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْ لاَقِ نَحْنُ نَـرْزُقُهُمُ وَإِيّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْأُكَبِيراً ﴾ (الإسراء/ ٣١).

فالله سبحانه هو المتكفّل برزقهم ورزق أولادهم وقتلهم خطأ عظيم عند الله.

وقال سبحانه: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا اَوْلادَكُ مُ مِنْ اِمثْلاقِ نَحَنْ نَسَرُزُقُكُ مُ وَإِيَّاهُمْ ﴾ (الأنعام/ ١٥١)

ويؤكد القرآن على تحريم قتل هذه البنات المظلومات بأنّ المؤودة سيسأل منها يوم القيامة ، قال سبحانه : ﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ ﴾ (التكوير/ ٨).

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى قدول سبحان : ﴿ أَلَكُ مُ اللَّهُ مَلَ لَكُ مُ اللُّهُ الْأَنْسَى \* تِللَّكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى ﴾ (النجم/ ٢١ و٢٢).

وقد ذكر أصحاب السير بعض الدوافع التي دفعت العرب إلى اتّخاذ مثل هذا الموقف الظالم بشأن تلك البريئات ولا يسع المجال لنقلها، ولكن يظهر ممّا نقله صعصعة بن ناجية \_ جد الفرزدق \_ : إنّ ذلك العمل الإجرامي كان شائعاً ورائجاً في غير و احدة من القبائل آنذاك، وإليك البيان:

إنّ صعصعة بن ناجية بن عقال كان يفدّي المؤودة من القتل، ولمّا أتى رسول الله إنّي كنت أعمل عملاً في الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال: يا رسول الله إنّي كنت أعمل عملاً في الجاهلية، أفينبغي ذلك اليوم؟ قال: وما عملك؟ فقال: إنّه حضر ولادة امرأة من العرب بنتاً، فأراد أبوها أن يئدها، قال فقلت له: أتبيعها؟ قال: وهل تبيع العرب أولادها؟ قال: قلت إنّما أشتري حياتها ولا أشتري رقّها، فاشتريتها منه بناقتين عشراوين و جمل، وقد صارت لي سُنّة في العرب على أن أشتري ما يئدونه بذلك فعندي إلى هذه الغاية ثمانون ومائتا مؤودة وقد أنقذتها.

فقـال رسـول الله(صلّى الله عليـه و آلـه و سلـّم):لـك أجره إذ مـنّ الله عليـك بالإسلام(١).

> وقد ذكر الفرزدق احياء جدّه للمؤودات في كثير من شعره كما قال: ومنا الذي منع الوائدات وأحيى الوئيد فلم يؤدد(٢)

ويعرب عن شيوع هذه العادة الوحشيّة والمروّعة قوله سبحانه :

﴿ وَكَذَٰلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ اَوْلادِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيـُرْدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِيْنَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ (الأنعام / ١٣٧).

وكذا قوله: ﴿ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلاَدَهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللهُ افْتِرَاءً عَلَى اللهِ قَدْ ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَديِنَ ﴾ (الأنعام/ ١٤٠).

<sup>(</sup>١) بلوغ الارب ج٣ ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

#### ٩\_ أكل الخبائث من الدماء والحشرات

كانت العرب تأكل لحوم الأنعام وغيرها من الحيوانات كالفأر والضب الوزغ، وتأكل من الأنعام ما قتلته بذبح ونحوه، وتأكل الميتة بجميع أقسامها أعني المنخنقة، والموقوذة، والمتردية والنطيحة، وما أكل السبع، وكانوا يملؤون الأمعاء من الدم و يشوونه و يطعمونه الضيف وكانوا إذا أجدبوا جرحوا إبلهم بالنصال وشربوا ما يسيل منها من الدماء.

هذا ورغم أنّه مضى على ظهور التشريع الإسلامي إلى الآن أربعة عشر قرناً فإنَّ كثيراً من الأمم غير المسلمة تأكل أصناف الحيوانات حتّى الكلب والهر، بل والديدان والأصداف، وقد اتّخذ الإسلام بين هذا وذاك طريقاً وسطاً، فأباح من اللحوم ما تستطيبه الطباع المعتدلة من بني الإنسان، فحلّل من البهائم الضان والمعز والبقر والإبل، وكرّه أكل لحوم الفرس والحمار، وحلل من الطيور غير ذات الجوارح ممّا له حوصلة ودفيف ولا مخلب له، كما حلّل من لحوم البحر بعض أنواع السمك، واشترط في كل واحدمن هذه اللحوم نوعاً من التذكية.

والإمعان في الآية التالية يقودنا إلى أنّ العرب كانت تفقد نظام التغذية، أو كانت تتغذّى من كلّ ما وقعت عليه يدها من اللحوم، كما أنّها كانت تفقد الطريقة الصحيحة لذبح الحيوان، فكانوا يقتلونه بالتعذيب بدل ذبحه، وإليه يشير قوله سبحانه:

﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَاللَّهُ وَلَحْمُ الْحِنْزِيرِ وَمَا أُهِلِ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَاللَّمُ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ الاَّمَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾ (المائدة/ ٣).

فقد كانوا ينتفعون من الميتة والدم ولحم الخنزير والمذبوح باسم الأصنام والأوثان.

كما كانـوا يستفيدون من «المنخنقة» وهي التـي تدخل رأسها بيـن شعبتين من

شجرة فتختنق فتموت أو تخنق بحبل الصائد، «والموقوذة» وهي التي تضرب حتى تموت، «والمتردية» وهي التي تقع من جبل أو مكان عال أو تقع في بئر، «والنطيحة» وهي التي ينطحها غيرها فتموت.

# ١٠ \_ التقسيم بالأزلام

كان التقسيم بالأزلام ميسراً رائجاً بينهم، وكان لهذا العمل صبغة الدين، وقد اختلفوا في تفسيره على قولين:

ا \_ قالوا: المراد طلب قسم الأرزاق بالقداح التي كانوا يتفاءلون بها في أسفارهم، وابتداء أمورهم، وهي سهام كانت في الجاهليّة مكتوب على بعضها: «أمرني ربّي»، وعلى بعضها «نهاني ربتي»، وبعضها غفل لم يكتب عليه شيء، فإذا أرادوا سفراً أو أمراً يهتمّون به، ضربوا على تلك القداح، فإن خرج السهم الذي عليه «أمرني ربتي»، مضى الرجل في حاجته، وإن خرج الذي عليه «نهاني ربتي» لمض، وإن خرج الذي ليس عليه شيء أعاد.

٢ ـ روى على بن إبراهيم في تفسيره عن الصادقين كيفيّة التقسيم بالأزلام
 بشكل آخر، فقال :

إنّ الأزلام عشرة، سبعة لها انصباء وثلاثة لا انصباء لها، فالتي لها انصباء: الفذ، التوأم، المسبل، النافس، الحلس، الرقيب، المعلى. فالفَذ له سهم، والتوأم له سهمان، والمسبل له ثلاثة أسهم، والنافس له أربعة أسهم، والحلس له خمسة أسهم، والرقيب له ستّة أسهم، والمعلى له سبعة أسهم.

والتي لا انصباء لها: السفيح والمنيح والوغد.

وكانوا يعمدون إلى الجزور فيجزّئونه أجزاء، ثمّ يجتمعون عليه فيخرجون السهام، ويدفعونه إلى رجل، وثمن الجزور على من تخرج له « التي لا انصباء لها»

وهو القمار، فحرّمه الله تعالى (١).

والتفسير الثاني أنسب لكون البحث في الآية عن اللحوم المحرّمة .

# ١١ ـ النسئ في الأشهر الحرم

لقد شاع في الألسن ان العرب لمّا كانوا أصحاب غارات وحروب وكان استمرار الحروب والغارات مانعاً عن إدارة شؤون المعاش، عمدوا إلى تحريم القتال والحرب في الأشهر الأربعة المعروفة بالأشهر الحرم أعني: «رجب وذي القعدة وذي الحجة ومحرّماً».

والظاهر من بعض الآيات أنّ التحريم هـذا كان مستنداً إلى تشـريع سماوي، كما هو المستفاد من قول الله تعالى :

﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهُ راً فِي كِتَـابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْارْضَ مِنْهَا اَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيهِنَّ اَنْفُسَكُمْ ﴾ (التوبة/ ٣٤).

فإنّ قوله ﴿ ذلِكَ الدِّينُ القَيِّم ﴾ إشارة إلى أنّه جزء من الدّين القيّم لا من طقوس العرب الجاهلي، و لعلّه كان سنّة من سنن النبي إبراهيم ورثتها عنه العرب.

وعلى كلّ تقدير فقد كان العرب يتدخّلون في هذا التشريع الإلهي فيؤخّرون الحرمة من الشهر الحرام إلى بعض الأشهر غير المحرّمة.

وبعبارة أُخرى كانوا يؤخّرون الحرمة، ولا يبطلـونها برفعها من أساسها و أصلها حفاظاً على السنّة الموروثة عن أسلافهم عن النبي إبراهيم(عليه السلام).

فمثلاً كانوا يـؤخّرون تحريم محرّم إلى صفر، فيحرّمون الحرب في صفر

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ج٢ ص١٥٨ و ما أشبه التقسيم بالأزلام بالعمل المعروف في عصرنا بـ «اليانصيب الوطني».

ويستحلّونها في محرّم فيمكثون على ذلك زماناً ثمّ يزول التحريم عن صفر ويعود إلى محرّم، وهذا هو المعنى بالنسئ (أي التأخير).

وكان الدافع وراء هذا النسي هو انهم أصحاب حروب وغارات، فكان يشقّ عليهم أن يمتنعوا عن القتال ثلاثة أشهر متوالية وهي: ذو القعدة وذو الحجة ومحرّم، ولا يغزون فيها، ولهذا كانوا يؤخرون تحريم الحرب في محرّم إلى شهر صفر، قال سبحانه:

﴿ إِنَّمَا النَّسِى ۚ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا بُحِلُّونَهُ عَامَاً وَيُحَرِّمُونَهُ عَامَاً لِيُوَاطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللهُ زُيِّنَ لَهُمْ سُوءُ أَعْمَالِهِمْ وَاللهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ اللهُ وَيَوْطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللهُ زُيِّنَ لَهُمْ سُوءُ أَعْمَالِهِمْ وَاللهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ (التوبة/ ٣٧).

روى أهل السير أنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال في خطبة حجّة الوداع:

«ألا وان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، السنة اثنا عشر شهراً منها أربعة حرم ثلاثة متواليات، ذو القعدة وذو الحجّة ومحرّم ورجب مضربين جمادي وشعبان»(۱).

والحديث يعرب عن شكل آخر للنسئ غير ما ذكرناه فإنّ ما ذكرناه كان مختصاً بتأخير حكم الحرب من محرّم إلى صفر، ولكن النسئ المستفاد من الحديث على وجه آخر وهو انّ المشركين كانوا يحجّون في كل شهر عامين فحجّوا في ذي الحجّة عامين، وحجّوا في محرّم عامين، ثمّ حجّوا في صفر عامين، وكذا في بقيّة الشهور اللاحقة حتّى إذا وافقت الحجّ التي قبل حجّة الوداع في ذي القعدة ثمّ حجّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في العام القادم حجّة الوداع، فوافقت في ذي الحجة، فعند ذلك قال النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «ألا انّ الزمان قد استدار كهيئته».

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ج٣ ص٢٢.

#### ١٢ ـ الربا ذلك الاستغلال الجائر

كان العرب الجاهليتون يرون البيع والربا متماثلين، ويقولون: "إنّما البيع مثل الربا» فيضفون الشرعيّة على الربا كإضفائها على البيع، ولكن شتّان ما بين البيع والربا، فإنّ الثاني ينشر القسوة والخسارة، ويورث البغض والعداوة، ويفسد الأمن والاستقرار، ويهيّئ النفوس للانتقام بأية وسيلة ممكنة ويدعو إلى الفرقة والاختلاف سواء كان الربا مأخوذاً من قبل الفرد أو مأخوذ من جانب الدولة.

وفي الثاني من المفاسد ما لا يخفى إذ أدنى ما يترتب عليه تكديس الثروة العامة، وتراكمها في جانب، وتفشّي الفقر والحرمان في الجانب الآخر، وظهور الهوّة السحيقة بين المعسرين والموسيرين بما لا يسدّه شيء.

ولسنا هنا بصدد بيان هذه المفاسد والمساوئ، لكن الهدف هو الإشارة إلى أنّ الربا كان من دعائم الاقتصاد الجاهلي، والقرآن نزل يوبّخ العرب على ذلك بوجه لا مثيل له، ويقول سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَذَرُوا مَا بَقِىَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمُ رُؤُوسُ آمُوالِكُمُ لا تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلِمُونَ وَلاَتُظْلَمُونَ ﴾ (البقرة/ ۲۷۸ و۲۷۹).

ويقول سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ يَـ أَكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ اللَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشّيطانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا﴾ (البقرة/ ٢٧٥).

والآية تشبته آكل الربا بالممسوس المجنون، فكما أنّه لأجل اختلال قوته المميزة لا يفرق بين الحسن والقبح، والنافع والضار، والخير والشر، فهكذا حال المرابي عند أخذ الربا، فلأجل ذلك عاد لا يفرق بين الربا والبيع، ويقول: «إنّمَا البَيعُ مِثْلُ الرِّبَا» مع أنّ الذي تدعو إليه الفطرة وتقوم عليه الحياة الإجتماعية للإنسان، هو أن يعامل بمعاوضة ما عنده من المال الذي يستغني عنه، بما عند غيره من المال الذي يحتاج إليه.

وأمّا إعطاء المال وأخذ ما يماثله بعينه، مع زيادة فهذا شيء يخالف قضاء الفطرة وأساس المعيشة، فإنّ ذلك يؤدّي من جانب المرابي إلى اختلاس مال المدين، وتجمّعه عند المرابي وهذا المال لا يزال ينمو ويزيد، ولا ينمو إلاّ من مال الغير، فهو في الانتقاص والانفصال من جانب، وفي الزيادة والانضمام من جانب آخر، ونتيجة ذلك هو ظهور الاختلاف الطبقي الهائل الذي يؤول إلى انقسام المجتمع إلى طبقتين: طبقة ثريّة تملك كل شيء، وطبقة فقيرة تفقد كل شيء، والأولى تعاني من البطنة، والثانية تتضوّر من السغب.

#### خاتمة المطاف

ونختم البحث بما رواه علي بن إبراهيم في تفسيره من أنّه قدم أسعد بن زرارة وذكوان بن عبد قيس وهما من الخزرج وكان بين الأوس والخزرج حرب قد بغوا فيها دهوراً طويلة ، وكانوا لا يضعون السلاح لا بالليل ولا بالنهار ، وكان آخر حرب بينهم يوم بعاث ، وكانت الأوس على الخزرج ، فخرج أسعد بن زرارة وذكوان إلى مكّة في عمرة رجب يسألون الحلف على الأوس ، وكان أسعد بن زرارة صديقاً لعُتبة بن ربيعة ، فنزل عليه فقال له: إنّه كان بيننا وبين قومنا حرب وقد جئناكم نطلب الحلف عليهم . فقال عتبة : بعدت دارنا عن داركم ولنا شغل لا نتفرّغ لشيء .

قال: وما شغلكم وأنتم في حرمكم وأمنكم؟

قال له عتبة: خرج فينا رجل يدّعي أنّه «رسول الله» سفَّه أحلامَنا وسبَّ آلهتنا، وأفسد شبابنا، وفرّق جماعتنا.

فقال له أسعد: من هو منكم؟

قال: ابن عبد الله بن عبد المطلب من أوسطنا شرفاً وأعظمنا بيتاً.

وكان أسعد وذكوان وجميع الأوس والخزرج يسمعون من اليهود الذين كانوا بينهم: النضير وقريظة وقينقاع: انّ هذا أوان نبيّ يخرج بمكّة يكون مهجره المدينة لنقتلنّكم به يا معشر العرب. فلمّا سمع ذلك أسعد وقع في قلبه ما كان سمعه من اليهود.

فقال: فأين هو؟ قال: جالس في الحجر وإنّهم لا يخرجون من شعبهم إلاّ في الموسم فلا تسمع منه ولا تكلّمه فإنّه ساحر يسحرك بكلامه، وكان هذا في وقت محاصرة بني هاشم في الشعب.

فقال له أسعد: فكيف أصنع وأنا معتمر؟ لابد أن أطوف بالبيت، فقال له: ضع في أذنيك القطن.

فدخل أسعد المسجد وقد حشى أذنيه من القطن، فطاف بالبيت ورسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) جالس في الحجر مع قوم من بني هاشم فنظر إليه فجأة.

فلمّا كان الشوط الثاني قال في نفسه: ما أجد أجهل منتي أيكون مثل هذا الحديث بمكّة فلا أعرفه حتى أرجع إلى قومي فأخبرهم، ثمّ أخذ القطن من أذنيه ورمى به، وقال لرسول الله: "أنعم صباحاً" فرفع رسول الله رأسه إليه وقال: قد أبدلنا الله به ما هو أحسن من هذا، تحيّة أهل الجنّة: السلام عليكم.

فقال أسعد: إنّ عهدي بهذا لقريب، إلى ما تدعو يا محمّد؟

فقال(صلّى الله عليه و آله و سلّم): إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله و انّي رسول اللهِ وأدعوكم:

- ١ ـ أَنْ لاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا .
  - ٢ ـ وَبِالْوَٰالِدَيْنِ إِحْسَانَاً.
- ٣ ـ وَلا نَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ مِنْ اِمْلاَقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ و اِيَّاهُمْ.
  - ٢ \_ وَلا تَقْرَبُوا الْفَواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَما بَطَنَ .
- ٥ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إلا بِالْحَقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ.
  - ٤ ـ وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيم إلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ.
    - ٧ \_ وَاَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيْزانَ بِالْقِسْطِ.

- ٨ ـ لانْكَلّْفُ نَفْسَاً إِلاَّ وُسْعَهَا.
- ٩ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ.
- ١٠ وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (الأنعام/ ١٥١ و١٥٢).

فلمّا سمع أسعد هذا قال: أشهد أنْ لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له و انّك رسول الله، يا رسول الله بأبي أنت وأُمّي، أنا من أهل يثرب من الخورج، بيننا وبين إخواننا من الأوس حبال مقطوعة، فإن وصلها الله بك، فلا أحد أعزّ منك، ومعي رجل من قومي فإن دخل في هذا الأمر رجوت أن ينعم الله لنا أمرنا فيه، والله يا رسول الله لقد كنّا نسمع من اليهود خبرك، كانوا يبشّروننا بمخرجك ويخبروننا بصفتك وأرجو أن تكون دارنا دار هجرتك، وعندنا مقامك، فقد أعلمنا اليهود ذلك، فالحمد لله الذي سا قني إليك، والله ما جئت إلاّ لنطلب الحلف على قومنا، وقد آتانا الله بأفضل ممّا أتيت له . . . . (۱).

إنّ هذا النص التاريخي يدفعنا إلى القول بأنّ رئيس الخزرج كان قد وقف على داء قومه العيّاء، ودوائه الناجع، وإنّ قومه لن يسعدوا أبداً بالتحالف مع هذا وذاك وشن الغارات وإن انتصروا على الأوس، وإنّما يسعدون إذا رجعوا إلى مكارم الأخلاق، وتحلّوا بفضائلها التي جاءت أصولها في هاتين الآيتين اللتين تلاهما رسول الله عليه و آله و سلّم) في حجر إسماعيل.

عرف وافد الخزرج على أنّ مجتمع يشرب ومن والاه قد أشرفوا على الدمار والانهيار، لأجل أنّهم غارقين في غمرات الشرك، ووأد البنات، واقتراف الفواحش، وقتل النفس المحترمة، وأكل مال اليتيم، وبخس الأموال عند الكيل والتوزين، وترك العدل والقسط في القول والعمل، ونقض عهود الله إلى غير ذلك من الأعمال السيئة فلا يصلحهم إلا إذا خرجوا عن شراك هذه المهالك والموبقات.

<sup>(</sup>۱) اعلام الورى بأعلام الهدى، ص۵۷، و للقصة ذيل جدير بالمطالعة و قدأخذنا منها موضع الحاجة.

فخرج إلى يثرب ومعه مبعوث من قبل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أعني "مُصعبَ بن عُمير" فبشّر أهل يثرب بما عرف من الحقّ، وصار ذلك تمهيداً لقدوم الرسول الأكرم إلى بلده، بعدما بعثوا وفوداً إلى مكّة ليتعرّفوا على رسول الله ويبايعوه على ما هو مذكور في السيرة والتاريخ.

فنقول: كان هذا هو موطن النبي ودار ولادته وهذه هي ثقافة قومه وحضارة بيئته، وهذه صفاتهم وعاداتهم وتقاليدهم، وهذه هي علومهم ومعارفهم، حروبهم وغاراتهم، عطفهم وحنانهم، كل ذلك يعرب عن إنحطاط حضاري، وإنحلال خلقي، كاد أن يودي بهم إلى الهلاك والدمار لو لا أن شاء الله حياتهم الجديدة وميلادهم الحديث.

وأين هذا مما جاء به القرآن الكريم والسنة النبوية من الدعوة إلى التوحيد، ورفض الأصنام والأوثان، وحرمة النفوس، والأعراض والأموال، والدعوة إلى العلم، والقراءة والكتابة، والحث على العدل والقسط في القول والعمل، والتجنب عن الدعارة والفحشاء، ومعاقرة الخمر والميسر، فلو دل ذلك على شيء فإنما يدل على أنّ ما جاء به من الأصول لا يمت إلى بيئته بصلة.

هذا ما في الذكر الحكيم حول البوضع الإجتماعي والثقافي والعقائدي والعسكري للعرب في العصر الجاهلي وما كانوا عليه من حيرة وضلال، وسقوط وانهيار، فهلم معي ندرس وضع العرب الجاهلي عن طريق آخر وهو الإمعان في كلمات الإمام أمير المؤمنين علي (عليه السلام) الذي عاين الوضع الجاهلي بأم عينيه، فقد قام الإمام في خطبه ورسائله وقصار كلماته ببيان أحوال العرب قبل البعثة، وما كان يسودهم من الوضع المؤسف، وبما أنّ الإمام هو الصادق المصدّق، نقتطف من كلامه في مجال الخطب والرسائل والكلم القصار ما يمت إلى الموضوع بصلة، وفي ذلك غنى وكفاية لمن أراد الحق:

#### أ-الفوضويّة العقائديّة

١ - "وَأَهْلُ الْأَرْضِ يَوْمَئِذٍ مِللً مُتَفَرِّقَةٌ، وَأَهْوَاءٌ مُنْتَشِرَةٌ، وَطَرائِقُ مُتَشَتَّتَةٌ، بَيْنَ مُشَبِّهٍ لِلهِ بِخَلْقِهِ، اَوْ مُلْحِدٍ فِي اسْمِهِ اَوْ مُشِيرٍ إِلَى غَيْرِهِ، فَهَدَاهُمُ بِهِ مِنَ الضَّلاَلَةِ وَ اَنْقَذَهُمْ بِمَكَانِهِ مِنَ الْجَهَالَةِ» (١).
 وَ اَنْقَذَهُمْ بِمَكَانِهِ مِنَ الْجَهَالَةِ» (١).

٢ - «بَعَثَهُ وَ النَّاسُ ضُلاَّلُ فِي حيْرَةٍ ، وَ حَاطِبُونَ فِي فِتْنَةٍ ، قَدِاسْتَهْوَتْهُمُ الْأَهُواءُ ،
 وَ اسْتَزَلَّتُهُمُ الْكِبْرِيَاءُ ، وَ اسْتَخَفَّتُهُمُ الْجَاهِلِيَّةُ الْجَهْلاَءُ ، حَيَارَىٰ فِي زَلْزَالٍ مِنَ الْأَمْرِ ،
 وَ بَلاَءٍ مِنَ الْجَهْلِ فَبَالَغَ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ - فِي النَّصِيحَةِ وَ مَضَىٰ عَلَى الطَّرِيقَةِ وَ دَعَا إلى الْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ » (١).
 إلى الْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ » (١).

٣ - "وَ النَّاسُ فِي فِئَنِ انْجَدَمَ فِيْهَا حَبْلُ الدّينِ، وَ تَزَعْزَعَتْ سَوَارِي الْيَقِينِ، وَ الْحَتَلَفَ النَّجُرُ، وَ تَشَتَّتَ الْأَمْرُ، وَ ضَاقَ الْمَخْرَجُ، وَ عَمِى الْمَصْدَرُ، فَالْهُدَى خَامِلٌ، وَ الْعَمَى شَامِلٌ، عُصِى الرَّحْملنُ، وَ نُصِرَ الشَّيْطَانُ، وَ حُدْلَ الْإِيمَانُ، فَانْهَارَتْ دَعَائِمُهُ، وَ تَنكَّرَتْ مَعَالِمُهُ، وَ دَرَسَتْ سُبُلُهُ، وَ عَفَتْ شُرُكُهُ. اَطَاعُوا الشَّيْطَانَ فَسَلَكُوا مَسَالِكَهُ وَوَرَدُوا مَنَاهِلَهُ، بِهِمْ سَارَتْ اَعْلاَمُهُ، وَ قَامَ لِوَاقُهُ. فِي فِئَنِ دَاسَتْهُمْ بِاَخْفَافِهَا، وَ وَطَنَتْهُمْ بِاَظْلاَفِهَا، وَ قَامَتْ عَلَى سَنَابِكِهَا، فَهُمْ فِيْهَا تَاتِهُونَ، حَائِرُونَ، جَاهِلُونَ، مَعْلُونَ، عَامِلُهُ مَ فَعُمْ فِيْهَا تَاتِهُونَ، حَائِرُونَ، جَاهِلُونَ، مَعْدُرُ ذَارٍ وَ شَرِّ جِيرَانٍ، نَوْمُهُمْ شُهُودٌ، وَ كُحْلُهُمْ دُمُوعٌ، بِاَرْضِ عَالِمُهَا مُلْحَمٌ، وَجَاهِلُهَا مُكْرَمٌ "").

٣ - "وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، ابْتَعَثَهُ وَ النَّاسُ يَضْرِبُونَ في غَمْرَةٍ، وَ يَمْوُهُ وَ النَّاسُ يَضْرِبُونَ في غَمْرَةٍ، وَ يَمْوُهُ وَ النَّاسُ عَلْمَ أَفْدِدَتِهِمْ اَقْفَالُ وَيَمُونَ في حَيْرَةٍ، قَدْقَادَتُهُمْ أَزِمَّةُ الْحَيْنِ، وَ اسْتَغْلَقَتْ عَلَى أَفْدِدَتِهِمْ أَقْفَالُ الرَّيْنِ " (\*).
 الرَّيْنِ " (\*).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة ٩٥.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة ٢.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، الخطبة ١٩١.

2- "ثُمَّ إِنَّ اللهُ سُبْحَانَهُ بَعَثَ مُحَمَّداً - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ - بِالْحَقِّ حِيْنَ دَنَا مِنَ اللَّهُ ثِنَا الْإِنْقِطَاعُ ، وَ اَقْبُلَ مِنَ الْآخِرَةِ الْإِطلَّاعُ ، وَ اَظْلَمَتْ بَهْجَتُهَا بَعْدَ اِشْرَاقٍ ، وَ قَامَتْ اللَّهُ ثِنَا الْإِنْقِطَاعُ ، وَ اَقْبَلَ مِنَ الْآخِرَةِ الْإِطلَّاعُ ، وَ اَزْفَ مِنْهَا قِيادٌ ، في انْقِطَاعٍ مِنْ مُدَّتِهَا ، وَ اقْتِرَابٍ مِنْ اَشْرَاطِهَا ، وَ تَصَرَّمُ مِنْ اَهْلِها ، وَ انْفِصَامٍ مِنْ حَلْقَتِها ، وَ انْتِشَادٍ مِنْ اَشْبَها ، وَ عَفَاءٍ مِنْ اَعْلَامِها ، وَ تَصَرَّمُ مِنْ اَهْلِها ، وَ تَكَشَّ فِ مِنْ عَوْرَاتِها ، وَ قِصَرٍ مِنْ طُولِها ، جَعَلَهُ اللهُ سَبَيِها ، وَ عَفَاءٍ مِنْ اَعْلاَمِها ، وَ تَكَشَّ فِ مِنْ عَوْرَاتِها ، وَ قِصَرٍ مِنْ طُولِها ، جَعَلَهُ اللهُ بَلَاعًا لِرِسَالَتِهِ ، وَ كَرَامَةً لِأُمَّتِهِ ، وَ رَبِيعًا لِآهُلِ زَمَانِهِ ، وَ رِفْعَةً لِأَعْوَانِهِ ، وَ شَرَفًا لِآهُلِ أَنْ صَانِهِ ، وَ رَفْعَةً لِأَعْوَانِهِ ، وَ شَرَفًا لِآنُ اللهُ اللهُ

# ب- الوضع الإجتماعي في العصر الجاهلي

2- «اَرْسَلَهُ عَلَى حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وَ طُولِ هَجْعَةٍ مِنَ الْاُمْمِ، وَ اغْتِزَامٍ مِنَ الْفَتْنِ وَ انْتِشَارٍ مِنَ الْاُمُورِ، وَ تَلَظَّ مِنَ الْحُرُوبِ، وَ اللَّانْيَا كَاسِفَةُ النَّورِ، ظَاهِرَةُ الْغُرُورِ، عَلَى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ وَرَقِهَا، وَ إِيَاسٍ مِنْ ثَمَرِهَا، وَ اغْوِرَاءٍ مِنْ مَائِهَا، قَدْ دَرَسَتْ مَنَارُ عَلَى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ وَرَقِهَا، وَ إِيَاسٍ مِنْ ثَمَرِهَا، وَ اغْوِرَاءٍ مِنْ مَائِهَا، قَدْ دَرَسَتْ مَنَارُ اللهُدَى، وَ ظَهَرَتْ اعْلَامُ الرَّدَى، فَهِى مُتَجَهِّمَةُ لأَهْلِهَا، عَابِسَةٌ فِى وَجْهِ طَالِبِها ثَمَرُهَا الْهُدَى، وَ طَعَامُها الْجِيْفَةُ، وَ شِعَارُهَا الْحَوْفُ، وَ دِثَارُهَا السَّيثُفُ، فَاعْتَبِرُوا عِبَادَ اللهِ وَاذْكُرُوا تِيْكَ اليِّي آبَاؤُكُمْ وَ إِخْوَانُكُمْ بِهَا مُرْتَهَنُونَ» (٢٠).

# ج ـ المستوى الثقافي لأهل الجاهلية

٧ - "وَ لَاتَكُونُوا كَجُفَاةِ الجَاهِلِيَّةِ، لاَ فِي الدِّينِ يَتَفَقَّهُونَ، وَ لَا عَنِ اللهِ يَعْقِلُونَ،
 كَقَيْضِ بَيْضٍ فِي آدَاحِ يَكُونُ كَسْرُهَا وِزْراً وَ يُخْرِجُ حِضَانُهَا شَرّاً» (٣٠).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة ٨٩.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة ١۶۶.

٨ - «اَمَّا بَعْدُ فَاِنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ بَعَثَ مُحَمَّداً ـ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ البِهِ ـ وَ لَيْسَ اَحَدٌ مِنَ الْعَرَبِ يَقْرَأُ كِتَاباً ، وَ لَا يَدُّعِي نُبُوَّةً ، وَ لاَ وَحْياً » (١).

#### د\_سيادة الوثنية

٩ ـ «فَبَعَثَ اللهُ مُحَمَّداً ـ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ ـ بِالْحَقِّ لِيُخْرِجَ عِبَادَهُ مِنْ عِبَادَةِ
 الْأَوْثَانِ إلَىٰ عِبَادَتِهِ ، وَ مِنْ طَاعَةِ الشَّيْطَانِ إلَى طَاعَتِهِ بِقُرْآنٍ قَدْبَيَّنَهُ وَ أَخْكَمَهُ " (١).

١٠ ـ "بَعَنْهُ حِينَ لأَعَلَمُ قَائِمٌ، وَ لَأَمْنَارٌ سَاطِعٌ، وَ لَأَمَنْهُجُ وَاضِحٌ "".

#### ه\_ العصبية الجاهلية

١١ ـ «أَضَاءَتْ بِهِ الْبِلاَدُ بَعْدَ الضَّلاَلَةِ الْمُظْلِمَةِ ، وَ الْجَهَالَةِ الْغَالِبَةِ ، وَ الْجَفْوَةِ الْجُفُوةِ الْجَافِيةِ ، وَ النَّاسُ يَسْتَجِلُونَ الْحَرِيمَ وَ يَسْتَكِلُونَ الْحَكِيمَ ، وَ يَحْيَونَ عَلَى فَتْرَةٍ ، وَ النَّاسُ يَسْتَجِلُونَ الْحَرِيمَ وَ يَسْتَكِلُونَ الْحَكِيمَ ، وَ يَحْيَونَ عَلَى فَتْرَةٍ ، وَ يَحْيَونَ عَلَى فَتْرَةٍ ، وَ يَحْيَونَ عَلَى فَتْرَةٍ ،
 وَ يَمُوتُونَ عَلَى كَفْرَةٍ » (١٠).

# و\_مأكلهم و مشربهم

١٢ ـ ١٠ اِنَّ اللهَ بَعَثَ مُحَمَّداً ـ صلَّى اللهُ عليه وآلهِ وسلَّم ـ نَذِيراً لِلْعَالَمِينَ، وَ آمِيناً
 عَلَى التَّنْزِيلِ، وَ آنْتُمْ مَعْشَرَ الْعَرَبِ عَلَى شَرِّ دِينٍ وَ فِى شَرِّ دَارٍ، مُنْيِخُونَ بَيْنَ حِجَارَةٍ
 خُشْنٍ، وَ حَيَّاتٍ صُمَّ، تَشْرَبُونَ الْكَدِرَ، وَ تَأْكُلُونَ الْجَشِبَ وَ تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة ١٠٤ و٣٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة ١٩۶.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة ١٥١.

# وَتَقْطَعُونَ أَرْحَامَكُمْ، الْأَصْنَامُ فِيكُمْ مَنْصُوبَةٌ، وَ الْآثَامُ بِكُمْ مَعْصُوبَةٌ ا(١).

# ز\_مكانة المرأة في الجاهلية

17 \_ كلامه في المرأة الجاهلية مخاطباً عسكره قبل لقاء العدو بصفين: «وَ لاَتَهِيجُوا النِّسَاءَ بِأَذَى وَ إِنْ شَنَمْنَ أَعْرَاضَكُمْ، وَ سَبَبْنَ أَمْرَاءَكُمْ، فَإِنَّهُ مَ ضَعِيفَاتُ الْقُوى وَ الْاَنْفُسِ وَ الْعُقُولِ، إِنْ كُنَّا لَنُوْمَرُ بِالْكَفِّ عَنْهُنَّ وَ إِنَّهُنَّ لَمُشْرِكَاتٌ وَ إِنْ كَانَ الرَّجُلُ لَيَتَنَاوَلُ الْمَرْأَةَ فِي الجَاهِلِيَّةِ بِالْفَهْرِ، أَوِ الْهِرَاوَةِ فَيُعَيَّرُ بِهَا وَ عَقِبُهُ مِنْ بَعْدِهِ اللهَ الرَّجُلُ لَيَتَنَاوَلُ الْمَرْأَةَ فِي الجَاهِلِيَّةِ بِالْفَهْرِ، أَوِ الْهِرَاوَةِ فَيُعَيَّرُ بِهَا وَ عَقِبُهُ مِنْ بَعْدِهِ اللهَ الرَّجُلُ لَيَتَنَاوَلُ الْمَرْأَةَ فِي الجَاهِلِيَّةِ بِالْفَهْرِ، أَوِ الْهِرَاوَةِ فَيُعَيَّرُ بِهَا وَ عَقِبُهُ مِنْ بَعْدِهِ اللهَ اللهَ الْمَوْلَةُ اللّهُ الْمَوْلَةُ الْمَوْلَةُ فَيْ الْمَوْلَةُ اللّهُ الْمَوْلَةِ اللّهِ مَا وَاللّهُ الْمَوْلَةُ اللّهُ الْمَوْلَةِ اللّهُ الْمَوْلَةُ اللّهُ الْمَوْلَةُ الْمَوْلَةُ الْمَوْلَةُ فِي الْمَالُولُ الْمَوْلَةُ اللّهُ اللّهُ الْمَوْلَةُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمَوْلَةِ الْمُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمَوْلَةُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُقُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمَوْلَةُ فِي الْمُ الْمُؤْلِقُولُ الْمَوْلُولُ الْمَوْلُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمِرَاقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِيلِيَةِ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمِهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمِؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقِلْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمِلْمُ ا

﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَىٰ السَّمْعَ وَ هُوَ شَهِيدٌ﴾

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة ٢٤.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الكتاب رقم١٤ من وصيّته له عليه السلام.

# ميلاد النبي الأكرم على الله الله المعالف أو أو تبسلج النسور في الظللم الحالك

إنّ التعرّف على حياة النبي يتوقّف على دراسة مراحل ثلاث تشكّل فصول عمره المبارك وهي:

١ \_ من ولادته إلى بعثته .

٢ \_ من بعثته إلى هجرته .

٣ ـ من هجرته إلى رحلته .

إنّ أصحاب السير والتواريخ درسوا الفصول الثلاثة على ضوء الروايات والأحاديث التي تلقّوها عن الصحابة والتابعين، ونحن ندرسها على ضوء القرآن الكريم، فنقول:

اتفق المؤرخون على أنّ النبي الأكرم ولد عام الفيل، وهي السنة الّتي عمد أبرهة إلى تدمير الكعبة وهدمها ولكنّه باء بالفشل وهلك هو وجنوده بأبابيل، كما يحكي عنه قوله سبحانه: ﴿أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ \* أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدُهُمْ فِي تَضْلِيلِ \* وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ تَرْميهِمْ بِحِجَارَة مِنْ سِجّيلٍ \* فَجَعَلَهُمْ كَيْدُهُمْ فِي تَضْلِيلٍ \* وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ تَرْميهِمْ بِحِجَارَة مِنْ سِجّيلٍ \* فَجَعَلَهُمْ كَيْدُهُمْ فِي تَضْلِيلٍ \* وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ تَرْميهِمْ بِحِجَارَة مِنْ سِجيلٍ \* فَجَعَلَهُمْ كَيْدُهُمْ فِي تَضْلِيلٍ \* وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ تَرْميهِمْ بِحِجَارَة مِنْ سِجيلٍ \* فَجَعَلَهُمْ كَيْدُهُمْ فِي مَا يُعْمِدُهُمْ فِي مَا يُعْمِدُهُمْ اللهَيلُ ١ - ٥٤).

ومن أراد الوقوف على تفصيل القصّة فعليه المراجعة إلى كتب السيرة والتفسير والتاريخ . ويظهر ممّا أخرجه مسلم أنّ هذا اليوم يوم مبارك، قال: إنّ أعرابياً قال: يارسول الله ما تقول في صوم يوم الإثنين؟ فقال: ذلك يوم ولدت فيه، وأنزل عليّ فيه (١).

لم يذكر القرآن ما يرجع إلى المرحلة الأولى من حياته إلاّ شيئاً قليلاً نشير إليها إجمالاً:

١ \_ عاش يتيماً فآواه سبحانه .

٢ \_ كان ضالًّا فهداه .

٣\_كان عائلاً فأغناه.

٤ ـ كما ذكر أسماءه في غير واحد من السور.

۵ - جاءت البشارة باسمه «أحمد» في الإنجيل.

٤ \_ كان أُمّياً لم يدرس ولم يقرأ ولم يكتب.

٧ ـ كان قبل البعثة مؤمناً موحّداً عابداً لله فقط.

فإليك البحث عن هذه الأمور واحداً بعد آخر:

# ا-الإيواء بعد اليُّتم

ولد النبيّ الأكرم من والدين كريمين فوالده عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم.

واتّفقت الإماميّة والزيديّة وجملة من محقّقي السنّة على أنّه كان موحّداً مؤمناً. ويستدل من صفاته المحمودة، وفضائله المرموقة، والأشعار المأثورة، على

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد، ج۵ ص۲۹۷\_۲۹۹، و السنن الكبرى للبيهقي ج۴ ص۲۹۳، و صحيح مسلم ـ كتاب الصيام باب استحباب صيام ثلاثة أيام من كل شهر ج۱ ص۹۷.

أنّه كان على خط التوحيد وعلى دين آبائه، نقل المؤرّخون: إنّ عبد الله بن عبد الله بن عبد المطلب أقبل من الشام في عِيرٍ لقريش فنزل بالمدينة وهو مريض، فأقام بها حتى توفّي ودفن في دار النابغة في الدار الصغرى إذا دخلت الدار عن يسارك، وليس بين أصحابنا فيه اختلاف(۱).

وقد مات \_ رضي الله عنه \_ والنبي جنين في بطن أمّه .

وأمّا والدته فهي «آمنة بنت وهب» خرجت مع النبي وهو ابن خمس أو ستّ سنين ونزلت بالمدينة تزور أخوال جدّه، وهم بنو عدي بن النجار، ومعها أمّ أيمن فأقامت عندهم، ولمّا خافت على ولدها من اليهود خرجت من المدينة، فلمّا وصلت إلى الأبواء توفّيت ودفنت فيها(١).

وبذلك ولد النبي يتيماً وعاش يتيماً وإليه يشير قوله سبحانه ويقول: ﴿ اللهِ يَجِدُكَ يَتِيماً فَآوَى ﴾؟ (الضحي/ ۶).

ولعلّ الحكمة في تولّده ونشوئه يتيماً أحد الأُمور التالية أو جميعها :

أ\_ إنّ هذا الطفل سيلقى عليه في مستقبل حياته قولاً ثقيلاً كما يقول سبحانه: ﴿ انَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقيِلاً ﴿ (المزمّل/ ٥).

وأي قول أثقل من هداية الأُمّة الأُميّة إلى معالم السعادة، ولا يقوم بهذا العب، الثقيل إلا الأمثل فالأمثل من الشخصيات التي ملا روحها الصمود والثبات، ولا تحصل تلك الحالة إلا بعد تذوّق مرارة الدهور ومآسي الأيام حتّى يقع في بوتقة الأحداث ويخرج مؤهّلاً لحمل عب، الرسالة وهداية النّاس، وقد صار كزبر الحديد، عركته المحن، وحنّكته التجارب.

ب ـ ولد يتيماً ونشأ يتيماً حتى يقف على الوضع المأساوي السائد على الأيتام

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ج١ ص٨.

<sup>(</sup>٢) الاتحاف للبشراوي ص١٤٤، سيرة زيني دحلان، بهامش السيرة الحلبية ج١ ص٥٧.

في عامّة الأجيال، ولأجل ذلك يترتّب على قوله: ﴿ اَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيماً فَآوَى ﴾ قوله: ﴿ اَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيماً فَآوَى ﴾ قوله: ﴿ فَامَّا الْبَيْهِمَ فَلاَ تَقْهَرْ ﴾ .

ج ـ ما روي عن الإمام الصادق(عليه السلام): "إنّ الله عزّ وجلّ أَيْتَمَ نَبِيَّه لِئَلاّ يكون لأحدِ عَلَيْه طَاعَة»(١).

وروي عن الإمام الرضا(عليه السلام) أنه قال: «لئلاّ يجب عليه حق لمخلوق»(٢).

نعم ربّما يفسر اليتيم في الآية الكريمة بالوحيد كما يقال الدرّة اليتيمة ولكنّه لايناسب قوله: ﴿فَآوَى﴾ كما أنّه لا يناسب مع ما رتّب عليه من عدم قهر اليتيم.

#### ٢ ـ الهداية بعد الضلالة

الضلالة ضد الهداية فماذا يراد من الضلالة في الآية؟

هل يراد أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان في فترة من عمره مضطرب العقائد، منحرف السلوك، ولم يكن على طريق واضح مطمئن ثم هداه الله بالأمر الذي أوحى به إليه؟ أو أنّ المراد من الضلالة، هو الضلالة الذاتية التي تعمّ كُلّ الموجودات الحية من النبات والحيوان والإنسان، لولا هداية الله تبارك وتعالى التي أشير إليها في قوله سبحانه:

﴿ الَّذِي اَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ (طه/ ٥٠). وقِال: ﴿ وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ (الأعلى / ٣).

والنبات بما هو موجود ممكن، ضال لايهدي إلى طريق إلا بهداية الله تبارك وتعالى، وكذلك الحشرات والحيوانات، فالنحل بوحي منه سبحانه يسلك سبيل الكمال، كما أنّ الحيوان بهداية منه سبحانه يقف على طريق الحياة، والإنسان بما

<sup>(</sup>١) علل الشرائع ج١ ص١٣١.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا ص٠٢١.

أنّه ممكن ضالّ فاقد للهداية ، وإنّما يعرف طرق السعادة بهداية منه سبحانه ، وعلى ذلك فالآية تشير إلى الضلالة الذاتية التي هي من لوزام وجود الإنسان الممكن ولايمكن تحديد ذلك بوقت دون وقت ، بل الإنسان منذ أن خرج من بطن أُمّه يئولَد ضالاً، والله سبحانه في الآية المتقدّمة يشير إلى ذاك النوع من الضلالة .

ويؤيده أنّ مدار البحث في الآيات ما يرجع إلى أيّام طفولت وصباه فتفسيرها بالضلالة بمعنى الحيرة في العقيدة، وضلال الشعاب التي تتبلور في أيام الشباب وما بعده، بعيد عن سياق الآيات و يخالف ما هو المعلوم من حال النبي انّه كان موحداً مؤمناً منذ طفولته إلى شبابه إلى أن أوحى الله إليه سبحانه.

إنَّ الضلالة تطلق على معنيين يجمعهما فقد الهداية :

الأول: هيئة نفسانيّة تحيط بالقلب فيكفر بالله سبحانه، و آياته، وبيّناته، وأنبيائه، ورسله، أو ببعض منها، فالضلالة في الكفّار والمنافقين من هذا القسم، فهم منحرفون في السلوك والأوضاع.

الثاني: فقد الهداية مع كونه لائقاً بها غير أنّه يكون باب الهداية مسدوداً في وجهه كما هنو الحال في الأطفال والأحداث فهنؤلاء في أوان حياتهم يفقدون الهداية لولا أنّ الله سبحانه يريهم الطريق من طرق الفطرة وهداية العقل ثمّ الشرع.

فالنبي كان ضالاً بهذا المعنى أي كان يفقد الهداية الذاتية وإنّما هداه الله سبحانه منذ أن تعلّقت مشيئته بهدايته، وربّما يذكر مبدأها الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) في بعض كلماته وقال: «ولقد قرن الله من لدن إن كان فطيماً أعظم ملك من ملائكته، يسلك به طريق المكارم، ومحاسن أخلاق العالم ليلاً ونهاراً "(۱).

فوزان قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴾ وزان قوله سبحانه: ﴿ الَّذِي اَعْطَى كُلُّ شَيءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِ \* إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة الخطبة ١١٧ (طبع عبده).

الصَّالحِاتَ﴾ (العصر/ ٢و٣).

فليس الخسران في الآية أمراً وجودياً مثل الخسران الموجود في الكافر والمنافق فإنّ الخسران فيهما ينقلب إلى أمر وجودي وهيئة ظلمانية في النفس والروح، بل المراد هو عدم الهداية المذاتية لغرض أنّ كلّ إنسان ممكن، وكلّ ممكن غير واجد لشيء من صميم ذاته، وإنّما يجد ما يجد من جانبه سبحانه.

نعم، لو عاش وصار شابتاً وكهلاً وأنكر آيات الله، ودلائل وجوده، وأنبيائه، ورسله، فعند ذلك يتبدّل الخسران بمعنى فقد الهداية إلى هيئة ظلمانيّة تحدق بالقلب وتظلمه. فالضلالة بالمعنى الأوّل تقارن وجود الإنسان منذ أن يفتح عينه على الحياة، وبالمعنى الثانى تكون مكتسبة.

فتحصل من هذا البحث: انّ الآية لا تمت بحيرة العقيدة، وضلال الشعاب في فترة من العمر حتى يستدل بها عليه كونه كافراً قبل البعثة أو في برهة من حياته، ويحقّق هذا المعنى ويثبّته بوضوح انّ السورة بموضوعها وتعبيرها تعكس لمسة من حنان، ونسمة من رحمة، وطائفاً من ودّ، وكلّها تسلية وترويح وتطمين للنبي، وانّه سبحانه قام بأمر حياته وهدايته من أوان يتمه وفقده لأبيه، وهذا يجر إلى القول بأنّه ناظر إلى الهداية أوان الحياة بعد طروء اليتم عليه، وعندئذ فالضلالة تعتبر أمراً عدميّاً لا أمراً وجوديّاً.

# ٣- الإغناء بعد العيلولة

يذكر سبحانه من مننه الكبرى على النبي الأكرم(صلّى الله عليه وآله وسلّم) انّه كان فقيراً فأغناه الله تعالى بالكسب.

روى ابن هشام: كانت خديجة بنت خويلد امرأة تاجرة ذات شرف ومال تستأجر الرجال في مالها وتضاربهم إيّاه بشيء تجعله لهم، فكانت قريش قوماً تجّاراً فلمّا بلغها عن رسول الله ما بلغها من صدق حديثه، وعظم أمانته، وكرم أخلاقه بعثت

إليه فعرضت عليه أن يخرج في مال لها إلى الشام تاجراً وتعطيه أفضل ما كانت تعطي غيره من التجّار مع غلام لها يقال له «ميسرة»، فقبله رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) منها وخرج في مالها ذلك، وخرج معها غلامها «ميسرة» حتّى قدم الشام، ثمّ باع رسول الله سلعته التي خرج بها واشترى ما أراد أن يشتري (۱).

ويظهر ممّا رواه أبو الحسن البكري في كتاب الأنوار، انّ عمّه أبا طالب هو الذي أرشده إلى هذا الأمر و أنّه قال لابن أخيه: إنّ هذه خديجة بنت خويلد قد انتفع بمالها أكثر النّاس، وهي تعطي مالها سائر من يسألها التجارة ويسافرون، فهل لك يا ابن أخي أن تمضي معي إليها، ونسألها أن تعطيك مالاً تتّجر فيه؟ فقال: نعم (١).

وقد صرّح أبو طالب في خطبته خديجة لابن أخيه بأنّه عائل مُقلّ، فقال: هذا محمّد بن عبد الله لا يوازن برجل من قريش إلاّ رجّح عليه، ولا يقاس بأحد منهم إلاّ عظم عنه، وإن كان في المال مقلاً، فإنّ المال ورق حائل، وظلّ زائل (٣)، وهذا يعرب وقت الإغناء، وانّه تحقّق بعد الاتّجار بمال خديجة.

فهذه الآيات الثلاث تعرب عن الود، والحب، والرحمة والإيناس التي عمّ النبي في أوان حياته والكل ظاهر من خلال الآيات الثلاث:

﴿ اَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمَا فَآوَى \* وَوَجَدَكَ ضَالًّا فَهَدَىٰ \* وَ وَجَدَكَ عَائِلًا فَآغُنَىٰ ﴾

#### ٢ \_ تسميته بمحمّد وأحمد

إنّ القرآن الكريم يتفنّن في توصيف النبي وذكره بل في تسميته والإيماء إليه. فتارة يشير إليه بإحدى الصفات العامّة الشاملة لكل إنسان كما في قوله

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام ج١ ص١٩٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ج١٤ ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه صع نقلاً عن مناقب ابن شهر أشوب ج١ ص٢٤.

سبحانه: ﴿ فَأَوْحَى إلى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ﴾ (النجم/ ١٠).

وفي إضافة العبد إلى نفسه إلماع إلى تكريمه وتقرّبه منه.

وأُخرى يخاطبه بالألقاب الخاصّة بأنبيائه ورسله فيقول: ﴿ يَا أَيُّها النَّبِيُّ ﴾ أو ﴿ يَا أَيُّها النَّبِيُّ ﴾

وثالثة يخصّه بإسميه اللّذين يدعى بهما في الإسلام أعني «محمداً» و«أحمد».

أمّا الأول فقد جاء في مواضع أربعة من القرآن:

١ - ﴿ منا كَانَ مُحَمَّدٌ آبنا آحَدٍ من رِجنالِكُمْ وَلٰكِنْ رَسُولَ اللهِ وَخَاسَمَ
 النبينَ ﴿ (الأحزاب/ ۴٠)

٢ \_ ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ (آل عمران/ ١٢٢).

٣ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ و السَّذِينَ مَعَهُ الشِيدَّاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَّاءُ
 بَيْنَهُمْ ﴾ (الفتح/ ٢٩).

وأمّا الثاني فقد جاء في موضع واحد حيث يقول سبحانه:

﴿ وَاذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي اِسْرائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَـدَّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنْ النَّهِ النَّيْ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَـدَّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنْ التَّوْراةِ و مُبشِّراً بِرَسُولٍ يأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ آخْمَدُ فَلَمّا جَاءَهُمْ بِالبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (الصف/ ۶).

وليس الرسول بدعاً من بين الرسل في كونه ذا اسمين، فقد سبقه في ذلك ثلّة من الأنبياء كيوشع بن نون وهو ذو الكفل في القرآن، ويعقوب بن إسحاق وهو إسرائيل، ويونس وهو ذو النون في القرآن، وعيسى وهو المسيح.

ويظهر من الروايات المتضافرة انّ اسمهُ في السماء أحمد، فقد جاء نفر من اليهود إلى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ممتا سألوه انّه لـم سمّيت محمداً وأحمد و. . . ، فقال النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم): أمّا محمّد فإنّي محمود في الأرض، وأمّا أحمد فإنّي محمود في السماء(١).

والمراد من السماء عالم الـوحي ويؤيـده ما دلّت عليـه آية الصف مـن تبشير المسيح بمجرع نبيّ اسمه أحمد .

### «أحمد» من أسمائه عَيْنَا اللهُ

لا ريب في أنّ أحمد أحـد أسمائه المعروفة ولا يتردّد في تسميته بـه من له تتبّع في سيرته وتاريخ حياته، وهذا أبو طالب شيخ الأباطح يذكره في أشعاره بهذا الإسم.

قال أبو طالب:

أَلا إِنَّ خير الناس نفساً ووالدا إذا عدَّ سادات البريّة أحمد (١)

وقال ابن هشام: ولمّا خشى أبو طالب دهماء العرب أن يركبوه مع قومه، قال قصيدته التي تعوّذ فيها بحرم مكّة و بمكانه منها، وتودّد أشراف قومه، وهو على ذلك يخبرهم وغيرهم في ذلك من أنّه غير مسلّم رسول الله ولا تاركه بشيء أبداً حتى يهلك دونه، ومن تلك القصيدة قوله:

لعمري لقد كلّفت وجداً بأحمد وأحببته حبّ الحبيب المواصل فلا زال في الدّنيا جمالاً لأهلها وزيناً لمن والاه ربّ المشاكل فأصبح فينا أحمد في أرومة تقصّر عنها سورة المتطاول

وقال «حسان بن ثابت» شاعر عهد الرسالة في رثاء النبي(صلّى الله عليه وآله):

<sup>(</sup>١) علل الشرايع ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) ديوان أبي طالب ص١٣ .

مفجعة قد سفّها فقد أحمد فظلّت لآلاء الرسول تعدد أطالت وقوفاً تذرف العين جهدها على طلل القبر الذي فيه أحمد(١)

إلى غير ذلك من القصائد التي طفحت باسمه (صلّى الله عليه وآله) «أحمد» وقد أوعزنا إلى جملة منها في «مفاهيم القرآن» (٢).

# ٥ ـ تبشير المسيح بالنبي باسم «أحمد»

أخبر القرآن الكريم بـأنّ المسيح يوم بعث إلى بني إسرائيل بشّر بالنبي الخاتم باسمه أحمد وقال :

# ﴿ وَمُبشِّراً بِرَسُولِ يأتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمدَ ... ﴾

ثمّ إنّ رجال الكنائس أمام هذه البشارة على قولين:

تارة يقولون: إنّ المسيح بشر برسول يـأتي من بعده اسمه أحمد وهذا لا ينطبق على نبي الإسلام، فإنّ اسمه محمّد بنص القرآن واتّفاق المسلمين.

وأُخرى ينكرون أصل وجود البشارة في الأناجيل، وإنّه لم يرد أيّ تبشير بهذا.

والوجه الأوّل من السقوط والرداءة بمرحلة لا يستحقّ الجواب، فقد عرفت أنّ القرآن كما أسماه محمداً سمّاه أحمد، و أيضاً كما عرفت انّ الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يدعى منذ نعومة أظفاره بكلا الاسمين وقد أطراه الشَعراء وفي مقدّمتهم عمّه البارّ في قصائدهم واسموه بأحمد (٢).

والمهم هو القول الثاني، ولكن إنكاره لجاج وعناد، وهنا نذكر مورداً واحداً:

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة ج١ ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) مفاهيم القرآن ج٣ ص ٥٥٠\_٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية ج٢ ص٤٤٧و ٤٤٩.

قد وردت هذه البشارة في أبواب إنجيل يوحناً ونحن ننقلها عن التراجم العربية المطبوعة عام ١٨٢١م وسنة ١٨٢٤م وسنة ١٨٢٤م في مدينة «لندن» فالباب الرابع عشر من إنجيل يوحناً يتضمّن العبارات التالية:

١ ـ «إِنْ كُنْتُم تُحِبُّونِي فَاحِفَظُوا وَصَايَاي ١٥٠).

٢ ـ «واناً اطلب مِن الأب فيعطيكم فارقليط آخر ليثبت معُكم إلى الأبد» (١٤).

٣- «روح الحرق الَّذي لَنْ يطيق العالم أن يقبله لأنه ليس يراه ولا يعرف وأنتم تعرفونه لأنه مقيم عندكم وهو ثابت فيكم »(١٧).

۴ ـ « والفارقليط، روح القدس، الذي يرسله الأب بإسمى هو يعلمكم كل شيء وهو يذكّركم كلّما قلته لكم «۲۶).

۵ ـ «والآن قد قلت لكم قبل أن يكون حتى إذا كان تؤمنون» (٣٠).

وفي الباب الخامس عشر من إنجيل يوحنّا هكذا:

١ - "إذا جاء الفارقليط الذي أرسله أنا إليكم من الأب ، روح الحق الذي من الأب ينبثق هو يشهد لأجلي "(٢۶).

٢ \_ «وأنتم تشهدون الأنكم معي من الإبتداء» (٢٧).

و في الباب السادس عشر من انجيل يوحنًا جاءت العبارات التالية :

١ - "لكنّي أقول لكم الحق انه خير لكم أن أنطلق لأنّي إن لم أنطلق لم يأتكم الفارقليط فأمّا إن انطلقت أرسلته إليكم "(٧).

٢ ـ «فاذا جاء ذلك فهو يو تنح العالم على خطية و على برّ و على حكم» (٨).

٣ - «أمّا على الخطية فلأنّهم لم يؤمنوا بي»(٩).

۴ ـ «و أمّا على البر فلاني منطلق إلى الأب و لستم تروني بعد» (١٠).

- ۵- «و أمّا على الحكم فإنّ اركون (١)هذا العالم قددين » (١١).
- ٤ "و إنّ لي كلاماً كثيراً أقوله لكم و لكنّكم لستم تطيقون حمله الآن "(١٢).
- ٧ "و إذا جاء روح الحق ذاك فهو يعلّمكم جميع الحق لأنّه ليس ينطق من عنده بل يتكلّم بكل ما يسمع و يخبركم بما سيأتي "(١٣).
  - ٨ «و هو يمجدني لأنه يأخذ ممّا هو لي و يخبركم» (١٤).
- ٩ «جميع ما هو لـ الأب فهو لي فمن أجل هـ ذا قلت إن ممّا هـ و لي يـ أخذ ويخبركم» (١٥).

قبل تبيين الاستدلال على دلالة هذه الجمل على البشارة بأحمد، نقدّم ذكر أمرين.

ا - أجمع المؤرّخون على أنّ الأناجيل الثلاثة غير «متّي» كتبت من أوّل يومها باللّغة اليونانيّة، و أمّا إنجيل متّي فكان عبرياً من أوّل إنشائه، و على هذا فالمسيح بشّر بما بشر - في إنجيل يوحنا - باللّغة العبرية، و إنّما نقله إلى اليونانيّة كاتب الإنجيل الرابع يوحنا و كان عليه التحفّظ على اللفظ الذي تكلّم به المسيح في مورد المبشّر به، لأنّ القاعدة الصحيحة عدم تغيير الاعلام و الإتبان بنصها الأصلي لاترجمة معناه، و لكن "يوحنا" لم يراجع هذا الأصل و ترجمه إلى اليونانيّة، فضاع لفظه الأصلي الذي تكلّم به المسيح و بقيت ترجمته، فاللفظ العبراني الذي قاله عيسى (عليه السلام) مفقود، و اللفظ اليوناني الموجود ترجمة.

و أمّا اللفظ اليوناني الذي وضعه الكاتب يوحنّا مكان اللفظ العبري، فهو مردّد بين كونه «باراكلي طوس» الذي هو بمعنى المُعزّي و المسلّي و المعين و الوكيل، أو «بيركلوطوس» الذي هو بمعنى المحمود الذي يرادف أحمد، و لأجل تقارب

<sup>(</sup>١) و في الترجمة المطبوعة في بيروت «رئيس هذا العالم».

الكلمتين في الكتابة، و التلفّظ، و السماع، حصل التردّد في المبشّر به، و مفسّروا إنجيل يوحنّا يصرّون على الأوّل، و ادعوا أنّ المراد منه هو روح القدس و انّه نزل على الحواريين في اليوم الخمسين بعد فقد المسيح كما ذكر في كتاب «أعمال الرسل»(١).

و إليك نصّه: «لمّا حضر يـوم الخمسين (بعـد عروج المسيح أو صلبه على زعمهم) كان الجميع معها بنفس واحدة، و صار بغتة من السماء صوت كما من هبوب ريح عاصفة ملأ كل البيت، حيث كانوا جالسين و ظهرت لهم ألسنة منقسمة كأنّها من نار، و استقرّت على كل واحد منهم، و امتـلا الجميع مـن روح القدس و ابتدؤا يتكلّمون بألسنة أخرى، كما أعطاهم الروح أن ينطقوا».

و لكن القرائن المفيدة للقطع و اليقين تفيد انّ المراد منه هو الأوّل، و انّ المسيح بصدد التبشير عن ظهور نبي في مستقبل الأيّام و إليك بيان هذه القرائن:

 ١ - إنّ المسيح قال: "إن كنتم تحبّوني فاحفظوا وصاياي و أنا أطلب من الأب فيعطيكم فارقليط آخر».

إنّ هذا الخطاب يناسب أن يكون المبشر به نبياً من الأنبياء، إذ لوكان «فارقليط» عبارة عن الروح النازل يوم الدار لما كان هناك حاجة إلى هذا التأكيد، لأنّ تأثيره في القلوب تأثير تكويني - كما عرفت من النّص - لايمكن لأحد التخلّف عنه و لايبقى في القلوب معه شك، و هذا بخلاف تأثير النبي فإنّه يؤثّر ببيانه و كلامه في القلوب، و هو يختلف حسب اختلاف طبائع المخالفين و استعدادهم، و لأجل ذلك أصرّ على الإيمان به في بعض جمله و هو:

«و الآن قد قلت لكم قبل أن يكون حتى إذا كان تؤمنون به».

و قد عرفت ممّا نقلناه من كتاب أعمال الـرسل انّ تأثير روح القدس كان تأثيراً تكوينيّاً غير خاضع لإرادة الإنسان.

<sup>(</sup>١) أعمال الرسل، الإصحاح الثاني: الجمل ١-٢.

٢ - إنه وصف المبشر به بلفظ «آخر» و هذا لايناسب كون المبشر به روح القدس لعدم تعدده و اتحاده بالأب و الابن اتحاداً حقيقياً، فلايقال في حقه «فارقليط» آخر، بخلاف الأنبياء فإنهم يجيئون واحداً بعد الآخر في فترة بعد فترة.

٣ ـ إنّ المسيح قال: «هو يذكّركم كلّما قلته لكم».

إنّ من البعيد نسيان الحواريين تعاليم المسيح في مدة لاتزيد على خمسين يوماً حتى يذكّرهم روح القدس، و هذا بخلاف ما إذا قلنا بأنّ المراد هو النبي الخاتم الذي ظهر بعد مضي قرون ستة، و قدلعبت الأهواء بتعاليم الأنبياء و حرّفت الكنائس و الرهبان ما جاء به المسيح (عليه السلام).

\* \_ إنّ المسيح قال: «هو يشهد لأجلي» فلو كان المراد هو نزول الروح يوم الدار بعد خمسين يوماً كانت هذه الشهادة لغواً لعدم حاجة التلاميذ إلى شهادته لأنّهم كانوا يعرفون المسيح حق المعرفة، و المنكرون للمسيح لم تحضرهم تلك الروح، و هذا بخلاف ما إذا أريد منه النبي المبشربه فإنّ نبيّنا شهد للمسيح و صدّقه و نزّهه عن ادعاء الالوهية كما أبراً أمّه من تهمة الزنا، و هذا واضح لمن تدبّر آيات الذكر الحكيم.

٥-إنّ المسيح قال: "إن لم أنطلق، لم يأتكم الفارقليط، فأمّا إن انطلقت أرسلته إليكم».

فعلّق مجيئه بذهاب نفسه مع أنّ مجيّ الروح غير معلّق على ذهاب المسيح بشهادة أنّه نزل على الحواريين في حضور المسيح، لمّا أرسلهم إلى الأطراف و الأكناف فنزوله ليس مشروط بذهابه، فلابد أن يكون المراد منه شخص يكون مجيئه موقوفاً على ذهاب المسيح كما هو الحال في النبي الخاتم لأنّه جاء بعد ذهاب المسيح، و كان مجيئه موقوفاً على ذهابه لأنّ وجود رسولين ذوي شريعتين مستقلّتين في زمان واحد غير جائز، بخلاف ما إذا كان الآخر متبعاً لشريعة الأوّل أو يكون كل من الرسل متبعاً لشريعة واحدة فيجوز في هذه الصورة وجود اثنين أو أكثر في زمان

واحد و مكان واحد كما ثبت وجودهم بين زمان «الكليم» و «المسيح».

ع ـ قال المسيح: «إنّه يوبّخ العالم».

و هذا لاينطبق إلا على نبي الإسلام لأنّه وبّخ العالم من المشركين و اليهود و النهود و النصاري توبيخاً لايشك فيه إلا معاند متكبتر، بخلاف الروح النازل يـوم الدار، إذ لم يكن هناك مخالف للمنهج الصحيح.

#### ٧\_قال المسيح:

«إنّ لي كلاَماً كثيراً أقوله لكم و لكنكم لستم تطيقون حمله الآن».

هذا يعرب عن أنّ فارقليط يأتي بأحكام لم يكونوا يطيقونها زمان تكلّم المسيح، هذا لاينطبق على نزول الروح يوم الدار، لأنّه ما زاد حكماً على أحكام المسيح و أي أمر حصل لهم أزيد من أقواله إلى زمان صعوده؟

نعم بعد نزول هذا الروح أسقطوا جميع أحكام التوراة ما عدا بعض الأحكام العشرة المذكورة في الباب العشرين من سفر الخروج و أحلّوا جميع المحرّمات.

و هذا بخلاف ما إذا أريد نبي يزيد في شريعته أحكاماً إلى أحكام موروثة من المسيح و يثقل حملها على المكلّفين ، ضعفاء الإيمان .

٨ \_ إنّ المسيح قال: «لأنّه ليس ينطق من عنده بـل يتكلّم بكـل ما يسمـع
 و يخبركم بما سيأتي».

هذا يعرب عن أنّ فارقليط سيواجه التكذيب فسوف يكذّبه بنو اسرائيل فأراد دعم دعوته و انّه صادق في كل ما يقول و لامجال لمظنّة التكذيب في حق الروح النازل يوم الدار، على أنّ الروح أحد الثلاثة و بوجه نفسه سبحانه، فلامعنى لقوله بل يتكلّم بما يسمع، و هذا بخلاف أن يراد منه نبي من الأنبياء الذين لايتكلّمون إلا بوحى منه، قال سبحانه:

﴿ وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ (النجم/ ٣و٢).

هذه القرائن و غيرها ممّا يظهر للقارئ بعد التدبّر فيما ورد في الإصحاحات الثلاث (الرابع عشر، الخامس عشر، و السادس عشر)، تفيد القطع و اليقين بأن المبشّربه هو نبى لاغير (۱).

و مما يؤيد ذلك ان المراد من «الفارقليط» هو النبي هو ما ذكره مؤرّخوا المسيحيين أن بعض الناس قبل ظهور النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ادّعى أنه هو الفارقليط الموعود قالوا: إن «منتنس» المسيحي الذي كان في القرن الثاني من الميلاد و كان مرتاضاً شديداً ادّعى في قرب سنة ١٧٧ من الميلاد أنّه هو الفارقليط الموعود الذي وعد بمجيئه عيسى (عليه السلام) و تبعه أناس كثير و هذا يعرب عن أنّ المتبادر من الفارقليط في القرون الأولى المسيحية هو النبي المبشّر به . وعن صاحب «لب التواريخ»: إنّ اليهود والمسيحيين من معاصري محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كانوا منتظرين لنبي و كان هذا سبباً لرجوع عدّة من المسيحيين إلى محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) الذي ادّعى انّه هو ذاك المنتظر .

# إنجيل «برنابا» و التبشير بالنبي الأكرم عَيَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا

إنّ الكتاب الذي جاء به المسيح (عليه السلام) كان كتاباً واحداً و هو عبارة عن هديه و الأحكام التي جاء بها و بشارته بمن يجيء بعده، و إنّما كثرت الأناجيل لأنّ كل من كتب سيرته سمّاه إنجيلاً لاشتماله على ما بشّر و هدى به الناس، و من تلك الأناجيل، إنجيل برنابا، و «برنابا» حواري من أنصار المسيح الذين يلقبهم رجال الكنيسة بالرسل، صحبه بولس زمناً بل هو الذي عرّف التلاميذ ببولس بعد ما اهتدى بولس و رجع إلى أورشليم و لم يكن من هذا الإنجيل أثر في المجتمع المسيحي حتى عُثِرَ في أروبا على نسخة منه منذ قرابة ثلاثة قرون و هذا هو الإنجيل الذي حرّم

<sup>(</sup>١) لاحظ في الوقوف على تلك القرائن و غيرها اظهار الحقج ٢ ص٢٨٣\_٢٨، و أنيس الاعلام في نصرة الإسلام ج٥ ص١٧٩\_٢٣، و لمؤلف الكتاب الأخير قصة عجيبة حول الوقوف على مفاد "فار قليط" التي صارت سبباً لاستبصاره، فراجعه.

قراءته «جلاسيـوس الأوّل في أواخـر القرن الخامـس للميلاد» و هـذا الإنجيل يبـاين الأناجيل الأربعة في النقاط التالية :

١ ـ ينكر الوهية المسيح و كونه ابن الله.

٢ ـ يعرّف الذبيح بأنّه إسماعيل لا إسحاق.

٣ ـ و إنّ المسيح المنتظر هو محمّد (صلتى الله عليه و آله و سلّم) و قـد ذكر محمداً باللفظ الصريح في فصول وافية الذيول.

۴ - إنّ المسيح لم يصلب بل حمل إلى السماء و إنّ الذي صلب إنّما كان «يهوذا» الخائن فجاء مطابقاً للقرآن، قدقام بترجمته من الإنجليزية إلى العربية الدكتور خليل سعادة و قدّم له مقدّمة نافعة و طبع في مطبعة المنار بتقديم السيد محمد رشيد رضا عام ١٣٢۶هـق.

روى البيهقي: قال أبو زكريا: و لنبيّنا (صلّى الله عليه و آله و سلّم) خمسة أسماء في القرآن: محمد، و أحمد، و عبدالله، و طه، و يس.

قال الله عزّ وجلّ في ذكر محمد: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ ... ﴾ و قال: ﴿ وَ مُبَشِّراً بِرَسُولُ اللهِ عزّ و جلّ في ذكر عبدالله: ﴿ وَإِنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبدُ اللهِ يَدْعُوه ﴾ يعني النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليلة الجن - ﴿ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً ﴾ (الجن / ١٩).

و إنّما كانوا يقعون بعضهم على بعض، كما أنّ اللبد يتّخذ من الصوف، فيوضع بعضه على بعض فيصير لبداً، وقال عزّ وجلّ : ﴿ طله \* مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِيَقْشَقَى ﴾ (طه/ ١ و٢) و القرآن إنّما نزل على رسول الله دون غيره، و قال عزّ و جلّ : ﴿ يعني يا إنسان و الإنسان هنا العاقل و هو محمد، إنّك لمن المرسلين.

ثمّ قال: قلت وزاد غيره من أهل العلم، فقال: سمّاه الله تعالى في القرآن: رسولًا، نبيتًا، أُمّيًّا. و سمّاه: شاهدًا، و مبشّرًا، و نـذيرًا، و داعيـــأ إلى الله بنّاذنه،

وسراجاً منيراً. و سمّاه: رؤوفاً رحيماً. و سمّاه: نذيراً مبيناً. و سمّاه: مذكّراً، و جعله رحمة، و نعمة، و هادياً. و سمّاه: عبداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كثيراً (١٠٠٠.

أقول: و المراد من الإسم هنا أعم من الوصف، فإنّ كثيراً منها صفاته - صلوات الله عليه ـ لا اسمه بمعنى العلم.

و روى أيضاً بسنده عن محمد بن جبير بن مطعم، عن أبيه قال: سمعت رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يقول: إنّ لي أسماء.

أنا محمد، أنا أحمد، و أنا الماحي الذي يمحو بي الكفر، و أنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي، و أنا العاقب الذي ليس بعده أحد (٢).

قال العلماء: «كثرة الأسماء دالّة على عظم المسمّىٰ و رفعته و ذلك للعناية به و بشأنه و لذلك ترى المسمّيات في كلام العرب أكثرها محاولة و اعتناء».

قال النواوي: و غالب هذه الأسماء التي ذكروها انّما هي صفات كالعاقب و الحاشر، فإطلاق الإسم عليها مجاز، و نقل الغزالي: «الإتّفاق على أنّه لايجوز أن نسمّي رسول الله باسم لم يسمّه به أبوه و لاسمّا به نفسه الشريفة» أقرّه الحافظ ابن حجر في «الفتح» على ذلك (").

قلت: ما ادعاه من الاتفاق غير ثابت، و المسألة غير معنونة في كلام الكثير فكيف يمكن ادّعاء الاتّفاق عليه، و كلّ صفة تنبثق عن تكريمه و توقيره و كان(صلّي

<sup>(</sup>١) دلائل النبؤة ج١ ص١٥٩ ـ ١٤٠.

 <sup>(</sup>٢) دلائل النبوّة ج١ ص١٥٦ . و أخرجه البخاري كما في التعليقة في كتاب المناقب، باب ما
 جاء في أسماء رسول الله .

<sup>(</sup>٣) دلائل النبوة ج١ ص١٥٥، في التعليقة: إنّ جماعة أفردوا أسماء رسول الله بالتصنيف منهم بدر الدين البلقيني، وكانت قصيدته الميميّة بديعة لم ينسج على منوالها ناسج، و رتّب السيوطي أسماءه على حروف المعجم في كتابه «الرياض الأنيقة في شرح أسماء خير الخليقة».

الله عليه و آله و سلّم) واجداً لمبدئها فيصحّ توصيفه به.

#### ٤ \_ أُمّية النبي الأكرم

القرآن الكريسم يصف النبي في غير واحد من الآيات بسالاُمّية و يقول: ﴿ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيِّ اللَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَ الإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثَ وَ يَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَ الأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ... ﴾ (الأعراف/ ١٥٧).

فقد وصف سبحانه نبيّه في هذه الآية بخصال عشر و هي أنّه :

١ \_ رسول، ٢ \_ نبي، ٣ \_ أُمّي، ٢ \_ مكتوب اسمه في التوارة والإنجيل،
 ٥ \_ منعوت فيهما بأنّه يأمر بالمعروف ۶ \_ وينهى عن المنكر، ٧ \_ ويحل لهم الطيّبات، ٨ \_ ويحرّم عليهم الخبائث، ٩ \_ ويضع عنهم إصرهم، ١٠ \_ ويضع عنهم الأغلال التي كانت عليهم.

<sup>(</sup>١) دلائل النبوّة ج١ ص١٧٠ و١٧١ .

ويقول سبحانه أيضاً: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ الْأُمِّيِّ اللَّهِ أَيْنِ بِاللهِ وَكَلِماتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (الأعراف/ ١٥٨).

وقد عرفت أنّه سبحانه يصف قوم النبي بالأُميين بل العرب جميعاً بهذا الوصف، كما تعرّفت على معنى الأُمّي عند البحث عن ثقافة قوم النبي وحضارتهم، فلا حاجة إلى إعادة البحث عن معنى الأمّي وذكر نصوص أئمّة اللّغة إنّما المهم في المقام نقد الآراء الشاذة في تفسير الأممي، وإليك البحث عنها واحداً بعد آخر:

# أ- الأمّي منسوب إلى أمّ القرى

ربّما يقال: إنّ الأُمتي هو المنسوب إلى «أُمّ القرى» وهي علم من أعلام مكّة كما يشير إليه قوله سبحانه:

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيَّا لِتُنْذِرَ أُمَّ القُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَها ﴾ (الشورى/٧). وعلى ذلك فلا يدل على أنّ النبي كان أُمّيّاً بمعنى أنّه لا يقرأ ولا يكتب.

يلاحظ عليه:

أَوْلاً: ان أُم القرى ليست من أعلام مكّة وإنّما هي كلّية لها مصاديق، منها مكّة المكرّمة، يقول سبحانه:

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولاً ﴾ (القصَص/ ٥٩). أي حتى يبعث في أمِّ القرى وعاصمتها رسولاً.

قال ابن فارس في المقاييس: «كل مدينة هي أُمّ ما حولها من القري».

ثانياً: لو صحّ كونها من أعلام مكّة، فالصحيح عند النسبة إليها «هو القروي» لا «الأُمّي»(١).

<sup>(</sup>١) راجع شرح ابن عقيل ج٢ ص ٣٩١ عند البحث عن "ياء" النسب.

ثالثاً: لو كان المراد من الأُمي هو المنسوب إلى أُمّ القرى لكان الإتيان به في ثنايا الخصال العشر إقحاماً بلا وجه واقتضاباً بلا جهة ، بخلاف ما إذا قلنا بأنّه إيعاز إلى أُمّيته وعدم قراءته وكتابته ولكن في الوقت نفسه جاء بكتاب عجز كلَّ البلغاء عن معارضته ، واخرس الفصحاء عن مباراته .

وعلى الجملة انّ توصيف النبي بالأُمّي وقـومه بالأُمّين، إيعاز إلى هذه النكتة، و انّ هذا النبي خـرج من قوم غير قارئين ولا كـاتبين ولا متحضّرين كما هـو أيضاً غير قارئ ولا كاتب، ومع ذلك أتى بشريعة متقنة وسنن محكمة وكتاب بديع بلا بديل.

# ب\_الأُمّي غير المنتحل لملّة أو كتاب سماوي

وربّما يقال: إنّ الأُمّي هو غير المنتحل لملّة أو كتاب من الكتب السماوية ولو أطلق على العرب أنّهم أُمّيون فالمراد أنّهم غير منتحلين لكتاب من الكتب السماوية ويدل على ذلك أنّه سبحانه يجعل أهل الكتاب في مقابل الأُمّيين ويقول:

﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ والْأُمَّيِّينَ ءأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ اَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَكَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ مَوَلَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا وَإِنْ تَوَلِّوْا وَإِنْ تَوَلِّوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا وَإِنْ تَوْلَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا وَإِنْ تَوَلِّوْا وَإِنْ تَوَلِيْا وَإِنْ تَوَلِيْوْا وَإِنْ تَوَلِيْقُوا وَإِنْ تَوَلِيْلُوا وَإِنْ تَوْلَالُهُ مِنْ إِنْ مَا مَا لَا لَهُ مُواللَّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ وَالل

يلاحظ عليه: أنّ توصيف العرب بالأميّيين لا لأجل عدم إنتحالهم لملّة أو كتاب سماوي بل لأجل عدم إقتدارهم على القراءة والكتابة، فقد كانت الأمّية بهذا المعنى سائدة عليهم كما كان التعرّف عليهما هو الغالب على أهل الكتاب، فصح لأجل ذلك التقابل بين أهل الكتاب والأُمّيين ويعود معنى الآية: «قل» للطائفتين الأُمّيين غير القارئين والكاتبين وأهل الكتاب الذين لهم اقتدار بهما.

والذي يدل على أنّ هذا هو ملاك التقابل هو أنّه سبحانه يصف بعض أهل الكتاب بالأميّة ويقول: ﴿ وَمِنْهُمُ أُمِيُّونَ لا يَعْلَمُونَ الكِتَابَ إلا آمَانِيَّ وإنْ هُمُ إلاَّ يَظُنُّونَ ﴾ (البقرة/ ٧٨).

فالآية بحكم رجوع الضمير «ومنهم» إلى اليهود تقسّم اليهود إلى طائفتين: طائفة يعلمون الكتاب لثقافتهم وتمكّنهم من القراءة والكتابة وبالتالي تمكّنهم من التطلّع على التوراة والإستفادة منها.

وطائفة فاقدة للثقافة وغير قادرة على القراءة والكتابة وبالتالي جاهلين بكتابهم الذي نـزل بلسانهم والجهل بلغتهم قراءة وكتـابة يلازم جهلهـم بسائر اللغات غـالباً خصوصاً في بيئة اليهود الذين يقدّمون تعليم لغتهم على سائر اللغات.

فلو كان الأمي بمعنى غير المنتحل لكتاب ولا ملّة فما معنى تقسيم أهل الكتاب إلى طائفيتن أمّي وغير أُمّي؟ .

# ج - الأمّي من لا يعرف المتون السامية

الأتمي عبارة عمّن لم يعرف المتون العتيقة السامية التي كتبت بها زبر الأوّلين من التوارة والإنجيل وإن كان عالماً بسائر اللغات قادراً بقراءتها وكتابتها يقول سيحانه:

# ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الكِتَابَ إِلَّا اَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ .

فإنّ قوله: «لا يعلمون الكتاب» جملة تفسيريّة لقوله «أُمّيون» فالأُمّي من لايحسن تلاوة الإنجيل والتوراة.

يلاحظ عليه: أنّ إرادة المعنى المذكور من «الأُمّيين» في الآية لا يثبت أنّ الأُمّي عبارة عمّن لا يعرف اللّغة السامية بل الأُمّي من لا يعرف القراءة والكتابة وذلك يختلف حسب البيئة والظروف.

ففي العصور التي سادت فيها اللّغة السامية التي بها تكتب الدواوين و الرسائل، و عليها لغة دينهم و كتابهم، يكون الأمّي عبارة عمّن لايعرف تلك اللغة، - وبحسب الطبع - من كان جاهلاً في أمثال تلك الظروف بلغته الـواجبة الضرورية،

يكون جاهلاً لسائر اللغات أيضاً، وعلى ذلك فليس للأُمّي إلا معنى واحد وله مصاديق وأفراد حسب الظروف التي تستعمل الكلمة فيها، واطلاقه في الآية على من لم يعرف اللغات السامية لا يكون دليلاً على كونه موضوعاً لخصوص هذا المعنى، كما أنّ إطلاق الإنسان و إرادة فرد منه بالقرينة لا يكون دليلاً على كونه موضوعاً لذلك الفرد.

هذا هو خلاصة المقال في وصف الأمّي الـذي جاء توصيف النبي به في الذكر الحكيم وهناك آيات أُخر تثبت ذلك المعنى (أمّية النبي) قال سبحانه:

﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلا تَخُطُهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لَارْتَابَ المُبْطِلُونَ ﴾ (العنكبوت/ ٤٨).

فالآية بحكم وقوع النكرة فيها في سياق النفي تفيد شمول السلب وعمومه لتلاوة أي كتاب وممارسة أية كتابة .

ثم إنه سبحانه علّل هذا السلب بأنه خير عون لنفي ريب المبطلين وشك المشكّكين إذ لو كان النبي (صلّى الله عليه وآله وسلّم) ممارساً للقراءة والكتابة قبل البعثة، لاتهمه اليهود والنصارى والمشركون بأنّ الشريعة التي جاء بها تلقّاها عن طريق قراءة الصحف وتلاوتها، ولأجل صد هذا الريب وقلع جذور هذا الشك لم يُمكّن نبيّه عن تعلّم الكتابة والقراءة حتّى يكون ذا بيّنة قويّة على أنّ شريعته شريعة سماوية.

ومع أنّ النبي الأكرم عاش أربعين سنة بلا ممارسة للكتابة والقراءة فقد اتّهمه بعض المعاندين بأنّ قرآنه استنساخ منه لما تملي عليه، قال سبحانه:

﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاّ إِفْكُ افْتَرَاهُ وَاَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَدْ جَاءُوا ظُلْمَاً وَزُوراً \* وَقَالَ النُوا اَسْنَاطِيرُ الأوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكُرَةً وَأَصِيلاً ﴾ (الفرقان/ ٢و٥).

وكان المعاند يبثّ بذر هذا الشك حتّى وافاه الوحي الإلهي بالنقد والرد بقوله

سبحانه:

﴿ قُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ اَدْراكُمْ بِهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيْكُمْ عُمُراً مِنْ قَبْلِهِ اَفَلاَ تَعَقِلُونَ﴾ (يونس/ ١۶).

ومعنى الآية إنّكم أيها العرب تحيطون بتاريخ حياتي، فقد لبثت فيكم عمراً يناهز الأربعين فهل رأيتموني أقرأ كتاباً أو أخط صحيفة، فكيف ترمونني بالإفك الشائن بأنّه أساطير الأوّلين التي اكتتبتها وافتريتها على الله وأعانني على ذلك قوم آخرون؟ فإذا كنتم واقفين على سيرتي وحياتي في الفترة الماضية فاعلموا أنّه منزّل من الله سبحانه كما أمر الله نبيّه أن يجيبهم بقوله:

﴿ قُلُ أَنْزُلَهُ اللَّذِي يَعْلَمُ السِّرَّ في السَّمُواتِ و الأرْضِ اِنَّهُ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً﴾ (الفرقان/ ۶)

نعم ربّما يقال بأنّ قوله: ﴿ مَا كُنْتَ تَتُلُو مِنْ قَبْلِهِ ﴾ لا يدل على أنّ النبي كان أُمّياً بل فيها أنّه لم يكن يكتب الكتاب، وقد لا يكتب الكتاب من يحسنه كما لا يكتب من لا يحسنه "١٠).

يلاحظ عليه: أنّ التعليل الوارد في الآية إنّما يصحّ وقوعه علّة لصدر الآية إذا كان النبي غير مستطيع لأن يقرأ ويكتب لا أن يكون عالماً بهما وإن لم يمارسهما، وذلك لأنّ التعليل بصدد إزالة الشك والريب في أنّه كتاب سماوي وليس من صنع النبي ولا يمت إليه بصلة وذلك إنّما يتحقّق إذا كان النبي أُمّياً محضاً غير قادر عليهما لا ما إذا كان عارفاً بهما ولكن تركهما لمصلحة أو لعلّة أُخرى.

张 朱 张

<sup>(</sup>١) التبيان في تفسير القرآن ج٨ ص٢١۶، طبع بيروت. و يظهر من الألوسي في تفسيره أنّه اعتمد على هذا.

### وضع النبي بعد البعثة

اتفق المحققون من السنة والشيعة على أنّه كان أُمّياً قبل البعثة لا يحسن الكتابة والقراءة، وأمّا وضعه بعد البعثة و انّه هل بقي على ما كان عليه قبلها أو تغيّر وضعه وصار عارفاً بالكتابة والقراءة، وعلى فرض ثبوت معرفته بهما فهل مارسهما في بعض الفترات من عمره أو لا؟ فهذه بحوث خارجة عن موضوع بحثنا لأنّ البحث في حياته و سيرته قبل البعثة وما ذكر يرجع إلى سيرته بعدها، ولعلنا نرجع إلى تلك المسألة في المستقبل.

\* \* \*

### ٧ - إيمان النبي قبل البعثة

لم يشك أحد من أهل التاريخ والسير في انّ النبي الأكرم كان على خط التوحيد قبل البعثة ويدل عليه مأثورات كثيرة والمسألة إتفاقية بين المسلمين ولا تحتاج إلى اطناب، وقد دلّت الآثار على أنّه كان يكافح الوثنية منذ نعومة أظفاره ومن إبّان طفوليته وشبابه.

روى صاحب المنتقى: انّ النبي لمّا تمّ له ثلاث سنين، قال يومـاً لوالدته أي مرضعته «حليمة السعديّة»: ما لي لا أرى أخويّ بالنهار؟ قالت له: يابُنيّ إنّهما يرعيان غنيمات.

قال: فما لي لا أخرج معهما؟

قالت له: أتحت ذلك؟

قال: نعم.

قالت حليمة السعدية: فلمّا أصبح محمّد دهّنته وكحّلته و علّقت في عنقه

خيطاً فيه جزع يماني فنزعه ثمّ قال الأُمّه: «مهلاً يا أُمّاه فإنّ معي من يحفظني»(١).

ونكتفي في المقام بهذا المقدار وقد بسطنا الكلام في المأثورات حول توحيده وإيمانه في محلّه (٢).

إنّما المهم تعيين الشريعة التي كان يطبّقها في أعماله الفردية والإجتماعية العبادية وغيرها.

### الشريعة التي كان يتعبدبها قبل البعثة

أمّا الشريعة التي كان يطبقها في أعماله فقد اختلفت الأنظار فيه وانتهت إلى أقوال و إحتمالات :

١ ـ إنه لم يكن يتعبد بشريعة من الشرائع وإنما يكتفي في أعماله الفردية والإجتماعية بما يوحي إليه عقله .

وهذا القول لا يُعرَّج عليه، إذ لم تكن أعماله منحصرة في المستقلات العقلية كالاجتناب عن البغي والظلم والتحنّن على اليتيم، والعطف على المسكين، بل كانت له أعمال عبادية لاتصحّ بدون الركون إلى شريعة لأنه كان يخرج في شهر رمضان إلى "حراء" فيعتكف فيه وهل يمكن الاعتكاف بدون الاعتماد على شريعة، وقد رويت عن أثمة أهل البيت (عليهم السلام) إنّه حجّ عشرين حجة مستتراً ولم يكن البيع والربا ولا الخل والخمر ولا المذكّى والميتة ولا النكاح والسفاح عنده سواسية، فطبيعة الحال تقتضي أن يكون عارفاً بأحكام عباداته وأفعاله.

<sup>(</sup>١) المنتقى للكازروني، الباب الثاني من القسم الثاني، ونقله المجلسي في البحار ج١٥، ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) لاحظ «مفاهيم القرآن» ج٥ ص ٣٥١\_٣٥٢.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ج٨، الباب٤٥ ص٨٨.٨٨.

٢ - إنّه كان يعمل بشريعة إبراهيم وسننه وطقوسه المعروفة وهذا هو الذي كان السيّد العلاّمة الطباطبائي يستظهره كأحق الأقوال بشهادة أنّ أجداد النبي وأسرة البيت الهاشمي وجميع الأحناف في الجزيرة العربية كانوا على دين إبراهيم،ولم ينقل أحد من أهل السير تهوّدهم أو تنصّرهم.

ويتوجه على هذا القول: إنّ لازم ذلك كونه عاملاً بالشريعة المنسوخة فإنّ الشريعتين اللاحقتين كشريعة الكليم و المسيح نسختا تلك الشريعة، إلاّ أن يقال: إنّ سنن إبراهيم (عليه السلام) وطقوسه كانت باقية على ما هي عليها في الشرائع اللاحقة لها، و إنّما انقضت نبوته، ولكن شريعته كانت باقية في غضون الشرائع اللاحقة، ولأجل ذلك صارت الشريعة الإبراهيمية هي الأساس للشرائع اللاحقة و إنّما زيد عليها في الفترات اللاحقة أحكام وأصول أخر جاء بها الكليم، أو المسيح أو النبي الأكرم (صلّى الله عليه وآله وسلّم).

نعم يبقى على هذا القول إشكال آخر وهو أنّه لازم هذا القول أن يكون النبي الأكرم (صلّى الله عليه وآله وسلّم) جزء من أُمّة إبراهيم (عليه السلام) تابعاً له، واقتداء الفاضل بالمفضول غير صحيح عقلاً ولم يخصّ أحد تفضيله على سائر الأنبياء بوقت دون وقت، فيجب أن يكون أفضل في جميع الأوقات فلاحظ وتأمّل.

"- أن يكون تابعاً للشريعة الأخيرة وهي شريعة المسيح، وإمّا شريعة الكليم فلا شك انها كانت منسوخة بالشريعة اللاحقة، ولكن هذا الاحتمال مبني على أن يكون النبي واقفاً بشريعة المسيح ولم يكن له طريق إلا مخالطة أهل الكتاب وعلمائهم، وحياته (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لاتنسجم مع هذا الإحتمال، إذ لم يتعلّم منهم شيئاً ولم يسألهم.

٢- إنّه كان يعمل حسب ما يُلهم ويوحى إليه سواء أكان مطابقاً لشرع من قبله أم مخالفاً، وسواء أكان مطابقاً لما بعث عليه من الشريعة فيما بعد أم لا؟ وهذا هو أظهر الأقوال، ويؤيد ذلك ما نقل عن الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) أنّه قال:

«لَقَدْ قَرَنَا للهُ بِهِ مِنْ لَدُنْ اَنْ كَانَ فَطيماً اَعْظَمَ مَلك مِنْ مَلائِكَتِهِ يَسْلُكُ بِهِ طَرِيقَ المَكَارِم وَمحَاسِنَ اَخْلاَقِ العَالم لَيْلِهِ وَنَهارِهِ وَلَقَدْ كُنْتُ اَتَّبَعهُ اتِّباعَ الفَصِيلِ اثرَ أُمِّهِ، يَرْفَعُ لِي في كُلِّ يؤمٍ منْ أَخْلاَقِهِ علماً فاراه وَلا يَرَاه غَيرِي "".

وعلى ذلك لا جدوى في البحث بعد ما كان العمل على ضوء ما يلهم ويؤيّد ذلك أنّه سبحانه أنعم على المسيح و يحيى بالنبوّة أيام صغرهما قال سبحانه حاكياً عن المسيح :

﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللهِ آتانِيَ الكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيّاً ﴾ (مريم/ ٣٠).

وقال سبحانه مخاطباً يحيى:

﴿ يَا يَحْيَى خُذِ الكِتابَ بِقُوَّةٍ وآتَيْنَاهُ الحُكْمَ صَبِيّاً ﴾ (مريم/ ١٢).

ولازم ذلك، إنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان يُلهم منذ صباه إلى أن بعثه الله سبحانه نبيّاً وهادياً للبشر وليس ذلك أمراً غريباً، وتويّد ذلك المأثورات المتضافرات في بدء نزول الوحي عليه فكان له الرؤية الصالحة في النوم فكان لا يرى رؤيا إلاّ جاءت مثل فلق الصبح، ثمّ حبّب إليه الخلاء وكان يخلو بغار حراء فيتحنّث فيه وهو التعبّد الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله ويتزوّد لذلك ثمّ يرجع إلى خديجة فيتزوّد لمثلها حتى جاءه الحقّ وهو في غار حراء، فجاءه الملك وقال: «اقرأ» (۱۲).

#### خاتمة المطاف

نحن مهما جهلنا بشيء فلا يليق بنا الجهل بأنّ النبوّة منصب إلهي لا يتحمّله

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة الخطبة رقم ١٨٧ طبعة عبده.

 <sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ج ۱ ص ۳، باب بدء الوحي إلى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم)، و السيرة النبوية ج ۱ ص ۲۳۴.

إلاّ الأمثل فالأمثل من الناس، ولا يفاض إلاّ لمن له مقدرة روحية عظيمة ولا يتهيّب عندما يتمثّل له رسول الرب وأمين الوحي ويميّز بين وحي الحقّ وكلامه ووسوسة الشياطين و إلقاءاتهم، ومن المعلوم أنّه عب فادح ومسؤولية عظمى، لا يحملها إلاّ من وقع تحت رعاية الله وتربيته، ولا تتحقّق تلك الغاية إلاّ باقتران ملك من ملائكته يرشده إلى معالم الهداية، ويصونه من صباه إلى شبابه إلى كهولته عن كل سوء وخطأ حتى تستعد نفسه لتمثّل أمين الوحي وتحمّل كلامه سبحانه. وهذا ما أشار إليه الإمام أمير المؤمنين في كلامه السابق فلاحظ.



# الوحي في القرآن الكريم

لقد تعرّفت على حياة النبي (صلّى الله عليه وآله وسلّم) قبل البعثة وما ورد حولها من الآيات في القرآن الكريم، وبذلك تمّ بيان ما يرجع إلى الشطر الأوّل من حياته، وتسلسل البحث يدفعنا إلى البحث عن الشطر الثاني من حياته وهو ما يرجع إلى الحوادث التي مرّت عليه بعد البعثة ونزول الوحي عليه قبل هجرته إلى المدينة المنوّرة، وقد أقام بمكّة بعد أن حباه الله بالنبوّة والرسالة قرابة ثلاثة عشر سنة يقود فيها أمّته إلى الصلاح والفلاح بالحكمة والموعظة الحسنة و يجادلهم بالتي هي أحسن.

ولمّا ضاق عليه الأمر في موطنه الأوّل ودارت عليه الدوائر من قبل أعدائه وأعداء رسالته إضطرّ إلى مغادرة موطنه وألقى رحاله في مهجره أعني المدينة المنورة وبقي فيها زهاء عشر سنين إلى أن اختاره الله سبحانه إلى جواره، وبذلك طويت صفحات عمره المشرقة، وبقيت آثارها لامعة في سماء الإنسانيّة مشعلاً للهداية على مرّ العصور والتاريخ، وقد اجتازت مراحل ثلاثة:

- ١ \_ حياته قبل البعثة .
- ٢ \_ حياته بعد البعثة إلى الهجرة.
- ٣\_حياته بعد الهجرة حتى الإرتحال إلى الرفيق الأعلى.

فها نحن في رحاب المرحلة الثانية من مراحل حياته الشريفة وجاءت الحوادث في هـذه المرحلة تترى وتقـارع شخصيّته الصامدة، وقبل أن نخوض في تحليـل هذه الحوادث حسب التسلسل التاريخي على ضوء ما نستفيده من القرآن الكريم ونستوحيه من خلال آياته؛ نذكر حادثة نزول الوحي عليه وتكليله بوسام النبوة التي هي من هبات الله تعالى الجسيمة يمنحها لمن يشاء من عباده ﴿اللهُ أعَلَم حَيثُ يَجْعل رسالته ﴾.

# الوحي لغة واصطلاحاً

الوحي في اللّغة هو الإلقاء في خفاء. نصّ على ذلك ابن فارس في المقايس، ثم إنّ أتمّة اللّغة وإن ذكروا للوحي معان مختلفة لكن الجميع يرجع إلى أصل واحد وهو تعليم الغير بخفاء، قال ابن منظور: الوحي: الإشارة، والكتابة، والرسالة، والإلهام والكلام الخفي وكل ما ألقيته إلى غيرك يقال وحيت إليه الكلام، والمستفاد من كلماتهم: انّ الوحي هو الإعلام بخفاء بطريق من الطرق والعنصر والمستفاد من كلماتهم: انّ الوحي هو الإعلام بخفاء بطريق ما في مفردات الراغب المقوّم لمعنى الوحي هو الخفاء، وأمّا غيره كالسرعة على ما في مفردات الراغب فليس بمقوّم لمعنى الوحي، كما أنّ الإشارة و الكتابة و الإلهام إلى القلب كلّها من طرق الوحى و وسائله.

و قد أستعمل الوحي في القرآن الكريم في موارد مختلفة كلّها مصاديق و موارد لهذا المعنى الجامع و إن شئت قلت من قبيل تطبيق المعنى الكلّي على مصاديقه المختلفة المتنوّعة، و إليك البيان:

## ١ - تقدير الخلقة بالسنن و القوانين :

قال سبحانه: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى إلَى السَّمَاءِ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَ لِلأَرْضِ ائْتِيَا طَوْعاً أَوْ كَرُها قَالَتَا اَتَيْنَا طَائِعِينَ \* فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَينِ وَ أَوْحَى فِي كُلِّ طَوْعاً أَوْ كَرُها قَالَتَا اَتَيْنَا طَائِعِينَ \* فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَينِ وَ أَوْحَى فِي كُلِّ

سَمَاءٍ أَمْرَهَا﴾ (فصّلت/ ١١ و١٢). فقوله سبحانه: ﴿ وَ أَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا﴾ يحتمل وجهين:

(الأوّل): أودع في كل سماء السنن و الأنظمة الكونية و قدّر عليها دوامها إلى أجل معيّن. و بما أنّ السماوات تلقّت هذه السنن و النظم بالإشارة في خلقتها استعير في التعبير لفظ الوحي.

(الثاني): إنّ الشعور و الإدراك ساريان في جميع مراتب الوجود من أعلاه كواجبه إلى أدناه كالهيولي في عالم التكوين، و لكن كلّ حسب درجته و مرتبته، فالسماوات تلقّرت ما أوحى إليها سبحانه بخفاء فقامت بامتثاله ما أوحى إليها من الوظائف.

و من هذا القبيل قوله سبحانه: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَ اَخْرَجَتِ الأَرْضُ اَثْقَالَهَا \* وَ قَالَ الإِنْسَانُ مَالَهَا \* يَوْمَتْدِذٍ تُحَدِّثُ اَخْبِنَارَهَا \* بِإَنَّ رَبَّكَ اَوْحَى لَهَا ﴾ (الزلزلة / ١٥٥).

### ٢ ـ الإدراك بالغريزة:

قال سبحانه: ﴿ وَ اَوْحَى رَبِّكَ إِلَى النَّحْلِ اَنِ اتَّخِذِى مِنَ الجِبَالِ بُيُوتاً وَ مِنَ الْشَجَرِ وَ مِمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلِى مينْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلُ رَبِّكِ الشَّجَرِ وَ مِمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلِى مينْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلُ رَبِّكِ ذَلُلاً ﴾ (النحل/ 8098).

فالأعمال المدهشة الخلابة للعقول التي تقوم بها النحل في صنع بيوتها والقيام بشؤون وظائفها ثم التجوّل بين البساتين، و مص رحيق الأنهار، ثم إيداعها في صفائح الشهد، شيء تعلمه بإيحاء من الله سبحانه و ذلك بإيداع الغرائز الكفيلة بذلك، و بما أنّ تأثّر النحل بها بخفاء و بلا إلتفات من الشعور و الإدراك أطلق عليه لفظ الوحى.

و يحتمل أيضاً هناك معنى آخر ذكرناه في الوحي إلى السماء.

### ٣ - الإلهام و الإلقاء في القلب:

و قداستعمل الوحي في الإلقاء إلى القلب في موارد في الذكر الحكيم.

منها قوله سبحانه: ﴿ وَ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوْسَى أَنْ أَرْضِعِيه ﴾ (القصص/٧).

و منها قوله: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْسَتُ السَّى الحسَوَارِيِّيسِنَ أَنْ آمِنْ وَالْجَوْابِيِينَ أَنْ آمِنْ وَالْجَوْ وَبِرَسُولِي﴾(المائدة/ ١١١).

و منها قـوله تعالى فـي شأن يوسـف(عليه السلام) عِنـدما جعلوه في غيـابت الجبّ، قال سبحانه:

﴿ وَ اَوْحَيْنَا اِلَيْهِ لَتُنَبِّئَنَّهُمْ بِاَمْرِهِمْ هَذَا وَ هُمْ لاَيَشْعُرُونَ﴾ (يوسف/ ١٥).

إلى غير ذلك من الموارد .

#### ۴\_الإشارة:

قال سبحانه: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ المِحْرَابِ فَأَوْحَى اِلَيْهِمْ أَنْ سَبِّحُوا بُكْرَةً وَ عَشِيّاً﴾ (مريم/ ١١).

و بما أنّه استخدم الإشارة في تفهيم مراده فأشبه فعله إلقاء الكلام بخفاء فصار ذلك مصحّحاً لاستعمال لفظ الوحي .

#### ٥ - الإلقاءات الشيطانية:

قال سبحانه: ﴿ وَ كَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوّاً شَيَاطِينَ الْإِنْسِ وَ الجِنِّ يُوْجِي بَعْضُهُمْ اِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ القَوْلِ غُرُوراً ﴾ (الأنعام/ ١١٢).

و يعلم وجه استعمال الوحي هنا ممّا ذكرنا فيما سبق.

## ٤ - كلام الله المنزّل على نبي من أنبيائه:

قال سبحانه: ﴿ كَلَاكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَ اِلْكَ اللَّهُ اللَّهُ العَزِينُ مِنْ قَبْلِكَ اللهُ العَزِينُ اللهُ العَزِينُ اللهُ العَزِينُ (الشوري/ ٣).

وقد عرّف هـذا النوع من الوحي بأنّه تعليمه تعالى من اصطفاه مـن عباده كلّما أراد اطّلاعه على ألوان الهداية و أشكال العلم و لكن بطريقة خفيّة غير معتادة للبشر.

و حصيلة البحث: انّ للوحي معنى واحداً و لـه مصاديق متنوّعة و ليست هي بمعان متكثّرة، و إنّ حقيقة الـوحي تعليم غيبي لمن اصطفاه سبحانه مـن عباده، لايشابه الطرق المألوفة بين العباد، و إن أردت المزيد من الإطّلاع فإليك البيان التالي:

#### قنوان المعرفة الثلاثة:

إنّ أمام الإنسان طرق ثلاثة للوصول إلى مقاصده:

الطريق الأوّل ـ يستفيد منه جموع الناس غالباً ـ بينما يستفيد طائفة خاصّة منهم من الطريق الثاني، و لايستفيد من الطريق الثالث إلاّ أفراد معدودون تكاملت عقولهم و تسامت أرواحهم و هي كالتالي:

# ١ ـ الطريق الحسّي و التجربي:

و المقصود منه الإدراكات و المعلومات الواردة إلى الذهن عن طريق الحواس الظاهريّة أو بفضل التجربة التي أسّست الحضارة المعاصرة عليها.

## ٢ \_ الطريق التعقّلي النظري:

إنّ المفكّرين يتوصّلون إلى كشف الأمور الخارجة عن إطار الحسّ و التجربة عن طريق الإستدلال و أعمال النظر و إنهاء المجهولات إلى البديهيات، و قدتوصّل

البشر بهذا الطريق إلى المسائل الفلسفيّة الكلّية و ما يضاهيها .

### ٣ ـ طريق الإلهام:

و هذا هو الطريق الثالث و هو فوق نطاق الحس و التعقل. إنّه نوع جديد من المعرفة، و نمط متميّز من إدراك الحقائق ليس محالاً من وجهة نظر العلم، و إن كان يصعب على أصحاب الإتجاه المادي قبوله لكونه طريقاً خارجاً عن إطار الحسّ والتعقّل.

إنّ طريق التعرّف على حقائق الكون ـ في منهـج المادّيين و أصحاب النزعة المادّية ـ ينحصر في قناتين لاغير و هما اللّذان سبق ذكرهما،في حين إنّ هناك حسب نظر الإلهيين قناة ثالثة أيضاً.

إنّ هذا الطريق الثالث أقوى أسساً و أوسع آفاقاً عند من يدّعون الرسالة و النبوّة من جانب الله سبحانه،و أنّ نفوس أولئك الأشخاص لتبدو أكثر صفاءً و طراوة و زهواً.

كلّما حصل ارتباط بين الله سبحانه و فرد من أفراد النوع الإنساني على نحو تلقّي الحقائق من دون توسيط الحواس و أعمال الفكر يسمّى بالإلهام تارة و الإشراق أخرى، و كلّما نتجت من هذا الإرتباط سلسلة تعاليم عامّة يطلق عليها اسم الوحي ويسمّى المتلقّي نبيّاً، و من هنا اعتبر العلماء «الوحي» الطريقة المطمئنة الوحيدة إلى المعرفة العامّة.

## أنواع الوحي و أقسامه:

إنّ النبي تارة يتلقنى الوحي على نحو الإلهام الى القلب، و أخرى يسمع عبارات و كلمات من وراء حجاب كسماع موسى (عليه السلام) كلام الله سبحانه في الطور، و ثالثة تنكشف الحقائق له في عالم الرؤيا انكشاف النهار كرؤيا إسراهيم

الخليل(عليه السلام) ذبح ولده إسماعيل، و قدينزل عليه ملك من جانب الله تعالى معه كلامه سبحانه و هو الذي يسمّى بالروح الأمين.

و إلى الطرق الثلاثة: «سوى الرؤيا» أشير بقوله سبحانه: ﴿ وَ مَا كَانَ لِبَشَرِ اَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ مِنَ الصّابِرِينَ (الصافّات/ ١٠٢).

فلو لم تكن رؤيا الخليل إدراكاً قطعياً و اتضح بها وجه الحقيقة كفلق الصبح لما أخبر ولده بها و لما أجابه الولد بالامتثال طائعاً. نعم أشير إلى الملك الحامل لكلام الله سبحانه بقوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ السرُّوحُ الأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذَرِينَ ﴾ (الشعراء/ ١٩٣ و١٩٣). •

إنّ هناك من يحاول أن يفسّر الوحي بالأصول المادّية و الطرق الحسّية و لهم في ذلك آراء و نظريات يشبه كثيرها بكلام بعض المشركين في تقييم الوحي و القرآن الكريم، و إليك بيان هذه النظريات واحدة تلو الأخرى.

## ١ - الوحي وليد النبوغ:

و يقولون: يتميّز بين أفراد الإنسان المتحضّر أشخاص يملكون فطرة سليمة، و عقولاً مشرقة تهديهم إلى ما فيه صلاح المجتمع وسعادة الإنسان، فيضعون قوانين فيها مصلحة المجتمع و عمارة الدنيا، و الإنسان المتصدّي لهذه الوظيفة هو النبي، و الفكر المترشّح من مكامن عقله و ومضات نبوغه هو الوحي، و القوانين التي يسنّها لصلاح المجتمع هي الدين، و الروح الأمين (جبرئيل) هو نفسه الطاهرة التي تفيض هذه السنن و القوانين إلى مراكز إدراكه، و الكتاب السماوي هو كتابه الذي يتضمّن تلك السنن و القوانين، و الملائكة التي تؤيّده في حلّه و ترحاله هي القوى الطبيعية، تلك السنن و القوانين، و الملائكة التي تؤيّده في حلّه و ترحاله هي القوى الطبيعية،

و الشيطان الذي ينابذه و ينادده هي النفس الأمّارة بالسوء.

أقول: إنّ تفسير النبوّة بالنبوغ و إن صيغ في قالب علمي جديد ليس نظرية جديدة بحد ذاتها، فإنّ جذوره تمتد إلى عصر المشركين المعاصرين للنبي الأكرم (صلّى الله عليه و آليه و سلّم) فإنّهم كانوا يحسّون بحالة الإنجذاب للقرآن و بلاغته الخلابة فينسبونه إلى الشعر و يصفون قائله بالشاعر، قال سبحانه حاكياً عنهم: ﴿ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الأَوَّلُونَ ﴾ (الأنبياء / ۵).

و يجيبهم القرآن بقوله: ﴿ وَ مَا عَلَّمْنَاهُ الشَّعْرَ وَ مَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ اِلاَّ ذِكْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبِينٌ ﴾ (يس/ ۶۹).

إنّ هذه النظرية إبتنت على إنكار ماوراء الطبيعة فصار الوجود عندهم مساوقاً للمادّة فلم يجدوا منتدحاً عن تفسير الوحى بما جاء في هذه النظرية .

إنّا إذا سبرنا تاريخ المصلحين في العالم نجدهم على فئتين:

فئة تتكلّم باسم الدين الإلهي و تخبر عن الله سبحانه و ينسب كل ما يامر وينهي إلى عالم الغيب و لايرى لنفسه شأناً سوى كونه مبلّغاً لرسالات الله و مؤدّيا لبلاغها و إنذارها.

و فئة تتكلّم باسم المصلح الإجتماعي و ينسب كل ما يتفوّه به إلى بنات فكره و عقله، فلو صحّت تلك النظرية لما كان لهذا التقسيم مفهوم صحيح و عندئذ يتساءل: لما ذا نسبت الفئة الأولى ما جاء وا به من التعاليم إلى عالم الغيب مع أنّه من ومضات فكرتهم هذا، و من جانب آخر: انّ المصلحين بإسم الأنبياء كانوا رجالاً صادقين و صالحين لم يبدر منهم ما ينافي صدقهم و صلاحهم، و هذا إن دلّ على شيء فإنّما يدلّ على أنّهم كانوا يحسّون من صميم ذاتهم بأنّهم مبعوثون من جانبه سبحانه.

إنّ هذه النظرية التي تفسّر الوحي بالنبوغ و توسّم الأنبياء بالنوابغ لم تدرس أحوال النوابغ و العلل و المبادئ التي يرتكز عليها النبوغ حتّى تقف على أنّ أحوال الأنبياء على طرف نقيض من أحوال النوابغ، فإنّ أفكار النوابغ تتوقّد و تزدهر تحت لواء المجتمعات الراقية، و أمّا المجتمعات المتخلّفة فلو كانت تمتلك نوابغاً بالذات لأخمد فيها ذكاؤهم و بادت فيها فطنتهم.

و أمّا الظروف التي كان يعيش فيها الأنبياء خصوصاً النبي الخاتم (صلّى الله عليه وآله عليه و آله و سلّم) فقد كانت على نقيض هذا الجانب، فقد بعث (صلّى الله عليه وآله وسلّم) بين قوم يغطّون في سبات التخلّف و الإنحطاط، فكيف يمكن تفسير النبوّة الخاتمة بالنبوغ مع هذا البون الشاسع بين ظروف النوابغ و ظروف خاتم المرسلين (صلّى الله عليه و آله و سلّم)؟

أضف إلى ذلك: انّ النوابغ تسودهم العزلة و الانزواء مع أنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان بين الناس يعيش معهم في حياتهم الإجتماعية و إن لم يكن على سيرتهم و سلوكهم، فقد قضى عمره في الرعي و التجارة إلى أن بعثه الله سبحانه نبيّاً لهداية الأمّة.

و أنّى للنوابغ الكتاب الذي حارت فيه العقول و خرست الألسن عن النطق بمثله؟ و أين لهم هذه النظم و التشريعات الحية النابضة التي تتلائم و تنسجم مع جميع الحضارات الإنسانية، فهي كما وصفها شبلي شمّيل اللبناني المتوفي عام ١٣٣٥ هـ ق في رسالته إلى صاحب المنار:

إلى السيد محمد رشيد رضا صاحب (المنار):

أنت تنظر إلى محمّد كنبيّ و تجعله عظيماً، و أنا أنظر إليه كرجل و أجعله أعظم، و نحن و إن كنّا في الاعتقاد على طرفيّ نقيض، فالجامع بيننا العقل الواسع و الإخلاص في القول، و ذلك أوثق لنا لعرى المودّة (الحق أولى أن يقال):

دع من محمد في صدى قرآنه إنتي و إن أك قد كفرت بدينه أو ما حوت في ناصع الألفاظ من

ما قد نحاء للحمة الغايات هل أكفرن بمحكم الآيات؟ حكم روادع للهرى وعظات و شرايع لو أنهم عقلوا بها نعم المدبر و الحكيم و إنه رجل الحجى رجل السياسة والدهاء ببلاغة القرآن قد خلب النهى من دونه الأبطال في كل الورى

ما قيتدوا العمران بالعادات؟ ربّ الفصاحة مصطفى الكلمات بطل حليف النصر في الغارات و بسيفه أنحى على الهامات من سابق أو غائب أو آت

## ٢ \_ الوحي ثمرة الأحوال الروحية:

هذه النظرية هي التي يعتمد عليها المستشرقون في تحليل نبوّة النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و فسّرها من بينهم «اميل درمنغام»، وخلاصتها:

إنّ الوحي إلهام يفيض من نفس النبي الموحى إليه لا من الخارج، وذلك إنّ سريرته الطاهرة، وقوّة إيمانه بالله، والإعتقاد بوجوب عبادته، وترك ما سواها من عبادة وثنيّة وتقاليد وراثيّة موبوءة، يحدث في عقله الباطن،الرؤى والأحوال الروحيّة فيتصوّر ما يعتقد وجوبه، إرشاداً إليه، نازلاً عليه من السماء بدون وساطة، أو يتمثّل له رجل يلقّنه ذلك، يعتقد أنّه ملك من عالم الغيب، وقد يسمعه يقول ذلك ولكنّه إنّما يرى ويسمع مثل ذلك في المنام الذي هو مظهر من مظاهر الوحي عند جميع الأنبياء، فكلّما يخبر به النبي انّه كلام ألِقي في روعه، أو ملك ألقاه على سمعه، فهو خبر صادق عنده (۱).

## نبوّة أو أضغاث أحلام؟!

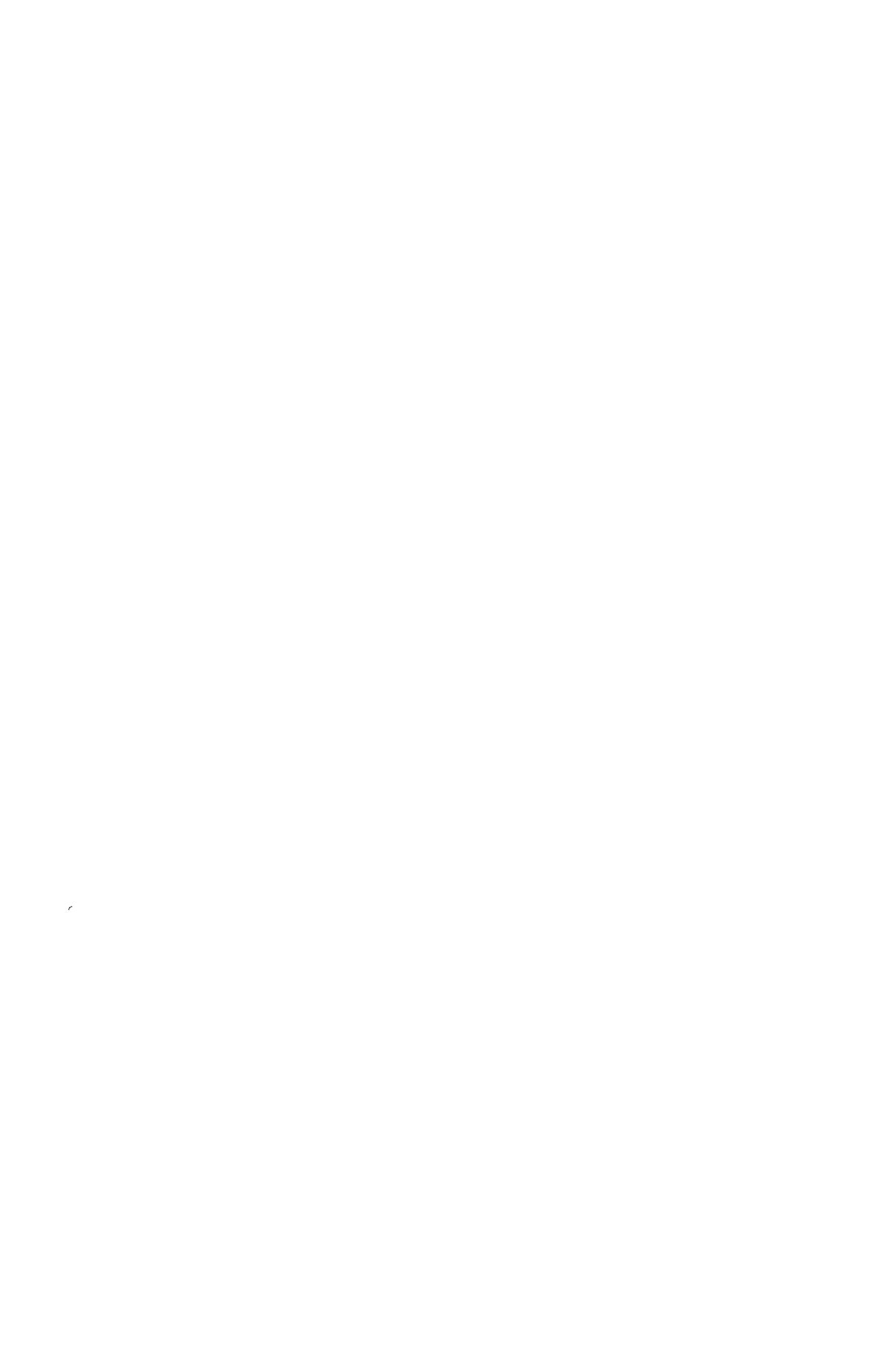
وممّا يلاحظ على تلك النظرية إنّها ليست بشيء جديد وإن كانت ربّما تنطلي

<sup>(</sup>١) الوحى المحمدي ص۶۶.

على السذج من الناس بأنّها نظرية جديدة ذات قيمة علمية.

إنّ الذكر الحكيم يحكي لنا مقالة المشركيان في سالف عهدهم في حقّ النبي الأكرم وكتابه حيث كا نوا يحلّلون نبوّته والوحي المنزّل عليه ، بأنّها أضغاث أحلام ، قال تعالى حاكياً عنهم : ﴿أَضغاث أحلام ﴾ أي أنّ ما يحكيه عن الله تبارك وتعالى إنّما هو وحي الأحلام يجري على لسانه ، وعلى ذلك فليست تلك النظرية إلاّ تفسير للنبوّة بالجنون الذي هو في مرتبة عالية وشديدة من تجلّي النزعات الخيالية فاستغلّه المستشرقون ، واستعرضوه بثوب جديد يوهم السذّج أنّها تحليل علمي بني على أساس علمي رصين ، ولكن المساكين غير و اقفين على أنّه نفس النظرية الجاهلية التي جوبه بها النبي حيث قالوا: ﴿ يَاآيُها اللّذِي نَزُلُ عَلَيْهِ الذّكُرُ إنكَ المَها لَهُ فَنُونُ ﴾ (الحجر/ ٤) .

وقد حكيت هذه التهمة عن لسان المشركين في غير سورة. سبحانك يا رب ما أعظم جناية الإنسان على الصالحين البالغين، ذروة الكمال في العقل والدراية حتى وسمهم هؤلاء المفترون تارة بالخبطة وأخرى بالمس والجنون.



# بعثته ونزول الوحي إليه

"بَعَثَ اللهُ سُبْحَانَهُ نَبِيَّهُ الأَكْرَمِ عَلَى حِينِ فَترَةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وَطُولِ هَجعَةٍ مِنَ الْأَمْمِ، وَاعْتِزَامٍ مِنَ الفِتنِ وَانتِشَارٍ مِنَ الْأَمُورِ، وَتَلَظِّ مِنَ الحُروبِ، والدُّنْيَا كَاسِفَةُ النُّورِ، ظَاهِرَةُ الْغُرورِ، عَلَى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ وَرَقِهَا، وإياسٍ مِنَ ثَمرِهَا، وَاغورَارٍ مِنْ النُّورِ، ظَاهِرَةُ الْغُرورِ، عَلَى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ وَرَقِهَا، وإياسٍ مِنَ ثَمرِهَا، وَاغورَارٍ مِنْ مَانِهَا، قَدْ دَرَسَتْ مَنَار الهُدى، وَظَهَرتْ اعلامُ الرَّدى، فَهِيَ مُتَجَهِمَة لِإَهْلِهَا، عَابِسَةٌ في وَجْهِ طَالِبَها، ثَمَرُهَا الفِتْنَةُ، وَطَعَامُهَا الجِيفَةُ، وَشِعارُها الخَوْفُ، وَدِثَارُها الشَيْفُ»(١٠).

بعث على رأس الأربعين من عمره، وبُشّر بالنبوّة والرسالة، وأمّا الشهر الذي بعث فيه، ففيه أقوال وآراء، فالشيعة الإمامية تبعاً لأئمّة أهل البيت (عليهم السلام) على أنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث في سبع وعشرين من رجب.

روى الكليني عن الإمام الصادق(عليه السلام) أنّه قال: لا تدع صيام يوم سبع وعشرين من رجب فإنّه اليوم الذي نـزلت فيه النبوّة على محمّد(صلّى الله عليه و آله و سلّم)(۱).

وروى أيضاً عن الإمام الكاظم (عليه السلام) أنّه قال: بعث الله عزّ وجلّ محمّداً رحمة للعالمين في سبع وعشرين من رجب (٣).

روى المفيد عن الإمام الصادق(عليه السلام) قال: في اليوم السابع والعشرين من رحب نزلت النبوّة على رسول الله، إلى غير ذلك من الروايات(٢).

وأمّا غيرهم فمن قائل بأنّه بعث في سبعة عشر من شهر رمضان أو ثمانية عشر أو أربع وعشرين من هذا الشهر أو في الثاني عشر من ربيع الأوّل.

<sup>(</sup>١) إقتباس من كلام الإمام أمير المؤمنين في نهج البلاغة الخطبة٨٥، طبعة عبده.

<sup>(</sup>٢) و(٣) البحار ج١٨ ص١٨٩ نقلاً عن الكافي و أمالي ابن الشيخ.

<sup>(</sup>٤) البحار ج١٨ ص١٨٩ نقلاً عن الكافي و أمالي ابن الشيخ.

وبما أنّ أهل البيت أدرى بما في البيت، كيف وهم نجوم الهدى ومصابيح الدجى وأحد الثقلين اللذين تركهما رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) بعده، فيجب علينا الوقوف دون نظرهم ولا نجتازه، نعم دلّ الذكر الحكيم على أنّ القرآن نزل في شهر رمضان قال سبحانه: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ ... ﴾ (البقرة / ١٨٥).

وقال سبحانه: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ (القدر/ ١).

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّا اَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ (الدخان/ ٣).

إلى غير ذلك من الآيات الدالّة على نزوله في شهر رمضان.

والإستدلال بهذه الآيات على أنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث في شهر رمضان مبني على إقتران البشارة بالنبوة، بنزول القرآن وهو بعد غير ثابت، فلو قلنا بالتفكيك وانه بعث في شهر رجب، وبشر بالنبوة فيه، ونزل القرآن في شهر رمضان، لما كان هناك منافاة بين بعثته في رجب، ونزول القرآن في شهر رمضان.

ويؤيّد ذلك أي عدم اقتران النبوّة بنزول القرآن،ما نقله غير واحد عن عائشة: إنّ أوّل ما بدء به رسول الله من النبوّة حين أراد الله كرامته، الرؤيا الصادقة، فكان لا يرى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) رؤيا في نومه إلاّ جاءت كفلق الصبح، قالت: وحبّب الله تعالى إليه الخلوة، فلم يكن شيء أحبّ إليه من أن يخلو وحده (۱).

لكن الظاهر من ذيل ما روته عائشة أنّ النبوّة كانت مقترنة بنزول الوحي والقرآن الكريم، ولنذكر نص الحديث بتمامه ثمّ نذيّله ببيان بعض الملاحظات حوله . روى البخاري: «كان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يخلو بغار حَراء، فيتحنّث فيه وهو التعبّد في الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله، ويتزوّد لذلك ثمّ يرجع إلى خديجة فيتزوّد لمثلها حتى جاء الحقّ وهو في غار حراء، فجاءه الملك، فقال: اقرأ على: ما أنا بقارئ، قال: فأخذني فغطّني حتى بلغ مني الجهد ثمّ أرسلني فقال: اقرأ، قلت: ما أنا بقارئ، فأخذني فغطّني الثانية حتى بلغ منّي الجهد ثمّ أرسلني

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج١ ص٣، السيرة النبوية ج١ ص ٣٣٤.

فقال: اقرأ، فقلت: ما أنا بقارئ، فأخذني فغطني الثالثة ثم أرسلني، فقال: ﴿ اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ ﴾ (١). ﴿ اقْرَأْ وِ رَبُّكَ الأَكْرَمُ ﴾ (١).

و في هذه الرواية تأمّلات واضحة:

١ - ما هو المبرّر لجبرئيل أن يروّع النبي الأعظم، و أن يؤذيه بالعصر إلى حدٍّ أنّه يظن انّه الموت، يفعل به ذلك و هـ و يراه عاجزاً عن القيام بما يأمره بـ ه ، و لايرحمه و لايلين معه؟

٢ ـ لما ذا يفعل ذلك ثلاث مرات لاأكثر و لاأقل؟

"لمرة الأولى و لا الشانية مع أنه يعلم أنّ النبي لا ألمرة الأولى و لا الشانية مع أنه يعلم أنّ النبي لايكذب؟

٢ ـ هل السند الذي روى به البخاري قابل للإحتجاج مع أنّ فيه الزهري وعروة؟

أمّا الزهري فهو الذي عرف بعمالته للحكام، و إرتزاقه من موائدهم، و كان كاتباً لهشام بن عبدالملك و معلّماً لأولاده، و جلس هو و عروة في مسجد المدينة فنالا من علي، فبلغ ذلك السجاد (عليه السلام) حتى وقف عليهما فقال: أمّا أنت يا عروة فإنّ أبي حاكم أباك، فحُكِم لأبي على أبيك، و أمّا أنت يا زهري فلو كنت أنا وأنت بمكّة لأريتك كن أبيك ".

أمّا عروة بن الـزبير الـذي حكم عليه ابـن عمر بـالنفاق وعـده الاسكافـي من التابعيين الذين يضعون أخباراً قبيحة في عليّ (عليه السلام)(").

نعم رواه ابن هشام و الطبري في تفسيره و تاريخه (٢)بسند آخـر ينتهي إلـي

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج١ ص٣.

<sup>(</sup>٢) أي بيت أبيك.

<sup>(</sup>٣) الصحيح من سيرة النبي الأعظم ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) السيرة النبوية ج١ ص٧٣٥، تفسير الطبري ج٠٠ ص١٤٢، و تاريخه ج٣ ص٣٥٣.

أشخاص يستبعد سماعهم الحديث عن نفس الرسول الأكرم و دونك أسماؤهم :

١ - عبيدبن عمير، ترجمه ابن الاثير، قال: ذكر البخاري أنّه رأى النبي و ذكر
 مسلم أنّه ولد على عهد النبي و هو معدود من كبار التابعين يروي عن عمر وغيره (١).

۲ عبد الله بن شداد، ترجمه ابن الأثير ، قال: ولد على عهد النبي، روى عن
 أبيه و عن عمر و على (۱).

٣ ـ عـائشة، زوجة النبي، حيث تفرّدت بنقل هـذا الحديث و مـن المستبعد جداً أن لايحـدّث النبي هذا الحـديث غيرها مـع تلهّف غيرهـا إلى سماع أمثـال هذا الحديث.

نعم ورد مضمون الحديث في تفسير الإمام العسكري (عليه السلام) ، و نقله من أعلام الطائفة ابن شهر آشوب في مناقبه (٣) أو المجلسي في بحاره (٢).

لكن الكلام في صحّة نسبة التفسير الموجود إلى الإمام العسكري (عليه السلام) و أمّا المناقب فإنّه يورد الأحاديث و التواريخ مرسلة لامسندة، و المجلسي اعتمد على هذه المصادر التي عرفت حالها.

و بذلك يظهر أنه لا دليل على أنّ البشارة بالنبوّة كانت مقترنة بنزول القرآن، وبذلك ينسجم نزول القرآن في شهر رمضان مع كون البعثة في شهر رجب، نعم أورد العلاّمة الطباطبائي على هذه النظرية بقوله: إذا بعث النبي في اليوم الثاني و العشرين من شهر رجب و بينه و بين شهر رمضان أكثر من ثلاثين يوماً فكيف تخلو البعثة في هذه المدّة من نزول القرآن؟ على أنّ سورة العلق أوّل سورة نزلت على رسول الله و أنّها

<sup>(</sup>١) أسد الغابة ج٣ ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ج٢ ص١٨٣.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب ج١ ص ٢٠-٢٢.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ج١٨ ص١٩٤.

نزلت بمصاحبة البعثة (١).

يلاحظ على ما ذكر:

١ ـ انّ الـوجه الأوّل من كـلامه مجرّد استبعاد، في إشكال في أن يكـون النبي قدبشر بالنبوّة و نزّل القرآن بعد شهر و بضعة أيام؟

٢ ـ و أمّا الوجه الثاني فلأنّ الروايات نطقت بأنّها أوّل سورة نزلت و ليس فيها
 ما يدلّ على اقتران نزولها بأوّل عهد البعثة .

### سؤال وُ إجابة :

إذا كان القرآن نازلاً في شهر رمضان فإنّ معناه أنّ مجموعه نـزل في هذا الشهر مع أنّه نزل قرابة مدّة ثلاثة و عشرين سنة فكيف التوفيق بين هذين الأمرين؟

و أمَّا الإجابة فقد أجيب عنه بأجوبة نذكرها واحداً تلو الآخر.

الأول: إنّ للقرآن نزولين: نزول دفعي و قدعبر عنه بلفظ الإنزال الدال على الدفعة، و نزول تدريجي و هو الذي يعبر عنه بالتنزيل. قال سبحانه: ﴿كِتَابُ أُخْكِمَتُ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتُ مِنْ لَدُنْ حَكِيم خَبِير ﴾ (هود/ ١) فإنّ هذا الإحكام في مقابل التفصيل، و التفصيل هو جعله فصلاً فصلاً، و قطعة قطعة، و الإحكام كونه على وجه لايتفصل فيه جزء من جزء و لايتميّز بعض من بعض، لرجوعه إلى معنى واحد، لاأجزاء و لافصول فيه، فعلى ذلك فالقرآن نزل دفعة واحدة على قلب النبى الأعظم، ثم صارينزل تدريجياً حسب المناسبات و الوقائع و الأحداث (١).

و على ذلك فـلا مانع من نزول جميع القرآن في شهر رمضان نـزولاً دفعياً، ثمّ نزوله نحو ما في بضعة و عشرين سنة .

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان ج٢ ص١٣.

<sup>(</sup>٢) الميزان ج٢ ص١٤-١٤.

و يلاحظ عليه: أنّ ما ذكره مبني على الفرق بين «الإنزال» و «التنزيل»، و إنّ الأوّل عبارة عن النزول الدفعي، و الثاني عن النزول التدريجي مع أنه لادليل عليه، فإنّ الشاني أيضاً استعمل في النزول الدفعي. قال تعالى حاكياً عن المشركين: ﴿ وَلَنْ نُؤْمِنَ لِرُقِيكَ حَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقْرَؤُهُ ﴾ (الاسراء/ ٩٣).

و قال تعالى: ﴿ وَ قَالَ السَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلاَ نُرُّلُ عَلَيْهِ القُوْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً ﴾ (الفرقان/ ٣٢) فلو كان التنزيل هو النزول التدريجي فلماذا وصفه بقوله: «جملة واحدة...».

الثاني: إنّ القرآن نزل دفعة واحدة إلى البيت المعمور حسب ما نطقت به الروايات الكثيرة ثمّ صار ينزل تدريجياً على الرسول الأعظم.

روى حفص بن غياث عن الإمام الصادق (عليه السلام) قال سألته عن قول الله عز و جل : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِى أُنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ ﴾ و إنّما أنزل في عشرين بين أوّله و آخره، فقال أبو عبدالله (عليه السلام): «نزل القرآن جملة واحدة في شهر رمضان إلى البيت المعمور ثمّ نزل في طول عشرين سنة» (۱).

ولوصحت الرواية يجب التعبّد بها، و إلا فما معنى نزول القرآن الذي هو هدى للناس إلى البيت المعمور، وأي صلة بهذا النزول بهداية الناس الذي يتكلّم عنه القرآن و يقول: ﴿شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس و بيّنات من الهدى والفرقان﴾؟

قال الشيخ المفيد:

«الذي ذهب إليه أبو جعفر (٢) حديث واحد لايوجب علماً و لاعملاً، و نزول

<sup>(</sup>١) البرهمان في تفسير القرآن ج١ ص١٨٢، و الدر المنثور ج٤ ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) مراده الصدوق، و قد ذهب إلى أنّ القرآن قد نزل في شهر رمضان في ليلة القدر جملة واحدة إلى البيت المعمور، ثمّ انزل من البيت المعمور في مدة عشرين سنة.

القرآن على الأسباب الحادثة حالاً يدلّ على خلاف ما تضمّنه الحديث، و ذلك انّه قد تضمّن حكم ما حدث، و ذكر ما جرى على وجهه، و ذلك لايكون على الحقيقة إلاّ لحدوثه عند السبب، ... الخ.

ثم استعرض آيات كثيرة نزلت لحوادث متجددة (١).

الثالث: إنّ القرآن يطلق على الكلّ و الجزء، فمن الممكن أن يكون المراد بنزول القرآن في شهر رمضان هو شروع نزول في ليلة مباركة و هي ليلة القدر، فكما يصحّ نسبة النزول إليه في شهر رمضان إذا نزل جملة واحدة، تصحّ نسبتة إليه إذا نزل أوّل جزء منه في شهر رمضان و استمرّ نزوله في الأشهر القادمة طيلة حياة النبي.

فيقال: نزل القرآن في شهر رمضان أي بدأ نـزوله في هذا الشهر، و له نظائر في العرف، فلو بـدأ فيضان الماء في المسيل يقال جرى السيل في يـوم كذا و إن استمرّ جريانه و فيضانه عدّة أيام.

و هذا هو الظاهر من صاحب «المنار» حيث يقول: و أمّا معنى إنزال القرآن في رمضان مع أنّ المعروف باليقين أنّ القرآن نزل منجّماً في مدّة البعثة كلّها، فهو أنّ ابتداء نزوله كان في رمضان، ذلك في ليلة منه سمّيت ليلة القدر أي الشرف، و الليلة المباركة كما في آيات أخرى. و هذا المعنى ظاهر لاإشكال فيه، على أنّ لفظ القرآن يطلق على هذا الكتاب كلّه و يطلق على بعضه.

الرابع: إنّ جملة القرآن و إن لم تنزل في تلك الليلة، لكن لمّا نزلت سورة الحمد بها و هي تشتمل على جلِّ معارف القرآن، فكأنّ القرآن أنزل فيه جميعاً فصحّ أن يقال: إنّا أنزلناه في ليلة القدر.

يلاخظ عليه: أنّه لو كانت سورة الحمد أوّل سورة نزلت على رسول الله لكان حق الكلام أن يقال: قل بسم الله الرحمن الرحيم، الحمدلله رب العالمين، أو يقال:

<sup>(</sup>١) تصحيح الإعتقاد ص٥٨.

بسم الله الرحمن الرحيم، قل: الحمد لله ربّ العالمين (١١).

و هذا يعرب عن أنّ سورة الحمد ليست أوّل سورة نزلت على النبي.

هذه هي الوجوه التي ذكرها المفسّرون المحقّقون و الثالث هو الأقوى.

### أوّل ما نزل على رسول الله:

ذكر أكثر المفسّرين أنّ أوّل سورة نزلت على رسول الله هي سورة العلق، و تدل عليه روايات أنمّة أهل البيت. روى الكليني عن الصادق (عليه السلام) قال: أوّل ما نزل على رسول الله ﴿ بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ \* اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ... ﴾ و آخر سورة هو قوله: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ و الفَتْحُ ... ﴾ ومثله عن الإمام الرضا (عليه السلام) (٢).

و لعلّ المراد نزول آيات خمس من أوّلها لاجميع السورة .

لأنّ قوله سبحانه في نفس تلك السورة: ﴿ اَرَأَيْتَ الَّذِى يَنْهَى عَبْداً إِذَا صَلَّى ... ﴾ لايناسب أن تكون أوّل ما نزل، بل هو حاك عن وجود تشريع للصلاة، ووجود من يقيمها حتى واجه نهي بعض المشركين، و هذا لايتّفق مع كونه أوّل ما نزل.

### أساطير و خرافات

دلت الأدلة العقلية و الآيات القرآنية على أنّ الأنبياء مصونون عن الخطأ و الاشتباه في تلقي الوحي أوّلاً، و ضبطه ثانياً، و إبلاغه ثالثاً و أنّه لايشكون فيما يلقى في روعهم من أنّه ربّ العالمين و أنّ ما يعاينونه رسول إله العالمين، و الكلام كلامه، لايشكون في ذلك طرفة عين و لايترددون بل يتلقونه بنفس مطمئنة.

<sup>(</sup>١) الميزان ج٢ ص٢١\_٢٢.

<sup>(</sup>٢) البرهمان في تفسير القرآن ج١ المقدّمة الباب الخامس عشر ص٢٩، و تاريخ القرآن للزنجاني ص٣٠.

هذا هو القرآن الكريم يذكر كيفيّة بدء نزول الوحي إلى موسى و إنّه تلقّاه بلاتردّد و لاتريّث، بذكره في سور مختلفة :

يقول: ﴿ فَلَمَّا اَنَاهَا نُودِى يَا مُوسَى \* إِنِّى اَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ المُقَدِّسِ طُوى \* وَ اَنَا اخْتَرُتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوْحَى \* إِنَّنِى اَنَا اللهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ اَنَا فَاعْبُدْنِى المُقَدِّسِ طُوى \* وَ اَنَا اخْتَرُتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يَوْحَى \* إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ اَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى \* ... اذْهَبْ اللّى فِرْعَونَ إِنَّهُ طَغَى \* قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِى صَدْرِى \* و يَسِرُلِى أَمْرِى \* وَ احْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِى \* يَفْقَهُوا قَوْلِى \* وَ اجْعَلْ لِى وَزِيراً مِنْ اَهْلِى \* هَارُونَ اَخِي \* اشْدُدْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِى \* يَفْقَهُوا قَوْلِى \* وَ اجْعَلْ لِى وَزِيراً مِنْ اَهْلِى \* هَارُونَ اَخِي \* اشْدُدْ بِهَ اَرْدِى \* وَ اَشْدُدُ كُونِيراً \* وَ نَذْكُرُكَ كَثِيراً \* إِنَّكَ كُنْتَ بِنَا بِهِ اَزْدِى \* وَ اَشْرِى \* كَنْ نُسَبِّحَكَ كَثِيراً \* وَ نَذْكُرُكَ كَثِيراً \* إِنَّكَ كُنْتَ بِنَا بَعِيراً ﴾ (طه/ ١١ - ٣٥).

ترى أنّ الكليم عندما فُوجئ بنزول الـوحي، تلقّاه بصدر رحب، و لم يتردّد في أنّه وحيه سبحانه و أمره، و لذلك سأل سبحانه أن يشرح له صدره، و ييسر له أمره، ويحلّ العقدة التي في لسانه، و يجعل له وزيراً من أهله، يشدّ به أزره و يشركه في أمره.

يقول سبحانه: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهَا نُودِى أَنْ بُورِكَ مَنْ فِي النَّارِ وَ مَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَانَ اللهِ رَبِّ العَالَمِينَ \* يَا مُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللهُ العَزِيزُ الحَكِيمُ (النمل/ ٨ \_ ٩).

و جاءت هذه القصة في سورة القصص على وفق ما وردت في السورتين (١).

و من لاحـظ هذه الآيات يقـف على أنّ موقـف الأنبياء من الـوحي هو مـوقف الإنسان المتيقّن المطمئنّ إليه، و هذه خاصّة تعمّ جميع الأنبياء(عليهم السلام).

نرى أنّه سبحانه يذكر رؤية النبي الأكرم، و مواجهته لمعلّمه الذي وصفه القرآن بـ «شديد القوى».

يقول: ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوْحَى \* عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوَى \* ذُومِرَّةٍ فَاسْتَوَى \* وَ هُوَ بِالْافَتُقِ الأَعْلَى \* ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى \* فَأَوْحَى إِلْسَ عَبْدِهِ

<sup>(</sup>١) القصص ٢٩ـ٣۵.

### مَا أَوْحَى \* مَا كَذَبَ الفُؤَادُ مَا رَأَى \* أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ (النجم / ٢ ـ ١٢).

فأيّ كلمة أصرح في توصيف إيمان النبي و إذعانه في مجال الوحي و مواجهة أمينه من قوله سبحانه: ﴿ مَا كَذَبَ الفُوّادُ مَا رَأَى ﴾ أي صدق القلب عمل العين. و يحتمل أن يكون المراد، ما رآه الفؤاد.

#### قال العلاّمة الطباطبائي:

فالمراد بالفؤاد، فؤاد النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و ضمير الفاعل في «ما رأى» راجع إلى الفؤاد، و الرؤيا رؤيته و لابدع في نسبة الرؤية و هي مشاهدة العيان إلى الفؤاد، فإنّ للإنسان نوعاً من الإدراك الشهودي وراء الإدراك بإحدى الحواسّ الظاهرة و التخيّل و التفكّر بالقوى الباطنة كما أنّنا نشاهد من أنفسنا أنّنا نرى و ليست هذه المشاهدة العيانية رؤية بالبصر و لامعلوماً بالفكر، و كذا نرى من أنفسنا أنّنا نسمع و نشمّ و نذوق و نلمس، و نشاهد أنّنا نتخيّل و نتفكّر، و ليست هذه الرؤية ببصر أو بشيء من الحواسّ الظاهرة أو الباطنة (۱).

فالله سبحانه يؤيّد صدق النبي فيما يدّعيه من الوحي و رؤية آيات الله الكبرى، سواء كانت بالعين أو بالفؤاد.

و على كل تقدير فهذه الآيات و غيرها تدلّ على أنّ الأنبياء و غيرهم لايشكّون و لايتردّدون فيما يواجهون من الأمور الغيبيّة .

و على ضوء ذلك تقف على أنّ ما ملأ كتب السيرة و بعض التفاسير في مجال بدء الوحي و أنّه تردّد النبي و شكّ عندما بشّر بالنبوّة و شاهد ملك الوحي و امتلأ روعاً و خوفاً إلى حدّ حاول أن يلقي نفسه من شاهق، و عاد إلى البيت فكلم زوجته فيما واجهه، و عادت زوجته تسلّيه و تقنعه بأنّه رسول ربّ العالمين، و إنّ ما رآه ليس إلا أمراً حقّاً.

إذ كل ذلك أساطير و خرافات، تناقض البراهين العقليّة و ما يتلقّاه الإنسان

<sup>(</sup>١) الميزان ج١٩ ص٣٠.

من قصص الأنبياء الواردة في القرآن الكريم، وقد دسها الأحبار و الرهبان و سماسرة الحديث و القصاصون في كتب القصص و السير و الحديث، و نحن نكتفي في المقام بما ذكره البخاري في صحيحه و ابن هشام في سيرته، فإن استقصاء كل ما ورد حول هذا الموضوع من الروايات المدسوسة يدفع بنا إلى تأليف رسالة مفردة، ولكن فيما ذكرنا غنى وكفاية. قال البخاري:

(بعد ذكر نزول أمين الوحي عليه في جبل حراء) افرجع بها رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يرجف فؤاده، فدخل على خديجة بنت خويلد (رضي الله عنها) فقال: زمّلوني رمّلوني، فزمّلوه حتى ذهب عنه الروع، فقال لخديجة و أخبرها الخبر يلقد خشيت على نفسي، فقالت خديجة: كلا و الله ما يخزيك الله أبداً إنّك لتصل الرحم، و تحمل الكّل و تكسب المعدوم، و تقري الضيف، و تعين على نوائب الحق، فانطلقت به خديجة حتى أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى ابن عم خديجة، و كان امرئ تنصّر في الجاهلية، و كان يكتب الكتاب العبراني، فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب، و كان شيخاً كبيراً قدعمي، فقالت له خديجة بيا ابن عم اسمع من ابن أخيك، فقال له ورقة: يا ابن أخي ماذا ترى؟ فأخبره رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) خبر ما رأى، فقال له ورقة: هذا الناموس الذي نزّل الله على موسى ياليتني فيها جذعاً ليتني أكون حيّاً إذ يخرجك لم يأت رجل قطّ بمثل ما جئت به إلاّ عودي، و إن يدركني يومك، أنصرك نصراً مؤزّراً لم يأت رجل قطّ بمثل ما جئت به إلاّ عودي، و إن يدركني يومك، أنصرك نصراً مؤزّراً ثم لم ينشب (اورقة أن توقّى و فتر الوحي "(ا).

هذا ما لـدى البخاري، و أمّا صاحب السيرة النبوية فبعدما ذكر مسألة الغتّ ينقل عن النبي أنّه قال:

«فخرجت حتى إذا كنت في وسط الجبل سمعت صوتاً من السماء يقول:

<sup>(</sup>١) أي لم يلبث.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج١ ص٣٠

يا محمد، أنت رسول الله و أنا جبرئيل، قال: فوقفت أنظر إليه، فما أتقدّم وما أتأخّر، وجعلت أصرف وجهي عنه في آفاق السماء، قال: فلاأنظر في ناحية منها إلاّ رأيته كذلك، فما زلت واقفاً، ما أتقدّم أمامي، و ما أرجع ورائي، حتى بعثت خديجة رسلها في طلبي فبلغوا أعلى مكّة و رجعوا إليها، و أنا واقف في مكاني ذلك، ثم انصرف عنّي و انصرفت راجعاً إلى أهلي حتى أتيت خديجة فجلست إلى فخذها مضيفاً إليها، فقالت: يا أبا القاسم، أين كنت؟ فو الله لقد بعثت رسلي في طلبك حتى بلغوا مكّة و رجعوا إليّ، ثمّ حدّثتها بالذي رأيت، فقالت: أبشر يا ابن عمّ واثبت، فو الذي نفس خديجة بيده إنّي لأرجو أن تكون نبيّ هذه الأمّة».

ثمّ يذكر انطلاق خديجة إلى ورقة بن نوفل، و ما أجابها به ورقة بنفس النص الذي ذكره البخاري ثمّ يذكر لقاء النبي ورقة بن نوفل، و هو يطوف بالكعبة، فسأله ورقة بما رأى و سمع، فأخبره النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فقال له ورقة: و الذي نفسي بيده إنّك لنبيّ هذه الأمة.

ثمّ عقّبه بذكر ما قامت به خديجة من امتحان صدق نبوته فذكر أنّها قالت لرسول الله: أي ابن عمّ ، أتستطيع أن تخبرني بصاحبك هذا إذا جاءك؟ قال: نعم . قالت: فإذا جاءك فاخبرني به ، فجاءه جبرئيل ، فقال رسول الله لخديجة : هذا جبرئيل قلحاءني ، قالت: قم يا بن عمّ فاجلس على فخذي اليسرى ، قال: فقام رسول الله فجلس عليها ، قالت: هل ترى؟ قال: نعم ، قالت: فتحوّل فاجلس على فخذي اليمنى ، فجلس على فخذي اليمنى ، فجلس على فخذها اليمنى ، فقالت: هل تراه؟ قال: نعم ، قالت: فتحوّل واجلس في حجري ، فتحوّل فجلس في حجري ، فتحوّل فجلس في حجرها ، قالت: هل تراه ؟ قال: نعم ، فتحسّرت و ألقت خمارها و رسول الله جالس في حجرها ، ثم قالت له : هل تراه ؟ قال: لا.

قالت: يا ابن عم اثبت و ابشر، فو الله هذا ملك و ما هذا بشيطان(١).

و قال الطبري ــ بعد ما ذكر نزول جبرئيـل إليه و تعليم آيات من سـورة العلق\_

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية ج١ ص٢٣٧\_٢٣٩، و تاريخ الطبري ج٢ ص٤٩\_٥٠.

ثمّ دخلت على خــديجة و قلت: زمّلونــي زمّلوني حتى ذهــب عنّي الروع، ثمّ أتــانـي و قال: يا محمد، أنت رسول الله.

قال: لقد هممت أن أطرح نفسي من حالق من جبل فتبدّى لي حين هممت بذلك، فقال: يا محمد، أنا جبرئيل و أنت رسول الله، ثمّ قال: اقرأ، قلت: ما اقرأ؟ قال: فأخذني فغتني ثلاث مرات حتّى بلغ منّي الجهد ثمّ قال: اقرأ باسم ربّك الذي خلق، فقرأت فأتبت خديجة، فقلت: لقد أشفقت على نفسي، فأخبرتها خبري فقالت: ابشر فو الله لايخزيك الله أبداً، و و الله إنّك لتصل الرحم، و تصدق الحديث، و تؤدّي الأمانة، و تحمل الكل، و تقري الضيف، و تعين على نوائب الحق، ثمّ انطلقت بي إلى ورقة بن نوفل بن أسد، فقالت: اسمع من ابن أخيك، فسألني فأخبرته خبري، فقال: هذا الناموس الذي أنزل على موسى بن عمران....

#### نظرة تحليلية حول هذه النصوص:

إنّ هذه النصوص التاريخية التي نقلها المشايخ كالبخاري و ابن هشام و الطبري، و تلقّاها الآخرون من بعدهم على أنّها حادثة متسالم عليها تضاد ما يستشفه الإنسان من التدبّر في حالات الأنبياء في القرآن الكريم و تناقض البديهة العقلية، و إليك بيان ما فيها من نقاط الضعف و علائم الجعل و التهافت:

ا - إنّ النبوة كما عرفت منصب إلهي لايفيضه الله إلاّ على من امتلك زخماً هائلاً من القدرات الروحية و القوى النفسية العالية حتى يقوى على معاينة الوحي، ومشاهدة الملائكة، فعندئذ فلا معنى لما ذكره البخاري: «لقد خشيت على نفسي» أفيمكن أن ينزل الوحي الإلهي على من لايفرق بين لقاء الملك، و لقاء الجنق ومكالمتهما حتى يخشى على نفسه الجنون أو الموت؟

٢ ـ و أسوأ منه ما ذكره الطبري من أنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) هم أن يرمي
 بنفسه من حالق من جبل، فندم عليه و رجع عنه حين سمع كلام جبرئيل: يا محمد أنا جبرئيل.

إنّ هذا الكلام يعرب من أنّ نفسه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم تكن نفساً مستعدّة لتحمّل الوحي على حدٍّ، همّ أن يقتل نفسه بالإلقاء من حالق، و هل هذا هو إلاّ نفس الجنون الذي كان المشركون يصفونه به طيلة بعثته، فواعجباً نسمعه من أعوانه و أنصاره و من لسان زوجته.

٣- إنّ قول خديجة لرسول الله (صلتى الله عليه و آله و سلم): كلا و الله ما يخزيك الله أبداً، تعرب عن أنها كانت أوثق إيماناً بنبوته من نفس الرسول. فهل يمكن التفوّه بـ ذلك، و مـا حاجـة النبي الأعظـم الذي قـال تعالـى في حقّه: ﴿ وَ عَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَ كَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ (النساء/ ١١٣) إلى هذا التسلّي؟

و هل يصحّ و يتعقّل للنبيّ أن يشكّ في رسالة نفســه حتى يستفتي زوجته فيزول شكّه بتصديقها؟

۴ ـ ذكر البخاري: ان خديجة انطلقت مع رسول الله إلى ورقة، فأخبره رسول
 الله بما وقع، فأجاب ورقة بما ذكره، و ان ما نزل عليه هو الناموس الذي نزّله الله على موسى.

و معنى هذا أن يكون ورقة أعلم بالسرّ المودع في قلب رسول الله من نفسه، كما أنّ معنى ذلك انّ كلاً من الزوجين كانا شاكّين في صحّة الرسالة، فانطلقا إلى متنصّر قرأ وريقات من العهدين حتى يستفتياه ليزيل عنهما حجاب الشكّ و غشاوة الريب.

۵\_إن معنى ما ذكره البخاري من أن ورقة أخبر النبي بأنه: يسخرمنك قومك،
 و تعجب الرسول من هذا الكلام و قال: أومخرجي هم؟ كون المرسل إليه أعلم من الرسول و أفضل منه.

9\_إنّ ما ذكره ابن هشام من «انّ الرسول كلّما رفع رأسه إلى السماء لينظر ما رأى إلاّ رجلاً صافّاً قدميه في أفق السماء، فلاينظر في ناحية من السماء إلاّ رآه فيها الشبه كلام المصابين في عقولهم و شعورهم، و المختلّين في أفكارهم، فلايرون في

كل جهة إلا الصورة المتخيّلة، لطغيانها على مخيّلتهم و شعورهم، أعاذنا الله من إكالة الشنائع بمقام النبوّة، بنحو لايليق بساحة العاديين من الناس فضلاً عن النبي الأكرم خاتم النبيين.

٧-انظر إلى امتحان خديجة لبرهان النبوة فإن ظاهرها أنها كانت شاكة في نبوة زوجها، و لكنها استحصلت اليقين على الوجه الذي سمعته في كلام ابن هشام والطبري، و لكن أي صلة بين رفع الخمار و إلقائه و عدم رؤية جبرئيل، و هل لرفع الخمار و تعرية شعر الرأس تأثير في غياب أمين الوحي عن البيت؟

نرى أنّه سبحانه ينقل في غير سورة من سور القرآن الكريم مكالمة الملائكة زوجة الخليل و تبشيرها بالولد. فهل يمكن لنا أن نقول بعد ذلك: إنّ زوجة الخليل لوكانت مكشوفة الرأس لامتنعت الملائكة من دخول بيت الخليل (عليه السلام)(١).

٨- إنّ ورقة بن نوفل على حدّ تصريح نصّ الرواية كان بادى بدئه نصرانيّاً بعد ما كان مشركاً، فمقتضى الحال أن يشبته الرسول الأعظم بالمسيح الذي كان يعتقد بنبوّته، لابالكليم. أو ليس هذا يعرب عن لعب يد الأحبار في الخفاء في اصطناع هذه الأحاديث و دورهم في تشويش صفاء رسالة الرسول الأعظم بأمثال هذه الأساطير والمهاترات و الخرافات؟

9 - نحن على ثقة و يقين بأنّ النبوة منصب إلهي لا يتحمّله إلاّ الأمثل و الأكمل فالأكمل من الناس، و لا يقوم بأعباء مهامّها إلاّ من امتلك قدرة روحيّة خاصّة تبعث في نفسه الإذعان و التسليم، و الانقياد حينما يتمثّل له رسول ربّه و أمين وحيه، فلات أخذه المسكنة و لا يستولي عليه الخوف عند سماع كلامه و وحيه، و قددرسنا وضع الكليم عندما فوجئ بالوحي فما حاق به الروع و لا أحاط به الخوف، و لاهم بإلقاء نفسه ... إلى غير ذلك ممّا ورد في هذه الروايات، و بما أنّ القرآن هو المرجع الفصل في تمييز الصحيح من الزائف في جملة هذه الروايات، يحتّم علينا إعراض

<sup>(</sup>١) لاحظ هود/ ٧١\_٧٣، الذاريات/ ٢٩.

الصفح عنها، و ضربها عرض الجدار، مضافاً إلى ما فيها من التناقض و الاختلاف في حكاية القصّة كما هو معلوم لمن تدبّر فيها و تأمّل نصّها.

#### فرية انقطاع الوحي و فتوره

وقفت على ما في الروايات السابقة من الوضع و الدسّ بهدف تشويه صفاء صورة رسالة النبي الأكرم فهلم معي نتناول فرية أخرى حيكت على المنوال السابق، و للغاية نفسها، و هي مسألة انقطاع الوحبي بعد نزول آيات من سورة العلق، أو سورة المدِّثْر، أو سورة الحمد على اختلاف في أوِّل سورة نزلت على رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلّم) و قدحازت هذه الفرية على نصيب من الإهتمام و التقدير في كتب السيرة و التفسير حتى إنّ الدكتور محمد حسين هيكل، أرسلها إرسال المسلّمات في كتابه بقوله: «انتظر هداية الوحي إيّاه في أمره، و إنارة سبيله، فإذا الوحي يفتر، و إذا جبرئيل لاينزل عليه، ... إلى أن قال: و قد روي أنّ خديجة قالت له: ما أرىٰ ربّك إلاّ قدقلاك، و تولاه الخوف و الوجل، فهما يبعثانه من جديد، يطوي الجبال و ينقطع في حراء يرتفع بكل نفسه ابتغاء وجه ربّه، يسأله: لم قلاه بعد أن اصطفاه، و لم تكن خديجة بأقلّ منه إشفاقاً و وجلًا.و يتمنّى الموت صادقاً لولا أنّه كان يشعر بما أمر به، فيرجع إلى نفسه، ثمّ إلى ربّه، و لقد قيل: إنّه فكّر في أن يلقي بنفسه من أعلى حراء أو أبي قبيس و أيّ خير في الحياة، و هذا أكبر عمله فيها يدوي و ينقضي، و انّه لكذلك تساوره هذه المخاوف، إذ جاءه الوحي بعد طول فتوره إذ نزل عليه بقوله تعالى : ﴿ وَ الضَّحَى \* وَ اللَّيْلِ إِذَا سَجَى \* مَاوَدَّعَكَ رَبُّكَ وَ مَا قَلَى \* وَ لَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الأولك \* وَ لَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَترَضَى \* أَلُّمْ يَجِدُكَ يَتِيماً فَأَوَى \* وَ وَجَدَكَ ضَالًا \* فَهَدَى \* وَوَجَدَكَ عَاثِلًا فَأَغْنَى \* فَأَمَّا البَيْيَمَ فَلاَ تَقْهَرْ \* وَ أَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ \* وَ أَمَّا بنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴾ (سورة الضحي)(١).

هذا ما يذكره رجل مثقف في القرن العشرين في حقّ النبي الأكرم، فما ظنّك

<sup>(</sup>١) حياة محمد(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) ص١٣٨.

بغيره ممّن سبقه من الذين يتعبّدون بالروايات و لايحيدون عن شاذّها و سقيمها قيد أنملة أو قدر شعرة، و أصل هذه الفرية يرجع إلى كتب السيرة و التفسير، و إليك ما يذكره واحد من أولئك من أمثال الطبري حيث يصرّح في تفسيره بما نصّه:

ا -عن ابن زيد: إنّ هذه السورة نزلت على رسول الله تكذيباً من الله قريشاً في قيلهم لرسول الله لمّا أبطأ عليه الوحي: «قد ودّع محمداً ربّه و قلاه».

٢ - عن ابن عبدالله: لمّا أبطأ جبرئيل على رسول الله، فقالت امرأة من أهله أو من قوله .
 من قومه: ودّع الشيطان محمداً، فأنزل الله عليه: ﴿ و الضحى ... إلى قوله ما ودّعك ربّك و ما قلى ﴾ .

٣ - عن جندب البجلي: أبطأ جبرئيل على النبي حتى قال المشركون ودّع محمداً ربّه، فأنزل الله: «و الضحى ... »، و عنه قالت امرأة لرسول الله: ما أرى صاحبك إلا قد أبطأ عنك، فنزلت هذه الآية.

و في رواية أخرى عنه: ما أرى شيطانك إلاّ قدتركك.

٢ - عن عبدالله بن شدّاد: إنّ خديجة قالت للنبي: ما أرى ربّك إلا قدقلاك،
 فأنزل الله «والضحى».

٥ - و عن قتادة: إنّ جبرئيل أبطأ عليه بالـوحي، فقال ناس من الناس: ما نرى
 صاحبك إلا قدقلاك فودّعك، فأنزل الله: ﴿مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَ مَا قَلَى﴾.

ع ـ عن ضحّاك: مكث جبرئيل عن محمّد، فقال المشركون: قد ودّعه ربّه.

٧-عن ابن عروة، عن أبيه قال: أبطأ جبرئيل على النبي، فجزع جزعاً شديداً، و قالت خديجة: أرى ربتك قدقلاك، ممّا نرى من جزعك، قالت: فنزلت «و الضحى»(١).

يلاحظ على هذه الروايات و على فرية فترة انقطاع الوحي عدّة أمور:

١ - إِنَّ هـذه الروايـات التي ملأت التفاسير و كتب السيـر، رويت عـن أناس

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ج ٣٠ ص ١٤٨.

لايركن إليهم كقتادة و الضحّاك فإنّهما كانا يـأخذان تفسير القرآن عن أهل الكتاب(''. وجلّها بل كلّها مرسلة غير مسندة إلى الرسول(صلّى الله عليه وآله وسلّم).

٢ - إنّها اختلفت في القائل الذي شَمِت برسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم)
 بقوله: "ودّعك ربّك" فربّما يسند إلى امرأة من أهله أو قومه و أخرى إلى المشركين،
 و ثالثة إلى طائفة من الناس، و رابعة إلى زوجته خديجة.

إنّ نسبة هـ ذا القول إلى زوجته الطاهرة التي آمنت به يـوم بعثته، و قدعـرفت فضائله و ملكاته النفسيّة عن كثب، بعيد جداً.

" احتبس عنه الوحي اثنى عشر يوماً، و قيل: خمسة و عشرين يـوماً، و قال يوماً، و قال ابن عباس: خمسة عشر يوماً، و قيل: خمسة و عشرين يـوماً، و قال مقاتل: أربعيـن يوماً ('')، و في فتح الباري: انه كان ثـلاث سنين ("'كما في السيرة الحلبية و فيها أيضاً: إنّها كانت سنتين و نصفاً، و على قول: سنتين، إلى غير ذلك من الأقوال المختلفة التي تحكي عن اضطراب في الرواية و النقل.

۴ - اختلفت الرواية في سبب الفترة و انقطاع الوحي. فتارة زعموا أنّ سببها هو أنّ اليهود سألوا رسول الله عن مسائل ثلاث: عن أصحاب الكهف و عن الروح و عن قصّة ذي القرنين، فقال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): سأخبركم غداً و لم يستثن، فاحتبس عنه الوحي، فقال المشركون ما قالوا، فنزلت (٢).

و أخرى قالـوا: إنّ عثمان أهدى إليه عنقـود عنب، و قيل: عذق تمـر، فجاء سائل فـأعطاه، ثمّ اشتراه عثمـان بدرهم، فقدّمـه إليه(صلّى الله عليهُ و آلـه و سلّم)

<sup>(</sup>۱) لاحظ آلاء السرحمن في تفسير القسرآن، ج۱، ص۴۶، يقول: إنّ الضحّاك بن مناحم فقله ضعّفه يحيى بن سعيد، وكان يروي عن ابن عباس، وأنكس ملاقاته له حتى قبل: إنّه ما رآه قط، وأمّا قتادة فقد ذكروا: انّه مدلّس.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج ٢٠ ص ٩٢.

<sup>(</sup>٣) السيرة الحلبية ج١ ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني ج١٠ ص١٥٧ ، نقله عن جمع من المفسرين.

ثانياً، ثمّ عاد السائل فأعطى و هكذا ثلاث مرّات، فقال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ملاطفاً لاغضبان: أسائل أنت يا فلان أم تاجر؟ فتأخّر الوحي أيّاماً فاستوحش فنزلت.

و ثالثة: رووا عن ابن أبي شيبة في مسنده و الطبراني و ابن مردويه من حديث خولة، و كانت تخدم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) انّ جرواً دخل تحت سرير رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فمات و لم تشعر به، فمكث رسول الله أربعة أيّام لاينزل عليه الوحي، فقال: يا خولة! ما حدث في بيت رسول الله؟ جبرئيل لايأتيني! فقلت يا نبي الله ما أتى علينا يوم خير من هذا اليوم، فأخذ برده فلبسها وخرج، فقلت في نفسي لو هيّأت البيت و كنسته، فأهويت بالمكنسة تحت السرير فإذا بشيء ثقيل فلم أزل به حتى بدا لي الجرو ميّتاً، فأخذته بيدي فألقيته خلف الدار، فجاء النبي ترعد لحيته، و كان إذا نزل عليه الوحي أخذته الرعدة، فقال يا خولة فجاء النبي ترعد لحيته، و كان إذا نزل عليه الوحي أخذته الرعدة، فقال يا خولة درّيني، فأنزل الله تعالى: ﴿و الضحى و الليل إذا سجى ﴾(١).

و رابعة: انّ المسلمين قالوا: يا رسول الله مالك لاينزل عليك الوحي؟ فقال: وكيف ينزل علي و أنتم لاتنقون رواجبكم، و في رواية: براجمكم، و لاتقصون أظفاركم، و لاتأخذون من شواربكم، فنزل جبرئيل بهذه السورة، فقال النبي: ما جئت حتى اشتقت إليك، فقال جبرئيل: و أنا كنت أشدّ إليك شوقاً، و لكنّي عبد مأمور، ثمّ أنزل عليه: ﴿ وَ مَا نَتَنَزَّلَ إِلاَ بِأَمْرِ رَبِّكَ (مريم / ٤٤) (٢).

إنّ الإضطراب في أسباب فتور الوحي يعرب عن عدم صحّة الرواية .

أمّا الأوّل: فلو صحّ فيلزم كون زمان انقطاع الوحي في العام السابع من البعثة لأنّ قريشاً أرسلت النضر بن الحارث و ابن أبي معيط إلى أحبار اليهود يسألانهم عن النبي الأكرم، و قالا لهم: إنّكم أهل التوراة و قدجئناكم لتخبرونا عن صاحبنا هذا، فقالت لهم أحبار اليهود: سلوهُ عن ثلاث نأمركم بهن ، فجاءوا إلى رسول الله، وقالوا: يا محمّد أخبرنا عن فتية ذهبوا في الدهر الأوّل، قد كانت لهم قصّة عجب،

<sup>(</sup>۱) روح المعاني ج١٠ ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٢٠ ص٩٣، و مجمع البيان ج١٠ ص٥٥(طبع صيدا).

وعن رجل كان طوّافاً قدبلغ مشارق الأرض و مغاربها، و أخبرنا عن الـروح ما هي؟ فقال لهم رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم): أخبـركـم بما سألتـم عنه غـداً ولم يستثن، فانصرفوا عنه (١٠).

نحن ننزه ساحة النبي الأكرم الذي نشأ نشأة الأنبياء في عالم ملي بالطهر والقداسة، أن يخبرهم على وجه قاطع بأنه سيجيبهم غداً على أسئلتهم تلك فمن أين علم أنه سبحانه ينزل الوحي عليه غداً؟ أو أنه سبحانه يجيب عن أسئلتهم عن طريق الوحي؟

و أمّا الثاني: فهو أشبه بالقصص الموضوعة، فهل من المعتاد أن يباع عنقود عنب ثلاث مرّات في السوق، و مثله عذق تمر؟ و لعلّ الجاعل كان يهدف إلى إختلاق الفضائل لعثمان فحسب أنّ هذا الموضع مناسب له.

و أمّا الثالث: فبعيد جدّاً، إذ كيف يمكن أن يموت الجرو تحت سرير النبي أو في زاوية من البيت و لايلتفت إليه؟ على أنّ ظاهر الرواية أنّ انقطاع الوحي كان بعد تلقّي النبي نـزول الوحي مدّة مديدة حيث إنّ خـولة قالت: «و كان إذا نزل عليه الوحي أخذته الرعدة» فإنّ ذلك يعرب عن أنّ الحادثة كانت في أزمنة متأخّرة من بدء البعثة، مع أنّ المشهور انّهاكانت في بدء البعثة ـ أي بعد نزول سورة العلق أو آيات منها ـ .

و أمّا الرابع: فهو أشبه بحمل النبي وزر الغير، فإنّ عدم قصّ المسلمين شواربهم، أو عدم تنظيف رواجبهم لايكون سبباً لانقطاع الوحي، قال سبحانه: ﴿وَلاَتَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ (الأنعام / ١۶۴).

هذه الوجوه كلّها تدفع بنا إلى القول: بأنّ مسألة انقطاع الوحي فرية تاريخيّة صنعتها يد الجعل و الوضع لغاية أو غايات خاصّة، و لم يكن هناك أيّة فترة، و إنّما المسألة كانت بصورة أخرى:

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة لإبن هشام ج١، ص ٣٠١.

هي أنه تعلّقت مشيئته سبحانه على نزول الوحي نجوماً ـ أي فترة بعد فترة ـ حسب المقتضيات و الأسباب الموجبة لنزوله أوّلاً، و تثبيت فؤاد النبي بـذلك ثانياً، قال سبحانه مشيراً إلى مشيئته الحكيمة:

﴿ وَ قَالَ سَبِحانه مشيراً إِلَى أَنَ مِن بُواعِتُ نزول البوحي تدريجيّاً كونه سبباً لتثبيت فؤاده: و قال سبحانه مشيراً إلى أنّ من بواعث نزول البوحي تدريجيّاً كونه سبباً لتثبيت فؤاده: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزَلَ عَلَيهِ القُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدةً كَذَلِكَ لِنُثَبَّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَ رَبَّلْنَاهُ تَرْبِيلاً ﴾ (الفرقان/ ٣٢) فعلى ضوء ذلك لم يكن هناك إلاّ مسألة طبيعية على صعيد الوحي و هو ننزوله تدريجيّاً لادفعة واحدة، غير أنّ المشركين الجاهلين بمشيئته سبحانه و أسرار نزول البوحي تدريجيّاً، كانوا يترقبون نزول الوحي عليه دوماً و في كل يوم و ساعة، أو نزول مجموع الشريعة دفعة واحدة كما نزلت التوراة على موسى. قال سبحانه: ﴿ وَ كَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَ تَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُورِيكُمْ دَارَ الفَاسِقِينَ ﴾ (الأعراف / ١٤٥). فلما شاهدوا خلاف ما كانوا يترقبونه من مدّعي النبوّة انصرفوا إلى اتّهام النبي بأنّه ودّعه ربّه شاهدوا خلاف ما كانوا يترقبونه من مدّعي النبوّة انصرفوا إلى اتّهام النبي بأنّه ودّعه ربّه الذي ينزّل عليه الوحي أو الشيطان الذي يلهمه على حدّ تعبيرهم.

فحصيلة البحث: انّه لم يكن هناك انقطاع و لافتور و لاسبب من الأسباب المذكورة في الروايات بل كان مجرّد توهّم توهّموه .

ثُمّ إنّ المعروف بين المفسترين أنّ سورة الضحى حسب الترتيب النزولي، السورة الحادية عشرة، وكانت الأولى هي العلق، فالقلم، فالمزّمّل، فالمدّر، فلهب، فالتكوير، فالأعلى، فالإنشراح، فالعصر، فالفجر، فالضحى (١٠).

و الظاهر ممّن ينقل مسألة انقطاع الوحي و فتوره أنّها نزلت في بدء الوحي بعد انقطاعه أي نزل بعد العلق أو بعد المدّثر مع أنّها نزلت متأخّرة، و كان الوحي ينزل على النبي تترى حسب مقتضيات الظروف و المناسبات و الوقائع و الأحداث.

<sup>(</sup>١) تاريخ القرآن للزنجاني ص٣٦.

نعم ذكر اليعقوبي أنّ سورة «الضحي» هي السورة الثالثة، و لعلّه متفرّد في ذلك القول(١٠).

#### مراحل الدعوة الثلاث

نزل الأمين جبرئيل مبشراً النبي الأكرم بالنبوة و الرسالة، و ألقى على عاتقه مقاليد مهامها هداية الأمّة، التي يصوّرها قوله سبحانه: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴾ (المزّمّل/ ۵).

و قوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا المدَّثِرُ \* قُمْ فَانْذِرْ \* وَ رَبَّكَ فَكَبِّرُ ﴾ (المدَّثَر / ١ - ٣) و أيّ مسؤولية أثقل من مسؤولية هداية الأمّة الغارقة في ظلمات الجهل و أوحال عبادة الأصنام و الأوثان، المنغمسة في الدنيا، المعرضة عن الآخرة، فقام الرسول مؤدّياً رسالته مستضيئاً بهدى الوحي قدقطعت رسالته مراحل ثلاث حتّى تكلّلت بالنجاح وبلغت الغاية المنشودة، و إليك تبيين هذه المراحل التي أشار إليها القرآن الكريم في مواضع متفرّقة.

# المرحلة الأولى: السرّية في الدعوة

إتّخذ الرسول الدعوة السرّية خطوة أولى خطاها في سبيل تحقيق إنجاح الدعوة الإلهيّة، ولم يكن الغرض من التركيز على السرّية في الدعوة الخوف على نفسه وصيانتها من كيد الأعداء، بل هذه هي الخطّة الرائجة بين الدعاة المخلصين، فلا يجهرون بالدعوة، ولا يعلنونها بادئ بدء، بل يبدأون بعرض الدعوة سرّاً على الأفراد الذين يطمئنون لهم و لأجل ذلك بدأ الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالدعوة السرّية إلى الاسلام فدخل تحتها عدّة من الشباب، فتعلّموا الفرائض و السنن سرّاً وكانوا يذهبون إلى شعاب مكّة فيقيمون الفرائض فيها.

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي ج٢، ص٣٣.

وهذه الثلّة القليلة الّتي تشرّفت باعتناق الإسلام، هم الذين يعبر عنهم القرآن الكريم بقوله : ﴿ وَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ أوْلئيكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ (الواقعة / ١٠ و١١)

فكان النبي الأكرم يعرض دعوته على من يتفرس فيه علائم قبول الإسلام ولذلك لمّا هبط من غار حراء عرضه على زوجته خديجة وابن عمّه علي، وقد تمكّن الإسلام بذلك في قلوب عدّة سجّلت أسماؤهم في التاريخ (۱) مثل زيد بن حارثة وعثمان بن مظعون وقدامة بن مظعون وغيرهم. يقول ابن هشام في تفسير قوله: ﴿وَامّا بِنعِمَةِ رَبّكَ فَحَدّث ﴾ أي بما جاءك من الله من نعمته وكرامته، من النبوة فحدّث أي اذكرها، فادع إليها، فجعل رسول الله يذكر ما أنعم الله به عليه وعلى العباد به من النبوة سرّاً إلى من يطمئن إليه من أهله (۱).

وليس في الذكر الحكيم آية تكشف عن أحداث هذه المرحلة غير ما ذكرنا من الآيتين، فمن أراد التفصيل فيجب عليه أن يرجع إلى كتب السيرة النبويّة، ولنكتف ببعض ما جاء في المقام:

1 \_ روى ابن هشام عن ابن إسحاق أنّه ذكر بعض أهل العلم: انّ رسول الله كان إذا حضرت الصلاة خرج إلى شعاب مكّة وخرج معه علي بن أبي طالب مستخفياً من أبيه ومن جميع أعمامه وسائر قومه فإذا أمسيا رجعا ومكثا كذلك ما شاء الله أن يمكثا . . . . ثم أسلم زيد بن حارثة وكان أوّل ذكر أسلم وصلّى بعد علي بن أبي طالب ").

٢ \_\_ روى الطبري عن جابر قال: بعث النبي يـوم الاثنين وصلّى علي يـوم الثلاثاء، وروي عن زيد بن أرقم قال: أوّل من أسلم مع رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) علي بن أبي طالب، ويقول علي: أنا عبد الله وأخو رسوله أنا الصّديق الأكبر

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية ج١ ص ٢٤٢-٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ج١ ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية ج١ ص٢٤۶.

لا يقولها بعدي إلاّ كاذب مفتر صلّيتُ مع رسول الله قبل الناس بسبع سنين (١).

ولعلّ بعض هذه السنين يرجع إلى ما قبل البعثة حيث إنّ الرسول كان يتعبّد لله سبحانه في غار حراء في كل سنة .

" - يقول ابن إسحاق: وكان أصحاب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إذا صلّوا ذهبوا في الشعاب فاستخفوا بصلاتهم من قومهم، فبينا سعد بن أبي وقّاص في نفر من أصحاب رسول الله في شعب من شعاب مكّة إذ ظهر عليهم نفر من المشركين وهم يصلّون، فناكروهم، وعابوا عليهم ما يصنعون حتى قاتلوهم، فضرب سعد بن أبي وقّاص يومئذ رجلاً من المشركين بلَحى بعير، فشجّه، فكان أوّل دم أهريق في الإسلام (۱).

## اتّخاذ النبي دار الأرقم مركزاً لنشر الدعوة.

كان النبي يؤدي رسالته مستخفياً من قريش بمكة ويعرض الإسلام لمن يطمئن إليه، وقد ألجأته الظروف إلى اتخاذ بيت لتبليغ تعاليمه، وإقامة المؤمنين فيها فرائضهم، وقد وقع الإختيار على دار الأرقم بمكة على الصفا<sup>(۱)</sup> مركزاً لهذه المهمة فلدخل (صلّى الله عليه و آله سلّم) وأصحابه مستخفين فيها بعد وقوع الصدام بين سعد ابن أبي وقاص وبعض المشركين، فكان (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأصحابه يقيمون الصلاة بها ويعبدون الله فيها إلى أن أمره الله تعالى بالإعلان عنها، فامتثل صادعاً بما أمر، وقد اختلفت كلمة أصحاب السيرة في مدّة هذه المرحلة بين ثلاث سنين إلى خمس سنين، كما اختلفوا في مدّة اقامتهم في دار زيد بن الأرقم بين كونه

<sup>(</sup>١)تاريخ الطبري ج٢ ص٥٤، و فيه نصوص أخرى على أنّه عليه السلام أوّل من آمن برسول الله . (٢)السيرة النبويّة ج١، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٣)هـي المعروف الآن بدار الخيـزران عند الصفا، اشتـراها الخليفة المنصور و أعطاها ولـده المهدي، ثمّ أعطاها المهدي للخيزران أمّ ولديه: موسى الهادي و هـارون الرشيد. لاحظ: السيرة الحلبيّة ج١، ص٢٨٣.

شهراً أو أزيد، كما اختلفت كلمتهم في عدد المؤمنين بالنبي في تلك المرحلة فقد أنهاه ابن هشام في سيرته معتمداً على سيرة ابن إسحاق بما يربو على خمسين بين رجل وامرأة وإن كان الأكثر هم الرجال، ولأجل أن يقف القارئ على هؤلاء الأشخاص وأسمائهم نستعرض ذكرهم إجمالاً على النحو التالي.

١ \_ خديجة بنت خـويلد (زوجة النبي). ٢ \_ على بن أبي طالب. ٣ \_ زيد بن حارثة. ٤ ـ أبو بكر. ٥ ـ عثمان بن عفّان . ۶ ــ عبد الرحمن بن عوف. ٧ ـ الزبير بن العــوّام. ٨ ــ سعد بــن أبــي وقــُاص. ٩ ــ طلحــة بــن عبيــد الله. ١٠ ــ أبــو عبيــدة. ١١ \_ أبو سلمة ، ١٢ \_ أرقم . ١٣ \_ قدامـة بن مظعـون . ١۴ \_ عبـد الله بن مظعـون . ١٥\_عبيدة بن الحارث. ١٤ \_ سعيد بن زيد. ١٧ \_ امرأته (فاطمة بنت الخطاب). ١٨ \_ أسماء بنت أبي بكر. ١٩ \_ خباب بن الأرت. ٢٠ \_ عمير بـن أبي وقــاص. ٢١ ـ عبد الله بن مسعود. ٢٢ ـ مسعود بن القارئ. ٢٣ ـ سليط بن عمرو. ۲۴\_حاطب بن عمرو. ۲۵\_عيّاش بـن أبي ربيعـة. ۲۶\_أسماء بنـت سلامـة. ٢٧ خنيس بن حذافة. ٢٨ عامر بن ربيعة. ٢٩ عبد الله بن جحش. ٣٠\_ أبو أحمد بن جحـش. ٣١\_ جعفر بن أبي طالب. ٣٢\_ أسماء بنـت عميس. ٣٣\_حاطب بن الحارث. ٣۴\_حطاب بن الحارث ٣٥ \_معمر بن الحارث. ٣٤\_سائب بن عثمان بن مظعون. ٣٧\_مطلب بن أزهر. ٣٨\_زوجته (رملة بنت أبي عـوف). ٣٩\_نعيـم بن عبـدالله. ٣٠ ـ عـامر بـن فهيرة. ٣١ ـ خالـد بن سعيـد. ٤٢\_ أميّة بنت خلف. ٤٣ \_ أبو حذيفة. ٤۴ \_ واقد بن عبد الله. ٤٥ \_ خالد بن بكير. ۴۶\_عامر بن بکیر . ۴۷\_عاقل بن بکیر. ۴۸\_ایاس بن بکیر. ۴۹\_عمّار بن یاسر ۵۰\_صهیب بن سنان(۱۰).

هذا ما ذكره ابن هشام، وقد ذكر في ثنايا كلامه ممّن آمن في تلك الفترة عائشة بنت أبي بكر، وهو غير صحيح جدّاً لأنّها ولدت في السنة الرابعة من البعثة، وقد عقد عليها النبي في شوال قبل الهجرة بثلاث سنين وهي بنت ست سنين، وبني بها رسول

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية، ج١، ص٢٤٢.

الله وهي بنت تسع بالمدينة في شوال في السنة الأولى من الهجرة، فكيف تكون من المؤمنات في المرحلة السرّية؟ (١).

أضف إلى ذلك ان أبا ذر من السابقين إلى الإسلام وقد أخرج ابن سعد في الطبقات عن طريق أبي ذر، قال: كنت في الإسلام خامساً، وفي لفظ أبي عمرو وابن الاثير: "أسلم بعد أربعة"، وفي لفظ آخر يقال: "أسلم بعد ثلاثة"، ويقال: "بعد أربعة"، وفي لفظ الحاكم: "كنت رابع الإسلام أسلم قبلي ثلاثة نفر وأنا الرابع"، وفي لفظ أبي نعيم: "كنت رابع الإسلام، أسلم قبلي ثلاثة وأنا الرابع"، وفي لفظ لفظ أبي نعيم: "كنت رابع الإسلام، أسلم قبلي ثلاثة وأنا الرابع"، وفي لفظ المناوي: "أنا رابع الإسلام"، وفي لفظ ابن سعد من طريق ابن أبي وضاح البصري: "كان إسلام أبي ذر رابعاً أو خامساً" ".

وقد ذكر الشيخان في الصحيحين وابن سعد في طبقاته كيفيّة إسلامه ومن أراد فليرجع إليهما .

#### المرحلة الثانية: دعوة الأقربين

إجتازت الدعوة المحمّدية المرحلة السرّية إلى مرحلة ثانية بعد ما آمن به جماعة من قريش وغيرهم ودخل الناس في الإسلام آحاد من الرجال والنساء حتى فشا ذكر الإسلام بمكّة، فتحدّث به القريب والنائي، فعندئذ أمر سبحانه بدعوة الأقربين، بقوله: ﴿وَأَنْدُر عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ \* و اخفيضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتّبعتكَ مِنَ المُؤمِنينَ \* فَإِنْ عصَوْكَ فَقُلْ إنّي برىءٌ ممّا تعْمَلُونَ ﴾ (الشعراء / ٢١٢ ـ ٢١٤).

إنّ المعاجلة والمسارعة لدعوة العشيرة الأقربين قبل البدء بإعلان الدعوة العامّة يمكن أن يكون فيها سرّ إجتماعي وتوضيحه بما يلي :

<sup>(</sup>١)لاحظ: أعلام النساء ج٣ ص١١ نقلاً عن طبقات ابن سعد و سنن النسائي و صحيح البخاري و شرح الزرقاني على المواهب و السمط الثمين.

<sup>(</sup>۲) الغدير ج ۸ ص۳۰۸ ۳۰۹.

أولاً: إنّ النبي الأكرم كان مطّلعاً على أنّ قومه سوف يجابهونه بالعنف والشدّة ويتآمرون للقضاء عليه قبل تمكّنه من تحقيق أمنيته، فصيانة الدعوة من مكائد الأعداء مرهونة بوجود قوّة داخلية تحصّنها من غوائلهم ولا يمكن تصوّرها إلا في قومه وعشيرته من آل هاشم.

وثانياً: إنّ انقياد قومه وعشيرته لدعوته لدليل واضح على قداسته ونزاهته وصدق كلامه وانّهم ما رأوا منه إلا الصدق والصلاح طيلة أربعين سنة المغاجابوا دعوته وصدّقوا كلامه. فإنّ الإنسان مهما كان فطناً مهتماً بستر عيوبه وزلاّته لا يتمكّن من سترها عن بطانته وخاصّته، فإيمان البطانة وقبولهم دعوته دليل واضح على صفاء سريرته، فلأجل ذلك بدأ بدعوة العشيرة قبل إعلان الدعوة العامّة، وهذا بطبيعة الحال يكون مؤثّراً في إعداد الأرضية الصالحة لقبول المرحلة الأخرى. وبعبارة ثانية: إنّ ضمان نجاح المصلحين في الدعوة العامّة يكمن في نجاحهم في دعوة اسرتهم، فلو افترضنا أنّ الداعي لم ينجح في دعوة اسرته، يكون حظّ نجاحه في الدعوة العامّة طفيفاً لأنّ رفض الأسرة لدعوة المصلح وعدم إيمانها به، سوف يتّخذ ذريعة إلى تقوّل الآخرين وسخريتهم بأنّه لو كان الصادع محقّاً في كلامه فاسرته أولى بقبول دعوته.

وقد نقل المفسّرون وأهل السير في تفسير قوله سبحانه: ﴿وأندر عشيرتك الأقربين ﴾ كيفيّة دعوة الأسرة ، وإليك نصّ ما ذكره الطبري في تاريخه عن عليّ (عليه السلام): لمّا نزلت هذه الآية على رسول الله فقال لي: يا علي! إنّ الله أمرني أن أنذر عشيرتي الأقربين ، فضقت بذلك ذرعاً و عرفت أنّي متى أبدأهم بهذا الأمر أرى منهم ما أكره ، فصمّت عليه حتى جاءني جبرئيل ، فقال: يا محمد إنّك إن لم تفعل ما تؤمر به يعذّبك ربّك ، فاصنع لنا صاعاً من طعام و اجعل عليه رجل شاة و املاً لنا عِسّاً من لبن ثم اجمع لي بني عبد المطلب (۱) ، حتى أكلّمهم و أبلّغهم ما أمرت به ، ففعلت ما أمرني به ثمّ دعوتهم له و هم يومئذ أربعون رجلاً ، يزيدون رجلاً أو ينقصونه ، فيهم أعمامه أبوطالب و حمزة و العبّاس و أبولهب ، فلمّا اجتمعوا إليه دعاني بالطعام الذي

<sup>(</sup>١)و في البداية و النهاية ج ٣ ص ٤٠ «بني هاشم» و هو الأصح.

صنعت لهم، فجئت به، فلمّا وضعته تناول رسول الله (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) حذية من اللحم فشقّها بأسنانه ثمّ ألقاها في نواحي الصفحة ثم قال: خذوا باسم الله، فأكل القوم حتى ما لهم بشيء حاجة و ما منهم ليأكل ما قدّمت لجميعهم، ثمّ قال: اسق القوم، فجئتهم بذلك العس، فشربوا منه حتى رووا منه جميعاً، و أيم الله إن كان الـرجل الـواحد منهم ليشـرب مثله، فلمّا أراد رسـول الله(صلّى الله عليـه و آله وسلّم) أن يكلّمهم بدره أبولهب إلى الكلام فقال: لقد سحركم صاحبكم، فتفرّق القوم و لم يكلّمهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فقال في الغد: يا علي إنّ هذا الرجل سبقني إلى ما قدسمعت من القول فتفرّق القوم قبل أن أكلّمهم، فعد لنا بمثل ما صنعت ثمّ اجمعهم - إلى أن قال -: ففعلت، ثمّ جمعتهم ثمّ دعاني بالطعام فقرّبته لهم، ففعل كما فعل بالأمس، فأكلوا حتى ما لهم بشيء حاجة، ثم قال: اسقهم، فجئتهم بـذلك العـس، فشربوا حتى رووا منه جميعاً، ثـم تكلّم رسـول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلّم) فقال: يا بني عبد المطلب إنِّي والله ما أعلم شابًّا في العرب جماء قومـه بأفضل ممّا قدجئتكـم به، إنّي قدجئتكم بخيـر الدنيـا و الآخرة، و قد أمرني الله تعالى أن أدعوكم إليه فأيّكم يوازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي و وصيّى و خليفتي فيكم؟ قـال: فأحجم القوم عنها جميعاً، و قلـتــو إنّي الحدثهم سنًّا و أرمضهم عيناً و أعظمهم بطناً و أحمشهم ساقاً-:أنا يا نبيّ الله أكون وزيرك عليه؟ فأخذ بـرقبتي ثمّ قال: إنّ هذا أخـي و وصيّي و خليفتي فيكم فاسمعـوا له و أطيعوا ، قال: فقام القوم يضحكون و يقولون لأبي طالب: قدأمرك أن تسمع لابنك و تطيع (١).

هذا هو النصّ الذي رواه الطبري حول حادثـة بدء الدعوة و قد ذكِره غيره، فمن أراد الوقوف على مصادر الحديث فليرجع إلى كتاب الغدير ١٦٠.

إنَّ الحديث يستفاد منه أمور عن تاريخ بدء الدعوة نشير إليها بالنقاط التالية :

١ - إنّ الخلافة تتمشّى مع النبوّة جنباً إلى جنب و إنّهما لايفترقان أبداً لأنّ النبيّ يوم صدع بالرسالة أعلىن خلافة عليّ (عليه السلام) و كانت الخلافة تعـد إكمالاً

<sup>(</sup>١)تاريخ الطبري ج١ ص٤٣.

<sup>(</sup>٢)الغدير ج٢ ص٢٧٨\_٢٨٨.

لوظائف الرسالة و إنّ الخليفة يقوم بتكميل وظائف النبي حيث يبيّن ما أجمله و يفصّل ما أوجزه .

٢ - إنّ عليّاً في ذاك اليوم و إن كان صغيراً لايتجاوز عمره الحلم لكنة كان في القوّة و المقدرة على حدّ قام بتضييف مجموعة كبيرة تربو على أربعين نفراً فقد صنع لهم طعاماً و دعاهم إلى الضيافة، و هذا العمل كما يكشف عن مرحلة من النضوج البدني يكشف عن تفتّح عقله و شعوره حيث قام بأمر لايقوم بأعبائه إلا الرجال الكبار.

" - إنّ الطبري في تاريخه نقل القصة كما مرّ و لكنّه جنى على الحقيقة في تفسيره، فذكر القصة و لكنّه عندما وصل إلى قوله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): فأيّكم يوازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي و وضيتي و خليفتي حرّفه و جاء مكانه بقوله: «فأيّكم يوازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي و كذا و كذا و كذا»(١).

فما معنى هذا التحريف أهكذا تصان الأمانة التاريخية و يتحفّظ في نقل الحديث؟!

و إن تعجب فعجب عمل ابن كثير فإنّه وضع تاريخه على غرار تاريخ الطبري حذو النعل بالنعل، و لكنّه لمّا وصل إلى هذا المقام من تاريخه أعرض عن نقل نصّ الطبري في تاريخه و اعتمد على النصّ الذي ذكره الطبري في تفسيره، و ما هذا إلا لأنّه رآه دليلاً قاطعاً على خلافة على و وصايته، و أعجب منه عمل محمد حسين هيكل في تاريخه فإنّه ارتكب جناية مفضوحة و أثبت الحديث في الطبعة الأولى من كتابه و اكتفى منه بسؤال النبي بقوله: "فأيّكم يوازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي و وصيّي و خليفتي فيكم " و أغفل ذكر جواب النبي لعلي عندما قام، و لم يذكر منه شيئاً، لكنّه في الطبعة الثانية أسقط جميع ما يرجع إلى أمير المؤمنين من كلام منه شيئاً، لكنّه في الطبعة الثانية أسقط جميع ما يرجع إلى أمير المؤمنين من كلام

<sup>(</sup>١)تفسير الطبري ج١٩ ص٧٤، و قد رواه العلاّمة الأميني في غديره: ٢/ ٢٧٩\_٢٨.

و العلاّمة السيد جعفر مرتضى في كتابه: الصحيح من سيرة النبـي ج٢ ص١٢ عن مصادر كثيرة تعرب عن تضافر الرواية و تواترها.

النبي (١).

۴- إنّ ابن تيميّة لمّا رأى دلالة الحديث على خلافة الإمام على (عليه السلام) عكف على المناقشة في سند الحديث، و انّه يشتمل في رواية الطبري على أبي مريم الكوفي، و هو مجمع على تركه، و قال أحمد: ليس بثقة، و اتّهمه ابن المديني بوضع الحديث (۱).

و لكنّه ترك توثيق الآخرين لأبي مريم، فقد قال ابن عـدي: سمعت ابن عقدة يثني على أبي مريم و يطريه و تجاوز الحدّ في مدحه، و اثنى عليه شعبة، و قال الذهبي: كان ذا اعتناء بالعلم و بالرجال (٣).

و أظن إن تضعيف الرجل لغاية تشيعه و حبّه للوصي، فإن التشيع بالمعنى العام (من يحب علياً و يبغض أعدائه الذين خرجوا عليه في حروبه الثلاثة) أحد المضعّفات عند القوم، و مع ذلك فقد روى الشيخان في صحيحيهما عن الشيعة كثيراً، و قد قام العلامة السيد عبد الحسين شرف الدين بوضع قائمة لأسماء، من روى عنهم الشيخان و غيرهما في صحيحيهما من الشيعة (٢).

على أنّ أحمد قد روى الحديث بسند آخر وجميع رجاله رجال صحاح بلاكلام، و هم عفّان بن مسلم، عن أبي عوانه، عن عثمان بن المغيرة، عن أبي صادق(مسلم الكوفي)، عن ربيعة بن ناجذ(ه) و بهذا السند و المتن أخرجه الطبري في تاريخه و غيره(٩).

<sup>(</sup>١)لاحظ حياة محمد(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) الطبعة الأولى: ص١٠٢\_ وَ الطبعات الأخر: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢)منهاج السنّة ج۴ ص٨١.

<sup>(</sup>٣) الصحيح من سيرة النبي الأعظم ج٢ ص١٤.

<sup>(</sup>۴)المراجعات: ص٤٦ـــــــــــ ١٠٥، و ما جاء فيها يشكّـل رسالة أسماهـا شيخ الأزهر سليـم البشري: «أسناد الشيعة في أسناد السنة».

<sup>(</sup>۵) مسند أحمد ج١ ص١٥٩.

<sup>(</sup>۶) تاريخ الطبري ج۲ ص۶۳.

۵\_و هناك مناقشات أو مشاغبات لابن تيميّة حول الحديث نبعت من مَوقفه تجاه فضائل الإمام أمير المؤمنين، فإنه يرد كثيراً من فضائل علي (عليه السلام) و يضعّفها جزافاً و ممّا قال في حق الحديث:

"إنّ مجرّد الإجابة للمعاونة على هذا الأمر لايوجب أن يكون المجيب وصيّاً وخليفة بعده، فإنّ جميع المؤمنين أجابوه إلى الإسلام و أعانوه على هذا الأمر، وبذلوا أنفسهم و أموالهم في سبيله، كما أنّه لو أجابه الأربعون أو جماعة منهم فهل يمكن أن يكون الكل خليفة له؟ "(1).

#### إنَّ هذا الإشكال يرجع إلى أمرين:

الأول: إنّ مجرّد الإجابة للمعاونة لايلازم أن يكون المجيب و صيتاً، و لكنّه غفلة عن التدبّر في الرواية، فإنّه لم يجعل مطلق الإجابة دليلاً على كون المجيب وصيّاً حتى يقال: إنّ جميع المؤمنين أجابوا إلى الإسلام بل جعل الإجابة من العشيرة فقط علّة للوصاية، فلايشمل المؤمنين الخارجين عن دائرة إطارهم.

الثاني: لو افترضنا انّ الكل أجابوه، فهل يكون الكل خليفة؟

و الجواب: انّ النبي الأكرم كان مطّلعاً على أنّ لايجيبه غير على، لأنّهم لم يكونوا مطّلعين على مبادئ رسالته، و خصوصيّات شريعته، فلايبادرون بالإجابة بخلاف علي (عليه السلام) فإنّه قدنشا و تربتى في أحضان النبي و تغذّى بلبانه، و قدصلّى مع النبي قبل الناس بسنين، فكان سبقه أمراً طبيعيّاً بالنسبة له.

إنّ كتب السيرة تذكر أنه (صلتى الله عليه و آله و سلم) خاطبهم في هذا الإجتماع بقوله: "إنّ الرائد لايكذب أهله، و الله لو كذبت الناس جميعاً ما كذبتكم، و لو غررت الناس جميعاً ما غررتكم، و الله الذي لا إله إلا هو، إنّي لرسول الله إليكم خاصة و إلى الناس عامة، و الله لتموتن كما تنامون، و لتبعثن كما تستيقظون، ولتحاسبن بما تعملون، و لتجزون بالإحسان إحساناً، و بالسوء سوءاً، فإنها الجنة أبداً

<sup>(</sup>١) منهاج السنة : ص٨٣.

والنار أبداً. يا بني عبد المطلب ما أعلم شاباً جاء قومه بأفضل ممّا جئتكم به إنّي قد جئتكم بخير الدنيا و الآخرة»، فتكلّم القوم كلاماً ليّناً غير أبي لهب، فإنّه قال: «يا بني عبد المطلب هذه و الله لسوأة خذوا على يديه و امنعوه عن هذا الأمر بحبس أو غيره قبل أن يأخذ على يده غيركم، فإن التمسوه حينئذ ذلّلتم و إن منعتموه قتلتم»، فقالت أخته صفية عمّة رسول الله أمّ الزبير: «أي أخي! أيحسن بك خذلان ابن أخيك؟ فو الله ما زال العلماء يخبرون أنّه يخرج من ضئضى (الأصل) عبد المطلب نبي فهو هو» قال أبولهب: «هذا و الله الباطل و الأماني، و كلام النساء في الحجال، فإذا قامت بطون قريش و قامت العرب معها بالكلاب فما قوّتنا بهم؟ فو الله ما نحن عندهم إلاّ أكلة رأس»، فقال أبوطالب: «و الله لنمنعنّه ما بقينا»(۱).

و هل النبي خطب بهذه الخطبة في الدعوة الأولى أو الثانية؟ فلو صحّت فهي بالدعوة الأولى ألصق لما تضافر أنّ أبالهب لم يكن مدعوّاً في الدعوة الثانية ، و يظهر من سيرة زيني دحلان أنّه خطب بها في المدعوة الأولى فلمّا أصبح رسول الله بعث إلى بني عبد المطلب فحضروا و كان فيهم أبولهب، فلمّا أخبرهم بما أنزل الله عليه ، أسمعه أبولهب ما يكره و قال: تبّاً لك، ألهذا جمعتنا؟ و أخذ حجراً ليرمي به، وقال: ما رأيت أحداً جاء بني أبيه و قومه بأشرّ ممّا جئتهم به، فسكت رسول الله و لم يتكلّم في ذلك المجلس.

## الدعوة العامة وكسح العراقيل الماثلة أمامه

كان للدعوة السرية أوّلاً و دعوة الأسرة ثانياً دور خاص في استقطاب لفيف من الناس و استمالة قلوب طائفة منهم إلى الإسلام، و قد أوجد هذا الإقبال أرضية صالحة لمرحلة ثالثة من الدعوة و هي التي يصح وصفها بالدعوة العامة، و كانت تهدف إلى توسيع نطاقها، فقام النبي الأكرم بها امتثالاً لقوله تعالى: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَ أَعْرِضْ عَنِ المُشْرِكِينَ ﴾ (الحجر/ ٩٤).

<sup>(</sup>١) سيرة زيني دحلان بهامش السيرة الحلبيّة ج١ ص١٩٤ .

إنّ هذه الآية تناسب الدعوة العامة بقرينة قوله: ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ المُسْتَهْزِئِينَ﴾ (الحجر/ ٩٥).

نقل الطبري عن سعيد بن جبير أسماء المستهزئين برسول الله و هم خمسة: الوليدبن المغيرة، و العاص بن وائل، و أبو زمعة، و الحرث بن عيطلة، و الأسود بن قيس، و كلّهم هلكوا قبل بدر (۱).

و قد حكى أصحاب السير خطبة النبي في بدء تلك المرحلة، قالوا:

١ - دعا النبي جميع قريش و هو قائم على الصفا و قال: إن أخبرتكم ان خيلاً تخرج من صفح هذا الجبل تريد أن تغير عليكم أكنتم تكذّبوني؟ قالوا: و الله ما جرّبنا عليك كذباً، فقال: "يا معشر قريش انقذوا أنفسكم من النار فإني لاأغني عنكم من الله شيئاً إنّي لكم نذير مبين بين يدي عذاب شديد».

٢ - و في رواية: "إنّ مثلي و مثلكم كمثل رجل رأى العدو فانطلق يريد أهله أن يسبقوه إلى أهله فجعل يهتف: يا صباحاه! يا صباحاه! أتيتم أتيتم أنا النذير العريان (١) الذي ظهر صدقه (٣).

" - و في رواية: دعا قريشاً فخص و عمّ و قال يا بني كعب بن لؤي أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني هاشم أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني هاشم أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد مناف أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد مناف أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار، يا صفية عمّة محمد أنقذي

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ج١٤ ص٤٩.

<sup>(</sup>٢) العريان: الذي أقبل عرياناً ينذر بالعدو. إنّه لايتهم بخلاف الذي لم يجرّد فإنّه قد يتهم والمعنى أنا النذير الذي لا اتهم.

<sup>(</sup>٣) سيرة زيني دحلان، على هامش السيـرة الحلبيّة ج١ ص١٩٤\_١٩٥، و البداية و النهاية ج٣ ص٣٨، و تاريخ الخميس ج١ ص٢٨٨.

نفسك من النار، فإنّي لاأملك لكم من الله شيئاً (١).

ولو كان المراد من فاطمة هي فاطمة بنت النبي فالرواية بأجمعها أو خصوص هذه الجملة موضوعة لأنها ولدت في السنة الخامسة من الهجرة، وقد جاء في تاريخ المخميس توصيفها بـ (بنت محمد) حيث قال: «يا صفيّة بنت عبد المطلب، يا فاطمة بنت محمد لا أغني عنكم من الله شيئاً، سلاني من مالي ما شيئتم».

ولذلك احتمل زيني دحلان أنّ فاطمة من خلط الرواة وانّما ذكرت في حديث آخر وقع بالمدينة جاء فيه الزوجات والبنات وقال لهن: «لا أغني عنكنّ من الله شيئاً» حثّاً لهنّ على صالح الأعمال.

<sup>(</sup>١) تـاريـخ الخميس ج١ ص٢٨٨، و سيـرة زينـي دحـلان علـي هـامش السيـرة الحلبيـة ج١ ص١٩٣.

# الإسجابيات والسلبيات تجاه الدعوة المحمّدية

لم تكن الدعوة المحمدية بدعاً من الرسالات السماوية، فقد واجهت ما واجهته سائر الرسالات فحظيت بالقبول من بعض، بينما حاربتها الأكثرية الساحقة، شأنها شأن ما سلفها من الدعوات الإصلاحية حذو القذة بالقذة، ومن سَبرَ تاريخ الأنبياء وتاريخ الدعوات الإصلاحية بإمعان يقف على أنّ النجاح لم يكن حليفهم خصوصاً في الوهلة الأولى من دعوتهم بل كان الناس على مفرق طريقين، فهم بين مؤمن بالدعوة ومصدق لها ومستنفد طاقته في سبيلها ومضح بنفسه ونفيسه، ومكذب عنود يضع في طريق دعوة المصلحين الموانع والعراقيل الكفيلة بصدهم عما يطمحون إليه من الغايات المنشودة.

وكانت هذه المجابهة والمحاربة المستميتة مع المصلحين وليدة حالة من الجهل والإنحطاط الفكري والثقافي، وكلّما كان القوم أبعد غوراً في تعصّبهم لآبائهم وأجدادهم وما كانوا يدينون به من العقائد الشنيعة والسخيفة كانت المكافحة أشد والمنابذة أقوى.

ولمّا كانت الدعوة الإصلاحية سواء كانت سماوية أم أرضية ، وضعية تؤدّي إلى تفويت مصالح بعض الطبقات الخاصّة كالإقطاعيين وذووا رؤوس الأموال الطائلة ، لم تحظ الدعوة في أغلب صورها وحالاتها بقبول الرأي العام ، وهذه هي الظاهرة المألوفة غالباً ، فترى أنّ المسيطرين على المجتمع في كافّة الأجيال و الأحقاب كانوا على طرف نقيض من الدعوة الإصلاحية ، وكان التصويب بالإذعان والإيمان مختصّاً بالطبقة المحرومة المقهورة المستضعفة .

هذا هو جون. اف. كندي الذي تربّع على منصّة الحكم بالولايات المتحدة الأمريكية عام ١٩٤٠ م، بعد أن انتخب رئيساً بالغالبية العظمى، فلقد كان صاحب نظرة خاصّة في الملوّنين الأمريكيين، وكان بصدد اصلاح حياتهم المليئة بالبؤس والشقاء عن طريق منحهم بعض الحقوق والحريات استلهاماً من الفطرة الإنسانية، ولكن ما أن طلع نجمه إلا وقد أغتيل من جانب المتعصّبين العنصريين بشكل لم يعهد التاريخ له مثيل إلاّ القليل النادر، فعلى الرغم من عظمة جهاز الاستخبارات الأمريكية وسطوته لم يعرف قاتله ولم يعشر له على أثر أو خبر يذكر، وكان التخطيط قد دبر ليلاً.

وتصوّر لنا هذه الظاهرة في محكية عن قوم نوح بقوله تعالى: ﴿فَقَالَ الْمَلاُ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلا بَشَرَاً مِثْلُنا وَمَا نَرَاكَ اتّبَعَكَ إِلاَّ اللَّذِينَ هُمُ أَرَاذِلْنَا بادِيَ اللَّهَا فَرَى لَكُمْ عَلَيْنا مِنْ فَضْلِ بَلْ نَظُنْكُمْ كَاذِبِين﴾ (هود/ ٢٧).

هذه هي الظاهرة الملموسة في حياة الأنبياء وما لاقوه في سبيل انجاح دعوتهم، وعلى ضوء ذلك فلا ينتابك العجب عندما تلقي بنظرة خاطفة على حياة الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في بدء دعوته حيث كان الإيمان والانطواء تحت راية الرسالة مختصّاً برجال أحرار الفطرة أصفياء الطوية لم يعم بريق زخارف الدنيا وزينتها بصائرهم فلبّوا دعوة الرسول بصدر رحب.

إذا عرفت ذلك فلنركز على أمرين:

١\_ما هي الدوافع الروحيّة الباعثة على مخالفة النّبي الأكرم؟ ٢\_ ماذا كان ردود فعل لهذه الدوافع؟

#### الف: العراقيل و الموانع تجاه دعوة الرسول علي الله المعالم المع

ظلّ النبي الأكرم في موطنه قرابة ثلاثة عشر عاماً ولم يكن النصر حليفه وما كان ذلك إلاّ نتيجة الموانع والعراقيل التي حيكت ضدّه، وإليك لمحة خاطفة عنها :

١ \_ إنّ الرسالة المحمدية كسائر الرسالات الإلهية كانت تهدف إلى انتشال المستضعفين من حضيض التخلّف المادي والمعنوي، والرقي بهم إلى حالة الإزدهار الحضاري، ومن المعلوم أنّ تلك الخطّة ما كانت تنسجم مع مطامع أصحاب السلطة والثروة الذين يسيطرون على المجتمع بسطوتهم وجبروتهم ويمتصّون دماء المحرومين بلا هوادة، يقول سبحانه:

﴿ وَلاَ تَطرُدِ النَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَدُوةِ والعَشِى يُرِيدُونَ وَجُهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسابِهِمْ مِنْ شَىء فَتَطُرُدَهُم فَتَكُونَ مِنَ حِسابِهِمْ مِنْ شَيْء فَتَطُرُدَهُم فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (الأنعام/ ٥٢).

روى الثعلبي في تفسيره باسناده عن عبد الله بن مسعود، قال: مرّ الملأ من قدريش على رسول الله وعنده صهيب وخباب وبلال وعمّار وغيرهم من ضعفاء المسلمين وقالوا: يا محمد! أرضيت بهؤلاء من قومك، أفنحن نكون تبعاً لهم، أهؤلاء الذين منّ الله عليهم؟ اطردهم عنك ولعلّك إن طردتهم اتبعناك(١).

٢ ـ التعصّب المقيت لسيرة الآباء والأجداد أمر جبلي للبشر يتنامى في اطار حياتهم القبلية، وكانت دعوة النبي على خلاف سيرتهم ولذلك اهتمّوا بمكافحته ومنازعته قائلين: بأنّ دعوتك تضاد سيرة آبائنا، ولم يكتفوا بذلك حتى استدلّوا على صحّة سيرتهم بأنّه لولا مشيئة الله سبحانه لما عبد الآباء الأصنام والأوثان، يقول سبحانه حاكياً عنهم: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ اَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللهُ مَا عَبَدُنا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ نَحْنُ

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ج٢ ص٣٠٥، طبع صيدا.

وَلا آباؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ كَذَٰلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ البَلاغُ المُبِينُ ﴾ (النحل/ ٣٥)، وقال سبحانه: ﴿ بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (النحل/ ٣٥) ويظهر من غير واحد من الآيات أنّ تلك الظاهرة الروحية لم تنزل تعرق خطى الدعوة في أكثر الرسالات السماوية، قال سبحانه: ﴿ وَكَذَٰلِكَ مَا آرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرَّيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ \* قَالَ أُولَوْ جِئْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْنُمْ عَلَيْهِ آبَاءَنَا عَلَى آنُولِهِمْ مُقْتَدُونَ \* قَالَ أُولَوْ جِئْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْنُمْ عَلَيْهِ آبَاءَنَا عَلَى أَنْ رِهِمْ مُقْتَدُونَ \* قَالَ أُولَوْ جِئْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْنُمْ عَلَيْهِ آبَاءَنَا عَلَى آنُولِهِمْ مُقْتَدُونَ \* (الزخرف/ ٣٣ و٢٤)).

٣ لقد كانت الأمية والإنحطاط الثقافي متفشّية في شبه الجزيرة العربية آنذاك خصوصاً في أُمّ القرى وما حولها، فكانت العقلية الإنسانية التي تميّز الحق من الباطل والصالح من الفاسد متدهورة جدّاً. وهذا هو البلاذري يعكس لنا صورة هذا التدهور الثقافي بقوله في كتابه:

«دخل الإسلام وفي قريش سبعة عشـر رجلاً كلّهم يكتب: عمـر بن الخطاب وعلي بن أبي طالب. . . » (١).

وقال ابن خلدون :

"إنّ عهد قريش بالكتابة والخط العربي لم يكن بعيداً بل كان حديثاً وقريباً بعهد الرسول وقد تعرّفوا عليها قبيل ظهور الإسلام» (٢).

فإذا كان هذا مبلغ تعرّفهم على الكتابة والقراءة، فليكن هـذا مِقياساً لثقافتهم ومدى ازدهار قواهم العقلية .

٢ ـ ارتكزت الدعوة المحمّدية على دعامتين أصيلتين :

أ-اختصاص العبودية لله سبحانه ورفض عبادة غيره.

<sup>(</sup>١) فتوح البلدان: ص ۴۵٧.

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن خلدون: ص٣٤٨.

ب - الاعتقاد بيوم الحساب وأنّ وراء الحياة الدنيوية ، حياة أخرى تجزى فيها كل نفس بما عملت من خير وشر ، وانّ الناس في ذلك اليوم على فئتين : فئة ضاحكة مستبشرة وفئة بائسة مكفهرة ، وانّ الظالمين والمتجاوزين سوف يحاسبون فيها أشدّ الحساب ودقيقه .

يقول سبحانه: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاخَّةُ \* يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ \* وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ \* لِكُلِّ امْرِيءٍ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنٌ يُغْنِيهِ \* وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ مُسْفِرَةٌ \* ضَاحِكَةٌ مُسْفِرَةٌ \* وَكُرِهُ مَنْ فَعُلِهُ الْمَرْةُ \* تَسْرَهَةُ اللّهُ الْمَرْةُ \* أُولُئِكَ هُمُ الكَفَرَةُ مُسْتَبْشِرَةٌ \* وَوُجُوهٌ يَوْمَئِدٍ مَلَهُ الكَفَرَةُ مُسْتَبْشِرَةٌ \* وَوُجُهُوهٌ يَوْمَئِدٍ فَلَيْهَا غَبِرَةٌ \* تَسْرَهَقُها قَتَسَرَةٌ \* أُولُئِكَ هُمُ الكَفَرَةُ الفَجَرَةُ \* (عبس/ ٣٣٠ ـ ٢٢).

ويقول عزّ اسمه في سورة أخرى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَىْءٌ عَظِيمٌ \* يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا اَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلِ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكَارَى وَلَكِنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيدٌ ﴾ (الحج/ ١ و٢).

كانت هذه النداءات الربّانيّة تبعث الرعب والهلع في قلوب المشركين، لأنّهم يجدون أنفسهم أمام عذاب أليم لا مناصّ منه ولا مفرّ عنه، وبما أنّهم كانوا يعانون من تبنّي هذه الفكرة بل من سماعها واحتمال صدقها، فجنحوا إلى إراحة أنفسهم من هذا العذاب الآجل بإنكار الدعوة وتكذيبها من الأساس.

إنّ هؤلاء الجناة كانوا معتادين أن ينحروا للأصنام طلباً لمحو سيئاتهم،ثم تتركهم في القتل والنهب وارتكاب الفحشاء وغيرها في مستقبل حياتهم، وأمّا الدعوة التي لاتقبل الرشوة والمهادنة وترفض القرابين والنحور فلا تحقّق أملهم ولا تلقي إليهم بالضوء الأخضر حتّى يقترفوا ما يشاءوا.

۵-إنّ المترفين والملأكانوا يكافحون دعوة الأنبياء وينابذونها والقرآن قد سجّل أعمالهم الإجرامية في غير واحد من الآيات، قال سبحانه: ﴿قَالَ المَلَأُ ٱلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قَرْيَتِنا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنا قَالَ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنا قَالَ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنا قَالَ أَوْ لَتُعُودُنَّ فِي مِلَّتِنا قَالَ أَوْ لَوْ كُنَّا كَارِهِينَ ﴾ (الأعراف/ ٨٨).

ويقول سبحانه في حق المترفين: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إنّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرونَ﴾(سبأ/ ٣۴).

إنّ طبيعة الترف وانبساط النعمة والعيش الرغيد تؤدّي إلى الجموح والطغيان والتغافل عن كل ما من شأنه أن يحول بينه وبين شهواته وميوله وغرائزه، يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطُغَيْ \* أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى ﴾ (العلق/ عو٧).

أين هذه الفكرة من طبيعة الشريعة السماوية التي تفرض على الإنسان الاعتدال في الشهوات وسلوك الجادة القويمة، فلا ينسفها من رأس ولا يرخي لها العنان.

فلأجل ذلك نرى أنّ الملا في عصر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وخالفوا لمّا رأوا وأصحاب المجون والترف عارضوا النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وخالفوا لمّا رأوا أنّه يريد أن يضع حدوداً في طريق ميولهم والحيلولة دون اشباع نهم غرائزهم المستعرة، فلذلك قاموا بتكثيف الجهود في وجه الدعوة المحمّدية.

٤- إنّ الحسد والتنافس والتنازع من العوامل التي تصطنع حجباً أمام البصائر فلا تتمكّن من رؤية الحقائق على ما هي عليه و مثله الكبر والغرور فيصدّان الإنسان عن رؤية الحقيقة بل يبعثان إلى اختلاق أعذار واهية للتنكّب عن قبول الحقّ والإذعان به، فنحن نرى ذلك العامل في وجه الدعوة النبويّة حيث انّ قريشاً كانت تشعر بأنّ النبوّة مقام شامخ إلهي يستعقب عزّة الصادع بها وقومه على القبائل الأخر، فكان ذلك رادعاً عن قبول عدّة من أكابر قريش الدعوة الإلهيّة قائلين: لماذا لم ينزل هذا القرآن على الوليد بن المغيرة وهو أحقّ به من النبي بزعمهم.

يقول سبحانه: ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِلَ هَذَا القُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ القَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ \* اَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيْشَتَهُمْ في الحَياةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعضَهُمْ فَوْقَ بَعْضُهُمْ مَعِيْشَتَهُمْ في الحَياةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعضَهُمْ فَوْقَ بَعْضُهُم مَعِيْشَتَهُمْ في الحَياةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعضَهُمْ فَوْقَ بَعْضُهُم مَعِيْشَتَهُمْ في الحَياةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعضَهُمْ فَوْقَ بَعْضُهُم مَعْيَشَتُهُمْ في الحَياةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعضَهُمُ فَوْقَ بَعْضُهُم مَعْيَشَتُهُمْ مَعْيَدًا لِمَعْنَا بَعضَهُمُ مَعْيَدُ مِمِي الْعَيْقِ اللَّهُ فَيْ الْعَلَى الْعَلَى مُعْمَلُهُمْ مَعْيَاةً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّوْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ مَعْيَدًا لَهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّ

هذه هي الموانع التي اصطنعتها قـريش في وجه الرسول(صلَّى الله عليه و آله

وسلم) للحيلولة دون بلوغ أهدافه التي كان يطمح لإقرارها وتثبيت أسسها في برهة زمنية قياسية، فكانت لهم ردود فعل مثبّطة نشير إليها.

قد وقفت على الدوافع الروحية الباعثة على مخالفة النبي الأكرم غير أنّها تبلورت في الأمور التالية :

- ١ \_ إكالة التهم للنبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) .
  - ٢ ـ الاستنكار والاحتجاج بالأمور الواهية.
  - ٣-الاقتراحات الباطلة كشروط لقبول الرسالة.
- ٤ ايقاع الأذى على النّبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأصحابه.

و إليك بيان هـذه الأمـور واحداً تلـو الآخـر حسبما يستفـاد مـن آيات القـرآن الكريم:

## الف \_ اكالة التهم للنبي بين الله النبي المناققة

كان اسلوب تحطيم الشخصيات عن طريق إكالة التّهم إليهم أقدم حربة بيد الجهّال يطعنون بها على المصلحين، وقد استعملها مشركوا عصر الرسالة في بدء الدعوة ولم تكن الفرص تسنح لهم بقتله واغتياله، فحاولوا اغتيال شخصيته ليسقطوه عن أعين الناس، فإنّ نجاح المصلح في نشر دعوته يكمن في اتسامه بالقداسة والطهارة والعقلية الرزينة، فلو افتقد المصلح تلك السمات عن طريق الاتهام بما يضادها ذهب سعيه أدراج الرياح وأصبحت جهوده سدى، فلأجل ذلك اختارت قريش القيام بشن حرب نفسية ضروس لا هوادة فيها للحط من قيمته وكرامته والحيلولة دون نفوذ كلمته.

ولكنهم مهما بذلوا من جهود لإنجاح مؤامراتهم لم تتجاوز تهمهم عن الكهانة والسحر والجنون وأشباهها لأنّ النّبي قد كان في الطهارة النفسيّة والأمانة المالية وسائر الصفات الكريمة على حدّ حال دون إلصاق تهم أخرى به ككونه خائناً سارقاً قاتلاً غير عفيف، وهذا أحد الدلائل البارزة المشرقة على أنّه كان فوق التهم المشينة المزرية، وكانت حياته طيلة أربعين سنة مقرونة بالصلاح والفلاح والأمانة،ولو كانت هناك أرضية صالحة لتوصيف النبيّ بها، لما أمسكوا عنها.

نعم قام العدو باتهامه بأمور يشكل اثباتها كما يشكل نفيها عن المتهم، وهذه هي الطريقة المألوفة عند بني الشياطين لمس كرامة المصلحين حيث يشنّون عليهم بمثل هذه التهم لغاية اسقاطهم عن أعين النّاس. يقول سبحانه: ﴿كَذَلِكَ مَا اَتَى اللّهِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلا قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ ﴿ (الذاريات/ ٥٢).

هكذا كانت سيرة الأعداء في طرد المصلحين عن الساحة .

ثمّ إنّ التّهم الّتي حكاها القرآن عن لسان أعداء النبيّ تتلخّص في العناوين التالية:

١ - الكهانة: وهي في اللغة عبارة عن اتصال الإنسان بالجن ليتلقى منهم أنباء الماضين وأخبار اللاحقين ومن خلالها يتمكن من التنبّؤ بالمستقبل، يقول سبحانه مشيراً إلى تلك التهمة وردّها: ﴿ وَلا بِقُولِ كَاهِنِ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ ﴾ (الحاقة/ ٢٢).

٢-السحر: وهو قوة نفسانية للساحر يقدر معها على إنجاز أمور خارقة للعادة مموّهة، ومن تلك الأمور التفريق بين المرء وزوجته والوالد وولده بل بين أفراد العائلة كافّة. قال سبحانه: ﴿ وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الكَافِرُونَ هَذا سَاحِرٌ كَذَابٌ ﴾ (ص/٤).

٣-المسحورية: والمراد منه تأثره بسحر الآخرين، وإنّ هناك ساحراً أو سحرة سحروا النبيّ و أثّروا فيه. يقول سبحانه حاكياً عن المشركين: ﴿ إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَ رَجُلاً مَسْجُوراً ﴾ (الفرقان/ ٨). ثمّ يردّه بقوله سبحانه: ﴿ انْظُرْ كَينْفَ ضَرَبُوا لَكَ الأَمْثَالَ ﴾ فَضَلُوا فَلا يَسْتَطِيْعُونَ سَبِيلاً ﴾ (الفرقان/ ٩) والمراد من قوله ﴿ ضَرَبوا لَكَ الأَمْثَالَ ﴾ أي وصفوك بالمسحورية، وقد اتهم بنفس تلك التهمة النبيّ صالح. قال سبحانه حاكياً عن أعدائه: ﴿ قَالُوا إِنَّما آننْتَ مِنَ المُسَحِّرِينَ ﴾ (الشعراء/ ١٥٣) وممّا يجدر ذكره أنّ عن أعدائه: ﴿ قَالُوا إِنَّما آننْتَ مِنَ المُسَحِّرِينَ ﴾ (الشعراء/ ١٥٣) وممّا يجدر ذكره أنّ اتّهام النبيّ بالمسحورية ليست تهمة مستقلة تغاير الجنون جوهراً بل هي نفس التهمة ولكنّها صيغت بلفظ أكثر أدباً، وهذه شيمة الدهاة حيث يمزجون السم بالعسل.

\*-الجنون: ومفهومه غني عن البيان وقد مضى أنّها تهمة شائعة تُلصق بالمصلحين من جانب خصومهم من غير فرق بين النبيّ وغيره، وبين نبيّنا وسائر الأنبياء كما عرفت (). قال سبحانه نقلاً عن المشركين: ﴿ وَقَالُوا يَا أَيُّهَا الَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ اللّذِي رُزِّلَ عَلَيْهِ اللّذِي رُحَدُ إِنسَكَ لَمَجْنُونُ (الحجر/ع)، قال تعالى : ﴿ وَمَا صَاحِبُكُمُ اللّذِي رُحُدُ إِنسَكَ لَمَجْنُونُ (الحجر/ع)، قال تعالى : ﴿ وَمَا صَاحِبُكُمُ

<sup>(</sup>١) الذاريات/ ٥٢

بِمَجْنُونَ ﴿ (التكوير/ ٢٢)، وقال عزّ من قائل: ﴿ فَذَكِّرٌ فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلا مَجْنُونَ ﴾ (الطور/ ٢٩) والمبرّر لهم بوصف بالجنون ومؤاخذتهم له، وقوف لوحده في وجه الرأي العام المتمثّل في الشرك. والسذّج من النّاس يصفون من يتبنّى الفكر الذي لا يوافقه عليه الرأي العام وهو يريد تطبيقه في المجتمع، بأنّه مجنون لا يعرف قدر نفسه ومنزلته وسوف يهدر دمه لا محالة.

ما أسخف هذه التهم إذ كيف يتهمون من هو أرجحهم عقلاً وأبينهم قولاً منذ ترعرع إلى أن بلغ أشده بالجنون والكهانة مضافاً إلى ما في هذا من التناقض والاضطراب، فإن الكهنة كانوا من الطبقة العليا بين الناس يرجع إليهم القوم في المشاكل والمعضلات وأين هو من الجنون؟ فكيف جمعوا بين كونه كاهناً ومجنوناً؟

ولقد لمسنا ذلك في حياتنا القصيرة في مجتمعنا ورأينا كيف رمي رجال الإصلاح بنظائر هذه التهم وما ذلك إلا لأنهم قاموا في وجه المستعمرين والناهبين لثروة أقطار العالم الإسلامي، فما كان نصيبهم جرّاء مقاومتهم تلك، إلا اتهامهم بالجنون والتدهور العقلي، والغربة عن الواقع والحياة.

٥-التعلم من الغير: إنّ أعداء النبيّ من قريش وغيرهم وقفوا على مدى عظمة تعاليمه وسموّها، ولكن الحالة النفسية قد صدّتهم عن تصديق قوله والإذعان برسالته الإلهية وانتسابه إلى الوحي والسماء، فقاموا بتزوير آخر وهو أنّه مُعَلّم، قد تلقّى تعاليمه من غيره. يقول سبحانه: ﴿ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ \* ثُمَّ تَوَلَّوا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَجْنُونٌ ﴾ (الدخان/ ١٣ و ١٣).

وأمّا من هو المعلّم الذي كان قد علّم النبي وغذّاه بتلك المبادئ والقيم فلم يذكروه، ولكن اقتران هذه التهمة بتهمة الجنون يدلّ على أنّ المعلّم المزعوم هو الجن فهو عن طريق صلته بهم تلقّى رسالته عنهم - وبالتالي - أصيب في عقله فصار معلّماً مجنوناً بزعمهم.

وهناك احتمال آخر وهو أنّه تلقّي مبادءه عن بشر آخر، وقــد أشير إليه في قوله

سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ النَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٍّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ ﴾ (النحل/ ١٠٣).

قال ابن عباس: قالت قريش: إنّما يعلّمه بلعام (و كان قينا بمكّة روميتاً نصرانياً) و قال الضحّاك: أرادوا به سلمان الفارسي (۱) قالوا إنّه يتعلّم القصص منه، وقال مجاهد و قتاده: أرادوا به عبداً لبني الحضرمي روميّاً يقال له يعيش أو عائش صاحب كتاب، أسلم و حسن إسلامه، و قال عبدالله بن مسلم: كان غلامان في الجاهلية نصرانيّان من أهل عين التمر، اسم أحدهما يسار و اسم الآخر خير، كانا صيقلين يقرآن كتاباً لهما بلسانهم و كان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ربّما مرّ بهما و استمع لقراءتهما، فقالوا: إنّما يتعلّم منهما، ثم ألزمهم الله تعالى الحجّة وأكذبهم بأن قال: لسان الذي يضيفون إليه التعليم و يميلون إليه القول، أعجميّ لايفصح و لايتكلّم بالعربية، فكيف يتعلّم منه من هو في أعلى طبقات البيان؟ و هذا القرآن بلسان عربي مبين، فإذا كانت العرب تعجز عن الإتيان بمثله و هو بلغتهم فكيف يأتي الأعجمي بمثله؟ (۱)

قال ابن هشام: قالوا: إنّما يعلّمه رجل باليمامة يقال له الرحمان و لن نؤمن به أبداً، فنزل قوله سبحانه: ﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْخَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمُ لِتَتْلُوا عَلَيْهِمُ اللّهَ فَنزل قوله سبحانه: ﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمّةٍ قَدْخَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمُ لِتَتْلُوا عَلَيْهِ مَا لَيْهِمُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

روى ابن هشام: إنّ النضر بن الحارث كان إذا جلس رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مجلساً، فدعا فيه إلى الله تعالى و تلا فيه القرآن، و حذّر فيه قريشاً ما أصاب الأمم الخالية، خلّفه في مجلسه إذا قام، فحدّثهم عن رستم و اسفنديار وملوك فارس ثم يقول: و الله ما محمد بأحسن حديثاً منتي و ما حديثه إلا أساطير

<sup>(</sup>١) كيف يقول ذلك مع أنّ سلمان أدرك النبي في مهجره، لا في موطنه.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان ج٣ ص٣٨٤.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية لابن هشام ج١ ص٣٣١.

الأوّلين، اكتتبها كما اكتتبتها، فأنزل الله فيه: ﴿وَ قَالُوا أَسَاطِيـرُ الْأَوّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ ثُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً و أَصِيلًا \* قُلُ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السَّرَّ في السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ (الفرقان/ ٥و۶).

و نزل فيه: ﴿ وَيُلِّ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَيْهِ ﴾ يَسْمَعُ آيَاتِ اللهِ تُتْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِراً كَأَن لَمْ يَسْمَعُهَا فَبَشِّرْهُ بَعَذَابٍ أَلِيمٌ ﴾ (الجاثية/ ٧و٨)(١).

٤-كذّاب: و ما وصفوه به إلا لأجل أنّه كان يكافح عقيدتهم و يقارع دينهم.
 قال سبحانه حاكياً عنهم تلك التهمة: ﴿وَ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمُ مُن يُذِرٌ مِنْهُمْ وَ قَالَ الكَافِرونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابٍ ﴾ (ص/ ٤).

٧ - مفتر: وإنّما وصفوه به لأنه ينسب تعاليمه إلى السماء. يقول سبحانه حاكياً عنهم: ﴿ قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَرِ بَلْ أَكُثْرُهُمْ لاَيعْلَمُونَ ﴾ (النحل / ١٠١) و يقول أيضاً: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاّ إِفْكُ افْتُرَاهُ وَ أَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ وَ قَدْجَاءُو ليضاً: ﴿ وَ قَالَ الّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاّ إِفْكُ افْتُرَاهُ وَ أَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ وَ قَدْجَاءُو ظُلُماً وَ زُوراً ﴾ (الفرقان / ٢). و هذه الآية تعبّر عن أنّهم كانوا يتهمونه بأنَّ القرآن ليس من صنعه وحده بل هناك قوم أعانوه عليه، فربّما كانوا يفسّرونه بشكل آخر و هو انّ القرآن ليس شيئاً جديداً بل هي أساطير الأولين تملى عليه بكرة و أصيلاً، كما قال سبحانه: ﴿ وَ قَالَ أُولَا السَاطِيرُ الأولِيسَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَى تُمُلْكَى عَلَيْهِ بُكُرُهُ وَ أَصِيلاً ﴾.

و قد أدحض الوحي هذه التهمة و كشف عن زيفها بأمرين:

الأوّل: لو صحّ قولكم إنّ هذا الكتاب من صنع محمد فنسبه إلى الـوحي فأتوا بعشـر سور مثلـه مفتريـات، فإنّـه لبشر مثلكـم و أنتم بشـر مثله. قـال سبحانـه:

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة لابن هشام: ١ ص٣٥٧.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَ ادْعُسُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنْزِلَ بَعِلْمِ اللهِ وَ أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ (هود/ ١٣ و١٢).

الثاني: كيف تقولون بأنه استنسخ هذه الأساطير بإملاء الغير مع أنه ما تلى كتاباً، و لاخط صحيفة، فكيف تتهمونه بالاستنساخ و الاستكتاب؟ قال سبحانه: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتُلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَ لاَ تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لاَرْتَابَ المُبْطِلُونَ \* بَلْ هُوَ اَبَاتٌ بَيِّنَاتٌ في صُدُورِ النَّذِينَ أُوتُوا العِلْمُ وَ مَا يَجْحَدُ بَايَاتِنَا إِلاَ الظَّالِمُونَ ﴾ (العَنكبوت/ ٢٨ و ٢٩).

٨-مفتر أو مجنون: \_على ترديد بينهما \_ ربّما كان القوم يتردّدون في توصيف النبي بين كونه عاقلاً مفترياً على الله سبحانه أو مجنوناً معدم العقل و الشعور، و هذه شيمة الدهاة في استنقاص فضل الأشخاص حيث يكيلون التهم على مخالفيهم الأقوياء بلسان التردّد و عدم الجزم، لدفع نسبة شناعة التهمة عن أنفسهم كما يحكي عنهم سبحانه: ﴿افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أَمْ بِهِ جِنّةُ ﴾ (سبأ ٨).

٩ - شاعر: إنّ القوم كانوا أسود الفصاحة و فرسان البلاغة و قدأدركوا بفطرتهم سمو القرآن و على مرتبته في ذلك المجال، و من جانب كانوا في العداء و الحسد على مرتبة صدّتهم عن الاعتراف بكونه كتاباً منزلاً من السماء، حاولوا أن يفسّروه بالشعر فوصفوه بالشاعر و قالوا: ﴿أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ المَنُونِ ﴿ (الطور / ٣٠) و حاصل هذه التهمة انه شاعر و «أعذب الشعر أكذبه»، فلنصبر عليه و لنتربّص به صروف الدهر و أحداثه فسيكون حاله حال زهير و النابغة وأضرابهم ممّن انقرضوا و صاروا كأمس الدابر.

و قدرد سبحانه على تلك التهمة يأمر نبيّه بقوله: ﴿ قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّى مَعَكُمْ مِنَ المُتَرَبِّصِينَ \* أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلامُهُمْ بِهِذَا أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ \* أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَلْ المُتَرَبِّصِينَ \* فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ (الطور/ ٣١-٣٢).

إنَّ الله سبحانه أمر النبي أن يتهدِّدهم ويتوعِّدهم بأُمور:

أ ﴿ وَقُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ المُتَرَبِّصِينَ ﴾: انتظروا وتمهّلوا في ريب المنون فإنّي متربّص معكم منتظر قضاء الله في وفيكم وستعلمون لمن تكون حسن العاقبة والظفر في الدّنيا والآخرة.

ب-﴿أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلامُهُم بِهذا﴾؟ أي هل تأمرهم عقولهم بنشر هذه التهمة، فإنّ التهم الثلاث لا تجتمع بحسب مدّعاهم في آن واحد، فإنّ المجنون من زال تعقّله وإدراكه، فكيف يقوى على انشاء الشعر الرصين، وكيف يكون قوله حجّة في الإخبار عن المغيّبات؟.

وقصاري القول: إنّ هؤلاء المتحاملين كانوا قد فقدوا رشدهم فأخذوا يتخبّطون في تهمهم وكلامهم من دون وعي .

ج - ﴿ أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ : بل الحقّ، إنّ الـذي حملهم على ما يقـولون هو عنادهم وعتوّهم عن الحقّ وطغيانهم .

د ـ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ ﴾ أي أنّ عقولهم لم تأمرهم بهذا ولم تدعهم إليه بل حملهم الطغيان على تكذيبك، ولأجل ذلك يقولون: افتعل القرآن من تلقاء نفسه.

هــ ﴿ بَلْ لَا يُؤمِنُونَ ﴾ أي قصاري القول: إنّهم لا يؤمنون ولا يصدّقون بذلك عناداً وحسداً واستكباراً، وإنّما هذه تهم اتّخذوها ذريعة إلى التمويه وستروا بها عداءهم وعنادهم.

و ﴿ فَلْيَاتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ أي إن كان شاعراً فلديكم الشعراء الفصحاء، أو كاهناً فلديكم الكهان الأذكياء، وإن كان قد تقوّله فلديكم الخطباء الذين يحضرون الخطب ويجيدون إنشاء القول في كلّ فنون الكلام، فليأتوا بمثل هذا القرآن إن كانوا صادقين فيما يزعمون، فإنّ أسباب التحدّي بالقول متوفّرة لديكم كما هي متوفّرة لديه، بل فيكم من طالت مزاولته للخطب والأشعار وكثرة الممارسة لأساليب النظم والنثر وحفظ أيّام العرب ووقائعها أكثر من محمّد (صلّى الله عليه وآله

و سلّم)(۱).

وقال سبحانه ردّاً على هذه الفرية : ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلاّ ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ﴾ (يس/ ۶۹) فأين القرآن من الشعر وأين محمّد من الشعراء؟ .

١٠ - أضغاث أحلام: والمراد منه تخاليط أحلام رآها في المنام، ويحكي عنهم سبحانه بقوله: ﴿ وَاسَرُّوا النَّجْوَىٰ النَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هذَا إِلاَ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ اَفَتَاتُونَ السِّحْرَ وَاَنْتُمْ تُبْصِرُونَ \* قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ القَوْلَ فِي السَّماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ السِّحْرَ وَانْتُمْ تُبْصِرُونَ \* قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ القَوْلَ فِي السَّماءِ وَ الأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ \* بَلْ قَالُوا أَضِعْساتُ أَحْلامٍ بَلِ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلَيَأْتِنا بِآيَةٍ كَما أُرْسِلَ \* بَلْ قَلُونَ ﴿ (الأنبياء / ٣-٥).

بين سبحانه في هاتين الآيتين اقتسامهم القول في النبي، فقال بعضهم أخلاط أحلام قد رآها في النوم، وقال آخرون: بل اختلقه من تلقاء نفسه ونسبه إلى الله، وقال قوم: بل هو شاعر وما أتى به شعر، يخيل إلى السامع معاني لا حقيقة لها، مضافاً إلى أنهم استبعدوا أن يكون بشر مثلهم نبياً.

وهذا الإضطراب والتردّد في القول دأب المحجوج المغلوب على أمره، لايتردّد إلاّ بين باطل وأبطل ويتذبذب بين فاسد وأفسد منه .

فلو بنى على تحليل القرآن بواحد من هذه الوجوه، فكونه سحراً مع كونه فاسداً قرب من كونه أضغاث أحلام، فأين هذا النظم البديع من تخاليط الكلام التي لا تضبط؟ وادّعاء كونها مفتريات أبعد وأبعد، لأنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد اشتهر بالأمانة والصدق، مضافاً إلى أنّهم أعرف النّاس بالفرق بين النظم والنثر، فكيف يصفونه بالشعر؟ كما أنّهم يفرّقون بين الغايات التي يصاغ له الشعر والغايات فكيف ينشدهاالقرآن كيف يتهمونه بالشعر مع أنّهم يعلمون أنّه لم ينشد شعراً وما اجتمع بالشعراء ولا حام حوله مدى أربعين سنة؟ (٢).

<sup>(</sup>١) تفسير المراغي: ج٢٥ ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير المراغي: ج١٧ ص٧.

إنّ المتمعّن في أحوال النبيّ ينتهي من خلال هذه التهم إلى أنّه كان رجلاً صالحاً طاهراً ديّناً عفيفاً نقي الجيب مأموناً على المال والعرض والنفس، لم يدنّس نفسه بفاحشة ولم يتجاوز حقّ أحد قط بل كانت حياته حياة إنسان مثالي، فلأجل ذلك لم يجد الأعداء سبيلاً إلى رميه بهذه التهم، فحاولوا أن يتهموه بأمور نفسية يعسر إثباتها كما يعسر نفيها، وأمّا انّهم كيف اتّهموه بالسحر؟ فيقول ابن هشام:

«إنَّ الوليد بن المغيرة اجتمع إليه نفرمن قريش فقال: إنَّه قد حضر الموسم، وإنّ وفود العرب ستقدم عليكم فيه، وقد سمعوا بأمر صاحبكم هـذا، فاجمعوا فيـه رأياً واحداً، ولا تختلفوا فيكذّب بعضكم بعضاً، ويرد قولكم بعضه بعضاً، قالوا: فأنت يا أبا عبد شمس، فقل وأقم لنا رأياً نقول به، قال: بل أنتم فقولوا و أسمع، قالوا: نقول كاهن، قال: لا والله ما هو بكاهن، لقد رأينا الكهّان فما هو بزمزمة الكاهن ولاسجعه، قالوا: فنقول مجنون، قال: ما هو بمجنون، لقد رأينا الجنون وعرفناه، فما هو بخنقه ولا تخالجه ولا وسوسته، قالوا فنقول: شاعر، قال: ما هو بشاعر، لقد عرفنا الشعر كلَّه رجزه وهزجه وقريضه ومقبوضه ومبسوطه، فما هو بالشعر، قالوا: فنقول ساحر، قال: ما هو بساحر، لقد رأينا السحّار وسحرهم، فما هو بنفثهم ولاعقدهم، قالوا: فما نقول يا أبا عبد شمس؟ قال: والله إنَّ لقوله لحلاوة، وإنَّ أصله لعذق، وإنَّ فرعه لجناة، وما أنتم بقائلين من هذا شيئاً إلاَّ عرف أنَّه باطل، و انَّ أقرب القول فيه لأن تقولوا ساحر، جاء بقول هو سحر يفرّق بين المرء وأبيه، وبين المرء وأخيه، وبين المرء وزوجته، وبين المرء وعشيرته. فتفرّقوا عنه بـذلك، فجعلـوا يجلسون بسبل النَّاس حين قدموا الموسم، لا يمرّ بهم أحد إلاّ حــذَّروه إيّاه، وذكروا لهم أمره. فأنزل الله تعالى في الوليد بن المغيرة في ذلك من قوله: ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِيداً \* وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَمْدُوداً \* وَبَنِينَ شُهُوداً \* وَمَهَّدتُ لَهُ تَمْهِيداً \* ثمّ يَطمَعُ اَنْ ازيد \* كَلاّ إِنّهُ كَانَ لِآياتِنَا عَنيداً ﴾ أي خصيماً ﴿سَأَرْهِقُهُ صَعُوداً \* إِنَّهُ فَكَّرَ وَقَدَّر \* فَقُتِلَ كَيفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ قُتِلَ كَيفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ نَظَرَ \* ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ \* ثُمَّ اَدْبَرَ وَاسْتَكْبَرَ \* فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاّ سِحْرٌ يُؤْثَرُ \* إِنْ هَذَا إِلاّ قَوْلُ البَشَرِ (المدّثر/ ١١-٢٥).

وأنزل الله في النفر الذين كانوا يصنفون القول في رسول الله وفيما جاء به من الله تعالى: ﴿ كَمَا اَنْزَلْنَا عَلى المُقْتَسِمِينَ \* النَّذِينَ جَعَلوا القُرْانَ عِضِينَ \* فَوَ رَبِكَ لَنَسْأَلْنَهُمْ اَجْمَعِينَ \* عَمّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (الحجر/ ٩٠ - ٩٣) (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة لابن هشام: ج١ ص٢٧٠.

# ب- الاستنكار والاحتجاج بالأمور الواهية

قد اطلعت على الظنون والشبهات التي نسجها القوم على نول التهم وعرفت إجابة القرآن عنها، فهلم معي ندرس استنكارات القوم الباطلة التي جعلوها سدّاً في وجه الإذعان برسالته، وهاتيك الإحتجاجات وإن كانت قد صدرت من أفواه رجال طعنوا في السن ولكنها أشبه شيء بمنطق الذين لا يعون ما يقولونه وإليك سردها واحدة واحدة:

# ١ \_ لماذا لم ينزل القرآن على رجل مُثرٍ؟!

إنّ الوليد بن المغيرة كان رجلاً مشرياً معروفاً في مكّة ومثله عروة بن مسعود الثقفي في الطائف، فكان من حججهم الواهية على النبي أنّه لماذا لم ينزل ما تدّعيه من القرآن عليهما ونزل عليك؟ فهما مثريان وأنت معوز فقير، فبما أنّ الرجلين كانا عظيمي قومهما و من أصحاب الأموال الطائلة في البلدين، فدخلت الشبهة عليهم حتى اعتقدوا أنّ من كان كذلك فهو أولى بالنبوة. قال سبحانه حاكياً عنهم: ﴿ لَوْلانُزُلَ هَذَا القُرآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ القَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ (الزخرف/ ٣١) فهؤلاء وإن كانوا صادقين في أنّ شأن القرآن أن ينزّل على من له مكانة مرموقة يمتاز بها عن الآخرين، ولكنّهم أخطأوا في جعل السمو والعظمة في الثروة والمال لأنّ نزول الوحي رهن كون المنزول عليه رجلاً تقيتاً طاهر النفس، صامداً في تحميّل أعباء الرسالة الإلهيّة، المنزول عليه رجلاً تقيتاً طاهر النفس، صامداً في تحميّل أعباء الرسالة الإلهيّة، لايخاف من مواجهة الملك، ولايخفي عليك أنه لاصلة لهذه الشروط بالغني والفقر، أو الثروة وخلو اليد، والقرآن يردّ على تلك الفرية بقوله: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ فَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الحَياةِ الدُّنيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْق بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتّخِذَ فَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الحَياةِ الدُّنيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْق بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتّخِذَ فَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الحَياةِ الدُّنيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْق بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتّخِذَ

بَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِياً وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ (الزخرف/ ٣٢) والمعنى أنهم لا يملكون النبوة التي هي رحمة الله ولطفه الذي يختص به من يشاء من عباده حتى يمنعوك منها، فيعطوها من شاءوا، فهم عاجزون عن قسمة ما هو دون النبوة بمراحل وهو معيشتهم في الحياة الدنيا فنحن قسمناها بينهم، فكيف يتدخّلون فيما هو أرفع منزلة منها بما لا يقدر قدره، ألا وهي النبوة التي هي من شؤون الباري جلّ وعلا؟

#### ٢ ـ الرسالة الإلهية فوق طاقة البشر

كان عرب الجاهليّة يزعمون: انّ الرسالة الإلهيّة فوق قدرة البشر وإنّما هي شؤون الملك، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿ وَاَسَرُوا النّجوَى الّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هَذَا الأَ بَشَرٌ مِثْلُكُمُ الْقَاتُونَ السّخرَ وَانْتُمُ تُبْصِرُونَ ﴾ (الأنبياء / ٣) وقال سبحانه: ﴿ وَمَا مَنَعَ النّاسَ اَنْ يُوْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الهُدى الآان قَالُوا أَبْعَثَ اللهُ بَشِراً رَسُولاً ﴾ (الاسراء / ٩٢) ويظهر من غير واحد من الآيات إنّ تلك الظاهرة الفكرية كانت تدور في أذهان أقوام نوح وثمود وعاد من قبل، حيث اعترضوا على رسلهم بأنّهم بشر مثلهم، قال سبحانه حاكياً عنهم: ﴿قَالُوا إِنْ اَنتُمْ إِلاَ بَشَرٌ مِثْلُنا تُرِيدُونَ اَنْ تَصُدُّونا عَمّا كَانَ يَعُبُدُ آبَا وُنَا فَأَتُونا بِسُلُطَانٍ مُبِينٍ \* قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ إِلاَ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَمُنُ عَلَى مَنْ عَبَادِهِ ﴾ (إبراهيم / ١٠ و ١١) ويلوح من بعض الآيات إنّ بعض اليهود يَشَاءُ مِنْ عَبَادِه ﴾ (إبراهيم / ١٠ و ١١) ويلوح من بعض الآيات إنّ بعض اليهود المعاصرين للنبيّ الأكرم كانوا يتذرّعون بهذه الحجّة الواهبة كما يحكي عنهم بقوله: ﴿ وَمَا قَدرُوا اللهَ حَقَ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَى بَشَر مِنْ شَيْءٍ ﴾ يقولون ذلك بصلافة ووقاحة في الوقت الذي كِانوا يعتقدون بنبوّة موسى وكتابه ، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿ قُلُ مَنْ أَنْزَلَ الكِتَابَ الّذِي كِانوا يعتقدون بنبوّة موسى وكتابه ، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿ قُلُ مَنْ أَنْزَلَ الكِتَابَ الّذِي كِانوا يعتقدون بنبوّة موسى وكتابه ، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿ قُلُ مَنْ أَنْزَلَ الكِتَابَ الّذِي كِانوا يعتقدون بنبوّة موسى وكتابه ، وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿ قُلُ مَنْ أَنْزَلَ الكِتَابَ الذِي كِانوا يعتقدون بنبوّة موسى وكتابه ، وإليه يشير قوله سبحانه : وَلَّهُ فَوَلُونَ ذَلْكُ اللهُ عَلَى اللهُ فَوْلُولُ الْمُعْفُونَهُ قَرَاطِيسَ تُنْدُولُهُ الْمُولُ اللهُ فَعُولُونَ كَثِيرًا ﴾ (الأنعام / ٩٠) .

و القوم على جهل بسرّ لزوم كون الرسول بشراً لاملكاً، و لو كانوا على إحاطة به و منصفين في الحكم لما احتجّوا بمثل تلك الحجّة الواهية، إذ يترتّب على وجود المماثلة النوعية بين الرسول و المرسل إليه ما لا يترتّب على عدمها و ذلك لأمور:

أولا: المسانخة و المماثلة أساس ترتكز عليه القيادة، فلو عدمت لانتفت الغاية المنشودة، فإنّ القائد إذا كان مشاكلاً للمقود يكون واقفاً على حدود طاقات المرسل إليهم و غرائزهم و طبائعهم و ميولهم، فيبادر إلى معالجة ما يعانونه من تخلّف و جهل و انحطاط كما يقوم بتنمية طاقاتهم و استعداداتهم في مجالي المادة و المعنى، إذ يحسّ منهم ما يحسّ من نفسه، فأين طبيعة الملك من فطرة الإنسان، فالملك مخلوق على نمط خاص لايحيد عنه فلايتمكن من العصيان، و أمّا البشر فقد خلق مخيّراً بين الطاعة و المخالفة إن شاء امتثل و آمن، و إن شاء ارتد و كفر.

و بعبارة ثانية: إنّ الإنسان جبل على غرائز متضادة سائدة عليه، ففيه الشهوة والغضب و هما من الميول السفلية في كيان ذاته، كما فيه الميول العلوية التي تجرّه إلى الخير و الإحسان و التجافي عن الطبيعة و التوجّه إلى ماوراءها، فالإنسان المثالي هو من يقوم بتعديل تلك الفطريّات المتضادّة، و أمنّا الملك فقد جبل على سلوك الخير و الطاعة، فلايقدر على الخلاف و العصيان، فهل يدرك هذا الموجود المفارق موقف الإنسان الذي خلق هلوعاً.

وثانياً: إنّ القائد كما يهدي بكلامه و مقاله، يهدي بفعله و عمله، فهو قدوة في مجالي القول و العمل، و الدعوة بالفعل أرسخ في القلوب من الدعوة بالقول، و هذا يقتضي و جود السنخية بين الرسول و المرسل إليهم حتى يكون الرسول في الغرائز الباعثة إلى الشرّ و العصيان، مثل المرسل إليهم في ذلك المجال، و بالتالي يكون سلوكه طريق الخير و الصلاح حجّة على المرسل إليهم، و لولا السنخية لما تمّت الحجّة و بقى مجال للاعتراض.

و إلى بعض ما ذكرنا يمكن أن يشير قوله سبحانه: «وَ مَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الهُدَى إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ اللهُ بَشَراً رَسُولاً \* قَالُ لَوْ كَانَ فِي الآرْضِ مَلاَئِكَةٌ يَمُشُونَ مُطْمَئِنينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكاً رَسُولاً ﴾ (الاسراء/ ٩۴ و٩٥) أي لو وجد يَمْشُونَ مُطْمَئِنينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكاً رَسُولاً ﴾ (الاسراء/ ٩۴ و٩٥) أي لو وجد

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الكتاب رقم 40.

في الأرض ملائكة يمشون كما يمشي البشر، و يقيمون فيها كما يقيم و يسهل الاجتماع بهم، و تتلقّي الشرائع منهم، لنزّلنا عليهم من السماء رسلاً من الملائكة للهداية و الإرشاد و تعليم الناس ما يجب عليهم تعلّمه، و لكن طبيعة الملك لاتصلح للاجتماع بالبشر، فلايسهل عليهم التخاطب و التفاهم معهم، لبعد ما بين الملك و بينهم، و من ثمّ لم نبعث ملائكة، بل بعثنا خواصّ البشر، لأنّ الله قد وهبهم نفوساً زكيّة، و أيّدهم بأرواح قدسية، و جعل لهم ناحية ملكية بها يستطيعون أن يتلقّوا من الملائكة، و ناحية بشرية بها يبلّغون رسالات ربّهم إلى عباده (۱).

و قد نبه سَبحانه إلى عظيم هذه الحكمة و جليل تلك النعمة بقوله: «لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ ... ﴾ (آل عمران/ ١٥٤) و قوله: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُمْ بِالمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (التوبة/ ١٢٨). و قوله: ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيَعَرِّدُ مِنْ اللهِ مِنْكُمْ مَا لَيْتَابَ وَ الحِكْمَةَ وَ يُعَلِّمُكُمْ مَا لَمَ تَكُونُوا لَيْنَا لَمْ تَكُونُوا عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ عَيْمَ وَلُهُ اللهِ عَيْمَ وَلُهُ اللهِ عَيْمَ ذَلك مِن الآيات التي وقع التنصيص فيها بكون الرسول من جنس البشر.

#### ٣ ـ نبذ سنة الآباء

<sup>(</sup>١) تفسير المراغي: ج١٥ ص٩٧.

و على ضوء ذلك كانوا يتعجّبون من جعل الآلهة المتعدّدة إلها واحداً، فقدكان للعرب أصنام منصوبة على سطح الكعبة، كاللات و العزّى و هبل، و يعكفون على عبادتها، فقال لهم النبي: يا معشر العرب، أدعوكم إلى عبادة الله، و خلع الأنداد والأصنام، و أدعوكم إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله، فقالوا: أنَدَع ثلاث مائة و ستين إلها و نعبد إلها واحداً، و إليه الإشارة في قوله سبحانه: ﴿وَ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ \* أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلْهَا وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ (ص/ ٢ و ٥)(١).

روى المفسرون أنّ أشراف قريش و هم خمسة و عشرون منهم: الموليد بن المغيرة و هو أكبرهم، و أبوجهل، و أبي و أميّة ابنا خلف، و عتبة و شيبة ابنا ربيعة، و النضر بن الحارث، أتوا أباطالب، و قالوا: أنت شيخنا و كبيرنا و قدأتيناك لتقضي بيننا و بين ابن أخيك، فإنّه سفّة أحلامنا وشتم آلهتنا، فدعا أبو طالب رسول الله وقال: يا بن أخي هؤلاء قومك يسألونك، فقال: ما ذا يسألونني؟ قالوا: دعنا وآلهتنا، ندعك و إلهك، فقال: أتعطوني كلمة تملكون بها العرب و العجم؟ فقال أبو جهل: لله أبوك، نعطيك ذلك عشر أمثالها، فقال: قولوا لا إله إلا الله، فقاموا وقالوا: أجعل الآلهة إلها واحداً، و روي أنّ النبي استعبر ثمة قال: يا عمة والله لو وضعت الشمس في يميني و القمر في شمالي ما تركت هذا القول حتى أنفذه أو لو وضعت الشمس في يميني و القمر في شمالي ما تركت هذا القول حتى أنفذه أو أقتل دونه، فقال له أبوطالب: امض لأمرك فوالله لاأخذلك أبداً (٢).

# ٢ ـ رد الدعوة إلى الحياة الأخروية

كانت عرب الجاهلية خصوصاً المترفيس منهم يخافون من سماع أخبار البعث و النشور، و انّ الإنسان سيبعث بعد موته و يحاسب و يجزى حسب أعماله، و كان

<sup>(</sup>١) مناقب ابن شهر آشوب: ج١ ص٣٩، بحار الأنوار: ج١٨ ص١١٥، و لاحظ تاريخ الطبري: ج٢ ص٩۶.

<sup>(</sup>٢)مجمع البيان: ج٨ ص٤٥٥.

هذا أحد الدوافع للإعراض عن الدعوة، و قدجاء في الذكر الحكيم ما ذكروه في هذا المجال من الحجج الواهية، و سنوافيك به عند البحث عن المعاد في الذكر الحكيم و نكتفي في هذا المقام ببعض الآيات، فقال سبحانه: ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ أَعِنَا لَفِي خَلْقٍ جَدِيد﴾ (السجدة/ ١٠)، و قال سبحانه: ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا كُنّا عِظاماً وَرُفَاتاً أَعِنًا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقاً جَدِيداً﴾ (الإسراء/ ٩٨)، و قال سبحانه: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُكُم عَلَى رَجُلٍ يُنَبِّكُم إِذَا مُزَقْتُ مُ كُلّ مُمَزّقٍ إِنّكُم لَفي خَلْقٍ جَدِيد﴾ (الإسراء/ ٩٨)، و قال سبحانه: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُكُم عَلَى رَجُلٍ يُنَبِّكُم إِذَا مُزَقْتُ مُ كُلّ مُمَزّقٍ إِنّكُم لَفي خَلْقٍ جَدِيد﴾ (سبأ/ ٧).

و تعرب الآية الأولى عن أنهم كانوا يظنون إنّ الموت فناء للإنسان و اعدام و اضمحلال له، فكيف يمكن احياؤه ثانياً؟ و القرآن يجيب عنه بقوله سبحانه: ﴿ قُلْ يَتَوَفّاكُمْ مَلَكُ المَوْتِ الَّذِي وُكِلً بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبَّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ (السجدة / ١١). إنّ الوفاء في الآية بمعنى الأخذ، و حاصل الجواب: انّ ملك الموت الذي وكل بكم يأخذكم فلاتضلون في الأرض ثمّ إلى ربّكم ترجعون.

و بعبارة ثانية: إنّ الإنسان مركب من جسم و روح فما يبقى في الأرض هو جسمه و ليس حقيقته و واقعيّته، و أمّا حقيقة الإنسان فهي روحه و نفسه و هي محفوظة عندنا يأخذها ملك الموت فما بقي فهو غير حقيقته، و ما هو واقعية الإنسان (الروح)، و النفس فهي محفوظة عندالله غير ضالة في الأرض.

قال العلامة الطباطبائي: «أمر سبحانه رسوله أن يجيب عن حجتهم المبنية على الاسبتعاد بأنّ حقيقة الموت ليس بطلاناً لكم و ضلالاً منكم في الأرض، بل ملك الموت الموكّل بكم يأخذكم تامين كاملين من أجسادكم أي ينزع أرواحكم من أبدانكم بمعنى قطع علاقتها من الأبدان، و أرواحكم تمام حقيقتكم، فأنتم أي ما يعني لفظة «كم» محفوظون لايضل منكم شيء في الأرض، و إنّما تضلّ الأبدان و تتغيّر من حال إلى حال، و قدكانت في معرض التغيّر من أوّل كينونتها، ثمّ إنّكم محفوظون حتّى ترجعوا إلى ربّكم بالبعث و رجوع الأرواح إلى أجسادها»(۱).

<sup>(</sup>١)الميزان: ج١٤ ص٢٥٢.

و تعرب الآية الثانية عن أنّ سبب الإنكار هو تخيّل قصور القدرة و عدم إمكان البعث، فكيف يمكن احياء العظام الرميمة ؟ فردّ عليه سبحانه بقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا أَنَّ اللّٰهِ اللهِ اللهُ الل

#### ٥ ـ طلب المشاركة في امتيازات النبوة

كان المشركون ـ لأجل قصور معارفهم عن درك مقام النبوة السامي، يطلبون المشاركة في أمر النبوة، فكان الوليد بن المغيرة يقول: لو كانت النبوة حقاً لكنت أولى بها منك، لأنّي أكبر سنّا و أكثر منك مالاً! و قال أبوجهل: زاحمنا بني عبد مناف في الشرف حتى صرنا كفرسي رهان. قالوا منّا نبيّ يوحى إليه، و الله لانؤمن به و لانتبعه أبداً إلاّ أن يأتينا وحى كما يأتيه (٢).

و إلى هذه الحجّة الواهية يشير قوله سبحانه حاكياً عنهم: ﴿ وَ إِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةٌ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْتَى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ الله ﴾ (الأنعام/ ١٢٢).

إنّ كلامهم هذا ينم عن حقد دفين و عناد مستبطن فردّ عليهم سبحانه بقوله: ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ (الأنعام/ ١٢۴). فهو سبحانه أعلم منهم و من جميع الخلق بمن يصلح لتنفيذ رسالاته، و يعلم من له الأهلية بتحمّل أعباء الرسالة.

# ٤ ـ المطالبة بمثل ما أوتى سائر الرسل

كان المشركون المتواجدون في عصر الرسالة بلغ مسامعهم بأنّ الكليم موسى

<sup>(</sup>١) قد جمعنا مجموع شبهاتهم الواهية في إمكان المعاد و تحقّقه في الجزء المختص بالمعاد و قد اكتفينا بهذا المقدار هنا روماً للإختصار.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان: ج٢ ص٣٤٢(ط صيدا).

بعث بمعاجز مثل العصا إذا رمى بها في مجال التحدي تنقلب ثعباناً، و بإدخال اليد في الجيب إذا أخرجها منه تكون بيضاء للناظرين، فاعترضوا عليه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بأنه يجب أن تكون حجّة رسالته كحجج الكليم موسى (عليه السلام) و سلّم) بأنه يجب أن تكون حجّة رسالته كحجج الكليم موسى (عليه السلام) و قدحكى ذلك منهم سبحانه بقوله: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِناً قَالَوا لَوْلا أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِيَ مُوْسَى ﴾ (القصص / ۴۸).

و في آية أُخرى: ﴿ وَ قَالُوا لَوْلا نُزَّلَ عَلَيهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنزِّلَ آيَةٌ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَايَعْلَمُونَ ﴾ (الأنعام/ ٣٧). و ربّما يحتجّ بهذا الإعتراض من في قلبه مرض من المستشرقين، فيجب علينا تناوله بشيء من الدراسة و التحليل لرفع ما فيه من الإيهام و ذلك من خلال جوابين مستفادين من القرآن الكريم:

أ-إنّ هذا الإعتراض كان لمحض اختلاق المعاذير، و الشاهد على ذلك انّ هـوًلاء المشركين وصفوا ما أُوتي الكليم بالسحر أيضاً، فقد روى المفسرون أنّ المشركين بعثوا رهطاً إلى رؤوس اليهود في عيد لهم فسألوهم عنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فأخبروهم بنعته وصفته في كتابهم التوراة، فرجع الرهط إلى قريش فأخبروهم بقول اليهود، فقالوا عند ذلك: ﴿ سِحْرَانِ تَظَاهَرًا ﴾ و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ أَوَلَمُ يَكُفُرُوا بِمَا أُوتِي مُؤسَى مِنْ قَبْلُ قَالُوا سِحْرانِ تَظاهَرًا وَ قَالُوا إنّا بِكُلُّ كَافِرُونَ ﴾ (القصص / ۴۸).

و يظهر من الآيات الواردة بعد هذه الآية أنهم رجعوا إلى أهبل الكتاب واستفتوهم في أمره و عرضوا عليهم بعض القرآن النازل عليه، فأجابوا عنه بتصديقه والإيمان به، فساء ذلك المشركين و أغلظ عليهم بالقول و أعرض الكتابيون عنهم وقالوا: سلام عليكم لانبتغي الجاهلين. قال سبحانه: ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ مِنْ وَبَلِهِ هُمْ بِهِ يُوْمِنُونَ \* وَإِذَا يُتُلِي عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنًا بِهِ إِنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُناً مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ... وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنهُ وَ قَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَ لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلامُ عَلَيْكُمْ لانَبْتَغِي الجَاهِلِينَ ﴾ (القصص / ٥٦ ـ ٥٥) (١).

<sup>(</sup>١)لاحظ التفاسير.

ب-إنّ هؤلاء جاهلون بالحكمة في اختلاف المعاجز و الآيات التي تنزل على أنبياء الله تعالى و يزعمون أنّه يجب أن تكون معاجز الجميع على حد سواء مع أنّ المصالح تقتضي أن تختلف معاجز الأنبياء ذاتاً و سنخاً حتى تتم الحجّة على المرسل إليهم، و تفصيل القول في ذلك إنّه يجب أن تكون معجزة كل نبي مجانسة للفن الرائج في عصره حتى إذا عرضت على مهرة ذلك الفن و خبرائه، أذعنوا بتفوّقه على قدراتهم و طاقاتهم، وأنّ الذي جاء به مدّعي النبوّة فوق حدود العلم و الفن الذي تمرّسوا فيه، و هذا يقتضي كون المعجزة مسانخة لما برعوا فيه في ذلك العصر إذ لوكان مغايراً و مفارقاً لما تمّت الحجة و لما ألزموا بها إذ بوسعهم أن يعترضوا ويقولون: لاخبرة بشأن ما أتيت به، فكيف لنا التحدّي و المناجزة أو التصديق بأنّ ما جئت به معجزة إلهية تفوق قدرة البشر؟ فاقتضت المصلحة تسانخ المعاجز للفنون الرائجة في عصر كل نبي.

و قدبلغ فن السحر و الشعبذة في عصر الكليم موسى الذروة و القمة كما اكتسب الطب في عصر المسيح أهميّة بالغة ، فجاء الكليم موسى بالعصا و اليد البيضاء فأبطل سحرهم و أثبت أنّ ما أتى به معجزة تفوق حد السحر و إن كان بينهما مشاكلة في الصورة و لكنّها تباينه بالذات ، كما أنّ المسيح بابراء الأكمه و الأبرص واحياء الموتى كان قدأثبت أنّ ما أتى به فوق علمهم و طاقتهم و براعتهم ، و خارج عن الموازين الطبيعية التي كانوا يعتمدونها في الإبراء و المداواة .

فنفس تلك المصلحة تتطلّب أن تكون معجزة النبي الأكرم مشابهة لما برع فيه العرب في العصر الجاهلي لأنّه كان قدراج بينهم انشاء الخطب البليغة الفصيحة ونظم الشعر و التحدي بينهم في ذلك، فجاء بكتاب متحدّياً بصريح نصّه: ﴿وَ إِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَ ادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَ ادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَ ادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ ضَادِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَ لَنْ تَفْعَلُوا فَاتَقْدُوا النَّارَ الَّتِي وَ قُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّا النَّارَ الَّذِي وَ قُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ أُعِدَّا لِلْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة/ ٢٣ و ٢٤).

و إلى هذا الجواب يشير قوله سبحانه في ذيل الآية التي نبحث عنها:

﴿ قُلُ فَ أَتُوا بِكَتَابٍ مِنْ عِنْدِ اللهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا (') أَتَبِعَهُ إِنْ كُنْتُمُ صَادقِينَ ﴾ (القصص / ٤٩).

ويدلّ على هذه الحقيقة مضافاً إلى ذلك ما روي عن أبي السكيت أنّه قال لأبي الحسن الرضا(عليه السلام):

"لماذا بعث الله موسى بن عمران (عليه السلام) بالعصا، و يده البيضاء، و آلة السحر؟ وبعث عيسى بآلة الطب؟ وبعث محمداً \_ صلى الله عليه واله وسلم وعلى جميع الأنبياء \_ بالكلام والخطب؟ .

فقال أبو الحسن (عليه السلام): إنّ الله لمّا بعث موسى (عليه السلام) كان الغالب على أهل عصره السحر، فأتاهم من عند الله بما لم يكن في وسعهم مثله، وما أبطل به سحرهم، وأثبت به الحجة عليهم. وانّ الله بعث عيسى (عليه السلام) في وقت قد ظهرت فيه الزمانات، واحتاج النّاس إلى الطب، فأتاهم من عند الله بما لم يكن عندهم مثله، وبما أحيى لهم الموتى، وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله، وأثبت به الحجّة عليهم.

وان الله بعث محمد (صلّى الله عليه وآله وسلّم) في وقت كان الغالب على أهل عصره الخطب والكلام. وأظنّه قال: الشعر، فأتاهم من عند الله من مواعظه وحكمه ما أبطل به قولهم، وأثبت به الحجّة عليهم (١).

أضف إلى ذلك ان نبوة الرسول الأكرم نبوة خالدة ورسالته رسالة أبدية فهو خاتم الأنبياء والمرسلين كما أن كتابه خاتم الكتب، ورسالته خاتمة الرسالات، فيجب أن تقترن الرسالة الأبدية بمعجزة خالدة حتى تتم الحجة على مر الأجيال والعصور، ولا يختلق الجاهل عذراً يبرّر له رفضه لتلك الرسالة بعد رحيل الصادع بها، وتباعد العهد وطول الشقة الزمنية.

<sup>(</sup>١)الضمير راجع إلى التوراة و القرآن.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج١ «كتاب العقل و الجهل» الرواية ٢٠.

كلّ ذلك كان حافزاً لـدعم دعوة النبيّ(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بـالقرآن الكريم الّذي ما أفلت نوره منذ أن بزغ نجمه في أوّل مرّة .

### ٧ - لماذا لا ينزلّ عليه ملك؟!

وهذا الاعتراض يحكيه عنهم قوله سبحانه: ﴿ وَقَالُوا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ (الأنعام / ٨) وما كانوا يقصدون به أنه لماذا لا ينزل الملك إليه (صلّى الله عليه وآله و سلّم) فإنّه كان يدّعي نزول الملك عليه والقرآن أيضاً يصدّقه في ذلك بقوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ الروحُ الأمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرينَ ﴾ (الشعراء / ١٩٣ و ١٩٣).

وقال سبحانه: ﴿إِنَّهُ لَقَـوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ \* ذِى قُـوَّةٍ عِنْدَ ذِى العَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ ثَمَّ آمِينٍ ﴾ (التكوير/ ١٩ ـ ٢١) إلى غير ذلك من الآيات الصريحة في أنّ الوحي ينزل على النبيّ بتوسط الملك، ومع هذا التصريح فما معنى قوله: ﴿ لَوْلاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾؟.

أقول: إنّ الاقتراحات الّتي تقـدّم بها المشركون في نـزول الملك معـه أو إليه كانت على أنحاء:

الأول: إنهم كانوا يطلبون المشاركة في امتيازات مقام النبوة ويقولون: إنه لوصح نزول الملك على النبي فلماذا لا ينزل علينا مباشرة على جهة الاستقلال؟ وقد ورد في ذلك آيات نحو قوله تعالى: ﴿و قَالَ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلائِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا ﴾ (الفرقان/ ٢١) وقال سبحانه: ﴿إِذْ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ الْمَلائِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا ﴾ (الفرقان/ ٢١) وقال سبحانه: ﴿إِذْ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ الْمَلائِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا ﴾ (الفرقان/ ٢١) وقال سبحانه المُنزَل مَلائِكَةً فَإِنّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ الْمُونَ ﴾ (فصلت/ ١٤).

إنّ هذا القسم من الآيات مبني على اعتقادهم بأنّه لا يصحّ لأحد من البشر ولوكان أرقاهم عقلاً وخلقاً وأدباً أن يكون رسولاً وواسطة بين الله و عباده، لأنّهم يأكلون ويشربون وفي ذلك قبال سبحانه حاكياً عنهم: ﴿مَا هَذَا إِلّا بَشَرٌ مِثْلُكُمُ يَأْكُلُ مِمّا تَنْكُمُ إِنَّكُمُ إِنَّكُمُ إِنَّا لَا يَشَرُ مِثْلُكُمُ إِنَّكُمُ إِذاً مِمّا تَنْكُمُ إِنَّا تَشْرَبُونَ \* وَلَئِينُ اَطَعْتُمُ بَشَراً مِثْلُكُمُ إِنَّكُمُ إِذاً

لَخَاسِرونَ﴾ (المؤمنون/ ٣٣\_٣٢).

الثاني: كانوا يطلبون أن ينزل مع النبيّ ملك يصدّقه، وقد ورد هذا المعنى في عدّة آيات، قال سبحانه: ﴿ وَقَالُوا مَالِهِذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعامَ وَيَمْشِى فِي الأَسْواقِ لَوْلا أُنْزِلَ اللهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً ﴾ (الفرقان/ ٧) فالغاية من نزول الملك إلى النبي كونه نذيراً معه ومصدّقاً له، قال سبحانه: ﴿ فَلَوْلاَ ٱلْقِي عَلَيْهِ اَسْوِرَةٌ مِنْ ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ مَعَهُ المَلائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ ﴾ (الزخرف/ ٥٣) وقال سبحانه: ﴿ فَلَوْلاَ أَلْقِي عَلَيْهِ اَسْوِرَةٌ مِنْ ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ مَعَهُ المَلائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ ﴾ (الزخرف/ ٥٣) وقال سبحانه: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكٌ بَعْضَ مَا يُؤخَى النَّكُ وضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ اَنْ يَقُولُوا لَوْلا أَنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزٌ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكُ إِنَّما اَنْتَ نَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ (هود/ ١٢).

وعلى ذلك يحمل قوله سبحانه: ﴿ وَقَالُوا لَـوُلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوْ اَنـْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الأَمْرُ ثُمَّ لَا يُنظرُونَ﴾(الأنعام/ ٨).

ويحتمل أن يكون المراد مشاهدة الملك معه فقط سواء أنذر معه أو لا؟ فيدخل في القسم الثالث الآتي .

ثمّ إنّ انزال الملك مع النبيّ ليصدّق دعوته وينذر معه يتصوّر على وجهين :

أ - أن ينزل الملك بصورته الواقعية - وسيوافيك في القسم الثالث - إنّ نتيجة ذلك هو موت المنذرين لأنّهم لا يحتملون رؤيته ومشاهدته بحسب طاقتهم البشريّة إلاّ بالانسلاخ عن الماديّة والانتقال إلى مرحلة أعلى منها.

ب ـ أن ينزل الملـك لا بصورته الـواقعيّة بل يتمثـّل بصورة إنسان،وهـذا لا يفيد شيئاً لأنّهم باستطاعتهم أن يتّهمونه بأنّه بشر مثل النبيّ وليس بملك.

وبعبارة أخرى: لو جعله ملكاً في صورة بشر لجزموا ببشريّته لأنهم لا يدركون منه إلاّ صورته الظاهرية وصفاته البشريّة التي تمثّل بها، وحينئذ لا يصدّقونه ويرجع الأمر كما كان في بادئ ذي بدء، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكاً لَجَعلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلَهِ مِن اللّهِ مثل ما رَجُلاً وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ ﴾ (الأنعام/ ٩) أي لكان يلحقهم فيه من اللبس مثل ما

لحق، وهذا احتجاج عليهم بأنّ الّذي طلبوه لا يزيدهـم بياناً بل يكون الأمر عبثاً ولغواً لا طائل وراءه(١).

الثالث: كانوا يطلبون مشاهدة الملك عياناً على أن يكون الإتيان بالملك، احدى معاجزه مثل قوله سبحانه: ﴿ أَوْ تَأْتِى بِاللهِ والمَلاثِكَةِ قَبِيلاً ﴾ (الإسراء/ ٩٢)، قال سبحانه: ﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِالمَلائِكَةِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصّادِقينَ ﴾ (الحجر/ ٧)، قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنّنا نَزَّلْنَا النّهِ مِ المَلائِكَةَ وَكَلّمَهُمُ المَوْتَى وَحَشَرْنا عَلَيْهِمْ كُلّ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا اللهُ أَنْ يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهِلُونَ ﴾ (الأنعام / ١١١).

ويسرد القسرآن على هذا الاحتجاج: ﴿ وَلَـوَ أَنـزُلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الأَمْرُ ثُـمُ لا يُنظَرُونَ﴾ (الأنعام/ ٨)أي يكون هلاكهم قطعيّاً على ما يوضّحه النص التالي:

إنّ نفوس المتوغّلين في عالم المادة لا تطيق مشاهدة الملائكة لو نزلوا عليهم واختلطوا بهم لكون ظرفهم غير ظرف الملائكة فلو ارتفع الناس إلى المرتبة الوجودية للملائكة لم يكن ذلك إلا انتقالاً منهم من حضيض المادة إلى ذروة ما وراءها وهو الموت كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللّذِينَ لا يَرجُونَ لِقاءَنا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْنَا المَلائِكةُ أَوْ نَرَى الموت كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللّذِينَ لا يَرجُونَ لِقاءَنا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْنَا المَلائِكةُ أَوْ نَرَى رَبّنا لَقَلِهِ السَّكُبْرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَبِيراً \* يَوْمَ يَرَوْنَ المَلائِكةَ لا بُشْرَى يَوْمَئِذِ رَبّنا لَقَلِهِ السَّكُبْرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَبِيراً \* يَوْمَ يَرَوْنَ المَلائِكةَ لا بُشْرَى يَوْمَئِذٍ لَلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْراً مَحْجُوراً ﴾ (الفرقان / ٢١ و ٢٢) (٢). قال ابن عباس: ولو أتاهم ملك في صورته الأهلكناهم ثم لا يؤخّرون (٣).

# ٨ - التفاؤل بغلبة فارس على الروم

قد نشبت حرب دامية بين الروم والفرس، والنبيّ والمسلمون بمكّة حوالي سنة سبع من البعثة، فغلبت الفرس على الروم فتفاءلت بذلك قريش بحجّة أنّ الفرس

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج٢ ص ٧٧و٧٧.

<sup>(</sup>٢)الميزان: ج٧ ص١٤.

<sup>(</sup>٣)دلائل النبوة للبيهقي: ج٢ ص ٣٣٢.

وثنيّون والروم أهل كتاب النقالوا: الروم أهل كتاب وقد غلبتهم الفرس وأنتم تزعمون أنّكم ستغلبون بالكتاب النّذي أنزل على نبيّكم فسنغلبكم كما غلبت فارسُ الروم، فأنزل الله سبحانه: ﴿ الم \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* في اَدْنَى الأرْضِ وَهُمُ مِنْ بَعَدِ غَلَبِهِمْ سَيَغلِبُونَ \* فِي بِضْع سِنِينَ للهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعَدُ وَيَوْمَنْذِ يَفْرَحُ المُوْمِنُونَ \* بِنَصْرِ سَيَغلِبُونَ \* فِي بِضْع سِنِينَ للهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعَدُ وَيَوْمَنْذِ يَفْرَحُ المُوْمِنُونَ \* بِنَصْرِ اللهِ يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (الروم / ١ - ٥).

والآية تتضمن خبراً غيبياً بل خبرين حيث يخبر عن غلبة الروم على الفرس أوّلاً في بضع سنين أي في مدة لا تتجاوز تسع سنين، وانّه في ذلك اليوم ينزل النصر على المؤمنين أيضاً وقد تحقّق الخبران يوم ظهر المسلمون على مشركي قريش يوم بدر. قال عطية: وسألت أبا سعيد الخدري عن ذلك فقال:التقينا مع رسول الله ومشركي العرب، و التقت الروم وفارس فنصرنا الله على مشركي العرب ونصر أهل الكتاب على المجوس، ففرحنا بنصر الله إيّانا على مشركي العرب ونصر أهل الكتاب على المجوس، وذلك قوله: ﴿ يَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ المُؤمِنُونَ بِنَصْرِ الله ﴾ (١).

### ٩ ـ طلب رفع العذاب

لمّا رأى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الناس إدباراً فقال: اللّهم سبع كسبع يوسف، فأخذتهم سنة حتى أكلوا الميتة والجلود والعظام، فجاءه أبو سفيان وناس من أهل مكّة فقالوا: يا محمّد، إنّك تزعم أنّك بعثت رحمة وأنّ قومك قد هلكوا فادع الله لهم، فدعا رسول الله فسقوا فأطبقت عليهم سبعاً، فشكى الناس كثرة المطر، فقال: اللّهم حوالينا ولا علينا، فانحدرت السحابة عن رأسه فسقي الناس حولهم (۱).

وروى السيوطي: انّ قريشاً لمّا استعصيت على رسول الله وأبطأوا عن الإسلام قال: اللّهمّ أعنّي عليهم بسبع كسبع يوسف، فأصابهم جهد وقحط حتّى أكلوا العظام

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج۴ ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٢)دلائل النبوّة: ج٢ ص٣٢۶.

فجعل ينظر إلى السماء فيرى ما بينه وبينها كهيئة الدخان من الجوع فأنزل الله: ﴿ فَارْتَقَبِ بِوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخانٍ مُبِينٍ \* يَغْشَى النّاسَ هَذَا عَذَابُ الْمِمُ ﴿ الدخان / ١٠ و ١١ ) فأتي النبيّ فقيل: يا رسول الله استسق الله لمضر، فياستسقى لهم فسقوا فأنزل الله: ﴿ إِنّا كَسَاشِفُوا العَذَابِ قَلِيلًا إِنَّكُمُ عَائِدُونَ ﴾ (الدخان / ١٥)، فلمنا أصابتهم الرفاهية عادوا إلى حالهم فأنزل الله: ﴿ يَوْمَ نَبُطِشُ البَطْشَةَ الكُبْرى إِنّا مُنتَقِمُونَ ﴾ (الدخان / ١٥) فانتقم الله منهم يوم بدر (١٠)

#### ١٠ ـ كيف يمكن إحياء العظام البالية؟

مشى أبيّ بن خلف إلى رسول الله بعظم بال قد أرفت فقال: يا محمّد إنّك تزعم أنّ الله يبعث هذا بعدما أرم؟ ثمّ فته بيده، ثمّ نفخه في الريح، فقال رسول الله: نعم أنا أقول ذلك، يبعثه الله وإيّاك بعدما تكون هكذا ثمّ يدخلك الله النار، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي العِظامَ وَهِيَ رَمِيمٌ \* قُلُ يُحْيِيهَا الّذِي آنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الاَخْضَرِ نَاراً فَاذِا آنْتُم مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ (يس/ ٧٨ - ٨٠) (٢).

# ١١ \_ هل المسيح حصب جهنم؟!

جلس رسول الله مع الوليد بن المغيرة في المسجد فجاء النضر بن الحارث، حتى جلس معهم في المجلس وفي المجلس غير واحد من رجال قريش، فتكلم رسول الله، فعرض له النضر بن الحارث، فكلمه رسول الله حتى أفحمه ثم تلى عليه وعليهم: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ اَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ \* لَوْ كَانَ

<sup>(</sup>١)الدر المنثور: ج٤ ص٢٨.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبويّة لابن هشام: ج١ ص٣٤١و٣٤٦. و سيوافيك جميع حججهم الواهية حول المعاد في الجزء المختص به بإذن الله، و لذلك آثرنا في المقام الإختصار.

هَـَوُّلاءِ آلِهـَةَ مَـَا وَردُوهـَـا وَكــُلٌ فِيْهـَا خـَـالـِدُونَ \* لَهــُـمْ فِيهـَـا زَفيـــرٌ وَهـُـمْ فِيهــَـا لاَ يَسْمَعُونَ﴾(الأنبياء/ ٩٨\_-١٠٠).

فأقبل عبد الله بن الزبعري السهمي حتى جلس فقال الوليد بن مغيرة لعبد الله ابن الزبعري: والله قد زعم محمّد إنّا وما نعبد من آلهتنا هذه حصب جهنّم. فقال عبد الله بن الزبعري: أما والله لو وجدته لخصمته، فسلوا محمداً أكلً ما يعبد من دون الله في جهنّم مع من عبده؟ فنحن نعبد الملائكة، واليهود تعبد عزيراً، والنّصارى تعبد عيسى بن مريم، فعجب الوليد ومع من كان معه في المجلس من قول عبد الله بن الزبعري ورأوا أنّه قد احتج وخاصم، فذكر ذلك لرسول الله من قول ابن الزبعري . . . . فأنزل الله تعالى عليه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِناً الحُسْنَى أَوْلِئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ \* لايَسْمَعُونَ حَسِيْسَهَا وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ آنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ ﴾ (الأنبياء / ١٠١ و ١٠١) أي عيسى بن مريم وعزيراً ومن عبدوا من الأحبار والرهبان الذين مضوا على طاعة الله عنسى بن مريم وعزيراً ومن عبدوا من الأحبار والرهبان الذين مضوا على طاعة الله فاتّخذهم من يعبدهم من أهل الضلالة أرباباً من دون الله .

فنزل فيما يذكرون أنهم يعبدون الملائكة ، وإنهن بنات الله : ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمنُ وَلَـداً سُبْحانَهُ بَلْ عِبادٌ مُكْرَمُونَ \* لا يَسْبِقُونَهُ بِالقَوْلِ وَهَمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ . . . الرَّحْمنُ وَلَـداً سُبْحانَهُ بَلْ عِبادٌ مُكْرَمُونَ \* لا يَسْبِقُونَهُ بِالقَوْلِ وَهَمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ . . . الرّحْمنُ وَلَه وَ فَذَلِكَ نَجْزِي اللهُ مِنْ هُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِي جَهَنَامَ كَذَلبِكَ نَجْزِي الظّالِمينَ ﴾ (الأنبياء / ٢٤ ـ ٢٩) .

ونزل في ما ذكر من أمر عيسى بن مريم أنّه يعبد من دون الله ، وعجب الوليد ومن حضر من حجته وخصومه ﴿ وَلَمّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ... إنْ هُوَ إِلاَّ عَبْدٌ اَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لِبَنبِي إسرائِيلَ \* وكُو نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنكُمْ إِنْ هُو إِلاَّ عَبْدٌ اَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لِبَنبِي إسرائِيلَ \* وكُو نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنكُمْ إِنْ هُو إِلاَّ عَبْدٌ اَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَا مِنكُمْ مَلَائِكَةً في الأرْضِ يَخْلُفُونَ \* وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ للسّاعَةِ فَلا تَمْتَرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ هَذَا صِراطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴿ (الزخرف/ ٥٧ و ٥٩ - ٤١).

#### خاتمة المطاف:

#### دعاء النبيّ على سبعة من قريش

استقبل رسول الله البيت فدعا على نفر من قريش سبعة فيهم أبو جهل، وأميّة ابن خلف، وعتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، وعتبة بن أبي معيط، قال عبد الله بن مسعود: أقسم بالله لقد رأيتهم صرعى على بدر، قد غيّرتهم الشمس وكان يوماً حارياً(١).

وقد نزلت آيات في حقّهم وحقّ غيرهم تقدّم بعضها و إليك البقية الباقية منها :

ا ـ لمّا أرادت قريش البطش بالنبيّ أخذوا يتناولونه بالنبز واللمز والهمز وصور الاستهزاء المختلفة وجعل القرآن ينزل في قريش يخبر عن أعمالهم وعدائهم، فمنهم من سمّي لنا، ومنهم من لم يسمّ، وممّن سمّي لنا من قريش عمّه أبو لهب بن عبد المطلب وامرأته أم جميل بنت حرب بن أمية، حمّالة الحطب، وإنّما سمّاها الله تعالى حمّالة الحطب، لأنّها كانت \_ تحمل الشوك فتطرحه على طريق رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ حيث يمرّ، فأنزل الله تعالى فيهما: ﴿تَبَّت يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ مِنا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ ومَا كَسَبَ \* سَيَصْلَىٰ ناراً ذَاتَ لَهَبٍ \* وَ امْرَأَتُهُ حَمّالَة الحطب \* فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِنْ مَسَدٍ ﴾ (٢).

٢ - إنّ أمية بن خلف كان إذا رأى رسول الله (صلتى الله عليه و آله و سلم) همزه و لمزه ، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ وَيُلْ لِكُلّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ \* الَّذِى جَمَعَ مَالاً وعَدَّدَهُ \* يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ ٱخْلَدَهُ \* كَلاّ لَيُنْبَذَنَّ فِى الحُطّمَةِ \* وَمَا أَذْراكَ مَا الحُطَمَةُ \* نَارُ اللهِ المُوقَدَةُ \* اللّه عَلَى الاَفْتِدَةِ \* إنّها عَلَيْهِمْ مُ وُصَدَةً \* في عَميه المُوقَدَةُ \* اللّه عَلَى الاَفْتِدَةِ \* إنّها عَلَيْهِمْ مُ وُصَدَةً \* في عَميه مُمتَدّدة \* (الهمزة/ ١ - ٩) (٣).

<sup>(</sup>١)دلائل النبوة: ج٢ ص٣٥٥.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبوية لابن هشام: ج١ ص٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ج١ ص٣٥٥.

٣ ـ لقى أبو جهل بن هشام رسول الله فقال له: والله يا محمّد لتتركن سب آلهتنا أو لنسبن إلهك الذي تعبد، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا اللهَ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ (الأنعام / ١٠٨) (١٠).

لمّا نزل قوله سبحانه: ﴿ سَأُصْلِيهِ سَقَرَ \* ومَا أَدْراكَ مَا سَقَرُ \* لاَ تُبْقِي وَلا تَذَرُ \* لَوَاحَةٌ لِلْبَشَرِ \* عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَسْرَ ﴾ (المدثر/ ٢۶ ـ ٣٠)، قال أبو جهل لقريش: ثكلتكم أمّها تكم أتسمعون ابن أبي كبيشة يخبركم بأنّ خزنة النار تسعة عشر وأنتم الدهم الشجعان، أفيعجز كل عشرة منكم أن يبطشوا برجل من خزنة جهنّم، فقال أبو الأسد الجمحي: أنا أكفيكم سبعة عشر، عشرة على ظهري، وسبعة على بطني، فاكفوني أنتم اثنين، فنزل قوله: ﴿ وَمَا جَعِلْنَا اَصْحَابَ النّارِ الأ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِبْدَ أَوْتُوا الْكِتَابَ وَيَزُدّادَ الّذِينَ آمَنُوا إِيماناً ﴾ (المدثر/ ٣١)(٢).

لمّا ذكر الله عزّ وجلّ شجرة الـزقوم ترهيباً بها و قال: ﴿ اَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً اَمْ شَجَرةُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا ا

قال أبو جهل: يا معشر قريش، هل تدرون ما شجرة الزّقوم الّتي يخوّفكم بها محمّد؟ قالوا: لا، قال: عجوة يثرب بالزبد، والله لئن استمكنا منها لنتزقمنها تزقّماً. فأنزل الله تعالى فيه: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ \* طَعَامٌ الأَثِيمِ \* كَالمُهُلِ يَغْلِى فِي البُطُونِ \* كَالْمُهُلِ يَغْلِى فِي البُطُونِ \* كَغَلْى الحَمِيمِ \* (الدخان/ ٤٣- ٤٤).

<sup>(</sup>١) المصد السابق: ج١ ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) لاحظ مجمع البيان: ج٥ ص٣٨٨. و الميزان: ج٠٠ ص٠١٧، و المقصود ما أخبرنا عن عدّتهم انها تسعة عشر إلا ليكون فتنة للذين كفروا، و في الوقت نفسه يكون سبباً لاستيقان أهل الكتاب، لأنهم يجدونه موافقًا لما جاء في كتابهم كما يكون سبباً لزيادة إيمان المؤمنين بسبب ما يجدون من تصديق أهل الكتاب ذلك.

قال ابن هشام: المهل كلّ شيء أذبته من نحاس أو رصاص، أو ما أشبه ذلك، فيما أخبرني أبا عبيدة، قال: كان عبد الله بن مسعود والياً لعمر بن الخطاب على بيت مال الكوفة وأنه أمر يوماً بفضة فأذيبت فجعلت تلوّن ألواناً، فقال: هل بالباب من أحد؟ قالوا: نعم. قال: فادخلوهم، فأدخلوا، فقال: إنّ أدنى ما أنتم راوون شبهاً بالمهل كهذا(۱).

\* - إنّ أبي بن خلف وعقبة بن أبي معيط كانا متصافيين، حَسَناً ما بينهما، فكان عقبة قد جلس إلى رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) وسمع منه، فبلغ ذلك أبيّاً، فأتى عقبة فقال (له): ألم يبلغني إنـك جالست محمداً و سمعت منه أوجهي من وجهك حرام أن أكلّمك واستغلظ من اليمين إن أنت جلست إليه أو سمعت منه، أو لم تأته فتتفل في وجهه، ففعل ذلك عدو الله عقبة بن أبي معيط لعنه الله. فأنزل الله تعالى فيهما: ﴿ وَيَوْمَ يَعَنَّ الظّالِمُ عَلَى ينكنه يِقُولُ يناليَّنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً. . ﴾ إلى وقوله تعالى: ﴿ للإنسَانِ خَذُولا ﴾ (الفرقان / ٢٧ \_ ٢٩).

٥- ابن أخنس بن شريف الذهبي حليف بني زهرة ، كان من أشراف القوم وممّن يستمع منه ، وكان يصيب من رسول الله ويرد عليه ، فأنزل الله تعالى فيه : ﴿ وَلا تُطِعْ كُلَّ حَلاّفٍ مَهِينٍ \* هَمّازٍ مَشّاءٍ بِنَمِيمٍ \* مَنّاعٍ لِلخَيْرِ مُعْتَدٍ آثِيمٍ \* عُتُلُّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيم ﴾ (القلم / ١٠ - ١٣).

قال ابن هشام: ولم يقل «زنيم» لعيب في نسبه وإنّ الله لا يعيب أحداً بنسب ولكنّه حقّق بذلك نعته ليعرف. والزنيم:العديد (الدعيّ) للقوم (١٠).

٤- إنّ العاص بن وائل كان من أعداء النبيّ وكان خباب بن الأرت، صاحب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قيناً بمكّة يعمل السيوف، و كان قد باع من العاص بن وائل سيوفاً عملها له حتى كان عليه مال، فجاءه يتقاضى، فقال له:

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية: ج١ ص٣٤٣و٣٤٣.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبويّة لابن هشام: ج١ ص٠٣٥.

يا خباب أليس يزعم محمد صاحبكم هذا الذي أنت على دينه أنّ في الجنة ما ابتغى أهلها من ذهب، أو فضّة، أو ثياب، أو خدم؟ قال خباب: بلى. قال: فانظرني إلى يوم القيامة يا خباب حتى أرجع إلى تلك الدار فاقضيك هنالك حقّك، فوالله لاتكون أنت و صاحبك يا خبّاب آثر عند الله منّي، و لاأعظم حظّاً في ذلك. فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ أَفَرَأَيْتَ اللَّذِي كَفَرَ بِآيَاتِنَا وَ قَالَ لاوتَيَنَّ مَالاً وَ وَلَدَاً \* أَطَّلَعَ الغَيثِ أَم اتَّخَذَ عِنْدَ الرّحُمنِ عَهْداً \* كَلاّ سَنكُتُ مُ مَا يَقُولُ وَ نَمُدُّ لَهُ مِنَ العَذَابِ مَدًّا \* وَ نَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَ نَمُدُّ لَهُ مِنَ العَذَابِ مَدًّا \* وَ نَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَ نَمُدُّ لَهُ مِنَ العَذَابِ مَدًّا \* وَ نَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَ نَمُدُّ لَهُ مِنَ العَذَابِ مَدًّا \* وَ نَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَ نَمُدُّ لَهُ مِنَ العَذَابِ مَدًّا \* وَ نَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَ وَيَأْتِينَا فَرْداً ﴾ (مريم / ٧٧ ـ ٨٠).

٧-وقف الوليد بن المغيرة مع رسول الله و رسول الله يكلّمه و قد طمع في السلامه، فبينما هو في ذلك إذ مرّ به ابن أم مكتوم الأعمى فكلّم الأعمى رسول الله وجعل يستقرئه القرآن، فشت ذلك منه على رسول الله حتى أضجره و ذلك الله شغله عمّا كان فيه من أمر الوليد و ما طمع فيه من إسلامه، فلمّا أكثر عليه انصرف عنه عابساً و تركه، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ عَبَسَ وَ تَوَلَّى \* أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى \* وَ مَا يُدْرِيكَ عابساً و تركه، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ عَبَسَ وَ تَوَلَّى \* أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى \* وَ مَا يُدْرِيكَ لَعَلّهُ يَزّكَى \* أَوْ يَذّكَرُهُ فَتَنْفَعَهُ الذّكْرَى \* أَمّا مَنِ اسْتَغْنَى \* فَأَنْتَ لَهُ تَصَدّى \* وَ مَا عَلَيْكَ أَلاّ يَزّكَى \* وَ أَمّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى \* وَ هُوَ يَخْشَى \* فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهّى \* كَلاّ إِنّها لَذْكِرَةٌ \* فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ \* (عبس/ ١-١٢)(١).

و ما ذكره ابن هشام و غيره و إن كان ينطبق على ظاهر الآيات و لكنّه لايتفق مع خلق النبي الذي وصفه سبحانه بقول: ﴿وَ إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ .

و في بعض الروايات إنّ العبوس المتولّي، رجل من بني أميّة، كان عند النبي فدخل على النبي ابن أم مكتوم فعبس الرجل و قبض وجهه فنزلت الآيات.

قال العلامة الطباطبائي: و ليست الآيات ظاهرة الدلالة على أنّ المراد بها هو النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بل خبر محض لم يصرّح بالمخبر عنه، بل فيها ما يدل على أنّ المعني بها غيره، لأنّ العبوس ليس من صفات النبي (صلّى الله عليه

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة: ج١ ص٣٤٣، و أكثر التفاسير نقلوا هذا المضمون.

وآله و سلّم) مع الأعداء فضلاً عن المؤمنين به و الموالين له، و على كلّ تقدير، فإنّ توصيفه بأنّه يميل للأغنياء و يعرض عن الفقراء لايتناسب مع أخلاقه الكريمة كما عن المرتضى رحمه الله ـ.

و قد أوضحنا الحال في الجزء الخامس من هذه الموسوعة (١).

٨ - كان العاص بن وائل السهمي - إذا ذكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) - قال: دعوه، فإنّما هو رجل أبتر لاعقب له، لو مات لانقطع ذكره و استرحتم منه، فأنزل الله في ذلك: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الكَوْثَرَ﴾ ما هو خير لك من الدنيا و ما فيها، و الكوثر: العظيم.

إنّ هذه الآية تتضمّن خبراً غيبيّاً و هو أنّه سيكثر نسل رسول الله (صلّى الله عليه و الله و سلّم) و إنّ تعيير العدو يرجع إلى نفسه ، و على الرغم من أنّ أهل بيته لاقوا من الأمّة مالاقوا من القتل و التشريد و التنكيل ، و مع ذلك نجد نسل الرسول قد بلغ من التصوّر ما بلغ . قال الرازي: «فانظر كم قتل من أهل البيت ثمّ العالم ممتلئ منهم ولم يبق من بني أميّة في الدنيا أحد يعبأ به ، ثمّ انظر كم فيهم من الأكابر من العلماء كالباقر و الصادق و الكاظم و الرضا (عليهم السلام) و النفس الزكية و أمثالهم» (۱۰).

هذا ما يقوله الرازي في القرن السابع أو أواخر القرن السادس، و نحن في أوائل القرن الخامس عشر، و قد ملا العالم نسل البتول، و هذه بلاد المغرب و تونس و الجزائر و مصر و الشام و تركيا و إيران و العراق زاخرة بالشرفاء من أبناء الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فصدق قول الله العلي العظيم: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الكَوْثَرَ﴾.

إنّ منصب نقابة الطالبين في عصر الرضا(عليه السلام) و بعده إلى عصر الشريف الرضي الذي تصدّر هذا المنصب عام ٣٨٠هـ، الوضح دليل على كثرة

<sup>(</sup>١)مفاهيم القرآن: ج٥ ص٠٦٣ عند البحث عن عصمة النبي.

<sup>(</sup>٢)مفاتيح الغيب: ج٨ ص٩٩٨ (طبع مصر ١٣٠٨).

الطالبين من نسل البتول إلى حدعين لهم نقيب كالإمام الرضا والشريف الرضي، والمسؤولية الملقاة على عاتقه، ضبط مواليدهم و وفياتهم و أنسابهم و القيام بمهام أمورهم و هدايتهم و إرشادهم إلى ما فيه صلاح دنياهم و آخرتهم على حسد مسا ذكره المساوردي في كتاب الأحكام السلطانية (۱).

<sup>. (</sup>١) الأحكام السلطانية: ص٨٦\_٨٤.

### ج - الاقتراحات الباطلة لقبول الرسالة

الدارج و المألوف بين الدبلوماسيين إذا كانوا بصدد رفع ما بينهم من خصومة و مرافعة ، هو الجلوس على طاولة المفاوضات و إبداء بعض التنازلات عن المصالح الجزئية لقاء الحفاظ على مصالح أخرى أكثر أهميّة بالنسبة لهم مع سعيهم الحثيث للحفاظ على حرمة الأصول المبدئية للطرفين .

و لكن القوم لتشبّهم بما كانوا عليه ، و غربتهم عن العلم بأصول دعوة الأنبياء و أهدافها السامية ، كانوا يطلبون من النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أموراً مختلفة : منها ما يضاد الأصول التي بنيت عليها الشرائع السماوية ، و منها ما يدخل في المحالات بالذات ، و منها ما هو خارج عن نطاق وظائف الرسل و الأنبياء ، و لايمت بصدق دعوتهم و رسالتهم ، و إليك جملة من هذه الطلبات التي تقدّموا بها على ضوء الكتاب العزيز :

#### ١ - التشريك في العبادة

روى المفسرون أنّ نفراً من قريش منهم الحارث بن قيس السهمي، و العاص ابن أبي وائل، و الوليد بن المغيرة و غيرهم، قالوا: اتبع ديننا نتبع دينك، و نشركك في أمرنا كلّه، تعبد آلهتنا سنة و نعبد إلهك سنة، فإن كان الذي جئت به خيراً ممّا في بأيدينا كنّا قد شركناك فيه و أخذنا بحظنا منه، و إن كان الذي بأيدينا خيراً ممّا في يديك كنت قد شركتنا في أمرنا و أخذت بحظك منه، فقال (صلّى الله عليه و آله وسلّم): معاذ الله أن أشرك به غيره. قالوا: فاستلم بعض آلهتنا نصد قك و نعبد إلهك فقال: حتى انظر ما يأتي من عند ربي، فنزل: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ فعدل رسول الله فقال: حتى انظر ما يأتي من عند ربي، فنزل: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ فعدل رسول الله

(صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى المسجد الحرام و فيه الملأ من قريش، فقام على رؤوسهم، ثمّ قرأ عليهم حتى فرغ من السورة فأيسوا عند ذلك، فآذوه و آذوا أصحابه، قسال ابسن عبساس: و فيهسم نسزل قسوله: ﴿ قُلْ أَفَعَينُ اللهِ تَأْمُرُونَيِّى أَعْبُدُ أَيُها الجَاهِلُونَ ﴾ (الزمر/ ٤٤)(١).

و روى أبو حفص الصائغ عن جعفر بن محمد (عليهما السلام) قالوا: نعبد الهك سنة و تعبد إلهنا سنة، فأنزل الله عليه: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ... ﴾(١).

نظراً لابتعاد هـؤلاء عن النبوة و الأنبياء يخالون أنّ برامج الأنبياء في رسالاتهم برامج بشرية يسوغ لهم المساومة فيها و إبداء التنازلات عنها، و لأجل ذلك نزل الوحي رادّاً على تلك الفكرة الخاطئة و قال: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ \* لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلاَ أَنْتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وَلاَ أَنْتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وَلاَ أَنْتُم عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* لَكُمْ دِينَكُمْ وَ لِي يَنِهُ .

إنّ الدعوة إلى التوحيد في العبادة و رفض عبادة الغير هو الحجر الأساس الذي تهدف إليه الدعوة الإلهية المتمثلة في رسالات الأنبياء، ولم يبعث نبي قط إلا وكان هذا هو المحور المهم في صلب دعوته، فكيف يخوّل له التنازل عن هذا الأصل الأصيل. قال سبحانه: ﴿ وَ لَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ (النحل/ ٣٤).

و يعرب أيضاً عن وجود مثل هذا الاقتراح قوله سبحانه: ﴿ وَ إِنْ كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِى عَلَيْنَا غَيْرَهُ وَ إِذاً لَآتَخَذُوكَ خَلِيلًا \* وَ لَوْلاَ أَنْ ثَبَتْنَاكَ لَقَدْ كِرْتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلًا \* إِذاً لَآذَقْنَاكَ ضِعْفَ الحَيَاةِ وَضِعْفَ المَمَاتِ ثُمَّ لاتَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾ (الأسراء/ ٧٣-٧٥).

هذه الآيات تفصح عن شدة مكر المشركين و تماديهم في إنكار التوحيد حيث

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج٥، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبويّة لابن هشام: ج١ ص٣٤٢، بحار الأنوار: ج٧ ص٣٣٩.

أرادوا أن يفتنوا النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عن بعض ما أوحي إليهأن يميل إلى الركون إليهـم بعض الميل، و لكنّهم لم يحظوا بما كانوا يصبون إليه و يرمون تحقيقه من ميل النبي إليهم وافتتانه عن بعض ما أوحي إليه و الشاهد على ذلك أمران:

١ ـ قولـه سبحانه: ﴿ وَ إِنْ كَادُوا لَيَفْتِنـُونَكَ ﴾ و هو صريح في أنّه لـم يتحقّق الإفتتان.

٢ - قوله عز و جل : ﴿ وَ لَوْلاَ أَنْ ثَبَتْنَاكَ لَقَدْكَدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلاً ﴾ والمراد من التثبيت هو العصمة و لأجل ذلك قال : ﴿ لَقَدْ كَدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ ﴾ ولم يقل : ﴿ لَقَدْ كَدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ ﴾ ولم يقل : «كنت» و المراد القرب من الركون و إنه لولا التثبيت لقرب ركونه إليهم ولكنه لم يحصل القرب فضلاً عن الركون لأجل التثبت .

### ٢ \_ تبديل القرآن بغيره

و قد كان من جملة الإقتراحات التي قدّمت للنبي (صلّى الله عليه و آله وسلّم) أزاء قبول دعوته هو تبديل القرآن لأنّه يشتمل على تخطئة ما كانوا هم و آباؤهم عليه من الاعتقاد و العمل، فاقترحوا عليه أن يأتي بقرآن خالي من ذلك، قال سبحانه في محكية عنهم: ﴿ وَ إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ آبَاتُنَا بَيّنَاتٍ قَالَ اللَّذِينَ لاَيْرُجُونَ لِقَاهَنَا اثْتِ بِقُرآنِ غَيْرِ هَذَا أَوْ بَدّلُهُ ﴿ ريونس / ١٥ ).

و هذا الإقتراح على غرار ما سبق ينبع عن جهل بمبادئ النبوة و الرسالة التي يتحمّلها الرسول من خلال دعوته و ابلاغه و ليس له حق في تحويره و إبداله بل هو مأمور لاتتجاوز وظيفته حد الإبلاغ. قال سبحانه مشيراً إلى هذا الجواب: ﴿قُلْ مَا يَكُونَ لِي أَنْ أَبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي إِنْ اَتَبِعُ الاَّ مَا يُوحَى إِلَى إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْم عَظِيم ﴾ (يونس/ ١٥).

فهذه الآية تفسّر حقيقة النبوّة و تبيّن حدود وظيفة النبي، فإنّه خاضع للوحي وليس له إلاّ إبـلاغ ما يـوحي إليـه و إنّ تبديـل الموحى إليـه عمل إجرامـي لايغتفر

وعصيان للرب موجب للثبور و الخسران.

ثمّ إنّه سبحانه يرشد النبي إلى أن يستدل عليهم بأنّ القرآن ليس كلامه و إنّما هو وحي يوحى إليه من خلال تسليط الضوء على سيرته بينهم حيث عاش فيهم عمراً و لم يسمعوا منه شيئاً ممّا يشبه القرآن، فلو كان القرآن حصيلة فكره و نتاج عقله لبدر منه شيء طيلة أربعين سنة من عمره المنصرم إذ (مَا أَضْمَرَ أُحَدُّ شَيْئاً إِلاَّ ظَهَرَ فِي صَفَحَاتِ وَجْهِهِ وَ فَلَتَاتِ لِسَانِهِ)(١).

فامساكه في هذه الحقب و الأعوام عن التفوّه بما يماثل ذلك لأوضح دليل على أنّه وحي أوحي إليه في حاضر دعوته فكيف تقترحون عليه أن يأتي بقرآن غير هذا إذ ليس القرآن رهن إشارته وطوع اختياره و إرادته حتى يأتي بطائفة منه و يعزف عن طائفة أخرى و إليه يشير قوله سبحانه:

﴿ قُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَ لاَ أَدْرَاكُمْ بِهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُراً مِنْ قَبْلِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ﴾ (يونس/ ١۶).

فهؤلاء القوم مرضى القلوب و الضمائر و ضعفاء العقول و البصائر، يقترحون على الطبيب الإلهي أن يكتب لهم الوصفة العلاجية لدائهم المزمن حسبما تشتهي أنفسهم و أهواؤهم.

#### ٣ ـ شروط تعجيزية

قد بلغ عناد القوم و لجاجهم في وجه الدعوة المحمدية حدّاً كانوا يقترحون عليه أموراً تارةً تدخل في حير المستحيلات و لاتتعلق بها القدرة و إن بلغت ما بلغت، و أخرى أموراً ممكنة و لكنها خارجة عن نطاق وظائف النبي في دعوته ورسالته و تضاد أهدافها و لاتمت بالاستدلال على صدقها بصلة و لاتعد دليلاً على

<sup>(</sup>١)مقتبس من كلام لأمير المؤمنين علي (عليه السلام) في قصار حكمه (رقم ٢۶) من نهج البلاغة .

ربّانيّة رسالته(١).

و قدتعرّض القرآن الكريم لهذه الشروط المستحيلة أو الصعبة بأشكالها المختلفة في ضمن الآيات التالية :

﴿ وَ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ :

١ - حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأرْضِ يَنْبُوعاً

٢ - أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِنْ نَخِيلٍ وَ عِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلاَلَهَا تَفْجِيراً

٣- أَوْ تُسْقِطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفاً

٢ ـ أَوْ تَأْتِيَ بِاللهِ

٥ - وَ الْمَلاَئِكَةِ قَبِيلاً

٤ ـ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زُخْرُفٍ

٧ - أَوْ تَرْقَىٰ فِي السَّمَاءِ

٨ - وَ لَنْ نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنزَّلَ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقْرَؤُهُ ﴾ .

هذا تصوير لجملة شروط القوم، و أمّا الجواب عنها فقد أوجزه في كلمتين :

١ \_ ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي

٢ ـ هَلْ كُنْتُ إِلاَّ بَشَراً رَسُولاً ﴾ (الأسراء/ ٩٠-٩٣)

هذه مطالبهم و إليك تفصيل القول فيها:

إنّ هذه المطالب بين محال لاتدخل في نطاق القدرة، و بين ما هو خارج عن وظيفة الرسول و رسالته، و بين ما هو يضاد أهداف دعوته، أو لايمت بصلة إلى صدق دعوته، كما سبق ذكره، و إليك بيانها بمزيد من التفصيل:

<sup>(</sup>١)لاحظ السيرة النبويّة: ج١ ص٩٩٢ و٢٩٧ و٣٠٩.

أمَّا الأول: أعني تفجير الينبوع من الأرض فهو يحتمل معنيين:

١ ـ أن يفجّر الينبوع من الأرض وفق رغبتهم لنفسه حتى يكون رجلاً ثريّاً .

٢ ـ أن يفجر الينبوع من الأرض لأجل هؤلاء حتى تصبح أراضيهم و مراتعهم
 مخضرة مزهرة يانعة الثمار.

أمّا الاحتمال الأول: فلايعد دليلاً على صدق الدعوة، و لو أريد الثاني فهو على خلاف السنّة الإلهية فقد تعلّقت مشيئته الحكيمة بتحصيل هذه المواهب المادّية عن طريق الكُدح و الجد في ظل أعمال الطاقات البشرية، بالإضافة إلى أنّه خارج عن وظائف الرسالة، فإنّ الأنبياء قدبعثوا لهداية الناس إلى ما فيه سعادتهم في الدارين باراءة الطريق الموصل إليها، و أمّا القيام بتفجير الينبوع من الأرض فهو أمر خوّل إلى الناس أنفسهم.

و أمّا الثاني: فهو أن يكون للنبيّ جنّة من نخيل و عنب تجري الأنهار خلالها فلاصلة له بصدق الدعوة إذ أقصى ما يستدلّ به على أنّه رجل عاقبل عارف بشؤون الفلاحة والتجارة أو رجل له مكانة مرموقة في المجتمع و لاتدلّ كثرة الأموال و الانتعاش الإقتصادي على صدق الدعوة، و قدمرّ تحقيق ذلك في تفسير قوله: ﴿ وَلَوْلا نُزّل هِذَا القُرْآن عَلَى رَجُلٍ مِنَ القَرْيَتَيْنِ عَظِيم ﴾.

و أمّا الثالث: أعني اسقاط السماء على رؤوسهم فهو يضاد هدف الدعوة، لأنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث لهداية الناس و رحمة بهم لا لإهلاكهم، نعم يمكن تصوّر ذلك إذا تمت الحجّة عليهم و لم يبق لهم عذر في عدم قبول الدعوة، فربّما يشملهم العذاب و هو خارج عن موضوع البحث.

أمّا الرابع: أعني الإتيان بالله فهو طلب أمر محال، فهؤلاء كانوا يطلبون رؤية الله سبحانه قبيلاً و مواجهة. و الله فوق الزمان و المكان لايحيط به شيء، و لايمكن أن تراه العيون بمشاهدة الأبصار و إنّما تراه القلوب بحقائق الإيمان.

و أمّا الخامس: أعني الإتيان بالملائكة قبيلاً و مشاهدتهم بانقلاب الغيب شهوداً فهو من المعاجز التي لو تحقّقت و لم يترتب عليها منهم إيمان و إذعان لعمّهم العذاب و لاينظرون، و قد مرّ ذلك في تفسير قوله: ﴿ وَ لَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الأَمْرُ ثُمَّ لاَيْنْظَرُونَ ﴾ (الأنعام / ٨).

و أمّا السادس: و هو أن يكون له بيت من ذهب فلاصلة له بصدق الدعوة .

و أمّا السابع: و هو الرقي في السماء فهو أشبه باقتراح الصبيان و لو فرض تحقّقه عن طريق الإعجاز لما آمنوا به بشهادة قولهم في الإقتراح الثامن: ﴿ وَ لَنْ نُؤْمِنَ لِحُقِّقَهُ عَن طُرِيقَ الإعجاز لما آمنوا به بشهادة قولهم في الإقتراح الثامن: ﴿ وَ لَنْ نُؤْمِنَ لِحُبَّ اللَّهُ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقْرَوُهُ ﴾ . حيث صرّحوا بأنّ رقيه في السماء غير كاف في إيمانهم و إذعانهم بل يجب أن يقترح عليه أمراً ثامناً و هو أن ينزّل عليهم كتاباً يقرأونه، و لعل مقصودهم أن ينزّل كتاباً فيه اسمه و رسالته .

إنّ هذه الإقتراحات التعجيزية أوضح شاهد على أنّ القوم لم يكونوا بصدد كشف الحقيقة و تحرّي الواقع و الصدق و لو افترضناأنّ النبي قد امتثل لبعض اقتراحاتهم الممكنة لوجدناهم يأتون بحجج واهية أخرى بقصد التعجيز لاغير، و لأجل ذلك يقول سبحانه في حق هؤلاء و أشباههم: ﴿ وَ لَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَاباً في قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوهُ بأيديهم لَقَالَ الّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (الأنعام / ٧).

و يقول سبحانه: ﴿ وَ لَوْ أَنَّ قَرْآناً سُيِّرَتْ بِهِ الجِبَالُ أَوْ قُطَّعَتْ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ المَوْتَى بَلْ للهِ الأَمْرُ جَمِيعاً ﴾ (الرعد/ ٣١). و هذه الآية و نظائرها تدلل بشواهد صادقة لايشوبها الريب على أنّ القوم لم يكونوا بصدد الوقوف على الحقيقة و استكشافها و لأجل ذلك كانوا يقترحون على النبي أموراً تنم عن روح العناد و المكابرة، و أمّا الذكر الحكيم فقد أجاب عنه بوجهين:

١ = ﴿ سُبْحَانَ رَبِّى ... ﴾ و لعله جواب عن قولهم: أو يأتي بالله ، و الله سبحانه منزّه عن المادّة و آثارها و ليس للبشر يصح رؤيته بحاسة الأبصار. قال سبحانه :
 ﴿ لاَتُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَ هُوَ اللَّطِيفُ الخَبِيرُ ﴾ (الأنعام/ ١٠٣).

٢ - ﴿ هَلْ كُنْتُ إِلاَّ بَشَراً رَسُولاً ﴾ و معناه أنّه بشر مأمور لايستطيع القيام بالممكن من هذه الأمور إلا بإذنه سبحانه، شأن كل رسول في إنجاز رسالته.

و بعبارة أخرى إنكم إن كنتم تطلبون هذه الأمور مني بما أنا بشر، فالممكن منها خارج عن إطار قدرة البشر، و إن كنتم تطلبون مني بما انني رسول مبلغ فلاأستطيع التصرّف بالإذن و رخصة منه سبحانه، و على كل تقدير فهؤلاء الجهلة المجادلون ما كانوا ليؤمنوا و لو جاءهم النبي بأضعاف ما لم يطلبوا به. قال تعالى: ﴿ وَ لَوْ أَنَّنَا نَرَانُنَا إِلَيْهِمُ المَلاَئِكَةَ وَ كَلَّمَهُمُ المَوْتَى وَ حَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيؤْمِنُوا إِلاً أَنْ يَشَاءَ اللهُ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴾ (الأنعام / ١١١).

و المراد من قوله: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الله ﴾ هو المشيئة القاهرة التي تجبر الناس على الإيمان بالرسالة، و عندئذ لايقام لمثل هذا الإيمان وزن و لاقيمة (١).

\* \* \*

#### ٤ ـ طلب طرد الفقراء

روى الثعلبي باسناده عن عبدالله بن مسعود قال:مرّ الملأ من قريش على رسول الله و عنده صهيب و خباب و بلال و عمّار و غيرهم من ضعفاء المسلمين ، فقالوا: يا محمد أرضيت بهؤلاء من قومك أفنحن نكون تبعاً لهم؟ أهؤلاء الذين منَّ الله عليهم؟ أطردهم عنك فلعلّك إن طردتهم اتبعناك ، فأنزل الله تعالى : ﴿ وَلا تَطْرُدِ الَّذِينَ ... ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) لقد بسطنا الكلام في الجزء الرابع من هذه الموسوعة في تحديد الشروط التي يجب للنبي دونها القيام بالمعجزة وبيّناه في مفاد الآيات النافية للإعجاز، لاحظ: ص٩٥-١٥۴ من ذلك الجزء.

<sup>(</sup>٢)مجمع البيان: ج٢ ص٣٠٥.

و قد ذكر في شأن نزول الآية وجه آخر يناسب كونها مدنيّة لامكيّة، علماً بأنّ جميع آيات السورة مكيّة و هذا يبعد أن تكون هذه الآية وحدها مدنيّة مع أنّ لحن الآية يناسب كونها مكّية.

و مثله قوله سبحانه: ﴿ وَ اصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَدُوةِ وَ العَشِيِّ يُرِيدُنَ وَجُهَهُ وَ لاَ تُعِدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَ اللَّحْيَاةِ الدُّنْيَا وَ لاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ يُرِيدُ زِينَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ لاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ يَرِيدُ وَينَ اللَّهُ عَنْ إِلَيْهِ مَنْ أَغْفُلْنَا قَلْبَهُ عَنْ فَرُطاً ﴾ (الكهف/ ٢٨).

و السورة مكيّة و مفاد الآيـة يشبه مفاد الآيات المكيّة، وقد ذكر في شأن نزولها أيضاً ما يعرب عن كونها مدنيّة، و إليك النص الدال على ذلك:

روى السيوطي في الدر المنثور: جاء الأقرع بن حابس التميمي و عيينة بن حصين الفزاري فوجدا النبي قاعداً مع بلال و صهيب و عمّار و خباب في أناس ضعفاء من المؤمنين فلمّا رأوهم حقّروهم، فأتوه فخلوا به فقالوا: إنّا نحب أن تجعل

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة، لابن هشام: ج١ ص٣٩٣و٣٩٣.

لنا منك مجلساً تعرف لنا العرب به فضلاً ، فإنّ و فود العرب ستأتيك فنستحيي أن ترانا العرب قعوداً مع هؤلاء الأعبد ، فإذا نحن جئناك فأقمهم عنا فإذا نحن فرغنا فلتقعد معهم إن شئت ، قال: نعم ، قالوا : فاكتب لنا عليك بذلك كتاباً ، فدعا بالصحيفة و دعا عليّاً ليكتب و نحن قعود في ناحية إذ نزل جبرئيل بهذه الآية : ﴿ وَ لا تَطُرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ عِلَيْكُمْ كَتنَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ عِلَيْكُمْ كَتنَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ فألقى رسول الله الصحيفة من يده ، فأتيناه و هو يقول : ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ فكنا نقعد معه ، فإذا أراد أن يقوم قام و تركنا ، فأنزل الله : ﴿ وَ الْعَشِى يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ قال : فكان ﴿ وَ الْعَشِى يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ قال : فكان رسول الله يقعد معنا بعد فإذا بلغ الساعة التي يقوم فيها قمنا و تركناه حتى يقوم (').

يقول العلاّمة الطباطبائي في هذا الصدد: «استفاضت الروايات على نزول سورة الأنعام دفعة ، هذا و التأمل في سياق الآيات لايبقي ريباً أنّ هذه الروايات إنّما هي من قبيل ما نسمّيه تطبيقاً ، بمعنى أنّهم وجدوا مضامين بعض الآيات تقبل الانطباق على بعض القصص الواقعة في زمن النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فعدّوا القصّة سبباً لنزول الآية لابمعنى أنّ الآية انّما نزلت وحدها دفعة لحدوث تلك الواقعة و رفع الشبهة الطارئة من قبلها بل بمعنى أنّ الآية يرتفع بها ما يطرأ من قبل تلك الواقعة من الشبهة كما ترفع بها الشبه الطارئة من قبل سائر الوقائع من أشباه الواقعة و نظائرها كما يشهد بذلك ما ترى في هذه الروايات الثلاث الواردة في سبب نزول قوله: ﴿وَ لاَ تَطُرُدِ الَّذِينَ بَدُلك ما ترى في هذه الروايات الثلاث الواردة في سبب نزول قوله: ﴿وَ لاَ تَطُرُدِ اللّذِينَ بَدُلك ما ترى في هذه الروايات الثلاث الواردة في سبب نزول قوله: وَ هَو لاَ تَطُرُد اللّذِينَ في عين أنّها متشابهة يَدُونَ ... ﴾ الآية ، فإنّ الغرض فيها واحد لكن القصص مختلفة في عين أنّها متشابهة فكأنّه م جاءوا إلى النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و اقترحوا عليه أن يطرد عنه الضعفاء كرّة بعد كرّة و عنده في كل مرّة عدّة من ضعفاء المؤمنين، و في مضمون الآية انعطاف إلى هذه الإقتراحات أو بعضها (۱).

<sup>(</sup>١)الدر المنثور: ج٣ ص١٣، و نقله في مجمع البيان عند تفسير الآيتين فلاحظ.

<sup>(</sup>٢)الميزان: ج٧ ص٠١١ بتصرّف يسير.

و يضيف قائلاً: ﴿إِنَّ مَا اقترح المشركون على النبي نظير مَا اقترحه المستكبرون من سائر الأمّم على رسلهم من أن يطردوا عن أنفسهم الضعفاء و الفقراء من المؤمنين تعزّزاً و تكبّراً و قد حكى الله سبحانه عن قوم نوح فيما حكى من محاجّته اعليه السلام) حجاجاً يشبه ما في هذه الآيات من الحجاج قال تعالى: ﴿فَقَالَ المَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا نَرَكَ إِلاَّ اللَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِي الرَّأِي وَ مَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلِ بَلْ نَظُنُكُمْ كَاذَبِينَ ﴾ إلى أن قال: ﴿وَ مَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلِ بَلْ نَظُنُكُمْ كَاذَبِينَ ﴾ إلى أن قال: ﴿وَ مَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاَقُوا رَبِّهِمْ وَ لَكِنِّي أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ \* وَ يَا قَوْمٍ مَنْ يَنصُرُنِي مِنَ اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاَ مَنْ مَا اللّهُ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاً لَكُمْ وَلَا يَوْمٍ مَنْ يَنصُرُنِي مِنَ اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاَ مَنْ عَلَيْنَا مِنْ وَلَا عَنْ مَا مَا مَا مَا اللهُ عَلَيْكُ مَا أَنَا بِطَارِدِ اللّهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاً مَا لَا عَلَى اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاً مَنْ عَنْ مَا اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاً لَاللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْ مَنْ اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاً لَا عَلَى اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاً مَا مَا مَا لَا عَلَى اللهُ عَلَا عَنْ مَلْ يَنْ مُنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلا اللهِ اللّهُ إِلَى أَنْ عَلَيْهُمْ مُنْ يَعْمُلُونَ عَلَى اللهِ إِلَى أَنْ عَلَا عَلْهُ مِنْ اللهِ إِلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱)الميزان: ج۷ ص۱۱۰ بتصرّف يسير.

# د ـ تعذيب النبيّ و أصحابه

قد كان إيقاع الأذى على الدعاة المصلحين من سنن المجتمعات الجاهلية حيث قد كان أهلها يخالونهم أعداء لأنفسهم و مصالحهم فكانوا يقابلونهم بالإيذاء والشتم و الضرب و القتل، فلم يكن النبي فيما لاقاه من الأذى و السب و التنكيل به و بأصحابه بدعاً من الأمور.

و قد أدار المشركون رحى الشر عليهم طيلة لبثهم في مكة فجاء الوحي يحتّهم على الصبر و الثبات بتعابير و أساليب مختلفة و إليك توضيح ذلك:

ا \_ نزل الوحي مسلّياً بقوله: ﴿ وَ لَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذَّبُوا وَ أُوذُوا حَتَى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَ لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ وَ لَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَا مَا كُذَّبُوا وَ أُوذُوا حَتَى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَ لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ وَ لَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَا اللهِ وَ لَقَد جَاءَكَ مِنْ نَبَا اللهِ وَ لاَتُحنزَنْ المُرْسَلِينَ ﴾ (الأنعام / ٣٤) و قوله: ﴿ وَ اصْبِرْ وَ مَا صَبِرُكَ إِلاً بِاللهِ وَ لاَتُحنزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ (النحل / ١٢٧).

٢ ـ و محفّزاً تارة أخرى بتذكيره (صلتى الله عليه و آله و سلم) بجَلَد أولي العزم في إداء رسالاتهم بقوله: ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبِرَ أُولُوا العَرْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَ لاَتَسْتَعْجِل لَهُمْ ﴾ (الأحقاف/ ٣٥).

٣ ـ و ثالثة داعياً له (صلتى الله عليه و آله و سلم) تفويض الأمر إلى الله و التريّث حتى يأتي موعده بقوله: ﴿ وَ اتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَ اصْبِرْ حَتَّى يَحْكُمَ اللهُ وَ هُوَ خَيْرُ الحَاكِمِينَ ﴾ (يونس / ١٠٩).

۴\_و رابعاً مروضاً له (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) في قبال ما يكـال إليه من

صنوف الايسذاء بقوله: ﴿ وَ اصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ اهْجِرُهُمُ هَجِرْاً جَمِيلاً﴾ (المزّمّل/١٠).

۵-و خامساً منبّهاً له (صلتى الله عليه و آله و سلتم) بتجنّب ما وقع فيه النبيّ يونس بقوله سبحانه: ﴿ وَ لا تَكُنُ كُصَلَاحِبِ الحسُوتِ إِذْ نَادَى وَ هَنُوَ مَكْظُومٌ ﴾ (القلم / ۴۸).

فهذه الآيات و نظائرها تعرب عن عظم درجة الايذاء و الوصب الذي عاناه النبي في سبيل إرساء قواعد دعوته حيث قابلها برحابة صدر وسعة نفس، و على الرغم من كل ذلك فلم تتحرك شفتاه بطلب انزال العذاب عليهم، سواء عندما كان في مكة أم بعد مغادرتها إلى المدينة فكان يقابل تزمت قومه و عنادهم بالحكمة و الموعظة الحسنة ما وجد لذلك سبيلاً.

### المضطهدون في صدر البعثة

و قد جاء في كتب السيرة أسماء الذين عذّبوا بيد قريش من صحابة النبي الأكرم و على رأسهم "ياسر" و "سميّة" أبوا عمّار، و "صهيب" و "بلال" و "خباب" و قد أستشهد أبو عمّار و أمّ عمّار بتعذيب المشركين و أمّا عمّار فقد أعطاهم بلسانه ما أرادوا منه و بقي قلبه مطمئن بالإيمان، و عندما جاء خبر تعذيب قريش لنبي الإسلام (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فلم يزل يلهج بهم و يدعو لهم و يقول: اصبروا آل ياسر موعدكم الجنّة، و يقول: اللهم اغفر لآل ياسر موعدكم الجنّة، و يقول: اللهم اغفر لآل ياسر و قد فعل.

يقول ابن هشام: و كان بنو مخزوم يخرجون بعمّار و أبيه و أمّه و كانوا أوّل أهل بيت في الإسلام إذا حميت الظهيرة يعذبونهم برمضاء مكة فيمر بهم رسول الله فيقول: صبراً آل ياسر موعدكم الجنّة، صبراً آل ياسر فإنّ مصيركم إلى الجنّة (١).

<sup>(</sup>۱)سیرة ابن هشام: ج۱ ص۳۱۹\_۳۲۰.

يروي أبو نعيم عن عثمان بن عفان قال: لقيت رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالبطحاء فأخذ بيدي فانطلقت معه، فمرّ بعمّار و أمّ عمار و هم يعذّبون، فقال: صبراً آل ياسر فإنّ مصيركم إلى الجنّة.

و روى أيضاً عن مجاهد: أوّل من أظهر الإسلام سبعة، فعدّ منهم عمّار وسميّة ـ أمّ عمّار ـ .

و كانوا يلبسونهم أدراع الحديد ثمّ يسحبونهم في الشمس فبليغ منهم الجهد ما شاء الله أن يبلغ من حر الحديد و الشمس، فلمّا كان من العشيّ أتاهم أبوجهل \_ لعنه الله \_ و معه حربة فجعل يشتمهم و يوبّخهم (١).

ثمّ إنّ المشركين أصابوا عمّار بن ياسر فعذّبوه ثمّ تركوه (لأنّه أعطاهم ما يطلبون) فرجع إلى رسول الله فحدّثه بالذي لقي من قريش .

و في رواية: أخذ بنو المغيرة فغطوه في بئرميمون و قالوا: اكفر بمحمد، فتابعهم على ذلك و قلبه كاره.

و في رواية ثالثة: أخذ المشركون عمّار بن ياسر فعذّبوه حتى باراهم في بعض ما أرادوا، فشكى ذلك إلى النبي، فقال النبي: كيف تجد قلبك؟ قال: مطمئناً بالإيمان، فقال النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم): فإن عادوا فعد، فنزل قوله سبحانه: ﴿مَنْ كَفَرَ بِاللهِ مِنْ بَعْدِ إِيْمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أُكْرِهَ وَ قَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ وَ لَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللهِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ (النحل / ١٠٤).

فأخبر الله سبحانه أنّه من كفر بعد إيمانه فعليه غضب من الله و له عذاب أليم، و أمّا من أكره و تكلّم بها لسانه و خالفه قلبه بالإيمان لينجو بذلك من عدوّه فلاحرج عليه، لأنّ الله سبحانه إنّما يأخذ العباد بما عقدت عليه قلوبهم (١).

<sup>(</sup>١)حلية الأولياء: ج١ ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢)تفسير الطبري: الجزء١٤، ص١٢٢.

لقد تطرّق إلى بعض القلوب أنّ عمّاراً كفر، فقال النبي: إنّ عمّاراً ملِئ إيماناً من قرنه إلى قدمه و اختلط الإيمان بلحمه و دمه، و جاء عمّار إلى رسول الله و هو يبكي، فقال: ماوراءك؟ فقال: شريا رسول الله، ماتركت حتى نلت منك و ذكرت ألهتهم بخير، فجعل رسول الله يمسح عينيه و يقول: إن عادوا لك فعدلهم بما قلت، و أضاف الطبرسي انّ ياسراً و سميّة أبوي عمّار أوّل شهيدين في الإسلام (۱).

إنّ الأساليب التي أنتهجتها و تبنتها قريش لشل حركة تقدم الدعوة النبويّة لمّا أضحت فاشلة، أضطرّت إلى اللجوء إلى اسلوب آخر و هو اثارة الضوضاء و الضجيج، للحيلولة دون بلوغ القرآن إلى مسامع الناس.

## إثارة الضوضاء عند تلاوة النبي للقرآن

كان القرآن الكريم هو المعجزة الكبرى للنبي و كانت العرب تعرف بفطرتها أنّه كلام فوق كلام البشر، و أنّ له لحلاوة و أن عليه لطلاوة و أنّ أعلاه لمثمر و أن أسفله لمغدق و أنّه يعلو و ما يعلى عليه (١).

هكذا و صف القرآن بعض أعداء النبي، و قد كان الشباب من قريش و غيرها يدركون حلاوة القرآن بذوقهم السليم فيندفعون إلى الإعتناق به حيث كان القرآن يأخذ بمجامع قلوبهم و يوردهم المنهل العذب من الإيمان، فلم ير أعداء النبي بداً من نهي العرب عن الاستماع إليه و قد كان النبي يجهر بالقرآن في الأشهر الحرم في المسجد الحرام، فاحتالوا بالمكاء و التصفير و التخليط في المنطق على رسول الله حتى لايسمع صوته و لايعلم كلامه، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ وَ قَالَ الذِينَ كَفَرُوا لِنَسْمَعُوا لِهٰذَا القُرْآنِ وَ الْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (فصلت / ٢٤). حتى يصدّوا بذلك

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج٣ ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٢)اقتباس من كلام الوليد بن المغيرة، راجع مجمع البيان: ج٥ ص٣٨٧.

من أراد استماعه، فإذا لم يسمع و لم يفهم لا يتبعه فيغلبون بذلك محمداً (١٠). فأوعدهم الله سبحانه بقوله: ﴿ فَلَنُدِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَاباً شَدِيداً وَ لَنَجْزِيَنَهُمْ اَسُواً الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ و لقد تحقق وعده سبحانه في الدنيا يوم بدر فقتل منهم من قتل و أسر منهم من أسر، فنالوا جزاء أعمالهم، و بقي عليهم العذاب الأكبر الذي يجزون به في يوم البعث. يقول سبحانه: ﴿ ذَلِكَ جَزَاءُ أَعْدَاءِ اللهِ النَّارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ الخُلْدِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِالْمَاتِ اللهُ النَّارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ الخُلْدِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِالْمَاتِ اللهُ اله

# العذر الأُخير للإمتناع عن قبول الدعوة

و أقصى ما كان عند قريش من العذر لتبرير عملهم و عدم اعتناقهم لدين النبي، هو أنّهم كانوا يخافون من مشركي الجزيرة العربية حيث إنّهم كانوا على خلاف التوحيد بل على عبادة الأصنام، فقالوا: لو اعتنقنا دين محمد (صلى الله عليه و آله وسلم) و رفضنا الأصنام و الأوثان، لثار الجميع علينا، و هذا ما يحكيه عنهم قوله سبحانه: ﴿وَ قَالُوا إِنْ نَتَّبِعِ الهُدَى مَعَكَ نُتَخَطَفُ مِنْ أَرْضِننا ... ﴾ (القصص/ ٥٧) و الآية تعطي أنّهم كانوا واقفين على أنّ دين النبي حق و لكن الذي منعهم عن اتباع الهدى مخافة أن تتخطّفهم العرب من أرضهم و ليس لهم طاقة بهم (١).

فردة الوحي بأنّ الله سبحانه جعل لهم مكّة دار أمن و أمان و دفع ضرّ الناس عنهم عندما كانوا مشركين فإذا آمنوا و اعتنقوا دين الله يعمّهم الأمن و السلامة أيضاً لأنهم في حالة الإيمان أقرب إلى الله سبحانه من حالة الكفر، فالخالق الذي قطع أيدي الأشرار عن بلدهم قادر في كلتا الحالتين، وإليه يشير قوله سبحانه: في ألكُنا و لكِنَ شَيْءٍ رِزْقاً مِنْ لَدُنا و لكِنَ فَمَرَاتُ كُلُّ شَيْءٍ رِزْقاً مِنْ لَدُنا و لكِنَ

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري الجزء ٢۴ ص٧٧.

 <sup>(</sup>۲)التخطّف: أخمذ الشيء على وجمه الإضطراب من كل وجه، و المصطلح الدارج هو الإختطاف.

### أَكْثَرَهُمْ لَايَعْلَمُونَ﴾ (القصص/ ٥٧).

كان على هؤلاء أن يعتبروا بأقوام متمرّدين الذين أعطوا المعيشة الواسعة ، فلم يعرفوا حق النعمة و كفروا فعمّهم الهلاك و هذه ديار عاد و ثمود و قوم لوط صارت خالية عن أهلها و هي قريبة منهم ، فإنّ ديار عاد إنّما كانت بالأحقاف و هو موضع بين اليمن و الشمال، و ديار ثمود بوادي القرى ، و ديار لوط بسدوم و كانت قريش تمر بهذه المواضع في تجارتها ، و إليه يشير قوله سبحانه : ﴿ وَ كُمْ أَهْلَكُنا مِنْ قَرْيَة بَطِرَتُ ( ) مَعِيشَتَهَا فَتِلْكَ مَسَاكِنُهُمُ لَمْ تُسْكَنْ مِنْ بَعْدِهِمْ إِلاَّ قَلِيلاً وَ كُناً نَحْنُ الوَارِثِينَ ﴾ (القصص / ٥٨) .

هذا آخر ما كان عندهم من المبرّرات لعدم الإيمان بالدّعوة.

#### خرافة الغرانيق

كان اللازم علينا ضرب الصفح عن تناول هذه الخرافة التاريخية بالبحث لأنّا قد اعتمدنا في سرد حوادث السيرة النبوية و فق ما ورد في القرآن الكريم، فما جاء في خلال آياته نذكره و ما لم يرد نتركه إلى كتب السيرة و التاريخ عفير أنّ هذه القصة لمّا الصقت بساحة القرآن الكريم القدسيّة بالإستناد إلى بعض الآيات الموهمة لذلك كذبا و زوراً، فصارت ذريعة في الآونة الأخيرة بيد أعداء الدين من المستشرقين كر "بروكلمان" في كتاب تاريخ الشعوب الإسلامية، ص٣٣، و كتاب "الإسلام" لفرويد هيوم، لزم علينا التطرّق لتلك الخرافة و تحليلها تحليلاً علميّاً مؤيّداً بالبرهان الرصين و الحجّة الدّامغة حتى لا يبقى لمشكك شكّ و لا لمريب ريب إلا من أخذته الرصين و الحجّة الدّامغة حتى لا يبقى لمشكك شكّ و لا لمريب ريب إلا من أخذته العصبية العمياء فانّها داء لا علاج له، خصوصاً ما نشاهده في المؤامرة الأخيرة التي حاكتها بريطانيا وغيرها من أذناب الكفر العالمي حيث زمّروا و طبّلوا لكتاب "الآيات حاكتها بريطانيا وغيرها من أذناب الكفر العالمي حيث زمّروا و طبّلوا لكتاب "الآيات الشيطانية" لمؤلّفه "سلمان رشدي" و منحوا له جائزة أدبية في ذلك المجال، و الرجل الشيطانية" لمؤلّفه "سلمان رشدي" و منحوا له جائزة أدبية في ذلك المجال، و الرجل

<sup>(</sup>١)البطر: الطغيان عن النعمة .

هندي الأصل بريطاني الجنسية و الدراسة و قد ترجم الكتاب بإيعاز من الدول المستعمرة إلى أكثر اللغات العالمية مع أنه ليس بكتاب أدبي و لاعلمي و لا تاريخي، بل أشبه بأضغاث أحلام نسجها الخيال و روّج لها الإستعمار، و إليك القصّة على وجه الإجمال:

"جلس رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في ناد من أندية قريش كثير أهله فتمنّى يومئذ أن لايأتيه من الله شيء فينفروا عنه ، فأنزل الله عليه : ﴿ وَ النَّجْمِ إِذَا هَوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَوَى \* فقرأه رسول الله حتى إذا بلغ ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالعُزّى وَمَنَاةَ النَّائِثَةَ الأُخْرَى ﴾ ألقى عليه الشيطان كلمتين :

" يِلْكَ الغَرَانِيقُ العُلَى وَ إِنَّ لَشَفَاعَتَهُنَّ لَيُرْجَى" فتكلّم بها ثمّ مضى فقرأ السورة كلّها فسجد في آخر السورة و سجد القوم جميعاً معه، و رفع الوليد بن المغيرة تراباً إلى جبهته فسجد عليه و كان شيخاً كبيراً لايقدر على السجود، فرضوا بما تكلّم به، وقالوا: قدعرفنا أنّ الله يحيي و يميت و هو الذي يخلق و يرزق و لكنّ آلهتنا هذه تشفع لنا عنده، إذ جعلت لهانصيباً، فنحن معك. قالا (محمد بن كعب القرظي ومحمد ابن قيس): فلمّا أمسى أتاه جبرئيل (عليه السلام) فعرض عليه السورة فلمّا بلغ الكلمتين اللتين ألقى الشيطان عليه، قال: ما جئتك بهاتين، فقال رسول بلغ الكلمتين اللتين ألقى الشيطان عليه، قال: ما جئتك بهاتين، فقال رسول فأوحى الله عليه: ﴿ وَ إِنْ كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ اللّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لَتُعْتَرِى عَلَيْنَا غَيْرهُ... فأمّ لاتَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾. فما زال مغموماً مهموماً حتى نزلت عليه: ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا فَي الشَّيْطَانُ فَى أَمْنِيَتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْتِي مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لا نَبِي إِلاَ إِذَا تَمَنَى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْتِي مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لا نَبِي إِلاَ إِذَا تَمَنَى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْتِي الشَيْطَانُ فَى أَمْنِيَتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْتِي الله عليه عن كان من من الشيطان ثُمَّ يُخكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (الحج / ٥٢)، قال فسمع من كان من المهاجرين بأرض الحبشة:إنّ أهل مكة قد أسلموا كلهم، فرجعوا إلى عشائرهم وقالوا: هم أحبّ إلينا، فوجدوا القوم قد ارتكسوا حين نسخ الله ما يلقي الشيطان "''.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري الجزء ١٧، ص١٣١.

و تحقيق القوم في تلك القصّة يتوقّف على البحث عن سند الرواية التي أوردها الطبري في تفسيره و السيوطي في الدر المنثور أوّلاً، و دراسة متنها و عرضه على العقل و القرآن ثانياً لكي يتجلّى الحق بأجلى مظاهره.

#### تحليل سند الرواية

إنّ هذه الروايات لايمكن الإحتجاج بها لوجهين:

الأوّل: إنّ أسانيدها تنتهي إلى التابعين الـذين لم يدركوا النبـي(صلّى الله عليه و آله و سلّم).

من أمثال:

١ ـ محمد بـن كعب القرظي ٢ ـ محمد بـن قيس ٣ ـ أبو العالية ٢ ـ سعيد بن
 جبير ٥ ـ الضحّاك ۶ ـ ابن شهاب .

و لم يدرك واحد منهم النبي قط و هم قد ساقوا القصة من دون أن يذكروا الواسطة بينهم و بينه، و إليك نصوص علماء الرجال في حقهم:

#### الف\_محمد بن كعب القرظي

قال ابن حجر: قال العجلي: مدني تابعي ...، و قال البخاري: إنّ أباه كان ممّن لم يَثْبُت يوم قريظة فترك، و ما نقل من قتيبة من أنّه ولد في عهد النبي الاحقيقة له ، إنّما الذي ولد في عهده، هو أبوه، و قد ذكروا انّه كان من سبي قريظة ممّن لم يحتلم و لم ينبت فخلوا سبيله، حكى ذلك البخاري في ترجمة محمد، و يدلّ على ذلك إنّه مات سنة ١٠٨ هـق و قيل: ١١٧هـق و هو ابن ثمان و سبعين سنة ، وجاء عن النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من طرق أنه قال: يخرج من أحد الكاهنين رجل يدرس القرآن دراسة لايدرسها أحد يكون بعده. قال ربيعة: فكنّا نقول: هو محمد بن كعب، و الكاهنان قريظة و النضير ـ إلى أن يقول ـ:

... فكان يقص في المسجد فسقط عليه وعلى أصحابه سقف، فمات هو وجماعة معه(١).

#### ب\_محمد بن قيس

و هو محمد بن قيس المدني قاضي عمر بن عبد العزيز، روى عن أبي هريرة و جابر، و يقال: مرسل، توفي أيام الوليد بن يزيد. روى عنه أبو معشر. قال ابن معين: ليس بشيء لايروى عنه (١).

#### ج-ابن شهاب

و هو محمد بن مسلم الزهري - كان يبدلس في النادر - و هو أحد التابعين بالمدينة، و قال ابن حجر: محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري، و كنيته أبو بكر و هو من رؤوس الطبقة الرابعة مات سنة خمس وعشرين [بعد المائة] وقيل قبل ذلك بسنة أو سنتين (٣).

#### د- أبو العالية

و هو رفيع بن مهران الرياحي أدرك الجاهلية و أسلم بعد وفاة النبي بسنتين ودخل على أبي بكر وصلّى خلف عمر ... حتى قيل: إنّه أدرك عليّاً ولم يسمع منه (٩).

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب ج٩ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) تهذيب التهذيب ج٩ ص٢١٠.

<sup>(</sup>٣) مينزان الإعتدال ج٢ ص ٢٠، و تقريب التهذيب ج٢ ص ٢٠٧، و وفيات الاعلام ج٢ برقم ٥٤٣.

<sup>(</sup>٤) تهذيب التهذيب ج٣ ص٣٨٤.

#### هــــسعيد بن جبير

فهو سعيد بن جبير الكوفي روى عن ابن عباس و ابن الزبير و غيره، قتله الحجاج صبراً سنة ٩٥ (١).

#### و\_الضحّاك

و هو الضحّاك بن عثمان. قال أبو زرعة: ليس بقوي، و قال أبو حاتم: يكتب حديثه و لايحتج به. مات بالمدينة سنة ثلاث و خمسين (٢٠).

هؤلاء الذين ينتهي إليهم السند كلهم تابعون، نعم رواه الطبري أيضاً عن ابن عباس مخهو ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، مات سنة ثمان و ستين بالطائف و هو أحد المكثرين من الصحابة، و لكنه لم يكن حاضراً في زمن القصة بل لم يكن متولداً فيه (لأنّ تاريخها يرجع إلى السنة الخامسة من البعثة و هو ولد قبل الهجرة بثلاث سنين) فتكون روايته مقطوعة.

و على كل تقدير فكل ما رواه الطبري في هذا المجال مراسيل أو مقطوعات لايمكن الاحتجاج بها .

الثاني: إنّ الأسانيد تشتمل على رجال ضعاف لايمكن الاحتجاج بهم سوى طريق سعيد بن جبير، وقد عرفت أنّه أيضاً مرسل.

هذا ما لدى الطبري في تفسيره، وأمّا ما نقله السيوطي فلايقصر عمّا نقله الطبري في الضعف و الإرسال، و قدرواه عن «أبي صالح» و أبي بكر بن عبد الرحمان ابن الحارث و «السدي» أيضاً.

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب ج٢ ص١١.

<sup>(</sup>٢) تهذيب التهذيب ج٢ ص٢٤٠٠ .

أمّا الأوّل فهو مشترك بيـن ١٩ شخصاً لم يرو واحد منهم عن النبـي فالجلّ لولا الكل تابعون (١٠).

و أمّا الثاني فهو أبوبكر بن عبد الرحمان بن الحارث ولد في خلافة عمر (٢).

و أمّا الثالث فهو محمد بن مروان تابعي. قال ابن معين: ليس بثقة، قال ابن غير: ليس بشقة، قال ابن غير: ليس بشيء و كان كذّاباً (٣).

نعم رواه أيضاً عن سعيد بن جبير و ابن عباس و قد عرفت حالهما، و رواه عن السدي و هو أيضاً تابعي .

مضافاً إلى اشتمال الاسناد على رجال ضعاف، وأمّاماذكره السيوطيمن أنّه أخرج الطبراني و البزار و ابن مردويه و الضياء في المختار بسند رجاله ثقات من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس فهو غير صحيح لما عرفت من أنّ المرسل و المقطوع لايوصفان بالصحة على الإطلاق و لو وصفا بالصحة فالمراد هو الصحة النسبية، فلايحتج بها.

إنّ علماء الإسلام و أهل العلم و الدراية من المسلمين، قد أشبعوا هذه الرواية نقضاً وردّاً و إبراماً فوصفها السيد مرتضى بأنّها خرافة وضعوها (١٠).

و قال النسفي عند القول بها: غير مرضي. و قال الخازن في تفسيره: إنّ العلماء وهنوا أصل القصة ولسم يروها أحد من أهل الصحة، و لاأسندها ثقة بسند صحيح، أو سليم متصل، و إنّما رواها المفسّرون و المؤرّخون المولعون بكل غريب، الملفّقون من الصحف كل صحيح و سقيم، و الـذي يدل على ضعف هذه القصّة اضطراب رواتها و انقطاع سندها و اختلاف ألفاظها (٥).

<sup>(</sup>١)راجع تهذيب التهذيب ج١٢ ص ١٣٠-١٣١ .

<sup>(</sup>٢) تهذيب التهذيب ج١٢ ص ١٣٠ـ ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب ج٩ ص٣٣٤ برقم ٧١٩.

<sup>(</sup>٤) تنزيه الأنبياء ص١٠٩.

<sup>(</sup>۵)الهدى إلى دين المصطفى ج١ ص١٣٠.

و قال القاضي عياض: إنّ هذا حديث لم يخرجه أحد من أهل الصحة ولا رواه ثقة بسنده سليم متصل، و إنّما أولع به المفسرون، و المؤرّخون، المولعون بكل غريب، و المتلقّفون من الصحف كل صحيح و سقيم، و صدق القاضي بكر بن العلا المالكي حيث قال: لقد بلي الناس ببعض أهل الأهواء و التفسير، و تعلّق بذلك الملحدون مع ضعف نقلته، و اضطراب رواياته، و انقطاع أسناده و اختلاف كلماته (۱).

و قال أمين الإسلام الطبرسي: أمّا الأحاديث المرويّة في هذا الباب فهي مطعونة و مضعّفة عند أصحاب الحديث، و قد تضمّنت ما ينزّه الرسل عنه، فكيف يجوز ذلك علمي النبي و قدقال سبحانه: ﴿كَذَلِكَ لِنثبتَ بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ و قال: ﴿ كَذَلِكَ لِنثبتَ بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ و قال: ﴿ سَنُقُرِ وَكَ فَلاَ تَنْسَى ﴾ .

و أقصى ما يمكن أن يقال: إنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لمّا تلا سورة والنجم و بلغ إلى قوله: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَ العُزَّى وَ مَنَاةَ الثَّالِثَةَ الأُخْرَى ﴾ علمت قريش من عادته أنه كان يعيبها، قال بعض الحاضرين من الكافرين: ﴿ تِلْكَ الغَرَانِيقُ العُكَلَى ﴾ فيظن الجهال أنّ ذلك من قول النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) (٢).

و قال السيد الطباطبائي: إنّ الأدلّة القطعية على عصمته تكذّب متنها، و إن فرضت صحّة سندها، فمن الواجب تنزيه ساحته المقدّسة عن مشل هذه الخطيئة، مضافاً إلى أنّ الرواية تنسب إليه أشنع الجهل و أقبحه فقد تلا "تِلْكَ الغَرَانِيتُ العُلَى وَإِنَّ شَفَاعَتَهُنَّ لَتُرْتَجَى " و جهل أنّه ليس من كلام الله، و لانزل به جبرئيل، و جهل أنّه كفر صريح يوجب الإرتداد، و دام على جهله، حتى سجد و سجدوا في آخر السورة، و لم يتنبته ثمّ دام على جهله حتى نزل عليه جبرئيل، و أمره أن يعرض عليه السورة فقرأها عليه و أعاد الجملتين و هو مصرّ على جهله، حتى أنكره عليه جبرئيل، ثمّ أنزل عليه آية تثبت نظير هذا الجهل الشنيع و الخطيئة الفاضحة لجميع الأنبياء

<sup>(</sup>١)الشفاء ج٢ ص١٢۶.

<sup>(</sup>٢) الطبرسي مجمع البيان ج٢ ص ١ عو ٢٧.

و المرسلين و هي قوله: ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لاَنَسِيِّ إِلاَّ إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِه﴾ .

لو جاز مثل هذا التصرّف من الشيطان في لسانه بالقائه جملة أو جملتين، في ثنايا الوحي، لارتفع الأمن عن الكلام الإلهي، فكان من الجائز حينئذ أن تكون بعض الآيات القرآنية من إلقاء الشيطان فيلقي نفس هذه الآية ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لاَنْبِي ﴾ فيضعه في لسان النبي و ذكره، فيحسبها من كلام الله الذي نزل به جبرئيل كما حسب حديث الغرانيق كذلك \_ إلى أن قال: \_ و بذلك يرتفع الاعتماد والوثوق بكتاب الله من كل جهة، و تلغى الرسالة و الدعوة النبوية بالكلية جلّت ساحة الحق من ذلك (۱).

هذا كلّه راجع إلى اسناد الروايـة و كلمات العلماء بشأنـه، وأمّا ما يرجـع إلى متنها فنشير إلى أمرين كل واحد كاف لإبطال الرواية :

### تحليل متن الرواية

ا - إنّ هذه الروايات أجمعت على أنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله وسلّم) قرأ سورة و النجم فلمّا بلغ إلى قوله: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ الللَّتَ وَ العُزّى وَ مَنَاةَ الثَّالِثَةَ الاُخْرَى ﴾ وسوس إليه الشيطان بهاتين الجملتين ثمّ مضى في التلاوة حتى إذا بلغ آية السجدة في آخر السورة، سجد و سجد معه المشكرون.

فنقول: إنّ الذين كانوا في المسجد كانوا على قدر من الوعي و الدراية فكيف يعقل منهم أنّهم سمعوا هاتين الجملتين، اللتين تتضمّنان مدح أصنامهم و أوثانهم، و غاب عن سمعهم ما يتضمّن التنديد و الازراء بشأن الهتهم، فإنّه قدجاء بعد هاتين الجملتين المدّعيتين قوله سبحانه: ﴿ إِنْ هِي إِلاَّ أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَ آبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَ مَا تَهْوَى الأَنْفُسُ وَ لَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ مَا أَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَ مَا تَهْوَى الأَنْفُسُ وَ لَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ مَا أَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَ مَا تَهْوَى الأَنْفُسُ وَ لَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ

<sup>(</sup>١)الطباطبائي: الميزان ج١٤ ص٢٣٥ و٢٣٤.

رَبِّهِمُ الهُدَى ﴾ (النجم/ ٢٣).

فهل يتعقل أن ينسب إلى أوتاد الفصاحة و البلاغة أنّهم أقنعوا بهاتين الجملتين، و فاتهم ما تضمّنته الآيات الكثيرة التي أعقبتها.

فهذه حجّه بالغة على أنّ واضع القصة كان غافلاً عن تلك الآيات التي ترد على هاتين الجملتين بصلابة .

٢ ـ إن وجود التناقض في طيّات الرواية من جهات شتّى دليل واضح على
 كونها مختلقة حاكتها أيدي القصّاصين.

و أمّا بيان ذلك التناقض فمن وجوه :

أ\_تروي الروايات أنّ النبي و المسلمين و المشركين سجدوا إلاّ الوليد ابن المغيرة فإنّه لم يتمكّن من السجود لشيخوخته، و قيل: مكانه سعيد بن العاص، و قيل: كلاهما، و قيل: أميّة بن خلف، و قيل: أبو لهب، و قيل: المطّلب.

ب ـ تضمّن بعضها أنّ النبي (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) قسرأها و هـو قائم يصلّي، و تضمّن البعض الآخر أنّه قرأها بينما هو جالس في نادي قومه.

ج ـ يقول بعضها:حدّث بها نفسه، و آخر: جرت على لسانه .

د\_يقول بعضها: النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) تنبّه لها حين تـ لاوتها، و آخر: انّه لم يتنبّه إلى المساء حتى جاء إليه جبرئيل فعرضها عليه ثمّ تبيّن له الخطأ، إلى غير ذلك من وجوه التناقض التي يقف عليها المتتبّع عند التأمّل و امعان النظر في متون الروايات المختلفة التي جمعها ابن جرير و السيوطي في تفسيرهما.

فحصيلة الكلام: إنّ الرواية بشتّى طرقها وصورها لايصـح الاحتجاج بها لكون اسنادها مراسيل و مقاطيع من جانب، و كونها متضاربة المضمون من حانب آخر، و الذي يسقـط الرواية عـن الحجّية أنّها تنتهـي إلى قصّاصيـن نظير محمد بـن كعب القرظي و محمد بن قيس، و هما مولعان بذكر كل صحيح و سقيم في أنديتهم ومجالسهم، لأنّ لكل غريب لذّة، ليس في غيره، خصوصاً أنّ محمد بن كعب ابن بيت يهودي أباد النبي قبيلته، و لم يبق منه إلاّ نفراً قليلاً، فمن المحتمل جدّاً أنّه حاكها على نول الوضع لينتقم من النبي الأكرم و ليشوّه عصمته، و الآفة كل الآفة من هؤلاء المستسلمين مثل كعب الأحبار و وهب بن منبه.

ثم إنّ الآية التي زعمت الرواية أنّها نزلت في تلك الواقعة أعني قوله سبحانه:
﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لاَنَبِيّ إِلاَّ إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ
فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَ اللهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (الحج/ ٥٢).
وقد فرغنا من تفسيره في هذه الموسوعة عند البحث عن عصمة الأنبياء فلانعيد (١).

<sup>(</sup>١)مفاهيم القرآن ج٤ ص٣٧٣\_٠٤٥.

#### إسراءه ومعراجه

إنّ الأنبياء و الرسل هم أقل من سبروا أعماق الفضاء بأكنافه و آفاقه، و لو صحّ لنا تسميتهم: "روّاد الفضاء" فهم أولى بإطلاق ذلك الإسم عليهم دون غيرهم، فقد عرجوا قبل أن يكون هناك أثر لوجود روّاد الفضاء في روسيا أو الولايات المتحدة الأمريكية، بل لم تكن هناك أية فكرة لتسخير الفضاء أو التجاسر على التفكير به، وأخطاره في الأذهان، فقد كانت العلوم الرائجة في تلك العصور تستحيله و تجعله في مصافّ المحالات، لأنّهم كانوا على القول بامتناع الخرق و الالتئام في طبقات السماء فهم (عليهم السلام) أوّل من كسروا حاجز هذه الخرافة و أثبتوا بتطبيقهم العملي عن طريق العروج و الاسراء إنّه ليست هناك حجب تخرق، أو تلتئم بعد الخرق، بل السماء فضاء رحب، و الكواكب إنّما هي عبارة عن أجرام معلّقة في أرجائه، تحكمها قوابين الطرد و الجذب المركزية، و إنّ الإنسان بفضل معونة القدرة الغيبية، يستطيع الافلات من قرّة الجاذبية الأرضية، كما أنّه يقدر على اختراق الغلاف الكثيف المحيط بالأرض،كل ذلك بفضل المواهب السنيّة التي يجلّل بها الخالق جلّ جلاله عبده.

إنّ الأمنية البعيدة غوراً في تاريخ الفكر الإنساني، و التي أصبحت في متناول إنسان العصر الحديث بفضل ازدهار ورقي حضارته المادّية، و تسخير قوى الطبيعة لصالحه، تحقّقت بالأنبياء و أمناء الغيب بفضل ما حباهم الباري عزّ شأنه به من الوسائل الغيبية للصعود و الارتقاء في أعماق الفضاء الواسع.

و بذلك يفترق عمل الأنبياء في ذلك المجال عن عمل روّاد الفضاء و إن كان الكل مثيراً للإعجاب لأنّهم كانوا يعتمدون على أسباب غيبية لاتخضع للموازين البشرية، و هذا بخلاف عمل روّاد الفضاء فإنهم يستمدّون في تحقيق أمنيتهم، بتوسّط الأسباب و العلل الطبيعية و الأجهزة الصناعيّة التي عكف على صنعها وإعدادها مئات بل ألوف من المفكّرين و العباقرة في مختلف العلوم البشرية و بإنفاق المليارات من العملة الصعبة.

هذا هو الذكر الحكيم يصوّر لنا كيفيّة إرتقاء النبي سليمان (عليه السلام) إلى السماء و سياحته في جوّ الأرض و ذلك بتسخير الريح العاصفة له تسير به طواعية تحت أمره حيثما شاء في قوله: ﴿ وَ لِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِى بِأَمْرِهِ إِلَى الأرْضِ التَّيى بَارَكْنَا فِيهَا وَ كُنَّا بِكُلِ شَيْءٍ عَالِمِينَ ﴾ (الأنبياء/ ٨١).

فهذه الآية تعرب عن أنّ الريح العاصفة تسيسر به إلى الأرض التي باركها سبحانه و هي أرض الأنبياء المشار إليها في آية أخرى: ﴿ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ (الأسراء/ ١).

و مثلها قوله سبحانه: ﴿ فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ﴾(ص/ ٣۶).

و الرخاء هو اللين،و لعل المراد بأنّ الريح العاصفة التي من طبيعتها الجموح و الإهلاك كانت مطيعة لسليمان تجري بأمره طواعية ذلولاً كما أنّقوله ﴿حَيْثُ أَصَابَ ﴾ أي بمعنى حيث شاء سليمان و قصد، سواء كان المقصد البقاع المباركة أو غيرها.

كما أنّ هناك آية أخرى تحدّد لنا مقاطع حركتها الزمنية وكيف انّهاكانت في يوم واحد تقوم بقطع مسافة كانت تقطعها وسائل النقل في تلك العصور مدّة شهرين في قوله:

﴿ وَ لِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَ رَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ (سبأ/ ١٢).

فلو افترضنا أنّ وسائل النقل تقطع في كلّ يوم أربعاً و أربعين كيلومتراً على وفق ما هو المتعارف عليه يـومذاك، يكـون مجموع مقـدار المسافـة اليوميـة في امتـداد شهر (١٣٢٠) كيلـومتراً،فإذا كان غـدوّها شهراً و رواحها شهراً يكون مجموع المسافة التي كان يقطعها سليمان في يوم واحد تبلغ (٢۶٤٠) كيلومتراً.

و الحقّ إنّهاكانت كرامة عظيمة كرّمه الله سبحانه بها، و ليس سليمان وحيداً في الاختصاص بتلك المكرمة بل تلاه المسيح عيسى بن مريم عند ما اجتمع أجلاف اليهود و جلاوزتهم على قتله حيث رفعه إليه و نجّاه من كيدهم، يقول سبحانه:

﴿ وَ قَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَ مَا قَتَلُوهُ وَ مَا صَلَبُوهُ وَ لَكِنْ شُبَّهَ لَهُمْ وَ إِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِى شَكِّ مِنْهُ مَالَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلاَّ اتّبَاعَ الظَّنِّ وَلَكِنْ شُبَّهَ لَهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكَيماً ﴾ (النساء/ ١٥٧ و١٥٨).

فالآية تتضمّن دعويين:

الأولى: ما يقوله اليهود و هو قتل المسيح وصلبه .

الثاني: ما يصرّح به القرآن و هو نفي قتله و عدم صلبه بل رفعه.

و بما أنّ متعلّق القتل و الصلب هو الوجود الخارجي أي جسم المسيح وروحه فيكون ذلك متعلّق الرفع أيضاً، فهو رفع بجسمه و روحه، و بعبارة أكثر وضوحاً إنّه رفع حيّاً لا أنّه قد أميت ثمّ رفع على ما هو المصرّح به في الأناجيل المحرّفة من موت المسيح ثمّ رفعه بعد اسبوع من صلبه أو أيام قلائل، فما ربّما يظهر من جنوح بعض المتأخرين من المفسّرين إلى هذا التفسير، فهو تفسير بمحض الرأي و مخالف الظاهر الآية فإنّ الاضراب الوارد في قوله تعالى ﴿ بَلْ رَفَعَهُ الله ﴾ لايكون إضراباً عن قول اليهود إلا برفعه حيّاً لابرفعه ميّاً، فإنّ هذا الرفع كان لغاية تخليص المسيح من سطوة اليهود سواء مات بعد ذلك أم بقي حيّاً بإبقاء الله تعالى له، و على كل تقدير فلايكون قوله ﴿ بَلْ رَفَعَهُ الله ﴾ و على كل تقدير فلايكون قوله ﴿ بَلْ رَفَعَهُ الله ﴾ إبطالاً لقول اليهود إلا إذا رفع حيّاً.

و أمّا قوله سبحانه: ﴿ إِذْ قَالَ اللهَ يَا عِيسَى إِنِّى مُتَوَفِّيكَ وَ رَافِعُكَ إِلَى وَ مُطَهِّرُكَ مَنِ النَّذِينَ النَّيْ اللهَ يَا عَيسَى إِنِّى مُتَوَفِّيكَ وَ رَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مَنِ النَّذِينَ كَفَرُوا وَ جَاعِلُ السَّذِينَ اتَّبَعَثُوكَ فَوَقَ السَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يسَوْمِ القِيامَة ﴾ (آل عمران/ ۵۵)، فليس التوقي هناك بمعنى الإماتة و الإزهاق بل ليس للتوقي إلا معنى واحد و هو القبض و الأخذ، يقال: توقيت المال منه واستوفيته: إذا أخذته كله ، و يقال توقيت عدد القوم: إذا عددتهم كلهم، كما يقال: توقي فلان

و توفّاه الله إذا قبض (۱). و على ذلك فليس للتوفّي إلاّ معنى الأخذ و له مصاديق مختلفة ، فالإماتة من مصاديقه كما أنّ النوم بما أنّه نوع أخذ للإنسان مصداق آخر له قال سبحانه: ﴿ وَ هُوَ الَّذِي يَتَوَفّاكُمْ بِاللّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنّهَارِ ﴾ (الأنعام / ٤٠) وعلى ضوء ذلك فمعنى ﴿ إِنّي مُتَوفّيكَ وَرَافِعُكَ ﴾ : قابضك من الأرض حيّاً إلى جواري و رافعك من بين أعدائك ، فالآيات متضافرة المضمون على أنّه رفع من الأرض حيّاً إليه سبحانه.

و رفعه من الأرض حيّاً بلازم رفعه إلى السماء، و بذلك تقف على تفسير قوله سبحانه حيث يحكي عن المسيح قوله: ﴿ مَا قُلْتُ لَهُمُ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنِاعُبُدُوااللهُ رَبِّي وَ رَبَّكُمْ وَ كُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَيْهِمْ مَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَيْهِمْ فَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَيْهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَيْهِمْ فَي عَلَى كُلُ شَيْءٍ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ عَلَى كُلُونَ مَنْ عَلَيْهِمْ فَلَمَّا وَالْمَاعِدَةُ ﴿ ١١٧٧ ).

## معراج النبي الأكرم عظي

إنّ الوقوف على إسراء النبي من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى و عروجه منه إلى سدرة المنتهى من معاجزه و كراماته التي أثبتهما القرآن الكريم في سورتي الإسراء و النجم، و تفصيل ما ظهر له فيهما من الآيات يتوقّف على نقل شأنهما في الذكر الحكيم. أمّا الإسراء فقال فيه:

﴿ سُبْحَانَ السَّذِى أَسَرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ المَسْجِدِ الحَرَامِ إِلَى المَسْجِدِ الاَقْصَى النَّهِ سُبُحَانَ السَّمِيعُ النَّهِ عُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ (الإسراء/ ١).

١ ـ إبتدأ سبحانه كلامه بالتسبيح و قال: ﴿ سُبْحَانَ ﴾ (٢) و هي كلمة تنزيه لله عزّ

<sup>(</sup>١)لسان العرب: ج١٥ ص٠٠٠ مادّة ﴿وفي ﴿.

<sup>(</sup>٢)سبحان علم للتسبيح كعثمان للرجل، و انتصابه بفعل مضمر لايظهر تقديره يسبتح الله سبحان، ثمّ نزل سبحان منزلة الفعل و سدّ مسدّه و دلّ على التنزيه البليغ من جميع القبائح التي يضيفها إليه أعداؤه.

اسمه عمّا لايليق به من الصفات، و قد يراد به التعجيب، ولكن الظاهر هو الأوّل.

و لعلّ الوجه في إبتدائها بالتنزيه هو التصريح بتنزيهه سبحانه عن العجز لما سيذكر بعده من الإسراء بعبده من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى في فترة زمنية قصيرة، و يمكن أن يكون الوجه إرادة تنزيهه سبحانه عن التجسيم و الجهة والرؤية وكل ما لا يليق بعز جلاله و صفات كماله، حتى لايتوهم متوهم أنّ المقصود من المعراج هو رؤية الله تبارك و تعالى في ملكوت عرشه و جبروت سلطانه، و الأول أقرب.

٢ ـ الإسراء لغة هو السير في الليل. يقال: سرى بالليل و أسرى بمعنى، و أمّا الإتيان بلفظة «ليلاً» مع الاستغناء عنه فيأتي وجهه.

إلى غير ذلك من الآيات التي ورد فيها لفظ العبد و التي تناهز ٢٨ آية ، و يؤيد ذلك أنه سبحانه ابتدأ السورة بالتنزيه فقال: ﴿ سُبْحَانَ اللّذِى أَسْرَى بِعَبْدِهِ ... ﴾ خصوصاً إذا قلنا بأنه للتعجّب فإنه يكون في الأمور العظام الخارقة للعادة ، و لو كان الإسراء بمجرّد الروح مناماً لم يكن فيه كبير شأن و لم يكن مستعظماً ، و ما ورد في المقام من الروايات المنتهية إلى أمثال معاوية ابن أبي سفيان بأنّه قال: كان رؤيا من الله صادقة ، مرفوض فإنّ معاوية يومئذ كان من المشركين لايقبل خبره في مثل هذا ، ومثله ما روي عن عائشة زوجة النبي بأنّه قال: ما فقد جسد رسول الله و لكن أسري بروحه ، فإنّ عائشة يومئذ كانت صغيرة و لم تكن زوجة رسول الله ، بل لم تولد بعد بروحه ، فإنّ عائشة يومئذ كانت صغيرة و لم تكن زوجة رسول الله ، بل لم تولد بعد على احتمال ، و هناك كلام لأبي جعفر الطبري في تفسيره نقتطف منه ما يلي :

«الصواب من القول في ذلك عندنا أن يقال: إنّ الله أسرى بعبده محمد (صلّى

الله عليه و آله و سلّم) من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى كما أخبر الله عباده و كما تضافرت به الأخبار عن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): إنّ الله حمله على البراق حتى أتى به فصلّى هناك بمن صلّى من الأنبياء و الرسل فأراه ما أراه من الآيات، و لامعنى لقول من قال: أسري بروحه دون جسده، لأنّ هذا الإسراء لايشكّل دليلاً على نبوّته و لاحجّة له على رسالته، و لا كان الذين أنكروا حقيقة ذلك من أهل الشرك. إذ لم يكن منكراً عندهم و لا عند أحد من ذوي الفطرة الصحيحة من بني آدم أن يرى الرائي منهم في المنام ما على مسيرة سنة، فكيف ما هو مسيرة شهر أو أقل؟ وبعد، فإنّ الله إنّما أخبر في كتابه أنّه أسرى بعبده و لم يخبرنا أنّه أسرى بروح عبده، فليس جائزاً لأحد أن يتعدّى ما قال الله إلى غيره [مضافاً] إلى أنّ الأدلّة الواضحة و الأخبار المتداولة عن رسول الله أسري به على دابة يقال لها البراق، فلو كان الإسراء بوحه لم تكن الروح محمولة على البراق، إذ كانت الدواب لا تحمل إلاّ الأجساد (۱۰).

٢- ﴿ لَيْلاً ﴾ و هـ و يـ دل على أنّ الإسـ راء فـ ي بعض الليـ ل كمـ ا يفيده التنكيـ ر فلايستفاد ذلك من لفظ الإسراء ، فإنّه يدل على صرف كونه في الليل .

قال الزمخشري: إنّ تنكير "ليلاً" للدلالة على أنّه أسرى به بعض الليل من مكّة إلى الشام مسيرة أربعين ليلة، و ذلك إنّ التنكير قد دلّ على معنى البعضيّة و يشهد لذلك قراءة عبدالله بن حذيفة: "من الليل" أي بعض الليل، كقوله: ﴿وَ مِنَ اللّيلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ ﴾ (أي من بعضه) (٢). ثمّ إنّ الحركة بهذه السرعة ممكنة في نفسها، فقد جاء في القرآن أنّ الرياح كانت تسير بسليمان إلى المواقع البعيدة، في الأوقات الزمنية القليلة كما مرّ.

و حكى سبحانه عن الذي كان عنده علم من الكتاب أنّه أحضر عرش بلقيس من أقصى اليمن إلى أقصى الشام في مقدار لمح البصر، حيث قال: ﴿قَالَ الَّذِى عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِنْدَهُ قَالَ عِنْدَهُ قَالَ

<sup>(</sup>١)تفسير الطبري: ج١٥ ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢)الكشَّاف: ج٢ ص٢٢٣ (طبع مصر).

هَذَا مَنْ فَضْل رَبِّي ﴾ (النمل/ ٤٠).

فإذا أجاز هذا لدي طائفة من الناس، ممّن سبقه، صحّ وقوعه منه (١).

و ها نحن في كل يوم نشاهد من صنوف المخترعات في ميادين النقل و المواصلات ما يتمكن بواسطتها من قطع المسافات الشاسعة كالطائرات التي تجتاز المحيطات في ساعات قلائل و ينتقل من قارة إلى قارة و من قطر إلى قطر بيسر وسهولة، و هذا ليدفعنا إلى الإعتقاد الجازم بشهادة العيان بأنّ ما جاء في هذه الرحلة الخارقة لقوانين الطبيعة ليس أمراً عزيز الحصول أو مستحيلاً، فإذا كان هذا بوسع الإنسان بحسب طاقاته المحدودة و هو الذي خلق ضعيفاً، فالله سبحانه أقدر عليه وعلى غيره من كل أحد و ما قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِه .

2 ﴿ وَمِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلْى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى ﴾ و هذه الجملة تعرب عن تحديد بدء السير و منتهاه، و أنه ابتدأ من المسجد الحرام و انتهى إلى المسجد الأقصى و هو بيت المقدس بقرينة قوله: ﴿ الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ و القصى البعد، وسمّي المسجد الأقصى به لكونه أبعد مسجد بالنسبة إلى مكان النبي و من معه من المخاطبين و هو مكّة التي فيها «المسجد الحرام».

و ذهب أكثر المفسّرين إلى أنّه أسري به من دار أم هاني أخت علي بن أبي طالب و زوجها هبيرة بن أبي لهب المخزومي، وكان (صلّى الله عليه وآله وسلّم) نائماً تلك الليلة في بيتها، و أنّ المراد بالمسجد الحرام هنا مكّة، و الحرم كلّها مسجد (١٠).

و قال بعضهم: إنَّما أُسري به من شعب أبي طالب.

و الوجه الأوّل هـ و الأوفق بظاهر الكتـاب و مع ذلك يمكن تصحيـ الوجهين الأخيرين بوجهين:

<sup>(</sup>١) تفسير المراغي: ج١٥، ص٤، بتصرّف يسير.

<sup>(</sup>٢)مجمع البيان: ج۶ ص٣٩٩.

الأول: إنّه لو كان في المكان الوسيع شيء معروف و متبرّك يطلق اسمه على جميع المكان، نظير ذلك، مسجد الشجرة حيث يطلق و يراد منه ذو الحليفة، و مشهد الإمام علي (عليه السلام) يطلق و يراد منه النجف برمّتها، إلى غير ذلك، و من الممكن أن يكون المراد من المسجد الحرام، الحرم كلّه بالملاك المذكور فيشمل مكّة و البيت الذي أسري منه النبي أو الشعب الذي كان النبي لاجئاً إليه يومذاك.

الثاني: أن يكون الإسراء قد حدث مرتين أحدهما من المسجد الحرام و الآخر من بيت أم هاني أو من الشعب، و يؤيد ذلك ما رواه الكليني أنه سأل أبو بصير أبا عبدالله (عليه السلام) فقال: جعلت فداك و كم عرج برسول الله؟ فقال: مرتين (١).

۶ ﴿ اللَّذِى بَارَكُنَا حَوْلَهُ ﴾ أي جعلنا البركة فيما حوله من الأشجار و الثمار و النبات و الأمن و الخصب حتى لايحتاجون إلى أن يجلب إليهم من موضع آخر. أضف إلى ذلك انه سبحانه جعله مقر الأنبياء و مهبط الملائكة ، فقد اجتمعت فيه بركات و خيرات الدين و الدنيا.

٧ - ﴿لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنا﴾ و الجملة متكفّلة ببيان الهدف من الإسراء و هو إراءة عجائب الآيات و غرائب الصنع، و منها إسراءه في ليلة واحدة من مكّة إلى المسجد الأقصى، و هي فترة قياسية خارقة للعادة.

فلو كان المسجد الأقصى منتهى سيره في ذلك الإسراء، فيكون المراد من الآيات التي أراه الله سبحانه إياها مجرّد ما رأته عيناه في طريقة إلى المسجد الأقصى و ما فيه من مقامات الأنبياء و قبورهم و آثارهم.

و أمّا إذا كان العروج إلى السماء متّصلاً بـذلك الإسراء فيتّسع نطاق الآيات، وفي السياق دلالة على عظمة هذه الآيات التي كشف له عنها الله سبحانه، وحيث أراه بعضها لا كلّها، و فيه تصريح بأنّ الهدف هو إراءة الآيات الكونية الباهرة ليرجع

<sup>(</sup>١)نور الثقلين: ج٣ ص٩٨.

النبي من إسرائه بصدر منشرح و قلب متفتّح قد انعكست فيه آيات العظمة و سبحات الجلال و الجمال، و أمّا ما يتخيّل من أنّ الهدف رؤية الله سبحانه فهو ممّا حاكته يد الدسّ و نسجته أغراض التزوير.

و في الأحاديث المروية عن أئمة أهل البيت تنديد بهذا الفكر النابي. روى الصدوق في علل الشرائع، عن ثابت بن دينار قال: سألت زين العابدين علي بن الحسين (عليه السلام) عن الله جلّ جلاله هل يوصف بمكان؟ فقال: تعالى عن ذلك، قلنا: فلم أسرى نبيّه إلى السماء؟ قال: ليريه ملكوت السماوات و ما فيها من عجائب صنعه و بدائع خلقه.

و في حديث آخر عن يونس بن عبد الرحمان، قال: قلت لأبي الحسن موسى ابن جعفر (عليهما السلام): لأيّ علّة عرج الله عزّ و جلّ نبيّه إلى السماء و منها إلى سدرة المنتهى، و منها إلى حجب النور، و خاطبه و ناجاه هناك ، و الله لايوصف بمكان؟ فقال عليه السلام: إنّ الله تبارك و تعالى لايوصف بمكان و لايجري عليه زمان، و لكنّه عزّ وجلّ أراد أن يشرّف ملائكته و سكّان سماواته و يكرمهم بمشاهدته و يريه من عجائب عظمته و يخبر به بعد هبوطه، و ليس ذلك على ما يقوله المشبّهون. سبحان الله و تعالى عمّا يشركون.

٨ - ﴿إِنَّهُ هُوَ السَمِيعُ العَلِيمُ ﴾ و هـذا تعليل لإراءة آياته، و معناه أنّه سميع
 لأقوال عباده، بصير بأفعالهم، يسمع أقوال من صدّقه أو كذّبه و يبصر أفعالهم.

#### عروجه إلى السماء

هذا كلّه حول إسرائه من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، و قد جاء في القرآن في سورة واحدة و هي سورة الإسراء، و أمّا عروجه إلى السماء فقد تكفّلت ببيانه سورة النجم، و إليك نصّ ما ورد بشأن ذلك فيها:

قال سبحانه: ﴿ وَ النَّجْمِ إِذَا هَوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَوَى \* وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى \* ذُو مِرَّة فَاسْتَوَى \* وَ هُوَ عَنِ الْهَوَى \* ذُو مِرَّة فَاسْتَوَى \* وَ هُوَ الْهَوَى \* ذُو مِرَّة فَاسْتَوَى \* وَ هُوَ بِالْأَفْتِ الْأَفْتِ الْأَفْتِ الْأَعْلَى \* ثُمَّ دَنَا فَتَكَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى \* فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ بِالْأَفْتِ الْأَعْلَى \* ثَا فَتُكَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى \* فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا كَذَبَ الفُوَّادُ مَا رَأَى \* أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى \*

﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى \* عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهَى \* عِنْدَهَا جَنَّةُ المَأْوَىٰ \* إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى \* عِنْدَهَا جَنَّةُ المَأْوَىٰ \* إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى \* لَقَدْ رَأَى مِنْ آياتِ رَبِّهِ السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى \* لَقَدْ رَأَى مِنْ آياتِ رَبِّهِ الكُبْرَى ﴾ (النجم/ ۱ \_ ۱۸)

والطائفة الأولى من الآيات راجعة إلى بدء الدعوة و لاتمتّ إلى حديث المعراج بصلة، وأمّا الطائفة الثانية فهي مصرّحة بمعراجه(صلّى الله عليه و آله وسلّم).

و لأجل الوقـوف على ما تهدف إليه الآيـات يحتّم علينا أن نفسّرهـا واحدة بعد الأخرى، فنقول:

١ ـ ﴿ وَ النَّجْمِ إِذَا هَوَى ﴾ . و هو حلف من الله بمخلوقه ، و المراد من الهوى سقوطه للغروب .

٢ - ﴿ مَا ضَلَ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَوَى ﴾ أي لم يخرج عن الصراط المستقيم، و المراد من الصاحب هو النبي، كما أنّ المراد من الغيّ هو الاعتقاد الفاسد، أي ما خرج النبي عن الطريق الموصل إلى الغاية المطلوبة ولم يخطئ في اعتقاده ورأيه.

٣ \_ ﴿ وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى ﴾ المراد بالهوى هـوى النفس و رأيها، و مقتضى ورود النفي على النطق هـو نفي الهـوى في مطلـق نطقه، إلا أنّ ذيله قرينة على أنّ المراد نفي سلطة الهوى في ما يدعوهم إلى الله .

٢ = ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ أي لاينطق فيما يدعوكه إلى الله عن هوى نفسه ورأيه و ليس ذلك إلاَّ وحياً يوحى إليه من الله تعالى .

٥ \_ ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوَىٰ﴾ المراد من شديد القوىٰ هو جبرئيل بقرينة قوله

سبحانه: ﴿ ذِى قُوَّةٍ عِنْدَ ذِى العَرْشِ مَكِينٍ ﴾ (التكوير/ ٢٠) و بذلك يضعف احتمال كون المراد هـ و الله سبحانه، و الضمير في «علّمه» يرجع إلى الصاحب، المراد منه النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و احتمال رجوعه إلى الوحي أو القرآن ضعيف السمارامه تقدير مفعول له مثل قولنا: «علّمه إيّاه» و هو خلاف الظاهر.

2- ﴿ فُو مِرَّةٍ فَاسْتَوَى ﴾ المرّة - بكسر الميم - الشدّة و حصافة العقل و الرأي، أي ذو حصافة في عقله و رأيه أو ذو شدّة في جنب الله، و احتمال كون المراد منه هو النبي يستلزم جعله صفة لـ «صاحبكم» و هو بعيد، بل هو صفة لشديد القوى الذي جاء بعده، و هو أيضاً دليل على أنّ المراد من شديد القوى هو جبرئيل. كما أنّ المراد من قولمه «فاستوى» إستقام على صورته الأصليّة التي خلق عليها، لأنّ جبرئيل كان ينزل على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في صور مختلفة، و لكنّه في بدء الدعوة ظهر له في صورته الأصليّة.

٧ - ﴿ وَ هُوَ بِالأُفُقِ الأَعْلَى ﴾ و الضمير يرجع إلى شديد القوى، و المراد منه جبرئيل، كما أنّ المسراد بالأفُق الأعلى ناحية المشرق من السماء، لأنّ المشرق مطلّ على المغرب و يحتمل أن يكون المراد أفق أعلى من السماء من غير اعتبار كونه شرقياً، و الجملة، هي جملة حالية من ضمير فاستوى.

٨ = ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ و الضميران راجعان إلى جبرئيل، و المراد من «الدنو» القرب كما أنّ المراد من التدلّي هو الاعتماد على جهة السفل مأخوذ من الدلو، و المراد قرب جبرئيل متدلّياً من الأفق الأعلى.

٩ - ﴿ فَكَانَ قَابَ قَـوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ ألقاب مقـدار الشيء، و القـوس معروف وهي آلـة الرمي، و المعنى قرب جبرئيل على حــ قد لم يبق بينه و بين النبـي إلا قدر قوسين أو أقل.

١٠ ﴿ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى﴾ و الضمير في كلا الفعلين يرجع إلى جبرئيل على نسق رجوع سائر الضمائر إليه. نعم الضمير في «عبده» يرجع إلى الله

سبحانه، و المعنى فأوحى جبرئيل إلى عبد الله ما أوحى.

و ربّما يحتمل رجوع الضمائر الثلاث إلى الله سبحانه، و المراد فـأوحى الله بتوسط جبرئيل إلى عبده، و هو و إن كان صحيحاً و لكنّه على خلاف السياق.

11 - ﴿ مَا كَذَبَ الفُؤَادُ مَا رَأَى ﴾ و الكذب كما يتصف به الكلام كذلك يطلق على خطأ القوة المدركة ، يقال: كذّبته عينه أي أخطأت في رؤيتها ، و نفي الكذب عن الفؤاد كناية عن تنزيهه عن الخطأ ، و المراد من الفؤاد فؤاد النبي ، و ضمير الفاعل في «ما رأى» راجع إلى الفؤاد ، و الرؤية رؤيته ، و لا إشكال في إسناد الرؤية إلى الفؤاد لأنّه يطلق على شهود النفس رؤيتها .

۱۲ - ﴿ أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ و هو توبيخ لهم على مماراتهم إيّاه، حيث إنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان يدّعي رؤية جبرئيل و هم يجادلونه في ما رآه و شاهده، و لامجال للمجادلة فيما شوهد بالحسّ و العيان.

إلى هنا تمت الطائفة الأولى من الآيات و الكلّ يهدف إلى استعراض قصّة بدء الدعوة أنّ جبرئيل الذي هو شديد القوى كان قد علّمه القرآن و رآه النبي و هو بالأفق الأعلى، و قد قرب من النبي متدلّياً إليه فلم يبق بينه و بين النبي إلاّ مسافة قوسين أو أدنى، و ليس هناك بحث عن رؤية النبي لله سبحانه كما لاصلة لهذه الآيات بحديث المعراج و عروجه إلى السماء.

#### و بالإمعان فيما ذكرنا تظهر أمور:

أ ـ إنّ الضمائر من قوله ﴿ عَلَّمَهُ ﴾ إلى قوله ﴿ إلَى عَبْدِه مَا أَوْحَى ﴾ كلّها يرجع إلى شديد القوى و المراد منه جبرائيل إلاّ الضمير في ﴿ إِلَى عَبْده ﴾ فإنّه يرجع إلى الله .

و على احتمال، يرجع الضميران في الفعلين ﴿ فَأَوْحَى ... مَا أَوْحَى ﴾ إلى الله سبحانه، و بعد ذلك لامعنى للاستدلال بهذه الآيات على أنّ النبي رأى ربه، و الاشتباه إنّما حصل من إرجاع الضمائر الثلاثة من قوله: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ إلى النبي

الأكرم و أنّ المراد دنا منه سبحانه و هو ممّا لايساعد عليه سياق الآيات .

ب إنّ الكاتب الإنگليزي «جان . ديون . بورت» فسّر قوله ﴿ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ بأنّ النبي استجاز ربّه للحضور عنده ، فقرب منه إلى حدّ لم يبق بينه و بين ربّه إلاّ قاب قوسين ، و هو غلط كما أوضحناه . أضف إلى ذلك : إنّ هذا القسم من الآيات لايمت إلى حديث المعراج بصلة ، و إنّما هو بصدد بيان حادثة بدء الدعوة و لم يكن هناك يومئذ معراج من النبيّ حتى يستأذن للحضور عند ربّه ، و منشأ الإشتباه مضافاً إلى ذلك هو إرجاع الضميرين في دنا فتدلّى إلى النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

ج - إنّ بعض المستشرقين يذكر في تفسير الآيات: إنّ النبي قرب من الله سبحانه حتى سمع صرير قلمه و وقف على أنّه سبحانه مهتم بصيانة حساب عباده، سمع صرير قلمه، ولم يرشخصه، كل ذلك خلط و خبط، يفعلون ذلك على الرغم من أنّهم غير متضلّعين في اللغة العربيّة و أساليبها و قواعدها و أسرارهاو في القرآن الكريم و إشاراته و نكاته، ثمّ يكتبون عن النبي و الإسلام و القرآن كل شيء دعتهم إليه أغراضهم، و لاعلم لهم بشيء منها إلا ما لايلتفت إليه.

إذا وقفت على مفاد الطائفة الأولى من الآيات نعرج بك على تفسير الطائفة الثانية التي وردت في معراج النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و إنّما جاءت بعد الطائفة الأولى لصلة تامّة بينهما و هو التركيز على أنّ النبي رأى جبرئيل على صورته الواقعيّة في كلتا المرحلتين، أولاهما بدء الدعوة حيث رآه بالأفق الأعلى، و ثانيهما عند المعراج إذ رآه عند سدرة المنتهى التي عندها جنة المأوى، و يؤكّد على أنّ الرؤية كانت رؤية صادقة غير خاطئة، فيركّز على صدق الرؤية في ضمن الطائفة الأولى بقوله: ﴿ مَا كَذَبَ الفُوّادُ مَا رَآى ﴾ و في ضمن الطائفة الثانية بقوله: ﴿ مَا كَذَبَ الفُوّادُ مَا رَآى ﴾ و في ضمن الطائفة الثانية بقوله: ﴿ مَا كَذَبَ الفُوّادُ مَا رَآى ﴾ و في ضمن الطائفة الثانية بقوله: ﴿ مَا زَاعَ البَصَرُ وَمَا طَغَى ﴾ و أنّ الرؤية واقعيّة غير مشوبة بالزيغ و الخطأ، ثمّ قال سبحانه:

١٣ ـ ﴿ وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ النزلة بناء مرة من النزول فمعناه نزول واحد، فتدلّ الآية على أنّ هذه قصّة رؤية في نزول آخر، و الآيات السابقة تحكي نزولاً آخر، و الأجل

ذلك قلنا إنّ الطائفتين تهدف كل منهما إلى قصّة خاصة، و ضمير الفاعل يرجع إلى النبي، و ضمير المفعول لجبرئيل و النزلة نزول جبرئيل إليه ليعرج به إلى السموات.

1۴ ـ ﴿عِنْدُ سِدْرَةِ المُنتَهَى ﴾ و هو ظرف للرؤية ، لا للنزلة و المراد برؤيته رؤيته و هـ و هـ و في صورته الأصلية ، و المعنى أنه نـ زل عليه نزلـ أخـرى ، و عـرج به إلـى السماوات ، و رآه النبي عند سدرة المنتهى و هو في صورته الأصلية ، و السدر شجر معروف و التاء للوحدة ، و المتنهى كأنه إسم مكان ، و لعلّ المراد به منتهى السماوات بدليل أنّ جنة المأوى عنده و الجنة في السماء ، فينتج إنّ سدرة المنتهى في السماء ، و أمّا كون الجنة في السماء فبدليل قـ ولـه : ﴿ وَ فِي السّماء و رَزْقُكُمْ وَ مَا تُوعَدُونَ ﴾ (الذاريات / ٢٢) و أمّا ما هو المراد من تلك الشجرة فليس في كلامه سبحانه ما يفسّره ، و يؤيّده قوله : ﴿ إِذْ يَغْشَى السّدْرَةَ مَا يَغْشَى ﴾ و سيوافيك تفسيره .

10 \_ ﴿عِنْدُهَا جَنَّةُ المَأْوَى ﴾ و المراد هي جنة الآخرة التي يأوى إليها المؤمنون. قال تعالى: ﴿فَلَهُمُ جَنَّاتُ المَاأُوَى نَرُولاً بِمَا كَانَوا يَعْمَلُونَ ﴾ (السجدة / ١٩). و هي أيضاً في السماء على ما دلّ عليه قوله: ﴿و في السماء رزقكم و ما توعدون ﴾ .

1۶ \_ ﴿إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى ﴾ غشيان الشيء الإحاطة به، و ما موصولة و المعنى إذ يحيط بالسدرة ما يحيط بها، و قد أبهم الله تعالى حقيقة تلك الشجرة كما أبهم ما يغشاها.

17 - ﴿ مَا زَاعَ البَصَرُ وَ مَا طَغَى ﴾ زيغ البصر إدراكه المبصر على غير ما هو عليه، و طغيانه إدراكه مالاحقيقة له، و المراد بالبصر بصر النبي، والمعنى أنه لم يبصر ما أبصره على غير صفته الحقيقة، و لاأبصر ما لاحقيقة له بل أبصر إبصاراً لايشوبه الخطأ.

و قال العلامة الطباطبائي: إنّ المراد بالإبصار رؤيته بقلبه لابجارحة العين، فإنّ المراد بهذا الإبصار ما يعنيه بقوله: ﴿ وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ المشير إلى مماثلة هذه

الرؤية لرؤية النزلة الأولى التي يقول فيها :﴿ مَا كَذَبَ الفُؤَادُ مَا رَآى ﴿ أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ (ان غير أنّه لامنافاة بين أن يراه بعينه و يراه بقلبه، فإنّ الرؤية بالجارحة وسيلة و الرؤية الحقيقية بالقلب.

۱۸ - ﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ آياتِ رَبِّهِ الكُبْرَى ﴾ فهو رأى بعض آيات ربته الكبرى، ورؤية الآيات نوع رؤية للذيها و لايمكن رؤية ذي الآية أعني ذاته المقدسة بلاتوسيط آية. قال سبحانه: ﴿ وَ لَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ إلى غير ذلك من الآيات المنكرة لإمكان وقوع الرؤية على ذاته عز و جلّ، و الإمعان في مجموع الآيات الواردة حول إسرائه وعروجه ينتهي بنا إلى عدّة أمور:

١- إنّه قد أسري بالنبي ليلاً على جهة القطع، و لكن هل كان عروجه في الليل أيضاً؟ ليس في الآيات شيء يدل على ذلك، فلو كان عروجه إلى السماوات متصلاً بإسرائه فيتحد معه زماناً.

٢ ـ إنّ النبي أسري و عرج بروحه و جسده و لم يكن ذلك رؤياً .

٣-بدأ الإسراء من المسجد الحرام أو مكّة المكرمة على ما مرّ ذكره، و أمّا مبدأ المعراج فلو كان متّصلاً بالإسراء فيكون مبدؤه من المسجد الأقصى.

۴ منتهى الإسراء هو المسجد الأقصى، و أمّا منتهى المعراج فهو منتهى السماوات كما يفيده قوله: ﴿عِنْدَ سِدْرَةِ المُنتَهَى﴾ أي رأى جبرئيل عند شجرة السدرة الواقعة في منتهى السماوات.

كان الغرض من الإسراء و المعراج إراءة الآيات كما يتضمّنه قوله:
 لنريه من آياتنا و قوله: ﴿ و لقد رأى من آيات ربّه الكبرى ﴾.

ع ـ إنّ النبي رآى جبرئيل بصورته الأصليّة مـرّتين، مرّة فـي بدء الدعـوة و مرّة في المعراج.

<sup>(</sup>١)الميزان: ج١٩ ص٣٢.

٧-قد دنا جبرئيل من النبي على حد لم يبق بينهما مسافة إلا مقدار قاب قوسين
 أو أدنى .

٨ ـ لم يكن هناك خطأ في تلك الرؤية ، فما أخطأ فؤاده وما زاغ بصره وماطغي .

كل ذلك ممّا تفيده الآيات و بقيت هنا عدّة أمور لم يرد في كلامه سبحانه ما يوضحه:

الف\_ما هو حقيقة شجرة السدرة؟

ب-بماذا غشى السدرة؟

ج ـ ما ذا أوحى إلى النبي في بدء الدعوة؟

فلابدّ في الوقوف على هذه الأُمور من الرجوع إلى الروايات.

ثمّ إنّ الروايات الواردة في الإسراء ومعراج النبي تنقسم جملتها عن أربعة أوجه :

أولاً: ما يقطع بصحتها لتواتر الأخبار به و لإحاطة العلم بصحته.

ثانياً: ما ورد في ذلك ممّا تجوّزه العقول و لاتـأباه الأصول، و نحن نجـوّزه ثمّ نقطع بأنّ ذلك كان في يقظته دون منامه .

ثالثاً: ما يكون ظاهره مخالفاً لبعض الأصول إلاّ أنّه يمكن تأويلها على وجه يوافق المعقول، فالأولى أن نؤوّله إلى ما يطابق الحق و الدليل.

رابعاً: ما لايصح ظاهره و لايمكن تأويله إلاّ بالتعسّف البعيد، فالأولى أن لانقبله.

أمّا الأوّل المقطوع به، فهو أنّه أسرى به.

و أمّا الثاني فمنه ما روي أنّه طاف في السماوات و رأى الأنبياء و العرش وسدرة المنتهي و الجنّة و النار و نحو ذلك. و أمّا الثالث فنحو ما روي أنّه رأى قوماً في الجنّة يتنعّمون فيهاو قـوماً في النار يعذّبون فيها، فيحمل على أنّه رأى صفتهم أو أسماءهم.

و أمّا الرابع فنحو ما روي أنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كلّم الله سبحانه جهرة و رآه و قعد معه على سريره و نحو ذلك ممّا يوجب ظاهره التشبيه، و الله سبحانه يتقدّس عن ذلك.

و كذلك ما روي أنّه شقّ بطنه و غسله، لأنّه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان طاهراً مطهّراً من كل سوء و عيب، و كيف يطهر القلب و ما فيه من الاعتقاد بالماء؟ (١)

\* \* \*

### استشارة قريش أحبار اليهود في أمر دعوة النبي:

كان النضر بن الحارث من شياطين قريش، و كان ممتن يؤذي رسول الله و ينصب له العداوة، و كان قد قدم الحيرة، و تعلّم بها أحاديث ملوك الفرس، و أحاديث رستم و إسبنديار، و كان يقول: أنا و الله يا معشر قريش أحسن حديثاً منه فأنا أحدّثكم أحسن من حديثه، ثمّ يحدّثهم عن ملوك فارس و رستم و إسبنديار، ثمّ يقول: بماذا محمد أحسن حديثاً منّي؟

و هو الذي نزل في حقّه قوله: ﴿ وَ مَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أَوْ قَالَ أُو قَالَ أُو عَالَ مَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أَوْ قَالَ أُو عَالَ مَنْ أَنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللهُ ... ﴾ (الأنعام/ ٩٣).

فلمّا قال ذلك النضر بن الحارث، بعثته قريش مع عقبة بن أبي معيط إلى أحبار يهود و قالوا لهما: سلاهم عن محمد، وصفا لهم صفته، و إخبراهم بقوله،

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج٣ ص٣٩٥ (طبع طهران).

فإنهم أهل الكتاب الأول و عندهم علم ليس عندنا من علم الأنبياء، فخرجا حتى قدما المدينة، فسألا أحبار يهود عن رسول الله و وصفا لهم أمره، و أخبراهم ببعض قوله، و قالا لهم: إنّكم أهل التوراة و قدجئناكم لتخبرونا عن صاحبنا هذا، فقال لهما أحبار يهود: سلوه عن ثلاث نامركم بهن، فإن أخبركم بهن فهو نبي مرسل، و إن لم يفعل فالرّجل متقوّل، سلوه عن فتية ذهبوا في الدهر الأوّل ما كان أمرهم؟ و أنّه قد كان لهم حديث عجب، و سلوه عن رجل طوّاف قد بلغ مشارق الأرض و مغاربها ما كان نبأه، و سلوه عن الروح ما هي، فإذا أخبركم بذلك فاتبعوه فإنه نبي، و إن لم يفعل فهو رجل متقوّل فاصنعوا في أمره ما بدا لكم، فأقبل النضر بن الحارث وعقبة ابن أبي معيط حتى قد ما مكة على قريش، و قالا: يا معشر قريش قدجئناكم بفصل ما بينكم و بين محمد، قد أخبرنا أحبار يهود أن نسأله عن أشياء آمرونا بها فإن أخبركم عنها فهو نبي وإن لم يفعل فالرجل متقوّل، فأروا فيه رأيكم.

فجاءوارسولالله و ذكروا الأسئلة حسبما تلقّوه من أحبار يهود، فوافاه الوحي في الموارد الثلاثة.

أمّا الفتية التي ذهبوا في الدهر الأوّل، فبيّنتها آيات من سورة الكهف مبتدئة من قوله: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الكَهْفِ وَ الرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَباً ... ﴾ و منتهية بقوله: ﴿ قُلِ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا لَهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَ أَسْمِعْ مَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيَّ وَ لَاَيْشِرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾ (الكهف/ ٢٤).

و أمّا الرجل الطوَّاف الذي قد بلغ مشارق الأرض و مغاربها، فنزل في حقّه آيات من سورة الكهف، مبتدئة بقوله: ﴿ وَ يَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِى القَرْنَينِ قُلْ سَأَتْلُوا عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ (الكهف/ ٨٣) و منتهية بقوله: ﴿ وَ تَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذٍ يَمُوجُ فِى بَعْضٍ وَ نُفِخَ فِى الصَّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعاً ﴾ (الكهف/ ٩٩).

و أمّا الروح فوافاهم الجواب بقوله: ﴿ وَ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السُّوحِ قَلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّى وَ مَا أُوتِيتُمْ مِنَ العِلْم إِلاَّ قَلِيلاً﴾ (الإسراء/ ٨٥). ثمّ إنّ النبي الأكرم لمّا قدم المدينة قالت أحبار اليهود: يا محمد أرأيت قولك ﴿ وَ مَا أُوتِيتُمْ مِنَ العِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ إيّانا تريد، أم قومك؟ قال: كلاّ، قالوا: فإنّك تتلو فيما جاءك: «إنّا قداُوتينا التوراة فيها بيان كلشيء» فقال رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم): «إنّها في علم الله قليل، و عندكم في ذلك ما يكفيكم لو أقمتموه». قال: فأنزل الله تعالى عليه فيما سألوه عنه من ذلك: ﴿ وَ لَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ فَانزل الله تعالى عليه فيما سألوه عنه من ذلك: ﴿ وَ لَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَفْلاَمٌ وَ البَحْرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللهِ إِنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ أي أنّ التوراة في هذا من علم الله قليل (۱).

هذا ما رَواه ابن هشام في سيرته، و لكن المروي عن الإمام الصادق(عليه السلام) يختلف معه في جهات:

الأولى: إنّ صريح ما ورد في السيرة هو أنّ قريشاً بعثوا إلى أحبار اليهود بالمدينة و المروي عنه(عليه السلام) أنّ قريشاً بعثوا إلى نجران.

الثانية: إنّ المبعوث على ما في السيرة شخصان، و لكن المرويّ عنه ثـلاثة أشخاص، و الثالث العاص بن وائل.

الثالثة: إنّ المسألة الثالثة على ما في السيرة هو السؤال عن الروح و المروي عنه هو قصّة موسى حين أمره الله عزّ وجلّ أن يتبع العالم و يتعلّم منه، فمن هو ذلك العالم وكيف تبعه و ما كانت قصّته معه؟

الرابعة: صريح السيرة أنّ السؤال كان عن ثلاث مسائل، والمؤرّق عنه أنّ السؤال كان عن وقل المؤرّق عنه أنّ السؤال كان عن وقل النّماعة، فإن السؤال كان عن وقل النّماعة، فإن السؤال كان عن وقل النّماعة، فإن السؤال كان عن وقل النّماعة لايعلمها إلاَّ الله (٢).

و يؤيّد كون السؤال عن أمر موسى باتباع العالم إنّ هذه المسائل الثلاث وردت

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة: ج١ ص٣٠٧و٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي: ج٢ ص٣١.

و على فرض التسليم بذلك فما هو المراد من الروح، فهل المراد هو روح الإنسان أو جبرئيل (روح الأميس) و الأقرب هو الثاني، و ذلك بقريسة كون السؤال هو من اليهود، فقدكان لهم عقيدة خاصة في جبرئيل و كانوا يسمّونه ملك العذاب، و لأجل ذلك كانوا ينصبون له العداء، و هم الذين يتهمونه بأنه خان حيث نقل النبوة من نسل إسرائيل إلى أولاد إسماعيل، و قداشتهر منهم قولهم «خان الأمين»، و في الوقت نفسه كانوا يظهرون المودة لميكائيل، و لأجل ذلك جاء الوحي مندداً بهم بقوله: ﴿ مَنْ كَانَ عَدُواً لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ مَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَمُسُلِهِ وَ مُلاَئِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَ هَدِينَ ﴾ (البقرة / ٩٧) و قال: ﴿ مَنْ كَانَ عَدُواً لِلّهِ وَ مَلاَئِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَ جُبْرِيلَ وَ مِيكالَ فَإِنَّ اللهَ عَدُق لِلْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة / ٩٨) و قال سبحانه: ﴿ فَزَلَ بِهِ الرُّوحُ وَ جَبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللهَ عَدُق لِلْكَافِرِينَ ﴾ (الشعراء / ٩٨) و قال سبحانه: ﴿ فَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ (الشعراء / ٩٨) و قال سبحانه: ﴿ فَزَلَ بِهِ الرُّوحُ النَّمِينَ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ (الشعراء / ٩٨) و قال سبحانه: ﴿ فَرَالَ بِهِ الرُّوحُ النَّهِ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ (الشعراء / ٩٨) و قال سبحانه: ﴿ فَرَالَ بِهِ الرُّوحُ اللهِ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ (الشعراء / ٩٨) و قال سبحانه: ﴿ فَرَالَ بِهِ الرُّوحُ اللهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ (الشعراء / ١٩٣) .

و وصفه بالأمين لرد اتهام اليهود إياه بالخيانة، و أنّه نقل النبوّة من نسل إسرائيل إلى أولاد إسماعيل، و أنّ قولهم اخان الأمين» افتراء على أمين الوحي.

كل ذلك يعرب عن أنّ اليهودكانوا يكنون العداء لجبرئيل أو يظهرونه له، و عند ذلك طرحوا هذا السؤال حتى يعلم لهم موقف النبي (مدّعي النبوة) من عدوهم (جبرئيل) فإن قام بذمّه، كان من أنصارهم، و إن مدحه، قاموا في وجهه، فنزل الوحي بأنّ الروح من أمر الله أي من مظاهر أمره سبحانه، فهو لايقوم بما يقوم إلا بأمر منه، فلو قام بإنزال البشارة فبأمره، و لو جاء بأمر العذاب و الإبادة فهو أيضاً من أمره و بذلك يعلم أنّ تفسير الروح بروح الإنسان بعيد عن البيئة التي طرح فيها السؤال، فإنّ البحث عن الروح و حقيقتها و حدوثها و قدمها يناسب البيئات الفلسفية لاغير.

<sup>(</sup>١)أعني قوله سبحانه: ﴿إِذْ قَـالَ مُوسَـى لَفْتَيْـهُ لَا أُبِـرِحَ حَتَى أَبِلَـغُ مَجْمَعُ البِحَـرِينَ أَو أَمْضَـى حقباً... ﴾(الكهف/ ٤٠-٨٢).

# وفد الحبشة إلى النبي عِنْ للاستطلاع على أمر الدعوة:

لمّا بلغ خبر رسول الله إلى الحبشة و هم نصارى، قدم منهم إلى مكّة عشرون رجلاً ليقفوا على حقيقة الأمر عن كثب، فوجدوا النبي في المسجد، فجلسوا إليه وكلّموه و سألوه، و رجال من قريش في أنديتهم حول الكعبة، فلمّا فرغوا من مسألة رسول الله عمّا أراد، و دعاهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى الله عزّ و جلّ و تلا عليهم القرآن، فلمّا سمعوا القرآن فاضت أعينهم من الدمع، ثمّ استجابوا لله و آمنوا بالنبيّ و صِدّقوه و عرفوا منه ما كان يوصف لهم في كتابهم من أمره، فلمّا قاموا عنها عترضهم أبوجهل بن هشام في نفر من قريش فقالوا لهم: خيّبكم الله من ركب بعثكم من ورائكم من أهل دينكم، ترتادون لهم لتأتوهم بخبر الرجل فلم تطمئن مجالسكم عنده حتى فارقتم دينكم، و صدّقتموه بما قال، مانعلم ركباً أحمق منكم، فقالوا لهم: سلام عليكم لانجاهلكم، لنا ما نحن عليه، و لكم ما أنتم عليه، لم نأل أنفسنا خيراً، و فيهم نزل قوله سبحانه:

﴿ اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يُؤْمِنُونَ \* وَإِذَا يُتُلَى عَلَيهِمْ قَالُوا آمَنَا بِهِ إِنّهُ الحَقُ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ \* أُولِئِكَ يُوْتَوْنَ أَجْرَهُمُ مَرَّتَينِ بِمَا صَبَرُوا وَيَهُ الحَقُ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ \* أُولِئِكَ يُوْتَوْنَ أَجْرَهُمُ مَرَّتَينِ بِمَا صَبَرُوا وَيَدُرَءُونَ بِالحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ وَ مِمَّا رَزَقْنَاهُمُ يُنْفِقُونَ \* وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَيَدُرَءُونَ بِالحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ وَ مِمَّا رَزَقْنَاهُمُ مُنْفِقُونَ \* وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَيَكُمُ مَا اللَّهُ وَالْمَالُولُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمَالُولُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالْمُولِ عَنْهُ اللَّهُ مِنَا لَكُونَاهُمُ مُا أَعْمَالُونَ \* وَإِذَا سَمِعُوا اللَّهُ مَا أَعْمَالُوا مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَعْمَالُولُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَ إِذَا سَمِعُوا اللَّهُ وَالْمُوا عَنْهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَعْمَالُولُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّوْلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعُلِقَ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلِينَ اللَّهُ اللَّهُ مُولِقُونَ الْمُعُلِقُ مَا اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُعْلِقًا اللَّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

إلى هنا تمّ الفراغ من بيان الحوادث المهمّة في الفترة الواقعة بين بعثته و هجرته و بقيت هناك عدّة حوادث يقف عليها من سبر التفاسير، فتركنا ذكرها روماً للإختصار.

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة، لابن هشام: ج١ ص٣٩٢، مجمع البيان: ج٢ ص٣٥٨، مع اختلاف يسير بين المصدرين.

## في رحاب الهجرة إلى يثرب

الهجرة في اللّغة هو الخروج من أرض إلى أرض (١) فلو ترك إنسان أرضاً وانتقل إلى أرضٍ أُخرى لغاية من الغايات، يقال إنّه هاجر، و لكنّها في مصطلح القرآن هو الإنتقال من أرض إلى أرض لغاية قدسية كحفظ الإيمان و التمكّن من إقامة الفرائض على وجه تكون قداسة الهدف مقوّماً لمفهوم المهاجرة إلى حدِّ استعمله النبيّ في ترك المحرّمات و نبذ المعاصي و إن لم يكن هناك انتقال من مكان إلى مكان، بل كان هناك انتقال الروح من العصيان إلى الطاعة. قال: «المهاجر من هجر ما حرّم الله علمه» (٢).

و الهجرة في مصطلح أهل السيرة و التاريخ و التفسير من المسلمين هو هجرة الرسول من موطنه إلى يثرب للتخلّص من مؤامرة قريبش على سجنه أو قتله أو نفيه. وليس الرسول بدعاً في ذلك فقد ذكر القرآن مهاجرة لفيف من الأنبياء.

فهذا هو إبراهيم الخليل لمّا أُلقي في النار، و نجّاه الله سبحانه غادر موطنه، قال سبحانه حاكياً قصّته:

﴿ قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي الجَحِيمِ \* فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداٍ فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ \* وَ قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي الجَحِيمِ \* فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداٍ فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ \* وَقَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَي الجَحِيمِ \* فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداٍ فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ \* وَقَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي الجَحِيمِ \* فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداٍ فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ \* وَقَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي الجَحِيمِ \* فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداٍ فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ \* وَقَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي الجَحِيمِ \* فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداٍ فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ \* وَقَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَي الجَعِيمِ فَي الجَعِيمِ \* فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداٍ فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ \* وَقَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَي الجَعِيمِ فَي الجَعِيمِ \* فَأَرَادُوا بِهِ كَيْدا إِنْ فَالْمُوا لَهُ مُنْ الْمُعْلِينَ \*

<sup>(</sup>١)لسان العرب: مادة « هجر».

<sup>(</sup>٢)جامع الأصول: ج١ ص١٥٤.

الصَّالِحِينَ﴾ (الصافّات/ ٩٧ ـ • ١٠) فنزل الخليل الأراضي المقدّسة و وهبه سبحانه إسحاق و يعقوب. قال تعالى:

﴿ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَ يَعْقُوبَ وَ كُلًّا جَعَلْنَا نَبِيّاً ﴾ (مريم/ ٢٩).

و هذا لوط و قد تبع إسراهيم و غادر موطنه كما يحكي عنه قوله سبحانه : ﴿فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَ قَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ (العنكبوت/ ٢۶).

و هذا موسى بن عمران فلمّا وقف على أنّ الملأ يأتمرون به ليقتلوه غادر أرض الفراعنة و نزل مدين. يقول سبحانه: ﴿ فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفاً يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِّنِي مِنَ الفَوْم الظَّالِمِينَ﴾ (القصص/ ٢١).

و أمّا النبيّ الأكرم فقد خرج في موسم الحج و لقيه فيه نفر من الخزرج فقال لهم: من أنتم؟ فقالوا: نفر من الخزرج، قال: أمن موالي يهود؟ قالوا: نعم. قال: أفلا تجلسون أكلّمكم؟ قالوا: بلى. فجلسوا معه فدعاهم إلى الله عزّ و جلّ و عرض عليهم الإسلام، و تلى عليهم القرآن. قال: و كان ممّا صنع الله بهم في الإسلام أنّ اليهود كانوا معهم في بلادهم، و كانوا أهل كتاب و علم، و كانوا هم أهل شرك وأصحاب أوثان، و كانوا قد غزوهم ببلادهم، و كانوا إذا كان بينهم شيء قالوا لهم: إنّ نبيّنا مبعوث الآن قد أظلّ زمانه نتبعه فنقتلكم معه قتل عاد و إرم، فلمّا كلّم رسول الله أولئك النفر و دعاهم إلى الله، قال بعضهم لبعض: يا قوم، تعلموا و الله إنّه النبيّ الذي توعدكم به اليهود، فلاتسبقنكم إليه. فأجابوه فيما دعاهم إليه بأن صدّقوه وقبلوا منه ما عرض عليهم من الإسلام، و قالوا: إنّا قد تركنا قومنا، و لاقوم بينهم من العداوة و الشر ما بينهم، فعسى أن يجمعهم الله بك، فستقدم عليهم، فندعوعم إلى أمرك، و تعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين، فإن يجمعهم الله عليه فلا أمرك، و تعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين، فإن يجمعهم الله عليه فلا رجل أعزّ منك.

ثمّ انصرفوا عن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) راجعين إلى بلادهم، وقد آمنوا و صدّقوا. فلمّا قدموا المدينة إلى قومهم ذكروا لهم رسول الله و دعوهم إلى الإسلام، حتّى فشا فيهم، فلم يبق دار من دور الأنصار إلا و فيه ذكر لرسول الله.

حتى إذا كان في العام المقبل و أتى الموسم من الخزرجيين اثنا عشر رجلاً بالعقبة، فبايعوا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على بيعة النساء (١٠) و ذلك قبل أن تفرض عليهم الحرب ...

يقول عبادة بن الصامت: فبايعنا على أن لانشرك بالله شيئاً و لانسرق و لانزني و لانقتل أولادنا ولاناتي ببهتان نفتريه من بين أيدينا و أرجلنا، و لانعصيه في معروف. و قال النبي : فإن وقيتم فلكم الجنة و إن خشيتم من ذلك شيئاً فأمركم إلى الله عز و جل إن شاء عذب و إن شاء غفر...

ثم إنّ النبي بعث إلى يشرب مصعب بن عمير ليعلّمهم القرآن، و ذلك باستدعاء أسعد بن زرارة \_ أحد رؤساء الخزرجيين \_، فصارت نتيجة ذلك أن وافي النبيّ في العقبة الثانية وفود من الخزرجيين و الأوسيين، فبايعوا النبيّ في الشعب ...

فتكلّم رسول الله، فتلا القرآن، و دعا إلى الله، و رغّب في الإسلام. ثـمّ قال أبايعكم على أن تمنعوني ممّا تمنعون منه نساءكم و أبناءكم...

فقام أبوالهيثم بن التيهان، و قال يا رسول الله: إنّ بيننا و بين الرجال حبالاً وإنّا قاطعوها فهل عسيت إن نحن فعلنا ذلك ثمّ أظهرك الله أن ترجع إلى قومك و تدعنا؟ قال: فتبسّم رسول الله ثمّ قال: بل الدم بالدم، و الهدم بالهدم (١) أنا منكم و أنتم منّى، أحارب من حاربتم، و أسالم من سالمتم ...

ثمّ قال: أخرجوا إليّ منكم اثنتي عشر نقيباً ليكونوا على قومهم بما فيهم،

<sup>(</sup>١) ذكر الله تعالى بيعة النساء في القرآن و قال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لاَيْشُرِكُنَ بِاللهِ شَيْئاً وَ لاَيَسْرِقْنَ وَ لاَيْزْنِينَ وَ لاَيَقْتُلُنَ أَوْلاَدُهُنَّ وَ لاَيْأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَنْ لاَيْشُرِكُنَ بِاللهِ شَيْئاً وَ لاَيَسْرِقْنَ وَ لاَيْزْنِينَ وَ لاَيْقَتُلُنَ أَوْلاَدُهُنَّ وَ لاَيْأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَ وَ لاَيْعُصِينَكَ في مَعشُرُوفٍ فَبَايِعْهِنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَّ الله إِنَّ الله غَفُورٌ أَيْدِيهِنَ وَ أَرْجُلِهِنَّ وَ لاَيْعُصِينَكَ في مَعشُرُوفٍ فَبَايِعْهِنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَّ الله إِنَّ الله غَفُورٌ وَيَعْمُ وَلَا لَهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلاَيْمُ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَيَعْمُونُ وَ السَعْفُورُ لَهُ اللهُ إِنَّا اللهُ عَلَى اللهُ وَاللَّهُ إِنْ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللَّهُ وَلَا اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ بَيْنَ بِيعَةَ النَّكُورُ وَالْمُضَامِينَ .

<sup>(</sup>٢)الهدم: الحرمة، أي ذمتي و حرمتي حرمتكم.

فأخرجوا منهم اثنّي عشر نقيباً تسعة من الخزرج و ثلاثة من الأوس ...

فلمّا انتشرت مبايعة الأوس و الخزرج لرسول الله، خافت قريش على نفسها خصوصاً بعد ما وقفوا على أنّ المعذّبين في مكّة أخذوا يهاجرون إلى يثرب، فأذعنوا أنّ النبيّ أيضاً سوف يخرج إليهم و يتّخذها مأوى لنفسهِ و أصحابه، و ليشنّ عليهم الحرب و ينكّلهم، فاجتمعوا...

قال ابن إسحاق: «فلمّا رأت قريش أنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد صارت له شيعة وأصحاب من غيرهم بغير بلدهم و رأوا خروج أصحابه من المهاجرين إليهم، عرفوا أنّهم قد نزلوا داراً، وأصابوا منهم منعة، فحذروا خروج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إليهم، و عرفوا أنّه قد أجمع لحربهم. فاجتمعوا له في دار الندوة و هي دار قصيّ بن كلاب التي كانت قريش لاتقضي أمراً إلاّ فيها، يتشاورون فيها ما يصنعون في أمر رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) حين خافوه ...

فتشاوروا فقال قائل منهم: إحبسوه في الحديد و اغلقوا عليه باباً، ثمّ تربّصوا به ما أصاب من الشعراء الذيبن كانوا قبله: زهيراً و النابغة حتّى يصيبه ما أصابهم، وقال قائل منهم: نخرجه من بين أظهرنا فننفيه من بلادنا، و قال أبوجهل بن هشام: أرى أن نأخذ من كل قبيلة فتى شابتاً جليداً نسيباً و سيطاً فينا، ثمّ نعطي كل فتى منهم سيفاً صارماً، ثمّ يعمدوا إليه فيضربوه بها ضربة رجل واحد، فيقتلوه فنستريح منه، فإنّهم إذا فعلوا ذلك تفرّق دمه في القبائل جميعاً، فلم يقدر بنوعبد مناف على حرب قومهم جميعاً، فرضوا منا بالعقل فعقلناه لهم، فتفرّق القوم على ذلك و هم مجمعون له، فأتى جبرئيل و قال: لاتبت هذه الليلة على فراشك الذي كنت تبيت عليه. قال: فلمّا كان عتمة من الليل إجتمعوا على بابه يرصدونه متى ينام فيثبون عليه، فلمّا رآى رسول الله مكانهم قال لعلي بن أبي طالب: نم على فراشي و تسبّح ببردي هذا الحضرمي الأخضر فنم فيه، فخرج عليهم رسول الله، و أخذ الله تعالى على أبصارهم عنه، وجعل القوم يتطلّعون فيرون علياً على الفراش متسجّياً ببرد رسول الله، فيقولون: عنه، وجعل القوم يتطلّعون فيرون علياً على الفراش متسجّياً ببرد رسول الله، فيقولون: و الله إنّ هذا لمحمد نائماً عليه برده، فلم يبرحوا كذلك، وحتى أصبحوا، فقام علي و الله إنّ هذا لمحمد نائماً عليه برده، فلم يبرحوا كذلك، وحتى أصبحوا، فقام علي

(رضي الله عنه) عن الفراش »(١)... فباء وا بالفشل وانصرفوا عن إيذاء على وقتله.

و إلى تلك المؤامرة يشير قوله سبحانه: ﴿ وَ إِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَو يُمْكُرُ بِكَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَمْكُرُ اللهُ وَ اللهُ خَيْرُ المَاكِرِينَ ﴾ (الأنفال/ ٣٠). و فيه تصريح بآرائهم الثلاثة التي أبدوا بها في الندوة، و أجمعوا على القتل.

أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عليّاً أن يتخلّف بعده بمكّة حتّى يؤدّي عن رسول الله الأمانة التي كانت عنده للناس، و ليس بمكّة أحد عنده شيء إلا وضعه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عند علي، فخرج رسول الله عامداً إلى غار بثور (۲) و بقى فيها ثلاثاً و استنفدت قريش طاقتها في الوقوف على محلّه، و جعلت مائة ناقة لمن يردّه إليها، فخرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مع دليله (عبدالله بن أرقط) و معهما أبوبكر فسلك بهما أسفل مكّة ثمّ مضىٰ على دليله (عبدالله بن أرقط) و معهما أبوبكر فسلك بهما أسفل مكّة ثمّ مضىٰ على الساحل حتّى عارض الطريق أسفل من عسفان حتى قدم قباء باثنتىٰ عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الأوّل يوم الإثنين، حتّى اشتدّ الضحى و كانت الشمس تعتدل (۳).

و إلى هجرته هذه و اختفائه في الغار و نزول نصرته سبحانه عليه يشير قوله سبحانه :

﴿ إِلاَّ تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِىَ اثْنَيْنِ إِذْهُمَا فِي الغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لِأَتَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَ أَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لِأَتَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَ أَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَ جَعَلَ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لِأَتَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَ أَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَ جَعَلَ كَلَيْهُ وَ أَيْدَهُ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة/ ٢٠).

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية ، لابن هشام: ج١ ص٢٦٨-٢٨٣.

<sup>(</sup>٢)جبل بأسفل مكّة.

<sup>(</sup>٣)السيرة النبويّة: ج١ ص٤٨٥\_٤٩٢.

و الضمير في قـوله: ﴿ أَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ ﴾ يرجع إلى النبـيّ بشهادة قوله: ﴿ وَ أَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا﴾. فما هي النكتة في افراد الضمير؟

روى البيهقي عن ابن عباس:كان رسول الله بمكّة فأمر بالهجرة و أنزل عليه: ﴿ وَ قُلْ رَبِّ أَذْخِلْنِي مُذْخَلَ لِي مِنْ لَـدُنْكَ صِدْقٍ وَ أَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَاجْعَلْ لِي مِنْ لَـدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً ﴾ (الإسراء/ ٨٠)(١).

و قد نقل غير واحد من المفسّرين: إنّ النبيّ لمّا بلغ في هجرته الجحفة تذكّر موطنه، فنزل عليه الوحي مبشّراً بـأنّه سوف يـرد إلى موطنه و يزوره، قال سبحـانه: ﴿ إِنَّ الَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ القُرْآنَ لَرَادُّكَ إِلَى مَعَاد﴾ (القصص/ ٨٥).

روى السيوطي: «لمّا خرج النبي من مكّة فبلغ الجحفة اشتاق إلى مكّة فأنزل الله: ﴿ إِنَّ الَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ القُرْآنَ لَرَادُّكَ إِلَى مَعَاد ﴾: إلى مكّة، وعن علي بن الحسين (عليه السلام) قال: كل القرآن مكّي أو مدني غير قوله: ﴿إنّ الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد ﴾ فإنها أنزلت على رسول الله بالجحفة حين خرج إلى المدينة فلاهي مكّية و لامدنية، وكل آية نزلت على رسول الله قبل الهجرة فهي مكيّة نزلت بمكة أو بغيرها من البلدان، وكل آية نزلت بالمدينة بعد الهجرة فإنّها مدنيّة نزلت بالمدينة أو بغيرها من البلدان، وكل آية نزلت بالمدينة بعد الهجرة فإنّها مدنيّة نزلت بالمدينة أو بغيرها من البلدان، وكال آية نزلت بالمدينة بعد الهجرة فإنّها مدنيّة نزلت بالمدينة أو بغيرها من البلدان، وكال آية نزلت بالمدينة بعد الهجرة فإنّها مدنيّة نزلت بالمدينة أو بغيرها من البلدان،

و قد أشار الذكر الحكيم إلى موطنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بقوله: ﴿ وَكَالِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكْنَاهُمْ فَلاَنَاصِرَ لَهُمْ ﴾ (محمد/ ١٣).

<sup>(</sup>١)دلائل النبوّة: ج٢ ص٥١٤، و أخـرجه الترمـذي في كتاب تفسيـر القرآن، باب تفسيـر سورة الإسراء الحديث ٣١٣٩.

<sup>(</sup>٢)المدر المنشور في التفسير بالمأثور: ج٥ ص١٣٩ و١٢٠، و مجمع البيان: ج٧ ص١٤٨ و٢٤٩ .

### قدومه على قباء

قدم النبي حسب ما يذكره ابن هشام قباء لاثنتي عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الأوّل يوم الإثنين حين اشتدّ الضحى و كانت الشمس تعتدل، و أقام علي بن أبي طالب بمكة ثلاث ليال و أيامها حتى أدّى عن رسول الله الودائع التي كانت لرسول الله عنده، حتى إذا فرغ منها لحق برسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

فأقام رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بـ «قباء» في بني أمر بن عوف يوم الإثنين و يوم الثلاثاء و يوم الأربعاء و يوم الخميس، و أسّس مسجده الذي أشير إليه في قوله سبحانه: ﴿ لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُوى مِنْ أَوَّلِ يَوْم أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ جِالٌ يُعْم أَنْ يَتَطَهّرُوا وَ اللهُ يُعِجبُ المُظَهِرينَ ﴾ (التوبة/ ١٠٨) (١٠).

# إطلالة على نشأة التاريخ الهجري

المشهور إنّ أوّل من أرّخ بالتاريخ الهجري هو عمر بن الخطاب. يقول اليعقوبي: «و فيها (سنة ١٤هـ) أرّخ عمر الكتب و أراد أن يكتب التاريخ منذ مولد رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ثمّ قال:من المبعث، فأشار عليه على بن أبي طالب (عليه السلام) أن يكتبه من الهجرة، فكتبه من الهجرة» (٢٠).

و روى الحاكم عن سعيد بن المسيب أنّه قال: جمع عمر الناس فسألهم من أيّ يوم يكتب التاريخ؟ فقال علي بن أبي طالب: من يوم هاجر رسول الله، و ترك أرض الشرك، ففعله عمر (رضي الله عنه)، هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه ٣٠).

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج٣ ص٧٧.

<sup>(</sup>٢)تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص١٣٥ (طبع النجف).

<sup>(</sup>٣) مستدرك الصحيحين، الحاكم: ج٣ ص١٢.

و يظهر من ابن كثير الدمشقي أنّ اليعقوبي و الحاكم لخّصا القصة و كانت هي أطول ممّا ذكراه. حيث نقل عن الواقدي أنّه قال:

«و في الربيع الأوّل من هذه السنة \_ أعني سنة ١٤ \_ كتب عمر بن الخطاب التاريخ و هو أوّل من كتبه .

و أضاف ابن كثير قائلاً: قد ذكرنا سببه في سيرة عمر، و ذلك أنّه رفع إلى عمر صكّ مكتوب لرجل على آخر بدين يحلّ عليه في شعبان، فقال: أي شعبان؟ أمن هذه السنة أم التي قبلها، أم التي بعدها؟ ثمّ جمع الناس فقال: ضعوا للناس شيئاً يعرفون فيه حلول ديونهم، فيقال: إنّهم أراد بعضهم أن يورّخوا كما تورّخ الفرس بملوكهم كلّما هلك ملك أرّخوا من تاريخ ولاية الذي بعده فكرهوا ذلك، و منهم من قال: أرّخوا بتاريخ الروم من زمان إسكندر فكرهوا ذلك، ولطوله أيضاً، وقال قائلون: أرّخوا من مولد رسول الله، وقال آخرون:من مبعثه (صلّى الله عليه وآله وسلّم)، و أشار علي بن أبي طالب و آخرون أن يؤرّخ من هجرته من مكنة إلى المدينة لظهوره لكل أحد، فإنّه أظهر من المولد و المبعث، فاستحسن ذلك عمر والصحابة، فأمر عمر أن يؤرّخ من هجرة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و أرّخوا من أوّل تلك السنة من مجرمها، و عند مالك رحمه الله عليه و آله و سلّم) إلى المدينة، و الجمهور السنة من ربيع الأوّل لقدومه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى المدينة، و الجمهور على أنّ أوّل السنة من المحرّم لأنّه أضبط لئلاً تختلف الشهور، فإنّ المحرّم أوّل السنة عليه و آله السبة الشهور، فإنّ المحرّم أوّل السنة الهلالية العربية (۱۰).

و لكن الجزم و الإذعان بصحّة هذه النقول مشكل، و الظاهر أنّ أوّل من أرّخ بالسنة الهجريّة، هـو النبيّ الأكرم حسب تضافر النصوص الموجودة في ثنايا الكتب و ماظفرنا عليه من النصوص تدلّ على كون التأريخ بالهجرة في زمن النبي و بعده.

<sup>(</sup>١)كذا في المصدر و الظاهر زيادة كلمة "عن".

<sup>(</sup>٢)البداية و النهاية: ج٧ ص٧٥و٧٤. طبع دار الكتب العلميّة.

 ١ - ما روي عن الزهري: إنّ رسول الله لمنا قدم المدينة مهاجراً أمر بالتاريخ فكتب في ربيع الأوّل(١).

٢ ـ ما رواه الحاكم و صحّحه عن عبد الله بن العباس أنّه قال: كان التاريخ في السنة التي قدم فيها رسول الله المدينة ، وفيها ولد عبد الله بن الزبير (١).

و دلالته على المقصود واضحة، لأنّه قال: «كان التاريخ في السنة» و لم يقل «من السنة».

٣- إنّ بعض الصحابة كانوا يعدّون بالأشهر من مهاجرة النبيّ (صلّى الله عليه وآله و سلّم) إلى أواسط السنة الخامسة، مثلاً أرّخوا تحويل القبلة على رأس سبعة عشر شهراً، و فرض رمضان على رأس ثمانية عشر شهراً من هجرة الرسول (").

4-ما رواه أبو نعيم عن عهد النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لسلمان الفارسي و هو مؤرّخ بسنة تسع للهجرة، و هو ينقل عن الحسين بن محمد بن عمرو الوثابي: إنّه رأى هذا السجل بشيراز بيد سبط لغسّان بن زاذان بن شاذويه بن ماهبنداز، و هو أخو سلمان، و هذا العهد بخط علي بن أبي طالب، مختوم بخاتم النبي، فنسخ منه ما صورته:

"بسم الله الرّحمن الرّحيم. هذا كتاب من محمد رسول الله \_ سأله سلمان وصية بأخيه ماهبنداز أهل بيته و عقبه ... » و في آخر العهد: "و كتب علي بن أبي طالب بأمر رسول الله في رجب سنة تسع من الهجرة، و حضره أبوبكر، و عمر، و عثمان، و طلحة، و الزبير، و عبد الرّحمان، و سعد، و سعيد، و سلمان، و أبوذر، وعمّار، و عيينة، و صهيب، و بلال، و المقداد، و جماعة آخرون من المؤمنين ».

<sup>(</sup>١)فتح الباري: ج٧ ص٧٠٨، و إرشاد الساري: ج۶ ص٣٣٣.

<sup>(</sup>٢)مستدرك الصحيحين، للحاكم النيسابوري: ج٣ ص١٣ و١٢.

<sup>(</sup>٣)تاريخ الخميس: ج١ ص٣٤٨، و من راجع الكتب المؤلّفة حول السيرة يجد ذلك بوضوح، فإنّ أكثر الحوادث في السنين الأولى بعد الهجرة مؤرّخة بالشهور.

و ذكره أيضاً أبو محمد بن حيّان عن بعض من عني بهذا الشأن: إنّ رهطاً من ولد أخي سلمان بشيراز زعيمهم رجل يقال له (غسّان) بن زاذان معهم هذا الكتاب بخط علي بن أبي طالب في يدغسان، مكتوب في أديم أبيض مختوم بخاتم النبي وخاتم أبي بكر و علي \_ رضي الله عنهما \_ على هذا العهد حرفاً بحرف إلا أنّه قال: وكتب على بن أبي طالب، و لم يذكر عيينة مع الجماعة (۱).

و نقل أيضاً عن أبي كثير بن عبدالرحمان بن عبد الله بن سلمان الفارسي، عن أبيه، عن جدّه أنّ النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أملى هذا الكتاب على علي بن أبي طالب رضي الله عنه : هذا مافادى محمد بن عبدالله رسول الله فدى سلمان الفارسي من عثمان بن الأشهل اليهودي، ثمّ القرظي بغرس ثلاثمائة نخلة و أربعين أوقية ذهب، فقد برئ محمد بن عبدالله رسول الله لثمن سلمان الفارسي، و ولاؤه لمحمد بن عبدالله رسول الله و أهل بيته فليس لأحد على سلمان سبيل. شهد على ذلك: أبوبكر الصديق و عمر بن الخطاب و علي بن أبي طالب ... و كتب علي بن أبي طالب يوم الإثنين في جمادى الأولى مهاجر محمد بن عبدالله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) (٢).

۵\_کتب خالد بن الولید لأهل دمشق: إنتي قد أمنتهم على دمائهم و أموالهم
 و کنائسهم ... و في آخره شهد أبو عبيدة بن الجرّاح و شرحبيل بن حسنة، و کتب سنة ۱۳ (۳).

إلى غير ذلك من النصوص التي جاء بها الفاضل المتتبّع السيّدِ جعفر مرتضى

<sup>(</sup>١)ذكر أخبار اصبهان: ج١ ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: جا ص٥٢، و الظاهر أنّ المراد من «المهاجر» هو عام الهجرة لامكانها، ويؤيّد ذلك: إنّ سلمان عرف الرسول إبّان قدومه بالمدينة و آمن و التحق به، و الظاهر أنّ توصيف أبي بكر بما في الرواية من تلاعب الرواة، حيث لم يكن يوم ذلك معروفاً به. لاحظ: السيرة النبويّة لابن هشام: ج١ ص٢١٨ و٢١٩.

<sup>(</sup>٣) الأموال لأبي عبيد الثقفي القاسم بن سلام، \_ ( المتوفّى ٢٢٢ ): ص٢٩٧ .

العاملي في مقاله في مجلة الهادي (۱) و هذا يعرب عن أنّ التاريخ بالهجرة كان قبل الخليفة ، و غاية ما يمكن تصحيح ما ورد بأنّ الخليفة أرّخ بالهجرة هو أنّ النبيّ أرّخ بالهجرة و لم يشتهر بين الناس لقلّة حاجاتهم إلى التاريخ ، فلمّا انتشر الإسلام خارج الجزيرة مسّت الحاجة إلى تاريخ الكتب و الرسائل الواردة من مختلف الأرجاء ، جمع الخليفة صحابة النبي وأشار الإمام بنفس مافعله رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) .

و ممّا يؤسف له أنّ المسلمين نسوا أمجادهم التاريخية و الحضارية التي كرّمهم الإسلام بها، فعادوا يؤرّخون كتبهم و رسائلهم بالتاريخ المسيحي، فكأنّهم ونسوا الله فأنساهم أنفسهم و قد رأيت بعيني رسالة لشيخ الأزهر الشيخ محمود عبد الحليم و قد أرّخها بالتاريخ المسيحي الميلادي و لم يذكر حتى في جنبه \_التاريخ الهجري، فإذا كان هذا حال شيخ الأزهر فما ظنّك بغيره؟

إذا كان ربّ البيت بالدّف مولعاً فشيمة أهل البيت كلّهم رقص

و من الواجب على المسلمين أن لايتنازلوا عن أقل شيء ممّا يرجع إلى تاريخهم و حضارتهم و دينهم، حتى أنّ ذكر التاريخ الميلادي جنب التاريخ الهجري نوع ترويج له و مماشاة مع الكفر، و لم يزل أعداء الدين يتآمرون على الإسلام و المسلمين بمسخ شخصيتهم الإسلامية و اقتلاع جذور مبادئها، وقدشهدنا في بلدنا العزيز إيران مثل ذلك عام ١٣٩٤ هـق. فقد قام طاغوت إيران بتبديل التاريخ الإسلامي إلى التاريخ «الشاهنشاهي» المجعول الذي لاسند له، و فرضه على الناس و عادت الرسائل و الكتب الرسمية تؤرّخ به، و كادت أن ترسّخ في القلوب لولا أن بدد الله شمله و أزال ملكه و حاق به العذاب و البلاء بانتصار الثورة الإسلامية عام ١٣٩٨هـ. ق ﴿ قُلْ جَاءَ الحَقُّ وَ زَهَقَ البَاطِلُ إِنَّ البَاطِلُ كَانَ زَهُوقاً ﴾ .

<sup>(</sup>١)العدد السادس من السنة الخامسة و هو مقال ممتع .

### نزول النبيّ بالمدينة:

خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يوم الجمعة من «قبا» فأدرك الجمعة في بني سالم بن عوف فكانت أوّل جمعة أقامها بالمدينة، و كان لايمر على قبيلة إلاّ قالوا: أقم عندنا، فيقول النبيّ خلّوا سبيلها (الناقة) فإنّها مأمورة، حتّى إذا أتت دار بني مالك بن النجّار، بركت ناقته على باب مسجده و هو مربد (۱) فنزل رسول الله فاحتمل أبو أيتوب رحله فوضعه في بيته، و سأل عن المربد لمن هو، فقال معاذبن عفراء: هو لسهل و سهيل ابني عمرو و هما يتيمان لبي و سارضيهما منه، فاتّخذه مسجداً، فأمر به رسول الله أن يبني مسجداً، و نزل رسول الله حتى بني مسجده و مسكنه، فعمل فيه رسول الله ليرغّب المسلمين في العمل فيه، فعمل فيه المهاجرون و الأنصار و دأبوا، فقال قائل من المسلمين:

لئن قعدنا و النبي يعمل لذاك منّا العمل المضلّل

و ممن ساهم في بناء المسجد عمّار بن ياسر و قد أثقلوه باللبن، فقال: يا رسول الله: قتلوني، يحمّلون عليّ مالا يحملون، قالت أمّ سلمة زوجة النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم): فرأيت رسول الله ينفض و فرته بيده و كان رجلاً جعداً، و هو يقول: ويح ابن سميّة ليسوا بالذين يقتلونك إنّما تقتلك الفئة الباغية.

و ارتجز علي بن أبي طالب(عليه السلام) يومئذ:

لايستوي من يعمّر المساجدا يدأب فيه قائمياً و قاعداً و من يرى عن الغبار حائداً

و قد كان بين أصحاب رسول الله من يستنكف العمل، فهذا الرجز من على (عليه السلام) كان بقصد التعريض به، و قد قال ابن إسحاق: إنّ المقصود به عثمان بن عفّان، و في المواهب اللدنية: إنّ المقصود عثمان بن مظعون.

<sup>(</sup>١)الموضع الذي يجفّف فيه التمر.

فأقام رسول الله بالمدينة إذ قدمها شهر ربيع الأوّل إلى صفر من السنة التالية حتّى بني له فيها مسجده و مساكنه، فلم يبق دار من دور الأنصار إلاّ أسلم أهلها إلاّ حيّ من الأوس، فإنّهم أقاموا على شركهم.

و لأجل استتباب الأمن، و إضفاء طابع الوحدة السياسية على القبائل التي تستوطن يثرب و ما جاورها كتب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كتاباً بين المهاجرين و الأنصار، وادع فيه اليهود وعاهدهم و أقرّهم على دينهم و أموالهم و شرط لهم و اشترط عليهم.

و قد نقل ابن هشام الكتاب برمّته و هو أوّل منشور سياسي أدلى به النبي إبّان نزوله بالمدينة .

و لم يكتف بذلك حتى آخى بين المهاجرين و الأنصار، فقال: تآخوا في الله أخوين أخوين، ثمّ أخذ بيد على بن أبي طالب، فقال: هذا أخي، فكان رسول الله سيّد المرسلين و إمام المتقين و رسول رب العالمين الذي ليس له نظير من العباد وعلى بن أبي طالب(عليه السلام) أخوين، و كان حمزة بن عبد المطلب أسد الله وأسد رسوله و عمّه و زيد بن حارثة مولى رسول الله أخوين، و إليه أوصى حمزة يوم أحد حين حضره القتال إن حدث به حادث الموت، فهكذا تآخى المهاجرون والأنصار أخوين أخوين.

فلمّا اطمأنّ رسول الله بالمدينة و التفّ حوله إخوانه من المهاجرين و اجتمع أمر الأنصار، استحكم أمر الإسلام، فقامت الصلاة و فرضت الزكاة و الصيام و قامت الحدود و فرض الحلال و الحرام، و شرع الآذان(١١).

و لمّا استحكمت شوكة المسلمين ظهرت من أحبار اليهود العداوة حسداً وضغناً و التحق بهم رجال من الأوس و الخزرج فتظاهروا بالإسلام، و نافِقوا في السرّ و كان هواهم مع اليهود.

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة: ج١ ص٤٩٢\_٥١٢.

و كان أحبار اليهود هم الذين يسألون رسول الله و يشاغبونه ليلبسوا الحقّ بالباطل، فكان القرآن ينزل فيهم فيما يسألون عنه .

و كان المجتمع اليهودي عبارة عن مجموع قبائل ثلاث:

١ ـ بني قينقاع .

٢ ـ بني النضير.

٣ ـ بني قريظة .

و كانت تلك القبائل مليئة بالأحبار و هم الذين شنوا حرب الاستنزاف الخفيّة على النبي، و استمدّوا ممّن اجتمع إليهم من منافقي الأنصار، وإليك استعراض ما بدر منهم من جدال على ضوء ما ورد في القرآن الكريم.

### مجادلة أهل الكتاب

كانت بيئة مكّة قاعدة للشرك و المشركين و لم يكن هناك حبر و لاراهب، بل و لايهودي و لانصراني إلا شرذمة قليلة لاتتجاوز عدد الأصابع من أمثال ورقة بن نوفل، و عثمان بن حويرث اللّذين تنصرا قبل الإسلام، و كانت قريش تغط في الكفر و الشرك إلا أناس قليل المقتفين أثر الخليل المسمّين بالأحناف(١).

إنّ ما ورد من الآيات حول جدال أهل الكتاب مع النبي، آيات مدنية تناثر ذكرها في السور الطوال كالبقرة و آل عمران و غيرهما .

كان الجدال محتدماً على قدم و ساق في الفترة التي كانت القبائل الثلاث مقيمة في المدينة، و بعد ما أزيلوا عنها أخمدت نار فتنتهم، و كان أكثر ما جادلوا فيه ما يرجع إلى النبي و علائمه في العهدين، و لسنا في هذا المقام بصدد نقل كل حوار

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة: ج١ ص٢٢٢\_٢٢٢.

ورد في القرآن الكريم سواء كانت راجعة إلى الأحبار و الرهبان أم إلى غيرهم، و إنما الهدف تبيين مادار بين النبي وبين أحبار اليهود في يشرب قبل إجلائهم و إبادتهم، وكان الكل في السنين الخمس الأولى إلى أوان حرب الخندق حيث استأصل نسل اليهود في المدينة و لم يبق منهم أحد إلا كعب القرظي (۱).

### تنبّؤ القرآن عن شدة عداوة اليهود:

تنبّأ القرآن الكريم عن قسوة اليهود و شدّة عدائهم كالمشركين بينما كان المسيحيون على خلاف ذلك، فكانوا أقرب الناس مودّة للّذين آمنوا، قال سبحانه: ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدُ النَّاسَ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا اليَهُودَ وَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا وَ لَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِللَّذِينَ آمَنُوا اليَّهُودَ وَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا وَ لَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِللَّذِينَ آمَنُوا اللَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ ذَلِيكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا لللَّذِينَ آمَنُولَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَىٰ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا للاَسْتَكْبِرُونَ \* وَ إِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَىٰ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا للاَسْتَكْبِرُونَ \* وَ إِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَىٰ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ مِمَّا عَرَفُوا مَنَ السَّعْمِ مِمَّا عَرَفُوا مَنَ السَّعْمِ مِمَّا عَرَفُوا مَنْ السَّعْفِقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَا فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (المائدة ٢٨ و٨٨) و لأجل ذلك نرى أنه لم يسلم من اليهود و لا من أحبارهم إلا أقل القليل، كعبد الله بن سلام و كعب الأحبار من الذين دستُوا بإسلامهم كثيراً من البدع اليهودية بين المسلمين، بينما نرى الأحبار من الذين دستُوا بإسلامه في ربوع الأراضي المسيحية، دخل المسيحيون أفواجاً في الإسلام وما ذلك إلا لأنه كان فيهم قسيسون و رهبان، مالوا إلى الحق و اعتنقوه وصدّقوا به فتبعهم غيرهم.

و هناك سبب آخر لتصلّب اليهود و عدم رضوخهم لدعوة الإسلام، يتمثّل في حرصهم على زينة الحياة و زبرجها و هو أكبر حجاب بين بصيرة الإنسان، و الحق الذي يجب أن يتبع، قال سبحانه:

<sup>(</sup>١)هو والد محمد بن كعب القرظي، القصاص الذي ملأت كتب التاريخ و التفسير قصصه، فتدبّر.

﴿ وَ لَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَ مِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْ يُعَمَّرُ وَ الله بَصِيلٌ بِما أَلْ يُعَمَّرُ وَ الله بَصِيلٌ بِما أَلْ يُعَمَّرُ وَ الله بَصِيلٌ بِما يَعْمَلُونَ ﴾ (البقرة/ ٩۶).

### الدعوة إلى أصل مشترك بين الشرائع السماوية:

إنّ التوحيد في العبادة هو الأصل المشترك الذي قام عليه صرح الشرائع السماوية، و من العجب انّ أهل الكتاب الذي يضفون على أنفسهم أنّهم من أنصار لواء التوحيد، قدانحرفوا عن هذا الأصل الأصيل، فعاد يتّخذ بعضهم بعضاً أرباباً من دون الله، فجاء الوحي يدعوهم إلى العودة إلى هذا الأصل، و الإنضواء تحت رايته الخفّاقة، قال سبحانه:

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوا إِلَى كَلِمَةٍ سَواءٍ بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللهَ وَلاَنُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَ لاَيَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْباباً مِنْ دُونِ اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ (آل عمران/ ٤٢).

و لأجل إيقاف القارئ على نماذج من إنحراف اليهود والنصارى عن هذا الأصل المشترك على أبعاده المختلفة (التوحيد في العبادة ـ التوحيد في الربوبية ...) نذكر بعض عقائدهم الخرافية حسبما ورد في القرآن الكريم.

### الاعتقاد بمبدأ البنوة للباري جلّ و علا:

و قد تمخض الانحراف عن أصل التوحيد، و بلغ الذروة حيث اتّخذوا لله ابناً باسم عزير و المسيح و هم يضاهئون بذلك قول الكافرين، و إليه الإشارة في قوله عزّ و جلّ : ﴿ وَ قَالَتِ اليَهُ وَ عُزَيْرٌ ابْنُ اللهِ وَ قَالَتِ النّصَارَى المسيحُ ابْنُ اللهِ ذِلْكِ قَوْلُهُمْ وَ جَلّ : ﴿ وَ قَالَتِ اليَهُ وَلُهُ مُ اللهُ أَنّى يُؤْفَكُونَ ﴾ (التوبة / ٣٠).

إنّ اليهود اليوم و إن كانت تنكر تلك النسبة و لاتدين بها ولكنّها كانت موجودة في عصر نزول القرآن، و لأجل ذلك لم تعترض اليهود على النبيّ الأكرم.

و المستفاد من الآية انّ الاعتقاد بمبدأ البنوة للباري جلّ و علا ذات خلفيّة تاريخيّة و لعلّ الآية تشير إلى عقيدة التثليث التي كانت تدين بها الهندوكية كما هو الظاهر من آثار الهتهم المجسّمة المثلّثة (۱).

و بما أنّ للتثليث دعامة راسخة في الديانة النصرانية أفاض القرآن القول فيه، يليق بنا الإسهابِ في تناول أطراف هذا الموضوع.

### ذاتية التوحيد و ظاهرة التثليث:

لقد تمثّلت ظاهرة التثليث في الديانة النصرانية عصر نزول القرآن في صور مختلفة تناولها القرآن الكريم بالذكر.

فتارة يقولون المسيح هو الله .

و أخرى يصرّحون بالثالوث المقدّس، و إنّ هناك ثلاث آلهاتٍ بإسم إله الأب، و إله الإبن، و روح القدس.

و ثالثة إنّ المسيح ابن الله .

و لعلّ الجميع تعبيرات متنوّعة عن حقيقة واحدة أو أنّها عبارة عن نظريّات مختلفة يتبنّي كلّ واحد منها طائفة منهم و إليك التوضيح.

#### أ\_المسيح هو الله:

يقول سبحانه حاكياً عنهم تلك العقيدة: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ

<sup>(</sup>١) لاحظ: الآثار الوثنية في الديانة النصرانية.

المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَ قَالَ المَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّى وَ رَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجَنَّةَ وَ مَأْوَاهُ النَّارُ وَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ ﴾ (المائدة/ ٧٧).

فالآية تعرب عن أنّ المسيح عند طائفة منهم هو الربّ الخالق، و بعبارة أخرى: إنّ الله اتّحد بالمسيح اتّحاد الـذات، فصارا شيئاً واحداً و صار الناسوت لاهوتاً(١).

و الذين يقولون من النصارى: إنّ الله هو المسيح ابن مريم هم اليعقوبية، و اللائق بهذا القول هو إنكار التثليث، و لكن لايخلو مذهب من مذاهب النصارى منه، و قد ردّ القرآن على ذلك الزعم بما نقله عن المسيح بأنّه قال: ﴿يَا يَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا رَبِّي وَ رَبَّكُمْ ... ﴾ فهو يدّل على أنّه عبد مثلهم كما أنّ قوله: ﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّة ﴾ يدلّ على أنّ من يجعل لله شريكاً في الوهيّد، فهو مشرك كافر، محرّم عليه الجنّة. و في هذا القول مزيد عناية بإبطال ما ينسبونه إلى مشرك كافر، محرّم عليه الجنة. و في هذا القول مزيد عناية بإبطال ما ينسبونه إلى المسيح من حديث التفدية و أنّه (عليه السلام) باختياره الصلب فدى بنفسه عنهم، فهم مغفور لهم، مرفوع عنهم التكاليف الإلهية، و مصيرهم إلى الجنّة ولايمسّون ناراً.

### ب - الله ثالث ثلاثة أو الثالوث المقدس:

و كان هناك قسم آخر من الانحراف عن خط التوحيد يتجسّد في القول بأنّ الله ثالث ثلاثة كما يحكيه قوله سبحانه :

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ ثَالِثُ ثَلاَثَةٍ وَ مَا مِنْ إِلَٰهٍ إِلاَّ إِلٰهٌ وَاحِدٌ وَ إِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمُ عَنَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (المائدة/ ٧٣) و القائل بهذه

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج٢ ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢)التبيان: ج٣ ص٥٨٧.

المقالة هم جمهور النصارى من الملكانية و اليعقوبية، و النسطورية و المقصود أنّه أحد الثلاثة: الأب و الإبن و روح القدس أي أنّه ينطبق على كل واحد من الثلاثة و هذا لازم قولهم: إنّ الأب إله، و الإبن إله، و الروح إله، و هو شلاثة و هو واحد، ويمثّلون لـذلك بقولهم: إنّ زيدبن عمرو إنسان فهناك أمور ثلاثة هي زيد، و ابن عمرو و الإنسان، و هناك أمر واحد و هو المنعوت بهذه النعوت.

و يلاحظ عليه: أنّ هذه الكثرة إن كانت حقيقية غير اعتبارية أوجبت الكثرة في المنعوت حقيقة ، و إنّ المنعوت إن كان واحداً حقيقة أوجب ذلك أن تكون الكثرة اعتبارية غير حقيقية ، فالجمع بين هذه الكثرة العددية و الوحدة العددية كما في المثال بحسب الحقيقة ممّا يستنكف العقل عن تعقّله.

و لأجل ذلك التجأ دعاة النصاري في الآونة الأخيرة إلى القول بأنّ مسألة التثليث من المسائل المأثورة من مذاهب الأسلاف وهي لاتخضع للموازين العلميّة (١٠).

و قد رد الذكر الحكيم على ذلك بقوله: ﴿ وَ مَا مِنْ إِلَهُ إِلاَّ إِلَهٌ وَاحِدٌ ... ﴾ ببيان أنّ الله سبحانه لايقبل بـذاته المتعالية ، الكثرة بوجه من الوجوه فهو تعالى ذاته واحد وإذا اتصف بصفاته الكريمة و أسمائه الحسنى لـم يزد ذلك على ذاته الواحدة شيئاً ، و لا الصفة إذا أضيفت إليها أورثت كثرة و تعدّداً ، فهو تعالى أحدي الذات لاينقسم لا في خارج و لافي وهم و لا في عقل .

و يستفاد من قوله: ﴿ وَ إِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيهُمْ بحكم الإتيان بلفظ (منهم) المشعرة بالتبعيض ... إنّ هناك طائفة لايعتقدون بالتثليث و لايقولون في المسيح إلاّ إنّه عبد الله و رسوله كما عليه مسيحية الحبشة بعضهم أو جلهم.

<sup>(</sup>١)الميزان: ج٢ ص٠٧.

### مشكلة الجمع بين التوحيد و التثليث:

إنّ المسيحيين يعتبرون أنفسهم موّحدين و إنّهم من المقتفين أثر التوحيد الذي جاءت به جميع الشرائع السماوية، و من جانب آخر يعتقدون بالتثليث اعتقاداً جازماً، و هذان لايجتمعان إلاّ أن يكون أحد الوصفين حقيقيّاً و الآخر مجازيّاً ولكنّهم ياللأسف يقولون بكونهما معاً حقيقيين، و لأجل ذلك أصبحت عندهم: ١ = ٣ و هو محال ببداهة العقل.

و القرآن الكريم ينسب التثليث إلى أقوام آخرين كانوا قبل المسيح و المسيحية و هؤلاء إنّما اتبعوا أولئك، و لعلّ الثالوث الهندي هو الأصل حيث يعتقدون بأنّ الإله الواحد له مظاهر ثلاثة: «برهما»: «الموجد»، و «فيشفو»: «الحافظ»، و «سيفا»: «المميت» فقد دان بتلك العقيدة المسيحيون بعد رفع المسيح آماداً متطاولة، ولمّا جاء المتأخّرون منهم و رأوا أنّ الوحدة الحقيقية لاتخضع للكثرة كذلك حاولوا أن يصحّحوه بوجهين:

الأوّل: تفكيك المسائل الدينية عن المسائل العلميّة و أنّ الدين فوق العلم وأن مسألة ١=٣ و إن كانت باطلة حسب القوانين الرياضية المسلّمة و لكنّ الدين قبلها و نحن نعتقد بها. و لكنّه عذر أقبح من ذنب فكيف نعتنق ديناً يتصادم مع أوضح الواضحات و أبده البديهيّات.

الثاني: إنّ المعادلة الرياضية السابقة ليست باطلة و ذلك لوجِود نظائرها في الخارج، فإنّ الشمس لها جرم و لها نور و لها حرارة و مع ذلك فهي شيء واحد.

و هذا الاستدلال يكشف عن جهل مطبق بحقيقة الوحدة المعتبرة في حقّه سبحان فإنّ المقصود منها في حقّه هو الوحدة الحقيقية التي لاكثرة فيها لاخارجاً ولاذهنا و لا وهما و أين هو من وحدة الشمس التي هي وحدة اعتبارية لاحقيقية حيث تتركّب من جرم و نور و حرارة و كل منها ينقسم إلى انقسامات.

و على كلّ تقدير فماذا يريدون من قبولهم (إنّه إله واحد) و في الوقيت نفسه

ثلاثة، فهل يريدون أنّ هناك أفراداً متميّزة و متشخّصة من الإله الصادق هو عليهم صدق الكليّ على الأفراد؟

أو يـريدون أنّ هنــاك فـرداً واحداً ذا أجــزاء و ليس لكــل واحــد منها استقــلال و لاتشخّص و إنّما يتشكّل الإله من تلك الأجزاء؟

فالفرض الأوّل يستلزم تعدّد الإله تعدّداً حقيقيّاً و هو لايجتمع مع التوحيد بحال من الحالات.

و الفرضَ الثاني لايخلو إمّا أن يكون كل واحد من هذه الأجزاء واجبة الوجود أو ممكنة، فعلى الأوّل تلزم منه كثرة الإله(واجب الوجود) و هم يدّعون الفرار منه.

و على الثاني يلـزم أن يكون واجب الوجود محتاجاً فـي تحقّقه و تشخّصه إلى أجزاء ممكنة و هو كما ترى .

و لأجل ذلك نرى أنّ الذكر الحكيم ينادي ببطلان التثليث بأيّ نحو يمكن أنّ يتصوّر بقوله: ﴿ يَا أَهُ لَ الْكِتَابِ لاَتَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَ لاَتَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلاَّ الحَقَّ إِنَّمَا المَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَ كَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَ رُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَ لاَتَقُولُوا ثَلاَثُهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا وَرُسُلِهِ وَ لاَتَقُولُوا ثَلاَثُةٌ انْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَا اللهُ إِللهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي الأَرْضِ وَ كَفَى بِاللهِ وَكِيلاً ﴾ (النساء/ ١٧١).

إنّ الآية تركّز على أنّ نسبة الالوهيّة إلى المسيح من آثار الغلوّ في حقه فلو تنزّه القوم عن هذا التمادي الفكري المفرط لوقفوا على سمة المثالية فيه و نفوا عنه مقام الالوهية.

# و الآية تصف المسيح بالصفات الخمس:

١ - عيسى ابن مريم ٢ - رسول الله ٣ - كلمته ٢ - ألقاها إلى مريم ٥ - روح منه.
 إنّ بعض هذه الصفات المسلمة في حقّ المسيح تشهد بعبوديّته و تنفي الوهيّته و إليك مزيد من التوضيح حولها:

١ - عيسى ابن مريم: وقد ورد في الذكر الحكيم ذكره عشر مرّات و بنوّته لمريم التي لاتنفك عن كونه جنيناً رضيعاً في المهد صبيّاً يافعاً و... لدليل واضح على بشريّته.

٢ ـ رسول الله: و معناه مبعوثه و مرسله و ليس نفسه.

٣ - كلمة الله: وقد أطلق القرآن لفظ الكلمة على المسيح كما أطلقه على جميع الموجودات الإمكانية وقال: ﴿قُلْ لَوْ كَانَ البَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِي لَنَفِدَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى ﴿ (الكهف/ ١٠٩).

و أمّا إطلاق الكلمة على الموجودات الإمكانية لأجل وجود التشابه بين الكلمة و الموجود الإمكاني فإنّ الكلمة تكشف عمّا يقوم في ذهن المتكلّم من المعاني فهكذا الموجودات الإمكانية عامّة، و خلقة المسيح على وجه الإعجاز خاصّة تكشف هي الأخرى عن علم و قدرة وسِيعين و كما ل لا متناه يكمن في ذاته سبحانه و لأجل ذلك يعد القرآن المسيح و جميع العوالم الإمكانية كلمات الله سبحانه.

۴ ـ ألقاها إلى مريم: إنّ الإلقاء إلى رحم الأم آية كونه مخلوقاً و قد ذكر تفصيله في سورة مريم، الآية 1۶ إلى ٣٥ و اختتمها بقوله: ﴿ ذَلِكَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الحَقِّ اللَّهِ عَيْدٍ يَمْتَرُونَ ﴾ (مريم/ ٣٢).
 اللَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ (مريم/ ٣٢).

٥ ـ و روح منه: إنّ هذا التعبير ربّما وقع دليلاً على تطرّق فكرة الالوهية في حقّ المسيح و هم يتخيّلون إنّ (منه) تبعيضية و لكنّها ابتدائية مثل قوله سبحانه: ﴿وَسَخَّرَلَكُمْ مَا فِي السَّمُواتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ ﴾ (الجاثية / ١٣) و المعنى انّ السموات و ما في الأرض جميعاً ناشئ منه و حاصل من عنده، و مبتدأ منه، فذوات الأشياء تبتدئ منه بإيجاده لها من غير مثال سابق و كذلك خواصها و آثارها. قال تعالى: ﴿اللهُ يَبُدَأُ النَّحَلُقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ (الروم / ١١).

أضف إلى ذلك ان ذلك التعبير لايفوق في حق آدم حيث قال: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَهَخُتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ (الحجر/ ٢٩).

فقد وصف آدم(عليه السلام) بلفظة «من روحي» و لم يقل أحد بأنّه جزء من الإله.

ثم إنّه سبحانه ختم تلك الصفات بقوله: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَ رُسُلِهِ وَ لاَتَقُولُوا ثَلاَثَةٌ اللَّهُ وَ الْآلَفُولُوا ثَلاَثَةٌ النَّهُوا خَيْراً لَكُمْ ﴾ .

### سمات العبودية في المسيح:

إنّ الذكر الحكيم يستدل على عبوديته بوجوه ثلاثة:

١ ـ كيفيّة خلق المسيح و أمّه.

٢ ـ طبيعة عيشهما في المجتمع.

٣\_تصريح المسيح بعبوديّته .

هذه هي الوجوه التي يستدل بها القرآن الكريم على عبوديّته، أمّا الأوّل فقد بسط الذكر الحكيم في تناولها في سورة مريم كما مرّ و هذه الآيات تلقي الضوء على كيفيّة خلقه إلى أن توّج بالرسالة فيقول سبحانه:

﴿ فَأَجَاءَهَا المَخَاضُ إِلَىٰ جِذْعِ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِى مِتُ قَبْلَ لَهٰذَا وَ كُنْتُ نَسِيّاً مَنْسَيّاً ﴾ إلى أن يقول: ﴿ ذَلِكَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ .

و لو تمسَّك الخصم على عدم بشريته بأنَّه ولد من غير أب فهو محجوج بخلقة آدم فقد خلق من غير أمّ و والد، قال سبحانه: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ اللهِ عَمران/ ٥٩).

و أمّا الشاني فيلمح إليه ما ورد بأنّ المسيح و أمّه كانا يعيشان شأنهما كشأن سائر بني آدم و لايحيدان عنهم قيد شعرة، قال سبحانه: ﴿مَا المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَ أُمَّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّعَامَ انْظُرُ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ

الآياتِ ثُمَّ انْظُرْ أَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ﴾ (المائدة/ ٧٥) فمن الممتنع أن يكون آكل الطعام إله العالمين.

و أمّا الثالث فيشير إليه قوله سبحانه: ﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ المَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً للهِ وَ لَا المَالَائِكَةُ المُقرَّبُونَ وَ مَن يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَ يَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْسُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً ﴾ (النساء/ ١٧٢).

و ليس بوسع إنسان أن ينكر عبادة المسيح و هي آية وجود المعبود له و هناك كلمة قيّمة للإمام الطاهر علي بن موسى الرضا في مناظرته مع الجاثليق، قال الإمام: يا نصراني والله إنّا لنؤمن بعيسى الذي آمن بمحمد و ما ننقم على عيسى شيئاً إلا ضعفه و قلّة صيامه و صلاته.

قال الجاثلية: أفسدت و الله علمك و ضعّفت أمرك و ما كنت أظن إلاّ انّك أعلم أهل الإسلام.

قال الرضا: وكيف ذلك؟

قال الجاثلية: من قولك إنّ عيسى كان ضعيفاً قليل الصيام و الصلاة وما أفطر عيسى يوم قط و ما نام بليل قط و ما زال صائم الدهر قائم الليل.

قال الرضا: فلمن كان يصوم و يصلّي؟

فخرس الجاثليق و انقطع (١)الحديث.

إنّ الذكر الحكيم يصرّح بـأنّ المسيح سوف يعترف يـوم البعثُ بعبوديّته على رؤوس الأشهاد و انّه لم يأمر قطّ الناس بعبادة نفسه :

﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِى وَ أُمِّى إِلْهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ عَالَكُ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِى نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الغُيُوبِ ﴿ (المائدة / ١١٤). تَعْلَمُ مَا فِى نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الغُيُوبِ ﴾ (المائدة / ١١٤).

<sup>(</sup>١)الاحتجاج: ج٢ ص٢٠٢و٢٠٠.

و قال عزّ اسمه حاكياً عنه : ﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَ رَبُّكُمْ وَ كُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ (المائدة/ ١١٧).

### ج ـ المسيح ابن الله:

قد طرأت أزمة حادة على خط التوحيد من قبل المشركين و اليهود و النّصارى بزعم وجود الآبن أو البنت لله سبحانه، فتارة جعلوا بينه وبين الجِنَّة نسباً، و أخرى اتّهموه بأنّه اتّخذ من الملائكة اناثاً، و ثالثة نسبوا إليه الولد بصورة مطلقة، و قد جاء الجميع في الذكر الحكيم مشفوعاً بالردّ و النقض:

١ - الجن: ﴿ وَ جَعَلُوا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ الجِنَّةِ نَسَباً ﴾ (الصافّات/ ١٥٨).

و أمّا ما هذا النسب، فيحتمل أن يكون المراد نسب البنوّة و الأبوّة و لأجل ذلك كان جماعة من العرب يعبدون الجن، كما ورد في قوله سبحانه: ﴿قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيْنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الجِنَّ ... ﴾ (سبأ/ ٢١).

٢ - الملائكة: ﴿ أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالبَنِينَ وَ اتَّخَذَ مِنَ المَلاَئِكَةِ إِنَاثُما إِنَّكُمْ لَتَقُولُونَ قَولاً عَظِيماً ﴾ (الإسراء/ ۴٠) و لأجل ذلك كان جماعة أيضاً من العرب تعبد الملائكة، و بما أنّهم كانوا يتخيّلون الملائكة على أنّهم خلقوا بصور جذّابة جميلة خالوهم اناثاً ، قال سبحانه: ﴿ وَ جَعَلُوا المَلاَئِكَةَ النَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمانِ إِنَاثًا ﴾ (الزخرف/ ١٩).

٣-المسيح: وقد اشتهر النصارى بأنهم جعلوا «المسيح» ابناً لله تعالى، وهذه الفكرة الخاطئة وإن لم تكن منحصرة فيهم، بل كان لليهود أيضاً مثل تلك الفكرة في حقّ «عزير» لكن النصارى أكثر اشتهاراً بهذه النسبة، غير نافين عن أنفسهم هذا العار، واليهود يؤولون الفكرة بأنّه ولد فخري لاحقيقي.

و القرآن الكريم يندّد بتلك الفكرة في غير واحد من الآيات مشيراً إلى براهين

عقلية محتاجة إلى التوضيح، و إليك نقل الآيات مع توضيح مضامينها:

١ \_ البقرة/ ١٤ ١ ـ ١١٧:

﴿ وَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ \* بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ \* بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ إِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ .

تريك هذه الآية كيف أنهم نسبوا إلى الله ولداً من غير فرق بين أن يكون الناسب يهودياً أو مسيحياً، و لكن الآيتين تتضمنان رداً لهذه النسبة، يستفاد من الإمعان في الجمل التالية:

١ \_ سبحانه . ٢ \_ بل له ما في السموات و الأرض كل له قانتون .

٣\_بديع السموات و الأرض. ٢\_و إذا قضي أمراً فإنّما يقول له كن فيكون.

و إليك شرح هذه الجمل التي يعد كل واحد منها بمثابة ردّ و نقـض للفكرة الخاطئة المصرّحة بالبنوّة لله عزّ و جلّ .

أ\_ «سبحانه»: وهذه الكلمة تفيد تنزيه الله سبحانه من كل نقص وعيب وشائنة، و الأجل ذلك يأتي هذا اللفظ في آية أُخرى بعد بيان تلك النسبة الخاطئة، قال تعالى: ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَداً سُبْحَانَهُ هُوَ الغَنِيُّ ﴾ (يونس/ ٤٨).

و اللفظة تفيد ان اتخاذ الولد نقص و عيب على الله تعالى، يجب تنزيهه عنه، و ذلك لأن اتخاذ الولد إمّا لغاية اشباع الغريزة الجنسية أو لأجل الاستعانة بالولد أيّام الهرم و الكهولة، أو لأجل ابقاء النسل و إدامته التي تعد نوع بسط وجود للشخصية، و الكل غير لائق بساحته سبحانه.

و يمكن أن يكون اللفظ مشيراً إلى أمر آخر و هو أنّ اتّخاذ الابن فرع التوالد و التناسل و هو من شؤون الموجودات المادية حيث ينتقل جزء من الأب إلى رحم الأم فتتحد نطفة الأب مع البويضة في رحم الأم فتخصّبها فينتج عن ذلك نشأة الجنين و أجل و أنبل من أن يكون جسماً أو جسمانيّاً.

## ب - ﴿ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾ :

إنّ هذه الجملة مشعرة ببرهان دامغ و هو أنّ كل ما في الكون قانت لله و خاضع لسلطته و مسخّر و مقهور له و من هذا شأنه لايتصوّر أن يكون له ولد و ذلك لأنّ الولد يكون مماثلاً للوالد، فكما هو واجب الوجود يكون الولد مشاطراً له في ذلك، و ما هو كذلك لايمكن أن يكون مقهوراً و مسخّراً لموجود من الموجودات.

### ج - ﴿ بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ ﴾ :

أي انه سبحانه خالق مبدع لهما و ما فيهما و المراد من الإبداع هو خلقهما بلامثال سابق و لامادة متقدّمة ، فيكون المجموع مسبوقاً بالعدم ، و ما هو كذلك كيف يمكن أن يكون ولداً لله سبحانه ؟ لما عرفت من أنّ الولد يماثل الوالد في الالوهية و وجوب الوجود ، و هو لايجتمع مع كون السموات و الأرض و ما فيهما مخلوقاً حادثاً مسبوقاً بالعدم .

## د - ﴿ وَ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ :

و هذه الآية تفيد أنّ سنة الله تبارك و تعالى في الإيجاد و الإنشاء و الخلق، و أنّه لو أراد إيجاد شيء فإنّه يوجد بلاتريت أو تلبّث، و لكنّ الولد إنّما يتكون من إلتقاء النطفتين في رحم الأم ثمّ يتكامل تدريجياً على امتداد أمد بعيد و هذا لايجتمع مع ما مرّ ذكره في السنة الحكيمة.

ثمّ إنّ العلاّمة الطباطبائي جعل الجمل الثلاث مشيرة إلى برهانين(لا إلى ثلاثة براهين كما أوضحناه) فقال:

إنّ قوله: ﴿ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ ... ﴾ يشتمل على برهانين ينفي كلّ منهما الولادة و تحقيق الولد منه سبحانه، فإنّ اتّخاذ الولد هو أن يجزّئ موجود طبيعي بعض أجزاء وجوده و يفصله عن نفسه فيصيره بتربية تدريجية فرداً من نوعه مماثلاً لنفسه، وهو سبحانه منزّه عن المثل بل كل شيء ممّا في السموات و الأرض مملوك له قائم الذات به قانت ذليل عنده ذلّة وجودية، فكيف يكون شيء من الأشياء ولداً له

مماثلاً نوعياً بالنسبة إليه؟ و هو سبحانه بديع السموات و الأرض، إنّما يخلق ما يخلق على غير مثال سابق فلايشبه شيء من خلقه خلقاً سابقاً و لايشبه فعله فعل غيره في التقليد و التشبيه و لا في التدريج و التوصّل بالأسباب إذا قضى أمراً فإنّما يقول له كن فيكون من غير مثال سابق و لاتدريج، فكيف يمكن أن ينسب إليه اتّخاذ الولد؟ و تحققه يحتاج إلى تربية و تدريج فقوله: ﴿ لَهُ مَا فِي السّماوَاتِ وَ الأرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾ برهان تام، و قوله: ﴿ بَدَيعُ السّماوَاتِ وَ الأرْضِ وَ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ برهان آخر تام (۱).

### ٢ ـ الأنعام/ ١٠٠ ـ ٢ ـ ٢ : ١

﴿ وَ جَعَلُوا لِلهِ شُرَكَاءَ الحِنَّ وَ خَلَقَهُمْ وَ خَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَ بَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (الأنعام/ ١٠٠).

﴿ بَدَيعُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَ لَـمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ وَ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (الأنعام/ ١٠١).

﴿ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لاَ إِلَـٰهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَـَىْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَ هُوَ عَلـَى كُلِّ شَىْءٍ وَكِيلٌ﴾(الأنعام/ ١٠٢).

و في هـذه الآيات إشارات إلى بطلان النظرية القائلة بكون الجن شركاء لله سبحانه و خرق بنين و بنات له بغير علم، و إليك بيانها :

أ - ﴿ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ : وقد مرّ توضيح تلك الجملة في القسم الأوّل من الآيات .

ب- ﴿ بَدِيعُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ ﴾: و قد تقدّم معناه أيضاً.

ج - ﴿ أَنَّى يَكُونُ لَـ هُ وَلَدٌ وَ لَمْ تَكُنْ لَـ هُ صَاحِبَةٌ ﴾ : و هذه الجملة تشير إلى أنّ إتّخاذ الإبن يستلزم اتّخاذ الزوجة و الله عنى يقع جزء من الزوج في رحم النوجة و الله

<sup>(</sup>١)الميزان: ج١ ص٢٤١.

سبحانه منزّه، عن أن تكون له زوجة.

د - ﴿ وَ خَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾: فإذا كان هو خالق كل شيء، و الكل مخلوق له فلا يتصوّر كون المخلوق ولداً، لأنّ الولد يشاطر الوالد في الطبيعة و النوعيّة فإذا كان سبحانه واجب الوجود لاستغنى عن العلّة و الخالق و لترفّع عن حيّز الإمكان، و المفروض خلافه.

#### ٣\_يونس/ ۶۸:

﴿ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَـداً سُبْحَانَهُ هُوَ الغَنِيُّ لَهُ مَا فيى السَّمْوَاتِ وَ مَا فِى الأَرْضِ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بِهَذَا أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَتَعْلَمُونَ ﴾ .

و هذه الآية تشتمل على مثل ما اشتملت عليه الآيات السابقة و إليك تفصيل جملها:

أ ﴿ شُبْحَانَهُ هُوَ الغَنِيُ ﴾ : وقد عرفت أنّ اتّخاذ الولد إمّا لغاية إشباع الغريزة الجنسية أو لاستعانة به في أيّام الكهولة أو لبسط نفوذ الشخصية، والله غني عن الجميع.

ب - ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ ﴾ : و فيه إشارة إلى أنّ كل ما في الكون مقهور و مسخّر فكيف يكون شيء منه ولداً له مع لزوم المماثلة بين الولد و الوالد.

ج - ﴿ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بِهَذَا أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لآتَعْلَمُونَ ﴾: و هو إشارة أخرى إلى أنّه إنّما تبنّوا هذه الفكرة تقليداً بـلا علم و برهـان، و قد تقدّم فـي الآيات السابقة (بغير علم سبحانه).

#### ۴\_الكهف/ ۴و٥:

﴿ وَ يُنْذِرَ الَّذِينَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَداً \* مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ وَ لا لِآبَائِهِمْ كَبُرَتْ كَلِمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلاّ كَذِباً ﴾ .

و في هذه الآية اكتفاء ببرهان واحد و هو أنّ القوم يتفوّهـون بذلك بلا علم لهم ولا لآبائهم.

#### ۵\_مریم/ ۳۵:

﴿ مَا كَانَ لِلهِ أَنْ يَتَّخِذَ مِنْ وَلَدٍ سُبْحَانَهُ إِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ و في الآية إشارة إلى برهانين: أحدهما قوله ﴿ سبحانه ﴾ و الثاني ﴿ إذا قضى ﴾ ، و قد مر تفسيرهما فلانعيد .

۶\_مریم/ ۸۸\_۹۵:

﴿ وَ قَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمٰنُ وَلَداً ﴾

﴿ لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْناً إِداً ﴾

﴿ تَكَادُ السَّمْوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَ تَنْشَقُّ الأَرْضُ وَتَخِرُّ الجِبَالُ هَدّاً ﴾

﴿ أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمٰنِ وَلَداً﴾

﴿ وَ مَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمٰنِ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً ﴾

﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمٰنِ عَبْداً ﴾

﴿ لَقَدْ أَخْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدّاً ﴾

﴿ وَ كُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ القِبَامَةِ فَرْداً ﴾

و قد ركّزت الآيات على برهانين :

أحدهما قولهُ: ﴿ وَ مَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمُنِ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً ﴾ و هذه الجملة واقعة مكان لفظة ﴿ سبحانه ﴾ في الآيات السابقة .

و ثانيهما قوله: ﴿إِنْ كُلَّ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمٰنِ عَبْداً ﴾ وهو يفيد نفس ما يفيده قوله: ﴿ بَلُ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ كُلَّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾ في الآيات السابقة، و المعنى بعد التطبيق واضح و محصّله أنّ من في الكون عبد

مسخّر لله سبحانه، و هو لايجتمع مع كون واحد منهم ولداً له ،لأنّه يقتضي المماثلة و المشاركة في الوجوب و الإستغناء عن العلّة مع أنّ المفروض كونه ممكناً.

٧ ـ الأنبياء/ ٢۶ و٢٧:

﴿ وَ قَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمٰنُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾

﴿ لَايَسْبِقُونَهُ بِالقَوْلِ وَ هُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ .

فلفظة ﴿ سُبْحَانَهُ ﴾ مشيرة إلى أنّ اتّخاذ الولـد ملازم للنقـص و العيب و هـو سبحانه منزّه عنه .

و قوله: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكُرَمُونَ ﴾ إشارة إلى ما مرّ من أنّ العبودية لاتجتمع مع البنوة لأنّ مقتضى البنوة المشاركة و المسانخة مع الوالد في الطبيعة، و المفروض وجوب وجود الوالد فيكون الولد واجباً و هو محال.

٨\_المؤمنون/ ٩١:

﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ وَ مَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلْهِ ﴾ ـ

و الآية تشير إلى أنّ اتّخاذ الـولد ينافي التوحيد و الوحدانية لأنّ الولد يجب أن يكون مماثلاً للوالد على نحو ما مـرّ ذكره و عندئذ يكـون إلهاً مثله، و المفـروض أنّه ليس معه إله.

٩ \_ الزمر/ ٢:

﴿ لَوْ أَزَادَ اللهُ أَنْ يَتَخِذَ وَلَداً الأَصْطَفَى مِمَّا يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَانَهُ هُوَ اللهُ الوَاحِدُ القَهَارُ﴾ القَهَارُ﴾

و في الآية إشارة إلى دحض تلك العقيدة المنحرفة بأمور ثلاثة:

أ\_﴿سُبْحَانَهُ﴾

ب\_ ﴿الْوَاحِدُ﴾. ج\_﴿الْقَهَّارُ﴾.

أمّا الأوّل:فدلالته على نفي البنوّة مثل الآيات السابقة.

و أمّا الثاني: أعني كونه واحداً، فهو يدلّ على نفي البنوّة لأنّ اتّخاذ الإبن يستلزم المماثلة بين الأب و الولد، فيلزم تعدّد الإله و واجب الوجود.

و أمّا الثالث:أعنى كونه قهّاراً و غيره مقهوراً عليه فدلالته مثل دلالة قوله: ﴿إِنَّ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَ الأرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمٰن عَبْداً ﴾ و قوله: ﴿بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾ و قوله: ﴿بَلْ عِبَادٌ مُكُورَهُونَ ﴾ و ذلك لأنّ اتّخاذ الإبن يستلزم أن يكون له مماثل من ذاته لأنّ الولد يماثل الوالد في النوعية و الطبيعة فيلزم أن يكون الولد واجب الوجود، و المفروض أنّه مقهور و مسخّر لله سبحانه.

و أنت إذا قارنت هذه الآيات بعضها ببعض لوقفت على أنّ الجميع في المادة و المعنى و كيفية الإستدلال مصبوب في قالب واحد بينها كمال الإئتلاف والتناسب، و العبارات الواردة في المقام و إن كانت مختلفة المواضع و لكنّ المؤدّى والمعنى واحد، و تلك الآيات نزلت على النبيّ في ظروف مختلفة و أجواء متباينة والنبيّ لم يزل بين كونه منهمكاً في الحرب،وهادئ البال في الصلح و السلم،ومع ذلك يتكلّم على نسق واحد مع كونه أمّياً لم يقرأ قطّ و لم يكتب. صدق الله العليّ العظيم حيث قال: ﴿ وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ خَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفاً كَثِيراً ﴾ (الشاء/ ٨٢).

#### قسمة ضيزي :

و من عجائب أمورهم أنّهم اتّخذوا لأنفسهم البنين و نسبوا إلى الله عزّ و جلّ الإناث من الملائكة، قال سبحانه: ﴿أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالبَيْيـنِ وَ اتَّخَذَ مِنَ المَلاَئِكَةِ إِنَاثًا﴾ (الإسراء/ ۴۰).

و قال تعالى: ﴿ أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخُلُقُ بَنَاتٍ وَ أَصْفَاكُمْ بِالبَيْنِ ﴾ (الزخرف/ ١٥). و قال تعالى: ﴿ أَلَكُ سُمُ السُذَّكُ سَرُ وَ لَكُ الْانْسُى \* تِلَ كَ إِذَا قِسْمَ تُ ضِيزَىٰ ﴾ (النجم/ ٢١-٢٢).

ثمّ إنّه سبحانه أبطل ادّعاءهم بكون الملائكة إناثاً و قال: ﴿ وَ جَعَلُوا المَلاَئِكَةَ السَّذِينَ هُمُ مِبَادُ السَّرَحُمنِ إِنائًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكُتبَ شَهادَتُهُمُ السَّذِينَ هُمُ عِبَادُ السَّرَحُمنِ إِنائًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكُتبَ شَهادَتُهُمُ أَلُونَ ﴾ (الزخرف/ ١٩) فكيف يدّعون ما لم يشهدوه؟!

إلى هنا تم حوار القرآن مع اليهود و النصارى في اتّخاذه سبحانه و لداً من الإنس و الجن و الملائكة، و قوة البرهان القرآني و إتقانه و تعاضد بعضه بعضاً يدلّ على أنّه وحي إلهي نزل به الروح الأمين على قلبه، و أنّى للإنسان الغارق في الحياة البدائية أن يأتي بمثل ذلك لولا كونه مسدّداً بالوحي، مؤيداً بالمدد الغيبي منه سبحانه.

و إليك بقية المناظرات الواردة في القرآن الكريم.

#### اليهود و نقض المواثيق و العهود

حطّ النبيّ الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) رحاله بالمدينة ، و التفّ حوله الأوس و الخزرج ، ففشى أمر الإسلام و شاع خبره و ذكره بين الناس و القبائل القاطنة بأطراف المدينة ، و كان ذلك بمثابة جرس إنذار لليهود ينبئ عن إقتراب أفول شوكتهم في المدينة و ماوالاها بل في شبه الجزيرة العربية برمّتها .

و كانت اليهود في سابق عهدها تفتخر على سائر الأمم بأنّها تقتفي أثر التوحيد و أنّ لهم كتاباً سماويّاً يجمع بين دفّتيه الأحكام الإلهية ، و لكنّ تلك المفخرة أوشكت أن تذهب أدراج الرياح بدعوة النبيّ الأكرم الناس كافّة إلى التوحيد الأصيل و نزول القرآن عليه ، فما كانت لهم بعد إذ ذاك ميزة يمتازون بها على العرب .

و كانت اليهود لفرط حبّهم للدنيا و زبرجها تمكّنوا من السيطرة على مقاليد أزمّة

إدارة التجارة، و كان وجود الشقة السحيقة بين الأوس و الخزرج، و النزاعات القبلية بينهما، خير معين للإنفراد بإدارة دفّة القوافل التجارية، غير أنّ تلك الأرضية التي فسحت لهم المجال لتسلّم زمام التجارة فيما مضي كادت تنعدم بالأخوة الإسلامية التي جاء بها الإسلام، فصار المتصارعان متصافيين متآخيين متآلفين في مقابل اليهود و أطماعهم.

كلّ ذلك صار سبباً لتحفيز اليهود لإثارة الشبهات حول رسالة الرسول الأكرم وبثّ السموم و تشوية معالم الرسالة الجديدة ليضعضعوا أركان الإيمان الفتي في قلوب المؤمنين بالإسلام، و قد غاب عن خلدهم أنّ سنة الله الحكيمة تتكفّل بنصر رسله. قال سبحانه:

﴿ إِنا لَنَنْصُرُ رُسُلَنا وَ اللَّذِينَ آمَنهُ اللَّهِ الحَياةِ اللَّهُ نَيا وَ يسَوْمَ يَقهُ وَمُ الأَشْهَادُ ﴾ (غافر/ ٥١).

و إليك نماذج من أسئلتهم و شبهاتهم التي أثاروها حول الرسالة النبويّة :

### ١ \_ إفشاء علائم النبوّة:

إنّ أوّل خطوة خطوها لأجل إيقاف مدّ الصحوة الدينية و الإيمان برسالة النبيّ الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) هو إصدار مرسوم يقضي بكتمان علائم نبوّته التي وردت في التوراة حتى لاتقع للمسلمين ذريعة يتمسّكون بها ضدّهم في عزوفهم عن قبول الدعوة، و هذا ما يحكي عنه الذكر الحكيم بقوله:

١ ﴿ وَ إِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا وَ إِذَا خَلاَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوا أَتُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (البقرة/ ٧٤).

و روي عن الإمام الباقر(عليه السلام) أنّه قال: كان قوم من اليهود ليسوا من المعاندين المتواطئين إذا لقوا المسلمين حدّثوهم بما في التوراة من صفة محمد(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فنهاهم كبراؤهم عن ذلك و قالوا: لاتخبروهم بما

في التوراة من صفة محمد(صلّى الله عليه و آله و سلّم) فيحاجّوكم به عند ربّكم (١).

ورد سبحانه عليهم بقوله: ﴿ أَوَلا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَ مَا يُعِلِنُونَ ﴾ (البقرة/ ٧٧) فالله سبحانه يحتج بكتابهم عليهم سواء تفوهوا بسمات النبيّ الأكرم المذكورة في التوراة أم لم يتفوّهوا بهاءعلى الرغم من أنّهم كانوا يستفتحون ويستنصرون على الأوس و الخزرج برسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قبل مبعثه فلمّا بعثه الله من بين العرب و لم يكن من بني إسرائيل، كفروا به و جحدوا ما كانوا يقولون فيه، فقال لهم معاذبن جبل و بشر بن البراء بن معرور: يا معشر اليهود اتقوا الله و أسلموا فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد و نحن أهل الشرك، و تصفونه و تذكرون أنه مبعوث، فقال سلام بن مشكم أخو بني النضير: ما جاءنا بشيء نعرفه وما هو بالذي كنّا نذكر لكم، فأنزل الله تعالى قوله:

﴿ وَ لَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَ كَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلْسَى السَّذِينَ كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَهُ اللهِ عَلْسَى السَّذِينَ كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَهُ اللهِ عَلْسَى الكَافِرِينَ ﴾ (البقرة/ ٨٩).

# ٢ \_ السؤال عن الروح الأمين:

إنّ نفراً من أحبار اليهود جاءوا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقالوا: يا محمداً أخبرنا عن أربع نسألك عنهن ، فإن فعلت ذلك اتّبعناك و صدّقناك و آمنا بك ، فقال لهم رسول الله: عليكم بذلك عهدالله وميثاقه لئن أنا أخبرتكم بذلك لتصدّقنني؟ قالوا: نعم، قال: فسألوا عمّا بدا لكم ...و ممّا سألوا عنه نوم النبيّ (صلّى الله عليه وآليه و سلّم) فقالوا: كيف نومك؟ فقال: تنام عيني و قلبي يقظان. قالوا: فأخبرنا عمّا حرّم إسرائيل على نفسه؟ قال: حرّم على نفسه لحوم الإبل و ألبانها، فصدّقوه في الإجابة عن هُذين السؤالين، ثمّ قالوا له: فأخبرنا عن الروح،

<sup>(</sup> ١)مجمع البيان: ج١ ص٢٨٥ (طبع بيروت).

قال: أنشدكم بالله و بأيّامه عند بني إسرائيل هل تعلمونه جبرئيل و هو الذي يأتيني؟ قالوا: اللّهم نعم، و لكنه يا محمد لنا عدة و هو ملك إنّما يأتي بالشدة و سفك الدماء و لولا ذلك لاتبعناك، فأنزل الله عزّ و جلّ فيهم: ﴿ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُواً لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ هُدى وَ بُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عَدُواً لِحِبْرِيلَ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ هُدى وَ بُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عَدُواً لِعَمَا بَعْنَ يَدَيْهِ وَ هُدى وَ بُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عَدُواً لِللهِ مَلَى وَ بُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عَدُواً لِللهِ عَلَى وَ بُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عَدُواً لِللهِ عَلَى وَ بُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عَدُواً لِللهِ عَلَى وَ بُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عَدُواً لِللهِ عَلَى وَمِيكَالَ فَاللهَ عَدَالًا لَهُ عَدَدُواً لِللهِ عَلَى اللهِ عَدَالًا لَهُ عَلَى اللهَ عَدَالًا فَاللهَ عَدَالًا فَاللهَ عَالَ اللهَ عَدَالًا لَهُ اللهَ عَدَالًا لِلْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة/ ٩٧ و٩٨)(١).

و ما ذكرنا من شأن النزول يؤيد ما ذكرناه سابقاً من أنّ المقصود من الروح في قوله سبحانه: ﴿ وَ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ﴾ (الإسراء/ ٨٥) هو الروح الأمين لا الروح الإنسانية، و أنّ ما أثير حولها في التفاسير المختلفة مبني على تفسير الروح بالروح الإنسانية و هو غير صحيح.

و على أي تقدير فنصب العداء لجبرئيل نصب للعداء له سبحانه ، لأنّ جبرئيل مأمور من جانبه و مبلّغ عنه هو و جميع الملائكة: ﴿لَاَيْعُصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (التحريم/ ۶).

# ٣\_إنكار نبوّة سليمان (عليه السلام):

إنّ رسول الله لمّا ذكر سليمان بن داود في المرسلين، قال بعض أحبارهم: ألا تعجبون من محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يزعم أنّ سليمان بن داود كان نبيّاً، و الله ما كان إلاّ ساحراً، فأنزل الله تعالى في ذلك: ﴿ وَ اتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشّياطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَ مَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَ لَكِنَ الشّياطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النّاسَ السّخرَ ﴾ (البقرة / ١٠٢) (٢).

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة: ج١ ص٥٤٣. مجمع البيان: ج٢ ص٣٢۴ (طبع بيروت).

<sup>(</sup>٢)السيرة النبوية: ج١ ص٥٤٠. مجمع البيان: ج٢ ص٣٣٦ (طبع بيروت).

## ۴ ـ كتابه إلى يهود خيبر:

كتب رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) إلى يهود خيبر بكتاب جاء فيه :

بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله صاحب موسى و أخيه والمصدّق لما جاء به موسى على أنّ الله قد قال لكم يا معشر أهل التوراة، و أنّكم لتجدون ذلك في كتابكم: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ في كتابكم: ﴿ مُحَمَّا مُنْنَهُمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ رُكَّعاً سُجَّداً يَبْنَغُونَ فَضلاً مِنَ اللهِ وَ رِضُواناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَ مَثْلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ النَّرُاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الكُفَّارَ وَعَدُ اللهُ الذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَعْفِرَةً وَ أَجْرًا عَظِيماً ﴾.

و إنّي انشدكم بالله ، و انشدكم بما أنزل عليكم و انشدكم بالذي أطعم من كان قبلكم من أسباطكم المنّ و السلوى ، و انشدكم باللذي أيبس البحر لآبائكم حتى أنجاهم من فرعون و عمله إلاّ أخبرتموني: هل تجدون فيما أنزل الله عليكم أن تؤمنوا بمحمد؟ فإن كنتم لاتجدوني ذلك في كتابكم فلاكره عليكم ﴿قَدْتَبَيَّنَ الرَّشْدُ مِنَ الغَيِّ فأدعوكم إلى الله و إلى نبيّه (۱).

# ٥ - إنكار أخذ الميثاق منهم:

إنّ أحد أحبار اليهود قال لرسول الله: يا محمد ما جئتنا بشيء نعرفه و ما أنزل الله عليك من آية بيّنة فنتّبعك لها، و قد كانوا ينكرون العهد الذي أخذه الأنبياء عليهم أن يؤمنوا بالنبي الأمي.

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية: ج١ ص٥٤٢\_٥٤٥.

و لفظة «كلّما» تفيد التكرّر فيقتضي تكرّر النقض منهم (١).

#### ٤ \_ الاقتراحات التعجيزية:

و قد كان اليهود قد تقدّموا باقتراحات تعجيزية على غرار ما بدر من المشركين فقد سألت العرب محمداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يأتيهم بالله فيروه جهرة، فنزل قوله سبحانه: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ وَ مَنْ يَتَبَدّلِ الكُفْرَ بِالإِيمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السّبِيلِ ﴾ (البقرة/ ١٠٨).

و قال رافع بن حريملة لرسول الله: يا محمد إن كنت رسولاً من الله كما تقول فقل لله فيكلمنا حتى نسمع كلامه، فنزل قوله سبحانه: ﴿وَ قَالَ اللَّذِينَ لاَيُعْلَمُونَ لَوْلاً يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيّنًا للهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيّنًا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيّنًا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ اللّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيّنًا اللهُ إِلَيْ يَعْلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

# ٧ ـ تنازع اليهود و النصارى عند الرسول على الله المنازع اليهود

لمّا قدم أهل نجران من النصارى على الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، فقال رافع بن أتتهم أحبار اليهود فتنازعوا عند رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، فقال رافع بن حريملة: ما أنتم على شيء ، و كفر بعيسى و بالإنجيل ، فقال رجل من أهل نجران من النصارى لليهود: ما أنتم على شيء ، وجحد نبوّة موسى و كفر بالتوراة ، فأنزل الله في ذلك قوله :

﴿ وَ قَالَتِ اليَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَىءٍ وَ قَالَتِ النَّصَارَىٰ لَيْسَتِ اليَهُودُ عَلَىٰ شَىءٍ وَ قَالَتِ النَّصَارَىٰ لَيْسَتِ اليَهُودُ عَلَىٰ شَىءٍ وَ هُمُ يَنْلُونَ الكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لاَيَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللهُ يَحْكُمُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَ هُمُ مَنْلُونَ الكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لاَيَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (البقرة / ١١٣).

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج١ ص٣٢٧.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبوية: ج١ ص٥٤٩.

فقوله سبحانه: ﴿ وَ هُمْ يَتُلُونَ الْكِتَابِ ﴾ إشارة إلى أنّ كلا من الفريقين يتلو في كتابه تصديق ما كفر به، أي كفر اليهود بعيسى بن مريم و عندهم التوراة فيما أخذ الله عليهم على لسان موسى بالتصديق بعيسى، و في الإنجيل ما جاء به عيسى (عليه السلام) من تصديق موسى (عليه السلام) و ما جاء به من التوراة من عندالله و كل يكفر بما في يد صاحبه.

و قوله سبحانه: ﴿كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لَايَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ﴾ إشارة إلى أنّ مشركي العرب الذين هم جهّال و ليس لهم كتاب، هكذا قالوا لمحمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و أصحابه: إنّهم ليسوا على شيء من الدين مثل ما قالت اليهود و النصارى بعضهم لبعض (۱).

و ربمًا بلغ تجاسرهم بساحة النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فطلبوا منه أن يقتدي بإحدى الشريعتين، قال ابن عباس: إنّ جماعة من اليه ود و نصارى نجران ذمّوا أهل الإسلام، كل فرقة تزعم أنّها أحق بدين الله من غيرها، فقالت اليهود: نبيّنا موسى أفضل الأنبياء و كتابنا التوراة أفضل الكتب، و قالت النصارى: نبيّنا عيسى أفضل الأنبياء و كتابنا الإنجيل أفضل الكتب و كل فريق منهما قالوا للمؤمنين كونوا على ديننا، فأنزل الله تعالى هذه الآية، و قيل: إنّ ابن صوريا قال لرسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): ما الهدى إلا ما نحن عليه فاتبعنا تهتد، و قالت النصارى مثل خلك، فأنزل الله هذه الآية. ﴿وَ قَالُوا كُونُوا هُوداً أَوْ نَصَارَى تَهَتَدُوا﴾.

فرد الله عليهم بقوله: ﴿ بِلَ مِلَةَ إِسْرَاهِيهَ حَنِيفًا وَ مَا كَانَ مِنِنَ اللهُ المُشِرِكِينَ ﴾ (البقرة/ ١٣٥).

### ٨ - التشبّث بالكلمات المتشابهة:

كان اليهود لايـألون جهداً في إثارة القـلاقل و الفتن و الاستهزاء بالنبـيّ إلى حدّ

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية: ج١ ص٥٤٩، و مجمع البيان: ج١ ص٣٥٩.

يصرّون على استعمال الكلمات المشتركة بين المعنى الحسن و المعنى القبيح.

فعلى سبيل المثال عندما كان النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يتحدّث كان المسلمون يطلبون منه التأنّي في التحدّث فيقولون: «راعنا» بمعنى أمهلنا مشتق من مادّة «رعى» فحرّفت اليهود هذه اللفظة ، فقالوا: يا محمد راعنا ، و هم يلحدون إلى الرعونة يريدون به النقيصة و الوقيعة و معناه «حمّقنا» ، و لأجل ذلك وافى الوحي و أمر أن يتركوا هذه الكلمة و يستعملوا مكانه «انظرنا» قال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا السَّذِينَ آمَنُوا لَا يَقُولُوا رَاعِنَا وَ قُولُوا انْظُرْنَا وَ اسْمَعُوا وَ لِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (البقرة / ١٠٢) .

و قال العلامة الطباطبائي في الآية نهي شديد عن قول: «راعنا»، و هذه الكلمة ذكرتها آية أخرى و بيّنت معناها في الجملة و هي قوله تعالى: ﴿مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الكَلِيمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَ يَقُولُونَ سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَ اسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَ رَاعِنَا لَيّاً بِالْسِنَتِهِمْ وَ طَعْناً فِي الدِّينِ ﴾ (النساء/ ۴۶).

و منه يعلم أنّ اليهود كانوا يريدون بقولهم للنبيّ (صلبّي الله عليه و آله و سلّم)؛ راعنا، نحواً من معنى قوله: ﴿اسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَع ﴾، و لذلك ورد النهي عن خطاب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بذلك و حينتذ ينطبق على ما نقل: إنّ المسلمين كانوا يخاطبون النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بذلك إذا ألقى إليهم كلاماً يقولون: «رَاعِنَا يَا رَسُولَ اللهِ » يريدون: أمهلنا و انظرنا حتّى نفهم ما تقول، و كانت اللفظة تفيد في لغة اليهود معنى الشتم، فاغتنم اليهود ذلك فكانوا يخاطبون النبيّ (صلّى الله عليه و آله وسلّم) بذلك ، يظهرون التأدّب معه و هم يريدون الشتم، و معناه عندهم: اسمع لاأسمعت، فنزل: ﴿ مِنَ النَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ عَنْ مَواضِعِهِ وَ يَقُولُونَ سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَ اسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَع وَ رَاعِنَا ... ﴾ و نهى الله المؤمنين عن الكلمة و أمرهم أن يقولوا ما في معناه و هو: انظرنا، فقال: ﴿ لاَ تَقُولُوا رَاعِنَا وَ قُولُوا انْظُرْنَا ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١)الميزان: ج١ ص٢٤٨.

#### ٩ \_ كتمان الحقائق:

سأل معاذبن جبل، و سعد بن معاذ، و خارجة بن زيد، نفراً من أحبار اليهود عن بعض ما في التوراة، فكتموهم و أبوا أن يخبروهم عنه، فأنزل الله تعالى فيهم : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ البَيِّنَاتِ وَ الهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللهُ وَ يَلْعَنُهُمُ اللاَّعِنُونَ ﴾ (البقرة/ ١٥٩) (١).

و لو أنّ أحبار اليهود مثل كعب بن الأشرف و كعب بن أسد و ابن صوريا وغيرهم من علماء النصارى بيّنوا للناس ما ورد في التوراة و الإنجيل من أوصافه (صلتى الله عليه و آله و سلم) لعم الإسلام شرق العالم و غربه و يا للأسف رجّحوا الاحتفاظ بمناصبهم على ثواب الآخرة.

# ١٠ ـ النبيّ الأكرم و بيت المدارس:

دخل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بيت المدارس (٢) على جماعة من اليهود فدعاهم إلى الله ، فقال لهم النعمان بن عمرو و الحارث بن زيد على أي دين أنت يا محمد؟ قال تعلى ملّة إبراهيم و دينه ، قال : فإنّ إبراهيم كان يهوديّاً . فقال لهما رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : فهلمّا إلى التوراة فهي بيننا و بينكم . فأبيا عليه ، فأنزل الله تعالى فيهما : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الكِتَابِ يُدْعُونَ إِلَى كِتَابِ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ قُلُم مَعْرِضُونَ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَنْ كِتَابِ اللهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ قُلُم مَعْرِضُونَ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَنْ كَتَابِ اللهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ قُلُم مَعْرِضُونَ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَنْ تَمَسّنا النسّارُ إِلاَّ أَيّاماً مَعندُوداتٍ وَ غَرَهمُ مُعْرِضُونَ \* ذَلِكَ بِأَنّهُمْ مَا كَانسُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (آل عمران/ ٢٣ و ٢٢) .

و قد رووا أنّ أحبار اليهود و نصاري نجران إجتمعوا عند رسول الله، فقالت الأحبار: ما كان إبراهيم إلا يهوديّاً، و قالت النصاري من أهل نجران: ما كان إبراهيم

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية: ج١ ص٥٥١.

<sup>(</sup>٢)بيت المدارس: هو بيت اليهود يتدارسون فيه كتابهم.

إلاّ نصرانياً، فأنزل الله عزّ و جلّ فيهم: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْرِلَتِ التَّوْرَاةُ وَ الإِنْجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ \* هَا أَنْتُمْ هَلُولاءِ حَاجَجْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَ اللهُ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ لاَتَعْلَمُونَ \* مَا كَانَ لِكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَ اللهُ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ لاَتَعْلَمُونَ \* مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيّاً وَ لاَنَصْرَانِيّاً وَلِكِنْ كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَ مَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ \* إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلنَّهِينَ \* إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلنَّهِ مِن المُشْرِكِينَ \* إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلنَّهِ مِن المُشْرِكِينَ \* إِنَّ أَوْلَى اللهُ وَمِن المُشْرِكِينَ \* إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلنَّهِ مِن المُشْرِكِينَ \* إِنَّ النَّهِ وَ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِينَ ﴾ (ال عمران/ 60 ـ 84)(۱).

إنّ ادّعاءهم بأنّ إبراهيم (عليه السلام) كان يهوديّاً أو نصرانيّاً نـابع عن جهلهم المطبق بحياة إبراهيم، فكيف يكون إبراهيم يهوديّاً أو نصرانيّاً و هو والد إسحاق الّذي هو والد يعقوب المعروف بيهودا فما ظنّك بكونه نصرانيّاً؟

### ١١ ـ الإيمان غدوة و الكفر عشيّة:

لمّا رأت اليهود أنّ الإسلام ينتشر شيئاً فشيئاً، حاولوا تشويه سمعته بالتظاهر بالإنتماء إلى الإسلام صباحاً و الخروج عنه عشية حتى يلبسوا على المسلمين دينهم ويصيروا مثلهم، فقال جماعة منهم: تعالوا نومن بما أنزل على محمد و أصحابه غدوة و نكفر به عشية حتى نلبس عليهم دينهم لعلّهم يصنعون كما نصنع و يرجعون عن دينه، فأنزل الله تعالى فيهم: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقِّ بِالْبَاطِلُ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* وَ قَالَتَ طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا بِاللّذِي اُنْزِلَ وَتَكْتُمُونَ الْحَقِّ وَ أَنْتُمْ مَعْلَمُونَ \* وَ قَالَتَ طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا إلاّ لِمَنْ تَبعَ عَلَى اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَنْ مَعْلَمُ مَنْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عِنْدَ رَبّكُمْ قُلْ دِينَكُمْ قُلْ إِنَّ اللّهُ دَى هُدَى اللهِ أَنْ يُؤْتَى أَحَدٌ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عِنْدَ رَبّكُمْ قُلْ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللهِ أَنْ يُؤْتَى أَحَدٌ مِثْلُ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عِنْدَ رَبّكُمْ قُلْ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللهِ أَنْ يُؤْتَى أَحَدٌ مِثْلُ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عَنْدَ رَبّكُمْ قُلْ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللهِ أَنْ يُؤْتَى أَحَدٌ مِثْلُ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عَنْدَ رَبّكُمْ قُلْ إِنَّ الْهُ ضَلَ بِيدِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (آل عمران/ ٧١ -٧٣).

# ١٢ \_ إِتَّهَام النبيِّ بأنَّه يُؤلِّهُ نفسه:

اجتمعت الأحبار من اليهود و النصاري من أهل نجران عند رسول الله(صلّى الله

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية: ج١ ص٥٥٣.

عليه و آله و سلم) فدعاهم إلى الإسلام، فقالوا: أتريد منّا يا محمد أن نعبدك كما تعبد النصارى عيسى بن مريم؟ و قال رجل من أهل نجران: أو ذاك تريد منّا يا محمد؟ و إليه تدعونا؟ فقال رسول الله: معاذ الله أن أعبد غير الله أو آمر بعبادة غيره فما بذلك بعثني الله و لا أمرني. فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهما: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ فَما بذلك بعثني الله و لا أمرني، فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهما: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِينَ الله و لا أمرني، فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهما: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِينَ الله و لا أمرني، فأن لِبَشَو وَ لِمَا كُنْتُ مُ تَذُرُسُونَ \* وَ لاَيَأْمَرُكُمْ أَنْ وَلَكِنَابَ وَ بِمَا كُنْتُ مُ تَذُرُسُونَ \* وَ لاَيَأْمَرُكُمْ أَنْ تُتَخِدُوا المسَلاَثِكَةَ وَ النّبِيِّانِ مَا كُنْتُ مُ الْمُسَلِمُونَ ﴾ (آل عمران/ ٧٩ و ٨٠).

و محصّل ما يستفاد من الآية إنّ البشر الذي آتاه الله تعالى الكتاب و الحكم والنبوّة كائناً من كان عيسى كان أم محمد إنّما يدعوكم إلى التلبّس بالإيمان و اليقين بما في الكتاب الذي تعلّمونه و تدرسونه من أصول المعارف الإلهية و الإتصاف بالملكات و الأخلاق الفاضلة التي يشتمل عليها و العمل بالصالحات حتى تنقطعوا بذلك إلى ربّكم و تكونوا به علماء ربّانيين.

ثم إنّ الربّاني منسوب إلى الرب، زيد عليه الألف و النون للدلالة على التفخيم كما يقال «لحياني» لكثير اللحية و نحو ذلك، فمعنى الربّاني شديد الإختصاص بالرب و كثير الإشتغال بعبوديّته و عبادته (۱).

## ١٣ \_ سعيهم للوقيعة بين الأنصار:

نزل النبيّ الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مدينة يشرب فوجد الأوس و الخزرج في شقاق، فآخى بينهما و جعل الجميع صفّاً واحداً في وجه اليهود، فشق ذلك على الكافرين فحاولوا جاهدين أن يشقّوا عرى وحدتهم بوسائل مختلفة، فمرّ شاس بن قيس و كان شيخاً عظيم الكفر، شديد الضغن على المسلمين، شديد

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية: ج١ ص٥٥٤، الميزان: ج٣ ص٢٧۶.

الحسد عليهم ــ على نفر من أصحاب رسول الله من الأوس و الخزرج، في مجلس قد جمعهم يتحدّثون فيه فغاظه ما رأي من ألفهم وجماعتهم، وصلاح ذات بينهم على الإسلام بعد الذي كان بينهم من العداوة في الجاهلية، و قال: قد اجتمع ملاً بني قيلة بهذا البلاد، لا و الله ما لنا معهم إذا اجتمع ملؤهم بها من قرار، فأمر فتي شابّاً من اليهود كان معهم، فقال:أعمد إليهم، فاجلس معهم ثمّ اذكر يوم بعاث و ما كان قبله و أنشدهم بعض ما كانوا تقوّلوا فيه من الأشعار، ففعل ذلك الشاب، فتكلّم القوم عند ذلك و تنازعوا و تفاخروا حتى تواثب رجلان من الحيّين ... فبلغ ذلك رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلّم) فخرج إليهم فيمن معه من أصحابه المهاجرين حتى جاءهم فقال: يا معشر المسلمين! الله الله! أبدعوي الجاهلية، و أنا بين أظهركم بعد أن هداكم الله لــــلإسلام و أكرمكم به و قطع بــه عنكم أمر الجاهلية، و استنقذكـــم به من الكفر، و ألَّف به بين قلـوبكم، فعرف القوم أنَّها نزعة من الشيطـان و كيد من عدوّهم فبكوا و عانق الرجال من الأوس و الخزرج بعضهم بعضاً ثمّ انصرفوا مع رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم)اسامعين مطيعيـن قد أطفـأ الله عنهم كيـد عدوَّ الله شاس بن قيس، فأنزل الله تعالى في شاس بن قيس و ما صنع: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَ اللهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ \* قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ مَنْ آمِنَ تَبْغُدُونَهَا عَبِوَجِاً وَ أَنْتُهُ شُهِدَاءُ وَ مِا اللهُ بِغَافِلِ عَمَا تَعْمَلُونَ﴾(آل عمران/ ٩٨ و٩٩)(١٠.

# ١٤ \_ الحط من شأن مَنْ آمن من اليهود:

قد سبق و أن عرفت أنّ اليهود كانوا و مازالوا أكثر تعصّباً لقوميتهم و دينهم و لأجل ذلك لم يدخل منهم في الإسلام إلا الأقل القليل مثل عبد الله بن سلام، و ثعلبة بن سعية، و أسيد بن سعية، و أسد بن عبيد و من أسلم من اليهود معهم، فخاف الملا من اليهود أن يدخل الإسلام في سائر البيوت، فنشروا بينهم: ما آمن بمحمد و لااتبعه إلا شرارنا و لو كانوا من أخيارنا ما تركوا دين آبائهم و ذهبوا إلى غيره،

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية: ج١ ص٥٥٥.

فأنزل الله تعالى في ذلك: ﴿لَيْسُوا سَوَاءً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَ هُمْ يَسْجُدُونَ﴾(آل عمران/ ١٦٣).

#### ١٥ - دعوة المسلمين إلى البخل:

كان الإسلام ينتشر صيته في الربوع و الآفاق بفضل ما كان يمتلكه من مبادئ سامية و قيم مثالية و إيثار معتنقيه النفس و النفيس، فشق ذلك على اليهود فحاولوا خداع المسلمين حتى يصدّوهم عن البذل في سبيل نصرة الدعوة المحمدية و خوّفوهم بحلول القحط.

قال ابن هشام: كان رجال من اليهود يأتون رجالاً من الأنصار يخالطونهم ينتصحون لهم من أصحاب رسول الله، فيقولون لهم: لاتنفقوا أموالكم فإنّنا نخشى عليكم الفقر في ذهابها و لاتسارعوا في النفقة فإنّكم لاتدرون على ما يكون، فأنزل الله فيهم: ﴿ اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَ يَأْمُرُونَ النّاسَ بِالبُخُلِ وَ يَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَ أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهَيناً ﴾ (النساء/ ٣٧).

### ١٤ \_ تفضيلهم الوثنية على الإسلام:

و في موقف اليهود هذا من قريش و تفضيلهم و ثنيّتهم على توحيد

محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم)،يقول الدكتور إسرائيل ولفنسون في كتابه (تاريخ اليهود في بلاد العرب):

"كان من واجب هؤلاء ألا يتورّطوا في مشل هذا الخطأ الفاحش و ألا يصرّحوا أمام زعماء قريش بأنّ عبادة الأصنام أفضل من التوحيد الإسلامي و لو أدّى بهم الأمر إلى عدم إجابة مطالبهم لأنّ بني إسرائيل الّذين كانوا مدّة قرون حاملي راية التوحيد في العالم بين الأمم الوثنية بإسم الآباء الأقدمين و الذين نكبوا بنكبات لاتحصى من تقتيل و إضطهاد بسبب إيمانهم باله واحد في عصور شتّى من الأدوار التاريخية ، كان من واجبهم أن يضحّوا بحياتهم و كل عزيز لديهم في سبيل أن يخذلوا المشركين ، هذا فضلاً عن أنّهم بإلتجائهم إلى عبدة الأصنام إنّما كانوا يحاربون أنفسهم و يناقضون تعاليم التوراة التي توصيهم بالنفور من أصحاب الأصنام و بالوقوف منهم موقف الخصومة "(۱).

# ١٧ \_ إِدَّعَاؤِهِم أُنَّهِم أُحْبَّاء الله و أصفياؤه:

أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) جماعة من اليهود فكلّموه و كلّمهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و دعاهم إلى الله و حذّرهم نقمته، فأنزل الله تعالى فيهم: ﴿ وَ قَالَ بَنِ الْيَهُودُ وَ النَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللهِ وَ أَجِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعلَّذُبُكُمْ بِنَاءُ مَنْ يَشَاءُ وَ للهِ مُلْكُ بِنَاءُ اللهِ وَ الزَّرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا وَ إِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾ (المائدة / ١٨).

### ۱۸ \_ إنكارهم نزول كتاب بعد موسى:

دعا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) اليهود إلى الإسلام و رغّبهم فيه، وحذّرهم غِيـرَ الله و عقوبته، فأبـوا عليه و كفروا بما جـاءهم به، فقال لهـم معاذ بن

<sup>(</sup>۱)السيرة النبوية: ج۱ ص۵۶۲، حياة محمد(صلتي الله عليه و آلبه و سلّم) لهيكل: ص٣٢٨\_٣٢٨.

جبل و سعد بن عبادة و عقبة بن وهب: يا معشر اليهود إتقو الله فوالله إنكم لتعلمون أنّه رسول الله و لقد كنتم تذكرونه لنا قبل مبعثه و تصفونه لنا بصفته، فقال بعضهم: ما قلنا لكم هذا قط و ما أنزل الله من كتاب بعد موسى و لاأرسل بشيراً و لانذيراً بعده، فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهما:

## ١٩ ـ رجوعهم إلى النبيّ في حكم الرجم:

إنّ أحبار اليهود إجتمعوا في بيت المدارس، حين قدم رسول الله المدينة وقد زنى رجل منهم بعد إحصانه بامرأة من اليهود قد أحصنت، فقالوا: إبعثوا بهذا الرجل و هذه المرأة إلى محمد فسلوه كيف الحكم فيهما، و ولوه الحكم عليهما فإن عمل فيهما بعمل من التجبيه فاتبعوه فإنما هو ملك و صدّقوه، و إن هو حكم فيهما بالرجم فإنّه نبي فاحذروه على ما في أيديكم أن يسلبكموه، فأتوه فقالوا: يا محمد! هذا رجل قد زنى بعد إحصانه بامرأة قد أحصنت فاحكم فيهما، فقد وليناك الحكم فيهما، فمشى رسول الله حتى أتى أحبارهم في بيت المدارس، فقال: يا معشر اليهود! أخرجوا إليّ علماؤكم، فأخرج له عبد الله بن صوريا و غيره، فقالوا: هؤلاء علماؤنا، و قالوا: إنّ عبدالله ابن صوريا أعلم من بقى بالتوراة، فخلي به رسول الله وكان غلاماً شابّاً من أحدثهم سناً، فألحّ رسول الله عليه المسألة و قال له: أنشدك الله و أذكّرك بأيّامه عند بني إسرائيل، هل تعلم أنّ الله حكم في من زنى بعد إحصانه بالرجم في التوراة؟

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية: ج١ ص٥٤٣-٥٥٤.

<sup>(</sup>٢)الجَلِد بحبل من ليف مطلي بقار ثـمّ تسوّد وجوههما، ثـمّ يحملان على حماريـن و تجعل وجوهها من قبل ادبار الحمارين.

قال: اللّهم نعم! أما والله يا أبا القاسم إنه ليعرفونك انّك لنبيّ مرسل و لكنّهم يحسدونك، فخرج رسول الله فأمر بهما فرجما في باب مسجده، ثمّ كفر بعد ذلك ابن صوريا و جحد نبوة رسول الله، فأنزل الله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَيحْزُنْكَ اللّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفِرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَناً بِأَفْوَاهِهِمْ وَ لَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ وَ مِنَ الَّذِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَمَنْ يُحرِّفُونَ الكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْم آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ وَ إِنْ لَنْ تُؤْتُوهُ فَاحْذَرُوا وَ مَنْ يُرِدِ اللهُ فِنْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ وَ إِنْ لَنْ تُؤْتُوهُ فَاحْذَرُوا وَ مَنْ يُرِدِ اللهُ فِنْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ يَقُولُونَ إِنْ أُولِيكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَطَهَّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي اللّهُ نِيْا خِرْيٌ وَ لَهُمْ فِي الآخِيرَةِ عَلَى اللّهِ شَيْئاً أُولِئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَطَهُرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي اللّهُ نِيْا خِرْيٌ وَ لَهُمْ فِي الآفِيمُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهِ مَنْ يَحْدُمُ بَيْنَهُمْ بَلْنَ يَطُولُونَ لِلسّحِتِ فَإِنْ جَاءُوكَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالقِسْطِ عَنْ فِي اللّهُ مِنْ اللّهُ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾ (المائدة / ٢١ و ٢٢).

و نقل ابن هشام عن ابن إسحاق: إنّه لما حكّموا رسول الله (صلّى الله عليه و الله و سلّم) فيهما، دعاهم بالتوراة و جلس حبر منهم يتلوها و قد وضع يده على آية الرجم، فضرب عبد الله بن سلام يد الحبر ثمّ قال: هذه يا نبيّ الله آية الرجم يأبى أن يتلوها عليك، فقال لهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلم): و يحكم يا معشر يهود! ما دعاكم إلى ترك حكم الله و هو بأيديكم؟ قال: «فقالوا أما و الله أنّه قد كان فينا يعمل به، حتّى زنى رجل منّا بعد إحصانه من بيوت الملوك و أهل الشرف فمنعه الملك من الرّجم ثمّ زنى رجل بعده فأراد أن يرجمه فقالوا: لا و الله حتّى ترجم فلاناً! فلمّا قالوا له ذلك إجتمعوا فأصلحوا أمرهم على التجبيه و أماتوا ذكر الرجم، و العمل فلمّا قال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): فأنا أوّل من أحيا أمر الله وكتابه و عمل به، ثمّ أمر بهما فرجما عند باب مسجده، قال عبد الله بن عمر: فكنت فيمن رجمهما (۱).

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية: ج١ ص٥۶۶.

#### ٢٠ ـ ظلمهم في الديّة:

كانت قبيلة بني النضير يؤدّون الديّة كاملة وبنو قريظة كانوا يؤدّون نصف الدية فتحاكموا في ذلك إلى رسول الله، فنزل قوله سبحانه: ﴿ وَ إِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالقِسْطِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾ (المائدة/ ٤٢).

فحملهم رسول الله على الحق ذلك و جعل الديّة سواء.

### ٢١ ـ قصدهم الفتنة برسول الله عَيْنُ :

قال جماعة من اليهود: اذهبوا بنا إلى محمد لعلّنا نفتنه عن دينه فإنّما هو بشر، فأتوه فقالوا له: "يا محمد إنّك قد عرفت انّا أحبار اليهود وأشرافهم و سادتهم و إنّا إن إتبعناك إتبعتك اليهود و لم يخالفنا و إنّ بيننا و بين بعض قومنا خصومة أفنحاكمهم إليك فتقضي لنا عليهم و نومن بك و نصدّقك؟ فأبى ذلك رسول الله، فأنزل الله فيهم: ﴿وَ أَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَ لاَتَبّعُ أَهْوَاءَهُمُ وَ احْذَرُهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إليْكَ فَإِنْ تَولّوا فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَ إِنّا كِثِيراً مِنَ النّهِ إليّك فَإِنْ تَولّوا فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَ إِنّا كَثِيراً مِنَ النّهِ عُكْماً لِقَومٍ كَثِيراً مِنَ النّاسِ لَفَاسِقُونَ \* أَفَحُكُمَ الجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَ مَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْماً لِقُومٍ يُوتُونَ فَ مَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْماً لِقُومٍ يُوقِنُونَ ﴾ (المائدة/ ٤٩ و٥٠).

#### ٢٢ \_ إنكار نبوّة المسيح:

مناصبة اليهود العداء للمسيحيين لها جذور متأصّلة في التاريخ فمذ أعلن المسيح بنبوته و رسالته قامت اليهود في وجهه و أنكروا رسالته، يقول سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرائِيلَ إِنِّي رُسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَاةِ وَ مُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالبَيِّنَاتِ قَالُوا هِذِا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (الصف/ ۶).

نعم نرى اليوم تحالف اليهود مع المسيحيين لضمان المصالح المشتركة التي

على رأسها و أهمها القضاء على الإسلام و إبعاده عن المجتمع و الحياة، و لأجل ذلك نرى أنّ البابا قام مؤخّراً بزيارة الكنيست اليهودي في روما و أعلن خلال زيارته له براءة اليهود من دم المسيح من أجل توحيد الصف و دعم الجهود الكفيلة بالقضاء على المسلمين و دينهم، و لكنّهم في الواقع و الحقيقة لازالوا يكنون نفس العداء التاريخي المتأصّل في نفوسهم.

روي أنّ نفراً من اليهود أتوا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فسألوه عمّن يؤمن به من الرّسل؟ فقال: أؤمن بالله، فعند ذاك جحدوا نبوّة المسيح و قالوا و الله ما نعلم أهل دين قط أخطأ في الدّنيا و الآخرة منكم و لاديناً شرّاً من دينكم، فأنزل الله: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنّا إِلاّ أَنْ آمَناً بِاللهِ وَ مَا أُنْزَلَ إِلَيْنَا وَ مَا أُنْزَلَ مِنْ قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُمْ فَاسَقُونَ ﴾ (المائدة / ٥٩) (١٠).

# ٢٣ \_ إشراكهم بالله عزّ و جلّ :

إنّ العصبية العمياء ربّما تبلغ بالإنسان حدّاً ينكر ما كان يدين به هو وقومه طيلة قرون إنصرمت، فهؤلاء اليهود المعاصرون كانوا يفتخرون و يتمجّدون بدين التوحيد، وأنّهم ضحّوا في سبيله نفسهم و نفيسهم، و لكنّهم لمّا رأوا أنّ النبيّ الأكرم يدعو إلى هذا المبدأ، و يتّخد منه الحجر الأساس لدعوته، عادوا ينكرونه و يروّجون الشرك تشفّياً لغيظهم و حنقهم.

أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) جماعة من اليهود فقالواله: يا محمد أما تعلم مع الله إله غيره؟ فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): «الله لا إله إلا هو بذلك بعثت و إلى ذلك أدعوا»، فأنزل الله فيهم و في قولهم: ﴿قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَ بَيْنَكُمْ وَ أُوحِي إِلَى هَلْذَا القُرْآنُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَ مَنْ بَلغَ عَإِنّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللهِ آلِهَةٍ أُخْرَىٰ قُلْ لَا أَشْهَدُ قُلْ إِنّما هُوَ إِلَهُ وَاحِدٌ وَ إِنّنِي بَلغَ عَإِنّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللهِ آلِهَةٍ أُخْرَىٰ قُلْ لَا أَشْهَدُ قُلْ إِنّما هُوَ إِلَهُ وَاحِدٌ وَ إِنّنِي

<sup>(</sup>١)السيرة الحلبية: ج١ ص٥٤٧، مجمع البيان: ج٣ ص٣٢٩ (طبع بيروت).

# بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ (الأنعام / ١٩)(١).

### ٢٤ ـ سؤالهم عن محين الساعة:

تعلّقت مشيئته الحكيمة بكتمان وقت الساعة، قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللهُ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ (لقمان/ ٣۴)، و مع ذلك جاء جماعة من اليهود قالوا: أخبرنا متى تقوم الساعة إن كنت نبيّا، فنزل قوله سبحانه: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لاَيْجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ هُو ثَقُلَتْ فِي السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ لاَتَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَةً يَسْأَلُونَكَ عَنْ اللهِ وَ لَكِنْ أَكُثَرَ النَّالِ بَغْتَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِي عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ وَ لَكِنْ أَكُثَرَ النَّاسِ يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِي عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ وَ لَكِنْ أَكُثَرَ النَّاسِ لَكُنْ لَكُونَ النَّاسِ لَكُنْ لَا عَرْفَ لَا اللهِ وَ لَكِنْ اللهِ وَ لَكِنْ اللهِ وَ لَكِنْ اللهِ وَ لَكِنْ اللهُ وَلَا اللهِ وَ لَكِنْ اللهِ وَلَا اللهِ وَ لَكِنْ وَ النَّاسِ لاَيْفَالُونَ ﴾ (الأعراف/ ١٨٧).

و لم يكن هذا السؤال إلاّ تعنّتاً و عناداً لأنّهم هم الذين ذكروا لقريش: إسألوا محمداً عن وقت الساعة فإن خوّل علمها إلى الله سبحانه فاعلموا أنّه نبي ... (١).

هذه نماذج من مناظراتهم و مشاغباتهم التي تنم عن مبلغ لجاجهم و عنادهم و ممّا يصوّر لك طبيعتهم.

# ٢٥ - تهجمهم على ذات الله عزّوجل :

أتى رهط من اليهود إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقالوا: يا محمّد هذا الله خلق الخلق، فمن خلق الله؟ فغضب رسول الله حتّى انتقع لونه ثمّ ساورهم (٢) غضباً لربّه، فجاءه جبرئيل (عليه السلام) فسكّنه فقال: خفّض عليك يا محمد، و جاءه عن الله بجواب ما سألوه عنه: ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ \* اللهُ الصَّمَدُ \* لمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ \*.

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة: ج١ ص٥٤٨.

<sup>(</sup>٢)قد ذكرنا تفصيل القصّة في ص ٢١٧\_ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣)ساورهم: واثبهم و باطشهم.

فلمّا تلاها عليهم، قالوا: فصف لنا يا محمد كيف خلقة (الله)، كيف ذراعه، كيف عضده؟ فغضب رسول الله أشدّ من غضبه الأوّل و ساورهم، فأتى جبرئيل فقال له مثل ما قال له أوّل مرّة، و جاءه من الله تعالى بجواب ما سألوه بقول الله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَ الأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ وَ السَّمْوَاتُ مَطْوِيّاتٌ بِيمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (الزمر/ ٤٧).

# ٢٤ ـ طلبهم كتاباً من السماء:

إنّ اليهود كانت جاهلة بحكمة نزول القرآن تدريجيّاً و قد ورد النص بها في غير واحد من الآيات، قبال سبحانه: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُولًا نُولًا عَلَيْهِ القُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِد من الآيات، قبال سبحانه: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُولًا نُولًا عَلَيْهِ القُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُنْبَّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَ رَبَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا ﴾ (الفرقان/ ٣٢).

إنّ في نزول القرآن تدريجيّاً منجّماً حسب الوقائع و الأحداث لـدلالة واضحة على أنّه وحي إلهي ينزل شيئاً فشيئاً حسب الحاجات و ليس شيئاً متعلّماً عن ذي قبل من إنس أو جن، و لكن جهل اليهود بحكمته دعاهم إلى أن يطلبوا عن رسول الله نزول القرآن جملة واحدة من السماء حتّى يروا بأمّ أعينهم أنّه كتاب سماوي أنزل من عند الله سبحانه و هم يضاهئون في هذا الإقتراح قول المشركين في مكّة (۱).

أتى جماعة من اليهود رسول الله، فقالوا: يا محمد! إنّ هذا الذي جئت به لحقّ من عند الله إفإنّا لانراه متسقاً كما تتسق التوراة ؟ فقال لهم رسول الله: أما و الله لأنكم لتعرفون أنّه من عند الله تجدونه مكتوباً عندكم في التوراة و لو اجتمعت الإنس و الجنّ على أن يأتوا بمثله ما جاءوا به، فقالوا: يا محمّد أما يعلّمك هذا انس ولاجن؟ فقال لهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): أما والله إنّكم تعلمون أنّه من عند الله و إنّي لرسول الله تجدون ذلك مكتوباً عندكم في التوراة، فقالوا: يا محمد فإنّ الله يصنع لرسول إذا بعثه ما يشاء ويقدر منه على ما أراد، فأنزل علينا كتاباً من السماء

<sup>(</sup>١)الإسراء/ ٩٣، و قد مضى تفسيرها.

نقرأه و نعرفه و إلا جئناك بمثل ما تأتي به، فأنزل الله تعالى فيهم و فيما قالوا: ﴿ قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَ الجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هِذَا القُرْآنِ لاَيْأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْكَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيراً ﴾ (الإسراء/ ٨٨).

#### ٢٧ - تحويل القبلة إلى الكعبة:

كان النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يصلّي إلى بيت المقدس في المدينة المنوّرة إلى سبعة عشر شهراً (' من الهجرة ، و كانت اليهود تعيّر المسلمين على تبعيّة قبلتهم و يتفاخرون بذلك عليهم ، فحزن رسول الله ذلك فخرج في سواد الليل يقلّب وجهه في السماء ينتظر الوحي من الله سبحانه و كشف همّه ، فنزل الوحي بقبلة جديدة ، فقطع تعييرهم و تفاخرهم ، قال سبحانه : ﴿ قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجُهِكَ في السَّمَاءِ فَلَنُولِيَّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَولِّ وَجُهَكَ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا كُنتُم فَولُّوا السَّمَاءِ فَلَنُولِيَّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَولِّ وَجُهَكَ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا كُنتُم فَولُّوا وَجُوهَكُمْ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا كُنتُم فَولُّوا فَجُوهَكُمْ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا كُنتُم فَولُّوا فَجُوهَكُمْ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا اللهُ بِغَافِلٍ وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَ إِنَّ النَّذِينَ أُوتُوا الكتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَ مَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ (البقرة / ۱۲۴).

و روى الصدوق أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) صلّى إلى بيت المقدس ثلاث عشرة سنة و تسعة عشر شهراً بالمدينة ثمّ عيّرته اليهود، فقالوا: إنّك تابع قبلتنا فاغتمّ لذلك غمّاً شديداً، فلمّا كان في بعض الليل خرج يقلّب وجهه في آفاق السماء فلمّا أصبح صلّى الغداة فلمّا صلّى من الظهر ركعتين جاء جبرئيل فقال له: ﴿قد نرى تقلّب وجهك في السماء فلنولينّك قبلة ترضاها فول وجهك شطر المسجد الحرام ... ﴾ ثمّ أخذ بيد النبي فحوّل وجهه إلى الكعبة و حوّل من خلفه وجوههم حتى قام الرجال مقام النساء و النساء مقام الرجال، فكان أوّل صلاته إلى بيت المقدس و آخرها إلى الكعبة، فبلغ الخبر مسجداً بالمدينة و قد صلّى أهله من العصر ركعتين فحوّلوا نحو القبلة، فكان أوّل صلاتهم إلى الكعبة فسمّى فحوّلوا نحو القبلة، فكان أوّل صلاتهم إلى بيت المقدس و آخرها إلى الكعبة فسمّى فحوّلوا نحو القبلة، فكان أوّل صلاتهم إلى بيت المقدس و آخرها إلى الكعبة فسمّى

<sup>(</sup>١)و في رواية الفقية كما سيوافيك تسعة عشر شهراً.

ذلك المسجد مسجد القبلتين (١).

و قد أثار هذا الأمر أسئلة و اعتراضات من جانب اليهود بـل المؤمنين أنفسهم و جاء الذكر الحكيم مجيباً عنها بما يلي :

ا ـ أتى جماعة من اليهود مثل رفاعة بن قيس و كعب بن الأشرف و غيرهما فقالوا: يا محمدما ولاك عن قبلتك التي كنت عليها و أنت تزعم أنّك على ملّة إبراهيم و دينه أرجع إلى قبلتك التي كنت عليها نتبعك و نصدّقك. و إنّما يريدون بذلك فتنته عن دينه، و هذا هو الاعتراض الذي يتناوله الوحي مشفوعاً بالجواب: ﴿سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مَا وَلاهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا ﴾ و بعبارة أخرى إنّ التحوّل كان بأمر من الله فكيف يأمر به مع انّه هو الذي جعل بيت المقدس قبلة فكيف ينقض حكمه و ينسخ ما شرعه (و اليهود من القائلين بامتناع النسخ) و إن كان بغير أمر الله فهو انحراف عن الصراط المستقيم.

و أمّا الجواب فهو إنّ جعل بيت من البيوت أو بناء من الأبنية قبلة ليس لاقتضاء ذاتي فيه يستحيل التعدّي عنه، بل جميع الأجسام و الأبنية بل جميع الجهات من الشرق و الغرب إليه سبحانه على السواء يحكم فيها ما يشاء و كيف يشاء و متى شاء، و انّ الإعتراض نابع من قلّة عقلهم أو عدم استقامته في درك حقيقة التشريع.

و إلى هذا الجواب يشير قوله سبحانه: ﴿قُلْ للهِ المَشْرِقُ وَ المَغْرِبُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (البقرة/ ١۴٢).

٢ \_ لمّا كان المقدر أن تكون الكعبة هي القبلة الأخيرة فما هو السبب في جعل
 بيت المقدس قبلة أولى للمسلمين؟

و الجواب: إنّ المصالح كانت تقتضي أن يصلّي المسلمون إلى القبلة الأولى في مكّة و المدينة في أوائل البعثة و أوائل الهجرة و ذلك لأنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في مكّة المكرمة و بعد الهجرة بقليل كان مبتلى بالمشركين اللذين

<sup>(</sup>١)من لايحضره الفقيه ج١ ص١٧٨ ح٣.

لايصلّون لله سبحانه و لايعبدونه و إنّما يعبدون الأوثان و الأصنام، فعندئذ أمر النبي بالصلاة إلى بيت المقدس (الذي كان الموحّدون من اليهود و النصارى يصلّون إليه) حتّى يتميّز الموحّدون عن المشركين و يكون ذلك سمة التوحيد و علامته، فكانت الصلاة إلى بيت المقدس وسيلة لتميّز الموّحدين عن المشركين.

و لمّا كانـت العرب شديدة الألفة بمكّـة و قبلتها فأحبّ الله تعـالى أن يمتحن القوم بغير ما ألفوا ليميّز من يتّبع الرسول عمّن ينقلب على عقبيه.

و لأجل هِذين الوجهين (تميّز الموحدين عن المشركين و امتحان من يتبع الرسول ممّن ينقلب على عقبيه من العرب الآلفة بمكّة و قبلتها) أمر المسلمون بالصلاة إلى بيت المقدس مؤقّتاً و إلى ذلك يشير قوله سبحانه: ﴿ وَ مَا جَعَلْنَا القِبْلَةَ التِّي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَ إِنْ كَانَتْ لَكِبِيرةً إِلاَّ عَلَى اللهُ ﴾ (البقرة / ١٤٣).

و لعلَّ قوله: ﴿ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ ﴾ إشارة إلى الوجه الأوّل.

كما أنّ قوله: ﴿وَ إِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ ﴾ إشارة إلى الوجه الثاني و هو اختبار من يخالف العادة و الألفة لأجل إمتثال أمر الرسول، فإنّ مخالفة العادات و التقاليد كبيرة إلاّ على الذين هدى الله.

و الحاصل إنّ جعل بيت المقدس قبلة لأجل تمحيص المؤمنين من غيرهم و تميّز المطيعين من العاصين و المنقادين من المتمرّدين.

و أمّا العدول عن بيت المقدس إلى الكعبة فقد عرفت أنّه ليس لمكان أو بيت شرفٌ ذاتي بل الحكم يدور مدار المصلحة، فصارت المصالح مقتضية بأن يتميّز المسلمون من اليهود بتفكيك قبلتهم التي كانوا يصلّون إليها عن قبلة اليهود، و يميّز المنافق المتظاهر بالإسلام من اليهود عن المؤمن المنقاد الواقعي، و لأجل ذلك حوّلت القبلة إلى الكعبة.

٣ ـ ما حكم الصلوات التي كان المسلمون قد أدّوها إلى بيت المقدس؟

و الجواب: إنّ القبلة قبلة ما لم تنسخ و إنّ الله سبحانه إذا نسخ حكماً نسخه من حين النسخ لا من أصله لرأفته و رحمته بالمؤمنين، و إليه يشير قول سبحانه: ﴿ وَ مَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (البقرة/ ١٢٣).

و أمّا الاقتراح الذي تقدّمت به اليهود إلى النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من رجوعه إلى القبلة السابقة حتّى يتبعوه و يصدّقوه فإنّما هو وعد مكذوب لايتبعون قبلته إلى آخر الدهر، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ وَ لَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكُ وَ مَا أَنْتَ بِتَابِعِ قِبْلَتَهُمْ وَ مَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْضِ وَ لَئِنِ اتّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِلّمِ إِنَّكَ إِذاً لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة / ١٢٥).

و المراد من الإيمان في الآية في قوله: ﴿مَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴿ هُو العمل اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴿ هُو العمل . قال ابن عباس: قالوا كيف بمن مات من إخواننا قبل ذلك؟ و كان قد مات أسعد بن زرارة و البراء بن معرور و كانا من النقباء .

و بذلك يعلم أنّ ما ذكره سبحانه قبل هذه الآيات من قصة إبراهيم و أنواع كرامته و كرامة ابنه إسماعيل و دعوتهما للكعبة و مكّة و للنبيّ و الأمّة المسلمة و بنائهما البيت و الأمر بتطهيره للعبادة، كل ذلك تمهيد لحادثة تغيير القبلة و اتّخاذ الكعبة قبلة، فإنّ تحويل القبلة من أعظم الحوادث الدينية و أهم التشريعات التي قوبل بها الناس بعد هجرة النبيّ إلى المدينة. فكانت محتاجة إلى ترويض النفوس لقبولها.

## ۲۸\_مباهلة النبيّ نصارى نجران: (۱)

لمّا كتب رسول الله إلى ملوك العرب و العجم رسائلة التبليغية و بعث رسله إلى

<sup>(</sup>۱) نجران في مخاليف اليمن من ناحية مكة ، و بها كان خبر الأخدود و إليها تنسب كعبة نجران ، و كانت بيعة ، بها أساقفة مقيمون منهم السيّد و العاقب اللّذان جاءا إلى النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في أصحابها و دعاهم إلى المباهلة و بقوا بها حتّى أجلاهم عمر . و قال زيني دحلان :

الأقوام و القبائل، أرسل عتبة بن غزوان، و عبد الله بن أبي أميّة و صهيب بن سنان إلى نجران و نواحيه و كتب معهم (١) إلى أساقفة نجران يدعوهم إلى رفض الأقانيم و الأنداد و التزام التوحيد و عبادة الله تعالى، و ها نحن نسوق إليك نصّ كتابه:

"بسم إله إبراهيم و إسحاق و يعقوب، من محمد النبيّ رسول الله إلى أسقف نجران، فإنّي أحمد إليكم إله إبراهيم و إسحاق و يعقوب، أمّا بعد فإنّي أدعوكم إلى عبادة الله من عبادة العباد و أدعوكم إلى ولاية الله من ولاية العباد، و إن أبيتم فالجزية، فإن أبيتم آذنتكم بحرب» (٢).

و لمّا قرأ الأسقف الكتاب فزع و ارتاع و شاور أهل الحجى و الرأي منهم، فقال شرحبيل و كان ذالب و رأي بنجران قد علمت ما وعد الله إبراهيم في ذريّة إسماعيل من النبوّة فما يؤمنك أن يكون هذا الرجل؟ و ليس لي في النبوّة رأي لو كان أمر من أمور الدنيا أشرت عليك فيه وجهدت لك.

فبعث الأسقف إلى واحد من بعد واحد من أهل نجران فتشاوروا فكثر اللغط و طال الحوار، فاجتمع رأيهم على أن يبعثوا وفداً يأتي رسول الله فيرجع بخبره.

فأوف دوا إليه ستين راكباً و فيهم ثلاثة عشر رجلاً من أشرافهم و ذوو الرأي والحجى منهم و ثلاثة يتولون أمرهم: العاقب إسمه عبد المسيح، أمير الوفد الذي لايصدرون إلا عن رأيه، و السيد و إسمه الأيهم و هو ثمالهم و صاحب رحلهم، و أبوحارثة بن علقمة أسقفهم الأول و حبرهم و إمامهم و صاحب مدارسهم و هو

نجران بلدة كبيرة واسعة على سبع مراحل من مكة إلى جهة اليمن تشتمل على ثلاث و سبعين قرية .

مراصد الإطلاع في معرفة الأمكنة و البقاع، مادة(نجران).

<sup>(</sup>١)و كان بخط الإمام على بن أبي طالب(عليه السلام) راجع: صبح الاعشى ج١ ص٤٥(طبع بيروت).

<sup>(</sup>٢)تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٥٦، دلائل النبوّة ج٥ ص٣٨٥، البداية و النهاية ج٥ ص٥٣.

الأسقف الأعظم(١).

فجاءوا إلى النبي حتى دخلوا على رسول الله وقت العصر، فدخلوا المسجد وعليهم ثياب الحبرات (٢) و أردية الحرير مختمين بخواتيم الذهب و أظهروا الصليب و أتوا رسول الله فسلموا عليه، فلم يرد عليهم السلام ولم يكلمهم، فانطلقوا يبتغون عثمان بن عفّان و عبد الرحمن بن عوف و كان لهما معرفة بهم فوجدوهما في مجلس من المهاجرين، فقالوا: إنّ نبيّكم كتب إلينا بكتاب فأقبلنا مجيبين له، فأتيناه وسلمنا عليه فلم يردّ سلامنا ولم يكلمنا. فما الرأي؟

فقالا لعلي بن أبي طالب: ما ترى يا أبا الحسن في هؤلاء القوم؟ قال: أرى أن يضعوا حللهم هذه، و خواتيمهم ثمّ يعودون إليه، ففعلوا ذلك، فسلموا فردّ عليهم سلامهم، ثمّ قال: و الذي بعثني بالحق لقد آتيتموني المرّة الأولى و إنّ إبليس لمعكم (٣).

و كانوا قد أتوا معهم بهدية و هي بُسَط إلى النبيّ فيها تماثيل و مسوح، فصار الناس ينظرون للتماثيل، فقال: أمّا هذه البسط فلاحاجة لي فيها، و أمّا هذه المسوح فإن تعطونيها آخذها، فقالوا: نعم نعطيكها، و لمّا رأى فقراء المسلمين ما عليه هؤلاء من الزينة و الزيّ الحسن، تشوّقت نفوسهم، فنزل قوله سبحانه:

﴿ قُلْ أَوُنَبَنُكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيها وَ أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَ رِضْوَانٌ مِسَنَ اللهِ وَ اللهُ بَصِيرَرٌ وَ اللهُ بَصِيرَرٌ وَ اللهُ بَصِيرَرٌ وَ اللهُ بَصِيرَرٌ وَ اللهُ بَصِيرِرٌ وَ اللهُ بَصِيرِرُ وَ اللهُ بَصِيرِرِ وَ اللهُ بَصِيرِ اللهِ بَادِ ﴾ (آل عمران / ١٥) .

ثمّ أرادوا أن يصلّوا بالمسجد بعد أن حانت وقت صلاتهم، و ذلك بعد العصر فأراد الناس منهم، فقال النبي: دعوهم، فاستقبلوا المشرق فصلّوا صلاتهم فلمّا قضوا صلاتهم ناظروه.

<sup>(</sup>١)دلائل النبوّة ج٥ ص٣٨٤، الدر المنثور ج٢ ص٣٨، و تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) ثوب من ثياب اليمن.

<sup>(</sup>٣) السيرة الحلبية ج٣ ص٢٣٩.

فقالوا لرسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): إلى ما تدعو؟ فقال:إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله و إنّي رسول الله و إنّ عيسى عبد مخلوق، يأكل و يشرب، و يُحدث، فقالوا: فمن أبوه؟ فنزل الوحي على رسول الله، فقال: قلل لهم: «ما تقولون في آدم أكان عبداً مخلوقاً يأكل و يشرب و يُحدث و ينكح؟ فسألهم النبيّ، فقالوا: نعم، فقل: فمن أبوه؟ فبهتوا، فأنزل الله:

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ ثُرَابٍ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ \* الحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُنْ مِنَ المُمْتَرِينَ \* فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِلْمِ فَقُلْ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُنْ مِنَ المُمْتَرِينَ \* فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ نِسَاءَنَا وَ نِسَاءَكُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعَنَةَ اللهِ عَلَى الكَاذِبِينَ ﴾ (آل عمران/ ٥٩-٤١).

#### الدعوة إلى المباهلة

فلأجل ذلك قال لهم رسول الله: فباهلوني فإن كنت صادقاً أنزلت اللّعنة عليكم و إن كنت كاذباً أنزلت علي، فقالوا: «أنصفت»، فتواعدوا للمباهلة، فلمّا رجعوا إلى منازلهم، قال لهم رؤساؤهم ـ السيّد و العاقب و الأيهم ـ: إن باهلنا بقومه باهلناه فإنّه ليس نبيّاً، و إن باهلنا بأهل بيته خاصّة لم نباهله فإنّه لايقدّم أهل بيته إلا و هو صادق، فلمّا أصبحوا جاءوا إلى رسول الله و معه أمير المؤمنين و فاطمة و الحسن و الحسين، فقال النصارى: من هؤلاء؟ فقيل لهم: هذا ابن عمه و صهره علي بن أبي طالب و هذه ابنته فاطمة و هذان ابناه الحسن و الحسين، ففزعوا، فقالوا لرسول الله: نعطيك الرضا فاعفنا من المباهلة، فصالحهم رسول الله على الجزية و انصرف().

و روى الطبرسي: و لمّا كان الغد جاء النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) آخذ بيد علي بن أبي طالب و الحسن و الحسين (عليهم السلام) بين يديه يمشيان و فاطمة (عليها السلام) تمشي خلفه، و خرج النصارى يتقدّمهم أسقفهم فلمّا رأى

<sup>(</sup>١) تفسير القميج ١ ص١٠٤٠

النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد أقبل بمن معه، سأل عنهم، فقيل له: هذا ابن عمّه و زوج ابنته و أحبّ الخلق إليه و هذان ابنا بنته من علي (عليه السلام) و هذه الجارية بنته فاطمة، أعزّ الناس عليه و أقربهم إلى قلبه، و تقدّم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فجثا على ركبتيه.

قال أبو الحارثة الأسقف: جثا و الله كما جثا الأنبياء للمباهلة، فسكع ولم يقدم على المباهلة، فقال السيّد: ادن يا أبا حارثة للمباهلة، فقال: لا، إنّي لأرى رجلاً جريئاً على المباهلة و أنا أخاف أن يكون صادقاً و لئن كان صادقاً لم يحل و الله علينا الحول و في الدنيا نصراني يطعم الماء، فقال الأسقف: يا أبا القاسم إنّا لانباهلك و لكن نصالحك فصالحنا على ما ينهض به، فصالحهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على ألفي حلّة من حلل الأواقي قيمة كل حلّة أربعون درهما فما زاد و نقص فعلى حساب ذلك، و على عارية ثلاثين درعاً، و ثلاثين رمحاً، وثلاثين فرساً إن كان باليمن كيد، و رسول الله ضامن حتى يؤديها و كتب لهم بذلك كتاباً.

و روي أنّ الأسقف قال لهم: إنّي لأرى وجوهاً لوسالواالله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله، فلاتباهلوا فتهلكوا و لايبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة، وقال النبيّ: و الذي نفسي بيده لو لاعنوني لمسخوا قردة و خنازير، و لاضطرم الوادي عليهم ناراً، و لما حال الحول على النصارى حتى يهلكوا كلّهم، قالوا: فلمّا رجع وفد نجران، لم يلبث السيّد و العاقب إلاّ يسيراً، حتّى رجعا إلى النبيّ، وأهدى العاقب له حلّة و عصا و قدحاً و نعلين و أسلما (۱).

و هناك كلمة قيمة للزمخشري يقول فيها:

فإن قلت: ما كان دعاؤه إلى المباهلة إلاّ لتبيّن الكاذب منه و من خصمه و ذلك أمر يختصّ به و بمن يكاذبه فما معنى ضم الأبناء و النساء؟

قلت: ذلك آكد في الدلالة على ثقته بحاله و استيقانه بصدقه حيث تجرّأ على

<sup>(</sup>١)مجمع البيان: ج٢ ص٧٤٧ و ٧٤٣ (طبع بيروت).

تعريض أعزّته و أفلاذ كبده و أحبّ الناس إليه لذلك، ولم يقتصر على تعريض نفسه له و على ثقته بكذب خصمه حتّى يهلك خصمه مع أحبّته و أعزّته هلاك الإستئصال إن تمّت المباهلة. و خصّ الأبناء و النساء لأنّهم أعزّ الأهل و ألصقهم بالقلوب، و ربّما فداهم الرجل بنفسه، و حارب دونهم حتّى يقتل، و من ثمّ كانوا يسوقون مع أنفسهم الظعائن في الحروب لتمنعهم من الهرب، و يسمّون الذادة عنهم بأرواحهم: "حماة الحقائق» و قدّمهم في الذكر على الأنفس (في الآية) لينبّه على لطف مكانهم، و قرب منزلتهم و ليؤذن بأنّهم مقدّمون على الأنفس مفدون بها، و فيه لطف مكانهم، و قرب منزلتهم و ليؤذن بأنّهم مقدّمون على الأنفس مفدون بها، و فيه دليل لاشيء أقوى منه على فضل أصحاب الكساء (عليهم السلام) وفيه برهان واضح على صحّة نبوّة النبيّ لأنّه لم يرو أحد من موافق و لامخالف أنّهم أجابوا إلى ذلك (۱).

و من أمعن فيما ورد من سبب النزول و شرحه في كتب الحديث و التفسير يقف على مكرمة و فضيلة عظيمة لأهل البيت (عليهم السلام) في تلك الحادثة، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى كتاب «الكلمة الغرّاء في تفضيل الزهراء» للسيد شرف الدين (ص١٩٧-٢٠٣).

و هناك نكتة أخرى نقلها الرازي عن بعض معاصريه من الشيعة و لم يناقش في كلامه مع غرامه بنقض المحكمات و هيامه في التشكيكات و الشبهات، قال:

كان في الري رجل يقال له محمود بن الحسن الحمصي و كان معلم الإثنى عشرية و كان يزعم أنّ عليّلًرضي الله عنه أفضل من جميع الأنبياء سوى محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و استدلّ على ذلك بقوله تعالى: ﴿وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُم ﴾ إذ ليس المراد بقوله ﴿وَ أَنْفُسَنَا ﴾ نفس محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لأنّ الإنسان لا يدعو نفسه بل المراد غيرها، و أجمعوا على أنّ ذلك الغير كان علي بن أبي طالب (رض) فدلّت الآية على أنّ «نفس علي» هي محمد، و لايمكن أن يكون المراد إنّ هذه النفس هي عين تلك، فالمراد إنّ هذه النفس مثل تلك النفس، و ذلك

<sup>(</sup>١)الكشاف: ج١ ص٣٢٧.

يقتضي المساواة في جميع الوجوه، ترك العمل بهذا العموم في حق النبوة و في حق الفضل لقيام الدلائل على أنّ محمداً عليه الصلاة و السلام كان نبيّاً و ما كان علي كذلك و لإنعقاد الإجماع على أنّ محمداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان أفضل من علي (رض) فبقى فيما وراءه معمولاً به ثمّ الإجماع دلّ على أنّ محمداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان أفضل من سائر الأنبياء (عليهم السلام) فيلزم أن يكون على أفضل من سائر الأنبياء (عليهم السلام) فيلزم أن يكون على أفضل من سائر الأنبياء (المنبياء (١٠).

## ٢٩ \_ الخلفية التشريعية لحرمة الأشهر الحرم:

ربّما نقراً في بعض الصحف و الكتب أنّ عرب الجاهلية هم الذين حرّموا الحرب في الأشهر الحرم و أضفوا عليها مسحة قدسية خاصة، و ذلك لأنّهم كانوا متوغّلين في الحروب و الغارات و كان تمادي الظاهرة القبليّة الشاذّة موجباً لفكّ عرى الحياة، و لأجل ذلك استثنوا هذه الأشهر لتقويم أودهم و ضمان أمن طرق التجارة و تيسير أمر زيارة الكعبة.

و لكنها فكرة خاطئة تخالف ما نستلهمه من القرآن الكريم، فإن الظاهر منه أن حرمة الأشهر لها جذور دينية و أنها جزء من صميم الدين القيم الذي جاء به إبراهيم (عليه السلام) إلى أمّته، قال سبحانه: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَ أَنْفُسَكُمْ ... ﴾ (التوبة/ ٣٤).

فإنّ قوله: ﴿ ذلك الدين القيّم ﴾ ربّما يشير إلى أنّ اتّصاف الأربعة بالحرم جزء من الدين القيّم و تشريعاته.

و على ذلك الأساس فالنبيّ الأكرم أولى بأن يحافظ على حرمتها و يراعي قدسيّتها، و بـذلك يسهل لك القضاء في الحادثة الـدموية التي وقعـت في مستهلّ

<sup>(</sup>١)تفسير الرّازي ج٨ ص١٨(طبع بيروت).

شهر رجب بيد المسلمين و هي التي استغلّتها قريش للتعيير بالنبيّ و الإزدراء به، و أنّه هدم قدسيّة تلك الأشهر و إراقة الدم فيها، و إليك نصّ القصة:

بعث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عبد الله بن جحش بن رئاب الأسدي في رجب مقفلة من بدر الأولى و بعث معه ثمانية رهط من المهاجرين ليس فيهم من الأنصار أحد، و كتب لهم كتاباً و أمره أن لاينظر فيه حتّى يسير يومين ثمّ ينظر فيه، فيمضي بما أمره به و لايستكره من أصحابه أحداً.

فلمّا سار عبد الله بـن جحش يومين فتح الكتاب فنظر فـإذا فيه: إذا نظرت في كتابي هذا فـامض حتّى تنزل نخلة بين مكّـة و الطائف، فترصد بها قريشـاً و تعلم لنا من أخبارهم.

فلمّا نظر عبد الله بن جحش في الكتاب قال: سمعاً و طاعة، ثمّ قال لأصحابه:قد أمرني رسول الله أن أمضي إلى نخلة أرصد بها قريشاً حتّى آتيه منهم بخبر، و قد نهاني أن أستكره أحداً منكم فمن كان منكم يريد الشهادة و يرغب فيها فلينطلق و من كره ذلك فليرجع، فأمّا أنا فماض لأمر رسول الله، فمضى و مضى معه أصحابه لم يتخلّف منهم أحد.

و سلك إلى الحجاز حتى إذا كان بمعد فوق «الفرع» يقال له «بحران» أضلّ سعد ابن أبي وقّاص و عتبة بن غزوان بعيراً لهما، كانا يتعاقبانه، فتخلّفا عليه في طلبه ومضى عبد الله بن جحش و بقيّة أصحابه حتى نزل بنخلة، فمرّت به عير لقريش تحمل زبيباً و أدماً وتجارة من تجارة قريش، فيها عمرو بن الحضرمي، فلمّا رآهم القوم (۱۱) هابوهم و قد نزلوا قريباً منهم، فأشرف لهم عكاشة ابن محصن و كان قد حلق رأسه فلمّا رأوه أمنوا و قالوا: عمّار لابأس عليكم منهم، و تشاور القوم فيهم و ذلك في آخر يوم من رجب، فقال القوم: (۱) و الله لئن تركتم القوم هذه الليلة ليدخلن الحرم في آخر يوم من رجب، فقال القوم: (۱) و الله لئن تركتم القوم هذه الليلة ليدخلن الحرم

<sup>(</sup>١)المقصود عير قريش.

<sup>(</sup>٢) المقصود المسلمون.

فليمتنعن منكم به (۱) و لئن قتلتموهم لنقتلنهم في الشهر الحرام، فتردد القوم (۲) و هابوا الإقدام عليهم ثمّ شجّعوا أنفسهم عليهم و أجمعوا على قتل من قدروا عليه منهم و أخذ ما معهم فرمى و اقد بن عبد الله التيمي عمرو بن الحضرمي بسهم فقتله، و استأسر عثمان بن عبد الله و الحكم بن كيسان و أفلت القوم (۳) نوفل بن عبد الله فأعجزهم و أقبل عبد الله بن جحش و أصحابه بالعير و بالأسيرين حتى قدموا على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

فلمّا قدموا على رسول الله المدينة، قال: ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام فوقّف العير و الأسيرين و أبى أن يأخذ من ذلك شيئاً، فلمّا قال ذلك رسول الله، سقط في أيدي القوم و ظنّوا أنّهم قد هلكوا و عنفهم إخوانهم من المسلمين فيما صنعوا، وقالت قريش: قد استحلّ محمّد و أصحابه الشهر الحرام فسفكوا فيه الدم و أخذوا فيه الأموال و أسروا فيه الرجال.

و قد تـوقع اليهود الأجل هـذه الحادثة بالمسلمين الشر، فلمّا أكثر الناس في ذلك أنزل الله على رسوله: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَ كُفْرٌ بِهِ وَ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَ إِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ وَ الفِنْنَةُ وَصَدُّ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَ مَنْ يَرْتَدِدُ أَكْبَرُ مِنَ القَتْلِ وَ الكَيْزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَ مَنْ يَرْتَدِدُ أَكْبَرُ مِنَ القَتْلِ وَ الكَيْزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَ مَنْ يَرْتَدِدُ مَنْ دِينِهِ فَيَمُتُ وِ هُـوَ كَافِرٌ فَأُولِئِكَ حَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ الآخِرَةِ وَ أُولِئِكَ مَنْ مُنْ وَاللهُ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتُ وِ هُـوَ كَافِرٌ فَأُولِئِكَ حَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ الآخِرَةِ وَ أُولِئِكَ مَنْ اللهِ أُولُئِكَ مَنْ وَيَهُ اللهِ وَ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (البقرة / ١٧ ٢ ١٨٥).

و الآية الثانية تحكي عن نزول المغفرة لعبد الله بن جحش و أصحابه و ذلك الأجل أنّهم كانوا ذوو سابقة حسنة و بلاء محمود كما يشير إليه قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا

<sup>(</sup>١)أي يتحصّنون بالحرم.

<sup>(</sup>٢) المقصود هم المسلمون.

<sup>(</sup>٣)أي فر من بين أيديهم فلم يتمكنُّوا من اللحاق به و القبض عليه.

# وَ الَّذِينَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَٰئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللهِ ﴾ .

قال ابن هشام: لمّا تجلّى عن عبد الله بن جحش و أصحابه ما كانوا فيه حين نزل القرآن (الآية الأولى) طمعوا في الأجر، فقالوا: يا رسول الله أنطمع أن تكون لنا غزوة نعطى فيها أجر المجاهدين؟ فأنزل الله عزّ و جلّ فيهم: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ الَّذِينَ هَاجَرُوا... ﴾.

فلمّا نزل القرآن بهذا و فرّج الله تعالى عن المسلمين ما كانوا فيه من الشفق قبض رسول الله العير و الأسيرين. و بعثت إليه قريش في فداء عثمان بن عبد الله و الحكم بن كيسان (الأسيرين)، فقال رسول الله: لانفديكموهما حتّى يقدم صاحبانا عني سعد بن أبي وقاص و عتبة بن غزوان فإنّا نخشاكم عليهما فإن تقتلوهما، نقتل صاحبيكم، فقدم سعد و عتبة فأفداهما رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) منهم.

فأمّا الحكم بن كيسان فأسلم فحسن إسلامه و أقام عند رسول الله حتّى قتل يوم بئر معونة شهيداً، و أمّا عثمان بن عبد الله فلحق بمكّة حتّى مات بها كافراً.

هذا كلُّه راجع إلى حكاية القصّة بجزئيّاتها،و أمّا تحليل الحادثة و تـوضيح الجواب الذي جاءت به الآية الأولى فهو بالشكل التالي:

لاشك أنّ عمل عبد الله بن جحش لم يكن خاضعاً للضوابط العسكرية، فإنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم يأمره بالقتال بل أمر بإستطلاع أخبار القوم و نقل أخبارهم إليه، فقتاله كان عصياناً لأوامر قائده أوّلاً و هتكاً لقداسة الشهر ثانياً، ولأجل ذلك لمّا جاء إلى النبيّ لم يقبل منه العير و الأسيرين و انتظر الوحي الإلهي حتى وافاه، و ليس من الصحيح أن يؤاخذ الأمير و رئيس القوم بإجرام واحد من قادة عسكره.

و إليه يشير قول سبحانه: ﴿قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ أي إنّ القتال فيه و إن كان صغيراً في نفسه: أمر كبير مستنكر لعظيم حرمته، و لكن الذي ينبغي إلفات النظر إليه هو أنّ الناقدين أعني قريشاً قد ارتكبوا جريمة أكبر ممّا ارتكبه ذلك القائد

#### العسكري و ذلك:

١ - إنهم صدّوا الناس عن سبيل الله و منعوهم عن الطريق الموصل إلى الله تعالى و هو الإسلام، حيث كان المشركون يضطهدون المسلمين و يقتلون من يسلم أو يؤذونه في نفسه و أهله و ماله فيمنعونه من الهجرة إلى النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

٢ \_ إنّهم كفروا بالله سبحانه .

٣\_إنّهم صدّوا عن المسجد الحرام و منعوا المؤمنين من الحج و الإعتمار.

٢ ـ إنّهم أخرجوا النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و المهاجرين.

و كلُّ هذه أكبر عند الله من قتال المسلمين المشركين في الشهر الحرام.

۵\_و الفتنة أكبر من القتل أي فتنة المسلمين في دينهم بإلقاء الشبهات في قلوبهم أو بتعليبهم كما فعلوا بعمّار بن ياسر و بلال و خبّاب بن الأرت و غيرهم، أكبر من قتل المشركين.

و القتال في الشهر الحرام أهون من الفتنة عن الإسلام لو لم يحفّ بها غيرها من الآثار، كيف و قد قارنها الصدّ عن سبيل الله، و الكفر به، و الصدعن المسجد الحرام و إخراج أهله منه، فمن وقف على فتنة المشركين لضعفاء المسلمين طيلة ثلاث عشرة سنة و استمرارها بعد هجرته في حقّ المستضعفين القاطنين في مكّة، يقف على أنّ قتل مشرك و أسر نفرين منهم أهون بكثير ممّا ارتكبوه طوال هذه السنين.

و إلى هذا يشير قوله سبحانه:

﴿ وَ صَدٌّ عَن سَبِيلِ اللهِ وَ كُفْـرٌ بِهِ وَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ إِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللَّهِ وَ الْفَتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلَ ﴾ .

# الإشتباك المسلّح مع اليهود بالمدينة:

## ١٠ - إجلاء بني قينقاع من المدينة:

قد وقفت فيما سبق على المناظرات و الاحتجاجات التي دارت رحاها بين النبيّ و اليهود، و اتضح لك إنها لم تكن من اليهود بغرض كشف الحقيقة و إنّما كانت مماراة منهم حتّى يشوّهوا الحقيقة على طلاّبها و يضعوا العراقيل في وجه انتشار الإسلام و تعاظم قدرة المسلمين، و قد كان النبيّ الأكرم صابراً على إيذائهم، ولكنّهم لمّا بلغت جرأتهم إلى حدّ هتكوا عرض امرأة مسلمة و قتلوا رجلاً من المسلمين في سوقهم، قام النبيّ في وجههم فرفض الميثاق الذي عقدوه بينهم و بين النبيّ لأنّهم بأعمالهم الإجرامية نقضوا بنوده و مضامينه فلم يبقوا له حرمة، و لكن النبيّ الأكرم أخذ كل طائفة من اليهود بجرمها و لم يأخذ جميع طوائف اليهود بجرم واحدة منها.

فأجلى بني قينقاع لأجل ذينك العملين (هتك حرمة المرأة المسلمة و قتل مسلم) و أبقى الطائفتين الأخريين على حالهما، فلمّا هم بنو النضير بقتل النبيّ الأكرم، أجلاهم بمؤامرتهم و أبقى بني قريظة على حالها في المدينة إلى أن ارتكبت الثالثة جريمة كبيرة، فجازاهم بعملهم حسبما يوافيك بيانه.

و هذا إن دلّ على شيء فإنّما يدلّ على أنّ النبيّ الأكرم كان يحترم العهود والمواثيق المبرمة بينه و بين سائر الملل و النحل و أنّه لو لم تنقض اليهود عهودها ومواثيقها لما خطا النبيّ الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) خطوة واحدة في طريق

الحرب ضدّهم، و لأجل ذلك يجب علينا دراسة العوامل التي حفّزت النبي إلى اتّخاذ موقف حازم و صارم في وجه اليهود القاطنين في المدينة، و قبل إيضاحها نذكر لك نص الميثاق الذي عقده النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) معهم إبّان نزوله المدينة.

روى القمّى في تفسيره: و جاءته اليهود ــ قريظة و النضير و قينقاع ـ فقالوا: يا محمّد إلى ما تدعو؟ قال: إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله و أنَّى رسول الله و أنَّى الذي تجدونني مكتوباً في التوراة و الذي أخبركم به علماؤكم أنّ مخرجي بمكة و مهاجري في هذه الحرّة، و أخبركم عالم منكم جاءكم من الشام فقال: «تركت الخمر والخمير و جئت إلى البؤس و التمور لنبيّ يبعث في هذه الحـرّة مخرجه بمكة ومهاجره هاهنا، و هو آخر الأنبياء و أفضلهم، يركب الحمار و يلبس الشملة و يجتـزي بالكسرة، في عينيه حمرة و بين كتفيه خاتم النبوّة، و يضع سيفه على عاتقه لايبالي من لاقي، و هو الضحوك القتّال يبلغ سلطانه منقطع الخف و الحافر» فقالوا له: قد سمعنا ما تقول و قد جئناك لنطلب منـك الهدنة على أن لانكون لك و لاعليـك و لانعين عليك أحداً و لانتعرّض لأحد من أصحابك و لاتتعرّض لنا و لا لأحــد من أصحابنا حتّى ننظر إلى ما يصير أمرك و أمر قومك، فإجابهم رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) إلى ذلك و كتب بينهم كتاباً: ألاّ يعينوا على رسول الله (صلّى الله عليه وآك و سلّم) و لا على أحـد من أصحـابه بلسـان و لايد و لابسـلاح و لابكراع فـي السرّ و العـلانية، لابليـل و البنهار، الله بذلك عليهم شهيد، فإن فعلوا فرسول الله في حِلَّ من سفك دمائهم، وسبي ذراريهم و نسائهم، و أخذ أموالهم. و كتب لكل قبيلة منهم كتاباً على حدة، و كان الـذي تولَّـي أمر بني النضير حيّي بن أخطـب، فلمّا رجـع إلى منـزله قـال له اَخوته (جديّ بن أخطب و أبوياسر بـن أخطب): ما مندك؟ قال: هو الذي نجده في التوراة و الذي يبشّرنا به علماؤنا و لاأزال له عدوّاً لأنّ النبوّة خرجت من ولد إسحاق، و صارت في ولد إسماعيل، و لانكون تبعاً لولد إسماعيل أبداً.

و كان الذي ولي أمر قريضة كعب بن أسد، و الذي ولي أمر بني قينقاع مخيريـق و كان أكثرهـم مالاً و حدائق، فقال لقومـه: تعلمون أنّه النبيّ المبعوث؟ فهلمّوا نؤمن به و نكون قد أدركنا الكتابين، فلم تجبه قينقاع إلى ذلك(١).

هذا هو نص الميثاق، و سنوافيك في هذا البحث و ما يتلوه إنهم كيف ضربوا به عرض الجدار خصوصاً بعد ما بلغهم انتصار المسلمين على قريش في غزوة بدر فانتابهم الهلع و الخوف، و ترقبوا الخطر المحدق بهم، و قد بلغ النبيَّ أخبار بني قينقاع، و ما أخذوا يتفوّهون به ضدّه، فلأجل إتمام الحجة جمعهم رسول الله في سوق بني قينقاع بعد نزوله عن بدر، فقال: يا معشر يهود أسلموا قبل أن يصيبكم الله بمثل ما أصاب به قريشاً، فقالوا له: يا محمّد لايغرّنك من نفسك أنّك قتلت نفراً من قريش، كانوا أغماراً ("الإعرفون القتال، إنّك و الله لو قاتلتنا لعرفت انا نحن الناس وإنّك لن تلقى مثلنا، فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهم: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغُلُبُونَ وَ تُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنّمَ وَ بِنْسَ المِهادُ \* قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِتَتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةٌ مَنْ يَشَاءُ فِي سَبِيلِ اللهِ وَ أُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْى العَيْنِ وَ الله يُوَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذِلِكَ لَعِبْرَةً لأُولِي الأَبْصَارِ ﴾ (آل عمران/ ١٢ و ١٣) (").

و بين ما هم عليه من إظهار العداوة و نقض العهد، جاءت امرأة نزيعة (۴) من العرب تحت رجل من الأنصار إلى سوق بني قينقاع، و جلست عند صائغ في حُليّ لها، فجاء رجل من يهود قينقاع فجلس من ورائها و لاتشعر، فخلّى (۵) درعها إلى ظهرها بشوكة، فلمّا قامت المرأة بدت عورتها، فضحكوا منها، فقام إليه رجل من المسلمين فاتبعه فقتله، فاجتمعت بنو قينقاع فتحايشوا، فقتلوا الرجل و نبذوا العهد إلى النبيّ و تحصّنوا في حصنهم (۶).

<sup>(</sup>١)البحار ج١٩ ص١١٠ ـ١١ (طبع بيروت).

<sup>(</sup>٢)الأغمار جمع الغمر و هو الذي لم يجرّب الأمور.

<sup>(</sup>٣)الميرة النبويّة ج١ ص٥٥٢، مجمع البيان ج٢ ص ٧٠٤، المغازي للواقدي ج١ ص١٧٥.

<sup>(</sup>٤) المرأة التي تزوّجت في غير عشيرتها

<sup>(</sup>٥)أي جمع بين طرفي الشيء.

<sup>(</sup>٤)المغازي للواقدي ج١ ص١٧٥ و١٧٧ .

ف استصرخ أهل المسلم المسلمين على اليهود، فغضب المسلمون، فحاصرهم رسول الله حتى نزلوا على حكمه .

روى الواقدي: لمّا رجع (رسول الله صلّى الله عليه و آله) من بدر حسدوه فأظهروا الغش، فنزل عليه جبرئيل (عليه السلام) بهذه الآية: ﴿ وَ إِمَّا تَخَافَنَ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سِوَاءٍ إِنَّ اللهَ لَأَيْحِبُ الْخَائِنِينَ ﴾ (الأنفال/ ٥٨).

قال: فلمّا فرغ جبرتيل قال له رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم):فأنا أخافهم. فسار رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بهذه الآية حتّى نزلوا على حكمه و لرسول الله أموالهم، و لهم الذرّية و النساء(۱).

فقام عبد الله بن أبي بن سلول رئيس المنافقين في المدينة بالشفاعة لهم فقال : يا محمّد أحسن في مواليّ، و كانوا حلفاء الخزرج ، فأبطأ عليه رسول الله ، فقال : يا محمّد ، أحسن في مواليّ ، فأعرض عنه ، فأدخل يده في جيب درع رسول الله ، فقال له رسول الله : أرسلني ، و غضب رسول الله حتّى رأوا لوجهه ظللا ، ثمّ قال : ويحك أرسلني ، قال : لا و الله لاأرسلك حتّى تحسن في مواليّ ، أربعمائة حاسر (١) و ثلاثمائة دارع ، قد منعوني من الأحمر و الأسود ، تحصدهم في غداة واحدة إنّى و الله امرؤ أخشى الدوائر ، فقال رسول الله : هم لك ، فاستعمل رسول الله على المدينة في محاصرته إيّاهم بشير بن عبد المنذر ، و كانت محاصرته إيّاهم خمس عشرة ليلة .

و كان لعبادة بن الصامت مثل الحلف الذي كان لهم من عبد الله بن أبي، فجاء عبادة بن الصامت و قال: يا رسول الله أتولّى الله و رسوله و المؤمنين، و أبراً من حلف هؤلاء الكفّار و ولاينهم، ر في تلك القصّة نزلت الآيات التالية:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِآتَتَخِذُوا اليَهُودَ وَ النَّصَارَى أَوْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لاَيَهْدِى القَوْمَ الظَّالِمِينَ \* فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لاَيَهْدِى القَوْمَ الظَّالِمِينَ \* فَتَرَى اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ

<sup>(</sup>١)مغازي الواقدي ج١ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٢) الحاسر الذي لادرع له و يقابله الدارع.

مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنا دَائِرَةٌ فَعَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِي بِالفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ \* وَ يَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا أَهَوُّلاَءِ الَّذِينَ أَقْسَمُ وَ يَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا أَهَوُّلاَءِ الَّذِينَ أَقْسَمُ وَا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُم حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَاصَبَحُوا خَاسِرِينَ ﴾ (المائدة/ ٥٦-٥٣).

فلمّا أصرّ ابن أبي فيهم تركهم رسول الله و أمر بهم أن يجلوا من المدينة .

و روى الواقدي: كان ابن أبي أمرهم أن يتحصّنوا و زعم أنّه سيدخل معهم، فخذلهم و لم يدخل معهم، و لاقاتلوا حتّى نزلوا على صلح رسولَ الله و حكمه، و أموالهم لرسول الله، فلمّا نزلوا و فتحوا حصنهم، كان محمّد بن مسلمة هو الذي أجلاهم و قبض أموالهم، و أمر رسول عبادة بن الصامت أن يجليهم، فقالت قينقاع: يا أبا الوليد نحن مواليك فعلت هذا بنا؟

قال لهم عبادة:لمّا حاربتم جئت إلى رسول الله فقلت: يا رسول الله إنّي أبراً إليك منهم و من حلفهم، و كان ابن أبي وعبادة بن الصامت منهم بمنزلة واحدة في الحلف، فقال عبدالله بن أبي: تبرّأت من حلف مواليك، فقال عبادة: أبا الحبّاب تغيّرت القلوب و محى الإسلام العهود، فخرجوا إلى الشام و لحقوا بإذرعات (۱) ثمّ هلكوا(۲).

<sup>(</sup>١)بلد في أطراف الشام يجاور أرض البلقاءوعمان «معجم البلدان ج١ ص١٥٢).

<sup>(</sup>٢)السيرة النبويّة ج١ ص٤٧-٤٩، المغازي للواقدي ج١ ص١٧٤-١٨٠.

# ٢ \_ إجلاء بني النضير

قدم أبو براء، عامر بن مالك على رسول الله المدينة فعرض عليه رسول الله الإسلام و دعاه إليه، فلم يسلم و لم يبعد من الإسلام، و قال: يا محمّد لو بعثت رجالاً من أصحابك إلى نجد، فادعوهم إلى أمرك رجوت أن يستجيبوا لك، فقال رسول الله: إنّي أخشى عليهم أهل نجد، قال أبو براء: أنا لهم جار، فابعثهم فليدعوا الناس إلى أمرك، فبعث رسول الله المنذر بن عمرو في أربعين رجلاً من خيار المسلمين فساروا حتّى نزلوا بئر معونة و هي بين أرض بني عامر، و حرّة بني سليم، كلا البلدين منها قريب و هي إلى حرّة بني سليم أقرب.

فلمّا نزلوها بعثوا ابن ملحام بكتاب رسول الله إلى عامر بن الطفيل، فلمّا أتاه لم ينظر في كتابه حتّى عدى على الرجل فقتله، ثمّ استصرخ عليهم بني عامر فأبوا أن يجيبوه إلى ما دعاهم إليه، وقالوا: لن نحفر (٢) أبا براء لقد عقد لهم عقداً و جواراً، فاستصرخ عليهم قبائل من بني سليم فأجابوه إلى ذلك، فخرجوا حتّى غشوا القوم، فأحاطوا بهم في رحالهم، فلمّا رأوهم أخذوا سيوفهم ثمّ قاتلوهم حتّى قتلوا من عند آخرهم إلاّ كعب بن زيد فإنّهم تركوه وبه رمق، فرفع من بين القتلى فقدم المدينة.

و كان في مسير القوم عمرو بن أمية الضمري و رجل من الأنصار فلمّا اطلعا على قتل إخوانهم، قال عمرو بن أمية: نخبر رسول الله، فقال الأنصاري: ما كنت لأرغب بنفسي عن موطن قتل فيه المنذر بن عمرو، فقاتل القوم حتّى قتل و أسر عمرو ابن أمية، و أطلقه عامر بن الطفيل و جزّ ناصيته، فأقبل عمرو بن أمية إلى المدينة

<sup>(</sup>١)أو سبعين رجلاً على ما في صحيح البخاري و مسلم.

<sup>(</sup>٢)أي لاننقض عهده .

ولقى في مسيره رجلين من بني عامر و قد سألهما ممّن أنتما؟ فقالا: من بني عامر فأمهلهما حتّى إذا ناما، عدى عليهما فقتلهما و هو يرى أنّه أصاب بهما الثأر من بني عامر، فيما أصابوا من أصحاب رسول الله، فلمّا قدم عمرو بن أميّة على رسول الله فأخبره الخبر، قال رسول الله: لقد قتلت قتيلين لأدِينهما().

خرج رسول الله إلى بني النضير يستعينهم في ديّة ذينك القتيلين من "بني عامر عقد اللذين قتلهما عمرو بن أميّة الضمري، فكان بين بني النضير و بين بني عامر عقد وحلف، فلمّا أتاهم رسول الله يستعينهم في أداء الديّة، قالوا: نعم يا أبا القاسم نعينك على ما أجبت ممّا استعنت بنا عليه، ثمّ خلا بعضهم ببعض فقالوا: إنّكم لن تجدوا الرجل على مثل حاله هذه، و رسول الله إلى جنب جدار من بيوتهم قاعد، فمن رجل يعلو على هذا البيت فيلقي عليه صخرة فيرحنا منه ؟ فانتبذ لذلك عمرو بن جحاش بن كعب فصعد ليلقي عليه صخرة و رسول الله في نفر من أصحابه.

فأتى الخبر من السماء بما أراد القوم، فقام و خرج إلى المدينة «و كأنّه يريد أن يقضي حاجة و ترك أصحابه في مجلسهم (٢) فلمّا استلبث النبيّ أصحابه قاموا في طلبه فلقوا رجلاً مقبلاً من المدينة فسألوه عنه، فقال: رأيته داخلاً المدينة، فأقبل أصحاب رسول الله حتّى انتهوا إليه فأخبرهم الخبر بما أراد اليهود من الغدر إليه، وأمر رسول الله بالتهيّؤ لحربهم، و السير إليهم، و استعمل على المدينة ابن أمّ مكتوم فتحصنوا في الحصون.

و قد بعث عبد الله بن أبي بعض أصحابه إلى بني النضير، فقال لهم: إثبتوا و تمنّعوا فإنّا لن نسلّمكم، إن قوتلتم قاتلنا معكم، و إن أخرجتم خرجنا معكم،

<sup>(</sup>۱)أي لأدفع ديتهما، و وجهه: إنّ القتل وقع بقبيلة بني سليم لاببني عامر، فإنّهم و إن لم يدافعوا عن المسلمين و خذلوهم، و لكنّهم لم يشتركوا في مقاتلتهم، فكان قتل هذين الرجلين بلاظلامة اقترف ها، و هذا إن دلّ على شيء فإنّما يدلّ على أنّ الرسول كان يقوم بالعدل و لايأخذه في ذلك شيء من الأهواء.

<sup>(</sup>٢)ما بين القوسين ممّا رواه الواقدي.

فتربّصوا ذلك من نصرهم، و لم يكن وعده إلاّ خداعاً، و في ذلك نزل الوحي :

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخُرُجَنَّ مَعَكُمْ وَ لاَنُطِيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبَداً وَ إِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرُونَهُمْ وَ لَئِنْ نَصَرُوهُمْ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ \* لَئِنْ أُخْرِجُوا لاَيَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَ لَئِنْ قُوتِلُوا لاَيَنْصُرُونَهُمْ وَ لَئِنْ نَصَرُوهُمْ لِيَعْلَمُ لَكَاذِبُونَ \* لَئِنْ أُخْرِجُوا لاَيَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَ لَئِنْ قُوتِلُوا لاَيَنْصُرُونَهُمْ وَ لَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَيُولِّينَ قَالَا يَعْفُونَ \* لاَيْنَصُرُونَ \* لاَنْتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِنَ اللهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيْعَلَمُ مِنَ اللهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيْعَقِلُونَ \* كَمَثَلِ اللَّذِينَ قَبْلِهِمْ فَوْمٌ لاَيْعْقِلُونَ \* كَمَثَلِ اللَّذِينَ قَبْلِهِمْ فَوْمٌ لاَيْعَقِلُونَ \* كَمَثَلِ اللَّذِينَ قَبْلِهِمْ فَوْمٌ لاَيْعِقْلُونَ \* كَمَثَلِ اللَّذِينَ قَبْلِهِمْ فَوْمٌ لاَيْعَقِلُونَ \* كَمَثَلِ اللَّذِينَ قَبْلِهِمْ فَوْمٌ لاَيْعَقِلُونَ \* كَمَثَلِ اللَّذِينَ قَبْلِهِمْ فَوْمٌ لاَيْعَقِلُونَ \* كَمَثَلِ اللَّذِينَ قَبْلِهِمْ فَرَاءُ وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (الحشر/ ١١-١٥) ففي هذه الآبات ملاحم و تنبَوّات غيبية كشف عنها الوحي . و إليك الإشارة إليها :

١ ـ إنّ اليهود لعبلاقتهم الشديدة بالحياة لايجرأون على مقاتلتكم خارج حصونهم، و إنّما يقاتلونكم متمنّعين بحصونهم، و يكتفون في ذلك برشقهم بالحجارة و نحوها، كما أشار إليه قوله: ﴿ لاَيْقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعاً إِلاَّ فِي قُرَى مُحَصَّنةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُر﴾.

٢ ـ يستأسدون عند الإجتماع ببعضهم البعض و لكنهم عند لقاء المسلمين ينتابهم الخوف و الرعب و الهلع، و يستفاد ذلك من ضم الآيتين أعني قوله: ﴿ بَأْشُهُمْ مَنْ اللهِ ﴾ .
 بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَأَنْتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِنَ اللهِ ﴾ .

٣ ـ إنّهـم يتظاهرون بوحـدة الكلمة، و لكنّها وحـدة شكلية صورية و قلـوبهم شتّى ، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ تَحْسَبُهُمُ جَمِيعاً وَ قُلُوبُهُمْ شَتَّى ﴾ .

ثم إنّ الذكر الحكيم يصفهم بأنّهم قوم لايعقلون و لايتّخذون العبرة ممّا لاقاه بنو قينقاع، و إليه يشير قوله: ﴿كَمَثُلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَرِيباً ذَاقُوا وَ بَالَ أَمْرِهِمْ ﴾.

ثم إنّ الملاحم الواردة فيما سبق من الآيات لاتنحصر بذلك بل تنبّات بأنّ وعد النصر من جانب المنافقين وعد خاو و مكذوب لايفون به، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿لَئِنْ أُخْرِجُوا لاَيَخُرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِنْ قُوتِلُوا لاَينْصُرُونَهُمْ وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَيُولُّنَّ الاَدْبَارَ ثُمَّ لاَيْنَصَرُونَهُمْ وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَيُولُّنَّ الاَدْبَارَ ثُمَّ لاَيْنَصَرُونَ ﴾.

و قد تنبّأ القرآن بكل ما ذكرنا قبل وقوع النصر و غلبة المسلمين عليهم.

روى البيهقي: إنّ النبيّ مضى لأمر الله تعالى فأمر أصحابه فأخذوا السلاح، ثمّ مضى إليهم و تحصّنت اليهود في دورهم و حصونهم، فلمّا إنتهى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى أزقتهم و حصونهم فأمر بالأدنى فالأدنى من دورهم أن تهدم، وبالنخل أن تحرق و تقطع، و كفّ الله تعالى أيديهم و أيدي المنافقين فلم ينصرونهم، و ألقى الله عزّو جلّ في قلوب الفريقين الرعب (۱).

لم يكن عمل النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في هذا المجال إلاّ إيجاداً للرعب في قلوبَ الكافرين و التعجيل في استسلامهم، فإنّ اليهود ما زالوا و لن يزالوا عالقين بالمال و الثروة، و يحبّونهما كحب الأنفس و الأولاد، فلم يكن للنبيّ إلاّ الإضرار ببعض أموالهم و ثرواتهم لتلك الغاية، و الشاهد على ذلك أنّ النبيّ لم يقطع إلا بعض النخيل،قوله تعالى: ﴿مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَإِذْنِ اللهِ وَ لِيُخْزِى الفَاسِقِينَ ﴾ (الحشر/ ٥)، و أمّا الدور التي هدمها النبي فكانت عبارة عن الدور الواقعة خارج الحصن بشهادة أنّهم هدموا دورهم بأيديهم عند مغادرة المدينة، يقول سبحانه: ﴿يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَ أَيْدِى المُؤْمُنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِى المُدينة، يقول سبحانه:

فهذا العمل العسكري من النبي و أصحابه كان عملاً تكتيكيّاً لغاية قصوى، وهو الاستيلاء عليهم بلا إراقة الدم من الجانبين، و لولا ذلك ربّما طال الحصار وكان من المتوقّع تحقّق الاشتباك الدموي بين الطرفين. فلما رأوا أنّ النبيّ مصمّم على الاستيلاء عليهم، سألوه أن يجليهم و يكف عن دماءهم على أنّ لهم ما حملت الإبل من أموالهم إلاّ السلاح، فقبل النبيّ، فاحتملوا من أموالهم ما استقالت به الإبل، فكان الرجل منهم يهدم بيته عن نجاف (١) بابه، فيضعه على ظهر بعيره

<sup>(</sup>۱)دلائل النبوّة ج٣ ص١٨١، و المغازي للواقدي، ج١ ص٣٧٤، و السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص١٩١.

<sup>(</sup>٢)نجاف ـ على وزن كتاب ـ: العتبة التي على الباب.

فينطلق به، فخرجوا من المدينة إلى خيبر و بعضهم صار إلى الشام.

و من الذين صاروا إلى خيبر سالاًم بن أبي الحقيق و كنانة بن الربيع بن أبي الحقيق و كنانة بن الربيع بن أبي الحقيق و حُيي بن الأخطب.

و العجب انهم خرجوا بنسائهم و أبنائهم و أموالهم و معهم الدفوف و المزامير و القيان يعزفن خلفهم، و ماهذا إلا لأجل إلقاء الستار على خذلانهم فكأنهم أرادوا بالخروج بهذه الكيفية أنهم ليسوا بمغلوبين ولامحزونين، وإنّما يخرجون مع النشاط والسرور لأنهم ينتقلون إلى أمكنة خصبة بالعطف والحنان(١).

و أمّا الأراضي التي تركوها فجعلها سبحانه نفلاً لرسول الله و لم يجعل فيها سهماً لأحد غيره، قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ (' عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَ لارِكَابٍ وَ لَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرَى فَلِلْهِ وَ لِلرَّسُولِ وَلِيدِى القُرْبَى وَ اليَتَامَى مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرَى فَلِلْهِ وَ لِلرَّسُولِ وَلِيدِى القُرْبَى وَ اليَتَامَى وَ اليَتَامَى وَ المَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيلِ كَى لاَيكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ المَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيلِ كَى لاَيكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَعَامُ السَّبِيلِ كَى لاَيكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَعَامُ السَّبِيلِ كَى لاَيكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَعَاكُ مُ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَ اتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ المِقَابِ \* لِلْفُقَرَاءِ المُهَاجِرِينَ النَّهُ وَ رَضُولُهُ وَ مَا نَعَامُ وَ مَا اللهُ وَ رَضُولَةً وَ اللهُ وَ رَضُولَةً وَيُسُلِكُ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (الحشر/ عمر).

فالآيات الكريمة تحدد مواضع صرف الأموال التي أفاء الله على رسوله، فذكر مصارفها المتعددة فيها، و لكنّ النبيّ حسب ما ورد في السيرة قسمها على المهاجرين الأولين دون الأنصار إلا سهل بن حنيف و أبا دجانة الأنصاري ـ سماك بن حرشة ـ ذَكرا فَقُراً فأعطاهما رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

و لم يسلم من بني النضير إلاّ رجلان. أسلما على أموالهما فأحرزاها.

<sup>(</sup>١)قال الواقدي: و مرّوا يضربون بالدفوف، و يـزمّرون بالمزامير... مظهرين ذلك تجلّداً،المغازي للواقدي ج١ ص٣٧٥.

 <sup>(</sup>٢)فما أوجفتم: أي ما حرّكتم و أتعبتم في السير، قال سبحانه: ﴿ قُلُوبِ يَوْمَئِذٍ وَاجِفَة ﴾ .

و قد نزلت سورة الحشر في هذه القصة و الله سبحانه يمنّ على المؤمنين، بأنّه سبحانه سلّطهم على الكافرين عن طريق إيجاد الرعب في قلوبهم، كما يبيّن بأنّهم جوزوا بسوء أعمالهم، قال سبحانه:

﴿ هُوَ الَّذِى أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا ظَنَنَتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَ ظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَ أَيْدِى المُؤْمِنِينَ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَ أَيْدِى المُؤْمِنِينَ فَاعْتَبُرُوا يَا أُولِى الْأَبْصَارِ \* وَ لَوْلاَ أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الجَلاَءَ لَعَذَبَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ لَهُمْ فَاعْتَبُرُوا يَا أُولِى الْأَبْصَارِ \* وَ لَوْلاَ أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الجَلاَءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ لَهُمْ فَاعْتَبُوا يَا اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ مِنْ يُشَاقً اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ اللهِ عَلَيْهِمَ اللهِ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ فَو مِنْ يُشَاقً اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ اللهَ عَلَيْهِمَ اللهُ وَ مِنْ يُشَاقً اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ اللهُ عَلَيْهِمَ اللهُ عَلَيْهِمَ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ مَا عُلْلِهُ وَاللهُ عَمَا اللهُ عَلَاهُ مَنْ يُشَاقً اللهُ فَإِلَا اللهُ عَلَيْهُمْ مِنْ يُشَاقً اللهُ فَإِنَّ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

و بإجلائهم لم تبق في المدينة طائفة من اليهود، إلاّ قبيلة بني قريظة، وكان النبي يحترم عهودهم ماداموا حافظين عليها. و لمّا ظهرت منهم بادرة النقض، أخذهم النبيّ أخذ عزيز مقتدر، كما سيبيّن في الفصل القادم.

## ٣ \_ إبادة بنى قريظة

لقد أجلى النبيّ الأكرم قبيلتي بني قينقاع، و بني النضير، و جزاهم بأعمالهم الإجرامية، و كانت فكرة تأليب العرب على النبي و المسلمين فكرة اختمرت في نفوس رؤساء بني النضير، و قبلهم بني قينقاع، نظراء حيي بن أخطب و سلام بن أبي الحقيق و كنانة بن الربيع بن أبي حقيق، الذين نزلوا حصن خيبر، فأرادوا درك ثأرهم من المسلمين بتأليب الأحزاب عليهم، فقدموا إلى قريش، و دعوهم إلى حرب رسول الله و قالوا: إنّا سنكون معكم عليه، حتّى نستأصله، و قدسالتهم قريش و قالوا: يا معشر يهود: إنّكم أهل الكتاب الأول، و أهل العلم بما أصبحنا نختلف فيه نحن و محمد. أفديننا خير أم دينه؟ قالوا: بل دينكم خير من دينه، وأنتم أولى بالحقّ منه (۱).

و لم يكتف زعماء بني النضير بتأليب قريش على النبي الأكرم بل خرجوا إلى غطفان و كلّ من له عند المسلمين ثأر، حرّضوهم على الأخذ بثأرهم، و يذكرون لهم متابعة قريش إيّاهم على حرب محمد، فاتّفقوا على الخروج و الحضور في المدينة في يوم واحد، و أحاطوا المدينة رجالاً و ركباناً و قد بلغ عددهم عشرة آلاف، و كان قد بلغ النبي مؤامرتهم فضرب الخندق على المدينة حتى يكون كالحصين لها حائلاً بينه و بينهم، و قد طال الحصار على المدينة قرابة شهر، و وقع هناك اشتباك بينهم وبين العدة على وجه سنذكره في مغازي النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

و قد أدركت الأحزاب المؤلّفة من قريش و غطفان و يهود خيبر و على رأسهم حيي بن أخطب أنّ الانتصار على محمد أمر غير ميسور، مادام الخندق يحول بينه و

<sup>(</sup>١)قد مرّ نقل هذا الخطأ الفاحش في مناظرات النبيّ مع اليهود، فلاحظ.

بين العدو، و قد وضع المسلمون الأحجار إلى جانب الخندق، يرمون بها من أراد العبور، فعند ذلك قام حيى بن أخطب بمؤامرة أخرى و هو فتح الطريق لدخول يثرب من ناحية أخرى، و هـو إقناع بني قـريظة(الطـائفة الوحيـدة المتبقّاة من اليهـود في المدينة) على رفض عهدها مع محمد، و انضمامها إلى الأحزاب، فاجتمع مع أكابر الأحزاب، و قال: إنَّه مقنع بني قريظة بنقض عهد موادعتهم محمداً و المسلمين، حتّى يقطعوا بـذلك المـدد و الميـر عنه، و يفتحـوا الطـريق لاجتيـاز الأحزاب مـن حصونهم إلى داخل المدينة، و لمّا سمعت ذلك قريش و قبائل غطفان فرحوا بذلك و زعموا أنَّ هذه الخطوة سوف تكون ناجحة، و أنَّها مفتاح الإنتصار، فخرج حيي بن أخطب حتّى أتى كعب بن أسد القرظي صاحب عقد بني قريظة و عهـدهم، و لمّا سمع كعب بحيي بن أخطب، أغلق دونه باب حصنه، فاستأذن عليه، فأبي أن يفتح له فناداه حينتذٍ: و يحـك يا كعـب، إفتح لـي. قال: و يحـك يا حيـي إنّك رجـل مشؤوم، و إنَّى قد عاهدت محمداً و لست بناقض ما بيني و بينه، و لم أر منه إلاَّ وفاءً و صدقاً. قال: ويحك إفتح لي أكلَّمك. قال: ما أنا بفاعل. قال: و الله إن أغلقت دوني إلاّ خوفاً عن جشيشتك أن آكل معك منها، فعندئذِ غضب كعب ففتح له فقال: و يحك يا كعب جئتك بعـزّ الدهر و بحر طامّ(١)، جثتك بقريش على قادتها و سادتها، قــد عاهدوني و عــاقدوني على أن لايبـرحوا حتّى يستأصلـوا محمداً و من معه. قال: فقال له كعب: جئتني و الله بذلُّ الدهـر، و يحك يا حيى! فدعني وما أنا عليه، فإنَّى لم أر من محمَّد إلاَّ صدقاً و وفاءً. فلم يزل حيى بكعب يفتله في الذروة و الغارب حتّى سمع له، على أن أعطاه عهداً(من الله) و ميثاقاً: لئن رجعت قريش و غطفان، ولم يصيبوا محمّداً أن يدخل معه في حصنه حتّى يصيبه ما أصابه، فنقض كعب بن أسد عهده، وبرئ ممّا كان بينه وبين رسول الله(صلَّى الله عليه وآله وسلَّم).

و قد بلغ المسلمين نبأ انضمام قريظة إلى الأحزاب، فاهتزّوا و خافوا مغبّته فبعث رسول الله سعد بن معاذ، و هو سيد الأوس و سعد بن عبادة و هو سيد الخزرج و معهما لفيف من المسلمين، فقال: إنطلقوا حتّى تنظروا أحتّى ما بلغنا عن هؤلاء

<sup>(</sup>١) يشير إلى الأحزاب المؤلفة.

القوم أم لا؟ فإن كان حقّاً فألحنوا لي لحناً (١) أعرفه، و لاتفتّوا في أعضاد الناس، وإن كانوا غير ناقضين فأجهروا به للناس، قال:فخرجوا حتى أتوهم، فوجدوهم على أخبث ما بلغهم عنهم فيما نالوا من رسول الله و قالوا: مَن رسول الله؟ لاعهد بيننا وبين محمد و لاعقد، فشاتمهم سعد بن معاذ و شاتموه، و كان رجلاً فيه حدّة، فقال له سعد بن عبادة: دع عنك مشاتمتهم فما بيننا و بينهم أعظم من المشاتمة، فأقبلا إلى رسول الله فسلموا عليه، و قالوا: «عضل و القارة» أي غدروا كغدر عضل و القارة، و أصحاب الرجيع، فقال رسول الله: الله أكبر! أبشروا يا معشر المسلمين. و عظم عند ذلك البلاء و اشتدّ الخوف و ذلك لأنّهم لو قطعوا المير و المدد وفتحوا الطريق للأحزاب، لدخلوا المدينة و استأصلوا أهلها، فما مضي وقت حتّى بـدت بوادر النقض فقطعوا المدد و الميسرة عن المسلمين، و خرجوا يطيفون في أزقَّة المدينة، يخوِّفون النساء و الصبيان. قالت صفيّة و كانت في حصن «حسّان» ـ: مرّ بنا رجل من اليهود فجعل يطيف بالحصن، فقلت: يا حسّان! إنّ هذا اليه ودي كما ترى يطيف بالحصن وإنّي و الله ما آمنه أن يـدلّ على عـورتنا مَـنْ وراءنـا من يهـود، و قد شغـل عنّا رسـول الله وأصحابهم، فـانزل إليـه فاقتلـه. قـال: يغفر الله لـك يا ابنـة عبد المطلـب! و الله لقد عرفت ما أنا بصاحب هذا! قالت: فلمّا قال لي ذلك، و لم أر عنده شيئاً احتجزت (٢)ثم أخذت عموداً ثمّ نزلت من الحصن إليه، فضربته بالعمود، حتّى قتلته. قالت: فلمّا فرغت منه، رجعت إلى الحصن (٣).

ثم إنّه سبحانه سلّط على الأحزاب البرد و الريح الشديدة، و فرّق كلمتهم على وجه سيوافيك تفصيله، و تفرّقوا و جلوا عن جوانب المدينة و رجعوا إلى أوطانهم من دون أن ينالوا من المسلمين شيئاً. و لم يكن عود الأحزاب بعد فصل الشتاء أمراً غير بعيد في نظر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و بنو قريظة هم الأعداء الغدرة، و من الممكن أن يتكرّر التاريخ و يقع المسلمون في مغبّته، و بينما كان النبيّ يفكر في

<sup>(</sup>١)أي تكلَّموا بالإشارة و التعريض، و لاتوهنوا عزائم المسلمين.

<sup>(</sup>٢)شددت معجري.

<sup>(</sup>٣)السيرة النبويّة لابن هشام، ج٢ ص٢٢٨.

ذلك و قد صلَّى الظهر، جاء جبرئيل و قال: إنَّ الله عـزَّ و جلَّ يأمرك بالمسير إلى بني قريظة، فأمر رسول الله مؤذَّناً فأذَّن في الناس من كان سامعاً مطيعاً فلايصلِّين إلاّ ببني قريظة (١٠)و لبس رسول الله السلاح و المغفر و الدرع و البيضة و أخذ قناتاً بيده، و تقلُّد الترس، و ركب فرسه، و حفُّ به أصحابه، و تلبُّسوا السلاح و ركبوا الخيل، وكانت ستّة و ثلاثين فرساً، و كان رسول الله قد قاد فرسين و ركب واحداً، و انتهى رسول الله إلى بني قريظة، فنزل على أسفل حرّة بنـي قريظة، و كان عليّ(عليه السلام) قد سبق في نفر من المهاجرين و الأنصار، فيهم أبو قتادة، و طلع رسول الله، فلَّما رأى رسول الله عليّاً أمره بأخذ اللواء و كره أن يسمع رسول الله أذاهم و شتمهم، فتقدّمه أسيد بن حضير، قال: فقال: يا أعداء الله لانبرح حصنكم حتّى تموتوا جوعاً. قال: يا بن الحضير نحن مواليكم دون الخزرج. قال: لا عهد بيني و بينكم و دنا رسول الله، فقال (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم): يا إخوة القردة و الخنازير و عبدة الطواغيت أتشتموني؟ قبال: فجعلوا يحلفون بالتبوراة التبي أنزلت على مبوسي ما فعلنا و قالوا: نكلَّمك، فقال رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم): نعم. فأنزلوا نباش بن قيس، و قالوا: يا محمّد ننزل على ما نـزلت عليه بنو النضير. لـك الأموال و الحلقة و تحقن دمائنا و نخرج من بلادكم بالنساء و الذراري و لنا ما حملت الإبل إلاّ الحلقة فأبي رسول الله و قال: لا إلاّ أن تنزلوا على حكمي. فرجع نباش إلى أصحابه بمقالة رسول الله و لمّا وقـف القوم على عزم رسـول الله بنزولهم على حكمـه، عقدوا مجلساً للمشاورة إشترك فيهاأكابر القوم، فاقترح كعب بن أسد عليهم عدّة اقتراحات، يعرب بعضها عن ضآلة تفكيره و يدلُّ البعض الآخر على قسوته، و إليك تلك الاقتراحات:

#### ١ \_ الإيمان بما جاء به محمد المناقلة

يا معشر بني قريظة إنّكم لتعلمون أنّ محمداً نبي الله و ما منعنا من الدخول معه إلاّ الحسد بالعرب، و لقد كنت كارهاً لنقض العقد و العهد، و لكنّ البلاء و شؤم

<sup>(</sup>١)قال الواقدي: صار إليهم النبيّ لسبع بقين من ذي القعدة، فحاصرهم خمسة عشر يوماً، ثمّ انصرف يوم الخميس لسبع خلون من ذي الحجة سنة خمس.

هذا الجالس (۱) علينا و على قومه ... فتعالوا نصدّقه و نؤمن به، فنأمن على دمائنا و أبنائنا و نسائنا و أموالنا فنكون بمنزلة من معه، قالوا: لانكون تبعاً لغيرنا، نحن أهل الكتاب و النبوّة و فجعل كعب يردّ عليهم الكلام بالنصيحة لهم. قالوا: لانفارق التوراة و لاندع ما كنّا عليه من أمر موسى.

#### ٢ ـ قتل النساء و الأولاد

إذا كنتم كارهين للإيمان بمحمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فهلمّ وا نقتل أبناءنا و نساءنا ثمّ نخرج و في أيدينا السيوف إلى محمّد و أصحابه، فإن قتلنا قتلنا، و ماوراءنا أمر نهتم به، و إن ظهرنا لنتّخذنّ النساء و الأبناء.

فصاح حيّي بن أخطب و قال: ما ذنب هؤلاء المساكين؟ و قالت رؤساء اليهود: ما في العيش خير بعد هؤلاء .

### ٣- الخروج على أصحاب محمد ليلة السبت

إنّ محمّداً و أصحابه آمنين لنا فيها أن نقاتله، فنخرج فلعلّنا أن نصيب منه غرّة قالوا: نفسد سبتنا و قد عرفت ما أصابنا فيه. قال حيّي: قد دعوتك إلى هذا و قريش و غطفان حضور فأبيت أن تكسر السبت فإن أطاعتني اليهود فعلوا. فصاحت اليهود: لانكسر السبت. قال نبّاش بن قيس: و كيف نصيب منهم غرّة و أنت ترى أنّ أمرهم كل يوم يشتد كانوا أوّل ما يحاصروننا إنّما يقاتلون بالنّهار و يرجعون بالليل، فهم الأن يبيتون الليل و يظلّون النهار، فأي غرّة نصيب منهم؟ هي ملحمة و بلاء كتب علينا، فاختلفوا و سقط في أيديهم و ندموا على ما صنعوا ورقوا على النساء و الصبيان و كنّ يبكين.

وعندئذ قال ثعلبة وأسيد إبنا سعيد وأسد بن عبيد عمّهم: يا معشر بني قريظة! و الله إنّكم لتعلمون أنّه رسول الله، و أنّ صفته عنـدنا، حـدّثنا بهـا علماؤنــا

<sup>(</sup>١) يعني حيّي بن أخطب وقد وفي بعهده، بعد تفـرق الأحزاب، فدخل حصن بني قريظة ليشترك معهم في المصير.

وعلماء بني النضير، . هذا أوّلهم يعني حيّي بن أخطب مع جبير بن الهيّبان . أصدق الناس عندنا و هو خبّرنا بصفته عند موته . قالوا: لانفارق التوراة ، فلمّا رآى هؤلاء النفر إباءهم ، نزلوا في الليلة التي في صبحها نزلت قريظة ، فأمّنوا على أنفسهم و أهلهم و أموالهم .

### اقتراح رابع

و اقترح عمرو بن سعد و قال: يا معشر اليهود إنّكم حالفتم محمداً على ما حالفتموه عليه، أن لاتنصروا عليه أحداً من عدوّه و أن تنصروه ممّن دهمه فنقضتم ذلك العهد الذي كان بينكم و بينه فلم أدخل فيه و لم أشرككم في عذركم، فإن أبيتم أن تدخلوا معه، فاثبتوا على اليهوديّة و أعطوا الجزية، فو الله ما أدري يقبلها أم لا؟ قالوا: نحن لانقرّ للعرب بخرج في رقابنا يأخذوننا به، القتل خير من ذلك.

و لمّا طال الحصار و أذعنت بنو قريظة أنّ النبيّ الأكرم لايتركهم إلاّ أن ينزلوا على حكمه، بعثوا إلى رسول الله حتى يبعث إليهم أبا لبابة بن عبد المنذر، وكان حليف الأوس ليستشيروه في أمرهم، فأرسله رسول الله فلمّا رأوه قام إليه الرجال، و بكت النساء و الصبيان، فرقّ لهم، و قالوا: يا أبا لبابة أترى أن ننزل على حكم محمّد؟ فأشار بيده إلى حلقه، يعني أنّه الذبح.

ثمّ ندم أبو لبابة من إذاعة سرّ رسول الله، قال: فو الله ما زالت قدماي من مكانهما حتّى عرفت أنّي قد خنت الله و رسوله، ثمّ انطلق أبو لبابة على وجهه ولم يأت رسول الله حتّى ارتبط في المسجد إلى عمود من عمده و قال: لا أبرح مكاني هذا حتّى يتوب الله عليّ ممّا صنعت، و عاهد الله:أن لاأطأ بني قريظة أبداً ولاأرى في بلد خنت الله و رسوله فيه أبداً، و في ذلك نزل قوله سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا وَلاَرْى فَي بلد خنت الله و رسوله فيه أبداً، و في ذلك نزل قوله سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا اللهُ وَ الرَّسُولَ وَ تَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (الأنفال/ ٢٧).

فمكث سبعة أيّام لايذوق فيها طعاماً و لاشراباً حتّى خرّ مغشياً عليه، ثمّ تاب الله عليه، فقيل: له يا أبا لبابة قد تيب عليك، فقال: لا والله لا أحلّ نفسي حتّى يكون رسول الله هو الذي يحلّني، فجاءه فحلّه بيده، ثمّ قال أبو لبابة: إنّ من تمام توبتي أن

أهجر دار قومي التي أصبت فيها الذنب و أن أنخلع من مالي، فقال النبيّ: يجزيك السدس أن تصدّق به .

و قد نزل أيضاً في توبته قوله سبحانه: ﴿ وَ آخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحاً وَ آخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحاً وَ آخَرَ سَيّئاً عَسَى اللهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيهِمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (التوبة/ ١٠٢)(١٠.

فلمّا أصبحوا، نزلوا على حكم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فتواثبت الأوس، فقالوا: يا رسول الله و قد فعلت في موالي إخواننا بالأمس ما قد علمت (يريدون بني قينقاع و كانوا حلفاء الخزرج فسأله إيّاهم عبد الله بن أبي، فوهبهم له) قال رسول الله: ألا ترضون يا معشر الأوس أن يحكم فيهم رجل منكم؟ قالوا: نعم. قال رسول الله: فذلك إلى سعد بن معاذ، فلمّا حكّمه رسول الله أتاه قومه إلى رسول الله فلمّا إنتهى سعد إلى رسول الله قال يخاطب الأوسيين : قوموا إلى سيدكم، قالت الأوس الذين بقوا عند رسول الله =: يا أبا عمرو! إنّ رسول الله قد ولاك الحكم، فأحسن فيهم و اذكر بلاءهم عندك، فقال سعد بن معاذ: أترضون بحكمي لبني قريظة؟ قالوا: نعم، قد رضينا بحكمك و أنت غائب عنّا، قبال سعد: عليكم عهد الله و ميثاقه أنّ أحكم فيكم ما حكمت. قبالوا: نعم، قال سعد: فيأتي أحكم فيهم أن يقتل من جرت عليه الموسى، و تسبى النساء و الذريّة و تقسّم الأموال، و في نقل آخر: أحكم فيهم أن تقتل الرجال و تقسّم الأموال و تسبى الذراري و النساء، ورضي رسول الله بحكم سعد (۱).

و قال ابن هشام: إنّ بني قريظة طلبوا من النبيّ أن ينزلوا على حكم سعد بن معاذ، قال: إنّ علي بن أبي طالب صاح و هم محاصرو بنبي قريظة: يا كتيبة الإيمان! و تقدّم هو و الزبير بن العوّام، فقال: و الله لأذوقن ما ذاق حمزة أو لأفتحن حصنهم، فقالوا: يا محمّد ننزل على حكم سعد بن معاذ، و أجري الحكم حسبما رأى سعد.

<sup>(</sup>۱)السيرة النويّة، لابن هشام، ج٢ ص٢٣٧، و المغازي للواقدي ج٢ ص٥٠٥ و مجمع البيان ج۴ ص٨٢۴.

<sup>(</sup>٢)المغازي للواقدي ج٢ ص٥١٢.

إنّ المستشرقين قد استغلّوا هذه الواقعة ، فحاولوا أن يتهموا قضاء سعد بن معاذ بالقسوة و الخروج عن العدل ، و لكنّهم نظروا إلى الواقعة بعين واحدة ، فنظروا إلى ما حاق ببني قريظة من الذلّ و الخزي ، و قد أحاطت بهم نساؤهم و أطفالهم بالبكاء عليهم ، فزعموا أنّ مقتضى العدل و الرحمة هو الإغماض عنهم ، و عن جريمتهم ، و لأجل دعم أنّ العدل و الحق كانا يقضيان بما قضى به سعد بن معاذ ، نشير إلى دلالته:

لاشك أنّ عواطف سعد و أحاسيسه و مشاعره و مناظر الصبيان و نساء بني قريظة، و أوضاع رجالهم و ملاحظة الرأي العام (الأوسيين)، كان يثير الإشفاق لهم والإغماض عن جريمتهم. كلّ هذه الإعتبارات كانت تقتضي أن تجعل القاضي فريسة العاطفة، و يبرّئ بني قريظة الجناة الخونة و أن يخفّف من عقوبتهم أكبر قدر ممكن، لكنّ منطق العقل و حرّية القاضي و استقلاله، و قبل كلّ شيء مراعاة المصالح العامّة، قاده إلى الحكم بقتل رجالهم الخونة و سبي نسائهم و أطفالهم، و لقد استند الحاكم في حكمه إلى الأمور التالية:

ا - إنّ يهود بني قريظة كانوا قد تعهدوا للنّبي - عند نزوله بالمدينة - بأنّهم لو تآمروا ضد الإسلام و المسلمين و ناصروا أعداء التوحيد و ألّبوهم على المسلمين، كان للنبيّ أن يقوم بقتلهم و سبي نسائهم، و إليك نقل هذه الإتفاقية: ... ألاّ يعينوا على رسول الله، و لا على أحد من أصحابه بلسان و لايد و لا بسلاح و لا بكراع في السرّ و العلانية لابليل و لابنهار. الله عليهم بذلك شهيد، فإن فعلوا فرسول الله في حلّ من سفك دماءهم، و سبي ذراريهم و نسائهم، و أخذ أموالهم (۱).

إنّ النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كتب لكل قبيلة منهم كتاباً على حدة وكان الذي تولّى أمر بني النضير: حيي بن أخطب و هو الذي رغّب رئيس بني قريظة على نقض العهد و رفضه، كما أنّ الذي تولّى أمر بني قريظة هو كعب بـن أسد،

<sup>(</sup>١)بحار الأنـوار ج١٩ ص١١١، و نقله الصدوق في كمـال الدين، و أخـرجه علي بن إبـراهيم القمي في تفسيره.

الذي نقض عهد النبي و سبّه بمحضر من أصحابه من سعدين و غيرهما .

فلو حكم سعد بن معاذ على قتل رجالهم و سبي نسائهم فإنّما استند إلى هذه الاتفاقية التي تولّى أمرها رؤساؤهم و أكابرهم، فلو كان سعد حاكماً بغير ما ورد فيها، فقد بخس حق المسلمين و ظلمهم، فالعدل في القضاءكان يقتضي عدم الخضوع لحكم العاطفة.

٢ - ارتكبت بنو قريظة جريمة عظيمة في ظروف حرجة عندما لم يبق بين المسلمين، و إبادتهم و استئصالهم و استيلاء الأحزاب عليهم و نسفهم من رأس إلا خطوة أو خطوتان لولا أنّ الله بدّد شمل الكفّار، و سخّر عليهم الرياح و البرد، و فرّق كلمتهم، و نشر فيهم سوء الظن بحلفائهم.

هذا ما قد كان، و لكنّ التاريخ يمكن أن يعيد نفسه و يرجع الأحزاب في العام القابل أو بعد برهة من النزمن مستمدّين في استيلائهم من هذا الطابور الخامس المتواجد بين المسلمين، و لم يكن ذلك الاحتمال أمراً بعيداً في نظر القاضي بل أمراً قريباً جدّاً، فلو كان حكم عليهم بالعفو لخان بمصالح المسلمين العامّة و جعلهم في دائرة الخطر.

إنّ بني قريظة قد جسدوا العداوة بين اليهود و المسلمين و أثبتوا أنّ بني إسرائيل لاتطيب نفوسهم إلاّ باستئصال المسلمين، فلو عادت الأحزاب إلى المدينة من جديد لعادوا إلى مشاركة العرب و قريش في حربهم ضدّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، أفهل يمكن للقاضي العادل أن ينظر إلى هذا الاحتمال بعين التساهل؟!

٣ــ من المحتمل جداً أنّ سعد بن معاذ رئيس قبيلة الأوس الموالين ليهود بني قريظة كان واقفاً على قانون العقوبات لدى اليهود . فإنّ التوراة تنصّ على ما يلي :

«حين تقرب من مدينة لكي تحاربها إستدعها إلى الصلح. فإن أجابتك إلى الصلح و فتحت لك فكل الشعب الموجود فيها، يكون لك للتسخير و يستعبد لك،

و إن لم تسالمك بل عملت معك حرباً فحاصرها، و إذا دفعها الربّ إلهك إلى يدك فاضرب جميع ذكورها بحدّ السيف، و أمّا النساء و الأطفال و البهائم و كلّ ما في المدينة كلّ غنيمتها فتغتنمها لنفسك»(١).

۴ - و الذي نتصوره أنّ أكبر أسباب هذا الحكم هو أنّ سعد بن معاذ رأى بأمّ عينيه أنّ رسول الله عفا عن بني قينقاع و نزل على طلب الخزرجيين منه العفو منهم، و اكتفى من عقابهم بإخراجهم من المدينة، ولكنّ تلك الزمرة ما غادرت أراضي الإسلام حتّى بدأت بالمشاغبة و المؤامرة الدنيئة ضد الإسلام، فذهب كعب بن الأشرف إلى مكّة و أخذ يتباكى دجلا و خداعاً على قتلى بدر و لم يفتاً عن تأليب قريش ضد الرسول، و كانت نتيجة تلك المؤامرة وقعة أحد التي استشهد فيها أزيد من سبعين صحابياً من خيرة أبناء الإسلام.

هكذا عف الرسول عن بني النضير المتآمرين و اكتفى من عقابهم بمجرّد الإجلاء، و لكنّهم قابلوا هذا الموقف الإنساني بتأليب القبائل العربية ضد الإسلام، حتّى أنّهم عقدوا إتّحاداً عسكريّاً فيما بينهم، و كانت من أخطر المعارك على الإسلام لولا منّه سبحانه و حنكة رسوله و تضحيات أصحابه.

و قد أعطت هاتان الواقعتان للقاضي دروساً كافية، فوقف على أنّ الإفراج عن بني قريظة ـ هذه الشرذمة الباغية و الطغمة الظالمة ـ سوف يثير على المسلمين ما كانوا يجتنبون عنه، فسوف يقومون باتحاد عسكري أوسع و يؤلّبون العرب على الإسلام.

و الذي يكشف عن إخلاص القاضي و نواياه الحسنة أنّ قومه الأوسيين كانوا مصرّين على العفو عن بني قريظة و الحنان لهم، و كان الرئيس أحوج ما يكون إلى تأييد قومه، و كانت مخالفتهم توجّه إليه أكبر ضربة، و لكنّ القاضي الحر أدرك أنّ جميع هذه الشفاعات تخالف مصالح الآلاف من المسلمين، فانطلق من منطق العقل و رفض رضا قومه فأخذ برضا الله.

<sup>(</sup>١)التوراة، سفر التثنية الفصل العشرون / ١٠\_١٤.

# ٢ \_ غزوة خيبر أو بؤرة الخطر:

كانت منطقة خيبر منطقة واسعة خصبة تقع على بعد ١٧۶ كيلومتراً من المدينة و كانت تسكنها قبائل من اليهود مشتغلين فيها بالزراعة و جمع الشروة، و كانوا متسلّحين بأقوى الوسائل الدفاعيّة، حيث كان عدد نفوسهم يقارب عشرين ألف نسمة بينهم عدد كبير من الأبطال الشجعان(١٠).

إنّ النبي الأكرم قد أجلى بني قينقاع و بني النضير من المدينة، و أباد بني قريظة، و ظلّ السلام يخيّم على المدينة و أطرافها، غير أنّه كان بقرب المسلمين حصن حصين ليه ود خيبر، و هم الذين شجّعوا جميع القبائل العربية على محاربة الحكومة الإسلامية و القضاء عليها، فلم يكن النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يضرب الصفح عنهم و لايفكّر فيهم، و هم الذين موّنوا جيش العرب بأموالهم، و ثرواتهم، و وعدوهم بثمار المدينة.

و بما أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد عقد الصلح مع قريش في السنة السادسة من الهجرة و اطمئن من جانبهم، و بما أنّه راسل الملوك والسلاطين و دعاهم جميعاً إلى الإسلام، فلم يكن من المستبعد أن يستغلّ كسرى و قيصر يهود خيبر فيتعاونوا على القضاء على الإسلام.

و من هنا رأى النبيّ الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن لايضيّع هذه الفرصة حيث انّ قريش صالحت رسول الله على أن لاتتعاون عليه، فقد فرغ باله من جانبهم، فلو دخل هو في محاربة اليهود، لما ساعدتهم قريش، و لكن كان من الممكن أن تقوم قبائل النجد بمساعدتهم، فخطّط رسول الله للإستتار، و فاجأهم على وجه لم يعلموا به حتّى وجدوا جيش المسلمين أمام حصونهم.

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري، ج٢ ص ٤٤، السيرة الحلبية ج٣ ص ٣٥.

غادر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) المدينة و أمر أن ينادى فيها بأنّه لا يخرج معي إلاّ راغب في الجهاد، أمّا الغنيمة فلا، و استخلف فيها نميلة بن عبد الله الليثي، فأخذ يسير إلى شمال المدينة، و كان المسلمون يظنّون أنّه يريد غزو قبائل غطفان و قزارة الذين تعاونوا مع قريش في معركة الأحزاب، و لكنّه عندما وصل أرض الرجيع، عرّج بجيشه صوب خيبر، و بهذا قطع الطريق على أيّة إمدادات عسكرية من ناحية الشمال إلى خيبر، و حال بين قبائل غطفان و فزارة و يهود خيبر، فعلى الرّغم من أنّ الحصار إمتدّ على اليهود قرابة شهر لم تستطع القبائل المذكورة أن تمدّ حلفاءهم اليهود بأيّ شيء (۱).

فلمّا نـزل النبيّ(صلّـى الله عليه و آلـه و سلّم) قــرب خيبر مـع ١۶٠٠ مقاتــل و الخيبريّون بين عشرين ألف نسمة، دعا بهذا الدعاء :

«اللّهم ربّ السموات و ما أظللن، و ربّ الأرضين و مـا أقللن ... نسألك خير هذه القرية وخير أهلها وشرّ ما فيها» (٢).

وهذا الدعاء يكشف عن نوايا النبي وهو يدعو به أمام ١٥٠٠ من جنوده الشجعان الذين كان كل واحد منهم شعلة وهاجة من الشوق إلى القتال في سبيل الله، ولكنّ هذا الدعاء أنار الهدف من هذا الغزو و أنّه يطلب خير هذه القرية و خير أهلها و خير ما فيها، ثم أمر بإحتلال المواقع و المواضع الحسّاسة ليلاً بحيث لم يقف واحد من الخيبريين، ولا القاطنين في أبراج حصونهم السبعة على قدوم المسلمين، و احتلالهم القلاع السبع، وصدّ الطريق على سائر القبائل، ولمّا طلع الشمس خرج الفلاحون من الحصن مغادرين بيوتهم إلى مزارعهم و بساتينهم، ففوجئوا بجيش التوحيد، فرجعوا إلى حصونهم وهم يقولون: محمد و الجيش معه. فبادروا إلى إغلاق أبواب الحصون، ثم عقدوا اجتماعاً عسكرياً داخل حصنهم فبادروا إلى إغلاق أبواب الحصون، ثم عقدوا اجتماعاً عسكرياً داخل حصنهم المركزي، فلمّا رأى رسول الله مساحى اليهود، إستغلّ تلك المنظرة فقال:

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة ج٢ ص٣٠٣.

<sup>(</sup>٢) الكامل لابن الأثير ج٢ ص١٤٧.

«الله أكبر خربت خيبر. إنّا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين».

و قد إتّخذت اللجنة العسكرية قراراً خاصاً، و هو أن يجعل الأطفال و النساء في واحد من الحصون، و يجعل الطعام و الذخيرة في حصن آخر، و يستقرّ المقاتلون على الأبراج و يدافعوا عن كل حصن بالأحجار، ثمّ يخرج الأبطال الصناديد من كلّ حصن و يقاتلون المسلمين خارجه.

كانت هذه خطّة اليهود الدفاعيّة لمواجهة جنود الإسلام، و قد أصرّوا على تنفيذها حتى آخر لحظة، و بهذا التخطيط استطاعوا أن يقاوموا الجيش الإسلامي قرابة شهر كامل، إلى أن وفّق الله تبارك و تعالى المسلمين بفتح هذه القلاع واحدة بعد أخرى.

فكان أوّل حصن افتتح حصن ناعم، ثمّ القمـوص(حصن بني أبـي الحقيق) و هكذا سائر الحصون افتتحت واحد بعد الآخر.

ثمّ إنّ الآيات الواردة في هذه الواقعة على قسمين :

قسم نزل في صلح الحديبيّة، حيث إنّ النبي الأكرم صالح قريشاً، وكانت تلك المصالحة مرّة في مذاق بعض الأصحاب، فنزل الوحي بأنّهم سوف يصيبهم مغانم كثيرة يريد بها غنائم خيبر. قال سبحانه:

﴿ وَ مَغَانِهَ كَثِيرَةً يَ أَخُذُونَهَا وَ كَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً \* وَعَدَكُمُ اللهُ مَغَانِهَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ وَ كَفَّ أَيْدِى النَّاسِ عَنْكُمْ وَلِتَكُونَ آيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَ يَهْدِيَكُمْ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً \* وَ أَخْرَى لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ اللهُ بِهَا وَ كَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيراً ﴾ (الفتح/ ١٩-٢١).

و هذه الآيات نزلت في قصّة الحديبيّة، و بذلك كسب النبي رضا بعض الصحابة الذين كانت تهمّهم الغنيمة و الفوز بالمال.

فإذا كان المراد من الآية: ﴿وَعَدَكُمُ اللهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا﴾ هو غنائم خيبر يكون المراد من قوله: ﴿ فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ ﴾ هو قصّة الحديبيّة، فقد كان للمسلمين في

صلحها فوز عظيم، وإن لم يقف عليها السطحيون منهم، كما أنّ المراد من الناس في قوله: ﴿وَ كَفَّ أَيْـدِى النَّاسِ عَنكُم ﴿ هو قريش، و بـذلك يعلـم أنّ تفسير هاتين الجملتين بغزوة خيبر تفسير على وجه بعيد و إن اختاره أمين الإسلام في مجمعه.

و من أمعن النظر في سورة الفتح يرى أنّ الجميع على سبيكة واحدة فركّز على قصّة الحديبيّة و يعد الفوز بمغانم كثيرة و ليس هو إلاّ غزوة غنائم خيبر.

و قسم آخر نزل عند مغادرة النبي المدينة قاصداً إلى خيبر و هو قوله سبحانه: ﴿ سَيَقُولُ المُخَلِّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِغُكُمْ يُريدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلاَمَ اللهِ قُلُ لَنْ تَتَبِعُونَا كَذِلِكُمْ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا بَلْ كَانُوا لَا يَفْقَهُونَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (الفتح/ ١٥).

#### قال الطبرسي:

" لمّا انصرف المسلمون عام الحديبيّة بالصلح وعدهم الله تعالى فتح خيبر وخصّ بغنائمها من شهد الحديبية دون من تخلّف عنها فلمّا انطلقوا إليها، قال هؤلاء المخلّفون: «ذرونا نتبعكم» يريدون بذلك تبديل كلام الله و مواعيده لأهل الحديبيّة بغنيمة خيبر خاصّة، فأرادوا بالمشاركة ابطال هذا النبأ، ثمّ قال سبحانه:

﴿ قُلُ لَنْ تَتَّبِعُونَا كَذِلِكُمْ قَالَ اللَّهُ مِنْ قَبْلُ ... ﴾ (١).

## قصة فدك و التصالح مع أهالي وادي القري

لمّا فرغ رسول الله من خيبر قذف الله الرعب في قلوب أهل «فدك» حين بلغهم ما أوقع الله تعالى بأهل خيبر، فبعثوا إلى رسول الله يصالحون على النصف من فدك فقدمت عليه رسلهم بخيبر، فقبل ذلك منهم رسول الله، فكانت فدك لرسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) خالصة لأنّه لم يوجف عليها من خيل و لا ركاب (٢).

<sup>(</sup>١)مجمع البيان ج٥ ص١١٤.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص٣٥٣.

قال سبحانه: ﴿ وَ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلاَرِكَابٍ وَلَكِنَّ اللهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (الحشر/ ٤).

كانت فدك منطقة خصبة كثيرة الخير قرب خيبر و هي تقع في وادي القرى ، فقد شاء الله تبارك و تعالى أن تكون ملكاً مطلقاً للرسول الأكرم يصرفه في مصالح الإسلام و المسلمين حسبما يشاء، و من ثم وهب رسول الله فدكاً لابنته الطاهرة و ذلك بعد ما نزل قوله سبحانه:

﴿ وَ آتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّه أُ وَالمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلاَتْبَذِّرْ تَبْذِيراً ﴾ (الإسراء/ ٢٥).

و أكّد المفسّرون من الشيعة و السنّة على أنّها نزلت في أقرباء رسول الله وبالأخص ابنته الزهراء (عليها السلام) فإنّها كانت أقوى مصاديق «ذى القربي» و كان المسلمون يعرفونها بأنّها هي المراد من الآية .

#### يقول السيوطي:

"كان على بن الحسين السجاد (عليه السلام) في الشام بعد واقعة كربلاء فسأله بعض الشاميين عن نسبه، فتلى على بن الحسين (عليه السلام) تلك الآية للتعريف عن نفسه، فقال الشامي متعجباً: و إنّكم القرابة التي أمر الله أن يعطى حقها "؟! (١).

نعم اختلفوا في أنّ النبي وهب ساعة نزول الآية فدكاً لابنته فاطمة أو لا؟ فالشيعة على الأوّل و وافقهم جمع من السنّة، و إن خالف بعضهم الآخر.

و لمّا أراد المأمون العباسي إعادة فدك إلى بني الزهراء كتب إلى المحدّث المعروف عبد الله بن موسى و طلب منه أن يرشده في هذا الأمر، فوافاه الجواب بالإيجاب، فأعاد المأمون فدكاً إلى أبناء الزهراء و ذرّيتها (٢).

<sup>(</sup>١)الدر المنثور ج۴ ص١٧٤، مجمع البيان ج٣ ص٢١١.

<sup>(</sup>۲)مجمع البيان ج٣ ص٢١، و فتوح البلدان ص٢۶.

و قد جلس المأمون ذات يوم على كرسي خاص للإستماع إلى مظالم الناس وشكاياتهم، فكانت أوّل ما أعطي له رسالة وصف صاحبها نفسه فيها بأنّه يدافع عن الزهراء، فقرأ المأمون الرسالة و بكى مدّة، ثم قال: من هذا المحامي عن الزهراء، فقام شيخ كبير و قال: أنا هوذا، فانقلب مجلس المأمون من مجلس القضاء إلى مجلس الحوار بينه وبين ذلك الشيخ و وجد نفسه محجوجاً لأدلّة الشيخ، فأمر رئيس ديوانه بالكتابة إلى عامله أن يردّ فدك إلى أبناء الزهراء، ثمّ وشحه المأمون بتوقيعه، و في ذلك يقول دعبل الخزاعي:

أصبح وجه الزمان قد ضحكا بردّ مأمونٍ هباشم فدكا(١)

و ليست الشيعة بحاجة في ذلك المقام إلى إقامة الدلائل بأنّ فدكاً كانت ملكاً موهوباً لبنت رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و يكفي في ذلك ما قاله الإمام على (عليه السلام) في رسالته إلى عثمان بن حنيف عامله بالبصرة:

«بلى كانت في أيدينا فدك من كل ما أظلّته السماء، فشحّت عليها نفوس قوم و سخت عنهانفوس قوم آخرين، و نعم الحكم الله!»(٢).

لقد بدأ منع بني الزهراء من فدك في عهد الخليفة الأوّل، وكان الحال على ذلك حتّى تسنّم معاوية سدّة الحكم، فوزّع فدكاً بين ثلاثة هم:مروان بن الحكم وعمرو بن عثمان و ابنه يزيد، و لمّا ولّى الأمر مروان بن الحكم، سيطر على فدك بصورة كاملة و وهبها لابنه عبد العزيز و هو وهبها لولده عمر بن عبد العزيز (۱).

و هو أوّل من ردّ فدك إلى بني فاطمة، ثمّ انتزعها الخلفاء الذين توالوا بعده من أبناء الزهراء، و كانت بأيديهم حتّى انقرض حكم الأمويين.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد ج١٤ ص٢١٧.

<sup>(</sup>٢)نهج البلاغة، الكتاب رقم ٢٥.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة ج١٤ ص٢١٤.

و قد اضطرب أمر فدك اضطراباً عجيباً أيام الخلافة العباسية ، فلمّا ولّي أبوالعباس السفّاح ردّها على عبد الله بن الحسن بن الحسن ، ثمّ قبضها أبو جعفر من بني الحسن ، ثمّ ردّها محمد المهدي ابنه على ولد فاطمة (عليها السلام) ، ثمّ قبضها موسى الهادي بن المهدي و هارون أخوه ، لأسباب سياسيّة خاصّة ، حتّى وصل الدور إلى المأمون فردّها على الفاطميين أصحابها الشرعيّين ضمن تشريفات خاصة وبصورة رسمية ، ثمّ اضطرب أمر فدك من بعده أيضاً ، فربّما سلبت من أصحابها و ربّما ردّت إليهم ، و هكذا تراوحت بين السلب و الردّ.

و لقد أستغلّت فدك في عهد الأمويين و العباسيين في أغراض سياسية بحتة قبل أن تستغل في أغراض إقتصاديّة .

فلقد كان الخلفاء في صدر الإسلام يحتاجون إلى عائدات فدك المالية مضافاً إلى أنّهم انتزعوها من يد الإمام على (عليه السلام) لغرض سياسي، و لكن في العصور المتأخّرة عن ذلك كثرت ثروة الخلفاء وزادت زيادة هائلة بحيث لم يكونوا بحاجة إلى عائدات فدك، و لهذا فإنّ عمر بن عبد العزيز لمّا أعاد فدكاً إلى بني فاطمة إحتج عليه بنو أميّة و اعترضوا قائلين: «هجنت فعل الشيخين، و إن أبيت إلا هذا فامسك الأصل و اقسم الغلّة»(۱).

إنّ دراسة قصّة فدك و ما ورد حولها من الأقوال و الآراء يحتاج إلى بسط في الكلام و هو خارج عن مقاصد هذه الموسوعة، و قد أشبعنا الكلام فيها في بعض كتبنا الخاصة ببيان سيرة الأئمة الطاهرين و في مقدّمتهم أمير المؤمنين علي (عليه السلام) فمن شاء فليرجع إليه.

<sup>(</sup>١)شرح نهج البلاغة لابن أبيّ الحديد ج١٤ ص٧٧٨.

# غزوات النبي الأكرم علي

#### ۱ ـ غزوة بدر

ليس الهدف في المقام تبيين غزوات النبي و سراياه طيلة حياته، فإن ذلك يقع على عاتق كتب السير الوافرة، و إنما الهدف الإشارة إلى الغزوات التي قادها بعد هجرته، و لها جذو ر في القرآن الكريم، و لأجل ذلك نقتصر في عرض جهاده في سبيل الله على القليل منه الذي جاء ذكره في القرآن الكريم.

و من أسمى مغازيه و أعظمها أثراً و أكبرها دويّاً غزوة بدر الكبرى التّي وقعت في "وادي بدر» المنسوب إلى "بدربن يخلدبن نضربن كنانـــة» و وادي بدر معروف، وبينه و بين المدينة قرابة (١٥٠) كيلومترا.

بلغ رسول الله (صلى الله عليه و آله) أنّ أباسفيان بن حرب، مقبل من الشام في عير عظيمة لقريش، فيها أموال لهم و تجارة من تجاراتهم، فيها ثلاثون رجلاً من قريش أو أربعون، منهم مخرمة بن نوفل و عمروبن العاص، فندب المسلمين إليهم و قال: هذه عير قريش فيها أموالهم، فاخرجوا إليها، لعل الله ينفلكموها (۱۰ هذا ما يذكره أصحاب السير، و هو بظاهره يكشف عن جانب من جوانب القضية، و لكن كان هناك حافز آخر دفع النبي للتعرض إلى عير قريش، و هو أنّ المسلمين في أمّ القرئ، كانوا يعانون من ضغط المشركين و ظلمهم، فقد كانوا يستبيحون دماءهم ويصادرون أموالهم و يخرجونهم من مساكنهم و ديارهم ظلماً و بغياً، فأراد النبي أن

<sup>(</sup>١)السيرة النبوية لابن هشام ج١ ص٩٠٥-٢٠٠٥، و مغازي الواقدي ج١ ص٢٠.

يوقف قريشاً على خطورة ما يفعلون، و أنهم إذا تمادوا في أعمالهم الإجرامية في مكة، فسوف يقوم المسلمون بقيادة نبيّهم، بسد منافذ تجارتهم و مصادرة قوافلهم.

فخرج رسول الله في ثمان ليال خلون من شهر رمضان و استعمل عمرو بن أم مكتوم على الصلاة بالناس، و ردّ أبا لبابة من الروحاء و استعمله على المدينة، فسلك طريقه من المدينة و بعد ما قطع منازل ـ نزل على واديقال له «ذفران ». و كان أبوسفيان حين دنا من الحجاز يتحسّس الأخبار ويسأل من لقى من الركبان حتى أصاب خبراً من بعضهم أنّ النبي قد استنفر أصحابه قاصداً إيّاه و عيره، فحذر عند ذلك، فاستأجر «ضمضم بن عمرو الغفاري» فبعثه إلى مكّة و أمره أن يأتي قريشاً فيستنفرهم إلى أموالهم، و يخبرهم أنّ محمّداً قد عرض لها في أصحابه، فخرج «ضمضم بن عمرو » سريعاً إلى مكّة، و دخل و هو يصرخ ببطن الوادي واقفاً على بعيره، و قد جدع بعيره، و حوّل رحله، و شقّ قميصه، و هو يقول:

« يا معشر قريش، اللطيمة، اللطيمة، أموالكم مع أبي سفيان قد عرض لها محمد في أصحابه، لا أرى أن تدركوها الغوث، الغوث.

فتجهز الناس سراعاً و قالوا: أيظن محمد و أصحابه أن تكون (عيرنا) كعير ابن الحضرمي، كلا والله، ليعلمن غير ذلك، فكانوا بين رجلين أمّا خارج و أمّا باعث مكانه رجلاً. و أوعبت قريش، فخرجوا كلّهم إلى الغزو، فلم يتخلّف من أشرافها إلا أبالهب فبعث مكانه العاص بن هشام بن المغيرة.

أقبل أبوسفيان بن حرب، و تقدّم العير حذراً، حتّى وردالماء، فقال لـ «مجدي بن عمرو»: هل أحسست أحداً. فقال: ما رأيت أحداً أنكره، إلاّ انّي قد رأيت راكبين قد أناخا إلى هذا التل، ثم استقيا في شن (١٠ لهما، ثم انطلقا، فأتى أبوسفيان مناخهما، فأخذ من أبعار بعيريهما، ففتّه فإذا فيه النوى، فقال: هذه والله علائف يثرب، فرجع إلى أصحابه سريعاً، فضرب وجه عيره عن الطريق و أخذ بها جهة

<sup>(</sup>١)أي قربة، و هي آلة حمل الماء.

الساحل و ترك بدراً يساراً، و انطلق حتّى أسرع.

و لمّا رأى أبوسفيان أنّه قد أحرز عيره، أرسل إلى قريش: إنّكم إنّما خرجتم لتمنعوا عيركم و رجالكم و أموالكم، فقد نجّاها الله، فارجعوا.

فقال أبوجهل بن هشام: والله لا نرجع حتى نرد بدراً و كان بدر موسماً من مواسم العرب، يجتمع به سوق كل عام فنقيم عليه ثلاثاً، فننحر الجزر، و نطعم الطعام، و نسقي الخمر، و تعزف علينا القيان، و تسمع بنا العرب و بمسيرنا و جمعنا، فلا يزالون يهابوننا أبداً بعدها.

فمضت قريش حتى نزلوا بالعدوة القصوى من الوادي يتوسّط بينها و بين وادي البدر كثيب.

ثم إنّ النّبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أتاه الخبر عن قريش بمسيرهم ليمنعوا عيرهم، فاستشار الناس و أخبرهم عن قريش، فأظهر كل رأيه. فقال عمر بن الخطاب مهوّلاً خطورة الموقف : إنّها والله قريش و عزّها، والله ما ذلّت منذ عزّت، والله ما آمنت منذ كفرت، والله لا تسلم عزّها أبداً، و لتقاتلنك، فاتهب لذلك أهبته، وأعد لذلك عدته (۱).

ثمّ قام المقداد بن عمرر، فقال: " يا رسول الله، امض لما أراك الله، فنحن معك، والله لانقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿إِذْهَبُ أَنْتَ وَ رَبُّكَ فَقَاتِلاً إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾. و لكن إذهب أنت و ربّك فقاتلا إنّا معكما مقاتلون، فوالّذي بعثك بالحق، لو سرت بنا إلى بَرْك الغِماد (")، لجادلنا معك من دونه حتى تبلغه ». فقال له رسول الله خيراً و دعا له بخير.

ثمّ قال رسول الله: « أشِيروا عليّ أيّها الناس» و إنّما يريد (رسول الله) الأنصار، و كان يظن أنّ الأنصار لا تنصره إلاّ في الدار، و ذلك انّهم شرطوا لـه أن يمنعوه ممّا

<sup>(</sup>١)المغازي، للواقدي ج١ ص٢٨.

<sup>(</sup>٢)موضع بناحية اليمن، و قيل هو أقصى حجر، و قيل إنّها مدينة في الحبشة.

يمنعون منه أنفسهم و أولادهم، و عند ذلك قام سعد بن معاذ، فقال: « أنا أجيب عن الأنصار، و كأنّك تريدنا يا رسول الله؟ » قال: « أجل» ؛ قال:

«فقد آمنًا بك و صدّقناك، و شهدنا أنّ ماجئت به هوالحقٌ، و آتيناك على ذلك عهودنا و مواثيقنا على السمع و الطّاعة، فامض يا رسول الله لما أردت، فنحن معك، فو الذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك، ما تخلّف منا رجل واحد، و ما نكره أن تلقى بنا عدونا غداً، و إنّا لصبُرٌ في الحرب، صُدُق في اللقاء، لعلّ الله يريك منّا ما تقرّ به عينك، فسر بنا على بركة الله».

فسرّ رسول الله بقول سعد، و نشّطه ذلك، ثم قال: «سيروا وابشروا، فإنّ الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين، والله كإنّي الآن أنظر إلى مصارع القوم».

ثم إنّه سبحانه يشير إلى خروج قريش من مكّة و إصرارهم على إدامة السير إلى وادى بدر ليقيموا هناك أيّاماً يسقون الخمر و تعزف عليهم القيان بقول سبحانه ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوامِنْ دِيَارِهِمْ بَطَراً وَ رِئَاءَ النَّاسِ وَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَ اللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ (الأنفال/ ٤٧).

روى ابن عباس في تفسيـرالآية: «لمّا رأى أبوسفيان أنّه أحـرز عيره، أرسل إلى قريش أن ارجعوا، فقال أبوجهل: والله لا نرجع حتّى نرد بدراً...» (١)و قد تقدّم ذكره.

إنّ غزوة بدر، كانت أوّل غزوة قام بها المسلمون، ولم يكن لهم تدريب في الحرب، و لأجل ذلك كره فريق من المؤمنين الحرب، قال سبحانه: ﴿كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَ إِنَّ فَرِيقاً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَارِهُونَ \* يُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ كَأَنِّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ (الأنفال/ ٥-٤).

و الآية ظاهرة في كراهة لفيف من المؤمنين للخروج من المدينة عند مغادرتها، و يحتمل أن تكون إشارة إلى كراهة بعضهم للخروج في مجلس المشورة في منطقة «ذفران»، و قد تعرّفت على بعض نصوص الكارهين.

<sup>(</sup>١)مجمع البيان ج٢ ص٥٤٨.

و كان أكثر المؤمنين يريدون مواجهة العير دون النفير، مواجهة غير ذات الشوكة، حتى يكسبوا الأموال و يجمعوا الغنائم. و إليه يشير قول سبحانه: ﴿ وَ إِذْ يَعِدُكُمُ اللهُ إِحْدَى الطَّاآنِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَ تُودُونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَ يُربِدُ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الحَقَّ وَ يُبْطِلَ البَاطِلَ وَلَوْكَرِهَ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الحَقَّ وَ يُبْطِلَ البَاطِلَ وَلَوْكَرِهَ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الحَقَّ وِ يُبْطِلَ البَاطِلَ وَلَوْكَرِهَ المُجْرِمُونَ ﴾ (الأنفال/ ٨-٨).

و قد عرفت أنّ النّبي قال لهم: «إنّ الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين» ولكنّ إرادة الله سبحانه غلبت على إرادتهم فالتقوا بالنفير دون العير، لما في ذلك من إظهار للحق، واعزاز للإسلام، و استئصال للكافرين، و إبطال للباطل.

### إنتقال الرسول إلى مكان قريب من بدر

و لمّا وقف الرسول على أنّ الأنصار مستعدّون للحرب و القتال، و أنّ حربهم و قتالهم عن رغبة و رضى، ارتحل الرّسول من «ذفران» و قطع منازل حتّى نزل قريباً من «وادي بدر»، فركب هو (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و رجل من أصحابه يتعرّفان أخبار قريش، فوقف (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على شيخ في المنطقة، فسأله عن قريش و عن محمّد و أصحابه.

قال الشيخ: إنّه بلغني أنّ محمّداً و أصحابه خرجوا يوم كذا و كذا، فإن كان الذي أخبرني صدق، فهم اليوم بمكان كذا و كذا (فسمّىٰ المكان الّذي به رسول الله)، و بلغني أنّ قريشاً خرجوا يوم كذا و كذا، فإن كان الّذي أخبرني صدق، فهم اليوم في مكان كذا و كذا (فسمّى المكان الّذي فيه قريش)؛ ثم انصرف. فلمّا أمسى بعث على بن أبي طالب مع غيره يلتمسون الخبر له، فأصابوا راوية (۱) لقريش، و عليها غلامان لهم، فأتوا بهما فسألوهما، فقالا: نحن سقاة قريش بعثونا نسقيهم من الماء و هؤلاء وراء هذا الكثيب؛ فقال لهما رسول الله: كم القوم؟ قالا: كثير، قال: ما

<sup>(</sup>١) الإبل التي يستقى عليها الماء.

عدّتهم؟ قالا: لاندري، قال: كم ينحرون كل اليوم؟ قالا: يوماتسعاً و يـوماً عشراً، فقال رسول الله: القوم بين التسعمائة و الألف. ثم قال لهما: فمن فيهم مـن أشراف قريش؟ فسمّوا أسماء عدّة منهم، فأقبل رسول الله على النّاس، فقال: هذه مكّة قد ألقت إليكم أفلاذ كبدها.

ولم يكتف النّبي بما وصل اليه من الأخبار، فأرسل بعض أصحابه حتّى نزل بدراً، فأناخ إلى تل قريب من الماء، ثمّ أخذ زقاً يستقي فيه، فسمع جاريتين تتنازعان في دين عند المجدي بن عمرو الجهني "شيخ القبيلة، فقالت إحداهما للأخرى عندما تأتي العير غداً أو بعد غد، فأعمل لهم، ثمّ أقضي الذي لك، فقال مجدي: صدقت: تّم خلص بينهما. فرجع إلى النبي، فأخبره بما سمع، فأذعن النّبي بأنّ موضع العدو قريب وهم وراء الكثيب.

### نزول النبي في وادي بدر

لمّا كانت قلب المياه في بدر، أسرع النبي بالسير حتّى ينزل ببدر في العدوة الدنيا، فمضى و كان الوادي ليّناً و لكن قليل الرمل، و جاءت الأمطار فلبّدت الأرض للنّبي و أصحابه و لم يمنعهم عن السير، و لكن أصاب قريشاً من المطر مالم يقدروا على أن يرتحلوا معه، فخرج رسول الله يبادرهم إلى الماء، حتّى إذا جاء أدنى ماء من بدر، نزل به.

ثمّ قال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) به: أشيروا عليّ في المنزل. فقال الحبّاب بن المنذر: يا رسول الله أرأيت هذا المنزل، أمنزل أنزلكه الله، فليس لنا أن نتقدّمه و لا نتأخّر عنه، أم هو الرأي و الحرب و المكيدة؟ قال: بل هو الرأي والحرب و المكيدة. قال: فإنّ هذا ليس بمنزل انطلق بنا إلى أدنى ماء القوم، فإنّي عالم بها و بقلبها، بها قليب قد عرفت عذوبة مائه، و ماء كثير لا ينزح، شم نبني عليها حوضاً و نقذف فيه الآنية فنشرب و نقاتل، و نغور ماسواها من القلب.

فقال رسول الله: يا حبّاب أشرت بالرأي، و بادر القوم إلى الماء حتّى إذا وصلوا إلى ما يريدون نزلوا فيه. ثم أمر بالقلب فغورت، و بنى حوضاً على القليب الّذي نزل عليه، فملئ ماء ثمّ قذفوا فيه الآنية (١٠).

#### بناء العريش

فلمّا استقرّ لهم المكان إقترح سعدبن معاذ على النّبي، فقال: يا نبي الله ألا نبني لك عريشاً تكون فيه و نعد عندك ركائبك ثم نلقى عدوّنا، فإن أعزّنا الله و أظهرنا على عدوّنا، كان ذلك ما أحببنا، و إن كانت الأخرى، جلست على ركائبك فلحقت بمن وراءنا، فقد تخلّف عنك أقوام، يا نبي الله، ما نحن بأشد لك حبّاً منهم، ولو ظنّوا انّك تلقى حرباً ما تخلّفوا عنك، يمنعك الله بهم، يناصحونك و يجاهدون معك. فأثنى عليه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) خيراً، و دعا له بخير، ثم بنى لرسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عريش، فكان فيه (۱).

#### تعليق على تغوير القلب و بناء العريش

هذا ما تذكره كتب السيرة، و لكن للنظر في كلا الأمرين المذكورين مجالاً، أمّا تغوير القلب و طمّها، فهو لا يناسب شأن النبي الأكرم، فقد كان (صلّى الله عليه و آله) يوصي قادة سراياه عند ما كان يبعثها بأمور، و يقول: سيروا باسم الله و بالله، و في سبيل الله، و على ملّة رسول الله، لا تغلو، و لا تمثّلوا، و لا تغدروا، و لا تقتلوا شيخاً فانياً، و لا صبيّاً، و لا امرأة، و لا تقطعوا شجراً إلاّ أن تضطرّوا إليها.

و في رواية أخرى: و لا تحرقوا النخل، و لا تغرقوه بالماء، و لا تقطعوا شجرة مثمرة، و لا تحرقوا زرعاً، لأنكم لا تدرون لعلكم تحتاجون إليه (٣).

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة ج١ ص٠٤٢، مغازي الواقدي ج١ ص٥٣.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبويّة لابن هشام ج١ ص٤٢٠\_٢١.

<sup>(</sup>٣)الوسائل ج١١ الباب ٥ من أبواب جهاد العدو، الحديث ٢و٣.

فإنّ من يمنع من قطع الشجرة أولى بأن يمنع من طمّ القلب الّتي حفرها رجال الخير لأجل سقاية القوافل الّتي كانت تمرّ من هذا الطريق.

و قد أشار بعض أصحابه في غزوة خيبر أن يمنع جريان الماء إلى قلاع خيبر، فأبى (۱). و قد كانت هذه سيرة وصيّة أميرالمومنين فإنّه \_ صلوات الله عليه \_ ورد صفّين و قد سيطر أصحاب معاوية على الشريعة، فمنعوا أصحاب علي من الإستقاء، حتّى أصابهم العطش و ضاق الأمر عليهم، فلم يكن بد من فتح طريق الماء على أصحابه، فحمل حملة خاطفة مع لفيف من أصحابه على الشريعة فأزال جيش معاوية عنها، فلمّا إستولى عليها اقترح عليه بعض أصحابه أن يعتدي عليهم بالمثل، فأبى، و قال \_ مخاطباً لعسكره \_ : خذوا من الماء حاجتكم و ارجعوا الى عسكركم و خلّوا بينهم و بين الماء، فإنّ الله قد نصركم ببغيهم و ظلمهم (۱).

و أمّا بناء العريس للنّبي الأكرم، فهو بمعزل من الصحّة، فإنّ قبوله أمام أصحابه الّذين يضحّون بنفسهم ونفيسهم يثبّط من عزائمهم، و يخفّف من مثابرتهم، فإنّهم إذا رأوا بأمّ أعينهم أنّ سيّدهم على حالة إذا رأى بوادر الهزيمة فسيجلس على الركائب و ينجي نفسه و يترك أصحابه تحت رحمة عدوّهم، فلربّما يشكّون في صحّة دعوته و نبوّته، فلا يصدر مشل ذلك الاقتراح من سيد مثل سعد بن معاذ المعروف بالعقل و الحنكة، و لو صدر منه على وجه بعيد فلن يقبله النّبي الأكرم الذي يصفه علي (عليه السلام) بقوله: «كان أقرب الناس إلى العدوّ، و كنا إذا احمر البأس إتّقينا برسول الله» (٣).

<sup>(</sup>١)ناسخ التواريخ ج٢ ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٢)وقعة صفّين ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣)نهج البلاغة: قسم غريب كلامه برقم ٩.

## إرتحال قريش من مقامهم و نزولهم وادي بدر

قد تعرّفت على أنّ النبي الأكرم قد أسرع في الارتحال و استقر في وادي بدر قبل أن ينزل العدو من وراء الكثيب، فارتحلت قريش حين أصبحت فأقبلت، فلمّا رأى رسول الله نزولهم إلى الوادي قال: «اللّهم هذه قريش قد أقبلت بخيلائها و فخرها تحادك و تكذّب رسولك، اللّهم فنصرك الّذي وعدتني، اللّهم أحنهم (۱) الغداة (۲).

و قال الواقدي: و كان أوّل من طلع زمعة بن الأسود على فرس له، يتبعه ابنه، فاستجال بفرسُه يريد أن يتبوّأ للقوم منزلاً، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم): اللّهم إنّك أنزلت علي الكتاب و أمرتني بالقتال، و وعدتني إحدى الطائفتين، وأنت لاتخلف الميعاد، اللّهم هذه قريش قد أقبلت بخيلائها و فخرها... (٣).

فلمّا اطمأنّ القوم بعثوا عمير بن وهب الجمحي، فقالوا: أحرز لنا محمداً وأصحابه، فاستجال بفرسه حول المعسكر، فصوّب في الوادي و صعد، يقول: عسى أن يكون لهم مدد أو كمين، ثمّ رجع فقال: لا مدد و لاكمين، و القوم ثلاثمائة إن زادوا قليلاً، و معهم سبعون بعيراً، و معهم فرسان، ثم قال: يا معشر قريش، البلايا(۲) تحمل المنايا، نواضح يثرب تحمل الموت الناقع، قوم ليس لهم منعة و لاملجأ إلاّ سيوفهم، ألا ترونهم خُرّسا لا يتكلّمون، يتلمّظون تلمّظ الأفاعي، و الله ما أرى أن يُقتل منهم رجل حتى يقتل منا رجلاً، فإذا أصابوا منكم مثل عددهم فماخير في العيش بعد ذلك، فارتأوا رأيكم (۵).

<sup>(</sup>١)أي أهلكهم.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبويّة ج١ ص٤٢١.

<sup>(</sup>٣)مغاري الواقدي ج ١ ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤)البلايا:جمع بليه و هي الناقة.

<sup>(</sup>۵)السيرة النبوية ج١ ص٣٢٢، و المغازي للواقدي ج١ ص٣٦.

و لمّا قال الجمحي هذه المقالة أرسلوا أبا أسامة الجشمي و كان فارساً، فأطاف بالنّبي و أصحابه، قال: والله ما رأيت جلداً، و لا عدداً، و لا حلقة "، و لاكراعاً، ولكنّي والله رأيت قوماً لا يريدون أن يعودوا إلى أهليهم، قوماً مستميتين ليست لهم منعة و لا ملجأ إلاّ سيوفهم ").

فلمّا سمع حكيم بن حزام ذلك مشى في الناس، فأتى عتبة بن ربيعة، فاستدعى منه أن يرجع بالناس فلبّى دعوته برحابة، وأمره بالإنطلاق إلى أبي جهل، ويستدعي منه نفس ذلك، فرجع إليه وقال: يا أبا الحكم إنّ عتبة أرسلني إليك بكذا وكذا (أي أن ترجع بالناس و تترك الحرب)، فقال: "والله لا نرجع حتّى يحكم الله بيننا و بين محمداً و أصحابه أكلة جزور، و ما بعتبة ما قال، ولكنّه قد رأى أنّ محمداً و أصحابه أكلة جزور، وبين أصحابه ابنه، فقد تخوّفكم عليه". و بالتّالي أفسد أبوجهل على النّاس الرأي الذي دعاهم إليه عتبة، و جرّهم إلى التهلكة و الدمار.

## الشرارة التي أشعلت الحرب

كان القوم يتحاورون حول الحرب، فبين داع إلى ترك الوادي واللحوق بمكة، وترك أمر محمّد إلى ذوبان العرب (٣)، وبين متردد يقدّم رجلاً ويؤخّر أخرى، ومحرّض يدعو إلى الإقدام والقتال، فبينما كان القوم على هذه الحالة، خرج الأسود بن عبدالأسد المخزوفي، وكان رجلاً سيتئ الخلق، فقال: أعاهد الله لأشربن من حوضهم، أو لأهدّمنة أو لأموتن دونه، فلمّا خرج، خرج إليه حمزة بن عبدالمطلب، فلمّا التقيا، ضربه حمزة فأطار قدمه بنصف ساقه، و هو دون الحوض، فوقع على ظهره تشخب رجله دماً، ثم حبا إلى الحوض، حتى وقع فيه، يريد أن يبرّ يمينه، فتبعه حمزة وضربه حتى قتله في الحوض.

<sup>(</sup>١)أي سلاحاً.

<sup>(</sup>٢)المغازي ج ١ ص ٤٢.

<sup>(</sup>٣)صعاليكهم.

و هذه الحادثة فرضت الحرب على قريش وأبطلت فكرة الرجوع، فخرج عتبة ابن ربيعة بين أخيه شيبة بن ربيعة وابنه الوليد بن ربيعة، حتى إذا فصل من الصف دعا إلى المبارزة، فخرج إليه فتية من الأنصار. فقالوا: من أنتم؟ فقالوا: رهط من الأنصار، قالوا: مالنا بكم من حاجة، ثم نادى مناديهم: يا محمد، أخرج إلينا أكفّاءنا من قومنا، فقسال رسول الله: قم يا عبيدة بن الحارث، وقم يا حمزة، وقم ياعلي، فلمّا قاموا ودنوا منهم. قالوا: من أنتم؟ قال عبيدة: عبيدة، وقال حمزة: حمزة، وقال علي: علي. قالوا: نعم أكفّاء كرام، فبارز عبيدة، وكان أسن القوم عتبة بن ربيعة، وبارز علي الوليد بن عتبة، فأمّا حمزة فلم يمهل شيبة أن قتله، و أمّا علي فلم يمهل الوليد أن قتله، و اختلف عبيدة و عتبة بينهما ضربتين كلاهما أثبت صاحبه(۱)، و كرّ حمزة و علي بأسيافهما على عتبة، فأسرعا قتله، و احتملا صاحبهما.

ثّم تزاحف الناس و دنا بعضهم من بعض، وقد أمر رسول الله (صلّى الله عليه و الله و سلّم) أصحابه أن لا يحملوا حتّى يأمرهم، فقال: إن اكتنفكم القوم فانضحوهم عنكم بالنبل. ثم عدّل رسول الله الصفوف، و ناشد ربّه وقال: «اللّهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لن تعبد» ثم خرج رسول الله إلى الناس فحرّضهم و قال: والّذي نفس محمّد بيده لا يقاتلهم اليوم رجل فيُقتل صابراً محتسباً مقبلاً غير مدبر إلاّ أدخله الله الجنة.

ثم إنّ رسول الله أخذ حفنةً من الحصباء فاستقبل قريشاً بها، ثم قال: شاهت الوجوه، ثم نفحهم بها. وأمر أصحابه فقال: شدّوا، فكانت الهزيمة، فقتل الله تعالى من قتل من صناديد قريش، وأسِر من أسر من أشرافهم وفرّ من فرّ إلى مكة.

وكان شعار أصحاب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يـوم بدر: أحد، أحد. فكانت الهزيمة لقريش والنّصر للمسلمين.

\* \* \*

<sup>(</sup>١)جرحه جراحة لم يقم معها.

#### الإعانات الغيبية

إنّ غزوة بدر من أعظم غزوات النّبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، وكان انتصاره فيها معجزة غيبيّة تفضّل بها سبحانه على أمّة محمّد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حيث التقى في وادي بدر فئتان غير متكافئتين عدداً وعدّة ، ولقد كان عدد المشركين ثلاثة أضعاف عدد المسلمين ،كان المشركون بين تسعمائة وألف (۱) وعدد المسلمين ثلاثمائة وبضع وعلى قول ثلاثمائة وثلاثة عشر لم يكن لدى المسلمين إلا فرسان ، وقد تعرّفت على كلمة أبي أسامة الجشمي رائد القوم (قريش) « ... والله مارأيت جلداً ولا عدداً ولا حلقة ولا كراعاً» (۱).

و مع ذلك كلّه، غلبت هذه الفئة القليلة تلك الفئة الكثيرة، لقوّة إيمانها وتفانيها دون رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ودينهم، وفي ظل إعانات غيبيّة يذكرها القرآن الكريم، سيوافيك بيانها.

قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُ مُ اللهُ بِبَدْرٍ وَأَنْتُ مْ أَذِلَةٌ فَا تَقُوا اللهَ لَعَلَّكُ مْ تَ شُكُرُونَ ﴾ (آل عمران/ ١٢٣).

نعم، كانوا أذلاء، فصاروا أعزّاء أقوياء بفضله وكرمه. قال سبحانه: ﴿وَلِلَّهِ العِزَّةُ وَلِلَّهِ العِزَّةُ وَلِلَّمُ وَلِلَّهُ وَلِلْمُوْمِنِيسَ وَلْكِنَّ المُنْ افِينَ لا يَعْلَمُ ونَ ﴾ (المنافقون/ ٨) فصاروا أعزّاء بعنايات ربّانية، وإعانات غيبيّة تكفّل الذكر الحكيم ببيانها ونحل نذكرها استلهاماً منه، وتصل أنواعها إلى ثمانية، وكان لها الدور الهام في انتصار المسلمين.

<sup>(</sup>۱)قال الواقدي: «و خرجت قريش بالجيش يتقاذفون بالحراب، و خرجوا بتسعمائة و خمسين مقاتـلاً، و قادوا مائة فرس، و كانت الإبل سبعمائة بعير، و كان أهل الخيـل كلّهم دارع و كانوا مائة، و كان في الرجالة دروع سوى ذلك؛ المغازي، ج١ ص٣٩.

<sup>(</sup>٢)المغازي ج ١ ص ٤٢.

# ١- إراءة العدو قليلاً في المنام

قد رأى النّبي في المنام وقعة بدر، وأراه سبحانه عدد العدو قليلاً فيه ليصون المسلمين بذلك عن الفشل والتنازع، قال سبحانه: ﴿إِذْ يُرِيكَهُمُ اللهُ فِي مَنِامِكَ قَلِيلاً وَلَوْ أَرَاكُهُم كَثِيراً لَّفَشِلْتُم وَلَتَنَازَعْتُم فِي الأَمْرِ وَلَكِنَ اللهَ سَلَّمَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ (الأنفال/ ٤٣).

إنّ الآية تصرّح بـ أنّه سبحانه أراهم للنّبي في منامه قليلًا، وبيّـن أنّ سبب ذلك هو منع طروء أمرين بين المسلمين، أشار إليهما بقوله:

أ\_(لفشلتم)

ب\_(ولتنازعتم)

والذي يلزم الفات النظر إليه هو أنّ الله سبحانه ينسب الأمرين إلى المسلمين لا إلى النبي الأكرم، وهذا يعرب أنّ إراءة العدو قليلين كان مؤثّراً في عزائم المسلمين لا في عزيمة النبي الأكرم، فإنّه (صلوات الله عليه وآله) كان ثابتاً، قليلين كانوا أم كثيرين، وإنّما أراهم النبي قليلاً حتى ينقل رؤياه إلى المسلمين حسب مارآه، فتشتد عزيمتهم وترتفع معنويّاتهم بظنّ انّ أعدائهم أقلاء.

# ٧- إراءة كلّ من الفريقين الآخر قليلاً في بدء الحرب

ومن إعاناته تعالى الغيبية أنه سبحانه أرى كل فريق للفريق الآخر \_ عند ابتداء الحرب \_ قليلاً، وقد كانت تكمن في ذلك فلسفة انتصار الحق على الباطل وزهوقه، فأرى المشركين المؤمنين قليلين، كما أرى المؤمنين للفريق الآخر كذلك، حتى ان أبا جهل قال: خذوا أصحاب محمد بالأيدي (۱).

<sup>(</sup>١)مجمع البيان ج٢ ص٥٤٧.

إنّما أرى المشركين المؤمنين قليلين، حتّى لا يورث ذلك رُعبا ووحشة في قلوبهم، وقد مرّ في الاعانة الأولى أنّه سبحانه فعل ذلك دفعاً للفشل والتّنازع.

و إنّما أرى المؤمنين للمشركين قليلين لئلّا يتأهّبوا ويستشرسوا في القتال، · ويتخيّلوا أنّهم لا يحتاجون في دفع عدوّهم إلى بذل جهد كبير.

قال سبحانه مشيراً إلى ذلك بقوله: ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ الْتَقَيْتُمْ فِي أَعْيُنِكُمْ قَلِيلاً وَيُقَلِلُكُمْ فِي اعْيُنِهِمْ لِيَقْضِى اللهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الأَمْور ﴾ (الأنفال/ ٤٢) و حاصل الآية أنّه سبحانه قلل الفريقيين في عين الآخر، ولولا ذلك لانتهى الأمر إلى فشل المسلمين أو إلى فرار العدق من المعركة، بحفظ أنفسهم. وقد تعلقت مشيئته بإبادتهم.

#### ٣- إراءة المشركين كثرة المؤمنين أثناء القتال

و هناك إعانة غيبيّة ثالثة وهي أنّه سبحانه أرى المؤمنيـن للمشركين فـي أثناء القتال كثيرين، على خلاف ما أراهم إيّاه عند إبتداء القتال.

إنّ المصلحة قد اقتضت أن يُري سبحانه المؤمنين للعدو كثيرين على خلاف ما أراهم عند أوّل الحرب و ذلك حتّى يتخيّل العدو أنّه وصل إلى المسلمين مددٌ كانوا بعيدين عن المعركة حتّى تتزعزع بذلك معنويّاتهم و يتقهقروا عن ميدان المعركة بعد ما فتك بهم المسلمون بقتل كثيرين منهم و أسر آخرين.

قال سبحانه: ﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئَتَيْنِ التَقَتَا فِئَةٌ ثُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْى العَيْنِ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لَأُولِي كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْى العَيْنِ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لَأُولِي الجُصَارِ ﴾ (آل عمران/ ١٣).

أنظر إلى قوله سبحانه: ﴿ يرونهم مثليهم رأى العين ﴾ فإنّ هذه الجملة ناظرة إلى أثناء الحرب، وماورد في الإعانة الغيبيّة الثانية ناظر إلى أوّل الحرب.

#### ٢- استغاثة المسلمين و نزول الملائكة

إنّ النّبي لمّا نظر إلى كثرة عدد المشركين وقلّة عدد المسلمين استقبل القبلة ، وقال: اللّهم أنجز لي ما وعدتني ، اللّهم إن تهلك هذه العصابة ، لا تعبد في الأرض . فمازال يهتف ربّه مادّاً يديه حتّى سقط رداؤه من منكبيه ، فأنزل الله تعالى: ﴿إذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أنّى مُمِدُّكُمْ بِأَلْفِ مِنَ المَلاَئِكَةِ مُرْدِ فِينَ \* وَمَا جَعَلَهُ اللّهُ إلاّ بُشْرَى وَلِتَطْمَئِنَ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصُرُ إلاّ مِنْ عِندِ اللّهِ إنّ اللّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (الأنفال/ ٩ و ١٠).

لعلّ معنى قوله: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلّاً بُشْرَى ﴾ إنّه سبحانه جعل الإمداد بالملائكة بشرى للمسلمين بالنّصر ولتسكن به قلوبهم وتزول الوسوسة عنها، وإلاّ فملك واحد كاف للتدمير.

أو لعلّ معناها: انّ الإمداد بالملائكة إمداد بالسبب والنصر الحقيقي من جانب المسبّب وهو الله العزيز الحكيم، وليس للسبب أصالة ولا استقلال(١٠).

ثمّ إنّه سبحانه جعل عدد الملائكة في هذه الآية ألفاً، مع أنّه سبحانه أمدّ المسلمين ـ حسب آية أخرى ـ بشلاثة آلاف كما في قوله: ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنُ المسلمين ـ حسب آية أُخرى ـ بشلاثة آلاف كما في قوله: ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنُ يَكُمْ وَبُكُمْ وَتَتَقُوا يَكُفْيَكُمْ آنْ يُمِلِدُكُمْ وَبُكُمْ بِخَمْسَةِ آلاَفِ مِنَ المَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ \* وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ وَبُكُمْ بِخَمْسَةِ آلاَفِ مِنَ المَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ \* وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ العَزِيزِ وَمَا النَّصُرُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ العَزِيزِ اللَّهِ العَزِيزِ اللَّهِ العَزِيزِ اللَّهِ العَزِيزِ اللَّهِ العَزِيزِ اللَّهِ العَزِيزِ اللَّهُ اللَّهُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ العَزِيزِ اللَّهِ العَزِيزِ اللَّهِ العَرْيزِ اللَّهُ اللَّهُ إِلاَّ مُولَى المَالِكُونَ المَالِكُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّه

و لكنّ الاختلاف يرتفع بالإمعان بما في ذيل الآية التّاسعة من سورة الأنفال حيث قال: ﴿ بِأَلْفِ مِنَ المَلاَئِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ أي مردفين بملائكة أخرى، كما يقال أردفت زيداً خلفي، فيكون المفعول الثاني محذوفاً، فلو كان عدد الملائكة الأخرى ألفين، يصير المجموع ثلاثة آلاف.

<sup>(</sup>١)و قد تكرّر مضمون الآية في سورة آل عمران، الآية ١٢۶.

و هناك وجه آخر لرفع الاختلاف وهو أنّ هذا العدد (ثلاثة آلاف) جاء في كلام النّبي عند مخاطبة المسلمين حيث قال: ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنْ يَكُفِيَكُمْ أَنْ يُمِدَّكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلَاثَةِ آلَافٍ مِنَ المَلاَئِكَةِ ﴾ وأمّا عدد الألف فقد جاء في كلامه سبحانه و وعده حيث قال: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ آنِي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفٍ مِنَ المَلاَئِكَةِ ﴾.

والجمع بين الآيتين بأنّه كان في ضمير النّبي أنّه سبحانه ينزّل ثـ لاثة آلاف، ولكنّه سبحانه نزّل ألفاً منهم، وما ذلك إلاّ لأنّ الملائكة لم يقتحموا المعركة إلاَّ بشكلِ جزئي كما سيوافيك، وكان الوعد والعمل به لأجل تثبيتهم و إزالة الوسوسة عنهم.

و أمّا عدد الخمسة آلاف فلم يكن إلا وعداً مشروطاً بأنّ المؤمنين لوصبروا على الجهاد واتّقوا معاصي الله ومخالفة الرسول ورجع المشركون إليهم فوراً، فالله سبحانه يمددهم بخمسة آلاف من الملائكة مسوّمين أي معلّمين.

#### ۵- الإمداد بالنعاس

إنّ الإنسان لا يأخده النوم في حال الخوف، وقد قيل: الخوف مسهر والأمن منوّم، فالله سبحانه أمدّهم بالنّعاس وهو أوّل النوم قبل أن يثقل، فقوّاهم بالنّعاس على قتال العدو.

#### ٤- الإمداد بنزول المطر

وقد أصابهم المطر \_ وكانوا أحوج شئ إليه فطهروا به أبدانهم واغتسلوا من الجنابة، وزادهم قوّة قلب وسكون نفس وثقة بالنّصر، وثبّت أقدامهم في الحرب بتلبّد الرّمل.

و إلى الإمدادين: الخامس والسادس يشير قوله سبحانه: ﴿إِذْ يُغَشِّيكُمُ النَّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ وَيُنذِهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ (١)

<sup>(</sup>١)و هو الجنابة .

وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ الْآقْدَامَ ﴾ (الأنفال/ ١١).

فإلى فائدة الإمداد بالنّعاس أشار بقوله: ﴿ أَمَنَةً مِنْهُ ﴾ .

و إلى فوائد نزول المطر المختلفة أشار بقوله:

١- ﴿ يُطَهِّرَكُم ﴾ ٢- ﴿ يُذْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ ﴾ ٣- ﴿ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُم ﴾ ٢- ﴿ وَيُشَتَّ بِهِ الْاَقْدَامَ ﴾ .
 ٢- ﴿ وَ يُشَبِّتَ بِهِ الْاَقْدَامَ ﴾ .

## ٧- الإمداد بتثبيت أقدام المؤمنين

و قد كان لنزول الملائكة فائدة أخرى، وهي تثبيت أقدام المؤمنين في ميدان الحرب لئلاتزل أقدامهم عند هجوم العدو، و كانت ساحة القتال رملاً.

## ٨- الإمداد بإلقاء الرّعب في قلوب المشركين

و قد أمدّهم سبحانه بإلقاء الرّعب في قلوب الكافرين .

يقول سبحان مشيراً إلى الإمدادين: ﴿إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى المَلاَئِكَةِ آنِّى مَعَكُمٌ فَنَبُنُوا اللَّذِينَ آمَنُوا سَأُلُقِى فِى قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الاَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴾ (الأنفال/ ١٢).

والمراد من «فَوقَ الأعناق» هي الرؤوس، لأنّها فوق الأعناق، كما أنّ المراد من قوله: «كُلَّ بَنَان»، أطراف الأصابع، و لعلّه سبحانه اكتفى به عن جملة اليد و الرّجل.

وأمّا الخطاب، فيحتمل أن يكون للملائكة، كما استظهره أكثر المفسّرين، أو للمؤمنين كما هو الظّاهر، لما عرفت من أنّ الملائكة لم يقتحموا المعركة، و إنّما كان نزولهم لأجل تثبيت القلوب.

و أمّا وجه إذلاله سبحانه قريشاً، و أعـزازه المؤمنين، فقد بيّنه في قوله : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُم شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِقِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ العِقَابِ \* ذَلِكُم فَذُوقُوهُ وَاَنَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابَ النَّارِ ﴾ (الأنفال/ ١٣ و١٢).

هذه مجموعة الإعانات الغيبية التي شملت المسلمين، وقد تعلّقت مشيئته سبحانه بإختصاص الإعانات الربّانيّة بالمؤمنين، والوساوس الشيطانيّة بالمشركين، فقد ظهر الشيطان، وتجسّم للكافرين يوم بدر، وزيّن لهم أعمالهم وخروجهم بطراً ورئاء النّاس، ثمّ قال لهم بأنّه لا يغلبكم أحد من الناس لكثرة عددكم، وقوتكم، وأنا ناصر لكم، ودافع عنكم السوء، ولمّا التقت الفرقتان، رجع العدو القهقرى منهزماً، لأنه رأى عناية الله سبحانه بالمسلمين.

وإلى ذلك يشير قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ اَعْمَالَهُمْ وَقَالَ لاَ غَالِبَ لَكُمُ النَّيْوَمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّى جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الفِئْتَانِ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّى بَرِىءٌ مِنْكُمْ إِنِّى أَرَى مَا لاَتَرَوْنَ إِنِّى اَخَافُ اللَّهَ وَ اللَّهُ شَدِيدُ العِقَابِ ﴾ (الأنفال/ ٤٨).

و قد علّل الشيطان تقهقره بأمرين:

الأوّل: إنّه يرى ما لا تراه قريش أعني الملائكة الّذين جاءوا لنصرة المؤمنين. الثّاني: إنّه يخاف الله.

## إختلافهم في الفيء

إنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أمر بما في العسكر، ممّا جمع النّاس، فجُمع، فاختلف المسلمون فيه فقال من جمعه: هو لنا، وقال الّـذين كانوا يقاتلون العدو ويطلبونه: والله لولا نحن ما أصبتموه لنحن شغلنا عنكم القوم حتّى أصبتم ما أصبتم، وقال الّذين يحرسون رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): والله ما أنتم بأحق به منّا، والله لقد رأينا أن نقتل العدو إذ منحنا الله أكتافهم، و قد رأينا أن نأخذ المتاع حين لم يكن دونه من يمنعه، فخفنا على رسول الله كرّة العدو، فقمنا دونه، فما أنتم بأحق به منّا.

كان الأولى بالمسلمين أن يفوضوا أمر الفيء إلى الرّسول أخذاً بالتسليم الّذي

أمر به المسلمون.

سُئل عبادة بن الصامت عن الأنفال فقال: فينا أصحاب بدر نزلت، حين اختلفنا في النفل، و ساءت أخلاقنا، فنزعه الله من أيدينا، فجعله إلى رسوله، وقال: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الأَنْفَالِ قُلِ الأَنْفَالُ لِلّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَالْمِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنْ كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (الأنفال/ ١) (١).

و روي عن ابن عباس أنّ سبب سؤالهم هو أنّ النّبي قال يوم بدر: من جاء بكذا، فله كذا، ومن جاء بأسير، فله كذا، فتسارع الشبّان، وبقي الشيوخ تحت الراية، فلمّا انقضت الحرب طلب الشبّان ما كان قد نفلهم النّبي به، فقال الشيوخ: كنّا ردءاً لكم ولو وقعت عليكم الهزيمة لرجعتم إلينا، وجرى بين أبي اليسر وبين سعد بن معاذ كلام، فنزع الله تعالى الغنائم منهم (٢).

## ما معنى الأنفال في الآية؟

الأنفال جمع نفل، وهو بمعنى الزيادة، ولو اطلقت على الرواتب من الصلوات وغيرها فلأجل أنّها زيادة على الفريضة، و ربّما تستعمل في العطيّة، و لعلّ المعنيين متقاربان.

و قد أطلق هذا اللّفظ في الآية وأريد منه غنائم الحرب، فيكون مساوياً لقوله سبحانه: ﴿وَاعْلَمُوا أُنَّمَاغَنِمْتُم مِنْ شَيْءٍ فَأُنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِنِي القُرْبَى سبحانه: ﴿وَاعْلَمُوا أُنَّمَاغَنِمْتُم مِنْ شَيْءٍ فَأُنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِنِي القُرْبَى القُرْبَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الفُرْقَانِ يَوْمَ الْفُرْقَانِ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (الأنفال / ٢١) والآيتان نزلتا في غزوة بدر، و سيوافيك الجمع بين مضمونيهما، حيث جعلت الأولى الأنفال للّه. والثّانية خصّت الخمس منها لله وللرّسول ولذي القربى، والطوائف الثلاث الأخرى، فانتظر.

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة لابن هشام ج١ ص٤٤١-٤٤٢.

<sup>(</sup>٢)مجمع البيان، ج٢ ص٥١٨.

وأمّا الغنائم التّي يحصل عليها النّبي عن غير طريق الحرب، أي بلا إيجاف عليه بخيل، ولا ركاب، فيطلق عليها الفيء، قال سبحانه: ﴿ وَمَا اَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ هُمَا اَوجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* مَا اَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ اَهْلِ القُرَى فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* مَا اَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ اَهْلِ القُرَى فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى القُرْبَى وَالْبَيّاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ القُرْبَى وَالْبَتَامَى وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الاَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الشَّرِبَى وَالْبَامَى وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الاَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ السَّرَسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَقَالُهُ مَا اللّهُ فَاللّهُ شَدِيدُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الاَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللّهُ ا

و قد نزلت الآیتان في أموال كفّار أهل الفری، وهم بنو النضیر و بنو قریظة قرب المدینة، وفدك. وقال رسول الله (صلّی الله علیه و آله و سلّم) یوم بني النضیر للأنصار: إن شنتم قسّمتم للمهاجرین من أموالكم ودیاركم، وتشاركونهم في هذه الغنیمة و إن شئتم كانت لكم دیاركم وأموالكم ولم یقسم لكم شيء من الغنیمة، فقال الأنصار: بل نقسم لهم من أموالنا و دیارنا ونوثرهم بالغنیمة، ولا نشاركهم فیها، وفیهم نزل قوله سبحانه: ﴿وَالَّذِینَ نَبَوّهُو الدّارَ وَالاِیمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ یُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ النّهِمْ وَلاَي عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ النّهِمْ وَلاَي عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ النّهُمْ وَلَاي عَلَى الله المُفلِحُونَ ﴾ (الحشر/ ٩).

نعم ربّما تطلق الأنفال ويراد منها غير غنائم الحرب بل معنى يرادف الفيء، أو شيئاً أوسع منه، قال الإمام الصادق: «الأنفال ما لم يوجف عليه بخيل ولاركاب (الفيء)، أو قوم صالحوا، أو قوم أعطوا بأيديهم، وكلّ أرض خربة، وبطون الأودية، فهو لرسول الله، وللإمام من بعده يضعه حيث يشاء».

وبذلك يعلم أنّ الأنفال بما أنّ له معنى وسيعاً، يطلق على غنائم الحرب تارة، وعلى ما يحصل عليه النّبي من غير إيجاف بخيل ولا ركاب، وثالثاً على معنى أوسع يشمل على بطون الأودية، و رؤوس الجبال ممّا ورد في الروايات.

## الجمع بين مفاد الآيتين

إِنَّ الآيتين: ﴿ قُلِ الآنْفَالُ لِلَّهِ وَلِلـرَّسُولِ ـ وَاعْلَمُوا اَنَّ مَا غَنِمْتُم مِـنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ و... ﴾ .

نزلتا في غزوة بدر، فعلى ضوء ذلك يكون المراد من الأنفال هو غنائم الحرب، وقد جعله في الآية الأولى لله وللرسول، وفي الآية الثانية للمسلمين إلا الخمس، فخصه لله والرسول و ذي القربى والطوائف الثلاث الباقية، فكيف التوفيق بينهما؟ فهل الآية الثانية ناسخة للأولى أو لا؟

و الجواب انه لا تنافي بين الآيتين حتى تكون الثانية ناسخة للأولى، فانها لا تفيد الآكون أصل ملكها لله وللرسول من دون أن تتعرّض لكيفية التصرّف و جواز الأكل والتمتع، وأمّا الآية الثانية فهو يبيّن كيفية التصرّف والأكل والتمتع، وتكون الثانية مبيّنة للأولى. فأصل الملك في الغنيمة لله والرسول، ثمّ ترجع أربعة أخماسها إلى الله والرسول وذي القربى المجاهدين به يمتلكونها، ويرجع خمس منها إلى الله والرسول وذي القربى وغيرهم (۱).

وبعبارة أخرى: انّ أمرها مفوّض إلى الله ورسوله، ثمّ بيّن سبحانه مصارفها، وكيفيّة قسمتها في آية الخمس، ثمّ إنّ التعبير عن الغنائم بالأنفال التي هي بمعنى الزيادات، لأجل الإشارة إلى تعليل الحكم بموضوعه، كأنّه قيل يسألونك عن الغنائم، وهي زيادات لا مالك لها بين النّاس، وإذا كان كذلك، فأجبهم بحكم الزيادات والأنفال، و قبل الأنفال لله والرسول، ومنها الغنيمة، فهي لله والرسول بالذات، و إنّما يتمتّع بها المسلمون، حسب ماورد في الآية الثانية.

ثمّ إنّ اللام في قوله: ﴿ يَسُلُ لُونَكَ عَنِ الأَنْفَالِ ﴾ وإن كانت للعهد، تشير إلى غنائم الحرب، لكنّها في قوله: ﴿ قُلِ الأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ للجنس، وعليه فكل ما يعدّ زيادة، فهو لهما بالذات من غير فرق بين غنائم الحرب، أو ما حصل عليه

<sup>(</sup>١)الوسائل ج٤ كتاب الخمس الباب الأوّل من أبواب الأنفال، الحديث١ ص٣٥٣.

بغير خيل ولا ركاب، أو ليس له مالك خاص، فالأموال الزائدة في المجتمع نظير الديار الخالية، والقرى البائدة، ورؤوس الجبال، وبطون الأودية، وقطائع الملوك، وتركة من لا وارث له.

نعم يقسّم قسم خاص من الأنفال بين المقاتلين، وهو ما أوجفوا عليه بخيل و ركاب، دون الباقي، وتفصيل الكلام في الفقه.

## أخذ الأسرى قبل الدعم والاستقرار

أمر رسول الله بقتل أسيرين أعني النضربن حارث وعقبة بن أبي معيط لأعمالهما الإجرامية في مكة قبل الهجرة و بعدها، فخافت الأنصار أن يقتل الأسرى، فقالوا يا رسول الله: قتلنا سبعين وهم قومك وأسرتك أتجذ أصلهم؟ فخذ يا رسول الله منهم الفداء. وقد كانوا أخذوا ما وجدوه من الغنائم في عسكر قريش، ولمّا طلبوه و سألوه، نزل قوله سبحانه: ﴿مَا كَانَ لِنبِيِّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرِي حَتَّى يُثْخِنَ فِي الأرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ \* لَوْلاَ كِتَابٌ مِنَ اللّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* فَكُلُوا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلالًا طَيِّبًا وَاتَّقُواللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* (الأنفال/ ٤٧- ٤٤).

إنّ الاثخان في الأرض عبارة عن التغليظ. يقال: ثخن الشيء فهو ثخيين إذا غلظ فلم يسل، فكنّي به عن استقرار دينه بين الناس كاستقرار الشيء الغليظ المنجمد الثابت بعدما كان رقيقاً سائلاً مخشيّ الزوال بالسيلان، فالآية تحرّم أخذ الأسرى قبل أن يستقر للمسلمين أمرهم، ويعرب عن أنّ الهدف من الأمر بقتل الأسرى، وعدم أخذ الفداء، لأجل انّ في اطلاق سراحهم قبل الاستقرار مظنّة إجتماعهم، وتكاثفهم، ووثوبهم على النّبي، والمسلمين من جديد، فيجب إبادتهم واستئصالهم إلى حد الإثخان الذي لا يخاف معه عن توثّبهم وتكاثفهم مرّة أخرى.

إنّ اتّخاذ الأسرى إنّما يكون خيراً ورحمة ومصلحة للبشر إذا كان الظهور والغلب لأهل الحق والعدل، ولولاه لانقلب شرّاً، والّذين يقترحون أخذ الأسرى، يريدون عرض الدنيا، أعني المال الذي يأخذونه من الأسرى فداء لهم، والله يريد ثواب الآخرة الباقي.

والعتاب خاص بالصحابة والمسلمون الأوائل دون النبيّ، بشهادة تغيّر لحن الكلام حيث ابتدأه بقوله: ﴿ماكانَ لِنَبِيّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرى ﴾ وانتهى بالخطاب للمسلمين ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا ﴾، والخطاب خاص بهم لا يشمل النّبي، وحاشا نبيّ العظمة أن يريد عرض الدّنيا.

ومن ردي الكلام، ما في تفسير المراغي وغيره، من أنّه سبحانه عاتبهم على ما فعلوا بعد بيان سنّة النبيين كما عاتب رسوله (١).

والآية تعرب أنّ السنة الجارية في الأنبياء الماضيين هي أنّهم كانوا إذا حاربوا أعداءهم، وظفروا بهم من وراءهم، القتل لكي يضعفوا أوّلاً، ويعتبر بهم مَنْ وراءهم، فيكفّوا عن محادة الله ورسوله، فكانوا لا يأخذون أسرى حتى يثخنوا في الأرض، ويستقرّ دينهم بين النّاس، وأمّا مسألة المنّ أو الفداء، فإنّما هو بعدما علا أمر الإسلام، واستقرّ في الحجاز واليمن: ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرّقَابِ حَتّى إذَا الْإسلام، واستقرّ في الحجاز واليمن: ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرّقَابِ حَتّى إذَا الْإسلام، واستقرّ في الحجاز واليمن: ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرّقَابِ حَتّى إذَا الله الله وسوقهم على الاثخان هو القتل، و أمّا بعده، فالحكم هو شدّهم في الحبال، وسوقهم على الأقدام حتّى يتعامل معهم بأحد الأمرين: المنّ و اطلاق السراح، أو أخذ الفدية.

وبذلك يعلم أنّ الأمر بقتل الأسرى إنّما كان حكماً مؤقّتاً زمنياً مختصّاً بزمن لم يستقر أمر النّبي ولا دينه، فكان في أحذ الأسرى مظنة الخوف على بيضة الإسلام، وأمّا إذا ارتفع ذلك الخوف، وضرب الإسلام بجرانه (٢) في الأرض، فالحكم السائد هو ما جاء في سورة محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من المنّ، أو أخذ الفداء، وما ربّما يستدلّ بالآية على أنّ الإسلام يسرف في إراقة الدماء، وقتل النفوس، لا أصل له، لأنّ الأمر بالقتل، وعدم أخذ الأسرى، كان راجعاً إلى حالة خاصّة، وهي حالة

<sup>(</sup>١)تفسير المراغي ج٢ ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) ضرب الإسلام بجرانه: أي ثبت و استقرّ.

عدم استقرار الإسلام في المنطقة كما كان الحال كذلك في السنوات الأولى قبل غزوة الأحزاب، وأمّا بعدها فقد علا أمر النّبي واستقرّ، فلم تكن حاجة إلى قتل الأسرى، بل كان السائد هو ما ورد في سورة محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من اطلاق سراحهم مناً عليهم، أو أخذ الفدية منهم.

بل الظروف في غزوة واحدة كانت مختلفة، فربّما تسود في السّاعات الأولى من الحرب حالة عدم الاستقرار والتزلزل، ومظنّة رجوع العدو ثانياً بعد اطلاق سراحه، فلا يؤخذ الأسرى، والحال إنّ الحالات الأخيرة من الحرب كانت على عكس ذلك، فلم يكن أيّة مظنّة للكرّة، فيختص قتل الأسرى في غزوة واحدة بالسّاعات الأولى أي ساعات عدم الاستقرار، ومظنّة الكرة لا الساعات الأخيرة.

ثُمَّ إِنَّ الآية الثانية أعني قوله: ﴿ لَوْلاَ كِتَابٌ مِنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيْمَا آخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ يعرب عن عظم المعصية، أعني أخذ الأسرى قبل الاثخان في الأرض لما فيه من مظنة زوال الإسلام وكيانه.

كيف ولولا كتاب سابق لمس المسلمين، أو المصرين على الأخذ عذاب عظيم. وأمّا ما هو هذا الكتاب الذي سبق، فقد أبهم غاية الابهام، لأنّه أنسب في مقام المعاتبة ليذهب ذهن السامع كل مذهب ممكن، ولا يتعيّن عنده، فيهون عنده الأمر. ومن رديً الكلام ما مرّ في غير واحد من التفاسير: قال رسول الله: "إن كاد ليمسنا في خلاف ابن الخطّاب (حيث كان يقترح القتل خلاف الباقين حيث كانوا يقترحون الأخذ) عذاب عظيم، ولو نزل العذاب ما أفلت إلا عمر".

ومعناه شمول العذاب، للرّسول الأعظم، وقد سبق من المراغي وغيره: إنّ العتاب عام يعمّ المسلمين والنّبي الأكرم، مع أنّه سبحانه يقول: ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيْهِم﴾ (الأنفال/ ٣٣).

فالدني يدفع بوجوده العذاب، صاريدفع عنه العذاب بوجود غيره . ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةُ تَخْرُجُ مِنْ اَفْوَاهِهِمْ ﴾ (الكهف/ ٥).

ثُمَّ إنّه سبحانه يبيح لهم رحمة منه ما تسلّط عليه المسلمون من أموال المشركين، وما أخذوا من الأسرى للفداء، ويقول: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلالًا طَيِّبًا وَاتَّقُواللهُ إِنَّ اللهُ غَفُورٌ رَحِيم ﴾ وحاصل مضمون الآيات الثلاث عبارة عن:

١- إنَّ أخذ الأسرى قبل الاثخان غير مشروع في الشرائع السماويّة.

٢- لـولا كتابٌ من الله سبق، لمس المسلمين في أخذ الأسرى قبل الاثخان
 عذاب عظيم.

٣- لقد أباح الله سبحانه الجميع من الأموال والأسرى رحمة منه.

## الوعد الجميل للأسري

إنّ فداء كل رجل من المشركين يوم بدر كان أربعين أوقية والأوقية أربعون مثقالاً، إلاّ العبّاس فإنّ فداءه كان مائة مثقال، وكان أخذ منه حين أسر عشرون أوقية ذهباً، فقال النّبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم): ذلك غنيمة ففاد نفسك، وابني أخيك نوفلاً وعقيلاً. فقال: ليس معي شيء. فقال: أين الذّهب الذي سلّمته إلى أمّ الفضل وقلت: إن حدث بي حدث فه ولك وللفضل وعبد الله وقشم؟ فقال: من أخبرك بهذا؟ قال: الله تعالى. فقال: أشهد أنّك رسول الله، والله ما اطلع على هذا إلاّ الله.

ثمّ إنّه سبحانه ـ رحمة منه ـ يعد الأسرى بأنّهم إن آمنوا، واتبّعوا الحق، يؤتهم خيراً ممّا أخذ منهم، ويغفر لهم، ولكنّهم إن أرادوا خيانتك بعد اطلاق سراحهم بالفداء، والعود إلى ما كانوا عليه من العناد والفساد، فقد خانوا الله من قبل، فأمكنك منهم، وأقدرك عليهم، وهو قادر على أن يفعل بهم ذلك ثانياً، كما يقول سبحانه: ﴿ يَا آيُّهَا النّبِيُ قُلْ لِمَنْ فِي آيْدِيكُمْ مِنَ الأَسْرَى إِنْ يَعْلَمُ اللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْراً يُولِكُمْ خَيْراً مِمّا أُخِذَ مِنْكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* وَإِنْ يُرِيدُوا خِيَانَتَكَ فَقَدْ خَانُوا اللّهَ مِنْ قَبْلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* (الأنفال/ ٧٠-٧١).

و روي أنّه قدم مال من البحرين يقدر بـ "ثمانين" ألفاً، و قد توضّأ النّبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لصلاة الظهر، فما صلّى يـومئذ حتّى فرّقه، وأمر العباس أن يأخذ منه، ويحثي، فأخذ، فكان العبّاس يقـول: هذا خيـر ممّا أخـذ منّا، وأرجـو المغفرة (۱).

<sup>(</sup>١)لاحظ مجمع البيان ج٢ ص٥٥٧ ـ ٥٥٠، و الميزان ج٩ ص١٣۶ ـ ١٤٠.

# ٧\_غزوة أحد…

لقد كانت لغزوة "بدر" أصداء في عهد النّبي (صلّم الله عليه و آله و سلّم) فيها خوفاً ووجلاً في ومابعده، وقد أوجد انتصار النّبي (صلّم الله عليه و آله و سلّم) فيها خوفاً ووجلاً في قلوب المشركين، خصوصاً بعد ما شاع خبر أنّ النّبي الأكرم (صلّم الله عليه و آله و سلّم) طرح أجساد قتلى المشركين في القليب، ووقف عليهم رسول الله (صلّم الله عليه و آله و سلّم)، فخاطبهم بقوله: يا أهل القليب هل وجدتم ما وعدكم ربّكم حقّاً، فإنّي قد وجدّت ما وعدني ربّي حقّاً. فلمّا قيل لرسول الله: أتكلّم قوماً موتى، أو أتنادي قوماً قد جيفوا؟ فقال: ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنّهم لا يستطيعون أن يجيبوني.

فلمّا بلغ خبر انتصار النّبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وهزيمة المشركين إلى مكّة، ناحت قريش على قتلاها، ثم منعت النياحة بتاتاً في مكّة ونواحيها حذراً من شماتة المسلمين أوّلاً، واستنهاضاً لعزائمهم لأخذ الثأر ثانياً، فإنّ النياحة والبكاء وسكب الدّموع تهبّط العزائم، وتثبّط الهمم.

و كان الأسود بن عبدالمطلب قد أصيب له ثلاثة من ولده، وكان يحب أن يبكي على بنيه، و لكنة كان يكبح جماح مشاعره حذراً من نقمة قريش، فبينما هو كذلك إذ سمع نائحة في الليل، فقال لغلام له و قد ذهب بصره: انظر هل أحل النحب لعلي أبكي على أولادي، فإنّ جوفي قد احترق، فرجع الغلام و قال: إنّما هي امرأة تبكى على بعير لها أضلته.

<sup>(</sup>١)وقعت غزوة أحد يوم السبت لسبع خلون من شؤال في السنة الثالثة من الهجرة .

فعند ذلك أنشأ يقول:

أتبكي أن يضل لها بعير و يمنعها من النوم السهود فلا تبكي على بكر ولكن على بدر تقاصرت الجدود(١)

باتت قريش على تلك الحالة وصدورهم مليئة بالغيظ والحقد، وهم بصدد العزم على أخذ الثأر، وتحيّن الفرصة المناسبة لذلك.

ولأجل ذلك مشى عبدالله بن أبي ربيعة ، وعكرمة بن أبي جهل ، وصفوان بن أمية ، في رجال من قريش ممّن أصيب آباؤهم وأبناؤهم وإخوانهم يوم بدر ، فكلّموا أسفيان ومن كانت له في تلك العير من قريش تجارة ، فقالوا: يا معشر قريش ، إنّ محمّداً قد وتركم ، و قتل خياركم ، فأعينونا بهذا المال (اشارة إلى العير الّتي أقبل بها أبوسفيان من الشام إلى مكّة) على حربه ، فلعلّنا ندرك منه ثأرنا بمن أصاب منا ، ففعلوا ، وفي ذلك نزل قوله سبحانه :

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنْفِقُونَ آمُوَالَهُمْ لِيَصُلُوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيُنْفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ ﴾ (الأنفال/ ٣٤)(١).

فاجتمعت قريش لحرب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، و من أطاعهم من قبائل كنانة ، وأهل تهامة . وكان أبو عزّة عمرو بن عبدالله الجمحي قد من عليه رسول الله يوم بدر ، و كان فقيراً ، ذا عيال وحاجة ، وكان في الأسارى ، فقال : إنّي ذو عيال وحاجة ، فامنن عليّ صلّى الله عليك ؛ فمنّ عليه رسول الله ، فقال له صفوان ابن أميّة : يا أبا عزّة إنّك إمرو شاعر ، فأعنا بلسانك ، فاخرج معنا ؛ فقال : إنّ محمداً قد منّ عليّ ، فلا أريد أن اظاهر عليه . قال : بلى ، فاعنا بنفسك ، فلك الله عليّ إن رجعت أنْ اغنيك ، وإن أصبت أن أجعل بناتك مع بناتي يصيبهن ما أصابه ن من عسر ويسر . فخرج أبو عزّة في تهامة .

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة ج١ ص٤٤٨.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبويّة ج٢ ص٠٩، و مجمع البيان ج٢ ص٨٣٢، نقلاً عن أبي إسحاق.

خرجت قريش بحدّها وجـدّها، وحديدها وأحابيشها (١) و من تابعها من بني كنانة، و أهل تهامة، وخرجت معهم النساء في الهوادج التماس الحفيظة وألا يفرّوا. فخرج أبوسفيان بهند بنت عتبة، وخرج عكرمة بأمّ حكيم، وهكذا.

فخرجوا حتى نزلوا على شفير الوادي مقابل المدينة، وهم ثلاثة آلاف بمن انضم إليهم، وكان فيهم من ثقيف مائة رجل، وخرجوا بعدّة وسلاح كثير، وقادوا مائتي فرس، وكان فيهم سبعمائة دارع، وثلاثة آلاف بعير.

ثم إنّ العباس بن عبدالمطلب أخبر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بنيّة القوم، ومسيرهم نحو المدينة وعددهم وعُدتهم، فكتب كتاباً وختمه، واستأجر رجلاً من بني غفار، واشترط عليه أن يسير ثلاثاً، فوجد رسول الله بقباء، فدفع إليه الكتاب، فقرأه عليهم أبيّ بن كعب، واستكتم أبيّاً ما فيه. فدخل منزل سعد بن الربيع، فأخبره بكتاب العباس، وجعل سعد يقول: يا رسول الله إنّي لأرجو أن يكون في ذلك خير.

فلمّا سمع رسول الله نزولهم على شفير الوادي، شاور قومه في الخروج عن المدينة، أو البقاء فيها، فاختلفت آراء أصحابه، فكان عبدالله بن أبيّ وأصحابه يكرهون الخروج، فقالوا: يا رسول الله أقم بالمدينة لاتخرج إليهم، فو الله ما خرجنا منها إلى عدوّ لنا قطّ إلاّ أصاب منّا، ولا دخلها علينا إلاّ أصبنا منه.

وكان الشّباب من أصحاب الرّسول يصرّون على الخروج، ويقولون: «اخرج بنا إلى أعدائنا لا يرون إنّا جبنا عنهم وضعفنا».

فلمّا رآى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) اصرارهم على الخروج، وهم يقولون: (هي احدى الحسنيين أمّا الشهادة وأمّا الغنيمة)، صلّى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) الجمعة بالنّاس، ثم وعظهم، وأمرهم بالجد والجهاد، ثم صلّى العصر، وصفّ النّاس له ما بين منبره وحجرته، فجاء هم سعد بن معاذ، وأسيد بن

<sup>(</sup>١) الأحابيش من اجتمع إلى العرب و انضم إليهم من غيرهم.

حضير، فقالا للنّاس: قلتم لرسول الله ما قلتم، واستكرهتموه على الخروج، فردّوا الأمر إليه، فما أمركم فافعلوه، فبينا القوم على ذلك، إذ خرج رسول الله قد لبس لامّته ودرعه، وحزم وسطها بمنطقة من حمائل سيف من أدم، فقالوا يا رسول الله: استكرهناك، ولم يكن ذلك لنا، فإن شئت فاقعد صلّى الله عليك، فقال رسول الله: ما ينبغى لنبيّ إذا لبس لامّته أن يضعها حتّى يقاتل، فخرج في ألف من أصحابه (۱).

#### عودة المنافقين القهقرى إلى المدينة:

كان عبدالله بن أبي ممّن أبدى الإصرار على الإقامة في المدينة والتحصّن بها فلمّا رأى أنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ترك رأيه وأخذ برأي الآخرين، فقال: أطاعهم وعصاني، ما ندري علام نقتل أنفسنا هاهنا، فرجع بمن اتبعه من قومه من أهل النفاق والريب، وهم ثلث الناس، واتبعهم عبد الله بن عمرو، فقال: ياقوم أذكركم الله ألا تخذلوا قومكم ونبيّكم عندما حضر من عدوهم؛ قال عبد الله بن أبيّ: لو نعلم أنكم تقاتلون لما أسلمناكم، ولكنّا لا نرى أنّه يكون قتال.

فلمّا استعصوا عليه وأبوا إلّا الإنصراف عنهم، قال: أبعدكم الله أعداء الله، فسيغني الله عنكم نبيّه.

و في ذلك نزل قوله سبحانه: ﴿ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوِ ادْفَعُوا قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لاَ تَبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلإِيْمَانِ يَقُولُونَ بِاَفْوَاهِهِمْ مَالَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴾ (آل عمران/ ١٤٧).

و قد أوجـد رجوع رئيس النفاق فـي أثناء الطريق شقـاقاً وخلافاً بيـن أصحاب النّبي(صلّي الله عليه و آله و سلّم) على نحوين :

١- فقال قوم من المسلمين: نقاتل قريشاً، وقال آخرون: لا نقاتلهم، وفي ذلك نزل قوله سبحانه ﴿ فَمَا لَكُمْ فِي المُنَافِقِينَ فِئَتَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا آتُرِيدُونَ

<sup>(</sup>١)المغازي للواقدي، ج١ ص٢١٣، و السيرة النبويّة ج٢ ص٣٦.

اَنْ تَهْدُوا مَنْ اَضَلَّ اللَّهُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا﴾ (النساء/ ٨٨).

فالآية تشير إلى أنّ المسلمين صاروا في أمر ما صار إليه المنافقون فرقتين مختلفتين، فمنهم من مال إلى مقالتهم ومنهم من يخالفهم في الرأي.

٢ـهمت طائفتان من المسلمين أن تأخذ برأي رئيس النفاق، ويرجعا في أثناء
 الطريق، وهما بنو سلمة وبنو حارثة من الأنصار، وإليه يشير قوله سبحانه:

﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ اَهْلِكَ تُبَوِّي المُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* اِذْ هَمَّتُ طَائِفَتَانِ مِنْكُمُ اَنْ تَفْشَلاَ وَاللَّهُ وَلِيَّهُمَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ ﴾ (آل عمران/ ١٢١ و ١٢٢).

#### نزول رسول الله أرض أحد:

لمّا انتهى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى أحد، جعل جبل أحد خلف ظهره، واستقبل المدينة، وجعل عينين (١)عن يساره، وجعل الرماة وهم خمسون رجلاً على عينين عليهم عبد الله بن جبير، فقال لرئيسهم: انضح الخيل عنّا بالنّبل لا يأتونا من خلفنا إن كانت لنا أو علينا، فأثبت مكانك لا نؤتين من قبلك.

ثم قام رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وخطب الناس وقال: إنّ جهاد العدو شديد، شديد كربه، قليل من يصبر عليه، إلاّ من عزم الله رشده، فإنّ الله مع من عصاه، فافتتحوا أعمالكم بالصبر على الجهاد، والتمسوا بذلك ما وعدكم الله (٢).

و كان للمشركين كتيبتان ميمنة عليها خالد بن الوليد، وميسرة عليها عكرمة بن أبي جهل. وجعل رسول الله ميمنة، وميسرة، ودفع لواءه الأعظم إلى مصعب بن

<sup>(</sup>١)جبل بأحد له هضبتان بينهما معبر ينتهي إلى ساحة القتال.

<sup>(</sup>٢)راجع المغازي للواقدي ج١ ص٢٢٢، و للخطبة صلة.

عمير، ودفع لواء الأوس إلى أسيد بن حضير، ولواء الخزرج إلى سعد أو حباب بن المنذر، والرماة يحمون ظهورهم ، يرشقون خيل المشركين بالنّبل .

وعند ذلك دنا القوم بعضهم من بعض فقدّمت قريش صاحب لوائهم طلحة بن أبي طلحة، وصفّوا صفوفهم، وأقاموا النساء خلف الرجال بالأكبار والدفوف، وهند وصواحبها يحرّضن ويَذْمُرن (١) الرجال ويذكرن من أصيب ببدر.

وصاح طلحة بن أبي طلحة: مَن لبني عبد الدار؟ وكانت راية قريش يوم ذلك بأيدي هؤلاء، فقال علي (عليه السلام): هل لك في البراز؟ قال طلحة: نعم، فبرزا بين الصفين، ورسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) جالس تحت الراية عليه درعان ومغفر وبيضة، فالتقيا، فبدره عليّ، فضربه على رأسه، فمضى السيف حتّى فلق هامته حتّى انتهى إلى لحيته، فوقع طلحة، و انصرف علي (٢).

ثمّ أخذ الراية أبو سعيد بن أبي طلحة ، فقتله علي و سقطت الراية ، فأخذها مسافع بن أبي طلحة ، فقتله علي . حتّى قتل تسعة نفر من بني عبد الدار ، حتّى صارلواؤهم إلى عبد لهم أسود يقال له:صوأب ، فانتهى إليه علي ، فقطع يده اليمنى ، فأخذ اللواء باليسرى ، فضرب يسراه فقطعها ، فاعتنقها باليدين المقطوعتين ، فضربه على رأسه فقتله ، فسقط اللواء ، فأخذتها عمرة بنت علقمة الكنانية ، فرفعتها (٢).

وقد كان لعليّ (عليه السلام) مواقف مشهودة كما كان لأبي دجانة ، والزبير بن العوّام ، وفي ظل بطولة هؤلاء ، ولفيف من غيرهم انهزمت قريش هزيمة نكراء لايلوون ، ونساؤهم يَدْعَوْن بالويل بعد ضرب الدفاف ، فلمّا انهزم المشركون تبعهم المسلمون يضعون السلاح فيهم حتّى أخرجوهم عن الساحة ثمّ اشتغلوا بعد وضع سيوفهم على الأرض بنهب ما استولوا عليه في معسكرهم .

<sup>(</sup>١)أي يحضضن الرجال باللوم على الفرار.

<sup>(</sup>٢)المغازي للواقدي ج١ ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٣)مجمع البيان ج١ ص٨٢٥.

وعند ذلك قال بعض الرماة لبعض: لِم تقيمون ههنا في غير شيء؟ قد هزم الله العدو، وهؤلاء إخوانكم ينهبون معسكرهم، فادخلوا معسكر المشركين، فاغنموا مع إخوانكم. فقال بعض الرماة لبعض: ألم تعلموا أنّ رسول الله قال لكم: «احموا ظهورنا، فلا تبرحوا مكانكم، وإن رأيتمونا نقتل، فلا تنصرونا، وإن رأيتمونا غنمنا، فلا تشركونا» فقال الآخر: لم يرد رسول الله هذا، وقد أذلّ الله المشركين وهزمهم، فادخلوا المعسكر، فانتهبوا مع إخوانكم، فلمّا اختلفوا خطبهم أميرهم عبد الله بن الجبير، و أمرهم بأن لإيخالفوا لرسول الله أمراً، فعصوا، فانطلقوا فلم يبق من الرماة مع أميرهم عبد الله بن الجبير إلاّ نفراً ما يبلغون العشرة، واشترك المنطلقون في النهب، واشتغلوا بما إشتغل به سائر المسلمين.

#### الهزيمة بعد الإنتصار:

قد كان الإنتصار حليف المسلمين في الغزوة، ولكن لمّا خالف الرماة أمر رسول الله، وأخلوا مكانهم ، وأى العدو أنّ جبل العينين قد أضحى خالياً من الرماة والمدافعين، وكان جبل العينين يقع على ضفّتين يتخللهما معبر، وينتهي مداه إلى المعسكر، وقد أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بوقوف الرماة على الضفتين حتّى يمنعوا من دخول العدو من هذا المعبر على ساحة القتال، والحيلولة دون هجومه عليهم من خلفهم، ولمّا خالف الرماة باخلائهما، رأى العدو أنّ الفرصة مساعدة لمباغتة المسلمين، فأدار خالدبن الوليد ومن معه من وراء المسلمين فورد المعسكر من هذا المعبر على حين غفلة من المسلمين بعد ما قتل من بقي من الرماة فوق الهضبة، وعند ذلك أثخنوا المسلمين ضرباً وقتلاً، فألقى كل مسلم ما كان بيده ممّا انتهب، و عاد إلى سيفه يسلّه ليقاتل به ولكنّ هيهات هيهات لقد تفرّقت الصفوف، وتمزّقت الوحدة، بعد أن كانت تقاتل تحت لواء قيادة قويّة حازمة حكيمة، وهي الآن أصبحت تقاتل ولا قيادة لها، فلم يكن عجباً أن ترى مسلماً بسيفه، وهو لا يكاد يعرفه.

<sup>(</sup>١)و لعلَّه نجح لذلك بإدارتهم على ظهر جبل أحد حتَّى دخل المعسكر من هذا المعبر.

#### النداء بنعي النّبي:

والذي زاد في الطين بلّة وأعان على تمزّق الصفوف، وتفرّق المسلمين عن ساحة الحرب، ولجوئهم إلى مخابئ الجبل وثناياه، سماعهم خبراً مكذوباً يهتف بموت النّبي، إذ نادى أحد المشركين أنّ محمّداً قد قتل، فعند ذلك سقط ما في أيدي المسلمين، وتفرّقوا في كل وجه، وصعدوا الجبل، والتجاءوا إلى المخابئ، فلم يبق إلاّ الأقل القليل من أصحابه.

هذه هي الحالة التي صار إليها المسلمون. وأمّا المشركون، فقد امتلأوا فرحاً وطرباً، واستنهضت هممهم كل يريد أن يشفي غليله بالمساعدة على الإجهاز على النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

و في هذه المرحلة الرهيبة كيف يتصوّر حال النبيّ؟ فهو بين تجرّع مرارة جلاء أصحابه من ساحة القتال، وبين مضض هجوم عدوّه بشراسة وحماسة تجاه موقعه وموضعه الذي ربض فيه.

فلم يصمد معه في ساحة المعركة إلاّ شرذمة قليلة، وعلى رأسهم ابن عمّه علي ابن أبي طالب، وأبو دجانة سمّاك بن خرشة، وكلّما حملت طائفة على رسول الله استقبلهم علي (عليه السلام)، فدفعهم عنه حتّى تقطّع سيفه، فدفع إليه رسول الله سيفه ذا الفقار، وانحاز رسول الله إلى ناحية جبل أحد، فصار القتال من وجه واحد، فلم يزل علي يقاتلهم حتّى أصابه في رأسه ووجهه ويديه سبعون جراحاً. كان علي يدافع عن ساحة النّبي، والنّبي يريد اللجوء إلى جانب الجبل، كان النّبي على هذه الحالة إذ عرفه أحد أصحابه وهو كعب بن مالك، عرفه من عينيه وهما تزهران من الحالة إذ عرفه أحد أصحابه وهو كعب بن مالك، عرفه من عينيه وهما تزهران من تحت المغفر، فنادى بأعلى صوته: يا معشر المسلمين، أبشروا، هذا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): ألله الله عليه و اله و سلّم). فأشار إليه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عن كثب على حقيقة الحال، وعلى ما حاق

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة ج٢ ص٨٣، و المغازي للواقدي ج١ ص٣٣٤.

بالمسلمين من محنة وبلاء، وتفرّق وتشتّت، وهبوط معنويّاتهم، وخوار عزائمهم، فاستمع إلى هذا النص الّذي يرويه لنا ابن هشام حيث يقول:

انتهى أنس بن النضر، عم أنس بن مالك، إلى عمر بن الخطاب وطلحة بن عبيدالله، في رجال من المهاجرين والأنصار، وقد ألقوا ما بأيديهم، فقال: ما يجلسكم؟ قالوا: قتل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم). قال: فماذا تصنعون بالحياة بعده؟ قوموا فموتوا على مامات عليه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، ثم استقبل القوم، فقاتل حتى قتل، وبه سمّى أنس بن مالك (١٠).

قد كان يوم أحد يوم بالاء ومحنة وتمحيص. أكرم الله تعالى فيه من أكرم بالشّهادة، ومحص فيه من لم يكن له ثبات عزم، وقوّة شكيمة في الـدّفاع عن حريم الإسلام.

ولأجل فرار المسلمين، وجلائهم ساحة المعركة رشق العدو بالحجارة وجه النّبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فاثقلوه جراحاً، فشجّوا وجهه، وكسروا رباعيته، ولولا أنّ هنالك رجالاً مخلصين لنجدته، لقضي الأمر، ولكنّه سبحانه كتب على نفسه نصر المؤمنين، وإعزاز الرّسول، وتمكين دعوته.

إنّ النّبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مشى وحوله لفيف من أصحابه إلى فم الشعب، فلمّا استقرّ به الحال جاء علي بماء غسّل عن وجه النبيّ الدم، وصبّ على رأسه وكان النبيّ يقول: اشتد غضب الله على من أدمى وجه نبيّه، ونزع أبو عبيدة بن الجرّاح حلقتي المغفر من وجه الرّسول، فسقطت ثنيّتاه. ولمّا وقف المسلمون على أمر النبيّ، وعلموا موضعه تقاطروا عليه تترى من كل جانب، والتقوا حوله.

وأمّا قنريش فطارت بنصرها سروراً، وحسبت نفسها أنّها انتقمت لبدر أشدّ الإنتقام، حتّى بعد ما وقفوا على أنّ النبيّ حي لم يقتل، وحينما أراد أبوسفيان الإنتقام، أشرف على الجبل ثم صرخ بأعلى صوته فقال: إنّ الحرب سجال يوم بيوم

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة لابن هشام ج١ ص٨٣.

أعل هبل - أي أظهر دينك ـ فأمر رسول الله أصحابه أن يقولوا: الله أعلى وأجلَّ لاسواه، قتلانا في الجنّة، وقتلاكم في النار .

وقال أبوسفيان: «إنّ لنا العزّى ولا عزّى لكم».

فأمر رسول الله(صلّـى الله عليه و آله و سلّم) أن يجيب أصحابه ويقـولوا: «الله مولانا ولا مولى لكم».

ثُمَّ رجعت قريش إلى أثقالهم، وركّبوا الأثقال، فتركوا ساحة المعركة. فخرج المسلمون يتبعون قتلاهم، فلم يجدوا قتيلاً إلاّ مُثّل به ، إلاّ حنظلة كان أبوه مع المشركين فترك له، و وجدوا حمزة بن عبد المطّلب عم النبيّ قد بقر بطنه ، وحمل كبده، احتملها وحشي، وهو قتله، يذهب بكبده إلى هند بنت عتبة في نذر نذرته حين قتل أباهايوم بدر. وأقبل المسلمون على قتلاهم يدفنونهم ثُمَّ رجعوا إلى المدينة. فلمّا دخل النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى أزقتها إذا النوح والبكاء في الدور. فقال: ما هذا؟ قالوا: هذه نساء الأنصار يبكين على قتلاهن . وقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حين سمع البكاء: لكنّ حمزة لا بواكي له، واستغفر الله بن معاذ، وسعد بن عبادة، ومعاذ بن جبل، وعبد الله بن رواحة، فمشوا في دورهم، فجمعوا كل نائحة و باكية كانت بالمدينة للبكاء على حمزة.

و عند ذلك بدت شماتة اليهود و قالوا: لو كان نبيّاً ما ظهروا عليه، ولا أُصيب منه ما أُصيب، وقال المنافقون للمسلمين: لو كنتم أطعتمونا ما أصاب الذي أصابوا منكم.

ثُمَّ قدم رجل من أهل مكة على رسول الله، فاستخبرهم عن أبي سفيان وأصحابه، فقال: نازلتهم، فسمعتهم يتلاومون يقول بعضهم لبعض: لم تصنعوا شيئاً أصبتم شوكة القوم وحدهم، ثمّ تركتموهم و لم تبروهم، فقد بقي منهم رؤوس يجمعون لكم، فلمّا كان الغد من يوم أحد أذّن مؤذّن النبيّ (صلّى الله عليه و آله وسلّم) في المسلمين بطلب العدو، و استنفرهم لمطاردته على أن لايخرج إلاّ من حضر الغزوة، و خرج المسلمون، فوقع في روع أبي سفيان أنّ أعداءه جاءوا من المدينة بمدد

جديد، فخاف لقاءهم، و بلغ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حمراء الأسد (۱) فاقام بها ثلاثة أيّام. فكان أبو سفيان و أصحابه بالروحاء، فمرّ به معبد الخزاعي، وكان قد مرّ بالنبي و من معه، فسأل عن شأنهم، فقال: إنّ محمداً قد حرج في أصحابه يطلبكم في جمع لم أر مثله قط يتحرّقون عليكم تحرّقاً، قد اجتمع معه من كان تخلّف عنه في يومكم، وندموا على ما صنعوا، فيهم من الحنق شيء لم أر مثله. فلمّا سمع أبو سفيان مقالة معبد، خاف على نفسه و أصحابه، فشدّ عزيمته على الرجوع قول صفوان بن أميّة حيث قال: إنّ محمداً و أصحابه قدغضبوا، وقد خشينا أن يكون لهم قتال غير الذي كان، فارجعوا، فرجعوا إلى مكّة.

و قد قتل من المسلميـن في سـاحة أحـد تسعة و أربعـون رجلًا، و قتـل من المشركين ستّة عشر رجلًاًً.

هذه إطلالة سريعة على غزوة أحد تعرّضنا لذكرها لتكون معيناً على فهم ما ورد حول هذه الغزوة من آيات الذكر الحكيم، فانّ ما ورد في المغازي و السيرة بمشابة القرائن التي يستعان بها على رفع اجمال الآيات و ما أبهم معناه منها. و إليك إستعراض ما ورد في الذكر الحكيم مع الاشارة إلى ما يستفاد منها من عبر و عظات:

## ١ \_ حنكة النبيّ العسكريّة:

قد أوضحت الخاتمة التي آل إليها مصير المسلمين قيمة ما ألزم به النبيّ الرماة حيث قال: «احموا لنا ظهورنا فإنّا نخاف أن نؤتى من ورائنا، والزموا مكانكم لا تبرحوا منه وإن رأيتمونا نقتل فلا تعينونا، ولا تدفعوا عنّا، اللّهم إنّي أشهدك عليهم، وأرشقوا خيلهم بالنّبل».

<sup>(</sup>١)موضع على ثمانية أميال من المدينة.

<sup>(</sup>٢)لاحظ السيرة النبـويّة لابن هشام ج٢ ص٨٥\_١٠٥، ومغازي الـواقدي ج١، ٢٣٩\_٢٣٩، و دلائل النبوة ص٢١٢\_٢١٩ و غيرها.

و لكن ياللاسف إن الرماة خالفوا الرسول وعصوه، فبقيت ثلّه منهم في موقفهم، ونزل كثير منهم من الجبل للنهب وجمع الثروة، حتى جاء خالد بن الوليد، فقتل من بقي منهم، ثم دخل ساحة المعركة من دون مقاومة تذكر، فأعمل السيف فيهم.

وهذا إن دَلَ على شيء فإنّما يدلّ على حنكة النبيّ العسكريّة أوّلاً، وعلى وجود حالة عدم الرضوخ التامّ بين أصحابه لأوامره ثانياً، حيث أوّلوا أمره (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بتأويلات لغاية اشباع نهم شهواتهم بجمع المال، و إلى ذلك يشير قوله سحانه:

﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الآمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا اَرَاكُمْ مَا تُحِبُّونَ مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَدَوَكُمْ مَن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَدَوَنَكُمْ مَن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَدَرَفَكُمْ مَن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَدَرَفَكُمْ مَن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَدَرَفَكُمْ مَن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ مَن يُرِيدُ الآخِرة مَن يُرِيدُ الآخِرة وَقَمْ مَن يُرِيدُ الآخِرة وَلَمْ اللَّهُ مُن يُرِيدُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُن يُرِيدُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُن يُرِيدُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُن يُرِيدُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن يُرِيدُ اللَّهُ مُن يُولِيدُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن يُربِيدُ اللَّهُ مُن يُلِيدُ اللَّهُ مُن يُسَالِ عَلَى اللَّهُ مُن يُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ مُن يُنَالِكُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن يُنْهُ مُن يُن مُن يُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن مُن يُعْرِينَ اللَّهُ مُن اللَّالَ عَمْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن الللّهُ مُلِمُ الللّهُ مُن اللّهُ مُن الللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

و إليك تحليل ما تضمّنته هذه الآية :

أ-قوله سبحانه: ﴿وَلَقَدْ صَـدَقَكُمُ اللَّهُ وَعُـدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِاِذْنِهِ ﴾ يدل على أنّه سبحانه وعدهم بالنصر، ولعلّ النصر هو ما ورد في قوله سبحانه:

﴿ بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْدِهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلافٍ مِنَ المَلَاثِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٢٥).

نعم وعد سبحانه بالإنتصار بشرطين لا مطلقاً، وقد ألمحت الآية إليهما في قوله:

١ ـ ﴿ إِنْ تَصْبِرُوا ﴾ .

٢\_ ﴿وَتَتَّقُوا﴾ .

و لكنّ الـرماة المستقـرّين علـى الهضبة لم يصبـروا، ولم يتقـوا مغبّة مخـالفة الرّسول، فأثروا حطام الدّنيا على الآخرة.

ب-قوله سبحانه: ﴿ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا اَرَاكُم مَا تُحِبُّونَ مِنكُم مَن يُرِيدُ الدُّنْيَا... ﴾ يدلّ على أنّه طرأ الفشل عليهم، وتنازعوا في أمر البقاء والمغادرة، وعصوا أمر الرّسول، وكان منهم من يطمح في نيل حطام الدّنيا، ومنهم من آثر الآخرة وطاعة الرّسول على نيل شهوات الدّنيا.

ج ـ ولكنّ رحمته الـواسعة شملتكم، فكفّكم عن المشركيـن بعد ظهور الفشل والتّنازع والمعصية، وعفى عن عصيانكم كما يدلّ عليه قوله:

# ﴿ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُم لِيَبْتَلِيَكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ ﴾

د ليبتليكم: أي كان هذا الخلاف مَحَكّاً قَويّاً لتمييز الطالب للدّنيا عن طالب الآخرة، بل لتمييز المؤمن عن المنافق، والمؤمن الراسخ في إيمانه الثّابت على عزيمته، من المتلوّن السريع الزوال، ومع ذلك فإنّ الله سبحانه عفا عنهم بفضله كما قال:

# ﴿ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ ﴾

# ٢- تصدّع جيش المسلمين و انحلال زمامه:

لقد مَرَّبك أنّ خالد بن الوليد باغت المسلمين من ورائهم، وقد وضعوا سيوفهم على الأرض، والتهوا بجمع الغنائم، فعندما رأوا سيوف العدو على رؤوسهم، وبريق أسنة رماحهم،أصابهم الفهول، و تفرّقوا في كلّ حدب وصوب، فتركوا ما كان بأيديهم، وصعدوا الجبل من دون أن يلتفتوا ورائهم إلى النبيّ والمؤمنين، وأنّهم تركوه أثناء المعركة الطاحنة، مع أنّ النبيّ كان يدعوهم بقوله: إليّ عباد الله، إليّ عباد الله، إليّ عباد الله من يعض، هم الإنتكاسة غير المرتقبة، ثمّ هم فقد الأحبّة والأعرّة، ثم تعالى صوت بعض، هم الإنتكاسة غير المرتقبة، ثمّ هم فقد الأحبّة والأعرّة، ثم تعالى صوت الناعي بقتل النبيّ الأكرم، وإلى ذلك يشير قوله سبحانه:

﴿ إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلْوُونَ عَلَى آحَدٍ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ فَاثَابَكُمْ غَمّاً

بِغَــمٌ لِكَيْــلاَ تَحْزَنُــوا عَلَــى مَــافَـاتَكُــمْ وَلاَ مَــا اَصَــابَكُــمْ وَاللَّـهُ خَبِيــرٌ بِمَــا تَعْمَلُونَ﴾(آل عمران/ ١٥٣) وإليك تحليل ما تضمّنته الآية:

في قوله سبحانه: ﴿إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلُوُونَ عَلَىٰ اَحَدِ﴾ تلويح بفرارهم عن ساحة الحرب كما أنّ قوله: ﴿والرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ ﴾ إشارة إلى النداءات الّتي تعالت من فم النبيّ في تلك الأثناء، تدعوهم للصمود والنّبات في المعركة:

وقوله : ﴿ فَاَتَابَكُمْ غَمّاً بِغَمِّ ﴾ إشارة إلى تراكم الغموم والهموم والآلام على قلوب المسلمين، وقوله : ﴿ لِكَيْلاَ تَحْزَنُوا عَلَى مَافَاتَكُمْ وَلاَ مَا أَصَابَكُمْ ﴾ اشعار بأنّ الغموم بلغت حدّاً نسوا معه مافاتهم من الغنائم.

#### ٣\_على أعتاب الردة

لم تكن زلّة القوم منحصرة بالفرار و اخلاء ساحة المعركة ، وترك النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بين يدي المشركين ، ومخالفة الرماة أوامره ، بل بلغ أمرهم إلى أبعد من ذلك غوراً ، حيث طرأ على قلوبهم ظنون أهل الجاهليّة ، فظنّوا من الظنون التي لا يليق بتصوّرها إلاّ أهل الجاهلية ، حيث انتابتهم حالة من الشكّ ، وإلى ذلك ونحوه يشير قوله سبحانه : ﴿ ثُمَّ اَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الغَمِّ أَمَنَةٌ نُعَاساً يَغْشَىٰ طَائِفةً مِنْكُمْ وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ اَنْفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِاللّهِ غَيْرًالحَقِّ ظنَّ الجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِلّهِ يُخْفُونَ فِي اَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ الأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِلّهِ يُخْفُونَ فِي اَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِلّهِ يُخْفُونَ فِي اَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْمُرْ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِلّهِ يُخْفُونَ فِي اَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِلّهِ يُخْفُونَ فِي اَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَيْ مَنَا اللّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ إِلَى الصَّامِ عِهِمُ وَلِيَكُمْ وَاللّهُ مُنا فَي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ (آل عمران/ ۱۵۴).

ولأجل الوقّـوف على المزيد ممّا تضمّنته الآية الشريفة السابقـة نتناول التعرّض لها جملة بعد جملة .

١ ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الغَمِّ أَمَنَةً نُعَاساً يَغْشَىٰ طَائِفَةً مِنْكُم ﴾ .

النّعاس ما يسبق النوم من فتور واسترخاء، وربّما يسمّى بالنّوم الخفيف، وقد نزل النّعاس، وغشى طائفة من القوم ولم يعمّ الجميع بقرينة قوله: ﴿يَغْشَى طَائِفَةٌ مِن القوم ولم يعمّ الجميع بقرينة قوله: ﴿يَغْشَى طَائِفَةٌ مِن النّعاس بمثابة الرحمة بعد الغمّ الذي اعتراهم، فأزال عنهم الخوف بغلبة النوم ليستردّوا ما فقدوا من القوّة، وما عرض لهم من الارهاق والتّعب والضعف.

وكلمة ﴿ نُعَاساً ﴾ يدلّ من قوله ﴿ اَمَنةً ﴾ للملازمة بين الأمنة والنوم، وقد قيل: الأمن منوم والخوف مسهّر، وأمّا من هؤلاء الّذين غشيهم النّعاس دون غيرهم؟ فيحتمل أن يكونوا هم الّذين رجعوا إلى رسول الله بعد الانهزام والانكسار لمّا ندموا وتحسّروا، فهؤلاء بعض القوم، وهم النادمون على ما فعلوا، الراجعون إلى النبيّ، المحتفّون به، وكان ذلك حينما وصل النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى فم الشعب، ووقفت تلك الطائفة على أنّ النبيّ لازال على قيد الحياة لم يقتل، فرجعوا إليه يتقاطرون تترىٰ.

٢- ﴿ وَطَائِفَةٌ قَدْ اَهَمَّتُهُمْ اَنْفُسُهُمْ ﴾ وهذه طائفة أخرى من المؤمنين لا من المنافقين، فإنهم فارقوا النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ومن معه في أثناء الطريق وانخذلوا، ولهم شأن آخر سينبّئ الله سبحانه بهم بعد ذلك، وهذه الطائفة الثانية الموصوفة بـ ﴿ اَهَمَّتُهُمْ اَنْفُسُهُمْ ﴾ لم يكرمهم الله بما أكرم به الطائفة الأولى من العفو، وإثابة الغمّ ثمّ الأمنة والنّعاس، بل وكلهم إلى أنفسهم، ونسوا كلّ شيء، ولم يهتمّوا إلاّ بأنفسهم.

وهذه الطائفة قد استولى عليهم الخوف، وذهلوا عن كلّ شيء سواهم، ولمّا لم يكن الوثـوق بالله ووعده رسـوله وصـل إلى قـرارة أنفسهم، لأنّهم كـانوا مكـذبين للرّسول في قلوبهم لا جرم عظم الخوف لديهم، وحقّ عليهم ما وصفهم الله به:

أ - ﴿ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الحَقِّ ظَنَّ الجَاهِلِيَّةِ ﴾ فكانوا يبطنون في قرارة أنفسهم : «لوكان محمد نبياً حقاً ما سلّط الله عليه الكفّار» وهذه مقالة لا يتفوه بها إلا من دان بالكفر.

ب\_ ﴿ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الأَمْرِ مِنْ شَيْءَ ﴾ والظّاهر أنّ المراد من الأمر هو الظّفر والنّصر في ﴿ لَنَا ﴾ هؤلاء بما أنّهم يشكّلون جزءاً من المسلمين و إن لم يكونوا منهم حقيقة ، والمعنى :

يقول بعضهم لبعض على سبيل الإنكار والإستهجان: "هَلْ لَنَا مِنَ النَّصْرِ وَالفَتْحِ وَالظَّفر نصيب ؟! يعنون أنَّ ليس للمسلمين(لنا) من ذلك شيء، وإنّ الله سبحانه لا ينصر محمداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وبما أنّ النّصر وكون الدّين حقاً كانا متلازمين عندهم، فاستنتجوا أنّ الدعوة المحمّديّة ليست حقّاً.

ثمّ إنّه سبحانه أجابهم في معرض تناول ذكرهم بقوله :

﴿ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ أي كل الأمور بيده سبحانه حتى النصر والهزيمة ، وإليه دعى محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، وهو معتقد المسلمين ، ولكن بمقتضى حكمته وسننه الّتي وضعها لتسيير شؤون الخلق ، وربط فيها الأسباب بالمسبّبات ، فهو و إن وعد رسله بقوله:

﴿ كَنَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ اَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ (المجادلة / ٢١). وقال: ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الغَالِبُونَ ﴾ (الصافّات / ١٧٣).

ولكنّ تحقّق هذا الوعد مرهون بتوفّر الأسباب الكفيلة بالنصر، فإنّه سبحانه هو الذي وضع سنة الأسباب والمسبّبات، فما كان سببه أقوى كان وقوعه أرجح سواء في ذلك الحقّ والباطل والخير والشر والهداية والضلالة والعدل والظلم، ولا فرق فيه بين المؤمن والكافر، والمحبوب والمبغوض، ومحمد وأبي سفيان، ولأجل ذلك كلّما توافقت الأسباب العاديّة على تقدّم هذا الدين وظهور المؤمنين كان النصر حليفهم، وحيث لم تتوافق الأسباب كتحقّق نفاق أو معصية لأمر النبيّ أو فشل أو جزع كانت الغلبة والظهور للمشركين على المؤمنين، وكذلك الحال في أمر سائر الأنبياء مع الناس.

و إنّكم أيّها المنضوون تحت لواء المسلمين قد عصيتم أمر الرسول،

ولم تأتمروا بأمره، فأخليتم مواقعكم عاصين لأمره وآثرتم حطام الدنيا والأدنى الخسيس، ومع ذلك تترقبون النصر لكم والهزيمة للعدو! فكيف يقتطف الثمرة من لم يغرس شجرتها أو غرسها ولم يقم بأمرها؟

ثمّ إنّه سبحانه بعد هذه الإجابة يأخذ بتبيين ما كان يخامرهم من الأفكار الفاسدة.

ج - ﴿ يُخْفُونَ فِى اَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَـوْ كَانَ لَنَا مِنَ الاَمْـرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَـٰهُنَا﴾ .

الظّاهر أنّ قولهم: ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ ... ﴾ تفسير للموصول في ﴿ مَا لاَ يُبُدُونَ ﴾ والفرق بين ما كانوا يظهرونه وما يضمرونه واضح، فقد كانوا يتظاهرون بالاستفسار في قولهم: «هل لنا من الأمر شيء» لغاية التشكيك، وهي وإن كانت فكرة خاطئة ولكن لمّا غلّفت بطابع الاستفسار لم تكن ذات بأس شديد.

ولكنهم كانوا يخفون قولهم: ﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هُهُنَا ﴾ يريدون بذلك الاستدلال على بطلان الدعوة المحمّدية بحجّة الانكسار لأنّ النبيّ الأكرم كان يقول: الأمر بيد الله وأنا رسوله، فلو كان ما يدّعيه حقّاً بأنّ الأمر كان بيد الله لا بيد الآلهة والأرباب المعبودة بين الناس وكان محمّد من جانبه لعمّنا النصر، ولكنّه النهاية كانت على العكس من ذلك، فكيف يمكن أن يكون الأمر بيد الله غير مقسّم على الآلهة والأرباب المدبرة للأمور بزعمهم.

ولأجل ان تلك الفكرة كانت فكرة أهل الشرك والوثنية سمّاها سبحانه ﴿ طَنَ الجَاهِلِيَّة ﴾ .

ولكنّهم تناسوا مـاجرت عليه سنّته الحكيمة، فإنّ الأمر بيـد الله ولكنّها تجري وفق الأسباب والمسبّبات، فمن لم يأخذ بأسباب النصر لم يكن حليفه.

ثم إنّه سبحانه أجاب عن تلك الفكرة بوجوه ثلاثة :

الأوّل: ﴿ قُلْ لَوْ كُنتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ القَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ ﴾ فالآجال محدودة والأعمار مؤقّتة بوقت لا تتعدّاه، فإن قتل من قتل منكم في المعركة ليس دليلاً على عدم كون الأمر بيد الله أو أنّ الدعوة المحمّديّة ليست على حق، بل لأجل القضاء الإلهي الذي لا مناص من الوقوع في نفوذه وامضائه، فقد كان في قضائه اضطجاع هؤلاء في هذه المضاجع، فلو لم تكونوا خرجتم إلى القتال لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم، فلا مفرّ من الأجل المسمّى الذي إذاحان لا يتقدّم ساعة ولا يتأخر.

الثاني و الثالث: ﴿ وَ لِيَبْتَلِىَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَ لِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ أي وقع ما وقع في غزوة أحد لظهور ما انطوت عليه سريرة كل نفس حتى يتميّز المؤمن من المنافق و المجاهد من المتقاعد، و قدجرت سنّة الله على عموم الابتلاء و التمحيص وهي حاكمة على جميع الأمم لغاية التمحيص.

نعم ليست الغاية من ابتلائه سبحانه لعباده هو التعرّف لما يكمن في ضمائرهم فإنه سبحانه عليم بالسرائر مطّلع على الضمائر لايعزب عنه مثقال ذرّة في الأرض و لافي السماء، بل الغاية هي الإبتلاء و التمحيص و وصول كلّ ما بالقوّة إلى الفعل من الكفر و الإيمان، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ وَ اللهُ عَلَيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ .

و حصيلة البحث: انّ هـذه الآية تشير إلى فريقين من المسلمين و المؤمنين الملتفّين حول الرسول المتنكّبين عَن المنافقين.

(أحدهما): طائفة وهبهم الله عزّ و جلّ بعد الغمّ نعاساً أمنَة منه لإزالة ما انتابهم من الروع و الخوف و التفّوا حول الرسول بعد الندم.

(ثانيهما): طائفة شغلتهم أنفسهم لايتجاوز تفكيرهم نطاق ذاتهم من دون أن يتوجّهوا قيد طرفة صوب قائدهم و نبيهم، و قد اعترتهم هواجس الجاهلية الأولى، فتارة يتفوّهون بها علانية بنحو من الشك و الترديد و الاستفسار بقولهم: ﴿هَلْ لَنَا مِنَ اللّهُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ و أخرى بصورة الجزم و القطع و اليقين بنحو الاخفاء و الاسرار

بقولهم: ﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمّْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هِ لَهُنَا ﴾ .

و الله سبحانه يجيب عليها:

١ \_ بأن أمر النصر بيد الله كما أخبر به النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و لكنه مرهون بعوامل و أسباب غيبية و أخرى اكتسابية خاصة، و أنتم أيها المعترضون قد فوتم تحصيل تلك الأسباب و العوامل، فلايحق لكم الاعتراض بعد تقتسيركم.

٢ \_ بأنّ لكل نفس أجلاً محدّداً لايتقدّم عليه و لايتأخر.

٣-إنّ في هذه النكسة الفادحة تمحيص لما في الصدور و القلوب فقد تميّز به المؤمن المثابر من المتظاهر بالإيمان، و بذلك يعلم أنّ القول بأنّ الصحبة كافية في تحقيق إتّصاف الرجل بالعدالة و النزاهة و الإستقامة شيء لاحقبقة له و لاأساس وقد تحقّق لديك بفضل هذه الآيات أنّ أصحاب النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إنقسموا إلى طوائف: فمن منافق نكص على عقبيه في أثناء الطريق و لم يشترك في القتال و تذرّع بقولهم: ﴿ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالًا لاَتّبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفُرِ يَوْمَتِ لِهِ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلإِيمَانِ ﴾ (آل عمران/ 18۷).

و من مؤمن كابر أمر الرسول و خرج عن طاعته و أخلى ساحة القتال و لكنّه لم تنتابه و تعتريه شبهات و ظنون أهل الجاهليّة ، فتاب و رجع إلى النبيّ بعد جلاء المعركة و هم من مصاديق قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوْا إِذَا مَسَّهُمُ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾ (الأعراف/ ٢٠١).

و من متظاهر بالإيمان لم يتمكّن الإيمان من قلبه حقّ التمكّن، فلمّا حاق به البلاءو رأى الانتكاسة المروّعة الرهيبة، ارتدّ القهقرى و صار يتفوّه بمقولات أهل الشرك و الجاهلية.

أضف إلى ذلك، الطائفة الثالثة الذين رجعوا أثناء الطريق و لم يساهموا النبيّ و المسلمين، و هؤلاء هم أتباع عبد الله بن أبيّ المنافقون. أفبعد هـذا يصحّ لنا القـول بأنّ كلّ صحـابي عادل؟!! و انّ العـدل و الصحبة متلازمان،كلّا و من يذهب إليه فإنّما يجترئ عظيماً.

و الذي يعرب عن أنّ بعضهم قد بلغ به الحال إلى المشارفة على أعتاب الرّدة قوله سبحانه: ﴿ وَ مَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ السُّسُلُ أَفَيْنُ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَ مَنْ يَنْقَلِبَ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهَ شَيْئًا ﴾ (آل عمران/ ١٤٢).

قال أنس بن النضر: في السّاعة التي زاغت فيها الأبصار و البصائر و بلغت القلوب فيها الحناجر، وحين فشا في النّاس أنّ رسول الله قد قتل، و قال بعض ضعفاء المؤمنين ليت لنا رسولاً إلى عبد الله بن أبي فيأخذ لنا أماناً من أبي سفيان (۱) و قال ناس من أهل النّفاق: إن كان محمّد قد قتل فالحقوا بدينكم الأوّل. قال أنس: إن كان محمد قد قتل فالحقوا بدينكم الأوّل. قال أنس: إن كان محمد قد قتل فإنّ ربّ محمّد لم يقتل، و ما تصنعون بالحياة بعد رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)؟ فقاتلوا على ما قاتل عليه و موتوا على ما مات عليه، ثمّ قال: اللّهم إنّي أعتذر إليك ممّا قال هؤلاء، و أبرأ إليك ممّا جاء به هؤلاء، ثمّ شدّ بسيفه فقاتل حتّى قتل - رضي الله عنه - ، كما مرّد).

فمحصّل معنى الآية على ما فيها من سياق العتاب و التوبيخ: انّ محمّداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليس إلا رسولاً من الله مثل سائر الرّسل ليس شأنه إلاّ تبليغ رسالة ربّه لايملك من الأمر شيئاً، و إنّما الأمر لله و الدين دينه باق ببقائه، فما معنى اتّكاء إيمانكم على حياته، حيث يظهر منكم أنّ لو مات أو قتل تركتم القيام بالدين و رجعتم إلى أعقابكم القهقرى و اتّخذتم الغواية بعد الهداية.

و هذا السياق أقـوى شاهد على أنّهم ظنّـوا يوم أُحد بعد أن حمـى الوطيس انّ النبيّ(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد قتل فانسلّوا عند ذلك و تولّوا عن القتال.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان: ج١ ص٥١٣.

<sup>(</sup>٢) لاحظ ص ٣٥١.

#### القصاص بالقسط:

إنّ المشركين لمّا مثّلوا بقتلى المسلمين في أحد و بحمزة بن عبد المطّلب فشقّوا بطنه، و أخذت هند بنت عتبة كبده فجعلت تلوكه، وجدعوا أنفه و أذنه ... قال المسلمون: لئن أمكننا الله منهم لنمثّلنّ بالأحياء منهم فضلاً عن الأموات، و في ذلك نزل قوله سبحانه: ﴿ وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَ لَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ \* وَاصْبِر وَ مَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللهِ وَ لاَتَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَ لاَتَكُ فِي ضِيتٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ (١).

و روى السيوطي في الدر المنثور عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يوم قتل حمزة و مثّل به: لئن ظفرت بقريش لأمثلن بسبعين رجلاً منهم، فأنزل الله: ﴿وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ ﴾ الآية، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم): "بل نصبر يا ربّ. فصبر و نهى عن المثلة» و الظّاهر أنّ الحكاية الأولى أوثق و ذلك لأنّ النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أجلّ و أعلى شأناً من أن يتمنّى قصاصاً فيه اجحاف و انتقاص بالآخرين.

و روى البيهقي عن محمد بن كعب القرظي قال: لمّا رأى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حمزة بالحال التي هو بها حين مثّل به، قال: لئن ظفرت بقريش لأمثّلنّ بثلاثين منهم، فلمّا رأى أصحاب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما به من الجزع قالوا: لئن ظفرنا بهم لنمثّلنّ بهم مثلة لم يمثّلها أحد من العرب بأحد، فأنزل الله عزّ و جلّ: ﴿وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ ﴾ إلى آخر السورة فعفا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) (۱).

و الإختلاف بين الحكايتين واضح لكنّ محمّد بن كعب القرظي من بني قريظة الذين تمّت إبادتهم أيام رسول الله في المدينة و لم يبق منهم إلاّ قلّة قليلة، لا يعبأ بنقله، و لعلّ غرضه الازدراء بالنبيّ و ادّعاء عدم قيامه بمقتضى العدل.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان: ج٣ ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوّة، ج٣ ص٢٨٤، و السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص٩٥.

#### مطاردة العدو:

ثم إنّه لمّا بلغ رسول الله أنّ العدو بصدد معاودة الكرة إلى المدينة حتّى يستأصل بقية المسلمين، فأمر رسول الله الموذّن أن يؤذّن بالخروج إلى مطاردة العدو و أن لا يخرج إلاّ من حضر الأمس في المعركة، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿اللَّذِينَ اسْتَجَابُوا للهِ وَ الرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ القَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَ اتّقَوْا أَجُرٌ عَظِيمٌ \* الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَاناً وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَ نِعْمَ الوَكِيلُ \* فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَ فَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ شُوءٌ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَ نِعْمَ الوَكِيلُ \* فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَ فَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ شُوءٌ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ \* إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ وَاتّبَعُوا رِضْوَانَ اللهِ وَ اللهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ \* إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ وَاتّبَعُوا رِضْوَانَ اللهِ وَ اللهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ \* إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ وَاتّبَعُوا رِضْوَانَ اللهُ وَ اللهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ \* إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ وَاللهُ وَ خَافُونِ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (آلُ عمران/ ١٧٢ -١٧٥).

#### و يستفاد من جملتها:

(أوّلًا): إنّ المؤمن إذا انتابته الهزيمة و اعتراه الإنكسار الظاهري لايصل به الأمر إلى فقد الثقة بالله سبحانه و تعالى، فلو تمكّن من معاودة الكرّة لتحقيق الإنتصار لهبّ مسرعاً و له يقعد به القرح و لايكون جليس البيت لأجل ملمّة ألمّت به، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ اسْتَجَابُوا يِلْهِ ... ﴾ .

(و ثانياً): لو بلغهم تأهب العدق لكرّ عليهم ثانياً وجاءت النذر يخوّفونهم من بأس العدو و مازادهم إلا إيماناً وثقة و انقطاعاً إلى الله و قالوا: ﴿حَسْبُنَا اللهُ وَ نِعْمَ الوَكُيلُ﴾.

(و ثالثاً): إنّ ما جاءت به النذر من الأنباء إنّما كانت من الشياطين الّـذين يخوّفون أولياءهم، و أمّا المؤمنون فإنّهم قد خرجوا عن نطاق تـأثير تلك الإرهاصات النفسيّة.

## غزوة أحد بين السلبيات و الإيجابيّات:

إنّ غزوة أحد كسائر الغزوات التي تمخّض عنها ما هو سلبي و ما هو إيجابي، و قد ورد في الـذّكر الحكيم آيات تشير إلـي جملتها، و إليك نصوصها مشفوعة بما

يليق بها من التحليل:

قال عزّ و جلّ : ﴿ وَ تِلْكَ الأَيْتَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَ لِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِيـنَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ وَ اللهُ لآيْحِبُ الظَّالِمِينَ ﴾ .

﴿ وَ لِيُمَحِّصَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ يَمْحَقَ الكَافِرِينَ ﴾ .

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجَنَّةَ وَ لَمَّا يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَ يَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَ يَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴾ .

﴿ وَ لَقَدْ كُنتُ مُ تَمَنَّوْنَ المَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَ أَنْبُهُمُ تَنْظُرُونَ ﴾ (آل عمران/ ١٤٠\_١٢٠).

﴿ مَا كَانَ اللهُ لِيَذَرَ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَ لَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِى مِنْ رُسلِهِ مَن يَشَاءُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَ إِنْ تُؤْمِنُوا وَ تَتَّقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ (آل عمران/ ١٧٩).

و يستفاد من هذه الآيات ما يلي :

## ١ - الانتصار و الانكسار من سنن الله:

إنّ من سنن الله تعالى الطبيعية في الأمم انّه لم يكتب على جبين أمّة السيادة والإنتصار في جميع الأزمنة والأمكنة، وكذلك شأن الهزيمة. فهي تعيش بين هذين مقبلة ومدبرة تارة أخرى كما يشير إليه قوله سبحانه:

﴿ وَتِلْكَ الآيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ... ﴾

### ٢ ـ التمحيص بالمحنة و البلاء:

إذا كتب النصر على جبين أمّة على ممرّ الأعصار والدهور لم يتميّز المؤمن عن المنافق والصابر المجاهد عن المتهاون المتقاعد، وقد كان المسلمون قبل لقاء العدق يتمنّون الموت ولكنّهم فشلوا في الإمتحان عند اللّقاء كما يشير إليه قوله: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنّوْنَ المَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ... ﴾ وقد طبّقت غزوة أحد ذلك المقياس وقد عرفت ما آل إليه جيش المسلمين حيث انقسموا إلى ثلاث طوائف أو أكثر، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿ وَلِيمَحّصَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا ... ﴾ وقوله سبحانه: ﴿ وَلِيمَحّصَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا وَ يَمْحَقَ الكَافِرِينَ ﴾ وقال أيضاً: ﴿ مَا كَانَ اللّهُ لِيَذَرَ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتّى يَمِيزَ الخَبِيثَ مِنَ الطّيبِ... ﴾ .

## ٣- خُلّص الغزاة شهداء على الأعمال:

وقد بلغ إخلاص بعض الغزاة إلى حدّ جعلهم يتسنّمون درجة الشهادة على الأعمال وهي درجة رفيعة تحتاج إلى بصيرة مثاليّة و كماليّة في القلب حتّى يشهد على سائر إخوانه بخير أو شرّ كما يشير إليه قول سبحانه: ﴿وَيَتّخِذْ مِنْكُمْ شُهَداء ﴾ ومع ذلك فربّما يحتمل أن يراد من الشهداء في الآية هو الشهيد في المعركة والمضحّي بنفسه في سبيل إعلاء كلمة الحق.

## ٤- الجنّة رهن الجهاد والصمود:

إنّ استحقاق دخول الجنّة لا يكتسب بمجرّد التفوّه بمحض عبارات اللّسان بل يحتاج إلى عظيم جهاد بالنفس والنفيس.

وإليه يشير قول سبحانه: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَـدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ الَّـذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُم وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴾ .

هذا ما يستفاد من جملة هذه الآيات، وهناك طائفة أُخرى من الآيات وردت في شأن تلك الغزوة فيها من العظات والحكم البليغة .

## ٥- استنهاض الهمم والعزائم:

لا شكّ إنّ الهزيمة والانكسار في الحرب من أعظم عوامل تثبيط العزائم كما أنّ الإنتصار من أقوى عوامل النهوض بها وتتويجها بتاج الاستبسال والبطولة .

وبما أنّ الهزيمة كانت قد لحقت بالمسلمين في خاتمة المعركة فقد كان لها بطبيعة الحال آثار سيّئة مروّعة خصوصاً عند ظهور الأعداء عليهم فهم قد انبروا يحيكون حولها من الأراجيف، قال علي (عليه السلام): "إذا أقبلت الدنيا على أحد أعارته محاسن غيره، وإذا أدبرت عنه سلبته محاسن نفسه" (ا) فعاد الذكر الحكيم يعالج هذا الداء المزمن الذي استشرى في نفوس المسلمين وتمكّن في قلوبهم وذلك بإعلامهم بأنّ الموت من سنن الله سبحانه الحتميّة وأنّ لكلّ نفس كتاباً مؤجّلاً لايتخلّف ولا يحيد عنه أبداً، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسِ اَنْ تَمُوتَ اللّهِ عِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الاّخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الاّخِرَةِ وَابَ الدُّنْهَا عَرْنَ عَرَابَ اللّه عَرَابَ اللّه عَرَابَ اللّه عَرَابَ اللّه عَمان / ١٤٥).

# ٩- الاعتبار بالأمم الماضية:

إنّه سبحانه من أجل رفع معنويّات المسلمين واستنهاض هممهم يذكّرهم بالأمم الماضية وكيف ان فئتهم القليلة كانت تغلب الفئات الكثيرة وتجعل الصبر على البلاء دثارها وذلك لأخذهم بأسباب النّصر من الصمود والمفاداة في سبيل إظهار الحق و اعلاء كلمته، قال سبحانه: ﴿وَكَأَيُنْ مِنْ نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبُيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُ الصَّابِرِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٢٤).

﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ اِلاَّ اَنْ قَالُوا رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي اَمْرِنَا وَثَبَّتْ اَقُدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى القَوْم الكَافِرِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٤٧).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة قسم الحكم رقم ٢.

### ٧\_إخماد ثائرة الفتنة:

ولمّا رجع المسلمون إلى المدينة بعد أن أصابهم ما أصابهم فوجئوا بشماتة المتقاعدين والمنافقين حيث خاطبوهم بقولهم: لو كنتم معنا لما قتلتم، وذلك ما يحكيه عنهم سبحانه بقوله: ﴿ الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَمَوْ اَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرَءُوا عَنْ اَنْفُسِكُمُ المَوْتَ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٤٨).

وقد ورد ذلك المضمون في موضع آخر من السورة في قوله سبحانه: ﴿ يَا آَيُهَا اللَّذِينَ آمنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي الأرْضِ اَوْ كَانُوا غُزَّى اللَّهِ عَالُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ يُحْمِي وَيُمِيتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (آل عمران/ ١٥٤).

## فهو سبحانه يجيب عن هذه الشبهة بأمور:

أ\_ما أشار إليه في قوله: ﴿ قُلْ فَادَرُ مُوا عَنْ اَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ وحاصله أنّ قولكم الو أطاعونا ما قتلوا العرب عن أنّ القائل يعتقد بأنّ الموت والحياة بيد الانسان ولو صحّ ذلك فليدفع الموت عن نفسه ، مع أنّه سنّة الله الحتميّة في جميع الكائنات .

ب ـ بأنّ موت الإنسان في ساحة القتال مع الشرك ليس موتاً حقيقياً وإنّما هو في حقيقة الأمر ارتحال من دار إلى دار ومن حياة مادّية إلى حياة مثالية وأبدية سرمدية وفي خاتمة المطاف في جنات النعيم وانّ الشهداء أحياء عند ربّهم يرزقون ويستبشرون بالّذين لم يلحقوا بهم بما هم فيه من حياة بلاكآبة ووجل، قال سبحانه :

﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اَمْوَاتاً بَلْ اَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُوزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ الآ فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ وَاَنَّ اللَّهَ لاَ يُضِيعُ اَجْرَ المُؤْمِنِينَ ﴾ (آل عمران/ 189-171).

ثمّ إنّ المستفاد منها أنّ حياة الشهداء حياة حقيقية لها آثار جسمية ولها آثار

روحية ، ومن آثارها الجسمية هو الرزق ، ومن آثارها النفسية الاستبشار ، فمن زعم أنّ المراد من حياة الشهداء هو خلودهم في صفحة تاريخ أمجاد الشعوب فقد فسّر القرآن تفسيراً مادّياً أعاذنا الله تعالى منه ولذلك قال النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في جوابه لأبي سفيان عندما قال: "إنّ الحرب سجال يوم بيوم » \_:

«قتلانا في الجنّة وقتلاكم في النار».

وقال الإمام الحسين حينما أمر أصحابه بالصبر:

"صبراً بني الكرام فما الموت إلا قنطرة تعبر بكم عن البؤس والضرّاء إلى الجنان الواسعة والنعيم الدائمة فأيّكم يكره أن ينتقل من سجن إلى قصر وما هو لأعدائكم إلا كمن ينتقل من ينتقل من وحد أبي حدّثني عن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): إنّ الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر، والموت جسر هؤلاء إلى جنانهم، وجسر هؤلاء إلى جحيمهم، ما كذبت ولا كذّبت» (۱).

فما جاء في كلامه(عليه السلام) صريح في كون الحياة حياة حقيقية .

وهذه الآيات بجملتها قد تناولت غزوة أحد بجوانبها المختلفة وهناك آيات أخرى أيضاً وردت بالتنديد بالمتقاعدين وباستنهاض هممهم مثل قوله سبحانه: ﴿وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَاَنْتُمُ الْأَعْلُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ \* إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ القَوْمَ قَرْحٌ مِنْلُهُ وَتِلْكَ الآيَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءً وَاللَّهُ فَيْحِبُ الظَّالِمِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٣٩ و ١٢٠).

<sup>(</sup>١) بلاغة الحسين ص ٤٧.

## ٣\_غزوة الخندق

أجلى النبي الأكرم قبيلتي "بني قينقاع" و "بني النضير" من المدينة المنوّرة إلى شمال شبه الجزيرة العربيّة فنزلت عدّة منهم قلاع خيبر ورحلت عدّة أخرى منهم إلى الشام ولبثتا تتحيّنان الفرص لإدراك ثأرهما من النبيّ وأصحابه والإنقضاض عليهم في عقر دارهم، و قد كان اليهود أبصر خصوم المسلمين وأشدّهم حنكة وسياسة، فهم كانوا دعاة التوحيد في شبه الجزيرة العربية، وكانوا ينافسون المسيحيين في ملطانهم حيث كانوا دعاة التثليث، وفي خضم هذه الظروف فوجئوا ببزوغ نجم شخصية محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وكتابه الجديد حيث يدعوا إلى التوحيد بعبارات قويّة جذّابة وبمبادئ خلابة تأخذ بمجامع القلوب وتستقطب الأفكار.

ولأجل ذلك اجتمعت كلمتهم على تأليب العرب وإثارة حفائظهم ضدّ محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فأرسلوا رسلهم إلى قريش منهم سلام بن أبي الحقيق، وحيي بن أخطب، وكنانة بن أبي الحقيق من بني النضير، ونفراً من بني واثل حتى قدموا قريشاً فدعوهم إلى حرب رسول الله وقالوا: إنّا سنكون معكم حتى نستأصله، فقالت لهم قريش: يا معشر اليهود إنّكم أهل الكتاب الأول والعلم وتعلمون اختلافنا ومحمد، أفديننا خير أم دينه؟

قالوا: بل دينكم خير من دينه وأنتم أولى بالحق.

الله أكبر ما هذه الشراسة والصلافة والوقاحة! وهم يزعمون أنهم دعاة التوحيد وهاهم يفضّلون ويرجّحون الوثنيّة على التوحيد بملء فيهم لغاية التشفّي والإنتقام، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿ اللَّمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيباً مِنَ الكِتَابِ يُـوَّمِنُونَ بِالْجِبْتِ

وَالطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَوَّلاَء أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً \* أُولِئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ وَمَنْ يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِيراً ... ﴾ (النساء/ ٥١-٥٢)(١).

فلمّا قـالوا ذلـك لقريـش طاروا فـرحاً وامتـالأوا سروراً ونشطـوا لإنجاح وتلبيـة ما دعوهم إليه من حرب رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

ولمّا تمكّنوا من أخذ الميثاق منهم على الحركة صوب المدينة في وقت مُخصّص ارتحلوا من مكّة إلى شمال الجزيرة فجاءوا إلى غطفان من قيس بن غيلان ومن بني مرّة، ومن بني نزارة، ومن أشجع، ومن سليم، ومن بني سعد، ومن أسد التي هي بمجموعها تشكّل بطون غطفان، وما زالوا بهم يحرّضونهم ويستحقّونهم ويذكرون لهم متابعة قريش إيّاهم على حرب محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فاجتمع أمرهم على نصرتهم ووعدهم يه ود خيبر على أن يدفعوا إليهم محاصيل نخيلهم طيلة عام واحد ازاء نصرتهم لهم ومعاضدتهم إيّاهم (").

### حفر الخندق واحداثه حول المدينة (٣):

ولمّا بلغ رسول الله اتفاق كلمتهم على حربه واجتماع قبائلهم على غزوه، أخذ يخطّط لكيفيّة الدفاع وصدّ هجوم القبائل عليه في عقر داره. إذ فرق كبير بين غزوتي بدر وأحد وغزوة الخندق، فإنّ المحاربين في هذه الغزوة المترقبة أشد شراسة وعدداً وعدّة من سلفهم، ومن أجل ذلك فإنّ الصمود في وجههم يحتاج إلى حنكة عسكرية فائقة وتخطيط حربي متقن، فاستشار أصحابه في أمرهم فقال سلمان: يا رسول الله إنّ القليل لا يقاوم الكثير في المطاولة، قال: فما نصنع؟ قال: نحفر خندقاً يكون بيننا

<sup>(</sup>١) و قد أشبعنا الكلام في توضيح الآية في الفصل المخصّص بأهل الكتاب فراجع .

<sup>(</sup>٢) المغازي للواقدي ج٢ ص٢٤٤.

 <sup>(</sup>٣) عسكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يـوم الثلاثـاء لثمان مضـت من ذي القعـدة فحاصروه خمـس عشرة و انصرف يوم الأربعاء لسبع بقين سنة خمس، و قـد استعمل على المدينة ابن أمّ مكتوم.

وبينهم حجاباً فيمكنك منعهم في المطاولة، ولا يمكنهم أن يأتوا من كل وجه، فإنّا كنّا معاشر العجم في بلاد فارس إذا باغتنا العدو نحفر خندقاً فتكون الحرب من مواضع معروفة، فأمر رسول الله بالحفر من ناحية «أحد» إلى «راتج» وجعل على كل عشرين خطوة وثلاثين خطوة (''قوماً من المهاجرين يحفرونه، فحملت المساحي والمعاول وبدأ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأخذ معولاً فحفر في موضع المهاجرين بنفسه وأميرالمؤمنين (عليه السلام) ينقل التراب من الحفرة حتى عرق رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وعيّ وقال: «لا عيش إلاّ عيش الآخرة اللّهم اغفر للأنصار والمهاجرة» فلمّا نظر الناس إلى رسول الله يحفر اجتهدوا في الحفر ونقل التراب، فلمّا كان في اليوم الثاني بكّروا إلى الحفر... ('').

ومع ذلك أبطأ عن رسول الله وعن المسلمين رجال من المنافقين يستترون بالضعيف من العمل ويتسلّلون إلى أهليهم بغير علم من رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ولا إذن، وأمّا غيرهم من المسلمين فإذا نابته النائبة من الحاجة التي لابدّ له منها يذكر ذلك لرسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ويستأذنه في اللحوق بحاجته، فيأذن له، فاذا قضى حاجته رجع إلى ما كان فيه من عمله رغبة في الخير واحتساباً له (٣).

فخرجت قريش ومن لحق بها من أحابيشها أربعة آلاف فارس وعقدوا اللواء في دارالندوة وقادوا معهم ثمانمائة فرس، وكان معهم من الظهر ألف وخمسمائة بعير لحمل أمتعتهم ومؤونتهم.

وأمّا من غير قريش فقد خرجت جموع من القبائل،فبلغ القوم الذين وافوا

<sup>(</sup>١) و لعلّ في النصّ سقط، و يحتمل أن يكون الصواب بهذا النحو: و جعل على كل عشرين خطوة قوماً من المهاجرين و على كل ثلاثين خطوة قوماً من الأنصار، و الوجه في ذلك كثرة عدد الأنصار و قلّة عدد المهاجرين فتأمّل.

<sup>(</sup>٢) البحارج ٢٠ ص٢١٨.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص٢١٦.

الخندق من قريش وسواهم عشرة آلاف بين راكب وراجل، فنزلت قريش برومة ووادي العقيق في أحابيشها ومن انضوى إليها من العرب، وأقبلت غطفان حتى نزلوا بالزغابة بجانب أحد(١).

وخرج رسول الله والمسلمون حتى جعلوا ظهورهم إلى سلع في ثلاثة آلاف من المسلمين، فضرب هنالك عسكره والخندق بينه وبين القوم(١).

بينما كانت قريش وحلفاؤها ترجو أن تلقى المسلمين بأحد، فلم تجد عنده أحداً فجاوزته إلى المدينة حتى فاجأها الخندق، ولم تكن عارفة بهذا الاسلوب من الدفاع، فرابطوا حول الخندق وعلموا أنهم لا يستطيعون اقتحامه واجتيازه بعد جهد جهيد، فاكتفوا بتراشق النبل والسهام عدّة أيام متوالية وكلّما أراد بطل من أبطال الحلفاء أن يجتاز الخندق، رُمي بالحجارة والنبل من خلف كثبان الرمل التي نصبت على أطرافه في مواقع المسلمين، وقد استمرّت الحال على هذا المنوال قرابة خمسة عشر يوماً أو أزيد.

قال المقريزي: كان المشركون يتناوبون بينهم فيغدو أبوسفيان بن حرب في أصحابه يوماً وخالدبن الوليد يوماً ويغدو عمرو بن العاص يوماً وهبيرة بن أبي وهب يوماً وعكرمة بن أبي جهل يوماً وضرار بن الخطاب الفهري يوماً، فلا يزالون يجيلون خيلهم ويتفرقون مرة ويجتمعون مرة أخرى ويناوشون المسلمين ويقدمون رماتهم فيرمون، وإذا أبوسفيان في خيل يطيفون بمضيق من الخندق فرماهم المسلمون.

حتى رجعوا وكان عباد بن بشر ألزم الناس لقبة رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) يحرسها وكان «أسيد بن حضير» يحرس في جماعة ، فاذا عمرو بن العاص في نحو المائة يريدون العبور من الخندق فرماهم حتى ولّوا ، وكان المسلمون يتناوبون الحراسة ،وكانوا في فقر وجوع ،وكان عمرو بن العاص وخالدبن الوليد كثيراً ما يطلبان

<sup>(</sup>١) المغازي للواقدي ج٢ ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبويّة ج٢ ص٠٢٢.

غرّة ومضيقاً من الخندق يقتحمانه فكانت للمسلمين معها وقائع في تلك الليالي(١٠).

فأقام رسول الله والمشركون بضعاً وعشرين ليلة ، فبينما الناس على ذلك من الخوف والبلاء ولم يكن قتال إلاّ الحصار و الرمي بالنبل إلاّ أنّ فوارس من قريش منهم عمرو بن عبد ودّ ، وعكرمة ابن أبي جهل ، وضرار بن الخطاب ، وهبيرة بن أبي وهب تلبّسوا للقتال وخرجوا على خيولهم حتى مرّوا على منازل بني كنانة ووقفوا فقالوا : تهيّأوا للحرب يا بني كنانة فستعلمون من الفرسان اليوم ، ثم أقبلوا تسرع بهم خيولهم حتى وقفوا على الخندق فقالوا : والله إنّ هذه لمكيدة ما كانت العرب تكيدها .

ثم يمّموا شطرهم مكاناً من الخندق ضيّقاً، فضربوا خيولهم فجالت بهم حتى عبرت الخندق،فطلب عمرو بن عبد ودّ البراز مرّة بعد أخرى إلىٰ أن ارتجز بقوله :

> ولقد بححت من النداء ووقفت إذ جبن المشجع ولنذاك إنسي لسم أزل إنّ الشجاعة في الفتي

بجمعكم هل من مبارز موقف القرن المناجز مترعاً قبل الهزائز والجود من خير الغرائز (۲)

ثمّ قال النبي لأصحابه ثلاث مرّات: أيكم يبرز لعمرو وأضمن له على الله الجنّة، في كلّ مرّة كان يقوم عليّ فاستدانه وعمّمه بيده، فلمّا برز قال: «برز الإيمان كلّه إلى الشرك كلّه» وقال: «اللّهمّ إنّك أخذت منّي عبيدة بن الحارث يوم بدر وحمزة ابن عبد المطلب يوم أحد و هذا أخي عليّ بن أبي طالب، ربّ لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين» (۳).

وقال الواقدي: إنّ المسلمين كأنّ على رؤوسهم الطير لمكان عمرو وشجاعته، فلمّا استقبله على ارتجز بقوله:

<sup>(</sup>١) امتاع الأسماع ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة ج٣ ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ج ٢٠ ص ٢١٥ نقلاً عن كنز الفوائد للعلامة الكراجكي ص ١٣۶.

لا تعجلن فقد أتاك ذو نيّة وبصيرة إنّي لأرجو أن أقيم من ضربة نجلاء

مجيب صوتك غير عاجز والصدق منجى كل فائز عليك نائحة الجنائز عليك نائحة الجنائز يبقى ذكرها عند الهزائز

فقال له عمرو: ومن أنت؟ قال: أنا علمي. قال: ابن عبد مناف؟ فقال: علمي ابن أبي طالب. فقال: علمي أبن أبي طالب. فقال: غيرك يا ابن أخي ومن أعمامك من هو أسنّ منك فأنا أكره أن اهريق دمك.

و قال الواقدي: أقبل عمرو يومئذٍ و هو فارس و على راجل فقال له على (عليه السلام): إنَّـك كنت تقول في الجاهلية: لايـدعوني أحـد إلى واحدة مـن ثلاث إلاّ قبلتها! قـال: أجل! قـال علي: فـإنّي أدعـوك أن تشهد أن لاإلَّه إلاَّ الله و أنَّ محمداً رسول الله و اسلم لله رب العالمين، قال: يا ابن أخبي أخّر هذا عني. قال: فأخرى ترجع إلى بلادك فإن يكن محمد صادقاً كنت أسعد الناس به، و إن كان غير ذلك كان الذي تريد، قال: هذا ما لاتتحدّث بـه نساء قريش أبداً، و قد نـذرت ما نذرت وحرَّمت الدهن، قال: فالثالثة؟ قال: البراز، قال: فضحك عمرو، ثمَّ قال: إنَّ هذه الخصلة ما كنت أظن انّ أحداً من العرب يرومني عليها إنّي لأكره أن أقتل مثلك و كان أبوك لي نــديماً، فارجع فأنت غــلام حدث و إنّما أردت شيخي قريش أبــابكر و عمر قال، فقال عليّ (عليه السلام): فإنّي أدعوك إلى المبارزة فأنا أحبّ أن أقتلك، فأسف عمرو و نزل و عقل فسرسه (١)و سلّ سيف كأنه شعلة نار ثم أقبل نحو على مغضباً، فأنحى بسيفه على هامّة على، فصدّها على بمجنّه فانقد المجن و أثبت فيها السيف و أصاب رأسه فشجه، فعاجله على فضربه على حبل العاتق فسقط وثار العجاج، و سمع رسول الله التكبير فعرف أنَّ عليًّا قد قتله، و عند ذلك خرجـت خيلهم منه زمة حتى جاوزت الخنـدق هاربة، ثــمّ أقبل عليّ نحو رســول الله و وجهه يتهلُّل، فقال عمر بن الخطاب هلا استلبته درعه؟ فإنَّه ليس للعرب درع خير منها

<sup>(</sup>١) المغازي للواقدي ج٢ ص٢١٧.

فقال: ضربته فاتقاني بسواده (١) فاستحييت ابن عمي أن استلبه ثمّ أنشد يقول:

نصر الحجارة من سفاهة رأيه و نصرت ربّ محمد بصواب فصددت حين تركته متجدّلاً كالجذع بين دكادك (٢) و رواب لا تحسين الله خاذل دينه و نبيّه يا معشر الأحزاب (٣)

## استبشار المؤمنين و كآبة المشركين:

قد كان الخوف و الوجل مستولياً على نفوس المسلمين منذ جاء الأحزاب و حاصروا المدينة ولمّا قتل علي بطل الأحزاب و فارسها و انهزم من كان معه من أبطالهم و ذؤبانهم، حتى انّ عكرمة بن أبي جهل ألقى رمحه يومئذ و فرّ، انقلبت الأمور رأساً على عقب، فصار الخوف و الهلع نصيب المشركين و مخيّماً عليهم. هذا من جانب، و من جانب آخر، كان الوقت إذ ذاك شتاء قارساً برده، عاصفة رياحه، يخشى في كل وقت مطره، فالخيام التي ضربوها أمام يثرب لاتحميهم منها فتيلاً.

و من ناحية ثالثة وقف أبو سفيان و حلفاؤه على أنّ الخندق مادام حائلاً بينهم و بين المسلمين و الأبطال منهم يذودون عنه بالنبال و الحجارة، و ما دامت بنو قريظة تمدّ المسلمين بالمؤونة امداداً، فإنّه من الصعب العسير احراز النصر عليهم بل بإمكانهم الصمود أمامهم على تلك الحال مدّة مديدة تطول مع الشهور، و الحل الوحيد الذي أصبح أمامهم هو أن ترجع الأحزاب إلى أدراجهم.

ولكن إجتماع هؤلاء الأحزاب على حرب المسلمين مرّة أخرى ليس بالأمر

<sup>(</sup>١) هكذا في المصدر و لعلّ الصحيح: بسوأته.

<sup>(</sup>٢) جمع «دكداك» و هو الرمل اللّين، و «الروابي»: جمع «رابية» و هي الكدية المرتفعة.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص٢٥٥٠.

الميسور فإن أفلتت الفرصة ربّما لم يسنح لهم الزمان بمثلها في المستقبل.

هذه النهاية التي آل إليها أمر الأحزاب و كانوا في حيرة من أمرهم و غمّة شديدة.

و عند ذلك تفطّ نحيي بن أخطب فتيل الفتنة بأنّ في امكانه أن يتصل ببني قريظة القاطنين في داخل المدينة و يحرّضهم على نقض عهدهم مع النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و المسلمين، فعند ذلك تنقطع الميرة و المؤونة و المدد أوّلاً، وينفتح الطريق لدخول يثرب من قلاع بني قريظة ثانياً.

و خال حيي بن أخطب بأنّه جاء بمكيدة محكمة ، فعرضت فكرته على قريش وغطفان فحبّذاها و سارعا إلى انجازها فذهب بنفسه يريد كعب بن أسد صاحب عقد بني قريظة و قد أغلق كعب دونه باب حصنه إذ عرف أنّه حيى بن أخطب و لكنّه آخر الأمر فتح باب قلعته و اعتنى نظريّته و نقض عهده مع الرسول، و أوجد ذلك قلقاً شديداً بين المسلمين، و قد ذكرنا تفصيله عند البحث عن أهل الكتاب، و لكنّه سبحانه دفع شرّهم بحدوث الاختلاف بين المشركين و بني قريظة فآل الأمر إلى انجلاء الأحزاب من ساحة القتال من دون نتيجة و إليك بيانه:

## انقسام المشركين على أنفسهم:

إنّ نعيم بن مسعود أتى رسول الله فقال: يا رسول الله إنّي قد أسلمت و إنّ قومي لم يعلموا بإسلامي، فمرنبي بما شئت. فقال رسول الله: إنّما أنت فينا رجل واحد فادخل بين القوم خذلانا إن استطعت فإنّ الحرب خدعة، فخرج نعيم بن مسعود حتى أتى بني قريظة و كان لهم نديماً في الجاهلية فقال: يا بني قريظة قد عرفتم ودّي إيّاكم و خاصة ما بيني و بينكم قالوا: صدقت لست عندنا بمتهم، فقال لهم: إنّ قريشاً و غطفان ليسوا كأنتم، البلد بلدكم فيه أموالكم و أبناؤكم و نساؤكم لاتقدرون على أن تحوّلوا منه إلى غيره، و إن قريشاً و غطفان قدجاءوا لحرب محمد وأصحابه

وقد ظاهرتموهم عليه و بلدهم و أموالهم و نساؤهم بغيره فليسوا كأنتم، فإن رأوا نهزة أصابوها، و إن كان ذلك لحقوا ببلادهم، و خلوا بينكم و بين الرجل ببلدكم و لاطاقة لكم به إن خلا بكم فلاتقاتلوا مع القوم حتى تأخذوا منهم رهناً من أشرافهم يكونون بأيديكم ثقة لكم على أن تقاتلوا معهم محمداً حتى تناجزوه، فقالوا له: أشرت بالرأي.

ثمّ خرج حتى أتى قريشاً فقال لأبي سفيان بن حرب و من معه من رجال قريش: قدعرفتم ودّي لكم و فراقي محمداً و انّه بلغني أمر قدرأيت عليّ حقّاً أن أبلغكموه نصحاً لكم فاكتموا عني، فقالوا: نفعل. قال: تعلَّموا أنّ معشر يهود قد ندموا على ما صنعوا فيما بينهم و بين محمّد و قد أرسلوا إليه: إنّا قد ندمنا على ما فعلنا فهل يرضيك أن نأخذ لكمن القبيلتين من قريش و غطفان رجالاً من أشرافهم فنعطيكهم فتضرب أعناقهم ثم نكون معك على من بقي منهم حتى نستأصلهم؟ فأرسل إليهم نعم، فإن بعثت إليكم يهود يلتمسون منكم رهناً من رجالكم فلاتدفعوا إليهم منكم رجلاً واحداً.

ثمّ خرج حتّى أتى غطفان فقال: يا معشر غطفان إنّكم أصلي و عشيرتي و أحبّ الناس إليّ و لا أراكم تتّهم وني، قالوا: صدقت ما أنت عندنا بمتّهم، قال: فاكتموا عنّى، قالوا: نفعل، فما أمرك؟

ثمّ قال لهم مثل ما قال لقريش و حذّرهم ما حذّرهم.

فلمّا كانت ليلة السبت من شوّال سنة خمس أرسل أبو سفيان بن حرب و وجهاء غطفان إلى بني قريظة عكرمة بن أبي جهل، فقالوا لهم لسنا بدار مقام، قد هلك الخف و الحافر، فاغدوا للقتال حتى نناجز محمّداً، فأجابوا أنّ اليوم يوم السبت لانعمل فيه شيئاً و مع ذلك لسنا بالذين نقاتل معكم محمداً حتى تعطونا رهناً من رجالكم يكونون بأيدينا ثقة لنا حتى نناجز محمّداً، فإنّنا نخشى إن اشتدّ عليكم القتال تتركوننا في بلادنا و لاطاقة لنا بذلك منه، فلمّا رجعت إليهم الرسل بما قالته بنو قريظة، قالت قريش و غطفان: و الله إنّ الذي حدّثكم به نعيم بن مسعود لحق، فارسلوا إلى بني قريظة: إنّا لاندفع إليكم رجلاً واحداً من رجالنا، فإن كنتم تريدون فارسلوا إلى بني قريظة: إنّا لاندفع إليكم رجلاً واحداً من رجالنا، فإن كنتم تريدون

القتال فاخرجوا فقاتلوا، فقالت بني قريظة حين انتهت الرسل إليهم بهذا: إنّ الذي ذكر لكم نعيم بن مسعود لحق ما يريد القوم إلاّ أن يقاتلوا، فإن رأوا فرصة انتهزوها وإن كان غير ذلك تفرّقوا إلى بلادهم و خلّوا بينكم و بين محمّد في بلدكم، فارسلوا إلى قريش و غطفان: إنّا و الله لانقاتل معكم محمداً حتى تعطونا رهناً، فأبوا عليهم.

فلمّا كان ليلة السبت بعث الله عليهم الريح في ليلة شاتية باردة شديدة البرد فجعلت تكفأ قدورهم و تطرح آنيتهم،و لمّا انتهى إلى رسول الله ما فرّق الله من جماعتهم دعا حذيفة بن اليمان فبعثه إليهم لينظر ما فعل القوم ليلاً.

فذهب حذيفة و رجع بقوله: دخلت في القوم و الريح و جنود الله تفعل بهم ما تفعل لاتقرّ لهم قدراً و لاناراً و لابناءً ، فقال أبو سفيان: يا معشر قريش إنّكم و الله ما أصبحتم بدار مقام، لقد هلك الكراع و الخف و اخلفنا بنو قريظة و لقينا من شدّة الريح ماترون ما تطمئن لنا قدر و لاتقوم لنا نار فارتحلوا فإنّي مرتحل.

و بذلك اختلفت الأحزاب و لم يبق منهم أحد و أصبح الصبح و لم ير منهم شيء، فرجع المسلمون إلى منازلهم شاكرين.

هذا خلاصة ما أفادته كتب السير و التواريخ (') و إليك تحليل ما ورد حول تلك الواقعة من الآيات و لا محيص لمفسّر عن الوقوف بما جاء في كتب السيرة فإنها كالقرائن المنفصلة لفهم معنى ما تضمّنته الآيات الشريفة و نحن نذكر الآيات الواردة حول هذه الغزوة كاملة ثمّ نعقبها، بما تسنح به الفرصة من التحليل و التوضيح.

<sup>(</sup>١) راجع السيرة النبويّة ج٢، و مغازي الواقدي ج٢، وبحار الأنوار ج٢٠، ومجمع البيان ج٢.

## غزوة الأحزاب في الذكر الحكيم:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ريحًا وَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَ كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً \* إِذْ جَاءُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَ مِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَ إِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ وَ بَلَغَتِ القُلُوبُ الحَنَاجِرَ وَ تَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظُّنُونَا\* هُنَالِكَ ابْتُلِيَ المُؤْمِنُونَ وَ زُلْزِلُوا زِلْـزَالًا شَدِيـداً \* وَ إِذْ يَقُولُ المُنَافِقُـونَ وَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهـمْ مَرَضٌ مَاوَعَدَنَا اللهُ وَ رَسُولُهُ إِلاَّ غُرُوراً \* وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لِأَمْقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَ يَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَ مَا هِيَ بِعَـوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّ فِرَاراً \* وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِمْ مِنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُئِلُوا الفِتْنَةَ لَأَتَـوْهَا وَ مَا تَلَبُّنُوا بِها إِلاَّ يَسِيراً \* وَلَقَدْ كَانُـوا عَاهَدُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ لاَيُولَـونَ الأَدْبَارَ وَ كَانَ عَهْدُ اللهِ مَسْتُولاً \* قُـلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الفِرَارُ إِنْ فَرَرُتُمْ مِنَ المَوْتِ أَوِ القَتْلِ وَ إِذاً لاَتُمَتَّعُونَ إِلاَّ قَلِيلاً \* قُـلُ مَنْ ذا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءاً أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَـةً وَ لاَيْجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيّاً وَ لَأَنْصِيراً \* قَدْ يَعْلَمُ اللهُ المُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَ القَائِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَ لَايَأْتُونَ البَأْسَ إِلاَّ قَلِيلاً\* أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ فِإِذَا جَاءَ الخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيَنُهُمْ كَالَّذِي يُغْشَىٰ عَلَيهِ مِنَ الْمَوْتِ فِإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَّةً عَلَى الْخَيْر أُولِٰئِكَ لَـمْ يُؤْمِنُوا فَأَحْبَطَ اللهُ أَعْمَالَهُمْ وَ كَانَ ذِلِكَ عَلَى اللهِ يَسيراً \* يَحْسَبُونَ الأَحْزَابَ لَمْ يَـذْهَبُوا وَ إِنْ يَأْتِ الأَحْـزَابُ يَوَدُّوا لَوْ أَنَّهُمْ بَـادُونَ فِي الأَعْرَابِ يَسْأَلُونَ عَنْ أَنْبَائِكُمْ وَلَو كَانُوا فِيكُمْ مَا قَاتَلُوا إِلاَّ قَلِيلاً \* لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَـرْجُوا اللهَ وَ الْيَـوْمَ الْآخِرَ وَ ذَكَـرَ اللهَ كَثِيراً \* وَ لَمَّـا رَءَا المُؤْمِنُـونَ الأَحْزَابَ قَـالُوا هُـذَا مَاوَعَدَنَا اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ صَدَقَ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ مَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيْمَاناً وَ تَسْلِيماً \* مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَ مِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَ مَـا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا \* لِيَجْزِى اللهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَ يُعَذَّبَ المُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً \* وَرَدَّ اللهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَـمْ يَنَالُوا خَيْراً وَ كَفَى اللهُ المُؤْمِنِينَ القِتَالَ وَ كَانَ اللهُ قُويّاً عَزِيزاً \* وَ أَنْزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلَ الكِتَابِ مِنْ صَيَاصِيهِمْ وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقاً تَقْتُلُونَ وَ تأسِرُونَ فَرِيقاً \* وَ أَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَ دِيَارَهُمْ وَ أَمْوَالَهُمْ وَ أَرْضًا لَمْ تَطَوُّهَا وَ كَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾ (الأحزاب/ ٩-٢٧).

## ١ \_ استحواذ القلق عند مرابطة الأحزاب:

إنّ الآية الأولى ترسم لنا كيفيّة نزول الأحزاب على المدينة و إنّهم جاءوها من أعاليها و أسافلها، فقد جاءت قبيلة غطفان و بني النضير من الجانب الشرقي للمدينة و هي الجهة العليا و جاءت قريش و من انضم إليهم من الأحابيش و كنانة من الجانب الغربي و هي الجهة السفلى، و إليه يشير قوله سبحانه: ﴿إِذْ جَاؤُكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَنُ أَسْفَلَ مِنْكُمْ ﴾.

كما أنّها تعكس الحالة النفسية التي عايشها المسلمون أثناء تطويـق المدينة وهم على طوائف:

١ من مالت أبصارهم عن كل شيء فلم تنظر إلا إلى عدوّهم مقبلين من كل
 جانب.

٢ - من شخصت قلوبهم من مكانها ولولا أنّه ضاق الحلقوم عنها ان تخرج لخرجت.

٣ـ من ظنّ بالله ظنّ الجاهلية متقـوّلين بأنّ الكفّار سيغلبون وسيستـولون على المدينة وبالتالي ينمحق الدين وتعود الجاهلية أدراجها الأولىٰ.

و إلى هذه الحالات الثلاث أشارت الآية بجملها الثلاث:

أ ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ ﴾ ب - ﴿ وَبَلَغَتِ القُلُوبُ الحَنَاجِرَ ﴾ ج - ﴿ وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظَّنُونَا ﴾

والجملتان الأوّليتان كناية عن مبلغ استحواذ الخوف والهلع عليهم حتى انتقل بهم إلى حالة شبيهة بالإحتضار التي يزيغ فيها البصر وتبلغ القلوب الحناجر.

وأمّا الجملة الثالثة: فلم تكن تشير إلى عموم المسلمين بل تستعرض حال المنافقين والذين في قلوبهم مرض، فهؤلاء ظنّوا بالله ظنّ الجاهلية، كما يدل عليه

صريح لفظها حيث تضمّنت ما لفظه:

﴿ وَإِذُ يَقُولُ المُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِى قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّا عُ غُرُوراً ﴾ .

والمراد من قوله: ﴿ وَاللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ ضعفاء الإيمان من المسلمين وهم غير طائفة المنافقين الذين يظهرون الإيمان ويبطنون الكفر والشرك وإنّما يسمّون محمّداً رسولاً لمكان اظهارهم الإسلام.

وأمّا الوعد الذي وعدهم الله ورسوله به هو أنّه كان يكرّر قوله تعالى: ﴿هُوَالَّذِى السَّسَلَ رَسُولُهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَرَسِولُهُ بِهُ هُوَ أَنَّهُ كَانَ يَكُرّر قوله تعالى: ﴿هُوَالَّذِي الرَّسَلَ رَسُولُهُ وَلَا يُعَلِّهِ وَلَا يُعَلِّهِ وَلَا يُكُرِهَ وَلَا يُعَلِّهِ وَلَا يُعَلِّمُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَلَا يُعَلِّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا يَعْلَمُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللّهُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ولو افترضنا نزول الآية بعد غزوة الخندق فقد كان النبي يعدهم أنّه يفتح مدائن كسرى وقيصر خصوصاً عند حفر الخندق على ما في كتب السير والتواريخ(١).

#### قال ابن هشام:

وعظم عند ذلك البلاء، واشتد الخوف وأتاهم عدوهم من فوقهم ومن أسفل منهم حتى ظن المسلمون كل ظن ونجم النفاق من بعض المنافقين حتى قال بعضهم: كان محمد يعدنا أن نأكل كنوز كسرى وقيصر وأحدنا اليوم لا يأمن على نفسه أن يذهب للتخلى.

وايم الله كانت هذه الغزوة كأُختها أي غزوة أحد تمحيصاً وغربلة وتمييزاً للمؤمن الواقعي عن المنافق المتظاهر بالإيمان كما تشير إليه الآية الثانية .

﴿ هُنَالِكَ أَبُتِلَى المُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيداً ﴾ وإنّما استعمل كلمة هنالك مع أنّها يشارُ بها إلى البعيد لأنّ الآية نزلت بعد جلاء المعركة وأشار بها إلى زمان مجيء الجنود المتأخّر عن نزولها .

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة لإبن هشام ج٢ ص٢١٩، لاحظ محادثة النبي لسلمان عند حفر الخندق.

### ٢ حياكة الدسائس لفتح الثغرات:

لم يكن عمل المنافقين منحصراً بإثارة القلاقل والارهاصات النفسية على مامر بيانه في كلماتهم بل كان دورهم أوسع من ذلك افقد كانوا يقومون بشن حرب نفسية تهدف إلى تفريق المسلمين عن الدفاع عن الخندق وكانوا يقولون للمسلمين لاوجه لإقامتكم هاهنا قبال جنود المشركين فالغلبة لهم لا محالة ولا مناص من الفرار.

وكان لفيف منهم يتذرّعون بقولهم ﴿إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ ﴾ أي لا يؤمن عليها من السارق وزحف العدو عليها ، حتّى يتملّصون ويتخلّصون من الخطر الذي يحدق بهم في ساحة المعرّكة ، وكان هذا الكلام واجهة للفرار، وإليه يشير قوله سبحانه:

﴿ وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ يَا آهْلَ يَثْرِبَ لاَ مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النّبِيّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّفِرَاراً ﴾ .

## ٣- المشارفة على أعتاب الردة:

ولقد بلغ الحال بالمنافقين والذين في قلوبهم مرض في تهاونهم بأمر التمسك بالدين انه لو رجع إليهم العدو مرة ثانية ودخل المدينة من أقطارها وأطرافها ونواحيها ثم سألوهم الرجوع إلى الشرك لأجابوا مسرعين ولم يتوانوا ولم يلبثوا في الاجابة إلا زماناً يسيراً بمقدار الطلب والسؤال منهم، فالمنافقون ومن تبعهم من مرضى القلوب يتظاهرون بالإسلام مادام الرخاء سائداً والأمن حالاً فإذا خيمت الشدة وحاق بهم البأس لم يلبثوا إلا قليلاً دون الرجوع والردة.

وهذا يعطي لنا درساً ضافياً بأنّ النظام الإسلامي يجب أن يرتكز في دعوته وكافّة أموره السياسية والإجتماعية والروحية على المؤمنين الصادقين، والمعتنقين لمبادئه وأحكامه بصدق ويقين وتفان وإخلاص، يتحاشى عن الركون والإعتماد على المنافقين بل يحذر منهم دائماً، ويطلب نبذهم من الحياة فإنّهم يَعدون ولا يوفون، يبايعون وينقضون، ويحالفون ويغدرون، وهذه سجيتهم وديدنهم، وإليه يشير

#### قوله سبحانه:

# ﴿ وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللَّهَ مِنْ قَبْلُ لِآيُوَلُّونَ الأَدْبَارَ وَكَانَ عَهْدُ اللَّهِ مَسْتُولاً ﴾

وأمّا أنّهم في أي مكان وزمان بايعوا النبي فغير معلوم، ولعل إيمانهم بالله ورسوله وبما جاء به من الجهاد وحرمة الفرار منه، نوع عهد لله ورسوله أن لا يولّوا الأدبار، وعلى كل تقدير فهؤلاء لا يتحمّلون المسؤولية وإن تحمّلوها بادئ بدء، رفضوها في خاتمة المطاف.

## ۴\_عدم جدوى الفرار:

هؤلاء يتركون ساحة القتال وأطراف الخندق، لأجل الفرار من خطر الموت والقتل، غير أنّهم قد جهلوا سنّة الله الحكيمة القاضية بأنّه: ﴿ فَإِذَا جَاءَ اَجَلُهُمْ لَا يَسْتَقُدِمُونَ ﴾ (الأعراف/ ٣٤).

وقد ردّت هذه النظرية (الفرار سبيل النجاة) في غير واحد من الآيات، قال سبحانه: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ اِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ (آل عمران/ ١٤٥).

وقال سبحانه: ﴿قُلْ لَـوْ كُنْتُمْ فِـي بُيُوتِكُمْ لَبَـرَزَ الَّذِينَ كُتِـبَ عَلَيْهِمُ القَتْـلُ اِلَى مَضْاجِعِهمْ﴾ (آل عمران/ ١٥٢).

ويقول في شأن أُولتك الذين نكصوا على أعقابهم في معركة الخندق من المسلمين: ﴿ قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الفِرَارُ إِنْ فَرَرْتُم مِنَ المَوْتِ أَوِ القَتْلِ وَإِذاً لاَ تُمَتَّعُونَ إِلاَ قَلِيلاً ﴾ وما ذلك إلاّ لأنّ لكل نفس أجلاً، مقضياً ومحتوماً لا يتأخّر عنه ساعة ولايتقدّم عنه، فالفرار على فرض التأثير لا يؤثّر إلاّ قليلاً، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿ وَإِذاً لاَ تُمَتَّعُونَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾.

كيف و انّ الخير والشر تابعان لإرادته سبحانه، ولا يحول دون نفوذ إرادته شيء، فإذاً الأوّلى إيكال الأمر إلى إرادته والتوكل عليه، قال سبحانه: ﴿قُلْ مَنْ ذَا اللَّهِ عَلَىهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ إِنْ اَرَادَبِكُمْ سُوءاً أَوْ اَرَادَبِكُمْ رَحْمَةً وَلاَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ اللَّهِ عَلْ اللَّهِ إِنْ اَرَادَبِكُمْ سُوءاً أَوْ اَرَادَبِكُمْ رَحْمَةً وَلاَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ

#### ۵\_سعة علمه:

إنّ المنافقين ومن في قلبه مرض من المسلمين، ما عرفوا الله حقّ قدره، وماعرفوا أسماءه وصفاته، وإنّه عالم بكل شيء، ما تكنّه صدورهم وتضمره قلوبهم وتوحيه نفوسهم، فكيف كلامهم وأعمالهم العلنية،فقد كانوا يعيقون غيرهم من جنود المسلمين عن الجهاد مع رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ويثبطونهم ويشغلونهم ليعرضوا عن نصرته وينصرفوا عن القتال، وكانت اليهود تساندهم في هذا الأمر ويقولون مع نظرائهم من المنافقين: لا تحاربوا وخلّوا محمداً فإنّا نخاف عليكم الهلاك، ولأجل ذلك ما كانوا يحضرون القتال إلّا رياء أو سمعة قدر ما يوهمون أنّهم مع المسلمين ولكنّهم كانوا كارهين لكون قلوبهم مع المشركين، وإليه يشير قبوله سبحانه:

﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ المُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَالْقَائِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ اِلَيْنَاوَلَا يَأْتُونَ البَأْسَ اِلاَّ قَلِيلاً﴾ (الأحزاب/ ١٨).

# ع- جبناء حين البأس، شجعان حين الأمن

عجيب أمر هؤلاء ومن حذى حذوهم:

فهم حين البأس جبناء، تدور أعينهم في رؤوسهم وجلاً وخوفاً، كدوران عين الذي قرب من الموت وغشيته أسبابه، فعند ذاك يعذّب لبّه ويشخص بصره فلايتحرّك طرفة.

وحين اقتسام الغنيمة أشحّاء إذا ظفر بها المؤمنون لا يريدون أن يفوتهم شيء ممّا وصل إلى أيديهم، وكان الشاعر يشير إليهم:

وفي السلم أعيار جفاءً وغلظة وفي الحرب أمثال النساء العواتك

ولهم مع ذلك كذب في القول ومراء في الكلام، فإذا كان الأمن والرخاء مخيّماً فبخروا بمقاماتهم المصطنعة من النجدة والشجاعة والبأس، وإلى هذه الحالات الثلاثه يشير قوله تعالى:

﴿ اَشِحَّةً عَلَيْكُمْ فَاذَا جَاءَ الْحَوْفُ رَآيُتَهُمْ يَنْظُرُونَ اِلَيْكَ تَدُورُ اَعْيُنُهُمْ كَالَّذِي يُغْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَاذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُ وكُمْ بِاَلْسِنَةٍ حِدَادٍ اَشِحَّةً عَلَى الْخَيْرِ أُولِئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَاَحْبَطَ اللَّهُ اَعْمَالَهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيراً ﴾ .

إلى الحالة الأولى - أي جبنهم في الحرب - يشير قوله: ﴿ أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ ﴾ أي بخلاء عليكم بالنفقة والنصرة، فهم لا يودون مساعدتكم ولا نصرتكم لا بنفس ولانفيس.

و إلى الحاله الثانية يشير قوله: ﴿ أَشِحَّةً عَلَى الخَيْرِ ﴾ أي الغنائم.

و إلى الحالة الثالثة يشير قوله: ﴿ فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوكُم بِٱلْسِنَةِ حِدَادٍ ﴾.

وفي النهاية كتب على أعمالهم الضئيلة بالإحباط كما في قوله: ﴿ أُولِئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَاَحْبَطَ اللَّهُ اَعْمَالَهُم﴾ .

وفي نهاية المطاف يتناول سبحانه هؤلاء ما هو مفاده: إنّ مقدار الجبن والهلع الذي لحق بهم، وعظيم الدهشة والحيرة التي أحاطت بهم، بلغ إلى حدٍ أنّهم يظنّون انّ الأحزاب ما زالت مرابطة في ثكنات معسكرهم في الوقت الذي رحلوا فيه.

والذي يعرب عن عظم ما انتابهم من الوجل، أنّه لـو رجعت الأحزاب تمنّوا أن لو كانوا مقيمين في البادية بعيدين عن المدينة حتّى لا ينالهم أذى أو مكروه ويكتفون بالسؤال عن أخبار من قاوم من جانب المدينة، وإليه يشير قوله سبحانه:

﴿ يَحْسَبُونَ الاَحْزَابَ لَـمْ يَذْهَبُوا وإِنْ يَـأْتِ الاَحْزَابُ يَـوَدُّوا لَو اَنَّهُـمْ بادونَ فِي الْاَعرابِ يَسْاَلُونَ عَنْ اَنْبائِكُمْ وَلَو كَانُوا فِيْكُم مَا قاتَلُوا اِلاّ قَليلاً ﴾ .

إنّه سبحانه بعد أن فصّل أحوالهم، وكشف عمّا كنّته صدورهم وما أضمروه،

أبان لهم طريق الهـداية مرّة أخرى وانّهم لو راموا النجاة والسعـادة فليقتدوا برسول الله وليجعلوه أسوة لهم، قال سبحانه:

﴿ لَقَدْ كَـانَ لَكُمْ فِى رَسُولِ اللَّـهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَـانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَاليَـوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيراً ﴾ .

\* \* \*

## حال المؤمنين الصادقين في غزوة الأحزاب

ثمّ إنّه سَبحانه لمّا بين حال المنافقين ومن في قلبه مرض، ذكر حال المؤمنين الواقعيين الذين كانوا في الرعيل الأوّل في سوح الجهاد، وكيف انّهم كانوا على طرفي نقيض من المنافقين، حيث قال سبحانه: ﴿ وَلَمَّا رَا المُوْمِنُونَ الاَحْزَابَ قَالُوا هُذَا مَا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَادَهُمْ إِلاّ إِيْمَاناً وَتَسْلِيماً مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللّه عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا بَرُجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللّه عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا بَرْجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللّه عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا بَرْجَالًا اللّهُ كَانَ غَفُورًا رَحِيما ﴾ (الأحزاب/ ٢٢-٢٢).

إنّ قوله سبحانه ﴿ هَذَا مَا وَعَدَنَا اللّه ﴾ إشارة إلى ما وعدهم النبي بأنّ الأحزاب ستجتمع شوكتهم عليهم، فلمّا شاهدوهم تبيّن لهم أنّ ذلك هو الذي وعدهم، وربّما يقال بأنّ المراد ما وعده الله ورسوله من الابتلاء والإمتحان في الآيات التي نزلت في غزوة أحد في قوله سبحانه ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجَنّةَ وَلَمّا يَأْتِكُم مَثَلُ الّذِينَ خَلُوا في غزوة أُحد في قوله سبحانه ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجَنّةَ وَلَمّا يَأْتِكُم مَثَلُ الّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُم مَسَّتُهُمُ البَأْسَاءُ وَالضَّرِّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللّهِ الا إنّ نَصْرَاللّهِ قَرِيب ﴾ (البقرة / ٢١٢).

فتحقّقوا من ذلك انّه سيصيبهم ما أصاب الأنبياء والمؤمنين بهم من الشدّة والمحنة التي تزلزل القلوب، وتدهش النفوس، فلمّا رأوا الأحزاب أيقنوا أنّه من الوعد الموعود وانّ الله سينصرهم على عدوّهم.

ثمّ إنّه سبحانه وصف الكاملين من المؤمنين الذين ثبتوا عند اللقاء، واحتملوا

البأساء والضرّاء في هذه الغزوة وما قبلها من الغزوات، بأنّ بعضهم استشهد يوم بدر ويوم أحد، وبعض منهم يترقّب أجله، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿ مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً ﴾ .

والنحب: النذر المحكوم بوجوبه، يقال قضى فلان نحبه، أي وفى بنذره، ويعبّربه عمّا انقضى أجله، ثم إنّه سبحانه يقول: إنّ كلاّ من المؤمن والمنافق مجزى بأعماله، قال سبحانه: ﴿ ليجزى الله الصادقين بصدقهم ويعذّب المنافقين إن شاءأو يتوب عليهم إنّ الله كان غفوراً رحيماً ﴾.

وهو سبحانه استعرض جزاء عمل الصادقين بنحو القطع والجزم بقوله: ﴿لِيَجْزِىَ اللّهُ الصَّادِقِينَ ﴾ في الوقت الذي نجد فيه أنّه تناول جزاء المنافقين بقوله: ﴿وَيُعَدِّبَ المُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ ﴾ بالتعليق على المشيئة، وما ذلك إلاّ لبيان سعة رحمته وفضله، وانّه فسح المجال لتوبة من عصاه، وعلى ذلك يكون معنى الآية يعذّب المنافقين لو شاء تعذيبهم، فيما لم يتوبوا أو يتوب الله عليهم إن تابوا.

#### خاتمة المطاف:

وفي ختام الآيات يقول انه سبحانه: قد صدق وعده، ونصر عبده، وأعزّ جنده، وهزم الأحزاب وحده، وردّ المشركين على أدبارهم، خائبين مخذولين تختنقهم الغصّة وتؤلمهم الحسرة، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿وَ رَدَّ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِم لَمْ يَنَالُوا خَيْراً وَكَفَى اللَّهُ المُؤْمِنِينَ القِتَالَ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيّاً عَزِيزاً ﴾.

#### النتائج التي تمخّض عنها هذا البحث فهي:

أ\_إنّ في هذه الغزوة تحالفت الوثنية مع اليهود على أن يكون تحمّل أعباء نفقات الحرب على عاتم اليهود وكاهلهم، ويكون القتال والاصطكاك في ساحة المعركة من نصيب المشركين، وليس هذا التآمر المشترك هو الأوّل من نوعه بل له

نظائر متعدّدة على امتداد التاريخ الإسلامي، فقد تحالفت الوثنية مع النصرانية في القرن السادس والسابع الهجريين، فشنّوا الغارات الشرسة على العالم الإسلامي، ومزّقوه شر ممزّق، فقد جاء التتار وهم الوثنية من الجهة الشرقية، بينما جاءت النصرانية من جانب الغرب فهجموا على البلاد، وفتكوا بأهلها فتكاً ذريعاً لم يذكر التاريخ له مثيلاً.

ب-إنَّ الإنتصار رهن عاملين قويين: أحدها بشري والآخر غيبي.

فأمّا الأوّل وهو القيام بالتخطيط العسكري، وحفر الخندق، وحشد القوى بتمام طاقاتها، وبذل كل ما كانوا يملكونه لصدّ هجوم العدو، ولم يكن التخطيط العسكري الذي انتخبه الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) منحصراً بحفر الخندق، بل الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في كسر جبهة الأعداء استعان بالجواسيس وبث العيون وقد كان لنعيم بن مسعود في الفتك بوحدتهم دور هام، على ما مرّ بيانه وربّما يوازي عمله عمل أدهى أجهزة الإستخبارات العالمية.

وأمّا الثاني وهو الغيبي فقد سلّط الله عليهم الربح والبرد القارس، حتى سلبت عنهم الراحة والاستقرار والقدرة على البقاء، فهذا حذيفة بن اليمان الذي أرسله الرسول جاسوساً إلى القوم حيث قال له: اذهب فادخل في القوم، فانظر ماذا يصنعون ولا تحدثن شيئاً، حتى تأتينا، قال:فذهبت فدخلت في القوم، والربح وجنود الله تفعل بهم ما تفعل، لا تقرّ لهم قدراً ولا ناراً ولا بناء، فقام أبوسفيان فقال: احذروا الجواسيس والعيون ولينظر كل رجل جليسه، قال حذيفة فالتفتّ إلى عمرو ابن العاص، والتفتّ إلى معاوية بن أبي سفيان فقلت: من أنت، وهو عن يميني فقال: عمرو بن العاص، والتفتّ إلى معاوية بن أبي سفيان فقلت: من أنت فقال: معاوية بن أبي سفيان، ثم قال خذيفة) أبوسفيان: إنّكم والله لستم بدار مقام، لقد هلك الخف والكراع (إلى أن قال حذيفة) فقام أبوسفيان وجلس على بعيره، وهو معقول ثم ضربه فوثب على ثلاث قوائمه فما اطلق عقاله إلّا بعد ما قام (۱).

<sup>(</sup>١) المغازي ج٢ ص٤٨٩و٠ ٤٩، و السيرة النبويّة لابن هشام ج٢ ص٢٣٢.

# ٤ \_ غزوة بني المصطلق

بلغ رسول الله أنّ بني المصطلق يجمعون له، وقائدهم «الحارث بن أبي ضرار». فلمّا سمع بهم خرج إليهم، حتى لقيهم على ماء لهم، يقال له: (المُرَيسيع) فتزاحف الناس، واقتتلوا، فهزم الله بني المصطلق، وقتل من قتل منهم، وسبي من سبي، وقد قتل من أصحاب رسول الله رجل اسمه «هشام بن صبابة» قتله رجل من الأنصار خطأً.

فبينا رسول الله على ذلك الماء، وردت واردة الناس، ومع عمر بن الخطاب أجير له من بني غفار، يقال له جَهْجاه بن مسعود يقود فرسه، فازد حم جَهْجاه مع رجل من الأنصار على الماء، فاقتتلا، فصرخ الأنصاري: يا معشر الأنصار، وصرخ جهجاه: يا معشر المهاجرين. فلمّا سمع رسول الله صرختهما قال: دعوها فإنّهامنتنة \_ يعني انّها كلمة خبيثة \_ لأنّها من دعوى الجاهلية، فإنّ الله جعل المؤمنين أخوة وحزباً واحداً، فمن دعا في الإسلام بدعوة الجاهليّة يعزّر.

ثمّ لمّا بلغ الأمر إلى عبدالله بن أبيّ بن سلول، وعنده رهط من قومه، فيهم : زيد بن أرقم، وهو غلام حدث، فقال ابن أبيّ : أوّ قد فعلوها، وقد نافرونا وكاثرونا في بلادنا، والله ما أعدّنا و جلابيب قريش إلاّ كما قال الأوّل: سَمّ ن كلبك يأكلك! أما والله لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجنّ الأعزّ منها الأذل. ثمّ أقبل على من حضره من قومه فقال لهم : هذا ما فعلتم بأنفسكم، أحللتموهم بلادكم، وقاسمتموهم أموالكم، أما والله لو أمسكتم عنهم ما بأيديكم لتحوّلوا إلى غير داركم، فسمع ذلك

زيد بن أرقم، فمشى به إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و ذلك عند فراغ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من عدوّه، فأخبره الخبر، و عنده عمر بن الخطاب فقال: مُرْ به عبّاد بن بشر فليقتله. فقال له رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم): فكيف يا عمر إذا تحدّث الناس أنّ محمداً يقتل أصحابه!

وقد مشى عبدالله بن أبيّ بن سلول إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حين بلغه انّ زيد بن أرقم قد بلّغه ما سمع منه ، فحلف بالله: ما قلت ما قال و لاتكلّمت به \_ وكان في قومه شريفاً عظيماً \_ فقال من حضر رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) من الأنصار من أصحابه: يا رسول الله عسى أن يكون الغلام قدأوهم في حديثه ، ولم يحفظ ما قال الرجل ، حَدَباً على ابن أبيّ بن سلول ودفعاً عنه .

ولكنة (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وقف على أنّه إن لم يتّخذ خطّة حازمة فقد يستفحل الأمر، لذلك أمر أن يؤذّن بين الناس بالرحيل في ساعة لم يكن يرتحل المسلمون فيها، وعند ذلك جاء أسيد بن حضير وقال: يا نبي الله لقد رحلت في ساعة منكرة ما كنت تروح في مثلها. فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): أو ما بلغك ما قال صاحبكم؟ قال: وأي صاحب يا رسول الله؟ قال: عبدالله بن أبي قال: وما قال؟ قال: زعم أنّه إن رجع إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل، قال: فأنت يا رسول الله والله والله تخرجه منها إن شئت، هو والله الذليل وأنت العزيز. ثمّ قال: يا رسول الله، ارفق به، فوالله فقد جاء نا الله بك، وإنّ قومه لينظمون له المخرز ليتوّجوه، فإنّه ليرى أنّك قد أستلبته مُلكاً.

ثمّ مشى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالناس يومهم ذلك حتّى أمسى، وليلتهم حتى أصبح، وصدر يومهم ذلك حتّى آذتهم الشمس، ثمّ نزل بالناس، فلم يلبثوا أن وجدوا مسّ الأرض فوقعوا نياماً، وإنّما فعل ذلك رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليشغل الناس عن الحديث الذي كان بالأمس من حديث عبدالله بن أبيّ.

حطّ المسلمون رحالهم بالمدينة، وفي تلك الأثناء نزلت آيات تصدّق زيداً،

وتكذّب عبدالله بن أبي، حيث قال سبحانه:

﴿ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لاَ تُنفِقُوا عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَّىٰ يَنفَضُواْ وَلِلَّهِ خَزَآئِنُ السَّمُواَتِ وَالاَرْضِ وَلٰكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَفْقَهُ ونَ \* يَقُولُونَ لَئِن رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الاَعَزُّ مِنْهَا الأَذَلَّ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وْمِنِينَ وَلٰكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَيُخْرِجَنَّ الاَعَزُ مِنْهَا الأَذَلَّ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وْمِنِينَ وَلٰكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ (المنافقون/ ٧و٨).

فلمّا نزلت هذه الآيات حسب قوم أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) آمر بقتله لا محالة، فعند ذلك ذهب ابنه عبدالله وكان مسلماً حسن الإسلام فقال يا رسول الله إنّه بلغني أنّك تريد قتل أبي فيما بلغك عنه، فإن كنت لابد فاعلاً فمرّني به، فأنا اَحمِلُ إليك رأسه، فوالله لقد علمتُ الخزرجُ ما كان لها من رجل أبرّبوالده مني، وإني أخشى أن تأمر به غيري فيقتله، فلا تدعني نفسي اَنْظُر إلى قاتل عبد الله ابن أبي يمشي في الناس فأقتله، فأقتل رجلاً مؤمناً بكافر، فأدخل النار. فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : بل نترقق به ونحسن صحبته ما بقي معنا.

# تولِّي قوم ابنُ أُبِيِّ مجازاته:

وبعد ذلك كان قومه هم اللذين يعاتبونه ويأخذونه ويعنفونه. فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لعمر بن الخطاب حين بلغه ذلك من شأنهم: كيف ترى يا عمر، أما والله لو قتلته يوم قُلتَ لي اقتله، لأرعِدت له آنف، لو أمرتها اليوم بقتله لقتلته. قال: قال عمر: قد والله علمت لأمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) أعظم بركة من أمري (۱).

وقال الطبرسي: وكان عبد الله بن أبيّ بقرب المدينة، فلمّا أراد أن يدخلها جاء ابنه عبد الله بن عبد الله حتّى أناخ على مجامع طرق المدينة. فقال: مالك ويلك؟ قال: والله لا تدخلها إلاّ بإذن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ولتعلمنّ اليوم

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لإبن هشام ج٢ ص٢٨٩-٢٩٣.

مَنُ الأعزّ ومن الأذلّ، فشكا عبد الله ابنه إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فأرسل إليه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن خلّ عنه يدخل، فقال: أمّا إذا جاء أمر رسول الله فنعم (۱).

ولمّا نسزلت الآيات المتقدّمة وبان كذب عبد الله قيل له: إنّه نـزل فيك آي شداد، فاذهب إلى رسول الله يستغفر لك، فلـوى رأسه ثمّ قال: آمرتموني أن أؤمن فقد آمنت، وآمرتموني أن أعطي زكاة مالي فقد أعطيت، فما بقي إلاّ أن أسجد لمحمد، فعند ذلك نزلت الآيتان التالية:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِر لَكُمْ رَسُولُ اللّهِ لَوَّوْا رُءُوسَهُمْ وَ رَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ \* سَوَاءٌ عَلَيْهِم اَسْتَغْفَرْتَ لَهُم اَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُم لَنْ يَغْفِرَ اللّهُ لَهُمْ إِنَّ اللّهُ لَهُمْ إِنَّ اللّهُ لَهُمْ إِنَّ اللّهُ لَهُمْ إِنَّ اللّهَ لاَ يَهْدِى القَوْمَ الفَاسِقِينَ ﴾ (المنافقون/ ٥و۶).

هذه قصة غزوة بني المصطلق، وقد رواها أهل السير والمغازي والمفسّرون (٢).

والذي يهمنا من استعراض تلك الغزوة هو الدروس والعظات التي يمكننا أن نستخلصها، ونستفيدها منها من خلال سيرة النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم)، وإليك عرض تلك النتائج:

#### ١ ـ التخطيط للإجلاء والمقاطعة الاقتصادية:

لم يكن التخطيط لإجلاء المسلمين عن أوطانهم و أماكنهم والمقاطعة الاقتصادية شيئاً حديث النشأة في القرن العشرين، وإنّما له جذور تمتد على مرّ التاريخ، فهذا عبد الله بن أبيّ رئيس المنافقين يعد العدّة للتآمر على المسلمين، ويسعى جاهداً لإجلائهم، وفرض مقاطعة إقتصادية عليهم، فلو شاهدنا ما يفعل بنا

<sup>(</sup>١)مجمع البيان ج١٠ ص ٢٤٤ (طبع بيروت).

 <sup>(</sup>۲) لاحظ تفسير الطبري ج ۲۸ ص ۷۰-۷۵، و الـدر المنثور ج۵ ص ۲۲۲ـ۲۲۶، إلى غير ذلك
 من المصادر.

نحن معاشر المسلمين على أيدى المستعمرين في بيت المقدس، وسائر بقاع المسلمين الأخرى في أيّامنا هذه، فليس هناك محلّاً للإستغراب والدهشة والتعجّب، ولكنّ الله سبحانه وتعالى أدحض تآمرهم وأبطل احدوثتهم وردّ كيدهم إلى نحورهم فانقلبوا خاسئين.

قال سبحانه: ﴿ وَلِلَّهِ خَزَائِنُ السَّمْوَاتِ وَ الأَرْضِ ﴾ (المنافقون/ ٧) وقال سبحانه: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (المنافقون/ ٨).

ولكنّ ذلك مشروط بالتمسّك بعرى الإيمان، والإنقطاع الكامل لله عزّ وجل، والإنقياد المطلق لأوامره ونواهيه.

قال سبحانه: ﴿ وَاَنْتُمُ الْاَعْلَوْنَ اِنْ كُنْتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (آل عمران/ ١٣٩) وقال عزّ اسمه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلاَئِكَةُ الاَّ تَخَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَاَبْشِرُوا بِالجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ (فصلت/ ٣٠).

## ٢ ـ تشتيت الشمل وبت التفرقة بين المسلمين:

إنّ عبد الله بن أبيّ ذلك العدو اللدود للمسلمين، أراد تشتيت شمل المسلمين، بإثارة ظغائن طائفة من المسلمين على طائفة أخرى، حتى يشتعل فتيل الفتنة، ويحرق المسلمون بعضهم دم بعض بأيديهم، وتكون الخاتمة لصالح أعدائهم، حيث قال: هذا ما فعلتم بأنفسكم، أحللتموهم بلادكم، وقاسمتموهم أموالكم ....

غير أنّ هذا النهج التآمري لا زال معمولاً به إلى يومنا هذا، وماانفك عنه أعداء الإسلام طرفة عين أبداً، ومن الصور الجليّة الواضحة لهذا النهج العدائي في يومنا هذا، بثّ السموم الفكرية في أذهان أبناء الشعوب الإسلامية، وتأليب بعضهم على بعض، تحت شعارات قومية ووطنية وعرقية، فيحفّزون الجذور القومية للترك في قبال الجذور القومية العربية، وهكذا بالنسبة لسائر القوميات المتعدّدة التي تدين

بالإسلام على امتداد رقعته الشاسعة .

وبذلك تمكّنوا من الفتك والإجهاز على الإمبراطورية العثمانية المترامية الأطراف، والتي تمكّنت من الظهور بالمسلمين كدولة عظمى في العالم لها سيادتها، وثقلها في تقرير الأوضاع السياسية في العالم.

## ٣ حنكة النبي ﷺ في اجتياز الأزمة:

في خضم ذلك الموقف الحرج، أمر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يؤذّن في الناس بالرحيل في ساعة لم يألفوا الرحيل فيها، مع أنّ ابن أبيّ أسرع بالمثول أمام يديه، والتنكّر ممّا بدر منه ونسب إليه، ولكن ذلك لم يؤثّر على قرار النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالرحيل شيئاً، بل انطلق بالناس يجوب الفيافي والقفار، طيلة يومهم حتّى أمسوا، وطيلة ليلتهم حتّى أصبحوا، وصدر يومهم الثاني حتّى آذتهم الشمس، فلمّا نزل الناس لم يلبثوا حتّى غلبهم النعاس، ونسوا حديث ابن أبيّ، وهذا يعطي لكل قائد محنّك درساً من لزوم امتصاص ما انتاب نفوسهم من أفكار خاطئة، واجتثاث جذورها بصرفها إلى أمور أخرى، تستولي على منافذ فكرهم فتشذّ أذهانهم عنهم إلى التشاغل بأمور أخرى، ولو لم يقم بذلك لبقيت آثار تلك الرواسب الفكرية في أذهانهم، ولأثرت على مستقبل الدعوة، ووحدة صف المسلمين.

### ٢ - سعة صدر النبي وتريّثه وتلبّثه:

لمّا أطلع زيد بن أرقم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما قاله عبد الله بن أبي، صدّقه في نقله، ولمّا مثل ابن أبيّ بين يديه، وأنكر ما أبلغه زيد بن أرقم، فلم يكذّبه، وربّما كانت هذه الظاهرة التي تمثّل بها النبي في ذلك الموقف، أمراً مثيراً للتساؤل، ولأجل ذلك انتهز المنافقون الفرصة لانتقاد النبي، واتهامه بالتساهل والتواني في القضاء على خصومه، ولكنّ المنافقين قد غفلوا عن أصل رصين، وأسّ مكين تبتني عليه الحنكة القياديّة، وقد قال أميرالمؤمنين (عليه السلام) بهذا

الصدد: «آلة الرئاسة سعة الصدر»(١).

وإنّ التسرّع في الحكم والقضاء، وإن أصاب الواقع لا يخلو من نتائج غير محمودة، خصوصاً إذا لم يتّضح الأمر بعد لعموم المسلمين، فقد اختار النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) التريّث حتّى تنكشف حقيقة المسألة للجميع، فيكون النبي معذوراً ومحقاً إذا أخذ في حق ابن أبيّ حكماً حاسماً.

#### ٥ ـ مقابلة الإساءة بالإحسان:

لمّا أخبر زيد بن أرقم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بما تقوّل به عبد الله ابن أبي، اقترح عمر بن الخطاب على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يقتله ولكنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أجابه بقوله: «فكيف يا عمر، إذا تحدّث الناس انّ محمداً يقتل أصحابه»، فقذ أبدى النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في جوابه هذا حنكة وسياسة رصينة أدحض بذلك المقولة التي تنص على «انّ كل ثورة ستجتث جذور أبطالها». وعدوّ الله عبد الله بن أبيّ و إن لم يكن في واقع أمره مسلماً واقعياً، ولكنّه كان معدوداً منهم، ومن أشرافهم، فلو قتله النبي لتسرّب الريب إلى سائر نفوس المسلمين.

وقد جازى النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) الإساءة بالإحسان، عندما جاء ابنه إلى النبي، وقال: «إنّه بلغني انّك تريد قتل عبد الله بن أبيّ، فإن كنت لا بدّ فاعلاً فامرني به ...».

ولكنّ النبي (صلّـــى الله عليه و آله و سلّم) أجابــه بقوله: بل نترفّــق به، ونحسن صحبته ما بقى معنا.

أنظر إلى هذه السماحة النبويّة، وروعة عفوها وجلالها، فهو يترفّق بمن ناصبه العداء، وألّب قلوب أهل المدينة عليه، فيكون رفقه وعفوه أبعد أثراً عن عقوبته، لو أنّه

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة قسم الحكم برقم ١٧۶.

عاقبها به، وعند ذلك توجّه النبي إلى عمر بن الخطاب: كيف تـرى يا عمر، أما والله لو قتلته يوم قلت لي: اقتله،الأرعِدت له آنف، لو أمرتها اليوم بقتله لقتلته.

قال عمر: والله علمت لأمر رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أعظم بركة من أمري.

وفي الختام انظر إلى كلام ابن عبدالله، فهو على ايجازه يعبّر عن حالة نفسية اصطدمت فيها روح الإنشداد إلى الدين، والذوبان في كيانه العظيم، مع وشائج الارتباط العاطفي بوالده، فلا يمكن له الجمع بينهما، ولكنّه يعلم أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لا يصدر إلاّ عن الوحي، ولا يأمر إلاّ بالحق، وعند ذلك طلب من النبي أن يقوم بنفسه بقتله لو استحقّ القتل، ولا يفوض القيام به إلى الغير، خوفاً من أن يقوم بنفسه بقتله لو استحقّ القتل، ولا يفوض القيام به إلى الغير، خوفاً من أن تحمله العواطف والوشائج إلى قتل قاتل أبيه، وفي قتل المسلم دخول النار والعذاب المقيم.

## ٤\_ العزّة لله ولرسوله:

إنّ عبد الله بن أبيّ أوهم الناس بأنّ العزّة للمشركين والمنافقين، والذل والهوان للمسلمين والمؤمنين، ولكنّ الوحي أبطل أوهامه تلك، بقوله:

﴿ وَلِلَّهِ العِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ المُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ .

فصدق الخبر المخبر، حتى وقف ابن عبد الله بن أبيّ على باب المدينة، فقال لأبيه: والله لا تدخلها إلاّ بإذن رسول الله ولتعلمن اليوم من الأعزّ، ومن الأذلّ، فشكى عبد الله ابنه إلى رسول الله، فأرسل إليه رسول الله: أن خلّي عنه يدخل فقال: أمّا إذا جاء أمر رسول الله فنعم.

هذه همي الدروس التي نتلقّاها من وحمي سيرة الرسول على ضوء ما ورد في القرآن الكريم .

#### خاتمة المطاف:

ثمّ إنّ بني المصطلق أسلموا، فبعث إليهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) بعد إسلامهم الوليد بن عقبة بن أبي معيط، حتّى يأخذ الصدقات منهم، فلمّا سمعوا به ركبوا إليه، فلمّا سمع بهم هابهم، فرجع إلى رسول الله، فأخبره: انّ القوم قد همّوا بقتله، ومنعوه ما قبلهم من صدقتهم. فأكثر المسلمون في ذكر غزوهم حتّى همّ رسول الله بأن يغزوهم، فبينماهم على ذلك قدم وفدهم على رسول الله، فقالوا: يا رسول الله سمعنا برسولك حين بعثته إلينا، فخرجنا إليه لنكرمه، ونؤدّي إليه ما قبلنا من الصدقة، فانشمر راجعاً، فبلغنا أنّه زعم لرسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) أنّا خرجنا إليه لنقتله، ووالله ما جننا لذلك، فأنزل الله تعالى فيه وفيهم: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَيْإٍ فَتَبَيّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ \* وَاعْلَمُوا أَنْ فِيكُمْ رَسُولَ اللّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ فَيُعِيدُمُ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ لَمَا لَكُونَ مُنَا الله على كثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ لَكُونَ اللّه لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ لَكُنْ اللّه لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ لَكُونَ اللّه لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ لَهُ لَا لَعْ يَطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ لَعَ لَا لَعْ يَعْتَدُمُ ... ﴾ (الحجرات/ ۶و ۷) (۱۰).

<sup>(</sup>۱) السيرة النبويّــة لابن هشام ج۲ ص۲۹۶، و تفسير الطبــري: ج۲۶ ص۷۹، و الدر المنثور: ج۷ ص۵۵۵ــ۵۵۸. .

## ۵ ـ صلح الحديبيّة

إنّ الله تعالى أرى نبيّه في المنام بالمدينة أنّ المسلمين دخلوا المسجد الحرام، فأخبر بذلك أصحابه، ففرحوا و حسبوا أنّهم داخلوا مكّة عامهم ذلك، وهي السنة السادسة من الهجرة. ثمّ استنفر العرب و من حوله من أهل البوادي ليخرجوا معهم لإداء فريضة العمرة، لزيارة بيت الله، و تعظيماً له، لا لقتال أو جهاد، فساق معه الهدي و أحرم بالعمرة ليأمن الناس من حربه، و كانت الهدي سبعين بدنة، و كان الناس سبعمائة رجل، فكانت كل بدنة عن عشرة نفرات.

خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حتّى إذا كان بعسفان (۱) لقيه «بشر ابن سفيان الكعبي» فقال: يا رسول الله هذه قريش قد سمعت بمسيرك، و لقد لبسوا جلود النمور، و نزلوا بذي طوى (۱) يعاهدون الله لا تدخلها عليهم أبداً، و هذا «خالد ابن الوليد» في خيلهم قد قدّموها إلى كراع الغميم (۱)، فقال رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم): يا ويح قريش! لقد أكلتهم الحرب ماذا عليهم لو خلوا بيني وبين سائر العرب، فإن هم أصابوني كان الذي أرادوا، و إن اظهر نبي الله عليهم دخلوا في الإسلام و افرين، و إن لم يفعلوا قاتلوا و بهم قوة، فما تظن قريش؟ فو الله لاأزال أجاهد على الذي بعثنى الله به، حتى يظهره الله، أو تنفرد هذه السالفة (۱).

ثمّ قال: مَنْ رجل يخرج بنا على طريق غير طريقهم التي هم بها؟

<sup>(</sup>١) عسفان، منهلة من مناهل الطريق بين الجحفة و مكَّة، و هي من مكَّة على مرحلتين.

<sup>(</sup>٢) موضع قرب مكَّة .

<sup>(</sup>٣) واد أمام عسفان بثمانية أميال.

<sup>(</sup>٤) صفحة العنق، وكنَّى بإنفرادها عن الموت.

فعندئذ قال رجل من «أسلم»: أنا يا رسول الله. فسلك بهم طريقاً وعراً كثير الحجارة بين شعاب، فلمّا خرجوا منه، و قد شقّ ذلك على المسلمين، و أفضوا إلى أرض سهلة عند منقطع الوادي. أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقال: اسلكوا ذات اليمين في طريق، و قد أدّى بهم ذلك الطريق إلى مهبط الحديبيّة. فلما رأت خيل قريش غبار جيش الإسلام، قد خالفوا عن طريقهم، رجعوا راكضين إلى قريش. و خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و سلك حتّى بركت ناقته، فقالت الناس: خلأت الناقة. قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): ما خلأت و ما هو لها بخلق، و لكن حبسها حابس الفيل عن مكّة، لا تدعوني قريش اليوم إلى خطة يسألوني فيها صلة الرحم إلا أعطيتهم إيّاها، ثمّ أمر الناس بالإنزال. قيل: يا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما بالوادي ماء ننزل عليه. فأخرج سهماً من كنانته، فأعطاه رجلاً من أصحابه، فنزل به في قليب من تلك القلب، فغرزه في جوفه حتّى ارتفع بالرواء.

#### ١ ـ رجال خزاعة بين الرسول ﷺ و قريش

نزل رسول الله أرض الحديبية، و بينما هو فيها إذ أتاه «بديل بن ورقاء الخزاعي» في رجال من خزاعة، فكلّموا النبي و سألوه. فقال: إنّه لم يأت يريد حرباً، و إنّما جاء زائراً للبيت، و معظماً لحرمته، ثمّ قال لهم نحواً ممّا قال لبشر بن سفيان، فرجعوا إلى قريش فقالوا: يا معشر قريش، إنّكم تعجلون على محمد، إنّ محمداً لم يأت لقتال، و إنّما جاء زائراً لهذا البيت، فاتهموهم و أهانوهم. و قالوا: وإن كان جاء و لايريد قتالاً، فو الله لايدخلها علينا عنوة أبداً، و لاتحدّث بذلك عنا العرب.

#### ٢ ـ مكرز رسول قريش إلى الرسول عَيْظُ

ثمّ بعثت قريش إلى رسول الله (صلّـــى الله عليه و آله و سلّم) مكرز بن حفص، فلمّا رآه رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال: هذا رجل غادر، فلمّا انتهى إلى رسول الله و كلّمه. قال لـه رسول الله مشل ما قالـه لرجال خزاعـة، فرجع إلى قـريش فأخبرهم بما قال.

## ٣ ـ الحليس رسول ثالث لقريش

ثمّ بعثت قريش رسولاً ثالثاً، و هو الحليس، و كان يومئذ سيد الأحابيش، فلما رآه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال: إنّ هذا من قوم يتألّه ون (۱)، فابعثوا الهدي في وجهه حتّى يراه، فلمّا رأى الهدي، و قد أكل أوباره من طول الحبس، رجع إلى قريش، و لم يصل إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) اعظاماً لما رآى، فقال لهم ذلك. فقالوا له: اجلس فإنّما أنت أعرابي لا علم لك.

فقال الحليس مغضباً: يا معشر قريش، و الله ما على هذا حالفناكم، ولاعلى هذا عاقدناكم، العليس بيده هذا عاقدناكم، أيصد عن بيت الله من جاء معظماً له؟ و الذي نفس الحليس بيده لتخلن بين محمد و بين ما جاء له، أو لأنفرن بالأحابيش نفرة رجل واحد. فقالوا له: مه، كف عنا يا حليس حتى نأخذ لأنفسنا ما نرضى به.

## ۴ ـ عروة بن مسعود رسول قريش

و في المرة الرابعة بعثت قريش عروة بن مسعود الثقفي، فخرج حتى أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فجلس بين يديه ثمّ قال: يا محمد، أجمعت أوباش الناس، ثمّ جئت بهم إلى بيضتك لتفضّها بهم، إنّها قريش قد لبسوا جلود النمور، يعاهدون الله لاتدخلها عليهم عنوة أبداً.

و كلّمه رسول الله(صلّى الله عليه و آلمه و سلّم) بنحو ممّا كلّم به الآخـرين، و أخبره انّه لم يأت يـريد حرباً. فقام من عند رسول الله(صلّـى الله عليه و آله و سلّم)

<sup>(</sup>١) يتعبّدون و يعظّمون أمر الإله.

وقد رأى ما يصنع به أصحابه، لايتوضّاً إلاّ ابتدروا وضوءه، و لايسقط من شعره شيء الاّ أخذوه. فرجع إلى قريش فقال: يا معشر قريش إنّي قد رأيت كسرى في ملكه، وقيصر في ملكه، و إنّي و الله ما رأيت ملكاً في قومه قط مثل محمد في أصحابه، و لقد رأيت قوماً لايسلمونه بشيء أبداً، فروا رأيكم.

#### ۵ ـ رسول النبي إلى قريش

إنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) دعا خراش بن أُميّة الخزاعي، فبعثه إلى قريش، و حمله على بعير له ليبلّغ أشرافهم عنه ما جاء له، فعقروا به جمل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، و أرادوا قتله، فمنعتهم الأحابيش، فخلّوا سبيله حتّى أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

ثم إن قريشاً بعثوا أربعين أو خمسين رجلاً، و أمروهم أن يطيفوا بعسكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، ليصيبوا لهم من أصحابه أحداً، فبينما هم بهذا الصدد، أخذوا أخذاً، فأتى بهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فعفى عنهم، و خلّى سبيلهم، و قدكانوا رموا في عسكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالحجارة و النبل.

## ٤ ـ عثمان رسول النبي بَيْنِ إلى قريش

إنّ النبي دعا عمر بن الخطاب ليبعثه إلى قريس حتّى يبلّغ عنه أشرافها ما جاء له، فامتنع من قبوله خوفاً على نفسه، واقترح على رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) عثمان بن عفان، وهو رجل أعزّ بين قريش. فبعثه رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم) إلى أبي سفيان، وأشراف قريش يخبرهم انّه لم يأت لحرب، وإنّما جاء زائراً لهذا البيت ومعظماً لحرمته، فانطلق عثمان حتّى أتاهم، فبلّغهم عن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما أرسله به. فقالوا لعثمان حين فرغ من الرسالة: إن

شئت أن تطوف بالبيت فطف. فقال: ما كنت لأفعل حتّى يطوف به رسول الله (صلّى الله عليه و آله الله عليه و آله الله عليه و آله و سلّم) واحتبسته قريش عندها، فبلغ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) والمسلمين أنّ عثمان قد قتل.

#### بيعة الرضوان

لمّا بلغه خبر قتل عثمان، قال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): لانبرح حتّى نناجز القوم، فدعى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى البيعة فكانت بيعة الرضوان تحت الشجرة، ولقد اختلفوا فمن قائل: بأنّهم بايعوا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على الموت، وآخر: على أن لا يفرّوا.

## سهيل بن عمرو رسول قريش إلى الرسول عَيْدُ

بعثت قريس سهيل بن عمرو إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، وقالوا له: اثت محمداً فصالحه، ولا يكن في صلحه إلاّ أن يرجع عنّا عامه هذا، فوالله لا تحدّث العرب عنّا أنّه دخلها (مكة) علينا عنوة أبداً. فأتاه سهيل بن عمرو، فلمّا رآه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مقبلاً، قال: قد أراد القوم الصلح عين بعثوا هذا الرجل، فلمّا انتهى سهيل بن عمرو إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) تكلّم، فأطال الكلام، وتراجع ثمّ جرى بينهما الصلح.

## عمر ينكر على رسول الله عِيْنَ الصلح

فلمّا التأم الأمر، ولم يبق إلاّ الكتاب، وثب عمر بن الخطاب، فأتى أبابكر، فقال: يا أبابكر، أليس برسول الله؟ قال: بلى. قال: أولسنا بالمسلمين؟ قال: بلى. قال: أوليسوا بالمشركين؟ قال: بلى. قال: فعلام نعطي الدنيّة في ديننا؟ فلمّا بلغ قال: أوليسوا بالمشركين؟ قال: بلى. قال: فعلام نعطي الدنيّة في ديننا؟ فلمّا بلغ

كلامه رسول الله قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم): أنا عبد الله ورسوله لـن أخالف أمره، ولن يضيّعني! قال: فكان عمر يقول: ما زلت أتصدّق وأصوم وأصلّي و أعتق، من الذي صنعت يومئذ مخافة كلامي الذي تكلّمت به حتّى رجوت أن يكون خيراً.

#### بنودالصلح

دعى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) علي بن أبي طالب (رض) فقال : أكتب بسم الله الرحمن الرحيم. فقال سهيل: لا أعرف هذا، ولكن أكتب باسمك اللهم »، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : أكتب باسمك اللّهم »، فكتبها.

ثمّ قال: هذا ما صالح عليه محمد رسول الله سهيل بن عمرو.

فقال سهيل: لو شهدت انّك رسول الله لم أقاتلك، ولكن أكتب اسمك واسم أبيك. فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لعلي: اكتب هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله سهيل بن عمرو.

فقال على: ما أمحُو اسمك من النبوّة أبداً. فمحاه رسول الله بيده.

ثمّ كتب على بنود الصلح، وتمّ الإتفاق على أمور:

١\_وضع الحرب عن الناس عشر سنين يأمن فيها الناس، ويكف بعضهم عن
 بعض.

٢\_ من أتى محمداً من قريش ولجأ إليه بغير إذن ردّه عليهم، ومن جاء قريشاً ممّن كان مع محمد لم يردّوه عليه.

٣\_ تخيير الناس كافّة، فمن أحبّ أن يدخل في عقد محمد وعهده دخل، ومن أحبّ أن يدخل فيه .

٢\_ أن يكون الإسلام ظاهراً في مكّة، لايكره أحد على دينه، ولا يؤذي ولا يعيّر.

٥- إنّ محمداً وأصحابه يرجع عنهم عامه هذا، ثمّ يدخل عليهم في العام القابل مكة، فيقيم فيها ثلاثة أيام، ولا يدخل عليهم بسلاح إلاّ سلاح المسافر، السيوف في القرب.

#### التاريخ يعيد نفسه:

إنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قال لعلي (عليه السلام) بعد ما كتب الكتاب وشهد عليه المهاجرون والأنصار : "يا علي إنّك أبيت أن تمحو النبوّة من اسمي، فوالذي بعثني بالحق نبيّاً، لتجيبنّ أبناءهم إلى مثلها، وأنت مضيض مضطهد فلمّا كان يوم صفين، ورضوا بالحكمين كُتِبَ: «هذا ما اصطلح عليه أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان فقال عمرو بن العاص: لوعلمنا أنّك أميرالمؤمنين ما حاربناك، ولكن اكتب هذا ما اصطلح عليه علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي منوالمؤمنين (عليه السلام): «صدق الله ورسوله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، أخبرني رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، أخبرني رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، بذلك شمّ كتب الكتاب (۱).

# قال ابن الأثير في وقعة صفين:

حضر عمرو بن العاص عند علي ليكتب الكتاب، فكتبوا بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما تقاضى عليه أميرالمؤمنين، فقال عمرو: أكتب اسمه و اسم أبيه هو أميركم، وأمّا أميرنا فلا، فقال الأحنف: لا تمح اسم أميرالمؤمنين، فإنّي أخاف إن محوتها أن لا ترجع إليك أبداً لا تمحها وإن قتل الناس بعضهم بعضاً، فأبى ذلك على مليّاً من النهار.

ثمّ إنّ الأشعث قال: امـح هذا الإسم، فمحـاه. فقال علـي: الله أكبـر سنّة بسنّة، والله إنّي لكاتـب رسول الله يوم الحديبيّة، فكتبت رسول الله، فقالوا: لست

<sup>(</sup>١) تفسير القمي ج٢ ص١٣٠ و٣١٢.

برسول الله، ولكن أكتب اسمَك و اسم أبيك، فأمرني رسول الله بمحوه. فقلت: لاأستطيع.

فقال: أرنيه، فأريته، فمحاه بيده، وقال: إنّك ستدعى إلى مثلها فتجيب. فقال عمرو: سبحان الله أنشبّه بالكفّار ونحن مؤمنون.

فقال على: يا ابن النابغة، و متى لم تكن للفاسقين وليّاً، وللمؤمنين عدوّاً؟ فقال عمرو: والله لا يجمع بيني وبينك مجلس بعد هذا اليوم أبداً. فقال على: إنّي لأرجو أن يطهّر الله مجلسي منك، ومن أشباهك. فكتب هذا ماتقاضى عليه على بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان (۱).

\* \* \*

فبينما رسول الله يكتب الكتاب هو وسهيل بن عمرو، جاء «أبوجندل» ابن سهيل بن عمرو، يرسف في الحديد، قد انفلت إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) خرجوا وهم وسلّم) وقد كان أصحاب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ، فلمّا رأوًا مارأوًا مارأو مله من المسلم والمسلم والله و سلّم أبا جندل قام إليه فضرب وجهه، وأخذ بتلبيبه ثمّ قال: يا محمد قد لجّت القضية بيني وببينك قبل أن يأتيك هذا. قال: صدقت. فجعل ينتره بتلبيبه، ويجرّه ليرده إلى قريش، وجعل أبوجندل يصرخ بأعلى صوته: يا معشر المسلمين أأرد إلى المشركين، يفتنوني في ديني؟ فزاد ذلك الناس إلى ما بهم، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم): يا أباجندل اصبر واحتسب، فإنّ الله جاعل لك ولمن معك من المستضعفين فرجاً ومخرجاً، إنّا قد عقدنا بيننا وبين القوم صلحاً، وأعطيناهم على المستضعفين فرجاً ومخرجاً، إنّا قد عقدنا بيننا وبين القوم صلحاً، وأعطيناهم على

<sup>(</sup>١) الكامل لابن الأثيرج٣ ص١٥٢.

ذلك، وأعطونا عهد الله، وإنّا لا نغدر بهم (١).

فلمّا فرغ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الكتاب أشهد على الصلح رجالاً من المسلمين ورجالاً من المشركين وهم: أبوبكر، وعمر بن الخطاب، وعبد الرحمان بن عوف، وعبد الله بن سهيل بن عمرو، وسعد بن أبي وقاص، ومحمود بن مسلمة، ومكرزبن حفص وهو يومئذ مشرك، وعلي بن أبي طالب وكتب، وكان هو كاتب الصحيفة.

## نحر الرسول وحلقه:

فلمّا فرغ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الصلح قدم إلى هَـدْيهِ فنحره، ثمّ جلس فحلق رأسه، فلمّا رأى الناس أنّ رسول الله قد نحر وحلق، تواثبوا ينحرون ويحلقون، غير أنّ بعض الصحابة، تخلّف عن الحلق والتقصير، ولأجل الإيعاز إلى أنّ عملهم إنّما هو بمثابة تجاسر على مقام النبوّة، قال رسول الله: رحم الله المحلقين. مومياً بذلك على نحو الازدراء بالمتخلّفين.

ثم إنّ رسول الله رجع إلى المدينة فقال الناس: ألم تقل أنّك تدخل مكّة آمناً؟ قال: بلى أفقلت من عامي هذا؟ قالوا: لا. قال: فهو كما قال لي جبرئيل (عليه السلام)(٢).

#### دروس وعبر:

١-كانت سفرة النبي سفرة سياسيّة هادفة تطمح بالدرجة الأولى إلى قلب الرأي العام المتأجج ناراً ضد النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) واتباعه، ودعوته في نفوس مشركي قريش، ومن ناحية أخرى كانت تهدف لإ زاحة الستار الذي وضعه رؤوس

<sup>(</sup>١) و سنوافيك الخاتمة التي آل إليها أمر أبي جندل في آخر الفصل فترقّب.

<sup>(</sup>٢)السيرة النبوية ج٢ ص٣١٨\_٣١٩.

المشركين على بصائر الناس، والذي صوّر النبي، وأتباعه مَردَة على شريعة إبراهيم الحنيفية، وأعداء القبلة التي بناها للعبادة.

الفذة، حيث أظهر مرونة لا نظير لها، حتى أنه قبل أن يكتب "باسمك اللهم" الفذة، حيث أظهر مرونة لا نظير لها، حتى أنه قبل أن يكتب "باسمك اللهم" مكان "بسم الله الرحمن الرحيم"، وأن يحذف مقام الرسالة والنبوة عن اسمه، وذلك يُنبئ عن أنّه كان مهتما على حفظ الدماء والأنفس، و اقرار مبادئ الصلح والسلام على ربوع المنطقة، وإشاعة الأمن في السبل والقفار، حتى يتمكن في ظل تلك الأمور من بث الدعوة الإسلامية، فإنه في ظل تحكيم مبادئ السلام يكون أكثر قدرة وفاعلية لنشر المبادئ السامية.

٣\_إعطاء صورة بذيعة رائعة لمبدأ الحرية في الإسلام للبرهنة على أنّه لم يقم على أنّه لم يقم على أنّه لم يقم على أساس الجبر و الإلزام، بشهادة أنّه قبل بالبند الذي ينص على أنّ من فرّ من المسلمين إلى جانب مكّة، وارتدّعن الإسلام أن لا يستردّه.

4\_إنّ المستقبل أثبت أنّ المرونة التي أظهرها في القبول بأحد البنود الناصة على لزوم ردّ من فرّ من مكّة إلى المدينة، ولو اعتنق الإسلام كانت صائبة، وإن أثارت حفائظ بعض الصحابة، ودفعهم إلى القول بأنّه من قبيل تقبّل الدنيّة في طريق الدين (۱)، ولكن المستقبل أثبت خلاف ما خطر في أذهانهم من تصوّرات، وإليك نص ما صرّح به أهل السير والتاريخ في ذلك:

«لمّا قدم رسول الله المدينة فرّ أبو بصيرمن مكة إلى المدينة. فقال رسول الله : يا أبابصير، إنّا قد أعطينا هؤلاء القوم ما قد علمت، ولا يصلح لنا في ديننا الغدر، وانّ الله جاعل لك ولمن معك من المستضعفين فرجاً ومخرجاً، فانطلق إلى قومك. قال: يارسول الله أتردّني إلى المشركين يفتنوني في ديني؟ قال: ياأبابصير انطلق، فإنّ الله تعالى سيجعل لك ولمن معك من المستضعفين فرجاً ومخرجاً.

<sup>(</sup>١) تعرّفت على قائله.

وقد بعثت قريش أزهربن عبد عوف، والأخنس إلى رسول الله، وبعثا رجلاً من بني عامر، ومعه مولى لهم ليردّا أبابصير إلى مكّة .

فانطلق أبوبصير معهما حتى إذا كان بذي الحليفة (١) جلس إلى جدار، وجلس معه صاحباه، فقال أبوبصير: أصارم سيفك هذا يا أخا بني عامر؟ فقال: نعم. قال: أنظر إليه؟ قال: انظر إن شئت. قال:فاستلّه أبوبصير ثم علاه به حتى قتله، وخرج المولى سريعاً حتى أتى رسول الله قال: ويحك ما لك؟ قال: قتل صاحبكم صاحبي، فو الله ما برح حتى طلع أبوبصير متوشّحاً بالسيف، حتى وقف على رسول الله. فقال: يا رسول الله وفت ذمّتك وأدّى الله عنك، أسلمتني بيد القوم، وقد امتنعت بديني أن أفتن فيه، أو يُعبث بي، ثمّ خرج أبوبصير حتى نزل العيس على ساحل البحر بطريق قريش، التي كانوا يسلكونها إلى الشام، فبلغ المسلمين الذين كانوا أحتبسوا بمكة عمل أبي بصير وموقفه، فخرجوا إلى أبي بصير، فاجتمعوا إليه منهم قريب من سبعين رجلاً، وكانوا قد ضيقوا على قريش لا يظفرون بأحد منهم إلاً متلوه، ولا تمرّ بهم عير إلا أقتطعوها، حتّى كتبت قريش إلى رسول الله تسأل بأرحامها إلا آواهم، فلا حاجة لهم بهم، فآواهم رسول الله، فقدموا على المدينة، فألغى ذلك البند.

۵\_ كشف مخالفة بعض الصحابة أمر الرسول في الحلق والتقصير، عن أن أناساً منهم كانوا يتوانون عن امتثال أمر النبي ويقدّمون آراءهم على التشريع الإلهي الذي كان ينطق به النبي الأكرم.

٤- إنّ عقد الصلح بين النبي وقريش، أتاح لهم فرصة ثمينة لنشر الإسلام في المجزيرة العربية، وإرسال الرسل إلى الملوك، والسلاطين في أطراف العالم، كدولة الروم والفرس و غيرهما من رؤساء القبائل والبلدان، حتى بلغت رسائلهم التبليغيّة إلى تسع وعشرين رسالة أثبتها التاريخ.

<sup>(</sup>١) ذو الحليفة قريمة، بينها و بيسن المدينة أميال قليلة، و منها ميقات أهل المدينة و فيها مسجد الشجرة.

٧- لمّا عقد الرسول الصلح، اطمأن من جانب المشركين في الجهة الجنوبية، وبذلك تمكّن من التفرّغ للجبهة الشماليّة، فأمر بمحاصرة خيبر، فاجتث اليهود القاطنين فيها عن بكرة أبيهم.

كل تلك الثمرات التي اجتناها النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كانت نتيجة عقد الصلح مع المشركين، وقد أشار الإمام الصادق إلى ذلك بقوله:

«ما كان قضية أعظم بركة منها».

هذه بعض الدروس والعبر التي نستفيدها من سيرة النبي الأكرم، وإليك نص ما يتحفنا به كتاب الله عزّ وجل بشأن تلك الحادثة التاريخيّة المهمّة حيث صرّح بما نصّه في سورة الفتح (١) ولأجل سهولة التفسير نأتي بالآيات نجوما.

## وقعة الحديبيّة في الذكر الحكيم

﴿ سَيَقُولُ لَكَ المُحَلَّفُونَ مِنَ الآغْرَابِ شَغَلَتْنَا اَمْوَالْنَا وَاَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا يَقُولُونَ بِالْسِنَتِهِمْ مَا لَيْسَ فِى قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْعًا إِنْ اَرَادَ بِكُمْ ضَرَّا أَوْ أَرْدَبِكُمْ نَفْعاً بَلْ كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِيراً \* بَلْ ظَنَنتُمْ اَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالمُوْمِنُونَ اللَّي الْمَالُوءِ وَكُنتُمْ قَوْماً بُوراً \* وَمَنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا اَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَلِلَهِ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالآرْضِ يَغْفِرُ لَمَ يُومِنْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا اَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَلِلّهِ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالآرْضِ يَغْفِرُ لَمَ يُعْفِرُ لِمَا يَعْمَلُونَ إِذَا الْطَلَقْتُمْ إِلَى لَمَ عَلَيْهُ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالآرْضِ يَغْفِرُ لَمَى يَغْفِرُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَيُعَدِّلُهُ مَنْ يَشَاءُ وَكَانَ اللّهَ غَفُوراً رَحِيماً \* سَيَقُولُ المُحَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغْفِرُ اللّهُ وَلَى السَّمْوَاتِ وَالآرُضِ يَغْفِرُ مَنْ يَشْلُمُ وَلَا عَلَى السَّمْوَاتِ وَالآرُضِ يَغْفِرُ الْمَعْفَالِ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى السَّمْواتِ وَالآلِكُمْ قَالَ اللّهُ مَنْ مَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعْتَلِقُونَا كَذَاكُمْ قَالَ اللّهُ وَيَسُولُهُ مَا أَوْيُسُلِمُونَ فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤْتِكُمْ مَنْ قَبْلُ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيما \* لَيْسَ عَلَى الأَعْمَى المَويضِ حَرَجٌ وَمَنْ يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَاتٍ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَاتٍ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَاتٍ وَرَبُولَكُ السَّمُ عَلَى المَويضِ حَرَجٌ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَاتٍ وَرَالًا عَلَى الْأَعْرَحِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى المَرِيضِ حَرَجٌ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَاتٍ اللّهُ وَرَسُولَهُ يُذَخِلُهُ جَنَاتٍ اللّهُ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَاتٍ الْمُؤْمِنَ وَلَا عَلَى المُومِ وَالْ عَلَى المَويطِعِ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا عَلَى الْمُومِ الْمَوعِيمُ وَيَعْ الْمُؤْمُ وَلَعُومُ الْمَالِعُ الْقُومُ وَلَا عَلَى المُومِ الْمُؤْمِلِعُ الللّهُ وَلَو الْمُؤْمِلُومُ الْمَا الْمُؤْمِلِ وَاللّهُ وَالَا عَلَى المُومُ الْمُؤْمِلُومُ الْ

<sup>(</sup>١) أكثر المفسرين على أنّ سـورة الفتح نزلت حين منصرفه من الحـديبية، و نحن نفسّر ما يمت بهذه الوقعة على وجه الصراحة، و لأجل ذلك شرعنا بالتفسير من الآية ١١ فلاحظ.

## تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَذِّبْهُ عَذَاباً الِّيما ﴾ (الفتح/ ١١-١٧).

نزلت هذه السورة الكريمة حين منصرفه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الحديبيّة في ذي القعدة من سنة ست من الهجرة، لمّا صدّه المشركون عن الوصول إلى المسجد الحرام، وحالوا بينه وبين قضاء عمرته، ثمّ مالوا إلى المصالحة والمهادنة، وأن يرجع عامه هذا ثمّ يأتي من قابل، فأجابهم إلى ذلك على كراهة جماعة من الصحابة، فلمّا نحر هَـدْيه حيث احصر ورجع، أنزل الله تعالى هذه السورة فيما كان من أمره وأمرهم، وجعل هذا الصلح فتحاً لما فيه من المصلحة، كما سيجي التصريح في قوله سبحانه: ﴿فعجّل لكم هذه﴾.

وقد تخلّف عن هذه الغزوة، المنافقون، ولمّا عاد المسلمون إلى المدينة، أخذوا يعتدرون و إليك تحليل معذرتهم.

#### إعتذار المنافقين عن عدم الحضور

إنّ هذه الآيات تتعرّض لحال الأعراب الذين قعدوا عن المشاركة ولم ينفروا إذ استنفرهم الرسول، وهم أعراب نواحي المدينة، وما قعدوا عن المشاركة إلاّ لأنّهم كان يخالون أنّ محمداً وأصحابه لا يرجعون أدراجهم في هذه السفرة، لأنّهم يذهبون لغزو قريش الذين قتلوا المسلمين قتلاذريعاً، ونكّلوا بهم في عقر دارهم «غزوة أحد» ولمّا رجع رسول الله وأصحابه سالمين، أخذوا باختلاق المعاذير بقولهم:

# ﴿ شَغَلَتُنَا اَمْوَالُنَا وَاَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا يَقُولُونَ بِٱلْسِنَتِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾.

إنّه سبحانه يردّ عليهم، بأنّ الضر والنفع بيد الله سبحانه، حيث ظنّوا انّ التخلّف عن النبي يدفع عنهم الضر أو يعجّل لهم النفع، والسلامة في الأنفس والأموال، فقال سبحانه: ﴿قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْئاً إِنْ اَرَادَ بِكُمْ ضَرّاً اَوْ اَرَادَ بِكُمْ ضَرّاً اَوْ اَرَادَ بِكُمْ نَفْعاً بَلْ كَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾.

ثم إنّه سبحانه صرّح بالسبب الواقعي لتخلّفهم فقال: ﴿ بَلُ ظَنَتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالمُوْمِنُونَ إِلَىٰ اَهْلِيهِمْ أَبَداً وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنْتُمْ ظَنَ السَّوْءِ فَكُنْتُمْ فَوَمَا بُوْراً ﴾ ولأجل أنّهم قوم غير مؤمنين، فسوف يعذّبون في السعير لقاء ما يرتكبونه في دنياهم، فقال سبحانه ﴿ وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا اَعْتَذْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَلِلَّهِ مَنْ يَشَاءُ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ . مثلكُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ .

إنّ النبي لمّا عقد الصلح مع قريش، وعد المؤمنين بالغنائم الكثيرة في المستقبل (غنائم خيبر) ولمّا وصل خبر ذلك إلى المنافقين، طلبوا من المؤمنين المشاركة لهم في هذه السفرة كما ينص عليه قوله سبحانه: ﴿ سَيَقُولُ المُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ اللَّي مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعْكُمْ ﴾.

والباعث لهم إلى الإصرار بالمشاركة ، هو أنّ النبي الأكرم عندما وعد المؤمنين بالغنائم الكثيرة أخبر بعدم مشاركة غيرهم فيها، فهؤلاء حاولوا بإصرارهم إبطال كلام الله ونبيّه كما يقول سبحانه: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلامَ اللهِ قُلْ لَنْ تَتَبِعُونَا كَذَالِكُمْ قَالَ اللّهُ مِنْ قَبْلُ ﴾.

ثم إنهم لمّا سمعوا ذلك الجواب اتهموا المؤمنين بأنهم يحسدونهم كما يحكي ذلك قوله سبحانه: ﴿فسيقولون بل تحسدوننا ﴾ ولكنّ الحق انّ اتهام المؤمنين والنبي بهذه التهمة كلام من لا يعي ما يقول، والرسول أجلّ من أن يستشعر حسداً تجاه أحد، كما يقول سبحانه: ﴿بَلُ كَانُوا لاَ يَفْقَهُونَ إلاَّ قَلِيلاً ﴾.

إنّه سبحانه و إن حرمهم من غنائم خيبر ولكنّه لسعة رحمته، وعَدَهُم بأنّ المسلمين سيواجهون قوماً أُولي بأس شديد، فإن شارك القاعدون منهم، فإنّه سيكون لهم ما للمسلمين كما يقول:

﴿ قُلُ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ اِلَى قَوْمِ أُولِى بَأْسٍ شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمْ اَوْ يُسْلِمُونَ (أي يقرّون بالإسلام) فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللَّهُ اَجْراً حَسَناً وَإِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُم مِنْ قَبْلُ يُعَذِّبْكُمْ عَذَاباً اَلِيماً ﴾ . وهذا أيضاً من عظيم فضل الله سبحانه وجـزيل كرمـه، فما سدّ عليهم بـاباً حتّى فتح لهم باباً لأخذ الغنائم وكسب رضاه سبحانه .

وهو أنَّهم لو رجعوا عن تخلِّفهم، فإنه سبحانه سيغفر لهم.

وهذه الآيات تشتمل على تنبّؤات غيبيّة نشير إليها:

١-سَيَقُولُ لَكَ المُخَلَّفُونَ...

٢- يُرِيدُونَ اَنْ يُبَدِّلُوا كَلاَمَ اللَّهِ

٣- قُلْ لَنْ تَنَّبِعُونَا ...

٢- فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا

٥ - سَتُدْعَوْنَ إِلَى ...

وستجيّ تنبّوات غيبيّة أُخرى نشير إليها في محلها .

#### بيعة الرضوان

إنّه سبحانه بشير إلى حادثة بيعة الرضوان التي عرفت تفصيلها في أثناء ذكر قصة صلح الحديبية ويقول سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ اِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَصَة صلح الحديبية ويقول سبحانه عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ اَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهِ اللَّهَ فَسَيُوْتِيهِ فَوْقَ اَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَتْ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ اَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهِ اللَّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجُراً عَظِيماً ﴾ (الفتح/ ١٠).

ويقول سبحانه: ﴿ لَقَدْ رَضِى اللَّهُ عَنِ المُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمْ وَاثَابَهُمْ فَتْحَاً قَرِيباً ﴾ (الفتح/ ١٨).

نعم رضي الله عن المؤمنين عند المبايعة، ولكن الرضي إنّما ينتج ويثمر إذا لم يحيدوا عن نهج الصراط السوي، فثواب كل ما يقوم به المسلم من أعمال حسنة مشروط بحسن العاقبة، فلو ارتد أو اقترف ما يوجب سخط الله عزّ وجل فـلا ينفعه عمله.

#### الوعدبفتحين

إنّه سبحانه وعد المؤمنين بفتحين: فتح قريب، وفتح مبين.

أمّا الأوّل: فهو ما ذكره في الآية المتقدّمة أعني قوله: ﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَانْزَلَ اللّهُ السَّكِيئنَةَ عَلَيْهِمْ وَاَثَابَهُمْ فَتُحاً قَرِيباً ﴾ (الفتح/ ١٨). و قال: ﴿ فجعل من دون ذلك فتحاً قريباً ﴾ (الفتح/ ٢٧).

وأمَّا الثاني: فقد أشار إليه في صدر الآية بقوله: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَاَّ مُّبِيناً ﴾.

والظاهر أنّ المراد من الأوّل هو فتح خيبر لأنّه كان أقرب الفتوحات بعد الحديبيّة.

وأمّا الثـاني فالمراد منـه هو فتح مكّة، والظـاهر من سياق ا لآيـات، وكلمات المفسّرين أنّ ما يرجع إلى الفتح القريب من الآيات نزل بعد صلح الحديبيّة.

الوعد بمغانم ثلاث:

إنّه سبحانه قد وعد المؤمنين بمغانم ثلاث و إليك الآيات الواردة في هذا الشأن:

١- ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ (الفتح / ١٩).
 ﴿ وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً ﴾

٢- ﴿ فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ وَكَفَّ آيْدِى النَّاسِ عَنْكُمْ وَلِتَكُونَ آيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَيَهْدِيَكُمْ
 صِرَاطاً مُسْتَقِيماً ﴾ (الفتح/ ٢٠).

٣ ﴿ وَأُخْرَى لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ آحَاطَ اللَّهُ بِهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ (الفتح/ ٢١). أمّا المغانم الأولى: فالمراد منها فتح خيبر بقرينة إتّصاله بقوله: ﴿وَأَثَابَهُم فَتُحاً قَريباً﴾.

وأمّا قوله: ﴿وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَهُ ﴿ فَأَيضاً انَّهُ تَأْكِيدُ لَمَا تَقَدّم أَعني قوله سبحانه: ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَهُ ﴾ وإنّما ذكره مقدّمة لقوله: ﴿ فَعَجَّلَ لَكُم هَذِهِ ﴾ .

وأمّا الثانية: أعني ما أشار إليه بقوله سبحانه: ﴿ فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِه ﴾، فالمراد منه نفس صلح الحديبيّة، فعدّها سبحانه غنيمة للمسلمين لما ترتّب عليه من الفوائد.

وهذا ظاهر على القول بأنّ الآية نزلت في أثناء عودة النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من الحديبيّة إلى المدينة، والمسلمون وإن لم يستولوا فيها على غنائم مادّية، لكنّ اكتسبوا غنائم معنويّة أشرنا إليها ولأجله جعل صلح الحديبيّة في عداد الغنائم.

وأمّا قوله: ﴿وَكُفَّ أَيْدِى النَّاسِ عَنْكُمْ ﴾ فالمراد الجماعة التي بعثوا ليطيفوا بعسكر رسول الله ليصيبوا لقريش من أصحابه أحداً، فأخذوا فأوتي بهم رسول الله، فعفىٰ عنهم، وخلّى سبيلهم، وقد كانو رموا في عسكر رسول الله الحجارة والنبل (۱).

وأمّا الثالثة: فهي ما أشار إليه بقوله: ﴿وَالْخُرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ اَحَاطَ اللَّهُ بِهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا﴾ (الفتح/ ٢١).

فالظاهر أنّ: ﴿ أُخْرَىٰ ﴾ صفة لموصوف محذوف وهو ﴿ مَغَانِم ﴾ والجملة منصوبة على المحل لكونها مفعولة للفعل المتقدّم (وعدكم الله) ، والتقدير "وَعَدَكُمُ اللّهُ مَغَانِمَ أُخْرَى لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا بَعْدَ وَلَكِن اللّه اَحَاطَ بِهَا » فما هو المراد من هذه الغنائم ، فلعل المراد غنائم قبيلة هوازن ، أو كل الغنائم التي يغنمها المسلمون طيلة جهادهم في حياة النبي أو بعدها .

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة لابن هشام: ج٢ ص٣١٤، و ستجيء الإشارة إليه في الآية٢٢ أعني قوله: ﴿وَ هو الذي كف أيديهم عنكم... ﴾.

#### نبوءة غيبيّة:

﴿ وَلَوْ قَاتَلَكُ مُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَّ وُا الاَدْبَارَ ثُمَّ لاَيْجِدُونَ وَلِيّاً وَلاَ نَصِيـراً \* سُنَّةَ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدِيلاً \* الَّتِى قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً \*

وَهُوَ الَّـذِى كَفَّ اَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَايْدِيَكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةً مِنْ بَعْدِ اَنْ اَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً ﴾ (الفتح/ ٢٢-٢٢).

إنّ سورة الفتح اشتملت على أنباء غيبيّة مضى ذكر أكثرها، والآية الأولى تتضمّن الإشارة إلى واقعة غيبيّة، فالله سبحانه يبشّر عباده المؤمنين بأنّه لو ناجزهم المشركون لولّوا فراراً مهزومين على أعقابهم لايجدون وليّاً يأخذ بأيديهم، ويذود عنهم.

ثمّ الآية الثانية تشير إلى سنّة الله سبحانه في حق أنبيائه وأوليائه، وهي أنّ نصرتهم هي سنّة الله تبارك وتعالى في أنبيائه والمؤمنين بهم إذا صدقوا وأخلصوا نيّاتهم، فيظهرهم على أعدائهم، قال سبحانه: ﴿كَتَبَ اللّهُ لَآغُلِبَنَّ آنَا وَرُسُلِي﴾ (المجادلة/ ٢١).

ولأجل أنّ سنة الله سبحانه تقتضي اظهار الأنبياء بمظهر القوة والغلبة ، فقد كفّ أيدي المشركين عن المؤمنين في معسكر الحديبية قبل انعقاد الصلح ، كما كفّ أيدي المؤمنين عنهم بعد أن أظفرهم بهم ، ولعلّ الآية الثالثة تتضمّن الإشارة إلى أنّ قريشاً كانوا بعثوا أربعين رجلاً منهم أو خمسين رجلاً ، وأمروهم أن يطيفوا بعسكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليصيبوا لهم من أصحابه أحداً ، فأخذوا أخذاً ، فأتي بهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فعفا عنهم ، وخلّى سبيلهم ، وقد كانوا رموا في عسكر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالحجارة والنبل (۱).

<sup>(</sup>۱) السيرة النبويّة لابس هشام: ج٢ ص٣١٤، مضت هذه الرواية في تفسير الآية: ﴿وعدكم الله مغانم كثيرة تأخذونها فعجّل لكم هذه وكفّ أيدي الناس عنكم ﴿ والفرق بين الآيتين، انّه يذكر هناك كف أيدي الكفار عن المؤمنين، و في المقام يذكر كف كلّا من الطائفتين عن الأخرى.

## الأخذ بالحائطة للحفاظ على دماء المؤمنين:

﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَالهَدْى مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ وَلَوْلاَ رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُ وهُمْ أَنْ تَطَنُّوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْم لِيُذْخِلَ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً الِيماً \*

إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِى قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُويُ وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ (الفتح/ ٢٥-٢٢).

# الآية الأولى تشير إلى أمرين:

ا ـ شدّة قساوة قلوب الكافرين على المؤمنين، حيث منعوا النبي وأصحابه من المؤمنين عن الدخول إلى المسجد الحرام، والطواف بالبيت، ومنع الهَدْيَ أن يبلغ محلّه، وقد عرفت أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ساق بدنة وكذا المومنون حتى بلغ هديهم سبعين بدناً، ولمّا بلغوا «ذا الحليفة»، قلّدوا البدنة التي ساقوها واشعروها، وأحرموا بالعمرة حتى نزلوا بالحديبية، ومنعهم المشركون، فلمّا تمّ الصلح نحروا البدن فيها، مكان نحره في مكّة لأنّ هَدْيَ العمرة لا يذبح إلاّ بمكة كما أنّ هَدْيَ الحج لا يـذبح إلاّ بمنى، وإلى هـذا المعنى أشار قوله سبحانه بقوله: ﴿هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرّام وَالهَدْيَ مَعْكُوفاً أنْ يَبْلُغَ مَحِلّهُ ﴾.

والمراد من قوله ﴿مَعْكُوفاً ﴾ كونه محبوساً من أن يبلغ مَنحره بالقرب من مكّة .

٢- الإشارة إلى أحد أسباب الصلح مضافاً إلى ما عرفت، وهو أنّه كان بين الكفّار رجال مؤمنون ونساء مؤمنات كانوا يخفون أمرهم، وما كان جيش المؤمنين يعرفونهم، فلو اشتبكت الأسنة لقتلوا بأيدي المسلمين لمحلّ الجهالة بحالهم،

وبذلك تصيب المسلمين معرة ومكروه، وهو قتل المسلم بيد المسلم، وبالتالي يعيب المشركون المسلمين بأنهم قتلوا أهل دينهم، مضافاً إلى أنّه كان يجب عليهم الكفّارة والديّة، ولأجل هذه الأمور مجتمعة، كفّ أيدي المؤمنين عن المشركين، وانتهى الأمر بالصلح، لولا ذلك لأمركم بالجهاد، وإليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿وَلَوْلا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَعُوهُم فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَعَرّةٌ بِغيرِ عِلْمٍ ﴾.

نعم قضت حكمته بـذلك ليدخل في رحمته أُولئك المؤمنيـن غير المتميّزين، وينجوبهم من القتل، ويحفظ جيش المسلمين من لحوق المعرّة والندامة بهم.

ولو كان المؤمنون مميّزين عن الكفّار، لعذّب الذين كفروا من أهل مكة، ولكن لم يعذّبهم (بأيديكم) رعاية لحرمة من اختلط بهم من المؤمنين وإليه يشير قوله: ﴿لِيُدْخِلَ اللّهُ فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوْ تَزَيّلُوا لَعَذّبْنَا الّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً الّدِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً الّدِيماً ﴾ (الفتح / ٢٥). ثمّ إنّه سبحانه يشير إلى جهة استحقاقهم العذاب، وهي رسوخ حميّة الجاهلية، وأنفَتِها وعاداتها في قلوبهم، والمراد منها التشبّث، والتمسّك بما كان عليه آباؤهم، فقد كانت عادة آبائهم في الجاهلية أن لا يذعنوا لأحد ولا ينقادوا له، وعلى ذلك أصبحوا بعد ظهور الإسلام، فكانوا يقولون:

"قد قتل محمد وأصحابه آباءنا وإخواننا، فلو دخل علينا في منازلنا لتحدّثت العرب انهم دخلوا علينا على رغم أنفنا"، وهذا هو الذي سمّاه تعالى الحميّة الجاهلية، أي أنفتهم من الإقرار لمحمد بالرسالة، وحتى الاستفتاح ببسم الله الرحمن الرحيم، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿إذْ جَعَلَ الّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الحَمِيّةَ حَمِينَةَ الجاهِلِيّة ﴾.

ولكنّه سبحانه لا يترك المؤمنين وأنفسهم ﴿فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين ... ﴾ .

# استفسارهم عن علّة عدم تحقّق الرؤيا:

قد حدّث رسول الله قومه عندما عزم الرحيل لأداء فرض العمرة بأنّه رأى رؤيا انّهم دخلوا المسجد الحرام وحلّقوا روؤسهم، ولكنّهم لمّا رجعوا من الحديبية بعد أن منعوا من زيارة البيت والإطافة به، قال بعض أصحابه: ألم تقل يا رسول الله انّك تدخل مكّة آمنا؟ قال: بلى، أفقلت لكم من عامي هذا؟ قالوا: لا. قال: فهو كما قال لي جبرئيل، وإليه أشار سبحانه بقوله:

﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرَّؤْيَا بِالحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لاَ تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً ﴾ (الفتح/ ٢٧).

والآية تشير إلى عمرة القضاء التي أتى بها رسول الله في السنة التالية للحديبية ، وهي سنة سبع من الهجرة في ذي القعدة الحرام ، وهو الشهر الذي صدّه فيه المشركون عن المسجد الحرام ، فخرج النبي ، ودخل مكّة مع أصحابه معتمرين ، فأقاموا بمكّة ثلاثة أيام ، ثم رجعوا إلى المدينة ، فلمّا قدم رسول الله مكة أمر أصحابه ، فقال: اكشفوا عن المناكب واسعوا في الطواف ، ليرى المشركون جلدهم وقوتهم ، وكان أهل مكّة من النساء والصبيان ينظرون إليهم ، وهم يطوفون بالبيت ، وكان عبد الله بن رواحة يرتجز بين يدي رسول الله متوشّحاً سيفه ، ويقول:

خلوا بني الكفّار عن سبيله في صحف تتلى على رسوله كما ضربناكم على تنزيله ويذهل الخليل عن خليله

قد أنزل الرحمن في تنزيله اليوم نضربكم على تأويله ضرباً يزيل الهام عن مقيله يا رب إني مسؤمن لقيله

إنّي رأيت الحق في قبوله(١)

<sup>(</sup>١)السيرة النبويّة لابن هشام: ج٢ ص٣٠-٣٧٣، ومجمع البيان: ج٩ ص١٩١(طبع بيروت).

والمراد من قوله: ﴿فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتُحاً قَرِيباً﴾ هو فتح خيبر، وتقدمت الإشارة إليه في قوله: ﴿فَاَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَاَثَابَهُمْ فَتُحاً قَرِيباً﴾.

## التنبّوء بظهور الإسلام على الدين كله:

ثم إنه سبحانه توطيداً لقلوب المسلمين وطمأنتهم، تنبّأ لهم بأنّ رسالة الرسول (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ستنتشر في أرجاء العالم وستظهر على الدين كلّه قال سبحانه: ﴿ هُوَ الَّذِى اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدَىٰ وَدِينِ الحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِينِ كُلّهِ وَكَفَى بِاللّهِ شَهِيداً ﴾ (الفتح/ ٢٨).

وقد جاء هذا التنبّؤ في غير موضع من القرآن (۱) وهل المراد من ظهوره، هو ظهوره بالحجّة والبرهان، وسطوع الدليل، أو المراد ظهوره بالقهر والغلبة والقوّة، أو الأعم منهما، ولعلّ الثالث أوفق، وذلك كلّما ازدادت المدنيّة، وتطورت وسائل الإرتباط العالمي بين الشعوب بعضها ببعض، تجلّت تلك الحقيقة بنحو أكثر وضوحاً، وهذا يؤيّد دعوى ظهوره بالحجّة والبرهان.

وأمّا ظهوره بالقوّة والقهر مضافاً إلى ذلك، فهو مرهون بظهور طلائع وتباشير الدولة الحقّة العالمية، التي وعدت بها رسالة السماء الخاتمة، وأسمتها بالدولة المهدية، وقال الإمام الصادق(عليه السلام) في تفسير الآية: «والله ما نزل تأويلها بعد ولا ينزل تأويلها حتى يخرج القائم فإذا خرج القائم لم يبق كافر بالله العَظيم»(٢).

<sup>(</sup>١) لاحظ سورة التوبة الآية ـ ٣٣، و الصف الآية ـ ٩ .

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين: ج٢ ص٢١٢.

## ع ـ غزوة ذات السلاسل

إنّ غزوة ذات السلاسل بالنحو الذي سيمر عليك ذكره في هذا الفصل انفردت بنقله جملة من أعلام الإمامية و مفاده :

إنّ أعرابياً جاء إلى النبيّ (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) فجثا بين يـديه، و قال له: جئتك لأنصح لك. قال: و ما نصيحتك؟ قال: قوم من العرب قد اجتمعوا بوادي الرمل، و عملوا على أن يبيتوك بالمدينة. و وصفهم له، فأمر النبي (صلَّى الله عليه و آلـه و سلّم) أن ينادي بـالصلاة جامعة، فـاجتمع المسلمون، و صعـد المنبر فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: أيّها الناس إنّ هــذا عدوّ الله و عدوّكم قد عمل على أن يبيتكم فمن لهم، فقام جماعة من أهل الصفة، فقالوا: نحن نخرج إليهم يا رسول الله فول علينا من شئت، فأقرع بينهم، فخرجت القرعة على ثمانين رجلاً منهم و من غيرهم، فاستدعى أبابكر، فقال له: خذ اللواء و امض إلى بني سليم، فانهم قريب من الحرة، فمضى و معه القوم حتى قارب أرضهم، و كانت كثيرة الحجارة و الشجر، وهم ببطن الوادي و المنحدر إليه صعب، فلمّا صار أبـوبكر إلـي الوادي، و أراد الانحدار، خرجوا إليه فهزموه و قتلوا من المسلمين جمعاً كثيراً، و انهزم أبوبكر من القوم، فلمّا قـدموا على النبي (صلَّى الله عليـه و آله و سلَّم) عقده لعمـر بن الخطاب وبعثه إليهم، فكمنوا لـه تحت الحجارة و الشجر، فلمّا ذهب ليهبط خرجوا إليه فه زموه، فساء رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) ذلك، فقال له عمرو بين العاص: ابعثني يا رسول الله إليهم، فإنّ الحرب خدعة، فلعلّي أخدعهم، فأنفذه مع جماعة و وصّاه، فلمّا صار إلى الوادي خرجوا إليه فهزموه و قتلوا من أصحابه جماعة. و مكث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أيّاماً يدعو عليهم ثمّ دعى أمير المؤمنين (عليه السلام) فعقد له ثمّ قال: أرسلته كرّاراً غير فرار، ثمّ رفع يديه إلى السماء و قال: «اللّهمّ إن كنت تعلم أنّي رسولك فاحفظني فيه و افعل به و افعل ... » فدعا له ما شاء و خرج علي بن أبي طالب (عليه السلام) و خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لتشييعه، و بلغ معه إلى مسجد الأحزاب، و علي (عليه السلام) على فرس أشقر، مهلوب عليه بردان يمانيّان، و في يده قناة خطّية، فشيّعه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و دعاله، و أنفذ معه فيمن أنفذ أبابكر و عمر و عمرو بن العاص، فسار بهم نحو العراق متنكّباً للطريق، حتى ظنّوا أنّه يريد بهم غير ذلك الوجه، ثمّ أخذ بهم على محجّة غامضة، فسار بهم حتى استقبل الوادي من فمه، و كان يسير الليل و يكمن النهار، فلمّا قرب من الوادي أمر أصحابه أن يعلموا الخيل () و وقفهم مكاناً، و قال: لاتبرحوا و انتبذ أمامهم، فأقام ناحية منهم.

فلمّا رأى عمرو بن العاص ما صنع لم يشك أنّ الفتح يكون له، فقال لأبي بكر: أنا أعلم بهذه البلاد من علي (عليه السلام)، و فيها ما هو أشد علينا من بني سليم، وهي الضباع و الذئاب، فإن خرجت علينا خفت أن تقطّعنا، فكلّمه يخل عنا نعلوا الوادي، قال: فانطلق أبوبكر فكلّمه فأطال، فلم يجبه أمير المؤمنين (عليه السلام) حرفاً واحداً، فرجع إليهم فقال: لا و الله ما أجابني حرفاً واحداً، فقال عمرو بن العاص لعمر بن الخطاب: أنت أقوى عليه، فانطلق عمر فخاطبه، فصنع به مثل ما صنع بأبي بكر، فرجع إليهم فأخبرهم أنه لم يجبه، فقال عمرو بن العاص: إنّه لا ينبغي أن نضيع أنفسنا انطلقوا بنا نعلوا الوادي. فقال له المسلمون: لا والله ما نفعل، أمرنا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن نسمع لعلي (عليه السلام) ونطيع فنترك أمره و نطيع لـك و نسمع، فلم يزالوا كذلك حتى أحسّ أمير المؤمنين (عليه السلام) بالفجر، فكبس القوم و هم غارون، فأمكنه الله تعالى منهم، و نزلت على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ﴿ و العادياتِ ضَبْحاً ... إلى

<sup>(</sup>١) يعلموا الخيل: يعلّقون عليها صوفاً ملوناً في الحرب.

آخرها فيشر النبيّ (صلّى الله عليه وآله وسلّم) أصحابه بالفتح، و أمرهم أن يستقبلوا أمير المؤمنين (عليه السلام)، فاستقبلوه و النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يتقدّمهم فقاموا له صفين، فلمّا أبصر بالنبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ترجّل له عن فرسه، فقال له النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم): اركب فإنّ الله و رسوله عنك راضيان، فبكى أمير المؤمنين (عليه السلام) فرحاً، فقال له النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم): يا عليّ لولا أنّني اشفق أن تقول فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصارى في المسيح عيسى بن مريم، لقلت فيك اليوم مقالاً لاتمر بملاً من الناس إلا أخذوا التراب من تحت قدميك (۱).

# و قال أمين الإسلام الطبرسي:

قيل نزلت السورة لمّا بعث النبيّ (صلّى الله عليه و آله و سلّم) علياً (عليه السلام) إلى ذات السلاسل فأوقع بهم، و ذلك بعد أن بعث عليهم مراراً غيره من الصحابة، فرجع كل منهم إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، و هو المروي عن أبي عبد الله (عليه السلام) في حديث طويل قال: و سمّيت هذه الغزوة ذات السلاسل لأنّه أسر منهم و قتل وسبى وشدّ أسراهم في الحبال، مكتّفين كأنّهم في السلاسل، و لمّا نزلت السورة خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى الناس، فصلّى بهم الغداة و قرأ فيها و العاديات، فلمّا فرغ من صلاته. قال أصحابه: هذه سورة لم نعرفها. فقال رسول الله: نعم إنّ علياً ظفر بأعداء الله، وبشّرني بذلك جبرئيل (عليه السلام) في هذه الليلة، فقدم عليّ (عليه السلام) بعد أيام والغنائم و الأسارى (٢).

张 张 张

<sup>(</sup>١) الإرشاد للشيخ المفيد: ص٨٨٥ و تفسير فرات: ص٢٢٢ إلى ٢٢٢، و تفسير القمي: ج٢ ص٢٣٤ المفيد الفضائل في الأخير، و قد نقل ما جاء فيه من الفضائل في الشرح الحديدي: ج ٩ ص١٤٨ و مناقب المغازي: ص٢٣٧ و٢٣٨ و غيرهما.

<sup>(</sup>۲) مجمع البيان: ج١٠ ص٨٠٣\_٨٠٣ ط بيروت.

هذا ما رواه جمع من أعلام الشيعة الإمامية إلاّ أنّ ما يذكره أصحاب السير والمغازي() من أهل السنة يغاير ما حكيناه لك، و هؤلاء لايتعرّضون بالذكر بتاتاً إلى دور شخصية الإمام علي بن أبي طالب(عليه السلام) كما لايذكرون نزول الآيات في تلك المناسبة، و مع ذلك يختلفون في تحديد موضع الغزوة و القبيلة المحاربة فيه، فيسمّيه ابن هشام بأرض بني عذرة، بينما نجد الواقدي في مغازية يشير إليهم بقوله: إنّ جمعاً من بَلِيّ وقضاعة قد تجمّعوا يريدون أن يدنوا إلى أطراف رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، و من أراد الوقوف على مضانها، فليرجع إلى محالها.

# السر في انتصار علي (علبه السلام) دون من عداه:

إنّ الحنكة و البراعة الحربيّة التي انتهجها أمير المؤمنين(عليه السلام) هي التي كفلت له الانتصار حيث تكمن في الأساليب الحربية التي نستعرضها لك فيما يلي :

١ ـ تغيير مسير الجيش لإيهام العدو بعدم القصد للمباغتة و المهاجمة،
 وحتى لايصل خبرهم إليهم عن طريق أعراب البادية و القبائل المجاورة.

٢ ـ اتّخاذ الليل ستراً و حجاباً عن أعين الجواسيس، و طلائع المقاتلين،
 فقد سار ليلاً و اختبأ نهاراً.

٣\_المهاجمة ليلا و المباغتة لهم في عقر دارهم، و هم غاطون في سبات الغفلة و النوم.

۴ ـ البأس و الحمية و الشجاعة التي أبداها عند الهجوم على مواقعهم حيث لم يترك لهم أية فرصة للمقابلة والدفاع عن أنفسهم، فلم يكد ينادي المنادي منهم بالاستنفار، إلا وقد كبس القوم برمتهم، و سقطوا في أيدي المسلمين.

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية: ج٢ ص٤٢٣ـ٤٢٥، و المغازي للواقدي: ج٢ ص٧٤٩-٧٧٢.

وأمّا الآيات النازلة في هذه الواقعة، فعلى حسب ما نقلناه هي سورة العاديات بأكملها بمناسبة تلك الواقعة و إليك تفسير ما تضمّنته.

﴿ وَالعَادِيَاتِ ضَبْحاً \* فَالمُورِيَاتِ قَدْحاً \* فَالمُغِيرَاتِ صُبْحاً \* فَاثَرُنَ بِهِ نَقْعاً \* فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً \* إِنَّ الإنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ \* وَإِنَّهُ لِحُبِّ الخَيْرِ لَشَدِيدٌ \* اَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِى القُبُورِ \* وَحُصِّلَ مَا فِى الصُّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُم بِهِم يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ ﴾ .
لَخَبِيرٌ ﴾ .

إنّ السياق العام الذي تضمّنته الآيات الشريفة يوحي بأنّ السورة مكّية لكون فواصلها متقاربة، ولكن المضمون يدل على أنها من السور المدينة، حيث تتناول الحكاية عن خيل الغزاة، وقد شرع الجهاد في المدينة.

﴿ وَالْعَادِيَاتِ ﴾: من العدو وهو الجري بسرعة .

﴿ ضبحاً ﴾: و الضبح صوت أنفاس الخيل عند عدوها، والمعنى لأقسم بالخيل التي تعدو وهي تضبح.

﴿ فَالمُورِيَاتِ قَدْحاً ﴾ «الايراء »: إخراج ، «القدح »: الضرب. يقال: قَدَحَ فَأُورى: إذا أخرج النار بالقدح ، والمراد الشرر المتطاير الذي ينتج من اصطكاك حوافر الخيل إذا عدت فوق الحجارة والأرض المحصبة .

﴿ فَالمُغِيرَاتِ صُبْحاً ﴾ الإغارة: الهجوم على العدو بغتة بالخيل، فأقسم بالخيل الهاجمة على العدو بغتة في وقت الصبح.

﴿ فَاتَرُنَ بِهِ نَقْعاً ﴾ الإثارة: هو تهييج الغبار ونحوه، والنقع: الغبار، والمعنى إطارة الغبار من على وجه الأرض.

﴿ فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً ﴾ الوسط والتوسط: بمعنى واحد، والضمير المجرور يرجع إلى الصبح، أو إلى النقع، والمعنى فصرن في وقت الصبح في وسط الجمع، والمراد منه كتيبة العدو.

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ الكنود: الكفور، والآية كقوله: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ

لَكَفُور﴾ (الحج/ ۶۶) وهو إخبار عمّا في طبع الإنسان من اتّباع الهوي والإنكباب على عرض الدنيا، وفيه تعريض للقوم المغار عليهم.

﴿ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾: أي انّ الإنسان على كفرانه بأنعم ربّه شاهد فانّ «الإنسان على نفسه بصيرة».

﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾: أي إنّ الإنسان لأجل حبّ المال لبخيل شحيح.

﴿ أَفَلاَ يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي القُبُورِ \* وَحُصّلَ مَا فِي الصَّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ \* : أي أفلا يعلم الإنسان أنَّ لكفرانه بنعمة ربّه، تبعة ستلحقه وسيجازى بها إذا أخرج ما في القبور من الأبدان، وحصّل ما في الصدور من سرائرها، وانّ ربهم خبير بسرائرهم، فيجازيهم بما فيها.

بقي في تقسير الآيات بيان نكتتين:

١ ـ ما هو سر الحلف بالعاديات، فالموريات، فالمغيرات.

٢\_ما هي الصلة بين الحلف بها والجواب عن القسم بقوله :

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ \* وَإِنَّهُ لِحُبِّ الخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾

إنّ كثيراً من التفاسير تتضمّن سرّ الحلف بها، ولم يذكر سـرّ الصلة بينهما بل أهمله في جميع الأقسام الواردة في القرآن، وهو أمر عجيب.

أمّا علّه القسم بالأمور المذكورة، فلأنّ الخيل أقوى وسيلة للمقاتل المجاهد في سبيل الله، فتضفي له طابع القداسة، لقداسة غايته، فإنّ كرامة الوسيلة بكرامة ذيها، وأمّا القسم بضبحها، والموريات التي تتطاير من حوافر أرجلها، فلأنّ هذه الحالات المجتمعة في الخيل عند العدو تبعث الرعب والهلع والخوف في نفوس الأعداء، فتكون بمجموعها من مقومات النصر والغلبة، والظهور على الكفر، وهنا يكمن السر في تشريفها وتعظيمها، واستحقاقها لتكون محلاً للقسم.

قال رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «الخير كلّه في السيف، وتحت

ظلَّ السيف، ولا يقيم الناس إلاّ السيف، والسيوف مقاليد الجنّة والنار»(١).

وعنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أيضاً قال: «إنّ أفضل عمل المؤمنين الجهاد في سبيل الله»(٢).

إلى غير ذلك من الروايات الواردة في شرف الجهاد مضافاً إلى قوله سبحانه: ﴿ وَاَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُم مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾ (الأنفال/ ٤٠).

هذا برمّته حول سرّ الحلف بهذه الأشياء، بقي الحديث عن بيان المناسبة بين القسم بهذه الأشياء والجواب عنها بجملة ﴿إنَّ الإنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ فنقول: إنّ قوله سبحانه: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإنْسَانَ فِي اَحْسَنِ تَقْوِيمٍ \* ثُمَّ رَدَدْنَاهُ اَسْفَلَ سَافِلِينَ \* إلاّ الَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ اَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾ (التين/ ٢-٤).

يشهد بأنّ للإنسان قدرة على السمو إلى أعلى درجات الكمال، وكذلك له قابلية على الإنحطاط إلى أدنى المستويات كما يشهد بهذين الأمرين قوله: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاه ... ﴾ وقوله: ﴿ إلاَّ الَّذِينَ ... ﴾ ، وعلى ضوء ذلك ، فالإنسان ربّما يصل عند اتصافه بجملة تلك الملكات السامية إلى درجة يستحق أن يحلف لا به فقط ، بل بخيله و ما يطرأ عليه من العوارض المذكورة .

وربّما ينحط عن تلك الرتبة إلى حد يكون فيه جاحداً بكل أنعُم ربّه وفضله عليه كما قال سبحانه: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ وفي آية أخرى: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ وفي آية أخرى: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ (الحج / ۶۶) وفي آية ثالثة: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارُ ﴾ (إبراهيم / ٣٢) وفي آية رابعة: ﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (الأحزاب / ٧٧) وفي نفس تلك السورة: ﴿وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ (٣٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ج۶ ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) نهج الفصاحة: ص١٢٠.

 <sup>(</sup>٣) إنّ دراسة الأقسام الواردة في القرآن البالغ عددها قرابة أربعين حلفاً، من الأبحاث والدراسات الجديرة بالإهتمام، و قد كتب ابن القيم كتاباً حولها و أسماه «الأقسام في القرآن»

# 

إنّ أوّل بيت وضع لعبادة الله وتوحيده وتقديسه ، هو الكعبة بيت الله الحرام ، وقد اندرست آثاره وعفيت رسومه في حادثة الطوفان في زمن نبي الله نوح (عليه السلام) ، ثم بقي على تلك الحال إلى زمن إبراهيم (عليه السلام) ، فأمره عز وجلّ بإقامة قواعده وتشييد أركانه ليكون مثابة للناس وأمناً ، قال سبحانه : ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا البَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْناً وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصَلّى وَعَهِدْنَا إلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ اَنْ طَهُراً بَيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالعَاكِفِينَ وَالرُّكِعِ السُّجُودِ ﴾ (البقره / ١٢٥).

وقد ظلّ البيت الحرام على تلك الوتيرة مدة مديدة من الزمن حتّى تمكّن الشرك من النفوذ إلى نفوس القاطنين في ضواحيه، وذلك في زمن قصي بن كلاب (١٠) وعندما بعث النبي الأكرم كانت الأصنام منصوبة وتحيط بالبيت الحرام، وتعلوها أعلام الكفر والشرك.

ولكنّه أهمل الجانب المهم منها و هو بيان الصلة بين المقسم به و جوابه. نعم قام ولدي الفاضل المجاهد الشهيد الشيخ أبو القاسم الرزاقي «قدس الله سره» بهذه المهمة و أفرده بالتأليف باللغة الفارسية و إنّي أرجو أن يقوم أحد البارعين في اللغتين، بنقله إلى اللغة العربية، فإنّه خير كتاب في هذا الموضوع و قد طبع بتقديم منا أيام حياته، و لقد لقي ربّه مضرّجاً بدمه أثناء الحرب المفروضة على الشعب المسلم في إيران، و قد أسقطت طائرته، فاستشهد هو و قرابة أربعين شخصاً، بين عالم و كاتب وسياسي محنّك، حشرهم الله مع النبي (صلّى الله عليه و آله وسلم) والأئمة المعصومين (عليهم السلام) و قد أحرق الحادث قلبي و اراق دموعي.

(١) لاحظ السيرة النبويّة: ج١ ص١٣٠ ط بيروت.

ولما وقع إبرام الصلح بين النبي الأكرم، وقريش عبدة الأوثان وسدنة الكعبة، واتفقوا على أن يتجنبوا كل ما من شأنه إثارة الحرب بينهما طيلة عشرة أعوام، لم يكن يتبادر في خلد أحد ان النبي الأكرم سوف تسنح له الفرصة لفتح ذلك الحصن المنيع للشرك، ويوقعه في شراك الأسر و الذلة والمسكنة.

لكنّه سبحانه عندما رجع رسوله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من صلح الحديبية عازماً الدخول إلى المدينة وعده بفتحين :

١-الفتح القريب.

٢\_الفتكح المبين.

أمّا الأوّل فقد أشار إليه بقوله: ﴿وَاَثَابَهُمْ فَتُحاً قَرِيباً﴾(الفتح/ ١٨) وقال: ﴿فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتُحاً قَرِيباً﴾(الفتح/ ٢٧).

وأمّا الثاني فهو الذي ورد في صدر هذه السورة وقال: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَـكَ فَتُحَاً مُبِيناً﴾.

أمَّا الفتح القريب فقد سلف أن ذكرنا انَّه فتح خيبر.

أمّا الفتح المبين فهو فتح مكّة، ولم يكن يعلم أحد من الصحابة المراد من ذلك الفتح المبين، الذي تنبّأ به الوحي قبل مجيئه، غير أنّه لم تشارف السنتان على الانقضاء بعد نزول تلك الآية إلا وقد ظهرت الخيانة من قريش لبنود ذلك الصلح، وعندها سنحت الفرصة للنبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعد أنْ تمكّن من بناء جيش قوي له أن ينقض أركان الشرك ويهاجمهم في عقر دارهم.

#### بيسانه

قد كان من بنود الصلح: إنّ من أحبّ أن يدخل في عقد قريش وعهدهم فليدخل في عقد فريش وعهدهم فلي عقد فلي عقد فليدخل في عقد وسلّم في عقد رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وعهده.

فلمّا كانت الهدنة اغتنمها طائفة من بني بكر، فخرج نوفل بن معاوية في جمع حتى باغت خزاعة وهم على الوتير، ماء لهم، فأصابوا منهم رجلاً واقتتلوا وأعانت قريش بني بكر بالسلاح، وقاتل معهم من قريش مَنْ قاتل، بالليل مستخفياً حتى ساقوا خزاعة إلى الحرم. فلمّا دخلت خزاعة مكّة لجأوا إلى دار «بديل بن ورقاء»، ودار مولى لهم يقال له «رافع»، فلمّا تظاهرت بنوبكر وقريش على خزاعة، وأصابوا منهم ما أصابوا، ونقضوا ما كان بينهم وبين رسول الله من العهد والميشاق، وما استحلّوا من خزاعة، خرج «عمرو بن سالم» الخزاعي حتى قدم على رسول الله المدينة، فدخل المسجد فانتصب قائماً وقال:

حلف أبينا وأبيه الأتلدا ثمت أسلمنا فلم ننزع يدا وادع عبادالله يأتوا مددا وقتلونا ركعاً وسجدا

يارب إنّي ناشد محمدا كنت لنا أباً وكنا ولُدا فانصر هداك الله نصراً أبدا هم بيتونا بالوتير هجدا

ولمّا سمع رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) شعره، ووقف على صدق مقاله، قال: نصرتَ يا عمرو بن سالم.

ثم خرج "بديل بن ورقاء" في نفر من خزاعة حتى قدموا على رسول الله المدينة، فأخبروه بما أصيب منهم وبمظاهرة قريش بني بكر عليهم، ومضى "بديل ابن ورقاء"، وأصحابه حتى لقوا أباسفيان بن حرب بعسفان قد بعثته قريش إلى رسول الله ليشد العقد، ويزيد في المدّة، فدخل أبوسفيان المدينة، فدخل على ابنته أمّ حبيبة بنت أبي سفيان، فلما ذهب ليجلس على فراش رسول الله طوته عنه، فقال: يا بنيّة ما أدري أرغبت بي عن هذا الفراش، أم رغبت به عنيّ؟ فقالت: بل هو فراش رسول الله، وأنت رجل مشرك نجس، ولم أحب أن تجلس على فراش رسول الله، ثم خرج حتى أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فكلّمه، فلم يرد عليه شيئاً، فتوسل بجمع من الصحابة أن يشفعوا له عند النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فلم يجيبوه فآيس منهم، فركب بعيره وأقفل راجعاً، فلمّا قدم على قريش قالوا له:

ماوراءك؟ قال: جئت محمداً، فكلّمته فو الله ماردّ عليّ شيئاً.

ثم إنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أعلم الناس بعزمه على المسير لفتح مكة، ودعاهم لإعداد العدّة لذلك وقال: «اللّهمّ خذ العيون والأخبار عن قريش حتى نبغتها».

## كتاب صحابي الى قريش:

لمّا أجمع رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على المسير إلى مكة، كتب حاطب بن أبي بلتعة كتاباً إلى قريش، يخبرهم بالذي أجمع عليه أمر رسول الله، من السير إليهم، ثم أعطاه امرأة تدعى سارة () وجعل لها أجراً على أن تبلّغه قريشاً، فجعلته في رأسها، ثم فتلت عليها قرونها، ثم خرجت به، وأتى رسول الله الخبر من السماء بما صنع حاطب، فبعث علي بن أبي طالب، والزبيربن العوّام \_ رضي الله عنهما \_ فقال: أدركا امرأة، قد حملت رسالة حاطب إلى قريش يبلغهم ما أجمعنا عليه، فخرجا حتى أدركاها بذي الحليفة، فاستنزلاها، ففتشا رحلها، فلم يجدا شيئاً، فقال لها علي بن أبي طالب: إنّي أحلف بالله، ما كذب رسول الله، وما كذبنا ولتخرجن هذا الكتاب أو لنكشفنك ().

<sup>(</sup>۱) و سارة مولاة لأبي عمرو بن صيفي بن هشام أتت رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من مكة إلى المدينة بعد بدر بسنتين فقال لها رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): أمسلمة جئت؟ قالت: لا. قال: فما جاء بك؟ قالت: كنتم الأصل و العشيرة و الموالي و قد ذهب موالي و احتجت حاجة شديدة، فقدمت عليكم لتعطوني و تكسوني و تحملوني. قال: فأين أنت من شبان مكّة، و كانت مغنية نائحة قالت: ما طلب مني بعد وقعة بدر، فحث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عليها بني عبد المطلب، فكسوها و حملوها و أعطوها نفقة. لاحظ مجمع البيان: ج٥ ص ٢٤٩.

 <sup>(</sup>۲) و في مجمع البيان: قال لها: اخرجي الكتاب و إلا و الله لاضربن عنقك. (مجمع البيان: ج۵ ص۲۶۹) و هذا هو الأوفق بمقام العصمة.

فلمّا رأت الجدمنه قالت: أعرض، فأعرض، فحلّت قرون رأسها، فاستخرجت الكتاب منها، فدفعته إليه، فأتى به رسول الله، فدعى رسول الله حاطباً فقال: يا حاطب ما حملك على هذا؟ فقال: يا رسول الله: إنّي لمؤمن بالله ورسوله ما غيّرت ولا بدّلت، ولكنّي كنت امرءاً ليس لي في القوم من أصل ولا عشيرة، وكان لي بين أظهرهم ولد و أهل، فصانعتهم عليهم.

## فأنزل الله تعالى في حاطب:

١- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا عَدُوّى وَعَدُوّكُمْ اَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ النَّهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ يُخْرِجُونَ الْرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ اَنْ تُوْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنتُمْ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ يُخْرِجُونَ الْرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ اَنْ تُوْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَاداً فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي تُسِرُّونَ النَّهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَآنَا اَعْلَمُ بِمَا اَخْفَيْتُمْ وَمَا اَعْلَمُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾.
 وَمَا اَعْلَنتُمْ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾.

٢ - ﴿ إِنْ يَثْقَفُ وَكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ اَعْدَاءً وَيَبْسُطُوا اِلَيْكُمْ اَيْدِيَهُمْ وَالْسِنتَهُمْ بِالسُّوءِ
 وَوَدُّوا لَوْ تَكُفُرُونَ ﴾ .

٣- ﴿ لَنْ تَنْفَعَكُمْ اَرْحَامُكُمْ وَلاَ اَوْلاَدُكُمْ يَوْمَ القَيامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُم وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ .

٢- ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَآوُا مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبِدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَ اَوَةُ وَالْبَغْضَاءُ اَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلاَّ قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لاَبِيهِ لاَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا اَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ صَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ اَنْبُنَا وَالَيْكَ المَصِيرُ ﴾ .

۵- ﴿رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا اِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ . ٤- ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرجُواْ اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيد ﴾ . فإنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيد ﴾ .

٧ ﴿ عَسَى اللَّهُ أَن يَجعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَّوَدَّةً وَاللَّهُ قَدِيرٌ وَاللَّهُ

غَفُورٌ رَحِيم ﴾ (الممتحنة/ ١٧).

## المستفاد من الآيات:

إِنَّ الآية الأولى تمنع المسلمين عن اتّخاذ الكافرين أولياء لهم، وتشدّد النكير على التقرب إليهم بالمودّة والمحبّة والاخاء، إلاّ أنّها لم تعن بذلك أن لا تكون هناك صلة على الإطلاق بأي نحو كان مع الكافرين، بل لا تمنع من عقد علاقات تجارية أوسياسية بشرط أن لا تصل إلى حدّ المودّة الممنوعة.

نعم لو أصبحت تلك العقود والاتفاقات السياسية والتجارية بشقيها، سبباً للاضرار بالمصلحة الخاصة أو العامة للمسلمين، فلا شك في حرمتهما، وقضية الأندلس خير شاهد لنا في المقام، وما ترتب ونجم عن أخطاء حكامها من مصائب وويلات، قضت على الدولة الإسلامية برمتها هناك.

ثم إنّ الآية الثانية تلقي بمزيد من الضوء على ذلك الأمر، فتوضح لنا انّ الكافرين لو سنحت الفرصة لهم للظفر بالمسلمين، لأصبحوا لكم أعداة، ولامتدت سطوتهم إليكم ولأوقعوا فيكم الإيذاء، وساموكم سوء العذاب، ولنتاولوكم بألسنتهم بالشتم والسب، ولودّوا لكم الرجوع عن دينكم.

والآية الثالثة تفيد انّ الـوشائج العرقية إنّما تنفعكم يوم القيامـة إذا كان صاحبها موحّد العقيدة والمبدأ كما يشير إليه قوله سبحانه: ﴿ لَنْ تَنْفَعَكُمْ اَرْحَامُكُمْ ... ﴾ .

ولمّا كان هناك احتياج وافتقار إلى أسوة تكون مثالاً يقتدي به المسلمون في مجالي التولّي والتبرّي ممّن كانوا يعيشون معه، تناول الوحي هذا الأمر بذكر قضية نبي الله إبراهيم (عليه السلام) ومن معه فقد تبرّأوا من الكافرين، على الرغم من الصلات العرقية والقبلية التي كانت تربطهم بهم، قال سبحانه: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَّءَاقًا مِنكُم وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ العَدَ اَوَةُ وَالبَغْضَاءُ آبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ ﴾.

ثم إنّه سبحانه يستثني في هذه الآية شيئاً وهو: ﴿ إِلاَّ قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا اَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ .

وعند ئذٍ يجري الكلام في التنبيه على ما هـو المراد بـالمستثنى منـه فنقول : قد ورد قبل الاستثناء جملتان والاستثناء يرجع الى واحد منهما وهما عبارة عن .

١ ﴿ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ ﴾ .

٧ - ﴿إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَآوًا مِنْكُم ﴾ .

وارجاع الاستثناء إلى الجملة الأولى بعيد عن السياق لأنّ معناه حينتذ: إنّ إبراهيم أسوة في كل شيء إلّا في هذا المورد، وهذا لا يتناسب مع مقام نبوّته، ومع قوله سبحانه في حقّه: ﴿ إِنَّ اَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّهُ وَلِيُّ المُؤْمِنِينَ ﴾ (آل عمران/ ٤٨).

فإذا كان إبراهيم أولى بأن يتبعه النبي الأكرم، فكيف لا يكون أسوة على الاطلاق.

على أنّ الآيات الكريمة الواردة في استغفار إبراهيم تعرب عن أنّ عدته بالاستغفار لأبيه كان عملاً حسناً وواقعاً في محلّه، وذلك لأنّه وعده عندما يحتمل انه سيعود إلى فطرته السليمة، ويقطع أواصره بالوثنية قال سبحانه:

﴿ وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَـدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوٌ للَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ حَلِيم ﴾ (التوبة/ ١١٢).

وهذا يعرب عن أنّ الوعد إنّما كان في زمن كان يؤمل فيه منه الصلاح والرشد، ولذلك لمّا استولى اليأس، وفقد الأمل بتحقّق ذلك الأمر، تبرّأ منه، وعلى ذلك يتعيّن القول برجوع الاستثناء إلى الجملة التالية لأنّ مفادها انّ إبراهيم ومن كان معه تبرّأوا من جميع من كان يمت إليهم بصلة في قومهم، مع انّ إبراهيم لم يتبرّأ من أبيه، ولأجل ذلك جاء بالاستثناء ومعناه: إنّ إبراهيم وأتباعه قالوا لقومهم: إنّا برءآؤا منكم، إلا إبراهيم، فلم يتبرّأ من أبيه وهذا هو المستفاد من الآيات.

ثم إنّه سبحانه أعاد حديث الأسوة لأهمّيته، وانّه إنّما ينتفع بها المؤمنون أي الذين يرجون ثواب الإيمان بالله سبحانه، وما وعد الله به المؤمنين في الآخرة، غير أنّ من رفض حديث الأسوة، وتولّى أعداء الله، فإنّما يضر نفسه والله سبحانه هو الغني، وقال: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرجُوا اللهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ ومَنْ يَتَوَلَّ فِإِنَّ اللّهَ هُوَ الغَنِيُّ الْحِمِيد ﴾.

ولمّا نهاهم عن موالاة الكفّار وإلقاء المودّة، وكان ذلك عزيزاً على نفوسهم لوجود الوشائج القومية بينهم، وكانوا يتمنّون أن يجدوا المخلص منه، أردف ذلك سبحانه انّه عسى أن يجعل بينهم، وبين الذين عادوهم مودّة، وقد أنجز سبحانه ذلك بفتح مكّة، فأسلم كثير منهم، وتم لهم ما كانوا يريدون من التحابّ والتواد.

وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿عَسَى اللّٰهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَاللّٰهُ قَدِيرٌ وَاللّٰهُ غَفُورٌ رَحِيمٍ ﴾ .

\* \* \*

# المعيار في إبرام المعاهدات مع الكفّار:

لمّا كان المستفاد من قوله سبحانه في صدر السورة: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا عَدُوًى وَعَدُوّكُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ هو قطع جميع العلائق والأواصر بالكفار، أعقبها بما يخصّص مضمون الآية بالقسم المحارب دون مطلق الكافر بقوله عزّ من قائل:

﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ اَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا اِلَيْهِمْ اِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾ (الممتحنة / ٨).

﴿ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَاَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى اِخْرَاجِكُمْ اَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَوَلَّهُم فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (الممتحنة ـ ٩).

وهاتان الآيتان تتضمّنان الإلفات إلى ما هو الأصل الرصين، والمحور الرئيسي

في حدود مشروعية العلاقة مع الدول الخارجية عن إطار دائرة الدولة الإسلامية، وحصيلة ما يستفاد منهما: إنّ في الكافر أرضية تمهد السبيل دائماً إليه، للغدر والخداع والخيانة لعدم وجود رادع نفسي يحول بينه وبين اقتراف ذلك، والآية الأولى انطلاقاً من ذلك تحضّ على تجنّب اتّخاذ الكافر وليّاً وحليفاً.

ولكن ربّما يتصف بعض الكفار بخصائص، وفضائل إنسانية محدودة تتخلّف معها تلك الظاهرة الغالبة عليهم، والمتأصّلة في نفوسهم، وانطلاقاً من ذلك سوّغ الإسلام في حدود معينة عقد روابط وأواصر شكلية معهم سواء كانت سياسية أم اقتصادية، ولكن كل ذلك مرهون بتوفّر شرطين:

١\_عدم دخولهم أو مشاركتهم في قتال المسلمين .

٢\_عدم إخراجهم المسلمين من ديارهم.

وعند ذلك تتوفّر الأرضية الكفيلة بعقد وشائج البر وأواصر القسط وحفظ الحقوق.

وأمّا إذا أظهروا العداء للمسلمين عن طريق مقاتلتهم، ومحاربتهم و إخراجهم من أوطانهم، مصرّين على ذلك، فعندئذ تحرم موالاتهم، و إسداء البرّ إليهم بأيّ نحو من الأنحاء.

#### قال سيد قطب:

نهى سبحانه أشد النهي عن الولاء لمن قاتلوهم في الدين، وأخرجوهم من ديارهم، وساعدوهم على إخراجهم، وحكم على الذين يتولونهم بأنهم هم الظالمون، وهو تهديد يجزع منه المؤمن، ويتقي أن يدخل في مدلوله المخيف وتلك القاعدة في معاملة غير المسلمين هي أعدل القواعد التي تتفق مع طبيعة هذا الدين ووجهته ونظرته إلى الحياة الإنسانية، وهي أساس شريعته الدولية التي تجعل حالة السلم بينه وبين الناس جميعاً هي الحالة الثانية لا بغيرها، إلا وقوع الاعتداء الحربي

وضرورة ردّه، أو خوف الخيانة بعد المعاهدة ، وهي تهديد بالاعتداء والوقوف بالقوّة في وجه حرية الدعوة وحرية الاعتقاد، وهو كذلك اعتداء، وفيما عدا هذا، فهي السلم والمودة والبر و العدل للناس(١).

# وعلى ضوء ذلك يستفاد أمور:

ا - إنّ الآيتين الثامنة والتاسعة مقيّدتان لإطلاق الآية الأولى الواردة في صدر السورة حيث تلفت إلى وجود قسمين من الكفّار بين محارب ومهادن موادع، فالأولى تحرم موالاته مطلقاً، والثانية تجوّز بشروط حدّدت ذلك في إطار البرّ وإبداء القسط وبعبارة أخرى يجب أن ينحصر التولّي في الملامح الظاهرية والوشائج الشكلية، كالتجارة والروابط السياسية، ولا يسوغ مواّخاتهم في السرّاء والضرّاء، وعدّهم إخواناً وأحلافاً، ولا يباح إليهم بالأسرار، ولا يكاشفونهم بما يضمرونه، فإنّ ذلك ممّا لا يليق والا بإبدائه للمؤمنين خاصة.

٢- إنّ بعض المفسرين زعم أنّ قوله سبحانه: ﴿فَاقْتُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَ خُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ ﴾ (التوبة/ ٥) ناسخ لمضمون الآية الثامنة المتقدّم ذكرها لأنّه يحكم بقتل المشركين بلاهوادة لايمكن التوفيق بينه وبين ما دلّ على جواز إبرام العقود معهم:

ولكنه زعم لا محصّل وراءه لأنّ ماورد في سورة التوبة يختص بالمشرك المحارب بشهادة قوله سبحانه: ﴿ أَلا تُقَاتِلُونَ قَوْماً نَكَثُوا آيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُلِم بَسُهَادة قوله سبحانه: ﴿ أَلا تُقَاتِلُونَ قَوْماً نَكَثُوا آيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُلِم بَلَا عُرَاجِ الرَّسُولِ وَهُلِم بَلِدَّ وَكُلُم مَلَّ وَ اَنَحْشَوْلُهُ إِنْ كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴾ (التوبة / ١٣).

وعلى ذلك فلا تنافي بين الآيتين في المضمون لاختلاف موضوعهما .

٣- إنَّ لسان قوله سبحانه : ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُم ﴾ .

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ج ٢٨ ص 68.

وإن كان لسان رفع الحظر، ولكنّه لا يدل على أنّ البر و القسط بهم بعقد الأواصر معهم مباح بالمعنى المصطلح أي ما يقابل الواجب والمستحب وغيرهما، بل المراد هو كون ذلك جائزاً بالمعنى الأعم، ولا ينافي كونه واجباً في ظروف خاصة، ومستحبّاً في ظروف أخرى وهكذا، وعلى الحاكم الإسلامي أن يتناول أوضاع المسلمين بالدراسة المتفحّصة، وينتخب ما هو الأوفق بمصلحة الأمة الإسلامية حتى لا يفوت عليهم ما هو الأصلح لحالهم، والأنسب بوضعهم.

وفي خاتمة المطاف نسترعي التفات القارئ الكريم إلى أنّ عمل بعض الدول الإسلامية التي قامت بعقد اتفاقية صلح مع الكيان الصهيوني الغاصب للقدس، يضاد ما صرّح القرآن الكريم به في الآيتين المتقدّمتين، والذي يهوّن الخطب انّ هذه الدول إنّما ترفع شعار الإسلام بالاسم فقط دون امتلاك أي رصيد مضموني منه.

\* \* \*

#### عود على بىدء:

ذكرنا أنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان قد أعدّ العدّة لغزو قريش في عقر دارها، والانتقام منها بوازع القصاص منها، لخيانتها ونقضها لبنود الميثاق الذي أبرمته مع رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فخرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فخرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، واستخلف على المدينة وذلك لعشر مضين من شهر رمضان، فصام رسول الله وصام الناس معه، ولمّا بلغ حدّ الترخص أفطر، وأفطر أغلب من كان معه (١٠).

<sup>(</sup>۱) و قد روى سماعة عن الإمام الصادق انه سأله عن الصيام في السفر، قال: لاصيام في السفر قد صام ناس على عهد رسول الله فسمّاهم العصاة فلاصيام في السفر إلا الثلاثة أيام التي قال الله عزّ و جلّ في الحج.

و في حديث آخر: إنّ رسول الله خرج من المدينة إلى مكّة في شهـر رمضان، و معه الناس 👄

ثم مضى حتى نزل (مَرّ الظهران) في عشرة آلاف من المسلمين وقد عميت الأخبار عن قريش، فلم يأتهم خبر عن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، ولايدرون ما هو فاعل، وخرج في تلك الليالي أبوسفيان بن حرب، وحكيم بن حزام، وبديل بن ورقاء يتحسّون الأخبار، وينظرون هل يجدون خبراً أو يسمعون به، وقد كان العباس بن عبد المطلب قد غادر مكة متوجّها إلى المدينة و لقى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ببعض الطريق (الجحفة) فاصطحبه.

فلمّا نزل رسول الله (مرّ الظهران)، قال العباس بن عبد المطلب: فقلت: واصباحَ قريش، والله لئن دخل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مكة عنوة قبل أن يأتوه فيستأمنوه، انّه لهلاك قريش إلى آخر الدهر. قال: فركبت بغلة رسول الله البيضاء حتى جئت الأراك فقلت: لعلّي أجد من يخبر قريش بمكان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ليخرجوا إليه، فيستأمنوه قبل أن يدخلها عليهم عنوة، وآنذاك طرق سمعي كلام أبي سفيان وبديل بن ورقاء وهما يتراجعان، وأبوسفيان يقول: ما رأيت كالليلة نيرانا قط، ولا عسكراً، قال: يقول "بديل ":هذه والله خزاعة حمشها الحرب، قال: يقول أبوسفيان: خزاعة أذل وأقبل من أن تكون هذه نيرانها وعسكرها، قال: فعرفت صوتي، فقال: أبوالفضل؟! قال: قال: فعرفت صوتي، فقال: أبوالفضل؟! قال: قلت نعم. قال: مالك؟ فداك أبي وأمّي قال: ويحك يا أباسفيان هذا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في الناس واصباح قريش.

قال: فما الحيلة؟ قال:قلت: لئن ظفر بـك ليضربنّ عنقك، فاركب في عجز هذه البغلة حتى آتي بك رسول الله فأستامنه لك.

وفيهم المشاة، فلمّا انتهى إلى كراع الغميم دعا بقدح من ماء فيما بين الظهر و العصر فشربه وأفطر، ثمّ أفطر الناس معه و تمّ ناس على صومهم فسمّاهم العصاة، و إنّما يؤخذ بآخر أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم). لاحظ الوسائل: ج٧، الباب ١ و ١١ من أبواب من يصح فيه الصوم الحديث ١ و ٧.

<sup>(</sup>١) حمشها أي أحرقتها.

قال: فدخلت على رسول الله، وقلت: يا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : اذهب به إلى وسلّم) إنّي قد آجرته. فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): اذهب به إلى رحلك، فاذا أصبحت اثتني به، فلمّا جاء به إلى رسول الله مصبحاً، قال له رسول الله: ويحك أباسفيان ألم يأن لك أن تعلم أنّه لا إله إلاّ الله. قال: بأبي أنت وأمّي يا رسول الله ما أحلمك وأكرمك وأوصلك.

ثم قال العباس بعد كلام دار بين رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وبين أبي سفيان: يا رسول الله إنّ أبا سفيان رجل يحب الفخر فاجعل له شيئاً ،قال: نعم، من دخل دار أبي سفيان كان آمناً، ومن أغلق بابه كان آمناً، ومن دخل المسجد فهو آمن، فلمّا أراد أن ينصرف أبوسفيان، قال رسول الله: أجلسه بمضيق الوادي حتى تمرّ به جنود الله ويراها.

ثم إنّ أصحاب السيرة ذكروا استعراض جيش رسول الله أمام أبي سفيان (١٠).

قال الواقدي: وعباً رسول الله أصحابه ومرّت قبائل على قادتها، والكتائب على راياتها، فكان أوّل من قدم رسول الله خالدبن الوليد في بني سليم وهم ألف، ثم مرّ على إثره الزبير ابن العوام في خمسمائة، ومرّ بنو غفار في ثلاثمائة يحمل رايتهم أبوذر الغفاري، ثم مضت أسلم في أربعمائة، ثم مرّت بنو عمرو بن كعب في خمسمائة، ثم مرّت مزينة في ألف، ثم مرّت جهينة في ثمانمائة، ثمّ مرّت بنوليث وهم مائتان وخمسون، ثم مرّت أشجع وهم آخر من مرّ في ثلاثمائة.

وكلّما مرّت قبيلة كبروا ثلاثاً عندما حاذوا رسول الله(صلّـيُ الله عليه و آلـه وسلّم).

فلمّا مرّ سعد براية النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) نادى: يا أباسفيان اليوم يوم الملحمة، اليوم تستحل الحرمة، اليوم أذلّ الله قريشاً.

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية: ج٢ ص٠٠٠-۴٠۴.

فأقبل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حتى إذا حاذى رسول الله ناداه: يا رسول الله أمرت بقتل قومك؟ زعم سعد ومن معه حين مرّبنا قال: يا أباسفيان: «اليوم يوم الملحمة، اليوم تستحل الحرمة، اليوم أذلّ الله قريشاً» وإنّي انشدك الله في قومك فأنت أبر الناس، وأرحم الناس، وأوصل الناس. قال عبد الرحمن بن عوف وعثمان بن عفان: يا رسول الله ما نأمن سعداً إن يكون منه في قريش صولة. فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): اليوم يوم المرحمة، اليوم أعز الله فيه قريشاً، ثم أمر بدفع الراية إلى علي بن أبي طالب فأخذ علي اللواء وذهب بها حتى دخل بها مكة فغرزها عند الركن. وقال أبوسفيان: ما رأيت مثل هذه الكتيبة، ثم قال: لقد أصبح يا أبالفضل ملك ابن أخيك عظيماً. فقال العباس: ليس بملك ولكنها نبوة (۱).

ثم إنّ رسول الله لما نزل مكّة واطمأنّ الناس خرج حتى جاء البيت، فطاف ربّه سبعاً على راحلته. قال الواقدي: «طاف رسول الله بالبيت على راحلته، آخذ بزمامها، محمد بن مسلمة، وحول الكعبة ثلاثمائة وستون صنماً مرصّصة بالرصاص، وكان هبل أعظمها، وهو وُجاه الكعبة على بابها، وإيساف ونائلة حيث ينحرون ويذبحون الذبائح، فجعل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كلّما مرّ بصنم منها، يشير بقضيب في يده ويقول:

«جاء الحق وزهق الباطل إنّ الباطل كان زهوقاً \* فيقع الصنم لوجهه (٢).

فلمّا قضى طوافه وقف على باب الكعبة، وقد اجتمع له الناس في المسجد فقال: «لااله إلاّ الله وحده لا شريك له، صدق وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب

<sup>(</sup>۱) المغازي للواقدي: ج٢ ص٨١٩ مــ ٨٢٢، يعرب ذلك أنّه ما أسلم و إنّما تفوّه بما تفوّه خوفاً على نفسه و حربه و بقى على هذه الحالة إلى أن لفظت نفسه و هو ابن ثمانية و ثمانين و له كلام عند ما أخذ عثمان بيده زمام الحكم. يعرب عن كفره المستتر. لاحظ تاريخ الخلفاء للسيوطي، و شرح النهج لابن ابي الحديد.

<sup>(</sup>٢) المغازي: ج٢ ص٨٣٢.

وحده، ألا كلّ مأثرة، أو دم، أو مالٍ يدعى، فهو تحت قدميّ هاتين إلاّ سدانة البيت وسقاية الحاج، ألا وفي قتيل الخطأ شبه العمد، بالسوط والعصا، ففيه الديّة مغلّظة، مائة من الإبل، أربعون منها في بطونها أولادها. يا معشر قريش إنّ الله قد أذهب عنكم نخوة الجاهلية. و تعظّمها بالآباء، الناس من آدم، وآدم من تراب، ثم تلا هذه الآية: ﴿ يَا آيُّهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْشَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوباً وَقَبائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنّ الآية: ﴿ يَا اللّهِ اللّهِ اتْقَاكُمْ ... ﴾ (الحجرات/ ١٣)، ثم قال: يا معشر قريش ما ترون إنّي فاعل فيكم؟ قالوا: خيراً، أخ كريم وابن أخ كريم. قال: اذهبوا فأنتم الطلقاء.

ثمّ جلس رسول الله في المسجد فقال: أين عثمان بن طلحة، فدعى له، فقال: هاك مفتاحك يا عثمان اليوم يوم برّ و وفاء، ثمّ دخل البيت فرأى فيه صور الملائكة وغيرهم فرأى إبراهيم (عليه السلام) مصوراً في يده الأزلام يستقسم بها، فقال: قاتلهم الله جعلوا شيخنا يستقسم بالأزلام، ما شأن إبراهيم و الأزلام: فقال: قاتلهم الله جعلوا شيخنا يستقسم بالأزلام، ما شأن إبراهيم و الأزلام: فقال إبراهيم يَهُ ودِيّاً وَلاَنصْرَانِيّاً وَلٰكِنْ كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَ مَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ (آل عمران/ ٤٧)، ثمّ أمر بتلك السور كلها فطمست (۱).

# مبايعة النساء للنبي عِيَالَةُ:

صالح رسول الله بالحديبية مشركي مكّة على أنّ من أتاه من أهل مكّة ردّه عليهم، فجاءت (سبيعة) بنت الحرث، مسلمة بعد الفراغ من الكتاب، و النبي بالحديبية.

فأقبل زوجها مسافر من بني مخزوم، وكان كافراً: يا محمد أردد عليّ امرأتي، فإنّك قد شرطت أن ترد علينا من أتاك، و هذه طينة الكتاب لم تجف، فنزل قوله سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمِنَاتُ مِهَاجِراتٍ فَامْتَحِنُوهُ نَ اللهُ أَعْلَمُ

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية: ج٢ ص٣١٣، و المغازي: ج٢ ص٨٣٥. و في الأخير أورد صلة للخطبة.

بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلاَتَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الكُفَّارِ لاَهُنَّ حِلَّ لَهُمْ وَ لاَهُمْ يَجِلُّونَ لَهُنَّ وَ آتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا وَ لاَجُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَلاَتُمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوَافِر وَ اسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا ذَٰلِكُمْ حُكْمُ اللهِ يَحْكُمُ وَلاَتُمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوَافِر وَ اسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا ذَٰلِكُمْ حُكْمُ اللهِ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (الممتحنة/ ١٠).

و يستفاد من الآية عدّة أحكام:

١ \_ حرمة إرجاع المؤمنات إلى أزواجهنّ الكافرين كما هو صريح الآية .

٢ ــ لزوم إعطاء مهورهن الأزواجهن كما هو مفاد قوله: ﴿ وَ آتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا ﴾ أي ما أنفقوا الله أي ما أنفقوا عليهن من المهر.

٣ ـ حرمة العقد على الكافرة كما هو مفاد قوله: ﴿ وَ لَأَتُمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوافِرِ ﴾ و القدر المتيقن كما هو مورد الآية كونها عابدة الوثن.

۴\_جواز طلب المهور من الكفار إذا ارتدت امرأة و رجعت إلى الكفّار، كما هو مفاده من قوله: ﴿وَ اسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ ﴾ أي إذا لحقت امرأة منكم بأهل العهد من الكفّار مرتدة، فاسألوهم ما أنفقتم من المهر كما يسألونكم مهور نسائهم إذا هاجرن إليكم.

ثمّ إنّ النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) لمّـا فرغ من بيعة الرجال و هو على الصفا جاءته النساء يبايعنه، فنزلت عليه الآية، فشرط الله تعالى في مبايعتهنّ أن يأخذ عليهنّ الشروط الستة المذكورة في الآية، قال سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ :

١ \_ عَلَى أَنْ لَآيُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْئاً.

٢ ـ وَ لاَيَسْرِفْنَ .

٣ ـ وَ لايَزْنِينَ.

٣ - وَ لَا يَقْتُلُنَ أَوْلِادَهُنَّ .

۵ ـ وَ لَايَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِيْنَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَ أَرْجُلِهِنَّ .

٤ ـ وَ لَايَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ.

٧ - فَبَايِعْهُنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللهَ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (الممتحنة / ١٢).

روى المفسّرون: إنّ النسي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بايعهنّ و كان على الصفا، وكان عمر أسفل منه، و هند بنت عتبة متنقّبة متنكّرة مع النساء خوفاً أن يعرفها رسول الله(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم)، فقـال: أبايعكنَّ على أن لاتشركن بالله شيئاً. فقالت هند: إنَّك لتأخذ علينا أمراً ما رأيناك أخذته على الرجال، و ذلك انَّه بايع الرجال يومئذ على الإسلام و الجهاد فقط، فقال(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم): و لاتسرقىن. فقالت هنـد: إنَّ أباسفيان رجـل ممسك و إنِّي أصبـت من مالـه هنات فلاأدري أيحلّ لي أم لا؟ فقال أبو سفيان: ما أصبت من مالي فيما مضي و فيما غبر فهو لك حلال، فضحك رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) و عرفها فقال لها: وإنَّكُ لهند بنت عتبة. قالت: نعم فياعف عمَّا سلف يبا نبي الله عفيا الله عنك. فقال(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم): و لاتزنين. فقـالت هند: أوتزني الحرَّة؟. فتبسّم عمر لما جرى بينه و بينها في الجاهلية، فقال(صلّى الله عليه و آله و سلّم): و لاتقتلن أولادكنِّ. فقالت هند: ربيناهم صغاراً، و قتلتم وهم كباراً، و أنتم و هم أعلم، و كان ابنها حنظلة بن أبي سفيان قتله على بن أبي طالب(عليه السلام) يوم بدر، فضحك عمر حتى استلقى و تبسم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ولمَّا قـال: و لاتأتين ببهتـان. فقالت هنـد: و الله إنَّ البهتان قبيـح، و ما تأمـرنا إلاَّ بالرشد و مكارم الأخلاق، و لمّا قال: ولايعصينك في معروف. فقالت هند: ماجلسنا مجلسنا هذا و في أنفسنا أن نعصيك في شيء(١).

<sup>(</sup>١) مجمع البيان: ج٥ ص٢٧۶.

## ٨ \_ غـــزوة حنيـــن

لمّا فتح رسول الله مكّة سارت أشراف هوازن بعضها إلى بعض، و ثقيف بعضها إلى بعض، و قالوا: و الله ما لاقى محمد قوماً يحسنون القتال، فاجمعوا أمركم، فسيروا إليه قبل أن يسير إليكم، فأجمعت هوازن أمرها و تولّى قيادة حشودها «مالك بن عوف النصرى» و هو يومئذ ابن ثلاثين سنة، فلمّا أجمع «مالك» المسير بالناس إلى رسول الله، أمر الناس أن يجيئوا بأموالهم و نسائهم و أبنائهم حتى نزلوا باوطاس، و اجتمع الناس به، فعسكروا و أقاموا بها، و الإمداد تأتيهم من كل ناحية.

فلمّا سمع بهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بعث إليهم "عبدالله الأسلمي"، و أمره أن يدخل في الناس، فيقيم فيهم حتى يأتيه بخبرهم، فجاء الرجل بخبر اجتماعهم على حرب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فأجمع رسول الله السير إلى هوازن ليلقاهم، و ذكر له أنّ عند صفوان ابن أميّة أدراعاً له و سلاحاً، فأرسل إليه و هو يومئذ مشرك، فاستعار منه مائة درع ليتقوى بها على حرب الكفّار، فأجابه إلى ذلك.

ثمّ خرج رسول الله معه ألفان من أهل مكة مع عشرة آلاف من أصحابه الذين خرجوا معه، و فتح الله بهم مكة فكانوا اثني عشر ألفاً، و استعمل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عتّاب بن اسيد على مكة أميراً على من تخلّف عنه من الناس، ثمّ مضى رسول الله يريد لقاء هوازن، و صادف في الطريق شجرة عظيمة خضراء ذات أنواط يأتيها الناس كل سنة فيعلّقون أسلحتهم عليها، و يذبحون و يعكفون عندها، قال الرواي: فتنادينا من جنبات الطريق يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط قال رسول الله أكبر قلتم و الذي نفس

محمد بيده كما قال قوم موسى لموسى: ﴿ اجْعَلْ لَنَا إِلَهَا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ إنّها السنن لتركبن سنن من كان قبلكم .

يقول الواقدي: «خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في اثني عشر ألفاً من المسلمين عشرة آلاف من أهل المدينة، و ألفين من أهل مكّة، فلمّا ابتعد عن مكّة، قال رجل من أصحابه: «لو لقينا بني شيبان ما بالينا و لايغلبنا اليوم أحد من قلّة» و لكن لم تغن هذه الكثرة شيئاً، و هزم المسلمون و فرّوا عن ساحة المعركة، كما يوافيك ذكره عمّا قريب.

بعث مالك بن عوف عيوناً من هوازن إلى معسكر رسول الله، فأتوا بخبر كثرة جيش رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فأراد اصطناع خديعة تمكّنه منهم، فعبناً أصحابه في وادي حنين، و هو واد أجوف ذو شعب و مضائق، و فرّق الناس فيه و أوعز إليهم أن يحملوا على محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و أصحابه حملة واحدة عند ما ينحدرون من مضيق الوادي.

يقول جابر بن عبد الله لمّا استقبلنا وادي حنين، انحدرنا في واد من أودية تهامة في عماية الصبح، وكان القوم قد سبقونا إلى الوادي، فكمنوا لنا في شعابه ومضائقه، وقد أجمعوا وتهيّئوا فماعدوا فو الله ما راعنا و نحن إلاّ الكتائب قدشدوا علينا شدّة رجل واحد و انهزم الناس راجعين لايلوي أحد على أحد، و انطلق الناس وقد بقي مع النبيّ نفر من المهاجرين و الأنصار و أهل بيته.

بقى رسول الله على دابّته لم ينزل، إلا أنّه جرّد سيفه، و قد ذكر التاريخ أسماء الذين صمدوا مع رسول الله، أمثال على و العباس و الفضل بن العباس و أبي سفيان ابن الحارث، و ربيعة بن الحارث و أيمن بن عبيد الخزرجي، و أسامة بن زيد.

قال البرّاء بن عازب: و الله الذي لا إلـه إلاّ هو ماولّـــى رسول الله و لكنّـه وقف و استنصر ثمّ نزل و هو يقول:

أنا النبي لاكذب أنا ابن عبد المطلب

و كان رجل من هوازن على جمل أحمر بيده راية سوداء فيها رأس رمح له طويل أمام الناس إذا أدرك طعن، قد أكثر في المسلمين القتل، فشد عليه عليّ و أبو دجانة فقطع عليّ يده اليمنى، و أبو دجانة يده الأخرى، و أقبلا يضربانه بسيفيهما فسقط صريعاً.

و زاد الهول مصيبة شماتة أبي سفيان و غيره بالمسلمين، فقد تكلّم رجال منهم بما في أنفسهم من الضغائن، فقال أبو سفيان بن حرب: لاتنتهي هزيمتهم دون البحر، و انّ الأزلام لمعه في كنانته.

و صرخ في تلك الاثناء جبلة بن حنبل: ألا بطل السحر اليوم.

### الانتصار بعد الهزيمة:

أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في تلك الآونة عمّه العباس أن يصرخ و يقول: يا معشر الانصاريا معشر أصحاب السمرة (۱) فصار ذلك سبباً لرجوع الفارين من أصحاب الرسول إليه و القتال بين يديه، فاجتمع جمع غفير حوله، حاموا رسول الله و قاتلوا العدو بضراوة، فنظر رسول الله إلى ساحة المعركة، و أصحابه يقاتلون، فقال: الآن حمى الوطيس، و صارت الحرب طاحنة حتى رأى العدو جمعاً غفيراً من الأسرى مكتفين عند رسول الله، فعند ذلك انقلبت كفّة النصر لصالح المسلمين.

و من لطيف ما قيل في تلك الفترة ما أنشدته امرأة مسلمة بقولها: غلبت خيل الله خيل اللات و خيله أحـق بالثبـات

ثم إنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) طلب من العباس، ليناوله حفنة من الحصى، فألقى بها في وجوه العدو قائلاً: شاهت الوجوه، و قد استنهض بـذلك

<sup>(</sup>١) السمرة: شجرة الرضوان.

عزائم أصحابه إلى حد ما لبث هوازن و لاثقيف حتى فرّوا منهزمين لايلوون على شيء تاركين وراءهم نساءهم و أبناءهم غنيمة للمسلمين، و قد ذكر أصحاب السير احصاء الغنائم وعدّتها التي استولى عليها المسلمون، فمن الإبل اثنان و عشرون ألف بعير، و من الشياء أربعون الفاً، و من الفضة أربعة آلاف أوقية، و قد بلغ عدد الأسرى ستة آلاف، و قد أمر رسول الله أن تنقل إلى وادي الجعرانة حتى يأمن المسلمون من مطاردة العدو لهم (۱).

# نظرة تحليلية على انهزام المسلمين بادئ بدء:

إنّ انهزام المسلمين في بادئ الأمركان ناجماً عن غرور المسلمين بكثرتهم أوّلاً، و اصطحاب ألفين من المسلمين الجدد الذين أسلموا في فتح مكّة ولم يرسخ إيمانهم بعد، فانّ فرارهم عن ساحة الحرب ثبّط عزائم المسلمين القدامي.

أضف إلى ذلك انهم لم يتبعوا الخطط العسكرية من إرسال الطلائع والعيون مقدمة الزحف لا ستطلاع أحوال العدو ومواقعه، كيف وهم دخلوا في مضيق حنين في غلس الصباح، والعدو ترصد في ثكنات خاصة، ففاجأوهم بالهجوم عليهم من مكامنهم، وهم على غفلة من أمرهم، فلو كانوا قد استعانوا بالعيون والجواسيس لما وقعوا فيما وقعوا فيه، وكان ذلك ناتجاً عن تقصير من أمراء السرايا، وحملة اللواء، وقصور منهم في أداء وظائفهم التي أو كلها النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إليهم الذي كان يرقب الأمور عن كثب في مؤخرة الجند، وإلى ما أشرنا لك يشير قوله سبحانه: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْم حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبُنكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى المُؤْمِنِينَ وَانْزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرُوها وَعَلَى المُؤُمِنِينَ وَأَنْزَلَ اللّهُ سَكِئْنَةُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى المُؤْمِنِينَ وَآنْزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْها وَعَلَى مَنْ يَشَاء وَاللّه عَلَى عَ

<sup>(</sup>١) المغازي: ج٣ ص٨٨٩ ١٨٩، البداية و النهاية: ج۴ ص٣٥٢.

### محاصرة الطائف:

لمّا انهزم العدو بعد انتصار مؤقّت، التجأ البقية الباقية من جماعة مالك بن عوف إلى حصن لبني ثقيف بالطائف، وكان حصناً منيعاً يصعب اختراقه، فتعقّبهم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حتى ذلك الحصن، وأحاط بهم غير أنّ رجال ثقيف المتحصّنين كانوا من مهرة الرماة، فتمكّنوا من إصابة جمع من المسلمين بلغ عددهم ثمانية عشر رجلاً، فأمر النبي قوّاته بالتراجع عن مرمى النبل، فحاصرهم بضعاً وعشرين ليلة، وقد أجهد النبي نفسه في خلال تلك المدة في اعمال فنون الحرب المختلفة لاختراق الحصن بالنحو التالي:

ا ـ أمر أصحابه نقب جدار الطائف بالاحتماء بالدبابات المصنوعة من جلود البقر، لكن تلك المحاولة لم تتكلّل بالنجاح، لأنّ ثقيف ألقت بحمم من الحديد على تلك الدبابات فأحرقتها، ففرّ من كان تحتها من المسلمين، فرشقتهم ثقيف بالنبل، فقتلوا منهم رجالاً.

۲- نصب النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) المنجنيق بإشارة من سلمان الفارسي بقوله: يا رسول الله أرى أن تنصب المنجنيق على حصنهم، وقد عمل المنجنيق بيده، فنصبه النبي تجاه حصن الطائف، أو قدّم المنجنيق يزيد بن زمعة إلى النبي بعد مضي أربعة أيام من قبيلة بني دوس، إحدى القبائل المقيمة بأسفل مكّة، فرماهم من دون جدوى لأنّهم قد أعدّوا حصونهم إعداداً يقاوم كل أمثال تلك الأسلحة.

٣- أمر رسول الله بقطع شجر الكروم (العنب)، وقد كانت قبيلة ثقيف تفتخر بكروم أرضها على جميع العرب، فانها جعلت الطائف واحة كأنها الجنة وسط هذه الصحارى، كل ذلك رجاء أن يستسلموا ويتركوا التحصّن في حصونهم، فلمّا رأى ذلك رجال ثقيف نادوا: يا محمد لِمَ تقطع أموالنا، فأمّا أن تأخذها إن ظهرت علينا،

وأمّا أن تدعها لله وللرحم، فتركها (صلّى الله عليه و آله و سلّم).

\* نادى منادى رسول الله أيّما عبد نزل من الحصن وخرج إلينا فهو حرّ، فخرج من الحصن بضعة عشر رجلاً، وعلم منهم انّ بالحصون من الذخيرة والمؤنة ما يكفل أمداً طويلاً، فاستشار النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) نوفل بن معاوية الديلي في المقام عليه مقال: يا رسول الله: ثعلب في حجر، إنْ أقمت عليه أخذته، وإن تركته لم يضرّك، فأذن الرسول بالرحيل، وقيل: إنّ الرسول (صلّى الله عليه و آله وسلّم) رأى أنّ الحصار سيطول أمده وانّ الجيوش تودّ الرجوع لا قتسام الفيء الذي كسبوه والذي تركوه في الجعرانة، والأشهر الحرم قد أذنت ولا يجوز فيها قتال، لذلك آثر أن يرفع الحصار بعد شهر من وقعه، وكان ذو القعدة قد هلّ، فرجع بجيشه معتمِراً وذكر الله متجةز إلى الطائف إذا انتهت الأشهر الحرم.

## وفد هوازن في الجَعرّانة

وأقفل راجعاً إلى مكة حتى نزل هو والمسلمون الجَعرّانة لاقتسام الغنائم، وفي تلك الأثناء أتتهم وفد من هوازن وقد أسلموا فقالوا: إنّا أصل وعشيرة وقد أصابنا ما لم يخف عليك، فامنن علينا منّ الله عليك، وقال زهير: يا رسول الله إنّ بين الأسارى عمّاتك وخالاتك وحواضنك اللاتي كنّ يكفلنك، ولو إنّا أرضعنا الحرث بن أبي شمر الغساني، أو النعمان بن المنذر ليرجونا عطفه وأنت خير المكفولين، فخيّرهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بين نسائهم وأبنائهم، وبين أموالهم، فاختاروا نساءهم وأبناءهم.

فقال: أمّا ما كان لي ولبني عبد المطلب فهو لكم، فإذا أنا صلّيت بالناس، فقولوا: إنّا نستشفع برسول الله إلى المسلمين وبالمسلمين إلى رسول الله، في أبنائنا ونسائنا، فسأعطيكم وأسأل فيكم، فلمّا صلّى الظهر فعلوا ما أمرهم به، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): ما كان لي ولبني عبد المطلب فهو لكم، و قال المهاجرون و الأنصار: ما كان لنا فهو لرسول الله، وقال الأقرع بن حابس: ما كان لي

ولنبي تميم فلا، وقال عيينة بن حصن: ما كان لي ولفزارة فـلا، وقال عباس بن مرداس: ما كان لي ولسليم فلا، فقالت بنوسليم: ما كان لنا فهو لرسول الله فقال: وهنتموني.

فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : من تمسّك بحقّه من السبي فله بكل إنسان ستّ فرائض من أوّل شيء نصيبه، فردّوا على الناس أبناءهم ونساءهم.

وسأل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عن مالك بن عوف فقيل: إنّه بالطائف. فقال: أخبِروه إن أتاني مسلماً رددت عليه أهله وماله وأعطيته مائة بعير، فأخبر مالك بذلك، فخرج من الطائف سرّاً ولحق برسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) وسلّم)، فأسلم وحسن إسلامه واستعمله رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على قومه وعلى من أسلم من تلك القبائل التي حول الطائف، فأعطاه أهله وماله ومائة بعير، وكان يقاتل بمن أسلم معه من "ثمالة" و"فهم" و"سلمة"، فكان يقابل بهم ثقيفاً لا يخرج لهم سرح إلا أغار عليه حتى ضيّق عليهم "".

لمّا فرغ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من رد سبايا حنين إلى أهلها، ركب جواده واتّبعه الناس يقولون: يا رسول الله قسّم علينا فيأنا من الإبل والغنم، فقام رسول الله إلى جنب بعير، فاجتز وبرة من سنامه، فجعلها بين اصبعيه ثم رفعها قائلاً: والله مالي من فيئكم ولا هذه الوبرة إلا الخمس، والخمس مردود عليكم، فأدّوا الخياط والمخيط، فانّ الغلول يكون على أهله عاراً وناراً وشناراً يوم القيامة.

ثم إنه أعطى المؤلفة قلوبهم شيئاً كثيراً من الخمس المتعلّق به، فأعطى أباسفيان ابن حرب وابنه معاوية لكلّ مائة بعير، وأعطى حكيم بن حزام مائة بعير، وهكذا وعندما فرغ من القسمة بينهم، جاء رجل من بني تميم يقال له ذوالخويصرة، فوقف عليه، فقال: يا محمد قد رأيت ما صنعت في هذا اليوم. فقال رسول الله:

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة: ج٢ ص ٤٨٩و٠ ٤٩.

أجل فكيف رأيت؟ فقال: لم أرك عدلت. فغضب النبي (صلّى الله عليه و آله وسلّم) ثم قال: ويحك إذا لم يكن العدل عندي فعند من يكون؟ فقال عمر بن الخطاب: يا رسول الله ألا أقتله؟ فقال: لا، دعه فانه سيكون له شيعة يتعمّقون في الدين حتى يخرجوا منه كما يخرج السهم من الرمية (۱).

وقد نزل بهذا الصدد عدة آيات منها:

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطَوْا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ \* وَلَوْ اَنَّهُم رَضُوا مَا آتاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُوْتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ \* إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالمَسَاكِينِ وَالعَامِلِينَ عَلَيْهَا فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ \* إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالمَسَاكِينِ وَالعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالمُؤلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللَّهِ وَالمُؤلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة/ ٥٨- ٥٠).

وقد اختلف المفسّرون في سبب نـزولها فمـن قائل بـأنّها نـزلت في حقّ ذي الحويصرة وأمثاله، إلى قائل من أنّها نزلت في حقّ المؤلّفة قلوبهم.

# مشادة الأنصار مع النبي

ولمّا أعطى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما أعطى من تلك العطايا لقريش ولقبائل العرب ولم يحظ الأنصار بمشل عطيّتهم وجد جمع من الأنصار في أنفسهم شيئاً، فأرسلوا منهم سعد بن عبادة إلى النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يستطلع صدق الأمر، فقال: قسّمت في قومك وأعطيت عطايا عظاماً في قبائل العرب ولم يك في هذا الحي من الأنصار منها شيء. قال: فأين أنت من ذلك يا سعد؟

<sup>(</sup>١) السيرة النبويّة: ج٢ ص٩٩، البداية و النهاية: ج٢ ص٣٣٥ و فيه: دعه فإنّ لـه أصحاباً يحقّر أحدكم صلاته مع صلاتهم و صيامه مع صيامهم يقرأون القرآن لايجاوز تراقيهم يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية.

قال: يا رسول الله ما أنا إلا من قومي، قال: فأجمع لي قومك في هذه الحظيرة، قال: فجاء رجال من قال: فخرج سعد فجمع الأنصار في تلك الحظيرة، قال: فجاء رجال من المهاجرين فتركهم فدخلوا، وجاء آخرون فردهم فلمّا اجتمعوا له أتاه سعد فقال: قد اجتمع لك هذا الحي من الأنصار، فأتاهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فحمد الله و أثنى عليه بما هو أهله ثم قال: يا معشر الأنصار مقالة بلغتني عنكم وجدة وجدتموها عليّ في أنفسكم؟ ألم آتكم ضلاً لا فهداكم الله؟ وعالة فأغناكم الله؟ وأعداء فألف الله بين قلوبكم؟

قالوا: بلى، الله ورسوله أمنّ وأفضل، ثمّ قال: ألاتجيبونني يا معشر الأنصار؟ قالوا: بماذا نجيبك يا رسول الله؟ لله ولرسوله المنّ والفضل.

قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): أما والله لوشئتم لقلتم فلصَدَقتم ولصدّقتم: أتيتنا مكذّباً فصدّقناك ومخذولاً فنصرناك وطريداً فآويناك وعائلاً فآسيناك، أوجدتم يا معشر الأنصار في أنفسكم لعاعة من الدنيا تألّفت بها قوماً ليسلموا ووكلتكم إلى إسلامكم ألا ترضون يا معشر الأنصار أن يذهب الناس بالشاة والبعير وترجعوا برسول الله إلى رحالكم؟ فو الذي نفس محمد بيده لولا الهجرة لكنت امراً من الأنصار، ولو سلك الناس شعباً وسلكت الأنصار شعباً لسلكت شعب الأنصار. اللهم ارحم الأنصار وأبناء الأنصار وأبناء الأنصار.

قال: فبكى القوم حتّى أخضلوا لحاهم وقالوا: رضينا بـرسول الله قسماً وحظاً ثم انصرف رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) وتفرّقوا(١).

إلى هنا تمّ الحديث عن فتح مكّة وما أعقبه من الأحداث وقد وصفه سبحانه هكذا:

﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَـكَ فَتُحاً مُبِيناً \* لِيَغْفِرَ لَـكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَا اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَعْدِيَكَ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً \* وَيَنْصُرَكَ اللَّهُ نَصْراً عَزِيزاً \* هُوَ الَّـذِي اَنْزَلَ

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص٠٥٠، البداية و النهاية ج٢ ص٣٥٨.

السَّكِينَةَ فِى قُلُوبِ المُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَاناً مَعَ إِيمَانِهِم وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ (الفتح/ ١-٢).

وفي الآيات سؤال يستحتّ الجواب عنه وهو أنّـه سبحانه جعل فتـح مكّة علّة لغفران ما تقدّم من ذنوب النبي وما تأخّر منها، فيقال:

١ ماهي المناسبة بين العلّة والمعلول: فتح مكّة وغفران الذنوب، مع أنّه يجب
 أن يكون بينهما مناسبة ذاتية أو اعتبارية؟

٢- إنّ النبي الأكرم معصوم من اجتراح الذنوب فما المراد من هذا الذنب؟

ويجاب عنه: بأنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان متّهماً عند رجال قريش وحلفائها منذ سابق عهدهم به بالكهانة والسحر والجنون والألقاب المزرية المشينة الأخرى، وقد سبق أن قلنا بأنّ هذه التهم كانت بمثابة الحرب النفسية لإظهار العداء المقيت بالرسول الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وكان يصعب على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مجابهتها والقضاء عليها وكفّ ألسنة الناس عن النبي نحو من أنحاء الإعلام المضاد إلاّ لمن عايشه عن قرب واختبره عن كث.

ولكنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد منحه الله سبحانه ببركة هذا الفتح المبين حيث تمكّن بعد هدم حصون الشرك والوثنية وتطهير الكعبة من آلهة المشركين والاستيلاء على مراكز قوتهم من الظهور بمظهر العظمة إلى أن تلاشِت معه جميع قلاع الشرك وخضعت له الرقاب التي تنصب غروراً وكبرياءً في وجهه .

فأثبت بذلك أنّه منزّه عن الكهانة والسحر والجنون لأنّ المنتسب إلى أحد تلك الأصناف أعجز من أن يقوى على تدبير أمور نفسه الخاصة. فكيف يقوم بقيادة جيش جرّار عرمرم يخترق الفيافي والصحارى والقفار على الرغم من كثرة العيون والجواسيس المترصدة في أنحاء الطرق والمعابر، ثمّ يباغت العدو في عقر داره وهو في غفلة من أمره فما يلبثوا إلاّ يسيراً حتى يسلموا له وتذلّل له أعناق رؤسائهم، ويبلغ به الأمر إلى

أكثر من ذلك فيواصل زحفه إلى ماوراء مكّة على ثبات من أمره وقوّة و شكيمة .

فالمتصدّي لقيادة تلك الجيوش والتسلّط على ما تمكّن منه بالنحو المتقدّم لابد وأن يعد من الرعيل الأوّل من قوّاد الجيوش في العالم وأشدّهم حنكة وحكمة، فكيف يتبادر إلى الأذهان أمثال تلك الأراجيف إذا كان حاله على ما شاهده الناس به من العظمة والبسالة والحكمة؟

وتمكن من خلال هذا الفتح من إزالة كل فرية وتهمة مشينة ألصقها كفّار قريش به أو يمكن أن توصف شخصيته بها في المستقبل، ولذلك وردت الإشارة إلى ذلك بقوله: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ .

وبذلك يندفع ما تم إيراده في السؤالين، وفي ذلك غنى عن المزيد من الإطالة حيث تبيّن وجود الصلة بين الفتح ومغفرة الذنوب، كما تبيّن عدم منافاة المغفرة مع العصمة، فلاحظ.

وفي الختام نقول: إنّه سبحانه قد بشّر النبي الأكرم بالنصر والفتح قبل وقوع الأمر بإنزال سورة النصر. قال سبحانه: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالفَتْحُ \* وَرَأَيْتَ النّاسَ الأمر بإنزال سورة النصر. قال سبحانه: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالفَتْحُ \* وَرَأَيْتَ النّاسَ لَلُهُ كُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ اَفْوَاجِها \* فَسَبّع بِحَمْدِ رَبّك وَاسْتَغْفِرُهُ إِنّه كُلُانَ يَوَاباً ﴾ (النصر/ ١-٣).

لمّا فتح رسول الله مكّة قالت العرب: اما اذا أظفر محمد بأهل الحرم وقد أجارهم الله من أصحاب الفيل فليس لكم به طاقة، فكان يدخلون في دين الله أفواجاً واحداً واحداً، اثنين اثنين وربّما تدخل القبيلة بأسرها في الإسلام (١٠).

<sup>(</sup>١) مجمع البيان، ج٥ ص٥٥٣\_٥٥٢.

# ٩ \_ غــــزوة تبــوك

كانت بلاد الشام في عصر الرسالة من المناطق التي تخضع لنفوذ إمبراطورية الروم، وكان شيوخ القبائل تدين بالمذهب المسيحي، وكانوا أداة طيّعة في أيديها، ولمّا بلغ أسماع أباطرة الروم خبر استيلاء المسلمين على مكّة ودخول المشركين في الدين الإسلامي أفواجاً، استشاطوا غضباً وعزموا على حربهم واطفاء نائرتهم، فأرسلوا إلى رؤساء قبائل الخم» واعامله» واغسّان» واجذام» يحتونهم على تكثيف حشودهم وإعداد العدّة لحرب محمد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ومباغتته في عقر داره ليسهل عليهم إخماد أنفاس تلك الدولة الفتية، ولمّا وصل الخبر إلى النبي الأكرم عن طريق القوافل التجارية عزم على حربهم قبل أن يهاجموه، وكانت تلك الفترة فترة شاع فيها الفقر والشدّة والفاقة.

وقد أمر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالرحيل في الفصل الذي كانت الثمار فيه على وشك الإيناع.

قال ابن هشام: إنّ رسول الله أمر أصحابه بالتهيّؤ وغزو الروم وذلك في زمان من عسرة الناس وشدّة من الحر وجدب من البلاد، وحين طابت الشمار والناس يحبّون المقام في ثمارهم وظلالهم ويكرهون الشخوص على الحال من الزمان الذي هم عليه وكان رسول الله قلّما يخرج لغزوة إلاّ كنّى عنها وأخبر أنّه يريد غير الوجه الذي يقصده إلاّ ما كان من غزوة تبوك، فإنّه بينها للناس لبعد الشقة وشدّة الزمان، وكثرة العدو الذي يقصده ليتأهّب الناس لذلك أهبتهم، فأمر الناس بالجهاز، وأخبرهم أنّه يريد الروم.

ولمّا تفرّدت به تلك الغزوة عن سائر الغزوات ببعد الطريق، والاعتياز إلى مؤن

تكفل حاجة الجند ذهاباً وإيّاباً، فقد صدرت الأوامر من النبي الأكرم بحشد جميع الإمكانات المتوفّرة لديهم بلا فرق بين الغني والفقير، ولأجل ذلك ساهم في تدعيم ذلك المجهود الحربي جميع الطبقات والفئات من الرجال والنساء وأصحاب الثروة والعمّال.

وممّن ساهم في تدعيم أمر الجيش عبد الرحمان بن عوف حيث جاء بصرة من دراهم تملأ الكف، وفي قبال ذلك أتى من الضعفاء عتبة بن زيد الحارثي بصاع من تمر وقال: يا رسول الله: عملت في النخل بصاعين فصاعاً تركته لأهلي وصاعاً أقرضته ربّي، وجاء زير به أسلم بصدقة، فقال بعض الناس: إنّ عبد الرحمان رجل يحبّ الرياء، ويبتغي الذكر بذلك وإنّ الله غني عن الصاع من التمر، فعابوا كلتا الطائفتن: المكثر بالرياء والمقل بالإقلال، فنزل قوله سبحانه:

﴿ اللَّذِينَ يَلْمِزُونَ المُطَّوِّعِينَ مِنَ المُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ إلاّ المُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ إلاّ مَسْتَغْفِرْ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ اللِّيمٌ \* اسْتَغْفِرْ لَهُمْ اَوْ لاَ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ اَوْ لاَ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ اللَّهِمْ اللَّهُ لَهُمْ وَلَلَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَهُمْ إِنْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِاللَّهِ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِاللَّهِ مَوْوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ اللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِاللَّهُ مَا لَقُومُ الفَاسِقِينَ ﴾ (التوبة/ ٧٩ و٩٠).

والحق إنّه يوجد في جميع المجتمعات رجال، لا يحبّون الخير ولا يساهمون فيه، بل لا يحبّون أن يساهم فيه أحد ويعيبونهم في المساهمة بأي شكل تحقّقت، فإن ساهم إنسان بالمال الكثير، يتّهمونه بأنّه يحب الرياء والذكر، وإن ساهم بمال قليل حقّروه وأهانوه، هذه شأن تلك الطبقة التي لا يريدون الخير ولا يطلبونه بتاتاً.

### تخاذل بعض المؤمنين عن المناصرة

\_ومع أنّ الظروف لم تكن مساعدة لحشد الناس بما يقتدر به على حرب العدو الشرس \_ فقد تمكّن النبي من حشد ثلاثين ألف مقاتل، ولم يكن لهذا النجاح (في استنهاض عزائم العرب وجمع قواهم بهذه المثابة) مثيل في تاريخ العرب، على

الرغم من الجهود المكثّفة التي كانت يبذلها المنافقون في تثبيط العزائم و إخماد روح الشهادة والفداء في نفوس المسلمين .

وقد ألمح الذكر الحكيم إلى تثاقل جمع من الصحابة (المؤمنين) عن الإسهام والمشاركة. قال سبحانه:

﴿ يَا آَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيْلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّاقَلْتُم إِلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُم بِالحَيْوة الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ \* إِلَّا تَنْفِرُوا يُعَيِّمُ بِالحَيْوة الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ \* إِلَّا تَنْفِرُوا يُعَدِّمُ مَا خَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً يُعَدِّبُكُمْ عَذَاباً الِيما وَيَسْتَبُدِلْ قَوْما غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيرٌ ﴾ (التوبة/ ٣٨ و ٣٩).

وما هو المراد من قوله سبحانه: ﴿وَيَسْتَبُدِل قَوْماً غَيْرَكُم﴾ وقد جاءت تلك الجملة في آيات أخرى أيضاً؟

قال سبحانه: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ آذِلَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّوْا عَلَى اللَّهِ ... ﴾ (المائدة/ ٥٤) وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ تَتَوَلَّوْا يَسُتَبُدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا آمْثَالَكُم ﴾ (محمد/ ٣٨).

وقد فسّرت الآية بأبناء فارس تارة وبأهل اليمن أخرى وبالذين أسلموا ثالثة ، والحق إنّ الآية تتمتّع عن سعة وعموم تعمّ الطوائف الذين جاءوا بعد نزول الآية ، واتسموا بما فيها من الصفات ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ... ﴾ .

## نكوص المنافقين عن القتال

كانت وقعة تبوك محكاً لتمحيص المسلمين، و ثباتهم على الحق و مفاداتهم الرسول بأنفسهم و أموالهم. كيف و قد كانت المسافة بين المدينة و تبوك تقرب من ستمائة كيلومتراً، و كانت الركائب المعدّة للمسير تغطّي معشارهم، و كان زادهم الشعير المسوّس، و الإهالة السخنة و التمر الزهيد، ففي خضمة تلك الظروف

العصيبة ، سعى المنافقون الإخماد همم المسلمين ، و كسر شوكتهم ، فكشف الله عنهم لقاء تآمرهم على الإسلام ، ما كانوا يبطنونه و يخفونه من ضغائن و أحقاد ، و قد كرست سورة التوبة ثقلها الأكبر على بيان تآمر أُولئك ، وقد كانوا يتذرّعون بأعذار و ترهات خاوية ، و يستأذنون من النبي للبقاء في المدينة وعدم المساهمة في الجهاد . نعم ما كانوا يعتذرون به لم يكن سبباً حقيقياً لتثاقلهم ، و إنّما السبب فيه هو:

١ \_ علمهم بأنّ النبي لايصيب غنيمة .

٢ ـ بعد الطريق.

٣\_شدَّة الحرو حمّارة القيظ.

و قد كشف الوحي عن سرّ تثبّطهم و تشاقلهم و ألمع إلى الوجهين الأوّلين بقوله:

﴿ لَوْ كَانَ عَرَضاً قَرِيباً وَ سَفَراً قَاصِداً لِآتَبَعُ وِكَ وَلَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَةُ وَسَبَحُلِفُونَ بِاللهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَ اللهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكُونَ ﴾ (التوبة / ۴۲).

و في هذه الآية إلماع إلى السببين الأوّلين اللّذين عاقاهم عن المساهمة:

١ ـ يريد أنّه لو كان في ما دعوتهم إليه منفعة قريبة المنال لم يكن في الوصول
 إليها عناء كبير لاتّبعوك كما يقول: ﴿ لَوْ كَانَ عَرَضَاً قَرِيباً ﴾ .

٢ ـ لو كان السفر سفراً هيّناً لاتعب فيه لأسرعوا بالنفر إليه إذ حـب المال أمر
 طبيعي خصوصاً إذا كانت سهلة المأخذ قريبة المنال كما يقول: ﴿ سَفَراً قَاصِداً ﴾ .

و لمّا بعدت عليهم الشقّة أوّلاً و لم يكونوا مطمئنين بالوصول إلى المال ثانياً انصرفوا عن المساهمة، و لكنّهم لحفظ مكانتهم بين المسلمين كانوا يحلفون للرسول بعدم استطاعتهم للخروج، و هم كاذبون في حلفهم كما يقول سبحانه: ﴿ وَ يَحْلِفُونَ بِاللهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَ اللهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ .

و قد ألمع إلى السبب الثالث بقوله: ﴿ فَرِحَ المُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلاَفَ رَسُولِ اللهِ وَ كَرِهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَ قَالُوا لاَتَنْفِرُوا فِي الحَرِّ قُلْ اللهِ وَ كَرِهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَ قَالُوا لاَتَنْفِرُوا فِي الحَرِّ قُلْ اللهِ وَ كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾ (التوبة/ ٨١).

كان المنافقون يقولون الإخوانهم التنفروا في حرّ الصيف و الله سبحانه فنّد آراءهم و سفّه أحلامهم بأنّ نار جهنّم المعدّة للعصاة أشدّ حرّاً من تلك الأيّام، الأن ذلك الحرّ تحتمله الأجسام و أمّا نار جهنّم فتلفح الوجوه و تنضج الجلود، و على ذلك ينبغي عليهم أن يضحكوا قليلاً و بيكوا كثيراً.

هذه سيرة المنافقين و ضعفاء الإيمان في كل عصر يعتذرون في الصيف بشدّة الحرّ، و في الشتاء بشدّة البرد، و لكنّها أعذار ظاهريّة اتّخذوها واجهة لستر ما هو السبب الحقيقي لترك المساهمة.

و التاريخ يعيد نفسه. كان علي (عليه السلام) يأمر أصحابه بالجهاد ضد العدو و هم يتثاقلون إلى الأرض، يعتذرون بمثل تلك الأعذار، يقول الإمام: "فإذا أمرتكم بالسير إليهم في أيّام الصيف، قلتم: هذه حمارة القيظ أمهلنا يُسَبَّخَ عنّا الحرّ، و إذا أمرتكم بالسير إليهم في الشتاء، قلتم: هذه صبارّة القرّ أمهلنا ينسلخ عنّا البرد، أكلّ هذا فراراً من الحرّ و القرّ، فإذا كنتم من الحرّ و القرّ تفرّون فأنتم و الله من البرد، يا أشباه الرجال و لارجال! ... "(۱).

إلى هنا وقفنا على الأسباب الواقعيّة التي ثبّطت عزائم المنافقين عن المساهمة في الجهاد، ثمّ إنّهم كانوا ينتحلون الأعذار الواهية، ليستأذنوا النبي في القعود و التخلّف، و كان النبي يأذن لهم، فتزل الوحي و قال: ﴿عَفَا اللهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَ تَعْلَمَ الكَاذِبِينَ ﴾ (التوبة/ ٤٣).

و هل الآيـة تدلّ على أنّ إذنـه (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) كان علـي خلاف

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة ٢٧.

المصلحة و ناجماً عن سوء تدبيره، و بالتالي كان ذنباً و معصية، أو أنّ الآية خرجت لبيان أمر آخر؟ و الصحيح هو الثاني و إليك البيان :

إنّ دراسة الموضوع توقفنا على أنّ إذن رسول الله كان مقروناً بالمصلحة إذ لولاه فلا يخلوا حالهم بين أن يكونوا مطيعين أو عاصين، فلو أطاعوه و ساهموا المسلمين لكان ضررهم أكثر من نفعهم لقوله سبحانه: ﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً وَلاَوْضَعُوا خِلاَلكُمْ يَبْغُونكُمُ الفِتْنَةَ وَ فِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمَ وَ اللهُ عَلِيمٌ وَ اللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ (التوبة / ٤٧).

و لأجل أنّ ضررهم كان أكثر من نفعهم، أذن النبي (صلّى الله عليه و آله وسلّم) أن لايشاركوهم في الجهاد و لو طلبوا منه، قال سبحانه: ﴿ فَإِنْ رَجَعَكَ اللهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِنْهُمْ فَ اسْتَثْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقَلْ لَنْ تَخْرُجُوا مَعِى أَبَدَاً وَ لَنْ تُقَاتِلُوا مَعِى عَدُواً إِنّكُمْ رَضِيتُمْ بِالقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الخَالِفِينَ ﴾ (التوبة / ٨٣).

ولو خالفوا و اثّاقلوا إلى الأرض لكان الفساد أعظم، لأنّ المخالفة الواضحة توجب تهبيط عظمة النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عن الأعين وربّما تتّخذ خطة عادية للمنافقين في مجالات أخر.

ولأجل هذا لمّا استأذنوا أذن لهم وما هذا إلّا دفعاً للفاسد أو الأفسد.

وبعبارة أخرى: انهم كانوا عازمين على عدم الخروج مع المؤمنين لغزو الروم، بل كان لهم في غياب النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) تخطيط ومؤآمرة أبطله النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بتخليف علي (عليه السلام) مكانه كما هو مذكور في السيرة، قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ اَرَادُوا الخُرُوجَ لَاعُدُّوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِنْ كَرِهَ اللَّهُ انْبِعَاثَهُمْ فَي السيرة، قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ اَرَادُوا الخُرُوجَ لَاعُدُّوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِنْ كَرِهَ اللَّهُ انْبِعَاثَهُمْ فَي السيرة، قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ اَرَادُوا الخُرُوجَ لَاعُدُوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِنْ كَرِهَ اللّهُ انْبِعَاثُهُمْ فَي السيرة، قال سبحانه : ﴿ وَلَوْ اَرَادُوا الخُرُوجَ لَاعُدُوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِنْ كَرِهَ اللّهُ انْبِعَاثُهُمْ فَي قِيلَ اقْعُدُوا مَعَ القَاعِدِينَ ﴾ (التوبة / ٢٤).

والآية صريحة في أنّهم كانوا عازمين على ترك الخروج وكان الإستئذان نوع تغطية لقبح عملهم فما كانوا يخرجون إلى الجهاد سواء أذن النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) أم لم يأذن، لكن(صلّى الله عليه و آله و سلّم) بإذنه حفظ مكانته ومنزلته بين المسلمين.

نعم، إنه (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بإذنه فوّت مصلحة أخرى وهو التعرّف على المؤمن وتمييزه عن المنافق، وتمحيص المطيع عن المتمرّد ولولاه لم يعرف الصديق من العدو عاجلاً.

وليس لحن الآية في مجال تفويت هذه المصلحة لحن العتاب والإعتراض، بل أسلوبه أسلوب عطف وحنان، وأشبه بإعتراض الولي الحميم على الصديق الوفي، إذا عامل عدوة الغاشم بمرونة ولينة، فيقول بلسان الإعتراض: «لماذا أذنت له ولم تقابله بخشونة حتى تعرف عدوّك من صديقك ومن وفي لك ممّن خانك. على أنّه وإن فات النبي (صلّى الله عليه وآله وسلّم) معرفة المنافق من هذا الطريق لكنّه لم تفته معرفته من طريق آخر، صرّح به القرآن في غير هذا المدورد، فإنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه وآله) كان يعرف المنافق وغيره من المؤمن من طريقين آخرين.

1-كيفية الكلام، ويعبّر عنه القرآن بلحن القول وذلك إنّ الخائن مهما أصرّ على كتمان خيانته، تظهر بوادرها في ثنايا كلامه، قال أميرالمؤمنين (عليه السلام): «ما أضمر أحد شيئاً إلا ظهر في فلتات لسانه وصفحات وجهه» وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرْ يُناكَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ القَوْلِ واللهُ يَعْلَمُ أَعْمَالَكُمْ ﴾ (محمد/ ٣٠).

٢- التعرّف عليهم بتعليم منه سبحانه، قال: ﴿ مَا كَانَ اللّهُ لِيَلْرَ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا اَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتّى يَمِيزَ الْحَبِيثَ مِنَ الطّيّبِ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللّهَ يَبْعُتْمِى مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (آل عمران/ ١٧٩) والدقة في الآية تفيد بأنّ الله سبحانه يجتبي من رسله من يشاء ويطلعه على الغيب، ويعرف من هذا الطريق الخبيث ويميّزه عن الطيّب.

وعلى ذلك فلم يفت النبي الأكرم(صلّى الله عليه وآله وسلّم) شيء وإن فاتته

معرفة المنافق من هذا الطريق ولكنّه وقف عليها من الطريقين الآخرين.

وعلى كل تقدير فاستئذان أولوا الطول منهم لترك الخروج آية النفاق، كما أنّ مساهمتهم آية الإيمان، يقول سبحانه: ﴿ وَإِذَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ أَنْ آمِنُوا بِاللّهِ وَجَاهِدُوا مَعَ رَسُولِهِ اسْتَأْذَنَكَ أُولُوا الطّولِ مِنْهُمْ وَقَالُوا ذَرْنَا نَكُنْ مَعَ القَاعِدِينَ \* رَضُوا بِاَنْ يَكُونُوا مَعَ الخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَيْفُقَهُونَ \* لَكِنِ الرّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ جَاهَدُوا بِالْمُوالِهِم وَانْفُسِهِمْ وَاللّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ جَاهَدُوا بِالْمُوالِهِم وَانْفُسِهِمْ وَاللّذِينَ لَهُمُ الخَيْرَاتُ وَالْفَلْ مُمُ المُفْلِحُونَ \* اَعَدَّ اللّهُ لَهُمْ جَنَّاتِ بِالْمُوالِهِم وَانْفُسِهِمْ وَالْلِينَ فِيهَا ذَلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ (التوبة / ٨٤-٨٥).

نعم استثنى سبحانه ذوي الأعذار وهم الضعفاء، والمرضى والفقراء، فإن هذه الأصناف الشلاثة لا حرج عليهم ولا إشم في قعودهم عن الجهاد الواجب، قال سبحانه: ﴿لَيْسَ عَلَى الضَّعَفَاءِ وَلاَ عَلَى المَرْضَى وَلاَ عَلَى النَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* وَلاَ عَلَى النَّذِينَ إِذَا نَصَحُوا لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* وَلاَ عَلَى النَّذِينَ إِذَا مَا اتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ اَجِدُ مَا اَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَولَّوْا وَاعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ اللَّهِ عَزَنا اللَّهُ عَلَى النَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ وَهُمْ اَغْنِيَاءُ رَضُوا اللَّهُ عَلَى النَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ وَهُمْ اَغْنِيَاءُ رَضُوا اللَّهُ عَلَى النَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ وَهُمْ اَغْنِيَاءُ رَضُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى قُلُولِهِمْ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (التوبة/ ١٩-٩٣).

## الاعتذار بالخوف من نساء الروم

ثمّ إنّ بعضهم اعتذر بأنّه يخشى من نساء بني الأصفر فقال: يا رسول الله: "إئذن لي ولا تفتني فو الله لقد عرف قومي أنّه ما من رجل بأشد عجباً بالنساء منّي وإنّي أخشى إن رأيت نساء بني الأصفر أن لا أصبر" فأعرض عنه رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وقال: لقد أذنت لك، فنزلت في حقّه هذه الآية: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُلُولُ اثْذَنْ لِللهِ وَ سَلّم وَلَا تَفْتِنُ مِن الفِتْنَةِ سَقَطُ وا وَإِنَّ جَهَنَا مَ لَمُحِيطَةٌ بِالكَافِرِينَ ﴾ (التوبة / ٤٩).

والمراد أنّه انّما خشي الفتنة من نسائهم ولكن ما سقط فيه من الفتنة أكبر لتخلّفه عن رسول الله(صلّي الله عليه و آله و سلّم) وجزاؤه جهنّم(١).

ثمّ خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عن المدينة وضرب عسكره على ثنية الوداع وخلّف علي بن أبي طالب (رضوان الله عليه) على أهله وأمره بالإقامة فيهم فأرجف به المنافقون وقالوا: ما خلّفه إلاّ إستثقالاً له وتخفّفاً منه، فلمّا قال ذلك المنافقون أخذ علي بن أبي طالب (رضوان الله عليه) سلاحه ثمّ خرج حتّى أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وهو نازل بالجرف، فقال: يا نبي الله، زعم المنافقون أنّك إنّما خلّفتني لأنّك استثقلتني وتخفّفت منّى، فقال: كذّبوا، ولكنّي خلّفتك لما تركت ورائي، فارجع فاخلفني في أهلي وأهلك، أفلا ترضى يا علي أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى؟ إلاّ أنّه لا نبي بعدي، فرجع على إلى المدينة، ومضى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على سفره (٢٠).

## حديث تخلف الثلاثة

ثمّ إنّه تخلّف بعضهم لا عن نفاق بل عن توان وهم: كعب بن مالك ومرارة بن ربيع وهلال بن أُميّة. فلمّا قدم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) المدينة جاءوا إليه واعتذروا فلم يكلّمهم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) و تقدّم إلى المسلمين بأن لايكلّمهم أحد منهم، فهجرهم الناس حتى الصبيان، و جاءت نساؤهم إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقلن له: يا رسول الله نعتزلهم؟ فقال: لا ولكن لايقربوكن، فضاقت عليهم المدينة فخرجوا إلى رؤوس الجبال، وكان أهاليهم يجيئون لهم بالطعام ولا يكلّمونهم، فقال بعضهم لبعض: قد هجرنا الناس ولا يكلّمنا أحد منهم فهلا نتهاجر نحن أيضاً، فتفرّقوا ولم يجتمع منهم اثنان وبقوا على ذلك خمسين

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية: ج٢ ص٥١۶.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ج٢ ص٥٢٠.

يوماً يتضرّعون إلى الله تعالى، فقبل الله توبتهم وأنزل فيهم هذه الآية (١):

﴿ وَعَلَى الثَّلَاثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ النَّهُ مُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَسُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ لِيَسُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوْبُ الرَّحِيمُ ﴾ (التوبة/ ١١٨).

والذي يستفاد من هذا القرار الحاسم الذي أصدره النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في شأن أولئك، إنّ الدواء الناجع لعلاج كل تصدّع يطرأ على الجبهة الإسلامية يتمثّل في فرض الحصار وتضييق الخناق على العدوّ ليستأصل كلّياً قبل استفحال أواره،، واشتداد شوكته.

وبعبارة أخرى: نستخلص درساً هامّاً لحياتنا في مستقبلها المصيري من موقف النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) هذا وهو أنّه كلّما شعرت القيادة الإسلامية بخطر يترقّب من أقلّية تسكن داخل البلاد الإسلامية، فإنّه يجب عليها أن تفرض عليها الحصار الإقتصادي وتستنهض عزائم المسلمين للمجابهة الصارمة مع أولئك ليرتدعوا عن بكرة أبيهم عمّا كانوا عليه من شطط وإيذاء للمسلمين.

نرى في البلاد الإسلامية أقلّيات مذهبية من غير المسلمين وقد بلغوا الذروة في الشروة وجمع المال وامتصوا دماء المسلمين في عقردارهم، واستنفدوا قواهم وسخّروهم لصالح منافعهم الخاصة على غفلة من أمرهم، وما هذه الظاهرة إلاّ لأنّ الأكثرية صارت دمية بيد أولئك لتشتّت المسلمين وإنقسامهم على أمرهم، فلو قام المسلمون بأعمال السياسة التي قام بها النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في المسلمون بأعمال السياسة التي قام بها النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في العام التاسع من الهجرة وضربوا الحصار على تلك الأقلية بأن يقطعوا الأواصر الإقتصادية مع هؤلاء، لدحضت مخطّطاتهم ولردّ كيدهم إلى نحورهم.

<sup>(</sup>١) و نقله القمّي فـي تفسيره بصورة مفصلّة، ومـن أراد فليرجع إلى ج٢ ص٢٧٨\_٢٨٠، لاحظ مجمع البيان ج٣ ص٧٩.

هذا ما يرجع إلى الأقلّيات المذهبية في داخل البلاد الإسلامية وأمّا القوى الكافرة الخارجة عنها فيجب كبح جماحهم بشكل آخر وهو:

إنّ المسلمين اليوم يملكون زمام الطاقة الحياتية المتمثّلة في النفط والتي تمثّل عصب الحضارة الحديثة، فلو أنّهم امتنعوا عن إعطاء ثروتهم النفطية للقوى الكبرى، لتوقّفت وأصيبت الحياة الصناعية والإقتصادية بشكل رهيب. واضطرّت على أثرها للرضوخ للواقع والإعتراف بحقوق المسلمين المشروعة.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرِي لِمَنْ كَانَ لَـهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَىٰ السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيد﴾ والتفصيل موكول إلى محل آخر.

#### مسجدضرار

كان النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على جناح السفر إلى تبوك إذ وفد جماعة من بني غنم ابن عوف وطلبوا منه أن يأتيهم ويصلّي في مسجدهم الذي بنوه في حيّهم وقالوا: إنّا بنينا مسجداً لذي العلّة والحاجة والليلة المطيرة والليلة الشاتية وإنّا نحب أن تأتينا فتصلّي فيه لنا وتدعوا بالبركة، فقال لهم: إنّي على جناح سفر ولو قدمنا أتيناكم إن شاءالله.

فلمّا انصرف رسول الله (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) من تبوك وأراد الصلاة فيه نزلت عليه آية في شأن المسجد وهي:

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِداً ضِرَاراً وَكُفْراً وَتَفْرِيقاً بَيْنَ المُوْمِنِينَ وَإِرْصَاداً لِمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَ لُهُ مِنْ قَبُلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ اَرَدْنَا إِلاَّ الحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُم لَكَاذِبُونَ \* لاَ تُقِمْ فِيهِ مِنْ قَبُلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ اَرَدْنَا إِلاَّ الحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُم لَكَاذِبُونَ \* لاَ تُقِمْ فِيهِ رَجَالٌ يُحِبُّونَ اَنْ فِيهِ اَبَداً لَمَسْجِدٌ أُسِسَ عَلَى التَقْوَى مِنْ الَّالِ يَوْمٍ اَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ اَنْ يَعْمَ وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَهِّرِينَ \* اَفَمَنْ السَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللَّهِ وَرِضُوانِ خَيْرٌ اَمْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُ المُطَهِّرِينَ \* اَفَمَنْ السَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللَّهِ وَرِضُوانِ خَيْرٌ اَمْ مَنْ اللَّهِ وَرِضُوانِ خَيْرٌ اَمْ مَنْ اللَّهُ وَمِ اللَّهُ لاَ يَهْدِى القَوْمَ مِنَ اللَّهُ لاَ يَهْدِى القَوْمَ مِنْ اللَّهُ لاَ يَهْدِى القَوْمَ مَنْ اللَّهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ مِنَ اللَّهُ لاَ يَهْدِى الفَوْمَ مَنْ اللَّهُ لاَ يَهْدِى القَوْمَ مَنْ اللَّهُ لاَ يَهْدِى الفَوْمَ مَنْ اللَّهُ لاَ يَهْدِى الفَوْمَ مَنْ اللَّهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ مِنَ اللَّهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ مِنْ اللَّهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ مِنْ اللَّهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ اللَّهُ لاَ يَهُ لِهُ اللهُ لَا يَهُ اللّهُ لاَ يَعْدَى الْمُعْرَالِ مَا اللّهُ لاَ يَعْلَى الْمُؤْلِ اللّهُ لاَ يَعْلَى الْمُوا مِنْ اللّهِ وَاللّهُ لاَ يَعْلَى الْمُؤْمِ اللّهُ لاَ يَعْلَى الْمُقْرِيقِ الْمُؤْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لاَ يَعْلَى الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

الظَّالِمِينَ \* لاَ يَزَالُ بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ اِلاَّ اَنْ تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة/ ١٠٧ ـ ١١٠).

وفي حقيقة الأمر كان إنشاء هذا البناء لأجل غاية خبيثة وأهداف مستبطنة منها بثّ الفرقة والشقاق بين صفوف المسلمين، ومنها جعل هذا المكان ملجاً لأبي عامر الراهب وهو من أشد محاربي الله ورسوله وكان من قصّته أنّه قد ترهّب في الجاهلية ولبس المسوح، فلمّا قدم النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) المدينة حسده وحزّب عليه الأحزاب ثم هرب بعد فتح مكّة إلى الطائف فلمّا أسلم أهل الطائف لحق بالشام وخرج إلى الرّوم وتنصّر وهو أبوحنظلة غسيل الملائكة الذي قتل مع النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في واقعة أحد وكان جنباً فغسّلته الملائكة.

وسمّى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أبا عامر: «الفاسق»، وقد كان أرسل إلى المنافقين أن استعدّوا و ابنوا مسجداً فإنّي أذهب إلى قيصر وآتي من عنده بجنود واخرج محمداً (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من المدينة، فكان المنافقون يتوقّعون أن يجيئهم أبو عامر، فبنوا هذا المسجد لتلك الغاية.

فلمّا نزلت الآية أمر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عاصم بن عوف العجلاني ومالك بن الأخشم بهدم المسجد وتحريقه، وروي أنّه بعث عمّار بن ياسر ووحشى أن يحرقاه وأمر بأن يتخذ كناسة يلقىٰ فيها الجيف.

وهذه المؤامرة لم تكن الأولى في تاريخ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فإنّ القوى الكافرة ما برحت تبذل جهودها في البلاد الإسلامية من خلال إنشاء المشاريع الخيرية كالكنائس والمستشفيات وملاجىء الأيتام ومعاهد التربية والتعليم لتأصيل بذور عوامل الإختلاف بين المسلمين، وتضعيف عقائدهم وافسادهم إلى حد تبلغ بهم فيه إلى مسخ شخصيتهم الإسلامية.

وهذا إن دلّ على شيء فإنّه يدل على أنّ المشاريع الخيرية أفضل وسيلة للنفوذ إلى أوساط المسلمين وتنفيذ مآربهم العدائية المحاكة ضدّهم. وفي الواقع أنّ الخطّة التي تنتهجها القوى الكافرة غالباً للقضاء على الإسلام والمسلمين تكمن في إستغلال الصبغة الدينية التي تدين بها الشعوب الإسلامية لضرب الإسلام والإنسانية باسم الإسلام نفسه وتحت شعارات دينية تنبع من أهدافه في ظاهر أمرها.

### وقعة تبوك:

فلمّا انتهى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى تبوك أتاه صاحب أيله (۱) وأهل جرباء وأذرح فأعطوه الجزية، فكتب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لهم كتاباً، فأ قام رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في تبوك بضعة عشر ليلة ولم يجد من العدو فيها أثراً فرجع إلى المدينة قافلاً.

# تآمر المنافقين على النبي بَيْنَ :

روى المفسّرون أنّ اثني عشر رجلًا من المنافقين وقفوا على العقبة ليفتكوا برسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عند رجوعه من تبوك فأخبر جبرئيل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بذلك وأمره أن يرسل إليهم ويضرب وجوه رواحلهم، وعمّار كان يقود دابّة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وحذيفة يسوقها، فقال: حذيفة اضرب وجوه رواحلهم فضربها حتى نحّاهم، فلمّا نزل قال لحذيفة: من عرفت من القوم؟ قال: لم أعرف منهم أحداً، فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم)؛ إنّه فلان وفلان حتى عدّهم كلّهم، فقال حذيفة: ألا تبعث إليهم فتقتلهم؟ فقال: أكره أن تقول العرب لمّا ظفر بأصحابه أقبل يقتلهم (٢).

روى الواقدي: لمّا كمان رسول الله (صلّى الله عليه و آلمه و سلّم) في بعض

<sup>(</sup>١) مدينة في فلسطين.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان ج٣ ص ٤٤.

الطريق مكر به أناس من المنافقين وائتمروا أن يطرحوه من عقبة في الطريق، فلمّا بلغ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) تلك العقبة أرادوا أن يسلكوها معه، فأخبر رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) خبرهم .

فقال للناس: اسلكوا بطن الوادي فإنه أسهل لكم وأوسع، فسلك الناس بطن الوادي وسلك رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) العقبة وأمر عمّار بن ياسر أن يأخذ بزمام الناقة يقودها وأمر حذيفة بن اليمان يسوق من خلفه، فبينا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يسير في العقبة إذ سمع حسيس القوم قد غشّوه، فغضب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأمر حذيفة أن يردّهم، فرجع حذيفة إليهم وقد رأوا غضب رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فجعل يضرب وجوه رواحلهم بمحجن في يده، وظن القوم ان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد اطلع على مكرهم فانحطوا من العقبة مسرعين حتى خالطوا الناس.

وأقبل حذيفة حتى أتى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فساق به، فلمّا خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من العقبة نزل الناس فقال النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم): يا حذيفة هل عرفت أحداً من الركب الذين رحدتهم؟ قال: يا رسول الله عرفت راحلة فلان وفلان وكان القوم متلتّمين فلم أبصرهم من أجل ظلمة الليل، فنزلت في حقّهم هذه الآية:

﴿ يَحُذَرُ المُنَافِقُونَ آنْ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تُنَبَّهُم بِمَا فِى قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِءُوا إِنَّ اللَّهَ مُخْرِجٌ مَا تَحْذَرُونَ \* وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَ آيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُم تَسْتَهْزِؤُنَ ﴾ (التوبة/ ٤٢-82) (١).

<sup>(</sup>١)المغازي للواقدي ج٣ ص١٠٤٢\_١٠٤٣.



# البراءة من المشركين

كان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لمّا فتح مكّة لم يمنع المشركين الحج في تلك السنة، وكانت سنّة العرب في الحج أنّه من دخل مكّة وطاف البيت في ثيابه لم يحلّ له امساكها، وكانوا يتصدّقون بها ولا يلبسونها بعد الطواف، فكان من وافئ مكّة يستعير ثوباً ويطوف فيه ثم يردّه، ومن لم يجد عارية و لاكراء و لم يكن له إلاّ ثوب واحد طاف بالبيت عرياناً.

فجاءت امرأة من العرب حسناء جميلة فطلبت ثوباً عارية أو كراءً فلم تجده، فقال إن طفت في ثيابك احتجت أن تتصدّقي بها، فقالت: كيف أتصدّق وليس لي غيرها؟ فطافت بالبيت عريانة، وأشرف لها الناس، فوضعت احدى يديها على قبلها والأخرى على دبرها، وقالت شعراً:

اليوم يبدو بعضه أو كلّه فما بدا منه فيلا أحلّه

فلما فرغت من الطواف، خطبها جماعة، فقالت: إنّ لي زوجاً. وكانت سيرة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قبل نزول سورة البراءة أن لا يقاتل إلاّ من قاتله، ولا يحارب إلاّ من حاربه وأراده، فكان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لايقاتل أحداً قد تنحّىٰ عنه واعتزله حتى نزلت عليه سورة البراءة، وأمره بقتل المشركين من اعتزله ومن لم يعتزله إلاّ الذين قد عاهدهم رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يوم فتح مكّة إلى مدة، منهم: صفوان بن أميّة وسهيل بن عمرو، فقال الله عزّ وجلّ : ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إلى الّذِينَ عَاهَدتُم مِنَ المُشْرِكِينَ فَسِيحُوا فِي الأرْضِ وجلّ : ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ اللّه وَرَسُولِهِ إلى الّذِينَ عَاهَدتُم مِنَ المُشْرِكِينَ فَسِيحُوا فِي الأرْضِ وجلّ : ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ اللّه مِن المُشْرِكِينَ فَسِيحُوا فِي الأرْضِ

هذه أشهر السياحة: عشرون من ذي الحجة ومحرّم وصفر وشهر ربيع الأوّل وعشراً من ربيع الآخر.

فلمّا نزلت الآيات من سورة البراءة دفعها رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) إلى أبي بكر وأمره أن يخرج إلى مكّة ويقرأها على الناس بمنى يوم النحر، فلمّا خرج أبوبكر نزل جبرئيل على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقال: يا محمّد لايؤدي عنك إلا أنت أو رجل منك.

فبعث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أميرالمؤمنين (عليه السلام) في طلب أبي بكر، فلحقه بالروحاء وأخذ منه الآيات فرجع أبوبكر إلى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقال: يا رسول الله أنزل الله فيّ شيئاً؟ فقال: لا إنّ الله أمرني أن لا يؤدّي عني إلاّ أنا أو رجل منّي (۱).

هذا مجمل ماروته الشيعة حول حادثة نزول السورة وهو بنفسه جاء في كتب أهل السنة في مصادر جمّة من حديث وتفسير، و من أراد التفصيل فليرجع إلى تفسير الطبري والسيوطي في تفسير الآية، ولكن لإلقاء المزيد من الضوء على تلك الحادثة نبحث عن أمور:

# ١\_لما ذا لم يحجّ النبي بَيْنِ بنفسه في هذا العام؟

روى المفسّرون أنّه أقبل رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) من تبوك فأراد الحج، فقيل له: إنّه يحضر المشركون فيطوفون عراة، فقال: لا أحبّ أن أحجّ حتّى لا يكون ذلك (٢).

ويؤيّد ذلك قصة المرأة التي طافت بالبيت الحرام عريانة كما عرفت.

<sup>(</sup>١)تفسير القمي: ج١ ص٢٨١-٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري، ج١١ ص٢٤.

٢- اختلفت الرواية في عدد الآيات التي بعث النبي (صلّى الله عليه وآله وسلم)
 عليّاً (عليه السلام) بها ليقرأها يوم الحجّ الأكبر على المشركين و يرفع الأمان عنهم .

فقد روى الطبري عن محمد بن كعب القرظي وغيره قالوا:

بعث رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أبابكر أميراً على الموسم سنة تسع وبعث علي بن أبي طالب (رضي الله عنه) بثلاثين أو أربعين آية من سورة براءة فقرأها على الناس يؤجّل المشركين أربعة أشهر يسيحون في الأرض، فقرأ عليهم براءة يوم عرفة أجّل المشركين عشرين من ذى الحجة والمحرّم وصفر وشهر ربيع الأوّل وعشراً من ربيع الآخر (۱).

وروى السيوطي في الدر المنثور قال: أخرج عبدالله بن أحمد بن حنبل في زوائد السند وأبو الشيخ وابن مردويه عن علي (رضي الله عنه) قال: لمّا نزلت عشر آيات من براءة على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) دعا أبابكر ليقرأها على أهل مكّة ثمّ دعاني فقال لي: أدرك أبابكر فحيث ما لقيته فخذ الكتاب منه (٢).

روى البحراني في تفسيره عن مصادر وثيقة ، روايات تنتهي إلى أبي هريرة وأنس وأبي رافع وزيد بن نفيع وابن عمر و ابن عباس واللفظ للأخير: إنه لمّا نزل فرَبَو وَرَسُولِهِ إلى تسع آيات أنفذ النبي أبابكر إلى مكّة لأدائها ، فنزل جبرئيل وقال: إنه لا يؤديها إلا أنت أو رجل منك ، فقال النبي لعلي: إركب ناقتي العضباء وإلحق أبابكر وخذ براءة منه (٣).

والرواية الثانية والثالثة أوفق بمضمون الآيات وما يمس بالقضية لا يتجاوز الآية العاشرة وربّما تزيد قليلاً، مضافاً إلى أنّ الرواية الأولى فيها من الشذوذ ما لا يخفى، وسيوافيك أنّ عليّاً (عليه السلام) قد قرأ يوم النحر لا يوم عرفة وأنّه رفع الأمان عن

<sup>(</sup>١) نفس المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور: ج١٠ ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير البرهان ج٢ ص١٠٥٠ .

المشركين منذ يوم التلاوة وكان يوم العاشر من ذي الحجة لا العشرين منه .

و إليك الآيات العشر الواردة في شأن تلك القصة نسوقها إليك لتقف عن كثب على مضمونها وما ورد فيها حول تلك الحادثة :

قال عز من قائل: ﴿ بَرَاءَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الّذِينَ عَاهَدْتُمْ مِنَ المُشْرِكِينَ \* فَسِيحُوا فِي الأرْضِ اَرْبَعَةَ اَشْهُرٍ وَاعْلَمُوا اَنَكُمْ غَيْرٌ مُعْجِزِي اللّهِ وَانَّ اللّهَ مُحْزِي الكَافِرِينَ \* وَأَذَانٌ مِنَ اللّهِ وَرَسُولُهُ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُوَ حَيْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا اَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللّهِ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِنْ تُبِثُمْ فَهُوَ حَيْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا اَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللّهِ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُوَ حَيْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا اَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللّهِ وَبَشِرِ اللّهِ مَا المُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُعْلِكُمْ اللّهِ المُتَقِينَ \* وَبَعْدُتُهُمُ وَجُدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاللّهُمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ المُتَقِينَ \* وَانْ يَظُهُرُوا عَلَنْ تَابُوا وَاقَامُوا الصَّلاةَ وَاتَوْا الزَّكَاةَ فَخَلُّوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ المُتَقِينَ \* وَانْ يَظُهُمُ وَلَى الْمُشْرِكِينَ حَيْنَ وَاللّهُ وَاللّهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَفُولٌ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلِكُمْ اللّهُ وَلَا مِلْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ وَاللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللّه

# ٣- لماذا عزل النبي الله أبابكر عن مهمة التبليغ:

قد تضافرت النصوص على أنه لمّا نزلت عشر آيات من أوّل سورة براءة دعا النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أبابكر ليقرأها على أهل مكّة ثم دعا عليّاً (عليه السلام) فقال له: أدرك أبابكر فحيثما لقيته فخذ الكتاب منه فا ذهب به إلى أهل مكّة فاقرأه عليهم، فخرج علي (عليه السلام) من المدينة فلحق أبابكر في الجحفة وأخذ

الكتاب منه، ورجع أبوبكر إلى المدينة مستاة فقال للنبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم): أنزل في شيء؟ قال: لا، ولكن جبرئيل جاءني فقال: لن يـؤدّي عنك إلاّ أنت أو رجل منك (١).

وهناك صور أخرى للحديث يقرب بعضها من بعض ويتّحد الكل في إفادة معنى واحد لمضمون القصّة .

قال البغوي في تفسيره: لمّا كانت سنة تسع وأراد رسول الله (صلّى الله عليه وآله و سلّم) أن يحج قيل له: إنّه يحضر المشركون فيطوفون عراة، فبعث أبابكر تلك السنة أميراً على الموسم ليقيم للناس الحج وبعث معه أربعين آية من صدر براءة ليقرأها على أهل الموسم، ثم بعث بعده عليّاً (كرم الله وجهه) على ناقته العضباء ليقرأ على الناس صدر براءة وأمره أن يؤذن بمكّة ومنى وعرفة: أن قد برئت ذمة الله وذمّة رسوله من كلّ مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان. فرجع أبوبكر فقال: يا رسول الله بأبي أنت وأمّي أنزل في شأني شيء؟ قال: لا، ولكن لا ينبغي لأحد أن يبلّغ هذا إلا رجل من أهلي (۱).

وعند الرجوع إلى طرق وأسانيد هذه القصة في المجامع الحديثية والتفسيرية المهمّة يظهر بجلاء وجود تواتر معنوي أو إجمالي لوقوع القصة أعني استرداد الآيات من أبي بكر وتشريف أميرالمؤمنين بتبليغها ونزول الوحي المبيّن بأنه لا يبلّغ عنه إلا هو أو رجل من أهل بيته و إن اشتملت القصة على بعض الخصوصيّات التي تفرّد بها بعض الطرق والمتون (٣).

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ج٣، ص٢٠٩، كنز العمال ج١ ص٢٤٧، تاريخ ابن كثير ج٥ ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي: ج٢ ص٢٤٧.

 <sup>(</sup>٣) و قد جمع العلامة الأميني كافة صور الحديث بطرقه المختلفة المسندة منها و المرسلة في موسوعته الثمينة الغدير و نقله عن ثلاثة و سبعين محدّثاً و مفسراً و مؤرّخاً لاحظ ج۶ ص٣٨٥-٣٥٠.

وإلى تلك الفضيلة يشير شمس الدين المالكي (ت٧٨٠هـ) في قصيدته:
وإنّ عليّاً كان سيف رسوله وصاحبه السامي لمجد مشيّد
إلى أن قال:

وأرسلم عنم المرسول مبلّغاً وخصّ بهذا الأمر تخصيص مفرد وقسال هل التبليم عني ينبغمي لمن ليس عن بيتي من القوم فاقتد(١)

وحينئذ ياتي الكلام على الوازع الذي دفع الوحي الإلهي إلى عزل أبي بكر وتنصيب علي (عليه السلام) مكانه فقد ذكرت في المقام وجوه نشير إليها:

1 ـ ما ذكره الآلوسي في روح المعاني بقوله: ليس في شيء من الروايات ما يدلّ على أنّ عليّاً (عليه السلام) هو الخليفة بعد رسول الله دون أبي بكر، وقوله: «لا يبلّغ عني غيري أو رجل مني» سواء كان بوحي أو جار على عادة العرب أن لا يتولّى تقرير العهد ونقضه إلاّ رجل من الأقارب لتنقطع الحجّة بالكلّية (١).

#### ويؤاخذعليه:

أولاً: بأنّ النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) برّر عزل أبي بكر بأنّه نزل جبرئيل على «أنّه لا يؤدّي عنك إلاّ أنت أو رجل منك» ولو كانت لما ذكره القائل مسحة من الحق لكان على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أن يقول السنّة الجارية عند العرب هي أن لا ينقض العهد إلاّ عاقده أو رجل من أهل بيته، مع إنّا نرى أنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم يذكره أبداً.

وثانياً: إنّ ابن كثير لم يذكر لتلك السنّة العربية مصدراً ولا خبراً عنها في أيّامهم ومغازيهم، ولو صحّت السنّة لكانت سنّة عربيّة جاهليّة فما وزنها في الإسلام؟ وما

<sup>(</sup>١)نفح الطيب ج٢ ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني: ج١٠ ص٢٥، و قد أخذه عن تفسير ابن كثير، ج٢، ص٣٣١.

هي قيمتها عند النبي؟ وهو (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كان ينسخ كل يوم سنّة جاهليّة وينقض كل حين عادة قوميّة ، وقد قال يوم فتح مكّة : «ألا إنّ كلّ مأثرة أو دم أو مال يدّعى فهو تحت قدمي هاتين إلا سدانة البيت وسقاية الحاج»(١).

وثالثاً: لو افترضنا أنّ هذه السنّة كانت سنّة عربيّة محمودة فهل كان رسول الله ذاهلاً عنها وناسياً لها حين سلّم الآيات بيد أبي بكر وأرسله وخرج إلى طريق مكّة؟ فعند ما كان في بعض الطريق ذكر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ما نسيه أو ذكره بعض من كان عنده بما أهمله وذهل عن أمر كان الواجب مراعاته، مع أنّ هذه السنّة لوكانت رائجة لما كان للنبي ولمن حوله أن يغفلوا عنها ثم يتذكّروها، فهل الذهول عنها إلاّ كذهول المقاتل عن سلاحه والحارس عن حربته؟

ورابعاً: إنّ عليّاً (عليه السلام) لم يبعث لمجرّد نقض العهد وحده، وإنّما بلّغ أحكاماً لم تكن داخلة في ضمن العهد، فقال: «يا أيّها الناس لا يحجّ بعد هذا العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان ومن كان له عند رسول الله عهد فهو له إلى مدّته ... النح»(٢).

وبالجملة فلم تكن رسالة الإمام على (عليه السلام) مقصورة على مجرّد تلاوة طائفة من سورة براءة بل تعدّت إلى تبليغ أحكام قرآنية أخرى نزل بها جبرئيل عن الله سبحانه على رسوله حيث اخبر فيها بأنّه الا يؤدّي عنك إلاّ أنت أو رجل منك».

هذا هو التبرير الذي إرتآه ابن كثير وجنح إليه الآلوسي في تفسيره .

وهناك زمزمة أخرى تفوّه بها صاحب المنار واستحسنها شلتوت في تفسيره حيث قال الأوّل: «إنّ الصدّيق كان مظهراً لصفة الرحمة والجمال وكان عليّ أسد الله ومظهر جلاله، ولأجل ذلك فوض إليه نقض عهد الكافرين الذي هو من آثار الجلال وصفات القهر، فكان هناك عينين فوّارتين يفور من أحدهما صفة الجمال ومن

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص٢١٦.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص٥٤٤.

الأخرى صفة الجلال في ذلك المجمع العظيم الذي كان انموذجاً للحشر ومورداً للمسلم والكافر»(١).

وصاحب المنار عندما ينقله عن بعض أهل السنّة يعود فينتقده بقوله: «ولايخفى حسنه لولم يكن في البين تعليل النبي فإنّه علّل تبليغ علي نبذ العهود عنه بكونه من أهل بيته وهو ينافي أن تكون النكتة المذكورة علّة، فهو لا يأبى أن تكون حكمة».

وصاحب المنار وإن أتى ببعض الحق ولكن غفل عن البعض الآخر وهو إنّ أهل بيت النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم يكونوا منحصرين في عليّ وحده، بل كانوا عدّة كثيرة كعمّه العباس وأبناء أبي طالب كطالب وعقيل وغيرهم، فلماذا \_ ياترى \_ اختار عليّاً وحده من دونهم؟

والحق أن يقال: إنّ عـزل أبابكر ونصب عليّ مكـانه لم يكن إلاّ لأمـر سياسي وديني يتلخّص في الأمر التالي:

وهو إنّ نقض وإبرام المواثيق والعهود من الأمور الحكومية التي يمارسها الحاكم المدني أو الشرعي ولا يحق لغيره التدخّل فيها، فالنبي الأكرم نوّه بعمله هذا إلى أنّ الإنسان اللائق بهذه المهام في حياته - وبطريق أولى بعد وفاته - هو علي بلا منازع، الذي هو منه (١) فهو اللائق والمسؤول بحكم النيابة عن النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) للتصدّي لشؤون الخلافة والحكومة و لايختص شأن علي بالأمور السياسية وحده بل هو المبلّغ لأحكام شرعيّة لم يبلّغه النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لأجل ظروف قاسية فهو الزعيم للأمة في الأمور السياسية و الشرعية.

ومن العجب العجاب مايري من تساهل الرواة والمؤرّخون في نقل هذه الفضيلة، ونسوق إليك بعض الصور المختلفة لهذه القصّة في كتب الحديث:

<sup>(</sup>١) تفسير المنارج ١٠ ص١٩٣، تفسير القرآن المجيد للشيخ محمود شلتوت ص١٥٥.

 <sup>(</sup>٢) نظير ذلك ما ورد في آية المباهلة حيث قال سبحانه: ﴿ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ نِسَاءَنَا وَ نِسَاءَكُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ ... ﴾ (آل عمران/ ٢١).

۱ ـ ما یحکی ان علیاً اختص بتادیه براءه و اُخری تدل علی أن أبابکر شارکه فیه ، و اُخری تدل علی أن أبا هریره شارکه فی التادیه ، و رجال آخرون لـم یسموا فی الروایات .

۲ ـ ما يدل على أنّ الآيات كانت تسع آيات، و أخرى عشراً، و أخرى ستّة عشر، و أخرى ستّة عشر، و أخرى ثلاثياً و ثلاثيان، و أخرى سبعاً و ثلاثين، و أخرى أخرى أخرى سبعاً و ثلاثين، و أخرى أربعين، و أخرى سورة براءة.

٣ ـ مـا يدلّ على أنّ أبابكر ذهب لوجهه أميراً على الحاج، و أخرى على أنّه رجع و أوّله بعضهم كابن كثير إنّه رجع بعد إتمام الحج، و آخرون انّه رجع ليسأل النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عـن سبب عزله، و في رواية أنس انه (صلّى الله عليه و آله و براءة ثمّ دعاه فأخذها منه.

٢ - ما يدل على أنّ الحجّة وقعت في ذي الحجّة و إنّ يوم الحجّ الأكبر تمام
 أيّام تلك الحجّة أو يوم عرفة أو يوم النحر أو اليوم التالي ليوم النحر أو غير ذلك،
 و أخرى إنّ أبابكر حجّ في تلك السنة في ذي القعدة.

۵ ما يمدل على أنّ أشهر السياحة تأخذ من شوال، و أخرى من ذي القعدة
 و أخرى من عاشر ذي الحجّة، و أخرى من الحادي عشر من ذي الحجّة وغير ذلك.

٤ ما يدل على أنّ الأشهر الحرم هي ذو القعدة و ذو الحجّة و المحرّم من
 تلك السنة، و أخرى على أنّها أشهر السياحة تبتدئ من يوم التبليغ أو يوم النزول (٢٠).

### ٢\_مبدأ أمد الهدنة:

إنّ الله سبحانه و رسوله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) قد رفعا الأمان عن المشركين الناقضين للعهود إلاّ إنّه تمّ إمهالهم مدّة أربعة أشهر و حيث قال سبحانه:

<sup>(</sup>١) الميزان: ج٩ ص١٧٥، و لاحظ تفسير الطبري ج٩ ص٢٠.

﴿ فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَ اعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى اللهِ وَ أَنَّ اللهَ مُحْزِى اللهِ وَ أَذَانٌ مِنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الحَجِّ الأَكْبَرِ أَنَّ اللهَ بَرِى \* مِنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الحَجِّ الأَكْبَرِ أَنَّ اللهَ بَرِى \* مِنَ اللهِ المُشْرِكِينَ وَ رَسُولُهُ فَإِنْ تُبَتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى اللهِ وَبَشِرِ كِينَ وَ رَسُولُهُ فَإِنْ تُبَتُمْ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى اللهِ وَبَشِرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

و أمّا مبدأ هذه الهدنة هو يوم الحجّ الأكبر الذي هو يوم الإبلاغ و الإنذار.

و الأوفق بسماحة الإسلام أن يبتدأ أمدها من حين الإعلان و الإنذار لا من حين الإعلان و الإنذار لا من حين إنشاء الحكم الذي ربّما يتقدّم على إعلامه .

فإذا فرضنا أنّ يــوم الحجّ الأكبر هو يوم النحر العاشر مــن ذي الحجّة كان آخر الأمد هو العاشر من ربيع الآخر.

وأمّا من جعل مبدأ الإنذار يـوم العشرين مـن ذي القعدة فعليه تنتهي الهـدنة بمرور عشرين يوماً من ربيع الأول يتوقف .

وعند ذلك يتوجّه سؤال وهو: أنّه إذا كان نهاية الأمد هو العاشر أو العشرين من ربيع الآخر فكان يجب على المسلمين الصبر حتّى ينتهي ذلك الأمر مع أنّه سبحانه يأمر بقتلهم عند انسلاخ الأشهر الحرم أي في نهاية محرّم الحرام و إطلالة شهر صفر، قال سبحانه:

﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الحُرُمُ فَا قَتُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَالْحُرُمُ فَاقْتُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَاقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا الزَّكَاةِ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (براءة / ۵).

والجواب عن ذلك: إنّ المراد من الأشهر الحرم هي الأشهر الأربعة الواردة في الآية المتقدّمة التي حرّم الله سبحانه قتال المشركين فيها وتبتدئ من يوم النحر وتنتهي في يوم العاشر من ربيع الآخر، واللام في الأشهر الحرم للعهد الذكري إشارة إلى الأربعة المذكورة في الآية المتقدّمة، وليس المراد منه الأشهر الحرم المعروفة التي حرّم فيها الحرب في الإسلام وما قبله بل تمتد جذوره إلى عهد الأنبياء السالفين لأنه

سبحانه يعد التمسّك بحرمة الحرب فيها جزءاً من الدين القيّم ويقول :

﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُ وِ عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَّاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيْهِنَّ اَنْفُسَكُمْ وَقَاتِلُوا المُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ المُتَقِينَ ﴾ (التوبة/ ٣٢).

وبذلك يظهر ضعف سائر الأجوبة التي ذكرت في المقام فلا نطيل بذكرها .

# ۵- مًا هي الوثيقة التي بلّغها أميرالمؤمنين (عليه السلام) بعد تلاوة الآيات:

لقد اختلفت الروايات في بيان صورة النصّ الذي تضمّن الإنذار السماوي في هذه الحادثة و إليك صوره المختلفة :

أ أن لا يدخل مكّة مشرك بعد عامه هـذا، ولا يطوف بالكعبة عريان ولا تدخل الجنّة إلاّنفس مسلمة، ومن كـان بينه وبين رسـول الله عهد فعهـده إلى مدّتـه، وفي بعض النصوص مكان مكّة لا يقرب المسجد الحرام مشرك.

ب لاتدخل الجنّة إلاّ نفس مسلمة، ولا يحجّ بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان، ومن كان بينه ... الخ.

ج- لايقرب البيت بعد العام مشرك، ولايطوف بالبيت عريان، ولاتدخل الجنة الآنفس مسلمة، وأن يتم كل ذي عهد عهده (١) ولكن بيان حصر استحقاق الجنة في المسلم لم يكن شيئاً جديداً لم يعهد في صدر الرسالة، فعد ذلك في سياق الوثيقة لايخلو من غرابة وغموض.

# ٤- لماذا دفع الله سبحانه الأمان عن المشركين؟

هذا هـ و السؤال الأكثر أهمّية في تفسيـ آيات هذه السـورة وذلك إنّ الـدعوة

<sup>(</sup>١) لاحظ تفسير الطبري ج ٤٩ ص ٢٤\_٢٧.

المحمدية كانت مبنيَّة على أساس البراهين العقليَّة والعلميَّة كما كانت مبنيَّة على رفع الإكراه في الدين.

قال سبحانه: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدَّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الغَيِّ ﴾ (البقرة / ٢٥٥).

مع إنّا نجد في هذه الآيات ما يعلن صريحاً مجابهة المشركين بلاهوادة ويخيّرهم بين طريقين لا ثالث لهما إمّا العزوف عن الشرك والدخول تحت لواء التوحيد وإمّا ترقّب الحرب بعد انقضاء أربعة أشهر من تاريخ بدء إعلان البراءة في قوله سبحانه: ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الّذِينَ عَاهَدَتُم مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾.

وهـذا هو الـذي أثـار تساؤل الكثير مـن المحقّقين والبـاحثيـن في العصـور المتأخّرة ويمكن الجواب عنه بأحد وجهين:

1\_إنّ البراءة كانت مختصة بالمشركين الذين كان لهم مع رسول الله عهد، ولكنّهم غدروا وخانوا ونقضوه. فلأجل ذلك لم يكن بد من رفض العهد المنقوض من جانبهم، وكانوا في كل زمن على أهبة الهجوم على المسلمين فلا يصحّ لقائد الإسلام السكوت وتركهم حتى يتآمروا على الإسلام والمسلمين وإليك تفصيل ذلك:

إنّ هذه الآيات ترفع الأمان عن اللذين عاهدوهم من المشركين لأجل أنّهم لاوثوق بعهدهم بشهادة أنّهم لم يراعوا حرمة العهد ونقضوا ميثاقهم وقد أباح سبحانه في تلك الفتره إبطال العهد بالمقابل نقضاً بنقض قال سبحانه:

وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمِ خِيَانَةً فَانْبِذُ النَّهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ النَّهِ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ لَا يُحِبُّ النَّانَ اللَّهَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ النَّانَ ﴾ (الأنفال/ ٥٨).

فأباح إبطال العهد عند مخافة الخيانة ولم يرض مع ذلك إلاّ إبلاغ النقض إليهم لئلاّ يؤخذوا عن غفلة من أمرهم فيكون ذلك من الخيانة .

والدليل على أنّ ذلك الرفع لم يكن جزافاً هو أنّ الآيات استثنت المتثبين على العهد وقالت: ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدتُمْ مِنَ المُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْئاً وَلَمْ يُظاهِرُوا عَلَيْكُمْ آحَداً فَاتِمُوا النّهِمْ عَهْدَهُمْ اللّي مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ ﴾ (التوبة / ۴).

وقال أيضاً: ﴿ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ رَسُولِهِ إِلاَّ اللَّذِينَ عَهْدٌ عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ رَسُولِهِ إِلاَّ اللَّهِ عَاهَدْتُمْ عِنْدَ المَسْجِدِ الحَرَامِ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ ﴾ (التوبة/٧).

والآيات تصرّح بأنّ استسلامهم أمام قدرة المسلمين إنّما كان لما يعانونه من ضعف وذلّة، فلو سنحت لهم الأقدار وامتلكوا العدد والعدّة لعاودوا الهجوم على المسلمين وأبادوهم عن بكرة أبيهم وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿كَيْفَ وَإِنْ يَظَهَرُواعَلَيْكُمْ لَا يَرْفُوا فَيْكُمُ إِلّا وَلاذِمّة يُرْفُونَكُمْ بِاَفْوَاهِهِمْ وَتَأْبَسَى قُلُوبُهُمْ وَاكْنُسرُهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (التوبة/ ٨).

وقال سبحانه في موضع آخر: ﴿ اللَّ تُقَاتِلُونَ قَوْماً نَكَثُوا اَيُمَانَهُمْ وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ السَّسُولِ وَهُمْ بَدَوُكُمْ اوَّلَ مَرَّةٍ اتَخْشَوْنَهُمْ فَاللَّهُ اَحَتُّ اَنْ تَخْشَوْهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (التوبة / ١٣)).

فكل هذه الآيات التي تلوناها عليك وما لم نتلوه صريح في أنّ رفع الأمان كان مختصّاً بلفيف من المشركين الذين كان بينهم وبين الرسول عهد وميشاق ولكنّهم قد نقضوا تلك العهود والمواثيق فحقّت عليهم كلمة العذاب وباءوا بغضب من الله تعالى على غضب.

وأمّا اللذين التزموا بمواثيقهم أو لم يكن بينهم وبين الرسول أي ميشاق وعهد وما كان يخشى منهم الخيانة والغدر والقتال للمسلمين فهؤلاء لاتشملهم هذه الآيات.

وأمّا ما هو واجب القائد الإسلامي أمام الطائفة الأولى بعد انتهاء عهدهم أو ماهي وظيفته أمام الطائفة الثانية منهما \_ أعني من ليس له عهد بينه وبين القيادة الإسلامية ولا يتوقّع منه أيّة خيانة \_ فتفصيله وبيانه موكول إلى القسم السياسي من الفقه الإسلامي. وسنبيّن حكمه في البحث الآتي.

ثم إنّ في هذه الآيات دلالة صريحة على أنّ الإسلام كان يكنّ للمشركين بما فيهم الناقضون للعهود،الشفقة والرحمة بأبعادهما المختلفة، نسوق إليك نموذجين منها: أ\_إنّه إذا استجار المشرك لينظر فيما تندب إليه الدعوة الحقّة ويتبعها أن اتضحت له، كان من الواجب إجارته حتّى يسمع كلام الله ويرفع عن بصيرته غشاوة الجهل، وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿ وَإِنْ آحَدٌ مِنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَآجِرُهُ حَتَّى يسمع كَلام الله ويرفع عن بصيرته غشاوة يسمع كلام الله وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿ وَإِنْ آحَدٌ مِنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَآجِرُهُ حَتَّى يسمع كلام اللّهِ ثُمّ آبُلِغُهُ مَا مَنهُ ذَلِكَ بِآنَهُمْ قَوْمٌ لاَيعُلَمُونَ ﴾ (براءة / ٤).

وما ذلك إلا لأن صرح الدعوة الإسلامية يعتمد على ركيزة تهدف إلى انتشال الناس عن الغي والضلال والانحراف والفساد، ولازم ذلك بذل العناية المكتّفة في سبيل الوصول إلى هذه الغاية المنشودة و إن ضعف احتمال التأثير وقلّة نسبته.

ب\_إنّ المشرك المتحرّف عن العهود والمواثيق لو أظهر التوبة والندامة وشهد على توبته قيامه بالفرائض الدينية كالصلاة والزكاة تقبل توبته ويعد في عداد المسلمين فيشمله من الحقوق ماللمسلمين، قال سبحانه: ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَاَقَامُوا الصَّلاَةَ وَاَتَوُا الرَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصِّلُ الآباتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (التوبة/ ١١).

هذا ما يرجع إلى توضيح هذه الآيات و بيان الأسرار التي تضمّنتها .

Y\_نحن نفترض ان البراءة كانت عامّة لجميع المشركين الذين يعيشون في ظل الحكومة الإسلامية وانّها لا تعترف بعد نزول هذه الآيات بدين الشرك أبداً، وإنّما تعترف بالشرائع الإلهية الإبراهيمية. وتصوّر أنّ ذلك لا يجتمع مع حريّة الإنسان في عقيدته وفكره، فكر خاطئ يظهر من البحث الآتي الذي عقدناه لبيان الجهاد الإبتدائي، جهاد دفاعي في الحقيقة وهو مع صلته بالموضوع بحث قرآني مستقل.

# الجهاد الإبتدائي، جهاد دفاعي في الحقيقة

إنّ البحث عن آيات الجهاد وإن كان يحتاج إلى تأليف رسالة مفصّلة تبحث عن هذه الآيات، وتبيّن خصوصيّاتها ونكاتها غير اننّا إستكمالاً لما ذكرناه نقف عندها وقفة قصيرة حتّى يتّضح هدف الآيات، فنقول:

إنّ الآيات الواردة حول الجهاد وما يرتبط بها من قريب أو بعيد تنقسم إلى

طوائف خمس لابدّ لكل مفسّر أن يلاحظ مجمـوعها قبل إتّخاذ الموقف، وتفسيرها، و إظهار الرأى فيها.

و إليك هذه الطوائف:

الأولى: الآيات المطلقة التي تدعو إلى مطلق النضال والقتـال، دون أن تقيّد ذلك بقيد، كقوله سبحانه:

﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِاليَوْمِ الآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَكِينُونَ دِينَ الحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوْتُوا الكِتَابَ ﴾ (التوبة/ ٢٩).

وقوله سبحانه:

﴿ يَا آَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الكُفَّارَ وَالمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ المَصِيرُ﴾ (التوبة/ ٧٣).

فالآية الأولى تدعو إلى مطلق النضال مع أهل الكتاب، والشانية تدعو إلى مطلق النضال مع الكفّار والمنافقين دون أن تقيّد مقاتلة هذه الطوائف والجماعات بقيد، وتعلّق الأمر بشيء مطلق يوجب مقاتلتهم كذلك. سواء كانوا مقاتلين للمسلمين أم لا، وسواء عارضوا الإسلام أم لا.

الثانية: الآيات التي تقيّد مقاتلة المشركين بقيد وهو قتال المسلمين والعدوان عليهم، كقوله سبحانه:

﴿ وَقَاتِلُوا فِى سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُ
المُعْتَذِينَ ﴾ (البقرة/ ١٩٠).

ف القتال ـ حسب هذه الآيـة ـ يجب إذا تعـرّض المسلمـون لعدوان الكفّـار والمشركين، ولا يجب قتالهم إذا لم يكونوا مقاتلين.

وربّما قيّد القتال بقيد آخر وهو تهيّؤ العدو لنقض العهد، وهو بمعنى التعرّض لقتال المسلمين وبمثابة العدوان، فلأجل ذلك يجب على المسلمين مقاتلتهم ومحاربتهم. يقول سبحانه \_ بعد أمره بقتال المشركين في مطلع سورة التوبة \_:

﴿ كَيْفَ وَإِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُوا فِيكُمْ اِلَّا وَلاذِمَّةً ﴾ (التوبة/ ٨).

ويقول سبحانه:

﴿ لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُعْتَذُونَ ﴾ (التوبة/ ١٠).

ويقول سبحانه:

﴿ وَإِنْ نَكَثُوا آَيْمَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِيْنِكُمْ فَقَاتِلُوا آثِمَّةَ الكُفْرِ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَانَ لَهُمْ ﴾ (التوبة/ ١٢).

إلى غير ذلك من الآيات التي توجب مقاتلة المشركين لنقضهم العهود المعقودة بينهم و بين المسلمين لأن نقض العهد بمثابة إعلان الحرب، و إرادة العدوان.

إنّ ملاحظة هذه الآيات تفيد أنّ القتال لم يشرع على الإطلاق بل لأجل سبب، و هو إرادة قتال المسلمين و العدوان عليهم، أمّا بصورة مباشرة و أمّا عن طريق نقض عهود المسالمة، و الصلح الذي لايعني إلاّ إرادة القتال فيكون القتال هنا من باب الدفاع عن النفس.

و من هنا تكون هذه الآيات مقيّدة لإطلاق الطائفة الأولى.

و من المعلوم أنّ المطلق يحمل على المقيّد و يـؤخذ بكليهما حسب مـا هو المقرّر في علم «أصول الفقه» .

الثالثة: الآيات التي تدعو إلى إنقاذ المستضعفين و نجدة المظلومين و إخراجهم من ظلم الحكّام الجائرين، و دفع الضيم عنهم.

و هذا هو أيضاً نوع آخر من الدفاع ... إذ هو دفاع عن الغير...

و المعتدى عليه ليس الإنسان نفسه، أو شعبه، بل هو شعب آخر مضطهد ولايلزم أن يكون الاعتداء متوجّها إلى الإنسان: شخصه أو شخصيته، أو قومه بل يكفي أن يكون الإعتداء على الإنسان بما هو إنسان، فعندئذ يجب في منطق العقل الدفاع عن حقوق الإنسان، لاعن حقوق الشخص و ما يرتبط به فقط، بل يكون

الدفاع عن حقوق الإنسان غير المرتبط بالمقاتل من أفضل أنواع الجهاد و الدفاع، فإنّ ذلك إيثار و بذل للدم في سبيل حياة الآخرين، و أيّ عمل أقدس من هذا. و لأجل ذلك نرى أنّ الله سبحانه يفرض على المسلمين إغاثة المضطهدين و يقول:

﴿ وَ مَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِى سَبِيلِ اللهِ وَ المُسْتَضْعَفِينَ مِنَ السِّجَالِ وَ النِّسَاءِ وَ الوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هِذِهِ القَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَالْحِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هِذِهِ القَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ مِنْ لَدُنْكَ مِنْ لَدُنْكَ مَصِيراً ﴾ (النساء/ ٧٥).

الرابعة: الآيات التي تـدلّ على عـدم الإكراه فـي الـدين، لأنّ الـدين عقيـدة والعقيدة لاتوجد بالإكراه كقوله سبحانه:

﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ ﴾ (البقرة/ ٢٥٤).

قيل إنّها نزلت في رجل من الأنصار يدعى أبا الحصين كان له ابنان فقدم تجار الشام إلى المدينة يحملون الزيت، فلمّا أرادوا الرجوع من المدينة أتاهم ابنا أبي الحصين فدعوهما إلى النصرانية فتنصّرا و مضيا إلى الشام، فأخبر أبو الحصين رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فأنزل الله تعالى: ﴿لاإكراه في الدين﴾ فقال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم): أبعدهما الله هما أوّل من كفر، فوجد أبو الحصين في نفسه على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حين لم يبعث في طلبهما، فأنزل في نفسه على النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) حين لم يبعث في طلبهما، فأنزل الله: ﴿فَلاَ وَ رَبِّكَ لاَيْوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ... ﴾ (النساء/ ٤٥).

و قيل: كانت امرأة من الأنصار تكون مقلاتاً (') فترضع أولاد اليهود، فجاء الإسلام و فيهم جماعة منهم فلمّا أجليت بنو النضير إذا فيهم أناس من الأنصار فقالوا: يا رسول الله، أبنائنا و اخواننا فنزلت: ﴿لا إكراه في الدين﴾ فقال:

«خيروا أصحابكم فإن اختاروكم فهم منكم و إن اختاروهم فأجّلوهم » (٢).

<sup>(</sup>١) المقلات: التي لايعيش لها ولد.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان ج٢ ص٣٤٣\_٣٥٢.

و كقوله سبحانه:

﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَ المَوْعِظَةِ الحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِـىَ أَحْسَنُ ﴾ (النحل/ ١٢٥).

و قوله سبحانه:

﴿ وَ قُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبُّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَ مَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرُ ﴾ (الْكهف/ ٢٩).

و قوله سبحانه:

﴿ وَ لَوْ شَاءَ رَبُّكَ لِآمَنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً أَفَانْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (يونس/ ٩٩).

و قوله سبحانه:

﴿ لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ \* إِنْ نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ (الشعراء/ ٣و٢).

إلى غير ذلك من الآيات الكاشفة عن حرّية الإعتقاد.

الخامسة: الآيات الداعية إلى الصلح و التعايش السلمي كقوله سبحانه:

﴿ وَ الصَّلْحُ خَيْرٌ ﴾ (النساء/ ١٢٨).

و قوله سبحانه:

﴿ وَ إِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَعْ لَهَا ﴾ (الأنفال/ ١٦).

و قوله سبحانه:

﴿ فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَ أَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴾ (النساء/ ٩٠).

و من المعلوم أنّ الصلح المذكور في الآية الأولى هو التعايش السلمي و ليس الإستسلام و التسليم للظلم و العدوان .

إنّ للملاحظ و المتتبّع لهذه الآيات التي تـدور حول الجهاد و القتال من قريب

أو بعيد أن يتساءل:

إذا كان الإسلام ينشد الصلح و التعايش السلمي مع الطوائف و أهل الملل الأخرى، كما تشهد بذلك الطائفة الخامسة، و إذا كان الإسلام يحترم العقيدة الأخرى، و يمنع من إكراه أحد على تقبّل الإسلام و اعتناقه كما تشهد على ذلك الطائفة الرابعة ... فكيف يمكن تفسير الآيات الحاثة على القتال و المحاربة؟

إنّ ملاحظة مجموع الآيات من الطوائف الخمسة تهدينا إلى الجواب الصحيح.

فإنّ القتّال\_بملاحظة الطائفة الثانية و الثالثة\_إنّما شرع لأجل الدفاع، و هذا الدفاع ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

١ \_ الدفاع عن النفس فرداً أو شعباً.

٢ ـ الدفاع عن الغير (أي المستضعفين و المضطهدين) فرداً أو شعباً أيضاً .

٣\_الـدفاع عن القيم الإنسانية، و هو يتحقّق بالجهاد ضد الحاكم المستبد
 المانع عن نفوذ الدعوة الإسلامية.

توضيحه: إذا كان الحاكم مستبداً مانعاً عن نفوذ دعوة الأنبياء و الأولياء و ملهياً لشعبه عن التوجّه إلى القيم الرفيعة التي جاء بها الأنبياء، و دافعاً لهم نحو العقائد الخرافية التي تعتبر سدّاً أمام السعادة الإنسانية، فعند ذلك يجب النضال ضد هذا الحاكم و نظامه لأمرين:

١ \_ إنّ الحاكم المستبد ظالم في نظامه، و معتد على حقوق الشعب حيث سلب عنهم الحقوق الطبيعية و هي الحرّية في الدعوة و الاستماع إليها، فعند ذلك يكون القتال معه قتالاً مع الظالم المعتدي.

٢ - إنّ الدفاع عن النفس و المال و الشعب و ما يرتبط به يعدّ جميلاً عند شعوب العالم. غير أنّ الملاك في كونه جميلاً إنّما هو لأجل كونه دفاعاً عن الحق و الحقيقة، و الدفاع عن الحريّة دفاع عن الحق، فالحاكم المستبد السالب للحريّة

عن الأنبياء و الشعوب يضاد عمله الحق و الحقيقة فيحسن قتاله، و محاربته لأجل تحكيم الحق و نصرته.

و من هنا يكون الجهاد التحريري في حقيقته جهاداً دفاعياً. لأنّ ذلك الجهاد إنّما هو لأجل إنقاذ المستضعفين الذين تعرّضوا لعدوان و ظلم الظالمين أو لأجل إنقاذ القيم و الحقوق و المثل الإنسانية التي وقعت عرضة لمزاحمة المستكبرين و الحكام المستبدّين، فأقاموا العراقيل في وجه الدعوة الإسلامية و سلبوا الناس حريتهم في اختيار العقيدة التي يريدونها.

و بهذا تبيّن أنّ الجهاد بـأقسامـه المختلفة جهـاد دفاعـي جوهـراً، و إن كان ينقسم حسب الإصطلاح الفقهي إلى الدفاعي و الإبتدائي.

و هاهنا نكتة نلفت إليها نظر القارئ الكريم و هي أنّ الآيات الأولى التي نزلت في تشريع الجهاد هو الدفاع عن في تشريع الجهاد هو الدفاع عن المسلمين و حقوقهم و لم يشرّع لأجل التجاوز و الاعتداء على حقوق الآخرين، و إليك الآيات:

﴿ إِنَّ اللهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللهَ لَاَيْحِبُ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ \* أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدَيرٌ \* الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَغَيْرِ حَقَّ إِلاَّ أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللهُ وَ لَوْلاَ دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَ بِيعٌ وَصَلَوَاتٌ وَ مَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللهِ كَثِيرًا وَ لَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقُويَّ عَزِيزٌ وَصَلَوَاتٌ وَ مَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللهِ كَثِيرًا وَ لَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقُويَ عَزِيزٌ \* اللهُ النَّي إِنْ مَكَنَاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَ آتَوُا الزَّكَاةَ وَ أَمَرُوا بِالمَعْرُوفِ وَ نَهَوْا عَنِ المُنْكَرِ وَ للهِ عَاقِبَةُ الأُمُورِ \* (الحج/ ٢٨ ـ ٢٩).

#### و إليك هذه الدلالات:

ا \_ قول سبحانه: ﴿لَأَيْحِبُ كُلَّ خَوَانٍ كَفُورٍ ﴾ يدلّ بـوضوح إلى أنّ الكـافر المقاتل خائن، و كل خائن معتد يجب محاربته.

٢ ـ قول سبحانه: ﴿أَذِنَ لِللَّذِينَ يُقَاتَلُونَ ﴾ يدلّ على أنّ المأذون في القتال مقاتَل (بالفتح) لامقاتِل (بالكسر) فليس المسلم هو البادئ بالقتال بل الكافر هو البادئ، فعند ذلك يعدّ قتال المسلم دفاعاً.

٣ \_ قوله سبحانه: ﴿ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ﴾ يدلّ بموضوح على أنّ القتال الأجل رفع الظلم.

٢ ـ قوله سبحانه: ﴿ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ ﴾ يدل على كونهم مشردين من ديارهم
 بغير سبب و أي ظلم أعظم من إبعاد الإنسان عن موطنه؟!

۵\_قوله سبحانه: ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ ... ﴾ يدلّ على أنّ الكافر لو ترك بحاله لهدّم البيوت المقدّسة و أماكن العبادة التي بنيت لعبادة الله سبحانه و تربية الناس و تزكيتهم، فيجب قتاله حتى لايرتكب تلك الجريمة الأثيمة.

2\_قول سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ إِنْ مَكَنّاهُمْ ... ﴾ يشير إلى أنّ الغاية من تمكين المسلمين في الأرض هو إحياء المثل الإنسانية و هي عبارة عن إقامة الصلاة التي هي رمز لصلة الإنساني، و الأمر رمز لصلة الإنساني، و الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر و هما كناية عن إقامة النظام الصحيح و النضال ضد كل نظام فاسد.

垛 垛 垛

و قد تجلّت في ضوء هذا البحث حقيقة ناصعة هي من احدى الحقائق القرآنية و هي أنّ تشريع الجهاد الإبتدائي أو التحريري لم يكن لأجل الاعتداء على حقوق الإنسان، بل كان لأجل الدفاع عن حقوق المستضعفين، و غيرهم.

و لمّا بلغ الكلام إلى هنا، نرى أن نخوض في فلسفة الجهاد الإسلامي بصورتيه: الدفاعي و الإبتدائي و الدوافع إلى تشريعه و ما يجب على المجاهد من رعاية أصول و قيم في الجهاد. و هذا بحث مستقل أتينا به لمناسبة خاصّة.

# الجهاد في الإسالام دفاعياً أو تحريرياً

يعتبر الجهاد في منطق الدين الإسلامي و سيلة إلى بقاء الدين، و إستمرار وجوده، بل و بقاء الأمة الإسلامية و صيانة كيانها من السقوط و الانهيار و لابد للوقوف على هذه الحقيقة من تقديم مقدمة ضرورية، فنقول:

#### الجهاد ضرورة حياتية

عندما نطالع حياة الموجـودات الحيّة نجد أنّها تقـوم بثلاثة نشاطـات تضمن بقاءها و حياتها .

و هذه النشاطات هي:

أولاً: التنفّس وجذب الغذاء المناسب.

ثانياً: التوالد و التكاثر، وهي صفة كلّ خليّة من خلايا الكائنات الجِيّة.

ثالثاً: دفع الموانع، ودفع المزاحم وطرد المواد الزائدة، والمضرّة.

إنَّ حياة كل كائن حي ملازمة لهذه النشاطات الثلاثة، بل ومدينة لها، فلا تخلو عنها ولا تفارقها.

و لمّا كان الإسلام ظاهرة حياتية ـ وإن لم تكن ظاهرة ماديّة بل ظاهرة إلهية ـ فإنّه لا يخلو بدوره عن هذه النشاطات والفعاليّات الثلاث ولا يستغني عنها .

فالدين الإسلامي بحاجة \_ في بقائه، واستمرار حياته ووجوده \_ إلى هذه الأمور الثلاثة، وأخصّ بالذكر الأمر الثالث.

فإنّ الإسلام، لكونه رسالة إلهية منزلة لهداية البشريّة، يسعى إلى تغيير العادات والتقاليد البالية، والأوضاع الفاسدة والنظم الباطلة ... ولذلك من الطبيعي أن يواجه معارضة من يخالف هذا التغيير مصالحهم، ويتعارض مع أهدافهم ومطامعهم ... وعند تذ يجب على هذا الدين أن يقوم بدفع هذه الموانع ويكتسح تلكم الحواجز، ليمضي قدماً في اداء رسالته، وتحقيق أهدافه.

إنَّ هناك فرقاً واضحاً بين(المذهب الفلسفي) و(الدين الإلهي).

فالفيلسوف، يكتفي ببحث الأمور الفلسفية لمجرّد التوضيح، أو النقد وينشر أفكاره وتحليلاته بين الناس ليقفوا عليها ويعرفوها دون أن يرى إلزامهم بشيء منها.

فهو لا يهمّه سوى طرح أفكاره والدفاع عنها بقاطع البرهان، وواضح الدليل.

وأمّا (الدين الإلهي) فليس مذهباً فلسفياً ليكتفي بمجرّد البيان والتوضيح ويحصر همّته في النقد والإشكال إنّما هو ثورة إصلاحية، وعملية تغييريّة تهدف إلى إقامة نظام صالح عادل فوق رُكام الأنظمة الفاسدة، والأوضاع المنحطة.

وبديهي أنّه لا يتحقّق ذلك دون مواجهة الموانع، وقيام الصراعات والحروب، مع الجهات والقوى المعارضة لهذا التغيير.

فهل في العالم حركة تغييريّة إستطاعت تحقيق أهدافها دون خوض الصراعات الحامية، ودون نشوب الحروب وسقوط الضحايا، أو إراقة محجمة دم؟

فهل إستطاعت (الثورة الفرنسية) أن تتجنّب إراقة الدماء؟

وهل نجحت (الثورة الروسية) إلاّ بعد سقوط الملايين من القتلي؟

وهل حقّقت (الثورة الهندية) أهدافها إلاّ عبر المثات من القرابين البشرية؟

نعم إنَّ ما يفترق بـه(الجهاد الإسـلامي) عـن الحروب الأخـري التي تفـرضها

الحركات التغييريّــة الأخرى هو: تجنّب الإسلام عـن الحروب، وإراقه الدمــاء قدر الإمكان، والقيام بذلك من باب الضرورة وفي حدود الإنسانية والرحمة.

هذا مضافاً إلى بقيّة الفوارق التي تتجسد في أحكام (الجهاد الإسلامي) كما سيأتي تفصيلها .

وصفوة القول: إنّ أيّة ثـورة إصلاحية وحركة تغييريّة تتطلّب ـ بحكم الضرورة ـ هذه المواجهات الساخنة، دفعاً للمزاحم ودفعاً للموانع والحواجز، و إلاّ ماتت هذه الثورة في المهد، كما تموت الخليّة الحيّة إذا تركت ذلك.

ولهذا وصفه القرآن بأنَّه وسيلة للحياة والبقاء والإستمرار إذ قال:

﴿ يَا آَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ المَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (الأنفال/ ٢٢).

وبعبارة واضحة، إنّ الإسلام نظام إجتماعي ثـوري، لم ير العالـم نظيره قط، فهو بما أنّه رسالة إلهية، تضمن سعادة البشر، يرى لنفسه حق التوسعة و التعميم.

ولأجل ذلك يسعى لرفع الموانع والحواجز بأسهل الطرق وأعدلها .

فيبتدئ بالتبليغ والتعليم والبحث والمجادلة والتوجيه والإرشاد، فإذا رأى أنّ المانع لا يرتفع إلا بقوة قاهرة يسعى لرفع الموانع بتلك القوّة، وإليه يشير قوله سبحانه:

﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَتَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُ المُعْتَدِينَ ﴾ (البقرة/ ١٩٠).

وليس هذا يختص بالدين الإسلامي بل كان هذا هو طريق الأنبياء ومنهاجهم في الدعوة إلى طريق الحق. و في ذلك يقول سبحانه:

﴿ لَقَدْ اَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالبَيِّنَاتِ وَاَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابَ وَالمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالقِسْطِ وَانْزَلْنَا الحَدِيدَ / ٢٥). وَانْزَلْنَا الحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ (الحديد/ ٢٥).

والكتاب والميزان إشارة إلى أنّهم كانوا يتوسّلون في بدء الأمر بأسهل الطرق، وهو تنوير الأفكار و إقناعها بمنطق العقل.

وأمّا إذا رأوا أنّ ذلك المنطق لا يجدي في رفع الموانع يتوسّلون بمنطق القوّة، فالحديد في الآيـة كناية عن ذلك المنطق، وحياة الأنبياء وتاريخهـم خير شاهد على ذلك.

وها هنا نقطة أخرى نلفت نظر القارئ الكريم إليها، وهي: إنّ الإسلام يريد أن يعمّم العدالة الإجتماعية في جميع مناحي الحياة .

ومن الطبيعي أنّ كل ثورة - من هذا القبيل - لا تضمن منافع جميع الطبقات بل ربّما تكون مضرّة بمصالح البعض كالطغاة والمستثمرين والمترفين، ولأجل ذلك كان المترفون يعارضون كل حركة إصلاحية إلهية ويصدّون عن وجه الحق. كما قال القرآن:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ (سبأ / ٣٣).

ولأجل ذلك يجب على صاحب الرسالة التوسّل بمنطق القوّة (حين لا تجدي قوّة المنطق) في رفع الحواجز والموانع، والتخلّص ممّن يسد طريق الحق والعدالة.

هذا وأشباهه تمثّل فلسفة الجهاد الإسلامي وتشريعه لنوعين من الجهاد (الدفاعي والتحريري)، وخصائصهما، وأحكامهما: على نحو الإيجاز والإجمال.

### الجهادالدفاعي

والمراد من هذا الجهاد هو مقاتلة الأعداء المعتدين، دفاعاً عن النفس، والمال، و ذبّاً عن الوطن والحرية، وذوداً عن الشرف والإستقلال.

إنَّ الدفاع المذكور على قسمين:

**أَوَّلًا**: الدفاع عن حوزة الإسلام.

ثانياً: الدفاع عن النفس والمال وماشابههما وأمّا البحث عن القسم الشاني فموكول إلى الكتب الفقهية المعدّة لتفصيل ذلك. (راجع شرائع الإسلام الباب السادس في حدود المحارب من كتاب الحدود والتعزيرات، تجد فيه فروع وتفاصيل هذا المبحث).

وأمّا القسم الأوّل فمنه ما إذا غشى بلاد المسلمين أو تُغورها عـدوّ يخشى منه على بيضة الإسلام ومجتمع المسلمين، فيجب عليهم الدفاع بأيّة وسيلة ممكنة من بذل الأموال والنفوس.

ولو خيف من زيادة الإستيلاء على بلاد المسلمين وتوسعة ذلك، وأخذ بلادهم، أو أسرهم، وجب الدفاع بأية وسيلة ممكنة، كما لو خيف على حوزة الإسلام من الإستيلاء السياسي، والإقتصادي المنجر إلى أسرهم السياسي والإقتصادي، ووهن الإسلام والمسلمين وضعفهم يجب الدفاع بالوسائل المشابهة والمقاومة السلبية المتنوعة، فرض الحصار الإقتصادي على أمتعتهم وبضائعهم وترك استعمالها وترك المعاملة والمراودة معهم مطلقاً، إلى غير ذلك من أنواع المقاومة التي تختلف مع إختلاف نوع الإستيلاء، وإختلاف الظروف والمقتضيات.

هذا وقد وردت حول الدفاع عن النفس روايات وأحاديث منها :

قال رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «من قتل دون ماله فهو شهيد».

وقال(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) : «يبغض الله تعالى رجلاً يـدخل عليه في بيته فلا يقاتل».

وقال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): «من قتل دون مظلمته فهو شهيد» (١). وعلى كل تقدير فالجهاد الدفاعي جهاد شرّعه الإسلام عندما تتعرّض الأمّة

<sup>(</sup>۱) راجع وسائل الشيعة ج ۱۱ ص ۹۱-۹۲، و قد وردت روايات مماثلة في المقيام عن أهل البيت تركناها اختصاراً.

الإسلامية لمهاجمة الأعداء، وعدوانهم وتصبح غرضاً لأطماعهم ومؤامراتهم.

وهذا ممّا تقتضيه طبيعة الحياة، وتحكم به الفطرة، ويحكم بحسنه وضرورته العقل السليم، كما تؤيده كافّة المدارس والمذاهب الحقوقية والسياسية والإجتماعية.

وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه الجهة الموجبة للجهاد والقتال بقوله: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم ﴾ (البقرة/ ١٩٠).

#### وقوله سبحانه :

﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِاَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا اَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُدِّمَتْ مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ اَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَمَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَمَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَكُولُ وَلِهُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَكُولُوا مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَوْلِهُ وَلَوْلاً وَلَيَنْ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَكُولُوا مَا اللَّهُ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَكُولُوا مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيلًا وَلَيَنْ وَلِيَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُورُهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيلًا وَلَيَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيلًا اللَّهُ عَلِيلًا اللَّهُ مَنْ يَنْ اللَّهُ مَنْ يَنْهُ اللَّهُ مَا لِللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ عَلَيْ يَا إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَنْ يَنْ اللَّهُ عَلَيْ وَلَكُولُ الْمَالِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللِهُ الللللَّهُ

وعلى هذا الأساس كانت أغلب الحروب والغزوات التي قام بها النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) ووقعت في حياته .

فهي كانت حروباً دفاعية قام بها المسلمون بقيادة النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وأمره، دفاعاً عن حوزة الدين، وحياة المسلمين.

فإنّ غزوات بدر وأحد والأحزاب، إلى آخر الغزوات والحروب كانت لدفع الحملات التي كان يقوم بها الأعداء ضد المسلمين.

كما أنّ (السرايا) التي بعثها النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) كانت لأجل إطفاء نيران الفتن وإحباط المؤامرات التي كان يشعلها ويحيكها أعداء الإسلام في أنحاء الجزيرة العربية للقضاء على الدين الجديد، واستئصال جذوره وهدم بنيانه.

### خصائص الجهاد الدفاعي

إنّ للجهاد الدفاعي في الإسلام حدوداً وأحكاماً تميّزه عن الحروب التي يقوم بها الآخرون في عالمنا المعاصر.

ولقد أشار القرآن الكريم إلى هذا الخصائص - في آية واحدة - إذ قال سبحانه: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَيْحِبُ المُعْتَدِينَ ﴾ (البقرة/ ١٩٠).

والخصائص التي ذكرتها هذه الآية هي باختصار:

# أ\_كون الجهاد في سبيل الله(الهدف)

إنّ الجهاد والقتال يجب أن يكون لله تعالى، ولكسب رضاه سبحانه، لالتوسيع السيطرة، ونشر النفوذ، وضم بلد إلى بلد.

وهذا هو أهم خصائص الجهاد الإسلامي.

نظراً الأهميتها القصوى أكد عليها القرآن الكريم في آيات متعددة، واعتبره الفرق الجوهري بين الحرب الإسلامية والحرب غير الإسلامية، وبين الجهاد الذي يقوم به المسلمون، والقتال الذي تمارسه دول العالم، والجماعات غير المسلمة المؤمنة، إذ يقول:

﴿ اللَّهِ مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ

ولأجل ذلك يذمّ الله سبحانه كل قتال أو قيام يراد به التسلّط على حطام الدنيا ومتاعها ويقول سبحانه:

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُم فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ اَلْقَى إلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ ﴾ (النساء/ ٩٤).

ويقول سبحانه:

﴿ مَا كَانَ لِنَبِى أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِى الأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (الأنفال/ ٤٧).

ويقول سبحانه:

﴿ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيباً وَسَفَراً قَاصِداً لاَ تَبَعُوكَ وَلَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ وَسَيَحُلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ آنْفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ (التوبة/ ٢٢).

### ب\_القتال ضدّ المعتدى

إنَّ القتال لا يجوز إلاَّ ضدّ الذين يقاتلون المسلمين، ويبدأونهم بعدوان.

وهو شرط في هذا النوع من الجهاد دون الجهاد التحريري ، الذي سيـوافيك تفصيله.

فالقتال أساساً شرع لصد العدوان ورد المعتدي، وإيقاف المتجاوز عند حدّه، ولهذا يأمر الإسلام أتباعه أن يكفّوا عن القتال إذا فعل العدو ذلك:

قال سبحانه:

﴿ ... فَإِن اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَالْقَوْا اِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴾ (النساء/ ٩٠).

ويقول في آية لاحقة :

﴿ ... فَإِنْ لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَيُلْقُوا اِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَيَكُفُّوا اَيْدِيَهُمْ فَخُــُدُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ ﴾ (النساء/ ٩١).

على أنّ الجهاد الدفاعي ربّما يشرع أيضاً عندما يقوم العدو بنكث المواثيق، ونقض المعاهدات، وتعريض السلام المتّفق عليه للخطر، أو يقوم بطرد الشخصيات الإسلامية من مواطنهم، وتشريدهم ظلماً وعدواناً.

فمن الأوّل يقول سبحانه:

﴿ وَإِنْ نَكَنُوا آيُمَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُم فَقَاتِلُوا آئِمَةَ الكُفْرِ إِنَّهُمْ لاَ آيُمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُونَ ﴾ (التوبة/ ١٢).

وفي آية لاحقة يشير سبحانه إلى الأمر الثاني إذ يقول:

﴿ اَلَا تُقَاتِلُونَ قَـوْماً نَكَثُوا اَيُمَانَهُم وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدَوْكُمْ اَوَّلَ مَرَّةٍ التَّسُونُهُمْ فَاللَّهُ اَحَقُ اَنْ تَخْشَوْهُ اِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (التوبة / ١٣).

كما ويندرج تحت هذا مكافحة الإستعمار بكلّ أشكاله وألوانه ... التي يتوقّف تفصيل الكلام فيها على بيان السياسة الخارجية للحكومة الإسلامية .

### ج\_حدالجهاد وإطاره

إنّ القتال يجب أن يكون في إطار الحق والعدل ولا يتجاوز حدودهما. و هو شرط مشترك بين الدفاعي والتحريري ولمّا كان الإسلام دين الحق والعدل فإنّه أكّد على هذا الشرط أشد وأبلغ تأكيد، وصرّح مثلاً بأنّ القتال والعدوان يجب أن يماثل العدوان الواقع على المسلمين ولا يتجاوز مقداره، و إلاّ عاد انتقاماً وخروجاً عن سنة العدل فقال في نفس الآية -:

﴿ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ المُتَّقِينَ ﴾ (البقرة/ ١٩٢).

والجدير بالذكر أنّ إرداف الأمر بالجهاد بالحثّ على التقوى يوحي بضرورة وجود صفة التقوى، وتقارنه مع الجهاد منعاً من تجاوز الحق والعدُّل.

فإنّ المقاتل غالباً تدفعه سورة الغضب إلى ارتكاب الجرائم والتعدّي عن الحق إلاّ من خاف الله تعالى .

وقد أشار القرآن إلى ضرورة رعاية العدل والتقوي في جميع الأحوال بصورة

عامّة فقال سبحانه:

﴿ بَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى اَنْ لاَ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُوا الْحَدِلُولَ الْحَالِدَةُ اللَّهُ خَبِيدٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (المائدة / ٨).

هذا وقد دلّت على تشريع هذا الجهاد مضافاً إلى ما ذكر من الآيات، أحاديث وروايات متضافرة نأتي ببعضها :

قال الإمام على (عليه السلام):

«الجهاد باب من أبواب الجنّة فتحه الله لخاصّة أوليائه ...

هو لباس التقوى ودرع الله الحصينة، وجنّته الوثيقة»(١).

وقال الإمام أبوجعفر الباقر(عليه السلام) :

«الجهاد الذي فضّله الله على الأعمال وفضّل عامله على العمال تفضيلاً في الدرجات والمغفرة لأنّه ظهر به الدين، وبه يدفع عن الدين»(١).

إلى غير ذلك من الأحاديث المذكورة في المصادر المعتبرة.

ثمّ إنّ من يجب جهادهم على نحو الدفاع ثلاث طوائف:

١- البغاة على الإمام من المسلمين، كالخوارج الـذين خـرجوا علـي الإمام على(عليه السلام) مثلاً.

٢- أهل الذمّة، وهم اليهود والنصاري والمجوس إذا أخلّوا بشرائط الذمّة.

٣- من ليس لهم كتاب إذا قاموا بمؤامرة ضد المسلمين.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة الخطبة ٢٧.

<sup>(</sup>٢) في هذا الحديث إشارة إلى كلا النوعين من الجهاد(الدفاعي و التحريري) فقوله (عليه السلام): لأنه ظهر به الدين، إشارة إلى الثاني، و قوله (عليه السلام): و به يدفع عن الدين، إشارة إلى الأول.

هذه هي لمحة خاطفة عن حقيقة الجهاد الدفاعي ودوافعه وخصائصه، وأمّا معرفة مسائله وفروعه وأحكامه التفصيليّة فمتروكة إلى الكتب الفقهية المفصّلة (١٠).

歩 歩 歩

## الجهاد التحريري (الإبتدائي)

لقد شرع الإسلام ـ إلى جانب الجهاد الدفاعي ـ نوعاً آخر من الجهاد، هو الجهاد الجهاد الإبتدائي الذي يجدر أن يسمّى بالجهاد التحريري.

وتتلخّص دوافع هذا النوع من الجهاد في أمور عديدة نشير إلى ثلاثة منها، تاركين للقارئ الكريم مراجعة الكتب الفقهية المطوّلة المفصّلة لمعرفة بقيّة هذه الدوافع، والأسباب.

### ١- تحرير البشريه من الشرك

إنّ أهم دوافع الجهاد التحريري هو محاربة الوثنيّة والشرك، وتحرير البشريّة من إتّخاذ أي معبود سوى الله .

فالإسلام يأمر بعبادة الله وحده، وينهي عن اتّخاذ أي معبود سواه.

يقول الله سبحانه:

﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَعَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وهي حقيقة تدركها الفطرة البشرية السليمة ولكن هذه الفطرة قد تنحرف وتحيد عن مسيرها الصحيح بفعل المؤثّرات والدعايات وتضليل المضلّلين .

وهنا يفرض الدين على أتباعه أن يجاهدوا لتحرير العقول من قيودها، وتخليص الفطرة الإنسانية المنحرفة من براثن الوثنيّة بكل وسيلة ممكنة.

<sup>(</sup>١) شرائع الإسلام، كتاب الجهاد، الركن الثاني ـ مع شروحه ـ..

وليس هـذا ممّا يخـالف حـرية الإنسان فـي اتّخاذ المعتقـد الذي يـريد، لأنّ الحرية ليست مطلوبة على إطلاقها .

ثمّ إنّ تخليص البشرية من براثن الوثنية إنّما هو خدمة للبشرية و إحياء لها، و إنقاذ لشخصيّتها من ذلّ الخضوع تجاه الموجودات الحقيرة .

و هذا أمر ضروري حتّى إذا لم يدرك البشر أهمّيته، أو امتنع مـن قبوله تمشّياً مع هواه .

فلو أنّ وزارة الصحّة ـ مثلاً ـ أرادت تلقيح الناس باللقاح الصحّي ضد مرض داهم، أو وباء قادم، لزم على الجميع قبول هذا الأمر، و لم يكن لأحد الامتناع عن ذلك بحجّة أنّه حرّ لايجوز إكراهه على شيء.

فلاتسمع منه هذه الحجّة، و لايقبل منه هذا الرفض، حفاظاً على الصحّة العامّة وصيانة للمجتمع من العدوي.

و يعتبر هذا الإكراه و الإلزام بهذا الأمر العقلائي رحمة له، و لطفاً به لاظلماً وعدواناً.

إنّ عبادة الـوثن تجعل عابـد الوثن أذل من الصنـم الذي نحته بيديـه ... و إلى ذلك يشير سبحانه\_مستنكراً\_: ﴿ أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ ﴾؟ (الصافّات/ ٩٥).

ثم إنّ الخضوع للوثن يوجب إنحطاط الفكر الإنساني و وقوعه في الخرافات التي هي بمثابة القيود و الأغلال للفكر البشري، تمنعه عن الانطلاق في مدارج الرقي و التكامل، و تحجز النفس الإنسانية من نموّ الفضائل و السجايا الخلقية الكريمة.

هذا مضافاً إلى أنّ عبادة الأوثان و الأصنام توجد اختلافاً و تحرّباً بين البشر، وتفرّق وحدته، و تمزّق صفّه إذ كل جماعة تتّخذ وثناً خاصّاً تعبده و تتمسّك به، وتنفي سواه، و في ذلك ضرر عظيم على حياة البشرية لايقل عن خطر الطاعون والوباء، و في ذلك يقول الله حاكياً عن لسان يوسف:

﴿ يَاصَاحِبَى السِّجْنِ ءَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللهُ الوَاحِدُ القَهَّانُ (يوسف/ ٣٩).

و لهذا يرى الإسلام محاربة هذا الوباء الفكري، و اقتلاعه من الجذور.

و من هنا أقدم الرسول الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) عند فتحه «مكّة» على كسر الأصنام الموضوعة في البيت الحرام، و أمر كل صاحب وثن أن يحطّم وثنه، و كان (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يفعل ذلك كلّما فتح منطقة من مناطق الجزيرة (۱).

نعم صحيح ان للتبليغ و الدعوة أثراً لاينكر في إيقاظ الأفكار، و فكها من أسارها، بيد أنه أثر محدود لايعرفه إلا الزمر الواعية، المثقّفة، القادرة على إستيعاب التوجيهات و المواعظ.

و لأجل ذلك يجب على إمام المسلمين قبل نشوب الحرب بين المسلمين و أعدائهم أن يدعو الكفّار و الأعداء إلى الإسلام بالحكمة و الموعظة الحسنة، و يبالغ في إيقاظهم و توعيتهم و دعوتهم و إتمام الحجّة عليهم.

قال صاحب شرائع الإسلام:

«و لايبدأون إلا بعد الدعاء إلى محاسن الإسلام و يكون الداعي الإمام أو من نصّبه»(٢).

و قد دلّت على ذلك من السنّة روايات متضافرة منها ما ورد عن السكوني عن أبي عبد الله الصادق(عليه السلام): قال: قال أمير المؤمنين(عليه السلام):

بعثني رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى اليمن فقال: يا علي الاتقاتلنّ أحداً حتى تدعوه إلى الإسلام، والله لئن يهدينّ الله على يديك رجلاً خير لك ممّا طلعت عليه الشمس و غربت، و لك ولاؤه يا علي "".

و عن على (عليه السلام) أنّه قال:

<sup>(</sup>۱) سيرة ابن هشام ج٢ ص١٤٣،

<sup>(</sup>٢) شرائع الإسلام، كتاب الجهاد، الركن الثاني.

<sup>(</sup>٣)مستدرك الوسائل ج١١ الباب٩ من أبواب جهاد العدو الحديث ١.

«لايغزَ قوم حتّى يدعوا»(١).

و عن النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أيضاً أنّه قال:

«الاتقاتل الكفّار إلا بعد الدعاء»(١٠).

و قد سئل الإمام زين العابدين على بن الحسين (عليهما السلام) عن كيفية الدعوة إلى الدين:

فقال: تقول: «بسم الله الرحمن الرحيم ـ أدعوك إلى الله عزّ و جلّ و إلى دينه و جماعه أمران: أحدهما: معرفة الله عزّ و جلّ و الآخر: العمل برضوانه، و إنّ معرفة الله عزّ و جلّ أن يعرف بالوحدانية و الرافة و الرحمة و العزّة، و العلم و القدرة و العلق على كل شيء، و انّه النافع الضار القاهر لكل شيء الذي لاتدركه الأبصار، و هو يدرك الأبصار و هو اللهيف الخبير، و انّ محمداً عبده و رسوله، و إنّ ما جاء به هو الحق من عند الله عزّو جلّ و ما سواه هو الباطل».

فإذا أجابوا إلى ذلك فلهم ما للمسلمين، وعليهم ما على المسلمين (٣).

و عن الإمام الباقر(عليه السلام) أنَّه قال:

"أوّل حدود الجهاد الدعاء إلى طاعة الله من طاعة العباد، و إلى عبادة الله من عبادة الله من عبادة الله من عبادة العباد» (\*).

بل ولو أنّ أحداً من المشركين إستأمن و أراد أن يسمع كلام الله أعطي الأمان، ثمّ أُعيد إلى مأمنه، سواء كان قبل نشوب الحرب أو في أثنائه.

قال الله سبحانه:

﴿ وَ إِنْ أَحَدٌ مِنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ

<sup>(</sup>١)و(٢) مستدرك الوسائل ج١١ الباب٩ من أبواب جهاد العدو الحديث ٢.٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ج١١ ص٣١، باب كيفية الدعاء إلى الإسلام من أبواب الجهاد.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ج١١ ص٧.

# ذِلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ (التوبة/ ۶).

غير أنّ الدعوة و التبليغ ربّما تؤثّر في بعض الأشخاص و لاتؤثّر في آخرين، خصوصاً إذا كان الدين يهدّد مصالحهم و مطامعهم و لذلك وجبت محاربتهم ... إذ لا يكون الخير و الإصلاح حينئذٍ إلاّ بالسيف، و منطق القوّة:

و إلى هذا أشار النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بقوله:

«الخير كلّه في السيف، وتحت ظلال السيف، ولايقيم الناس إلاّ السيف»(١).

# فرض العقيدة ممنوع

قد يتوهم الجاهل بمعالم الدين الإسلامي و أحكامه انّ الهدف من الجهاد التحريري إنّما هو فرض العقيدة الإسلامية على الناس فرضاً.

و لكن هذا ظنّ واضح البطلان معلوم الضعف لمن له معرفة بطبيعة الدعوة الإسلامية .

فإنّ الإسلام الذي يشجب و يستنكر على بعض الناس اتّباعهم لعقائد آبائهم و أجدادهم الباطلة، كيف يجوّز لأتباعه أن يحملوا الناس على العقيدة الإسلامية دون أن يسمحوا لهم بأن يفكّروا و يحققوا و يفتشوا عن المعتقد الحق، ليعتنقوه بالبرهان و الدليل؟

إنّ اعتناق العقيدة أي عقيدة يجب أن يكون حسب نظر الإسلام قائماً على أساس البحث و الفحيص و التحقيق و مرتكزاً على البرهان و الدليل، و لذلك فهو يقبح اتباع السلف دون مراجعة لعقائدهم، و تحقيق في صحّتها أو بطلانها إذ قال سبحانه:

﴿ وَ كَذَٰلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ج١١ ص٥.

عَلَى أُمَّةٍ (أي طريقة) وَ إِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُقْتَدُونَ \* قَالَ أَوَ لَوْ جِثْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ ﴾ (الزخرف/ ٢٣-٢٥).

#### و قال سبحانه :

﴿ وَ إِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُـوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُـوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَـا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَ لَـوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَيعْقِلُونَ شَيْئاً وَ لاَيهْنَدُونَ ﴾ (البقرة/ ١٧٠).

و بتعبير آخر: إنّ الإسلام ذمّ التقليد في الأصول و العقائد و الجري على سنن الآباء و الأجداد بلات أمّل و لاتدبّر، و طالب بالتفكّر و التعقّل فكيف يأمر أتباعه بأن يفرضوا العقيدة الإسلامية على الآخرين بقوّة النار و الحديد.

كيف وقد صرّح بحرية الإعتقاد بقوله سبحانه:

﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الغَيِّ ﴾ (البقرة / ٢٥٤).

إنّ القرآن الكريم يصرّح بأنّ الإختلاف الفكري، والتنافس الأيديولوجي أمر غريزي طبيعي، ولذلك فهو باق إلى يوم القيامة ولا يمكن إزالته من رأس، ولا يصحّ إلغاؤه بالمرّة.

### قال سبحانه:

﴿ وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ (هود/ ١١٨).

إنّ القرآن الكريم ينهي الرسول الأكرم (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) عن فرض العقيدة الإسلامية على الناس لأنّ الله شاء لهـم أن يكونوا أحـراراً في ذلك وهـو في الوقـت نفسه يعطينا درساً في مجال التبليغ والـدعوّة يجب أن نسير على ضوئه، فيقول:

﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي الأرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَانْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (يونس/ ٩٩).

إذن فلم يكن الجهاد التحريري في مجال (تحرير البشرية من الشرك) بفرض العقيدة على الناس أو حملهم على الخضوع لمنهج الدين دون اختيار منهم أو إرادة حرّة، بل هناك دواع وعللٍ للجهاد التحريري وهي التي نتلوها عليك.

## ٢\_كسر الموانع المفروضة على الشعوب

إنّ هناك داعياً آخر لتشريع عنوان الجهاد التحريري وهو وضع الاغلاق المفروضة على الشعوب، وإسقاط الحكومات التي تمنع من وصول الإسلام إلى الناس وتقيم سدوداً بينهم وبين العقيدة الحقّة وتسلب حريّاتهم، وتكرههم على اتّخاذ عقيدة خاصّة، والمشي على حسب منهج خاص وإن كانوا لا يرتضونه.

وبهذا يكون الجهاد التحريري لرفع الموانع والحواجز المانعة عن وصول العقيدة الحقّة إلى الناس، و تحريرهم من تلك القيود حتى يمكنهم اختيار الدين الإسلامي بعد الاطّلاع على محاسنه، وتبليغ معالمه إليهم.

### ٣- تخليص المستضعفين من الظالمين:

إنّ الهدف الثالث من أهداف الجهاد التحريري هو إنقاذ الشعوب من اضطهاد الحكّام الجائرين، واستبدادهم وظلمهم.

فهو إذن شُرَع لتحرير المستضعفين وتخليصهم من عسف الحكّام، وكبتهم، وحيث إنّ هذا الهدف لا يتحقّق إلاّ باستخدام القوّة وحمل السلاح والمقاتلة والغزو إتّخذ الإسلام طريق الجهاد، فقال القرآن الكريم:

﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنَّسَاءِ وَالوِلْدَانِ اللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ القَرْيَةِ الظَّالِمِ اَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيّاً وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيّاً وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا ﴾ (النساء/ ٧٥).

وقدوردت الإشارة إلى هذا الهدف في تصريحات بعض المسلمين الذين خرجوا لفتح البلاد و إنقاذ المستضعفين من حكّامهم الجائرين قال: إنّ سعد بن أبي وقاص أرسل ربعي بن عامر ليكلّم قائد القوات الفارسية فلمّا دنا من «رستم» جلس على الارض وركّز رمحه على البسط فقال له: ما حملك على هذا؟ قال: إنّا لانستحب القعود على زينتكم، فقال له ترجمان رستم واسمه «عبود» من أهل الحيرة: ما جاء بكم؟ قال: الله جاء بنا وهو بعثنا لنخرج من يشاء من عباده من ضيق الدنيا الى سعتها، ومن جور الأديان الى عدل الاسلام فأرسلنا بدينه الى خلقه، فمن قبله قبلنا منه ورجعنا عنه وتركناه وأرضه دوننا، ومن أبي قاتلناه حتى نفضي إلى الجنة أو الظفر (۱).

إذن لم يكن تشريع هذا الجهاد لفرض الاستيلاء على الأراضي ، أو بهدف السيطرة على منابع الثروة ، أو استعمار الشعوب كما هو هدف الحروب غير الإسلامية في الماضي والحاضر.

كما أنّ الإسلام ينهي عن العدوان لبعض الأسباب التي تعود إلى المسائل الشخصية، والقضايا الفردية، التي لا تنطوي على مصلحة الإسلام والمسلمين الكلّية ... ، وفي هذا الصدد يقول القرآن الكريم:

﴿ وَلاَ يَجْسِمِنَكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَسرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا ﴾ (المائدة / ٢).

وبما أنّ الجهاد التحريري ينطوي على أحكام دقيقة ، وظرفية ، لا يعرفها إلا الإمام العادل العارف بالدين ، والعالم بالظروف لم يجز أن يقوم المسلمون بهذا الجهاد إلا بقيادة (إمام معصوم) أو من ينوب منابه في السلطة الدينية والزمنية ، نعم في مشروعية الجهاد التحريري في غياب الإمام المعصوم بحث مفصل ، فلاحظ الكتب الفقهية .

<sup>(</sup>١) الكامل لابن الأثير ج٢ ص٣٢٠ حوادث عام ١٤ من الهجرة النبوية.

و إلى هذا أشار الإمام الصادق (عليه السلام) بقوله: «والجهاد واجب مع إمام عادل»(١).

نعم هناك كلمة أخيرة على هامش كلا الجهادين وهي :

إنّه يجب على الدولة الإسلامية ـ قبل نشوب أيّة حرب ـ إعداد المسلمين وتجهيزهم بكل ما تستطيع من أنواع القوّة الحربية في كل زمان بحسبه، على أن يكون القصد الأوّل من ذلك هو إرهاب العدو، وإخافته من عاقبة التعدّي على بلاد الأمّة الإسلامية أو مصالحها، أو على أفراد منها، أو متاع لها حتى في غير بلادها، لأجل أن تكون آمنة في عقر دارها مطمئنة على أهلها و مصالحها وأموالها، ولكي تحظى بالإحترام اللائق بها في الساحة الدولية، إذ يقول القرآن الكريم:

﴿ وَاعِدُوا لَهُ مَا اسْتَطَعْتُ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوًكُمْ ﴾ (الأنفال/ ٤٠).

ويبقى أن نقول: إنّ القتال والنضال بما هو هو ليس أمراً قبيحاً وإنّما يصطبغ بالحسن أو القبح بالغايات المحدّدة للقتال والنضال.

فلو كان القتال والنضال بهدف الاعتداء والتجاوز على النفوس والأعراض والأموال والحرمات فيكون القتال أمراً منكراً، ويعد وحشية همجيّة، ويكون المباشر له حيواناً ضارياً تلبّس بالإنسانية.

وإذا كان القتال لحفظ الشرف والإنسانية ومنع المعتدين عن الإعتداء، وغير ذلك من الأهداف المشروعة المذكورة سلفاً، فلايكون قبيحاً بل يعتبر وظيفة إنسانية.

هذه دراسة عابرة عن الجهاد التحريري حقيقة وأهدافاً وفلسفة، والتفصيل موكول إلى محلّه في الكتب الفقهية المفصّلة. وأمّا الأدب فإليك البيان .

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ج١١ ص٣٥.

# رعاية الأخلاق في الحرب

إنّ وقائع الحروب تشهد بأنّ الجبابرة والطواغيت ينسون ـ عند نشوب الحروب \_ كل القيم الإنسانية، والأصول الأخلاقية، فيرتكبون كل جريمة، ويقترفون كل جناية دون أن يردعهم عن ذلك رادع، أو يتقيدوا في القتال بقانون.

وليس هـذا أمر يتصل بالماضي، فسـاحات المعـارك اليوم، وما تشهـده من فظائع ُخير دليل على ما ذكرناه .

صحيح انَّ هناك أعرافاً دولية ، وقوانين عالمية للحروب، ولكن من الصحيح أيضاً انّ رعاية هذه القوانين والأعراف ضئيلة ، أوكادت أن تكون مفقودة أصلاً.

هذا مضافاً إلى أنّ هذه القوانين والأعراف لا تكون في الأغلب ــ شاملة، أو كافية.

غير أنِّ الإسلام سنّ للحرب والقتال حدوداً دقيقة من شأنها أن تجعل الحرب في إطار الأخلاق والقواعد الإنسانية ولم يكتف بمجرّد تشريعها ووضعها، بل عمل بها في كافة حروبه ووقائعه.

من هنا يجب علينا أن نقف على هذه الحدود، لنتعرّف على مدى رحمة الإسلام وإنسانيّته، وعدالته، حتى في الحروب حيث يفقد المقاتلون توازنهم عادة، فلا يتورّعون عن ارتكاب كل كبيرة وصغيرة، وتشهد على ذلك الحروب العالمية وخاصّة (الأولى والثانية)، وكذا الحروب التي شنّها الغرب على الشرق في مختلف المناطق في القرن الحاضر، ونخصّ بالذكر المعارك الدامية بين الإستعمار الفرنسي، والشعب الجزائري البطل، والإستعمار الأمريكي والشعب الفيتنامي، والإستعمار الأمريكي والشعب الفيتنامي، والإستعمار الوحشية الإسرائيلي والشعب الفلسطيني، وماجرى في هذه الحروب من الممارسات الوحشية المروعة على يد هذه القوى الإستعمارية.

# ١-الآمنون فيالحرب

لمّا كانت العدالة الإجتماعية هي المطلب الأقصى للإسلام، ولم تكن للحرب أصالة في منطقة، ولم تكن بنفسها هدفاً بل شرعت لدفع المعتدين و إزالتهم عن طريق الدعوة الحقّة، اقتضى ذلك كلّه أن لا يهاجم إلاّ على الظالمين ولذا قال القرآن الكريم:

﴿ فَلاَ عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة / ١٩٣).

ولأجل ذلك نهى الإسلام عن قتل طائفة من الناس إذا لم يكونوا يساندون الأعداء الظالمين ولا يقاتلون، وهؤلاء هم:

١ ـ النساء .

٢\_الولدان.

٣ـالمجانين.

٢\_الأعمى.

۵\_الشيخ الفاني .

ع\_المقعد.

وقد دلّت على ذلك أحاديث متضافرة منها ما عن الإمام الصادق(عليه السلام) أنّه قال :

"نهى رسول الله عن قتل المقعد و الأعمى والشيخ الفاني والمرأة والولدان في دارالحرب»(١١).

### ٢\_تمالك النفس

لا ريب أنَّ الحرب سبب قوي لغليان المشاعر وارتفاع سورة الغضب إلى

<sup>(</sup>١) فروع الكافي ج٥ ص٢٨ ح٦.

أقصاه ولهذا ربّما يؤدّي إلى ارتكاب أقسى ألوان الجريمة في حقّ الخصم.

ومن هنا يجب أن يعطى زمام الحرب للعقل لا للمشاعر الملتهبة، والأحاسيس المشتعلة.

ولقد أعطى النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّـم) تعاليم كلّية فـي الحرب، كان يوصي يها كل جيش يبعثه، وكل سرية يرسلها .

وإليك فيما يأتي نموذجاً من الأحاديث التي أدّب فيها النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أو الإمام المجاهدين والمقاتلين بآداب، وتعاليم خاصة، تكفل إنسانية الحروب وعدالتها.

عن الإمام أبي عبد الله الصادق (عليه السلام) أنّه قال:

«كان رسول اللـه(صلّى الله عليه و آله و سلّـم) إذا أراد أن يبعث سرية دعـاهـم فأجلسهم بين يديه، ثم يقول:

سيروا بسم الله وبالله وفي سبيل الله وعلى ملّة رسول الله، لا تغلوا، ولاتغدروا ولاتقتلوا شيخاً فانياً ولا صبيّاً ولا امرأة، ولا تقطعوا شجراً إلاّ أن تضطرّوا إليها.

وأيّما رجل من أدنى المسلمين أو أفضلهم نظر إلى أحد من المشركين فهو جار، حتّى يسمع كلام الله فإن تبعكم، فأخوكم في الدين، وإن أبي فابلغوه مأمنه، واستعينوا بالله (١٠).

و عنه (عليه السلام) أيضاً أنَّه قال:

إنّ النبي(صلّــى الله عليه و آلــه و سلّم) كان إذا بعــث أميراً له علــى سريــة أمره بتقوى الله عزّ وجل في خاصّة نفسه، ثمّ في أصحابه عامّة، ثم يقول:

أُغز باسم الله، وفي سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، لا تغدروا، ولا تغلوا، ولاتمثّلوا، ولا تقتلوا وليداً، ولا متبتّلاً في شاهق، ولا تحرقوا النخل ولا تغرقوه بالماء،

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ج١١ ص٣٣.

ولا تقطعوا شجرة مثمرة، ولا تحرقوا زرعاً لأنّكم لا تدرون لعلّكم تحتاجون إليه. ولاتعقروا من البهائم ما يؤكل لحمه إلا ما لابدّ لكم من أكله، وإذا لقيتم عدواً للمسلمين فادعوهم ... الخ الحديث "(۱).

بل ونصّ بعض الفقهاء على أنّ المرأة لا تقتل حتّى لو كانت تعاون الأعداء، لأنّ النساء مستضعفات غالباً، وهنّ يرغمن على القيام بمثل هذا التعاون إرغاماً.

قال المحقّق الحلّي في المختصر النافع:

«ولا تقتل نساؤهم ولو عاون إلا مع الإضطرار»(٢).

وهذا يجسّد منتهي الرحمة والإنسانية التي يتحلّى بها الدين الإسلامي .

وقد جاء في غزوة بدر انّ عمر بن الخطاب قال لرسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) :

يا رسول الله دعني أنزع(أقلع) ثنيّتي سهيل بن عمرو، ويدلع لسانه(وكان سهيل خطيباً يهرّج ضد النبي) فلا يقوم عليك خطيباً في موطن أبداً.

فقال رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم):

« لا أُمثّل به فيمثّل الله بي و إن كنت نبيّاً » (٣).

إنّ المقارنة بين هذه التعاليم والمواقف الإسلامية والجنايات والجرائم الوحشية التي ارتكبتها الدول الكبرى في مستعمراتها كالجزائر وفيتنام وغيرهما ، توقفنا على إنسانيّة الدين الإسلامي ورحمته في الحرب .

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ج١١ ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) المختصر النافع، كتاب الجهاد ص١١٢ طبع القاهرة.

<sup>(</sup>٣) سيرة ابن هشام ج٢ ص٤٤٢.

# ٣ منع ممارسة الأساليب الوحشية

إنّ الإسلام يحرّم إهلاك العدو بالطرق غير الإنسانية مثل إلقاء السم في الماء أو قطعه عنهم، أو إرساله على مُخيّمهم لغرقهم، أو حرقهم بالنار.

وفي ذلك يقول المحقّق الحلّي في المختصر النافع:

«ويجوز المحاربة بكل ما يرجى به الفتح ... »(١).

ثم قال:

«ويكره بإلقاء النار، ويحرم بإلقاء السم»(٢).

وقال العلامة الحلّي في تبصرة المتعلّمين :

"ويجوز المحاربة بسائر أنواع الحرب، إلا إلقاء السم في بلادهم" (").

ثمّ هـا هو الإمام علـي(عليه السلام) فـي صفّين بعـد الإستيلاء على الشـريعة لايمنع جيش معاوية عن الماء، وإن كان معاوية قد فعل ذلك من قبل(٢).

إلى هذه الدرجة الرفيعة من الرحمة والشفقة تبلغ رحمة الإسلام، بينما لا تتورّع الدول الكبرى عن قصف الشعوب المقهورة بقنابل النابالم، وغيرها من الوسائل والأدوات الحربية الفتّاكة المروّعة.

ومن الذي لايمكن أن ينسى ما فعلته الولايات المتحدة في الحرب العالمية الثانية حينما قصفت هيروشيما، وناكازاكي بالقنابل الذرية، فأبادت ما يقارب نصف مليون، وحذف ذينك البلدين من الخريطة الجغرافية بحجّة التعجيل في إنهاء الحرب، كما قال ترومن رئيس الجمهورية الأمريكي الأسبق عام ١٩٤٥م؟

<sup>(</sup>١)و(٢) المختصر النافع، كتاب الجهاد: ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) تبصرة المتعلّمين: كتاب الجهاد ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) راجع وقعة صفين لابن مزاحم: ص١۶۶\_١٤٧ (طبعة مصر).

## 4\_ أمان الكفّار

إنّ الإسلام ـ بحكم كونـه رسالة إلهية ودعوة سماويّة لهدايـة الإنسان ـ يحرص على دخول الأفراد في صفوف أتباعه، والإنضواء تحت لوائه عن رغبة و إرادة .

ولتحقيق هذا الهدف الأسمى نجد الإسلام يسمح بإعطاء الأمان لكلّ من يطلب ذلك من الكفّار لكي يسمع منطق الإسلام، ويتعرّف على تعاليمه، سواء كان ذلك عند نشوب الحرب، أو في غير الحرب.

بل إنّ الإسلام يعطي الحق لكلّ مسلم أن يمنح الأمان لمن شاء، ولو كان لغير الهدف المذكور.

قال المحقّق الحلّي في الشرائع:

«و يجوز أن يذم الواحد من المسلمين لآحاد من أهل الحرب»(١٠).

و قال في المختصر النافع:

«و يذم الواحد من المسلمين للواحد، و يمضي ذمامه على الجماعة و لو كان أدونهم»(۲).

ثمّ إنّ ما يدلّ على مدى عناية الإسلام و حرصه على الدماء أنّه يجير حتّى من دخل في حوزة المسلميس بشبهة الأمان و ظنّه فهو مأمون حتّى يـرد إلى مأمنه دون أن يصيبه أذى .

قال المحقّق في الشرائع:

«و كذا كلّ حربي دخل في دار الإسلام بشبهة الأمان كان يسمع لفظاً فيعتقده أماناً، أو يصحب رفقة فيتوهمها أماناً»(٣).

<sup>(</sup>١) شرائع الإسلام، كتاب الجهاد في الذمام، و راجع الجواهر ج١٦ ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) المختصر النافع، كتاب الجهاد: ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) الشرائع، كتاب الجهادج ١ ص٣١٣-٣١٣.

و قال في المختصر النافع:

"و من دخل بشبهة الأمان فهو آمن حتّى يردّ إلى مأمنه" (١).

و تدلُّ على هذا أحاديث منها عن الإمام الصادق(عليه السلام) أنَّه قال:

«لو أنّ قـوماً حاصروا مـدينة فسألـوهم الأمان، فقـالوا: لا، فظنّوا انّهم قـالوا: نعم، فنزلوا إليهم كانوا آمنين»(٢).

ومن مظاهر العدل والمساواة انّ الإسلام يجيز أمان العبد المسلم كما يجيز أمان الحر المسلم سواء بسواء .

ويدل على هذا الحكم الإسلامي العظيم روايات عديدة منها ما روي عن الإمام الصادق (عليه السلام) لمّا سأله السكوني عن معنى قول النبي (صلّى الله عليه و آله وسلّم): «يسعى بذمّتهم أدناهم» قال (عليه السلام):

"لو أنّ جيشاً من المسلمين حاصروا قوماً من المشركين فأشرف رجل، فقال: اعطوني الأمان حتى ألقى صاحبكم وأناظره فأعطاه أدناهم الأمان وجب على أفضلهم الوفاء به (").

وعن الصادق(عليه السلام) أيضاً أنَّه قال:

إنّ عليّاً (عليه السلام) أجاز أمان عبد مملوك لأهل حصن من الحصون وقال : «هو من المؤمنين» (٢).

ولقد روى الجزري في تاريخه الكامل: "إنّ المسلمين نزلوا بجنديسابور فأقاموا عليها يقاتلونهم، فرمي إلى من بها من عسكر المسلمين بالأمان. فلم يفجأ المسلمين إلا وقد فتحت أبوابها، وأخرجوا أسواقهم، وخرج أهلها، فسألهم المسلمين إلا وقد فتحت أبوابها، فقبلناه، وأقررنا بالجزية على أن تمنعونا.

<sup>(</sup>١) المختصر النافع، كتاب الجهاد: ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ج١٥ ص٥٠.

<sup>(</sup>٣) و(٤) وسائل الشيعة ج١٥ ص٩٩و٥٠.

فقال المسلمون: ما فعلنا ... .

وسأل المسلمون فيما بينهم، فإذا عبد يدعى «مكثفاً» كان أصله منها، فعل هذا.

فقالوا: هو عبد.

فقال أهلها: لا نعرف العبد من الحر، وقد قبلنا الجزية، وما بدّلنا، فان شئتم فاغدروا. فكتبوا لعمر فأجاز أمانهم، فأمّنوهم وانصرفوا عنهم "''.

وهذا هو نموذج واحد من سلوك المسلمين في هذا المجال يجد نظائره كل من راجع التاريخ الإسلامي .

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ لابن الأثير الجزري ج٢ ص٣٨٨ـ٣٨٧.

# واقعة الغديسر

لا شك في انّ الدين الإسلامي دين عالمي، وشريعة خاتمة، وقد كانت قيادة الأُمّة الإسلامية من شؤون النبي الأكرم (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مادام على قيد الحياة، وطبّع الحال يقتضي أن يوكل مقام القيادة بعده إلى أفضل أفراد الأمّة وأكملهم.

إنّ في هـذه المسألـة وهي أنّ منصب القيـادة بعد النبـي(صلّى الله عليـه و آله و سلّم) هل هو منصب تنصيصي تعييني أو أنّه منصب انتخابي؟ اتّجاهين :

فالشيعة ترى أنّ مقام القيادة منصب تنصيصي، ولابد أن ينصّ على خليفة النبي من السماء، بينما يرى أهل السنّة أنّ هذا المنصب انتخابي جمهوري، أي أنّ على الأمّة أن تقوم بعد النبي باختيار فرد من أفرادها لإدارة البلاد.

إنّ لكل من الاتجاهين المذكورين دلائل، ذكرها أصحابهما في الكتب العقائدية، إلاّ أنّ ما يمكن طرحه هنا هو تقييم ودراسة المسألة في ضوء دراسة وتقييم الظروف السائدة في عصر الرسالة، فانّ هذه الدراسة كفيلة باثبات صحة أحد الاتجاهين.

إنّ تقييم الأوضاع السياسية داخل المنطقة الاسلامية وخارجها في عصر الرسالة يقضي بأنّ خليفة النبي لابد أن يعيَّن من جانب الله تعالى، ولا يصحّ أن يوكل هذا إلى الأمة، فانّ المجتمع الإسلامي كان مهدّداً على الدوام بالخطر الثلاثي (الروم ـ الفرس ـ المنافقين) بشنّ الهجوم الكاسح، وإلقاء بذور الفساد والاختلاف بين المسلمين.

كما أنّ مصالح الأمّة كانت توجب أن يوحّد صفوف المسلمين في مواجهة الخطر الخارجي، وذلك بتعيين قائد سياسي من بعده، وبذلك يسد الطريق على

نفوذ العدو في جسم الأمّة الإسلامية والسيطرة عليها، وعلى مصيرها.

و إليك بيان وتوضيح هذا المطلب:

لقد كانت الامبراطورية الرومانية أحد أضلاع الخطر المثلث الذي يحيط بالكيان الإسلامي، ويهدّده من الخارج والداخل.

وكانت هذه القوة الرهيبة تتمركز في شمال الجزيرة العربية، وكانت تشغل بال النبي القائد على الدوام، حتى أنّ التفكير في أمر الروم لم يغادر ذهنه وفكره حتى لحظة الوفاة، والالتحاق بالرفيق الأعلى.

وكانت أول مواجهة عسكرية بين المسلمين، والجيش المسيحي الرومي وقعت في السنة الثامنة من الهجرة في أرض فلسطين، وقد أدّت هذه المواجهة إلى مقتل القادة العسكريين البارزين الثلاثة وهم «جعفر الطيار» و «زيد بن حارثة» و «عبد الله بن حارثة».

ولقد تسبّب انسحاب الجيش الإسلامي بعد مقتل القادة المذكورين إلى تزايد جرأة الجيش القيصري المسيحي، فكان يخشى بصورة متزايدة أن تتعرّض عاصمة الإسلام للهجوم الكاسح من قبل هذا الجيش.

من هنا خرج رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في السنة التاسعة للهجرة على رأس جيش كبير جداً إلى حدود الشام ليقود بنفسه أيّة مواجهة عسكرية، وقد استطاع الجيش في هذه الرحلة الصعبة المضنية أن يستعيد هيبته الغابرة، ويجدد حياته السياسية.

غير ان هذا الانتصار المحدود لم يقنع رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم)، فأعد قُبيل مرضه جيشاً كبيراً من المسلمين، وأمّر عليهم «أسامة بن زيد»، وكلّفهم بالتوجّه إلى حدود الشام، والحضور في تلك الجبهة.

أمّا الضلع الثاني من المثلث الخطير الذي كان يهدد الكيان الإسلامي، فكان

الامبراطورية الايرانية (الفارسية) وقد بلغ من غضب هذه الامبراطورية على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ومعاداتها لدعوته، أن أقدم امبراطور ايران خسرو برويز على تمزيق رسالة النبي، و توجيه الإهانة إلى سفيره باخراجه من بلاطه، والكتابة إلى واليه وعميله باليمن بأن يوجّه إلى المدينة من يقبض على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، أو يقتله إن امتنع.

والخسروا هذا وإن قتل في زمن رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلاّ أنّ استقلال اليمن ـ التي رزحت تحت استعمار الامبراطورية الايرانية ردحاً طويلاً من الزمان ـ لم يغب عن نظر ملوك ايران آنذاك، وكان غرور أولئك الملوك وتجبّرهم وكبرياءهم لا يسمح بتحمّل منافسة القوة الجديدة (القوة الاسلامية) لهم.

والخطر الثالث كان هو خطر حزب النفاق الذي كان يعمل بين صفوف المسلمين كالطابور الخامس وعلى تقويض دعائم الكيان الاسلامي من الداخل إلى درجة أنهم قصدوا اغتيال رسول الله، في طريق العودة من تبوك الى المدينة.

فقد كان بعض عناصر هذا الحزب الخطر يقول في نفسه: إنّ الحركة الاسلامية سينتهي أمرها بموت رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ورحيله، وبذلك يستريح الجميع (١).

ولقد قام أبوسفيان بن حرب بعد وفاة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بمكيدة مشؤومة لتوجيه ضربة إلى الأمّة الاسلامية من الداخل، وذلك عندما أتى علياً (عليه السلام) وعرض عليه أن يبايعه ضدّ من عيّنه رجال السقيفة، ليستطيع بذلك تشطير الأمّة الاسلامية الواحدة إلى شطرين متحاربين متقاتلين، فيتمكّن من التصيّد في الماء العكر.

ولكنّ الإمام علياً (عليه السلام) أدرك بـذكائه البالـغ نوايا أبي سفيان الخبيثة، فرفض مطلبه وقال له كاشفاً عن دوافعه ونواياه الشريرة:

<sup>(</sup>١) الطور/ ٣٠.

«والله ما أردت بهذا إلاّ الفتنة، و إنّك والله طالما بغيت للإسلام شراً. لا حاجة لنا في نصيحتك»(١).

ولقد بلغ دور المنافقين التخريبي من الشدة بحيث تعرّض القرآن لذكرهم في سور عديدة هي : سورة آل عمران، والنساء، والمائدة، والأنفال، والتوبة، والعنكبوت، والأحزاب، ومحمد، والفتح، والمجادلة، والحديد، والمنافقين، والحشر.

فهل مع وجود مثل هؤلاء الأعداء الخطرين والأقوياء الذين كانوا يتربّصون بالاسلام الدوائر، ويتحيّنون الفرص للقضاء عليه، يصح أن يترك رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أمّته الحديثة العهد بالإسلام، الجديدة التأسيس من دون أن يعيّن لهم قائداً دينياً سياسيا؟

إنّ المحاسبات الاجتماعية تقول: إنّه كان من الواجب أن يمنع رسول الاسلام بتعيين قائد للأمّة، . . من ظهور أيّ اختلاف وانشقاق فيها من بعده، وأن يضمن استمرار وبقاء الوحدة الاسلامية بايجاد حصن قوي وسياج دفاعي متين حول تلك الأمّة.

إنّ تحصين الأمّة، وصيانتها من الحوادث المشؤومة، والحيلولة دون مطالبة كل فريق «الزعامة» لنفسه دون غيره، وبالتالي التنازع على مسألة الخلافة والزعامة، لم يكن ليتحقق، إلاّ بتعيين قائد للأمّة، وعدم ترك الأمور للاقدار.

إنّ هذه المحاسبة الاجتماعية تهدينا إلى صحة نظرية «التنصيص على القائد بعد رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) » ولعلّ لهذه الجهة ، ولنجهات أخرى طرح رسول الإسلام مسألة الخلافة في الأيام الأولى من ميلاد الرسالة الأسلامية ، وظلّ يواصل طرحها والتذكير بها طوال حياته حتى الساعات الأخيرة منها ، حيث عين خليفته ونصّ عليه بالنصّ القاطع الواضح الصريح في بدء دعوته ، وفي نهايتها أيضاً .

و إليك بيان كلاهذين المقامين:

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ ج٢ ص٢٢٢، العقد الفريد ج٢ ص٢٤٩.

## ١ ـ النبوّة والامامة توأمان

بغضّ النظر عن الأدلّة العقلية والفلسفية التي تثبت صحة الرأي الأول بصورة قطعية، هناك أخبار وروايات وردت في المصادر المعتبرة تثبت صحة الموقف والرأي الذي ذهب إليه علماء الشيعة وتصدّقه، فقد نصّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على خليفته من بعده في الفترة النبوية من حياته مراراً وتكراراً، وأخرج موضوع الإمامة من مجال الانتخاب الشعبي والرأي العام.

فهو لم يعين (ولم ينص على) خليفته ووصيه من بعده في أخريات حياته فحسب، بلّ بادر إلى التعريف بخليفته ووصيه في بدء الدعوة يوم لم ينضو تحت راية رسالته بعد، سوى بضع عشرة من الأشخاص، وذلك يوم أمر من جانب الله العلي القدير أن ينذر عشيرته الأقربين من العذاب الإلهي الأليم. وأن يدعوهم إلى عقيدة التوحيد قبل أن يصدع رسالته للجميع ويبدأ دعوته العامة للناس كافة.

فجمع أربعين رجـالاً من زعماء بني هـاشم وبنـي المطلب، ثـم وقف فيهـم خطيباً، فقال:

«أيكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي ووصيي وخليفتي فيكم؟»

فأحجم القوم، وقام عليّ(عليه السلام) وأعلن مؤازرته وتأييده له، فأخذ رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّم) برقبته، والتفت الى الحاضرين، وقال:

«إنّ هذا أخي ووصيي وخليفتي فيكم»(١).

وقد عرف هذا الحديث عند المفسرين والمحدثين: بـ «حديث يـوم الدار» و «حديث بدء الدعوة».

على أنّ رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) لم يكتف بالنص على خليفته في بدء رسالته، بـل صـرّح في مناسبات شتّى في السفر والحضر، بخلافة

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ج٢ ص٢١۶، الكامل في التاريخ ج٢ ص٤٢و٣٦، و قد مرّ مفصّلاً في هذه الدراسة فراجع.

على (عليه السلام) من بعده، ولكن لايبلغ شيء من ذلك في الأهمية والظهور والصراحة والحسم ما بلغه حديث الغدير.

#### ٧\_قصة الغدير

لمّا انتهت مراسيم الحج، وتعلّم المسلمون مناسك الحجّ من رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) الرحيل الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) الرحيل عن مكة، والعودة إلى المدينة، فأصدر أمراً بذلك، ولمّا بلغ موكب الحجيج العظيم إلى منطقة «رابغ» (۱) التي تبعد عن «الجحفة» (۱) بثلاثة أميال، نزل أمين الوحي جبرئيل على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بمنطقة تدعى «غدير خم»، وخاطبه بالآية التالية:

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ وِإِنْ لَـمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسالتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ (المائدة/ ٤٧).

إنّ لسان الآية وظاهرها يكشف عن أنّ الله تعالى ألقى على عاتق النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مسؤولية القيام بمهمة خطيرة، وأي أمر أكثر خطورة من أن ينصّب علياً (عليه السلام) لمقام الخلافة من بعده على مرأى ومسمع من مائة ألف شاهد؟!

من هنا أصدر رسول الله(صلّى الله عليه و آلـه و سلّم) أمره بالتوقّف، فتوقّفت طلائع ذلك الموكب العظيم، والتحق بهم من تأخر.

لقد كان الوقت وقت الظهيرة، وكان المناخ حارّاً إلى درجة كبيرة جداً، وكان الشخص يضع قسماً من عباءته فوق رأسه والقسم الآخر منها تحت قدميه، وصنع للنبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) مظلّة وكانت عبارة عن عباءة ألقيت على أغصان

<sup>(</sup>١) رابغ تقع الآن على الطريق بين مكّة و المدينة.

<sup>(</sup>٢) من مواقيت الاحرام و تنشعب منها طرق المدنيين و المصريين و العراقيين .

شجرة (سمرة)، وصلّى رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بالحاضرين الظهر جماعة، وفيما كان الناس قد أحاطوا به صعد (صلّى الله عليه و آله و سلّم) على منبر أعدّ من أحداج الإبل وأقتابها، وخطب في الناس رافعاً صوته، وهو يقول:

"الحمدلله ونستعينه ونؤمن به ونتوكل عليه، ونعوذ به من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا الذي لا هادي لمن أضل ، ولا مضلّ لمن هدى، وأشهد أنّ لاإله إلا هو، وأنّ محمداً عبده ورسوله.

أما بعد: أيّها الناس إنّي أوشك أن أدعى فأجيب، وأنّي مسؤول وأنتم مسؤول وأنتم مسؤول وأنتم مسؤول، فَماذا أنتم قائلون؟»

قالوا: «نشهد أنَّك قد بلّغت ونصحت وجهدت، فجزاك الله خيراً».

قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): «ألستم تشهدون أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمداً عبده ورسوله، وأنّ جنّته حق، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور؟»

قالوا: بلى نشهد بذلك.

قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «اللّهم اشهد».

ثم قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم) : «وإنّي تارك فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا أبدا».

فنادى مناد: «بأبي أنت وأُمّي يا رسول الله وما الثقلان؟»

قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): «كتاب الله سبب طرف بيد الله، وطرف بأيديكم، فتمسّكوا به، والآخر عترتي، وانّ اللطيف الخبير نبّأني انّهما لن يفترقا حتى يردا علىّ الحوض، فلا تقدموهما فتهلكوا، ولا تقصروا عنهما فتهلكوا».

وهنا أخذ بيد «عليّ» (عليه السلام) ورفعها، حتى رؤي بياض ابـاطهما، وعرفه الناس أجمعون ثم قال:

«أيها الناس من أولى الناس بالمؤمنين من أنفسهم؟»

قالوا: «الله ورسوله أعلم».

فقال (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم):

"إنّ الله مولاي وأنا مولى المؤمنين وأنا أولى بهم من أنفسهم، فمن كنت مولاه فعلى مولاه (١).

اللَّهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأحب من أحبّه، وابغض من أبغضه، وأدر الحق معه حيث دار»(٢).

فلمّا نزل من المنبر، استجاز حسان بن ثابت شاعر عهد الرسالة في أن يفرغ ما نزل به الوحي في قالب الشعر، فأجازه الرسول، فقام وأنشد:

يناديهم يوم الغدير نبيهم يقول فمن مولاكم ووليّكم إلهك مولانا وأنت وليّنا فقال له قم يا عليّ فانني فمن كنت مولاه فهذا وليّه هناك دعا: اللّهم وال وليّه

بخم وأكسرم بالنبي مناديا فقالوا ولم يبدو هناك التعاميا ولم تر منا في الولاية عاصيا رضيتك من بعدي إماماً وهاديا فكونوا له أنصار صدق مواليا وكن للذي عادا علياً معاديا

#### مصادر الواقعة

هذه هي واقعة الغدير استعرضناها لك على وجه الإجمال، وهي بحق واقعة لا يسوغ لأحد انكارها بأدنى مراتب التشكيك والقدح، فقد تناولها بالذكر أئمة المؤرخين أمثال: البلاذري، وابن قتيبة، والطبري، والخطيب البغدادي، وابن عبد البر، وابن عساكر، وياقوت الحموي، وابن الأثير، وابن أبي الحديد، وابن خلكان، واليافعي، وابن كثير، وابن خلدون، والذهبي، وابن حجر العسقلاني، وابن صباغ المالكي،

<sup>(</sup>١) لقد كرّر النبي(صلّى الله عليه وآله وسلّم) هذه العبارة ثلاث مرات دفعاً لأيّ التباس أو اشتباه.

<sup>(</sup>٢) راجع للوقوف على مصادر هذا الحديث المتواتر موسوعة الغدير للعلاّمة الأميني(ره).

والمقريزي، وجلال الدين السيوطي، ونورالدين الحلبي الى غير ذلك من المؤرخين الذين جادت بهم القرون والأجيال.

كما ذكره أيضاً أئمة الحديث أمثال: الإمام الشافعي، و أحمد بن حنبل، وابن ماجة، والترمذي، والنسائي، وأبو يعلى الموصلي، والبغوي، والطحاوي، والحاكم النيسابوري، وابن المغازلي، والخطيب الخوارزمي، والكنجي، ومحب الدين الطبري، والحمويني، والهيثمي، والجزري، والقسطلاني، والمتقي الهندي، وتاج الدين المناوي، وأبو عبد الله الزرقاني، وابن حمزة الدمشقي الى غير ذلك من أعلام المحدّثين الذين يقصر المقال عن عدّهم وحصرهم.

كما تعرض له كبار المفسرين، فقد ذكره: الطبري، والثعلبي، والواحدي في أسباب النزول، والقرطبي، وأبو السعود، والفخر الرازي، وابن كثير الشامي، والنيسابوري، وجلال الدين السيوطي، والألوسي، والبغدادي.

وذكره من المتكلمين طائفة جمّة في خاتمة مباحث الإمامة وإن ناقشوا نقضاً وابراماً في دلالته كالقاضي أبي بكر الباقلاني في تمهيده، والقاضي عبد الرحمن الايجي في مواقفه، والسيد الشريف الجرجاني في شرحه، وشمس الدين الاصفهاني في مطالع الأنوار، والتفتازاني في شرح المقاصد، والقوشجي في شرح التجريد إلى غير ذلك من المتكلمين الذين تعرضوا لحديث الغدير وبحثوا حول دلالته ووجه الحجة فيه.

### واقعة الغدير ورمز الخلود:

أراد المولى عزّ وجلّ أن يبقى حديث الغدير غضّاً طرياً على مر الأجيال لم يُكدّر صفاء حقيقته الناصعة تطاول الأحقاب، وكرّ الأزمان، وانصرام الأعوام، ويرجع ذلك إلى أمور ثلاثة:

١- إنَّ النبي (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) قد هتف به في مزدحم غفير يربو على

عشرات الآلاف عند منصرفه من الحج الأكبر، فنهض بالدعوة والاعلان، وحوله جموع من وجوه الصحابه وأعيان الأمة، وأمر بتبليغ الشاهد الغائب ليكونوا كافّة على علم وخبر بما تم ابلاغه.

٢ ـ إنّ الله سبحانه قد أنزل في تلك المناسبة آيات تلفت نظر القارئ إلى
 الواقعة عندما يتلوها و إليك الآيات :

أ ﴿ وَمَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَ اللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ (المائدة/ ٤٧).

و قد ذكر نزولها في واقعة الغدير لفيف من المفسّرين يربو عددهم على الثلاثين، و قد ذكر العلاّمة البحّاثة المحقق الأميني في كتاب الغدير نصوص عبارات هؤلاء، فمن أراد الاطّلاع عليها، فليرجع إليه.

ب \_ ﴿ الْبَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَ رَضِيتُ لَكُمُ لَكُمُ الْإِسْلاَمَ دِيناً ﴾ (المائدة/ ٣).

و قد نقل نزول الآية جماعة منهم يزيدون على ستة عشر.

ج - ﴿ سَأَلُ سَائِلٌ بِعَـذَابٍ وَاقِعٍ \* لِلْكَافِرِيـنَ لَيْـسَ لَـهُ دَافِعٌ \* مِـنَ اللهِ ذِى المَعَارِجِ ﴾ (المعارج/ ١-٣).

و قد ذكر أيضاً نزول هذه الآية جماعة من المفسرين ينوف على الثلاثين أضف إلى ذلك ان الشيعة عن بكرة أبيهم متفقون على نزول هذه الآيات الثلاثِ في شأن هذه الواقعة(١).

٣- إنّ الحديث منذ صدوره من منبع الوحي تسابقت الشعراء و الأدباء على نظمه، و انشاده في أبيات و قصائد امتدت وقعتها منذ عصر انبثاق ذلك النص في تلك المناسبة إلى عصرنا هذا، و بمختلف اللغات و الثقافات، و قد تمكن البحاثة المتضلع العلامة الأميني من استقصاء و جمع كل ما نظم باللغة العربية حول تلك

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الغدير في شأن نزول هذه الآيات ج١ ص١٢و ٢١٧.

الحادثة، و المؤمّل و المنتظر من كافّة المحققين على اختلاف ألسنتهم و لغاتهم استنهاض هممهم لجمع ما نظم و أنشد في أدبهم الخاص.

و حصيلة الكلام: قلّما نجد حادثة تاريخية حظيت في العالم البشري عامّة، و في التاريخ الإسلامي و الأمة الإسلامية خاصة بمثل ما حظيت به واقعة الغدير، و قلّما استقطبت اهتمام الفئات المختلفة من المحدثين و المفسرين و الكلاميين و الفلاسفة و الأدباء و الكتّاب و الخطباء و أرباب السير و المؤرخين كما استقطبت هذه الحادثة، و قلّما اعتنوا بشيء مثلما اعتنوا به.

هذا و يستفاد من مراجعة التاريخ ان يوم الثامن عشر من شهر ذي الحجة الحرام كان معروفاً بين المسلمين بيوم عيد الغدير، و كانت هذه التسمية تحظى بشهرة كبيرة إلى درجة ان ابن خلكان يقول حول «المستعلى بن المستنصر»:

«فبويع في يوم غـديـر خم، و هـو الثامـن عشـر من شهـر ذي الحجة سنـة ۴۸۷هـ» (۱).

و قال في ترجمة المستنصر بالله العبيدي: «و توفي ليلة الخميس لاثنتي عشرة ليلة بقيت من ذي الحجة سنة سبع و ثمانين و اربعمائة، قلت: و هذه هي ليلة عيد الغدير أعني ليلة الثامن عشر من شهر ذي الحجة، و هو غدير خم»(١).

و قد عده أبو ريحان البيروني في كتابه الآثار الباقية «ممّا استعمله أهل الإسلام من الأعياد» (٣).

و ليس ابن خلكان، و أبوريحان البيروني، هما الوحيدان اللذان صرّحا بكون هذا اليوم هو عيد من الأعياد، بل هذا الثعالبي قد اعتبر هو الآخر ليلة الغدير من الليالي المعروفة بين المسلمين (٦).

<sup>(</sup>١)و(٢) وفيات الأعيان ج١ ص٠٥.

<sup>(</sup>٣) ترجمة الآثار الباقية: ص٣٩٥، الغديرج، ص٧٤٧.

<sup>(</sup>۴) ثمار القلوب: ص١١٥.

إنّ عهد هذا العيد الإسلامي، و جذوره ترجع إلى نفس يـوم «الغديـر» لأنّ النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) أمر المهاجرين و الأنصار، بل أمر زوجاته و نساءه في ذلك اليوم بالدخول على «عليّ» (عليه السلام)، و تهنئته بهذه الفضيلة الكبرى.

يقول زيد بن أرقم: كان أوّل من صافح النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وعليّاً: أبوبكر، و عمر، و عثمان، وطلحة، و الزبير، و باقي المهاجرين و الأنصار، و باقي الناس (١).

الحمد لله الذي جعلنا من المتمسكين بولاية على بن أبي طالب عليه السلام ...

#### خاتمة المطاف

ما قدّمناه إليك في الفصول السابقة حول حياة النبي و شخصيته كان مقتبساً من الذكر الحكيم ومدعماً بالتاريخ والأحاديث الصحيحة، وكان الجدير بنا أن نجعجع بالقلم عن الإفاضة ونترك ما بقي من خصوصيات حياته وشخصيته إلى كتب السيرة لمن أراد التوسّع.

غير انّا نحب أن نركّز في الخاتمة على أساليب دعوته في عصر الرسالة ليكون قدوة لنا في هذا السبيل، ونكتفي من الكثير بالقليل.

<sup>(</sup>١) راجع مصدره في الغدير ج١ ص٢٧٠.

# الإعلام وأساليبه في عصر الرسالة

إنّ انتَشار أي دين أو أيديـولوجية ورسوخها في العقول والنفوس يتـوقّف مضافاً إلى اتقان ذلك الدين في محتواه ومضامينه على الدعوة الصحيحة إليه، وعرضه عرضاً واسعاً وشاملاً.

وقد توفَّر في الإسلام هذان الجانبان :

أمّا الأوّل: فإنّ الإسلام ذو أصول، ومفاهيم تنطبق على الفطرة الإنسانية، فهو يدعو إلى العدل والإحسان، واجتناب البغي والعدوان، وإلى النظر في ملكوت السماوات والأرض، وإلى العلم والقراءة والكتابة، وإلى التعاون والتعاضد، وغير ذلك من الأصول الاجتماعية والأخلاقية التي توافق فطرة البشر وتعضدها العقول بلااستثناء.

كما أنّ الإسلام لا يشتمل على أيّة عقيدة رمزية أو أصول معقدة لا تقدر على حلّها الأفكار، ولا تستطيع على دركها العقول، كما هو الحال في "تثليث» البراهمة و المسيحيين.

وأمّا الثاني: فإنّ القرآن الكريم يسعى بكل قوة ووسيلة ممكنة إلى نشر الاسلام، فيخاطب النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) ويأمره بالإنذار و التبشير، والدعوة والتبليغ، والصدع والموعظة، والتذكير، والبيان، والتعليم، والانباء، إلى غير ذلك من الأساليب التي تعرب عن لزوم قيام النبي بتبليغ الرسالة الاسلامية إلى الناس، بكل صورة ممكنة، وإليك نماذج من تلك الخطابات.

ففي مجال الانذار يقول تعالى: ﴿ وَاَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الاَقْرَبِينَ ﴾ (الشعراء / ٢١٢). وفي مجال التبشير يقول تعالى: ﴿ وَبَشِرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ اَنَّ لَهُمْ جَنَّاتِ ﴾ (البقرة / ٢٥).

ويقول تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ (الفتح / ٨).

وفي مجال الدعوة يقول سبحانه: ﴿ ادْعُ اِلَى سَبِيلِ رَبُّكَ بِالحِكْمَةِ وَالْمَ وْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ (النحل/ ١٢٥).

وفي مجال الابلاغ يقول سبحانه: ﴿ فَإِنْ آغْرَضُوا فَمَا آرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْكِ اللَّالَاغُ ﴾ (الشوري/ ۴۸).

وفي مجال الصدع يقول سبحانه: ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ (الحجر/ ٩٤).

وفي مجال الموعظة يقول تعالى : ﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُم ﴾ (النساء/ ٤٣).

وفي مجال التذكير يقول تعالى: ﴿ فَذَكِّرْ بِالقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾ (ق/ ٢٥).

وفي مجال البيان يقول سبحانه: ﴿وَٱنْزَلْنَا اِلَيْكَ اللَّذِكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلَ اِلَيْهِمْ﴾(النحل/ ٢۴).

وفي مجال التعليم يقول سبحانه: ﴿ يَتْلُوا عَلَيْكُ مَ آيَاتِنَا وَيُزَكِّبُ مُ وَيُعَلِّمُكُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ ﴾ (البقرة/ ١٥١).

وفي مجسال التنبّو قال سبحانه : ﴿ نَبِّي عِبَادِي أَنِّي أَنَّى أَنَا الغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (الحجر/ ٤٩).

وقد قام النبي (صلّى الله عليه وآله) بهذا الأمر، وعرض الاسلام عرضاً كاملاً قوياً، فدعا أهله وأقرباءه أوّلاً، ثم دعا قومه وأبناء جلدته ثانياً، ولمّا استتبّ له الأمر، واستقرّ به المقام في المدينة المنوّرة، وجّه دعاته إلى شتّى أقطار الأرض وكلّفهم بابلاغ دينه ومنهاجه إلى الملوك والأمراء والشعوب والقبائل، وتحقّق هذا العمل بشكل واسع حتى لم يلبث أن بلغ نداء الاسلام إلى مسامع جميع المجتمعات البشرية، دانيها وقاصيها في مدة لا تتجاوز قرناً واحداً من الزمان.

# نماذج من الإعلام في العهد النبوي

وقد تمثّل الإعلام الإسلامي في العهد النبوي، في أمور قام بها رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في مجال تبليغ الإسلام، و إيصال نداءه إلى مسامع البشرية في مختلف الأقطار والأصقاع وهذه الأمور هي:

## ١-البعثات الإعلامية

قد قام النبي الأكرم بارسال مبعوثين ومندوبين للدعوة والتبليغ، ونذكر على سبيل المثال مصعب بن عمير، الذي بعثه رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) إلى المدينة ليعلّم الناس القرآن، ويفقّههم في الدين، وكان شابّاً ذكياً أسلم عن رغبة وتفهّم وتعلّم من القرآن كثيراً، فأمره رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) بالخروج إلى المدينة مع بعض من آمن من أهلها برسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم)، ليدعو أهل المدينة من الأوس والخزرج إلى الإسلام، فاستطاع بحسن تدبيره، وفضل ليدعو أهل المدينة من الأوس والخزرج إلى الإسلام، فاستطاع بحسن تدبيره، وفضل حكمته في التبليغ والإرشاد أن يستقطب عدداً كبيراً من أهل المدينة شيباً و شباباً ورجالاً و نساءً إلى الإسلام حتى لم يلبث أن جعل من يشرب مدينة إسلامية تهيات ورجالاً و نساءً إلى الإسلام حتى لم يلبث أن جعل من يشرب مدينة إسلامية تهيات العمل (۱۰).

وبعد ما هاجر إلى المدينة بعث مجموعات تبليغية لنشر الإسلام ودعوة الناس إليه، وأخص بالذكر مجموعتين تبليغيتين أرسلهما رسول الإسلام إلى بعض القبائل لتعليمها القرآن الكريم وأحكام الاسلام، وهاتان المجموعتان هما:

المجموعة الأولى: التي بعثها رسول الله (صلّى الله عليه و آلمه و سلّم) إلى قبيلتي عضل وقارة .

فقد طلبت القبيلتان من النبي (صلّى الله عليـه و آله و سلّم) أن يبعث إليهم من

<sup>(</sup>۱) أعلام الورى ص٧٧.

يعلِّمهم القرآن، ويفقّههم في الاسلام.

فاستجاب النبي لهذا الطلب، وأرسل ستة أشخاص، وأمر عليهم مرثد بن أبي مرثد الغنوي، ولكن القوم غدروا بأولئك المبلغين الأبرياء، فقتلوا من قتلوا منهم، وأسروا رجلين منهم باعوهما لقريش، فصلبوهما انتقاماً لقتلى بدر من المشركين والقصة مفصّلة (۱).

المجموعة الثانية: وهي المجموعة التبليغية التي أرسلها رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلى قبيلة «بني عامر» لطلب أحد زعمائها الكبار، وذلك قبل أن يبلغه غدر عضل وقارة بالمجموعة الأولى، وقد أرسلهم بعد أخذ مواثيق وضمانات من الطالب، ولكن هذه المجموعة التي كانت تتألّف من أربعين شخصاً من خيرة القرّاء قد واجهت نفس ما واجهت المجموعة التبليغية الأولى، ولكن لا على أيدي القبيلة المبعوثين إليها، بل على يد آخرين من القبائل المشركة المعادية للإسلام، وقد وقع الغدر والفتك بهم في منطقة تدعى بئر معونة (۱).

وقد أحزنت هاتان الفاجعتان رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) إلاّ أنّهما لم يثنيا عزمه الشريف عن مواصلة التبليغ، بل واصل ارسال المبلّغين والرسل إلى مناطق أخرى كما أرسل طائفة كبيرة إلى الملوك والأمراء والقبائل وزعماء الجماعات داخل الجزيرة العربية وخارجها.

## ٢\_ الرسائل الإعلامية

و إليك فيما يلي طائفة من الرسائل التي بعثها النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) يدعو فيها رؤساء القبائل إلى الاسلام، ونخص بالذكر كتبه الاعلامية فقط:

<sup>(</sup>١) المغازي ج١ ص٣٥٣\_٣٥٢، و السيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص١٤٩.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام ج٢ ص١٨٣-١٨٧ .

١- كتابه إلى سمعان بن عمرو الكلابي.

٢-كتابه إلى ورد بن مرداس أحد بني سعد هذيم.

٣- كتابه إلى الاقيال من حضرموت.

۴ و۵\_كتابان إلى أهل قريتين .

عـ كتابه إلى بني حارثة بن عمرو بن قريط.

٧- كتابه إلى عبد العزيز بن سيف بن ذي يزن.

٨ كتابه إلى عمرو بن مالك بن عمير الأرحبي.

٩-كتابه إلى عريب والحارث ابني عبد كلال.

١٠-١٤-سبعة كتب إلى فهد وزرعة وبس وغيرهم من ملوك حمير.

١٧ ـ كتابه إلى جفينة النهدي.

١٨ ـ كتابه إلى ملك الروم.

١٩ - كتابه إلى عبد الله بن الحارث الأعرج الأزدي الغامدي.

• ٢- كتابه إلى خراش بن جحش العبسي.

٢١ ـ كتابه إلى سرباتك ملك الهند.

٢٢ ـ كتابه إلى قيس بن عمر الهمداني.

٢٣ - كتابه إلى جبلّة بن الأيهم الغساني.

٢٤ ـ كتابه إلى بني معاوية من كندة .

٢٥ ـ كتابه إلى نفاثة بن فروة ملك السماوة.

۲۶- كتابه إلى عذرة.

٢٧\_كتابه إلى ذي عمرو.

٢٨ ـ كتابه إلى ذي الكلاع.

٢٩\_كتابه إلى اسيخب.

٠ ٣- كتابه إلى حوشب ذي ظليم.

٣١ كتابه إلى رعية السحيمي.

٣٢\_كتابه إلى قيس بن مالك(١).

هذه كتاباته التبليغية التي وردت أسماؤها في الكتب، وإن ذهبت ألفاظها وعبارتها فلم يبق منها إلاّ الإسم.

وهناك كتب تبليغية له (صلّى الله عليه و آله و سلّم) موجودة بأعيانها وخصوصيّاتها في كتب السير والتاريخ والحديث، والكلّ يدلّ على أنّ الإسلام انتشر في العالم بفضل الدعوة الصحيحة وبعث الدعاة والرسل، ولو كان هناك سل السيف وسفك الدم، فإنّما كان لرفع الحواجز بين الرسول وتبليغه.

و إليك أسماء كتبه الموجودة التبليغيّة التي أرسلها إلى الملوك والأمراء والشيوخ والقبائل على نحو الإيجاز والإيعاز والتفصيل يطلب من مظانّه (٢).

# مراسلة الملوك والأمراء ورؤساء القبائل

إنّ أبرز كتبه في الدعوة إلى الاسلام هي:

١\_ كتابه إلى كسرى ملك الفرس.

٢\_ كتابه إلى قيصر عظيم الروم.

٣\_ كتابه إلى النجاشي ملك الحبشة.

٢\_كتابه إلى المقوقس ملك مصر.

<sup>(</sup>١) لاحظ مكاتيب الرسول للعلامة الأحمدي ص٣٥-٠٠.

<sup>(</sup>٢) راجع الوثائق السياسية و مكاتيب الرسول.

٥- كتابه إلى ملوك الشام واليمامة.

٤ كتابه إلى الحارث بن أبي شمر.

٧- كتابه إلى هوذة بن على الحنفي ملك اليمامة.

٨- كتابه إلى المنذر بن ساوي .

٩\_كتابه لرفاعة بن زيد الجزامي.

٠ ١- كتابه إلى جيفر وعبد ابني الجلندي.

١ ١ ـ كتابه إلى فروة بن عمرو الجذابي.

١٢ ـ كتابه إلى أكثم بن صيفي.

١٣ ـ كتابه إلى اسيخب بن عبد الله.

١٤ ـ كتابه إلى يحنه بن رؤبة وسروات أهل أيلة .

١٥\_ كتابه إلى زيادبن جهور.

١٤ ـ كتابه إلى بكر بن وائل.

١٧ ـ كتابه إلى مسيلمة الكذّاب.

١٨ ـ كتابه إلى ضغاطر الأسقف.

١٩ ـ كتابه إلى اليهود.

۲۰ ـ كتابه إلى يهود خيبر.

٢١ ـ كتابه إلى أسقف نجران.

۲۲ حتابه إلى هرمزان عامل كسرى.

وقد دعا رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في هذه الكتب التي سجّلها التاريخ وأثبت نصوصها كاملة ، الملوك والأمراء إلى الدين الإسلامي وشرح أهدافه وغاياته السامية .

وقد حمل هذه الكتب رجالاً من أصحابه اتسموا بالنباهة والذكاء، والشجاعة والحكمة.

ويذكر التــاريخ انّ بعضهم كان يعرف لغــة القوم الذين أُرسل إليهــم مع كتاب النبي(صلّى الله عليه و آله و سلّم) .

وكان هؤلاء الرسل يتمتّعون بإيمان قوي، وينطلقون من عقيدة راسخة بالدين وشجاعة، وهي الصفات التي يجب أن يتحلّى بها المبلّغ، ولهذا كانوا في الأغلب يؤثرون في نفوس المرسل إليهم حتّى انهم كانوا يقبلون دعوة النبي ولو آل إلى التضحية بحياتهم كما حدث لضغاطر الأسقف فإنّه لمّا جاءه كتاب النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) فقرأه أخذ بمجامع قلبه واهتدى إلى الحق واعتنق الإسلام راغباً وقال لقومه من الروم:

"يا معشر الروم ... إنّي أشهد أن لا إله إلاّ الله وانّ أحمد عبده ورسوله » فوثبوا عليه وثبة رجل واحد وقتلوه (١).

# ٣- التبليغ عن طريق الأدب والنظم

ولم يكتف رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في تبليغ رسالته بالرسائل والكتب بل استعان بالشعر أيضاً ولهذا كان حسّان يخلّد الحوادث، بأبيات من الشعر، ويشجّعه النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وربّما دافع حسّان وغيره عن حوزة الإسلام ونبيّه بهجاء من يعادونه أو يتعرّضون له أو يهجونه، وإليك نماذج من هذا الأمر.

١ ـ عندما هجا ابن الزبعري المسلمين يوم أحد، قائلاً:

ياغراب البين أسمعت فقل إنّما تنطق شيئاً قد فعل

(۱) الطبري ج٢ ص ١٣٦

### إلى أن قال:

ليت أشياخي ببدر شهدوا جزع الخزرج من وقع الأسل فقتلنا الضّعف من أشرافهم وعدلنا ميل بدر فاعتدل

قال حسّان في الرد عليه:

ذهبت يا بن الزبعري وقعة كان منّا الفضل فيها لوعدل ولقسد نلتم ونلنا منكم وكذاك الحرب أحيانا دول الى آخره ... .

٢\_لمّا قال عمرو بن العاص في هجاء المسلمين يوم أحد:

خرجنا من الفيفا عليهم كأنّنا مع الصبح من رضوى الحبيك المُنطّق أرادوا لكيما يستبيحوا قبابنا ودون القباب الينوم ضرب محرّق

قال كعب بن مالك في الردّ عليه:

ألا أبلغا فهراً على نـأي دارهـا وعند هم من علمنا اليوم مصدق إلى أن قال:

لنا حومة لا تستطاع يقودها نبيّ أتى بالحقّ عف مصدّق

٣ ـ ما قاله هبيرة يوم أحد أيضاً في هجاء المسلمين إذ قال فيما قال من الشعر:

كان هامهم عند الوغى فلق من قيض رُبْدٍ نفته عن أداحيها

فأجاب حسّان بقوله:

ألا اعتبرتم بخيل الله إذ قتلت أهل القليب ومن ألقينه فيها

# كم من أسير فككناه بلا ثمن وجزّ ناصية كنّا مواليها(١)

وغير ذلك من الموارد التي قابل فيها حسّان وغيره من شعراء الإسلام الأول هجاء بهجاء، قارع قاصع.

### ٢- إعلان البراءة من المشركين

وكان من أبرز مصاديق التبليغ والإعلام ما كلّف به رسول الله (صلّى الله عليه و الله و سلّم) بأمر من الله تعالى، أميرالمؤمنين علي ابن أبي طالب بتلاوة آيات من صدر سورة التوبة على مسامع المشركين وغيرهم في يوم الحج الأكبر والتي أعلن الله فيها براءته وبراءة نبيّه من الشرك والمشركين، وضرب لهم أجلاً ليبيّنوا موقف من الاسلام وأعلن ان المشركين لا يجوز لهم دخول مكّة بعد ذلك الوقت والأجل.

وقد كان لهذا الإعلان العام القوي أثر كبير في إسلام مجموعات كبيرة من القبائل المشركة، وتوافدها على رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في العام المسمّى بعام الوفود.

# ٥- شعار المسلمين في الهجمات العسكرية

ومن جملة أساليب التبليغ التي كان يتبعها رسول الله (صلّى الله عليه و آله وسلّم) إطلاق الشعارات المناسبة في المعارك فمثلاً لمّا صاح أبوسفيان بعد إلحاق الهزيمة بالمسلمين: اعل هبل اعل هبل. أمر النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) بأن يقابلوه بشعار:

الله أعلى وأجل.

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية ج٢ ص٢ و ١٣١\_١٣٢ .

ولمّا صاح: نحن لنا العزّي ولا عزّي لكم.

قال النبي (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) قولوا:

الله مولانا ولا مولى لكم.

كما أنّ المسلمين كانوا عند الهجوم على الأعداء ينادون بشعار خاص مثل: امت ... امت(١).

كانت هذه لمحة سريعة عن أساليب رسول الإسلام (صلّى الله عليه و آل ه وسلّم) في التبليغ والدعوة إلى الإسلام، وهي تكفي لمعرفة إهتمام الإسلام بهذا الأمر.

وفي هذا العصر حيث أتيحت للبشرية أجهزة ووسائل أوسع للتبليغ يتعين على المسلمين الإستفادة منها بشكل أفضل وبمنتهى الشجاعة والعزم ليصدق في شأنهم قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالاَتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلاَيْخْشَوْنَ أَحَداً إِلاَّ اللَّهَ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ حَسِيباً ﴾ (الأحزاب/ ٣٩).

### ما هي وظائفنا اليوم في مجال التبليغ والدعوة؟

هذا بعض ما كان يقوم به رسول الإسلام (صلّى الله عليه و آله و سلّم) في مجال التبليغ والدعوة إلى الإسلام، وقد كان عملاً عظيماً جبّاراً بالقياس إلى وسائل ذلك العصر، فما هو واجب المسلمين في هذا الزمن وهم يملكون أعظم الأجهزة للتبليغ والدعوة.

فماذا يجب أن يفعله المسلمون اليوم؟

هذا هو ما يجب أن نشير إليه في هذا المقام.

والذي نراه هي الأمور التالية :

١- رصد التبشير المسيحي والدعايات الماركسية: إنّ العالم الإسلامي يحاصره

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية ج٢ ص٨٦.

اليوم معسكران قويّان مزوّدان بكلّ القوى والإمكانات، وهما المعسكر الغربي الذي يروّج المسيحية، والمعسكر الشرقي الذي يروّج الماركسية والإلحاد.

و يعمل هذان المعسكران ليل نهار على بتّ سمومهما في أقطار العالم الإسلامي بمختلف الأساليب و السبل.

و من أساليبهم النيل من كرامة النبي العظيم (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، فهذا هو كتاب يصدر في لندن باسم «الآيات الشيطانية» يشكّك في نبوة رسول الله (صلّى الله عليه و آله و سلّم)، و تتحدّث عنه إذاعة لندن لإلقاء الضوء عليه، وحتّ الناس على قراءته تحت غطاء نقل الأخبار.

و هو مع الأسف يستند إلى بعض المصادر الإسلامية التي تحتاج إلى نظارة التنقيب جدّاً مثل تاريخ الطبري و السيرة الحلبية، فكم فيهما من موضوعات ومنحولات و إسرائيليّات و مسيحيّات بنّها أبناء الديانتين من كعب الأحبار و وهب ابن منبه و تميم الداري، وأخذها السذّج من المسلمين، و زعموا أنّها حقائق راهنة.

فلابـد أن تنهض جماعـة من العلماء و المفكّـرين و الخطباء للتصــدي لهذه الهجمة الظالمة على الإسلام بالوسائل المتاحة و المفيدة.

Y \_ رصد الدعايات المفرّقة لصفوف المسلمين و تبديد وحدتهم التي هي أقوى قلعة في وجه العدوّين المذكورين آنفاً، فلابدّ أن تجدّد فكرة دار التقريب بين المذاهب الإسلامية، و لابدّ أن يتصدّى مركز إسلامي قوي للكتب المفرّقة التي لايقصد من كتابتها و بثّها إلاّ إيجاد الفرقة بين الطوائف الإسلامية في عصر هي أحوج ما فيه إلى التعاضد و التعاون و التعاطف، خاصّة أنّ هذه الكتب تحتوي على سفاسف و ترّهات و قضايا لاقيمة لها و لاأساس. ضع يدك على كثير ممّا ينتشر في أشهر الحج ضد الشيعة الإمامية.

نعم لايعني من هذا أن لايعرض أحد عقيدته بصورة موضوعية علميّة أو أن يتجرّد أحد من عقائده من دون دليل، بل المطلوب هو تجنّب التهجّم على الآخرين، و بثّ بذور الفرقة و التشتّت، و إلاّ فعرض المذاهب مستنداً إلى أوثق المصادر لغاية التعرّف من وسائل التقريب و أدواته.

" تأسيس وحدة إعلامية واحدة للمسلمين: إنّ الأعداء على اختلاف مشاربهم و مطامعهم يؤلّفون وحدة إعلامية واحدة، فلابد أن يقوم المسلمون بتأسيس وحدة إعلامية واحدة، ويستفيدون من جميع وسائل الإعلام و التبليغ و الدعوة من إذاعة و تلفزيون و سينما و مسرح، لعرض الحقائق الدينية للناس بعيداً عن أجواء السياسات الداخلية و الظروف الخاصة.

٢ - اصلاح الكتب الدراسية: ينبغي أن يقوم علماء الإسلام باصلاح الكتب الدارسية التي تدرّس في المدارس و الجامعات و يجرّدوها عمّا يشوش أفكار الناشئة و يدفعه عن اساءة الظن بتاريخه و دينه.

هذا هو بعض ما يجب أن يقوم به المسلمون في مجال التبليغ و الدعوة إلى الإسلام و هو فرض عليهم و واجب من واجباتهم كيف لا، و مهمة الإعلام و الإبلاغ لم تنحصر برسول الإسلام فقط، بل اعتبرها القرآن من وظيفة الأمة الإسلامية أيضاً. وسمّاها الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر. و جعل هذا العمل من وظائف المسلمين على اختلاف مستوياتهم و مؤهّلاتهم فقال:

﴿ وَ لَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَ يَالْمُوُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَ أُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (آل عمران/ ۲۰۴).

و قال سبحانه :

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (آل عمران/ ١١٠).

و ليس الأمر بالمعروف مقصوراً على تنبيه العصاة من المسلمين، بل هو أصل عام يعم كل دعوة فيها و صلاح للمجتمع الإنساني من ابلاغ دينه سبحانه، و نشر أصوله و فروعه أوّلاً و الحث على الطاعة و الانذار على المخالفة ثانياً.

و اعتبر الإسلام القيام بهذه الوظيفة سبباً لازدهار الحياة، في شتّى مجالاتها إذ قال الإمام الباقر(عليه السلام):

"إنّ الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر سبيل الأنبياء و منهاج الصلحاء، بها تقام الفرائض و تأمن المذاهب، و تحل المكاسب، و تبرد المظالم، و تعمّر الأرض و ينتصف من الأعداء و يستقيم الأمر"().

إنّ القرآن الكريم عدّ ترك هاتين الوظيفتين سبباً لهلاك الناس إذ قال:

﴿ سَأَلُهُمْ عَنِ القَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ البَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ كِذِلِكَ نَبُلُوهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ \* حِيْتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ ثُسرَّعاً وَ يَوْمَ لايَسْبِتُونَ لاَتَأْتِيهِمْ كَذِلِكَ نَبُلُوهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ \* وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةُ مِنْهُمْ عَذَاباً شَدِيداً قَالُوا مَعْذِرَةٌ وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةُ مِنْهُمْ عَذَاباً شَدِيداً قَالُوا مَعْذِرَةٌ إِلَى رَبِّكُمْ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ \* فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهُونَ عَنِ السُّوءِ وَأَخَذْنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بَعَذَابٍ يَيْسٍ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ (الأعراف/ ١٤٣ - ١٤٥).

فقد أهلك الله الله الذين كانوا يتقاعسون عن أداء وظيفة الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر، بل يعترضون على من يقوم بهذه الوظيفة، أهلكهم كما أهلك الفاسقين الذين كانوا يتجاوزون حدود الله و حرمة الصيد يوم السبت.

و قد ورد عن رسول الله (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم) في هذا الصدد أنَّه قال:

«لايزال الناس بخير ما أمروا بالمعروف و نهوا عن المنكر، و تعارفوا على البرّ، فإذا لم يفعلوا ذلك نزعت منهم البركات وسلّط بعضهم على بعض، و لم يكن لهم ناصر في الأرض و لا في السماء»(٢).

إنّ النبي الأكرم(صلّى الله عليه و آله و سلّم) حنّر من مغبّة تـرك هاتيـن الفريضتين، و انّ ذلك يؤدي إلى أن تنقلب القيم لـدى الأمّة الإسلامية عند ترك الأمر

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج١١ ص٣٩٥.

<sup>(</sup>٢) البحار: ج٩٤ ص٩٧.

بالمعروف و النهي عن المنكر، فيصير المنكر معروفاً و المعروف منكراً، إذ قال (صلّى الله عليه و آله و سلّم): كيف بكم إذ أفسدت نساؤكم و فسق شبابكم، و لم تأمروا بالمعروف و لم تنهوا عن المنكر؟

فقيل له: و يكون ذلك يا رسول الله؟

قال: نعم، وشرّ من ذلك، كيف بكم إذا أمرتم بالمنكر و نهيتم عن المعروف؟ قالوا: يا رسول الله و يكون ذلك؟

قال: نعِم، و شرّ من ذلك، كيف بكم إذا رأيتم المعروف منكراً، و المنكر معروفاً ().

### النظر إلى الإنسانية برحابة صدر

و من أساليب دعوته أنّه كان ينظر إلى الإنسانية برحابة صدر و لايرى ميزاً لانسان أو تفوقاً له على انسان إلاّ بالتقوى، وكانت القومية عنده أبغض شيء، والدعوة إليها عنده دعوة خبيثة مفرّقة للأمّة ومشتّة لها، وبما أنّ القومية بمفهومها الواسع صارت شعاراً لأكثر المسلمين المعاصرين على اختلاف ألسنتهم ولغاتهم، فالعربي يدعو إلى القومية العربية، والتركي الى القومية التركية وهكذا، فوجب علينا البحث عن القومية من منظار الكتاب والسنّة وبذلك نختم البحث حتى يكون ختامه مسكاً فنقول:

<sup>(</sup>١) البحار: ج٩٧ ص٧٤.

# القومية في الإسلام

وقبل أن ندخل في صلب الموضوع نـ أتي بعناوين البحث فنقول: إنّ البحث يدور على نقاط عشر وهي:

١\_ ما هي القومية في مصطلح السياسيين وأصحاب هذه الفكرة؟

٢\_ تعيين تاريخ تكوّن هذه الفكرة في هذه العصور الأخيرة .

٣\_ هزيمة هذه الفكرة في مولدها وموطنها.

٤\_ اشتعال هذه الفكرة ونموّها في البلاد الاسلامية مؤخّراً.

٥ ـ دعاة هذه الفكرة في الشرق الاسلامي جماعة ينتسبون إلى البيوت المسيحية وهل يمكن عدّ هذا الأمر أمراً اتّفاقياً وصدفيا؟ .

ع\_ما هي الغاية من زرع هذه الفكرة وترويجها في الأوساط الاسلامية؟

٧\_ رسالة الاسلام رسالة عامة عالمية لا تختص بقوم دون قوم .

٨ ـ تفسير قوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَ أُنْثَىٰ ... ﴾ وبيان النكات الست فيه .

٩\_ كلمات مضيئة للرسول الأعظم في تحطيم القومية .

١٠ الخسارة التي تفرضها القومية على البشرية أولاً والاسلام والمسلمين ثانياً. فهذه جهات البحث ونقاطها الحساسة التي نبحث عن الكل موجزاً فنقول:

#### ١\_ما هي القومية؟

القومية حسب ما يستفاد من المعاجم السياسية: هي الاعتقاد بارتقاء شعب

خاص على سائر الشعوب من حيث الخِلقة والخلق والعقيدة والمثل ويراد فيها باللغة الاوريية (ناسيوناليزم)، وبعبارة أخرى هي الاعتقاد بتفوق شعب خاص والنظر إلى سائر الشعوب بالحقد والضغينة وكأن حامل تلك الفكرة يحب نفسه ويبغض غيره ويخاصمه.

وهذا المورد من الموارد التي تنتزع الايديولوجية من النظرة العامة إلى الكون بمعنى انّ مدّعي القومية ينظر إلى الكون والحياة، فيرى لنفسه حسب خياله تفوقاً وعلواً، فيرتب على تلك النظرة فكرته القومية ويبني الايديولوجية على ما استنتجه من النظر إلى الكون، ويقول: إذا كنت أنا وقومي متفوقين في الخلق والخلقة يجبأن نكون متصدّرين في السياسة والسلطة ويكون الغير خادماً ومتعبّداً لنا وتكون لنا السلطة عليه.

وبذلك يعلم أنّ القومية لا تفترق عن العنصرية ، فلو لم تكن هناك فكرة التفوّق في الحياة لما كان للقومية تفسير منهجي صحيح ، فالقومية قائمة على العنصرية وتكون الثانية أساساً للأولى، ونشير هنا إلى نكتة وهي انّ دعاة القومية يذمّون العنصرية مع أنّ القومية مبنيّة على أساس العنصرية كما أشرنا فلو لم يكن هناك تفوق عنصري لم يكن لصرح القوميه أساس ولا تفسير صحيح .

# ٢- تعيين تاريخ زرع هذه الفكرة في العصور الأخيرة:

إنّ الباحثين عن القومية يتفقون على أنّ تلك الفكرة ظاهرة غربية يعود أصلها إلى الفرنسيين في القرن السادس عشر، وذلك لأنّ التفرقة الهدّامة كانت سائدة على ذلك الشعب من حيث المذهب والعقيدة، وكانت كل فرقة متمسّكة بعقيدتها غير عادلة إلى غيرها، ففي تلك الآونة، قام عدة من رجال السياسة الذين يهمّهم كل شيء إلاّ المذهب، بجمع شتات تلك الأمّة في ظل عامل واحد وهو القومية الفرنسية عسى أن يتوفّقوا في ظلّ هذا العامل بجمع شتاتهم ولم شعثهم، وقد نجحوا في ذلك المجال بعض النجاح.

ولم تكن تلك الكلمة يوم ذلك مفيدة غير هذا المعنى، إلا أنّها عبر القرون والعصور أخذت لنفسها معني خاصًا، وتضمّنت تضمير الحقد والتحقير لسائرالأقوام

نعم هذه جذور القومية النامية في القرون الاخيرة، ولكن للشعوبية بمعنى القومية جذوراً تاريخية أخرى، وهي ان التعصب للعربية، من جانب الخلفاء الامويين والعباسيين، كون تلك الفكرة في الشعوب الاسلامية غير العربية، ولهذا اجتمعت الأمم على التعلق بالقومية في مقابل التعصبات العربية التي كانت تثيرها الخلافة الاموية والعباسية، والبحث عن ذلك يحتاج إلى افراد رسالة مستقلة.

#### ٣\_هزيمة تلك الفكرة في مولدها:

بينما يسعى بعض المفكرين السياسيين في ترويج تلك الفكرة في الشرق الاسلامي نرى تقهقر تلك الفكرة في الغرب وانهزامها أمام المشاكل العظيمة، وهذا لأنّ الغرب جرّب بعد الحربين العالميتين أنّه لا يقدر على العيش والحياة إلاّ بتوحيد الشعوب والأقوام، بل الدخول في أحد المعسكرين الشرقي والغربي، فرفض القومية وطفق يستظل بظل الاتحاديات الاقتصادية والسياسية والثقافية وأحس أنّه لا ينجح في معترك الحياة إلاّ برفض القومية ونسيانها.

ويدلّ على تقهقر هذه الفكرة في القرن العشرين ظهور جامعة الدول قبل الحرب العالمية الأولى، وتكوّن الأمم المتحدة بعد الحرب العالمية الثانية فيها، والتجاء الدول النامية والمستضعفة إلى عقد مواثيق وتحالفات مع القوى الكبرى.

كل ذلك يسفر عن حقيقة واضحة ، وهي انّه قد مضى زمن تلك الفكرة وانّ بناء الدولة والمملكة على ذاك الأساس بناء على شفا جرف هار.

إنّ إنجراف بعض الدول الشرقية في تيّار الاشتراكية والتحالف مع الماركسية، كتعلّق الدول الغربية بمعسكر الرأسمالية، يكشف عن عدم كفاءة هذه الظاهرة المادّية في حل مشاكل الأقوام، ورفع العراقيل النامية في حياتهم.

# ٢- اشتعال هذه الفكرة ونموها في البلاد الإسلامية مؤخّراً:

إنّ هذه الفكرة أخذت تنهزم في الغرب وتنسحب عن تلك الجوامع، ولكنّنا نرى في الشرق دعاة إليها، بجدّ وحماس فنرى هناك دعوة إلى القومية بأشكالها وألوانها المختلفة، المتناسبة للظروف والملابسات المحيطة بالمناطق، فالقومية في مصر عبارة عن الدعوة إلى الفرعونية، وفي العراق إلى البابلية، وفي سوريا إلى الآشورية، وفي الأردن إلى الرومانية، وفي إيران إلى الجمشيدية وفي ماوراء النهر إلى جنكيزخان وزملائه العصاة الطغاة.

ما هذه الدمدمة والهمهمة في الأوساط الإسلامية، وما هو الحافز والمحرك والدافع إلى إحياء تلك الفكرة فيها، بعد ما تقهقرت في موطنها وقُبرت في مولدها؟ فياليتهم يدعون إلى القومية البسيطة التي دعا إليها الساسة الفرنسيون في القرن السادس عشر، ولكنّهم أخذوا يدعون إلى القومية البغيضة الإلحادية حتى تصبح هذه الفكرة ذات مكانة خاصة، تغني حاملها عن الإيمان بالله، والاعتناق بالإسلام، وها نحن ننقل إليكم يا أصحاب الفضيلة \_ كلمات من دعاة القومية في خصوص البلاد العربية، فها هو ناصرالدين على يقول في كتابه "قضية العرب" ص ٢٨: إنّ العربية هو الدين الواقعي لكل عربي سليم مسلماً كان أو مسيحيّاً، لأنّ القومية العربية كانت سائدة على تلك الأمة قبل أن تولد المسيحية والإسلام، وقد أتت بأمثل الخلق وأعلاها في مجال الحياة.

نرى أنّ وسائل الاعلام العامّة تروّج هذه الفكرة، فها هي مجلّة العالم العربي تكتب في عدد ١٩٥٩ : \_ يجب أن تحل الوحدة العربية المكان الذي حلّ فية الإيمان بالله الواحد.

ونقل أبوالحسن الندوي عن الكاتب القومي عمرو فاخوري: إنّ العرب لا يكونون قادرين على الثورة والتقدّم، إلاّ إذا عدّوا العربية ديناً، ويتمسّكوا بها كتمسّك المسلم بالقرآن، والمسيحي بالإنجيل إلى غير ذلك.

# ۵ـدعاة هذه الفكرة في الشرق الإسلامي جماعة ينتسبون إلى المسيحية وهل يمكن عد هذا الأمر أمراً اتفاقياً وصدفياً :

والعجب أنّ منتحلي هذه الفكرة في مركز الخلافة الإسلامية "بغداد ودمشق" لا يمتون إلى الإسلام بصلة نظراء: ميشل عفلق وانطوان سعادة وجورج حبش، هؤلاء لا يمتون بالإسلام كما لا تمت بيوتهم التي نشأوا فيها بهذا الدين، ومع ذلك فهم يدعون أنّهم يريدون إعادة المجد إلى البلاد الإسلامية وأبناء القرآن الكريم عن طريق تحكيم القومية فيهم، فهل يمكن تفسير ذلك بالإتفاق والصدفة؟ وكيف تريد أبناء النصارى إعادة المجد إلى البلاد الإسلامية والمسلمين وهم ليسوا منهم؟

إذا ما فصلت عليًا قريش فلا في العير أنت ولا النفير

## ٤\_ ماهي الغاية من زرع هذه الفكرة وترويجها في الأوساط الإسلامية؟

كانت الغاية من زرع بذور القومية في الأوساط الإسلامية ، تبديد الحكومة الإسلامية الموحّدة الحاكمة باسم الإسلام، وكانت البلاد الإسلامية إلاّ ماشذ تعيش في ظل حكومة إسلامية لها طابع الإسلام، وأراد المستعمرون بزرع تلك البذرة وتنميتها بيد عملائهم، تقسيم الحكومة الواحدة إلى حكومات، والبلد الواحد إلى بلاد، والحاكم الواحد إلى حكّام، حتى يسهل السيطرة عليهم، والعجب أنّ جماعة كثيرة من الشباب والمثقّفين اغتروا بهذه الفكرة وحسبوا أنّ الدعوة إلى القومية دعوة ناجحة مطبّقة بالإسلام والقرآن، و كأنّهم نسوا قول الباري عزّ وجلّ : ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمُ فَاتّقُونِ ﴾ (المؤمنون/ ٥٢).

وقال سبحانه: ﴿إِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمَ أُمَّةٌ وَاحِدةً وَأَنَا رَبُّكُمُ فَاعْبُدُونِ ﴾ (الأنبياء/ ٩٢).

فصاروا يتخاصمون مكان أن يتحابّوا، يشتم بعضهم بعضاً ويبغيض بعضهم

بعضاً، فكأنهم لم يسمعوا قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخُوانا ﴾ (آل عمران / ١٠٣) أو قروله عرز وجلّ : ﴿ إِنَّمَا الْمُومِنُونَ إِخُوانا ﴾ (آل عمران / ١٠) أو قول نبيهم الأعظم : "إنّما المؤمنون في تراحمهم وتوادّهم كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى "(١).

ترى أنّ كل قطر من الأقطار الإسلامية أصبح لقمة صغيرة قابلة للأكل والبلع لحماة الإستعمار أوّلاً والمستعمرين ثانياً، فحاق بالمسلمين ألوان العذاب وأصناف العقاب.

٧- رسالة الإسلام رسالة عامة عالمية لا تختص بقوم دون قوم وبيان دلائله من القرآن الكريم:

إنّ رسالة النبي الأكرم رسالة عالمية غير مختصة بشعب دون شعب، وإن أصرّ الدعاة المسيحيون بتخصيص رسالتها بالأمة القاطنة في الجزيرة العربية، غير أنّ تلك الفكرة فكرة خاطئة يكذّبها القرآن بخطاباته العامّة وهتافاته المطلقة، فالقرآن يخاطب جميع العالم بلفظ: "يا أيّها الناس" ويقول: ﴿ يَا آيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللّهِ النِّكُمُ جَمِيعاً ﴾ (الأعراف/ ١٥٨).

كما أنّه يعرّف النبيّ رحمة للعالمين بقوله سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنبياء/ ١٠٧).

ويعد القرآن النبي الأكرم نذيراً للعالمين، ويقول ﴿تَبَارَكَ الَّذِى نَزَّلَ الفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً﴾(الفرقان/ ١).

كما أنّه يأمر النبي أن ينذر بالقرآن كل بشر يصل إليه ذلك الكتاب، ويقول: ﴿ وَأُوحِىَ إِلَى هَذَا القُرْآنُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ (الأنعام/ ١٩).

<sup>(</sup>١)مسند أحمدج ٤ ص ٢٧٠.

نعم هناك آية أخرى ربّما تفع ذريعة لمن يريد الخدعة وتحريف الفكرة الصحيحة، وهي قوله سبحانه: ﴿لِتُنْذِرَ أُمَّ القُرى وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ ولكن الآية واضحة ببركة الآية المتقدّمة عليها، وذلك لأنّ المراد بأمّ القرى هي مكّة كما أنّ المراد بامن حولها العالم كلّه فمكّة أمّ القرى وقلب العالم التوحيدي فإذا أنذر مكّة وأنذر ما حولها فقد أنذر جميع العالم.

فهذه الآيات ونظائرها أوضح دليل على عالمية رسالته وانّها تشمل جميع أبناء البشر، كيف والنبي الأكرم حسب قوله سبحانه: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِى أُنْرِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدى لِلنَّاسِ وَبِيّنَاتٍ مِنَ الهُدَى وَالفُرْقَانِ ﴾ (البقرة / ١٨٥). يهدي كل الناس ببركة القرآن، أفبعد هذه التصاريح القاطعة يمكن احتمال إختصاص رسالة النبي الأكرم بقوم دون قوم؟

وهذه الآيات ونظائرها الكثيرة الواردة في القرآن تصرّح بعموميّة رسالته و إطلاق نبوّته .

٨ ـ تفسير قول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكْرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ اَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ اَتْقَاكُمْ ﴾ (الحجرات/ ١٣).

والآية تشتمل على نكات ستّ نشير إليها بإيجاز.

١- إنّ الآية تقسم الإنسان إلى قسمين الذكر والأنثى ويستند في التفسير بأمور ذاتية داخلة في جوهر ذاته وحقيقة وجوده وهي الذكورية والأنوثية ولا يعتني بالأمور الطارئة عليه حسب ظروفه وشرائط حياته . •

٢\_ تعترف بالشعوب والقبائل وتصرّح بأنّ هناك قوميّات ولا تنفيها أبداً.

٣\_ تصرّح بأنّ اختلاف البشر من جهة الشعـوب والقبائل كاختلافهم من حيث الذكورة والأنوثة و إنّ كلا الاختلافين داخلان في جوهر وجوده وواقع شخصيّته.

٣- يسند تكون الاختلاف في كلتا الجهتين إلى نفسه ﴿إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ ...
 وَجَعَلْنَاكُم﴾ .

۵-إنّ الغاية من تكوين ذلك الاختلاف وجعل البشر شعوباً وقبائل ليست هي التفاخر والتناكر بل التعارف والتحابب.

ع- إنّ الاعتراف بالقوميّات ليست بمعنى انّها الملاك في التفوّق والاعتلاء بل ملاك التعالي والكرامة في التقوى والتجنّب عن اقتراف المعاصي.

هذه نكات ست جئنا بها على وجه الإيجاز والكل يحتاج إلى توضيج أكثر من هذا نتركه لأونة أخرى .

# ٩- كلمات مضيئة للرسول الأعظم في تحطيم القومية:

إنّ الرسول الأعظم جاء يحطّم القومية المبدّدة لكيان الإسلام ووحدة المسلمين وألقى جوامع الكلم في هذا المجال نأتي ببعضها .

أ-قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم) في خطبة حجّة الوداع: «يا أيّها الناس إنّ الله تعالى أذهب عنكم نخوة الجاهلية و فخرها بالآباء، كلّكم من آدم و آدم من تراب، ليس لعربي على أعجمي فضل إلاّ بالتقوى»(۱).

ب ـ و قال (صلَّى الله عليه و آله و سلَّم): «الناس كلُّهم سواء كأسنان المشط»(٢).

ج-و قال(صلّى الله عليه و آله و سلّم): «الناس كلّهم أحرار إلاّ مـن أقرّ على نفسه بالعبودية» (٣).

د-و قال(صلَّى الله عليه و آله و سلَّم): «ليس منَّا من دعا إلى عصبية».

<sup>(</sup>۱)سيرة ابن هشام ج۲ ص۴۱۷.

<sup>(</sup>٢) كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ج٣ ص٢٤٢.

هــ روى المحدّثون أنّه جلس سلمان إلى جنب سائر الصحابة من قريش فانتهى الكلام إلى الأنساب و الأحساب، فعرّف كل واحد أصله و نسبه، و لمّا وصل الكلام إلى سلمان فقال: هو أنا سلمان ابن عبد الله كنت ضالاً فهداني الله بمحمد، و كنت مملوكاً فأعتقني الله بمحمد، فلمّا وقف النبي على محاضرتهم أقبل إليهم و قال: "يا معشر قريش إنّ حسب الرجل دينه، ومروءته خلقه، و أصله عقله. قال الله عزّ و جلّ: ﴿إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكْرٍ وَ أَنْهَى وَ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا فَ قال النبي لسلمان: ليس لأحد من هؤلاءً عليك فضل إلا بتقوى الله عزّ و جلّ، و إن كانت تقوى لك فأنت أفضل (١).

و-قال (صلّى الله عليه و آلـه و سلّم): «ليدعن رجالاً فخرهم بـأقوام إنّما هم فحـم من فحـم جهنّـم أو ليكونـنّ أهـون على الله مـن الجعـلان التي تـدفـع بأنفهـا النتن»(۲).

و قد نقل انه اشترك في بعض المغازي شابّ إيراني، فلمّا وجّه إلى العدو فقال: خذ هذه الضربة من شاب إيراني، فاعترض عليه النبي (صلّى الله عليه و آله و سلّم) وقال: لماذا لم تقل من رجل أنصاري (٣).

ز - كان النبي واقفاً على أنّ العرب تفتخر بلسانها العربي و قال في هذا الصدد: «ألا انّ العربية ليست باب والد و لكنّها لسان ناطق فمن قصر عمله لم يبلغ مه حسمه "(۲).

ح - إنّ النبي أسس مجتمع إسلامي عظيم من قوميّات مختلفة فضمّ عليّاً العربي إلى صهيب الرومي و ضمّ بلال الحبشي إلى سلمان الفارسي و ضمّ إليهم خبّاب النبطي من دون أن يزعج واحد منهم الآخر و هم من قوميّات متشتّة، و لأجل

<sup>(</sup>١) روضة الكافي ص١٨١، بحار الأنوار ج٢٢ ص٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود ج۲ ص۶۲۴.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ج٢ ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي ج ٨ ص ٢۴۶ .

ذلك قام علي (عليه السلام) يقول: «السباق خمسة فأنا سابق العرب و سلمان سابق فأرس و صهيب سابق الروم و بلال سابق الحبشة و خبّاب سابق النبط»(١).

طرروي ان عبد الرحمن بن عوف قال لعبده: يا ابن الأسود، فوقف عليه النبي و قال: «ليس لابن الأبيض على ابن الأسود فضل إلا بالتقوى و اقتفاء الحق»(١).

ي-روى المحدّثون أنّ عقيلاً أخا علي اعترض على أمير المؤمنين بأنّه ساوى بينه و بين رقّ أسود، و قال: و الله لتجعلني و أسود بالمدينة سواء، فقال على: و ما فضلك عليه إلاّ بسابقة أو بتقوى (٣).

ك-روي ان سلمان كان جالساً في مجلس كانت فيه شخصيات قريش الذين هاجروا إلى المدينة و آمنوا بالنبي، فاعترض واحد منهم و قال: من هذا العجمي المتصدّر فيما بين العرب، فلمّا سمع النبي ذلك الكلام اللائح منه القوميّة البغيضة صعد المنبر و قال: إنّ الناس من عهد آدم إلى يومنا هذا مثل أسنان المشط لافضل للعربي على العجمي و لا للأحمر على الأسود إلا بالتقوى»(۱).

هذه كلمات مضيئة من النبي حول القومية و كل واحدة منها تكفي في تحطيم القومية و تضادّها مع مبادئ الإسلام .

# ١٠ الخسارة التي تفرضها القومية على البشرية أوّلاً والإسلام والمسلمين ثانياً.

القومية تنمّي روح التوسّعية و السيطرة على أقوام أخر باعتقاد أنّ حاملها أفضل

<sup>(</sup>١) الخصال للشيخ الصدوق: ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) الحديث منقول بالمعنى، رواه باقر شريف القرشي في كتابه «الحكمة والحكومة»: ص١٥٢.

<sup>(</sup>٣) روضة الكافي ج٨ ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) الإختصاص للشيخ المفيد: ص٢٢٧.

الأقوام و أمثلها، و لأجل ذلك نرى أنّ رئيس ألمانيا (هتلر) في وقته دعى إلى القومية و انّ شعبه من أفضل الشعوب عقلاً و أطهرها دماً، فأوجد في قومه نخوة كبيرة و حقداً و بغضاً لسائر الشعوب، فنمت فيهم روح الطغيان و التوسّعية فأشعل فتيلة الحرب العالمية الثانية، و دامت الحرب حوالي خمس سنين و تكبّد العالم البشري خسائر فادحة، و أعطت لاطفاء نيرانها النفس و النفيس قرابة مائة مليون بين قتيل وجريح ومفقود.

و أمّا الخسائر التي تفرضها القومية على الإسلام فهي تحطّم الوحدة الإسلامية و تبدّد المجتمع الواحد إلى مجتمعات، و تبدّل الأخوّة إلى البغضاء فيصير المجتمع الإسلامي أمماً متفرّقة و أشلاء مبعثرة تقع فريسة للقوى الكبرى.

ولو كان شعار القومية: نحن العرب، نحن الفرس، نحن الترك، فشعار المسلم نحن حزب الله و دعاته تجمعنا عقيدة واحدة، و هي الإعتقاد بربّ واحد و رسول خاتم و كتاب نازل و أحكام و أصول و فروع خالدة.

نحن كما يقول شاعر الاهرام حسن عبد الغني حسن:

إنّا لتجمعنا العقيدة أمّة ويضمّنا دين الهدى أتباعاً ويُولّف الإسلام بين قلوبنا مهما ذهبنا بالهوى أشياعاً

و في الختام نلفت نظر القارئ الكريم إلى أنّ الدعوة إلى القومية تختلف عن العلاقة بالأوطان التي نشأ الإنسان فيها كما تختلف عن العلاقة بالثقافات القومية والآداب و الرسوم المورثة إذا لم تتعارض مع أصول الإسلام و تعاليمه، و هذا هو رمز تقدّم الإسلام بين الشعوب و الأقوام المختلفة، فالإسلام في مفهومه يتحمّل جميع القوميات و الثقافات المحلّية و لايفنّدها بل يعترف بالجميع شريطة أن لاتخالف المبادئ الإسلامية، و لو كان نبيّ الإسلام (صلّى الله عليه و آله و سلّم) معارضاً لهذه الثقافات و الرسوم و الآداب لما نجح في نشر الإسلام و تربية الناس، نعم الإعتراف بهذه الآداب و الرسوم يختلف من جعلها محوراً للتفوّق و ملاكاً للتصاغر.

تم الجزء السابع من هذه الموسوعة القرآنية الموضوعية التي استعرضت الجوانب المتعددة للشخصية المحمدية، و يسعدنا أنّا استعرضنا تلك الشخصية الكبرى في ضوء أتقن و أصحّ مصادر الإسلام و هو القرآن الكريم، فهي صورة معبّرة لأبعاد الشخصية المحمدية و ما يدور حولها من منظار الوحي الإلهي.

و هذه الصّورة و إن لم تكن الصورة الكاملة الشاملة لتلك الشخصية الطاهرة السامية إلا أنّها تمثّل أبرز ملامحها المباركة.

و ليس لنا هنا إلاّ أن نعتـذر إلى رسول الله(صلّى الله عليه و آله و سلّـم) لعجزنا عن أداء هذه المهمّة الجسيمة رغم السعى الكبير. .

و نرجو من الله سبحانه التوفيق لإتمام بقية هذه الموسوعة إنَّه سميع الدعاء .

تمّ عشيّة ليلة الأحد الخامس من شهر جمادي الآخرة من شهور عام١٤١٢هـ.

والحمد لله ربّ العالمين

قم مؤسسة الإمام الصادق(عليه السلام) جعفر السبىحاني

غفر الله له ولوالديه

# فهرس

# أمهات المصادر

# فهرس أمهات المصادر

#### حرف الألف

- ١ الاتحاف بحب الأشراف: الشبراوي : عبد الله بن محمد ، المطبعة الأدبية \_ مصر.
- ٢ ـ الطبرسي: أحمد بن علي بن أبي طالب (من علماء القرن السادس) مؤسسة الأعلمي ، بيروت ـ ١۴٠٣هـ.
- ٣-الأحكام السلطانية: الماوردي: أبو الحسن علي بن محمد(ت ٤٥٠هـ) دار
   الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٤ الإختصاص: المفيد: أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان (٣٣٤ ١٣ هم) منشورات جماعة المدرسين ـ قم.
  - ٥- الإرشاد: له أيضاً قدس الله سرّه منشورات مكتبة بصيرتي قم.
- وارشاد الساري: القسطلاني: أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد (٨٥١\_
   ١٥١هـ) دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ٧ ـ أسد الغابة: ابن الأثير: أبو الحسن علي بن أبي الكرم(ت ٣٠٠هـ) دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- ٨-إظهار الحقّ: رحمة الله بن خليل الرحمان الهندي (من علماء القرن الثالث عشر)
   مطبعة الرسالة \_ مراكش .
- ٩ إعلام النساء: خيس الدين الـزركلي(ت ١٣٩۶هـ) دار العلـم للملاييـن، بيروت ١٣٩۶هـ) دار العلـم للملاييـن، بيروت
- ١٠ إعلام الورى: الطبرسي: امين الإسلام الفضل بن حسن (٢٧١هـ) ط ايران.
  - ١١ أعمال الرسل: من الكتب المقدّسة.
- ١٢- آلاء الـرحمن في تفسيـر القرآن: البـلاغي النجفي: محمـد جواد(ت١٣٥٢هـ) مكتبة الوجداني\_قم.

١٣ـ امتاع الأسماع: المقريزي: نقي الدين أحمد بن علي (ت ٨٤٥ هـ) طبع مصر.
 ١٤ـ أنيس الأعلام في نصرة الإسلام: الطبعة الحديثة \_ المكتبة المرتضوية \_ طهران.

#### حرفالباء

- ١٥ بحار الأنوار: المجلسي: محمد باقر بن محمد تقي (١٠٣٧هـ ١٠١١هـ)
   مؤسسة الوفاء، بيروت ١٤٠٣هـ.
- ۱۶ البدایة و النهایة: ابن کثیر: الحافظ أبو الفداء(ت ۷۷۴هـ) دار الفکر، بیروت
   ۱۴۰۲هـ.
- ١٧\_بلاغة الحسين: الموسوي الحائري: مصطفى محسن، طبع طهران ١٣٤٩هـ.
- ١٨\_ بلوغ الارب: الآلموسي: محمود شكري البغدادي(ت ١٢٧٠هـ) مطبعة دار الكتاب العربي ـ مصر.

#### حرف التاء

- 19\_ تاريخ الخميس: الديار بكري: الشيخ حسين بن محمد مؤسسة شعبان بيروت.
- ٢٠ تاريخ الطبري: الطبري: أبو جعفر محمد بن جرير(ت١٠٥هـ) مؤسسة
   عز الدين بيروت ١٤٠٧ هـ.
- ٢١ ـ تاريخ القرآن: أبو عبد الله الزنجاني(١٣٠٩ ـ ١٣۶٠ هـ) مكتبة الصدر، طهران ١٣٨٧ هـ.
- ٢٢ تاريخ اليعقوبي: اليعقوبي: أحمد بن أبي يعقوب(من علماء القرن الثالث) دار
   صادر ـ بيروت.
- ٢٣\_ تبصرة المتعلّمين: العـلاّمة الحلـي: الحسن بـن يوسـف بن المطهـر(۶۴۸ ـ ٧٢۶هـ) ط ايران .
- ۲۴\_التبيان في تفسير القرآن: الطوسي: أبو جعفر محمد بن الحسن (٣٨٥\_
   ۲۴هـ) دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - ٢٥\_ تصحيح الإعتقاد: الشيخ المفيد (٣٣٤ ١٣ ١هـ) ط تبريز.
  - ٢٤ تفسير البرهان: البحراني: السيد هاشم التوبلي (ت ١٠٧٧هـ) قم ١٣٧٥ هـ.

- ٢٧ ـــ تفسير البغوي: البغوي: أبو محمد الحسين بن مسعود الغراء الشافعي(ت٩١٤هـ)، دار المعرفة بيروت ١٤٠٧هـ.
- ٢٨ ـ تفسير الرازي (مفاتيح الغيب): الفخر الرازي: أبو عبد الله محمد بـن عمر بن حسين الطبرستاني(٥٤٣ ـ ٥٠٩هـ) دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- ٢٩ــ تفسير الطبري: الطبري: أبو جعفر محمد بن جرير(ت ٣١٠هـ)، دار المعرفة ــ بيروت أفسيت ــ ١٤٠٠هـ.
- ٣٠ تفسير فرات: الكوفي: أبو القاسم فرات بن إبراهيم بـن فرات (من أعلام الغيبة الصغري) طهران ـ إيران ـ ١٤١٠ هـ.
  - ٣١- تفسير القرآن المجيد: الشيخ محمود شلتوت(ت١٣٨٣هـ).
- ٣٢ـ تفسير القرطبي: القرطبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري(ت ٢٧هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٢٠٥ هـ
- ٣٣ تفسير القمي: القمي: على بن إبراهيم (من أعلام القرن الثالث و الرابع الهجري)، مطبعة النجف\_١٣٨٧هـ.
- ٣٤ ـ تفسير المراغي: المراغي: أحمد مصطفى،دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٢٠٥ هـ الطبعة الثانية.
  - ٣٥ ـ تفسير المنار: محمد رشيد رضا(ت ١٣٥٤)، دار المنار، مصر \_ ١٣٧٣ هـ.
- ٣۶ ـ تقريب التهذيب: العسقلاني: أحمد بن علي بن حجر(٧٧٣ ـ ٨٥٢ هـ) دار المعرفة، بيروت ـ ١٣٩٥ هـ.
  - ٣٧ تنزيه الأنبياء: الشريف المرتضى (٣٥٥ ـ ٤٣۶ هـ) طبع ايران.
- ٣٨ تهذيب التهذيب: العسقلاني: شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر(ت٥٨٢ مهـ) دار الفكر، بيروت ـ ١٢٠٢ هـ.

#### حرف الجيم

٣٩ - جامع الأصول: ابن الاثير الجزري: مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد (٥٢٤ مد) دار الفكر، بيروت \_١٤٠٣هـ.

۴ - الجواهر: النجفي: محمد حسن (ت ۱۲۶۶هـ) دار إحياء التراث العربي،
 بيروت - ۱۹۸۱م.

#### حرف الحاء

۴۱ حلية الأولياء: أبو نعيم: أحمد بن عبد الله الأصبهاني (ت ۴۳۰هـ) دار الكتاب العربي، بيروت ١٣٨٧هـ.

٢٢ \_ حياة محمد بَيْنَ : محمد حسين هيكل، مكتبة النهضة المصرية \_ القاهرة .

#### حرفالخاء

۴۳ \_ الخصال: الصدوق: أبو جعفر محمد بن علي بن بـ ابويه القمي (ت ٣٨١هـ) منشورات جماعة المدرسين، قم \_ ١٤٠٣هـ.

#### حرفالدال

۴۴\_الدر المنثور: السيوطي: جلال الدين (۱۹۲۹ ۱۹۹ه) بيروت \_ أفسيت من طبعة
 مصر.

٤٥ ـ دلائل النبوة: البيهقي: أحمد بن حسين(ت ٤٥٨هـ) ط مصر.

۴۶ \_ ديوان أبي طالب: الجامع على بن حمزة البصري التميمي المكنى بأبي نعيم(ت ٣٧٥هـ).

#### حرف الذال

٤٧ \_ذكر أخبار اصبهان: أبو نعيم: أحمد بن عبدالله (٣٣۴ \_ ٣٠٠هـ) طبع ليدن \_ ١٩٣١م.

#### حرف الراء

۴۸ \_ روح المعاني: الآلوسي: أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود
 البغدادي(ت ١٢٧٠هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت \_ لبنان.

#### حرفالسين

۴۹ \_ سنن أبي داود: أبو داود الحافظ سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي (۲۰۲هـ) مكتبة مصطفى البابي الحلبي، مصر - ۱۳۷۱هـ.

- ۵۰ ـ السنن الكبرى: البيهقي: أبوبكر أحمد بن الحسين(ت۴۵۸هـ)، دار المعرفة بيروت-۱۴۰۶هـ.
- ۵۱ ـ سنن النسائي: النسائي: أبو عبد الرحمن بن شعيب(۲۱۴ ـ ۳۰۳هـ) دار إحياء التراث العربي ـ بيروت .
- ٥٢ ـ السيسرة الحلبية: الحلبي: برهان المدين علي بن إبراهيم(ت١٠۴۴هـ) المكتبة الإسلامية ـ بيروت.
- ٥٣ ـ السيرة النبويّة: ابن هشام: أبـ و محمد عبد الملك بن أيوب الحميري(ت ٢١٣ أو ٢١٨هـ) دار التراث العربي، بيروت ـ لبنان.

#### حرفالشين

- ٥٤ ــ شرائع الإسلام: المحقق الحلي: أبو القاسم نجم الدين جعفر بن الحسن الحسن ١٤٠٣ هـ. الحسن ١٤٠٣ هـ.
- ٥۶ ــ شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد، عز الدين عبد الحميد البغدادي المدائني(ت٥٥٥هـ) دار احياء الكتب العربية، القاهرة ـ ١٣٧٨ هـ.

#### حرفالصاد

- ۵۷ ـ صحیح البخاري: البخاري: أبو عبدالله محمد بن إسماعیل(ت۲۵۶هـ) مکتبة عبد الحمید أحمد حنفي ، مصر ـ ۱۳۱۴هـ.
- ۵۸ ـ صحيح مسلم: أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري(ت۲۶۱هـ) دار إحياء التراث العربي ـ بيروت .
  - ٥٩ ـ الصحيح من سيرة النبي: جعفر مرتضى العاملي، قم ـ ١٤٠٣ هـ.

#### حرفالعين

۶۰ علل الشرائع: الصدوق: أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه القمى (ت۳۸۱ هـ) مؤسسة الأعلمى، بيروت ۱۴۰۸ هـ.

#### حرف الغين

۶۲\_الغدير: الأميني: عبد الحسين أحمد النجفي (۱۳۲۰ ـ ۱۳۹۰هـ) دار الكتاب العربي، بيروت ـ ۱۳۸۷هـ.

#### حرفالفاء

- ۶۳ \_ فتح الباري: ابن حجر: أحمد بن على العسقلاني(٧٧٣ ـ ٨٥٢هـ) دار . المعرفة \_ بيروت.
  - ۶۴ \_ فتوح البلدان: البلاذري: أبو الحسن(ت ۲۷۹هـ) المكتبة التجارية \_ مصر ۱۹۵۹م.
- ٥٥ في ظلال القرآن: سيد قطب دار احياء التراث العربي، بيروت \_ ١٣٨۶هـ
   الطبعة الخامسة.

#### حرفالكاف

- ۶۶ \_ الكافي: الكليني: أبو جعفر محمد بن يعقوب الرازي(ت ٣٢٩هـ) دار
   الكتب الإسلامية، طهران \_ ١٣٨٨هـ.
- ۶۷\_الكامل في التاريخ: ابن الأثير: محمد بن محمد الجزري(ت۶۳۰هـ) دار الكتاب العربي-بيروت.
- ۶۸ ـ الكشاف: الـزمخشري: محمود بن عمر بـن محمود(ت ۵۳۸ هـ) ط القاهرة ۱۳۶۷ هـ ۱۹۴۸ م.
  - ٩٩ كنز الفوائد: الكراجكي: محمد بن على بن عثمان (٣٤٩).
- ٠٧ ـ كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق:المناوي: عبد الرؤوف (ت ١٠٣١ هـ) طبع مصر.

#### حرف اللام

۷۱\_لسان العرب: ابن منظور: محمد بن مكرّم (۶۳۰\_۱۱۷هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت\_۱۴۰۸هـ .

#### حرف الميم

- ٧٢ ـ مجمع البيان: الطبرسي: أبو علي الفضل بن الحسن(٢٧١ ـ ٥٤٨ هـ) مطبعة العرفاني، صيدا ـ ١٣٥٢ هـ.
- ٧٣ ـ المختصر النافع: أبـو القاسم المحقق جعفـر بن الحسن(٢٠٩ ــ 8٧٧هـ ط مصر.
  - ٧٤ ـ المراجعات: السيد عبد الحسين شرف الدين(١٢٩٠ ـ ١٣٧٧هـ) طبع مصر.
- ٧٥ ــ مستــدرك الحاكــم: الحاكــم النيسـابــوري: أبـو عبــد الله محمـد بــن عبد الله (ت٢٠٥هـ) ـدار الفكر، بيروت ـ ١٣٩٨ هـ.
- ٧٤ ــ مستدرك الموسائل: النوري الطبرسي: الحسين بن محمد تقي بن محمد (١٢٥٢ هـ. ١٣٠٧ هـ.
  - ٧٧ ـ مسند أحمد: أحمد بن حنبل (ت ٢٤١هـ) دار الفكر ـ بيروت.
- ٧٨ ــ المغازي: الواقدي: محمد بن عمر بن واقد (١٣٠ ــ ٢٠٧هـ) مؤسسة الأعلمي، بيروت لبنان.
- ٧٩ ـ مفاهيم القرآن: السبحاني: جعفر بن محمد حسين ( ١٣٤٧هـ) مؤلف هذا الكتاب، قم ـ ١۴٠٢ هـ.
- ٨٠ ـ مقاييس اللغة: ابن فارس: أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت٣٩٥هـ)، دار احياء الكتب العربية، القاهرة ـ ١٣۶۶ هـ.
- ٨١ ـ مكاتيب الرسول: علي بن حسين علي الأحمدي (المعاصر) المطبعة العلمية، قم ـ ١٣٧٩ هـ.
- ٨٢ مناقب على بن أبي طالب: ابن المغازلي: أبو الحسن على بن محمد
   الشافعی(ت٤٨٣هـ) المكتبة الإسلامية، طهران ١٤٠٣ هـ.
- ٨٣ ـ مناقب آل أبي طالب: ابن شهر آشـوب: أبو جعفر رشيد الدين محمد بن علي السروي المازندراني(٢٨٨ ـ ٥٨٨ هـ) المطبعة العلمية، قم\_إيران.
- ٨٤ ــ من لايحضره الفقيه: الصدوق: أبـو جعفـر محمـد بـن علـي بن بــابــويــه القمي(ت٣٨١هــ)، دار الكتب الإسلامية، طهرانــ ١٣٩٠ هـ.

- ٨٥ ـ منهاج السنّة: ابن تيمية: أحمد بن تيمية (ت ٤٤١ ـ ٧٢٨ هـ) طبع مصر.
- ٨٤ ـ مينزان الإعتدال: محمد بن أحمد الذهبي (ت ٧٤٨ هـ) نشر دار المعرفة ـ بيروت.
- ٨٧ \_ الميزان في تفسير القرآن: الطباطبائي: السيد محمد حسين (١٣٢١ \_ ٨٧ \_ ١٢٩٢ هـ. ١٢٠٢ هـ.

#### حرفالنون

- ٨٨ ـ نـاسخ التواريـخ: لسان الملك: محمـد تقي بـن محمد علـي(ت ١٢٩٧ هـ) ط طهران.
  - ٨٩ \_ نفح الطيب: شمس الدين المالكي (ت ٧٨٠ هـ).
- ٩٠ \_ نهج البلاغة: جمع الشريف الـرضي: أبو الحسن محمـد بن الحسن(٣٥٩ \_ ٩٠٤هـ) بيروت \_ ١٣٨٧ هـ.
  - ٩١ \_نهج الفصاحة: أبو القاسم پاينده، المطبعة الإسلامية، طهران \_ ١٣٨٩ هـ.
- ٩٢ \_ نور الثقلين: العروسي الحويزي: عبد على بن جمعة (ت ١١١٨هـ) مطبعة الحكمة، قم\_إيران.

#### حرف الهاء

٩٣ \_ الهدى إلى دين المصطفى: شيخ جواد البلاغي(١٢٨٢ \_ ١٣٥٢هـ) ط صيدا لبنان.

#### حرف الواو

- ٩٤ \_ الوحى المحمدي: السيد محمد رشيد منشئ المنار (ت١٣٥٢هـ)ط مصر.
- ٩٥ \_ وسائل الشيعة: الحر العاملي: محمد بن الحسن (ت٢٠١١هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت \_ ١٤٠٣هـ.
- ۹۶ \_ وفيات الأعيان: ابن خلكان: أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد (۶۰۸ \_ وفيات الأعيان: ابن خلكان: أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد (۶۰۸ \_ وفيات الرضي، قم \_ إيران \_ ۱۳۶۴ هـ.

فهرس

المواضيع المهمة



# فهرس المواضيع المهمة

| الموضوع رقم الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عواطف ساخنة و مشاعر تقدير٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تقديــر و إكبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| شخصية النبي محمد عِمَيْنَ و سيرته في القرآن الكريم٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| بشائره في الكتب السماويّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| أخذ الميثاق من النبيين على الإيمان به و نصره١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بشائر النبيّ الأكرم ﷺ في الكتب السماوية١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| النبيّ الأكرم ﷺ و دعاء الخليل ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>(Y)</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ثقافة قومه و حضارة بيئته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الشرك أو الدين السائد السرك أو الدين السائد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| إنكار الحياة بعد الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| عقيدتهم في الملائكة و الجنّ ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سيادة الخرافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ثقافة قومه تقافة عومه على المستعدد |
| الانهيار الخلقي ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| معاقرة الخمور و ارتياد نواديها ٣٩ ٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وأد البنات ۴۲ ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| رقم الصفحة                       | الموضوع                               |
|----------------------------------|---------------------------------------|
| ت ۴۵                             | أكل الخبائث من الدماء و الحشرا        |
| 49                               | التقسيم بالأزلام                      |
| ۴۷                               | النسيء في الأشهر الحرم                |
| 49                               | الربا ذلك الاستغلال الجائر            |
| ۵٠                               | خاتمة المطاف                          |
|                                  |                                       |
| (٣)                              |                                       |
| أو تبلُّج النور في الظلام الحالك | ميلاد النبيّ الأكرم                   |
| ۶·                               |                                       |
| ۶۲                               | الهداية بعد الضلالة                   |
| ۶۴                               | الإغناء بعد العيلولة                  |
| ۶۵                               |                                       |
| ۶۷                               |                                       |
|                                  | تبشير المسيح بالنبي باسم «أحمد»       |
| ۷۴                               | إنجيل «برنابا» والتبشيـر بالنبي الأكر |
| <b>VV</b>                        | •                                     |
| قبل البعثة                       |                                       |
| شة ۴ ۴                           | الشريعة التي كان يتعبّد بها قبل البع  |
| ۸۶                               |                                       |

| (4) | ) |
|-----|---|
|-----|---|

| الكريم | القرآن | i  | <b>~</b> | 31 |
|--------|--------|----|----------|----|
| المريم | المران | حي | و حي     | •  |

| ۹.  | الوحي لغة و اصطلاحاً، تقدير الخلقة بالسنن و القوانين                      |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| ۹١  | الإدراك و الغريسزةة                                                       |
| 97  | الإلهام و الإلقاء في القلب، الإشارة، الإلقاءات الشيطانية                  |
|     | كلام الله المنزل على نبي من أنبياته، قنوان المعرفة الثلاثة: الطريق الحسّي |
| ٩٣  | التجربي، الطريق التعقّلي النظري                                           |
| 94  | طريق الإلهام، أنواع الـوحي و أقسامه                                       |
| 90  | الوحي وليد النبوغ ٢١                                                      |
| ٩,٨ | الوحي ثمرة الأحوال الروحية، نبوّة أو أضغاث أحلام؟                         |

#### (۵)

# بعثته و نزول الوحي إليه

| ١٠٨ | أوَّل ما نزل على رسـول الله، أساطير وخرافات           |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ١١٣ | نظرية تحليلية حـول هذه النصوص                         |
| 118 | فرية انقطاع الــوحي و فتوره                           |
|     | مراحل الدعوة الثلاث، المرحلة الأولى: السريّة في الدعو |
| 174 | اتخاذ النبي دار الأرقم مركزاً لنشر الدعوة             |
|     | لمرحلة الثانية: دعوة الأقربين                         |
|     | لدعوة العامة و كسح العراقيل الماثلة أمامه             |

#### الإيجابيات و السلبيات تجاه الدعوة المحمدية

| العراقيل والموانع تجاه دعوة الرسول ﷺ١٣٧                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| اكالة التهم للنبي بين الله التهم للنبي بين الله الله الله الله الله الله الله الل |
| الكهانة، السحر، المسحورية، الجنون١٢٣                                              |
| التعلُّم من الغير                                                                 |
| كذَّاب، مفتركذَّاب، مفتر                                                          |
| مفتر أو مجنون، شــاعر ۱۴۷                                                         |
| أضغاث أحلام ١٢٩                                                                   |
| الاستنكار و الاحتجاج بالأمور الواهية، لماذا لم ينزل القرآن على رجلٍ مثر ١٥٢       |
| الرسالة الإلهية فوق طاقة البشر المسالة الإلهية فوق طاقة البشر                     |
| نبذ سنَّة الآباء                                                                  |
| الدعوة إلى الحياة الأخروية ١٥٤                                                    |
| طلب المشاركة في امتيازات النبوّة، المطالبة بمثل ما أُوتي سائر الرسل ١٥٨           |
| لماذا لاينزل عليه ملك؟!ا                                                          |
| التفاؤل بغلبة فارس على الروم١٥٤                                                   |
| طلب رفع العذاب ١٥٥                                                                |
| كيف يمكن احياء العظام البالية، ماهو المواد من كون الآلهة حصب جهنّم ١۶۶            |
| خاتمة المطاف، دعاء النبي على سبعة من قريش١٥٨                                      |
| الاقتراحات الباطلة لقبول الرسالة، التشريك في العبادة١٧٤                           |

| رقم الصفحة | الموضوع                                        |
|------------|------------------------------------------------|
| ۱۷۶        | تبديل القرآن بغيره                             |
| <b>\VV</b> | شروط تعجيزية                                   |
| ١٨١        | طلب طرد الفقراء                                |
| ۱۸۵        | تعذيب النبي و أصحابه                           |
| ۱۸۶        | المضطهدون في صدر البعثة                        |
| ١٨٨        | إثارة الضوضاء عند تلاوة النبي للقرآن           |
| ١٨٩        | العذر الأخير للإمتناع عن قبول الدعوة           |
| ١٩٠        | خرافة الغرانيق                                 |
| 19Y        | تحليل سند الرواية                              |
| 197        | تحليل متن الرواية                              |
|            | (Y)                                            |
|            | إسراؤه و معراجه                                |
| Y•¥        | معراج النبي الأكرم علي الأكرم المنطقة          |
| Y • 9      | عروجه إلى السماء                               |
| Y 1 V      | استشارة قريش أحبار اليهود في أمر دعوة النبي    |
| رة         | وفد الحبشة إلى النبي المنتقطلاع على أمر الدعو  |
|            | (A)                                            |
| رب         | في رحاب الهجرة إلى يث                          |
| جري        | قدومه ﷺ إلى قباء، إطلالة على نشأة التاريخ الهج |
| YTF        | نزول النبي بالمدينة                            |

| رقم الصفحة  | الموصوع                                                   |  |
|-------------|-----------------------------------------------------------|--|
| ۲۳۶         | مجادلة أهل الكتاب                                         |  |
| ۲۳۷         | تنبئ القرآن عن شدة عداوة اليهود                           |  |
|             | الدعوة إلى أصل مشترك بين الشرائع السماوية، الاعتقاد بمبدأ |  |
| <b>۲</b> ۳۸ | جـلّ وعـلا                                                |  |
| ۲۳۹         | ذاتية التوحيدو ظاهرة التثليث                              |  |
| 747         | مشكلة الجمع بين التوحيد و التثليث                         |  |
| 740         | سمات العبودية في المسيح                                   |  |
| TOF         | قسمة ضيزىقسمة ضيزى                                        |  |
| ۲۵۵         | اليهود و نقض المواثيق و العهود                            |  |
| ۲۵۶         | افشاء علائم النبوّة                                       |  |
| YAY         | السؤال عن الـروح الأمين                                   |  |
| ۲۵۸         | إنكار نبوّة سليمان(عليه السلام)                           |  |
| Y09         | كتابه إلى يهود خيبر، انكار أخذ الميثاق منهم               |  |
| ۲۶۰         | الاقتراحات التعجيزية، تنازع اليهود و النصاري عند الرسول   |  |
| 781         | التشبّث بالكلمات المتشابهة                                |  |
| ۲۶۳         | كتمان الحقائق، النبي الأكرم و بيت المدارس                 |  |
| 754         | الإيمان غدوة و الكفر عشية، اتّهام النبي بأنّه يؤلّه نفسه  |  |
| 780         | سعيهم للوقيعة بين الأنصار                                 |  |
| Y99         | الحط من شأن مَـنُ آمن من اليهود                           |  |
| Y&V         | دعوة المسلمين إلى البخل، تفضيلهم الوثنية على الإسلام      |  |

| رقم الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | موضوع                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| نزول کتاب بعد موسی ۲۶۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | دَعاؤهم أنّهم أحبّاء الله و أصفياؤه، إنكارهم |
| Y89                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | جوعهم إلى النبي في حكم الرجم                 |
| ات الله عزّ و جل ۲۷۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | سؤالهم عن محين الساعة، تهجّمهم على ذا        |
| YV¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | طلبهم كتاباً من السماء                       |
| ۲۷۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نحويل القبلـة إلى الكعبة                     |
| YVA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مباهلة النبي نصاري نجران                     |
| YA1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدعوة إلى المباهلة                          |
| YA¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الخلفية التشريعية لحرمة الأشهر الحرم         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (٩)                                          |
| اليهود بالمدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الاشتباك المسلح مع                           |
| TA9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إجلاء بني قينقاع من المدينة                  |
| Y 9 ¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | إجلاء بني النضير                             |
| ۳••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إبادة بني قريظة                              |
| ۳۱•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | غزوة خيبر أو بؤرة الخطر                      |
| ۳۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | قصة فدك و التصالح مع أهالي وادي القري .      |
| (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1.)                                          |
| لأكرم بيني المستعلق المستعلم المستعلق المستعلم ا | غزوات النبي ا                                |
| ۲۱۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱ ـ غزوة بدر۱                                |
| <b>~~1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | انتقال الرسول إلى مكان قريب من بدر           |

| رفم الصفحة                      | الموضوع                                            |  |
|---------------------------------|----------------------------------------------------|--|
| <b>۳۲۲</b>                      | نزول النبي في وادي بدر                             |  |
| ریش ۳۲۳                         | بناء العريش، تعليق على تغوير القلب و بناء الع      |  |
| ۳۲۵                             | ارتحال قريش من مقامهم و نزولهم وادي بدر            |  |
| ۳۲۶                             | الشرارة التي أشعلت الحرب                           |  |
| ۳۲۸                             | الإعانات الغيبيةالغيبية                            |  |
| ن الآخر قليلاً في بدء الحرب ٣٢٩ | إراءة العدو قليلاً في المنام، إراءة كل من الفريقير |  |
| ۳۳                              | إراءة المشركين كثرة المؤمنين أثناء القتال          |  |
| ۳۳۱                             | استغاثة المسلمين و نـزول الملائكة                  |  |
| ۲۳۲                             | الامداد بالنعاس، الامداد بنزول المطر               |  |
| ب في قلوب المشركين ٣٣٣          | الامداد بتثبيت أقدام المؤمنين، الامداد بإلقاء الرع |  |
|                                 | اختلافهم في الفئي                                  |  |
| ۳۳۵                             | ما معنى الأنفال في الآية                           |  |
| <b>٣٣</b> ٨                     | أخذ الأسرى قبل المدعم و الإستقرار                  |  |
| 741                             | الوعد الجميل للأسرى                                |  |
| ٠<br>٢ ـ غزوة أحد               |                                                    |  |
| TFS                             | عودة المنافقين القهقري إلى المدينة                 |  |
| <b>***</b>                      | نزول رسول الله أرض أحد                             |  |
| TF9                             | الهزيمة بعد الإنتصار                               |  |
| ۳۵۰                             | النداء بنعى النبي                                  |  |

| الموضوع رقم الصفحة                                                               |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| حنكة النبي العسكرية                                                              |  |  |  |
| تصدّع جيش المسلمين و انحـلال زمامه٥٥                                             |  |  |  |
| على أعتاب الردّة ٢٥٤ على أعتاب الردّة                                            |  |  |  |
| القصاص بالقسط بالقسط                                                             |  |  |  |
| مطاردة العدو، غزوة أحد بين السلبيات و الايجابيات٩٣                               |  |  |  |
| ٣_غزوة المخندق                                                                   |  |  |  |
| حفر الخندق و احـداثه حول المدينة٣٧١                                              |  |  |  |
| استبشار المؤمنين و كـآبة المشركين ع٣٧٥                                           |  |  |  |
| انقسام المشركين على أنفسهم أنفسهم المشركين على أنفسهم المسلم المشركين على أنفسهم |  |  |  |
| غزوة الأحزاب في الذكر الحكيم ٢٨٠                                                 |  |  |  |
| استحواذ القلق عند مرابطة الأحزاب٣٨١                                              |  |  |  |
| حياكة الدسائس لفتح الثغرات، المشارفة على أعتاب الردّة ١٨٣                        |  |  |  |
| عدم جـدوى الفرار                                                                 |  |  |  |
| سعة علمه، جبناء حين البأس شجعان حين الأمن٣٨٥                                     |  |  |  |
| حال المؤمنين الصادقين في غزوة الأحزاب ٣٨٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠    |  |  |  |
| خاتمة المطاف ٢٨٨ ٢٨٨                                                             |  |  |  |
| ۴ - غزوة بني المصطلق                                                             |  |  |  |
| تولّي قوم ابسن أبيّ مجازاته ۲۹۲                                                  |  |  |  |
| التخطيط للإجلاء و المقاطعة الاقتصادية ٣٩٣                                        |  |  |  |

.

| رقم الصفحة                             | الموضوع                                |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| مين ۳۹۴                                | تشتيت الشمل و بث التفرقة بين المسل     |
| صدر النبي و تـريّثه و تلبّثه ٣٩٥       | حنكة النبي تشيئة في اجتياز الأزمة، سعة |
| ۳۹۶                                    | مقابلة الإساءة بالإحسان                |
| ٣9V                                    | العزّة لله و لرســوله                  |
| ٣٩٨                                    | خاتمة المطاف                           |
| لح الحديبية                            | ۵۔ ص                                   |
| كرز رسول قريش إلى رسول الله بيناية ٢٠٠ | رجال خزاعة بين الرسول ﷺ و قريش، ه      |
| مسعود رسول قریش۴۰۱                     | الحليس رسول ثالث لقريش، عروة بن        |
| لنبي تَشَرِيْ إلى قريش ٢٠٢             | رسول النبي إلى قريش، عثمان رسول اا     |
| يش إلى الرسول المنظمة ، عمس ينكر على   | بيعة الرضوان، سهيل بن عمرو رسول قر     |
| *·*                                    | رسول الله الله الصلح                   |
|                                        | <u> </u>                               |
| ۴۰۵                                    |                                        |
| *•V                                    | نحر الرسول و حلقه، دروس و عبر          |
| *1.                                    | وقعة الحديبية في الذكر الحكيم          |
| * 1 1                                  |                                        |
| * 1 *                                  |                                        |
| * 1 *                                  |                                        |
| <b>*19</b>                             | نبوءة غيبية                            |

| الموضوع رقم الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| الأخذ بالحائطة للحفاظ على دماء المؤمنين، الآية الأولى تشير إلى أمرين ٢١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |
| استفسارهم عن علَّة عـدم تحقَّق الرؤيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |
| التنبَّؤ بظهور الإسلام على الدين كلَّهكلَّه على الدين كلَّه الله الله على الدين كلُّه الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| ع _ غزوة ذات السلاسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |
| السر في انتصار على (عليه السلام) دون من عـداه۴۲۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| ٧ ـ فتح مكة أو الفتح المبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |
| كتاب صحابي إلى قريشكتاب صحابي إلى قريش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |
| المعيار في ابرام المعاهدات مع الكفّار المعيار في ابرام المعاهدات مع الكفّار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |
| عود علی بدء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |
| مبايعة النساء للنبي المنتي المنتي المنتي المنتي المنتي المنتي المنتي المنتي المنتقلة المنتساء |  |  |  |
| ٨ _ غزوة حنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| الانتصار بعد الهزيمةالانتصار بعد الهزيمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |
| نظرة تحليلية على انهزام المسلمين بادئ بدء ۴۴۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| محاصرة الطائف محاصرة الطائف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |
| وفد هوازن في الجعرانة المجعرانة المسابقة         |  |  |  |
| مشادة الأنصار مع النبي النبي النبي النبي النبي المشادة الأنصار مع النبي النبي المسادة الأنصار مع النبي النبي النبي المسادة الأنصار مع النبي النب       |  |  |  |
| ٩_ غزوة تبوك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |
| تخاذل بعض المؤمنين عن المناصرة ۴۵۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |

| رقم الصفحة                                   | الموضوع                                                    |
|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| <b>۴ΔΛ</b>                                   | نكوص المنافقين عن القتال                                   |
| 454                                          |                                                            |
| 494                                          |                                                            |
| 499                                          | مسجد ضرار                                                  |
| 49人                                          | وقعة تبوك، تآمر المنافقين على النبي                        |
| (11)                                         |                                                            |
| بن المشركين                                  | البراءة                                                    |
| العام؟                                       | لماذا لم يحجّ النبي الله الله الله الله الله الله الله الل |
| التبليغ؟ا                                    |                                                            |
| *V4                                          | مبدأ أمد الهدنة                                            |
| عليه السلام) بعد تلاوة الآيات؟ لماذا         | ماهي الوثيقة التي بلّغها أمير المؤمنين(.                   |
| <b>*</b> * * * * * * * * * * * * * * * * * * | دفع الله سبحانه الأمان عن المشركين؟.                       |
| حقیقة ۴۸۴                                    | الجهاد الإبتدائي، جهاد دفاعي في الـ                        |
| (17)                                         |                                                            |
| ِ<br>رم دفاعياً أو تحريرياً                  | الجهاد في الإسا                                            |
| * <b>4 Y</b>                                 |                                                            |
|                                              | الجهاد الدفاعي                                             |
| د في سبيل الله(الهدف)د                       |                                                            |
|                                              | القتال ضد المعتدى                                          |

| الموضوع رقم الصفحا                                                 |   |
|--------------------------------------------------------------------|---|
| حد الجهاد و إطاره                                                  |   |
| الجهاد التحريري(الإبتدائي)، تحريـر البشرية من الشرك٥٠٢             |   |
| فرض العقيدة ممنوع ٥٠٥                                              |   |
| كسر الموانع المفروضة على الشعوب، تخليص المستضعفين من الظالمين ٥٠٨  |   |
| رعاية الأخلاق في الحرب                                             |   |
| الآمنون في النحرب، تمالك النفس٥١٢                                  |   |
| منع ممارسة الأساليب الوحشية                                        |   |
| أمان الكفّار مان الكفّار                                           |   |
| (14)                                                               |   |
| واقعة الغدير                                                       |   |
| النبوّة و الإمامة توأمان توأمان ٢٣٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |   |
| قصة الغدير ٢٩٤                                                     |   |
| مصادر الواقعة مصادر الواقعة                                        |   |
| واقعة الغمدير و رمـز الخلود المخلود                                |   |
| خاتمة المطاف                                                       |   |
| (14)                                                               |   |
| الإعلام و أساليبه في عصر الرسالة                                   |   |
| لماذج من الإعلام في العهد النبوي، البعثات الإعلامية ٥٣٣            | ; |
| لرسائل الإعـــلامية                                                |   |
| راسلة الملوك و الأمراء و رؤساء القبائلعn                           | ۵ |