



سبحانی تبریزی، جعفر، ۱۳۰۸ ـ

مفاهيم القرآن/ تأليف جعفر سبحاني . \_قم : مؤسسة الإمام الصادق ﷺ ، ١٤٢٨ ق . = ١٣٨٥ . . ا

اج. ISBN:978-964-357-267-9 (۸.۶)

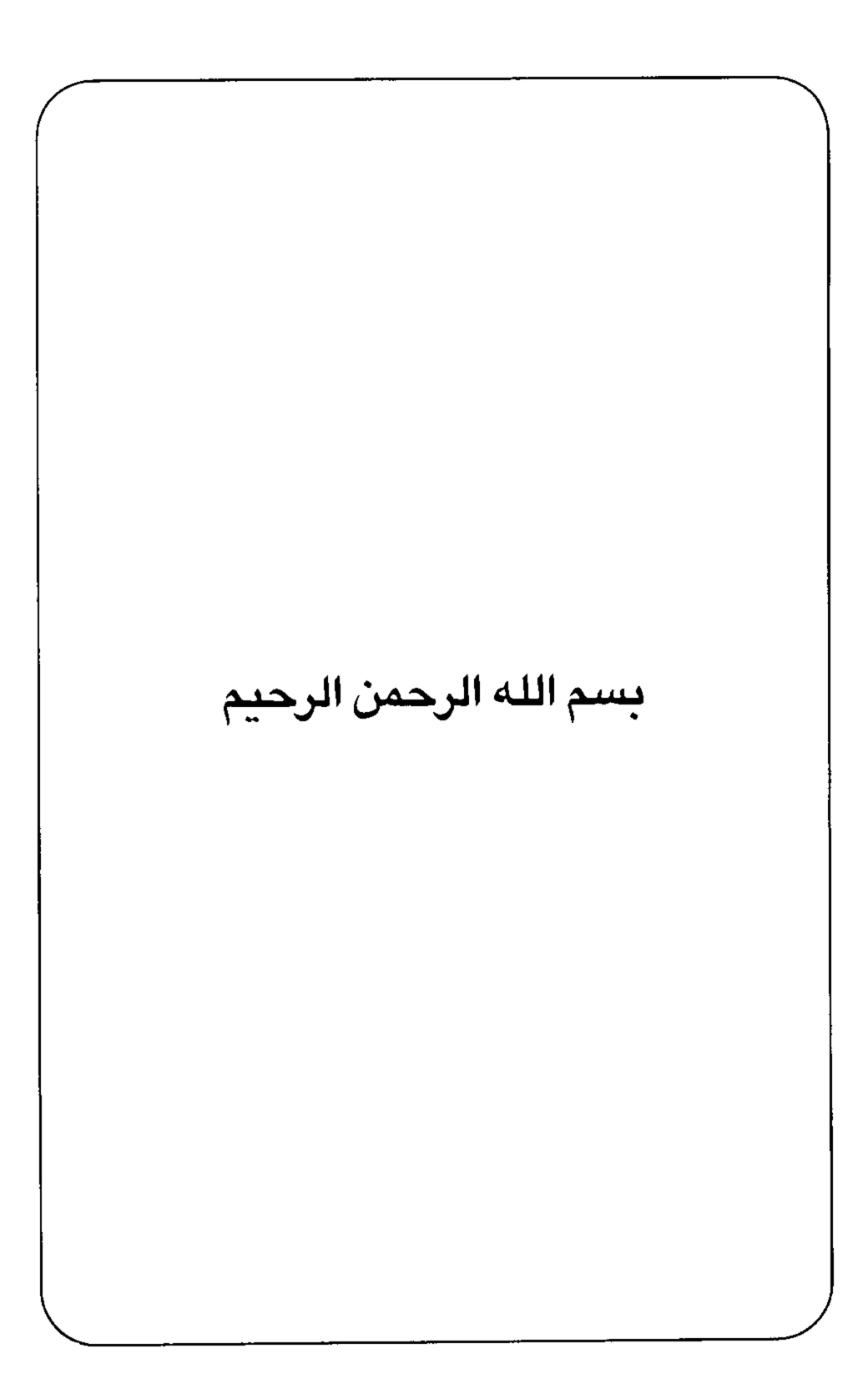
١ . تفاسير شيعه \_ قرن ١٤ . الف . مؤسسة الإمام الصادق ﷺ . ب . عنوان .

۲۹۷/۱۷۹ BP۹۸/س۲۷

| مفاهيم القرآن/ ٨                      | اسم الكتاب:                 |
|---------------------------------------|-----------------------------|
| ملاّمة المحقّق آية الله جعفر السبحاني | المستؤلف: ال                |
| الثالثة                               | الطبعـــة:                  |
| مؤسسة الإمام الصادق المناف            | المطبعــة:                  |
| ۱٤۲۸ هـ. ق                            | التــاريخ:                  |
| ۲۰۰۰ نسخة                             | الكميـــة:                  |
| مؤسسة الإمام الصادق المنطق            | النــاشــر:                 |
| مؤسسة الإمام الصادق السلاق            | الصف والإخراج باللاينوترون: |

Email: pub@imamsadeq.org www.imamsadeq.org

توزيع مكتبة التوحيد قم\_ساحة الشهداء\_ 23 ٧٥٤٥٤٧٧ و٧٧١٩١١ ١٥١٩١٧



## كتاب كريم حبّره يراع الأستاذ الفذآية الله الشيخ محمد هادي "معرفة" مؤلف كتاب «التمهيد في علوم القرآن» ننشره بإكبار و إجلال

## التفسير الموضوعي ضرورة رسالية إسلامية

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى محمد وآله الطاهرين.

أمّا بعد .. فممّا يبعث على اعتزاز هذه الأُمّة المرحومة اختصاصها بكتاب الله العزيز الحميد، المضمون له السلامة والبقاء عبر القرون.

قال تعالى: ﴿ ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ﴾ (١). وقال: ﴿ إِنَّا نحن نزَّلنا الذكر وإنَّا له لحافظون ﴾ (٢).

الأمر الذي يستدعي خلود هذه الأُمّة بخلود كتابها المجيد.. حاملةً رسالةً إلهية إلى الأجيبال عبر الأيّبام والعصبور ﴿وكذلك جعلناكم أُمَّةُ وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ﴾ (٣).

إنّ هذه الأُمّة تحمل رسالة إلهيّـة إلى العالمين، وقد تضمّنها القرآن كلام رب العالمين. فكان على الأمَّة تبيينها والإيفاء بهذا الواجب بإداء ما عليها من وظيفة البلاغ والبيان، كما كان على نبيها الكريم على ألك من واجب البلاغ والبيان. قال

۱. فاطر: ۳۲.

٣. البقرة: ١٤٣.

۲. الحجر: ۹.

تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكُرِ لَتَبَيِّنَ لَلْنَاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهُم﴾ (١) ، فقد كان عليه البيان والتفسير، كما كان عليه البلاغ والإنذار والتبشير .

وهكذا الواجب على الأمّة الوسطى أن تقوم بواجب البيان إلى جنب واجب البلاغ .. فيكون إلى جنب الدعوة إلى الإسلام، تبيين أهدافه ومقاصده في إسعاد البشريّة.. والتي تضمّنها القرآن، الكلام الإلهي الخالد.

القرآن يحمل رسالة إلى الناس: ﴿إنّ هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم ﴾ (٢). فعلى نُبهاء الأمّة وعلماء الملة أن يبلّغوا هذا النداء الصارخ، إلى الخافقين، ويُسمعوهم ما يحتويه من أهداف عالية ومقاصد زاكية. لا بقراءة اللفظ وتلاوة الكلام فحسب، بل بالشرح والتفصيل والتبيين والتفسير.

والتفسير على منهجين: ترتيبي (حسب النظم القائم في القرآن) وموضوعي (حسب المسائل المطروحة في القرآن).. فأيّهما المطلوب بالذات؟

لا شك أنّ الذي تستدعيه طبيعة الدعوة، والذي يطلبه الإنسان الواعي، الساعي وراء درك حقائق القرآن، هي: دراسة ما في القرآن من مفاهيم ومعارف أتحف بها البشرية، وآداب وتعاليم قدمها للإنسان، ليسعد بها ويتصاعد على مدارج الكهال.

إنّ البشرية الآن بحاجة ماسة إلى الوقوف على ما في القرآن من معارف وأحكام، وبانتظار ما يقدّمه علماء المسلمين إليهم من مسائل ومباحث أُصولية جاء بها القرآن كحقائق راهنة تُنير لها درب الحياة وتضيئ للإنسان معالم السعادة وتؤمّن عليه كرامته في النشأتين.

إنّ الإنسان اليوم يتطلّع إلى معالم هذا الكتاب، والمعارف التي احتضنتها هذه الرسالة الإلهية الخالدة، الأمر الذي استرعى انتباهه منذ حين، ولا يهمّه أن يكون لفظه كذا أو تعبيره كذا، إنّما يُهمّه أمر المحتوى وما تحتويه هذه الرسالة

٢. الإسراء: ٩.

القرآنية، من مسائل جسام.

إذن فواجب العلماء أن يلفتوا أنظار العالمَ المتحضّر إلى هذا الجانب من كتاب الله، ويفرغوا ما بوسعهم في إبداء ما يحتضنه من مسائل ودلائل ومعارف وأحكام، وهو جانب خطير من التفسير الأصيل نُعبّر عنه بالتفسير الموضوعي.

والتفسير الموضوعي لم يُبد وجهَه سلفاً في سوى مقطّعات كانت بصورة دراسات قرآنية، غير مستوفاة ولا مستوعبة لكل مسائل القرآن دراسة موضوعية بحتة، إنّا جاء الخلف ـ ولا سيما في القرن الأخير ـ ليستكملوا هذا الأمر ويستوفوا من شؤونه في عرض شامل.

وأفضل من وجدت قائماً بأعباء هذا الأمر الخطير، مُشمّراً عن ساعد الجدّ، في استيفاء تام، وإحاطة علمية فائقة، هو العلم العلّمة والمحقّق الفهّامة، زميلنا الأستاذ الشيخ جعفر السبحاني، فلا زالت معالم العلم بضياء نوره وهّاجة، ودلائل التحقيق في ضوء دراساته فياضة.

فقد قام \_ ولله جد أمره \_ بدراسة مفاهيم القرآن والإفصاح عن معالمه، والإبانة عن دلائله ومسائله المعروضة بشكل مستوعب، وكانت عن جدارة علمية فائقة، وعن صلاحية ذاتية لائقة، قلما يوجد مثيل دراساته القيمة، ولدلائله الواضحة اللائحة.

وكنت منذ تعرّفت إلى جنابه وتشرّفت بمطالعة كتابه، تشوّقت إلى الإزدياد من معرفة لباب تحقيقه والتشوّف إلى عباب فيض تنميقه وتنسيقه، فها أحسنه من تأليف أنيق وما أكرم مؤلّفه من استاذ محقق واسع الآفاق.

والكتب والدف اتر التي تحمل عنوان «الدراسات القرآنية ـ التفسير الموضوعي» كثيرة جادت بها قرائح وقّادة من علماء معاصرين، غير أنّ في غالبيتها خروجاً ـ بعض الشيء ـ عن اسلوب التفسير القرآني، إلى شكل مقالات تبحث عن مسائل إسلامية عريقة، كانت إحدى دلائلها آياتٌ من الذكر الحكيم، الأمر

الذي كان يبعدها عن واقع الدراسات القرآنية البحتة، والتي ترمي إلى فهم ما عرضه القرآن بالذات.

إنّ الدراسة القرآنية تستهدف وراء ما في القرآن من مسائل ودلائل عرضها للبشرية كودائع إلهيّة أورثها لعباده الذين اصطفى، أمّا مجرّد الاستناد إلى آية أو آيات، لغرض إثبات ما يرميه المقال، فلا يمس هذا الجانب، ولا يورثه هذا العنوان الزاهى.

ومن ثمة، فإنّ الذي يمتاز به، هذا المؤلَّف العظيم، على يد هذا المؤلِّف الكريم، هو جانب رعايته التامّة للحفاظ على كون الدراسة دراسة قرآنية، بها يحمله هذا العنوان من جليل المعنى وفخيم المحتوى.

فقد ركّز المؤلّف الجليل دراساته بشكل مستوعب على أساس جمع الآيات المترابطة، وضم بعضها إلى بعض، ليرفع من إجمال كل بها في أُخرى من بيان وتفصيل، وليكمل من قصور كل بها في الأُخرى من تمام وكهال، ثمّ صبّها في قالب دراسة موضوعية شاملة، حتى إذا اكتمل البحث واستوفى هدفه، أردفه بسائر الدلائل والمسائل تتميها للفائدة، وتكميلاً للعائدة.

والذي يُلفت النظر في هذه الدراسات، هو جانب دقتها والأخذ بجانب الحيطة والحذر عن أن يكون تبييناً له، الأمر الذي المتلع على القرآن دون أن يكون تبييناً له، الأمر الذي البتلي به غير واحد من المفسرين المتسرّعين، والذي تجنّبه بشدة هذا المؤلَف، في جميع مسائله ودلائله، حسبها تعرّفت إلى أكثر مبانيه ولمست أغلب مراميه.

هذا ما يجعله فذًا فريداً وعلماً وحيداً يهتدى به إلى معالم القرآن المجيد، نفعنا الله به وبمؤلفه على ذمّة البقاء، آمين.

محمد هادي معرفة قم المقدسة رجب الأصب ١٤٢٠ هـ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي خلق الإنسان لغاية مُثلي ولم يخلقه عبثاً ولا سدى.

والصلاة والسلام على نبيه محمد الذي فتح الله له من كنوز غيبه، وعلى آله عيبه أسراره وحملة شرعه وحفظة سننه.

أمّابعد؛

#### يوم الحشر و معاد الإنسان

لقد جُبل الإنسان على حب البقاء وكراهة الزوال و الفناء، و هذا أمر مشهود عند كلّ إنسان حتى أنّ الذي ينتحر فهو يعدم وجوده و بقاءه، ولكنّه في الحقيقة \_ يبغي من وراء ذلك، الوصول إلى الراحة التامة، لأنّ المشكلات والأزمات الحادّة، قد ضيّقت عليه الخناق فحدت به إلى القيام بهذه العملية، فهو بفعله هذا يدرأ خطر تلك الأزمات ليصل إلى عالم فسيح خال عنها.

وهذا الميل الفطري أوضح دليل على أنّ الموت ليس فناء للإنسان، فلو كان الموت ملازماً لفنائه يلزم عبث ذلك الميل المشاهَد عند كل إنسان .

وصفوة القول ان الموت عبارة الخروج من حياة ضيقة إلى حياة أخرى واسعة.

هذا ما تقضي به الفطرة عند تحليلها، بيد انّ الشرائع السهاوية جاءت تفسر تلك الفطرة الإنسانية، ببيان انّ الموت انتقال من دار إلى دار، و من نشأة إلى نشأة أخرى، ولذلك أصبح الإيهان بالمعاد ركناً أساسياً في العقائد على وجه لو طرح ذلك الأصل، لانهارت الشرائع قاطبة.

ولأجل تلك الأهمية ألقت بحوث المعاد بظلالها على القرآن الكريم و بلغت آيات المعاد ١٤٠٠ آية أو أكثر من ذلك، ولذلك قلما تجد سورة في القرآن الكريم ليس فيها دعوة إلى الإيمان بالمعاد بالتصريح أو بالإشارة، ولو أخذنا تلك الآيات بنظر الاعتبار لتجاوز عددها أكثر ممّا ذكر.

فها نحن نخص هذا الجزء من كتاب مفاهيم القرآن بالبحث عن المعاد من منظار القرآن الكريم، ضمن فصول:

#### الفصل الأوّل:

## أسماء القيامة في القرآن الكريم

إنّ الإيمان بالمعاد يشكِّل إجابة على أحد الأسئلة التي تراود الـذهن الإنساني، وهي عبارة:

١. من أين جِئتُ؟، ٢. لماذا جئتُ؟، ٣. إلى أين أذهب؟

وكل إنسان ميّال بطبعه إلى الإجابة على هذه الأسئلة الثلاثة، وقد عجزت المناهج البشرية عن الإجابة عليها فلم يجد الإنسان بغيته فيها، فالإنسان في تلك المناهج ككتاب خطي سقط أوّله و آخره، فإذا سألتها عن مبدأ الإنسان والغاية المنشودة من وراء خلقته ومصيره بعد الموت لاعترفت بالعجز عن الإجابة، فكأنّه خلق لأن يعيش في هذه الدنيا كسائر الدواب يأكل و يشرب ثمّ يفني.

وأمّا المناهج السماوية فقد أجابت على تلك الأسئلة بأجوبة واضحة رصينة.

فتجيب عن السؤال الأوّل بقول تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْشَاكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصارَ وَالأَفْئِدَة ﴾ . (١)

كما أنَّها تجيب عن السؤال الثاني بأنَّ من وراء خلق الإنسان غاية تعدُّ كمالاً

١.١للك:٢٣.

# له، يقول سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّالِيَعْبُدُون ﴾ . (١)

كما أنّها تجيب عن السؤال الثالث بأنّ الحياة الدنيويّة قنطرة للحياة الأخروية، وليس الموت فناء للإنسان، بل انتقال من نشأة إلى أخرى، تبتدأ بموته وتستمر بحياته البرزخية ثمّ الأخروية حتى يبلغ مصيره في تلك النشأة.

ولأجل الإشارة إلى أنّ الحياة الأخروية أكمل من الحياة الدنيوية، سمّىٰ بداية تلك النشأة بأسماء مختلفة، وهي بين ما عبّر عنها بلفظ اليوم مضافاً أو موصوفاً، بوصف من أوصاف ذلك اليوم، أمّا الأوّل فكالتالي:

١. يوم القيامة، ٢. يوم الدين، ٣. يوم الآخر، ٤. يـوم عظيم، ٥. يوم كبير، ٦. يوم محيط، ٧. يوم الحسرة، ٨. يوم عقيم، ٩. يوم عليم، ١٠. يوم الوقت المعلوم، ١١. يوم الحق، ١٢. يوم مشهود، ١٣. يوم البعث، ١٤. يوم الفصل، ١٥. يوم الحساب، ١٦. يوم التلاق، ١٧. يوم الأزفة، ١٨. يوم التناد، ١٩. يوم الجمع، ٠٠. يوم الوعيد، ٢١. يوم الخلود، ٢٢. يوم الخروج، ٢٣. يوم عسير، ٢٤. يوم التغابن، ٢٥. اليوم الموعـود، ٢٦. يوماً عبوساً، ٢٧. يـوم معلوم، ٢٨. يوم لا ريب فيه، ٢٩. يوم الفتح. (٢)

فقد أضيف اليوم في هذه الأسماء إلى شيء يومئ إلى حالٌ من أحوال ذلك اليوم، وأمّا الثاني أي تسميته بشيء من أوصافه، وهي أيضاً كالتالي:

۱. الذاريات:۵٦.

٢. «يوم الفتح» ﴿ قُلْ يَوم الفَتْح لَا يَنْفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا ايها نَهُمْ وَلَا هُمْ ينظرون ﴾ (السجدة: ٢٩). والمراد من الفتح هو الحكم بالثواب والعقاب يـوم القيامة، وكان المشركون يسمعون المسلمين يستفتحون بالله عليهم، فقالـوا لهم: متى هـذا الفتح، أي متى هـذا الحكم فينــا؟ فأجيبـوا بما في الآية ويؤيده قبوله سبحانه: ﴿قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبِّنا ثُمَّ يَفْتَح بَيْنِنَا بِالْحَقِّ وَهُمُ وَالْفَتَّاحُ الْعَلِيمِ﴾ (سبأ: ۲٦).

١. «الساعة»: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْساها ﴾ . (١)

٢. «الآزفة»: ﴿أَزِفَتِ الآزِفَةُ \* لَيْسَ لَها مِنْ دُونِ اللهِ كَاشِفَة ﴾. (٢)

و الازف » في اللغة بمعنى القرب، و كأنّه يشير إلى أنّ الساعة قريبة وليست ببعيدة و إن كان الناس يتخيّلون خلافه.

٣. «الحاقة»: ﴿ الحاقَّةُ \* مَا الْحاقَّةُ \* وَما أَدْراكَ مَا الْحاقَّة ﴾ . (٣)

والحاقة مؤنث الحق يطلق علىٰ شيء حتمي الوقوع.

٤. «القارعة»: ﴿القارِعَةُ \* ما القارِعَةُ \* و ما أَدْراكَ مَا القارِعَة ﴾. (ن)

والقرع بمعنى الضرب المبرح، وكأنّ القيامة تهزّ القلوب هزاً شديداً.

٥. «الطامة الكبرى»: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَامَّةُ الكُبْرِي ﴾. (٥)

الطامّة في اللغة بمعنى المصيبة، وكأنّ المصيبة التي يواجهها الإنسان ذلك اليوم، تُنسِي سائر المصائب التي مرّت به، و لذلك وصفت بالكبري.

٦. «الواقعة»: ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْواقِعَة ﴾. (١)

والواقعة هي الحادثة، والاسم كناية عن عظمها وهولها.

٧. «الصاخّة»: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاخَّة ﴾ . (٧)

والصاخمة هي الصوت المرعب، ولعلّها كناية عن نفخ الصور الذي سيوافيك تفصيله بإذن الله.

٨. «الغاشية»: ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَة ﴾ . (^)

١. الأعراف:١٨٧.

٣. الحاقة: ١٣٣.

٥. النازعات: ٣٤.

۷. عبس:۳۳.

۲. النجم: ۵۸\_۵۸.

٤. القارعة: ١-٣.

٦. الواقعة: ١.

٨. الغاشية: ١.

الغاشية هي ألمحيطة، وكأنّ الحوادث المرعبة تحيط بجميع الناس. ٩. «الآخرة»: ﴿وإنّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ عَنِ الصِّراطِ لَناكِبُون﴾. (١) وسمّيت بالآخرة لأنّها متأخّرة عن الدنيا.

١٠. «الميعاد»: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعاد ﴾. (١)

وثمة آيات أُخرى تصف يوم القيامة وتـذكر شيئاً من أحوالها وأهوالها، قال سبحانه: ﴿ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبِ سَلِيم \* . (٣)

وقال سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ سِنْ سُوء ﴾ . (١)

و قال سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضٌّ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُّ وُجُوه ﴾ . (٥)

ونظائر هذه الآيات كثيرة في الذكر الحكيم لم نذكرها في عداد أسماء يوم القيامة لأنّها بصدد التوصيف لا التسمية.

۲. آل عمران: ۹.

٤. آل عمران: ٣٠.

١. المؤمنون: ٧٤.

٣. الشعراء:٨٨ ٨٨.

٥. آل عمران:١٠٦.

## الفصل الثاني:

## المعاد في الشرائع السماوية

الإيمان بالمعاد يَرسم هدف الخلقة ويبيّن حكمتها على نحو لو طرح الإيمان بالمعاد جانباً لأصبح الإيجاد بلا غاية والخلق عبثاً، ولذلك ذهبت جماعة من منكري المعاد إلى أنّ خلق الإنسان أمر عبث كصانع الكوز يصنعها من طين و يطبخها ثمّ يُكسرها، فحياة الإنسان كصنع الكوز، وموته ككسرها ولهم في ذلك كلمات معروفة.

وأمّا الشرائع السماوية فقد فنّدت تلك الشبهة ودَحَضْتها بأنّ الغاية من الخلقة هي الحياة الأخروية المستمرّة التي لا تتحقق إلاّ بالتجرّد عن المادة وآثارها، قال سبحانه:

## ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَيًّا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرجَعُونَ ﴾ . (١)

وهذا النداء ليس هو نداء الإسلام فحسب، بل نجد مضمونه في جميع الشرائع الساوية التي جاءت قبل الإسلام حتى في قصة آدم هيئة، و لأجل الوقوف على أنّ العقيدة بالمعاد كانت ركناً أساسياً في جميع الشرائع الساوية نعكس ما ورد في الذكر الحكيم نقلاً عن لسان الأنبياء الماضين.

١. المؤمنون:١١٥.

## ١. آدم عُلَيَا والدعوة إلى الإيهان بالمعاد

عندما هبط آدم (على نبيّنا وآله و عليه السّلام) البسيطة نُحوطِب هو وذرّيتُه في الآيات التالية:

١. قال سبحانه: ﴿ قَالَ ٱهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ لَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرٌ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حين ﴾ . (١)
 وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حين ﴾ . (١)

وفي قوله: ﴿وَمِتَاعٌ إِلَىٰ حَينَ﴾ إشارة إلىٰ أنّ الإنسان يتمتع في البسيطة إلىٰ أخل عدود، و لعلّ الأجل المحدود كناية عن وقوع القيامة.

٢. قال سبحانه: ﴿ قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُون ﴾. (١)

٣. قال سبحانه: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آياتِي فَمَنِ ٱتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ فَلا خَوفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ \* وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْها أُولِئِكَ أَصْحابُ النّار هُمْ فِيها خالِدُونَ ﴿ . (٢)

وهذه الآيات الواردة في سورة الأعراف التي تحكي خطاباته سبحانه في بداية الخلقة تدلّ على أنّ الإيمان بالمعاد من البلاغات العامة التي بلّغها سبحانه إلى الناس كافة، من قبل آدم المنه الله خاتم الأنبياء المنهم الله الناس كافة، من قبل آدم النها خاتم الأنبياء النها المنهم الله المنهم المنه

والنبي آدم عليم الله وإن لم يكن ذا شريعة، ولكنّه كان نبيّاً مبعوثاً لدعوة الناس الله الإيهان بالله واليوم الآخر، وقد تضمّنت الآيات تصريحات سبحانه في ذلك المضهار إليه و إلى الناس أجمعين.

١. الأعراف: ٢٤.

٢. الأعراف: ٢٥.

٣. الأعراف:٣٦\_٣٦.

#### ٢. نوح عَلَي والدعوة إلى الإيمان بالمعاد

إنّ نوحاً عليه السماوية وتحمّل أعباء أوّل من نزلت عليه الشريعة السماوية وتحمّل أعباءها، وكان يذكّر الناس بالمعاد في خطاباته ودعواته، يقول سبحانه حاكياً عنه:

﴿ وَاللهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الأَرْضِ نَباتاً \* ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيها وَيُخْرِجُكُمْ إِخْراجاً ﴾. (١)
 إخْراجاً ﴾. (١)

٢. و في آية أُخرى: ﴿ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ ما لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلاّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الْخاسِرينَ ﴾ . (٢)
 تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الْخاسِرينَ ﴾ . (٢)

والآية الأُولى تصرّح بعود الإنسان إلى الحياة الأُخرى، و في الآية الثانية إيهاء إليها، والمراد من خسرانه هو خسرانه يوم القيامة.

### ٣. إبراهيم علي والدعوة إلى الإيان بالمعاد

جاءت الدعوة إلى الإيهان بالمعاد في خطابات إبراهيم اللي أكثر ممّا جاءت في كلمات آدم و نـوح اللي التي تحكـي عن كلمات آدم و نـوح اللي التي تحكـي عن دعوته:

١. قال سبحانه: ﴿ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللهِ وَالْيَومِ الآخِر ﴾ . (٣)

٢. قال سبحانه: ﴿ رَبُّنَا آغْفِر لِي وَلِوالِدَيَّ وَلِلْمُ وُمِنينَ يَسُومَ يَقُومُ الْحِسابِ ﴾. (١)

۲. هود:۷۷.

۱. نوح:۱۷\_۱۸.

٤. إبراهيم: ١٤.

٣. البقرة:١٢٦.

- ٣. قال سبحانه: ﴿ وَلا تُخزِني يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴾ . (١)
- ٤. قال سبحانه: ﴿ وَٱشْكُروا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُون ﴾ . (٢)

٥. يقول سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْراهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوتِي قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَٰكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ أَوْلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَٰكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اللهَ عَزِيزٌ اللهَ عَزِيزٌ اللهَ عَزِيزٌ اللهَ عَزِيزٌ عَلَىٰ كُل جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزءاً ثُهُمَّ أَدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَأَعلَمُ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكيم ﴾. (٣)

وقد انفردت الآية الأخيرة بالاشارة إلى ان دعوة إبراهيم إلى المعاد قد ارفقها بالدليل والبرهان بوحي من الله سبحانه، دون أن نرى له أثراً في كلمات آدم ونوح هيكيا.

#### ٤. موسى علي والدعوة إلى الإيهان بالمعاد

الدعوة إلى الإيهان بالمعاد وإن كانت غير شائعة في التوراة، ولعلّ يد التحريف حذفت ما يرجع إلى الإيهان بهذا اليوم، ولكن القرآن الكريم يحفل بخطابات موسى عليه التي تعبّر عن الدعوة إلى الإيهان بالمعاد بوفرة، ونذكر منها ما يلى:

١. انّه سبحانه يندد بقوم موسى ويخاطبه بقوله: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آياتِيَ اللّٰذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَقّ... ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبوا بِآياتِنا وَكانُوا عَنْها غٰافِلين \* وَالّٰذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنا وَلِقاءِ الآخِرَة حَبِطَتْ أَعْمالُهُمْ هَلْ يُجْزُوْنَ إِلَّاما كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾. (١)
 كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾. (١)

٢. العنكبوت:١٧.

٤. الأعراف:١٤٧١١٤٦.

١. الشعراء: ٨٧.

٣. البقرة: ٢٦٠.

٢. يدعو موسى الليّا على آل فرعون بقوله: ﴿ وَٱشدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِم فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَّىٰ يَرَوُا العَذَابَ الألِيم ﴾ . (١)
 يُؤْمِنُوا حَتَّىٰ يَرَوُا العَذَابَ الألِيم ﴾ . (١)

٣. انّه النّه النّه اللّه الله على من يصف آياته بالسحر، ويقول: ﴿ وَقَالَ مُوسى رَبّي أَعْلَمُ بِمَنْ جِاءَ بِالله لَىٰ مَنْ عِنْدِهِ وَمَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدّارِ إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظّالِمُونَ ﴾. (٢)
 الظّالِمُونَ ﴾. (٢)

٤. لما هدد فرعون الملأ وقومه بقوله: ﴿إِنِّي أَخافُ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ في الأَرْضِ الفساد﴾ أجابه موسى بقوله: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ إِنِّي عُـذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لا يُؤْمِنُ بِيَوم الحِساب﴾. (٣)

٥. إنّ مؤمن آل فرعون ـ الذي كان يخفي إيهانه ويظهر كفره ـ كان يحتج على فرعون وملئه بالإيهان إلى المعاد كها في الآيات التالية: ﴿وَيا قَوْم إِنّي أَخافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التّناد﴾. (١)

وقال: ﴿ وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دارُ القَرار ﴾ . (٥)

وقال: ﴿ وَأَنَّ مَرَدَّنَا إِلَى الله ﴾ . (٦)

وهذه الآيات تعرب عن أنّ الإيهان بالمعاد كان متفشياً في مصر، و إنّ مؤمن آل فرعون كان يستدل به ليخفّف من وطأة جور فرعون على موسى عليه .

آ. انّ بني إسرائيل كانوا ولم يزالوا أُمّة لجوجة عنيدة تُصيغ كلّ شيء غيبي في قالب الحس، ولتلك الغاية خاطبوا موسى عليه ، بقولهم: ﴿ لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتّىٰ فَرَى اللهَ جَهْرَة ﴾ (٧) كما أنّهم طلبوا رؤية إحياء الموتى بأمّ أُعينهم، وقد شاهدوها في فركى الله جَهْرَة ﴾ (٧) كما أنّهم طلبوا رؤية إحياء الموتى بأمّ أُعينهم، وقد شاهدوها في المركى الله جَهْرَة ﴾ (٧) كما أنّهم طلبوا رؤية إحياء الموتى بأمّ أُعينهم وقد شاهدوها في المركى الله تعنيه المركة المركة

۱. يونس:۸۸.

۲. القصص:۳۷.

٣. غافر: ٢٧.

٥. غافر:٣٩. ٦. غافر:٤٣.

٧. البقرة: ٥٥.

البقرة التي حكاها سبحانه بقوله: ﴿ وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَأَدَّاراْتُمْ فِيها وَاللهُ مُخْرِجٌ ما كُنتُمْ تَكْتُمُ تَكْتُمُ وَلَا اللهُ الْمَوتى وَيُرِيكُمْ آياتِهِ كُنتُمْ تَكْتُمُ تَكْتُمُ وَكُرِيكُمْ آياتِهِ لَعَلَيْكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ . (١)

وقد ورد في شأن نزولها: أنّه قُتل إنسان من دون أن يعلم قاتله، فأمر سبحانه بذبح البقرة وضرب بعض المقتول ببعض البقرة ليحيا ويخبر عن قاتله، وبذلك رأوا بأمّ أعينهم إحياء الموتى.

### ٥. المسيح علي والدعوة إلى الإيهان بالمعاد

الإيهان بالمعاد والدعوة إليه كان مرّفقاً بلسان المسيح عليّا منذ ولادته إلى أن رفعه الله إليه:

١. يقول سبحانه حاكياً عنه: ﴿ وَالسَّلامُ عَلَيَّ يَوْمَ وُلِدتُ وَيَومَ أُموتُ وَيَومَ أُموتُ وَيَومَ أُبعَتُ حَيّاً ﴾ . (١)
 أبعَتُ حَيّاً ﴾ . (١)

٢. وقال سبحانه: ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ يَوْمِ القِيامَةِ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَوُوا إِلَىٰ يَوْمِ القِيامَةِ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيما كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ . (٣)

إلى غير ذلك من الآيات الواردة التي تعرب عن دعوة الأنبياء إلى الإيهان بالمعاد، وفيها ذكرنا غني وكفاية.

البقرة: ٧٢ ـ ٧٣.

۲.مریم:۳۳.

٣. آل عمران:٥٥،

#### المعاد في العهد العتيق

إنّ العهدين وإن عبث بها الـزمـان و مع ذلك يـوجـد فيها تصريحات و إياءات إلى المعاد، ففي العهد العتيق: الرب يميت و يحيي. (١) تحيي أمواتك يوم تقوم الجثث، استيقظوا ترنّموا ياسكان التراب. (٢)

#### المعاد في العهد الجديد

على الرغم من قلة التصريح بالحياة الأخروية في العهد العتيق نجد التصريح بها بوفرة في العهد الجديد في موارد كثيرة، منها ما يلي:

١. «فان ابن الإنسان سوف يأتي في مجد أبيه، وملائكته، وحينئذ يجازي كل واحد حسب عمله». (٣)

٢. «هكذا يكون في انقضاء العالم، يخرج الملائكة ويفرزون الأشرار من بين
 الأبرار، ويطرحونهم في أتون النار هناك يكون البكاء، وصرير الاسنان». (١)

٣. "في ذلك اليوم جاء إليه حدقيون، الذين يقولون ليس قيامه، فسألوه الثلين: يا معلم، قال موسى ان مات أحد وليس له أولاد، يتزوج أخوه بامرأته، ويقيم نسلاً لأخيه \* فكان عندنا سبعة اخوة وتزوج الأوّل ومات، وإذ لم يكن له نسل ترك امرأته لأخيه، وكذلك الثاني و الثالث إلى السبعة \* وآخر الكل ماتت المرأة أيضاً \* ففي القيامة لمن من السبعة تكون الزوجة فانها كانت للجميع \* فأجاب يسوع، وقال لهم: تضلون إذ لا تعرفون الكتب ولا قوة الله \* لانّهم في فأجاب يسوع، وقال لهم: تضلون إذ لا تعرفون الكتب ولا قوة الله \* لانّهم في

١. صموئيل الأوّل: الاصحاح الثاني: الجملة٦، ط دار الكتاب المقدس.

٢. اشعيا: الاصحاح ٢٦: الجملة ١٩، ط دار الكتاب المقدس.

٣. انجيل متى: الاصحاح ٦: الجملة ٢٧، ط دار الكتاب المقدس.

٤. انجيل متى: الاصحاح ١٣: الجملتان ٤٩ و٥٠، ط دار الكتاب المقدس.

القيامة لا يزوجون ولا يتزوجون بل يكونون كملائكة الله في السماء". (١)

وهذا يعرب عن كون المعاد عند كاتب الإنجيل روحانياً محضاً، لا جسمانياً وروحانياً كما عليه الذكر الحكيم.

٤. «و إن أعثرتك رجلك، فاقطعها، خير لك أن تدخل الحياة أعرج، من أن تكون لك رجلان وتطرح في جهنم في النار التي لا تطفأ حيث دُودُهم لا يموت والنار لا تطفأ وإن أعثرتك عينك فاقلعها خير لك أن تدخل ملكوت الله أعور من أن تكون لك عينان وتطرح في جهنم النار حيث دودهم لا يموت والنار لا تطفأ». (٢)

٥. «وهذه مشيئة الأب الذي أرسلني، ان كلّ ما أعطاني لا أتلف منه شيئاً بل أقيمه في اليوم الأخير للأن هذه هي مشيئته الذي أرسلني ان كلّ من يرى الابن ويؤمن به تكون له حياة أبدية وأنا أقيمه في اليوم الأخير». (٣)

هذا، وفي العهدين جمل أُخرىٰ تصرح أو تشير إلىٰ يموم القيامة، وقد اقتصرنا على ما ذكرنا روماً للاختصار.

وثمة نكتة جديرة بالاشارة وهي عدم اهتهام اليهود، والنصاري، بالبعث ويوم القيامة و ما فيها من الحساب والجزاء، وهذا هو الذي جرَّأهم على اقتراف المعاصي، والمجون، و الانحلال من كلّ القيم الأخلاقية، أعاذنا الله من ذلك.

١. انجيل متى: الاصحاح ٢٢: الجملتان ٢٣- ٢١، ط دارالكتاب المقدس.

٢. انجيل مرقس: الاصحاح ٩: لاحظ الجملات ٢١ ـ ٩ ٤، ط دار الكتاب المقدس.

٣. انجيل يوحنا: الاصحاح ٦: الجملتان ٣٩ ـ ٠ ٤، ط دار الكتاب المقدس.

#### الغصل الثالث:

### الدلائل الجلية على لزوم المعاد

يستدل القرآن الكريم على ضرورة إحياء الناس بعد موتهم ـ التي هي سنّة قطعية لا مناص عنها ـ بطرق مختلفة:

- ١. المعاد، رمز الخلقة.
- ٢. المعاد، مظهر العدل الإلهي.
  - ٣. المعاد، مجلي الوعد الإلهي.
- ٤. المعاد، مظهر رحمته الواسعة.
- ٥. المعاد، نهاية السير التكاملي للإنسان.
  - ٦. المعاد، مظهر ربوبيته.

#### ١. المعاد: رمز الخلقة

من الأسئلة المثارة عند كلّ إنسان هـو السؤال عن أصل الخلقـة وانّه لماذا خلق، وماذا أريد من خلقه؟

والناس أمام هذا السؤال على صنفين:

فصنف يرى أنّ حظ الإنسان هو علّتان من العلل الأربع:

الف. العلَّة المادية.

ب. العلة الصورية.

وكأنّ العالم بجزئياته وذرات تفاعلت فيها بينها وشكّلت صورة الإنسان، وليس وراء هاتين العلتين علّة أُخرى، فهم ينكرون العلة الفاعلية (الخالق) والعلّة الغائية ويقتصرون على العلّة المادية والصورية، وبذلك أراحوا أنفسهم من عناء الإجابة، بل أذعنوا بأنّه ليس وراء خلق الإنسان هدف ولا غاية.

وصنف آخر يرى أنّ وراء العلّتين الماضيتين، علّتين أُخريين: أحدهما: العلّة الفاعلية، والأُخرى: العلة الغائية، والمراد من الأُولى ما يخرج المادة والصورة إلى الوجود، كما أنّ المراد من الثانية الغرض المترتب على الفعل، وحيث إنّ الفاعل موجود حكيم لا يفعل عبثاً دون غرض، فلفعله غرض مترتب عليه، وليس هو إلاّ العبور من قنطرة الدنيا إلى الآخرة وانتقاله إلى نشأة أُخرى يُعد غرضاً أسمى لفعله سبحانه.

وتدل على تلك الغاية طائفتان من الآيات:

الأولى: ما تدل على أنّ إنكار المعاد يلازم العبث.

الثانية: ما تصف فعله سبحانه (الإيجاد) بالحق المطلق الذي لايدانيه الباطل، وما هو كذلك يمتنع أن يكون عبثاً بلا غرض.

أمّا ما يدل على الطائفة الأولى فلفيف من الآيات:

١. ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَتًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ . (١)

ولأجل انّ العبث لا يـدتُّ إلى فعله ولا يتسرب إلى إيجاده، يصفه بعـد تلك الآية بـالملك الحق، ويقول: ﴿ فَتَعالَى اللهُ المَلِكُ الحَقُّ لَا إِلهَ إِلاَّهُ وَرَبُّ العَرْشِ

۱.المؤمنون:۱۱۵.

الْكَرِيم﴾. (١)

٢. ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّماءَ وَالأَرْضَ وَما بَيْنَهُما بِلطِلاً ذَٰلِكَ ظَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا
 فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴾ . (٢)

والآية تعرب عن أنّ نفي الغاية لخلق السهاوات والأرض وما بينهما كان شعار الكافرين بل ربما أنكر البعضُ العلة الفاعلية، قال سبحانه: ﴿وَقَالُوا ما هِيَ إِلاّ حَياتُنَا الدُّنيا نَمُوتُ وَنَحْيا وَما يُهْلِكُنا إِلاّ الدَّهْر ﴾. (٣)

تجد انّهم كانوا ينسبون الإحياء والإماتة إلى الدهر والزمان.

٣. ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لاعِبِين ﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَا لاعِبِين ﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَا لِاعِبِين ﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَا لِاعِبِين ﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَا لِاعِبِين ﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالحَقِّ وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مَيْقَاتُهُمْ أَجْمَعِين ﴾ . (١)

وهذه الآية تصف فعله سبحانه بالحقّ، وانّ الخلق كان فعلاً موصوفاً بالحقّ المحض، وما هو كذلك يلازم الغرض ويفارق العبث و إلاّ لم يكن حقّاً مطلقاً.

٤. ﴿عَم يَتَسَاءَلُونَ \* عَنِ النَبَأِ الْعَظيم \* اللَّهِ عُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ \* كَلا سَيَعْلَمُونَ \* وَنَ النَبَأِ الْعَظيم \* اللَّهِ عُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ \* كَلا سَيَعْلَمُونَ \* . (٥)
 سَيَعْلَمُونَ \* ثُمَّ كَلا سَيَعْلَمُونَ ﴾ . (٥)

والمراد من النبأ العظيم هـ و يوم القيامـ ة، ويصفه بكونه نبـ أ قطعياً لا ريب فيه.

إنّه سبحانه يذكر في الآيات التالية النظام السائد في الكون، و يقول: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهاداً \* وَالجِبالَ أَوتاداً \* وَخَلَقْناكُمْ أَرْواجاً \* وَجَعَلْنا نَومَكُمْ سُباتاً \* وَجَعَلْنا اللَّيْلَ لِباساً \* وَجَعَلْنا النّهارَ مَعاشاً \* وَبَنَيْنا فَوقَكُمْ سَبْعاً شِدَاداً \* وَجَعَلْنا شِراجاً وَهَاجاً \* وَأَنْزَلْنا مِنَ الْمُعْصِراتِ ماءً ثَجّاجاً \* لِنُخْرِجَ بِهِ حَبّاً وَنَباتاً \* وَجَناتٍ سِراجاً وَهَاجاً \* وَأَنْزَلْنا مِنَ الْمُعْصِراتِ ماءً ثَجّاجاً \* لِنُخْرِجَ بِهِ حَبّاً وَنَباتاً \* وَجَناتٍ

۱. المؤمنون: ۱۱٦.

٣. الجاثية: ٢٤.

٥. النبأ: ١ ـ ٥.

#### أَلْفافاً ﴾ . (١)

ثم إنه سبحانه يردف هذه الآية بآية القيامة التي يصفها بيوم الفصل، ويقول: ﴿إِنَّ يَومَ الْفُصلِ كَانَ مِيقاتاً \*يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفُواجاً \*. (٢)

والنظم المنطقي بين هذه الطوائف الثلاث من الآيات في سورة واحدة عجيب جداً، ففي الطائفة الأولى يذكر المعاد بها أنّه أمر مفروغ عنه.

وفي الطائفة الثانية يذكر شيئاً من النظام السائد في الكون.

وفي الطائفة الثالثة يذكر يوم القيامة مشعراً بأنّه لولا هذا اليوم لعاد خلق النظام السائد فيه أمراً عبثاً.

وبذلك تظهر الصلة بين الآيات.

وأمّا ما يدل على الطائفة الثانية \_ أعني: انّ الحقّ المطلق يلازم الهدف وليس هو إلّا استمرار الحياة في النشأة الأُخرى \_ فلفيف من الآيات:

١. ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُـوَ الحَـقُّ وأَنَّهُ يُحيِي الْمَوْتِيٰ وأَنَّهُ عَلَىٰ كُـلَ شَيْءٍ
 قَدير ﴾. (٣)

ترى أنّه سبحانه يصف نفسه بـ ﴿ هُوَ الْحَقّ ﴾ ويردفه بقوله: ﴿ وَانّه يحيى الموتى ﴾ مشعراً بأنّ الحقّ المطلق لا ينفك عن إحياء الموتى لاستمرار الحياة وصون الفعل عن اللغوية.

وبعبارة أُخرى: انَّ الموجود لا يوصف بكونه حقاً على الإطلاق إلَّا إذا كانت

١. النبأ: ٦٦٦.

۲. النبأ:۱۷ ـ ۱۸ .

۲. الحج: ٦.

ذاته و صفاته وفعله نزيهة عن النقص، ولا يكون فعله كذلك إلا إذا كان مقروناً بالغاية.

ثم إنّه سبحانه يؤكد على كونه حقّاً مطلقاً ويقول: ﴿ وَانّ السّاعَة آتِيَةٌ لأَ رَيْبَ فيها وَانّ اللهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُورِ ﴾ . (١)

٢. وعلى ذلك المنوال جرى كلامه سبحانه في الآية التالية:

﴿ ذَٰلِكَ بِاً نَا اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ ما يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْباطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُوَ العَالِيُ الْكَبِيرِ ﴾ . (١)

فالذكر الحكيم يصف بأنّه الحقّ وانّ ما يلدعونه من دونه هو الباطل والحقّ المطلق ما يكون نزيهاً من النقص في ذاته ووصفه وفعله، ولما كانت نزاهته في الأوّلين أمراً لا غبار عليه، برهن على نزاهة فعله بالآية التالية وقال:

## ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكَفُور ﴾ . (٣)

٣. وربها يتفنّن القرآن فيـذكر إحياء الموتــنى واستمرار الحياة أوّلاً، ثمّ يـذكر
 برهانه بأنّ وعد الله حقّ على خلاف ما مضىٰ في الآيات السابقة، ويقول:

﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِير ﴾ . (١)

ثمّ يذكر في آية أُخرى قوله: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنّ اللهَ هُــوَ الْحَقُّ وانّ ما يَــدْعُونَ مِنْ دُونِهِ البّاطِل وَانّ اللهَ هُـوَ العَلِيُّ الْكَبير ﴾ . (٥)

ثمّ يعقبها قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ٱتَّقُوا رَبّكُمْ وَٱخْشَوا يَوماً لا يجزي والِدُّ عَنْ وَالدِّ عَنْ وَالدِهِ شَيئاً إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الحَياةُ الدُّنيا ولا

۲. الحبع: ۲۲.

٤. لقهان: ٢٨.

١. الحج:٧.

٣. الحج:٦٦.

٥. لقهان: ٣٠.

## يَغُرَّنَّكُمْ بِاللهِ الغَرُور ﴾ . (١)

والإمعان في تلك الآيات يورث الإعجاب، فهو يذكر بعث النفوس أوّلاً، ثمّ يردفه في آية أُخرى بأنّه سبحانه هو الحقّ.

ثمّ يطرح في آية أُخرى مسألة الجزاء وانّه لا يجزي والدعن ولده، ويصف وعد الله بالحق، ففي كلا المقامين جاء المدّعي مرفقاً بالدليل، فوصف بالحقّ كوصف وعده به آية صحّة المدعى وانّه لا مناص من إحياء الموتى و إلاّ لعاد الحقّ المطلق حقّاً نسبياً.

وهذا النوع من الكلام من إنسان أُمّي لا يجيد القراءة والكتابة دليل على أنّ كتابه ليس وليد فكره ونتاج عقله، بل هو وحي إلهي نزل به الروح الأمين على قلبه ليكون من المنذرين.

ثمّ إنّ الذكر الحكيم يحثّ المؤمنين على التفكير في خلق السهاوات والأرض واختلاف اللّيل والنّهار وغيرها من الأنظمة السائدة في الكون حتّى يعلموا أنّ فعله سبحانه لم يكن باطلاً ولا عبثاً. قال سبحانه: ﴿إنّ في خَلْقِ السّماواتِ والأَرْضِ وٱخْتِلافِ اللّيلِ والنّهارِ لآياتٍ لأُولِي الألبابِ الّذينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِياماً وَقُعُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكّرُونَ في خَلْقِ السّماواتِ وَالأَرْضِ رَبّنا ما خَلَقْتَ هٰذا باطلاً سُبْحانَكَ فَقِنا عَذابَ النّار ﴾ . (٢)

وقد نقل عن النبي ﷺ أنّه قال: «الدنيا مزرعة الآخرة».

وكأنّ الإنسان يـزرع في هذه الحياة الدنيـا ويحصد ما زرعه في الآخـرة، وهو يشير إلى وجود الغاية لخلق الإنسان والعالم.

۱. لقيان:۳۳.

۲. آل عمران:۱۹۰\_۱۹۱

#### الإمام على علية وهدف الخلقة

وقد نقل عن أمير المؤمنين عليه خطب وكلمات تشير إلى سرّ الخلقة وهدفها وانها لا تتحقق إلاّ بالبعث بعد الموت والنشأة بعد النشأة، وها نحن نسرد بعض كلماته:

- ١ . قال ﷺ: «وإنّ الخلق لا مقصر لهم عن القيامة، مُرقِلين في مضهارها إلى الغاية القصوى». (١)
- ٢. ويقول هيئة أيضاً في نفس تلك الخطبة: «قد شخصوا من مستقر الأجداث، وصاروا إلى مصائر الغايات». (٢)
- ٣. ويقول هَيُدُ : «فان الغاية القيامة، وكفى بذلك واعظاً لمن غفل، و معتبراً لمن جهل، و معتبراً لمن جهل، وقبل بلوغ الغاية ما تعلمون من ضيق الارماس، وشدة الإبلاس، وهول المطلع». (٣)
- ٤. وفي وصية كتبها لولده الإمام الحسن هي يقول: «واعلم يا بني أنّك إنّها خلقت للآخرة لا للدنيا، وللفناء لا للبقاء، وللموت لا للحياة، وأنّك في قلعة ودار بلغة، وطريق إلى الآخرة». (٤)

#### ٢. المعاد مظهر العدل الإلهي

القول بالعدل وانّه يلزم على الله سبحانه أن يتعامل مع عباده بالعدل من فروع القول بالتحسين والتقبيح العقليين. وقد ذهبت العدلية إلى أنّ العقل له

١ و٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٥٦.

٣. نهج البلاغة: قسم الخطب، الخطبة ١٩٠.

٤. نهج البلاغة: قسم الرسائل، الرسالة ٣١.

قابلية إدراك الفعل الحسن أو القبيح واقعاً، فالموضوع لحكمه هو فعل الفاعل المختار وانّه ينقسم إلى حسن وقبيح.

وبذلك يظهر انّ حكمه على الموضوع بأحد الوصفين حكم عام يعمّ فعل الواجب والممكن دون مدخلية لوجود الفاعل وجوباً أو إمكاناً، فالفعل بما هو صادر عن فاعل عالم مختار إمّا حسن يجب العمل به، وإمّا قبيح يجب الاحتراز عنه. إلاّ أنّ الله سبحانه لا يقوم إلاّ بالفعل الحسن، وبالتالي لا يتعامل مع عباده إلاّ بالعدل، يقول سبحانه:

﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلا هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِماً بِالقِسْطِ لا إِلهَ إِلا هُوَ الْعَرْيِرُ الْحَكيم ﴾ . (١)

وقال سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا ﴾ . (٢)

بل هو لا يظلم ولا ينسب إليه الظلم أبداً، قال سبحانه: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلاّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾. (٣)

أي لا ينسب الظلم إليه، نظير قول القائل في النيل من خصمه: "وليس بنبّال» أي لا صلة بينه و بين رمي النبل.

نعم ربها يقال بعجز العقل عن إدراك محاسن الأفعال ومساويها وبالتالي لا يمكن الوصول إليها إلا من خلال تنصيص الشرع. وقد أوضحنا وهن ذلك القول في بحوثنا الكلامية، وذكرنا انّ لازمه عدم إمكان الحكم بالحسن والقبح مطلقاً لا عقلاً ولا شرعاً. (1)

۱. آل عمران:۱۸.

٣. فصلت: ٢٤.

٤. لاحظ كشف المراد: ٩٥، الفصل الثالث، المسألة الأولى في إثبات الحسن والقبح العقليين عند قول
 الماتن: «ولانتفائهما مطلقاً لو ثبت شرعاً».

فخلاصة القول: إنّ فعله سبحانه يوصف بالعدل لا بالجور والظلم، وعليه فمقتضى حكمته أن يتعامل مع العباد بالعدل.

هذا من جانب، ومن جانب آخر انّ عباده أمام تكاليفه على صنفين، مطيع وعاص، فيتصور بادئ الأمر أربعة احتمالات:

الف. أن يُثيب الجميع.

ب. أن يُعاقب الجميع.

ج. أن يغض النظر عن إثابتهم أو عقابهم.

د. أن يثيب المطيع ويعاقب العاصي.

والاحتمالات الشلائة الأول من الموهن بمكان، لأنّها تناقض العدل، فالتسوية بين المطيع والعاصي سواء أكانت بإثابة الجميع أو عقابهم كذلك أو تركهم سدى يعد ظلماً وجوراً، وهو أمر قبيح، وفعله سبحانه نزيه عنه، فيتعين الاحتمال الرابع.

وبتعبير آخر: اذ التسوية بين العباد سواء أكانت بشكل إثابة الجميع أو عقوبتهم أو تسويتهم إنّا يتجه إذا كان الجميع سالكاً طريقاً واحداً من سبيلي الإطاعة والعصيان، فلو أطاع الجميع لكانت إثابتهم نفس العدل، ولو عصوا لكانت عقوبتهم كذلك، كما أنّ له سبحانه أن يتركهم سدى، وأمّا إذا كانوا مطيعين فلأنّ الثواب تفضّل من الله سبحانه فله أن لا يتفضل وليس بحقّ عليه، كما أنّ عقوبتهم حقّ فله أن يتغاضى عن حقه.

إنّما الكلام فيما إذا كان العباد على صنفين بين مطيع وعاص، فالتسوية في هذه الصورة سواء أكانت بصورة إثابة الجميع أو عقوبتهم، أو تركهم شدى ظلم قبيح على الله سبحانه، فلا محيص عن التفريق بإثابة المطيع ومعاقبة العاصي.

وحيث إنّ الحياة الدنيا يتساوى في الانتفاع بنعمها المطيع والعاصي، فلابدّ من يوم آخر يكون مجلى لعدله سبحانه ومظهراً له، وليس هو إلاّ يـوم القيامة.

يقول سبحانه: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ كَالْمُفْسِدينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُقَيِّنَ كَالْفُجّار ﴾. (١)

ويقول أيضاً: ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ \* مَالَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُون﴾. (٢)

ويقول أيضاً: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ ٱجْتَرَحُوا السَّيئاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحات سَواءً مَحْياهُمْ وَ مَماتُهُمْ ساءَ ما يَحْكُمُون ﴾. (٣)

وهـذه الآيـات تثبت انّ التسـويـة بين المطيع والعـاصي لا يليق بسـاحتـه سبحانه. وثمة آيات أُخرى تعيّن اليوم الذي يكون مظهراً لعدله.

١. يقول سبحانه: ﴿إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً وَعْدَ اللهِ حَقّاً إِنَّهُ يَبْدَؤَا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجزِيَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ بِالقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرابٌ مِنْ حَمِيم وَ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِما كَانُوا يَكْفُرُون﴾. (١)

٢. ﴿ يَوْمَ تُبدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّماواتُ وَبَرَزُوا للهِ الواحِدِ القَهَار \* وَتَعَرَى الْمُجْرِمِينَ بَومَئِذٍ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفادِ \* سَرابِيلُهُمْ مِنْ قَطِرانٍ وَتَغْشى وُجُوهَهُمُ النَّارُ \* لِيَجزيَ اللهُ كُلَّ نَفْسٍ ما كَسَبَتْ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسابِ ﴾. (٥)

۱. ص:۲۸.

٢. القلم: ٣٦\_٣٥.

٣. الجاثية: ٢١.

٤. يونس: ٤.

٥. إبراهيم: ٤٨ ـ ٥ ٥.

٣. ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي لَتَأْتِينَكُمْ ... ﴿ لِيَجْزِيَ اللَّهِ عَلَىٰ وَرَبِّي لَتَأْتِينَكُمْ ... ﴿ لِيَجْزِيَ اللَّهِ عَلَىٰ وَرَزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ وَاللَّهِ مَعُوا فِي اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ أُولِئِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ وَاللَّهِ مَعُوا فِي اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَذَابٌ مِنْ رِجْزٍ أَلِيم ﴾ . (١)

٤. ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ أُخفِيها لِتُجزى كُلُّ نَفسٍ بِماتَسْعَىٰ ﴾. (٢)

٥. ﴿ يَومَئِذٍ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لَيُرَوا أَعمالَهُمْ ﴾ . (")

وممّا يلفت النظر انّه سبحانه بعدما يطرح الحياة الأُخروية وقيام القيامة، يعقبها بقوله: «لتجزى» أو «ليجزى» أو «ليروا» مشعراً بأنّ الهدف الإلهي من حشر الناس في ذلك اليوم هو إثابة المطيع ومعاقبة العاصي.

وأنت إذا قارنت هذه الطائفة من الآيات التي تصرّح بأنّ الهدف من الحشر هو الجزاء مع ما مضي في الطائفة الأولى من الآيات تجد انّ التسوية لا تتهاشي مع عدله وانّ الجزاء هو مقتضى العدل الإلهي.

ما ذكرناه هو المستفاد من الآيات الكريمة، وثمة كلمات منقولة عن الإمام أمير المؤمنين ﷺ وفيها إشارة إلى انّ يوم الجزاء مجلىٰ لعدله سبحانه:

الأعمال». (٤)

"فجددهم بعد إخلاقهم، وجمعهم بعد تفرقهم، ثم ميزهم لما يريده من مسألتهم عن خفايا الأعمال وخبايا الأفعال وجعلهم فريقين: أنعم على هؤلاء وانتقم من هؤلاء...». (°)

۱ . سیأ: ۳\_۵ .

۲. طه: ۱۵.

٣. الزلزلة:٦.

٤. نهج البلاغة: الخطبة ١٠٢.

٥. نهج البلاغة: الخطبة ٩٠١.

### ٣. المعاد مجلى الوعد الإلهي

وعد سبحانه المطيعَ بالثواب والعاصيَ بالعقاب، فله أن يغضَّ النظر عن عقاب العاصي لأنه حقه، ولكن ليس له غض النظر عن الوعد للفرق بين الوعد والوعيد.

أمّا الأوّل فيجب العمل به ويعدُّ خُلْفه قبيحاً، بخلاف الوعيد فلا يعدُّ خُلفه إخلالاً بالعدل، وقد صبّ الشاعر المفلق هذا المعنى في قالب شعريًّ وقال:

وانتي إذا أوعدته أو وعدته لمخلف ميعادي و منجز موعدي

وقال الآخر:

إذا وعدد الشراء انجز وعده وإن أوعد الضرّاء فالعفو مانع

وإن شئت قلت: الخلف في الوعد إسقاط لحقّ الغير. وإمساك عن أداء ما عليه من الحق، وأمّا الوعيد فانّه إسقاط لحقّ نفسه، والعقل يستقل بقبح الأوّل دون الثاني.

وعلى ضوء ذلك فله سبحانه أن يغضَّ النظر عن العاصي دون العمل بوعده للمطيع فلابد من يوم يكون مجلىٰ لإنجاز وعده وإظهار عدله.

وهذا البرهان يمتاز عمّا سبقه ، بأنّ السابق بصدد بيان انّ التسوية بين المطيع والعاصي أمر قبيح سواء أكان هناك وعداً ووعيداً أم لا، ولذلك قلنا: إنّه لو كان الجميع مطيعين فلا يضرّ عدم الإثابة بعدله، أو كانوا عاصين فلا يخلُّ العفو كذلك، وإنّها المخل هو التسوية بين المطيع والعاصي.

وأمّا هذا البرهان، فهو مبني على مقدمة شرعية وحكم عقلي.

أمّا المقدمة فقد أرشدنا القرآن إليها، إذ وعد فيها المؤمنين كما أوعد الكافرين والمنافقين.

وأمّا الحكم العقلي فهو انّ غضّ النظر عن عقاب العاصي لا يخلُّ بالعدل، ولكن الخلف بالوعد قبيح عند العقل.

وليس لإنجاز وعده وقت سوى حشر الناس بعد الموت.

وأمّا الآيات الواردة في هذا المضمار فهي على أصناف:

فصنف يدل علىٰ أنّ قيام القيامة وعمد من الله سبحانه، وصنف آخر يدل علىٰ أنّه ظرف لمجلىٰ وعده ووعيده.

وصنف ثالث يـدلّ على أنّ هـذا الوعـد قطعيّ الـوقوع والتحقـق، وإليك البيان:

أمّا الصنف الأوّل فيدل عليه الآيتان التاليتان:

قال سبحانه: ﴿كَمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنا إِنّا كُنّا فاعِلين﴾. (١) وقال سبحانه: ﴿فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتّىٰ يُلاقُوا يَومَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ﴾. (٢)

وأمّا الصنف الثاني فقد وردت فيه الآيات التالية:

قال سبحانه: ﴿ وَأَزْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ \* هذا ما تُوعَدُون ﴾. (") وقال سبحانه: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوعِدُهُمْ أَجْمَعِين ﴾. (١)

١. الأنساء: ١٠٤.

۲. الزخرف:۸۳.

۳. ق: ۳۱ ـ ۳۲.

٤. الحجر: ٤٣.

وقال سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَكُفُرْ بِهِ مِنَ الْأَحْزابِ فَالنّارُ مَوعِدُهُ ﴾. (١)
وهناك صنف ثالث يدل على أنّ هذا الوعد قطعي الوقوع والتحقّق.
قال سبحانه: ﴿ رَبَّنا إِنَّكَ جامِعُ النّاسِ لِيَومٍ لا رَيْبَ فيهِ إِنَّ اللهَ لا يُخلِفُ الْمِيعاد ﴾. (٢)

وقال سبحانه: ﴿ وَلا تُخْزِنا يَوْمَ الْقِيامَةِ إِنَّكَ لا تُخْلِفُ الْميعاد ﴾. (٣) ثمّ إنّ المتكلّمين استدلوا على لزوم المعاد بأمرين، أشار إليها المحقّق الطوسي في تجريد الاعتقاد، بقوله: «ووجوب إيفاء الوعد والحكمة تقتضي وجوب البعث ». (١)

ففي هذه العبارة إشارة إلى دليلين: الأوّل: وجوب إيفاء الوعد، وهذا هو الذي مرّ بيانه آنفاً. الثاني: الحكمة، ولعلّها إشارة إلى ما مرّ من أنّ الحشر هو رمز الخلقة.

#### ٤. المعاد مظهر رحمته الواسعة

يستفاد من بعض الآيات ان حشر الناس يوم القيامة من مظاهر رحمته سبحانه وانه التزم على نفسه أن ينظر إلى العباد بعين الرحمة ولذلك حشرهم يوم القيامة، قال سبحانه:

﴿ قُلُ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاواتِ وَالأَرْضِ قُلْ للهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ

۱. هود:۱۷.

۲. آل عمران: ۹.

٣. آل عمران: ١٩٤.

٤. كشف المراد: المقصد السادس، المسألة الرابعة،

لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ القِيامَةِ لا رَيْبَ فيه اللّذينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ﴾. (١)

تجدانه سبحانه يردف قوله: ﴿كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ بقوله: ﴿كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ بقوله: ﴿لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ القِيامَة ﴾ مشعراً بأنّ جمع الناس يوم القيامة من مظاهر رحمته.

وثمة سؤال وهو انّه كيف يكون حشر الناس من مظاهر رحمته مع أنّ الكفّار و المنافقين معذّبون في الدرك الأسفل من النّار؟

والإجابة عنها واضحة.

إذان الهدف من وراء البعث و النشور إيصال كلّ ممكن إلى كماله المطلوب، ونيل السرحمة الإلهية وهو غاية طبيعية للحشر، فلو تخلّف الكافر عن نيل ذلك الكمال والرحمة فلا يضرّ بالهدف المتوخّى من البعث.

وهذا نظير الامتحان، ف انّ الغاية منه إظهار ما في كنه الممتَحن من الكمال على نحو لولاه لما ظهر، فمثلاً ابتلاء إبراهيم بذبح إسماعيل كان سبباً لظهور الكمالات الكامنة فيه كالاخلاص لله.

وعلى ضوء هـذا فانّ رسوب شخـص لا يضرّ بالغايـة المتوخاة منـه، مادام التقصير يعود إلى الراسب لا غير.

ونظيره المقام، فالغرض من خلق الإنسان وبعثه شيء واحد، وهو إيصاله إلى الكمال المطلوب، فلو قصر الكافر فيكون هو المسؤول في ذلك المجال فحسب.

١. الأنعام: ١٢.

### ٥. المعاد نهاية السير التكاملي للإنسان

قالت الحكماء: إنّ الحركة تتوقف على أُمور ستة:

١. المقولة، أي ما يقع فيه الحركة كالكيف.

٢. العلَّة الفاعلية التي يعبر عنها بالمحرّك.

٣. العلَّة المادية التي تقبل الحركة.

٤. الزمان أي مقدار الحركة.

٥. المبدأ.

٦. المنتهى (العلَّة الغائية).

فهذه الأمور مما لا تنفك عن الحركة ومنها الغاية التي تتحرك المقولة إليها وتسكن عندها، و الإنسان منذ نشوئه في رحم أمّه لم ينزل متحركاً من صورة إلى صورة ومن حالة إلى حالة، وتستمر الحركة معه حتى بعد ولادته فلا تزال تتوارد عليه الصور، فلا ترى له قراراً وثباتاً مادام في عالم الطبيعة.

وحيث إنّ الغاية من لوازم الحركة فيجب أن تكون لحركة الإنسان غاية تُعد الكمال المطلوب لحركته، وهذه الغاية غير متحققة في عالم الطبيعة بل في الآخرة ليصل المتحرك إلى كماله المطلوب.

وهذا البرهان الفلسفي يثبت وجود النشأة الأخرى التي تعد غاية وهدفاً لحركة الإنسان من النقص إلى الكمال.

ويمكن استظهار ذلك البرهان من طوائف من الآيات:

١. الآيات التي تتكفل لبيان المراحل التي مرّت على خلقة الإنسان وانتهت
 إلى بعثه يوم القيامة.

قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلالَةٍ مِنْ طِين \* ثُمَّ جَعَلْناهُ نُطْفَةً فِي قَرارٍ مَكِين \* ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا المُضْغَةَ عِلَامًا فَكَسَونَا العِظامَ لَحْماً ثُمَّ أَنْشَأَناهُ خَلْقاً آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنَ الْحَالِقينَ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيامَة تُبْعَثُونَ \* . (١)

فالمراحل التي مرّت على الإنسان منذ أن كان خلية في رحم أُمّه إلى أن صار بشراً سوياً تحكي عن عدم ثباته وقراره وحركته وتحوله المرافق لعدم تحقق الغاية وإنّما يستقر بانتقاله من هذه النشأة إلى نشأة أُخرى وبعثه يوم القيامة.

فالآيات الآنفة الذكر إلى قوله: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيِّتُونَ ﴾ تُبيّن حركة الإنسان وتحوله المستمر، وقوله: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ ... ﴾ تبيّن حصول الغاية التي تلازم قراره وثباته واستقراره.

١. الآيات التي تتكفّل لبيان خلق الإنسان من نطفة ثمّ يحكم عليه بالنشأة الأُخرى إيهاء إلى ذلك البرهان، قال سبحانه: ﴿ وَأَنّهُ خَلَقَ الزَّوجَينِ الذَّكَرَ وَالأَنْثَىٰ ﴾ الأُخرى في نُطْفَةٍ إذا تُمنَىٰ ﴿ وَأَنّ عَلَيْهِ النَشْأَةَ الأُخرىٰ ﴾ (١)

وكأنّ النشأة الأخرى غايمة لحركة الإنسان من الصورة المنويمة إلى الصورة الإنسانية.

٣. الآيات التي تصف يوم القيامة بأنه المنتهى والمستقر والمساق والرجعى ودار القرار .

قال سبحانه: ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلاّ مَا سَعَىٰ ﴿ وَانَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرىٰ ﴿ ثُمَّ لَكُمْ الْمُنتَهَىٰ ﴾. (٣)

١ . المؤمنون: ١ ٦ ـ ٦ ١ .

۲.النجم: ۵ ٤٧٤٥.

٣. النجم: ٣٩\_٤٢.

وقال سبحانه: ﴿ إِلَىٰ رَبُّكَ يَومَئِذِ الْمُسْتَقَر ﴾ . (١)

وقال سبحانه: ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَومَئِذٍ الْمَساق ﴾. (٢)

وقال تعالى: ﴿إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرُّجْعَىٰ ﴾. (")

وقال عز من قائل: ﴿إِنَّمَا هٰذِهِ الْحَيَاةُ اللَّهُنْيَا مَنَاعٌ وَإِنَّ الآخرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرار ﴾. (٤)

وكأنّ وجود الإنسان في خِضم بحر متلاطم تسوقه الأمواج العاتية من جانب إلى آخر فلم يزل في حركة وسيلان وتصرم حتى انتقاله إلى النشأة الأخرى، فعندئذ يصل إلى غايته المنشودة وتكون منتهى حركته واستقرار ذاته ووجوده ونهاية سيره إلى ربّه.

وفي كلمات الإمام أمير المؤمنين المني المحات إلى هذا البرهان لمن تأمل فيها وأمعن النظر، قال: «وإنّ الخلق لا مقصر لهم عن القيامة، مرقلين في مضمارها إلى الغاية القصوى». (٥)

وقد اعتمد علىٰ ذلك البرهان صدرالمتألهين وقرره بوجه واضح وقال:

الآيات التي فيها ذكرت النطفة وأطوارها الكمالية وتقلباتها من صورة أنقص إلى صورة أكمل ومن حال أدون إلى حال أعلى، فالغرض من ذكرها إثبات الله لهذه الأطوار والتحوّلات غاية أحيرة، فللإنسان توجه طبيعي نحو الكمال ودين إلى فطري في التقرب إلى المبدأ الفعال، والكمال اللائق بحال الإنسان المخلوق

١. القيامة: ١٢.

۲. القيامة: ۳۰.

٣. العلق: ٨،

٤. غافر: ٣٩.

٥. نهج البلاغة: الخطبة ١٥٦.

أوّلاً من هذه المواد الطبيعية، والأركان لا يوجد في هذا العالم الأدنى، بل في عالم الآخرة التي إليها الرجعى وفيها الغاية والمنتهى، فبالضرورة إذا استوفى الإنسان جميع المراتب الخلقية الواقعة في حدود حركته الجوهرية الفطرية من الجهادية والنباتية والحيوانية وبلغ أشده الصوري وتم وجوده الدنيوي الحيواني فلابد أن يتوجّه نحو النشأة الآخرة، ويخرج من القوة إلى الفعل، ومن الدنيا إلى الأخرى، ثم المولى وهو غاية الغايات منتهى الأشواق والحركات. (١)

#### ٦. المعاد، مظهر ربوبيته

الرب في اللغة بمعنى الصاحب، يقال: «ربّ الدار» و «رب الضيعة» وشأن الرب هو تدبير المربوب وإيصاله إلى الكهال وصيانته عن الزوال كها هو حال صاحب الدار والضيعة، وبذلك يعلم انّ الربوبية غير الخالقية، فالثانية هي مرحلة الإيجاد والإنشاء، وأمّا الأولى فهي مرحلة المحافظة على المنشأ وتربيته وسوقه إلى الكهال.

وحيث إنّ حقيقة الربوبية والمربوبية في الإنسان تتجلّى في كونه عبداً لله تبارك وتعالى، وشأن العبد هو الإطاعة بها أمر ونهى عنه والتجنّب عن معصيته ومخالفته، ولا ينفك ذلك عن يوم يحاسب فيه العبد حتى يتجلّى مدى إطاعته وامتثاله، ولذلك نرى أنّه سبحانه حينها يخبر عن لقاء الإنسان يوم القيامة يؤكد على ربوبيته ويقول: ﴿يا أَيّهَا الإِنسانُ إِنّكَ كَادحٌ إِلَىٰ رَبّكَ كَدْحاً فَمُلاقيهِ ﴾ (٢) فكأنّ مقتضى الربوبية مثول العبد أمام الله تبارك وتعالى في يوم يحاسب فيجزى حسب ما عمل، وقال سبحانه: ﴿ وَإِنْ تَعْجَبْ فَعَجبٌ قَولُهُمْ أَإِذَا كُنّا تُراباً أَءِنّا لَفِي

١. الأسفار:٩/٩٥١.

۲.الانشقاق: ۲.

## خَلْقِ جَدِيدٍ أُولِئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ ﴾. (١)

فكأنّ منكر المعاد يكفر بربوبية الله تبارك و تعالى ولو أذعن بها لما أنكر المعاد، إذ هو اليوم الذي يحشر فيه جميع العباد للسؤال بمقتضى الربوبية.

### الدوافع والشبهات لإنكار المعاد

إِنَّ الإيهان بالمعاد كالتوحيد أصلان لا ينفكان، وقد أُمر الأنبياء بتبليغها وتعليمهم للناس ليؤمنوا بأنّ الربَّ واحد وانّ الله يبعث من في القبور.

وقد كان الإيمان بالمعاد شديد الوقع علىٰ أكثر الناس في العهود السابقة لا سيما في العهد النبوي فراحوا ينكرونه بشدة، ودفعهم إلى ذلك أمران:

الأمر الأوّل: الدوافع النفسية التي تدفعهم إلى إنكار المعاد وعدم قبوله.

الأمر الثاني: الشبهات الطارئة على أذهانهم.

وقد ذكر القرآن شيئاً من الدوافع والشبهات، فها نحن نستعرض الدوافع أوّلاً، ثمّ نعقبه ببيان الشبهات:

#### الدوافع النفسية لإنكار المعاد

إنّ الإيهان بيوم الحساب وانّ الإنسان سيجزى بعمله إن خيراً فخير وإن شراً فشر، يفرض بحسب طبيعته، قيوداً وحدوداً لا ينبغي تجاوزها هذا من جانب، ومن جانب آخر فالإنسان بطبعه ميّال إلى الدعة والراحة و إرضاء الغرائز الحيوانية بأي أسلوب أمكن، وهذان الأمران لا يجتمعان ولذلك وقفوا أمام دعوة الأنبياء بإنكار المعاد، وقد أشير إلى ذلك في القرآن الكريم، قال سبحانه:

١. الرعد: ٥.

﴿ أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَلَّنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ \* بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَنْ نُسَوِّيَ بَنَانَهُ ﴾. (١)

ففي هذه الآية يـذكر القرآن الشبهة الطارئة على أذهانهم ويجيب عنها كها يأتي، ولكنّه سبحانه يتعرض بعد هاتين الآيتين إلى الدافع الحقيقي من وراء إنكار المعاد، وهو انّ الإنسان يريد أن يتحرّر عن كـلّ قيد وحاجز، والإيهان بالمعاد يكبّله بالقيود، يقول سبحانه:

## ﴿ بَلْ يُرِيدُ الإِنْسانُ لِيَفْجُرَ أَمامَهُ \* يَسْأَلُ أَيّانَ يَومُ القِيامَة ﴾. (٢)

فالفجر في اللغة بمعنى الشق، فكأنّ الإنسان العاصي يريد أن يشقَّ القيود والحدود ويرفع الموانع أمام غرائزه الجامحة ويكون إنساناً متحرراً عن كلّ التزام وشرط.

#### الدوافع السياسية لإنكار المعاد

وهناك دافع آخر، وهو انّ المنكرين كانوا أصحاب قدرة ونفوذ وكبر ونخوة، والعقيدة بالمعاد تنازع سلطتهم وتحدّ من نفوذهم، وهؤلاء هم الذين يعبّر عنهم القرآن الكريم بالملأ، يقول سبحانه:

﴿ وَقَالَ الْمَلِأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَاءِ الآخِرَةِ وَأَتْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَا هَذَا إِلاّ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمّا تَشْرَبُونَ \* الحَيَاةِ الدُّنْيَا مَا هَذَا إِلاّ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمّا تَشْرَبُونَ \* وَلَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَرًا مِثْلُكُمْ إِذَا لَحَاسِرُون \* أَيَعِدُكُمْ أَنْكُمْ إِذَا مِتُم وَكُنْتُمْ تُراباً

١. القيامة:٣-٤.

٢. القيامة: ٥\_٦.

وَعِظاماً أَنَكُمْ مُخْرَجُونَ \* هَيْهاتَ هَيْهاتَ لِما تُوعَدُونَ \* إِنْ هِيَ إِلاّحَياتُنَا الدُّنْيا نَمُوتُ وَنَحْيا وَ ما نَحْنُ بِمَبْعُوثين \* إِنْ هُوَ إِلاّرَجُلُ ٱفْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً وَما نَحْنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ . (١)

إنّ الإمعان في هذه الآيات يثبت انّ المنكرين للمعاد كانوا من الأشراف والأعيان الذين يعبّر عنهم القرآن بالملأ، وكانوا ينكرون المعاد لدافعين:

الأول: الدافع النفسي، وهو الترف و الرفاه كما يعرفهم قوله سبحانه: ﴿ وَأَتْرَفْنَاهُمْ فِي الحَياةِ الدُّنْيا ﴾ ومن الواضح انّ الإيمان بالمعاد يحدَّ من ترفهم ويضع قيوداً لروحهم ورواحهم.

الثاني: الدافع السياسي، وهو توطيد سلطانهم وحفظ نفوذهم فراحوا يخاطبون من يخضع لسياستهم ونفوذهم بالقول ﴿ أَيَعِدكُمْ أَنْكُمْ إِذَا مَتُمْ وَكُنْتُمْ تُراباً وَعِظاماً أَنَّكُمْ مُخْرَجُونَ \* هَيْهاتَ هَيْهاتَ لِما تُوعَدُون ﴾.

ويشير في آية أخرى إلى أنّ ما يطرحه هؤلاء من الشبهات تعد واجهة لما يكنّون من الدوافع، وهو تكذيب الأنبياء، ولولا التكذيب لخضعوا للحق، يقول سبحانه:

﴿ أَإِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعيد ﴿ قَدْ عَلِمنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِنْدَنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَريجٍ ﴾ . (٢)

فالآية تطرح شبهاتهم في صدرها (وسيوافيك بيانها) ولكن تعود وتؤكد على أنّ الدافع الحقيقي شيء آخر وهو ﴿ بَلْ كَذّبوا بِالحقّ لمّاجاءَهم ﴾ .

وقد تكرّر ذلك في آية أخرى، قال سبحانه: ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ

۱. المؤمنون:۳۳ـ۳۸.

۲. ق:۳\_٥.

أَءِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَديدٍ بَلْ هُمْ بِلقاءِ رَبِّهِمْ كَافِرونَ ﴿ قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ المَوتِ الَّذي وُكَل بِكُمْ ﴾ . (١)

والآيتان تتعرضان لأمور ثلاثة:

الأوّل: الشبهة العالقة في أذهانهم، وهو قوله: ﴿ أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ... ﴾.

الثاني: الجواب عن الشبهة، أعني قوله: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ ﴾ وسيوافيك بيانها في البحث التالي.

الثالث: بيان الدافع الحقيقي للإنكار، وانّه ليس هو الشبهة كما يدّعون، بل الدافع هو انّهم كفروا بلقاء الله وأنكروه.

إلى هنا تبيّنت الحوافز التي كانت تدفعهم إلىٰ إنكار المعاد.

نعم كانت لهم شبهات عقيمة طرأت على عقولهم وأذهانهم حالت دون الإيمان بالمعاد، وهذا ما سنقوم باستعراضه في البحث التالي:

#### الشبهات حول المعاد

قد تعرض الذكر الحكيم إلى شبهاتهم في آيات عديدة، ونحن نذكر منها ما يربو على عشر شبهات على وجه الإيجاز.

#### ١. لا دليل على المعاد

كان المنكرون للمعاد يتظاهرون بعدم توفر الدليل عليه ، يقول سبحانه: ﴿ وَإِذَا قَيلَ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ وَالسَّاعَةُ لا رَيْبَ فيها قُلْتُم مَا نَدْرِي ما السّاعَةُ لا رَيْبَ فيها قُلْتُم مَا نَدْرِي ما السّاعَةُ

١. السجدة: ١٠ ـ ١١.

## إِنْ نَظُنُّ إِلَّا ظَنَّا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنينَ ﴾ . (١)

فقوله: ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴾ أي ليس هناك دليل يجرن إلى الإذعان به وإلا اتبعناه، ونظيره قوله سبحانه: ﴿ فَإِنْ تَعْجَب فَعَجَبٌ قَولُهُم أَإِذَا كُنّا تُراباً أَءِنّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيد ﴾ . (٢)

قان الاستفهام الإنكاري الذي يتضمنه قوله: ﴿ أَإِذَا كُنَّا تُراباً ﴾ يحكي عن أنّ المعاد أمر مبهم لا يمكن الإذعان به .

## ٢. الإيمان بالمعاد أسطورة

كان المنكرون للمعاد يعتقدون انه أسطورة تاريخية حيكت في القرون الغابرة وليس أمراً جديداً، يقول سبحانه حاكياً عنهم: ﴿لَقَدْ وُعِدْنَا نَحْنُ وَآباؤُنا هٰذا مِنْ قَبْلُ إِن هٰذا إِلاّ أساطِيرُ الأَولِين﴾ . (")

ولم يكن المعاد نسيجَ وحده في ذلك الاتهام المزعوم بل شاركه الدين ومعارفه، يقول سبحانه، حاكياً عنهم: ﴿وَقَالُوا أَساطِيرُ الأَوّلِينَ ٱكْتَنَبَها فَهِيَ تُملَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴿ . (١)

وكأنّهم ماعقلوا انّ التجدّد ليس آية الحقّ ولا التقدم آية البطلان، والحقائق تابعة لبراهينها.

#### ٣. الدعوة إلى المعاد: افتراء على الله

كانت ثلة من الناس تزعم ان الدعوة إلى المعاد افتراء على الله و الداعي اليه إما كاذب عمداً أو مجنون لا اعتبار بقوله، قال سبحانه: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ

۲. الرعد: ٥.

١. الجاثية:٣٢.

٤. الفرقان:٥،

۳. المؤمنون:۸۳

كَفَرُوا هَل نَدُلَّكُمْ عَلَىٰ رَجُل يُنَبَّئُكُمْ إذا مُزَّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيد أَفْتَرى عَلَى اللهِ كَذِباً أَمْ بِهِ جِنَّة﴾ . (١)

فالآية تتضمن شبهتين: إحداهما: امتناع إعادة البدن البالي، وثانيتهما: انّ القائل به إمّا كاذب أو مجنون، وهذا التردّد منهم نابع من الخدعة والمكر وإخفاء الحقيقة، وربما يكون في وصفه بالكذب فقط إثارة لتعصّب الآخرين.

#### ٤. الدعوة إلى المعاد: وإحياء الآباء

وربما تمسك البعض بشبهة عجيبة وهي انّ الداعي إلى المعاد لوكان صادقاً فليأت بآبائنا حتى نرى رجوعهم إلى الحياة بأُمّ أعيننا، ونذعن بأنّه سبحانه يقدر على إحيائنا يوم القيامة، قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا تُتُلَىٰ عَلَيْهِمْ آياتُنا بَيْنَاتٍ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلاّ أَن قَالُوا آئتُوا بِآبائِنا إِنْ كُنْتُمْ صادِقِين ﴾ . (٢) ولقد وقعت تلك الشبهة ذريعة لإنكار المعاد.

فلو قام النبي ﷺ بإحياء أقارب الكافرين لجاءته الطلبات تترى عليه من كلّ حدب وصوب وهمو أمر غير معقول، و إلاّلعلّق كلّ إنسان إيهانه بالمعاد بإحياء شخص من ذويه.

#### ٥. الدعوة إلى المعاد: دعوة ساحرة

وقد اتّهم النبي ﷺ بأنّه يتشبّث بالسحر والشعبذة في دعوته إلى المعاد، قال سبحانه: ﴿ وَلَئِنْ قُلتَ انّكُمْ مَبْعُوثُ ونَ مِنْ بَعْدِ المَوْتِ لَيَقُولَنَّ اللّهٰ فِينَ كَفَرُوا إِنْ هذا إلاّ سِحْرٌ مُبِين ﴾. (٣)

۱. سبأ:٧و٨.

كما ونسبت سائر معجزاته إلى السحر والشعبذة، قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا رَأُوا آيةً يَسْتَسْخِرُونَ \* وَقَالُوا إِنْ لَهٰذَا إِلا سِحْرٌ مُبِين ﴾ . (١)

#### ٦. الدعوة إلى المعاد خارجة عن نطاق القدرة

كان بعض الناس يتصورون ان إحياء الموتى أمر محال، وقد انعكس ذلك في الآية التالية: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي العِظامَ وَهِيَ وَمِيم ﴾ (١). وسيوافيك أجوبة تلك الشبهة.

#### ٧. إحياء الأموات أمر عسير

لقد أشار القرآن إلى هذا النوع من الاعتراض وأجاب عليه سبحانه: ﴿إِنَّ وَقَالَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِير ﴾ (") وقال سبحانه: ﴿ ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنا يَسِير ﴾ (") وقال عزّمن قائل: ﴿ وَذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِير ﴾ . (") بل انّه سبحانه يصور الإحياء بعد الإماتة من السهولة بمكان أنّه قادر عليه في زمن أدنى من لمح البصر، قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَمْرُ السّاعَة إِلاّ كَلَمْحِ البَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَب ﴾ (") وفي آية أخرى يصف المعاد بأنّه أهون من الإبداع، قال سبحانه: ﴿ وَهُوَ الّذي يَبدَوّا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعيدُهُ وَهُو أَهُونُ عَلَيْه ﴾ (").

نعم وصف الإعادة بالأهونية بالنسبة إلى الإبداع إنّما هو من منظار فكر البشر، لأنّ الإبداع خلق بلا مادة متقدمة بخلاف الإعادة فانّه تصوير لمادة

۲ پس:۷۸ د

٤. ق:٤٤.

٦. النحل:٧٧.

١. الصافات: ١٤ـ٥١.

٣. العنكبوت:١٩،

ه. التغابن:٧.

٧. الروم: ٢٧.

موجودة والثاني أهون عند البشر من الأول، وأمّا بالنسبة إليه سبحانه فالجميع علىٰ حدّ سواء.

قال أمير المؤمنين الشَّة : «وما الجليل واللطيف، والثقيل والخفيف، والقوي والضعيف في خلقه إلاّ سواء» . (١)

#### ٨. الموت فناء للإنسان

كان الناس في عصر الرسالة يتصورون انّ الموت فناء للإنسان وانحلال له، فكيف يمكن إعادته و يحكيه سبحانه عنهم بقوله: ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي اللَّهُ صِلَا اللَّهُ عَنها في الفصل التالي. الأَرْضِ أَءِنّا لَفِي خَلْقٍ جَديد ﴾ . (٢) وسيوافيك الإجابة عنها في الفصل التالي.

#### ٩. فقدان الصلة بين الدنيا والآخرة

إنّ الإنسان إذا مات فقد عُدِم ولم يبق من إنسانيته شيء، فإذا أحياه الله سبحانه ثانية على سبيل الفرض فلم يكن هناك صلة بين الحياتين، وهذه الشبهة أجاب عنها الذكر الحكيم، بقوله: ﴿قُلْ يَتَوَفّاكُمْ مَلَكُ الْمَوتِ اللَّذِي وُكّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُسرَجَعُون ﴾ (٣) وحاصل الآية انّ الصلة بين الحياتين، والتي على ضوئها يحكم بأنّ المعاد نفس المبتدى، عبارة عن النفس الخالدة التي بها تتجلىٰ شخصية كلّ إنسان في كلتا النشأتين.

ولما كانت النفس في المبتدى والمعاد واحدة يحكم على الثانية بأنّها نفس الأولى، وسيوافيك تفصيله.

١. نهج البلاغة: الخطبة ١٨٥.

۲. السجاءة: ۱۰.

٣. السجادة: ١١.

### ١٠ . الدعوة إلى المعاد والأجزاء المبعثرة المختلطة

إنّ الموت عبارة عن اندثار أجزاء البدن واختلاط ذراته، فكيف يمكن حشر جميع الناس وقد امتزجت ذرات أبدانهم الرميمة بعضها مع بعض في الدنيا؟ وقد أشار الذكر الحكيم إلى تلك الشبهة وجوابها وقال: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَأْتِينَا السّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي لَتَأْتِينَكُمْ عالِم الْغَيبِ لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّماواتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَلا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلا فِي كِتابٍ مُين \* (١ وَالشبهة و إن لم تكن مذكورة صريحة لكن التأكيد على علمه سبحانه بالغيب وعدم عزوب مثقال ذرة عنه يوضح لنا حقيقة الشبهة، لذلك نرى انه سبحانه يؤكد في آية أخرى على علمه بكل شيء، قال سبحانه: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثْلًا وَنَسِي خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيي الْعِظامَ وَهِي رَمِيم \* قُلْ يُحْييها اللَّذِي أَنْشَأَها أَوَّلَ مَرَّةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيم \* . (٢ والإمعان في الآية يرشدنا إلى أنّ شبهتهم تدور حول محورين:

الأوّل: امتناع تعلّق القدرة بإحياء العظام الرميمة .

الثاني: عدم إمكان تشخيص الأجزاء المتفرقة.

والله سبحانه يجيب عن الشبهة الثانية في الآية نفسها بقوله: ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيم ﴾ .

إلى هنا تم بيان الدوافع النفسية والسياسية والشبهات التي طرحوها والتي كانت تصدّهم عن الإيهان بالمعاد، فلنأت بملخص شبهاتهم التي مرت عليك: ١. لا دليل على المعاد، ٢. الإيهان به أسطورة، ٣. الدعوة إلى المعاد افتراء

۱ .سبأ:۳.

۲. پس:۸۷ـ ۹۷.

على الله، ٤. المعاد و إحياء الآباء، ٥. الدعوة إلى المعاد: دعوة ساحرة، ٦. المعاد: خارج عن نطاق القدرة، ٧. المعاد أمر عسير، ٨. الموت فناء مطلق فلا يبقى موضوع للإعادة ، ٩. فقدان الصلة بين الدنيا والآخرة، ١٠. المعاد: والأجزاء المبعثرة المختلطة.

#### الفصل الرابع:

#### نقد الشبهات الواردة حول المعاد

قد تعرفت على الشبهات التي ساورت الكافرين حول الدعوة النبوية إلى المعاد، وقد ناف عددها على عشر شبهات، وأكثرها سخيفة لا تستحق الإجابة، إنّما المهم منها هي الشبهات التالية:

الشبهة الأولى: المعاد فوق نطاق القدرة.

الشبهة الثانية: المعاد والعظام البالية.

الشبهة الثالثة: المعاد والعلم الإلهي.

الشبهة الرابعة: الصلة بين الحياتين: الدنيوية والأُخروية.

### الشبهة الأولى: المعاد فوق نطاق القدرة

ذهب المنكرون للمعاد إلى أنّ إحياء الموتى أمر غير ممكن إمّا ذاتاً أو وقوعاً، والفرق بينهما واضح. ففي الأوّل يكفي تصوّر الموضوع في الحكم على الامتناع، كما هو الحال في الحكم باجتماع النقيضين أو الضدين.

وأمّا الثاني: فلا يكفي تصور الموضوع بالحكم عليه بالامتناع إلاّ أنّه ربما يمتنع لأجل عارض خارجي طرأ على ماهية الموضوع، مثل امتناع تمييز الأجزاء فلم يكن الإحياء في حـدّ نفسـه محالاً وإنّمـا استحالتـه لأجل اختـلاط ذرات الأبدان البالية بعضها ببعض.

وقد أجاب سبحانه عن تلك الشبهة بأجوبة مختلفة قالعة للشك، وإليك بيانها:

#### ١. سعة قدرته سبحانه

إنّ المنكر للبعث والنشور يتخذ قدرة الإنسان المحدودة مقياساً للجواز والامتناع، مع أنّ المقياس في المعجزات والكرامات والأمور الخارقة للعادة هو قدرته سبحانه الواسعة، فلو كان المنكرون يقدرون الله تعالى حقّ قدره ويعرفون شأنه لما أنكروا إعادة المعاد، قال سبحانه: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضتُهُ يَوْمَ القِيامَة وَالسَّماواتُ مَطويّاتٌ بيَمينِهِ سُبْحانَهُ وَتَعالىٰ عَمّا يُشْرِكُونَ \* وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلّامَنْ شاءَ اللهُ ثُمَّ نُفِخَ فيهِ أَخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ ينظُرُونَ \* . (۱)

والمراد من القدر في الآية هو الشأن أي ما عرفوا شأنه وكماله، ومن شؤون معرفته سبحانه هو معرفة قدرته .

وبما انّ البرهان على إمكان المعاد هو سعة قدرته، نرى أنّه سبحانه يذكر المعاد ويردفه بسعة القدرة إمّا متقدماً عليه كما في الآيتين الماضيتين، فقد ذكر سعة قدرته ثمّ أردفه بالنفخ في الصور، أو متأخراً عنه، قال سبحانه: ﴿أَيْنَ ما تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِير ﴾. (٢) وقال سبحانه: ﴿إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِير ﴾. (٣)

٣. هود: ٤.

۱. الزمر:۲۷\_۲۸.

ففي هاتين الآيتين يذكر المدعى ثمّ يأت بدليله، وهو قدرته على كلّ شيء، وحيث إنّ إحياء الموتى أمر ممكن بالذات وليس محالاً فسعة قدرته شاملة لهذا المورد أيضاً.

## ٢ . البعث وخلق السماوات والأرض

إنّ الذي يبعث الموتى هو خالق السماوات والأرض، فالقادر على الثاني أولى بأن يكون قادراً على الأوّل فخلق السماوات والأرض أكبر من خلقهن، قال سبحانه: ﴿ أَوَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرْضَ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخُلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلاقُ الْعَلِيم ﴾ (١) بناء على انّ الضمير في ﴿ مثلهم ﴾ يرجع إلى خلق الإنسان واحيائه، وقال سبحانه: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوُا أَنّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقادرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحيى المَوتى ﴾ (١). (١)

وأساس الاستدلال في الثاني غيره في الأوّل، فقد اعتمد سبحانه في الدليل الأوّل على سعة قدرته، وفي الثاني استدل بالخلق الأشد والأعظم على إمكان خلق غيره قياساً أولوياً.

#### ٣. قياس المعاد بالمبدأ

إنّ من الدلائل الواضحة على إمكان الشيء وقوعه، هذا من جانب و من جانب و من جانب و من جانب و من جانب آخر حكم الأمثال فيما يجوز و فيما لا يجوز واحد، فهاتان القاعدتان تدلان على إمكان المعاد، فإذا كان خلق الإنسان بدءاً أمراً ممكناً، فهذا يدل

۱.یس:۸۱.

٢. الأحقاف: ٣٣.

٣. لاحظ سورة الإسراء: ٦٩.

على أنّ ماهية الإنسان ممكنة وإلّا لما وجد فرد واحد منه، فإذا كان الفرد الأوّل ممكناً فالفرد الثاني والثالث وجميع الأمثال، يسودها حكم واحد، فالله سبحانه هو المبدئ وهو المعيد، فليس الخلق الجديد أشد من الخلق القديم، وإلى ذلك البرهان يشير قوله سبحانه: ﴿ وَقَالُوا أَإِذَا كُنّا عِظاماً وَرُفَاتاً أَعِنّا لَمَبْعُوثُونَ خَلقاً جَديداً ﴾ إلى أن قال: ﴿ فَسَيَقُ ولُونَ مَنْ يُعيدُنا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّة ﴾ . (1)

ويقول عزّ من قائل: ﴿ أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ يُتُرَكَ سُدًى ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِيّ يُمنى ﴿ ثُمَ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوّى ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ الرَّوجَينِ الذَّكَرَ وَالأُنثى ﴿ مَنِي يُمنى ﴿ ثَلَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحِيِيَ الْمَوتَى ﴾ (١) ترى أنّه سبحانه يشرح خلق الإنسان والمراحل التي مرّ بها إلىٰ أن يخرج بقوله: ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ الرَّوجِينِ الذَّكر والأُنثى ﴾ ثمّ يعقبه بقوله: ﴿ أَلَيْسَ ذُلِكَ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحيي الْمَوتَى ﴾ فيجعل خلق الإنسان بدءاً ، دليلاً على إمكان معاده .

إلى هنا تمت أجوبة الشبهة الأولى وهي امتناع الإحياء، وثبت جوازه بوجوه ثلاثة اقتبسناها من الذكر الحكيم.

#### الشبهة الثانية: المعاد والعظام البالية

كان المنكرون يؤكّدون على العظام البالية وانّه كيف يمكن إحياؤها؟ ويعبّرون عنها بتعابير مختلفة، فتارة يقولون: ﴿مَنْ يُحْيِي العِظامَ وَهِيَ رَمِيم ﴾ ""، وأُخرى: ﴿ أَإِذَا كُنّا عِظاماً وَرُفَاتاً أَءِنّا لَمَبْعُوثُونَ خَلقاً جَديداً ﴾ (١)

١. الإسراء: ٩٤ عـ ١٥.

٢. القيامة: ٣٦\_ ٠٤.

۳. یس:۷۸.

٤. الإسراء: ٩٤.

ونظيرها في الآية ٩٨، وثالثة: ﴿ أَإِذَا كُنَّا عِظَامًا نَخِرَةً \* قَالُوا تِلْكَ إِذَا كَـرَّةٌ خاسِرة ﴾. (١)

إلىٰ غير ذلك من الآيات التي تعبر عن شبهاتهم بأنّ العظام البالية لا يمكن إعادة الحياة فيها، يقول سبحانه حاكياً عنهم: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَإِذَا كُنّا تُراباً وَآباؤُنا أَءِنّا لَمُخْرَجُون ﴾ (٢)

وقد أجـاب الذكر الحكيم عن تلك الشبهـة التي ليست ـ في الـواقع ـ إلا استبعاداً لا برهاناً بهدايتهم إلىٰ خلق الإنسان والنبات من التراب .

### تجلّي القيامة في خلق الإنسان والنبات

إنّ الإنسان يرى بأمّ عينيه في كلّ يـوم نموذجاً مصغراً من البعث في خلق الإنسان ونمو الأشجار وتفتح الأزهار.

أمّا الأوّل فيعطف نظر المنكر إلى أنّ بدء خلق الإنسان هو التراب، فالله سبحانه بقدرته ومشيئته أضفى على ذلك التراب حياةً ونمواً وصورة إلىٰ أن صار إنساناً، فهو سبحانه قادر علىٰ أن يضفي علىٰ ذلك التراب أيضاً مثلما أضفىٰ على الأوّل.

وأمّا الثاني فالإنسان طيلة حياته يرى بأم عينيه إحياء الأرض وتفتّح البراعم والأزهار على الأشجار، فالأرض بحركتها تُحيي ما كان ميتاً في فصل الشتاء، فالقادر على إحياء الأرض قادر على إحياء الموتى. ترى ذينك البيانين بوضوح في الآيات التالية:

قال سبحانه: ﴿ إِمَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنتُمْ في رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ

١. النازعات: ١١ - ١٢.

٢. النمل: ٦٧.

تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَقةٍ وَغَير مُخَلَقةٍ لِنُبِينَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى ثُمَّ نُخْرِجُكُم طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمْرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً وَتَرَى مَنْ يُتَوفِىٰ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمْرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ آهْنَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِنْ كُلِّ زَوجٍ بَهِيجٍ ﴾. (١)

ترى أنّه سبحانه يذكر في المقطع الأوّل خلق الإنسان من تراب، ثمّ يسرد المراحل التي مرّت على خلق الإنسان، ويذكر في المقطع الثاني اهتزاز الأرض بعد ان كانت هامدة وإنباتها من كلّ زوج بهيج، ثمّ بعد ذلك يرتب عليه إمكان إحياء الموتى، ويقول:

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَانّهُ يُحْيِي الْمَـوتَىٰ وأَنّهُ علىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرِ ﴿ وَأَنّ السّاعَةَ آتِيَةٌ لا رَيْبَ فيها وَأَنّ اللهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُورِ ﴾ . ('')

وقد جاء ذلك البيان في القرآن غير مرّة، في ذكر حياة الأرض واهتزازها عقب هطول المطر وظهور الثمار على الأشجار بعد سباتها، ثمّ يذكر إحياء الموتى، يقول سبحانه: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّياحَ بُشْرًى بَيْنَ يَدَي رَحْمَتِهِ حَتّىٰ إِذَا أَقَلَتْ سَحاباً ثِقَالاً سُقْناهُ لِبَلَدِ مَيِّت فَأَنْزَلْنا بِهِ الْماءَ فَأَخْرَجْنا بِهِ مِنْ كُلِّ الشَّمراتِ كَذْلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ . (٣)

ويقول سبحانه أيضاً: ﴿ وَالَّذِي نزَّلَ مِنَ السَّماءِ ماءً بِقَدَرٍ فَأَنْشرنا بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً كَذْلِكَ تُخْرَجُون ﴾ . (١)

١. الحج:٥.

۲. الحبح: ۲-۷.

٣. الأعراف:٥٧.

٤. الزخرف:١١.

فهذه الآيات تذكر الإنسان نماذج من إحياء الموتى، كخلق الإنسان من تراب و إحياء الأرض بالنبات والأشجار حتى يمحو تلك الشبهة العالقة في ذهنه.

### الشبهة الثالثة: المعاد و العلم الإلهي

كان المنكرون يعتمدون في إنكارهم على شبهة ثالثة ، تنحل إلى أمرين : الأمر الأولى: انّ انتشار ذرات بدن الإنسان البالي يوجب اختالاط تلك الذرات ، فكيف يمكن تمييز بعضها عن بعض ؟

وبعبارة أخرى: إذا تعلق المعاد بإحياء الناس كافة مع اختلاط ذرات بعضهم ببعض، فكيف يمكن التمييز بين هذه الذرات المختلطة؟ ولعل الآية التالية ناظرة إلى هذا الجانب من الشبهة، قال سبحانه حاكياً عنهم: ﴿ أَ إِذَا مِتْنَا وَكُنّا تُراباً ذُلِكَ رَجْعٌ بَعيد ﴾ . (١)

والجواب ما تذكره الآية التالية: ﴿ قَدْ عَلِمنا مَا تَنْقُصُ الأَرضِ مِنْهُمْ وَعِنْدَنَا كِتَابٌ حَفِيظ ﴾ .

فالآية الثانية تفسر بجوابها واقع الشبهة.

الأمر الثاني: كيف يمكن الإحاطة بالأعمال التي صدرت عن الإنسان خيرها وشرها، وتمييز عمل كل أحد عن عمل الآخر حتى يجزى على وفق أعماله؟ وكانت الشبهة نابعة عن عجزهم عن درك علمه وسعته والله سبحانه يجيب عن الشبهة، ويقول: ﴿ ما خَلْقُكُمْ وَلا بَعْثُكُمْ إِلّا كَنَفْسٍ واحِدَةٍ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ . (٢)

۱ . ق:۳.

۲. لقيان:۲۸.

فليس خلق الناس جميعاً ولا بعثهم إلاّ كخلـق نفس واحدة وبعثها، فإذا كان الثاني أمراً ممكناً غير عسير فخلق الجميع وبعثهم مثله.

وقد شغلت هذه الشبهة العقول منذ عصور غابرة، وذلك عندما دعا موسى فرعون إلى عبادة الرب فخاطبه فرعون بقوله: ﴿فَمَنْ رَبُّكُما يا موسى﴾ فأجاب موسى، بقوله: ﴿قالَ رَبُّنا الَّذي أعطىٰ كُلَّ شيءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدىٰ﴾.

وعندها دار بينه وبين فرعون ذلك الحوار الذي نوّه فيه إلى تلك الشبهة والتي يذكرها الذكر الحكيم بقوله: ﴿قَالَ فَمَا بِالُ القُرُونِ الأُولِي \* قَالَ عِلْمُها عِنْدُ رَبِّي فِي كِتَابٍ لا يَضِلُ رَبِّي وَلا يَنْسَىٰ ﴾. (١)

يقول فرعون: فما بال الأمم الماضية، فانها لم تقر بالله ومن تدعو إليه، بل عبدت الأصنام والأوثان مثل قوم نوح وعاد وثمود؟ فيجيب موسى بأن أعمالهم محفوظة عند الله ومكتوبة في لوح خاص يجازيهم بها، فما يذهب عليه شيء ولا يخطأ ولا ينسى.

### الشبهة الرابعة: الصلة بين الحياتين: الدنيوية والأُخروية

هذه الشبهة هي الأخيرة من الشبهات الأربع التي انتخبناها، وحاصلها: انّ الموت فناء للإنسان وإعدام له، فبموته تبطل شخصيته وكيانه، فإذا تعلّقت مشيئته سبحانه بإحيائه ليجزيه وفق أعماله فلا صلة بين الحياتين ولا بين الشخصين، فكيف يمكن القول بأنّ المعاد هو نفس الإنسان الذي مات وبطلت شخصيته؟

وهذه الشبهة هي التي يبيّنها قـوله تعالى عنهم: ﴿ أَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ أَءِنّا لَفِي خَلْقٍ جَديد﴾ . (٢)

١. طه: ٥١ - ٥٥.

وهذه الآية وإن لم تكن صريحة في بيان الشبهة، لكن يوضّحها ما أجاب به سبحانه عنها، بقوله:

﴿ بَلْ هُمْ بِلِقَاءِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ ﴾ و قد مرّ بيانه .

﴿ قُلْ يَتَوَقّاكُمْ مَلَكُ الْمَوتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُون ﴿ ١١٠ ﴿

ولا يقف الإنسان على حقيقة الجواب إلا بإمعان النظر في قوله: ﴿ يتوفّاكم ﴾، فليس المراد من التوفّي هو الموت كما هو الدارج على الألسن، بل المراد منه هو الأخذ، وقد فسر به ابن منظور في لسان العرب. (٢)

ويفسره أمين الإسلام الطبرسي، بقوله: أي يقبض أرواحكم جميعاً. (")
وعلى ذلك فالقرآن يرد على الشبهة بأنّ حقيقة الإنسان عبارة عمّا يأخذه
ملك الموت الذي وكل بأخذه بأجمعه وهو شيء لا يضلّ في الأرض، وأمّا
الضال في الأرض كالعظام البالية والأجزاء المتلاشية فهي طارئة على الإنسان.

فإذا كانت حقيقة الإنسان محفوظة عند الربّ بأجمعها، فالإتيان به يوم الحشر إتيان لنفس الإنسان الذي عاش في الحياة الدنيا.

وإن شئت قلت: الإنسان مؤلف من بدن وروح، فالبدن قشر والروح هو الأصل، والحافظ للوحدة بين البدنين هو الروح، فإذا كانت الروح باقية في كلتا النشأتين فلا تضرُّ بشخصيته، فيصدق على المحيا في النشأة الأخرى، انه نفس الإنسان الذي عاش في نشأة الدنيا.

ونلفت نظر القارئ الكريم إلى أنّ الآية ليست ناظرة إلى بيان أنّ المعاد

١. السجدة : ١١.

٢. لسان العرب: ١٥، مادة وفي.

٣. مجمع البيان: ٤/ ٣٢٨.

روحاني لا جسماني بـل هي ساكتة عن هذا الأمر، و إنّمـا يعلم ذلك من خلال الآيات الأُخرى الدالّة على أنّ المعاد روحاني وجسماني.

بل هي ناظرة إلى دفع الشبهة العالقة في الأذهان، وهي كيف يمكن جزاء الإنسان في النشأة الأخرى بالأعمال التي اكتسبها في النشأة الدنيا مع أنّه بموته بطلت شخصيته وانفصمت وحدته.

فيجيب سبحانه بأنّ الحافظ للوحدة، هو وحدة الروح والنفس، في أيّ بدن دخلت، وبأي بدن حشرت، فهناك صلة قويمة بين الحياتين.

نعم دلّت الآيات على أنّه سبحانه سيجمع عظامه ورفاته فينشئ نفس ما أنشأه في الحياة الدنيوية .

قال سبحانه: ﴿ قُلْ يُحْيِيهِ اللَّذِي أَنشأهِ الَّوْلَ مَرّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلْمِ ﴿ اللَّهِ عَلْمَ ال

هذا هو جواب الذكر الحكيم عن الشبهة، وهو مبني على تجرد الروح عند الموت الذي يصحح بقاءه وإن فسدت مادته وتناثرت أوصاله، وهذا الجواب مدعم بدلائل عقلية دامغة، وإليك بيانها:

#### البرهان الأوّل: ثبات الشخصية في دوّامة التغيير

إنّ الإنسان منذ نعومة أظفاره إلى ريعان شبابه إلى كهولته وشيخوخته في دوامة التغيّرات والتحوّلات، وهو أمر ملموس لكلّ إنسان.

وعلى الرغم من ذلك فثمة أمر ثابت غير متغير يواكبه في جميع تلك التغييرات والتحولات وإليه ينسب أفعاله كلّها التي صدرت منه طيلة حياته، وهذا الأمر الثابت يعبّر عنه بـ«أنا». ويقول كنت طفلاً رضيعاً ثمّ صرت مراهقاً ثمّ

۱.یس:۷۹.

شاباً ثمّ كهلاً وشيخاً هرماً، وهذا يدل على أنّ المنسوب إليه أمر ثابت في منأى عن طروء التحول والتغير عليه، وما هذا شأنه فهو مجرّد لا مادي.

وبتعبير آخر: انّ الجانب المادي للإنسان عبارة عن البدن الذي يتألف من خلايا كثيرة التي لم تزل في تحول و تغير مستمر، وهذه الخلايا تقطع أشواطاً طويلة حتى تصل إلى الهرم ثمّ تموت وتحل محلها خلايا أخرى جديدة، هذا من جانب، ومن جانب آخر يلمس كلّ إنسان انّ ثمة أمر ثابت لا يتغير بتغير الزمان ويكون محوراً لتلك التغييرات، وهو عبارة عن بقاء ذاته وشخصيته وانيّته عبر الزمان.

### فثبت من ذلك أمران:

أ. الجانب المادي في مهبِّ التغيّرات والتحوّلات .

ب. الجانب الروحي والنفسي ثابت غير خاضع للتغيّر.

فنستنتج من هاتين المقدمتين: انّ النفس الإنسانية التي تدور عليها شخصيته وذاته أمر غير مادي بشهادة انّها غير خاضعة لآثار المادة .

# البرهان الثاني: علم الإنسان بنفسه مع الغفلة عن بدنه

إنّ الإنسان قد يغفل في ظروف خاصة عن كلّ شيء حتى عن بدنه وأعضائه وما حوله من الأشياء ولكن لا يغفل أبداً عن نفسه سليماً كان أم سقيماً، وهذا يدل على أنّ المغفول عنه غير اللا مغفول عنه.

توضيحه: تخيّل نفسك في حديقة غنّاء زاهرة وأنت مستلق لا تُبصر أطرافك، ولا تنتبه إلى شيء، ولا تتلامس أعضاؤك، لئلا تحس بها، بل تكون منفرجة ومرتخية في هواء طلق، لا تحس فيه بكيفية غريبة من حرّ أو برد أو ما

شابهه ممّا هو خارج عن بدنك، ف انّك في مثل تلك الحالة تغفل عن كلّ شيء حتى عن أعضائك الظاهرة وقواك الداخلية فضلاً عن الأشياء التي حولك، إلاّ عن ذاتك فلو ك انت الروح نفس بدنك وأعضائك وجوارحك وجوانحك، للزم أن تغفل عن نفسك إذا غفلت عن أعضائك والتجربة أثبتت خلافه. (')

#### البرهان الثالث: عدم الانقسام في الشخصية

إنّ من آثار المادة هو التجزئة والانقسام، فكلّ أمر مادي حتى الجزء الذي يسمّونه بما لا يتجزّأ أمر منقسم عند العقل وإن تعذر تقسيمه بالأجهزة الحديثة، فما يسمّئ في الفيزياء بالجزء الذي لا يتجزّأ هو مصطلح علمي أسموه بذلك لعدم استطاعة الأجهزة تجزئته، ولكنّه عند العقل جزء يتجزّأ كما ذكرنا.

وبناء على هذا الأصل فكل موجود مادي قابل للانقسام ولكن الشخصية الإنسانية التي تكون محوراً لأفعاله وأوصافه لا تقبل التجزئة والتقسيم فلا يتصور لشخصيته التي يعبر عنها بـ "أنا" أجزاء، وهذا دليل على أنّ الشخصية الإنسانية رغم ازدواجها مع المادة غير خاضعة لأحكامها، فهي أمر ثابت غير منقسم، وما هذا شأنه أمر مجرّد غير مادي.

إنّ هذه البراهين الساطعة تدعم وجهة النظر القائلة انّ الإنسان لا يفنيٰ بموته وإنّما الفاني غير الباقي، و أنّ النفس أمر مجرد فما ينسب إليها أيضاً مثله.

مثلاً انّ حبك لـولدك وبغضـك لعدوك ممّـا لا يقبل الانقسـام وإن كانـا

هـذا البرهان ذكره الشيخ الـرئيس في الإشـارات: ٢/ ٩٢؛ وفي كتاب الشفـاء قسم الطبيعيـات في موردين، ص ٢٨٢ و ٤٦٤.

يقبلان الشدة والضعف، فالنفس والنفسانيات أو الروح والروحيات أمور فوق المادة لا تخضع لآثارها.

#### القرآن وخلود النفس

إنّ الذكر الحكيم يؤكّد على خلود الروح وبقائها، والآيات في هذا المضمار على قسمين: قسم يدل بصراحة على التجرّد، وقسم آخر ظاهر فيه، وإليك نقل شيء من القسمين:

القسم الأول: ما هو صريح في خلود الروح، يقول سبحانه:

١. ﴿ اللهُ يَتَوفَى الأَنْفُسَ حينَ مَوتِهَا وَالّتِي لَمْ تَمُتْ في مَنامِها فَيُمْسِكُ الّتِي قَضى عَلَيْهَا الْمُوتَ وَيُرسِلُ الأُخرى إلى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ في ذَٰلِكَ لآياتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُون ﴾. (١)
 يَتَفَكَّرُون ﴾. (١)

ودلالة الآية مبنية على إمعان النظر في لفظة «التوفّي» وهي بمعنى الأخذ والقبض لا الإماتة، وعلى ذلك فالآية تدل على أنّ للإنسان وراء البدن شيئاً يأخذه سبحانه حتى عند الموت والنوم.

فيمسكه إن كتب عليه الموت ويرسله إن لم يكتب عليه ذلك إلى أجل مسمّى، فلو كان الإنسان متمحضاً في المادة وآثارها فلا معنى "للأخذ" و"الإمساك" و"الإرسال".

٢. ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ اللَّهُ مِنْ قُتِلُوا في سَبيلِ اللهِ أَمْواتاً بَلْ أَحْياءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ مِنْ يُرْزَقُونَ \* فَرِحينَ بِما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خُلْفِهِمْ أَلا خَوفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُون \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ اللهَ خَلْفِهِمْ أَلا خَوفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُون \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ اللهَ لا يُضيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنينَ \* . (٢)

وصراحة الآيـة غير قابلة للإنكـار حيث تعدّهم أحيـاء أوّلاً، وتحكم عليهم بالرزق وتثبت لهم آثاراً نفسية كالفرح والاستبشار وعدم الخوف والحزن.

ونظيره قوله سبحانه: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُواتُ بَلْ أَحْياءٌ وَلَكِنْ لا تَشْعُرُونَ ﴾. (١)

وربها يتراءى من بعض الذين أخلدوا إلى المادة، تفسير حياة الشهداء بخلود ذكراهم في المجتمع والأندية والمحافل، ولكنّه تفسير بعيد عن الصواب، إذ لو كان المراد هو هذا فها معنى قوله سبحانه: ﴿يرزقون﴾، ﴿فرحين﴾، ﴿يستبشرون﴾، بل وما معنى قوله: ﴿ولكن لا تشعرون﴾ فانّ الحياة بالمعنى الذي ذُكر أمر يشعر بها كلّ الناس؟

٣. ﴿ وحاقَ بِآل فِرْعَونَ سُوءُ العَذابِ ﴿ النّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيها غُـدُوّاً وَعَشِيّاً وَعَشِيّاً
 وَيَومَ تَقُومُ السّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَونَ أَشَدَّ العَذَابِ ﴾. (٢)

نرى أنّه سبحانه يحكم علىٰ آل فرعون بأنّهم يعرضون على النار كلّ يوم وليلة قبل يوم القيامة ولكنّهم يدخلون في النار حين تقوم الساعة، فلو كان الموت بطلاناً للشخصية فها معنى عرضهم على النار صباحاً ومساءً؟

٤. ﴿ مِمّا خَطِينَاتِهِ مُ أُغْرِقُوا فَ أُدْخِلُوا ناراً فَلَ مْ يَجِدُوا لَهُ مَ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْصاراً ﴾. (٣)

فالآية تحكي عن أنّ قوم نوح عليه بعدما غرقوا أُدخلوا النار بلا تراخ، فلو كان المراد من دخول النار هو نار القيامة لا يصح التعبير عنه بالفاء، في قوله: ﴿فَأَدْخِلُوا نَاراً﴾ الحاكية عن الاتصال، وعلى ذلك فالمراد من النار هي النار

١. البقرة: ١٥٤.

۲. غافر:۵۵\_۲۶.

٣. نوح: ٢٥.

الموجودة في النشأة البرزخية.

إلى غير ذلك من الآيات الصريحة عن خلود الشخصية الإنسانية وبقائها بعدموته.

القسم الثاني: ما هـو غير صريح في خلود الـروح و إن كان ظـاهراً في تجرّده وخلوده.

١. ﴿ فَالْيَومَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آية ﴾ . (١)

نرى أنّه سبحان يخصّ النجاة ببدنه، وهو يعرب عن أنّ هناك شيئاً آخر لم يشمله النجاة.

أضف إلى ذلك خطابه سبحانه بقوله: ﴿ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ ﴾ حيث يدل على أنّ هناك واقعية وراء البدن يكلمها ويخاطبها ويُعْلِمُها بأنّ النجاة يشمل البدن لاغير.

٢. ﴿ فَعَقَرُوا النَّاقَةَ وَعَنَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ وَقَالُوا يَا صَالِحُ ٱثْتِنا بِمَا تَعِدُنا إِنْ كُنْتَ مِنَ الْمُرْسَلِينِ \* فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا في دارِهِمْ جاثِمينِ \* فَتَولَى عَنْهُمْ كُنْتَ مِنَ الْمُرْسَلِينِ \* فَتَولَى عَنْهُمْ وَلَى عَنْهُمْ وَلَى الْمُرْسَلِينِ \* فَتَولَى عَنْهُمْ وَقَالَ بِما قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتَكُمْ رِسَالَةَ رَبِي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَٰكِنْ لَا تُحِبُّونَ النَّاصِحِينِ ﴾ (٢)
 النّاصِحين ﴾ (٢)

فهذه الآية والآية التالية تدلّان على بقاء الروح بعد الموت ووجود الصلة بين النشأتين الدنيوية، والبرزخية، وإليك الآية الثانية:

﴿ الَّذِينَ كَذَّبُوا شُعَيْباً كَأَنْ لَمْ يَغْنوا فيها الَّذينَ كَذَّبُوا شُعَيْباً كَانُوا هُمُ الْخاسِرينَ \* فَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوم لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رسالاتِ رَبّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ الْخاسِرينَ \* فَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوم لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رسالاتِ رَبّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ

۱. يونس:۹۲.

٢. الأعراف:٧٧\_٧٩.

فَكَيْفَ آسىٰ علىٰ قَوم كافِرين ﴾. (١) ودلالة الآيتين على نمط واحد حيث إنّ كلاً من صالح وشعيب يخاطبان قومهما بعد هلاكهم ويقولان: ﴿ يا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ ﴾ فلو كان الموت فناء الشخصية، فما معنى هذا الخطاب الجدي والذي يوضحه دخول الفاء على قوله: «فتولى» والذي يعرب عن تأخّر التولّي والمحاورة عن هلاكهم؟!

٣. ﴿ وَٱسْنَالُ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ الـرَّحْمٰن آلهة يُعْبَدُونَ ﴾. (٢)

والآية تأمر النبي بسؤال المتقدمين من الرسل في شأن التوحيد، والسؤال فرع وجود المسؤول أوّلاً وإمكان الاتصال ثانياً، فالآية ظاهرة في وجود أرواح الأنبياء وإمكان الإتصال بهم.

وهناك آيات أُخرى صريحة أو ظاهرة في خلود الروح وإمكان الاتصال بها، اقتصرنا على ما ذكرنا روماً للاختصار.

١. الأعراف: ٩٣\_٩٢.

۲. الزخرف:۵٥.

#### الفصل الخامس:

## ذكر نهاذج من إحياء الموتى في الشرائع السابقة

إنّ للمتقين مراتب ودرجات، فاليقين بأنّ النار حارة أمر يقبل الاشتداد، فتارة نتصور النار ونعلم بأنّها حارة، وأخرى نشاهدها عن كثب، وثالثة نقترب منها ونحس حرارتها، ولاختلاف درجات اليقين صار العلم بشيء واحد يوصف تارة بعلم اليقين، وأخرى بحقّ اليقين، وثالثة بعين اليقين.

يقول سبحانه: ﴿ كَلاّ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ \* لَتَرَونَّ الْجَحِيمَ \* ثُمَّ لَتَرُونَّهَا عِينَ الْيَقِينِ ﴾. (١)

وعلى ضوء ذلك فيصح لإنسان مذعن بإمكان إحياء الموتى أن يطلب من الله سبحانه زيادة اليقين بمشاهدة الإحياء بأم عينيه و ما هذا إلا عملاً، بقوله سبحانه: ﴿وَقُلُ رَبِّ زِدْني عِلْماً ﴾. (٢)

في جاء في الذكر الحكيم من إحياء الموتى للأنبياء والصالحين كان من هذا القبيل، وإليك ذكرَها على وجه الإيجاز.

۱. التكاثر: ٥-٧،

۲. طه: ۱۱٤.

#### إبراهيم هيئة وإحياء الموتى

ذكر المفسرون ان إبراهيم الله رأى جيفة تفترسها السباع ويأكل منها سباع البر ودواب البحر، فسأل الله سبحانه، وقال: يا رب، قد علمت أنّك تجمعها من بطون السباع والطير ودواب البحر فأرني كيف تحييها لأعاين ذلك.

يقول سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحيى الْمَوتَىٰ قَالَ أَوْ لَمْ تُوْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَٰكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةٌ مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ أَوْعِمَلُ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزءاً ثُمَّ ٱدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَأَعْلَم أَنَّ اللهَ عَزِيرٌ أَجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزءاً ثُمَّ ٱدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَأَعْلَم أَنَّ اللهَ عَزِيرٌ اللهَ عَزِيرٌ حَكيم ﴾. (١)

وما ذكرنا من شأن النزول يكشف عن هدف إبراهيم، وهو انّه كيف يمكن إحياء الميت بعد تشتّت أوصاله واختلاطها بأوصال حيوانات أخرى؟ فلذلك أمره سبحانه بأخذ طيور مختلفة فقطعها ومزقها ثمّ فرقهن على جبال ثمّ أخذ بمناقيرهن ثمّ دعاهن باسمه سبحانه فأتتن سعياً فكانت تجتمع ويأتلف لحم كلّ واحد وعظمه إلى رأسه حتى قامت احياء بين يديه، وبذلك ازداد يقين إبراهيم حيث عاين إمكان إعادة أجزاء بدن كلّ حيّ إليه وإن اختلط بحي آخر، فلو أكلت سباع البراري وجوارح السهاء وحيتان البحر، بدن الإنسان فصار جزءاً لأبدانها، فالاختلاط لا يكون مانعاً عن الإحياء والإعادة.

وبعبارة أخرى: لم يسأل إبراهيم الله عن أصل إحياء الموتى و إلالكفى في الإجابة بإحياء فرد واحد من الطيور و الإنسان، بل كان يستهدف الوقوف على كيفية إعادة أجزاء كل ميت إليه بعد الاختلاط، ولذلك أمره سبحانه بأخذ طيور أربعة وقطع رؤوسهن وخلط أعضائهن وتفريقهن على رؤوس الجبال ثم دعوتهن.

١. البقرة: ٢٦٠.

وبذلك اطمأن قلب إبراهيم واذعن بأنّه سبحانه له القدرة على إعادة أجزاء بدن الميت وإن اختلطت أجزاؤه بأجزاء ميت آخر. و انّ اختلاط أجزاء الموتى أو ضلالتها في الأرض لا يمنع من الإعادة ، قال سبحانه: ﴿قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الأَرضُ مِنْهُمْ وَعِنْدُنا كِتَابٌ حَفيظ﴾. (١)

ومن غريب التفسير ما ذكره صاحب المنار حيث قال في معنى الآية ما حاصله: خذ أربعة من الطير فضُمَّها إليك، وآنسها بك، حتى تأنس وتصير بحيث تجيب دعوتك، فإنّ الطيور من أشدّ الحيوانات استعداداً لذلك، ثمّ اجعل كلّ واحد منها على جبل ثمّ ادعها، فانّها تسرع إليك من غير أن يمنعها تفرق أمكنتها وبعدها، كذلك أمر ربّك إذا أراد إحياء الموتى، يدعوهم بكلمة التكوين: «كونوا أحياء » فيكونوا أحياء كما كان شأنه في بدء الخلقة، إذ قال للسماوات والأرض: ﴿ اثنيا طَوعاً أَوْ كرهاً قالتا أَتَيْنا طائِعين ﴾. (٢)

قال: والدليل على ذلك من الآية، قوله تعالى: ﴿فَصُرْهُنَّ ﴾ فانّ معنى «أملهنّ» أي أوجد ميلاً بها، و آنسها بك، ويشهد به تعديته بإلى، فإنّ «صار» إذا تعدى بإلى كان بمعنى الأمالة. (٣)

ما ذكره من التفسير بعيد عن الصواب لوجوه:

الوجه الأول: ان إبراهيم كان بصدد الوصول إلى معرفة تامة بحقيقة إحياء الموتى، وطلب من الله سبحانه أن يرى الإحياء بأم عينه ويشاهده عن كثب، فلم يكن تشبيه الإحياء والتمثيل له يجدي نفعاً ، كأن يشبه دعوة إبراهيم الطيور ومجيئهن إليه، بدعوة الله سبحانه الموتى ومجيئهم إليه.

٠ . ق: ٤ .

۲. فصلت: ۱۱.

٣. تفسير المنار:٣/ ٥٥ ـ ٥٨، وذكر وجوهاً في دعم هذه النظرية التي نقلها عن أبي مسلم وقد
 استحسنها في آخر كلامه، وقال: "ولله در أبي مسلم ما أدق فهمه وأشدً استقلاله فيه ".

الوجه الثاني: لو كان المراد ما ذكره، لكان اللازم أن يقول: «ثمّ اجعل على كلّ جبل منهنّ واحداً » بدل أن يقول: ﴿ ثُمَّ آجْعَلْ عَلَىٰ كُلّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزءاً ﴾.

الوجه الثالث: انّ لفظة ﴿فصرهنّ ﴾ إمّا من "صيّر" بمعنى الميل والأنس، فعندنذٍ يكون الأمر بالقطع مقدراً، فكأنّه يقول: "أملهنّ إليك ثمّ اقطعهنّ ».

أو من «صرىٰ» بمعنى القطع، فعندئذ تكون متضمنة معنى الميل، فكأنّه يقول: اقطعهن متما يلات إليك، كتما يل كلّ طير إلى صاحبه.

وعلى كلّ حال فالآية تدل صراحة على أنّ إبراهيم قطعهنّ وخلط أجزاءهنّ، ثمّ فرقها على الجبال، ثمّ دعاهنّ، فأتينّه سعياً.

#### ٢. إحياء نفس عزير (١)

يحكي الذكر الحكيم ان رجلاً صالحاً مرّعلى قرية خاوية وقد سقطت سقوفها فتساءل في نفسه كيف يحيي الله أهلها بعد ما ماتوا ؟ ولم يقل ذلك إنكاراً ولا ارتياباً، بل أحب أن يريه الله إحياءها مشاهدة مثل قول إبراهيم، فأماته الله مائة سنة ثمّ أحياه، فسمع نداء ﴿كم لبثت﴾ فقال: ﴿لَبِثْتُ يَوماً أَوْ بَعْض يَوم ﴾ لأنّ الله أماته في أول النهار وأحياه بعد مائة سنة في آخر النهار، فقال: ﴿يوماً ﴾ ثم التفت فرأى بقية من الشمس، فقال: ﴿أَو بَعْض يوم ﴾ فوافاه النداء: ﴿بَلُ لَبِثْتَ مائة سنة ﴾ فانظر إلى طعامك و شرابك لم تغيره السنون، ثمّ أمر بأن ينظر إلى حماره كيف تفرقت أجزاؤه وتبدّدت عظامه، فجعل الله سبحانه إحياءه آية للناس وحجّة في البعث. ثمّ جمع الله عظام حماره وكساها لحماً وأحياه.

يقول سبحانه: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهاقال أَنَّى

المعروف انّ المحيى هـو عزير، ولكن ليـس في الآية دليل عليه، ومـا يدل عليه هو انّ السـائل كان رجلًا صالحاً، وأمّا انّه هو عزيز فلا نقطع به.

يُحْيِي هذهِ اللهُ بَعْدَ مَوتِها فَأَماتَهُ اللهُ مِائةَ عام ثُمَّ بَعَنَهُ قال كَمْ لَبِثْتَ قال لَبِثْتُ يَوماً أَوْبَعْضَ يوم قال بَلْ لَبِثْتَ مِائةَ عام فَٱنْظُر إِلَىٰ طَعامِكَ وَشَرابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنْظُرْ إِلَىٰ طَعامِكَ وَشَرابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنْظُرُ إِلَىٰ طَعامِكَ وَشَرابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنْظُرُ إِلَى العِظامِ كَيْفَ نُنْشِزُها ثُمَّ نَكْسُوها إلى حمارِكُ وَلِنَجْعَلَكَ آيةً لِلنَّاسِ وَٱنْظُر إِلَى العِظامِ كَيْفَ نُنْشِزُها ثُمَّ نَكْسُوها لَحْماً فَلَمّا تَبَيّنَ لَهُ قالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدير ﴿ ())

والإمعان في قوله سبحانه: ﴿فَأَماتَهُ الله مائة عام ﴾ يفيد أنّه أماته سبحانه، ثمّ أحياه بعد تلك المدة.

كما أنّ الإمعان في قوله: ﴿ وَانْظُر إلى العِظام ﴾ سواء أريد منه عظام حماره أو غيره، يفيد انّه سبحانه كساها لحماً ثمّ أحياه، فكان هناك إحياء لميتين.

والعجب انّ الذي يتطرق إليه الفساد بسرعة كالطعام والشراب لم يتغير طيلة هذه المدة ولكن ما لا يتطرق إليه الفساد إلاّ بعد مدّة طويلة فقد تفرقت أجزاؤه وتلاشت أعضاؤه، وبذلك ازداد إيهان الرجل الصالح بالبعث والحشر.

بيد ان صاحب المنار سلك في تفسير الآية نفس التفسير السابق فحمل الموت على السُّبات وهو النوم المستغرق الذي سيّاه الله سبحانه وفاة، واستعان في تقريب مراده بأنّه قد ثبت في هذا الزمان انّ من الناس من تحفظ حياته زمناً طويلاً يكون فيه فاقد الحس والشعور، فلبث الرجل الذي ضرب على سمعه مائة سنة غير محال في نظر العقل. (٢)

والتفسير بعيد عن الصواب، وذلك لأنّ تفسير الموت بالسبات بحاجة إلى دليل، والمتبادر من الإماتة هي الإماتة الحقيقية، وقياس المقام بأصحاب الكهف قياس مع الفارق، لأنّ المتبادر من الآيات هناك هو السبات والنوم، يقول سبحانه: ﴿ فَضَرَ بُنا عَلَىٰ آذانِهِمْ فِي الكَهْفِ سِنينَ عَدداً ﴾. (٣)

۲. تفسير المنار:۳/ ٥٠.

١. البقرة: ٩ ٥٠.

٣. الكهف:١١.

ويقول أيضاً: ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيقاظاً وَهُمْ رَقُود ﴾ (١) بخلاف المقام.

على أنّ ما ذكره لو صحّ في نفس الرجل الصالح لا يصح في حماره حيث إنّ الآية صريحة بأنّه سبحانه أماته ثمّ أحياه ونشز عظامه و كساها لحماً، قال سبحانه: ﴿ وَٱنْظُرْ إِلَى العِظامِ كَيْفَ نُنْشِزُها ثُمَّ نَكْسُوها لَحْماً ﴾.

## ٣. إحياء قوم من بني إسرائيل

ذكر المفسرون ان قوماً من بني إسرائيل فروا من الطاعون أو الجهاد لما رأوا ان الموت كثر فيهم، فأماتهم الله جميعاً وأمات دوابهم، ثم أحياهم لمصالح مذكورة في الآية، قال سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفٌ حَذَرَ المَوت فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْياهُمْ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النّاسِ وَلٰكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَشْكُرُونَ ﴾. (٢)

والرؤية في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ بمعنى العلم، والمعنى: «ألم تعلم» والآية كما تثبت وقوع إحياء الموتى بعد إمكانه، تثبت إمكان الرجعة إلى الدنيا على ما تتبناه الشيعة الإمامية كما هو الحال في إحياء عزير.

وممّا يثير العجب ما ذكره صاحب المنار، حيث قال: الآية مسوقة سوق المثل، والمراد بهم قوم هجم عليهم أولوا القوة والقدرة من أعدائهم لاستذلالهم واستخدامهم وبسط السلطة عليهم، فلم يدافعوا عن استقلالهم، وخرجوا من ديارهم وهم ألوف، لهم كثرة وعزّة، حذر الموت، فقال لهم الله: موتوا موت الخزي والجهل، والخزي موت والعلم وإباء الضيم حياة، فهولاء ماتوا بالخزي، وتمكن الأعداء منهم، وبقوا أمواتاً ثمّ أحياهم بإلقاء روح النهضة والدفاع عن الحقّ فيهم الأعداء منهم، وبقوا أمواتاً ثمّ أحياهم بإلقاء روح النهضة والدفاع عن الحقّ فيهم

۱. الكهف:۱۸.

٢. البقرة: ٢٤٣.

فقاموا بحقوق أنفسهم واستغلوا في ذلك. (١)

يلاحظ عليه أوّلاً: أنّ الظاهر انّ الآية تبيّن قصة واحدة، وهي فرار قوم من الموت، فأماتهم الله، ثمّ أحياهم، لا قصتين. بمعنى تشبيه من لم يدافعوا عن عزتهم، وغُلبوا، وبقوا كذلك حتى نفث في روعهم روح النهضة، فقاموا للدفاع، بقوم فروا من الموت الحقيقي، فأماتهم الله موتاً حقيقياً، ثمّ أحياهم، ولوكانت الآية جارية مجرى المثل لوجب أن يكون هناك مشبه ومشبه به، مع أنّ الآية لا تحتمل ذلك.

ولأجل ذلك نرى أنّه سبحانه عندما يريد التمثيل بمضمون آية، يأتي بلفظ «مثل»، ويقول: ﴿كَمَثُلِ اللَّذِي ٱسْتَوقَدَ ناراً ﴾ (٢) و ﴿إِنَّما مَثُلُ الحَياةِ الدُّنْيا كماءِ أَنْزَلْناهُ ﴾ (٣) و ﴿إِنَّما مَثُلُ الحَياةِ الدُّنْيا كماءِ أَنْزَلْناهُ ﴾ (٣) و ﴿مَثُلُ الَّذِينَ حُمِّلُ وا التَّوراةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوها كَمَثُلِ الْحِمارِ يَحْمِلُ أَنْزَلْناهُ ﴾ (١) و ﴿مَثُلُ الْحِمارِ يَحْمِلُ أَسْفاراً ﴾ (١)

وثانياً: لو كان المراد من الموت، صوت الخزي، ومن الحياة، روح النهضة، للزم على الله سبحانه مدحهم وذكرهم بالخير، مع أنّه يذمهم في ذيل الآية، فان فيها: ﴿وإنَّ رَبَّكَ لَذُو فَصْلِ عَلَى النّاسِ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لا يَشْكُرُون ﴾. (٥)

ثم إن صاحب المنار استعان في رد نظرية الجمهور، بقول سبحانه: ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا الْمَوتَ إِلَّالْمُوتَةَ الأُولَىٰ ﴾ (١) فلا حياة في هذه الدنيا إلاّ حياة واحدة. (٧)

ولكن عزب عنه انّ ما جاء في الآية يدلّ على سنّة الله تعالى في عموم الناس،

٢. البقرة: ١٧.

١. لاحظ تفسير المنار:٢/ ٥٨ ٤ ـ ٥٥٩.

٤. الجمعة:٥.

٣. يونس:٢٤.

٢. الدخان:٥٦.

ه .النمل:۷۳.

٧. تفسير المنار: ٢/ ٩٥٤٠

وهذا لا يخالف اقتضاء مصالح معيّنة، أن يـذوق البعض النادر منهـم حياتين، وسيوافيك الكلام في ذلك عند البحث في الحياة البرزخية.

### ٤. إحياء قتيل بني إسرائيل

روى المفسرون ان رجلاً من بني إسرائيل قتل أحد أبناء عمومته ليرثه وأخفى قتله له، ورغب اليهود في معرفة قاتله، فأمرهم الله أن يذبحوا بقرة ويضربوا بعض القتيل ببعض البقرة ليحيا ويخبر عن اسم قاتله، وقاموا بذبح تلك البقرة بعد ان طرحوا عدّة تساؤلات على موسى تعرب عن لجاجهم وعنادهم، ثمّ ضربوا بعض القتيل بها، فقام حيّاً وأوداجه تشخب دماً، وقال: قتلني «فلان بن عمي» ثمّ قُبض، يقول سبحانه:

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً قَالُوا أَتَتَخِذُنا هُزُواً قَالَ أُعُوذُ بِاللهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ \* ... وإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَأَدَّارَأْتُمْ فِيها وَاللهُ مُخْرِجٌ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُ تَكْتُمُ وَفُونَ \* فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَعْضِها كَذَلِكَ يُحيِي اللهُ المَوتىٰ وَيُرِيكُمْ أَيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ . (١)

كان الهدف من وراء ذبح البقرة وضرب القتيل ببعضها، أُمور: الأول: أن يعرف القاتل بالأُسلوب الذي جاء في الآية.

الثاني: أن يزداد إيهان بني إسرائيـل بالبعث والنشر، وانّه سبحانـه قادر على إحياء الموتىٰ كما أحيا المقتول في المقام.

الثالث: أمرهم بذبح البقرة بأيديهم، لأنّ بني إسرائيل كانوا قد أشربوا بعبادة العجل، كما يقول السذكر الحكيم: ﴿وَأَشْرِبُوا في قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِعُبِادة العجل، كما يقول السذكر الحكيم: ﴿وَأَشْرِبُوا في قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾ (٢)، فذبح العجل بأيديهم صار آية على تحقير معبودهم لئلا يرجعوا إلى

١. البقرة: ٧٧\_ ٧٧.

عبادته من جديد.

هذا ما استظهره جهور المفسرين من الآية الكريمة بيد انّ صاحب المنار اتخذ موقفاً سلبياً حيال الآية تعرب عن انفراده بتفسير آخر، فقال بعد ما ذكر نظرية جهور المفسرين: والظاهر ممّا قدمنا انّ ذلك العمل كان وسيلة عندهم للفصل في الدماء عند التنازع في القاتل، إذا وجد القتيل قرب بلد ولم يعرف قاتله، ليعرف الجاني من غيره، فمن غسل يده وفعل ما رُسِم لذلك في الشريعة، برئ من الدم، ومن لم يفعل، ثبتت عليه. ومعنى إحياء الموتى على هذا، حفظ الدماء التي كانت عرضة لأن تُسفك بسبب الخلاف في قتل تلك النفس، أي يحييها بمثل هذه الأحكام، وهذا الإحياء على حد، قوله تعالى:

﴿ وَمَنْ أَحْياها فَكَأَنَّما أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ (١) وقوله: ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصاصِ حَياةً ﴾ (٢). (٣)

يلاحظ عليه أوّلاً: أنّ هذا التفسير لا ينطبق على قوله: ﴿فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَعْضِها﴾، فانّ معناه: اضربوا بعض النفس المقتولة ببعض جسم البقرة، وأين هذا من غسل أيدي المتهمين في دم العجل المقتول، فهل غسل الأيدي في دمها عبارة عن ضرب المقتول ببعض البقرة؟

وثانياً: أنّه سبحانه يقول: ﴿كَذَٰلِكَ يُحْيى اللهُ الْمَوتىٰ وَيُريكُمْ آياته﴾. فالقصة تتضمن آية من آيات الله، ومعجزة من المعاجز، فهل في غسل الأيدي بدم العجل ودرء التهمة عن المتهم إراءة للآيات الإلهية.

وثالثاً: أنّ تفسير الآية بالاستناد إلى الإسرائيليات والمسيحيات، مسلك

١. المائدة:٢٣.

٢. البقرة: ١٧٩٠

٣. تفسير المنار: ١/ ٣٤٥ ـ ١٥٥١.

ضال في تفسير كتاب الله العزيز، وليس اللجوء إليها إلاّ لأجل ما اتخذه صاحب المنار من موقف مسبق حيال المعاجز وخوارق العادات، وإصراره على إرجاع عالم الغيب إلى الشهادة.

#### ٥. المسيح عَلَيُلا وإحياء الموتى

إِنَّ الذكر الحكيم يقبص لنا إحياء المسيح عَنَّ للموتى، قال تعالى حاكياً عنه: ﴿ أَنِّي قَدْ جِنْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطّينِ كَهَيْئَةِ الطّيرِ فَأَنْفُخُ فِي الْمُوتَى بَإِذْنِ اللهِ وَأَبْرِئُ الأَكْمَة وَالأَبْرَصَ وَأَحْبِي الْمَوتَى بِإِذْنِ اللهِ ﴾. (١)

وقال تعالىٰ: ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيْسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ ... وَتُبْرَئُ الأَكْمَهَ وَالأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تُخرِجُ الْمَوتَىٰ بِإِذْنِي﴾. (٢)

وقد تضافر في التاريخ والإنجيل والحديث قيام المسيح عليًا بإحياء الموتى مرّات عديدة بحيث الله المسيح عليًا المراض مرّات عديدة بحيث صار المسيح علماً وسمة لإحياء الموتى وعلاج الأمراض المستعصية.

# ٦. إحياء سبعين رجلاً من قوم موسى

ذكر المفسّرون ان موسى المينة اختار من قومه سبعين رجلاً حينها خرج إلى الميقات ليكلّمه الله سبحانه بحضرتهم، فيكونوا شهداء له عند بني إسرائيل لعدم وثوقهم بأنّ الله سبحانه يكلّمه، فلمّا حضروا الميقات وسمعوا كلامه تعالى سألوا الرؤية فأصابتهم الصاعقة فها تواثم أحياهم الله تعالى.

يقول سبحانه: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يِا مُوسِىٰ لَنْ نُوْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى الله جَهْرَةً

١. آل عمران: ٩٤.

٢. المائدة: ١١٠.

فَأَخَذَنْكُمُ الصّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ \* ثُمَّ بَعَثْناكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُون ﴾. (١)

ويقول سبحانه: ﴿ وَٱخْتارَ مُوسىٰ قَومَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لِمِيقاتِنا فَلَمّا أَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْ شِئْتَ أَهْلَكَتهُمْ مِنْ قَبلُ وَإِيّايَ أَتُهْلِكُنا بِما فَعَلَ السُّفَهاءُ مِنّا إِنْ هِيَ إِلاّ فِتْنَتُكَ تُضِلُّ بِها مَنْ تَشاءُ وَتَهْدِي مَنْ تَشاءُ ﴾. (٢)

والمتبادر من الآية هو إحياؤهم بعد الموت، ولا يفهم أي عربي صميم من قوله: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوتِكُمْ ﴾ ، سوى البعث من الموت.

ولكن صاحب المنار وحسب وجهة نظره اتخذ في تفسير الآية موقفاً سلبياً حيال المعاجز وخوارق العادات، فذهب إلى أنّ المراد من البعث هو كثرة النسل، أي انّه بعد ما وقع فيهم الموت بالصاعقة وغيرها وظن ان سينقرضون، بارك الله في نسلهم، ليعد الشعب بالبلاء السابق للقيام بحقّ الشكر على النعم التي تمتع بها الآباء الذين حلّ بهم العذاب بكفرهم لها، ولكن هذا التفسير من الوهن بمكان.

أولاً: أنّ الظاهر من قول موسى: ﴿ لو شِئْتَ أَهْلَكُتهم مِنْ قَبل ﴾ انّه سبحانه أجاب دعوته وأحياهم حتى يدفع عنه عادية اعتراض القوم بأنّه ذهب بهم إلى الميعاد فأهلكهم فتركهم هناك ورجع وحيداً، ولا يدفع ذلك الاعتراض إلا بإحيائهم حقيقة.

وثانياً: انّ الرجفة لم تصب إلا سبعين رجلاً من قومه، فليس في إهلاكهم مظنة انقراض نسلهم.

إلى هنا تمّ ما أورده القرآن الكريم من ذكر نهاذج لإحتياء الموتى يستدل به على جواز إمكان النشر والحشر، ولكن جاء في القرآن الكريم نهاذج أخرى نظير إيقاظ الناس بعد سبات عميق، الذي هو أشبه بالموت.

٢. الأعراف: ١٥٥.

١. البقرة:٥٥-٥٦.

### ٧. إيقاظ أصحاب الكهف

روى المفسرون أنّ فتية من قوم آمنوا بالله تعالى وكانوا يخفون إيهانهم خوفاً من مَلِكِهم، الذي كان يعبد الأصنام ويدعو إليها، ويقتل من خالف، والفتية كانوا على دين المسيح، وكان كلّ واحد منهم يكتم إيها نه عن صاحبه. ثمّ اتّفق انّهم اجتمعوا وأظهروا أمرهم لبعضهم، ولجأوا إلى كهف، فضرب سبحانه على آذانهم فناموا في الكهف ثلاثها ئة وتسع سنين، ثمّ بعثهم، يقول سبحانه:

﴿إِذ أَوَى الفِنْيَةُ إِلَى الكَهْفِ فَقالُوا رَبَّنَا آتِنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهِيِّئَ لَنا مِنْ أَمْرِنا رَشَداً \* فَمَّ بَعَثْناهُمْ لِنَعْلَمَ أَمْرِنا رَشَداً \* فَمَّ بَعَثْناهُمْ لِنَعْلَمَ أَمْرِنا رَشَداً \* فَمَّ بَعَثْناهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُ الحِزْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لَبِثُوا أَمَداً ﴾. (١)

فإنامة الله سبحانه هؤلاء الفتية هذه المدة المديدة، ثمّ إيقاظهم، لا يقصر عن الإماتة والإحياء، والقادر عليه قادر على إحياء الموتى.

۱. الكهف: ۱۰\_۱۲.

#### الفصل السادس:

# المعاد الجسماني والروحاني

من المسائل الشائكة في مبحث المعاد هو تبيين كيفيته، وانّه هل هو جسماني فحسب أو روحاني كذلك، أو هو جسماني وروحاني معاً؟ آراء وأقوال، وها نحن نستعرض الآراء المهمة المطروحة على هذا الصعيد.

#### ١. المعاد، جسماني فحسب

المحكي عن المحدّثين هو انّ المعاد جسماني فحسب، وذلك لأنّه لا واقعية للإنسان سوى هيكله الجسماني، وانّ الروح سار في بدنه سريان النار في الفحم والماء في الورد، فإذا بطل البدن بالموت بطلت الروح أيضاً، فلا يبقى هناك واقعية باسم الروح حتى تُعاد، وإنّما المعاد ما يبقىٰ من الإنسان بعد موته من عظامه وسائر أجزاء بدنه.

#### ٢. المعاد روحاني فحسب

ذهب أكثر المشائين من الفلاسفة إلى القول بأنّ المعاد روحاني فقط، لانقطاع الصلة بين الروح والبدن بالموت فيستحيل حينئذٍ أن تتعلق الروح بالمادة من جديد.

# ٣. المعاد جسماني وروحاني معاً

ذهب المحققون من المتكلمين والحكماء كالشيخ المفيد والسيد المرتضى والشيخ الطوسي والمحقق الطوسي والعلامة الحلي من الإمامية، والغزالي والكعبي والحليمي والراغب الاصفهاني من السنة، إلى أنّ المعاد جسماني وروحاني، لأنّ النفس وإنْ كانت مجرّدة إلاّ أنّ تجرّدها ليس تامّاً حتى يستحيل تعلّقها بالمادة من جديد.

هذه هي الآراء المطروحة، إنّما الكلام في تبيين الضوابط والمعايير التي على ضوئها يوصف المعاد بالجسمانية والروحانية، وهذا هو المهم في الباب.

لأنّ القول بكون المعاد جسمانيّاً فقط ،لا يخلو عن غموض، فلو أريد من جسمانيته هو بعث البدن المنسلخ عن الروح، فيعود إلى القول بمعاد الإنسان بصورة جماد فاقد للإدراك والشعور، ومن الواضح انّ مثل هذا لا يقبل الجزاء ولا الثواب والعقاب، فينتفى الغرض من المعاد.

وإن أريد منه البدن المرافق مع الروح، فلا يكون المعاد عندئذ جسهانياً فقط، ولأجل ذلك عاد كثير من المتشرّعة إلى القول بجسهانية المعاد وروحانيته.

واللازم قبل اتّخاذ موقف صريح في ذلك تعيين معيار على أساسه يطلق الجسمانية أو الروحانية على المعاد. فنقول:

إنّ ثمة ملاكين للوصف بالجسمانية أو الروحانية، حيث يرجع أحدهما إلىٰ بيان واقع الإنسان وحقيقته، والآخر إلىٰ بيان نوع الجزاء من كونه جسمانياً أو روحانياً، وها نحن نستعرض كلا الملاكين.

## أ. ما هي واقعية الإنسان

اختلفت الأنظار في واقع الإنسان وحقيقته، فأهل الحديث يرون أنّ واقع الإنسان هو الهيكل الظاهري بها أنّ له حساً وحركة وإدراكاً، وانّه ليس له وراء ذلك واقعية أُخرى باسم الروح والنفس، فهؤلاء حطُّوا من المكانة الرفيعة للإنسان وجعلوه في عداد الحيوانات، غير أنّ له صفات خاصة في مجال الحس والإدراك.

فهؤلاء يصحّ لهم وصف المعاد جسمانياً لا بمعنى عود الإنسان جماداً، بل عوده إلى ماكان عليه في الدنيا من الهيكل الإنساني المساوق للحس والحركة.

فهذه الثُلّة ليس لها وصف المعاد بالروحانية وراء الجسمانية، بل المعاد عندها جسماني محض. بالمعنى الذي عرفت.

وفي مقابلهم أهل الفكر والتدبّر من المحقّقين الذين ذهبوا إلى أنّ للإنسان وراء ذلك الهيكل الظاهري المساوق للحس والحركة، واقعية أُخرى أطلق عليها «النفس المجرّدة»، وهي مجردة لها ارتباط وثيق بالمادة أي البدن من خلال تدبيره وإدارة شؤونه.

وعند ذاك فلو كان المحشور هو الروح المتعلقة بالبدن فقط، يكون المعاد روحانياً محضاً، ولو قلنا بعود الروح والجسم معاً فيصحّ وصف المعاد بالجسمانية والروحانية.

أمّا كون جسمانياً فلعود الهيكل الإنساني - المرافق للحس والحركة - إلى المحشر.

وأمّا كونه روحانياً، فلعود الروح إلى البدن من جديد.

فتلخص مما سبق أنّ من لم يـذعن بوجود النفس المجردة يكون المعاد عنده جسمانياً محضاً، وأمّا المذعن بها فالمعاد عنده يمكن أن يكون روحانياً محضاً، أو روحانياً وجسمانياً.

إلى هنا تم الملاك الأوّل.

#### ب. أصناف الثواب والعقاب

وثمة ملاك آخر لوصف المعاد بالجسمانية أو الروحانية، وهو اختلاف الثواب والعقاب لا ينالها الإنسان إلا ببدنه الثواب والعقاب لا ينالها الإنسان إلا ببدنه وهيكله المرافق للحس والحركة، كالأكل والشرب من نعيم الجنة والالتذاذ برؤية مناظر الجنة الخلابة، فعندئذ يكون معاد الإنسان معاداً جسمانياً.

كما أنّ هناك صنفاً آخـر لا ينالها الإنسان إلّا بعقله وروحـه، فلو تجرّد الروح عن البدن لما كان للبدن ذلك كنيل رضوان الله والابتعاد عن رحمته.

وعلىٰ ذلك الاصطلاح درج الشيخ الرئيس في الشفاء (١) وصدر المتألمين في الأسفار، والحكيم السبزواري في شرح المنظومة.

قال صدر المتألِّمين: إنّ للنفس الإنسانية نشاءات ثلاثة إدراكية.

النشأة الأولى: هي الصورة الحسية الطبيعية، ومظهرها الحواس الخمس الظاهرة، ويقال لها الدنيا لدنوها وقربها ولتقدمها على الأخيرتين.

وعالم الشهادة لكونها مشهودة بالحواس، وشرورها وخيراتها معلومة لكلّ أحد لا يحتاج إلى البيان، وفي هذه النشأة لا يخلو موجود عن حركته واستحالته، ووجود صورتها لا تنفك عن وجود مادتها.

والنشأة الثانية: هي الأشباه والصور الغائبة عن هذه الحواس، ومظهرها الحواس ومظهرها الحواس الباطنة، ويقال لها عالم الغيب والآخرة لمقايستها إلى الأولى.

والنشأة الثالثة: هي العقلية وهي دار المقربين ودار العقل والمعقول، ومظهرها القوة العاقلة من الإنسان إذا صارت عقلاً بالفعل، وهي لا تكون إلا خيراً محضاً ونوراً صرفاً.

١. الإلهيات: ٢٠ المقالة التاسعة، الفصل الثامن، ط ١٤١٨.

فالنشأة الأولى دار القوة والاستعداد والمزرعة لبذور الأرواح، ونبات النيات والمزرعة لبذور الأرواح، ونبات النيات والاعتقادات، والأخريتان كلّ منهما دار التمام والفعلية وحصول الثمرات وحصاد المزروعات. (١)

ويقول الحكيم السبزواري:

انّ الذي بالعقل بالفعل انتقىٰ فهو لعالم العقول مرتقىٰ

في المعاد الروحاني وهو الحشر إلى الله وصفاته وأفعاله الإبداعية، «انّ الذي» من العقل بالقوة «بالعقل بالفعل انتقىٰ» والانتقاء بمعنى الاختيار، «فهو لعالم العقول» اللام بمعنى إلى «مرتقىٰ» بعد المفارقة عن البدن بالموت، والمراد من الارتقاء أعمّ ممّا هو بعد أزمنة المكث قليله أو كثيره في عالم المثال متنعماً بالصور البهية المستنيرة وممّا هو بغير مكث فانّ الذي صار عقلاً بالفعل أعمّ من الكامل في الحكمتين العلمية والعملية والكامل في العلمية دون العملية فانّ النفس لا تخلو عن أقسام خسة: إمّا أن تكون كاملة في الحكمتين العلمية والعملية، أو متوسطة فيها، أو كاملة في العلمية، أو في العملية دون العلمية، أو ني العلمية دون العلمية، أو ني العلمية دون العلمية، أو ني العلمية والعلمية، أو ني العلمية والعلمية، أو ني العلمية دون العلمية، أو في العملية دون العلمية، أو في العملية دون العلمية، أو ني العلمية دون العلمية، أو في العملية دون العلمية، أو ني العملية دون العلمية فيها، أو كاملة في العلمية دون العملية، أو في العملية دون العلمية ناقصة فيهها.

١. الأسفار: ٩/ ٢١-٢٢.

۲. شرح المنظومة: ۳۲۹-۳۳۰،

#### الفصل السابع:

# القرآن والمعاد الجسماني والروحاني

لقد تعرفنا على الملاكين اللّذين ينباط بهما وصف المعاد بالجسهانية والروحانية، وإليك دراسة الآيات القرآنية حتى نستنتج منها ما هو موقف القرآن من جسهانية المعاد وروحانيته حيال كلا الملاكين.

#### المعاد الجسمان بالملاك الأوّل

قد عرفت أنَّ الملاك الأوّل لكون المعاد جسمانياً هو حشر الأبـدان لتعلّق النفوس بها.

فلو كان هذا هو المعيار، فقد تضافرت الآيات عليه وهي على طوائف.

الطائفة الأولى: الآيات التي دلّت على إحياء الموتىٰ في هذه النشأة من باب الإعجاز والكرامة، وفي جميع تلك الآيات كان الحشر بعود البدن الدنيوي لا البرزخي، بل العنصري.

هذا من جانب، ومن جانب آخر ترى أنّ القرآن الكريم يصف الدار الآخرة بأنّها الحياة الواقعية، يقول سبحانه: ﴿ وَإِنَّ الدَّارَ الآخرةَ لَهِيَ الْحَيَوانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) فلابد من التوفيق بين هذين الأمرين.

١. العنكبوت: ٦٤.

وبعبارة أخرى: يبدو لأول وهلة أنّ ثمة تهافتاً وتناقضاً، فمن جانب يكون المحشور في الآخرة هو البدن الدنيوي، والحياة الدنيوية حياة غير كاملة، ومن جانب آخر تكون الحياة الأخروية هي الحيوان، فكيف يمكن الجمع بين كون المحشور هو البدن الدنيوي العنصري وبين كون الحياة الأخروية كاملة، فلا عيص من القول إنّ البدن المحشور مع أنّه عين البدن الدنيوي لكن يتمتع بكال خاص.

ونحن مع الاعتراف بأنّ المحشور هو البدن الدنيوي، لا البدن البرزخي، ولا الصور المجردة عن المادة، إلاّ أنّنا نعتقد بكمال هذا البدن .

وربها تتوهم وحدة الحياتين لأنّ نقص الحياة الأُولىٰ لتوقيتها بـأمد محدود، وتمامية الحياة الأُخرى لدوامها.

يلاحظ عليه بأنّه لا يضفي على الحياة الأُخروية الكهال إذا كانتا متساويتين في الكهال؛ مع انّا نرى أنّ القرآن يصف الحياة الدنيوية بالمجازية، والحياة الأخروية بالحقيقية، وهذا لا يتهاشى إلا إذا كانت الحياة الدنيوية حياة كاملة عالية.

وبعبارة أوضح لو كانت الحياة في النشأتين حقيقة واحدة وكان الاختلاف مختصاً بالتوقيت والدوام، لما كان هناك أي حاجة إلى زوال السهاوات والأرض وإيجاد نظام آخر، ولأجل ذلك نأخذ بكلا الأمرين:

أ. أنّ المحشور هو البدن الدنيوي العنصري لا البرزخي.

ب. أنّ المحشور يحظى بدرجة عالية من الحياة.

نعم الوقوف على حقيقة الحياة الأخروية وكمالها أمر مستور علينا.

الطائفة الثانية: الآيات التي تبيّن بدء الخلقة، وانّ الإنسان خلق من تراب ويعاد إليها، ثمّ يخرج منها: يقول سبحانه: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخرِيٰ﴾. (١)

ويقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ يُعيدُكُمْ فِيها وَيُخْرِجُكُمْ إِخْراجاً ﴾. (٢) الطائفة الثالثة: الآيات التي تشرح كيفية الحشر وان الناس يبعثون من لقبور:

قال سبحانه: ﴿ فَإِذَا هُمْ مِنَ الأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ﴾. (٣)
وقال سبحانه: ﴿ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِر ﴾. (١)
الطائفة الرابعة: الآيات التي تـدل على أنّ الأعضاء والجوارح تشهد على
الإنسان:

يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتَهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِما كَانُوا يَعْمَلُون﴾. (٥)

وقال سبحانه: ﴿ الْيَومَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفُواهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِما كانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ . (٢)

الطائفة الخامسة: الآيات التي تدل على طروء التبدل و التغير على البدن الأنحروي الملازم لكون المحشور بدناً مادياً عنصرياً لا صورياً مجرداً عن المادة.

قال سبحانه: ﴿ كُلَّمَا نَضِحَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَـذُوقُوا الْعَذَابِ﴾. (٧)

# ويقول أيضاً: ﴿ وَسُقُوا ماءً حَمِيماً فَقَطَّعَ أَمعاءَهُم ﴾. (^)

۱. طه:۵۵.

٣. يس: ٥١.

٥. النور: ٢٤.

٧. النساء: ٥٦. محمد: ١٥.

الطائفة السادسة: الآيات التي تبين شبهة المنكرين للمعاد من امتناع إحياء العظام البالية، وهي تدل على أنّ المدّعيٰ كان هو إحياء البدن الدنيوي حسب ما كان.

قال سبحانه: ﴿ وَضَرَبَ لَنا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي العِظامَ وَهِيَ رَمِيم ﴾. (١)

وقال سبحانه: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَـدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنبِّئُكُمْ إِذَا مُزَّقْتُمْ كُلّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَديد﴾ (١)

إنّ هذه الطوائف من الآيات تعرب عن موقف القرآن حيال المعاد الجسماني بالملاك الأوّل وانّ المعاد هو البدن الدنيوي حقيقة.

# المعاد الروحاني بالملاك الأوّل

قد تعرفت على المعاد الجسماني بالملاك الأوّل، وإليك الكلام في المعاد الروحاني بنفس ذلك الملاك وهو حشر الإنسان مع روحه ونفسه، وثمة كلام وهو انّه إن أُريد من المعاد الروحاني هو حشر البدن الدنيوي مع روحه ونفسه فليس ذلك معاداً روحانياً في الاصطلاح بل هو معاد جسماني، لأنّ من يصف المعاد بالجسماني لا يريد منه البدن الماثل للجماد بل البدن الذي نفخ فيه روحه وصار ذا حس وحركة وعقل و إدراك.

وإن أريد منه حشر النفوس والأرواح مجردة عن البدن فيصح وصفه بالروحاني لكنّه يخالف صريح القرآن لما عرفت من تأكيده على حشر الأبدان الدنيوية بنحو يكون مناسباً للحشر الأخروي.

۱ . یس:۷۸.

۲. سبأ:۷.

#### المعاد الجسماني بالملاك الثاني

وثمة ملاك ثنان في وصف المعناد بالجسمانية أو النوحانية وهو الثواب والعقاب الذي يواجههم الإنسان.

فقسم لا يدرك إلا بالحواس الظاهرية كأكثر ما وعد في سورتي الواقعة والرحمن.

وهناك ثواب وعقاب يدركهما الإنسان بعقله لا بحواسه ولا بقواه الجسمانية.

وبذلك يتضح ان جزاء الإنسان بها يدركه بالحواس الظاهرية تعبير عن كون المعاد جسهانياً كها أن جزاءه بها يدركه العقل والنفس في مقام التجرد تعبير عن كون المعاد روحانيا، وبها ان الآيات الواردة في أكثر السور التي ترجع إلى الجزاء بالأمور الحسية ، معلومة لدى القرّاء الأعزاء، فنعطف عنان القلم إلى المشوبات والعقوبات التي تدرك بالعقل والنفس.

#### ١. رضوان الله

إنّه سبحانه بعد ما يذكر المثوبات المدركة بالحواس يعقبها بذكر جزاء عظيم لا يدرك إلا بالعقل، قال سبحانه: ﴿ وَعَدَ اللهُ الْمُؤْمِنينَ وَالْمُؤْمِناتِ جَنّاتٍ عَظيم لا يدرك إلا بالعقل، قال سبحانه: ﴿ وَعَدَ اللهُ الْمُؤْمِنينَ وَالْمُؤْمِناتِ جَنّاتٍ عَدْنٍ وَرِضُوانٌ مِنَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها وَمَساكِنَ طَيّبَةً في جَنّاتِ عَدْنٍ وَرِضُوانٌ مِنَ اللهِ أَكْبَرُ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوزُ الْعَظِيم ﴾. (١)

تجدانه سبحانه بعد ما يذكر الجنات والأنهار والمساكن الطيبة التي هي ملاكسات للحسمانية المعاد يـذكر رضوان الله تبارك وتعالى الذي هو جـزاء روحاني

١. التوبة:٧٢.

عقلاني لا صلة له بالأدوات الحسية.

قال الإمام السجاد علي في تفسير الآية:

"إذا صار أهل الجنة في الجنة ودخل ولي الله إلى جنانه ومساكنه واتكأ كلّ مؤمن منهم على أريكته حفّته خدّامه. وتهدّلت عليه الثهار، وتفجّرت حوله العيون، وجرت من تحته الأنهار وبسطت له الزرابيّ، وصفّفت له النهارق، وأتته الخدّام بها شاءت شهوته من قبل أن يسألهم ذلك، قال: ويخرج عليهم الحور العين من الجنان فيمكثون بذلك ما شاء الله.

ثم إنّ الجبّار يشرف عليهم فيقول لهم: أوليائي وأهل طاعتي وسكّان جنتي في جواري ألا هل أُنبّكم بخير ممّا أنتم فيه؟ فيقولون: ربّنا وأيّ شيء خير ممّا نحن فيه؟! نحن فيها اشتهت أنفسنا، ولذّت أعيننا من النّعم في جوار الكريم، قال: فيعود عليهم بالقول، فيقولون: ربّنا نعم فأتنا بخير ممّا نحن فيه، فيقول لهم تبارك وتعالى: رضاي عنكم ومحبّتي لكم خير وأعظم ممّا أنتم فيه، قال: فيقولون: نعم يا ربّنا رضاك عنّا ومحبّتك لنا خير لنا وأطيب لأنفسنا». ثمّ قرأ عليّ بن الحسين عنه هذه الآية: ﴿ وَعَدَ اللهُ الْمُؤْمِنينَ وَالْمُؤْمِناتِ جَنّاتٍ تَجْري مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهارُ خالِدينَ فِيها وَمَساكِنَ طَيّبةً في جَنّاتٍ عَدْنٍ وَرِضُوانٌ مِنَ اللهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوزُ الْعَظيم ﴾. (١)

#### ٢. البعد عن رحمته

إذا كان نيل رضوانه سبحانه سبباً للذة والثواب، يكون البعد عن رحمته سبباً للعذاب، يقول سبحانه: ﴿ وَعَدَ اللهُ الْمُنافِقِينَ وَالْمُنافِقاتِ وَالكُفّارَ نارَ جَهَنَّمَ سبباً للعذاب، يقول سبحانه: ﴿ وَعَدَ اللهُ الْمُنافِقِينَ وَالْمُنافِقاتِ وَالكُفّارَ نارَ جَهَنَّمَ خالِدينَ فِيها هِيَ حَسْبُهُمْ وَلَعَنَهُمُ اللهُ وَلَهُمْ عَذابٌ مُقِيم ﴾. (٢)

إنّ هذه الآية ندُّ الآية السابقة، غير انّ الأُولىٰ تعد المؤمنين والمؤمنات بالنعم الحسية ثمّ الروحية كما عرفت، وهذه الآية تعد المنافقين والمنافقات بالعذاب الحسي أعني قوله: ﴿نَارُ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيها هِيَ حَسْبُهُمْ ﴾ والعذاب الروحي الذي يشير إليه بقوله: ﴿وَلَعَنَهُمُ الله ﴾ واللعن عبارة عن البعد عن رحمة الله تبارك وتعالى. ويعقبه قوله: ﴿وَلَعَنَهُمُ الله ﴾ فيمكن أن يكون مشيراً إلى خلودهم في النار أو مشيراً إلى بعدهم الدائم عن رحمة الله، والمقايسة بين الآيتين وتطبيق كلّ غلى الأُخرى توقف الإنسان على اللّف والنشر اللافت.

#### ٣. الحزن والحسرة

إذا كان البعد عن رحمته سبحانه عذاباً روحياً، فالحزن والحسرة على ما مضى من العمر الذي أتلفه الإنسان مع ماله من القابليات يُعد عذاباً روحياً، وقد أشار اليه سبحانه في بعض الآيات بلفظ : ﴿يوم الحسرة ﴾ و ﴿حسرات ﴾ ، قال سبحانه : ﴿ وَأَنْسَذِرْهُمْ يَسُومَ الْحَسْرَة إِذْ قُضِيَ الأَمْسُرُ وَهُمْ في غَفْلَةٍ وَهُمْ لأ يُؤْمِنُون ﴾ . (١)

أخرج مسلم في صحيحه عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله بَيْنَا : إذا دخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار، قيل: يا أهل الجنة فيشرئبون وينظرون، وقيل: يا أهل النار، فيشرئبون و ينظرون فيجاء بالموت كأنّه كبش أملح، فيقال لهم تعرفون الموت، فيقولون: هذا وهذا وكلّ قد عرفه.

قال: فيقدم فيذبح، ثمّ يقال: يا أهل الجنّة خلود فلا موت، ويا أهل النار خلود فلا موت، ويا أهل النار خلود فلا موت، قال: وذلك قوله: ﴿ وَٱنْذِرْهُمْ يَوْمَ الحَسْرَة ﴾ الآية.

ورواه أصحابنا عن أبي جعفر وأبي عبدالله ﷺ ثمّ جاء في آخره فيفرح أهل

۱. مريم: ۳۹.

الجنّة فرحاً لو كان أحد يومئذٍ ميتاً لماتوا فرحاً، ويشهق أهل النار شهقة لو كان أحد ميتاً لماتوا. (١)

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأُ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّؤُا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللهُ أَعْمَالَهُمْ حَسراتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾. (٢)

وقال الإمام أبو جعفر الباقر عليه في تفسير قوله: ﴿ كَذَٰلِكَ يُرِيهِمُ اللهُ وَقَالَ الإمام أبو جعفر الباقر عليه في تفسير قوله: ﴿ كَذُٰلِكَ يُرِيهِمُ اللهُ أَعُمالهم حَسراتٍ عَلَيْهِم ﴾ بقوله: «هو الرجل يكتسب المال ولا يعمل فيه خيراً فيرثه من يعمل فيه عملاً صالحاً فيرى الأوّل ما كسبه حسرة في ميزان غيره ». (٣)

#### ٤. لقاء المحبوب

من المعارف القرآنية هي مسألة لقاء الله ولقاء الرب الذي جاء في غير واحد من السور بتعابير مختلفة:

فتارة يعبر عنه، (بلقاء الله)، قال سبحانه: ﴿قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقاءِ الله ﴾. (ن)

وأخرى بـ : (لِقاءِ رَبِّهِمُ) ، يقول سبحانه: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ في مِريَةٍ مِنْ لِقاءِ رَبِّهُمْ ﴾ . (٥)

وثالثة: (بِلقاءِ رَبِّكُمْ) ، قال سبحانه: ﴿ اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّماواتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ وَثَالثة: (بِلقاءِ رَبِّكُمْ) ، قال سبحانه: ﴿ اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّماواتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ وَثَالُونَ ﴾ . (١) تَوَفَّنُها ... يُفَصِّلُ الآياتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ . (١)

١. مجمع البيان: ٣/ ١٥.٥.

٢. البقرة: ١٦٧.

٣. مجمع البيان: ١/ ٢٥١.

٤. الأنعام: ٣١.

ە. فصلت: ٥٤.

٦. الرعد: ٢،

ورابعة بـ: (لِقاءَنا) قال سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقاءَنا﴾. (١) وخامسة: (مُلاقُوا رَبِّهِمُ) قال سبحانه: ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلاقُوا رَبِّهِمْ﴾. (٢)

وهذه الآيات التي وردت في الذكر الحكيم يــربو عددها على ١٨ آية، وقد اختلف المفسرون في تفسير لقاء الله.

فقد فسر بلقاء يـوم القيامة تارة بشهادة قولـه سبحانه: ﴿فَذُوقُوا بِما نَسِيتُمْ لِقاءَ يَومِكُمْ هذا﴾ . (أ)

وأُخرى بلقاء الآخرة، قال سبحانه : ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِـآياتِنا وَلِقاء الآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمالُهُمْ ﴾ . (١)

وأُخرى: بنيل الثواب والعقاب، قال سبحانه: ﴿ أَفَمَنْ وَعَدُناهُ وَعُداً حَسناً فَهُوَ لَاقِيهِ كَمَنْ مَتَعْناهُ مَتاعَ الحَياةِ الدُّنْيا ﴾ (٥)، غير أنّ العرفاء الشامخين أخذوا بحرفية تلك الكلمة وقالوا بلقاء الإنسان ربّه لقاءً قلبياً شهودياً لا لقاءً حسياً بل لقاء يدرك ولا يوصف ولا يمكن التعبير عنه باللفظ والكلمة، وقد تبنى ذلك المعنى العارف الحكيم الشيخ جواد الملكي التبريزي (المتوفّى ١٣٤٣هـ) فقال في كتابه «لقاء الله» ما هذا مثاله:

ثمّ إنّ المفسّرين أمام تلك الآيات على أحد رأيين:

الرأي الأوّل: الأخذ بها دلّ علىٰ تنزيه الربّ من كلّ جسم وجسهانية،

١. يونس:٧.

٢. البقرة: ٢٦.

٣. السجدة: ١٤.

٤. الأعراف:١٤٧.

٥. القصص: ٦١.

وبالتالي تأويل ما دل من الآيات والروايات على اللقاء بوجه، وهو انّ المراد هو الموت ولقاء الثواب والعقاب.

الرأي الثاني: حمل ما دلّ على التنزيه بالمعرفة الحسية أو المعرفة بالكنه، وحمل ما دلّ على اللقاء أو التشبيه على المعرفة الإجمالية، ومعرفة أسمائه وصفاته التى هي مجلى ذاته سبحانه.

ولا يخفى ان كلا التفسيرين تفسير مجازي فان حمل اللقاء بلقاء الشواب والعقاب مجاز لا دليل عليه، كما أنّ تفسيره بالمعرفة الإجمالية كمعرفة أسمائه وصفاته مجاز مثله، فأين معرفة أسمائه كالعالم و القادر على وجه يليق بالحكيم من لقائه سبحانه.

وهناك مسلك ثالث أدق من المسلكين تبنّاه بعض العارفين وهو انّ للّقاء مراتب بين الإمكان والاستحالة، فيجوز للممكن في سيره وسلوكه لقاء واقعي، وإن كان بالنسبة إلى الدرجات المستحيلة لقاءً غير واقعي.

ثمّ أيّد ذلك بها ورد في القرآن والأدعية، فقد ورد فيهها كلمات تعرب عن تحقق اللقاء حقيقة، نظير قول الإمام أميرا لمؤمنين عليه الإيمام عرمني من النظر إلى وجهك وقوله: «ولكن تراه القلوب بحقائق الإيهان». وقول الإمام الحسين عليه في المناجاة الشعبانية: «وألحقني بنور عزّك الأبهج فأكون لك عارفاً».

وقوله عَيَّة: «وأنر أبصار قلوبنا بضياء نظرها إليك حتى تخرق أبصار القلوب حجب النور فتصل إلى معدن العظمة وتصير أرواحنا معلقة بعز قدسك»، وفي الدعاء الذي علمه الإمام أمير المؤمنين عَيَّة لكميل:

«فهبني صبرت على عذابك فكيف أصبر على فراقك».

إلى غير ذلك من الألفاظ الدالة على اللقاء الحقيقي على وجه يلازم التنزيه

ويفارق التشبيم، ومع ذلك يكون هناك لقاءٌ حسب ما يمكن تحقّقه للموجود الإمكاني. (١)

ومن أراد الوقوف على التفصيل فعليه الرجوع إلىٰ كتابه.

#### ٥. عذاب فراق المحبوب

كما أنّ قرب المحبوب يلازم السرور والفرح، فهكذا فراقه يثير ألماً روحيّاً، وقد أشار إليه الإمام أمير المؤمنين هيئة في دعائه الذي علّمه لكميل بن زياد النخعي التابعي حيث يقول هيئة مخاطباً الله سبحانه: «فهبني صبرت على عذابك، فكيف أصبر على فراقك».

١. رسالة لقاء الله، المقدمة.

#### الفصل الثامن:

# المعاد الجسماني وآراء الحكماء والمتكلمين

قد تعرقت على تضافر الآيات على أنّ الحشر يتعلّق ببدن جسماني مرافق للروح والنفس، وأنّ ما خلق أوّلاً هو المعاد في الآخرة، غير أنّه اختلفت كلماتهم في واقع هذا البدن الجسماني الذي يتعلق به الروح، فها نحن نذكر بعض الآراء.

# الأوّل: المعاد الجسماني ورأي المعلم الثاني الفارابي(المتوفّى ٣٣٩هـ)

وحاصل كلامه: أنّ الناس على صنفين، فصنف بلغ من الكال درجة استغنى بها عن البدن، ولا هم هم سوى الرغبة في إدراك حقائق العالم العلوي، وصنف يسميهم الفارابي «بالبدنيين» على عكس الصنف الأوّل، لا هم هم سوى إدراك البدن و ما يترتبط بالعالم السفلي.

ويفسره صدر المتألمين بقوله: إنّ هؤلاء إذا فارقوا الأبدان وهم بدنيُّون وليس للم تعلق بها هو أعلى من الأبدان، فيشغلهم التزامَ النظر إليها والتعلّق بها عن الأشياء البدنية، وإنّها لأنفسهم إنها زينة لأبدانهم فقط ولا يعرف غير الأبدان والبدنيات، أمكن أن يعلقهم نوع تشوقهم إلى التعلّق ببعض الأبدان التي من شأنها أن تتعلق بها الأنفس لأنها طالبة بالطبع - إلى أن قال: - و يجوز أنْ يكون هذا

الجرم متولداً من الهواء والأدخنة ويكون مقارناً لمزاج الجوهر المسمّىٰ روحاً الذي لا يشك الطبيعيون أنّ تعلّق النفس به لا بالبدن. وانّـه لو جاز أن لا يتحلل ذلك الروح مفارقاً للبدن والاخلاط ويقوم، لكانت النفس تلازمه الملازمة النفسانية. (١)

ثمّ إنّ الشيخ الرئيس استحسنه وقال في حقّه: ويشبه أيضاً أن يكون ما قاله بعض العلماء حقّاً، وهو: انّ هذه الأنفس إن كانت زكية وفارقت البدن وقد رسخ فيها نحو من الاعتقاد في العاقبة التي تكون لأمثالهم على مثل ما يمكن أن يخاطب به العامة وتصور في أنفسهم عن ذلك، فانهم إذا فارقوا الأبدان ولم يكن لهم معنى جاذب إلى الجهة التي فوقهم، لا كمال فيسعدوا تلك السعادة، ولا شوق كمال فيشقوا تلك الشقاوة، بل جميع هيئاتهم النفسانية متوجهة نحو الأسفل منجذبة إلى الأجسام، ولا منع من المواد السهاوية عن أن تكون موضوعة لفعل نفس فيها. (٢)

إنّ من عجيب القول تفسير البدن بالبدن الناشئ من الهواء والأدخنة، مع أنّه يشترط أن يكون بين النفس والبدن نوع انسجام و إمكان تعلّق، فكيف يجوز المعلم الثاني تعلّق النفس جذا النوع من البدن؟

وقد نقده صدر المتألمين بقوله: إنّ القول بتجويز أن يكون موضوع تصور النفس وتخيلها بعد التجرّد عن هذا البدن متولداً من الهواء والدخان، كيف يصح من رجل ذي بضاعة من الفلسفة الطبيعية، فكيف من الفلسفة الإلهية، أليس مثل هذا الجسم الدخاني المتولّد من بعض المواد العنصرية، يتفرق ويتحلل بأدنى سبب إذا لم يكن له طبيعة حافظة إياه عن التبدد وعن التحلل شيئاً فشيئاً بإيراد

١. الأسفار:٩/ ١٤٨\_ ١٤٩.

الإلهيات من الشفاء: ٤٧٣ـ٤٧٦، المقالة التاسعة، الفصل الثامن، منشورات مكتب الاعلام الإسلامي.

البدل كما في الروح الطبي حتى يبقى تهيئه لتصرف النفس فيكون هو في ذاته نوعاً نباتاً بل حيواناً لكونه موضوع الإدراك التخيلي فإذاً أليس هذا عين التناسخ؟! وأليس صار هذا الجرم الدخاني حيواناً غير إنسان تعلقت به نفس الإنسانية فصار هذا الإنسان منسلخاً عن إنسانيته إلى حيوان آخر؟! (١)

وأظن ـ و ظن الألمعي صواب ـ انّ الـذي دعا المعلم الثاني والشيخ الرئيس إلى القول بتعلّق الروح بالبدن المتولّد من الهواء والدخان، أمران:

الأول: تصور ان تعلق النفس بالبدن الدنيوي العنصري تناسخ وهو باطل. الثاني: انّ الصور الحسية التي بها تلتذ النفس أو تتألم أُمور حسية، والنفس في إدراك هذا النوع من الأُمور رهن أدوات مادية أعني البدن، فلا مناص من تصوير بدن يكون أداة لتصور النفس تلك الصور الحسية الملذة أو المؤلمة، وحيث إنّ تعلّق النفس بالبدن الدنيوي تناسخ ممّا حدا إلى القول بخلق هذا البدن من الدخان والهواء.

# الثاني: المعاد الجسماني ورأي صدر المتألمين (٩٧٩- ١٠٥٠هـ)

ذهب صدر المتألمين إلى المعاد الجسماني، وانّ البدن المحشور في الآخرة هو البدن الدنيوي، ويصرُّ على هذا القول في أوائل البحث على نحو يذعن الإنسان بأنّه بصدد إثبات ما عليه المتشرعة من المعاد الدنيوي العنصري، هذا بالنظر البدوي، وأمّا حينها ينتقل إلى أواخر البحث فيذهب إلى تعلّق النفس ببدن مثالي برزخي، مطابق لما عليه الإشراقيون من الفلاسفة، بيد انهم عجزوا عن إثبات عينية البدن المثالي للبدن الدنيوي، ولكن صدر المتألمين قام بهذا العمل الجبار ورفض التعددية بين البدنين وأرجع الاختلاف بينها إلى الاختلاف في الكمال والنقص.

١. الأسفار:٩/ ١٤٩ ـ ١٥٠.

توضيح النظريتين: انّ الإشراقيين قالوا بوجود بدن مثالي للإنسان في عالم المثال، كما أنّ لمه بدناً طبيعياً مادياً في هذه النشاة، والنفس بعد مفارقتها البدن الدنيوي تتعلّق ببدن مثالي مستقل نشأ من ذي قبل.

ثم إنّ الدافع من وراء طرح هذه النظرية تصوّر أنّ تعلّق النفس بالبدن الدنيوي يعد تناسخاً وهو أمر باطل لا محالة، مضافاً إلى أنّ النفس إنّها تلتذ أو تتألم بالصور الحسية، والنفس في إدراكها للصور الحسية بحاجة إلى بدن، فمست الحاجة إلى تصوير بدن للنفس حتى يتحقق به إدراك الصور الحسية جميلها وقبيحها، لذيذها ومؤلمها.

إلاّ أنّ هذه النظرية لا تصمد أمام النقاش.

أمّا أوّلاً: إذا كان البدن المشالي مغايراً للبدن الدنيوي ومخلوقاً من ذي قبل، فكيف ينطبق على هذا النوع من الحشر، قوله سبحانه: ﴿قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهُا أَوْلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾؟ (١)

وثانياً: أنّ البدن المثالي المخلوق من ذي قبل لـ استعداد لتعلّق النفس به، حينها يتهيأ لقبول الفيض الإلهي، من قبل الله سبحانه، فتتعلّق النفس بالبدن في ظرفها، فلو تعلّقت به نفس أخرى بعد الموت يلزم اجتماع نفسين في بدن واحد، وهو عين التناسخ.

ولما أثارت هذه النظرية إشكالاً واضحاً عدل عنها صدر المتألمين وذهب إلى الوحدة بين البدنين المادي والمثالي، وأنّ التفاوت بينهما بالكمال والنقص وانّ البدن المثالي هو عين البدن المادي لكن بنحو أكمل، وبذلك استطاع التخلّص من الإشكال الأول من لزوم كون المعاد في الآخرة هو البدن الدنيوي.

كما أنّه تخلّص من الإشكال الثاني بأنّ البدن المثالي لم يخلق من ذي قبل بل

۱.يس:۷۹.

خلق مع البدن الدنيوي ويتكامل في ظل تكامله.

وقد استدل على وجود ذلك البدن بأمور منها:

انّ النفس تفعل وتنفعل بهذا البدن المثالي في عالم النوم، واستقرب وجود ذلك البدن المثالي بوجهين: ذكرهما تلميذه عبد الرزاق اللاهيجي في كتابه:

١. انّ الإنسان في هذه النشأة يتصوّر جميع أجزاء بدنه وأعضائه ظاهرة وباطنة، والمتصوّر بالذات غير هذا البدن الدنيوي وليس إلّا البدن المثالي.

٢. أنّ الإنسان يفعل ويتفاعل في النوم ببدن غير مادي، فهو يتكلّم ويذهب ويقعد ويضرب كلّ ذلك ببدن غير مادي، وليس هو إلاّ البدن المثالي.

وعلى ذلك فالبدن المثالي ليس مخلوقاً من ذي قبل، وإنّما يخلق بالتكامل الذي يناله الإنسان. (١)

ثمّ إنّ صدر المتألمين بني ما اختاره من المعاد على مقدمات كثيرة، ربت على إحدى عشرة مقدمة غير انّ المهم منها لا يتجاوز عن ثلاث مقدمات، وإليك نقلها:

# الأصل الأوّل: التشكيك في الوجود

إنّ الوجود حقيقة واحدة ولها مراتب ومظاهر، وليس التفاوت بينها إلاّ بالشدّة والضعف، والكمال والنقص.

وبتعبير آخر: ليس في لوح الواقع إلا شيءٌ واحدٌ وهو الوجود، فإذاً يرجع التفاوت بين الوجودات إلى الشدة والضعف والنقص والكمال، وليست الشدة والضعف إلا نفس الوجود، فلا الوجود الشديد مركب من وجود وشدة، ولا

۱. گوهر مراد: ۳۷۱.

الوجود الضعيف مركب من وجود وعدم، بل كلّها وجود لكن بمراتب ودرجات متعددة.

## الأصل الثاني: انّ هوية الإنسان بنفسه

إنّ هوية البدن وتشخصه إنّها يكون بنفسه لا بجرمه، فزيد مثلاً زيد بنفسه لا بجسده، ولأجل ذلك يستمر وجوده وتشخّصه مادامت النفس باقية فيه، و إن تبدّلت أجزاؤه وتحولت لوازمه، من أينه وكمّه وكيفه ووضعه ومتاه، كها في طول عمره؛ وكذا القياس لو تبدلت صورته الطبيعية بصورة مثالية، كها في المنام، وفي عالم القبر والبرزخ إلى يوم البعث، أو بصورة أخروية كها في الآخرة، فانّ الهوية الإنسانية في جميع هذه التحولات والتقلّبات واحدة هي هي بعينها، لأنّها واقعة على سبيل الاتصال الوحداني التدريجي، ولا عبرة بخصوصيات جوهرية وحدود وجودية واقعة في طريق هذه الحركة الجوهرية، و إنّها العبرة بها يستمرّ ويبقى وهي النفس لأنّها الصورة التهامية في الإنسان التي هي أصل هويته وذاته، ومجمع ماهيته وحقيقته. (1)

وعلى هذا فالإنسان في حركته الجوهرية من الجهاد إلى النبات، ومنه إلى الحيوان، ثمّ الإنسان، وإن مرّت به تلك المراحل، لكنّها في الواقع علل إعدادية لحصول النفس الإنسانية، وعليه تكون واقعية نفسها وحقيقتها الكهال الذي وصلت إليه في نهاية الحركة، فالإنسان هو الإنسان وإن تجرّد عن الجرم والجسم والجسد والبدن، بشهادة أنّه قد مرّ عليه أبدان وأجساد وهو بعدُ شخص واحد ووحدته محفوظة، ولذا لو جنى في شبابه ولاقى جزاءه العادل في هرمه لا يكون ظلماً في حقّه.

١.الأسفار:٩/ ١٩٠.

# الأصل الثالث: العوالم الثلاثة

إنّ أجناس العوالم والنشآت مع كثرتها منحصرة في ثلاثة، وإن كانت دار الوجود واحدة لارتباط بعضها مع بعض:

أدناها عالم الصور الطبيعية الكائنة الفاسدة.

وأوسطها عالم الصور الإدراكية الحسيّة المجرّدة عن المادة.

وأعلاها، عالم الصور العقلية والمثل الإلهية.

فاعلم أنّ النفس الإنسانية مختصة من بين الموجودات بأنّ لها هذه الأكوان الثلاثة مع بقائها بشخصها، فللإنسان كون طبيعي وهو بحسبه إنسان بشري. ثمّ يتدرج في هذا الوجود ويتكامل ويتلطف شيئاً فشيئاً في تجوهره إلى أن يحصل له كون آخر مثالي، وهو بحسبه إنسان مثالي، وله أعضاء مثالية وهو الإنسان الثاني.

ثمّ قد ينتقل من هذا الكون أيضاً نتيجة تكامله فيحصل له كون عقلي، وهو بحسبه إنسان عقلي، وله أعضاء عقلية وهو الإنسان الثالث.

وهذه المراحل التي يمرّ بها الإنسان مختصة بنوعه. فإنّ الأشياء وإن كانت برُمَّتها سائرة إلى الحضرة الإلهية، لكن الذي يمرّ على الصراط المستقيم منتهياً إلىٰ غاية الغايات ليس هو إلاّ النوع الإنساني.

فالإنسان بحسب فطرته الأصلية يتحرك نحو الآخرة بالتدريج ويرجع إلى غاية مقصودة، فيبتدئ بوجوده الدنيوي المادي إلى وجوده الأخروي الصوري إذ نسبة الدنيا إلى الآخرة نسبة النقص إلى الكمال، ونسبة الطفل إلى البالغ، فإذا بلغ الوجود أشده الجوهري يخرج من هذا الوجود الدنيوي إلى وجود أخروي ويستعد للخروج من هذه الدار إلى دار القرار.

ثمّ إنّه ﷺ استنتج من هـ ذه الأصول ، وقال: مـن تدبّر في هـذه الأصول لم

يبق له شكّ وريب في مسألة المعاد وحشر النفوس والأجساد، ويعلم يقيناً ويحكم بأنّ هذا البدن بعينه سيحشر يوم القيامة بصورة الأجساد، وينكشف له أنّ المعاد في المعاد مجموع النفس والبدن بعينها وشخصها وانّ المبعوث في القيامة هذا البدن بعينه لا بدن آخر مبائن له عنصرياً كان كما ذهب إليه جمع من الإسلاميين أو مثالياً كما ذهب إليه الإشراقيون فهذا هو الاعتقاد الصحيح المطابق للشريعة والملة الموافق للبرهان والحكمة. (١)

وإيضاحاً لمختاره نقول: إنّ مقتضى الأصل الأوّل انّ الإنسان في حركته الجوهرية ينتقل من كمال إلى كمال، ومقتضى الأصل الثالث انّ له نشاءات ثلاث:

طبيعية، ومثالية، وعقلية، وبحكم الأصل الثالث ان فعلية شيء بصورته لا بهادته، فالإنسان في النشأة المثالية هو الإنسان في النشأة الطبيعية، لأن الصورة محفوظة بكها لما بحدودها، ففعلية البدن هو صورته وهي محفوظة في عالم المثال، كها أنّ فعلية الإنسان نفسه وهي أيضاً محفوظة، فإذا حشر الإنسان بالبدن المثالي الذي كانت النفس تلازمه في عالم الطبيعة، يكون حشره حشر البدن العنصري لكن لا بحدوده.

هذه عصارة ما ذكره صدر المتألمين في تفسير المعاد الجسماني وهو يختلف عن مسلك الإشراقيين في واقع البدن المثالي، فانّه على مسلكهم يكون بدنا مخلوقاً من ذي قبل تتعلّق به النفس بعد فراقه عن البدن، وعلى مسلكه يكون البدن المثالي مخلوقاً مع البدن العنصري وفي داخله وحالّة فيه ويتكامل مع تكامله على نحو لو تركت النفس تعلّقها بالبدن الدنيوي لبقيت متعلّقة بالبدن المثالي، وتمكث في عالم البرزخ إلى يوم القيامة ثمّ تحشر معه متعلّقة به.

فهنا سؤال وهو انّ حاجة النفس إلى البدن المثالي يدور حول أحد أمرين: ١. الأسفار:٩/ ١٩٤\_١٩٨. الأول: انّ تكامل النفس بعد تركها البدن الدنيوي رهن تعلّقها بذلك البدن حتى تتكامل تحت ظل ذلك التعلّق.

الثاني: انّ النفس بحاجة إلى ذلك البدن لأجل نيل الثواب والعقاب ولولاه لما تيسر لها نيلهما.

أما الثاني فهو مخالف لمختاره في القوة الخيالية للنفس، فانّها قوة جوهرية معلولة للنفس قائمة بها قيام المعلول بالعلة، وليست حالَّة في البدن ولا في أعضائه، وعلى هذا تكون الصور المخلوقة بتلك القوة مخلوقة للقوة قائمة بها، قيام المعلول بالعلة من دون أن تكون حالّة في الأعضاء

فإذا كانت القوة والصور القائمة بها، أموراً جوهرية قائمة بالنفس فلا حاجة لها بالبدن المثالي .

نعم القوة الخيالية في النشأة الأولى لا تستطيع خلق الصور إلا عن طريق إعال القوى الحسية الموجودة في الأعضاء، فلا يُبصر إلا بالعين، ولا يُسمع إلا بالسمع، وحيث إنّ الصور في هذه النشأة تأتي إلى النفس والقوة من خارج ذاتها فلا محيص من الاستعانة بالبدن العنصري، وهذا بخلاف الصور الجميلة أو المؤلمة في النشأة الأخرى فانّ الصور تبرز من داخل النفس والقوة إلى خارجها حسب الملكات التي يكتسبها الإنسان طيلة عمره، فالنفس ذي الملكة الحسنة تخلق صوراً جميلة يلتذ بها على خلاف الملكة السيئة، وعلى ذلك فلا حاجة للنفس ولا للقوة الخيالية في إيجاد الصور للبدن المثالي.

فتعين الوجمه الأوّل، وهو انّ النفس في تكاملها رهن البدن المثالي فعندئذِ نطرح هنا أمرين:

الأول: انّ كثيراً من الناس يعوزهم الاستعداد اللازم للانتقال إلى عالم العقول، بل يبقوا في عالم المثال أبد الدهر، وعندئذٍ يكون استخدام البدن المثالي

أمراً زائداً طفيلياً لا ينفع.

وأمّا الأنبياء والأولياء فلهم استعداد الانتقال إلى عالم العقول فيتركون البدن المثالي لغاية الوصول إلى عالم العقل، فيكون حشرهم الجسماني أمراً مؤقتاً لا أمراً دائمياً وهو على خلاف القرآن.

الثاني: المختار عند صدر المتألمين في العوالم الثلاثة انّها عوالم غير منفصلة فمع انّ كلاً في طول الآخر، لكن عالم العقل باطن عالم المثال، وعالم المثال باطن عالم الطبيعة.

فالنفس في عالم الطبيعة واجدة للمراتب الثلاثة دفعة واحدة فهي بها اتها مبدأ للحياة الحيوانية مظهر لعالم الطبيعة وبها انها تدرك الصور الحسية مظهر لعالم المثال، وبها اتها تدرك المفاهيم الكلية والحقائق المرسلة مظهر عالم العقل، ولأجل ذلك اشتهر قولهم: «النفس في وحدتها كل القوى» فهي بوجودها الجمعي جامعة لتلك المراتب دفعة واحدة وإن كانت كل مرتبة في طول الأخرى.

فإذا كانت هذه حالة النفس، فلهاذا لا تحافظ على تلك الحالة في عالم الحشر أيضاً، بأن يكون لها حشر طبيعي ومثالي وعقلاني، فهي بوجودها الطبيعي تثاب وتعاقب بها يناسب عالم الطبيعة كها أنّها بوجودها المشالي تثاب بالصور وتعاقب بها، كها أنّها بمرتبتها العقلية تصل إلى ما هو الغاية القصوى، وحيث إنّه لا تزاحم بين المراتب في وجود النفس فلا مانع من أن يكون حشر واحد للنفس في جميع مراتبها لا بحدودها ؟

وخلاصة القول: إنّ عالم الطبيعة تدبر بالعوالم الشلاثة، فعالم الطبيعة تحت ظل عالم المثال، كما أنّ كليهما تحت ظل عالم العقل، فلا تزاحم بين العوالم الثلاثة خارج النفس، كذلك لا تزاحم بين تلك العوالم في وجود النفس في الحشر الأخروى.

وفي الختام نعطف نظر القارئ العزيز إلى أنّ لو كان القول بتعلّق النفس بالبدن المثالي لأجل الجمع بين الشريعة والبرهان، فهذا الجمع بعيد عن الصواب لا سيها و إنّ أكثر الآيات الواردة في المعاد الجسماني صريحة في المعاد العنصري لا في المعاد المثالي.

# الثالث: المعاد الجسماني والرأي السائد بين المتكلّمين

الرأي السائد بين المتكلمين هو انّه سبحانه يخلق من الأجزاء المتفرقة للبدن بدناً، فيعيد إليه نفسه المجردة الباقية بعد بلاء البدن، ولا يضر انّه غير البدن الأوّل بحسب الشخص، ولا يبعد أن يكون قوله تعالى: ﴿ أَوَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرْضَ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلاقُ الْعَلِيم ﴾ (١) إشارة إلى هذا.

فإن قيل: على هذا يكون المثاب والمعاقب باللذات والآلام الجسمانية، غير من عمل الطاعة وارتكب المعصية.

قلنا: العبرة في ذلك بالإدراك وإنّها هو للروح ولو بواسطة الآلات وهو باق بعينه، وكذا الأجزاء الأصلية من البدن، ولهذا يقال للشخص من الحداثة إلى الشيخوخة انّه هو بعينه وإن تبدلّت الصور و الهيئات، بل كثير من الآلات والأعضاء، ولا يقال لمن جنى في الشباب فعوقب في المشيب إنّها عقوبة لغير الجاني.

ويدل عليه من الآيات:

قوله سبحانه: ﴿ قَالَ مَنْ يُحْيِي العِظامَ وَهِيَ رَمِيم \* قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَلَ مَرَّة ﴾ . (٢)

۱. پس: ۸۱.

۲.يس:۸۷\_ ۷۹.

وقوله تعالى: ﴿فَإِذَا هُمْ مِنَ الأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ﴾ . ('') ﴿أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَلَنْ نَجْمَعَ عِظامَهُ \* بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَنْ نُسَوِّيَ بَنَانَهُ ﴾ . ('')

﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلّ شَيْءَ﴾ . (٣)

﴿ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَلَّالْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرِها﴾ . (1) ﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِراعاً ذلكَ حشرٌ عَلَيْنا يَسير ﴾ . (٥) ﴿ أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُور ﴾ (٦) . إلى غير ذلك من الآيات. وبالجملة فإثبات الحشر من ضروريات الدين وإنكاره كفر.

فإن قيل: الآيات المشعرة بالمعاد الجسماني ليست أكثر وأظهر من الآيات المشعرة بالتشبيه والجبر والقدر ونحو ذلك وقد وجب تأويلها قطعاً، فلنصرف هذه أيضاً إلى بيان المعاد الروحاني، وأحوال سعادة النفوس وشقاوتها بعد مفارقة الأبدان على وجه يفهمه العوام، فإن الأنبياء مبعوثون إلى كافة الخلائق لإرشادهم إلى سبيل الحق، وتكميل نفوسهم بحسب القوة النظرية والعملية وتبقية النظام المفضي إلى صلاح الكل وذلك بالترغيب والترهيب بالوعد والوعيد والبشارة بها يعتقدونه لذة وكمالاً، والإنذار عما يعتقدونه ألماً ونقصاناً، وأكثرهم عوام تقصر

۱. یس: ۵۱.

٢. القيامة: ٣\_٤.

٣. فصلت: ٢١.

٤. النساء: ٥٦.

٥.ق:٤٤.

٦. العاديات: ٩.

عقولهم عن فهم الكهالات الحقيقية واللذات العقلية وتقتصر على ما ألّفوه من اللذات والآلام الحسية وعرفوه من الكهالات والنقصانات البدنية، فوجب أن تخاطبهم الأنبياء بها هو مثال للمعاد الحقيقي ترغيباً وترهيباً للعوام وتتميهاً لأمر النظام، وهذا ما قاله أبو نصر الفارابي إنّ الكلام مثل.

قلنا: إنّها يجب التأويل عند تعذر الظاهر، ولا تعذر هاهنا سيها على القول بكون البدن المعاد مثل الأول لا عينه. وما ذكرتم من حمل كلام الأنبياء ونصوص الكتاب على الإشارة إلى مثال معاد النفس والرعاية للمصلحة العامة، نسبة للأنبياء إلى الكذب فيها يتعلّق بالتبليغ والقصد إلى تضليل أكثر الخلائق والتعصب طول العمر لترويج الباطل وإخفاء الحق لأنّهم لا يفهمون إلاهذه الظواهر التي لا حقيقة لها عندكم.

نعم لو قيل: إنّ هذه الظواهر مع إرادتها من الكلام وثبوتها في نفس الأمر، مثل للمعاد الروحاني واللذات والآلام العقلية، وكذا أكثر ظواهر القرآن على ما يذكره المحققون من علماء الإسلام، لكان حقاً لا ريب فيه و لا اعتداد بمن ينفيه. (۱)

إنّ ما ذكره سعد الدين التفتازاني كلام حقّ لا سترة عليه، وهو الموافق للقرآن الكريم.

ونضيف إلى كلامه أمرين:

الأول: ان القرآن يطرح إمكان المعاد من خلال بيان قصص تتضمن عود الموتى إلى الحياة، كقصة إبراهيم، وعزير، وأمّة من بني إسرائيل، وقصة البقرة، وغيرها، فلا يمكن أن تفسر تلك البراهين بالمثل.

١. شرح المقاصد: ٢/ ٢١٢ \_ ٢١٣، ط الآستانة.

الثاني: ان ثمة فرقاً بين ما دل على الجبر، وبين ما دلّ على المعاد الجسماني، فها يدل على الأوّل يخالف العقل الصريح، ولفيف من الآيات، كما يضاد الغاية من وراء بعث الأنبياء، فلا محيص عن التأويل.

وأمّا المعاد الجسماني فليس هناك أيّ داع إلى التـأويل، سوى الشبهات التي نطرحها على طاولة البحث، وسنحللها بفضل من الله سبحانه حينها حتىٰ تنجلي الحقيقة ناصعة لا يشوبها لبس ولا غموض.

# الرابع: المعاد الجسماني ورأي بعض المتكلمين

ذهب لفيف من المتكلّمين إلى أنّ للإنسان أجزاءً أصلية صلبة لا يتطرق إليها الزيادة والنقصان ولا التغيّر والتبدّل، وإنّما تطرأ إلى ما يضيف إليها. (١)

وبعبارة أخرى: المعاد عبارة عن جمع متفرقات أجزاء مادية لأعضاء أصلية باقية عندهم، وتصويرها مرّة أُخرى بصورة مثل الصورة السابقة ليتعلّق النفس بها مرّة أُخرى.

يقول الإمام الرازي: إنّ قوله تعالى في سورة الواقعة من الآيات إشارة إلى جواب شبهة المنكرين الذين هم من أصحاب الشمال المجادلين، فاتهم قالوا: ﴿ وَإِذَا مِتْنَا وَكُنّا تُراباً وَعِظاماً وَإِنّا لَمَبْعُوثُون \* أَو آباؤنا الأَوْلُون \* (١) وأشير إلى إمكانها هذا بوجوه أربعة:

أَوَّلُهَا، قَـولَــه تعـالى: ﴿ أَفَـرَأَيْتُـمْ مَا تُمْنُــون \* ءَأَنْتُـمْ تَخْلُقُـونَـهُ أَمْ نَحْـنُ الْخالِقُون ﴾ . (٣)

١. كشف المراد: ٢٥٩، المسألة الرابعة في وجوب المعاد الجسماني.

٢. الصافات:١٦\_٧٧ والواقعة:٤٨\_٤٧.

٣. الواقعة: ٥٨\_٩٥.

وجه الاستدلال بهذا انّ المني إنّما يحصل من فضلة الهضم الرابع، وهو كالطل المنبث في أطراف الأعضاء ولهذا يشترك كلّ الأعضاء ويجب غسلها بالالتذاذ الواقع لحصول الانحلال عنها كلّها، ثمّ إنّ الله تعالى سلّط قوّة الشهوة على البنية حتى إنّها تجمع تلك الأجزاء الطلية، فالحاصل انّ تلك الأجزاء كانت متفرقة جداً أوّلاً في أطراف العالم.

ثم إن الله جمعها في بدن ذلك الحيوان وجمعها الله في أوعية المني ثم إنه أخرجها ماء دافقاً إلى قرار الرّحم، فإذا كانت هذه الأجزاء متفرقة فجمعها وكوَّن منها هذا الشخص فإذا افترقت بالموت مرة أُخرى، فكيف يمتنع عليه جمعها مرّة أُخرى؟! (١)

انّ ما ذكره المتكلّمون إنّما هو لإثبات انّ المعاد عنصري لا مثالي، وهذا حقّ في الجملة، لكن القول بأنّ لكلّ إنسان أجزاء صلبة لا تتبدل ولا تتغير إلى شيء فهو أمر لم يثبته العلم ولا التجربة ولا البرهان العقلي.

نعم لو تضافرت عليه الأخبار نأخذ به تعبداً. (٢)

١ و ٢. الأسفار: ٩/ ١٥٣ ـ ١٥٤.

#### الفصل التاسع:

### المعاد الجسماني والشبهات المطروحة

قد نسب إلى الشيخ الرئيس أنّه لا يمكن إثبات إمكان المعاد الجسماني إلاّ عن طريق الشرع، وحيث إنّه أخبر عن وقوعه نستكشف إمكانه.

ولكن عبارته في الشفاء تنادي بخلاف ذلك، فهو لا يدّعي أنّ إمكانه رهن خبر الشارع وإنّما يدّعي انّ وقوعه رهن خبر الشارع.

وبعبارة أخرى: إمكان المعاد الجسماني أمر مسلم، وإنّما الكلام في لـزوم وقوعه، والعقل يدل على لزوم المعاد الـروحاني، ولم يدل دليل عقلي على لزوم المعاد الجسماني، وإليك عبارته:

يجب أن يعلم أنّ المعاد منه ما هو منقول من الشرع ولا سبيل إلى إثباته إلا من طريق الشريعة وتصديق خبر النبوة وهو الذي للبدن عند البعث. (١)

تجدانه يقول: «لا سبيل إلى إثباته» أي لزوم وقوعه لا إمكانه، ولولا الشرع لم يكن دليل على لزوم وقوعه.

يقول صدر المتألمين: يستفسر عن هؤلاء المنكرين للمعاد الجاحدين لأحكام الشريعة بناء على قصور مداركهم عن دركها إنهم هل يدعون الامتناع

١. الشفاء: الإلهيات ، الفصل الثاني من المقالة التاسعة.

أو يمنعون الإمكان والجواز؟ فعلى الأوّل، يقال لهم: إنّ عليكم البيّنة وإثبات ما ادّعيتم وما لكم فيها قلتم به من هذا عين ولا أثر. وعلى الثاني كلّ ما أزيل ظاهره عن الإحالة والامتناع قام التنزيل الإلهي والأخبار النبوية الصادرة عن قائل مقدس عن شوب الغلط والكذب مقام البراهين الهندسية في المسائل التعليمية والدعاوي الحسابية. (١)

والمهم تحليل الشبهات المطروحة حول المعاد الجسماني.

# الشبهة الأولى: المعاد إعادة للمعدوم

لقد ذكر سعد الدين التفتازاني بعض الشبهات في مقاصده وشرحه، أحدها: بأنّ المعاد إعادة للمعدوم وهو أمر محال.

ثم نقل عن الشيخ الرئيس، القول التالي: إنّ كلّ من رجع إلى فطرته السليمة، ورفض عن نفسه الميل والعصبية، شهد عقله الصريح بأنّ إعادة المعدوم ممتنع.

وقد أجاب المحقّق التفتازاني عن الإشكال بقوله:

أولاً: منع امتناع الإعادة، وقد تكلّمنا عن أدلّته.

وثانياً: أنّ المراد إعادة الأجزاء إلى ما كانت عليه من التأليف والحياة و نحو ذلك ولا يضرنا كون المعاد مثل المبدأ لا عينه. (٢)

أقول: أمّا الجواب الأوّل فليس بشيء، فانّ إعادة المعدوم بعينه أمر ممتنع بالذات، لأنّ المقصود من الإعادة هو تعلّق القدرة ثانياً، بإيجاده في الزمان الثاني، ومثل ذلك لا يكون إعادة للمعدوم بعينه بل إعادة له بمثله.

١. الأسفار: ٩/ ١٦٧ ـ ١٦٨.

۲. شرح المقاصد: ۲/۲۱۳.

فلو كان المراد من إعادة المعدوم هو خرق الحجب والموانع والرجوع إلى الزمن الماضي ورؤية كلّ شيء في محلّه، فهذا ليس إعادة للمعدوم بل مشاهدة لوجود شيء في ظرفه.

و إن شئت قلت: إنّ الـواقع لا ينقلب عمّا هـو عليه، وكـلّ شيء إذا حدث فهو محفوظ في ظرفه، و إن كان غير محفوظ في الظروف التي تعقبه.

فمثلاً الحوادث التي وقعت في عهد نوح منذ دعوته ومكابرة قومه، واستيلاء الغرق عليهم، وركوب السفينة وسيرها على الماء ونزولها على الجودي، أمر غابر لكنه موجود في ظرفه، لا يمكن قلبه عمّا هو عليه و إن كان غير موجود في الأزمنة التى تعقبه.

فإن أريد من إعادة المعدوم هو خرق الحجب ورؤية كلّ شيء في ظرفه، فهو ليس إعادة للمعدوم ولا خلقاً له، ومن الواضح أنّ المعاد ليس من هذا القبيل، ولا يراد منه خرق الحجب لرؤية المؤمنين والكافرين في ظروفهم الزمنية.

وإن أريد تعلّق الخلق وقـدرته سبحانه على إيجادهم بعد انعـدامهم ، فهذا ليس إعادة للمعدوم بل إيجاداً لمثله، ضرورة تعدد الفعل والخلق.

وبـذلك ظهـر أنّ الجواب الثاني الـذي أشـار إليه التفتـازاني هـو المهم في الياب.

توضيحه: أنّ المعاد ليس من قبيل إعادة المعدوم، بل إيجاد للمعدوم ثانياً، على نحو يطلق على الثاني انّه عين الأوّل عرفاً و إن كان مثله عقالًا، وذلك لأنّ الإنسان بموته يترك أمرين.

الأول: العظام والعروق واللحوم التي تتحول إلى رميم وتتبدل إلى ثرى . الثاني: الروح والنفس التي يتوفّاها ملك الموت. وعلى ذلك ليس كلّ ممّا ترك أمراً معدوماً، بل أمر موجود، غاية الأمر إنّما فقد الاتصال والتماسك بين الأجزاء التي هي مبدأ للروح الحيوانية، فلو أعيد الاجتماع والانضمام إلى الأجزاء وتعلّق بها الروح المحفوظة، يكون المعاد نفس الإنسان السابق.

وممّا يؤكد ذلك ما أثبته العالم الفرنسي لافوازيه عام ١٧٧٥م فقد أثبت بأنّ المادة لا تعدم ولا تستحدث بل تتحول من شكل إلى آخر، وانّ التفاعلات الكيمياوية أو الفيزياوية لا تعدم فيها المادة بل المادة باقية بحالها، غاية الأمر تتحول من شكل إلى شكل آخر.

# الشبهة الثانية: شبهة الآكل والمأكول

هذه الشبهة من أقدم الشبهات التي طرحت في المعاد الجسماني، وقد جاء ذكرها في أكثر الكتب الكلامية.

وقد قررت بوجوه، أوضحها ما ذكره العلامة الحلّي في كشف المراد، حيث قال:

إنّ إنساناً لو أكل آخر أو اغتىذىٰ بأجزائه فإن أعيدت أجراء الغذاء إلى الأوّل عدم الثاني، وإن أُعيدت إلى الثاني عدم الأوّل.

وأيضاً إمّا أن يعيد الله تعالى جميع الأجزاء البدنية الحاصلة من أوّل العمر إلىٰ آخره أو القدر الحاصل له عند موته، والقسمان باطلان:

أمّا الأوّل: فلأنّ البدن دائماً في التحلّل والاستخلاف، فلو أُعيد البدن مع جميع الأجزاء منه لزم عظمه في الغاية، ولأنّه قد يتحلّل منه أجزاء تصير أجساماً غذائية ثمّ يأكلها ذلك الإنسان بعينه حتى تصير أجزاء من عضو آخر غير العضو الذي كانت أجزاء له أوّلاً، فإذا أُعيدت أجزاء كلّ عضو إلى عضوه لزم جعل ذلك

الجزء جزءاً من العضوين، وهو محال.

وأما الثاني: فلأنّه قد يطيع العبد حال تركبه من أجزاء بعينها ثمّ تتحلّل تلك الأجزاء، ويعصي في أجزاء أخرى، فإذا أُعيد في تلك الأجزاء بعينها وأثابها على الطاعة لزم إيصال الحقّ إلى غير مستحقه. (١)

وقد لخصها سعد الدين التفتازاني، وقال: لو أكل إنسان إنساناً وصار غذاء له جزءاً من بدنه فالأجزاء المأكولة إمّا أن تعاد في بدن الآكل، أو في بدن المأكول، وأيّاً ما كان لا يكون أحدهما بعينه معاداً بتهامه ،على أنّه لا أولوية لجعلها جزءاً من بدن أحدهما دون الآخر، ولا سبيل لجعلها جزءاً من كلّ منهها، وأيضاً إذا كان الآكل كافراً والمأكول مؤمناً يلزم تنعيم الأجزاء العاصية أو تعذيب الأجزاء المطبعة. (٢)

### إجابة المتكلمين عن الشبهة

وقد أجاب المتكلمون عن الشبهة بالأصل الذي اختاروه في تفسير المعاد الجسماني، وهو:

ان لكل مكلف أجزاء أصيلة لا يمكن أن تصير جزءاً من غيرها، بل تكون فواضل من غيره أجزاء أصيلة لا يمكن أن تصير جزاء أصلية لما كانت أصلية له أوّلاً، وتلك الأجزاء هي التي تعاد، وهي باقية من أوّل العمر إلى آخره. (٣)

واختاره التفتازاني أيضاً حيث قال:

انًا نعني بالحشر إعادة الأجزاء الأصلية الباقية من أوّل العمر إلى آخره، لا

١. كشف المراد: ٢٦٠، ط مؤسسة الإمام الصادق ١٠٤.

٢. شرح المقاصد: ٢/ ٢١٣، ط آستانه.

۳. كشف المراد: ۲٦٠.

الحاصلة بالتغذية، فالمعاد من كلّ من الأكل والمأكول الأجزاء الأصلية الحاصلة في أوّل الفطرة من غير لزوم فساد. (١)

وقد عرفت عدم ثبوت أصل النظرية من أنّ لكلّ إنسان أجزاء صلبة أصلية لا تكون جزءاً للغير، فيسقط الجواب مادام لم يثبت الأصل.

### إجابة صدر المتألِّين عن الشبهة

أجاب الحكماء عن الشبهة بمسألة انّ تشخّص كلّ إنسان إنّما يكون بنفسه لا ببدنه، وأنّ البدن المعتبر فيه أمر مبهم لا تحصُّل له إلاّ بنفسه، وليس له من هذه الحيثية تعيّن ولا ذات ثابتة، ولا يلزم من كون بدن زيد محشوراً أن يكون الجسم الذي منه صار مأكولاً لسبع أو إنسان آخر، محشوراً، بل كلّما يتعلّق به نفسه هو بعينه بدنه الذي كان، فالاعتقاد بحشر الأبدان يوم القيامة هو أن يبعث أبدان من القبور إذا رأى أحد كلّ واحد واحد منها يقول هذا فلان بعينه، أو هذا بدن فلان، ولا يلزم من ذلك أن يكون غير مبدَّل الوجود والهوية، كما لا يلزم أن يكون مشوّه الخلق والأعمى والهرم محشوراً على ما كان من نقصان الخلقة وتشويه البنية كما ورد في الأحاديث. (٢)

وما ذكره من الجواب هو اللائح من قوله سبحانه: ﴿قَالُوا أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضَ ءَإِنَّا لَفِي خَلْقِ جَديد بَلْ هُمْ بِلِقَاءِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ ﴿ قُلْ يَتَوفَّاكُمْ مَلَكُ الْمُوتِ الَّذِي وَكَلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ ترجعُون ﴾ . (٣)

فانّ الشبهـة جاءت في صدر الآية تحت عنوان الضلال في الأرض، أعني

١. شرح المقاصد: ٢/ ٢١٣، ط آستانه.

٢. الأسفار: ٩/ ١٩٩ ـ ٢٠٠.

٣. السجدة:١٠ـ١١.

قوله من الله الله الله المن المرض الله وجاء الجواب في قوله: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ اللهُ وَهُو: الله المُوت ﴾ ولا تحسم مادة الإشكال إلا بالتفسير التالي، وهو:

إنّ ضلال أجزاء البدن في الأرض وتبعثرها لا يخل بالمعاد الجسهاني، ولا يكون دليلاً على محو الشخصية، لأنّ الأصل في الإنسان هو الروح فالشخصية تدور مدار بقاء الروح، فعند للله لوحشر مع بدن عنصري حينها ستحفظ شخصيته ووحدته سواء أكان البدن الذي عاشت معه النفس في الدنيا أم الآخرة، لأنّ البدن آلة لإدراك الألم، والمؤلم حقيقة هي النفس والبدن أداة لإيلامها، فلا فرق بين كون البدن نفس البدن الدنيوي أو غيرها.

ويتضح ذلك من خلال القول انّ النفس ربها لا تتألم بالآلام الجسهانية إلاّ عن طريق البدن، فالضرب على البدن لأجل إيلام الروح دون البدن فلا يكون الضرب على غير البدن الذي عاشت معه ظلهاً وخارجاً عن الحدّ.

هذا ما يمكن به توجيه كلام الحكماء.

أقول: ولنا تقرير آخر في دفع هذه الشبهة، وقبل الخوض ننبّه على أنّ الشبهة يمكن أن تقرر بوجهين:

الوجه الأول: انّه إذا صار جزء من بدن الإنسان، عضواً لبدن إنسان آخر، فحشر كلا الإنسانين، يستلزم وجود النقص في واحد منهما.

الوجه الثاني: انّ حشرهما بأيّ صورة كانت مخالف للعدل الإلهي، حيث يمكن أن يكون الإنسان الأوّل مطيعاً والثاني عاصياً، فيلزم أن يعذب جزء من بدن الإنسان المؤمن في نار جهنم إذا صار عضواً لبدن الكافر.

وها نحن نصب البحث على الإشكال الأوّل ثمّ نرجع إلى الاشكال الثاني، فنقول: إنّ تحوّل جزء من بدن إنسان إلى بدن إنسان آخر بالمباشرة نادراً ما يتفق، وإنّما الشائع هو التحول من خلال تحول البدن الإنساني إلى تراب ومن ثمّ انتقاله إلى نبات وحيوان ثمّ يتغذى بها الإنسان ، وبناء عليه فانّ الصور المفروضة أربع:

أ. أن يحشر كلّ واحد من الآكل والمأكول بنفس الجزء المستهلك.

ب. أن يحشر آكله به دون المأكول.

ج. على العكس.

د. أن يحشر كلّ واحد من الآكل والمأكول دون الجزء المستهلك.

أمّا الصورة الأولى فهي افتراض محال، لاستلزامه كون شيء واحد في زمان واحد في زمان واحد في غلين. وكلّ من الصورة الثانية والثالثة تستلزم نقصاً في المحشور امّا في الأكل أو في المأكول.

وفي الصورة الرابعة يستلزم النقص في كلا المحشورين.

وربّم يتصور أن لازم الصورتين الثانية والثالثة أن يكون المحشور أحد البدنين فقط، لافتراض انّ بدن أحدهما صار جزءاً لبدن الآخر فلم يبق للإنسان الأوّل بدن يحشر به.

ولكن هذا التصور من الوهن بمكان، لأنّه قلّما يتّفق أن يكون بدن الإنسان بتهام أجزائه بـدناً لإنسان آخر، إذ الغالب تحوّل جزء ضئيل من بـدن المأكول إلىٰ بدن الآكل، لا كلّ الأجزاء.

هذه هي صور الشبهة وإليك الجواب عنها:

لا شكّ انّ الصورة الأولىٰ والرابعة خارجة عن نطاق البحث، فالأولىٰ تستلزم المحال، و الرابعة مجرّد افتراض لم يتفوّه بها أحد، فتنحصر الشبهة في الصورتين الثانية والثالثة، فعندئذٍ نقول:

إنَّ للصورتين الثانية والثالثة فروضاً مختلفة:

اثبت العلم الحديث ان بدن الإنسان في تحوّل وتغيّر مستمر، فهو في ظل هذا التحوّل ذو أبدان كثيرة، وقيل ان خلايا البدن الإنساني تتغير برمتها كل ثماني سنين.

٢. إذا افترضنا انّ البدن الأخير وماتقدمه من الأبدان صادف المانع وأصبح جزءاً لإنسان آخر، ولو من خلال تحول البدن إلى تراب ونبات وحيوان، ولكن ليس عامّة الأجزاء من كلّ بدن مأكولاً لفرد آخر، وإنّما يتحول جزء من كل بدن، فعند ذلك يحشر بأي بدن شاء الله وإن كان بدناً نحيلاً، لأنّه يكفي في المعاد انّ البدن الأخروي نفس البدن الدنيوي ولم يدل دليل على العينية من حيث السمن والضعف.

٣. لو افترضنا و إن كان الفرض من النُدرة بمكان ان تتحول أغلب الأجزاء من كلّ بدن إلى بدن إنسان آخر بحيث لا يكون الباقي كافياً في تشكيل بدن الآكل، وعندئذ لا مانع من إكهال البدن بالاستعانة بأجزاء ترابية وهوائية أخرى، ولا يعد ذلك نقضاً في الحشر، لما عرفت من أنّ الملاك هو صدق العينية عرفاً لا عقلا، ولذلك يعبر سبحانه عن ذلك بقوله: ﴿أَوَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّماوات وَالأَرْض بِقادِر على أَنْ يَخُلُق مِثْلَهُم بَلىٰ وَهُوَ الْخَلاقُ الْعَلِيم ﴾ (١) بناء على أنّ الضمير في "مثلهم" يرجع إلى الإنسان، وقال عزّ من قائل: ﴿أَوَ لَمْ يَرُوا أَنَّ اللّهُ الّذِي خَلَق السَّماواتِ وَالأَرْضَ قادِرٌ عَلَىٰ أَنْ يَخُلُق مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلاً لا لا يَنْ الظّالِمُونَ إلاّ كَفُوراً ﴾. (٢)

وقال الإمام الصادق عليه : «و إذا قبضه (أي روح المؤمن) الله إليه سيّرتلك

۱. یس: ۸۱.

٢. الإسراء: ٩٩.

الروح إلى الجنة في صورة كصورته، فيأكلون ويشربون فإذا قدم عليهم القادم عرفهم بتلك الصورة التي كانت عليها في الدنيا». (١)

وإلى هذا الجواب يشير صدر المتألمين بقوله: لا عبرة بخصوصية البدن وانّ تشخصه والمعتبر في الشخص المحشور جسمية ما أية جسمية كانت، وانّ البدن الأُخروي ينشأ من النفس بحسب صفاتها لا أنّ النفس يحدث من المادة بحسب هيئاتها واستعداداتها كما في الدنيا. (٢)

وما ذكره ينطبق على ما ذكرنا إذا أراد من البدن، البدن العنصري، لكنّه فينكُ كما عرفت يصرح بالبدن البرزخي ويقول: وانّ البدن الأخروى ينشأ من النفس بحسب صفاتها.

هذا كلّه حـول الشبهة من المنظار الأوّل، وإليك دراسة الشبهـة من منظار العدل الإلهي.

# شبهة الآكل والمأكول من منظار العدل الإلهي

كان التقرير السابق للشبهة من منظار عدم وفياء المادة لحشر كلّ إنسان على النحو الأكمل.

ولكن البحث في المقام يركز على أنّه إذا كان المؤمن ماكولاً للكافر، يلزم تعذيب المؤمن بتعذيب الكافر، أو بالعكس. ونجيب عن هذا التقرير بوجهين:

الوجه الأول: انه إذا صار عضو من بدن المؤمن جزءاً لبدن الكافر يكون تعذيب تعذيباً للكافر لا للمؤمن، لأنّ الجزء في ظل الحركة الجوهرية انقطعت صلته بالمأكول واندكّ في الآكل على نحو صار جزءاً منه، فتعذيبه أو تنعيمه يرجع

١. البحار: ٦/ ٢٢٩، الحديث ٣٢، من أحاديث باب أحوال البرزخ.

٢. الأسقار:٩/ ٢٠٠.

إلى الآكل لا إلى المأكول، ونظيره زرع الأعضاء الرائج في الطب الحديث فانّ الكلية مثلاً إذا أخذت من بدن شخص وزرعت في بدن شخص آخر على نحو التحمت مع سائر الأعضاء، فتعذيبه وتنعيمه يرجع إلى المأكول لا إلى الآكل.

الوجه الثاني: انّ الشبهة نابعة من التفكير المادي، حيث يحصر واقع الإنسان في اللحم والجلد والعظام، مع أنّ واقع الإنسان شيء أعمق من ذلك، وهو روحه ونفسه، فإذا صار عضو من الإنسان جزءاً من إنسان آخر انقطعت صلة الروح عن الجزء المقطوع فلا يكون مدبّراً للنفس، فتكون الآلام واللّذات منصبّة على الآكل لا على المأكول، ولعل هذا البحث المبسوط، فيه الكفاية لذوي الألباب.

وأنا بدوري أعتذر للقرّاء الكرام من إطالة الكلام في هذا المقام.

#### الشبهة الثالثة: ما هو الهدف من الجزاء؟

إذا كان الهدف من إعادة الإنسان ليجزى بها عمل من خير أو شر، فها هو السر وراء تعذيب المجرم؟ فانّ هناك احتمالات عدّة:

الأوّل: التشفّي وتسكين الآلام.

الثاني: تأديب المجرم.

الثالث: أن يكون التعذيب عبرة وعظة للآخرين.

وهذه الفروض إنّما تصحّ في التعذيب الدنيوي، فولي الدم يقتص من القاتل للتشفي وتسكين آلامه، كما أنّ تأديب المجرم غاية تختص بالدنيا، فانّ القاضي والحاكم يؤدّب المجرم بالضرب والسجن أو غيرها ليصلح حاله، في مستقبل حياته.

كما أنَّ أخذ العبرة من تعذيب الغير أمر يختص بالدنيا لئلاَّ يقترف الآخرون

### الجرائم، كما هو الحال في قوله: ﴿ وَيَشْهَد عَذَابَهُما طَائِفَةٌ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ . (١)

فإذا كانت الغايات الثلاث ممّا تتحقق في الحياة الدنيا، فيكون التعذيب في الآخرة أمراً عبثاً لا غاية له.

ثمّ إنّ المستشكل عطف الشواب الأنحروي على العذاب الدنيوي فرعم انّه أيضاً بلا غاية، وقال:

وأمّا الالتذاذ فهو أيضاً باطل، لأنّ اللذة الجسمانية لا حقيقة لها، وإنّما هو دفع الألم بالاستقراء وانّه لو ترك على حاله ولم يعد لم يكن له ألم فهذا الغرض حاصل بدون الإعادة فلا فائدة فيها. (٢)

والجواب: انّ المستشكل زعم أنّ المعاد أمر ممكن فسأل عن غايته وأغراضه، فإذا انتفى الغرض فيه حكم ببطلانه، وهذا أمر بعيد عن الصواب، فالمعاد أمر ضروري حسب الأدلة الستة، وفيه العلّة الفاعلية والغائية، ومعها كيف يكون أمراً عبثاً؟! وكفى في العلّة الغائية المها مظهر لعدله سبحانه، ومجلى لقسطه على وجه يكون تركه أمراً قبيحاً، بل هو مجلى لوعده ووعيده.

وأمّا ما ذكره أخيراً من عدم أصالة اللذة الجسمانية، وإنّما هو دافع للألم كالأكل الذي هو دافع لألم الجوع، فلا أساس له من الصحة، فهل يتصور انّ الالتذاذ من خلال النظر إلى المناظر الجميلة والحدائق المكتظة بالأشجار أمر لاحقيقة له، بل هو رافع للألم فحسب؟!

وثمة جواب آخر وهو: انّ ما ذكره من الإشكال إنّما يتم في الجزاء الجعلي، فيسأل عن حكمتها وغاياتها بأحد الوجوه، وأمّا إذا كان الجزاء خارجاً عن هذا الإطار وكان من لوازم وجود الملكات التي اكتسبها الإنسان طيلة حياته على نحو

١. النور: ٢.

٢. شرح المواقف: ٨/ ٢٩٦ ؛ شرح المقاصد: ٢/ ٢١٤، ط آستانه.

تكون الصور الجميلة الملِذَّة أو الصور القبيحة المؤلمة من لوازم الملكات المكتسبة التي تعد جزءاً لبدن الإنسان، فالسؤال عندئذ ساقط من أصله لأنها من لوازم الوجود، واللازم لا يُعلَّل، كما أنّ الزوجية من لوازم الأربعة فإيجاد الأربعة إيجاد للزوجية، كما أنّ إعادة الإنسان بماله من الملكات إعادة للوازمه بلا حاجة إلى جعل آخر.

وهناك جواب ثالث وهو: انّ الجزاء خيره وشره صور برزخية للأعمال الدنيوية التي يكتسبها الإنسان طيلة حياته، وكأنّ للعمل كالصلاة والصوم وجودين، وجودين، وجوداً دنيوياً ووجوداً أخروياً، فالصلاة في هذه النشأة أذكار وحركات، وفي النشأة الأخرى نور وقربة، كما أنّ الصوم في هذه النشأة إمساك، وفي النشأة الأخرى جُنّة من النار.

فليس الجزاء خيره وشره أمراً مخلوقاً، بل إعادة لنفس الأعمال لكن بوجودها البرزخي، ولا مانع من أن يكون لشيء واقعية واحدة وتجليات مختلفة، فالذهب والفضة المكنزان يتجلّيان في هذه النشأة بصورة برّاقة تسرّ الناظرين، وفي النشأة الأخرى بصورة نار تكوى بها جلودهم وظهورهم، فالنار الأخروية التي تكوى بها هي نفس الكنز المحتكر ولكن لها تجليات حسب اختلاف النظر، وإليه يشير سبحانه ويقول: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلا يُنْفِقُونَها في سَبِيلِ اللهِ فَبَشَرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيم \* يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْها فِي نارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوى بِها جِباهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هٰذا ما كَنَرْتُمْ لأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُوا ما كُنتُمْ تَكْنِزُون ﴾. (١)

فقوله سبحانه: ﴿هذا ما كنزتم﴾ إشارة إلى النار التي تكوى بها الجباه والجنوب، فالنار حسب الرؤية القرآنية هي نفس الذهب أو الفضة ولكن تجلّت بوجود برزخي.

١. التوبة: ٣٤\_ ٣٥.

أخرج العاصمي في كتابه "زين الفتى في شرح سورة ﴿ هل أتى ﴾ من طريق شيخه أبي بكر محمد بن إسحاق بن مهشاد يرفعه، أنّ رجلاً آتى عثمان بن عفان وهو أمير المؤمنين وبيده جمجمة إنسان ميت، فقال: إنّكم تزعمون النار يعرض على هذا وانّه يعذب في القبر وأنا قد وضعت عليها يدي فلا أحسَّ منها حرارة النار؟ فسكت عنه عثمان وأرسل إلى على بن أبي طالب المرتضى يستحضره، فلما أتاه وهو في ملاً من أصحابه، قال للرجل: أعد المسألة. فأعادها، ثمّ قال عثمان بن عفان: أجب الرجل عنها يا أبا الحسن، فقال علي هيئة: ائتوني بيزند وحجر، والرجل السائل والناس ينظرون إليه فأتي بها فأخذهما وقدَّح منها النار، ثمّ قال للرجل: ضع يدك على الحجر. فوضعها عليه، ثمّ قال: ضع يدك على الزند، فوضعها عليه، فقال: هل أحسست منها حرارة النار؟ فبهت الرجل، فقال عثمان: لولا على لهلك عثمان. (١)

ثمّ إنّ مسألة تجسم الأعمال بمعانيها المختلفة بحث قرآني سنمر عليه في الفصول اللاحقة.

#### الشبهة الرابعة: المعاد العنصري عود إلى الدنيا

إنّ الذكر الحكيم يصف المعاد بالنشأة الأخرى أو دار العقبى وما شابهها، يقول سبحانه: ﴿ وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَأَةَ الآخرة ﴾ (٢) وقال سبحانه: ﴿ وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَأَةَ الأَخرى ﴾ (٢) وقال سبحانه: ﴿ وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَأَةَ الأَخرى ﴾ (٣) ويقول سبحانه: ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنةِ السَّيئَةَ أُولِئِكَ لَهُمْ عُقْبى

١. الغدير: ٨/ ٢١٤.

٣. النجم: ٤٧.

الدّار ﴾ ١١ وقال عزّ من قائل: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ بِما صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدّار ﴾ . (١)

فإذا كان المعاد عودَ الإنسان بالبدن العنصري فيكون عوداً إلى النشأة الأُولى لا النشأة الأُخرى، وعوداً إلى الدار الأولى لا إلى عقبي الدار.

والجواب: ان صدق العناوين المتقدّمة ليس رهن أنّ المعاد مثالي أو روحي، بل تصدق و إن كان المعاد عنصريّاً وماديّاً، ويكفي في تسمية أحدهما بالأولى والآخر بالأخرى، انّ الأولى دار العمل والسعي، والثانية دار الحصاد، يقول أمير المؤمنين المنين المني

أضف إلى ذلك ان تسمية أحدهما بالأولى والآخر بالأخرى لأجل أن الإنسان في الدار الآخرة أكمل ممّا عليه في دار الدنيا، لأنّ تعلّق النفس بالبدن في النشأة الأولى تعلّق تدبيري فيكون ارتباطها بالبدن ارتباطاً وثيقاً إذ لولاها لفسد البدن، وهذا بخلاف دار الآخرة فانّ تعلّقها بالبدن بغية نيل الجزاء المادي، أو نيل الثواب والعقاب، ولذلك تختلف الحياة في النشأة الأُخرى عن الحياة في النشأة المناه عن الحيال.

والحاصل: انّ الـدنيـا والآخـرة موطنـان لـلإنسـان غير أنّ أحـدهما أكمل وألطف من الآخر.

#### الشبهة الخامسة: لزوم التناسخ

إنّ للتناسخ أقساماً، والمراد هنا تعلّق نفسين ببدن واحد، لأنّ إعادة الإنسان

١. الرعد: ٢٢.

٢. الرعد: ٢٤.

٣. نهج البلاغة: الخطبة ٤٢.

بعينه وجمع أشلائه وأعضائه وصيرورته إنساناً سويّاً من حيث الظاهر استعد لأن يفاض عليه من الله سبحانه نفس، هذا من جانب، ومن جانب آخر تتعلّق به نفسه المستنسخة لأجل نيل الثواب أو العقاب، فيلزم تعلّق نفسين ببدن واحد.

يقول صدر المتأهّين: إنّ مفسدة التناسخ بحسب المعنى \_ كها ذكره \_ واردة هاهنا بلا مرية، وهي لزوم كون بدن واحد ذا نفسين، فانّ تلك الأجزاء لو كانت قابليتها لتعلّق النفس حين التفرّق باقية، لم تفارق عنها النفس، فكان زيد حال الموت حياً وقد فرض ميتاً، وإن لم تكن باقية فاحتاجت في قبولها للنفس إلى انضهام أمر إليها به يستعد للقبول فإذا انضم إليها ذلك الأمر وصارت مستعدة باستعداد آخر جديد لابد أن يفاض عليها من المبدأ الجواد فيض جديد وروح مستأنف، فإذا تعلّق بها الروح المعاد أيضاً كان لبدن واحد روحان وهو ممتنع. (۱)

يلاحظ عليه: أنّ هذه الشبهة إنّما تتم بناء على خلق الأرواح قبل الأبدان، ، فلو قلنا بهذا الأصل لكان للشبهة مجال، لأنّ إحياء الإنسان وجمع أشلائه وأعضائه يستدعي تعلّق الروح به من العالم العلوي فلو تعلّقت به النفس المستنسخة لكان تناسخاً.

وأمّا لو قلنا بأنّ الروح هي نتيجة الحركة الجوهرية للهادة، وأنّ الجنين في مدارج تكامله وحركته يصل إلى مرتبة يتبدل إلى أمر مجرّد، دون أن ينقص من المادة شيء، فليست الروح شيئاً مخلوقاً من ذي قبل، وإنّها هي نتيجة تكامل المادة وتحولها إلى أمر مجرد له صلة بالمادة، ويتكامل حسب تكامل الجنين في رحم أمّه، كها يتكامل بعد خروجه منه.

وهذا هم الذي ارتضاه صدر المتألمين وهو صدر الآراء، وعلى ضوء هذا فالشبهة لا تصمد أمام النقاش، لأنه لو كان المعاد أمراً تدريجياً وعود الإنسان إلى

١. الأسفار:٩:٩٧٠.

عالم الحياة نظير نشأته في هذه الدنيا يلزم هنا التناسخ وتعلّق نفسين، إحداهما نتيجة الحركة الجوهرية الثانية والتكامل التدريجي للهادة، والأحرى نفسه المستنسخة المتكونة من الحركة الجوهرية الأولى للهادة.

وأمّا إذا كان المعاد أمراً دفعياً كما هو الظاهر من الآيات الكريمة، فليس هناك إلآنفس واحدة وهي نفسه المستنسخة ، وأمّا النفس الأُخرى فهي وليدة الحركة والتكامل التدريجي، والمفروض انه لم يكن هناك أي حركة وتدريج وتكامل، بل كان إنشاءً ثانياً للبدن السوي بحيث يصلح لتعلّق النفس به.

ويدل علىٰ أنّ المعاد، دفعي لا تدريجي آيات الذكر الحكيم:

قال سبحانه: ﴿ فَإِذَا هُمْ مِنَ الأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُون ﴾ . (١)

وقال تعالى: ﴿خشّعاً أَبْصارهم يخرجُونَ مِنَ الأَجداثِ كَأَنَّهُمْ جَرادٌ مُنتشر﴾. (٢)

وقال عزّ من قائل: ﴿ يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سَـراعاً كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نصب يوفضون﴾. (٣)

وقال سبحانه: ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ . (١) وقال: ﴿ هَل يَنْظُرُونَ ﴾ . (١) وقال: ﴿ هَل يَنْظُرُونَ إِلاّ الساعة أَن تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ . (٥) إلى غير ذلك من الآيات.

نعم لو قلنا بها ذهب إليه المشّاء من خلق الأرواح قبل الأبدان، فإذا صارت

۱.یس:۵۱.

٢. القمر:٧.

٣.المعارج:٤٣.

٤. الزمر:٦٨.

٥. الزخرف:٦٦.

النطفة بدناً سوياً تتعلّق بها الروح من العالم العلوي، وعند ذلك يلزم تعلّق نفسين إحداهما النفس المستنسخة، والثانية النفس التي استعدت لهبوطها إلى البدن.

ولكن الشبهة طبقاً لهذا الأصل أيضاً غير صحيحة، إذ لا صلـة بين الروح الثانية وهذا البدن، مع وجود الصلة بين البدن السوي والروح المستنسخة.

وعلى كلّ حال، فلنعطف أنظار القارئ إلى هذه النكتة وهي انّ المعاد العنصري خالٍ عن المفاسد المترتبة على القول بالتناسخ.

لأنّ القول بالتناسخ منطق المنكرين للمعاد، فعود الإنسان إلى هذه الدار مرّة تلو أُخرى سيَخْلِفُ القول بالمعاد ويغني عن الإيهان به، ولا أثر لهذا المنطق في القول بالمعاد في النشأة الأُخرى.

كما أنّ القول بالتناسخ يستلزم تعلّق نفسين ببدن واحد، لأنّ التناسخ هو عود الإنسان عن طريق تعلّق الروح بالنطفة وتكاملها وحركتها وبلوغها إلى أن تتبدل إلى روح مجرّدة فهذا يستلزم تعلّق نفسين ببدن واحد، إحداهما النفس المستنسخة، والأخرى النفس المتولّدة من الحركة الجوهرية الثانية. وهو محال، لأنّ النفس المستنسخة حينها تركت البدن كانت نفساً كاملة مدركة للكليات، فكيف يمكن أن تتعلّق تلك النفس مع مالها من المنزلة، بخلية في الرحم أي بالعلقة والمضغة حتى تمرّ على هذه المراحل ويكون البدن سوياً قابلاً لتعلّق المستنسخة به؟!

والعجب انه غيرًا قد تنبه إلى بعض ما ذكرنا، حيث قال: إنّ منشأ حدوث النفس وما يجري مجراها هو الحركة الجوهرية الذاتية الاستكمالية لمادة ما في الصور الجوهرية على سبيل الترقي من الأدنى إلى الأعلى حتى يقع انتهاء الأكوان الصورية إلى النفس ومابعدها. (١)

١. الأسفار:٩/ ٢٠٥\_٢٠٦.

### الشبهة السادسة: المعاد العنصري وظواهر الآيات

إنّ ظواهر بعض الآيات وإن كانت تنسجم مع المعاد الجسماني، غير أنّ ثمة آيات أخرى لا تنسجم مع كون المعاد هو البدن العنصري السابق، وذلك لأنّه سبحانه يستخدم لفظة «انشأ» و«مثل»، و من الواضح أنّ الإنشاء عبارة عن الإيجاد بلا مثال سابق، كما أنّ لفظة «مثل» تحكي عن كون المعاد ليس نفس المنشأ أولاً، بل مثله، قال سبحانه: ﴿ نَحْنُ قَدَّرُنَا بَيْنَكُمُ الْمَوت وَما نَحْنُ بِمَسْبُوقينَ عَلَىٰ أَنْ نُبَدِّلَ أَمْثالَكُمْ وَنُنْشِأَكُمْ فِيما لا تَعْلَمُون ﴾ (١)، وقال عزّ من قائل: ﴿ نَحْنُ خَلَقْناهُمْ وَشَدَدُنَا أَسْرِهُمْ وَاذَا شِئنا بَدّلنا أمثالَهم تبديلاً ﴾ . (١)

قال صدر المتألمين بعد تفسير الآيات: ولا يخفى على ذي بصيرة أنّ النشأة الثانية طور آخر من الوجود يباين هذا الطور المخلوق من التراب والماء والطين، وانّ الموت والبعث ابتداء حركة الرجوع إلى الله أو القرب منه لا العود إلى الخلقة المادية والبدن الترابي الكثيف الظلماني. (٣)

والجواب: انّ مادة الإنشاء كما تستعمل في الإيجاد بـلا مثـال تستعمـل في مطلق الإيجاد أيضاً، وإن كان له مثال سابق، قال سبحانه:

﴿ هُوَ اللَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرِقَ خَوفاً وَطَمَعاً وَيُنْشِئُ السّحابَ الثقال ﴾ (١) فإنّ إنشاء السحاب بمعنى إيجاد فهو بالنسبة إلى شخصها إيجاد، وبالنسبة إلى نظائرها إيجاد مع سبق مثال له، وعلى ذلك فإطلاق الإنشاء على إعادة الإنسان بملاك الإيجاد وانّه خلق ثان وإيجاد بعد الإيجاد.

١. الواقعة: ٦١.

٢. الإنسان: ٢٨.

٣. الأسفار:٩/ ١٥٣.

٤. الرعد: ١٢.

وأمّا لفظ «مثل» فلا يدل إلاعلى وجود التغاير بين المثلين، و إلاّانتفت الاثنينية، وأمّا تفسير التفاوت بالقول بانّ الإيجاد الأوّل عنصريّ، والثاني غير عنصري فهذا مما لا يدل عليه استعمال المثل في الآية، بل غاية ما يستفاد منها هو وجود التغاير والاثنينية، وأمّا ما هو ملاك التفاوت والاثنينية فلا تدل الآية عليه.

### الشبهة السابعة: المعاد العنصري عود إلى الدنيا

إذا كان المعاد عنصرياً، وعاد الإنسان إلى الحشر بنفس البدن الدنيوي فهذا يكون عوداً إلى الله وقرباً منه، وكيف يكون عوداً إلى الله وقرباً منه، وكيف يعد ذلك المعاد غاية للخلقة? وهذا ما أشار إليه صدر المتألمين، بقوله: ولم يتفطنوا بأنّ هذا حشر في الدنيا لا في النشأة الأُخرى وعود إلى الدار الأولى، دار العمل والتحصيل لا إلى الدار العقبي ودار الجزاء والتكميل. (1)

إنّ كون المعاد رجوعاً إلى الله أو اقتراباً منه وغاية للخلقة يعود إلى نفسه لا إلى بدنه، فهي التي تتحمل هذه الصفات لابدنه، فسواء تعلّقت بالبدن العنصري أو البدن المثالي، فرجوعها إلى الله رهن تكاملها لا خروجها من البدن العنصري وتعلّقها بالبدن المثالي، وإن استغربت من هذا الكلام فلاحظ النفس في هذه الدار فالنفس موجود طبيعي لها أصل في الطبيعة، كما أنّ إدراكها الصورة الجسمية المجرّدة يجعلها موجوداً مثالياً لها أصل في عالم المثال، كما أنّ إدراكها للكليات والحقائق المرسلة موجود عقلائي لها أصل في عالم العقول.

وبالجملة كون الحياة الأخروية غاية ورجوعاً إلى الله يتبلور في أمرين متحققين في الحياة الأخروية.

أ. تجسم أعماله وتبلور أفعاله وما تواجه من جزاء الخير والشر.

١. الأسفار: ٩/ ١٥٣.

ب. انتهاء القوى والاستعدادات إلى الكمال، ووقوف الحركة الاستكمالية للإنسان.

وهذان الأمران غير متحققين في الدنيا وإنّها يتحققان في الآخرة، كما أنّهما ينسجهان مع حشر البدن العنصري، أمّا تجسّم الأعمال وتبلورها فهو ينسجم مع الحشر المثالي أو البرزخي، وأمّا توقّف الحركة عن الاستكمال، فلما عرفت من أنّ تعلّق النفس بالبدن في اليوم الآخر لأجل نيل الثواب والعقاب لا للتدبير، وبذلك يختلف تعلّقها بالبدن في الآخرة عن تعلّقها به في الدنيا، وبالتالي لا ينفك ذلك يختلف عن الحركة الاستكمالية في النشأة الأولى ولكن تنتهي الحركة الاستكمالية في النشأة الأخرى، وما ذلك إلّالتغاير التعلّقين.

#### الشبهة الثامنة: النفس يوم القيامة قائمة بذاتها

إنّا سمّي يـوم الآخرة بيوم القيامة ، لأنّ الروح فيه ينسلخ عن هـذا البدن الطبيعي مستغنياً عنه في وجوده قائماً بذاته، والبدن الأُخروي قائم بالروح في تلك النشأة والروح قائمة بالبدن الطبيعي هاهنا لضعف وجودها الدنيوي وقوة وجودها الأُخروي، وعلى ذلك فلا يمكن أن يكون البدن الأُخروي مثل البدن الدنيوي لما عرفت انّ الروح لأجل ضعف وجودها الدنيوي قائمة بالبدن الطبيعي بخلاف الروح بوجودها الأُخروي فانّها لقوة وجودها قائمة بنفسها، والبدن قائم بالروح.

يلاحظ عليه: أنّ ما ذكره من أنّ النفس في يوم القيامة قائمة بذاتها لا بالبدن على خلاف ما في الدنيا، أمر لم يقم عليه برهان، وإنّها اتخذه المستدل أصلاً موضوعياً وبنى عليه الدليل، من خلال إطلاق لفظة «القيامة» والتي توحي إلى قيام النفس بذاتها، مع أنّه لا دليل عليه بل إطلاق القيامة على ذلك اليوم لأجل

قيام الحساب والاشهاد والروح (الروح الأمين) والناس، قال سبحانه:

- ١. ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسابِ ﴾ . (١)
  - ٢. ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادِ ﴾ . ٢
- ٣. ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحِ وَالْمَلائِكَةُ صَفاً ﴾ . (٣)
- ٤. ﴿ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسِ لَرِبِّ الْعَالَمِينِ ﴾ . (١)

وهـذه الآيات تفسر وجـه تسميـة ذلك اليوم، بيـوم القيـامة وانّ التسميـة جاءت لأجل قيام الحساب وغيره.

#### الشبهة التاسعة: استغراب الحياة المثالية

لما كان إثبات نحو آخر من الوجود يخالف هذا الوجود الطبيعي الوضعي، وإثبات نشأة أُخرى باطنة تباين هذه النشأة الظاهرة، أمراً صعب الإدراك مستعصياً على أذهان أكثر الناس جحدوه وأنكروه، وأيضاً لألفهم بهذه الأجساد وشهواتها ولذّاتها يصعب عليهم تركها وطلب نشأة تضاد هذه النشأة، ولذلك لم يتدبروا في تحقيقها وكيفيتها بل أعرضوا عنها وعن آياتها، كما قال تعالى: ﴿وَكَأَيِّن مِن آية في السّماوات والأرض يمرون عليها وَهُمْ عَنْها مُعرضون﴾ (٥)، ورضوا بالحياة الدُّنيا واطمأنوا بها وأخلدوا إلى الأرض كما قال تعالى: ﴿ولكنه أَخْلَدَ إلَى الأرض واتّبَعَ هَواهُ﴾. (١)

۱. إبراهيم: ۲ .

۲. غافر: ۵۱.

٣. النبأ: ٣٨.

٤. المطففين: ٦.

٥. يوسف:٥٠٥.

٦. الأعراف:١٧٦.

ونحن رأينا كثيراً من المنتسبين إلى العلم والشريعة انقبضوا عن إثبات عالم التجرد واشمأزّت قلوبهم عن ذكر العقل والنفس والروح، ومدح ذلك العالم وخدمة الأجساد وشهواتها المحسوسة ودثورها وانقطاعها وأكثرهم توهموا الآخرة كالدنيا ونعيمها كنعيم الآخرة إلاّ أنّها أوفر وأدوم وأبقى. (١)

وحاصل هذه الشبهة يرجع إلى أمرين:

 أ. انّ إنكار المشركين المعاد لأجل كون الحياة الأُخروية فوق الحس، وهذا لا ينسجم مع كون المعاد عنصرياً.

ب. هؤلاء المنكرون لفرط حبهم بالبدن وآثاره كان من الصعب عليهم تركها وطلب نشأة تضاد هذه النشأة.

يلاحظ على الأمر الأوّل: أنّ المشركين كانوا يستوحشون من إحياء البدن العنصري تارة أُخرى، ولأجل ذلك كانوا ينسبون القائل بذلك إلى الجنون و الخلط.

إنّ إحياء الأموات ليس أمراً سهلاً حتى يصدقه كلّ من خوطب به، بل أمر يصعب فهمه على السذج من العقول يقول سبحانه: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَل نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلِ يُنبِّكُمْ إِذَا مُزْقَتُمْ كُلّ مُمَزَّقَ إِنّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَديد ﴿ أَفْتَرَى على الله كَذِباً أَمْ بِهِ جِنَّة ﴾ (٢) فالذي كانت تستغربه الأفهام الساذجة هو إحياء البدن البالي، وهذا ينسجم مع المعاد العنصري.

ولأجل رفع تعجبهم وتقريب المطلب إلى أفهامهم يضرب القرآن بكلّ مثل في هذا الباب كما سبق ذكره.

١. الأسفار:٩/ ١٥٨\_١٥٨.

۲. سیأ: ۷ ـ ۸ .

وأمّا الأمر الثاني، فلأنّ إنكارهم لم يكن مبنياً على أنّ المعاد الذي يدعو إليه النبي بَيْنَ يعد مغايراً لهذه اخياة الدنيا، بل كان إنكارهم لأجل خوفهم من سوء الحساب والجزاء لا من تغاير الحياتين واختلافها، يقول سبحانه: ﴿إنَّ الّذينَ يضلّونَ عَنْ سَبيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَديدٌ بِما نَسُوا يَومَ الحِساب﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿انَّهُم كَانُوا لا يَرجُونَ حِساباً ﴾ (١)

والحاصل أنّ التغاير بين الحياتين لا يكون داعياً إلى الإنكار خصوصاً إذا كانت الحياة الثانية أكمل من الأولى وانّ الذي يجر المنكر إلى إنكار المعاد هو خوفه من نصب الموازين بالقسط والجزاء بها عمل، إن خيراً فخير و إن شراً فشر.

# الشبهة العاشرة: تعلّق النفس بالبدن العنصري رهن مرجّح

إنّ تعلّق النفس بالبدن أمر طبيعي منشأه الملازمة التامة والاستعداد الكامل للهادة المخصّص لها بهذه النفس دون غيرها، ولابد أن يكون هذا التخصص والاستعداد ممّا لم يوجد إلّا لهذه المادة الواحدة بالقياس إلى النفس المعينة الواحدة لئلا يلزم التخصص بلا مخصص، أو تعلّق نفس واحدة ببدنين، على أنّ منشأ حدوث النفس وما يجري مجراها هو الحركة الذاتية الاستكمالية لمادة ما في الصور الجوهرية على سبيل الترقي من الأدنى إلى الأعلى حتى يقع انتهاء الأكوان الصورية إلى النفس وما بعدها، فعلى هذا لا معنى لبقاء المناسبة الذاتية للأجزاء الترابية اليها. (٢)

والجواب: أنَّ المناسبة بين النفس والأجزاء الترابية وإن كانت منتفية إلَّا أنَّها

۱. ص:۲۶.

۲. النبأ:۲۷.

٣. الأسفار:٩/ ٢٠٦.

موجودة بين النفس والبدن المعاد. وبها أنّ المعاد في دار العقبي هو نفس البدن المدنيوي الذي تعلّقت به النفس في هذه النشأة، فتتعلّق به النفس في النشأة الآخرة.

نعم البدن المعاد وإن لم يكن عين البدن الدنيوي إلاّ أنّه مثله، فيشتمل على كافة الخصوصيات كافية في إيجاد المرجح لتعلّق النفس بذلك البدن دون الآخر.

فالله سبحانه عندما يُعيد البدن الدنيوي فإنّما يعيده بكافة الخصوصيات المتحقّقة في هذه النشأة غير النفس، وهذا المقدار يكفي في المرجحية وإخراج التعلّق عن كونه تعلّقاً بلا مرجح.

### الشبهة الحادية عشرة: رجوع الفعلية إلى القوة

إنّ النفس الإنسانية تتكامل شيئاً فشيئاً في الحياة الدنيا تحت ظل الحركة الجوهرية فتصل من الأدنى إلى الأعلى حتى تقع انتهاء الأكوان الصورية من النفس وعند ذلك تتبدل قواها إلى الفعلية وطاقاتها إلى الوجود الواقعي، فلو أعيد إلى الدنيا يلزم رجوع الفعلية إلى القوة وهو أمر على خلاف الحكمة.

يقول صدر المتألمين: إنّ النشأة الثانية طور آخر من الوجود يباين هذا الطور المخلوق من التراب والماء والطين، وانّ الموت والبعث ابتداء حركة الرجوع إلى الله أو القرب منه لا العود إلى الحلقة المادية والبدن الترابي الكثيف الظلماني. (١)

إنّ هذا الإشكال أي استلزام المعاد العنصري رجوع الفعليات إلى القوى لا يختص بالمعاد، بل يعم الخلقة الابتدائية عند من يقول بخلق الأرواح قبل الأبدان، فانّ الروح المجرّد موجود متكامل نفذ طاقاته وانقلب قواه إلى الفعلية، فلو تعلّق

١. الأسفار:٩/ ١٥٣.

بالجنين السوي يلزم تنزله من المقام الأعلى إلى المقام الأدنى حتى ينسجم مع البدن، و إلالكان التعلق أمراً محالاً لعدم الإنسجام بين البدن والروح. وهذا الإشكال هو الذي حاول الشيخ الرئيس أن يجيب عنه بعدما طرح الإشكال مبسطاً، وقال في قصيدته المعروفة بالعينية:

هبطت إليك من المحل الأرفع محجوبة عن كلّ مقلة عارف وصلت على كرره إليك وربما انفت وما ألفت فلمّا و اصلت واظنها نسيت عهوداً بالحمى

ورقان تعان ومناز وتمنّ و مناز وتمنّ و منازلاً بفراقه المناوي المنافع و منازلاً بفراقه المنافع و منازلاً بفراقها المنتاج المنتاج و منازلاً بفراقها المنتاج الم

#### إلى آخر ما قال:

إنّ الإشكال مبني على أنّ الروح بخروجها عن البدن موجود متكامل ومجرّد محض، ليس فيها أيّة قوة وطاقة فلذلك تفقد ملاك تعلّقها بالبدن، وأمّا إذا قلنا بانّ النفس في هذه الدنيا مجرّد ممزوج مع القوة، فهي بها انّها تتأثر باللذائذ والآلام المادية، موجود طبيعي، وبها أنّها تخلق صوراً بلا مادة كالصورة الذهنية موجود مثالي، وبها انّها تدرك المفاهيم الكلية والحقائق المرسلة موجود عقلاني.

فعلىٰ ذلك فإنّ النفس لها أُصول في العوالم الثلاثة، فلا مانع من أن تتعلّق بالبدن المادي والهوية الطبيعية.

لا شكّ انّ الحياة الأُخروية أكمل من الحياة الدنيوية، لكن مدار الكمال ليس كون إحداهما مادية والأُخرى مجرّدة كاملة، وإنّما يتحقّق التفاوت بأمور أُخرى

١. الكنى والألقاب: ١/ ٣٢١.

نظير ما يلي:

١ . انّ الخمر في هذه الحياة مسكر ومطفئ لمصباح العقل بخلافه في الدار الآخرة.

144

قال سبحانه: ﴿ يُطافُ عَلَيْهِمْ بِكَأْسٍ مِنْ مَعِينِ \* بَيْضاءَ لَذَّةٍ لِلشَّارِبينَ \* لأ فِيها غَوْلٌ وَلا هُمْ عَنْها يُنْزَفُونَ ﴾ . (١)

٢. انّ الفواكه واللبن وما أشبهها يتسارع إليها الفساد في هذه الدنيا بخلافه في الدار الآخرة، قال سبحانه: ﴿مَثَلُ الْجَنَّةِ الّتي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيها أَنْهارٌ مِنْ ماءٍ غير آسِنٍ وَأَنْهارٌ مِنْ لَبَنِ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهارٌ مِنْ خَمْرٍ لَذَّةٍ لِلشّارِبينَ وَأَنْهارٌ مِنْ عَسَلِ مُصَفّىٰ ﴾ . (٢)
 عَسَلِ مُصَفّىٰ ﴾ . (٢)

٣. انّ الحياة في النشأة الأولى منقطعة، بخلاف الآخرة فانّ الحياة فيها خالدة، قال سبحانه: ﴿لا يَذُوقُونَ فِيها الْمَوْتَ إِلّا الْمَوتَةَ الْأُولَىٰ﴾. (٦)

وقال سبحانه: ﴿ وَ الَّــذِينَ كَفَــرُوا لَهُــمْ نــارُجَهَنَّمَ لَا يُقضى عَلَيْهِــمْ فَيَمُوتُوا﴾ . (١)

ان الإنسان في هذه النشأة يمتلك الحواس التي يستعين بها للارتباط بمحيطه كالإحساس بالحرارة والبرودة مثلاً مع أنّها في الآخرة ليست كذلك، قال سبحانه: ﴿لا يرون فيها شمساً ولا زمهريراً ﴾. (٥)

وعلى ضوء ذلك فالاختلاف بين الحياتين ليس رهن كون إحداهما مادية

١. الصافات: ٥٤ ٧٤.

۲. محمد:۱۵.

٣. الدخان:٥٦.

٤. فاطر:٣٦.

٥. الدمر: ١٣.

والأُخرى مجردة مثالية، بل يكفي كونها من سنخ واحد ولكن على نحو أكمل ممّا نشاهده في هذه الدنيا.

كيف يمكن أن يقال إنّ خروج النفس عن البدن آية تكاملها ونفاد قواها واستعدادها مع أنّ أكثر أنواع الموت انتشاراً هو الموت الاخترامي لا الطبيعي؟ وللسيد العلامة الطباطبائي كلام مفصل في نقد هذه الشبهة، إذ يقول:

إنّ عود الميت إلى حياته الدنيا ثانياً في الجملة وكذا المسخ ليسا من مصاديقه، بيان ذلك: أنّ المحصل من الحس والبرهان أنّ الجوهر النباتي المادي إذا وقعت في صراط الاستكمال الحيواني فانّه يتحرك إلى الحيوانية، فيتصور بالصورة الحيوانية، وهي صورة مجرّدة بالتجرّد البرزخي، وحقيقتها إدراك الشيء نفسه بإدراك جزئي خيالي وهذه الصورة وجود كامل للجوهر النباتي وفعلية لهذه القوّة تلبس بها بالحركة الجوهرية ومن المحال أن ترجع يوماً إلى الجوهر المادي فتصير إيّاه إلاّ أن تفارق مادتها فتبقى المادة مع صورة مادية كالحيوان تموت فيصير جسداً للحراك به.

ثم إنّ الصورة الحيوانية مبدأ لأفعال إدراكية تصدر عنها، وأحوال علمية تترتب عليها، تنتقش النفس بكلّ واحد من تلك الأحوال بصدورها منها، ولا يزال نقش عن نقش، وإذا تراكمت من هذه النقوش ماهي متشاكلة متشابهة تحصل نقش واحد وصار صورة ثابتة غير قابلة للزوال، وملكة راسخة، وهذه صورة نفسانية جديدة يمكن أن يتنوع بها نفس حيواني فتصير حيواناً خاصاً ذا صورة خاصة منوعة كصورة المكر والحقد والشهوة والوفاء والافتراس وغير ذلك وإذا لم تحصل ملكة بقي النفس على مرتبتها الساذجة السابقة، كالنبات إذا وقفت عن حركتها الجوهرية بقي نباتاً ولم يخرج إلى الفعلية الحيوانية، ولو أنّ النفس على عن حركتها الجوهرية بقي أوّل وجودها لكنّها تتكامل بواسطة أفعالها الإدراكية المتعلّقة علقتها مع البدن في أوّل وجودها لكنّها تتكامل بواسطة أفعالها الإدراكية المتعلّقة

بالمادة شيئاً فشيئاً حتى تصير حيواناً خاصاً إن عمّر العمر الطبيعي أو قدراً معتداً به، وإن حال بينه وبين استتهام العمر الطبيعي أو القدر المعتد به مانع كالموت الاخترامي بقي على ما كنان عليه من سذاجة الحيوانية، ثمّ إنّ الحيوانية إذا وقعت في صراط الإنسانية وهني الوجود الذي يعقل ذاته تعقلاً كليناً مجرداً عن المادة ولوازمها من المقادير والألوان وغيرهما خرج بالحركة الجوهرية من فعلية المثال التي هي قوة العقل إلى فعلية التجرّد العقلي، وتحققت له صورة الإنسان بالفعل، ومن المحال أن تعود هذه الفعلية إلى قوتها التي هني التجرد المثالي على حدّ ما ذكر في الحيوان.

ثم إن لهذه الصورة أيضاً أفعالاً وأحوالاً تحصل بتراكمها التدريجي صورة خاصة جديدة توجب تنوع النوعية الإنسانية إلى حدّ ما ذكر نظيره في النوعية الجيوانية.

إذا عرفت ما ذكرناه ظهر لك أنّا لو فرضنا إنساناً رجع بعد موته إلى الدنيا وتجدد لنفسه التعلق بالمادة وخاصة المادة التي كانت متعلّقة نفسه من قبل لم يبطل بذلك أصل تجرد نفسه فقد كانت مجرّدة قبل انقطاع العلقة ومعها أيضاً وهي مع التعلّق ثانياً حافظة لتجرّدها، والذي كان لها بالموت أنّ الأداة التي كانت رابطة فعلها بالمادة صارت مفقودة لها فلا تقدر على فعل مادي كالصانع إذا فقد الات صنعته والأدوات اللازمة لها، فإذا عادت النفس إلى تعلّقها الفعلي بالمادة أخذت في استعمال قواها وأدواتها البدنية ووضعت ما اكتسبتها من الأحوال والملكات بواسطة الأفعال فوق ما كانت حاضرة وحاصلة لها من قبل واستكملت بها استكمالاً جديداً من غير أن يكون ذلك منها رجوعاً قهقري وسيراً نزولياً من الكمال إلى النقص، ومن الفعل إلى القوة. (١)

ولأجل إيضاح الموضوع نقول:

۱. الميزان:۱/ ۲۰۲\_۲۰۷.

إنّ هناك فرقاً بين النفس المجرّدة التي كانت كذلك منذ بدء أمرها وبين النفس المجرّدة التي يكون تجردها حصيلة تكامل البدن ووقوعه في السير التكاملي للحركة الجوهرية، فالنفس على النحو الأوّل أي المخلوق مجرّداً من بدء خلقها لا يمكن تعلّقها بالبدن، لأنهّا تفقد الانسجام المطلوب بينها وبين البدن، بخلاف النفس الثانية التي يكون تجردها حصيلة الحركة الجوهرية.

فاتها تحتفظ بشيء من استعداداتها وقابلياتها عند مفارقتها للبدن، وبذلك تحافظ على انسجامها عند تعلقها بالبدن.

أضف إلى ذلك أنّ تعلّق المجرّد بالمادي إنّما يعد نقصاً إذا صار سبباً لنزوله من الدرجة العالية إلى الدرجة السافلة، وأمّا إذا كان الشيء الواحد ذا درجات ومراتب فلا مانع من أن يتعلق بالمادة بهالها من الدرجة الدانية، وقد عرفت أنّ النفس في وحدتها موجود طبيعي مثالي عقلاني.

بل يمكن أن يقال: إنّ تعلّق النفس بالبدن العنصري يوم القيامة كتعلّق عالم الشهادة بعالم الغيب وعالم الطبيعة بعالم النفوس والعقول، فكما أنّ العالمين مدبرتان لعالم الطبيعة ومع ذلك لا يلزم وقوعها في قوس النزول، فهكذا الحال عند تعلّق النفس بالبدن يوم القيامة لا يستلزم وقوعها في القوس النزولي.

على أنّ ثمّة احتمالاً آخر وهمو انّ تعلّق النفس بالبدن يموم القيامة لأجل إمكان درك الثواب والعقاب الماديين، إذ ثمة نوع من الشواب والعقاب لا يمكن أن تدركها النفس إلاّ أن تكون متعلقة بالبدن وتكون كاللباس حين الخلع.

إلى هنا تمّ ما نرمي إليه من استعراض الشبهات المطروحة على هذا الصعيد مع نقدها ومناقشتها.

#### الفصل العاشر:

### المعاد الروحاني من منظار الحكماء

قد مرّ أنفاً على أنّ ثمة محاور عديدة للبحث، وهي كالتالي:

١. أقوال الحكماء والمتكلّمين في المعاد.

٢. ما هو الملاك لوصف المعاد بالجسمانية والروحانية؟

٣. المعاد من حيث الكيفية من منظار القرآن الكريم.

٤. آراء الحكماء والمتكلّمين في المعاد الجسماني.

٥. المعاد الروحاني من منظار الحكماء.

٦. المعاد الجسماني والتناسخ.

وقد استوفينا الكلام في المحاور الأربعة الماضية، وبقي الكلام في المحورين الأخيرين اللّذين سنعقد لهما الفصلين التاليين.

قد تقدّم أنّ للمعاد الروحاني ملاكين:

أحدهما: حشر الأرواح مجرّدة عن الأبدان.

والآخر: حشر الإنسان بغية إدراك اللذائذ العقلية.

وقد عرفت أنّ المعاد الروحاني بالمعنى الأوّل وإن كان ممكناً ولكنّه غير

واقع، لأنّ حشر الأرواح إنّما يتمُّ مع الأبدان. وأمّا المعاد الروحاني بالمعنى الثاني فملاك وصفه بالروحانية ليس هو حشر الروح مجرّدة عن البدن، بل الملاك دركه اللذائذ العقلية التي لا تدرك بالحواس سواء أكان المحشور هو الروح أو الروح والبدن، وهذا النوع من المعاد ممكن وواقع.

توضيحه: ان مقتضى الحكمة الإلهية والرحمة الواسعة إيصال كل ممكن إلى كماله المطلوب، فثمة فئة من الناس لا هم هما سوى نيل اللذائذ المادية وتتلخص السعادة عندها فيها ، فليس لها معاد سوى الجسماني لا تتجاوز عنه ، ولكن ثمة فئة أخرى لها همة قعساء لكسب الكمالات المعنوية بغية التقرّب إلى الحق فمقتضى رحمته الواسعة إيصال هذه الفئة أيضاً إلى كما لها المطلوب.

وبعبارة أخرى: انّ السعداء والكُمّل في العلم والعمل يكتسبون حياة معنوية حسب ما يقومون به من صالح الأعمال، ولكن صلة الإنسان بالمادة تحول دون ظهور تلك الكمالات المعنوية، لكنّها تتجسد يوم القيامة عند رفع الحجب، فعندئذ يطلب القربة إلى الحق والاتصال بالموجودات النورانية في النشأة الآخرة.

وهذا النوع من الحياة المعنوية المنتهية إلى المشاهدات القلبية هو حصيلة المعرفة الدنيوية، ولذلك قيل: المعرفة بذر المشاهدة، وقد أشار إلى ما ذكرنا الحكيم السبزواري في كلامه هذا: انّ الخلق طبقات، فالمجازاة متفاوتة، فلكل منها محبوب ومرغوب وجزاء يليق بحالها، واللذائذ الحسية والمبتهجات الصورية للكُمّل في العلم والعمل كالظل غير الملتفت إليه بالذات والتفاتهم بباطن ذواتهم وما فوقهم. (1)

 قسمين بين من أخلد إلى الأرض ولا يبغي سوى نيـل اللذات الحسية، وبين من لا يهمه إلاّ اللذات العقلية وما يناسب تلك القوّة من الكمال.

ذهب المحققون من الحكماء إلى أنّ حقيقة اللذة هي الإدراك أي إدراك الشيء الملائم للمدرك، فلو كان المدرِك أمراً حسياً فكماله إدراك الأمور الحسية، وإن كان المدرِك قوة عقلية ونفساً مجردة فكماله هو دركه الصور والمعاني الكلية وقربه من الحق ولقائه ومشاهدة الجواهر النورية.

يقول صدر المتألمين: إنّ نفوسنا إذا استكملت وقويت وبطلت علاقتها بالبدن ورجعت إلى ذاتها الحقيقية وذات مبدعها، تكون لها من البهجة والسعادة ما لا يمكن أن يوصف أو يقاس به اللذات الحسية، وذلك لأنّ أسباب هذه اللذة أقوى وأتم وأكثر وألزم للذات المبتهجة.

امّا أنّها أقوى فلأنّ أسباب اللّذة هي الإدراك والمدرِك والمدرَك، وقوة الإدراك بقوة المدرك والمدرك، وقوة الإدراك بقوة المدرِك، والقوة العقلية أقوى من القوة الحسية ومدركاتها أقوى. (١)

ويقول أيضاً: فان الصور العقلية إذا عقلها العقل يستكمل بها ويصير ذاتها كها علمت، بل كان بعضها قبل أن يقع الشعور به مقدماً لذات العقل وكان غافلاً عنه لاشتغاله بغيره فإذا استشعر وتنبّه يرى ذلك البهاء والجهال في ذاته فصار مبتهجاً بذاته غاية البهجة.

وهذه اللذة شبيهة بالبهجة التي للمبدأ الأوّل بذاته، وبلذات المقربين بذواتهم وذات مبدئهم... ونحن لا نشتهي تلك اللذات مادمنا متعلّقين بهذه الأبدان. (٢)

إلى أن قال: إذا انقطعت العلاقة بين النفس والبدن وزال هذا الشوب

١. الأسفار:٩/ ١٢٢.

۲. الأسفار:۹/ ۱۲۳.

صارت المعقولات مشاهدة، والشعور بها حضوراً، والعلم عيناً، والإدراك رؤية عقلية، فكان الالتذاذ بحياتنا العقلية أتم وأفضل من كلّ خير وسعادة، وقد عرفت أنّ اللذيذ بالحقيقة هو الوجود وخصوصاً الوجود العقلي لخلوصه عن شوب العدم، وخصوصاً المعشوق الحقيقي والكهال الأتم الواجبي لأنّه حقيقة الوجود المتضمنة لجميع الجهات الوجودية، فالالتذاذ به هو أفضل اللذات وأفضل الراحات بل هي راحة التي لا ألم معها. (١)

وقد تحصل من كل ذلك أنّ المانع من المشاهدات واللّذات العقلية هو تعلّق الإنسان بالبدن والخلود إلى الأرض، فإذا تخلّص منه حينها يفسح له المجال لدرك هذا النوع من الجزاء.

ويمكن أن يقال: إذا كان المانع من نيل هـذه الدرجات هـو تعلّق النفس بـالبدن فهـذا النوع من التعلّـق موجـود في النشأة الآخرة لما عـرفت من أنّ المعـاد عنصري لا مثالي؟

والإجابة عن هذا السؤال واضحة، لأنّ البدن المحشور وإن كان عنصرياً ولكنّه أكمل وألطف من البدن الدنيوي فلا يكون مانعاً عن نيل ذلك النوع من الجزاء.

على أنّك وقفت على اختلاف التعلّقين، فتعلق النفس بالبدن في هذه النشأة لغاية التدبير ولكن تعلّقه في النشأة الأُخرى استخدامه لأجل نيل الجزاء الحسي.

وهناك احتمال ثالث يذكره المتكلّم الطائر الصيت انفاضل المقداد (المتوفّى عام ٨٢٨هـ) وهو أنّ النفس بعد انفكاكها عن البدن تتقوى في عالم البرزخ في الفترة بين الموت والحشر، فبعد التعلّق بالبدن يكون استعدادها أقوى لتقبل

١. الأسفار: ٩/ ١٢٥.

الحقائق العلوية.

حيث يقول: دلّ العقل على أنّ سعادة النفوس في معرفة الله تعالى ومحبته، وعلى أنّ سعادة الأبدان في إدراك المحسوسات، ودلّ الاستقراء على أنّ الجمع بين هاتين السعادتين في الحياة الدنيا غير ممكن، وذلك انّ الإنسان حال استغراقه في تجلّي أنوار عالم الغيب لا يمكنه الالتفات إلى اللّذات الحسية، وإن أمكن كان على ضعف جداً بحيث لا يعد التذاذاً، وبالعكس، لكن تعذر ذلك، سببه، ضعف النفوس البشرية هنا، فمع مفارقتها واستمدادها الفيض من عالم القدس تقوى وتشرق، فمع إعادتها إلى أبدانها غير بعيد أن تصير هناك قوية على الجمع بين السعادتين على الوجه التام وهو الغاية القصوى في مراتب السعادة. قالوا: وهذا لم يقم على امتناعه برهان، فلذلك أثبتوا المعادين. (1)

١. اللوامع الإلهية: ٣٧٨.

#### الفصل الحادي عشر:

### المعاد الجسماني والتناسخ

التناسخ مأخوذ من نسخ وهو يتضمن معنيين، التحوّل والانتقال أوّلاً، والتعاقب بين الظاهرتين ثانياً، يقول الراغب في مفرداته: النسخ إزالة شيء بشيء يتعاقبه، كنسخ الشمسِ الظلَّ، والظلُّ الشمسَ، والشيبُ الشبابَ.

غير أنّ التناسخ الذي يبحث عنه في المعاد لا يتضمن إلّا القيد الأوّل وهو الانتقال، وأمّا التعاقب ومجيئ الظاهرة الثانية بعد الظاهرة الأولى فليس هو شرطاً، نعم هو شرط في النسخ الشرعي، حيث إنّ نسخ حكم يلازم تشريع حكم ثان يزيله وينسخه، وإليك أنواع الانتقال:

الأول: انتقال النفس الإنسانية من النشأة الأولى إلى النشأة الآخرة.

الثاني: انتقال النفس في هذه النشأة من مرتبة إلى مرتبة أفضل في ظل الحركة الجوهرية كما هو الحال في الطفل الوليد.

الثالث: انتقال النفس بعد خروجها عن هذه الدنيا إلى خلية نباتية أو نطفة حيوانية أو جنين إنساني.

وفي الحقيقة لا يراد من التناسخ المصطلح إلاّ الثالث، وحقيقته أنّ الإنسان بعد موته ينتقل إلى هذه النشأة، سواء انتقلت إلى جسم نباتي أو حيواني أو إنساني،

ولازم ذلك أنّ الروح بعدما تكاملت وتبدّلت قواها إلى الفعلية تأخذ بالقوس النزولي فيتعلق بالنبات والحيوان والجنين فتبدأ حياتها من جديد، فَتُجزى حسب أعماله في الحياة السابقة هذا هو التناسخ المصطلح بين الإسلاميين وفلاسفة الاغريق.

وكثيراً ما يلتجئ إلى هذه الفرضية من ينكر المعاد، لأنّ رجوعه إلى عالم الدنيا لأجل الجزاء ومعه لا حاجة إلى المعاد.

ذهب القائلون بالتناسخ إلى أنّ الإنسان في هذه الدنيا بين محسن ومسيء فيعود إلى الدنيا ليجزى المحسنُ بإحسانه والمسيء بإساءته، فما يرى من ابتلاء طائفة بالمصائب والمتاعب فإنّما هي جزاء أعمالها السيئة، بخلاف طائفة أُخرى حيث ترغد بالعيش والرفاه التي هي نتيجة أعمالها الحسنة.

• وثمة نكتة جديرة بالذكر وهي أنّ أكثر من يروّج تلك الفكرة هم أصحاب السلطة والنفوذ الذين يمتلكون المال والجاه الواسع ، يروّجون التناسخ ليبرّروا به الأعمال الجائرة التي يقترفونها والأوضاع السيئة التي يعاني منها الفقراء والمساكين. فنعيماً على الطائفة الأولى وبؤساً على الطائفة الثانية، جزاءً بها كانوا يعملون في الحياة الأولى ، هذا هو منطقهم الواهي.

فلو قيل بأنّ الدين أفيون الشعوب، فإنّما يصحّ في حقّ هذا النوع من الدين الذي يُبرَّر به أعمال تلك الطغمة الغاشمة.

والعجب ان هذه الفكرة تسرّبت إلى أُمّة تعيش بين غنى مفرط وفقر مدقع كالهنود، فأضحت تلك الفكرة ونشرها بين الضعفاء عائقاً يمنعهم عن أيّ ثورة عارمة ضد الظلم والعدوان بزعم أنّ الثائرين أحقّ بالوضع الموجود، كما أنّ أصحاب السلطة أحقّ بها هم عليه.

وعلى أيّـة حال فلنتناول الموضوع بالبحث من منظار القواعد الفلسفية العقلية.

### أقسام التناسخ

التناسخ عند القائلين به على أقسام نطرحها على طاولة البحث:

## أ. التناسخ المطلق أو اللا محدود

يطلق التناسخ ويراد منه خروج النفس من بدن إلى بدن آخر على وجه الاستمرار وذلك، لأنّ النفوس البشرية عند خروجها من البدن ليست مجرّدة كاملة، فلا مانع من تعلّقها ببدن آخر، وثالث، ورابع، وهكذا تستمر في تقمصها الأبدان.

يقول شارح حكمة الإشراق: ومن القدماء من يقول بعدم تجرّد جميع النفوس بعد المفارقة، وهم المترفون بـ «التناسخية» فانهم يزعمون أنّ النفوس جرمية دائمة الانتقال في الحيوانات، وهؤلاء أضعف الحكماء وأقلهم تحصيلاً.

ثمّ أورد عليه بأنّ العناية الإلهية تقتضي إيصال كلّ ذي كمال إلى كماله، وكمال النفس الناطقة العلمي، صيرورتها عقلاً مستفاداً فيها جميع صور الموجودات، والعملي تجرّدها عن العلائق البدنية، فلو كانت دائمة الانتقال كانت منوعة عن كما لها أزلاً وأبداً، وهو محال. (1)

وهذا النوع من التناسخ على طرف النقيض من القول بالمعاد، إذ لا ينقطع تعلّقها بالبدن الدنيوي مادامت موجودة، فلا مجال للمعاد عندئذٍ.

### ب. التناسخ النزولي المحدود

القائل بهذا النوع من التناسخ يدّعي أنّ النفوس على صنفين، فصنف يبلغ

١. شرح حكمة الإشراق: شمس الدين محمد الشهرزوري: ١٩،٥، بتحقيق حسين الضيائي التربتي.

في الحكمة العلمية والعملية بمكان لا تعود حينها النفس إلى هذه النشأة بعد خروجها من البدن بل تلتحق بعالم المجردات والمفارقات، ولا مسوِّغ لرجوعها إلى الدنيا لبلوغها الكمال المطلوب.

وثمّة صنف آخر لم يكتسب من الكمال العلمي والعملي إلاّ شيئاً يسيراً، ولذا استدعت الحاجة إلى عود النفس إلى النشأة الأولى بغية بلوغها الكمال المطلوب، وذلك من خلال الانتقال بين الأبدان.

وهـذا القسم من التناسخ ينقطع ببلـوغ النفس المرتبة الكـاملة مـن العلم والعمل بعودها إلى الدنيا مرّة بعد أُخرى.

والفرق بين القسم الأوّل وهذا القسم من التناسخ من وجهين:

الأوّل: هو عمومية الأوّل وشموليته لكافة الأفراد، بخلاف الثاني فانّه يختص بغير الكمَّلين في العلم والعمل.

الثاني: استمرار التناسخ عبر الزمان دون أن يقف إلى حدّ معين في الأوّل، دون الثاني، الذي ربّم ينتهي ببلوغ النفس المستنسخة الكمال المطلوب في العلم والعمل.

يقول شارح حكمة الإشراق: وأمّا الحكماء الأوائل كهرمس وانباذ قلس وفيثاغورس وسقراط وإفلاطون و غيرهم من حكماء اليونان ومصر وفارس والهند والصين، وهم القائلون بتجرّد النفوس الكاملة بعد المفارقة البدنية، إلى العالم العقلي المذكور، وأمّا الناقصون فاتهم لا يتجرّدون بالكلية بل تتناسخ أرواحهم في أبدان الحيوانات الصامتة بحسب الهيئات الرديئة التي لهم ومناسبة أخلاقهم لأخلاق الحيوانات المنتقلة إليها. (١)

١. شرح حكمة الإشراق: ٥١٩.

### ج. التناسخ الصعودي

إنّ النبات أكثر استعداداً من غيره من الأجسام لكسب الفيض، كما أنّ الإنسان له قدر كبير من الاستعداد لإفاضة الحياة عليه بعد الحياتين: النباتية والحيوانية، فعلى ضوء ذلك فقد تعلّقت مشيئته سبحانه على تعلّق الحياة في سيرها التكاملي بالنبات الأقرب إلى الحيوان، ثمّ تنتقل منها إلى عالم الحشرات، ومنها إلى الحيوانات هي أقرب إلى الإنسان ،ومنها تنتقل الحياة قفزة إلى الإنسان للاستكمال. (١)

#### التناسخ والمعاد

التناسخ بـالمعنى الأوّل: أي التناسخ المطلق الـلامحدود على طرف النقيض من المعاد، فالاعتقاد به يصدُّ الإنسان عن الإيهان بالمعاد.

وهذا بخلاف التناسخ النزولي فقد عرفت أنّه ليس أمراً عامّاً لجميع أفراد البشر، فالكاملون في العلم والعمل يلتحقون بعالم المجرّدات النورانية والمفارقات، والناقصون فيهما يتكاملون شيئاً فشيئاً عبر الرجوع إلى الدنيا وانتقال أرواحهم بين الأبدان مرّة تلو أُخرى حتى تصل تلك الأرواح إلى كما لها المطلوب فلا تعود حينها إلى الدنيا.

وأمّا التناسخ بالمعنى الثالث\_أعني: التناسخ الصعودي\_ فلا ينافي القول بالمعاد، وإنّما أخطأوا في تفسير تكامل النفس حيث جعلوا مدارج الكمال منفصلة بعضها عن بعض.

فالنفس تارة تعيش في النبات الأقرب إلى الحيوان ثمّ تستقر في أوكار

١. اسرار الحكم.

الحيوان ثمّ تنتقل إلى الإنسان، وهي ترافق البدن حتى تنفصل عنه ويكون مصيرها إلى المعاد.

والقائل بتلك النظرية لو جعل مدارج الكهال متصلة لشكّلت نقطة التقاء واضحة مع نظرية صدر المتألّمين، فانّ النفس بناء على نظريته تمرّ بمراحل النبات والحيوان والإنسان بنحو مستمر دون أن يتخلّل في الوسط انفصال وخلاء في الموضوع ثمّ تعرج نحو المعاد.

#### التناسخ المطلق والعناية الإلهية

١. انّ القائلين بالتناسخ المطلق أطاحوا بالمعاد زعماً منهم بأنّ القول يغني عن الإيمان بالحياة الأُخرى، لأنّ غاية المعاد هو الجزاء، وهو حاصل بالقول بالتناسخ، ولكن عزب عنهم أنّ الغاية من المعاد لا تنحصر في الجزاء، بل هو ضرورة في عالم التكوين لإيصال كلّ موجود إلى كماله المطلوب، وهذا لا يحصل إلاّ بانتقال الإنسان إلى النشأة الأُخرى. وقد أقمنا براهينه الستة في صدر الكتاب.

٢. انّ النفس على القول بالتناسخ المطلق (أي انتقال النفس من بدن إلى بدن) لا تخلو إمّا أن تكون عرضاً منطبعة في البدن الأوّل قائمة به، أو تكون جوهراً، لها حظ من التجرّد، وإن كان لها علقة بالمادة.

ففي الصورة الأولى يلزم انتقال العرض من موضوع إلى موضوع، وهو أمر محال، لأنّ واقع العرض عبارة عن قيامه بالموضوع، وهذا لا ينفك عنه أبداً، فهناك أمور ثلاثة:

أ. النفس في البدن الأوّل.

ب. النفس حالة الانتقال من البدن الأوّل إلى الثاني.

ج. النفس بعد الانتقال إلى البدن الثاني.

لا غبار في الأوّل والثالث لقيام العرض في موضوعه.

إنّما الكلام في واقع العرض حال الانتقال فيلزم في هذه الحال قيام العرض بلا موضوع، وهو من الاستحالة بمكان.

وأمّا في الصورة الثانية، أعني: تعلّق النفس التي لها حظ من التجرّد، بالبدن استمراراً، وهذا أيضاً محال، لأنّه يلزم أن لا يصل الموجود القابل، إلى كهاله مع أنّ له قابلية الوصول، لأنّ النفس مجرّدة ذاتاً ومادية فعلاً، فلو كان تعلّقها بالمادة دائمياً يلزم أن يكون فعله سبحانه على خلاف عنايته من إيصال كلّ موجود إلى كهاله.

يقول صدر المتألّهين في بيان الشقين: إنّ النفس إمّا أن تكون منطبعة في الأبدان، أو مجرّدة، وكلاهما محال، أمّا الأوّل فلما عرفت من استحالة انطباع النفوس الإنسانية، ومع استحالته مناف لمذهبهم أيضاً لامتناع انتقال المنطبعات صوراً كانت أو إعراضاً من محلّ إلى محل آخر مبائن للأوّل.

وأمّا الثاني فانّ العناية الإلهية تأبى ذلك، لأنّها مقتضية لإيصال كلّ موجود إلى غايته وكهاله، وكهال النفس المجردة إمّا العلمي فبصيرورتها عقلاً مستفاداً فيها صور جميع الموجودات، وإمّا العملي فبانقطاعها عن هذه التعلّقات وتخليتها عن رذائل الأخلاق ومساوئ الأعهال، وصفاء مرآتها عن الكدورات، فلو كانت دائمة التردد في الأجساد من غير خلاص إلى النشأة الأخرى ولا اتصال إلى ملكوت ربّنا الأعلى كانت منوعة عن كهالها اللائق بها أبد الدهر والعناية تأبى ذلك. (١)

وما ذكره غير في الفرض الثاني لا يخلو عن مناقشة، لأنّ تعلّق النفس بالبدن لا يكون مانعاً عن سيرها وصعودها نحو الكمال، وإلاّ يلزم أن يكون تعلّق النفس بالبدن في النشأة الأخرى مانعاً عن سيرها التكاملي، مع أنّك عرفت تضافر الآيات

١. الأسفار: ٩/٧:

#### علىٰ جسهانية الحشر.

والحق في الجواب أن يقال: إنّ القول بالتناسخ المستمر حتى فيما إذا كانت النفس جوهراً مجرداً يلزم نفي الحشر والمعاد، وقد عرفت تضافر الأدلّة على ضرورته وانّه من لوازم الخلقة وغاياتها ولا يمكن إخلاء الكون عن تلك الغاية.

هـذا كلّـه حـول التناسخ المستمر المطلق. وإليك البحـث في القسمين الآخرين، أعني: التناسخ النزولي والتناسخ الصعودي.

### المعاد والتناسخ النزولي

قد تقدّم أنّ الكاملين في العلم والعمل عند أصحاب هذا القول يلتحقون بالمفارقات والمجردات ولا يعودون إلى الدنيا، وإنّما ترجع الطائفة التي لم تنل من العلم والعمل نصيباً وافراً عن طريق التعلق بالخليّة النباتية أو الحيوانية أو النطفة الإنسانية.

قال في شرح حكمة الإشراق: النور الاسفهبد إذا فارق البدن الإنساني ولم يكتسب فيه الكهالات العقلية والهيئات الخلقية الفاضلة، بل اكتسب فيه أضداد ذلك من الجهالات المركبة، والأخلاق المذمومة، فلا يشتاق إلى المبادئ النورانية والأمور العقلية بل شوقه إلى ما تمكن فيه من الهيئات الظلهانية والآثار الجسهانية فينجذب لذلك بعد الموت إلى بعض الحيوانات المنتكسة الرؤوس التي أخلاقها مناسبة لتلك الهيئات الرديئة البدنية المتمكنة في ذاته. (1)

والتناسخ بهذا المعنى غير صحيح، لأنّ النفس الإنسانية في هذه النشأة إذا مكثت أربعين سنة مرافقة للبدن فسوف تكتسب فعليات ويتحول استعدادها إلى كمالات، وعندئذٍ فلو تعلّقت بخلية من الخلايا الثلاث فإمّا أن تتعلّق بها مع حفظ

١. شرح حكمة الإشراق: ٥٢٢.

كمالاتها وفعلياتها، أو تتعلّق بحذفها وسلبها عن نفسها.

أمّا الصورة الأولى فهي غير معقولة، لأنّه يشترط في تدبير النفس للبدن وجود الانسجام الكامل بينهما وهو مفقود في النفس التي رافقت البدن طيلة ٤٠ سنة وتعلّقت بخلية ليس لها من الفعلية سوى كونها قوة للكمال، فكيف تكون تلك النفس مدبرة لها ؟

وأمّا الصورة الثانية: فهي أيضاً كالصورة الأُولى، لأنّ سلب تلك الكمالات رهن عامل داخلي أو خارجي، أمّا الداخلي فهو غير ممكن إذ معنىٰ ذلك انّ الحركة من الكمال إلى النقص خصيصة الشيء وهو غير متصوّر.

وأمّا الخارجي فهو أيضاً كالأوّل، لأنّ عنايته سبحانه تعلّقت بإرسال القوى إلى الكمال و إيصال كلّ ممكن إلى غايته المنشودة، لا سلب الكمالات والفعليات عنه.

وهذا هو الذي أشار إليه صدر المتألمين في كلام مبسط وما ذكرناه هو حصيلة مراده، حيث قال: العمدة في بطلان التناسخ على جهة النزول، أنّ الموجودات الصورية كالطبائع والنفوس متوجهة نحو غاياتها الوجودية خارجة عمّا لها من القوة الاستعدادية إلى الفعلية، والنفس مادامت في بدنها يزيد بجوهرها وفعليتها فيصير شيئاً فشيئاً أقوى وجوداً وأشد تحصلاً سواء أكانت من السعداء في النشأة الأخرى أو من الأشقياء، وقوة الوجود يوجب الاستقلال في التجوهر والاستغناء عن المحل أو المتعلق به حتى يصير المتصل منفصلاً والمقارن مفارقاً، فكون النفس الإنسانية حين حدوثها في البدن مجردة الذات مادية الفعل، وعند فساد البدن بحيث صارت مادية الذات والفعل جميعاً، كما يلزم من كلامهم في نفوس الأشقياء حيث تصير بعد فساد البدن نفساً حيوانية غير مجردة ذاتاً وفعلاً، كما رأوه، ممّا يحكم البرهان على فساده، ويصادمه القول بأنّ للأشياء غايات

ذاتية وانها بحسب الغايات الزمانية طالبة لكمالاتها مشتاقة بغرائزها إلى غاياتها، فهذه الحركة السرجوعية في الوجود من الأشد إلى الأنقص، ومن الأقوى إلى الأضعف بحسب الذات، ممتنع جدّاً. (١)

#### التناسخ الصعودي

التناسخ الصعودي عبارة عن تكامل النفس عبر قنوات النباتية ثمّ الحيوانية ثمّ الإنسانية، بنحو يكون بينها فصل حقيقي يتخلّله الزمان. ولكن التناسخ بهذه الصورة من الوهن بمكان، فانّ النفس لا تخلو عن حالتين:

إمّا أن تكون صورة منطبعة في النبات أو الحيوان أو الإنسان، أو تكون أمراً مجرداً.

فعلى الأوّل، تكون للنفس هناك حالات ثلاث:

- ١. وجودها منطبعة في الموضوع المتقدّم.
- ٢. وجودها منطبعة في الموضوع المتأخر.
  - ٣. حالة الانتقال من الأوّل إلى الثاني.

والحالتان الأوليتان لا غبار عليهما، إنّما الإشكال في الحالة الثالثة لقيام العرض بلا موضوع.

وأمّا إذا كانت النفس موجوداً مجرّداً غير قائم بالبدن وإنّما تحتاج إليه في مقام الفعل والعمل، فعندئذ نقول: كيف يمكن أن تتعلّق النفس الحيوانية بالبدن الإنساني، لأنّ كمال الأولى هو كونها ذات قوة شهوية وغضبية غير معدلة ولا محددة وهذا يعد لها كمالاً، فلو تعلّقت النفس المذكورة بالبدن الإنساني فستكون عائقة عن تكامله، لأنّ تكامل الإنسان يكمن في أن تكون قواه معدلة وشهوته

١. الأسفار:٩/ ١٦.

وغضبه محددة، وأمّا لو تعلّقت به بعد تحديدها وتعديلها فسيكون نقصاً للنفس الحيوانية وسيراً نزوليّاً لها.

وبعبارة أخرى: إمّا أن تتعلّق النفس الحيوانية بالبدن الإنساني بها لها من التعيّنات والخصوصيات، فهذا يوجب انحطاط الإنسان، وإمّا أن تتعلّق به منعزلة عن القوى الحيوانية، فقد فقدت حيوانيتها وكها لها عندما تعلّقت بالبدن الإنساني.

وعلىٰ كلّ حال فأصحاب ذلك القول أصابوا في المدعىٰ وأخطأوا في المتخطيط، فان النفس تمر عبر قنوات النباتية والحيوانية والإنسانية لكن لا بمدارج منفصلة وتعينات مختلفة، بل النباتية بكها لما لا بحدودها تنقلب إلى الحيوانية، وهي بكها لما لا بحدودها تصير إنساناً، كها هو الحال في القول بالحركة الجوهرية، فان المتحرك يتحرك من مرحلة نازلة إلى مرحلة كاملة، وعندما يصل إليها يحمل كهالات المرحلة الأولى لا بحدودها، وهكذا الحال في الإنسان، فالنفس النباتية بكها لها تتحرك إلى الحيوانية وهي أيضاً بكها لما لا بحدودها تصير إلى الإنسانية.

إلى هنا تم ما يرجع إلى التناسخ، وقد علمت انّ التناسخ بأقسامه الثلاثة باطل، غير أنّ التناسخ له أقسام مختلفة وأصول الأقسام ما ذكرنا.

يقول الشهرزوري عند شرحه لحكمة الإشراق: ويسمّون انتقال النفس من البدن الإنساني إلى بدن إنساني آخر «نسخاً» وإلى بدن حيواني «مسخاً» وإلى البدن النباتي «فسخاً» وإلى الجهادي «رسخاً»، وصاحب أخوان الصفا يميل إلى جواز انتقال النفوس إلى جميع هذه الأجسام مترددة فيها أزماناً طويلة أو قصيرة إلى أن تزول الهيئات الرديئة ثمّ تنتقل منها إلى العالم الفلكي الخيالي. ومن أراد الوقوف على صنوفه الكثيرة فعليه الرجوع إلى شرح حكمة الإشراق. (١)

١. شرح حكمة الإشراق: ١٩٥-٥٢٠.

#### أسئلة وأجوبة

# ١. هل المسخ في الأمم السابقة من قسم التناسخ؟

ربها يطرح هذا السؤال بأنّه إذا كان التناسخ أمراً محالاً فلهاذا طرأ المسخ على طائفة من الأُمم السابقة كأصحاب السبت فانقلبوا قردة خاسئين يقول سبحانه: ﴿ قُلْ هَلْ أَنْبِئُكُمْ بِشَرِّ مِنْ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهِ مَن لَعَنَهُ اللهُ وغَضِبَ علَيهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ القِرَدةَ وَالنَّخَازِيرَ وَعَبَدَ الطاغُوتَ أُولئِكَ شَرٌّ مَكاناً وَأَضَلُّ عن سَواءِ السَّبيل ﴾ (١٠)؟.

وفي آية أُخرى: ﴿فَلَمّا عَتَواعَمّا نَهُوا عَنْهُ قُلْنا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خاسِئين﴾(١). (٣)

والجواب: انّ التناسخ يتقوّم بأمرين:

أ. تعدد البدن وخروج النفس من بدن إلى بدن آخر، سواء كان البدن الآخر
 خلية نباتية، أو نطفة حيوانية أو إنسانية.

ب. السير النزولي بأن تتقهقر النفس إلى الوراء فتفقد كمالاتها عنـد تعلّقها بالبدن الآخر.

وكلا الشرطين غير متوفرين في المورد.

أمّا الأوّل: فالبدن هو نفس البدن، فالممسوخ له بدن واحد، تبدّلت صورته الله عنه الله

١. المائدة: ٢٠.

٢. الأعراف:١٦٦.

٣. شرح المقاصد: ٢/ ٤٠، ط آستانة.

وأمّا الثاني: فهو أيضاً كذلك، أي لم يكن هناك أيَّ سير قهقرايّ للنفس، وذلك لأنّ الهدف من المسخ هو تعذيبهم وجزاؤهم جزاءً سيّئاً، ولا يتحقق ذلك إلاّ بتحولهم إلى قردة بعد ان كانوا أناساً، وهذا النوع من الإدراك عند التوجه إليه يؤلمهم روحاً ويعذبهم فكراً، ولذلك يقول سبحانه: ﴿فَجَعَلْنَاها نَكَالًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوعِظَةً لِلْمُتَّقِين﴾. (١)

وبكلمة موجزة: انّ واقعية المسخ عبارة عن انقلاب الإنسان إلى صورةِ حيوان مع التحفظ على إنسانيته، وهو غير التناسخ الباطل.

# ٢. هل الرجعة من أقسام التناسخ؟

الشيعة تعتقد بعودة جماعة \_ بعد قيام المهدى الله الله النشأة، قال الشيخ المفيد: إنّ الله تعالى يحيي قوماً من أمّة محمّد المفيد موتهم، قبل يوم القيامة، وهذا مذهب يختص به آل محمّد المفيد والرجعة إنّها هي لممحضي الإيهان من أهل الملّة وممحضي النفاق منهم دون من سلف من الأمم الخالية. (٢)

وصار ذلك سبباً لصب التُّهَم على الشيعة بأنّهم قائلون بالتناسخ. (٦)

والجواب: انّ الرجعة تفارق التناسخ جوهراً وذاتاً، لما ذكرنا من أنّه يتقوّم بأمرين: تعدّد البدن، وتراجع النفس عن كمالها إلى النقص، وكلا الأمرين غير موجودين في الرجعة.

أمّا الأوّل: فلأنّ الحياة ترجع إلى نفس البدن الذي تركته حين الموت فيتعلّق نفس كلّ إنسان ببدنه.

١. البقرة: ٦٦.

٢. المسائل السروية: ٣٢ و٣٥.

٣. فجر الإسلام: ٢٧٧.

وأين هـذا من تعلّق النفس بخلية نباتية أوحيوانية أو إنسانية أو غير ذلك؟

وأمّا الثاني: فلا تراجع للنفس عن مقامها الشامخ إلى درجة نازلة، بل هي مع مالها من الفعلية والكمالات تتعلّق بالبدن الذي فارقته حين الموت دون أيّ تقهقر.

ليت شعري لو كان العود إلى الحياة الدنيوية تناسخاً على وجه الإطلاق، فبهاذا يُفسَّر إحياء الموتى الذي كان يقوم به المسيح عليه يقول سبحانه: ﴿وَإِذْ تُخْرِجُ المَوتَىٰ بِإِذْنِي﴾؟! (١).

نعم هنا سؤال نحيل الإجابة عنه إلى مجال آخر، وهو انّ الرجوع إلى النشأة الدنيوية لأجل الاستكمال فما هو الوجه لرجوع الصالحين أو الفاسقين إلى الدنيا، فانّ الطائفة الأولى انقلبت استعداداتها إلى الفعلية وقد درجوا عامة المنازل والمدارج فلم يبق كمالٌ إلاّ ولجوه، كما أنّ الطائفة الثانية لا يرجى لهم أن يكتسبوا خيراً؛ ومع غياب هذه الغاية فكيف يرجعون إلى الدنيا ؟

وعلى كلّ حال فهذا سؤال نحيل الإجابة عنه إلى مجال آخر.

# ٣. السنة الإلهية والرجوع إلى الدنيا

ما هي سنّة الله من وراء رجوع الإنسان إلى هذه الدنيا؟ والمراد إعطاء الضابطة الكلية في هذه المسألة .

والمستفاد من القرآن أنّ السنة الإلهية قد جرت على إيصاد كافة أبواب رجوع الإنسان إلى الدنيا وإن التمس الرجوع فيخاطب بالرد والنفي، يقول سبحانه: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جُاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ \* لَعَلَى أَعْمَلُ صالِحاً فِيمًا

١٠١١ لما تندة: ١١٠.

# تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُها وَمِنْ وَرائِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوم يُبعَثُونَ ﴾. (١)

ومن العجب ان هناك من يدعي بأنه قادر على جلب الأرواح من عالمها العلوي والارتباط بها فيسألهم عن أحوالهم فربها يجيبون بأن أرواحهم في بدن طائر أو نبات والآن في بدن إنسان، ويبغي من وراء ذلك أن يبث تلك الفكرة بين المسلمين.

نعم هؤلاء يتصلون بالأرواح عن طريق التنويم المغناطيسي ومخاطبة الوسيط النائم بسؤال الأرواح عن واقعهم وماضيهم وأحوالهم، فربها يجيب النائم ببعض هذه الأجوبة، ويقول: إنّ الروح الفلانية في هذا العالم في جسم نبات أو حيوان أو إنسان.

ولكن من أين علم بصدق ما جاء على لسان الوسيط وانّه ليس بوحي الشيطان، ولا قواه الخيالية؟ إلى غير ذلك من مصادر إلقاء الكلام على لسان الوسيط.

والله سبحانه يعصمنا من وساوس الشيطان ومزالق الأقدام.

١. المؤمنون: ٩٩ ـ ١٠٠.

### الفصل الثاني عشر:

# الموت نافذة تطل على الحياة الجديدة

إنّ الموت حسب ما يصفه النبي بَيَنَيْهُ أوّل منزلٍ من منازل الآخرة وآخر منزل من منازل الآخرة وآخر منزل من منازل الدنيا، فثمة مباحث لها صلة بالموت، نطرحها في المقام واحداً تلو الآخر.

أ. الموت في اللغة والقرآن.

ب. هل الموت أمر عدمي؟

ج. الموت سنّة عامة قطعية.

د. خوف الإنسان من الموت.

هـ. أقسام الموت في القرآن الكريم.

و. الموت والأجل المحتومان.

ز. التوبة والندامة قُبيل الموت أو حينه.

ح. الوصية حال الموت.

ط. سرّ جهل الناس بآجالهم.

ي. الموت والملائكة الموكّلون

فهذه مباحث عشرة نتناولها بالبحث على ضوء القرآن الكريم.

## أ. الموت في اللغة والقرآن

الموت حسب ما يقوله صاحب المقاييس (١) ولسان العرب (٢) عبارة عن ذهاب القوّة في الشيء. وبمناسبة هذا المعنى، استعمل لفظ الموت في موارد كثيرة يظن انها معاني مختلفة له، بل الحقّ أنّ المعنى واحد وهذه مصاديق لهذا الجامع، ولو كانت هناك خصوصيات تميّز كلّ واحد عن الآخر، فإنّا هي من لوازم تلك المصاديق لا من خصوصيات المعنى.

ولذلك يستعمله القرآن الكسريم تارة في الأرض الجرداء القاحلة ويقول: ﴿وَآيَةٌ لَهُمُ الْأَرْضُ الْمَيْتَة ﴾ . (") وأخرى في الأصنام الفاقدة للحركة، ويقول: ﴿أَمُواتٌ غَيْرُ أَحْيَاءٍ ﴾ . (ن) وثالثة في مراحل الخلقة التي يمر بها الإنسان قبل ولوج الروح ويقول: ﴿وَكُنْتُمْ أَمُواتاً فَأَحياكُمْ ﴾ . (ن) ورابعة في الإنسان المنزوع عنه الروح ، قال سبحانه: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيَّتُون ﴾ . (ن) وهذه المراحل تشترك في المعنى الجامع للموت، وهو ذهاب القوة عن الشيء، فيكون اللفظ مشتركاً معنوياً له مصاديق متنوعة .

# ب. هل الموت أمر عدمي؟

إذا كان المراد من الموت هي الحالة العارضة على الإنسان بعد نزع روحه

١. مقاييس اللغة: ٥/ ٢٨٣.

۲. لسان العرب: ۲/ ۹۰.

۳. پس:۳۳.

٤. النحل: ٢١.

٥. البقرة: ٢٨.

٦. المؤمنون: ١٥

وذهاب قواه فهو أمر عدمي بلا شك، لأنّ مرجعه إلى فقدان القوي، وهو أمر غير وجوديّ، وعلى الرغم من ذلك إلاّ أنّه يمكن تناول الموت من منظار آخر:

اخذ القوى والطاقات، فلا شك انه أمر وجودي، لأنه فعل وحركة و إن
 كانت نتيجته عروض حالة عدمية على الإنسان.

٢. الموت لا بها انه نهاية الحياة الدنيوية بل بها انه انتقال من مرحلة إلى مرحلة أخرى، ومن حياة دانية إلى حياة عالية، فهو بهذا المعنى ليس أمراً عدميّاً، قال على عليه : "أيّها الناس إنّا وإيّاكم خلقنا للبقاء لا للفناء، لكنكم من دار إلى دار تنقلون». (١)

وقال الإمام الحسين سيّد الشهداء عليه لأصحابه يوم عاشوراء عند ما رأى استعدادهم للتضحية والفداء في سبيل الحق وخاطبهم بقوله: «صبراً بني الكرام ، فيما الموت إلاّ قنطرة تعبر بكم عن البؤس والضرّاء إلى الجنان الواسع والنعيم الدائمة، فأيّكم يكره أن ينتقل من سجن إلى قصر؟ وما هو لأعدائكم إلاّ كمن ينتقل من قصر إلى سجن وعذاب، انّ أبي حدثني عن رسول الله بَيْنَا :انّ الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر، والموت جسر هؤلاء إلى جنانهم، وجسر هؤلاء إلى جيمهم، ما كذبت ولا كُذبت». (٢)

٣. ربها يضاف الموت إلى البدن وأنحرى إلى الروح، ففي الإضافة الأولى يكون الموت أمراً عدمياً، لأنّ البدن يفقد الحركة والانتقال، ولكنّه في الإضافة الثانية أمر وجودي، وهو عبارة عن انتقاله من عالم إلى آخر، ولا يفقد الروح شيئاً، ولأجل ذلك نرى أنّ الموت أضيف في القرآن إلى البدن دائهاً لا إلى الروح.

إذا عرفت ذلك، فنقول: إنَّ القرآن يعدُّ الموت مخلوقاً لله كالحياة ويقول:

١ .الإرشاد للمفيد: ١٢٧.

٢. البحار:٦/ ١٥٤.

﴿ الّذي خَلَقَ الْمَوتَ وَالحَياةَ ﴾ (١)، والخلق والجعل لا يتعلّق بأمر عدمي و إنّما أُضيف إليه باعتبار بعض المعاني التي ذكرنا أنّ الموت فيها أمر وجودي.

وهناك وجه آخر لبيان تعلّق الجعل بالموت، وهو أنّ الموت عبارة عن تقدير الحياة في النشأة الأولى، ونفس التقدير أمر وجودي، قال سبحانه: ﴿نَحْنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ المَوتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ . (٢)

وأمّا تذييل الآية بقوله: ﴿ وما نَحنُ بِمَسْبُوقين ﴾ لغرض بيان أنّ موت الإنسان ليس معلولاً لقدرة أخرى حتى تسبق قدرة الله سبحانه، وإنّما ذلك سنة إلهية جارية في الأحياء، فلم يُكتب على حيّ في هذه النشأة الخلود والدوام.

## ج. الموت سنة عامة قطعية

أثبتت العلوم الحديثة أنّ الكون يسير بـاتجاه مـوت حـراري وشيخوخـة يصطلح عليها في الفيزياء بالانتروبي.

يقول الدكتور «فرانك الن»: إنّ قوانين الديناميكا الحرارية تدل على أنّ مكوّنات هذا العالم تفقد حرارتها تدريجياً، وانّها سائرة حتماً إلى يوم تصير فيه جميع الأجسام تحت درجة من الحرارة البالغة الانخفاض هي الصفر المطلق، ويومئذ تنعدم الطاقة وتستحيل الحياة، ولا مناص من حدوث هذه الحالة من انعدام الطاقات عندما تصل درجة حرارة الأجسام إلى الصفر المطلق بمضي الوقت.

أمّا الشمس المستقرة والنجوم المتوهّجة والأرض الغنية بأنواع الحياة فكلّها دليل واضح على أنّ أصل الكون وأساسه يرتبط بـزمان بدأ من لحظـة معيّنة فهو

١. الملك: ٢.

٢. الواقعة: ٢٠.

أيضاً حدث من الأحداث. (١)

ويقول الدكتور «دونالد روبرت كار»: إنّ هذا الكون لا يمكن أن يكون أزليّاً ولو كان كذلك لما بقيت فيه أيّ عناصر إشعاعية .ويتفق هذا الرأي مع القانون الثاني للديناميكا الحرارية. (٢)

أقول: إنّ هذا الأصل يثبت لنا أمرين:

الأول: حدوث المادة وكونها مسبوقة بالعدم كما أفاده الدكتور «دونالد»، إذ لو كانت قديمة بلا أول لنفدت طاقاتها عبر القرون غير المتناهية، لأنّ صرف القوى المحدودة في زمان غير محدود ينتهي إلى نفاد القوى وعدم بقاء شيء منها، فإذا رأينا بقاء المادة ونشاطها وتفجّر طاقاتها، ننتقل إلى أنّها مسبوقة بالعدم، وانّها وجدت في ظروف محدودة بنحو نفدت بعض طاقاتها.

الثاني: تقويض أسس النظام السائد تحت غطاء نفاد الطاقات وتساوي الأجسام من حيث الفعل والانفعال والحرارة والبرودة، والإنسان جزء من هذا النظام السائد فهو أيضاً مكتوب عليه الموت.

إنّ العلم الحديث وإن بادر إلى مكافحة الموت وبذل الحياة للإنسان كي يعمّر طويلاً إلاّ أنّ هذه المبادرة باءت بالفشل فلم يمكنه أن يهب للإنسان الحياة الخالدة لأنّه سيواجه الموت مهما عمّر، لأنّ الموت سنّة إلهية قطعية، وإلى ذلك تشير الآيات والروايات:

- ١. ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكِكُمُ الْمَوتُ وَلَوْ كُنتُمْ في بُرُوجٍ مُشَيَّدَة ﴾ . (")
   ٢. ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوت ﴾ . (ن)
- ٣. ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِنْ قَبْلِكَ النَّخُلْدَ أَفَإِنْ مِتَّ فَهُمُ النَّحَالِدُونَ ﴾ . (٥)

١ و٢. الله يتجلىٰ في عصر العلم: ٢٧ و ٨٥. ٣. النساء:٧٨.

٤. آل عمران: ١٨٥.

وفي الأحاديث ما يدعم ذلك.

ويقول أيضاً في موضع آخر: «إنّ لله ملكاً ينادي في كلّ يوم: لِلدُوا للموت». (١٠)

#### د. خوف الإنسان من الموت

للإنسان حسب فطرته، رغبة في الاستمرار في الحياة، وهذا ممّا لا ينبغي الشكّ فيه، لأنّ الرغبة إلى الحياة أمر جبلي، ولعلها دليل على أنّ بعد الموت حياة أخرى فيها تتحقق أمنيّة الإنسان ولولاها لكانت تلك الرغبة في خلقته أمراً عبثاً سدىً.

والفلاسفة يستدلّون بوجود الرغبة في الحياة على وجود المرغوب إليه في الخارج.

بيد أنّ الناس أمام الموت على صنفين:

فصنف يتصور أنّ الموت نهاية الحياة، ولـذلك كلّ ما يسمع لفظة الموت يأخذه الحزن والأسى و يتجسّد الموت أمامهم كأنّه غول ذو مخالب فتّاكة يريد أن يبطش بهم.

وآخر ممن لا يستوحش من الموت ولا من سماعه، لأنّه هو الذي وقف على حقيقة الحياة اللُخرى، ولذلك يستقبل الموت برحابة صدر ووجه مستبشر.

١. نهج البلاغة: الخطبة ١٨٢.

٢. نهج البلاغة: من كلم ته القصار، برقم ١٣٢.

ثم إنّ الأسباب الكامنة من وراء الخوف من الموت أمران:

الأوّل: كون الموت خاتمة المطاف.

الثاني: الإيمان بـالحشر والجزاء، وانّ الناس مجزيّـون بأعمالهم إن خيراً فخير، و إن شراً فشر.

إنّ القرآن الكريم يصف حالة اليهود ويؤكد على أنّ خوفهم من الموت نجم من جرّاء الأمر الثاني، ويقول: ﴿قُلْ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدّارُ الآخِرَةُ عِنْدَ اللهِ خالِصَةً مِنْ دُونِ النّاسِ فَتَمَنّوا المَوتَ إِنْ كُنتُمْ صادِقين ﴿ وَلَنْ يَتَمَنّوهُ أَبِداً بِما قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظّالمين ﴾ (١)، ويقول في سورة أُخرى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الّذينَ هٰادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَولِياءُ للهِ مِنْ دُونِ النّاسِ فَتَمَنّوا المَوتَ إِنْ كُنتُم صادِقين ﴿ وَلا يَتَمَنّونَهُ أَبَداً بِما قَدّمَتُ مَا يَعِيمٌ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظّالِمين ﴾ . (١)

وقد أشير في بعض الروايات إلىٰ سبب الخوف من الموت.

روى السكوني عن الإمام الصادق المبين عن أبيه الله قال: أتى النبي رجل فقال: مالى الله المبين المبين الموت؟ فقال له المبين الموت؟ فقال له المبين الموت ا

وقد أشار الإمام في خطبه وكلمه إلى الأسباب الداعية إلى كراهة الموت، يقول المنظمة الموت، يقول المنظمة المراقبة ا

وقال علية: «ولا تكن عمن يكره الموت لكثرة ذنوبه». (٥)

١. البقرة: ٩٤\_٥٩٠.

۲. الجمعة: ۲۷.

٣. البحار: ٦/ ١٢٧.

٤. نهج البلاغة: الخطبة ١٢٩، ط عبده.

٥. نهج البلاغة: قسم الحكم برقم ١٥٠.

وقال رجل للحسن بن على الله على النا نكره الموت ولا نحبّه فقال: «إنّكم أخربتم آخرتكم وعمّرتم دنياكم، فأنتم تكرهون النقلة من العمران إلى الخراب». (١)

قيل للإمام محمد بن علي بن موسى المؤيلاً: ما بال هـؤلاء المسلمين يكرهون الموت ؟ قال: «لأنهم جهلوه فكرهوه، ولـو عرفوه وكـانوا من أولياء الله عـزّوجل لأحبّوه ولعلموا أنّ الآخرة خير لهم من الدنيا». (٢)

والرواية تشير إلى السبب الأوّل وهو الجهل بحقيقة الموت وانّه انتقال من الحياة الدنيا إلى الحياة الأُخرى، ولذلك نرى أنّ علياً عَلَيّاً يشتاق إلى الموت ويتحنّن إليه، ويقول: "والله لابن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بثدي أُمّه». (٣)

وفي خطبة أخرى يقول ﷺ: «فوالله ما أبالي دخلت إلى الموت أو خرج الموت إلى». (١)

هذه من خصائص الأولياء وميزاتهم، حيث يستقبلون الموت بصدر رحب لأنهم يرون الموت قنطرة من الحياة الدنيا إلى حياة طيبة، يقول سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَا الحُسْنَىٰ أُولِئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ \* لا يَسْمَعُونَ حَسِيسَها وَهُمْ في مَا الشُنَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خالِدُونَ \* لا يَحْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الأَكْبَرُ وَتَتَلَقّاهُمُ الْمَلائِكَةُ هٰذا يَومُكُمُ الَّذِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾. (٥)

١. البحار:٦/ ١٢٩.

٢. معانى الأخبار: ٢٠٩.

٣. نهج البلاغة: الخطبة ٥.

٤. نهج البلاغة: الخطبة ٥٥.

٥. الأنبياء:١٠١\_١٠٣.

# ه. أقسام الموت في القرآن الكريم

إذا كان الموت انتقالاً من دار إلى دار ومن حياة ضيقة إلى حياة واسعة، فطبيعة الحال تقتضي أن لا يكون أمراً يسيراً بل يتزامن مع العسر والحرج، وهذا نظير انتقال الجنين من رحم الأم الضيق إلى الدنيا الواسعة ويتزامن هذا الانتقال مع العسر.

نعم هذا العسر يكون مقدمة لحياة جديدة مرافقة لليسر.

وقد أشار الإمام الثامن عليه إلى المواقف التي يشهدها الإنسان مع الخوف والوجل:

١. الولادة ٢. الموت ٣. البعث.

ولأجل المواقف العسيرة التي يواجهها الإنسان في هذه الأدوار الثلاثة نجد أنّ الله سبحانه وعد يحيى عليه بالسلامة من كلّ مكروه في هذه المواقف، قال سبحانه: ﴿ وَسَلامٌ عَلَيْهِ يَومَ وُلِدَ وَيَومَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيّاً ﴾ . (1)

إذا عرفت ذلك فلنشرح أقسام الموت:

#### ١. الموت العسير واليسير

إنّ حقيقة الموت ترجع - في الواقع - إلى نزع الروح من البدن مرفقاً بعسر وحرج وضيق عند قياطبة النياس ويشتد خاصة عند من يواجه الموت مقترفاً للذنوب يقول سبحانه: ﴿وَجُاءَتْ سَكْرَةُ المَوتِ بِالحَقّ ذٰلِكَ ما كُنْتَ مِنْهُ تَحِيد﴾. (٢)

۱. مريم: ۱۵.

۲. ق:۹۹.

وفي آية أخرى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُم ﴾. (١)

وفي مقابل هولاء المؤمنون المطيعون لأوامر ربّهم ونواهيه فهم يقابلون بالسلام، يقول سبحانه: ﴿اللّذينَ تَتَوفّاهُمُ المَلائِكَةُ طيّبينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمْ﴾. (٢)

وفي آية ثانية يخاطب سبحانه النفس المطمئنة، بقوله: ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴾ . (٣) المُطْمَئِنَةُ ﴾ أَرْجِعِي إلى رَبِّكِ راضِيَةً مَرْضِيَّة ﴾ . (٣)

وهذا التقسيم الذي تبنّاه الكتاب الإلهي من تقسيم الناس حين الموت إلى من يبشر بالسوء والخير، شائع في روايات أئمّة أهل البيت عليمًا.

يقول الإمام الحسن عليه العظم سرور يرد على المؤمنين إذا نقلوا عن دار النكد إلى نعيم الأبد». (١)

وقال الإمام على بن الحسين المحين وأطيبها روائح وأوطئ المراكب وأنس المنازل؛ وللكافر كخلع ثياب فاخرة، والنقل عن منازل أنيسة، والاستبدال بأوسخ الثياب وأحشنها، وأوحش المنازل وأعظم العذاب». (٥)

إلى غير ذلك من الروايات.

۱. محمد:۲۷.

٢. النحل:٣٢.

٣. الفجر:٢٧ ـ ٢٨.

٤. البحار:٦/ ١٥٤.

٥. البحار:٦/ ٥٥١.

#### ٢. موت البدن والقلب

قد ينسب الموت إلى البدن، وأُخرى إلى القلب، فإذا انقطعت علاقة الروح بالبدن فهذا موت البدن، ولكن إذا كانت العلاقة موجودة ولكن الإنسان بلغ من التفكير والتعقّل درجة نازلة تلحقه بميت الأحياء، ولذلك يعد سبحانه الفئة المعاندة للإسلام أمواتاً، ويقول: ﴿ فَإِنّكَ لا تُسْمِعُ المَوتَىٰ وَلا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعاءَ إذا وَلَّوا مُدبِرين ﴾ (١)، وقد ورد هذا المضمون في آيات أُخرى من الذكر الحكيم.

ويقول سبحانه: ﴿ أَوَمَنْ كُانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُـوراً يَمُشِي بِهِ فِي النّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمات لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْها ﴾ . (٢)

والمراد من «الميت» هو ميت القلب الغافل عن الحقائق والمعارف، فإذا أشرق نور الإسلام على قلبه صار حيّاً بحياة معنوية يمشي بنوره بين الناس، فليس هو كمن بقي في الظلمات ولا يستطيع الخروج منها.

ومن لطائف الكلام ما نلمسه في خطب الإمام أمير المؤمنين المنه حيث يصف حياة المتخلفين عن الجهاد أمام أعدائهم موتاً، كما يصف الشهادة في ميادين الجهاد حياة، ويقول عليه : «فالموت في حياتكم مقهورين والحياة في موتكم قاهرين». (٣)

لأنّ الحياة المعنوية رهن آثار وأهمها الدفاع عن كيان الدين ودفع عادية المعتدين، فالطائفة الأولى فقدوا هذه الخصيصة فكأنّهم ليسوا بأحياء بل أموات، بيد أنّ تلك الخصيصة متوفرة عند الطائفة الثانية فهم وإن ضُرّجوا بدمائهم في

١. الروم: ٥٢.

٢. الأنعام: ١٢٢.

٣. نهج البلاغة: الخطبة ٥١.

ساحات الوغي ولكنهم دافعوا عن كيان الإسلام فصانوا دينهم وديارهم ونواميسهم.

ونظير ذلك تارك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، الذي استولت الأنانية عليه وغفل عن الآخرين فهو حيّ ظاهراً وميت حقيقة، إذ لا يشعر بأي مسؤولية حيال إزالة المفاسد الاجتماعية التي تهدّد المجتمع.

يقول الإمام أمير المؤمنين عليه "ومنهم تارك لإنكار المنكر بلسانه وقلبه ويده فذلك ميت الأحياء». (١)

ويقول أيضاً فيمن يهتم بحياة البدن دون القلب: «يرون أهل الدنيا يعظمون موت أجسادهم وهم أشد إعظاماً لموت قلوب أحيائهم». (٢)

### ٣. موت الإنسان والمجتمع

يصف علماء الاجتماع المجتمع تارة بالطفولة، وأخرى بالريعان والنضج، وثالثة بالانحطاط والهرم وفقاً للحالات الطارئة على الإنسان من طفولة إلى ريعان الشباب ثم الشيخوخة والهرم.

فالإنسان في مرحلة الطفولة تكمن فيه استعدادات وقبابليات مختلفة، فإذا اجتاز تلك المرحلة تتفجر طاقاته الكامنة رويداً رويداً حتى يبلغ مرحلة الشباب ثم يجتاز تلك المرحلة إلى مرحلة الشيخوخة فتنهار قواه وتأخذ بالضعف، وهكذا المجتمع.

وهناك تقسيم آخر وهو:

إنّ الإنسان من حين ولادته إلى أن يبلغ مرحلة شبابه تتكامل شخصيته

١. نهج البلاغة: قسم الحكم، برقم ٣٧٤.

٢. نهج البلاغة: الخطبة ٢٣٠.

شيئاً فشيئاً، فإذا اشتدت قواه، يبدأ باستغلالها بغية نيل الأموال والمناصب وغيرها، وكلّما تقدم في العمر يزداد حرصاً وطمعاً فإذا اجتاز تلك المرحلة ودخل مرحلة الهرم فيشرع بحفظ ما جمعه وبلغت إليه يده من الأموال والشروات إلى أن يبلغ أجله.

فالمرحلة الأولى: مرحلة التكوين، والثانية :مرحلة الهجوم، والثالثة: مرحلة التدافع؛ والرابعة: مرحلة الانقراض، وهكذا المجتمع في مراحله الأربع.

فالحضارات الإنسانية ، مرَّت بتلك المراحل إلىٰ أن اضمحلَّت واندثرت .

يقول سبحانه: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقُدِمُونِ ﴾ (١) فيعد للأمة حياةً وأجلاً.

# عوامل أفول الحضارات

إنّ بزوغ نجم الحضارات وأُفولها من السنن القطعية الإلهية فلا تدوم حضارة عبر القرون والدهور بل تتبعها حضارة أُخرى وهكذا.

نعم هذا البزوغ والأفول رهن عوامل داخلية وخارجية وليس أمراً اعتباطياً، يقول سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَٱتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكاتٍ مِنَ السَّماءِ وَالأَرْضِ وَلٰكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْناهُمْ بِما كَانُوا يَكْسِبُون ﴾ . (١)

إنّ اضمح للال الحضارة واندث ارها ناجم عن عوامل كثيرة أهمها تفشي الظلم في المجتمعات وغياب العدالة الاجتهاعية في حياتها، وهذا بمرور الزمان يستفحل شيئاً فشيئاً حتى يصل مرحلة لا يطيقها المجتمع فيؤول إلى عصيان عام

١.الأعراف:٣٤.

٢. الأعراف:٩٦.

يؤدي إلى سقوط الحضارة، يقول سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُون ﴾ (١) ويقول في آية أخرى: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُثْرَفِيهَا فَضَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَولُ فَدَمَّـرْنَاهَا تَدْمِيراً \* وَكَمْ أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوحٍ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبادِهِ خَبيراً بَصِيراً ﴾ . (١)

فقد عدّت الآية الأولى والثانية الظلم والفسق وارتكاب الذنوب من أسباب انهيار الحضارات وزوالها، ووجهه واضح، لأنّ الفسق والزنا وأكل الأموال بالباطل والغش والسرقة، طغيانٌ على الفطرة السليمة وخروجٌ عليها، ومعه ينفصم عرى الحضارة الإنسانية. فضلاً عن بثّ العداوة والبغضاء في القلوب.

نعم هناك ذنوب تترك آثاراً سلبية في المجتمع، وإن لم نقف على الصلة بينها، فقد ورد في الحديث: انه إذا كثر الزنا، كثر موت الفجأة. وهناك صلة بين الأمرين وإن لم تثبته العلوم الحديثة.

وأمّا تأثير الظلم وبعض الـذنوب التي تخالف الفطرة كالـزنا واللواط وجمع الأموال بالباطل فهو واضح حسب المعايير الاجتماعية كما ذكرناه.

#### ٤. الموت المشرّف

إنّ بعض أنواع الموت يعد مشرّفاً في حدّ ذاته، وهذا كالموت في سبيل طلب العلم وإقامة العدل وغير ذلك من الأهداف السامية، ولذلك يعد سبحانه هؤلاء أحياءً لا أمواتاً ويقول: ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْواتٌ بَلْ أَحْياءٌ وَلٰكِنْ لا تَشْعُرُون ﴾ . (٣)

۱. هود:۱۱۷.

٢. الإسراء: ١٦\_١٧.

٣. البقرة: ٤٥٤.

كما أنّه سبحانه يعد من مات في سبيل العلم مجاهداً مأجوراً عند الله، يقول سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهاجِراً إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوتُ فَقَدْ وَقَعَ الْجُرُهُ عَلَى اللهِ ﴾. (١)

### و. الموت والأجل المحتوم

القرآن الكريم يقسم الأجل إلى أجل مطلق وأجل مسمّى، ويقول: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينِ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ﴾. (٢)

كما أنّه يصرّح بأنّ للشمس والقمر أجلاً مسمّى، يقول: ﴿وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لأَجَلِ مُسَمّى﴾ (٣). إلى غير ذلك من الآيات الناصة على الأجل المطلق والمسمّى.

وقد بسط المفسرون الكلام في تفسير الأجلين، ولكن الذي نفهمه من الآيات هو أنّه سبحانه جعل لكلّ شيء أجلا طبيعياً بمعنى قابليته لأن ينتهي إليه، ولكن ربّها تعوق المعوقات عن بلوغ ذلك الأمد، وهذا كالإنسان فله استعداد أن يحيى ١٢٠ سنة ولكن الظروف البيئية ربها تحول دون ذلك، فالمقدر لكلّ شيء حسب طبيعته هو الأجل المطلق وأمّا ما ينتهي إليه مصير الشيء، فهو يختلف، فتارة ينقص عن الأجل المطلق لأجل عوائق تحول بينه وبين الأجل المطلق، وأخرى يجتازه ويعمر أكثر من العمر الطبيعي لأجل توفّر عوامل بيئية ونفسية مناسة.

وهذا التقسيم أيضاً جار في الصنائع، فلكلّ مصنوع عمر محدد مفيد، ولكنّه

١. النساء: ١٠٠.

٢. الأنعام: ٢.

۳. فاطر: ۱۳.

ربّما يواجه ظروفاً وعوامل خاصّـة تنقص من ذلك العمر المفيد، كما أنّه ربما يجتازه لأجل رعاية الأساليب الفنية في استخدام ذلك المصنوع.

### ز. التوبة والندامة قبيل الموت أو حينه

الموت يلازم رفع الحجب المادية عن البصر، فيرى الإنسان المحتضر مصيره بأم عينيه، فالصالحون يرون روحاً وريحاناً وحياة فيستقبلون الموت بوجوه مشرقة وصدور رحبة، وأمّا الظالمون المستكبرون فيلمسون حياة مريرة تعانق الآلام والنيران فيحاولون جهد إمكانهم أن يدّاركوا ما اقترفوه من الآثام بالتوبة والندامة ليتخلّصوا بذلك من العذاب الأليم، ولات حين مناص، فلا تنفع الندامة لأنّ الهدف من التوبة هو طهارة الروح من أدران المعصية والآثام وهذه الأمنية رهن صدور التوبة عن اختياره ورغبته إلى الطهارة، وهذا غير متحقق في حال الاحتضار، لأنّه يتوب ويندم بلا اختيار.

وبعبارة أُخرى: التائب إنّما تقبل توبته إذا كان أمامه طريقان فينتخب الطريق الحقّ باختياره، وهذا إنّما يتيسر له ذلك في ثنايا حياته لا في حال الاحتضار الذي يسلب عنه اختياره، ولذلك يقول سبحانه: ﴿ وَلَيْسَتِ التّوبَةُ لِلّاَئِينَ يَعْمَلُونَ السّيّئاتِ حَتّىٰ إذا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوتُ قالَ إِنّي تُبْتُ الآن ﴾ (١) وفي للّذِينَ يَعْمَلُونَ السّيّئاتِ حَتّىٰ إذا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوتُ قالَ إِنّي تُبْتُ الآن ﴾ (١) وفي آية أُخرى: ﴿ حتّىٰ إذا جاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوتُ قالَ رَبّ ٱرْجِعُونِ \* لَعَلّى أَعْمَلُ صالِحاً فيما تَرَكْتُ كَلّا إِنّها كَلِمَةٌ هُوَ قائِلُها وَمِنْ وَرائِهِمْ بَرْزَخْ إلىٰ يَوْمٍ يُبْعَثُون ﴾ . (١)

إنّ فرعون مصر لما كاد أن يغرق، ورأى مصيره المرير حاول أن يتوب ويظهر إيها نه بربّ موسى ولكنّه جُوبه بالرفض والاستنكار، قال سبحانه: ﴿حَتَّىٰ إِذَا أَدْرَكَهُ

۱. النساء: ۱۸.

۲. المؤمنون:۹۹\_۰۰۹.

الْغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلاّ الَّذِي آمَنتْ بِهِ بَنُوا إِسْرائِيلَ وَأَنَا مِنَ المُسْلِمين \* ءَآلانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِين ﴾ . (١)

وليست هذه خصيصة فرعون فحسب، بل الأمم الغابرة الغارقة في الفساد حاولوا ردّ العذاب بالتوبة بعد مانالوا من الأنبياء والمصلحين وسخروا منهم فلم تغن عنهم توبتهم في شيء قال سبحانه: ﴿ فَلَمّا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنّا بِاللهِ وَحُدَهُ وَكَفَرْنا بِما كُنّا بِهِ مُشْرِكِين \* فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمانُهُمْ لَمّا رَأُوا بَأْسَنَا سُنّتَ اللهِ الّتي قَدْ خَلَتْ في عِبادِهِ وَخَسِرَ هُنالِكَ الكافِرُون ﴾ . (٢)

والإمام أمير المؤمنين عليه يصف بعض الظالمين الذين يواجهون أنواع العذاب حين الموت ويقول: «فهو يعضُّ يده ندامة على ما أضمر له عند الموت من أمره». (٣)

وقد علم من كل ذلك أنّ رفض توبة الإنسان في تلك الحالة لا يدل على عدم سعة رحمته، لما عرفت من أنّ قبول التوبة فرع سموً الإنسان عن اقتراف الذنوب الذي يلازم الاختيار، وهذا غير متحقّق حين الموت.

### ح. الوصية في حال الموت

يُستحب للإنسان في جميع الأحوال أن يوصي بها عليه من الديون والحقوق لا سيها إذا حضره الموت، يقول سبحانه: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمُوتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيَةُ لِلْوالِدَينِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَىٰ الْمُتَّقِين ﴾ . (١)

۱. يونس: ۹۰\_۹۱.

۲. غافر: ۸۵ ۸۵.

٣. نهج البلاغة: الخطبة ١٠٩.

٤. البقرة: ١٨٠.

ومن الواضح أنّ هذه اللحظة هي آخر ما يتمكن الإنسان من الوصية والأولىٰ أن يقدّمها على الاحتضار سواء أكان شاباً أم هرماً، قال على اللجيّلا: «ما ينبغي لامرئ أن يبيت ليلة إلا ووصيته تحت رأسه». (١)

ويستحب أن يشهد على الوصية عدلان، قال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوتُ حِينَ الْوَصِيَةِ ٱثْنَانِ ذَوا عَدْلٍ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الأرْضِ فَأَصابَتُكُمْ مُصِيبَةُ الْمَوت ﴾. (٢)

فالآية ترغّب إلى شهادة عدلين من المسلمين إذا أمكن، وإلاّ فليشهد من غير المسلمين من أهل الكتاب كها إذا كان الموصي ضارباً في الأرض ولم يجد من نحلته من يُشهده على وصيته فعليه أن يُشهد من غيرهم، وما هذا إلاّ لأجل أن يوصد باب الأعذار على ورثة الميت ويقطع دابر الحيل التي ربها تحول دون تنفيذ الوصية.

#### ط. جهل الإنسان بموته

إنّ حبّ البقاء من الأمور التي جبل الإنسان عليها، ولو سلب عنه ذلك الحب لأطفئت جذوة حياته، فحبّ البقاء مصباح منير لحياته، كما أنّ اليأس من الحياة ظلام دامس لها؛ روي عن النبي بَيِّيَةُ، انّه قال: «الأمل رحمة لأمتي ولولا الأمل ما رضعت والدها، ولا غرس غارس شجرة». (٣)

ولو كان الإنسان مطلعاً على زمان موته ومكانه لاستولى عليه الحزن واليأس قبل أن يموت بسنين، وربها يموت قبل أجله المقرر، ولذلك يعد الجهل بزمان موته

١. وسائل الشيعة:١٣، كتاب الوصايا، باب ١، حديث٧.

٢. المائدة: ٢٠١.

٣. سفينة البحار: مادة أمل.

من علل بقاء حياته ونشاطه، ولذلك ستر سبحانه علم هـذا الموضوع عن الناس إلاّ في موارد خاصة لملاكات كذلك.

على أنّ لهذا الجهل أثراً تربوياً، ف انّ الرجوع إلى الله سبحانه والتوبة من المعاصي مع الرجاء بالبقاء أفضل من التوبة والرجوع إليه عند اقتراب أجله وقبل إطفاء مصباح حياته.

نعم ربها يكون الجهل بالموت سبباً للغرور والاغترار حيث إنّ المغتر يزعم انّه سيعيش عمراً طويلاً، ولكنّه يرى موته أمراً بعيداً، فيقترف المعاصي في شبابه على أمل أن يتوب منها في هرمه، ولكنّه في الوقت نفسه عامل تربوي للحد من الغرور لأنّه يحتمل أن يكون قد اقترب أجله و يكون هو على مقربة من الموت.

ولهذه الوجوه ستر سبحانه علمه عن الناس وقال: ﴿ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوت ﴾ . (١)

ويدل على ذلك ما دلّ من الآيات على أنّ الأجل المسمّى عنده، وهو يلازم جهل الإنسان بموته لانحصار علمه بالله سبحانه

# ي. الموت والملائكة الموكّلون

إنّ من مراتب التوحيد حصر التدبير في الله سبحانه، وانّه لا مدبّر إلاهو ولو كانت الشمس مشرقة والقمر منيراً وغيرهما من العوامل الطبيعية ذات الآثار الخاصة فإنّها هو بأمره سبحانه، كما يقول: ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالأَمْرُ تَبْارِكَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِين ﴾. (٢)

۱ .لقيان: ۳٤.

٢.الأعراف: ٥٤.

ولكن الإيهان بحصر التدبير في الله لا ينافي وجود عوامل أخرى مؤثرة تدبر الكون، بأمر من الله سبحانه، فان هذا التدبير الظلي التبعي في طول تدبير الله سبحانه، ولأجل ذلك ينسب الله تعالى توفي الأنفس إليه ويقول: ﴿اللهُ يَتَوفّى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِها﴾ (١) ، ولكنّه في الوقت نفسه ينسبه إلى الملائكة تارة وملك الموت أخرى، ويقول: ﴿اللَّذِينَ تَتَوَفّاهُمُ الْمَلائِكَة ﴾ (٢) ويقول سبحانه: ﴿قُلْ الموت أُخرى، ويقول الله وكل بكُمْ ثمّ إلى رَبّكُمْ تُرْجَعُون ﴾ . (٢)

فهناك فعل واحد نسب إلى فواعل ثلاثة، تارة إلى الله، وأُخرى إلى الملائكة، وثالثة إلى ملك الموت، فالفعل واحد والفواعل متعددة، لأنّ فعل الجميع هو فعل الله سبحانه بالتسبيب.

وترى نظير ذلك في قوله سبحانه: ﴿ وَاللّهُ يَكْتُبُ مَا يُبِيّتُونَ ﴾ (١) حيث ينسب الكتابة إلى الله، وفي آية أُخرى ينسبها إلى الرسل، ويقول: ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنّا لا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَىٰ وَرُسُلُنا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ . (٥)

وتتجلّى تلك الحقيقة في الآيات التالية الواردة في الموت والحياة، يقول سبحانه: ﴿ انَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السّماواتِ وَالأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ سبحانه: ﴿ وَاللّهُ مُلْكُ السّماواتِ وَالأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِير ﴾ (١)، ويقول: ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيًا ﴾ (٧).

و يقول أيضاً: ﴿ نَحْنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ المَوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ (^).

١. الزمر:٤٢.

٢. النحل:٢٨.

٣. السجدة: ١١.

٤. النساء: ١٨.

٥. الزخرف: ٨٠.

٦. التوبة:١١٦.

٧. النجم: ٤٤.

٨. الواقعة: ٦٠.

إلى غير ذلك من الآيات التي تعد الإماتة والإحياء فعلاً لله سبحانه، وفي الوقت نفسه تعدّهما فعلاً لغيره، ويقول: ﴿حَتّى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ المَوتُ تَـوَفَّتُهُ رُسُلُنا وَهُمْ لا يُفَرِّطُون﴾ . (١)

نعم تجعل بعض الآيات زمام الموت والحياة بيد الملائكة الموكّلين، وما هذا إلاّ لأنّ عملهم عمله سبحانه.

نعم الذي لا يمكن أن ينكر انّ الذكر الحكيم يركّز على أنّ ما في الكون أثر فعله سبحانه تكريساً للتوحيد في الربوبية.

<sup>------</sup>۱.الأنعام: ۲۱.

### الفصل الثالث عشر:

## القبر وعالم البرزخ

إذا كانت حالة الاحتضار نهاية النشأة الأولى وبداية النشأة الثانية، فالتكفين والصلاة على الميت والتدفين في القبر، هو المنزل الثاني من النشأة الثانية، وهو منزل ضيق للغاية، ولعل الإنسان لا أنس له بهذا النوع من المنازل، وتنقطع صلته عن الحياة الدنيوية إذا وُري جثمانه الثرى، وهذا أمر ملموس، يشير إليه قوله سبحانه: ﴿ ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ ﴾ (١).

ولكن في بطن هذا المنزل من تلك النشأة، عالم فسيح يحيا فيها الإنسان لا بهذا البدن المقبور، بل ببدن يناسب تلك النشأة، وهو البدن المثالي الذي له آثار المادة وإن تجرّد عنها، وهذا ما يعبر عنه بعالم البرزخ، وقد صرح به الذكر الحكيم، يقول تعالى: ﴿ وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَومٍ يُبْعَثُونَ ﴾ (٢)، فقوله: ﴿ وَمِنْ وَرائِهِمْ هَلِكُ بِمعنى أمامهم لا بمعنى خلفهم، بشهادة قوله سبحانه: ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَا مَعْنَى أَمْامهم لا بمعنى خلفهم، بشهادة قوله سبحانه: ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَا اللهُ الله اللهُ ال

<sup>..</sup> عبس:۲۱.

۲. المؤمنون: ۱۰۰.

٣. الكهف:٧٩.

والبرزخ بمعنى الحائل والفاصل، يقول تعالى: ﴿ بَيْنَهُما بَرْزَخُ لَا يَبْغِيانَ ﴾ (١) وإنّما أطلق على هذا النوع من الحياة لفظ البرزخ، لأجل الفصل بين الحياتين على وجه لا يمكن للإنسان أن يتجاوز الفاصل والحائل ويعود إلى الدنيا.

والآيات الدالة عليه كثيرة.

منها: ما دلّت على تجرّد النفس وبقائها بعد الموت، وقد مرّ ما يدل على ذلك.

ومنها: ما دلت على حياة الشهداء، وانّهم في ذلك العالم فرحين مستبشرين بنعم الله سبحانه.

ومنها:ما ورد في حقّ آل فرعون، وانّهم يعرضون على النار غدواً وعشياً، ويوم القيامة يدخلون النار، كما ورد نظيره في حقّ قوم نوح النّها وقد مرّت هذه الآيات في فصل تجرد النفس فلاحظ.

وثمّة آيات أُخرى تدل على الحياة البرزخية لم نذكرها فيها سبق.

قال سبحانه: ﴿ قَالُوا رَبَّنا أَمَتَّنَا ٱثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا ٱثْنَتَيْنِ فَٱعْتَرَفْنا بِذُنُوبِنا فَهَلِ إلىٰ خُرُوجٍ مِنْ سَبِيل﴾ . (٢)

ف الآية تحكي عن إماتتين وإحياءين، ف الإماتة الأولى في النشأة الدنيا، والإماتة الأولى في النشأة الدنيا، والإماتة الثانية في عالم البرزخ عند نفخ الصور.

يقول سبحانه: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَمَنْ فِي الرَّمِ وَجُود الحَياة قبل الأرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ الله ﴾ . (٣) فالموت عند نفخ الصور يالازم وجود الحياة قبل النفخ، وليس هو إلاّ الحياة البرزخية، وأمّا الإحياءان فالأوّل منهما عبارة عن الحياة

١. الرحمن: ٢٠.

۲. غافر: ۱۱.

٣. الزمر:٦٨.

في عالم البرزخ، والشاني هو الإحياء بعد نفخ الصور. يقول سبحانه: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الأَجْداثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُون﴾. (١)

ولأجل إعطاء صورة واضحة عن طبيعة الإماتتين والإحياءين، نقول:

الإماتة الأولى عند حلول أجله القطعي.

والإماتة الثانية عند نفخ الصور الأوّل.

والإحياء الأوّل بعد الموت وانتقاله إلى النشأة الأُخرى.

والإحياء الثاني عند نفخ الصور الثاني.

وبهذا يعلم وجود الحياة البرزخية بين النشأة الأُولي وقيام الساعة.

وقد ذكر لهاتين الإماتتين، وهذين الإحياءين، وجه آخر ولكن لا ينطبق على ظواهر الآيات.

### الحياة البرزخية في الروايات

وقد وردت أحاديث كثيرة في كيفية وطبيعة ذلك العالم نقتصر على هذا الحديث.

روى أبو بصير، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن أرواح المؤمنين، فقال: «في حجرات في الجنة يأكلون من طعامها، ويشربون من شرابها، ويقولون ربّنا أقم لنا الساعة، وانجز لنا ما وعدتنا "وسألته عن أرواح المشركين، فقال: «في النار يعذبون ويقولون ربّنا لا تقم لنا الساعة ولا تنجز لنا ما وعدتنا ". (٢)

۱.یس:۵۱.

بحار الأنوار:٦/ ٢٦٩، الحديث ١٢٢ و١٢٦ وما ذكرناه حديث واحد و إن جعله العلامة المجلسي حديثين.

### السؤال في معنى القبر

يطلق القبر ويراد منه تراة ذلك المكان الضيّق، وأُخرى ما يعيش فيه الإنسان بالبدن البرزخي في عالم فسيح، فقد يطلق القبر في الروايات ويراد منه هذا المعنى.

روى الزهري، عن على بن الحسين عليه الله عليه الله عليه الله عليه تعالى: ﴿ وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ (١) وقال: «هو القبر، وانّه لهم فيه لمعيشة ضنكا، والله إنّ القبر لروضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار». (١)

روى الكليني، عن عمرو بن يزيد، قلت لأبي عبد الله: إني سمعتك، وأنت تقول: كلّ شيعتنا في الجنة على ما كان فيهم، قال: «صدّقتك، كلّهم والله في الجنة» قال: قلت: جعلت فداك انّ الذنوب كثيرة كبائر، فقال: «أمّا في القيامة فكلّكم في الجنة بشفاعة النبي المطاع، أو وصيّ النبيّ، ولكنّي والله أتخوّف عليكم في البرزخ» قلت: وما البرزخ؟قال: «القبر منذ حين موته إلى يوم القيامة». (٣)

وعلى ذلك فكلما أُطلق القبر فهو كناية عن تلك الحياة، وذلك العالم الفسيح، والآيات والروايات تشهد على أنّه أمر عام يشمل جميع أفراد الإنسان دون فرق بين من مات حتف أنفه أو افترسه السبع أو غرق في الماء، ومن تحوّل بدنه إلى تراب فأثارته الرياح ونشرته، فأكثر هؤلاء لا قبر لهم بالمعنى الملموس، وإن كان لهم قبر بالمعنى الكنائي.

إذا عرفت معنى القبر في الروايات، فهنا مسائل ثلاث:

١. المؤمنون: ١٠٠.

٢. بحار الأنوار: ٦/ ٩٥٩، باب سكرات الموت، حديث ١٩.

٣. بحار الأنوار: ٦/ ٢٦٧، باب أحوال البرزخ والقبر وعذابه وسؤاله، حديث ١١٦.

١. السؤال في القبر.

٢. ما يسأل عنه.

٣. عمّن يسأل.

### السؤال في القبر

قال الصدوق في رسالة العقائد: اعتقادنا في المسألة في القبر أنّها حقّ لابدّ منها، فمن أجاب بالصواب، فإذا بروح وريحان في قبره، وبجنة نعيم في الآخرة؛ ومن لم يأت بالصواب فله نزل من حميم في قبره، وتصلية جحيم في الآخرة. (١)

وقال الشيخ المفيد: جاءت الآثار الصحيحة عن النبي عَلَيْهُم، أنّ الملائكة تنزل على المقبورين فتسألهم على أديانهم، وألفاظ الأخبار بذلك متقاربة فمنها أنّ ملكين لله تعالى، يقال لهما ناكر ونكير ينزلان على الميّت فيسألانه عن ربّه ونبيه ودينه وإمامه، فإن أجاب بالحقّ سلّموه إلى ملائكة النعيم، وإن ارتج عليه سلموه إلى ملائكة العذاب. (٢)

وقال المحقّق الطوسي: وعـذاب القبر واقع لـلإمكـان وتـواتـر السمـع بوقوعه. (٣)

والسؤال في القبر والتعـذيب والتنعيم من العقـائد الإسلاميـة التي اتّفقت عليها كافّة الفرق الإسلامية.

قال أحمد بن حنبل: وعذاب القبر حقّ يسأل العبد عن دينه، وعن ربّه، ويري مقعده من النار والجنة، ومنكر ونكير حقّ. (١)

١. البحار: ٦/ ٢٧٩، باب أحوال البرزخ.

٢. شرح عقائد الصدوق: ٤٥، ط تبريز.

٣. كشف المراد: المقصد السادس، المسألة ١٤.

٤. كتاب السنّة لأحمد بن حنبل: ٤٤.٥٠.

وقال الإمام الأشعري: ونـؤمن بعـذاب القبر ومنكر ونكير ومساءلتهما المدفونين في قبورهم. (١)

وقال القاضي عبد الجبار \_ و هو من أعاظم متكلّمي المعتزلة في القرن الخامس \_: لا خلاف فيه بين الأُمّة، إلاّ شيء يحكىٰ عن ضرار بن عمرو، وكان من أصحاب المعتزلة، ثمّ التحق بالمجبرة، ولهذا تبرىٰ ابن الراوندي يشنع علينا، ويقول: إنّ المعتزلة ينكرون عذاب القبر ولا يقرّون به. (")

وهذا النوع من الاعتقاد العام رهن روايات وردت في القبر وسؤاله وعذابه، والروايات في هذا الباب متضافرة بل متواترة، ولكن ليس فيها أيّ إشارة إلى أنّ المسؤول هو البدن البرزخي فلا المسؤول هو البدن البرزخي فلا مناص من إرجاع السؤال والعذاب والروح والريحان إلى البدن البرزخي.

نعم ربها يعبر عنه بالقالب المثالي، وهذا هو الإمام الصادق المنظلة يصف البدن، يقول أبو ولآد الحناط:قلت له: جعلت فداك يروون أنّ أرواح المؤمنين في حواصل طيور خضر حول العرش، فقال: «لا، المؤمن أكرم على الله من أن يجعل روحه في حوصلة طير، لكن في أبدان كأبدانهم». (٣)

وفي رواية أخرى عنه الله الله عنه الله عزّوجل صيّر تلك الروح في قالب كقالبه في الدنيا فيأكلون ويشربون، فإذا قدم عليهم القادم عرفوه بتلك الصورة التي كانت في الدنيا». (٤)

نعم ربها يستفاد من بعض الروايات أنَّ المسؤول والمعذَّب والمنعَّم هو هذا

١. مقالات الإسلاميين: ٣٢٠\_ ٣٢٥.

٢. شرح الأصول الخمسة: ٧٣٠.

٣. البحار: ٦/ ٢٦٨، باب أحوال البرزخ حديث ١١٩.

٤. البحار: ٦/ ٢٧٠، باب أحوال البرزخ، حديث ١٢٤.

البدن العنصري، في ذلك المكان الضيق إلا انّ تأويلها أفضل من الاعتماد عليها. (١)

## إلى هنا اتضحت الأمور الثلاثة التالية:

- ١. المراد من القبر هو عالم البرزخ.
- ٢. انَّ السؤال والتعذيب والتنعيم أمر متفق عليه بين المذاهب الإسلامية.
  - ٣. انّ المسؤول هو البدن المثالي.

نعم بقي هناك أمران وهما:

- ١. الأمور التي يسأل عنها.
- ٢. المسؤولون في البرزخ. وإليك البحث عن هذين الأمرين.

# ١. الأمور التي يسأل عنها

لقد تكفّلت الأخبار بتحديد الأمور التي يسأل عنها.

فقد روى زر بن حبيش الأسدي الكوفي (وهو من أصحاب الإمام أمير المؤمنين المؤلفة ) قال: سمعت عليّاً، يقول: "إنّ العبد إذا أُدخل حفرته أتاه ملكان اسمها منكر ونكير، فأوّل ما يسألانه عن ربّه، ثمّ عن نبيه، ثمّ عن وليّه، فإن أجاب نجا، وإن عجز عذباه " فقال له رجل: ما لمن عرف ربّه ونبيه ولم يعرف وليّه؟

فقال: «مذبذب (۲)، لا إلى هـؤلاء، ولا إلى هؤلاء، ومـن يضلل فلن تجد لـه سبيلًا ذلك لا سبيل له». (۳)

- ١. لاحظ البحار: ٦/ ٢٢٢\_ ٢٢٦، باب أحوال البرزخ، حديث ٢٢ و٢٦.
  - ۲. متحير و متردد بين أمرين.
  - ٣. البحار: ٦/ ٢٣٣، باب أحوال البرزخ، حديث ٤٦.

وروى سعيد بن المسيب، قال: كان علي بن الحسين المنطقة في مسجد ويزهدهم في الدنيا ويرغبهم في أعمال الآخرة بهذا الكلام في كلّ جمعة في مسجد الرسول بَيْنَ وحفظ عنه وكتب، كان يقول: "أيّها الناس اتّقوا الله، واعلموا أنّكم إليه ترجعون، فتجد كلّ نفس ما عملت في هذه الدنيا من خير محضراً، وما عملت من سوء تود لو أنّ بينها وبينه أمداً بعيداً، ويحذركم الله نفسه، ويحك ابن آدم، الغافل، وليس بمغفول عنه.

ابن آدم ان أجلك أسرع شيء إليك، قد أقبل نحوك حثيثاً يطلبك ويوشك ان يدركك، وكأن قد أُوفيتَ أجلك وقبض الملك روحك، وصرتَ إلى منزل وحيداً فرد إليك فيه روحك، واقتحم عليك فيه ملك اك: منكراً ونكيراً، لمساءلتك وشديد امتحانك، ألا و إنّ أوّل ما يسألانك عن ربّك الذي كنت تعبده، وعن نبيّك الذي أرسل إليك، وعن دينك الذي كنت تدين به، وعن كتابك الذي كنت تتلوه، وعن إمامك الذي كنت تتولاه، ثمّ عن عمرك فيها أفنيته؟ ومالك من أين اكتسبته وفيها أتلفته؟ فخذ حذرك وانظر لنفسك». (1)

## ٢. المسؤولون في البرزخ

أمّا المسؤولون في البرزخ فتحديدهم رهن نقل الأخبار والروايات:

١. روى أبو بكر الحضرمي، عن أبي جعفر الشيئة، قال: «لا يُسأل في القبر إلاّ من محض الإيهان محضاً، أو محض الكفر محضاً» فقلت له: فسائر الناس؟ فقال: «يلهى عنهم». (٢)

١. البحار: ٦/ ٢٢٣، باب أحوال البرزخ، الحديث ٢٤.

٢. البحار: ٦/ ٢٣٥، باب أحوال البرزخ، الحديث ٥٢.

من محض الإيمان محضاً، أو محض الكفر محضاً». (١)

إلى هنا تمّ ما أردنا ذكره في هذا المقام ممّا يرجع إلى عالم البرزخ، وهناك بحوث شيقة لها صلة به نطوي الكلام عنها بغية الاختصار.

وليعلم أنّ تعلّق النفس بالبدن البرزخي ليس هو من التناسخ بشيء، لما عرفت من أنّه عبارة عن تعلّق النفس بعد كمالها، ببدن آخر، ولكن البدن المثالي ليس بدناً آخر، بل هو عينه ولكن ألطف منه.

١. البحار: ٦/ ٢٦٠، باب أحوال البرزخ، الحديث ١٠٠.

### الفصل الرابع عشر:

## أشراط الساعة

تطلق أشراط الساعة ويـراد منها علائم القيامة، ثــمّ إنّ أشراط الساعة على قسمين:

 ١ الحوادث التي تتحقق قبل القيامة، وأهمها تقويض أركان النظام السائد في الكون.

٢. الحوادث التي ترافق اختلال النظام وانهياره، ويعبر عنها بمشاهد القيامة.

و إليك البحث في كلا القسمين ضمن فصلين:

إنّ الذكر الحكيم يـذكر بعض أشراط السـاعة في مجمـوعة مـن الآيات لا تتجاوز عن سبع:

١. ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلا السّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْراطُها فَأَنّىٰ لَهُمْ إِذَا جَاءَتْهُمْ ذِكْراهُمْ ﴾ . (١)

الأشراط جمع الشرط على وزن الصدف بمعنى العلامة.

۱. محمد:۱۸.

يقول ابن منظور: أشراط الساعة علائمها. (١)

وأمّا الشرط على وزن الصبر، فيطلق ويراد ما يتوقف عليه وجود الشيء بنحو من أنحاء التوقف، فالأوّل يجمع على الأشراط، والثاني على الشروط.

وهناك سؤال وهو انّه كيف يمكن أن تعدّ بعثة النبي ﷺ من علائم القيامة مع أنّ الفاصل الزماني بينهم ليس بقليل؟

ويجاب عنه: اتّا إذا قسمنا ما بقي من عمر الدنيا بالنسبة إلى ما مضى، لعلم أنّ ما بقي أقل بكثير ممّا مضى، فانّ الدنيا تجتاز مرحلة النضوج إلى مرحلة الهرم، فيصح عند ذلك جعل البعثة من علائم القيامة.

وربه يفسر بشق القمر في قوله سبحانه: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَٱنْشَقَّ الْقَمَرُ ﴾. (٣)

وربها يفسر بنزول القرآن الكريم على النبي بَيَّيْنَ إِ

وعلىٰ كلّ حال فهذه الآية تحكي عن تحقّق بعض علائم الساعة.

٢. ﴿قَالَ هٰذَا رَحْمَةٌ مِنْ رَبّي فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبّي جَعَلَهُ دَكّاءَ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي حَقّاً ﴾. (١)
 حَقّاً ﴾. (١)

فسياق الآية تحكي عن أنَّ ذا القرنين بني سداً منيعاً للحيلولة دون هجوم يأجوج ومأجوج، بناه من زبر الحديد، قال سبحانه: ﴿حَتَّىٰ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ

١. لسان العرب: ٧/ ٣٢٩، مادة شرط.

٢. مجمع البيان: ٥/ ١٠٢.

٣. القمر: ١.

٤. الكهف:٩٨.

الصَّدَفَيْنِ قالَ ٱنْفُخُوا حَتِّىٰ إِذَا جَعَلَهُ ناراً قالَ آتُونِي أُفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْراً \*فَما ٱسْطاعُوا أَنْ يَظْهَرُوهُ وَمَا ٱسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْباً ﴾ . (١)

ثمّ أردف هذه الآيات بقوله: ﴿هذا رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّي فَإِذا جاءَ وَعُدُ رَبِّي جَعَلَهُ دَكَّاءَ﴾ فاندكاك السدّ من أشراط الساعة غير انه لم يعلم انه من القسم الأوّل الذي يتحقق مع وجود الإنسان على الأرض أو من القسم الثاني.

ولعلَّ الآية التالية تكشف اللثام عن وجه الحقيقة.

٣. ﴿ حَتَىٰ إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبِ يَنْسِلُونَ ﴿ وَٱقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيْلَنَا قَدْ كُنّا في غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا بَلْ كُنّا ظَالِمِينَ ﴾ . (٢)
 بَلْ كُنّا ظَالِمِينَ ﴾ . (٢)

إنّ قوله سبحانه في هاتين الآيتين: ﴿حَتّىٰ إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ ﴾ بمنزلة قوله سبحانه في الآية السابقة: ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبّي جَعَلَهُ دَكَاءَ ﴾ وحيث إنّ الآيتين تحكيان عن استيلاء يأجوج ومأجوج على السدّ، وانسلالهم من الاتلال والأحداب إلى ذلك الجانب، فيعلم أنّ الدكّ إنّها يتحقق قبل قيام الساعة والإنسان بعدُ في الدنيا، فيكون من أشراط الساعة والصنف الأوّل منها.

# ٤. ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَّ بِهَا وَٱتَّبِعُونِ هٰذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾. (٣)

والمراد انّ نـزول عيسى من أشراط الساعة يعلم بها قـربها ﴿فلا تمترنّ بها ﴾ بالساعة فلا تكذّبوا بها ولا تشكّوا فيها. والقراءة المعروفة هـي العلم على وزن الحلم، وقرأ ابن عباس وقتادة والضحاك «علم» على وزن سلف بمعنى العلامة. (١)

١. الكهف:٩٧\_٩٦.

٢. الأنبياء: ٩٧\_٩٦.

٣. الزخرف:٦١.

٤. مجمع البيان: ٩-١٠/ ٨٢.

غير ان هناك بحثاً آخر وهو ان ننزول عيسى الله من أعلام القيامة وأشراطها، فهل المراد تولده ثمّ بعثه إلى بني إسرائيل؟ أو المراد هو نزوله عند ظهور المهدي؟ يظهر من بعض الروايات انّ المراد هو المعنى الثاني.

قال رسول الله ﷺ: «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم، وإمامكم منكم».

وروي أيضاً أنّ رسول الله بَيْنَ قال: «لا تـزال طائفة من أُمّتي يقـاتلون على الحقّ ظاهرين إلى يوم القيامة، فينزل عيسى، فيقول أميرهم: تعال صلّ بنا. فيقول: لا، إنّ بعضكم على بعض أُمراء، تكرمة الله هذه الأُمّة». (١)

وهناك احتمال آخر وهو انّ الهدف من سرد قصة المسيح عليه وحياته هو إزاحة الشكّ والغموض عن قيام الساعة، لأنّ حياة المسيح منذ ولادته إلى عروجه معجزة من معاجز الله تبارك وتعالى، فالقيامة أيضاً كذلك، فلا معنى للتبعيض بينها، ويؤيد ذلك الاحتمال قوله في الآية: ﴿فلا تمترن بها﴾.

يقول الطباطبائي في تفسيره: إنّ عيسى يعلم به الساعة في خلقه من غير أب وإحيائه الموتى فيعلم به انّ الساعة ممكنة فلا تشكّوا في الساعة ولا ترتابوا فيها البتة. (٢)

وهـذا التفسير لا ينافي التفسير الأوّل، إذ لا منافاة بين أن يكون المسيح بوجوده دليلاً على إمكان القيامة وفي الوقت نفسه آية من آياتها.

٥. ﴿ فَأَرْتَقِبْ يَـوْمَ تَأْتِي السَّماءُ بِدُخانٍ مُبينٍ \* يَغْشَى النَّاسَ هٰـذَا عَذَابُ أَلِيمٌ \* رَبَّنَا ٱكْشِفْ عَنَا الْعَـذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ \* أَنَىٰ لَهُمُ الذِّكْرِىٰ وَقَـدُ جَاءَهُمْ رَسُولُ مُبِينٌ \* ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَجْنُونٌ \* إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ \* مُبينٌ \* ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَجْنُونٌ \* إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ \* مُبينٌ \* ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَجْنُونٌ \* إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ \*

١. جامع الأصول لابن الأثير: ١١/ ٤٧\_٨٤.

۲. الميزان: ۱۱۸/۱۸.

## يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِي إِنَّا مُنْتَقِمُونَ ﴾ . (١)

هذه الآيات السبع تخبر عن حوادث في مقاطع زمانية خاصة:

- ١. مجئ السماء بدخان مبين.
- ٢. استيلاء العذاب المبين على الناس.
- ٣. تضرّع الناس إلى الله بغية كشف العذاب عنهم.
- ٤. موافاة الجواب بتكذيبهم رسول الله ورميه بالجنون.
- ٥. كشف العذاب عنهم قليلاً وعودهم إلى ما كانوا عليه.

وقد اختلفت كلمة المفسرين في الزمان الذي تتحقق فيه تلك الحوادث، وهم على رأيين:

أ. هذه الحوادث تتحقق قبل القيامة وهي من أشراط الساعة ويدل عليه الآية التالية الواقعة بعد هذه الآيات: ﴿يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِيٰ﴾ (٢) فان توصيف البطشة بالكبرى يناسب يوم القيامة. قال سبحانه: ﴿فَإِذَا جَاءَتِ الطّامّةُ الْكُبْرِيٰ﴾ (٢) وعندئذ تنسجم الآيات من الْكُبْرِيٰ﴾ (٣)، وقال: ﴿فَيُعَذِّبُهُ اللهُ الْعَذَابَ الأَكْبَر ﴾ (٢) وعندئذ تنسجم الآيات من حيث المضمون. ويكون المراد ان هؤلاء مع ما رأوا العذاب بأم أعينهم طلبوا كشف العذاب، فكشفنا عنهم العذاب قليلاً، ولكنهم لم يعتبروا بالحوادث المريرة، فلم حان يوم القيامة انتقم منهم سبحانه، كما يقول: ﴿يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِيٰ إِنّا مُنْتَقِمُونِ﴾.

وعلى ضوء ذلك التفسير تكون الآيات الست من أشراط الساعة و الآية

١. الدخان:١٠ـ١٦.

٢. الدخان:١٦.

٣. النازعات: ٣٤.

٤. الغاشية: ٢٤.

السابعة راجعة إلى نفس القيامة.

ب. وهناك رأي آخر ذكره المفسرون، وهو: انّ رسول الله بَيْنَةُ دعا على قومه لمّا كنّ بوه، فقال: اللّهمّ سنين كسنيّ يـوسف، فأجـدبت الأرض فأصابت قريشاً المجاعـة، وكان الـرجل لما به من الجوع يـرى بينه وبين السهاء كالدخان، وأكلوا الميتة والعظام ثمّ جاءوا إلى النبي بَيْنَةُ، وقالوا: يـا محمد جئت تأمر بصلة الرحم وقومك قد هلكوا فلتسأل الله تعالى لهم بالخصب والسعة فكشف عنهم، ثمّ عادوا إلى الكفر.

فعلى ضوء ذلك فالمراد من البطشة الكبرى، هي غزوة بدر التي انتقم الله منهم في ذلك اليوم.

ويحتمل على ضوء هذا التفسير أن يراد منه يوم القيامة أيضاً كما في التفسير الأول.

أقول: هذا التفسير بعيد عن الصواب لوجهين:

الوجه الأول: ان قول سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينَ ﴾ هي صيرورة السماء دخاناً لا ان الناس يرونها دخاناً لأجل الجوع والعطش كما في التفسير الثاني.

الوجه الثاني: ان أهل السير لم يخبروا عن هذه الحادثة في عصر الرسول عندما كان في موطنه، على أنّ خلقه العظيم وسعة صدره يأبيان عن الدعاء على قومه، كيف وقد كُسرت رباعية رسول الله بَيَنِيُّ السفلي وشقّت شفته وكُلِم في وجنته وجبهته في أصول شعره من قبل المشركين يوم أحد ومع ذلك لم ينبس عليهم ببنت شفة وما دعا عليهم، والكلام الذي كان يتردد على شفتيه، هو قوله بَيْنَيُّ : «اللّهم اهدِ قومى فانّهم لا يعلمون».

وحاصل التفسيرين: انّه طبقاً للتفسير الأوّل يكون المراد من اليوم في قوله: ﴿يوم تأتي ﴾ هو قبيل القيامة، كما يكون المراد من اليوم في قوله: ﴿يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِي ﴾ هي يوم القيامة.

وعلى التفسير الثاني يكون اليومان متقاربين في عصر الرسول، غير انّ الأوّل يعد من أيام قبل الهجرة، والثاني من أيام بعد الهجرة أي يوم بدر.

٦. ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَولُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دابَّةً مِنَ الأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النّاسَ
 كَانُوا بِآياتِنا لا يُوقِنُونَ ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ فَـوْجاً مِمَّنْ يُكَذِّبُ بِآيــاتِنا فَهُمْ
 يُوزَعُونَ ﴾. (١)

وفي هذه الآية مواضع للتساؤل.

الأوّل: ما هو المراد من قوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَولُ عَلَيْهِمْ ﴾؟ الثاني: ما هو المراد من الدابة الخارجة من الأرض؟ الثاني: ما هو المراد من قوله: ﴿ تُكَلِّمُهُمْ ﴾ وماذا يقول لهم؟

الرابع: ما هو المقصود من الآيات الواردة في آياتنا؟ فهل هي آيات تكوينية أو المراد المعاجز والكرامات؟

الخامس: ما هو الهدف لإخراج الدابة من الأرض، وهل الهدف جلب المعاندين إلى حظيرة الإسلام أو إيجاد الحسرة في قلوب الكافرين؟

السادس: ما هو المراد من قوله: ﴿ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾؟ فهل هو علَّة لنزول العذاب الذي يدلُّ عليه قوله: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِمْ ﴾، أو هو مقول قول الدابة؟ أو غير ذلك؟

هذه الاستفسارات تحوم حول الآية، وليس في الذكر الحكيم آية تعد نظيرتها

١. النمل:٨٢ـ٨٣.

حتى تفسر إحداهما بالأخرى.

يقول العلامة الطباطبائي: ولا نجد في كلامه تعالى ما يصلح لتفسير هذه الآية وان هذه الدابة التي سيخرجها لهم من الأرض فتكلمهم ما هي؟ وما صفتها؟ وكيف تخرج؟ وماذا تتكلم به؟ بل سياق الآية نِعْمَ الدليل على أنّ القصد إلى الإبهام فهو كلام مرموز فيه. (١)

وعلى الرغم من ذلك فلنقوم بالإجابة علىٰ تلك الاستفسارات.

أمّا الأوّل: فالظاهر انّ المراد من قوله: ﴿ وَقَعَ الْقَولُ عَلَيْهِمْ ﴾ هو حتمية العذاب، كما يقول سبحانه في نفس تلك السورة: ﴿ حَتّىٰ إِذَا جَاءُوا قَالَ أَكَذَّبْتُمْ بِاللّهِ اللّهِ وَوَقَعَ الْقَولُ عَلَيْهِمْ بِما ظَلَمُوا بِهَا عِلْما أَمّاذًا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* وَوَقَعَ الْقَولُ عَلَيْهِمْ بِما ظَلَمُوا فَهُمْ لا يَنْطِقُونَ ﴾ . (٢)

ولكن المراد من القول ليس هو القول اللفظي بل القول التكويني الذي يعبّر عنه بلفظة كن، ويعود المعنى حتمية العذاب الخارجي ووقوعه عليهم.

وأمّا الثاني: فالدابة في لغة العرب والقرآن مطلق ما يدت في الأرض سواء أكان إنساناً أو حيواناً، قال سبحانه: ﴿ وَاللهُ حَلَقَ كُلَّ دابَّةٍ مِنْ ماءٍ فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشي على أَرْبَعِ يَمْشي على يَمْشي على أَرْبَعِ يَمْشي على يَمْشي على كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ (٣) ومع كونه يطلق لفظ الدابة على الإنسان يحتمل أن يكون المراد منها غيره حتى يكون خروجها من الأرض وتكلمها مع الناس آية أُخرى، ومع ذلك فيبقى مجرد احتمال لا تدعمه الروايات.

وأمّا الثالث: فالظاهر أنّ قوله: ﴿ أَنَّ النَّاسِ كَانُوا بِآياتِنا لَا يُوقِنُون ﴾ مقول

١. الميزان: ١٥/ ٣٩٦.

٢. النمل: ٨٤ ٥٨.

٣. النور: ٥٤.

قول الدابة فهي تخبر عن عناد المشركين والمنافقين.

وأمّا الرابع: فيحتمل أن يكون المراد من الآيات، الآيات الكونية الدالة على علمه وقدرته وحكمته سبحانه، كما يحتمل أن يكون المراد المعاجز التي تدل بنفسها على صحّة بعثة الأنبياء وصدق دعوتهم من جانب الله سبحانه. وهناك احتمال ثالث وهو انّ المراد هو الكتب السماوية التي أنزلها الله سبحانه مع رسله، ولعلّ الاحتمال الثالث هو الأقوى بالنظر إلى سائر الآيات، قال سبحانه: ﴿وَلَقَدْ الَّيْنَا مُوسَى الكِتاب فَلا تَكُنْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقائِهِ وَجَعَلْناهُ هُدًى لِبَني إسرائيل \* وَجَعَلْناهُ هُدًى لِبَني إسرائيل \* وَجَعَلْناهُ هُدًى لِبَني إسرائيل \* وَجَعَلْنا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنا لَمّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآياتِنا يُوقِنُون ﴾ (١) فهذه الآيات التي أذعن بها الأئمة وأنكرها المشركون شيء واحد وهو الكتب النازلة من الله سبحانه، بقرينة قوله: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الكِتاب ﴾ في صدر هاتين الآيتين.

وأمّا الخامس: فلم نجد شيئاً يبيّن الغاية من إخراج الدابة، ولعلّ الهدف تمييز الطيب عن الخبيث، والمؤمن عن الكافر.

وأمّا السادس: أنّ في قوله سبحانه: ﴿ أنّ النّاس كانُوا بآياتنا لا يُوقِنُون ﴾ احتمالين:

احتمال انّه مقول قول الدابة، واحتمال انّه علة لنزول العذاب، وعلى كلّ حال، فقوله سبحانه: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلّ أُمّةٍ فَوْجاً ﴾ دليل على أنّ هذا الحشر يقع قبل القيامة، لأنّ الحشر في ذلك اليوم يعم الجميع، قال سبحانه: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُعَادِر مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ . (٢)

وحصيلة البحث انّ تلك الطائفة من الآيات ذكرت من أشراط الساعة أمرين.

١. السجدة: ٢٣ ـ ٢٤.

٢. الكهف:٧٧.

خروج الدابة وتكلّمها مع الناس، حشر فئة من الناس قبل القيامة وقبل نفخ الصور.

٧. ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاّ أَنْ تَأْتِيَهُ مُ الْمَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ آياتِ رَبِّكَ يَسُومَ يَأْتِي بَعْضُ آياتِ رَبِّكَ لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمانِها خَيْراً قُلِ انْتَظِرُوا إِنّا مُنْتَظِرُونَ ﴾ . (١)
 كَسَبَتْ فِي إِيمانِها خَيْراً قُلِ انْتَظِرُوا إِنّا مُنْتَظِرُونَ ﴾ . (١)

إنّ هـذه الآيـات تحكي عن عناد المشركين وعمى قلـوبهم، لأنّهم جعلـوا إيمانهم رهن أمور إمّا غير متحققة أو غير نافعة لحالهم، وهي عبارة عن:

ا إتيان الملائكة إليهم، وقد أخبر القرآن الكريم ان نزول الملائكة إليهم يكون مقروناً بالعذاب والهلاك قال سبحانه: ﴿ مَا نُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ إِلاّ بِالحَقِّ وَما كَانُوا إِذاً مُنْظَرِين ﴾ . (٢)
 كانُوا إِذاً مُنْظَرِين ﴾ . (٢)

٢. إتيانه سبحانه ورؤيتهم له بأم أعينهم، وهذا أمر محال، ويحتمل أن يكون مرادهم من إتيانه سبحانه هو مجئي يوم القيامة الذي تزاح فيه الأغشية فيتجلّل فيه توحيده وسائر أسمائه، ولو أريد ذلك لكان الإيمان في ذلك اليوم غير مفيد.

٣. انهم كانوا منتظرين بعض آيات الله سبحانه كما يحكي عنه قوله: ﴿ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آياتِ رَبِّكُ ﴾ ، ويحتمل أن يكون المراد أشراط الساعة أو نفس القيامة.

وعلى كلّ حال فلا ينفع الإيهان في ذلك اليوم.

١. الأنعام:١٥٨.

۲، الحجر: ۸.

### أشراط الساعة في الروايات والأحاديث

وقد ورد في الروايات أشراط الساعة وهي على طائفتين:

أ. ما يطرأ على أفكار الإنسان وسلوكه من التغير والتبدل.

ب. الحوادث الخارقة للعادة.

غير ان دراسة هذه الروايات خارجة عن إطار التفسير الموضوعي فلنكتف برواية واحدة، وهي ما رواه حذيفة بن أسيد، قال:

كان النبي بَيَكُمْ في غرفة ونحن أسفل منه فاطلع إلينا، فقال: «ما تذكرون؟ » قلنا: الساعة، قال: "إنّ الساعة لا تكون حتى تكون عشر آيات: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف في جزيرة العرب، والدخان، والدّجال، ودابة الأرض، ويأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من مغربها، ونار تخرج من قعرة عدن ترحل الناس...، ونزول عيسى بن مريم، وريح تلقي الناس في البحر». (١)

ورواه الصدوق في خصاله بشكل آخر قال: كان رسول الله عَيَّيْ في غرفة في فاطّلع علينا، فقال: «فيم أنتم؟» فقلنا: نتحدّث، قال: «عمّ ذا؟» قلنا: عن الساعة.

فقال: "إنّكم لا ترون الساعة حتى تروا قبلها عشر آيات: طلوع الشمس من مغربها، والدجال، ودابة الأرض، وثلاثة خسوف تكون في الأرض: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وخروج عيسى بن مريم المنها، وخروج يأجوج ومأجوج، وتكون في آخر الزمان نار تخرج من اليمن من قعر الأرض لا تدع خلفها أحداً تسوق الناس إلى المحشر كلّما قاموا قامت لهم

١. صحيح مسلم:٨/ ١٧٩، باب في الآيات التي تكون قبل الساعة من كتاب الفتن.

تسوقهم إلى المحشر». (١)

وأمّا الروايات الحاكية عن طروء التغيّر والتبدّل على حياة الناس وسلوكهم شياع الفساد والعصيان فكثيرة جمعها العلامة المجلسي في البحار. (٢)

١. البحار:٦/ ٢٠٤، باب اشراط الساعة، حديث ٣.

٢. بحار الأنوار: ٦/ ٥٠٥، باب أشراط الساعة، حديث٦.

#### الفصل الخامس عشر:

#### مشاهد الساعة

قد عرفت أشراط الساعة وهي الحوادث التي تتحقّق، قبل القيامة، بقي الكلام في مشاهد الساعة أعني الحوادث التي تتزامن مع قيامها وهي عدّة أمور أشار إليها الذكر الحكيم. وليعلم ان كلّ ممكن في هذه النشأة لم يكتب له البقاء والخلود بل يفني إذا بلغ أجله، قال سبحانه: ﴿ مَا خَلَقْنَا السَّماواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما إِلّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمّا أُنْذِرُوا مُعْرِضُون ﴾ (١)، وفي آية أخرى: ﴿ مَا خَلَقَ اللهُ السَّماواتِ وَالأَرضَ وَما بَيْنَهُما إِلّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَإِلَّرضَ وَما بَيْنَهُما إِلّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ بِلِقاءِ رَبِّهِمْ لَكَافِرُون ﴾ . (٢)

وعلى ضوء ذلك يذكر القرآن الكريم مشاهد الساعة وانّه كيف تنشق السهاء وتنفطر، وتنشق الأرض وينهار النظام السائد، إلى غير ذلك من مشاهدها التي نذكرها تباعاً.

### ١. سير الشمس والقمر إلى أجل مسمّى

إنّ الشمس والقمر من الأجرام السماوية ولكلّ واحد أجل معين، فإذا جاء

١. الأحقاف: ٣.

٢. الروم: ٨.

أجلهما يتوقفان عن السير وبالتالي يـزول نظامهما، قال سبحانه: ﴿وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي إِلَىٰ أَجَلِ مُسمَّى﴾. (١)

## ٢. الأجل المحدود لعمر الإنسان

إنّ لكلّ إنسان أجلاً محدَّداً فإذا انتهت حياته إلى ذلك الحد، ينطفئ مصباح عمره، يقول سبحانه: ﴿اللهُ يَتَوفّى الأَنْفُسَ حِينَ مَوتِها وَالّتي لَمْ تَمُتْ في منامِها فَيُمْسِكُ الّتي قَضى عَلَيْهَا الْمَوتَ وَيُرْسِلُ الأُخرى إلى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾. (٢) فمطيّة الموت تنوخ عند عتبة كلّ إنسان شاء أم أبى.

٣. أجل الأمم

القرآن يذكر أنّ لكلّ أُمّة أجلاً كما أنّ لكلّ فرد أجلاً خاصاً، فللأُمم حياة وموت، وبزوغ حضارة وأُفولها، يقول سبحانه:

﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ . (") وقد تكرر هذا المضمون في سور أُخرى. (ن)

وهذه الآيات توحي إلى أنّ مجموعة الظواهر الكونية كتب عليها البقاء إلى أجل مسمّى، فإذا جاء أجلها قضي على حياتها ووجودها.

## طروء حوادث في الكون عند قيام الساعة

ينص القرآن الكريم على أنّ قيام الساعة يتزامن مع حوادث كونية يضمحل فيها النظام الكوني وينهار، وهذه الحوادث هي كالتالي:

۱. لقيان:۲۹.

٢. الزمو: ٢٤.

٣. يونس:٩٩.

٤. لاحظ:الأعراف: ٣٤؛ الحجر: ٥؛ المؤمنون: ٤٣.

## ١. الحوادث التي تقع في السماء

القرآن الكريم يحكي مشاهد الساعة في الآيات التالية، ويستخدم فيها الألفاظ التالية: الانشقاق، الانفطار، الانفتاح، الانفراج، الانطواء، التبدل، المور، المهل، وردة كالدهان، التكوير، خسف القمر، واجتماع الشمس والقمر، إلى غير ذلك من التعبابير الواردة في الآيات، وكلّ تعبير يشير إلى جانب من تلك الحوادث، يقول سبحانه:

- ١. ﴿ إِذَا السَّمَاءُ ٱنْشَقَّتُ ﴾ . ١
- ٢. ﴿إِذَا السَّمَاءُ ٱنْفَطَرَتْ ﴾. (٢)
- ٣. ﴿ وَفُتِحَتِ السَّماءُ فَكَانَتْ أَبُواباً ﴾ . (")
  - ٤. ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتِ ﴾ . ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتٍ ﴾ . (١)
- ٥. ﴿ يَوْمَ نَطُوي السَّماءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُب ﴾ . (٥)
- ٦. ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّماوات ﴾ . (١)
  - ٧. ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّماءُ مَوْراً ﴾ . (٧)
  - ٨. ﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَّماءُ كَالْمُهْلِ ﴾ . (١)

١.الانشقاق:١.

٢. الانفطار: ١.

٣. النبأ: ١٩.

٤. المرسلات: ٩.

٥. الأنساء: ١٠٤.

٦. إبراهيم:٨١.

٧. الطور: ٩.

٨. المعارج: ٨.

- ٩. ﴿ يَوْمَ تَأْتِي السَّماءُ بِدُخان ﴾ . (١)
- ١٠. ﴿ فَكَانَتْ وَرِدَةً كَالدِّهان ﴾ . ١٠
  - ١١. ﴿ وَإِذَا السَّماءُ كُشِطَتْ ﴾ . (٦)

إلى غير ذلك من الآيات التي ترسم لنا مشاهد الساعة بها فيها من الحوادث المرعبة التي تقضي على حياة الكون ونظامه، فالسهاء التي كانت تتراءى كأنها سقف محفوظ، تنشق وتنفطر وتنفرج وتنطوي كطي السجل للكتب، وتمور وتضطرب وتتموج وتأتي كالصفر المذاب وتأتي بصورة دخان كأنها وردة كالدهان، وكأنّ السهاء كشطت وأزيلت وتمددت، إلى غير ذلك من الأحوال المتعاقبة التي تطرأ على السهاء.

وثمّة نكتة جديرة بالإشارة وهي انّ القرآن الكريم ينص على أنّ السماء في بدء الخلقة كانت من دخان وسيؤول إليه عند الانقضاء، حيث يشير إلى بدء الخلقة، بقوله: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوىٰ إِلَى السَّماءِ وَهِي دُخان ﴾ . (٤) كما يشير إلى زوالها وصيرورتها دخاناً بقوله: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي السَّماءُ بِدُخانٍ مُبِين ﴾ . (٥)

### النجوم والشمس والقمر في مشاهد القيامة

أنّ النجوم التي كانت تـزين السماء وتهدي الإنسـان، تنطمس وتنكـدر وتندئر يوم القيامة، قال سبحانه:

١. الدخان: ١٠.

٢. الرحمن:٣٧.

٣. التكوير:١١.

٤. فصلت: ١١.

٥. الدخان: ١٠.

- ١. ﴿ فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ ﴾ . (١)
- ٢. ﴿ وَإِذَا النُّبِحُومُ ٱنْكَدَرَتْ ﴾ . (٢)
- ٣. ﴿ وَإِذَا الْكُواكِبُ ٱنْتَثَرَتْ ﴾ . (٣)
  - ٤. ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ ﴾ . (١)
- ٥. ﴿ وَخَسَفَ الْقَمَرُ \* وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَر \* . (٥)

والمراد من جمع الشمس والقمر هو زوال النظام السائد عليهما، فالفاصل الموجود بينهما سيزول يوم القيامة و يكونان مقترنين.

فالنظام السائد ينهار ويزول لانتهاء أجله، ويحلّ محله نظام آخر أكمل منه، فيكون الزوال مقدمة لنظام آخر.

### الأرض في مشاهد القيامة

إنّ الأرض سيارة كسائر السيارات لم يكتب لها البقاء، وكلّما تقدم بها الزمان تتقدم في العمر وتصل إلى أجلها المحتوم، وعند ذلك تقوم الساعة، والذكر الحكيم يصف مشاهد الساعة في الأرض ويقول:

- ١. ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا ﴿ وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَها ﴾ . (١)
  - ٢. ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الجِبالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بارِزَة ﴾ . (٧)

۱. الموسلات: ۸.

٢. التكوير: ٢.

٣. الانفطار: ٢.

٤. التكوير: ١.

٥. القيامة: ٨ـ ٩.

٦. الزلزلة:١-٢.

٧. الكهف:٤٧ ـ

- ٣. ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيرَ الأَرْضِ ﴾ . (١)
- ٤. ﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِراعاً ﴾ . (٢)
  - ٥. ﴿ كَلَّا إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكّاً دَكّاً ﴾ . (")
    - ٦. ﴿إِذَا رُجَّتِ الأَرضُ رَجّاً ﴾ . (١)
      - ٧. ﴿ وَإِذَا الأَرْضُ مُدَّت ﴾ . (٥)

إلى غير ذلك من الآيات التي تبين وضع الأرض عند قيام الساعة، والقرآن الكريم يستخدم في تبينه مشاهد الساعة في الأرض كلمة النزلزال وتسيير الجبال وبروز الأرض وتبدّلها وتشقّقها ودكها ورجها ومدّها.

فهذه الطائفة من الآيات تحكي حال الأرض عند قيام الساعة، وبعد ما يحلَّ النظام الجديد تكون الأرض مشرقة بنور ربّها، كما يقول سبحانه: ﴿ وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبّها وَوُضِعَ الكِتابُ وَجيءَ بالنّبيّنَ وَالشُهداءِ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالحَقِّ وَهُمْ لا يظلمُون ﴾ . (٢)

فأين الأرض المضطربة التي صادفت تلك الحوادث الصعبـة من الأرض المشرقة بنور ربها؟!

## البحار والجبال في مشاهد القيامة

إنّ البحار والجبال من الظواهر الأرضية، ولكلّ دور في ظهور الحياة على

۱. إبراهيم:٤٨.

۲. ق: ٤٤.

٣. الفجر: ٢١.

٤. الواقعة: ٤.

٥. الانشقاق:٣.

٦٠ الزمر:٦٩.

الأرض فالجبال أوتاد عائقة عن تفكك الأرض إلى قطعات مختلفة كما أنّ البحار لها هذا الدور أيضاً، والله سبحانه يصف وضعهما عند قيام الساعة فيقول:

- ١. ﴿ وَإِذَا البِحارُ سُجِّرَت ﴾ . (١)
  - ٢. ﴿ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ . (٢)
  - ٣. ﴿ وَإِذَا البِحَارُ فُجِّرَت ﴾ . (٣)

وهذه الآيات تصوّر لنا حال البحاريوم القيامة، والمراد من تسجير البحار هو اختلاط عذب مائها بهالحها، ومالحها بعذبها ،كها أنّه المراد من تفجيرها هو كذلك، فيصير الجميع بحراً واحداً على خلاف ما في هذه الدنيا فانّ الماء العذب ينفصل عن الملح الأجاج، قال سبحانه: ﴿هُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هذا عَذْبٌ فُراتٌ وَ هٰذا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُما بَرْزَخاً وَحِجْراً مَحْجُوراً ﴾ . (3) وقال سبحانه: ﴿مُرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيانِ بَيْنَهُما بَرْزَخ لا يَبْغِيان ﴾ . (9)

هذا حال البحار في الدنيا، ولكن تتغير وضع البحار في يوم القيامة ويكون الجميع شيئاً واحداً مختلطاً كأنّها فحم ملتهب.

وأمّا الجبال في يوم القيامة فيرسمها الذكر الحكيم، بالشكل التالي:

- ١. ﴿ وَإِذَا الْجِبالُ سُيِّرَتْ ﴾ . (١)
- ٢. ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الجِبال ﴾ . (٧)

١. التكوير:٦.

٢. الطور: ٦.

٣. الانفطار:٣.

٤. الفرقان:٥٣.

٥. الرحمن:١٩.

٦. التكوير:٣.

٧. الكهف:٧٧ .

- ٣. ﴿ وَتَسيرُ الجِبالُ سَيراً ﴾ . (١)
- ٤. ﴿ وَسُيِّرتِ الجِبالُ فَكَانَتْ سَراباً ﴾ . (٢)
- ٥. ﴿ وَتَكُونُ الجِبالُ كَالْعِهنِ المَنْفُوشِ ﴾ . (٣)
  - ٦. ﴿ وَإِذَا الجِبالُ نُسِفَتْ ﴾. (١)
- ٧. ﴿ يَوْمَ تَرجُفُ الأَرْضُ وَالجِبالُ وَكَانَتِ الجِبالُ كَثيباً مهيلاً ﴾. (٥)
  - ٨. ﴿ وَبُسَّتِ الجِبالُ بَسَّا \* فَكَانَتْ هِبَاءً مُنْبَثاً ﴾ . (١)
  - ٩. ﴿ وَحُمِلَتِ الأَرْضُ وَالجِبالُ فَدُكَّتا دَكَّةً واحِدة ﴾ . (٧)

وهذه الآيات تحكي عن طروء تحولات وتغيرات على الجبال، منها:

 ١. الحركة والسير والرجف وهي الحركة الشديدة والاضطراب. تسفر عن نسف الجبال من أصلها.

٢. وتعود في المرحلة الثانية كأنَّها غبار منبث في الفضاء.

٣. وأخيراً تؤول نهايتها إلى أطلال من تراب.

وهذه التحولات التي يمرّ بها النظام الكوني السابق، توحي إلى صورة كئيبة ومرعبة عن وضع العالم ولكنها تبشر في الوقت نفسه بظهور نظام أكمل من ذي قبل.

١. الطور: ١٠.

٢. النبأ: ٢٠.

٣. القارعة: ٥.

٤. المرسلات: ١١.

٥. المزمل: ١٤.

٦. الواقعة:٥.٦.

٧. الحاقة: ١٤.

### الفصل السادس عشر:

## النفخ في الصور أو بداية حياة جديدة

قد مرّ في الفصل السابق مشاهد القيامة والحوادث التي ترافقها، وها نحن نبحث الآن موضوع النفخ في الصور الذي هو بداية لحياة جديدة وقد عقدنا الفصل لأجله.

وفي الواقع أنّ النفخ في الصور بتفاصيله مازال مجهولاً لنا، وهو من الأمور الغيبيّة التي يجب الإيمان بها، وقد عبر عنها القرآن بأمر محسوس من باب تشبيه المعقول بالمحسوس، وعلى كلّ حال فالنفخ له مرحلتان:

المرحلة الأولى: مرحلة الإماتة، وهي قُبيل يوم القيامة يسفر عن هذا النفخ الصعقُ و الفزع اللّذان كُنّيابهما عن الموت.

المرحلة الثانية: مرحلة الإحياء وإحضار الناس إلى المحشر.

وقد ذكرت النفختان في الآية التالية: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَمَنْ فِي الأَرضِ إِلَّا مَنْ شاءَ اللهُ ثُمَّ إِذَا نُفِخَ فِيهِ أُخرى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ السَّماواتِ وَمَنْ فِي الأَرضِ إِلَّا مَنْ شاءَ اللهُ ثُمَّ إِذَا نُفِخَ فِيهِ أُخرى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُون ﴾ . (١)

<sup>------</sup>۱. الزمر: ۱۸.

فقوله: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ ... ﴾ إشارة إلى النفخة الأولى التي تميت من في السماء والأرض إلامن شاء الله.

وقوله: ﴿ ثُمَّ إِذَا نُفِخَ فيهِ أُخرى ﴾ إشارة إلى النفخة الثانية التي يقوم فيها الناس من الأجداث منتظرين لمصيرهم.

وهناك آية أُخرى صرّحت بالنفخة الأولى وأشارت إلى نتيجة النفخة الثانية، من دون أن تصرّح بالنفخة الثانية، قال: ﴿ وَيَومَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزعَ مَنْ فِي السَّواتِ وَمَنْ فِي الأَرضِ إِلاّمَنْ شاءَ اللهُ وَكُلُّ أَتُوهُ داخِرين ﴾ . (١)

فقوله: ﴿ يَوم يُنْفَخُ في الصور ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلَّا مَنْ شاء الله ﴾ تتحد مع ما جاء في الآية الأولى.

وأمّا قوله: ﴿وَكُلَّ أَتُوهُ دَاخِرِين﴾ معناه يأتونه في المحشر إذلاء صاغرين، وهذه نتيجة النفخة الثانية غير المذكورة، وكأنّه قال: «ثمّ نفخ فيه أخرى وكلّ أتوه داخرين».

وعلى كلّ حال فقد وردت النفخة الثانية في القرآن الكريم في سبع آيات، وهي:

١. ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَجَمَعْناهُمْ جَمْعاً ﴾ . (٢)
 ٢. ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ فَلا أَنْسابَ بَيْنَهُمْ يَومَئِذٍ ... ﴾ . (٣)
 ٣. ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ذَٰلِكَ يَوْمُ الْوَعِيد ﴾ . (١)
 ٣. ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ذَٰلِكَ يَوْمُ الْوَعِيد ﴾ . (١)

١. التمل: ٨٧.

٢. الكهف: ٩٩.

٣. المؤمنون:١٠١.

٤. ق: ۲۰.

- ٤. ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفُخَةٌ وَاحِدَةٌ ... ﴾ . (١)
  - ٥. ﴿ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّور ﴾ . (٢)
- ٦. ﴿ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصَّورِ وَنحْشُرُ المُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرْقاً ﴾ . (٣)
   ٧. ﴿ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفُواجاً ﴾ . (٤)

# تعابير أُخرى عن النفخة في الصور

وقد عبر القرآن الكريم عن تلك الواقعة المفزعة، ثمّ المحيية بتعابير أخرى، وهي كالتالي:

#### ١. الصيحة:

وهي الصوت العالي، والقرآن يحكي عن تعدّدها كالنفخ، وهي صيحة الإماتة، وصيحة الإحياء، ويدذكر الأولى بقوله: ﴿ مَا يَنْظُرُونَ إِلّا صَيْحَةً واحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِمُونَ \* فَلا يَسْتَطِيعُونَ تَوصِيةً وَلا إِلى أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴾ . (٥)

فهذه الصيحة عبارة عن النفخة الأولى أو نتيجتها، والناس حينها أحياء يتخاصمون بعضهم مع بعض ولكنها لا تمهل الناس أن يوصوا بشيء أو يرجعوا إلى أهلهم فيوافيهم الموت.

وأمّا الصيحة الثانية القائمة مكان النفخة الثانية، فقد أُشير إليها بقوله سبحانه: ﴿إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً واحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُون ﴾. (١)

١. الحاقة: ١٣.

٢. الأنعام: ٧٣.

۳. طه:۱۰۲.

٤. النبأ:١٨.

ە. يس:٩٩\_ ٥٠.

٦. يس:٥٣.

فقوله سبحانه: ﴿فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ ، نظير قول ه في النفخة الثانية: ﴿فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ أو قوله: ﴿كُلُّ أَتُوهُ دَاخِرِينَ ﴾ .

يقول سبحانه: ﴿ وَاسْتَمِعْ يَوْم يُنادِ المنادِ مِنْ مَكانٍ قَريب ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيحَة بِالحَقّ ذَٰلِكَ يَوم الخُرُوج ﴾ . (١)

والظاهر ان الآية تشير إلى النفخة الثانية لقوله بعد سماع الصيحة: ﴿ ذَٰلِكَ يَوم الخُروج ﴾ وقد كانت الصيحة الأولى، صيحة الإماتة لا الخروج من الأجداث وإنّما كانت الصيحة الثانية ملاك الخروج والمثول أمام الله سبحانه.

#### ٢. الصّاحّة:

وهناك تعابير في القرآن الكريم تنطبق مع النفخة الثانية، وهي الصاخّة والنقر والنور والنورة، يقول سبحانه: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الصَاخّة \* يَوْمَ يَفِرُ المَرْءُ مِنْ أَخيهِ \* وَأَبِيهِ \* وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيه \* لِكُلِّ امْرِء مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنٌ يُغْنِيهِ \* . (٢)

والصاخّة: هي الصيحة والصوت العالي التي تكاد تصُم الآذان، والمراد منها هي النفخة الثانية بشهادة أمرين:

الأوّل: انّه جاء بعده فرار المرء من أعزّائه، وهي من خصائص يوم القيامة لا قبلها.

الثاني: إنَّ الآيات التالية تصنَّف الناس إلى قسمين بقوله:

﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ مُسْفِرَة \* ضاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَة \* وَوُجُوهٌ يَومَئِذٍ عَلَيْها غَبَرَة \* تَرْهَقُها قَتَرَة ﴾ . (٣)

۱. ق: ۱ ٤ - ۲ ٤ .

۲. عبس: ۳۳\_۲۷.

۳. عبس:۳۸ ـ ۲۱.

ومن الواضح انَّ هذا التقسيم من خصائص يوم القيامة.

#### ٣. الزجرة

﴿ فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَة \* فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَة ﴿ . (١)

ومعنى قوله: ﴿زَجْرَةٌ واحِدَة﴾ أي صيحة واحدة، ﴿فَإِذَا هُمْ بِالسّاهِرَة﴾ أي فإذا هم ملقون على وجه الأرض، وسميت الأرض بالساهرة لأنّها لا تنام بشهادة أنّها تنبت النبت ليلا ونهاراً عملاً دؤوباً دون انقطاع. وبها انّها تحكي عن ظهور الناس على الأرض فهي بالنفخ الثاني الذي يحيا فيه الناس أوفق.

#### ٤. النقر

﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُور \* فَلْلِكَ يَوْمَئِدٍ يَومٌ عَسير \* عَلَى الكافِرينَ غَيْرُ يَسير \* عَلَى الكافِرينَ غَيْرُ يَسير ﴾. (٢)

والمراد من النقر: هو النفخة الثانية، بشهادة ما جاء بعده من إحياء الكافرين وانّه يوم عسير عليهم، وهذا بخلاف النفخة الأولى فانّ أهوالها تعمّ المؤمن والكافر، ولذلك قال سبحانه: ﴿فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّماواتِ والأرضِ ﴾. (٣)

#### ٥. الراجفة والرادفة

يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الراجِفَة \* تَتْبُعُهَا الرادِفَة ﴾ (1) و «الراجفة »: صيحة عظيمة فيها تردد و اضطراب كالرعد إذا تمخض، وهي تنطبق على النفخة الأولى، و «الرادفة »: كلّ شيء تبع شيئاً آخر فقد ردفه، ولعلّ المراد النفخة الثانية التي تعقب النفخة الأولى، وهي التي يبعث معها الخلق، والشاهد على أنّ الرادفة

۱. النازعات:۱۳ ـ ۱٤.

۲. المدثر: ۸ــ۱۰.

٣. الزمر:٦٨.

٤. النازعات:٦\_٧.

هي النفخة الثانية، قوله سبحانه: ﴿قُلُوبٌ يَومَئِذٍ واجِفَة \* أَبْصارها خاشِعَة ﴾ (١) أي: قلوب مضطربة شديدة وأبصار خاشعة ذليلة من هول ذلك اليوم.

## ماهي حقيقة النفخ في الصور؟

إنّ الآيات السالفة الذكر تـؤكّد علىٰ أنّه ينفخ في الصور مرتين، ولكلّ نفخ أثره الخاص، إنّما الكلام في حقيقة هذا النفخ.

أمّا كلمة «نفخ» فمعلوم، يقال: نفخ نفخاً بفمه أي أخرج منه الريح، وأمّا الصور فهو القرن، الذي ينفخ فيه (٢)، ولعلّ الوسيلة الوحيدة للنفخ في ذلك الزمان كان هو القرن، فكان ينفخون فيه للإيقاظ، وقد تطورت الكلمة من حيث المصداق وأصبحت تطلق اليوم على كلّ وسيلة ينفخ فيها بغية إيجاد الصوت لغايات شتى.

وعلى أيّة حال فظاهر الآيات يوحي إلى وجود النفخ في الصور قبل يوم القيامة وحينه. لكن هل ثمة صور ونفخ حقيقيان، أو هما كناية عن إيجاد الصوت المهيب للإماتة والإحياء؟

والذي يمكن أن يقال إنّ هناك صوتين أحدهما قبل قيام الساعة والآخر بعده، فالصوت المرعب الأوّل لغاية إماتة الإنسان وإزالة النظام الكوني، وأمّا الصوت المرعب الثاني فهو لغاية إحياء الإنسان وحشره للحساب.

أمّا ما هو حقيقة هـذا النفخ والصور؟ فهما من المسائل الغيبية التي يجب الإيمان بها، وإن لم نقف على حقيقتها وواقعها، وللعلامة الطباطبائي كلام في هذا الموضع نأتي بنصه:

١. النازعات: ٨ـ٩.

٢. مجمع البيان: ٣/ ٤٩٦، تفسير الآية ٩٩ من سورة الكهف.

ولا يبعد أن يكون المراد بالنفخ في الصور يومئذ مطلق النفخ أعمّ ممّا يميت أو يحيي، فإنّ النفخ كيفها كان من مختصات الساعة ويكون ما ذكر من فزع بعضهم وأمن بعضهم من الفزع وسير الجبال من خواص النفخة الأولى، وما ذكر من إتيانهم داخرين من خواص النفخة الثانية. (١)

#### سؤال وإجابة

ربها يطرح هنا سؤال وهو: ما هو مقدار الفاصل الزماني بين النفختين النفختين عنه تخلّل لفظة «ثمّ» بين النفختين، يقول سبحانه: ﴿ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أَخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ ﴾؟ . (٢)

والجواب: انّه غير معلوم لنا مقدار الفاصل الزماني بينهما، ولعلّه من الأُمور التي استأثر الله بعلمها لنفسه يقول سبحانه: ﴿وَعِنْدَهُ عِلْمُ السّاعَة ﴾. (")

والعلم بالفاصل الزمني يستلزم العلم بزمن وقوع القيامة، فمثلاً الذي يعلم جميع أشراط الساعة إذا وقف على الفاصل الزمني بين النفختين لعلم بالضرورة زمن وقوع يوم القيامة مع أنّه سبحانه يقول: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السّاعَةِ أَيّانَ مُرْساها قُلْ إِنَّما عِلْمُها عِنْدَ رَبّي لا يُجَلِّيها لِوَقْتِها إِلّا هُوَ ﴾. (3)

عن ثوير بن أبي فاختة، عن علي بن الحسين قال: سئل عن النفختين كم بينهما؟ قال: «ما شاء الله». (٥)

١. الميزان: ١٥/ ٠٠٠، طبيروت.

۲. الزمر: ۱۸.

٣. لقيان: ٣٤.

٤.الأعراف:١٨٧.

٥. بحار الأنوار:٦/ ٣٢٤.

### سؤال آخر وإجابة

انّه سبحانه يستثني طائفة خاصة من الناس من الصعق عند النفخة الأولى، ويقول: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّور فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ الله ثُمَّ نُفِخَ فيهِ أُخرىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُون ﴾ . (١)

وعندئذٍ يطرح السؤال التالي وهو من هم الذين شاء الله أن لا يصعقهم عند النفخة؟

ويمكن الإجابة من خلال التدبّر في الآيات التالية:

١ ﴿ مَنْ جَاءَ بِالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُـمْ مِنْ فَزَعِ يَومَئِذٍ آمِنُونِ ﴿ وَمَنْ جَاءَ بِالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُـمْ مِنْ فَزَعِ يَومَئِذٍ آمِنُونِ ﴿ وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيّئَةَ فَكَبّت وُجُوهُهُمْ فِي النّارِ هَل تُجْزُونَ إِلّامًا كُنْتُمْ تَعْمَلُونِ ﴾ . (١)
 بِالسَّيّئَة فَكَبّت وُجُوهُهُمْ فِي النّارِ هَل تُجْزُونَ إِلّامًا كُنْتُمْ تَعْمَلُونِ ﴾ . (١)

إنّ قوله سبحانه: ﴿فكبت وجوههم في النار ﴾ دليل على أنّ المراد من اليوم في قوله: ﴿وَهُمْ مِنْ فَزَعٍ يَومَئذٍ آمِنُون ﴾ هو يوم القيامة وانّ من جاء بالحسنة يكون آمناً في ذلك اليوم.

٢. ﴿ لا يَحْزِنَهُم الفَرْعُ الأَكْبِرِ وَتَتَلَقَاهُمُ المَلائِكَةِ هٰذَا يَومكُمُ الذي كُنتُمْ
 تُوعَدُون﴾. (٣)

وهذه الآية تشهد على أنّ هناك طائفة لا يحزنهم الفزع الأكبر يوم القيامة فتتحد الآيتان من حيث المدلول.

لكن الكلام في تحديد من جاء بالحسنة، فهل المراد مطلق من جاء بالحسنة، و إن كانت حسنة تكتنفها الذنوب؟ فيلزم أن يكون كلّ من أتى بحسنة مأموناً من الفزع، وهذا مالا يمكن الإذعان به.

١. الزمر:٦٨.

٢. النمل: ٨٩ـ ٩٠.

٣. الأنبياء:١٠٣.

أو المراد من جاء بالحسنة المطلقة؟ أي لا يوجد في كتابه إلاّ الحسنة، مقابل من لا يوجد في كتابه إلاّ السيّئة.

ولذلك يكون مصير الطائفة الثانية هو الانكباب في النار على وجوههم كما يكون مصير الطائفة الأولى هو الأمن من الفزع، ومن المواضح انّ هذه الطائفة نادرة.

وعلى هذا فالطائفة المستثناة طائفة خاصّة تتميز بعمق الإيمان والاستقامة على الدين حتى صاروا ذوي نفوس مطمئنة لا تزعزعهم الحوادث المرعبة كما كانوا كذلك في الحياة الدنيا، وليس هؤلاء إلاّ الأنبياء والأوصياء.

ويمكن تحديد المستثنى بوجه آخر وهو انه سبحانه يذكر ان كل من شمله الصعق والفزع في النفخة الأولى، يقوم عند النفخة الثانية وينتظر حساب عمله، قال: ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فيهِ أُخرى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرون ﴾ (١) وقال في آية أُخرى: ﴿ وَكُلِّ أَتُوهُ دَاخِرِين ﴾ (١)

هذا من جانب، ومن جانب آخر تستثني بعض الآيات المخلصين من الحضور للحساب، وتقول: ﴿ فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَكَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ (٣) وفي آية: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ إلا عِبادَ الله المُخْلَصين ﴾ . (٤)

فالمخلصون من عباده سبحانه لا يحضرون إلى الحساب كما لا يحزنهم الفزع الأكبر ولا تصعقهم وتفزعهم النفخة الأولى.

وأمّا المراد من المخلصين الذين لا يعمهم الفزع الأكبر فتوضحه الآيات

۱ .الزمر:۲۸ .

۲. النمل:۸۷،

۳. یس:۵۳.

٤. الصافات:١٢٧ ـ ١٢٨.

التالية:

الله وعلى الما الله ويقول: ﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الأَمْرِ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ اللهَ وَعَدَكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلطان إِلاّ أَن دعوتكم فاستَجَبتم لي فلا تَلُومُوني وَلُـومُوا أَنفُسَكُمْ ما أَنَا بِمصرِحَكُمْ وَما أَنْتُمْ بِمُصرِحِيً إِنِي كَفَرتُ بِما أَشْرَكْتُمُون مِنْ قَبْلُ إِنّ الظّالِمينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيم ﴾. (١)

إلاّ أنّ الشيطان يعود ويستثني تسلّطه على المخلصين وإغواءهم ويقول: ﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَغْوَيْتَنِي لَأَرْيِّنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَلأَغُويَنَّهُمْ أَجْمَعين ﴿ إِلاّعِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصين ﴾ (١)

وقال: ﴿ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِين \* إِلاَّعِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِين ﴾ (١)، ومن خلال ضم هذه الآيات بعضها إلى بعض، يعلم انّ الآمنين من الصعق هم الذين لا يحزنهم الفزع الأكبر، ولا يحضرون إلى الحساب، وهم المخلصون الذين لا يتعرض لهم إبليس بالإغواء وليس هؤلاء إلاّ المعصومون من عباد الله، أعني: من الأنبياء والرسل والأئمة.

#### سؤال ثالث وإجابة

دلّت الآيات على أنّه لم يكتب لأحد البقاء في هذه النشأة، وانّ الناس يموتون حتى الأنبياء والرسل، قال سبحانه: ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ ﴾. (١) يموتون حتى الأنبياء والرسل، قال سبحانه: ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ ﴾. (١) وعندئذٍ فكيف يصحّ استثناء المخلصين، إذ يكون معنى الآية انّ كلّ من في

۱. إبراهيم:۲۲.

۲. الحجر: ۳۹\_ ۶۰.

۳. ص:۸۲\_۸۳.

٤. الزمر: ٣٠.

السهاوات والأرض لميتون عند النفخة الأولى إلاّ المخلصين، مع أنّ أخلص المخلصين، مع أنّ أخلص المخلصين هو نبيّنا الخاتم عَنَيْنَا قَد خوطب بقوله: ﴿ إِنَّكَ مَيِّت ﴾ ؟

والجواب: ان الصعقة لو كانت بمعنى الفزع والخوف فالاستثناء يرجع إلى ذلك لا إلى الإماتة.

نعم لـو كان الصعق والفـزع في الآيتين بمعنى الموت فلا محيص مـن القول بأنّ المخلصين لا يموتون لأجل النفخ بل يموتون لأجل عامل آخر.

#### الفصل السابع عشر:

## القيامة ومحاسبة الأعمال

إنّ من أسماء القيامة، يوم الحساب (۱) أي اليوم الذي يحاسب سبحانه فيه العباد على أعمالهم، وهذا الأمر بمكان من الوضوح ممّا حدا بالإمام على عليه إلى بيان الفرق بين الدارين بتسمية الدار الأولى، دار العمل، والدار الثانية دار الحساب، وقال: "واليوم عمل ولا حساب، وغداً حساب ولا عمل». (٢)

وقد وردت حول الحساب آيات وروايات، يجب على المفسّر دراستها بدقة و إمعان لما فيها من الحقائق الشامخة، وفيها إجابة عن بعض الأسئلة المطروحة في هذا المضهار، وإليك عناوين المسائل:

- ١. ما هو الهدف من وراء محاسبة الأعمال؟
  - ٢. من المحاسِب؟
  - ٣. ما هي الأعمال التي يُحاسَب عليها؟
    - ٤. هل الحساب يعممُ الجميع؟
- ٥. ما معنى كونه سبحانه سريع الحساب؟

١. انظر: سورة إبراهيم: ١٤؛ ص: ٢٦، ٢٦، ٥٣؛ غافر: ٢٧.

٢. نهج البلاغة: الخطبة ٤٢.

- ٦. ما هو المقصود من سوء الحساب؟
- ٧. من هم الذين يحاسبون حساباً يسيراً؟
  - ٨. اختلاف العباد عند الحساب.
- ٩. إتمام الحجة على العباد عند الحساب.
- ١٠. الاعتراف بالذنوب ورجاء العفو والمغفرة.

هذه هي العناوين الرئيسية التي سنتناولها في هذا الفصل واحدة تلو الأخرى.

#### ١. ما هو الهدف من وراء محاسبة الأعمال؟

لقد اعتاد الإنسان في حيات العملية أن يجري الموازنة بين الدخل والصرف يبغي من وراء ذلك تنظيم حياته على وفقها.

والله سبحانه عالم بكل شيء فلا حاجة له إلى محاسبة الأعمال حتى يقف على خير الأعمال وشرها ونسبة أحدهما إلى الآخر، يقول سبحانه حاكياً عن لسان لقهان: ﴿ يَا بُنَيَ إِنّها إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ في صَخْرَةٍ أَو فِي السّماواتِ أَوْ فِي الأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللهُ إِنّ اللهَ لَطيفٌ خَبير ﴾ (١).

فلا محيص عن كون الداعي إلى المحاسبة شيئاً آخر، وهو إراءة عدله وجوده وحكمته. وحكمته عند المحاسبة، فلو عفا فلجوده وكرمه، و إن عذّب فلعدله وحكمته.

فمحاسبته تبارك وتعالى كابتلاء عباده، فانّ الهدف من الابتلاء ليس هو الموقوف على ما يَكُمُن في نفوس العباد من الخير والشر، بل الغاية إكمال العباد وتبديل طاقات الخير إلى فعليته، يقول الإمام أمير المؤمنين عَلَيَلًا: «لا يقول نَ

١. لقهان:١٦.

أحدكم: «اللهم إني أعوذ بك من الفتنة» لأنه ليس أحد إلا وهو مبتل بفتنة، ولكن من استعاذ فليستعذ من مضلات الفتن، فان الله سبحانه يقول: ﴿وَٱعْلَمُوا أَنَّما أَمُوالكُمْ وَأُولادكُمْ فِتْنَهُ ﴾ ومعنى ذلك انّه يختبرهم بالأموال والأولاد ليتبين الساخط لرزقه والراضي بقسمه، وإن كان سبحانه أعلم بهم من أنفسهم، ولكن لتَظهر الأفعال التي بها يستحق الثواب والعقاب، لأنّ بعضهم يحبُّ الذكور ويكره الإناث، وبعضهم يحبُّ الذكور ويكره الثلام الحال». (١)

#### ٢. من المحاسِب؟

دلّت الأصول التوحيدية على أنّ في صحيفة الوجود مدبراً واحداً وهو الله سبحانه والمحاسبة نوع تدبير لهم فلابد من صلتها به إمّا مباشرة أو مع الواسطة بإذنه سبحانه. غير أنّ ظاهر كثير من الآيات على أنّ المحاسب هو الله سبحانه.

قال تعالى: ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ \* . (1) قال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْنَا الحِسَابِ ﴾ . (1) وقال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْنَا الحِسَابِ ﴾ . (1) وقال عزّ من قائل: ﴿إِنْ حِسَابُهُم إِلّا علىٰ رَبِّي لَوْ تَشْعُرُونَ ﴾ . (3) وقال تعالى: ﴿وَكَفَىٰ بِاللهِ حَسِيباً ﴾ . (9) وهذه الآيات صريحة في أنّه تعالىٰ هو المحاسب.

١. نهج البلاغة: من كلهاته القصار، برقم ٩٣.

٢. الغاشية: ٢٥\_٢٦.

٣. الرعد: • ٤.

٤. الشعراء:١١٣.

٥. النساء:٦ والأحزاب:٣٨.

ولكن بعض الآيات تشير إلى أنّ المحاسب هو نفس الإنسان من خلال قراءة كتابه الذي ﴿لا يُغادِرُ صَغيرة وَلا كَبيرة إلا أَحصاها ﴾ (١) ، قال سبحانه: ﴿وَكُلَّ إِنْسَانِ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقه وَنَخرِج لَهُ يَومَ القِيامَة كِتَاباً يَلْقاهُ مَنْشُوراً \* إِقْرا كِتَابَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَومِ عَلَيْكَ حَسيباً ﴾ . (١)

إلا أنّ هذه الآيات لا تعارض الآيات الآنفة الذكر، لأنّ حساب العباد أنفسهم في طول محاسبته سبحانه لأعمالهم، فأنّ الكتاب الذي في عنق الإنسان مكتوب بأمره سبحانه، وهو أيضاً قارئ بأمره، فلا تكون تلك المحاسبة مغايرة لمحاسبته سبحانه.

وأمّا الروايات فطائفة منها تؤيد الأوّل.

قال أمير المؤمنين في حقّ عائشة: «وأمّا فلانة فأدركها رأي (رائحة) النساء، وَضِغنٌ غلا في صدرها كَمِرْجَلِ القَيْنِ، ولو دعيت لِتَنالَ من غيري ما أتت إليَّ، لم تفعل، ولها بعد حرمتها الأولى. والحساب على الله تعالى». (٣)

روى عبد الله بن سنان عن الإمام الصادق عليًا ، أنّه قال: إذا كان ينوم القيامة وكلنا الله بحساب شيعتنا. (١)

وقد ورد في تفسير قول سبحانه: ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنا حِسابهم ﴾ (٥) انّ الإمام

١. الكهف: ٩٤.

٢. الأسراء:١٣\_١٤.

٣. نهج البلاغة: الخطبة ١٥٦، ط صبحي الصالح.

٤. البحار:٧/ ٢٦٤.

٥. الغاشية:٢٦.

الصادق عَلَيْ قال: «إذا كان يوم القيامة جعل الله حساب شيعتنا إلينا». (١) وفي الزيارة الجامعة قوله: «وَإِيابُ الخَلْقِ إِلَيْكُمْ وَحِسابهُ عَلَيْكُمْ».

ولو صحت تلك الروايات فلا تنافي حصر الحساب في الله سبحانه، لأنّ الملائكة لو محاسبتهم لحسنات شيعتهم أو ذنوبهم بأمر من الله سبحانه، فكما أنّ الملائكة لو قامت بحساب الأعمال بأمر من الله سبحانه لم يكن مخالفاً لحصر الحساب فيه سبحانه، وكذا غيرهم ممن لهم مقام شامخ يوم القيامة ولنبينا مقام محمود آتاه الله له فهو يشفع بإذن الله سبحانه لمن ارتضاه.

## ٣. ما هي الأعمال التي يحاسب عليها؟

الآيات الواردة في هذا الصدد على صنفين:

أ. ما يدل على أنّه يسأل عن عامّة الأفعال، قال سبحانه:

﴿ وَلَتُستِلُنَّ عَمّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . (١)

﴿ لا يُستَلُ عَمّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُستَلُون ﴾ . (٣)

﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّثُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾. (١)

﴿ يَومَئِذٍ يَصْدُرُ النَّاسُ أَسْتَاتًا لِيُروا أَعمالَهم ﴾ . (٥)

١. البحار:٧/ ٢٧٤.

٢. النحل:٩٣.

٣. الأنبياء:٢٣.

٤. الزمر:٧.

٥. الزلزلة: ٦.

ب. ما يدل على أنّه يسأل عن بعض الأُمور، وهذه الأُمور عبارة عن:

- النعم الإلهية: قال سبحانه: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَومَئِذٍ عَنِ النَّعيم ﴾ (١) ويمكن عدّ هذه الآية من الصنف الأوّل الذي دل على أنّ السؤال يتعلّق بجميع النعم، لأنّ كلّ ما يقوم به الإنسان من الأعمال حسناً كان أم قبيحاً، حلالاً أو حراماً، إنّما هو تصرف في نعمه سبحانه، فالسؤال عن النعم سؤال عن جميع الأفعال.

ـ القرآن الكريم: قال سبحانه: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْـرٌ لَكَ وَلِقَومِكَ فَسَوفَ تُسْأَلُونَ ﴾. (٢)

وقال أيضاً: ﴿ الَّذِينَ جَعَلُوا القُرآنَ عِضِينَ \* فَوَرَبِّكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعينَ \* عَمِّا كَانُوا يَعْمَلُون ﴾ . (٣)

\_الشهادة: قال سبحانه: ﴿ سَتُكْتَبُ شَهادتهُمْ ويُسْأَلُون ﴾ . (١)

- المؤودة: قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا المؤودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾ . (٥)

\_الكذب والتهمة: قال سبحانه: ﴿ تَاللهِ لَتُسْأَلُنَّ عَمَّا كُنْتُمْ تفترون ﴾ . (١)

-الصدق: قال سبحانه: ﴿لِيَسْئَلَ الصادِقينَ عَنْ صِدقِهِمْ وَأَعدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ . (٧)

غير انّ تخصيص هـذه الأُمور بـالسؤال عنـه لا ينافي تعلّق السـؤال بعامّـة

١. التكاثر:٨.

٢. الزخرف:٤٤.

٣. الحجر: ٩٦ - ٩٣.

٤. الزخرف:١٩.

٥. التكوير: ٨ ـ٩.

٦. النحل:٥٦.

٧. الأحزاب: ٨.

الأفعال، فكأنّها من باب ذكر الخاص بعد العام.

وقد نشاهد هذا النوع من التقسيم في الروايات، حيث ورد فيها تعلّق السؤال بأمور خاصة.

فصنف يدل على تعلّق السؤال بعامة الأفعال.

قال أمير المؤمنين ﷺ: «وأعمال العباد في عاجلهم نصب أعينهم في آجلهم». (١)

وكتب المال وذهب به وكتب المنظمة إلى بعض عمّاله الذي خانه واستولى على بيت المال وذهب به إلى الحجاز: «فكأنّك قد بلغت المدّى، ودفنت تحت الثرى، وعرضت عليك أعمالك بالمحلّ الذي ينادي الظّالم فيه بالحسرة، ويتمنّى المضيّع فيه الرجعة، ولات حين مناص». (٢)

وصنف آخر يخصص السؤال ببعض الأُمور.

ويستفاد من جملة من الأخبار انّ الأمور التالية يُسأل عنها بعينها:

التوحيد، ٢. النبوة، ٣. الولاية، ٤. القرآن الكريم، ٥. محبة أئمة أهل البيت التوحيد، ٢. النبوة، ٧. عمر الإنسان، ٨. شبابه، ٩. أعضاؤه، ١٠ الثروة، البيت التنزها، وفي أي شيء صرفها.

روى الصدوق في الخصال والأمالي بسنده عن موسى بن جعفر المنال عن آبائه ، قال: «قال رسول الله بَلَيْلُمُ : لا تزول قدم عبد يوم القيامة حتى يُسأل عن أربع: عن عمره فيها أفناه، وشبابه فيها أبلاه، وعن ماله من أين كسبه وفيها أنفقه، وعن حبّنا أهل البيت». (٣)

١. نهج البلاغة: قسم الحكم، برقم ٦.

٢. نهج البلاغة: قسم الرسائل، برقم ٤١.

٣. البحار: ٧/ ٥٨، باب محاسبة الأعمال، حديث ١.

روى المفيد بسنده عن ابن عيينة، قال: سمعت أبا عبد الله عليه الله على الله على الله على الله على الله على الله م من عبد إلا ولله عليه حجّة، إمّا في ذنب اقترفه، وإمّا في نعمة قصرعن شكرها». (١)

روى الشيخ في التهذيب، عن أبي بصير، قال: سمعت أبا جعفر علياً يقول: «أوّل ما يحاسب به العبد الصلاة فإن قبلت قبل ما سواها». (٢)

روى الصفار في بصائر الدرجات، عن أبي شعيب الحداد، عن أبي عبد الله، قال: «قال رسول الله بَيْنِيْ أنا أوّل قادم على الله، ثمّ يقدم على كتاب الله، ثمّ يقدم على أمّتي فيقفون فيسألهم في كتابي وأهل بيت نبيكم». (٣)

روى القمي في تفسيره، عن جميل، عن أبي عبد الله، قال: قلت قول الله التسألنَّ يومئذٍ عن النعيم ، قال: "تسأل هذه الأُمّة عمَّا أنعم الله عليهم برسول الله، ثمّ بأهل بيته». (١)

روى الصدوق في عيون أخبار الرضا، عن الرضا عليه أنّه قال: «قال رسول الله بينية إنّ أوّل ما يسأل عنه العبد بعد موته شهادة أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمداً رسول الله، وأنّك ولي المؤمنين بها جعله الله وجعلته لك، فمن أقرّ بذلك وكان يعتقده صار إلى النعيم الذي لا زوال له». (٥)

#### النعم الدنيوية والسؤال عنها

إنّ الروايات الواردة في هذا المقام على أصناف:

١. البحار: ٧/ ٢٦٢، باب محاسبة الأعمال، حديث ١٣.

٢. المصدر نفسه، حديث ٣٣.

٣. المصدر نفسه، حديث ٢٢.

٤. المصدر نفسه، حديث ٣٩.

٥. المصدر نفسه، حديث ١٤.

١. ما دل على أنّ النعم الدنيوية يُسأل عن حلالها وحرامها، قال أمير المؤمنين: "ما أصف من دار أولها عناء، وآخرها فناء، في حلالها حساب، وفي حرامهاعقاب». (١)

٢. ويُسأل عن كل شيء حتى البقاع والبهائم، قال الإمام أمير المؤمنين هيكا : «اتقوا الله في عباده وبلاده، فانكم مسؤولون حتى عن البقاع والبهائم، أطيعوا الله ولا تعصوه، وإذا رأيتم الخير فخذوا به، وإذا رأيتم الشر فأعرضوا عنه». (٢)

٣. يُسأل عن كل شيء سوى ما صرف في سبيل الله، قال: «كل نعيم مسؤول عنه يوم القيامة إلا ما كان في سبيل الله». (٣)

٤. لا يُسأل عن الطعام الذي أكله، والثوب الذي لبسه، والزوجة الصالحة، قال الصادق عليهاً: «ثلاثة أشياء لا يحاسب العبد المؤمن عليهاً، طعام يأكله، وثوب يلبسه، وزوجة صالحة تعاونه ويحصن بها فرجه». (١)

هذه هي الروايات الواردة في المقام.

أمّا الأولى والثانية فتدلآن على سعة المسؤولية حتى يُسأل عن البقاع المتروكة والبهائم المرسلة في البيداء.

وأمّا الثالثة فلأنّ عدم السؤال عمّا صرف في سبيل الله، فهو أمر مرغوب إليه لا حاجة إلى السؤال. وأمّا عدم السؤال عن المأكل والملبس وغيرهما التي تعد من لوازم الحياة فلكرمه سبحانه على عباده، وتكون النتيجة السؤال عن كلّ شيء إلا ما صرف في سبيل الله أو ما يتوقف عليه ضرورة الحياة.

١. نهج البلاغة: الخطبة ٨٢. ٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٦٧.

٣. البحار: ٧/ ٢٦١، الباب ١١ من كتاب العدل والمعاد، حديث ١٠.

٤. المصدر نفسه: حديث ٢٣.

## ٤. هل الحساب يعم الجميع؟

هل الحساب يعمّ جميع أفراد الإنسان حتى الأنبياء والمرسلين، وكلّ من وضع عليه قلم التكليف أم لا؟ فالآيات الواردة في هذا المجال على أصناف:

أ. ما دلّ على أنّ السؤال يعم الجميع حتى العلماء والصديقين، قال سبحانه: ﴿ فَلَنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ ﴾ . (١)

وهذه الآية أوضح ما في الباب في عموم السؤال، ويؤيده ما روي عن أمير المؤمنين، انّه قال: «وذلك يوم يجمع الله فيه الأوّلين والآخرين لنقاش الحساب وجزاء الأعمال». (٢)

ب.ما دلّ على أنّ السؤال مرفوع عن الجميع، قال سبحانه: ﴿ فَيَوْمَئِذٍ لَا يُسأَلُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسٌ وَلا جان﴾ . (٣)

وقال: ﴿ وَلَا يُسَأَّلُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ المُجْرِمُون ﴾ . (١)

ج. ما دلّ على سؤال المجرمين، قال سبحانه: ﴿ أَحْشُرُوا الّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزُواجَهُم وَما كَانُوا يعبدُون \* مِنْ دُونِ اللهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِراطِ الجَحِيمِ \* وَقِفُوهُمْ إِلَىٰ صِراطِ الجَحِيمِ \* وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُون ﴾ . (٥)

د. ما دلّ على أنّ الصابرين يجزون بـلا حساب، قال سبحانه: ﴿ قُلُ يا عِبادِ اللَّهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا اللَّهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا اللَّهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا

١. الأعراف: ٦.

٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٠٢.

٣. الرحمن:٣٩.

٤. القصص: ٧٨.

٥. الصافات: ٢٢ ـ ٢٤.

# يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرِهُمْ بِغَيْرِ حِساب، (١)

فهل كلمة ﴿بغير حساب﴾ قيد للفعل، بمعنى يـوقي الصـابـرون بغير حساب؟ أو قيد لقوله: أجرهم، أي يوقي الصابرون أجراً هو بغير حساب؟

فعلى الأوّل: فالصابرون غير مسؤولين أبداً، فانّ من يوفّي أجره توفيه بغير حساب فهو يلازم عدم المحاسبة إذ لو كان هناك حساب لكانت التوفية بمقداره.

## الحساب التكويني والتدويني

يُصنّف الحساب إلى تكويني وتدويني، والمراد من الأوّل أنّ عالم الكون خلق على نظم خاصة لا تتخلف، فحركة الشمس والقمر، بـزوغ النجوم وأفولها، مهبّ الرياح وهبوط الأمطار، واخضرار الأشجار، إلى غير ذلك من الآيات الكونية، قد خلقت على نظام معين، يقول سبحانه: ﴿الشَّمْسُ وَالقَمَرُ بِحُسْبًانَ ﴾ (٣)، ﴿وَالشَّمْسُ تَجْري لِمُسْتَقَرِّ لَها ذٰلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيز الْعَلِيم ﴾ . (١)

وليس هـذا مـن خصائص الظـواهـر الطبيعيـة فحسب، بل تتعـدّاهـا إلى الحوادث الاجتماعية التي لها ارتباط وثيق بحياة الإنسان والمجتمع.

١. الزمر: ١٠.

٢. مجمع البيان: ٤ / ٤٩٢.

٣. الرحمن:٥.

٤ ـ يس:٣٨.

وهذه هي التي يعبر عنها القرآن الكريم في غير واحدة من الآيات:

قال سبحانه: ﴿ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلُواْ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْديلاً ﴾ (١). (٢)

فكل ما يصدر من الإنسان من الأعمال الحسنة والسيئة فهو ذو تأثير على مصير الفرد والمجتمع يسوقهما إلى السعادة والتكامل أو إلى الشقاء والانحطاط، أو إلى غير ذلك من الآثار.

بل تؤثر في الحياة الأُخروية ومصير الإنسان فيها، ولذلك قالوا: الدنيا مزرعة الآخرة، فما يزرعه فيها يحصده في الدار الآخرة.

وعلى ضوء ذلك فلو كان المراد من الحساب المحاسبة التكوينية، فالأعمال كلّها تُحاسب بمعنى انّها تـؤثر في مصير الإنسان وحياته الأُخروية حسنها وسيئها ولا يغادر فعل في ذلك المقام.

ولأجل ذلك يفترق الإنسان إلى أصحاب اليمين وأصحاب الشهال. لأجل جزاء أعماله ولا يتطرق التخصيص إلى المحاسبة الكونية، فان التكوين لا يقبل التخصيص.

هذا كلّه حول الحساب التكويني، وأمّا الحساب التدويني فهو أمر راجع إلى الأفراد والحكومات، فكلّ فرد يوازن بين دخله ومصرفه كما تفعل ذلك كافة الدوائر والمؤسسات الحكومية والمالية وغيرها.

وهل الحساب في الدار الآخرة بهذا النحو الذي يهارسه الإنسان في دار الدنيا فتفتح الدواوين والكتب التي هي اضبارة لأعماله فتجمع الحسنات في

١. الأحزاب:٦٢.

٢. ولاحظ فاطر:٤٣؛غافر:٨٥؛ الفتح:٣٣؛ الإسراء:٧٧.

قائمة والسيئات في قائمة أخرى ثم يـوازن بينها فإن رجحت حسناته على سيئاته، فيعطى كتابه بيمينه، وإن رجحت سيئاته على حسناته فيعطى كتابه بشماله، قال سبحانه:

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمينِهِ \* فَسَوفَ يُحاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً ﴾ . (١) ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِشِمالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كَتَابِيَه ﴾ . (١)

#### دراسة الآيات السالفة الذكر

إنّ الاختلاف في شمولية الحساب وعدمها راجع إلى الحساب التدويني، وأمّا الحساب التكويني فشموليته أمر لا خلاف فيه، لأنّ مرجع الحساب التكويني يعود إلى الآثار الواقعية للعمل التي لا تنفك عنه، ولذلك يعم الجميع من دون فرق بين صالح وصالح أو طالح وطالح.

إنّما الكلام في شمولية الحساب التدويني بالمعنى الذي عرفت، فقد مرّ أنّ بعض الآيات تثبت الشمولية لكافة الناس دون فرق بين الرسول والذين أرسل إليهم. (٣)

كما أنّ بعض الآيات تنفي السؤال عن الإنس والجن (1) الذي يلازم نفي الحساب عنهم، فما هو وجه الجمع بين الطائفتين؟

وقد اختلفت كلمة المفسرين في الجمع بين الآيات بوجوه:

الأوّل: أنّ الآيات النافية للسؤال لا تنفيه بتاتاً، بل تنفي السؤال على غرار

١. الانشقاق:٧ ـ ٨.

٢. الحاقة: ٢٥.

٣. لاحظ الأعراف:٦.

٤. لاحظ الرحمن: ٣٩.

السؤال في المحاكم.

حيث يُسأل الشخص عن الأعمال التي اقترفها ولِمَ فعلها ؟ بيد انّ السؤال في الحكمة الإلهية ليس على هذا الغرار، بل انّ آثار الجرائم والذنوب تتجلّى في وجوده على وجه لا يمكن التملص منها، ولذلك نرى أنّه سبحانه أردف قوله: ﴿فَيَومَئِذِ لا يُسأَلُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسٌ وَلا جَان﴾ (() بقوله: ﴿يُعْرِفُ المُجْرِمُونَ بِسيماهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنّواصِي وَالْأَقْدامِ ﴾. (()

الثاني: إزاحة الاختلاف بين الطائفتين باختلاف المواقف في يوم القيامة، حيث يُسأل الإنسان في موقف ولا يُسأل في موقف آخر.

الثالث: حمل الآيات النافية للسؤال، على السؤال عن طريق اللسان حيث تتكلم الأعضاء مكان الإجابة باللسان، قال سبحانه: ﴿ الْيَومَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفُواهِهِمْ وَتُشْهَدُ أَرجُلُهُمْ بِما كَانُوا يَكْسِبُون ﴾ . (٣)

الرابع: الآيات المثبتة للسؤال ناظرة إلى الأحوال التي يمرّ بها الإنسان في غضون محاكمته، كما أنّ الآيات النافية ناظرة إلى المواقف التي ختمت فيها محاكمته واتضح مصيره من الجنة والنار. ولعلّ هذا الوجه يرجع إلى الوجه الثاني.

وعلى ذلك فتوفية الصابرين أُجورهم بغير حساب استثناء من الآيات المذكورة.

#### دراسة شمولية الحساب في الروايات

إنَّ الروايات الواردة في هذا المضمار على طوائف:

١. الرحمن:٣٩.

٢. الرحمن: ١٤.

۳. یس: ۲۵.

الأولى:شمولية الحساب للجميع.

الثانية: شمولية الحساب للجميع عدا المشركين الذين يدخلون الجحيم بلا حساب.

الثالثة: شموليته لهم عدا بعض المؤمنين الذين يدخلون الجنة بلا حساب. و إليك بعض ما روي في المقام.

أ. روى الإمام الباقر عليه عن النبي بَيْنَا الله قال: «يا معاشر قرّاء القرآن، اتّقوا الله عزّ وجلّ فيها حملكم من كتابه فانّي مسؤول وانّكم مسؤولون، انّي مسؤول عن تبليغي، وأمّا أنتم فتسألون عها حملتم من كتاب ربّي وسنتي». (١)

ويصف الإمام على علي القيامة في بعض خطبه، ويقول: «وذلك يوم يجمع الله فيه الأولين والآخرين لنقاش الحساب». (٢)

ب. وقال الإمام على بن الحسين هيكيلا: «اعلموا عباد الله ان أهل الشرك لا تنصب لهم الموازين ولا تنشر لهم الدواوين وإنّا تنشر الدواوين لأهل الإسلام». (٣)

روى الصدوق عن الإمام على بن موسى الرضا عليه عن آبائه عن النبي المنطقة الله عن النبي المنطقة الله عن النبي المنطقة الله عن وجل بحاسب كل خلق إلا من أشرك بالله عزّ وجل فاته لا يحاسب ويؤمر به إلى النار». (١)

ج. روى المفيد في أماليه بسنده، عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمد ابن على المائم، عن آبائه، عن رسول الله: «إذا كان يوم القيامة جمع الله الخلائق في

١. أُصول الكافي:٢/ ٢٠٦.

٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٠٢.

٣. بحار الأنوار: ٧/ ٢٥٨، الباب ١١ من كتاب العدل والمعاد، حديث ٢.

٤. المصدر السابق: حديث ٧.

صعید واحد ونادی مناد من عند الله یسمع اخرهم کما یسمع أوّلهم، يقول: أين أهل الصبر؟ قال: فيقوم عنق من الناس فتستقبلهم زمرة من الملائكة فيقولون لهم: ماكان صبركم هـذا الـذي صبرتم؟ فيقـولـون: صبرنـا أنفسنا علىٰ طـاعـة الله، وصبرناها عن معصيته، قال: فينادي مناد من عند الله: صدق عبادي خلوا سبيلهم ليدخلوا الجنة بغير حساب؛ قال: ثمّ ينادي مناد آخر يسمع آخرهم كما يسمع أوّلهم، فيقول: أين أهل الفضل؟ فيقوم عنق من الناس فتستقبلهم الملائكة، فيقولون: ما فضلكم هذا الذي ترديتم به؟ فيقولون: كنا يجهل علينا في الدنيا فنحتمل، ويساء إلينا فنعفو، قال: فينادي مناد من عند الله تعالى صدق عبادي، خلُّوا سبيلهم ليدخلوا الجنة بغير حساب؛ قال: ثمَّ ينادي مناد من الله عز وجل يسمع اخرهم كما يسمع أوَّلهم، فيقول: أين جيران الله جلَّ جلاله في داره؟ فيقوم عنق من الناس فتستقبلهم زمرة من الملائكة، فيقولون لهم: ما كان عملكم في دار الدنيا فصرتم به اليوم جيران الله تعالى في داره؟ فيقولون: كنَّا نتحاب في الله عزوجل، ونتباذل في الله، ونتوازر في الله، قال: فينادي مناد من عند الله تعالى: صدق عبادي خلوا سبيلهم لينطلقوا إلى جوار الله في الجنة بغير حساب، قال: فينطلقون إلى الجنة بغير حساب». ثـمّ قال أبو جعفر ﷺ: «فهؤلاء جيران الله في داره يخاف الناس ولا يخافون، ويحاسب الناس ولا يحاسبون». (١)

إنّ الطائفة الأولى من الروايات تتفق مع الطائفة الأولى من الآيات في شمولية الحساب، كما أنّ الطائفة الثالثة من الروايات تتفق مع ما جاء في الطائفة الثالثة من الآيات في استثناء الصابرين من الحساب، وإن كانت الروايات أوسع شمولاً من الآيات حيث عطف على الصابرين المخلصين والعافين عن الناس.

١٠ بحار الأنوار: ٧/ ١٧١\_ ١٧٢، باب أحوال المتقين والمجرمين في القيامة من كتاب العدل والمعاد، حديث ١.

ثمّ إنّ عدم سؤال المؤمنين نوع تكريم لهم، ولكن عدم سؤال المشركين نوع إهانة لهم، ولا غروة في أن يكون عملٌ واحدٌ تكريهاً لقوم واهانة لقوم آخرين:

وعلى أيّة حال فالسؤال ونفيه يـرجعان إلى السؤال التدوينـي لا التكويني فانّها عامة قطعاً.

### ٥. ما معنى كونه سبحانه سريع الحساب؟

إنّ الذكر الحكيم يصف الله سبحانه بأنّه سريع الحساب، يقول: ﴿الْيَومَ تُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِما كَسَبَتْ لا ظُلْمَ اليَومَ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ (١) وقد ورد ذلك الوصف في غير واحد من السور. (٢)

وفي الدعاء المعروف بالجوشن الكبير: «يا من هو سريع الحساب».

وحينها يطرح هذا السؤال وهو ما معنى وصفه سبحانه بأنّه سريع الحساب؟

وقد ذكر المفسرون في تفسير ذلك الوصف وجوهاً:

الوجه الأوّل: انّه سبحانه سيجزي المؤمنين والكافرين.

والوصف كناية عن اقتراب يوم الساعة، قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَمْرُ السّاعَةِ إِلاّ كَلَمْحِ البَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَب ﴾ . (٣)

وربها يطلق الحساب ويراد منه الجزاء.

الوجه الثاني: انّ سريع الحساب كناية عن أنّ العباد سيحاسبون في أسرع

۱. غافر:۱۷.

٢. لاحظ البقرة: ٢٠٠٢؛ آل عمران: ١٩، ١٩٩؛ المائدة: ٤؛ الأنعام: ٦٢؛ الرعد: ١٤؛ إبراهيم: ١٥؛ النور: ٣٩.

٣. النحل:٧٧.

وقت دون أن يظلم أحد منهم.

روي عن الإمام أمير المؤمنين عليَّة انّه قال: «إنّه يحاسب الخلق دفعة كما يرزقهم دفعة». (١)

الوجه الثالث: ان الحساب لا يختص بالآخرة بل يشمل الدنيا أيضاً، سواء أكان العمل حسناً أم قبيحاً، فيحاسب كل إنسان حسب عمله ويجزى على وفقه. ويجزى المحسن بتوفيقه للطاعة والإحسان ويجزى المجرم بخذلانه وحرمانه من الخير.

فكل عمل أعمّ من الخير والشر يعقبه الجزاء، بيد انّ الإنسان العادي لا يدرك الجزاء، ولكن العارف الواعي الذي يحاسب نفسه كلّ يـوم يقف على جزاء عمله، ولذلك ورد في الحديث: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا». (٢)

هذه هي الوجوه المذكورة في تفسير ذلك الوصف، والوجهان الأوّلان ناظران إلى أنّ ظرف الحساب هو النشأة الآخرة، والوجه الأخير ناظر إلى أنّ ظرفه هو النشأة الدنيوية، ولكلّ دليل يدعمه.

أمّا الوجهان الأوّلان، فيدل عليهما الآيات التالية التي تنص على أنّ ظرف الحساب هو النشأة الآخرة.

١. ﴿ وَتَرى المُجْرِمِينَ يَومَئِذٍ مُقَـرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ... لِيَجْزِيَ اللهُ كلَّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ . (٣)
 مَا كَسَبَتْ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ . (٣)

٢. ﴿ ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللهِ مَوْلاهُمُ الْحَقِّ أَلا لَهُ الْحُكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسِبِين ﴾ . (١)

١. مجمع البيان: ١/ ٢٩٨؛ الكشاف: ١/ ٢٤٨.

تفسير الصافي: للفيض الكاشاني.

۳. إبراهيم :۹۹\_۱ ٥.

٤. الأنعام: ٢٢.

٣. ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالَهُ مُ كَسَرَابٍ بِقيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَمَآنُ مَاءً حَتَىٰ إِذَا
 جاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئاً وَوَجَدَ الله عِنْدَهُ فَوفّاهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ . (١)

غير انّ بعض الآيات يستظهر منها الإطلاق والشمولية للدنيا والآخرة، يقول سبحانه:

﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإسلامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتْ ابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ العِلْمُ بَعْياً بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكُفُرْ بِآياتِ الله فَإِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ . (٢)

والدليل على إطلاقه وشموليته الآية التالية بعدها، يقول:

﴿ أُولِئِكَ اللَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُ مْ فِي اللَّذِيْا وَالآخِرَة وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِين ﴾ . (٣)

وجه دلالته: انه سبحانه يحكم في هذه الدنيا بحبط أعمالهم في النشأتين، ولا يحكم بالحبط إلا بعد الحساب.

وممّا يؤيد الشمول قوله سبحانه: ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ قُل أُحِلَّ لَكُمُ اللهُ فَكُلُوا مِمّا الطَيِّباتُ وَمَاعَلَمْتُمُ اللهُ فَكُلُوا مِمّا أَطْيِّباتُ وَمَاعَلَمْتُمُ اللهُ فَكُلُوا مِمّا أَمْسَكُنَ عَلَيْحُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ . (١)

وظاهر الآية انّه سبحانه تبارك وتعالى يوصي في الصيد بالتقوى والإعراض عن اللهو والهوى وأن يكون الصيد لأجل سدّ العيلة، وما ذلك إلاّ لأنّه سبحانه بالمرصاد لهم وهو سريع الحساب.

فتحصل ممّا ذكرنا انّ الآيات على طائفتين:

۱. النور:۳۹.

۲. آل عمران:۱۹.

٣. آل عمران:٢٢.

٤. المائدة: ٤.

الأولى: ما هي صريحة أو ظاهرة في أنّ ظرف الحساب هي النشأة الأخرى.

الثانية: ما هي ظاهرة في أنّ ظرفه هي النشأة الدنيوية، أو مطلقة تعم النشأتين.

وعلى ضوء هـذا التقسيم يكون المعنى الثاني والثالث أوفق بتفسير «سريع الحساب».

وأمّا المعنى الأوّل الذي يفسر الحساب بالجزاء فهو أبعد من ظاهر الآية فانّه يجعل الوصف كناية عن اقتراب الساعة وهو في غاية البعد.

ولا غرو في أن يكون سبحانه سريع الحساب، فكما هو يسمع دعاء الجميع في آن واحد ويرزقهم مجتمعين يحاسبهم كذلك.

سئل على على الله الحلق على كثرتهم؟ فقال على الله الحلق على كثرتهم؟ فقال على الله الحلم الله الحلم ولا يرزقهم على كثرتهم فقيل كيف يحاسبهم ولا يرونه؟ فقال على الله المرزقهم ولا يرونه». (١)

#### ٦. ما هو المقصود من سوء الحساب؟

إنّ الذكر الحكيم يصف الحساب في موارد بالسوء، ويقول: ﴿وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخافُونَ سُوءَ الحِسابِ ﴿ (٢) وفي آية أُخرى: ﴿أُولِئِكَ لَهُمْ سُوءُ الحِسَابِ ﴾ . (٣)

وعندتذ يطرح السؤال التالي نفسه:

إذا كان الموكلون للحساب أمناء صادقين فما هو الوجه في وصف الحساب بالسوء؟

١. نهج البلاغة: قسم الحكم، برقم ٣٠٠.

۲. الرعد:۲۱.

والجواب: انّ المراد من سوء الحساب هو الحساب الصادق الذي يسيء صاحبه، لأنّه يرى كلّ صغير وكبير من أعماله فيه مستتراً وعند ذلك تثور ثورته ويناله ذلك الحساب الصادق.

روى هشام بن سالم عن أبي عبد الله عليه في تفسير قوله تعالى: ﴿وَيَخافُونَ سُوء الحِسابِ ﴾، انّه قال: «الاستقصاء والمداقة» وقال: «يحسب عليهم السيئات ولا يحسب لهم الحسنات». (١)

وروى محمد بن عيسى (") عن حماد بن عثمان، عن أبي عبد الله علية انه قال لرجل شكاه بعض إخوانه: «ما لأخيك فلان يشكوك» فقال: أيشكوني ان استقصيت حقي؟! قال: فجلس مغضباً، ثمّ قال: «كأنّك إذا استقصيت لم تسئ، أرأيت ما حكى الله تبارك وتعالى: ﴿وَيخافُون سوء الحساب﴾ أخافوا أن يجور عليهم؟ لا والله ما خافوا إلا الاستقصاء. فسما ه الله سوء الحساب، فمن استقصى فقد أساء». (1)

## ٧. من هم الذين يحاسبون حساباً يسيراً؟

اته كما يذكر سبحانه سوء الحساب يـذكر يسر الحسـاب أيضاً، يقـول

١ و٣. بحار الأنوار:٧، الباب ١١ من كتاب العدل و المعاد، حديث ٢٧ و ٢٨.

٣. المراد محمد بن عيسى العُبيد.

٤. المصدر السابق برقم ٢٩.

سبحانه: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ \* فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً ﴾ (١)غير أنّ المهم هو الوقوف على من يحاسب بهذا النوع من الحساب.

ويستفاد من الآية التالية: أنّ صلة الرحم توجب يسر الحساب، قال سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ يَصِلُونَ ما أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَخْشُونَ ربَّهُمْ وَيَخافُون سُوءَ الحساب ووصلها الحِسَاب ﴿ (٢) وهذا يوحي إلى أنّ قطع الرحم يوجب سوء الحساب ووصلها يوجب يسره، وقد ورد في بعض الروايات أنّ صلة الرحم تهون الحساب يوم القيامة، ثمّ قرأ ﴿ يَصِلُونَ ما أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَخْشُونَ ربَّهُمْ وَيَخافُون سُوءَ الحِساب ﴾.

#### ٨. اختلاف العباد عند الحساب

انه سبحانه كما يحاسب بعض العباد بالدقة والاستقصاء، يحاسب بعضهم بالعفو والإغماض، فمن بلغ في العقل والوعي مرتبة سامية يحاسب حساباً دقيقاً، بخلاف من لم يبلغ تلك المرتبة من العقل والوعي فانّه يحاسب دون ذلك.

يقول الإمام الباقر عليه الله الله العباد في الحساب يوم القيامة على قدر ما آتاهم من العقول في الدنيا». (٣)

وروي عن الإمام الصادق الشيئة انه قال: "إذا كان يوم القيامة وقف عبدان مؤمنان، للحساب كلاهما من أهل الجنة، فقير في الدنيا، وغني في الدنيا، فيقول الفقير: يا ربّ على ما أوقف؟ فوعزتك إنّك لتعلم أنّك لم تولّني ولاية فأعدل فيها أو أجور، ولم ترزقني ما لا فأؤدّي منه حقاً أو أمنع، ولا كان رزقي يأتيني منها

١. الانشقاق:٧\_٨.

٢. الرعد: ٢١.

٣. بحار الأنوار: ٧/ ٢٦٧، الباب ١١ من كتاب العدل والمعاد، حديث ٣٢.

إلاّ كفافاً على ما علمت وقدّرت لي، فيقول الله جلّ جلاله: صدق عبدي خلّوا عنه يدخل الجنّة. ويبقى الآخر حتّى يسيل منه من العرق ما لو شربه أربعون بعيراً لكفاها، ثمّ يدخل الجنة، فيقول له الفقير، ماحبسك؟ فيقول: طول الحساب، مازال الشيء يجيئني بعد الشيء يغفر لي، ثمّ اسأل عن شيء آخر حتى تغمّدني الله عزّ وجلّ منه برحمة وألحقني بالتائبين، فمن أنت؟ فيقول: أنا الفقير الذي كنت معك آنفاً، فيقول: لقد غيّرك النعيم بعدي». (١)

### ٩. إتمام الحجة على العباد عند الحساب

إنّ الحساب على أصناف:

أ.إذا كان جاهلاً وكان جهله عن قصور، فترك الواجب أو اقترف الحرام من دون أن يحتمل كون المتروك واجب الفعل، والمأتي واجب الترك، فهذا هو الجاهل القاصر الذي يكون معذوراً سواء أكان بين العلماء ولم يحتمل كون المتروك واجباً أو المفعول حراماً، أو لم يكن بينهم بل كان يقطن في بيئة نائية عن العلم.

ب. إذا اقترف المحرمات أو ارتكب الواجبات عن تقصير، بأن كان جاهلاً ولم يتعلّم، وهذا نظير القسم الثالث أي العالم بالأحكام.

فربها يعتذر ذلك الجاهل بجهله ويتترّس به، فيخاطب لماذا لم تتعلم؟

روى هارون، عن ابن زياد، قال: سمعت جعفر بن محمد على يقول وقد سئل عن قوله تعالى: ﴿قُلْ فَلِلّه الحُجَّةُ البّالِغَة ﴾ ؟ فقال: «إنّ الله تعالى يقول للعبد يوم القيامة: عبدي أكنت عالماً ؟ فإن قال: نعم، قال له: أفلا عملت بها علمت؟ وإن قال كنت جاهلاً، قال له: أفلا تعلّمت حتى تعمل؟ فيخصم، فتلك الحجّة

١. بحار الأنوار: ٧/ ٢٥٩، الباب ١١ من كتاب العدل والمعاد، حديث٤.

لله عزّ وجلّ علىٰ خلقه» (١).

روى عبد الأعلى مولى آل سام، قال: سمعت أبا عبد الله، يقول: "بؤتى بالمرأة الحسناء يوم القيامة التي قد افتتنت في حسنها، فتقول: يا ربِّ حسنت خلقي حتى لقيت ما لقيت، فيجاء بمريم المنه الذي قد افتتن في حسنه، فيقول: يا رب حسناها فلم تُفتتن، ويجاء بالرجل الحسن الذي قد افتتن في حسنه، فيقول: يا رب حسنت خلقي حتى لقيتُ من النساء ما لقيتُ، فيجاء بيوسف المنه ، فيقال: أنت أحسن أو هذا؟ قد حسناه فلم يفتتن، ويجاء بصاحب البلاء الذي قد أصابته الفتنة في بلائه، فيقول: يا رب شددت علي البلاء حتى افتتنت، فيجاء بأيوب المنه ، فيقال: أشد أو بلية هذا؟ فقد ابتلى فلم يفتن ». (٢)

#### ١٠. الاعتراف بالذنوب ورجاء العفو والمغفرة

يظهر من غير واحد من الروايات أنّ كثيراً من الناس يعترفون بذنوبهم مع حسن الظن برتهم ويكون ذلك سبباً لمغفرتهم، وقد ورد في ذلك روايات نذكرها تباعاً لتكون حسن ختام لهذا الفصل.

روى على بن رئاب قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: "يؤتى بعبد يوم القيامة ظالم لنفسه، فيقول الله له: ألم آمرك بطاعتي؟ ألم أنهك عن معصيتي؟ فيقول: بلى يا ربّ، ولكن غلبت عليّ شهوي، فان تعذّبني فبذنبي لم تظلمني، فيأمر الله به إلى النار، فيقول: ما كان هذا ظني بك، فيقول: ما كان ظنك بي؟ قال: كان ظنّي بك أحسن الظن، فيأمر الله به إلى الجنة، فيقول الله تبارك وتعالى: لقد

١. بحار الأنوار:٧/ ٢٨٥، الباب ١٣ من كتاب العدل والمعاد، الحديث ١.

٢. بحار الأنوار: ٧/ ٢٨٥، الباب ١٣ من كتاب العدل و المعاد، حديث٣.

نفعك حسن ظنك بي الساعة». (١)

وروى سليهان بن خالد، قال: قرأت على أبي عبد الله عليه هذه الآية: ﴿إِلّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُولِئِكَ يُبَدّلُ اللهُ سَيّئاتِهِمْ حَسَناتَ ﴾ (٢) فقال: هذه فيكم، انّه يوتى بالمؤمن المذنب يوم القيامة حتى يوقف بين يدي الله عزّ وجلّ، فيكون هو الذي يلي حسابه فيوقفه على سيئاته شيئاً شيئاً، فيقول: عملت كذا في يوم كذا في ساعة كذا، فيقول: اعرف يا رب، قال: حتى يوقفه على سيئاته كلّها، كلّ ذلك يقول: أعرف، فيقول: سترتها عليك في الدنيا، وأغفرها لك اليوم، أبدلوها لعبدي حسنات، قال: فترفع صحيفته للناس، فيقولون: سبحان الله، أما كانت لهذا العبد سيئة واحدة؟ وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿أُولئكَ يُبدّلُ اللهُ سَيّئاتِهِم حَسَنات ﴾. (٣)

١. بحار الأنوار: ٧/ ٢٨٨، الباب ١٤ من كتاب العدل و المعاد، حديث٤.

۲. الفرقان: ۷۰.

٣. بحار الأنوار: ٧/ ٢٨٨، باب ١٤ من كتاب العدل و المعاد، حديث٥.

#### الفصل الثامن عشر:

#### مواقف القيامة وطول يومها

دلّت الآيات الكريمة على طول يوم القيامة وانّ للإنسان فيه مواقف يُعبَّر عنها بالعقبات.

أمّا طول يومها فيدل ظاهر بعض الآيات على أنّ مقداره خمسون ألف سنة، وفي الوقت نفسه يستظهر من بعض الآيات انّ طوله ألف سنة، فكيف يمكن التوفيق بينهما ؟

أمّا ما يدل على أنّ طوله خمسون ألف سنة فقوله سبحانه: ﴿ تَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَومِ كانَ مِقْدَارُهُ خَمسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ . (١)

والمراد من يوم هو يوم القيامة بشهادة قول سبحان بعده: ﴿إِنَّهُمْ يَرُونَهُ بَعِداً \* وَنَراهُ قَرِيباً \* يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالمُهْلِ \* وَتَكُونُ الجِبْالُ كَالِعِهْنِ \* . (١)

وما يـدل على أنّ طول يـومها ألـف سنة قـوله سبحـانه: ﴿ يُدَبِّرُ الأَمْرِ مِنَ السَّماءِ إِلَى الأَرْض ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ في يَومٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِمّا تَعُدُّون ﴾ . (٣)

١. المعارج: ٤.

۲. المعارج: ٦٩٠

٣. السجدة: ٥.

وقوله سبحانه: ﴿ وَيَسْتَعجِلُونَكَ بِالعَذَابِ وَلَنْ يُخْلِفَ اللهُ وَعْدَهُ وَإِنَّ يَـوْماً عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِمّا تَعُدُّونَ ﴾ . (١)

فقوله: ﴿ممّا تعدون﴾ شاهد صدق على أنّ المقياس لهذا العدد هو السنين الدنيوية، وعليه يختلف مضمون الآيات بين ما يعد طوله ٥٠ ألف سنة من السنين الدنيوية وألف سنة كذلك.

وقد اختلف المفسرون في التوفيق بين الآيتين، وأحسن ما ذكر هو انّ للناس يوم القيامة «٥٠» موقفاً يلبث الإنسان المحاسب في كلّ واحد ألف سنة، فيكون مجموع لبثه فيها خمسين ألف سنة.

روى المفيد في أماليه، قال: قال أبو عبد الله جعفر بن محمد هيكيا: «ألا فحاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، فان في القيامة خمسين موقفاً كل موقف مثل ألف سنة مما تعدون "ثم تلا هذه الآية ﴿ في يومٍ كَانَ مِقدارهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ (٢). (٣)

وهنا سؤال يطرح نفسه وهـو :هل تعم تلك المدة جميع المحشورين، أو انّها تختلف؟

يظهر من بعض الروايات انّها تخفف عن المؤمن.

روى أبو سعيد الخدري قال: قيل: يا رسول الله ما أطول هذا اليوم؟ فقال: «والذي نفس محمد بيده انّه ليخفف عن المؤمن حتى يكون أخف عليه من صلاة مكتوبة يصلّيها في الدنيا». (٤)

١. الحج: ٤٧.

٢. المعارج: ٤.

٣. بحار الأنوار: ٧/ ١٢٦، الباب٦ من أبواب كتاب العدل و المعاد، حديث ٣.

٤. مجمع البيان: ٥/ ٣٥٣، تفسير سورة المعارج.

وعلى ضوء هذا فليوم القيامة خمسون موقفاً يقف عندها الإنسان للسؤال والحساب فمن ثقلت موازينه فهو يجتازها بسرعة، وأمّا من خفت موازينه فيلبث فيها مدة طويلة تدوم إلى خمسين ألف سنة، وقد مرّ على أنّ المؤمن الفقير يحاسب بأسرع مما يحاسب به المؤمن الثري وهكذا، وسيوافيك في فصل الصراط ما يدل على أنّ الصراط أحدّ من السيف وأدق من الشعرة إنّا هو بالنسبة إلى غير المؤمن، وأمّا بالنسبة إلى المؤمن فهو عريض وغير حاد.

إلى هنا تبيّن طول يوم القيامة وقصرها إلى الكافر والمؤمن، و إليك البحث في مواقفها.

### مواقف يوم القيامة

دلّت الروايات الماضية على أنّ ليوم القيامة مواقف تقف فيها العصاة ويعبّر عنها بالقنطرة تارة، والعقبة أُخرى، والمواقف ثالثة.

يقول أمير المؤمنين عليه في وصيته لابنه الحسن عليه النواعلم ان أمامك عقبة كؤوداً، المخف فيها أحسن حالاً من المثقل، والمبطئ عليها أقبح حالاً من المسرع، وانّ مهبطك بها لا محالة إمّا على جنة أو على نار".(١)

نعم اختلف العلماء في حقيقة تلك المواقف والعقبات ففسرها الصدوق بطواهر ما ورد في الروايات وان لكل عقبة اسماً من الفرائض يقول: اعتقادنا في العقبات التي على طريق المحشر ان كل عقبة منها اسمها اسم فرض وأمر ونهي، فمتى انتهى الإنسان إلى عقبة اسمها فرض وكان قد قصر في ذلك الفرض حبس عندها وطولب بحق الله فيها، فإن خرج منها بعمل صالح قدّمه أو برحمة تداركه نجا منها إلى عقبة أخرى، فلا يزال يدفع من عقبة إلى عقبة، ويحبس عند كل عقبة نجا منها إلى عقبة أخرى، فلا يزال يدفع من عقبة إلى عقبة، ويحبس عند كل عقبة

١. نهج البلاغة، قسم الرسائل رقم ٣١.

فيسأل عمّا قصر فيه من معنى اسمها، فإن سلم من جميعها انتهى إلى دار البقاء فيحيا حياة لا موت فيها أبداً، وسعد سعادة لا شقاوة معها أبداً، وسكن في جوار الله مع أنبيائه وحججه والصدّيقين والشهداء والصالحين من عباده، وان حبس على عقبة فطولب بحق قصر فيه فلم ينجه عمل صالح قدّمه ولا أدركته من الله عزّ وجلّ رحمة زلت به قدمه عن العقبة فهوى في جهنم نعوذ بالله منها وهذه العقبات كلّها على الصراط، اسم عقبة منها الولاية، يوقف جميع الخلائق عندها فيسألون عن ولاية أمير المؤمنين والأئمة من بعده وقي في فهوى بها نجا وجاز، ومن لم يأت بها بقي فهوى، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسؤولُون ﴾ وأهم عقبة منها المرصاد وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنّ رَبّكَ لَبِالْمِرصاد ﴾ ويقول عزّ وجلّ: وعزتي وجلالي لا يجوزني ظلم ظالم . واسم عقبة منها الرحم، واسم عقبة منها الأمانة، واسم عقبة منها الصلاة، وباسم كلّ فرض أو أمر أو نهي عقبة يجس عندها العبد فيسأل. (١)

وقد اكتفى الصدوق بظواهر الروايات، فزعم ان هناك عقبة واقعية لكل اسم من أسهاء الفرائض وغيرها وان أهم العقبات عقبة المرصاد، قال أمير المؤمنين عليلة: «وإن أمهل الله الظالم فلن يفوت أخذه وهو له بالمرصاد على عجاز طريقه». (٢)

ويدل على ما ذكره الصدوق لفيف من الروايات:

١. ما رواه الصدوق في ثواب الأعمال، عن أبي عبد الله هيئة في قول الله عزّوجل: ﴿إِنَّ رَبِّكَ لَبِالْمِرصاد﴾ قال: «قنطرة على الصراط لا يجوزها عبد مظلمة». (٣)

بحار الأنوار: ٧/ ١٢٨، الحديث ١١.
 بحار الأنوار: ٨/ ٦٦، الباب ٢٢ من كتاب العدل و المعاد، حديث ٦.

٧. روى ابن عباس في تفسير قوله: ﴿إِنَّ رَبّكَ لَبِالْمِرصاد﴾ ، قال: «انّ على جسر جهنم سبع محابس يسأل العبد عند أقلها عن شهادة أن لا إله إلاّ الله ، فإن جاء بها تامة جاز إلى الثاني، فيسأل عن الصلاة، فإن جاء بها تامة جاز إلى الثالث، فيسأل عن الزكاة، فإن جاء بها تامة جاز إلى الرابع، فيسأل عن الصوم، فإن جاء به تاماً جاز إلى الحامس، فيسأل عن الحج، فإن جاء به تاماً جاز إلى السادس، فيسأل عن الحج، فإن جاء به تاماً عن المظالم، فإن خرج فيسأل عن المظالم، فإن خرج منها وإلا يقال: انظروا، فإن كان له تطوّع أكمل به أعماله فإذا فرغ انطلق به إلى الجنّة». (١)

وحصيلة هـذه الروايـات انّ هناك مـواقف وقناطـر على الصراط سمّي كلّ واحد بواحد من أسماء الفرائض يوقف فيها الإنسان ويُسأل عنها.

هذا تفسيرٌ وللشيخ المفيد تفسير أفضل من تفسير الصدوق، وحاصل ما أفاده هو: انّ المراد من العقبات هي الفرائض، فيسأل الإنسان عنها، دون أن يكون في البين جبال وعقبات يعبرها الإنسان حتى يصل إلى الجنة أو النار، وإنّما سمّيت الفرائض بالعقبات لأنّ إطاعتها لا تخلو عن صعوبة ومشقة، يقول الشيخ المفيد:

العقبات عبارة عن الأعمال الواجبة والمساءلة عنها والمواقفة عليها، وليس المراد به جبال في الأرض تقطع، وإنّما هي الأعمال شبّه ت بالعقبات، وجعل الوصف لها يلحق الإنسان في تخلصه من تقصيره في طاعة الله تعالى، كالعقبة التي تجهده صعودها وقطعها قال الله تعالى: ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ الْعَقَبَة \* وَمَا أُدراكَ مَا الْعَقَبَة \* فَكُ رَقَبَة ﴾ فسمّى سبحانه الأعمال التي كلّفها العبد عقبات تشبيها بالعقبات فكُ رَقَبَة ﴾ فسمّى سبحانه الأعمال التي كلّفها العبد عقبات تشبيها بالعقبات والجبال، لما يلحق الإنسان في أدائها من المشاق، كما يلحقه في صعود العقبات

١. مجمع البيان: ٩- ١/ ٧٣٩، تفسير سورة الفجر.

وقطعها، وقال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: "إنّ أمامكم عقبة كؤوداً، ومنازل مهولة لابدّ من الممرّ بها، والوقوف عليها، فإمّا برحمة الله نجوتم، وإمّا بهلكه ليس بعدها انجبار». أراد هيئة بالعقبة تخلّص الإنسان من العقبات التي عليها، وليس كها ظنه الحشوية من أنّ في الآخرة جبالاً وعقبات يحتاج الإنسان إلى قطعها ماشياً وراكباً، وذلك لا معنى له فيها توجبه الحكمة من الجزاء، ولا وجه لخلق عقبات تسمّى بالصلاة والزكاة والصيام والحج وغيرها من الفرائض يلزم الإنسان أن يصعدها، فإن كان مقصراً في طاعة الله، حال ذلك بينه وبين صعودها، إذ كان الغرض في القيامة المواقفة على الأعمال والجزاء عليها بالثواب والعقاب، وذلك غير مفتقر إلى تسمية عقبات، وخلق جبال وتكليف قطع ذلك وتصعيبه أو تسهيله، مع أنّه لم يرد خبر صحيح بذلك على التفصيل فيعتمد عليه وتخرج له الوجوه، وإذا لم يثبت بذلك خبر كان الأمر فيه ما ذكرناه. (۱)

ويدل على صحة ما ذكره المفيد هو انّه سبحانه أسمى بعض الفرائض بالعقبات، فقد سمّى فك الرقبة أو الإطعام في يوم المسغبة عقبة، فقال سبحانه: ﴿ فَلَا الْتَقَبَةُ \* فَكَ رَقَبَةٍ \* أَوْ إِطْعَامٌ في يَومٍ ذي مَسْغَبَةٍ \* يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ \* أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَتْرَبَة ﴾. (٢)

فقد شبّه القيام بالفرائض بمن يقطع العقبات في الصعوبة والمشقة من دون أن تكون هناك جبال ومنعرجات، فمن استقبل الفرائض برحابة صدر فقد قطع العقبات بسرعة وأمّا من لم يستقبلها أبداً أو استقبل بعضها دون بعض فهو مثل من يقطع العقبات بشق الأنفس.

والذي يدل على ما ذكرنا قبوله سبحانه بعد تلك الآية:﴿ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ

١. بحار الأنوار:٧/ ١٢٩.

۲. البلد: ۱۱ ـ ۱۹.

آمَنُوا وَتَواصَوا بِالصَّبْرِ وَتَواصَوا بِالمَرحَمَة \* أُولِئِكَ أَصْحَابُ المَيْمَنَة \* وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِنا هُمْ أَصحابُ المَشْتَمَة \* عَلَيْهِمْ نارٌ مُوْصَدَة ﴾ . (١)

وحصيلة المعنى بعد جمع الآيات الواردة في سورة البلد هو ان شقاء الإنسان وسعادته في الآخرة رهن عبور تلك العقبات وماهي إلا فك الرقبة أو إطعام الأيتام والفقراء والمساكين والأمر بالصبر والرحمة إلى غير ذلك من الفرائض فينتهي أمره إلى أن يكون من أصحاب الميمنة كها ان عكسه ينتهي إلى أن يكون من أصحاب المشئمة دون أن تكون هناك عقبات ومنعرجات صعبة العبور يؤمر أهل المحشر، بطيها وعبورها.

والذي يدلّك على صحّة ما ذكره الشيخ المفيد أنّ طي العقبات الدنيوية رهن الكفاءات اللذاتية، دون العقبات الأخروية فاتها رهن الإيمان والعمل الصالح، وهذا إن دلّ على شيء فإنّها يدل على أنّ العقبات كناية عن العمل بالفرائض التي يتوقف العمل جاعلى الصبر والإيمان الراسخ بالله والصبر على طاعته.

۱. البلد: ۱۷\_۲۰.

## ميزان الأعمال

دلّت الآيات والروايات على وجود الميزان يوم القيامة الذي تُوزن به الأعمال، إنّما الكلام في واقع هذا الميزان، والآيات الواردة في هذا الصدد على صنفين، فصنف يذكر أصل وجود الميزان، وصنف آخر يتعرض لنتائجه، وإليك بعض ما يدل على الصنف الأوّل:

١. ﴿ وَنَضِعُ الْمَوازِينَ القِسْطَ لِيَومِ القِيامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفسٌ شَيئاً وإن
 كانَ مِثْقَالَ حَبّةٍ مِنْ خَرْدَل أَتَيْنا بِها وَكَفىٰ بِنَا حاسِبين ﴾ . (١)

الموازين جمع الميزان، والآية صريحة في أنّ نصبه يوم القيامة مظهر عدله وقسطه.

٢. ﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِ رَبِّهِمْ وَلِقائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلا نُقِيمُ لَهُمْ
 يَومَ القِيامَةِ وَزْناً ﴾ . (١)

فقوله: ﴿فلانقيم﴾ بمعنى ان لا نقيم لهم ميزاناً يوزن به أعمالهم، وذلك لأنهم حبطت أعمالهم فلم يبق في صحيفة أعمالهم شيء حسن حتى يوزن به، وهذه

١. الأنبياء: ٧٤.

۲. الكهف: ۱۰۵.

الآيات ناظرة إلى أصل وجود الميزان.

و إليك ما يدل على الصنف الثاني:

٢. ﴿ فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوازِينُهُ \* فَهُ و فِي عِيشَةٍ راضِيَة \* وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ \* فَأَمُّهُ هَاوِيَة ﴾ . (١)
 مَوَازِينُهُ \* فَأُمُّهُ هَاوِيَة ﴾ . (١)

٣. ﴿ وَالوَزْنُ يَومَئِذِ الحَقُّ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونِ ﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونِ ﴿ وَمَنْ خَفِروا أَنْفُسَهُمْ بِما كَانُوا بِآياتِنا يَظْلِمُونَ ﴾ . (٣)
 خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ الَّذِينَ خَسِروا أَنْفُسَهُمْ بِما كَانُوا بِآياتِنا يَظْلِمُونَ ﴾ . (٣)

هذه هي الآيات الواردة في أصل الميزان ونتائجه:

و إليك البحث في محورين آخرين:

الأوّل: نظرية المفسرين والمتكلّمين في حقيقة الميزان.

الثاني: الميزان من منظار القرآن والحديث.

و إليك البحث في المحور الأوّل.

قد فسر الميزان بتفاسير مختلفة نذكر منها ما يلي:

#### ١. الميزان يوم القيامة كموازين الدنيا

ذهب بعض المتكلمين من المعتزلة وقاطبة أهل الحديث إلى أنّه ينصب يوم القيامة ميزان كموازين الدنيا وتوضع الأعمال الصالحة في كفة

١. المؤمنون:١٠٢\_١٠٣.

٢. القارعة: ٦ـ٩.

٣. الأعراف: ٨.٩.

أخرى، فيـوزن، فلو رجحت كفـة الأعمال الصالحة على الطالحة فهـو سعيد، وإلاّ فهو شقى.

### قال العلامة في كشف المراد:

قال شيوخ المعتزلة: إنّه يوضع ميزان حقيقي له كفتان يوزن به ما يتبيّن من حال المكلّفين في ذلك الوقت لأهل الموقف، إمّا بأن يوضع كتاب الطاعات في كفة الخير ويوضع كتاب المعاصي في كفة الشر ويجعل رجحان أحدهما دليلاً على إحدى الحالتين، أو بنحو من ذلك، لورود الميزان سمعاً، والأصل في الكلام الحقيقة مع إمكانها. (1)

وقد اعترض على هـ ذا الوجه جماعة مـن المتكلّمين ، بقولهم: إنّ الأعمال من مقولة الأعراض وهي تفقد الثقل فكيف توزن؟

وقد حكى عنهم صاحب المقاصد هذا الاعتراض بقوله: إنّ للميزان كفتين ولسان وساقين عملاً بالحقيقة لإمكانها، وأنكره بعض المعتزلة ذهاباً إلى أنّ الأعمال أعراض لا يمكن وزنها فكيف إذا زالت وتلاشت، وأجاب عنه الآخرون بأنّ المراد توزين صحائف الأعمال أو جعل الحسنات أجساماً نورانية والسيّئات أجساماً ظلاانمة. (1)

والأولى أن يقال: إنّ هذا النوع من التفسير أخذ بحرفية النص دون التدبّر في مغزاه ، فانّ للكلام ظهورين:

أ. ظهؤر تصوّري بدوي.

ب.ظهور تصديقي.

١. كشف المراد: ٢٩٧، ط مؤسسة الإملم الصادق عليه .

٢. شرح المقاصد: ٢/ ٢٢٣، ط آستانة.

والمراد من الأوّل هو ما يفهمه الإنسان عند سماع اللفظ دون تدبّر في القرائن الحافة به.

والمراد من الثاني هو ما يذعن به الإنسان بعد الإحاطة بالقرائن الحافة بالكلام. فربها يكون المتبادر عندئذٍ من الكلام غير ما هو المتبادر من الظهور الابتدائي، وهذا ما نوضحه بمثال:

قد اشتهرت الكناية عن السخاء والجود بقولهم فلان باسط اليد، ولا يغلق بابه، فالظهور البدوي منه عبارة عمّا يتبادر من ظاهر اللفظ وهو كون يده المحسوسة مبسوطة لا تجمع، وانّ بابه لا يغلق، ولكنّه ليس بمراد قطعاً، وإنّما المراد هو الظهور التصديقي، وهو التأمّل في مفهوم هذه الجمل والانتقال إلى ما صيغ لأجله الكلام، وهو أنّه سخي، وبابه مفتوح لكلّ من يحلّ ضيفاً عليه وآفة أهل الحديث أنّه م يفسرون الآيات الراجعة إلى المعارف بحرفيتها ولا يتأملون في القرآئن الحافة بالكلام حتى يقفوا على ما أريد من الآيات.

# ٢. الميزان هو العدل الإلهي

يقول صاحب المقاصد: المرادبه العدل الثابت في كلّ شيء، ولـذا ذكره بلفظ الجمع. (١)

وحاصل هذه النظرية :انّـه سبحانه يتعـامل مع عبـاده بالعـدل والقسط ويقضي به، وهذا هو المراد من نصب الموازين.

أقول إن النظرية الأولى نظرية بعيدة عن الصواب، وأمّا الثانية فهي تتعرض إلى نتيجة الميزان من دون أن تشير إلى واقعه وانّه بعدما تم التوزين يتعامل سبحانه في قضائه بالعدل والقسط، فلابد قبل القضاء والتعامل من أداة تبين

١. شرح المقاصد: ٢/ ٢٢٣، ط آستانة.

حال العباد من حيث الطاعة والعصيان، حتى تصل النوبة إلى قضائه سبحانه، في هي تلك الأداة التي تكون معياراً لكثرة الطاعات أو قلتها ؟ وهذا ما سنتناول البحث فيه ضمن أمور:

### أ. الميزان واستعمالاته في القرآن

إنّ للميزان معناً واحداً وله تطبيقات مختلفة:

\_ الميزان الذي يوزن به المتاع، قال سبحانه: ﴿ وَيٰهَا قَومِ أُوفُوا المِكْيالَ وَالْمِكْيالَ وَالْمِكْيالَ وَالْمِكِيالَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْط ﴾ . (١)

\_ الميزان : هو الانسجام والنظم السائدة في عالم الخلق، قال سبحانه : ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ المِيزَان ﴾ . (٢)

فقوله: ﴿وَالسَّماء رفعها﴾ قرينة على أنّ المراد من الميزان هو منح النظم التي بها قامت السهاوات والأرض فمنظومتنا الشمسية قائمة على أساس التعادل والموازنة بين الجاذبية المركزية للشمس، والقوى الطاردة لسائر السيارات، ولولا هذا التعادل الذي عبر عنه القرآن الكريم بالميزان لما قامت لمنظومتنا الشمسية دعامة.

\_الميزان: هو القوانين العادلة التي تقنّن في سبيل خدمة الإنسان والمجتمع، قال سبحانه: ﴿وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزان لِيَقُومَ النّاس والمجتمع، قال سبحانه: ﴿وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزان لِيَقُومَ النّاس بِالقِسْط ﴾ (٣) فالمراد من الميزان بقرينة قوله: ﴿أَنْزَلْنَا ﴾ هو التشريع الساوي الذي أنزله سبحانه بإنزال كتابه، كما يحتمل أن يكون المراد من الميزان هو قضاء العقل

۱. هود: ۸۵.

٢. الرحمن:٧.

۳. الحديد: ۲۵.

الحصيف، ولا غرو في أنّ الميزان بهذا المعنى منزلاً كإنزال الحديد، قال سبحانه: ﴿ وَأَنْزَلْنَا الحَدِيدَ فيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ ﴾ . (١)

هذه هي تطبيقات لمفهوم الميزان في القرآن.

## ب. لکل شيء ميزان يوزن به

الألفاظ الواردة في القرآن الكريم التي تصف مشاهد القيامة لها حقائق غيبية غير معلومة لنا، ومن هذه الألفاظ لفظ «الميزان» الذي نحتمل أن يكون له واقعية غير ما نشاهد من الموازين العرفية، ويتضح ذلك من خلال البيان التالي:

كان الميزان يطلق قبل فترة طويلة على ما يوزن به المتاع بشيء له كفتان ولسان وساقان، وظلّ البشر يستعمل الميزان في ذلك المصداق ولكن الثورة الصناعية التي اجتاحت الغرب كشفت عن موازين لم تكن موجودة من ذي قبل، فأخذ يوزن استهلاك الماء والكهرباء والغاز والهاتف وغيرها، بل أحدث ميزانا يوزن به حرارة الهواء وضغط الجو والدم الذي يجري في عروق الإنسان وقلبه، كما أنّه نجح نجاحاً باهراً في صناعة الكامبيوتر فأحدث تحولاً جذرياً في حياته، حتى عرف هذا العصر بعصر الكامبيوتر، فأصبح كمعيار لتصحيح الأغلاط التي يقع الإنسان فيها.

كلّ ذلك يعرب عن أنّ لكلّ شيء ميزاناً خاصاً يناسب وجود الشيء وليس الميزان منحصراً بهالـه كفتان ولسـان وساقـان، وعندئذٍ يصحّ أن نقـول: إنّ الميزان المنصوب يوم القيامة شيء أعظم ممّا وصل إليه الفكر البشري.

وخلاصة القول فيه: إنّه شيء يعلم به صالح الأعمال عن طالحها، قلّتها

۱. الحديد: ۲۵.

عن كثرتها، والعقائد الصحيحة والباطلة، وإن لم يعلم لنا ما هي خصوصيات ذلك الميزان.

إذا علمت ذلك فلنرجع إلى تفسير قوله سبحانه: ﴿ وَالْوَزْنُ يَومَئِذِ الْحَقُّ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ اللّهِ لَا لَهُ لِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ اللّهِ لَاللّهُ لَهُ اللّهُ وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ اللّهِ اللّهُ وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ اللّهِ اللّهُ وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ولا اللّهُ اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ ولا اللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ ولَا اللّهُ ولَا اللّهُ ولَا اللّهُ ولَاللّهُ ولَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

وقد اختلفت كلمة المفسرين في تفسير الآية، نذكر منها ثلاثة احتمالات:

الأول: أنّ الوزن مصدر بمعنى التوزين، وهو مبتدأ خبره الحق، والمراد أنّ توزين الأعمال ومحاسبتها أمرحق لاسترة فيه.

الثاني: أنّ الوزن بمعنى الميزان أي ما يوزن به، ويكون المراد أنّ ما يوزن به هو الحقّ، فالحقّ هو الذي يعرف به حقائق الأعمال عند قياسها إليه. فكلّ عمل تمتع بقسط وافر من الحقّ ثقل الميزان عندئذٍ في مقابل عمل لا يتمتع بقسط من الحقّ أو يتمتع بشيء قليل فيخفف ميزانه. فيصبح الحقّ مثل الثقل في الموازين العرفية غير انّ الثقل فيها يوضع في كفة والمتاع في كفة أخرى.

وأمّا الحقّ فلا يكون شيئاً منفكّاً عن العمل، بل بمقدار ما يتمتع به ترجع كفته.

الثالث: انّ الحقّ بمنزلة الثقل في الموازين العرفية، ويكون لـ تجسّم واقعيٌّ يوم القيامة، فبمطابقته وعدمها يعرف صلاح الأعمال عن غيرها.

والفرق بين الثاني والثالث واضح ، فإنّ الحقّ على المعنى الثاني يكون داخلاً في جوهسر الأعمال فبمقدار ما يوصف به العمل من الحقّ، وأمّا الاحتمال الثالث فالحقّ بالله الموجود المجسّم يوم القيامة، ولا يعلم صلاح الأعمال عن

١. الأعراف: ٨ ـ ٩.

ضدها، إلا بعرضها على الحقّ المجسَّم فبمقدار ما يشبهه ويناسبه يكون موصوفاً بالحقّ، دون مالم يكن كذلك فيوصف بالباطل.

وهذا المعنى الثالث هو المستفاد من بعض الروايات، قال الإمام الصادق النبخ في تفسير قول السولة في المُوازين القِسط مهم الأنبياء والأوصياء (۱)، ولعل أعمال كل أُمّة تعرض على أنبيائهم فبالمطابقة مع أعمالهم ومخالفتها معهم يعلم كونه سعيداً أوشقياً، ويؤيد ذلك ما نقرأه في زيارة الإمام أمير المؤمنين النبخ حيث ورد فيه، «السلام على يعسوب الإيمان وميزان الأعمال». (۲)

وكأنّ الإمام أمير المؤمنين حقّ مجسّم فمن شابهه فهو ممن ثقلت موازينه، ومن لم يشابهه فهو ممن خفت موازينه.

و إن شئت قلت: إنّ الإنسان المثالي أُسوة في الدنيا والآخرة يميّز به الحقّ عن الباطل، بل الطيب عن الخبيث، وهذا أمر جار في الدنيا والآخرة.

وبذلك تقف على إتقان ما روي عن الإمام زين العابدين، وقد قال فيها كان يعظ به الناس: «ثمّ رجع القول من الله في الكتاب على أهل المعاصي والذنوب، فقال عزّ وجلّ: ﴿ وَلَئِنْ مَسَّتُهُمْ نَفْحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَيَقُولُنّ يا وَيْلَنا إِنّا كُنّا ظَالِمين ﴾ (٣) ، فإن قلتم أيها الناس، إنّ الله عزّ وجلّ إنّها عني بهذا أهل الشرك فكيف ذلك، وهو يقول: ﴿ وَنَضَعُ المَوازِينَ القِسطَ لِيَوم القِيامة فَلا تُظلمُ نفسٌ شَيئاً وإنْ كانَ مِثْقالَ حَبّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنا بِها وكفى بِنا حاسِبين ﴾ (١) واعلموا عباد الله أنّ أهل الشرك لا تنصب لهم الموازين ولا تنشر لهم الدواوين وإنّها يحشرون إلى

١. بحار الأنوار:٧/ ٢٤٩، الباب العاشر من كتاب العدل و المعاد، حديث ٦.

٢. مفاتيح الجنان، الزيارة الرابعة للإمام أمير المؤمنين عجة.

٣. الأنبياء: ٦٦.

٤. الأنبياء: ٤٧.

جهنم زمراً، وإنّما نصب الموازين ونشر الدواوين لأهل الإسلام». (١)

ويؤيد ذلك أيضاً ما نقل عن الإمام السجاد عليه قال: «ما يوضع في ميزان امرئ يوم القيامة أفضل من حسن الخلق». (٢)

وبها انّ حسن الخلق من أبرز صفات الأنبياء فمن تمتع به فهو أشبه بالأنبياء من غيرهم فيكون عمله عملاً قيماً له أثره الخاص.

وللمحقّق الكاشاني كلام في تفسير الملكين المعروفين بمنكر ونكير يناسب ذكره في المقام لصلته بها ذكرنا، يقول: ويخطر بالبال انّ المنكر عبارة عن جملة الأعهال المنكرة التي فعلها الإنسان في الدنيا فتمثلتا في الآخرة بصورة مناسبة لها مأخوذ مما هو وصف الأفعال في الشرع، أعنى: المذكور في مقابلة المعروف.

والنكير هو الإنكار لغة ولا يبعد أن يكون الإنسان إذا رأى فعله المنكر في تلك الحال أنكره ووبخ نفسه عليه فتمثل تلك الهيئة الإنكارية أو مبدؤها من النفس بمثال مناسب لتلك النشأة فان قوى النفس ومبادئ آثارها كالحواس ومبادئ اللجم تسمّى في الشرع بالملائكة.

ثم إن هذا الإنكار من النفس لذلك المنكر يحملها على أن تلتفت إلى اعتقاداتها وتفتش عنها، أهي صحيحة حسنة حقة أم فاسدة خبيثة باطلة؟ ليظهر نجاتها وهلاكها ويطمئن قلبها.

وذلك لأنّ قبول الأعمال موقوف على صحّة الاعتقاد بل المدار في النجاة على ذلك كما هو مقرر ضروري من الدين، وإليه أشير بقوله بَيَنَامُ: «حب على حسنة لا تضر معها سيئة، وبغض على سيئة لا تنفع معها حسنة». (٣)

١. بحار الأنوار: ٧/ ٢٥٠، الباب العاشر من كتاب العدل والمعاد، حديث ٨.

٢. بحار الأنوار: ٧/ ٢٤٩، الباب العاشر من كتاب العدل و المعاد، حديث ٧.

٣. الحقائق في محاسن الأخلاق: ٤٤٦.

ويقول الحكيم عبد الرزاق اللاهيجي ما هذا تعريبه: إنّ المفاهيم الكلية ذات مصاديق مختلفة عبر الزمان، فهذا لفظ القلم كان يطلق على القلم المنحوت من القصب، ولكن تلك الخصوصية لم تؤخذ في ماهيته ولذلك يطلق على ما إذا كان من حديد وغيره.

ونظيره الميزان فان منه ما يوزن به المتاع ومنه ما يوزن به الوقت ومنه ما يوزن به الأشكال الهندسية كالفرجال و المسطرة و القوس، ومنه ما يوزن به الأشعار كعلم العروض ومنه ما يوزن به خطأ الإدراكات وصحتها كالمنطق، وعلى هذا فلا مانع من أن يكون نفس الأنبياء موازين الأعمال، فكل عمل يشبه أعمالهم فهو حقّ وكلّ عمل يخالف أعمالهم فهو باطل.

فكل عمل عند المقايسة إلى أعمالهم يعلم كونه صالحاً أو طالحاً، صحيحاً أم فاسداً. (١)

ويؤيده الحديث التالي:

عن هشام بن سالم، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله عزّوجل: ﴿ وَنَضَعُ الْمَوازِينَ الْقِسط لَيوم القِيامة فلا تظلم نَفْسٌ شَيئاً ﴾ قال: «هم الأنبياء والأوصياء». (٢)

۱. گوهر مراد: ۲۷۸.

٢. بحار الأنوار:٧/ ٢٤٩، باب الميزان، حديث ٦.

#### الفصل العشرون

# الإشهاد يوم القيامة

إنّ القضاء في المحاكم العرفية يبتني أحياناً على شهادة شهود لصالح شخص أو ضدّه، فإذا كانت الشهادة حائزة للشرائط يُصدر القاضي رأيه على وفقها، والقرآن الكريم يحكي عن وجود شهود يوم القيامة فيقومون ويشهدون، يقول سبحانه: ﴿وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴿ (١) يقول في آية أُخرى: ﴿يُعْرَضُونَ علىٰ رَبِّهِمْ وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هؤلاءِ الذينَ كَذبُوا عَلى رَبِّهِمْ ﴾. (١)

غير أنّ الشهود يوم القيامة على صنفين:

١. الشهود، ٢. شهود الأعضاء.

ولنتناول الصنف الأوّل بالبحث.

إنّ القرآن الكريم يخبر عن وجود شهود، يشهدون على عمل الإنسان خيره وشرّه، ويذكرهم بالنحو التالي:

#### ١. الله سيحانه

انّه سبحانه أكبر وأصدق شاهد على عمل الإنسان لإحاطته به منذ نشوئه

۱.غافر: ۵۰.

۲. هود: ۱۸.

إلى موته، يقول سبحانه: ﴿ لِمَ تَكُفُرُونَ بِآياتِ اللهِ وَاللهُ شَهِيدٌ عَلَىٰ مَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١) ويقول أيضاً: ﴿ إِنَّ اللهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ القِيامَة إِنَّ اللهَ علىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهيد ﴾ (١)، وفي آية ثالثة: ﴿ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ اللهُ شَهِيدٌ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ . (١)

ولا غرو في ذلك فهو سبحانه محيط بالإنسان وهو معه أينها كان يراه ليلاً ونهاراً، ويقف على ظواهر أعماله سرائرها وما يكمن في ضميره.

#### ٢. أنبياء الله

الشاهد الثاني من الشهود هم أنبياء الله تبارك وتعالى، يقول سبحانه: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنًا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هُؤلاءِ شَهِيداً ﴾ . (١)

والآية تتضمن أمرين:

الأول: ان الحل أمّة شهيداً، وأمّا من هو؟ فالآية ساكتة عنه، ويمكن استظهار ان المراد من الشهيد هو نبي كل أمّة، بشهادة انّه سبحانه صرّح بان المسيح عليّة يكون شهيداً على أمّته، قال سبحانه: ﴿ وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الكِتابِ إِلاّ لَيُومِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوتِهِ وَيَوْمَ القِيامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهيداً ﴾ . (٥)

الثاني: انّ النبي الخاتم بحكم الآية الأولى شهيد على هؤلاء، إنّما الكلام في تعيين المشار إليه، فهل المراد انّ النبي على شاهد على الأنبياء الذين هم شهود؟ أو شاهد على أمهم؟ هناك احتمالان:

۱. آل عمران:۹۸.

٢. الحج: ١٧.

٣. يونس:٤٦.

٤. النساء: ١٤.

٥. النساء: ٩٥٩.

وثمة نكتة جديرة بالإشارة وهي أنّ شهادة النبي والأنبياء عليهم وعلى أمهم رهن علم وسيع بأحوال الأُمّة، فانّ أداء الشهادة فرع تحمّلها، وتحمُّلها فرع حضور الشاهد الواقعة حضوراً يرى الواقع على نحو يصح له أن يشهد. ومن الواضح بمكان أنّ العلوم التي ينالها الإنسان لا تغني عن هذا النوع من الشهادة وذلك لبعد الشاهد زماناً ومكاناً عن المشهود له أو المشهود عليه، وهذا يدل على أنّ لهم إحاطة علمية بها يجري على أُمهم من الأعمال والأفعال.

ولا غرو في ذلك فانه تبارك وتعالى إذا أراد أن يتخذ منهم شهوداً يمدّهم بالعلم الكافي في عالم الشهادة حتى يقفوا على ما يجري في أذهانهم ونفوسهم من الأفكار والآراء الصحيحة والباطلة، وهذا إن دل على شيء فإنّما يدل على سعة علمهم.

### ٣. النبي الخاتم بَيْنَاتُهُ

يظهر من غير واحد من الروايات أنّ النبي ﷺ الخاتم شاهد على أعمال أُمّته، وقد ورد في ذلك غير واحد من الآيات، يقول سبحانه: ﴿ مِلَّهُ أَبِيكُمْ إِبْراهِيمَ هُوَ سَمّاكُمُ الْمُسْلِمينَ مِنْ قَبْلُ وَفي هٰذا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النّاسِ ﴾. (١)

وفي آية أُخرىٰ: ﴿وَكَـٰذَٰلِكَ جَعَلْناكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُـونُـوا شُهَـداءَ عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهيداً﴾ . (١)

وقد وصفت بعض الآيات نبي الإسلام بأنّه شاهد، قال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْناكَ شاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ . (٣)

۱. آلحج:۷۸.

# وفي آية أُخرى ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِداً عَلَيْكُمْ ﴾ (١).

والمراد شهادته على أعمال أمّته من خير وشر وصلاح وفساد، وأداء الشهادة فرع تحمّلها ولا يتحمله إنسان إلا بعد العلم بظواهر أعمالهم وبواطنها، وخير نياتهم وشرّها، وهذا يدل على سعة علم النبي بَيْنِيَّةُ بالظواهر و البواطن، والحقائق والرقائق.

# ٤. المثاليون من الأمة الإسلامية

قال سبحانه: ﴿ وَكَلْمِ لِكَ جَعَلْناكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ . (٢)

فيقع الكلام في تعيين ما هو المقصود من المخاطبين، فهل المراد الأمة الإسلامية قاطبة؟ وعلى هذا يكون المشهود عليهم هم الأمم السالفة، أو المراد شهادة بعض الأمّة على بعض؟

والظاهر انّ الثاني هو المتعيّن، إذ لو كانت الأُمّة الإسلامية أُمة صالحة برُمَّتها لصحت شهادتهم، وأمّا إذا كانت غالبية الأُمة غير شاكرين، كما يقول سبحانه: ﴿ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (٣) فكيف تكون تلك الأُمة بعامتهم شهداء؟!

فلا محيص عن كون المراد بعض الأُمّة لا جميعهم، وليس هذا البعض إلاّ من اختارهم الله سبحانه أئمّة على الأُمّة وحكّاماً على البلاد.

يقول الإمام الصادق عَلَيَّة: فإن ظننت انّ الله عنى بهذه الآية جميع أهل القبلة من الموحدين، أفترى أنّ من لا تجوز شهادته في الدنيا على صاع من تمر،

۱. المزمل:۱۵.

٢. اليقرة:١٤٣.

٣. الأعراف: ١٧.

يطلب الله شهادت يوم القيامة ويقبلها منه بحضرة جميع الأمم الماضية؟! كلا لم يعن الله مثل هذا في خلقه. (١)

ويبقى ثمة سؤال، وهو انّه إذا كان المراد بعض الأُمّة الذين شملتهم العناية الإلهية وجعلتهم صفوة عباده، فلماذا ينسب الحكم إلى الجميع؟

والجواب: انّ ذلك ليس بغريب، فقد ورد نظير ذلك في الذكر الحكيم حيث وصف جميع بني إسرائيل بجعلهم ملوكاً مع أنّ البعض القليل منهم قد تصدّوا لمنصة الحكم كداود وسليان وغيرهما، يقول سبحانه: ﴿ أَذْكُرُوا نِعْمَةَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ بَعْلَ فَيكُمْ أَنْبِياءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكاً ﴾ (١) وهذا يبدل على أنّه تصحّ نسبة الحكم إلى الجميع وإن كان الحكم خاصاً ببعضهم. والقدر المتيقن من شهداء الأمة الذي يخبر عنه قوله سبحانه: ﴿ وَكَذلِكَ جَعَلْناكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداءً عَلى النّاسِ ﴾ (١) هم الأئمة المعصومون قرناء الكتاب وأعداله بنصّ النبي المنتقيقة قال المنتقيقة الله وعترق ».

وقال سبحانه: ﴿ ثُمَّ أُورَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِللَّهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِد وَمِنْهُمْ سابِقٌ بِالْخَيرات بِإِذْنِ اللهِ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَضُلَ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِد وَمِنْهُمْ سابِقٌ بِالْخَيرات بِإِذْنِ اللهِ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَضُلَ الكَبيرُ ﴾. (١)

دلت الآية على أنّه سبحانه أورث علم الكتاب المصطفين من عباده لا جميع عباده، وثمة سؤال انّه لماذا لم يورث علم الكتاب جميع عباده؟ وتجيب الآية بأنّهم على ثلاثة أصناف، فمنهم ظالم لنفسه، ومنهم مقتصد، وهاتان الطائفتان لا تستحقان وراثة علم الكتاب، ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله، فهؤلاء هم الذين اصطفاهم الله من عباده ورزقهم فضلاً كبيراً، كما يقول في ذيل الآية ﴿ ذُلِكَ هُوَ اصطفاهم الله من عباده ورزقهم فضلاً كبيراً، كما يقول في ذيل الآية ﴿ ذُلِكَ هُوَ

١، تفسير البرهان: ١/ ١٦٠.

٢. المائدة: ٢٠.

٣. البقرة: ١٤٣.

٤. فاطر: ٣٢.

الفَضْلُ الكَبير ﴾، فهذه الفضيلة الكبيرة إنّما هي للمصطفين من عباده سبحانه لا لجميعهم. فعلى المفسر الخبير، أن يتعرف على هؤلاء الـذيـن اصطفاهـم الله من عباده، ويُنيخ مطيّته على عتبة أبوابهم.

#### ٥. الملائكة

دلّت غير واحدة من الآيات على أنّ الملائكة من شهداء الأعمال، وهم الذين يستنسخون ما يقوم به الإنسان من أعمال ثمّ يشهدون عليه يوم القيامة، وربّما يسوقون المشهود عليه إلى المحشر، يقول سبحانه: ﴿ وَجاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائِقٌ وَشَهيد اللهُ لَقَدْ كُنْتَ في غَفْلَةٍ مِنْ لهذا فَكَشَفْنا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ اليَومَ حَديد اللهُ وَقال قَرِينُهُ هذا ما لَذَيَّ عَتِيدٌ ﴾ . (١)

يقول الإمام أمير المؤمنين الله الأمنين المنه الأمنية ودهمتكم مفظعات الأمور، علقتكم مخالب المنية، وانقطعت منكم علائق الأمنية، ودهمتكم مفظعات الأمور، والسياقة إلى الورد المورود ف: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائِقٌ وَشَهيد ﴾ سائق يسوقها إلى محشرها، وشاهد يشهد عليها بعملها». (٢)

وقد ذكرنا أنّ الملائكة الشهود هم الذين يكتبون أعمال الإنسان ويسجّلونها، ويدل عليه قوله سبحانه: ﴿ما يَلْفِظُ مِنْ قَولٍ إِلاّ لَدَيْهِ رَقيبٌ عَيد ﴾ (")، وقال عزّ من قائل: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحافِظِينَ \* كِراماً كاتِبين \* يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُون ﴾ (") وطبيعة الحال تقتضي أن يكون كتّاب الأعمال هم الشهود عنده في المحشر ولعلهم هم الساقة أيضاً إلى النار أو الجنة.

۱. ق:۲۱ ۳۳.

٢. نهج البلاغة: الخطبة ٨٥.

۳. ق:۱۸.

٤. الانفطار: ١٠ـ ١٢.

#### ٦. الأرض

أخبر سبحانه بأنّ الأرض تحدّث أخبارها عند قيام القيامة، يقول سبحانه: ﴿ وَيُومَئِذٍ تُحَدِّثُ أَخْبارها \* بِأَنَّ رَبَّكَ أُوحىٰ لَها ﴾ (١) وليس في الآية ما يدل على تعيين ما يخبر عنه غير أنّ مناسبة المقام تقتضي على أنّ المراد التحدّث بالأعمال التي اقترفها الإنسان سواء أكانت خيراً أم شراً، ولأجل ذلك أردفه بجزاء الإنسان بأعماله، قال سبحانه: ﴿ يَومَئِذٍ يَصْدُرُ النّاسُ أَشْتَاتاً لِيُرُوا أَعْمالَهُمْ \* فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقالَ ذَرَّةٍ شراً يَرَه ﴾ . (١)

وقد روي في السنّة انّ النبي بَيْنَا قال: «أتدرون ما أخبارها؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «أخبارها أن تشهد على كلّ عبد وانّه بها عمل على ظهرها تقول عمل كذا وكذا يوم كذا وكذا، هذا أخبارها». (٣)

وأمّا البحث في أنّ الأرض كيف تتحمل تلك الشهادة وتؤدّيها يوم القيامة فهو خارج عن موضوع بحثنا، وقد قلنا في محله: إنّ كلّ موجود و إن بلغ من الضعف بمكان له نصيب من العلم والإدراك، وانّ الوجود في جميع المراتب يساوق العلم والقدرة، غاية الأمر علماً وقدرة يناسبان مقام الوجود المفروض له، قال سبحانه: ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْء إِلّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُ ونَ تَسبيحهُمْ ﴾ . (٤)

وقال رسول الله ﷺ: «أما إنّ الله عـزّ وجلّ كما أمركم أن تحتـاطوا لأنفسكم

١. الزلزلة: ٤\_٥.

۲. الزلزلة:٦ـ٨.

٣. مجمع البيان: ٩- ١/ ٧٩٨، تفسير سورة الزلزلة.

٤. الإسراء: ٤٤.

وأديانكم وأموالكم باستشهاد الشهود العدول عليكم، فكذلك قد احتاط على عباده ولكم في استشهاد الشهود عليهم، فلله عزّوجلّ على كلّ عبد رقباء من كلّ خلقه ومعقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله ويحفظون عليه ما يكون منه من أعهاله وأقواله وألفاظه وألحاظه والبقاع التي تشتمل عليه شهود ربّه له أو عليه، والليالي والأيام والشهور شهوده عليه أو له، وسائر عباد الله المؤمنين شهوده عليه أو له، وحفظته الكاتبون أعهالَه، شهود له أو عليه». (١)

سأل أبو كهمس أبا عبد الله الله الله الله الله الله الله الرجل نوافله في موضع أو يفرّقها ؟ قال: «لا، بل هاهنا وهاهنا فانّها تشهد له يوم القيامة». (٢)

#### ٧. الزمان

إذا كانت الأرض تحدّث أخبارها يوم القيامة، فهكذا الزمان يشهد على ما عمل به الإنسان، روى الكليني في الكافي باسناده انّ أبا عبد الله عليه الذه النهار إذا جاء قال يابن آدم اعمل في يومك هذا خيراً أشهد لك به عند ربّك يوم القيامة، فاني لم آتك فيما مضى ولا آتك فيما بقي، وإذا جاء الليل قال مثل ذلك». (٣)

١. بحار الأنوار: ٧/ ٣١٥، الباب ١٦ من كتاب العدل والمعاد، حديث ١١.

٢. بحار الأنوار: ٧/ ١٨ ٣، الباب ١٦ من كتاب العدل والمعاد، حديث ١٥.

٣و ٤. بحار الأنوار: ٧/ ٣٢٥، الباب ١٦ من كتاب العدل والمعاد، الحديث ٢٢و٢١.

### ٨. القرآن

تدلّ بعض الآيات على أنّ النبي ﷺ يشتكي من أمّته لهجرهم القرآن﴿وَقَالَ الرَّسُولُ يٰا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخذُوا لهٰذا الْقُرآنَ مَهْجُوراً﴾. (١)

والآية بها انها مصدرة بالفعل الماضي أعني: «قال» يمكن أن يقال إنّ الرسول يشتكي في هذه النشأة كها يحتمل أن ترجع شكايته إلى النشأة الأخرى وانّ استعمال الفعل الماضي فيها لم يتحقق لأجل كونه محقّق الوقوع.

وعلىٰ كلّ حال فالروايات تدل على أنّ نفس القرآن يشتكي يوم القيامة.

روى سعد الخفّاف، عن أبي جعفر عليه أنّه قال: «...انّه سبحانه يخاطب القرآن الكريم، ويقول: يا حجتي في الأرض... كيف رأيت عبادي؟ فيقول: منهم من صانني وحافظ عليّ ولم يضيع شيئاً، ومنهم من ضيّعني واستخف بحقّي وكذب وأنا حجتك على جميع خلقك، فيقول الله تبارك وتعالى: وعزّي وجلالي وارتفاع مكاني لأثيبنّ عليك اليوم أحسن الثواب ولأعاقبن عليك اليوم أليم العقاب». (٢)

#### ٩. صحيفة الأعمال

إنّ من الشهود الصحف التي تكتبها الملائكة الموكّلون على أعمال الإنسان ليحلّ ونهاراً فلا يفترون عن كتابة كلّ صغير وكبير، وقد دلت الآيات على ذلك وإليك بعض ما ورد.

﴿ قُلِ اللَّهُ أَسْرَعُ مَكْراً إِنَّ رُسُلَنَا يَكْتُبُونَ مَا تَمْكُرُون ﴿ ٢٠ (٣)

١. الفرقان: ٣٠.

٢. بحار الأنوار:٧/ ٣١٩\_-٣٢٠، الباب ١٦ من كتاب العدل والمعاد، حديث ١٦.

٣. يونس: ٢٠.

﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُواهُمْ بلي وَرُسُلُنا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾. (١)

والآيتان صريحتان في أنّ الملائكة الموكّلين يكتبون الأعمال ظاهرها وخفيّها، ولكن ليس فيها تصريح بالاحتجاج بهما يوم القيامة، وبها انّ كتابة الأعمال يجب أن تكون مقترنة بالغرض ليخرج عن كونه عبثاً، فلا محيص من القول بأنّ الكتابة مقدمة للاحتجاج بها على العباد، وهذا (أي الاحتجاج بصحائف الأعمال) هو الظاهر من الآيات التالية:

قال سبحانه: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتابُ فَتَرى المُجْرِمِينَ مُشْفِقينَ مِمّا فيهِ ﴾ . (٢)

وليس إشفاقهم إلا لأجل انهم يجدون فيه جليل أعمالهم ودقيقها، كما يقول سبحانه حاكياً عن لسان المشركين: ﴿ مَا لِهٰذَا الكِتابِ لا يُغادِر صَغيرةً وَلا كَبيرةً إِلاّ أَحْصاها ﴾ . (٣)

ويقول سبحانه: ﴿ وَيَومَ تَقُومُ السّاعَةُ يَومَئذٍ يَخْسَرُ المُبْطِلُون \* وَتَرَى كُلَّ أُمّةٍ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ كُلُّ أُمَّةٍ كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَىٰ إِلى كِتابها ... \* هذا كِتَابُنا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقّ ﴾ (١).

ويستفاد من بعض الآيات أنّ صحيفة الأعمال تُعلَّق على عنق الإنسان، يقول سبحانه: ﴿وَكُلَّ إِنْسَانِ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فَي عُنُقهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَومَ القِيامَة كِتَاباً يَلْقاهُ مَنْشُوراً ﴾ . (٥)

وثمة سؤال، وهو انّ ما جاء في تلك الصحف لا يتجاوز عن كونها صحفاً نسب فيها إلى الإنسان عدّة جرائم، فكيف يمكن أن يحتج بها على الإنسان؟

١. الزخرف: ٨٠.

٢. الكهف: ٩ ٤.

٣. الكهف: ٩ ٤ .

٤. الجاثية: ٢٧\_٢٩.

٥. الإسراء:١٣.

والجواب: ان واقع هذه الصحف غير معلوم لنا، ونحن نتصور أنها صحف كصحف الدين وان صحيفة عمل كل إنسان كاضبارة المحاكم، فعندئذ يطرح السؤال التالي: كيف يمكن، أن يحتج بالصحيفة المجردة عن الاعتراف بالذنب؟

والجواب: يمكن أن تكون واقع الصحف على نحو لا يمكن للإنسان إنكار ما سجّل فيها؛ ولأجل ذلك يقول سبحانه: ﴿ اقْرَأْ كِتابَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَومَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾. (١)

وقد تقدّم في آية أُخرى أنّ المجرم حينها يرى صحيفة أعماله يعترف بأنّه ما غادر صغيرة ولا كبيرة إلاّ أحصاها.

وهذا السؤال ونظائره ناجم من قياس حال هذه النشأة بالنشأة الأُخرى، مع أنّ النشأتين متشابهتان لا متها ثلتان، ولا يمكن إجراء حكم هذه النشأة في الآخرة.

وتشير بعض الروايات إلى محاولة الشغب التي يثيرها بعض المجرمين بغية إنكار ما سجِّل في صحيفة أعمالهم، وربَّما يحلفون بأنّهم لم يفعلوا ذلك فعندئذٍ تشهد عليهم أعضاؤهم وجوارحهم على ما اقترفوه فيُفحمون.

روى القمي في تفسير قول سبحانه: ﴿ اليَومَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْواهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِما كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ . (١)

قال: "إذا جمع الله الخلق يوم القيامة دفع إلى كل إنسان كتابه فينظرون فيه فينكرون أنّهم عملوا من ذلك شيئاً، فيشهد عليهم الملائكة فيقولون: يا ربّ ملائكتك يشهدون لك، ثمّ يحلفون انّهم لم يعملوا من ذلك شيئاً وهو قوله:

١. الإسراء: ١٤.

۲. یس:۲۵.

﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ (١) فإذا فعلوا ذلك ختم على ألسنتهم وينطق جوارحهم بها كانوا يكسبون». (٢)

فانّها نزلت في قوم يعرض عليهم أعمالهم فينكرونها، فيقولون: ما عملنا منها شيئاً، فيشهد عليهم الملائكة الذين كتبوا عليهم أعمالهم.

فقال الصادق عَيَّا: «فيقولون لله: يا ربّ هؤلاء ملائكتك يشهدون لك، ثمّ يلفون بالله ما فعلوا من ذلك شيئاً، وهو قول الله: ﴿يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَما يَحْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ (1) وهم الذين غصبوا أمير المؤمنين، فعند ذلك يحتم الله على ألسنتهم وينطق جوارحهم، فيشهد السمع بها سمع ممّا حرّم الله، ويشهد البصر بها نظر به إلى ما حرّم الله، وتشهد اليدان بها أخذتا، وتشهد الرجلان بها سعتا ممّا حرم الله، وتشهد الفرج بها ارتكب ممّا حرّم الله، ثمّ أنطق الله ألسنتهم فيقولون هم لجلودهم: ﴿لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنا﴾ فيقولون: ﴿أَنْطَقَنَا الله الذي أَنْطَق كُلّ مَن الله شيء وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوْلَ مَرَّة وَإِلَيْهِ تُرجعُون ﴿ وَما كُنتُم تَسْتَرُون ﴾ (٥) أي من الله شيء وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوْلَ مَرَّة وَإِلَيْهِ تُرجعُون ﴿ وَما كُنتُم تَسْتَرُون ﴾ (٥) أي من الله ﴿أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ ﴾ والجلود الفروج ﴿ وَلٰكِنْ ظَنَتُمْ أَنَّ اللهَ لا يَعْلَمُ كَثِيراً مِمّا تَعْمَلُون ﴾ . (١)

١. المجادلة:١٨.

٢. بحار الأنوار: ٧/ ٣١٢، الباب ١٦ من كتاب العدل والمعاد، حديث ٣.

۳. فصلت: ۲۰\_۲۱.

٤. المجادلة:١٨.

٥. فصلت: ٢١\_ ٢٢.

٦. بحار الأنوار: ٧/ ٣١٢، الباب ١٦ من كتاب العدل و المعاد، حديث ٤.

#### • ١-١١. شهادة الأعضاء والجلود

يذكر القرآن الكريم أنّ الجوارح والجلود تشهد على ما اقترفه المذنبون، يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ السِنتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١) فالآية صريحة في شهادة اللسان على ما فعله ولعله في موقف خاص من مواقف القيامة بشهادة انّ القرآن يذكر انّه يختم على أفواههم فلا تتكلّم ألسنتهم وإنّها تتكلّم أيديهم وأرجلهم، كما قال سبحانه: ﴿ الْيَومَ نَخْتِمُ على أَفواهِهِمْ وَتُكلّمُنا أَيدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرجُلُهُمْ بِما كَانُوا يَكْسِبُون ﴾ . (١)

وأمّا شهادة الجلود فيدل عليه قوله سبحانه: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ \* حَتّى إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِلَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الّذي أَنْطَقَ كُلُّ شَيءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّة وَإِلَيْهِ ترجعُون ﴾ . (٣)

ف الآية صريحة على شهادة الجلود بها اقترفه، وربّها يقال من أنّ المراد من الجلود هو خصوص الفروج، وإنّها كني بها صيانة لحسن التعبير، ولكنّه غير ظاهر لوروده في القرآن الكريم، قال سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حافِظُونَ﴾ . (١)

بقي هنا سؤال وهو أنّ المذنبين يعترضون على خصوص شهادة الجلود ولا يعترضون على شهادة سائر الأعضاء والجوارح، فها هو وجهه؟

والجواب: أنَّ الجلود تشهد على ما يصدر عنها بالمباشرة، بخلاف السمع

١. النور: ٢٤.

۲. یس: ۲۵.

٣. فصلت: ١٩ ١ ـ ٢١.

٤. المؤمنون: ٥.

والبصر فاتها كسائر الشهود تشهد بها ارتكبه غيرها. (١)

والمقصود أنّ الأعضاء والجوارح كسائر الشهود الذين يشهدون على ما صدر عن غيرهم فلا يعترض عليهم بشيء، وهذا بخلاف الجلود فاتها تشهد على ما صدر عنهم مباشرة فتستحق أن يعترض على شهادتها، لأنّ الفعل قد صدر عنها.

إلى هنا تم ما نرمي إليه من البحث في الشهود يوم القيامة، ولو أُضيف إليه تجسّم الأعمال الذي هو شاهد صدق على صلاح الأعمال وطلاحها لبلغ عدد الشهود إلى اثني عشر شاهداً، وسنعقد فصلاً خاصاً للبحث في تجسم الأعمال إن شاء الله.

#### الفصل الواحد والعشرون

#### القيامة والصراط

الصراط في اللغة هو الطريق، وقد استعمل في الذكر الحكيم في هذا المعنى، قال سبحانه: ﴿ وَاللّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (١) وقد أطلق الصراط على الطريق الذي ينتهي إلى الجحيم، قال سبحانه: ﴿ أَحْشُرُوا الّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوا جَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعبُدُون \* مِنْ دُونِ اللهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِراطِ الجَحيم ﴾. (١)

قال الراغب: الصراط الطريق المستسهل.

ولعل وجه إطلاقه على الطريق المنتهي إلى الجحيم والجنة هو سهولة سلوك طريقهما، أمّا طريق الجنة فسلوك رهن العمل بالشرائع السهاوية الموافقة للفطرة، وأمّا سلوك طريق الجحيم فهو رهن الاستجابة لميول الغرائز الحيوانية؛ وربّما يطلق الصراط على الجسر الذي يوصل بين ضفّتي النهر.

#### الصراط: معبر عام

دلّت الآيات والروايات على أنّ الصراط معبر عام تجتازه الخلائق برمتها دون

١. البقرة: ٢١٣.

٢. الصافات: ٢٢ ـ ٢٣.

فرق بين المتقين و الفجار، قال سبحانه: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلّا وَارِدُهَا كُانَ عَلَىٰ رَبِّكَ خَتْماً مَقْضِيّاً \* ثُمَّ نُنَجِي الَّذِينَ اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظالِمينَ فيها جِثِيّاً \* . (١)

والضمير في قوله: ﴿ واردها ﴾ يرجع إلى جهنم التي ذكرت قبل هذه الآية، قال سبحانه: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّياطِينَ ثُمَّ لَنُحضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ قال سبحانه: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّياطِينَ ثُمَّ لَنُحضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ إِلاَ واردها ﴾ .

وعلى ضوء هذا فالناس قاطبة يردون جهنم، فهل المراد من الورود هو الاقتراب و الإشراف، أو المراد هو الدخول والاقتحام؟ وجهان.

يشهد على السوجه الأوّل انّ القرآن يستعمل السورود بمعنى الإشراف والاقتراب، يقول سبحانه: ﴿ وَلَمَا ورَدَ مَاءَ مَدْيَنَ ﴾ . (٣)

ومن الواضح ان موسى لم يطأ الماء بقدميه وإنّما اقترب منه، بشهادة انّه سبحانه يردفه بقوله: ﴿ وَجَدَ عَلَيهِ أُمّةً مِنَ النّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمْ امرَأتين تَذُودانِ قالَ ما خَطْبُكُما قالتا لا نَسْقي حَتّى يُصْدِرَ الرّعاءُ وَأَبُونا شيخٌ كَبِير ﴾ . (٤)

ولا شكِّ انَّ الناس لا سيما المرأتين لم يدخلوا المشرعة بل أشرفوا عليها.

ونظيره قول سبحان في قصة يوسف: ﴿وَجاءَتْ سَيّارَةٌ فَأَرْسَلُوا وارِدَهُمْ فَأَدْلَىٰ دَلْوَهُ قَالَ يا بُشرىٰ هٰذا غُلامٌ ﴾ . (٥)

والمراد من الوارد هو الساقي الذي يدخل الدلو في البئر لإخراج الماء، وعلى ضوء هذا، فالمراد من قوله سبحانه: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ هو انّ أهل الجنة

۱. مريم: ۷۱\_۷۲.

۲. مریم:۲۸.

٣. القصص: ٢٣.

٤. القصص: ٢٣.

٥. يوسف: ١٩.

والجحيم يشرفون عليها دون أن يدخلوها، غير انّ من كتب عليه النجاة سيغادرها إلى الجنة وأمّا من كتب عليه الشقاء فيلقىٰ في النار.

ويشهد على الوجه الثاني انّ المتبادر من الـورود هو الدخول، و المتبادر من الـورود هو الدخول، و المتبادر من الآية انّ كلتا الطـائفتين سيدخلون الجحيم ثمّ ينجو منهـا السعداء ويمكث فيها الأشقىاء.

وقد استدل على هذا الوجه ببعض الآيات: ﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ القِيامَةِ فَاوَرَدَهُمُ النَّارَ وَبِئْسَ الْوِرْدُ الْمَورُود ﴾ . (١)

فقوله سبحانه ﴿يقدم قومه ﴾ يحكي عن تجسّم ما كان عليه فرعون في نشأة الدنيا وانّه كان يتزعم قومه فيها، وهكذا الحال في يـوم المحشر يتزعمهم فيقودهم ويدخلهم النار.

فلفظة «أورد» في الآية بمعنى أدخل، نظير الآية التالية: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهَا وارِدُون ﴿ لَو كَانَ هُؤلاءِ آلِهَةً مَا وَرَدُوهَا وكلُّ فِيها خالِدُونَ ﴾ . (٢)

فقد استدل سبحانه بورود معبود المشركين في النار على عدم الوهيته. فقد استخدم لفظة الورود في الآيتين بمعنى الدخول.

وأمّا استعمال الـورود بمعنى الاقتراب والإشراف في قصة يوسـف، فإنّما هو من باب المجاز دلَّت عليه القرائن.

فلو تعبدنا بظاهر الآية فلا مناص من الأخذ بهذا الوجه، وانّ المؤمنين والكافرين يدخلون النار ثمّ ينجّي الله الذين آمنوا ويترك المشركين فيها.

۱. هود: ۹۸.

٢. الأنبياء: ٩٩\_٩٩.

#### الصراط في الروايات

١. روى على بن إبراهيم، عن الإمام الباقر عليه ، في تفسير قوله سبحانه: ﴿ وَجِيءَ يَومَئِذٍ بِجَهَنَّمَ يَومَئِذٍ يَتَذَكَّرُ الإِنْسانُ وَأَنّىٰ لَهُ الذِّكْرَىٰ ﴾ . (١)

قال: "سئل عن ذلك رسول الله بَيْنَا فقال: أخبرني الروح الأمين ان الله لا إله غيره إذا برز الحلائق وجمع الأولين والآخرين أتى بجهنم تقاد بألف زمام، يقودها مائة ألف ملك من الغلاظ الشداد لها هذة وغضب وزفير وشهيق \_ إلى أن قال: ثمّ يوضع عليها الصراط أدق من الحشعرة وأحد من السيف». (٢)

٢. وروى المفضل بن عمر، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الصراط، قال: «هو الطريق إلى معرفة الله عزّ وجلّ وهما صراطان: صراط في الدنيا وصراط في الآخرة، فأمّا الصراط الذي في الدنيا فهو الإمام المفروض الطاعة، من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه، مرّ على الصراط الذي هو جسر جهنم في الآخرة، ومن لم يعرفه في الدنيا زلّت قدمه عن الصراط في الآخرة فتردّى في نار جهنم». (٣)

ويستفاد من هاتين السروايتين انّ الصراط جسر ممدود على جهنم، وقد وصف في الحديث الثاني بأنّه أحد من السيف وأدق من الشعرة.

قال الشيخ المفيد: الصراط في اللغة هو الطريق، فلذلك سمِّي الدين صراطاً لأنّه طريق إلى الصواب، وله سمِّي الولاء لأمير المؤمنين والأئمة من ذريته صراطاً. ومن معناه، قال أمير المؤمنين شَيِّلاً: «أنا صراط الله المستقيم وعروته الوثقى التي لا انفصام لها» يعني انّ معرفته والتمسك به طريق إلى الله سبحانه،

١ . الفجر: ٢٣ .

٢. بحار الأنوار: ٨/ ٦٥، باب ٢٢ من كتاب العدل و المعاد، حديث ٢.

٣. المصدر نفسه، حديث ٣.

وقد جاء الخبر بأنّ الطريق يوم القيامة إلى الجنة كالجسر يمرُّ به الناس وهو الصراط الذي يقف عن يمينه رسول الله بَيْنَا في وعن شماله أمير المؤمنين عليه ويأتيهما النداء من قبل الله تعالى: ﴿ أَلقيا في جَهَنَمَ كُلَّ كَفَارٍ عَنِيد ﴾ (١). (٢)

وقال التفتازاني: الصراط جسر ممدود على متن جهنم يرده الأوّلون والآخرون، أدق من الشعر وأحد من السيف على ما ورد في الحديث الصحيح، ويشبه أن يكون المرور عليه هو المراد بورود كلّ أحد النار على ما قال تعالى ﴿وَإِنْ مِنْكُمْ إِلّا وارِدُها﴾ (٣). (١)

هذه طائفة من الروايات وكلمات العلماء الواردة حول الصراط.

وخلاصة القول: إنّ الصراط عبارة عن الطريق الممدود على متن الجحيم يجتازه المؤمنون والمشركون على حدّ سواء، غير انّ الفئة الأولى تجتازه بإذنه سبحانه، والفئة الثانية تسقط في هاوية جهنم. ومع أنّ هذا هو الظاهر المتبادر، إلاّ أنّ ثمة احتهالاً آخر وهو انّ الصراط كناية عن الطريق الذي يختاره كلّ من المؤمن والكافر في هذه الدنيا فالطريق الذي اختاره المؤمن يوصله إلى الجنة، والطريق الذي اختاره الكافر الكافر في هذه الدنيا فالطريق الذي اختاره المؤمن يوصله إلى الجنة، والطريق الذي اختاره الكافر عن على الله والمن المعنى الأول هو الأوفق بالظواهر، ولكن المعنى الثاني أيضاً محتمل، ويؤيد الاحتمال الثاني ما روي عن على الله قال: "ألا وإنّ الخطايا خيل شمس حمل عليها أهلها وخلعت بُحُمُها فتقحَّمت الجنة. (٥)

۱.ق:۲٤.

٢. تصحيح الاعتقاد: ٥٠، ط تبريز.

۳. مريم:۷۱.

٤. شرح المقاصد: ٢/ ٢٢٣، ط آستانه.

٥. نهج البلاغة: الخطبة ١٦.

وهذا التعبير من الإمام يـؤيد الاحتمال الثاني وهو انّ الطريـق الذي يسلكه كُلُّ من المؤمن والفاجر هو صراطهما في النشأة الأخرى، فيوصل أحدهما إلى الغاية المنشودة والآخر إلى النار. فكل من اختار طريق الطاعة فهو يوصله إلى الجنة، ومن اختار طريق العصيان فهو يوصله إلى الجحيم.

فصراط كلّ إنسان هو الطريق الذي يسلكه في نشأة الدنيا، ثمّ يتجسد في الآخرة فيجتازه إمّا إلى الجنة أو إلى النار.

ومع ذلك كلَّه فالاحتمالان على حد سواء عندنا دون أن نجزم بأحدهما.

#### أوصاف الصراط

قد وصف الصراط في الروايات بأوصاف عديدة نذكرها تباعاً:

أ. انّه أدق من الشعرة وأحد من السيف.

ب. فمنهم من يمرّ مثل البرق، فيمضي أهل بيت محمد وآلـه زمـرة على الصراط مثل البرق الخاطف.

ج. ثم قوم مثل الريح.

د. ثم قوم مثل عدو الفرس.

ه. ثم يمضي قوم مثل المشي.

و. ثمّ قوم مثل الحبو.

ز. ثمّ قوم مثل الزحف.

ح. ويجعله الله على المؤمنين عريضاً وعلى المذنبين دقيقاً. (١)

إنّ الأعمال والأفعال التي يقوم بها البشر في نشأة الدنيا تتبلور في النشأة الأعمال حقائق أخروية، فالإنسان المثالي الذي ينهج الشريعة في سلوكه

١. انظر بحار الأنوار: ٨/ ٦٧، باب الصراط من كتاب العدل و المعاد، حديث ٨.

ويتناوب معها، فهو يمرُّ كالبرق الخاطف على الصراط، وأمَّا الإنسان الذي يلبي كافة غرائزه الحيوانية الجامحة ولا يولي أهمية للشريعة فهو يسقط في هاوية الجحيم ولا يجتاز الصراط، وبينهما مراتب متفاوتة حسب اختلاف سلوك الإنسان في العمل بالشريعة.

وأمّا كون الصراط أحدُّ من السيف وأدقّ من الشعرة، فقد فسره الشيخ المفيد بقوله: إنّ المراد لا يثبت لكافر قدم على الصراط يوم القيامة من شدّة ما يلحقهم من أهوال يوم القيامة، ومخاوفها فهم يمشون عليه كالذي يمشي على الشيء الذي هو أدق من الشعرة وأحد من السيف، وهذا مثل مضروب لما يلحق الكافر من الشدة في عبوره على الصراط، وهو طريق إلى الجنة وطريق إلى النار يشرف العبد منه إلى الجنة ويرى من أهوال النار وقد يمر به عن الطريق المعوج، فلهذا قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هٰذا صِراطِي مُسْتَقِيماً ﴾ . (1)

فميّز بين طريقه الذي دعا إلى سلوكه من الدين وبين طرق الضلال، وقال الله تعالى فيها أمر به عباده من الدعاء وتلاوة القرآن: ﴿اهْدِنَا الصِّراطَ اللهُ تعالى فيها أمر به على أنّ سواه صراط غير مستقيم وصراط الله تعالى دين الله. وصراط الشيطان طريق العصيان، والصراط في الأصل على ما بيناه هو الطريق والصراط إلى يوم القيامة، هو الطريق المسلوك إلى الجنة أو النار. (٣)

وعلى ضوء هذا فالعمل بالحق والحقيقة والسير على ضوء البعد الملكوتي للإنسان هو الصراط الذي يسير عليه المؤمن وينتهي به إلى الجنة، كما أنّ الجنوح إلى الشهوات والانقياد للبعد الحيواني طريق إلى النار، فالأوّل صراط المؤمن،

١ . الأنعام:١٥٣ .

٢. الحمد: ٦.

٣. تصحيح الاعتقاد: ١ ٥.

والثاني صراط الكافر، والأوّل بها أنّه يوافق الفطرة صراط مستقيم، والثاني بها انّه يخالفها صراط معوج، فيثبت قدم المؤمن في الأوّل لاستقامته، ويزل قدم الكافر لإعوجاجه.

هذا هو الذي استظهره المفيد من الروايات وهو أمر لا بأس به وإن اعترض عليه المجلسي، بها هذا مثاله: لا ضرورة تلجئنا إلى تأويل الظواهر الشرعية الدالة على أنّ للصراط واقعية يوم القيامة واتها حقيقة أدق من الشعرة وأحد من السيف مالم تكن هناك ضرورة في التأويل. (1)

ونحن نوافق المجلسي في أنّه ليس لنا تأويل الظواهر ما لم يكن هناك قرينة على التأويل ولكن ما ذكره المفيد ليس تأويلاً بلا قرينة، والشاهد عليه أنّ هذه الجملة: «أدق من الشعرة و أحد من السيف» مثل يضرب للأمور المستصعبة، كما أنّه ورد في الروايات انّ الصراط على المؤمنين عريض وعلى المذنبين دقيق و انّه سبحانه يجعله كذا وكذا. (٢)

مع أنّ ظاهر الروايات الأُخرى انّ الصراط واحد وانّ الجميع يـؤمـرون بالاجتياز دون اختلاف في العرض والطول.

والذي يؤيد ما ذكره الشيخ المفيد هو أنّ بعض الآيات تدّل على أنّ الحياة الأخروية حقيقة للحياة الدنيوية وواقعها، وانّ الحياة الدنيوية لها ظاهر وباطن، تتجلّى في الآخرة بباطنها وفي هذه الدنيا بظاهرها، يقول سبحانه: ﴿يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمانِهِم بُشْرَاكُمُ الْيَوْمَ جَنّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهارُ لِحَالِدينَ فِيها ذٰلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيم ﴾ (٣) والآية ظاهرة في أنّه ليس للنور منشأ سوى وجودهم فكأنّهم بأيها نهم تشع نوراً ويمشون على ضوء أنّه ليس للنور منشأ سوى وجودهم فكأنّهم بأيها نهم تشع نوراً ويمشون على ضوء

١. بحار الأنوار: ٨/ ٧١، باب ٢٢ من كتاب العدل والمعاد.

٢. بحار الأنوار: ٨/ ٦٧، حديث ٨.

۳. اخدید:۱۲.

هذا النور، وليس ذلك النور إلا انعكاساً لإيهانهم وتقواهم.

فقد روى القمي في تفسيره عن أئمّة أهل البيت الله النور بين الناس يوسل على النور بين الناس يوم القيامة على قدر إيمانهم.

ويؤيده أيضاً أنّ المنافقين والمنافقات يطلبون الاقتباس من نور المؤمنين ويقولون: ﴿انْظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ ﴾ حتى نمشي على ضوء نوركم، فيُجابون بقولهم: ﴿ارجعُوا وَراءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُوراً ﴾ يعني أنّ هذا النور هو تجسيد للأعمال الصالحة التي قاموا بها في الحياة الدنيا، وانّكم لو كنتم تبتغون نوراً فيجب أن تتمسوه في الحياة الدنيوية، وهيهات.

### الولاية، رخصة لعبور الصراط

يستفاد من الروايات أنّ لموالي أهل البيت هِيَّ امتياز خاص في اجتياز الصراط، وقد رويت عدة أحاديث في هذا الصدد.

- ١. روى الصدوق في فضائل الشيعة باسناده، عن السكوني، عن الصادق، عن آبائه عَلَيْنَ قال: «قال رسول الله بَيْنَة : أثبتكم قدماً على الصراط أشدكم حباً لأهل بيتي». (١)
- ٣. روى الصدوق في علل الشرائع باسناده ،عن محمد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: "لفاطمة وقفة على باب جهنم، فإذا كان يوم القيامة

١. بحار الأنوار:٨/ ٦٩، باب ٢٢ من كتاب العدل والمعاد، حديث١٦.

٢. المصدر السابق، حديث ٤.

كتب بين عيني كلّ رجل مؤمن أو كافر، فيؤمر بمحبّ قد كثرت ذنوبه إلى النار فيقرأ بين عينيه محباً، فتقول: إلهي وسيدي سمّيتني فاطمة وفطمت بي من تولآني وتولّى ذريتي من النار ووعدك الحقّ وأنت لا تخلف الميعاد، فيقول الله عزّ وجلّ: صدقت يا فاطمة، إنّي سمّيتك فاطمة وفطمت بك من أحبّك وتولاّك وأحبّ ذريتك وتولاهم من النار، ووعدي الحقّ وأنا لا أخلف الميعاد، و إنّها أمرت بعبدي هذا إلى النار لتشفعي فيه فأشفّعك، ليتبيّن لملائكتي وأنبيائي ورسلي وأهل الموقف موقفك مني ومكانتك عندي، فمن قرأت بين عينيه مؤمناً فجذبت بيده وأدخلته الجنّة». (١)

فيستفاد من هذه الروايات أنّ أعداء أهل البيت عِلَيَّة يمنعون عن اجتياز الصراط، كما أنّ مودتهم تسهل العبور وتغفر الذنوب.

وأمّا تأثير المودة على غفران الذنوب بأسرها أو طائفة منها فهو أمر موكول إلى البحث في الشفاعة.

١. المصدر السابق، باب الشفاعة من كتاب العدل والمعاد، حديث ٥٨.

# الفصل الثاني والعشرون:

# أصحاب الأعراف وسيهاهم

قد وردت كلمة الأعراف في القرآن مرّتين، تارة بلفظ: ﴿على الأعراف﴾، وأخرى بلفظ: ﴿وَاللَّهُ الْأَعْرَافِ﴾، وكلتا الآيتين لها ارتباط بالقيامة.

أمّا الأعراف، فهو جمع العرف، ويطلق على النقطة المرتفعة. (١)

فيكون الأعرافي هو المنتسب لهذه النقطة الرفيعة، يقول الصدوق: اعتقادنا في الأعراف انه سور بين الجنة والنار، ﴿ وَعَلَى الأَعْرافِ رِجالٌ يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِعِلْمِ فُونَ كُلاَّ بِعِلْمِ فُونَ كُلاً بِعِلْمُ ﴾ والرجال هم النبي وأوصياؤه هيئ لا يدخل الجنة إلاّ من عرفهم وعرفوه، ولا يدخل النار إلاّ من أنكرهم وأنكروه، وعند الأعراف، المرجون لأمر الله إمّا يعذبهم وإمّا يتوب عليهم. (٢)

وقال المفيد: قد قيل انّ الأعراف جبل بين الجنة والنار، وقيل أيضاً انّه سور بين الجنة والنار، وجملة الأمر في ذلك انّه مكان ليس من الجنة ولا من النار، وقد جاء الخبر بها ذكرناه وانّه إذا كان يـوم القيامة كان به رسول الله وأمير المؤمنين والأئمة من ذريته بيني وهم الذين عنى الله سبحانه، بقوله: ﴿وَعَلَى الأَعْرافِ رِجالٌ

١. أقرب الموارد: مادة عرف.

٢. بحار الأنوار: ٨/ ٣٤٠، باب ذبح الموت من كتاب العدل والمعاد، حديث ٢٣.

يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِسِيمَاهُمْ وَنَادَوا أَصحابَ الجَنَّة أَن سَلامٌ عَلَيْكُمْ لَمْ يَدْخُلُوها وَهُمْ يَطْمَعُون﴾. (١)

وذلك ان الله تعالى يُعلِّمُهم أصحابَ الجنة وأصحابَ النار بسياهم يجعلها عليهم وهي العلامات، وقد بين ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ كُلَّا بِسيماهُمْ ﴾ ﴿ يُعْرِفُ المُجْرِمُونَ بِسِيماهُمْ ﴾ (١) وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ في ذَلِكَ لآبات لِلمُتَوسِمين \* وَإِنَّها لَبِسَبِيلٍ مُقيم \* (١) فأخبر ان في خلقه طائفة يتوسمون الخلق فيعرفونهم بسياهم ». (١)

إنّ الأعراف كما تقدم ورد في القرآن الكريم على النحو التالي حتى سمّيت السورة بذلك الاسم لما ورد فيها آياته:

- ١. ﴿ وَبَيْنَهِما حِجَابٌ وَعَلَى الأَعْرافِ رِجالٌ يَعْرِفُونَ كُلاً بِسيماهُمْ وَنادَوا أَصحابَ الجَنَّةِ أَن سَلامٌ علَيْكُمْ لَمْ يَدْخُلُوها وَهُمْ يطمَعُونَ ﴾ . (٥)
- ٢. ﴿ وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَارُهُمْ تِلْقاءَ أَصْحُابِ النّارِ قَالُوا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنا مَعَ الْقَوم الظّالِمِين ﴾ . (١)
- ٣. ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الأَعْرَافِ رِجَالاً يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيمَاهُمْ قَالُوا مِا أَغْنَىٰ عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُون ﴾ . (٧)
- ٤. ﴿ أَهْوَلاءِ الَّـذِينَ أَقْسَمْتُمْ لا ينالُهُمْ اللهُ بِرَحْمَةٍ آدْخُلُوا الجَنَّةَ لا خَوْفٌ

١. الأعراف:٤٦.

٢. الرحمن: ١٤.

٣. الحجر: ٧٦\_٧٥.

٤. تصحيح الاعتقاد: ٤٨ و٤٩.

٥. الأعراف:٤٦.

٦. الأعراف:٤٧.

٧. الأعراف:٤٨.

# عَلَيْكُمْ وَلَا أَنْتُمْ تَحْزَنُونِ ﴾ . (١)

دلّت الآية الأولى على أنّ الواقفين على الأعراف يعرفون أهل الجنّة وأهل النار، فإذا بأصحاب الجنة ينادونهم بالتسليم عليهم، وهم بعدُ لم يدخلوا الجنة ولكن ينتظرون الدخول، كما يقول سبحانه: ﴿ونادَوا أصحاب الجنّة ﴾ أي نادى أصحاب الأعراف أصحاب الجنّة ان ﴿سلام عليكم ﴾ تحية منهم إليهم وهم بعد لم يدخلوها ولكن ينتظرون أن يأذن لهم بالدخول وكأتهم مصطفون على أبواب الجنّة ينتظرون فتح أبوابها.

ثم إن أصحاب الأعراف ينظرون إلى أصحاب النار نظر عداء، فلا ينظرون إلى أصحاب النار نظر عداء، فلا ينظرون إليهم إليهم إليهم ولأجل التبرّي من أعمالهم يقولون: ﴿رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا مَعَ الْقَومِ الظّالِمينِ ﴾ كما يقول سبحانه: ﴿وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصارُهُمْ تِلْقَاءَ أَصحابِ النّارِ قَالُوا ربّنا لا تَجْعَلْنَا مَعَ الْقَومِ الظّالِمين ﴾ .

وبها ان أصحاب الأعراف نادوا أصحاب الجنة \_ فبطبع الحال \_ ينادون أصحاب النار الذين تبرّأوا منهم فنادوهم بها يحكي عنهم سبحانه، ويقول: ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الْأَعْرَافِ رِجَالاً يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيماهُمْ قَالُوا مَا أَغْنَىٰ عَنكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبُرُون ﴾ .

ولما كان أصحاب النار يستهزئون بالمؤمنين ويصفونهم بأتهم لا يصيبهم الله برحمة وخير ولا يدخلون الجنة، حاول أهل الأعراف تقريعهم وتكذيبهم وقالوا: أهؤلاء الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة.

فانظروا كيف نالتهم رحمة الله وهم مصطفون على أبواب الجنة ينتظرون الدخول فإذا بأصحاب الأعراف يجيزون لهم بالدخول أمام أعين أصحاب النار ويخاطبونهم ﴿ ادْخُلُوا الجَنَّة لا خَوفٌ عَلَيْكُمْ وَلا أَنْتُمْ تَحْزَنُون ﴾ ، وعلى ما ذكرنا،

١. الأعراف: ٩٩.

فقوله: ﴿ لَمْ يدخلوها وهم يطمعون ﴾ في الآية الأولى راجع إلى المؤمنين المصطفين على أبواب الجنة.

كما أنّ قوله في الآية الرابعة: ﴿ادخلواالجنّة ﴾ راجع إلى هؤلاء الذين كانوا من أصحاب الجنّة وهم بعد لم يدخلوها.

هذا ما وصلنا إليه بعد التدبّر في أطراف الآية، وبذلك يظهر أنّ ما ذكره المفسرون أو بعضهم في تفسير الآيات ليس بتام.

هذا ولنرجع إلى الآيات و إلى ما يستفاد منها:

١. ان الأعراف مقام شامخ رفيع عليه رجال مشرفون على الجنة والنار وأهلها.

٢. الأعراف مكان خاص وراء الجنة والنار، وهي مشرفة عليهما.

٣. ان أصحاب الأعراف يتمتعون بمعرفة خاصة يعرفون على ضوئها أصحاب الجنّة والنار.

هذا ما يستفاد من الآيات، ولكن من هم أصحاب الأعراف؟ فقد اختلفت فيهم كلمة المفسرين إلى أقوال:

أ. فئة من الناس لهم مكانة خاصّة، وقد شملتهم عناية الله.

ب. هم الذين تستوي حسناتهم وسيئاتهم، ولأجل ذلك لا يـدخلون الجنة والنار بل يمكثون بينهما، و إن كانت عاقبتهم الجنة لشمول رحمة الله سبحانه لهم.

ج. الملائكة المتمثلون بصورة الرجال يعرفون الجميع.

د. الفئة العادلة من كلّ أُمّة الذين يشهدون على أُمّتهم.

ه. فئة صالحة من حيث العلم والعمل.

هـذه هـي الأقـوال المذكـورة في المقـام، لكـن القـول الثـاني مـردود، لأنّ

المتوسطين في العلم والعمل ليس لهم أي امتياز حتى يهنّئوا و يسلّموا على أصحاب الجنّة وينددوا ويوبخوا أصحاب النار.

كما انّ القول الثالث لا يدعمه الدليل.

وأمّا القول الرابع والخامس فقريبان من القول الأوّل، ويمكن إرجاع الجميع إلىٰ قول واحد.

والحاصل ان أصحاب الأعراف هم الرجال المثاليّون الذين بلغوا في العلم والعمل درجة ممتازة ويُشكِّل الأنبياء والأولياء معظمهم، ثمّ الصالحون والصادقون!

٤. ما تضمنته هذه الآيات إنها هو من قبيل تشبيه المعقول بالمحسوس،
 ويحكي لنا حقيقة رائعة لا تدرك إلا بهذا النحو الوارد في الآيات، وكأن الحكومة المطلقة لله سبحانه تتجلل يوم القيامة بالشكل التالي.

\_طائفة متنعمة (أصحاب الجنة) جزاء لأعمالهم الحسنة.

\_طائفة معذبة (أصحاب النار) جزاء لأعمالهم السيئة.

- طائفة تنفِّذ أوامره سبحانه بإدخال أهل الجنة إلى الجنة، وأهل النار إلى النار.

هذا ما يستفاد من الآيات، وإليك ما ورد في الروايات:

### الأعراف في الروايات

وقد ركزت الروايات علىٰ أمرين:

أ.ما هي الأعراف؟

ب.من هم أصحابها؟

أمّا الأوّل: فقد روى القمي في تفسيره، عن الإمام الصادق هيكا ، أنّه قال: "إنّ الأعراف كثبان بين الجنة والنار، أي طريق بينهما". ('')

وفي رواية أخرى، عن الإمام الباقر عليه الأعراف صراط بين الجنة والنار». (٢)

وليعلم انّه لـو ثبت أنّ الأعراف بمعنى الصراط، فهو غير الصراط الـذي تكفَّلت ببيانـه الآيات الأُخرى، لأنّ الصراط المتقـدم ذكره، طريق عـام يجتازه كلّ من المؤمن والكافر مع أنّ الأعراف مقام خاص لعدَّة من الناس.

وأمّا تسمية الأعراف بالصراط فلأجل أنّ لفيفاً من المؤمنين العصاة يحتفُّون حوله وينتظرون مصيرهم بشفاعة النبي وآله، وهؤلاء غير الذين يقفون على الأعراف.

وأمّا الثاني: أي من هم أصحاب الأعراف؟ فقد اختلفت فيهم الروايات:

### ١. الأئمّة المعصومون

وهذا القول ورد فيه روايات تربو على ١٤ حديثاً. (٦)

ولنقتصر على رواية واحدة.

قال أبو جعفر الباقر الله الله الله على الله على الله على الله الله الله على على الله على على على على الله وعرفوه، ولا يدخل النار إلا من أنكرهم وأنكروه». (١)

#### ٢. المؤمنون العصاة

وهذا ما يستفاد مما رواه القمي في تفسيره ، وقال: الأئمّة عليم الله يقفون على

١ و٢. بحار الأنوار:٨/ ٣٣٥، باب الأعراف من كتاب العدل والمعاد، حديث ٢و٣.

٣. انظر بحار الأنوار:٨/ ٣٢٩ـ ٣٤١.

٤. بحار الأنوار: ٨/ ٣٣١، باب الأعراف من كتاب العدل والمعاد.

الأعراف مع شيعتهم وقد سبق المؤمنون إلى الجنة بلا حساب.

فيقول الأئمة لشيعتهم من أصحاب الذنوب: انظروا إلى إخوانكم في الجنة قد سبقوا إليها بلا حساب، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ لَمْ يَدْخُلُوها وَهُمْ يَطْمَعُون ﴾ .

ثمّ يقال لهم: انظروا إلى أعدائكم في النار، وهو قوله: ﴿وَإِذَا صرفت أَبِصارهم تِلقاءَ أَصحاب النّار قالُوا رَبّنا لا تَجْعَلْنا مَعَ الْقَوم الظّالِمين ﴾.

﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الْأَعْرَافِ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيمَاهُمْ ـ فِي النَّارِ ـ قَالُوا مَا أَعْنَىٰ عَنْكُمْ جُمْعُكُمْ ـ فِي النَّارِ ـ قَالُوا مَا أَعْنَىٰ عَنْكُمْ جُمْعُكُمْ ـ فِي الدنيا ـ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ﴾ .

ثمّ يقول لمن في النار من أعدائهم هـؤلاء شيعتي وإخواني الذين كنتم أنتم تحلفون في الدنيا أن لا ينالهم الله برحمة.

ثم يقول الأئمة لشيعتهم: ﴿ادخلوا الجنّة لا خوف عليكم ولا أنتم تحزنون ﴾ ثم نادى أصحاب النار أصحاب الجنّة أن أفيضوا علينا من الماء أو ممّا رزقكم الله. (١)

ولا يخفى ان هذا التفسير لا يلائم ظاهر الآية، لما سبق منّا انّ قوله: ﴿ لَمْ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونِ ﴾ راجع إلى أصحاب الجنّة، لا العصاة الموجودين حول الأعراف الذين ينتظرون مصيرهم.

كما أنّ قوله: ﴿ ادخلوا الجنة فَلا خوف عليكم ﴾ راجع إلى هؤلاء المنتظرين.

# ٣. الذين تتساوى سيئاتهم مع حسناتهم

يظهر ممّا رواه العياشي أنّ أصحاب الأعراف هم الذين تتساوى حسناتهم مع سيئاتهم.

١. بحار الأنوار: ٨/ ٣٣٥، باب الأعراف من كتاب العدل والمعاد، حديث ٢.

سأل رجل أبا عبد الله عليه وقال: قلت له: أي شيء أصحاب الأعراف؟ قال: « استوت الحسنات والسيئات ، فإن أدخلهم الله الجنة برحمته وإن عذبهم لم يظلمهم». (١)

وهذا القول لا يلائم ظاهر الآيات لما عرفت من أنّ أصحاب الأعراف هم الذين يهنئون أصحاب الجنة ويباركون لهم دخولها، كما ينددون بأصحاب النار ولا تصدر مثل هذا الكلمات إلا ممن حاز على منزلة كبيرة لا من تساوت حسناته وسيئاته.

فها ذكره الشيخ الصدوق هو الأقوى حيث قال: والرجال هم النبي وأوصياؤه بَيَنِيُّ لا يدخل الجنة إلا من عرفهم وعرفوه ولا يدخل النار إلا من أنكرهم وأنكروه. (٢)

١. بحار الأنوار: ٨/ ٣٣٧، باب الأعراف من كتاب العدل والمعاد، حديث ١١.
 ٢. بحار الأنوار: ٨/ ٣٤٠، باب ذبح الموت، من كتاب العدل والمعاد، حديث ٢٣.

#### الفصل الثالث والعشرون

#### خلق الجنة والنار

اختلفت أقـوال المتكلمين والمفسرين في أنّ الجنة والنــار هل هما مخلـوقتان بالفعل، أو ستخلقان في المستقبل؟ واختار كلاً منهما طائفة..

فأكثر المتكلّمين والمحدثين على الرأي الأوّل.

قال الصدوق: اعتقادنا في الجنة والنار انّهما مخلوقتان وانّ النبي قد دخل الجنة ورأى النار حين عرج به. (١)

قال المفيد: إنّ الجنة والنار في هذا الوقت مخلوقتان، وبذلك جاءت الأخبار وعليه إجماع أهل الشرع والآثار، وقد خالف في هذا القول المعتزلة والخوارج وطائفة من الزيدية، فزعم أكثر من سميناه انّ ما ذكرناه من خلقها من قسم الجائز دون الواجب. (٢)

ووقفوا في الوارد به من الآثار، وقال من بقي منهم بإحالة خلقهما، واختلفوا في الوارد به من الآثار، وقال من بقي منهم بإحالة خلقهما، واختلفوا في الاعتلال، فقال أبو هاشم بن الجبائي: إنّ ذلك محال لأنّه لابد من فناء العالم قبل نشره وفناء بعض الأجسام فناء لسائرها، وقد انعقد الإجماع على أنّ الله تعالى لا

١. اعتقادات الصدوق: ٨٩.

٢. لعلَّ المراد من الجائز هو الممكن ومن الواجب المتحقق.

يفني الجنة والنار. وقيال الآخرون وهم المتقدمون كأبي هياشم: خلقهما في هذا الوقت عبث، لا معنى له والله تعالى لا يعبث في فعله ولا يقع منه الفساد. (١)

وقال العلامة الحلى في كشف المراد: اختلف الناس في أنّ الجنة والنار هل هما مخلوقتان الآن أم لا؟ فذهب جماعة إلى الأوّل، وهو قول أبي على، وذهب أبو هاشم والقاضي (عبد الجبار) إلى أنّهما غير مخلوقتين، ثمّ نقل احتجاج كلّ على رأيه. (٢)

وقال التفتازاني: جمهور المسلمين على أنّ الجنة والنار مخلوقتان الآن، خلافاً لأبي هاشم والقاضي عبد الجبار ومن يجري مجراهما من المعتزلة حيث زعموا المها يخلقان يوم الجزاء. (٣)

وربيها نسب القول بعدم الخلقة إلى زرارة بن أعين. (١)

ويظهر من السيد الشريف الرضي اختيار القول بعدم كونهما مخلوقتين، وقد طرح الموضوع في تفسيره وبحث في أدلّة الطرفين وذهب إلى القول بعدم الخلقة. (٥) وقد تحصل ممّا ذكرنا أنّ الأقوال ثلاثة:

أ. القول بأتمها مخلوقتان وهو المشهور.

ب. القول بعدم خلقهما ولكن الخلفة ليست أمراً محالاً، وهو للمعتزلة والخوارج وطائفة من الزيدية.

ج. القول باستحالة خلقتهما، وهو لأبي هاشم والقاضي عبد الجبار من المعتزلة.

١. أوائل المقالات:١٠٢.

٢. كشف المراد: ٢٩٨، ط مؤسسة الإمام الصادق علية.

٣. شرح المقاصد: ٢/ ٢١٨، ط آستانة.

٤. أواثل المقالات: قسم التعليقات، بقلم فضل الله الزنجاني: ١٠٣.

٥. حقائق التأويل: ٣٦٥.

## أدلّة القول بالخلق

واعلم أنّه سبحانه استعمل الجنة والنار في غير الجنة التي وعد بها المتقون، أو النار التي أوعد بها المجرمون، و يظهر ذلك من الإمعان في المراد منهما في غير واحد من الآيات، و إليك بعض تلك الموارد:

أ. يذكر سبحان محادثة رجلين جعل لأحدهما جنتين من أعناب وحفّها بنخل وجعل بينها زرعاً، يقول: ﴿ وَلَولا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ ما شاءَ اللهُ لا قُوّةَ إِلاّ بِاللهِ إِنْ تَرَنِ أَنَا أَقَلُ مِنْكَ مالاً وَوَلَداً ﴾ . (١)

ومن الواضح انّ المراد من الجنة هي جنة الدنيا وما أكثرها.

ب. يحكي سبحانه عن وجود جنتي سبأ، ويقول: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبإ في مَسْكَنِهِمْ آيةٌ جَنَتُانِ عَنْ يَمينٍ وَشِمَال كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبّكُمْ وَٱشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيّبَةٌ وَرَبّكُمْ وَٱشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيّبَةٌ وَرَبّ غَفُور ﴾ (٢) ولا يحتمل أحد من المفسرين انّ المراد هو جنة الآخرة والجميع يفسرونه بجنان الدنيا.

ج. يحكي سبحانه عن خلقة آدم في الجنة، وقال: ﴿ وَقُلْنَا يَا آدَمُ ٱسْكُنْ أَنْتَ وَزُوجُكَ الجَنَّة وَكُلا مِنْها رَغَداً حَيْثُ شِئْتُما وَلا تَقْرَبا له فِيهِ الشَّجَرَة فَتَكُونَا مِنَ الظّالِمِين ﴾ . (٣)

وقد استدل غير واحد من المتكلمين والمفسرين بهذه الآية ونظيرتها، على أنّهما مخلوقتان.

قال التفتازاني: لنا وجهان:

١. الكهف: ٣٩.

۲. سبأ: ۱۵.

٣. البقرة: ٣٥.

الأول: قصة آدم وحواء وإسكانهما الجنة ثمّ إخراجهما عنهما بأكل الشجرة وكونهما يخصفان عليهما من ورق الجنة على ما نطق به الكتاب والسنة وانعقد عليه الإجماع قبل ظهور المخالفين، وحملها على بستان من بساتين الدنيا يجري مجرى التلاعب بالدين والمراغمة لإجماع المسلمين. (١)

ولكن هذا الاستدلال لا يصمد أمام النقاش لاحتمال أن يكون المراد من الجنة هي الدنيًا لأنّ جنة الآخرة مكتوب عليها الخلود، يقول سبحانه: ﴿قُلْ أَذْلِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ الْخُلْدِ الَّتِي وُعِدَ المُتَّقُون ﴾ . (٢)

كما أنّ القرآن الكريم يصف الواردين عليها بأنّهم خالدون، يقول سبحانه: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا أَزُواجٌ مُطَهَّرةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ . (٣)

وعلى ضوء ذلك فلا عتب على من يحملها على جنة الدنيا.

نعم ثمة احتمال آخر ربها يؤيد انّ المراد هو جنة الآخرة، وذلك بنقد ما قيل من أنّه لو كان المراد هو جنة الآخرة لما خرج عنها وذلك بتخصيص الخلود بمن يدخل فيها لأجل عقيدته الصحيحة وأعماله الصالحة فهؤلاء هم اللذين كتب عليهم الخلود، وجزاؤهم غير مقطوع، قال سبحانه: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ شُعِدُوا فَفِي الجَنّةِ خالِدِينَ فِيها مادامَتِ السّماواتُ وَالأَرْضُ إِلّامًا شَاءَ رَبُّكَ عَطاءً غَبْرَ مَجْذُوذَ ﴾ . (١)

وأمّا الـذي أو التي ولد أو ولـدت فيها فلا دليـل على خلودهم، فـلا يكون خروج آدم ولا زوجه عنها منافياً لآيات الخلود.

١. شرح المقاصد: ٢١٨، ط آستانة.

٢. الفرقان: ١٥.

٣. البقرة: ٢٥.

٤. هود: ١٠٨.

وعلىٰ كلّ حال فالآية صالحة للاستدلال لا على وجه يفيد القطع واليقين.
وثمّة نكتة أُخرىٰ وهي انّه ربها تطلق الجنة والنار ويراد منهها الجنة والنار
البرزخيتان لا الجنة والنار الأخرويتان، فلا يصحّ الاستدلال بخلقة الأولى علىٰ
خلقة الثانية، وإليك نهاذج من تلك الآيات:

أ. يحكي سبحانه عمّن جاء من أقصى المدينة مؤيداً لرسل عيسى الله الله عنه عليه الله المؤسل عيسى الله الله وقال: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا المَدِينِةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قالَ يا قَوم ٱتَّبِعُوا المُرْسَلين ﴾ . (١)

وحاول القوم الكافرون المنكرون لرسالة المسيح ضربه وقتله إلى أن وصلوا إلى أمنيتهم فقتلوه، وعندئذ أمر بالدخول في الجنة، وقد حكاه سبحانه بقوله: ﴿قِيلَ الدُّخُلِ الجَنَّةَ قَالَ لِما لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ \* بِما غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَني مِنَ الْمُكْرَمِين \* وَما أَنْزَلْنا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُنْدٍ مِنَ السَّماءِ وَما كُنّا مُنْزِلِين \* إِنْ كَانَتْ إِلاصَيْحَةً واحِدَةً فَإِذا هُمْ خامِذُونَ \*. (٢)

ودراسة سياق الآيات يثبت بأنّ المراد من الجنة هي الجنـة البرزخية، والتي منها بلّغ هتافه لقومه وقال ما قال.

ب. ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْها غُدوّاً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَونَ أَشَدَّ العَذَابِ ﴾ . (٣)

والمراد من النار هي النار البرزخية لقول في ذيل الآية: ﴿وَيَومَ تَقُومُ السّاعَة ﴾ وعلى ضوء ذلك فلا يصح لنا الاستدلال بلفظ الجنة والنار على الإطلاق بل لابد من إمعان النظر ليعلم ما هو المراد منها.

۱.یس:۲۰.

۲. یس:۲٦\_۲۹.

٣. غافر:٤٦.

نعم يمكن الاستدلال على خلقة الجنة والنار الأُخرويين بالآيات التالية:

انّه سبحانه يصف معراج النبي وعروجه إلى السماء ورؤيته أمين الوحي عند سدرة المنتهى التي عندها جنة المأوى، ويقول: ﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أَخْرَىٰ \* عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهَىٰ \* عِنْدَها جَنَّةُ الْمَأُوىٰ ﴾ . (١)

بيان الاستدلال هو أنّ المراد من جنة المأوى هي الجنة الموعودة للمؤمنين التي يعبَّر عنها في بعض الآيات بجنات عدن، والآية تحكي عن أنّ النبي بيَنْ رأى أمين الوحي عند سدرة المنتهى التي تقع جنة المأوى في جنبها. فلو لم تكن الجنة مخلوقة لما صحّ الإخبار عنها بقوله: ﴿عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأُوى ﴾.

٢. انّه سبحانه يصف الجنة والنار بالاعداد، وانّ الجنة أعدّت للمتقين والنار للكافرين، ولفظ الاعداد حاك عن وجودهما في ظرف الحكاية، ولنذكر بعض الآيات:

- \_﴿ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينِ ﴾ . (٢)
- \_ ﴿ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ﴾ . (")
- ﴿ وَٱتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ . (١)
- ﴿ وَأَعِدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَار ﴾ . (٥)
  - ﴿ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ . (١)

١. النجم: ١٣ ـ ١٥.

۲. آل عمران:۱۳۳.

٣. الحديد: ٢١.

٤. آل عمران: ١٣١.

٥. التوبة: ١٠٠.

٦. الأحزاب:٥٧.

وحملها على التعبير عن المستقبل بلفظ الماضي مبالغة في تحقّقه مثل: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ﴾ و﴿نادىٰ أَصحابُ الجَنَّةِ أَصحابَ النّارِ ﴾ خلاف الظاهر فلا يعدل إليه بدون قرينة. (١)

والحقّ انّ هذه الآيات صالحة للاستدلال إذا لم يكن هناك دليل قاطع للتأويل.

وأمّا الروايات فهي دالة على كون الجنّة مخلوقة بالفعل:

ا. روى الصدوق في توحيده، عن الهروي، قال: قلت للرضا هيا : يابن رسول الله أخبرني عن الجنة والنار أهما اليوم مخلوقتان؟ فقال: "نعم، وان رسول الله المجيد قد دخل الجنة ورأى النار لما عرج به إلى السماء "قال: فقلت له: فان قوماً يقولون إنها اليوم مقدرتان غير مخلوقتين.

فقال هَيَا : «ما أُولئك منّا ولا نحن منهم، من أنكر خلق الجنّـة والنار فقد كذّب النبي ﷺ وكذبنا وليس من ولايتنا على شيء وخلد في نار جهنم». (٢)

٢. روى ابن عمارة، عن أبيه، قال: قال الصادق عليه اليس من شيعتنا من أنكر أربعة أشياء: المعراج، والمساءلة في القبر، وخلق الجنة و النار، والشفاعة». (٣)

٣. وروى الفضل عن الرضا عليه الله الله الله الله الله والمناولة الله و ساق الحديث ، إلى أن قال: وأقر بالرجعة ، والمتعتين ، وآمن بالمعراج والمساءلة في القبر والحوض ، والشفاعة ، وخلق الجنة والنار ، والصراط والميزان والبعث والنشور ، والجزاء والحساب ، فهو مؤمن حقاً ، وهو من شيعتنا أهل البيت » (١٠)

١. شرح المقاصد: ٢/ ٢١٨ ٢ ١٩، ط آستانة.

٢. بحار الأنوار: ٨/ ١١٩، باب الجنة ونعيمها من كتاب العدل والمعاد، حديث٦.

٣و٤. بحار الأنوار: ٨/ ١٩٧، باب الجنة ونعيمها من كتاب العدل والمعاد، حديث ١٨٦\_١٨٧.

هذه دلائل القائلين بخلق الجنة والنار فها نحن نتناول بالبحث دلائل المنكرين.

## أدلة المنكرين للخلق

استدل القائلون بعدم الخلق بالنقل والعقل.

أمّا النقل: فبالآيات التالية:

انّه سبحانه يصف الجنّة بالأوصاف التالية:

﴿ جَنَّةُ الخُلْدِ﴾ ، ويقول: ﴿ قُلْ أَذْلِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ الخُلْدِ الَّتِي وُعِدَ المُتَّقُونِ ﴾ . (١)

ويصف نعيمها: بأنّ أكلها وظلها دائهان، يقول سبحانه: ﴿مَثَلُ الجَنَّة الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهار أَكُلُها دائِمٌ وَظِلُّها﴾ . (١)

هذا من جانب، ومن جانب آخر يحكي بأنّ كلّ شيء هالك يوم القيامة إلاّ وجهه وذاته، يقول: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلاّ وَجْهَهُ ﴾ . (٣)

فلو كانت الجنة والنار مخلوقتين فعالاً يلزم تـدميرهما و إهلاكهما يـوم قيام الساعة وهو يناف الطائفة الأولى من الآيات الواصفة لها ولنعيمها بالخلود.

والجواب: انّ قوله سبحانه: ﴿كُلُّ شَيءٍ هَالِكُ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ ناظر إلى النظام السائد في الدنيا، وأمّا الموجودات الأخروية فلا تشملها الآية، والشاهد على ذلك انّه سبحانه يصف وراء الجنة والنار بالبقاء وعدم النفاد، ويقول: ﴿مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَذُ

١. الفرقان:١٥.

٢. الرعد: ٣٥.

٣. القصص: ٨٨.

وَمَا عِنْدَ اللهِ بِاقِ ﴾ (') فيا عند الله خالد لا يشمله الهلاك ونظيره، قوله سبحانه: ﴿قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِنْدُنَا كِتَابٌ حَفِيظ﴾ ('') فالكتاب الحفيظ مكتوب عليه بالبقاء وعدم النقص مع أنّه سبحانه، يقول: ﴿كُلُّ شَيءٍ هالِكٌ إِلاّ وَجْهَهُ ﴾ وهذا يدل على أنّ دائرة الهلاك لا تتجاوز العالم المادي الذي فيه الإنسان دون التجاوز إلى عالم البرزخ والنشأة الأخروية، يقول سبحانه: ﴿وَقَالُوا عَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ عَإِنّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ بَلْ هُمْ بِلِقًاءِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ \* قُلْ يَتَوَقّاكُمْ مَلَكُ المَوْتِ الذي وُكُلِ بِكُمْ ثُمَّ إلى رَبِّكُمْ تُرْجَعُون ﴾ . (")

والآية الثانية بصدد الرد على منكر المعاد القائل بأنّ الموت ضلال الإنسان في الأرض وانعدام لشخصيته، فلو جيئ به ثانياً فلا يكون عين الأوّل، فيجيب سبحانه بأنّ ما يتشخص به الإنسان هو روحه وهو ما يأخذه ملك الموت، وهو محفوظ عندنا لا يطرأ عليه التبدل والتغيّر.

وفي ضوء هذه الآيات يمكن أن يقال بأنّ ما دلّ على هلاك كلّ شيء إلاّ وجهه، راجع إلى الأُمور الدنيوية والنظامات السائدة فيها، من دون نظر إلى الأُمور الأُخروية.

وأمّا العقل: فقد استدلوا على عدم الخلق بأنّ خلقها قبل يوم الجزاء عبث لا يليق بالحكيم. (١)

والجواب: انّ المستدل خلط عدم العلم بالمصلحة بالعلم بعدمها، فوضع الأوّل مكان الثاني، فمن أين علم بأنّ خلقهما عبث ولعل هناك مصالح لا نحيط بها.

على أنَّ لخلقهما قبل الجزاء تأثيراً هامّاً في الوعد والوعيد.

١. النحل:٩٦.

۲. ق: ٤.

٣. السجدة: ١ ١ ـ ١ ١.

٤. شرح المقاصد: ٢/ ٢١٩، ط آستانة.

#### مكان الجنة والنار

إذا ثبت ان الجنة والنار مخلوقتان، يقع البحث في مكانها، وقد يستفاد من الذكر الحكيم ان مكانها قريب من سدرة المنتهى، يقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أَخْرَىٰ \* عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهَىٰ \* عِنْدَها جَنَّةُ المَأْوَىٰ \* . (١)

يقول التفتازاني: لم يرد نص صريح في تعيين مكان الجنة والنار، والأكثرون على أنّ الجنة فوق السهاوات السبع وتحت العرش، تشبشاً بقوله تعالى: ﴿ عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهِىٰ ﴿ عِنْدَهَا جَنَّةُ المَأْوىٰ ﴾ وقوله: "سقف الجنة عرش الرحمن والنار تحت الأرضين السبع".

والحقّ تفويض ذلك إلى علم العليم. (٢)

ان ما نقله التفتازاني فهو رواية عكرمة، عن ابن عباس، انه قال: قدم يهوديان فسألا أمير المؤمنين هيئة، فقالا: أين تكون الجنة؟ وأين تكون النّار؟ قال: أمّا الجنّة ففي السياء، وأمّا النار ففي الأرض، قالا: فها السبعة؟ قال: سبعة أبواب الجنّة ففي قال: فها الثهانية؟ قال: ثمانية أبواب الجنة. (٣)

ولكن عكرمة أباضي لا يعتمد عليه. (١)

والمستفاد من ظواهر الآيات أنّ الجنّة والنار خارجتان عن نطاق السهاوات والأرض، والشاهد عليه انّه سبحانه يصف سعة الجنة بسعة السهاوات والأرض،

١. النجم: ١٣ ـ ١٥.

٢. شرح المقاصد: ٢/ ٢٢٠، ط آستانة.

٣. بحار الأنوار:٨/ ١٢٨، باب الجنة ونعيمها من كتاب العدل والمعاد، حديث ٢٨.

٤. هو أبو عبد الله القرشي، مولاهم المدني، البربري الأصل، كان لحصين بن أبي الحر العنبري فوهبه
لابن عباس، وذكر انه كان يرى رأي الخوارج وكان يكذب على ابن عباس، قال ابن حنبل:
مضطرب الحديث يختلف عنه وما أدري وروي عن الشافعي، قال: لا أرى لأحد أن يقبل حديثه،
توفي سنة أربع ومائة.

يقول: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبَّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّماواتُ وَالأَرْضُ أُعِدَتْ لِلمُتَقِين ﴾ (١) ف الآية شاهدة على أنها خارجة عنها غير ان سعتها كسعتها، ولا محيص عن القول بأنّ مكان الجنة والنار من الأمور الغيبية التي نفوض علم مكانها إلى الله سبحانه.

نعم ذكر العلامة المجلسي في مكان الجنة والنار، قوله: وأمّا مكانهما فقد عرفت أنّ الأخبار تدل على أنّ الجنة فوق السهاوات السبع، والنار في الأرض السابعة وعليه أكثر المسلمين. (٢)

# الجنة والنار خارجتان عن هذا العالم

إنّما يحسن السؤال عن مكان الجنة والنار إذا كانتا جزءاً من هذا العالم، فيسأل عن كونها فوقاً أو تحتاً، وأمّا إذا كانتا عالمين مستقلين منفكين عن السماوات والأرض فلا مجال للسؤال عن مكانهما.

وبعبارة أُخرى: إنّما يتصوّر المكان، لشيء يكون جزءاً من هذا العالم، وأمّا مجموع العالم بها هو مجموع فليس له مكان خاص، لأنّه بتحقّقه يصنع لنفسه المكان لا أنّه كان هناك مكان خالٍ فوجد العالم فيه وملا فراغه، ولذلك لما أعلن العالم الفيزيائي أنشتاين بأنّ العالم لم يزل في سعة سئل عن مكانه، فأجاب بأنّه بسعته يوجد مكانه ولا يجتاج إلى مكان فارغ قبل السعة حتى يتحقّق فيه. (٣)

وهكذا نقول في الجنة والنار المخلوقتين، فلو كانتا عالماً مستقلاً خارجاً عن هذا العالم فهما بـوجودهما يـوجـدان مكانهما، والسـؤال عن مكـانهما غير صحيح بالمرة.

١. آل عمران:١٣٣.

٢. بحار الأنوار: ٨/ ٢٠٥، باب الجنة ونعيمها من كتاب العدل والمعاد.

٣. وإليه تشير الآية الكريمة: ﴿ وَالسَّماء بنيناها بأيدٍ وَانَّا لَمُوسعون ﴾ (الذاريات:٤٧).

#### الفصل الرابع والعشرون

## الخالدون في النار

### الجذور التاريخية لهذه المسألة

إنّ من أوائل المسائل الكلامية التي طرحت على صعيد البحث بين المسلمين ـ بعد مسألة القضاء والقدر ـ هي مسألة حكم مرتكب الكبيرة.

فذهب المتطرفون من المسلمين الذين عابوا على عثمان وعمّاله ما اقترفوه من الاحداث إلى أنّ مرتكب الكبيرة كافر كفر ملّة.

وذهب آخرون منهم إلىٰ أنّه كفر نعمة.

ولما وصلت النوبة إلى المعتزلة قالت بمنزلة بين منزلتين، لا هو كافر ولا مؤمن.

وذهبت الإمامية والأشاعرة إلى أنّه مؤمن فاسق عن طاعة الله تبارك و تعالى، وعلى ضوء ذلك ذهب المتطرّفون والمعتزلة إلى خلوده في النار، خلافاً للآخرين، حيث خصّوا الخلود بالكفار دون المسلمين و إن كانوا مرتكبين للكبائر.

قال الشيخ المفيد: اتّفقت الإمامية على أنّ الوعيد بالخلود في النار متوجه إلى الكفار خاصة دون مرتكبي الذنوب من أهل المعرفة بالله تعالى والإقرار بفرائضه من أهل المعرفة بالله تعالى والإقرار بفرائضه من أهل الصلاة، ووافقهم على هذا القول كافة المرجئة سوى محمد بن شبيب

وأصحاب الحديث قاطبة، وأجمعت المعتزلة على خلاف ذلك وزعموا أنّ الوعيد بالخلود في النار عام في الكفار وجميع فساق أهل الصلاة.

واتفقت الإمامية على أنّ من عُذّب بذنبه من أهل الإقرار والمعرفة والصلاة لم يخلد في العذاب وأخرج من النار إلى الجنة فينعم فيها على الدوام، ووافقهم على ذلك من عددناه، وأجمعت المعتزلة على خلاف ذلك وزعموا انّه لا يخرج من النار أحد دخلها للعذاب. (١)

وقال التفتازاني: أجمع المسلمون على خلود أهل الجنة في الجنة، وخلود الكفار في النار، واختلف أهل الإسلام فيمن ارتكب الكبيرة من المؤمنين ومات قبل التوبة فالمذهب عندنا عدم القطع بالعفو ولا بالعقاب، بل كلاهما في مشية الله لكن على تقدير التعذيب نقطع بأنّه لا يخلد في النار بل يخرج البتة لا بطريق الوجوب على الله تعالى، بل بمقتضى ما سبق من الوعد وثبت بالدليل كتخليد أهل الجنة.

وعند المعتزلة القطع بالعذاب الدائم من غير عفو ولا إخراج من النار، ويعبّر عن هذا بمسألة وعيد الفساق، وعقوبة العصاة، وانقطاع عذاب أهل الكبائر، ونحو ذلك.

وذهب مقاتل بن سليمان وبعض المرجئة إلىٰ أنّ عصاة المؤمنين لا يعـذبون أصلاً وإنّما النار للكفّار. (٢)

قال السيد الشريف في شرح المواقف: غير الكفار من العصاة ومرتكبي الكبائر لا يخلد في النار، لقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ يعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَه ﴾ ولا شك أنّ مرتكب الكبيرة قد عمل خيراً هو إيهانه، فإمّا أن تكون رؤيته للخير قبل دخول

١. أوائل المقالات: ١٤.

۲. شرح المقاصد: ۲/ ۲۲۸ ۲۹۹، ط آستانة.

النار وهو باطل بالإجماع، أو بعد خروجه عنها فهو المطلوب. (١)

إلى هنا وقفت على جذور المسألة وأقوال المتكلّمين فيها، فحان البحث لدراسة أدلة القائلين بعدم الخلود.

فقد استدلوا على عدم الخلود بأدلة نقلية وعقلية.

### الدلائل النقلية

احتجوا بآيات على عدم الخلود ونحن نذكرها تباعاً.

أ. ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَه ﴾ (٢) وقد وقفت على كيفية الاستدلال في كلام السيد الشريف.

ونزيد بياناً على أنّ رؤية هـؤلاء ثـواب إيهانهم إمّا تتقدم على الـورود في الجحيم أو يكون معه، أو يتأخر عنه.

فالأوّل خلاف الإجماع، فانّ معنى رؤية ثواب إيهانه هو دخوله الجنة ولازم ذلك الخروج منه، وهو على خلاف المجمع عليه.

والثاني أمر محال كما هو واضح، فتعيّن الثالث.

لكن الاستدلال بالآية مبني على أن لا يكون مرتكب الكبيرة ممن تحبط أعماله الصالحة، وإلا فعلى القول بالإحباط نستكشف انّه لم يكن هناك أيّ ثواب له، لأنّ الثواب كان مشروطاً بالموافاة - أي أن لا يرتكب الكبيرة طيلة عمره - و ارتكابه كاشف عن فقدان المشروط.

وبعبارة أُخرى: أنّ دلالة الآية متوقفة على عدم الدليل على خلود مرتكب

١. شرح المواقف: ٨/ ٢٠٩.

٢. الزلزلة: ٧.

الكبيرة في النار، و إلا فخلوده يكشف عن حبط عمله، لا بمعنى إبطال الثواب بعد تحققه، بل بمعنى كشف عدم الثواب له من أوّل الأمر، لاشتراطه بعدم ارتكاب الكبيرة.

ب. ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ اللَّعَظَابِ ﴾ . (١)

وقد قرر غير واحد من علمائنا دلالـة الآية على عدم القطع بخلود مرتكبي الكبيرة في النار.

قال المرتضى: هذه الآية دلالة على جواز المغفرة للمذنبين من أهل القبلة، لأنّه سبحانه دلّنا على أنّه يغفر لهم مع كونهم ظالمين لأنّ قوله: ﴿على ظلمهم ﴾ إشارة إلى الحال التي يكونون عليها ظالمين ويجري ذلك مجرى قول القائل: أنا أود فلاناً على غدره وأصله على هجره. (٢)

وبعبارة أخرى: أنَّ الآية تخبر عن حكمين:

١. انّ هؤلاء تشملهم مغفرته سبحانه.

٢. كما يمكن أن يشملهم عقابه سبحانه.

ويشير إلى الأوّل بقول ؛ ﴿ لَذُو مَغْفِرَة لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلْمِهِمْ ﴾ ، وإلى الثاني بقوله: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ العِقابِ ﴾ .

وأمّا تعين أحدهما فلا يعلمه إلاّ الله سبحانه، فلو كان مرتكب الكبيرة خالداً في النار لما صحّ إلاّ الخبر الثاني وهو قوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَشَديدُ العِقابِ﴾.

نعم انّ هذه الآيـة ونظائرها لا ترخص لمرتكبي الكبـائر أن يقترفوا المعاصي

۱ .الرعد: ٦ .

٢. مجمع البيان:٣/ ٢٧٨، تفسير سورة الرعد.

اتكالاً على هذه الآيــة ونظائرها، وإنّما هو بصيــص أمل ورجاء لهؤلاء وليس حكماً قطعياً في حقّهم.

والاستدلال بالآية يستند على جعل قوله سبحانه: ﴿عَلَىٰ ظُلُمِهِمْ ﴾ حالاً، أي انّه سبحانه لذو مغفرة للناس في الحالة التي هم عليها من الظلم والعصيان.

ج. ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاء ﴾ . (١)

إنّ قوله سبحانه: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاء ﴾ ناظر إلى الذنوب التي مات صاحبها بلا توبة، ففي هذا النوع من الذنوب يفرق سبحانه بين الشرك وغيره وانّه لا يغفر الشرك، ويغفر ما دون ذلك، وأمّا الذنوب التي مات مقترفها مع التوبة، فلا فرق فيها بين الشرك وغيره، فانّ التائب من ذنبه مطلقاً كمن لا ذنب له.

وعلىٰ ضوء ذلك، فلا يمكن القطع بخلود مرتكب الكبيرة في النار لاحتمال شمول غفرانه سبحانه له، ودخوله تحت مشيئته.

نعم الآية ليست دليلاً قاطعاً على فلاح مرتكب الكبيرة وإنّما هي بصيص أمل لمقترفي الكبائر. ومعه لا يصـح قول المعتـزلـة ولا الخوارج بخلودهم في النـار وعدم خروجهم عنها على وجه القطع.

هذه هي الآيات التي تصلح للاستدلال على عدم خلودهم في النار. وثمة روايات تؤيد تلك النظرية، وها نحن نذكر بعضها:

١. روى الصدوق في توحيده بسنده عن ابن أبي عمير، قال: سمعت موسى
 ابن جعفر ﷺ يقول: "لا يخلد الله في النار إلا أهل الكفر والجحود، وأهل

١. النساء: ٤٨ و ١١٦.

الضلال والشرك». (١)

٢. روى الحسين بن سعيد الأهوازي، عن عمر بن أبان، قال: سمعت عبداً صالحاً يقول في الجهنميين: «إنهم يدخلون النار بذنوبهم ويخرجون بعفو الله». (١)

٣. وكتب الإمام الرضا عليه للمأمون في رسالته: "ان الله لا يدخل النار مؤمناً وقد وعده الجنة، ولا يخرج من النار كافراً وقد أوعده النار والخلود فيها، ومذنبو أهل التوحيد يدخلون النار ويخرجون منها، والشفاعة جائزة لهم ". (")

وقد روى الفريقان ان النبي ﷺ قال: «ادّخرت شفاعتي الأهل الكبائر من أُمّتي». (أن)

وقد حقق في محله ان معنى الشفاعة هو حط الذنوب ولا تختص بترفيع الدرجة، والآيات النازلة حول الشفاعة ناظرة إلى ما هو الدارج بين أهل الكتاب من اليهود والنصاري والشفاعة عندهم كانت بمعنى غفران الذنوب والخروج من النار، والذكر الحكيم يُدعم الشفاعة بهذا المعنى، ولكن بشروط وحدود يخرجها عن جعلها ذريعة إلى ترك العمل من خلال وضع شروط في المشفوع له و في الذنب الذي يكون محطاً للشفاعة، وبذلك ظهر انّ الروايات أيضاً تؤيد مفاد الآيات.

### الدلائل العقلية

استدل على عدم الخلود بوجهين عقليين:

١ و٢ و٣. بحار الأنوار:٨/ ١ ٥٣وا ٣٦٢ و٣٦، باب من يخلد في النار و من يخرج منها من كتاب العدل والمعاد، حديث ١، ٣٦،٣٢.

٤. بحار الأنوار: ٨/ ٣٤، باب الشفاعة من كتاب العدل والمعاد، حديث ١؛ مسند أحمد: ١/ ٢٨١؛ موطأ مالك: ١/ ١٦٦.

الأوّل: انّه يستحق الثواب بإيهانه، لقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَه ﴾ والإيهان أعظم أفعال الخير، فإذا استحق العقاب بالمعصية، فإمّا أن يقدم الثواب على العقاب وهو باطل بالإجماع، لأنّ الثواب المستحق بالإيهان دائم على ما تقدم، أو بالعكس وهو المراد، والجمع محال.

الثاني: يلزم أن يكون من عبد الله تعالى مدة عمره بأنواع القربات إليه ثمّ عصى في آخر عمره معصية واحدة مع بقاء إيهانه، مخلداً في النار كمن أشرك بالله تعالى مدة عمره، وذلك محال لقبحه عند العقلاء. (١)

وذكر التفتازاني وجوهاً أُخرى نذكر منها ما يلي:

الثالث: ان من واظب على الإيهان والعمل الصالح مائة سنة وصدر عنه في أثناء ذلك أو بعده جريمة واحدة كشرب جرعة من الخمر فلا يحسن من الحكيم أن يعذبه على ذلك أبد الآباد ولولم يكن هذا ظلماً فلا ظلم، أو لم يستحق بهذا ذماً فلا ذم. (٢)

وحاصل هذه الأدلة: انّ النظر إلى المؤمن المقترف للكبيرة والكافر المشرك على حد سواء يخالف العدالة ، بل يجب أن يكون هناك فرق بينها، إمّا في مدّة العذاب، أو في كيفيت، فجعلها على حد سواء يرده العقل السليم، يقول سبحانه: ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُون ﴾ . (٣)

نعم غاية ما تُثبت بعض الأدلة العقلية وجود الفروق بين المؤمن والكافر، أمّا في الكمية كما هو المطلوب، أو في الكيفية وهذا المقدار يكفي في رفع الظلم.

نعم مقتضى الدليل العقلي الأوّل هو وجود الفرق من حيث الكمية،

١. كشف المراد: ٢٧٦.

۲. شرح المقاصد: ۲/ ۲۲۹.

٣. القلم: ٣٥ ـ ٣٦.

#### فلاحظ.

إلى هنا تمّت دراسة أدلّة القائلين بعدم الخلود، وإليك ما استدل به القائلون بالخلود من الآيات.

### أدلة القائلين بالخلود

استدلت المعتزلة وغيرهم من القائلين بخلود مرتكبي الكبيرة في النار، بآيات وردت في حقّ طوائف مختلفة كلّهم محكومون بالخلود ويجمعهم اشتراكهم في اقتراف المعاصي الكبيرة، وتلك الطوائف يربو عددها على ١٦ طائفة نسرد أسهاءها والآيات الواردة في حقّها على وجه موجز ثمّ يتبعه التفصيل، وهؤلاء هم: الكفار.

- ۲. المشركون (النحل/ ۲۹، الأحزاب/ ٦٤\_ ٦٥، الزمر/ ٧١\_ ٧٧،غافـر/ ٧٦، التغابن/ ١٠، البينة/ ٦ وآيات أُخرى).
  - ٣. المنافقون (التوبة/ ٦٨، المجادلة/ ١٧).
    - ٤. المرتدون(آل عمران/ ٨٦\_٨٨).
    - ٥. المكذبون بآيات الله (الأعراف/ ٣٦).
      - ٦. أعداء الله ورسوله ﷺ(التوبة/ ٦٣).
  - ٧. العصاة و المتمردون عن أمر الله ورسوله ﷺ (الجن/ ٢٢\_٢٣).
    - ٨. الظالمون (يونس/ ٥٢، الأنعام/ ١٢٨\_١٢٩).
      - ٩. الأشقياء (هود/ ١٠٦\_).
    - ١٠. المجرمون (الزخرف/ ٧٤\_٥٧، السجدة/ ١٢\_١٤).
      - ١١. المتوغلون في الخطايا(البقرة/ ٨١).

١٢. المرتكبون للقبائح (الفرقان/ ٦٨-٦٩).

١٣. المعرضون عن القرآن (طه/ ١٠٠ ـ ١٠١).

١٤. المطففون في الميزان (المؤمنون/ ١٠٣\_١٠٤).

١٥. الآكلون للربا (البقرة/ ٢٧٥).

١٦. قاتلو المؤمنين (النساء/ ٩٣، الفرقان/ ٦٨).

هذه هي العناوين التي حكم الذكر الحكيم بخلود أصحابها في النار، ولكن عند إمعان الدقة والنظر في الآيات والقرائن المحفوفة بها، نقف على أنّ المخلّدين في النار هم الذين ينطبق عليهم أحد العناوين الأربعة الأولى، أعني: الكافرين والمشركين والمنافقين والمرتدين، وأمّا أصحاب سائر العناوين فلا يخرجون عن هذا الإطار.

وقبل دراسة الآيات الواردة حول هذه الطوائف الست عشرة نلفت نظر القارئ الكريم إلى أمرين مهمين:

الأمر الأول: انّ الأسلوب الصحيح في تفسير الآيات لا سيها فيها يرجع إلى هذه الطوائف هو تفسير الآيات على وفق ما يتبادر منها في عصر الرسول على فانّ لغة العرب قد تطورت طيلة ١٤ قرناً فربها يكون المتبادر منه في زماننا هذا غير ما يتبادر في عصر الرسول، وإن كان بينها قدر مشترك، فلا محيص للمفسر عن تفسير الآيات حسب استعهال مفرداتها وجملها في عصر الرسول، وهذا أمر له بالغ الأهمية في تفسير القرآن و إن كان تحصيل اليقين بذلك أمراً عسيراً، فانّ الوقوف على جذور المعاني والمصطلحات القرآنية التي كانت هي الرائجة في عصر الرسول بحاجة إلى عناية ودقة كافية، ولعلّ كتاب المقاييس لابن فارس يعين المفسر في هذا الطريق، لأنّه بصدد بيان أصول المعاني وجذورها، لا المعاني المتطورة.

الأمر الثاني: دراسة القرائن الحافة بالآيات فانّ بعضها و إن كانت في بادئ

الأمر تعم مرتكب الكبيرة وإن كان مؤمناً ولكن بعد الدقة فيها يعلم أنّ المراد هو غير المؤمن فتنحصر في الكافر.

وفي ظل رعاية هذين الأمرين، نطرح الآيات الواردة حول هذه الطوائف المحكومة بالخلود.

وبها انّ هذه العناوين الأربعة المتقدمة غنية عن البحث والـدراسة حيث اتفق الجميع على خلودهم في النار، فلنقتصر على دراسة بقية الطوائف.

# ٥. المكذبون بآيات الله

ورد في أوّل الخليقة خطابات إلهية تخاطب فيها أبناء آدم، منها قوله: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ إِمّا يَا أَتِيَنَكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آياتِي فَمَنِ ٱتَّقَيٰ وَأَصْلَحَ فَلا خَوفٌ عَلَيْهُمْ ولا هُمْ يَحْزَنُونَ \* وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنا وَٱسْتَكْبَرُوا عَنْها أُولِئِكَ أَصحابُ النّارِ هُمْ فِيها خالِدُونَ ﴾. (١)

فالآية أوعدت المكذبين بآيات الله والمستكبرين عنها بالخلود في النار، وهؤلاء هم الكافرين، فخلودهم في النار لا يعني إلا خلود الكافر في النار.

### ٦. أعداءُ الله ورسوله

إنّ الذكر الحكيم يصف من يحادد الله ورسوله انّه من أصحاب النار الخالدين، يقول: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ مَنْ يُحادِدِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَأَنَّ لَهُ نارَ جَهَنَّمَ خَالِداً فِي الْخَالدين، يقول: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ مَنْ يُحادِدِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَأَنَّ لَهُ نارَ جَهَنَّمَ خَالِداً فِي الْآية مطلق العداء بل من بلغ غاية فِيها ذٰلِكَ الْخِزْيُ الْعَظيمُ ﴾ (٢) وليس المراد في الآية مطلق العداء بل من بلغ غاية

١. الأعراف: ٣٦\_٣٥.

٢. التوبة:٦٣.

العداء، بشهادة انّه سبحانه يقول: ﴿مَنْ يُحادد﴾ وهو من الحد، والمراد مَنْ وصل إلى النهاية، قال الطبرسي: المحادة مجاوزة الحد بالمشاقة (١). ومن الواضح أنّ هذه الطائفة هم المكذبون لأنبياء الله ورسله وهو يلازم الكفر، فليس خلودهم في النار إلاّرمزاً لخلود الكافر.

على أنّ سياق الآيات يدل على أنّها نزلت في حقّ المنافقين وهم الذين أبطنوا الكفر وأظهروا الإيمان.

# ٧. العصاة والمتمردون على أمر الله ورسوله على

أوعد الله سبحانه العصاة بالخلود في نار جهنم قال سبحانه: ﴿ إِلَّا بَلاغاً مِنَ اللهِ وَرِسالاً تِهِ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نارَ جَهَنَّمَ خالِدينَ فِيها أَبَداً \* حَتّىٰ إِذَا رَأُوا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ ناصِراً وَأَقَلُ عَدَداً ﴾ . (١)

ان قوله: ﴿ وَمَنْ يَعْصِ الله وَرَسُولَه ﴾ يشمل مطلق العاصي وإن كان مؤمناً مقترفاً للكبيرة، ولكن القرائن الحافة بهذه الآية تثبت بأنّ المراد هم منكرو الرسالة الذين كانوا يحقّرون المؤمنين، وهذه القرائن عبارة عن سياق الآيات المتقدمة عليها أو المتأخرة عنها.

إنّ الموضوع في الآيات ١٨ إلى ٢٨ هم المشركون والكافرون، الذي جاء في ثنايا تلك الآيات بشهادة انّه يقول: ﴿ وَانَّ المَساجِدَ للهِ فَلا تَدْعو مَعَ اللهِ أَحَداً ﴾ .

ويقول أيضاً: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَدْعُوا رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِهِ أَحَداً ﴾ . (")

فهاتان الآيتان راجعتان إلى المشركين الذين كانوا يدعون مع الله الأصنام

١. مجمع البيان:٣/٣٤.

۲. الجن:۲۳\_۲۶.

۳. الجن:۲۰.

والأوثان ويعبدونهم مع الله سبحانه فتكون هاتان الآيتان دليلاً على أنّ المراد من العصاة هم المشركون.

ويـؤيده قـوله في الآيـة ٢٤: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا رَأَوْا مَا يُـوعَـدُونَ فَسَيَعْلَمُـونَ مَنْ أَضْعَفُ ناصِراً وَأَقَلُ عَدَداً ﴾ فكأنهم كانوا يحقّرون الأنبياء لقلة الناصر، فإذا رأوا ما يوعدون من نار جهنم فسيقفون على خطئهم وانهم كانوا أقلّ ناصراً وأقل عدداً.

والحاصل ان القرائن الحافة بالآيات تُحقِّق بأنّ المراد من العصيان هو الكفر، ومن العصاة هم الكافرون.

#### ٨. الظالمون

هدّد سبحانه الظالمين بعذاب الخلد، قال سبحانه: ﴿ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذابَ الْخُلْدِ هَل تُجْزَونَ إِلاّ بِما كُنْتُمْ تَكْسِبُون﴾ . (١)

وظاهر الآية وإن كان يشمل كلّ ظالم وإن كان مؤمناً مسلماً لكن كان مقترفاً للظلم، ولكن سياق الآيات يدل على أنّ المراد ليس مطلق من ظلم، بل الظالمون المنكرون ليوم الوعد، وإليك الآيات الواردة قبلها:

يقول سبحانه في نفس السورة: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هُذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صادِقين ﴾ . (٢)

وقال سبحانه: ﴿ أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ آمَنْتُمْ بِهِ أَلَانَ وَقَدْ كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ . (") ففي حقّ هؤلاء الذين كانوا يستبعدون النشأة الأُخرى وكانوا يستعجلون بها يقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذَابَ الْخُلْدِ ﴾ .

۱. يونس:۵۲.

۲. يونس:۸۸.

۳. يونس:٥١.

ومن هنا يعلم أنّ حال الآيات الأنحرى التي تحكم على الظالمين بالخلود، ويقول: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً يا مَعْشَرَ الجِنِ قَدِ ٱسْتَكْثَرْتُمْ مِنَ الإِنْسِ وَيقول: ﴿ وَيَوْمُ مَنْ الإِنْسِ رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنا بِبَعْضِ وَبَلَغْنا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَلْتَ لَنَا قَالَ النّارُ مَنْواكُمْ خالِدينَ فِيها إِلّا ما شاءَ اللهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ \* وَكَذٰلِكَ نُولِي بَعْضَ الظّالِمينَ بَعْضاً بِما كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ . (١)

وهاتان الآيتان وإن كانتا ظاهرتين في مطلق الظالمين لكن سياق الآيات يدل على أنّ المراد هم المكذبون لأنبياء الله ورسله من الأُمم السالفة ولو عمَّت بعض الأُمّة الإسلامية فإنّما عمتهم بهذا الملاك.

و إليك ما يخصص الظالمين بالمكذبين.

يقول سبحان قبل هاتين الآيتين: ﴿وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةٌ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ حَتَّىٰ تُؤْتِى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ الله ﴾ . (٢)

ويقول بعد هذه الآية: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقْصُونَ عَلَيْكُمْ آياتِي وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هٰذا قالُوا شَهِدْنا عَلَىٰ أَنْفُسِنا وَغَرَّنْهُمُ الْحَياةُ الدُّنْيا وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ ﴾ . (٣)

فبملاحظة الآيات التي وقعت قبل الآيتين أو التي أعقبتهما يتضح بأنّ المراد هم الكافرون المنكرون للتوحيد والرسالة لا سيها رسالة النبي عَيَيْكِيْ.

### ٩. الأشقياء

إنّ مصير الأشقياء حسب الذكر الحكيم هو الدخول في النار التي لهم فيها

١. الأنعام:١٢٨\_١٢٩.

٢. الأنعام: ١٢٤.

٣. الأنعام: ١٣٠.

زفير وشهيق، يقول سبحانه: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيها زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدينَ فِيها مَا دامَتِ السَّماواتُ وَالأَرْضُ إِلَّا ما شاءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِما يُريد ﴾. (١).

ففي هاتين الآيتين حكم عليهم بالخلود في النار، وللمفسرين حول هذه الآية كلمات لا سيما في الاستثناء الوارد في قوله: ﴿إِلّا ما شاءَ رَبُّك﴾ فمن أراد فليرجع إلى التفاسير، ولكن الأمر المهم هو انّ من عصى الله سبحانه ولو في معصية صغيرة فقد شقي، فللشقاء درجات كما أنّ الأشقياء أصناف، ولكن المراد في الآية ليس كلّ من شقي ولو بغير الكفر، وإنّما المراد من شقي لأجل كفره وعدم إيمانه، ويؤيده سياق الآيات، فقد جاء بعد هاتين الآيتين، قوله سبحانه: ﴿فَلا نَكُ فِي مِرْيَةٍ مِمّا يَعْبُدُ هُؤلاءِ ما يَعْبُدُون إلاّكما يَعْبُدُ آباؤُهمُ مِنْ قَبْلُ وَإِنّا لَمُوَفُّوهُمْ فَيْرَ مَنْقُوص﴾ . (٢) فهذه الآية قرينة على أنّ المراد من الذين شقوا هم المشركون الذين يعبدون الأصنام دون الله سبحانه.

ويؤيد ذلك التفسير: انّه سبحانه فسر الأشقىٰ في بعض الآيات بمن كذب وتولى، وقال: ﴿ فَأَنْذَرْتَكُمْ نَاراً تَلَظّىٰ \* لا يَصْلَاهُا إِلّا الأَشْقىٰ \* الَّذِي كَذَّبَ وَتَولىٰ، وقال: ﴿ فَأَنْذَرْتَكُمْ نَاراً تَلَظّىٰ \* لا يَصْلَاهُا إِلّا الأَشْقَىٰ \* الَّذِي كَذَّبَ وَتَولَىٰ ﴾. (٣)

#### ١٠. المجرمون

إِنَّ المجرمين حسب الذكر الحكيم مخلَّدون في النار، قال سبحانه: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ \* لا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فَهِ مُبلسُون ﴾ . (١٠)

۱. هود: ۱۰۷ - ۱۰۷.

۲. هود: ۱۰۹.

٣. الليل:١٤ ١ـ٢١.

٤. الزخرف: ٧٤\_٥٥.

غير انّ الـلازم هـو دراسـة سيـاق الآيـات ليتضـح من خـلالها المراد مـن المجرمين، لأنّ سياقها يشهـد على أنّ المراد ليس كلّ من ارتكب معصية، بل المراد غير هذه الفئة، و إليك الآيات:

إنّ الآيات المتقدمة تصنّف الناس إلى صنفين:

أ.مؤمن بآيات الله فيُجزئ بالجنة.

ب. مجرم يجزي بالخلود في الجحيم.

فالتقابل السائد بين الآية الثانية والآية الأولىٰ يمكن أن يفسر على ضوئها لفظ «المجرم» وانّ المراد منه غير المؤمن بآيات الله سبحانه والذي يساوق المشرك، يقول سبحانه في حقّ الطائفة الأولى:

﴿ يَا عِبَادَ لَا خَوفٌ عَلَيْكُمُ الْيَومِ وَلَا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ﴿ اللَّذِينَ آمَنُوا بِآياتِنا وَكَانُوا مِسْلِمِينَ ﴾ الدُّذُخُلُوا الجَنَّةَ أَنْتُمْ وَأَزُواجُكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ . (١)

ويصف الطائفة الثانية، بقوله: ﴿إِنَّ الْمَجْرِمِينَ في عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ﴿ لِللهُ وَمُ اللهُ عَنْهُمْ وَهُمْ فيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ وَمَا ظَلَمناهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظّالِمِين ﴾ . (٢)

وبملاحظة الآيات وتقابل الموضوعين يتضح المراد من « المجرم » فالموضوع في الطائفة الأولى: ﴿ اللَّذِينَ آمنوا بآياتنا وكانُوا مُسلِمين ﴾ .

كما أنَّ الموضوع في الطائفة الثانية: ﴿ إِنَّ المُجْرِمين في عَذَابِ جَهَنَّم ﴾ .

فبالتقابل يتبين ان جرم هؤلاء هو كفرهم وعدم إيهانهم بآيات الله سبحانه، ومن الواضح بمكان أنّ الكفار والمشركين خالدون في النار، ويـؤكـد ذلك أنّ

١. الزخرف:٦٨ ـ ٧٠.

۲. الزخرف:۷۲ یا ۷۲.۷.

السورة من السور المكية التي تدور بحوثها حول المشرك والكافر ولا تجنح إلى المؤمنين المسلمين الذين ربها يقترفون المعاصي تلبية لأهوائهم لا كفراً بربوبية الله سبحانه.

وليست تلك الآيات فريدة في إيضاح المقصود من المجرمين، بـل هناك أيات أخرى تفسر المجرمين بغير المؤمنين بيوم اللقاء، قال سبحانه:

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الْمُجْرِمُونَ ناكِسُوا رُؤسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبَّنا أَبْصَرنا وَسَمِعنا فَارِجِعنا نَعْمَلْ صالِحاً إِنّا مُوقِنُون ... فَذُوقُوا بِما نَسيتُمْ لِقاءَ يَومِكُمْ لهذا إِنّا نَسينُاكُمْ وَذُوقُوا عَذابَ الخُلْدِ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُون ﴾ . (١)

تجد أنّه سبحانه يصف المجرمين بأنّهم يوم القيامة يرغبون في الرجوع إلى الدنيا، ويقولون: ﴿ارجعنا نعمل صالحاً انّا مُوقنون﴾ وهذا يعرب عن أنّهم لم يكونوا مؤمنين بيوم الجزاء واللقاء و إنّها أيقنوا لما شاهدوا النار.

ويؤيّدُ ذلك انّه سبحانه يصف المؤمنين ـ في نفس تلك السورة ـ في مقابل المجرمين، بقوله:

﴿ إِنَّمَا يُـوَّمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّداً وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ . ( فالمجرمون هم الذين لا يـؤمنون بآيات الله، ومن الواضح ان من لا يؤمن لا يخرج عن إطار الشرك.

### ١١. المتوغلون في الخطايا

يحكم القرآن المجيد على من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته ، انّه من أصحاب النار ، يقول سبحانه: ﴿ بَلَىٰ مَنْ كَسَبَ سَيّئَةً وَأَحاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولِئِكَ

١. السجدة: ١٢\_١٤.

۲. السجدة: ۱۵.

# أَصحابُ النَّارِ هُمْ فِيها خالِدُون﴾ . (١)

فالمخلدون في النار في هذه الآية ذو سمتين:

السمة الأولى: اقتراف السيئات.

السمة الثانية: الإصرار على ارتكابها علىٰ نحو تحيط بقلوبهم وأرواحهم ونفوسهم.

ومن الجدير بالذكر أنّ إحاطة الخطايا بالروح والنفس تُسفر عن انسداد طرق الهداية أمام القلوب والأرواح والأنفس، فلا يستجيب لنداء الأنبياء والرسل ومثل هذا يساوق الشرك والكفر.

والدليل على أنّ المراد ليس مطلق من اقترف الخطيئة، انّه سبحانه يعطف على قوله: ﴿كسب سيئة﴾ قوله: ﴿وأحاطت به خطيئته﴾ وبيّن بذلك أنّ هذا الإنسان صار لكثرة الذنوب والخطايا غاصاً فيها لا يتأثر بهداية الهادين، ونصح الناصحين.

وبعبارة أُخرى: انّ الإنسان الغارق في الآثام و المعاصي ينزلق \_رويداً رويداً رويداً ويداً ـ إلى هاوية الكفر والجحود بآيات الله ورسله، يقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ أَسْاءُوا السُّواَىٰ أَنْ كَذَّبُوا بِآياتِ الله ﴾ . (٢)

ف الآية إنذار لمن يقترف المعاصي ويظن انه لا يضر الإيهان، ف ان اقتراف المعاصي شيئاً فشيئاً بلا توبة وندم بينها ربها يؤول مصيره إلى الكفر وتكذيب آيات الله.

وممَّا يؤكد ورود الآية ﴿ بَلَىٰ من كسب ﴾ في حقَّ الكافرين ، الآية المتقدمة

١. البقرة: ٨١.

٢. الروم: ١٠.

عليها، يقول سبحانه:

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هٰذَا مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ نَمَناً قَلِيلاً فَوَيْلٌ لَهُمْ مِمّا كَتَبَتْ أَيدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُ مِمّا يَكْسِبُونَ ﴾ . (١)

فالآية تفسر أنّ المراد ﴿ ممن كسب سيئة وأحاطت به خطيئته ﴾ ، هم أحبار بني إسرائيل الذين يكتبون الكتاب بأيديهم لبيعه بثمن بخس، ﴿ فويل لهم ممّا كتبت أيديهم وويل لهم ممّا يكسبون ﴾ .

كما أنّ الآية المتأخرة واردة في حقّ المؤمنين، يقول سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحات أُولئِكَ أَصحابُ الجَنَّةِ هُمْ فِيها خالِدُون ﴾ . (١)

فبالمقابلة بين قوله: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ في هذه الآية وقوله: ﴿بَلَىٰ من كَسَبَ سَيِّئَة﴾ في الآية المتقدمة يتضح انّ المراد هو الكافر والمؤمن، فالأوّل مخلّد في النار، والمؤمن مخلّد في الجنة.

## ١٢. المرتكبون للقبائح

يوعد الذكر الحكيم الذين أشركوا وقتلوا النفس المحرّمة وزنوا بالخلود في العذاب، يقول سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلها آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النّفْسَ الْعذاب، يقول سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلها آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلا بِالحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ يَلقَ أَثَاماً ﴾ يُضاعَفُ لَهُ العَذابُ يَومَ القِيامَةِ وَيَخْلُد فِيهِ مُهاناً ﴾ . (٣)

والكلام في تعيين المشار إليه في قوله: ﴿ ومن يفعل ذلك ﴾ ، ففيه احتمالات ثلاثة:

١. البقرة: ٧٩.

٢. البقرة: ٨٢.

٣. الفرقان:٦٨\_٦٩.

أ.أي زني

ب.أشرك وقتل النفس المحترمة.

ج. أو اقترف المعاصي الثلاث.

والاحتمال الأوّل من البعد بمكان، إذ لو كان المراد مطلق من زنى، فما هو الوجه لمضاعفة العقاب الذي أُشير إليه بقوله: ﴿يضاعف له العذاب﴾ ، والاحتمال الثاني لا يوافق القواعد العربية إذ لا يصحّ أن يذكر المتكلم أُموراً ثلاثة ثمّ يشير إلى الأمرين الأوليين بلا قرينة، فيتعين الاحتمال الشالث، أي من اقترف الأُمور الثلاثة، ويكون المراد من أشرك وقتل النفس المحترمة وارتكب الزنا.

وهذا مما لا خلاف فيه، لأنّ المشرك مخلد في النار، ويؤيد ذلك أمران: أ.حكم عليه سبحانه بضعف العذاب، وهذا يناسب المشرك.

ب.استثنى في الآية التالية من تاب وآمن أي تاب من الشرك وامن بالله، فهذا دليل على أنّ المستثنى منه هو من لم يؤمن بالله سبحانه، قال تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحاً فَأُولِئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيّئاتِهِمْ حَسَناتٍ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾. (١)

وبها ذكرنا يتضح وجه مضاعفة العذاب، لأنّ الموضوع ليس هو مطلق المشرك بل المشرك الذي ضم إلى شركه في العقيدة، قبيحاً في العمل، وهو قتل النفس المحترمة وهتك الأعراض.

## ١٣. المعرضون عن القرآن

أوعد سبحانه المعرضين عن الـذكـر بالخلـود في النـار، يقـول سبحانـه:

١. الفرقان: ٧٠.

﴿ كَذَٰلِكَ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْسِاءِ مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِنْ لَدُنَّا ذِكْراً \* مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَومَ القِيامَة وِزراً \* خالِدينَ فِيهِ وساءَ لَهُمْ يَومَ القِيامَةِ حِمْلاً ﴾. (١)

إنّ الضمير في قوله: ﴿خالدين فيه﴾ يرجع إلى الوزر بمعنى العبء الثقيل، و الخلود في الوزر كناية عن الخلود في جزائه وهو العذاب، فينتج انّ المعرض عن الذكر يخلد في العذاب.

ولكن المراد من المعرض ليس مطلق من أعرض عن تلاوته أو عن العمل ببعض أحكامه، بل من لا يؤمن بالقرآن فيتركه مهجوراً، وهو يساوق الكفر، ولذلك يصف سبحانه المعرضين عن القرآن بالكفر وعدم الإيان، يقول سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِّرَ بِآياتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْها وَنَسِيَ ما قَدَّمَتْ يَداهُ انّا جَعَلْنا عَلَيْ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذانِهِمْ وَقُراً وَإِنْ تَدْعُهُمْ إِلَى الهُدى فَلَنْ يَهْتَدوا إِذًا أَبَداً ﴾ . (٢)

ولا شكّ انّ المعرض بهذا النحو الوارد في الآية يساوق الكفر.

# ١٤. المُطَفَّفُون في الميزان

يقسّم القرآن الكريم الإنسان يوم المعاد إلى من ثقلت موازينه و من خفت موازينه و من خفت موازينه، فيقول: ﴿ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُون ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُون ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُون ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ فَا لِللّهِ وَهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى ا

وظاهر هـذه الآية هو خلود مطلق من خفّت موازينه في النـار سواء أكان مؤمناً أم كافراً.

١. طه: ٩٩ ـ ١٠١.

٢. الكهف:٥٧.

٣. المؤمنون:١٠٢\_١٠٣.

ولكن سياق الآيات يلل على أنّ المراد ممن خفّت موازينه هم المكلبون بآيات الله سبحانه وأنبيائه، يقول سبحانه بعد هذه الآية: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ آياتي تُتُلَىٰ عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ بِهَا تَكُذُّ بُونَ ﴾ . (١)

ويقول أيضاً: ﴿إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِنْ عِبادِي يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَا فَٱغْفِرْ لَنا وَٱرْحَمْنا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمينَ ﴿ فَٱتَّخَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيّاً حَتّىٰ أَنْسَوْكُمْ ذِكْرِي وَكُنْتُمْ مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ ﴾. (٧)، فيستنتج ـ مع ملاحظة هذه الآيات ـ أنّ المحكومين بالخلود هم المكذبون وغير المؤمنين بيوم القيامة.

### ١٥. الآكلون للربا

أوعد الله سبحانه آكلي الربا بالخلود في النار، قال سبحانه:

﴿ اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ المَسِّ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا البَيْعُ مِثْلُ الرِّبا وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبا فَمَنْ جَاءَهُ مَوعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَٱنْتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولِئِكَ أَصِحَابُ النّارِ هُمْ فِيها خالِدُونَ ﴾. (٣)

فالآية وإن كانت توعد مطلق آكل الربا بالخلود في النار ولكن قوله: ﴿فمن عاد﴾ قرينة على أنّ المراد من لا يؤمن بتحريم الربا ويكرر قوله: ﴿إِنَّمَا البيعِ مِثْلُ الرِّبا﴾ ويترك قول الله سبحانه: ﴿وَأَحَلَّ الله البَيْعِ وَحَرَّمَ الرِّبا﴾ ، ومثل هذا هو ممن لا يؤمن بالتشريع الساوي والتقنين الإلهي.

وبعبارة أخرى كمان العرب في العصر الجاهلي يعتقمدون بحلية الربا

١. المؤمنون: ١٠٥.

۲. المؤمنون: ۱۱۰-۱۱۰.

٣. البقرة: ٥٧٧.

ومساواته مع البيع، وكانوا يتعاطونه في حياتهم، فمن انتهى عن هذا العمل بعد ورود النهي فله ما سلف وأمره إلى الله، وأمّا من لم ينزجر عنه ومكث على ما كان عليه، فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون، ومثل هؤلاء لا يخرجون عن إطار الكفر حيث أنكروا الوحي والرسالة بالإصرار على موقفهم السابق.

### ١٦. قاتلو المؤمنين

يوعد القرآن الكريم من قتل مؤمناً متعمداً بالخلود في نار جهنم، يقول سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزاؤُهُ جَهَنَّمُ خالِداً فِيها وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدَ لَهُ عذاباً أَلِيماً ﴾ . (1)

إنّ هذه الآية ذريعة أخرى للقائلين بأنّ مرتكب الكبيرة يخلد في النار. حيث إنّه سبحانه حكم على من قتل مؤمناً بالخلود في نار جهنم، والآية تشمل المؤمن والكافر.

يذكر الطبرسي في شأن نزول الآية، ويقول:

نزلت في مقيس بن صبابة الكناني وجد أخاه هشاماً قتيلاً في بني النجار فذكر ذلك لرسول الله بين فأرسل معه قيس بن هلال الفهري، وقال له: قل لبني النجار إن علمتم قاتل هشام فادفعوه إلى أخيه ليقتص منه، وإن لم تعلموا فادفعوا إليه ديته، فبلغ الفهري الرسالة فأعطوه الدية، فلما انصرف ومعه الفهري وسوس إليه الشيطان، فقال: ما صنعت شيئاً، أخذت دية أخيك فيكون سُبَّة (٢) عليك: اقتل الذي معك لتكون نفس بنفس والدية فضل، فرماه بصخرة فقتله، وركب بعيراً ورجع إلى مكة كافراً، وأنشد يقول:

١. النساء: ٩٣.

٢. السُّبَّة: العار.

سراة بني النجار أرباب فارع وكنت ألى الأوثار أول راجع قتلت به فهرا وحملت عقله فادركت ثأري واضطجعت موسدا

فقال النبي: "لا أُؤمّنه في حلِّ ولا حرم" فقُتِلَ يوم الفتح. (١)

ولعل ما ذكره الطبرسي من سبب للنزول يؤيد قول القائلين بالخلود، ولكن المخالفين لهذا القول أجابوا على الاستدلال بوجوه:

أ. ان قوله: ﴿ متعمداً ﴾ دليل على أنّ المحكوم بالخلود من قتل المؤمن لأجل إيهانه، فعندئذ تختص الآية بالكافر ولا يعم المسلم الذي يقتل أخاه لأجل هواه.

ب. الخلود كناية عن الإقامة الممتدة التي إذا طالت يعبر عنها بالخلود.

ج. الخلود وإن كان ظاهراً في التأبيد، ولكنه ليس أمراً قطعياً لاحتال خروجه عن النار بالعفو والشفاعة، وقد مر قوله سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ ﴾ . (٢)

حصيلة البحث: انّ ما استدل به من الآيات مرجعها إلى أحد العناوين الأربعة التي لا شكّ في أنّ أصحابها من الخالدين في النار، وقد عرفت القرائن التي تؤكد هذا.

وأقصى ما يمكن أن يقال: إنّ خصوص قاتل المؤمن مخلّد في النار لا كل الفساق ومرتكبي الكبائر وبذلك يتضح انّ مضامين الآيات لا تنافي ما روي عن الإمام موسى بن جعفر هيئيه، قال: «لا يخلّد الله في النار إلاّ أهل الكفر والجحود وأهل الضلال و الشرك ومن اجتنب الكبائر من المؤمنين لم يسأل عن الصغائر...» فقلت له: يابن رسول الله فالشفاعة لمن تجب من المذنبين؟

١. مجمع البيان: ٣\_٤/ ١٤١.

٢. النساء: ٨٤.

فلو دلّت الآية على أنّ قاتل المؤمن خالد في النار فليس معناه انّ الخلود حكم قطعي في حقّه بحيث لا يمكن أن يتغيّر أو يتبدّل، بل معناه وجود المقتضي للخلود لو لم يمنع عنه مانع وهو شمول الشفاعة له.

يقول صدر المتألمين: إنّ الأشياء كلّها طالبة لذاتها للحق، مشتاقة إلى لقائه بالذات، وانّ العداوة والكراهة طارئة بالعرض، فمن أحب لقاء الله بالذات أحب الله لقاء ومن كره لقاء الله بالعرض لأجل مرض طار على نفسه، كره الله لقاءه بالعرض، فيعذبه مدة حتى يبرأ من مرضه ويعود إلى فطرته الأولى أو يعتاد بهذه الكيفية المرضية زال ألمه وعذابه لحصول اليأس، ويحصل لمه فطرة أخرى ثانية، وهي فطرة الكفار الآيسين من رحمة الله الخاصة بعباده.

وأمّا الرحمة العامة فهي التي وسعت كلّ شيء، كما قال تعالى: ﴿عَذَابِي أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْء﴾ . (٢)

ثمّ نقل عن القيصري في شرح الفصوص كلاماً في خلود أهل النار، جاء فيه: انّ من اكتحلت عينه بنور الحقّ يعلم انّ العالم بأسره عباد الله وليس لهم وجود وصفة وفعل إلاّ بالله وحوله وقوته، وكلّهم محتاجون إلى رحمته وهو الرحمن الرحيم، ومِنْ شأن مَن هو موصوف بهذه الصفات أن لا يعذب أحداً عذاباً أبداً، وليس ذلك المقدار أيضاً إلاّ لأجل إيصالهم إلى كما لهم المقدر لهم، كما يذاب الذهب

١. توحيد الصدوق: ٤٠٧، الباب ٦٣، حديث ٦.

٢. الأعراف: ١٥٦.

والفضة بالنار لأجل الخلاص ممّا يكدره وينقص عياره، فهو متضمن لعين اللطف كما قيل: "وتعذيبكم عذب، وسخطكم رضا، وقطعكم وصل، وجوركم عدل». (١) ثمّ إنّ ما ذكره صدر المتألهين أو الشيخ ابن عربي في الفتوحات كلام جدير بالاهتمام، فلو لم نقل به على الوجه الكلي فهو مقبول على نحو الموجبة الجزئية.

١. الأسفار: ٩/ ٣٤٦، الفصل ٢٨ في كيفية خلود أهل النار.

#### خاتمة المطاف

# العصيان المحدود والعذاب الدائم

إنّ من المقرر في محله هو لزوم مساواة العذاب مع العصيان، وضرورة إقامة الموازنة بينهما وعندئذٍ يُطرح هذا السؤال وهو:

كيف يحكم على هؤلاء بالخلود في النار مع أنّ العصيان كان محدوداً بمقطع زماني خاص، ولكن الجزاء غير متناه، وهذا مخالف للعدل الذي يحكم به العقل؟ هذا هو الإشكال الذي أثير بعد رحيل الرسول في أوساط المسلمين، ويجاب عن هذا السؤال بالنحو التالى:

لو كان الجزاء أمراً جعلياً من قبل المقننين، كالحكم الصادر على السارق والغاصب والزاني لصحت الموازنة، لأنّ العقبل يحكم بلزوم كون الجزاء على قدر الجرم، ولذلك يكون جزاء السارق أشدّ من جزاء الساب بلسانه وإن كان كلٌ منها جرماً في نفسه.

وأمّا إذا كان الجزاء أمراً تكوينياً لازماً لوجود الجرم دون أن يكون هناك جعل قانوني فحينها تمتنع إقامة الموازنة بين الجرم والجزاء، ولذلك ربها يكون الجرم أمراً آنياً ويورث أثراً دائمياً.

ويتضح ذلك من خلال المثال التالي:

إذا انتحر إنسان فقد ارتكب جرماً آنياً، ولكن خلّف جزاءً غير متناه وهو فقد الحياة، فإذا صحّ ذلك في الحياة الدنيوية، فليصح في الحياة الأخروية، إذ ربها يكون الشرك بالله تعالى مخلّفاً لظلمة نفسانية توجب العذاب الدائم الذي هو من ثمرات وجوده وملكاته التي اكتسبها في النشأة الدنيوية.

وبتعبير آخر: لو كانت صلة الجزاء بالعمل صلة اعتبارية بحيث يعتبره الجاعل جزاءً للعمل كان لهذا السؤال حظ من الصحة، فيقال كيف تكون الجريمة محدودة والجزاء غير محدود؟!

وأمّا إذا كانت صلة الجزاء بالعمل صلة تكوينية على نحو يورث العمل في نفس المجرم هيئة راسخة لا تفارقه تكون مبدأ للجزاء وتعد من لوازم وجوده، فعند ذلك يسقط السؤال لأنّ ترتّب المعلول على العلة ترتب ضروري لا يمكن تحدياه بزمان أو مكان.

ولعل في بعض الآيات والروايات إشارة إلى ما ذكرنا، يقول سبحانه: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ في حَرْثِهِ ﴾ (١). كما ورد في الحديث النبوي: «الدنيا مزرعة الآخرة» والإنسان يحصد في النشأة الأخرى ما زرعه في هذه النشأة فيا يحصده عبارة عن نتائج أعماله.

يقول الإمام أمير المؤمنين عليه العمل الصالح حرث الآخرة». (٢) هذا هذا هو الجواب الإجمالي عن هذا السؤال، وقد بسطنا الكلام حوله في بحوثنا الكلامية. (٦)

۱. الشوري: ۲۰.

٢. نهج البلاغة: اخطبة ٢٢١.

٣. راجع تلخيص الإلهيات: ٤٧٤.

### الغصل الخامس والعشرون

# تجسم الأعمال والملكات المكتسبة

مسألة تجسم الأعمال والملكات من الحقائق التي كشف عنها القرآن الكريم، وقد أشرنا إليها عند البحث عن ضرورة إقامة الموازنة بين العمل والجزاء، وحقيقته عبارة عن القول بأنّ للعمل الإنساني ظهورين:

ظهور بوجوده الدنيوي، وظهور بوجوده الأخروي. فما يكتسبه من الأعمال الحسنة كالصلاة والصوم والحج أو ما يحققه من أعمال الخير كالزكاة والصدقة وما يقوم به من البر والإحسان كلها أعمال دنيوية ولا ظهور لها بحسب هذه النشأة سوى ما نشاهده منها.

ولكن لها ظهوراً في النشأة الأخروية بوجود يناسبها كالجنة ونعيمها وحورها وغلمانها وما تشتهيه الأنفس وتلتذبه، فليس لها حقيقة وراء تلك الأعمال التي اكتسبها أو حققها في حياته، فالأعمال الدنيوية الصالحة تظهر بهذا النحو من الجزاء.

كما أنّ ما يقترف الإنسان من الأعمال السيئة كالشرك بالله سبحانه وظلم العباد وهتك الأعراض وسفك الدماء في هذه النشأة تظهر في يوم القيامة بوجودها المناسب لها فتظهر بصورة الجحيم ونارها وما يواجهه من أنواع العذاب. هذه هي حقيقة القول بتجسم الأعمال، وقد سبق منا القول إنّ من الشهود

تجسم الأعمال بواقعها الأُخروي كي لا تكون هناك ذريعة للمجرم.

فكما أنّ للأعمال ظهورين، فهكذا الحال للملكات التي يكتسبها الإنسان في هذه الدنيا، فتارة يكتسب ملكة الإطاعة والعدل، وأُخرى يكتسب ملكة التمرد والعصيان، فلكلّ من الملكتين ظهور دنيوي وظهور أُخروي يتنعم الإنسان بواحدة منهما و يعذب بالأُخرى، وهكذا الحال في النيات.

يقول الحكيم السبزواري في هذا الصدد:

فاعتبار خُلقه الإنسانُ

مَلَــــُ أُو أعجـــمُ أُو شيطـــــان

فهو و إن وحد دنيا، وزعا

أربعة عقبى فكسان سبعاً

بهيمة مع كون شهوة غضب

شيمتـــه وان عليــه قــد غلـب

مكر فشيطانٌ وإذ سجية

سنيّــــة فصــورة بهيّـــة (١)

هذا إجمال ما ذكره أهل المعرفة في تجسّم الأعمال، وعلى ضوء ذلك فليس للجنة ولا للنار حقيقة وراء تجسّم الأعمال التي اكتسبها الإنسان.

ويمكن أن يقال إنّ تجسّم الأعمال يشكل حيزاً من الجنــة والنار، ولكن لهما حقيقة أوسع من تجسم الأعمال.

فلنذكر من الآيات والروايات ما يدل عليه.

١. منظومة السبزواري: ٣٤٧، الفريدة الرابعة من المقصد الثالث.

# تجسم الأعمال على ضوء القرآن والروايات

إنّ هناك طائفة من الآيات تدل بوضوح على أنّ ما اكتسبه الإنسان من خير أو شر يجده أمامه يوم القيامة فيجزي به.

١. قال سبحانه: ﴿ يَـوْمَ تَجِدُ كُـلُّ نَفْسٍ ما عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَـا عَمِلَتْ مِنْ شُوءٍ تَوَدُّ لَو أَنَّ بَيْنَها وَبَيْنَهُ أَمَداً بَعيداً ﴾ . (()

٢. ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنا مَا لَا يُخَالِ هَٰذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغيرَةً وَلَا كَبيرَةً إِلّا أَحْطيها وَوَجَدُوا ما عَمِلُوا حاضِراً وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾. (٢)
 وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾. (٢)

# ٣. ﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا أَحْضَرَتْ ﴾. "

فهذه الآيات تثبت ان نفس الأعمال التي اكتسبها واقترفها الإنسان يجدها أمامه يوم القيامة بأعيانها وتحضر بواقعها، ولو كان هناك اختلاف فإنّما هو في كيفية الظهور و إلّا فالعمل نفس العمل، والواقعية محفوظة وظهورها مختلف.

هذه الآيات الثلاث أوضح ما في الباب للدلالة على تجسّم الأعال، فانّ الآية الأولى تصرّح بحضور عمل الإنسان من خير وشر في النشأة الأخرى، وأمّا كيفية التجسم فتستفاد من الآية الثانية والثالثة فهما صريحتان في أنّ عمل السوء أعني: كتمان الحقيقة في مقابل ثمن بخس، أو أكل مال اليتيم ظلماً يتجسّم بصورة النار، فكأنّ للعمل الدنيوي ظهورين، ظهوراً في الدنيا وهو ما يشاهده كلّ إنسان، وظهوراً في الآخرة هو تجلّيه بصورة النار المحرقة.

١. آل عموان: ٣٠.

٢. الكهف: ٩٤.

٣. التكوير: ١٤.

٤. ﴿ يَوْمَ تَرى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ يَسْعَىٰ نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَأَيمانِهِمْ
 بُشراكُمُ الْيَومَ جَنَاتٌ تَجْري مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ خالِدينَ فِيها ذلِكَ هُوَ الْفَورُ الْعَظِيمِ ﴾ . (٢)

وظاهر الآية ان نور المؤمنين يسعى أمامهم في ذلك الطريق المظلم، وليس للنور مبدأ سوى وجودهم الذي يشع نوراً ويضي الطريق كها تضي مصابيح الحافلة، الطريقَ لسائقها فيسير على ضوئها.

ولأجل انّه لم يكن لنور المؤمنين الساطع مبدأ سوى وجودهم، يسألهم المنافقون عن النظر إليهم بغية الانتفاع من نورهم كما يحكي عنهم سبحانه بقوله: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنافِقُونَ وَالْمُنافِقاتُ لِلّذِينَ آمَنُوا انْظُرُونا نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ ﴾ . (٣)

ولما كان النور هو تجسيد للعمل الصالح الذي اكتسبه المؤمن والمؤمنة في النشأة الأولى يجابون بقولهم: ﴿قِيلَ ٱرْجِعُوا وَراءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُوراً ﴾ (٤) معرباً عن أنّ هذا النور هو ظهور لما قاموا به من الأعمال الصالحة، فمن لم يغتنم الدنيا في إقامة الأعمال الصالحة فهو محروم من هذا النور.

وليس أمرهم بالرجوع إلى الدنيا والتهاس النور إلا أمراً تعجيزياً، كقوله سبحانه: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمّا نَزَّلْنا عَلَىٰ عَبْدِنا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ ﴾ . (٥)

١. الطارق: ٩.

۲. الحديد:۱۲.

۳. الحديد: ۱۳.

٤. الحديد: ١٣.

٥. البقرة: ٢٣.

﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّة ولا يُنْفِقُونَها في سَبيلِ الله فَبَشَرْهُمْ بِعَنْدابِ أَلِيم ﴿ يَوْمَ يُحمئ عَلَيْها في نارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوىٰ بِها جِبْاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هذا ما كَنَزْتُمْ لأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُوا ما كُنْتُمْ تَكْنِزُون ﴾ . (١)

والآية صريحة في أنّ الـذهب والفضة يُحمىٰ عليها في نـار جهنم فتكوىٰ بها جباه المكنزين وجلودهم وظهورهم.

كما أنهّا صريحة في أنّ النار نفس ما اكتنزوه في النشأة الأولى، فكأنّ للكنز ظهورين: ظهوراً بصورة الفلز وأُخرى بصورة النار المكوية، وهذا هو الذي ركزنا اهتمامنا عليه في صدر البحث، وهو انّ لكلّ عمل من خير وشر ظهورين ووجودين حسب اختلاف النشآت.

٦. ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرِّ لَهُمْ سَيطوقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ القِيامَة ﴾ . (١)

وظهور هذه الآية كظهور الآية السابقة وهو انّ ما كان يبخل به الإنسان من الذهب والفضة وغيرهما يظهر في النشأة الأُخرى بهيئة سلسلة من نار تُطوِّق العنق وتلتف حوله وتقحمه النار.

٧. ﴿ يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ في صَخْرَةٍ أَو في السَّماواتِ أَوْ في الأرْضِ يَأْتِ بِهَا اللهُ ﴾ . (٣)

وظاهر الآية أنّ نفس العمل يؤتى به يوم القيامة، فيؤتى بالصلاة والزكاة بثوبهما المناسب للنشأة الأخروية، وهكذا الحال في الأعمال الطالحة.

١. التوبة: ٣٤ ـ ٣٥.

۲. آل عمران:۱۸۰.

٣. لقهان:١٦.

# ٨. ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَه \* وَمَنْ يَعْمَل مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَراً يَرَهُ ﴾ . (١)

فالضمير في قوله: ﴿يره ﴾ يرجع إلى العمل المستفاد من قوله: ﴿يعمل ﴾ أو إلى الخير والشر، وعلى كلا التقديرين فالإنسان يرى عمله من صالح وطالح، فيرى السرقة والنميمة بوجودهما المناسب لتلك النشأة كما يرى الإحسان والعمل والخير بظهورها المناسب لتلك النشأة.

قال سَبَحانه: ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَأَتَّقُوا النّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْحِجارَةُ أُعدَّتْ لِلِكافِرِينَ ﴾ . (٢)

٩. وفي آية أُخرى يقول: ﴿إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً
 وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجارَةُ عَلَيها مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدادٌ لا يَعصُون اللهَ مَا أَمَرَهُمْ
 وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ . (٣)

ويقول سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمُوالُهُمْ وَلَا أَولادُهُمْ مِنَ اللهِ شَيئاً وَأُولِئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ ﴾ . (٤)

ويقول أيضاً: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴾. (٥)

فهذه الآيات تعد العصاة والأصنام والأوثان(الحجارة) وقوداً لنار جهنم، والوقود ما تشعل به النار، فيصير وجود الإنسان والأصنام المعبودة بؤرة نار تؤجج به نار الجحيم.

۱. الزلزلة:٧ـ ٨.

٢. البقرة: ٢٤.

٣. التحريم:٦.

٤. آل عمران:١٠.

٥. الأنبياء:٩٨.

١٠ ﴿ مَنْ جَاءَ بِالسَّيِئَةَ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُ مِ فِي النَّارِ هَل تُجْزَونَ إِلَّاما كُنتُمْ تَعْمَلُون ﴾ . (١) ويقول سبحانه: ﴿ فَاليَوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَلَا تُجْزَونَ إِلَّاما كُنتُمْ تَعْمَلُون ﴾ . (١)
 تَعْمَلُون ﴾ . (١)

ف الآيتان ظ اهرت ان في أنّ الجزاء هو نفس العمل وليس الجزاء شيئاً وراء العمل فبظهوره حسب النشأة الأُخرى يجزى به الإنسان من صالح وطالح.

فالآية تؤكد على أنّ الإنسان كان في غفلة من يوم الوعيد، وانّ لكلّ نفس سائقاً وشهيداً، فهذه الحقيقة كانت مستورة عن الإنسان في هذه النشأة ويرتفع الغطاء عن بصره وبصيرته فيرى ما خفي عليه ويتذكر وإن كان لا يجدي نفعاً، يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الإِنْسَانُ وَأَتَّىٰ لَهُ الذَّكْرَىٰ ﴾ . (١)

هذه هي الآيات التي يستنبط منها تجسّم الأعمال، وهي بحاجة إلى دراسة أوسع ممّا ذكرنا.

ففي هذه النشأة تتبدل الأفعال التي يقوم بها الإنسان إلى طاقة على خلاف ما في الآخرة، فتلك النشأة عبارة عن تبدل الطاقة المتجسمة بالأفعال إلى الأجسام الأخروية والجواهر غير الدنيوية.

# تجسم الأعمال في الروايات

ثمة أحاديث تؤيد ما دلت عليها الآيات القرآنية، نأتي بنهاذج منها:

١. النحل: ٩٠.

۲، یس:۵۵.

۳. ق:۲۲.

٤. القمر: ٢٣.

١. قال رسول الله بَيْنِين : «اتّقوا الظلم فانّها ظلمات يوم القيامة». (١)

وكأنّ الظلم يتجلّى في الآخرة بصورة الظلمة، فللظلم ظهوران دنيوي وأُخروي.

٢. وقال رسول الله ﷺ: "فإذا أخرجوا من قبورهم خرج مع كل إنسان عمله الذي كان عمله في قبره". (١)
 الذي كان عمله في دار الدنيا، لأنّ عمل كلّ إنسان يصحبه في قبره". (١)

٣. وقال رسول الله ﷺ في ضمن وصاياه لقيس بن عاصم: "إنّه لابدّ لك يا قيس من قرين يُدفن معك وهو حيّ، وتُدْفَن معه وأنتَ ميّت، فإن كان كريهاً أكرمك، وإن كان لئيها أسلمك، ثمم لا يُحشَر إلا معك ولا تُبعث إلا معه ولا تُسأل إلا عنه فلا تجعله إلا صالحاً». (٣)

٤. قال الإمام أمير المؤمنين المنهجة: «وأعمال العباد في عاجلهم نصب أعينهم في آجلهم». (١)

٥. روى أبو بصير قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: «من أكل مال أخيه ظلماً ولم يرده إليه أكل جذوة من الناريوم القيامة». (٥)

فكأنّ ما يأكله في هذه الدنيا يتجلّىٰ في الآخرة بهيئة جذوة من النار.

٦. وقال الإمام الصادق ﷺ: "عش ما شئت فإنّك ميت، وأحبب ما شئت فإنّك مفارقه، واعمل ما شئت فإنّك ملاقيه". (١)

١. الكافي: ٢/ ٣٣٢، باب الظلم من كتاب الكفر والإيهان، حديث ١١.

البرهان: ٤/ ٨٧ في تفسير قوله ﴿ونفخ في الصور ﴾ من سورة الزمر.

٣. أمالي الصدوق: المجلس الأوّل، حديث ٤.

٤. نهج البلاغة: قسم الحكم: الحكمة ٦.

٥. الكافي: ٢/ ٣٣٣، باب الظلم من كتاب الإيهان والكفر، حديث ١٥.

٦. الكافي:٣/ ٢٥٥، باب النوادر من كتاب الجنائز، حديث ١٧.

وقوله: «واعمل ما شئت فإنّك ملاقيه» دليل على أنّ الإنسان يلاقي نفس العمل، وحمله على لقاء جزائه خلاف الظاهر.

٧. وقال الإمام الصادق عليه : "ما من موضع قبر إلا وقد ينطق كل يوم ثلاث مرّات الله أن قال: «فإذا دخله عبد مؤمن، قال: مرحباً وأهلاً، أما والله لقد كنت أحبك وأنت تمشي على ظهري، فكيف إذا دخلت بطني فسترى ذلك، قال: فيفسح له مدّ البصر ويفتح له باب يرى مقعده من الجنة، قال أو يخرج من ذلك رجل لم تر عيناه شيئاً قط أحسن منه فيقول: يا عبد الله ما رأيت شيئاً قط أحسن منك فيقول: أنا رأيك الحسن الذي كنت عليه، وعملك الصالح الذي كنت عمله». (١)

والحديث صريح في تجسم العمل الصالح بصورة إنسان جميل.

٨. وقال الإمام الصادق عليه في حديث طويل: "إذا بعث الله المؤمن من قبره خرج معه مثال يقدمه أمامه، كلّما رأى المؤمن هولاً من أهوال يوم القيامة، قال له المثال: لا تفزع ولا تحزن وأبشر بالسرور والكرامة من الله عزّ وجلّ حتى يقف بين يدي الله عزّ وجلّ فيحاسبه حساباً يسيراً، ويأمر به إلى الجنة والمثال أمامه، فيقول له المؤمن: يرحمك الله نعم الخارج، خرجت معي من قبري، وما زلت تبشرني بالسرور والكرامة من الله حتى رأيت ذلك، فيقول: من أنت؟ فيقول: أنا السرور الذي كنت أدخلته على أخيك المؤمن في الدنيا، خلقني الله عزّ وجلّ منه لأسترك». (1)

٩. وقال الإمام الصادق الشيئة: «إذا مات العبد المؤمن دخل معه في قبره ستُ صور، فيهن صورة هي أحسنهن وجها، وأبهاهن هيئة، وأطيبهن ريحاً،

١. الكافي: ٣/ ٢٤١، باب ما ينطق به موضع القبر من كتاب الجنائز، حديث ١.

٢. البحار: ٧/ ١٩٧، باب أحوال المتقين والمجرمين في القيامة من كتاب العدل والمعاد، حديث ٦٩.

١٠. روى الصدوق بسنده عن العلاء بن محمد بن الفضل، عن أبيه، عن جده، قال: قال قيس بن عاصم: وفدت مع جماعة من بني تميم إلى النبي بَيْنَا لَهُ عظنا موعظة ننتفع بها دخلت وعنده الصلصال بن الدلهمس، فقلت: ينا نبي الله عظنا موعظة ننتفع بها فانّا قوم نعبر في البرية.

فقال رسول الله عَنْيُنَةُ: "يا قيس إنّ مع العز ذلاً، و إنّ مع الحياة موتاً، وإنّ مع الدنيا آخرة، وإنّ لكلّ حسنة ثواباً وعلى كلّ شيء رقيباً، وإنّ لكلّ حسنة ثواباً ولكلّ سيئة عقاباً، ولكلّ أجل كتاباً، وانّه لابدّ لك يا قيس من قرين يدفن معك وهو حي وتُدفن معه وأنت ميت، فإن كان كريها أكرمك، وإن كان لئيها أسلمك ثمّ لا يحشر إلاّ معك ولا تبعث إلاّ معه ولا تُسأل إلاّ عنه، فلا تجعله إلاّ صالحاً، فانّه إن صلح آنست به، وإن فسد لا تستوحش إلاّ منه وهو فعلك. (٢)

هذه هي بعض الأحاديث الـدالة علىٰ تجسّم الأعمال، ومن أراد الاستقصاء فعليه الرجوع إلى الجوامع الحديثية.

وقد حان البحث في تجسم الأعمال من منظار العقل والعلم.

١. المحاسن للبرقي: ١/ ٢٨٨، حديث ٤٣٢.

٢. أمالي الصدوق: ١٢ ح٤، المجلس الأوّل.

# تجسم الأعمال من منظار العقل والعلم

إلى هنا وقفت على أدلة تجسم الأعمال من جانب الكتـاب والسنّة، وإكمال البحث يفرض علينا طرحه على صعيد العقل والعلم.

إنّ لفيفاً من المفسرين والمتكلّمين أنكروا تجسّم الأعمال وقالوا بامتناعه، وأوّلوا ما ورد من الآيات والروايات في ذلك المقام، والسبب الداعي إلى ذلك أمران:

أ. انّ ما يقوم به الإنسان من الأعمال الصالحة والطالحة يفنى بعد تحققه
 وتذهب سدى، فكيف يمكن إعادته بعد انعدامه؟!

ب. انّ الأعمال من مقولة العرض، وهو قائم بالجوهر، ومعنى تجسّمها هو تحقّق العرض بلا جوهر، وهذا أمر محال.

هذا هو الشيخ الطبرسي ينقل في تفسير قوله سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضِراً ﴾ ، الكلام التالي:

اختلف في كيفية وجود العمل محضراً، فقيل: تجد صحائف الحسنات والسيئات، عن أبي مسلم وغيره، وهو اختيار القاضي.

وقيل: ترى جزاء عملها من الثواب والعقاب، فأمّا أعمالهم فهي أعراض قد بطلت، ولا تجوز عليها الإعادة فيستحيل أن ترى محضرة. (١)

وفي المقابل، هناك من يرفض تلك النظرية ويصحّح تجسّمها بالبيان التالي: يقول بهاء الدين العاملي: إنّ الحيّات والعقارب، بل والنيران التي تظهر في القبر والقيامة، هي بعينها الأعمال القبيحة والأخلاق الذميمة والعقائد الباطلة التي ظهرت في هذه النشأة بهذه الصورة وتجلبت بهذه الجلابيب، كما أنّ الروح

١. مجمع البيان: ١/ ٤٣١، ط صيدا،

والريحان والحور والثهار هي الأخلاق الزكية والأعمال الصالحة والاعتقادات الحقة التي برزت في هذا العالم بهذا الزي وتسمَّت بهذا الاسم، إذ الحقيقة الواحدة تختلف صورها باختلاف الأماكن، فتحلَّىٰ في كلّ موطن بحلية، وتزيّىٰ في كلّ نشأة بزيّ، وقالوا: إنّ اسم الفاعل في قوله تعالى: ﴿يَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَدَابِ وَإِنَّ جَهَنَمَّ لَمُحِيطَةٌ بِالْكافِرينَ ﴾ (١) ليس بمعنى الاستقبال بأن يكون المراد انها ستحيط بهم في النشأة الأخرى. (١)

ففي قوله: إذ الحقيقة الواحدة تختلف صورها باختلاف الأماكن فتحلّى في كلّ موطن بحلية، جواب عن الإشكالين الماضيين.

وحاصل الجواب: انّه لا مانع من أن يكون لشيء واحد تجليان حسب اختلاف الظروف، ولم يكتب على جبين العرض انّه عرض في كلتا النشأتين.

يقول العلاّمة المجلسي: القول باستحالة انقلاب الجوهر عرضاً، والعرض جوهراً في تلك النشأة مع القول بإمكانها في النشأة الآخرة قريب من السفسطة، إذ النشأة الآخرة ليست إلاّمثل تلك النشأة، وتخلّل الموت والإحياء بينهما لا يصلح أن يصير منشأ لأمثال ذلك، والقياس على حال النوم واليقظة أشد سفسطة إذ ما يظهر في النوم إنّما يظهر في الوجود العلمي، وما يظهر في الخارج فإنّما يظهر بالوجود العيني، ولا استبعاد كثيراً في اختلاف الحقائق بحسب الوجودين، وأمّا النشأتان فهما من الوجود العيني ولا اختلاف بينهما إلاّبها ذكرنا، وقد عرفت أنّه لا يصلح لاختلاف الحكم العقلي في ذلك.

وأمّا الآيات والأخبار فهي غير صريحة في ذلك، إذ يمكن حملها على أنّ الله تعالى يخلق هذه بازاء تلك أو هي جزاؤها، ومثل هذا المجاز شائع، وبهذا الوجه

١. العنكبوت: ١٥.

٢. البحار: ٧/ ٢٢٩ ، باب أحوال المتقين من كتاب العدل والمعاد.

وقع التصريح في كثير من الأخبار والآيات، والله يعلم وحججه عين (١)

إنّ أساس الإشكال الأوّل باطل من رأسه، فانّ البرهان العقلي قائم على أنّ من طرأ عليه الوجود لا يعدم أصلاً، وعدمه بعد انقضاء زمانه عدم نسبي لا عدم مطلق، فكلّ شيء موجود في ظرفه ولا يمكن أن يطرأ العدم عليه.

نعم كلّ مـوجود زماني محدَّد بـزمان خاص فهـو غير موجود في غير زمـانه، ولكنّه موجود في ظرفه لا يطرأ عليه العدم.

هذا هو القضاء الحاسم للعقل ويؤيده النقل، يقول سبحانه: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبُّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّماءِ وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَٰلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاّ في كِتابٍ مُبِين ﴾ (٢). (٣)

فعلى ضوء ذلك، فالإشكال الأوّل لا أساس له من الصحة، وكلّ فعل موجود في ظرفه لا يطرأ عليه العدم، فالعمل يوم المعاد يحضر بنفس وجوده المحقق في ظرفه.

إنّما المهم هو الإشكال الثاني - أعني: انقلاب العرض جوهراً - وهو أيضاً أمر ممكن لأنّ جسمانية المعاد ليس بمعنى سيادة القوانين الدنيوية جميعها على النشأة الأُخرى، بل اختلاف النشأتين ربها يورث اختلافهما في بعض القوانين.

يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ تُبدّلُ الأَرْضُ غيرَ الأَرضِ والسَّماواتُ وَبَرَزُوا للهِ الواحدِ القَهَار ﴾ . (١)

نعم القوانين العامة السائدة على الوجود بإطلاقه تكون محفوظة في

١. البحار:٧/ ٢٢٩\_ ٢٣٠، باب أحوال المتقين من كتاب العدل والمعاد.

۲. يونس: ۲۱.

٣. انظر سيأ: ٣، النمل:٧٥.

٤. إبراهيم: ٨٤.

النشأتين كامتناع اجتماع النقيضين وارتفاعهما، واجتماع الضدين.

وليس من ذلك تبدل العرض جوهراً، فان كون العرض غير قائم إلا بالموضوع في تلك النشأة لا يكون دليلاً على كونه كذلك في النشأة الأخرى، إذ من الممكن أن يكون العرض قائماً بنفسه في النشأة متبدلاً، متجلياً بصورة النار والأغلال والسلاسل، أو أن يكون العمل الصالح كالصلاة والصوم قائماً بنفسه في النشأة الأُخرى متجلياً بصورة الحور والجنات والعيون.

وما ذكرنسا لا يختص بتجسم الأعمال بل يجري في الصراط والميزان والأعراض، وقد قلنا إنّ حقائقها خفية علينا، وانّ التعبير عنها بالميزان وغيره تقريب للذهن بالحقائق المستورة.

وعلى ما ذكرنا فلا مانع من تجسّم الأعمال، ولنذكر بعض كلمات الأعلام في هذا الصدد:

يقول صدر المتألمين: كما أنّ كلّ صفة تغلب على باطن الإنسان في الدنيا وتستولي على نفسه بحيث تصير ملكة لها، يوجب صدور أفعال منه مناسبة لها بسهولة يصعب عليه صدور أفعال أضدادها غاية الصعوبة، وربها بلغ ضرب من القسم الأوّل حدّ اللزوم، وضرب من القسم الثاني حدّ الامتناع ، لأجل رسوخ تلك الصفة. لكن لما كان هذا العالم دار الاكتساب والتحصيل قلما تصل الأفعال المنسوبة إلى الإنسان الموسومة بكونها بالاختيار في شيء من طرفيها حدّ اللزوم والامتناع بالقياس إلى قدرة الإنسان وإرادته دون الدواعي والصوارف الخارجية لكون النفس متعلّقة بهادة بدنية قابلة للانفعالات والانقلابات من حالة إلى حالة، فالشقي ربها يصير بالاكتساب سعيداً وبالعكس، بخلاف الآخرة فاتّها ليست فالشقي ربها يصير بالاكتساب شعيداً وبالعكس، بخلاف الآخرة فاتّها ليست دار الاكتساب والتحصيل، كما أشير إليه بقوله تعالى: ﴿ لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ في إِيمانِها خَيْراً ﴾ (١٠)، وكلّ صفة بقيت في النفس تكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ في إِيمانِها خَيْراً ﴾ (١٠)، وكلّ صفة بقيت في النفس

١. الأنعام: ١٥٨.

ورسخت فيها وانتقلت معها إلى الدار الآخرة صارت كأنّها لزمتها ولزمت لها الآثار و الأفعال الناشئة منها بصورة يناسبها في عالم الآخرة والأفعال والآثار التي كانت تلك الصفات مصادر لها في الدنيا، وربها تخلفت عنها لأجل العوائق والصوارف الجسمانية الاتفاقية، لأنّ الدنيا دار تعارض الأضداد وتـزاحم المتهانعات بخلاف الآخرة لكونها دار الجمع والاتفاق لا تـزاحم ولا تضاد فيها، والأسباب هناك أسباب وعلل ذاتية كالفواعل والغايات الذاتية دون العرضية فكلّها يصلح أثر الصفة النفسانية لم يتخلف عنها هناك كها يتخلف عنها هاهنا لمصادفة مانع له ومعاوقة صارف عنه، إذ لا سلطنة هناك للعلل العرضية والأسباب الاتفاقية ومبادئ الشرور بل الملك بله الواحد القهار.

ثم إنّ صدر المتألمين ضرب مشالاً لتقريب الموضوع، يقول: إنّ الجسم المنفعل الرطب متى فعل ما في طبعه من الرطوبة في جسم الآخر قبل الجسم المنفعل الرطوبة فصار رطباً مثله، ومتى فعل فعله الرطوبة في قابل غير جسم كالقوة الدراكة الحسية والخيالية إذا انفعلت عن رطوبة ذلك الجسم الرطب، لم يقبل الأثر الذي قبله الجسم الثاني ولم يصر بسببه رطباً بل يقبل شيئاً آخر من ماهية الرطوبة في الطوبة أو حضرتها في الما طور خاص في ذلك كما يقبل القوة الناطقة متى نالت الرطوبة أو حضرتها في ذاتها شيئاً آخر من ماهية الرطوبة وطبيعتها من حيث هي، ولها ظهور آخر عقلي فيه بنحو وجود عقلي مع هوية عقلية، فانظر حكم تفاوت النشآت في ماهية واحدة لصفة واحدة، كيف فعلت وأثرت في موضع الجسم شيء وفي قوة أخرى شيئاً آخر، وفي جوهر شيئاً آخر و كل من هذه الثلاثة حكاية للآخرين، لأنّ شيئاً آخر، وفي جوهر شيئاً آخر و كلّ من هذه الثلاثة حكاية للآخرين، لأنّ يؤمن الماهية واحدة والوجودات متخالفة، وهذا القدر يكفي المستبصر لأن يؤمن بجميع ما وعد الله ورسوله أو توعد عليه في لسان الشرع من الصور الأخروية المرتبة على الاعتقادات الحقة أو الباطلة أو الأخلاق الحسنة والقبيحة المستبعة والعقبة المستبعة المستبعة المستبعة المستبعة المستبعة المستبعة العبة المستبعة الم

للذات والآلام إن لم يكن من أهل المكاشفة والمشاهدة. (١) ثمّ إنّه مَثَّرُ ضرب مثالاً آخر لتقريب ما رام إليه، وقال:

إنّ شدة الغضب في رجل توجب ثوران دمه، واحمرار وجهه، وحرارة جسده، واحتراق موادّه، على أنّ الغضب صفة نفسانية موجودة في عالم الروح الإنساني وملكوته والحركة والحمرة والحرارة والاحتراق من صفات الأجسام وقد صارت هذه الجهات والعوارض الجسمانية نتائج لتلك الصفة النفسانية في هذا العالم، فلا عجب من أن يكون سورة هذه الصفة المذمومة مما يلزمها في النشأة الأخرى نار جهنم التي تطلع على الأفئدة فاحترقت صاحبها كما يلزم هاهنا عند شدة ظهورها وقوة تأثيرها إذا لم يكن صارف عقلي أو زاجر عرفي يلزمها من ضربان العروق واضطراب الأعضاء وقبح المنظر ربها يؤدي إلى الضرب الشديد والقتل لغيره بل لنفسه، وربها يموت غيظاً فإذا تأمل أحد في استتباع هذه الصفة المذمومة لتلك الآثار فيمكن أن يقيس عليها أكثر الصفات المؤذيات والاعتقادات المهلكات وكيفية انبعاث نتائجها ولوازمها يوم الآخرة من النيران وغيرها، وكذا حال أضدادها من حسنات الأخلاق والاعتقادات وكيفية استنباط والثمرات من الجنات والرضوان والوجوه الحسان. (٢)

# تجسم الأعمال من منظار العلم

ما ذكرناه سابقاً كان تحليلاً لتجسّم الأعمال من زاوية العقل والفلسفة الإسلامية، فحان البحث عنه من منظار آخر وهو منظار العلم.

إنّ تجسم الأعمال أرسي علىٰ قواعد ثابتة وهي.

١. المبدأ والمعاد: ٣٤١\_٣٤٢.

٢. المبدأ والمعاد :٣٤٣.

ان المادة والطاقة مظهران لحقيقة واحدة، المادة عبارة عن الطاقات المتراكمة، وربها تتبدّل المادة في ظروف خاصة إلى الطاقة، فتكون الطاقة وجوداً منبسطاً للهادة، كتبدّل مادة الغذاء الذي يتناوله الإنسان إلى حركة، وكتبدّل وقود الحافلات إلى طاقة حركية.

إنّ مفهوم حفظ الطاقة أحد المفاهيم الأساسية الذي يكون حاكماً على كافة الظواهر الطبيعية، بمعنى انّ كافة التفاعلات والتحولات التي تحدث في عالم الطبيعة لا تخرج عن هذا الإطار العام وهو انّ عموم الطاقة لا يتغير فيها أبداً.

فالطاقة يمكن أن تتبدّل إلى أنواع مختلفة، وهذه الأنواع تشمل الطاقة الحركية، الحرارية، الكهربائية، الكيميائية، والنووية. (١)

### حقيقة العمل من الإنسان

كلّ عمل يقوم به الإنسان ـ سواء كان طاعة أو معصية ـ يعدّ جزءاً من عالم المادة وليس له حقيقة إلاّ تبدل جزء ضئيل من المادة إلى طاقة حركية، فتعود حقيقة العمل في الإنسان إلى تبدل المادة إلى طاقة.

إذا عرفت ذلك فنقول: إنّ تجسم الأعمال يبتني على قواعد أربع:

- ١. حقيقة العمل هو تبديل المادة إلى طاقة.
  - ٢. الطاقة الموجودة في العالم ثابتة لا تتغير.
    - ٣. المادة والطاقة حقيقتها واحدة.
- ٤. كما أنّ المادة تتبدّل إلى الطاقة فهكذا تتبدّل الطاقة في ظروف خاصة إلى المادة.

١. دائرة المعارف البريطانية:٦/ ٨٩٤.

فهذه المقدمات تنتج ان تجسم الأعمال الذي ترجع حقيقته إلى تبدّل الطاقة إلى المادة أمر ممكن وإن لم يكن واقعاً في عالم الطبيعة، ولعلّ العلم سيحقق هذه الأمنية، ولكن القرآن الكريم طرح هذه المسألة قبل ١٤ قرناً يـوم لم يكن للإنسان أي معرفة بها. غير ان الأكابر من علماء الإسلام وصلوا إليها عن طريق المكاشفة ودراسة الأصول الفلسفية.

نعم ما ذكرناه إنّما هو صورة ضبابية لما يتحقق في النشأة الأُخرى، ولا يمكن للإنسان الذي هو رهين عالم المادة أن يتصور ما يحدث خارج عالمه على وجه تام.

#### سؤال وإجابة

إنّ ما دلّ من الآيات والروايات على تجسّم الأعمال ممّا لا غبار عليه، وانّ الإنسان يجزى من خلال تجسّم عمله الصالح أو الطالح وتمثّله بصورة النعمة والنقمة فيتنعّم به المؤمن، ويعذّب به الكافر.

لكن بقي سؤال: وهو انّ طائفة من الآيات دلت على أنّ الجزاء يوم القيامة أمر جعلي أشبه بمجازات المجرمين أو بإثابة المطيعين، فعلى ذلك يكون الجزاء أمراً خارجاً عن نطاق عمل الإنسان بل مفروضاً عليه من الخارج.

وبعبارة أُخرى: انّ القول بأنّ الجزاء يكمن في تمثّل عمل الإنسان بالجنة والنار يخالف مع ما دلّت عليه بعض الآيات من وجود جنة وجحيم خارج إطار عمل الإنسان من خير وشر، وإنّها خلقهها الله سبحانه للمطيعين أو المذنبين قبل أن يخلق المطيع والعاصي، فكيف يمكن الجمع بين هاتين الطائفتين من الآيات؟

والجواب: انّ القرآن الكريم نزل من الله سبحانه: على قلب سيد المرسلين دون أن يكون فيه أي اختلاف، وذلك آية انّه كلام الله سبحانه المنزّه من الخطأ والاشتباه والتناقض والتعارض، يقول سبحانه: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرآنَ وَلَو كانَ مِنْ

## عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اختلافاً كَثيراً ﴾. (١)

وعلى ضوء ذلك فلا مانع من أن يكون هناك نعمة ونقمة من خلال تجسّم الأعمال وتمثّلها، وجنة ونار خارجين عن إطار عمل الإنسان وفعله، فالجزاء الأوّل أمر تكويني يلازم وجود الإنسان، والثاني أمر جعلي مفروض عليه حسب ما اكتسب من الحسنات والسيّئات.

#### سؤال وإجابة

إنّ حقيقة تجسّم الأعمال ترجع إلى أنّ الإنسان حسب اكتساب الطاعات أو اقتراف السيئات يخلق ملكات حسنة أو سيئة تبعاً لها على نحو تكون تلك الملكات جزء وجوده وصميم ذاته، ومن الواضح بمكان انّ كلّ ملكة تستتبع مفتضاها، فالملكة الحسنة تستتبع صوراً مثالية حسنة أو صوراً مثالية قبيحة يتلذّذ بها أو يتعذّب وليست خلاقية الملكات لهذه الصور فعلاً اختيارياً، بل لم تزل خلاقة للصور حسب مقتضاها.

وإذا كانت الصور المثالية أمراً تكوينياً من لـوازم وجود الإنسان بحيث لا ينفك عـن وجوده مهما نـزل أو سكن، فما معنى الشفاعـة التي تمحو المجـازات الجعلية المفروضة عليه من خارج وجوده؟

والجواب: انّ الملكات المكتسبة وإن كانت خلاقة للصور المثالية جميلة كانت أو قبيحة شاء أم أبئ، لكن ثمة مرتبة من الشفاعة تؤثر في صميم الإنسان وذاته بنحو تؤثر على ملكاته السيئة وليس تأثير الشفيع في ملكات المشفوع له بأصعب من تأثير دعاء النبي على عند الاعجاز في عالم الكون حيث يعود بفضل دعائه \_ الميت حياً والأعمى بصيراً والسقيم صحيحاً، فكما انّ دعاء النبي وإرادته

١. النساء: ٨٢.

تؤثر في التكوين، فهكذا الحال في شفاعة النبي في الآخرة تؤثر في الملكات السيئة وتقلبها رأساً على عقب.

ونظير ذلك دعاء المذنب في هذه الدنيا واستغفاره قبل الموت حيث إنّه يؤثر فيها اكتسب من الملكات ويقلبها إلى غيرها.

وحصيلة البحث: ان تأثير الملكات في الصور المثالية يتم على نحو المقتضي لا العلة التامة، فهي تؤثر مادام العامل الخارجي و إلا فلا، وبذلك يمكن الجمع بين القول بالشفاعة وتجسم الأعمال.

#### الفصل السادس والعشرون

## الأحوال الطارئة على الإنسان يوم القيامة

إنّ الدكر الحكيم يصف أحوال الإنسان وما يطرأ عليه وصفاً دقيقاً يهزّ المشاعر ويُثير الرعب فينعكس على سلوكه التربوي حيث يختار معه الطاعة على العصيان، والدخول في ربقة الطاعة، فكما أنّ الإيمان بنفس المعاد له أثر تربوي من خلال كبت غرائز الإنسان الجامحة، فهكذا وصف ما يطرأ على الإنسان من الحالات يوم القيامة مؤثر في كبت النفس الجامحة في هذه الدنيا، وإيقافها عن الولوج في المعاصي.

إنّ الآيات الواردة في هذا الصدد على قسمين: فتارة تتخذ نفس الإنسان موضوعاً لوصف حاله في القيامة من دون أن يشير إلى طائفة دون أخرى، وأخرى تصنف الإنسان إلى طوائف خاصة وتصف حالة كلّ طائفة. وإليك الكلام في كلتا الطائفتين:

الطائفة الأولى: الآيات التي تتكفل بيان حال الإنسان يوم القيامة دون أن تخصه بطائفة:

## ١. كل إنسان له شأن يغنيه

يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ \* وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ \* لِكُلِّ امْرِي مِنْهُمْ يَومَئِذٍ شَأْنٌ يُغْنِيهِ ﴾. (١)

فها هو الـوجه في تحيّره واستغراقه بنفسـه وغفلته عن سـواه، يعلم ذلك من الآيات التي تصف مشاهد القيامة وقد مرت أوصافها.

## ٢. لا يملك إنسان لإنسان نفعاً

قال سبحانه: ﴿ فَالْيَوْمِ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعاً وَلَا ضَرّاً وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذابَ النّارِ الّتي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذَّبُون ﴾ . ('')

والسبب في ذلك انّ النظام السائد في الدنيا سينهار في الآخرة وتنفصم معه كافة العلاقات والروابط والأسباب، فلا تملك نفس لنفس شيئاً، يقول سبحانه: ﴿إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأَوُا العَذابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْباب﴾. (١)

والمراد من الأسباب المنقطعة هي الأسباب الدنيوية لا مطلق الأسباب، فانّ ذلك النظام أيضاً مبني على أسباب خاصة لتلك النشأة.

۱. عبس: ۳٤\_۳۷.

۲. سيأ:۲۶.

٣. الأنفطار: ١٩.

٤. ؛ لبقرة: ١٦٦١.

## ٣. ما لا ينفع الإنسان

يصرح الذكر الحكيم بأنّ المال والثروة والأولاد والأرحام لا تنفع أبداً، يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ مالٌ ولا بَنُونَ ﴾ . (١)

وفي آية أُخرى: ﴿ لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرحامُكُمْ وَلا أَولاذُكُمْ يَوْمَ القِيامَةِ يَفصِلُ بَيْنَكُم﴾. (٢)

والوجه هو ما تقدم آنفاً من إيجاد نظام آخر قائم على أسباب خاصة وانقطاع الأسباب الدنيوية فيه.

## ٤. لا تنفع الأعذار

يقول سبحانه: ﴿ فَيَومَئِدُ لَا يَنْفَعُ اللَّذِينَ ظَلَمُوا مَعْدِرتُهُم وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُون﴾. (٣)

والسبب في ذلك انّه سبحانه يبعث الأنبياء والرسل كي يوصد باب الأعذار ويتم الحجة.

## ٥. ما ينفع يوم القيامة

قد صرح الذكر الحكيم بأمرين ينفعان يوم القيامة.

أ. القلب السليم: يقول سبحانه: ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبِ سَلِيم ﴾ (١) ، والمراد من القلب السليم هو القلب النزيه عن الشرك الخالي من حب الدنيا.

١. الشعراء:٨٨.

٢. المتحنة: ٣.

٣. الروم: ٥٧.

٤. الشعراء:٨٩.

يقول الطبرسي: وإنّما خصّ القلب بالسلامة، لأنّه إذا سلم القلب، سلمت سانر الجوارح من الفساد من حيث إنّ الفساد بالجارحة لا يكون إلّا عن قصد بالقلب الفاسد، وروي عن الصادق عليه ، انّه قال: «هو القلب الذي سلم من حب الدنيا»، ويؤيده قول النبي بين الصادق عبد الدنيا رأس كلّ خطيئة». (١)

ب. الصدق: قال سبحانه: ﴿ هٰذَا يَومُ يَنْفَعُ الصادِقينَ صِدقُهُم ﴾. (٢)

## ٦. الأخلاء بعضهم عدو لبعض

ومن الشواهد على أنّ النظام السائد يوم القيامة غير ما هو السائد في هذه النشأة، هو انّ الأخلاء في هذه الدنيا سيكونون أعداء، يقول سبحانه: ﴿الأَخِلاءُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ إِلاّ الْمُتَقِينَ ﴾. (٣)

وما هذا إلا لأنّ التقوى تربط المتقين، فبالمؤمنون الأخلاء في هذه النشأة أخلاء في المنشأة أخلاء في الخرة بخلاف الكفار والمنافقين.

### ٧. منطق المؤمنين مع الكافرين

لقد كان الكافرون يستهزئون بالمؤمنين في الحياة الدنيا، ففي الآخرة يعكس الأمر فالمؤمنون يستهزئون بالكافرين، يقول سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ \* وَإِذَا انْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ انْقَلَبُوا فَكِهِينَ \* وَإِذَا انْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ انْقَلَبُوا فَكِهِينَ \* وَإِذَا رَأَوْهُم قَالُوا إِنَّ هُؤلاءِ لضَالُونَ \*. (١)

١. مجمع البيان: ٤/ ١٩٤.

٢. المائدة: ١١٩.

٣. الزخرف:٦٧.

٤. المطففون: ٢٩\_٣٣.

هذه الآية تعكس نظر الكافرين إلى المؤمنين وانهم كانوا يتغاسزون بهم ويصفونهم بالضلال، ولكن الأمر في الآخرة ينقلب لصالح المؤمنين، يقول سبحانه: ﴿فَالْيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الكُفّارِ يَضْحَكُون \* عَلَى الأَرائِكِ يَنْظُرُونَ \* هَلَ ثُوِّبَ الكُفّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُون \* . (1)

وما هـذا إلا لأنّ الأسباب الـدنيويـة تنقطع بهم في الآخـرة، وانّ السائدة في النشأة الأُخرى هي قوانين تخصّها.

الطائفة الثانية: تتكفل بيان صنف خاص، مقتصرة عليه أو تتعداه إلى ضدّه.

### السعداء والأشقياء

يركز القرآن الكريم في غير واحد من آياته على تصنيف الناس إلى تصانيف مختلفة يجمعها انهم بين فرحين مستبشرين بها يلحقهم من الجزاء، وبين مغمومين يدعون ويلاً وثبوراً لما يلحقهم من الشقاء.

وقد عبر القرآن عن ذلك التصنيف بتعابير مختلفة فتارة يركز على وصف الحالات التي تطرأ على وجوههم التي تخبر عما في ضميرهم من السرور والفرح أو الحزن والقلق، و إليك الآيات:

يقول سبحانه: ﴿ وُجُـوهُ يَومَئِذٍ مُسْفِـرَة شاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَة ﴾.

ويقول سبحانه: ﴿ وَوُجُوهُ يَومَئِذٍ عَلَيْها غَبرَة \* تَرْهَقُهـا قَتَـرَة \* . (١)

يقول سبحانه: ﴿ وُجِهِ يَومَئذِ ناضِ سرةٌ \* إلى ربّه اناظِرَة ﴾.

ويقول سبحانه: ﴿ وَوُجِوهٌ يَومَئِذِ باسِـــرَة \* تَظُنُّ أَنْ يُفْعَلَ بِها فاقِرَة ﴾. (")

١. المطففون:٣٤ ٣٤ ٣٣.

ويقول سبحانه: ﴿وُجُوهٌ يَومَئِذِ خاشِعَةٌ \* عامِلَةٌ ناصِبَةٌ \* تَصْلَى ناراً حامِيَةً \* تُصْلَى ناراً حامِيَةً \* تُسْقى من عينِ آنية \* لَيْسَ لَهُمْ طُعامٌ إلاّمِن ضَرِيعٌ \*لا يُسْمِنُ ولا يُغْنِي مِنْ جُوع ﴾.

ويقول: ﴿ وُجُوهٌ يَومَئِ إِناعِمَةٌ \* لِسَعيِها راضِيَةٌ \* في جَنَّةٍ عالِيَةٍ \* لا تَسْمَعُ فِيها لاغِيَة ﴾ . (١)

يقول سَبحانه: ﴿ يَوْمَ تَبِيَضُّ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُّ وَجُوهٌ \* فَأَمَّا الَّذِينَ الْمُودَّ وَجُوهُ \* فَأَمَّا الَّذِينَ الْمُودَّ فَجُوهُ هُمُ مَا كُنْتُمْ تَكُفُرُون \* وَأَمّا الَّذِينَ ابِيَضَّتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللهِ هُمْ فِيها خالِدُون ﴿ وَاللهِ مَا كُنْتُمُ مَكُفُرُون \* وَأَمّا الَّذِينَ ابِيَضَّتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللهِ هُمْ فِيها خالِدُون ﴿ (١)

وأُخرى يشير إلى تصنيفهم عن طريق أخذ كتابهم باليمين أو اليسار، فمن أوتي كتابه بيمينه فقد بوركت عليه الحياة في تلك النشأة.

وأمّا من أُوتي كتابه بشماله أو وراء ظهره، فسوف يجزى بحياة قاسية وعذاب دائم.

وقال سبحانه: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشمالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ \* وَلَمْ أُدرِ مَا حِسَابِيَه ﴾. (")

وقال سبحانه: ﴿ يَوْمَ نَـدْعُوا كُـلَّ انَّاسٍ بِإِمـامِهِمْ فَمَنْ أُوتِي كِتابَـهُ بِيَمِينِهِ فَأُولِئِكَ يَقْرَءُونَ كِتابَهُمْ ولا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾. (١)

وقال سبحانه: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمينِه \* فَسَوفَ يُحاسبُ حِساباً يَسِيراً \* وَيَنْقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾ .

وقال سبحانه: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاء ظَهْرِهِ \* فَسَوفَ يَدْعُوا ثُبُوراً \*

۲. آل عمران: ۱۰۷\_۱۰۵ ٤. الإسراء: ۷۱.

۱. الغاشية: ۱. ۱۱.

٣. اخاقة (٢٥ ـ٢٦.

## وَ يَصْلَىٰ سَعِيراً ﴿ إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾. (١)

وثالثة يصنّفهم إلى أصحاب الميمنة والمشئمة.

يقول سبحانه: ﴿ فَأَصحابُ المَيْمَنةِ مَا أَصحابُ المَيْمَنةِ مَا أَصحابُ المَيْمَنَة ﴿ وَأَصحابُ المَشْمَنة ﴿ وَأَصحابُ المَشْأَمَة ﴿ وَالسّابِقُونَ ﴿ أُولئكَ المُقَرَّبُونَ ﴾ . (٢) المَشْأَمَةِ مَا أَصحابُ المَشَامَة ﴿ وَالسّابِقُونَ السابِقُونَ ﴿ أُولئكَ المُقَرَّبُونَ ﴾ . (٢)

هؤلاء الأصناف الذين أشار إليهم القرآن الكريم تارة عن طريق وصف وجوههم، وأخرى عن طريق أخذ كتابهم، وثالثة بكونهم من أصحاب الميمنة أو المشئمة ليسوا أصحاب مصير واحد بل يختلف مصيرهم حسب اختلاف درجاتهم من السعادة والشقاء، ولذلك يصف القرآن الكريم مصير هذه الأصناف بها يليق بهم من الجزاء، ونحن نقتصر بالقليل من الكثير.

## النبي ﷺ و المؤمنون في الآخرة

يظهـر من الآيات انّ المؤمنين يلتفـون حـول النبي ﷺ ونورهـم يسعى بين أيديهم.

يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ لَا يُخْرِي اللهُ النَّبِيَّ والَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُـورُهُمْ يَسعىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وبِأَيْمانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنا أَتْمِمْ لَنا نُـورَنا وَاغْفِر لَنا إِنَّكَ علىٰ كُلِّ شيءٍ قَدير ﴾ . (٣)

#### المتقون

إنَّ للمتَّقين عند الله سبحانه مكانة عالية تعرب عنها الآيات التالية :

يقول سبحانه: ﴿ وَلَنِعْمَ دارُ المُتَّقِينَ ﴾. (١)

٢. الواقعة: ٨ـ ١١.

١. الانشقاق:٧-١٣.

٤. النحل: ٣٠.

٣. التحريم: ٨.

ويقول: ﴿إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي مَقامِ أَمِينَ ﴾. (١)
ويقول: ﴿ادخُلُوها بِسَلامِ آمِنين ﴾. (٢)
ويقول سبحانه: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظلال وَعُيُون ﴾. (٢)
ويقول سبحانه: ﴿إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَاتٍ وَعُيُون ﴾. (٢)
ويقول: ﴿لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ كَذَلِكَ يَجزِي اللهُ الْمُتَّقِين ﴾. (٢)
ويقول: ﴿فَاكِهِينَ بِمَا آتَاهُمْ رَبُّهُم ﴾. (٢)
ويقول: ﴿فَاكِهِينَ بِمَا آتَاهُمْ رَبُّهُم ﴾. (٢)

#### الصابرون

التي أشرنا إليها في الهامش. (^)

إنّ للصابرين في طريق الطاعة ومواجهة البلايا والمصائب ومكافحة المعاصي مكانة عظيمة عند الله سبحانه وتعالى، فهؤلاء يصفهم الله سبحانه بالنحو التالى:

أ. يسلم عليهم الملائكة عند دخوهم الجنة، يقول سبحانه: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة حول المتَّقين، فمن أراد فليرجع إلى الآيات

١. الدخان: ٥١. الحجر: ٤٦.

٣. الموسلات: ٤١. ٤٠ الحجر: ٥٥.

٥. النحل:٣١.

۷. اخجر: ۷۷.

٨. النبأ: ٣١ ـ ٣٦، المرسلات: ٤١ ـ ٤٣، الحجر: ٤٥ ـ ٤٧، السدخان: ٥١ ـ ٥٧، الرعد: ٣٥، الفرقان: ١٥٠ عمران: ١٣٣، الشعراء: ٩٠، الزخرف: ٣٥، القلم: ٣٤، القمر: ٥٤، الذاريات: ١٥.
 الذاريات: ١٥.

بِما صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدّار ﴾. (''

ب. يعطون أجرهم مرتين، يقول سبحانه: ﴿ أُولِئِكَ يُؤتُوْنَ أَجْرَهُم مَرَّتَيْنِ بِمَا صَبَروا﴾. (٢)

ج. يجزون بالوجه الأحسن، يقول سبحانه: ﴿ وَلَنَجْزِيَنَ الَّذِينَ صَبَرُوا أَجرَهُمْ إِلَّا خُسَنِ ما كانُوا يَعْمَلُون ﴾. (٣)

د. يجزون غرف الجنة، يقول سبحانه: ﴿ أُولِئِكَ يُجْزُونَ الغُرْفَةَ بما صَبَرُوا ويُلَقَّوْنَ فِيها تَحِيَّةً وسَلاماً ﴾ (٤)

وليعلم أنّ الصابرين ليسوا قسماً مغايراً للمتّقين أو المؤمنين بـل الجميع صنف واحد ولكن لهم ميزات وصفات خاصة بهم.

## المصلّون

إنّ الصلاة هي الرابطة الوثيقة بين العبد وخالقه ولها أهمية خاصة في الذكر المحكيم، فالله سبحانه يذكر المصلين ويمدحهم بمدائح مختلفة، لما في الصلاة من تأثير خاص في كرامة الإنسان وصفاء روحه والقيام بالوظائف الملقاة على عاتقه.

فقد جماء في سورة المعارج من الآيــة ١٩ــ ٣٥ ذكر للصــلاة وذكر تأثيره في مختلف المجالات، وها نحن نذكر تلك الآثار من خلال التدبر في تلك الآيات.

ان الصلاة تحد من حرص الإنسان وطمعه، لأنّ المصلي بصلاته يرتبط بالعالم الغيبي وتصير الدنيا صغيرة في عينيه، يقول سبحانه: ﴿إِنَّ الإِنْسانَ خُلِقَ

١. الرعد: ٢٤.

٢. القصص: ٥٤.

٣. النحل:٩٦.

٤. الفرقان: ٧٥.

هَلُوعاً \* إِذَا مَسَهُ الشَّرُّ جَزُوعاً \* وإِذَا مَسَّهُ الخَيْرُ مَنُوعاً \* إِلاَّالمُصَلِّين \* الَّذين هُمْ عَلَىٰ صلاتِهِم دَائِمُون ﴾ . (١)

٢. إذا كانت الصلاة تمثل علاقة الإنسان مع خالقه فهي تبعثه في نفس الموقت إلى عدم تناسي علاقته مع الناس ولذلك تبعث المصلي إلى أداء حقوق المحرومين والمستحقين، يقول سبحانه في حقّ المصلين: ﴿ وَالَّذِينَ في أَمُوالِهِمْ حَقٌّ مَعْلُومٌ \* لِلسّائِلِ وَالمَحْرُوم ﴾. (٢)

٣. انّ الصلاة أذكار وأفعال، ومن أذكاره ما يقرأه المصلي في سورة الحمد، ويقول: ﴿مَالِكِ يَوم الدِّينِ ﴿ فلا محيص للمصلّي عن تصديقه بيوم الدين، ولذلك يصف سبحانه المصلين، بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَومِ الدِّينِ \* وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذابِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ \* إِنَّ عَذابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونَ ﴾. (٣)

ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر حسب الذكر الحكيم، ولذلك يصف سبحانه المصلين بقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حافِظُونَ \* إِلّا عَلَىٰ أَرْواجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِين \* فَمَنِ ابْتَعَىٰ وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولِئِكَ أَرُواجِهِمْ الْعَادُون ﴾. (٤)
 هُمُ الْعَادُون ﴾. (٤)

٥. انّ الخيانة بالأمانة من المنكرات التي تنهى عنها الصلاة، ولذلك يصف سبحانه المصلين بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لأَماناتِهِمْ وَعَهْدهِمْ راعُونَ ﴾. (٥)

٦. ان كتمان الحق خيانة لصاحبه والصلاة تنهى عن المنكر الذي تعد الخيانة من أكبر مصاديقه، ولذلك يصف سبحانه المصلين بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ

١. المعارج: ١٩ ـ ٢٣.

٢. المعارج: ٢٤\_٢٥.

٣. المعارج: ٢٦\_٢٨.

٤. المعارج: ٢٩\_٣١.

٥. المعارج:٣٢.

## بِشَهاداتهمْ قائِمُونَ ﴾ . 🗥

كل ذلك من أوصاف المصلين الواردة في تلك السورة، وقد ورد في القرآن حول الصلاة آيات كثيرة فضلاً عن الروايات.

#### السابقون

إنّه سبحانه يصف المحشورين يوم القيامة بصفات ويصنّفهم إلى السابقين وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال، وإليك التوضيح:

فالمراد من السابقين هم السابقون إلى الخيرات والحسنات، ولو أريد منهم السابقون إلى الأسلام فهو من مصاديق هذا المفهوم الكلي، ويشير إلى ما ذكرنا قوله سبحانه: ﴿ أُولئِكَ يُسارِعُونَ فِي الخَيْراتِ وَهُمْ لَها سابِقُون ﴾. (٢)

ويقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ أُورَثْنَا الكِتابَ الَّذِينَ ٱصطفَيْنا مِنْ عِبادِنا فَمِنْهُمْ ظالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالخَيْراتِ بِإِذْنِ الله ﴾. (")

فالآية الأخيرة تقسم العباد إلى ظالم لنفسه، وإلى مقتصد في الحياة، ومعتدل في السلوك وإلى سابق بالخيرات بإذن الله تبارك وتعالى، وللإمام على الله كلام يشبه أن يكون تفسيراً لهذه الآية:

﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهاجِرِينَ وَالْأَنْصارِ وَالَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾. (١)

شغل من الجنة والنار أمامه ساع سريع نجا، وطالب بطيء رجا، ومقصر في

١. المعارج: ٣٣.

۲. المؤمنون: ۲۱.

۳. فاطر:۳۲.

٤. التوبة:١٠٠.

النار هوى، اليمين والشمال مضلّة والطريق الوسطى هي الجادة. (١)

ثم إنّ للسابقين إلى الخيرات ميزات ذكرها القرآن الكريم في غير واحد من الآيات:

أ. يخشون من ربّهم قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِمْ
 مُشْفِقُونَ﴾.

ب. يـؤمنـون بايـات ربّهم ولا ينكـرونها قـال: ﴿ وَالَّذِيـنَ هُمْ بِآيـاتِ رَبِّهِمْ يُومِنُونَ ﴾.

ج. لا يشركون بالله طرفة عين : ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُون ﴾.

د. يدفعون ما فرض الله في أموالهم يقول: ﴿ وَالَّذَينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَقُلُو بُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ راجِعُون﴾.

ثم إن جميع هذه الصفات من صفات السابقين بشهادة انّه سبحانه يذكر بعد هذه الميزات، ويقول: إنّ الموصوفين بها هم المسارعون في الخيرات، يقول سبحانه: ﴿ أُولِئِكَ يُسارِعُونَ فِي الخَيْراتِ وَهُمْ لَها سابِقُونَ ﴾. (٢)

إلى هنا تم ما ذكره القرآن الكريم من صفات السابقين، و إليك ما ذكره القرآن في المنازل التي يفوزون بها في الجنة.

إنّ السابقين إلى الخيرات هم المقرّبون، كما يقول سبحانه: ﴿ وَالسّابِقُونَ السّابِقُونَ ﴿ وَالسّابِقُونَ ﴿ أُولِئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ (٣) ولأجل مكانتهم الرفيعة عند الله تبارك و تعالى لهم من الأجر ما يحكي عنه القرآن الكريم في الآيات التالية:

١. نهج البلاغة: الخطبة ١٦.

۲. المؤمنون:۵۷\_۲۱.

٣. الواقعة:١١-١١.

﴿ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ \* ثُلَّةٌ مِنَ الأَوَّلِين \* وَقَلِيلٌ مِنَ الآخِرِين \* عَلَىٰ سُرُرٍ مَو وَفَلِيلٌ مِنَ الآخِرِين \* عَلَىٰ سُرُرٍ مَوضُونَةٍ \* مُتَكَتِينَ عليها مُتَقَابِلين ﴾.

﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْـدانٌ مُخَلَّدُونَ \* بِأَكُوابٍ وَأَبارِيـقَ وَكَأْسٍ مِنْ مَعين \* لأ يُصَدَّعُونَ عَنْها وَلا يُنْزِفُون ﴾ .

﴿ وَ فَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَخَيَّرُون ﴾ .

﴿ وَ لَحْم طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُون ﴾ .

﴿ وَحُورٌ عِينٌ \* كَأَمْثال اللُّؤلُو المَكْنُون ﴾ .

وهذه الكرامة من الله سبحانه و تعالى لم تكن اعتباطية بل جزاء لعملهم في الدنيا، كما يقول: ﴿جَزاءً بِما كَانُوا يَعْمَلُون﴾.

﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيها لَغْواً وَلَا تَأْثِيماً \* إِلَّا قِيلًا سَلاماً سَلاماً ﴾ . '''

هؤلاء هم السابقون وهذه مكانتهم عند الله تبارك و تعالى، وهذا جزاؤهم في الآخرة.

بقيت هنا نكتة أُخرى، وهي انّه سبحانه وصف جماعة بالمقربين، وقال: ﴿ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرّبِينَ \* فَرَوحٌ وَرَيحانٌ وَجَنَّةُ نَعِيم ﴾ . (٢)

والمراد من المقرّبين هنا هم السابقون لما وصفه سبحانه في أوّل السورة بالمقرّبين، وقال: ﴿وَالسّابِقُونَ ﴿ أُولِئكَ المُقَرَّبُونَ ﴾ .

وحيث إنّ المراد من السابقين، هم السابقون بالخيرات، وصف المسيح بأنّه من المقرّبين، وقال: ﴿ وَجِيهاً فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرّبين﴾. (٣)

١. الواقعة:٢٦\_٢٢.

۲. الواقعة:۸۸\_۸۹.

٣. آل عمران: ٥٥.

ثم إنه سبحانه وصف المقربين في آية أخرى بأنهم شهداء كتاب الأبرار، وقال: ﴿إِنَّ كِتابُ الأَبْرارِ لَفِي عِلِيِّينِ ﴿ وَمَا أَدْراكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿ كِتابُ مَرْقُومٌ ﴿ يَشْهَدُهُ اللّٰمُقَرَّ بُونَ ﴾ كِتابُ مَرْقُومٌ ﴿ يَشْهَدُهُ اللّٰمُقَرَّ بُونَ ﴾ . (١)

وعلى هذا فالسابقون هم المقرّبون وهم شهداء كتاب الأبرار.

إلى هنا تمّ ما ورد في القرآن الكريم في حقّ السابقين، وحان البحث عن أصحاب اليمين وأصحاب الشمال.

#### أصحاب اليمين

أصحاب اليمين هم الطائفة الثانية ذكرهم سبحانه و تعالى، بقوله: ﴿ وَأَصحابُ اليَمينِ مَا أَصحابُ اليَمين ﴾ . (٢)

ثمّ ذكر انّ أصحاب اليمين هم ثلّة من الأوّلين وثلة من الآخرين.

واختلف المفسرون في المقصود من أصحاب اليمين والمعروف في المقام نظريتان :

الأولى: انّ المراد منهم هم الذين يعطون كتابهم بيمينهم، وقد استدلّوا عليه بالآيات التالية:

﴿ يَوْمَ نَـدْعُوا كُـلَّ أَناسٍ بِإِمـامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتابهُ بِيَمِينِهِ فَأُولئِكَ يَقْرَأُونَ كِتابهُمْ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴾ . (")

١. المطففون:١٨\_٢١.

٢. الواقعة: ٢٧.

٣. الإسراء: ٧١.

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَأُوا كِتَابِيَه ﴾ . (() ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ﴿ فَسَوفَ يُحاسَبُ حِسَابًا يَسيراً ﴾ . (()

وعلى ذلك فهولاء الذين اتسموا بأصحاب اليمين لأجل استلام كتبهم بيمينهم يتمتعون بمنزلة عظيمة عند الله سبحانه ذكرها سبحانه في غير واحد من الآيات بعد الحديث عن دفع كتبهم إلى يمينهم، يقول:

﴿ وَ يَنْقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾ . (")

﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ راضِيَةً ﴾. (١)

﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ قُطُوفُهَا دَانِيَةٍ ﴾ . (نَا

﴿ كُلُوا وَٱشْرَبُوا هَنِيناً بِما أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَامِ الخالِيَة ﴾ . (١)

هذه هي النظرية الأولى في تفسير أصحاب اليمين، وإليك الكلام في النظرية الثانية :

الثانية: انّ المقصود من اليمين هو اليمن والبركة وهؤلاء هم الذين وصفهم سبحانه في صدر سورة الواقعة بأصحاب الميمنة، وقال: ﴿وَكُنتُمْ أَزُواجاً تَلاثَة ﴿ فَأَصِحابُ الْمَيْمَنَة ﴾ (١) ، وبما انّ أصحاب الميمنة يقابلون أصحاب المشأمة المأخوذ من الشؤم والشقاء، فيكون أصحاب الميمنة

١. الحاقة: ١٩.

٢. الانشقاق:٧\_٨.

٣. الانشقاق: ٩.

٤. الحاقة: ٢١.

د. اخاقة: ۲۲\_۲۳.

٦. الحاقة: ٢٤.

٧. الواقعة:٧٨.٨

مقابلًا لهم، فهؤلاء غارقون في البركة والنعمة، كما أنّ الذين يقابلونهم غارقون في الشقاء والوصب.

وممّا يؤيد انّ أصحاب اليمين هم المتمتعون بنعم الله في الآخرة ، قوله سبحانه: ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ الْعَقَبَةُ \* وَما أَدْراكَ مَا الْعَقَبَةُ \* فَكُ رَقَبةٍ \* أَوْ إِطْعامٌ في يَوم دِي مَسْغَبَةٍ \* يَتِيماً ذا مَقْرَبَةٍ \* أَوْ مِسْكِيناً ذا مَتْرَبَةٍ \* ثُمّ كانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَواصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَواصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ \* أُولئكَ أصحابُ المَيْمَنَة \* . (١)

والإمعان في سورة الواقعة التي هي الأصل في تصنيف الناس يـوم القيامة يعطي هذا الانطباع ان أصحاب الميمنة هم أصحاب اليميـن لا صنف آخر، والدليل على ذلك ان السورة تصنف الناس إلى أصناف ثلاثة:

أ. ﴿ فَأَصْحَاتُ الْمَيْمَنةِ مَا أَصِحَاتُ الْمَيْمَنَةَ ﴾ .

ب. ﴿ أصحابُ الْمَشْأُمَةِ مَا أَصِحَابُ الْمَشْأُمَة ﴾ .

ج. ﴿ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولئكَ المُقَرَّ بُونَ \* .

ثمّ يبدأ بذكر السابقين وما لهم من منزلة وكرامة وعندما ينتهي عن ذكر أوصافهم، يبتدئ بذكر أصحاب الميمنة، بقوله: ﴿وَأَصحابُ اليَمين مَا أَصحابُ اليَمِين مَا أَصحابُ اليَمِين ﴾ ويذكرهم إلى الآية الأربعين.

ثمّ يبدأ بأصحاب الشال إلى الآية ٥٦.

وبذلك يعلم أنّ الأصناف لا تتجاوز عن الثلاثة، وانّ المقرّبين مدرجون في السابقين وأصحاب الميمنة من أصحاب اليمين، ثمّ أصحاب الشمال وليس لهم اسم خاص، وبذلك تتكفّل الآية لبيان تفاصيل الأصناف الثلاثة، إلى قوله: ﴿ هٰذَا نُزِلُهُمْ يَومَ الدِّينَ ﴾ . (٢)

۸ انتدا ۱۸۸۸

٢. الواقعة: ٥٦.

#### المحسنون

يصف سبحانه طائفة من المؤمنين بالمحسنين، وليس هؤلاء طائفة خاصة، وإنّما يدخلون امّا في السابقين أو في أصحاب اليمين، وقد وصفهم سبحانه بالصفات التالية:

﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ .

﴿ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُون ﴾ .

﴿ وَفِي أَمْوالِهِمْ حَقٌّ لِلسَائِلِ وَالْمَحْرُوم ﴾ . (١)

هذه هي صفاتهم البارزة التي يُعرفون من خلالها .

وأمّا ما وعدوا من الجزاء فيكفى في ذلك الآيات التالية :

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِين ﴾ . (٢)

﴿ إِنَّ رَحْمَةَ اللهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِين ﴾ . "

﴿ وَبَشِرِ الْمُحْسِنِينَ ﴾ . (١)

﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِين ﴾ . (نا)

﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِين ﴾ . (١٦)

١. الذاريات:١٧ ـ ١٩.

٢. البقرة: ١٩٥.

٣. الأعراف:٥٦.

٤. الحج: ٣٧.

٥. العنكبوت: ٦٩.

٦. التوبة: ١٢٠ .

## الأبرار

الأبرار جمع بار، وهو المبالغة في الإحسان، فيكون مقام الأبرار فوق مقام الأبرار فوق مقام المحسنين، فالمؤثرون على أنفسهم هم الأبرار ولكن المحسنين دونهم، ولذلك يكون الأبرار طائفة خاصة من المحسنين.

وقد ورد ذكرهم في القرآن الكريم وسرد أوصافهم في الآيات التالية:

﴿ الَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِياماً وَقُعُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ﴾ .

﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ في خَلْقِ السَّماواتِ وَالأَرْض ﴾ .

[يقولون] ﴿ ربّنا ما خَلَقْتَ هٰذا باطِلاً سُبْحانَكَ فَقِنا عَذابَ النّار ﴾ .

﴿ رَبَّنَا فَٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّر عَنَّا سَيِّئَاتِنَا وَتَوفَّنَا مَعَ الأَبْرَار ﴾ . (١)

وظاهر الآيات انّ الموصوفين في الآية هم المحسنون الذين يدعون الله سبحانه بغية الوصول إلى مقام الأبرار، فصح أن يقال: إنّ ما ذكر من صفات الأبرار.

ومن صفاتهم البارزة أيضاً ما ورد في سورة الدهر حيث يطرح فيها موضوع الأبرار ويقول: ﴿إِنَّ الأَبْرار ... ﴾ ثمّ يسرد صفاتهم، ويقول:

﴿ يُوفُونَ بِالنَّذُر ﴾ .

﴿ وَ يَخَافُونَ يَوماً كَانَ شَرُّهُ مَسْتَطِيراً ﴾ .

﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً ﴾ .

﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُوراً ﴾ .

١ .آل عمران: ١٩١\_١٩٣.

﴿ إِنَّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنَا يَوْماً عَبُوساً قَمطَرِيراً ﴾. (١)

ومن صفاتهم أيضاً ما ذكر في سورة البقرة :

﴿ وَلَٰكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكِتابِ وَالنَّبِيّين ﴾ .

﴿ وَآتَى المَّالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي القُرْسِىٰ وَالْيَتَامِىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَٱبْنَ السَّبِيلِ وَالسَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِى الرَّقَابِ ﴾.

﴿ وَأَقَامَ الصَّلاة ﴾ .

﴿ وَآتَى الزَّكاة ﴾ .

﴿ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا ﴾.

﴿ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسَ ﴾.

﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا ﴾.

﴿ وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾. (٢)

هذه بعض ما ورد من أوصافهم.

وأمّا جزاؤهم في الآخرة فتحكي عنه الآيات التالية:

﴿ فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَٰلِكَ الْيَوم ﴾. (")

﴿إِنَّ الأَبْرارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ مِزاجُها كَافُوراً ﴾. (١)

﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيها كَأْساً كَانَ مِزاجُها زَنْجَبِيلاً ﴾. (٥)

١. الدهر:٧\_١٠.

٢. البقرة: ١٧٧.

۳. الدهر: ۱۱.

٤. الدمر:٥.

٥. الدهر:١٧.

﴿ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَراباً طَهُوراً ﴾. (١)

﴿ لَا يَرُونَ فِيهَا شَمْساً وَلَا زَمْهَرِيراً \* وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلالُهُا ﴾. (٢)

﴿ وَذُلَّكَ قُطُوفُها تَذْلِيلاً ﴾. (٣)

﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُوْلُواً مَنْثُوراً ﴾. (١) ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُوْلُواً مَنْثُوراً ﴾. (١) ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِضَةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتْ قَواريرا \* قَوارِيرا مِنْ فِضَةٍ قَدَرُوها تَقْديراً ﴾. (٥)

﴿عَالِيَهُمْ ثِيابُ سُنْدُسٍ خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَق﴾. (١)

﴿ وَحُلُوا أَساوِرَ مِنْ فِضَّة ﴾. (٧)

﴿ إِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جِزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُوراً ﴾. (^)

﴿ إِنَّ كِتَابَ الأَبْرارِ في عِلِّين ﴾. (٩)

﴿إِنَّ الأَبْرارَ لَفِي نَعِيم \* عَلَى الأَرائِكِ يَنْظُرُونَ ﴾. (١١)

﴿ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ هِمْ نَضْرَةَ النَّعِيم ﴾. (١١)

﴿ يُسْقُونَ مِنْ رَحِيقٍ مَخْتُوم \* خِتامُهُ مِسك ﴾. (١١)

إلى هنا تمّ بيان حال السعداء في القرآن الكريم بأصنافهم المختلفة؛ بقي بيان حال أصحاب الشمال.

١. الدهر: ٢١.

٣. الدهر: ١٤.

٥. الدهر:١٥\_١٦.

٧. الدهر: ٢١.

٩. المطففون: ١٨.

١١. المطقفون:٢٤.

٢. الدهر:١٣\_١٤.

٤. الدهر: ١٩.

٦. الدهر: ٢١.

٨. الدهر:٢٢.

١٠. المطففون: ٢٢\_ ٢٣.

١٢. المطفقون: ٢٥\_٢٦.

#### أصحاب الشمال

قال سبحانه: ﴿وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمَالَ ﴾. (١) والقرآن يصف تارة أحوالهم في الدنيا وموقفهم من الشرع والشريعة وأُخرى أحوالهم في الآخرة.

أمّا صفاتهم في الدنيا فيصفهم بالأوصاف التالية:

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَٰلِكَ مُتُرَفِين ﴾.

﴿ وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنْثِ الْعَظِيم ﴾.

﴿ وَكَانُوا يَقُولُونَ أَنْذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُراباً وَعِظاماً أَءِنَّا لَمَبْعُوثُون ﴾. (٢)

ويصفهم في سورة أخرى، بقوله:

﴿إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيم ﴾.

﴿ ولا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعامِ الْمِسْكِين ﴾ . (")

انّ التدبر في هذه الآيات يستشف منها خلاصة صفاتهم وهي الإتراف أوّلاً، ونقض العهد ثانياً، وإنكار المعاد ثالثاً، وعدم الإيمان بالله الواحد رابعاً، وعدم الحض على طعام المسكين خامساً.

ولعلّ لهم أوصافاً أُخرى في القرآن غير ما ذكرنا .

وأمّا أحوالهم في الآخرة فيكفى في ذلك الآيات التالية :

﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ لِـا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهِ ﴿ وَلَمْ أَدْرِ ما حِسابِيهِ ﴾. (١)

٢. الواقعة:٥١ ـ ٤٧.

٤. الحاقة: ٢٦\_٢٥.

١. الواقعة: ١٤.

٣. الحاقة:٣٣\_ ٣٤.

فهو لأجل سوء المصير يتمنّىٰ عدم حشره، كما قاله سبحانه: ﴿ يَا لَيْتَهَا كَانَتُ القاضية ﴾ . (١)

فهو يدرك بأنّ ما جمعه من المال والنفوذ ما منعه من عذاب الله، فيقول كما قال سمحانه:

﴿ مَا أَغْنِىٰ عَنِّي ماليه \* هَلَكَ عَنِّي سُلْطانِيَه ﴾ . (١)

ولكن تمنيه وصراحه لا يفيده شيئاً فيأخذه الموكلون يغلّونه فيصلونه الجحيم، كما يقوله سبحانه:

﴿ خُذُوهُ فَغُلُوهُ \* ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ \* ثُمَّ في سِلْسِلَةٍ ذَرْعُها سَبْعُونَ ذِراعاً فَأَسْلُكُوهُ ﴾. (٣)

وفي سورة الواقعة يذكر حالهم في الآخرة بنحو آخر:

﴿ وَأَصحابُ الشّمالِ ما أَصحابُ الشّمال \* في سَمُومٍ وَحَمِيم \* وَظِلٍّ مِنْ يَحْمُوم ﴾ (١) أي تهب عليهم ريح حارة تـدخل مساماتهم ويصب عليهم ماء مغلي.

﴿ لَا بَارِدٍ وَلَا كَرِيم ﴾ . (٥)

لا بارد يستراح إليه لأنّه دخان جهنم، ولا كريم فيشتهي مثله.

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُّونَ المُكَذِّبُونِ \* لآكِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُّومِ \* فَمالِئُونَ

١. الحاقة: ٢٧.

٢. الحاقة: ٢٨\_٢٩.

٣. الحاقة: ٣٠ ـ ٣٣.

٤. الواقعة: ٤١ ـ ٤٣.

٥. الواقعة: ٤٤.

## مِنْهَا الْبُطُونِ \* فَشارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ \* فَشارِبُونَ شُرِبَ الْهِيمِ \* . (١)

فهؤلاء يأكلون من شجر من زقوم وهو ثمر شجر شديد المرارة، فيملأون منها بطونهم، ثمّ يشربون عليه شرب الحميم وهو الماء الحار فيكون شربهم كشرب الإبل التي أصابها الهيام وهي شدة العطش فلا تزال تشرب الماء حتى تموت، و ﴿ هٰذا نُزُلُهُمْ يَومَ الدِّين ﴾ أي منزلهم الذي ينزلون عليه وهذا طعامهم وشرابهم وهذا مكانهم.

إلى هنا تم بيان الأصناف الثلاثة الواردة في القرآن الكريم، أعني: السابقين وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال.

و إليك البحث في سائر الأصناف:

#### أ. الفسّاق

إنّ ظاهر سورة الواقعة هو تصنيف جميع المحشورين في الأصناف الثلاثة الماضية، وينحصر السعداء في السابقين وأصحاب اليمين، والأشقياء في أصحاب الشمال مع أنّ هناك قسماً رابعاً أو خامساً وهم المؤمنون غير المشركين والكافرين الذين خالفوا الله باقترافهم الكبائر (الفسّاق) فهم يستحقون العذاب مع أنّهم ليسوا من أصحاب الشمال.

والجواب: ان كلّ من يدخل النار، فهو من أصحاب الشمال، وتخصيص الكافر والمشرك والمنافق والمترف بالذكر لا يعني اختصاص أصحاب الشمال بهم، وانّما يعني أنّهم من المصاديق البارزة لأصحاب الشمال.

١. الواقعة: ١٥ ٥ ٥٥.

وعلى ذلك تكون هذه الطوائف الأربع من أصحاب الشمال، وفي الوقت نفسه المؤمن المرتكب للكبيرة أيضاً منهم، ولكن كما أنّ في الجنّة درجات فانّ في النار دركات أيضاً، والمنافقون في الدرك الأسفل من النار بخلاف المؤمن المرتكب للكبيرة.

#### ب. الظالمون

البحث عن الظلم والظالمين وما لهم من الأوصاف والحالات في الدنيا والآخرة، رهن دراسة مبسطة، ونقتصر في المقام على ذكر بعض أوصافهم وأحوالهم على وجه الإيجاز.

إنَّ الذكر الحكيم يصفهم بالأوصاف والحالات التالية :

ليس لهم ناصر وَلا شفيع ﴿ وَما لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصار ﴾ . (١)

﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطاع ﴾ . (٢)

أعدّ لهم العذاب الأليم: ﴿إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ . (")

لَهِم مثوى السوء: ﴿ وَبِئْسَ مَثُوى الظّالِمين ﴾ . (١) ﴿ وَلَهُمْ سُوءُ اللَّالِ ﴾ . (١) اللَّذَار ﴾ . (١)

١. البقرة: • ٢٧

۲. غافر:۱۸.

٣. إبراهيم: ٢٢.

٤. أل عمران:١٥١.

٥.غافر:٥٢.

اليأس من رحمة الله ﴿ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمين ﴾ . ١٠ سرادق من النار تحيط بهم: ﴿ انَّا أَعْتَدُنا لِلظَّالِمِينَ ناراً أَحاطَ بِهِمْ سُرادِقُها﴾. (٢)

عض الأيدي من الحسرة: ﴿ يَوْمَ يَعضُّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْه ﴾ . (") لا يقبل منهم عـــذر: ﴿ فَيَــومَئِــذٍ لا يَنْفَعُ الَّــذِينَ ظَلَمُــوا مَعْــذِرَتُهُــمْ وَلا هُمْ نُسْتَعْتَنُونَ ﴾ . ﴿ نُسْتَعْتَنُونَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

يذوقون عذاب الخلد: ﴿ ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُ وا ذُوقُوا عَذابَ الْخُلْدِ هَل تُجْزَوْنَ إِلَّا بِمَا كُنْتُم تَكْسِبُونَ ﴾ . (٥)

يسلب عنهم القدرة على النطق: ﴿ وَوَقَعَ القَوْلُ عَلَيْهِمْ بِما ظُلَمُوا فَهُمْ لَا

يساقون مع أزواجهم وما يعبدون إلى النار: ﴿ ٱحْشُرُوا الَّـذينَ ظَلَمُوا وَأَزْواجِهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبِدُونَ ﴿ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَٱهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِراطِ الْجَحِيم ﴾ . (٧)

#### ج . الكافرون والمشركون

الكافر والمشرك إذا ماتا بلا توبة يخلدون في النار، كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتابِ وَالْمُشْرِكِينَ في نارِ جَهَنَّمَ خالِدينَ فِيها أولئِكَ هُمْ شَرُّ الْبَريَّة ﴾ . (١)

إنَّ السمع والبصر واللسان وغيرها من الأعضاء من نعم الله سبحانه على عباده ليشكروه، وليس معنى الشكر إلاّ استعمالها في طاعة الله ومعرفته، ولكن

١. الأعراف: ٤٤.

٣. الفرقان:٢٧.

٥, يونس: ٢٥.

٧. الصافات: ٢٢\_ ٢٣.

٢. الكهف: ٢٩.

٤. الروم:٥٧ ولاحظ المؤمن:٥٢.

٦. النمل:٨٥.

٨. البينة:٦.

هؤلاء استعملوها في غير الطاعة فيحشرون في الآخرة عمياً وبكماً وصماً فكأنّ الآخرة انعكاس عميهم وبكمهم وصمهم في الدنيا، قال سبحانه: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ لَكُمْ القِيامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكُماً وَصُمّاً مَأُواهُمْ جَهَنَّمَ كُلّما خَبَتْ زِدْناهُمْ سَعِيراً \* ذَٰلِكَ جَزاؤهُمْ بِأَنّهُمْ كَفَرُوا بِآياتِنا ﴾. (١)

ويزاد في عذابهم بجعل الأغلال والسلاسل في أعناقهم، قال سبحانه: ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّغُلالَ فِي أَعْناقِ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ (٢) وقال: ﴿ إِنَّا جَعَلْنا في أَعْناقِهِمْ أَعْناقِهِمْ أَعْلالاً فَهِيَ إِلَى الأَذْقانِ فَهُمْ مُقْمَحُون ﴾ . (٣)

وقال: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَلاسِلَ وَأَعْلَالًا وَسَعِيراً ﴾ . (١)

بل يكون عذابهم أشد من ذلك فيقطع لهم ثياب من نار، قال: ﴿فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطَّعَتْ لَهُمْ ثِيابٌ مِنْ نار﴾ . (٥)

ولأجل ان الكافر يـواجه بعذاب شديد في ذلك اليـوم، وصف ذلك اليوم بأنّه عسير عليهم، حيث قال: ﴿وَكَانَ يَوْماً على الْكافِرينَ عَسِيراً ﴾ (١٠)، وقال: ﴿ فَذَلْ لِكَ يَوْمَئِذِ يَوْمٌ عَسِيراً ﴾ (١٠)، وقال: ﴿ فَذَلْ لِكَ يَوْمَئِذِ يَومٌ عَسِير \* عَلَى الْكَافِرينَ غَيْرُ يَسِير ﴾ . (٧)

وصفوة القول: إنّ الله سبحانه أعدّ لهم عذاباً مهيناً وشديداً وعذاب من رجز أليم.

قال سيحانه:

﴿ وَأَعْتَدُنا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ . (١١)

﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيد ﴾ . (١)

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزٍ أَليم ﴾ . (١٠)

١. الإسراء: ٩٨ ـ ٩٧.

٣. يس: ٨.

٥. الحجر: ١٩.

٧. المدثر: ٩-٠١.

٩. فاطر:٧.

#### د. المكذبون

إنّ الأشقياء هم الذين يكذّبون بآيات الله ورسله ويوم الدين، وقد عرفوا في سورة الواقعة بأصحاب الشمال، قال سبحانه: ﴿ وَأَمّا إِنْ كَانَ مِنَ المُكذّبينَ الصّالّين \* فَنُزُلٌ مِنْ حَمِيم \* وَتَصْلِيَةُ جَحِيم \* . (')والمراد من المكذبين في هذه النّية هو من يكذب القرآن الكريم بسياق الآيات المتقدمة عليها، قال سبحانه: ﴿ إِنَّهُ لِقَرآنٌ كَرِيمٌ \* في كِتابٍ مَكْنُونِ \* لا يَمَسُّهُ إِلاً الْمُطَهِّرُون \* تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمين \* أَفَيِهذا الحَديثِ أَنْتُمْ مُدْهِنُون \* . (')

وقد ذكر سبحانه جزاء الذين يكذبون بيوم الدين، وقال: ﴿وَيْلُ يَومَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينِ \* الَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوم الدِّينِ ﴾ . (٣)

وقال: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُكَذِّبِينَ الَّذِينَ هُـمْ في خَوضٍ يَلْعَبُونَ ﴿ (١٠). ومتعلّق التكذيب بحكم سياق الآيات هو يوم الدين.

ولأجل بشاعة جريمتهم لا يؤذن لهم بالنطق بل يرسلون إلى الجحيم الذي كانوا يكذبون به ، و إلى النار التي ترمي بشرر كالقصر، وليس لهم غذاء إلآ الأكل من شجرة الزقوم، وهذه الأمور نقرأها في الآيات التالية:

﴿ هٰذَا يَوْمُ لَا يَنْطِقُونَ ﴿ وَلَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴾ . (0) ﴿ أَنْطَلِقُوا إِلَى مَا كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُون ﴾ . (1)

١. الواقعة: ٩٢\_٩٤.

٢. الواقعة: ٧٧\_٨١.

٣. المطففون: ١٠ ـ ١١.

٤. الطور: ١١.

٥. المرسلات: ٣٦\_٣٥.

٦. المرسلات: ٢٩.

﴿ ٱنْطَلِقُوا إِلَى ظِلٍ ذي ثَلاثِ شُعَب لا ظَلِيل وَلا يُغْنِي مِنَ اللَّهَب ﴾ . (١) ﴿ إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرِرٍ كَالقَصْرِ \* كَأَنَّهُ جَمالَتٌ صُفر ﴾ . (٢)

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُّونَ المُكَذِّبُونَ \* لآكِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُوم \* فَمالِئُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُوم \* فَمالِئُونَ مِنْ الْبُطُونَ \* فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الحَمِيم \* . (")

#### ه. المجرمون والفجار

إنّ المجرمين من أصناف الأشقياء، وليس مصيرهم بأقل قسوة من مصير الظالمين والمكذبين ويعرف أحوالهم ممّا يطرأ على وجوههم، لأنّ المجرم حينما يواجه جزاءه، فالندم على عمله، يظهر على ملامح وجهه، ولذلك نجد انّه سبحانه عندما يذكر المجرمين يركز على بيان الحالات الطارئة على وجوههم، وهذا من لطائف كلامه.

فالقرآن تارة يشير إلى يأسهم يوم القيامة أو تحيرهم، يقول سبحانه: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السّاعَةُ يُبْلِسُ المُجْرِمُونَ ﴾ (٤) ، أي ييأسون من رحمة الله ونعمه التي يفيضها على المؤمنين ، أو يتحيرون وتنقطع حججهم بظهور جلائل الآيات الباهرة التي يقع عندها علم الضرورة .

وأُخرى إلى وجوههم وانّه يعلوها غبار الغم والحزن ثمّ يعلوها سواد من كثرة الغم، ويقول: ﴿ وَوُجُوهٌ يَومَئِذٍ عَلَيْها غَبَرَةٌ \* تَرْهَقُها قَتَرَةٌ \* أُولِئِكُ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرة ﴾. (٥)

١. المرسلات: ٣٠ـ٣١.

۲. المرسلات: ۳۲\_۳۳.

٣. الواقعة: ٥١ ـ ٥٤.

٤. الروم: ١٢.

٥. عبس: ٢٠٠٠.

وثالثة إلى أنّهم يعرفون بسيماهم وانّهم يحشرون زرق العيون، يقول سبحانه: ﴿ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيماهُمْ ﴾ . (١)

ويقول: ﴿ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَومَئِذٍ زُرقا ﴾ . (١)

ورابعة إلى إشفاقهم عندما يواجهون صحيفة الأعمال، يقول سبحانه: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنا مَا لِهٰذَا الْكِتَابِ لَا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرةً إِلّا أَحْصاها ﴾ . (٣)

وخامسة إلى شقائهم الذي ربما يصير سبباً إلى نكووس رؤوسهم، يقول : ﴿ وَلَوْ تَرِيٰ إِذِ الْمُجْرِمُونَ ناكِسُوا رُؤوسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ . (١)

وعندما يتم حسابهم عند الله يجزون بالسحب في النار على وجوههم، يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ في النّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهم ﴾ . (٥)

وسادسة إلى تمنيهم الخلاص من العذاب بفداء كل من كانوا يحبونه في الدنيا من الأولاد والأزواج، يقول سبحانه: ﴿ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَو يَفْتَدي مِنْ عَذابِ يَومَئِذٍ بِبَنيهِ وصاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ وَفَصيلَتِهِ الَّتي تُؤْيهِ \* وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَميعاً ثُمَّ يُنْجِيهِ ﴾. (1)

ولكن ذلك لا ينجع، لأنّ سنته جرت على ألا تزر وازرة وزر أُحرى، فيؤخذ المجرم ويعلّق بالأصفاد، يقول سبحانه: ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَومَئِذٍ مُقَرّنِينَ فِي الأَصْفاد﴾ (٧)، ولا يقتصر على ذلك فيلبسون سرابيل من قطران مع غشاء الوجوه بالنار، يقول سبحانه: ﴿ سَرابِيلُهُمْ مِنْ قَطِرانٍ وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ النّار﴾. (٨)

١. الرحمن: ٤١. طه: ١٠٠.

٣. الكهف: ٩٤.

٥. القمر: ٤٨.

٧. إبراهيم: ٤٩.

## سمات المجرمين في القرآن

إنَّ الذِّكر الحكيم يعرِّفهم بميزات كثيرة:

السخرية من المؤمنين، قال سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُون ﴾ . (١)

التكذيب بيوم الدين، قال سبحانه: ﴿ هُلَذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا الْمُجْرِمُون﴾ . (٢)

وقد عرّف المجرمون أنفسهم عنـد السؤال عن سبب إقحامهـم في النار، بالأمور التالية :

﴿ لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينِ ﴾.

﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْخائِضين ﴾ .

﴿ وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَومِ الدِّينِ ﴾ . (")

وعلىٰ كلّ حال فالمجرم في مقابل المسلم، فالثاني يسلم الأمر إلى الله سبحانه، والآخر يسلم الأمر إلى الله سبحانه، والآخر يسلم الأمر إلى هواه، يقول سبحانه: ﴿أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴾. (١)

ولأجل غرورهم وتكبّرهم على الأنبياء والمؤمنين عادوهم، يقول سبحانه: ﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنا لِكُلِّ نَبِيٍ عَدُقاً مِنَ الْمُجْرِمينَ ﴾ . (٥)

١. المطففون: ٢٩.

۲. الوحمن:۲۳.

٣. المدثر: ٢٣ ـ ٢ ع.

٤. القلم: ٣٥.

٥. الفرقان: ٣١.

وقال سبحانه: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنا مِنْ بَعْدِهِمْ مُوسىٰ وَهارُونَ إِلَىٰ فِرْعَـونَ وَمَلائهِ بِآياتِنا فَٱسْتَكْبَرُوا وَكانُوا قَوماً مَجْرِمين ﴾ (١).

فالمجرم ليس هو الضال بل يكون مضلاً أيضاً، وثمة طائفة من الظالمين ينسبون ضلالهم إلى المجرمين يقول سبحانه: ﴿وَمَا أَضَلَنا إِلاَ الْمُجْرِمُون﴾ . (١)

#### المنافقون

البحث عن النفاق والمنافقين بحث مسهب لا سيما فيما يرجع إلى أحوالهم في هذه النشأة وتعاملهم مع النبي بين والمؤمنين، وهذا ما خصصنا له جزءاً خاصاً من هذه الموسوعة و إنها نقتصر في البحث على بعض الأمور:

- ١. صلتهم بالله ورسوله.
  - ٢. صلتهم بالمؤمنين.
- ٣. صلتهم بالكافرين والمشركين.

## ١. صلتهم بالله ورسوله

المنافق من يبطن الكفر ويظهر الإسلام، ولذلك تنقطع صلته بالله والرسول لتظاهره بالإيهان ولنسيانه الله سبحانه، فيجزى بنسيانه، يقول سبحانه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَا باللهِ وَبِاليَوْمِ الآخِرِ وَما هُمْ بِمُؤْمِنين ﴾ . (")

﴿إِنَّ الْمُنافِقينَ يُخادِعُونَ الله ﴾. (١)

١. يونس: ٧٥ ولاحظ الدخان: ٢٢.

٢. الشعراء: ٩٩.

٣. البقرة: ٨.

٤. النساء: ١٤٢.

## وقال سبحانه: ﴿ نَسُوا اللهَ فَنَسِيَهُمْ ﴾ . (١)

ولأجل انقطاع صلة المنافقين بالله تعالى، يحسبون وعده سبحانه بالنصر غروراً، وربها يغتر به بعض مرضى القلوب، قال سبحانه: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ الْمُنافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ما وَعَدَنا اللهُ وَرَسُولهُ إِلاّ غُرُوراً ﴾. (٢)

فقد ضلّوا لنفاقهم والله سبحانه سدّ أبواب الهداية عليهم وأمدّ في طغيانهم، يقول سبحانه: ﴿وَاللهُ أَرْكَسَهُمْ بِما كَسَبُوا﴾ (")، أي أهلكهم بكفرهم، بها أظهروه من الكفر وقال سبحانه: ﴿اللهُ يَسْتَهْزِئَ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ في طُغْيانِهِمْ يَعْمَهُون﴾ (١)، وليس استهزاؤه سبحانه إلاّ جزاءهم على أفعالهم، كها أنّ المراد من قوله: ﴿وَيَمُدُّهُمْ في طُغْيانِهِمْ ﴾ حرمانهم من هداية الله فيتيهون في وادي الضلال بسبب نفاقهم.

## ٢. صلتهم بالمؤمنين

يتظاهر المنافقون بأتهم من المؤمنين وداخلون في عدادهم، لكنه شيء يقولونه بلسانهم وينكرونه بقلوبهم وأعماهم، وذلك لأتهم وإن كانوا يشاركون المسلمين في الجهاد ولكن يخذلونهم في اللحظات الحاسمة من خلال ترك ساحات الوغى بأعذار مختلفة، ويا ليت اتهم يكتفون بترك القتال، ولكنهم كانوا كالطابور الخامس في خدمة الأعداء، وإليك بيان أهم سماتهم:

١. التظاهر بالإيمان عند المؤمنين وبالكفر عند الكافرين، يقول

١. التوبة: ٦٧.

٢. الأحزاب: ١٢.

٣. النساء:٨٨.

٤. البقرة: ١٥.

سبحانه ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلُوا إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُون ﴾ . (١)

٢. انّ النفاق ظهر لأوّل وهلة بين أهل يثرب، لأنّ عبد الله بن أبيّ كان قد متع بنفوذ واسع بين طائفتي الأوس و الخزرج، وكان مرشحاً أن يكون سلطاناً على يشرب وحواليها، ولما جاء الإسلام انفض من كان حوله إلاّقليلا منهم، وراح يشكل نواة للنفاق، ويتحيّن الفرص للانقضاض على المهاجرين من أهل مكة، ولمّا تنازع مهاجر مع أنصاري في سقي الماء في غزوة بني المصطلق واوشكت الحرب أن تستعر اغتنم الفرصة وكلّم أصحابه ونهاهم عن الإنفاق على أصحاب رسول الله كي ينفضوا من حوله، كما حث الطائفتين على إخراج المهاجرين من يثرب، وهذا ما يحكيه عنه سبحانه في القرآن الكريم ضمن آيتين، ويقول: ﴿هُمُ اللّذِينَ يَقُولُونَ لا تُنْفِقُوا عَلى مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ حَتّىٰ يَنْفَضُّوا وَللهِ خَزائِنُ السّماواتِ يَرْب، وهذا ما يحكيه عنه سبحانه في القرآن الكريم ضمن آيتين، ويقول: ﴿هُمُ وَالأَرْضِ وَلٰكِنَّ الْمُنافِقِينَ لا يَفْقَهُ ونَ \* يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنا إلَى الْمَدِينَة وَالْحَرْ بَعْ الْمُنافِقِينَ لا يَفْقَهُ ونَ \* يَقُلُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنا إلَى الْمُنافِقِينَ لا يُغْلَمُونَ \* يَقُلُولُونَ لَا اللّذَلَ وَللهِ الْعِرّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُومِنِينَ وَلٰكِنَّ الْمُنافِقِينَ لا يُعْلَمُونَ \* . (٢)

٣. انّ خصيصة النفاق لا تنفك عن التظاهر بالإيمان والسعي وراء كيد المسلمين في المواقف الحساسة فلو خرجوا إلى الجهاد مع المسلمين فإنّما يخرجون طلباً للشر والفساد ونشر الفتنة ، وربما يتبعهم الضعفاء من المؤمنين ، كما يقول سبحانه: ﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ ما زادُوكُمْ إِلاّ خَبالاً وَلاَّوضَعُوا خِلالكُمْ يَبْغُونكُمُ الْفِتْنَة وَفِيكُمْ سَمّاعُونَ لَهُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظّالِمين ﴾ . (٥)

١. البقرة: ١٤.

۲. المنافقون:۷\_۸.

٣. التوبة:٤٧.

فقد أشار الوحي الإلهي في هذه الآية إلى ما يرتكبون في الحرب من الشر وانهم ﴿ لَوْ خَرِجُوا فيكُمْ ﴾ ما زادوكم إلا شراً وفساداً وغدراً ومكراً دون أن ينفعونكم بشيء.

﴿ وَلِأُوضَعُوا خلالَكُمْ ﴾ أي أسرعوا في الدخول بينكم في الإفساد والتفريق بين المسلمين .

﴿ يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةِ ﴾ أي يطلبون لكم المحنة باختلاف الكلمة والفرقة . ﴿ وَفِيكُمُ سَمَّاعُونَ ﴾ للمنافقين ينقلون إليهم ما يسمعون منكم.

ال الجهاد بنفسه في حين انّ المنافق يندفع عن كره إليه ويفرح بالتخلّف عن ركب رسول الله، وكانوا يغرون المسلمين ألا ينفروا في الحرب مع رسول الله عن ركب رسول الله، وكانوا يغرون المسلمين ألا ينفروا في الحرب مع رسول الله عن كما قال سبحانه: ﴿ فَرِحَ الْمُخَلِّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلافَ رَسُولِ اللهِ وَكَرِهُ وا أَنْ يُجاهدُوا بِأَموالهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ في سَبِيلِ اللهِ وَقَالُوا لا تَنْفِرُوا فِي الحَرِّ قُلْ نارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَراً لَو كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾. (1)

## ٣. صلتهم بالكافرين والمشركين

إنّ المنافقين والمشركين ينضوون تحت لواء واحد، وهو عدم الإيهان بالله سبحانه و إنكار اليوم الآخر، غير انّ المشرك يتظاهر به دون المنافق، إنّها الكلام في صلة المنافق بأهل الكتاب، فقد كان المنافقون في عصر الرسالة على علاقة وثيقة باليهود لكيد الإسلام والمسلمين، وقد ظهرت تلك المكيدة عند إجلاء بني النضير من يشرب جزاءً لغدرهم بالمسلمين، ولما وصل خبر ذلك إلى المنافقين، أرسلوا رسولاً إلى بني النضير يناشدونهم بالبقاء وعدم اجلاء ديارهم واتهم سوف

١. التوبة: ٨١.

يبذلون لهم المزيد من الدعم والمساندة، واتهم في حالة إخراجهم عنوة سوف يتبعونهم، وقد حكى سبحانه تبارك وتعالى تلك الوعود الكاذبة منهم لأهل الكتاب، وقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبَداً وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبَداً وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبَداً وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبَداً وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلا نُطِيعُ فِيكُمْ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ . (١)

ولكنّه سبحانه ينسبهم إلى النفاق في ادّعائهم المزيف، قال سبحانه: ﴿ لَئِنْ أُخْرِجُوا لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِنْ قُوتِلُوا لَا يَنْصُرُونَهُم وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَيُولُنَّ اللَّذِبارَ ثُمَّ لَا يُنصَرُونَ ﴿ لَا يُنصَرُونَ ﴾ . (٢)

## أحوال المنافقين في الآخرة

إنّ النفاق شعبة من شعب الكفر ولا يفترق عنه إلابالتظاهر بالإيمان، وللذلك يجمعهم الله يوم القيامة في مأوى واحد، ويقول: ﴿إِنَّ اللهَ جامِعُ الْمُنافِقينَ وَالكافِرينَ في جَهَنَّمَ جَمِيعاً ﴾ . (٣)

وقال أيضاً: ﴿ وَعَدَ اللهُ الْمُنافِقينَ وَالْمُنافِقاتِ وَالكُفّارَ نارَ جَهَنَّم ﴾ . (١)

وبما انهم قد جبلوا بالنفاق وخمرت طينتهم عليه فيتظاهرون به في الآخرة أيضاً، ويخاطبون المؤمنين خطاب الخليل للخليل ويطلبون قبساً من نورهم غافلين عن أنّ النور رهن إيمانهم وعملهم في الحياة الدنيا، ولم يكن لهم حظ منه في الآخرة، يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنافِقُونَ وَالمُنافِقاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا

۱. الحشر: ۱۱.

۲. الحشر: ۱۲.

٣. النساء: ١٤٠.

٤. التوبة:٦٨.

ٱنْظُرُونا نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ ٱرْجِعُوا وَراءَكُمْ فَٱلْتَمِسُوا نُوراً فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بابٌ باطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ العَذابِ ﴾ . (١)

فلم يكن النفاق ينفعهم في الدنيا ولا الآخرة، وتكون عاقبتهم هي الدرك الأسفل من النار مقروناً بالعذاب الأليم.

يقول سبحانه: ﴿ بَشِرِ المُنافِقينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ (٢) ، ويقول أيضاً: ﴿ إِنَّ الْمُنافِقينَ فِي الدَرَكِ الأَسْفَل مِنَ النَّارِ ﴾ . (٣)

وهـذه الآيات تـوحي إلـي شدة خصـومتهم للحق ولـذلك جُـوُزُوا بأشـد مجازاة .

وأخيراً نود أن نختم الموضوع بهذه الشذرة من كلام النبي بَيَنِينَ نقله عنه الإمام أمير المؤمنين عليه حول النفاق و المنافقين جاء فيها: "ولقد قال لي رسول الله بين المنافقين إلى المنافقين عليه المنافق على أمتى مؤمناً ولا مشركاً، ولكني أخاف عليكم كل منافق الجنان، عالم اللسان، يقول ما تعرفون ويفعل ما تنكرون". (١)

وممّا يؤكد قلق رسول الله بَيْنَ المتزايد حيال المنافقين، هو انّه سبحانه في سورة البقرة تطرق إلى الكافرين واقتصر في حقِّهم على آيتين، وقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَواءٌ عَلَيْهِمْ ءَ أَنْدَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرهُمْ لا يُؤْمِنُونَ \* خَتَمَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ . (٥)

ولكنّه تبارك و تعالى لما تطرق إلى المنافقين عقب الكافرين تكلم عنهم

۱. الحديد: ۱۳.

٢. النساء: ١٣٨.

٣. النساء: ١٤٥.

٤. نهج البلاغه، قسم الرسائل، برقم ٢٧.

٥. البقرة:٦٧.

ضمن ثلاث عشرة آية مستهلاً بقوله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللهِ وِبِالْيَومِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) ومختتهاً بقوله: ﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصارَهُمْ كُلَّما أَضَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَو شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصارِهِمْ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٍ ﴾. (٢)

تمّ ـ بحمدالله تأليف الجزء الثامن من موسوعتنا «مفاهيم القرآن» نحمد ونشكر ونصلي على النبي وآله وفرغنا من تأليفه ظهيرة يوم الأحد الموافق ٢٦ من ذي القعدة الحرام من شهور عام ١٤١٩ هـ في مؤسسة الإمام الصادق المجازة في مؤسسة الإمام الصادق المجازة في مؤسسة الإمام المسادة المجازة في قم المشرفة

١. البقرة: ٨.

٢. البقرة: ٢٠.

# الفهارس

نهرس مصادر الكتابفهرس المحتويات

## فهرس المصادر

## نبدأ تبركاً بالقرآن الكريم

- الإرشاد: المفيد: محمد بن عمد بن النعمان (٣٣٦-١١ هـ) قم المقدسة \_
   ١٤٠٢هـ.
- أسرار الحكم: ملا هادي السبزواري، المكتبة الإسلامية، طهران، الطبعة الثانية ؟ ١٣٦٢ هـ. ش.
- ٣. الأسفار: صدر الدين محمد الشيرازي (المتوفى ١٠٥٠هـ) مكتبة المصطفوي، قم.
  - ٤. الإشارات: الشيخ الرئيس ابن سينا (المتوفّى ٤٢٨هـ) طبع طهران.
- أقسرب الموارد: سعيد الخوري الشرتوني اللبناني (١٨٤٩ ـ ١٩١٢ م) في
   ثلاثة مجلدات، إيران ـ ١٤٠٣ هـ.
- ٦. الله يتجلى في عصر العلم: مقالات بقلم ثلاثين من العلماء المتخصصين.
- ٧. الإلهيات: حسن محمد مكي العاملي من محاضرات الشيخ جعفر السبحاني، الدار الإسلامية، بيروت ـ ١٤١٠هـ.
- ٨. الإلهيات من الشفاء: الشيخ البرئيس ابن سينا (المتوفى ٢٦٥هـ)
   منشورات مكتب الإعلام الإسلامي، قم ١٤١٨هـ.

- ٩. الأمالي: الصدوق: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (٣٠٦\_
   ٣٠٦هـ) مؤسسة الأعلمي، بيروت \_ ١٤٠٠هـ.
  - ١٠. إنجيل متى: طبعة دار الكتاب المقدس.
  - 11. إنجيل مرقس: طبعة دار الكتاب المقدس.
  - ١٢. إنجيل يوحنا: طبعة دار الكتاب المقدس.
- ١٣ . أوائل المقالات: المفيد: محمد بن محمد بن النعمان (٣٣٦-١١٤هـ)
   مكتبة الحقيقة، تبريز ـ ١٣٧١هـ.
- ١٤. بحار الأنوار: محمد باقر المجلسي (المتوفّى ١١١هـ) مؤسسة الوفاء،
   بيروت ـ ١٤٠٣هـ.
- ١٥. البرهان في تفسير القرآن: السيد هاشم بن سليان بن إسهاعيل الجسيني التوبلي البحراني (المتوفى ١١٠٧هـ) قم المقدسة ـ ١٣٧٥هـ.
- ١٦. تفسير الصافي: الفيض الكاشاني (المتوفّى ١٠٩١هـ) نشر دار المرتضى،
   قم.
- ۱۷. تفسیر المنار: محمد رشید رضا (المتوفّی ۱۳۵۶ هـ) دار المنار، مصر ـ ۱۳۷ مـ مـ ۱۳۷۳ هـ.
- ١٨. تلخيص الإلهيات: الرباني الكلپايگاني من محاضرات الشيخ جعفر السبحاني، مؤسسة الإمام الصادق الله ، قم.
- 19. التوحيد: الصدوق: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (٣٠٦\_

- ۲۰. جامع الأصول: ابن الأثير الجزري المبارك بن محمد (٤٤٥ ـ ٦٠٦ هـ) دار الفكر، بيروت ـ ١٤٠٣ هـ.
- ٢١. حقائق التأويل: الشريف الرضي (٣٥٩\_ ٣٥٦هـ) مؤسسة البعثة، قم \_
   ٢١هـ.
- ٢٢. الحقائق في محاسن الأخلاق: الفيض الكاشاني (المتوفّى ١٠٩١هـ) دار
   البلاغة، بروت \_ ١٤٠٩هـ.
  - ٢٣. دائرة المعارف البريطانية
- ٢٤. سفينة البحار: الشيخ عباس القمي (١٢٩٤هـ ١٣٥٩هـ) طبعة حجر،
   النجف الأشرف.
- ٢٥. السنة: أحمد بن حنبل (المتوفى ٢٤١هـ) دار الكتب العلمية، بيروت
   ١٤٠٥\_
- ٢٦. شرح الأصول الخمسة: القاضي عبد الجبار المعتى إلمتوفّى ١٥ هـ) طبع مصر.
- ۲۷. شرح حكمة الإشراق: شمس الدين محمد الشهرزوري، تحقيق حسين الضيائي التربتي.
- ۲۹. شرح المنظومة: ملا هادي السبزواري منشورات نشر ناب، قم المحمد المنظومة.
   ۱۲۱همها المحمد المحم

- ٣٠. شرح المواقف: الشريف على بن محمد الجرجاني (المتوفى ١٤١٢هـ)
   منشورات الشريف الرضي، قم ـ ١٤١٢هـ.
- ٣١. الشفاء قسم الطبيعيات: الشيخ الرئيس ابن سينا (المتوفّى ٢٨هـ) منشورات بيدار، ايران.
- ٣٢. الصحيح: مسلم بن الحجاج القشيري (المتوفّى ٢٦١هـ) مؤسسة عز الدين، بيروت\_١٤٠٧هـ.
- ٣٣. عقائد (اعتقادات) الصدوق: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (٣٠٦ـ ٣٨١هـ) المطبوع ضمن المجموعة الكاملة لمؤلفات الشيخ المفيد، المجلد الخامس، منشورات المؤتمر العالمي بمناسبة الذكرى الألفية للشيخ المفيد، قما ١٤١٣هـ.
- ٣٤. فجر الإسلام: أحمد أمين المصري (المتوفّى ١٣٨٨هـ) نشر دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٣٥. الكافي: محمد بن يعقوب الكليني (المتوفّى ٣٢٩هـ) دار الكتب الإسلامية، طهران ١٣٩٧هـ.
- ٣٦. كشف المراد: العلامة الحلي: الحسن بن يوسف بن علي بن مطهر (٦٤٨ ٢٦. كشف المراد: العلامة الحلي: الحسن بن يوسف بن علي بن مطهر (٦٤٨ ٢٠٠ ٢٠٠٠ منشورات مؤسسة الإمام الصادق عليه ، قـم ٢٤١٧ هـ.
- ٣٧. الكنى والألقاب: الشيخ عباس بن محمد رضا القمّي (١٢٩٤ ـ ١٣٧ مل ١٢٩٤ الطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الخيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الخيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الخيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الخيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، النجف ا

- ٣٨. گوهر مراد: عبد الرزاق فيّاض اللاهيجي (المتوفّى ١٠٧٢هـ) منشورات مؤتمر الحكيم اللاهيجي، طهران ـ ١٤١٤هـ.
- ٣٩. لسان العرب: ابن منظور: محمد بن مكرم (٦٣٠ـ ١١٧هـ) قم المقدسة ١٤٠٥ـ.
- ٤٠ لقاء الله: الميرزا جواد بن الميرزا شفيع الملكي التبريزي (المتوفى ۱۳٤٣هـ).
- ١٤٠ اللوامع الإلهية في المساحث الكلامية: مقداد بن عبد الله الأسدي الحيى السيوري الحلي (المتوفى ٢٢٦هـ) تبريز \_ ١٣٩٦هـ.
- ٤٢. المبدأ والمعاد: صدر المتألفين محمد الشيرازي (المتوفى ١٠٥٠هـ) طبعة
   حجر ١٣١٤هـ.
- **٤٣. مجمع البيان:** الفضل بن الحسن الطبرسي (٢٧١ـ ٥٥ هـ) دار المعرفة، بيروت ـ ١٤٠٨ هـ.
  - ٤٤. المحاسن: البرقي: أحمد بن محمد (المتوفّى ٢٧٤هـ) طهران \_ ١٣٧٠ هـ.
- 20. المسائل السروية: الشيخ المفيد: محمد بن محمد بن النعمان (٣٣٦\_ المؤتمر العالمي بمناسبة ذكرى ألفية الشيخ المفيد، قم -١٤١٣هـ.
  - ٤٦. المسند: أحمد بن حنبل (المتوفّى ٢٤١هـ) دار الفكر، بيروت.
- 24. معاني الأخبار: الصدوق: محمد بن علي بن الحسين بن بمابويه القمي (٣٠٦ـ ٣٨١هـ) دار المعرفة، بيروت \_ ١٣٩٩هـ.
- ٨٤. مفاتيج الجنان: الشيخ عباس القمي (١٢٩٤ ـ ١٣٥٩ هـ) مؤسسة المعارف الإسلامية، قم.

- **٤٩.** مقالات الإسلاميين: أبو الحسن على بن إسهاعيل الأشعري (المتوفّى على بن إسهاعيل الأشعري (المتوفّى ) ٢٤٠٠هـ. الطبعة الثالثة، المانيا ـ ١٤٠٠هـ.
- ٥. مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريا (المتوفّى ٣٩٥هـ) دار إحياء الكتب العربية، القاهرة ـ ١٣٦٦هـ.
- ١٥. الموطأ: مالك بن أنس (المتوفى ١٧٩ هـ) دار الآفاق الجديدة، بيروت ـ
   ١٤٠٣هـ.
- ١٨٢١ في تفسير القرآن: العلامة محمد حسين الطباطبائي (١٣٢١ ١٣٢١)
   ١٤٠٢ هـ) مؤسسة الأعلمي، بيروت ١٤٠٣ هـ.
- ۳۵. نهج البلاغة: جمع الشريف السرضي (۳۵۹ ـ ۲۰۶هـ) بيروت ـ
   ۱۳۸۷ هـ.
- ٤٥. وسائل الشيعة: الحر العاملي: محمد بن الحسن (١٠٣٣) دار
   إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠٣هـ.

## فهرس محتويات الكتاب

| الصفحة      | الموضوع                                                 |
|-------------|---------------------------------------------------------|
|             | مقدمة المؤلف: يوم الحشر ومعاد الإنسان                   |
|             | الفصل الأوّل                                            |
| i           | أسياء القيامة في القرآن الكريم                          |
| <b>v</b> .  | الإيمان بالمعاد يجيب على الأسئلة التي تراود ذهن الإنسان |
|             |                                                         |
| :<br>:<br>: | الفصل الثاني                                            |
| :           | المعاد في الشرائع السهاوية                              |
| 17          | ١. آدم ﷺ والدعوة إلى الإيهان بالمعاد                    |
| ١٣          | ا<br>ا ٢. نوح ﷺ والدعوة إلى الإيهان بالمعاد             |
| 14          | ٣. إبراهيم ﷺ والدعوة إلى الإيهان بالمعاد                |
| 1 1 2       | ٤. موسى ﷺ والدعوة إلى الإيهان بالمعاد                   |
| 17          | ٥. المسيح ﷺ والدعوة إلى الإيهان بالمعاد                 |

OY

تجلّى القيامة في خلق الإنسان والنبات

| لصفحة   | الموضوع                                                |
|---------|--------------------------------------------------------|
| :<br>0  | الشبهة الثالثة: المعاد والعلم الإلهي                   |
| ٥٥      | الشبهة الرابعة: الصلة بين الحياتين الدنيوية والأُخروية |
| ٥٧      | ثبات الشخصية في دوّامة التغيير                         |
| <br>  0 | علم الإنسان بنفسه مع الغفلة عن بدنه                    |
| ٥٩      | عدم الانقسام في الشخصية                                |
| ٦٠      | القرآن وخلود النفس                                     |

## الفصل الخامس

|    | ذكر نهاذج من إحياء الموتى في الشرائع السابقة |
|----|----------------------------------------------|
| ٦٥ | إبراهيم عليلا وإحياء الموتى                  |
| ٦٧ | إحياء نفس عزير                               |
| 79 | إحياء قوم من بني إسرائيل                     |
| ٧١ | إحياء قتيل بني إسرائيل                       |
| ٧٣ | المسيح وإحياء الموتي                         |
| ٧٣ | إحياء سبعين رجلاً من قوم موسى الشَّلا        |
| ٧٥ | إيقاظ أصحاب الكهف                            |
|    | į                                            |

| • | ۵ | ٨ |
|---|---|---|
| 1 | ٦ | ٦ |

فهرس محتويات الكتاب

| الصفحة           | الموضوع                           |
|------------------|-----------------------------------|
|                  |                                   |
| ;<br>!<br>!      | الفصل السادس                      |
|                  | المعاد الجسماني والروحاني         |
| ٧٦ ·             | المعاد جسماني فحسب                |
| ٧٦               | المعاد روحاني فحسب                |
| VV               | المعاد جسماني وروحاني معاً        |
| VA               | ماهي واقعية الإنسان؟              |
| V9               | أصناف الثواب والعقاب              |
|                  |                                   |
|                  | الفصل السابع                      |
| <br> -<br> -<br> | القرآن والمعاد الجسماني والروحاني |
| A1 :             | المعاد الجسماني بالملاك الأوّل    |
| A &              | المعاد الروحاني بالملاك الأوّل    |
| <b>A0</b>        | المعاد الجسماني بالملاك الثاني    |
| ٨٥ :             | رضوان الله                        |
| ٨٦               | البعد عن رحمته                    |
| ۸v               | الحزن والحسرة                     |
| ٨٨               | لقاء المحبوب                      |
| 4 \              | عذاب في المحيوب                   |

| نقرآن / ج^ | مفاهيم ا                                      |
|------------|-----------------------------------------------|
| الصنحة     | الموضوع                                       |
|            | الفصل الثامن                                  |
|            | المعاد الجسماني وآراء الحكماء والمتكلمين      |
| 9.7        | رأي المعلم الثاني الفارابي (المتوفّى ٣٣٩هـ)   |
| 9 &        | رأي صدر المتألهين(٩٧٩_١٠٥٠هـ)                 |
| 97         | الأصل الأوّل: التشكيك في الوجود               |
| 9∨         | الأصل الثاني: انّ هوية الإنسان بنفسه          |
| 9.4        | الأصل الثالث: العوالم الثلاثة                 |
| 1.7        | المعاد الجسماني والرأي السائد بين المتكلّمين  |
| 1.0        | المعاد الجسماني ورأي بعض المتكلّمين           |
|            | الفصل التاسع                                  |
| 1          | المعاد الجسماني والشبهات المطروحة             |
| 1.4        | الشبهة الأولى: المعاد إعادة للمعدوم           |
| 11.        | الشبهة الثانية: شبهة الآكل والمأكول           |
| 111        | إجابة المتكلّمين عن الشبهة                    |
| 117        | إجابة صدر المتألهين عن الشبهة                 |
| 117        | شبهة الأكل والمأكول من منظار العدل الإلهي     |
| 114        | الشبهة الثالثة: ما هو الهدف من الجزاء؟        |
| 17.        | الشبهة الرابعة: المعاد العنصري عود إلى الدنيا |

| الصفحة                                  | الموضوع                                              |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------|
| 171                                     | الشبهة الخامسة: لزوم التناسخ                         |
| 170                                     | الشبهة السادسة: المعاد العنصري وظواهر الآيات         |
| 177                                     | الشبهة السابعة: المعاد العنصري عود إلى الدنيا        |
| 177                                     | الشبهة الثامنة: النفس يوم القيامة قائمة بذاتها       |
| ١٢٨                                     | الشبهة التاسعة: استغراب الحياة المثالية              |
| 14.                                     | الشبهة العاشرة: تعلّق النفس بالبدن العنصري رهن مرجّح |
| 141                                     | الشبهة الحادية عشرة: رجوع الفعلية إلى القوة          |
|                                         |                                                      |
|                                         | الفصل العاشر                                         |
| i : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | المعاد الروحاني من منظار الحكماء                     |
| ١٣٨                                     | رأي الحكيم السبزواري                                 |
| 144                                     | رأي صدر المتألهين                                    |
| 18.                                     | رأي الفاضل المقداد                                   |
|                                         |                                                      |
|                                         | الفصل الحادي عشر                                     |
|                                         | المعاد الجسماني والتناسخ                             |
| 1 8 8                                   | أقسام التناسخ                                        |
| 188                                     | ١. التناسخ المطلق أو اللا محدود                      |

| الصفحة | الموضوع                                      |
|--------|----------------------------------------------|
| 1 2 2  | ٢. التناسخ النزولي المحدود                   |
| 127    | ٣. التناسخ الصعودي                           |
| 127    | التناسخ والمعاد                              |
| 1 & V  | التناسخ المطلق والعناية الإلهية              |
| 1 & 9  | المعاد والتناسخ النزولي                      |
| 101    | التناسخ الصعودي                              |
| 107    | أسئلة وأجوبة                                 |
| 104    | ١. هل المسخ في الأمم السابقة من قسم التناسخ؟ |
| 108    | ٢. هل الرجعة من أقسام التناسخ؟               |
| 100    | ٣. السنَّة الإلهية والرجوع إلى الدنيا؟       |
|        |                                              |
| ;<br>; | الفصل الثاني عشر                             |
|        | الموت نافذة تطل على الحياة الجديدة           |
| 101    | الموت في اللغة والقرآن                       |
| 101    | هل الموت أمر عدمي؟                           |
| 17.    | الموت سنّة عامة قطعية                        |
| 177    | خوف الإنسان من الموت                         |
| ال ۱۲۰ | اً أقسام الموت في القرآن الكريم              |
| ·      |                                              |

| الصفحة | الموضوع                            |
|--------|------------------------------------|
| 170    | ١. الموت العسير واليسير            |
| ١٦٧    | البدن و القلب                      |
| ١٦٨    | ٣. موت الإنسان والمجتمع            |
| ١٦٩    | عوامل أفول الحضارات                |
| 14.    | ٤. الموت المشرّف                   |
| 1 1 1  | الموت والأجل المحتوم               |
| 177    | التوبة والندامة قبيل الموت أو حينه |
| ۱۷۳    | الوصية في حال الموت                |
| 178    | جهل الإنسان بموته                  |
| 140    | الموت والملائكة الموكّلون          |
|        |                                    |
|        | الفصل الثالث عشر                   |
|        | القبر وعالم البرزخ                 |
| 177    | الحياة البرزخية في القرآن الكريم   |
| ۱۸۰    | الحياة البرزخية في الروايات        |
| ۱۸۱    | في معنى القبر                      |
| 174    | السؤال في القبر                    |
| 118    | الأمور التي يسأل عنها              |
| 140    | المسؤلون في البرزخ                 |

| <b>{ • 0</b> | فهرس محتويات الكتاب                           |
|--------------|-----------------------------------------------|
| الصفحة       | الموضوع                                       |
|              | الفصل السادس عشر                              |
|              | النفخ في الصور                                |
|              | أو بداية حياة جديدة                           |
| Y • V        | في مراحل النفخ في الصور                       |
| 7 . 9        | تعابير أخرى عن النفخ في الصور                 |
| 7.9          | الصيحة                                        |
| 71.          | الصاخة                                        |
| 711          | الزجرة                                        |
| Y 1 1        | النقر                                         |
| 711          | الراجفة والرادفة                              |
| Y 1 Y        | ما هي حقيقة النفخ في الصور؟                   |
| 717          | ما هو مقدار الفاصل الزماني بين الصورين؟       |
| 712          | مَن هم الذين لايصعقهم الله عند النفخة الأولى؟ |
|              | الفصل السابع عشر                              |
|              |                                               |
|              | القيامة ومحاسبة الأعمال                       |
| Y19.         | ما هو الهدف من وراء محاسبة الأعمال؟           |
| 77.          | من المحاسِب؟                                  |

مواقف يوم القيامة

7 2 0

| الصفحة       | الموضوع                               |
|--------------|---------------------------------------|
|              |                                       |
| 777          | ما هي الأعمال التي يحاسب عليها        |
| 770          | النعم الدنيوية والسؤال عنها           |
| 777          | هل الحساب يعم الجميع؟                 |
| YYA          | الحساب التكويني والتدويني             |
| 74.          | دراسة الآيات السالفة الذكر            |
| 741          | دراسة شمولية الحساب في الروايات       |
| 272          | ما معنى كونه سبحانه سريع الحساب؟      |
| 440          | ما هو المقصود من سوء الحساب؟          |
| 7 <b>4</b> 7 | من هم الذين يحاسبون حساباً يسيراً؟    |
| 749          | اختلاف العباد عند الحساب              |
| Y & •        | إتمام الحجّة على العباد عند الحساب    |
| 1 3 7        | الاعتراف بالذنوب ورجاء العفو والمغفرة |
| į            |                                       |
|              | الفصل الثامن عشر                      |
|              | مواقف القيامة وطول يومه               |

| ξ·V         | هرس محتويات الكتاب                 |
|-------------|------------------------------------|
| الصفحا      | الموضوع                            |
|             | الفصل التاسع عشر                   |
|             | ميزان الأعمال                      |
| 701         | الميزان يوم القيامة كموازين الدنيا |
| Y04         | الميزان هو العدل الإلهي            |
| Y 0 & ;     | الميزان واستعمالاته في القرآن      |
| Y00         | لکلّ شيء ميزان يوزن به             |
| ;<br>;<br>; | الفصل العشرون                      |
|             | الإشهاد يوم القيامة                |
| Y7.         | في أصناف الشهود                    |
| 77.         | ١ . الله سبحانه                    |
| 771         | ٢. أنبياء الله                     |
| <b>۲77</b>  | ٣. النبي الخاتم شَيْنَةً           |
| Y77         | ٤. الأُمّة الإسلامية               |
| 770         | ٥. الملائكة                        |
| 777         | ٦. الأرض                           |
| 777         | ٧. الزمان                          |
| 777         | ٨. القرآن                          |

|                                      | مفاهيم القرآن / ج^<br> |
|--------------------------------------|------------------------|
| الموضوع                              | الصفح                  |
| <ul> <li>ه. صحيفة الأعمال</li> </ul> | Y7X                    |
| ١ او١١. شهادة الأعضاء والجلود        | 7 7 7                  |
| الفصل الواحد والعشرون                |                        |
| القيامة والصراط                      |                        |
| لصراط في اللغة                       | 377                    |
| لصراط: معبر عام                      | 478                    |
| لصراط في الروايات                    | <b>Y Y Y</b>           |
| وصاف الصراط                          | 7 V 9                  |
| لولاية رخصة لعبور الصراط             | 717                    |
| الفصل الثاني والعشرون                |                        |
| أصحاب الأعراف وسيماهم                |                        |
| ي معنى الأعراف                       | TAE                    |
| لأعراف في الروايات                   | Y A A                  |
| بن هم أصبحاب الأعراف؟                | 719                    |
| ١ . الأئمة المعصومون                 | YA4 :                  |
| ٢. المؤمنون العصاة                   | <b>YA9</b> :           |
| ٣. الذين تتساوي سيئاتهم مع حسناتهم   | 49.                    |

| ٤٠٩ |
|-----|
|-----|

## 

| الموضوع                                    | الصفحة                                  |  |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------|--|
| الفصل الثالث والعشرون                      | 1 / · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |
| خلق الجنة والنار                           |                                         |  |
| في أقوال المتكلّمين في خلق الجنة والنار    | 797                                     |  |
| أدلة القول بالخلق                          | 798                                     |  |
| أدلة المنكرين للخلق                        | <b>799</b>                              |  |
| مكان الجنة والنار                          | ۳.۱                                     |  |
| الجنة والنار خارجتان عن هذا العالم         | 4.4                                     |  |
| الفصل الرابع والعشرون<br>إلخالدون في النار |                                         |  |
| الجذور التاريخية لهذه المسألة              | ٣٠٣                                     |  |
| الدلائل النقلية                            | ۳.0                                     |  |
| رئل العقلية                                |                                         |  |
| أدلة القائلين بالخلود                      | <b>*1.</b>                              |  |
| المكذبون بآيات الله                        | 717                                     |  |
| أعداء الله ورسوله                          | 717                                     |  |
| العصاة والمتمردون على أمر الله ورسوله ﷺ    | <b>*1*</b> :                            |  |
| الظالمون                                   | 718                                     |  |

| مفاهيم القرآن / ج٨ |  |  |  |  |  |
|--------------------|--|--|--|--|--|
|--------------------|--|--|--|--|--|

| الصفحة                     | الموضوع                                                  |
|----------------------------|----------------------------------------------------------|
| 710                        | الأشقياء                                                 |
| 717                        | المجرمون                                                 |
| 414                        | المتوغلون في الخطايا                                     |
| ~~~                        | المرتكبون للقبائح                                        |
| 471                        | المعرضون عن القرآن                                       |
| 477                        | المطففون في الميزان                                      |
| ***                        | الأكلون للربا                                            |
| 478                        | قاتلو المؤمنين                                           |
| <b>* * * * * * * * * *</b> | خاتمة المطاف: العصيان المحدود والعذاب الدائم             |
|                            | الفصل الخامس والعشرون                                    |
|                            | تجسم الأعمال والملكات المكتسبة                           |
| ۲۳۲ :                      | تجسم الأعمال على ضوء القرآن والروايات                    |
| <b>**</b> 7                | تجسم الأعمال في الروايات                                 |
| ۳٤٠ :                      | تجسم الأعمال من منظار العقل والعلم                       |
| 450                        | تجسّم الأعمال من منظار العلم                             |
| 451                        | حقيقة العمل من الإنسان                                   |
| ۲٤۷                        | الله واجابة                                              |
| <b>78</b> A                | إذا كانت الصور المثالية أمراً تكوينياً فها معنى الشفاعة؟ |

## الصفحة الموضوع الفصل السادس والعشرون الأحوال الطارئة على الإنسان يوم القيامة الآيات التي تتكفّل بيان حال الإنسان يوم القيامة TO. ١. كلّ إنسان له شأن يغنيه 401 ٢. لا يملك إنسان لإنسان نفعاً 401 TOY ٣. مالا ينفع الإنسان ٤. لا تنفع الأعذار TOT 407 ٥. ما ينفع يوم القيامة ٦. الأخلاء بعضهم عدو لبعض 404 ٧. منطق المؤمنين مع الكافرين 404 الآيات التي تتكفّل بيان صنف خاص 408 السعداء والأشقياء النبي ﷺ والمؤمنون في الأخرة 401 الصابرون المصلّون TOA السابقون أصحاب اليمين