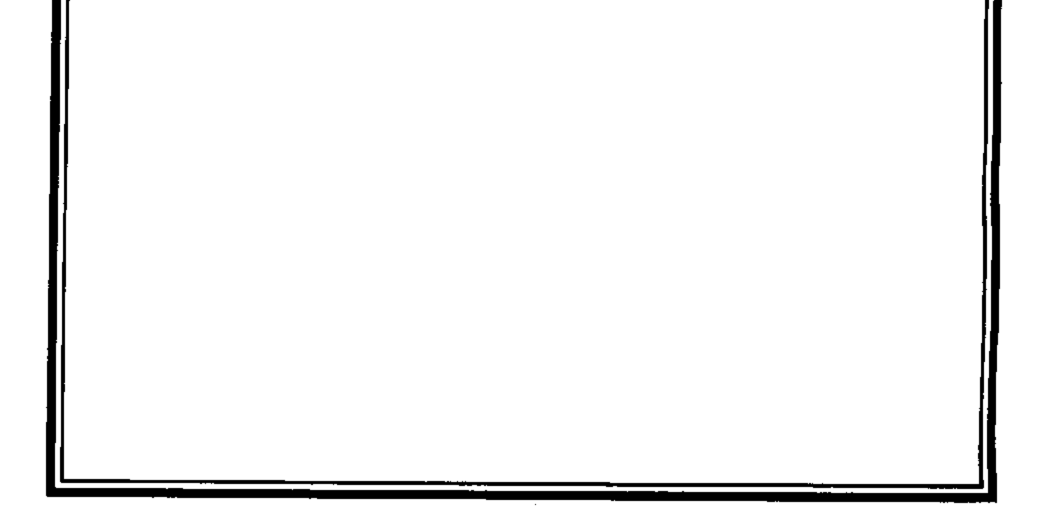
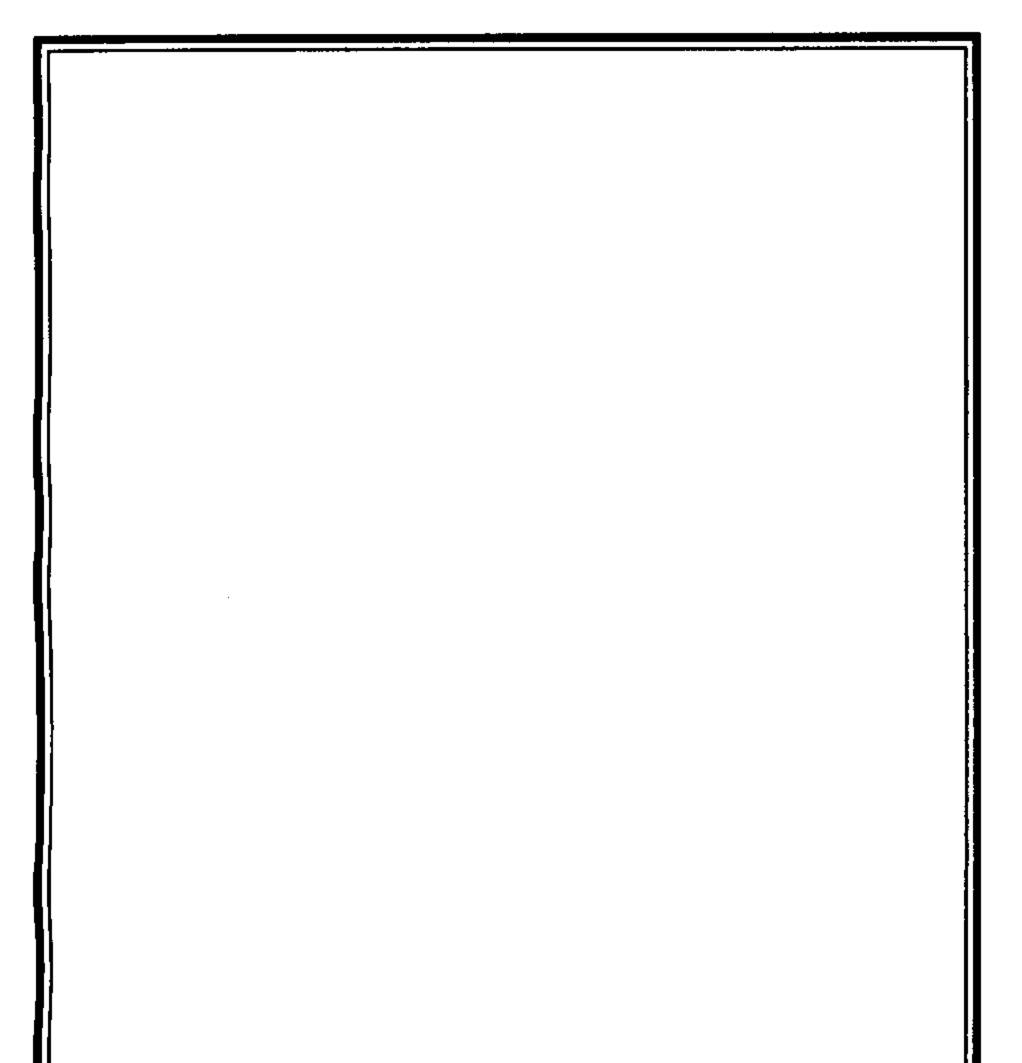
·

.

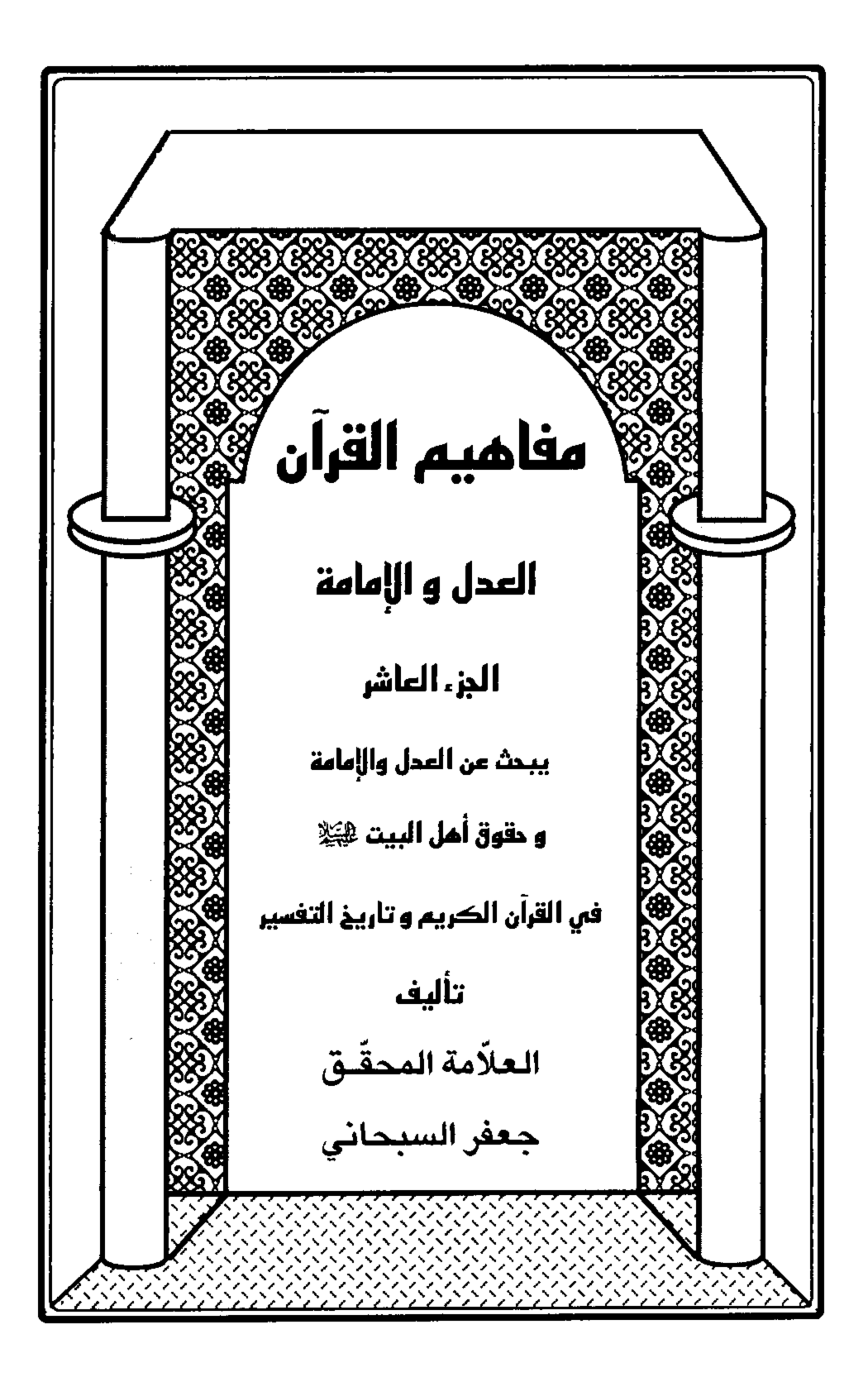




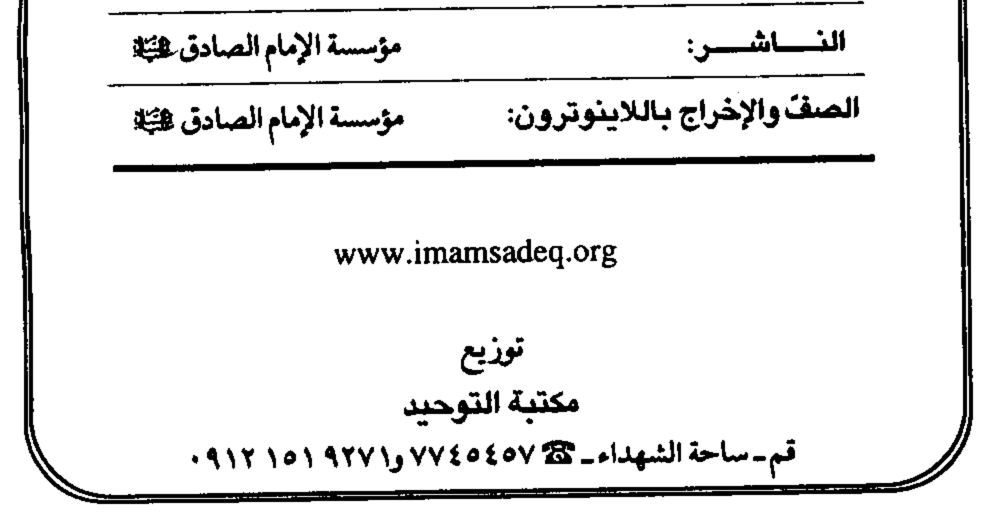








|                                                               | بحانی تبریزی، جعفر، ۱۳۰۸ _     |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| قم: مؤسسة الإمام الصادق 🚓 ، ١٤٢٨ ق. = ١٣٨٢ .                  | اهيم القرآن/ تأليف جعفر سبحاني |
| ج. ۱۱) ISBN:978-964-357-270-9                                 | ع.                             |
| ومسة الإمام الصادق 🥰 . ب. عنوان .                             | . تفاسير شيعهقرن ١۴ . الف. م   |
| <b>TAV/1VA</b>                                                | ۷م ۲س/ BP۹۸ ۷                  |
|                                                               |                                |
|                                                               | أسبم الكتابين                  |
| مفاهيم القرآن/ج١٠                                             | اسم الكتـاب:                   |
| مفاهيم القرآن/ ج ١٠<br>العلامة المحقّق آية الله جعفر السبحاني | اسم الكتــاب:<br>المــــؤلف:   |
|                                                               |                                |
| العلامة المحقق آية الله جعفر السبحاني                         | المـــــؤلف:                   |



## بشم للألج فتر التحقيظ

الحمدلة الذي قام بالقسط في خلقه، وعدل عليهم في حكمه، والصلاة والسلام على من كلامه، الفصل وحكمه، العدل سيد المرسلين وأفضل النبيّين محمّد، و آلـه الطاهـرين الـذين انتظـم بهم عقـد الإمامـة وتزيَّنـت بهم مسنـد الخلافة .

أمّابعد:

لقد قام الإسلام على دعائم متينة و أُسس راسخة تمثَّلت في أُصول الدين الَّتي من أبرزها التوحيد و المعاد والنبوة ، وهذا ما اتّفق عليه المسلمون بكافة طوائفهم ونحلهم ، فلا يـدخل أحـد في حظيرة الإسلام إلاّ إذا آمـن بتوحيـده سبحانـه ذاتاً وفعلاً وعبادة ، و آمن بمعاده واتـه سبحانـه يبعث من في القبور ، وآمن بنبوة محمّد يُتَثَرُّ وانّها الحلقة الأخيرة من نظام النبوة التي ترتبط بالسهاء . وثمة أُصول أُخرى وقعـت مثاراً للجدل والنقاش من قِبَل الفـرق الإسلامية فمنهم مـن عدّها مـن جوهر الديـن وصميمه، كما أنّ منهم مـن عدّها مـن فروع الدين، وهذه كالإمامة والخلافة بعد الـرسول فهي عند السنَّة من فروع الدين، لأنّ الأمر بـالمعروف والنهي عن المنكر فرع وجود إمـام عادل ذي قوة وقدرة وصـولة ، فتكون الإمـامة كـالمقدمة لهذه المسؤولية الخطيرة ، ومنهـم من يعدّها مـن أُصول كانت النبوة منقطعة بارتحال الرسول لكن الوظيفة بعد باقية.

و كالعدل الذي اتفق المسلمون برمّتهم على وصف سبحانه به، ولكن اختلفوا في مفهوم العدل وحقيقته كما سيوافيك، ولـذلك نكرّس جلّ جهودنا على تبيين هذين الموضوعين متمثّلين بقول الصاحب بن عباد حيث يقول : لو شُقّ عن قلبي يُرى وسطَه سطران قـد خُطّا بلا كـاتب العدل والتوحيد في جـانب وحبّ أهل البيت في جانب ولمّا كان بين الإمامة والتعرّف على أهل البيت عيد الذين طهّرهم الله، صلة قويمة، أثرنا فتح باب لبيان سماتهم وحقوقهم في القرآن الكريم. وممّا تجدر الإشارة إليه انّ هذه الموسوعة تشكّل الحلقة الأخيرة من سلسلة مف اهيم القرآن، فالـواجب يحتّم علينا التنويه بـالسير التاريخي للتفسير لـدى الإماميّة، وقـد ذكرنا من ألـوان تفاسيرهم وأسماء كتبهم ما سمح به الوقت، فان الإحاطة بها رهن تأليف مفرد.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين

## العدل و الإمامة

O ا لمقدّمة
إنّ العقيدة الإسلامية تنقسم إلى قسمين:
الأوّل: ما يعرف بأُصول الدين.
الثاني: ما يعرف بأُصول المذهب.
ويراد من الأوّل، الأُصول المذهب.
أحد، وفي الحقيقة تُناط تسمية الإنسان مسلماً بهذه الأُصول الثلاثة ، وهي كالتالي:
أ: التوحيد بمراتبه.

ب:المعاد. ج: النبوة العامة والخاصة. وهذه الأصول الثلاثية قد أشبعنا البحث فيها ضمن أجرزاء هذه الموسوعة، بقى الكلام في القسم الثاني، وهو ما يعبَّر عنه بأصول المذهب، التبي هي عقيدة بعض المذاهب الإسلامية وهي اثنان: أ: العدل

ب: الإمامة.

أمَّا الأوَّل: فيؤمن به الإمامية والمعتزلة، ويخالفهما الأشاعرة، وسوف يوافيك تفصيل البحث فيه.

وأمّا الثاني :فهو مما يتميّز به المذهب الإمامي الاثنا عشري عن سائر المذاهب، كما سيوافيك.

وربما يُثار سوال وهو أنَّه كيف يمكن عد الأصل الأوَّل من خصائص الإمامية والمعتىزلة على الرغم من أنَّ كمافَّة الطوائف الإسلامية تصف الله سبحانه بالعدل، ولا نجد بين المسلمين من يقول بأنَّ الله ظالم ليس بعادل؟

والجواب : انَّ ما ذكر صحيح، وانَّ جميع الفرق تصف الله سبحانه بـأنَّه عادل لا يجور، غير أنَّهم يختلفون في معنى «العدل» وكونه عادلًا لا جائراً.

فالإمامية والمعتزلة أصفقت على أنَّ العـدل له مفهوم واحد، ومعنى فارد، اتّفق عليه قاطبة العقلاء.

مثلاً: أخذ البريء بذنب المجرم ظلم يتنزُّه عنه الله سبحانه، و هكذا، فكلُّ ما حكم العقل بفعل انَّه ظلم، فالله سبحانه منزَّه عنه.

وعلى ذلك فالحكم بالعدل وتمييز مصاديقه وجزئياته، وانَّ هذا عدل وذاك ظلم كلّها ترجع إلى العقل. وأمما الأشاعرة فهم وان يصفون الله سبحانه بالعدل، لكنّهم لا يحدّدون العدل، بمفهوم واضح، بـل يوكلون ذلك إلى فعل الله سبحانـه، وانَّ كُلُّ ما صدر منه فهو عدل، وكـلّ ما نهى عنه فهو ظلم، وبذلك أقصـوا العقل عن القضاء في ذلك المقام.

وبعبارة أخرى: انَّ الشيعـة والمعتزلـة يرون أنَّ للعـدل والظلم مـلاكاً عنـد

العقل، وبه يتميز أحدهما عن الآخر، ويـوصف الفعل بالعـدل أو الظلم، ولكن الأشاعـرة ينكرون ذلك الملاك، ويـرون انّ أفعاله سبحـانه فـوق ما يدركـه العقل القاصر.

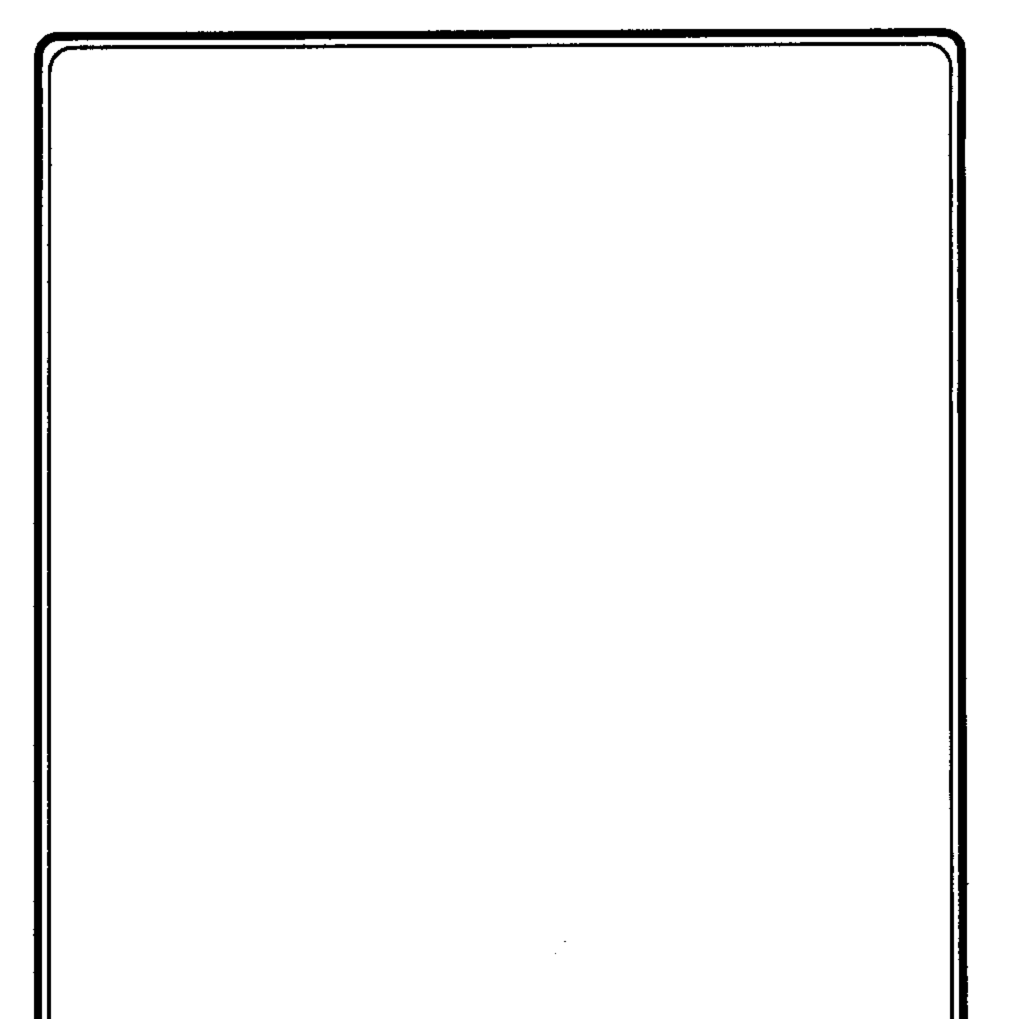
ولذلك كلّ ما يصدر منه فهو عدل، محتجّين بقوله سبحانه: ﴿لا يُسْتَلُ عَمّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ﴾.\

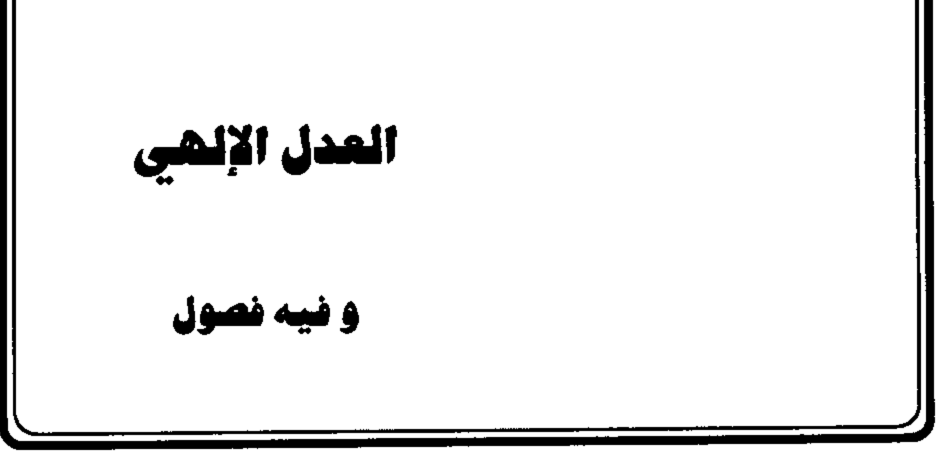
وعلى ضوء ذلك يتبين أنّ وحدة الفرق الإسلامية في وصفه سبحانه بالعدل وحدة صورية، و إلاّ فالملاك عند الفرقتين للعدل غير ملاكه عند الأشاعرة. فلو أمر سبحانه بتعذيب الأنبياء والأولياء والصدّيقين فهو عند الأشاعرة عدل لا مانع من صدوره عنه، ولكنّه عند غيرهم أمر قبيح لا يصدر منه سبحانه.وهمو و إن كان متمكناً من ذلك العمل وقادراً عليه لكن حكمته سبحانه تحول دون ارتكابه. هذا كلّه حول العدل.

وأمّا الإمامة : فيثار حولها نظير السؤال السابق، فالمسلمون قاطبة يؤمنون بأصل الإمامة وانّه لابـدّ للمسلمين من إمام يـأتمّون بـه، ولكنّهم اختلفوا في خصوصياتها، فهل الإمامة منصب إلهي كالنبوة لا ينالـه إلّاالأمثل فالأمثـل من

الأمة، ولا يمكن الوقوف على القائم بأعباء الإمامة إلَّا من خلال نصبه سبحانه؟ أو انه منصِب بشري و مقام اجتماعي يقوم بأعبائه من تُعيّنه طائفة من الأمّة؟ وبذلك تختلف وجهة النظر في واقع الإمامة عند الطائفتين. نبدأ الكلام في الأصل الأوّل من أصول المذهب، و هو العدل الإلهي.

١. الأنساء: ٢٣.





الفصل الأوّل

العدل الإلهي في الكتاب العزيز

آيات الموضوع ١. ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلهَ إِلاَّهُ وَ وَالمَلائِكَةُ وَأُولُوا العِلْمِ قائِماً بِالقِسْطِ لَا إِلهَ إِلاَّهُوَ الْعَزيزُ الحَكِيمِ ﴾ .' ٢. ﴿ ذَٰلِكَ بِمَا قَدَمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ .' ٣. ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ وَإِنْ تَكُ حَسنَةً يُضاعِفْها وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْراً عَظِيماً ﴾.''

٨. آل عمران: ١٨.
٣. النساء: ٤٠.
٥. النحل: ٣٣. ٢٤.

وقبل أن نخوض في تفسير الآيات، نشير إلى مقدمة، وهي: إنّ العدلية تصف الله سبحانه بالعدل با لمعنى المتفق عليه بين العقلاء، وبرهانها على ذلك هو انّ العقل قادر على تمييز الحسن عن القبيح، والعدل عن الظلم، والله سبحانه بها انّه حكيم لا يجور أبداً، فهاهنا دعويان: الأولى: انّ العقل له القابلية على تمييز الحسن عن القبح، وانّ التحسين والتقبيح من الأُمور المنوطة بقضاء العقل. الثانية: إذا تبيَّن أنَّ العدل حسن و الظُّلم قبيح فاللّه سبحانه موصوف بالعدل، نزيه عن فعل الظلم. وإليك بيان كلا الدعويين. أمّا الدعوى الأُولى فتدلُّ عليها أُمور:

الأوّل: التحسين والتقبيح من الأمور البديمية إنّ التحسين والتقبيح من الأمور البديميَّة التي يدركها كـلّ إنسان سليم الفطرة، فمثلاً يـدرك انّ العمل بالميثاق حسن، والتخلّف عنه قبيح، أو انّ جزاء

الإحسان بالإحسان جميل، وجنزاءه بالسيّ، قبيح وهكذا سائر الأفعال التي توصف بالحسن والقبح. وموضوع قضاء العقل بالخنسن والقبح هو نفس الفعل بما هوهو، سواء أكان الفاعل واجباً أم ممكناً، خالقاً أم مخلوقاً، فيوصف الفعل من أي فاعل صدر بأحد الوصفين.

وبعبارة أُخرى: كما أنّ مسائل الحكمة النظرية تنقسم إلى نظريـة وبديمية، ويستنبط حكم الأولى من الثانية، ولذلك عدّوا مسألة امتناع اجتماع النقيضين أو العدل الإلهي في الكتاب العزيز ......

ارتفاعهما من المسائل البديهية في الحكمة النظرية.

فهكذا الأمر في الحكمة العملية فمسائلهما تنقسم إلى بديهية وغير بديهية، ويستنبط حكم إلثانية من الأولى.

والتحسين والتقبيح من المسائل البديهية في الحكمة العملية، وقد حازتا على اهتهام واسع نظراً لدورهما في استنباط سائر مسائل الحكمة العملية. ولأجل إيضاح المراد نقول: إنّ تحسين بعض الأفعال وتقبيحها من الأُمور البديهية للعقل، ويبدلك على ذلك اتّفاق عامة العقلاء مع اختلاف ثقافاتهم وبيئاتهم على وصف أفعال بالحسن، وأفعال أُخرى بالقبح، نظير: أ: حسن العدل وقبح الظلم. ب: حسن العمل بالميثاق وقبح نقضه. ج: حسن جزاء الإحسان بالإحسان و قبح جزائه بالسيّء.

هـ: حسن أداء الأمانة وقبح الخيانة بها.

وما أخبر بقبحه فهو قبيح، ولكنّهم غفلوا عن أنّهم بإنكارهم قابلية العقل لإدراك الحسن والقبح، أثبتوا عدم ثبوت الحسن والقبح مطلقاً حتى مع تصريح الشرع، وذلك لأنّه إذا كان تمييز الحسن عن القبيح بيد الشرع دون العقل فإذا أخبر النبي تشريحسن شيء وقبحه، فمن أين نعلم أنّه يصدق في أخباره ولا يكذب، والمفروض انّ العقل عاجز عن درك حسن الأوّل وقبح الثاني؟ فلا يصح إثبات حسن شيء أو قبحه من خلال تصريح الشارع، إلّا أن يثبت قبلاً انّ الصدق حسن والكذب قبيح، ويثبت انّه سبحانه نزيه عن فعل القبيح، ولولا هذان الأمران لذهب الإخبار بحسن الشيء أو قبحه سدى.

0 الثالث: لولا التحسين العقلي لما ثبتت شريعة

لو لم نقل بالتحسين والتقبيح العقليين يلـزم عدم ثبوت شريعة من الشرائع السهاوية، حتى تثبـت بها شريعة تحكم بحسن شيء أو قبحه، وذلك لأنّ القائل بـالتحسين والتقبيح العقليين، يقـول : إنّ حكمتـه سبحانـه تصـدّه عـن تزويـد الكاذب بالمعجـزة، فلو ادّعى رجل النبـوة من الله وأتى بمعجزة عجـز الناس عن

مباراته، فهي دليل على صدقه في دعوته. وأمما إذا أنكرنا قدرة العقل واستطاعته على درك الحسن والقبح، لكان باب احتمال تزويد الكاذب بالمعجزة مفتوحاً على مصراعيه، و ليس هنا دليل يردّ هذا الاحتمال فلا يحصل يقين بصدق دعواه. وهـذه الأدلَّة الثـلاثة التمي سردناهـا على وجه الإيجاز، تُشرف القـارئ على القطع بـأنَّ العقل لـه المقدرة على درك الحسن والقبـح.هذا كلُّه حول الـدعوي الأولى.

وأمّا الدعوى الثانية وهي انّه بعد ما تبيَّن انّ العـدل حسن، والظلم قبيح، فالله سبحانـه موصوف بالعدل ومنزّه عـن الظلم، وذلك، مضافاً إلى أنَّـه سبحانه حكيم، والحكيم يعدل ولا يجور أنّ الجور رهن أحد أمرين، إمّا الجهل بقبح العمل ، أو الحاجة إليه، والمفروض انتفاء كلا المبدأين عنه سبحانه.

\٧

وربها يقال إنّ كون الشيء حسناً أو قبيحاً عند الإنسان لا يلازم كونه كذلك عند الله، فكيفٌ يمكن استكشاف انّه سبحانه لا يفعل القبيح؟

والجواب عنه واضح لأنّ المدرَك للعقل هو حسن الفعل على وجه الإطلاق، أو قبحه كذلك، من دون أن تكون للفاعل مدخلية فيه سوى كونـه فاعلاً مختاراً، وأمّا كونـه واجباً أو ممكناً فليس بمؤثـرٍ في قضاءالعقل. وعلى ذلك فـإذا ثبت كون الشيء جميلاً أو قبيحاً فهو عند الجميع كذلك.

O شمولية عدله سبحانه
الله عدله سبحانه
الله عدله يعمُّ جميع شؤونه، حيث يقول: ﴿ شَهِدَ اللهُ

۱. آل عمران: ۱۸.

ومن المعلوم انّ الشهادتين ليستا من مقـولة الشهادة اللفظية، وإنّما هي من مقولة الشهادة التكوينية، ففعله سبحانه في عالم الخلقة يدل على أمرين:

الأول: لا خالق ولا مدبّر إلّاهو، فانّ اتقان النظام، وسيادته على جميع الكائنات من الذرّة إلى المجرّة، لأوضح دليل على أنّ الخالق والمدبّر واحد ، وإلّا لانفصمت عرىٰ الانسجام والاتصال بين أجزاء الكون، وقد أوضحنا في محلّه أنّ تعدّد العلة واختلاف السببين يستلزم اختلافاً في المسبب، فلا يمكن أن يكون النظام الواحد معلولاً لفاعلين مدبّرين مختلفين في الحقيقة.

الثاني: يشهد فعله سبحانه في عالم التكوين والتشريع انَّه سبحانه عادل

العدل الإلهي في الكتاب العزيز ......

بيان ذلك انّ لكلّ شيء وضعاً خاصـاً يقتضيه إمّا بحكم العقل، أو بحكم الشرع والمصالـح الكلية في نظام الكون، فـالعدل هو رعـاية ذلك الوضـع وعدم الانحراف إلى جانب الإفراط والتفريط.

نعم مـوضع كلّ شيء بحسبـه، ففي التكـوين بوجـه، وفي المجتمع البشري بوجـه آخر، وهكـذا . وبلحاظ اختـلاف موارده تحصـل له أقسـام ليس هنـا مقام بيانها، إلاّ أنّ العدل بالنسبة إلى الله تعالى على أنحاء ثلاثة:

١ . العدل التكويني: وهو إعطاؤه تعالى كلّ موجود ما يستحقه ويليق به من الوجود فلا يهمل قابلية، ولا يعطل استعداداً في مجال الإفاضة والإيجاد.

٢. العدل التشريعي: وهو انّه تعالىٰ لا يهمل تكليفاً فيه كمال الإنسان وسعادته، وبه قوام حياته المادية والمعنوية الدنيوية، والأخروية، كما أنّه لا يكلّف نفساً فوق طاقتها.

٣. العدل الجزائي: وهو انّه تعالى لا يساوي بين المصلح والمفسد، والمؤمن والمشرك، في مقام الجزائي: وهو انّه تعالى لا يساوي بين المصلح والمفسد، والمؤمن والمشرك، في مقام الجزاء والعقوبة، بل يُجزي كلّ إنسان بها كسب، فيُجزي المحسن بالاحسان بالاحسان بها مسالا ما مالاحسان بها كسب، في مقام المحسن بالاحسان بها كسب، في معام بالاحسان بالاحسان بها كسب، في معام بالاحسان بالاحسان بها كسب، في معام بالاحسان بها كسب، في معام بالاحسان بالاحسان بالاحسان بها كسب، في معام بالاحسان بالاحسان بها كسب، في معام بالاحسان ب

۲۰ ۲۰

هو لأجل القبائح والذنوب التي اقترفها، يقول سبحانه: ﴿ذٰلِكَ بِما قَدَّمَت أيديكُمْ وَ أَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدَ ( وقال عزَّ من قائل: ﴿فَمَاكَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهم يَظْلِمُونَ (

والله سبحانه لا يظلم عباده ولـو جاء العبـد بحسنة يضـاعفها، كما قـال سبحانه: ﴿وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضاعِفُها وَ يُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْراً عَظِيماً ﴾ . "

ولأجل إيضاح عدله سبحانه في عالم التكوين والتشريع نعطف النظر إلى آيات تدل على ذلك في الفصل التالي.

> ۱. آل عمران: ۱۸۲. ۲. التوبة: ۷۰. ۳. النساء: ۱۰.

مظاهر العدل الإلهي في عالم الخلق الفصل الثاني

إنَّ رفع صرح هذا البناء الشامخ دون الاستعانة بدعائم مرئيَّة يكشف عن تناغم دقيق في عالم الخلقة، ولولاه لتداعت أركان العالم وانهارت، وهـذا النظام الرائع تقـاسمته قـوّتا الجاذبية والطـاردة(النابـذة)،وفي ظلّ التعـادل القائم بينهما انتظمت حركة النجوم و الكواكب والمجرّات في مساراتها.

فالجاذبية قمانون عام جار على جميع الأجسام في هذا العالم، وهي تتناسب عكسياً مع الحدّ الفاصل بين الجسمين إذ تتعاظم كلما تضاءلت المسافة، وتتضاءل كلما ازدادت الفاصلة، فلو دارت رحى النظام الكوني المدقيق على قوة الجاذبية فقط لارتطمت الكواكب والنجوم بعضها مع بعض ولتداعى النظام السائد، ولكن في ظل قمانون الطرد يحصل التعادل المطلوب، وقوة الطرد تلك تنشأ من الحركة الدورانية للأجسام.

ومهما يكن من أمر ففي ظل هاتين القوتين تبقى الملايين من المنظومات الشمسية والمجرّات معلّقة في الفضاء دون عَمَد، وتحول دون سقوطها وفنائها، وإلى هذه الحقيقة يشير القرآن الكريم، ويقول: ﴿اللهُ الّذي رفع السَّماوات بِغَير عَمَدِ تَرَونها﴾ . \

A TIL N. M. AND AND AND AND AND

۱. الرعد: ۳.

عباس وغيره. '

وهو الظاهر مما رواه الحسين بن خالد، عن علي بن موسى الرضا عليَّة ، فإنّه عَنَدَ قَالَ في تفسير الآية: «أليس الله يقول: بغير عمد ترونها؟» فقلت: بلي، قال: «ثمَّ عَمَد لكن لا ترونها ».

ويؤيده ما روي عن الإمام علي للتَيَّلاً ، انَّه قال: «هذه النجوم التي في السهاء مدائن مثل المدائن التي في الأرض، مربوطة كلّ مدينة إلى عمود من نور». <sup>٢</sup> ورواه الطريحي أيضاً لكن قال: «عمودين من نور» مكان قوله «عمود من نور».<sup>٢</sup>

ولعل المراد من العمودين هما قوتا الجاذبية والطاردة.

إنَّ الكتاب الكريم صاغ الحقيقة المكتشفة من قبل «نيوتن»، بعبارة يسهل فهمها على عامة الناس، وقال: ﴿بغير عمد ترونها﴾.

وقد أشار سبحانه في غير واحد من الآيات، أنّه سبحانه هو الممسك للسماوات من الزوال، وقال: ﴿إِنَّ اللهَ يُمْسِكُ السَّماواتِ وَالأَرْضِ أَنْ تَزُولاً ﴾. ٤ وكونه سبحانه هو المُسِك لا يمنع من وجود علل طبيعية حافظة لسقوط

مظاهر عدله في عالم الخلقة.

٢٥. الجبال وحركاتها ويبداعها وتنظيم حركاتها هو الوحيد في كونه مظهرا وليس رفع السياوات و إبداعها وتنظيم حركاتها هو الوحيد في كونه مظهرا لعدل ه سبحانه في التكوين، بل إبداع الجبال و إيجادها مظهر آخر من مظاهر التوازن والتعادل في الخلقة. يقول سبحانه: ﴿وَأَلْقَىٰ فِي الأَرْضِ رَواسيَ أَنْ تَميدَ بِكُمْ ﴾ .<sup>1</sup> وقال سبحانه: ﴿وَالجِبالَ أُوتاداً ﴾ .<sup>7</sup> وقال سبحانه: ﴿وَالجِبالَ أُوتاداً ﴾ .<sup>7</sup> إنّ الرواسي التي استخدمها القرآن جع «راسية»، والمراد منها الأنجَر التي هي مرساة السفينة، فللجبال دور المرساة، فكما أنّها تحول دون اضطراب السفينة وتقاذفها من قبل أمواج البحر العاتية، فهكذا الجبال لها دور في تنظيم حركة الأرض.

وإلى هذا الحقيقة يشير الإمام أمير المؤمنين الميَّلا في بعض خطبه، ويقول: «وتّد بالصُّخُور مَيدان أَرضه». "

0 ٣. الحياة وتوازنها الدقيق

الظروف المناسبة لها، مثلاً انّ الفاصلة الدقيقة بين الشمس والأرض هيّات أجواءً مناسبةً لنمو ورشد الخلايا، و هذه ما كان لها أن تنمو لو طرأ على تلك الفاصلة أدنى تغيير. و هذا يرشدك إلى توازن دقيق للغاية بين السماء والأرض.

واعطف نظرك إلى النباتات والحيوانات، فانّ حياة الحيوان رهن استنشاق غاز الأوكسجين(02) الذي تُولّده النباتات، وحياة النبات رهن استنشاق غاز ثاني أوكسيد الكاربون (CO2) الذي تُولّده الحيوانات من خلال تنفّسها، فالتوازن الموجود بين الإنتاج والاستهلاك مهّد المناخ المناسب لحياة كلّ من النبات والحيوان، فلو كانت الأرض محتضنة للحيوان فقط أو للنبات فقط لما قامت للحياة قائمة.

فالتوازن القائم بين الغازين على وجه البسيطة مظهر من مظاهر عدله سبحانه، يقول سبحانه: ﴿وَأَنْزَلْنا مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَنْبَتْنا فِيها مِنْ كُلِّ زَوجٍ كَرِيمٍ﴾ .

ويزخر عالم النباتات والحيوانات بعدد لا حصر له من هذا النوع من التوازن والتعادل، وها نحن نذكر نموذجاً آخر.

كان الملاّحون يعانون من مرض تشقّيق الجلد وسيلان الدم منه، وسببه يعود إلى قلة الفيتامينات في أبدانهم، إلى أن اكتشف أحد الأخصائيين في «مدغشقر» أنّ علاجه الوحيد هو تناول وجبات كافية من الليمون والنارنج، ففيها كمّيات هائلة من تلك الفيتامينات، وبذلك نجا الملاحون من هذا المرض الذي كانوا يعانون

منه.

۱. لقيان: ۱۰.

الفصل الثالث

مظاهر العدل الإلهي في عالم التشريع والجزاء

٢. ﴿ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَ لا تُظْلَمُونَ ﴾ ٢ ٣. ﴿ وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسِرَةٍ وَ أَنْ تَصَدَّقُوا خَبْرُ لَكُمْ إِنَّ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ٢. ٤. ﴿ وَلَيْمُلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلَيَتَّقِ اللهَ رَبَّهُ وَلا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً ﴾. ا قد سبق انَّه سبحانيه وصف نفسه بقوله: ﴿قَائِماً بِالفَسِطْ﴾، وتلك الفقرة

۲۰۰ البقرة: ۲۷۹.
 ۲۰۰ البقرة: ۲۸۹.
 ۳۰ البقرة: ۲۸۲.

حاكية عن أنّه سبحانه قائم بأعباء القسط في جميع المجالات تكويناً وتشريعاً، أمّا التكوين فقد وقفت على نهاذج من التعادل الذي هو حجر الأساس لبقاء السهاء والأرض واستقرار الحياة على وجه البسيطة.

بقي الكلام في مظاهر عدله في عالم التشريع، ولنذكر نهاذج من ذلك:

١. فرض سبحانه الصيام على كلّ مكلّف، وقال: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَما كُتِبَ عَلى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ . \

وفي الوقت نفسـه استثنى المريض والمسافر ومن يصـوم ببذل الجهد الكبير، قال سبحانه: ﴿فَمَنْ كـانَ مِنْكُمْ مَريضـاً أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِـدَّةً مِنْ أَيّامٍ أَخَـرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعامُ مِسْكِينٍ ﴾ .

فأوجب على المريض والمسافر القيام بأعباء هـذا التكليف بعـد استعادة صحته أو رجوعه إلى الـوطن، كما أنّه اكتفى فيمن يصوم ببـذل جهد كبير كالهرم، بالتكفير وإطعام مسكين.

٢. لا شك ان في القصاص حياة لأولي الألباب، وفي المثل المعروف: «إنّ الدم لا يُغسّله إلّا الدم»، ومع ذلك كلّه فقد أجاز لوليّ الدم أن يسلك ط بقاً آخد.

١٨٤.
 ١٨٣.
 ١٨٣.

٣. البقرة: ١٧٨.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ۲, | ٨ |
|---------------------|--|----|---|
|---------------------|--|----|---|

٣. لا شكّ انّ الربا من أعظم الجرائم وأكبرها، كيف وقد وصف المرابي بالمحارب، و قال: ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوافَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ ، ومع ذلك فإذا تاب المرابي من عمله فقد احترم ماله الذي اقترضه، فعلى المقترض ردُّ رأس ماله فقط، قال: ﴿ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُوسُ أَمْوالكُمْ لا تَظْلِمُون ولا تُظْلَمُونَ ﴾ . مسلم في ماله فقط، قال: وفي المواني من عمله فقد احترم ماله الذي اقترضه، فعلى المقترض ردُّ رأس ماله فقط، قال في ماله فقل مون مون من عمله فقد احترم ماله الذي المواني من عمله فقد احترم ماله الذي المقترضه، فعلى المقترض ردُّ رأس ماله فقط، قال: وفي أن تُبْتُمْ فَلكُمْ رُؤُوسُ أَمْوالكُمْ لا تَظْلِمُون ولا تُظْلَمُونَ ﴾ .

٤. حث الناس على الإقراض وجعل أجره عشرة، قال سبحانه: ﴿ مَنْ جاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِها ﴾ وهو عام يعم كلّ حسنة ومنها الإقراض، ومع ذلك كلّه فإذا عجز المقترض عن أداء قرضه وصار ذا عسرة أمر المقرض بالصبر حتى يستطيع المقترض من دفع دينه، قال سبحانه: ﴿ وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسِرَة و أَنْ تَصَدَّقُوا خَيرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُون ﴾ ."

٥. يأمر سبحانه المقرض و المقترض أن يكتبا سنداً للدين، وفي الوقت نفسه يأمر الكاتب أن يكتب بالعدل من دون تحيّز إلى واحد من الطرفين، يقول سبحانه: ﴿مَا أَنُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اذا تَدابَنْتُمْ مِدَنْنَ الما أَحَل مُسَمّر فَآكتُمُومُ وَ لْبَكْتُكْ

مظاهر العدل الإلهي في عالم التشريع و الجزاء ......

٧. كما يأمر إذا كان من عليه الحقّ سفيهاً أو ضعيفاً أو لا يستطيع الإملاء فليقم مكانه وليُّه وليملل بالعدل، يقول سبحانه: ﴿ فَإِنْ كَانَ الَّذِي عليه الحَقُّ سَفِيهاً أَوْ ضَعيفاً أَوْ لا يَسْتَطيعُ أَن يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلَيُّهُ بِالعَدلِ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَينِ مِنْ رِجالِكُمْ ﴾ .'

وباختصار: تتجلى في هذه الآية التي هي أطول آية وردت في القرآن الكريم مظاهر عدله في التشريع مرة تلو مرة، وللقارئ الكريم أن يستشف منها ما ذكرناه من المعاني.

١. البقرة: ٢٨٢.

۲. المائدة: ۲.

في ساحات الجهاد لأجل الحرج ، قال سبحانه: ﴿ لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الأغرَج حَرَجٌ وَلا عَلى الْمَريضِ حَرَجٍ ٨٠ وفي آية أُخرى يُبيِّن بوضوح أنَّ تشريعه خال من الحرج، ويقول: ﴿ما جَعلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ `. فكلّ حكم يتضمن الحرج فهو مرفوض بحكم أنَّه حرجي، وقد أخبر سبحانه عن عدم تشريع الحكم الذي في امتثاله حرج. ٩. لقد شملت العناية الإلهية الأمةَ الإسلامية من بين سائر الأمم برفع النسيان والخطأ عنهم وعدم المؤاخذة عليهما، في حين كانت الأمم السالفة مسؤولة عن خَطاها ونسيانها إذا كانت مقصِّرة في مبادئ الخطأ والنسيان ، يقول سبحانه: ﴿رَبّنا لا تُواخِذْنا إِنْ نَسِينا أَوْ أَخْطَأْنا رَبَّنا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنا إِصْراً كَما حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنا رَبَّنا وَلا تُحَمِّلنا ما لأ طاقَةَ لَنا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِر لَنا وَارْحَمْنا أَنْتَ مَولانا فَانصُرْنا عَلى القَوم الكافِرين ٢.

روى الكليني عن النبي ﷺ انّه قال: «إنّ هذا الدين متين، فاوغلوا فيه برفق ولا تكرهوا عبادة الله إلى عباد الله، فتكونوا كالراكب المنبتّ الَّذي لا سفراً قطع ولا

ظهراً أبقيْ». <sup>ب</sup> فما أروع هذا التشبيه حيث إنَّ الراكب المنبتُّ و إن كان يعدو بفرسه أميالًا عديدة بغية الـوصول إلى غايته، ولكنه بفعله هذا يُنتـج عكس المطلوب حيث إنَّ المركوب يُعييه التعبُ ولا يكون بمقدوره الاستمرار في العدو، ويبقى هو في وسط الطريق لا يهتدي إلى بغيته، فهو لا سفراً قطع ولا ظهراً أبقي.

۱ . الفتح : ۱۷ . ۳. البقرة : ۲۸٦ .

۲. الحج:۷۸. ٤. الكافي:۲/ ۸٦. فهكذا الدعوة إلى الشريعة إذا كانت مقرونة بالشدة والضعف تنتج عكس المطلوب حيث لا تجد لها أُذناً صاغية، بل يخرج الناس منها أفواجاً. ولأجل ذلك صدع النبي تشريسهولة شريعته، وقال: «بعثت بالشريعة السهلة السمحة». <sup>(</sup> مدع النبي تشريسهولة شريعته، وقال: «بعثت بالشريعة السهلة السمحة». <sup>(</sup> ، ١. دلّت الآيات القرآنية على أنّ التكليف على القدر المستطاع وقد أطبق عليه العقل والنقل، إذ كيف يمكن تكليف الناس بأعمال، كإدخال الشيء الكبير في الظرف الصغير، من دون تغيّر في الظرف والمظروف؟ أو التحليق في الهواء دون وسيلة، إلى غير ذلك من الأمور المتنعة التي تدخل في نطاق التكليف بها لأيطاق، حتى أنّ محققي العدلية ذهبوا إلى أنّ هذا النوع من التكليف المحال، بمعنى أنّه لا ينقدح في ذهن الآمر، الطلب و الإرادة الجدية المتعلقة ببعث العاجز إلى المطلوب، ولو تظاهر به فإنّها تظاهر بظاهر التكليف لا بواقعه.

فتكون النتيجة: انّ امتناع المكلف به يلازم امتناع نفس التكليف أيضاً، يقول سبحانه: ﴿لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفساً إِلاَّوُسْعِها﴾ .' وقال في آية أُخرى: ﴿لا يُكلِّفُ اللهُ نَفساً إِلاَّما آتاها) .'

ومضمون كلتا الآيتين واحد، وهو أنَّ الله يكلُّف الإنسان بقدر طاقته وقابليته.

هذه نهاذج استعرضناها لإثبات أنَّ التشريع الإسلامي يتمتَّع بمرونة، و أنَّه مبنيٌّ على أساس العدل.

وفي الحقيقة انَّ التشريع الإسلامي من مظاهر عدله في هذا المجال.

١. سفينة البحار: ١ / ٦٩٥.
 ٢٨٦: البقرة: ٢٨٦.

٣. الطلاق: ٧.

0 الأشاعرة والتكليف بها لا يطاق

ذهب لفيف من متكلّمي الإسلام \_ و لـ لأسف الشـديـد \_ إلى جـواز التكليف بها لا يطـاق، ولم يُصغوا لنداء العقـل ولا الشرع، بل أهـالوا التراب على فطرتهم القاضية بعدم صحّة التكليف بها لا يطاق.

وقد اتَّخذوا ظـواهر بعض الآيات ذريعـة لعقيدتهم في هذا المجـال، و ها نحن نستعرض تلك الآيات ونناقشها كي يتجلّى الحق.

١. ﴿ الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَيَبْغُونَها عِوَجاً وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ
 \* أُولَئِكَ لَمْ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ من أُولِياءَ
 يُضاعَفُ لَهُمُ العَذابُ ما كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَاكَانُوا يُبْصِرُونَ > .

استـدل الإمـام أبـو الحسن الأشعري(٢٦٠ـــ ٣٢٤هـ) على أنَّهم كـانـوا مكلَّفين بـالسماع والإبصار ومـع ذلـك مـا كانـوا يستطيعـون السمـع وما كـانـوا يُبصرون، فدلّ على جواز التكليف بما لا يطاق. وهذا الاستدلال يتبدَّد بالتوضيح التالي:

وهو أنَّهم وإن كانوا مأمورين مكلَّفين بالسماع والإبصار ومع ذلك كانوا عاجزين عنهما لكن ذلك العجز لم يكمن مقروناً بهم منذ بلوغهم وتكليفهم، و إنَّما أدّى بهم التهادي في المعصية إلى أن صاروا فاقدين للسمع والأبصار، فقد سُلِّبت تخنهم هذه النعم بسوء اختيارهم نتيجة الذنوب التي اقترفوها، فكان لهم قلوب لا يفقهون بها، وآذان لا يسمعون بها، يقول سبحانه: ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِها وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لا يُبْصِرُونَ بِهِ وَلَهُمْ آذانٌ لا يَسْمَعُونَ بِها أُولئكَ كالأُنْعام بَلْ هُمْ

۱.هود:۱۹\_۲۰\_۲

أَضَلَ ﴾. '

إنَّ التهادي في المعصية والإصرار عليها يترك انطباعات سيِّئة في القلوب على وجـه يتجلّى الحسن سيِّئاً والسيِّء حسناً، يقـول سبحانـه: ﴿ ثُمَّ كانَ عاقِبَةَ الّذينَ أُساءُوا السُّوأى أنْ كذَّبوا بآياتِ اللهِ وَكانُوا بِها يَسْتَهْزِءُونَ﴾ . '

فالآية تصرح بأنّ اقتراف الذنوب و ارتكاب المعاصي ينجم عنه التكذيب بآيات الله.

فتحصل من ذلك أنّ عدم استطاعتهم للسماع والإبصار كان نتيجة قطعية لأعمالهم السيئة، كما يقول سبحانه: ﴿وَ قَالُوا لَوْ كُنّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ ما كُنّا فِي أصحابِ السَّعِيرِ \* فَأَعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحقاً لأَصحابِ السَّعيرِ ﴾ : " ٢. ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْماءَ كُلَّها ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلى المَلائِكةِ فَقَالَ أَنْبِنونِي

بِأَسْماءِ هؤلاءِ إِنْ كُنتُمْ صادِقينِ\* قالُوا سُبحانَكَ لا عِلْمَ لَنا إِلَّاما عَلَّمْتَنا إِنَّك أَنْتَ الْعَلِيمُ الحَكِيمِ﴾ .<sup>٢</sup>

استدلَّ الإمام الأشعري بهذه الآية على جواز التكليف بها لا يطاق، و قال:

فقد أمروا بالإعلام و هم لا يعلمون ذلك ولا يقدرون عليه. ولكن غاب عنه أنَّ لصيغة الأمر معنى واحداً وهو إنشاء الطلب، لكن الغايات من الإنشاء تختلف حسب اختلاف المقامات، فتارة تكون الغاية من الإنشاء، هي بعث المكلف نحو الفعل جداً، وهذا هو الأمر الحقيقي الذي يُثاب فاعله ويُعاقب تاركه، و تشترط فيه القدرة والاستطاعة، وأُخرى تكون الغاية أُموراً ١. الأعراف: ١٧٩. ٢. الروم: ١٠. ٣. الملك: ١٠\_١٠. ٤. البقرة: ٣١\_ ٣٢.

غيره، وعند ذلك لا ينتزع منه التكليف الجدي، وذلك كالتعجيز في الآية السابقة، وكالتسخير في قول مسبحانه: ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خاسِئين ﴾ والإهانة مشل قوله: ﴿ دُقْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزيزُ الكريم ﴾ ٢، أو التمني مثل قول أمرئ القيس في معلّقته: ألا أيهًا الليل الطويل ألا انجلي بصبح وما الإصباح مِنكَ بأمثلِ إلى غير ذلك من الغايات و الحوافز التي تدعو المتكلم إلى التعبير عن مقاصده بصيغة الأمر وذلك واضح لمن ألقى السمع وهو شهيد. ٣. ﴿ يَوْمَ يُحْشَفُ عَنْ ساقٍ وَيُدْعَوْنَ إلَى السَّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ \* خاشِعَة أَبْصارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إلى السَّجُودِ وَهُمْ سالِمُونَ \* دَاسِعَة

استدلّ بها الشيخ الأشعري على مقصوده، وقـال: إذا جاز تكليفه إياهم في الآخرة بها لا يطيقون، جاز ذلك في الدنيا.

والحقّ أنّ الإمام الأشعري وأتباعـه لا سيما الفطاحـل منهـم أجلَّ مـن أن يجهلوا هدف الآيـة ومغزاها، إذ ليست الـدعوة إلى السجود فيها عـن جدّ وإرادة حقيقة، بـل الغاية من الـدعوة إيجاد الحسرة في قلوب المشركين التـاركين للسجود

٣. القلم:٤٢\_٤٢ .

عند الشدة يكشف عن ساقه ويخوض غمار الحوادث.

ب: **فويُدعون إلى السجود \$**لا طلباً وتكليفاً جدياً، بل لازدياد الحسرة، فلا يستطيعون، إمّا لسلب السلامة عنهم، أو لاستقرار ملكة الاستكبار في سرائرهم.

ج: ﴿وقد كانوا يُدعون إلى السجود و هم سالمون ﴾ والمعنى أنّهم لما دعوا إلى السجود في الدنيا امتنعوا عنه مع صحّة أبدانهم، وهؤلاء يُدعون إلى السجود في الآخرة ولكن لا يستطيعون، وما ذلك إلا لتزداد حسرتهم وندامتهم على ما فرَّطوا. ٤. ﴿وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَ لَوْ حَرَصْتُمْ فَلا تَميلُوا كُلَّ المَيْلِ فتَذَرُوها كَالمُعلَقَةِ وإن تُصْلِحُوا وتَتَقُوا فَإِنّ اللهَ كانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ . \

وقد استدل بها الشيخ الأشعري على ما يروم من جوازٍ التكليف بها لا يطاق، و قال: وقد أمر الله تعالى بالعدل ومع ذلك أخبر عن عدم الاستطاعة على أن يُعدل.

أقول: لا شكّ أنّه سبحانه أمر من يتزوج بأكثر من واحدة بإجراء العدالة بينهن، قال سبحانه: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَة ﴾ " وفي الوقت نفسه صرَّح في آية أنه مي أنَّ إيسار إلى التي نبيت أيسان من تعالى الله من الله من الله

١. النساء: ١٢٩.

٢. لاحظ الاستدلال بهذه الآيات في كتاب اللمع للإمام الأشعري:٩٩\_١١٤. ٣. النساء:٣. الزوجية التي تقع على عاتق الزوج ويقوم بها بجوارحه ولا صلة لها بباطنه.

وأمّا غير المستطاع فهمي المساواة في قسمة الحب بينهنّ لأنّ الباعث لها هو الوجدان والميل القلبي وهو ممّا لا يملكه المرء ولا يحيط به اختياره ، لأنّه رهن أُمور خارجة عن الاختيار.

مظاهر العدل الإلهي في تنفيذ العقوبات

قد مضى أنّ لعدله سبحانه مظاهر في التكوين والتشريع ، و من مظاهر عدله في التشريع أنّه لا يساوي بين المطيع و العاصي، والمسلم والمجرم، والمؤمن والمفسد، و لذلك صار يوم البعث مظهراً لعدله سبحانه بحيث لو لم يكن ذلك اليوم الموعود لما ظهر عدله في مجال الجزاء، وبذلك أصبح يوم القيامة أمراً لا مفرر منه لظهور عدله فيه، وتشير آياتٌ كثيرة إلى هذا المضمون:

١. ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ كَالمُفْسِدينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ المُتَقينَ كَالمُفْسِدينَ فِي الأَرْضِ أَمْ

٢. ﴿ أَفَنَجْعَلُ المُسْلِمِينَ كَالْمُجِرِمِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ ٢ وهاتان الآيتان تدلَّن على أنَّ التسبوية بين الطائفتين علىٰ خلاف العدل، فلا محيص مـن إحقاق الفرق، وبما انَّ الطائفتين يتعامل معهما في الـدنيا على نحو سواء فلابدٌ من تحقيقه في يوم ما و ليس هو إلاّ يوم القيامة، ويعرب عمَّا ذكرناه قوله سبحانه: ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً وَعْدَ اللَّهِ حَقّاً إِنَّهُ يَبْدَؤُ الْخَلِقَ ثُمّ يُعِيدُهُ لِيجزي

۰، ص:۲۸. ۲۸ القلم:۳۰\_۳۲.

الَّذِينَ آمنوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ بِالقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرابٌ مِنْ حَميمٍ وعَذابٌ أَليمٌ بِما كانوا يَكْفُرُون﴾ .'

ثمّ إنّـه سبحانـه يحقّق عـدله يوم القيـامة بـوضع مـوازين القسـط ليجزي كلّ نفس بها كسبت، يقول سبحانه:

وَنَضَعُ المَوازينَ القِسْط لِبَومِ القِيامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئاً وَإِنْ كانَ مِثْقالَ حَبَّةٍ مِنْ خَردلٍ أَتَيْنا بِها وَكَفىٰ بِنا حاسِبينَ﴾ .

﴿وَالوَزْنُ يَـوْمَئِذِ الحَقَّ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوازِينَهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُون \* وَمَنْ خَفِّت مَوازِينَهُ فَأُولِئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ بِما كانُوا بِآياتِنا يَظلِمُون \* . "

هذه إلمامة عابرة لبيـان مظاهر عدلـه في مجالات مختلفة، والسابـر في آيات القرآن الكريم يجد آيات كثيرة في مجال عدله سبحانه.

## ۰۱ يونس:٢. الأنبياء:٤٧. ٣.الأعراف:٨\_٩.

### الفصل الرابع

العدل الإلهي وفاعلية الإنسان

قد تعرفت على مظاهر عدله في التكوين والتشريع، وحان البحث في بيان باقي المباحث التي لها صلة بالعدل الإلهي، وهي تتمحور حول فاعلية الإنسان، ونقاطها الرئيسية هي:

العدل الإلهى وحرية الإرادة الإنسانية.

٢. العدل الإلهي و علمه السابق بأفعال العباد. ٣. العدل الإلمي والقضاء والقدر القطعيان. ٤. العدل الإلهي وخلود العقاب. وقد تناول الحكماء والمتكلّمون هذه الأبحاث من زوايا مختلفة واحتدم النقاش حولها، و بها أنَّ رائدنا في هذه البحوث همو القرآن الكريم فنحمن نتناولها من ذلك الجانب ونترك جوانبها الأخرى إلى الكتب المعدّة في هذا المجال. 0 العدل الإلهي وحرية الإرادة الإنسانية

البحث عن حرية الإرادة، وأنّ الإنسان هل هو فاعل مجبور أو فاعل مختار؟ من المسائل الفلسفية الّتي تمتـد جذورها في تاريخ الفكر الإنساني، ومنـذ ذلك الحين اتجهت أنظـار كافـة الناس صـوبها لأنّها تمسّ جانبـاً من حيـاتهم العملية، وبذلك أصبحت دراسة تلك المسـألة لا تقتصر على الحكماء فحسب بل شملت أكثر الناس .

إنّ الرؤية القرآنية تتلخص في أنّ الإنسان حرّ فيها شاء وأراد، و هي تشطب بقلم عريض على مزعمة المشركين بتعلّق مشيئة الله سبحانه بعبادتهم الأوثان ولذلك صاروا مجبورين على الشرك. يقول سبحانه في ردّ تلك المزعمة: ﴿سَيَقُولُ الّذينَ أَشْرَكُوا لَو شاءَ اللهُ مَا أَشْرَكْنا وَلا آباؤُنا وَلا حَرَّمْنا مِنْ شَيء كذلِكَ كَذَّبَ الّذينَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَتّىٰ ذاقُوا بَأْسَنا قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِ جُوهُ لَنا إِن تَتَبِعُونَ إِلاّ الظَنَّ وَإِنْ أَنْتُمُ إِلاَ تَخْرُصُونَ ﴾ .'

فهذه الآية تعكس لنا بوضوح جانباً من عقيدة المشركين في عصر الرسالة

ويقول سبحانه في موضع آخر مبيّناً تلك العقيدة الفاسدة : ﴿وَإِذَا فَعَلُوا فاحِشَةً قالُوا وَجَدْنا عَلَيْها آباءنا وَاللهُ أَمَرنا بِها قُل إِنَّ اللهَ لا يَأْمُرُ بِالفَحْشاء أَتَقُولُونَ عَلى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ .

١٤٨ : ١٤٨ .
 ٢٨ : ١٤٩ .

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٤ | ٠ |
|---------------------|--|---|---|
|---------------------|--|---|---|

فإنّ الفقرة الأولى من الآية تعكس عقيدة المشركين وأنّه لولا أمره ومشيئته لما كنّا مشركين، لكـن الفقرة الثانية تـردُّ عليها ببيان أنّ الشرك ظلـم و قبيح، والله لا يأمر بهما، وبالتالي لا تتعلق مشيئته بهما.

والعجب أنّ تلـك العقيدة السخيفـة لم تُجْتتَ بل بقيـت عالقـة في أذهان عدّة من الصحابة حتى بعد بزوغ نجم الإسلام.

روى السيوطي عن عبد الله بن عمر: انّه جاء رجل إلى أبي بكر، فقال: أرأيت الزنا بقدر؟

قال: نعم. قال: فـإنّ الله قدّره عليّ ثمّ يعذُّبني؟! قال: نعـم يابن اللخناء، أما والله لو كان عندي إنسان أمرته أن يجأ أنفك.'

وليس الخليفة الأول وحده ممن كان يحتج بالقدر السالب للاختيار، بل كان غيره على هذه الفكرة . روى الواقدي عن أم الحارث الأنصارية، وهي تحدّث عن فرار المسلمين يوم حنين، قالت: مرّ بي عمر بـن الخطاب منهزماً، فقلت: ما هذا؟ فقال عمر: أمر الله.

نرى أنَّ عمر يلجأ إلى أمر الله وقضائه، و أنَّ الهزيمة كانت أمراً قطعياً لأنَّه

سبحانه شاءها وأرادها، دون أن ينظر إلى سائر الأسباب التي حدت بهم إلى تلك الهزيمة. لقد اتخذ الأمويون مسألة القدر أداة تبريرية لأعمالهم السيّئة وكانوا ينسبون وضعهم بما فيه من شتى ضروب العيث والفساد إلى القدر، قال أبو هلال العسكري: إنَّ معاوية أوَّل من زعم أنَّ الله يريد أفعال العباد كلُّها. "

١.تاريخ الخلفاء: ٩٥. ٢. ٢. مغازي الواقدي: ٣/ ٩٠٤. ٣. الأوائل: ٢/ ١٢٥. مظاهر العدل الإلهي و فاعليَّة الإنسان ...... ٤١

ولأجل ذلك لما سألت أُمّ المؤمنين عائشة، معاويةَ عن سبب تنصيب ولده يزيـد خليفة على رقاب المسلمين فـأجابها: إنّ أمر يزيـد قضاء من القضـاء وليس للعباد الخيرة من أمرهم.'

وبهذا الجواب أيضاً أجماب معاوية عبدَ الله بن عمر ،عندما استفسر من معاوية عن تنصيبه يزيد، بقوله: إنّي أُحذَّرك أن تشقّ عصا المسلمين وتسعى في تفريق ملئهم، وأن تسفك دماءهم وإنّ أمر ينزيد قد كان قضاء من القضاء وليس للعباد خيرة من أمره.

وقد تسرّبت فكرة الجبر إلى أكثر الأوساط الإسلامية خصوصاً بين الشعراء وأصحاب الملاحم، حيث راحوا يفسرون الوضع المزري الذي يعاني منه المسلمون بالقضاء والقدر. وسيـوافيك أنّـه لا صلة للقضـاء والقدر بسلـب الاختيار عـن الإنسان .

حرية الإرادة من منظارٍ قرآني
 إنّ الآيات القرآنية تصرّح باختيارية الإنسان وانّه فاعل مختار مسؤول عن

عمله.

١. يقول سبحانه: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ . " فالشاكر يسلك السبيل الذي أراده الله سبحانه له، فيصل إلى الهدف المنشود، بخلاف الكفور، فيسلك غير هذا السبيل.

۱. الإمامة والسياسة: ۱/ ۱٦٧.
 ۲. الإمامة والسياسة: ۱/ ۱۷۱.
 ۳. الإنسان: ۳.

٢. ﴿ قُلْ إِنْ ضَلَلْتُ فَإِنَّما أَضِلُّ عَلى نَفْسِي وَإِنِ ٱهْتَديتُ فَبِما يُوحِي إِلَيّ رَبِّي إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبَ ﴾ . \

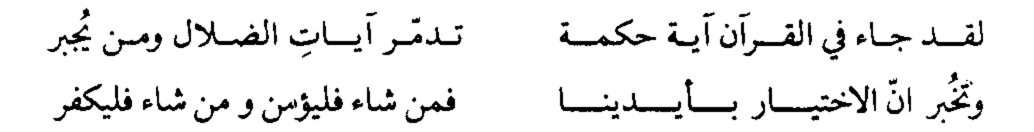
ترى أنّ الآية تنسب الضلالة إلى نفس الإنسان، والهداية إلى وحيه سبحانه إليه، مع أنّ الهداية والضلالة كلّها من الله سبحانه، وما هذا إلّا لأنّه سبحانه قد هيّا كافّة وسائل الهداية للإنسان منذ أنْ خُلِقَ إلى أن يُدرج في أكفانه، وهي عبارة عن تزويده بفطرة التوحيد وتعزيزها ببعث الأنبياء والمرسلين ، والعقل السليم، إلى غير ذلك من أدوات الهداية، فمن انتفع بها فقد اهتدى، فصحّ أن يقال: إنّ الهداية من الله لأنّه زود الإنسان بوسائلها، و من لم ينتفع بها فقد ضلّ فصحّ أن يقال ﴿إن ضللت فانّها أضلّ على نفسي ﴾.

وبهذا المضمون قوله سبحانه: ﴿مَنِ اهْتَدَىٰ فَإِنَّما يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّما يَضِلُّ عَلَيْها﴾ . \

٣. ﴿ وَقُل الحَقُّ مِنْ رَبُّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُر ﴾.

ولا تجد في القرآن الكريم آية أكثر نصاعة في حرية الإنسان من هذه

الآية،وقد صبّ شهيدنا الثاني (٩٠٩ \_٩٦٦هـ) مضمون هذه الآية ضمن بيتين، حيث قال:



۱ . سبأ: • ۵ .

٣. الكهف: ٢٩.

۲. الإسراء: ۱۰.

٤. ﴿ قَدْ جاءَكُمْ بَصائِرُ مِنْ رَبُّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْها وَما أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ ﴾ \ ٥. ﴿ لِيهلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيُّنَةٍ وَيَحْيىٰ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيُّنَةٍ وَإِنَّ اللهَ لَسميعٌ عَليم). ٦. ﴿ كُلَّ امرى بِما كَسَبَ رَهِين ﴾. ٦ ٧. ﴿إِنَّما تُجْزِونَ ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. ٧ إلى غير ذلك من الآيات الدالَّة على أنَّ الإنسان فاعل مسؤول عن أعماله، حرّ في إرادته، مختار فيها يكتسب. وعلى ضوء هذا فمن حاول أن ينسب الجبر إلى القرآن فقد خبط خبطً عشواء. إنَّ بعث الأنبياء و دعوة الناس إلى طريق الرشاد، ونهيهم عن ارتكاب القبائح أوضح دليل على أنَّ الإنسان موجود قابل للإصلاح والتربية ، إذ لو كان مجبوراً على فعل المعاصي، لكان بعث الأنبياء ودعوتهم أمراً سدى. نعم المدعوة إلى حرية الإنسان وكونه فماعلاً مختاراً لا تعنى أبداً انقطاع صلة الإنسان بالله سبحانه و إرادته . لأنَّ تلك الفكرة كفكرة الحبر باطلية تورد

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ٤ | ٤ |
|----------------------|-----------------------------------------|---|---|
|----------------------|-----------------------------------------|---|---|

قال الإمام الصادق المُنَاة : «إنَّ الله أكرم من أن يكلّف الناس ما لا يطيقون، والله أعزَّ من أن يكون في سلطانه ما لا يريد». . و في حديث آخر عن الإمام الصادق المُنَا فسّر حرية الإنسان بهذا النحو: «وجود السبيل إلى إتيان ما أُمروا وترك ما نهوا عنه». <sup>ت</sup>

نعم التركيز على بطلان الجبر أكثر في الروايات من التصريح ببطلان التفويض.

قال الإمام الصادق علي الله أعدل من أن يجبر عبداً على فعل ثمّ يعذّبه عليه»."

وسأل الحسن بن علي الوشاء الإمام الرضا ﷺ : هل الله أجبر العباد على المعاصي؟ فقال ﷺ : «الله أعدل وأحكم من ذلك». <sup>:</sup>

نعم موضوع الاختيار عبارة عن الأفعال التي يقوم بها الإنسان، و أمّا الأمور الخارجة عن حيطة الثواب والعقاب التي ربّما يبتلى بها الإنسان من حيث لم يشأ كالبلايا والمصائب والـزلازل والسيول المخـرّبة والأعـاصير، إلى غير ذلك فهي خارجة عن اختيار الإنسان، فليس هوبالنسبة إليها لا فاعلاً جبرياً ولا فاعلاً بالاختيار. هذه هي نظرة القـرآن الكريم في أفعال الإنسان، غير انّ هناك شبهات تذرّعت بها بعض الفرق الإسلامية وحاولوا بذلك سلب الاختيار عنه ظناً منهم أنّهم بذلك يحسنون صنعاً.

> ١. البحار: ٥/ ٤١. ٣. التوجيد للصدوق: ٣٦٠ الحديث ٦، باب نفي الجبر والتفويض. ٤. نفس المصدر: ٣٦٣، الحديث ١٠.

### الفصل الخامس

شبهات وحلول

دلّت البراهين العقلية كالنصوص القرآنية على أنّه سبحانه قائم بالقسط في جميع شؤونه، بيد انّ ثمة شبهات أُثيرت حول الموضوع تنشد لنفسها حلولاً .

0 الشبهة الأولى: خلق الأعمال

إنَّ التوحيد الأفعالي يرشدنا إلى أنَّ ما في الكون مخلوق لله سبحانه، دون فرق بين الجواهر والأعراض، وبين الإنسان وأعماله،وهذا صريح الآيات التالية:

١. ﴿ قُل اللهُ خالِقُ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ الواحِدُ القَهَارَ ٤. ٢. ﴿ ذَٰلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلُّ شَيءٍ لَا إِلهَ إِلَّا هُوَ... ﴾ . ٣. ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ الله ﴾. " فإذا لم يكن في صحيفة الوجود إلا خالق واحد لا شريك له في الخلق، فكلّ

۱ . الرعد: ۱۲ .

- ٢. المؤمن: ٢٢.
  - ٣. فاطر:٣.

ما يصدر من الإنسان فهو مخلوق له وهو خالقه، وهذا ما يعتّر عنه بالتوحيد في الخالقية.

٤٦

ويستنتج منه أمران: 1: إذا كان فعل الإنسان مخلوقاً لله سبحانه لا للإنسان فيكون مجبوراً في فعله لا مختاراً.

ب: إذا كان فعل العبد حسنُه و سيِّته فعلاً لله سبحانه ومخلوقاً له، فتكون المؤاخذة على أفعال العبد خـلاف العدل والقسط، لأنّ الخالـق هو الله سبحـانه والمُجزيّ هوالعبد، مع أنّه لا دور له في فعله .

أقول: إنّ ما رتَّبوه على التوحيد في الخالقية يخالف الفطرة أوّلاً، فانّها تشهد على حرية الإنسان في أفعاله، ويخالف أهداف الأنبياء ثانياً. فإذا كان الإنسان مجبوراً فيها يفعل ويترك، كان بعث الأنبياء ودعوتهم إلى الطريق المستقيم أمراً لغواً، غير مؤثر في هداية الإنسان، بل تعدُّ عامة القوانين الجزائية في الإسلام أمراً لغواً وظلهاً في حقّ المرتكب، لأنّه لم يقترف المعاصي والسيئات عن اختيار، بل عن جبر

| ا <b>ت و حلو</b> ل ٤٧ | شبه |
|-----------------------|-----|
|-----------------------|-----|

سبحانه مباشرة،وبلا تسبيب سبب وتهيئة مقدمة و ليس في صحيفة الكون إلا علة واحدة تقوم بجميع الأفعال، وتنوب مناب العلل الطبيعية في كافة الموارد. ب: إنَّ صحيفة الكون قائمة بوجوده سبحانه ومنتهية إليه، غير انّه سبحانه خلق الأشياء من خلال نظام الأسباب والمسببات، والعلل والمعلولات، على وجه يكون للسبب والعلة دور في تحقّق المسبب والمعلول وإن كان ذلك بإذنه سبحانه. وعلى ضوء ذلك فللعالم خالق واحد أصيل، وعلّة واحدة قائمة بنفسها، لكن تتوسط بينها وبين الظواهر الطبيعية والفلكية على وأسباب مؤثرة في معاليلها، قائمة بذاته سبحانه، مؤثرة بأمره، والجميع من سنن الله تبارك وتعالى.

أمّا التفسير الأوّل: فهو خيرة الأشاعرة الذين ينكرون العلل والأسباب الطبيعيَّة ولا يعترفون إلاّ بعلة واحدة، وهي قائمة مقام عامة العلل المتصورة للطوائف الأخرى، ولكن هذا التفسير \_ و إن كان لأجل الغلو في التوحيد \_ يخالف نصوص القرآن الكريم، فانّ الوحي الإلهي يذعن بعلل طبيعية مؤثرة في معاليلها، وإليك بعضَ ما يدل على ذلك الأصل:

 </

كَلَ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ \ فالآية صريحة في تأثير الماء في اهتزاز الأرض وربوّها، ثمّ إنباتها كلّ زوج بهيج، فالأرض الهامدة كالجماد، والذي يخرجهما من هذه الحالة همو الماء، يقول سبحانه: ﴿فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهُمَا الْمَاء المترزت وربت وأنبتت ﴾ فالاهتراز والرباء والإنبات أثر الماء ولكن بإذنه سبحانه.

۱.۱ لحج:٥.

وجاء نفس المضمون في الآية التالية: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّماءِ ماءً فَآنَبَتْنَا فِيها مِنْ كُلُّ زَوجٍ كَريم ﴾ . والبيان نفس البيان فلا نطيل. ٢. ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوالَهُمْ في سَبيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنابِلَ في كُلُّ سُنْبُلَةٍ مائةُ حَبّةٍ وَاللهُ يُضاعِفُ لِمَنْ يَسْاءُ وَاللهُ واسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ . نوى كُلُّ سُنْبُلَة مائةُ حَبّةٍ وَاللهُ يُضاعِفُ لِمَنْ يَسْاءُ وَاللهُ واسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ . نوى كُلُ سُنْبُلَة مائةُ حَبّةٍ وَاللهُ يُضاعِفُ لِمَنْ يَسَاءُ وَاللهُ واسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ . نوى كُلُ سُنْبُلَة مائة حَبّةٍ وَاللهُ يُضاعِفُ لِمَنْ يَسَاءُ وَاللهُ واسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ . نوى كُلُ سُنبُلَة مائةً حَبّةٍ وَاللهُ يُضاعِفُ لِمَنْ يَسَاءُ وَاللهُ واسِعٌ عَلِيمٌ جَاء وإن كان ذلك التأثير الحبة في ظهور السنابل، وفي كلّ سنبلة مائة حبة، وإن كان ذلك التأثير بأمره سبحانه، حيث إنَّ الكلّ سُنَّة من سننه. وإن كان ذلك التأثير بأمره سبحانه، حيث إنَّ الكلّ سُنَّة من سننه. وإن كان ذلك التأثير بأمره سبحانه، حيث إنَّ الكلّ سُنَة من سننه.

والآية صريحة في أنّ هنـاك عللاً طبيعيَّة مـؤثرة في معـاليلها التي منهـا إثارة الرياح السحاب، فهي فعل الرياح، كما هو صريح قوله ﴿فتثير سحاباً﴾ .

ثمَّ إنَّه سبحانه يستخدم السحاب المنثورة فيبسطها في السماء، ويجعلها

كم إلى تشبعات يستحدم الساع بالمتررد فيبتنعها في المد كسفاً، أي قطعاً متفرقة، فعند ذلك يخرج الودق من خلاله.

وعلى كلّ حال فالآية صريحة في وجود الصلة بين إرسال الرياح، و إثارة السحاب، وانبساطها في السماء، وصيرورتها كسفاً التي تسفر عن خروج الودق من خلال السحاب، كلّ ذلك مظاهر طبيعية وظواهر كونية يؤثر كل في الآخر

> ۲. القیان: ۱۰ . ۲. الروم: ۲۸ . ۲. الروم: ۲۸ .

شبهات و حلول ...... ۶۹

بإذن الله سبحانه، والجميع من سننه الكونية والاعتراف بها اعتراف بقدرته وعلمه وحكمته وانّ الجميع من جنوده سبحانه الخاضعة لإرادته.

ومـع هذه التصريحات كيـف يمكـن تفسير التوحيـد في الخالقيـة بالمعنـي الأوّل، ورفض كلّ تفسير ضمني وتبعي لغيره سبحانه؟!

والذي يدل على ذلك انّه سبحانه ينسب عمل الإنسان إليه، ويقول: فو قُلِ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُؤْمِنُونَ .' فرأَطيعُوا اللهَ وَأَطيعُوا الرَّسُولَ وَلا تُبطِلُوا أَعمالكم .'

﴿ وَأَنْ لَيْس لِلإِنْسانِ إِلَّاما سَعىٰ \* وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوفَ يُرىٰ \* ."

ففي هـذه الآيات ينسب عمـل الإنسان إليه و يـرى أنَّ له دوراً في مصيره، ويرى أنّه ليس لكلّ إنسان إلاّ سعيه وجهده.

وثمة آيات تنسب الخلق إلى غيره سبحانه، لكن لا على وجه ينافي التوحيد في الخالقية، حيث يقول:

﴿ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْر بِإِذْنِي فَتَنْفُخُ فيها فَتَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِي

وَتُبرئُ الأَكْمَهَ وَالأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تُخْرِجُ المَوتِي بِإِذْنِي ﴾ . ﴿ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طيراً بِإِذْنِ اللهِ وَأَبْرِي الأَكْمَة وَالأَبْرَصَ و أحى المَوتى بِإِذْنِ الله ﴾ . ° وأي تصريح أوضح من خطابه الموجّه إلى المسيح، بقوله: ﴿ وَإِذْ تَخْلَق مِنَ ١. التوبة: ٩٠٠. ۲. محمد: ۳۳. ۳.النجم:۳۹\_۰٤. ٤. المائدة: ١١٠.

٥. آل عمران: ٤٩.

## الطِّين كهَينة الطَّير ﴾ .

فمقتضى الجمع بين الآيات التي تحصر الخالقية في الله سبحانه ولا ترئ خالقاً غيره، والآيات التي تعترف بتأثير العلل بعضها في بعض، وتنسب الخلقة إلى غيره سبحانه إيضاً، هو القول بأنّ المقصود من حصر الخالقية في الله هو الخالقية النابعة من ذات الخالق غير المعتمد على شيء.

وأمّا الخالقية التبعية والظلية والتأثير الحرفي فهي قائمة بالعلل والأسباب التي أوجدها سبحانه و صيَّرها على نظام العلل و المعاليل والمسببات، ولا منافاة بين ذلك الحصر ونفيه عن الغير، وإثباته للآخرين، لأنّ المحصور فيه سبحانه هو الخالقية التي يستقل الفاعل في خلقه عن غيره، والمثبت لغيره هو القيام بالتأثير والخالقية التي أذن به سبحانه حيث إنَّ قيام الجميع من العلل والمعاليل به سبحانه.

وبذلك يظهر أمران:

الأول: انّ الاعتراف بالتوحيد في الخالقية الـذي هو أصل من الأصول لا يخالـف الاعتراف بنظام العلـل والمغاليـل في الطبيعيات والفلكيـات بل في عـالم

O الشبهة الثانية: علمه سبحانه و إرادته السابقة قـد وقع تعلَّق علمه سبحـانه بكـلّ ما وقـع ويقع، ذريعـة للقول بـالجب، شبهات و حلول .....

وبالتالي لنفي عدله سبحانه، وإليك بيان الشبهة:

إنَّ ما علم الله سبحانه تحقّقه من أفعال العباد، فهو واجب الصدور، وما عَلِمَ عـدمَه فهو ممتنـع الصدور منه، وإلاّ انقلب علمـه جهلًا، وليس فعـل العبد خارجـاً عن كلا القسمين، فهو إمّـا ضروري الوجود، أو ضروري العـدم،ومعه لا مفهوم لـلاختيار، إذ هو عبارة عمّا يجوز فعلـه أو تركه، مع أنّ الأوّل لا يجوز تـركه، والثاني لا يجوز فعله.

وقد وقمع هذا المدليل عند الرازي موقع القبول، وقمال: ولو اجتمع جملة العقلاء لم يقدروا على أن يوردوا على هذا الوجه حرفاً إلاّ بالتزام مذهب هشام: وهو أنّه تعالى لا يعلم الأشياء قبل وقوعها.'

إنّ هذه الشبهة لاتختص بعلمه سبحانه، بـل تسري أيضاً في مجال إرادته، فانّ مـا في الكون غير خـارج عن إرادتـه، وعند ذلك تتـوجه الشبهـة التي قـررها الشريف الجرجاني(المتوفّى عام ١٦٨هـ) بالنحو التالي:

قالوا: ما أراد الله وجوده من أفعال العباد وقع قطعاً، وما أراد عدمه منها، لم يقع قطعاً، فلا قدرة للإنسان على شيء منهما.<sup>٢</sup>

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٥ | ۲ | ł |
|---------------------|--|---|---|---|
|---------------------|--|---|---|---|

تعلّق علمه بصدور كلّ فعل عن فاعله حسب الخصوصيات الموجودة فيه. وعلى ضوء ذلك تعلق علمه الأزلي بصدور الحرارة من النار على وجه الجبر، بلا شعور، كما تعلّق علمه الأزلي بصدور الرعشة من المرتعش، عالماً بلا اختيار، ولكن تعلّق علمه سبحانيه بصدور فعل الإنسان الاختياري منيه بقييد الاختيار والحرية. وبالتالي: تعلَّق علميه بوجود الإنسان وكيونه فاعلاً مختياراً، وصدور فعليه عنه اختياراً فمثل هذا العلم ميؤكد الاختيار ويدفع الجبر عن ساحة الإنسان .

وإن شئت قلت: إنّ العلّة إذا كانت عالمة شاعرة، ومريدة ومختارة كالإنسان، فقد تعلق علمه بصدور أفعالها منها بتلك الخصوصيات وانصباغ فعلها بصبغة الاختيار والحرية، فلو صدر فعل الإنسان منه بهذه الكيفية لكان علمه سبحانه مطابقاً للواقع غير متخلّف عنه، وأمّا لو صدر فعله عنه في هذا المجال عن جبر واضطرار بلا علم وشعور أو بلا اختيار وإرادة، فعند ذلك يتخلّف علمه عن الواقع.

يقول العـلاّمة الطبـاطبائي(١٣٢١ ــ ١٤٠٢ هـ): إنّ العلـم الأزلي متعلق بكلّ شيء على مـا هو عليـه، فهو متعلق بـالأفعال الاختياريـة بها هي اختيـارية،

١. تعليقة الأسفار:٦/ ٣١٨.

وبذلك تعلم كيفية تعلّق إرادته سبحانه بـالأشياء والأفعـال، وانّ القول بسعة إرادته لا تستلزم الجبر شريطة أن نتأمل في متعلّق إرادته، فنقول:

إنّ إرادته لم تتعلّق بصدور فعل الإنسان منه سبحانه مباشرة وبلا واسطة، بل تعلّقت بصدور كلّ فعل من علّته بالخصوصيات التي اكتنفتها. مثلاً تعلّقت إرادته سبحانه على أن تكون النار مبدأ للحرارة بلا شعور وإرادة، كما تعلّقت إرادته على صدور الرعشة من المرتعش مع العلم ولكن لا بإرادة واختيار، وهكذا تعلّقت إرادته في مجال الأفعال الاختيارية للإنسان على صدورها منه مع الخصوصيات الموجودة فيه، المكتنفة به من العلم و الاختيار وسائر الأمور النفسانية.

وصفحة الوجود الإمكاني زاخرة بالأسباب والمسببات المنتهية إليه سبحانه، فمثـل هذه الإرادة المتعلّقـة على صدور فعـل الإنسان بقـدرته المحـدثة واختيـاره الفطري، تؤكد الاختيار ولا تسلبه منه.

ومع ذلك كله ليس فعل الإنسان فعلاً خارجاً عن نطاق قدرته سبحانه غير مربوط به، كيف وهو بحوله وقوته يقوم ويقعد ويتحرك ويسكن، ففعل الإنسان مع كونه فعله بالحقيقة دون المجاز، فعل الله أيضاً بالحقيقة فكلّ حول يفعل به الإنسان فهو حوله، وكلّ قوة يعمل بها فهي قوته. إلى هنا تبيّن انّ تعلّق إرادته سبحانه بالأفعال والأشياء لا تستلزم الجبر وكون الإنسان مجبوراً في أعماله. هذا كلّه حول ما أفاده المحقّقون فلنرجع إلى القرآن بغية استكشاف رؤيته

حول هذا الموضوع.

فنقول: أمّا سعة إرادته سبحانه للأشياء والأفعال وعدم خروج فعل الإنسان عن حيطة علمه وإرادته فهذا ممّا يثبته القرآن الكريم بوضوح، فمن حاول أن يُخرج فعل الإنسان من حيطة إرادته فقد خالف البرهان أوّلاً، وخالف نص القرآن ثانياً. إذ كيف يمكن أن يقمع في سلطانه مالا يريد؟ و لذلك يقول سبحانه: إنّ الإنسان لا يشأ شيئاً إلاّ ما شاء الله، وانّ إيهان كلّ نفس بإذنه ومشيئته، وإنّ كلّ فعل خطير وحقير لا يتحقق إلاّ بإذنه. يقول سبحانه: فو ما تَشَاءُونَ إلاّ أَنْ يَشاءَ الله رَبُّ الْعالَمين ؟ .<sup>1</sup> فما كانَ لنفس أَنْ تُؤْمِنَ إلاّ بإذني الله ؟ .<sup>1</sup> فما كانَ لنفس أَنْ تُؤْمِنَ إلاّ بإذن الله ؟ .<sup>1</sup> فما كانَ لنفس أَنْ تُؤْمِنَ إلاّ بإذنه . فما كانَ لنفي أَنْ يَشاءَ الله رَبُّ الْعالَمين ؟ .<sup>1</sup> الفاسِقين ؟ .

وهـذه الآيات النـاصعـة صريحة في عدم خـروج فعـل الإنسان عـن مجاري إرادته سبحانه، وقد أكّدت ما نزل به الوحي، الرواياتُ المروية عن النبي ﷺ أئمّة أما النسب هيما

أهل البيت عليمًة .

وبها انَّ خروج فعل الإنسان عن حيطة إرادته ومشيئته يستلزم تحديد إرادته، يقول النبي علي في رد تلك المزعمة : «من زعم انَّ الخير والشر بغير مشيئة الله فقد أخرج الله من سلطانه». \* ١. التكوير: ٢٩. ۲. يونس: ۲۰۰. ۳. الحشر: ٥. ٤. بحار الأنوار: ٥/ ١ ٥، أبواب العدل، الباب١، الحديث ٨٥.

شبهات و حلول

٥٥

وبها ان خروج أفعال الإنسان عن حيطة إرادته يستلزم تحديداً في سلطانه، يقول الإمام الصادق عليه أنه أَعَزُّ مِنْ أَنْ يَكُون في سُلْطانِهِ ما لا يُريد. '

وقد ورد في الحديث القدسي قوله: «يابـن آدم بمشيئتي كنت أنـت الذي تشاء لنفسك ما تشاء، وبإرادتي كنت أنت الذي تريد لنفسك ما تريد».

يقول الإمام الباقر عليًّة : «لا يكون شيء في الأرض ولا في السهاء إلاّ بهذه الخصال السبع: بمشيّة، و إرادة، وقدر، وقضاء، و إذن، وكتاب، وأجل، فمن زعم أنّه يقدر على نقض واحدة منهنّ فقد كفر». "

لا يليق لموحد أن يشك في سعة إرادته وتعلّقه بكلّ ما كان وما هو كائن وما يكون إلاّ أنّ اللازم هو إمعان النظر في متعلّقها، فهل تعلّق بأصل صدور الفعل عن الإنسان، أو تعلّق بصدوره عنه بقيد الاختيار، والأوّل لا يفارق الجبر، والثاني نفس الاختيار و العدل، وقد علمت أنّ إرادته كما تتعلّق بأصل صدوره، فهكذا تتعلق بكيفية صدوره من الاختيار، و عند ذلك لا تكون سعة إرادته ذريعة لتوهم

الجبر وخلاف العدل.

0 إيضاح ايات ثلاث قد مضى الكلام في سعة إرادته وتعلِّقها بكلِّ شيء، لكن هناك آيات ربها

۱. بحار الأنوار: ٥/ ٤١، أبواب العدل، الباب ۱، الحديث ٦٤. ۲. توحيد الصدوق: الباب ٥٥، الحديث ٦، ١٠، ٣٢. ٣. بحار الأنوار: ٥/ ١٢١، باب القضاء والقدر، الحديث ٦٥.

تن حسروج افعال العباد على وجه الإطلاق من وآين . حيطة إرادته ؟! وأمما الآية الثانية والثالثة فلا صلة لها بالإرادة التكوينية وإتما تهدف إلى عدم أمره تشريعاً بالكفر والفساد، فوزان هاتين الآيتين وزان قوله سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّ اللَّهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ "، وقوله سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ ۱. غافر:۳۱. ۲. الزمر:۷. ٣. البقره: ٢٠٥. ٤. غافر: ۳۰\_۳۱. ٥. الأعراف: ٢٨.

يَأْمُرُبِ العَدْلِ وَالإِحْسان و إيتاء ذِي القُربىٰ وَيَنْهىٰ عَنِ الْفَحشاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُون﴾ . \

وعلى ذلك فما يصدر من العباد من الكفر و الفساد ف انَّما يصدر بحوله سبحانه و قوَّته وإرادته ومشيئته، لا بمعنى تعلّق مشيئته بكفر العباد وفسادهم في الأرض، مباشرة بل بكفرهم وفسادهم إذا قاموا بها عن اختيار، و مع ذلك فهو في تشريعه ينهى عباده عن الكفر والفساد.

روى فضيل بن يسار، قال: سمعت أبا عبد الله عليَّة يقول:

«شاء وأراد ولم يحبّ ولم يرض، شاء أن لا يكون شيء إلاّ بعلمه وأراد مثل ذلك، ولم يحب أن يقال له: ثالث ثلاثة ولم يرض لعباده الكفر». <sup>٢</sup>

> ويظهر ذلك ممّا نقله أبو بصير عن الإمام الصادق المنيّة، قال: قلت لأبي عبد الله الميّة : شاء لهم الكفر وأراده؟ فقال: «نعم». قلت: فأحبّ ذلك ورضيه؟ فقال: «لا».

قلت: شاء وأراد، مالم يحبّ ومالم يرض، قال: «هكذا خرج إلينا». "

١. النحل: ٩٠
 ٢. توحيد الصدوق: ٣٣٩، باب المشية والإرادة، الحديث ٩.
 ٣. بحار الأنوار: ٥/ ١٢١، باب القضاء والقدر، الحديث ٦٦.

الثاني: ما معنى القضاء؟

أمّا القدر بمعنى التقدير والتحديد، فكل ظاهرة طبيعية بل كلُّ موجود إمكاني خلق على تقدير وتحديد خاص، ولا يوجد في عالم الكون شيء غير مقدر ولا محدد، و إليه يشير سبحانه بقوله: ﴿آناكُلَّ شَمِيءٍ خَلَقْناهُ بِقَدَرٍ ﴾ \. وقوله سبحانه: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيءٍ إِلاّ عِنْدنا خَزائِنُهُ وَمانُنَزَلَهُ إِلاّ بِقَدَرٍ معَلُومٍ ﴾ \

فالموجودات من النبات إلى الإنسان محدّدة بالحدّ الذي نعبر عنه بالماهية، وهكذا الحال في الجمادات.

وأمّا القضاء وهو حتمية وجود الشيء بعد تقديره وتحديده،وذلك رهن وجود سببه التام الذي يلازم وجود المسبب على وجه القطع والبت،فقضاؤه سبحانه عبارة عن إضفاء الحتمية على وجود الشيء عند وجود علته التامة، قال سبحانه في مورد السهاوات: ﴿فَقَضاهُنَّ سَبْعَ سَماواتٍ فِي يَومَيْنِ وَ أُوحىٰ فِي كُلّ سَماءٍ أَمْرَها﴾ ."

ويقول في حقّ الإنسان : ﴿ هُوَ الّذي خَلَقَكُمْ مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلًا ﴾ أي

حكم حكماًحتمياً بأنَّ لوجود الشيء مدّة محدّدة لا يتجاوز عنها. هـذا هو معنى القضاء والقـدر من غير فـرق بين وجود الإنسـان وأفعالـه ووجود الجواهر وأعراضها،غير انَّ الجميع قبل التقدير و القضاء مكتوب في كتاب عند الله سبحانه، و قد أشار إليه الكتاب العزيز في بعض الآيات: ﴿ما أَصابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ ولا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلاَّفِي كِتابٍ مِنْ قَبَلِ أَنْ نَبُرَأُها إِنَّ ذَٰلِكَ على اللهِ

۱.القمر: ٤٩. ۲۱. ۳.فصّلت: ۱۲. 1. الأنعام:۲.

| ٥٩ |  | حلول | شبهات و |
|----|--|------|---------|
|----|--|------|---------|

| ۲                                                                                                  | يَسيرٍ ﴾ . |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| نِ آية أُخرى: ﴿وَعِنْدَهُ مَفاتِحُ الغَيْبِ لا يَعْلَمُها إِلاَّهُوَ وَيَعْلَمُ ما فِي البَرِّ وَ  | و          |
| وَ ما تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُها وَ لا حَبَّةٍ في ظُلُماتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا |            |
| في كتابٍ مُبين﴾ . ٢                                                                                |            |

وفي آية ثالثة: ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْواجاً وَماتَحْمِلُ مِنْ أُنْثِى وَلا تَضَعُ إِلاَبِعِلْمِهِ وَما يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَلا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلاّفي كِتابٍ إِنَّ ذٰلِكَ عَلى اللهِ يَسيرٍ ﴾. ؟

إذا وقفت على هذه الأمور، فاعلم أنّه ربها يتخذ القضاء والقدر الذي نعبر عنهما بـالمصير ذريعة للقـول بـالجب، وبالتـالي أمـراً مخالفـاً للعدل بحجّـة انّ اللهَ سبحـانه قـدّر وجـود كلّ شيء (القـدر) أوّلاً، و حكـم على وجوده وتحقّقـه حكماً باتاً(القضاء) ثانياً، و كتب كلّ ما يوجد في الكون في كتاب قبل وجودها ثالثاً.

وعلى ذلك فلا محيص من الفعل والعمل، و إلاّيلزم خلاف تقديره وقضائه أو خلاف المكتوب في الكتاب المبين.

ج: القضاء والقدر: علمه السابق و مشيئته النافذة. و إليك البحث في كلّ واحد منها:

أ. القضاء والقدر: السنن الكونيّة

٦،

القضاء والقدر في السنن الكونيَّة عبارة عن النظام السائد في العالم و الإنسان، فالله سبحانه قدّر وحتم احراق النار وتبريد الماء إلى غير ذلك من السنن التي كشفها الإنسان طيلة وجوده على هذه البسيطة، فكلها من مظاهر القضاء والقدر، فكلّ من اعتنى بصحته فالمقدَّر في حقّه هو السلامة، و من كان على خلاف فالمقضي في حقّه هو المرض، وكذا الفارُّ من تحت جدار على وشك الانقضاض، كتبت له النجاة، و الواقف تحته كتب عليه الموت إلى غير ذلك، فهذه السنن الكونية التي جعلها الله دعائم يقوم عليها هذا النظام، وقد وقف على بعضها الإنسان عبر حياته، وهناك سنن كونية ربما لا يقف عليها الإنسان إلاً عن طريق الوحي، قال سبحانه حاكياً عن شيخ الأنبياء نوح شيئة : الميق الوحي، قال سبحانه حاكياً عن شيخ الأنبياء نوح شيئة :

وَ يُمْدِدُكُمْ بِأَمُوالٍ وَ بَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَل لَكُمْ أَنْهاراً ﴾ ﴿ فترى أنَّ نوحاً للتَّبَلا يجعل الاستغفار سبباً مؤثراً في نزول المطر وكثرة الأموال وجريان الأنهار، ووفرة الأولاد. وإنكار تأثير الاستغفار في هذه الكائنات أشبه بكلهات الملاحدة. وموقف الاستغفار هنا موقف العلَّة التامـة أو المقتضي بالنسبة إليها، والآية تهدف إلى أنَّ الرجوع إلى الله و إقامة دينه وأحكامه يسوق المجتمع إلى النظم والعدل و القسط، و ذلك لأنَّ في ظلَّه تنصبِّ القُويٰ في بناء المجتمع

۱. نوح: ۱۰ ـ ۱۲.

شبهات و حلول ٦١

على أساس صحيح، فتصرف القوىٰ في العمران والـزراعة وسائر مجالات المصالح الاقتصادية العامة، كما أنَّ العمل على خلاف هذه السنَّة، وهو رجوع المجتمع عن الله و عن الطهارة في القلب والعمل، ينتج خلاف ذلك. و للمجتمع الخيار في التمسَّك بأهداب أيّ من السُّنَّتين، فالكلّ قضاء الله

وتقديره.

٢. قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرِي آمَنُوا وَأَتَّقَوا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكاتٍ مِنَ السَّماءِ وَالأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْناهُمْ بِما كانُوا يَكْسِبُون ﴾ ١ ٣. قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ لا يُغَيِّرُ ما بِقَومٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا ما بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ . ٤. قال سبحانه: ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ لَـمْ يَكُ مُغَيِّراً نِعْمَةً أَنْعَمَها عَلى قَوم حَتّى يُغَيِّرُوا ما بأَنْفُسِهِمْ ﴾ . والتقرير في مورد هذه الآيات الثلاث مثله في الآية السابقة عليها.

٥. وقال سبحانه: ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذابى لَشديد) •

ترى أنَّ الآية تتكفَّل ببيان كلا طرفي السنَّة الإلهية إيجاباً وسلباً، وتُبيَّن النتيجة المترتبة على كـلّ واحـد منهما. والكـلّ قضـاؤه وتقـديـره، والخيـار في سلـوكهما للمجتمع. ٢. وقال سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً \* وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِب ﴾. ° ١. الأعراف: ٩٦. ۲. الرعد: ۱۱. ٣. الأنفال: ٥٣. ٤. إبراهيم:٧. ٥. الطلاق: ٢\_٣.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٦ | ۲ |
|---------------------|--|---|---|
|---------------------|--|---|---|

٧. وقال سبحانه: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالقَولِ الشَّابِتِ فِي الحَياةِ الدُّنْيا وَفِي الأَنْيا وَفِي الأَحْياةِ اللَّانِي المَحْياةِ الدُّنْيا وَفِي الأَحْرَةِ وَ يُضِيلُ اللهُ اللهُ ما يَشاء ﴾ .

فالمجتمع المؤمن بالله وكتابه وسنّة رسوله إيهاناً راسخاً يثبِّته الله سبحانه في الحياة الدنيا وفي الآخرة، كما أنّ الكافر بالله سبحانه يُخذله الله سبحانه ولا يوفقه إلى شيء من مراتب معرفته وهدايته. ولأجل ذلك يُرتِّب على تلك الآية، قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفْراً وَأَحَلُّوا قَومَهُمْ دارَ الْبَوارِ \* جهَنَّمَ يَصْلَوْنَها وبِيْسَ القَرار ﴾ .

٨. وقال سبحانه: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرضَ بَرْتُها مِبادِيَ الصَالِحُون ؟.

فالصـالحون لأجل تحلِّيهم بالصـلاح في العقيدة والعمل، يغلبـون الظالمين وتكون السيادة لهم، والذلّة والخذلان لمخالفيهم.

الذي ارْتَضيْ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بي شَيْناً وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَٰلِكَ فَأُولِئِكَ هُمُ الْفاسِقُونَ ﴾ .

فالاستخلاف في الأرض نتيجة الإيهان بالله، والعمل الصـالح، و إقامة دينه على وجه التهام، ويترتب عليه \_وراء الاستخلاف \_ ما ذكر في الآية من التمكين وتبديل الخوف بالأمن.

| ۲. إبراهيم:۲۸_۲۹. | ۱. [براهيم:۲۷.    |
|-------------------|-------------------|
| ٤. النور: ٥٥.     | ٣. الأنبياء: ٩٠٥. |

| ٣ | ****** | حلول | ت و | شبها |
|---|--------|------|-----|------|
|---|--------|------|-----|------|

١٠. وقال سبحانه: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عـاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكافِرِينَ أَمْثالُها﴾ \

والآيات الواردة حـول الأمر بالسير في الأرض والاعتبار بها جـرى على الأمم السالفة لأجل عتـوّهم وتكذيبهم رسل الله سبحانـه، كثيرة في القرآن الكريم تبيَّن سنّته السائدة في الأمم جمعاء.

١١. وقال سبحانه : ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَأَنْظُرُوا كَيْفَ كَانُ عَاقِبَةُ المُكَذِّضِ فَأَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ ﴾ .

١٢. وقال سبحانه: ﴿يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا اللهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرِقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيمَ﴾ .

١٣. وقال سبحانه: ﴿ما يُجادِلُ في آياتِ اللهِ إِلاّ الّـذِينَ كَفَرُوا فَلا يَغْرُرُكَ تَقَلُّبُهُمْ فِي البِلادِ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَومُ نُوحٍ وَالأَخْزابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَ جادَلُوا بِالباطِلِ لِيُدَحِضُوا بِهِ الحَقَّ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كانَ عِقابِ \* وَكَذْلِكَ حَقَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصحابُ النّارِ ﴾.

۱. محمد: ۱۰. ۲۰ مران: ۱۳۷. ۳. الأنفال: ۲۹. ۲۹. ۲۹. ۲۹.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٦ | ٤ |
|---------------------|--|---|---|
|---------------------|--|---|---|

أَهْدىٰ مِنْ إِحْدَى الْأَمَمِ فَلَمّا جاءَهُمْ نَـذِيرٌ ما زادَهُمْ إِلاَنُفُوراً \* اسْتِكْباراً في الأَرْضِ وَمَكْرَ السَّيِّئِ وَلا يَجِيقُ المَكْرُ السَّيئ إِلا بِأَهْلِهِ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلا سُنَّتَ الأَوْلِينَ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَبْدِيلاً وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَحْوِيلاً ﴾ . \

هذه نبذة من السنن الإلهيّة السائدة في الفرد والمجتمع. وفي وسع الباحث أن يتدبر في آيات الكتاب العزيز حتى يقف على المزيد من سننه تعالى وقوانينه، ثمّ يرجع إلى تاريخ الأُمم وأحوالها فيُصدِّق قوله سبحانه: ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَبْدِيلاً وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَحْوِيلاً﴾.

هذا كلَّه حول القضاء والقدر بمعنى السنن الكونية، و إليـك البحث في المعنى الثاني.

Oب: القضاء والقدر التكوينيّان
قد علمت أنّ وجود كلّ شيء رهن تقديره و تحديده أوّلاً، ثمّ وصول الشيء
حسب اجتماع أجزاء علته إلى حد، يكون وجوده ضرورياً وعدمه ممتنعاً بحيث إذا

شبهات و حلول ...... ٦٥

#### العدل.

لكن الإجابة عنه واضحة وهي انّ المقبضيّ وجوده من أفعاله على قسمين : قسم فرض عليه صدوره عنه اضطراراً كالأعمال التي يقوم بها جهاز الهضم، وهذا النوع من الفعل وإن كان ضروري الوجود خارجاً عن الاختيار، لكنّه ليس ملاكاً للثواب والعقاب.

و قسم منه قضي عليه أن يصدر عنه بالاختيار، فالله سبحانه قـدّر فعله وقضى عليه بالوجود لكن مسبوقاً باختياره. وبذلك يصبح القضاء والقدر مؤكداً للاختيار لا ذريعة للجبر.

Oج: القضاء والقدر علمه السابق ومشيئته النافذة

القضاء والقدر بهذا المعنى ليس شيئاً إلاّ تعلق علمه سبحانه بأفعال الإنسان ووقوعها في إطار مشيئته فربها يتخذ علمه السابق ومشيئته النافذة ذريعة للجب، وبالتالي نفياً للعدل، وبها انّا أشبعنا الكلام في ذلك عنـد البحث في علمه

السابق ومشيئته النافذة فلا نرجع إليه.

الفصل السادس

**العدل الألهي** و المصائب والبلايا

المصائب والبلايا في حياة الإنسان من المسائل الشائكة التي شغلت بال المتكلمين والحكماء، فراحوا يبحثون عنها في الأبواب الأربعة التالية: ١. التوحيد في الخالقية. ٢. النظام الأحسن. ٣. حكمته سبحانه.

٤. عدله سبحانه.

زعموا أنَّ وجود البلايا و المصائب تخلُّ بالتوحيد في الخالقيَّة لأنَّه خير محض فكيف صار مصدراً للشر المطلق؟!، ربما زلّت أقدام بعضهم إلى الثنوية، وزعموا انّ خالق الخير غير خالق الشر وانّ هناك خالقين مختلفين كما زعموا انّ المصائب والبلايا تخل بالنظام الأحسن الذي يجب أن يخلو عن كلّ شر. كما انّها أيضاً لا تلائم حكمته سبحانه فإذا كان حكيماً فما معنى قتل

النفوس بالنوازل والحوادث. وأخيراً انّها تضاد عدله سبحانه. وعلى كلّ تقدير فبها انّ هذه المسألة من المسائل العويصة لها صلة بالأبواب الأربعة المذكورة سالفاً، و وقعت محطَّ اهتهام الحكهاء الإسسلاميين، و بها انّ البحوث المذكورة في هذا القسم من الكتاب تتمحور حول عدله سبحانه فنحن نتناول هذه المسألة من تلك الزاوية فقط. ولأجل إيضاح الإشكال نأتي بها يلي:

إنّ البحث في المقام يدور حول محاور ثلاثة: الأوّل: البلايا والمصائب كالزلازل والسيول والأعاصير. الثاني: اختلاف الناس في المواهب العقلية والاستعدادات. الثالث: الفواصل الطبقية الهائلة بين الناس. هذه الأمور وأمثالها وقعـت ذريعة لنفي عدله سبحانه، فلنتناول كلّ واحد من هذه المحاور بالبحث.

الأول: البلايا والمصائب والعدل الإلمي

إنَّ من يظن انَّ البلايا والمصائب تخالف عدله فإنَّما ينظر إليها من منظار ضيّق محدود، فلو نظر إليها في إطار النظام الكوني العام، لأذعن انّها خير برمّتها، أو اتّها خير يلازم شراً قليلًا، وتكون المسألة كما يصفه الشاعر في البيت التالي: ما ليس موزوباً لبعض من نغم ففي نظام الكلِّ كل منتظم إنَّ من ينظر إلى هذه الظواهر من منظار خاص ويتجاهل غير نفسه في العالم، ففي نظره تتجلى هـذه الحوادث أمامـه شرّاً وبليّة، وأمّا إذا نظر إليها من منظار خارج عن إطار الإنانية والمصالح الشخصية الضيِّقة، تنقلب هذه الحوادث

# عنده إلى الخير والصلاح ، وتكتسي ثوبَ العدل، ولبيان ذلك نضرب مثالاً: إنّ الإنسان يرى أنّ الطوفان الجارف يكتسح مزرعته والسيل العارم يهدم منزله، والزلزلة الشديدة تقتلع بنيانه، ولأجل ذلك يصفها بالبلاء، دون أن يرى ما تنطوي عليه هذه الحوادث والظواهر من نتائج إيجابية في مجالات أُخرى من الحياة البشرية.

وما أشبه حال هذا الإنسان في مثل هذه الرؤية المحدودة بعابر يرى جرَّافة تحفر الأرض و تهدم بناءً وتثير الغبار والتراب في الهواء، فيقضي من فوره بأنّه ضار و سيء، ولكن المسكين لا يدري بأنّ ذلك يتم تمهيداً لبناء مستشفى كبير يستقبل المرضى ويعالج المصابين ويهيّئ للمحتاجين للعلاج، وسائل المعالجة والتمريض ولو وقف على تلك الأهداف النبيلة لقضىٰ بغير ما قضىٰ، ولوصف ذلك التهديم بأنّه خير.

إذا علمت ذلك، فنحن نذكر مثالاً من نفس ما نحن بصدده.

إذا هبّت عاصفة هوجاء على السواحل، فبما أنها تقطع الأشجار و تدمّر المنازل القريبة من الساحل، حينها تـوصف بالشرّ والبلية، ولكنّها من جهة أُخرى

خير محض حيث توجب حركة السفن الشراعية المتوقفة في عرض البحر بسبب سكون الرياح وبذلك تنقذ حياة المئات من ركّابها اليائسين من النجاة. إنّ هذه العاصفة وإن كان يُكمن فيها الشر لكنها في نفس الوقت وسيلة فعّالة في عملية تلقيح الأزهار، و إثارة السحب للمطر، وتبيد الأدخنة الضارة المتصاعدة من فوهات المصانع و المعامل، إلى غير ذلك من الآثار المفيدة لهبوب الرياح التي تتضاءل عندها بعض الآثار السيئة.

إنَّ السبب لوصف بعض الحوادث بالشرور والبلايا هو ضيق علم الإنسان

وضاًلته ولو وقف على أسرارها التي ربما تظهر بعد سنين لرجع عن قضائه، ويُرتّل قوله سبحانه: ﴿رَبّنا ما خَلَقْتَ لهٰذا باطِلاً سُبْحانكَ﴾ . ' ولأذعن بقوله سبحانه : ﴿وما أُوتِيتُم مِنَ العِلْمِ إِلاّقَليلاً﴾ .'

0 الآثار التربوية للبلايا والمصائب

إنَّ للبلايا و المصائب آثاراً تربوية تُضفي على العمل وصفَ الخير الكثير في مقابل الشر القليل، وهذه الآثار عبارة عمَّا يلي:

أ: تفجير الطاقات:

إنَّ البلايا والمصائب خير وسيلة لتفجير الطاقات وتقدم العلوم ورقي الحياة، فانَّ الحضارات لم تـزدهر إلاَّ في أجـواء الحروب والصراغات والمنافسات، ففي مثل هذه الظروف تتفتح القابليات إلى جبران ما فات وتتميم ما نقص. فإذا لم يتعرض الإنسان إلى ضروب من المحـن فانَّ طاقاته تبقى كـامنة ،وإنّا تتفتح في خضمِّ المصائب والشدائد. وإلى هـذه الحقيقة يشير قـوله سبحـانه: ﴿فَعَسىٰ أَن

تَكْرَهُوا شَيْناً وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً ﴾ "

### ب: المصائب والبلايا جرس إنذار

كلّما ازداد الإنسان توغّلاً في اللذائذ والنعم ازداد ابتعاداً عن الجوانب المعنوية، وهذه حقيقة يلمسها كلّ إنسان في حياته فلابدّ من انتباه الإنسان من

- ١. آل عمران: ١٩١. ٢ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٧.
  - ٣. النساء: ١٩.

الغفلة، من خلال جرس إنـذار يذكّر ويوقظ فطرته وينبّهه مـن غفلته، وليس هو إلّا بعـض الحوادث التـي تقطع وتيرة الحيـاة الـرغيـدة، حتى يتخلّى عـن غـروره ويخفَّف مـن حدة طغيانـه، وإلى هذا الجانب يشير قوله سبحـانه: ﴿إِنَّ الإِنْسانَ ليَطْغَىٰ \* أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَىٰ ﴾ .

وبذلك يعلّل قولـه سبحانه نزول الحوادث، ويقول: ﴿وَما أَرْسَلْنا في قَرْيَةٍ مِنْ نَبِيٍ إِلاّ أَخَذْنا أَهْلَها بِالبَأْساءِ وَالضَّرَاءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرْعُونَ﴾ .

إلى غير ذلك من الآيات التي تشير إلى أن الهدف من وراء نزول البلايا هو تخلّي الإنسان عن غروره.

ج: تقاعس الإنسان عن تحمل مسؤوليته

إنّ ما يسمّيه الإنسان بالبلايا والشرور لم يكتب عليها الشرُّ على وجه الإطلاق بل تتَّبع الظروف، فالسيل الجارف يُعد شراً في البلاد المتخلِّفة عن ركب الحضارة، و أمّا في البلاد المتقدمة فيعد خيراً، لأنّها تقوم بمشاريع بناء السدود يغبة حمع مياه تلك السيول واستثرادها في إنتاج الطاقة الكوريا، ماذ إلى قانا إنّ

١. العلق: ٦ ـ ٧. ٢ . ١

العدل الإلهي والمصائب والبلايا V١

لا تتأثر بالزلازل إلآالقليل.

وبذلك تبيَّن انَّ ما يسميه البشر بالبلايا و المصائب ليس على إطلاقها بلاءً بل لها فوائد وآثار اجتماعية وأخلاقية مهمة. وإليك الكلام في المحور الثابي.

O الثاني: اختلاف الناس في المواهب العقلية والاستعدادت إنَّ الاختلاف في الاستعدادات أساس النظام وبقاء الحضرارة، فلو خلق الناس على استعداد واحد لانفصم النظام وتقوّضت أركانه.

يقول الإمام أمير المؤمنين على عليَّة : «لا يزال النـاس بخير ما تفاوتـوا فإذا استووا هلكوا». <sup>ر</sup>

فالمجتمع الإنساني يـزهو بـاستعدادات مختلفـة كلّ يتحمـل مسؤوليـة في المجتمع، فمقتضى الحكمة خلق النـاس بمواهب مختلفة كي يقوم كـلّ حسب استعداده، و مثل هذا يؤكد الحكمة ولا ينافي العدل.

وإنَّما يلزم الجور إذا كانت هناك طوائف متنعمة بكافة المواهب، وطوائف أخرى محرومة منها، ولكن الواقع خلاف ذلك.

0 الثالث: الفواصل الطبقية بين الناس

لا شك أنَّ المجتمع الإنساني يضم في طياته طبقات اجتماعية مختلفه من حيث الفقر والغني، فهناك طبقة تهلكها التخمة،وطبقة أخرى تموت جوعاً ، وقد

١. أمالي الصدوق: ٢٦٧.

عدّ ذلك مظهراً لخلاف عدله. ولكن الحقّ غير ذلك، فالإنسان الجاهل ينسب تلك المحنة إلى خالق الكون، مع أنّ الصواب أن ينسبه إلى نفسه ونتيجة عمله، فانّ الأنظمة الجائرة هي التي سبَّبت تلىك المحن وأوجدت تلك الكوارث، ولو كانت هناك أنظمة قائمة على أُسس إلهية لما تعرض البشر لها.

يقول الإمام الصادق عليمًا في حديث: «إنّ الله عزّ وجلّ فرض للفقراء في مال الأغنياء ما يسعهم، ولو علم أنّ ذلك لا يسعهم لزادهم إنّهم لم يؤتوا من قبل فريضة الله عزّوجلّ '، ولكن أوتوا مِن منع مَن مَنعهم حقّهم لا ممّا فرض الله لهم، ولو أنّ النّاس أدّوا حقوقهم لكانوا عايشين بخير».

إلى هنا خرجنا بهذه النتيجة انّ الظواهر غير المتزنة حسب النظرة السطحية متزنة بالقياس إلى مجموع النظام ولها آثار اجتهاعية وتىربوية هامة قد بسطنا الكلام فيها في بعض مسفوراتنا.

١. اي لم يؤتوا عدم السعة من قبل فريضة الله بل من منع مَن منعهم. ٢. الوسائل: ٦، الباب ١ من أبواب ماتجب فيه الزكاة، الحديث ١.

#### الفصل السابع

العدل الإلهي والعقوبة الأخروية

لقد وقعت العقوبات الأخروية ذريعة لإنكار عدله، حيث يقولون ما هو الغرض من العقوبة، فهل هو التشفّي الذي جاء في قوله سبحانه: ﴿وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنا لِوَلِيِّهِ سُلُطاناً فَلا يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنّهُ كانَ مَنْصُوراً ﴾ والله سبحانه منزّه من هذا الغرض لاستلزامه طروء الانفعال على ذاته. أو الغرض من العقوبة الأخروية هو اعتبار الآخرين، الذي يشير إليه

مازد في قدام: (هُالاً): أَنْ اللَّهُ: (مَا جُلَّهُ الأَمَا حُلَّهُ ما جدا مِ مُرْدًا ما يَدَ جَلْهُ الأَر

يتوجه إلى العقوبات المفروضة عن طريق التقنين والتشريع، فالتعذيب في ذلك المجال رهن إحدى الغايتين: التشفّي أو الاعتبار.

وأمّا إذا كانت العقوبة أثراً وضعيّاً للعمل فيسقط السؤال، لأنّ هناك ضرورة وجودية بين وجود المجرم والعقوبة التي تلابس وجودَه في الحياة الأُخروية، فعند ذلك لا يصحّ السؤال عن حكمة التعذيب، وإنّها هي تتوجه إلى التعذيب الذي يمكن التفكيك بينه و بين المجرم كالعقوبات الوضعية.

وأمّا إذا كـانت العقوبـة من لوازم وجود الإنسـان الأخروي، فالسـوّال عن التعذيب، ساقط جداً.

توضيح ذلك : انّ الإنسان إنّما يحشر بذاته وعمله، وعمله لازم وجوده وكلّ ما اقترف من الأفعال فلـه وجود دنيوي، يتجلّىٰ باسم الكذب والنميمـة،وله وجود أُخروي يتجلّىٰ بالـوجود المناسب له، فهكـذا أعماله الصالحة فلها صـورة دنيوية، باسم الأذكار، وصورة أُخروية تناسب وجود الإنسان في هذا الظرف.

ف الصوم هنا إمساك، وفي الحياة الأخروية جُنَّة من النار، وهكذا سائر الأعمال من صالحها وطالحها، فلها وجودان : دنيوي وأخروي ، وإليك ما يدلُّ

وقال سبحانه: ﴿يَومَ يُحْمى عَلَيْها في نارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوى بِها جِباهُهُمْ وَجُنُو بُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هٰذا ما كَنَزْنُمْ لأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُوا ما كُنتُمْ تَكْنِزُون ﴾ . على أنّ تعذيب المجرم وإثابة المحسن مظهر من مظاهر عدله، فلو لم يعاقب المجرم تلزم تسوية المؤمن والكافر، يقول سبحانه: ﴿أَفَنَجْعَلُ المُسْلِمِينَ كالمُجْرِمِينَ \* ما لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُون ﴾ ` ويقول أيضاً: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّما خَلَقْناكُمْ عَبَتاً و أَنَّكُمْ إِلَيْنا لا تُرجَعُون ﴾ .

O شبهة عدم التعادل بين الجريمة و العقوبة

وربها يقال كيف يصحّ الخلود الدائم مع كون الذنب منقطعاً، وهل هذا إلاّ نقض للمساواة المفروضة بين الجريمة و العقوبة ؟!

والجواب عن الشبهة بوجهين:

الأوّل: انّه لم يدل دليـل على وجوب المساواة بين الجرم والعقوبـة من حيث الكمِّية، بل المراد المساواة في الكيفية أي عظمـة الجرم، فربها يكون الجرم آناً واحداً وتتبعه عقوبة دائمة، كما إذا قتل إنساناً وحكم عليه بالحبس المؤبد.

وقد عرّفه سبحانه نتيجة عمله في الآخرة وانَّ أعماله المقطعية سوف تورث

۱. التوبة: ۳۵. ۲۳ المرین ۱۵۰.

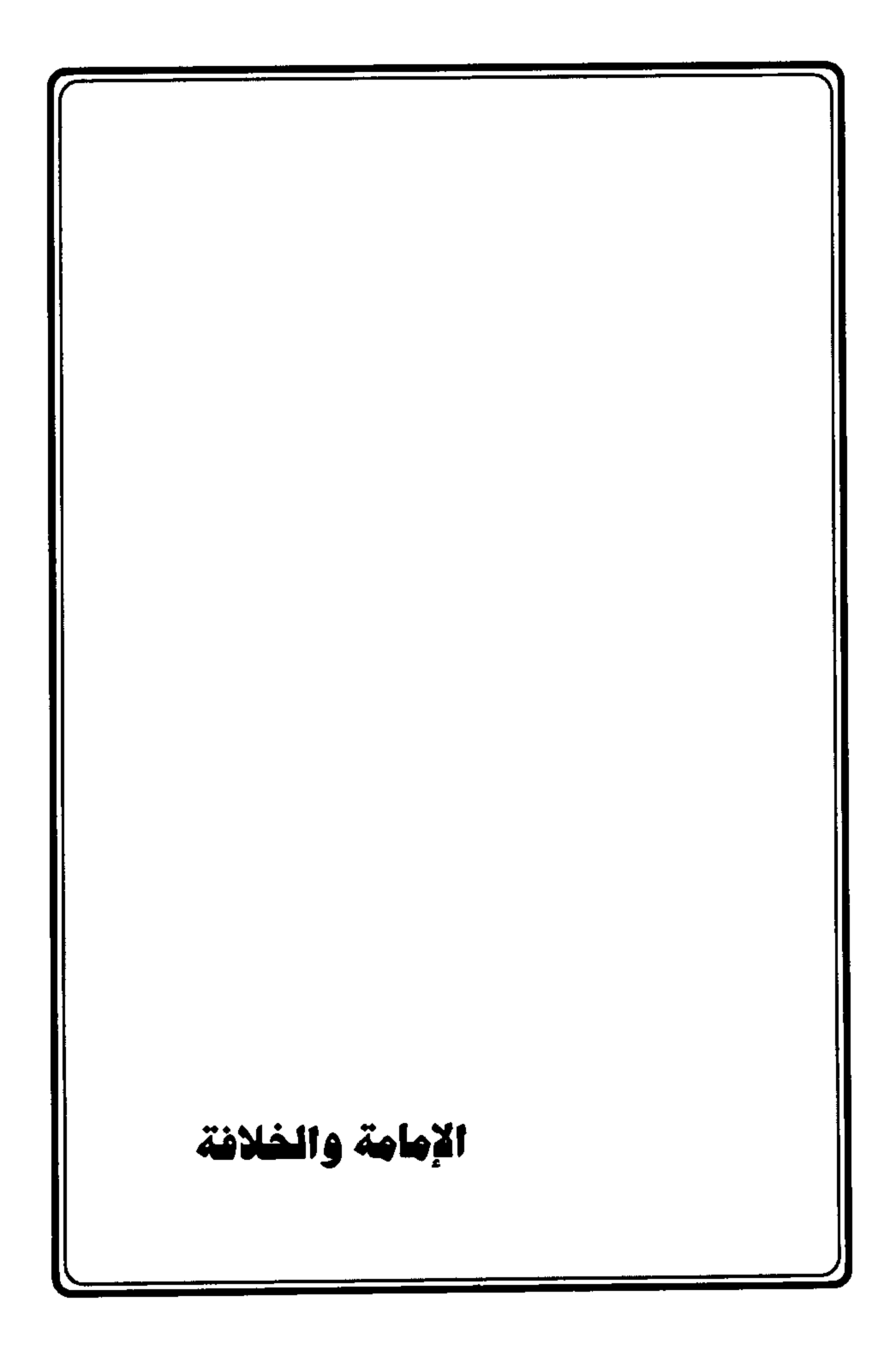
٣. المؤمنون: ١١٥.

حسرة طويلة أو دائمة، وأنّ عمله هنا سيتجسَّد له في الآخرة، أشواكاً تؤاذيه أو وروداً تطيبه، وقد أقدم على العمل عن علم واختيار، فلو كان هناك لوم فاللوم متوجه إليه، قال سبحانه حاكياً عن الشيطان: ﴿وَقَالَ الشَّيْطانُ لَمّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ الْحَقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطانِ إلا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فلاَ تَلُومُونِي وَ لُومُوا أَنْفُسَكُمْ ما أَنا بِمُصْرِحِكُمْ وَ ما أَنْتُمْ بِمُصْرِحِيٍّ إِنِي كَفَرْتُ بِما أَشْرَكْتُمُونِ مِنْ قَبْلُ إِنَّ الظّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ .' و فيها مرّ من الآيات التي تعدد الجزاء الأُخروي حرثاً للإنسان تأييد هذا النظر، على أنّ من المحتمل أنّ الخلود في العذاب مختص بها إذا بطل استعداد الرحة و إمكان الإفاضة، قال تعالى: ﴿بَلَىٰ من كَسَبَ سَبِيَّةً وأَحاطَتُ بِهِ خَطِيتَهُ

ولعلَّ المراد من قوله: ﴿**وأحاطت به خطيئته**﴾ إحاطتها به إحـاطة توجب زوال أيَّة قابلية واستعداد لنزول الرحمة، والخروج عن النقمة.

وكيف كان فتظهر صحّة ما ذكرنا إذا أمعنت النظر فيها تقدم في الجواب عن السؤال الأوّل وهو أنّ الجزاء إمّا مخلوق للنفس أو يلازم وجود الإنسان وفي مثله لا

١. [براهيم: ٢٢.
 ٢٢.



# الإمامة والخلافة

قد تقدّم في صدر الكتاب انّ هناك أصلين انفرد بها مذهب الشيعة الإمامية، ولذلك يُعدّان من أُصول المذهب، دون أُصول الدين، لأنّ الثاني عبارة عن الأُصول التي يشترك فيها جميع المسلمين بخلاف أُصول المذهب، فانّها من خصوصيات مذهب دون مذهب آخر، وقد تقدّم انّ التوحيد والمعاد والنبوة العامة والخاصة ممّا اتفقت عليه عامة المسلمين دون العدل والإمامة، فالأوّل قالت به المعتزلة و الشيعة، والثاني انفردت به الشيعة وبالأخص الإمامية منهم، وقد فرغنا عن بيان العدل ودلائله و شبهاته و حلولها، فحان البحث في الأصل الثاني وهو الإمامة والخلافة.

به آحاد الأُمَّة أو طبقة منهم؟

فالإمامية عن بكرة أبيهم على القول الأوّل، حيث يرون انّ نصب الإمام بيد الله تبارك وتعالى ويسوقون على ذلك دلائل عقلية وتاريخية، كما أنّ أهل السنة على القول الثاني، وبذلك تجاذب تيّاران مختلفان الأُمَّة الإسلامية .

بها انّ أهل السنة يرون الإمامة منصباً اجتهاعياً أو سياسياً، قالوا بأنّ الإمامة من فروع الديمن لا من أُصوله، وهي من أغصان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وذلك لأنّ تحقيق ذلك الأصل في المجتمع، أي إشاعة المعروف وتحجيم دور المنكر يتوقف على وجود إمام عادل مبسوط اليد يتمتع بنفوذ على نطاق واسع، ولذلك يجب على الأُمّة نصب إمام بغية تحقّق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإليك سرد كلماتهم في هذا المجال:

١ . يقول الإيجي (المتوقّى عام ٧٥٧هـ) في كتاب «المواقف» :وهي عندنا من الفروع، و إنّها ذكرناها في علم الكلام تأسّياً بمن قبلنا.'

٢. يقمول سعد المدين التفتمازاني (المتموقّى عمام ٧٩١هـ): لا نمزاع في أنّ مباحث الإمامة بعلم الفروع أليق لرجوعها إلى أنّ القيام بالإمامة ونصب الإمام

الموصوف بالصفات المخصوصة من فروض الكفايات، ولا خفاء انَّ ذلك من الأحكام العملية دون الاعتقادية. `

وعلى هذا فالإمامة أمر لا يناط به الإيمان والكفر، بل موقفه كسائر الأحكام الشرعية الفرعية التي لا يكفر المنكر إلاّإذا استلزم إنكارهُ إنكارَ الرسالة والنبوة لنبينا ﷺ. فلا فرق بين مسألة الإمامة، ومسألة المسح على الخفين حيث أصبحت

> ۱. المواقف:۳۹۵. ۲. شرح المقاصد: ۲/ ۲۷۱.

مسألة خلافية بين أهل السنّة.

ولكن \_ يا للأسف \_ انّهم ربما يتعاملون مع الإمامة والخلافة بعد النبي بيم بغير هذا النحو، فربما و يُكفرون أو يفسقون من لم يعترف بإمامة الخلفاء عن اجتهاد. ولذلك نرى أنّ إمام الحنابلة (المتوفّى عام ٢٤١هـ) يذكر خلافة الخلفاء الأربعة في عداد المسائل العقائدية '، و تبعه أبو جعفر الطحاوي (المتوفّى عام ٢٣هـ) في «العقيدة الطحاوية» '، و قد تبعهما أكثر من جاء بعدهم كالأشعري (المتوفّى عام ٢٢هـ) في كتاب «الإبانة» '، وعبد القاهر البغدادي (المتوفّى عام الطحاوي الذي أو الشيخ

والحقّ هو ما صرّح به عضد الدين الإيجي والتفتازاني من أنّ الإمامة من فروع الدين لا من أُصوله، و انّ النصب لتحقيق غاية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر و لا صلة له بـأُصول الـدين، وقـد كان النبي على يقبّل إسلام مـن أسلم واعترف بالشهادتين من دون أن يسأله عن واقع الإمامة، وانّه هل هو منصب إلمي أو اجتماعي، ومـن دون أن يعلمه بلـزوم اجتماع الأُمّة بعـد رحيله على نصب إمام

١. كتاب السنَّة ٤٩٠ . ٢. شرح العقيدة الطحاوية : ٤٧١ . ٣. الابانة في أُصول الديانة : ١٩٠، الباب ١٦. ٤. الفرق بين الفرق : ٣٥٠. ابن العـاص عند اجتماعـه مع أبي مـوسى الأشعـري في دومة الجنـدل للتشاور في مسألـة التحكيم المعـروفة، ولم يكـن هدفه مـن عدّ خـلافة الخليفتين مـن أُصول الإسلام إلاّالإطاحة بالإمام علي بن أبي طالب هيَجَلا.

حيث تقـدم عمرو بـن العاص بـالكلام، وقـال للكاتـب: اكتب، فكتـب الشهادة بالتوحيد والرسالة، ثمّ قال للكاتب: ونشهد انّ أبا بكر خليفة رسول الله، عمل بكتاب الله وسنّة رسول الله حتى قبضه الله إليه،وقد أدّى الحق الذي عليه...

فخرجنا بالنتيجة التالية: انّ منصب الإمامة عندهم منصب اجتماعي يُشبه منصب رئاسة الجمهورية في الوقت الحاضر، أو منصب رئاسة الوزراء في الحكومات الملكية أو ما يشبه ذلك،ولـذلك لا يشترط فيه سوى الكفاءة لإدارة البلاد. ولا ينعزل بالفسق و الظلم ولا بأكبر من ذلك، و ما هـذا إلّا لأنّه منصب اجتماعي، وما أكثر الظلم والفسق في أوساط الأمراء و رؤساء الجمهور، وإن كنت في شكّ من ذلك فاقرأ ما كتبه عظيم الأشاعرة أبوبكر الباقلاني وغيره.

قال الباقلاني(المتوقّى عام ٤٠٣هـ): لا ينخلع الإمام بفسقه وظلمه بغصب

۱ . مروج الذهب: ۲/ ۳۹۷. ۲ . التمهيد: ۱۸۱ . ولا ينعزل الإمام بالفسق أو بـالخروج عن طـاعة الله تعالى والجور، لأنّـه قد ظهر الفسـق وانتشر الجور من الأئمّة و الأُمراء بعد الخلفاء الراشديـن،والسلف كانوا ينقادون لهم ويقيمون الجُمَع والأعيـاد بإذنهم، ولا يرون الخروج عليهم،ونقل عـن كتب الشـافعية انّ القـاضي ينعزل بـالفسق، بخـلاف الإمام، والفـرق انّ في انعزاله ووجوب نصب غيره، إثارة الفتن لما له من الشوكة بخلاف القاضي.

هذا كلّه عند أئمّة السنة،وأمّا الشيعة فماهيَّة الإمامة عندهم،عبارة عن الرئاسة العامة في أُمور الدين والدنيا نيابة عن النبيﷺ.

و بعبارة أخرى: الإمامة هي استمرار وظائف النبوة (لا نفس النبوة لانقطاعها برحيل النبي ﷺ)، فيقوم الإمام بنفس ما كان النبي ﷺ يقوم به، فالنبوة ونزول الوحي منقطعة لكن الوظائف الملقاة على عاتق النبي ﷺ كلّها على عاتق الإمام، فهو يقوم وراء إدارة البلاد و عمرانها و توزيع الأرزاق وتأمين السبل والطرق والجهاد في سبيل الله لإشاعة الإسلام وكسر الموانع و العوائق.

فهو يقـوم مع هذه الـوظائف بوظائف أُخـرىٰ ، تطلب لنفسها صـلاحيات إلهية وتربية سهاوية، وتلك الوظائف عبارة عن:

١ . بيان الأحكام الإسلامية من كليات وجزئيات. ٢. تفسير الكتاب العزيز وشرح مقاصده، وبيان أهدافه، وكشف رموزه وأسراره.

٣. تـربية المسلمين، وتهذيبهـم وتزكيتهـم وتخليص نفوسهـم من شـوائب الشرك والكفر والجاهلية.

٤. الـردّ على الشبهـات والتشكيكـات التي كـان يُلقيهـا أعـداء الإسـلام ويوجهونها ضد الدعوة الإسلامية.

٥. الحفاظ على الـرسالـة الإلهية مـن أية محاولـة تحريفية، ومـن أي دسَّ في التعاليم المقدسة.

فقد كان النبي ﷺ يقوم بهذه الأُمـور معتمداً على الوحي، فيجـب أن يقوم من ناب بها عنه بتعليم غيبيّ حتى لا يطرأ خلل في الحياة الدينيّة.

و عندئذ يطرح هذا السؤال نفسه، وهو إذا كان النبي يَنظَ قائماً بهذه الوظائف العلمية والفكرية معتمداً على الوحي، فكيف يقوم غيره مقامه مع انقطاع الوحي والسفارة من الله سبحانه. و الإجابة عن هذا واضحة، فان الفيض الإلهي لم يزل يمد عباده الصالحين وإن لم يكونوا رسلاً وأنبياء، وهذا هو الذي يعبر عنه بالمحدَّث، فيلهم إليه وإن لم يكن نبياً من عند الله، و هذا هو مصاحب موسى يعرفه سبحانه بقوله: ﴿فَوَجَدا عَبْداً مِنْ عِبادنا آتَيْناهُ رَحْمَةً مِنْ عِندنا

فعلى ذلك فالإشراقات الإلهية على قلوب الصالحين لا تلازم النبوة والرسالة، بل يكفي أن يكون إنساناً مثالياً، وهذا هو جليس سليهان يصفه سبحانه بقوله: فوقالَ الذي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الكِتابِ أَنَا آتيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرَفُكَ فَلَمّا رَآهُ مُسْتَقَراً عِنْدَهُ قالَ لهذا مِنْ فَضْلِ رَبِّي ؟. <sup>٢</sup> وهذا الجليس لم يكن نبياً، ولكن كان عنده علم من الكتاب، وهو لم يحصِّله

۱ . الکهف: ۲۰ .

۲. النمل: ٤٠.

| ۸٥ | والخلافة |
|----|----------|
|    |          |

من الطرق العادية بل كان علماً إلهياً أفيض إليه، لصفاء قلبه و روحه و لأجل ذلك يَنسب علمه إلى فضل ربه، ويقول: ﴿هذا مِنْ فَضْلِ رَبّي﴾ . كما تضافرت الروايات على أنّ في الأمّة الإسلامية \_ كالأمم الغابرة \_ رجالاً مخلصين محدَّثين تفاض عليهم حقائق من عالم الغيب من دون أن يكونوا أنبياء، وإن كنت في شكّ من ذلك فارجع إلى ما رواه أهل السنّة في هذا الموضوع:

أخرج البخاري في صحيحه: «لقد كان في مـن كان قبلكم من بني إسرائيل يُكلّمون من غير أن يكونوا أنبياء، فإن يكن من أُمّتي منهم أحد فعمر» `.

قال القسطلاني: ليس قموله: «فان يكن» للترديد بل للتمأكيد، كقولك: إن يكن لي صديق ففلان، إذ المراد اختصاصه بكمال الصداقة لا نفي الأصدقاء.

وإذا ثبت أنّ هذا وجد في غير هذه الأمّة المفضولة، فوجوده في هذه الأمّة الفاضلة أحرى ٢.

وأخرج البخاري في صحيحه أيضاً بعد حديث الغار: عن أبي هريرة مرفوعاً: أنّه قد كان فيها مضى قبلكم من الأمم محدَّثون، إن كان في أُمّتي هذه منهم، فإنّه عمربن الخطاب ".

قال القسط لاني في شرحه: قال المؤلف: يجري على ألسنتهم الصواب من غير نبوّة ٢.

وقال الخطابي: يُلقى الشيء في روعه، فكأنَّه قد حُدَّث به يظن فيصيب،

١. صحيح البخاري: ٢/ ١٤٩.
 ٢. إرشاد الساري في شرح صحيح البخاري: ٦/ ٩٩.
 ٣. صحيح البخاري: ٢/ ١٧١.
 ٤. إرشاد الساري في شرح صحيح البخاري: ٥/ ٤٣١.

ويخطر الشيء بباله فيكون، وهي منزلة رفيعة من منازل الأولياء. وأخرج مسلم في صحيحه في باب فضائل عمر عن عائشة عن النبي ﷺ : «قد كـان في الأُمم قبلكـم محدَّثون، فـإن يكن في أُمّتـي منهم أحـد فإنّ عمـر بن

الخطاب منهم».

ورواه ابن الجوزي في صفة الصفوة، وقال: حديث متّفق عليه. ﴿

وأخرجه أبـو جعفر الطحاوي في «مشكل الآثـار» بطرق شتى عن عـائشة وأبي هريرة، وأخرج قراءة ابح عباس: ومـا أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدّث. قال: معنىٰ قولـه محدَّثون أي ملهمون، فكان عمر ـرضـى الله عنه ـينطق بها كان ينطق مُلههاً.'

قـال النــووي في شرح صحيـح مسلــم: اختلـف تفسير العلماء للمـراد بـ«محدّثون»، فقال ابـن وهب: ملهمون، وقيل: مصيبون، إذا ظنّوا فكــأنّهم حُدَّثوا بشيء فظنّوه. وقيل: تكلّمهم الملائكة، وجاء في رواية: مكلّمون.

وقمال البخماري: يجري الصواب على ألسنتهم، و فيه إثبمات كمراممات الأولياء.

وقال الحافظ محبّ الدين الطبري في «الرياض» : ومعنى «محدّثون \_ والله أعلم ـ أي و يلهمون الصواب، ويجوز أن يحمـل على ظاهره، وتحدّثهم الملائكة لا بوحي، وإنَّما بما يطلق عليه اسم حديث، وتلك فضيلة عظيمة». <sup>٣</sup> قال القرطبي: محدَّثون \_ بفتح الدال \_ اسم مفعول جمع محدَّث \_ بالفتح \_ أي

۱. صفة الصفوة: ۱/ ۱۰٤. ۲. مشكل الآثار: ۲/ ۲۵۷. ۳. الرياض : ۱/ ۱۹۹. ٨٧

ملهم أو صادق الظن، وهو من ألقي في نفسه شيء على وجه الإلهام والمكاشفة من الملأ الأعلى، أو من يجري الصواب على لسانه بـ لا قصد، أو تكلُّمه الملائكة بلا نبوَّة، أو مَن إذا رأى رأياً أو ظنَّ ظنّاً أجاب كأنَّه حُدِّث به وأُلقى في روعه من عالم الملكوت فيظهر على نحو ما وقع له، وهذه كرامة يُكرم الله بها من شاء من عباده، وهذه منزلة جليلة من منازل الأولياء.

فإن يكنَ من أُمّتي منهم أحد فإنّه عمر، كأنّه جعله في انقطاع قرينة في ذلك كأنَّه نبي، فلذلك أتى بلفظ «إن» بصورة الترديد. قال القاضي: ونظير هذا التعليق في الدلالة على التأكيد والاختصاص، قولك: إن كان لي صديق فهو زيد، فإنّ قائله لا يريد به الشكِّ في صداقته بل المبالغة في أنَّ الصداقة مختصَّة به لا تتخطَّاه إلى غيره .'

فإذا كان في الأمم السالفة رجال بهذا القدر والشان، فلِهاذا لا يكون في الأمّة الإسلامية رجال شملتهم العناية الإلهية فأحاطوا بالكتماب والسنّة إحاطة كاملة يرفعون حاجات الأمّة في مجال العقيدة والتشريع.

فمن زعم أنَّ مثل هذه الإفاضة تساوق النبوَّة والرسالة، فقد خلط الأعم

١. للوقوف على سائر الكلمات حول المحدَّث، لاحظ كتاب الغدير: ٥ / ٤٢ ـ ٤٩.

ومن التصور الخاطئ: الحكم بأنّ كل من أُلهم من الله سبحانه أو كلّمه الملك فهو نبيّ ورسول، مع أنّ الذكر الحكيم يعرّف أُناساً، أُلهموا أو رأوا الملك ولم يكونوا بالنسبة إلى النبوّة في حلّ ولا مرتحل. هذه أُمّ موسى يقول سبحانه في حقّها : ﴿وَأَوْحَيْنَا إلى أُمَّ مُوسىٰ أنْ أرْضِعيهِ فإذا خِفْتِ عَلَيهِ فَأَلْقِيهِ في اليَمّ ولا تَخافِي ولا تَخْزَنِي إنَّا رادُوهُ إليكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ المُرْسَلِينَ﴾ .'

أفصارت أُمّ موسى بهذا الإلهام نبيّة من الأنبياء؟

وهذه مريم البتول، تكلّمها الملائكة من دون أن تكون نبيّة، قال سبحانه: (وإذ قالَتِ الملائِكَةُ يا مَريمُ إنَّ اللهَ أَصْطَفاكِ وطَهَّرَكِ وَأَصْطَفاكِ عَلى نِساءِ العالَمِنَ \* يا مَرْيمُ أَقْنُتِي لِرَبِّكِ... ﴾ .

بلغت مريسم العذراء مكاناً شاهدت رسول ربّها المتمثَّل لها بصورة البشر، قال سبحانه: ﴿فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَسراً سَوِيّاً \* قَـالتْ إِنّي أَعُوذُ بالرَّحْنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيّاً \* قَـالَ إِنَّها أَنا رَسُولُ رَبِّيكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلامًا زَكِيَّاً \* قالتْ أَنَى يَكُونُ لِي غُلامٌ وَ لَمْ يَمْسَسنِي بَشرٌ وَلَمُ أَكُ بَغِيّاً \* قَالَ كَذْلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ

المصالح العامة ومقتضيات نظام الحكم

إنّ الموضوع المهم هو تبيين نظام الحكم بعد رحيل النبي على ودراسة الظروف التي رافقت رحيله، فهل الظروف السائدة أنذاك تؤكّد على تنصيب الإمام وتعيينه من جانبه سبحانه، أو على تفويضها إلى الأُمّة وقيامها بتعيين الحاكم الإسلامي، ودراسة هذا الموضوع عن كثب، رهن الإشارة إلى الأخطار المحدقة بالمجتمع الإسلامي الفتي.

0 مثلّث الخطر إنَّ الأمة الإسلامية قُبيل وفاة النبي عَظَّ كانت محاصرة من جهة الشمال والشرق من قبل امبراطوريتين عظيمتين، وهما: الروم و إيران، هذا من الخارج. وأمما من الداخل فلقد كان الإسلام والمسلمون يعانون من المنافقين الذين كانوا يشكّلون العدو الداخلي أو ما يسمّىٰ بالطابور الخامس، ولأجل الوقوف على مدى الخطر المحدِق من قبل هذه الأطراف الثلاثة، نتناول كـلّ واحد منها على

وجه الإيجاز.

الفصل الأوّل

# خطر الامبراطورية الساسانية

لقد كانت الامبراطورية الساسانية ذات حضارة مزدهرة، ونفوذ واسع فرضته على أصقاع شاسعة خلال أحقاب عديدة من السنين، إلى حدّ أصبح من العسير أن يعترفوا بسيادة أُمة طالما كانت تعيش تحت سلطانهم، ولذلك رفض ملكهم «خسرو برويز» دعوة النبي يَنْكَثْر حتى مزّق كتابه الذي أرسله ودعاه فيه إلى الإسلام وعبادة الله تعالى، وكتب خسرو برويز إلى عامله في اليمن: إبعث إلى هذا الرجل بالحجاز رجلين من عندك جلدين فليأتياني به.

### ٢. خطر الامبراطورية الرومية

كانت الامبراطورية الرومية في شمال الجزيرة العربية وكانت تشغل بال النبي يَنْ طيلة حياته، وقد نشبت بينها و بين المسلمين معارك طاحنة في السنة الثامنة من الهجرة، عندما قتلوا رسول النبي يَنْ أعني : الحارث بن عمير الأزدي، فانّه لمّا وصل أرض «مؤتة» تعرض له شرحبيل بن عمرو الغسّاني وضرب عنقه، وقد أدّىٰ هذا الأمر إلى أن يبعث النبي يَنْ جيشاً من ثلاثة آلاف مقاتل بقيادة جعفر بن أبي طالب، وزيد بن الحارثة، وعبد الله بن رواحة فقُتل الجميع، ورجع

الجيش منهزماً إلى المدينة. ولقد أثبارت هزيمة المسلمين في هذه المعركة نكسة في نفوس المسلمين، وزادت جرأة جيوش الروم على التعرض للمسلمين. فلذلك قاد النبي على السنة التاسعة جيشاً جرّاراً قصد به غزو الروم لما وصلت إليه الأخبار بـأنّ الروم بصدد الإغارة عليهم، فقاد النبي ذلك الجيش إلى تبوك و كان له أثر بالغ في زعزعة معنويات جيوش الروم، ورفع معنويات المسلمين، ومع ذلك لم يكن النبي يَنْتَخْ

١٤٥ /٢. الكامل في التاريخ: ٢/ ١٤٥.

بغافل عـن خطرهم، وقد أوصى في أواخر حيـاته بتجهيز جيش بقيادة أسـامة بن زيد بغية مواجهة الروم.

٣. خطر المنافقين

المنافقون هم الـذين استسلموا للمـدُّ الإسلامـي وأسلموا بـألسنتهم دون قلوبهم إمّا خـوفاً أو طمعاً، فكانوا يتجاهـرون بالولاء للإسلام، و يخفون نـواياهم السيئة ويتحيّنون الفرُص بغية الانقضاض على المسلمين والإطاحة بهم.

ولقد بلغ خطر المنافقين بمكان أصبح يهدد كيان المجتمع الإسلامي، لأنّهم كانوا يحيكون مؤمرات خفيّة ينقاد لها الشُّذّج من الناس، ولأجل ذلك شدّد القرآن الكريم على ذكر عذابهم أكثر من أي صنف آخر، وقال: ﴿إِنَّ المُنافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النّار... ﴾ .'

ويحدّثنا التاريخ كيف لعب المنافقون دوراً خبيثاً وخطيراً في تعكير الصف الإسلامي وإتاحة الفرصة لأعداء الإسلام بغية تمرير مخططاتهم سواء أكان قبل انتشار صولة الإسلام و بعده.

وعل هذا فكان من المحتما بمكان أن يتحد هذا الخط الثلاث المحتوان.

۱. النساء: ۱٤٥.

نفوسهم حتى بعد إسلامهم رغم ما تلقّوه من التعاليم الإسلامية و التربية القرآنية، ولذلك كانت تلك النزعة تظهر بين الفينة والأخرى و ينشب بسببها النزاع و يكاد يتسع لولا حكمة الرسول الله وتدبيزه.

ويكفي في ذلك ما رواه أهل السير في تفسير قوله سبحانه: ﴿يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الاَعَزُّ مِنْهَا الأَذلُ وَلله العِزَّةَ وَ لِرَسُولِهِ وَ لِلْمُؤمِنِينَ وَ لٰكِنَّ الْمُنافِقِينَ لا يَعْلَمُونَ﴾ .'

وقد نشب نزاع في العام السادس من الهجرة في أرض بني المصطلق عند ماء، حيث تنازع رجلان أحدهما من المهاجرين والآخر من الأنصار على سقي الماء، فاقتتلا، فصرخ الأنصاري فقال: يا معشر الأنصار، والآخر قبال: يا معشر المهاجرين، فاجتمع من كلّ رهطٌ بسيوفهم، فلولا حكمة النبيّ بيَثِيرُ لسالت دماء في أرض العدو حيث قدم النبي بيَثِيرُ و قال: «دعوها فانّها دعوى منتنة» يعني أنّها كلمة خبيثة لأنّها من دعوى الجاهلية، وجعل الله المؤمنين إخوة وحزباً واحداً.

وكم لهذا الموقف من نظائر في التاريخ، وبإمكانك أن تقرأ دور شاس بن

۱. المنافقون: ۸. ۳. السيرة النبوية: ۱/ ٥٥٥\_٥٥٥.

كل ذلك يدل على وجود رواسب الجاهلية بين قبيلتي الأوس والخزرج حتى بعد اعتناقهم الإسـلام وانضوائهم تحت لوائه. ويشهد على ذلك مضـافاً إلى ما مرّ ما أخرجه البخاري في صحيحه في قصة الإفك، قال: قمال النبي على الله و هو على المنبر: «يا معشر المسلمين مـن يعذرني من رجـل قد بلغنـي عنه أذاه في أهلي والله ماعلمت على أهلى إلَّا خيراً، ولقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلَّا خيراً، وما يدخل على أهلى إلآمعي».

قالت عائشة: فقام سعد بن معاذ أخو بني عبد الأشهل، فقال: أنا يا رسول الله أعذرك، فإن كان من الأوس ضربت عنقه، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا.

قالت: فقام رجل من الخزرج وهو سعد بن عبادة وهو سيد الخزرج ... قالت: وكان قبل ذلك رجلاً صالحاً ولكن احتملته الحميّة \_ فقال لسعد بن معاذ: كذبت لعمرو الله، والله لا تقتله ولا تقدر على قتله، ولو كان من رهطك ما أحببت أن يُقتل.

فقام أسيد بن حضير، وهو ابن عم سعد، فقال لسعد بن عبادة: كذبت

لعمرالله، لنقتلنه، فإنَّك منافق تجادل عن المنافقين. قالت عائشة : فشار الحيّان (الأوس والخزرج) حتمي همُّوا أن يقتتلوا ورسول الله على المنبر. قالت: فلم يزل رسول الله يخفِّضهم حتى سكتوا وسكت . \ فكيف يجوز والحال هـذه أن يترك الرسول على أمَّته المفطورة على العصبيات القبلية، وعلى الاستئثار بالسلطة والزعامة وحرصها عَلى النفس، ورفض ١. صحيح البخاري: ٥/ ١١٩، باب غزوة بني المصطلق.

# سلطةالآخر؟

فهل كان يجوز للنبي ﷺ أن يترك تعيين مصير الخلافة لأُمَّة هذه حالها، وفي تعيينه قطع لدابر الاختلاف والفرقة؟

وهل كمان من المحتمل أن تتفق كلمة الأُمَّة جمعاء على واحد، ولا تخضع للرواسب القبلية، ولا تبرز إلى الوجود مرة أُخرى ما مضمى من الصراعات العشائرية وما يتبع ذلك من حزازات؟

أم هـل يجوز لقائد يهتـم ببقـاء دينـه و أُمّته أن يترك أكبر الأُمـور وأعظمهـا وأشدهـا دخالـة في حفظ الـدين، إلى أُمـة نشأت على الاختـلاف، و تربَّـت على الفرقة، مع أنّه كان يشاهد الاختلاف منهم في حياته أحياناً، كما عرفت؟

إنَّ التاريخ يدل على أنَّ هذا الأمر قـد وقع بعد وفـاة النبيِّ عَلَى في السقيفة حيث سارعـت كلّ قبيلـة إلى ترشيح نفسهـا للزعـامة، منتحلـة لنفسها أعـذاراً وحججـاً وطالبـة ما تـريـد بكلّ ثمـن حتى بتجـاهـل المبادئ وتنـاسي التعاليـم الإسلامية والوصايا النبوية.

المقد ذكار بعد المتحت عندان «أماسية فيقين ساعدة، تفيق الكلمة» (

0 فذلكة وتحليل

هذه صورة مصغرة من تباريخ المسلمين في العصر الأوّل، وقد عرفت أنّ الأعداء كانوا يتربصون بالمسلمين الدوائر للقضاء عليهم من الخارج والداخل.

١. السيزة النبوية: ٢/ ٢٥٩\_ ٦٦٠.

ومن جانب آخر كانت الـرواسب القبلية خامرة في نفوسهم تبرز بين الحين والآخر.

90

فهذه الظروف تفرض على قائد حكيم كالنبي يَتَثَقَر أن يفكِّر مليّاً في مستقبل الأُمة الإسلامية بعد رحيله، فيخطّط تخطيطاً حكيماً للحيلولة دون مضاعفات الخطر الشلاثي والتعصبات القبلية التي تهدد كيان الإسلام وتقوض أركانه من خلال نصب قائد بأمر من قبل الله سبحانه يقود الأُمة الإسلامية إلى ساحة الجهاد بُغية دفع الأخطار المحدقة بهم، وبقداسته ومثاليته وكونه منصوباً من الله سبحانه يقطع دابر الخلاف في تعيين الخليفة، وهذا بخلاف ما لو ترك الأُمة على حالها والعدو ببابها والنزاع القبلي على قدم و ساق.

O الصحابة ومؤهلات القيادة لم تبلغ الأمة الإسلامية \_ كما يشهد عليه التاريخ \_ المستوى الفكري الذي يـؤهلها إلى تـدبير أُمورهـا وإدارة شؤونها وقيـادة سفينتها إلى سـاحل الأمـان دون

يحفظهم من التذبذب والتراجع إلى الوراء . و هذا الحد من الكمال لم يكن حاصلاً في فترة قصيرة، و تشهد على ذلك الأحداث والوقائع التي كشفت عن تأصُّل الأخلاق الجاهلية في نفوسهم وعدم تغلغل الإيمان في قلوبهم، حتى أنّنا نجد أنّ القرآن يشير إلى ذلك تعليقاً على ما حدث ووقع منهم في معركة أُحد، إذ يقول سبحانه: ﴿وَما محمّدٌ إِلا رَسُولٌ قد خلَتْ مِنْ قَبِلهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ ماتَ أَو قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلى أَعقابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ على غقبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ الله شَيئاً وسَبَجْزِي الله الشَّاكِرِينَ » . ويقول أيضاً: ﴿وَطائِفَةٌ قَدْ أَهَمَتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِاللهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَ الْجاهِلِيَةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنا مِنَ الأَمْرِ مِنْ شَيءٍ » .

وربها يتصوَّر أنَّ هـذه النكسات تختص بالسنين الأولى من الهجرة، ولا تختص بالسنين التي أعقبت وفاة النبي يَنْظُ لانتشار الإسلام في الجزيرة العربية واعتناق خلق كثير منهم الإسلام، ولكن التاريخ يرد تلك المزعمة ويثبت عدم بلوغهم الذروة في أمر القيادة بحيث تغنيهم عن نصب قـائد محنّك من جانبه

سبحانه.

وهذه هي غزوة «حنين» التي غزاها النبي يَنْتَقَوْ في السنة الثامنة، وقد أُصيب المسلمون بهزيمة نكراء تركوا النبي يَنْتَقَوْ في ساحة الوغى ولم ينصره سوى عدد قليل، فلمَّ رأى النبي يَنْتَقَرَق المسلمين حينها قارعهم بصوت عال، وقال: «أيّها الناس هلمُّوا إليّ أنا رسول الله»، إلى غير ذلك من الكلمات التي علّمها لعمَّه العباس حتى يُجهر بها، وقد نقل القرآن الكريم إجمال تلك الهزيمة، وقال: ﴿لَقَدْ نَصَرَكُمُ

۱. آل عمران: ١٤٤. ٢. آل عمران: ١٥٤.

اللهُ فِي مَوْاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَـوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتُكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنْكُمْ شَيْئً وَضافَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُدْبِرِينَ﴾ . \

إَن قوله سبحانه: ﴿ولَيَّتم مدبرينَ يعرب عن عدم نهوضهم بمهمة الدفاع عن النبي ﷺ، ومثل هذه الأُمَّة بحاجة ماسّة إلى نصب قائد محنّك يلمَّ شعثهم ولا يصح تفويض أُمورها إلى جماعة هذه حالهم وهذا مقدار ثباتهم في ساحات الحرب والدفاع عن كيان الدين.

وهناك كلمة قيمة للشيخ الرئيس في بيان الأسلوب الأفضل للحكومة الإسلامية حيث يقول: الاستخلاف بالنص أصوب، فانّ ذلك لا يؤدي إلى التشعب والتشاغب والاختلاف.

> ١. التوبة: ٢٥. ٢. الشفاء، الفن ١٣ في الإلهيات، المقالة العاشرة، الفصل الخامس، ص ٥٦٤.

#### الفصل الثانى

أهل السنَّة ومعالم الحكومة الإسلامية

إنّ النبي بَيَنَظُرهو القائد الذي تفاني في أداء رسالة ربّه وهداية أُمَّته بكلّ إخلاص و عزيمة، ولم يكن شيء عنده أعزّ من هداية الناس و بقاء شريعته والنظام الذي يحمي الشريعة، فعلى ذلك كان على مفترق طرق: أ: أن ينصب قائداً محنكاً يخلفه في كلّ مهامه و يقطع دابس الخلافات بعده ويكون عمله نموذجاً للآخرين.

ب: أن يبيِّن معالم الحكومة وخصوصياتها بكلَّ دقة وتفصيل، حتى تستغني الأمة بـذلك عـن التنصيب ويكون كـلامه هـو الملهم عبُر الأجيـال في تعيين نوع الحكومة للمسلمين.

بيد أنَّ التصور السائد عند أهل السنَّة هو أنَّه بَيْ لم يسلك الطريق الأوَّل ولم ينصب خليفة بعده، بل ترك الأمر إلى الأُمَّة، ومع ذلك لا يوجد في مجموع ما بأيدينا من الكتاب والروايات المروية في الصحاح والمسانيـد شيء يرسم الخطوط العريضة لنوع الحكومة وأركانها وخصائصها وصفات الحاكم وبرامجه، مع أنَّه تكلم في أبسط الأمور فضلاً عن أخطرهما، كما هو واضح لمن طالع الصحاح والمسانيد خصوصاً فيها يرجع إلى حياة الإنسان.

۱. آل عمران: ۱۵۹.

ولمّا وجد علماء أهل السنة أنفسهم أمام تلك المعضلة حاولوا حلَّ عقدتها بترسيم خطوط عريضة لحكومة إسلامية من عند أنفسهم تارة باسم الشورى، وأُخرى باسم أهل الحل والعقد، وثالثة باتخاذ حكومة الخلفاء الأربعة وما يليها أُسوة وبياناً لنوع الحكومة الإسلامية وخصوصياتها.

99

كلّ ذلك يعرب عـن أنّ علماء أهل السنة لم يتجـردوا عن كـلّ رأي مسبق فأخذوا خصـوصيات الحكومات القائمـة بعد النبي يَنْظَرُ حجّة شرعيـة للمسلمين عامة.

مع أنَّهم لم يعتمدوا في إقامة دعائم الحكومة على دليل قرآني أو سنة نبوية، وإنَّها وضعوا حلولاً استحسانية والتي لا تكون حجّة إلاّ على أنفسهم. وها نحن نطرح هذه الفروض على بساط البحث كي يعلم مدى إتقانها.

O هل الشورى أساس الحكم الإسلامي؟
هناك من اتخذ الشورى أساساً للحكم الإسلامي، واستدلُّوا على ذلك

الأولى: قوله سبحانه: ﴿ ... وَشاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزِمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَيَ الله ... ﴾ قائلين بأنه سبحانه أمر نبيَّه بالمشاورة تعليهاً للأُمَّة، بأن يتشاوروا في مهام الأمور ومنها الخلافة.

والذي يؤخذ عليه: انَّ الخطاب موجَّبه إلى الحاكم الذي ثبت كونه حاكماً بوجه من الوجوه ثمة أمره بالمشاورة في غير هذا الأمر. بأن يشاور أفراد الأمّة فيها

۱. آل عمران: ۱۵۹.

بايتين:

| مفاهيم القران / ج١٠ |   |   |   |
|---------------------|---|---|---|
|                     | • | i | ٠ |

يرجع إلى غير أصل الحكومة، غاية الأمر يتعدّى عنه إلى غير النبي يَنْظُ من أفراد الأُمّة، لكن مع حفظ الموضوع، وهو إذا تمت حكومة فرد و ثبتت مشروعيته، فعليه أن يشاور الأُمّة، وأمّا المشاورة في تعيين الإمام والخليفة عن طريق الشورى فلا تعمُّه الآية.

الثانية : قوله سبحانه ﴿ وَ أَمْرُهُمْ شُورىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ استدلُّوا بالآية على أنَّ نوع الحكومة يتلخص في الشورى فإنَّ إضافة المصدر (أمر) إلى الغير (هم) يفيد العموم والشمول لكل أمر ، و منه الخلافة والإمامة فا لمؤمنون بحسب هذه الآية يتشاورون في جميع أُمورهم حتى الخلافة. يلاحظ عليه: أنّ الآية تأمر بالمشورة في الأُمور الموضوعة على عاتق المؤمنين فلابد أن يحرز أنّ هذا الأمر (تعيين الإمام) أمر مربوط بهم فما لم يحرز ذلك لم يجز التمسك بعموم الآية في مورده. وبعبارة أُخرى انّ النزاع في أنّ الخلافة هل هي مفوضة إلى الأُمَّة، أو هي أمر عنص بالسهاء؟ و مادام لم يحرز كون هذا الموضوع من مصاديق الآية لا يحتج بها عنص بالسهاء؟ و مادام لم يحرز كون هذا الموضوع من مصاديق الآية لا يحتج بها

على أنَّ صيغة الحكومة الإسلامية هي الشوري.

O نقد فكرة أنَّ الشورئ أساس الحكم ١. و مما يدل على أنّ الشورى لم تدخل حيز التنفيذ طيلة التاريخ هي انّ بيعة أبي بكر قد انعقدت بخمسة، وهم :عمر بن الخطاب ، أبـو عبيدة الجراح، أسيد بن حضير، بشر بن سعد، و أسلم مولى أبي حذيفة.

۱ . الشوري: ۳۸.

ثمّ خرجوا من السقيفة وابوبكر قدّامهم يـدعون الناس لمبايعتـه، ولأجل ذلك كان عمـر بن الخطاب يرفع عقيرتـه فوق المنبر، ويقول: كانـت بيعة أبي بكر فلتة وقى الله المسلمين شرها.

وأمّا خلافة عمر فقد عقدت له الخلافة بتعيين الخليفة الأوّل، و أمّـا خلافة عثمان فقـد حصر عمر الشـورئ في ستـة أشخاص انتخبهـم هـو بنفسه ليعقـدوا لأحدهم، كما هو واضح من التاريخ.

٢. لو كـان أساس الحكم و منشـوه هو الشـورى، لوجب على الـرسول على الـ الخوض في تفـاصيلهـا وخصوصيـاتها وأُسلـوبها على الأقـل. مع انّـه لا نجـد في الصحاح والمسانيد أثراً لذلك.

فلو كانت الشورى مبدأ للحكومة لكان على النبي يَتَنَجَّ بيان حدود الشورى وتوعية الأُمَّة وإيقافها على ذلك حتى لا تتحيَّر بعد رحيله، و مع الأسف الشديد لا نجد شيئاً من ذلك في كلام النبي يَتَخَ ومن جملة الأُمور التي كان من المفروض بيانها، هي: أوّلاً: من هم الذين يجب أن يشتركوا في الشورى المذكورة؟ هل هم العلماء وحدهم، أو السياسيون وحدهم، أو المختلط منهم؟ ثانياً: من هم الذين يختارون أهل الشورى؟ ثانياً: من هم الذين يختارون أهل الشورى؟ بملاك الكم، أم بملاك الكيف؟ إنّ جميع هذه الأُمور تتصل بجوهر مسألة الشورى، فكيف يجوز ترك بيانها، وتوضيحها وكيف سكت الإسلام عنها، إن كان جعل الشورى طريقاً إلى تعيين الحاكم؟

٣. لو كانت الشوري مبدأ للحكم لكانت واضحة المعالم فيها يمس متن الشوري، ومنها العدد الذي تنعقد به الشوري، وقد اختلفوا في عدد من تنعقد بهم الشوري إلى مذاهب شتى يذكرهـا الماوردي (٣٦٤\_ ٥٠ ٤هـ) في كتابه: «الاحكام السلطانية» و يقول:

> الإمامة تنعقد بوجهين: أحدهما: باختيار أهل العقد و الحل. والثاني: بعهد الإمام من قبل.

فأمّا انعقادها باختيار أهل العقد والحل، فقد اختلف العلماء في عدد من تنعقد به الإمامة منهم على مـذاهب شتي، فقـالت طائفة: لا تنعقـد إلابجمهور أهل العقد والحل من كلَّ بلد ليكون الرضا به عاماً، والتسليم لإمامته إجماعاً، وهذا مـذهب مدفـوع ببيعة أبي بكر على الخلافة، بـاختيار من حضرهـا ولم ينتظر ببيعته قدوم غائب عنها. وقالت طائفة أخرى: أقلَّ من تنعقد به منهم الإمامة (خمسة) يجتمعون على

عقدها أو يعقدها أحدهم برضا الأربعة، استدلالاً بأمرين: أحدهما: أنَّ بيعبة أبي بكر انعقدت بخمسة اجتمعوا عليها، ثمَّ تابعهم الناس فيها، و هم: عمر بن الخطاب، و أبوعبيدة الجرّاح، وأسيد بن حضير، وبشر ابن سعد، وسالم مولى أبي حذيفة. الثاني: أنَّ عمر جعل الشوري في ستة ليعقد لأحدهم برضا الخمسة، وهذا قول أكثر الفقهاء والمتكلِّمين من أهل البصرة.

وقال آخرون من علماء الكوفة: تنعقد بثلاثة يتولُّها أحدهم برضا الاثنين

ليكونوا حاكماً وشاهدين، كما يصحّ عقد النكاح بولي و شاهدين. وقـالت طـائفة أُخـرى: تنعقد بـواحـد لأنّ العباس قـال لعلي: أُمدد يـدك أبايعـك، فيقول الناس: عـمّ رسول الله بايـع ابن عمـه، فلا يختلف عليـك اثنان، ولأنّه حكم و حكم الواحد نافذ.'

وهـذه الوجـوه تسقط كـون الشورى أسـاس الحكم و أنّ النبـي بَيْنَ ارتحل واعتمد في صيانة دينه بنظام مبني على الشوري وهي مجملة من جهات شتى.

0 هل البيعة أساس الحكم الإسلامي؟

هل البيعة سبيل إلى تعيين الحاكم الإسلامي و أساس له.وقد اتخذه غير واحد ممن كتب في نظام الحكومة الإسلامية أساساً لها، وقد أمضاُها النبي بَنْكُمْ عن غير موضع، حيث بايعه أهل المدينة في السنة ١١ و ١٢ و ١٣ من البعثة، بايعوه على أن لا يشركوا بالله ولا يسرقوا ولا يقترفوا فاحشة.

كما بايعوه في البيعية الثيانية على نصرتيه والبدفاع عنيه، كما يبدافعون عين

أولادهم وأهليهم.

إنَّ الموارد التي بايع فيها المسلمون رسول الله عَظَّرُ لا تنحصر في هذين الموردين بل توجد في موارد أخرى، أعظمها وأفضلها بيعة الرضوان المذكورة في تفسير قوله سبحانه: ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَـنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ

١. الأحكام السلطانية: ٧. ٢. السيرة النبوية:١/ ٤٣١\_٤٣٨.

| ۱ مفاهيم القرآن / ج۱۰ | • | 2 |
|-----------------------|---|---|
|-----------------------|---|---|

فَعَلِمَ ماَ فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَ أَثابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً﴾ . \

يذكر المفسرون أنّ رسول الله يَنْكُمْ بعث رسولاً في صلح الحديبية إلى قريش، وقد شاع أنَّ مبعوث النبي يَنْكُمْ قد قتل، فاستعد المسلمون للانتقام من قريش، ولمَّا رأى النبي يَنْكُمُ أنّ الخطر على الأبواب، وبها أنّ المسلمين لم يخرجوا للقتال وإنّها خرجوا للعمرة، قرر رسول الله يَنْكُمُ أن يُجدَّد بيعته مع المسلمين فجلس تحت شجرة وأخذ أصحابه يبايعونه على الاستقامة والثبات والوفاء واحداً بعد الآخر، ويحلفون له أن لا يتخلوا عنه أبداً وأن يدافعوا عن حياض الإسلام حتى النفس الأخير، وقد سميت هذه البيعة "بيعة الرضوان». <sup>٢</sup>

وقد بايعت المؤمنات النبي ﷺ في فتح مكة، وقد ذكر التفصيل قوله سبحانه وقال: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِناتُ يُبايِعْنكَ عَلىٰ أَنْ لا يُشْرِكْنَ بِاللهِ شَيْئاً ولا يَسْرِقنَ وَلا يَزْنِينَ وَلا يَقْتُلْنَ أَولادَهُنَّ وَلا يَأْتِينَ بِبُهْتانٍ يَفْتَرينَهُ بَيْنَ أَيدِيهِنَ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلا يَعْصِينَكَ في مَعْرُوفٍ فَبايِعْهُنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَ اللهَ إِنَّا الله غَفُورُ رَحِيمٍ ﴾ ."

O نقد فكرة ان البيعة أساس الحكم لو أمعـن القارئ الكريم في تف اصيل الموارد التي بايـع فيها المسلمون \_كلُّهم أو بعضهم \_ قائدهم يقف على أنَّه لم تكن الغاية من البيعة الاعتراف برعامة الرسول و رئاسته فضلًا عن نصبه و تعيينه، بل كان الهدف التأكيد العملي

۱۸. الفتح: ۱۸.
 ۳. المتحنة: ۱۲.

على الالتزام بلوازم الإيهان المسبق، ولـذلك نجد جرير بن عبداللّه، قال: بايعت رسول الله ﷺ علىٰ إقام الصَّلاة، و إيتاء الزَّكاة، و النصح لكلِّ مسلم. \

وقال أيضاً: «و أن تدفعوا عني العدو حتى الموت٬ ولا تفرُّوا من الحرب». ٢

والحاصل أنَّ البيعة كانت تأكيداً للإيهان الذي أظهروه برسالته ونبوَّته فلازم ذلك إطاعة قوله وأمره، فكانت البيعة تأكيداً لما أضمروا من الإيهان.

نعم لا يمكن أن ينكر أنّ البيعة في العهود التي أعقبت وفاة النبي يَنْظَرُ كانت طريقاً لتنصيب الحاكم وذلك تقليداً للجاهلية، حيث كان الرائج فيها انّه إذا مات أمير أو رئيس عمدوا إلى شخص فأقاموه مقام الراحل من خلال البيعة.

والظاهر أنّ تعيين بعض الخلفاء من خلال البيعة كان تقليداً لما كان رائجاً بينهم قبل الإسلام، ولا يكون هذا دليلاً تاريخياً أو شرعياً على أنّ البيعة طريق لتعيين الخليفة، بغض النظر عن سائر المواصفات والضوابط، و غاية ما هناك أنّ البيعة إحدى الطرق فيها لم يكن هناك نص إذا كان المبايع واجداً للملاكات والمواصفات التي يجب أن يتمتع بها الحاكم.

#### الفصل الثالث:

نظرية الحكم عند النبي ﷺ

دلّت البحوث السابقة على أنّ الشوري والبيعـة ليسا أساس الحكم، فحان البحث لبيان نظرية الحكم في كلمات النبي ﷺ.

والسبر في كلماته طيلة حياتـه من البعثة إلى الوفاة، يُثبت أنَّ الإمـامة عنده كالنبوة أمر موكول إلى الله تبارك و تعالى وليس للأُمّة حتى النبي ﷺ فيها دور.

إنّ الكلمات المأثورة عن الرسول بَيَنْ وموقفه من قضية القيادة، تعرب عن أنّه كان يعتبر أمر القيادة وتعيين القائد مسألة إلهية وحقاً إلهياً، فـالله سبحانه هو

الذي له أن يعين القائد و ينصب خليفة النبي رضي الله الله، نجد ذلك في كلما ته بوفرة ولا نجد في كل ما نقل عن النبي على الله على إرجاع الأمر إلى اختيار الأمة ونظرها، أو آراء أهل الحلِّ والعقد، وها نحن نـذكر هنا شاهـدين مـن كلمات الرسول يكشف الستار عن وجه الحقيقة.

 لما عرض الرسول ﷺ نفسه على بني عامر الذين جاءوا إلى مكة في موسم الحجّ ودعاهم إلى الإسلام. قال له كبيرهم: أرأيت ان نحن بايعناك على أمرك ثمَّ أظهرك الله على من خالفك أيكون لنا الأمر من بعدك؟

فقال النبي ﷺ: «الأمر إلى الله يضعه حيث يشاء». ﴿

٢. لما بعث النبي بَشَرْ سليط بن عمرو العامري إلى ملك اليهامة (هوذة بن على الحنفي) الذي كان نصرانيا، يدعوه إلى الإسلام وقد كتب معه كتابا، فقدم على هوذة، فأنزله وحباه وكتب إلى النبي بَشَرْ يقول فيه: (ما أحسن ما تدعو إليه وأجمله وأنا شاعر قومي، وخطيبهم، والعرب تهاب مكاني فاجعل لي بعض الأمر أتبعك).

فقدم سليط على النبي ﷺ وأخبره بما قال هوذة، وقرأ كتابه، فقال النبي ﷺ: « لو سألني سيابة من الأرض ما فعلت، باد وباد ما في يده». ٢

و نقل ابن الأثير على نحو آخر، فقـال: أرسل هوذة إلى النبي ﷺ وفداً فيهم مُجاعة بن مرارة والرّجال بن عنفوة ، يقول له:

إن جعل الأمر له من بعده أسلم وصار إليه ونصره، و إلاّقصد حربه. فقال رسول الله ﷺ: «لا ولاكرامة، اللّهم اكفنيه»، فمات بعده بقليل. " إنّ هذين النموذجين التاريخيين اللَّذين لم تمسّهما يد التحريف والتغيير يدلان بوضوح كامل على أنّ رؤية النبيﷺ في مسألة الحكم والخلافة هي انّها أمر سماوي

خارج عن صلاحيته، فالإرجاع إلى الله وضرب الصفح عن الشوري والبيعة أو الاستفتاء العام خير دليل على كونه منصباً إلهياً، والعجب انَّه لم يكمن هذا رُؤى النبي على الله الحكم فقط بل كانت الصحابة بعد رحيله يسيرون على هذا النهج غير اتّهم بدّلوا التنصيب الإلهي بتنصيب الخليفة لمن يقوم مكانه بعده.

١. السيرة النبوية: ٢/ ٢٤٤ ـ ٢٢٥.
 ٢. الطبقات الكبرى: ١/ ٢٦٢.
 ٣. الكامل في التاريخ : ٢/ ١٤٦.

٣. و هذا هو أبو بكر عيَّن عمر بن الخطاب للخلافة في عهد كتبه عثمان ابن عفان.'

٤. كما أنَّه تـم استخـلاف عثمان عـن طريـق الشـوري الستـة التـي عيَّن اعضاءها عمر بن الخطاب. ٢

٥. وقد كانت السيدة عائشة تتبنى نظرية التنصيب من جانب الخليفة، وقالت لعبد الله بن عمر: يا بني بلِّغ عمر سلامي، فقل له لا تدع أُمَّة محمد بلا راع، استخلف عليهم ولا تدعهم بعدك هملاً، فاتي أخشىٰ عليهم الفتنة؛ فأتى عبد الله إلى أبيه فأعلمه."

والعجب انّ أُمّ المؤمنين التفتت إلى أنَّ ترك الأُمة هملاً يورث الفتنة، ولكن النبي ﷺ حسب زعم القوم في لم يلتفت إلى تلك النكتة في الله سبحانه و ترك الأُمّة هملاً !!!

٦. انّ عبد الله بن عمر دخل على أبيه قُبيل وفاته، فقال: إنّي سمعت الناس يقولون مقالة فآليت أن أقولها لك، وزعموا انّك غير مستخلف، وانّه لو كان لك

نظرية الحكم عند النبيﷺ ۱.۹.

هذه النصوص تدل بجلاء على أنَّ انتخاب الخليفة عن طريـق الاستفتاء الشعبي، أو بمراجعة أهل الحلِّ والعقد، أو اتفاق الأنصار والمهاجرين، أو بالشورئ، أو بالبيعة كلها فروض اختلقها المتكلِّمون بعد تمامية الخلافة للخلفاء، ولم يكن أي أثر من هـذه العناويـن بعد رحيـل النبي على إلا شيئاً لا يـذكر عنـد محاجة على عليمًا مع المتقمّصين منصَّة الخلافة.

هذه الكلمات تعرب عن أنَّ نظرية التنصيب هي التي كانت مهيمنة على الأفكار والعقول .

0بلاغات غير رسمية سيوافيك، ولكن لم يكن ذلك البلاغ بصورة عفوية بل هيًّا النبي بَيْنَكْرُ أرضيته منذ أن صدع بالنبوّة في مواقف مختلفة نذكر منها:

دعوة الأقربين وتنصيب على للخلافة

يقول المفسرون: لمَّا نزل قوله سبحانه: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ \* وَاخْفِضْ جَناحَكَ لِمَنِ ٱتَّبِعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ؟ \ أمر رسول الله بَيْظَرْ عليَّ بن أبي طالب عليه ا أن يعد طعاماً ولبناً ، فدعا خمسةً وأربعين رجلًا من وجوه بني هاشم، ولما فرغوا من الطعام تكلم رسول الله بَيْنِيْ ، فقال: «إنَّ الرائد لا يكذب أهله؛ والله الذي لاإله إلَّا هـ إنّي رسول الله إليكـم خاصـة، و إلى الناس عـامـة، والله لتموتُـنّ كما تنامـون، ولتبعثنّ كما تستيقظون، ولتحاسبُنَّ بما تعملون، وإنَّها الجنَّة أبدأً أو النار أبداً.

۱ . الشعراء: ۲۱۶\_۲۱۵.

11

ثمّ قال: يا بني عبد المطلب إنّي والله ما أعلم شابّـاً في العرب جاء قومه بـأفضل ممّا جئتكم به، إنيّ قدجئتكم بخير الدنيا والآخـرة، وقد أمرني الله عزّ وجلّ أن أدعوكم إليه فأيُّكم يؤمن بي ويؤازرني على هـذا الأمر على أن يكون أخي ووصيّي وخليفتي فيكم؟

ولمَّا بلغ النبي ﷺ إلى هذه النقطة ، و بينها أمسك القوم وسكتوا عن آخرهم وأخذوا يفكّرون مليّاً في ما يؤول إليه هذاالأمر العظيم، وما يكتنفه من أخطار قام عليﷺ فجأة، وهو آنذاك في الثالثة أو الخامسة عشرة من عمره، وقال وهو يخترق بكلهاته الشجاعة جدار الصمت والذهول:

أنا يا رسول الله أكون وزيرك على ما بعثك الله.

فقال له رسول الله بَشَرى الله بَشَرى عنه كرّر دعوته ثانية وثالثة وفي كلّ مرة يحجم القوم عن تلبية دعوته، ويقوم علي ويعلن عن استعداده لمؤازرة النبي، ويأمره رسول الله بالجلوس حتى إذا كانت المرة الثالثة أخذ رسول الله بيده والتفت إلى الحاض بين من عشيرته الأقريين، وقال:

١. تاريخ الطبري: ٢/ ٦٢ - ٦٣، الكامل في التاريخ: ٢/ ٤٠ - ٤١، مسند احمد: ١/ ١١١، شرح نهج.
 البلاغة: ١٣/ ٢١٠ - ٢١١.

وهناك من حرّف الكلم عن مواضعه، أو حرّفها المستنسخون في كتبهم: ١ . منهم محمد بن جرير الطبري (المتوقّى عام ٣١٠هـ) حيث ذكر في تاريخه حديث بدء الدعوة كما نقلناه غير أنّه حرف الكلم في موضعين:

أحدهما: قول النبي ﷺ: «على أن يكون أخمي ووصيي وخليفتمي» وضع في مكانه قوله: «على أن يكون كذا وكذا».

ثانيهما: قبول النبي عَنَيْنُ: إنَّ هذا أخبي ووصيي وخليفتي» حيث حرّفه إلى قوله: إنَّ هذا أخي وكذا وكذا.

ونحن لا نتَّهم الطبري شخصاً بالتحريف، ولكن يحتمل تطرق التحريف إلى تفسيره من جـانب النُّسّاخ، بشهـادة سرد الواقعـة في تاريخه برمّتهـا دون أدنى تحريف.

٢. منهم ابن كثير(المتوفّى عام ٧٧٤هـ): فقـد حرف الكلم عن مواضعه في تفسيره وتاريخه ولم يقتنع بالتحريف في مكان واحد.'

ولا نستبعد أن يكون التحريف مستنداً إلى نفس المؤلف لأنَّ لـه مواقـف معادية من أهل بيت النبوة عَيَيًةٍ .

a the set of the set o

| فران / ج١٠ | مفاهيم الة |  | 1 | ١ | ١ |
|------------|------------|--|---|---|---|
|------------|------------|--|---|---|---|

رأس وكأنّ النبي بَيَنْظُرُ لم يتفوه بها وكأنّ الكاتب لم يذكر إحدى الجملتين في الطبعة الأولى، وبذلك أسقط كتابه عن أيَّة قيمة علمية.

فلو كـان هذا هـو الميزان في ضبط الحقـائق لثبت أنّ كثيراً مـن فضائل آل البيت المجَيِّ لعبت بها يد التحريف الجانية وما بقي ليس إلاّ فلتات التاريخ .

#### ٢. آية الولاية وخلافة علي

لم تزل الشيعة عن بكرة أبيهم يستدلون على إمامة على المني وقيادته وزعامته بعد النبي بَنَكْمُ بقوله سبحانه: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنوا الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُوَتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ راكِعُونَ \* وَ مَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ ﴾ .

است دلت الشيعة بهذه الآية على أنَّ علياً علياً علياً عليماً السلمين بعد رسول الله يَنْظُرُه قائلين بأنَّ الآية تعد الولي - بعد الله و رسوله - الَّذين يقيمون الصلاة و يؤتون الزكاة في حال الركوع، و قد تضافرت الروايات بأنَّ عليّاً عليَّاً

تصدّق بخاتمه و هو راكع فنزلت الآية في حقّه. أخرج الحفاظ و أئمّة الحديث عن أنس بن مالك و غيره أنَّ سائلًا أتى المسجد و عليٌّ عليَّة راكعٌ فأشار بيده للسائل، أي اخلع الخاتم من يدي. قال رسول الله : يا عمر وجبت. قال: بأبي أنت و أُمّي يا رسول الله ما وجبت؟!قال: وجبت لـه الجنَّة، والله ما خلعه مـن يده حتَّى خلعـه الله من كلِّ ذنب و مـن كلِّ خطيئة. قال: فما خرج أحدٌ من المسجد حتّى نزل جبرئيل بقوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا

١. المائدة: ٥٥ ـ ٥٦.

وليَّكم اللهُ و رسوله و المذين آمنوا الذين يُقيمون الصَّلاة و يُؤتون الزَّكاة و هُمْ راكعون، فأنشأ حسّان بن ثابت يقول:

•

أبا حسن تفديك نفسي و مهجتي بطــــيءٍ في الهدى و مســــارع أيذهب مدحي و المحبّين ضايعاً؟! وما المدح في ذات الإله بضائع فأنت الذي أعطيت إذ أنت راكعٌ فدتك نفوس القوم ياخير راكع بخاتمك الميمسون ياخير سيدد ويساخير شار ثمة ياخير بسائع و بيَّنهــــا في محكمات الشرائع ' فأنزل فيك الله خير ولاية و قد و كلّ

وقد أخرجه ابن جرير الطبري ` والحافظ أبـوبكر الجصـاص الرازي في أحكام القرآن و الحاكم النيسابوري (المتوقّى ٢٥٥هـ) ، و الحافظ أبو الحسن الواحدي النيسابوري (المتوقَّى ٢٨ ٤هـ) ° و جار الله الــزمخشري (المتوفَّــي ٥٣٨هـ) إلى غير ذلك من أئمّة الحفاظ و كبار المحمدثين ربها ناهـز عددهـم السبعين، وهم بين محدّث ومفسّر و مؤرخ و يطول بنا الكلام لـ وقمنا بذكر أسمائهم ونصوصهم، و كفانا في ذلك مؤلَّفات مشايخنا في ذلك المضمار. `

- ١. بلوغ المرام للبحراني: ١٠٦، نقلًا عن الحافظ أبي نعيم الإصفهاني في كتابه الموسوم بـ «نزول القرآن في أمبرالمؤمنين الجلا».
  - ۲. تفسير الطبري: ۲/ ۱۸٦. ٣. أحكام القرآن: ٢/ ٥٤٢ و رواه من عدّة طرق.
  - ٤. معرفة أصول الحديث: ١٠٢.
    - ٥. أسباب النزول: ١٤٨.
- ٦. لاحــظ المراجعـات للسيــد شرف الــديـن العــاملي، المراجعــة الأربعـون، ص ١٦٢\_\_١٢٨ والغدير:٣/ ١٦٢، و قد رواه من مصادر كثيرة.

| هيم القرآن / ج١٠ | ۸ | ١ | ٤ |
|------------------|---|---|---|
|------------------|---|---|---|

و لا يمكن لنا إنكار هذه الروايات المتضافرة لـو لم تكن متـواترة، فـانّ اجتماعهم على الكذب أو على السهو و الاشتباه أمر مستحيل.

و المراد من الولي في الآية المباركة هـ و الأولى بالتصرف كما في قولنا : فلان وليّ القاصر، و قول الرسول ﷺ «أيّما امرأة نُكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل» وقد صرّح اللغويّون و منهم الجوهري في صحاحه بأنّ كلّ من ولي أمر أحد فهو وليّه، فيكون المراد: انَّ الّذي يلي أموركم فيكون أولى بها منكم إنَّها هو الله عزَّ وجلَّ و رسوله و من اجتمعت فيه هذه الصفات: الإيمان و إقامة الصلاة، و إيتاء الزكاة في حال الركوع. و لم يجتمع يـوم ذاك إلا في الإمـام علي المجلِّة حسب النصوص المتضافرة.

و في حقَّه نزلت هذه الآية.

و الدليل على أنَّ المراد من الولي هو الأولى بالتصرِّف أنَّه سبحانه أثبت في الآية الولاية لنفسه و لنبيّه و لوليّه على نسق واحد، وولاية الله عزّوجلّ عامة فولاية النبي و الـولي مثلها و على غرارها. غير انَّ ولايـة الله، ولاية ذاتية و ولاية الـرسول والولي مكتسبة معطاة، فهما يليان أُمور الأُمّة بإذنه سبحانه.

ولو كمانت الولاية المنسوبة إلى الله تعالى في الآية غير الولاية المنسوبة إلى الَّذين آمنوا» لكان الأنسب أن تفرِّد ولاية أُخرى للمؤمنين بالذِّكر، دفعاً للالتباس، كما نرى نظيرها في الآيات التالية:

قال تعالى: ﴿ قُلْ أَذُنُ خَيْرٍ لَكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهِ و يُؤْمِنُ للمُؤمِنِين ﴾ ﴿

نرى أنَّه سبحانه كرر لفظ الإيمان، و عدَّاه في أحدهما بالباء، و في الآخر

١. التوبة: ٦١.

باللاّم لاختلاف في حقيقة إيهانه بالله، و للمؤمنين حيث إنّ إيهانه بالله سبحانه إيهان جدّي و تصديق واقعي، بخلاف تصديق المؤمنين المخبرين بقضايا متضادة حيث لا يمكن تصديق الجميع تصديقاً جدّياً، و الذي يمكن هو تصديقهم بالسماع و عدم الرفض و الرد، ثمّ التحقيق في الأمر، و ترتيب الأثر على الواقع المحقّق.

و ممّا يكشف عن وحدة الولاية في الآية المبحوثة انّه سبحانه أتى بلفظ «وليكم» بالإفراد، و نسبه إلى نفسه و إلى رسوله و إلى الّذين آمنوا، و لم يقل: «إنّها أولياؤكم»، وما هذا إلّا لأنّ الولاية في الآية بمعنى واحد و هو: الأولى بالتصرف، غير أنّ الأولوية في جانبه سبحانه بالأصالة و في غيره بالتبعية.

وعلى ضوء ذلك يُعلم أنَّ القصر والحصر المستفاد من قوله: «إنَّمَا» لقصر الإفراد ، و كأنَّ المخاطبين يظنون أنَّ الولاية عامّة للمذكورين فيُ الأُمة و غيرهم، فأُفرد المذكورون للقصر، و أنَّ الأولياء هؤلاء لا غيرهم.

ثمّ يقع الكلام في تبيين هـولاء الّذين وصفهـم الله سبحانه بـالولايـة و هم ثلاثة:

 الله جل جلاله. ٢. و رسوله الكريم ﷺ. وهما غنيان عن البيان. ٣. فبما أنَّه كان مبهماً بيّنه بذكر صفاته و خصوصياته الأربع: . ١ فالذين آمنوا کې. ٢. ﴿ الَّذِينِ يقيمونِ الصلاة ﴾. ٣. ﴿ وِيؤتون الزكاة ﴾ .

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ١ | ١ | ٦ | ļ |
|---------------------|--|---|---|---|---|
|---------------------|--|---|---|---|---|

و لا شكَّ أنَّ هذه السمات، سمات عامة لا تميّز الولي عن غيره. فالمقام بحاجة إلى مزيد تـوضيح يجسّد الولي و يحصره في شخص خاص لا يشمل غيره، و لأجل ذلك قيّده بالسمة الرابعة أعني قوله: ﴿و هم راكعون﴾ . وهي جملة حاليّة لفاعل «يؤتون»، وهو العامل فيها. وعند ذلك انحصر في شخص خاص على ما ورد في الروايات المتضافرة. هذا هو منطق الشيعة في تفسير الآية لا تتجاوز في تفسيرها عن ظاهرها قيد أنملة.

0 بلاغ رسمی فی غدیرخُم تقدّم أنَّ النبي بَيْنِي قَد فوَّض في كلامه أمر الخلافة إلى الله سبحانه، فقد كان يترصد أمره سبحانه في ذلك المجال حتى وافاه الـوحي، وخاطبه بقولـه سبحانه: ﴿يا أَيُها الرَّسُولُ بَلِّغ ما أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَما بَلَّغْتَ رِسالتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي الْقَومَ الكافِرين ﴾ . \

انزليت الآية الشريفية يوم الشامن عشر مين ذي الحجة سنية حجة البوداع في العام العاشر من الهجرة، لما بلغ النبي الأعظم غدير خمم فأتماه جبرئيل بها، فقال: يا محمد إنَّ الله يقرئك السلام ويقول لك: ﴿ يَا أَيُّها الرَّسُول بَلُّغ ما أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ وكان أوائل القوم قريبين من الجحفة، فأمرُه أن يرد من تقدّم منهم، ويحبس من تأخر عنهم في ذلك المكان، وأن يقيم عليّاً ٢٠ ما أنزل الله فيه و أخبره بأنَّ الله عزَّوجلَّ قد عصمه من الناس.

١. المائدة: ٦٧.

وقد اتفقت الشيعة الإمامية على نزول الآية في يوم غدير خم، وافقهم على ذلك لفيف من المحدّثين والمؤرِّخين، فقد ذكر الواقعة الطبري في تفسيره، كما رواها السيوطي في الدر المنثور عن جماعة من الحفاظ، منهم: ١. الحافظ ابن أبي حاتم أبو محمد الحنظلي الرازي (المتوقى ٣٣هـ). ٢. الحافظ أبو عبد الله المحاملي(المتوقى ٣٣هـ). ٣. الحافظ أبو بكر الفارسي الشيرازي(المتوقى ٢٠٤هـ). ٤. الحافظ ابن مردويه (المتوقى ٢١٣هـ) ٤. الحافظ ابن مردويه (المتوقى ٢١٣هـ)

روى نزول هذه الآية في يوم غدير خم من أصحاب السنَّة فبلغ ٣٠ رجلًا.'

وعلى كلّ حال فقد قام النبي بَنَيْ الله البلاغ في يوم غدير خم، فخطب خطبة، و قال: «أيها الناس، إنيّ أوشك أن أُدعى فأُجِبْتُ، وإنيّ مسؤول وأنتم مسؤولون، فهاذا أنتم قائلون؟»

قالوا: نشهد أنَّك قد بلَّغت ونصحت، وجهدت، فجزاك الله خيراً.

قال: «ألستم تشهدون أن لا إله إلاً الله، وأنَّ محمّداً عبده و رسوله، وأنّ حنته

١. الغدير: ١/ ٢١٤. ٢٢٣.

قال: «فإتي فرط على الحوض، فانظروني كيف تخلّفوني في الثقلين». فنادي مناد: وما الثقلان يا رسول الله ؟

قال: «الثقل الأكبر، كتاب الله، والآخر الأصغر عترتي، وإنّ اللطيف الخبير نبَّآني انَّهما لـن يفترقا حتـى يردا عليّ الحوض، فـلا تقدمـوهما فتهلكوا، ولا تقصروا عنهما فتهلكوا».

ثمّ أخذ بيـد علي فرفعها، حتى رُؤي بيـاض آباطهما، وعرفه القـوم أجمعون، فقال: «أيّها الناس من أولى الناس بالمؤمنين من أنفسهم؟».

قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال:« إنَّ الله مـولاي، وأنا مـولى المؤمنين، وأنا أولى بهم مـن أنفسهم.فمـن كنت مولاه، فعليّ مولاه»\_يقولها ثلاث مرات\_

ثمّ قال: «اللّهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه، وأحبّ من أحبّه، و ابغض من أبغضه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر الحقّ معه حيث دار، ألا فليبلغ الشاهد الغائب». ثمّ لم يتفرقوا حتى نزل أمين وحى الله بقوله:

﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ الآية، فقال رسول الله على أكبر على إكمال الدين، و إتمام النعمة ورضى الربّ برسالتي، والولاية لعلى من بعدي». ثمَّ أخذ الناس يهنِّئون علياً، وممن هنَّاه في مقدم الصحابة الشيخان أبو بكر وعمر، كلّ يقول: بخ بخ، لك يا ابن أبي طالب أصبحت مولاي و مولى كلّ مؤمن ومؤمنة.

وقال حسان: ائذن لي يا رسول الله أن أقول في عليٍّ أبياتاً، فقال: قل على

يناديهم يوم الغدير نبيهم بخمّ واسمع بالرسول منادياً فقال فمن مولاكم ونبيكم فقالوا ولم يُبدوا هناك التعاميا إلهك مولانا وأنست نبيّنا ولم تلق منا في الولاية عاصياً فقال له قم يا عليُّ فإنّني رضيتك من بعدي إماماً وهادياً فمن كنت مولاه فهذا وليُّه فكونوا له أتباع صدق مواليا هناك دعا اللهم وال وليّسه وكن للذي عادىٰ عليّاً معادياً

فلمّا سمع النبي أبياته، قـال: «لا تزال يا حسّان مـوّيداً بروح القـدس ما نصرتنا بلسانك». '

إنَّ النبي ﷺ وإن أشار إلى ولاية الإمام علي بن أبي طالب بعد رحيله، فتارة في بدء الـدعوة ، و أُخرى في غزوة تسوك<sup>٢</sup>، غير انّ ما ذكره متقدماً على حـديث الغدير لم يكـن بياناً رسمياً لعامة الأُمـة بل كانت بلاغات مقطعية، وأمّا في ذلك اليوم فقد قام بإبلاغ المحتشد العظيم على نحو أخذ منهم الإقرار والاعتراف بولاية

على المبتكة.

وبذلك أكمل دعائم دينه وأتم نعمة الله عليهم كما سيوافيك. وأمّا تواتر الحديث فحدّث عنه ولا حرج، فقد رواه من الصحابة ما يربو على ١٢٠ صحابياً وأمّا من التابعين ما يقارب ٨٤ تابعياً، وأمّا العلماء الذين نقلوه عبر القرون فينزيد على ٣٦٠ عالماً، تجد نصوصهم و أسماءهم وأسماء كتبهم

۱. الغدير: ۲/ ۳۲\_۲۲.

بركة الله ، فقام حسان، فقال:

٢. حديث المنزلة: أنت بمنزلة هارونَ من موسىٰ إلاَّ أنَّه لا نبيَّ بعدي.

بتفصيل في كتاب الغدير. ' ولا أظن انّ ذا مسكة و من لـه إلمام بعلـم الحديث و قـراءة الصحـاح و المسانيد ينكر صحة حـديث الغدير أو تضافره بل تواتـره، ولو أنكره فإنّها أنكره بلسانه لا بجنانه وقلبه اللّهمّ إلّاإذا كان غير ملم بعلم الحديث.

وإنَّما المهم دلالة الحديث على ولاية الإمام وإمامته.

14+

وقد استخدم النبي ﷺ لفظة «مولى» وقال: «من كنت مولاه » فهي بمعنى أولىٰ، كما في قول سبحان ه: ﴿فَالْبَوْمَ لا يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةٌ وَلا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مَأُواكُمُ النّارُ هِيَ مَولاكُمْ وَبِنْسَ الْمَصِيرُ﴾. \

والمعنى أولى بكم الناركما فسره غير واحد من المفسرين، وهناك قرائن تؤيد على أنّ المقصود من المولى هو الأولى. الوارد في قول سبحانه: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾ ."

وهناك قرائن لفظية محفوفة بالحديث وقرائن حالية تثبت انّ المراد من المولى هو الأولى الوارد في الآية المتقدمة، وإليك تلك القرائن:

القرينة الأولى: قوله ﷺ في صدر الحديث: «أَلَسْتُ أولىٰ بِكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ» وهو دليل على أنّ المرادمن قوله: «فمن كنت مولاه» هو الأولى و ذلك لأنّـه رتب الثاني على الأوّل.

القرينة الثانية: دعاؤه في صدر الحديث: «اللّهم وال من والاه، و عاد من عاداه» فلو أريد منه غير الأولى بالتصرّف فها معنى هذا التطويل؟ فمانّه لا يلتئم

١٠ الغدير: ١ / ٧٣ ـ ١٥٢، تحت عنوان «طبقات الرواة من العلماء».
 ٢. الحديد: ١٥.

ذكر هذاالدعاء إلاّبتنصيب على المُبَلا مقاماً شامخاً يؤهله لهذا الدعاء.

القرينة الثالثة: أخذ الشهادة من الناس، حيث قال يَ الستم تشهدون أن لاإله إلاّالله وأنّ محمّداً عبده و رسوله» فانّ وقوع «من كنت مولاه» في سياق الشهادة بالتوحيد والرسالة والمعاد، يُحقق كون المراد الإمامة والخلافة الملازمة للأولوية على الناس.

القرينة الرابعة: التكبير على إكمال الدين حيث لم يتفرقوا بعد كلامه حتى نزل إليه الوحي، بقوله تعالى : ﴿اليوم أكملت لكم دينكم﴾ فقال رسول الله ﷺ: الله أكبر على إكمال الدين وإتمام النعمة ورضى الرب بسرسالتي والولاية لعلي من بعدي، فبأي معنى يكمل به الدين وتتسم به النعسم و يرضى به السرب في عداد الرسالة، غير الإمامة التي بها تمام الرسالة وكمال نشرها وتوطيد دعائمها.

القرينة الخامسة: نعى النبي على نفسه إلى الناس حيث قال : «كأني دعيت فأجبت»، وفي نقل آخر انّه يوشك أن أُدعى فأُجيب، وهو يعطي هذا الانطباع انّ النبي على قد بلّغ أمراً مهماً كان يحذر أن يدركه الأجل قبل الإشارة إليه، و هو يعرب عن كون ما أشار إليه في هذا المحتشد هو تبليغ أمر مهم يخاف فوته ولس

۱. الغدير: ۱/ ۳۷۰\_۳۸۳.

حديث الغدير بقرائضهم وقصائدهم، وفي ذلك دلالة باهرة على أنَّ المراد من المولى هي الأولوية، وهما نحن نذكر شيئاً ثمَّا أنشد في عصر الـرسالة أو بعده وراء مانقلناه عن حسان بن ثابت. قال على المبتلة في أُرجوزته: وأوجب لي ولايته عليكم رسول الله يـوم غـديـر خــم' وقال قيس بن سعد بن عبادة ذلك الصحابي العظيم: وعمليٌّ إمسامنسسا وإمسام " لسوانا أتمي به التنزيم ه فهذا مولاه خطب جليل<sup>۲</sup> يـوم قـال النبيُّ مـن كنـت مـولا إنَّ داهية العرب عمرو بن العاص أنشد قصيدة طويلة معروفة بالجلجلية معترضاً فيها على معاوية حيث لم يف بها وعده، و جاء فيها ما يلي: وكم قد سمعنا من المصطفى وصايبا مخصصة فسي عسلي وفي يــــوم خــم رقـــى منــــبرأ يُبلِّسغ والركسب لم يرحسل فأنحلسه إمرو المرؤمنين مسن الله مُستخلف المنحسل إلى غير ذلك من القصائد و المنظومات والأراجيز لأدباء العصر و شعراء الإسلام الَّذين يحتج بقولهم و كلماتهم، فقد صَبُّوا حديث الغدير في قرائضهم ولم يفهم الجميع منها إلاَّ الأولوية، كأولوية الرسول التي هي مناط الإمامة والخلافة ، فلو لم يكن القائد أولى من المقود لما كان لكلامه نفوذ. وفي الختام نـذكر نزول آية إتمام النعمة في حقَّ على الجَّلا ليُعلم أنَّ حديث

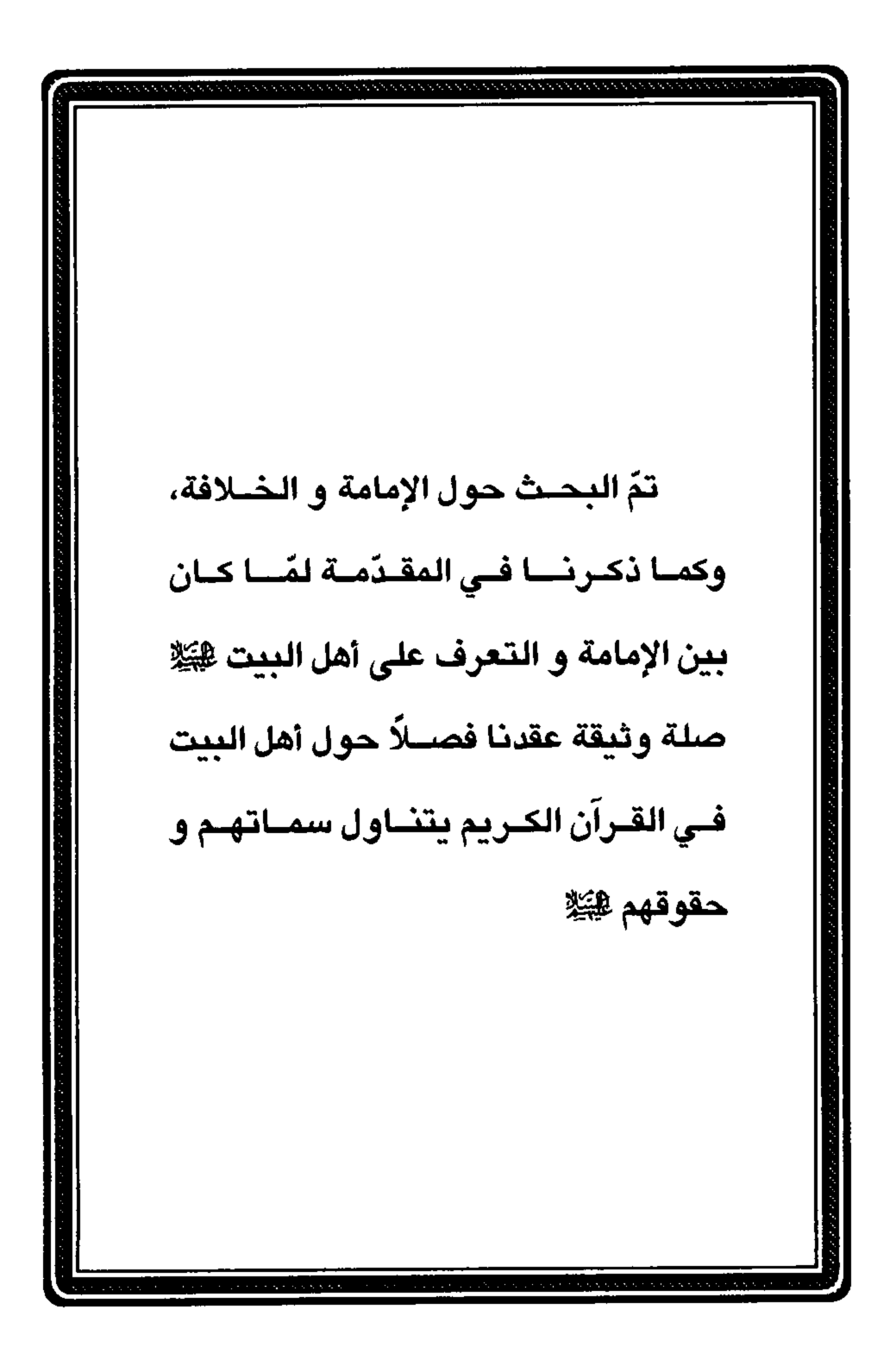
۱ و ۲ و۳. الغدير: ۲/ ۲۵ و ۲۷ و ۱۱۰.

الغدير محفوف بآيتين : آية قبل النزول وهي آية التبليغ، وآية بعده وهي آية الإكمال، قال سبحانه: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً﴾ .

أصفقت الإمامية عن بكرة أبيهم على نزول هذه الآية الكريمة حول نص الغدير بعد أصحار النبي بي الولاية مولانا أمير المؤمنين علي بألفاظ درية صريحة، فتضمَّن نصّاً جلياً عرفته الصحابة وفهمت العرب فاحتج به من بلغه الخبر، وصافق الإماميَّة على ذلك كثيرون من علماء التفسير وأئمة الحديث وحفظة الآثار من أهل السنة، وهو الذي يساعده الاعتبار ويؤكّده النقل الثابت في تفسير الرازي (٣/ ٢٩٥) عن أصحاب الآثار : انّه لمّا نزلت هذه الآية على النبي يُنظر يُعمّر بعد نزولها إلاّ أحداً وثمانين يوماً أو اثنين وثمانين، وعيَّنه أبو السعود في تفسيره بهامش تفسير الرازي :(٣/ ٢٣٩) وذكر المؤرخون منهم: انّ وفاته بي في الثاني عشر من ربيع الأوّل، وكان فيه تساعاً بزيادة يوم واحد على الاثنين وثيانين يوماً بعد إخراج يومي الغدير والوفاة.

وعلى أي حال فهـو أقرب إلى الحقيقة من كـون نزولها يوم عرفة، كما جاء في

١. الغدير: ١/ ٢٣٠. ٢. التفسير الكبير: ٢٦/ ٢٦ . وقد أجبنا عـن هذه الأسئلـة بتفصيـل في مقال خـاص طبع في كتـاب رسائل و مقالات، لاحظ ص ٥٦٨ ــ ٥٧٥ من الكتاب المذكور.



# أهل البيت عليه في القرآن الكريم

لقدحاز أهل البيت عَيَّدٍ على أهمية بالغة في القرآن الكريم،وأشار إليهم في غير واحد من آياته ببيان سماتهم، وحقوقهم، وما يمت إليهم بصلة، لا سيما آية التطهير المعروفة بين المسلمين، أعني: قوله سبحانه: ﴿إِنَّما يُريدُ اللهُ لِيُنْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجسَ أَهْلَ البَيْت وَيُطَهِّرِكُمْ نَطْهِيراً».

ولأجـل أهمية الموضـوع ألّـف غير واحد مـن علماء الفـريقين كتباً ورسـائل حوله، أفاضوا فيها الكلام حول هوية أهل البيت ومناقبهم وفضائلهم.

وقد استرعى انتباهي في الفترة الأخيرة كتابان حول أهل البيت: أحدهما: «حقوق أهل البيت عليمية » لابن تيمية (المتوقى عام ٧٢٨هه)، والآخر: «الشيعة وأهل البيت» للكاتب المعاصر إحسان إلهي ظهير حيث بذلا الوسع لبيان نزول الآية في نساء النبي بيكيم، و الكتاب الثاني أشد بخساً في هذا المجال. وقد أنصف الكتاب الأول بعض الإنصاف.

هذا وذاك ممّا دعاني إلى تبيين هوية أهـل البيت من خلال القرائن الموجودة في الآية والـروايات المتضافـرة ، مضافـاً إلى بيان سهاتهم وحقوقهـم عسى أن يجبر بعض ما هضم من حقوقهم في ذينك الكتابين خصوصاً الكتاب الأخير.

وأود أن أشير في الختام إلى نكتة وهي انّ آية التطهير لحنها لحن الثناء والتمجيد على أهل البيت عليمًا في حين انّ لحن الآيات الواردة في نساء النبي يَتَنِعُ النصح والوعظ تارة، والتنديد والتوبيخ أُحرى.

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ | ١٢ |  | ľ |
|----------------------|----|--|---|
|----------------------|----|--|---|

#### أمّا الأوّل فكما في الآيات الواردة في سورة الأحزاب.

يقول سبحانه: ﴿يا أَيُّهـا النَّبِيُّ قُـل لأَزْواجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُـرِدْنَ الحياةَ الـدُّنيا وَزِينَتَها فَتَعالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَراحاً جَمِيلاً﴾ .'

إيا نِساءَ النَّبِيّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفاحِشة مُبيّنةٍ يُضاعَفْ لَها العَذابُ ضِعْفَينِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلى اللهِ يَسيراً ﴾ . ٢

﴿يا نِساءَ النَّبِيّ لَسْتُنَّ كَأْحَدٍ منَ النِّساءِ إِن ٱتَّقَيْتُنَّ فَـلا تَخْضَعْنَ بِالقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَولاً مَعْرُوفاً ﴾ . "

﴿وَقَرَنَ فِي بُيُو تِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَـرُّجَ الجاهِليَّةِ الأولى وَأَقَمْنَ الصَّلاةَ وَآتِينَ الزَّكاةَ وأَطِعْنَ اللهَ ورَسُولَهُ ﴾ .

وأمّا الثاني أي التنديد و التوبيخ ففي الآيات الواردة في سورة التحريم: ﴿يا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ ما أَحَـلَ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرضاةَ أَزْواجِكَ واللهُ غَفُورٌ رَحِيمٍ ﴾ .°

﴿ إِن تَتُوبا إلى الله فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما وَ إِنْ تَظاهَرا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُوَ مَولاهُ وجِبْرِيلُ وصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ والمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِير ﴾ . {

· في عسر المُتُعُدُ أن مُسللة أن واحياً خَساً منكُماً مُسلمات مُ ذمنات

أهل البيت غيبَيَد ساتهم وحقوقهم

لقد وردت لفظة «أهل البيت » مرّتين في القرآن الكريم. قال سبحانه حاكياً عن لسان الرسل: ﴿قالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمرِ اللهِ رَحمةُ اللهِ وبَركاتُهُ عَلَيْكُمْ أهلَ البَيْتِ إِنّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٍ . \

وقال تعالى : ﴿وقَرْنَ فِي بُبُونِكُنَّ ولا تَبَرَّجْنَّ تَبَرُّجَ الجاهِلِيَّةِ الأُولى وأقِمْنَ الصلاةَ وآتِينَ الزكاةَ واطِعْنَّ اللهَ ورَسُولَهُ إِنَّما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ ويُطَهِرَكُم تَطهِيراً﴾ . فالآية الأولى تخاطب أهل بيت خليل الله عنـد ما جاءتهم الرسل فبتَسروا

امرأته بإسحاق ومن وراء إسحاق بيعقوب. ولماً كانت هذه البشارة على خلاف السنن الكونية حيث كان الخليل شيخاً وزوجته طاعنة في السن، فلذلك تعجبت وقالت مخاطبة الرسل: ﴿يا وَيْلَتِي ءَأَلِدُ وأنا عَجُوزٌ وهذا بَعْلِي شَيْخاً إِنَّ هَذا لَشَيْءٌ عَجِيبٍ \* " فوافاها الجواب من

۱. هود: ۷۳.

۲. الأحزاب: ۳۳.

۳. هود: ۷۲.

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ | 174 |
|----------------------|-----|
|----------------------|-----|

وها نحن نقوم بدراسة هذه المواضيع في فصول ثلاثة مستمدين من الله العون والتوفيق.

١. انظر سورة الأحزاب، الآيات : ٢٨ ـ ٣٤.

#### الفصل الأوَّل

من هم أهل البيت عليهَيد

إنّ المعروف بين المفسرين والمحدّثين، هو إنّ المراد من أهل البيت في الآية المباركة، العترة الطاهرة الذين عرّفهم الرسول ﷺ في حديث الثقلين، وقال: «إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، وعترتي».

غير انَّ تحقيق مفاد الآية وتبيين المراد من أهل البيت فيها وانطباقها على حديث الثقلين يستدعب البحث في موردين:

حديث الثقلين يستدعي البحث في موردين: أ. أهل البيت لغة وعرفاً. ب. أهل البيت في الآية المباركة. و إليك الكلام فيهما واحداً تلو الآخر .

\*\*\*

أ. أهل البيت لغة وعرفاً:

هذا اللفظ مركب من كلمتين ولكل مفهوم، ويمكن تحديد مفهوم «الأهل» من موارد استعماله فيقال:

١. أهل الأمر والنهي.
 ٢. أهل الإنجيل.
 ٣. أهل الإسلام.
 ٥. أهل الماء.

وهـذه الموارد توقفنا على أنّ كلمة «أهـل» تستعمل مضافاً فيمـن كان لـه علاقـة قوية بمـن أُضيف إليـه، فأهل الأمـر والنهي هم الـذين يهارسـون الحكم والبعث والـزجر، وأهـل الإنجيل هـم الذين لهم اعتقـاد به كـأهل الكتـاب وأهل الإسلام.

وقد اتفقت كلمة أهل اللغة على أنّ الأهل والآل كلمتان بمعنى واحد، قال ابن منظور: آل الرجل: أهله، وآل الله وآل رسوله: أولياؤه، أصلها أهل ثم أُبدلت الهاء همزة فصارت في التقدير أأل، فلمّا توالت الهمزتان أبدلوا الثانية ألفاً، كها قالوا: آدم وآخر، وفي الفعل آمن وآزر . وقد أنشأ عبد المطلب عند هجوم ابرهة على مكة المكرمة، وقد أخذ حلقة باب الكعبة وقال: وعلى ما ذكرنا، فهذا اللفظ إذا أُضيف إلى شيء يقصد منه المضاف الذي له علاقة خاصة بالمضاف إليه، فأهل الرجل مثلاً هم أخص الناس به، وأهل المسجد، المتردون كثيراً إليه، وأهل الغابة القاطنون فيها ... فإذا لاحظنا موارد استعمال هذه الكلمة لا نتردّد في شمولها للزوجة والأولاد، بل وغيرهم تمّن تربطهم رابطة خاصة بالبيت من غير فرق بين الأولاد والأزواج، ولأجل ذلك ترى أنَّه سبحانه يطلقه على زوجة إبراهيم كما عرفت في الآية.

هذا هو حـق الكلام في تحديد مفهوم هذه الكلمة، ولنـأت ببعض نصوص أئمة اللغة.

قال ابنَ منظور: أهـل البيت سكانه، وأهل الرجل أخـص الناس به، وأهل بيت النبي : أزواجه وبناته وصهره، أعني: علياً عليهًا ، وقيل: نساء النبي والرجال الذين هم آله . ١

فلقد أحسن الرجل في تحديد المفهوم أولًا ، وتوضيح معناه في القرآن الكريم ثانياً، كما أشار بقوله: «قيل» إلى ضعف القول الآخر، لأنَّه نسبه إلى القيل.

وقال ابن فارس ناقلًا عن الخليل بن أحمد: أهل الرجل: (وجه، والتأهل، التزوّج، وأهل الرجل: أخص الناس به، وأهل البيت: سكَّانه، وأهل الإسلام: من يدين به .

## وقال الراغب في «مفرداته»: أهل الرجل من يجمعه و إيّاهم نسب أو دين أو

٣. المفردات: ٢٩.

عنه \_ أو نساؤه والرجال الذين هم آله . `

هذه الكلمات ونظائرها بين أعلام أهل اللغة كلّها تعرب عن أنّ مفهوم أهل البيت في اللغة هـم الذين لهم صلة وطيـدة بالبيت، وأهل الـرجل من له صلـة به بنسب أو سبب أو غيرهما.

هذا هو الحق الذي لامرية فيه والعجب من إحسان إلهي ظهير الذي ينقل هذه النصوص من أئمة اللغة وغيرهما ثم يستظهر ان أهل البيت يطلق أصلاً على الأزواج خاصة، ثم يستعمل في الأولاد والأقارب تجوّزاً، ثم يقول: هذا ما يثبت من القرآن الكريم كما وردت هذه اللفظة في قصة إبراهيم بالبشرى، فقال الله عزّ وجل في سياق الكلام: ﴿وَآمْرَأَنَّهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاء إِسْحَاقَ في سياق الكلام: ﴿وَآمْرَأَنَّهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاء إِسْحَاقَ في سياق الكلام: ﴿وَآمْرَأَنَّهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاء إِسْحَاقَ وقال: قالت يَا وَيُلَتَى أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْحًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ \* قَالَتْ يَا وَيُلَتَى أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَدَا بَعْلِي شَيْحًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ وقال: فاستعمل الله عزّ وجلّ هذه اللفظة على لسان ملائكته في زوجة إسراهيم وقال: فاستعمل الله عزّ وجلّ هذه اللفظة على لسان ملائكته في زوجة إسراهيم المارة الحكم في قصة موسى عليه

۱ . القاموس المحيط : ۳٪ ۳۳۱. ۲ . هود : ۷۳ . ۳ . القصص : ۳۰ . ٤ . الشيعة وأهل البيت : ۱٦ ـ ۱۷ . تطلق أصلاً على الأزواج خاصة، ثم تستعمل في الأولاد تجوّزاً ؟!

أليس قد تقدّم لنا كلام ابن منظور: أهـل الرجل: أخص الناس به؟ ! أليس الأولاد أخـص الناس بـالرجـل؟ ومن فسره بقـولـه: أهل الـرجل زوجـه لا يريـد اختصاصـه بالـزوج، بل يشير إلى أحـد موارد استعمالـه، ولأجل ذلـك يستدركـه ويصرح بقوله: أهل الرجل: أخص الناس به.

ثم نسأله عن دلالة الآيتين على اختصاص الأهل بالأزواج وهل في منطق اللغة والأدب جعل الاستعمال دليلاً على الانحصار ؟ فلا شك انّ الأهل في الآيتين أُطلق على الزوجة، وليس الإطلاق دليلاً على الانحصار، على أنه أُطلق في قصة الخليل وأُريد الزوجة والزوج معاً، أي نفس الخليل بشهادة قوله تعالى: حمليكم أهل البيت والإتيان بضمير الجمع المذكر، وإرادة واحد منهما وحمل الخطاب العام على التعظيم، لا وجه له في المقام.

وحصيلة الكلام: انّ مراجعة كتب اللغة، وموارد استعمال الكلمة في الكتاب والسنّة تعرب عن أنّ مفهوم «الأهل» هو المعنى العام وهو يشمل كل من له صلة بالرجل والبيت صلة وطيدة مؤكدة من نسب أو سبب أو غير ذلك، من غير فرق بين الزوجة والأولاد وغيرهم، وانّ تخصيصها بالزوجة قسوة على الحق، كما أنّ تخصيصها لغة بالأولاد وإخراج الأزواج يخالف نصوص القرآن واستعمالها كما عرفت في الآيات الماضية.

هذا هو الحق في تحديد المفهوم، فهلم معي نبحث عما هو المراد من هذا المفهوم في الآية الكريمة، وهل أريد منه كل من انتمى إلى البيت من أزواج وأولاد أو أنّ هناك قرائن خاصة على أنّ المقصود قسم من المنتمين إليه؟ وليس هذا بشيء غريب، لأنّ المفهوم العام قد يطلق ويراد منه جميع الأصناف والأقسام كما يطلق

| ٢ | ۲ | Ŀ, | ٤ |
|---|---|----|---|
|---|---|----|---|

ويراد منه حسب القرائن بعضهم، وقد عـرفت أنّ المراد من الأهل في قصة موسى زوجته وفي قصـة إبراهيم زوجتـه، وعلى هذا لا شـك في شمول كلمة أهـل البيت للزوجـة والأولاد وغيرهما إلا أن تقوم قرائن على أنّ المراد صنف خـاص، والمدّعى انّه قد قامت القرائن على إرادة صنف خاص منهم، وتتبيّن في البحث الآتي:

### ب. أهل البيت في الآية المباركة ؟

اختلف المفسرون في بيان ما هو المراد من «أهل البيت» في الآية المباركة على أقوال، غير انّ العبرة بقولين، والأقوال الأُخر شاذة لا يعبأ بها، وانّها اختلقت لحل الإشكالات الواردة على القول الثاني كما سيوافيك بيانها في آخر البحث.

- ١ المراد بنت النبي وصهره وولداهما الحسن والحسين المنظر.
  - ٢. نساء النبي ﷺ . '

ولا بـد من إمعـان النظـر في تعيين المراد بعد قـابليـة اللفـظ لشمول كلتـا الطائفتين، فيقـول: إنّ هناك قـرائن تدل بـوضوح على أنّ المراد مـن هذه الكلمـة جماعة خاصة منتمين إلى البيت النبوي بوشائج خاصة لا كل المنتمين إليه، و إليك

تلك القرائن:

القرينة الأولى: اللام في «أهل البيت» للعهد لا شك أنَّ اللام قد تطلق ويراد منها الجنس المدخول كقوله سبحانه: ﴿إِنَّ الإنسان لفي خُسر ﴾ . ` دهناك أقوال أخر شاذة جداً ستوافيك في مختتم البحث. ۲. العصر : ۲.

وقد يطلق ويراد منها استغراق أفراده كقوله سبحانه : ﴿يَا أَيُّها ٱلنَّبِيُّ جَاهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمْ﴾ . '

وثالثة تستعمل في العهد باعتبار معهودية مدخولها بين المتكلّم والمخاطب.

ولا يمكن حمل الملام في «البيت» على الجنس أو الاستغراق، لأنّ الأول انّها يناسب إذا أراد المتكلم بيان الحكم المتعلّق بالطبيعة كما يعلم من تمثيلهم لذلك بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ **الإنسانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴾** ` ، ومن المعلوم أنّ الآية الكريمة ليست بصدد بيان حكم طبيعة أهل البيت ، كما لا يصح أن يحمل على العموم، أي: جميع البيوت في العالم، أو بيوت النبي ، وإلاّ لناسب الإتيان بصيغة الجمع فيقول: أهل البيوت، كما أتى به عندما كان في صدد إفادة ذلك، وقال في صدر الآية : فوقرن في بيوتكن ﴾ .

فتعين أن يكون المراد هـو الثـالث، أي البيـت المعهـود، فـالآيـة تشير إلى إذهاب الرجس عن أهل بيت خاص، معهود بين المتكلم والمخاطب، وحينئذ يقع الكلام في تعيين هذا البيـت المعهود، فيا هو هذا البيت؟ هل هـو بيت أزواجه، أو بيت فاطمة وزوجها والحسن والحسين شيئة ؟

التوبة: ٧٣.
 ١٩.

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ | ۰۰۰۰۰۰ ۲۲ | <b>** ~</b><br> | ι |
|----------------------|-----------|-----------------|---|
|----------------------|-----------|-----------------|---|

هـذا كلُّه على تسليـم انَّ المراد من البيـت هـو البيت المبنـي من الأحجـار والآجر والأخشاب، فقد عرفت أنَّ المتعيِّين حمله على بيت خاص معهود ولا يصح إلاّ حمله على بيت فاطمة، إذ ليس هناك بيت خاص صالح لحمل الآية عليه. وأمّا لو قلنا بأنَّ البيت قد يطلق ويراد منه تارة هذا النسق، كما في قبوله تعالى: ﴿وقرن في بيـوتكن ولا تبرجن تبرج الجـاهلية الأولى) ، وأخرى غير هـذا النمط من البيت، مثل قول القائل: «بيت النبوة» و «بيت الوحي» تشبيهاً لهما على المحسوس، فـلا محيص أن يـراد منه المنتمون إلى النبـوة والوحى بـوشائج معنـوية خاصة على وجه يصح مع ملاحظتها، عدَّهـم أهلاً لذلك البيت، وتلك الوشائج عبارة عن النزاهة في الروح والفكر، ولا يشمل كل من يرتبط ببيت النبوة عن طريق السبب أو النسب فحسب، وفي الوقت نفسه يفتقد الأواصر المعنوية الخاصة، ولقد تفطّن العـلاّمة الزمخشري صاحب التفسير لهذه النكتـة، فهو يقول في تفسير قوله تعالى: ﴿ قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ ٱللهِ رَحْمَةُ ٱللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ \، لأنَّها كانـت في بيت الآيـات ومهبط المعجزات والأُمـور الخارقة للعـادات، فكان عليها أن تتوقر ولا يزدهيها ما يزدهمي سائر النساء الناشئات في غير بيوت النبوة،

- ۱ . هود: ۷۳ . بد باسر ۲۰ - ۲۰
- ٢. الكشاف: ٢/ ١٠٧.

إليها، ولقد ضل من ضل في تفسير الآيـة بغير تلك الجماعة عليها السلام، فحمل البيت في الآية على البيت المبني من حجر ومدر مع أنّ المراد غيره.

ولقد جرى بين قتادة ذلك المفسر المعروف وبين أبي جعفر محمد بن على الباقر عليمًا محادثة لطيفة أرشده الإمام فيها إلى هذا المعنى الذي أشرنا إليه، قال -عندما جلس أمام الباقر عليمًا -: لقد جلست بين يدي الفقهاء وقدّام ابن عباس فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم ما اضطرب قدّامك. قال له أبو جعفر عليمًا : ويحك، أتدري أين أنت؟ أنت بين يدي: ﴿في بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ ويُذْكَرَ فِيها أَسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيها بِالغُدُوِّ والآصالِ \* رجالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجارة ولا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وإقام الصلاةِ وإيتاء الزكاةِ ما فأنت ثم ونحن أُولئك» فقال له قتادة: صدقت والله جعلني الله فداك، والله ما هي بيوت حجارة ولا طين . <sup>٢</sup>

وهذه القرينة تحضّ المفسر على التحقيق عن الأفراد الذين يرتبطون بالبيت بأواصر معينة، وبذلك يسقط القول بأنّ المراد منه أزواج النبي يَنْتُمُ، لأنّه لم تكن تلك الوشائج الخاصة باتفاق المسلمين بينهم وأقصمي ما عندهن انهن كن مسلمات مؤمنات.

0 القرينة الثانية: تذكير الضهائر نرى أنَّه سبحانه عندما يخاطب أزواج النبي يخاطبهن حسب المعتاد بضمائر التأنيث، ولكنَّه عندما يصل إلى قوله: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب ... ﴾ يغير الصيغة الخطابية في التأنيث ويأتي بصيغة التذكير، فما هو السر في تبديس الضمائر لو كان المراد أزواج النبي؟ و إليك نص الآيات:

۱. النور : ۳۲ \_ ۳۷. ۲۰ \_ ۲۰ \_ ۲۰ \_ ۲۰۲ \_ ۲۰۷.

﴿يا نِسَاءَ ٱلنَّبِيّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ ٱلنِّسَاءِ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَّ فَلاَ تَخْضَعْنَ بِالقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفاً﴾ . \

﴿وَقَرْنَ فِي بُيُونِكُنَّ وَلا نَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَاهِلِيَّةِ ٱلأُولَىٰ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلاَةَ وَآتِينَ ٱلزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ ٱللهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ . \

﴿وَٱذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنَ آباتِ ٱللهِ وَالحِكْمَةِ إِنَّ ٱللهَ كانَ لَطِيفًا جَنِيمًا بَخ

ترى أنَّه سبحانه يخاطبهن في الآية الأولى بهذه الخطابات:

۱. لستن. ۲. اتقيتن. ۳. فلا تخضعن. ٤. وقلن.

ويخاطبهن في الآية الثانية بهذه الخطابات:

١. قرن. ٢. بيوتكن. ٣. لا تبرجن. ٤. أقمن. ٥. آتين. ٦. أطعن.
كما يخاطبهن في الآية الثالثة بقوله:

۱. واذکرن . ۲. بیوتکن.

وفي الوقت نفسه يتخذ في ثنايا الآية الثانية موقفاً خاصاً في الخطاب ويقول: ۱. عنکم. ۲. يطهرکم. فما وجه هذا العدول إذا كان المراد نساء النبي ؟! أو ليس هذا يدل على أنَّ المراد ليس نساءه ﷺ.

۱ . الأحزاب: ۳۲ . ۲ . الأحزاب: ۳۳ . ۳ . الأحزاب: ۳۲ . وقد حاول القرطبي التفصي عن الإشكال فقال: إنَّ تذكير الضمير يحتمل لأن يكون خرج مخرج «الأهل» كما يقول لصاحبه: كيف أهلك، أي امرأتك ونساؤك؟ فيقول: هم بخير، قال الله تعالى: ﴿أتعجبين من أمر الله رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت﴾ .

ولكن المحاولة ف اشلة فان ما ذكره من المثال على فرض سماعه من العرب، إنّا إذا تقدّم «الأهل» وت أخّر الضمير، دون العكس كما في الآية، فإن أحد الضميرين مقدّم على لفظ «الأهل» في الآية كما يقول: ﴿عنكم الرجس أهل البيت﴾.

وأمّا الاستشهاد في الآية فغير صحيح، لأنّ الخطاب فيها لإبراهيم وزوجته، فيصح التغليب تغليب الأشرف على غيره في الخطـاب والمفروض في المقام انّ الآية نزلت في زوجاته ونسائه خاصة فلا معنى للتغليب.

نعم انّما تصح فكرة التغليب لو قيل بـأنّ المراد منه، هو أولاده وصهره وزوجاتمه، وهو قـول ثالث سنبحث عنه في مختتم البحث، وسيوافيك انّ بقية الأقبال كلما مختلقة لتم حرج الاثركالات البابدة ما بالنفل بقيانان تريفلا منا

١. جامع الأحكام: ١٨٢ / ١٨٢.

سيوافيك الكلام عند البحث في سمات أهل البيت، انَّ من سماتهم، كونهم معصومين من الذنب وذلك بدليل كون الإرادة في قوله: ﴿إِنَّما يريد الله ... ﴾ هي الإرادة التكوينية، التي لا ينفـك المراد فيها عن الإرادة وبكـون متحقّقاً وثـابتاً في

القرينة الثالثة: الإرادة تكوينية لا تشريعية

الأقوال كلها مختلقة لتصحيح الإشكالات الواردة على النظرية الثانية، فلاحظ.

| ١٤٠ / مفاهيم القرآن / |
|-----------------------|
|-----------------------|

الخارج، وبها أنّ المراد هو إذهاب الرجس وإثبات التطهير وتجهيزهم بالأسباب والمعدّات المنتهية إلى العصمة، فلا يصح أن يراد من أهل البيت أزواج النبي ، إذ لم يدّع أحد من المسلمين كونهن معصومات من الذنب ومطهرات من الزلل . فلا مناص عن تطبيقه على جماعة خاصة من المنتمين إلى البيت النبوي الذين تحقّق فيهم تعلّقهم بالأسباب والمقتضيات التي تنتهي بصاحبها إلى العصمة ولا ينطبق هذا إلّا على الإمام على وزوجته والحسنين عُنَيَدٌ ، لأنّ غيرهم مجمع على عدم اتصافهم بهذه الأسباب.

القرينة الرابعة انّ الآيات المربوطة بأزواج النبي تبتدئ من الآية ٢٨ وتنتهي ب الآية ٣٤ ، وهي تخاطبه ن تارة بلف ظ «الأزواج» ومرتين بلف ظ «نساء النبي» الصريحين في زوجاته، فما هو الوجه في العدول عنهما إلى لفظ «أهل البيت» فإنّ العدول قرينة على أنّ المخاطب به غير المخاطب بهما .

أهل البيت في كلام النبي الأكرم على الم

قد وقفت على المراد من أهل البيت في الآية المباركة من خلال دراسة

أهل البيت في كلام النبي الأكرم ﷺ ......

ببيان فضائل أهل البيت والتعريف بهم، والتصريح بأسما تهم على وجه يظهر من الجميع اتفاقهم على نزول الآية في حق العترة الطاهـرة، وسيوافيك نزر من شعرهم في مختتم البحث.

كل ذلك يعرب عن أنّ الـرأي العام بين المسلمين في تفسير أهل البيت هو القول الأوّل، وانّ القول بأنّ المقصود منهم زوجاته كان قولاً شاذاً متروكاً ينقل ولا يعتنى به، ولم يُنحرف عن ذلك الطريـق المهيع إلاّ بعض من اتخذ لنفسه تجاه أهل البيت موقفاً يشبه موقف أهل العداء والنصب.

قام النبي علم البي المعريف أهل البيت بطرق ثلاثة نشير إليها:

١. صرّح بأسماء من نزلت الآيـة في حقّهم حتـي يتعين المنزول فيه بـاسمه ورسمه.

٢. قد أدخل جميع من نزلت الآية في حقّهم تحت الكساء، ومنع من دخول غيرهم، وأشار بيده إلى السماء وقال: «اللهم إنّ لكل نبي أهل بيت وهـ ولاء أهل بيتي» كما سيوافيك نصه.

الجوامع التـي جمعت فيهـا أحاديـث الفريقين حـول نزول الآيـة في حق الخمسـة الطيبة، ونترك الباقي إلى القارئ الكريم، فإنّ البحث قرآني لا حديثي والاستيعاب في الموضوع يحوجنا إلى تأليف مفرد.

## الطائفة الأولى: التصريح بأسمائهم

١. روى الطبري: عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله بيني : «نزلت هذه الآية في خمسة : في، وفي علي رضي الله عنه، وحسين رضي الله عنه، وحسين رضي الله عنه، وحسين رضي الله عنه، وحسين رضي الله عنه، وفاطمة رضي الله عنها: ﴿ إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً ».

٢. عن أي سعيد، عن أم سلمة زوج النبي علمه الآية نزلت في بيتها إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً قالت: وأنا جالسة على باب البيت، فقلت: أنا يا رسول الله ألست من أهل البيت ؟ قال: "إنّك إلى خير، أنت من أزواج النبي علمه الله: وفي البيت رسول الله علي وعلي وفاطمة والحسن والحسين رضى الله عنهم.

وفي «الدر المنثور » ما يلي: ٣. روى السيوطي عن ابن مردويه، عن أم سلمة قالت: نزلت هذه الآية في بيتي ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً ﴾ وفي البيت سبعة: جبريل، وميكائيل عليمًا ، وعلي ، وفاطمة، والحسن، والحسين رضي الله عنهم؛ وأنا على باب البيت، قلت: يا رسول الله ألست من أهل البيت ؟ قال: «إنَّكَ إلى خير، إنَّكَ من أزواج النبي عَظَّمُ». ٤. وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني عن أبي سعيد الخدري \_

أهل البيت في كلام النبي الأكرم ﷺ ......

رضي الله عنه \_ ، قال: قال رسول الله ﷺ: «نزلت هذه الآية في خمسة: فيّ، وفي علي، وفاطمة، وحسن، وحسين ﴿إنّما يريد الله ليـذهب عنكم الـرجس أهـل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾ .

الطائفة الثانية: إدخالهم تحت الكساء إدخالهم تحت الكساء أو «مرط أو ثـوب» أو «عباءة أو قطيفة»: فقد وردت حوله هذه الروايات:

٥. أخرج الطبري قال: قالت عائشة: خرج النبي عَنْ ذات غداة وعليه مِرط من شعر أسود فجاء الحسن فأدخله معه، ثم مرجل من شعر أسود فجاء الحسن فأدخله معه، ثم جاء علي فأدخله معه، ثم قال: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً».

٢. أخرج الطبري قال: عن أمّ سلمة قالت: كان النبي عندي وعلى وفاطمة والحسن والحسين فجعلت لهم خزيرة فأكلوا وناموا وغطّى عليهم عباءة أو وفاطمة والحسن والحسين فجعلت لهم خزيرة فأكلوا وناموا وغطّى عليهم عباءة أو قطيفة ثم قال: «اللهم هؤلاء أهل بيتي أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً».
٧. أخرج الطبري: عن أبي عماد قال: انّه خالس عند واثلة بن الأسق، إذ

٨. أخرج الطبري: عن أبي عمار قال: سمعت واثلة بن الأسقع يحدث قال: سألت عن علي بن أبي طالب في منزله، فقالت فاطمة: قد ذهب ياتي برسول الله بَيْنَا إذ جاء، فدخل رسول الله بَيْنَ ودخلت، فجلس رسول الله بَيْنَ على

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ |  | ١٤ | 2 | , |
|----------------------|--|----|---|---|
|----------------------|--|----|---|---|

الفراش وأجلس فاطمة عن يمينه وعليّاً عن يساره وحسناً وحسيناً بين يديه، فلفع عليهم بثوبه، وقال: « ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾ اللّهم هؤلاء أهلي اللّهم أهلي».

٩. أخرج الطبري: عن أبي سعيد الخدري عن أمّ سلمة قالت: لمّا نزلت هذه الآية ﴿إِنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾ هذه الآية ﴿إِنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾ دعا رسول الله بيني علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً، فجلّل عليهم كساءً خيبرياً، فقال: «اللهم هؤلاء أهل بيتي، اللهم اذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً»، قالت: أمّ سلمة قلت: ألست منهم؟ قال: «أنت إلى خير».

١٠. أخرج الطبري: عن أبي هريرة، عن أم سلمة: قالت: جاءت فاطمة إلى رسول الله يَثْثُر ببرمة لها قد صنعت فيها عصيدة تحلها على طبق، فوضعته بين يديه فقال: «أين ابن عمك وابناك؟» فقالت: «في البيت» فقال: «ادعيهم»، فجاءت إلى علي فقالت: «أجب النبي يَثْنُ أنت وابناك»، قالت أمّ سلمة: فلما رآهم مقبلين مدًّ يده إلى حلي فقالت: «أجب النبي يَثْنُ أنت وابناك»، قالت أمّ سلمة: فلما رآهم مقبلين مدًّ يده إلى حلي الماء كان على المنامة فمدة وبسطه وأجلسهم عليه، ثم أخذ بأطراف الكساء الأربعة بشماله فضمه فوق رؤوسهم وأوماً بيده اليمني إلى ربًه، فقال:

١٢ . أخرج الطبري: قـال عامر بن سعـد، قال: قال سعد: قـال رسول الله يَ حين نزل عليه الوحي فأخذ علياً وابنيـه وفاطمة، وأدخلهم تحت ثوبه ثم قال: «رب هؤلاء أهلي وأهل بيتي».

١٣. أخرج الطبري: عن حكيم بن سعد قال: ذكرنا علي بن أبي طالب رضي الله عنه عند أُم سلمة، قالت: فيه نزلت ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً قالت أُم سلمة: جاء النبي بيني إلى بيتي فقال: لا تأذني لأحد، فجاءت فاطمة فلم استطع أن أحجبها عن أبيها، ثم جاء الحسن فلم استطع أن أمنعه أن يدخل على جدّه وأُمّه، وجاء الحسين فلم استطع أن أحجبه، فاجتمعوا حول النبي بيني على بساط فجللهم نبي الله بيني بكساء كان عليه ثم قال: «هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً»، فنزلت هذه الآية حين اجتمعوا على البساط. قالت فقلت: يا رسول الله: وأنا؟ قال: «إنّك إلى خير».

١٤. روى السيوطي: وأخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مددوبه عن أم سلمة رضم الله عنه إذه جرالنه المُتَقَدَّةُ أنَّ رسيما الله تَتَكَدُّةُ كان

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ | ١ | ٤ | • | l |
|----------------------|---|---|---|---|
|----------------------|---|---|---|---|

معكم؟ فقال: «إنَّك إلى خير » مرّتين.

١٥ . روى السيوطي: وأخرج الطبراني عن أم سلمة \_ رضي الله عنها \_ ان رسول الله يَشْرُ قال لف اطمة \_ رضي الله عنها \_ : «إنتني بزوجك وابنيه»، فجاءت بهم، فألقى رسول الله يَشْرُ عليهم كساء فدكياً ثم وضع يده عليهم، ثم قال: اللهم إن هؤلاء أهل محمد وفي لفظ: آل محمد فاجعل صلواتك وبركاتك على آل محمد كما جعلتها على آل إبراهيم إنك حميد مجيد». قالت أم سلمة \_ رضي الله عنها \_ : فرفعت الكساء لأدخل معهم فجذبه من يدي وقال: «إنك على خير».

١٦. روى السيوطي: وأخرج الطبراني عن أم سلمة \_ رضي الله عنها \_ قالت: جاءت ف اطمة \_ رضي الله عنها \_ إلى أبيها بشريدة لها، تحملها في طبق لها حتى وضعتها بين يديه، فق ال لها: «أين ابن عمك؟» قالت: «هو في البيت». قال: «اذهبي ف ادعيه وابنيك»، فجاءت تقود ابنيها كل واحد منهما في يد وعلي \_ رضي الله عنه \_ يمشي في أثرهما حتى دخلوا على رسول الله يَثْرُهُ، فأجلسهما في حجره وجلس علي \_ رضي الله عنه \_ عن يمينه وجلست فاطمة \_ رضي الله عنها \_ عن يساره، قالت أمّ سلمة \_ رضي الله عنها \_ : ف أخذت من تحتي كساء كان بساطناً

«اللّهم هؤلاء أهل بيتي، اللّهم أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً»، قالت أُم سلمة ـ رضي الله عنها ــ : فأنا معهم يا نبي الله ؟ قال: «أنـت على مكانك، وأنّك على خير».

١٨. روى السيوطي: وأخرج الترمذي وصحّحه، وابن جرير، وابن المنذر، والحاكم وصحّحه، وابن مردويه والبيهقي في سننه، من طرق، عن أمّ سلمة \_ رضي الله عنها \_ قالَت: في بيتي نزلت: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل الله عنها \_ قل البيت ف أمّ سلمة وعلي والحسن والحسين فجلّلهم رسول الله يُخْلُمُ بكساء كان عليه ثم قال: «هـؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً».

١٩. روى السيوطي: وأخرج ابن أبي شيبة، وأحمد، ومسلم، وابن جرير، وابن أبي حاليه وأحد، ومسلم، وابن جرير، وابن أبي حاتم، والحاكم عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت: خرج رسول الله عنها - غداة وعليه مرط مرجّل من شعر أسود، فجاء الحسن والحسين \_ رضي الله عنهما - فأدخلها معه، ثم قال: ﴿إِنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً .

• ٢. روى السيوطي: وأخرج ابن جرير والحاكم وابن مردويه، عـن سعد قال: نزل على رسول الله بَيْنَا الوجي، فأدخل علياً وفاطمة وابنيهما تحت ثوبه ثم قال : «اللهم هؤلاء أهلي وأهل بيتي» .

٢١ . روى السيوطي: وأخرج ابن أبي شيبة، وأحمد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبراني، والحاكم وصححه، والبيهقي في سننه، عن واثلة ابن الأسقيع ـ رضي الله عنيه ـ قيال: جاء رسول الله بَشِيْرُ إلى فاطمة ومعيه حسن وحسين وعلي، حتى دخل فأدنى علياً وفاطمة فأجلسهما بين يديه وأجلس حسناً

مفاهيم القرآن / ج ١٠ .....١٤٨

## وحسيناً كل واحد منهما على فخذه ثم لف عليهم ثوبه وأنا مستدبرهم، ثم تلا هذه الآية: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾.

الطائفة الثالثة: تعيينهم بتلاوة الآية على بابهم

مثله.

٢٢. أخرج الطبري: عـن أنس، انّ النبـي بَيَنَظُرُ كان يمر ببيت فـاطمة ستة أشهر كلّما خرج إلى الصلاة، فيقول: الصلاة أهل البيت : ﴿إِنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً »».

٢٣ . أخرج الطبري: أخبرني أبو داود، عن أبي الحمراء، قال: رابطت المدينة سبعة أشهر على عهد النبي على الله قال: رأيت النبي على إذا طلع الفجر جاء إلى باب علي وفاطمة فقال: الصلاة الصلاة: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾ .

٢٤. أخرج الطبري: عـن يونـس بن أبي إسحاق بـاسناده، عـن النبي ﷺ

صباحاً إلى بابها يقول: «السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركاته، الصلاة رحمكم الله ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾ أنا حرب لمن حاربتم، أنا سلم لمن سالمتم».

٢٧. روى السيوطي: أخرج ابن جرير، وابن مردويه، عن أبي الحمراء رضي الله عنه قال: حفظت من رسول الله على ثمانية أشهر بالمدينة ليس من مرّة يخرج إلى صلاة الغداة إلاّ أتى إلى باب علي رضي الله عنه فوضع يده على جنبّتي الباب ثم قال: «الصلاة الصلاة: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً ».

٢٨. روى السيوطي: وأخرج ابن مردويه، عن ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ قال: شهدنا رسول الله بي تسعة أشهر يأتي كل يوم باب علي بن أبي طالب رضي الله عنه عند وقت كل صلاة، فيقول: «السلام عليكم ورحمة الله وبركاته أهل البيت ويطهركم ورحمة الله يتطهيراً» الصلاة رحكم الله مرات.

٢٩. روى السيوطي: وأخرج الطبراني عن أبي الحمراء رضي الله عنه ، قال:

نقلاه في ذلـك المجال عـن أعلام التـابعين، وما روينـاه ينتهي اسنـاده إلى أقطاب الحديث من الصحابة وعيون الأثر ، وهم: ١. أبو سعيد الخدري. ۲. أنس بن مالك. ۲. ابن عباس. ٤. أبو هريرة الدوسي. ٥. سعد بن أبي وقاص. ٦. واثلة بن الأسقع. ٧. أبو الحمراء، أعنى: هلال بن الحارث. ٨. أُمّهات المؤمنين: عائشة وأُم سلمة. أيصح بعد هـذا لمناقش أن يشك في صحة نزولها في حـق العترة الطاهرة؟! وليس الطبري والسيـوطي فـريديـن في نقل تلـك المأثورة، بـل سبقهما، أصحاب الصحاح والمسانيد فنقلوا نزول الآية في حقهم صريحاً أو كناية، ولا بـأس بنقل ما جاء في خصوص الصحاح حتى يعضد بعضه بعضاً فنقول:

٣٠. أخرج الترمـذي: عن سعد بن أبي وقـاص ـ رضي الله عنه ...، قال: لمَّا نزلت هذه الآية : ﴿ فَقُلْ تَعالَوا نَدَعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ ﴾ ﴿ الآية، دعا رسول الله علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال: «اللهم هؤلاء آهلي».

۱. آل عمران: ٦١.

٢١. أخرج الترمذي: عن أُم سلمة رضي الله عنها: قالت إنّ هذه الآية نزلت في بيتي ﴿إِنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً﴾ قالت: وأنا جالسة عند الباب فقلت: يا رسول الله ألست من أهل البيت؟ فقال: إنّك إلى خير، أنت من أزواج رسول الله يَتَكَمْ »، قالت: وفي البيت رسول الله يَتَكَمُ وعلي وفاطمة وحسن وحسين، فجلّلهم بكسائه وقال: «اللّهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً».

وفي رواية انّ النبي ﷺ جلل على الحسن والحسين وعلي وفاطمة ثم قال : «اللّهم هـؤلاء أهل بيتي وحامَّتي اذهـب عنهم الرجس وطهـرهم تطهيراً» . قالت أُم سلمة : وأنا معهم يا رسول الله ؟ قال : «إنّك إلى خير » .

٣٢. أخرج الترمذي : عن عمر بن أبي سلمة قال : نزلت هذه الآية على النبي ﷺ : ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً في بيت أُم سلمة، فدعا النبي ﷺ فاطمة وحسناً وحسيناً، فجلّلهم بكساء، وعليٌّ خلف ظهره، ثم قال : «اللّهم هؤلاء أهل بيتي فاذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً». قالت أُم سلمة : وأنا معهم يا نبي الله؟ قال : «أنت على مكانك وأنت

علي خير».

٣٣. أخرج الترمذي: عن أنس بن مالك: انَّ رسول الله عَظَّمُ كان يمرُّ بباب فاطمة إذا خرج إلى الصلاة حين نزلت هذه الآية قريباً من ستة أشهر يقول: الصلاة أهل البيت ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهِّركم تطهيراً ٢.

٣٤. أخرج مسلم: عـن عائشة قالـت: خرج النبي عليه مرط مُرَحَّل أسود، فجاءه الحسن فأدخله، ثم جاءه الحسين فأدخله، ثم جاءت فاطمة

فأدخلها، ثم جاء على فأدخله، ثم قال: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس﴾ الآية.

٣٥. أخرج مسلم: عن زيد بن أرقم: قال يزيد بن حيان: انطلقت أنا وحصين بن سبرة وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم، فلما جلسنا إليه قال له حصين: لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، رأيت رسول الله بشي وسمعت حديثه، وغزوت معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله بيشي، قال: يا ابن أخي، والله لقد كبرت سني، وقدم عهدي، ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول الله بيشي ، فيا حدثتكم فاقبلوا ومالا فلا ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول الله بيشي ، فيا حدثتكم فاقبلوا ومالا فلا والمدينة، ثم قال: قام رسول الله بيشي يوماً فينا خطيباً بهاء يدعى: خاً، بين مكة والمدينة، فحمد الله وأثنى عليه، ووعظ وذكر، ثم قال: «أمّا بعد: ألا أيّها الناس، كتاب الله فيه الهدى والنور ، فخذوا بكتاب الله، واستمسكوا به، فحث على كتاب الله ورغّب فيه، ثم قال: وأهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل

مان کارند این این این این این این این این این ا

فقلنا: من أهل بيته؟ نساؤه قال: لا وأيم الله انّ المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثم يطلقها فترجع إلى أبيها وقومها، أهل بيته: أصله وعصبته الذين حرموا الصدقة بعده . '

هـذا ما رواه أصحـاب الصحاح حـول نـزول الآية في حـق العترة الطاهـرة وتركنا ما رواه الإمام أحمد في مسنده روماً لـلاختصار، وفي هذا غنى وكفاية لمن رام الحق واتبعه وعرف البـاطل فاجتنبه، ومـن أراد التوسع فعليه الـرجوع إلى المصادر التالية:

۱ . العمدة للمحدث الحافظ يحيى بن سعيد المتوقّى عام ٦٠٠ هـ الطبعة الحديثة . <sup>٢</sup>

٢. بحار الأنوار : ٢٠٦ ٢٠٦ ٢٢٦.

٣. غاية المرام: ٢٨٧ و ٢٩٤، فقد أورد فيه واحداً وأربعين حديثاً من كتب أهل السنّة، وأربعاً وثلاثين من كتب الشيعة.

٤. تفسير البرهان: ٣/ ٣٠٩\_ ٣٢٥، فقد أورد فيه خمساً وستين حديثاً.

٦. إحقاق الحق: ٢/ ٥٠٢ \_ ٥٤٤، فقد نقل نزول الآية في حق العترة الطاهرة عن كتب أهل السنة حديثاً وتفسيراً، ثم استدرك ما فاته في الجزء التاسع

والرابع عشر.

مفاهيم القرآن / ج ١٠ 102 

٧. آية التطهير في حديث الفريقين فقد استقصى في جزء خاص الأحاديث الواردة حول الموضوع من طريق الفريقين شكر الله مساعى الجميع. وبعد هذا، حان حين البحث عن دلائل القول الآخر : وهو نزول الآية في نسائه.

## نزولها في نسائه عليه الصلاة والسلام

قد تعرفت على دلائل القول وقرائنه ومؤيداته وأحاديثه المتواترة التي أطبق على نقلها تسع وأربعون ` صحابياً وصحابية من أُمهات المؤمنين، وقد تلقته الأُمّة بالقبول في القرون الماضية، وأمَّا القول الثاني أعنى نزولها في نسائه وزوجاته عَظَّمُ فقد نسب إلى أشخاص نقل عنهم، منهم:

- ۱. ابن عباس. ۲. عكرمة.
- ٣. عروة بن الزبير .

٤. مقاتل بن سليان. أمّا الأوّل: فقد نقل عنه تارة، عن طريق سعيد بن جبير، وأُخرى عن طريق عكرمة، قال السيوطي في الدر المنثور: وأخرج ابن أبي حاتم، وابن عساكر من طريق عكرمة عن ابن عباس عن قوله: ﴿إِنَّما يريد الله ... ﴾ قال: نزلت في نساء النبي ﷺ. وقال أيضاً: أخرج ابن مردويه عن طريق سعيد بن جبير، عن ابن عباس

۱. سيوافيك مصدره.

قال: نزلت في نساء النبي بَيْخَيْرٌ.

وأمّا الثاني: أعني عكرمة، فقد نقله عنه الطبري، عن طريق «علقمة» وانّ عكرمة كان ينادي في السوق: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس ... ﴾ نزلت في نساء النبي عَنْشٍ.

وأمّا الثالث: أعني: عروة بن الزبير، فقال السيوطي: وأخرج ابن سعد عن عروة بن الزبير انّه قال: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت﴾ قال: أزواج النبي نزلت في بيت عائشة.

وأمما الرابع: فقد نقل عنه في أسباب النزول . `

تحليل هذه النقول

أمًا نقله عن أبن عباس فلس بثابت، بل نقل عنه خيلاف ذلك، فقد نقا

| ٩٥٦ القرآن / ج |
|----------------|
|----------------|

شواهد التنزيل ` بسند ينتهي إلى أبي صالح، عن ابن عباس: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً) نزلت في رسول الله وعلي وفاطمة والحسن والحسين. والرجس: الشك .

كما نقله الحافظ الحسين بن الحكم الحبري في «تنزيل الآيات» عن أبي صالح بمثل ما سبق. <sup>٢</sup>

وممن رواه عـن ابن عبـاس صاحـب أرجح المطـالب ص ٤٥ طبـع لاهور، والعلامة إسماعيل النقشبندي «في مناقب العترة» .

أضف إلى ذلك أنّ من البعيد أن يخفى على ابن عباس حبر الأُمّـة ما اطّلع عليه عيون الصحابة وأُمّهات المؤمنين، وقد أنهى بعـض الفضلاء السادة ٢ عدد رواة الحديث من الصحابة إلى تسعة وأربعين صحابياً. وجعها من مصادر الفريقين في الفضائل والمناقب.

وأمماعكرمة

فقد ثبت تقوّله بذلك كما عرفت، لكنّ في نفس كلامه دليلًا واضحاً على أنّ

الرأي العام يوم ذاك في شأن نـزول الأمّة هو نزولها في حـق فاطمة، وَانَّما تفرّد هو بذلك، ولأجله رفع عقيرته في السـوق بقوله: ليس بـالذي تذهبون إليـه وإنَّما هو نساء النبي. أضف إلى ذلك: انَّ تخصيص هذه الآية بالنداء في السوق واتَّها نزلت في نساء النبي يعرب عن موقفه الخاص بالنسبة إلى من اشتهر نزول الآية في حقهم، . شواهد التنزيل: ۲/ ۳۰. ٢. تنزيل الآيات: ٢٤ \*نخطوط» منه نسخة في جامعة طهران. لاحظ إحقاق الحق: ١٤/ ٥٣.

٢٠ تريل الايات. ٢٢ • حطوط منه نسخه في جامعه طه ٣. آية التطهير في حديث الفريقين. وإلاً فـالمتعارف بين النـاس هو الجهـر بـالحقيقة بشكـل معقول لا بهذه الصـورة المعربة عن الانحراف عنهم.

هذا كله حول ما نقل عنه، وأمّا تحليل شخصيته وموقفه من الأمانة والوثاقة، وانحرافه عن علي وانحيازه إلى الخوارج وطمعه الشديد بها في أيدي الأمراء فحدث عنه ولا حرج، ولأجل إيقاف القارئ على قليل مما ذكره أئمّة الجرح والتعديل في حقمه نأتي ببعض ما ذكره الإمام شمس الدين الذهبي نقّاد الفن في كتابيه: «تذكرة الحفاظ»، و «سير أعلام النبلاء»، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى كتب الجرح والتعديل.

نقل الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي المتوفّى ٤٨ ٧هـ في «سير أعلام النبلاء» هذه الكلمات في حق عكرمة:

١. قال أيوب: «قال عكرمة: إنّي لأخرج إلى السوق فأسمع الرجل يتكلم بالكلمة فينفتح في خسون باباً من العلم...» ما معنى هذه الكلمة؟ وهل يقولها إنسان يملك شيئاً من العقل والوقار ؟!

٢. قال ابن لهيعة: وكـان يحدّث برأي نجدة الحروري ' وأتاه، فأقام عنده

ستة أشهر، ثم أتى ابن عباس فسلم، فقال ابن عباس: قد جاء الخبيث . ٣. قال سعيد بن أبي مريم، عن أبي لهيعة، عن أبي الأسود قال: كنت أوّل من سبّب لعكرمة الخروج إلى المغرب وذلك أنّبي قدمت من مصر إلى المدينة فلقيني عكرمة وسألني عـن أهل المغرب، فـأخبرته بغفلتهم، قال: فخـرج إليهم وكان أول ما أحدث فيهم رأي الصفريّة . ٢ ١. هو نجدة بن عامر الحروري الحنفي من بني حنيفة رأس الفرقة النجدية، انفرد عن سائر الخوارج بارائه. ٢. هم فرقة من الخوارج أتباع زياد بن الأصفر.

٤. قال يحيى بن بكير: قدم عكرمة مصر ونزل هذه الدار وخرج إلى المغرب، فالخوارج الذين با لمغرب عنه أخذوا .
٥. قال علي بن المديني: كان عكرمة يرى رأي نجدة الحروري.
٦. وقال أحد بن زهير: سمعت يحيى بن معين يقول: إنّا لم يذكر مالك عكرمة \_ يعني في الموطأ \_ قال: لأنّ عكرمة كان ينتحل رأي الصفريّة.
٧. وروى عمر بن قيس المكي، عن عطاء قال: كان عكرمة أباضياً . <sup>1</sup>
٨. وعن أبي مريم قال: كان عكرمة بيهسياً . <sup>1</sup>

٩. وقال إبراهيم الجوزجاني: سالت احمد بـن حنبل عن عكرمه، أكان يرى رأي الأباضية؟ فقال: يقال: انّه كان صفريـاً، قلت: أتى البربر ؟ قال: نعم، وأتى خراسان يطوف على الأمراء يأخذ منهم.

١٠ . وقال علي بن المديني: حكى عن يعقوب الحضرمي عن جده قال:
 وقف عكرمة على باب المسجد فقال: ما فيه إلاّ كافر. قال: وكان يرى رأي
 الاباضية . "

وقال في «ميزان الاعتدال» ٤ : وقد وثق جماعة، واعتمده البخاري، وأمّا

مسلم فتجنّبه، وروى له قليلًا مقروناً بغيره، وأعرض عنه مالك، وتحايده إلّا في حديث أو حديثين. عفان، حدثنا وهيب قال: شهدت يحيى بن سعيد الأنصاري ، وأيوب، فذكرا عكرمة فقال يحيى: كذاب، وقال أيوب: لم يكن بكذاب. . هم أتباع عبد الله بن أباض، رأس الأباضية. ٢. فرقة من الصفرية أصحاب أبي بيهس هيصم بن جابر الضبغي رأس الفرقة البيهسية من الخوارج. ٣. لاحظ سير أعلام النبلاء للذهبي: ٥/ ١٨ - ٢٢. ٤. ميزان الاعتدال: ٣/ ٩٣ - ٩٧.

عن عبد الله بن الحارث: دخلت على على بن عبد الله بن عباس فإذا عكرمة في وثاق عند باب الحش فقلت: ألا تتقى الله؟ قال: إنَّ هـذا الخبيث يكذب على أبي .

سئل محمد بن سيرين عن عكرمة؟ فقال: ما يسؤني أن يكون من أهل الجنة ولكنَّه كذَّاب.

هشام بـن عبد الله المخزومـي: سمعت ابـن أبي ذئب يقول: رأيت عكـرمة وكان غير ثقة.

وعن بريد بن هارون قال: قدم عكرمة البصرة، فأتاه أيوب ويونس وسليمان التيمي، فسمع صوت غناء فقال: اسكتوا، ثم قال: قاتله الله لقد أحاد.

وعن خالد بن أبي عمران قال: كنَّا بـالمغرب وعندنا عكرمة في وقت الموسم فقال: وددت أن بيدي حربة فاعترض بها من شهد الموسم يميناً وشهالًا.

وعمن يعقوب الحضرمي عنَّ جده قال: وقبف عكرمة على باب المسجد فقال: ما فيه إلاّ كافر . قال: ويرى رأي الأباضية، انّ عكرمة لم يدع موضعاً إلاّ

خرج إليه: خراسان والشام واليمن ومصر وافريقية، كان يأتي الأمراء فيطلب جوائزهم. وقمال عبد العزيز المدراوردي: مات عكرمة وكثير عمزة في يوم واحد فها

شهدهما إلا سودان المدينة.

وعن ابن المسيب أنَّه قال لمولاه «برد»: لا تكذب علَّى كما كذب عكرمة على ابن عباس.

أفبعد هذه الكلمات المتضافرة الحاكية عن انحراف الرجل عن جادة الحق،

| ١٠ ج ١٠ | ٦ |
|---------|---|
|---------|---|

وتكفيره عامّة المسلمين، وتمنّيه أن يقتل كل من شهد الموسم، يصح الاعتهاد عليه في تفسير الذكر الحكيم؟ والأسف أنّ المفسرين نقلوا أقواله وأرسلوها ولم يلتفتوا إلى أنّ الـرجل كـذّاب على مـولاه وعلى المسلمين، فـواجب على عشـاق الكتـاب العزيز وطلاب التفسير، تهذيب الكتب عـن أقوال وآراء ذلك الدجال ومن يجذو حذوه.

عروة بن الزبير

وأمّا عروة بن الزبير فيكفي في عدم حجية قوله، عداؤه لعلي وانحرافه عنه، ففي هذاالصدد يقول ابن أبي الحديد: روى جرير بن عبد الحميد، عن محمد بن شيبة قال: شهدت مسجد المدينة، فإذا الزهري وعروة بن الزبير جالسان يذكران عليّاً هيئة فنالا منه، فبلغ ذلك علي بن الحسين هيئة، فجاء حتى وقف عليهما، فقال: أما أنت يا عروة فإنّ أبي حاكم أباك إلى الله فحكم لأبي على أبيك، وأمّا أنت يا زهري فلو كنت بمكة لأريتك كير أبيك.

وقد روي من طرق كثيرة: أنَّ عروة بـن الزبير كـان يقول؛ لم يكن أحـد من أصحاب رسول الله ﷺ يزهو إلاَّ علي بن أبي طالب، وأُسامة بن زيد.

وروى عاصم بن أبي عامر البجلي، عن يحيى بن عروة قال: كان أبي إذا ذكر عليّاً نال منه، وقـال لي مرّة: يا بني والله ما أحجم الناس عنه إلّا طلباً للدنيا، لقد بعث إليه أُسامة بن زيد أن أبعث إلي بعطائي فوالله انَّك لتعلم انَّك لو كنت في فم أسد لـدخلت معـك. فكتب إليه: إنَّ هـذا المال لمن جاهـد عليه، ولكـن لي مالاً

بالمدينة، فأصب منه ما شئت.

قال يحيى: فكنت أعجب من وصفه إياه بها وصفه به ومن عيبه له وانحرافه عنه . ا

مقاتل بن سليهان

وهو رابع النقلة لنزول الآية في نسائه ﷺ ويكفي في عدم حجية قوله ما نقله الذهبي في حقّه في «سير أعـلام النبلاء» قال: قال ابن عيينة: قلـت لمقاتل: زعموا أنّك لم تسمع من الضحاك؟ قال: يغلـق علي وعليه باب فقلـت في نفسي: أجل باب المدينة.

وقيل: إنّه قال: سلوني عمّا دون العرش، فقالوا: أين أمعاء النملة؟ فسكت، وسألوه لما حج آدم من حلق رأسه؟ فقال: لا أدري, قال وكيع: كان كذّاباً.

وعن أبي حنيفة قال: أتانا من المشرق رأيان خبيثان: جهم معطل ` ومقاتل مشبّه، مات مقاتل سنة نيف وخمسين ومائة، وقال البخاري: مقاتل لا شيء البتة. قلت: اجعوا على تركه . `

تجد اتفاق المتكلمين من الأشاعيرة والمعتزلية ومن قبلهم على أنَّ القول بالتشبيه انَّما تسرب إلى الأوساط الإسمالمية من مقاتل، فهو الزعيم الركن بالقول

شرح النهج لابن أبي الحديد: ٤/ ١٠٢؛ وراجع سير أعلام النبلاء: ٤/ ٤٦١ ـ ٤٣٧ ما يدل على كونه من بغاة الدنيا وطالبيها، وقد بنسى قصراً في العقيق وأنشد شعراً في مدحه، وكان مقرباً لدى الأمويين خصوصاً عبد الملك بن مروان.
 ٢. التعطيل: هو انّ لا تثبت نله الصفات التي وصف بها نفسه أو وصف بها رسوله على والتشبيه: أن يُشبَه الله سبحانه وتعالى بأحد من خلقه.
 ٣. سير أعلام النبلاء: ٧/ ٢٠٢.

بأنّ له سبحانه أعضاء مثل ما للإنسان من اليد والرجل والوجه وغير ذلك، قاتل الله مقاتل، كيف يفتري على الله سبحانه كذباً ويُفسر آياته بغير وجهها ؟!

وقسال الذهبي أيضاً في «ميزان الاعتدال» ` ، ما هذا تلخيصه: قسال النسائي: كان مقاتل يكذب.

وعن يحيى: حديثه ليس بشيء. وقال الجوزجاني: كان دجّالاً جسوراً. وقال ابـن حبان: كان يـأخذ من اليهود والنصـارى من علم القـرآن الذي يوافق كتبهم، وكان يشبّه الرب بالمخلوقات، وكان يكذب في الحديث.

وعن خـارجة بـن مصعب: لم استحـل دم يهودي، ولو وجـدت مقاتـل بن سليمان خلوة لشققت بطنه.

وقال ابن أبي حاتم: حديثه يدل على أنَّه ليس بصدوق.

مشكلة السياق؟!

قد تعرفت على ما هو المراد من أهل البيت في الآية الشريفة من خلال

١. ميزان الاعتدال: ٤/ ١٧٢ \_ ١٧٥.

غيرهـنّ، فـإنّ وحدة السيـاق قـاضيـة على أنّ الكـل راجـع إلى موضـوع واحـد، و إرجاعها إلى غير نسائه يستلزم التفكيك بين أجزاء آية واحدة، نعم لو كانت آية التطهير آية مستقلة لكـان الأمر سهلاً إذ كان الإشكال أضعف، ولكنّهـا جزء من آية واحدة نزلت في نساء النبي.

والجواب: لا شك أنّ السياق من الأمور التي يستـدل بها على كشف المراد ويجعل صدر الكـلام ووسطه وذيله قرينة على المراد، ووسيلة لتعيين مـا أُريد منه، ولكنه حجة إذا لم يقم دليل أقوى على خلافه، فلو قام ترفع اليد عن وحدة السياق وقرينيّته.

وبعبارة أُخرى: إنّ الاعتماد على السيـاق إنّما يتم لو لم يكن هنـاك نص على خلافه، وقد عرفت النصوص الدالة على خلافه.

أضف إليه أنّ هناك دلائل قماطعة على أنّ آية التطهير آية مستقلة نزلت كذلك ووقعت في ثنمايا الآية المربوطة بمأزواج النبي بَيَنْظُمُ لمصلحة كان صماحب الشريعة أعرف بها. ' وإليك الدلائل الدالة على استقلالها:

الدليل الأوّل :

أطبقت الروايات المنتهية إلى الأصحاب وأُمّهات المؤمنين والتابعين لهم بإحسان على نزولها مستقلة، سواء أقلنا بنزولها في حق العترة الطاهرة أو زوجات النبي أو أصحابه، فالكل ـ مع قطع النظر عن الاختلاف في المنزول فيه ـ اتفقوا ١. نقل السيوطي عن ابن الحصّار : إنَّ ترتيب السور ووضيع الآيات مواضعها إنَّها كان بالموحى كان رسول الله ﷺ يقول: ضعوا آية كذا في موضع كذا. لاحظ الإتقان: ١/ ١٩٤، الفصل الثامن عشر في جمع القرآن وترتيبه من طبعة مكتبة ومطبعة المشهد الحسيني، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم.

| ١٦ | U | ٤ |
|----|---|---|
|----|---|---|

على نزولها مستقلة، وقد مضت النصوص عن الطبري و «الدر المنثور» والصحاح ترى أنَّ أُمَّ سلمة تقول: نزلت في بيتي ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً ﴾ .

ويروي أبو سعيد الخدري، عن رسول الله يَنْتَشْ : «نزلت هذه الآية في خمسة : فيَّ وفي علي وفاطمة وحسن وحسين ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً﴾ ».

وروت عائشة: خرج النبي ﷺ ذات غداة وعليه مرط مرجّل من شعر أسود، فجاء الحسن فأدخله معه، ثم جاء الحسين فأدخله معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها معه، ثم جاء علي فأدخله معه، ثم قال: ﴿إِنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً؟ . إلى غير ذلك من النصوص.

حتى انَّ ظاهر كلام عكرمة وعروة بـن الزبير نزولها مستقلة بقول السيوطي: كان عكرمة ينادي في السوق ﴿إنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت﴾ نزلت في نساء النبي .

١. لاحظ : ١٤٠ \_ ١٥٣ من هذا الجزء.

ولا غرو في أن يكون الصدر والذيل راجعين إلى موضوع وما ورد في الأثناء راجعاً إلى غيره فإنّ ذلك من فنون البلاغة وأساليبها، نرى نظيره في الذكر الحكيم وكلام البلغاء، وعليه ديدن العرب في محاوراتهم، فربها يرد في موضوع قبل أن يفرغ من الموضوع الذي كان يبحث عنه ثم يرجع إليه ثانياً.

يقول الطبرسي: من عادة الفصحاء في كلامهم اتّهم يذهبون من خطاب إلى غيره ويعودون إليه، والقرآن من ذلك مملوء، وكذلك كلام العرب وأشعارهم. \

قال الشيخ محمد عبده: إنّ من عادة القرآن أن ينتقل بالإنسان من شأن إلى شأن ثم يعود إلى مباحث المقصد الواحد المرة بعد المرة . <sup>٢</sup>

وروي عن الإمام جعفر الصادق للجَنَّة : «إنَّ الآية من القرآن يكون أوَّلها في شيء وآخرها في شيء ». "

ولأجل أن يقف القارئ على صحة ما قاله هولاء الأكابر نأتي بشاهد، فنقول: قال سبحانه ناقلاً عن «العزيز» مخاطباً زوجته: ﴿ إِنّهُ مِنْ كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ \* يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا وَٱسْتَغْفِرِي لِذَنبِكِ إِنَّكِ كُنْتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ .

نرى أنَّ العزيز يخاطب أولًا امرأته بقوله: ﴿ إِنَّهُ مِنْ كَيْدِكُنَّ ﴾ وقبل أن يفرغ من كلامه معها، يخاطب يوسف بقوله: ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا ﴾ ... ثم يرجع إلى الموضوع الأول ويخاطب زوجته بقوله: ﴿ وَأَسْتَغْفِرِي لِذَنبِكِ ﴾ ... فقوله ﴿ يُوسُفُ

- ١. مجمع البيان: ٤/ ٣٥٧.
   ٢. تفسير المنار: ٢/ ٤٥١.
   ٣. الكاشف: ٦/ ٢١٧.
  - ٤. يوسف: ٢٨\_٢٩.

١٦٦ ..... مفاهيم القرآن / ج ١٠

أَعْرِضْ عَنْ هَذَا﴾ جملة معترضة وقعت بين الخطابين، والمسوّغ لوقوعها بينهما كون المخاطب الثاني أحد المتخـاصمين، وكانت له صلة تامّة بالـواقعة التي رفعت إلى العزيز.

والضابطة الكليّة لهذا النوع من الكلام هو وجود التناسب المقتضي للعدول من الأوّل إلى الثاني، ثم منه إلى الأوّل، وهي أيضاً موجودة في المقام، فإنّه سبحانه يخاطب نساء النبي عَظِيمٌ بالخطابات التالية:

 ١. ﴿يا نسباء النبي من يأت منكن بفاحشة مبينة يضباعف لهما العذاب ضعفين﴾.

> ٢. ﴿يا نساء النبي لستن كأحد من النساء ان اتقيتن ... ﴾ . ٣. ﴿وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى﴾ .

فعند ذلك صبح أن ينتقل إلى الكلام عن أهمل البيت الذين أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً وذلك لوجهين:

١. تعريفهن على جماعة بلغوا في التورع والتقى، الذروة العليا، وفي الطهارة
 عن الرذائل والمساوئ، القمة. وبذلك استحقوا أن يكونوا أسوة في الحياة وقدوة في

هذين الوجهين صح أن يطرح طهارة أهـل البيت في أثناء المحاورة مع نساء النبي والكلام حول شؤونهن.

ولقد قام محققو الإمامية ببيان مناسبة العدول في الآية ، نأتي ببعض تحقيقاتهم، قال السيد القاضي التستري: «لا يبعد أن يكون اختلاف آية التطهير مع ما قبلها على طريق الالتفات من الأزواج إلى النبي بي وأهل بيته بي على معنى أنّ تأديب الأزواج وترغيبهن إلى الصلاح والسداد، من توابع إذهاب الرجس والدنس عن أهل البيت عليه ، فالحاصل نظم الآية على هذا: انّ الله تعالى رغب أزواج النبي بي لل العفة والصلاح بأنّه إنّها أراد في الأزل أن يجعلكم معصومين يا أهل البيت واللائق أن يكون المنسوب إلى المعصوم عفيفاً صالحاً كما قال:

وقال العلامة المظفر: وإنّما جعل سبحانه هذه الآية في أثناء ذكر الأزواج وخطابهن للتنبيه على أنّه سبحانه أمرهن ونهاهن وأدّبهن إكراماً لأهل البيت وتنزيهاً لهم عن أن تنالهم بسببهـن وصمة، وصوناً لهم عن أن يلحقهم من أجلهن عيب، ورفعاً لهم عن أن يتصل بهم أهل المعاصي، ولذا استهل سبحانه الآيات بقوله: ﴿يا نساء النبي لستن كأحد من النساء ﴾ ضرورة أنّ هذا التمتّز إنّا هو للاتصال ال

- ۱ . النور: ۲٦ . ۲ . إحقاق الحق: ۲/ ۵۷۰ .
- ٣. دلائل الصدق: ٢/ ٧٢.

الدليل الثاني

إنّ لسان الآيات الواردة حول نساء النبي لسان الإنذار والتهديد، ولسان الآية المربوطة بأهل بيته لسان المدح والثناء، فجعل الآيتين آية واحدة وإرجاع الجميع إليهن ممّا لا يقبله الذوق السليم، فأين قوله سبحانه : ﴿يا نساء النبي من يأت منكنَّ بفاحشة مبيّنة يضاعف لها العذاب﴾ من قوله: ﴿إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً﴾؟!

كما انَّ لسان القرآن في أزواج النبي، لسان المدح والانذار ويكفيك الإمعان في آيات سورة التحريم فلاحظ.

الدليل الثالث

إنّ قوله سبحانه : ﴿إِنَّما يريد الله ... ﴾ في المصاحف جزء من الآية الثالثة والثلاثين فلو رفعناه منها لم يتطرق أيّ خلل في نظم الآية ومضمونها وتتحصل من ضم الآية الرابعة والثلاثين إلى ما بقيت، آية تامة واضحة المضمون، مبينة الم مر

١ ـ الأحزاب: ٣٣.

ج. ﴿واذكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة إنَّ الله كان لطيفاً خبيراً ﴾ . \

فلو رفعنا قوله: ﴿إِنَّما يريد الله ﴾ وضممنا ما تقدم عليه بها تأخر، جاءت الآية تامة من دون حدوث خلل في المعنى والنظم، وهذا دليل على أنّ قوله تعالى: ﴿إِنَّما يريد الله ﴾ آية مستقلة وردت في ضمن الآية لمصلحة ربها نشير إليها.

إنَّ الأحاديث على كثرتها صريحة في نزول الآية وحدها، ولم يرد حتى في رواية واحدة نزولها في ضمن آيات نساء النبي تَشَرُّولا ذكره أحد حتى القائل باختصاص الآية بأزواج النبي كما ينسب إلى عكرمة وعروة، فالآية لم تكن حسب النزول جزءاً من آيات نساء النبي ولا متصلة بها، وانّها وضعت إمّا بـ أمر النبي تَشَرُّ أو عند التأليف بعد الرحلة.

ويؤيده أنَّ آية **﴿وقرن في بيوتكن﴾**باقية على انسجامهـا واتصالها لو قدَّر ارتفاع آية التطهير من بين جملها . <sup>٢</sup>

وليس هذا أمراً بدعاً فله نظير في القرآن الكريم .

فقد تضافيت السنَّة، مدمى الفيقان أن قدل مسحلا من هاأته كي

- ١. الأحزاب: ٣٤.
- ۲. الميزان: ۲۱/ ۳۳۰.
  - ٣. المائدة: ٣.

ئلاثة:

ألف. ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَاللَّهُ وَلَحْمُ ٱلْحِنْزِيرِ وَمَا أَهِلَّ لِغَيْرِ ٱللهِ بِهِ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَالمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ ٱلْسَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَىٰ النُّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِٱلأَزْلامِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾ . \

ب. ﴿اليوم يئس الذين كفروا من دينكم فلا تخشوهم واخشون اليوم
 أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً ﴾.
 ج . ﴿فَمَنْ أَضْطُرَ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لأَنْمٍ فَإِنَّ ٱللهَ غَفُورٌ
 رَحِيمٌ ﴾. '

فإذا رفعنا الجزء الثاني يحصل من ضم الأوّل إلى الثالث آية تامة من دون طروء خلل في مضمونها ونظمها، وذلك دليل على أنّ الجزء الثاني آية مستقلة وردت في ضمن آية أُخرى بتصويب صاحب الشريعة الغراء أو بتصويب من جامعي القرآن بعد رحلته يَشَيْر.

أضف إلى ذلك أنّ مضمون الآية \_ أعني: أحكام اللحوم \_ قد ورد في آيات أُخر من دون أن تشتما على هذه النبادة، فه نبية من ما أنّ ما من الأوبا

۱ و ۲. المائدة: ۳.

وخطابهم لأجل إعلام نساء النبي يَنظَر بأنهن في جوار هولاء المطهرين فيجب عليهـن القيام بـأداء حقوق هـؤلاء العظماء، الذيـن ميّزهـم الله تعالى عـن غيرهم من هذه الأمّة بالتطهير والعصمة و الاقتداء بهم في القول والسلوك. ولكن يبقى هنا سـؤال آخر، وهو أنَّه إذا كانـت الآية ، آيـة مستقلة فلمإذا

جاءت في المصحف جزءاً من آية أُخرى، ولم تكتب بصورة آية تـامّة في جنب الآيات الأخرى ؟

الجواب: التاريخ يطلعنا بصفحات طويلة على موقف قريـش وغيرهم من أهل البيت المينية ، فإنَّ مرجل الحسد ما زال يغلى والاتجاهات السلبية ضدهم كانت كالشمس في رابعة النهار، فاقتضت الحكمة الإلهية أن تجعل الآية في ثنايا الآيات المتعلَّقة بنساء النبي عَظَّرُ من أجل تخفيف الحساسية ضد أهل البيت ، وإن كانت الحقيقة لا تخفى على من نظر إليها بعين صحيحة، وأنَّ الآية تهدف إلى جماعة أخرى غير نساء النبي علم كما بيّناه قبل قليل.

وللسيد عبد الحسين شرف الديمن هنا كلام ربّما يفصل ما أجملناه فإنّه \_ قدّس الله سرّه ـ بعد ما أثبت أنّ قوله سبحانه : ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ

آمَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصلاةَ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ \ منزل في حق الإمام أمير المؤمنين للجَنِّة طرح ســؤالًا، وهو أنَّـه إذا كان أمير المؤمنين للجَنَّة هو المراد من الآية فلماذا عبر عن المفرد بلفظ الجمع؟ فقال: إنَّ العرب قد تعبُّر عن المفرد بلفظ الجمع لنكتة التعظيم حيث يستوجب، ثم قال: وعندي في ذلك نكتة ألطف وأدق، وهي أنَّه إنَّما أتي بعبارة الجمع دون عبارة المفرد بُقياً منه تعالى على كثير من الناس، فإنَّ شانئي علي وأعداء

١. المائدة: ٥٥.

| いを/ | القرآن | مفاهيم | ۱۷ | 1 | ٢ |
|-----|--------|--------|----|---|---|
|     |        |        |    |   |   |

١. المراجعات:المراجعة: ٤٢ ص ١٦٦.

نظريات أُخرى في تفسير الآية

قد عـرفت القولين المعروفين حـول الآية ، كما عرفت الحق الـواضح منهما، فهلم معـي ندرس سائر الأقوال الشـاذة التي لا تعتمد على ركن وثيـق و إنّما هي آراء مختلقة لأجـل الفرار من المشـاكل المتوجهـة إلى ثاني القـولين، ونحن نذكـرها واحداً بعد آخر على نحو الإيجاز :

١. المراد من «البيت» هو بيت الله الحرام والمراد من أهله هم المقيمون حوله.
 ٢. المراد من «البيت» هو مسجد النبي بين والمراد من أهله هم القاطنون حوله، وكان لبيوتهم باب إلى المسجد .

٣. المراد من تحرم عليهم الصدقة وهم ولد أبي طالب: علي، جعفر، وعقيل، وولدالعباس.

٤. المراد من البيت بيت النسب والحسب، فيعم أبناء النبي تشرّ ونساءه. وهذه الوجوه كلّها عليلة ، أمّا الأول والشاني، فلأنّ إطلاق «أهل البيت» واستعماله في أهل مكة والمدينة استعمال بعيد لا يحمل عليه الكلام إلّا بقرينة قطعية، والمتبادر منه هو أهل بيت الرجل، وعلى ذلك جرى الذكر الحكيم في

| いで/ 0 | مفاهيم القرآز |  | 11 | V | ٤ |
|-------|---------------|--|----|---|---|
|-------|---------------|--|----|---|---|

ظاهر الآيات أبداً .

ويتلوهما الثالث: فإنّ تفسير «أهل بيت النبي على الله عليه الصدقة من صلب أبي طالب والعباس تفسير بلا شاهد ، وكأنّه حمل البيت على البيت النسبي، أضف إليه أنّ الصدقة غير محرمة على خصوص أبنائهما، بل هي محرمة على أبنائهما وكل من كان من نسل عبد المطلب .

قال الشيخ الطوسي في الخلاف: تحرم الصدقة المفروضة على بني هاشم من ولد أبي طالب العقيليين والجعافرة والعلويين، وولد العباس بن عبد المطلب، وولد أبي لهب، وولد الحارث بن عبد المطلب، ولا عقب لهاشم إلاّ من هؤلاء، ولا يحرم على ولد المطلب، ونوفل، وعبد شمس بن عبد مناف، قال الشافعي: تحرم الصدقة المفروضة على هؤلاء كلهم وهم جميع ولد عبد مناف . ' وقال بمثله أيضاً في كتاب قسمة الصدقات: ٢/ ٣٥٣، المسألة ٢٦. وعلى ذلك فليس لهذه النظرية دليل سوى ما رواه مسلم عن زيد بن أرقم، وقد قدمنا نصّه عند ذكر الأحاديث الواردة حول الآية . <sup>٢</sup>

وأمّا النظرية الـرابعـة: فقد ذهـب إليهـا بعضهـم، جمعاً بين الأحـاديـث

نظريَات أخرى في تفسير أهل البيت ٢٠٠٠ ...... ١٧٥

وما بعدها، والحديث يقتضي أنّهم من أهل البيت لا أنّ غيرهم ليس منهم. \ وقال المراغبي: أهل بيته مـن كان ملازماً لـه من الرجـال والنساء والأزواج والإماء والأقارب . `

وهذه النظرية موهونة أيضاً أوّلاً: انّ اللام في «أهل البيت» ليس للجنس ولا للاستغراق، بل هي لام العهد وهي تشير إلى بيت معهود بين المتكلم والمخاطب، وهو بيت واحد، ولو صح ذلك القول لوجب أن يقول «أهل البيوت» حتى يعم الأزواج والأولاد وكل من يتعلّق بالنبي نسباً أو حسباً أو لعلاقة السكنيّة مثل الإماء. والحاصل: انّه لو أُريد «بيت النبي» المادي الجسماني لا يصح، إذ لم يكن له بيت واحد، بل كان لكل واحدة من نسائه بيت مشخص، فكان النبي صاحب البيوت لا البيت الواحد. ولو أُريد منه بيت النسب، كما يقال: بيت من بيوتات «حمير» أو «ربيعة»،

فلازمه التعميم إلى كل من ينتمي إلى هذا البيت بنسب أو سبب، مع أنّه كان بعض المنتمين إليه يـوم نزول الآيـة من عبـدة الوثين وأعداء النسي ، فإنّ سـمدة

لعمرك إنّي يـوم أحمِلُ رايةً لتَغْلِبَ خَيلَ الـلات، خيلُ محمد لكالمُدلج الحيرانِ أظلم ليلُـهُ فهذا أواني حين أُهدي وأهْتدى ولو أُريد منه «بيت الوحي» فلازمه الاختصاص بمن بلغ من الورع والتقوى ذروتهما، حتى يصح عدّه من أهل ذلك البيت الرفيع المعنون، ومثله لا يعم كل من ينتمي بـالوشائج النسبية أو الحسبية إلى هـذا البيت، وإن كان في جـانب الإيمان والعمل في درجة نازلة تلحقه بالعاديين من المسلمين.

ثانياً: قد عرفت أنَّ الإرادة الواردة في الآية تكوينية تعرب عِـن تعلَّق إرادته الحكيمة على عصمة أهل ذلك البيت، ومعه كيـف يمكن القول بأنَّ المراد كل من ينتمي إلى ذلك البيت بوشائج النسب والحسب؟!

ثالثاً: إنّ النظرية في جانب مخالف للأحاديث المتضافرة الدالة على نزول الآية في حق العترة الطاهرة، وقد قام النبي يَشَرَّ بتفسيرها بوجوه مختلفة أوعزنا إليها عند البحث عن القول الأول، والنبي يَشَرُّ هو المبين الأول لمفاد كتابه الذي أرسل معه قال سبحانه : ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ . <sup>ن</sup>

فليست وظيفة النبي بَشْخُ القراءة والتلاوة بل التبيين والتوضيح من وظائفه

١. السيرة النبوية: ٢/ ٤٠١.

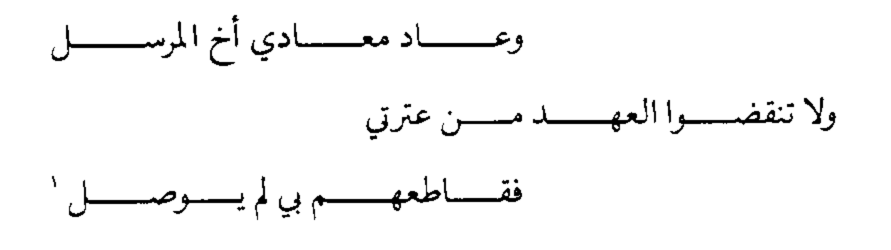
خاتمة المطاف

## أهل البيت في الأدب العربي

ما حقَّقناه حول الآية كان أمراً واضحاً لا لبس فيه عند المسلمين في الصدر الأوّل فقد فهموا عن الآية الكريمة و بفضل الروايات من هم أهل البيت من دون تردّد أو تـريّث، وصاغـوا ما فهموه في قـوالب شعريـة رائعة، فنقتطف منهـا هذه الشذرات.

قال عمرو بن العاص في قصيدته الجلجلية المعروفة يمدح بها الإمام على ابن أبي طالب، وفيها هذا البيت في حق العترة الطاهرة:

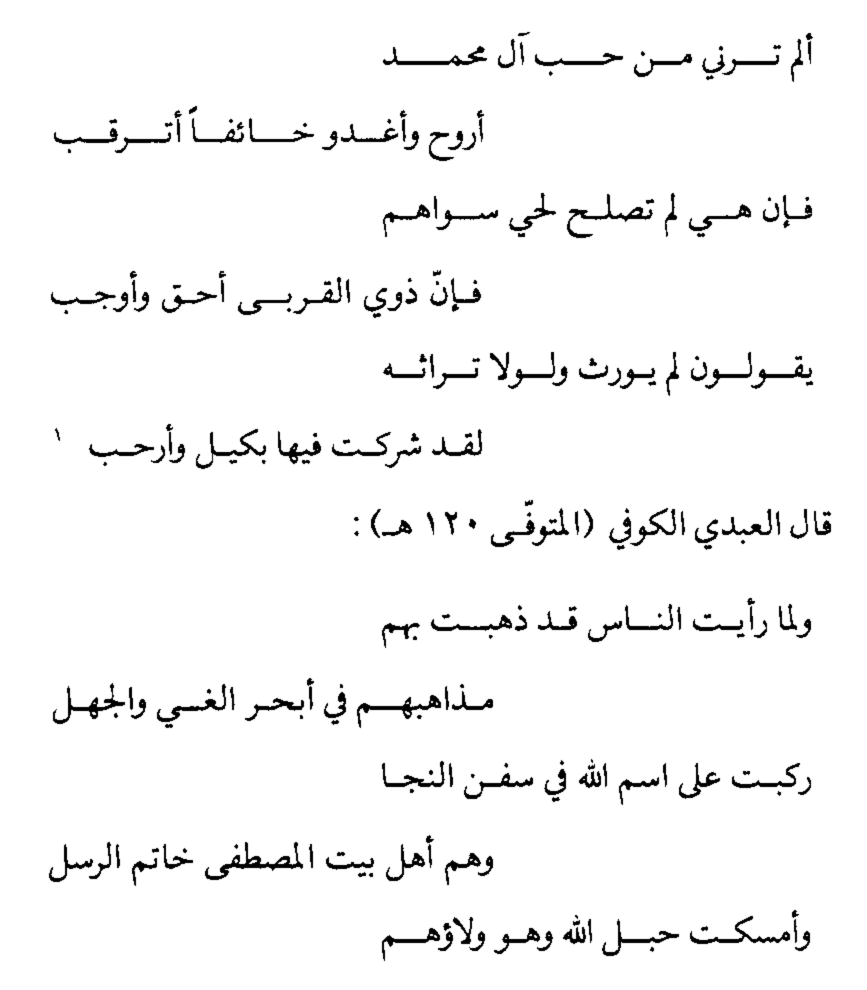
ف\_\_\_وال م\_\_\_والي\_\_\_ه ي\_\_\_ا ذا الجلال



و قال الكميت بن زيد الأسدى في قصيدة له:

١١٥ /٢. الغدير: ٢/ ١١٥.

## 



كما قد أمرنا بالتمسّك بالحبل ٢

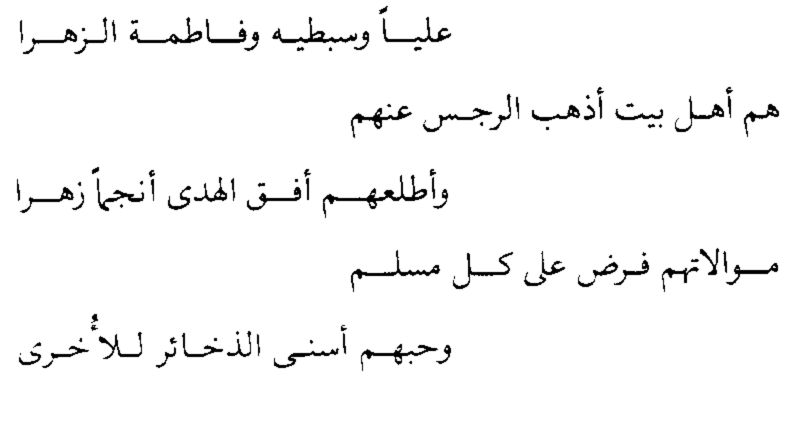
وقال الإمام الشافعي:

يا أهمل بيت رسول الله حبكم

فرض من الله في القسران أنزله

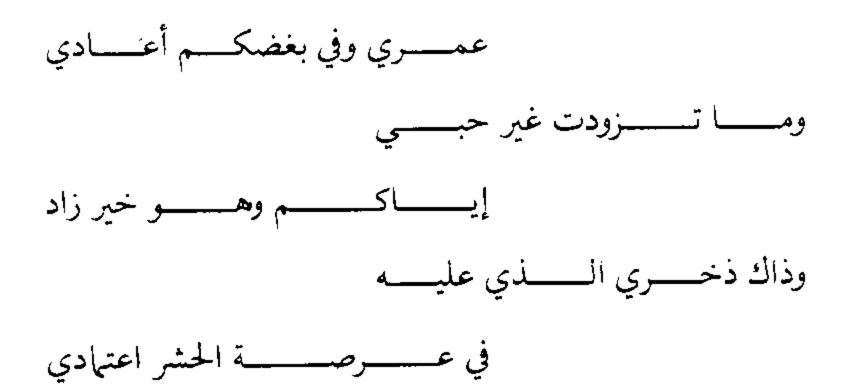
۱ . الغدير: ۲/ ۱۹۱ . ۲ . الغدير: ۲/ ۲۹۰ ـ ۳۲۶.

كف اكسم من عظيم القدر أنَّكم من لم يصل عليكم لا صلاة له \ وذكر ابن الصباغ المالكي في «الفصول» لقائل: هم العروة الوثقى لمعتصم بها مناقبهم جاءت بموحى وانمزال مناقب في شوري وسورة هل أتبي وفي سورة الأحزاب يعرفها التالي وهم آل بيت المصطفى فودادهم على الناس مفروض بحكم وإسجال ` وذكر الشبلنجي في «نور الأبصار» عن أبي الحسن بن جبير : أحب النبي المصطفى وابن عمه



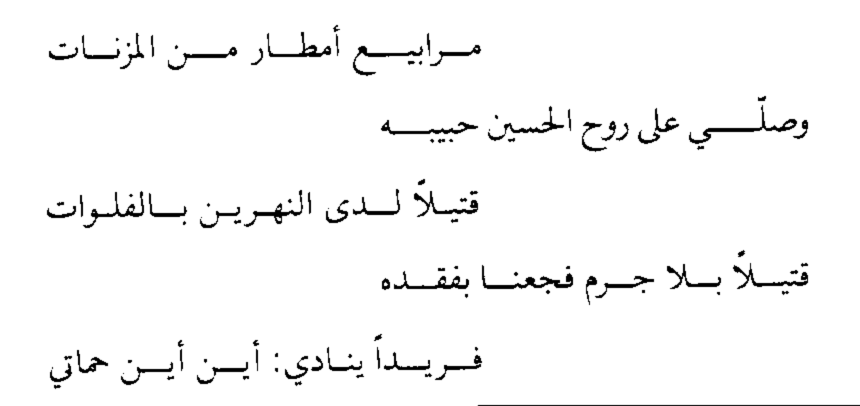
٢. الغدير: ٢/ ٣١٠ \_ ٣١١، نقلًا عن الفصول: ١٣. ۱. الغدير: ۲/ ۳۰۳.

وما أنا للصحب الكرام بمبغض فإنَّى أرى البغضاء في حقهم كفرا ` وقال العبدي: يــا ســـادتي يـــا بنـــي علي یا «آل ط\_\_\_ه» و «آل ص\_\_اد» مــــن ذا يــــوازيكــــم وأنتــــم أنتمسم نجمسوم الهدى اللمسواق یہدی بہا الله کے اللہ کے اللہ کے ال ل\_\_ولا ه\_\_داك\_\_م إذاً ضللن\_\_ا والتبسس الغمسي بممالمسرشماد 



۱۱ الغدير: ۲/ ۳۱۱، نقلاً عن نور الأبصار : ۳۲.

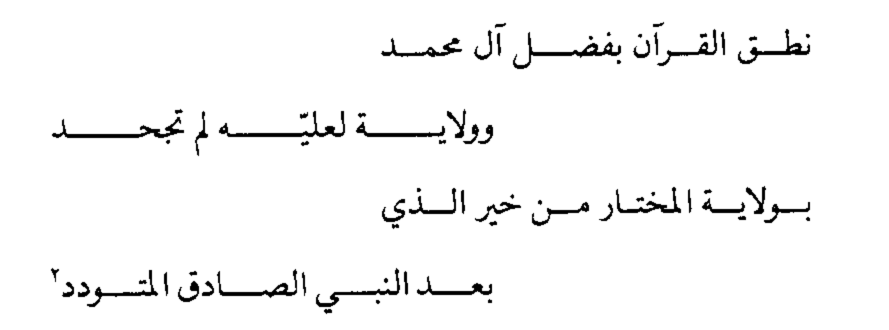




۱. الغدير: ۲/ ۳۱۷.

أنا الظامئ العطشان في أرض غربة قتي لاً ومظلوم من بغير ترات وقد رفعوا رأس الحسين على القنا وساقوا نساء ولماً خفرات فقل لابن سعد عذب الله روحه ستلقى عذاب النار باللعنات ساقنت طول الدهر ما هبت الصبا واقنت بالأصال والغدوات على معشر ضلوا جيعاً وضيّعوا

وقال أيضاً:



۱ و ۲. الغدير: ۲/ ۳۸۱ \_ ۳۸۲.

أهل البيت في الأدب العربي ..... ١٨٣ .....

وقال الحماني (المتوقب ۳۰۱ هـ) : يا آل حاميم الذين بحبهم حكم الكتاب منزل تنزيلا كان المديح حُلمي الملوك وكنتم حلمل المدايم غمرة وحجمولا بيت إذا عَــد المآثر أهله عمددوا النبسي وثمانيما جبريلا

قوم إذا اعتدلوا الحمايل أصبحوا متقسِّمين خليف\_\_\_\_ة ورس\_\_\_\_ولا نشأوا بآيات الكتاب فما انثنوا

حتمى صمدرن كهمولمة وكهمولا ثقـــلان لــــن يتفــرَّقـــا أو يطفيـــا

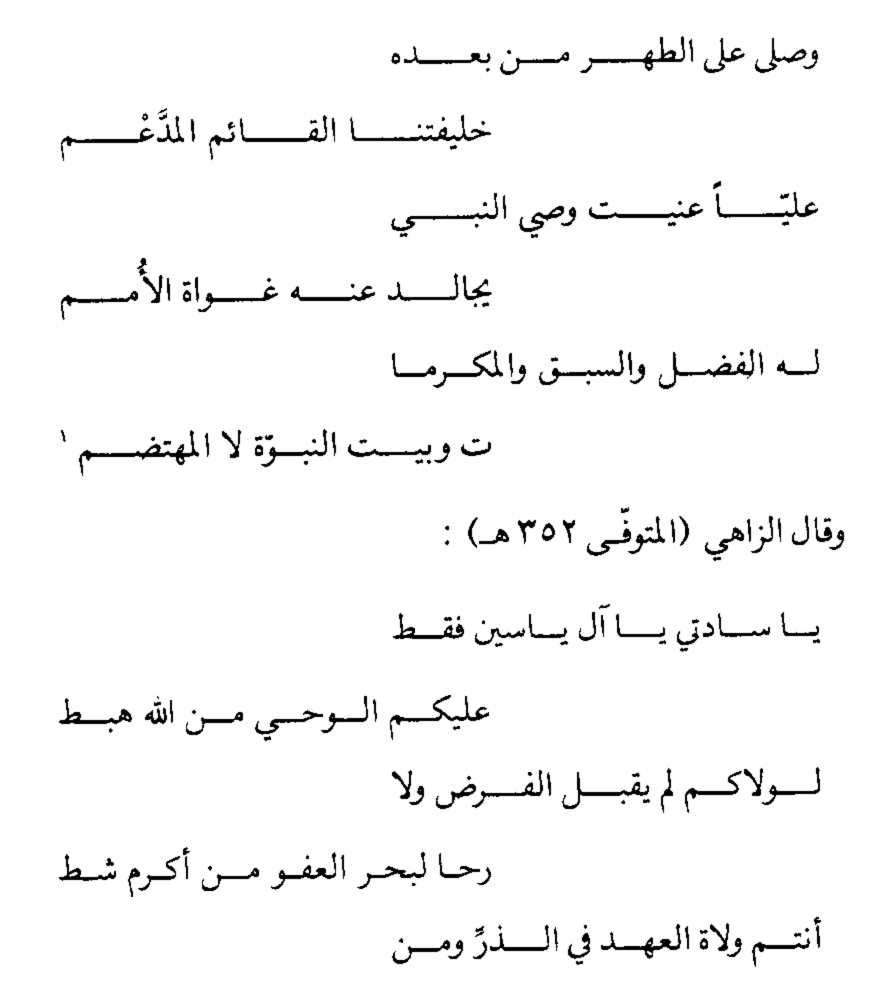
بالحوض من ظمأ الصدور غليلا وخليفتان على الأنام بقوله الحق أصدق مسن تكلم قيسلا فأتوا أكف الآيسين فأصبحوا ما يعدلون سوى الكتباب عديلا ا

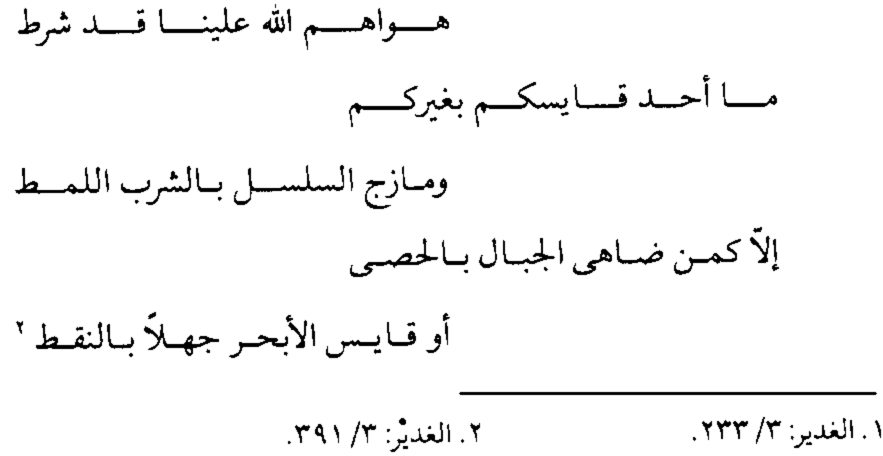
. الغدير: ٣/ ٦٦.

وقال العجلوني (المتوفَّى ١١٦٢ هـ ) : لقد حاز آل المصطفى أشرف الفخر بنسبتهم للطاهر الطيَّب الذكر فحبهم فرض على كل مرقمن أشار إليه الله في محكم الذكر ومن يدعى من غيرهم نسبة له فبذلبك ملعبون أتمي أقبسح البوزر وقد خص منهم نسل زهراء الأشرف بأطراف تيجان من السندس الخضر ويُغنيهمُ عن لبس ما خصَّهم به وجـوهٌ لهم أبهى مـن الشمـس والبـدر ولم يمتنع من غيرهم لبس أخضر على رأي من يعزى لا سيوط ذي الخبر

وقد صححوا عن غيره حرمة الذي رآه مباحاً فاعلم الحكم بالسبر وقال جرير بن عبد الله البجلي: فصلى الإل\_\_\_\_ه على أحمد رسم المليك تمام النعم

۱ . الغدير: ۳/ ۱۷۳ .





وقال أيضاً ضمن أبيات: هم آل أحمد والصيد الجحاجحة الز همر الغطمارفية العلموية الغمرر وقال أيضاً: يا آل أحمد ماذا كان جرمكم فكل أرواحكم بالسيف تنتزع ا قال الناشئ الصغير (المتوقِّبي ٣٦٥ هـ) : ب\_آل محمّ\_د ع\_رف الص\_واب وفي أبيــاتهم نــزل الكتــاب همسم الكلمات والأسماء لاحمست لآدم حين عمرت لمسه المتمساب وهمم حجمج الإلمه على البرايما



إلى اخر الأبيات التي يقول فيها:

يقول لقد نجوت بأهل بيت

بهم يصلى لــــــظى وبهم يثــــاب

۱. الغدير: ۳/ ۳۹۲.

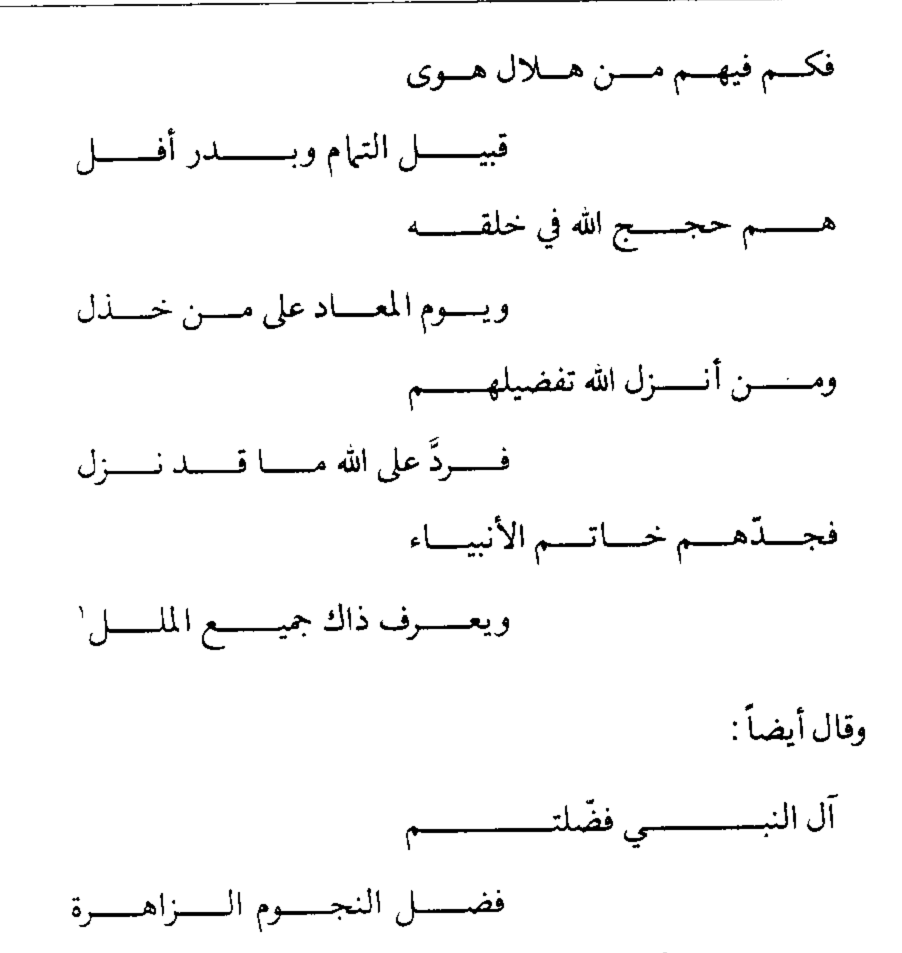
طابوا وطاب وليهم في المولد واليتهم وبرئت من أعدائهم فاقلل ملامك لا أباً لك أوزد فهمم أممان كمالنجموم واتمهم سفن النجاة من الحديث المسند " ١. الغدير: ٤/ ٢٥. ٢. الغدير: ٤/ ٣٥. ٣. الغدير: ٢٨/٤.

وقال الصاحب بن عبّاد (المتوفّي ٣٨٥ هـ): أواليكم يا آل بيت محمد فكلكم للعلم والدين فرقد وأترك من ناواكم وهو هتكه ينادي عليه مولد ليسس يحمد ا وقال ابن الحجاج البغدادي (المتوفَّى ٣٩١ هـ) : فما وجدت شفاء تستفيد بسه إلا ابتغاءك تهجو آل ياسين كافاك ربُّك إذ أجرتك قدرته بسب أهسل العبلا الغير الميامين إلى أن يقول:

وان أجر ابن سعد في استباحة آل النب\_وة أج\_\_ غير ممن\_ون ` وقال أبو الفتح كشاجم (المتوفَّى ٣٦٠ هـ) من قصيدة: له في البكاء على الطاهرين

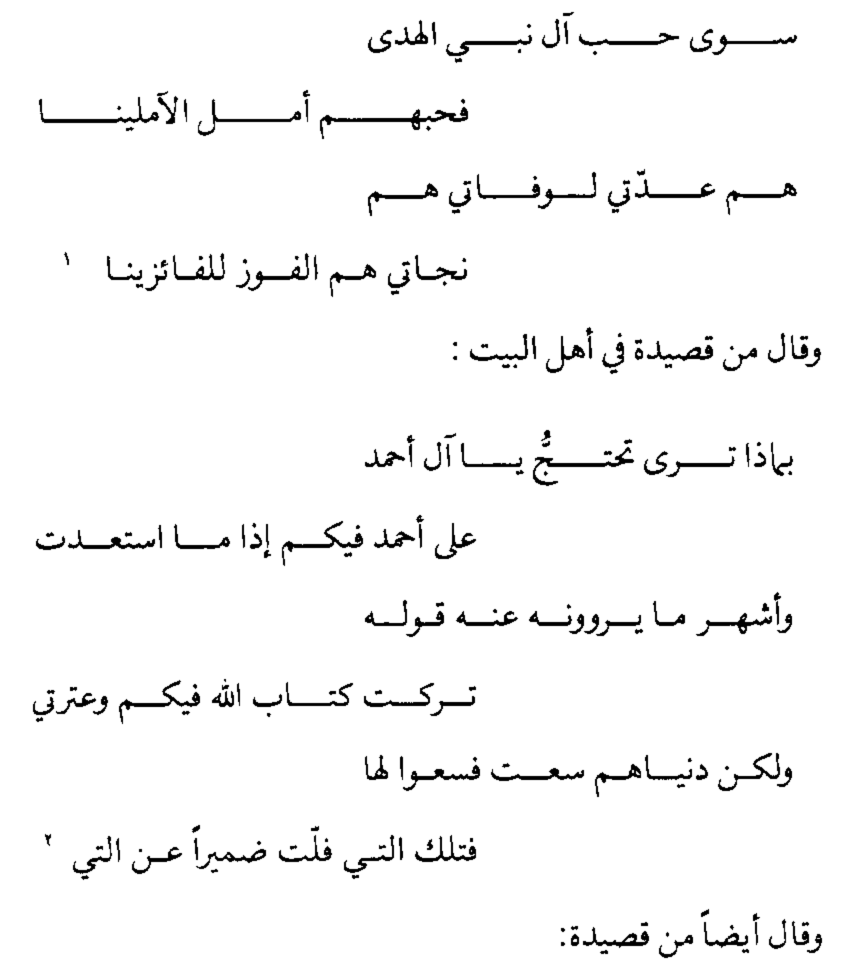
مندوحية عين بكياء الغيزل

١. الغدير: ٤/ ٦٠.
 ٢. الغدير: ٤/ ٨٩.

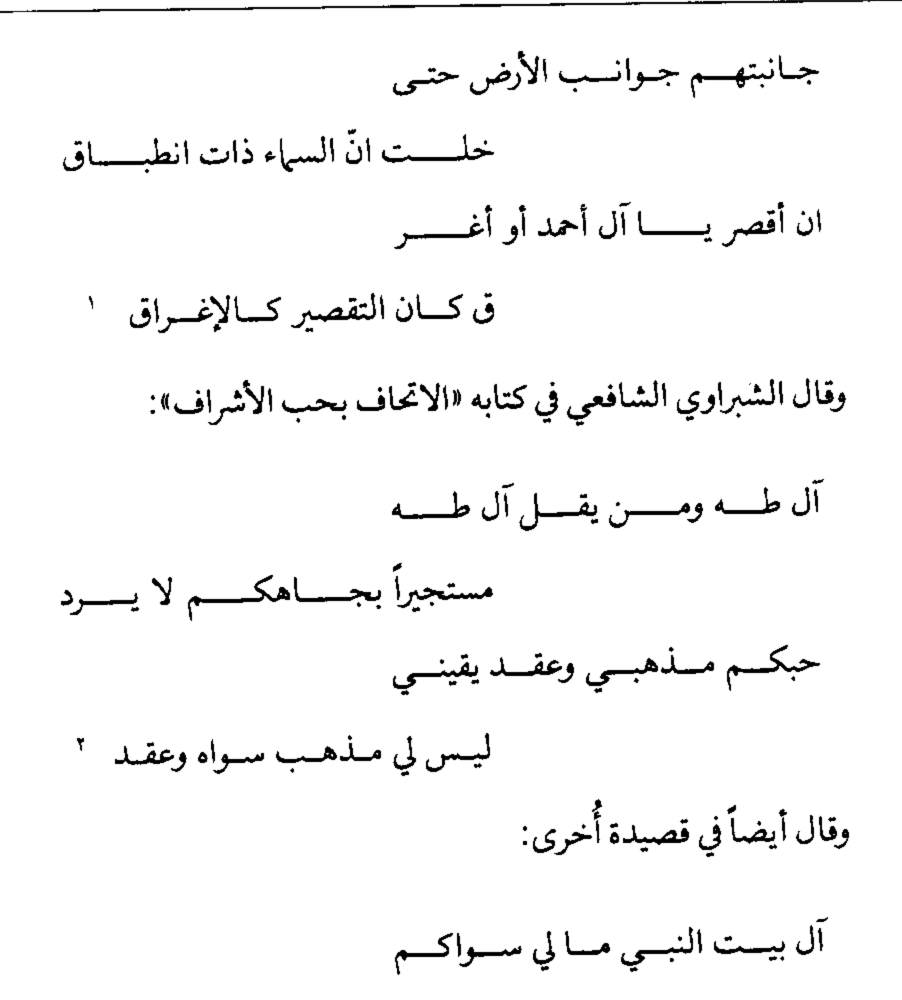




وبهرتـــــم أعــــداءكــــــ ب\_\_\_\_المأث\_\_\_\_رات الس\_\_\_\_ائرة وقال أبو محمد الصوري الشاعر (المتوقّبي ٤١٩ هـ) : فهل ترك البين من أرتجيه مـــــن الأوّلين والآخـــــــ ينــــــا ١. الغدير: ٤/ ٣. ٢. الغدير: ٤/ ١٧.

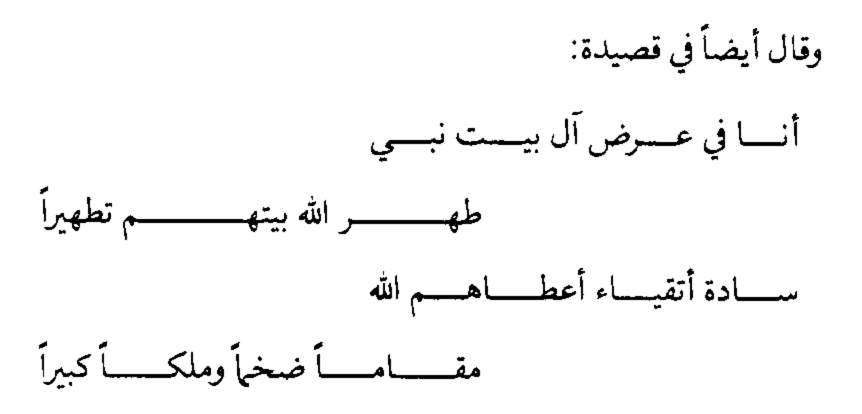






ملجا أرتجيه للكررب في غدد لست أخشى ريب الزمان وأنتم عمدتي في الخطوب يسا آل أحمد من يضاهي فخراركم آل طه وعليكــــم سرادق العـــز ممتـــد ۲۲۸ \_ ۲۲۷ / ۶ . ۲۲۸ \_ ۲۲۸ . • ٢. الإتحاف بحبّ الأشراف: ٩٩.

إلى أن يقول في قصيدته هذه: يا إلهي ما لي سوى حب آل البيت آل النب\_\_\_\_ى ط\_\_\_ه الممج\_\_\_\_د أناعب دمقصر لسبت أرجس عميلاً غير حسب آل محميد ` وقال أيضاً من قصيدة: يا كسرام الأنسام يساآل طسه حبكم ملذهبمي وعقلد ولائي ليمس لي ملجماً سواكم وذخرر أرتجيميه في شميدتي ورخمسائي فاز من زار حيكم آل طه ۲ وجنا منكم ثمار العطاء



۱ و ۲. الإتحاف بحب الأشراف: ۱۰۰ و ۱۰۱.

إلى أن يقول: يا بحرور الكمال يا آل طه كم مننتمم وكم جبرتمم كسيراً هل على غير بيتهم نزل الو حمي بجبريل خمادماً مأموراً هل سواكم قد أذهب الله عنه الرجم \_\_\_\_\_ نصّ\_ أفي ذكره مسط\_وراً ` ﴿ أُولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده ﴾ ` O الشيعة واية التطهير

استدلت الشيعة عن بكرة أبيها بآية التطهير على عصمة العترة الطاهرة،

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ | ' | 19 |  | ٤ |
|----------------------|---|----|--|---|
|----------------------|---|----|--|---|

- ٢. «تطهير التطهير» ، تأليف الفاضل الهندي ( المتوفّى عام ١٠٣٥هـ ) . ٣. «شرح تطهير التطهير» ، تأليف السيد عبد الباقي الحسيني كتبه شرحاً لكتاب الفاضل الهندي.
- ٤. «إذهاب الرجس عن حظيرة القدس»، للعلامة الشيخ عبد الكريم بن محمد طاهر القمي.
  - ٥. «الصور المنطبعة»، له أيضاً في هذا المجال.
- ٦. «أقطاب الدوائر»، للعلامة عبد الحسين بن مصطفى أحد علمائنا في القرن الثاني عشر فرغ منه عام ١١٣٨ هـ، وطبع عام ١٤٠٣ هـ.
  ٧. «تفسير آية التطهير»، تأليف الشيخ إسماعيل بن زين العابدين التبريزي
- الملقّب بمصباح (المتوفّى عام ١٣٠٠ هـ) .
- ٨. التنوير في ترجمة رسالة «آية التطهير» باللغة الأوردية، تأليف السيد عباس الموسوي، طبع في الهند عام ١٣٤١ هـ، وهو ترجمة لرسالة السيد القاضي نور الله .
- ٩. «جلاء الضمير في حل مشكلات آية التطهير»، للشيخ محمد البحراني،

طبع في بُمباي عام ١٣٢٥ هـ . طبع في بُمباي عام ١٣٢٥ هـ . ١٠ . رسالة قيمة في تفسير آية التطهير، للعلامة المحقق الشيخ لطف الله الصافي، طبعت عام ١٤٠٣ هـ من منشورات دار القرآن الكريم في قم المقدسة، وله رسالة أُخرى في العصمة طبعت معها، حيّاه الله وبيّاه. ١١ . «آية التطهير» في جزءين، للسيد الجليل علي الأبطحي، وقد استقصى الكلام فيها حول المأثورات الواردة فيها في الجزء الأول، ودلالتها على العصمة في الجزء الثاني.

| ية التطهير | ة و ا | شيع | ال |
|------------|-------|-----|----|
|------------|-------|-----|----|

١٢. «آية التطهير»، للشيخ محمد مهدي الآصفي وهي دراسة حول مداليل الآية الكريمة ﴿إنّما يريد الله ... ﴾ واختصاصها بأهل البيت ﷺ نشرتها مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة منة ١٤١١ هـ. .
٢٠ مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة منة ١٤١٢ هـ. .
٢٠ مؤسسة عمد الفاضل اللنكراني، المع في إيران ١٩٧٠ م بالفرسية. و ١٩٨٧ م بالعربيَّة.
٢٠ ماع في إيران ١٩٧٠ م بالفارسية. و ١٩٨٧ م بالعربيَّة.
٢٠ أية التطهير في الخمسة أهل الكساء»، للسيد محيي الدين الموسوي الغريفي، طبع في النجف الأشرف ١٣٧٧ هـ/ ١٩٥٨ م.
٢٠ أخيرها ـ لا آخرها ـ ١٣٧٥ هـ/ ١٩٥٨ م.
٢٠ أخيرها ـ لا آخرها ـ ما قدمناه لكم في هذه الصحائف لكاتب هذه السطور، عفا الله عنه، ورزقه شفاعة محمد وأهل بيته يوم لا ينفع مال ولا بنون.

.

الفصل الثاني

# سمات أهل البيت عليهيل

قدتعرَّفت على من هم أهل البيت من خلال التعريف بـالحدِّ التامّ الذي عـرَّف بـه رسـول اللّــه ﷺ أهــل بيتــه، أهــل بيـت النبــوّة و الـرّسـالـة، وكأنَّ التعريف السابق كان بمنزلة التعريف بالحدّ أي التعريف بالذات.

و يمكن أن نتعسرف عليهم من خلال التعسريف على سماتهم

وخصوصيّاتهم التي تشبه التعريف بالرّسم والتعريف بالعرضي. و سماتهم و خصوصيّاتهم كثيرة مبثوثة في ثنايا الآيات و الأحاديث النبويَّة، و لكن نقتصر في المقام على ما ورد من السمات في الذكرالحكيم.

## من سمات أهل البيت ﷺ

العصمة

لقد تعرفت على ما هو المراد من أهل البيت في الآية المباركة على وجه لم يدع لقائل كلمة، ولا لمجادل شبهة، في أنّ المقصود منه هو العترة الطاهرة قرناء الكتاب في كلام النبي ﷺ:

فحان البحث للتطرق إلى سماتهم وخصوصياتهم، وهي على قسمين: ١. ما يستفاد من الآية الشريفة.

٢. ما يستفاد من سائر الآيات.

أمّا الأوّل، فسالآية ـ بعد الإمعان فيها ــ تدلّ على عصمتهم وطهارتهم من الذنوب، ويعلم ذلك من خلال دراسة أمرين:

١. ما هو المراد من الرجس؟ ٢. هل الارادة في الآية المباركة إرادة تكوينية أو تشريعية؟

١. ما هو المراد من الرجس ؟
المراد من الرجس ؟
ذلك أئمة اللغة.

قال ابن فارس: الرجس: أصل يـدل على اختـلاط، ومـن هذا البـاب:

الرجس: القذر لأنَّه لطخ وخلط . `

وقال ابن منظور : الرجس: القذر، وكل قذر رجس، وفي الحديث: أعوذ بك من الرجس النجس. وقد يعبر بـ معن الحرام والفعل القبيح والعذاب واللعن والكفر . قال الزجّاج: الرجس في اللغة كل ما استقذر من عمل ... فبالغ الله في ذم أشياء وسمّاها رجساً، وقال ابن الكلبي: رجس من عمل الشيطان أي مأثم .

وقد استعملت هذه اللفظة في الذكر الحكيم ثمانية مرات: ووصف به الخمر والميسر والأنصاب والأزلام والكافر غير المؤمن بالله والميتة والـدم المسفوح ولحم الخنزير والأوثان وقول الزور ... إلى غير ذلك مـن الموارد التي وصفت به في الذكر الحكيم.

ونكتف بنقل بعض الآيات قـال سبحـانـه : ﴿ إِنَّمَـا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلأَنْصَابُ وَٱلأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ﴾ . "

وقال سبحانه : ﴿إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَـةً أَوْ دَماً مَسْفُـوحاً أَوْ لَحْمَ خِنـزِيرٍ فَـإِنَّهُ رجْسٌ﴾ . <sup>؟</sup>

يصل إلى أنّها مـوضوعة بمعنى القذارة التي تستنفر منهـا النفوس، سواءً أكـانت ماديـة، كما وردت في الآيات، أم معنـوية كما هـو الحال في الكافـر وعابـد الوثـن ووثنه.

فلو وصف به العمل القبيح عرفاً أو شرعاً، فلأجل انّ العمل القبيح يوصف بالقذارة التي تستنفرها الطباع السليمة، وعلى هذا فالمراد من الرجس في الآية هي الأعمال القبيحة عرفاً أو شرعاً، ويدل عليه قوله سبحانه بعد تلك اللفظة: **فويطَّهركُم تَطْهيراً**، فليس المراد من هذا التطهير إلّا تطهيرهم من الرجس المعنوي الذي لا تقبله النفوس السليمة.

وقد ورد نظير قوله: ﴿ويطهركم تطهيراً﴾ في حق السيدة مريم على الله مع الله الله مع الله الله عليها الله الموالي ال المبحانه : ﴿إِنَّ ٱللهَ ٱصْطَفَاكِ وَطَهَّرَكِ وَٱصْطَفَاكِ عَلَىٰ نِسَاءِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ . \

نعم: انَّ لتطهير النفوس وطهارتها مراتب ودرجات، ولا تكون جميعها مستلزمة للعصمة، وانَّها الملازم لها هو الدرجة العليا، قال سبحانه : ﴿فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِرِينَ ﴾ . `

قال العلامة الطباطيائي: الحسب بالكسر والسكون صفة من الحاسة

### ۲۰۲ ......

حَرَجاً كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ ٱللهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ . \

وأيّاً ما كان فهو إدراك نفساني وأثر شعوري يحدث من تعلّق القلب بالاعتقاد الباطل أو العمل السيّء وإذهاب الرجس عبارة عن إزالة كل هيئة خبيثة في النفس تضاد حق الاعتقاد والعمل، وعند ذلك يكون إذهاب الرجس معادلاً للعصمة الإلهية التي هي صورة علمية نفسائية، تحفظ الإنسان من رجس باطني الاعتقاد وسيّء العمل . <sup>٢</sup>

0 المنفي مطلق الرجس

إذا كان المراد من الرجس في الآية الكريمة هو الأفعال القبيحة عرفاً أو شرعاً والمعاصي صغيرها وكبيرها، فيجب أن يقال: إنّ المنفي في الآية هو عموم الرجس، وذلك لأنّ المنفي هو جنس الرجس لا نوعه ولا صنفه، ونفي الجنس يلازم نفي الطبيعة بعامة مراتبها، ولأجل ذلك لم يكتف سبحانه بقوله: ﴿ليذهب عنكم الرجس بل أكّده بقوله: ﴿ويطقركم تطهراً ، فلو كان الماد نفي قسم

۱۲۰، ۱۲۵، ۲۳۰، ۲۰۱۰.

## ٢. هل الإرادة في الآية تكوينية أم تشريعية ؟

إنَّ انقسام إرادته سبحانه إلى تكوينية وتشريعية من الانقسامات الواضحة التي لا تحتاج إلى بسط في القول، ومجمل القول فيها هو انّه إذا تعلّقت إرادته سبحانه على إيجاد شيء وتكوينه في صحيفة الوجود، فهي الإرادة التكوينية ولا تتخلّف تلك الإرادة عن مراده، وربّها يعبّر عنها بالأمر التكويني قال سبحانه : ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ؟ . \

ففي هـذا المجال يكـون متعلّق الإرادة تكـوّن الشيء وتحقّقه وتجسّده، والله سبحـانه لأجـل سعـة قدرتـه ونفـوذ إرادتـه لا تنفك إرادتـه عـن مراده ولا أمـره التكويني عن متعلّقه.

وأمّا إذا تعلّقت إرادت سبحانه بتشريع الأحكام وتقنينها في المجتمع حتى يقوم المكلّف مختاراً بواجبه، فهي إرادة تشريعية، ففي هذا المجال يكون متعلّق الإرادة تحقيقاً هو التشريع والتقنين، وأمّا قيام المكلّف فهو من غايات التكليف، ولأجل ذلك ربّها تترتب عليه الغاية، وربّها تنفك عنه، ولا يوجب الانفكاك خللاً في إرادته سبحانه، لأنّه ما أراد إلاّ التشريع وقد تحقق، كها انّه ما أراد قيام المكلّف بواجبه إلاّ مختاراً، فقيامه بواجبه أو عدم قيامه من شعب اختياره، هذا هو إجمال القول في الإرادتين، وللتفصيل محل آخر.

والقرائن التي ستمر عليك تدل على أنّ الإرادة في الآية تكوينية لا تشريعية بمعنى انّ إرادته التكوينية التي تعلّقت بتكوين الأشياء وإبداعها في عالم الوجود، تعلّقت أيضاً بإذهاب الرجس عن أهل البيت، وتطهيرهم من كل رجس وقذر، ومن كل عمل يستنفر منه، وإليك تلك القرائن:

۱ . یس: ۸۲ .

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ | ۲۰ | Ę | Ż |
|----------------------|----|---|---|
|----------------------|----|---|---|

 ١. انّ الظاهر من الآية هو تعلّق إرادة خاصة بإذهاب الرجس عن أهل البيت، والخصوصية إنَّما تتحقَّق لو كانت الإرادة تكوينية، إذ لو كانت تشريعية لما اختصت بطائفة دون طائفة، لأنَّ الهدف الأسَّمي من بعث الأنبياء هو إبلاغ تشريعاته ودساتيره إلى الناس عامة لا لأُناس معيّنين، ولأجل ذلك ترى أنَّه سبحانه عندما شرّع للمسلمين الوضوء والغسل بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَىٰ ٱلصَّلاةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَىٰ ٱلْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُوا برُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَىٰ ٱلْكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَ ٱطَّهَرُوا ... ﴾ علَّه بقوله: ﴿وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ \ خاطب سبحانه المؤمنين عامة بالوضوء والغسل وعلّل تشريعه العام بتطهيرهم وإتمام نعمته عليهم وهذا بخلاف الآية التي نحن بصددها، فإنّها خصّصت إرادة تطهيره بجمع خاص تجمعهم كلمة «أهل البيت» وخصَّهم بالخطاب وقال: «عنكم أهل البيت» أي لا غيركم. وبالجملة فتخصيص تعلَّق الإرادة بجمع خاص على الوجه الوارد في الآية، يمنع من تفسير الإرادة بالإرادة التشريعية التي عمّت الأمّة جميعاً.

 $[1, \dots, n] = \{1, \dots, n\} = \{1,$ 

٢. انّ العناية البارزة في الآية المباركة أقوى شاهد على أنّ المقصود بالإرادة، الإرادة التكوينية لا التشريعية، لوضوح أنّ تعلّق الإرادة التشريعية بأهل البيت لا يحتاج إلى العناية في الآية، وإليك بيان تلك العناية:

١. المائدة: ٦.

أ. ابتدأ سبحانه كلامه بلفظ الحصر، ولا معنى له إذا كانت الإرادة تشريعية، لأنها غير محصورة بأناس محصوصين.
 ب. عيّن تعالى متعلّق إرادته بصورة الاختصاص، فقال: ﴿أهل البيت﴾
 أي أخصّكم أهل البيت.
 ج. قد بيّن متعلّق إرادته بالتأكيد، وقال بعد قوله: ﴿ليذهب عنكم الرجس أي أخصّكم أهل البيت.
 ... ويطهركم ﴾.
 د. قد أكده أيضاً بالإتيان بمصدره بعد الفعل، وقال: ﴿ويطهّركم تطهيراً)
 ليكون أوفى في التأكيد.
 هـ . انّه سبحانه أتى بالمصدر نكرة، ليدل على الإكبار والإعجاب، أي ليكون أوفى في التأكيد.
 و. انّ الآية في مقام المدح والثناء، فلو كانت الإرادة إرادة تشريعية لما يسب الثناء والمدح.

وعلى الجملة: العناية البارزة في الآية تدل بوضوح على أنّ الإرادة هناك غير الإرادة العامة المتعلّقة لكل إنسان حاضر أو باد، ولأجل ذلك فإنّ المحقّقين من المسرين بفسرون الإرادة في المقام بالإرادة التكوينية ويحيدن عن كل سؤال بط ح

| ۲۰۲ . | ٦ |
|-------|---|
|-------|---|

المدح والتعظيم لهم بغير شــك وشبهة ولا مدح في الإرادة المجـرّدة، فثبت الـوجه الثاني، وفي ثبوته ثبوت عصمة المعنيين بالآية من جميع القبائح . `

وقال السيد ابن معصوم المدني في تقريب دلالة الآية على عصمة المعنيّين بالآية: إنّ لفظة ﴿إنّما كعقّقة لما أُثبت بعدها، نافية لما لم يثبت، فإنّ قول القائل إنّها لك عندي درهم، وإنّها في الدار زيد، يقتضي انّه ليس له عنده سوى درهم وليس في الدار سوى زيد، إذا تقرر هذا فلا تخلو الإرادة في الآية أن تكون هي الإرادة المطلقة أو الإرادة التي يتبعها التطهير وإذهاب الرجس، فلا يجوز الوجه الأول، لأنّ الله تعالى قد أراد من كل مكلف هذه الإرادة المطلقة، فلا اختصاص لها بأهل البيت دون سائر الخلق. وهذا القول يقتضي المدح والتعظيم هم بغير شك ولا شبهة ولا مدح في الإرادة المجرّدة، فئبت الوجه الثاني، وفي ثبوته ثبوت مسك ولا شبهة ولا مدح في الإرادة المجرّدة، فئبت الوجه الثاني، وفي ثبوته ثبوت الماهية نفي لكل جزئياتها، وقد علمنا أنّ من عدا ما ذكرناه من أهل البيت حين نزول الآية غير مقطوع على عصمته، فثبت أنّ الآية ختصة بهم، لبطلان تعلّقها بغيرهم. وما اعتمدوا عليه من أنّ صدر الآية وما بعدها في الأزواج، فجوابه ان من

عرف عادة العرب العرباء في كلامهم واسلوب البلغاء والفصحاء في خطابهم لا يذهب عليه انَّ هذا من باب الاستطراد، وهو خروج المتكلم من غرضه الأوَّل إلى غرض آخر ثم عوده إلى غرضه الأوّل، واتفقت كلمة أهل البيان على أنَّ ذلك من محاسن البديم في الكلام نشراً ونظماً والقرآن المجيد وخطب البلغاء وأشعارهم مملوءة من ذلك . ` ١. مجمع البيان: ٤/ ٣٥٧ تفسير سورة الأحزاب؛ وقريب منه ما أفاده الشيخ الطوسي في تبيانه: . 3 2 . / 1 ٢. رياض السالكين: ٤٩٧، الروضة السابعة والأربعون، وقد نقلنا عن الطبرسي ما يقرب منه.

أسئلة وأجوبة

قد تعرفت على مفاد الآية: واتضح لديك انّ القرائن الداخلية في نفس الآية تدل بوضوح على أنّ الإرادة الواردة في الآية إرادة تكوينية تعلّقت بطهارة أهل البيت وإذهاب السرجس عنهم، ويكون وزان الإرادة فيها وزان الإرادة الواردة في الآيات التالية ونظائرها:

١. ﴿وَنُمُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا فِي ٱلأرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ ﴾ . \

٢. ﴿ وَيُرِيدُ ٱللهُ أَنْ يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ . ٢ ٣. ﴿ وَمَنْ يُرِدِ ٱللهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ ٱللهِ شَيْناً أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ ٱلله

أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي ٱلآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ . "

وعند ذلك تطرح في المقام أسئلة لا بد من الإجابة عليها:

0 السؤال الأوّل: هل الإرادة التشريعيّة تتعلَّق بفعل الغير؟

هل يصح تعمريف الإرادة التشريعية بالإرادة المتعلّقة بفعل الغير، كتكليفه

سبحانه عباده بالصلاة والزكاة، وتكليف الأمر البشري غيره بالسقى والرعى؟ وإذا كانت الإرادة التشريعية عبارة عمّا ذكر، فتكون الإرادة التكوينية عبارة عن تعلِّقها بفعل نفس المريد كتعلُّق إرادته سبحانه بخلق السهاوات والأرض، وإرادة غيره بالأكل والشرب ؟ الجواب: انَّ تعريف الإرادة التكوينية بما ذكر وإن كان صحيحاً، لكن ۱. القصص: ۵. ٢. الأنفال: ٧.

٣. المائدة: ٤١.

| ۲۲ ۲ | • | ٨ |
|------|---|---|
|------|---|---|

تعريف التشريعية منها بتعلّقهما بفعل الغير غير صحيح قطعاً، وذلك لأنّ الإرادة لا تتعلّق إلّا بأمر اختياري وهو فعل المريد، وأمّا فعل الشخص الآخر، فهو بها انّه خارج عنن اختيار المريد، لا تتعلّق بـه إرادته، وكيف يصح لشخص أن يريد صدور فعل من الغير مع أنّ صدوره منه تابع لإرادة ذلك الغير وليس تابعاً لإرادة المريد الآخر ؟

وإن شئت قلت: إنّ زمام فعل الفاعل المختار بيد الفاعل المباشر ، فلو أراده لقام به. ولو لم يرده لما قام به وليس زمامه بيد الآمر، حتى يريده منه جداً ولا تصيّره إرادة الآمر مسلوب الاختيار ولا تجعله مضطراً مقهوراً مسخراً في مقابل إرادة الآمر، لأنّ المفروض انّ الفاعل بعد، فاعل مختار، ومن هذا شأنه لا تتعلّق بفعله، إرادة الغير الجدية، لأنّ معنى تعلّقها بفعل الغير أنّه في اختيار المريد ومتناوله، ويوجد بإرادته وينتفي بانتفائه، مع أنّه ليس كذلك وإنّها يوجد بإرادة الفاعل المباشر وينتفي بانتفائه، مع أنّه ليس كذلك وإنّها يوجد بإرادة ولأجل ذلك كثيراً ما يعصى ويخالف.

وفي الجملة: ليست ماهية الإرادة التشريعية أمراً يخالف ماهية الإرادة

التكوينية، بل الكل من واد واحـد تختلفان في الاسم وتتحدان في الماهية، والجميع يتعلَّق بفعل نفس المريد، غير انَّ المراد فيهما مختلف حسب الاعتبار، وهـ في التكوينية، عبارة عن الفعل الخارجي الصادر عنه مباشرة ، كالتكوين والتصنيع، سواء كمان المريد هو الله سبحانه أم أحد عباده القادرين على الأفعال الخارجية باقداره، ولكنَّه في التشريعية عبارة عن نفس الطلب والإنشاء بـالإيماء والإشارة واللفيظ والكتابة، وهبو أيضاً فعل المريد الواقع في اختياره، وأمّا قيام الغير بالمطلوب فهو من غايات إرادة المريد ومقاصده وأغراضه، وهي تترتب تارة،

وتنفك أخرى، فلو تكونت في نفسه مبادئ الخوف والرجال لقام به و إلاّ فلا يقوم به ولا تتحقّق الغاية لكن تتم عليه الحجة.

وعلى ذلك فما اشتهر على الألسن من أنّ الإرادة التشريعية عبارة عن تعلّق إرادة الآمر بفعل الغير تسامح في التعبير ومن باب إقامة الغاية مكان ذيها.

والذي يوضح ذلك: انّ إرادته سبحانه لا تنفك عن مراده، ومن المستحيل أن يخاطب شيئاً بـ «كن» ولا يتحقق، ولسعة قدرته وعموميتها، قال سبحانه : (إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ( ) ، فلو تعلقت إرادته بفعل العباد كالصلاة والصوم لما انفك عنهم ولو تعلقت على إيها نهم وهدايتهم، لما وجد على أديم الأرض عاص ومتمرد، قال سبحانه : ﴿وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَىٰ المداية، ومضطرين إلى الطاعة، فلا يقام لمثلها وزن ولا قيمة، وهذا يعرب بوضوح عن أنّ متعلّق إرادته في مجال التشريع هو فعل نفس المشرع وهو التشريع، وهو بعد غير منفك عن إرادته، موجود معها.

0 السؤال الثاني : هل الإرادة التكوينيّة توجب سلب الاختيار؟

لو كانت الإرادة في المقام إرادة تكوينية فبها انَّ إرادته سبحانه لا تتخلُّف عن المراد فلازمها هنا كون طهارتهم وابتعادهم عن الرجس أمراً جبرياً لا يتخلُّف، وهذا لا يعد فضيلة وثناء لأهل البيت مع أنَّ الآية بصدد الثناء عليهم. وقد أجاب عنه المحقِّقون على وجه الإجمال وقالوا: إنَّ القدرة والتمكُّن من فعل المعصية ثابت للمعصوم، والعصمة مانع شرعي، ولا منافاة بين عدم القدرة الشرعية والقدرة الذاتية، وهذا الجواب بإجماله كاف لأهل التحقيق ولكن يحتاج

١. يس: ٨٢. ٢

إلى إيضاح، فنقول:

إنّ مشكلة الجبر تنحل بالتعرّف على كيفية تعلّق إرادته سبحانه بأفعال العباد، والإمعان في هـذا الموضوع يكفي لحل بعض المشـاكل المطروحة في مسـألة الجبر والاختيار.

وبعبارة أُخرى: هل تعلّقت إرادته سبحانه بصدور أفعال العباد عنهم باختيارهم وإرادتهم، أم تعلّقت بصدورها منهم مطلقاً وإن لم تكن مسبوقة باختيارهم وإرادتهم، فالجبر لازم القول الثاني، والاختيار نتيجة القول الأوّل، والحق هو القول الأوّل فنقول في توضيحه:

إنَّ لازم التوحيد في الفاعلية والخالقية \_ كما هو منصوص الآيات ومقتضى البراهين \_ هو انّ كل ما يقع في صفحة الوجود سواء كان فعلاً للعباد أم لغيرهم لا يخرج عن إطار الإرادة التكوينية لله سبحانمه ، ولا يقع شيء في الكون إلاّ بإرادته وإذنه سبحانه ، قال تعالى: ﴿مَا قَطَعْتُمْ مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَىٰ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللهِ ` ، وهـ ذه الآية وغيرها تدلّ بصراحة على أنّ أفعال العباد حلالها وحرامها غير خارجة عن إطار الإرادة التكوينية لله وإلاّ لـزم أن يكون الإنسان أو

ومع ذلك فليس العباد مجبورين في أفعالهم وتصرفاتهم، لأنَّ إرادته سبحانه وإن تعلّقت بأفعالهم لكن إرادته سبحانه متعلّقة بأفعالهم بتوسط إرادتهم الخاضة وفي طول مشيئتهم، وبذلك صح أن يقال لا جبر ولا تفويض بل أمر بين الأمرين.

۱. الحشر: ۵.

وعلى ذلك فالله سبحانه وإن أراد طهارتهم عن الذنوب بالإرادة التكوينية ولكن تلك الإرادة تعلقت بها، لما علم سبحانه انهم بها زودوا من إمكانات ذاتية ومواهب مكتسبة نتيجة تربيتهم وفق مبادئ الإسلام، لا يريدون إلاّ ما شرّع لهم سبحانه من أحكام، فهم لا يشاءون إلاّ ما يشاء الله، وعند ذلك صح له سبحانه أن يخبر بأنّه أراد تكويناً إذهاب الرجس عنهم، لأنهم عليم ما داموا لا يريدون لأنفسهم إلاّ الجري على وفق الشرع لا يفاض عليهم إلاّ هذا النوع من الوصف. وحصيلة الكلام: انّ مبنى الإشكال هو الغفلة عن كيفية تعلّق إرادته سبحانه بأفعال العباد حيث توهم المستشكل:

أ**وّلاً**: انّ أفعال العباد خارجة عن إطار الإرادة التكوينية لله سبحانه ، وغفل عن أنّ هذا النوع من الاعتقاد يساوق الشرك ويصادم التوحيد.

وثانياً:انَّ سبق الإرادة التكوينية على أفعال العباد يستلزم سلب الاختيار عنهم، وغفل عن أنَّ إرادته سبحانه انَّما تتعلَّق بتـوسط إرادة العباد واختيـارهم، فهم إذا أرادوا لأنفسهم شيئاً، فـالله سبحانه يريد ذلك الشيء لهم تكـويناً، وليس في ذلك أيّة رائحة للجبر، بل هو الأمر بين الأمرين.

وعندئذ يكون المراد من تطهيرهم ـ بعد تجهيزهم بإدراك الحق في الاعتقاد والعمل، وإعطائهم البصيرة الكاملة لمعرفة الحق في مجال الاعتقاد والعمل \_ تعلَّق إرادته التكوينية بطهارتهم من الذنوب، لأجل تعلَّق إرادتهم بـذلك، فقد تعلَّقت إرادته سبحانه بتنزيههم عن طريق إرادتهم واختيارهم، وأين هذا من الجبر ؟

O تفسير آخر للإرادة التكوينية

ما ذكرناه في كيفية تعلَّق إرادته سبحانه بأفعال العباد، جواب عام سار في

جميع الموارد ورافسع للإشكال في مجال الجبر، وانّ من أعضل الموارد في الجبر والاختيار ، هي تحليل كيفية تعلّق إرادته بأفعال العباد وانّه : هل يوجب الجبر ويسلب الاختيار، باعتبار انّ إرادته لا تنفك عن المراد، أم لا ؟ لأنّ إرادته تعلّقت بصدور أفعالهم عن أنفسهم عن مبادئها المكونة فيهم وهي إرادتهم واختيارهم، فلو صدرت عنهم بلا هذه الخصوصية لزم انفكاك إرادته عن مراده.

ولمَّا استشكل هذا المطلب على بعضهم انصرفوا إلى إخراج أفعال العباد عن إطار إرادتمه سبحانه ، وانّها تتعلّق بالكائنات دون أفعالهم، وهو كها تمرى ، لأنّه يستلزم تحقّق شيء في صحيفة الوجود بغير إذنه وإرادته، مع أنّ مقتضم التوحيد في الخالقية انتهاء كل ما في عالم الإمكان إلى وجوده وخالقيته، وبالتالي إلى إرادته، فإخراج أفعال العباد عن مجال إرادة الله، يخالف الأسس التوحيدية التي جاء بها القرآن ودعمها العقل.

إلاّ أنّ في مسألة العصمة وكيفية تعلّق إرادتــه تعالى بعصمة المعصوم تحليلاً آخر يختص بهذا المقام ولا يتعدّاه.

وحاصل هذا التحليل يتوقف على معرفة كيفية العصمة وحقيقتها، فنقول:

إنَّ حقيقة العصمة ترجع إلى الدرجة العليا من التقوى، بمعنى انَّ التقوى إذا بلغت قمتها تعصم الإنسان عن اقتراف الذنب وجميع القبائح. وإن شئت قلت: العصمة نتيجة العلم القطعي الثابت والعرفان بعواقب المعصية علماً يصد الإنسبان عن اجتراح المعباصي واقتراف المآثم، كبالإنسبان الواقف أمام الأسلاك التي يجري فيها التيار الكهربائي، فانّه لا يقدم بنفسه على إمساكها.

#### تحليل آخر لتفسير الإرادة بالتكوينيَّة ......

وبعبارة ثالثة: العصمة: الاستشعار بعظمة الرب وكماله وجلاله استشعاراً منقطع النظير حيث يحدث في المستشعر التفاني في الحق، والعشق لجماله، وكماله، بحيث لا يستبدل برضاه شيئاً.

فإذا كانت حقيقة العصمة نفس هذه الحقائق أو قريباً منها، فليس اتصاف الإنسان بهذه الحقائق موجباً للجبر وسالباً للاختيار ، بل المعصوم مع هذه المواهب الإلهية قادر على اقتراف المعاصي وارتكاب الخطايا غير انّه لأجل حصوله على الدرجة العليا من التقوى، والعلم القطعي بآثار المعاصي والاستشعار المنقطع النظير بعظمة الخالق، يختار الطاعة وترك المعصية مع القدرة على خلاف ذلك، فحاله كالوالد العطوف لا يقدم على قتل ولده ولو أُعطيت له الكنوز الكثيرة .

إنّ هذه الحقائق الموهـوبة للمعصوم أشبه بحبل يلقـى إلى الغارق في البحر والساقط في البئر حتـى يتمسك به وينجي نفسه، فلا شك انّ العـاقل يتمسّك به دائهاً وينجي نفسه، ولكن هذا العمل لا يخالف قدرته على ترك التمسك به وإلقاء نفسه في مهاوي الهلكة.

فهذه الحقائق النفسانية الموهبوبية ليست إلآ أسباباً لترك العصيان

| ۲ مفاهيم القرآن / ج ۱۰ | ( | ١ | 2 | • |
|------------------------|---|---|---|---|
|------------------------|---|---|---|---|

مكامن نفوسهم وتحليتهم بهذه الحلية الإلهية، ولكن هذا الجعل والتحلية لا يهدف إلى كونهم مكتوفي الأيدي أمام التكاليف ومسوقين إلى جانب واحد، فالاشتباه في المقام حصل في تعيين ما هو المفاض من الله سبحانه على هذه الشخصيات فتخيل: «انّ المفاض هو العصمة المفسرة بترك المعصية ونفس الطاعة» غفلة عن أنّ المفاض هو هذه الكيفيات والصفات العليا النفسانية عليهم، وهي توجد استعداداً في النفس بترك العصيان واختيار الطاعة مع القدرة على الخلاف.

نعم: لو كان هناك جبر، فالجبر في تحليتهم بهذه المواهب والعطايا الإلهية، ولكنّهم معها مختارون في التـوجه، لأي طـرف أرادوا، وإن كـانوا لا يشـاءون إلا الطاعة وترك المعصية.

O ما هو الوجه لتفسير الإرادة بالتشريعية؟
ثمّ إنّ الجمهور لما ذهبوا إلى كون الإرادة تشريعية احتالوا في تـوجيهها يقول
المفسر المعـاصر سيد قطـب في هذا الصـدد: إنّه سبحـانه يجعـل تلك الأوامر \_
الأوامر الـواقعة قبل الآيـة من قـوله: ﴿وقرن ... ولا تبرجن﴾ \_ وسيلـة لإذهاب

١. في ظلال القرآن، في تفسير سورة الأحزاب.

وحاصل ما ذكره مبني على نزول القرآن في مورد نساء النبي، واتّه سبحانه علّل خطاباته لهنّ بأنّه يريد من هذه التكاليف إذهاب الرجس عنهنّ، ويكون المعنى انّ التشديد في التكاليف وتضعيف الثواب والعقاب ليس لانتفاع الله سبحانه به، بل لإذهاب الرجس عنكنّ وتطهيركنّ.

ولا يخفى انَّ ما ورد في الآيات من الأحكام ليست أحكاماً خاصة بنساء النبي يَنْفِرْ فهذا قوله سبحانه قبل آية التطهير: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجَاهِلِيَّةِ ٱلْأَوْلَىٰ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلاَةَ وَآتِينَ ٱلزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ ٱللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ . \

وهذا قوله سبحانه بعد الآية: ﴿واذكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة ... ﴾ كلّها أحكام عامة لنساء المسلمين، فالله سبحانـه بهذه التكاليف يريـد أن يطهر الكل وإذهـاب الرجس عن عمـوم النساء، لا عن زوجـات النبي خاصة، وعندئذ لا وجه لتخصيصهنّ بالخطاب بالعناية التي عرفت.

و إنّما ذهب بعض الجمهور إلى ما ذهب، لأجل انّهم تصوّروا نزول الآية في حق نساء النبي ﷺ، فاحت الوا لتفسير الإرادة بها ذكره سيد قطب ونظراؤه، وانّها ذهبوا إلى ذلك بزعمهم اتصال الآية بها قبلها من الآيات، مع أنّه سيوافيك انّ

الآية آية التطهير آية مستقلة لا صلة لها بها قبلها ولا ما بعدها، وانَّها وضعت في هذا الموضع لمصلحة خماصة سنشير إليها، والأحاديث بكثرتها البمالغة ناصة على نزول الآية وحدها، ولم يرد نزولها في ضمن آيات نسباء النبي على الله ولا ذكره أحد حتى أنَّ القائل باختصاص الآية بأزواج النبي ينسب القول إلى عكرمة وعروة لا إلى الرواية.

فالآية لم تكن بحسب النزول من آيات النساء، ولا متصلة بها، وستوافيك

١. الأحزاب: ٣٣.

الروايات الكثيرة الواردة في هذا المضمار .

O السؤال الثالث: هل العصمة الموهوبة مفخرة ؟

وهذا ســوّال ثالث يتردد في المقام وفي غيره، وقــد طرحناه عند البحـث عن العصمة على وجه الإطلاق ونطرحه هنا بشكل آخر، وهو انّ عصمة أهل البيت لو كانت أمراً موهوباً من الله سبحانه كيف يمكن أن تعد مفخرة لأهله ؟

والإجابة عن هذا السؤال واضحة بعد الوقوف على معنى العصمة الموهوبة لهم، وقد عرفت أنّ المراد من هبتها لهم هو إعطاء المقتضيات والمعدات لهم التي لا تسلب الاختيار عنهم وهم بعد قادرون على الطاعة والعصيان والنقض والإبرام، والسائل تخيل انّ العصمة الموهوبة هي نفس ترك العصيان والمخالفة، فزعم أنّ شيئاً مثلها لا يعد فخراً ولا يوجب ثناءً، وقد أوضحنا هذا في السؤال السابق، فراجع.

0 السؤال الرابع: هل الآية تدل على فعلية التطهير ؟

١. الصراط المستقيم: ١/ ١٨٤.

| 211 | / | ىئلةوأجوبة | آس |
|-----|---|------------|----|
|-----|---|------------|----|

ولا يخفى أنَّ هـذا الإشكال نشأ مـن اتخاذ موقـف خاص بالنسبـة إلى أهل البيت بشهادة انَّ هذه اللفظة وردت في كثير من الآيات مع أنَّه ما خطر ببال أحد مثل هذا الإشكال قال سبحانه : ﴿ يُرِيدُ ٱللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ ` ، وقال: ﴿وَٱللهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ ` ، وقال: ﴿ يُرِيدُ ٱللهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ ﴾ ` ، وقال: ﴿وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ ، أضف إلى ذلك انَّ هناك قرينة واضحة على تحقَّق الإرادة بشهادة انَّ الآية في مقام المدح والثناء.

وأمّا الإتيان بصيغة المستقبل والعدول عن الماضي، فهو لأجل ظهور فعل المستقبل في الدوام، وهـو سبحانه يريـد إفادة دوام هذه الإرادة واستمرارهـ مدى الأيام والسنين.

O السؤال الخامس: هل الإذهاب يستلزم الثبوت؟

خلاصة هذا السؤال ترجع إلى أنَّ الإذهاب يتعلَّق بشيء موجود، فعلى ذلك يستلزم أن يكون هناك رجس موجود أذهبه الله وطهرهم منه، وهذا يضاد مقالة أهل العصمة، ولكن السائل أو المعترض غفل عن أنَّ هذه التراكيب كما تستعمل

في إذهاب الشيء الموجود، كمذلك تستعمل فيها إذا لم يكن موجوداً، ولكن كانت هناك مقتضيات ومعدات له حسب الطبيعة الإنسانية وإن لم يكن موجوداً بالفعل كقول الإنسان لغيره: أذهبَ الله عنك كل مرض، ولم يكن حاصلًا له، ولكن كانت بعض المعدات للمرض موجودة.

١. النساء: ٢٦.

٢. النساء: ٢٧.

٣. النساء: ٢٨.

٤. النساء: ٢٦.

۲۱۸ - ۲۱۸

وفي المقام نزيد تموضيحاً: انّ الإنسان حسب الطبيعة الأوّلية مجهّـز بالغرائز والميول العـادية المتجـاوزة عن الحدود، ولم يشذ أهـل البيت عنهـا ولم تكن لهم في العالم الجسماني خلقة خاصة بهم، فكانت هناكُ أرضية صالحة للتعدي والطغيان، فلمّا جهّزوا بهذه الغرائز أوّلاً، ثـم بالعصمة \_بالمعنـي الذي عرفت \_ ثـانياً صح أن يقال: إنّه سبحانه أذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً من العصيان. وهذه الأسئلة وأشبـاهُها لا تحتاج إلى البسط في المقال، ولأجـل ذلك نطوي

الكلام عنها.

إنَّ الإيمان بالله و العمل الصالح يُورث محبَّة في قلوب الناس، إذ للإيمان أثر بالغ في القيام بحقوق الله أوّلاً، وحقوق الناس ثانياً، لا سيَّما إذا كان العمل الصالح نافعاً لهم، و لذلك استقطب المؤمنون حُبَّ النَّاس، لدورهم الفعّال في إصلاح المجتمع الإنساني. وهذا أمر ملموس لكلّ النّاس، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الّذينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحات سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمْن وُداً ﴾ .

المحبّة في قلوب المؤمنين

وبما أنَّ الأنبياء بلغوا قمَّة الإيمان كما بلغوا في العمل الصالح ذروته، نرى أنَّ لهم منزلة كبيرة في قلوب الناس لا يضاهيها شيء، لأنَّهم صرفوا أعمارهم في سبيل إصلاح أمور الناس وإرشادهم إلى مافيه الخير و الرشاد. هذا حال الأنبياء ويعقبهم الأوصياء والأولياء والصلحاء. أخرج أبو إسحاق السعدوي في تفسيره باسناده عن البراء بن عازب، قال:

۱ . مريم:۹٦

| ٢٢ | ٢ | • |
|----|---|---|
|----|---|---|

قال رسول الله ﷺ لعلي: «اللّهــمَّ اجعـل لي عندك عهـداً، واجعـل لي في صدور المؤمنين مودَّة»، فأنزل الله تعالى الآية المذكورة أنفاً.

إنّ أهل البيت المجلّ لأجل انتسابهم إلى البيت النبوي الـرفيع حـازوا مودة الناس واحترامهم بكلّ وجودهم. وقد أُشير إلى ذلك في آثارهم وكلماتهم.

روى معاوية بن عمّار عن الإمام الصادق عليًّة قال: قال رسول الله بَيَّيَة: «إنّ حبّ علي عليًا قُذف في قلوب المؤمنين، ف لا يُحبّه إلاّ مؤمن ولا يبغضه إلاّ منافق، وإنّ حبّ الحسن والحسين عليمًا قذف في قلوب المؤمنين والمنافقين والكافرين فلا ترى لهم ذامّاً، و دعا النبي بَيَّيَ الحسن والحسين عليمًا قرب موته فقبَّلهما وشمّهما وجعل يرشفهما وعيناه تهملان». \

و قد تعلَّقت مشيئته سبحانه على إلقاء محبتهم في قلوب المؤمنين الصالحين، حتى كانت الصحابة يميّزون المؤمن عن المنافق بحبّ علي أو بغضه. روى أبو سعيد الخدري، قال: إنّا كنّا لَنَعرف المنافقين نحن معشرَ الأنصار ببغضهم علّ بن أبي طالب ثيّلًا.

١. المناقب لابن شهر آشوب: ٣/ ٣٨٣؛ سفينة البحار: مادة حبب: ١/ ٤٩٢. ٢. جامع الترمذي : ٥/ ٦٣٠٥ برقم ٣٧١٧؛ حلية الأولياء:٦/ ٢٩٥. ٣. أسنى المطالب: ٥٤، تحقيق محمد هادي الأميني.

يبغضني إلاّ منافق و لا يُحبّني إلاّ مؤمن .'

و قد أعرب عن ذلك الإمام علي بن الحسين اللي في خطبته في جامع دمشق، عند ما ضعد المنبر وعرَّف نفسه فحمد الله وأثنىٰ عليه، ثمّ خطب خطبة أبكى منها العيون، و أوجل منها القلوب، ثمّ قال:

«أيّها الناس أُعطينا ستّاً و فُضِّلنا بسبع، أُعطينا : العلم، والحلم، والسماحة، والفصاحة، والشجاعة، و المحبَّة في قلوب المؤمنين».

و لا عجب في أنّه تبارك و تعالى سمّاهم كوثراً أي الخير الكثير، وقال: ﴿إِنّا أَعْطَيْناكَ الكوثر... ﴾ قال الرازي: الكوثر: أولاده، لأنّ هذه السورة إنّها نسزلت رداً على من عابه عبيد بعدم الأولاد، فالمعنى أنّه يعطيه نسلاً يبقون على مرّ الزمان، فانظر كم قتل من أهل البيت عيد ثم العالم ممتلئ منهم ولم يبق من بني أُمية في الدنيا أحد يُعبأ به، ثمّ انظر كم كان فيها من الأكابر من العلماء كالباقر و الصادق و الكاظم والرضا في "

إنَّ محبة النبي بَشَرٍّ للحسين عَلَيْ لم تكن محبة نابعة من حبه لنسَب بل كان

| ۲۲ | • | ١ | ľ |  |
|----|---|---|---|--|
|----|---|---|---|--|

النفسانية والشهوات البشرية، بل تجرّدوا عن جميع ذلك و أخلصوا حُبَّهم، و وُدَّهم لله. و حُبّهم لغير الله إنّا يرجع إلى حبهم له، ولذا لم يجب يعقوب من سائر أولاده مثل ماأحب يوسف عليمًا منهم، و لجهلهم بسبب حبه له نسبوه إلى الضلال، و قالوا: نحن عصبة، ونحن أحقّ بأن نكون محبوبين له، لأنّا أقوياء على تمشية ما يريده من أُمور الدنيا، ففرط حبّه يوسف إنّا كان لحب الله تعالى له واصطفائه إيّاه فمحبوب المحبوب محبوب.

١. سفينة البحار: ١ / ٤٩٦، مادة حبب.

#### ٣

# استجابة دعائهم عليتي المستع

الابتهال إلى الله وطلب الخير منـه أو طلب دفع الشرِّ ومغفرة الـذنوب، أمر مرغوب، يقوم به الإنسان تارة بنفسه، وأخرى يتوصل إليه بدعاء الغير.

واستجابة الدعاء رهن خرق الحجب و الوصول إليه سبحانه، حتى يكون الدعاء مصداقاً لقوله سبحانه: ﴿أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾ \ وليس كلّ دعاء مستجاباً و صاعداً إليه سبحانه، فانّ لاستجابة الدعاء شروطاً مختلفة قلّها تجتمع في معامالا: بإذ العاده

دعاء الإنسان العادي. نعم هناك أُنباس مطهرون من الذنبوب يكون دعاؤهم صاعداً إلى الله سبحانه و مستجاباً قطعاً، ولذلك حـثَّ سبحانه المسلمين على التشرّف بحضرة النبي بالله الله الاستغفار منه، قال سبحانه: ﴿ وَلَو أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفسهُمْ جاءُوكَ فاستغفروا الله وَاسْتَغْفر لَهُمُ الرَّسُول لَوَجدوا الله تَوّاباً رَحيماً ﴾ . ` وقال سبحانه: ﴿ وَإِذا قبلَ لَهُمْ تَعالَوا يَسْتَغْفِر لَكُمْ رَسُول الله لَوّوا رُءُوسهُمْ ۲. آل عمران: ۲۵. ۱. غافر: ۲۰.

وَرأيتهم يَصُدُّونَ وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ ﴾ . \

ولـذلـك طلب أبنـاء يعقـوب مـن أبيهـم أن يستغفر لهم كما يحكيـه قلـه سبحانه: ﴿قالُوا يا أَبانا استَغْفِر لَنا ذُنُو بِنا إِنّاكُنّا خاطِئين﴾ . ٢

ويظهر ممّا جرى بين النبي بَنْنَظُ و وفد نجران من المحاجَّة والمباهلة ان أهل البيت إذا أمَّنوا على دعاء النبي بَنْظُ يُستجاب دعاءه، فقد وفد نصارى نجران على الرسول و طلبوا منه المحاجَّة، فحاجَّهم الرسول بَنْظُ ببرهان عقلي تشير إليه الآية المباركة: ﴿إِنَّ مَسْل عيسىٰ عِنْدَ الله كَمَتَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرابٍ ثُمَ قَال لَهُ كُنْ فَيَكُونَ .

فقد قارعهم النبي على الله البيان البليغ الذي لا يرتاب فيه ذو مرية، حيث كان نصاري نجران يحتجون ببنوة المسيح بولادته بلا أب فوافاهم الجواب: «بأن مثل المسيح كمثل آدم، إذ لم يكن للثاني أب ولا أُمّ مع أنّه لم يكن ابناً لله سبحانه» وأولى منه أن لا يكون المسيح ابناً له. ولما أُفحموا في المحاجَّة التجأوا إلى المباهلة والملاعنة، وهي وإن كانت دائرة

بين الرسول علم ورجال النصاري، لكن عمَّت الدعوة للأبناء والنساء، للدلالة على اطمئنان الداعي بصدق دعوته وكونه على الحقّ، و ذلك لما أودع الله سبحانه في قلب الإنسان من محبة الأولاد والشفقة عليهم، فتراه يقيهم بنفسه ويركب الأهبوال و الاخطار دونهم، ولـذلك قـدَّم سبحانه في الآية المباركة الأبناء على النساء، وقال: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فَيهِ مِنْ بَعْدِ ما جَاءَكَ مِنَ الْعِلْم فَقُلْ تَعالَوا نَدْعُ

۱. المنافقون: ۵. ۲. يوسف: ۹۷.

۳. آل عمران: ۵۹.

أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنساءَناو نساءكُمْ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمّ نَبْتَهِل فَنَجْعَل لَعْنَة الله عَلى الكاذِبين﴾. \

وإنَّ إتيانه سبحانه بلفظ الأبناء بصيغة الجمع يعرب عن أنَّ طرف الدعوى لم يكن النبي ﷺوحده بل أبناؤه ونساؤه، ولذلك عدَّتهم الآية نفس النبي ونساء النبي وأبناءه من بين رجال الأُمة ونسائهم و أبنائهم .

ثمّ إنّ المفسريـن قد سـاقوا قصـة المباهلـة بشكل مبسـوط منهم صـاحب الكشاف، قال: لمّا دعاهم إلى المباهلة، قالوا: حتى نرجع و ننظر.

فلّما تخالوا قالوا للعاقب، وكان ذا رأيهم: يا عبد المسيح ما ترى؟ فقال: والله لقد عرفتم يامعشر النصارى أنّ محمّداً نبيّ مرسل، ولقد جاءكم بالفصل من أمر صاحبكم، والله ما باهل قوم نبياً قط، فعاش كبيرهم ولا نبت صغيرهم ولئن فعلتم لتهلكنّ ، فإن أبيتم إلاّ إلف دينكم والإقامة على ما أنتم عليه، فوادعوا الرجل وانصرفوا إلى بلادكم.

فأتوا رسول الله عنه وقد غدا محتضناً الحسين، آخذاً بيد الحسن وفاطمة تمشي

خلفه، وعليّ خلفها، وهو يقول: «إذا أنا دعوت فأمِّنوا». فقال أُسقف نجران: يا معشر النصاري! إنّي لأرى وجوهاً لو شاء الله أن يُزيل جبلاً من مكانه لأزاله بها فلا تباهلوا فتُهلكوا، ولا يبقىٰ على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة، فقالوا: يا أبا القاسم رأينا أن لا نباهلك، وأن نقرِّك على دينك، ونثبت على ديننا. قال: «فإذا أبيتم المباهلة، فأسلموا، يكن لكم ما للمسلمين، وعليكم ما عليهم».

۱. آل عمران: ٦١.

فأبوا. قال: «فإنيّ أُناجزكم»، فقالوا: ما لنا بحرب العرب طاقة، ولكن نصالحك على أن لا تغزونا، ولا تخيفنا، ولا تردُّنا عن ديننا، على أن نؤدّي إليك كلّ عام ألفي حلّة، ألف في صفر، وألف في رجب، وثلاثين درعاً عادية من حديد، فصالحهم على ذلك.

وقال: «والـذي نفسي بيده انّ الهلاك قد تـدلى على أهل نجران، ولـو لاعنوا لمسخوا قردة وخنازير و لاضطرم عليهم الوادي ناراً، ولاستأصل الله نجران وأهله حتى الطير على رؤوس الشجـر، ولما حـال الحول على النصـارى كلّهــم حتى يهلكوا».

وعن عائشة انّ رسول الله ﷺ خرج وعليه مرط مرجل من شعر أسود، فجاء الحسن فأدخله، ثـمّ جاء الحسين فأدخله، ثمّ فاطمة ،ثمّ علي، ثـمّ قال: ﴿إِنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت﴾ .'

الشاهدعلي استجابة دعائهم أمران:

أ: قول النبي ﷺ إذا أنا دعوت ف أمّنوا، فكان دعاء النبي يصعد بتأمينهم، وأيُّ مقام أعلى وأنبل من أن يكون دعاء النبي ﷺ صاعداً بفضل دعائهم.

ب: قول أُسقف نجران: «إنّي لأرى وجوهاً لو شاء الله أن يزُيل جبالًا من مكانه لأزاله بها» والضمير يرجع إلى الوجوه، أي لأزاله بدعائهم أو لأزاله بالقسم على الله بهم، وقد أيَّد القول الثاني ابن البطريق في «العمدة» حيث قال: المباهلة بهم تصدق دعوى النبي عظيم القد صار إبطال محاجّة أهل نجران في القرآن الكريم بالقسم على الله بهم.

۱ . الكشّاف: ۱ / ۳۲٦\_۳۲۷، ط عام ۱۳٦۷هـ. ۲ . العمدة: ۲٤٣ . وقد تركت مباهلة النبي ﷺ وأهل بيته أثراً بالغاً في نفوس المسلمين، يشهد عليها ما أخرجه مسلم في صحيحه عن عامر بن سعد بن أبي وقاص ،عن أبيه، قال: أمر معاوية بن أبي سفيان سعداً، فقال: ما يمنعك أن تسبَّ أباتراب؟ فقال: أما ما ذكرت ثلاثاً قالهنّ له رسول الله ﷺ، فلن أسبَّه، لأن تكون لي واحدة منهنّ أحبّ إليّ من حمر النعم.

سمعت رسول الله ﷺ يقول له وقد خلفه في بعض مغازيه، فقال له علي: يا رسول الله، خلّفتني مع النساء والصبيان؟ فقال لـه رسول الله ﷺ: أما ترضى أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنّه لا نبوّة بعدي؟

و سمعته يوم خيب، يقول: لأعطينَ الراية رجلاً يحب الله و رسوله، و يحبّه الله ورسوله .

قال: فتطاولنا لها، فقال: ادعوا لي عليّاً، فأُتي به أرمد العين، فبصق في عينيه، ودفع الراية إليه، ففتح الله علىٰ يديه.

ولما نزلت هـذه الآية : ﴿فقل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ﴾ دعا رسول الله عليّاً وفـاطمة وحسنـاً وحسيناً، وقـال: اللهم

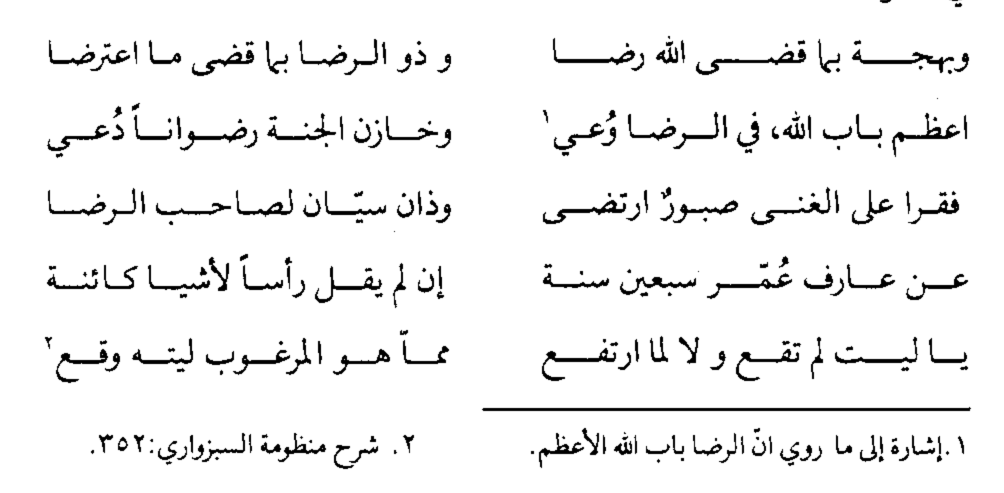


. صحيح مسلم: ٧/ ١٢٠، باب فضائل على بن أبي طالب التيلة.

الإنسان الكامل، هو الذي لا يفعل شيئاً ولا يتركه إلاّ لابتغاء مرضاة الله تبارك و تعالى، فيصل في سلوكه ورياضاته الدينيَّة إلىٰ مكان تفنىٰ فيه كلّ الدوافع والحوافز إلاّ داع واحد و هو طلب رضا الله تبارك و تعالى، فإذا بلغ هذه الدرجة فقد بلغ الذروة من الكمال الإنساني، وربَّما يبلغ الإنسان في ظل الرضا درجة لا يتمنّى وقوع مالم يقع، أو عدم ما وقع، وإلى ذلك المقام يشير الحكيم السبزواري بها في منظومته:

ابتغاء مرضاة الله تعالى

من سمات أهل البيت ﷺ



وممَّن يمثل ذلك المقام في الأُمّة الإسلامية هو إمام العارفين وسيد المتّقين علي أمير المؤمنين هيَّبًلا فهو في عامَّة مواقفه ، في جهاده و نضاله، وعزلته وقعوده في بيته، وفي تسنّمه منصَّة الخلافة بإصرار من الأُمّة، فهو في كمّل هذه الأحوال والمواقف، لا همّ له إلاّ طلب رضوانه تعالى.

و قد صرح الإمام بذلك عندما طلب منه تسلّم مقاليد الخلافة، فقال: «أما والذي فلق الحبَّة وبرأ النسمة لولا حضور الحاضر، وقيام الحجّة بوجود الناصر، وما أخذ الله على العلماء ألا يقارُّوا على كظّة ظالم، ولا سغب مظلوم، لألقيت حبلها على غاربها، ولسقيت آخرها بكأس أوّلها، ولألفيتم دنياكم هذه أزهد عندي من عفطة عنز». '

و قد تجلَّت هذه الخصلة في علي علي المنا حين مبيته في فراش النبي بَيْنُكْر.

روى المحدّثيون أنّ رسول الله ﷺ أراد الهجرة خلّف علي بن أبي طالب ﷺ بمكة لقضاء ديونـه و ردّ الودائع التي كانت عنده، وأمـره ليلة خرج إلى الغار وقد أحاط المشركـون بالدار أن ينام على فـراشه فقال ﷺ له: يـا علي اتَّشح ببردي الحضرمي الأخضر، ثمّ نـم على فراشي، فانّه لا يخلص إليك منهـم مكروه، إن شاء

الله عزَّ وجلَّ، ففعل ذلك ٢ التبيُّة فأوحى الله عزَّ وجلَّ إلى جبرئيل وميكانيل ١ قد آخيت بينكما وجعلت عمر أحدكما أطول من الآخر، فأيّكما يـؤثر صـاحبه بالحياة؟، فاختار كلاهما الحياة، فأوحى الله عزَّوجلَّ إليهما: ألا كنتما مثل على بن أبي طالب ، آخيت بينه وبين محمّد بَيْنَ فنام على فراشه يفديه بنفسه ويؤثره بالحياة ، اهبطا إلى الأرض فاحفظاه من عدوّه، فنزلا فكان جبرئيل عند رأسه و ميكائيل عندرجليه.

. نهج البلاغة: الخطبة ٣.

فقال جبرئيل: بَخُّ مَنْ مثلك يابن أي طالب ؟ يباهي الله بك الملائكة، فأنزل الله تعالى على رسوله بَثَرَ و هو متوجَّه إلى المدينة في شأن علي بن أي طالب عَبَد : ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغاءَ مَرْضاتِ الله ﴾. ا وقد نقل غير واحد نزول الآية في حقّ علي هيَّلا . وقال ابن عباس : أنشدني أمير المؤمنين شعراً قاله في تلك الليلة : وقال ابن عباس : أنشدني أمير المؤمنين شعراً قاله في تلك الليلة : وقال ابن عباس : أنشدني أمير المؤمنين شعراً قاله في تلك الليلة : وقال ابن عباس : أنشدني أمير المؤمنين شعراً قاله في تلك الليلة : وبتُ أُراعي منهم ما يسوني و قدصبَرَت نفسي على القتل والأسر وبات رسول الله في الغار آمناً ومازال في حفظ الإله وفي الستر ا وبات رسول الله في الغار آمناً ومازال في حفظ الإله وفي الستر ا علي هيَّلا :

من ذا بخاتمه تصدّق راكعا و أسرّها في نفسه إسرارا من كان بات على فراش محمّد ومحمد اسرى يسوّم الغارا

من كان في القرآن سمّي في تسمع آيمات تلين غزارا<sup>٢</sup> مالة طمس الحقيقة لولا...

إنَّ عظمة هذه الفضيلة وأهمية هـذا العمل التضحـويّ العظيم، دفعـت بكبار علماء الإسلام إلى اعتبارها واحدة من أكبر فضائل الإمام علي عليَّةٍ ، وإلى أن

> ۱. البقرة: ۲۰۷. ۲. شواهد التنزيل: ۱/ ۱۳۰؛ أُسد الغابة:٤/ ۲٥. ۳. سبط ابن الجوزي: تذكرة الخواص: ۲٥، ط عام ۱٤۰۱هـ.

يَصِفُوا بها علياً بالفداء و البـذل و الإيثار، وإلى أن يعتبروا نزول الآيـة المذكورة في شأنه من المسلّمات، كلّما بلغ الحديث في التفسير والتاريخ إليها.'

إنّ هذه الحقيقة لا تنسي أبداً، فـإنّه من الممكن إخفاء وجه الـواقع والتعتيم عليه بعض الوقت إلاّ أنّه سرعان مـا تمزّق أشعةُ الحقيقة الساطعة حجبَ الأوهام، وتخرج شمس الحقيقة من وراء الغيوم.

إنّ معاداة معاوية لأهل بيت النبوة وبخاصة للإمام أمير المؤمنين علي عليًهُ: ممّا لا يمكن النقاش فيه.

فقد أراد هذا الطاغية من خـلال تطميع بعض صحابة النبي على أن يلوّث صفحات التاريخ اللامعة ويخفي حقائقـه بوضع الأكاذيب، ولكنّه لم يحرز في هذا السبيل نجاحاً.

فقد عمد «سمرة بن جنـدب» الذي أدرك عهد رسول الله بَيْكَمْ ثمّ انضمّ بعد وفاته بَيْكُمْ إلى بلاط معاوية بـالشام، عمد إلى تحريف الحقائق مقابـل أموال أخذها من الجهاز الأموي، الحاقد على أهل البيت.

١. الغدير: ٢/ ٤٨.

بذلك صفحته السوداء أكثر من ذي قبل، وذلك عندما رقى المنبر وفعل ما طلب منه معاوية.'

وقبل السامعون البسطاء قوله، ولم يخطر ببال أحد منهم أبداً أنّ (عبد الرحمٰن بن ملجم) اليمنيّ لم يكن يوم نزول الآية في الحجاز بل لعلّه لم يكن قد وُلِد بعد آنذاك. فكيف يصحّ؟!

ولكن الحقيقة لا يمكن أن تخفى بمثل هـذه الحجب الواهية، ولا يمكن أن مُنسىٰ بمثل هذه المحاولات العنكبوتية الرخيصة.

فقد زالت حكومة معاوية و هلك أعوانها ، واندثرت آثار الاختلاق والافتعال الذي وقع في عهدها المشؤوم، و طلعت شمس الحقيقة من وراء حُجبُ الجهل والافتراء مرة أُخرى، و اعترف أغلبُ المفسرين الأجلّة والمحدّثين الأفاضل - في العصور والأدوار المختلفة - بأنّ الآية المذكورة نزلت في «ليلة المبيت» في بذل علي هيَّلاً ومفاداته النبي بَيْكَرْ بنفسه.

١. لاحظ شرح نهج البلاغة البن أبي الحديد:٤/ ٧٣.

إنّه سبحانه تبارك وتعالى وصف الإيثار في كتابه الكريم، و هو من صفات الكرام حيث يقدِّمون الغير على أنفسهم، يقول سبحانه في وصف الأنصار: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو الدَارَ وَالإِيمانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلا يَجِدُونَ في صُدُورِهمْ حَاجةً مِمّا أُوتوا ويُؤْثِرُونَ عَلىٰ أَنْفُسِهِمْ وَ لَوْكانَ بِهِمْ حَصاصَة وَمَنْ يوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ؟ .

الإيثار

٥

من سمات أهل البيت ﷺ

۲۰ الحشر: ۹.
 ۳۰ الحقرة: ۲۷۰.
 ۳۰ الخبج: ۲۹.
 ۳۰ الخبج: ۲۹.

#### 

## أَنْ يُوصل وَيَخشونَ ربَّهم ويخافُونَ سُوء الحِسابِ ﴾ . \

ما ذكرنا من الصفات الثلاث هي من أبرز الصفات التي يتحلّى بها أولياؤه سبحانه، ونجد هذه الصفات مجتمعة في أهل البيت ﷺ في سورة واحدة، يقول سبحانه:

لا يُوفُونَ بِالنَّذُرِ وَيَخافُونَ يَوماًكانَ شَرُّهُ مُسْتَطيراً \*وَيطِعِمُونَ الطَّعام عَلى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسيراً\* إِنَّما نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ الله لا نُريدُ مِنْكُمْ جرزاءً وَلا شكوراً\* إِنَّا نَخاف مِنْ رَبِّنا يَوماً عَبُوساً قَمْطَرِيراً» .

فقوله سبحانه : **﴿ويُطْعِمُونَ الطَّعَام عَلَىٰ حُبَّه**َ﴾ إشارة إلى إيشارهم الغير على أنفسهم، والضمير في ﴿عَلى حُبَّهِ﴾ يسرجع إلى الطعمام أي اتّهم مع حبّهم للطعام قدَّموا المسكين على أنفسهم، كما أنّ قوله: ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْر... ﴾ إشارة إلى صلابتهم في طريق إقامة الفرائض.

ثم قوله: ﴿وَيَخافُونَ يَوماً﴾ إشارة إلى خوفهم من عـذابه سبحانه يـوم القيامة.

وقد نقل أكثر المفسرين لولم نقل كلّهم، انَّ الآيات نزلت في حقٍّ أهل البيت عليك ال

روي عن ابن عباس (رض) انَّ الحسن والحسين اللَّهُيَّلا مرضا فعادهما رسول الله يَشْرِفي أناس معه، فقالوا: يا أبا الحسن لو نذرت على ولدك، فنذر على وفاطمة وفضة جارية لهما، إن شفاهما الله تعالى أن يصوموا ثلاثة أيام، فشفيا وما

- ۱. الرعد: ۲۱. ۲۰ الاد ۲۱. ۲۰
- ۲. الإنسان: ۷\_ ۱۰.

معهم شيء، فاستقرض على المتنبي من شمعون الخيبري اليهودي ثلاثة أصوع من شعير، فطحنت فاطمة صاعاً واختبزت خمسة أقراص على عددهم ووضعوها بين أيديهم ليفطروا، فوقف عليهم سائل، فقال: السلام عليكم أهل بيت محمّد مسكين من مساكين المسلمين، أطعموني أطعمكم الله من موائد الجنة، فآثروه وباتوا ولم يذوقوا إلاّ الماء و أصبحوا صائمين.

فلمَّا أمسوا ووضعوا الطعام بين أيديهم وقف عليهم يتيم فآثروه، وجاءهم أسير في الثالثة، ففعلوا مثل ذلك فلما أصبحوا أخذ علي عَنْبَة بيد الحسن والحسين عَنْبَة و دخلوا على الرسول يَنْفَقُولمَّا أبصرهم، وهم يرتعشون كالفراخ من شدة الجوع، قال: ما أشد ما يسوءني ما أرى بكم، وقام فانطلق معهم فرأى فاطمة في محرابها قد التصق بطنها بظهرها وغارت عيناها فساءه ذلك.

فنزل جبرئيل ﷺ و قال: خــذها يا محمّد هنّـأك اللهُ في أهل بيتك، فـأقرأه السورة.'

روى السيوطي في الدر المنشور، وقال: اخرج ابن مردويه عن ابن عباس في

قوله: ﴿ وَيُطعمون الطَّعام علىٰ حُبِّهِ ﴾ الآية، قال: نزلت هذه الآية في على بن أبي طالب وفاطمة بنت رسول الله عَيْنَةٍ .

ورواه الثعلبي في تفسيره، وقال: نـزلت في على بن أبي طالب و فاطمة عَلَيْهَمِّ وفي جاريتهما فضة، ثمّ ذكر القصة على النحو الذي سردناه لكن بصورة مبسطة. وقال: وذهب محمّد بين علي صاحب الغزالي على ما ذكره الثعلبي في كتابه

١. الكشاف: ٣/ ٢٩٧؛ تفسير الفخر الرازي: ٣٠/ ٢٤٤.

٢. الدر المنثور:٨/ ٣٧١، تفسير سورة الإنسان.

المعروف بـ «البلغة» اتمهم المنظير نزلت المنظمة من السماء فأكلوا منها سبعة أيّام، وحديث المائدة ونزولها عليهم في جواب ذلك مذكور في سائر الكتب. ' وقد سرد سبب نزول هذه الآية في حقّ أهل البيت المنظير غير واحد من أئمة الحديث.

#### ١. العُمدة: ٢/ ٤٠٧\_ ٤١٠. ٢. شواهد التنزيل:٢/ ٤٠٥ \_٤٠٨؛ أُسد الغابة: ٥/ ٥٣٠؛ مناقب ابن المغازلي:٢٧٢.

من سمات أهل البيت علي الله المات المات

هم خير البريّة

إنّ خير الناس في منطق القرآن الكريم من آمن بالله ورسول وعرف خالقه ومنعمه، وقد قال سبحانه: ﴿ لَيْسَ البِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَل الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَٰكِنَّ البرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَومِ الآخِرِ وَالمَلائِكَةِ وَالكِتابِ وَالنَّبِينَ وَآتَى المالَ عَلى حُبّهِ ذَوِي القُربَى وَاليَتامَىٰ وَالْمَساكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَائلينَ وَفِي الرِّقابِ و أقامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكاةَ وَالمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّائِينِ فِي الرَّقابِ و أقامَ

وحِينَ البَأْس أُولئكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ . \ وهذه الصفات المذكورة في الآية تجدها، متمثلة في أهل البيت المحمَّة شهد على ذلك سيرتهم، ولذلك صاروا خير البرية.

أخرج الطبري في تفسير قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحات أولئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّة ﴾ . ٢ باسناده عن أبي الجارود ،عن محمد بن علي ، قال: قال

١. البقرة: ١٧٧.

۲. البيّنة: ۷.

### النبي بَيْنِي (أنت يا علي و شيعتك». ٢

روى الخوارزمي عن جابر قال: كنّا عند النبي يَشْرُ فأقبل علي بن أبي طالب، فقال رسبول الله: «قد أتاكم أخي» ثمّ التفت إلى الكعبة فضربها بيده، شمّ قال: «والذي نفسي بيده إنّ هذا وشيعته هم الفائزون يوم القيامة»، ثمّ قال: «إنّه أوّلكم إيهاناً معي، وأوفاكم بعهد الله، وأقومكم بأمر الله، وأعدلكم في الرعيّة، وأقسمكم بالسوّية، وأعظمكم عند الله مزيّة»، قال: وفي ذلك الوقت نزلت فيه: ﴿إِنَّ الّذينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحات أُولِئِكَ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّة ﴾، و كان أصحاب النبي يَشْرُ إذا أقبل علي، قالوا:قد جاء خير البرية.

وروى أيضاً من طريق الحافظ ابن مردويه، عن ينزيد بن شراحيل الأنصاري، كاتب علي عليمًا الله تعالى: سمعت علياً يقول: «حدَّثني رسول الله وأنا مُسْنده إلى صدري، فقال أي عليّ! ألم تسمع قول الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحات أُولئكَ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّة ﴾ ؟ أنت وشيعتك، وموعدي وموعدكم الحوض إذا جاءت الأُمم للحساب تُدعون غرّاً محجّلين».

وأرسل ابن الصباغ المالكمي في فصوله عن ابن عباس، قمال: لمَّا نزلت هذه

١. تفسير الطبري: ٣٠/ ١٤٦. ٢. المناقب للخوارزمي: ١١١ برقم ١٢٠. ٣. المناقب للخوارزمي: ٢٦٥ برقم ٢٤٧. ٤. الفصول: ١٢٢.

من سمات أهل البيت شيًة

أهل البيت عليتك ورثة الكتاب

اختلفت الأمّة الإسلامية بعد رحيل النبي بَيَنَ في أمر الخلافة \_ وإن كان الـلائق بها عدم الاختـلاف فيها، للنصـوص الصحيحة الصـادرة عنه في مختلف الموارد \_ وقد استقصينا البحث فيها في مبحث الإمامة من هذا الجزء. والذي نركِّز عليه في هذا البحث هو تبيين المرجع العلمي بعد رحيله \_ سواء أكـانت الخلافة لمن نصَّ عليه النبي بَيَنَ في يوم الغدير أو من اختاره بعض

الصحابة في سقيفة بني ساعدة ... والمراد من المرجع العلمي مَن تـرجع إليه الأمّة في أُصـول الدين وفـروعه، ويصدر عنهم في تفسير القرآن وتبيين غوامضه، ويستفهم منه أسئلة الحوادث المستجدَّة.

يقول سبحانه: ﴿وَالَّذِي أُوحَيْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ الله بِعِبادِهِ لَخبير بَصير \* ثُمَّ أُورَثْنَا الكِتاب الَّذينَ اصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا فَمِنْهُمْ ظالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سابِقٌ بِالخَيرات بِإِذْنِ الله ذلِكَ هُوَ الْفَضْلُ

### الكَبير ﴾ . ١

المراد من الكتاب في قوله: ﴿ أوحينا إليك الكتاب ، هو القرآن بلا شكّ وكونه حقاً لأجل براهين قطعية تُثبت أنّه منزل من ربّه فانّ قوانينه تنسجم مع الفطرة الإنسانية، والقصص الواردة فيها مصونة من الأساطير، والمجموع خالٍ من التناقض إلى غير ذلك من القرائن الدالة على أنّه حقّ. ومع ذلك هو مصدِّق لما بين يدي الرسول يَشْر من الكتاب السهاوي. هذا هو مفاد الآية الأُولى.

ثم إنّه سبحانه يقول: ﴿ ثُمَّ أُورَثْنا الكتاب (المراد من الكتاب هو القرآن: لأنَّ اللّام للعهد الذكري أي الكتاب المذكور في الآية المتقدمة، والوراثة عبارة عمّا يستحصله الإنسان بلا مشقة وجهد، والوارث لهذا الكتاب هم الذين أُشير إليهم بقوله: ﴿ الذين اصطفينا من عبادنا (من فلو قلنا بأنّ «من ) للتبيين فيكون الوارث هو الأُمة الإسلامية جميعاً، ولو قلنا: إنّ «مِن» للتبعيض فيكون الوارث جماعة خاصة ورثوا الكتاب.

 $\mathbf{x} \in \mathbf{x}$  if  $\mathbf{y} \in \{\mathbf{x}, \mathbf{y}\}$  is a strike in the second strike in the second strike in the second strike is the second strike in the second strike is the second strike in the second strike is the second strike

۱. فاطر: ۳۱\_۳۲. ۲. النمل: ۵۹. أهل البيت ﷺ ورثةالكتاب ......

بل قصَّروا شيئاً فيهما .

ج: سابق بالخيرات بإذن الله: هـم الجماعـة المثلىٰ أدّوا وظائفهـم بالحفـظ والعمل على النحو الأتـم، فلذلك سبقوا إلى الخيرات كما يقـول سبحانه: ﴿سابِقٌ بالخَيرات بِإِذْنِ اللهْ﴾ .

و علىٰ هذا فإنَّ ورثبة الكتاب في الحقيقة هم الطبائفة الثالثة أعنبي الذين سبقوا بالخيرات.

وأمّا ما هو المراد من الطائفة الثالثة، فيتكفَّل الحديث لبيان ملامحها .

روى الكليني عن أبي جعفر الباقر عليمًا في تفسير الآية انّه قـال: «السابق بالخيرات الإمام، والمقتصد العارف بالإمام، والظالم لنفسه الذي لا يعرف الإمام».

وروي نفس الحديث عن الإمام الرضا ﷺ . وهناك روايات أُخرى تؤيد المضمون فمن أراد فليراجع.' ثمّ إنّ النبي ﷺ قد أوضح ورثة الكتاب في حديثه المعروف الذي اتّفق على نقله أصحاب الصحاح والمسانيد.

البرهان في تفسير القرآن: ٣/ ٣٦٣.

|      | -               | - <b></b> | e 4 | ÷ |
|------|-----------------|-----------|-----|---|
| 1.5/ | مفاهيم القران / | 13        | 2   | ٢ |

بيتي، أُذكِّركم الله في أهل بيتي، أُذكِّركم الله في أهل بيتي». \

هذا ما أخرجه مسلم، و من الواضح انّه لم ينقل علىٰ وجه دقيق، وذلك لأنّ مقتضى قوله: «أوّلهما»، أن يقول النبي ﷺ: ثانيهما أهل بيتي، مع أنّه لم يذكر كلمة «ثانيهما».

و قد رواها الإمام أحمد بصورة أفضـل ممّا سبق، كما رواه النسائي في فضائل الصحابة كذلك.

أخرج أحمد في مسنده عن أبي الطفيل، عن زيد بن الأرقم، قال: لما رجع رسول الله من حَجّة الوداع و نزل غدير خم، أمر بدوحات فقممن، ثمّ قال: «كأني قد دعيت فأجبت: إني قد تركت فيكم الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله و عترتي أهل بيتي، فانظروا كيف تخلّفوني فيهما، فإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض».

ثمّ قال:« إنّ الله مولاي، وأنا ولي كلّ مؤمن»، ثمّ أخذ بيد عليّ، فقال: «من كنت وليّه فهذا وليّه، اللّهمّ وال من والاه وعاد من عاداه». <sup>٢</sup>

هذه إلمامة سريعة بحديث الثقلين، ومن أراد أن يقف على أسانيده ومتونه

فعليه أن يرجع إلى الكتب المؤلفة حوله، وأبسط كتاب في هذا الموضوع ما ألفه السيد المجاهد «مير حامد حسين» حيث خصّ أجزاء من كتابه «العبقات» لبيان تفاصيل أسانيده ومضمونه، وقد طبع ما يخصَّ بالحديث في ستَّة أجزاء. كما بسط الكلام في أسانيده و أسانيد غيره سيد مشايخنا البروجردي (١٢٩٢ ـــ ١٣٨٠ هـ) في كتاب «جامع أحاديث الشيعة»، فقال بعد استيفاء ١. صحيح مسلم: ٤/ ١٨٧٣ برقم ٢٤٠٨، ط عبد الباقي. ۲. المسندالجامع: ٥/ ٥٠٥ برقم ۳۸۲۸.

نصوص الحديث وأسانيده: وقد ظهر ممَّا ذكرنا انَّ النبي عَظَّمُ أوجب على الأُمَّة قاطبة التمسُّك بالعترة الطيبة في الأُمور الشرعية والتكاليف الإلهية ، وأكَّد وجوبه وشدَّده و أوثقه وكرَّره بكلمات عـديـدة وألفاظ مختلفـة بحيـث لا يمكن إنكـاره ولا يجوز تأويله، و قد اكتفينا بذلك و أنَّ كثيراً من طرق الحديث قد ضمن مضافاً إلى المذكورات، ما يدل على حجّية أقوالهم ووجوب اتّباعهم وحرمة مخالفتهم. \

والجدير بالمسلمين التركيز على مسألية تعيين المرجع العلمي بعد رحيل النبي يُشْرُكُ، إذ لا يسوغ في منطق العقل أن يترك صاحب الرسالة، الأمّة المرحومة بلاراع، وهو يعلم أنَّه بَيْنِ الرحيلة سوف يواجه المسلمون حوادث مستجدة ووقائع جديدة تتطلب أحكاماً غير مبيّنة في الكتاب والسنَّة، فلا محيص من وجود مرجع علمي يُحُلُّ مشاكلها ويذلُّل أمـامها الصعاب، وقد قام ﷺ ببيان من يتصدَّىٰ لهذا المنصب بحديث الثقلين.

ومن العجب أنَّ كثيراً من المسلمين يطرقون كلَّ بـاب إلَّا باب أئمَّة أهل البيت المنظر مع أنَّه إلى الملكم الميناً ثمَّا يرجع إلى غير هؤلاء، فلا أدري ما هو وجه الإقبال علىٰ غيرهم والإعراض عنهم؟!

قال السيد شرف الدين العاملي: والصحاح الحاكمة بـوجوب التمسـك بالثقلين متواترة، وطرقها عن بضع وعشريـن صحابيـاً متضافرة. وقـد صدع بها رسول الله ﷺ في مواقف له شتى.

تارة يوم غديـر خم كما سمعت، وتارة يوم عرفة في حجّـة الوداع، وتارة بعد انصرافه من الطائف، ومرّة على منبره في المدينة، وأخرى في حجرت المباركة في

جامع أحاديث الشيعة: 1/ ١٣١\_ ١٣٢.

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ |  | ٢ ٤ |  | ٤ |
|----------------------|--|-----|--|---|
|----------------------|--|-----|--|---|

مرضه، والحجرة غاصَّة بـأصحابه، إذ قـال: «أيّها الناس يوشك أن أُقبـض قبضاً سريعاً فينطلـق بي، وقد قـدمت إليكـم القول معـذرة إليكم ألا إنّي مخلّف فيكم كتاب الله عزّ وجلّ وعترتي أهـل بيتي»، ثمّ أخذ بيد علي فرفعهـا، فقال: «هذا علي مع القرآن، والقرآن مع علي، لا يفترقان حتى يردا عليّ الحوض».

وقد اعترف بذلك جماعة من أعلام الجمهمور، حتى قال ابن حجر: ثم اعلم أنّ لحديث التمسك بهما طرقاً كثيرة وردت عن نيف وعشرين صحابياً.

قال: ومرّ له طرق مبسوطة في حادي عشر الشبه، وفي بعض تلك الطرق انّه قال:ذلك بحجّة الوداع بعرفة، وفي أُخرى انّه قـاله بالمدينة في مرضه، وقد امتلاًت الحجرة بأصحابه، وفي أُخرى انّه قال: ذلـك بغدير خم، وفي أُخرى انّه قال: ذلك لمّا قام خطيباً بعد انصرافه من الطائف.

قال: ولا تنافي إذ لا مانـع من أنّه كرّر عليهم ذلك في تلـك المواطن وغيرها اهتماماً بشأن الكتاب العزيز والعترة الطاهرة.

وحسب أئمّة أهل العترة الطاهرة أن يكونوا عند الله ورسوله بمنزلة الكتاب، لا يأتيه ا لباطل من بين يديه ولا من خلفه. وكفيٰ بذلك حجة تأخذ بالأعناق إلى

التعبُّد بمذهبهم، فانَّ المسلم لا يرتضي بكتاب الله بدلًا، فكيف يبتَّغي عن أعداله حولاً.'

المراجعات: المراجعة رقم ٨.

من سمات أهل البيت للبيِّ

حرمة الصدقة عليهم

اتَفق الفقهاء على أنّه لا تحل الصدقة المفروضة على بني هاشم الواردة في الآية المباركة، أعني: قوله سبحانه: ﴿ خُذْ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقة تُطهّرهُمْ وتُزَكِّهِمْ بِها و تُصلِّ عليهم انَّ صَلاتكَ سَكنٌ لَهُمْ ﴾ . فذلك لأنّ التطهير والتزكية إنّا يتعلَّق بها فيه وسخ وأهل البيت أعلى من أن يعيشوا بأوساخ الناس. قال ابن قدامة: «لا نعلم خلافاً في أنّ بني هاشم لا تحلُّ لهم الصدقة المفروضة».

٢. روى أبو هريرة، قال: أخذ الحسن بن علي المن تمرة من تمر الصدقة، فجعلها في فيه، فقال النبي تشيئ: «كنح، كنح » ليطرحها، ثمّ قال: «أما شعرت أنّا لا نأكل الصدقة»، رواه الشيخان البخاري و مسلم. ولمسلم: أما علمت أنّا لا تحل لنا الصدقة.'

الصدقة لأكلتها».

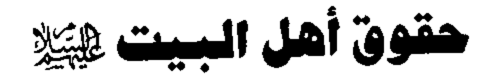
رواه مسلم وأبو داود. ٢ ٤ . عن عائشة، قالت: أُتي النبي ﷺ بلحم، فقلت: هذا مـا تصدّق به على بريرة، فقال: «هو لها صدقة، ولنا هديَّة».

رواه البخاري ومسلم والنسائي وأبو داود." ٥. كان النبي ﷺ إذا أُتي بطعام سأل عنه، فإن قيل: هدية أكل منها، وإن قيل: صدقة، لم يأكل منها. رواه الترمذي ومسلم.<sup>٩</sup> الصدقات إنّا هي أوساخ الناس وانّها لا تحل لمحمّد ولا لآل محمّد.

### رواه مسلم والنسائي. ٧. عن أبي رافع أنّ النبي ﷺ بعث رجلاً على الصدقة من بني مخزوم، فقال لأبي رافع:اصحبني فإنّك تصيب منها، قال: حتى آتي النبي ﷺ فأسأله، فأتاه فسأله ، فقال: مولى القوم من أنفسهم وإنّا لا تحلُّ لنا الصدقة. أخرجه أبو داود والترمذي وصححه.

١ - ٦. التاج الجامع للأصول: ٢/ ٣٠- ٣١، ط الثانية.

#### الفصل الثالث



# في القرآن الكريم

قد عرفت من هم أهل البيت المنظر في الآيات والروايات الواردة على لسان النبي يَتَنْظُ، وما جادت به القرائح العربية حولهم من قصائد و أراجيز كما عرفت سماتهم و خصوصياتهم.

وحان البحث لبيان حقوقهم على المسلمين الَّتي نزل بها الوحي في الكتاب العزيز، وها نحن نذكر بعض حقوقهم:

#### من حقوق أهل البيت ﷺ

# ولاية أهل البيت غليتمي الم

قد دلَّت الروايات المتضافرة علىٰ أنَّ النبي ﷺ ارتحل وقد نصَّب عليًّا المُبَعْ للولاية والخلافة، فأبان ولايته وولاية من بعده من الأئمّة في مواقف مختلفة، نذكر منها موقفين:

الأول: انَّ سائلاً أتى مسجد النبي يَنْفَقُ وعلي عَلَيْ راكع، فأشار بيده للسائل، أي اخلع الخاتم من يدي، فنزل قوله سبحانه: ﴿إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزِّكاةَ وَهُمْ راكِعُون ﴾ ﴿

وقد تضافرت الروايات على نزول الآية في حقَّ على عليَّه و نقلها الحفَّاظ، منهم: ابن جرير الطبري؟، والحافظ أبو بكر الجصاص الرازي؟، و الحاكم النيسابوريَّ، و الحافظ أبو الحسن الـواحدي النيسابوريَّ، وجار الله الزمخشريَّ، إلى غيرهم من أئمّة الحفاظ و كبار المفسِّرين ربَّها ناهز عددهم السبعين . وهم بين ١ .المائدة: ٥٥.

- ٣. أحكام القرآن: ٢/ ٥٤٢. ٥. أسباب النزول : ١١٣.
- ۲. تفسير الطبري:۲/ ۱۸٦. ٤. معرفة أصول الحديث: ١٠٢. ٤٦٨ / ١: الكشاف: ١ / ٤٦٨.

٢٥٠ / ج ٢٠

محدِّث ومفسّر ومؤرِّخ.

والذي يجب التركيز عليه هو فهم معنى الولي الوارد في الآية المباركة والذي وقع وصفاً لله سبحانه ولرسوله ومن جاء بعده.

المراد من الولي في الآية هو الأولوية الواردة في قوله سبحانه: ﴿النَّبِيُّ أولىٰ بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾ .\

فالنبي يَنْظَرُ أولى من المؤمنين بأنفسهم و أموالهم، فهو بها انّه زعيم المسلمين ووليّهم، يتصرّف فيهم حسب ما تقتضيه المصالح في طريق حفظ كيان الإسلام وصيانة هويَّتهم والدفاع عن أراضيهم لغاية نشر الإسلام.

وليست الغـاية مـن هذه الولايـة الموهوبـة للنبي بَيَنَكُمْ هي حفظ مصـالح النبي لَيَكُمُ الشخصية، بل الغاية كما عرفت صيانة مصالح الإسلام والمسلمين.

فالولاية بهذه المعنى هي المراد من قـولـه سبحانـه: ﴿إِنَّمَا **وَلِيَّكُـمُ اللَّهُ** وَرَسُولُه﴾ و القرائن الدالَّة على تعُّين هذا المعنى كثيرة، نذكر منها ما يلي:

**الأوّل**: إذا كان المراد من الـوليّ هو الزعامـة، يصحّ تخصيصها بالله سبحـانه ورسوله ومن أعقبه، وأمّا لو كان المراد منـه هو الناصر و المحب، فهو ليس مختصاً بالا حاديّ مرّ

بهؤلاء، لأنَّ كلَّ مؤمن محب للآخرين أو ناصر لهم كما يقول سبحانه: ﴿وَالمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِناتُ بَعْضُهُمْ أُولِياءُ بَعْضٍ ﴾ . \*

الثاني: انّ ظاهر الآية انّ هناك أولياء و هناك موتى عليهم، ولا يتحقّق التمايز إلاّ بتفسير الولاية بمعنى الـزعامـة حتى يتميّز الزعيـم عن غيره، وهـذا بخلاف ما لو فسرّناه بمعنى الحب والود أو النصر، فتكون الطوائف الثلاث عندئذ على حد سواء

١. الأحزاب: ٦. ٢. ٢. التوبة: ٧٧.

الثالث: إذا كان المراد من الولي هو الزعيم، يصحّ تخصيصه بالمؤمن المؤدّي للزكاة حال الصلاة، و أمّا لو كان المراد بمعنى المحبّ والناصر و ما أشبههما يكون القيد زائداً، أعني: إعطاء الزكاة في حال الصلاة، فانّ شرط الحب هو إقامة الصلاة وأداء الزكاة، وأمّا تأديتها في حال الركوع فليس من شرائط الحب والنصرة، وهذا دليل على أنّ المراد فرد أو جماعة خاصة يوصفون بهذا الوصف لا كلّ المؤمنين.

Y 0 \ .....

الرابع: انَّ الآية التالية تفسر معنى الولاية، يقول سبحانه: ﴿وِمَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالّذينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونِ﴾ . \

فان لفظة ﴿الَّذِين آمنوا ﴾ في هذه الآية هـ و الوارد في الآية المتقدمة، أعني: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاة ﴾ ، وعلى هذا يكون المراد من الـ ولي أخذهم زعيهاً وولياً بشهادة انّ حزب الله لا ينفك من زعيم يدبِّر أُمورهم.

إلى هنا تبيّن انّ الإمعان في القرائن الحافَّة بالآية تفسّر معنى الولي وتعيَّن المعنى و تثبت انّ المقصود هو الزعيم، لكن من نكات البلاغة في الآية انّه سبحانه صرح بولايته و ولاية رسوله ومن جاء بعده و على ذلك صارت الولاية للثلاثة،

| ٢٥ ٢ |  | í |
|------|--|---|
|------|--|---|

يجب أن يكون مطاعاً.

٢. ﴿ وَماكانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذا قَضى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ . \

فينفذ قضاؤه سبحانه و الَّذي هو من آثار الزعامة، ونظيره قول سبحانه: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنا إِلَيْكَ الكِتابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِما أَراكَ اللهُ ﴾ . '

٣. ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصيبَهُمْ فِتْنَـةُ أَو يُصيبَهُمْ عَذابٌ أَلِيمٌ﴾ . ٣ فحرمة مخالفة أمر الله ورسوله من توابع زعامتهم وولايتهم.

فهذه الحقوق ثابتة للنبي عَظَرَ بنص القرآن الكريم ولمن بعده بحكم اتمم أولياء بعد النبي فانَّ ثبوتها للنبي عَظَرٌ لأجل ولايته فإذا كانت الولاية مستمرة بعده فيتمتع كلِّ وليَّ بهذه الحقوق.

وبهذا تبيَّنت دلالــة الآيـة على ولايــة على للَّبَلَّة وانّها حقّ مــن حقـوق أهل البيت للَبَيِّ لصالح الإسلام والمسلمين.

نعم بعض من لا تروقهم ولاية أهل البيت عليمي وزعامتهم حاولوا تضعيف

# دلالة الآية بشبهات واهية واضحة الرد، وقد أجبنا عنها في بعض مسفوراتنا فلنكتف في المقام بهذا المقدار. غير انّا نركز على نكتة وهي انّ الصحابة الحضور لم يفهموا من الآية سوى الولاية ولذلك صبَّ شاعر عهد الرسالة حسان بن ثابت ما فهمه من الآية

بصفاء ذهنه في قالب الشعر ، وقال:

١. الأحزاب: ٣٦. ٢٦. ٢٠ ١٠ ١٠ النساء: ١٠٥. ٣٦. النور: ٦٣.

فأنت الذي أعطيت إذ أنت راكعٌ فدتمك نفوس القوم يا خير راكع بخماتمك الميمون يما خير سيد ويا خير شارثم يا خير بايعٌ ف أنزل فيسك الله خيم ولاية وبيَّنها في محكمات الشرائيع' والظاهر ممّا رواه المحدّثون انَّ الأمّية الإسلامية سيُسألون يوم القيامة عن ولاية على عليه الله محيث ورد السؤال في تفسير قبول اسبحانه: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤولُون ﴾ . ٧

روى ابن شيرويه الديلمي في كتاب «الفردوس» في قافية الواو، باسناده عن أبي سعيد الخدري، عن النبي عَنا الله على بن أبي المحم المحم المحم المحم المحم الله على الم أبي طالب. ٢

ونقله ابن حجر عن الديلمي، وقال: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُونَ ﴾ أي عن ولاية علي وأهل البيت، لأنَّ الله أمر نبيَّه ﷺ أن يعرف الخلق أنَّه لا يسـألهم على تبليغ الـرسالة أجـراً إلاَّ المودة في القربيٰ، والمعنى انَّهم يسألـون هل والوهـم حق الموالاة كما أوصاهم النبي صلى أم أضاعوهما وأهملوهما فتكون عليهم المطالبة والتبعة.

الثاني : من تلك المواقف هو يوم الغدير و هو أوضحها وآكدها وأعمّها وقد صدع بالولاية في اليوم الشامن عشر من ذي الحجّة الحرام في منصرفه من حجّة الوداع، وقد قام في محتشد كبير بعدما خطب خطبة مفصَّلة وأخذ من الناس الشهادة على التوحيد والمعاد ورسالته وأعلن انَّه فرط على الحوض، ثمَّ ذكر الثقلين وعرَّفهما، بقوله: « الثقل الأكبر: كتباب الله، والآخر الأصغر: عترتي؛ وانَّ اللطيف ١. مناقب الخوارزمي: ١٧٨؛ كفاية الطالب للكنجي: ٢٠٠ ؛ تذكرة ابن الجوزي: ٢٥. ٢. الصّافات: ٢٤. ٣. شواهد التنزيل :٢/ ١٠٦. ٤ .الصواعق المحرقة:١٤٩. ٥. مضى الأول: ٢٤٧.

الخبير نبَّأني انتها لن يفترق حتى يردا عليّ الحوض»، ثمّ قال: «أيّها الناس من أولى الناس بالمؤمنين من أنفسهم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «إنّ الله مولاي، وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى بهم من أنفسهم، فمن كنت مولاه فعلي مولاه»، ثمّ قال: «اللّهم وال من والاه وعاد من عاداه، وأحب من أحبّه، وأبغض من أبغضه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر الحقّ معه حيث دار، ألا فليبلغ الشاهد الغائب».

ففي هذه الواقعة الفريدة من نوعها أعلن النبي ولاية علي علي الخلف ين وأمرهم بإبلاغها للغائبين، ونزل أمين الوحي بآية الإكمال، أعني: قوله سبحانه: (الْيَومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي﴾ .'

فقال رسول الله ﷺ: «الله أكبر على إكمال الديـن، وإتمام النعمة، ورضـى الربّ برسالتي، والولاية لعلي من بعدي».

ثمّ طفق القـوم يهنّئون أمير المؤمنين ﷺ و ممَّن هنَّـأه في مقدّم الصحـابة : الشيخان أبو بكر وعمر، كلّ يقول:

بَخٍّ بَخٍّ لك يابـن أبي طالب أصبحـت وأمسيت مـولاي ومولى كلّ مـؤمن

ومؤمنة.

وقد تلقّي الصحابة الحضور انَّ النبي يَتَنْظُ أوجب ولايته على المؤمنين، وقد أفرغ شاعر عهد الرسالة حسّان بن ثابت ما تلقّاه عن الرسول، في قصيدته وقال: فقال لــه قــم يـا علــتي فانّنــي رضيتك من بعدي إماماً وهادياً فكونبواله أنصار صدق موالياً فمن كنت مسولاه فهذا وليته قد ذكرنا مصادر الخطبة والأبيات عند البحث عن الإمامة فراجع.

۱. المائدة: ۳.

من حقوق أهل البيت علي الله

أهل البيت غليتميل وضرورة إطاعتهم

أمر سبحانه بإطاعة الرسول و أُولي الأمر، وقال: ﴿يَا أَيُّهَاالَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطيعُوا الرَّسُولَ وَأُولي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنازَعْتُمْ في شَيءٍ فَرُدُّوهُ إِلى الله والرَّسُول إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَومِ الآخر ذٰلِكَ خَيرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً﴾ . \

تأمر الآية بإطاعة الله كما تأمر بإطاعة الرسول و أُولي الأمر لكن بتكرار

١. النساء: ٥٩.

٢٥٦ - ٢٠

أهل البيت المنظنة .

وبها انّه سبحانه أمر بإطاعة أُولي الأمر إطاعـة مطلقة، غير مقيَّدة بها إذا لم يأمروا بالمعصية يمكن استظهار أنّ أُولي الأمر المشار إليهم في الآية والذين وجبت طاعتهم على الإطلاق، معصومون من المعصية والزلل، كالنبي يَنْظِرُ حتى اقترنوا في لزوم الطاعة في الآية.

وبعبارة أُخرى: انّه سبحانه أوجب طاعتهم بالإطلاق، كما أوجب طاعته، وطاعة رسوله، ولا يجوز أن يوجب الله طاعة أحد على الإطلاق إلاّ من ثبتت عصمته،وعلم أنّ باطنه كظاهره، وأمن منه الغلط والأمر بالقبيح،وليس ذلك بحاصل في الأمراء، ولا العلماء سواهم، جلّ الله عن أن يأمر بطاعة من يعصيه، أوبالانقياد للمختلفين في القول والفعل، لأنّه محال أن يطاع المختلفون، كما أنّه محال أن يجتمع ما اختلفوا فيه.

وقد أوضحه الرازي في تفسيره، وذهب إلى أنّ المقصود من أولي الأمر هم المعصومون في الأُمّة، وإن لم يخض في التفاصيل، ولم يستعرض مصاديقهم ،لكنّه بتن الداد منهم بصيرة واضحة، وقال:

بيّن المراد منهم بصورة واضحة، وقال: والدليل على ذلك انَّ الله تعالى أمر بطاعة أُولي الأمر على سبيل الجزم في هذه الآية، ومن أمر الله بطاعته على سبيـل الجزم والقطع، لابدّ وأن يكون معصوماً عن الخطأ، إذ لو لم يكن معصوماً عن الخطأ كان بتقدير إقدامه على الخطأ يكون قد أمر الله بمتابعته، فيكون ذلك أمراً بفعل ذلك الخطأ، والخطأ لكونه خطأً منهى

عنه، فهذا يُفضى إلى اجتماع الأمر والنهمي في الفعل الواحد بالاعتبار المواحد وانَّه

۰. مجمع البيان: ۳/ ۱۰۰.

YOV .....

محال.

فثبت انَّ الله تعالى أمر بطاعة أُولي الأمر على سبيل الجزم، وثبت أنَّ كلَّ من أمر الله بطاعته على سبيـل الجزم، وجب أن يكون معصوماً عن الخطـأ، فثبت قطعاً أنَّ أُولي الأمر المذكور في هذه الآية لابدَ وأن يكون معصوماً. ﴿

وقد أوضح السيد الطباطبائي دلالة الآية على عصمة أُولى الأمر ببيان رائق وإليك نصّه، قال: الآية تدل على افتراض طاعة أُولي الأمر هـ وَلاء، ولم تقيّده بقيد ولا شرط، وليس في الآيات القرآنية ما يقيّد الآية في مدلولها حتى يعود معنى قوله: ﴿وَأَطْيِعُوا الرَّسُولِ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ﴾ إلى مثل قولنا: وأطيعوا أُولي الأمر منكم فيها لم يأمروا بمعصية أو لم تعلموا بخطئهم، فإن أمروكم بمعصية فـلا طاعة عليكم، وإن علمتم خطأهم فقوِّموهم بالردّ إلى الكتاب والسنَّة و ليس هذا معنى قوله: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولِ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ .

مع أنَّ الله سبحانه أبان ما هو أوضح من هذا القيد فيما هو دون هذه الطاعة المفترضة، كقوله في الوالدين: ﴿ وَوَصَّيْنَا الإِنسان بِوالِدَيهِ حُسناً وَإِنْ

السعادة الإنسانية.

على أنَّ الآية جمع فيها بين الرسول و أُولى الأمر، وذكر لهما معاً طاعة واحدة، فقال: ﴿وأطيعوا المرسول وأولى الأمر منكم؟ ، ولا يجوز على الرسول أن يأمر

- ١٤٤/١٠ التفسير الكبير: ١٤٤/١٠.
  - ۲. العنكبوت: ۸.

بمعصية أو يغلط في حكم، فلو جاز شيء من ذلك على أُولي الأمر، لم يسع إلاّ أن يذكر القيد الوارد عليهم فلا مناص من أخذ الآية مطلقة من غير أن تقيّد، ولازمه اعتبار العصمة في جانب أُولي الأمر، كما اعتبر في جانب رسول الله بَشَكْمُ من غير فرق.

وبذلك تبيَّن أنَّ تفسير أُولي الأمر بالخلفاء الراشدين أو أُمراء السرايا أو العلماء أمر غير صحيح، لأنَّ الآية دلَّت على عصمتهم ولا عصمة لهؤلاء، فلابد في التعرُّف عليهم من الرجوع إلى السنَّة التي ذكرت سماتهم ولا سيما حديث الثقلين حيث قورنت فيه العترة بالكتاب، فإذا كان الكتاب مصوناً من الخطأ، فالعترة مثله أخذاً بالمقارنة.

ونظيره حديث السفينية: «مَثَل أهل بيتي كمثيل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلّف عنها غرق». ٢

إلى غير ذلك من الأحاديث التي تنصُّ على عصمة العترة الطاهرة، فإذاً هذه الأحاديث تشكّل قرينة منفصلة على أنَّ المراد من أُولي الأمر هم العترة أحد الثقلين.

بل يمكن كشف الحقيقة من خلال الإمعان في آية التطهير، وقد عرفت دلالتها على عصمة أهل البيت الذين عيَّنهم الرسول بطرق مختلفة. وعلى ضوء ذلك فآية التطهير، وحديث الثقلين، وحديث السفينة إلى غيرها من الأحاديث الواردة في فضائل العترة الطاهرة كلُّها تدل على عصمتهم. هذا من جانب و من جانب آخر دلَّت آية الإطاعة على عصمة أُولى الأمر،

۱.الميزان:۲/ ۳۹۱.

٢. الحاكم :المستدرك: ٣/ ١٥١ أخرجه مسنداً إلى أبي ذر.

فبضم القرائن الآنفة الذكر إلى هذه الآية يتضح المراد من أُولي الأمر الذين أمر الله سبحانه بطاعتهم و قرن طاعتهم بطاعة الرسول.

وأمّا الرواية عن النبيّ: فقد روى ابن شهراشوب عن تفسير مجاهد انّ هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين عليًة حين خلّفه رسول الله بيّن في المدينة، فقال: «يا رسول الله، أتخلّفني بين النساء و الصبيان؟» فقال بينيّ: «يا علي، أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، إلا أنّه لا نبيّ بعدي، حين قال له: ﴿ الحلفني في قومي وأصلح ﴾، فقال: أبل والله؛ ﴿ وأُولي الأمر منكم ﴾ قال: علي بن أبي طالب ولاه الله أمرالاًمة بعد محمّد حين خلّفه رسول الله بين بالمدينة فأمرالله العباد بطاعته و ترك خلافه» .'

وأمّا ما رُوي عن أئمّة أهل البيت ﷺ حول الآية فحدث عنها ولا حرج، فلنقتصر في المقام على رواية واحدة نقلها الصدوق باسناده عن جابر بن عبد الله الأنصاري، قال:

لمّا أنزل الله عزّ وجلّ على نبيّه محمد بَيْنَةٍ: ﴿ يا أَيّها الّذين آمنوا أُطيعوا الله

وأُطيعُوا الرسول وأُولي الأَمْر منكم﴾ قلت: يا رسول الله، عرفنا الله ورسوله، فمن أولوالأمر الذين قرن الله طاعتهم بطاعتك ؟ فقال بَيَنِيْ: «هم خلفائي يا جابر وأئمة المسلمين من بعدي، أوَّلهم على بن أبي طالب، ثمَّ الحسن، ثمَّ الحسين، ثمَّ على بن الحسين، ثمّ محمد بن على المعروف في التوراة بالباقر ستدركه ياجابر، فإذا لقيته فاقرأه مني السلام، ثـم الصادق جعفر بن محمد، ثمّ موسى بـن جعفر، ثمّ على بن موسى، ثمّ محمّد بن علي، ثمّ علي بن محمّد، ثمّ الحسن بن علي، ثمّ سَمِيٍّ محمّد و

المناقب لابن شهراشوب: ٣/ ١٥، ط المطبعة العلمية.

| ١٠ ج ١٠ | ۲٦ | ١ | • |  |
|---------|----|---|---|--|
|---------|----|---|---|--|

كنيتي، حجة الله في أرضه وبقيته في عباده ابن الحسن بن علي، ذاك الذي يفتح الله تعالى على يديه مشارق الأرض ومغاربها، ذاك الذي يغيب عن شيعته وأوليائه غيبة لا يثبت فيه على القول بإمامته إلاّ من امتحن الله قلبه للإيهان».

قال جابر: فقلت له: يا رسول الله فهل يقع لشيعته الانتفاع به في غيبته؟ فقال ﷺ: «اي والذي بعثني بالنبوة إنهم يستضيئون بنوره، وينتفعون بولايته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإن تجلاها سحاب.

يا جابر هذا من مكنون سر الله ومخزون علم الله ،فاكتمه إلَّا عن أهله». \

١. البرهان في تفسير القرآن: ١/ ٣٨١.

قام الرسل بابلاغ رسالات الله سبحانه إلى الناس، دون أن يبغوا أجراً منهم، بل كان عملهم خالصاً لوجهه سبحانه، لأنّ إبلاغ رسالاته كانت فريضة إلهية على عواتقهم، فكيف يطلبون الأجر للعمل العبادي الذي لا يبعثهم إليه إلّا طاعة أمره وطلب رضاه،ولـذلك كان شعارهـم دوماً، قولهم ﴿وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلِيهِ مِنْ أَجْرٍ إِن أَجْرِي إِلاّعلى ربِّ العالَمِينَ؟ . '

وجوب مودَّتهم وحبِّهم

من حقوق أهل البيت الم

۱. الشعراء: ۱۰۹. ۲ و ۳ و ۶ و ۵ و ۲ . الشعراء:۱۰۹، ۱۲۷، ۱۵۵، ۱۶۶، ۱۸۰. مفاهيم القرآن / ج ٢٠

هذه هي حقيقة قرآنية لا يمكن إنكارها، ومع ذلك نرى انّه سبحانه يأمره في آية أُخرى بأن يطلب منهم مودة القربي أجراً للرسالة.

ويقول: ﴿ قُل لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاّ المَودَّةَ فِي القُربيٰ ﴾ . \*

فكيف يمكن الجمع بين هـذه الآية، وما تقدم من الآية الخاصَّة بالنبي أَيَنَكُمُ والآيات الراجعة إلى سائر الأنبياء، فانّهم المَيَمَ كانوا على نهج واحد؟

هذا هو السؤال المطروح في المقام. والإجابة عليه تتـوقَّف على نقل مـا ورد حول الموضـوع في القرآن الكـريم،

فنقول:

الآيات التي وردت حول أجر النبي بَيَنْ على أصناف أربعة: الأول: أمره سبحانه بأن يخاطبهم بأنَّه لا يطلب منهم أجراً، قال سبحانه: < قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ هُو َ إِلاّذِكرى لِلْعالَمين ﴾ . °

۱ . هود:۲۹ . ۳. الأنعام: ۹۰ . ٥. الأنعام: ۹۰ .

۲.هود: ۵۱. ٤. الشوري: ۲۳. وجوب مودَّة و محبَّة أهل البيت ﷺ

الثاني: ما يشعر بأنّه طلب منهم أجراً يرجع نفعه إليهم دون النبي يَنْتُجْ: فيقول سبحانه: ﴿ قُلْ مٰا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِيَ إِلاّعلى اللهِ وهُوَ علىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيد﴾ . \

الثالث: ما يُعرّف أجره، بقوله: ﴿قُلْ ما أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّامَنْ شاء أَنْ يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً﴾ .' فكان اتخاذ السبيل إلى الله هو أجر الرسالة.

الرابع: ما يجعل مودة القربي أجراً للرسالة، ويقول: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاّالمَوَدَّةَ فِي القُربيٰ﴾ .

فهذه العناوين الأربعـة لابدً أن تـرجع إلى معنـي واحد، وهـذا هو الـذي نحاول أن نسلّط عليه الأضواء.

الجواب: انّ لفظة الأجر يطلق على الأجر الـدنيوي والأُخروي غير انّ المنفي في تلك الآيات بقرينة نفي طلبه عـن الناس هو الأجـر الدنيـوي على الإطلاق، ولذلك لم ينقل التاريخ أبداً أن يطلب نبي لدعوته شيئاً بل نقل خلافه.

هذه هي قريش تقدَّمت إلى النبي ﷺ وفي طليعتهم أبو الـوليد، فتقدم إلى

النبي يَنْظُرُ وقال: يابن أخي إن كنت إنَّما تريد بما جئت به من هذا الأمر، مالاً، جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالًا، وإن كنت تريد به شرفاً سوَّدناك علينا، حتى لا نقطع أمراً دونك، وإن كنت تريد به ملكاً ملّكناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيّا تراه لا تستطيع ردّه عن نفسك، طلبنا لك الطبَّ، وبذلنا فيه أموالنا حتى نُبرئك منه، فانَّه ربما غلب التابع على الرجل حتى يداوي منه، أو كما قال له

- ۱. سبأ: ٤٧.
- ۲. الفرقان: ۵۷.

حتى إذا فرغ عتبة، ورسول الله بي يستمع منه، قال: أقد فرغت يا أبا الوليد؟ قال: نعم، قال: فاسمع مني قال: أفعل، فقال: ﴿ بِسْم اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحيم \* حُم \* تَنْزَيْلُ مِنَ الرَّحْمنِ الرَّحيم \* كِتابٌ فُصَّلَتْ آيانُهُ قُرَانَا عَرَبِياً لِقَوم يَعْلَمُونَ \* بَشيراً وَنَذِيراً فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لا يَسْمَعُون \* وَقالُوا قُلُو بُنا في أَكِنَةٍ مَمّا تَدْعُونا إلَيْه ﴾ . ثم مضى رسول الله بَنْ في المَود الله عليه. فلمَ اسمعها منه عتبة، أنصت لها، وألقى يديه خلف ظهره معتمداً عليها يسمع منه، ثمّ انتهى رسول الله بَنْ إلى السجدة منها، فسجد ثمّ قال: قد سمعت يا أبا الوليد ما سمعت، فأنت وذاك. هذا النص وغيره يعرب عن أنّ مدار الإثبات والنفي هو الأجر الدنيوي بعامة صوره، وهذا أمر منفي جداً لا يليق لنبي أن يطلبه من الناس. قال الشيخ المفيد: إنّ أجر النبي بَنْهُ في التقرُّب إلى الله تعالى هو الثواب الدائم، وهو مستحق على الله تعالى في عدله وجوده وكرمه، وليس المستحق على الاعران الشيخ المفيد: إنّ أجر النبي يَنْهُ في التقرُّب إلى الله تعالى هو الثواب بعامة صوره، وهذا أمر منفي جداً لا يليق لنبي أن يطلبه من الناس.

إذا عرفت ذلك، فنقول:

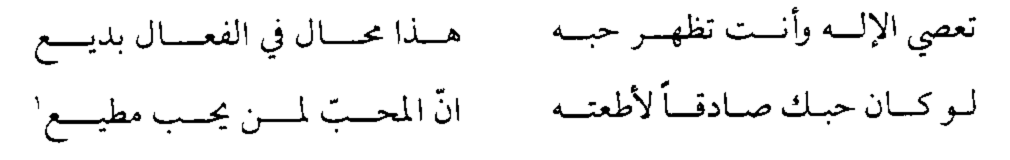
إنَّ مودة ذي القربي وإن تجلَّت بصورة الأجر حيث استثنيت من نفى الأجر، لكنَّه أجر صوري وليس أجراً واقعياً، فالأجر الواقعي عبارة عمَّا إذا عاد نفعه إلى النبي بَشَرْظٍ، ولكنَّه في المقام يرجع إلى المحب قبل رجوعه إلى النبي بَشَيْظٍ، وذلك لأنَّ مودة ذي القربي تجرَّ المحب إلى أن ينهج سبيلهم في الحياة، ويجعلهم أسوة في

. فصلت: ١ ـ ٥.

- ٢. السيرة النبوية: ١ / ٢٩٣\_ ٢٩٤.
  - ٣. تصحيح الاعتقاد: ٦٨ .

وجوب مودَّة و محبَّة أهل البيت ﷺ

دينه ودنياه، ومن المواضح انَّ الحبّ بهذا المعنى ينتهي لصالح المحب. قمال الصادق ﷺ : «ما أحب الله عزَّ و جلّ من عصاه» ثمّ تمثَّل، فقال:



وسيوافيك انّ المراد من ذوي القربيٰ ليس كلّ من ينتمي إلى النبي ﷺ بنسب أو سبب، بل طبقة خاصة من أهل بيته الذين عرفهم بأنّهم أحد الثقلين في قوله: «إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، وانّهها لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض».

فإذا كان المراد من ذوي القربي هؤلاء الذين أنيط بهم أمر الهداية والسعادة فحبُّهم ومودَّتهم يرفع الإنسان من حضيض العصيان والتمرد إلى عزّ الطاعة. إنّ طلب المودة من الناس أشبه بقول طبيب لمريضه بعد ما فحصه وكتب وصفة: لا أُريد منك أجراً إلّا العمل بهذه الوصفة، فانّ عمل المريض بوصفة الطبيب و إن خرجت بهذه العبارة بصورة الأجر، ولكنّه ليس أجراً واقعياً يعود نفعه

إلى الطبيب بل يعود نفعه إلى نفس المريض الذي طلب منه الآجر. وعلى ذلك فلابدٌ من حمل الاستثناء على الاستثناء المنقطع، كأن يقول: قل لا أسألكم عليه أجراً، وإنَّما أسألكم مودة ذي القربي، وليس الاستثناء المنقطع سفينة البحار: مادة حبَّب. ٢. أخرجه الحاكم في مستدركه:٣/ ١٤٨، وقمال: هذا حديث صحيح الاسناد على شرط الشيخين و لم

بخرجاه؛ وأخرجه الـذهبي في تلخيـص المستدرك معترفاً بصحته على شرط الشيخين أقول: هذا حديث متواتر وقد ألَّف غير واحد من المحقّقين رسائل حوله.

## 

- أمراً غريباً في القرآن بل له نظائر مثل قوله: ﴿ لا يَسْمَعُونَ فِيها لَغُواً إِلَّا سَلاماً﴾ . '
- وعلى ذلك جرى شيـخ الشيعة المفيد في تفسير الآية، حيـث طرح السؤال، وقال:
- فإن قـال قائل: فما معنى قـوله: ﴿قُلْ لاٰ أَسـالكم عليهِ أَجْراً إِلَّالمَـودَّة فِي القُربيٰ﴾ أو ليس هذا يفيد انّه قد سألهم مودة القربي لأجره على الأداء؟
- قيل له: ليس الأمر على ما ظننت لما قدمنا من حجّة العقل والقرآن، والاستثناء في هذا المكان ليس هو من الجملة لكنّه استثناء منقطع، ومعناه قل لا أسألكم عليه أجراً لكنّي ألزمكم المودة في القربي و اسألكموها، فيكون قوله: فَقُلْ لا أسْألكُمْ عليه أَجراً كلاماً تاماً، قد استوفى معناه، ويكون قوله: إلا المودة في القُربي ككلاماً مبتداً، فائدته لكن المودة في القربي سألتكموها، وهذا كقوله: فَنَسَجَدَ المَلائِكةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ \* إِلاَإِبْلِيس ». ٢ والمعنى فيه لكن إبليس، وليس باستثناء من جملة.
- وعلى ضوء ذلك يظهر معنى قـوله سبحـانه: ﴿ما سَـأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ﴾ . ا

وقد تبَّين انَّ حبَّ الأولياء والصالحين لصالح المحب قبل أن يكون لصالحهم.

كما تبيَّن معنى قوله سبحانه في شأن ذلك الأجر: ﴿ما أُسأَلَكُمْ عليه مِنْ أُجْر إِلاّ مَنْ شاءَ أَنْ يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾ . \*

| ۲. الحجر: ۳۰_۳۱. | ۱ . مريم: ۲۲.           |
|------------------|-------------------------|
| ٤ . سبأ: ٤٧ .    | ٣. تصحيح الاعتقاد: ٦٨ . |

٥. الفرقان: ٥٧.

فانّ اتخاذ السبيل لا يخلو من أحد احتمالين: ١. مـودَّة القربـي والتفاني في حبهـم الـذي سينتهي إلى العمـل بالشريعـة الموجب لنيل السعادة. ٢. نفس العمـل بالشريعـة الذي يصل إليهـا الإنسان عـن طريـق حبهم ومودتهم. وبذلك تـرجع الآيات الثلاث إلى معنى واحـد من دون أن يكون بينهما أي

تناف واختلاف.

وقد جاء الجمع بين مفاد الآيات الثلاث في دعاء الندبة الذي يشهد علو مضامينه على صدقه، حيث جاء فيه:

«ثمّ جعلت أجر محمّد بَيْنَ مودّتهم في كتابك، فقلت ﴿لا أسألكم عليه أجراً إلاّ المودة في القربي﴾، و قلت : ﴿ما سألتكم من أجر فهو لكم﴾، وقلت: ﴿ما أسألكم عليه من أجر إلاّمن شاء أن يتخذ إلى ربّه سبيلاً﴾، فكانوا هم السبيل إليك، والمسلك إلى رضوانك».

وإلى ذلك يشير شاعر أهل البيت و يقول:

وطاعتهم ودٌّ، و ودُّهـم تقـوا موالاتهم فرض، وحبهم هدي

\*\*\*

وأمَّا القربي فهو على وزن البشري والزلفي بمعنى القرابة، يقول الزمخشري : القربيٰ مصدر كالزلفيٰ والبشريْ، بمعنى القرابة والمراد في الآية «أهل القربيٰ». \ وقد استعمل القرآن الكريم لفظة القربي في عامة الموارد بالمضاف، فتارة

١. الكشاف: ٣/ ٨١ في تفسير الآية.

بلفظة ذي، قال سبحانه: ﴿وِبالوالدَيْنِ إِحْساناً وذِي القُربيٰ واليَتاميٰ ﴾ . \ وأُخرى بلفظة ذوي، قال سبحانه: ﴿وَ آتى المالَ عَلى حُبِّهِ ذَوي القُربيٰ وَاليَتاميٰ ﴾ . \

وثالثة: بلفظة «أُولي»، قال سبحانه: ﴿ما كان لِلنَّبِيّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَ لَوكانُوا أُولِي قُربيٰ﴾ .

و قد جاءت مرَّة واحدة دون إضافة وهي نفس الآية المباركة، فلأجل ذلك يلزم تقدير شيء مثل لفظة «أهل» كما قدَّره الزمخشري أو لفظاً غير ذلك مثل كلمة «ذي» أو «ذوي» أو «ذوي قربيٰ».

إلى هنا تمَّت الإجابة عن السؤال الأوّل حول الآية.

السؤال الثاني<sup>؛</sup> دلَّت الآيـة الكـريمـة على أنَّ النبـي ﷺ فـرض مودة ذي القـربـي، على المسلمين ولكن يبقى هنا سؤال وهو انَّ الآية تحتمل وجهين:

أ: أن يكون المراد مودَّة ذوي القربيٰ من أقرباء النبي وأهل بيته. ب: أن يكون المراد ود كلّ مسلم أقربائه وعشيرته و من يمتُّ إليه بصلة، وليس في الآية ما يدل على المعنى الأوّل. **أقول**: إنَّ ذي القربيٰ كما علمت بمعنى صاحب القرابة والوشيجة النسبية، و يتعينَّ مورده بتعينَّ المنسوب إليه، وهو يختلف حسب اختلاف موارد الاستعمال، ١. البقرة: ٨٣. ٢. البقرة: ١٧٧. ٣. التوبة: ١١٣. ٤. مضى السؤال الأول: ٢٦٠.

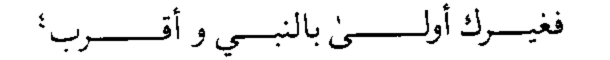
779 ...

ويستعان في تعيينه بالقرائن الموجودة في الكلام، وهي: الأشخاص المذكورون في الآية أو ما دلَّ عليه سياق الكلام. فتارة يراد منه الأقرباء دون شخيص خاص، مثل قبول هسبحانه: ﴿ما كانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَو كانُوا أُولِي قُربيٰ﴾ . \ وقوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرِبِيْ ﴾ . ٢ فانَّ ذكر النبي والذين آمنوا معه آية على أنَّ المراد قريب كلَّ إنسان، كما أنَّ جملة ﴿فإذا قلتم فاعدلوا ﴾ آية أنَّ المراد كل إنسان قريب إليه. وأمّا قوله سبحانه: ﴿قُلْ لا أَسالُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَةَ فِي القُربيٰ﴾ فالفعل المتقدّم عليه يعنى ﴿لا أسألكم﴾ آية انّ المراد أقرباء السائل، مثل قوله سبحانه: ﴿ما أَفاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرِيٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُربيٰ ﴾. " فانَّ لفظة ﴿علىٰ رَسُولِهِ ﴾ آية أنَّ المراد أقرباء الرسول.

وعلى ذلك فلابدً من الرجوع إلى القرائن الحافَّة بالآية وتعيين المراد منه، وبذلك ظهر أنَّ المراد هو أقرباء الرسول.

يقول الإمام أمير المؤمنين الميَّة الماقداً التخاب الخليفة الأوّل في السقيفة لأجل انتمائه إلى النبي عظم بالقرابة:

وإن كنت بالقربي حججت خصيمهم



١. التوبة: ١١٣. ٣. الحشر: ٧.

٢. الأنعام: ١٥٢. ٤. شرح ابن أبي الحديد: ١٨/ ٤١٦.

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ |  | ۲۷ | • |  |
|----------------------|--|----|---|--|
|----------------------|--|----|---|--|

#### السؤال الثالث

إنَّ سورة الشورئ سورة مكية، فلو كان المراد من ذوي القربـي هو عترته الطاهرة، أعني: عليّاً وفاطمة والحسن والحسين هيَّيَدِ فلم يكن يومذاك بعض هؤلاء كالحسن والحسين هيَيَدٍ؟

والجواب: إنَّ الميزان في تمييـز المكي عن المدني، أمران، وكـلاهما يدلاّن على أنَّ الآية نزلت في المدينة المنورة.

# الأمر الأوّل: دراسة مضمون الآيات

فقد كانت مكافحة الوثنية والدعوة إلى التوحيد والمعاد هي مهمة النبي قبل الهجرة، ولم يكن المجتمع المكّي مؤهلاً لبيان الأحكام والفروع أو مجادلة أهل الكتاب من اليهود و النصاري، ولذلك تـدور أغلب الآيات المكّية حول المعارف والعقائد والعبرة بقصص الماضين، و ما يقرب من ذلك.

ولمَّا استتب له الأمر في المدينة المنورة واعتنق أغلب سكَّانها الإسلام حينها

## الأمر الثاني: الاعتماد على الروايات والمنقولات

فلو كـان هذا هو الميـزان فقد صرح كثير منهم بـأنّ أربعة آيات مـن سورة الشورى مكّية، حتى أنّ المصاحف المطبوعة في الأزهر وغيره، تصرح بذلك و تُقرأ فوق السورة هـذه الجملة: سورة الشورى مكية الآيات إلآ ثـلا ث وعشرين وأربع وعشرين وسبع وعشرين.

YV ) .....

أضف إلى ذلك انَّ كثيراً من المفسّرين و المحدِّثين صرحوا بذلك. ﴿

وهذا هو البقاعيّ مؤلف «نظم الدرر وتناسب الآيات والسور» يصرح بأنّ الآيات مدنيّة، كما نقله المحقّق الزنجاني في «تاريخ القرآن». ٢

#### السؤال الرابع

الإنسان مفطور على حب الجميل وكراهة القبيح فيكون الود أمراً خرارجاً عن الاختيار، فكيف يقع في دائرة السؤال ويطلبه النبي بيني من المؤمنين مع أنّه كذلك؟.

والجواب: أولاً: انَّ الحبَّ لو كان أمراً خارجاً عن الاختيار فلا يتعلَّق به الأمر، كما لا يتعلَّق به النهي، مع أنَّه سبحانه ينهمي عن ود من حادَّ الله ورسوله، ويقول: ﴿ لا تَجد قُوماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَومِ الآخِرِ يُوادُونَ مَنْ حادٍ اللهَ وَ رَسُولَهُ ﴾ . "

١. انظر الكشاف: ٣/ ٨١؛ تفسير الرازي: ٧/ ٦٥٥؛ تفسير أبي السعود في هامش تفسير الرازي نفس الصفحة ؛ تفسير أبي حيان: ٧/ ١٦٥؛ تفسير النيسابوري:٦/ ٣١٢. وأمّا من المحدّثين كمجمع الزوائد للهيتمي:٩/ ١٦٨؛ الصواعق المحرقة:١٠١ ـ ١٣٥، ٢. تاريخ القرآن: ٥٧. كما أنَّه يَظْيَرُيدعو إلى التراحم والتعاطف النابعين عن الود والحب، ويقول:

«مثل المؤمنين في توادّهـم وتعاطفهم وتراحمهم مثل الجسـد إذا اشتكى منه شيء تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمّى».'

كلّ ذلك يدل على أنّ الودّ والبغض ليـس على النسق الذي وصفه السائل، ولذلك نرى الدعوة الكثيرة إلى الحب في الله والبغض في الله.

قال الإمام الصادق عليَّة : «من أوثق عرى الإيمان أن تحب في الله وتبغض في الله». ٢

وقد كتب الإمام علي ثلثيًّة إلى عامله في مصر مالك الأشتر رسالة قال فيها: «واشعر قلبك الرحمة للرعية، والمحبة لهم، واللطف بهم». "

روى الخطيب في تاريخه عن النبي ﷺ: «عنوان صحيفة المؤمن حبّ علي بن أبي طالب ﷺ». \*

و قال بَيْنِيْ : «من سرّه أن يحيا حياتي، ويموت مماتي، ويسكن جنة عدن غرسها ربي، فليوال علياً بعدي، وليوال وليّه، وليقتد بالأئمّة من بعدي، فانّهم عترتي خلقوا من طينتي، رزقوا فهراً و علماً». °

١. مسند أحمد: ٤/ ٢٧٠.
 ٢. سفينة البحار: ٢/ ١١ مادة الحبّ.
 ٣. نهج البلاغة: قسم الرسائل: الرسالة ٥٣.
 ٤. تاريخ بغداد: ٤/ ٤١٠.
 ٥. حلية الأولياء: ١/ ٨٦.
 ٣٦٦. مسند أحمد: ٥/ ٣٦٦ صحيح مسلم: كتاب الفتن: ١١٩.

و أخرج أحمد في مسنـده عن الرسـول : «من أحبنـي وأحب هذيـن وأباهما وأُمُّهما، كان معي في درجتي يوم القيامة». (

وثانياً: أنّ الإيصاء إنّما لا يفيد إذا لم يتوفر في الموصى له ملاك الحب والود كما إذا كان الرجل محطّاً للرذائل الأخلاقية، وأمّا إذا كان الموصى له إنساناً مثالياً متحلياً بفضائل الأخلاق ومحاسنها، فانّ الإيصاء به يعطف النظر إليه وبالتالي يجيش حبّه كلّما تعمَّقت الصلة به.

وحاصل الكلام : أنّ دعوة الناس إلى الحبّ تقوم على إحدى دعامتين: الأولى: الإشادة بفضائل المحبوب وكمالاته التي توجد في نفس السامع حبّاً وولعاً إليه.

الثانية: الإيصاء بالحب والـدعوة إلى الـودّ، فانّه يعطف نظر السامع إلى الموصى له، فكلَّما تـوطَّدت الأواصر بينهما وانكشفت آفاق جديـدة من شخصيته ازداد الحبّ والـود لـه. وعلى كـلّ تقديـر فـالنبـي ﷺ هـو المحبوب التـام لعامـة المسلمين، فحبُّه لا ينفك عن حبّ من أوصى بحبِّه وأمر بودّه.

وخير ما نختم به هذا البحث حديث مروي عن النبي على نقله صاحب الكشاف حيث قال، قال رسول الله بَشْخُ: «من مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات تائباً، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات مؤمناً مستكمل الإيمان، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد بشرَّه ملك الموت بالجنة ثمّ منكر ونكير، ألا و من مات على حبّ آل محمد يُزِفُّ إلى الجنة كما تزفُّ العروس إلى بيت زوجها،

۱. مسند أحمد: ۱/ ۷۷.

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ |  | 21 | V | ٤ |
|----------------------|--|----|---|---|
|----------------------|--|----|---|---|

ألا و من مات على حبّ آل محمّد فتح الله له في قبره بابين إلى الجنّة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات على السنّة والجهاعة، ألا و من مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه آيساً من رحمة الله، ألا و من مات على بغض آل محمّد مات كافراً، ألا و من مات على بغض آل محمّد لم يشم رائحة الجنة».

وروى أيضاً: انّه لما نزلت هذه الآية، قيل: يا رسول الله مـن قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودَّتهم؟

فقال ﷺ: «علي و فاطمة و ابناهما». ٢

۱. الكشاف: ۳/ ۸۲، تفسير سورة الشورئ، ط عام ۱۳٦۷.
 ۲. الكشاف: ۳/ ۸۱.

#### من حقوق أهل البيت 🗱

٤

الصلوات عليهم

إنَّ من حقوق أهل البيت عَبَيَّةِ هي الصلوات عليهم عند الصلاة على النبي يَنَظُر، قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ وَمَلائكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلى النَّبِيِّ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ . \

ظاهر الآية هـو تخصيص الصلاة على النبي يَنْظُرُلكن فهمت الصحابة انّ المراد هو الصلاة عليه وعلى أهل بيته، وقد تضافرت الـروايات على ضمّ الآل إلى النبي يَنْظُرُعند التسليم والصلاة عليه، وقد جـاء ذلك في الصحـاح والمسانيـد،

نقتصر منها على ما يلي: أخرج البخاري عن عبد الرحمن بن أبي ليل، قال: لقيني كعب بن عجرة، قال: ألا أُهدي لك هـدية سمعتها من النبي إلى الله فقلت: بلي، فأهدها لي، فقال: سألنا رسول الله صلى الله عنه الله، فقلنا: يا رسول الله، كيف الصلاة عليكم أهل البيت، فانَّ الله قد علَّمنا كيف نسلم؟ قال: «قولوا: اللهمّ صلّ على محمّد وعلىٰ آل محمّد، كما صلّيت على إبراهيم وعلى

١. الأحزاب: ٥٦.

آل إبراهيم إنَّك حميد مجيد، اللُّهـــمَّ بارك على محمَّد وعلى آل محمَّد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنَّك حميدٌ مجيد». \ وأخرجه أيضاً في كتاب التفسير عند تفسير سورة الأحزاب. ٢ كما أخرجه مسلم في باب الصلاة على النبي من كتاب الصلاة." ٢. أخرج البخاري أيضاً، عن أبي سعيد الخدري، قال: قلنا يا رسول الله، هذا التسليم فكيف نصلّي عليك؟ قال: «قـولوا: اللّهـمّ صلّ على محمّد عبدك ورسولك، كما صلّيت على آل إبراهيم ، وبارك على محمّد وعلى آل محمّد، كما باركت على إبراهيم». \*

٣. أخرج البخاري، عن ابن أبي حازم، عن يزيد، قال: «كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمّد و آل محمّد، كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم». °

٤. أخرج مسلم، عن أبي مسعود الأنصاري، قال: أتانا رسول الله على ونحن في مجلس سعد بن عبادة، فقال له بشير بن سعد: أمرنا الله تعالى أن نصلًى عليك، يا رسول الله: فكيف نصلَّى عليك؟

٤. صحيح البخاري: ٦/ ١٥١، تفسير سورة الأحزاب.

٥. المصدر السابق.

الصلوات عليهم

في العالمين انَّك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم». ﴿

إنّ ابن حجر ذكر الآية الشريفة، وروى جملة من الأخبار الصحيحة الواردة فيها، وانّ النبي ﷺ ون الصلاة على آله بالصلاة عليه، لمّا سئل عن كيفية الصلاة والسلام عليه، قال: وهدذا دليل ظاهر على أنّ الأمر بالصلاة على أهل بيته، وبقية آله مراد من هذه الآية، وإلّا لم يسألوا عن الصلاة على أهل بيته وآله عُقب نزولها ولم يجابوا بها ذكر، فلمّا أُجيبوا به دلّ على أنّ الصلاة على أهل بيته من جملة المأمور به،وانّه تقطيمهم، في ذلك مقام نفسه، لأنّ القصد من الصلاة عليه م من جملة المأمور به،وانّه تعظيمهم، ومن ثمّ لمّا أدخل من مرّ في الكساء، قال: «اللّهمّ انّهم مني وأنا منهم، فاجعل صلاتك ورحمتك ومغفرتك ورضوانك عليّ وعليهم»، وقضية استجابة هذا الدعاء: انّ الله صلّى عليهم معه فحينتذٍ طلب من المؤمنين صلاتهم عليهم معه.

ويروى: لا تصلّوا عليّ الصلاة البتراء، فقالوا: و ما الصلاة البتراء؟ قال: تقولون: اللّهمّ صلّ على محمّد و تمسكون ،بل قولوا: اللّهم صلّ على محمّد وعلى آل محمد. ثمّ نقل عن الإمام الشافعي قوله:

فقال:فيحتمل لا صلاة له صحيحة فيكون موافقاً لقوله بـوجوب الصلاة على الآل، ويحتمل لا صلاة كاملة فيوافق أظهر قوليه.

> ١. صحيح مسلم: ٢/ ٤٦، باب الصلاة على النبي ﷺ بعد التشهد من كتاب الصلاة. ٢. الصواعق المحرقة: ١٤٦، ط عام ١٣٨٥هـ.

هذا كلّه حول الصلاة على الآل عند الصلاة على الحبيب. و أما حكم الصلاة على آل البيت في التشهد، فقال أكثر أصحاب الشافعي: انّه سنّة. وقال التربجي: من أصحابه هي واجبة، ولكن الشعر المنقول عنه يدل على

وجوب عنده، ويؤيده رواية جابر الجعفي ـ الذي كان من أصحاب الإمامين الباقر والصادق عليمًا ، وفي طبقة الفقهاء ـ عن أبي جعفر عن أبي مسعود الأنصاري، قال: قال رسول الله يَشْخُذ "من صلّى صلاة لم يصل فيها عليّ ولا أهل بيتي لم تقبل منه».

وجابر الجعفي ممَّن ترجمه ابن حجر في تهذيبه، ونقل عن سفيان في حقّه: ما رأيت أورع في الحديث منه،وقال وكيع: مهما شككتم في شيء فلا تشكّوا في أنَّ جابراً ثقة.

وقال سفيان أيضاً لشعبة: لأن تكلَّمت في جابر الجعفي لأتكلمنَّ فيك. إلى غير ذلك. ٢

قال ابن حجر: أخرج الدار قطني والبيهقي حديث من صلّى صلاة ولم

خاتمة التشهد في الصلاة، وقبوله : اللُّهمَّ صلَّ على محمّد وعلى آل محمّد، وارحم محمّداً وآل محمّد.

وهذا التعظيم لم يوجد في حقٍّ غير الآل، فكلَّ ذلك يدل على أنَّ حبَّ آل محمّد واجب، وقال الشافعي:

يا راكباً قف بالمحصَّب من منىٰ واهتف بساكن خيفها والناهض فيضاكما نظم الفرات الفائض سحراً إذا فاض الحجيج إلى منيٰ إن كان رفض أحبُّ آل محمدً فليشهد الثقيلان أتي رافضيم

وقال النيسابوري في تفسيره عند قوله تعالى: ﴿قُل لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المَوَدَّة فِي القُربيٰ﴾ كفي شرفاً لآل رسول الله عظم وفخراً ختم التشهد بـذكرهم والصلاة عليهم في كلّ صلاة. ٢

وروى محب الدين الطبري في الذخائر عن جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه انّه كان يقول: لو صلّيت صلاة لم أُصلُ فيها على محمّد وعلى آل محمّد ما رأيت أنّها تقبل.

وقال المحقّق الشيخ حسن بن عليّ السقاف: تجب الصلاة على آل النبي عليَّ الله الله المعني المنابع الله ال في التشهد الأخير على الصحيح المختار، لأنَّ أقصر صيغة وردت عن سيدنا رسول الله بي ثبت فيها ذكر الصلاة على الآل، ولم ترد صيغة خالية منه في صيغ تعليم الصلاة، فقد تقدّم حديث سيدنا زيد بن خارجة، أنَّ رسول الله عَظَّرُقال:

 . تفسير الفخر الرازي:٢٧/ ٢٦٦، تفسير سورة الشوري. ٢. تفسير النيسابوري: تفسير سورة الشوري. ٣. ذخائر العقبي: ١٩، ذكر الحث على الصلاة عليهم.

مفاهيم القرآن / ج ١٠

«صلّوا عليّ واجتهدوا في الدعاء، وقولوا:اللّهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد». \

بلاغ وإنذار لقد تبين ممّا سبق كيفية الصلاة على النبي بي و انّه لا يصلّى عليه إلاّ بضم الآل إليه، ومع ذلك نرى أنّه قد راجت الصلاة البتراء بين أهل السنَّة في كتبهم ورسائلهم، مع أنّ هذه البلاغات من النبي بي نصب أعينهم ولكنَّهم رفضوها عملاً واكتفوا بالصلاة عليه خاصة، حتى أنّ ابن حجر الهيتمي (٩٩٨ ـ ٤٧٤ هـ) نقل كيفية الصلاة على النبي بي ولكن كتابه المطبوع مليء بالصلاة البتراء. و إليك نصّ ما قال: ويروى لا تصلّوا عليّ الصلاة البتراء، قالوا: وما الصلاة البتراء؟، قال: تقولون: اللّهمّ صلّ على محمّد وتمسكون، بل قولوا: اللّهمّ صلّ على محمّد وعلى آل محمّد ولا ينافي ما تقرر حذف الآل في الصحيحين، قالوا: يا رسول الله : كيف نصلي عليك؟ قال: قولوا اللّهم صلّ على محمّد وملّ على محمّد وعلى أزواجه و ذرّيته، كما صليت على إبراهيم إلى آخره.

لأنَّ ذكر الآل ثبت في روايات أُخر، وبه يعلم أنَّه علم أنَّه علم الله علم الله علم الله علم الله علم ا

من حقوق أهل البيت عليه

0

دفع الخمس إليهم

الأصل في ضريبة الخمس، قـوله سبحانه: ﴿وَأَعْلَمُوا أَنّما غَنِمْتُمْ مِنْ شَيءٍ فأنَّ للهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُربىٰ وَاليَسَامىٰ وَالمَساكِينِ وَأَبْنِ السَّبيلِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللهِ وَما أَنْزَلْنا عَلىٰ عَبْدِنا يَومَ الفُرقانِ يَومَ الْتَقى الجَمْعانِ وَاللهُ عَلىٰ كُلُّ شَيء قَدِير... ﴾ . '

نزلت الآية يوم الفرقان، يوم التقى الجمعان وهي غزوة بدر الكبرى، واختلف المفسرون في تفسير الموصول في «ما غنمتم» هل هو عام لكلّ ما يفوز به

۱. الأنفال: ٤١. ۲.الاعتصام بالكتاب والسنَّة:۹۱ـ ۱۰۵.

| مفاهيم القرآن / ج ١٠ | ۲ | ٨ | ۲ | 1 |
|----------------------|---|---|---|---|
|----------------------|---|---|---|---|

إنّما الكلام في تبيين مـواضع الخمس، وقد قسّم الخمس في الآيـة إلى ستة أسهم، أعني: لله و للرسول و لذي القربي واليتامي و المساكين وابن السبيل.

فالسهمان الأوَّلان واضحان، إنَّما الكلام في السهم الثالث و ما بعده، فالمراد من ذي القربي هم أقرباء النبي وذلك بقرينة الرسول عَنَّم، و قد سبق منّا القول في تفسير آية المودة :انّ تبيين المراد من القربي رهن القرائن الحافَّة بالآية فربها يراد منها أقرباء الناس، مثل قوله: ﴿وَإِذَا قُلتُمْ فَأَعْدِلُوا وَلَو كَانَ ذَا قُربيٰ ﴾ . \ المراد أقرباء المخاطبين، بقرينة قوله: ﴿قلتم فاعدلوا ﴾ نظير قوله : ﴿وإذا حضر القسمة ذوي القربي ﴾ والمراد أقرباء الميت.

وعلى ضوء ذلك فإذا تقدَّم عليه لفظ « الرسول» يكون المراد منه أقرباء الرسول كما في الآية ﴿ للرسول و لذي القربى ﴾، و مثله قوله: ﴿ما أفاءَ اللهُ عَلىٰ رسولهِ مِنْ أهلِ القُرىٰ فللّهِ ولِلرَّسولِ وَ لِـذي القُربىٰ وَ اليَتامىٰ وَ المَساكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيلِ ﴾. ` وقوله: ﴿فَآتِ ذَا القُرْبَى حَقَّهُ والمِسْكِينَ وأَبْنَ السَّبِيلِ ﴾. ` فالمراد من ذي القربى هم أقرباء الرسول بقرينة توجَّه الخطاب إليه أعني «فاّت».

۱. الأنعام: ۱۵۲. ۳. الروم: ۳۸.

ويؤيده الروايات التالية:

١. روي عن ابسن عباس : كـان رسول الله ﷺ يقسّم الخمس على ستة : لله وللرسول سهمان وسهم لأقاربه، حتى قبض.'

٢. وروي عن أبي العالية الرياحي: كان رسول الله يُشْرِيوتى بالغنيمة فيقسمها على خمسة فتكون أربعة أخماس لمن شهدها، ثمّ يأخذ الخمس فيضرب بيده فيه فيأخذ منه الذي قبض كفه، فيجعله للكعبة وهو سهم الله، ثم يقسم ما بقي ،على خمسة أسهم: فيكون سهم للرسول، وسهم لذي القربي ، وسهم لليتامى، وسهم للمساكين، وسهم لابن السبيل. قال: والذي جعله للكعبة فهو سهم الله.

وأمّا تخصيص بعض سهام الخمس بذي القربي ومن جاء بعدهم من اليتامي والمساكين وابن السبيل، فلأجل الروايات الدالة على أنّه لا تحل لهم الصدقة، فجعل لهم خمس الخمس. أخرج الطبري عن مجاهد، انه قال: كان آل محمّد علي لا تحل لهم الصدقة

بحرج بمسبري عن مجامعة الصدقة في عمد بيني و عل هم الصدقة فجعل لهم الخمس. ٢ و أخرج أيضاً عنه: قد علم الله أنّ في بني هاشيم الفقراء فجعل لهم الخمس.

| مغاهيم القرآن / ج ١٠ | MI 14 > 6 4 4 4 1 1 9 4 4 > 6 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 | ۲۸ | 12 | Ś |
|----------------------|---------------------------------------------------------------|----|----|---|
|----------------------|---------------------------------------------------------------|----|----|---|

هذا ظاهر الآية ويا للأسف لعب الاجتهاد دوراً كبيراً في تحويل الخمس عن أصحابه وظهرت أقوال لا توافق النص القرآني، وإليك مجملاً من آرائهم:

١- قـالت الشـافعية و الحنـابلة: تقسّم الغنيمة، وهـي الخمس إلى خمسة أسهم: واحد منها سهم الرسـول ويصرف على مصالح المسلمين، و واحد يعطى لـذوي القربـي وهم مـن انتسب إلى هاشـم بـالابوة مـن غير فرق بين الأغنياء والفقراء، والثلاثة البـاقية تنفق على اليتامى والمساكين وأبناء السبيـل سواء أكانوا من بني هاشم أو من غيرهم.

٢. وقالت الحنفية: إنَّ سهم الـرسول سقط بموتـه، أمَّا ذوو القربـي فهم كغيرهم من الفقراء يعطون لفقرهم لا لقرابتهم من الرسول.

٣. وقالت المالكية : يرجع أمر الخمس إلى الإمام يصرفه حسبها يـراه من المصلحة.

٤. وقالت الإمامية: إنّ سهم الله وسهم الرسول وسهم ذوي القربي يفوّض أمرها إلى الإمام أو نائبه، يضعها في مصالح المسلمين، والأسهم الثلاثة الباقية تعطى لأيتام بني هاشم ومساكينهم وأبناء سبيلهم ولا يشاركهم فيها غيرهم.

۱۸۸. الفقه على المذاهب الخمسة: ۱۸۸.

وما قالـه أبو حنيفة مخالف لظاهر الآيـة فإنَّ الله تعالى سمَّى لرسولـه وقرابته شيئاً وجعل لهما في الخمس حقاً، كما سمّى الثلاثة أصناف الباقية، فمن خالف ذلك فقد خالف نصّ الكتاب، و أمّا جعل أبي بكر وعمر سهم ذي القربي ، في سبيل الله، فقد ذُكر لأحمد فسكت وحرك رأسه ولم يذهب إليه، و رأى أنَّ قول ابن عباس و من وافقه أولى، لموافقته كتاب الله وسنة رسوله. ﴿

وقد أجمَع أهل القبلة كافة على أنَّ رسول الله على أن يختص بسهم من الخمس ويخص أقاربه بسهم آخر منه، وأنَّه لم يعهد بتغيير ذلك إلى أحد حتى دعاه الله إليه، واختار الله له الرفيق الأعلى.

فلمَّا ولى أبوبكر تأوّل الآية فـأسقط سهم النبي وسهم ذي القربي بموت النبي بي الله الله من الجمس، وجعلهم كغيرهم من يتامى المسلمين ومساكينهم وأبناء السبيل منهم.

قال الزمخشري عن ابن عباس: الخمس على ستة أسهم : لله ولرسوله سهمان، وسهم لأقاربه، حتى قبض فأجرى أبو بكر الخمس على ثـلاثة، وكذلك روي عن عمر و من بعده من الخلفاء، قال: وروي أنَّ أبابكر منع بني هاشم

الخمس.

و روى البخاري في صحيحه عن عائشة أنَّ فاطمة عليمًا أرسلت إلى أبي بكر، تسأله ميراثها من رسول الله عليه مما أفاء الله عليه بالمدينة وفدك وما بقي من خمس خيب، فأبي أبو بكر أن يدفع إلى فاطمة منها شيئاً، فـوجدت فاطمة على أبي بكر في ذلك فهجرته فلم تكلُّمه حتى توفيت، وعاشت بعد النبي على الله ستة أشهر، الشرح الكبير على هامش المغنى: ١٠ / ٤٩٤\_٤٩٤.

٢. الكشاف: ٢/ ١٢٦.

| مغاهيم القرآن / ج ١٠ | ۲۸۲ |
|----------------------|-----|
|----------------------|-----|

# فلماً توفيت دفنها زوجها علي ليلاً ولم يؤذن بها أبا بكر وصلّى عليها. '

وفي صحيح مسلم عن بريد بن هرمز، قال: كتب نجدة بن عامر (الحروري الخارجي) إلى ابن عباس، قال ابن هرمز: فشهدت ابن عباس حين قرأ الكتاب وحين كتب جوابه، وقبال ابن عباس: والله لولا أن أرد عن نَتْن يقبع فيه، ما كتبت إليه ولا نُعْمةَ عين، قال: فكتب إليه إنّك سبالت عن سهم ذي القربي الذي ذكرهم الله من هم ؟ وإنّا كنّا نرى أنّ قرابة رسول الله بَيْن هم نحن فأبي ذلك علينا قومنا.

> ۱. صحيح البخاري: ٥/ ١٣٩، باب غزوة خيبر. ۲. صحيح مسلم: ۲/ ١٠٥، كتاب الجهاد و ١٦٧ السير.، باب النساء الغازيات.

### من حقوق أهل البيت ع

# الفيء لأهل البيت عليهيًا

الفيء عبارة عـن الغنائم التي يحصل عليها المسلمون بـلا خيل ولا ركاب، فإنّ هـذه الأموال تقع تحت تصرّف الـرسول عليها باعتباره رئيساً للـدولة الإسلامية، وكان الفيء في حياة الرسول عَظَرُ أمراً هاماً في تنمية الثروة في المجتمع الإسلامي ولا سيَّما انتقال الثروة من يد الأغنياء إلى يد الفقراء.

والأساس فيه قوله سبحانه: ﴿وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَما أُوجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكابٍ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلى مَنْ يَشاءُ وَاللهُ عَلى كُلِّ شَيْءٍ

قَدِير ﴾ . ا (ما أفاءَ اللهُ عَلى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرِيٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُربىٰ وَالْبَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَإَبْنِ السَّبِيلِ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِياء مِنْكُمْ وَما آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ و مَا نَهاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقابِ ﴾ . ` بيَّن سبحانه أحكام الفيء، وقمال: ﴿وَما أَفاءَ الله عَلى رَسُولِهِ مِنْهُمْ ﴾ ۱. الحشر: ۲. ۲. الحشر: ۷.

الضمير يرجع إلى اليهود، ولكن الحكم سار علىٰ جميع الكفَّار.

فَما أُوجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكابِ﴾ أي الفيء عبارة عن الأموال التي استوليتم عليها بلا إيجاف خيل ولا إبل ولم تسيروا إليها على خيل ولا إبل.

هذا هو الفيء، وأمّا المواضع التي يصرف بها هذا الفيء فقد بيَّنها سبحانه في الآية الثانية ، وقال: ﴿ما أَفَاءَ الله عَلى رَسُولِ مِنْ أَهْلِ القُرىٰ ، أي ما ردَّ ما كان للمشركين على المسلمين بتمليك الله إيّاهم ذلك، ﴿ فلله ﴾ و ﴿للرَّسُولَ ﴾ و﴿لذي القُربي ﴾، فهو لله بالذات وللرسول و لذي القربي بتمليك الله إيّاهم.

والمراد من ذي القربني بقرينة الرسول أهل بيت رسول الله وقرابته، و هم بنو هاشم.

**واليتامى والمساكين وابن السبيل؟** أي منهم، بقرينة الرسول، فيكون المعنى ويتامى أهل بيته ومساكينهم وأهل السبيل منهم. وعلى ذلك فالفيء يقسّم على ستة أسهم: ١. سهم لله المالك لكلّ شيء غير محتاج لشيء، جعل نفسه قريناً لسائر

الاسماء تكريماً لهم.

٢. سهم الرسول و هو يؤمّن بذلك حاجاته وحاجة الدولة الإسلامية. ٣. سهم ذوي القربي أي أقرباء الرسول، فبما أنَّ الصدقة تحرم عليهم حلَّ ذلك محلَّه.

٤. سهم اليتاميٰ. ٥. سهم المساكين. ٦. سهم أبناء السبيل. الفيء لأهل البيت ﷺ

## وبكلمة جامعة:

«الغنيمة» ـ كلّ ما أُخذ من دار الحرب بالسيف عنوة مما يمكن نقله إلى دار الإسلام، ومالا يمكن نقلـه إلى دار الإسلام ـ لجميع المسلمين ينظر فيه الإمـام، ويصرف انتفاعه إلى بيت المال لمصالح المسلمين. «الفيء» ـ كلّ ما أُخذ من الكفّار بغير قتال أو انجلاء أهلها ـ للنبي، يضعه في المذكورين في هذه الآيـة، ولمن قام مقامه من الأئمّة وقد بيّنه سبحانه في ضمن

الآيتين.'

۱.التبيان:۹/ ٥٦٤.

من حقوق اهل البيت الم

الأنفال لأهل البيت عليهي لل

وردت لفظة «الأنفال» في القرآن مرتين في آية واحدة، قال سبحانه: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الأَنْفَ اللهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا الله وَأَصْلِحُوا ذاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللهَوَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾. \ أقول: إنَّ الضرائب الواردة في القرآن الكريم لا تتجاوز الأربع:

- أ: الزكاة ومقسمها ثمانية.

١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١
 ١

| ۲, | ۹١ | <br>ولغان وهن البيت عيد |
|----|----|-------------------------|
|    |    |                         |

الحياة، و لكن السنَّة المروية عن أئمّة أهل البيت المُيَّلًا فسرته بالنحو التالي:

١. روى حفص البختري عن الإمام الصادق المنهاة قال: «الأنفال مالم يوجف عليه بخيل أو ركاب، أو قوم صالحوا، أو قوم أعطوا بأيديهم، وكل أرض خربة، وبطون الأودية، فهو لرسول الله، وهو للإمام بعده يضعه حيث يشاء».

٢. وروى حماد بن عيسى، عن بعض أصحابنا، عن الإمام الكاظم عنه في حديث: «والأنف ال كلّ أرض خربة باد أهلها، وكلّ أرض لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب ولكن صالحوا صلحاً وأعطوا بأيديهم على غير قتال، وله رؤوس الجبال، وبطون الأودية والآجام، وكلّ أرض ميتة لا ربّ لها، وله صوافي الملوك ما كان في أيديهم من غير وجه الغصب، لأنّ الغصب كلّه مردود، و هو وارث من لا وارث له، يعول من لا حيلة له».

٣. موثقة إسحاق بن عمّار المروية في تفسير القمي قال: سألت أبا عبدالله هيَّة عن الأنفال، فقال هيَّة : « هي القرى التي قد خربت وانجلى أهلها، فهي لله وللرسول على أو ما كان للملوك فهو للإمام ، و ما كان من الأرض الخربة

| ٢٩٦ | ٢ |
|-----|---|
|-----|---|

إسحاق الشيرازي باباً للأنفال وفسرها بقوله: يجوز لأمير الجيش أن ينفل لمن فعل فعلاً يفضي إلى الظفر بالعدو ، كالتجسيس ، والـدلالة على طريـق أو قلعة، أو التقدم بالدخول إلى دار الحرب أو الرجوع إليها بعد خروج الجيش منها.'

١. المهذَّب في فقه الإمام الشافعي: ٢/ ٢٤٣.

## من حقوق أهل البيت علي الله المعالية المعالية المعالمة المعالية المعالمة حقوق أهل المعالمة معالمة المعالمة المعالمة معالمة م

٨ ترفيع بيوتهم

لقد أذن الله تعالى في ترفيع البيوت التي يذكر فيها اسمه ويسبّح له بالغدق والآصال في آية مباركة، وقال: ﴿فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيها بِالغُدُوِّ وَالآصالِ \* رِجالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وإقامِ الصَّلاةِ وإيتاءِ الزَّكاةِ يَخافُونَ يَوماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ القُلُوبُ وَالأَبْصار ﴾. \ وتفسير الآية رهن دراسة أمرين:

من جدران أربعة وعليها سقف قائم، فالكعبة بيت الله لأجل كونها ذات قوائم أربعة وعليها سقف، والقرآن يعبِّر عن البيت بالمكان المسقَّف، ويقول: ﴿وَلَولا أَنْ يَكُونَ النّاسُ أُمَةً واحِدَةً لَجَعَلْنا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمٰنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَّةٍ وَمِعارِجٍ عَلَيْها يَظهَرُونَ ﴾ . \

فالمستفاد من الآية أنّ البيت لا ينفك عن السقف، هذا مـن جانب.ومن جانـب آخر: لا يشترط في المساجـد وجود السقـف، هذا هو المسجـد الحرام تراه مكشوفاً تحت السهاء ودون سقف يظلّله.

وقد ورد لفظ البيوت في القرآن الكريم (٣٦ مرّة )بصور مختلفة، واستعمل في غير المسجد، يقـول سبحـانـه: ﴿طَهِّرا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالعاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ ٢٠ ﴿وَأَذْكُرْنَ ما يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آياتِ اللهِ وَالحِكْمَة ﴾ . إلى غير ذلك من الآيات، فكيف يمكن تفسيره بالمساجد؟

وبها أنّ جميع المساجد ليس على هذا الوصف، التجأ صاحب الكشاف بإقحام كلمة «بعض»، وقال: في بعض بيوت الله وهي المساجد، وهو كها ترى، وهناك حوار دار بين قتادة فقيه البصرة وأبي جعفر الباقر عليًة يؤيد ما ذكرنا .

حضر قتادة في محابين الأمام أن حمة المالة على الألمان

٣. الأحزاب: ٣٤.

فقال أبو جعفر عليَّة : ما تدري أين أنت؟ أنت بين يدي ﴿ بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَفِيهَا أَسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيها بِالغُدُوِّ وَالآصالِ \* رِجالٌ لا تُلْهِيهم تِجارَة وَلا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وإقام الصَّلاة وإيتاءِ الزَّكاة ﴾ ونحن أولئك. فقال له قتادة: صدقت، والله جعلني فداك، والله ماهيي بيوت حجارة ولا طين.' و يتؤيّد ما رواه الصدوق في الخصال عن النبي عنه الله اختسار من البيوتات أربعة ثم قرأ هذه الآية: ﴿إِنَّاللَّهَ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَ نُوحاً و آلَ إِبْرَاهِيمَ و آلَ عِمْرانَ عَلى الْعُالَمِينَ \* ذُرِّيَةً بَعْضُها مِنْ بَعْض ﴾ ٢ وعلى هذا الحوار فالمراد من البيت، بيت الوحي وبيت النبوَّة، ومن يعيش في هذه البيوت من رجال لهم الأوصاف المذكورة في الآية الكريمة. هذا كلَّه حول الأمر الأوّل. وأمَّا الأمر الثاني، أعني: ما هو المراد من الرفع؟ فيحتمل وجهين: الأوّل: أن يكون المراد الرفع المادي الظاهري الذي يتحقَّق بإرساء القواعد

- ۱. البرهان في تفسير القرآن:۳/ ۱۳۸. ۳. الخصال:۱/ ۱۰۷.
- ۲. آل عمران:۳۲\_۳٤. ٤. البقرة: ۱۲۷.

- قال الرازي: المراد من رفعها، بنائها لقوله تعالى: ﴿ رَفَعَ سَمْكَها فَسَوّاها﴾ <sup>ا</sup> وثانيها **(ترفع)** اي تعظم. <sup>ا</sup> هذا كله حسب ما تدل عليه الآية، وأمّا بالنظر إلى الروايات فنذكر منها ما يلي:

١. روى الحافظ السيوطي عن أنس بن مالك و بريدة، انّ رسول الله على قرأ قول الله على قرأ قوله تعالى: ﴿ في بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ ترفَعَ لَهُ فَقَام إليه رجل وقال: أيّ بيوت هذه يا رسول الله؟

فقال على العنه الأنبياء».

فقام إليه أبو بكر وقال: يا رسول الله، وهذا البيت منها؟ وأشار إلى بيت علي و فاطمة هِيَزَيْا.

فقال النبي ﷺ: «نعم من أفاضلها». "

- ۱. النازعات: ۲۸
- ۲. تفسيرالفخرالرازي: ۲٤/ ۳.
   ۳. تفسير الدر المنثور: ٥/ ٥٠.
   ۶. الجمعة: ١١.

هؤلاء الثمانية الذين جلسوا في مسجدي لأضرمت المدينة على أهلها ناراً، وحُصبوا بالحجارة كقوم لوط، ونزل فيهم رجال لا تلهيهم تجارة.'

وقد وصف الإمام أمير المؤمنين عليمً هؤلاء الرجال الذين يسبِّحون في تلك البيوت؛ عند تلاوته: ﴿رِجالٌ لا تُلهِيهِمْ تِجارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ الله ﴾ : وإنّ للذكر لأهلا أخذوه من الدُّنيا بدلاً، فلم يشغلهم تجارة ولا بيع عنه، يقطعون به أيام الحياة، ويهتفون بالزواجر عن محارم الله في أسماع الغافلين، ويأمرون بالقسط ويأتمرون به، وينهون عن المنكر ويتناهون عنه فكانًا قطعوا الدنيا إلى الآخرة وهم فيها، فشاهدوا ما وراء ذلك، فكانيا اطَّلعوا غيوب أهل البرزخ في طول الإقامة فيه، وحقَّقت القيامة عليهم عِداتُها، فكشفوا غطاء ذلك لأهل الدنيا، حتى كانّهم يرون ما لا يرى الناس ويسمعون ما لا يسمعون.

١. البرهان في تفسير القرآن: ٣/ ١٣٩.
 ٢. نهج البلاغة: الخطبة ٢٢٢.

خاتمة المطاف

أهل البيت

في كلام الإمام على علينيًا

إلى هنا تمّ ما أردنا استعراضه من سماتهم وحقوقهم في القرآن الكريم، ولو حاول الباحث أن يستعرض أوصافهم وخصوصيّاتهم الواردة في الأحاديث النبوية لاحتاج إلى تأليف مفرد، و بما انّ محور بحوثنا هو القرآن الكريم اقتصرناعلى ذلك، وهذا لا يمنعنا أن نذكر ما روي عن علي عليَّلاً في ذلك المجال:

١. يقول في حقّهم: «...فَإِنّهم عيش العلم،وموت الجهل ، هم الذين يُخبركم حُكمُهم عن علمهم، وصَمتُهم عن منطقهم، وظاهرهُم عن باطنهم، لا

٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٤٧.

أهل البيت في كلام الإمام علي ﷺ ...... ٩ ٩ ٢

٣. وقال عليه : «نحن الشعار والأصحاب، والخزنة والأبواب، ولا تؤتى البيوت إلامن أبواب، فمن أتاها من غير أبوابها سُمّي سارقا».

٤. وقال التبية: « ألا إنّ مثل آل محمّد بيني ، كَمَثَل نجوم السَّماء: إذا خوى نجم، طَلَعَ نَجم، فكأنكم قد تكاملت من الله فيكم الصنائع، وأراكم ما كنتم تأملون».

٥.وقال ٢ يَلَيّ : «ألا و إنّ لكلَّ دم ثائراً، ولكلِّ حقَّ طالباً . و إنَّ الثَّائِرَ في دمائِنا كالحاكِمِ في حقِّ نفسِهِ ، وهُوَ اللهُ الذي لا يُعجِزُهُ من طَلَبَ، ولا يفُوتُهُ من هرب». "

بالثَّقل الأكبر، وأترك فيكم الثَّقل الأصغر، قد ركْزتُ فيكُمْ راية الإيمانِ، ووقفتُكُم على حُدودِ الحلالِ والحرام، وألبستُكُمُ العافيةَ من عدلي، وفرشتكم المعروف من قولي وفعلي، وأريتُكُم كرائمَ الأخلاقِ من نفسي، فلا تستعملوا الرأيَ فيها لا يُدْرِكُ قعرَهُ البصرُ، ولا تتغلغل إليهِ الفِكرُ». \*

- ١. نهج البلاغة: الخطبة ٢٥٤. ٣. نهج البلاغة: الخطبة ١٠٥. ٤. نهج البلاغة: الخطبة ٨٧.
- ٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٠٠.

| مقاهيم القران / ج٠٠ | مفاهيم القرآن / ج ١٠ |  | ۳۰ | • | ٩ |
|---------------------|----------------------|--|----|---|---|
|---------------------|----------------------|--|----|---|---|

إلى غير ذلك، الكلمات الناصعة في خطبه ورسائله وقصار كلمه مما نقله الرضي في «نهج البلاغة» وغيره في الكتب الحديثية والتاريخية، ولنقتصر على ذلك فانّ الإفاضة في القول في هذا المضمار يوجب الإطالة.

الشيعة والتفسير

.

e.

تدويناً و تطويراً

الشيعة والتفسير تدويناً وتطويراً

إنَّ التعرّف على عظمة القـرآن الكريم وقيمته المثلى، لا يتوقَّف على الرجوع إلى كماتب شرقي ونباطق غربي... إلى هذا العبالم أو ذاك البباحث، لغرض جمع الشواهد على عظمته، وسمق منزلته، وإن كمانيت هذه الشواهيد من مختلف الطبقات لها مكانتها الخاصّة. ومن حسن الحظّ أنّ هناك كمّية هائلة من الدلائل على علوَّ شأنه، وسموَّ مقامه، في اللفظ والمعنى، وفي الشكل والمحتوى، يعرفها كلّ من وقف على الدراسات القرآنية التي قام بها الباحثون، من شرقيَّهم وغربيَّهم، منذ نزول القرأن إلى عصرنا هذا.

| غير أنَّ هناك طريقاً متقناً للاطِّلاع على شأن القرآن الكريم، وعلوَّ مقاصده،         |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| وهو الرجوع إلى نفس ذلك الكتاب العزيز، واستنطاقه في هذا المجال، والجثوّ              |
| أمامه واستفساره،وما ذاك إلا لأنَّ الكلِّ معترفون بأنَّه لا يبالغ في إخباره وتقييمه، |
| وأنَّ كلَّ شيء منه، حتى كلمه وحروفه جاءت في الآيات ووفق حسابات دقيقة، بلا           |
| إفراط ولا تفريط. وعلى هذا الأساس نرجع إلى الـذكر الحكيم، ونسأله عن أهدافه           |
| وأبعاده، ومـوقفه من الإنسـان في الهداية والضـلالة، والسعادة والشقـاء، والسلم        |
| والحرب، إلى غير ذلك من الأبعاد الكثيرة التي يجدهما الباحث المتعمّق في ذلك           |

| مغاهيم القرآن / ج١٠ | ۳۰ | ٤ |
|---------------------|----|---|
|---------------------|----|---|

الكتاب. ولكنّ هـذه الدراسة ليست دراسـة مختصرة، بل يمكن أن تقع مـوضوعاً لبحث خاصّ للدارسين له، حسب التفسير الموضوعيّ.

وبها أنَّ الهدف ليـس هو التـوسّع في ذلـك، فلنقتصر على نصوص الآيـات المليئة بالنكات:

١. القرآن نور و ضياء للقلوب والعقول. قال سبحانه: ﴿قَدْ جاءَكُمْ مِنَ اللهِ
 نُورٌ وَكِتابٌ مُبِينٌ ﴾ .'

٢. القرآن كتاب هداية للمتقين وذوي القلوب المستعدة. قال سبحانه: وذلك الكتاب لارَيْبَ فيهِ هُدى لِلْمُتَقينَ ﴾ . ٢

٣. القرآن كتاب نفيس مشحون بالمثل والقيم. قال سبحانه: ﴿إِنَّهُ لَقُرآنُ كَرِيمٌ ﴾ ."

٤. القرآن كتاب الظفر والانتصار بعيد عن وصمة الهزيمة والخذلان. قال سبحانه: ﴿إِنَّهُ لَكِتابٌ عَزِيزٌ ﴾ .<sup>٤</sup>

٥. القرآن زاخر بالحكمة والموعظة والبرهنة. قال سبحانه: ﴿ لِس \* وَالْقُرَآنِ

الحَكيم • . °

سبحانه: ﴿إِنَّ هٰذا القُرآن يَهْدِي للَّتي هِيَ أَقْوَمٍ ﴾ . '

٨. القرآن سليم من التناقض، والاختلاف في التعبير والمضمون. قال سبحانه: ﴿ أَفَلا يَتَكَبَرُونَ الْقُرآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فيهِ أَخْتِلافً مبحانه: ﴿ أَفَلا يَتَكَبَرُونَ الْقُرآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فيهِ أُخْتِلافًا كَثِيراً ﴾. '

٩. القرآن كتاب يدور مع الحقّ حيث دار، والحقّ يـدور معه. قال سبحانه: ﴿ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ أَنْزَلَ الكِتابَ بِالحَقّ﴾ ."

١٠ القرآن كتـاب مبارك، حافـل بالمعارف والمواعـظ التي توقـظ العقول،
 وتذكر القلوب. قال سبحانه: ﴿ كِتابٌ أَنْزَلْناهُ إِلَيْكَ مُبارِكٌ لِيَدَبَرُوا آياتِهِ ﴾.<sup>3</sup>

١١. القرآن كتاب أنزله سبحانه على رسوله، ليبلغه إلى الناس حتى يقوموا بالقسط. قال سبحانه: ﴿وَأَنْزَلْنا مَعَهُمُ الكِتابَ وَالمِيزانَ لِيَقُومَ النّاسُ بِالقِسْطِ ﴾. °

١٢. إنّ القرآن يتضمن أمثالاً بديعة، تهدف إلى معان سامية في سبيل إيجاد نهضة فكرية بين البشر. قال سبحانه : ﴿وَلَقَدْ صَبرَقْنا في هٰذَا القُرآنِ مِنْ كُلَّ مَثَلَ؟!

مُتَشابِهاً ... ﴾ .'

١٥ . القرآن يتلو علينا أحسن القصص وأجملها، ممّا فيه العبر الغالية. قال سبحانه: ﴿نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ ... ﴾ .

١٦ . القرآن يبيّن كـلّ دقيق وجليل، ممّا لـه صلة بسعادة الإنسـان وشقائه. قال سبحانه: ﴿وِنَزَّلْنا عَلَيْكَ الكِتابَ تِبْياناً لِكُلّ شَيءٍ ... ﴾ .<sup>٣</sup>

١٧. القرآن أفضل فرقان لتمييز الحقّ من الباطل، وخير محكّ لمعرفة السراب عن الماء. قال سبحانه: ﴿ تَبْارَكَ اللَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذَيراً ﴾. أ

١٨. القرآن خير دليل على صدق النبيّ في نبوّته ورسالته، لفصاحة ألفاظه، وجمال عباراته، وبداعة أسلوبه. وجمال عباراته، وبداعة أسلوبه. وجمال عباراته، وبداعة أسلوبه. والم يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنا عَلَيْكَ الكِتابَ يُتلىٰ عَلَيْهِمْ ﴾. °

١٩ . القرآن ذكر وتذكير لما يعرفه الإنسان بفطرته السليمة. قال سبحانه: وَلَقَدْ يَسَّرْنا القُرآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ ."

٢٠. وفي الختام نقول: إنَّ القرآن كتاب يربو عن الريب واعتراء الشكّ. قال سبحانه: ﴿ تَنزيلُ الكِتابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ الْعالَمين ﴾ . ٧ لقد أنزل الله سبحانه القرآن الكريم على قلب سيّد المرسلين، ليكون للعالمين نذيراً. يهدي به الله من اتّبع رضوانه سبل السلام، ويخرجهم من الظلمات

| ۳. النحل: ۸۹. | ۲. يوسف: ۳.      | ۱ . الزمر:۲۳ .   |
|---------------|------------------|------------------|
| ٦. القمر: ٣٢. | ٥. العنكبوت: ٥١. | ٤ . الفرقان: ١ . |

٧. السجدة: ٢.

إلى النور بإذنه، ويهديهم إلى صراط مستقيم، ويكون مهيمناً لما بين يدي النبيّ من الكتاب. قال سبحانه: ﴿وَأَنْزَلْنا إِلَيْكَ الكِتابَ بِالحَقِّ مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الكِتابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ ﴾ \، وقاضياً بين بني إسرائيل فيها يختلفون. قال سبحانه: ﴿إِنَّ هذا القُرآنَ يَقُصُّ عَلىٰ بَنِي إِسْرائيلَ أَكْثَرَ الّذي فيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ . \

ولأجل تلك المكانة العليا التي حظي بها، صار الحجّة القويمة للنبيّ الأكرم في عصره وحياته، والمعجزة الخالدة بعد مماته، على مرّ العصور والأحقاب. وما ذلك إلا لأنّ الدين الخالد، والرسالة الأبديّة يحتاج في قضاء العقل إلى حجّة قويّة، ومعجزة خالدة، تشقّ الطريق، وتنير المسير خحّتّى لا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلى الله مُجَحَّة في ، بل يكون لله الحجة البالغة... نزل القرآن الكريم نجوماً منذ بعثة النبيّ إلى أُخريات أيّامه في بضع وعشرين سنة، فقرع الآذان حتى وصل إلى الجنان، وملك مجامع قلوب الناس، وسيطر على أحاسيسهم ومشاعرهم، فدخل الناس في طاعة القرآن زرافاتٍ ووحداناً، فأقام النبيُّ الأكرم صرح الحقّ على أنقاض الباطل، بفضل الكتاب الكريم وحجته الخالدة.

فالمعالفة مستعدين تشريع ويدر عاري

١. المائدة: ٤٨ . ٢٠ . النمل: ٧٦.

والتجويد، وقسماً من التاريخ والمغازي والفقم، لفهم القرآن العزيز. وفي ظلّ تلك العلوم بقي القرآن مفهوماً للأجيال، وصارت اللغة العربية لغة خالدة على جبين الدهر.

ولقد شارك المسلمون عامّة لتسهيل فهم القرآن في تأليف كتب ورسائل خاصة، في مجالات مختلفة، اختلفت بلذكرها المعاجم والفهارس، منذ رحلة النبيّ الأكرم إلى يومنا. فلا تجد ظرفاً من الظروف إلاّ فيه اهتهام كبير بفهم القرآن، وتفسير مفاهيمه السامية بصور مختلفة، كلّ ذلك بإخلاص ونيّة طاهرة، من غير فرق بين السنّة و الشيعة. فخدّام القرآن ومفسروه – شكر الله مساعيهم – أدّوا وظائفهم الكبرى في سبيل رسالتهم الإسلاميّة، ولن تجد أُمّة خدمت كتابها الديني مثل الأُمّة الإسلامية طوال قرون، فقد خدموه بشتّى ألوان الخدمة، بحيث يعسر إحصاؤها وحصرها. ولمو قمنا بجمع ما أُلّف حول القرآن في القرون الغابرة، لجاء مكتبة ضخمة، تأتي فهارسها في أجزاء كثيرة.

كما إنّـك لا تجد كتابـاً سماويّـاً، أوجـد رجّة وتحوّلاً في الحيـاة البشريّـة مثلما أوجده القـرآن الكريـم في حياة الأمم. فهـو كوّن الأُمّة الإسـلامية وأرسـي كيانها،

وأعطبي لها دستوراً كاملاً في مجال الحياة العامّة. وهذا من خصّائص الأُمّة الإسلامية في القرآن الكريم.

فها نحن نأتي بأسماء أعلام التفسير ــ بعد الرسول و الأئمّة المعصومين ـ من الشيعة ، أف اض الله على الجميع شآبيب الـرحمة والرضوان. ولكنّ ذلـك بعد تبيين موقف الرسول الأعظم وأئمّة أهل البيت من الكتاب العزيز. الرسول الأكرم يَنْ هو المفسّر الأوّل إنّ مهمّة الرسول لم تكن منحصرة في تلاوة القرآن الكريم، وإقرائه للناس، بل كان عليه وراء ذلك، تبيين معالمه،وتوضيح مقاصده. يقول سبحانه: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنّاسِ ما نُزَلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ .

نرى أنّه سبحانه يقول (لتُبيّن) مكان لتقرأ فمهمّة الرسول الخطيرة هي توضيح مفاهيم الذكر الحكيم، وسبر أغواره. ولأجل ذلك كان الرسول يفسّر الآيات واحدة بعد أُخرى أو مجموعة بعد مجموعة.

قال أبو عبد الـرحمن السلميّ: حدّثنا الذين كانـوا يقرأون القرآن كعثمان بن عفّان، وعبد الله بن مسعود،وغيرهما أنّهما كانـوا إذا تعلّموا من النبيّ عشر آيات، لم يتجاوزوها حتّى يعلمـوا ما فيها من العلم والعمل. قالـوا: فتعلّمنا القرآن والعلم والعمل جميعاً. ولهذا كانوا يبقون مدّة في حفظ السورة.

فإذا كان الرسول مأموراً من جانبه سبحانه ببيان القرآن و تفسيره، فأين هذه الأحاديث التي صدع بها الرسول ووعاها السلف الصالح؟

نرى أنَّ جميع ما ورد عن النبي صلى التفاسير المصرّح برفعها إليه ـ غير ما ورد من أسباب النزول ــ لا يتجاوز المائتين وعشرين حـديثاً تقـريباً. وقـد أتعب جلال الدين السيوطيّ نفسه، فجمعها من مطاوي الكتب في آخر كتابه الإتقان، فرتّبها على ترتيب السور من الفاتحة إلى سورة الناس." ومن المعلوم أنّ هذا المقدار

١. النحل: ٤٤.

- ٢. الإتقان: ٤/ ١٧٥ ـ ١٧٦، ط مصر.
  - ۳. المصدر نفسه: ۱۷۰.

لا يفي بتفسير القرآن الكريم، ولا يمكن لنا التقوّل بأنَّه عَظَّر تقاعس عن مهمته، أو أنَّه لم يكن مأموراً بأزيد من ذلك.

نعم؛ قام الرسول بمهمته الكبيرة مع ما له من الواجبات الوافرة تجاه رسالته، ووعتها عنه أَذُن واعية، وبلَّغها إلى المستحفظين من أُمَّة الرسول عَظَّمُ، غير أنَّ أهل السنَّة \_ إذ لم يهتمّوا بـ الأخذ والنقل من تلكم الآذان الواعية \_ قصرت أيديهم عن أحاديث الرسول الأعظم في مجال التفسير. فلو أنَّهم رجعوا إلى باب علم النبيّ عليه الصلاة والسلام وأهل بيتُه المطهّرين من الرجس بنصّ الذكر الحكيم \ لوقفوا على كميّة هائلة من أحاديث الرسول حول القرآن وتفسيره عن طرقهم، منتهية إلى صاحب الرسالة، وإنَّ هـذا والله لخسارة كبيرة، وحرمان أصاب أهل السنَّة والجماعة، حيث أخـذوا الحديث من نظراء كعـب الأحبار، ووهب بن منبـه، وتميم الداري، وأمثالهم ومُسْلِمة أهل الكتاب، أو أخذوا من أناس كانوا يأخذون قصص الأنبياء، وبدء الخليفة من أهل الكتاب، ولم يدقُّوا باب أهل بيته حتى يسألوهم عمّا ورثوه عن رسول الله، و قد قال سبحانه: ﴿ ثُمَّ أُورَثْنا الكِتابَ الَّذِينَ اصطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا ... ٢٠

ولأجل ذلك قامت الشيعة بتدوين آثار الرسول عن طريق أهل بيته، فألفوا في هذا المضمار كتباً جليلة، تفسّر القرآن الكريم بالأثر المرويّ عنه و عن أهل بيته، كما ستوافيك أسماؤها وأسماء مصنَّفيها، عند البحث عن مفسّري الشيعة في القرون ١. الأحزاب: ٣٣. ٢. المقدمة(ابن خلدون): ٢٣٩؛ ولاحظ "بحوث في الملل و النحل": ١٠٨\_٧٦. ۳.فاطر:۳۲. ٤. فلازم على الباحث أن يبحث عن المصطفين من غباده سبحانه الذين أورثهم فهم الكتاب .

الرسول الأكرم ﷺ هو المفسّر الأوّل .....

الأولى. ولنذكر نهاذج ممّا أُثر عن النبيّ الأكرم بَيَنْ في مجال التفسير تيمناً و تبرّكاً:

١. لمّا نزل قوله سبحانه: ﴿وَكُلُوا واشْرَبُوا حَتّىٰ يَنَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْودِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ . 'قال عديّ بن حاتم: إنّي وضعت خيطين من شعر أبخيْط الأَسْودِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ . 'قال عديّ بن حاتم: إنّي وضعت خيطين من شعر أبيض وأسود، فكنت أنظر فيهما، فلا يتبين لي. فضحك رسول الله حتّى رؤيت نواجذه ثمّ قال: «ذلك بياض النهار، وسواد الليل». '

٢. روى على على المحينة في تفسير قوله سبحانه: ﴿ هَلْ جَزاءُ الإِحْسانِ إِلاَ الإِحْسانُ إِلاَ مَن الإِحْسانُ إِلاَ مَن الله عزّ وجلّ قال: ما جزاء من الإحْسانُ ... قال سمعت رسول الله يَنْ يقول: «إنّ الله عزّ وجلّ قال: ما جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلا الجنّة». فالإيهان بتوحيد ذاته وصفاته وأفعاله عمل العبد، قدّمه إلى بارئه، فيجزيه بالجنّة. وفي الوقت نفسه كلاهما من جانبه سبحانه، فهو الذي يوفق عبده للإيهان.

٣. ولمّا نزل قول الله سبحانه: ﴿الّذينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمانَهُمْ بِظُلْم أُولِئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ٥. فقال أصحابه: وأيّنا لم يظلم نفسه؟ ففسّر النبيّ الظلم بالشرك، لقوله سبحانه: ﴿انّ الشّركَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ٢٠. ٢ وهيذا من قبيل تفسير

القرآن بالقرآن. كيف والله سبحانه يصف بأنَّه تبيان لكلَّ شيء ويقول: ﴿ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الكِتابَ تِبْياناً لِكُلِّ شَيءٍ ﴾ ^ فهل يمكن أن يكون تبياناً لكلّ شيء ولا يكون تساناً لنفسه؟

۱ .البقرة: ۱۸۷ . ۳. الرحمن: ٦٠ . ۵. الأنعام: ۸۲ . ۷. الإتقان: ٤ / ٢١٤ ـ ٢١٥.

۲. مجمع البيان: ۱ / ۲۸۱، ط صيدا.
 ۲. تفسير البرهان: ٤ / ۲۷۲.
 ۲. لقهان: ۱۳
 ۸. النحل: ۸۹.

## الوصيّ هو المفسر الثاني

من سبر كتب التفسير والحديث يجد أنَّ الإمام عليَّ بن أبي طالب الليَّة هو المفسر الأكبر بعد النبي بَيْنَام فعنه أخذ كثير من الصحابة. قال السيوطيّ: أمَّا الخلفاء فأكثر ما روي عنه منهم عليّ بن أبي طالب للبُّلا، والرواية من الثلاثة نزرة جداً، فأمّا عليّ عليًّا فروي عنه الكثير. وقد روى معمّر عن وهب بن عبد الله، عن أبي الطفيل قال: شهدت عليّاً يخطب، فيقول: «فوالله لا تسألوني عن شيء إِلاَّ أخبرتكم، وسلوني عـن كتاب الله، فوالله ما مـن آية إلاَّ وأنا أعلم أبليـل نزلت أم بنهار، في سهل أم في جبل».

وأخرج أبو نعيم في الحلية عن ابـن مسعود، قال: إنَّ القرآن أُنزل على سبعة أحرف، ما منها حرف إلاّوله ظهر وبطن، و إنَّ عليٍّ بن أبي طالب عنده منه الظاهر والباطن.

وأخرج أيضاً من طريق أبي بكر بن عيّاش، عن نصير بن سليمان الأحمسي، عن أبيه، عن عليّ، قال: «والله ما نزلت آية إلاّوقد علمت فيه أنزلت؟ وأين أُنزلت؟ أنَّ ربّي وهب لي قلباً عقولاً،ولساناً سؤولاً». \

يقول الذهبي في مكانـة «عليّ» في التفسير:جمع علي رضي الله عنه إلى مهارته في القضاء والفتوى، علمه بكتاب الله وفهمه لأسراره وخفيّ معانيه، فكان أعلم الصحابة بمواقع التنزيل، ومعرفة التأويل، فقد روي عن ابـن عبّاس أنَّه قال: ما أخذت من تفسير القرآن فعن علي بن أبي طالب المبتجة . ٢

- ١. الإتقان: ٤ / ٢٠٤.
- ۲. التفسير والمفسرون: ۱ / ۸۹ ـ ۹۰.

## عثرة لاتقال

إنّ الدكتور محمد حسين الذهبيّ جعل علي بن أبي طالب \_ بحسب كثرة من روى عنه \_ في الدرجة الثالثة، وجعل عبد الله بن عبّاس في الدرجة الأولى، ثمّ ابن مسعود في الدرجة الثانية والرجل بخس حقّ عليّ بخساً بيّناً، فلو سلّمنا أنّ ما روي عن ابن عبّاس أكثر مما روي عن أمير المؤمنين، فهل يمكن لنا أن ننكر اعتراف حبر الأُمّة بأنّه تخرّج على يد عليّ بن أبي طالب وأنّ ما أخذ من تفسير القرآن فإنّها أخذه عن عليّ بن أبي طالب هيّنة ! كيف لا، وقد لازم عليّاً قرابة ثلاثين سنة كما هو واضح لمن درس حياته ؟! قال ابن أبي الحديد: ومن العلم علم تفسير القرآن، وعنه أُخذ، ومنه فرّع. وإذا رجعت إلى كتب التفسير علمت صحّة ذلك، لأنّ أكثره عنه وعن عبد الله بن عبّاس. وقد علم الناس حال ابن عبّاس في ملازمته له، وانقطاعه إليه، وأنّه تلميذه وخرّيجه. وقيل له: أين علمك من علم ابن عمّك؟ فقال: كنسبة قطرة من المطر إلى البحر المحيط.

ومن أراد أن يقف على نمـوَذج من علم الإمام بالتفسير وأقسـامه المختلفة، فعليه الرجوع إلى الخطبة المرويّة عنه حول القرآن وأقسام تفسيره،وقد رواها القمّي

في أوّل كتاب، وأدرجها البحرانيّ في تفسيره، عند البحث عن مقدّمات التفسير، وإليك مستهل الخطبة: " «ولقد علم المستحفظون من أُمّة محمّد أنّه قال: إنّي وأهل بيتي مطهّرون، فلا

۱. المصدر نفسه.

٢. شرح نهج البلاغة:١١/ ١٩. ٣. تفسير عليّ بن إبراهيم ١٠/ ٥-١٠، والإمعان فيه يعرب عن دخول ما ليس من كالامه فيه؛ ولاحظ تفسير البرهان:١/ ٣٢.

| ٣٣ | ١ | ł | ٤ |  |
|----|---|---|---|--|
|----|---|---|---|--|

تسبقوهم فتضلّوا، ولا تتخلَّفوا عنهم فتزلُّوا، ولا تخالفوهم فتجهلوا، ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم. هم أعلم الناس كباراً، وأحلم الناس صغاراً، فاتبعوا الحقّ وأهله حيث كان إلى أن قال فالقرآن منه ناسخ و منسوخ، ومنه محكم ومتشابه، ومنه خاصّ وعامٌ...» إلى آخر ما ذكر من أقسام، وأعطى لكلّ قسم مثالاً من القرآن. والخطبة جديرة بالمطالعة، وهي من خطبه الجليلة، وربها نسبها الغافل إلى غيره وقد طبعت مع مقدمة قصيرة منسوبة إلى السيّد المرتضى نتَّلُ

هـذا وإنّ للذهبـيّ عشرات كثيرة، وزلاّت وافرة، خصـوصـاً فيها يرجـع إلى قضـائه في حقّ الشيعـة وكتبهم التفسيريّـة، فقد قصّر في أداء الـواجب، وبخـس حقّهم، ولنا مع الرجل موقف آخر نؤدّي فيه حقّ المقال إن شاء الله تعالى.

ذكر الذهبيّ مشاهير المفسّرين من الصحابة، وعدّ منهم \_ مضافاً إلى من عرفت أسماءهم \_ أُبيّ بن كعب كما ذكر من مشاهير التابعين: سعيد بن جبير، مجاهد بن جبر، عكرمة البربريّ، عطاء بن رباح ، أبا العالية رفيع بن مهران، محمّد بن كعب القرظرّ، علقمية بن قيس ، مسوق بن الأحدي، الأس مدين نها ، مرّة

الوصيَّ ﷺ هو المفسّر الثاني ...... ٣١٥

عنهم العلوم في مجالات شتّى، وفي التفسير خـاصّــة، حتى نقـل النـاس عـن أحدهم،وهو الإمام جعفر الصادق لليَّلا من العلوم ما سـارت به الركبان، وانتشر ذكره في البلدان.

هذا هو الرازيّ يقول في تفسيره سورة الكوثر: «ثمّ انظر كم كان فيهم (أولاد الرسول) من الأكابر من العلماء كالباقر و الصادق، والكاظم والرضا ﷺ والنفس الزكيّة و أمثالهُم». '

هذا هـو الحسن البصريّ الـذي أثنى عليه الـذهبيّ ثنـاءَ جزيـلاً يكتب إلى السبط الأكبر ـ الذي أهمل ذكره ـ قائلاً: «فإنّكم معشر بني هاشم، الفلك الجاريّة في اللجج الغـامرة، والأعلام النيّرة الشـاهرة، أو كسفينـةنوح التي نـزلها المؤمنون، ونجا فيها المسلمون».

أو ليس عـدم الإشادة بذكره وذكـر أخيه بخساً لحقّهم؟! وإن كـان الأئمّة الطاهرون الـذين أسميناهم، والذين مـن بعدهم أعرف من أن يُعـرفوا، وهم روّاد العلم وقادته، إليهـم تنسب كلّ فضيلة غالية، سواء أتى على ذكـرهم الذهبيّ أم لم أ.-

من تلقَ منهم تلقَ كهلاً أو فتيّ علم الهدي، بحر الندي المورودا ولأجل ذلك نذكر في مقدم المقال أئمّة الشيعة، وهم أئمّة المسلمين جميعاً، وننقل عـن كلُّ واحد نـزراً يسيراً في مجال التفسير، ومن أراد الاستيعـاب في المقام،

فعليه الرجوع إلى كتب التفسير، بالأثر، ليجد فيها بُغيته كما يقف بالرجوع إليها على

١ . مفاتيح الغيب:٨/ ٤٩٨، الطبعة المصرية في ثمانية أجزاء. ٢. تحف العقول: ١٦٦، طبع بيروت. مدىٰ تقصير القـوم ـ الـذهبيّ وأساتـذته ــ في غابـر القرون عن الرجـوع إليهم، والإشادة بذكرهم والاستضاءة بأنوارهم.

على أنّنا نختار من المأثورات الكثيرة عنهم في مجال التفسير ما يدور على أحد المحاور الثلاثة: إمّا أن يكون تفسيراً للآية بأُختها، أو تفسيراً لغويّاً وبيانيّاً، أو استدلالاً بالآية على مبدأ اعتقاديّ، وإن كانت ألوان التفسير في رواياتهم متشعّبة.

نماذج ممّا روي عن أمير المؤمنين للسَّلا في مجال التفسير

كان للجَناة يستخرج محاسن المعاني عن الآيات ممّا يبهر العيون ويحيّر العقول قال صلوات الله عليه بعد رحلة الرسول:

١. «كان في الأرض أمانان من عذاب الله، وقد رفع أحدهما فدونكم الآخر فتمسّكوا به، أمّا الأمان الذي رفع فهو رسول الله، وأمّا الأمان الباقي فهو الاستغفار، قال الله تعالى: ﴿وَما كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وأَنْتَ فِيهِمْ وَما كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ ». <sup>٢</sup>

 كالحافظ شمس الدين الداودي في طبقات المفسّرين، وعادل نويهض في معجم المفسّرين، وأخيراً الذهبي في التفسير والمفسّرون.
 ٢. نهج البلاغة: قسم الحكم، الحكمة رقم ٨٨. عليّاً، فقال :« ليس عليها رجم» فبلغ ذلك عمر فأرسل إليه، فسأله، فقال: قال الله تعالى: ﴿وَالوالداتُ يُرْضِعْنَ أُولادَهُنَّ حَولَيْنِ كَامِلَيْنَ وقال: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصالُهُ ثَلاثُونَ شَهْراً» فستة أشهر حمله، وفصاله في حولين، وذلك ثـلاثون شهراً فخلّى عنها، فقال عمر: اللّهمّ لا تبقني لمعضلة ليس لها ابن أبي طالب.'

٣. سأل يهودي علياً عليًا عن مدة لبث أصحاب الكهف، فقال: ﴿وَلَبِنُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَا ثمانة سِنينَ وَازْدادُوا تِسعاً . فقال اليه ودي: إنّا نجد في كتابنا: ثلاثما ته، فقال عليًة : «ذاك بسنيّ الشمس، وهذا بسنيّ القمر». وبذلك بيّن الإمام وجه عدول الآية عن التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، فإنّ التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، فإنّ التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، وإنّ التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، فإنّ التعبير وجه عدول الآية عن التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، فإنّ التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، فإنّ التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، فإنّ التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، وإنّ التعبير منها الرائج فيها هو فلبشوا في كهفهم ثلاثها ته وتسع سنين، ولكنّه عبّر عنه بقوله: فواردادُواتِسْعاً ، وما هذا إلاّللإشارة إلى أنّ التعبيرين كليها صحيحان، واحد منها بالسنوات الشمسيّة، والآخر بالقمريّة.

وكم لعليّ لليّلة من هذه المواقف في استخراج حكم الوقائع من كتاب الله وسنّة نبيّه، وكم له من حلّ للمعضلات من الأمور عن طريق تفسير الكمتاب، وبها

أنها مبثوثة في الكتب، مشهورة بين المحدّثين والمفسرّين اكتفينا بهذه النهاذج.

الحسن بن عليّ ﷺ والتفسير الحسن بن علي هـو السبط الأكبر، وريحانـة رسـول الله، ووارث علم أبيـه، وحامل راية الإمامة بعده، بتنصيص من الرسول والوالد، وقد أثر عنه في مجال

١. السنن الكبرى:٧/ ٤٤٢؛ ولاحظ تفسير الرازي :٧/ ٤٤، الطبعة المصريّة القديمة. ٢. بحارالأنوار: ٥٨/ ٣٥٢.

| ۳ مفاهيم القرآن / ج٠٠ | ١ | / | ٨ |  |
|-----------------------|---|---|---|--|
|-----------------------|---|---|---|--|

التفسير ما تعلو عليه القـوّة والجدارة، رغم ما منيت به آثاره مـن إعراض و إنكار. و إليك نهاذج من آرائه في القرآن وتفسيره:

«إنّ هــذا القـرآن فيـه مصـابيـح النـور، وشفـاء الصـدور، فليجـلَ جـالٍ بضوئه،وليلجـم الصفة قلبه، فـإنّ التفكير حياة القلـب البصير، كما يمشي المستنير في الظلمات بالنور».

«ما بقي من الدنيا بقيّة غير هذا القرآن، فاتخذوه إماماً يدلّكم على هُداكم، و إنّ أحقّ الناس من عمل به، و إن لم يحفظه، وأبعدهم من لم يعمل به، و إن كان يقرأه».

«إنّ هذا القرآن يجيء يوم القيامة قائداً وسائقاً: يقود قـوماً إلى الجنّة، أحلّوا حلاله، وحرّموا حرامه، وآمنوا بمتشـابهه؛ ويسوق قوماً إلى النـار، ضيّعوا حدوده وأحكامه، واستحلّوا محارمه». "

> «من قال في القرآن برأيه، فأصاب، فقد أخطأ». <sup>ع</sup> وإلحك نهاذج ممّا روي عنه في مجال التفسير:

٢. وسئل عن تفسير قول تعالى: ﴿ ... آتِنا فِي الدُّنْيا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً ﴾ قال: هي العلم والعبادة في الدنيا، والجنّة في الآخرة». فقد نبّه الإمام في كلام هذا إلى ما يغفل عنه أكثر العامة، إذ أيّة حسنة أعلى من العلم والمعرفة، وعبادته سبحانه في الدنيا؟ وثمرة المعرفة هي الطاعة والعبادة.

Ψ\9.....

٣. كان الحسن بن عليّ إذا قام إلى الصلاة لبس أجود ثيابه، وقال: «إنّ الله جميل، ويحبّ الجمال، فأتجمّل لربّي، وقرأ: ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زينتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ ". ثالطان في المعال الربّي، وقرأ: ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زينتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ ". ثالطان في المعال المربّي، وقرأ: ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زينتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ ". ثالطان في المعال المربّي، وقرأ: ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زينتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ الحمال، في أدمان في أدمان في أدمان في من المعالي من المعام المعالي الله مسلحانه، فيليق بالوافد أن يحضر بأجل الحالات، وأحسن الأوضاع، لأنّ الموفود إليه مالك الملك والملكوت.

الإمام السبط الشهيد المجالج والتفسير

الإمام السبط الشهيد ريحانة رسول الله، وسبط الأصغر، وهو من أهل بيت النبوّة بنصّ من النبيّ الأكرم، وقد استشهد عام ٦١ هـ في أرض الطفّ بيد الجور والعدوان. وقد عاصر الإمام خلافة معاوية عشر سنين، وكانت سياسة ذلك الـداهية هـ سياسة القميم والرهاب فلم يتثب من الإمام الآيية من ما

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٣٢ | ٠ |
|---------------------|--|----|---|
|---------------------|--|----|---|

۲. سأله رجل عن معنى قوله سبحانه: ﴿ يَومَ نَدْعُوا كُلَّ أُناسٍ بِإِمامِهِمْ ﴾ ۲. سأله رجل عن معنى قوله سبحانه:

٨. توحيد الصدوق:٥٦.
 ٢. الإسراء:٧١.
 ٢. الشورى: ٧.
 ٢. الحسين :٨٧.
 ٢. الحج: ١٩.

في الله عزّ وجـلٌ، قلنا: صدق الله، وقالـوا: كذب الله. فنحن و إيّاهـم الخصمان يوم القيامة».' والإمام فسر الآيـة بالتنبيّه على المصداق الـواضح. وعلى هـذا جروا في تفسيرهم للآيات القرآنية، فهم يفسّرونها بمصاديق واضحة، وجزئيّات خاصّة، ولا يريدون انحصار مفهومها فيه.

٤. سئل عن معنى قول الله : ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّتْ ﴾ ، فقال هَيَد : «أمر النبيّ أن يحدّث بها أنعم الله به عليه في دينه ». وقد لفت الإمام في هذا التفسير نظر السائل إلى أظهر مصاديق النعمة وأكملها، بها ربها يغفل عنه الإنسان، ويتصور أنّ النعم التي يجب التحدّث بها هي النعم الدنيويّة، مع أنّها ضئيلة في مقابل أنّ النعم التي يجب التحدّث بها هي النعم الدنيويّة، مع أنّها ضئيلة في مقابل النعم النعم التي يجب التحدّث بها هي النعم الدنيويّة، مع أنّها ضئيلة في مقابل أنّ النعم التي يجب التحدّث بها هي النعم الدنيويّة، مع أنّها ضئيلة في مقابل النعم النعم التي يجب التحدّث بها هي النعم الدنيويّة، مع أنّها ضئيلة في مقابل النعم النعم الذي يقد مع أنّها ضئيلة في مقابل النعم النعم التي يجب التحدث بها هي النعم من التفسير في كلامهم كثير، وهذا التفسير هو ما يسمّيه العلامة الطباطبائي بالجري والتطبيق. ولا يراد انحصار الآية في المصداق الخاص، وربها يتصور الجاهل بأنّ هذا النوع من التفسير تفسير بالرأي أو تفسير بالباطن، غافلاً عن أنّه تفسير بالمحداق والتطبيق، لأنّ إعطاء الضابطة أو تفسير بالباطن، غافلاً عن أنّه تفسير بالمحداق والتطبيق، لأنّ إعطاء الضابطة أو تفسير بالباطن، غافلاً عن أنّه تفسير بالمحداق والتطبيق، لأنّ إعطاء الضابطة أو تفسير بالما أو تع في النفوس، وأقرب إلى ترسيخها فيها، خصوصاً إذا كان المصداق ما يعفل عنها المحداق ما يعمير بالرأي يعفل عنه المحاطن.

زين العابدين الجلا والتفسير

الإمام زين العمابدين، إمام العارفين، وقمائد الزاهدين، وسيّد السماجدين،

۱. بلاغة الحسين:۸۷. ۳. تفسير الصافي:۳/ ۳٦٨؛ و نور الثقلين :۳/ ٤٧٦، نقلاً عن الخصال. رابع أئمّة العصمة والطهارة، ولد بالمدينة المنورة سنة ستّ وثلاثين من الهجرة يوم فتح البصرة ونزول النصرة على أبي الأئمّة، وتوفّي فيها سنة خمس و تسعين مسموماً، ودفن بالبقيع، وعاش مع جدّه عليّ أربع سنين، ومع عمّه الحسن عشر سنين، ومع أبيه كذلك، إلى أن استلم الوصاية والولاية من أبيه.

ومن آثاره الباقية أدعيته المعروفة بالصحيفة السجاديّة، وقد بلغت في جزالة اللفظ، وبلاغـة التعبير، وجودة السبك، ورقة المعـاني، ولطافة المفاهيـم مبلغاً، لا يدرك شأوه. كما روي عنه عليًه أحاديث وافرة في مجال التفسير، ونأتي بنهاذج قليلة منها ليكون مثالاً لما لم ننقله عنه:

١. كان التقشّف سائداً على زهاد عصره، فيتخيّلون أنّ الزهد في ترك ملاذ الحياة وملابسها، ولبس الثوب الخشن، وأكل الطعام الجشب، مع أنه من مظاهر الزهد لا من مقوماته وحقيقة الزهد يرجع إلى أن لا يملك الإنسان شيء، فجاء رجل، فسأله عن الزهد، فقال: إنّ الزهد كلّه في آية من كتاب الله: ﴿لِكَيْلا تَأْسوا عَلى ما فاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِما آتاكُمْ وَاللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتالٍ فَخُورٍ ﴾ . "

فكان يشتري كساء الخزُّ بخمسين ديناراً، ويقول: ﴿مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي

الإمام زين العابدين هيَّة والتفسير ۳۲۳ .....

اللهِ التي أُخْرَجَ لِعِبادِهِ وَالطَّيِّباتِ مِنَ الرَّزْقِ ﴾ . \

فالجاهل ينظر إلى الصور والظواهر، ويغترّبها، ويتخيّل أنّ كلّ متقَّشّف خشن الثوب والطعام زاهد، و إن ملأ قلبه حبُّ الدنيا والرئاسة. والمؤمن ينظر إلى النيّات والبواطـن، فمن كان قلبه فارغـاً عن كلّ شيء إلاّحبّه سبحانـه، فهو زاهد بتهام معنى الكلمة، ولكن من علَّق قلبه بشوب خلق، وعصاًبالية، فهو راغب غير زاهد.

٢. سئل علي بن الحسين عن قوله سبحانه: ﴿ وَرَتَّل القُرآنَ تَرْتِيلاً ﴾ فقال: «معناه بيّنه تبياناً، ولا تنثره نثر البقـل، ولا تهذّه الشعر ، فقفوا عند عجائبه، لتحرّكوا به القلوب، ولا يكون همّ أحدكم آخر السورة». "

٣. قال سعيد بن جبير: سألت عليّ بن الحسين ﷺ عن قـول الله تعالى: < قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاّ المَوَدَّةَ فِي القُربي ﴾ ، قال: «هي قرابتنا أهل البيت». أإنَّ الآيات القرآنيَّة تشهد على أنَّ شعار الأنبياء في طريق دعوتهم كان دائهاً هو رفض الأجر، وعدم طلبه من الأمّـة، وكلَّهم يهتفون بهذا ﴿إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ العالَمين ﴾ . °

وعند ذلك كيف يصحّ للنبيّ أن يبدّل هذا الشعار، ويجعل مودّة أقربائه أجراً على رسالته؟! والجواب عـن هذا السـوَّال واضـح. فـإنَّ المراد هي الأجـور

١. المصدر نفسه: ٤ / ٤١٢. ٢. اهْذَ: القطع بسرعة. ٣. نوادر الراوندي: ص ٣٠، طبع مع غيبة الشيخ المفيد. ٤. أحكام القرآن: ٣/ ٤٧٥. ٥. الشعراء: ٩، ١، ١٢٧، ١٥٥، ٢٢، ١٦٤، ١٨٠.

الدنيوية التي كان بإمكان البشر تقديمها إلى الرسل. وأمّا مودّة أهل بيتهم وولائهم فليس أجراً دنيويّاً، بل الاتصال بهم من خلال هذه المودّة ذريعة لتكامل الأُمّة في المراحل الفكريّة والعمليّة، فعندئذٍ تنتفع بها الأُمّة الإسلاميّة قبل أن تنتفع بها العترة، وفي هذه الصورة لا تكون المودّة في القربي أجراً، وإن أُخرجت في الآية بصورة الأجر. ومن المعلوم أنّ الأُمّة الإسلاميّة إنّا تنتفع ببعض أقرباء النبيّ لا كلّهم، وهم أهل بيته الذين طهّرهم الله عن الرجس.

٤. روى ابن كثير في تفسيره ذكر ما جرى بين الإمام والرجل الشاميّ، يوم جيء به أسيراً إلى الشام، وقـال له عن جهل بالإمام: الحمـد لله الذي قتلكم، فقرأ عليّ بن الحسين عليه آيات من القرآن و منها هذه الآية، و قال: «نحن قرابته». '

الإمام محمّد الباقر فليَجّة والتفسير

الإمام محمّد الباقر عليمًة من أعلام أئمّة أهل البيت عليميًة ، وأفذاذ العترة الطاهرة، قام بالإمامة والقيادة الروحيّة بعد أبيه زين العابدين، ولد عام (٥٧هـ) ولتي دعوة ربّه عام (١١٤هـ)، وقد وقيف حياته كلّها لنشر العلم والحديث بين

۱. تفسير ابن کثير: ٤/ ۱۱۲.

## يقول النجاشي: له كتاب تفسير القرآن، رواه عن أبي جعفر المَيَّة . \

وقـال ابن النـديم في «الفهـرست»، عنـد عرضـه للكتب المؤلّفة في تفسير القـرآن: «كتاب البـاقر محمـد بن علي بـن الحسين رواه عنه أبـوالجارود، زياد بـن المنذر» قد روي قسـم منه في تفسير عليّ بـن إبراهيـم القمّي، وسنـوافيك بـأسهاء لفيف من تلامذته، وخرّيجي مدرسته، مّن ألّفوا في مجال التفسير كتاباً، فانتظر.

## نهاذج من تفسير الإمام الباقر شي الم

١. سنل الإمام عن معنى قوله سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَخْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوىٰ ٢٠ وما هو المراد من غضب الله؟ فأجاب الإمام : "طرده وعقابه". \* وبذلك أعرب الإمام عن أنّ الصفات الخبريّة، كالغضب و الرضا، واليد والعين، وغير ذلك إنّا تجري على الله سبحانه، مجرّدة عن لوازم المادة والجسمانيّات، فلا مناصَ من تفسير مناصَ من الطرد والعقاب.

٢. سأل بريد العجليّ الإمام الباقر عليَّة عن الملك العظيم في قوله تعالى:

طاعته، وعصيانه عصيانه.

الله فداك\_ما هي بيوت حجارة ولا طين. ٤

٥. روى جابر بن يزيد الجعفي عن الإمام الباقر عليًا أنَّه سئل عن قوله. ﴿ وَلأَضِلَّنَّهُمْ وَلأُمْنِّيَنَّهُمْ وَلاَمْرَنَّهُمْ فَلَيُبَتَّكُنَّ آذانَ الأَنْعام وَلاَمْرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ سبحانه: خَلْقَ الله ﴾ °، فقال: «المقصود دين الله». ٢ إنَّ تفسير «خلق الله» بـ «دين الله» ليس

۱. يوسف:۲٤. ۳. النور: ۳۲\_۳۷.

٥. النساء: ١١٩.

۲. البداية والنهاية: ۹/ ۳۱۰. ٤. الكافي:٦/ ٢٥٦. ٢. تفسير العياشي: ١/ ٢٧٦. بأمر غريب، كيف لا؟ وقد أسمى سبحانه دين الله فطرة الله، وقال: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنيفاً فِطْرَةَ اللهِ التي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْها لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ ﴾ .'

٢. إنّ مذهب الإمام في صلاة المسافر هو لزوم التقصير، لا التخيير بينه وبين الإتمام، كما عليه أئمة المذاهب الأخرى. فسأله بطلان من تلامذته \_ زرارة وعمد بن مسلم \_ عن معنى قوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ أَنْ تَقْصروا مِنَ الصَّلاةِ ﴾ ٢، وقالا: كيف صار التقصير في السفر قاجباً والله سبحانه يقالا: كيف صار التقصير في السفر واجباً والله سبحانه يقوله ". وقالا: كيف صار التقصير في السفر المنام فسر المنام فسر أنه مُناح أن تَقْصروا مِنَ الصَّلاةِ ﴾ ٢، وقالا: كيف صار التقصير في السفر واجباً والله سبحانه يقول: ﴿ وَإِنّا صَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ أَنْ تَقْصروا مِنَ الصَّلاةِ ﴾ ٢، وقالا: كيف صار التقصير في السفر واجباً والله سبحانه يقول: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ ﴾. ولم يقل: افعَلُوا؟ (فالإمام فسر الآية بأُختها)، فقال: أو ليس قال الله : ﴿ إِنَّ الصَّفا وَالمَروة من شعائر الله فَمَنْ حَجَّ الآية بأُختها)، فقال: أو ليس قال الله : ﴿ إِنَّ الصَّفا وَالمَروة من شعائر الله فَمَنْ حَجَّ الآية بأُختها)، فقال: أو ليس قال الله : ﴿ إِنَّ الصَّفا وَالمَروة من شعائر الله فَمَنْ حَجَّ اللَّهِ وَاجباً والله سبحانه يقول: أو ليس قال الله : ﴿ إِنَّ الصَّفا وَالمَروة من شعائر الله فَمَنْ حَجَ مَنْ مَنْ مَعَائر الله فَمَنْ حَجَ مَائِي أَنْ يَطَوّون أو أَنْ يَطَوَّونَ بِهِما والمَروة من شعائر الله فَمَنْ حَجَ مغروض، وأنّ الله عزّ وجلّ ذكره في كتابه، وصنعه نبيّه، وكذلك التقصير في السفر مفروض، وأنّ الله عزّ وجلّ ذكره في كتابه، وصنعه نبيّه، وكذلك التقصير في السفر مفروض، وأنّ الله عزّ وحلّ ذكره في كتابه.

- ۱ . الروم: ۳۰. ۲ . النساء: ۱۰۱ .
- ٣. البقرة: ١٥٨.
- ٤. تفسير البرهان: ١/ ٤١٠.

يُغسل، ثمّ قال: ﴿وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى المَرافِقَ» فوصل اليدين إلى المرفقين بالوجه، فعرفنا أنّه ينبغي لهما، أن يُغسللا إلى المرفقين، ثمّ فصل بين الكلام فقال: ﴿وَامْسَحُوا بِرِءُوسِكُمْ» فعرفنا حين قال: ﴿برءُوسكمَ أَنَّ المسح ببعض الرأس لمكان الباء، ثمّ وصل الرجلين بالرأس كما وصل اليدين بالوجه، فقال: ﴿وَأَرْجُلَكُمْ إلى الكَعبين؟ فعرفنا حين وصلهما بالرأس أنّ المسح على بعضهما، ثمّ فسّر ذلك رسول الله بَيْن للناس فضيّعوه....

الإمام جعفر الصادق للجَنَّة و التفسير

الإمام أبو عبد الله جعفر الصادق المتيمية من أبرز أئمة المسلمين، ولد في حجر الرسالة، ونشأ في بيت النبوة، وترعرع في ربوع الوحي، وتربّى بين جدّه زين العابدين، وأبيه الإمام الباقر عليمة ولد عام (٨٣هـ)، واستشهد في خلافة المنصور عام (١٤٨). نشأ في عصر تنازعت فيه الأهواء، واضطربت فيه الأفكار، وتلاطمت أمواج الظلم والإرهاب. فبينها كان القوم يتنازعون في الرئاسة، والتسنّم على عرش الخلافة، واشتعلت نيران الحرب بين الأمويين والعباسيّين، اغتنم عليمة

وقد نقل المؤرّخون أنَّه «نقل الناس عن الصادق المُثَلَّة من العلوم ما سارت به الركبان، و انتشر ذكره في البلدان، ولم ينقل عن أحد من أهل بيته على العلماء ما نقل عنه، ولا لقبي أحد منهم من أهل الآثار ونقلة الأخبار، ولا نقلوا عنهم مثلها

١. وسائل الشيعة: ١/ ٢٩٠-٢٩١، الباب ٢٣ من أبواب الوضوء، الحديث ١.

نقلوا عن أبي عبد الله، فإنّ أصحاب الحديث قد جمعوا أسهاء الرواة عنه من الثقات، على اختلافهم في الآراء والمقالات، فكانوا أربعة آلاف رجل" وهم بين فقيه بارع، يفتي الناس في مسجد المدينة، كأبان بن تغلب"، و مفسّر متضلّع، ومحدّث واع، إلى غير ذلك، حفظ التاريخ والرجال أسهاءهم وللإمام خطوات واسعة في التفسير، وآثار خالدة جمعها بعده تلامذته، وسنشير إليها عند البحث عن مفسري الشيعة في القرون الإسلامية. وإليك نزراً يسيراً من تفسيره، حتى يكون نموذجاً من الينبوع المتفجر، ونمير علمه الصافي:

١. لقد كانت الزنادقة في عصر الصادق عليمًة بصدد التشكيك في العقائد، وبذر الشُّبه في الأوساط. وممّا كان تلوكه أشداقهم هو ما سأله ابن أبي العوجاء، هشام بن الحكم فقال له: فأخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿فَانْكِحُوا ما طابَ لَكُمْ مِنَ النِّساءِ مَنْنى وَثُلاثَ وَرُباعَ فَإِنْ خِفْتُمْ الاتَعْدِلُوا فَواحِدَة ﴾ ". أليس هذا فرض؟ قال هشام: بلى. وقال: فأخبرني عن قوله عزّ وجلّ: ﴿وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّساءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلا تَميلُوا كُلَّ المَيْلِ فَتَذَرُوها كَالمُعلَّقَة ﴾ ، فقال ابن أبي العوجاء أي حكيم يتكلم بهذا؟

| ۳۳ |  | • | ł |
|----|--|---|---|
|----|--|---|---|

عنت المودّة، فإنّه لا يقدر واحد أن يعدل بين امرأتين في المودّة». فقدم هشام بالجواب وأخبره. قال ابن أبي العوجاء: والله ما هذا من عندك. وفي حديث آخر قال: هذا حملته من الحجاز.'

٢. إنّ قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَحَدَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِم أَلَسْتُ بِرَبَّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ٢ ممّا اضطرب فيه كلمات وأَشْهَدَهُمْ عَلى أَنْفُسِهِم أَلَسْتُ بِرَبَّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ٢ ممّا اضطرب فيه كلمات المفسرين في تبيينها، وذهب كلّ إلى مذهب ورأي. ولكنّ الإمام الصادق عليًا فسرها بوجه واضح ينطبق على ظاهر الآية، فعندما سأل عبد الله بن سنان عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَفِطْرَةَ اللهِ التي قَطَرَ الناسَ عَلَيها ﴾ ٢ مما الصادق عليه الفسرين في تبيينها، وذهب كلّ إلى مذهب ورأي. ولكنّ الإمام الصادق عليه فسرها بوجه واضح ينطبق على ظاهر الآية، فعندما سأل عبد الله بن سنان عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فِطْرَةَ اللهِ التي قَطَرَ الناسَ عَلَيها ﴾ ٢ ما تلك الفطرة؟ قال: هول الله عزّ وجلّ : ﴿ فِطْرَةَ اللهِ التي قَطَرَ الناسَ عَلَيها ﴾ ٢ ما تلك الفطرة؟ قال: هول الله عزّ وجلّ : ﴿ فِطْرَةَ اللهِ التي قَطَرَ الناسَ عَلَيها ﴾ ٢ ما تلك الفطرة؟ قال: هول الله عزّ وجلّ : ﴿ فِطْرَةَ اللهِ التي قطرَ الناسَ عَلَيها ﴾ ٢ ما تلك الفطرة؟ قال: هول الله عزّ وجلّ : ﴿ فوطْرَةَ اللهِ التي قطر الناسَ عَلَيها ﴾ ٢ ما تلك الفطرة؟ قال: فول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطْرَةَ اللهِ التي قطر الناسَ عَلَيها هُ ٢ ما تلك الفطرة؟ قال: في قلم في الإسلام، فطرهم الله حين أخذ ميثاقهم على التوحيد، قال: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبْكُمْ ﴾ وفيه المؤمن والكافر». وقد فسر الإمام آية الذرّ بآية الفرة، و بين أنّه لم يكن هناك وفيه المؤمن والكافر». وقد فسر الإمام آية الذرّ بآية الفطرة، و بين أنه لم يكن هناك أي كلام عن الاستشهاد والشهادة اللفظيّين.

وجاء في روايـة أُخرى رواها أبـو بصير قال: قلـت لأبي عبد الله المُنْيَّةِ كيف أجابوا وهم ذرّ؟ قال: "جعل فيهم ما إذا سألهم أجابوه». <sup>:</sup>

and the second states of the second structure of the second states of th

جوانحها هذه الخاصيّة الروحيّة، وأنّ هذه الخاصيّـة تنمو و تتكـامل مع تكـامل الخليّة ونموّها.

وبهذا البيان أغنى الإمام الأُمّة عن كثير من الوجوه المذكورة في الآية التي لا تنطبق على ظاهرها، وأوضح أنّ المفاد هو كون الإنسان مفطوراً على التوحيد.

٣. كانت المرجئة من أخطر الطوائف الإسلامية على شباب المسلمين، حيث ذهبوا إلى أنّ الإيهان قول بلا عمل، ونيّة بلا فصل، وأنّه لا يزيد ولا ينقص، وبذلك أعطوا للعصاة الضوء الأخضر حتى يقترفوا المعاصي الكبيرة، و الآثام الموبقة، من دون أن يكون لذاك تأثير على إيهانهم. وقد حذّر الإمام في خطبه وكلمه الشيعة من هذه الطائفة، وقال: «بادروا أولادكم بالحديث قبل أن يسبقكم إليهم المرجئة».

وعند ما سأل أبو عمرو الزبيري الإمام الصادق عن الإيهان قائلاً: هل هو عمل أو قول بلا عمل؟ يجيب الإمام قائلاً: «الإيهان عمل كلّه، والقول بعد ذلك العمل». ثمّ عندما يسأله هل الإيهان يتمّ وينقص ويزيد؟ يقول الإمام: «نعم». فقال السائل: فها الدليل على أنّه يزيد؟ فقال: «قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَإِذا ما أُنزِلَتْ

سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زادَتْهُ هٰذِهِ إِيماناً فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزادَتْهُمْ إِيماناً وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ\* وَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزادَتْهُمْ رِجْساً إلى رِجْسِهِمْ وَماتُوا وَهُمْ كافِرُون ﴾ ا وقال سبحانه: ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْبَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْناهُمْ هُدي ٢٠ فلو كان الإيمان واحداً، لا زيادة فيه ولا نقصان، لم يكن لأحد منهم فضل على الآخر». "

١. التوبة:١٤٤\_١٤٥. ٣. تفسير البرهان : ٢/ ١٧٣\_ ١٧٥، وقد أخذنا موضع الحاجة من الحديث.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ | Υ | ٣ |  | ٢ |
|---------------------|---|---|--|---|
|---------------------|---|---|--|---|

٤. روى مسعدة بن صدقة، قال: قيل لأبي عبد الله عنه : إنّ الناس يروون أنّ عليّاً عليّة قال على منبر الكوفة: أيّها الناس؛ إنّكم ستُدعَون إلى سبّي، ثمّ تُدعون إلى البراءة منّي، فلا تبرأوا منّي، فقال الإمام الصادق عنه : «ما أكثر ما تُدعون إلى البراءة منّي، فلا تبرأوا منّي، فقال الإمام الصادق عنه : «ما أكثر ما يكذب الناس على عليّ عليّة ، ثمّ قال: إنّا قال: إنّكم ستدعون إلى سبّي، فسبّوني يكذب الناس على عليّ عليّة ، ثمّ قال: إنّا قال: إنّكم ستدعون إلى سبّي، فسبّوني يكذب الناس على عليّ عليّة ، ثمّ قال: إنّا قال: إنّكم ستدعون إلى سبّي، فقال من تم تدعون إلى سبّي، فسبّوني ثمّ تدعون إلى البراءة منّي، وإنّي لعلى دين محمّد بتي ولم يقل: ولا تبرأوا منّي » فقال له السائل: أرأيست إن اختار القتل دون البراءة؟ قال: «والله ما ذلك عليه، وما له السائل: أرأيست إن اختار القتل دون البراءة؟ قال: «والله ما ذلك عليه، وما له السائل: أرأيست إن اختار القتل دون البراءة؟ قال: «والله ما ذلك عليه، وما له الم مضى عمار بن ياسر، حيث أكره أهل مكّة وقلبه مطمئن بالإيهان، فأنزل الله عزّ وجلّ: فإلا مَن أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإيمان » ، فقال له النبيّ عندها: يا يا يا معلى علي من أكروة وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإيمان » المائل فقال له النبيّ عندها: يا يا من عرار إن يامر، حيث أكروة أوقلبه مطمئن بالإيهان، فأنزل الله عزّ وجلّ عذرك في إلا من أكروة وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإيمان » المامن بالإيهان، فأنزل الله عزّ وجل المان » وامرك أن تعود إن عادوا».

ترى أنَّ الإمام يرجع الحديث إلى الآية، ويقضي بها في حقّه، وأنَّه كيف لا يجوز البراءة مع أنَّ عماراً، حسب الرواية، وظهور الآية، تبرَّأ من النبيّ ، ولم يكن عليه شيء قال سبحانه: ﴿إِلاَ مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌّ بِالإِيمانَ﴾ ، وأئمّة الشيعة ـ مع شدّة تركيزهم على هذا الموقف، من إرجاع الأحاديث المشكوكة إلى القرآن، فها

۱. تفسير البرهان:۲/ ۳۸۵.

وَالمَساكين وَالعامِلينَ عَلَيها وَالمُؤلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وفِي الرِّقابِ وَالغارِمينَ وَفي سَبيلِ اللهِ وأَبْنِ السَّبِيلِ فَريضَة مِنَ اللهِ وَاللهُ عَليمٌ حَكيمٌ ﴾ . \

«أخرج الله من الصدقات جميع الناس، إلاّهذه الثمانية الأصناف الذي سمّاهم، والفقراء هم الذين لا يسألون الناس، وعليهم مؤونات من عيالهم، والدليل على أنّهم لا يسألون قول الله: ﴿للفُقراءِ الّذينَ أُحصرُوا في سَبيلِ اللهِ لا يَستَطيعُونَ ضَرباً فِي الأَرضِ يَحْسَبُهُمُ الجاهِلُ أَغْنياءَ مِنَ التّعَفُّفِ تَعْرِفُهُمْ يسيماهُمْ لا يَسأَلُونَ الناسَ إلحافاً ... ﴾ ٢، والمساكين هم أهل الزمانة من العميان والعرجان والمجذومين، وجميع أصناف الزمني من الرجال والنساء والصبيان...».

والإمام ـ كما ترى ـ يفسّر الآية بالآية، و القرآن بالقرآن، وكم له من نظير في أحاديثهم للميلي ؟ وهذا من أحسن الطرق، وأتقنها للتفسير، ولو قام باحث بجمع ما أثر عنهم في ذاك المجال لجاء بكتاب.

رمضان، فمن صامه فهو حدّه، والحجّ فمن حجّ فهو حدّه، إلَّالذكر فإنَّ الله عزُّوجلُّ لم يرضَ منه بالقليل، ولم يجعل له حدًّا ينتهي إليه. قال الله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللهَ ذِكْراً كَثيراً» . \* لم يجعل له حدّاً ينتهي إليه. \*

١. التوبة: ٦٠.

٢. البقرة: ٢٧٣.

٣. تفسير البرهان: ٢/ ١٣٤، الحديث ٤. ٤. الأحزاب:٤١.

٥. تفسير نور الثقلين:٤/ ٢٨٥، الحديث ١٤٧.

| ۳۲ | ۲ | Ź | • |
|----|---|---|---|
|----|---|---|---|

والروايات المأثورة عن الإمام الصادق ﷺ في مجال التفسير كثيرة، لا يحيط بها إلاّ من صرف شطراً كبيراً من عمره في علم المأثور عنهم.

ثم إنّ هناك جماعة من غير الشيعة رموا الروايات المروية عن الماقر والصادق الممينية في مجال التفسير بالطائفية، وأنّها تخرج الكتاب العزيز عن كونه كتاباً عالمياً، إلى كتاب طائفي، لا يهمة إلا أهل البيت، وفي مقدّمتهم الإمام علي ابن أبي طالب المبينية ، وسيوافيك الجواب عن هذا الاعتراض، وسنثبت هناك أنّ هؤلاء الناقدين لم يفرقوا بين «التفسير» و «التطبيق» و بين «التنزيل» و«التأويل»، وأنّ لأئمة أهل البيت المبينية موقفين متغايرين في تبيين الذكر الحكيم. وسيوافيك توضيحه في خاتمة الفصل، فانتظر.

الإمام موسى الكاظم عليمًا والتفسير إنّ الإمام الكاظم عليمًا هو الإمام السابع عند الشيعة، و قد قام بأمر الإمامة بإيصاء من أبيه الإمام جعفر الصادق عليمًا وقد روى عنه لفيف من محدّثي الأُمّة

قال:الله تعالى يقول: ﴿ وَاستَعينُوا بِالصَّبرِ وَالصَّلاة ﴾ . ' الصبر: الصوم». '

وهذا تفسير للآية ببعض المصاديق الخفيّة، وكم له من نظير في تفسير أئمّة أهل البيت.

٢. روى محمد بن الفضل عنه عليمًا في تفسير قوله سبحانه: ﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ ما تُنهَوْنَ عَنهُ نُكَفِّر عَنكُمُ سَيِّاتِكُمْ ﴾. "قال: «من اجتنب ما وعد الله عليه النار، إذا كان مؤمناً كفر الله عنه سيتاته». "

٣. روى عمر بن إبراهيم أخو العباسي قال: سألت الإمام الكاظم عَنَى قُول الله عزّ وجل : ﴿وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآياتِنا سَنَسْتَدَرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ مُون الله عزّ وجل : ﴿وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآياتِنا سَنَسْتَدَرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ مُونَ مُول الله عزّ وجل : ﴿وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآياتِنا سَنَسْتَدَرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ مُونَ مُول الله عزّ وجل : ﴿وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآياتِنا سَنَسْتَدَرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ مُونَ مَنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ مُول الله عزّ وجل : ﴿وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآياتِنا سَنَسْتَدَرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ إِنّ وَالله عز أَمْنِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتين ﴾ . \* فقال: «تجدّد لهم النعم مع تجديد المعاصي». \* فإ أخصر كلامه وأبلغ معناه! في تبيين معنى الاستدراج.

- فاحذروا"، وعلى ذلك فالمراد من "المؤمنون" طبقة خاصّة منهم، ولا يعم كلّ من يطلق عليه المؤمن، كما ورد في تفسير الشهداء في رواية الإمام الصادق للجَلاً. <sup>٩</sup> ١. البقرة: ٤٥. ٣. النساء: ٣١. ٥. الأعراف: ١٨٢-١٨٢. ٢. مسند الإمام الكاظم: ٢/ ٢٤، نقلاً عن أصل على بن أسباط المخطوط.
  - ٧. التوبة: ١٠٥.
- ٩. لاحسظ نور الثقلين: ١١٣ في تفسير قروله سبحانه: ووكذلك جعلناكم أمّة وسطاً

هذه نهاذج مـن تفسير الإمام، فمـن أراد التوسّـع فليرجع إلى مسنـد الإمام الكاظم ﷺ .

الإمام علي بن موسى الرضا عليم والتفسير الإمام الرما، عالم الأمة وإمامها، ولد عام (١٤٨هـ)، وقبض في صفر سنة (٢٠٣هـ)، وقد انتشر عنه العلم مما لم ينتشر من غيره من الأئمّـة سوى الصادقين عليك، وقد أُتيحت له الفرصة، ولم تعارضه السلطة، فناظر أحبار اليهود، و بطارقة النصارى، والمجسّمة، والمشبّهة من أصحاب الحديث، فظهر برهانه، وعلا شأنـه. يقول كمال الدين بن طلحة في حقّه: نما إيهانه، وعلا شأنه، وارتفع مكانه، وظهر برهانه... فمهما عدّ من مزاياه كان عليك أعظم منه، ومهما فصّل من مناقبه كان أعلى رتبة منه.<sup>١</sup>

كان اللجّة يعيش في عصر تفتّحت فيه العقول، وانتشرت بـذور الشـكّ والضلال بين المسلمين عن طريق احتكاك الثقافتين الإسلاميّة والأجنبيّة، وانتشار تراجـم الكتب اليونـانيّة والهنديّـة والفارسيّة، وكـان جبلاً صامـداً في وجه الآراء

الساقطة المضادة للكتاب والسنَّة، وسيوافيك بعضها:

١. روى صفوان بن يحيى قال: سألت الرضا المجلد عن قول الله عز وجل لإبراهيم: ﴿ أَوَ لَمْ تُؤْمِن قالَ بَلى ولَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلبِي ﴾ ٢، أكان في قلبه شك؟ قال: «لا، كان على يقين، ولكنّه أراد من الله الزيادة في يقينه». ٣

٢. روى ابن الفضيل عن الرضا ٢ قال: سألته عن قول الله : ﴿إِذَا حَضَرَ

. مطالب السؤول: ٨٥.
 ٢٦٠ . البقرة: ٢٦٠.

٣. المحاسن: ٢٤٧.

أَحَدَكُمُ المَوتُ حينَ الوَصِيَةِ ٱثْنانِ ذَوا عَدْلٍ مِنْكُمْ أَو آخَرانِ مِنْ غَيْرِ كُمْ ﴾. ﴿ قال: «اللّذان منكم مسلمان، واللّذان من غيركم من أهل الكتاب، فإن لم تجدوا من أهل الكتاب فمن المجوس، لأنّ رسول الله، قال: سنّوا بهم سنّة أهل الكتاب، وذلك إذا مات الرجل المسلم بأرض غربة فطلب رجلين مسلمين يشهدهما على وصيّته، فلم يجد مسلمين يشهدهما فرجلين من أهل الكتاب مرضيّين عند أصحابهما».

قد شاعَ الجبر والقدر في عصر الإمام الرضا عليمًا، فمن قائل بالجبر السالب للاختيار الجاعل الإنسان مكتوف الأيدي أمام الميول والاحاسيس، ومن قائل بالتفويض يصوّر الإنسان خالقاً ثانياً لأعماله، غير أنّ «شبهة الجبر» كانت أرسخ في النفوس من «شبهة التفويض»، فهلم معي نرى كيف يفسر الآيات التي جعلت ذريعة إلى الجبر عند الحشوية.

٣. روى إبراهيم بن أبي محمود قال: سألت أبا الحسن عليمًة عن قول الله تعالى: ﴿وَتَرَكَهُمُ في ظُلُماتٍ لا يُبْصِرُونَ ﴾ "فقال: «إنّ الله تعالى و تبارك لا يوصف بالترك كما يوصف خلقه، ولكنّه متى علم أنّهم لا يرجعون عن الكفر والضلال، منعهم المعاونة واللطف وخلّى بينهم و بين اختيارهم». قال وسألته عن

قول الله عـزُّوجلُّ: ﴿خَتَـمَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصارِهِمْ غِشاوَة »، قال: «الختم هو الطبع على قلوب الكفّ ار عقوبة على كفرهم، كما قال عزّوجل: ﴿بَلْ طَبَعَ اللهُ عَلَيها بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلاً » °. ` ترى أنّه عليَّة

- ١. المائدة: ١٠٦.
- ٢. تفسير العياشي:١/ ٣٤٩ بتلخيص. ٣. البقرة: ١٧.
- ٥. النساء: ١٥٥. ٢. عيون أخبار الرضا: ١ / ٤٢٤.

يفسّر الآية بالآية ويجتث شبهة الجبر ببيان أنّ الطبع على القلوب كان عقوبة من الله في حقّهم لجرائم اقترفوها، ولم يكن الطبع ابتدائياً بلا مبرر، إذ كيف يطلب منهم الإيمان ثمّ يطبع على قلوبهم ابتداء، أو ليس يصف نفسه بقوله: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ﴾ ١.٢

٤. روى أبو ذكوان، قال: سمعت إبراهيم بن العباس يقول: كنّا في مجلس الرضا عليمًا فتذاكروا الكبائر وقول المعتزلة فيها: إنّها لا تغفر (إذا مات صاحبها بلا توبة)، فقال الرضا عليمًا : قال أبو عبد الله عليمًا : «قد نزل القرآن بخلاف قول المعتزلة، قال الله عزّوجل : ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنّاسِ عَلىٰ ظُلْمِهِمْ ﴾ ".

وجه الاستدلال أنَّ قوله: ﴿عَلَىٰ ظُلْمِهِمْ﴾ حال من قوله: ﴿للنَّاسَ﴾، ومعنى الآية : أنَّ غفران الله شامل لهم في حال كونهم ظالمين، والآية نظير قول القائل: «أود فلاناً على غدره وأصله على هجره»، فمن مات بلا توبة عن كبيرة فلا يحلّ لنا الحكم بأنّه لا يغفره، لأنّ رحمة الله تشمل الناس في حال كونهم تائبين أو ظالمين. نعم ليس للمقترف الاعتهاد على هذه الآية، لأنّه وعدٌ مجمل كالشفاعة.

٥. وروى الحسين بن بشار، قال: سألت علي بـن موسى الرضا للجَّة أيعلم الله الشيء الذي لا يكون أن لو كان كيف كان؟ قال: «إنَّ الله هو العالم بالأشياء قبل كون الأشياء، وقال لأهل النار: ﴿وَلَوْ رُدُّوا لَعادُوا لِما نُهُوا عَنْهُ﴾ . ° وقال للملائكة لما قالت: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيها مَنْ يُفْسِدُ فِيها، قال: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ

١. فصّلت:٤٦. ٢. لاحظ ذيل الحديث. ٣. الرعد:٦. ٤. التوحيد: ٤٠٦، ولاحظ مجمع البيان:٣/ ٢٧٨. ٥. الأنعام: ٢٨. ما لا تَعْلَمُون ﴾ ` فلم يزل الله عزّوجلّ علمه سابقاً للأشياء قديماً قبل أن يخلقها». `

٢. روى الحسين بن خالد، عن الرضا عليمًا قلت له: أخبرنا عن قول الله : وَالسَّماء ذاتِ الحُبُك ، قال: «هي محبوكة إلى الأرض، مشبكة بين أصابعه»، فقلت: كيف تكون محبوكة إلى الأرض والله يقول: ﴿ رَفَعَ السَّمواتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَونَها ﴾ ؟ فقال: «سبحان الله أليس يقول: ﴿ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَونَها ﴾ ؟» قلت: بلى، قال: «فنمٌ عمد، لكن لا ترونها». "

والإمام يصرّح في كلامـه هذا بوجود عمـدٍ في السماء غير مرئية، ولعلّه يـريد قانون الجاذبيّة العامّة التي كشف عنها العلم، والتفصيل موكول إلى محلّه.

٧. قد شاع في عصر الإمام الاعتقاد بالرؤية التي دخلت في أوساط المسلمين من طريق الأحبار والرهبان، واغتر بها أكثر المحدّثين البسطاء، وربّها كانوا يستدلّون عليها بها ورد في معراج النبيّ، وأنّه وصل في معراجه إلى مكان لم يبق بينه و بين ربّه سوى قاب قوسين أو أدنى، قائلاً: بأنّ المراد من قوله: ﴿ ثُمَّ دَنا يُعَدَلَى ﴾ أي دنا من الله ومقامه الكائن فيه، ولكنّ الرضا عليمًا يواجه هذه الفكرة بالنقد الحاسم، والردّ العنيف، وإليك القصة: دخل أبو قرة المحدّث على أي أي المسلمة المات التي المات ال مات مات مات المات المات المات مات المات ال

الحسن الرضا فقال: إنَّا روينا أنَّ الله قسَّم الرؤية والكلام بين نبيِّين، فقسم الكلام لموسى و لمحمّد الرؤية؟! فقال أبو الحسن عليَّة : «فمن المبلّغ عن الله إلى الثقلين من الجن والإنس، ﴿ لا تُدْرِكُهُ الأبصار ﴾ و ﴿وَلا يُحيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ و ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيء ﴾ ثمّ أليس محمّد؟» قال: بلي. قال: « كيف يجيء رجل إلى الخلق جميعاً فيخبرهم أنَّه جاء من عند الله وانَّه يدعوهم إلى الله بأمر الله فيقول: ﴿ لا ٢. عيون أخبار الرضا: ١ / ١١٨. ۱ . البقرة : ۳۰.

٣. تفسير علي بن إبراهيم: ٦٤٦.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ | <br>۴٤ | , |
|---------------------|--------|---|
|                     |        |   |

تُدُرِ كُهُ الأَبْصارُ ﴾ و ﴿وَلا يُحيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ و ﴿لَيْسَ كَمِنْلِهِ شَي ، ثمّ يقول: انا رأيته بعيني، وأحطت به علماً، وهو على صورة البشر؟! أما تستحيون؟ ما قدرت الزنادقة أن ترميه بهذا، أن يكون يأتي من عند الله بشي ، ثمّ يأتي بخلافه من وجه آخر». قال أبو قرّة: فانّه يقول: ﴿وَلَقَدْ رَأَهُ نَزْلَةً أُخرى ﴾ فقال أبو الحسن عَنَهُ : «إنّ بعد هذه الآية ما يدلّ على ما رأى حيث قال: ﴿ما كَذب الفُؤاد ما رأى ﴾ يقول: ما كذب فواده ما رأت عيناه، ثمّ أخبر بها رأى، فقال: لقد رأى من آيات ربّه الكبرى، فآيات الله غير الله، وقد قال: ﴿وَلا يُحيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ ، فإذا رأته الأبصار فقد أحاطت به العلم ووقعت المعرفة»، فقال أبو قرّة: فتكذب بالروايات؟ فقال أبو الحسن: «إذا كانت الروايات مخالفة للقرآن كذبتها، وما أجمع المسلمون عليه أنّه لا يحاط به علماً، ولا تدركه الأبصار، وليس كمثله شي ». '

الإمام محمد الجواد عيجة والتفسير

الإمام أبو جعفر محمد الجواد من أئمّة أهل البيت، وهو تماسع الأئمّة عند الشبعة، ولد عام (١٩٥هـ) مربث الشرف من آربائه مأحد إدم، ماست قرت م مقه

- ۱. تفسير البرهان: ٤/ ۲٤٨.
- ٢. تاريخ بغداد:٣/ ٥٥؛ وابن خلكان في وفيات الأعيان:٣/ ٣١٥. ٣. مسند الإمام محمد الجواد العطاردي، وقد خصّ باباً للرواة عن الإمام هيًة.

الفقه، والدعاء، والتفسير روايات وافرة نذكر نهاذج ممَّا روي عنه في مجال التفسير.

۱ . روي العياشي، ،قال: رجع ابن أبي داود ذات يوم من عند المعتصم، وهو يروي هذه القصّة:

إنّ سارقاً أقرّ على نفسه بالسرقة، وسأل الخليفة تطهيره بإقامة الحدّ عليه، فسأل الفقهاء عن موضع القطع، فمن قائل: يجب قطعه من الكرسوع، لأنّ اليد هي الأصابع والكف إلى الكرسوع لقول متعالى: ﴿فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وأَيّدِيَكُمْ منْهُ إلى آخر يقول: يجب القطع من المرفق، لأنّ الله قال: ﴿وأَيْدِيَكُمْ إلَى منْهُ الله قال: هذل على أنّ حدّ اليد هو المرفق، و لمّا رأى المعتصم اختلافهم، التفت المرافِق أن فدلّ على أنّ حدّ اليد هو المرفق، و لمّا رأى المعتصم اختلافهم، التفت إلى «معمد بن علي» فقال: ما تقول في هذا يا أبا جعفر؟ فقال: «قد تكلّم القوم فيه». قال: دعني ممّا تكلّموا به. أي شيء عندك؟ قال: «أعفني عن هذا، يا أمير المؤمنين!» قال: أقسمت عليك بالله لما أخبرت بها عندك فيه. فقال: «أمّا إذا أقسمت عليّ بالله إتي أقول: إنّهم أخطأوا فيه السنّة، فانّ القطع يجب أن يكون من مفصل أُصول الأصابع، فيترك الكفّ». قال: وما الحجّة في ذلك؟ قال: «قول رسول الله يتيمية: السجود على سبعة أعضاء: الوجه، واليدين، والركبتين، والرجلين،

فإذا قطعت يده من الكرسوع أو المرفق، لم يبق لـه يد يسجد عليها، وقـال تعالى: ﴿وأَنَّ المساجِدَ للهِ ﴾ يعنى به هذه الأعضاء السبعة التي يسجد عليها ﴿فَلا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أحداً؟" وما كان لله لم يقطع». فأعجب المعتصم ذلك، وأمر بقطع يد السارق من مفصل الأصابع دون الكف، قال ابن أبي داود: قامت قيامتي وتمنّيت أتي لم أك حياً.

۱ و ۲. المائدة: ۲. ٤. تفسير العياشي: ۱ / ۳۱۹\_ ۳۲۰.

| ۲۲ مفاهیم القرآن / ج۰۱ | ~ | ٤ | ۲ |  |
|------------------------|---|---|---|--|
|------------------------|---|---|---|--|

وقد نقل ما ذكره الإمام، عن سعيد بن جبير، والفرّاء، والزجّاج، وأنّ المراد من المساجد الأعضاء السبعة التي يسجد عليها في الصلاة، وعلى هذا فالمراد أنّ مواقع السجود من الإنسان لله، اختصاصاً تشريعيّاً، والمراد من الـدعاء السجدة لكونها أظهر مصاديق العبادة، أو المراد الصلاة بما أنّها تتضمّن السجود لله.'

وروى حماد بن عيسى، عن الإمام الصادق عليمًا في حديث: وسجد الإمام على ثمانية أعظم: الكفين، والركبتين، وإبهامي الرجلين، والجبهة والأنف، وقال: «سبعة منها فرض يسجد عليها، وهي التي ذكرها الله في كتابه فقال: ﴿وَانَّ المساجِدَ للهِ فَلا تَدعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً ، وهي: الجبهة، والكفّان، والركبتان، والإبهامان، ووضع الأنف على الأرض سنّة».

٢. عن محمد بن سعيد الأزدي صاحب موسسى بن محمد الرضا عن موسى قال لأخيه كتب يحيى بن أكثم المروزي إليه يسأله عن مسائل، وقال: أخبرني عن قول الله : ﴿ وَرَبَعَ أَبُويهِ عَلى العرشِ وَخَرُوا لَهُ سُجّداً ﴾ أسجد يعقوب وولده ليوسف ليوسف؟ قال: «فسألت أخي عن ذلك، فقال: أمّا سجود يعقوب وولده ليوسف فشكراً لله، لاجتهاع شملهم، ألا ترى أنّه يقول في شكر ذلك الوقت: ﴿ رَبّ قد مَعْكَراً لله مُحْداً هُ مُحْداً عَنْ مَعْداً مُحْداً مُحْداً مُحْداً عَنْ مَعْداً مُحْداً مُولاً مُحْداً مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحالًا مُحْداً مُحْداً مُحْداً مُحالًا م

آنَيْتَنِي مِنَ المُلْكِ وَعَلّمتني من تَأُويل الأحاديث »» . " ٣. سأل عبد العظيم بن عبد الله الحسني محمد بن علي الرضا عليًا عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أُولِيٰ لَكَ فَأُولِيٰ \* ثُمَّ أُولِي لَكَ فَأُولِي ﴾، فقال: «يقول الله عزُّوجلَّ: بعداً لك من خير الدنيا بعداً، وبعداً لك من خير الآخرة». °

- ۱. الميزان: ۲۰ / ۱۲۵. ۳. تفسير العياشي:۲/ ۱۹۷. ۵. عيون أخبار الرضا:۲/ ٥٤.
- ۲. تفسير البرهان:٤/ ۳۹٤.
   ٤. القيامة:٣٤\_ ٣٥.

الإمام الجواد ﷺ والتفسير

لا ريب أنّها كلمة تهديـد كرّرت لتأكيد التهديـد، وقد جاء قبل الآيـة قوله: ﴿فَلا صَدَّقَ وَلا صَلّى \*وَلٰكِنْ كَذَّبَ وَتَوَلّىٰ\* ثُمَّ ذَهَبَ إِلىٰ أَهْلِهِ يَتَمَطّىٰ﴾ .'

فاللائق بهذا الإنسان الذي لم يصدق ولم يصل، ولكن كذب وتولى، ثم ذهب إلى أهله يتمطّى متبختراً مختالاً، هو البعد عن غفران الله سبحانه ورحمته، وخيره في الدنيا والآخرة، ونظير الآية قوله سبحانه: ﴿رَأَيْتَ الّذينَ في قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ المَغْشِيِ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوتِ فَأُولى لَهُمْ ﴾ ، أي هذه الحالة أولى لكم لتذوقوا وبال أمركم في الدنيا والآخرة، وفي مورد الآية المعنى الابتدائي، هو أنّ هذه الحالة أولى له، لأنّه لا يستحق إلاّ إيّاها ليذوق وبال أمره وليبتعد من خير الدنيا والآخرة، ففسّر الآية بها هو المقصود من كون هذه الحالة أولى

٤. روى علي بن أسباط، قال: قلت لأبي جعفر محمد الجواد: يا سيدي إنّ الناس ينكرون عليك حداثة سنك (ونيلك مقام الإمامة والقيادة الروحية)، قال: «وما ينكرون من ذلك. فوالله لقد قال الله لنبيّه بَيْنَيْنَ: ﴿قُلْ هٰذِهِ سَبِيلي أَدْعُوا إِلَى اللهِ مَعام يَعَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَبَعَنِي ... ﴾، وما أتبعه غير علي، وكان ابن تسع سنين وأنا ابن تسع سنين وأنا ابن تسع سنين.

والآية مكّية تنطبق على ما يذكره الإمام حيث إنَّ الأوّل من آمن بمحمّد من الرجال هو عليّ بن أبي طالب للمَنْيَة. هذه نهاذج ممَّا روي عن الإمام التاسع محمد الجواد عليَّة في مجال التفسير، ومن أراد التـوسّـع فليرجـع إلى مسنده وسـائر الكتـب الحديثيّـة التـي تضمّنـت أخباره للبَيَّلا.

- ۱. القيامة: ۳۱\_۳۲. ۲۰ کمد: ۲۰ کم
  - ۳. يوسف: ۱۰۸.

## الإمام علي الهادي ١٠ الإمام علي الهادي ٢٠

الإمام علي الهادي للجّلة، الإمام العاشر، والنور الزاهر، ولد عام (٢١٢هـ) وتوفي بسامراء سنة (٢٥٤هـ) وهو من بيت الرسالـة، والإمامة، ومقر الـوصاية، والخلافة، وثمرة من شجرة الرسالة، قام بأمر الإمامة بعد والده الإمام الجواد، وكان في سني إمامته، بقية ملك المعتصم ثمّ الواثق والمتوكّل والمنتصر والمستعين والمعتزّ، وله مع هؤلاء قضايا ليس المقام يسع ذكر البعض، وقد روت الشيعة عنه أحاديث في مجال الفقه والتفسير، وإليك نهاذج ممّا روي عنه في الأخير:

١. قُدَّم إلى المتوكل رجل نصراني فجر بامرأة مسلمة فأراد أن يقيم عليه الحد، فأسلم فقال يحيى بن أكثم: الإيهان يمحو ما قبله، وقال بعضهم: يضرب ثلاثة حدود، فكتب المتوكّل إلى الإمام الهادي يسأله، فلمّا قرأ الكتاب، كتب: «يضرب حتى يموت»، فأنكر الفقهاء ذلك، فكتب إليه يسأله عن العلّة، فكتب: بسم الله الرّحن الرّحيم ﴿فَلَمّا رَأَوًا بَأْسَنا قَالُوا آمَنّا بِاللهِ وَحدَهُ وَكَفَرنا بِما كُنّا بِهِ مُشْرِكين\* فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إيمانُهُمْ لَمّا رَأَوًا بَأْسَنا قَالُوا آمَنا سُنَّتَ اللهِ التي قَدْ خَلَتْ في

عِبادِهِ وَخَسِرَ هُنالِكَ الكافِرُونَ أَن فأمر به المتوكّل فضرب حتى مات. ٢ إنَّ الإمام الهادي عليَّة ببيانه هذا شقّ طريقاً خاصاً لاستنباط الأحكام من الذكر الحكيم، طريقاً لم يكن يحلم به فقهاء عصره، وكانوا يزعمون أنَّ مصادر الأحكام الشرعيَّة هي الآيات الواضحة في مجال الفقه التي لا تتجاوز ثلاثهائة آية، وبذلك أبان للقرآن وجهاً خاصاً لا يلتفت إليه إلامن نزل القرآن في بيته، وليس

۱ . غافر: ۸۴ ۸۵ . ۲ . مناقب آل أبي طالب: ٤/ ۶۰۵ .

| ٤٥ | والتفسير | ų | الهادي | إمام | יץ |
|----|----------|---|--------|------|----|
|----|----------|---|--------|------|----|

هـذا الحديث غريباً في مـورده، بـل لـه نظـائر في كلمات الإمام وغيره مـن آبـائه وأبنائه عِيَيَةٍ.

٣. إنّ للإمام الهادي عليمًة رسالة في الردّ على الجبر والتفويض، وإثبات المنزلة بين المنزلتين، فقد استعان في إبطال المذهبين الذين كان يدين بهما أهل الحديث، والمعتزلة بكثير من الآيات على شكل بديع، ولأجل إيقاف القارئ على

نهاذج من إحماطته بالآيات ونضدها بشكل يوصل الجميع إلى الغاية المطلبوبة، نقتبس منها ما يلي: فأمَّا الجبر الذي يلزم من دان به الخطأ، فهو قول من زعم أنَّ الله \_ جلَّ وعزَّ - أجبر العباد على المعاصي وعاقبهم عليها، و من قال بهذا القول، فقد ظلم الله في حكمه وكذَّبه ورّد عليه قوله: ﴿ ... ولا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحداً﴾ ٢، وقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا ١. التوبة:٢٥. ۲. تذكرة الخواص: ۲۰۲.

٣. مناقب آل أبي طالب: ٤/ ٤٠٢. ٤٠ ٤٠ ٢.

## يَظْلِمُ النَّاسَ شَيناً وَلِكَنَّ الناسَ أَنفسَهُمْ يَظْلِمُون ﴾ . \

فمن دان بالجبر، أو بما يدعو إلى الجبر فقد ظلم الله ونسبه إلى الجور والعدوان، إذ أوجب على من أجبره العقوبة، و من زعم أنّ الله أجبر العباد، فقد أوجب على قياس قوله: إنّ الله يدفع عنهم العقوبة (أي لازم القول بالجبر أنّ الله لا يعذّب العصاة، لأنّه دفعهم إلى المعاصي)، ومن زعم أنّ الله يدفع عن أهل المعاصي العذاب فقد كذب الله في وعيده، حيث يقول: ﴿بَلَىٰ مَنْ كَسَبَ سَيَّكَةً وَأَحاطَتْ بِهِ خَطِيئَةُ فَأُولِئِكَ أَصْحابُ النّارِ هُمْ فِيها خالِدُونَ ٢٠

وقوله: ﴿إِنَّ الذينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ اليَتامى ظُلُماً إِنَّما يَأَكُلُونَ في بُطُونِهِمْ ناراً وَسِيصلَوْنَ سَعيراً ﴾ ٢ وقوله: ﴿إِنَّ الّذينَ كَفَرُوا بِآياتِنا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ ناراً كُلّما نَضِجَت جُلُودُهُمْ بَدَّنْناهُمْ جُلُوداً غَيرِها لِيَذُوقُوا العَذابَ إِنَّ اللَّهَ كانَ عَزيزاً حَكِيماً ﴾ ألى غير ذلك من الآيات الكثيرة في هذا الفن ممّن كذب وعيد الله ويلزمه في تكذيبه آية من كتاب الله، الكفر، وهو ممّن قال الله [في حقّه]: إلاّ حنى في الحَياة الدُّنا وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ فَما جَزاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ

الإمام العسكري 🚓 والتفسير ......

عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّلُو أَنَّ بَيْنها وَبِينَهُ أَمَداً بَعِيداً وَيُحذِّركُمُ اللهُ نَفسَهُ ﴾ \، وقال: (اليومَ تُجزى كُلُّ نَفسٍ بِما كَسَبَتْ لا ظُلْمَ اليومَ ﴾ ، فهذه آيات محكمات تنفي الجب، ومثلها في القرآن كثير. ثمّ شرع في إبطال التفويض وأبان خطأ من دان به وتقلده.

ولنقتصر على هذا المقدار، وفيه كفاية، وما جاء في هذه الرواية من التفسير نمط بديع، وهو ما نسميه اليوم بالتفسير الموضوعي، وقد أتى الإمام عليًة في رسالته بأكثر الآيات التي ربّما تقع ذريعة للمجبّرة والمفوّضة، وأبان تفسيرهما بإرجاع المتشابهات إلى المحكمات، كما أثبت أنّ الحقيقة هو المنزلة بين الجبر والتفويض، فمن أراد التوسّع فليرجع إلى نفس الرسالة التي نقلها الحسن بن شعبة الحرّاني في كتابه.<sup>٣</sup>

الإمام العسكري عليمًا والتفسير أبو محمّد الحسن بن علي أحد أئمّة أهل البيت، و الإمام الحادي عشر عند الشيعة الملقّب بالعسكري، ولد عام (٢٣٢هـ). أوقال الخطيب في تباريخه وإبن

آل عمران: ۳۰.
 ۲۰ غافر: ۲۰.

- ٣. تحف العقول: ٣٣٨\_ ٣٥٢.
  - ٤. الكافي: ١ / ٥٠٣.
- ٥. تاريخ بغداد:٧/ ٣٦٦ ؛ تذكرة الخواص: ٣٦٢.

| ۲۲ مفاهيم القرآن / ج۱۰ | ٤ | 1 | ٨ |
|------------------------|---|---|---|
|------------------------|---|---|---|

تقدّمه على كافة أهل العصر، واشتهر بكمال العقل والعلم والزهد والشجاعة. روى عنه لفيف من الفقهاء والمحدثين ما يربو على (١٥٠) شخصاً، وقد أدرج «العطاردي» أسماءهم في مسند الإمام العسكري وتوقي عام (٢٦٠هـ)، ودفن في داره التي دفن فيها أبوه بسامراء، وللإمام روايات تلقّاها الرواة في مجال العقائد والفقه والتفسير، نذكر نزراً يسيراً لتعلم مكانته في التفسير:

١. لقد شغلت الحروف المقطّعة بال المفسرين فضربوا يميناً ويساراً، وقد أنهى الرازي أقوالهم فيها في أوائل تفسيره الكبير إلى قرابة عشرين قولاً، ولكن الإمام عليًا يعاليج تلك المعضلة بأحسن الوجوه وأقربها للطبع، فقال: كذبت قريش واليهود بالقرآن، وقالوا سحر مبين تقوّله.

فقال الله: ﴿الم \* ذَٰلِكَ الكِتابِ ﴾ .[فقل:] يا محمّد، هذا الكتاب الذي نزّلناه عليك هو الحروف المقطّعة التي منها «الف»، «لام»، «ميم»، وهو بلغتكم وحروف هجائكم فأتوا بمثله إن كنتم صادقين، واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم، ثمّ بيّن انّهم لا يقدرون عليه بقوله: ﴿قُل لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَالحِنُّ عَلَىٰ أَنْ مَأْتُوا بِمِثْل هٰذا القُرآن لا مَأْتُونَ بِمِثْلِه وَلَه كِانَ مَعَضُعُمْ لِمَعْض ظَمِداً في ال

١. الإسراء:٨٨. ٢. معاني الأخبار: ٢٤، وللحديث ذيل فمن أراد فليرجع إلى الكتاب. ٣. الكافي: ١/ ٢٤\_٢٥، كتاب العقل والجهل، الجديث ٢٠. الآية قاطعاً لشغبهم فقال: «ادم لنا توفيقك الذي به أطعناك في ماضي أيّامنا حتى نطيعك كذلك في مستقبل أعمالنا».

ثمّ فسّر الصراط بقوله: «الصراط المستقيم هو صراطان: صراط في الدنيا، وصراط في الآخرة. أمّا الأوّل: فهو ما قصر عن الغلو وارتفع عن التقصير، واستقام فلم يعدل إلى شيء من الباطل. وأمّا الطريق الآخر: فهو طريق المؤمنين إلى الجنّة الذي هو مستقيم، لايعدلون عن الجنّة إلى النار ولا إلى غير النار سوى الجنة».

وقد استفحل أمر الغلاة في عصر الإمام العسكري، ونسبوا إلى الأئمّة الهداة أموراً هم عنها براء، ولأجل ذلك يركز الإمام على أنّ الصراط المستقيم لكلّ مسلم هو التجنّب عن الغلوّ والتقصير.

٣. ربّما يغترّ الغافل بظاهر قول سبحان : ﴿ صِراطَ الّذينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ... ﴾ ويتصوّر أنّ المراد من النعمة هو المال والأولاد وصحّة البدن، وإن عَلَيْهِمْ ... ﴾ ويتصوّر أنّ المراد من النعمة هو المال والأولاد وصحّة البدن، وإن كان كلّ هذا نعمة من الله، ولكنّ المراد من الآية بقرينة قوله: ﴿ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضّاليَّنَ هُ هو نعمة التوفيق والهداية.

ولأجل ذلك نرى أنَّ الإمام بفسِّر الأنعام يقوله: «قولوا: إهدنا صراط الذين

٤. لقد تفشت فكرة عدم علمه سبحانه بالأشياء قبل أن تُخلق استلهاماً من

١. معانى الأخبار:٣٣. ٢. معانى الأخبار: ٣٦.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  |
|---------------------|--|
|---------------------|--|

بعض المدارس الفكرية الفلسفيّة الموروثة من اليونان، فسأله محمّد بن صالح عن قول الله: ﴿ يَمْحُوا اللهُ ما يَشاءُ وَ يُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الكِتابِ ﴾ ' فقال: هل يمحو إلّاما كان، وهل يثبت إلّا ما لم يكن؟ فقلت في نفسي: هذا خلاف ما يقوله هشام الفوطي. انّه لا يعلم الشيء حتى يكون، فنظر إليّ شَزَراً، وقال: «تعالى الله الجبّار العالم بالشيء قبل كونه، الخالق إذ لا مخلوق، والربّ إذ لا مربوب، والقادر قبل المقدور عليه.

حصيلة البحث

هؤلاء هم أئمّة الشيعة وقادتهم، بل أئمّة المسلمين جميعاً، وكيف لا يكونون كذلك، وقد تمرك رسول الله بعد رحلته الثقلين وحت الأُمّة على التمسّك بهما، وقال: «إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً»."

ولكن المؤسف أنّ أهل السنّة والجماعة لم يعتمدوا في تفسير كتاب الله العزيز على أقوال أهل البيت، وهم قرناء القـرآن وأعداله والثقل الآخر من الثقلين، وإنّما

| ٣. | ١.  | <br>البحث | حصيلة |
|----|-----|-----------|-------|
| 16 | 2 I | <br>•     | ••    |

العلمية معشار ما عليه أئمّة أهل البيت صلوات الله عليهم....

وقد بلغت إحاطة أئمّة أهل البيت بالكتاب العزيز إلى حدّيقول الإمام الباقر عليمًا : «إنَّ الله تبارك و تعالى لم يدع شيئاً تحتاج إليه الأمَّة إلى يـوم القيامة إلَّ أنزله في كتابه وبيّنه لرسوله، وجعل لكلّ شيء حداً وجعل عليه دليلاً يدلّ عليه». <sup>ر</sup> ويقول الإمام الصادق عليَّة : «ما من أمر يختلف فيه اثنان إلآوله أصل في كتاب الله عزَّ وجلَّ ولكنَّ لا تبلغه عقول الرجال». ٢

أسنادهم موصولة إلى النبي عليه

إنَّ أئمَّة أهل البيت عَبَيْ لا يروون في مجال الفق والتفسير والأخراق والدعاء، إلَّاما وصل إليهم عن النبيِّ الأكرم عن طريق آبائهم وأجدادهم، وليس مرويّاتهم أراءهم الشخصيّة التي تنبع من عقليّتهم، فمن قال بذلك وتصوّرهم مجتهدين مستنبطين، فقد قاسهم بالآخرين ممّن يعتمدون على آرائهم الشخصيّة، وهو في قياسه خاطئ فهم منذ نعومة أظفارهم إلى أن لبّوا دعوة ربّهم لم يختلفوا إلى أنـديـة الدروس، ولم يحضروا مجلـس أحـد مـن العلماء، ولا تعلّموا شيئـاً مـن غير

ابائهم، فما يذكرونه علوم ورثوها من رسول الله وراثة غيبيَّة لا يعلم كنهه إلَّا الله سبحانه والراسخون في العلم.

وهـذا جابر الجعفي، قال: قلت لأبي جعفر الباقر عليمة : إذا حدثتني بحديث فأُسْنِدُه لي، فقال: «حدّثني أبي عن جدّي، عن رسول الله بَيْكَمْ عن جبرئيل عن الله تبارك و تعالى فكلّ ما أحدثك بهذا الاسناد، ثمّ قال: «لحديث واحد

١. الكافي: ١/ ٤٨ من كتاب فضل الأئمة.

۲. المصدر نفسه.

تأخذه من صادق عن صادق خير لك من الدنيا وما فيها». \

وروى حفص بن البختري. قال: قلت لأبي عبد الله الصادق عليمًا أسمع الحديث منك فلا أدري منك سماعه أو من أبيك؟ فقال: «ما سمعته منّي فاروه عن أبي، وما سمعته منّي فاروه عن رسول الله ﷺ".

- فأئمّة المسلمين على حدّ قول القائل:
- ووال أناسا نقلهم وحديثهم روى جدّنا عن جبرئيل عن الباري

ولقد عاتب الإمام الباقر عليًّة سلمة بن كهيل و الحكم بن عيينة حيث كانا يتعاطيان الحديث من الناس، ولا يهتمّان بأحاديث أهل البيت، فقال لهما:« شرّقا وغرّبا، فلا تجدان علماً صحيحاً إلاّ شيئاً خرج من عندنا أهل البيت».

تلك \_ والله \_ خسارة فادحة، حيث إنّ جماعة من المحدّثين والفقهاء والمفسرّين دقّوا كلّ باب ولم يدقّوا بـ اب أهل البيت إلآشيئاً لا يذكر ففسّروا كتاب الله بآرائهم وأفتوا في المسائل الشرعية بالمقاييس الظنية التي ليس عليها مسحة من الحقّ، ولا لمسة من الصـدق حتى حشوا تفاسيرهم بإسرائيليّات ومسيحيّات بنّها

۳٥٣ .....

جملة من الإسرائيليات في ثنايا تفاسيرهم، وما ذلك إلَّا لأنَّ تلك الأفكار كانت رائجة إلى حدّ كان يعدّ الجهل بها، وعدم نقلها قصوراً في التفسير وقلّة اطلاع فيه، ولأجل ذلك لم يجد شيخ الطائفة محمد بـن الحسن الطوسي بدأ من نقل آراء هؤلاء في تفسيره «التبيان»، وتبعه أمين الإسلام في تفسير «مجمع البيان»، ولكن لم يكن ذكرهم لآراء هـؤلاء لأجـل الاعتماد عليهم والـركـون إليهـم، وإنَّما ألجأتهم إليه الضرورة الزمنيَّة والسياسة العلمية السائدة على الأوساط آنذاك.

إذا وقفت على أئمّة التفسير وأساتذته، فهلمّ معي ندرس حياة شيعتهم ممّن خدموا القرآن في عصرهم، وبعدهم وهم الذين تربّوا في حجورهم، وارتووا من نمير علمهم الصافي، وتمسَّكوا بأهداب معارفهم، وقد خدموا القرآن بمختلف أشكال الخدمة، نشير إليها على وجه الإجمال، ونحيل التفصيل إلى آونة أخرى.

- ۱. الشيعة وتفسير غريب القران
- ارتحل النبيّ الأكرم بيني،، فعكف المسلمون على دراسة القرآن، ولكن أوّل ما

١٠٤\_٦٩/٢: الإتقان

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٣ | ( ٥ | ٤ |
|---------------------|--|---|-----|---|
|---------------------|--|---|-----|---|

عن عمر أنّه قال على المنبر: ما تقولون في قوله تعالى: ﴿أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى تَخَوّفٍ ﴾ ا فسكتوا، فقام شيخ من هذيل فقال: هذه لغتنا. التخوّف: التنقص، قال: فهل تعرف العرب ذلك في أشعارها؟ قال: نعم. قال: شاعرنا ـ زهير ـ أبو كبير الهذلي يصف ناقة تنقص السير سنامها بعد تمكِه واكتنازه: تَخَوَّفَ الرحلُ مِنها تامكاً قَرِداً كَما تخوّف عُود النبعة السفن ا

فقال عمر: أيّها الناس عليكم بديوانكم لا يضـلّ، قالوا: وما ديواننا؟ قال: شعر الجاهلية، فانّ فيه تفسير كتابكم ومعاني كلامكم.

روى أبو الصلت الثقفي أنّ عمر بن الخطاب: قرأ قول الله: ﴿وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلّهُ يَجْعَل صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً ﴾ "بنصب الراء وقرأها بعض من عنده من أصحاب رسول الله يَنْكُر بخفض الراء، فقال: أبغوني رجلاً من كنانة، و اجعلوه راعياً وليكن مدلجياً، فأتوه به، فقال له عمر:يا فتى! ما الحرجة فيكم؟ فقال: الحرجة فينا الشجرة تكون بين الأشجار التي لا تصل إليها راعية ولا وحشيّة ولا شيء، فقال عمر: كذلك قلب المنافق لا يصل إليه شيء من الخير.

عبد الله بن عباس جالساً بفناء الكعبة، وقد اكتنفه الناس ويسألونه عن تفسير القرآن، فقال لنجدة بن عويمر الحروري: قم بنا إلى هذا الذي يجترئ على تفسير القرآن بها لا علم له به، فقاما إليه فقالا: إنّا نريد أن نسألك عن أشياء من كتاب الله فتفسّرها لنا وتأتينا بمصادقة من كلام العرب، فان الله تعالى أنزل القرآن بلسان عربي مبين، فقال ابن عباس: سلاني عمّا بدا لكم ، فقال نافع: أخبرني عن قول الله تعالى: فرعن اليّمين وَعَن الشّمال عزين له تقال: العزون: الحلّق الرقاق، فقال: هل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم. أما سمعت عبيد بن الأبرص وهو يقول: فجاءًوا يُبُرَعُونَ إليه حتى يكونُوا حولَ منبِرْهَ عزينا ثم سألاه عن أشياء كثيرة عن لغات القرآن الغريبة ففسّرها مستشهدا بالشعر الجاهلي، ربّها تبلغ الأسئلة والأجوبة إلى مائتين، ولو صحّت تلك الرواية لدلّت قبل كلّ شيء على نبوغ ابن عباس في الأدب العربي، وإلمامه بشعر العرب الجاهلي حيث استشهد على كلّ لغة فسّرها بشعر منهم، وقد جاءت الأسئلة والأجوبة في الاتقان."

وهذه الأحاديث والأخبار تعرب عن أنَّ الخطوة الأُولى لتفسير القرآن الكريم

١. الرجلان من رؤوس الخوارج، توفي نافع عام (٦٥هـ) وتوفي نجدة عام (٦٩هـ).
 ٢. المعارج: ٣٧.

عذراً لمن يقف على مؤلَّفات لهم في غريب القرآن، ولم نذكرها في تلك القائمة.

١. غريب القرآن، لأبان بن تغلب بن رباح البكري (المتوفى ١٤ هـ) من أصحاب على بن الحسين والباقر والصادق عند ، وكانت له منزلة عندهم، وقد نصّبه أبو جعفر الباقر هي للافتاء، وقال: «اجلس في مسجد المدينة وأفت الناس فاني أحبّ أن يرى في شيعتي مثلك»، وقال أبو عبد الله هي لا أتاه نعيه: «والله أوجع قلبي موت أبان». وقال النجاشي: عظيم المنزلة في أصحابنا، وكان قارئاً من أوجع قلبي موت أبان». وقال النجاشي: عظيم المنزلة في أصحابنا، وكان قارئاً من أوجع قلبي موت أبان من مثلك، وقال أبو عبد الله عنه موت أبان». وقال النجاشي: عظيم المنزلة في أصحابنا، وكان قارئاً من أوجع قلبي موت أبان». وقال النجاشي: عظيم المنزلة في أصحابنا، وكان قارئاً من وجوه القراء فقيهاً لغوياً، سمع من العرب وحكى عنهم، وكان أبان مقدماً في مقدماً في منها تفسير غريب القرآن والفقه والحديث والأدب واللغة والنحو. وله كتب منها تفسير غريب القرآن وكتاب الفضائل، ولأبان قراءة مفردة مشهورة عند القراء. مات أبان في حياة الإمام الصادق سنة (١٤١ه.).

٢. غريب القرآن : لمحمد بن السائب الكلبي(المتوفّى ١٤٦هـ)وهو من أصحاب الإمام الصادق عليًة ووالد هشام بن محمد بن السائب الكلبي العالم المشهور والنسّابة المعروف.<sup>٢</sup>

٣. غريب القرآن: لأن روق عطبة بن الجارث الممدان الكيدف التابع

- ١. رجـال النجـاشي: ١/ ٧٣ بـرقـم ٦؛ بغيـة الــوعـاة:٧٧؛ تهذيب التهـذيب:١/ ٩٣؛ الطبقـات الكبرى:٦/ ٣٦؟ ميزان الاعتدال:١/ ٥ وغيرهم من أصحاب المعاجم. ٢ -- الــالمــده/ مايدية مــالمال منه مين
  - ۲ رجال النجاشي: ۱/ ۷۸؛ تنقيح القال: ۳/ ۱۱۹.
- ٣. كذا في رجـال النجاشي، وفي فهـرست الشيخ «أبي ورق»، والصحيـح هو الأوّل ذكـره ابن النـديم أيضاً: ص ٥٧.
- ٤. رجـال النجـاشي: ١/ ٧٨؛ الطبقـات الكبرى:٦/ ٣٦٨؛ خـلاصـة الأقـوال:١٣١ معجـم الأدباء:١/ ١٠٧ برقم ٢.

الشيعة و تفسير غريب القرآن

٤. غريب القرآن : لعبد الرحمن بن محمد الأزدي الكوفي، جمعه من كتاب أبان و محمد بن السائب الكلبي، وأبي روق عطية بن الحارث، فجعله كتاباً واحداً فبيّن ما اختلفوا فيه وما اتفقوا عليه، فتارة يجيء كتاب أبان مفرداً، وتارة يجيء مشتركاً.

۰۰۰ ۷ ۳

ويظهر من سند الشيخ الطوسي إليه في الفهرست أنّه ممّن صحب أبان بن تغلب، وينقل عنه ابـن عقدة المتوقى عام (٣٣٣هـ) بواسطـة حفيده (أبو أحمد بن الحسين بن عبد الرحمن الأزدي)، فالرجل من علماء القرن الثاني.

٥. غريب القرآن : للشيخ أبي جعفر أحمد بن محمد الطبري الآملي الوزير الشيعي المتوفى عام (٣١٣هـ).

٦. غريب القرآن: للشيخ أبي الحسن علي بن محمد العدوي الشمشاطي النحوي المعاصر لابن النديم الذي ألّف فهرسته عام (٣٧٧هـ). قال النجاشي: «كان شيخنا بالجزيرة، وفاضل أهل زمانه وأديبهـم، له كتب كثيرة منها كتاب «الأنوار والثمار». قال لي سلامة بن ذكاء: إنّ هـذا الكتاب ألفان وخسمائة ورقة «الأنوار والثمار». قال لي سلامة بن ذكاء: إنّ هـذا الكتاب ألفان وخسمائة ورقة الأنوار والثمار». قال لي سلامة بن ذكاء: إنّ هـذا الكتاب ألفان وخسمائة ورقة منها المعادي المعادي إن معاد المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي الذي ألّ معاد ما ما ما معاد المعادي المعادي النحوي المعادي ما ما ما ما ما معاد المعادي المعادي معادي المعادي المي المعادي المعادية ورونه المعادي ا

|                     | Υ. | •  | Å. |
|---------------------|----|----|----|
| مفاهيم القرآن / ج١٠ | 1  | 0, | ~  |

(٣٢١هـ)، فعمل فيه من أوّل سنة (٣٢٢هـ) إلى وقته، وذكر النجاشي فهرس كتبه، منها غريب القرآن. '

٧. غريب القرآن : للشيخ فخر الدين الطريحي المتوقى عام (١٠٨٥هـ)، وقد طبع في النجف الأشرف في جزء واحد عام (١٣٧٢ هـ)، وأسماه المؤلَّف بـ«نزهة الخاطر وسرور الناظر وتحفة الحاضر».

٨. مجمع البحرين ومطلع النيرين: وهو في غريب القرآن والحديث ولغتها للشيخ الطريحي أيضاً، وهو كتاب كبير معجم للغاتهما، طبع في ستة أجزاء.

٩. البيان في شرح غريب القرآن: للشيخ قاسم بن حسن آل محيى الدين طبع بالنجف عام (١٣٧٤ هـ)، بإشراف وتصحيح مرتضى الحكمي.

· ١٠. غريب القرآن: للسيد محمد مهدي بن السيد الحسن الموسوي الخرسان يقع في جزءين. ٢

هذه عشرة كاملة نكتفي بها، وهناك كتب أُلُّفت في توضيح مفردات القرآن بغير اللغة العربية، فمن أراد فليرجع إلى الفهارس.

الكوفي الذي توفَّى في طريق مكَّة عام (٢٠٧هـ).'

٢. المجاز من القرآن: لمحمّد بن جعفر أبو الفتح الهمداني، المعروف بـ«المراغي». يقول النجـاشي: كان وجيهاً في النحو واللغة ببغـداد، حسن الحفظ، صحيح الرواية فيها نعلمه، ثمّ ذكر كتبه وقال: كتاب ذكر المجاز من القرآن.

٣. مجازات القرآن: للشريف الرضي و هو أحسن ما ألف في هذا المجال، وأسماه «تلخيص البيان في مجازات القرآن»، وقد طبع مرّات أحسنها ما قام بطبعه مؤتمر الذكرى الألفيّة للسيد الشريف الرضي عام (١٤٠٦)، وهو من أنفس الكتب.

هؤلاء مشاهير المؤلّفين في غريب القرآن ولغت ومجازاته، وهناك عدّة أُخرى جالوا في هذا الميدان، لكن لا على وجه الاستقلال، بل أدرجوه في التفسير. فهذا هو الشيخ الطوسي يبيّن مفردات القرآن واشتقاقاتها بوجه دقيق في تبيانه، كما أنّ أمين الإسلام الطبرسي قام بهذه المهمّة في تفسيره «مجمع البيان»، ولو قام الباحث باستخراج ما ذكره هذان العلمان في مجال مفردات الكتاب العزيز لجاء كتاباً

٢. رجال النجاشي: ٢/ ٣١٩ برقم ١٠٥٤.

#### ٩٦٠ ٣٦ ٣٦٠ مفاهيم القرآن / ج١٠

جانباً واحداً من مهمّة التفسير، وهناك جوانب أُخرى لا يستغني الباحث عنها إلّابالتمسّك بصحيح الأثر وغيره.

٢. الشيعة والتفسير الموضوعي بأقسامه

إنّ نزول القرآن نجوماً، وتوزع الآيات الراجعة إلى أكثر الموضوعات في سور القرآن يقتضي نمط اً آخر من التفسير غير تفسير القرآن سورة فسورة وآية فآية، وهذا النمط عبارة عن تفسيره حسب الموضوع بجمع آيات كلّ موضوع في محلّ واحد وتفسير مجموعتها مرّة واحدة، مثلاً المفسّر الذي يحاول التعمق في الحديث عن السهاء والأرض، أو عن المعاد، أو قصص الأنبياء، أو في أفعال الإنسان من جهة الجبر والاختيار، لابد أن يتبع هذا النمط الذي ذكرناه ليتمكّن من جمع أطراف الموضوع جعاً كاملاً وشاملاً.

إنّ من جملة الأسباب التي دعت إلى ظهور عقائد مختلفة بين المسلمين، وتشبّث صاحب كلّ مذهب بآيات القرآن، هو أنّهم اهتمّوا بقسم خاص من آيات الموضوع دون الأخذ بكلّ ما يرجع إليه، ولو أنّهم اهتموا في كلّ مسألة من

المسائل الاعتقادية بمجموع الآيات لدرؤوا عن أنفسهم الوقوع في المهاوي السحيقة.

ومن باب المثال نذكر أصحاب عقيدة الجبر في أفعال الإنسان، أو مذهب التفويض فيها، فـاتّهم ابتلوا بما ذكرنـاه، وخبطوا خبطة عشـواء في فهم المقـاصد الإلهيّة وتفسيرها. إنَّ الـرجوع إلى الفهارس ومعاجم الكتب خصـوصاً فيها ألّف في أحوال رجال كانوا يعيشون في القرون الأولى الإسلامية إلى رابعة القرون وخامستها يكشف عـن أنَّ هناك لفيفاً من علماء الشيعـة وفطاحلهم اهتموا بهذا النمـط من

التفسير في إطار خـاصّ، فترى أنّهم ألّفوا كتباً تفسيريّـة في خصوص موضـوعات محدودة، فجمعوا آياتها في رسائلهم وكتبهـم وأدّوا حقّ الكلام في الموضوع الذي لا يمكن في النمط الآخر من التفسير، ونذكر في المقام بعض ما ألّف في ذلك المجال:

أ: المحكم والمتشابه إنّ القرآن الكريم يصنّف الآيات القرآنية ويقسّمها إلى محكم ومتشابه، فالمحكم هو أُمّ الكتاب، والمتشابه ما يجب أن يرجع إليها في تبيين مفهومه، فكأنّ المحكم أصل، والمتشابه فرع، ويجب أن نستعين في فهم المتشابه بالأُمّ، قال سبحانه: ﴿ هُوَ الّذي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتابَ مِنْهُ آياتٌ مُحْكَماتٌ هُنَّ أُمَّ الكِتابِ وَأُخَرُ مُتَشابِهاتَ ﴾. \

ثمّ إنّه وقع الاختلاف في تفسير المتشابه إلى أقوال كثيرة ذكرها الفخر الرازي في تفسيره، وأنهاهـ إلى قرابـة عشريـن قولاً لا يسـع المقام ذكـرهـا ونقدهـا، وإنّها الغرض هو الإشارة إلى مـا قام به الشيعة الإمامية طوال القرون مـن تأليف رسائل خـاصّة في ذلـك الموضـوع، والبحـث عن الآيـات المتشـابهة إلى جـانب الآيـات

المحكمة، ونبذكر في هيذه القيائمية مشياهير المؤلِّفين ونترك الباقيي لأصحياب المعاجم: متشابه القران: لإمام القراء أحد البدور السبعة، أبي عمارة، حمزة بن حبيب الزيَّات الكوفي، مـن أصحاب الإمام الصادق عُلَيَّة ، والمتوفي أيَّام المنصور، عام (۱۵۸ هـ)، ذكره ابن النديم. `

آل عمران: ٧.
 ٢. فهرست ابن النديم: ٦١.

| ۳٦١ مفاهيم القرآن / |
|---------------------|
|---------------------|

٢. محكم القرآن ومتشابهه: لسعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمي. قال النجاشي: شيخ هذه الطائفة وفقيهها ووجهها، إلى أن قال: ولقي مولانا أبا محمد هيئة، له كتاب ناسخ القرآن ومنسوخه ومحكمه ومتشابهه، والظاهر أن كتابه في فصلين أحدهما: الناسخ و المنسوخ، والثاني: في المحكم والمتشابه، أو هما رسالتان جمعهما في جزء واحد، توفي سعد عام (٢٠١هـ).

٣. متشابه القرآن: تأليف أبي محمد الحسن بن موسى النوبختي. قال النجاشي: شيخنا المتكلم المبرز على نظرائه في زمانه قبل الثلاثمائة وبعدها، ثم عدّ كتبه الكثيرة وقال: «...متشابه القرآن، وله مجالس مع الشيخ أبي القاسم البلخي المعتزلي (المتوفّى ٣١٩هـ).<sup>٢</sup>

٤ . متشابه القرآن: للشيخ أبي عبد الله محمد بن هـارون، أُستاذ الشيخ محمد ابن المشهدي، صاحب «المزار»، (المتوفّى عام ٥٣٠هـ). ٢

٥. متشابه القرآن و مختلفه: تأليف الشيخ رشيد الدين محمد بن علي بن شهر آشوب السروي المازندراني، المولود عام (٥٨٨هـ)، والمتوقى عام (٥٨٨هـ)، وهو كتاب نفيس ينبئ عن طول باعه، وسيوافيك الكلام فيه في قائمة أعلام

١. رجال النجاشي: ١/ ١٠٤ برقم ٤٦٥.
 ٢. رجال النجاشي: ١/ ١٧٩ برقم ٤٦٥.
 ٣. أمل الأمل: ٢/ ٣١١ برقم ٩٤٧، يعرّفه بقوله: فاضل جليل، صالح فقيه، له كتب: منها : مختصر التبيان في تفسير القرآن، وكتاب متشابه القرآن....
 ٤. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١٩/ ٦٢ برقم ٣٢٨.

٧. متشابهات القرآن و محكماته: تأليف العلامة محمد هادى معرفة، وهو يشكّل جزءاً خـاصّاً من موسوعته: «التمهيد في علوم القرآن»، وقد درس الآيات المتشابهة حسب ترتيب السور، وهو كتاب ممتع. ٨. أضواء على متشابهات القرآن: تأليف الشيخ خليل ياسين المعاصر، طبع في بيروت في جزءين عام (١٣٨٨ هـ).

ونكتفي بما ذكر، وقد قام المعاصرون بتأليف رسائل مستقلة حول متشابهات القرآن، وفيها ذكرنا غنى وكفاية.

ب: الناسخ والمنسوخ إنَّ البحث عن الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم من الموضوعـات التي لفتت نظر الباحثين والمحقِّقين، وقد ألَّف في ذلك الموضوع كتب ورسائل، وقد قام أبو بكر النحّاس بجمع الآيات التي ادّعي نسخها في كتاب أسماه «الناسخ والمنسوخ» فبلغت (۱۳۸)آية.

إنَّ النسخ في الاصطلاح عبارة عن «رفع أمر شابت» في الشريعة المقدَّسة بارتفاع أمده وزمانه، و المعروف بين الإلهيين، جواز النسخ أي رفع الحكم عن موضوعه في عالم التشريع والإنشاء، وخالف في ذلك اليهود، فادّعوا استحالة النسخ، واستندوا في ذلك إلى شبه واهية. ا والمقصود في المقمام هو نسخ الأحكام المواردة في القرآن الكريم، لا مطلق نسخ الأحكام وإن لم يرد في القرآن الكريم، فمانَّ القسم الثاني ممَّا لا كلام فيه، فقد قوانين الأصول: ٢/ ٩٢، المقصد الخامس في النسخ.

صرّح القرآن الكريم بنسخ لزوم التوجّه إلى القبلة الأُولى في الصلاة، والكلام في أن يكون شيء من أحكام القرآن منسوخاً بـالقرآن أو بالسنّة القطعية أو بالإجماع، وقد قسّموا النسخ إلى ثلاثة أقسام:

- ١ . نسخ التلاوة والحكم. ٢ . نسخ التلاوة دون الحكم.
- ٣. نسخ الحكم دون التلاوة.

والأوّل: بيّن الفساد لا يقـول به إلّا القـائل بالتحريف في الكتاب العـزيز، والمسلمون برآء منه إلّا الحشوية من العامّة وبعض الأخباريّين من الخاصّة.

ومُثَّل للثاني: بـآية الرجم، وانَّه كـان في القرآن الكريم ثمّ نسـخ، والقول به أيضاً يلازم القول بالتحريف المصون عنه كتاب الله العزيز.

والقسم الثالث: هو المشهور بين العلماء والمفسّرين، فأنكر جماعة وجوده، وخالفهم بعض آخر بعد الاتفاق على الإمكان، والعدد الذي ذكره النحّاس إفراط، كما أنّ نفيه من رأس تفريط، والتحقيق موكول إلى محلّه، وها نحن نذكر في هذا المقام الرسائل المؤلّفة في هذا الموضوع من غير فرق بين أن يكون المؤلّف مثبتاً، أو نافياً و إليك البيان: 1. الناسخ والمنسوخ: لعبد الله بن عبد الرحمن الأصم المسمعي، المنسوب إلى طائفة من العرب باسم المسامعة ذكره النجاشي، وقال: وله كتاب الناسخ والمنسوخ'، يروي عنه محمد بن عيسى بن عبيد المتوقى عام (٢٦ هـ)، ويروي هو عن مسمع بن كردين، وهو من أصحاب الإمام الصادق هيد . 1. رجال النجاشي: ٢/ ١٥ برقم ١٩٥٤ الذربعة إلى تصانيف الشبعة: ٢٢ برقم ٩٥. ۲. الناسخ والمنسوخ: تأليف حسن بن واقد الذي هو أخو عبد الله بن واقد المعدود من أصحاب الإمام الصادق للبَيَّة . \

٣. الناسخ والمنسوخ: لدارم بن قبيصة التميمي الدارمي السائح، وهو ممَّن روى عن الإمام الرضا للبُّلا وله كتاب آخر باسم الوجوه والنظائر. ٢

٤. الناسخ والمنسوخ: تأليف حسن بن علي بن فضّال الكوفي، من أصحاب الإمام الرضا عليَّة " المتوفَّى عام (٢٢٤هـ).

 الناسخ و المنسوخ: لأحمد بن محمد بن عيسى الأشعري. قال النجاشي: شيخ القميين ووجههم وفقيههم غير مدافع، وكان أيضاً الرئيس الذي يلقى السلطان، ولقي الرضا عليَّة وله كتب، ولقبي أبا جعفر الثاني وأبا الحسن العسكري، له كتاب الناسخ والمنسوخ نتوفي بعد سنة (٢٧٤)، أو (٢٨٠).

٦. الناسخ والمنسوخ: لسعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمى، شيخ هـذه الطائفة وفقيهها ووجهها، ولقي مـولانا أبـا محمد العسكري، ثـمّ ذكر كتبه، منها ناسخ القرآن ومنسوخه ومحكمه ومتشابهه، تـوفّي عام (٢٩٩هـ) أو (۳۰۱هه).°

٨. الناسخ والمنسوخ: لعبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى الجلودي الأزدي البصري، شيخ البصرة وأخباريها، وكان عيسى الجلّودي من أصحاب أبي جعفر عليًة ذكره النجاشي و ذكر له كتباً كثيرة، منها كتاب الناسخ والمنسوخ، كما ذكر له كتاب التفسير وسيجيء في محلّه، وهو من شيوخ محمد بن جعفر بن قولويه، مؤلّف كامل الزيارات (المتوقى عام ٣٦٧هـ).'

۹. الناسخ والمنسوخ: لمحمد بن العباس المعروف بابن الحجام يروي عنه التلعكبري سهاعاً عنه سنة (۳۲۸هـ).<sup>۲</sup>

١٠. الناسخ والمنسوخ: للشيخ الصدوق، (المتوقى عام ٣٨١هـ)، والنسخة موجودة بالنجف الأشرف مكتبة الشيخ علي كاشف الغطاء"، واحتمل شيخنا المجيز الطهراني أن تكون النسخة للناسخ والمنسوخ تأليف الشيخ عبد الرحمن بن محمد العتائقي الحلي، كما سيجيء.

١١. الناسخ والمنسوخ من القرآن العظيم: لقطب الدين سعيد بن هبة الله ابن الحسن الراوندي (المتوفى عام ٥٧٣هـ) توجد منه نسخة في طهران، وهو مؤلّف «الخرائج والجرائح» المعروف.<sup>3</sup>

الناسخ و المنسوخ .....

١٣. الناسخ والمنسوخ: لجمال الدين أحمد بن عبد الله بن محمد بن علي بن الحسن بن المتوج البحراني من أجلاء تلاميذ فخر المحققين (المتوقى عام ٧٧٩هـ)، والمعاصر للشهيد الأول، (المتوقى عام ٥٩٦هـ)، وقد بسط في الكتاب القول في بيان الآيات الناسخة والمنسوخة، قال سليمان الماحوزي: «وقد قرأته على بعض مشايخي في حداثة سنّي، سنة (١٩٩هـ)» والنسخة موجودة في النجف الأشرف.<sup>1</sup>

**١٤ . الناسخ والمنسوخ**: لعلي بن شهاب الديـن الحسيني العلوي الهمداني، (المتوفق عام ٧٨٦هـ)، ومنه نسخة في مكتبة المرعشي بقم.<sup>٢</sup>

١٥. الناسخ والمنسوخ من الآيات القرآنية: لفخر الدين أحد بن عبد الله بن سعيد بن المتوج المحراني، شيخ ابن فهد الحلي، (المتوقى عام ٨٤١هـ)، وتلميذ فخر المحققين، (المتوقى عام ٧٧١هـ) وهو غير جمال الدين أحمد بن عبد الله الذي مضى برقم ٣.١٣

١٦. الناسخ والمنسوخ: لشهاب الدين أحمد بـن فهد الاحسـائي مؤتمف خلاصة التنقيح (المتـوقى ٨٠٦هـ) شرحـه عبد الجليـل الحسبني القـاري، شارح

١. المصدر نفسه: ٢٤/ ٩ برقم ٤٧.
 ٢. المصدر نفسه: ٢٤/ ٢٢ برقم ٢٢.
 ٣. المصدر نفسه: ٢٤/ ١٣ برقم ٦٨.
 ٩. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٤/ ١٠ برقم ٤٩.

ألُّفه عام (١٢٥٠هـ)، وهو حفيد الوحيد البهبهاني. ا

١٨ . **الناسخ و المنسوخ**: للشيخ محمد شريف الموسوي الاصفهاني المجاز من الفاضل الايرواني، (المتوقّى عام ١٢٠٦هـ)، والشيخ زين العابدين المازندراني الحائري، طبع مع رسالته «نسيم السحر» في سنة (١٣٢٣هـ).<sup>٢</sup>

هؤلاء مشاهير المؤلّفين في الناسخ والمنسوخ، ومن أراد التسوسّع فليرجع إلى المعاجم والفهارس، غير أنّ هنا لفيفاً من أعلام الطائفة درس مسألة الناسخ والمنسوخ في الذكر الحكيم دراسة معمّقة في ثنايا تفسيرهم أو مقدّماته، وأخصّ بالذكر مادبّجته يراعة المرجع الإسلامي الكبير السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي دامٍ ظلّه، فقد طرح القسم الثالث من الناسخ والمنسوخ في كتابه «البيان في تفسير القرآن»، واقتصر في البحث على (٣٦) آية، وخرج بأنّها غير منسوخة.

والجدير بالذكر أنّه لم يبحث عن آية العدّة، أعني قوله سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُواجاً وَصيّةً لأَزُواجِهِمْ مَتاعاً إِلَى الحَولِ غَيْرَ إِخْراجٍ ﴾ ، فانّ هذه الآية ناظرة إلى الحول المعروف في الجاهلية الذي كان عدّة للنساء فيها،

١. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٤ / ١٣ برقم ٦٥.
 ٢. المصدر نفسه: ٢٤ / ١١ برقم ٥٤.
 ٣. المصدر نفسه: ٣٨١ ، ٢٧٧.
 ٣. البقرة: ٢٤٧.
 ٥. البقرة: ٢٣٤.

٦. وسائل الشيعة: ١٥/ ٤٥١، الباب ٣٠ من أبواب العدد.

| ٣٦٩ |  | ات الأحكام | اي |
|-----|--|------------|----|
|-----|--|------------|----|

## ج: آيات الأحكام

الآيات التي تقع ذريعة لاستنباط الأحكما الشرعية المتعلّقة بعمل المكلّف في حياته الفردية والاجتماعية همي الآيات المعروفة بآيات الأحكما، وهي على المشهور ثلاثهائة آية تقريباً، وهناك أناس يستنبطون من كثير مـن الآيات القرآنية أحكاماً عملية، ولا تعـدّ من آيات الأحكام وقد تعرّفت على بعضها في الأحاديث المرويّة عن الإمام الجواد والإمام الهادي ١

وقد أفردها لفيف من علماء الشيعة بالتأليف والتفسير بين رسائل صغيرة إلى كتب حافلة بالتحقيق، وربّما حازوا قصب السبق في هذا المضمار كما سيتضح، وإليك أسماء مشاهيرهم في هذا الفصل مقتصرين عليهم:

 آيات الأحكام: لأبي نصر محمد بن السائب بن بشر الكلبي من أصحاب أبي جعفر الباقر وأبي عبد الله الصادق عليمًا (المتوفَّى عام ١٤٦ هـ)، وهو والد هشام الكلبي النسابة الشهير، وصاحب التفسير الكبير الـذي هو أبسط التفاسير كما أذعن به السيوطي في الإتقان.

قال ابن النديم في الفهرست عند ذكره للكتب المؤلِّفة في أحكام القرآن ما لفظه: «كتاب أحكام القرآن للكلبي رواه عن ابن عباس، وهو أوّل من صنّف في هذا الفن لا الإمام الشبافعي محمّد بن إدريس المتوفّى سنة (٢٠٤هـ) كما زعم السيوطي، وكيف لا يكون كـذلك وقد تـوفّي الكلبي قبـل ولادة الشافعي بـأربع سنين حيث ولد الشافعي عام ١٥٠. فهرست ابن النديم: ٥٧؛ تأسيس الشيعة لفنون الإسلام: ٣٢١. لاحظ البذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١ / ٤٠ برقم ١٩٢.

٢. آيات الأحكام، الموسوم بمنهاج الهداية: للشيخ جمال الدين أحمد بن عبد الله بن محمد بن علي بن الحسن بن المتوج البحراني، تلميذ فخر المحقّقين.<sup>1</sup>
٣. آيات الأحكام، الموسوم بالنهاية في تفسير خمسهائة آية: للشيخ فخر الدين أحمد بن علي بن سعيد بن المتوج البحراني، وهذا المؤلّف، والمؤلّف الدين أحمد بن أسرة واحدة، وكلاهما من تلامذة فخر المحقّقين.<sup>1</sup>

٤. آيات الأحكام: للشيخ ناصر بن الشيخ أحمد بن الشيخ عبد الله بـن المتيخ عبد الله بـن المتوج البحراني، ووالده الشيخ أحمد من تـلامذة فخر المحققين ابن العلامة الحلي (المتوقى عـام ٧٧١هـ)، حكى شيخنا المجيز في «الذريعة» عن أستاذه المجيز السيد حسن الصدر أنه رآه في مكتبات النجف."

٥. آيات الأحكام: للشيخ أبي عبد الله المقداد بن عبد الله بـن محمد بـن
 الحسين بن محمد السيوري الأسدي الحلي (المتوقى عام ٨٢٦هـ)، وقد طبع باسم
 «كنز العرفان في فقه القرآن»، وهو من أنفس الكتب في موضوعه، وقد ترجم إلى
 الفارسية والاردية حسب ما حكاه السيّد شهاب الدين المرعشي على
 مسالك الأفهام.

٦. آيات الأحكام، الموسوم بمعارج السؤول و مدارج المأمول: لكمال الدين حسن بن شمس الدين محمد الاسترآبادي النجفي، ألُّفه سنة (٨٩١هـ). \* ٧. آيات الأحكام، للمولى شرف الدين علي بن محمد الشيفنكي (المتوقى عام)

١. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١ / ٤٢ برقم ٢١١.
 ٢. المصدر السابق: برقم ٢١٣.
 ٣. المصدر السابق: برقم ٢٢٠.
 ٤. المصدر السابق: برقم ٢١٧.

۹۰۷هـ) حكاه شيخنا المجيـز عن رياض العلماء، و حكاه هو عن تـاريخ حسن بيك روملو.'

٨. آيات الأحكام، للمحقق أحمد بن محمد الأردبيلي ثمّ النجفي، (المتوفق عام ٩٩٣هـ)، وطبع باسم «زبدة البيان في براهين أحكام القرآن» مرّتين، مرّة بطهران عام (٥٩٣هـ)، و أُخرى في سنة (١٣٨٦هـ)، محقّقة منقّحة.

٩. آيات الأحكام، للعلامة الأمير أبو الفتح بن الأمير مخدوم بن الأمير محدوم بن الأمير شمس الدين محمد الحسيني ألفه للسلطان محمد قطب شاه سنة (١٠٢١هـ)، وطبع في تبريز.

١٠. آيات الأحكام، للسيد ميرزا محمد الحسيني الاستر آبادي، صاحب الكتب الرجالية الشهيرة: «الكبير» و «الوسيط» و«الصغير»، وقد تـوقي عـام (١٠٢٦هـ)، ومنه نسخة في مكتبة المرعشي. <sup>٢</sup>

١١. آيات الأحكام: للشيخ أبي عبد الله محمد بن الجواد شمس الدين الكياظمي، والمشتهر بالفياضل الجواد من تبلاميذ شيخنا البهائي (المتوقى الكياظمي)، وقد شرح كتاب أُستاذه في الحساب، أعنبي: خلاصة الحساب، وطبع

٢. الذريعة: ١/ ٤٣؟ مقدمة مسالك الأفهام: ١١.

طبع مرّتين ، مـرّة في طهران وأُخرى بالنجف الأشرف عـام (١٣٨٦هـ)، شكر الله مساعي الجميع.

هـذه اثنا عشر تـأليفاً حـول آيات الأحكـام اكتفينا بها، ومـن أراد التوسّع والوقوف على ما ألّفه أصحابنا حول آيات الأحكام من رسائل وكتب وموسوعات، فعليه الرجوع إلى معاجم الكتب.'

وهذه الكمّيّة الهائلة تعرب عن عناية الشيعة بفهم القرآن الكريم، وتبويب مفاهيمه.

د : ما نزل من القرآن في حقّ النبيّ والآل

لم ينحصر هذا النمط من التفسير (أي التفسير الموضوعي) فيها سبق من الموضوعات (المحكم والمتشابه، الناسخ والمنسوخ، وآيات الأحكام)، بل توجّهت همم الأصحاب وعنايتهم إلى تأليف رسائل وكتب في موضوعات قرآنية، نظير ما نزل من الآيات في حقّ أهل البيت، وإليك نزراً يسيراً ممّا أُلّف في هذا المجال من الأقدمين،وأمّا المتأخّرين فهو على عاتق المعاجم القرآنية.

إنَّ أهل البيت المينيَّة ممَّن خصَّهم الله سبحانه بالذكر في غير واحد من الآيات، فقال: ﴿إِنَّما يُربدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ `، وقال سبحانه: ﴿قُل لا أُسأَلُكُمْ عَلَيْهِ أُجِراً إِلَّا المَودَّةَ فِي القُربيٰ ﴾ `، وقال سبحانه: ٢ ﴿ وَآتِ ذَا الثُّربيٰ حَقَّهُ وَالمِسْكِينَ وَابِنَ السَّبِيلِ وَلا تُبَذِّر تَبْذِيراً \* ١. لاحظ: الذريعة: ١/ ٤٠ ٤٤ وج٤/ ٢٣٤ ـ ٢٥١، وتقديم آية الله المرعشي لكتاب مسالك الأفهام. ٢. الأحزاب: ٣٣. ۳. الشوري:۲۳. ٤. الإسراء:٢٦.

إلى غير ذلك من الآيات، فلا عتب على المفسّر المواعي أن يخصّ أهل البيت بالتفسير الموضوعي ويفرد آياته بالتأليف، وكيف لا يكون كذلك وقد روى عكرمة عن ابن عباس، وقال: ما نزل من القرآن ﴿يا أَيُّهَا الّذينَ آمَنُوا﴾ إلّا وعليٌّ رأسها وأميرها، وقد عاتب الله أصحاب محمد في غير مكان، وما ذكر عليّاً إلّا بخير.

۳۷۳ .....

وروى سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: ما نزل في أحد من كتاب الله ما نزل في علي.<sup>٢</sup>

وقال ابن عباس: نزلت في عليّ أكثر من ثلاثمائة آية في مدحه. "

ولأجل هـذا وذاك قام لفيف من المفسّريـن والمحدّثين من العامّـة والخاصّة بتأليف رسائل مفردة في هذا المجـال، وفي الحقيقة كلّها تفـاسير موضوعيّة نـذكر منها ما يلي:

١. ما نزل من القرآن في علي النبية : تأليف هارون بن عمر بن عبد العزيز

ابن محمد، أبو موسى المجاشعي، صحب الإمام الرضا للبَّيَّة: وله هذا الكتاب. ٢

٢. ما نزل من القرآن في عليّ عليّ الله عبد العزيز بن يحيى بن أحمد ابن عسب الحلودي الأزدي البصري من أصحباب الإمام الجواد عليّه فله تآليف

الاسفرائيني، المفسّر الضرير، قال النجاشي: له كتاب المصابيح في ذكر ما نزل من القرآن في حـق أهل البيـت عليمًا ، وهـو كتاب حسـن كثير الفـوائد، سمعت أبـا العباس أحمد بن علي بن نوح يمدحه ويصفه. '

٤. ما نزل من القرآن في أمير المؤمنين عليًة : تأليف إبراهيم بن محمد بن سعيد بن هلال بن عاصم بن سعد بن مسعود الثقفي، أصله كوفي، وسعد بن مسعود أخو أبي عبيد بن مسعود عم المختار، وانتقل إلى إصفهان وأقام بها، وقد وفد إليه أحمد بن خالد المتوقى عام (٢٧٤هـ) وسألوه الانتقال إلى قم فأبي، وله كتب ممتعة في التاريخ والسيرة، وهو مؤلف «الغارات» المعروفة.<sup>٢</sup>

٥. كتاب ما نزل من القرآن في أهل البيت ١٢ : تأليف عمد بن العباس بن علي بن مروان الماهيار المعروف بابن الحجام، قال النجاشي: ثقة ثقة، من أصحابنا عين، سديد، كثير الحديث، لـه كتاب ما نزل من القرآن في أهل البيت، وقال جماعة من أصحابنا: إنّه كتاب لم يصنف في معناه مثله، قيل: إنّه ألف ورقة ، وذكره الشيخ في رجاله في باب من لم يرو عنهم ٢٤ برقم (٢١)، وقال: سمع منه وذكره الشيخ في رجاله في باب من لم يرو عنهم ٢٤ برقم (٢١)، وقال: سمع منه وذكره الشيخ في رجاله في باب من لم يرو عنهم ٢٤ برقم (٢١)، وقال: سمع منه منه التلعكبري سنة (٢٢٨هـ)، وله منه إجازة، وذكره في الفهرست برقم ٢٤.<sup>7</sup>
 ٦. كتاب ما نزل من القرآن في أمير المؤمنين ٢٤ برقم (٢١)، وقال: سمع منه عبد الله بـن إسماعيل الكاتب، أبو بكر يعرف بـابن أبي الثلج، وأبو الثلج هو عبد الله بن إسماعيل، ثقة، عين، كثير الحديث، وذكر النجاشي فهرس كتبه، ومنها عبد الله بن إسماعيل، ثقة، عين، كثير الحديث، وذكر النجاشي فهرس كتبه، ومنها . رجال النجاشي: ٢٩٨ برقم ٢٩٩.

#### ما نزل من القرآن في حقَّ النبيَّ والآل

تاريخ الأئمّة عليمًا ، وقد طبع أخيراً، وذكره الخطيب في تاريخه وذكره الشيخ في رجاله في باب من لم يرو عنهم برقم (٦٤)، و قال: سمع منه التلعكبري سنة (٣٢٢هـ)، و ما بعدها إلى سنة (٣٢٥هـ)، وفيها مات، وله منه إجازة.

٧. ما نزل من القرآن في أهل البيت عليمًة : تأليف الحسين بن الحكم الجبري الكوفي، وطبع عام (١٣٧٥ هـ)، وقدّم له: العلّامة السيد أحمد الحسيني استقصى فيها ما ألف من التفاسير في أهل البيت من القدماء فبلغ (٤٤) كتاباً <sup>٦</sup> حياه الله وبياه.

هذه نهاذج ممّا أُلّف حول أهل البيت من الكتب والـرسائل بشكل التفسير الموضوعي نقتصر على ذلك، وانّ التوسّع يخرجنا عمّا هو الهدف، وهو الإشادة بذكر المفسّرين من الشيعة في المجالات المختلفة، و من سبر المعاجم، وكتب التراجم وقف على أنّ مـوضوع مناقب أهـل البيت وفضائلهـم ـ كتاباً وسنة ـ كان مـوضع اهتهام العلهاء منذ الصدر الأوّل وفي القرون التالية إلى القرن الحاضر.

ولو جمعت تلك الكتب المطبوعة والمخطوطة الموجودة منها، لشكّلت مكتبة

#### هـ: التأليف حول أمثال القرآن وأقسامه وقصصه

قد ورد في القرآن الكريم قرابة ستين مشلاً، والمثل بطبعه يقرب البعيد، ويصبّ المعقول في قالب المحسوس،وقد أفرد غير واحد من علماء الشيعة أمثال القرآن بالبحث والتأليف. هذا ابن النديم يعرف أبا علي بن أحمد بن الجنيد(المتوقى ٣٨١هه) بأنّه قريب العهد، من أكابر الشيعة، ثمّ يذكر كتبه ويقول في موضع آخر منه عند تسمية الكتب المؤلّفة في معان شتّى من القرآن ما لفظه: «وكتاب الأمثال لابن الجنيد». '

فلو قام ابن الجنيد وهو من قدماء علمائنا بهذا المجهود، فقد قام الشيخ أحمد بن عبد الله التبريزي النجفي (المتوقى عام ١٣٢٧هـ) بجمع الأمثال القرآنية وتفاسيرها وما يتعلّق بها وأسماه «روضة الأمثال» وطبع عام (١٣٢٥هـ)، وقد تضافر التأليف حول أمثال القرآن في العصر الحاضر من أكابر الشيعة باللغتين العربية والفارسية، وطبع الأكثر باسم أمثال القرآن.

كما قد ورد في القرآن الكريم قرابة أربعين قسماً حلف فيه سبحانه بالشمس والقص والليا. والنهبار إلى غير ذلك من عظائم المحمدات، إلمان قرالاً. إن مما

التاليف حول أمثال القرآن و أقسامه و قِصَصه ...... ٣٧٧

زُكَّاها)، وقد بحث المفسّرون عن هذه الأقسام وتركوا البحث عن أمر مهم، وهو ما هو الصلة بين المقسم به وجوابه، حتى أنّ ابن القيّم (المتوفّى ٧٥ هـ) أفرد كتاباً في أقسام القرآن، طبع باسم أقسام القرآن، ولكنّه بحث عن المقسم به في جميع الآيات، وأهمل البحث عن الصلة بينه و بين جوابه في شتّى الآيات. نعم قام أخيراً ولدنا الفاضل الروحاني الشهيد أبو القاسم الرزاقي بتأليف كتاب حول أقسام القرآن، وسدّ هذا الفراغ الموجود في التفاسير، وقد أغرق نزعاً في التحقيق، وطبع حديثاً.

إنَّ قصص القرآن من المواضيع الهامَّة التي تحتاج إلى دراسات فنية، وفيها من العبر ما لا يحصى، وقد أفرد غير واحد من أصحابنا قصص القرآن قديماً وحديثاً بالتأليف، أخيرهم ما ألَّفه الدكتور محمود البستاني، فبحث عن القصص القرآنية حسب تسلسلها في السور الكريمة، وطبع عام (١٤٠٨هـ) وقد خصّصنا الجزء التاسع من هذه الموسوعة بالأمثال والأقسام.

و: معارف القرآن واحتجاجاته معارف القرآن تشكّل قسراً هامّاً من مفاهيمه، خصوصاً فيها برجع إلى المدأ

لا أخرها \_ معارف القرآن للشيخ محمد تقي المصباح، طرح فيه الآيات المتعلّقة بمعرفة العالم والملائكة والجنّ والشيطان، نقله إلى العربية عبد المنعم الخاقاني، وطبع في بيروت.

كما أنَّ الحوار والاحتجاج في القرآن له أساليب ومعطياته، فقد قام بالاحتجاج على الملحدين والمشركين وعلى أهل الكتاب، فقد أفرد غير واحد من أصحابنا بالتأليف أخيرها \_ لا آخرها \_ الحوار في القرآن للسيد محمد حسين فضل الله العاملي، طبع في بيروت.

ز: أسباب النزول إنَّ التعرّف على أسباب النزول يسلّط الضوء على مفاد الآية ومفهومها وهو غير خفي على من له إلمام بالتفاسير، فقد قام غير واحد من أصحابنا بالتأليف حوله، نذكر نموذجين:

 أسباب النزول، للشيخ قطب الدين سعيد بن هبة الله الراوندي، (المتوقى عام٥٧٣هـ)، وهو من مصادر بحار الأنوار.'

هذه نهاذج من التفسير الموضوعي أتينا بها إيقاف ً للقارئ على جهود علماء الشيعة في العصور السابقة والعصر الحاضر، وقد تركنا كثيراً من الموضوعات القرآنية التي أفردت بالتأليف كالأخلاق والسياسة والمسائل العائلية وغير ذلك

۱ و ۲. الذريعة إلى تصانيف الشيعة:۲/ ۱۲ برقم ۳۵ و ۳۷.

التفسير الموضوعيفي العصر الحاضر ...... ٣٧٩

من الموضوعات الهامّة التي تـداولتها أقلام المحقّقين في العصر الحاضر بـالبحث والتحقيق، و مـن راجع المكتبـات العربيـة، أو استعرض فهـارس مكتبات العـالم يقف على مجموعة كبيرة من الكتب تبحث عن موضوعات قرآنيّة حسب التفسير الموضوعي، وبها أنّ الهدف هنا الإيجاز تركنا التفصيل في ذلك

### التفسير الموضوعي في العصر الحاضر

لقد استقطب «التفسير الموضوعي» للقرآن الكريم في العصر الحاضر قسطاً كبيراً من اهتهام العلماء نظراً لأهميّة هذا النهيج من التفسير ومساعدته على درك المفاهيم القرآنيّة، والمعارف الإلهية الدقيقة العميقة، فانّ القرآن كما أسلفنا ذكر هذه المعارف بصورة متفرّقة تبعاً للمناسبات، ولو جمعت هذه المعارف في محل، ثمّ درس المفهوم القرآني المعيّن في ضوء كلّ ما يرتبط به من آيات، لأمكن الحصول على فكرة متكاملة وصورة شاملة لذلك المفهوم.

ولهذا اندفع العلماء المهتمون بالثقافة القرآنية في عصرنا هذا إلى خوض هذا الميدان الشريف الهام بمختلف الصور، وأتوا بنتائج طيّبة، وأثمرت جهودهم ثماراً يانعة، ومن وقف على الدراسات القرآنيّة في جامعة «قم» يرى أنّ لهذا القسم من الدراسات قسطاً كبيراً.

وقد اتبعنا هذا المنهج منذ عام (١٣٨٩هـ) و كانت حصيلة هذه السنوات عشرة أجزاء من التفسير الموضوعي تحت عنوان «مف اهيم القرآن»، تن اولت بالترتيب قضايا التوحيد والشرك، والحكومة الإسلامية، والأسماء والصفات، والنبوة العامة والخاصّة، ،وما يرتبط بالسيرة النبوية في ضوء القرآن الكريم ولقد لقيت هذه الدراسات إقبالاً واسعاً ممّا يكشف عن أهمية هذا المنهج

من التفسير.

ومن الجدير بالذكر أنّ العلّامة المجلسي هو أوّل من فتح هذا الباب على مصراعيه في جمع موضوعات القرآن والبحث عنها بحثاً قرآنياً. فـانّ ما وصل إلينا من القدماء هـو تخصيص موضوع خـاصّ بـالتفسير، وأمّا غـوّاص بحار درر الأحاديث الشيخ محمـد باقر المجلسي، (المتوفّى عام ١١١١هـ)، اتّبع هذا المنهج في جميع أبواب كتاب وموسوعته النادرة، فجمع الآيات المربوطة بكلّ موضوع في أوّل الأبواب وفسّرها تفسيراً سريعاً، و هذه الخطوة وإن كانت قصيرة لكنّها جليلة في عالم التفسير، وقـد قام بذلـك مع عدم توفّر المعاجم القرآنية الرائجـة في هذه الأعصار.

وتجدر الإشارة إلى أنّ جهاز الكمبيوتر الـذي ثبتت له قدرة كبرى في عملية فـرز المعلومـات وتجميعها وتحضيرهـا وبالتـالي تقـديم تسهيـلات هامّـة في مجال التحقيق العلمي في شتّـى حقول المعرفة... لو أنّ هذا الجهـاز الفعّال استخدم في مجال التفسير الموضوعي لحصل الباحث على نتائج باهرة.

وكل أملنا أن تهتم الشخصيّات والمؤسسات المهتمة بالمسائل القرآنيّة بهذا

الشيعة و التفسير الترتيبي

قد تعرّفت على منهج التفسير الموضوعي فهلمّ معي نـدرس المنهج الرائج بين المفسّرين وهو المنهج الترتيبي، وأظنَّ أنَّ القارئ في غنبي عن تعريفه لشيوعه. وقد قام المسلمون بهذا النمط من التفسير على اختلاف مشاربهم في تفسير القرآن،

وقام فضلاء الشيعة من أصحاب أمير المؤمنين عليمًة وسائر الأئمّة المعصومين بهذا النمط من التفسير، وقد أخذوا علوم القرآن وتبيين مفاهيمها عن أئمّتهم، فأوّل من دوّن أقواله في التفسير منهم هو عبد الله بن العباس (المتوفّى سنة ٦٨هـ)، وأوّل من كتب تفسيراً تلميذه سعيد بن جبير (المتوفّى عام ٩٥هـ)، واستمرّ الأمر إلى عصرنا هذا، بل لم يكتف كثير منهم بتأليف تفسير واحد حتى ضمّ إليه آخر، بل كثير منهم عزّزهما بثالث ورابع، وقد استخرج أسماء هؤلاء المعزّزين شيخ الباحثين «آغا بزرگ الطهراني» في معجمه.

والغالب على التفاسير المدوّنة في القرون الأولى هو تفسير القرآن بالأثر، ومن نهاذجه تفسير «فرات بن إبراهيم الكوفي» الراوي عن جعفر بن محمد بن مالك البزاز الفزاري الكوفي (المتوفّى حوالي ٣٠٠هـ)، والمعلّم لأبي غالب الزراي (المولود ٢٨٥هـ)، وتفسير «علي بن إبراهيم القمي» (حياً عام ٣٠٧هـ)، و «تفسير العياشي» محمد بن مسعود أستاذ الشيخ الكليني (المتوفّى عام ٣٢٩هـ)، إلى غير ذلك من التفاسير المؤلّفة في العصور الأولى، فانّ الجلّ لولا الكلّ تفاسير روائية، وكأنّهم كانوا يجتنبون تفسير القرآن تفسيراً فكرياً تحليليّاً علمياً تحرزاً من وصمة

١. فهرست ابن النديم: ٥٧. ٢. الذريعة إلى تصانيف الشيعة:٤/ ٢٣٣\_٣٤٦. ٣. نذكر ذلك على وجه التقريب، لأنّه لم يصل إلينا عنّ تقدّم عليه، تفسير عليه ذاك الطابع. الأكبر الشيخ الطوسي مولف «التبيان» (المتوقى ٢٠ ٤ هـ) إلى أن صار هـذا المنهج هو المنهج المتبع الشـائع في جميع الأعصار إلى عصرنا هذا، وقلّت العنـاية بالمنهج الروائي المحض إلآفي بعـض الأعصار (القرنين الحادي عشر والثـاني عشر)، كها سيوافيك تفصيله، وبذلك حصل التطوّر الواضح في تفسير القرآن الكريم، ولعلّ العنـاية بـالأثر وصيـانـة تلك الكنـوز عـن الاندراس حملـت المفسّرين في تلـك الأعصار على تفسير القـرآن بنمط واحد ولون فـارد، وهو التفسير بالأثـر من غير فرق بين السنّة والشيعة حتى أنّ أبا جعفر الطبري (المتوفى ١٠ ٣هـ)، وضع تفسيره على ذلك المنهج، وقلّها يتّفق أن يستكشف أسرار الآيات ويبسط الكلام فيها.

غير أنّ احتكاك الثقافات والضرورات الاجتهاعية فرضت على المفسّرين المنهج العلمي من التفسير حتى يكون ملبّياً لحاجاتهم، فانّ القرآن بحر لا ينزف. فأدخلوا في التفسير قراءة القرآن، وإعرابه، وغوامضه، ومشكلاته، ومعانيه، وجهاته، ونزوله، وأخباره، وقصصه، وآثاره، وحدوده،وأحكامه، وحلاله وحرامه، والكلام على مطاعن المبطلين، والاستدلال على ما يتفرّد به المفسّر في المذهب الفقهي أو الاعتقادي، وقد ألّف في أواسط القرن الرابع علي بـن عيسى الـرماني

# مشاهير المفسّرين بالرواية والأثر من الشيعة

إذا كان التفسير البياني أو اللغوي أمراً رائجاً بعد رحلة النبيّ الأكرم، كان التفسير بالرواية والأثر أيضاً رائجاً، ولا يمكن لنا أن نقضي قضاءً باتاً بتقدّم إحدى المرحلتين على الأخرى، وليس من البعيد أن يكون كلا النمطين رائجين في عصر واحد، وقد تعرّفت على مشاهير مفسّري الشيعة بالتفسير البياني فحان وقت ذكر مشاهير مفسّريهم بالحديث والأثر سواء أكان مرويّاً من النبيّ الأكرم، أو من أئمّة أهل البيت، وقد عرفت أنّ أسانيدهم في الرواية تنتهي إلى الرسول الأعظم، ونحن نقتصر في القائمة التالية بالمشاهير دون كلّ من ألّف تفسيراً

حديثيّاً، و إلاّ فيحوجنا الاستقصاء إلى تأليف مفرد، كما نذكر من روي منه التفسير بالأثر، سواء أكان له تأليف أو لا، وسيـوافيك أنَّ عصر التدوين متأخَّر عن عصر بزوغ التفسير، وتداوله بين الصحابة و التابعين، و إليك أسماء الشخصيّات اللامعة في أربعة قرون خدموا القرآن عن طريق الأثر عن النبيّ والآل:

أعلام التفسير في القرن الأوّل

عبد الله بن عباس: هو ترجمان القرآن، ابن عـم النبي الأكرم، ولد قبل

الهجرة بثلاث سنين ، وتـوقي بالطائف سنة (٢٨هـ)، ذكره ابن النديم في تسمية الكتب المصنّفة في التفسير بعد ما ذكر كتـاب التفسير للإمام البـاقر عليه وقال: كتاب ابن عباس، رواه مجاهد وهو أبـو الحجاج المقري، المفسّر المكّي مجاهد بن جبر، (المتوفّى عـام ١٠٢هـ)، ورواه عن مجاهد حميد بـن قيس الذي تـوفّي في زمن السفّاح...، وسيوافيـك أنّ عبد العزيز بـن يحيى الجلودي (المتوفّى عـام ٣٣٣هـ) يروي تفسيراً عن ابن عباس.<sup>4</sup> وقد طبع تفسير موسوم بـ«تنوير المقباس من تفسير عبد الله بن عباس» في أربعة أجزاء، وطبع في بولاق مصر عـام (١٢٩٠هـ)، وأمّا من هو المؤلّف لهذا التفسير فقد نسبه الحافظ شمس الدين السخاوي في «الضوء الملامع» إلى محمد بن يعقـوب الفيروز آبادي، صـاحب القاموس (المتوفّى عام ما ٨٨هـ)، والكلام في هـذا الكتاب ذو شجون، والتحقيق مـوكول إلى عله، وعلى أي تقدير فالرجل في الـرعيل الأوّل مـن المفسّرين بين الصحابة والتـابعين،وقد عرفت مأخذ تفسيره فلا نعيد، ولم يثاب .

٢. ابن جبير: هو سعيـد بن جبير (الشهيـد عام ٩٥هـ) بـ أمر الحجـاج بن يوسـف الثقفي، ذكـره ابن النـديم في «الفهرسـت»، وقد استشهـد الرجـل لولائه

وتشيّعه، وقصته معروفة. ا

٣. عطية العوفي: هـ و المعروف بـ الجدلي، وهو غير عطية العوفي المعروف

- فهرست ابن النديم: ٥٦. قال في فهرس كتبه: الكتب المتعلّقة بعبد الله بن العباس .. رضي الله عنه..
   عنه ...
   عنه ...
   مسنده، كتاب التنبزيل عنه، كتاب التفسير عنه، كتاب تفسيزه عن أصحابه، كتاب القراءات عنه، كتاب الناسخ والمنسوخ عنه، الذريعة إلى تصانيف الشيعة:٤/ ٢٤٣..٢٤٣ برقم ...
   ١١٨٥.
- ٢.فهرست ابن النديم: ٥٧. وسعيد بن جبير أوّل مؤلّف من الشيعة في التفسير، كما سيوافيك، وعلى فرض ثبوت تأليف لابن عباس يكون هو المؤلّف الأوّل، وقد أثبت ابن النديم لهما كتاباً.

بالبكالي، فانَّ الثاني من أصحـاب أمير المؤمنين، والأوَّل من أصحاب الإمام الباقر الذي توفِّي سنة (١١٤هـ)، وقد أخذ عنه: أبان بن تغلب،وخالد بن طهمان، وزياد بن المنذر، كما ذكره النجاشي في تراجم هـ ولاء، وقد جاءت ترجمته في كتب رجال العامّة كتهذيب الكمال وخلاصة التهذيب. ﴿

۳۸٥.....

أعلام التفسير في القرن الثابي

٤. السُدّي: أبو محمد إسماعيل بن عبد الرحمن القرشي التبابعي الكوفي(المتوقى سنة ١٢٧هـ) المعروف بالسدي الكبير، نسبة إلى سدة مسجد الكوفة ، من أصحاب الأثمّة: علي بن الحسين و محمد بن علي الباقر وجعفر الصادق المنظر السيوطي في «الإتقان»: إنَّ تفسير إسماعيل السدّي من أمثل التفاسير، ونرى المرويّات عنه في كتب التفسير كثيراً. ٢

٥. جابر بن يزيد الجعفي: قال النجاشي: عربي قديم، ثمّ سرد نسبه وقال: لقى أبا جعفر وأبا عبد الله اللجَيْكِ، مات سنة (١٢٨هـ)، له كتب منها التفسير. عدّه الشيخ في رجاله من أصحاب الإمام الباقر للبَيِّة. "

٦. زيد بن أسلم العدوي: عدد الشيخ في رجاله من أصحاب الإمام السجّاد والإمام الصادق عُبْنَكْ • \* وذكر ابن النديم له كتاب التفسير، وقال: كتاب التفسير عن زيد بن أسلم، وهو بخط السكري، وهو أبو سعيد الحسن بن حسين

١. الذريعة:٤/ ٢٨٢ برقم ١٢٩٣. ٢. فهرست ابن النديم:٥٧ الذريعة: ٤/ ٢٧٦ برقم ١٢٧٥. ٣. رجال النجاشي: ١/ ٣١٣ برقم ٣٣٠؛ رجال الطوسي: ١١١ برقم ٦. ٤. فهرست ابن النديم: ٥٧؛ رجال الطوسي: ٩٠ و١٩٧؛ الذريعة : ٤ / ٢٧٥ برقم ١٢٧٣. ابن عبدالله السكري، النحوي، اللغوي، (المتوفَّى عام ٢٧٥هـ).

٧. أبان بن تغلب: وهو أبان بن تغلب بن رباح البكري الجريري، (المتوفى عام ١٤١هـ)، قال ابن النديم: كتماب التفسير لابن تغلب، ثم ذكر في مكان آخر ما لفظه: كتاب معماني القرآن، لطيف وكتاب القراءات، والظاهر أن المراد من معاني القرآن هو تفسير غريبه، وقد مرّ ذكره.<sup>١</sup>

٨. محمّد بن السائب الكلبي: هـو محمد بن السائب بن بشر الكلبي، (المتوقّى ١٤٦هـ)، من أصحاب الإمامين الباقـر والصادق فينظا، وهـو والـد أبي المنذر هشـام الكلبي النسّابة (المتوقّى ٢٠٦هـ)، ترجمه ابـن النديـم وذكر تفسيره، وقال: وهو تفسير كبير، وقد عدّه الشيخ من أصحاب الإمام الصادق فينظ .<sup>٢</sup>

٩. أبو حمزة الثمالي: هو ثابت ابن أبي صفية. قال النجاشي: كوفي ثقة، وكان آل المهلب يدّعون ولاءه، وليس من قبيلتهم، لأتهم من العتيك(والعتيك: بطن من الأزد)، لقي علي بـن الحسين وأبا جعفر وأبا عبـد الله وأبا الحسن (الكاظم) للمكلم ، وروى عنهم، وكان مـن خيار أصحابنا وثقاتهم ومعتمديهم في الرواية والحديث، وروى عن أبي عبد الله أنّه قال: أبو حمزة في زمانه مثل سلمان في زمانه، ومات سنة

(١٥٠هـ)، وذكره ابن النديم في فهرسته، والمكاتب الجلبي في كَشف الظنون، ويروي عن هذا التفسير: الثعلبي (المتوفّى٤٢٧هـ) في الكشف والبيان، كما يروي عن هذا التفسير ابن شهر أشوب في كتابيه «الأسباب والنزول»، و«المناقب». وقال ابن حجر في «التقريب» (١/ ١١٦): رافضي مات في خلافة أبي جعفر المنصور: "

١. فهرست ابن النديم: ٥٠ وص ٣٢٢. ٢. فهرست ابن النديم: ٥٧ رجال الطوسي: ٢٨٩ برقم ١٤٤. ٣. فهرست ابن النديم: ٥٧ رجال النجاشي: ١/ ٢٨٩ برقم ٢٩٤ الذريعة: ٤/ ٢٥٢ برقم ١٢٠٠. ١٠. أبوالجارود: زياد بن المنذر، المعروف بأبي الجارود الهمداني. عرّف النجاشي بقوله: كوفي من أصحاب أبي جعفر، وروى عن أبي عبد الله، له كتاب تفسير القرآن، رواه عن أبي جعفر، ومات في حياة الإمام الصادق عليّبًة ، وذكره الشيخ في أصحاب الإمام الباقر. و راجع ترجمته في تقريب التهذيب، وتهذيب التهذيب."

١١. حَسن بن واقد: هو أخو عبـد العزيز، عبد الله بن واقد الـذي هو من أصحاب الإمام الصادق، وذكر ابن النديم في فهرسته كتاب التفسير له كما ذكر له الناسخ والمنسوخ.

١٢. أبو جنادة السلولي: هو الحصين بن المخارق بن عبد الرحمن السلولي، بن ورقاء بن حبثي بن جنادة ويعد جدّه الحبثي من الصحابة، وقد عدّه الشيخ في رجاله من أصحاب الصادق والكاظم عَلَيْكًا، وذكر له التفسير. قبال النجاشي: الحبثي (جدّه) صاحب النبي، روى عنه ثلاثة أحاديث، أحدها: «عليّ منّي وأنا منه»، ثمّ قال: له كتاب التفسير والقراءات. "

**١٣ . وهيب بن حفص:** هو المعروف بأبي علي الحريري مولى بني أسد، روى

الحسن موسى (الكاظم)، وروى عن أبي عبد الله، وصنّف كتباً، منها: كتاب جامع في أبـواب الفقه، وكتـاب التفسير وأكثره مـروي عـن أبي بصير، وذكره الشيـخ في أصحاب الصادق هيًا: \

أعلام التفسير في القرن الثالث ١٥. الإمام الحافظ الكبير عبد الرزاق بن همام اليهاني، (١٢٦ ـ ٢١١هـ)، ترجمه الفدهبي في «تفكرة الحفاظ» وعدّه الشيخ في عداد أصحاب الإمام الصادق عليمًا ، وذكر النجاشي اسمه في ترجمة أبي علي محمد بن همام بن سهيل الاسكافي البغدادي، وتوجد نسخة من تفسيره في بعض مكتبات مصر، سنة كتابته (٢٢٤هـ)، وقد أكثر فيه الرواية عن أبي عروة: معمر بن راشد الصنعاني البصري من أصحاب الإمام الصادق عليمًا .<sup>٢</sup>

١٦. ابن محبوب: هو الحسن بن محبوب (١٥٠ ـ ٢٢٤هـ)، قـال الشيخ: كوفي ثقة، روى عن أبي الحسن الرضا عليمًة ، وروى عن ستين رجلاً مـن أصحاب أبي عبد الله، وكان جليل القدر ويعد مـن الأركان الأربعة في عصره، ثمّ عدّ كتبه،

۳۸۹.

وذكر النجاشي له خصوص الناسخ والمنسوخ، وقال الشيخ: روى عن الرضا المُبْلا، وكان خصيصاً به، وكان جليل القدر عظيم المنزلة زاهداً ورعاً ثقة في الحديث وفي رواياته، ثمّ ذكر كتبه، وقال: وزاد ابن النديم كتاب التفسير. ﴿

١٨. الحسن بن سعيد الأهوازي: قال النجاشي: شارك أخاه الحسين في الكتب الشلاثين المصنّفة. خاله جعفر بن يحيى بن سعد الأحول من رجال أبي جعفر الثاني (الجواد)، وكُتبُ ابني سعيد كتب حسنة معوّل عليها وهي ثـلاثون كتاباً، ومنها: كتاب تفسير القرآن. وقد ذكرهما الشيخ من أصحاب الرضا المَنْ ال وتوقي الإمام الرضا ﷺ عام (٢٠٣هـ).

١٩. محمد بن خالمد بن عبد الرحمان الكوفي البرقي: قال النجاشي: وكان أديباً حسن المعرفة بـالأخبار وعلوم العرب، لـه كتب منها: كتـاب التفسير، وعدَّه الشيخ في رجباله من أصحاب الجواد الجَيَّة، كما عبدَه أيضاً في موضع آخر من أصحاب الرضا للبَيَّة .

۲۰ عبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى الجلودي: من أصحاب الإمام الجواد، وذكر النجاشي لـه كتباً كثيرة، وقال: كتـاب التفسير عـن على، ثمّ قـال:

۲۱. محمد بن عباس بن عيسى: قال النجاشي: كان يسكن بني غاضرة، روى عن أبيه والحسن بن علي بن أبي حمزة وعبد الله بن جبلة، له كتب منها: كتاب التفسير.'

٢٢. علي بن الحسن بن فضّال: قال النجاشي: «كان فقيه أصحابنا بالكوفة ووجههم وثقتهم وعارفهم بالحديث المسموع قوله فيه، سمع منه شيء كثير، ولم يعثر له على زلّة فيه ولا ما يشينه، وقلّ ما روى عن ضعيف، وصنّف كتباً كثيرة منها: كتاب التفسير، ومنها: كتاب التنزيل من القرآن والتحريف»، ولعلّ المراد أسباب النزول الصحيحة والمحرّفة. عدّه الشيخ الطوسي في رجاله من أصحاب الهادي والعسكري، توفيّ أبوه سنة (٢٢٤هـ). وقال الشيخ: ثقة كوفي كثير العلم، واسع الرواية والأخبار، جيد التصانيف، وعدّ كتبه ومنها: كتاب التفسير.<sup>٢</sup>

٢٣. أحمد بن محمد بن خالد البرقي: مؤلّف كتاب «المحاسن»، وهو مشتمل على عدّة كتب منها كتـاب التفسير و التأويـل، وله كتاب فضـل القرآن أيضاً، تـوفي عـام (٢٧٤هـ)، وذكـره الشيخ في رجـالـه في أصحـاب الجواد والهادي للمَنْظِيْ

أعلام التفسير في القرن الرابع

٢٤. فرات بن إبراهيم الكوفي: وقد أكثر فيه الرواية عن الحسن بن سعيد

١. رجال النجاشي: ٢/ ٢٣٢ برقم ٩١٧. ٢. رجال النجاشي: ٢/ ٨٢ برقم ٦٧٤؛ فهرست الطوسي: ١١٨ برقم ٣٩٣؛ ورجال الطوسي: ٤١٩ و ٤٣٣.

٣. رجال النجاشي: ١/ ٢٠٤ برقم ١٨٠ رجال الطوسي: ٣٩٨ برقم ٨، و٤١٠ برقم ٢٠.

الكوفي الأهوازي الذي أدرك الإمام الرضا والجواد والهادي المن الذي أكثر فيه من الرواية عن جعفر بن مالك البزاز الكوفي (المتوفّى حدود • • ٣هـ)، كما أكثر من الرواية عن عبيد بن كثير العامري الكوفي (المتوفّى سنة ٢٩٤هـ)، فالمؤلّف من أعيان الإمامية، في أوائل القرن الرابع، ويروي عنه والد الشيخ الصدوق علي بن الحسين ابن بابويه القمي (المتوفّى سنة ٣٢٩هـ). طبع مرّتين، المرّة الثانية طبعة محقّقة.

٢٥. محمد بن أؤرَمة: أبو جعفر القمي، ترجمه النجاشي في رجالم، وذكره الشيخ في باب من لم يرو عن الأئمة المنظمي ، وذكر النجاشي له كتباً كثيرة منها: كتاب تفسير القرآن.

٢٦. علي بن إبراهيم بن هاشم الكوفي القمي: أستاذ الكليني، وكان في عصر أبي محمد العسكري وبقي حياً إلى سنة (٣٠٧هـ)، وقد روى الصدوق في «عيون أخبار الرضا»، عن حمزة بن محمد بن أحد بن جعفر، قال: أخبرنا علي بن إبراهيم بن هاشم سنة (٣٠٧هـ)، وطبع تفسيره مرّات، ولنا بحث ضاف حول تفسيره. قال النجاشي: ثقة في الحديث، ثبت، معتمد، صحيح المذهب، سمع فأكثر وصنّف كتباً، وله كتاب التفسير.

وقال الشيخ في «الفهرست»: كان فقيهاً جليلاً ثقة، وله كتب كثيرة، ثمّ عدّ كتبه، منها: كتاب التفسير، وذكره في الرجال في باب من لم يرو عـن الأئمّة، وقال: روى عنه التلعكبري، قـال: سمعت منه في السنة التي تهافتـت فيها الكـواكب، دخل بغـداد فيها وذكـر أنّ له منه إجـازة بجميع مـرويّاته. وذكـره ابن النـديم في الفهرست وهو والد الصدوق مؤلّف أحد الكتب الأربعة الفقهية المطبوعة.

۲۸. **العياشي**: أبو النضر محمد بن مسعود السمرقندي، المؤلّف لما يزيد على ماتتي كتـاب في عدة فنـون: الحديث، الـرجال، التفسير، النجـوم، وهو في طبقـة مشايخ الكليني، وشيخ الكشي.

قال النجاشي: ثقة، عين من عيون هذه الطائفة، وسمع من شيوخ الكوفيين والبغداديين والقميين، أنفق تركة أبيه على العلم والحديث، وكانت ثلاثها ئة ألف دينار، وكمانت داره كالمسجد بين ناسخ أو مقابسل أو قارئ أو معلّق، مملوءة من الناس.

وقال الشيخ: جليل القدر، واسع الأخبار، بصير بالروايات، مطّلع عليها. له كتب كثيرة تزيد على مائتي مصنّف، ذكر فهرس كتبه أبو إسحاق النديم، منها:

كتاب التفسير، وقمد طبع جـزءان من هذا التفسير ينتهمي إلى سورة الكهـف، وقد جنى الناسخ على الكتاب وأسقط أسانيد الحديث. النعماني: أبو عبـدالله محمد بن إبراهيـم بن جعفر الكاتـب النعماني الراوي عن ثقة الإسلام الكليني (المتوفَّى سنة ٣٢٩هـ). قال الشيخ الحرّ العاملي: رأيت ١. رجال النجـاشي: ٢/ ٩ برقم ٦٨٦؛فهـرست الطوسي: ١١٩ برقـم ٣٩٤؛ الرجال لـه أيضاً : ٤٨٢ برقم ٢٤؛ فهرست ابن النديم:٢٩١. ٢. رجال النجاشي: ٢/ ٢٤٧ برقم ٩٤٥؛ فهرست الطوسي: ١٦٣.

قطعة من تفسيره`، ولعلّ ما رآه هـو رسالة المحكم والمتشـابه المطبوع باسـم السيد المرتضـى، وقد أدرجهـا القمي في أوّل تفسيره،والسيـد هـاشـم البحـراني في تفسير البرهان، ولأجل أنّه لم يتحقّق لنا أنّ له تفسيراً وراء هذا لم نذكر له رقماً خاصّاً.

۲۹. ابن الوليد: محمد بن الحسـن بن أحمد بن الوليد. قـال النجاشي: شيخ القميين وفقيههم ومتقـدّمهم ووجههـم ثقة ثقـة أي مسكون إليـه، له كتـب منها: كتاب تفسير القـرآن.وقال الشيخ: جليـل القدر، عارف بـالرجـال، موثوق بـه، له كتب منها: كتاب الجامع وكتاب التفسير، وقال ابن النديم مثله.

٣٠. محمد بن أحمد بن إبراهيم الصابوني: مؤلّف تفسير «معاني القرآن» من قـدماء أصحـابنا، وأعـلام فقهـائنا تمّـن أدرك الغيبتين: الصغرى والكبرى. ذكـر النجاشي فهـرس كتبه وعدّ منها: التفسير،كما عـدّه الشيخ في رجاله مـن أصحاب الإمام الهادي، وهو أُستاذ جعفر بن محمد بن قولويه (المتوقى عام ٣٦٩هـ).

٣١. أبو منصور الصرام: عرّفه الشيخ في فهرسته، وقال: وكان رئيساً مقدّماً، وله كتب كثيرة، منها: كتاب في الأصول سمّاه بيان الدين ، وقال: له كتاب تفسير القرآن كبير حسن،ورأيت ابنه أبا القاسم، وكان فقيهاً وسبطه أبيا الحسن، وكان

من أهل العلم. أ

٣٢. الصدوق: محمد بن علي بن بابويه، نزيل الري. قال النجاشي: شيخنا وفقيهنا ووجـه الطائفـة بخراسان، وكـان ورد بغداد سنـة (٣٥٥هـ)، وسميع منه

شيوخ الطائفة وهـوحدث السن، ثمّ ذكر فهرس كتبـه الكثيرة منها: كتاب مختصر تفسير القرآن.

وقال الشيخ: جليل القدر، يكنّى أبا جعفر، كان جليلاً حافظاً للأحاديث، بصيراً بالرجال، ناقداً للأخبار، لم ير في القميين مثله في حفظه وكثرة علمه، له نحو ثلاثهائة مصنّف، وفهرس كتبه معروف'، وقد توفّي عام (٣٨١هـ).

هؤلاء اثنان وثلاثون شخصاً، وكلّ واحد منهم كوكب في سماء التفسير والحديث، وقد حافظوا بكتبهم على حديث رسول الله وأهل بيته المطهّرين، ضربوا آباط الإبل لتحصيل الحديث، وهاجروا من بلد إلى بلد وتشهد بذلك تراجمهم، ولو أردنا أن نستقصي أسماء من كتب تفسيراً للقرآن من الشيعة في هذه القرون الأربعة لضاق بنا المجال وتجاوز الرقم المائة ومن أراد التوسّع فعليه الرجوع إلى المعاجم.

وأنت ترى أنّ النمط السائد على كتب هـؤلاء، هو التفسير بالأثر والرواية، ولكنّ الذين جاءوا من بعدهم أحسّوا أنّ هناك نمطاً آخر من التفسير أكمل من النمط السابق، وهو تفسّير القرآن تفسيراً علميـاً جامعاً، والبحث عمّا يتعلّق بلفظ

القرآن ومعناه، فأدخلوا فيها علم القراءات، وإقمامة الحجج علّيها، وأسباب النزول، والمغازي،والقصص،والحكايات، والأبحاث الكلامية التي يستدلّ عليها المفسّر بالقرآن الكريم، وإليك أسماء من أتى بعدهم وهم بين مقتفين لأثر السابقين،ومبدعين نمطاً جديداً باسم التفسير العلمي.

١. رجال النجاشي:٢/ ٢٢١ برقم ١٠٥٠؛ فهرست الطوسي: ١٨٤ برقم ٧٠٩.

أعلام التفسير في القرن الخامس

لقد حل القرن الخامس، في حين استفحل أمر الفرق الإسلامية، وتشتّت المذاهب الكلامية فيما يرجع إلى المبدأ والمعاد خصوصاً في أسمائه وصفاته، وهم:

بين مشبّه لله سبحانه بمخلوقه «يثبت له يداً ورجلاً ووجهاً وحركةً» وانتقالاً كالإنسان، ويكفر من ينكر ذلك، ويباهي بعقيدته، ويرفع عقيرته: بـأنّا نثبت لله سبحانه ما أثبته لنفسه في الكتاب والسنّة، وكأنهّم لم يسمعوا قوله سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِشَيءَ﴾ أو قوله عزّ من قائل : ﴿ما قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ﴾.

وبين معطّل في فهم الأسماء والصفات فيفوض معانيها إلى الله سبحانه، ويرتدع عن تفسيرها على ضوء الكتاب والسنّة والعقل، وكأنّ القرآن لم ينزل إلاللقراءة والكتابة، لا للفهم والدراية، وكأنّ الوحي لم ينقر أسماعهم ﴿أَفلا يَتَدبَرُونَ القُرآنَ أَمْ عَلى قُلُوبٍ أَقفالُها﴾ .

وبين مؤوّل للآيات حسب عقيدته وفكرته يُخضعون كلام الله لآرائهم، وكأنّ النبي الأكرم بيكلم يحذّرهم عن تفسير القرآن بالرأي ولم يقل: «من فسّر القرآن

٣٣. أبو الحسن الشريف الرضي: نقيب العلويّين، محمّد بن الحسين بن

| مغاهيم القرآن / ج٠١ | ۲ | ٩ | ι- | ۱ |
|---------------------|---|---|----|---|
|---------------------|---|---|----|---|

وقال ابن خلّكان: «يتعذّر وجود مثله، دلّ على توسّعه في علم النحو، واللغة، وصنّف كتاباً في مجازات القرآن فجاء نادراً في بابه»، وقد طبع منه الجزء الخامس، أوّله تفسير قوله: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ الكتابَ مِنْهُ آياتٌ مُحْكَماتٌ هُنَّ أُمُّ الكِتاب ... ﴾ .

ونقل الخطيب في تاريخ بغداد عن شيخه أحمد بن محمد (المتوقى ٤٤هـ) أنّ البض صنّة، حدل معان القرآن ما يتعربُّ محيد مثلم، فرزي الآلية بالشكات

١. رجال النجاشي: ٢/ ٣٢٦؛ الذريعة:٧/ ٣٢ برقم ٢٦٠؛ وفيّات الأعيان:٤/ ٤١٦، تحقيق الدكتور احسان عباس؛ الغدير: ٤/ ١٩٨. يقول الشيخ الطوسي \_ تلميذه الآخر ـ: «يكنّى أبا عبد الله المعروف بابن المعلم، من جملة متكلّمي الإماميّة انتهت إليه رئاسة الإماميّة في وقته، وكان مقدّماً في العلم وصناعة الكلام، وكان فقيهاً متقدّماً فيه، حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب، توفّي لليلتين خلتا من شهر رمضان، سنة (٤١٣هـ)، وكان يوم وفاته يوماً عظيماً لم ير أعظم منه، من كثرة الناس للصلاة عليه، وكثرة البكاء من المخالف والموافق».

وقـال ابن كثير: "تـوني في سنة (٢٣ هـ)، عـالم الشيعة، وإمـام الرافضة، صاحب التصانيف الكثيرة المعروف بالمفيد، وبابن المعلم أيضاً، البارع في الكلام والجدل والفقه، وكـان يناظر أهـل كلّ عقيدة بالجلالة والعظمة في الدولة البهية البويهيّة، وكان كثير الصـدقات، عظيم الخشوع، كثير الصلاة والصوم، خشن الباس، وكان عضد الدولة ربّيا زار الشيخ المفيد، وكان شيخاً ربعاً نحيفاً أسمر، عاش (٧٦ سنة)، وله أكثر من مائتي مصنّف، وكان يـوم وفاته مشهـوداً وشيّعه ثهانون ألفاً من الـرافضة والمعتزلة»، وقد سرد تلميذه النجاشي أسماء كتبه وفيها ما بمت بالمضمع (. كلام في دلائا الق آن، ٢ المان في تأليف الماة آن، ٣ النه.

١. رجال النجاشي:٢/ ٣٢٧ برقم ١٠٦٨ فهرست الطوسي: برقم ١٧٧ البـداية والنهاية:١٢/ ١٥؟ ولاحظ : تاريخ بغداد:٣/ ٢٣١ برقم ١٢٩٩.

## **٣٥. السيد المرتضي علم الهدي، أ**بو القاسم علي بن الحسين بن موسى.

يصفه النجاشي بقولـه: حاز من العلوم مالم يحزه أحد في زمـانه، وسمع من الحديث فأكثر، كان متكلّماً شاعراً أديباً عظيم المنزلة في العلم والدين والدنيا، وهو من المكثرين في التأليف حول القرآن، أهمّها «الدرر والغرر»، المطبوع عدّة مرّات.

ووصفه الشيخ في فهرسته بقوله: المرتضى متوحّد في علوم كثيرة، مجمع على فضله، مقـدّم في العلوم، مثل علم الكـلام والفقه وأُصول الفقـه،والأدب والنحو والشعر ومعـاني الشعر، واللغـة، وغير ذلك، لـه من التصـانيف ومسـائل البلدان شيء كثير مشتمل على ذلك فهرسه المعروف .

وقال في رجاله: انّه أكثر أهل زمانه أدباً وفضلاً، متكلّم، فقيه، جامع العلوم كلّها، مدّ الله في عمره. إلى غير ذلك من كلمات الثناء من مشايخ العامة والخاصة التي يضيق بنا المجال لنقل معشارها، وقد ترجمه كثير من أصحاب المعاجم. راجع لفهرسها كتاب الغدير. يقول الذهبي: «كتاب غرر الفوائد ودرر القلائد» كتاب يشتمل على محاضرات أو أمالي أملاها الشريف المرتضى في ثمانين مجلساً، تشتمل على محاضرات أو أمالي أملاها الشريف المرتضى في ثمانين مجلساً، فضل كثير، وتوسّع في التفسير والحديث، والأدب، وهو كتاب ممتع، يدل على فضل كثير، وتوسّع في الاطّلاع على العلوم، وهو لا يحيط بتفسير القرآن كلّه، بل بعض من آياته التي يدور أغلبها حول العقيدة. هذا للتوفيق بين آرائه الاعتزالية وآيات القرآن التي تتصادم معها». وهذا ما يقوله الذهبي، وهو شنشنة أعرفها من كلّ من لم يفرق بين مبادئ التشيّع والاعتزال، فزعم أنّ اشتراكهما في بعض المبادئ كامتناع رؤية الله سبحانه، وحريّة الإنسان في فرعم أنّ اشتراكهما في بعض المبادئ كامتناع رؤية الله سبحانه، وحريّة الإنسان في فرعم أنّ استراكهما في بعض المبادئ كامتناع رؤية الله سبحانه، وحريّة الإنسان في أنَّ المعتزلة في بعـض آرائهـم وعقائدهـم عيـال على خطب الإمـام أمير المؤمنين وكلماته، هذا والكتاب قد طبع مرّات محقّقة. <sup>ا</sup>

> ٣٦. محمد بن الحسن الطوسي، أبو جعفر، جليل من أصحابنا. قال النجاشي: ثقة، عين من تلامذة شيخنا أبي عبد الله.

وقال العِلاّمة في الخلاصة: شيخ الإمامية ورئيس الطائفة، جليل القدر، عظيم المنزلة، ثقة، عين، صدوق، عارف بالأخبار والرجال والفقه والأصول والكلام والأدب، وجميع الفضائل تنتسب إليه، صنّف في كلّ فنون الإسلام، وهو المهذِب للعقائد في الأصول والفروع، والجامع لكهالات النفس في العلم والعمل، وكان تلميذ الشيخ المفيد، ولد ـ قدّس الله روحه ـ في شهر رمضان سنة (٨٥هـ)، وقدم العراق في شهور سنة (٨٠٤هـ)، وتوفّى ـ رضي الله عنه ـ ليلة الاثنين، الثاني والعشرين من المحرّم سنة (٢٠٤هـ) بالمشهد المقدّس الغروي، ودفن بداره.

وقد ترجمه أصحاب المعاجم من العامّة والخاصّة، وكفانا عن مؤونة البحث، ما ألّفه حـول حياته شيخ الباحثين شيخنـا المجيز الطهراني الذي طبـع في مقدمة

كتاب التبيان، وأمّا كتاب «التبيان»، فيكفى فيه قول الطبرسي: «إنَّه الكتاب الـذي يقتبس منه ضياء الحقّ، ويلوح عليه رواء الصدق، i تضمن من المعاني، الأسرار البديعة، واحتضن من الألفاظ اللغة الوسيعة، ولم يقه بتدوينها دون تبيينها،ولا بتنميقها دون تحقيقها، وهـ و القدوة أستضيء بأنواره وأص

١. رجال النجاشي: ٢/ ١٠٢ برقم ٧٠٦ فهرست الطوسي: ٩٩ ؛ الخلاصة: ٤٦؛ التفسير والمفسّرون ٤٠٤. ولاحظ: رسالة الإسلام، العدد الثاني، من السنة الثانية عشرة، مقالة الشيخ محمد جواد مغنية، تحت عنوان: «الإمامية بين الأشاعرة والمعتزلة» تجد فيها حقّ المقال.

مواقع آثاره». '

وأمّا منهجه في التفسير فيظهر من قوله في مقدمته. يقول «سمعت جماعة من أصحابنا قديهاً وحديثاً يرغبون في كتاب مقتصد، يجتمع على جميع فنون علم القرآن من القراءة... والجواب عن مطاعن الملحدين فيه، وأنواع المبطلين كالمجبّرة والمشبّهة والمجسّمة وغيرهم، وذكر ما يختصّ أصحابنا به من الاستدلال بمواضع كثيرة منه على صحّة مذاهبهم في أُصول الديانات وفروعها».

ثمّ إنّ كتاب التبيان تداولتـه العلماء، وأخذوا في تحقيقه، فمنهم من اختصره كابن إدريـس الحلي (المتوقّى عام ٩٨ هـ)، وأبي عبد الله محمد بـن هارون (المتوقّى عام ٩٧ هـ)، كما أرّخـه الجزري في طبقات القرّاء، وسيوافيـك أسماؤهما في القرن السادس فانتظر.

٣٧. أبو سعيد، إسماعيل بن علي بن الحسين السمان، المعاصر للسيد المرتضى والشيخ الطوسي، حيث يروي عنه من يروي عنهما كإسماعيل وإسحاق ابني محمد بن الحسن بن الحسين بن علي بن موسمى بن بابويه القمسي. وذكره الشيخ منتجب الدين في فهرسته، وقال: ثقة وأيّ ثقة، حافظ، لـه «البستان في

الفتّال النيسابوري صاحب التفسير، ثقة وأيّ ثقة. أخبرنا جماعة من الثقات عنه بتفسيره. ويظهر منه أنّه غير الفتّال المعروف مؤلّف روضة الواعظين، حيث عنونه أيضاً وقال: ...الشيخ الشهيد محمد بن أحمد الفارسي مصنّف «روضة الواعظين»، ولم يذكر له التفسير، واحتمل المصحّح وحدتهما وأشار في التعليقة أنّه تقدّم، ولكنّه خلاف الظاهر، إذ لا وجه لعنوان شخص واحد مرّتين.

٣٩. محمد بن الحسن الفتّال النيسابوري: له كتاب «التنوير في معاني التفسير»، «روضة الواعظين وبصيرة المتعظين»، ويأتي هناك ما ذكرناه سابقاً من احتمال الوحدة، وانّ هناك فتّالاً واحداً باسم محمد بن الحسن بن علي بن أحمد، وقد أضافه ابن شهر آشوب إلى أبيه، وقال: محمد بن الحسن، وأضافه منتجب الدين إلى جدّه، وقال «محمد بن علي»، كما يحتمل تعدّدهما، وعلى كلّ حال فقد قتل شيخنا الفتّال عبد الرزاق رئيس نيسابور ابن أخي الخواجة نظام الملك الطوسي. " . فضل بن الحسن بن الفضل المعروف بالطبرسي و المقام يضيق عن نقل

معشار ما ذكروا في حقّه، وهو من أكابر علماء الإماميّة في القرن السادس، وتفسيره المسمّى بــ «مجمع البيان» يقـع في عشرة أجزاء طبع في إيـران وبيروت ومصر، ولد

- ـ بعد نقل كلام الطبرسي في وصف كتابــه ــ القارئ لهذا الكتاب، والباحث الذي يلجأ إليه فيها يعاني من تفسير كتــاب الله العظيم ومعضلاته، والمتتبع لتطوّر
  - ۱. فهرست منتجب الدين: ١٦٦ برقم ٣٩٥، وص ١٩١ برقم ٥١١. ٢. معالم العلياء: ١١٨ برقم ٧٦٩. ٣. شهداء الفضيلة: ٣٨.

علم التفسير وماكتب فيه على مرّ القرون. كلّ من أُولئك يتبيّن كيف وفِّق المؤلّف رضوان الله عليه للوفاء بكلّ ما قال في المقدّمة من علوم القرآن المتعدّدة، وإلى أيّ مدى عال مرموق بلغ من ذلك كلّه، وبأيّ أُسلوب بليغ عالي المنزلة عالج النواحي التي عالجها، وبأيّ أمانة وصدر رحب نقل ما نقل من آراء مخالفيه في الرأي أو المذهب، على ندرة هذه الخطة الأخيرة بين غير قليل من العلماء الذين يتصدون للتأليف في العلوم والفنون التي يكثر فيها الاختيلاف، ويشتد، كما ترى بوضوح في كثير من المؤلّفات في علم الكلام، وعلم الفقه.

يقول الطبرسي في مقدمة مجمع البيان: ابتدأت بتأليف كتاب هو في غاية التلخيص والتهذيب وحسن النظم والترتيب، يجمع أنواع هذا العلم وفنونه، ويحوي فصوصه وعيونه، من علم قراءاته وإعرابه، ولغاته وغوامضه ومشكلاته، ومعانيه وجهاته، ونزوله وأخباره، وقصصه وآثاره، وحدوده وأحكامه، وحلاله ومعانيه والكلام على مطاعن المبطلين،وذكر ما ينفرد به أصحابنا - رضي الله عنهم - من الاستدلالات بمواضع كثيرة منه على صحّة ما يعتقدونه من الأصول والفروع والمعقول والمسموع على وجه الاعتدال والاختصار، فوق الإيجاز ودون الإكثار - إلى

أن يقول: \_ إنّي قد جمعت في عربيته كلّ غرّة لائحة، وفي إعرابه كلّ حجّة واضحة، وفي معانيه كلّ قول متين، وفي مشكلاته كلّ برهان مبين، وهو بحمد الله للأديب عمدة، وللنحوي عدّة،، وللمقرئ بصيرة، وللناسك ذخيرة، وللمتكلّم حجّة، وللمحدّث محجّة، وللفقيه دلالة، وللواعظ آلة....

١. الدكتور محمد يوسف موسى الأستاذ بكلية أصول الدين في القاهرة مجلة رسالة الإسلام، العدد الأول من السنة الثانية ص ٦٨.

...... ۲ .....

والشيخ الذهبي مؤلَّف «التفسير والمفسّرون» مع عناده ولجاجه لعلماء الشيعة لم يستطع أن ينكر ما للطبرسي في كتابه «مجمع البيان» من مقدرة كبيرة في مجال التفسير. يقول: «والحقّ أنّ تفسير الطبرسي \_ بصرف النظر عمّا فيه من نزعات تشيّعيّة، وأراء اعتىزالية \_، كتـاب عظيم في بابه، يـدلّ على تبحّر صاحبه في فنون نختلفة من العلم والمعرفة، والكتاب يجري على الطريقة التي **أوضحه**ا لنا صاحبه في تناسق تام وترتيب جميل، وهو يجيد في كلِّ ناحية من النواحي التي يتكلُّم عنها، فإذا تكلُّم عن القراءات ووجوهها أجاد، وإذا تكلُّم عن المعاني اللغوية للمفردات أجاد، وإذا تكلّم عن أسباب النزول وشرح القصص استوفي الأقوال وأفاض، وإذا تكلّم عن الأحكام تعرّض لمذاهب الفقهاء وجهر بمذهبه ونصره إن كمانت هناك مخالفة منه للفقهاء، وإذا ربط بين الآيات آخي بين الجمل، وأوضح لنا عن حسن السبك وجمال النظم، وإذا عرض لمشكلات القرآن أذهب الإشكال وأراح البال، وهو ينقل أقوال من تقدّمه من المفسّرين معزوّة لأصحابها، ويرجّح ويوجّه ما يختار منها \_ إلى أن قال \_: والحقّ أن يقال: إنَّه ليس مغالياً في تشيّعه ولا متطرّفاً في عقىدتە».'

ثمّ إنَّ الذهبي يقول: «وإذا كان لنا بعض المآخذ عليه، هو تشيّعه لمذهب وانتصاره له، وحمله لكتاب الله على ما يتفق وعقيدته،وتنزيله لآيات الأحكام على ما يتناسب مع الاجتهادات...».

يلاحظ عليه : أنَّه لو صحّت تلك الموآخـذه فلا تختصّ بالطبرسي ومجمعه،

۱۰٤ /۲ التفسير والمفسرون: ۲/ ۱۰٤.

بل يعمّ كلّ من ورد في مجال التفسير وكتب تفسيراً علمياً، فان كلّ مفسّر يتشيّع لمذهبه وينتصر له، فالحنابلة والسلفيّون الذين يصرّون على إمكان رؤية الله سبحانه يوم القيامة ويسعون لأن يثبتوا له سبحانه أعضاء كأعضاء الإنسان، متدرّعين بلفظ «بلا كيف»، ينتصرون لمذهبهم ويتشيّعون له، ولكنّهم في نظر الذهبي موضوعيون واقعيّون! وأمّا من حاول تنزيه الله سبحانه عن الرؤية والأعضاء البشرية فهو عنده طائفي متعصّب لمذهبه! وممّا جعله الذهبي دليلاً لتعصّبه، أنّه يصرّعلى عدم رؤية الله تبارك وتعالى، ويستدلّ على مذهبه بها يدلّ عليه. ولو كان ذلك دليلاً على تعصّب لمذهبه، فليكن ذلك دليلاً على تعصّب مفسّري أهل السنّة من أهل الحديث والأشاعرة كالرازي والآلوسي، حيث يصرّون على إمكان رؤيته، ويستدلّون بها ظاهره إمكان رؤيته. فلهاذا، «باؤك» تجرّ و«بائي» لا تجرّ؟!

فيه كتاب الكشّاف وضمّن فيه نكات كتابه «مجمع البيـان»، وهو تفسير بديع في بابه، طبع عدّة مرّات.

إنَّ الشيخ الطبرسي بعد أن ألَّف «مجمع البيان»، اطَّلع على الكشاف، فأراد

قام بهذا الجهد البليغ ، وقد ذرف على الستين.

٤١ . ضياء الدين، أبو الرضا فضل الله بن علي الراوندي الحسني، وهو مؤلّف الكافي في التفسير، صرّح بـه العلاّمة في إجـازته لبنـي زهرة والمؤلّف شيخ منتجب الديـن الرازي، (المتوفّى سنة ٦٠٠هـ)، وشيخ ابن شهر آشـوب، (المتوفّى عام ٥٨٨هـ)، وكان المؤلّف (حيّاً عام ٤٨ههـ).

قال الرازي: «علّامة زمانيه، جمع مع علو النسب كمال الفضل والحسب، وكان أُستاذ أئمّة عصره»، ثمّ ذكر تصانيف، منها التفسير، قال: شاهدته وقرأت بعضهاعليه.'

٤٢. جمال الحدين، أبو الفتوح الحسين بن علي الخزاعي، النيسابوري، الرازي. شيخ منتجب الدين، و ابن شهر آشوب، وقد تعرّفت على سنة وفاتها، والمدفون في جوار سيدنا عبد العظيم الحسني، له تفسيران أحدهما: عربي أشار إليه في مفتتح تفسيره الفارسي، والآخر: فارسي في عشرة أجزاء كبار، وهو المتداول الموسوم بروض الجنان»، طبع مرتين مرتة عام (١٣٢٣ هر)، وثانياً عام (١٣٧٠هر) بتصحبح العادف الشرخ مهدى الالهم القوش: ، في عثرة قاحزاه، المربي المربي المولى المربي من على المربي ال

 العلامة الحلي: الإجازة الكبيرة لبني زهرة. لاحظ البحار: ٢٠٤/ ١٣٥، ويروي عنه بواسطة أبيه عن السيد صفي الدين، عنه؛ فهرست منتجب الدين: ١٤٤.
 وقد أجاز لبعض تلامذته عام (٤٧هـ). لاحظ مقدمة المحدث الأرموي لجلاء الأذهان: ص (ل). يقال: إنّ الرازي وضبع تفسيره على منوال هذا التفسير ، والمؤلّفان رازيّان غير أنّ الفخر متأخّر عنه قليلاً.

٤٣ . رشيد الدين، أبو علي محمد بن علي بن شهر آشوب السروي، ( المتوقى عام ٥٨٨هـ) عن مائة سنة إلآاربعة أشهر، له كتاب في التفسير عبّر عنه في كتابه «معالم العلماء» بـ«متشابه القرآن»، وهو كتاب نفيس منبئ عن طول باعه. يقول في مقدمة الكتاب: سألتم ـ وفقكم الله للخيرات ـ املا كتاب في بيان المشكلات من الآيات المتشابهات، وما اختلف العلماء فيه من حكم الآيات، ولعمري أنّ لهذا التحقيق بحراً عميقاً فأسأل الله المعونة على إتمامه، وأن يوفّقني لإتمام ما شرعت فيه من كتاب أسباب نزول القرآن، فانّ بانضمامهما يحصل جلّ علوم التفسير.

وقد طبع الكتاب في طهران سنة (١٣٧٠ هـ)، وأمّا الكتاب الآخر الذي أشار إليه، فلم نقف على نسخته، وقد ترجم المؤلّف لفيف من أعلام الطائفة وغيرهم من أهل السنّة.

٤٤. قطب الدين، سعيد بن هبة الله بن حسن الراوندي، (المتوقى سنة ٥٧٣)، المدفين بق م، في صبح بنال المتوقى سنة

.\*

في بيان آيات الأحكام»، و ربما يسمّى بأُمَّ القرآن، والكتاب مرتّب على ترتيب كتب الفقه، ابتدأ فيه بكتاب الطهارة، ثمّ الصلاة، وهكذا إلى كتاب الديات، فرغ منه سنة (٦٣هـ)، وله أسباب النزول، وهـو من مصادر كتاب «بحار الأنوار»، صرّح به العلّامة المجلسي وينقل عنه فيه.

٤٠. أبو عبد الله محمد بن هارون، المعروف والده بالكال أو الكيّال، ولد عام (١٥ هم)، وتوقي عام (٩٧ هم)، ترجمه الجزري (المتوقى سنة ٨٣٣هم)، في طبقات القرّاء، وتسرجمه ابن العهاد في «شددرات الذهب»، كها ترجمه الشيخ الحرّ العاملي في أمل الآمل. ومن تصانيفه «مختصر التبيان في تفسير القرآن»، وكتاب «متشابه القرآن». <sup>٢</sup>

٤٦ . الشيخ أبو جعفر محمد بن منصور بن أحمد بن إدريس الحلّي: مؤلّف السرائر في الفقه، الطائر الصيت، (المتوفّى عام ٥٩٨هـ) لـه مختصر التبيان، طبع في جزءين، وقد فرغ منه عام (٥٨٢هـ)، ونسخه متوفرة. عسى أن يبعث الله بعض ذوي الهمم العالية لنشره.

٤٧. برهان الدين محمد بن أبي الخير، على بن أبي سليمان، ظفر الحمداني،

مؤلِّف «مفتاح التفسير» و «دلائل القرآن»، ترجمه منتجب الدين في فهرسته، وقال: عالم مفسرً، صالح واعظ، كما ترجم ولده محمد بن برهان الدين أيضاً، ولكن بقي ولده إلى المائة السابعة، فانَّه كتب بخطه نسخة فهرست الشيخ منتجب الدين في (٦١٣هـ)، كما ذكره الشيخ الشهيد الأول في آخر نسخته التي استنسخها عن تلك

۱. روضات الجنات: ٤/ ٦؛ بحار الأنوار: ١ / ١٢.

٢. شذرات الذهب: ٤/ ٢٣٣٣ أمسل الأمل: ٢/ ٣١١ بسرقسم ٩٤٧. لأحظ البذريعية: ٤/ ٢٤٥ برقسم. ١١٩٠.

النسخة.

هذه عشرة كاملة من أعيان القرن السادس اكتفينا بهم و طوينا الكلام عن غيرهم، وما هذا إلالأنّ الغاية هي إراءة نهاذج من مشاهير المفسّرين من الشيعة في كلّ قرن.

## أعلام التفسير في القرن السابع والثامن

كانت نهاية القرن السادس ومجموع القرن السابع والثامن عصر البؤس والـدمار وبـالتـالي شرّالقرون وأسـوأهـا بالنسبة إلى المسلمين، فقـد حلّت فيهـا بالمسلمين فجائع ونكبات لم يسجّل التاريخ لـواحد من الأُمم مثلها، فبينها كانت الحروب الصليبية لا تـزال طاحنة ومشتعلـة في أواخر القرن السـادس ينتصر فيها المسلمون على العدو الصليبي في فترة يعد فترة، إذ بدأت الحملات الأُخرى من جانب الشرق على يد التتار والمغول، فكـان مختتم الحروب الصليبية مبدأ للحروب الوثنية على يد عبـدة الشمس والكـواكب، وكـان هذا يعكس اتفاق الصليب والصنم وبالتالي الصليبين والوثنيين على تدمير الحضارة الإسلامية.

فهرست منتجب الدين: ١٦٦ ؛ الذريعة: ٨/ ٢٥٢ برقم ١٠٣٨ و٢١ / ٣٢٣ برقم ٥٢٨٧.

وقد ارتكب مثل ذلك في خراسان والري و همدان وبلد الجبل ثمّ آذربيجان إلى كثير من الأقطار والأصقاع، ولم يتوقّف هجومهم على فتح بغداد حتى وصل جيش العدو إلى عين جالوت وغزة في فلسطين، وكانت الأمنية الكبرى للعدو هو الاستيلاء على الشامات ثمّ مصر، والـزحف وإن تـوقّف بتدبير الملـك الظاهـر بيبرس، ولكنّ العدو بقـى يهاجم الشام بين الحين والآخر، وهذا هو اليافعي يقول في تاريخه في حوادث سنة (٢٠٧هـ):

«طرق غـازان بالشام ولكـن انهزم عند سور دمشق و تفـرّقت جيوشـه، ثمّ جهّز غازان جيوشه فساروا إلى مرج دمشـق وتأخّر المسلمون وبات أهل دمشق في بكاء واستغاثة بالله وخطب شديد وقدم السلطان وانضمت إليه جيوشه». \

وقد امتدّ الدمار إلى أواخر القرن الثامن، وقد أدّى ذلك إلى مجزرة للمسلمين عامّـة والعلماء من بينهم خـاصة، فأحرقت مكتباتهم، ودمّرت آثارهـم في ذينك القرنين، حيث ابتـدأت الحروب التترية عام (٦١٦هـ)، و انتهـت عام (٨٠٧هـ) بموت تيمور لنگ الذي تظـاهر هـو بالإسـلام وبعض مـن قبله، ولكـن لم تزل القلوب مضطربة باستيلاء هؤلاء على المناطق الإسلامية.

وعلى ضوء هذا التحليل الإجمالي للوضع المأساوي في ذينك القرنين لا عجب من قلَّة العثور على أعلام التفسير فيهما أو قلَّة العناية به جرَّاء القلاقل، حيث إنَّ التأليف والتصنيف يتوقَّف على توفَّر الأمن والهدوء، فلا عتب علينا إذا لم نقف إلاَّ على فئة قليلة من أعلام التفسير في هذين القرنين، ولعلَّ الداثر أكثر من الباقي. همذا من جهمة، ومن جهمة أخرى لما استقرت السلطة التتريبة في المناطق

۱. مرآة الجنان: ٤/ ۲۳٤\_ ۲۳۵.

| ٤١ ٤ مفاهيم القرآن / ج١٠ | • |
|--------------------------|---|
|--------------------------|---|

المحتلة وضربت بجرانها في البلاد الإسلامية أخذت تحرّك دفّة العلم باتجاه العلوم الطبيعية والرياضية وأخيراً العقلية، فصار الغور في هذه الموضوعات، الشغل الشاغل لأكثر العلماء المتواجدين في المناطق الشرقية من العالم الإسلامي، ولأجل ذلك أنجبت المدارس العلمية في ذينك القرنين(السابع والثامن)، بل والقرن الذي يليهما مئات الكتب حول النجوم والفلكيّات والرياضيات، وصارت المسائل الكلاميّة مدار التفكير، فمن مختصرات إلى مطوّلات، ومن متون إلى شروح، نرى أعيانها في المكتبات والمتاحف أو نقرأ أسهاءها في مختلف المعاجم، وصار ذلك فو السبب الثاني لقلّة التأليف حول التفسير إلى أواخر القرن العاشر، ومع ذلك فنأتي بأسهاء أعلام التفسير في هذه القرون :

٤٨ . رضي الدين علي بن موسى بن طاووس الحسني الحلي، المولود بالحلّة في (١٥) محرم من سنة (٥٨٩هـ). أقام ببغداد زمن العباسيين خمسة عشر سنة، ثمّ رجع إلى الحلّة، ثمّ جاور النجف، ثمّ رجع إلى بغداد في أوّل عصر المغول، وتولّى النقابة من قبل نصير الدين الطوسي عن هولاكو ثلاث سنين وأحد عشر شهراً. قال ابن الفوطي في «الحوادث الجامعة» أنَّه وليّ النقابة للطالبيين بالعراق سنة

## (٦٦٦هـ) وتوفّي سنة (٦٦٤هـ). له مشايخ وتلاميذ كثيرون، كما أنّ له تـآليف قيّمة، ومنها «سعد السعود في تاريخ القرآن».'

٤٩. السيد جمال الدين، أحمد بن موسى بن طاووس الحسني الحلي، من مشايخ العلَّمة الحلَّى وتقيى الدين الحسن بن داود صاحب الرجـال، له مؤلَّفات كثيرة، ذكرها تلميذه ابن داود في رجاله،تبلغ إلى اثنين وثمانين مجلداً، له خطوات

الحوادث الجامعة: ١٠٧؛ الأنوار الساطعة: ١١٧.

مشكورة في تحقيق الـرجـال والـدراية والتفسير، ولـه شـواهـد القرآن، تـوفي عـام (٦٧٣هـ)، بعد أخيه رضي الدين بتسع سنين.'

٥٠. بهاء الدين يوسف بن أبي الحسن بن أبي القاسم الديلمي الجيلاني، المعاصر لمحمد بن صالح بن مرتضى التيهاني الذي توفي عام (٦٧٥هـ)، له تفسير ذكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء عام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء عام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء عام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء عام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء عام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء عام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء عام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء عام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء كام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء كام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء كام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء كام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء كام دكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني (المتوفى بصنعاء كما دكره أبي الفضل الديلمي صاحب التفسير الذي هو من علماء القرن الثامن كا جد أبي الفضل الديلمي صاحب التفسير الذي هو من علماء القرن الثامن كا ميوافيك.<sup>1</sup>

١ - مؤلّف نهج البيان عن كشف معاني القرآن، والمؤلّف من أعيان القرن السابع، ألّف لمجيز المستنصر العباسي سنة (٦٤٠هـ)، وذكر شيخنا المجيز مستهل الكتاب وهو الحمد لله ذي العزّة والجلال والقدرة والحكمة...، ثمّ ذكر الصلوات على خاتم الأنبياء وعلى ابن عمّه أمير المؤمنين وولديه السيدين الإمامين الحسن والحسين، وينقل فيه عن الشيخ المفيد و عن «تبيان» الشيخ الطوسي، ويوجد نسخ منه في العراق.<sup>1</sup>

٥٣. عبد الرزاق بن أحمد الكاشي، العارف، الحكيم، المعاصر للعلّامة الحلّي، له «السراج الوهّاج في تفسير القرآن» و «تأويلات القرآن»، و قد سرد تآليفه شيخنا في طبقات أعلام الشيعة.'

٤٥. العلامة الحلي، جمال الدين حسن بن يوسف بن مطهر، المولود عام (٦٤٨هـــ)، والمتـوقى عام (٢٢هــ)، وهـو آيـة من آيـات الله الكبرى المشتهـر بالعـلامة على الإطلاق، وهو أظهـر من أن يعرف وأشهـر من أن يذكر،ولـه جهود كبرى وخطوات واضحة في العلوم الإسلامية، وله في مجال التفسير تأليفات ثلاثة:

١. «السر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، كما ذكره في فهرس كتبه في كتابه في السر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، كما ذكره في فهرس كتبه في كتابه «خلاصة الأقوال في علم الرجال».

۲. «نهج الإيمان في تفسير القرآن» لخص فيه «الكشّاف» و«التبيان» و«مجمع البيان».

٣. «تلخيص الكشاف» حكى شيخنا المجيز في الذريعة أنّه رآه بعض الطّلعين عند بعض الثاني. ٢ المطّلعين عند بعض علماء العامّة ببغداد، ولكن يحتمل اتحاد الثالث مع الثاني. ٢

٥٥. قطب الدين، محمد بن محمد الرازي البويهي، (المتوفى سنة ٧٦٦هـ)، تلميذ العلامة الحلي، وأُستاذ الشهيد الأول (المتوفى عام ٧٨٦)، له تفسيران: ١. «تحفة الأشراف»، وهو تفسير كبير أبسط من تفسيره الآخر، يوجد مجلدان منه في المكتبة الخديوية بمصر من أوله إلى آخر سورة طه، وهو كالحاشية على الكشّاف.

١. الحقائق الراهنة في أعيان المائة الثامنة: ١١٢ الذريعة : ٣/ ٣٠٣. ٢. خلاصة الأقوال: ٤٦، ط النجف؛ الـذريعـة:١٢/ ١٧٠ برقـم ١١٣٨ و٢٤/ ٤١٢ برقـم ٢١٧ و٤/ ٤٢٥ برقم ١٨٧٣. ۲. «بحر الأصداف»، يـوجـد منـه نسخة في العـراق في مكتبـة الجواديـن بالكاظمية، فرغ منه المؤلّف سنة (٧٣٣هـ).

٥٦. ركن الدين حيدر بن علي بن حيدر الحسيني الآملي له المحيط الأعظم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، فرغ من إتمامه سنة (٧٧٧هـ.)، وهي موجودة في الخزانة الغروية ، قد ذكر شيخنا المجيز الطهراني ثلاثة تف اسير أُخرى له وهي: «التأويلات» و «جامع الأسرار» و «منتخب التأويل».

٥٧. جمال الدين أحمد بن متوّج البحراني، مؤلّف «منهاج الهداية في تفسير آيات الأحكام الخمسمائة» يقول الشيخ سليمان بن عبد الله الماحوزي في رسالته في أحوال علماء البحرين: انّ الشيخ جمال الدين كان شيخ الإمامية في وقته، وكان من أحظم تلاميذ فخر المحقّقين، (المتوفّى عام ٢٧١هـ)، واتّفق اجتماعه مع الشهيد الأوّل بمكّة، فلمّا تناظرا غلب عليه الشهيد، وقد توفّي الشهيد عام ٢٨١هـ)، فالرجل من أعيان القرن الثامن وإن أدرك قليلاً من أوائل القرن التاسع، وينقل عنه الماحورة في معاد الله الماحورة في مع الشهيد الأوّل بمكّة، فلمّا تناطرا غلب عليه الشهيد، وقد توفّي الشهيد عام ٢٨١هـ)، من أوائل القرن التاسع، وينقل فالرجل من أعيان القرن الثامن وإن أدرك قليلاً من أوائل القرن التاسع، وينقل عنه الفاضل المقداد، (المتوفّى عام ٢٨١هـ) في كنز العرفان، والنسخة موجودة في منه الناسة.

١. الذريعة:٢٠/ ١٦١ برقم ٢٣٩٦؛ الحقائق الراهنة له أيضاً: ٦٩. ٢. الذريعـة:١٠٨/٢٣ برقـم ٨٥٥٨ و٤/ ٢٤٦ برقم ١١٩٢ ولاحـظ: طبقات أعـلام الشيعة في المائة الثامنة: ٨.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٤ | ١ | ٤ |
|---------------------|--|---|---|---|
|---------------------|--|---|---|---|

تفسيران: كبير مطوّل وصغير مختصر، وله أيضاً كتاب الناسخ والمنسوخ'، وهو أيضاً من أعيان القرن الثامن وإن أدرك أوائل القرن التاسع، ولأجل ذلك ذكرناه في مشاهير المفسرين في القرن الثامن.

٥٩. أبو الفضل ، نجل الفقيه العالم بهاء الدين يوسف بن أبي الحسن الديلمي الجيلاني الذي مرّ عند ذكر مشاهير المفسّرين في القرن السابع،وقد ذكره القاضي أحمد بن صالح اليمني، المتوفّى بصنعاء عام (١٠٩٢) في حرف الفاء من كتابه «مطلع البدور» بعنوان المشهورين بأبي الفضل من علماء العراق، وذكر من تصانيفه تفسير القرآن ودلائل التوحيد في الكلام، وذكر شيخنا المجيز أنّ تفسيره كبير في مجلدين ضخمين على كيفية خاصّة، ثمّ ذكر كيفيته، ونسخته موجودة في النجف الأشرف، ويكثر النقل عن احتجاج الطبرسي وتفسير الشيخ الطبرسي والكشّاف وغيرها.<sup>٢</sup>

١. روضات الجنات: ١/ ٢٨ الذريعة: ٤/ ٢٤٦ برقم ١٩٩١. ولاحظ أيضاً: الضياء الـلامع في القرن التاسع: ٥. ٢. الذريعة: ٤/ ٢٥٦ برقم ١٢١٣. ٢. الحقائق الراهنة في أعيان المائة الثامنة: ١٦٠. أعلام التفسير في القرن التاسع ...... ٥ ٢ ٤

11. كمال الدين عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم المعروف بابن العتايقي الحلّي، صاحب التصانيف، الموجود بعضها بخطّه في الخزانة الغروية منها «صفوة الصفوة»، الذي فرغ منه سنة (٧٨٧هـ). له «الناسخ والمنسوخ» و نسخه متوفّرة في النجف ويعتبر عن العلّامة الحلّي في كتابه «الإيضاح» بـ«شيخنا المصنّف»،فالرجل من أعيان أواخر القرن الثامن، بسط شيخنا المجيز الكلام في ترجمته.

أعلام التفسير في القرن التاسع

٦٢. أبو عبد الله مقداد بن جلال الدين عبد الله السيوري الحلي، تلميذ الشهيد الأول وشارح الباب الحادي عشر، (المتوقى عام ٨٢٦هـ)، رتبه على مقدمة وكتب بترتيب كتب الفقه، وخاتمة، وقد طبع عدّة مرّات، منها ما طبع مستقلاً سنة (١٣١٣هـ)، وله تفسير «مغمضات القرآن»، وقد رآه شيخنا المجيز في كربلاء المقدسة.<sup>٢</sup>

٣٣. طيفور بن سراج الدين جنيد، المفسّر الجليل له تفسير القرآن بالحديث والرواية، حكى شيخنا المجيز أنّه رآى تفسيره الكبير، وقيد فرغ منه بهم الغديد سنة

| مفاهيم القرآن / ج١٠ | 2 |  | 1 | ٦ |
|---------------------|---|--|---|---|
|---------------------|---|--|---|---|

تفسير آيات الأحكام، واشتهر بكتاب اللباب وهو أبسط من كنز العرفان للفاضل المقداد. يقول في أوّله: إنّه لمّا منّ الله عليه بتأليف عيون التفاسير، استخرج منه تفسير آيَات الأحكام على نهج ما ألّفه شيخه المقداد، فهو ذو تأليفين في التفسير أحدهما: يعم جميع القرآن، والآخر: يختصّ بآيات الأحكام، وهو من تلاميذ الفاضل المقداد، ومن الكتاب نسخة في المكتبة الرضوية وغيرها.

أعلام التفسير في القرن العاشر

70. حسين بن علي الواعظ الكاشفي مؤلّف «جواهر التفسير لتحفة الأمير» ألّفه باسم الوزير الأمير نظام الدين علي شير، قدّم فيه أربعة أُصول فيها اثنان وعشرون عنواناً من الفنون المتعلّقة بتفسير القرآن وفضله وأنواعه، ثمّ شرع التفسير من سورة الفاتحة، وله تفسير آخر أسماه بـ«المواهب العليّة»، وقد توفي عام (٩١٠هم).<sup>٢</sup>

٦٦. كمال الديمن الحسين بن شرف الدين، عبد الحقّ الأردبيلي، المعروف

بالإلمي، تـوقّي عام (٩٥٠هـ)، وعبّر في كشف الظنون عنه بتفسّير الأردبيلي، وفي رياض العلماء أنَّ هذا التفسير كبير لتمام القرآن الشريف، وهو في مجلدين . " ٦٧. عبد العلي ابن نظام الديمن محمد بن الحسين البيرجندي، (المتوقى عام ٩٢٢هـ)، له شرح تحرير المجسطي وجاء في خطبته: مسلماً على الأئمّة المنتجبين

- ١. الضياء اللامع: ٤١.
- ٢. إحياء الدائر:٦٩، الذريعة:٥/ ٢٦٥ برقم ١٢٦٨.
- ٣. كشف الظنون: مادة التفسير؛ رياض العلماء:٢/ ٩٨، الذريعة: ٤/ ٢٦١ برقم ١٢٢٢.

| ٤١٧ | ي القرن العاشر | أعلام التفسير ف |
|-----|----------------|-----------------|
|-----|----------------|-----------------|

المكرمين المتشرقين بتشريف ﴿إِنَّما وَلَيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ و ﴿إِنَّما يُريدُ اللّهَ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْس ﴾ لـه «شرح الدر النظيم في خواص القرآن العظيم» ألّف سنة (٩٠١هـ)، وقد أتمّ بعض كتبه سنة (٩٣٢هـ). \

٦٨. علم النجفي ابن سيف بـن منصـور الحلّي، صاحـب كنز الفـوائد المنتخب من كتاب «تأويل الآيات البـاهرة» انتخبه منه سنة (٩٣٧هـ) في المشهد الغروي.<sup>٢</sup>

**۲۹. محمّد خواجه کي، ش**يخ ابن أحمد الشيرازي، مؤلّف شرح باب حادي عشر»، ألّفه سنة (۹۵۲هـ)، له مختصر مجمع البيان.<sup>۲</sup>

٧. أبو المحاسن، الحسين بن الحسن ، يعرّف عبد الله الأفندي بقوله:
 فاضل عالم متكلم محدث مفسّر. كان من مشاهير الإمامية، ومن مؤلّفاته كتاب
 «جلاء الأذهان في تفسير القرآن» وهو تفسير حسن كثير الفوائد.<sup>3</sup>

**أقول: قد طبع الكتاب في عشرة أجزاء بتصحيح وتعليق المحقّق السيد** جلال الدين الحسيني الارموي تألِّئ ،والكتاب من حسنات الدهر، والمؤلّف من علماء القرن العباشر، كما حقّقه المصحح في المقدمية، فمن أداد فلم حع البيه، وفيه

| / | ١ |
|---|---|
|   | / |

٧٢. المحقّق الأردبيلي، أحمد بن محمّد، المتوفّى في صفر (٩٩٣هـ.)، أُستاذ الفقهاء والمجتهدين، صاحب التصانيف الكثيرة، مثل «مجمع الفائدة» وهي دورة فقهية تشتمل على جميع أبواب الفقه إلاّ النكاح و «زبدة البيان في تفسير آيات أحكام القرآن» تفسير مشحون بالتحقيق.'

٧٣. فتسح الله بن شكر الله الكاشاني، (المتوتى عام ٩٨٨هـ) وقيل: (٩٩٧هـ)، له «منهج الصادقين في تفسير القرآن المبين»، طبع مرّة في ثـلاث مجلدات كبار، وأُخرى في عشرة أجزاء، ولـه «خلاصة المنهج»، فرغ من بعض أجزائه أعني سورة الأنفال سنة (٩٨٤هـ). وله شرح «نهج البلاغة» مطبوع.

٧٤. **غياث الدين**، المفسّر الزواري، المعـاصر للمحقّق الكركـي، أستاذ أبي الحسـن علي بن الحسـن الزواري، المفسّر المشهـور و ينسب إليـه «تفسير الگازر» المعروف.<sup>٢</sup>

٧٥. الأمير أبو الفتح بن الأمير مخدوم بن الأمير شمس الدين محمد بن الأمير السيد الشريف الحسيني الجرجاني، (المتوقّى سنة ٩٨٦هـ)، مؤلّف «تفسير شاهي» تفسير لآيات الأحكام، ألّفه باسم الملك طهماسب الصفوي، توجد منه

نسخة خطّية في الخزانة الرضويّة، وقد طبع أخيراً في عدّة أجزاء في تبريز. "

أعلام التفسير في القرن الحادي عشر إنَّ السابر في التفاسير المؤلَّفة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر يرى -

٢. إحياء الداثر: ٤٣، الذريعة: ٤/ ٣٠٩.

۱. روضات الجنات: ۱/ ۷۹، وغيره. ۳. الذريعة: ٤/ ۲۷۷ برقم ۱۲۷۸.

أعلام التفسير في القرن الحادي عشر .... ۹ ۱۹

بوضوح - أنَّه قد سادت على الأوساط الشيعيَّة في هذه الظروف نزعتان مختلفتا المنحى ومتضادتا المنهج لاتجد لهما مثيلًا في العصور السابقة، وهاتان النزعتان هما:

 النزعة العقلية البحتة التي تدفع المفسّر إلى الاهتهام بالآيات الواردة في المبدأ و المعاد والأسماء والصف ات وما يمت إليهما بصلة، ويضرب في ظلَّها عمَّا سواها صفحاً،ولا ينظر إليه إلاّنظرة خاطفة كأنّ القرآن كتاب عقلي فلسفي لا يهتم إلّابالمسائل العقليّة، ولا شأن له بمسائل المجتمع وما تدور عليه رحي الحياة. ٢. النزعة الأخبارية التي لاتهتم إلا بنقل الروايات وجمعها من مختلف الكتب من دون تحقيق في اسنادها ومتونها حتى ألُّف في هذه الظروف أكبر المجاميع الروائية حول التفسير التي لايشذ منها من أحاديث التفسير إلاالنزر اليسير.

وقد كان لهاتين النزعتين تأثير خاصٌ في تطوّر التفسير في تلك العصور، ولما قضي الأستاذ الأكبر المحقّق البهبهاني (المتوقى١٢٠٦هـ) على النزعة الاخبارية التي تتسم بالقشرية والسطحية في أواخر القرن الثاني عشر ومستهلَ القرن الثالث

عشر عزت العناية بالتفسير الروائي وتوفرت الدوافع نحو التفسير العلمي الذي يهتم بأكثر المسائل التي يتوقّف عليها فهم الآيات، فراج منهج الشيخ الطوسي في تبيانه، والطبرسي في مجمعه، خصوصاً في أواخر القرن الثالث عشر ومستهلّ الرابع عشر.

نعم حدثت رجّة عنيفة في أواسط القرن الرابع عشر ودفعت الضرورات الاجتماعية إلى تطوير المنهج التفسيري كما سيوافيـك بيانه، وإليك اعلام التفسير في القرن الحادي عشر:

٧٦. محمد بـن علي بن إبـراهيم الاسترآبـادي، المجـاور لبيـت الله الحرام، والمتوفّى فيـه سنة (١٠٢٦هـ)، صاحـب الكتب الرجـالية الثلاثة، لـه شرح آيات الأحكام.'

٧٧. بهاء المحيسين محمسد بسبين الحسين العسباملي، الطائر الصيت (المتوفق ١٠٣٠هـ) لـه تفاسير ثـلاثة: ١. العروة الوثقى طبع مع مشرق الشمسين في طهران (١٣٢١هـ)، وقـد صرّح في أوائلـه بحاشيته على تفسير البيضاوي، فيظهر أنّه كتبه بعده،٢. عين الحياة، وهو تفسير مزجيّ نظير تفسير الصافي، ٣. ما قد عرفت من حاشيته على تفسير البيضاوي، وقـد كثرت التحشية من أصحابنا على ذلك التفسير.

٧٨. الشيخ جواد بن سعد الله الكاظمي، تلميذ شيخنا البهائي له «مسالك الأفهام في آيات الأحكام»، طبع في جزءيـن ، صنّفه عام (١٠٤٣هـ)، وللشيخ عبد القـاهر الحويزي المعاصر للشيـخ المحدّث الحر العاملي تعلقيـات على ذلك الكتاب.

٧٩. صدر المتألهين محمد بن إبراهيم الشيرازي (المتوفّى ٥٠٠ هـ)، فله من

٢. الذريعة: ١٥/ ٢٥٢ برقم ١٦٢٦، و٢٢/ ٢٢٧ برقم ١٤٨٤.

٨٠. محمد الرضا بن عبد الحسين النصيري الطوسي، مؤلّف كشف الآيات الذي فرغ منه في (١٠٦٧هـ)، وله تفسير كبير أسهاه بـ«تفسير الأئمّة لهداية الأُمّة»، حكى شيخنا المجيز عن بعض المطّلعين أنّه في ثلاثين مجلداً، وقال: رأيت مجلّدين منها الأوّل: مجلد كبير ضخم بدأ فيه بمقدمات التفسير فيها يقرب من عشرين فصلاً فيها يتعلّق بالقرآن، ثمّ شرع في تفسير الفاتحة الخ، والمجلد الثاني: مجلد ضخم كبير من أوّل سورة التوبة إلى آخر سورة هود. و من أراد التفصيل فليرجع إلى الذريعة.

٨١. الحكيم العارف على قلي، المولود عام (١٠٢٠هـ)، المعاصر للفيض الكاشاني، له تفسير «خزائن جواهر القرآن»، ذكر في أوّله أنّه تضرّع إلى الله في أن يوفّقه لجمع جميع ما في القرآن من آيات التوحيد والإيهان والأحكام والقصص والمواعظ و الحكم وخلق السهاوات والأرض وأحوال الرجعة والبرزخ والحشر والنشر والجنةوالنار وايراد تفاسيرها المرويّة وتحقيق كلهات الروايات المقسرة جملة جملة، فوفّقه الله وشرع في التأليف في رمضان (١٠٨٣هـ.)، توجد نسخة خط المؤلّف في قم.

«كشف غوامض القرآن»، وتقدّم له غريب القرآن. ا

٨٤. تاج الدين الحسن بن محمد الاصفهاني، (المتوفّى سنة ١٠٨٥هـ)، والد الفاضل الهندي صاحب «كشف اللثام»، المتـوفّى سنة (١١٣٥هـ)، لـه «البحر المواج» في تفسير القرآن، كثير الفوائد.

٨٥. المحدّث الفيض الكاشاني، محمـد بن مرتضى (المتوفّى ١٠٩١هـ)، له تفـاسير ثلاثـة: الصافي، الأصفـى، والمصفّى، والثاني ملخّـص الأوّل و الثالـث ملخّص الثاني، وقد طبع الأوّل والثاني ولكنّ الثالث بعد مخطوط.

٨٦. عبد علي الحويري، استاد المحدّث الجزائري، الذي توقي سنة (١١١٢هـ)، له تفسير نورالثقلين، فسّر القرآن على هدى الروايات عن أئمّة أهل البيت، وهو من المجامع الكبيرة للتفسير بالأثر، فرغ من الجزء الأوّل الذي ينتهي إلى آخر الأعراف في النجف سنة (١٠٦٥هـ)، ومن الجزء الثاني في (١٠٦٦هـ)، والثالث أيضاً في تلك السنة، ومن الرابع في (١٠٧٢هـ)، وتوقي في حياة الشيخ الحرّ العاملي، كما يظهر من «أمل الآمل» للشيخ الحرّ العاملي، المؤلّف سنة (١٠٩١هـ)، وطبع الكتاب أخيراً في خسة أجزاء ضخام.

ونكتفي من أعلام التفسير في هذا القرن بهذه العشر الكاملة.

أعلام التفسير في القرن الثاني عشر ٨٧. السيد هاشم بن سليمان الحسيني البحراني، (المتوفَّى سنة ١١٠٧هـ) أو (١١٠٩هـ)، مؤلّف «البرهان في تفسير القرآن»، طبع عام (١٣٠٢هـ) في جزءين

١. روضات الجنات: ٥/ ٣٤٩؛ الذريعة: ١٢/ ٥٠ برقم ٦٣٠. ٢. الذريعة: ٣/ ٤٩ برقم ١١٨، نقله عن الروضات ولم نجد ترجمة الوالد في محلّه. كبيرين، وطبع أخيراً في أربعة أجزاء، جمع فيه شطراً وافراً من الأحاديث المأثورة عن أئمّة أهل البيت في تفسير الآيات القرآنية، وله تفسيران آخران تفسير الهادي، وتفسير نور الأنوار والهداية القرآنية، والكلّ على نمط واحد. قمال صاحب الرياض: إنّ له ما يساوي خمساً وسبعين مؤلّفاً بين صغير وكبير ووسيط أكثرها في العلوم الدينيّة، ويقال له: «العلّامة البحريني». \

٨٨. محمد بن محمد رضا بن إسهاعيل بن جمال الدين القمي المشهدي، (المتوفّى عام ١١١٣هـ)، صاحب «التحفة الحسينية في عمل السنة»، له «كنز الحقائق وبحر الدقائق» في تفسير القرآن، وقد قرّظه جمال المحقّقين الخوانساري والعلاّمة المجلسي، وإليك نصّ الأخير: «لله در المولى، الأولى، الفاضل، الكامل، المحقّق، المدقّق، البدل، النحرير، كشّاف دقائق المعاني بفكره الشاقب، ومخرج جواهر الحقائق برأيه الصائب»، وقد طبع الكتاب محقّقاً بتقديم زميلنا العلاّمة محمّد هادي معرفة يقول في تقديمه في حقّ الكتاب - : إنّ تفسيره هذا مقتبس من تفسير البيضاوي والطبرسي والزنخشري وحواشي العلّامة البهائي، وقد جمع فيه من

٤٢٤ ...... مقاهيم القرآن / ج٠١

٩٠. محمد إسماعيل بن الأمير محمد باقر الاصفهاني، المولود(١٠٣١)، والمتوقى(١١١٦هـ)، كان مدرّساً بالجامع العباسي باصفهان، له التفسير الكبير في أربعة عشر مجلّداً ترجمه الجَزّي في «تذكرة القبور». <sup>(</sup>

٩١. الشيخ علي بـن حسين العاملي، له «الـوجيز في تفسير القرآن العـزيز» وهو مختصر نـافع كاف في معرفـة ما يتوقّف عليـه فهم المعنى من وجـوه الإعراب واختلاف القراءات، فرغ منه مؤلّفه في (١١١٨هـ)، وفي بعض النسخ فرغ منه سنة (١١٢٠هـ) توجد نسخ منه في النجف الأشرف.

٩٢. أحمد بن الحسن بن علي الحر العماملي، أخو الشيخ الحرّ العماملي المعروف، ذكر تفسيره أخوه في كتاب «أمرل الآمل»، وكمان حيّاً إلى سنة (١١٢٠هـ)."

**٩٣. أبو الحسن بن شيخ محمد طاهر الفتوني ا**لنباطي العاملي الغروي، له كتاب «مرآة الأنوار ومشكاة الأسرار»، وقد طبع الجزء الأوّل منه وحده في إيران ونسخه متوفرة في العراق، وقد طبع الجزء الأوّل باسم «عبداللطيف الكازروني» وهو من هفوات الناشر.<sup>٤</sup>

and the second second

٩٥. عبد الله الأفندي بن عيسى التبريزي، ثمّ الاصفهاني، له «الأمان من

١. الذريعة: ٤/ ٢٦١ برقم ١٢٢٠.
 ٢. الذريعة: ٢٥٩ ٤٤ برقم ٢٢٤.
 ٣. أمل الآمل: ١/ ٣٦٤ الذريعة: ٤/ ٢٥٩ برقم ١٢١٨.
 ٤. الذريعة: ٢٠/ ٢٦٤ برقم ٢٨٩٣.
 ٥. روضات الجنات: ٦/ ١١١.

أعلام التفسير في القرن الثالث عشر ......

النيران» في تفسير القرآن والمؤلّف حجة التاريخ وبحّاثة عصره، له أثره الخالد (ياض العلماء» الذي بدأ بتأليف سنة (١١٠٦هـ)، وتوفي حدود (١١٣٠هـ) ويصف السيد عبد الله التستري في إجازته الكبيرة هذا التفسير بقوله: مشتمل على أكثر الأخبار المرويّة عن أهل البيت عليّظ في تفسير القرآن وآياته.

**٩٦. محمد بــن علي النجـار التستري، (ا**لمتـوقّى ١١٤٠هـ)، لــه «التفسير الكبير» و هو من تلاميذ المحدّث الجزائري ويسمّى بـ«مجمع التفاسير».<sup>٢</sup>

تلك عشرة كاملة في هذا القرن نكتفي بها ونحيل تسجيل أسماء الباقين إلى عهدة المعاجم.

أعلام التفسير في القرن الثالث عشر

دخل القرن الثالث عشر وقد ارتج الغرب بنهضة علمية عظيمة بهرت العيون وأدهشت العقول واتسم بتسليط الضوء على عالم الطبيعة وطرح المسائل الحيوية في مجال العلوم الإنسانية، ولكن \_يا للأسف \_ كان السبات والذهول عمًا يجري في ذاك الجانب من العالم سائداً على الشرق وعلمائه، ولأجل ذلك نرى أنّ ما

۱. الذريعة:۲/ ۳٤٣ برقم ۱۳٦٤. ۲. المصدر نفسه:٤/ ٤٩ برقم ۱۱۹۷. ٩٧. الشيخ عبد النبي الطسوجي، وطسوج من مضافات «خوي»، و هو تلميذ المقدس رفيع الدين الجيلاني المشهدي، (المتوفّى عام ١١٦٠هـ)، وأُستاذ علاّمة عصره الشيخ حسن الزنوزي، لـه تفسير كبير وفيه نكات بديعة، أكثر النقل عنه الشيخ الزنوزي في موسوعته «رياض الجنة»، توفّي عام (١٢٠٣هـ).

٩٨. السيد عبد الله بن محمد رضا العلوي الحسيني الشهير بالشتر، المولود بالنجف سنة (١٩٨٩هـ)، و المتوقى عام (١٢٤٢هـ)، كان فقيهاً محدثاً مفسّراً، آية في الأخلاق عكف مدة حياته العلمية على التأليف والتصنيف، له «صفوة التفاسير» و «الجوهر الثمين في تفسير القرآن المبين» و «التفسير الوجيز»، وهذا الخير هو المعروف الموجود في أيدي الناس، وقد طبع مراراً.<sup>7</sup>

٩٩. محمد جعفر الاسترآبادي، المعروف بـ «شريعتمدار»، المتوقى عام (١٢٦٣هـ). حكى شيخنا المجيز أنّه رآى بعض أجزائه وهو من أوّل سورة الكهف إلى آخر سورة الأحزاب، وتاريخ كتابة النسخة (١٢٦١هـ)، وله تفسير أخر على وجه الاختصار أسماه «مظاهر الأسرار»."

١٠٠. السيد محمد تقي بن مير مؤمن القزويني، المتوفّى عام (١٢٧٠هـ)، له

- المصدر نفسه: ٤/ ٢٨١ برقم ١٢٩٠.
  - ۲. روضات الجنات: ۶/ ٤٦١.
- ٣. الذريعة: ٤/ ٢٦٩ برقم ١٢٥٠. ٥. المصدر نفسه: ٢٢٠ برقم ١٠٦٣، وص ٢١٠ برقم ١٠٣٠.

أعلام التفسير في القرن الرابع عشر والخامس عشر ......

١٠٢. الشيخ صالح بن محمد البرغاني القزويني، المتوفّى بالحائر عام (١٢٧٥هـ)، له تفاسير ثلاثة: الكبير وأسماه «بحر العرفان» في سبعة عشر مجلّداً، و«الوسيط» في تسعة أجزاء و«الصغير» في مجلّد واحد، وقد طبع منه مجلّد واحد في النجف الأشرف.

١٠٣. السيد حسين بن السيد رضا الحسيني البروجردي، صاحب «نخبة المقال» المشهور الذي شرحه المولى علي العلياري، توقي عام (١٢٧٦هـ)، ولـه تفسير خرج منه مجلّد كبير في مقدّمات التفسير وتفسير سورة الفاتحة و قسم من سورة البقرة.

أعلام التفسير في القرن الرابع عشر و ...

حل القرن الرابع عشر وقد خطا الغرب خطوات واسعة في الصناعة والتكنولوجيا والعلوم الإنسانية وفي مجالات مختلفة لاتمت إلى الدين بصلة وأبدئ فيه نظريات إلحادية، ورفع كثير من الغربيّين عقيرتهم بنفي العوالم الغيبية والانتصار لأصالة المادة.

۱. المصدر نفسه: برقم ۱۲۸۲. ۲. المصدر نفسه: ٤/ ۲۷۲ برقم ۱۲٦۳. إنّ وفود هذا النوع من التفكير المزيج بسوء الظنّ بالغيب والمعارف الإلهية، بعث المفسّرين الإسلاميين من سنّيهم وشيعيّهم إلى التطوير في المنهج التفسيري، وإيداع مسائل جديدة في كتبهم باحثين عنها ومخضعين إياها للمشراط العلمي، وهم في ذلك بين مُفرط ومفرّط ومقتصد، فأفرط بعض في تأويل الآيات حسب الأسس الطبيعية والنواميس الكونية المكتشفة، غافلاً عن أنّ هذه الآراء والمكتشفات فرضيات متزلزلة، سوف تتبدّل إلى آراء غيرها، كما فرّط بعضهم فتمسّك بالأصول الموروثة عن الأغارقة حول السماء والعالم، وهناك طبقة وسطى مشوا بين الخطّين، فلم يمنعهم التعبّد بالقرآن عن التنسيق بين الوحي القرآني والنظريات القطعية الحديثة التي ثبتت بوضوح، وأيّده الحسّ والتجربة.

لقد أثّرت الحضارة الغربية على المناهج التفسيرية، فأدخلت في التفسير جملة من المسائل الفلسفية والطبيعية والاجتهاعية و النفسية والمسائل العائلية إلى غير ذلك ممّا تقوم عليه الحياة في هذه الأعصار، فصار ذلك سبباً لبروز لون خاصٌ من التفسير لم يكن معهوداً في القرون السابقة، كها أنّ ذلك صار سبباً لرجوع المسلمين إلى القرآن من جديد كيها يتخلّصوا بفضله من التيّارات الالحاديّة،

١٠٥. العلامة السيد نور الدين العراقي (المتوفّى عام ١٣٤١هـ)، له «القرآن والعقل»، طبع في ثلاثة أجزاء، وهو تأليف منيف مبتكر في بابه.

١٠٦. المجاهد الكبير، الشيخ محمد جواد البلاغي، (المتوفّى عام ١٣٥٢هـ)، وقد أفنى عمره في الـذبّ عن المذهب، وكافح الآراء المادية، كما نـاضل المسيحية بكتبه القيّمة كـ«الرحلة المدرسية»، و«الهدى إلى ديـن المصطفى» و له «آلاء الرحمن في تفسير القرآن». خرج منه جزءان.

١٠٧. السيد علي بــن الحسين الحائري(١٢٧٠ ـ ١٣٥٣ هــ) من تـلاميذ المجدّد الشيرازي، مؤلف «مقتنيات الـدرر و ملتقطات الثمر»، طبع في اثني عشر مجلّداً في سنة ١٣٧٧ ـ ١٣٨١ هـ.

۱۰۸. العلّامة السيد محمد مولانا، (المتوقّى عـام ۱۳۶۳هـ)، لـه «التفسير الوجيز» و هو على غرار تفسير الجلالين، طبع وانتشر في تبريز.

١٠٩. العلّامة الحجّة المفسّر الكبير، السيد محمد حسين الطباطبائي (المتوفّى عام ١٤٠٢هـ) لـه «الميزان في تفسير القرآن» وهو في عشرين جـزءاً، يرى القارئ فيه تطويراً في التفسير وآفاقاً مفتوحة أمامه، وقد قرّظه مشايخ الأزهر وأعلام الأُمّة،

طبع بعض التقاريظ في أوائل الجزء الخامس من الميزان. ١١٠. العلَّامة الحجّة، الشيخ محمد جواد مغنيه (المتوفّى محرم ١٤٠٠هـ)، ذلك الكاتب الكبير، في مجالات مختلفة، له «الكاشف في تفسير القرآن»، صدر في سبعة أجزاء وطبع في بيروت، وله تفسير آخر وجيز كتبه للشباب، وطبع في بيروت. ١١١. المحقّق الكبير السيد أبو القماسم الخوئي النجفي (المتوقى سنة ١٤١٣هه)، المرجع الأعلى للشيعة، له «البيان في تفسير القرآن» صدر منه جزء

واحد.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٤٣ | ٠ |
|---------------------|--|----|---|
|---------------------|--|----|---|

١١٢. العلامة الحجّة الشيخ محمد باقر الناصري، أحد علماء العراق المجاهدين المناضلين للبدع والاضطهاد. له تلخيص مجمع البيان في ثلاثة أجزاء، مطبوع.

**١١٣ . العلّامة الحجّة الشيخ حسن المصطفوي،** أحد الباحثين المعاصرين، له «التحقيق في كلمات القرآن» خرجت منه تسعـة أجزاء، وهو كتاب لطيف يهتم بتبيين لغات القرآن على وجه بديع.

**١١٤ . العلاّمة الحجّة الشيخ ناصر مكارم الشيرازي،** له التفسير الأمثل في عشرين جزءاً، طبع وانتشر في بيروت.

**١١٥ . المحقّق الشيخ محمد هـادي معرفة،** أحد المولعين بعلوم القـرآن، له «التمهيد في علوم القرآن» صدرت منه سبعة أجزاء.

١١٦. العلّامة الحجّة السيد عبد الأعلى السبزواري النجفي، أحد المدرسين الكبار في حوزة النجف الأشرف، له «مواهب الرحمٰن في تفسير القرآن»، خرجت منه عدّة أجزاء.

الالا الملكمة المحترال العمد حرين فض الشرير أكار عرار إران

| ٤٣١ |  | التفسير | في | لتطوير | تدوين و ا | تاريخ ال |
|-----|--|---------|----|--------|-----------|----------|
|-----|--|---------|----|--------|-----------|----------|

منه عشرة أجزاء وهو تفسير موضوعي.

هؤلاء أعلام التفسير في أربعة عشر قرناً وهم مائة وعشرون، وقد اكتفينا بهم مع أنّ عدد أعلام التفسير فضلاً عن غيرهـم يتجاوز عن ذلك، غير أنَّ المجال لا يسع أكثر من ذلك.

تاريخ التدوين والتطوير في التفسير إنّ هذا البحث الضافي حول تاريخ تفسير القرآن عند الشيعة الإمامية، يوقفنا على تاريخ التدوين والتطوير في مجال التفسير لديهم، فانّ الظاهر أنّ أوّل من ألّف تفسيراً للقرآن من الشيعة هو سعيد بن جبير - ذلك التابعي الشيعي -(المستشهد عام ٩٥هه) لتشيّعه وموالاته علياً، هذا ولو صحّ ما نسب من الكتب إلى عبد الله بن عبّاس (المتوفّى سنة ٦٩هه)، لكان هو متقدّماً على ابن جبير وهو تلميذ الوصي أمير المؤمنين، ثمّ توالت بعدهما كتابة التفسير حسب ما عرفت في قائمة القرون، ولا نطيل الكلام في تاريخ التدوين.

| 1.5 | 13 | مفاهيم القرأن |  | ٤٣ | ٦ | ľ |
|-----|----|---------------|--|----|---|---|
|-----|----|---------------|--|----|---|---|

مثيـلاً في القرون الأولى، وقـد دام ذلـك النمط حتـى غلـب على النمط العلمـي، وذلك عند تسرّب الاتجاه الاخباري إلى الأوساط العلميّة.

ولما حل القرن الرابع عشر، وقف غير واحد من المفكّرين الإسلاميّين وقادتهم على الوضع المؤسف المحدق بالمسلمين بسبب تأخرهم عن موكب الحضارة، ونشوب أظفار الاستعهار ببلاد المسلمين، و عند ذلك شعروا بأنّ إحياء المجد الدائر وتجديد الحضارة الإسلامية في جميع أبعادها رهن العودة إلى القرآن وتحججها أو المناقشة في الاعراب ودلائله، فرجعوا إلى أحضان كتاب الله، ونظروا إليه بمنظار خاص فاكتشفوا \_ حقّاً \_ آفاقاً جديدة، غفل عنها الأقدمون، آفاقاً والآفاق المكتشفة، وعكفوا على دراستها دراسة معمقة، فازدهرت المدارس ومحافل العلهاء بالأبحاث القرآنية، وانتشرت تفاسير بنمط حديث لم يكن لها مثيل في العلهاء بالأبحاث القرآنية، وانتشرت تفاسير بنمط حديث لم يكن لها مثيل في القرون السابقة، فعند ذلك حصل تطوير جديد أعمق بكثير من التطوير العلمي الماصل بيد أمثال الشريف الرضي وأخيه المرتضى، وفي الحقيقة هذا المنه ج

الموجبود في عصرنا الحاضر تطوير حديث ومنهج متكامل يتفوق على المنهج العلمي، ولم يكن بدّ للمفكرين من إبداع هذا التطوير وذلك لوجهين: الأوّل: انَّ الغزو الفكري الذي تعرّض لـه الإسـلام والمسلمون بمختلف أشكاله من خلال تأسيس علوم اجتماعية ونفسيّة واقتصادية و...، وابداع نظريات حديثة حمول النبوة والموحى وغير ذلمك ألجأ المفكّرين إلى دراسة همذه الآراء والبحث عنها بحثاً جذرياً حتى يصونوا بأبحاثهم القيّمة، الإسلام والمسلمين عن تأثير هذه السموم التي بثُّها ويبثها علماء الغرب في الشرق في صورة حقائق راهنة.

وقد نجح علماء التفسير في تحقيق أُمنيّتهم هذه نجاحاً باهراً وأدخلوا في التفسير مسائل هامّة أُلهموا بها من خلال الآيات القرآنية، بيـد أنّ بعضهم أفرط عند تطبيق الآيات الكونيّة على المكتشفات العصريّة، وقد كان عليهم الأخذ بالحدّ الأوسط.

الثاني: انَّ طبيعة الذكر الحكيم تقتضي ذلك التطوير، بل و لن يقف الركب على هذا الحدَّ وسيـواجه المستقبل تطـويراً ثالثـاً، ورابعاً في تفسير الذكـر الحكيم، كيف والنبي الأكرم بَيَنْ يعرّف معجزته الكبرى بقوله: «ظاهره أنيق وباطنه عميق، له تخوم وعلى تخومه تخوم ، لا تحصـى عجائبه، ولا تبلى غرائبه، فيـه مصابيح الهدى ومنار الحكمة». (

وهذا أمير المؤمنين عليمًا يصف الذكر الحكيم بقوله: «أنزل عليه (النبي) الكتاب نوراً لا تطفأ مصابيحه، وسراجاً لا يخبو توقده، وبحراً لا يدرك قعره، ومنهاجاً لا يضلّ نهجه، وشعاعاً لا يظلم ضؤوه، وفرقاناً لا يخمد برهانه، وتبياناً لا تهدم أركانه» \_ إلى أن قال \_ : و «بحر لا ينزف المستنزفون، وعيون لا ينضبها الماتحون، ومناهل لا يغيضها الواردون».

وهذا هو الإمام الطاهر علي بـن موسى الرضا ١ بال القرآن لا يزداد عند النشر والدرس إلاّغضاضة؟ فقال: «إنَّ الله تعالى لم يجعله لزمان دون زمان، ولا لناس دون ناس، وهو في كلّ زمان جديد وعند كلّ قوم غض إلى يوم القيامة». <sup>°</sup>

١. الكافي:٢/ ٥٩٩. ٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٩٨، ط (صبحي صالح). ٣. تفسير البرهان:١/ ٢٦.

| مغاهيم القرآن / ج١٠ |  |
|---------------------|--|
|---------------------|--|

التفاسير الشيعية في قفص الاتّهام

قد تعرّفت على خدمة الشيعة للذكر الحكيم منذ رحلة صاحب الرسالة إلى يومنا هذا، ولعلّ ما مرّعليك أقـل من معشار ما حفظته يـد التاريخ ومعاجم التفسير والرجـال، فحقيق على كـل من يحب الحقّ والحقيقـة تقدير تلكم الثلّـة الجليلة من الأُمّة، ومن حسن الحظ أنّه قـام بذلك الواجب الضمائر الحرّة من أهل العلم والفضل شكر الله مساعيهم.

بيد أنّ بعض المتسرّعين في القضاء أرادوا اتّهام تفاسير الشيعة بأمور: ١. تعصّبهم لأثبات معتقداتهم ومقالاتهم.

- ٢. كون تفاسيرهم تفاسير طائفية.
- ٣. قولهم بتحريف الذكر الحكيم.
- وإليك شرح تلك الاتهامات ونقدها.

أمما الأوّل: فقد أشار إليه الدكتور الذهبي في كتابه «التفسير والمفسّرون»، واستدلّ بمواضع من تفاسير الشيعة كمسألة الرؤية، والمسح على الرجلين، وحلّيّة

يلاحظ عليه: أنَّه لو كان ذلك أمراً خطأ فهو شامل لحال جميع التفاسير من غير فرق بين السنّة والشيعة، فإنَّ الطبرسي ونظراءه لو أصرّوا على إثبات امتناع رؤية الله ــ تبارك وتعالى ـ عند الوصول إلى تفسير قول مسبحانه: ﴿ لا تُدُرِكُهُ الأبصارُوَهُو يُدْرِكُ الأبصارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الخَبِيرِ ﴾ \، فالرازي وهو من أئمة

١. الأنعام: ١٠٣.

الأشاعرة عندما وصل إلى تفسير قوله سبحانه: ﴿وَلَمَا جاءَ مُوسى لِمِيقانِنا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُر إِلَيْك ... ﴾ ، أخذ بتفسير الآية على مذاق الأشاعرة، فلهاذا كان سعي الطبرسي لإثبات معتقده خطأ، ولكن كان سعي الرازي على ما يرويه من إثبات الرؤية أمراً صحيحاً؟! وليس الرازي بمنفرد في هذا العمل، بل التفاسير عامّة مصبوغة بهذه الصبغة، فان لكل مفسّر آراء ومعتقدات يراها عقائد صحيحة، نزل بها الوحي أو دلّ عليه العقل، ففي كلّ موضع يهتم بدعم عقائد واستعراض الآيات الدالة عليه حسب معتقده، وليس ذلك أمراً خطأ إذا عقائده واستعراض الآيات الدالة عليه حسب معتقده، وليس ذلك أمراً خطأ إذا كان البحث موضوعياً هادئاً، وليس المترقّب من كلّ مؤلّف هادف إلاّ ذلك، وإنّها البغيض التعصّب على الباطل مع العلم به. يقول الأُستاذ الشيخ محمود شلتوت، شيخ الأزهر في تقديمه لكتاب «مجمع البيان»:

فليس من الإنصاف أن نكلّف عالماً مؤلّفاً بحّاثة درّاكة، أن يقف من مذهبه وفكرتـه التي آمـن بها موقـف الفتور، كـأنّه لا تهمّـه ولا تسيطر على عقلـه وقلبه، وكـلّ مـا نطلبه ممّـن تجرد للبحـث والتـأليـف، وعرض آراء المذاهـب وأصحـاب

الأفكار، أن يكون منصفاً، مهذب اللفظ، أميناً على التراث الإسلامي، حريصاً على أخوّة الإيمان والعلم، فإذا جادل ففي ظل تلـك القاعدة المذهبيّة التبي تمثل روح الاجتهاد المنصبف البصير: «مذهبي صواب يحتمل الخطأ، ومذهب غيري خطأ يحتمل الصواب».

وهذا هـ و تفسير «المنار» الذي طبق العالم صيته وصوته يستعرض آيات الأحكام ويستدلّ بها على ما يوافق مذهبه، كما يستعرض آيات العقائد والمعارف

١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ١٤٣٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠
 ٢٢٠

فيستشهد بها على مختاره، ولو جمع ما أورده على الشيعة في مجال الأحكام والعقائد لجاء رسالة حتى أن سبّب ذلك قيام عالم بارع من علماء الشيعة بنقد ما أورده على الشيعة في مناره، ونقده نقداً علمياً موضوعياً انتشر في حياة صاحب المنار، ولم يقدر السيد محمد رشيد رضا على الإجابة عنه ثانياً.

**وأمّا الثاني**: وهو اتهام تف اسير الشيعة ب أنّها تفاسير ط ائفية يحاول ون تطبيق الآيات القرآنية على أئمّتهم وقادتهم خصوصاً الإمام أمير المؤمنين عليّه فنقول:

إنّ اتّهام تفاسير الشيعة بكونها تفاسير طائفية ' يعرب عـن أنّ القائل لم يفرّق بين التفسير والتطبيق، فحمـل الروايات الواردة في حـقّ الإمام أمير المؤمنين كلّها على التفسير، ولم يقف على أنّ الروايات الواردة في ذلك المجال على قسمين:

١. ما يتضمّن أسباب النزول و يبيّن أنّ الآية حسب النصوص الروائية نزلت في حقّ شخص خاصّ كما هو الحال في غير واحد من الآيات الواردة في حقّ الإمام كـ«آية الإكمال»" و «آية التبليغ» و«آية الولاية»، إلى غير ذلك من الآيات التي اعترف المحدّثون والمفسّرون بنزولها في حقّ الإمام، فنقل ما يدعم ذلك لا كن دار لدّ ما بالوالان قال المحدد أول المديمة المن ما يدعم ذلك لا

التفاسير الشيعيَّة في قفص الاتَّهام ...... ٤٣٧

هو أكمل المصاديق، وليس هذا بعيداً عن طبيعة القرآن، بل بها أنّ القرآن كتاب الأجيال والقرون، يقتضي صحّة ذلك الجري والتطبيق، فـانّ القرآن كها عرّفه الإمام أبو جعفر محمد الباقر عليَّلاً : «... حي لا يموت والآية حيّة لا تموت، فلو كـانت الآية إذا نـزلت في الأقوام ومـاتوا؛ ماتـت الآية و مات القـرآن. فالآية جـارية في الباقين كها جرت في الماضين».<sup>(</sup>

ولأجل إيقاف القارئ على الفرق بين التفسير والتطبيق نأتي ببعـض ما ورد في كتب أهل السنّة حول الإمام أمير المؤمنين علَيَّلا . قال سبحانه: ﴿إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَومٍ هادٍ ﴾ .

قال جلال الدين السيوطي في الدر المنثور: أخرج ابن جرير و ابن مردويه وأبو نعيم في المعرفة والديلمي وابن عساكر و ابن النجّار، قال: لمّا نزلت ﴿إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَومٍ هادٍ في وضع رسول الله تَشَيَّرُ يده على صدره فقال: أنا المنذر وأوما بيده إلى منكب عليّ \_ رضي الله عنه \_ فقال: «أنت الهادي يا علي، بك يهتدي المهتدون من بعدي».

وقال: وأخرح ابن مردويه عن أبي بيازة الأسلمي \_ رضي الله عنه \_ سمعت

والتطبيق، وبإراءة فرد مثالي يفوق جميع الأفراد، فكلّما ورد في التفاسير الشيعية من هـذا البـاب أي الجري والتطبيـق، حتـى يقف المسلمـون على أمثـل المصـاديـق وأوسطها.

إنّ النبيّ الأكرم هو الأسوة والقدوة، فقد طبّقت الآية الماضية على فرد مثالي تعليهاً للأُمّة، وقد اقتدت به الأثمّة في هذا المضهار، وإليك بعض الأمثلة، قال سبحانه: ﴿الّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثاقِهِ وَيَقْطَعُونَ ما أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَل وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرض أُولَئِكَ هُمُ الخاسِرُونَ ﴾ <sup>1</sup>. انّ الآية الكريمة تندد بالذين ينقضون العهد ويقطعون الصلة ويفسدون في الأرض، ولا يشكّ ذو مسكة أنّ الآية تتضمّن حكماً كلياً عامّاً حيّاً إلى يوم القيامة، ولها عبر القرون آلاف إلذين ينقضون العهد ويقطعون الصلة ويفسدون في الأرض، ولا يشكّ ذو مسكة أنّ الآية تتضمّن حكماً كلياً عامّاً حيّاً إلى يوم القيامة، ولها عبر القرون آلاف المصاديق و الجزئيات غير أنّ أثمّة الشيعة يفترون قوله: ﴿وَيَقْطَعُونَ ما أَمَرَ اللهُ يه أن يُوصَلَ ﴾ بقطع الصلة الواجبة في حقّ علي وعترته الطاهرة، وليس ذلك تفسيراً بمعنى حصر الآية في هذا الفرد، بل تطبيقاً للآية على الحق المهوم عبر الأجيال، وقد قال سبحانه: ﴿قُلْ لا أَسالُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إلاّ المَوَدَةَ فِي القُربِي ؟.<sup>1</sup>

الأنبياء كما فسّرت بـالإمـام أمير المؤمنين°، ولا شــكّ أنّ كـلّ ذلـك تطبيـق على المصداق الأجلى، وعلى ضوء ذلك يقدر القارئ الكريم الملمّ بالتفاسير الشيعيّة، على تمييز التفسير عن الجري والتطبيق، وعند ذلك يقف على قيمة النسبة المذكورة.

- ۲۷. الشورى: ۲۳.
   ۳۸. نور الثقلين: ۱/ ۳۸.
  - ٥. المصدر نفسه: ١٧ الحديث ٨٦؛ تفسير البرهان: ١ / ١٨.

التفاسير الشيعيَّة في قفص الاتَّهام ...... ٩ ٣٢

وأمّا الثالث: فمن رجع إلى كتب المحقّقين من الشيعة الذين يعبأ بقولهم ورأيهم، ويعدّ كلامهم مثالاً لعقيدة الشيعة يقف على أنّ رمي الشيعة وتفاسيرها بالتحريف بهتان عظيم، وانّ من نسب التحريف إلى الشيعة إنّما استند إلى وجود روايات في تفاسيرهم الروائية مشعرة بالتحريف أو دالّة عليها، ولكنّ الرواية غير العقيدة، وليس نقل الرواية دليلاً على صحّتها، ولو كان ذلك دليلاً على التحريف فهناك رواياتٌ دالّة على التحريف مبثوثة في كتب التفسير والحديث والتاريخ والسنّة ، ولكنّا نجلّ المحقين منهم عن القول بذلك، فروايات التحريف تديّن بها الحشوية من العامّة وبعض الغلاة من الخاصّة، والشيعة وأثمّتهم وعلماؤهم برآء منهم و من مقالتهم.

ولأجل إيقاف القارئ على صحّة هذا المقال نـ أي بأسهاء مجموعة من محقّقي الشيعة عبر القرون صرّحوا بصيانة القرآن الحكيم من التحريف:

١. أبو جعفرمحمد بن علي بن الحسين، المعروف بنالصدوق
 ١. أبو جعفرمحمد بن علي بن الحسين، المعروف بنالصدوق
 ١ المتوقى ٣٨١هـ)، يقول: اعتقادنا في القرآن أنّه كلام الله ووحيه وتنزيله وقوله، وأنّه
 ٢ يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم عليم، وأنّه القصص

 السيد المرتضى على بن الحسين الموسوي العلوي (المتوفى ٤٣٦هـ) قال: إنَّ جماعة من الصحابة مثل عبد الله بن مسعود، و أبي بــن كعب و غيرهما ختموا القرآن على النبي عدّة ختمات وكلّ ذلك يدلّ بأدنى تأمل على أنّه كان مجموعاً مرتباً غير مبتور ولا مبثوت.

.۱. الاعتقادات: ۹۳. ۲. مجمع البيان:۱/ ۱۰ نقلاً عن جواب المسائل الطرابلسيات للسيد.

٣. أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي المعروف بشيخ الطائفة (المتوفّى ٤٦٠هـ)قال: وأمّا الكلام في زيادة القرآن و نقصانه فممّا لا يليق به أيضاً، لأنّ الزيادة فيه مجمع على بطلانها، وأمّا النقصان فالظاهر أيضاً من مذهب المسلمين خلافه وهو الأليق بالصحيح من مذهبنا، وهو الذي نصره المرتضى و هو الظاهر في المية وأهل السنّة مواطاهم في المسلمين خلافه وهو الأليق بالصحيح من مذهبنا، وهما الذي نصره المرتضى و مو الظاهر في المية والما من مذهبنا، وأمّا النقصان فالظاهر أيضاً من مذهب المسلمين خلافه وهو الأليق بالصحيح من مذهبنا، وهمو الذي نصره المرتضى و المسلمين خلافه وهو الأليق بالصحيح من مذهبنا، وهما الذي نصره المرتضى و بنقصان كثيرة من جهة الشيعة وأهل السنّة بنقصان كثير من آي القرآن ونقل شيء منه من موضع إلى موضع؟ لكنّ طريقها الآحاد التي لا توجب علماً ولا عملاً والأولى الإعراض عنها.'

٤. أبو على الطبرسي، صاحب تفسير «مجمع البيان» يقول: الكلام في زيادة القرآن ونقصانه. أمّا الزيادة فيه فمجمع على بطلانها، وأمّا النقصان منه فقد روى جماعة من أصحابنا وقوم من حشوية العامّة أنّ في القرآن تغييراً أو نقصاناً، والصحيح من مذهب أصحابنا خلافه.<sup>7</sup>

٥. السيد علي بن طاووس الحلي (المتوفّى ٢٦٤هـ) قال: إنّ رأي الإمامية هو عدم التحريف.٣

A THE CLASSE AND THE TELEVISION OF A TELEVISTICO OF A TELEVISION OF A TELEVIS A TELEVISION OF A TELEVISION OF

١. التبيان: ١ / ٣٠.
 ٣. مع البيان: ١ / ٣٠.
 ٣. سعد السعود: ١٤٤
 ٢. اظهار الحق: ٢ / ٣٠٠.

يقول به جمهور الإمامية إنَّما قال به شرذمة قليلة منهم، لا اعتداد بهم فيما بينهم. '

٨. الشيخ بهاءالدين نابغة عصره ونادرة دهره محمد بن حسين المشتهر ببهاء الدين العاملي(المتوقى ١٠٣ هـ)قال: الصحيح انّ القرآن العظيم محفوظ من ذلك زيادة كان أو نقصاناً، وما اشتهر بين العلماء من إسقاط اسم أمير المؤمنين عليًه في بعض المواضع فهو غير معتبر عند العلماء والمتتبّع للتاريخ والأخبار والآثار يعلم بأنّ القرآن ثابت بغاية التواتر وبنقل الآلاف من الصحابة، وانّ القرآن الكريم كان مجموعاً في عهد الرسول."

٩. المحدّث الأكبر الفيض الكاشاني صاحب كتاب الوافي المذي يعدّ من الجوامع الحديثية المتأخرة (المتوفى ١٠٩١هـ) قال: وقال الله تعالى: ﴿وانّه لكِتاب عَزِيزٌ لا يَأْتِيهِ الباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ وقال الله تعالى: ﴿وانّه لكِتاب عَزِيزٌ لا يَأْتيهِ الباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ وقال: ﴿إِنّا نَحْنُ نَزّلنا الذّكر عَزِيزٌ لا يَأْتيهِ الباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ وقال: ﴿وانّه لكِتاب قريزٌ لا يَأْتيهِ الباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ وقال: ﴿إِنّا نَحْنُ نَزّلنا الذّكر وَإِنّا لَهُ لَحافِلُ مَنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ وقال: ﴿إِنّا نَحْنُ نَزّلنا الذّكر وَإِنّا لَهُ لَحافِلُ مِنْ عَالَ اللهُ يَعْدَلُهُ وَلا مِنْ عَالَ وَقال: ﴿ إِنّا مَحْنُ مَزْلنا الذّكر وَإِنّا الذّكر وَإِنّا لَهُ لَحافِظُونَ ﴾ عندتذ كَنْ يَعْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ وقال: ﴿إِنّا نَحْنُ نَزّلنا الذّكر وَإِنّا لَهُ لَحافِظُونَ ﴾ عندتذ كَنْ يَنْ يَدَبُونَ إلى التحريف والتغيير...، مع أنّ خبر التحريف عالذ من ين يكون الله، مكذب يتطرق إلى من الما مالله، مكذب يتطرق إليه التحريف والخام بفساده وتأويله. "

١٠. الشيخ الحرّ العاملي (المتوفّى ١١٠٤هـ) يقول في كتابه: والمتتبّع للتاريخ والأخبار والآثـار يعلم يقينـاً بأنّ القـرآن ثابت بغـاية التـواتر وبنقـل الآلاف من

الصحابة، وانَّ القرآن كان مجموعاً مؤلفاً في عهد الرسول. \* هذه هي الشخصيات الكبيرة من الإمامية المذين عرفت تنصيصهم على عدم طروء التحريف على الذكر الحكيم، وقد جننا بأسماء القائلين بعدم التحريف إلى نهاية القرن الحادي عشر، وأمَّا الـذين نصّوا على عدم التحريف في

۱ و ۲. آلاء الرحمن: ۲۵. ۳. تفسير الصافي:۱/۱۵. ٤. راجع آلاء الرحمن:۱/ ۲۵.

| ٤ | • | ١ | ۲ |
|---|---|---|---|
| ٤ | • |   | 1 |

القرون الأخيرة فحدّث عنهم ولا حرج، كيف وقد ألّفوا رسائل كبيرة وصغيرة حول الموضوع، ونحن نسأل من يرمي الشيعة بالقول بالتحريف بـأنَّه بأي دليل يقول: بأنّ تنصيص الشخصيات الأربع الأول على عدم التحريف مـن باب التقية، أهكذا أدب العلم وأدب الإسلام؟ أليس الله تعالى يقول: ﴿ولا تَقُولُوا لِمَنْ أَلقى إليكُمُ السَّلام لست مُؤمناً ، والعجب أنّه يستشهد على هـذا النظر بقول أعداء الشيعة ويترك قول علما ثهـم، وبها أنّ الكاتب يستند في بعض أبحاثه إلى كلمات قائد الثورة الإسلامية الإمام الخميني يتَنْ ناتي بنص كلامه في هذا الموضع، وهذا ما جاء في محاضراته التي أُلقيت قبل خمسين سنة:

إنّ الواقف على عناية المسلمين بجمع الكتاب وحفظه وضبطه قراءة وكتابة، يعترف ببطلان تلك المزعمة «التحريف»، وأنّه لا ينبغي أن يركن إليها ذو مسكة، وما وردت فيه من الأخبار، بين ضعيف لا يستدلّ به، إلى مجعول يلوح منه أمارات الجعل، إلى غريب يقضي منه العجب، إلى صحيح يدلّ على أنّ مضمونه تأويل الكتاب وتفسيره، إلى غير ذلك من الأقسام التي يحتاج بيان المراد منها إلى تأليف كتاب حافل، ولولا خوف الخروج عن طور المحث لأرخبنا عنان السان إلى

١. الندوي: صورتان متضادتان لنتائج جهود الرسول الأعظم، طبع لكهنو. ٢. النساء: ٩٤. ٣. تهذيب الأصول(تقريرات الإمام الخميني):٢/ ٩٦. الرسائل المفردة حول صيانة القرآن من التحريف:

إنَّ علماء الشيعة الإمامية لم يقتصروا على هذه الجمـل القصيرة حول صيانة الذكر الحكيم من التحريف، بل ألفوا حولها رسائل مفردة منذ أربعة قرون :

١. الشيخ الحر العاملي قد أفرد رسالة في هذا الموضوع أسهاها «تواتر القرآن». (

٢. الشيخ عبد العالي الكركي، فقد ألف رسالة في نفي النقيصة عن القرآن، ذكرها العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي في «آلاء الرحمان»، وقد جاء في الرسالة كلام الصدوق، ثمّ اعترض على نفسه بورود روايات تدلّ على التحريف فأجاب بأنّ الحديث إذا جاء على خلاف الدليل من الكتاب والسنة المتواترة أو الإجماع ولم يمكن تأويله ولا حمله على بعض الوجوه، وجب طرحه.

٣. المتتبّع البارع الشيخ آغا بزرگ الطهراني مؤلّف «الـذريعة إلى تصانيف الشيعة»، فقد أفرد رسالة أسماها «النقد اللطيف في نفي التحريف».

٤. العلامة الحجة الشيخ عبد الحسين الرشتي الحائري، فقد ألّف رسالة

۱ . أمل الآمل:۱/ ۳۱. ۲ . آلاء الرحمن:۱/ ۲۲. ۳. الميزان: ۱۲/ ۱۰۲\_۱۰۷. صيانة الـذكر الحكيم في كتـابه «البيـان في تفسير القـرآن»، وقد أغـرق نزعـاً في التحقيق فلم يبق في القوس منزعاً.

٧. وقد قام العلامة الشيخ رسول جعفريان بتأليف رسالة نافعة حول الموضوع أسماها (أكذوبة تحريف القرآن» حياه الله وبياه.

٨. زميلنا العلّامة الحجّة الشيخ محمد هادي معرفة، صدر منه كتاب باسم «صيانة القرآن من التحريف» وهو كتاب جليل.

٩. العالم الجليل السيد علي الميلاني، قام بنشر كتاب أسماه «التحقيق في نفي التحريف»حفظه الله.

وليست عقيدة الشيعة حول الذكر الحكيم أمراً خفياً على المحقّقين من السنّة، فهذا علّامة الهنود رحمة الله الهندي نقل عقيدة الشيعة في كتابه، وقال: «إنّ القرآن المجيد عند جمهور علماء الشيعة الإمامية الاثني عشرية محفوظ عن التغيير والتبديل، ومن قال منهم: بوقوع النقصان فيه، فقوله مردود غير مقبول عندهم».

۱. اظهار الحقّ: ۲/ ۱۲۸.

٤٤٥ .....

ولا يرتاب في ذلك إلاً معتوه. ﴿

ثمَّ إنَّ المتحاملين على الشيعة في مسألة تحريف القرآن يستندون إلى كتاب «فصل الخطباب» للمحدّث النوري الذي جمع فيه المسانيد والمراسيل التبي استدلَّ بها على النقيصة، ولكن غفل المتحامل عن الرسائل الكثيرة التي ألَّفت ردًّا عليه وكفي بـذلك ما ذكره العلَّامة البـلاغي فقال: إنَّ القسم الوافر مـن الروايات ترجع أسانيده إلى بضعة أنفار، وقد وصف علماء الرجال كلَّ منهم بأنَّه: ١. إمّا ضعيف الحديث، فاسد المذهب، مجفو الرواية.

٢. وإمّا أنّه مضطرب الحديث والمذهب يعرف حديثه وينكر، ويروي عن الضعفاء.

٣. وإمّا بأنّه كذّاب متّهم لا أستحلّ أن أروي من تفسيره حديثاً واحداً، وأنَّه معروف بالوقف وأشدَّ الناس عداوة للرضا عُبَيَّةٍ .

- ٤. وإمّا بأنّه كان غالياً كذّاباً.
- ٥. و إمَّا بأنَّه ضعيف لا يلتفت إليه، ولا يعول عليه ومن الكذَّابين.
- ٦. وإمَّا بأنَّه فاسد الرواية يرمي بالغلق، ومن الواضح أنَّ أمشال هؤلاء لإ

تجدي كثرتهم شيئاً، هذه حال المسانيد، وأمّا أكثر المراسيل فمأخوذة من تلك المسانيد.

هذا وصف إجمالي لهذه الروايات التي يستند إليهما أعداء الشيعة في هذه النسبة، ويكفى في ذلك أنَّ ثلاثمائة حديث من هذه الأحاديث، يرويها السيّاري، ويكفي في ضعف قول الرجمالي المحقّق النجماشي في حقّه: إنّه ضعيف الحديث آجوبة مسائل موسى جار الله: ٣٤.

٢. آلاء الرحمن: ٢٦.

فاسد المذهب، مجفوّ الرواية، كثير المراسيل، متهم بالغلق.

كما أنَّ كثيراً مـن هذه الـروايات تنتهـي إلى يونـس بن ظبيـان الذي وصفـه النجاشي بقوله: «ضعيف جداً لا يلتفت إلى ما رواه، كلّ كتبه تخليط». كما أنّ قسماً منه ينتهي إلى منخّـل بن جميل الكوفي، وقـد نصّ النجاشي على كونه: «ضعيفاً فاسد الرواية». \

الكافي كتاب حديث لاكتاب عقيدة

ثمّ إنّ كلّ من يتهم الشيعة بالقول بالتحريف يستند إلى وجود روايات التحريف في الكافي، ولكنّه غفل عن أنّ كتاب الكافي في نظر الإمامية ليس كالصحاح في نظر أهل السنّة الذين يقولون: إنّ كلّ ما في البخاري صحيح، وإنّها هو كتاب فيه الصحيح والضعيف والمرسل وما يوافق الكتاب وما يخالفه، فلا يمكن الاستدلال بوجود الرواية فيه على عقيدة الشيعة، و ما يلهج به علماء الحديث في حقّ صحيح البخاري ومسند الإمام أحمد ويقولون:

\$ **5** V .....

عقائد الشيعة ومداركها ومصادرها.

التحريف في كتب أهل السنّة نحن نجلٍّ علماء السنَّة ومحقَّقيهم عن نسبة إلتحريف إليهم، ولكن لو كان وجود الرواية في كتب التفسير والحديث دليلًا على العقيدة؛ فقد رويت أحاديث التحريف في كتبهم، أيضاً، ولأجل إيقاف القارئ على نهاذج من هذه الروايات نشير إلى بعضها.

 أخرج أبو عبيد في الفضائل وابن مردويه وابن الأنباري، عن عائشة قال: «كانت سورة الأحزاب تقرأ في زمان النبي علم مانتي آية، فلمما كتب عثمان المصاحف لم يقدر منها إلاّ على ما هو الآن». ا

٢. عن عمر: "لولا أن يقول الناس: إنّ عمر زاد في كتاب الله لكتبت آية الرجم بيدي. `

٣. نقل عـن ابن مسعـود أنَّه حذف المعـوذتين من المصحـف، وقال: إنَّهما

ليستا من كتاب الله.

وهناك روايات كثيرة مبثوثة في كتب التفاسير والحديث والتاريخ تحكي عن طروء التحريف على الذكر الحكيم،ونحن نقتصر على الأقل القليل منها، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى كتاب «أكذوبة تحريف القرآن بين الشيعة والسنَّة». \*

١. الدر المنثور:٥/ ١٨٠؛ تفسير القرطبي:١١٣/١٤. ٢. صحيح البخاري:٩/٩٦، باب الشهادة تكون عمن الحاكم في ولاية القضاء، ط مصر، ١٣٧٢هـ. ٣. الدر المتثور:٦/ ٤١٦. ٤. انظر من ص ٢٧ ـ ٣٣.

| مفاهيم القرآن / ج١٠ |  | ٤٤ | 1 | ١ |
|---------------------|--|----|---|---|
|---------------------|--|----|---|---|

ونحن نرى أنّ في الإصرار على نسبة التحريف إلى أيّة طائفة من الطوائف الإسلامية ضرراً واسعاً على الإسلام والمسلمين ولا يستفيد منه إلّا المستعمرون وأذنابهم:

وعلى الرغم من كثرة هذه الروايات نحن لا نؤمن بصحّتها كما لا يؤمن علماء أهل السنّة المحقّقون بها ولا تبتني عقيدتهم عليها فهي بين ضعاف السند، أو ضعاف الدلالة وقبل كلّ شيء تخالف الذكر الحكيم وإجماع الأُمّة.

كلمة ختامية نحمدالله سبحانه و نشكره على ما أولانا من تفسير كتابه الكريم على النهج الموضوعي في أجرزاء عشرة، و قد اقتصرنا في بحوثنا على المسائل العقائدية، و تركنا الخوض في غيرها من الموضوعات التي جاءت في الكتاب العزيز. وقد نجزالجزءالأول من هذه الموسوعة عام ١٣٩٣ه، و هذا

هوالجزء العاشر والأخير نزفَّه إلى الطبع و نحن في ثنايا عام ١٤٢٠هـ.

والحمــد للّــه الــذي وفقنــا لإنجـاز مــا كنّــا نصبــو إليــه مــن نشر هذه الأجزاء العشرة، أسأل اللّه سبحانه أن يعصمنا من الزلل، في القول والعمل، انّه بذلك جدير و بالإجابة قدير.

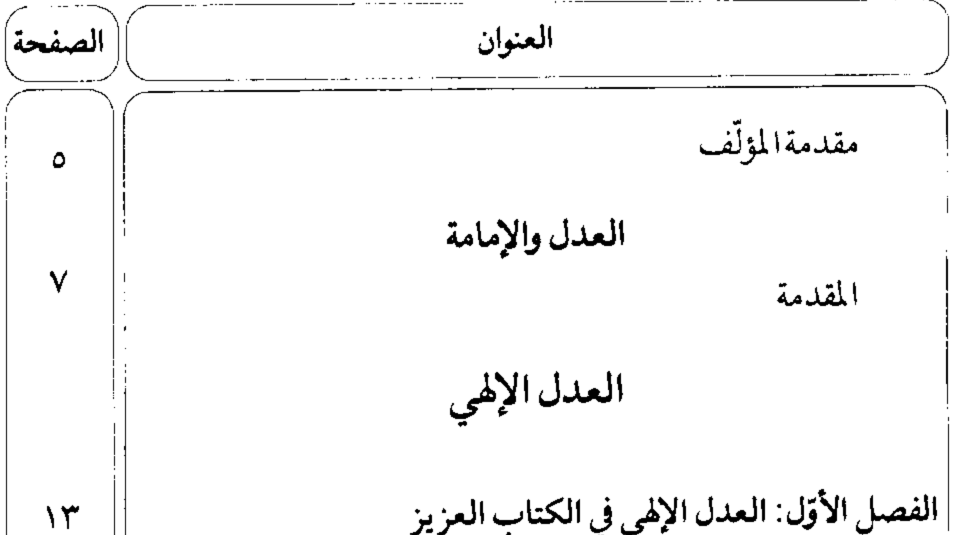
\*\*\*

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين

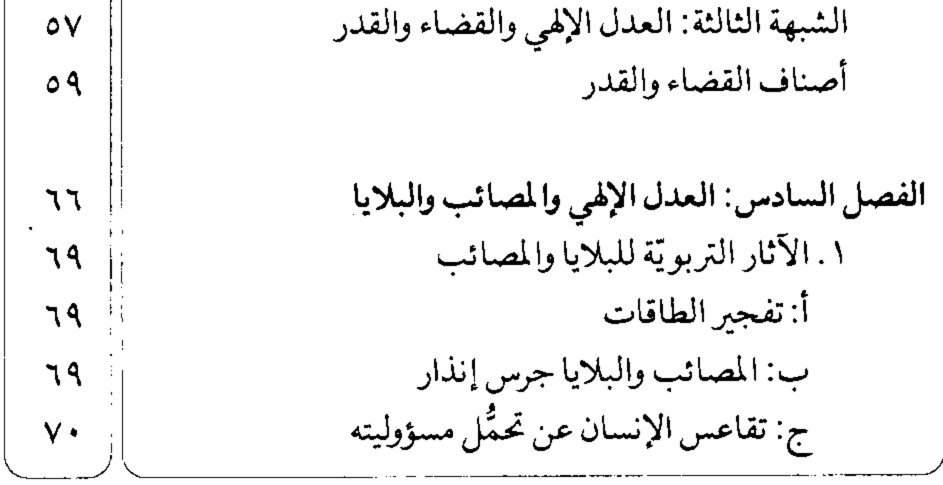
: :

. .



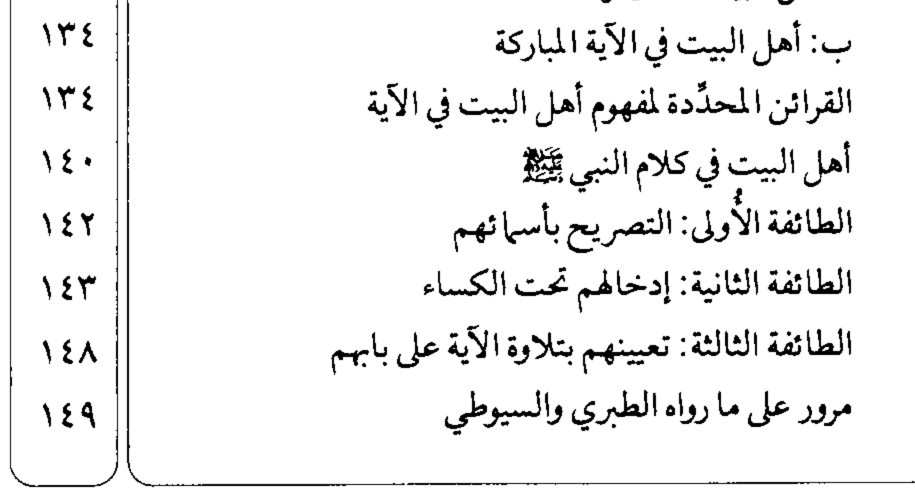


| رآن / ج ۱۰ | ٥٤ ٤ ٤ ٤ ٤ ٤                                     |
|------------|--------------------------------------------------|
| الصفحة     | العنوان                                          |
| 45         | ٣. الحياة وتوازنها الدقيق                        |
| 47         | الفصل الثالث: مظاهر العدل الإلهي في عالم التشريع |
| ۲۷         | نهاذج من عدله سبحانه في عالم التشريع             |
| 77         | الأشاعرة والتكليف بمالا يطاق                     |
| 47         | مظاهر العدل الإلهي في تنفيذ العقوبات             |
| ۳۸         | الفصل الرابع: العدل الإلهي وفاعلية الإنسان       |
| ٤١         | حرية الإرادة من منظار قرآني                      |
| ٤٣         | لا جبر ولا تفويض بل أمر بين أمرين                |
| ٤٥         | الفصل الخامس: شبهات وحلول                        |
| ٤٥         | الشبهة الأولى: خلق الأعمال                       |
| ٥.         | الشبهة الثانية: علمه سبحانه وإرادته السابقة      |
| 00         | إيضاح آيات ثلاث                                  |

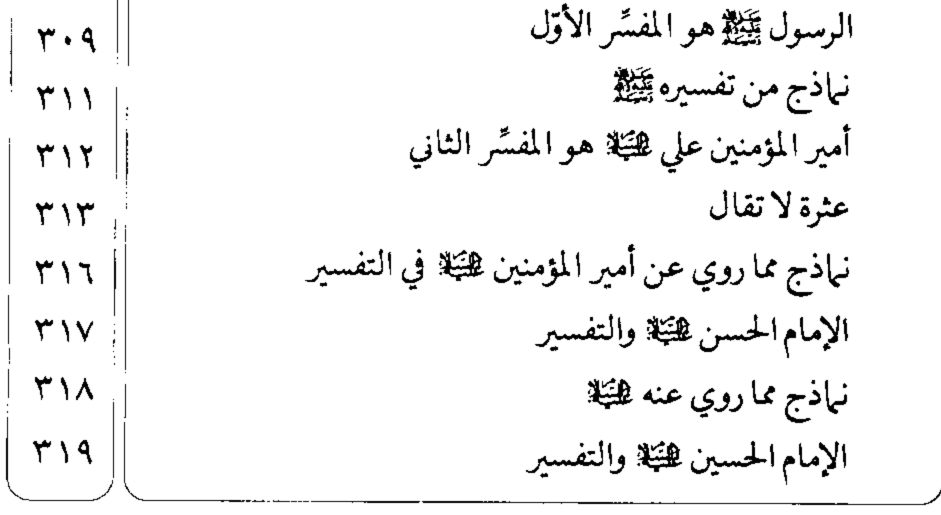




فذلكة وتحليل ٩٤ 90 الصحابة ومؤهلات القيادة الفصل الثاني: أهل السنة ومعالم الحكومة الإسلامية ٩٨ هل الشوري أساس الحكم الإسلامي 99 شواهد على خلاف تلك الفكرة 1 . . هل البيعة أساس الحكم الإسلامي 1.5 نقد فكرة أنَّ البيعة أساس الحكم 1.5



200



| ٤٥٧        | فهرس المحتويات                              |
|------------|---------------------------------------------|
| الصفحة     | العنوان                                     |
| <b>٣19</b> | نهاذج مما روي عنه ﷺ                         |
| 871        | الإمام زين العابدين للجنج والتفسير          |
| ***        | نهاذج ممَّا روي عنه ﷺ                       |
| 478        | الإمام الباقر عليجة والتفسير                |
| 870        | نهاذج مما روي عنه ﷺ                         |
| ***        | الإمام الصادق للبيًا والتفسير               |
| ***        | نهاذج مما روي عنه للجَنِّلا                 |
| 222        | الإمام موسى الكاظم للبيئة والتفسير          |
| 445        | نهاذج ممَّا أَثر عنه ﷺ                      |
| 887        | الإمام علي بن موسى الرضا للبَيَّكِ والتفسير |
| ۳۳٦        | نهاذج ممَّا أَثْر عنه للبَيَّة              |
| ٣٤٠        | الإمام محمد الجواد للتيلا والتفسير          |
| 321        | نهاذج ممما أثر عنه للتبايخ                  |
| . 4 2 2    | الإمام الهادي للمنظ والتفسير                |

| فاهيم القرآن / ج ١٠ | مفا                                   |   |
|---------------------|---------------------------------------|---|
| الصفحة              | العنوان                               |   |
| ٣٦.                 | الشيعة والتفسير الموضوعي              |   |
| 771                 | المحكم والمتشابه                      |   |
| 777                 | الناسخ والمنسوخ                       |   |
| 779                 | ب<br>تفسير آيات الأحكام               |   |
| TVT                 | مانزل من القرآن في حقَّ النبي وعترته  |   |
| דעז                 | التأليف في أمثال القرآن وأقسامه وقصصه |   |
| TVV !               | معارف القرآن والاحتجاج بها            |   |
| TVA                 | أسباب النزول                          | , |
| TV9                 | التفسير الموضوعي في العصر الحاضر      |   |
| ۳۸۰                 | الشيعة والتفسير الترتيبي              | ĺ |
|                     | مشاهير المفسرين من الشيعة             | ĺ |
| ۳۸۳                 | أعلام المفسرين الشيعة في القرن الأول  |   |
| TAO                 | أعلام المفسرين الشيعة في القرن الثاني |   |
| ۳۸۸                 | أعلام المفسرين الشيعة في القرن الثالث | İ |

| س المحتويات                                 | <b>9 q</b> |
|---------------------------------------------|------------|
| العنوان                                     | الصف       |
| أعلام المفسرين الشيعة في القرن الثاني عشر   | E Y Y      |
| أعلام المفسرين الشيعة في القرن الثالث عشر   | 270        |
| أعلام المفسرين الشيعة في القرن الرابع عشر   | ٤YV        |
| تاريخ تدوين التفسير وتكامله                 | ٤٣١        |
| تفاسير الشيعة في قفص الاتمام                | ٤٣٤        |
| تهمة التحريف ونقدها                         | ٤٣٩        |
| الرسائل المفردة حول صيانة القرآن من التحريف | ٤ ٤٣       |
| كتاب الكافي كتاب حديثي لاعقائدي             | ٤٤٦        |
| التحريف في كتب أهل السنَّة                  | ٤٤٧        |
| مضاعفات رمى فرق المسلمين بالتحريف           | ٤٤٨        |
| فهرس المواضيع                               | ٤٥١        |



.