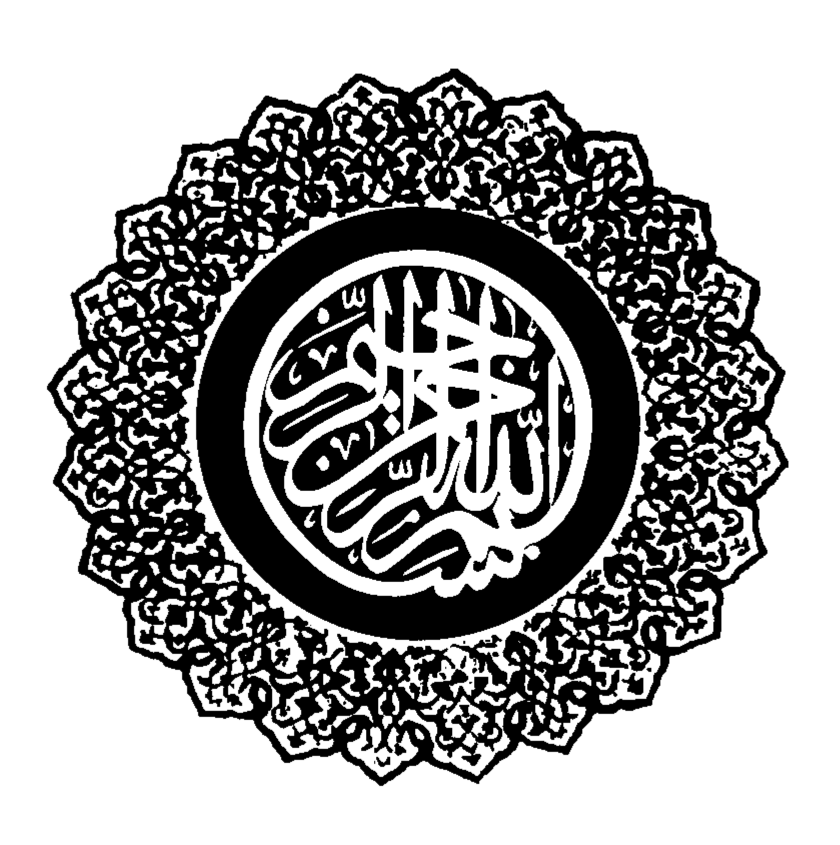




.





# في تفييكي في المال المالية الم

معَ تُهذيبٍ جَديد

الجزء الثاني

تأليف

العلامة الفقيه البفسر الشيخ ناصر مكارم الشيرازى

مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازي؛ [با همكاري جمعي از فضلا] اويرايش ٣] - قم: مدرسة الامام على بن ابي طالب عليه ، ١٤٢٦ ق. = ١٣٨٤.

(درر ا ISBN:964-8139-61-x

١٥ ج

(۲ .ج) ISBN:964-8139-64-4

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فییا.

كتاب حاضر ترجعة تفسير نمونه است.

کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است.

كتابنامه.

١. تفاسير شيعه - قرن ١٤. الف. مدرسة الامام على بن ابيطالب. ب. عنوان.

٤٧. ٧ ټ ٧ م/84٩٨

١٣٨٤

**\*47/174** 

مُؤْسِيْعِينَةُ أَلَى البِيتَ لِلْكِيلِ الْمِسْاءِ التراث

هوية أكتاب ألى مكتبة الجوادين العامة

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل لسماحة الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي \_ الجزء الثّاني

عدد الصفحات: .....

الكمّيّة: . . . . . . . . . .

مراد المراد ا

الطبعة: . . . . . . . . . . . 

المطبعة: . . . المجارية

النَّاشر:..... ....مدرسة الإمام على بن ابيطالب الله

عنوان النّاشر:..... شهداء / فرع ٢٢

عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com

جميع الحقوق محفوظة للنّاشر



#### الآيسة

وَٱلْمُطَلَقَكَ يَكَرَبَّصَ فِأَنفُسِهِنَ ثَلَاثَةَ قُرُوٓءٍ وَلَا يَحِلُ لَمُنَ آن يَكْتُمُنَ مَاخَلَقَ اللهُ فَ اللهُ فَ أَنْحَامِهِنَ إِنكُومِنَ مِأْلِلَهِ وَٱلْمَوْمِ الْآخِرَ وَبُعُولَهُ فَ أَخَوَمِ الْمَارَةِ فَ اللهُ إِن أَلَا وَاللهُ وَاللهُ وَالْمَا لَا خِرْ وَبُعُولَهُ فَا أَحَقُ مِرَدِهِنَ فِي ذَلِكَ إِن أَلَا وَاللهُ اللهُ فَي أَلِكُ إِن أَلَا وَاللهُ عَلَيْهِنَ اللهُ عَلَيْهِنَ وَرَجَةً وَاللهُ عَنْ مِثْلُ الّذِي عَلَيْهِنَ بِاللّهُ وَاللّهِ عَلَيْهِنَ وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنَ وَرَجَةً وَاللّهُ عَنِيرُ حَكِيمُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِنَ وَرَجَةً وَاللّهُ عَنْ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِنَ وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنَ وَرَجَةً وَاللّهُ عَنْ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِنَ وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنَ وَرَجَةً وَاللّهُ عَنْ مِنْ أَلَا اللّهُ عَلَيْهِنَ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَ وَرَجَةً وَاللّهُ عَنْ مِنْ أَلَا اللّهُ عَلَيْ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا وَلِلْمُ عَلَيْهِنَ وَاللّهُ عَلَيْهِنَ وَلِلْهُ عَلَيْهِنَ وَلِلْ عَلَيْهِنَ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَا لَقُواللّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلْمُ عَلَّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِنَ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ مَا لَكُ عَلْمُ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا مَا لَكُونَا وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

## التفسير

## مريم الزّواج أو العدّة:

كان الكلام في الآيه السّابقة عن الطّلاق، وهنا تذكر الآية بعض أحكام الطّلاق ومـــا يتعلّق به حيث ذكرت خمسة أحكام له في هذه الآية.

في البداية ذكرت الآية عدّة الطّلاق ﴿والعطّلقات يتربّصن في لنفسهنّ ثلاثة قرو. ﴾.

(قروم) جمع (قُرم) تُطلق على الحيض وعلى النقاء منه، ويُكن الاستفادة من كلا هذين المعنيين مفهوماً كليّاً يجمع بينهها، وهو الإنتقال من حالة إلى حالة أخرى، ويرى «الرّاغب» في المفردات أنّ «القرم» في الحقيقة هي كلمة يُراد منها الإنتقال من حالة الحيض إلى الطّهر، وبما أنّ كلا هذين العنوانين مأخوذان في معنى الكلمة، فتتُستعمل أحياناً بمعنى الحيض وأخرى بمعنى الطّهر، ويُستفاد من بعض الرّوايات وكثير من كتب اللّغة أنّ القُرم تعني الجمع بين الحالتين، وبما أنّ حالة الطّهر يجتمع في المرأة مع وجود دم الحيض في رحمها فتطلق هذه المفردة على الطّهر وعلى كلّ حال فقد ورد التّصريح في الروايات أنّ المقصود بالقروء الثلاثة في الرّية أن تطهر المرأة ثلاث مرّات من دم الحيض في رحمها فتطلق هذه الثلاثة في الآية أن تطهر المرأة ثلاث مرّات من دم الحيض في الرّوايات أنّ المقصود بالقروء

وبما أنّ الطّلاق يُشترط فيه أن تكون المرأة في حالة الطّهر الّذي لم يجامعها زوجها فيه فيُحسب ذلك الطّهر مرّة واحدة، وبعد أن ترى المرأة دم الحيض مرّة وتطهر منه حينئذٍ تتم

١. وسائل الشيعة، ج ٢٢، ص ١٨٧ و ٢٠٢.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٢٢٠ و ٢٢١؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٢، ص ١١٦.

عدّتها بمجرّد أن ينتهي الطّهر الثالث وتشرع ولو للحظة في العادة، فيجوز لها حينئذٍ الزّواج، ومضافاً إلى الروايات في هذا الجال يُمكن استنباط هذه الحقيقة من نفس الآبة مورد البحث لأنّ:

أَوِّلاً: (قُرم) تستبطن جمعان: قروء وأقراء، وما كان جمعه قروء فهو طُهر، وما كان جمعه أقراء فهو بمعنى الحيض\.

ثانياً: القُرء في اللّغة بمعنى الجمع، كما تقدّم وهي أنسب لحالة الطّهر، لأنّ الدم يتجمّع في هذه الحالة في الرّحم بينها يخرج ويتفرّق عند العادة الشهريّة <sup>٢</sup>

الحكم الثاني المستفاد من هذه الآية هو قوله تعالى: ﴿ ولا يحلُ لَهِنَّ أَنَّ يَكُتُمَنَ مَا خَلَقَ للله في لُرحامهنَّ لِنَ كُنَّ يَوْمِنَّ بِالله واليومِ الآخرِ ﴾.

الإسلام قرّر أن تكون المرأة بنفسها هي المرجع في معرفة بداية العدّة ونهايتها حيث إنّ المرأة نفسها أعلم بذلك من الآخرين، وفي الرّواية عن الإمام الصّادق الله في تفسير الآية على البحث قال: «قد فوض الله إلى النساء ثلاثة أشياء: الحيض والطّهر والحمل» .

و يمكن أن يُستفاد من الآية هذا المعنى أيضاً، لأنّ الآية تقول: ﴿ ولا يحلّ لهنّ أن يكتمن ما خلق الله في لُرحاههنّ ﴾ ويخبرن بخلاف الواقع، وهذا يعنى أنّ كلامهنّ مقبول.

وجملة وما خلق الله في أرحامهن كما ذهب إليه جماعة من المفسّرين يمكن أن يراد بها معنيان: (الجنين) و(العادة الشهريّة) لأنّ كلا هذين المعنيين قد جعلها الله في أرحام النساء أي يجب على المرأة أن لا تكتم حملها و تدّعي العادة الشهريّة بهدف تقليل مدّة العدّة (لأنّ عدّة الحامل وضع حملها) وهكذا يجب عليها أن لا تخفي وضع حيضها و تبيّن خلاف الواقع، ولا يبعد استفادة كلا هذين المعنيين من العبارة أعلاه.

الحكم الثالث المستفاد من الآية هو أنّ للزّوج حقّ الرّجوع إلى زوجته في عدّة الطّلاق الرّجعي، فتقول الآية: ﴿وبعولتهنّ أحقى بردُهنّ في ذلك إن لُوادوا إصلاحاً ﴾ أ.

١. قاموس اللّغة، مادة «قرء».
 ٢٠ لسان العرب، مادة «قُرء».

٣. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٣٢٦، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٢، ص ٢٢٢، ح
 ٢٨٢٠ على ٢٨٢٠ على ٢٨٤٠ على ١٣٢٠ على ١٣٠٤ على ١٣٢٠ على ١٣٢ على ١ ١٣٣ على ١٣٢ على ١٣ على ١٣ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣ على ١٣ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣ على ١٣ على ١٣ على ١٣ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣٢ على ١٣ على

والزوجة. (التفسير الكبير، ج ٦، ص ٩٣) وقيل إنّ هذه المفردة تعطي معنى العلو والأفضلية.

وبهذا يستطيع الزّوج استئناف علاقته الزوجية بدون تشريفات خاصة إذا كانت المرأة في عدّة الطّلاق الرّجعي، فإذا قصد الرّجوع يتحصّل بمجرّد كلمة أو عمل يصدر منه بهذا القصد، وجملة: ﴿إِنْ لُوادوا لِصلاحاً ﴾ في الحقيقة هي لبيان أنّ هدف الرّجوع يجب أن يكون بنيّة الإصلاح لاكما كان عليه الحال في العصر الجاهلي من أنّ الزّوج يستخدم هذا الحق لغرض الإضرار بالزّوجة حيث يتركها في حالة معلّقة بين الزّواج والطّلاق.

فهذا الحقّ يكون للزّوج في حالة إذا كان نادماً واقعاً وأراد أنّ يستأنف علاقته الزّوجيّة بجديّة، ولم يكن هدفه الإضرار بالزّوجة.

ضمناً يُستفاد ممّا ورد في ذيل الآية من مسألة الرّجوع هو أنّ حكم العـدّة والإهــنهام بحـــاب أيّامها يتعلّق بهذه الطائفة من النساء، وبعبارة أخرى أنّ الآية تتحدّث بشكل عام عن الطّلاق الرّجعي ولهذا فلا مانع من أن تكون بعض أقـــام الطّلاق بدون عدّة أصلاً.

ثم تبين الآية حكماً رابعاً و تقول: ﴿ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف وللرجال عليهن درجة ﴾.

يقول الطبرسي في مجمع البيان أنه يستفاد من هذه العبارة العجيبة والجامعة فوائد كثيرة جدًاً ، فهي قد جرّت البحث إلى مسائل أهم بكثير من الطّلاق والعدّة، وقرّرت مجموعة من الحقوق المتبادلة بين الرّجال والنساء فتقول: كما أنّ للرّجال حقوقاً على النساء، فكذلك للنساء حقوق على الرّجال أيضاً، فيجب عليهم مراعاتها، لأنّ الإسلام اهتم بالحقوق بصورة متعادلة ومتقابلة ولم يتحيّز إلى أحد الطّرفين.

وكلمة (بالمعروف) التي تأتي بمعنى الأعمال الحسنة المعقولة والمنطقيّة تكرّرت في هذه السلسلة من الآيات اثنا عشر مرّة (من الآية مورد البحث إلى الآية ١٤١) كيما تحذّر النساء والرّجال من عاقبة سوء الاستفادة من حقوق الطّرف المقابل، وعليهم إحترام هذه الحقوق والاستفادة منها في تحكيم العلاقة الزوجيّة وتحصيل رضا الله تعالى.

جملة ﴿وللرَّجالِ عليهنّ درجـــة﴾ تكلّ القاعدة السابقة في الحقوق المتقابلة بين الرَّجــل والمرأة، وفي الواقع أنّ مفهومها هو أنّ مسألة العدالة بين الرّجل والمرأة لا تكون بالضّرورة بمعنى التساوي في الحقوق وأن يكونا في عرض واحــد، فــهل يــلزم أن يكـون الجــنسان متساويين تماماً في الواجبات والحقوق؟

لو أخذنا بنظر الاعتبار الاختلافات الكبيرة بين الجنسين على صعيد القوى الجسميّة والروحيّة لاتّضح الجواب عن السؤال.

المرأة بطبيعة مسؤوليتها الحسّاسة في إنجاب الأبناء وتربيتهم تتمتّع بمقدار أوفر من العواطف والمشاعر والاحساسات، في حين أنّ الرجل وطبقاً لهذا القانون أنيطت به مسؤولية الواجبات الاجتاعيّة التي تستلزم قوّة الفكر والإبتعاد عن العواطف والأحاسيس الشخصيّة أكثر، ولو أردنا إقامة العدالة فيجب أن نضع الوظائف الاجتاعيّة التي تحتاج إلى تفكّر وتحمّل أكثر بعهدة الرّجال، والوظائف والمسؤوليّات التي تحتاج إلى عواطف واحساسات أكثر بعهدة النّساء، ولهذا السبب كانت إدارة الأسرة بعهدة الرّجل ومقام المعاونة بعهدة المرأة، وعلى أيّ حال فلا يكون هذا مانعاً من تصدّي المرأة للمسؤوليّات الاجتاعيّة المتواعّة مع قدراتها الجسميّة وملكاتها البيولوجيّة فتؤدّي تلك الوظائف والمسؤوليّات إلى جانب أداء وظيفة الأمومة في الأسرة.

وكذلك لايكون هذا التفاوت مانعاً من تفوّق بعض النّساء من الجهات المعنويّة والعلميّة والتقوائيّة على كثير من الرّجال.

فا نرى من إصرار بعض المثقفين على مقولة التساوي بين الجنسين في جميع الأمور هو إصرار لا تؤيّده الحقائق على أرض الواقع حيث ينكرون في دعواهم هذه الثّوابت العلميّة في هذا الجال، فحتى في المجتمعات التي تنادي بالمساواة بين الجنسين في مختلف الجالات نشاهد عملاً بوناً شاسعاً مع نداءاتهم، فئلاً الإدارة السياسيّة والعسكريّة لجميع المجتمعات البشريّة هي في عهدة الرّجال (إلا في موارد استثنائيّة) حيث يُرى هذا المعنى أيضاً في المجتمعات الغربيّة التي ترفع شعار المساواة داعاً.

وعلى كلّ حال، فالحقوق التي يختّص بها الرّجال مثل حقّ الطّلاق أو الرّجوع في العدّة أو القضاء (إلّا في موارد خاصّة أعطي فيها حقّ الطّلاق للزّوجة أو حاكم الشرع) ترتكز على هذا الأساس ونتيجة مباشرة لهذه الحقائق العمليّة.

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ جملة: ﴿للرّجال عليهنّ درجة﴾ ناظرة إلى مسألة الرّجوع في عدّة الطّلاق فقط الله ولكن من الواضح إنّ هذا التفسير لا يتوانم وظاهر الآية، لأنّ الآية

۱. تفسير في ظلال القرآن، ج ۱، ص ٣٦٠.

ذكرت قبل ذلك قانوناً كليّاً حول حقوق المرأة ووجوب رعاية العدالة بجملة ﴿ولهنّ مثل الذي عليهنّ بالمعروف ﴾ ثمّ أوردت العبارة مورد البحث بشكل قانون كلّي آخر بعد ذلك.

وأخيراً تقول الآية: ﴿والله عزيز حكيم ﴾ وهذا إشارة إلى ما يسرد في هذا الجال من إشكالات وتساؤلات وأنّ الحكمة الإلهيّة والتدبير الرّباني يستوجبان أن يكسون لكسلّ شخص في المجتمع وظائف وحقوق معيّنة من قبل قانون الخلقة ويستناسب مع قدراته وقابليّاته الجسميّة والرّوحيّة، وبذلك فإنّ الحكمة الإلهيّة تستوجب أن تكون للمرأة في مقابل الوظائف والمسؤوليّات الملقاة على عاتقها حقوقاً مسلّمة كيا يكون هناك تعادل بين الوظيفة والحقّ.

#### بحوث

#### ١\_ العدّة وسيلة للعودة والصّلع

أحياناً ينشأ في مناخ الأسرة وبسبب عوامل مختلفة بعض الاختلافات الجزئية وتنهيئاً الأرضية النفسية لكلٍّ من الزّوجين بشكل يشتد فيه حسّ الإنتقام وتنطق فيه أنوار العقل والوجدان. وفي الغالب تكون حالات الفرقة وتشتّت العائلة ناشئة من هذه الموارد والحالات، ولكن يُشاهد في كثير من الحالات أنّ كلّ من الزّوجة والزّوج بعد حصول النّزاع والفرقة بفترة قليلة من الزّمان يصيبهم النّدم وخاصة بعد مشاهدة إنهدام الأسرة وتلاشي الحيط العائلي الدّافي، لتصبّ حياتهم في بحر المشاكل الختلفة.

وهنا تقول الآية مورد البحث: أنّ على النّساء العدّة والصبر ريهًا تهدأ تلك الأمواج النفسيّة وتنقشع سحب النّزاع والعداوة عن سهاء الحياة المشتركة، وخاصّة إذا أخذنا بنظر الاعتبار حكم الإسلام في وجوب بقاء المرأة وعدم خروجها من بيت زوجها طيلة مدّة العادة حيث يبعث ذلك على حُسن التفكّر وإعادة النّظر في قرار الطّلاق ممّا يؤثّر ذلك كثيراً في رسم وصياغة علاقاتها مع زوجها، ولذلك نقراً في سورة الطّلاق آية ١: ﴿الانتخرجوهن من بيوتهنّ... لا تدري لدلّ للله يُحدث بعد ذلك أجرا ﴾.

وفي الغالب نلحظ أنّه يكني لإستعادة المناخ الملائم والأجواء الدّافئة للأسرة قبل الطّلاق قليل من تقوية المحبّة وإعادة المياه إلى مجاريها.

#### ٢\_ العدّة وسيلة لمفظ النّسل

إنّ إحدى الأغراض المهمّة للعدّة هو إتضاح حالة المرأة بالنّسبة إلى الحمل، فصحيح أنّ روية المرأة لدم الحيض مرّة واحدة دليل على عدم الحمل، ولكن أحياناً ترى المرأة دم العادة حين الحمل أيضاً وفي بدايته، فمن أجل رعاية هذا الموضوع والحكم بشكل كامل كان على المرأة أن تصبر لترى العدّة ثلاث مرّات وتطهر منها حتى تقطع تماماً بعدم حملها من زوجها السّابق فيمكنها بعد ذلك الزّواج المجدّد، وطبعاً هناك فوائد أخرى للعدّة سنشير إليها في مواردها.

#### ٣\_ تلازم المقّ والوظيفة

هنا يشير القرآن الكريم إلى أصل أساس، وهو أنه كلّما كانت هناك وظيفة ومسؤولية كان هناك حقّ إلى جانبها، يعني أنّ الوظيفة والحقّ لاينفصلان أبداً، فمثلاً أنّ على الوالدين وظائف بالنّسبة للأولاد، وهذه الوظائف تسبّب إيجاد حسقوق في عهدة الأولاد، أو أنّ القاضي موظف في تحقيق العدالة في المجتمع ما أمكنه ذلك، وفي مقابل هذه الوظيفة والمسؤولية له حقوق كثيرة في عهدة الآخرين، وهكذا بالنّسبة إلى الأنبياء المنتق وأقوامهم. وفي الآية مورد البحث إشارة إلى هذه الحقيقة حيث تقول إنّ النساء لهنّ من الحقوق بمقدار ما عليهن من الواجبات والوظائف، وهذا التّساوي بين الحقوق والواجبات يسهّل عمليّاً إجراء العدالة في حقّهن، وكذلك يثبت عكس هذا المطلب أيضاً فمن جُعل له حقّاً فني مقابله عليه واجبات ومسؤوليّات لابدّ من أدانها، ولذلك لانجد أحداً له حقّ من الحقوق في أحد الموارد وليست في ذمته وظيفة ومسؤوليّة.

# ٤\_ قصّة المرأة في التّاريخ ومقوقها المهدورة

عانت المرأة خلال العصور التاريخيّة المختلفة ألواناً من الظلم والاضطهاد والتبعسّف، ويشكّل هذا التاريخ الموّلم المرّ جزءً هامّاً من الدراسات الاجتاعية بشكل عامّ يمكن تقسيم تاريخ حياة المرأة إلى مرحلتين:

المرحلة الأولى: مرحلة ما قبل التاريخ، وليس لنا معلومات صحيحة عن وضع المرأة في هذه المرحلة، ومن الممكن أن تكون قد تمتّعت آنذاك بحقوقها الإنسانية الطبيعيّة. والمرحلة الثانية: مرحلة التاريخ، والمرأة كانت خلالها في كثير من المجتمعات شخصيّة غير مستقلة في جميع الحقوق الاقتصادية والسياسية والاجتاعية، واستمرّ هذا الوضع في قسم من المجتمعات حتى القرون الأخيرة.

هذا اللَّون من التفكير بشأن المرأة مشهود حتى في القانون المدنيّ الفـرنـــيّ المـشهور بتقدّميته، على سبيل المثال نشير إلى بعض فقراته المتعلّقة بالشؤون المالية للزوجين:

يستفاد من المادّتين ٢١٥ و٢١٧ أنّ المرأة المتزوجة لا تســتطيع بــدون إذن زوجــها وتوقيعه أن تؤدّي أيّ عمل حقوقي، وتحتاج في كلّ معاملة إلى إذن الزوج، هذا إذا لم يرد الرجل أن يستغَلّ قدرته وأن يمتنع عن الإذن دون مبرّر.

وحسب المادّة ١٢٤٢ يحقّ للرجل أن يتصرّف لوحده بالثروة المشــتركة بــين المــرأة والرجل بأيّ شكل من الأشكال، ولا يلزمه استئذان المرأة بشرط أن يكون التصرّف في إطار الإدارة، وإلّا لزمت موافقة المرأة وتوقيعها.

وأكثر من ذلك ورد في المادة ١٤٢٨: إنّ حقّ إدارة جميع الأموال الخاصّة بالمرأة موكول إلى الرجل ـعلى أنّ المعاملة الخارجة عن حدود الإدارة تتطلّب موافقة المرأة وتوقيعها ـ.

وفي أرض الرسالة الإسلامية \_أي الحجاز \_كانت المرأة تعامل معاملة الكمائن غير المستقل، وكانوا يستثمرونها بشكل فظيع قريب من حالة التوحّش. وبلغ وضع المرأة من الإنحطاط بحيث إنّ صاحبها كان يستفيد منها للإرتزاق أحياناً، فيعرضها للإيجار.

ماكان يعانيه هؤلاء من فقر حضاري وفقر مادّي جعل منهم قساة لا يتورّعون عن إرتكاب جريمة «الوأد» بحقّ الأنهل.

# ٥\_ المرملة المديدة في مياة المرأة

مع ظهور الإسلام وانتشار تعاليمه السامية، دخلت حياة المرأة مرحلة جديدة بعيدة كلّ البعد عمّا سبقها. في هذه المرحلة أصبحت المرأة مستقلّة ومتمتّعة بكـلّ حـقوقها الفـردية والاجتماعية والإنسانية.

تقوم تعاليم الإسلام بشأن المرأة على أساس الآيات التي ندرسها في هذا المبحث حيث يقول تعالى: ﴿وَلَهِنَّ مِثْلُ الذِي عليهِنُّ بِالمحروف﴾، فالمرأة بموجب هذه الآية تتمتع بحقوق تعادل ما عليها من واجبات ثقيلة في المجتمع.

الإسلام اعتبر الرجل كالمرأة كائناً ذا روح إنسانية كاملة، وذا إرادة واختيار، ويطوي طريقه على طريق تكامله الذي هو هدف الخلقة، ولذلك خاطب الرجل والمرأة معاً في بيان واحد حين قال: ﴿يَا لَيْهَا النَّاسِ ﴾ و﴿يا لَيْهَا الذين آهنوا ﴾. وضع لهما منهجاً تربوياً وأخلاقياً وعلمياً ووعدهما معاً بالسعادة الأبدية الكاملة في الآخرة، كما جاء في قوله تعالى: ﴿وَهَنَ عَمِلَ صالحاً مِن دُكرٍ لُو لَتْنَى وهو مؤمنَ فأولئك يدخلون الجنّة ﴾ (.

وأكّد أنّ الجنسين قادران على إنتهاج طريق الإسلام للوصول إلى الكال المعنويّ والماديّ ولبلوغ الحياة الطيّبة المفعمة بالطهأنبنة، نظير ما جاء في قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِن دُكْرِلُو لَتَنْى وَهُوَ مُومَنّ فَلَنْحِينَه حِياةً طيّبة ولنجزيتُهم لُجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ﴾ ` .

الإسلام يرى المرأة كالرجل إنساناً مستقلاً حرّاً، وهذا المفهوم جاء في مواضع عديدة من القرآن الكريم، كقولد تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسَ بِهَا كُسِبِتُ رَهِينَةٌ ﴾ ". ﴿ مَنْ عَجِلَ صالحاً فلنفسه وَ مَنْ لُسا، فعليها ﴾ أ.

هذه الحريّة قرّرها الإسلام للمرأة والرجل، ولذلك فهما متساويان أمام قوانين الجزاء: والزلئية والزلئي فاجلدواكل واحد منهما هائة جلدة ﴾ ٥.

لما كان الإستقلال يستلزم الإرادة والاختيار، فقد قرّر الإسلام هذا الاستقلال في جميع الحقوق الاقتصادية، وأباح للمرأة كلّ ألوان المهارسات المالية، وجعلها مالكة عائدها وأموالها، يقول سبحانه في سورة النساء: ﴿للرجالِ نصيبُ همّا المنسبوا وللنساء نسبت همّا المنسبوا وللنساء نسبت همّا المنسبون وللنساء نسبت المناء المنسبة وللنسبة وللنسبة المنسبة المنسبة وللنسبة وللنسبة وللنساء المنسبة والنساء المنسبة والنساء المنسبة وللنسبة وللنسبة وللنسبة وللنسبة وللنسبة وللنسبة وللنسبة والنساء والنساء والنسبة والنساء والنسبة والنساء والنساء والنساء والنسبة والنسبة والنسبة والنساء والنسبة والن

كلمة «اكتساب» \_خلافاً لكلمة «كسب» \_لا تستعمل إلا في يعود نتيجته على الإنسان

ولو أضفنا إلى هذا المفهوم القاعدة العامّة القائلة: «الناس مسلّطون على أموالهم» ^ لفهمنا مدى الإحترام الذي أقرّه الإسلام للمرأة بمنحها الاستقلال الاقتصادي، ومدى التساوي الذي قرّره بين الجنسين في هذا الجمال.

۲. النحل، ۹۷.

١٠ غاني ٤٠.

ع. فصّلت، ٤٦؛ والجائية، ١٥.

٣ المدَّثر، ٣٨.

٦ النساء، ٣٢.

ه. النور، ۲.

٧. راجع مفردات الراغب، هذا طبعاً حين تتقابل كلمتي: «كسب، و«اكتساب».

۸ بحاراً لانوار، ج ۲، ص ۲۷۲، ح ۷؛ وعوالی اللآلی، ج ۱، ص ۲۲۲، ح ۹۹.

فالمرأة ـ في مفهوم الإسلام ـ ركن المجتمع الأساسي، ولايجوز التعامل معها عــلى أنّهــا موجود تابع عديم الإرادة يحتاج إلى قيّم.

#### ٦- المفهوم الصميع للمساواة

وهنا ينبغي الإلتفات إلى مسألة الاختلافات الروحية والجسمية بين المرأة والرجل، وهي مسألة التفت إليها الإسلام بشكل خاصّ وأنكرها بعضهم منطلقين مـن تـطرّف في أحاسيسهم.

إن أنكرنا كلّ شيء فلا نستطيع أن ننكر الاختلافات الصارخة بين الجنسين في الناحية الجسمية والناحية الروحية، وهذه مسألة تناولتها تأليفات مستقلّة ملخّصها:

إنّ المرأة قاعدة إنبثاق الإنسان، وفي أحضانها يتربّى الجسيل ويسترعرع، وهمي لذلك خلقت لتكون مؤهلة جسمياً لتربية الأجيال، كها أنّ لها من الناحية الروحية سهماً أوفي من العواطف والمشاعر.

وهل يمكن مع هذا الاختلاف الكبير أن ندّعي تساوي الجـنسين في جــيع الأعــال واشتراكهما المتساوى في كلّ الأمور؟!

أليست العدالة أن يؤدّي كلّ كائن واجبه مستفيداً من مواهبه وكفاءاته الخاصّة؟!

أليس خلافاً للعدالة أن تقوم المرأة بأعيال لا تتناسب مع تكوينها الجسمي والروحي؟! من هنا نرى الإسلام \_مع تأكيده على العدالة \_ يجعل الرجل مقدّماً في بعض الأمور مثل الإشراف على الأسرة و... ويدع للمرأة مكانتها اللائقة فها.

العائلة والمجتمع يحتاج كلّ منهما إلى مدير، ومسائلة الإدارة في آخر مراحــلها يجب أن تنتهي بشخص واحد، وإلّا ساد الهرج والمرج.

فهل من الأفضل أن يتولّى هذه المسؤولية المرأة أم الرجل؟ كلّ المحاسبات البعيدة عن التعصّب تقول: إنّ الوضع التكويني للرجل يفرض أن تكون مسؤولية إدارة الأسرة بسيد الرجل، والمرأة تعاونه.

مع إصرار المصرّين ولجاج المتعصّبين على إنكار الواقع، فإنّ وضع الحياة الواقعية في عالمنا المعاصر وحتى في البلدان التي منحت المرأة الحرّية والمساواة بالشكل الكامل على زعمهم \_ يدلّ على أنّ المسألة على الصعيد العملي هي كها ذكرناه وإن كانت المزاعم خلاف ذلك.

ٱلطَّلَقُ مَنَّ تَانِّ فَإِمْسَاكُ مِعَمُونِ أَوْتَسْرِيحُ بِإِحْسَنِّ وَلَا يَحِلُ لَحَتُمُ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا آن يَغَافَآ أَلَا يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ فَإِن خِفْتُمُ أَلَا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَالا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَالْا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَدُ حُدُودَ اللَّهِ فَالْا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَدُ حُدُودَ اللَّهِ فَالْوَلَتِهِ كَهُمُ ٱلظَّالِمُونَ اللَّهِ فَالْوَلَتِهِ كَا مُعْمَالِكُونَ اللَّهُ فَالْا يَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَالْوَلَتِهِ كَهُمُ ٱلظَّالِمُونَ اللَّهُ فَالْا يَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَالْوَلَتِهِ كَهُمُ ٱلظَّالِمُونَ اللَّهُ وَلَا يَعْتَدُوهَا وَمُن يَنْعَدُ اللّهُ عَلَيْهِ مَا لَظُالِمُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَيْكُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْهُ لَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَعَلَا لَهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ وَلَا لَعْلَالُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَعْدُولُولُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَعْلَالُولُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا عُلُولُ اللّهُ وَلَا لَعْلَالُولُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ

## سبب النزول

جاءت إمرأة إلى إحدى زوجات النبيّ وشكت لها من زوجها الذي يمطلقها مراراً ثمّ يعود إليها للإضرار بها، وكان للزّوج في تقاليد الجهاليّة الحقّ في أن يطلّق زوجته ألف مرّة ثمّ يعود إليها وهكذا، فلم يكن للطّلاق حدَّ حين ذاك، وحينا اطّلع رسول الله ﷺ على شكوى هذه الإمرأة نزلت الآيات أعلاه وبيّنت حدّ الطّلاق \

## الثفسير

# إِمَّا المياة الزومِيَّة أو الطِّلاق بالمعروف:

ذكرنا في تفسير الآية السابقة إنّ الإسلام قرّر قانون (العدّة) و(الرَّجوع) لإصلاح وضع الأُسرة ومنع تشتتها وتمزّقها، لكنّ بعض المسلمين الجدد استغلّوا هذا القانون كهاكانوا عليه في الجاهليّة، وعمدوا إلى التضييق على الزّوجة بتطليقها المرّة بعد الأُخرى والرّجوع إليها قبل انتهاء العدّة، وبهذه الوسيلة ضيّقوا الخناق على النساء.

هذه الآية تحول بين هذا السّلوك المنحط وتقرّر أنّ الطّلاق والرّجوع مشروعان لمرّتين،

١. تفسير مجمع البيان، ج ١ و٢، ص ٣٢٩. وورد هذا السبب في التفسير الكبير، وتفسير القرطبي، وتفسير روح المعاني أيضاً، ذيل الآية مورد البحث.

أمّا إذا تكرّر الطّلاق للمرّة الثالثة فلا رجوع، والطّلاق الأخير هو الثالث، والمراد من عبارة ﴿الطّلاق مرّتان﴾ هو أنّ الطّلاق الذي يُكن معه الرّجوع مرّتان والطّلاق الثالث لا رجوع بعده، و تضيف الآية: ﴿فإهساك بهمروف لُو تسريح بإحسان﴾.

فعلى هذا يكون الطّلاق الثالث هو الأخير لا رجعة فيه، وبعبارة أخرى: أنّ المحبّة والحنان المتقابل بين الزّوجين يمكن إعادتها في المرّتين السابقتين و تعود المياه إلى مجاريها، وفي غير هذه الصّورة إذا تكرّر منه الطّلاق في المرّة الثالثة فلا يحقّ له الرّجوع إلّا بشرائط معيّنة تأتي في الآية التالية.

و يجب الإلتفات إلى أنّ (إمساك) يعني الحفظ و(تسريح) بمعنى إطلاق السّراح ومجيء جملة ﴿تسريح بإحسان﴾ بعد جملة ﴿الطّلاق مرّتان﴾ إشارة إلى الطّلاق الثالث الّذي يفصل بين الزّوجين لابد أن يكون مع مراعاة موازين الحق والانصاف والقيم الأخلاقية (جاء في أحاديث متعددة أنّ المراد من قوله: ﴿تسريح بإحسان﴾ هو الطّلاق الثالث) ١.

فعلى هذا يكون المراد من التسريح بإحسان أن يؤدّي للمرأة حقوقها بعد الانفصال النهائي، ولا يسعى الإضرار بها عملاً وقولاً بأن يعيبها في غيابها أو يتهمها بكلهات رخيصة ويُسقط شخصيتها وسمعتها أمام الناس، وبذلك يحرمها من إمكانيّة الزّواج الجدّد، فكما أنّ الصّلح والرّجوع إلى الزّوجة يجب أن يكون بالمعروف والإحسان والمودّة، فكذلك الانفصال النهائي يجب أن يكون مشفوعاً بالإحسان أيضاً، ولهذا تضيف الآية الشريفة ﴿ولا يحلّ لكم أن تأخذوا مما لتيتموهن شيئا﴾.

فعلى هذا الأساس لا يستطيع الزّوج عند الانفصال النهائي أن يأخذ ما أعطاها من مهرها شيئاً، وهذا المعنى أحد مصاديق التسريح بإحسان.

وقد ذُكرهذاالحكم بالتفصيل في سورة النّساء الآيات ٢٠و٢١ حيث يأتي ذكره.

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ مفهوم هذه الجملة أوسع من (المهر) وقالوا أنّه يشمل كلّما أعطاه الزوج من الهدايا لزوجته أيضاً ٢.

وممًا يستجلب النظر في مورد الرّجوع والصّلح هو التعبير بــ(المعروف) ولكن في مورد

١. تفسير العياشي، ج ١، ص ١١٦؛ ومن لايحضر الفقيه، ج ٢، ص ٥٠٢.

٢. التفسير الكبير، ج ٦، ص ٩٩.

الفرقة والانفصال ورد التعبير (بإحسان) الّذي يفهم منه ما هو أعلى وأسمى من المعروف، وذلك من أجل جبران ما يتخلّف من المرارة والكآبة لدى المرأة بسبب الانفصال والطّلاق (

وتستطرق الآية إلى ذكر مسألة (طلاق الخلع) وتقرّر أنّه في حالة واحدة تجوز استعادة المهر وذلك عند رغبة المرأة نفسها بالطّلاق عين تقول الآية ﴿ إِلَّا لَنْ يَخَافَا أَلَّا يُقيما حدود الله ﴾ ثمّ تضيف ﴿ فَإِنْ حَفْتُم ٱلَّا يِقْيما حدود الله فلاجناح عليهما فيما افتدت به ﴾.

أي الفدية أو التعويض الذي تدفعه المرأة للتخلّص من الرّابطة الزّوجية، هـذه الحـالة تختلف عن الأولى في أنّ الطّالب للفرقة هي المـرأة نـفسها ويجب عـليها دفـع الغـرامـة والتعويض للرّجل الذي يريد ويطلب بقاء العُلقة الزوجيّة، وبذلك يتمكّن الزّوج بهـذه الغرامة والفدية أن يتزوّج مرّة أخرى ويختار له زوجة ثانية.

والجدير بالذكر أنّ الضّمير في جملة ﴿ الايقيما ﴾ الوارد بصورة التثنية إشارة إلى الزّوجين، ولكنّ في جملة ﴿ فإن خفتم ﴾ ورد بصيغة الجمع للمخاطب، وهذا التفاوت يمكن أن يكون إشارة إلى لزوم نظارة حكّام الشرع على هذا اللّون من الطّلاق، أو إشارة إلى أنّ تشخيص عدم إمكانيّة استمرار الحياة الزوجيّة مع رعاية الحدود الإلهيّة لايمكن أن تكون بعهدة الزّوجين، لأنّه في كثير من الحالات يظنّ الزوجين ولأسباب نفسيّة وحالات عصبيّة عدم إمكانيّة إدامة الحياة الزّوجية لأسباب تافهة، ولهذا يجب أن تُطرح المسألة على العرف ومن له علاقة بهذين الزّوجين يثبت بهذه الصورة جواز الطّلاق الخلعي.

وفي ختام الآية تشير إلى مجمل الأحكام الواردة فيها وتعقول: ﴿ تعلك حدود الله فعلا تعتدوها ومن يتعدّ حدود الله فأولئك هم الطّالمون﴾.

#### بحوث

## ١\_ لزوم تعدّد ممالس الطّلاق

يُستفاد من جملة ﴿الطَّلَاقِ مَرْقَانِ﴾ أنَّ تعدّد الطَّلاق لايصح أن يكون في مجلس واحد. بل يجب أن يقع الطَّلاق في مجالس متعدّدة، وخاصّةً إذا عرفنا بأنَّ الغاية هو إعطاء فرصة أكثر للرّجوع واحتمال عودة المودّة بعد النّزاع الأوّل.

١. تفسير الميزان، ج ٢، ص ٢٣٤، ذيل الآية مورد البحث.

٢. وهو الطلاق الخلعي المشروح في كتب الفقه.

فإن لم يتحقق الصلح في المرحلة الأولى فسيتحقّق في الثانية ولكنّ وقوع عدّة طلقات مرّة واحدة يوصد هذا الباب كليّاً وينفصل الزّوجان بعد ذلك نهائيّاً فلا أثر لتعدّد الطّلاق عملاً.

وهذا الحكم المذكور آنفاً مقبول لدئ فقهاء الشيعة، ولكن هناك اختلاف بيناًهل السّنة بالرّغم من أنّ أكثرهم يرى جواز تعدّد الطّلاق في مجلس واحد.

أمّا كاتب تفسير المنار فينقل عن مسند أحمد بن حنبل وصحيح مسلم أنّ حكم ثلاث طلقات في مجلس واحد لا يُحسب إلّا طلاق واحد، وهذا ما كانت السّنة جارية عليه منذ حياة رسول الله يَبَيِّلُهُ وحتى سنتين من خلافة عمر حيث يتّفق على ذلك جميع الصّحابة، ولكنّ الخليفة الثاني بعد ذلك حكم بأنّ الطّلاق ثلاثاً في مجلس واحد صحيح ويقع ثلاثاً. ا

# ٢ـ شيخ الأزهر يأفذ برأي الشيعة

مع حكم الخليفة الثاني بوقوع الطّلاقات الثلاثة في مجلس واحد ذهب جماعة من أهل السّنة إلى عدم وقوعها، ومنهم الشيخ الأزهر الأكبر (الشيخ محمود شلتوت) حيث كتب في مجلّة «رسالة الإسلام» وفي مقارنة بين آراء المذاهب الإسلاميّة وأخذ في كثير من الأحايين بآراء الشيعة، لأنها كما يقول أقوى دليلاً ومن ذلك مسألة تعدّد الطّلاق وأفستي الله بسأن الطلاقات الثلاثة في مجلس واحد هي بمثابة الطّلاق الواحد أ.

#### ٣\_ المدود الإلهيّة

في هذه الآية وآيات كثيرة أخرى عبّرت عن القوانين الإلهيّة بكلمة (حد) وبهذا فإنّ المعصية ومخالفة هذه القوانين تُعدّ تجاوزاً للحد، وفي الواقع فأنّ بين الأعهال التي يودّيها الإنسان توجد مجموعة مناطق ممنوعة، أي يكون الدخول فيها خطراً وترسم القوانين والأحكام الإلهيّة جدود هذه المناطق الممنوعة كالعلامات المنصوبة على ته المناطق، ولهذا نقراً في سورة البقرة النهي عن الإقتراب من هذه الحدود (تهده حدود الله فهلا

١. تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث؛ وصحيح مسلم، بع ٤، ص ١٨٣ و ١٨٤.

٣. رسالة الإسلام، العدد الأول، السنة ١١، ص ١٠٨، نقلاً عن هامش تفسير كنز العرفان، ج ٣. ص ٢٧١.

تقربوها ألان الإقتراب منها يُعرّض الإنسان إلى خطر السقوط في الهاوية، وكذلك ورد النهي في روايات أهل البيت بين عن مواضع الشبهة، لأنه بحكم الإقتراب من شفا الهاوية الذي قد يستتبعه السقوط بأدنى غفلة (من حام حول الحمن أوشك أن يقع فيه). أ

١ البقرة، ١٨٧.

۲. وسائل الشيعة، ج ۲۷، ص ۱٦١ و١٦٧ و١٦٩ و١٧٥.

فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زُوْجًا غَيْرَهُۥ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَقِلُهُ مِنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ الْمَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا حُدُودُ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ الْمَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ الْمَا يَعْلَمُونَ السَّ

## سبب النزول

جاءت امرأة إلى رسول الله ﷺ وقالت: كنتُ عند ابن عمّي (رفاعة) فطلّقني ثـلاثاً، فتروّجت بعده عبدالرحمن بن الزبير، ولكنّه أيضاً طلّقني قبل أن يمسّني، فهل لي أن أعود إلى زوجي الأول؟ فقال رسول الله ﷺ: «لا، حتى يذوق عسيلتك، وتذوقي عسيلته» \ أي حتى يتم النكاح مع الزوج الثاني.

## التفسير

جاء في الآية السابقة إجمالاً أنّ للمرأة وللرجل بعد الطلاق الثاني أحد أمرين: إمّــا أن يتصالحا ويرجعا إلى الحياة الزوجية، وإمّا أن ينفصلا إنفصالاً نهائياً.

هذه الآية حكمها حكم الفقرة التابعة لمادّة قانونية.

فهذه الآية تقول إن حكم الإنفصال حكم دائمي، إلَّا إذا اتخذت المسرأة زوجـــاً آخــر، وطلّقها بعد الدخول بها، فعندئذٍ لها أن ترجع إلى زوجها الأوّل إذا رأيا أنّهـا قادران على أن يعيشا معاً ضمن حدود الله.

ويستفاد من الرّوايات عن أنمّة الدّين أنّ لهذا الزّواج الثاني شرطين، أوّلاً: أن يكون هذا الزّواج دائميّاً، ` والثاني: أن يتبع عقد الزّواج الإنّصال الجنسي، ` ويمكن استفادة هـذين

٣. المصدر السابق، ص ١١١ و١١٣ و ١٢٩.

١. تقسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٢٣٠، مع التلخيص من سبب النّزول الوارد في تـفسير روح المعاني، وتفسير المراغي.
 ٢. وسائل الشيعة، ج ٢٢، ص ١٣٢.

الشرطين من مفهوم الآية أيضاً، أمّا الأوّل وهو أن يكون العقد داغيّاً فلجملة ﴿ قَإِن طلّقها ﴾ الشاهدة على هذا المعنى، لأنّ الطّلاق لايكون إلّا في العقد الداغي، وأمّا الوطىء فيمكن أن يُستفاد من جملة ﴿ فلا تعلّ له هن بعد حتى تنكح زوجاً غيره ﴾ لأنّ المستعمل في سيرة أدباء العرب أنهم حينا يقولون: (نكح فلاناً فلانة) فيُمكن أن يراد منه مجرّد العقد، أمّا لو قيل (نكح زوجته) فهذا يدلّ على الوطىء (لانّه حسب الفرض أنّها زوجته فعندما يقال (نكح) في مورد الزوجة فلا يعني سوى العمليّة الجنسيّة ) أ مضافاً إلى أنّ المطلق ينصرف إلى الفرد الغالب، والغالب في عقد الزواج هو إقترانه بالوطء، ومضافاً إلى ما تقدّم فإنّ لهذا الحكم فلسفة خاصّة لا تنحقّق بمجرّد إجراء العقد كما سنشير إلى ذلك لاحقاً. ﴿ قَإِن طلّقها فلاجناح عليهما أن يتراجعها إن ظنّا أن يثيما حدود الله وتلك حدود الله يبيّنها لقوم يعلمون ﴾

## بحث

## المملّل مانع من تكرّر الطّلاق:

المعمول بين الفقهاء أنّهم يطلقون على الزّوج الثاني في هذه الموارد إسم (المحلّل) لأنّـه يؤدّي إلى أن تكون هذه المرأة حلالاً لزوجها السّابق (طبعاً بعد الطّلاق والعدّة) والظّاهر أنّ مراد الشارع المقدّس من ذلك هو منع تعدّد الطّلقات.

توضيح ذلك: كما أنّ الزّواج أمر ضروريٌّ وحياتيُّ بالنّسبة للإنسان، فكذلك الطّلاق تحت شرائط خاصّة يكون ضروريًّا أيضاً، ولذلك نجد أنّ الإسلام (وخلافاً للمسيحيّة الحرّفة) يُبيح الطّلاق، ولكن بما أنّه يؤدّي إلى تشتيت العائلة وإلى إنزال ضربات موجعة بالفرد والجتمع، فقد وضعت شروط متنوعة للحيلولة دون وقوع الطّلاق قدر الإمكان.

إنّ موضوع الزواج المجدّد أو «المحلّل» واحد من تلك الشروط، إذ أنّ زواج المرأة من رجل جديد بعد طلاقها من زوجها الأول ثلاثاً يعتبر عائقاً كبيراً بوجه استمرار الطلاق أو التمادي فيه، فالذي يريد أن يطلّق زوجته الطلاق الثالث، يشعر أنّه إن فعل ذلك فلن تعود إليه وتكون من نصيب غيره، وهذا الشعور يجرح كرامته، ولذلك فهو لن يقدم على هذا العمل عادةً إلّا مضطرّاً.

١٠ التفسير الكبير، ج ١، ص ١٠٤؛ ذيل الآية مورد البحث.

في الحقيقة أنّ قضية «المحلّل» أو الأصحّ زواج المرأة برجل آخر زواجاً دائمياً يعتبر مانعاً يقف بوجه الرجال من ذوي الأهواء المتقلّبة والمخادعين لكي لا يجعلوا من النساء ألاعيب بين أيديهم وغرضاً لخدمة أهوائهم، وأن لا يمارسوا ـ بلا حدود ـ قانون الطلاق والعودة.

إنّ شروط هذا الزواج (كأن يكون دائمياً) تدلّ على أنّ هذا الزواج ليس هدفه إيجـاد وسيلة لإيصال الزوجة إلى زوجها الأول، لأنّه يحتمل أن لا يطلقها الزوج الثاني، لذلك فلا يمكن استغلال هذا القانون ورفع العائق عن طريق الزواج المؤقّت.

ومع الإلتفات إلى ما ذُكر أعلاه يمكن القول أنّ هدف الزّواج الثاني بعد ثلاث طلقات والسّماح لكلّ من الزوجين في تشكيل حياة زوجيّة جديدة من أجل أن لا يصبح الزّواج هذا الرّباط المقدّس مدعاة للتلاعب وفق أهواء الزوج الأوّل ومشتهياته الشّيطانية، وفي نفس الوقت إذا طلّقها الزوج الثاني فإنّ طريق العودة والرّجوع سيكون مفتوحاً أمامها فيجوز للزّوج الأوّل نكاحها من جديد، ولذلك أطلق على الزوج الثاني (المحلّل).

ومن هنا يتضح أنّ البحث يخص الزّواج الواقعي الجاد بالنّسبة إلى الحلّل، أمّا إذا قصد شخص منذ البداية أن يتوسّل بزواج مؤقّت، واعتبر القضية مجرّد شكليّات يحلّها (الحلّل) فإنّ زواجاً هذا شأنه لا يُؤخذ به ويكون باطلاً، كما أنّالمرأة لا تحلّ لزوجها الأوّل، ولعلّ الحديث المذكور (لعن الله المحلّل والمحلّل له) يشير إلى هذا النوع من المحلّلين، وهنذا الأسلوب من الزّواج الظّاهري والشكلي.

وذهب البعض إلى أنّ الزوج الثاني إذا قصد الزّواج الدائمي الجدّي، ولكن كانت نيّته أن يفتح طريق عودة المرأة ورجوعها إلى الزّوج الأوّل، فإن هذا الزّواج يُعتبر باطلاً أيـضاً، وذهب البعض أيضاً إلى أنّه في هذه الحالة يقع الزّواج صحيحاً رغم أنّ نيّته هي إرجاع المرأة إلى زوجها الأوّل، ولكنّه مكروهاً بشرط أن لا يُذكر هذا المعنى كالجزء من شرائط العقد.

ومن هنا تتضح أيضاً الضجّة المفتعلة للمغرضين الذين اتّخذوا من (الحلّل) ذريعة لِشن حملاتهم الظّالمة على أحكام الإسلام ومقدّساته، فهذه الضجّة المفتعلة دليل على جهلهم وحقدهم على الإسلام، وإلّا فإنّ هذا الحكم الإلهي بالشّرائط المذكورة عامل على منع الطّلاق المتكرّر والحدّ من التصرّفات الهوجاء لبعض الأزواج، ودافعٌ على إصلاح الوضع العائلي وإصلاح الحياة الزوجيّة.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٣٣١، ونقل هذا الحديث ايضاً، تفسير القرطبي، وتفسير المنار، وتنفسير المراغى، ذيل الآية مورد البحث.

## الأفسير

تستمرّ هذه الآية في تبيان الأحكام التي أقرّها الإسلام للطلاق، لكي لا تهمل حقوق المرأة وحرمتها.

تقول الآية: ما دامت العدّة لم تنته، وحتى في آخر يوم من أيامها، فإنّ للرجل أن يصالح زوجته ويعيدها إليه في حياة زُوجية حميمة: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُم لِلنِّسَاء فَبِلَغُنَ لَجِلَهِنَّ فَأَمْسَكُوهِنَّ بمعروفه﴾.

وإذا لم تتحسّن الظروف بينهما فيطلق سراحها ﴿لُوسِرْمُوهِنَّ بِمُعْرُوفُ ﴾.

ولكن كلّ رجوع أو تسريح يجب أن يكون في جوّ من الإحسان والمعروف وأن لا يخالطه شيء من روح الإنتقام. ثمّ تشير الآية إلى المفهوم المقابل لذلك وتقول:

﴿ولا تمسكوهنَّ ضراراً لتعتدوا ومن يفعل ذلك فقد ظلم نفسه ﴾.

هذه الجملة في الحقيقة تفسير لكلمة «معروف» أي أنّ الرجوع يجب أن يكون على أساس من الصفاء والوئام، وذلك لأنّ الجاهليّين كانوا يتّخذون من الطّلاق والرجوع وسيلة للإنتقام، ولهذا يقول القرآن بلهجة قاطعة: إنّ استرجاع الزوجة يجب أن لا يكون رغبة في الإيذاء والإعتداء، إذ أنّ ذلك فضلاً عن كونه ظلماً للزوجة فللم للزوج أيضاً.

والآن علينا أن نعرف لماذا يكون ظلم الزوج لزوجته ظلماً لنفسه أيضاً؟

أولاً: إنَّ الرجوع المبني على غمط الحقوق لا يمكن أن يمنح الهدوء والاستقرار.

ثانياً: الرجل والمرأة ـ بالنظرة القرآنية ـ جزءان من جسد واحد في نظام الخلقة، فكلّ غمط لحقوق المرأة هو ظلم وعدوان على الرجل نفسه.

ثالثاً: إنّ من يستسيغ ظلم الآخرين يكون غرضاً لنيل العقاب الإلهي، فيكون بذلك قد ظلم نفسه.

## ثمّ يحذّر القرآن الجميع: ﴿ولا تتّخذوا آياس الله هزوا ﴾

هذا التعبير يمكن أن يكون إشارة إلى بعض التقاليد الجاهلية المترسّخة في أفكار الناس، فني الرواية أنّ بعض الرجال في العصر الجاهلي يقولون حين الطّلاق: أنّ هدفنا من الطّلاق هو اللّعب والمزاح، وكذلك الحال عندما يعتقون عبداً أو يتزّوجون من امرأة.

فنزلت الآية أعلاه لتحذّرهم بأنّ كلّ من يطلّق زوجته أو يعتق عبده أو يتزوّج من إمرأة أو يزوّجها من شخص آخر، ثمّ يدّعي أنّه كان يمزح ويلعب فإنّه لا يُقبل منه، ويتحقّق ما أقدم عليه في الواقع العملي بشكل جاداً.

ويُحتمل أيضاً أنّ الآية ناظرة إلى حال الأشخاص الذين يستغلّون الأحكام الشرعيّة لتبرير مخالفاتهم ويتمسّكون بالظّواهر من أجل بعض الحيل الشرعيّة، فالقرآن يعتبر هذا العمل نوع من الاستهزاء بآيات الله، ومن ذلك نفس مسألة الزّواج والطّلاق والرّجوع في زمان العدّة بنيّة الإنتقام وإلحاق الضرّر بالمرأة والتّظاهر بانّه يستفيد من حقّه القانوني.

فعلى هذا لاينبغي الإغباض عن روح الأحكام الإلهيّة والتمسّك فقط بالظّواهر الجامدة لها، فلا ينبغي إتّخاذ آيات الله ملعبة بيد هؤلاء، فإنّه يُعتبر ذنب عظيم ويترتّب عليه عقوبة أليمة.

ثمّ تضيف الآية ﴿وَادْكُرُوا نَصْمَتُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَمَا لُنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ الْكِتَابِ وَالْحَكَمَةُ يَعَظَّكُمْ بِهُ وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ الله بِكُلِّ شِي. عَلَيْمٍ ﴾ .

هذه تحذيرات من أجل أن تعلموا: أوّلاً: أنّ الله تعالى عدّ تلك التصرّ فات من خرافات

ان تفسير القرطبي، ج ٢، ص ٩٦٤، ومثله في تفسير المراغي، ج ٢، ص ١٧٩.

وتقاليد الجاهليّة الشنيعة بالنّسبة إلى الزّواج والطّلاق وغير ذلك، فأنقذكم منها وأرشدكم إلى أحكام الإسلام الحياتية، فينبغي أن تعرفوا قدر هذه النّعمة العظيمة وتسؤدّوا حسقها، وثانياً: بالنسبة إلى حقوق المرأة ينبغي أن لا تسيئوا إليها بالاستفاده من موقعيّتكم، ويجب أن تعلموا أنّ الله تعالى مُطّلعُ حتى على نيّاتكم \.

8003

١. فعلى هذا تكون جملة ﴿وما نزل عليكم من الكتاب والحكمة﴾ عطف ﴿نعمة الله﴾ أو من قبيل عطف الخاص على العام وفي هذه الصورة يكون مفهوم ﴿نعمة الله﴾ واسعاً حيث يشمل جميع النعم الإلهيّة التي منها نعمة المحبّة والألفة التي جعلها الله بين الزوجين.

وَإِذَا طَلَقَتْمُ ٱلنِسَاءَ فَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَلَا تَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَجَهُنَ إِذَا تَرَضَوْا بَيْنَهُم بِٱلْمُعْرُوفِ ۚ ذَٰ لِكَ يُوعَظُ بِهِ عَنَ كَانَ مِنكُمْ يُوْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَالكُور أَزْكَى لَكُرُ وَأَطْهَرُ وَأَلِلَهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَانَعْلَمُونَ ٢٠٠٠

#### سبب النزول

كان أحد أصحاب رسول الله ﷺ وهو «معقل بن يسار» يعارض زواج أخته «جملاء» من زوجها الأوّل «عاصم بن عدي» لأنّ عاصماً كان قد طلّقها من قبل، ولكن بعد انقضاء العدّة رغب الزوجان بالعودة بعقد نكاح جديد. فنزلت الآية ونهت الأخ عن معارضة هذا الزواج.

وقيل إنّ الآية نزلت في معارضة «جابر بن عبدالله» زواج ابنة عمّه من زوجها السابق ﴿ وربّما كان حقّ المنع هذا يعطى في الجاهلية للأقربين.

لاشك أنّ الأخ وابن العمّ لا ولاية لهما \_ في فقهها \_ على الأخت وابنة العم. إلّا أنّ هذه الآية تتحدّث عن حكم عام \_كما سنرى \_يشمل الأولياء وغير الأولياء، وتقول أنّه حتى الأب والأم وابن العم، وكذلك الغرباء لاحق لهم في الوقوف بوجه هذا الزواج.

## التفسير

ذكرنا في البحوث السابقة كيف كانت النسوة يعشن في أسر العادات الجاهلية، وكيف كنّ تحت سيطرة الرجال دون أن يعني أحد برغبتهنّ ورأيهنّ.

ا. تفسير مجمع البيان، ج ١ و٢، ص ٣٣٢. ونقل في أكثر التفاسير مثل، تفسير القرطبي، والتفسير الكبير،
 وتفسير روح المعاني، وتفسير في ظلال القرآن، أحد سبب نزول أو كلاهما في ذيل الآية مورد البحث.

واختيار الزوج كان واحداً من قيود ذلك الأسر، إذ أنّ رغبة المرأة وإرادتها لم يكن لها أيّ تأثير في الأمر، فحتى من كانت تتزوج زواجاً رسمياً ثمّ تطلّق لم يكن لها حقّ الرجوع ثانية بمحض إرادتها، بل كان ذلك منوطاً برغبة وليّها أو أوليائها، وكانت ثمّة حالات يرغب فيها الزوجان بالعودة إلى الحياة الزوجيّة بينهها، ولكن أولياء المرأة كانوا يحولون دون ذلك تبعاً لمصالحهم أو لتخيّلاتهم وأوهامهم.

إلا أنّ القرآن أدان هذه العادة، ورفض أن يكون للأولياء مثل هذا الحق، إذ إنّ الزوجين - وهما ركنا الزواج الأصليان، إذا توصّلا إلى إتفاق بالعودة بعد الانفصال ... يستطيعان ذلك دون أن يكون لأحد حقّ الإعتراض عليهما. تقول الآية: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُم النساء فَبلغن أَجِلَهِنّ فَلا تعضلوهِنّ أن ينكعن أزواجهنّ إذا تواضوا بينهم بالمعروف، هذا إذا كان المخاطب في هذه الآية هم الأولياء من الرجال الأقارب، ولكن يحتمل أن يكون المخاطب هو الزوج الأول، بعني أنكم إذا طلقتم زوجاتكم فلا تمنعوهن من الزواج المجدّد مع رجال آخرين، حيث إنّ بعض الأشخاص المعاندين في السابق وفي الحال الحاضر يشعرون بحساسية شديدة تجاه زواج زوجاتهم السابقات من آخرين، وما ذلك سوى نزعة جاهلية فحسب .

في الآية السابقة «بلوغ الأجل» يعني بلوغ أواخر أيام العدّة، ولكس في هذه الآية المقصود هو انقضاء آخر يوم من العدّة، بقرينة الزواج المجدّد. فالغاية في الآية السابقة جزء من المغيا وفي الآية محل البحث خارجة عن المغيا.

ويتبين من هذه الآية أنّ الثيّبات \_أي اللّواتي سبق لهـنَّ الزواج ثمّ طـلّقن أو مــات أزواجهنّ ــإذا شنن الزّواج ثانية فلا يلزمهنّ موافقة أوليائهنّ أبداً.

ثم تضيف الآية وتحذّر ثانية وتقول: ﴿ وَلَكَ يَوْعَظُ بِهِ مِنْ كَانَ مِنْكُمْ يَوْمِنَ بِسَالِلَهُ وَالْيَسُومُ الآخر﴾ ثم من أجل التأكيد أكثر تقول: ﴿ وَلَكُمْ لَرْكَى لَكُمْ وَأَطْهِرُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَلَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ .

يشير هذا المقطع من الآية إلى أنّ هذه الأحكام قد شُرّعت لمصلحتكم غاية الأمر أنّ الأشخاص الذين ينتفعون بها هم الذين لهم أساس عقائدي من الإيمان بالله والمعاد ولا يتبّعون أهوائهم.

١. رجح البعض التفسير الثاني لأنّ المخاطب في الآيات السابقة هنو الأزواج ولكنه يشكل بأن تنعبير
 ﴿أزواجهن﴾ يكون تعبيراً مجازياً بالنسبة إلى الأزواج مضافاً إلى أنه لا ينسجم مع شأن النّزول.

وبعبارة أخرى أنّ هذه الجملة تقول: أنّ نتيجة العلم بهذه الأحكام يصبُّ في مصلحتكم، لكنّكم قد لاتدركون الحكمة والغاية منها لجهلكم وقلّة معارفكم، والله هــو العــالم بكــلّ الأسرار، ولذلك قرّر هذه الأحكام وشرّعها لما فيها من تزكيتكم وحفظ طهار تكم.

والجدير بالذّكر أنّ الآية تشير إلى أنّ العمل بهذه الأحكام يستوجب: (التزكية) و(الطهارة) فتقول ﴿أَرْكَى لَكُم وأطهر ﴾ يعني أنّ العمل بها يطهّر أفراد العائلة من مختلف الأدناس والخبائث، وكذلك يوجب لهم الخير والبركة والتكامل المعنوي، لأنّ «التّزكية» في الأصل (الزّكاة) بمعنى النمو.

وذكر بعض المفسّرين إنّ جملة وأزكن لكم > تشير إلى النواب المتربّب على الأعسال، وجملة (أطهر) تشير إلى الطّهارة والنّقاء من الذّنوب. ومن البديهي أنّ الرّوجين بالرّغم من كلّ تلك العلاقة الوطيدة والحميمة التي تربط بينها قد ينفصلا بسبب بعض الحوادث المؤسفة، ولكن بعد الانفصال والفرقة ومشاهدة الآثار الوخيمة المتربّبة على هذه الفرقة يندمان ويصمّان على العودة إلى الحياة المشتركة، وهنا لاينبغي التشدّد والتعصّب لمنع عودتها لأنّ ذلك يخلّد آثاراً سلبيّة وخيمة في روحيّة كلّ منها، وقد يؤدّي إلى انحرافها وتلوّنها بالرّذيلة، وإن كان لها أبناء كما هو الغالب فإنّ مصيرهم سوف يكون تعيساً جدّاً، ومسؤوليّة هذه العواقب الأليّة والإفرازات المشؤومة تكون بعهدة من يمنع هذين الزّوجين من المصالحة.

## التفسير

#### أمكام الرّضاع السّبعة:

هذه الآية في الواقع استمرار للأبحاث المتعلّقة بمسائل الزّواج والحياة الزّوجيّة، وتبحث مسألة مهمّة هي مسألة (الرّضاع)، وتذكر بعبارات مقتضبة، وفي نفس الوقت ذات معنى عميق، الجزئيات المتعلّقة بالرّضاع المختلفة، فهناك على العموم سبعة أحكام في هذا الباب: 1\_ تقول الآية في أوّلها: ﴿وللوللدلع يرضعن لولادهن صولين كاهلين ﴾. (والدات) جمع (والدة) وهي في اللّغة بمعنى الام، ولكنّ كلمة الام لها معنى أوسع وهي قد تُطلق على الوالدة وعلى الجدّة أي والدة الوالدة، وقد تعني أصل الشيء وأساسه.

وفي هذا المقطع من الآية نلاحظ أنّ حقّ الإرضاع خلال سنتي الرضاعة يعود للأم، فهي التي لها أن ترضع مولودها خلال هذه المدّة وأن تعتني به، وعلى الرغم من أنّ (الولاية) على الأطفال الصغار قد أعطيت للأب، ولكن لمّا كانت تغذية الوليد الجسمية والروحية خلال هذه المدّة ترتبط إرتباطاً لا ينفصم بلبن الأم وعواطفها، فقد أعطيت حقّ الاحتفاظ به، كها تجب مراعاة عواطف الأمومة، لأنّ الأم لا تستطيع في هذه اللحظات الحسّاسة أن تسرى حضنها خالياً من وليدها وأن لا تبالي به، وعليه فإنّ تخصيصها بحق الحضانة والرعاية

والرضاعة يعتبر حقاً ذا جانبين، فهو يرعى حال الطفل كها يرعى حال الأم، والتعبير بـ
«أولادهن» إشارة لطيفة إلى هذا المعنى. وبالرغم من أنّ الجملة مطلقة ظاهراً وتشمل النساء
المطلقات وغير المطلقات، ولكن الجملة اللاحقة توضح أن الآية تقصد النساء المطلقات مع
وجود هذا الحقّ لسائر الأمهات، ولكن في صورة عدم وجود الطلاق فلا أثر عملي لهذا
الحكم.

٢-ليس من الضروري أن تكون مدّة رضاعة الطفل سنتين حتاً، إنّا السنتان لمن يريد أن يقضي دورة رضاعة كاملة ﴿ لَهِنَ لُولِد لَنْ يَتُمْ الرضاعة ﴾ ولكن للأم أن تقلل من هذه الفترة حسب مقتضيات صحّة الطفل وسلامته.

في الروايات التي وصلتنا من أهل البيت المنظ أنّ دورة رضاعة الطفل الكاملة سنتان كاملتان، ودورتها غير الكاملة ٢١ شهراً ( ولعلّ هذا يأخذ أيضاً بنظر الاعتبار مفاد هذه الآية مع الآية ١٥ من سورة الأحقاف التي تقول ﴿ وحملُهُ وقصالُهُ ثلاثون شهراً . ولمّا كانت فترة الحمل ٩ أشهر، فتكون فترة الرضاعة الإعتبادية ٢١ شهراً.

ولمًا لم يكن في آية سورة الأحقاف ما يفيد الإلزام والوجوب، فإنّ للوالدات الحــقّ في تخفيض فترة الـ ٢١ شهراً بما يتّفق وصحّة الوليد وسلامته.

٣-نفقة الأم في الطعام واللباس، حتى عند الطلاق أثناء فترة الرضاعة تكون على والد
 الطفل، لكي تتمكن الأم من الإنصراف إلى العناية بطفلها وإرضاعه مرتاحة البال وبدون
 قلق.

﴿وعلى العولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف عنا تعبير «المولود له» بدلاً من «الأب» يستلفت الإنتباه، ولعلّه جاء لاستثارة عواطف الأبوة فيه في سبيل حقّه على أداء واجبه أي أنه إذا كان قد وضع على عاتقه الإنفاق على الوليد وأمه خلال هذه الفترة، فذلك لأن الطفل ابنه وغرة فؤاده، وليس غريباً عنه.

إنّ الإتيان بقيد «المعروف» يشير إلى أنّ طعام الأم ولباسها ينبغي أن يكونا من اللائق بها والمتعارف عليه، فلا يجوز التقتير ولا الإسراف.

ا. وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ١٧٧ (باب أقلّ مدّة الرضاع وأكثره، ح ٢ و٥)، وورد في بعض هذه الروايات إذا نقص عن ٢١ شهراً كان ظلماً للرضيع.

وارفع كل غموض محتمل تشير الآية إلى أنّ على كلّ أب أن يؤدّي واجبه على قدر طاقته ﴿ لا تتكلّف نفس إلا وسعها﴾. ويرئ البعض أنّ هذه الجملة بمثابة العلّة لأصل الحكم. والبعض الآخر بعنوان تفسير الحكم السابق (والنتيجة واحدة).

٤- لايحق لأيّ من الوالدين أن يجعلا من مستقبل وليدهما ومصيره أمراً مرتبطاً بما قد يكون بينهما من اختلافات، حيث لايؤمن معه أن تتعرض روحية الوليد بضربة لا يمكن تفادى آثارها.

#### ﴿ لا تَضَارٌ وَلَلدَةَ يُولَدُهَا وَلا مَوْلُودُ لَهُ يُولُدُهُ﴾.

على الأب أن يحذر انتزاع الوليد من أحضان أمه خلال فترة الرضاعة فيعتدي بذلك على حقّ الأم في حضانة وليدها، كما أنّ على الأم التي أعطيت هذا الحقّ أن لا تستغله وأن لا تتذرّع بمختلف الأعذار الموهومة للتنصّل من إرضاع وليدها، أو أن تحرم الأب من رؤية طفله.

وذكر احتال آخر في تفسير الآية وهو أنّ المراد أنّ الأب ليس له أن يسلب الزّوجة حقها في المقاربة الجنسيّة بسبب الخوف من الحمل وفي النتيجة الإضرار بالمُرضع، ولا الأم بإمكانها منع زوجها من هذا الحق لهذا السبب، ولكنّ التفسير الأوّل أكثر انسجاماً مع ظاهر الآية '.

التعبير بـ (ولدِها) و(ولدُه) من أجل تشويق الآباء والأمهّات بـرعاية حــال الأطـفال الرُّطـفال الرُّطـفال الرُّضع، مضافاً إلى أنّه إشارة إلى أنّ الرّضيع متعلّق لكليهما خلافاً لما هو المرسوم من تقاليد الجاهليّة من أنّ الولد متعلّق بالأب خاصّة وليس للأم سهم من الحقّ فيه.

٥- ثمّ تبيّن الآية حكماً آخر يتعلّق بما بعد وفاة الأب فتقول: ﴿وَعَلَى الْوَارِثُ مِثْلُ ذَلِكِ﴾.
 يعني أنّ الورثة يجب عليهم تأمين احتياجات الأم في مرحلة الرّضاعة للطفل، وهناك احتمالات أخرى في تفسير الآية الشريفة ولكنّها ضعيفة.

٦\_ وتتحدَّث الآية أيضاً عن مسألة فطام الطَّفل عن الرَّضاعة وتجعله بعهدة كلُّ مــن

التفسير الأوّل فعل «التضار» فعل معلوم، وعلى التفسير الثاني فعل مجهول وإن كان تسلفظ الاثنين واحداً، تأمل جيداً.

الأبوين على الرّغم ممّا جاء في الآيات السابقة من تحديد فترة الرّضاعة، إلّا أنّ للأبوين أن يفطها الطّفل وقت ما يشاءان حسب ما تقتضيه صحّة الطّفل وسلامته الجسميّة، وتـقول الآية: ﴿ قَانَ لُرَادًا قَصَالاً عِنْ تَرَاضَ هِنْهِمًا وَتَشَاوِر فَلا جِنَاحَ عَلَيْهِمًا ﴾.

وفي الواقع أنّ الأب والأم يجب أن يراعيا مصالح الطّفل ويتشاوران في ذلك للوصول إلى التّوافق والتّراضي، فيضعان برنامج مدروس لفطام الطّفل من الرّضاع دون أن يحدث لهما مشاجرة في هذه المسألة والتي قد تؤدّي إلى ضياع حقوق الطّفل.

٧-أحياناً تمتنع الأم من حضانة الطّفل وممارسة حقّها في إرضاعه ورعايته أو أنّه يوجد هناك مانع حقيقي لذلك، فني هذه الصّورة يجب التفكير في حلّ هذه المسألة ولهذا تـقول الآية: ﴿ وَإِنْ لُرِدَتُم لَنْ تَسْتَرْضُعُوا لُولادَكُم فَلاَجِنَاحَ عَلَيْكُم إِذَا سُلَمْتُم مَا آتيتُم بِالمُعْرُوفَ ﴾.

وهناك عدّة تفاسير لجملة ﴿إِذَا سلّمتم ما آتيتم بالمعروف ﴾ فذهب بعض المفسّرين الى أنه لا مانع من اختيار مرضعة بدل الأم بعد توافق الطرفين بشرط أنّ هذا الأمر لا يسبّب إهدار حقوق الأم بالنسبة إلى المدّة الفائتة من الرّضاعة، بل يجب إعطاءها حقّها في المدّة الفائتة التى أرضعت فيها الطّفل حسب ما تقتضيه الأعراف والعادات.

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ العبارة ناظرة إلى حقّ المرضعة، فيجب أداء حقّها وفقاً لمقتضيات العرف والعادة، وذهب آخرون إلى أنّ المراد من هذه الجملة هو اتّفاق الأب والأم في مسألة انتخاب المرضعة، فعلى هذا تكون تأكيداً للجملة السابقة، ولكن هذا التفسير ضعيف ظاهراً، والصحيح هو التفسير الأوّل والشاني، وقد اختار المرصوم (الطبرسي) التفسير الأولًا.

و في الختام تحذّر الآية الجميع وتقول ﴿ ولتّقوا الله واعلموا أنَّ الله بما تعملون بعير ﴾.

فلا ينبغي للاختلافات التي تحصل بين الزّوجين أن تؤدّي إلى إيقاد روح الإنتقام فيهما حيث يعرّض مستقبلهما ومستقبل الطّفل إلى الخطر، فلابدّ أن يعلم الجميع بأنّ الله تـعالى يراقب أعهالهم بدقّة.

هذه الأحكام المدروسة بدقّة والمشفوعة بالتّحذيرات تبيّن بـوضوح درجــة اهــتام

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۱ و ۲، ص ۳۳۳.

الإسلام بعقوق الأطفال وكذلك الأمّهات حيث يدعو إلى رعاية الحدّ الأكثر من العدالة في هذا الجال.

أجل، فإنّ الإسلام \_وعلى خلاف ما هو السائد في العالم المادي المعاصر حيث تسحق فيد حقوق الطبقة الضعيفة \_يهتم غاية الاهتمام بحفظ حقوقهم.

وَالَّذِينَ يُتُوفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُواجًا يَمَّ بَصَن بِأَنفُسِهِنَ أَزْيَعَة أَشْهُرِ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلِهُنَ فَلاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَن فِي آنفُسِهِنَ بِالْمَعْرُوفِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ وَلاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضَتُم بِهِ عِن خِطبَةِ ٱلنِسَايَةِ أَوْأَحَنَى نَتُمْ فِي آنفُسِكُمْ عَلِمَ اللّهُ أَنَكُمْ سَتَذْكُرُونَهُ نَ وَلَاكِن لَا تُواعِدُوهُ نَ سِرًّا إِلّا آنَ تَقُولُوا قَوْلا مَعْرُوفًا وَلا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ ٱلنِّحَاج حَتَّى يَبْلُغَ الْكِنَابُ أَجَلَهُ أَوَا عُلَمُوا أَنَّ ٱللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَأَحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلْمُ مَا فِي آنفُسِكُمْ فَأَحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلْمُ مَا فِي آنفُسِكُمْ فَأَحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي آنفُسِكُمْ فَأَخْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلْمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَأَخْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلْمُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَلْمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَنْ فَاعْدَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَنْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَنْمُ مُ الْمِ الْخِلَالُ اللّهُ عَنْ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهُ عَلْمُ مُ الْمُ اللّهُ عَنْ وَكُولُوا فَوْلُوا فَوْلَا أَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ عَنْهُ وَرُحُولُوا فَوْلُوا فَوْلَا أَنْ اللّهُ عَلْمُ الْحِنْ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَمُ وَالْمُوا أَنْ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْحُرُولُ وَالْعَلَمُ وَالْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللّهُ ا

# التفسير

# مْرافات تبعث على تعاسة المرأة:

إنّ واحدة من المشاكل الرئيسية في حياة المرأة هي الزواج بعد موت زوجها. ولمّا كان بناء الأرملة بزوج جديد بعد موت زوجها السابق مباشرة لا ينسجم مع ما تكنّه من حبّ واحترام لزوجها المتوفي، ولا مع الاطمئنان إلى عدم وجود حمل في رحمها منه، وقد يؤدّي إلى جرح مشاعر أهل زوجها الأول، فقد جاءت الآية تشترط للزواج الجديد أن يمرّ على موت زوجها السابق أربعة أشهر وعشرة أيّام.

إنّ احترام الحياة الزوجية بعد موت أحد الزوجين أمر فطري، بحيث نجد في مختلف القبائل تقاليداً وطقوساً خاصّة بهذا الموضوع على الرغم من أنّ بعض هذه العادات كانت تبلغ حدّ الإفراط الذي يقيّد المرأة بقيود ثقيلة تبلغ حدّ القضاء على حياتها احتراماً لذكرى زوجها الراحل، كقيام بعض القبائل بحرق المرأة بعد موت زوجها، أو بدفنها حيّة معه في قبره، وبعض آخر كانوا يحرمون المرأة من الزواج بعد زوجها مدى الحياة، وفي بعض القبائل

كان على المرأة أن تقضي بعض الوقت بجانب قبر زوجها تحت خيمه ســوداء قــذرة وفي ملابس رثّة بعيدة عن كلّ نظافة أو زينة أو اغتسال '.

إلَّا أنّ الآية المذكورة تلغي كلّ هذه الخرافات، ولكـنّها تحـافظ عــلى احــترام الحــياة الزوجيّة بإقرار العدّة.

﴿والذين يُتوفُّونَ مِنكم ويذرونَ لُزواجاً يتربَّصنَ بأنفسهنَّ لُربعة لَشهر وعشراً فَاإِذَا بِالغِنَ لُجِلهنَّ فَلا جِنَاحِ عليكم فيما فعلنَ في لُنفسهنَّ بالمعروفَ ﴾.

وبما أنّ أولياء وأقرباء المرأة يتدخّلون أحياناً في أمرها أو يـأخذون بمـصالحهم بـنظر الاعتبار في زواجها المجدّد تقول الآية في ختامها: ﴿وللله بِها تعملون خبير﴾ وسيُجازي كلّ شخص بما عمله من أعمال سيئة أو حسنة.

وجملة ﴿فلاجناع عليكم فيما فعلن في لنفسهن بالمعروف والتي تشير إلى أنّ الخاطب فيها هم الرّجال من أقرباء المرأة، تدلّ على أنّهم كانوا يرون في تحرّر المرأة بعد وفاة زوجها عيباً وإغاً، ويعتقدون بأنّ التضييق عليها والتشدّد في أمرها من واجباتهم، فهذه الآية تأمر بصراحة بترك هذه المرأة حرّة في اختيارها ولا إثم عليكم من ذلك (ويستفاد ضمناً من هذه العبارة سقوط ولاية الأب والجد أيضاً عليها) ولكن في نفس الوقت تتضمّن الآية تحذيراً للمرأة بأنّه لا بنبغي أن تسيء الاستفادة من هذه الحريّة، بل تتقدّم إلى اختيار الزوج الجديد بخطوات مدروسة وأسلوب لائق (بالمعروف).

وحسب ما وصلنا من أنمَّة المسلمين فإنَّ على الأرامل في هذه الفترة أن يحافظن عسلى مظاهر الحزن، أي ليس لهنَّ أن يتزينَّ مطلقاً، بل ينبغي التجرَّد من كلَّ زينةٍ، أ ولاشكَّ أنَّ فلسفة المحافظة على هذه العدَّة توجب ذلك أيضاً.

لقد حرّر الإسلام المرأة من الخرافات الجاهليّة واقتصر على هذه العدّة القصيرة بحيث ظنَّ بعضهم أنّ لها أن تتزوّج حتى خلال هذه الفترة، ومن ذلك أنّ امرأة قدمت على رسول الله يَجَلِيُنَ تستجيزه أن تكتحل وهي في العدّة فنهاها رسول الله وذكّرها بماكان يفرض على المرأة في الجاهليّة خلال سنة كاملة بعد الوفاة من حداد شديد وإرهاق فظيع مشيراً إلى

١. الإسلام وعقائد الإنسان، ص ١١٧.

٢. وسائل الشيعة، ج ٢٢، ص ٢٣٣، (باب وجوب الحداد على المرأة... بترك الزبنة والطيب ونحوهما).

سهاحة الإسلام في هذا الأمر (وإنّه ممّا يلفت النّظر أنّ الأحكام الإسلاميّة بشأن العدّة تأمر المرأة بالنزام العدّة حتى وإن لم يكن هناك أيّ احتمال بأن تكون حاملاً، حسيث إنّ عسدتها لاتبدأ بتاريخ موت زوجها إليها وإن يكن بعد شهور، وهذا يدلّ دلالة قاطعة على أنّ الهدف من هذا التشريع هو الحفاظ عسلى احسترام الحسياة الزوجيّة وحرمتها إضافةً إلى ما لهذا التشريع من أهميّة بالنّسبة لاحتمال حمل المرأة.

الآية الثانية تشير إلى أحد الأحكام المهمّة للنّساء في العدّة (بمناسبة البحث عن عدّة الوفاة في الآيات السّابقة) فتقول: ﴿ ولا جناح عليكم فيما عرّضتم به من خطبة النساء أو أكننتم في النّساء من خطبة النساء أو أكننتم في النفسكم علم الله لُدّكم ستذكرونهن ولكن لا تولمدوهن سرّاً إلّا أن تقولوا قولاً معروفاً ﴾.

فهذه الآية تبيح للرّجال أن يخطبوا النّساء اللّواتي في عدّة الوفاة بالكناية أو الإضهار في النّفس ﴿ أُو الاَتنام في انفسكم ﴾ وهذا الحكم في الواقع من أجل الحفاظ على حريم الزّواج السّابق من جهة، وكذلك لا يحرم الأرملة من حقّها في تعيين مصيرها من جهة أخرى، فهذا الحكم يُراعي العدالة وكذلك حفظ احترام الطّرفين.

ومن الطبيعي أن تفكّر المرأة في مصيرها بعد وفاة زوجها، وكذلك يفكّر بعض الرّجال بالزّواج بهنّ للشروط اليسيرة السهلة في الزّواج بالأرامل، ولكن من جهة لابدّ من حفظ حريم دائرة الزّوجيّة السّابقة كها ورد من الحكم آنفاً يدلّ بوضوح على رعاية كلّ هذه المسائل المذكورة، ونفهم من عبارة ﴿ ولكن لا تولعدوهن سرّلُهُ أنّه مضافاً إلى النهي عن الخطبة العلنيّة فإنّه لا يجوز كذلك أن تصارحوهن بالخطبة سرّاً أيضاً إلّا إذا كان الكلام بهذا الشأن يتنق مع الآداب الاجتاعيّة في موضوع موت الزّوج، أي أن يكون الكلام بالكناية وبشكل مبطّن.

وعبارة (عرّضتم) من مادّة (التّعريض) والتي تعني كها يقول الرّاغب في المفردات: الحديث الّذي يُحتمل معنيين الصدق والكذب أو الظّاهر والباطن.

وعلى قول المفسّر الكبير المرحوم الطبرسي في مجمع البيان أنّ التّعريض ضدالتصريح، وهو في الأصل من مادّة (عرض) الذي هو بمعنى جانب الشيء ٪.

ويضرب أُمَّة الإسلام في تفسير هذه الآية بشأن الخطبة الخفيَّة أو القول المعروف كما

يقول القرآن أمثلة عديدة. ' من ذلك ما ورد عن الإمام الصادق قال: «يلقاها فيقول إنّي فيك راغب وإنّي للنّساء لمكرم فلا تسبقيني بنفسك» '.

وقد ورد هذا المضمون أو ما يماثله في كلام كثير من الفقهاء، والجدير بالذّكر أنّ الآية أعلاه على الرّغم من أنّها وردت بعد الآية التي تذكر عدّة الوفاة، ولكنّ الفقهاء صرّحوا بأنّ الحكم أعلاه لايختصّ بعدّة الوفاه بل يشمل غيرها أيضاً.

يقول المرحوم الفقيه والمحدّث المعروف صاحب الحدائق: «وقد صرّح الأصحاب بأنّه لا يجوز التعريض بالخطبة لذات العدّة الرجعية لأنّها زوجة، فيجوز للمطلّقة ثلاثاً من الزوج وغيره، ولا يجوز التصريح لها منه ولا من غيره، أمّا المطلّقة تسعاً للعدّة ينكحها بينها رجلان فلا يجوز التعريض لها من الزوج ويجوز من غيره، ولا يجوز التصريح في العدّة منه ولا من غيره.

أمّا العدّة البائنة فيجوز التعريض من الزوج وغيره والتصريح من الزوج دون غيره» ... وإذا أردتم التفصيل راجعوا الكتب الفقهية بالأخص كتاب الحدائق في استمرار هــذا البحث.

ثمّ تضيف الآية ﴿ولا تعزموا عقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله ﴾ فن المسلّم أنّ الشخص إذا عقد على المرأة في عدّتها يقع العقد باطلاً، بل إنّه إذا أقدم على هذا العمل عالماً بالحرمة فإنّ هذه المرأة ستحرم عليها أبداً.

وبعد ذلك تعقّب الآية: ﴿ولعلموا أنَّ الله يعلم ما في لنفسكم فاحدّروه ولعلموا أنَّ الله غفور حليم﴾.

وبهذا لابدً أن تعلموا أنّ الله تعالى مطّلع على أعيالكم ونيّا تكم وفي نفس الوقت لايؤاخذ المذنبين بسرعة.

جملة ﴿التعزمول﴾ من مادّة (عزم) بمعنى قصد، فعندما تقول الآية ﴿ولاتعزموا عقده النّكاح﴾ فهو في الواقع نهي مؤكّد عن الإقدام العملي على عقد الزّواج ويعني التّحذير حتى من نيّة وقصد هذا العمل في زمان العدّة.

۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۳۲، ح ۹۰۵.

١. وسائل الشيعة، ج ٢٠، ص ٤٩٧ ــ ٤٩٩.

٣. الحدائق، ج ٢٤، ص ٩٠.

### الآيتان

لَاجُنَاحَ عَلَيْكُرُ إِن طَلَقَتُمُ ٱلنِسَآءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْتَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِعُوهُنَّ عَلَىٰ لَوُسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَنعَا بِالْمَعُ وَفِي حَقَّاعَلَى لَلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَإِن عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# التفسير

# كيفيّة أداء المهر:

في هاتين الآيتين نلاحظ أحكامٍ أخرى للطّلاق استمراراً للأبحاث السّابقة،

تقول الآية في البداية: ﴿لاجناحُ مليكم إن طلقتم النسا. ما لم تعسّوهن الوت فرضوا لهن فريضة وهذا يعني جواز طلاق النساء قبل المقاربة الجنسيّة وقبل تعيين المهر، وهذا في صورة ما إذا علم الرّجل أو كلا الزّوجين بعد العقد وقبل المواقعة أنّها لا يستطيعان استمرار الحياة الزّوجيّة هذه، فمن الأفضل أن يتفارقا في هذا الوقت بالذّات، لأنّ الطّلاق في المراحل اللاّحقة سيكون أصعب.

وعلى كلّ حال فهذا التعبير في الآية جوابٌ على من يتصوّر أنّ الطّلاق قبل المواقعة أو قبل تعيين المهر لا يقع صحيحاً، فالقرآن يقول أنّ هذا الطّلاق صحيح ولا إثم عليه (وقد يمنع من كثير من المفاسد).

١. «مس» في اللغة بمعنى الملامسة، وهنا كناية عن الجماع و«فريضة» بمعنى الواجب، وهنا جاءت بـمعنى المهر.

وذهب البعض أنّ (جناح) في هذه الآية بمعنى (المهر) الّذي يثقل على الزّوج، يسعني أنّ الرّجل حين الطّلاق وقبل المقاربة الزوجيّة وتعيين المهر ليس مكلّفاً بدفع أي شيء بعنوان المهر إلى المرأة، وبالرّغم من أنّ بعض المفسّرين أورد كلاماً طويلاً حول هذا التفسير، ولكن استعمال كلمة «جناح» بمعنى المهر يعتبر غريباً وغير مأنوس.

واحتمل آخرون أنّ معنى الجملة أعلاه هو جواز طلاق المرأة قبل المقاربة الجنسيّة في جميع الأحوال (سواء كانت في العادة الشهريّة أو لم تكن) والحال أنّ الطّلاق بعد المواقعة الجنسيّة يجب أن يكون في زمان الطّهر الّذي لم يواقعها فيه حتاً "، ولكن هذا التفسير بعيد جداً لا ينسجم مع جملة ﴿ لُو تَفْرَضُوا لَهِنَ قُرِيضَة ﴾.

ثم تبين الآية حكماً آخراً في هذا الجال وتقول: ﴿وَهُتَعُوهُنَ ﴾ أي بجب أن تمنح المرأة هديّة تناسب شوّونها فيا لو جرى الطّلاق قبل المضاجعة وقبل تعيين المهر، ولكن بجب أن يؤخذ بنظر الاعتبار قدرة الزّوج الماليّة في هذه الهديّة، ولذلك تعقّب الآية الشريفة بالقول: ﴿على الموسع قدرة وعلى المقتر قدرة متاعاً بالمعروف حقّاً على المحسنين ﴾.

(الموسع) بمعنى المقتدر والثرّي و(المقتر) بمعنى الفقير (من مادّة قتر وكذلك وردت بمعنى البخل أيضاً) كقوله تعالى: ﴿وَكَانَ الْإِنسَانَ قَتُورُا ﴾ ...

وجلة ومتاعاً بالمعروف، يمكن أن تشير إلى جميع ما ذكرناه، أي أنّ الهديّة لابدّ أن تكون بشكل لائق وبعيدة عن الإسراف والبخل.

ومناسبة لحال المُهدي والمُهدى إليه.

ولما كان لهذه الهديّة أثر كبير للقضاء على روح الإنتقام وفي الحيلولة دون إصابة المرأة بعقد نفسيّة بسبب فسخ عقد الزّواج، فإنّ الآية تعتبر هذا العمل من باب الإحسان ﴿حَقَا على المحسنين ﴾ أي أن يكون ممزوجاً بروح الإحسان واللّطف، ولا حاجة إلى القول بأنّ تعبير (الحسنين) لم يأت ليشير إلى أنّ الحكم المذكور ليس إلزاميّاً، بل جاء لإثارة المشاعر والعواطف الخيرة في الناس للقيام بهذا الواجب الإلزامي.

٢. المصدر السابق.

١. التفسير الكبير، ج ٦، ص ١٣٧.

٣. الايسراء، ١٠٠٠.

٤. وحقّاً» يمكن أن تكون صفة لـ «متاعاً»، أو حال أو مفعول مطلق لفعل محذوف ـ «متاعاً» مفعول مطلق أيضاً
 عن جملة ﴿ومتعوهن﴾.

الملاحظة الأخرى في هذه الآية هي أنّ القرآن يعبّر عن الهدية التي يجب أن يـعطيها الرجل للمرأة باسم (متاع) فالمتاع في اللّغة هو كلّ ما يستمتع به المرء وينتفع به، ويـطلق غالباً على غير النقود، لأنّ الأموال لايمكن التمتّع بها مباشرةً، بل لابدّ أوّلاً من تبديلها إلى متاع، ولهذا كان تعبير القرآن عن الهديّة بالمتاع.

ولهذا العمل أثر نفسي خاص، فكثيراً ما يحدث أن تكون الهدية من المأكل أو الملبس ولهذا العمل أثر نفسي خاص، فكثيراً ما يحدث أن تكون الهدية من المأكل أثر الهديّة ونظائرهما مها كانت زهيدة الثمن أثر بالغ في نفوس المهدئ إليهم لا يبلغه أبداً أثر الهديّة النقديّة، لذلك نجد أنّ الروايات الواصلة إلينا عن أغّة الأطهار؛ تذكر هذه الهدايا بصورة مأكل أو ملبس أو أرض زراعيّة. (

كذلك يتضح من هذه الآية أنّ تعيين المهر قبل إجراء العقد في النكاح الدائم ليس ضروريّاً إذ يمكن للطرفين أن يتّفقا على ذلك بعد الذكها تفيد الآية أيضاً أنّه إذا حصل الطّلاق قبل تعيين المهر وقبل المضاجعة فلا يجب المهر، بل يُستعاض عنه بالهديّة المذكورة. ويجب الإلتفات إلى أنّ الزّمان والمكان مؤثّران في مقدار الهديّة المناسبة.

و تتحدّث الآية التالية عن حالة الطّلاق الذي لم يسبقه المضاجعة ولكن بعد تعيين المهر فتُبيّن أنّ الحكم في هذا اللّون من الطّلاق الّذي يكون قبل المضاجعة وبعد تعيين المهر يوجب على الزّوج دفع نصف المهر المعيّن ﴿وإن طلّقتموهنَ من قبل لن تمسّوهنُ وقد فرضتم لهن فريضة فنصف ما فرضتم ﴾.

وهذا هو الحكم القانوني لهذه المسألة، فيجب دفع نصف المهر إلى المرأة بدون أيّة نقيصة، ولكن الآية تتناول الجوانب الأخلاقيّة والعاطفيّة وتقول: ﴿إِلَّا لَنْ يَعْفُونَ لُوبِعَفُوا الّذِي بِيدِهِ مقدة النكاح﴾.

والمراد من ضمير (يعفون) هم الأزواج، أمّا في قوله ﴿لُويعَفُواللَّذِي بِيدِه عَقْدَة النكاح﴾ هو وليّ الصغير أو السفيه، ومن الواضح أنّ الوليّ ليس له الحقّ من أن يعفو أو يتنازل عن حقّ الصغير إلّا إذا تضمّن مصلحة الصغير.

فعلى هذا يكون حكم دفع نصف المهر بغض النظر عن مسألة العفو والتنازل عن الحقّ،

١. وسائل الشيعة، ج ٢١، ص ٢٠٨، ومابعد، (الباب ٤٩، باب مقدار المتعة للمطلقة).

٢. لاشك أنّ المهر لا يسقط إن لم يذكر في العقد الدائم بل بعبر دمهر المثل؛ أي المهر الذي يعادل مهور نساء
 مماثلات إلّا إذا حصل الطلاق قبل الدخول عندئذ يتوجب تقديم هديّة كما ذكرنا.

وممّا تقدّم يتّضح أنّ من له العفو هو الولي للصّغير أو السفيه لأنّه هو الّذي بيده أمر زواج المولّى عليه، ولكن بعض المفسّرين تصوّروا أنّ المراد هو الزّوج، بمعنى أنّ الزوج منى ما دفع تمام المهر قبلاً (كها هو المتعارف عند الكثير من العرب) فله الحقّ في أن يسترجع نصف المهر إلّا أن يعفو ويتنازل عنه.

أمّا مع الملاحظة الدقيقة في مضمون الآية يتبيّن أنّ التفسير الأوّل هو الصحيح، وأنّ الخاطب في هذه الآية هم الأزواج حيث تقول: ﴿وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ﴾ في حين أنّ الضمير في جملة ﴿لُويِعَفُولُالَّذِي بيده عقدة النكاح﴾ جاء حكايةً عن الغائب ولا يتناسب ذلك مع عوده إلى الأزواج.

أجل، فإنّ الآية في الجملة التالية تقول ﴿وأَنْ تَعفُوا أَقْرِبَ للنَّقُوى ولا تنسوا الفَضَل بينكم إنّ الله بما تعملون بصير﴾.

فن الواضح أنّ الخاطب في هذه الجملة هم الأزواج، فتكون النتيجة أنّ الحديث في الجملة السّابقة كان عن عفو الأولياء، وفي هذه الجملة تتحدّث الآية عن عفو الأزواج، وجملة ﴿ولاتنسوالفضل بينكم﴾ خطاب لعموم المسلمين أن لا ينسوا المثّل الإنسانية في العفو والصفح والإيثار في جميع الموارد.

وهذا ما ورد في الروايات التي وصلتنا من الأثمّة المعصومين الله في تفسير هذه الآية، المعصومين الله في تفسير هذه الآية، وكذلك نرى أنّ المفسّرين الشّيعة قد اخــتاروا هــذا الرّأي بــالتّوجه إلى مــضمون الآيــة والرّوايات الشريفة، فذهبوا إلى أنّ المقصود في هذه العبارة هم أولياء الزّوجة.

ومن الطبيعي أن تطرأ ظروف تجعل الإضطرار إلى أخذ نصف المهر حتى قبل الدّخول أمراً قد يُنير مشاعر الرّجل وأقرباء، ويجرح عواطفهم وقد ينزعون إلى الإنتقام، ويُحتمل أن تتعرّض سمعة المرأة وكرامتها إلى المنظر، فهنا قد يرى الأب أنّ من مصلحة ابنته أن يتنازل عن حقّها.

جملة ﴿وَلَن تعفوا أقرب المتقوى ﴾ تبين جانباً آخر من واجبات الزّوج الإنسانيّة، وهو أن يظهر الزّوج التنازل والكرم فلا يسترجع شيئاً من المهر إن كان قد دفعه، وإن لم يكن دفعه بعد فمن الأفضل دفعه كاملاً متنازلاً عن النصف الذي هو من حقّه، وذلك لأنّ المرأة التي

١. وسائل الشيعة، ج ١٩، ص ١٦٨؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ١٠٦.

تنفصل عن زوجها بعد العقد تواجه صدمة نفسيّة شديدة، ولا شكَّ أنَّ تنازل الرجل عن حقّه من المهر لها يكون بمثابة البلسم لجرحها.

ونلاحظ تأكيداً في سياق الآية الشريفة على أصل (المعروف) و(الإحسان) فحتى بالنسبة إلى الطّلاق والانفصال لا ينبغي أن يكون مقترناً بروح الإنتقام والعداوة، بل ينبغي أن يتم على أساس السهاحة والإحسان بين الرّجل والمرأة، لأنّ الزوجين إذا لم يتمكنّا من العيش سويّة وفضّلا الإفتراق بدلائل مختلفة، فلا دليل حينئذ لوجود العداوة والبغضاء بينهها.

مُحْدِثُ مِنْ الْمُعْدِقُ الْمُعْدِقُ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِي مُحْدِثُ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِ الضيعِيمَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْدِق مُعْدُلُكِ الْمُعْدِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُع

# الآيتان

تذرّع جمع من المنافقين بحرارة الجو لإلقاء التفرقة في صفوف المسلمين، فلم يكونوا يشتركون في صلاة الجماعة، فتبعهم آخرون وأخذوا يتخلفون عن صلاة الجماعة، فقل بذلك عدد المصلّين، فتألّم النّبي عَلَيْ لذلك كثيراً حتى أنّه هددهم بعقاب أليم، وفي حديث عن زيد بن ثابت قال: إنّ رسول الله عَلَيْ كان يؤدّي صلاة الظهر جماعة والحرّ على أشدّه ممّا كان يثقل على أصحابه كثيراً بحيث إنّ صلاة الجماعة أحياناً لم تتجاوز صفاً واحداً أو صفّين، فهنا هدّد النبي عَلَيْ هؤلاء المنافقين ومن لم يشترك في صلاة الجماعة بإحراق منازلهم، فنزلت الآبة أعلاه وبيّنت أهميّة صلاة الظهر جماعة بصورة مؤكّدة (

وهذا التأكيد يدلّ على أنّ مسألة عدم المشاركة في صلاة الجماعة لم تكن بسبب حرارة الجو فقط، بل إنّ جماعة أرادوا تضعيف الإسلام بهذه الذّريعة وإيجاد الفرقة في صفوف المسلمين بحيث دعى النّبي مَنْتَهُمُ إلىٰ أن يتّخذ مثل ذلك الموقف الحازم من هوالاء.

# التفسير

# أهميّة الصّلاة وفاصّةً الوسطى:

بما أنَّ الصلاة أفضل وسيلة مؤثرة تربط بين الإنسان وخالقه، وإذا أُقيمت على وجهها

١. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٣٤٢، وبنفس المضمون في تفسير الدرالمنثور، ج ١، ص ٣٠١ ذيل
 الآية مورد البحث.

الصحيح ملأت القلب بحبّ الله واستطاع الإنسان بتأثير أنـوارهـا أن يــتجنّب الذنـوب والتلوّث بالمعصية، لذلك ورد التأكيد في آيات القرآن الكريم عليها، ومن ذلك ما ورد في الآية محل البحث حيث تقول: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوموا الله قانتين ﴾.

فلا ينبغي للمسلمين أن يتركوا هذا الأمر المهم بحجّة البرد والحرّ ومشكـلات الحــياة ودوافع الزوجة والأولاد والأموال.

أمّا ما هو المراد بقوله والصلاة الوسطى >؟ ذكر المفسّرون معان مختلفة للمراد من الصلواة الوسطى، وذكر صاحب تفسير مجمع البيان ستّة أقوال، والفخر الرّازي ذكر في تفسيره سبعة أقوال، وبلغ بها القرطبي في تفسيره إلى عشرة أقوال، أمّا تفسير روح المعاني فذكر لها ثلاثة عشر قولاً.

(قانتين) من مادّة (قنوت) و تأتى بمعنيين.

١-الطاعة والإتّباع.

٢- الخضوع والخشوع والتّواضع.

١. انظر الكتب الفقهية للأستزادة.

٢. المشهور بين فقهاء الشيعة أن العراد منها «صلاة الظهر» بل ادعي الإجماع على ذلك ومن عدّة روايـات معتبرة وردت في كتاب (وسائل الشيعة، ج ٣، ص ١٤، (الباب ٥) أو هناك قول شاذ وضعيف بأنّ العراد منها صلاة العصر «وذهب أغلب فقهاء أهل السنّة إلى هذا الرأي» واستدلوا على ذلك بعدّة روايات ضعيفة السند وقد اعرض الأصحاب عنها (لمزيد الإيضاح راجع الكتب الفقهية).

ولا يبعد أن يكون المعنيان مرادين في هذه الآية، كسا ورد في الحسديث عن الإسام الصادق الله في تفسير الآية ﴿وقوموا لله قانتين﴾ قال: «إقبال الرّجل على صلاته ومحافظته على وقتها حتى لا يلهيه عنها ولايشغله شيء». \

وفي الآية الثانية تؤكّد على أنّ المسلم لا ينبغي له ترك الصلاة حتى في أصعب الظروف والشّرائط كما في ميدان القتال، غاية الأمر أنّ الكثير من شرائط الصّلاة في هذا الحال تكون غير لازمة كالإتّجاء نحو القبلة وأداء الرّكوع والسّجود بالشكل الطبيعي، ولذا تقول الآية: ﴿فَإِنْ حَفْتُم فَرَجَالاً لُورَكِبَالاً ﴾

سواءً كان الخوف في حال الحرب أو من خطر آخر، فإنّ الصّلاة يجب أداءها بـالإيماء والإشارة للرّكوع والسّجود، سواءً كنتم مشاة أو راكبين.

﴿فَإِذَا لَمِنتُم فَاذَكُرُواِ الله كما مِلْمِكُم ما لم تكونُوا تعلمون﴾ فني هذه الصّورة، أي في حالة الأمان يجب عليكم أداء الصّلاة بالصّورة الطبيعيّة مع جميع آدابها وشرائطها.

ومن الواضح أنّ أداء الشكر لهذا التعليم الإلهي للصّلاة في حالة الأمن والخوف هو العمل على وفق هذه التعليمات.

(رجال) جمع (راجل) و(ركبان) جمع (راكب) والمقصود هو أنكم إذا خفتم العدو في ميدان القتال لكم أن تؤدّوا الصلاة راجلين أو راكبين في حالة الحركة.

وقد ورد عن أميرالمؤمنين ﴿ أَنَّه في بعض الحروب أمر المقاتلين أن يصلُّوا بــالتَّسبيح والتكبير وقول (لا إله إلّا الله) ، وكذلك نقرأ في حديث آخر: إنّ النّبي صلّىٰ يوم الأحــزاب إعاءً ؟.

وكذلك ورد عن الإمام الكاظم على جواز أداء الصلاة في حالة الخوف إلى غير جمهة القبلة ويُومى للرّكوع والسجود في حال القيام !.

فهذه الصلاة هي صلاة الخوف التي شرحها الفقهاء في كتبهم شرحاً منفصّلاً، وعاليه فالآية توضّع أنّ إقامة الصلاة والإرتباط بين العبد وخالقه يجب أن يستحقّق في جميع

١. وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٢٣. ٢ تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٢٣٩، ح ٩٤٩.

٣. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٨. ص ٤٤٦.

٤. وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٤٨٣، (الباب ٣، من أبواب صلاة الخوف والعطاردة، باب أنَّ من خاف لُصّاً أو سَبُعاً أو عدوّاً...)، مع التلخيص ونقل الحديث بالمعنى، ووردت أحاديث أخرى بهذا المضمون في هذا الباب.

الظروف والحالات، وبهذا تتحصّل نقطة ارتكاز للإنسان واعتهاده على الله، فتكون مبعث الأمل والرّجاء في الحياة وتعينه في التغلّب على جميع المصاعب والمشكلات.

# ہدث

### دور الصلاة في تقوية المعنويّات:

قد يحسب البعض أنّ هذا الإصرار والتوكيد على الصلاة ضرب من التعسير، ولربّما منع ذلك الإنسان من القيام بواجبه الخطير في الدّفاع عن نفسه في مثل ظروف القتال الصّعبة.

في حين أنَّ هذا الكلام اشتباه كبير، فالإنسان في مثل هذه الحالات أحوج إلى تـقوية معنويّته من أي شيء آخر، لأنَّه إذا ضعفت معنويّته واستولى عليه الخوف والفزع فإنَّ هزيمته تكاد تكون حتميّة، فأيِّ عمل أفضل من الصّلاة والإنّصال بالله القادر على كلّ شيء وبيده كلّ شيء من أجل تقويّة معنويّات المجاهدين أو من يواجه الخطر.

لو تركنا الشواهد الكثيرة في جهاد الجاهدين المسلمين في صدر الإسلام فإنّنا نقراً عن حرب الصهاينة الرّابعة مع العرب في شهر رمضان عام ١٣٩٣ه.ق أن توجّه الجنود المسلمين إلى الصّلاة والمباديء الإسلامية كان له أثر فعّال في تـقوية عـزائمهم وبالتالي انتصارهم على عدوّهم. وعلى أي حال فإنّ أهميّة الصلاة وتأثيرها الإيجابي في الحياة أكبر من أن يستوعبها هذا المختصر، فلا شكّ في أنّ الصّلاة إذا روعيت معها آدابها الخاصّة وحضور القلب فيها فإنّ لها تأثيراً إيجابيّاً عظياً في حياة الفرد والمجتمع، وبإمكانها أن تحل الكثير من المفاسد، وتكون للإنسان في الأزمات والشدائد خير معين وصديق أ

#### 800B

١. للاستزادة ومعرفة فوائد الصلاة تراجع الآية ٤٥ من سورة العنكبوت من هذا التفسير.

# الأفسير

# قسم آفر من أمكام الطُّلاق:

تعود هذه الآيات لتذكر بعض مسائل الزواج والطّلاق والأمور المتعلّقة بها، وفي البداية تتحدّث عن الأزواج الّذين يتوسّدون فراش الاحتضار ولهم زوجات فتقول: ﴿ وَاللَّهُ يَنْ يَتُوفُونَ مَنْكُم وَيُدْرُونَ لَزُولِجَا وَصِيّة لأَزُولِجَهُم مِنَاعاً لِلى الحول غير إخراج.

أي أنّ الأشخاص من المسلمين إذا حانت ساعة وفاتهم وبقيت زوجاتهم على قسيد الحياة فينبغي أن يوصوا بأزواجهم في النفقة والسكن في ذلك البيت لمدّة سنة كاملة، وهذا طبعاً في صورة ما إذا بقيت الزوجة في بيت زوجها ولم تخرج خارج البيت، ولهذا تضيف الآية: ﴿ قَإِنْ خَرْجِنْ قَلَا جَنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي هَا قَعَلَىٰ فَي لَنفسهنَّ مِنْ مَعْرُوفَ ﴾ كأن يخترن زوجاً جديداً، فلا مانع من ذلك ولا إثم عليكم، ولكن يسقط حقها في النفقة والسكني.

وفي ختام الآية تشير إلى أنّه لا ينبغي التخوّف من عاقبة خروج النسوة، فتقول بأنّ الله قادر على فتح أبواب أخرى أمامهن بعد وفاة الأزواج فلو حدثت مشكلة في البيت ولحقت بها مصيبة فإنّ ذلك سيكون لحكة حتماً لأنّ الله تعالى عزيز حكيم ﴿ ولالله عزيز حكيم ﴾، فلو أغلق باباً بحكته فسوف يفتح أخرى بلطفه، فلا محلّ للقلق والتخوّف، ويُعلم من ذلك أنّ جملة ﴿ يتوقّون ﴾ هنا لا تعني الموت، بل تعني المشرف على الموت بقرينة ذكر الوصيّة.

وقوله: ﴿ قَإِنْ حُرِجِنْ قَلَا جِنَاحَ عَلَيْكُمْ فَيَ مَا فَعَلَنْ فَي لَنَفْسَهِنَّ مِنْ مَعْرُوفَ ﴾ تـدل عـلى وجوب دفع ورثة الزّوج نفقة الزوجة لمدة سنة كاملة، وفيا إذا لم ترض هذه المرأة بالبقاء في بيت الزوج والاستفادة من النفقة، فلا مانع من ذلك، ولا مانع كذلك من أن تختار زوجاً آخر أيضاً، ولكن بعض المفسّرين ذكر تفسيراً آخر لهذه العبارة وهو أنّها إذا صبرت في بسيت زوجها مدّة سنة كاملة ثم خرجت من البيت فتزوّجت فلا مانع من ذلك.

وطبقاً للتفسير الثاني يجب على المرأة العدّة لمدّة سنة كاملة، ولكن على التفسير الأوّل لا يلزم ذلك. وبعبارة أخرى أنّ دوام العدّة لمدّة سنة كاملة على التفسير الأوّل يُـعتبر حــقُّ للمرأة، ولكنّه على التفسير الثاني حكم وإلزام، ولكنّ ظاهر الآية ينسجم أكثر مع التفسير الأوّل، لأنّ ظاهر الجملة الأخيرة هو أنّه استثناء من الحكم السابق.

# بحث

### مَلُ نَسَمُتَ مَذَهُ الْآيِهُ؟

يعتقد الكثير من المفسّرين أنّ هذه الآية قد نسخت بالآية ٢٣٦ من هذه السورة التي سبق بيانها وفيها ورد أنّ عدّة الوفاة أربعة أشهر وعشرة أيّام، وعلى الرغم من أنّ تلك الآبة تأتي قبل هذه الآية من حيث الترتيب ولكننا نعلم أنّ الآيات في السورة لم ترتّب بحسب نزولها، بل قد نجد آيات متأخّرة في النّزول وضعت متقدّمة في الترتيب، وقد جسرى ذلك للتّناسب بين الآيات ولأمر من رسول الله عَيَالِيّ.

ويرى هؤلاء المفسّرين أيضاً أنّ حقّ النفقة لمدّة سنة كاملة كان قبل نزول آيات الإرث، ولكن بعد أن قرّرت آيات الإرث للزّوجين مقداراً من الإرث زال هذا الحقّ عنها، فعلى هذا فإنّ الآية محل البحث منسوخة من جهتين (من جهة مقدار زمان العدّة ومن جهة النفقة).

وذكر المرحوم (الطبرسي) في «مجمع البيان» أنَّ جميع العلماء اتَّفقوا أنَّ هذه الآية منسوخة. ثمّ يذكر حديثاً عن الإمام الصادق عليه أنَّ الرجل في العصر الجاهلي إذا مات كانت زوجته تتمتّع بالنفقة لمدّة سنة كاملة ثمّ إنَّها تخرج من بيت زوجها بدون ميراث، وبعد ذلك نزلت الآيات المتعلّقة بإرث الزّوجة ونسخت هذه الآية بتعيين الرُبع أو المُمن من الميراث لها. الميراث لها. الميراث لها. الميراث المارات المارات

١. وسائل الشيعة، ج ٢٢، ص ٢٣٩؛ وتفسير العياشي، ج ١، ص ١٢٩.

وعلى هذا يجب أن تحسب نفقة المرأة في مدّة العدّة من حصّتها من الإرث، وكذلك ورد عن الإمام الصادق أيضاً أنّ الآية التي تقرّر العدّة أربعة أشهر وعشرة أيّام وكــذلك آيــة الإرث قد نسختا هذه الآية \.

وعلى كلّ حال، يُستفاد من كليات العلماء أنَّ عدَّة الوفاة كانت في زمان الجاهليَّة سنة كاملة تمرَّ خلالها الأرملة بكثير من التقاليد والعادات الخرافيَّة الشَّاقة، فجاء الإسلام وألغى تلك العادات وأبق مدَّة العدَّة سنة في بداية الأمر، ثمَّ جعلها أربعة أشهر وعشرة أيّام، كما منع المرأة فقط من الزِّينة خلال هذه المدَّة.

ويستفاد من كلام «الفخر الرازي» هو أنّ الآية أعلاه نُسخت بآيات الإرث وعدّة أربعة أشهر وعشرة أيّام \.

ولكن لولا إجماع العلماء والروايات المتعدّدة في هذا الجمال لأمكن القول بعدم وجمود التعارض بين هذه الآيات، فإنّ الحكم بأربعة أشهر وعشرة أيّام للعدّة هو حكم إلحي، وأمّا المحافظة على العدّة لمدّة سنة كاملة والبقاء في بيت الزوج والاستفادة من النفقة فإنّه حنّ لها، أي أنّه قد أعطي الحقّ للمرأة أن تبق في بيت زوجها المستوفّى سنة كماملة إن أرادت ذلك وتستفيد من النفقة طبقاً لوصيّة زوجها في جميع هذه المدّة، وإن رفضت ذلك ولم ترغب في البقاء، فيجوز لها الخروج من البيت بعد أربعة أشهر وعشرة أيّام، ويمكنها كذلك اخسيار زوج آخر، وحينئذ سوف تُقطع عنها بطبيعة الحال النفقة من مال زوجها السابق.

ولكن مع ملاحظة الروايات المتعدّدة عن أهل البيت الله وشهرة حكم النسخ أو اتفاق العلماء على ذلك، فلا يمكن قبول مثل هذا التفسير رغم أنّه موافق لظواهر الآبات الشريفة.

في الآية الثانية يبين القرآن الكريم حكماً آخر من أحكام الطّلاق ويقول: ﴿ وللمطلّقات مِناع بالمعروف حقّا على للمتقين إنّ المتقين يجب عليهم تقديم هديّة لائمقة للمنساء المطلّقات.

وبالرّغم من أنّ ظاهر الآية يشمل جميع النساء المطلّقات، ولكن بــقرينة الآيــة ٢٣٦

١. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٣٤٥ ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٢، ص ٢٣٨.

٢. التفسير الكبير، ج ٦، ص ١٥٨.

٣. وسائل الشيعة، بَم ٢٢، ص ٢٣٥ ومابعد، (باب أنَّ عدَّة الوفاة أربعة أشهرٍ وعشرة أيَّامٍ).

السابقة نفهم أنّ هذا الحكم يختص بمورد النسوة التي لم يقرّر لهنّ مهر بعد وقوع الطّلاق قبل الوطىء، وفي الحقيقة فإنّ هذه الجملة تأكيد للحكم المذكور كيلا يتعرّض للاهمال، ويحتمل أيضاً أنّ الحكم المذكور يشمل جميع النسّاء المطلّقات، غاية الأمر أنّ المورد أعلاه من الموارد الوجوبيّة والموارد الأخرى لها جنبة استحبابيّة.

وعلى كلّ حال فإنّ هذا الحكم هو أحد الأحكام الإنسانيّة والأخلاقيّة في الإسلام والتي لها أثر إيجابي على إزالة الرسوبات المتخلّفة من عملية الطّلاق ومنع حالة العداوة والإنتقام والكراهيّة الناشئة منه.

وذكر البعض أن دفع هدية لائقة للنساء المطلّقات أمر واجب وهو غير المهر، ولكن الظاهر بين علماء الشيعة كما يُستفاد من عبارة المرحوم الطبرسي في مجمع البيان أنّه لا قائل بهذا القول (ويصرّح المرحوم صاحب الجواهر أيضاً أنّ الهديّة المذكورة لا تجب إلّا في ذلك المورد الخاص وأنّ هذه المسألة إجماعيّة) \.

وقد احتمل البعض أنَّ المراد من المتاع هنا النفقة وهو احتمال بعيدٌ جدًّا.

وعلى كلّ حال أنّ هذه الهديّة وطبق الرّوايات الواردة من الأثمّة المعصومين تُعطى إلى المرأة بعد تمام العدّة والإفتراق الكامل لا في عدّة الطّلاق الرّجعي، وبعبارة أخرى أنّ هذه الهديّة ليست وسيلة للعودة، بل للوداع النهائي ً.

وفي آخر آية من الآيات مورد البحث والتي هي آخر آية من الآيات المتعلّقة بالطّلاق تقول: ﴿كذلك يبيّن الله لكم لَياته لعلّكم تعقلون﴾.

ومن البديهي أنّ المراد من التفكّر والتعقّل هو ما يتعقبه التحرّك نحو العمل، وإلّا فإنّ التفكّر والتعقّل لوحده في الأحكام والآيات لا يُثمر نتيجة، ويتبيّن من دراسة الآيات والأحاديث الإسلاميّة أن لفظة «العقل» تستعمل غالباً عند ايراد التعبير عن استزاج الإدراك والفهم مع العواطف والأحاسيس ثمّ يستتبع ذلك العمل. فعندما يتحدّث القرآن في مواضع كثيرة عن معرفة الله مثلاً يشير إلى غاذج من نظام هذا الكون العجيب، ثمّ يقول إننا نبيّن هذه الآيات ﴿لملّكم تعقلون﴾.

وهذا لا يعني أنَّ القصد هو ملء الأدمغة ببعض المعلومات عن نظام الطبيعة، إذ أنَّ العلوم

الطبيعية إذا لم تبعث في القلب والعواطف حركة نحو معرفة الله وحبّه والإنشــداد بــه فــلا إرتباط لها بقضايا التوحيد. وهكذا المعارف العلمية لا تكون تعقّلاً إلّا إذا اقترنت بالعمل.

صاحب تفسير الميزان ' يوريد هذا الإنجاء في فهم معنى التعقّل، ويرى أنّه الذي يدفع الإنسان بعد الفهم والإدراك إلى مرحلة العمل، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿لُوكِنّا تُسمِعُ لُونَعَقِلُ مَاكِنّا قَي لُصِعابِ السعير﴾ '.

وقوله سبحانه: ﴿ أَفِلَم يَسيروا فِي الأَرْمَنِ فَتَكُونَ لِهُمْ قُلُوبٌ يعقلون بِها﴾ " فالتعقّل الذي يتحدّث عنه المجرمون يوم القيامة هو ذلك الذي يرافقه العمل، وهكذا التعقّل الناتج عن السير في الأرض والتفكير في خلق الله إنّا هو المعرفة التي تحمل الإنسان على تغيّر مسير حياته والإتجاه إلى الصراط المستقيم.

وبعبارة أخرى أنّ التفكّر والتعقّل والتدبّر إذاكان متعمّقاً ومتجذّراً في روح الإنسان فلا يكن أن يكون عديم الآثار في دائرة الواقع العملي، فكيف يكن أن يقطع الإنسان ويعتقد جازماً بمسموميّة الغذاء ثمّ يتناوله؟! أو يعتقد جزماً بتأثير الدّواء الفلاني على معالجة أحد الأمراض الخطرة التي يعاني منها ثمّ لا يتناوله!!

8003

۲. الملك، ۱۰.

١. تفسير الميزان، ج ٢، ص ٢٤٩ ـ ٢٥٠.

٣. الحج، ٤٦.

أَلَمْ تَسَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكِهِمْ وَهُمْ أُلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوثُوا ثُمَّ أَخِيكُهُمْ إِنَّ اللَّهُ مُوثُوا ثُمَّ أَخِيكُهُمْ إِنَّ اللَّهُ لَذُوفَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ ٱحْتَلَمُ النَّاسِ وَلَكِنَ ٱحْتَلَمُ النَّاسِ وَلَكِنَ ٱحْتَلَمُ النَّاسِ لَكِنَ الْحَثَرُ النَّاسِ لَلَهُ مُوثُوا ثُمَّ أَخِيكُهُمْ إِنَّ اللَّهُ لَذُوفَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ ٱحْتَلَمُ النَّاسِ وَلَكِنَ ٱحْتَلَمُ النَّاسِ وَلَكِنَ الْحَدَرُ النَّاسِ لَكِنَ الْحَدَرُ النَّاسِ لَا يَنْ اللَّهُ اللَّ

### سبب النزول

انتشر مرض الطاعون في إحدى مدن الشام وأخذ يحصد الناس بسرعة عجيبة، فهجر المدينة جمع من الناس أملاً في النجاة من مخالب الموت، وإذ نجوا من الموت فعلاً بهروبهم من ذلك الجو الموبوء، شعروا في أنفسهم بشيء من القدرة والاستقلالية، وحسبوا أنّ نجاتهم مدينة لعوامل طبيعية غافلين عن إرادة الله ومشيئته، فأماتهم الله في تلك الصحراء بالمرض نفسه.

قيل: إنَّ نزول المرض بأهل هذه المدينة كان عقاباً لهم، لأنَّ زعيمهم وقائدهم طلب منهم أن يستعدّوا للحرب وأن يخرجوا من المدينة. ولكنّهم رفضوا الخروج للحرب بحبجة أنّ مرض الطاعون متفشيّ في ميادينها، فابتلاهم الله بما كانوا يخشونه ويفرّون منه، فانتشر بينهم مرض الطاعون، فهجروا بيوتهم وهربوا من المرض إلى خارج المدينة حيث انشب المرض مخالبه فيهم وماتوا، ومضى زمان على هذا حتى مرّ يوماً «حزقيل» أحد أنبياء بني إسرائيل بذلك المكان ودعا الله أن يحييهم، فأستجاب الله دعاءه وأحياهم. أ

ا. في بعض الروايات أن «حزقيل» هو النبيّ الثالث بعد موسى ﷺ في بني إسرائيل، (تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث).

٢. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٦. ص ١٢٠ و١٢٣.

# التغسير

### كيف ماتوا وكيف عادوا إلى المياة؟ا

هذه الآية كما مرّ في سبب نزولها تشير إشارة عابرة ولكنّها معبّرة إلى قصّة أحد الأقوام السّالفة التي انتشر بين أفرادها مرض خطير وموحش بحيث هرب الآلاف منهم من ذلك المكان فتقول الآية: ﴿لُم تَوَلِلَى اللَّذِينَ خَرجُوا مِنْ دِيارِهُمْ وَهُمْ لُلُوفَ حَدْرُالْمُوسَ ﴾.

من الأساليب الشايعة في الأدب العربي استعمال تعبير ﴿لَلْمَ تَوَى فَيَمَا يَطَلَبُ الفَاتِ النَظْرِ إليه، وبالرَّغم من أنَّ المخاطب هو رسول الله عَلَيْهُ وَلَكَنَّ الكلام موجّه بطبيعة الحال إلى جميع الناس.

ورغم أنّ الآية أعلاه لا تشير إلى عدد خاص واكتفت بكلمة ﴿الوقع﴾ ولكنّ الوارد في الروايات أنّ عددهم كان عشرة آلاف، وذكرت روايات أخرى أنّهم كانوا سبعين ألف أو ثمانين ألف \.

ثمّ إنّ الآية أشارت إلى عاقبتهم فقالت: ﴿فقال لهم الله موتوا ثمّ أحياهم لتكون قصّة موتهم وحياتهم مرّة أخرى عبرة للآخرين. ومن الواضح أنّ المراد من ﴿موتول ليس هو الأمر اللفظي بل هو أمر الله التكويني الحاكم على كلّ حيّ في عالم الوجود، أي إنّ الله تعالى أوجد أسباب هلاكهم فما تواجيعاً في وقت قصير، وهذه أشبه بالأمر الذي ورد في الآية ٨٢ من سورة يس: ﴿لِقُها لُهُوهُ لِذُالرَاد فَيِنَا لَنْ يقول له كن فيكون ﴾ ٢.

وجملة ﴿ فَمْ أَحِياهُم ﴾ إشارة إلى عودتهم إلى الحياة بعد موتهم إستجابة لدعاء (حزقيل النّبي الله في كا ذكرنا في سبب نزول الآية، ولما كانت عودتهم إلى الحياة مرّة أخرى من النعم الإلهيّة البيّنة (نعمة لهم ونعمة لبقيّة الناس للعبرة) فني ختام الآية تقول: ﴿ إِنّ الله لذو قضل على النّاس ولكنّ أكثر الناس لا يشكرون ﴾ فليست نعمة الله وألطافه وعنايته تنحصر بهو لاء، بل لجميع الناس.

# بحوث

هنا ينبغي أن نشير إلى بعض النقاط:

١. راجع التفاسير، مجمع البيان، والقرطبي، وروح البيان، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. يس ، ٨٢ .

# ١\_ على هذه المادثة التاريفيّة مقيقيّة، أم ممرّد تمثيل؟

هذه الحكاية التي ذكرناها، أهي حدث تاريخي واقعي أشار إليه القرآن إشارة عابرة، ثمّ شرحته الروايات والأحاديث، أم أنّها أقصوصة لتجسيد الحقائق العقلية وبسيانها بلغةٍ حسية؟

لما كان لهذه الحكاية جوانب غير عادية بحيث صعب هضمها على بعض المفسّرين، فإنهم أنكرواكونها حقيقة واقعة، وقالوا إنّ ما جاء في الآية إنّا هو من باب ضرب المثل بقوم يضعفون عن الجهاد ضدّ العدوّ فيهزمون ثمّ يعتبرون بما جرى فيستيقظون ويستأنفون الجهاد ومحاربة العدوّ وينتصرون.

وبموجب هذا التفسير يكون معنى «موتوا» الهزيمة في الحرب بسبب الضعف والتهاون. و«أحياهم» إشارة إلى الوعي واليقظة ومن ثمّ النصر.

هذا التفسير يرى أنَّ الروايات التي تعتبر هذه الحادثة واقعة تاريخية روايات مجعولة وإسرائيلية.

وعلى الرغم من أن مسألة «الهزيمة» بعد النهاون و «الانتصار» بعد اليقظة مسألة هامّة ورائعة، ولكن لا يكن إنكار كون ظاهر الآية يدلّ على بيان حادثة تاريخية بعينها، وليست قثيلاً.

إنّ الآية تتحدّث عن قوم من الماضين ماتوا على أثر هروبهم من حدث مروّع ثمّ أحياهم الله. فإذا كانت غرابة الحادثة وبعدها عن المالوف هـو السبب في تـأويلها ذاك التأويل، فهذا إذاً ما ينبغي أن نفعله بشأن جميع معاجز الأنبياء.

ولو أنّ أمنال هذه التأويلات والتوجيهات وجدت طريقها إلى القرآن لأمكن إنكار معاجز الأنبياء، فضلاً عن إنكار معظم قصص القرآن التاريخية واعتبارها من قبيل القصص الرمزي التمثيلي، كأن نعتبر قصة هابيل وقابيل قصة موضوعة لتمثّل الصراع بين العدالة وطلب الحقّ من جهة، والقسوة والظلم من جهة أخرى، وبهذا تفقد قصص القرآن قيمتها التاريخية.

وفضلاً عن ذلك فإننا لا نستطيع أن نتجاهل الروايات الواردة في تفسير هذه الآية، لأنّ بعضها قد ورد في الكتب الموثوق بها ولا يكن أن تكون من الإسرائيلات الجعولة.

### ٢\_ درش للعبرة

هدف الآية في الواقع كما ورد في سبب النزول هو إشارة إلى جماعة من بني إسرائيل الذين كانوا يتذرّعون تهرّباً من الجهاد بمختلف المعاذير، فابتلاهم الله بمرض الطّاعون حيث فتك بهم سريعاً وأفناهم وأبادهم إلى درجة أنّه لا يستطيع أي عدوّ شرس أن يصنع ذلك في ميدان القتال، فبهذا تقول الآية لهم أنّه لا تتصوّروا أنّ التهرّب من المسؤوليّة والتوسل بالأعذار الواهية يجعلكم في مأمن من الخطر، فأنتم أعجز من أن تقفوا أمام قدرة الله تعالى، فإنّه تعالى قادرٌ على أن يبتليكم بعدوٍ صغير لايرى بالعين وهو مكروب الطّاعون أو الوباء وأمثال ذلك فيختطف أرواحكم و يذركم كعصفٍ مأكول.

### ٣\_ مسألة الرَّمِعة

النقطة الأخرى التي لابدً من الإلتفات إليها هنا هي مسألة إمكان الرّجعة التي تُستفاد من الآية بوضوح.

وتوضيح ذلك: أنّ التاريخ يحدّ ثنا عن بعض الأقوام من السالفين ما تواثم أعيدوا إلى هذه الدنيا، كما في حادثة طائفة من بني إسرائيل الذين توجّهوا مع النّبي موسى الله إلى جبل طور الواردة في آية ٥٥ و ٥٦ من سورة البقرة وقصّة «عزير» أو إرميا الواردة في الآية ٢٥٩ من هذه السورة، وكذلك الحادثة المذكورة في هذه الآية مورد البحث.

فلا مانع أن تتكرّر هذه الحادثة مرّة أخرى في المستقبل.

العالم الشيعي المعروف بـ «الصدوق» أنه استدلّ بهذه الآية على القول بالرّجعة وقال: (إنّ من معتقداتنا الرّجعة) أي رجوع طائفة من الناس الّذين ماتوا في الأزمنة الغابرة إلى هذه الدّنيا مرّة أخرى، ويمكن كذلك أن تكون هذه الآية دليلاً على المعاد وإحياء الموتى بـوم القيامة.

وَقَائِلُواْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعُ عَلِيهُ عَلِيهِ مُنُ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَأَضَعَافًا حَكِثِيرَهُ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ فَيُ

سبب النزول

قيل في سبب نزول الآية الثانية أنّ رسول الله قال: من تصدّق بصدقة فله مثلاها في الجنّة. وسوف ينال ضعفه في الجنّة. فقال (أبو الدحداح الأنصاري): يا رسول الله إنّ لي حديقتين إن تصدقت بأحدهما فإن لي مثليها في الجنّة، قال: نعم. قال: وأم الدحداح معي، قال: نعم. قال: والصبية معي، قال: نعم فتصدّق بأفضل حديقتيه فدفعها إلى رسول الله فنزلت الآية فضاعف الله له صدقته الني الف وذلك قوله: أضعافاً كثيرة.

فرجع أبو الدحداح فوجد أم الدحداح والصبية في الحديقة التي جعلها صدقة، فقام على باب الحديقة وتحرج أن يدخلها فنادئ يا أمّ الدحداح، قالت: لبيك يا أبا الدحداح، قال: إني قد جعلت حديقتي هذه صدقة واشتريت مثليها في الجنّة وأم الدحداح معي والصبية معي. قالت: بارك الله لك فيا اشتريت وفيا اشتريت، فخرجوا منها وسلّموا الحديقة إلى النّبي فقال النّبي تَنْفَالَ عَدُوقها لأبي الدحداح في الجنّة .

# التفسير

### المهاد بالنَّفس والمال:

هذه الآيات تشرع في حديثها عن الجهاد و تعقّب بذكر قصّة في هذا الصدّد عن الأقوام السّالفة، مع الإلتفات إلى الأحداث التي مرّت على جماعة من بني إسرائيل الّذين تهرّبوا من

١. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٣٤٩؛ ومستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٣٦٢ و ٢٦٥ و ٢٦٥.

الجهاد بحجّة الإصابة بمرض الطّاعون وأخيراً ماتوا بهذا المرض، يتّضح الإرتباط بين هذه الآيات والآيات السّابقة.

في البداية تقول الآية: ﴿وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أنَّ الله سميع عليم عسمع المسمع المسمع الماديثكم ويعلم نياتكم ودوافعكم النفسية في الجهاد.

ثم يضيف القرآن في الآية التالية: ﴿مَنْ دُلَالَّذِي يَقْرَضَ لَللهُ قَرْضاً حَسَناً فَيَضَاعِفُهُ لَهُ لُفَعَافاً كثيرة﴾ أي ينفق من الأموال التي رزقه الله تعالى إيّاها في طريق الجهاد وحماية المستضعفين والمعوزين.

فعلى هذا يكون إقراض الله تعالى بمعنى (الإنفاق في سبيل الله)، وكما ذكر بعض المفسّرين أنّها تعني المصارف التي ينفقها الإنسان في طريق الجهاد، لأنّ تأمين احتياجات الجهاد في ذلك الوقت كان في عهدة المسلمين الجماهدين، في حين أنّ البعض يرئ بأنّ الآية تشمل كلّ أنواع الإنفاق \.

ولكن التفسير الثاني أقرب وأكثر انسجاماً مع ظاهر الآية، وخاصة أنّه شاملُ للمعنى الأوّل أيضاً، وأساساً فإنّ الإنفاق في سبيل الله ومساعدة الفقراء والمساكين وحماية المحرومين يُعطي غرة الجهاد أيضاً، لأنّ كلاّ منها يبعث على استقلال المجتمع الإسلامي وعزّته. (أضعاف) جمع (ضعف) على وزن «عِلم». والضّعف هو أنّ تضيف إلى المقدار ممثله أو أمثاله، وقد ورد هنا الجمع مؤكّداً بالكثرة (كثيرة) كها أنّ كلمة (يضاعف) فيها تأكيد على هذا المعنى أكثر من كلمة (يُضعّف) أ، وكلّ ذلك يدلّ على أنّ الله تعالى يعطي كلّ من ينفق في سبيله الكثير الكثير كالبذرة التي تُبذر في أرض صالحة وتُسق في فينميها ويسعيدها إلى صاحبها أضعافاً كثيرة كها سيأتي في الآية ٢٦١.

### وفي ختام الآية يقول: ﴿والله يقبض ويبصط واليه ترجعون﴾

وتشير الآية إلى أنه لا تتصوروا إن الإنفاق والبذل سوف يؤدّي إلى قلّة أموالكم، لأنّ سعة وضيق ارزاقكم بيد الله فهو القادر على أن يعوض ما انفقتموه أضعافاً مضاعفاً، علاحظة الإرتباط الوئيق لأفراد المجتمع، فإن نفس تلك الأموال التي انفقتموها سوف تعود إليكم في الواقع.

١٠ التفسير الكبير، ج ٦، ص ١٦٦.

٢. قال الراغب في المفردات، في مادة وضعف: قال البعض: وضاعفت أبلغ من ضعّفته».

هذا من البعد الدنيوي، وأمّا البعد الآخروي للإنفاق فلا تنسوا أنّ جميع المخلوقات سوف تعود إلى الله عزّوجلّ وسوف يثيبكم حينذاك ويجزل لكم العطاء.

# ہدث

#### لماذا ورد التعبير بالقرض؟

لقد ورد التعبير بالقرض في مورد الإنفاق في عدّة آيات قرآنية، وهذا من جهة يحكي عظيم لطف الله بالنسبة لعباده، وأهميّة مسائلة الإنفاق من جهة أخرى، فالبرغم من أنّ المالك الحقيق لجميع عالم الوجود هو الله تعالى وأنّ الناس بمثلون وكلاء عن الله في التصرف في جزء صغير من هذا العالم كما ورد في الآية ٧ من سورة الحديد: ﴿ آمنوا بالله ورسوله وأنفقوا همّا جعلكم حستخلفين فيه ﴾.

ولكن مع ذلك يعود سبحانه إلى العبد ليستقرض منه وأيضاً استقراض بربح وفير جدّاً (فانظر إلى كرم الله ولطفه).

يقول الإمام على الله في نهج البلاغة: «واستقرضكم وله خزائن السموات والأرض وهو الفنى الحميد وإنّما أراد أن يبلوكم أيّكم أحسن عملاً» \.

8003

١. نهج البلاغة، القسم الأخير من الخطبة ١٨٣.

أَلَمْ تَسَرَ إِلَى ٱلْمَلِا مِنْ بَنِيٓ إِسْرَةِ بِلَ مِنْ بَعَدِ مُوسَىۤ إِذْ قَالُواْ لِنَبِي لَهُمُ ٱبْعَثْ لَنَا مَلِكَانُقَايِلْ فِي سَهِيلِ اللَّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْفِتَالُ ٱلَّانُقَاتِلُوا فَكَالُوا وَمَا لَنَآ ٱلَّانُقَاتِلَ فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ وَقَدْ أُخْرِجُنَا مِن دِين رِنَا وَأَبْنَا بِنَا فَلَمَّا كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَ الْ تَوَلَّوْ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ الْمَالظَلِمِينَ ١٠ أَنَّا وَقَالَ لَهُمْ نَبِينَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْبَعَثَ لَحَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا فَالُوٓ أَنَّ يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحَنُ أَحَقُّ بِٱلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُوْتَ سَعَكَةً مِنَ ٱلْمَالِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱللَّهِ يُؤْتِي مُلْكُهُ مَنْ يَشَاءُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلَّالَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّالَاللَّهُ وا عَسَلِيمٌ ﴿ وَقَالَ لَهُ مُنْ بِيتُهُمْ إِنَّ ءَاكِةَ مُلْكِهِ وَأَن يَأْلِيكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيدِ سَكِينَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِنَاتَكُوكَ ءَالُ مُوسَون وَءَالُ هَنرُونَ تَخْمِلُهُ ٱلْمَلَتِ كُفَّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لَحَكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ١٠٠ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ قَالَ إِنْ اللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَ رِفَهَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَهُ فَإِنَّهُ مِنِي ٓ إِلَّا مَنِ ٱغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيكِو ۚ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلَّا قِلِيلًا مِّنْهُمَّ فَلَمَّا جَاوَزَهُ،هُوَ وَالَّذِينِ عَامَنُواْ مَعَكُهُ،قَكَالُواْ لَاطَاقَكَةً لَنَا ٱلْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُهُودٍهِ ۚ قَالَ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَاقُواْ الله كم مِن فِنَ تُم قِلِكُ فَلِيتَ فِنَ قَصَيْرَةً إِلاِّ ذِن اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّدِينَ

﴿ وَكَا اللَّهِ وَكَا الْحَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْرَبِّنَ اَفْرِغَ عَلَيْنَا صَهُ رَا وَتَكِيدُ الْمُولِينَ الْفَوْرِ الْحَافِرِينَ اللَّهِ وَقَالَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّ

من الضروري وقبل الشروع في تفسير هذه الآيات الشريفة التعرض لجانب من تاريخ بني إسرائيل المنظور في هذه الآيات.

### ١۔ مادئة ذات عبرة

اليهود الذين كانوا قد استضعفوا تحت سلطة الفراعنة استطاعوا أن ينجوا من وضعهم المأساوي بقيادة موسى الله الحكيمة حتى بلغوا القوّة والعظمة.

لقد أنعم الله على اليهود ببركة نبيّهم الكثير من النِعم بما فيها «صندوق العهد» الذي حمله اليهود أمام الجند فأضنى عليهم الطهأنينة والمعنوية العالية، وظلّت هذه الروحية فيهم بعد رحيل موسى الله مدّة من الزمن، إلا أنّ تلك النِعم والانتصارات أثارت في اليهود الغرور شيئاً فشيئاً، وأخذوا بمخالفة القوانين، وأخيراً اندحروا على أيدي الفلسطينيين وخسروا قويهم ونفوذهم بخسارتهم صندوق العهد، فكان أن تشتّتوا وضعفوا ولم يعودوا قادرين على الدفاع عن أنفسهم حتى أمام أتفه أعدائهم، بحيث إنّ هؤلاء الأعداء طردوا الكثيرين منهم من أرضهم وأسروا أبناءهم.

استمرّت حالهم على هذا سنوات طوالاً، إلى أن أرسل إليهم الله نبيّاً اسمه «اشموئيل» لإنقاذهم وهدايتهم، فتجمّع حوله اليهود الذين كانوا قد ضاقوا ذرعاً بالظلم وكانوا يبحثون

١. سوف نتطرّق قريباً إلى تاريخ هذا الصندوق ومحتوياته.

عن ملجاً يأوون إليه، وطلبوا منه أن يختار لهم قائداً وأميراً لكسي يستوحّدوا تحت لوائسه، ويحاربوا العدوّ متّحدين يداً ورأياً، لإستعادة عزّتهم الضائعة.

اشموئيل الذي كان يعرف ضعفهم وتهاونهم وهبوط معنويّاتهم قــال لهــم: أخــشي إن اخترت لكم قائداً أن تخذلوه عندما يدعوكم إلى الجهاد ومحاربة العدو.

فقالوا: كيف يمكن أن نعصي أوامر أميرنا ونرفض القيام بواجبنا، مع أنّ العدوّ قد شرّدنا من أوطاننا واستولى على أرضنا وأسر أبناءنا!!

فرأى اشموئيل أنَّ هؤلاء القوم قد شخّصوا داءهم وها هُم قد اتجهوا للمعالجة، ولعلّهم أدركوا سبب تخلّفهم، فتوجّه إلى الله يعرض عليه ما يطلبه القوم فأوحى إليه: أن اخــترنا «طالوت» ملكاً عليهم.

فقال اشموئيل: ربّ إنّي لا أعرف طالوت ولم أره حتى الآن، فجاءه الوحي: سنرسله إليك فاعطه قيادة الجيش ولواء الجهاد.

#### ٢\_من هو طالوت؟

كان طالوت رجلاً طويل القامة، ضخياً، حسن التركيب، متين الأعصاب قويّها، ذكيّاً. عالماً، مدبّراً.

ويقول بعض: إنّ اختيار اسم «طالوت» له كان لطوله، ولكنّه مع كملّ ذلك لم يكن معروفاً، حيث كان يعيش مع أبيه في قرية على أحد الأنهر، ويرعى ماشية أبيه ويشتغل بالزراعة.

أضاع يوماً بعض ماشيته في الصحراء، فراح يبحث عنها مع صاحب له بضعة أيّام حتى اقتربا من مدينة صوف.

قال له صاحبه: لقد اقتربنا من صوف مدينة النبيّ اشموئيل، فتعال نزور. لعلّه يدلّنا بما له من اتصال بالوحي وحصانة في الرأي على ضالّتنا، والتقيا باشموئيل عند دخولها المدينة.

ما أن تبادل اشموئيل وطالوت النظرات حتى تعارف قلباهما، وعرف اشموئيل طالوت وأدرك أنّ هذا الشاب هو الذي أرسله الله ليقود الجماعة. وعندما انتهى طالوت من قصّته عن ضياع ماشيته، قال له اشموئيل: أمّا ماشيتك الضائعة فهي الآن على طريق القرية تتّجه إلى بستان أبيك فلا تقلق بشأنها، ولكني أدعوك لأمر أكبر من ذلك، إنّ الله قد أختارك لنجاة بني إسرائيل. فأصاب العجب طالوت من هذا الأمر في البداية، ولكنّه قَبل المهمّة مسروراً فـقال اشمونيل لقومه: لقد اختار الله طالوت لقيادتكم، فعليكم جميعاً أن تـطيعوه، وأن تـتهيّأوا للجهاد ومحاربة الأعداء.

كان بنو إسرائيل يعتقدون أنّ قائدهم يجب أن تتوفّر فيه بعض المميزات من حيث نسبه وثروته، ممّا لم يجدوا منها شيئاً في طالوت، فانتابتهم حيرة شديدة لهذا الاختيار، فطالوت لم يكن من أسرة لاوي التي ظهر منها الأنبياء، ولاكان من أسرتي يوسف أو يهودا اللتين سبق لهما الحكم، بل كان من أسرة بنيامين المغمورة الفقيرة، فاعترضوا قائلين: كيف يمكن لطالوت أن يحكمنا، ونحن أحق منه بالحكم!

فقال اشموئيل ـ الذي رآهم على خطأ كبير ﷺ ـ إنّ الله هو الذي اختاره أميراً عليكم، والقيادة تحتاج إلى كفاءة جسمية وروحية وهي متوفّرة في طالوت، وهو يفوقكم فيها، إلّا أنّهم لم يقبلوا بهذا القول، وطلبوا دليلاً على أنّ هذا الاختيار إنّا كان من الله سبحانه.

فقال اشموئيل: الدليل هو أنّ التابوت \_صندوق العهد \_الذي هو أثرٌ مهمٌّ من آثار أنبياء بني إسرائيل، وكان مدعاةً لثقتكم واطمئنانكم في الحروب، سيعود إليكم يحمله جمع من الملائكة، ولم يمض وقت طويل حتى ظهر الصندوق، وعلى أثر رويته وافق بنو إسرائيل على قيادة طالوت لهم.

### ٣ـ طالوت في المكم

تسلّم طالوت قيادة الجيش، وخلال فتر، قصيرة أثبت لياقته وجدارته للاضطلاع بمهام إدارة الملك وقيادة الجيش، ثم طلب من بني إسرائيل أن يعدّوا العدّة لمحاربة عدو كان يهددهم من كلّ جانب، قال لهم مؤكّداً إنّه لا يريد أن يسير معه للقتال إلّا الذين ينحصر كلّ تفكيرهم في الجهاد، أمّا الذين لهم عهارة لم تتم، أو معاملة لم تكمل وأمثال ذلك، فليس لهم الاشتراك في الجهاد. وسرعان ما اجتمع حوله جمع تظهر عليه الكثرة والقوّة، وتحرّكوا صوب العدو.

وفي المسيرة الطويلة وتحت أشعة الشمس المحرقة أصابهم العطش. فأراد طالوت ـ بأمر من الله ــ أن يختبرهم ويصفيهم، فقال لهم: سوف نصل قريباً إلى نهر في مسيرتنا، وأنّ الله يريد أن يمتحنكم بد، فمن شرب منكم منه وارتوى فليس مني، ومن لا يشرب إلّا قليلاً منه فهو منيّ، ولكنّهم ما أن وقعت أنظارهم على النهر حتى فرحوا وهرعوا إليه وشربوا منه حتى ار تووا، إلّا نفرٌ قليلٌ منهم ظلّوا على العهد.

أدرك طالوت أنّ أكثرية جيشه يتألّف من أناس ضعفاء الإرادة وعديمي العهد، ما خلا بعض الأفراد المؤمنين، لذلك فقد تخلّى عن تلك الأكثرية واتّجه مع النفر المـؤمن القـليل خارجاً من المدينة إلى ميادين الجهاد.

إلا أن هذا الجيش الصغير انتابه القلق من قلّته، فقالوا لطالوت: إننا لا طاقة لنا بمقابلة جيش قوي كثير العدد، غير أن الذين كان لهم إيمان راسخ بيوم القيامة، وكانت محبّة الله قد ملأت قلوبهم، لم يرهبوا كثرة العدو وقلّة عددهم، فخاطبوا طالوت بكل شجاعة قائلين: قرّر ما تراه صالحاً، فنحن معك حيثا ذهبت، ولسوف نجالدهم بهذا العدد القليل بحول الله وقوّته، ولطالما انتصر جيش صغير بعون الله على جيش كبير، والله مع الصابرين.

فاستعدّ طالوت بجهاعته القليلة المؤمنة للحرب، ودعوا الله أن يمنحهم الصبر والثبات، وعند التقاء الجيشين خرج جالوت من بين صفوف عسكره وطلب المبارزة بصوت قوي أثار الرعب في القلوب، فلم يجرأ أحد على منازلته، في تلك اللحظة خرج شاب اسمه داود من بين جنود طالوت، ولعلّه لصغر سنّه، لم يكن قد خاض حرباً من قبل، بل كان قد جاء إلى ميدان المعركة بأمر من أبيه ليكون بصحبة اخوته في صفوف جيش طالوت، ولكنّه كان سريع الحركة خفيفها، وبالمقلاع الذي كان بيده رميٰ جالوت بحجرين \_ بمهارة شديدة \_ فأصابا جبهته ورأسه، فسقط على الأرض ميّتاً وسط تعجّب جيشه ودهشتهم، وعلى أثر ذلك استولى الرعب والهلع على جيش جالوت، ولم يلبثوا حتى ركنوا إلى الفرار من أمام جنود طالوت وإنتصر بنو إسرائيل أ.

# التفسير

نعود إلى تفسير الآيات محل البحث في أوّل آية يخاطب الله تعالى نبيّه الكريم ويقول: ﴿ لَهُ ثُرَائِلَى العالِمَنَ بِنِي إِسرائيلَ مِن بعد موسى إِدْ قَالُوالنبيّ لِهُم ابعث لنا علكاً تَقَاتُلُ في سبيل الله ﴾.

١. اقتباس عن تفسير مجمع البيان، وتغسير الدرّالمنثور، وقصص القرآن، (باختصار)؛ ولمزيد الايضاح يراجع، بحارالانوار، ج ١٢، ص ٤٣٥، (الباب ١٩، قصة اشموليل الله وطالوت وجالوت).

(الملاً) هم الجماعة يجتمعون على رأي فيملأون العيون رواءً ومـنظراً والنــفوس بهــاءً وجلالاً ولذلك يقال لأشراف كلّ قوم (الملاً) لأنّهم بما لهم من مقام ومنزلة يملأون العين.

هذه الآية ـكها قلنا ـ تشير إلى جماعة كبيرة من بني إسرائيل طلبوا بصوتٍ واحد من نبيّهم أن يختار لهم أميراً وقائداً ليحاربوا بقيادته (جالوت) الّذي كان يُهدّد مجتمعهم ودينهم واقتصادهم بالخطر.

وعلى الرّغم من أنّ الجماعة المذكورة كانت تريد أن تدفع العدو المعتدي الذي أخرجهم من أرضهم ويُعيدوا ما أخذ منهم، فقد وُصفت تلك الحرب بأنّها في سبيل الله، وبهذا يتبيّن أنّ ما يُساعد على تحرّر النّاس وخلاصهم من الأسر ورفع الظّلم والعدوان يُعتبر في سبيل الله.

وقد ذكر البعض أنّ اسم ذلك النّبي هو (شمعون) وذكر آخرون بأنّه (إشموئيل) وبعضٌ (يوشع) ولكنّ المشهور بين المفسّر بن أنّه (إشموئيل) أي إسهاعيل بلغة العرب، وبهذا وردت رواية عن الإمام الباقر ﷺ أيضاً <sup>(</sup>.

ولمًا كان نبيّهم يعرف فيهم الضعف والخوف قال لهم: يمكن أن يصدر إليكم الأمر للجهاد فلا تطيعون ﴿قَالَ هِلَ عَسِيتُم لِنَ كَتَبِ عَلَيْكُمُ القَتَالَ أَلَّا تَقَاتِلُولَ﴾.

ولكنّهم قالوا: كيف يمكن أن نتملّص من محاربة العدو الذي أجلانا عن أوطاننا وفرّق بيئنا وبين أبنائنا ﴿قَالُوا وَمَا لِمَا أَلَّا نَقَاتُلُ فِي سَبِيلُ الله وقد أَحْرَجُنَا مِنْ دَيَارِنَا وَلَبْنَانَنا﴾ وبذلك أعلنوا وفاءهم وتمسّكهم بالعهد.

ومع ذلك فإنّ هذا الجمع من بني إسرائيل لم يمنعهم اسم الله ولا أمره ولا الحفاظ على استقلالهم والدفاع عن وجودهم ولا تحرير أبناءهم من نقض العهد، ولذلك يقول القرآن مباشرة بعد ذلك: ﴿ فَلَمَّا كُتُبِّ عَلَيْهِمُ القَتَالُ تُولُوا إِلَّا قَلْيَالًا مِنْهِمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ بِالطَّالِحِينَ﴾.

وذكر بعض المفسّرين أنّ عدّة من بقي مع طالوت ٣١٣ نفر بعدد جيش الإسلام يــوم بدر <sup>٢</sup>.

وعلى كلّ حال فإنّ نبيّهم أجابهم على طلبهم التزاماً منه بواجبه وجعل عليهم طالوت

۱. تفسیر مجمع البیان، بع ۱، و۲، ص ۳۵۰.

٢. تفسير روحالمعاني، والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

ملكاً بأمر من الله تعالى: ﴿وقال لهم نبيِّهم لِنَّ الله قد بعث لكم طالوت هلكاً ﴾.

ويتّضَح من هذه الآية أنّ الله هو الذي اختار طالوت ليكون ملكاً على بني إسرائيل وقائداً لعسكرهم، ولعلّ استعمال كلمة (قد بعث) يشير إلى ما ذكرنا في القصّة من الحوادث غير المتوقّعة الذي جاءت بطالوت إلى مدينة ذلك النّبي والحضور في مجلسه، فكذلك يظهر من كلمة (ملكاً) أنّ طالوت لم يكن قائداً للجيش فحسب، بل كان ملكاً على ذلك المجتمع . ومن هنا بدأت المخالفات والاعتراضات وقال بعضهم: ﴿قَالُولَ لَذَا يَكُونَ لَهُ الملك علينا

ونحن أحقُّ بالملك منه ولم يُوْت سعةٌ من المال).

وهذا هو أوّل اعترضاً ونقض في العهد من قِبل بني إسرائيل لنبيّهم مع أنّه قد صرّح لهم أنّ الله هو اختار طالوت، وفي الواقع أنّهم اعترضوا على الله تعالى بقولهم: إنّنا أجدر من طالوت بالحكم لأنّ الحكم لابدّ فيه من شرطين لا يستوفّران في طالوت وهما: الحسب والنسب من جهة، والمال والثروة من جهة أخرى، وقد ذكرنا في القصّة أنّ طالوت كان من فبيلة مغمورة من قبائل بني إسرائيل، ومن حيث الثروة لم يكن سوى مُزارع فقير.

غير أنّ القرآن الكريم يشير إلى الجواب القاطع على هذا الاعتراض إذ يقول: ﴿قَالَ لِنَّ اللهُ اصطفالهُ عليكم وزاده بسطة في العلم والجسم﴾.

فأفهمهم بذلك أنّ اختيار الله طالوت ملكاً وقائداً لما يتمتّع به من علم وحكمة وعقل، ومن الناحية البدنيّة فهو قوى ومقتدر.

وهذا يعني لُوَلاً: أنَّ هذا الاختيار هو اختيار الله تعالى.

وثانيا: إنّكم على خطأ كبير في تشخيص شرائط القيادة، لأنّ النسب الرّفيع والثروة الكبيرة ليستا امتيازين للقائد إطلاقاً، لأنها من الامتيازات الاعتبارية الخارجيّة، أمّا العلم والمعرفة وكذلك القوّة الجسميّة فها امتيازان واقعيّان ذاتيان حيث يلعبان دوراً مهمّاً في شخصيّة القائد.

إنّ قائد العالم يعرف طريق سعادة المجتمع ويرسم الخطط للوصول إليه بعلمه وحنكته، وكذلك يرسم الأسلوب الصحيح في مواجهة الأعداء، ثمّ يقوم بقوّته الجسمانيّة بتمثيل هذا المخطّط على أرض الواقع.

١. اعتبر صاحب تفسير الكشّاف، طالوت اسماً أعجمياً مثل: جالوت وداود، وقال الآخرون: إنّه اسم عمربي مأخوذ من مادة «طول» وإشارة إلى طول قامة. (التفسير الكبير، ج ٦، ص ١٧٢).

كلمة (بسطة) إشارة إلى اتساع وجود الإنسان في أنوار العلم والقوّة، أي أنّ الإنسان بالعلم والحكمة والقوّة الجسميّة الكافية يزداد سعةً في وجوده، وهنا نلحظ أنّ البسطة في العلم تقدّمت على القوّة الجسميّة، لأنّ الشرط الأوّل هو العلم والمعرفة.

ويُستفاد ضمناً من هذا التعبير أنّ مقام الإمامة والقيادة من الأحكام الإلهـيّة وأنّ الله تعالى هو الذي يشخّص اللآئق لها، فلو رأى اللّياقة الكافية في أولاد الرّسول ﷺ لجـعل الإمامة عندهم، ولو توفّرت عند أشخاص آخرين لجعلها فيهم، وهذا هو ما يعتقد به علماء الشيعة ويدافعون عنه.

# ثمٌ تضيف الآية ﴿والله يُؤتي ملكه من يشا، والله واسعُ عليم﴾.

هذه الجملة يمكن أن تكون إشارة إلى شرطٍ ثـالث للـقائد، وهـو تـوفير الله تـعالى الإمكانيّات وآليات القيادة ووسائل الحكم، لأنّه من الممكن أن يكون قائداً كاملاً من حيث العلم والقوّة ولكنّه محاط بظروف لا تمنحه أيّ استعداد للوصل إلى أهدافه المقدّسة، ولاشكّ أنّ قائداً مع هذه الظروف لا يمكن أن ينتصر وينجح في قيادته، ولذلك يقول القرآن هنا أنّ الله تعالى عنح الحكومة الإلهيّة لمن يشاء، أي أنّه يهيّأ الظروف اللازمة لنجاحه.

الآية التالية تبين أن بنى إسرائيل لم يكونوا قد اطبأنوا كل الاطمئنان إلى أن طالوت مبعوث من الله تعالى لقيادتهم على الرّغم من أن نبيهم صرّح بذلك لهم، ولهذا طلبوا منه الدّليل، فكان جوابه أنّ الدليل سيكون بجيء التابوت أو صندوق العهد إليهم ﴿وقال لهم نبيهم لِنّ آية ملكه أن يأتيكم التّابوس».

فما هو تابوت بني إسرائيل أو صندوق العهد؟ ومن الذي صنعه؟ وما هي محتوياته؟ فإنّ في تفاسيرنا وأحاديثنا، وكذلك في العهد القديم \_التوراة \_كلاماً كثيراً عنه. إلّا أنّ أوضحها هو ما جاءنا في أحاديث أهل البيت الليم وأقوال بعض المفسّرين من أمثال ابس عبّاس، حيث قالوا: إنّ التابوت هو الصندوق الذي وضعت فيه أمّ موسى ابنها موسى وألقته في اليم، وبعد أن انتشل أتباع فرعون الصندوق من البحر وأتوا به إليه وأخرجوا موسى منه، ظلّ الصندوق في بيت فرعون ثمّ وقع بأيدي بني إسرائيل، فكانوا يحترمونه ويتبرّ كون به.

موسى ﷺ وضع فيه الألواح المقدّسة ـ التي تحمل على ظهرها أحكـام الله ـ ودرعــه

وأشياء أخرى تخصّه وأودع كلّ ذلك في أواخر عمره لدى وصيّه يوشع ابن نون. ١

وبهذا ازدادت أهميّة هذا الصندوق عند بني إسرائيل، فكانوا يحملونه معهم كلّما نشبت حرب بينهم وبين الأعداء، ليصعّد معنوياتهم، لذلك قيل: إنّ بني إسرائيل كانوا أعزّة كرماء ما دام ذلك الصندوق بمحتوياته المقدّسة بينهم، ولكن بعد هبوط التزاماتهم الدينية وغلبة الأعداء عليهم سلب منهم الصندوق. واشموئيل \_كما تذكر الآية \_وعدهم بإعادة الصندوق باعتباره دليلاً على صدق قوله.

# ﴿ فَيه سَكِينَةً مِنْ رَبِّكُم وَبَقَيَّةً مِمَّا تَرَكَ لَلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ﴾.

هذه الفقرة من الآية تبيّن أنّ الصندوق كما قلنا كان يحتوي على أشياء تضني السكينة على بنى إسرائيل وترفع معنوياتهم في الحوادث المختلفة ﴿ فيه سكينة مِنْ رَبِّكُم﴾.

ثمّ إنّ محتويات الصندوق كانت تضمّ آثاراً ممّا خلف آل موسى وآل هارون أُضيفت إلى ما كان فيه من قبل، وممّا يجدر ذكره هو أنّ «السكينة» بمعنى الهدوء، ويقصد بها هنا هدوء النفس والقلب.

قال لهم اشموئيل: إنّ الصندوق سوف يعود إليكم لتستعيدوا الهدوء الذي فقدتموه، وفي الحقيقة أنّ هذا الصندوق بطابعه المعنويّ والتاريخيّ كان أكثر منجحرّد لواء لبني إسرائـيل وشعاراً لهم، فقد كان يمثّل رمز استقلالهم ووجودهم وبرؤيته كانوا يسترجـعون ذكـرى عظمتهم السابقة، لذلك كان الوعد بعودته بشارة عظيمة لهم.

#### ﴿تحمله الملائكة﴾.

كيف جاء الملائكة بصندوق العهد؟ في هذا أيضاً للمفسّرين كلام كثير أوضحها قولهم؛ جاء في التاريخ أنّه عندما وقع صندوق العهد بيد عبدة الأصنام في فلسطين وأخدوه إلى حيث يعبدون فيه أصنامهم، أصابتهم على أثر ذلك مصائب كثيرة، فقال بعضهم؛ ما هذه المصائب إلَّا بسبب هذا الصندوق، فعزموا على إيعاده عن مدينتهم وديارهم، ولمّا لم يرض أحد بالقيام بالمهمّة اضطّروا إلى ربط الصندوق بيقرتين وأطلقوهما في الصحراء، واتّفق هذا في الوقت الذي تمّ فيه نصب طالوت مَلكاً على بني إسرائيل. وأمر الله الملائكة أن يسوقوا الحيوانين نحو مدينة اشموئيل. وعندما رأى بنو إسرائيل الصندوق بينهم، اعتبروه إشارة من الحيوانين نحو مدينة اشموئيل. وعندما رأى بنو إسرائيل الصندوق بينهم، اعتبروه إشارة من الله على اختيار طالوت مَلكاً عليهم.

وعليه نسب حمل الصندوق إلى الملائكة، لأنّهم هم الذين ساقوا البقرتين إلى بني إسرائيل.

في الحقيقة أنّ للملائكة معنىً واسعاً في القرآن والروايات، يشمل فضلاً عن الكائنات الروحية العاقلة، مجموعة من القوى الغامضة الموجودة في هذا العالم.

ويُستفاد ممّا تقدّم أنّه بالرّغم من ثبوت مسألة القيادة الإلهيّة لطالوت بالأدلّة والمعاجز الإلهيّة، فهناك بعض الأفراد لضعف إيمانهم لم يسلّموا إلى هذا الحقّ، وقد ظهرت هذه الحقيقة على أعمالهم العباديّة، ومن ذلك تشير الجملة الأخيرة في هذه الآية ﴿ إِنّ فِي ذلك لآية لكم إن كنتم هؤمنين ﴾.

ثم إن بني إسرائيل رضخوا لقيادة طالوت فصنع منهم جيوشاً كثيرة وساروا إلى القتال، وهنا تعرّض بني إسرائيل لاختبار عجيب، ومن الأفضل أن نجمع تلك الأحداث ومجريات الأمور من القرآن نفسه حيث يقول: ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتَ بِالْجَنُودُ قَالَ إِنَّ الله مبتليكم بنهر فَمَن شرب هنه فليس منّي ومن لم يطعمه فإنّه منّي إلّا من المترف غرفة بيده ﴾ (

ويتّضع في هذه الموارد الإمتحان الكبير الذي تعرّض له بنو إسرائيل وهـو المـقاومة الشديدة للعطش، وكان هذا الامتحان ضروريّاً لجيش طالوت وخاصّة مع السّوابق السيّئة لهذا الجيش في بعض الحروب السابقة، لأنّ الانتصار يتوقّف على مقدار الانضباط وقدرة الإيمان والاستقامة في مقابل الأعداء والطّاعة لأوامر القيادة.

وطالوت الذي كان يتّجه بجنوده للجهاد، كان لابدّله أن يعلم إلى أيّ مدى يمكن الاعتاد على طاعة هؤلاء الجنود، وعلى الأخصّ أولئك الذين ارتضوه واستسلموا له على مضض متردّدين، ولكنّهم في الباطن كانت تراودهم الشكوك بالنسبة لإمرته، لذلك يؤمر طالوت أمراً إلهيّاً باختبارهم، فيخبرهم أنّهم سوف يصلون عمّ قريب إلى نهر، فعليهم أن يقاوموا عطشهم، وألّا يشربوا إلّا قليلاً، وبذلك يستطيع أن يعرف إن كان هؤلاء الذين يريدون أن يواجهوا سيوف الأعداء البتّارة يتحمّلون سويعات من العطش أم لا.

وشرب الأكثرية كما قلنا في سرد الحكاية، وكما جاء بإيجاز في الآية. ﴿ فَشُرِيوا مِنْهُ لِلَّا قليلاً منهم﴾.

١. «جنود» جمع «جند» في الأصل بمعنى الأرض الكثيره الأحجار والمتراكمة الصخور ثمّ اطلقت على كلّ
شيء متراكم وعادةً تأتي بمعنى الجيش الكبير، وعبارة ﴿لم يطعمه﴾ جاءت بدل كلمة «لم يشربه» وهي إشارة
إلىٰ أنّ الجنود لا ينبغي لهم أن يشربوا منه بمقدار كف واحدة بل لا يذوقونه أيضاً.

وهكذا جرت التصفية الثانية في جيش طالوت. وكانت التصفية الأولى عندما نادى المنادي للاستعداد للحرب وطلب الجميع بالاشتراك في الجهاد إلَّا الذين كانت لهم التزامات تجارية أو عمرانية أو نظائرها.

### ﴿ فَلَمَّا جِاوَزُهُ هُو وَالَّذِينَ لَمَنُوا مَعَهُ قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا اليَّوْمُ بِجَالُوتُ وَجِنُودِه

تفيد هذه الآية أنَّ تلك القلّة التي نجحت في الامتحان هي وحدها التي تحرَّكت معه، ولكن عندما خطر لهؤلاء القلّة أنَّهم مقدمون على مواجهة جيش جرَّار وقوي، ارتفعت أصواتهم بالتباكي على قلّة عددهم، وهكذا بدأت المرحلة الثالثة في التصفية.

﴿قَالَ الدِّينَ يَظُنُّونَ لُنَّهِم مِلاقُوا الله كم مِن فَئةِ قَلِيلةِ عَلَيْتِ فَئةَ كَثَيرةٌ بِإِذْنَ الله والله مِـع الصابرين﴾ ﴿

«الفئة» أصلاً من «الغيء» بمعنى الرجوع، ويقصد بها الجهاعة الملتحمة التي يرجع بعضهم إلى بعض ليعضده، تقول الآية: إنّ الذين كانوا يؤمنون بيوم القيامة إيماناً راسخاً قبالوا للآخرين: ينبغي ألّا تلتفتوا إلى (الكم) بل إلى (الكيف) إذ كشيراً ما يحدث أنّ الجماعة الصغيرة المتحلّية بالإيمان والعزم والتصميم تغلب الجهاعة الكبيرة بإذن الله.

ينبغي أن ننتبه إلى أنّ «يظنّون» هنا تعني يعلمون، أي أنّهم على يقين من قيام يوم القيامة، ولا يعني الظنّ هنا الاحتال، وظنّ هذه تعني اليقين في كثير من الحالات، حتى لو اعتبرناها بمعنى الاحتال، فإنّها هنا تناسب المقام أيضاً، إذ في هذه الحالة يكون المعنى أنّ بحرّد احتال قيام يوم القيامة يكني، فكيف باليقين به حيث يحمل الإنسان على اتّفاذ قرار بالنسبة للأهداف الربّانية، إنّ من يحتمل النجاح في حياته \_ في الزراعة أو التجارة أو الصناعة أو السياسة \_ يمضي في مسيرته بكلّ عزم وتصميم.

أمّا لماذا يطلق على يوم القيامة يوم لقاء الله؟ فذلك ما أوضحناه في ذيل الآية ٤٦ من نفس السورة.

في الآية التالية بذكر القرآن الكريم موضوع المواجهة الحاسمة بين الجسيشين ويسقول: ﴿ولمّا برزوا لجالوت وجنوده قالوا ربّنا أفرغ عملينا صبراً وثبتت أقداه نا وانسعونا عملى القوم
الكافرين ﴾.

ا. وفئة، من وفيء، في الأصل بمعنى الرجوع وبما أن كلّ جماعة تتعاضد فيما بسينها وتـعود أحـدها عملى الأخرئ بالعون والمساعدة اطلقت كلمة وفئة».

(برزوا) من مادّة (بروز) بمعنى الظّهور، فعندما يستعد المحارب للقتال ويتّجه إلى المبدان يقال أنّه برز للقتال، وإذا طلب القتال من الأعداء يُقال أنّه طلب مبارزاً.

تقول هذه الآية أنه عندما وصل طالوت وجنوده إلى حيث ظهر لهم جالوت وجيشه القوي ووقفوا في صفوف أمامه رفعوا أيديهم بالدّعاء، وطلبوا من الله العليّ القدير ثلاثة أمور، الأوّل: الصّبر والاستقامة إلى آخر حد، ولذا جاءت الجملة تقول: ﴿الْفَرْغُ علينا صبراً ﴾ و (الإفراغ) تعني في الأصل صبّ السائل بحيث يخلو الإناء ممّا فيه تماماً، ومجيء (صبر) بصيغة النكرة يؤكّد هذا المعنى بشكل أكبر.

الاعتاد على ربوبيّة الخالق جلّ وعلا بقولهم (ربّنا) وكذلك عبارة (إفراغ) مضافاً إلى كلمة (على) التي تبيّن أنّ النزول من الأعلى، وكذلك عبارة (صبراً) في صيغة النكرة كلّ هذه المفردات تدلُّ على نكات عميقة لمفهوم هذا الدعاء وأنّه دعاء عميق المغزى وبعيد الأفق.

الثاني: أنّهم طلبوا من الله تعالى أن ينبّت أقدامهم ﴿ولَبُت لقدلمنا ﴿ حتى لا يُرجّح الفرار على النّه على النّه الله على الله النفسي والباطني، وهذا الدعاء له جنبة ظاهريّة وخارجيّة، ومن المسلّم أنّ ثبات القدم هو من نتائج روح الإستقامة والصبر.

الثالث: من الأمور التي طلبها جيش طالوت هو ﴿ولنصرنا على القوم الكافرين﴾ وهو في الواقع الهدف الأصلي من الجهاد ويُنفّذ النتيجة النهائيّة للصبر والإستقامة وثبات الأقدام. ومن المسلّم أنّ الله تعالى سوف لا يترك عبادة هؤلاء لوحدهم أمام الأعداء مع قسلّة عددهم وكثرة جيش العدو، ولذلك تقول الآية التالية: ﴿فهزموهم بادن الله وقستل داود جالوسه﴾.

وكان داوود في ذلك الوقت شابًا صغير السن وشجاعاً في جيش طالوت. ولا تبيّن الآية كيفيّة قتل ذلك الملك الجبّار بيد داود الشاب اليافع، ولكن كها تقدّم في شرح هذه القصّة أنّ داود كان ماهراً في قذف الحجارة بالقلّاب حيث وضع في قلّابه حجراً أو اثنين ورماه بقوّة وبهارة نحو جالوت، فأصاب الحجر جبهته بشدّة فصرعه في الوقت، فتسرب الخوف إلى جميع أفراد جيشه، فانهزموا بسرعة أمام جيش طالوت، وكأنّ الله تعالى أراد أن يظهر قدرته في هذا المورد وأنّ الملك العظيم والجيش الجرّار لا يستطيع الوقوف أمام شاب مراهق مسلّح بسلاح ابتدائي لا قيمة له.

تضيف الآية: ﴿وَلَقَاهُ الله الملك والحكمة وعلَّمه ممَّا يشاء﴾ الضَّمير في هاتين الجـملتين

يعود على داود الفاتح في هذه الحرب، وعلى الرّغم من أنّ الآية لا تقول أنّ داود هذا هو داود النّبي والد سليان الله ولكنّ جملة ﴿وَلَقَالَا الله العلك والحكمة وعلّمه ممّا يشاء عدلٌ على أنّه وصل إلى مقام النبوّة، لأنّ هذا ممّا يوصف به الأنبياء عادةً، فني الآية ٢٠ من سورة ص نقرأ عن داود ﴿وهددنا علكه وآتينا والحكمة ﴾ كما أنّ الأحاديث الواردة في ذيل هذه الآية تشير إلى أنّه كان داود النّبي نفسه.

وهذه العبارة بمكن أن تكون إشارة إلى العلم الإداري وتدبير البلاد وصنع الدّروع ووسائل الحرب وأمثال ذلك حيث كان داود الله يحتاج إليها في حكومته العظيمة، لأنّ الله تعالى لا يُعطي منصباً ومقاماً لأحد العباد إلّا ويؤتيه أيضاً الاستعداد الكمامل والقابليّة اللاّزمة لذلك.

وفي ختام الآية إشارة إلى قانون كلّي فتقول: ﴿ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدمه الأرض ولكنّ الله دو فضل على العالمين ﴾.

فالله سبحانه وتعالى رحيم بالعباد ولذلك يمنع من تشرّي الفساد وسرايته إلى الجــتمع البشري قاطبة.

وصحيح أنّ سنّة الله تعالى في هذه الدنيا تقوم على أصل الحريّة والإرادة والاختيار وأنّ الإنسان حرَّ في اختيار طريق الخير أو الشر، ولكن عندما يستعرّض العالم إلى الفساد والإندثار بسبب طغيان الطّواغيت، فإنّ الله تعالى يبعث من عباده الخلصين من يقف أمام هذا الطغيان ويكسر شوكتهم، وهذه من ألطاف الله تعالى على عباده، وشبيه هذا المعنى ورد في آية ٤٠ من سورة الحج ﴿ولولادفع للله الناس بعضهم ببعض لهدّمت صولهم وبيم وصلوله، وهساجد...﴾.

وهذه الآيات في الحقيقة بشارة للمؤمنين الّذين يقفون في مواقع أماميّة من مواجهة الطّواغيت والجبابرة فينتظرون نصرة الله لهم.

سؤال: ويرد هنا سؤال، وهو أنّ هذه الآية هل تشير إلى مسألة تنازع البقاء التي تعتبر أحد الأركان الأربعة لفرضية دارون في مسألة تكامل الأنواع؟ تقول الفرضيّة أنّ الحرب والنّزاع ضروريُّ بين البشر، وإلّا فالسّكون والفساد سيعم الجميع، فتعود الأجيال البشريّة

إلى حالتها الأولى، فالتّنازع والصّراع الدائمي يـودّي إلى بـقاء الأقـوى وزوال الضـعفاء وانقراضهم، وهكذا يتمّ البقاء للأصلح بزعمهم.

الجواب: إنّ هذا التفسير يصح فيما إذا قطعنا صله هذه الآية لما قبلها تماماً، وكذلك الآية المشابهة لها في سورة الحجّ ولكنّنا إذا اخذنا بنظر الاعتبار هذه الآيات رأيناها تدور حوّل محاربة الظّالمين والطّغاة، فلولا منع الله تبارك وتعالى لملؤوا الأرض ظلماً وجوراً، فعلى هذا لا تكون الحرب أصلاً كليّاً مقدّساً في حياة البشريّة.

ثم إن ما يقال عن قانون (تنازع البقاء) المبني على المبادى، الأربعة لنظريّة داروِن في الطوّر الأنواع) ليست قانوناً علميّاً مسلّماً، به بل هو فرضيّة أبطلها العلماء، وحتى الّـذين كانوا يؤيّدون نظريّة تكامل الأنواع لم يعد أيّاً منهم يعوّل عليها ويعتبرون تطوّر الأحياء نتيجة الطفرة أ.

وإذا ما تجاوزنا عن كلّ ذلك واعتبرنا فرضيّة تنازع البقاء مبدأً علميّاً فإنّه يمكن أن يكون كذلك فيما يتعلّق بالحيوان دون الإنسان، لأنّ حياة الإنسان لا يمكن أن تتطوّر وفق هذا المبدأ أبداً، لأنّ تكامل الإنسان يتحقّق في ضوء التّعاون على البقاء لا تنازع البقاء.

ويبدو أنّ تعميم فرضيّة تنازع البقاء على عالم الإنسان إنّا هنو ضربٌ من الفكر الاستعباري الذي يؤكّده بعض علماء الإجتاع في الدول الرأسالية لتسويغ حروب حكوماتهم الدمويّة البغيضة وإضفاء الطّابع العلمي على سلوكياتهم وجعل الحرب والنزاع ناموساً طبيعياً لتطوّر المجتمعات الإنسانية وتقدّمها، أمّا الأشخاص الذين، وقعوا دون وعي تحت تأثير أفكار هؤلاء اللاّإنسانية وراحوا يطبّقون هذه الآية عليها فهم بعيدون عن تعاليم القرآن، لأنّ القرآن يقول بكلّ صراحة: ﴿ عاليّها اللّذين آهنوا ادخلوا في السّلم كاقم ﴾ .

ومن العجب أنّ بعض المفسّرين المسلمين مثل صاحب المنار وكذلك (المراغبي) في تفسيره وقعوا تحت تأثير هذه الفرضيّة إلى الحدّ الذي اعتبروها أحد السنن الإلهيّة، ففسّروا بها الآية محلّ البحث وتصوّروا أنّ هذه الفرضيّة من إبداعات القرآن لا مسن ابستكارات

ا. لمزيد من الإطلاع راجع الكتاب «الفرضية الأخيرة في التكامل».

٢. البقرة، ٢٠٨.

واكتشافات دارون، ولكن كما قلنا أنّ الآية المذكورة ليست ناظرة إلى هذه الفرضيّة، ولا أنّ هذه الفرضيّة لله الله المنافرة الفرضيّة لها أساس علمي متين، بل إنّ الأصل الحاكم على الروابط بسين البسشر هو التعاون على البقاء لاتنازع البقاء.

وآخر آية في هذا البحث تقول: ﴿تلك لَيات الله نتلوها عليك بالحق ولِلله لمن المرسلين﴾.
تشير هذه الآية إلى القصص الكثيرة التي وردت في القرآن بشأن بني إسرائيل وأن كلاً
منها دليلاً على قدرة الله وعظمته ومنزهة عن كل خرافة وأسطورة (بالحق) حيث نزلت
على نبى الإسلام عَيَّلِيَّةٌ وكانت إحدى دلائل صدق نبوته وأقواله.

8003

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ مِنْهُم مَن كُلَمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ وَرَجَنتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَعَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوجِ الْقُدُسُ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُ اللَّهُ مَا الْفَيْنَةُمُ وَلَيْنَ مَن كَفَرُ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ اللَّهُ مَا افْتَ تَلُوا وَلَكِنَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ اللَّهُ مَا افْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا الْعَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللْهُ الللَّهُ الللَّه

## التفسير

## دور الأنبياء في مياة البشر:

هذه الآية تشير إلى درجات الأنبياء ومراتبهم وجانباً من دورهم في حياة الجتمعات البشرية، تقول الآية: ﴿تلك الرسل فقلنا يعضهم ملى يعضه.

«تلك» اسم إشارة للبعيد. والإشارة إلى البعيد \_كما نعلم \_ تستعمل أحياناً لإضفاء الإحترام والتبجيل على مقام الشخص أو الشيء المشار إليه، هنا أيضاً أشير إلى الرسل باسم الإشارة «تلك» لتبيان مقام الأنبياء الرفيع.

واختلف المفسّرون في المقصود بالرسل هنا، هل هم جميع الرسل والأنبياء؟ أم هم الرسل الذين وردت أسماؤهم أو ذكرت حكاياتهم في ما سبق من آيات هذه السورة فقط، مثل إبراهيم، موسى، عيسى، داود، اشموئيل الله أم هم جميع الرسل الذين ذكرهم القرآن حتى نزول هذه الآية؟

ولكن يبدو أنّ المقصود هم الأنبياء والمرسلون جميعاً، لأنّ كلمة «الرسل» جمع حُـليّ بالألف واللام الدالّتين على الإستغراق، فتشمل الرسل كافّة.

### ﴿ فُضَّلْنَا بِعَضْهِمِ عَلَى يَعْفَنِ ﴾ .

يتّضح جليّاً من هذه الآية أنّ الأنبياء ـ وإن كانوا من حيث النبوّة والرسالة متاثلين \_هم

من حيث المركز والمقام ليسوا متساوين لاختلاف مهيّاتهم، وكذلك مقدار تضحياتهم كانت مختلفة أيضاً.

## ومنهم من كلّم اللهُ ﴾.

هذه إشارة إلى بعض فضائل الأنبياء، وواضح أنّ المقصود بالآية موسى المعروف باسم «كليم الله»، كما أنّ الآية ١٦٤ من سوره النساء تقول عنه: ﴿وَكُلُّمُ الله هُوسَى تَكْلُّيماً ﴾.

أمّا القول بأنّ المقصود هو نبيّ الإسلام الله وأنّ التكليم المنظور هنا هو التكليم الذي كان في ليلة المعراج مع الرسول، أو أنّ المراد هو الوحي الإلهي الذي ورد في آية ٥١ من سورة الشورى فوما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا ... حيث أطلق عليه عنوان التكلم، فإنّه بعيد جدّاً، لأنّ الوحي كان شاملاً لجميع الأنبياء، فلا يتلائم مع كلمة «منهم» لأنّ (من) تبعيضية. ثمّ تضيف الآية فورقع بعضهم درجات.

ومع الإلتفات إلّا أنّ الآية أشارت إلى التفاضل بين الأنبياء بالدّرجات والمراتب، فيمكن أن يكون المراد في هذا التكرار إشارة إلى أنبياء معيّنين وعلى رأسهم نبيّ الإسلام الكريم لأنّ دينه آخر الأديان وأكملها، فمن تكون رسالته إيلاغ أكمل الأديان لابدّ أن يكون هو نفسه أرفع المرسلين، خاصّةً وأنّ القرآن يقول عنه في الآية ٤١ من سورة النّساء: وفكيف إذا جننا من كل لَمّة بشهيد وجننا بك على هؤلا، شهيداً ﴾.

والشاهد الآخر على هذا الموضوع، وهو أنّ الآية السابقة تشير إلى فضيلة موسى الله والآية التالية تبيّن فيضيلة عيسى الله في المقام ينظلب الإنسارة إلى فيضيلة رسول الإسلام الله المؤرّق ، لأنّ كلّ واحد من هؤلاء الأنبياء الثلاثة كان صاحب أحد الأديان الشلائة العظيمة في العالم. فإذا كان اسم نبي الإسلام الله قد جاء بين اسميها، في الاعجب في ذلك، أوليس دينه الحدّ الوسط بين دينيها وأنّ كلّ شيء قد جاء فيه بصورة معتدلة ومتعادلة؟ ألا يقول القرآن: ﴿وكذلك جعلناكم أمّة وسطأ ﴾ ا

ومع ذلك، فإنّ العبارات المتقدّمة في هذه الآية تدلّ على أنّ المقصود من ﴿ وَفع بعضهم درجانت ﴾ هم بعض الأنبياء السابقين، مثل إبراهيم إذ يقول سبحانه في الآية التالية: ﴿ وَلو شاء الله ما أخذت أمم هؤلاء الأنبياء تتقاتل فيا بينها بعدرحيل أنبيائها.

### ﴿وآتينا عيسى بن مريم البيّنات وليّدناه بروح القدس).

أي أنّنا وهبنا عيسى الله براهين واضحة مثل شفاء المرضى المزمنين وإحسياء المسوتى والمعارف الدينيّة الساميّة.

أمّا المراد من (روح القدس) هل هو جبرائيل حامل الوحي الإلهي، أو قوى أخسرى غامضة موجودة بصورة متفاوتة لدى أولياء الله؟ تقدّم البحث مشروحاً في الآية ٨٧ من سورة البقرة، وعندما تؤكّد هذه الآية على أنّ عيسى الله كان مؤيّداً بروح القدس فلأنّدكان يتمتّع بسهم أوفر من سائر الأنبياء من هذه الرّوح المقدّسة.

وتشير الآية كذلك إلى وضع الأمم والأقوام السالفة بعد الأنبياء والاختلافات التي جرت بينهم فتقول: ﴿ولوشاء الله ها اقتتل الذين من بعدهم من بعدها جاءتهم البينات ﴾ فقام الأنبياء وعظمتهم لن يمنعا من حصول الاختلافات والإقتتال والحرب بين أتباعهم لأنها سنّة إلهيّة أن جعل الله الإنسان حرّاً ولكنّه أساء الاستفادة من هذه الحريّة ﴿ولكن اختلفوا فعنهم من كفر».

ومن الواضح أنّ هذا الاختلاف بين الناس ناشيءٌ من اتّباع الأهواء والشّهـوات وإلّا فليس هناك أيّ صراع واختلافٍ بين الأنبياء الإلهيّين حيث كانوا يتّبعون هدفاً واحداً.

ثمّ تؤكّد الآية أنّ ألله تعالى قادرٌ على منع الاختلافات بين النّاس بالإرادة التكوينيّة وبالجبر، ولكنّه يفعل ما يريد وفق الحكمة المنسجمة مع تكامل الإنسان ولذلك تركه مختاراً وولو شاء الله ما اقتتلوا ولكنّ الله يفعل ما يريد.

ولا شكّ في أنّ بعض الناس أساء استخدام هذه الحريّة، ولكنّ وجود الحريّة في المجموع يُعتبر ضروريّاً لتكامل الإنسان، لأنّ التكامل الإجباري لا يُعدّ تكاملاً.

وضمناً يُستفاد من هذه الآية التي تعرّضت إلى مسألة الجبر مرّة أخرى بطلان الإعتقاد بالجبر،حيث تثبت أنّ الله تعالى ترك الإنسان حرّاً فبعضٌ آمن وبعضٌ كفر.

### بحث

## مل الأديان تسبّب الافتلافات؟

يتهم بعض الكتّاب الغربيين الأديان على أنّها هي سبب التفرقة والنزاع بين أفراد البشر، وهي السبب في إراقة الكثير من الدماء، فالتاريخ شهد الكثير من الحروب الدينية، وهكذا سعوا إلى إدانة الأديان واعتبارها من الأسباب المثيرة للحروب والخاصات. وإزاء هذا القول لابدّ من الإنتباء إلى ما يلي:

أولاً: أنّ الإختلافات \_كها جاء في الآية المذكورة - لا تنشأ في الحقيقة بين الأتباع الصادقين لدين من الأديان، بل هي بين أتباع الدين ومخالفيه، وإذا ما شاهدنا صراعاً بين أتباع عنتلف الأديان فإنّ ذلك لم يكن بسبب التعاليم الدينية، بل بسبب تحريف التعاليم والأديان وبالتعصّب المقيت ومزج الأديان السماوية بالخرافات.

ثانياً: إنّ الدين \_أو تأثيره \_قد انحسر اليوم عن قسم من الجتمعات البشرية، ومع ذلك نرئ أنّ الحروب قد ازدادت قسوة واتساعاً وانتشرت في مختلف أرجاء العالم، فهل أن الدين هو السبب، أم أنّ روح الطغيان في مجموعة من البشر هي السبب الحقيقي لهذه الحروب، ولكنّها تظهر اليوم بلبوس الدين، وفي يوم آخر بلبوس المذاهب الاقتصادية والسياسية، وفي أيّام أخرى بقوالب ومسمّيات أخرى ؟! وعليه فالدين لا ذنب له في هذا، إنّا الطغاة هم الذين يشعلون نيران الحروب بحجج متنوّعة.

ثالثاً: إنّ الأديان المهاوية \_وعلى الأخص الإسلام \_التي تكافح العنصرية والقومية، كانت سبباً في إلغاء الحدود العنصرية والجغرافية والقبلية، فقضت بذلك على الحروب التي كانت تئار باسم هذه العوامل، وعليه فإن الكثير من الحروب في التاريخ قد خمدت نيرانها بفضل الدين، كما أنّ روح السلام والصداقة والأخلاق والعواطف الإنسانية التي ترفع لواءها جميع الأديان المهاوية، كان لها أثر عميق في تخفيض الخصومات والمشاكسات بين عتلف الأقوام.

رابعاً: أنّ من رسالات الأديان الساوية تحرير الطبقات المحرومة المعذّبة، وكانت هذه الرسالة هي سبب الحروب التي شنّها الأنبياء وأتباعهم على الظالمين والمستغلّين، من أمثال فرعون والغرود، إنّ هذه الحروب التي تعتبر جهاداً في سبيل تحرير الإنسان، ليست عيوباً تلصق بالأديان، بل هي من مظاهر فخرها واعتزازها وقوتها، إنّ حروب رسول الإسلام المشركين من العرب والمرابين في مكّة من جهة، ومع قيصر وكسرى من جهة أخرى، كانت كلّها من هذا القبيل.

## التمسير

## الإنفاق من أهمّ أسباب النماة يوم القيامة:

جملة ﴿مقارزقنا عمى فا مفهوم واسع حيث يشمل الإنفاق الواجب والمستحب، وكذلك الإنفاق المعنوي كالتعليم وأمثال ذلك، ولكن مع الإلتفات إلى التهديد الوارد في ذيل الآية لا يبعد أن يكون المراد به الإنفاق الواجب يعني الزكاة وأمثالها، مضافاً إلى أنّ الإنفاق الواجب هو الذي يعزّز بيت المال ويقوّم كيان الحكومة، وبهذه المناسبة يشير تعبير (ممّا) أنّ هذا الإنفاق يكون بجزء من المال الذي يملكه الشخص لاكلّه.

وقد رجّح المرحوم (الطبرسي) في مجمع البيان شموليّة الآية للإنفاق الواجب والمستحب، وذهب إلى أنّ ذيل الآية لا يُعتبر تهديداً، بل هو إخبار عن الحوادث المخوفة يوم القيامة \ ولكن مع ملاحظة آخر جملة في هذه الآية التي تقول إنّ الكافرين هم الظالمون يتضح أنّ ترك الإنفاق نوع من الكفر والظلم، وهذا لا يكون إلّا في الإنفاق الواجب.

۱. تفسير مجمع البيان، ج ۱ و ۲، ص ۲٦٠.

ثمٌ تضيف الآية ﴿مِنْ قَبِلَ لُنْ يَأْتِي يُومُ لَا بِيعٍ فَيهِ وَلَا خُلَّةَ وَلَا هُفَاعِةٍ﴾ ﴿.

عليكم أن تنفقوا ما دمتم اليوم قادرين على ذلك، لأنّ العالم الآخر الذي هو محلّ حصاد ما زرعتموه في الدنيا لن يتسنى لكم فيه أن تفعلوا شيئاً، فلا معاملات ولا صفقات تجارية تستطيعون بها أن تشتروا السعادة والخلاص من العقاب، ولا هذه الصداقات المادّية التي تكسبونها في الدنيا بأموالكم تنفعكم في شيء هناك، لأنّ أصدقاءكم أنفسهم يعانون نتائج أعالهم ولا يدفعون من أنفسهم للآخرين، ولا تنفعكم شفاعة، لأنكم بتخلفكم حتى عن الإنفاق الواجب لم تفعلوا ما هو جدير بأن يشفع لكم، وعليه فإنّ جمسيع أبواب النجاة مسدودة بوجوهكم.

﴿ والكافرون هم الظالمون﴾ لأنهم بتركهم الإنفاق والزكاة يظلمون أنفسهم وينظلمون الناس.

ويريد القرآن في هذه الآية أن يوضّح ما يلي:

أولاً: إنّ الكافرين يظلمون أنفسهم، فبتركهم الإنفاق الواجب وسائر التكاليف الدينية والإنسانية حرموا أنفسهم من أعظم السعادات، وأنّ أعيالهم هذه هي التي تثقل كواهلهم في العالم الآخر، لذلك فإنّ الله لم يظلمهم أبداً.

ثانياً؛ يظلم الكافرون أفراد مجتمعهم أيضاً، لأنّ الكفر منبع القسوة وتحجّر القلب والتمسّك بالمادة وعبادة الدنيا، وهذه كلّها من مصادر الظلم، لابدٌ من الإشارة هنا إلى أنّ الكفر في الآية يعني التمرّد والعصيان والتخلّف عن إطاعة أمر الله لورود الكلمة بعد الأمر بالإنفاق، واستعمال الكفر بهذا المعنى شائع في القرآن وغيره من النصوص الإسلامية.

8003

٨. «خُلَّة» مأخوذة من مادة «خلل» بمعنى الفاصلة بين شيئين وبما أنَّ المحبّة والصداقة تـحل فــي وجــود الإنسان وروحه وتملأ الفواصل لذا أطلقت هذه المفردة على الصداقة العميقة.

ٱللَّهُ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَى ٱلْقَيْوُمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَا وَ وَمَا خَلْفَهُمَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْ نِهِ عَيْفَكُمُ مَا بَيْنَ ٱبَدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمَّ فِي ٱلْآرْضَ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيتُهُ ٱلسَّمَا وَمَا خَلْفَهُمَّ وَلَا يُحِيطُونَ مِشْقَى وَمِن عِلْمِهِ وَإِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيتُهُ ٱلسَّمَا وَمُوا لَا لَأَنْ اللَّهُ مَا وَلَا يَتُودُهُ وَمُؤَالُهُ مَا أَوْهُوا لَعَلِيمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا وَهُوا لَعَلِيمُ الْعَظِيمُ اللَّهُ مَا وَهُوا لَعَلِيمُ الْعَظِيمُ اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا وَهُوا لَعَلِيمُ الْعَظِيمُ الْعَالَى الْعَظِيمُ الْ

# آية الكرسي من أهم آيات القرآن:

يكني لبيان أهميّة وفضيلة هذه الآية قول الرسول بَيْنِيَ عندما سأله «أبي بن كعب»: أي آية من آيات كتاب الله أفضل؟ فقال بَيْنِيَ : ﴿ الله لا إله إلا هو العيّ القيّوم ﴾. قال: فضرب يده في صدري ثمّ قال: ليهنك العلم، والذي نفس محمّد بيده إن لهذه الآية لساناً وشفتين يقدس الملك لله عند ساق العرش. \

وفي حديث آخر عن علي الله عن رسول الله قال: سبّد القرآن البقرة وسبّد البقرة آية الكرسي، يا علي إنّ فيها لخمسين كلمة في كلّ كلمة خمسون بركة، أوفي حديث آخر عن الإمام الباقر الله قال: من قرأ آية الكرسي مرة صرف الله عنه ألف مكروه من مكاره الدنيا وألف مكروه من مكاره الآخرة أيسر مكروه الدنيا الفقر وأيسر مكروه الآخرة عذاب القبر، أوعن أبي عبدالله الله قال: إنّ لكلّ شيء ذروة وذروة القرآن آية الكرسي. أ

والروايات الواردة في كتب العلماء الشيعة والسّنة في فضيلة هذه الآيات الشريفة كثيرة

١. مستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٣٣٧؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. المصدر السابق.

٤. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٦٠.

جدًاً ونختتم كلامنا هذا بروايتين عن رسول الله قال: أعطيت آية الكرسي من كنز تحت العرش ولم يؤتها نبئ كان قبلي <sup>\</sup>.

وفي حديث آخر أنَّ أخوين جاءا إلى رسول الله يَتَنَافِنَهُ فقالا: نريد الشام في التّجارة فعلّمنا ما نقول؟ فقال: نعم، إذا آويتها إلى منزل، فصليا العشاء الآخرة، فإذا وضع أحدكها جنبه على فراشه بعد الصلاة، فليسبّح تسبيح فاطمة، ثمّ ليقرأ آية الكرسي فإنّه محفوظ من كل شيء حتى يصبح، وجاء في ذيل الحديث أن لصوصاً تبعوهما وسعوا في سرقة ما معهما إلّا أنّهم لم يفلحوا في ذلك .

ومن المعلوم أنَّ كلَّ هذه الأهميَّة والفضيلة لآية الكرسي إِنَّا هــي للــمحتوى العــميق والمغزى المهم لها والَّذي سوف نلحظه ضمن تفسيرها.

## التفسير

### مجموعة من صفات الجمال والجلال:

تبدأ الآية بذكر الذّات المقدّسة ومسألة التوحيد في الأسهاء الحسنى والصّفات العُليا لله عزّوجلٌ فتقول: ﴿الله لا لِله لِلا هو﴾.

(الله) يعني الذّات الواحدة الجامعة لصفات الكمال، إنّه خالق عالم الوجود، لذا ليس في عالم الوجود معبود جدير بالعبادة غيره.

وبعبارة «لا إله إلَّا الله» يبيّن القرآن وحدانية خالق الوجود التي هي أساس الإسلام، ولكن هذه الحقيقة ـكها قلنا ـموجودة في لفظة «الله».

لذلك فإن ﴿ لا إِله إلا هو ﴾ تأكيد لتلك الحقيقة نفسها.

«الحي» من كانت فيه حياة، وهذه الصفة المشبّهة، كمثيلاتها تبدلٌ على الدوام والاستمرار، وحياة الله حياة حقيقية، لأنّ حياته عين ذاته، وليس عارضة عليه مأخوذة من غيره، في الآية ٥٨ من سورة الفرقان يقول: ﴿وتوكّل على الحيّ الذي اليموس﴾.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى تكون الحياة الكاملة حياة لا يعتريها الموت، وعليه فإنّ

١. تغسير البرهان، ج ١، ص ٢٤٥؛ وبحار الأنوار، ج ٨٩، ص ٢٦٤. (باب فضائل سورة يذكر فيها البقرة وآية الكرسي) ولأجل الإطلاع أكثر راجع بحار الأنوار، ج ٨٩، ص ٢٦٢ ـ ٢٧٢.
 ٢. بحار الأنوار، ج ٨٩، ص ٢٦٦. (باب فضائل سورة البقرة ح ١١، (بتلخيص).

الحياة الحقيقية هي حياته الباقية من الأزل إلى الأبد، أمّا حياة الإنسان التي يخالطها الموت في هذه الدنيا فلا يمكن أن تكون حياة حقيقية، لذلك نقراً في الآية ٦٤ من سورة العنكبوت: ووما هذو العياة الدنياؤلا لهو وأحب و إنّ الدلو الآخرة أبهي الخيوان، وعلى ذلك فإنّ الحياة الحقيقية هي التي تختص بالله.

# ولكن ما مفهوم «اللهُ هيُّ»؟

في التعبير السائد نقول للكائن أنّه حيَّ إذا كان يتصف بالنموّ والتغذية والتكاثر والجذب والدفع، وقد يتصف بالحسّ والحركة. ولكن لابدّ من الإنتباء إلى أنّ بعضاً من السنّج قد يحسبون حياة الله شبيهة بهذه، مع علمنا بأنّه لا يتّصف بأيّة واحدة من هذه الصفات، هذا هو القياس الذي يوقع الإنسان في أخطاء في حقل معرفة الله، حين يحيس صفات الله بصفاته.

«الحياة» بمعناها الواسع الحقيقي هي العلم والقدرة، وعليه فإنّ من يملك العلم والقدرة اللامتناهيتين يملك الحياة الكاملة.

حياة الله هي مجموعة علمه وقدرته، وفي الواقع بالعلم والقدرة يمكن التمييز بين الحسيّ وغير الحيّ، أمّا النمّ والحركة والتغذية والتكاثر فهي صفات كائنات ناقصة ومحدودة، فهي تكمل نقصها بالتغذية والتكاثر والحركة، أمّا الذي لا نقص فيه فلا يمكن أن يتّصف بمثل هذه الصفات.

«القيوم» صيغة مبالغة من القيام. لذلك فالكلمة تدلّ على الموجود الذي قيامه بذاته، وقيام كلّ الكائنات بوجوده، وبعبارة أخرى: جميع كائنات العالم تستند إليه.

بديهي أنّ القيام كما هو الشائع في الكلام اليومي هو الوقوف وبالهيئة المعروفة، ولكن بما أنّ هذا المعنىٰ لا يتّفق مع الله المنزّه عن الصفات الجسمية، لذلك فالمقصود به هـو القـيام بالخلق والتدبير والتعهّد، فإنّه هو الذي خلق المخلوقات كلّها وتـعهّد بـتدبيرها وتـربيتها وإدامتها، ولن يغفل عنها لحظة واحدة، فهو قائم دائماً وأبداً وباستمرار دون توقّف.

ويتضع من هذا أنّ «قيّوم» هي في الواقع أساس كلَّ صفات الفعل ـ وهي الصفات التي تبيّن علاقة الله بالموجودات مثل الخالق، الرزاق، الهادي، المحيي، وأمثالها ـ.

فالقيام بالخلق وتدبير أمور العالم يشمل كلَّ هذه الأُمور، فهو الذي يرزق، وهو الذي

يحيي، وهو الذي يميت، وهو الذي يهدي، وعليه فإنّ صفات الخالق والرازق والهادي والحيى وأمثالها تتجمّع كلّها في «القيّوم».

ومن هنا يتضح أن تحديد البعض لمفهوم هذه الجملة بالقيام بأمر الخلقة أو القيام بأمر الراقيام بأمر الرزق وأمثال ذلك، هو في الواقع إشارة إلى أحد مصاديق القيام، في حين أنّه مفهومه واسع ويشمل كلّ ذلك، لأنّ مفهومه كها قلنا يُعطي معنى القائم بالذّات وغيره متقوّم به ومحتاج له.

وفي الحقيقة أنّ (الحيّ) يشمل جميع الصّفات الإلهيّة كالعلم والقدرة والسّميع والبصير وأمثال ذلك، و(القيّوم) تتحدّث عن احتياج جميع الخـــلوقات إليـــه، ولذا قــيل أنّ الاسم الأعظم الإلهي هو مجموع هاتين الصّفتين.

ثمٌ تضيف الآية ﴿ لا تأخذه سِنةٌ ولا نوم﴾.

(سنة) من مادّة (وَسَنَ) وتعني كما يقول كثير من المفسّرين أنّها الإغفاءة والاسترخاء الذي يكون في بداية النوم، وبعبارة أخرى أنّه النّوم الخفيف، و(نوم) يعني الحالة التي تركد فيها بعض حواس الإنسان المهمّة، وفي الواقع أنّ (سنة) عبارة عن النوم العارض للعين، ولكن عندما يتوعّل كثيراً في الإنسان ويتعمّق ويعرض على العقل فيقال له (نوم) وجملة ولا تأخذه مبنة ولا توم هي في الواقع تأكيد لصفة القيّوم التي يوصف بها الله، لأنّ القيام الكامل والمطلق بتدبير عالم الوجود يتطلّب عدم إغفال ذلك حتى للحظة واحدة، أي إنّ الله لا يغفل طرفة عين عن حكمه المطلق على عالم الوجود وإدارته.

لذلك فكلّ صفة لا تتفق مع قيّومية الله تنتني من ساحة قدس الله تلقائياً، بل إنّ ذاته منزّهة حتى عن أتفه عامل يمكن أن يؤدّي إلى أيّ تهاون في عمله، مثل «السِنَة».

أمّا سبب تقديم «السِنَة» على «النوم» في الآية مع أنّ القويّ يُذكر عادة قبل الضعيف، فيعود إلى التتالي الطبيعي في عملية النوم، إذ تنتاب المرء «السِنَة» أوّلاً ثمّ تزداد عمقاً حتى تورده في النوم العميق.

وتشير هذه الآية إلى حقيقة استمرار فيض اللطف الإلهي ودميومته وعدم انقطاعه عن وجوده لحظة واحدة، فهو ليس كعبادة الذين يغفلون عن الآخرين بسبب النوم أو أيّ عامل آخي.

يلاحظ أنّ تعبير ﴿لا تأخذه﴾ تعبير رائع يؤدّي الغرض بدقّة، وهو يصوّر استيلاء النوم على الإنسان تصويراً مجسّداً، وكأنّ النوم كائن قـويّ ذو مخالب تمسك بالإنسان بـقوّة وتأسره، إنّ ضعف أقوى الناس أمام سلطان النوم أمر لا اختلاف فيه.

## مَالَكِيْهُ الله المطلقة: ﴿له ما في السماوات وما في الأرض﴾.

لا يكون هناك قيام بشؤون العالم بغير ملكية السهاوات والأرض وما فيها، لذلك فهذه الآية \_بعد ذكر قيّومية الله \_ تشير إلى حقيقة كون العالم كلّه ملك خاصٌ لله، وأنّ كلّ تصرّف يحدث فيه فبأمر منه.

وعليه، فإنّ الإنسان ليس المالك الحقيقي لما عنده ولما يقع تحت تصرّفه، بل إنّه يتصرّف فيه لمدّة محدودة ووفق شروط معيّنة قرّرها المالك الحقيقي، لذلك فعلى هـوُلاء المـالكين المؤقّتين أن يلتزموا تمام الالتزام بالشروط التي وصفها المالك الحقيقي، وإلّا فإنّ مالكيّتهم المؤقّتة هذه تصبح باطلة وتصرّفهم غير جائز.

الشروط المطلوبة للتصرّف بملك الله هي التي وردت في الشرع وأبلغت للناس.

من الواضع أنّ التقيّد بهذا يعتبر في الواقع عاملاً مهمّاً من عوامل التربية، إذا اعتقد الإنسان أنّه ليس المالك الحقيق لما يملك وإنّما هو يتصرّف به لفترة قبصيرة من الزمن، فسيمتنع دون شكّ عن الإعتداء على حقوق الآخرين وعن الحسرص والطمع والاحتكار والبخل وأمثالها ممّا يتولّد في الإنسان نتيجة النصاقه بالدنيا، فيكون ذلك مدعاة لتربيته تربية تجعله قانعاً بحقوقه المشروعة أ

﴿ مِنْ دَالِدْي يَشْفَعُ منده إِلَّا بِإِدْنَه ﴾ وهذا في الواقع ردّ على ادّعاء المشركين الذين يقولون إننا نعبد الأوثان لتكون شفعاءنا عند الله كما ورد في الآية ٣ من سورة الزمر ﴿ ما نعبدهم لِلّا لِيهَ رّبُونا إلى الله زلفى ﴾ ٢.

وهذه الآية من نوع الاستفهام الاستنكاري، أي ما من أحد يتقدّم بشفاعة إليه بإذنه، هذه الآية تكل في الواقع معنى قيّومية الله ومالكيّته المطلقة لجميع ما في عالم الوجود، أي أننا إذا رأينا أحداً يشفع عند الله، فليس معنى ذلك أنّه يملك شيئاً وأنّ له تأثيراً مستقّلاً، بل أنّ مقامه في الشفاعة هبة من الله، ولما كانت شفاعته بإذن الله، فإنّ هذا بذاته دليل آخر على قيّومية الله ومالكيّته.

١. شرحنا معنى الاحلام في سورة يوسف شرحاً وافياً.

٢. وردت دما» في جملة ﴿ما في السموات وما في الأرض﴾ للموجودات غير العاقلة، ومع أن الموجودات العاقلة أيضاً مملوكة لله سبحانه جاءت دما» للتغليب لأن الغلبة الأكثرية للموجودات غير العاقلة.

#### بحث

#### الشفاعة ليست ممسوبية:

«الشفاعة» العون الذي يقدّمه قويّ لضعيف لكي يساعده على اجتياز مراحل تكامله بسهولة ونجاح.

إلا أنّ الكلمة تستعمل عادةً في التوسّط لغفران الذنوب. غير أنّ مفهوم الشفاعة أوسع من ذلك وتشمل جميع العوامل والدوافع والأسباب في عالم الوجود، على سبيل المثال التربة والماء والهواء وأشعة الشمس هي العوامل الأربعة التي تشفع لبذرة النبات وتعينها على الوصول إلى مرحلة النضج لتصبح شجرة أو نبتة متكاملة، ولو نظرنا إلى الشفاعة في الآية الكريمة بهذا المعنى الواسع أدركنا أنّ وجود العوامل والأسباب المختلفة لا يحدّد مالكيّة الله المطلقة ولا يقلل منها، لأنّ تأثير هذه العوامل كافّة لا يكون إلا بإذن الله وأمره، وهذا أيضاً دليل على قيّوميته ومالكيّته.

بيد أنّ بعضهم يظنّ أنّ الشفاعة في المفاهيم الدينية تشبه التوصيات والمحسوبيات والمنسوبيات، وأنّ مفهومها العام هو الساح للإنسان أن يرتكب ما يشاء من المعاصي، ثمّ يتوسّل بالشفاعة لغفران ذنوبه كلّها بيسر وسهولة!!

ولكن الأمر ليس كذلك، فلا المعترضون أدركوا شيئاً من منطق الدين في موضوع الشفاعة، ولا العاصون المتجرّنون على حدود الله فهموا ذلك، فالشفاعة التي يقوم بها بعض عباد الله المقرّبين يمكن اعتبارها \_كا قلنا \_شفاعة تكوينية تتحقّق بوساطة عوامل طبيعية، كما تتحقّق في بذرة النبات، وكما أنّ البذرة لاتنمو إن لم تكن فيها عوامل الحياة حسى لو سطعت عليها الشمس وهبّت عليها الرياح وهطل عليها المطر سنوات طويلة، كذلك شفاعة أولياء الله لغير المؤهّلين، لن يكون لها أيّ أثر، أو قُل إنهم لا يكن أن يشفعوا لأمثال هؤلاء.

الشفاعة تستلزم نوعاً من العلاقة المعنوية بين الشفيع والمشفوع له، لذلك فإنّ على من يرجو الشفاعة أن يقيم في هذه الدنيا علائق روحية مع من يتوقّع شفاعته، وهذه العلائق ستكون في الواقع وسيلة من وسائل تربية المشفوع له بحيث إنّها تقرّبه من مدرسة أفكار

١. تحدَّثنا عن الشفاعة في ذيل الآية ٤٨ من سورة البقرة بصورة مفصلة.

الشفيع وأعلاه، وهذا ما سيوصله إلى أن يكون مؤهّلاً لنيل تلك الشفاعة.

وبناءً على ذلك، فالشفاعة عامل تربوي، وليست نوعاً من المحسوبية والمنسوبية، ولا ذريعة للتنصّل عن المسؤولية.

ومن هذا يتّضح أنّ الشفاعة لا تغيّر إرادة الله بشأن العُصاة المذنبين، بــل إنّ العــاصي والمذنب ــبإرتباطه الروحي بشفيعه ــ يحظى بتربية تؤمّله لنيل عفو الله تعالى.

## ﴿يعلم ما بين لُيديهم وما خلفهم﴾.

بعد الإشارة إلى الشفاعة في الآية السابقة، وإلى أنّ هذه الشفاعة لا تكون إلّا بإذن الله، تأتي هذه الجملة لبيان سبب ذلك فتقول إنّ الله عالم بماضي الشفعاء ومستقبلهم، وبما خني عليهم أيضاً، لذلك فهم غير قادرين على أن يبيّنوا عن المشفوع لهم أموراً جديدة تحمل الله على إعادة النظر في أمرهم بسببها وتغيير حكمه فيهم.

وذلك لأنّ الشفيع - في الشفاعات العادية - يؤثّر في المتشفّع عنده بطريقين اثنين: فهو إمّا أن يعمد إلى ذكر صفات ومؤهّلات المشفوع له التي تدعو إلى إعادة النظر في أمره، أو أن يبيّن للمتشفّع عنده العلاقة التي تربط المشفوع بالشفيع ممّا يستدعي تغيير الحكم إكراماً للشفيع بديهيّ أنّ كلا هذين الأسلوبين يعتمدان على كون الشفيع يعلم أشياء عن المشفوع له لا يعلمها المتشفّع عنده، أمّا إذا كان المتشفّع عنده محيطاً إحاطة كاملة بكلّ شيء ممّا يتعلّق بكلّ شخص، فلا يكون لأحد أن يشفع لأحد عنده، وذلك لأنّ المتشفّع عنده أعلم بمن يستحقّ الشفاعة فيجيز للشفيع أن يشفع له.

كلّ ذلك في صورة أن يكون ضمير ﴿ هَا بِينَ لَيديهم وَهَا خَلَفُهم ﴾ يعود على الشفعاء أو المشفوع لهم، ولكن يُحتمل أيضاً أن يعود الضمير لجميع الموجودات العاقلة في السّموات والأرض الواردة في جملة ﴿ له هَا فِي السّماولت وَهَا فِي اللّرَفن ﴾ وتُعتبر تأكيداً لقدرة الله الكاملة على جميع المخلوقات وعجز الكائنات أيضاً وحاجتها إليه، لأنّ من ليس له علم عاضيه ومستقبله وغير مطّلع على غيب السّموات والأرض فإنّ قدرته محدودة جداً. بخلاف من هو عالم ومطّلع على جميع الأشياء، وفي جميع الأزمنة والأعصار، في الماضي والحاضر فإنّ قدرته غير محدودة، ولهذا السبب فكلّ عمل حتى الشفاعة يحتاج إلى إذنه.

وبهذا الترتيب يمكن الجمع بين كلا المعنيين.

أمَّا المراد من جملة ﴿ هَا بِينَ لَيديهم وها خلفهم ﴾ فإنَّ للمفسِّرين احتالات متعدَّدة،

فبعض ذهب إلى أنّ المرادمن ﴿هَا بِينَ لَيدِيهِم ﴾ أمور الدّنيا التي تكون أمام الإنسان وبين يديد، وجملة ﴿وها حَلْفُهُم ﴾ يراد بها أمور الآخرة التي تقع خلف الإنسان، وذهب بعض آخر إلى عكس هذا التفسير.

وبعضٌ ثالث ذهب إلى أنّها إشارة إلى أجر الإنسان أو أعماله الخيّرة أو الشّريرة أو الأمور التي يعلمها والتي لا يعلمها.

ولكن بمراجعة آيات القرآن الكريم يُستفاد أنّ هذين التعبيرين استعملا في بعض الموارد للمكان كالآية ١٧ من سورة الأعراف حيث تحدّثت عن قول الشيطان: ﴿اللَّيَّمُم مِنْ بينَ ليديهم ومن فيهانهم ومن شمائلهم ﴾.

و تارةً تأتي بمعنى القبل والبعد الزماني كالآية ١٧٠ من سورة آل عمران حيث تقول: ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ﴾ فمن الواضح أنّ الآية هنا ناظرةً إلى الزّمان.

أمّا في الآية التي نحن بصددها فالتعبير قد يجمع بين المكان والزمان، أي أنّ الله يعلم ما كان في الماضي أو يكون في المستقبل وما هو أمام أنظارهم بحيث إنّهم يعلمونه، وما هو خلفهم ومحجوبٌ عنهم ولا يعلمون عنه شيئاً، وعلى هذا فأنّ الله محيط بكل أبعاد الزمان والمكان فكل عمل حتى الشفاعة يجب أن تكون بإذنه.

و في ثامن صفة مقدّسة تقول الآية: ﴿ولا يحيطون بشي، من علمه إلا بعاشا، ﴾ .

هذه الفقرة أيضاً توكيدً لما سبق من سعة علمه اللامحدود وأنّ علم الكائنات إنّا هو قبسٌ من علمه تعالى، فلذلك يكون علم الشفعاء محدوداً بأزاء علمه تعالى، فلاحظ لهم من العلم إلّا بقدار ما يريد الله تعالى لهم.

ومن هذه الفقرة من الآية يستفاد أمرين:

الأول: أنّه لا أحد يعلم شيئاً بذاته، فجميع العلوم والمعارف البشريّة إنّها هي من الله تعالى، فهو الذي يزيح الستار عن حقائق الخلقة وأسرار الطبيعة ويضع معلومات جديدة في متناول البشر فيوسّع من أفق معرفتهم.

والآخـر: هو أنّ الله تعالىٰ قد يضع بعض العلوم الغيبيّة في متناول من يشاء من عباده

١. ذهب أكثر المفسّرين إلى ان كلمة وعلم، هنا بمعنى والمعلوم، وهذا ما يتناسب مع معنى الآية ومن هنا تبعيضية. تفسير مجمع البيان، والتفسير الكبير، وتفسير روح البيان، وتفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

فيطلعهم على ما يشاء من أسرار الغيب، وهذا ردَّ على من يعتقد أنَّ علم الغيب غير متاح للبشر، وهو تفسيرٌ أيضاً للآيات التي تنفي علم الغيب عن البشر (وسيأتي إن شاء الله مزيد من الشرح لهذا الموضوع في مكانه عند تفسير الآيات الخاصة بالغيب كالآية ٢٦ من سورة الجن).

وجملة واليحيطون، إشارة لطيفة إلى حقيقة العلم وأنَّه نوعٌ من الأحاطة.

وفي تاسع وعاشر صفة إلهيّة تقول الآية: ﴿وسع كرسيّه السّماولت والأرض ولا يسؤده حفظهما ﴾

وفي الصفة الحادية عشر والثانية عشر تقول الآية: ﴿وهوالعلي العظيم﴾.

### ہحوث

## ١\_ المراد من العرش والكرسي

(الكوسي) من «كوس» بوزن إرث، ومعناه أصل الشيء وأساسه، كما يطلق على كلّ شيء متجمّع ومترابط، ولهذا يطلق على المقعد الواطىء المستعارف عليه للجلوس، ويتقابله «العرش» الذي يعني السقف، أو الشيء ذا السقف، أو الكرسي ذا القوائم المرتفعة، ولمّا كان الأستاذ أو المعلّم يجلس أحياناً على كرسي أثناء التدريس، فقد انتقل اسم «الكرسي» ليدلّ على العلم، وقد يستعمل رمزاً للسلطة والسيطرة أو يكون كناية عن الحكومة والحكم.

في هذه الآية نقرأ عن كرسيّ الله أنّه يسع السهاوات والأرض، وعليه فيمكن أن يكون للكرسيّ عدّة معان:

أ) منطقة نفوذ الحكم: أي أنّ حكم الله نافذ في السهاوات والأرض وأنّ منطقة نفوذه تشمل كلّ مكان، أي أنّه يشمل عالم المادّة برمّته، بما فيه من أرض ونجوم ومجرّات وسُدُم. وعلى هذا يكون «العرش» مرحلة أرفع وأعظم من عالمنا المادّي هذا، لأنّ العرش -كها قلنا \_ يعني السقف أو المسقّف أو مقعداً أعلى من الكرسي، وبهذا يشمل العرش عالم الأرواح والملائكة وما وراء الطبيعة، وهذا يكون بالطبع إذا وضع الكرسي في قبال العرش بحيث يعنى الأوّل «عالم المادّة والطبيعة» ويعني الثاني «عالم ما وراء الطبيعة».

وللعرش معانٍ أخرى كما سيأتي في تفسير الآية ٥٣ من سورة الأعراف، خاصّة إذا لم يذكر في قبال الكرسي، وعندئذٍ يمكن أن يكون بمعنى عالم الوجود كلّه. ب) منطقة نفوذ العلم: أي أنّ علم الله يحيط جميع السهاوات والأرض وأنّ ما من شيء يخرج عن منطقة نفوذ علمه، لأنّ الكرسي -كها قلنا - قد يكون كناية عن العلم، وهناك أحاديث كثيرة تعتمد هذا المعنى، ومن ذلك منا رواه حنفص بن غياث عن الإمام الصادق الله أنّه سأله عن معنى ﴿ وسع كرسيّه السماوات والأرض وقال: هو العلم ( .

ج) شيء أوسع من السهاوات والأرض كلّها بحيث إنّه يحيط بها من كلّ جانب، وعلى هذا يكون معنى الآية: كرسيّ الله يضمّ جميع السهاوات والأرض ويحيط بها.

وقد نقل هذا التفسير عن الإمام على الله أنّه قال: «الكرسيُّ محيطُ بالسماوات والأرض وما بينهما وما تحت الثرىٰ» <sup>7</sup>.

بل يستفاد من بعض الروايات أنّ الكرسي أوسع بكثير من السهاوات والأرض، فقد جاء عن الإمام الصادق الله قوله: «ما السماوات والأرض عند الكرسي إلَّا كحلقة خاتم في فلاة، وما الكرسي عند العرش إلَّا كحلقة في فلاة» ".

المعنيان الأول والثاني مفهومان ، أمّا المعنى الثالث فأمر لم يتوصّل العلم البشري بَعدُ لمعرفته وكشف الستار عنه، فالعالم الذي يضمّ في زاوية منه السهاوات والأرض لم يشبت وجوده بالطرق العلمية حتى الآن، كما أنّه ليس هناك أيّ دليل على عدم وجوده، فالعلماء يعترفون جميعاً بأنّ اتساع السهاء والأرض يزداد بمرور الأيّام وبستقدّم وسائل المعرفة العلمية، وما من أحد يستطيع أن يزعم أنّ سعة عالم الوجود هو ما يعرفه العلم اليوم، ولا يُستبعد أن تكون هناك عوالم أخرى لا تعدّ ولاتحصى خارجة عن نطاق وسائل الأبصار عندنا اليوم.

نضيف هنا أنّ التفاسير الثلاثة المذكورة لا يتعارض بعضها مع بعض، وأنّ عبارة ﴿ وسع عرسيّه السماوات ونفوذ قدرته في السماوات والأرض، كما تشير في الوقت نفسه إلى علمه النافذ، وكذلك إلى عالم أوسع بكثير من عالمنا هذا، وهذه الآية تكل الآيات السابقة عن سعة علم الله.

بعبارة موجزة أنّ عرش حكومة الله وقدرته يهيمن على السهاوات والأرض جميعاً، وأنّ

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۵۹، ح ۲۰۳۱. ۲. المصدر السابق، ص ۲۶۰، ح ۲۰۶۲.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ١ و٧، ص ٣٦٢.

كرسيّ علمه يحيط بكلّ هذه العوالم، وما من شيء يخرج عن نطاق حكمه ونفوذ علمه.

قوله: ﴿ولا يؤوده حفظهما ﴾. «يؤوده» من «أود» ـ على وزن قول ـ بمعنى الثقل والمشقة، أي أنّ حفظ السهاوات والأرض ليس فيه أيّ ثقل أو مشقّة على الله، فهو ليس مثل مخلوقاته التي يتعبها الحفاظ على الأشياء ويوهنها، ذلك لأنّ الخلوقات ضعيفة محدودة القدرة، وقدرته غير محدودة، ومن لا حدود لقدرته لا يكون للثقل والخفّة والصعب والسهل مفهوم عنده، فهذه مفاهيم تصدق عند من تكون قدراتهم محدودة.

ممّا تقدّم يتّضح أنّ الضمير في «يؤوده» يعود على الله، ويؤكّد هذا ما سبق من آيات والآية التالية، فضائرها كلّها تعود على الله، وعليه فإنّ احتال عبود هذا الضمير إلى «الكرسي» باعتبار أنّ حفظ السهاوات والأرض ليس ثقيلاً على الكرسي خضعيف جداً. قوله: ﴿وهوالعليّ العظيم ﴾. توكيد لما سبق. أي أنّ الله الذي هو أرفع وأعلى من كلّ شبيه وشريك، ومنزّه عن كلّ نقص وعيب، وهو العظيم اللامحدود، لا يصعب عليه أي عمل ولا يتعبه حفظ عالم الوجود و تدبيره، ولا يغفل عنه أبداً، وعلمه محيط بكلّ شيء.

## ٢ـ هل أنّ آية الكرسيّ هي هذه الآية فمسب؟

وقد يردسوال وهو: هل أنّ آيه الكرسيّ هي التي تبدأ من قوله ﴿الله لالله الله و وتنتهي بقوله ﴿وهوالعليّ العظيم﴾ أو أنّ الآيتين التاليتين لهذه الآية جزءٌ من آية الكرسيّ، فعلىٰ هذا لو ورد الأمر بقراءة آية الكرسيّ في صلاة (ليلة الدفن) مثلاً فلابدٌ من قراءة الثلاث آيات هذه.

هناك قرائن تشير إلى أنّ آية الكرسيّ هي الآية المذكورة آنفاً:

أَ) إِنَّ جميع الروايات التي اوردت فضيلة هذه الآية وعبَّرت عنها بآية الكرسي تدلَّ على أنّها آية واحدة لا أكثر.

ب) أنَّ كلمة (الكرسيِّ) وردت في الآية الأولى فقط، فلذلك فأنَّ تسميتها بآية الكرسيِّ متعلَّقُ بهذه الآية.

ج) ورد في بعض الأحاديث تصريح بهذا المعنى، فالحديث الذي ذكره الشيخ \_ في أماليه \_ عن أمير المؤمنين على حيث قال على ضمن بيان فضيلة آية الكرسيّ أنّه بدأها من ﴿الله لا إله وَ إِلَّا هُو﴾ إلى قوله ﴿وهو العليّ العظيم﴾.

د) ذكر صاحب مجمع البيان نقلاً عن مستدرك سفينة البحار أن (وآية الكرسي معروفة وهي إلى قوله وهو العلي العظيم)

ه ) ونقراً في حديث عن الإمام على بن الحسين الخيط عن رسول الله قال: «من قرأ أدبع آيات من أول البقرة وآية الكرسي وآيتين بعدها، وثلاث آيات من آخرها لم يرّ في نفسه وماله شيئاً يكرهه ولا يقربه شيطان، ولا ينسئ القرآن» .

ومن هذا التعبير يستفاد أيضاً أنَّ آية الكرسيّ آية واحدة.

و) ورد في بعض الروايات أنّ آية الكرسيّ خمسون كلمة، وفي كلّ كلمة خمسون بركة "، وعندما يعدّ كلمات هذه الآية إلى قوله ﴿وهوالعليّ العظيم﴾ تكون خمسين كلمة.

أجل يستفاد من بعض الروايات الأمر بقراءة هذه الثلاث آيات إلى قوله: ﴿هُمْ فَسِمُهَا خالدون﴾ دون أن تكون معنونة بعنوان آية الكرسيّ. أ

وعلى كلِّ حال أنَّ المستفاد من القرائن أعلاه هو أنَّ آية الكرسيِّ آية واحدة لاأكثر.

# ٣\_ الدليل على أهميّة آية الكرسيّ

إنّ اهميّة آية الكرسيّ الكبيرة تكن في تنضمتها لجموعة من المعارف الإسلامية والصفات الإلهيّة أعم من صفات الذات والفعل خاصّة مسألة التوحيد في أبعادها المختلفة، وهذه الصفات البالغة إثنا عشر صفة وكلّ واحدة منها يمكن أن تكون نناظرة إلى أحد المسائل التربويّة للإنسان تستحق التأمّل والتدبّر، وكما يقول أبو الفتوح الرازي أنّ كللّ واحدة من هذه الصفات تنفي أحد المذاهب الباطلة (وعلى هذا يمكن إصلاح وتقويم إثنا عشر فكرة باطلة وخاطئة بواسطة هذه الآية).

8003

۱۰ مستدرك سفينة البحار، ج ٩، ص ١٠١.

٢. يعار الأنوار، ج ٨٩ ص ٢٦٥؛ وأصول الكافي، ج ٢، ص ٦٢١.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ١ و٢، ص ٣٦١. ٤ وسائل الشيعة، ج ٨ ص ١٧٢.

٥. تفسير روح الجنان، ج ٢، ص ٣٢٧.

لاَ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِّ فَكَدَبَّرَيْنَ ٱلرُّشْدُمِنَ ٱلْغَيِّ فَكَن يَكُفُرُ بِٱلطَّعْوُتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْبِتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَا ۖ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۖ

## سبب النزول

يقول الطبرسي في مجمع البيان في سبب نزول هذه الآية: كان لرجل من المدينة اسمه «ابو الحصين» ولدان دعاهما إلى اعتناق المسيحية بعض التجّار الذين كانوا يفدون على المدينة، فتأثّر هذان بما سمعا واعتنقا المسيحية، ورحلا مع أولئك التجّار إلى الشام عند عودتهم، فأزعج ذلك أبو الحصين، وأقبل يخبر رسول الله يَجْهُ بما حدث، وطلب منه أن يعمل على فأزعج ذلك أبو الحصين، وسأله إن كان يجوز إجبارهما على الرجوع إلى الإسلام، فنزلت الإعادة ولديه إلى الإسلام، وسأله إن كان يجوز إجبارهما على الرجوع إلى الإسلام، فنزلت الآية المذكورة وبيّنت أن ﴿الإكراه في الدّين ﴾.

وجاء في تفسير المنار أنّ أبو الحصين كان يريد إكراه ولديه على الرجوع إلى أحضان الإسلام، فجاءا مع أبيهما لعرض الأمر على رسول الله ﷺ، فقال أبوالحصين: كيف أجميز لنفسي أن أنظر إلى ولديّ يدخلان النار دون أن أفعل شيئاً؟ فنزلت الآية. "

## الثفسير

## الدين ليس إمباريّاً:

إنّ آية الكرسيّ في الواقع هي مجموعة من توحيد الله تعالى وصفاته الجمالية والجلالية التي تشكّل أساس الدين، وبما أنّها قابلة للأستدلال العقلي في جميع المراحل وليست هناك

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ويحارالانوار، ج ٢٢، ص ١٦.

٢. تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

حاجة للإجبار والإكراء تقول هذه الآية: ﴿لالإكراه في الدين قد تبيّن الرفد من الغيّ) . (الرشد) لغوياً تعني الهداية للوصول إلى الحقيقة، بعكس (الغيّ) التي تعني الانحراف عن الحقيقة والإبتعاد عن الواقع.

ولما كان الدين يهتم بروح الإنسان وفكره ومبني على أساس من الإيمان واليقين، فليس له إلا طريق المنطق والاستدلال وجملة: ﴿لا إمحراله في الدين﴾ في الواقع إشارة إلى هذا المعنى، مضافاً إلى أنّ المستفاد من شأن نزول هذه الآية وأنّ بعض الجهلاء طلبوا من رسول الله على أن يقوم بتغيير عقائد الناس بالإكراه والجبر فجاءت الآية جواباً لهؤلاء وأنّ الدين ليس من الأمور التي تفرض بالإكراه والإجبار وخاصة مع كلّ تلك الدلائل الواضحة والمعجزات البيئة التي أوضحت طريق الحق من طريق الباطل، فلا حاجة لأمثال هذه الأمور.

وهذه الآية ردَّ حاسم على الذين يتهمنون الإسلام بأنّه توسّل أحياناً بالقوّة وبحد السيف والقدرة العسكرية في تقدّمه وإنتشاره، وعندما نرى أنّ الإسلام لم يسوّغ التوسل بالقوّة والإكراه في حمل الوالد لولده على تغيير عقيدته الدينيّة فإنّ واجب الآخرين بهذا الشأن يكون واضحاً، إذ لوكان حمل الناس على تغيير أديانهم بالقوّة والإكراه جائزاً في الإسلام، لكان الأولى أن يجيز للأب ذلك لحمل إبنه على تغيير دينه، في حين أنّه لم يعطه مثل هذا الحقّ.

ومن هنا يتّضع أنّ هذه الآية لاتنحصر بأهل الكتاب فقط كما ظنّ ذلك بعض المفسّرين، وكذلك لم يمسخ حكم هذه الآية كما ذهب إلى ذلك آخرون، بل إنّه حكم سارٍ وعام ومطابق للمنطق والعقل.

ثم إنّ الآية الشريفة تقول كنتيجة لما تقدّم: ﴿قَمَنَ يَكَفُرُ بِالطَّافُوتِ وَيَـوُمَنَ بِاللَّهِ قَـقَد استحسك بالعروة للوثقى لا لنفصام لها﴾.

(الطاغوت) صيغة مبالغة من طغيان، بمعنى الإعتداء وتجاوز الحدود، ويطلق على كلّ ما يتجاوز الحدّ، لذلك فالطاغوت هو الشيطان والصنم والمعتدي والحاكم الجبّار والمستكبّر، وكلّ معبود غير الله، وكلّ طريق لا ينتهي إلى الله، وهذه الكلمة تعني المفرد وتعني الجمع. أمّا المقصود بالطاغوت، فالكلام كثير بين المفسّرين. قال بعض إنّه الصنم، وقال بعض إنّه الشيطان، أو الكهنة، أو السحرة، ولكن الظاهر أنّ المقصود هو كلّ أولئك، بل قد تكون أشمل من كلّ ذلك، وتعنى كلّ متعد للحدود، وكلّ مذهب منحرف ضال.

إِنَّ الآية في المقيقة تأييد للآيات السابقة التي قالت أن: ﴿ لا إِكرا في الدين ﴾، وذلك لأنَّ

الدين يدعو إلى الله منبع الخير والبركة وكلّ سعادة، بسينا يسدعو الآخسرون إلى الخسراب والانحراف والفساد، على كلّ حال، إنّ التمسّك بالإيمان بالله هو التمسّك بعروة النجاة الوثقيٰ التي لا تنفصم.

#### ﴿والله سميعُ مليم﴾.

الإشارة في نهاية الآية إلى الحقيقة القائلة إنّ الكفر والإيمان ليسا من الأمور الظاهرية، لأنّ الله عالم بما يقوله الناس علانية \_ وفي الحنفاء \_ وكذلك هو عالم بما يكنّه الناس في ضمائرهم وقلوبهم.

وفي هذه الجملة ترغيب للمؤمنين الصادقين، وترهيب للمنافقين.

## ہحث

### الدين لا يُفرض:

لايكن للإسلام ولا للأديان الحقّة الأخرى أن تُفرض فرضاً على الناس لسببين:

١- بَعدَ كلّ تلك الأدلّة والبراهين الواضحة والإستدلالات المنطقية والمعجزات الجلية لم
 تكن ثمّة حاجة لذلك، إمّا يستخدم القوّة من أعوزه المنطق والحجّة. والدين الإلهي ذو منطق متين وحجّة قويّة.

٣-أنّ الدين القائم على أساس مجموعة من العقائد القلبية لا يمكن أن يُفرض بالإكراه، إنّ عوامل القوّة والسيف والقدرة العسكرية يمكنها أن توثّر في الأجسام، لا في الأفكار والمعتقدات.

يتضح ممّا تقدّم الردّ على الإعلام الصليبي \_المسموم ضدّ الإسلام \_القائل «إنّ الإسلام انتشر بالسيف»، إذ لا قول أبلغ و لا أفصح من ﴿لا إكراه في الدين﴾ الذي أعلنه القرآن.

هؤلاء الحاقدون يتناسون هذا الإعلان القرآني الصريح، ويحاولون من خلال تحريف مفهوم الجهادوأحداث الحروب الإسلامية أن يثبتوا مقولتهم، بينا يتضح بجلاء لكل منصف أن الحروب التي خاضها الإسلام كانت إمّا دفاعية، وإمّا تحريرية، ولم يكن هدف هذه الحروب التي خاضها الإسلام كانت إمّا دفاعية، وإمّا تحريرية، ولم يكن هدف هذه الحروب السيطرة والتوسّع، بل الدفاع عن النفس، أو إنقاذ الفئة المستضعفة الرازحة تحت سيطره طواغيت الأرض وتحريرها من ربقة العبودية لتستنشق عبير الحرية وتختار بنفسها الطريق الذي ترتئيه.

والشاهد الحيّ على هذا هو ما تكرّر حدوثه في التاريخ الإسلامي، فقد كان المسلمون إذا افتتحوا بلداً تركوا أتباع الأديان الأخرى أحراراً كالمسلمين.

أمّا الضريبة الصغيرة التي كانوا يتقاضونها منهم باسم الجزية، فقد كانت ثمناً للحفاظ على أمنهم، ولتغطية ما تتطلّبه هذه المحافظة من نفقات، وبذلك كانت أرواحهم وأموالهم وأعراضهم مصونة في حمى الإسلام، كما أنهم كانوا أحراراً في أداء طقوسهم الدينية الحاصّة سم.

جميع الذين يطالعون التاريخ الإسلامي يعرفون هذه الحقيقة، بل إنّ المسيحيين الذين كتبوا في الإسلام يعترفون بهذا أيضاً، يقول مؤلّف «حضارة الإسلام او العرب»: «كان تعامل المسلمين مع الجماعات الأخرى من التساهل بحيث إنّ رؤساء تلك الجماعات كان مسموحاً لهم بإنشاء مجالسهم الدينية الخاصة».

وقد جاء في بعض كتب التاريخ أنّ جمعاً من المسيحيين الذين كانوا قــد زاروا رســول الله ﷺ للتحقيق والاستفســار أقاموا قدّاساً في مسجد النّبي في المدينة بكلّ حرّية.

إنّ الإسلام \_ من حيث المبدأ \_ توسّل بالقوّة العسكرية لثلاثة أمور:

1- لهو آثار الشرك وعبادة الأصنام، لأنّ الإسلام لا يعتبر عبادة الأصنام ديمناً من الأديان، بل يراها انحرافاً ومرضاً وخرافة، ويعتقد أنّه لا يجوز مطلقاً أن يسمح لجمع من الناس أن يسيروا في طريق الضلال والخرافة، بل يجب إيقافهم عند حدّهم، لذلك دعا الإسلام عبدة الأصنام إلى التوحيد، وإذا قاوموه توسّل بالقوّة وحطّم الأصنام وهدرم معابدها، وحال دون بروز أي مظهر من مظاهر عبادة الأصنام، لكي يقضي تماماً على منشأ هذا المرض الروحي والفكري.

وهذا يتبيّن من آيات القتال مع المشركين، مثل الآية ١٩٣ من سورة البقرة: ﴿وقاتلوهم حتى لا تكون قتنة ﴾، وليس هناك أيّ تعارض بين الآية التي نحن بصددها وهذه الآية، ولا نسخ في هذا الجال.

" لقابلة المتآمرين للقضاء على الإسلام، عندئذ كانت الأوامر تصدر بالجهاد الدفاعي وبالتوسّل بالقوّة العسكرية، ولعل معظم الحروب الإسلامية على عهد رسول الله على كانت من هذا القبيل، مثل حرب أحد والأحزاب وحنين ومؤته وتبوك.

٣ـ للحصول على حريّة الدعوة والتبليغ، حيث إنّ لكل دين الحقّ في أن يكون حرّاً في الإعلان عن نفسه بصورة منطقية، فإذا منعه أحد من ذلك فله أن ينتزع حقّه هـذا بـقوّة السلاح.

8003

اللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِنَ ٱلظَّلْمَنَ إِلَى ٱلنُّورِّ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيَّ اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ اللَّهُ وَلِيَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِيَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِيَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِيَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِيَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِيَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِينَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِينَا اللَّهُ وَلِينَا اللَّهُ وَلِينَا وَلَا اللَّهُ وَلِينَا اللَّهُ وَلِينَا اللَّهُ وَلِينَا وَلَا اللَّهُ وَلِينَا وَلَا اللَّهُ وَلِينَا وَلِينَا اللَّهُ وَلِينَا اللَّهُ وَلِينَا وَلَا اللَّهُ وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا اللَّهُ وَلِينَا وَلِينَا وَلَا اللَّهُ وَلِينَا اللَّهُ وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلَيْلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلَا اللَّهُ وَلِينَا وَلَا لِينَا وَلِينَا مِنْ اللَّلِينَا وَلِينَا مِنْ مِنْ إِلَيْنَا وَلِينَا وَاللَّهُ وَلِينَا لِللْمُلِيلُولِي وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا لِينَا لِينَا فِي اللَّهُ وَلِينَا لِمُنْ اللْمُعَلِّي وَلِينَا لِمُنْ اللْمُلِينَا وَاللَّهُ وَلِينَا لِمِنْ اللْمُعْلِيلِي وَلِينَا لِمُنْ اللَّهُ وَلِينَا لِمِنْ اللْمُعْلِيلُولِي اللْمُلْكُولِي اللْمُعْلِيلِيلُولِي اللْمُلْمُ لِينَا لِمِنْ اللْمُلِيلُولِيلُولُولِيلُول

## التفسير

### نور الإيمان وظلمات الكفر:

بعداًن أشير في الآيات السابقة إلى مسألة الإيمان والكفر وإتضاح الحقّ من الساطل والطريق المستقيم عن الطريق المنحرف توضّع هذه الآية الكريمة إستكمالاً للموضوع أنّ لكل من المؤمن والكافر قائداً وهادياً فتقول: ﴿الله وليّ الدّين آمنوك فهم يسيرون في ظلّ هذه الولاية من الظلمات إلى النور ﴿يغرجهم من الظلمات الله النور﴾.

كلمة (وليّ) في الأصل بمعنى القرب وعدم الانفصال ولهذا يقال للقائد والمربيّ (ولي) - وسيأتي شرحها في تفسير آية ﴿لِلْما وليّكم الله ورسوله ﴿ \_ تطلق أيضاً على الصديق والرفيق الحميم، إلّا أنّه من الواضح أنّ الآية مورد البحث تعني في هذه الكلمة المعنى الأوّل، ولذلك تقول ﴿الله وليّ الّذين آمنول. ﴾.

و يمكن أن يقال أنّ هداية المؤمنين من الظلمات إلى النور هو تحصيل للحاصل، ولكن مع الإلتفات إلى مراتب الهداية والإيمان يتّضح أنّ المؤمنين في مسيرهم نحو الكال المطلق بحاجة شديدة إلى الهداية الإلهيّة في كلّ مرحلة وفي كلّ قدمٍ وكلّ عمل، وذلك مثل قولنا في الصلاة كلّ يوم: ﴿إِهدنا الصراط المستقيم﴾. `

ثمَّ تضيف الآية إنَّ أُولياء الكفَّار هم الطاغوت (الأوثان والشيطان والحاكم الجــاثر

وأمثال ذلك) فهؤلاء يسوقونهم من النور إلى الظلمات ﴿والذين كنفروا لُولياؤهم الطاعوت وأمثال ذلك) فهؤلاء يسوقونهم الطاعوت .

### بحوث

١- إنّ تشبيه الإيمان والكفر بالنور والظلمة تشبيه بليغٌ رائع، فالنور هـ و مـنبع الحــياة
 ومصدر البركات والرشد والنمّو التكامل والتحرّك ومنطلق الاطمئنان والعرفة والهداية، بينا
 الظلام رمز السكون والموت والنوم والجهل والضلال والخوف، وهكذا الإيمان والكفر.

1- النقطة الثانية هي أنّ «الظلام» في هذه الآية وفي آيات أخرى جاء بسيغة الجمع (ظلمات)، والنور جاء بصيغة المفرد، وهذا يشير إلى أنّ مسيرة الحق ليس فيها تفرّق وتشتّت، بل هي مسيرة واحدة فهي كالخط المستقيم بين نقطتين حيث إنّه واحد دائماً غير متعدد، أمّا الباطل والكفر فهما مصدر جميع أنواع الاختلاف والتشتّت، حتى أن أهل الباطل غير منسجمين في باطلهم، وليس لهم هدف واحدكما هو الحال في الخطوط المائلة والمنحرفة بين نقطتين حيث يكون عددها على طرفي الخط المستقيم غير محدود ولا معدود.

وأحتمل البعض أنَّ المراد من ذلك أن صفوف الباطل بالنسبة لأهل الحقَّ كثيرة.

٣ـ يمكن أن يقال أن الكفّار ليس لهم نورٌ فيخرجوا منه، ولكن مع الإلتفات إلى أن نور
 الإيمان موجودٌ في فطرتهم دائماً فينطبق عليه هذا التعبير انطباقاً كاملاً.

٤ـ من الواضح أنّ الله تعالى لا يجبر المؤمنين للخروج من الظلمات إلى النور (ظلمات المعصية والجهل والصفات الذميمة والبعد عن الحقّ) ولا يكره الكفّار على خروجهم من نور التوحيد الفطري، بل إنّ أعمال هؤلاء هي التي توجب هذا المصير و تثمر هذه العاقبة.

أَلَمْ تَكَرِ إِلَى ٱلَّذِى حَاجَ إِبْرَهِ عَمَ فِي رَبِهِ الْآَهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِي ٱلَّذِي يُحْي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا ٱحْي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْقِي بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبَهُ تَ ٱلَّذِى كَفَرُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ الْسَ

## الأفسير

## ممامة إبراميم مع طاغوت زمانه:

تعقيباً على الآية السابقة التي تناولت هداية المؤمنين بواسطة نور الولاية والهداية الإلهيّة، وضلال الكافرين لإتباعهم الطاغوت، يذكر الله تعالىٰ في هذه الآية: عدّة شواهد لذلك، وأحدها ما ورد في الآية أعلاه وهي تتحدّث عن الحوار الذي دار بين إيراهيم المله وأحد الجبّارين في زمانه ويدعى (نمرود) فتقول: ﴿ لَلْمَ تَوَالِمُ لَلَهُ يَعَالَمُ عَنِهُ اللّهُ عَامٌ لِيواهيم في ربّه ﴾.

و تعقّب الآية بجمله أخرى تشير فيها إلى الدافع الأساس لها و تـ قول: إنّ ذلك الجــبّار مَلّكه الغرور والكبر وأسكره الملك ﴿ لَن لَناه الله العلك ﴾.

وما أكثر الأشخاص الذين نجدهم في الحالات الطبيعيّة أفراد معتدلين ومؤمنين، ولكن عندما يصلون إلى مقام أو ينالون ثروة فأنهم ينسون كلّ شيء ويسحقون كلّ المقدّسات. وتضيف الآية أنّ ذلك الجبّار سأل إبراهيم عن ربّه: من هو الإله الذي تدعوني إليه؟ ﴿إِذْ قَالَ لِبراهيم ربّي للذي يحبي ويجيعه﴾.

الواقع أُنَّ أُعظم قَضيَّة في العالم هي قضيَّة الخلقة، يعني قانون الحياة والموت الذي هــو أوضح آية علىٰ علم الله وقدر ته.

ولكن نمرود الجبّار إتّغذ طريق الجادلة والسفسطة و تزييّف الحقائق لإغفال الناس والملأ من حوله فقال: إنّ قانون الحياة والموت بيدي ﴿قال لنا أحيي ولُميت﴾. ومن أجل إثبات هذه الدعوى الكاذبة استخدم حيلة كما ورد في الرواية المعروفة حيث أمر بإحضار سجينين أطلق سراح أحدهما وأمر بقتل الآخر، ثمّ قال لإبراهيم والحسضار: أرأيتم كيف أحيى وأميت. \

ولكنّ إيراهيم قدّم دليلاً آخر لإحباط هذه الحيلة وكشف زيف المدّعي بحيث لا يمكنه بعد ذلك من إغفال النّاس فقال: ﴿قَالَ لِبراهِيم قَانَ الله يأتي بالشمس من العشرق فأب بها من العشرب وهنا ألقم هذا المعاند حجراً ﴿قبهت الذي كفر والله لا يهدي القوم الظالمين ﴾.

وبهذا أسقط في يدي العدو المغرور، وعجز عن الكلام أمام منطق إبراهسم الله الحسية الحسية، وهذا أفضل طريق لاسكات كل عدو عنيد، بالرغم من أنّ مسألة الحياة والموت أهم من قضية حركة الشمس وشروقها وغروبها من حيث كونها برهاناً على علم الله وقدرته، ولهذا السبب أورده إبراهيم دليلاً أوّل، ولو كان في ذلك المجلس عقلاء ومتفكّرون لاكتفوا بهذا الدليل واقتنعوا به، إذ أنّ كلّ شخص يعرف أنّ مسألة اطلاق سراح سجين وقتل آخر لا علاقة له بقضية الاحياء والإماتة الطبيعيتين أبداً، ولكن قد يكون هذا الدليل غير كاف لأمثال هؤلاء السذّج، ويحتمل وقوعهم تحت تأثير سفسطة ذلك الجبّار المكّار، فلهذا قدّم إبراهيم دليله الآخر وهو مسألة طلوع وغروب الشمس لكي يتضح الحق للجميع للمعيع للمعتمد المتحديد المتحديد المعتمد المتحديد المتحديد

وما أحسن ما صنع إيراهيم الله من تقديمه مسألة الحياة والموت كدليل على المطلوب حتى يدّعي ذلك الجبّار مشاركة الله تعالىٰ في تدبير العالم، ثمّ طرح مسألة طلوع وغروب الشمس بعد ذلك ليتّضح زيف دعواه ويحجم عن دعوى المشاركة.

ويتضح ضمناً من جملة ﴿والله لا يهدي القوم الظالمين ﴾ أنّ الهداية والضلالة بالرغم من أنها من أفعال الله تعالى، إلّا أنّ مقدّماتها بيد العباد، فار تكاب الآثام من قبيل الظلم والجور والمعاصي المختلفة تشكّل على القلب والبصيرة حجبٌ مظلمة تمنع من أدراك الحقائق على حقيقتها.

#### 8003

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ١٢، ص ٣٤.

٢. إنّ الاستدلال الثاني يبدأ وبالغاء، وقد يكون إشارة إلى أنّ الاستدلال الثاني لا يسعني صرف النظر عن الاستدلال الأوّل بل تضاف إليه.

#### بحوث

١- القرآن لا يذكر اسم هذا الشخص الذي حاجً إبراهيم، ويشير إليه بقوله: ﴿ أَنْ لَتَا الله الله عَلَى الله عَل

صاحب تفسير الدرّ المنثور نقل عن أميرالمؤمنين علي الله واية تذكر أنّه «النمرود بن كنعان» (وكتب التاريخ تذكر هذا الإسم أيضاً.

٢- على الرغم من عدم تعرّض القرآن لذكر وقت هذا الحوار، فالقرائن تدلّ على أنّه وقع بعد قيام إبراهيم بتحطيم الأصنام ونجاته من النار، إذ من الواضح أنّه قبل إلقائه في النار لم تكن لتجري أمثال هذه المجادلات، لأنّ عبدة الأصنام ما كانوا يسمحون له بالكلام وهم يعتبرونه مجرماً ينبغي أن ينال بأسرع وقت جزاءه على فعلته الشنيعة بستحطيم آلهـتهم المقدّسة!

إنّهم سألوه عن سبب فعلته ثمّ أصدروا أمرهم بإحراقه وهم غاضبون، ولكن عـندما خرج من النار سلياً على تلك الصورة العجيبة استطاع أن يصل إلى غرود وأن يحاوره.

٣- يتبيّن جليّاً من الآية أنّ نمرود لم يكن في الواقع يبحث عن الحقيقة، بل كان يريد أن يظهر باطله بمظهر الحق، ولعلّ استعمال الفعل «حاجً» قصد به هذا المعنىٰ، لأنّه يستعمل عادة في مثل هذه الحالات.

٤- يستدل من الآية بصورة واضحة أن جبّار ذلك الزمان كان يـدعي الألوهـيّة، لا ليعبدوه فحسب، بل ليؤمنوا به خالقاً لهذا العالم أيضاً. أي أنّه كان يرى نفسه معبوداً وخالقاً.

وليس في هذا ما يدعو إلى العجب، فني الوقت الذي يسجد فيه الناس لأصنام من الحجر والحشب، وفضلاً عن عبادتها يعتبرونها مؤثرة في إدارة العالم وتساهم فيها، فإنّ الفرصة مناسبة لجبّار مخادع أن يستغفل الناس ويستغلّ سذاجتهم ويدعوهم إليه وينظهر نفسه بمظهر صنم يعبدونه ويعتبرونه خالقاً.

٥- تاريخ عبادة الأصنام يصعب لنا بيان تاريخ لعبادة الأصنام و تعيين مبدأ له، فمنذ أقدم الأزمنة التيكانت عبادة الأصنام سائدة بين البشر الذين كانت أفكارهم منحطة وعلى مستوى واطىء.

الواقع أنّ عبادة الأصنام نوع من التحريف في العقيدة الفيطرية الطبيعية المودعة في الإنسان المتمثّلة في عبادة الله، ولما كانت هذه الفطرة موجودة في الإنسان داغاً، فإنّ تحريفها كان أيضاً موجوداً بين الجموعات البشرية المنحطة داغاً، لذلك يمكن القول أنّ تاريخ عبادة الأصنام يكاد يوازي تاريخ ظهور الإنسان على الأرض، وذلك لأنّ الإنسان بمقتضى فطرته وخلقه يتوجّه إلى قوّة فوق الطبيعة، إنّ طبيعته هذه كانت تويّدها أدلة واضحة من نظام الوجود تقضي بوجود مبدأ عالم قادر، وكان الإنسان يدرك هذا بقدر ما عن طريقين فطرته وعقله والإحساس بالجوع في الأطفال مثلاً إذا لم يوجّه في الوقت المناسب إلى الغذاء السليم فإنّ الطفل قد يمدّ بده إلى أشياء كالطين والتراب، ويتعود على ذلك بالتدريج فيفقد صحّته من جراء ذلك، كذلك الإنسان الذي يبحث عن الله بفطرته وعقله إذا لم يوجّه فيفقد صحّته من جراء ذلك، كذلك الإنسان الذي يبحث عن الله بفطرته وعقله إذا لم يوجّه على ويسبخ على المصطنعة، فينحني ويسجد لها ويسبغ عليها كلّ صفات الألوهيّة.

ولا حاجة إلى القول بأنّ قصيري النظر والسفهاء يسعون إلى أن يجسّموا كلّ شيء في قالب حسّي، لأنّ فكرهم لا يفارق منطقة المحسوسات أبداً، لذلك كان يصعب عليهم عبادة إله غير منظور ومرئي، ورغبوا في صبّ آلهتهم في قالب حسّي. إنّ هذا الجهل إذا امتزج بفطرة عبادة الله يظهر في صورة عباده الأصنام والآلهة المجسّدة.

وقيل من جهة أخرى: إنّ الأقوام السالفة كانت تقدّس أنبياءها وشخصيّاتها الدينية، فإذا توفي هوّلاء أقامت لهم التماثيل لإحياء ذكراهم مدفوعين بسروح تسقديس الأبسطال، والغلوّ التي نجدها في ضعفاء العقول، ومن ثمّ تقديس تماثيلهم إلى حدّ التأليه، وكان هذا سبباً آخر من أسباب عبادة الأصنام.

ومن الأسباب الأخرى لعبادة الأصنام هو أنّ عدداً من الموجودات الطبيعية الني هي مصدر خير وبركة للإنسان كالقمر والشمس والنار والماء وغيرها قد أثارت اهتهام الإنسان بها، فراح يحني رأسه أمامها تعظيماً لها واعترافاً منه بجميلها دون أن يوسع أفق تفكيره ليرى المبدأ الأوّل في خلق العالم وراء تلك الموجودات، فاتخذ هذا التقدير والإحترام بمرور الزمان صورة عبادة لهذه الموجودات.

إنّ منشأ كلّ أنواع عبادة الأصنام شيء واحد، وهو الانحطاط الفكري والجهل وعدم وجود الهادي المخلّص إلى طريق الله، الأمر الذي يمكن الوقاية منه باتّباع تعاليم الأنسبياء وتربيتهم وإرشاداتهم. أَوْكَالَذِى مَكَرَّعَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيةُ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُحِي - هَاذِهِ اللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللهُ مِأْنَةُ عَامِرُتُمْ بَعَثَةٌ وَالْكَمْ لِبِثْتُ قَالَ لَمِثْتُ يَوْمًا أَوْبَعْضَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللهُ مِأْنَةُ عَامِرُ فَأَنظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظُرْ إِلَى حَمَادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكة لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى حِمَادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكة لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى حِمَادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكة لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى حَمَادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكة لِلنَّاسِ وَانظُر إِلَى حِمَادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايكة لِلنَّاسِ وَانظُر إِلَى حَمَادِكَ وَلِنَجْعَلَاكَ ءَايكة لِلنَّاسِ فَالمَا مَا يَكُونُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَادُ لَكُ مَا لَكُولُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

## التفسير

## قصة «عُزير» العميبة:

جاءت هذه الآية معطوفة على الآية السابقة وتقصّ حكاية أحد الأنبياء القدامي، وهي من الشواهد الحيّة على مسألة البعث. وقد دارت الآيات السابقة ـ التي استعرضت الحوار بين إبراهيم بين إبراهيم بين إبراهيم بين إبراهيم بين إبراهيم بين الماد والحياة بعد الموت، نبدأ بشرح الحكاية بصورة مجملة ثمّ نباشر بالتفسير.

الآية تشير إلى حكاية رجل سافر على حماره ومعه طعام وشراب، فمرّ بقرية قد تهدّمت وتحوّلت إلى أنقاض تتخلّلها عظام أهاليها النخرة، وإذ رأى هذا المشهد المروع قال: كيف يقدر الله على إحياء هولاء الأموات؟

لم يكن تسأوله بالطبع من باب الشكّ والإنكار، بلكان من باب التعجّب، إذ أنّ القرائن الأخرى في الآية تدلّ على أنّه كان أحد الأنبياء، وقد تحدّث إليه الله، كما أنّ الأحاديث لويّد هذاكما سيأتي.

١. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ١٤٢.

عند ذلك أماته الله مدة مائة سنة، ثمّ أحياه مرّة أخرى وسأله: كم تظنّ أنك بقيت في هذه الصحراء؟ فقال وهو يحسب أنه بتي سويعات: يوماً أو أقل، فخاطبه الله بقوله: بل بقيت هنا مائة سنة، انظر كيف أنّ طعامك وشرابك طوال هذه المدّة لم يصبه أي تغيّر بإذن الله. ولكن لكي تؤمن بأنك قد أمضيت مائة سنة كاملة هنا انظر إلى حمارك الذي تلاشى ولم يبق منه شيء بموجب نواميس الطبيعة، بخلاف طعامك وشرابك، ثمّ انظر كيف إنّنا نجمع أعضاءه ونحييه مرّة أخرى، فعندما رأى كلّ هذه الأمور أمامه قال: ﴿لهلم أنّ الله عملى حمل شيء قدير﴾، أي: إنني الآن على يقين بعد أن رأيت البعث بصورة مجسّمة أمامي.

واختلفت الأقوال أيضاً بشأن القرية المذكورة، قال بعض: إنّها «بسيت المسقدس» التي دمّرها نبوخذ نصّر، وهو احتال بعيد.

نعود إلى تفسير الآية: ﴿ أُو كَالدِّي مِرْ على قرية وهي خاوية على عروشها قال لُنَّىٰ يحيي هذه الله بعد موتها﴾.

هذه الآية كها قلمنا \_ تكملة للآية السابقة التي دارت حول التوحيد، هذه الآية والآيات التالية تجسّد مسألة المعاد.

«عروش» جمع عرش، وهنا تعني السقف. و «خاوية» في الأصل بمعني خالية، ولكنّها هنا كناية عن الخراب والدمار، فالبيوت العامرة تكون عادة مسكونة، أمّا الدور الخالية فإمّا أن تكون قد تهدّمت من قبل، أو أنّها تهدّمت بسبب خلوّها من الساكنين، وعليه فإنّ قبوله فوهي خاوية على عروشها تعني أنّ دور تلك القرية كانت كلّها خربة، فقد هوت سقوفها ثمّ انهارت الجدران عليها، وهذا هو الخراب التام إذ أنّ الإنهدام يكون عادة بسقوط السقف أوّلاً، وتبقى الجدران قائمة بعض الوقت، ثمّ تنهار فوق السقف.

﴿قَالَ لُنِّيْ يَحِييَ هَذُهُ اللَّهُ بِعَدَ مُوتِهَا﴾.

الظاهر أنَّ أحداً لم يكن مع النبيِّ في هذه الواقعة، فهو بهذا يخاطب نفسه. وبـديهيِّ أنَّ

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۱ و ۲، ص ۳۷۰.

القرية هنا تعني أهل القرية، وهذا يعني أنّه كان يرى عظام أهل القرية بعينيه، فأشار إليها وهو ينطق بتساؤله.

#### ﴿فَأَمَاتُهُ لِللَّهُ مِانَةً عَامَ ثُمَّ بِعَثُه﴾.

يرى أكثر المفترين أنّ هذه الآية تعني أنّ الله قد أمات النبيّ المذكور مدّة مائة سنة ثمّ أحياه بعد ذلك، وهذا ما يستفاد من كلمة «أماته». إلّا أنّ صاحب تفسير المنار يحتمل أن يكون ذلك إشارة إلى نوع من النوم الطويل المعروف عند بعض الحيوانات المستى بالسبات، حيث يغط الكائن الحي في نوم عميق وطويل دون أن تتوقف فيه الحياة، كالذي حدث مثلاً عند أصحاب الكهف.

وإذا كان النوم لبضع سنوات ممكناً، فهو على رأي صاحب المنار ممكن أيضاً لمائة عام وإن لم يكن اعتيادياً، ويلزم في قبول المنوارق أن تكون ممكنة لا محالة عقلاً <sup>ا</sup>.

ولكن ليس في هذه الآية ما يدلّ على صحّة هذا القول، بل إنّ ظاهر الآية يدلّ على أنّ النبيّ قد فارق الحياة، وبعد مائة سنة استأنف الحياة مرّة أخرى، ولا شكّ أنّ موتاً وحياةً كهذين هما من خوارق العادات، وإن لم يكن مستحيلاً، وعلى كلّ حال فسإنّ الحسوادت الخارقة للعادة في القرآن ليست منحصرة بهذه الحادثة بحيث نعمد إلى تأويلها.

نعم نستطيع في هذا الجال ذكر مسألة النوم الطويل الطبيعي أو السبات الشتوي لبعض الحيوانات التي تنام خلال أشهر الشتاء وتستيقظ عند انخفاض حدّة البرد، أو مسألة انجهاد بعض الحيوانات انجهاداً طبيعياً، أو تجميد بعض الأحياء على يد البشر لمدّة طويلة دون أن تموت، كلّ ذلك لتقريب فكرة الإماتة والإحياء مدّة عام إلى الأذهان، ويكون ذكر هذه المسائل بهدف الخروج بالنتيجة التالية:

إنّ الله القادر على إيقاء الأحياء مئات السنين في نوم طويل أو حالة انجهاد، ثمّ إيقاظها وإعادتها إلى حالتها الأولى لهو قادر على إحياء الموتى.

إننا بقبولنا أصل المعاد وإحياء المـوتىٰ في البـعث وكـذلك بـقبول خـوارق العـادات والمعجزات على أيدي الأنبياء ليس ثمّة ما يدعونا إلى محاولة تفسير جميع آيــات القــرآن

١. تفسير المنار، وتفسير العراغي، ذيل الآية مورد البحث.

بسلسلة من المسائل العادية والطبيعية مخالفين بذلك ظاهر الآيات، فهذا ليس صحيحاً ولا لزوم له. ا

وكما قال بعض المفسّرين: كأننا نسينا أننا كنّا أمواتاً في البداية وقد أحيانا الله تعالى، فما المانع أن تتكرر ظاهرة الموت والحياة هذه؟!

### ﴿قَالَ كُمْ لَبُثُتَ قَالَ لَبَثْتُ يَوْمَا لُو يَعَمَّن يَوْمَ﴾.

يسأل الله نبيّه في هذه الآية عن المدّة التي قضاها في النوم، فيتردّد في الجواب بين قضائه يوماً كاملاً أو جزءاً من اليوم، ويستفاد من هذا التردّد أنّ الساعة التي أماته الله فيها تختلف عن الساعة التي أحياه فيها من ساعات النهار، كأن تكون إماتته قد حدثت مثلاً قبل الظهر، وأعيد إلى الحياة بعد الظهر، لذلك انتابه الشكّ إن كان قد نام يوماً كاملاً بليله ونهاره، أم أنّه لم ينم سوى بضع ساعات من النهار، ولهذا بعدأن قال إنّه قضى يوماً، راوده الشكّ فقال ﴿أو بعض يوم»، ولكنّه ما لبت أن سمع الله يقول له: ﴿قال بل لبشعه هائة عام».

ثم أن الله تعالى أمر نبيّه بأن ينظر إلى طعامه الذي كان معه من جهة، وينظر إلى مركوبه من جهة أخرى ليطمئن إلى واقعية الأمر فالأول بق سالماً تماماً، أمّا الثاني فتلاشى وأصبح رمياً، ليعلم قدرة الله على حفظ الأشياء القابلة للفساد خلال هذه الأعوام، ويدرك من جهة أخرى مرور الزمان على وفاته: ﴿ قَانظر إلى طعامك وهرابك لم يتَسنّه ﴾. أ

«لم يتسنّه» من مادّة «سَنَة» أي لم يمض عليه مدّة سنة، لعدم تعفّنه وتفسّخه. وعلى ذلك يكون معنى الآية: لاحظ طعامك وشرابك تجده كأنّه لم تمض عليه سنة ولا مدّة زمنية، فلم يتغير، أي أنّ الله القادر على إيقاء ما يسرع إليه التفسّخ والفساد كالطعام والشراب، قادر أيضاً على إحياء الموتى بيسر، فإبقاء الطعام والشراب نوع من إدامة الحياة لهذه المواد السريعة التفسّخ، وعملية الإبقاء هذه ليست بأيسر من إحياء الموتى ".

١. إنّ بقاء المواد الغذائية والأشربة لمدّة مائة عام كما أشارت الآية الكريمة إلى ذلك، وكذلك احياء «الحمار»
 بعد أن اجتمعت العظام وكسيت العظام لحماً في محضر في ذلك النّبيّ، كل ذلك دليل قاطع على الاحياء والامائة
 في يوم القيامة وأن لا نغفل عن هذا الأمر الجليل.

٢. اتفق كثير من المفسرين على أن جملة «لم يتسنّه» مأخوذة من مادة «سنّة»، راجع: «الطبرسي» و«الفخر الرازي» و«القرطبي» و«أبوالفتوح» وأشار الراغب في «مفرداته» في مادة «سنّة» إلى هذا الممنى وإن فسّرها في مادّة «سنّة» بمعنى آخر.

٣. الضمير في «لم يتسنّه» مفرد وعائده مثّني: الطعام والشراب،وإنّما أفرد لقصد الجنس، فكلاهما من جنس واحد.

إِلَّا أَنَّ الآية لم تشر إلى ماهيّة طعام النبيّ وشرابه، يقول بعض: إنَّ طعامه كان فاكهة التين وكان شرابه عصير بعض الفواكه، (وكلاهما يسرع إليه الفساد والتفسّخ كما هو معلوم، لذلك فإنّ بقاءهما هذه المدّة الطويلة دون تلف أمرٌ مهم.

#### ﴿ وانظر إلى حمارك ﴾ .

لم يذكر القرآن عن حماره شيئاً في الآيات السابقة، إلاّ أنّ الآيات التالية تشير إلى أنّ ماره قد تلاشئ تماماً بمضيّ الزمان، ولولا ذلك لما كان هناك ما يشير إلى انقضاء مائة سنة، وهذا أمر عجيب أيضاً، لأنّ حيواناً معروفاً بطول العمر يتلاشئ على هذه الصورة، بينا الذي يطرأ عليه التفسّخ السريع كالفاكهة وعصيرها لم يتغيّر لا في الرائحة ولا في الطعم، وهذا منتهى تجلّى قدرة الله.

#### ﴿ولنجعلك لَّيةٌ للناس﴾.

أي أنّ حكايتك هذه ليست آية لك وحدك، بل هي كذلك للناس جميعاً.

﴿ وَلِنظِرِ لِلِّي العظامِ كِيفَ نَنشَرُهَا ثُمَّ نَكسُوهَا لَحَمَّا ﴾.

«النشوز» هو الارتفاع والبروز، ويعني هنا رفع العظام من مكانها وتركيبها مرّة أخرى، فعنى الآية يكون: انظر إلى هذه العظام النخرة كيف نرفعها من مواضعها ونربط بعض ببعض ثمّ نعطيها باللّحم ونحييها، واضح أنّ العظام المقصودة هي عظام حماره المتلاشي، لا عظام أهل القرية لما في ذلك من انسجام مع الآيات السابقة.

واحتمل بعض المفسّرين أنّ المراد من العظام هي عظام نفس ذلك النّبي ﷺ، وهذا بعيد جدّاً، لأنّ الحديث كان بعد احياء، وكذلك احتمل الآخرون هي عظام الحيار أو عظام الموتى الذين تعجب من احيائهم أ، وهذا أيضاً بعيد لأن الكلام قبل هذه الجملة كان يدور حول الحيار والراكب لا أهل القرية.

#### ﴿ فَلَمَّا تَبِيِّنَ لَهُ قَالَ لُعَلَمَ أَنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ شِيءَ قَدْير﴾.

عندما اتّضحت كلّ هذه المسائل للنبي عَنَيْنَا المذكور قال إنّه يعلم أن الله قادر على كلّ شيء، لاحظ أنّه لم يقل: الآن علمت كقول زليخا بشأن يوسف ﴿ الآن حصحص الحق ﴾ "بل قال «أعلم» أي أنني أعترف بهذا الأمر بعلمي ومعرفتي.

التفسير الكبير، وتفسير روح المعاني، وتفسير جامع البيان، ذيل الآية مورد البحث.
 تفسير الكشّاف، ج ١، ص ٢٠٧.

وَإِذْ قَالَ إِنَهِ عَمُ رَبِّ أَدِنِ كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوْلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَكَ وَلَكِن لِيَظْمَبِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّا جَعَلَ عَلَى كُلِ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ أَذْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَنَا وَأَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ اللَّ

## الأفسير

## ثَمِلِّي آفر للمعاد في هذه الدنيا:

يذكر القرآن الكريم حول مسألة المعاد بعد قصة عزير قصة أخرى عـن إيـراهــيم على المعاد بعد المعاد بعد المعاد التالية: للمعدد الآية الحكاية التالية:

مرّ إبراهيم الله يوماً على ساحل البحر فرأى جيفة مرميّة على الساحل نصفها في الماء ونصفها على الأرض تأكل منها الطيور والحيوانات البرّ والبحر من الجانبين وتتنازع أحياناً فيا بينها على الجيفة، عند روّية إبراهيم الله هذا المشهد خطرت في ذهنه مسألة يودّ الجميع لو عرفوا جوابها بالتفصيل، وهي كيفيّة عودة الأموات إلى الحياة مرّة أخرى، ففكّر وتأمّل في نفسه أنّه لو حصل مثل هذا الحادث لبدن الإنسان وأصبح طعاماً لحيوانات كثيرة، وكان بالتالي جزءً من بدن تلك الحيوانات، فكيف يحصل البعث ويعود ذلك الجسد الإنساني نفسه إلى الحياة؟

فخاطب إيراهيم ﷺ ربّد وقال: ﴿ رَبُّ لَوْنِي كِيفُ تَحِي لِلْعُولَيْ ﴾.

فأجابه الله تعالى: ﴿ لُوْلَمَ تُوْمِنَ ﴾ بالمعاد؟ فقال ﷺ: ﴿ بِلَىٰ وَلَكِنَ لِيطَمِئْنَ قُلْبِي ﴾ ـ

فأمره الله أن يأخذ أربعة طيور ويذبحها ويخلط لحمها، ثمّ يقسّمها عدّة أقسام ويضع علىٰ كلّ جبل قسماً منها، ثمّ يدعو الطيور إليه، وعندنذٍ سوف يرى مشهد يوم البعث، فأمتثل إيراهيم ﷺ للأمر واستولت عليه الدهشة لرؤيته أجزاء الطيور تتجمّع وتأتيه من مخستلف النقاط وقد عادت إليها الحياة. \

وثمّة تفسير آخر للآية نقله الفخر الرازي 'عن أحد المفسّرين يدعىٰ (أبو مسلم) يخالف آراء بقيّة المفسّرين ولكنّنا نذكره هنا لأنّ مفسّراً معاصراً وهو صاحب المنار قد اختار هذا الرأى. "

يقول هذا المفسر: ليس في هذه الآية ما يدلّ على أنّ إيراهيم عليّ ذبح الطيور وبعد ذلك عادت إلى الحياة من جديد بأمر الله تعالى، بل إنّ الآية في صدد بيان مثال لتوضيح مسألة المعاد، يعني أنك يا إيراهيم خذ أربعة من الطير فضمها إليك حتى تستأنس بك بحيث تجيب دعوتك إذا دعوتها، فإنّ الطيور من أشدّ الحيوانات إستعداداً لذلك، ثمّ إجعل كلّ واحدة منهنّ على جبل ثمّ إدعها، فإنّها تسرع إليك، وهذه المسألة اليسيرة بالنسبة لك تماثل في سهولتها ويسرها مسألة إحياء الأموات وجمع إجزائها المتناثرة بالنسبة إلى الله تعالى.

فعلى هذا يكون أمر الله تعالى لإبراهيم على في الطيور الأربعة لا يعني أن يقدم إبراهم على هذا العمل حتماً، بل إنه مجرّد بيان مثال وتشبيه كأن يقول شخصٌ لآخر لبيان سهولة الأمر عليه: إشرب هذا القدح من الماء حتى انهي هذا العمل ويريد بذلك بيان سهولته، لا أنّ الآخر يجب عليه أن يشرب الماء.

وأستدل أنصار النظريّة الثانية بكلمة ﴿فصرهن لليك﴾ وقالوا إنّ هذه الجملة إذا كانت متعدّية بحرف (إلى) فتكون بمعنى الأنس والميل، فعلى هذا يكون مفهوم الجملة أنه (خذ هذه الطيور واجعلها تأنس بك) مضافاً إلى أنّ الضائر في (صرهنّ) و(منهنّ) و(ادعهنّ) كلّها تعود إلى الطيور، وهذا لا يكون سلياً إلّا إذا أخذنا بالتفسير الثاني، لأنّه على التفسير الأوّل تعود بعض هذه الضائر على نفس الطيور وتعود البعض الآخر على أجزائها، وهذا غير مستساغ في الاستعبال.

الجواب على هذه الاستدلالات سيأتي ضمن تفسيرنا للآية الشريفة ولكن ما تجدر الإشارة إليه هنا هو أنّ الآية تبيّن بوضوح هذه الحقيقة، وهي أنّ إيراهيم الله طلب من الله

١. تفسير العياشي، ج ١، ص ١٤٢؛ وبحارالانوار، ج ٧، ص ٣٦ و ٤١.

٢. التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث. ٣. تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

تعالىٰ المشاهدة الحسيّة للمعاد والبعث لكي يطمئن قلبه، ولاشكّ أنّ ضرب المثل والتشبيه لا يجسّد مشهداً ولا يكون مدعاة لتطمين الخاطر، وفي الحقيقة أنّ إبراهيم كان مؤمناً عقلاً ومنطقاً بالمعاد، ولكنّه كان يريد أن يدرك ذلك عن طريق الحس أيضاً.

والآن نبدأ بتفسير الآية ليتّضح لنا أيّ التفسيرين أقرب وأنسب:

## ﴿وَإِذْ قَالَ لِبِرَاهِيمِ رَبِّ لُرَنِي كِيفَ تَحِي لِلْمُوتَىٰ ﴾.

سبق أن قلنا إنّ هذه الآية تكملة للآيةالسابقة في موضوع البعث، يفيد تــعبير ﴿أُونسي كَيفُهُ ﴿ اللَّهُ وَالشَّهُودُ عَيَاناً لَكَيفيّة حصول البعث لا البعث نفسه.

## ﴿قَالَ لُولَمَ تَوْمِنَ قَالَ بِلَيْ وَلَكُنَ لِيطَمِئْنُ قُلْبِي ﴾.

كان من الممكن أن يتصور بعضهم أنّ طلب إيراهيم الله هذا إنّا يدلّ على تزلزل إيمان إبراهيم الله و لإزالة هذا التوهم أوحى إليه السؤال: «أوّلم توّمن؟» لكي يأتي جوابه موضحاً الأمر، ومزيلاً كلّ التباس قديقع فيه البعض في تلك الحادثة، لذلك أجاب إيراهيم الله وبلى ولكن ليطعئن قلبي.

يفهم من هذه الآية أيضاً على أنّ الإستدلالات العملية والمنطقية قد توُدّي إلى اليقين ولكنها لا تؤدّي إلى اطمئنان القلب، إنّها ترضي العقل لاالقلب ولاالعواطف. إنّ ما يستطيع أن يرضي الطرفين هو الشهود العيني والمشاهد الحسيّة، هذا موضوع مهم سوف نـزيده إبضاحاً في موضعه.

التعبير بالإطمئنان القلبي يدلّ على أنّ الفكر قبل وصوله إلى مرحلة الشهود يكون دانماً في حالة حركة و تقلّب ولكن إذا وصل مرحلة الشهود يسكن ويهداً.

#### ﴿قَالَ فَحُدُ أُربِعَةُ مِنَ الطيرِ فَصَرَهِنَّ إِلَيْكَ لَمَّ اجْعَلَ عَلَى كُلَّ جَبِلَ مِنْهِنَّ جَزَالًى إ

«صرهن» من «الصّور» أي التقطيع، أو الميل، أو النداء، ومعنى التقطيع أنسب. أي خــذ أربعة من الطير واذبحهن وقطّعهن واخلطهن.

لقد كان المقصود أن يشاهد إبراهيم الله غوذجاً من البعث وعودة الأموات إلى الحياة بعد أن تلاشت أجسادها، وهذا لا يأتلف مع أملهن ولا مع صح بهن وعلى الأخص ما يأتي بعد ذلك وثم لجعل على كل جبل هنهن حزال وهذا دليل على أن الطيور قد قطعت أوّلاً وصارت أجزاء، ولعل الذين قالوا إن (صرهن لليك ) تعني استالتهن وايناسهن قد غفلوا عن لفظة «جزءاً» هذه، وكذلك الهذف من هذا العمل.

وبذلك قام إيراهيم بهذا العمل وعندما دعاهن تجمّعت أجزائهن المتناثرة وتركبّت من جديد وعادت إلى الحياة، وهذا الأمر أوضح لإبراهيم الله أن المعاد يوم القيامة سيكون كذلك على شكل واسع وبمقياس كبير جدّاً.

ويرى بعضهم أنّ كلمة (سعيّاً) تعني أنّ الطيور بعد أن عادت إليهنّ الحياة لم يطرن، بل مشين مشياً إلى إبراهيم الله لأنّ السعي هو المشي السريع، وينقل عن الخليل ابن أحمد الأديب المعروف أنّ إبراهيم الله كان يمشي عندما جاءت إليه الطيور، أي أنّ (سعياً) حال من إبراهيم الله لا من الطيور ، ولكن بالرغم من كلّ ذلك فالقرائن تشير إلى أنّ (سعياً) كناية عن الطيران السريع. ﴿ ثُمْ ادمهنّ يأتينك سعياً ولعلم أنّ الله مزيز حكيم ﴾

## بحوث

#### ١\_ المادثة المارقة للعادة

لانسك في أنّ هذه الحادثة التي حدثت للطيور كانت أمراً خارقاً للعادة تماماً كما في وقوع البعث يوم القيامة، ونعلم أنّ الله تعالى حاكم على قوانين الطبيعة وليس محكوماً لها، فعلى هذا لا يكون من العسير حدوث مثل هذه القضايا بأمره، وكما أشرنا سابقاً إلى أنّ إصرار بعض المفسرين المثقفين على الأعراض عن التفسير المشهور، والقول بـأنّ المراد هـو تـدجين وتأهيل هذه الطيور حتى تستأنس به ثمّ يدعوها إليه فتستجيب، ضعيف جدّاً وكلامٌ لا يستند على أساس منطق ولا يتناسب مع مسألة المعاد ولا مع قصة إيراهيم الله ورؤيته للجيفة على ساحل البحر ثمّ طلبه رؤية مشهد البعث والمعاد.

والجدير بالذكر أنَّ (الفخر الرازي) قال بأنَّ جميع المفسّرين إتَّفقوا على ما ذكسر مسن التفسير المشهور إلّا أبو مسلم حيث أنكر ذلك ً.

## ٢\_ أربع طيور مفتلفة

لاشكُّ أنَّ الطيور الأربعة كانت من أربعة أنواع مختلفة، وإلَّا فإنَّ هدف إيراهيم ﷺ من

إ. تفسير البحر المحيط، ج ٢. ص ٣٠٠ ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. التفسير الكبير، ج ٧، ص ٤١.

عودة كلّ جزء إلى أصله لا يتحقق. وفي بعض الروايات أنّ هذه الطيور كانت طاووساً وديكاً وحمامةً وغراباً، فكان الاختلاف بينها كبيراً، ويرى بعض أنّها مظهر للصفات والخصال المختلفة في البشر، فالطاووس يحتّل العجب والخيلاء والتكبّر، والديك يحتّل الرغبات الجنسية الشديدة، والحهامة تمثّل اللهو واللعب، والغراب يحتّل الآمال والمطامح البعيدة.

#### ٣ عدد المِبال

لم يرد في القرآن ذكر عدد الجبال التي وضع عليها إيسراهسيم أجسزاء الطبيور، ولكن الأحاديث التي وصلتنا عن أهل البيت الله تقول أنها عشرة، أو لهذا ورد في الروايات: إنّ من يوصي بإنفاق جزء من أمواله في أمر من الأمور دون تعيين النسبة فإن صرف عشرة بالمائة يكني. "

#### ٤\_متى وقعت هذه المادثة؟

هل وقعت عندما كان إيراهيم الله في بابل، أم بعد نزوله بالشام؟ يظهر أنّ ذلك قد حدث في الشام، لأنّ منطقة بابل خالية من الجبال.

#### ه\_ المعاد المسماني

معظم الآيات الواردة في القرآن الجيد بشأن البعث تشرح وتوضح المعاد الجسماني، إنّ العليم بالمفاهيم القرآنية الخاصة بالمعاد يعلم أنّ ما يذكره القرآن هو المعاد الجسماني فقط، أي عندما يبعث الناس يكون البعث للجسم والروح معاً.

لذلك فالقرآن يعبّر عن ذلك بأنّه إحياء الموتى، ولوكان البعث يقتصر على الروح لماكان للإحياء أي مفهوم.

وهذه الآية تشرح بكل وضوح كيفيّة تجمع أجزاء الجسد المستناثرة، وهـو مـا رآه إبراهيم الله بعينيه.

۲. بحارالانوار، ج ۷، ص ۳۹ و ۵۱.

١. بحارالانوار، ج ٧، ص ٣٦ و ٤١.

٣. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٢٧٨ و ٢٧٩.

## ٦\_ شبهة الأكل والمأكول

ما ذكرناه من الدافع الذي دفع بإبراهيم عليه إلى طلب مشاهدة إحياء الموتى وحكاية الجيفة التي كان يأكل منها حيوانات البر والبحر، نفهم أن إهتام إبراهيم الله كان منصباً على أن يعرف كيف يمكن إرجاع جسد ميّت إلى حالته الأولى بعد أن أكلته الحيوانات وأصبح جزءاً من أجساد تلك الحيوانات؟ وهذا ما يطلق عليه في علم العقائد اسم «شبهة الآكل والمأكول».

لتوضيح ذلك نقول: إنّ الله سبحانه يعيد الإنسان في يوم القيامة بهذا الجسد المــادّي. وبعبارة أخرى يعود جسم الإنسان وتعود روحه أيضاً.

السؤال: في هذه الحالة يبرز تساؤل يقول: إذا استحال جسد الإنسان إلى تراب، وامتصّته جذور الأشجار والنباتات وأصبح غراً أكله إنسان آخر وغدا جزءاً من جسده، أو إذا افترضنا مثلاً سنوات قحط شديدة أكل فيها إنسان لحم إنسان، فإلى أيّ جسد ستعود هذه الأجزاء المأكولة؟ فإذا غدت جزء من الجسد الأول أصبح الجسد الثاني ناقصاً، وإن بقيت جزء من الجسد الثاني نقص الأول أو انعدم

الجواب: هذا الإعتراض القديم أجاب عليه الفلاسفة وعلماء العقائد إجابات مختلفة لا نرئ ضرورة لدرجها جميعاً هنا، وهناك آخرون لم يستطيعوا أن يعثروا على جواب مقنع، فراحوا يؤوّلون الآيات المرتبطة بالمعاد الجسماني وعمدوا إلى اعتبار شخصية الإنسان منحصرة بالروح والخصائص الروحية، مع أنّ شخصية الإنسان لا تنحصر بالروح فقط، ولا الآيات المناصة بالمعاد الجماني غامضة بحيث يمكن تأويلها، بل هي صريحة صراحة قاطعة كما قلنا.

وهناك غيرهم قالوا بنوع من المعاد الجسماني الذي لا يختلف كثيراً عن المعاد الروحاني، إلَّا أننا نجد أمامنا طريقاً أكثر وضوحاً بالإعتاد على النصوص القرآنية ويتّفق مع ما توصّل إليه العلم الحديث.

ويحتاج توضيحه إلى عدّة مقدّمات:

1- إننا نعلم أنّ أجزاء جسد الإنسان تتبدّل مرّات عديدة من الطفولة إلى الموت، حتى خلايا الدماغ التي لا تتغيّر من حيث العدد، تتغيّر من حيث الأجزاء، فهي من جهة تتغذّى ومن جهة أخرى تتجزّاً، وهذا نفسه يؤدّي إلى تبديلها الكامل على مدى الزمن، بحيث إنّه بعد مرور عشر سنوات لا تبق أيّة ذرّة من ذرّات الجسم القديمة.

ولكن الذرّات السابقة عندما تكون على أعتاب الهلاك تنقل جميع خواصّها وآثارها إلى الخلايا الجديدة، لذلك فإنّ بميّزات الإنسان الجسمية كالطول والشكل والهيئة وغيرها من الكيفيات الجسمانية تبقى ثابتة على مرور الزمان، وهذا لايكون إلَّا بانتقال هذه الصفات إلى الخلايا الجديدة، (لاحظ هذا بدقّة).

وعليه فإنّ الأجزاء الأخيرة من كلّ إنسان، عندما تتبدّل بعد الموت إلى تراب، تكون حاوية على مجموعة من الصفات التي اكتسبتها على امتداد العمر، فهي تاريخ ينطق بمسيرة جسم الإنسان على امتداد العمر كلّه.

٢- صحيح أنّ الروح هي الأساس الذي تبنى عليه شخصية الإنسان، ولكن ينبغي أن نعرف أنّ الروح تتكامل وتتربّى بالجسم، وهما يتبادلان التأثير، لذلك فكما أنّ جسدين لايتشابهان من جميع الجهات، كذلك لا تتشابه روحان من جميع الجهات أيضاً.

ولهذا السبب فإنّ الروح لا تستطيع أن تتفاعل تفاعلاً كاملاً إلَّا مع الجسد الذي تربّت وتكاملت معه، لذلك فني البعث لابدٌ من حضور الجسد السابق نفسه لكي تستطيع الروح الإندماج به وتستأنف نشاطها في عالم أسمئ، ولتجني ثمار أعمالها.

٣- تتمثّل في كلّ ذرّة من ذرّات الجسم جميع صفاته، أي أنّنا لو أمكننا أن نربي كلّ خليّة من خلايا جسم الإنسان لتصبح إنساناً كاملاً، فإنّ ذلك الإنسان سوف يحمل جميع صفات الإنسان الذي أخذ منه هذا الجزء، (لاحظ بدقّة).

هل أن الإنسان كان في اليوم الأوّل أكثر من خلية واحدة؟ خلية النطفة التي كانت تحمل جميع الصفات، ثمّ راحت كلّ خلية تنشطر إلى خليتين على التوالي حتى اكتملت جميع خلايا الجسم، وعليه فإنّ كلّ خلية في جسم الإنسان هي جزء من الخلية الأولى بحيث لو أنّها تربّت لأستحالت إلى إنسان شبيه بالأوّل يحمل صفاته من جميع الجهات. أ

والآن مع أخذ هذه المقدّمات الثلاث بنظر الاعتبار نباشر بالإجابة عــلى الاعــتراض المذكور.

ا. والعلفت للنظر أن الأمل بتحقق هذه الفرضية أضحى من المسلّمات حيث يمكن من أجل ايجاد إنسان بانتزاع خلية واحدة من بدنه وتبديلها الى إنسان شبيه للأول. (وهذا ما أشارت إليه التجارب العلمية الأخيرة حيث اطلق عليه اسم «كلونينك» أو الاستنساخ وقد أوردت المجلات والمقالات العلمية بحوثاً مفصلة عن هذه العملية).

في القرآن آيات تقول بوضوح: إنّ الذرّات الموجودة في جسم الإنسان عند الموت هي التي تعود إلى ذلك الجسد يوم القيامة \. فإذا كان شخص آخر قد طعم من لحمه فإنّ الأجزاء التي طعمها تنفصل عنه وتعود إلى الجسم الأصلي، كلّ ما في الأمر أنّ جسم الشخص الآخر يصبح ناقصاً، ولكن ينبغي أن نقول إنّه لا ينقص، بل يصغر، لأنّ أجزاء الجسم المأكول تكون قد انتشرت في كلّ أجزاء جسم الآكل، ولذلك فإنّ جسم الآكل حين تُسترجع منه الأجزاء ينحف ويصغر بنسبة ما يؤخذ منه، فالذي يزن ستين كيلوغراماً. مثلاً، حين يؤخذ منه أربعون كيلوغراماً لتعطئ للشخص الأوّل يصغر بحيث لا يزيد على وذن طفل.

وهل يسبب هذا مشكلة؟ كلاطبعاً، لأنّ هذا الجسد الصغير يكون حاوياً على جميع صفات الشخص دون زيادة ولا نقصان، وعند البعث يكون كالطفل الذي يولد صغيراً ثمّ ينمو ويكبر ويحشر بهيئة إنسان كامل، وليس في هذا النوع من النموّ عند البعث أيّ إشكال عقلى أو نقلى.

هل هذا النموّ عند البعث فوريّ أم تدريجي؟ هذا ما لانعلمه، ولكن الذي نعلمه هو أنّه سواء أكان هذا أم ذاك، فلا يثير أيّه مشكلة، والمسألة محلولة في كلتا الحالتين.

ويبقى سؤال واحد، وهو: إذا كان كلّ جسد الشخص الآكل مكوّناً من أجزاء جسد الشخص المأكول، فما العمل؟

الجواب بسيط، لأنّ حالة كهذه مستحيلة الوجود، فقضية الآكل والمأكول تقتضي أن يكون هناك أوّلاً جسد معيّن، ثمّ يتغذّى على جسد آخر وينمو، وعلى هذا فلا يمكن أن تكون جميع أجزاء جسم الآكل متكونة من أجزاء جسم المأكول، إذ ينبغي أن نفترض أوّلاً وجود جسم سابق حتى يمكن أن يتغذّى على جسم آخر، وعليه فإنّ جسم الثاني سوف يكون جزء من جسم الأوّل لاكله، فتأمّل.

يمون برياس بسم وق يتضع من هذا الشرح أنَّ مسألة المعاد الجسماني لجسم الإنسان نفسه ليس فيه أيَّ إشكال، ولا حاجة إلى تأويل الآيات الصريحة في إثبات هذا الموضوع.

8003

١. انظر الآيات التي تشير إلى أنَّ الله يبعث من في القبور.

مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوَ لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّاثَةُ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاآهُ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيهُ ﴿ اللَّهِ مَ

## التمسير

## الإنفاق وترشيد الشفصيّة:

تعتبر مسألة الإنفاق إحدى أهم المسائل التي أكد عليها الإسلام والقرآن الكريم، والآية أعلاه هي أوّل آية في مجموعة الآيات الكريمة من سورة البقرة التي تتحدّث عن الإنفاق، ولعل ذكرها بعد الآيات المتعلّقة بالمعاد من جهة أنّ أحد الأسباب المهمّة للنجاة في الآخرة هو الإنفاق في سبيل الله، وذهب البعض إلى أنّ الآيات لها إرتباط بآيات الجهاد المذكورة قبل آيات المعاد والتوحيد في هذه السورة.

تقول الآية الشريفة: ﴿ وَمثل الذين ينفقون أووالهم في سبيل الله كمثل حبّة ألبتت سبع سنابل في كلّ سنبلة مائة حبّة ﴾ فيكون الجموع المتحصّل من حبّة واحدة سبعائة حببة، وتضيف الآية بأنّ ثواب هؤلاء لا ينحصر بذلك ﴿ والله يضاعف لعن يشاء ﴾.

وذلك بإختلاف النيّات ومقدار الإخلاص في العمل وفي كفيّته وكميّته. ولا عجب في هذا الثواب الجزيل لأنّ رحمة الله تعالى واسعة وقدرته شاملة وهو مطّلع على كـلّ شيء ﴿وَلَلُهُ وَلِسُعُ مَلِيمُ﴾.

ويرى بعض المفسّرين أنّ المراد من الإنفاق في الآية أعلاه هو الإنفاق للجهاد في سبيل الله فقط لأنّ هذه الآية في الواقع تأكيدٌ لما مرّ في الآيات التي تحدّثت عن قصة عزير وأيراهيم وطالوت، ولكنّ الانصاف أنّ مفهوم الآية أوسع من ذلك ومجرّد إرتباطها بالآيات السابقة لا يكن أن يكون دليلاً على تخصيص هذه الآية والآيات التالية لأنّ عبارة ﴿في سبيل الله﴾ لها مدلول واسع يشمل كلّ مصارف الخير، مضافاً إلى أنّ الآيات التالية أيضاً ورد فيها بحث

الإنفاق بسورة مستقلّة، وقد إشير كذلك في الروايات الإسلامية إلى عموم معنى الإنفاق في هذه الآبة \.

والجدير بالذكر أنّ هذه الآية تشبّه الأشخاص الذين ينفقون في سبيل الله بالبذرة المباركة التي تزرع في أرض خصبة في حين أنّ التشبيه عادةً يجب أن يكون بين الإنفاق نفسه والبذرة أي أعهالهم لا أنفسهم، ولذلك ذهب الكثير من المفسّرين أنّ في الآية حذف مثل كلمة (صدقات) قبل كلمة (الذين ينفقون) أو كلمة (زارع) قبل كلمة الحبّة وأمثال ذلك.

ولكن ليس هناك أي دليل على وجود الحذف والتقدير في هذه الآية، بل إنّ تشبيه المنفقين بحبّات كثيرة البركة تشبيه رائع وعميق وكأنّ القرآن يريد أن يقول: إنّ عمل كـلّ إنسان إنعكاس لوجوده، وكلّما إنّسع العمل إنّسع في الواقع وجود ذلك الإنسان.

وبعبارة أخرى: أنّ القرآن لا يفصل عمل الإنسان عن وجوده، بل يرى أنها مظهران مختلفان لحقيقة واحدة، ووجهان لعملة واحدة، لذلك فإنّ الآية قابلة للتفسير من دون أن نفترض فيها حذفاً وتقديراً، فالآية إشارة إلى حقيقة أنّ شخصية الإنسان الصالح تنمو وتكبر معنويّاً بأعباله الصالحة، فمثل هؤلاء المنفقين كمثل البذور الكثيرة الثمر التي تمدّ جذورها وأغصانها إلى جميع الجهات وتفيض ببركتها على كلّ الأرجاء.

والمغلاصة أنّه في كلّ مورد للتشبيه مضافاً إلى وجود أداة التشبيه لابدٌ من وجود ثلاثة أمور أخرى:

المشبّه، والمشبّه به، ووجه التشبيه، فني هذا المورد المشبّه هـ و الإنسان المنفق، والمشبّه بد هو البذور الكثيرة البركة، ووجه التشبيه هو النمو والرشد، ونحن نعتقد أنّ الإنسان المنفق ينمو ويرشد معنوياً واجتاعياً من خلال عمله ذاك ولا يحتاج إلى أيّ تقدير حينئذ.

وشبيه هذا المعنى وردكذلك في الآية ٢٦٥ من هذه السورة، وهناك بحث بين المفسّرين في التعبير بقوله ﴿ لَلْبِنْتُ سَبِعُ سَنَابُلُ فَي كُلُّ سَنِبُلُهُ مِنْهُ حَبِّقَ حَيْثُ أَشَارِتَ الآية إلى أنَّ حَبِّة وَالتعبير بقوله ﴿ لَلْبِنْتُ سَبِعُ سَنَابُلُ فَي كُلُّ سَنِبُلُهُ مِنْهُ حَبِّقَ حَيْثُ أَشَارِتَ الآية إلى أنَّ حَبِّة والحدة تصير سبعهائة حَبِّة أو أكثر، وأنَّ هذا التشبيه لا وجود خارجي له فهو تشبيه فرضي

الطبرسي في تفسير مجمعالبيان، ج ١ و٢، ص ٤٣٧، بعد أن يذكر المفهوم الآية معناً واسعاً يـقول: وهـو المروي عن أبي عبدالله عليها

(لأن حبة الحنطة لا تبلغ في موسم الحصاد سبعائة حبّة أبداً)، أو أنّ المقصود هو نوع خاص من الحبوب (كالدخن) التي تعطي هذا القدر من الناتج، ويلفت النظر أنّ الصحف كتبت أخبراً أنّ بعض مزارع القمح أنتجت في السنوات الممطرة سنابل طوبلة يحمل بعضها نحواً من اربعائة آلاف حبّة، وهذا يدلّ على أنّ تشبيه القرآن واقعي وحقيقي.

جملة (يضاعف) من مادّة (ضعف) ويعني مقدار المرتين أو المرّات وبالنظر إلى ما ذكرنا آنفاً من وجود حبوب تعطي عدّة آلاف من المحصول نعرف بأنّ هذا التشبيه هو تشبيه واقعي أيضاً.

## ہدث

## الإنفاق ومشكلة الفوارق الطبقيّة:

من المشكلات الاجتماعية الكبرى التي يعاني منها الإنسان دوماً ولازال يعاني رغم كلّ ما حقّقه البشر من تقدّم صناعي ومادّي هي مشكلة التباين الطبق المتمثّلة بالفقر المدقع في جانب، وتراكم الثروة في جانب آخر.

إنّك لترى بعضهم يكتنز من النروة بحيث إنّه لا يستطيع أن يحصبها، وترى بعضهم من الفقر في عذاب ممض بحيث لا يستطيع أن يجد حتى الضروريّ اللّازم لحياته كالحدّ الأدنى من الغذاء والملبس والمأوى.

لاشك أنّ المجتمع الذي يقوم قسم من بنيانه على الغنى الفاحش، والقسم الأعظم على الفقر المدقع والجوع القاتل، لا دوام له، ولن يصل إلى السعادة الحقيقة أبداً، إنّ مجتمعاً كهذا يسوده حتماً الهلع والاضطراب والقلق والخوف وسوء الظن، ومن ثمّ العداء والصراع.

هذا التباين الطبقي الذي كان موجوداً في القديم قد تفشّى فينا اليوم -مع الأسف -بأكثر وأخطر ممّا سبق، ذلك لأنك تجد أبواب التعاون الإنساني الحقيقي قد أغلقت بوجوه الناس، وفتحت بمكانها أبواب الربا الفاحش الذي هو من أهمّ أسباب إتساع الهوّة الطبقية بين الناس، ولا أدلّ على ذلك من ظهور الشيوعية وأمثالها، وإراقة الدماء في أنواع الحروب المروعة التي اندلعت في قرننا الأخير وما زالت مندلعة هنا وهناك في أنحاء مختلفة من العالم، ومعظمها ذات منشأ اقتصادي وردّ فعل لحرمان أكثرية شعوب العالم.

وقد سعى العلماء والمذاهب الاقتصادية في العالم للبحث عن علاج، واختار كلُّ طريقاً،

فالشيوعية اختارت إلغاء الملكية الفردية، والرأسهالية اختارت طريق استيفاء الضرائب التقيلة وإنشاء المؤسسات الخبرية العامّة (وهي شكلية أكثر من كونها حلاً لمشكلة الطبقية)، ظانين أنهم بذلك يكافحون هذه المشكلة، لكن أيّاً من هؤلاء لم يستطع في الحقيقة أن يخطو خطوة فعّالة في هذا السبيل، وذلك لأنّ حلّ هذه المشكلة غير ممكن ضمن الروح المادّية التي تسيطر على العالم.

بالتدقيق في آيات القرآن الكريم يتضح أنّ واحداً من الأهداف التي يسعى لها الإسلام هو إزالة هذه الفوارق غير العادلة الناشئة من الظلم الاجتاعي بين الطبقتين الغنية والفقيرة، ورفع مستوى معيشة الذين لا يستطيعون رفع حاجاتهم الحياتية ولا توفير حدّ أدنى من متطلباتهم اليومية دون مساعدة الآخرين. وللوصول إلى هذا الهدف وضع الإسلام برنامجاً واسعاً يتمثّل بتحريم الربا مطلقاً، وبوجوب دفع الضرائب الإسلامية كالزكاة والخمس، والحتّ على الإنفاق، والقرض الحسن، والمساعدات المالية المختلفة، وأهم من هذا كلّه هو إحياء روح الأخوّة الإنسانية في الناس.

8003

ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَاۤ أَنفَقُواْ مَنَّا وَلَآ أَذُى لَهُمْ أَلَيْمُ مَا أَنفَقُواْ مَنَّا وَلَآ أَذُى لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَرَبِهِمْ وَلَاحُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ٢٠٠٠ الْجُرُهُمْ عِندَرَبِهِمْ وَلَاحُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ١٠٠٠ اللهُمْ عَندَرَبِهِمْ وَلَاحُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ١٠٠٠ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ١٠٠٠ اللهُ الل

## التفسير

#### الإنفاق المقبول:

الآية السابقة بيّنت أهميّة الإنفاق في سبيل الله بشكل عام، ولكن في هذه الآية بيّنت بعض شرائط هذا الإنفاق (ويستفاد ضمناً من عبارات هذه الآية أنّ الإنفاق هنا لايختصّ بالإنفاق في الجهاد).

تقول الآية ﴿الذين ينفقون لُموالهم في سبيل الله ثـم لايستبعون مِـا لُــفقول.. ولا هـم بعزنون﴾ `.

يستفاد بوضوح من هذه الآية أنّ الإنفاق في سبيل الله لا يكون مقبولاً عند الله تعالى إذا تبعته المئة وما يوجب الأذى والألم للمعوزين والمحتاجين، وعليه فإنّ من ينفق ماله في سبيل الله ولكنّه بينّ به على من ينفق عليه، أو ينفقه بشكلٍ يوجب الأذى للآخرين فإنّه في الحقيقة يحبط ثوابه وأجره بعمله هذا.

إنّ ما يثير الاهتهام أكثر في هذه الآية هو أنّ القرآن لايعتبر رأسهال الإنسان في الحسياة مقتصراً على رأس المال المادّي، بل يحسب حساب رؤوس الأموال المعنوية والاجتماعية أيضاً.

إنّ من يعطي شيئاً لأحد وبمنّ عليه بهِ أو يقوم بما يثير الألم في نفس المعطي له ويجرح

١. ومَنَّ» بمعنىٰ حجر الميزان المعروف ثمّ أطلقت على النعم المهمّة التي يلاحظ فيها الجانب العملي «ومنن الله تعالىٰ من هذا القبيل» وإن كان الملحوظ فيها الجانب اللفظي كانت قبيحة جدًّا وفي الآية أعلاه وردت بهذا المعنى الثاني.

عواطفه فإنّه لا يكون قد أعطاه شيئاً في الواقع، لأنّه إذا كان قد أعطاه رأسمال، فإنّه قد أخذ منه رأسمال أيضاً، بل لعلّ المنّة التي يمنّ بها عليه ونظرة التحقير التي ينظر بها إليه ذات أضرار باهضة يفوق ثمنها ما أنفقه من مال.

إذا لم ينل أمثال هؤلاء الأشخاص أيّ تواب على إنفاقهم هذا فهو أمر طبيعي وعادل. وقد يصحّ القول إنّ هؤلاء في كثير من الأحوال هم المدينون لا الدائنون لأنّ كرامة الإنسان أغلىٰ بكثير من أيّ مال وثروة.

ولاحظ في الآية إنّ كلمتي المنّ والأذى مسبوقتان به (ثمّ) التي تفيد التراخي، أي وجود فترة زمنية بين فعلين. فيكون معنى الآية: إنّ الذين ينفقون، وبعد ذلك لا يمنّون على أحد ولا يؤذون أحداً يكون ثوابهم محفوظاً عند الله، ويعني هذا ضرورة الإبتعاد عن المنّ والأذى لا في حالة الإنفاق فحسب، بل عليه أن لا يمنّ عليه في أوقات تالية عن طريق تذكير المنفق عليه بالإنفاق، وهذا دليل على الدقّة المتناهية التي يبتغيها الإسلام من الخدمات الإسلامية الخالصة.

لابدٌ من القول إنّ المنّ والأذى اللذين يحبطان قبول الإنفاق لايختصّان بالإنفاق على الفقراء فقط، بل تجنّبهما لازم في جميع الأعمال العامّة والاجستاعية كالجهاد في سبيل الله والأعمال ذات المنفعة العامّة التي تتطلّب بذل المال.

#### ﴿لهم أجرهم مند ربّهم﴾.

تُطمئن هذه الآية المنفقين أنّ أجرهم محفوظ عندالله لكي يواصلوا هذا الطـريق بـثقة ويقين، فما كان عند الله باقي ولا ينقص منه شيء، بل أنّ عبارة (ربّهم) قد تشير إلى أن الله تعالى سيزيد في أجرهم وثوابهم.

#### ﴿ وَلَا خُوفَ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحَزَّنُونَ ﴾ .

سبق أن قلنا إنّ الخوف يكون من المستقبل، والحزن على ما مضى. وعليه فإنّ المنفقين بعلمهم أنّ جزاءهم محفوظ عند الله لن ينتابهم الخوف من يوم البعث الآتي، ولا هم يحسّون بالحزن على ما أنفقوه في سبيل الله.

وذهب البعض إلى أنَّه لا خوف من الفقر والحقد والبخل والغبن وأمثال ذلك ولا حزن على ماأنفقوا في سبيل الله.

و في الحديث الشريف عن رسول الله عَبَيْنَا قَالَ: «من أسدى إلى مؤمن مسعروفاً ثـمّ آذاه

بالكلام أو منّ عليه فقد أبطل صدقته الفاشخص الذي ينفق في سبيل الله ولم يرتكب مثل هذه الأعهال بعد ذلك لايخشى بطلان إنفاقه، والمفاهيم الإسلامية تؤكّد دقّة الشريسعة المقدّسة في هذا الجال بحيث إنّ بعض العلماء الأقدمون قالوا: (أنّك إذا تصدّقت على شخص وتعلم أنّك إذا سلّمت عليه سيصعب عليه ذلك فيتذكر صدقتك عليه فلا تسلّم عليه) ٢.

۲. تفسیر روحالجنان، ج ۲، ص ۲٦٤.

# قَوْلُ مَعْرُونُ وَمَغْفِرَةً خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَاۤ أَذَى ۚ وَٱللَّهُ غَنِي ۗ حَلِيمٌ ١٠٠

## التفسير

## الكلمة الطيبة أفضل من الصدقة مع المنَّة:

هذه الآية تكل ما بحثته الآية السابقة في مجال ترك المنة والأذى عند الإنفاق والتصدّق فتقول: إنّ الكلمة الطبية للسائلين والمحتاجين والصفح عن أذاهم أفضل من الصدقة التي يتبعها الأذى فوقول معروف ومغفرة خيرٌ من صدقة يتبعها أذى .

ويجب أن يكون معلوماً أنَّ ما تنفقوه في سبيل الله فهو في الواقع ذخيرة لكم لإنقاذكم ويجب أن يكون معلوماً أنَّ ما تنفقوه في سبيل الله فهو في الواقع ذخيرة لكم لإنقاذكم ونجاتكم لأنَّ الله تعالىٰ غير محتاج إليكم وإلى أموالكم وحليم في مقابل جهالاتكم فوالله فمنتي حليم.

#### بطئان

1- تبين هذه الآية منطق الإسلام في قيمة الأشخاص الاجتاعية وكرامتهم، وترى أن أعيال الذين يسعون في حفظ رؤوس الأموال الإنسانية، ويعاملون المستاجين باللطف ويقدّمون لهم التوجيه اللّازم، ولا يفشون أسرارهم، أفضل وأرفع من إنفاق أولئك الأنانيين ذوي النظرة الضيّقة الذين إذا قدّموا عوناً صغيراً يتبعونه تجريح الناس الحسترمين وتحسطيم شخصيّاتهم. في الحقيقة إنّ أمثال هؤلاء الأشخاص ضررهم أكثر من نفعهم، فهم إذا أعطوا ثروة عرضوا ثروات للإبادة والضياع.

يتضح ممّا قلناه إنّ لتعبير ﴿قُول مَعروف مَعروف مَفهوماً واسعاً يشمل كلّ أنواع القول الطيّب والتسلية والتعزية والإرشاد. وذهب بعضهم إلى أن المراد هو الأمر بالمعروف ( ولكن هذا المعنىٰ لايتناسب مع الآية ظاهراً.

«المغفرة» بمعنى العفو بإزاء خشونة المحتاجين، أولئك الذين طفح كيل صبرهم بسبب تراكم الإبتلاءات عليهم، فتزلّ السنتهم أحياناً بالخشن من القول ممّا لا يودُونه قلبياً، هؤلاء بعنفهم هذا إنّا يريدون أن ينتقموا من المجتمع الذي ظلمهم وغمط حقوقهم، فأقلّ ما يمكن للأشخاص الأثرياء في مقابل حرمان هؤلاء المحرومين هو أن يتحمّلوا منهم اندفاعاتهم اللّفظية التي هي شرر النار التي تستعر في قلوبهم فتنطلق على ألسنتهم.

لاشكَ أنَّ تحمَّل عنفهم وخشونتهم والعفو عنها يخفَّف عنهم ضغط عُمقدِهم النَّـفسية. وبهذا تتَّضح أكثر أهميَّة هذه الأوامر الإلهيَّة.

يرى بعض أنّ «المغفرة» يقصد بها هنا المعنى الأصلي، وهو الستر والإخفاء، أي ستر أسرار المحتاجين الذين لهم كرامتهم مثل غيرهم، غير أنّ هذا التفسير لا يتعارض مع ما قلناه، لأنّنا إذا فسّرنا المغفرة بمعناها الأوسع فهي تشمل العفو كها تشمل الستر والإخفاء أيضاً.

جاء في تفسير «مجمع البيان» عن رسول الله عَنْ الله عنها، في الله عليه بوقار ولين إمّا ببذل يسير أو ردّ جميل، فإنّه قد يأتيكم من ليس بإنس ولا جانٍ ينظرونكم كيف صنيعكم فيما خوّلكم الله تعالى» أ.

في هذا الحديث يبيّن رسول الله عَنْ اللهُ عَلَيْهُ خَانِباً مِن آداب الإنفاق.

٣-إن العبارات القصيرة التي تأتي في ختام الآيات عادةً وتورد بعض صفات الله تعالى ترتبط حتاً بمضمون الآية نفسها. وعلى هذا فمن الممكن أن يكون المقصود من ﴿والله عني حليم﴾ هو: أنّ الإنسان ظالم بالطبع، ولذلك فإنّه إذا نال منصباً وحصل ثروة حسب نفسه غنياً ولم يعد بحاجة إلى الآخرين، وقد تعدو به هذه الحالة إلى استعال الخشونة والتهجم ضد الحرومين والمحتاجين، لذلك يقول القرآن إنّ الغني بذاته هو الله، فالله هو وحده الغني الذي الحياج شيئاً. أمّا إحساس البشر بإنه غني فسراب خادع لا ينبغي أن يؤدي إلى الطغيان

الدكره في تفسير البحر المحيط، ج ٢، ص ٣٠٧ بعنوان، قيل.

۲۰ تفسیر مجمع البیان، ج ۱ و ۲، ص ۳۷۵؛ وتفسیر القرطبی، ج ۳، ص ۳۱۰.

والتعالي على الفقراء، ثمّ إنّ الله حليم بالنسبة للذين لا يشكرون، فعلى المؤمنين أن يكونوا كذلك أيضاً.

وقد تكون الآية إشارة إلى أنَّ الله غنيَّ عن إنفاقكم، وأنَّ ما تنفقونه إنَّا هـو لخـيركم أنفسكم، فلا تمنّوا على أحد. ثمّ إنَّ الله حليم باتجاه خشونتكم ولا يتعجّل معاقبتكم لعلّكم تستيقظون وتصلحوا أنفسكم.

8003

يَتَأَيِّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواُ لَانْبَطِلُواْ صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِئَآءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ وَكَمَثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ و وَا بِلُّ فَتَرَكَ هُ مَسَلَدًّا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَا كَسَبُواً وَاللَّهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَفِرِينَ شَنَّ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ آمُولَهُمُ ابْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَنْفِيعَا مِنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ آمُولَهُمُ ابْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَنْفِيدَ عَنْ إِن لَمْ يُصِبْهَا وَابِلُّ فَطَلُّ وَاللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ بَصِيرُ فَيَ

## التفسير

#### دوافع الإنفاق ونتائمه:

في ها تين الآيتين نهي للمؤمنين عن المنّ والأذى عند إنفاقهم في سبيل الله، لأنّ ذلك يحبط أعيالهم، ثمّ يضرب القرآن مثلاً للإنفاق المقترن بالمنّ والأذى، ومثلاً آخر للإنفاق المنظلق من الإخلاص والعواطف الإنسانية. ﴿يَا لَيْهَا الَّذِينَ آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمنّ والأدى كالّذي نيفق هاله رآ، النّاس ولايؤمن بالله واليوم الآخرة.

يقول تعالىٰ في المثال الأوّل: ﴿ فَهَيْلُهُ كَهِيْلُ صَفُولَنَ عَلَيْهُ تَرَكَبُ وَلَيْلُ فَتَرَكُهُ صَلَمَالًا الايقدرونَ على شيء همّا كسبولهِ.

تصوّر قطعة حجر صلد تغطّيه طبقه خفيفة من التراب، وقد وضعت في هذا التراب بذور سليمة، ثمّ عرّض الجميع للهواء الطلق وأشعة الشمس، فإذا سقط المطر المبارك على هذا التراب لا يفعل شيئاً سوى اكتساح التراب والبذور وبعثرتها، ليظهر سطح الحجر بخشونته وصلابته التي لا تنفذ فيها الجذور، وهذا ليس لأنّ أشعة الشمس والهواء الطلق والمطركان لها تأثير سيء، بل لأنّ البذر لم يزرع في المكان المناسب، ظاهر حسن وباطن

خشن لا يسمح بالنفوذ إليه، قشرة خارجية من التربة لا تعين على نموّ النبات الذي يتطلّب الوصول إلى الأعباق لتتغذّى الجذور.

ويشبّد القرآن الإنفاق الذي يصاحبه الرياء والمنّة والأذى بتلك الطبقة الخفيفة من التربة التي تغطّي الصخرة الصلدة والتي لانفع فيها، بل أنّها بمظهرها تخدع الزارع وتذهب بأتعابه أدراج الرياح، هذا هو المثل الذي ضربه القرآن في الآية الأولى للإنفاق المرائي الذي يتبعه المنّ والأذى أ.

وفي نهاية الآية يقول تعالى: ﴿والله لا يهدي القوم الكافرين﴾ وهو إشارة إلى أن الله تعالى سوف يسلبهم التوفيق والهداية، لأنهم أقدموا على الرياء والمنة والأذى بأقدامهم، واختاروا طريق الكفر باختيارهم، ومثل هذا الشخص لا يليق بالهداية، وبذلك وضع القرآن الكريم الإنفاق مع الرياء والمئة والأذى في عرض واحد.

## مثال رائع آفر:

في الآية التبالية نقراً مثالاً جميلاً آخر يقع في النقطة المقابلة لهذه الطائفة من المنفقين، وهؤلاء هم الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله بدافع من الإيمان والإخلاص فتقول الآية: ﴿وَهِ ثُلُ لِنَهُ يَنْفُقُونَ لَمُوالِهُم لِبَنْفَاء مَرْضَاتُ الله وَتُبَيِّناً مِنْ أَنْفُسِهُم كَمِثُلُ جِنْة بربوة أصابها ولبل فاتت أكلها ضعفين فإن لم يصبها ولبل فطل ﴾.

تصوّر هذه الآية مزرعة خضراء يانعة تقع على أرض مرتفعة خصبة تستقبل الهواء الطلق وأشعة الشمس الوافرة والمطر الكثير النافع، وإذا لم يهطل المطر ينزل الطلّ وهو المطر الخفيف وذرّات الهباب ليحافظ على طراوة المزرعة ولطافتها، فتكون النتيجة أنّ مزرعة كهذه تعطي ضعف ما تعطي المزارع الأخرى، فهذه الأرض فضلاً عن كونها خصبة بحيث يكفيها الطلّ والمطر الخفيف ناهيك عن المطر الغزير لإيناع حاصلها، وفضلاً عمن كونها تستفيد كثيراً من الهواء الطلق وإشعّة الشمس وتلفت الأنظار لجهالها، فإنّها لوقوعها على مرتفع تكون في مأمن من السيول.

فالآية الشريفة تريد أن تقول: إنَّ الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله لتمكَّـن الإيمــان

١٠ وصغوان، جمع، مفرده وصفوانة، وتعني الصخرة الصافية و«الوابل» هو العطر الشديد الكبير و«الصله»
 بمعنى الحجر الأملس، ووضعفين، تثنية الضعف ولكنه لا يعني أربع مرّات بل مرّتين مثل زوجين التي تعني طرفين، (تأكّل بدقة).

واليقين في قلوبهم وأرواحهم هم أشبه بتلك المزرعة ذات الحاصل الوافر المفيد والثمين.

وفي ختام الآية تقول: ﴿والله بِما تعملون بصير﴾ فهو سبحانه يعلم ما إذا كان الدافع على هذا الإنفاق إلهيّاً مقترناً بالحبّة والإحترام، أو للرياء المشفوع بالمنّة والأذي.

## بحوث

١- إن عبارة ولا تبطلوا صدقاتكم بالعن والأذى و تفيد بأن بعض الأعبال يكن أن تبدد نتائج بعض الأعبال الحسنة، وهذا هو الإحباط الذي مر شرحه في ذيل الآية ٢١٧ من هذه السورة.

٣- إن تشبيه العمل مع الرياء بالصخرة التي غطّتها قشرة ناعمة من التراب تشبيه دقيق جداً لأن المرائي له باطن خشن ومجدب فيحاول تغطيته بمظهر حسن وجميل، وهمو حب الحير والإحسان للنّاس، فأعهاله غير متجذّرة في وجوده وروحه وليس لها أساس عاطني ثابت فما أسرع ما ينقشع هذا الحجاب بسبب الأحداث والوقائع في الحياة فيظهر باطنهم بذلك.

٣- جملة وليتفاء مرضات الله وتثبيتاً من لنفسهم > تبيّن دوافع الإنفاق الإلهي السليم، وهما دافعان: ابتغاء مرضاة الله، وتقوية روح الإيمان والإطمئنان في القلب.

هذه الآية تقول إنّ المنفقين الحقيقيّين هم الذين يكون دافعهم رضا الله و تربية الفضائل الإنسانية و تثبيتها في قلوبهم، وإزالة الإضطراب والقلق اللذين يحصلان في نفس المرء بإزاء مسؤوليته نحو الهرومين، وعليه فإنّ «من» في الآية تعني «في» أي في نفوسهم.

٤- وجملة ﴿والله بما تعلمون بصير﴾ المذكورة في آخر الآية الثانية تحذير إلى جميع الذين يريدون القيام بعمل صالح كي يأخذوا حذرهم لئلًا يخالط عملهم ونيّتهم وأسلوب عملهم أي تلوّث، لأنّ الله يراقب أعمالهم.

8003

## الأفسير

## مثال آمَر للإنفاق الملوث بالرياء والمنَّة:

هنا يضرب القرآن مثلاً آخر يبين حاجة الإنسان الشديدة إلى الأعمال الصالحات يوم القيامة، وكيف أنّ الرياء والمنّ والأذى تؤثّر على الأعمال الصالحات فتزيل بركتها.

يتجسد هذا التمثيل في صاحب مزرعة مخضرة ذات أشجار متنوّعة كالنخيل والأعناب، وتجري فيها المياه بحيث لا تتطلّب السقي، لكن السنون نالت من صاحبها وتحلّق حوله أبناؤه الضعفاء، وليس ثمّة ما يقيم أودهم سوى هذه المزرعة، فإذا جفّت فلن يقدر هو ولا أبناؤه على إحيائها، وفجأة تهبّ عاصفة محرقة فتحرقها وتبيدها، في هذه الحالة ترى كيف يكون حال هذا العجوز الهرم الذي لا يقوى على الإرتزاق وتأمين معيشته ومعيشة أبنائه الضعفاء؟ وما أعظم أحزانه وحسراته!

﴿ لَيُودٌ لَحدكم لَنْ تكونَ له جنَّة مِنْ نَعْيِلُ ولَعَنَابِ تَجرِي مِنْ تَعَيَّهَا الْأَنْهَارِ فَيهَا هِـنَ كَـلَ التُمراتِ ولُصابِهِ الكِبرُ وله ذرّيَّة ضعفًا، فأصابِها لِعصارُ فيه تارُ فاحترقت ... ﴾.

إنَّ حال أُولئك الذين يعملون عملاً صالحاً ثمّ بحبطونه بالرياء والمنّ والأذى أشبه بحال من تعب وعانى كثيراً حتى إذاحان وقت اقتطاف النتيجة ذهب كلّ شيء ولم يبق سسوى الحسرات والآهات. وتضيف الآية:

﴿ كَذُلِكَ يَبِيِّنَ الله لكم الآيات لعلَّكم تتفكَّرون﴾.

لَمَا كَانَ مَنشأً كُلَّ تَعَاسَةً وَشَقَاءً \_وعلى الأَخْصُّ كُلُّ عَمَلَ أَحْمَقَ كَالْمَنَّ عَلَى الناس \_ هو

عدم إعمال العقل والتفكير في الأمور، فإنّ الله في ختام الآية يحثّ الناس على التعمّق في التفكير في آياته وكذلك يبيّن الله لكم الآياس الطّكم تتفكّرون.

#### بحوث

١- هذه الأمثلة بالتوالي كل واحدة منها تدل على الأمور الزراعية اللطيفة، لأن همذه الآيات لم تنزل على أهل المدينة الذين كانوا مزارعين فحسب، بل إنها نزلت على جميع الناس، على أية حال كانت الزراعة تشكل جانباً من حياتهم.

٢- يستفاد من ﴿وأسابه الكبروله فريّة ضعفا. إنّ الإنفاق في سبيل الله ومدّ يد العون للمحتاجين أشبه بالبستان اليانع الذي ينتفع بشمره صاحبه وأبناؤه أيضاً، ولكن الرياء والمنّ والأذى لا تحرم صاحبه وحده من غرات عمله، بل إنّ ذلك يحرم حتى أبناءه والأجيال التالية من بركات تلك الأعبال الصالحات، وهذا دليل على أنّ الأجيال القادمة تشارك الأجيال السابقة في الإنتفاع بشمرات العلم الطيّب.

وهو كذلك أيضاً على الصعيد الإجتماعي، إذ إنّ المحبوبية والثقة التي ينالها الآباء نتيجةً لأعهالهم الصالحة بين الناس، وتكون خير رأسهال لأبنائهم من بعدهم.

٣- عبارة ﴿يعصارفيه نار﴾ قد تكون إشارة إلى رياح السموم التي تحرق الزرع وتجفّف المياه، أو الرياح التي تكتسب الحرارة من المرور على الحرائق فتكتسح معها النيران المحرقة وتحملها إلى مناطق أخرى، أو قد تكون إشارة إلى العواصف التي تصاحبها الصواعق فتصيب الأرض وتحيلها إلى رماد، إنها على كلّ حال إشارة إلى إيادة سريعة \.

8003

١. «الإعصار» ربح تثير الغبار، وهي تهبّ من التجاهين مختلفين، بحيث إنّها تتجه من الأرض عمودياً إلى السماء.

يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوۤ ٱلْنَفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا صَحَسَبْتُ مِّ وَمِمَّا ٱخْرَجْنَا لَكُم مِنَ الْأَرْضُ وَلَاتَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِنَاخِذِيهِ إِلَّا آن تُغْمِضُواْ فِيهُ وَاعْلَمُوۤ أَنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ حَكِيدُ ﴾

## سبب النزول

عن الصادق ﷺ أنّها نزلت في أقوام لهم رِبّاً في الجاهلية، وكانوا يتصدّقون منه، فنهاهم الله عن ذلك وأمر بالصدقة من الطيّب الحلال. \

عن على ﷺ أنّها نزلت في قوم كانوا يأتون بالحشف (وهمو أرداً التمر) فسيدخلونه في الصدقة. ٢

وليس بين الروايتين أي تعارض، ولعلّ الآية نزلت في كلتا الفئتين، فالشأن الأوّل يخص الطهارة المعنوية، ويخص الثاني طيب الظاهر المادّي.

ولكن ينبغي الإشارة إلى أنّ المرابين في الجاهلية إمتنعوا عن تعاطي الربا بعد نزول الآية الإلام ينبغي الإشارة إلى أنّ المرابين في الجاهلية الميابقة، أي أنّ الآية لم يكن لها أثر رجعي، ولكن من الواضح أنّ هذا المال وإن يكن حلالاً، فهو يختلف عن الأموال الأخرى، فكان في الحقيقة أشبه بتحصيل أموال عن طرق مكروهة.

## التفسير

## الأموال التي يمكن إنفاقها:

شرحت الآيات السابقة تمار الإنفاق وصفات المنفقين والأعيال التي قد تبطل أعسال

أ. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وأصول الكافي، ج ٤، ص ٤٨.
 المصدر السابق،

الإنفاق الإنسانية في سبيل الله. وهذه الآية تبيّن نوعيّةالأموال التي يمكن أن تنفق في سبيل الله.

في بداية الآية يأمر الله المؤمنين أن ينفقوا من (طيبات) أموالهم. و«الطيّب» في اللغة هو الطاهر النتي من الناحية المعنوية والمادّية، أي الأموال الجيدة النافعة والتي لا شبهة فيها من حيث حلّيتها. ويؤيّد عمومية الآية الروايتان المذكورتان في سبب النزول. ﴿يا ليها الذين آمنوا لنفقوا من طيّبات ما محسبتم وممّا أخرجنا لكم من الأرض﴾.

كانت عبارة ﴿ هَا كَسِيتُم ﴾ إشارة إلى الدخل التجاري، وهذه العبارة إشارة إلى الدخل الزراعي وعائدات المناجم، فهو يشمل كلّ أنواع الدخل، لأنّ أصل دخل الإنسان ينبع من الأرض ومصادرها المتنوّعة، بما فيها الصناعة والتجارة وتربية المواشي وغير ذلك.

تقول هذه الآية: إننا وضعنا مصادر الثروة هذه تحت تصرّفكم، لذلك ينبغي أن لا تمتنعوا عن إنفاق خير ما عندكم في سبيل الله.

## ﴿ ولا تيمَّموا للحُبيبَ عِنْهُ تَنْفَقُونَ ولسَّمَ بِأَخْذِيهِ لِلَّا أَنْ تَعْمَضُوا فَيْهِ ﴾ ``.

اعتاد معظم الناس أن ينفقوا من فضول أموالهم التي لا قيمة لها أو الساقطة التي لم تعد تنفعهم في شيء، إن هذا النوع من الإنفاق لا هو يربي روح المنفق، ولاهو يرتق فتقاً لمحتاج، بل لعلّه إهانة له وتحقير، فجاءت هذه الآية تنهى بصراحة عن هذا وتقول للناس: كيف تنفقون مثل هذا المال الذي لا تقبلونه أنتم إذا عرض عليكم إلّا إذا اضطررتم إلى قبوله؟ أترون إخوانكم المسلمين، بل أترون الله الذي في سبيله تنفقون أقلّ شأناً منكم؟

الآية تشير في الواقع إلى فكرة عميقة وهي أنّ للإنفاق في سبيل الله طرفين، فالمحتاجون في طرف، والله في طرف آخر، فإذا اختير المال المنفق من زهيد الأشياء فني ذلك إهانة لمقام الله العزيز الذي لم يجده المنفق جديراً بطيّبات ما عنده كما هو إهانة للذين يحتاجونه، وهم ربما يكونون من ذوي الدرجات الإيمانية السامية، وعندئذ يسبّب لهم هذا المال الرديء الألم والعذاب النفسى.

التعبير بكلمة (الطيّبات) يشمل الطيّب الظاهري الذي يستحقّ الإنفاق والمصرف،

١. «تبيئم» في الأصل بمعنى القصد أي شيء وجاءت هنا بهذا المعنى وأطلقت هذه الكلمة على التيمم لأنّ الإنسان يقصد الاستفادة من التراب الطاهر كما يقول القرآن: ﴿ فتيمموا صعيداً طيباً ﴾ (النساء، ٤٣؛ والمائدة،

وكذلك الطيّب المعنوي، أي الطاهر من الأموال المشتبه والحرام لأنّ المؤمنين لا يرغبون في تناول مثل هذه الأموال.

كها أنّ جملة واستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه أي أنّكم أنفسكم لا تأخذون غير الطيّب من المال إلّا إذا أغمضتم أعينكم كارهين، دليل على أنّ المقصود ليس الطهارة الظاهريّة فقط، لأنّ المؤمنين لا يقبلون مالاً تافها ملوّثاً في ظاهره، كما لا يقبلون مالاً مشبوها مكروها إلّا بالإكراه والتغاضي.

وجملة ﴿إِلَّا لَنْ تَعْمَسُوا فَيه ﴾ تشمل الجميع، فما ذهب إليه بعض المفسّرين من حصرها بأحد هذين المعنيين بعيدٌ عن الصواب، ونظير هذه الآية ما جاء في سورة آل عمران الآية ٩٢ حيث يقول: ﴿لَنْ تَنَالُوا للبرّ حتى تَنفقوا همّا تسعبُون ﴾ وطبعاً هذه الآية ناظرة أكثر إلى الآثار المعنويّة للإنفاق.

وفي ختام الآية يقول: ﴿ولطموا لَنْ الله هَنْيَ حَمِيد﴾ أي لا تنسوا أنّ الله لا حاجة به لإنفاقكم فهو غنيٌّ من كلّ جهة، بل أنّ جميع المواهب والنعم تحت أمره وفي دائرة قدرته، ولذلك فهو حميد ومستحق للثناء والحمد، لأنّه وضع كلّ هذه النعم بين أيديكم.

واحتمل البعض أنّ كلمة (حميد) تأتي هنا بمعنىٰ اسم الفاعل (حامد) لا بمعنىٰ محمود، أي انّه على الرغم من غناه عن إنفاقكم فإنّه بحمدكم علىٰ ما تنفقون.

#### ہحث

لاشك أنّ الإنفاق في سبيل الله هو من أجل نيل القرب من ساحته المقدّسة، وعندما يريد الناس التقرّب إلى السلاطين وأصحاب النفوذ فإنّهم يقدّمون إليهم هدايا من أفضل أموالهم وأحسن ثرواتهم، في حين أنّ هؤلاء السلاطين أناسٌ مثلهم فكيف يتقرّب الإنسان إلى ربّه وخالقه وربّ السموات والأرض لتقديم بعض أمواله الدنيئة كهديّة ؟! فما نرى في الأحكام الشرعية من وجوب كون الزكاة وحتى الهديّ في الحجّ من المرغوب والجيّد يدخل في دائرة هذا الاعتبار، وعلى كلّ حال يجب الالتزام ونشر هذه الثقافة القرآنية بين صفوف المسلمين في إنفاقهم الجيّد من الأموال.

ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَوَيَأَمُرُكُم بِٱلْفَحْسُكَآءِ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْ غِرَةً مِنْهُ وَفَضَّلًا وَٱللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمُ اللَّ

## التفسير

#### مكافمة موانع الإنفاق:

تشير الآية هنا و تعقيباً على آيات الإنفاق إلى أحد الموانع المهمّة للإنفاق، وهو الوساوس الشيطانيّة التي تخوّف الإنسان من الفقر والعوز وخاصّة إذا أراد التصدّق بالأموال الطيّبة والمرغوبة، وما أكثر ما منعت الوساوس الشيطانيّة من الإنفاق المستحبّ في سبيل الله وحتى من الإنفاق الواجب كالزكاة والخُمس أيضاً.

فتقول الآية في هذا الصدد (الشيطان يعديم الفقر) ويقول لكم: لا تمنسوا مستقبل أطفالكم وتدبّروا في غدكم، وأمثال هذه الوساوس المظلّة، ومضافاً إلى ذلك يدعوكم إلى الإثم وإرتكاب المعصية (ويأمركم بالفعشاء).

(الفعشاء) تعني كلّ عملٍ قبيح وشنيع، ويكون المراد به في سياق معنىٰ الآية البخل وترك الإنفاق في كثير من الموارد حيث يكون نوعٌ من المعصية والإثم (رغم أنّ مفردة الفحشاء تعنى عادةً الأعمال المنافية للعفّة ولكنّنا نعلم أنّ هذا المعنىٰ لا يناسب السياق).

تحتى أنّ بعض المفسّرين صرّح بأنّ العرب يسمّون الشخص البخيل (فاحش) ١٠.

و يحتمل أيضاً أنّ الفحشاء هنا بمعنى اختيار الأموال الرديئة والتصدّق بها، وقيل أيضاً: أنّ المراد بها كلّ معصية، لأنّ الشيطان يحمل الإنسان من خلال تخويفه مسن الفـقر عـلى إكتساب الأموال من الطرق غير المشروعة.

١. تفسير روحالبيان، ج ١، ص ٤٣١؛ وتفسير مجمعالبيان، والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

والتعبير عن وسوسة الشيطان بالأمر ﴿ويأهرهم﴾ إشارة لنفس الوسوسة أيضاً، وأساساً فكل فكرة سلبية وضيقة ومانعة للخير فإن مصدرها هو التسليم مقابل وساوس الشيطان، وفي المقابل فإن كل فكرة إيجابية وبناءة وذات بعد عقلي فإن مصدرها هو الإلهامات الإلهية والفطرة السليمة.

ولتوضيح هذا المعنىٰ ينبغي أن نقول: إنّ النظرة الأولى إلى الإنفاق وبذل المال توحي أنّه يؤدّي إلى نقص المال، وهذه هي النظرة الشيطانية الضيّقة، ولكنّنا بتدقيق النظر ندرك أن الإنفاق هو ضهان بقاء المجتمع، وتحكيم العدل الاجتاعي، وتقليل الفواصل الطبقية، والتقدّم العام.

وبديهيّ أنّ تقدّم المجتمع يعني أنّ الأفراد الذين يعيشون فيه يكونون في رخاء ورفاه، وهذه هي النظرة الواقعية الإلهيّة.

يريد القرآن بهذا أن يعلم الناس أنّ الإنفاق وإن بدأ في الظاهرانُه أخذ، ولكنّه في الواقع عطاء لرؤوس أموالهم مادّياً ومعنوياً.

في عالمنا اليوم حيث نشاهد نتائج الاختلافات الطبقية والمآسي النـاتجة عـن الظـلم واحتكار الثروة، نستطيع أن نفهم معنى هذه الآية بوضوح.

كها أنّ الآية تفيد أيضاً أنّ هناك نوعاً من الإرتباط بين ترك الإنفاق والفحشاء، فإذا كانت الفحشاء تعني البخل، فتكون علاقتها بترك الإنفاق هو أنّ هذا الترك يكرّس صفة البخل الذميمة في الإنسان شيئاً فشيئاً، وإذا كانت تعني الإثم مطلقاً أو الفحشاء في الأمور الجنسية فإن علامة ذلك بترك الإنفاق لا تخفى، إذ أنّ منشأ كثير من المعاصي والانحرافات الجنسية هو الفقر والحاجة. يضاف إلى ذلك أن للإنفاق آثاراً ونتائج معنوية مباركة لا يمكن إنكارها.

## ﴿وَلَلَّهُ يَعِدُكُمْ مَشْفُرةً مِنْهُ وَقَصْلاً ﴾ .

جاء في تفسير «مجمع البيان» عن الإمام الصادق على الإنفاق شيئين من الله وشيئين من الله وشيئين من الله وشيئين من الله هما غفران الذنوب والسعة في المال، واللذان من الشيطان هما النقر والأمر بالفحشاء». (

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير التبيان، ج ٢، ص ٣٤٦.

وعليه فإنّ المقصود بالمغفرة هو غفران الذنوب، والمقصود بالفضل هو إزدياد رؤوس الأموال بالإنفاق، كما رواه ابن عبّاس.

وقد جاء عن الإمام على أمير المؤمنين على أنّه قال: «إذا أملقتم فتاجروا الله بالصدقة» . ﴿ وَلَلْتُهُ وَلَسْعَ عليم ﴾ .

في هذا إشارة إلى أن لله قدرة واسعة وعلماً غير محدود، فهو قادر على أن يني بما يعد، ولا شك أن المرء يطمئن إلى هذا الوعد، لاكالوعد الذي يعده الشيطان المخادع الضعيف الذي يجرّ المرء إلى العصيان، فالشيطان ضعيف وجاهل بالمستقبل، ولذلك ليس وعده سوى الضلال والتحريض على الإثم.

8003

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٥٨.

يُوْتِي الْحِكَمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُوْتَ الْحِكَمَةَ فَقَدْ أُوتِي َخَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَذَكَ عَرُ إِلَا آُولُوا الْأَلْبَبِ ۞

## الأغسير

## أفضل النعم الإلهيّة:

مع الإلتفات إلى ما تقدّم في الآية السابقة التي تحدّثت عن تخويف الشيطان من الفقر ووعد الرحمٰن بالمغفرة والفضل الإلهي، فني هذه الآية مورد البحث دار الحديث عن الحكمة والمعرفة والعلم لأنّ الحكمة فقط هي التي يمكنّها التفريق والقييز بين هذين الدافعين الرحماني والشيطاني وتدعوا الإنسان إلى ساحل المغفرة والرحمة الإلهيّة وترك الوساوس الشيطانيّة وعدم الإعتناء بالتخويف من الفقر.

وبعبارة أخرى، أننا نلاحظ في بعض الأشخاص نوع من العلم والمعرفة بسبب الطهارة القلبيّة ورياضة النفس حيث تترتب عليها آثار وفوائد جمّة، منها أن يدرك الشخص فوائد الإنفاق ودوره المهم والحيوي في المجتمع ويميّز بينه وبين ما تدعوه إليه وساوس الشيطان فتقول الآية: ﴿ يُوكِنِي للعكمة من يشا﴾.

وقد ذكر لكلمة (العكمة) معانٍ كثيرة منها (المعرفة والعلم بأسرار العالم) ومنها (العلم بمقائق القرآن) و(الوصول إلى الحق بالقول والعمل) و(معرفة الله تعالى) و(أنّها النور الإلهي الذي يبيّز بين وساوس الشيطان وإلهامات الرحمان).

والظاهر هو أنّ الحكمة تأتي بالمعنى الواسع حيث تشمل جميع هذه الأمور بما فيها النبوّة التي هي نوعٌ من العلم والأطّلاع والإدراك، فهي في الأصل أخذت من مادة (حكم) ـ على وزن حرف \_ بمعنى المنع، وبما أنّ العلم والمعرفة والتدبير تمنع الإنسان من ارتكاب الأعمال الممنوعة والحرّمة، فلذا يقال عنها أنّها حكمة.

بديهيّ أنّ القصد من قوله ﴿ هَن يِشا﴾ ليس إسباغ الحكمة على كلّ من هبّ ودبّ بغير حساب، بل أنّ مشيئة الله هي داعًا منبعثة عن حكمة، أي أنّه يمنحها لمن يستحقّها، ويرويه من سلسبيل هذه العين الزلال.

## ﴿ وَمَنْ يَوْتُ الْحَكَمَةَ فَقَدَ لُولِي خَيْراً كَثَيْراً﴾.

رغم أنّ واهب الحكمة هو الله فإنّ اسمه لم يرد في هذه الآية وإنّما بني الفعل للــمجهول ﴿ وَمَنْ يَوْتَ للحكمة﴾.

ولعلِّ المقصود هو أنَّ الحكمة أمر حسن بذاته بصرف النظر عن مصدرها ومنشئها.

من الملاحظ أنّ الآية تقول: إذا نزلت الحكمة بساحة أحد فقد نزلت بساحته البركة والخير الكثير لا الخير المطلق، لأنّ السعادة والخير المطلق ليسا في العلم وحده، بل العلم أهمّ عامل لهما.

#### ﴿ وَمَا يَذُّكُرُ إِلَّا لُولُوا الْأَلِبَابِ ﴾.

«التذكر» هو حفظ العلوم والمعارف في داخل الروح، والألباب جمع لب وهو قلب كلّ شيء ومركزه، ولهذا قيل العقل اللّب.

تقول هذه الفقرة من الآية إنّ أصحاب العقول هم الذين يحفظون هذه الحقائق ويتذكّرونها، رغم أنّ جميع الناس ذو عقل عدا الجانين فيلا يسوصفون جميعاً بأولي الألباب، بل هؤلاء هم الذين يستخدمون عقولهم فيشقّون طريقهم على ضوء نسورها الساطع.

ونختم هذا البحث بكلام لأحد علماء الإسلام (ويحتمل أنّه مقتبس من كلام الرسول الأكرم ﷺ) حيث يقول: قد يريد الله تعالى أحياناً تعذيب أمّة على الأرض ولكنّه يسرى معلّماً يعلّم الأولاد الحكمة فيرفع عن تلك الأمّة العذاب بسبب ذلك .

#### 8003

وَمَا أَنفَ فَتُح مِن نَفَ فَهُ أَوْ نَذَرْتُم مِن نَكُ ذِ فَإِنَ اللَّهَ يَعْلَمُهُ, وَمَا لِلظَّالِمِينَ وَمَا أَنفَ فَتُح مِن أَنصَكَادٍ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

## التفسير

#### كيفيّة الإنفاق:

تحدّثت الآيات السابقة عن الإنفاق وبذل المال في سبيل الله، وأن ينفق الشخص ذلك المال من الطيّب دون الخبيث، وأن يكون مشفوعاً بالحبّة والإخلاص وحسن الخلق، أمّا في هاتين الآيتين أعلاه فيدور الحديث عن كيفيّة الإنفاق وعلم الله تعالى بذلك.

فيقول الله تعالى في الآية الأولى: ﴿وَهَا لَنَفَقَتُمْ مِنْ نَفَقَةِ لُو نَذَرْتُمْ مِنْ نَدْرِ فَإِنْ الله يعلمه﴾. تقول الآية: إنّ كلّ ما تنفقونه في سبيل الله سواءً كان قليلاً أو كثيراً، جيّداً أم رديئاً، من حلالٍ إكتسب أم من حرام، مخلصاً كان في نيّته أم مرائياً، إتّبعه المن والأذى أم لم يتبعه، أكان الإنفاق ممّا أوجب الله تعالى عليه أم ممّا أوجبه الإنسان على نفسه بنذر وشبهه، فإنّ الله تعالى يعلم تفاصيله ويثيب عليه أو يعاقب.

وفي ختام الآية تقول: ﴿وَهَا لِلظَّالَمِينَ مِنْ لُلْصَارِ﴾.

(الظالمين) هنا إشارة إلى المحتكرين والبخلاء والمرائين والّذين ينفقون بــالمنّ والأذى، فإنّ الله تعالىٰ لا ينصرهم، وسوف لا ينفعهم ما أنفقوا لا في الدنيا ولا في الآخرة.

أو أنّ المراد هم الأشخاص الّذين إمتنعوا من الإنفاق إلى المحرومين والمعوزين، ف إنّهم بذلك قد ظلموهم وظلمواكذلك أنفسهم ومجتمعهم.

أو أنَّهم الأنشخاص الَّذين لا ينفقون في موارد الإنفاق، لأنَّ مفهوم الظلم واسعٌ يشمل كلِّ

عمل يأتي به الإنسان في غير مورده، وبما أنّه لا منافاة بين هذه المعاني الثلاثة لذلك يمكن أن تدخل هذه المعانى في مفهوم الآية بأجمعها.

أجل فهوًلاء ليس لهم ناصر في الدنيا ولا شفيع في الآخرة، وهذه النتيجة من الخصائص المترتّبة على الظلم والجور بأيّ صورةٍ كان.

ويستفاد من هذه الآية ضمناً مشروعيّة النذر ووجوب العمل بمؤدّاه، وهو من الأمور التي كانت موجودة قبل الإسلام وقد أمضاها الإسلام وأيدّها.

في الآية الثانية إشارة إلى كيفية الإنفاق من حيث السرّ والعلن فتقول: ﴿إِنْ تسبدوا الصدقات فنعمًا هي وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم ﴾.

وسوف يعفوالله عنكم بذلك ﴿ويكفّرمنكم من سيّناتكم واللصمات ملون خبير﴾.

## ہحوث

 ١- لاشك أنّ لكلّ من الإنفاق العلني والإنفاق الحنيّ في سبيل الله آثاراً نافعة، فإذا كان الإنفاق واجباً فالإعلان عنه يشجع الآخرين على القيام بمثله، كما يرفع عن المنفق تهمة إهماله لواجبه.

أمّا إذا كان الإنفاق مستحبّاً، فإنّه يكون في الواقع أشبه بالدعاية والإعلان العملي لحثّ الناس على فعل الخير، ومساعدة المحتاجين، والقيام بالأعيال الخيرية الإجتماعية العامّة.

أمّا الإنفاق الحنيّ البعيد عن الأنظار فلاشكّ أنه أبعد عن الرياء وحبّ الظهور وخلوص النيّة فيه أكثر، خاصّة وأن مدّ يد العون إلى المحتاجين في الحنفاء يحفظ لهــم مــاء وجــههم وكرامتهم، ولذلك تثني الآية على كلا الأسلوبين.

وذهب بعض المفسرين إلى أنّ الإخفاء يقتصر على الإنفاق المستحب، وأمّا الإنسفاق الواجب كالزكاة وغيره فيفضّل في حالة الجهر، وليست هذه بقاعدة عمامّة، بمل تخمتلف باختلاف حالات الإنفاق.

فني الحالات التي يكون فيها الجانب التشجيعي أكثر ولا يــصادر فــيها الإخــلاص فالإظهار أولى، وفي الحالات التي يكون فيها المحتاجون من ذوي العزّة والكرامة فإن حفظ ماء وجوههم يقتضي إخفاء الإنفاق، كها أنّه إذا خشي الرياء وعدم الإخلاص فالإخفاء أولى. وقد جاء في بعض الأحاديث أنّ الإنفاق الواجب يفضّل فسيه الإظـهار، والمستحبّ يفضّل فيه الإخفاء.\

" وقد نقل عن الإمام الصادق على الله قال: «الزّكاة المفروضة تخرج علانية وتدفع علانية، وغير الزكاة إن دفعه سرّاً فهو أفضل» "

إِلَّا أَنَّ هذه الأحاديث لا تتعارض مع ما قلناه أنفاً، لأنّ أداء الواجب يكون أقلّ امتزاجاً بالرّياء، فهو واجب لابد أن يؤدّيه كلّ مسلم في المحيط الاسلامي كالضريبة اللازمة التي يدفعها الجميع، وعليه فإنّ إظهار الإنفاق أفضل، أمّا الإنفاق المستحبّ فليس إلزامياً لذلك، فإنّ إظهار إنفاقه قد يشوبه شيء من الرياء وعدم خلوص النبّة، فيكون الأجدر إخفاؤه.

٣- قولد: ﴿ويكفر منكم من سيئاتكم﴾ يُوضّح أنّ للإنفاق في سبيل الله أثراً في غفران
 الذنوب، فالتكفير عن السيئات \_أي تغطية الذنوب \_كناية عن ذلك.

بديهي أنّ هذا لا يعني أنّ إنفاق بعض المال يذهب بكلّ ذنوب الإنسان، ولذلك لابدّ من ملاحظة استعمال «من» التبعيضية، أي أنّ الغفران يشمل قسماً من ذنوب الإنسان، وأنّ هذا القسم يتناسب مع مقدار الإنفاق وميزان الإخلاص.

منالك أحاديث كثيرة بشأن غفران الذنوب بالإنفاق وردت عن أهل البيت: وفي كتب أهل السنّة.

من ذلك: «صدقة السرّ تطغيء غضب الربّ و تطغيء الخطيئة كما يطغي، الماء النار» . كما جاء أيضاً: «سبعة يظلّهم الله في ظلّه يوم لا ظلّ إلاّ ظلَّه: الإمام العدل، والشابّ الذي نشأ في عبادة الله تعالى، ورجل قلبه يتعلّق بالمساجد حتى يعود إليها، ورجلان تسحابًا في الله واجتمعا عليه وافترقا عليه، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال إنّي أخاف الله تعالى، ورجل تصدّق فأخفاه حتى لم تعلم يمينه ما تنفق شماله، ورجل ذكر الله خالياً ففاضت عيناه » . ورجل تصدّق فأخفاه من لم تعلم يمينه ما تنفق شماله، ورجل ذكر الله خالياً ففاضت عيناه » . يستفاد من جملة خوالله بها تعلون خبير ». هو أنّ الله عالم بما تنفقون سواء أكان علانية أن "أنه عالم نا خفائه، على كلّ حال أنّ "

أم سرّاً، كما أنّه عالم بنيّاتكم وأغراضكم من إعلان إنفاقكم ومن إخفائه. على كلّ حال أنّ الذي له تأثير في الإنفاق هو النيّة الطاهرة والحلوص في العمل لله وحده، لأنّه هــو الذي يجزي أعمال العبد، وهو عالم بما يخني ويعلن.

١. وسائل الشيعة، ج ٩، ص ٣٠٩، (الباب ٥٤، باب استحباب إخراج الزكاة المفروضة علانيّة و...).

٢. تفسير علي بن إبراهيم القمي، ج ١، ص ٩٢ و٩٣.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ١ و٢، ص ٣٨٥.

لَيْسَ عَلَيْكَ هُدُنهُ مُولَكِ نَ ٱللّهَ يَهْدِى مَن يَشَكَآهُ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلّا ٱبْتِفَاءَ وَجْدِ ٱللّهَ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوكَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴿

## سبب النزول

جاء في تفسير مجمع البيان عن ابن عبّاس أنّ المسلمين لم يرضوا بالإنفاق عــلى غــير المسلمين، فنزلت هذه الآية تجيز لهم ذلك عند الضرورة. \

وهناك سبب نزول آخر لهذه الآية قريب من سبب النزول السابق. فقد جاء أن أمرأة مسلمة تدعى «أسهاء» كانت في رحلة عمرة القضاء مع رسول الله على أسهاء فقد امتنعت وجدّتها تطلبان بعض العون منها، ولكن لما كانتا من المشركين وعبدة الأصنام، فقد امتنعت أسهاء عن مدّ يد المساعدة إليهها، وقالت: لابد أن أستجيز رسول الله عَلَيْنَ في ذلك لائكما لستا على ديني. وأقبلت إلى النبي تستجيزه، فنزلت الآية المذكورة. أ

## التفسير

#### الإنفاق على غير المسلمين:

تحدّثت الآيات السابقة عن مسألة الإنفاق في سبيل الله بشكل عام، ولكن في هذه الآية الحديث عن جواز الإنفاق على غير المسلمين، بمعنى أنه لا ينبغي ترك الإنفاق على المساكين والمحتاجين من غير المسلمين حتى تشتدّ بهم الأزمة والحاجة فيعتنقوا الإسلام بسبب ذلك.

١. تفسير مجمعالبيان، وتفسير القرطبي، وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد البحث.

٢. المصدر السابق، والتقسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

تقول الآية ﴿ليس عليك هداهم﴾ فلا يصحّ أن تجبرهم على الإيمان، وترك الإنفاق عليهم نوعٌ من الإجبار على دخولهم إلى الإسلام، وهذا الأسلوب مرفوض، ورغم أنّ المخاطب في هذه الآية الشريفة هو النّبي الأكرم مَنْ إلا أنّه في الواقع يستوعب كلّ المسلمين.

اثم تضيف الآية ﴿ ولكنَّ الله يهدي من يشا ﴾ ومن تكون له اللَّياقة للهداية.

فبعد هذا التذكّر تستمر الآية في بحث فوائد الإنفاق في سبيل الله فتقول: ﴿وها تنفقوا من خير فلأنفسكم وما تنفقون إلّا ليتفاء وجه الله﴾.

هذا في صورة ما إذا قلنا أنّ جملة ﴿ وها تنفقون ﴾ قد أخذت هنا بمعنى النهسي، فسيكون معناها أنّ إنفاقكم لا ينفعكم شيئاً إلّا إذا كان في سبيل الله تعالى.

ويحتمل أيضاً أن تكون هذه الجملة خبريّة، أي أنكم أيّها المسلمون لا تنفقون شيئاً إلّا في سبيل الله تعالى وكسب رضاه.

وفي آخر عبارة من هذه الآية الكريمة نلاحظ تأكيداً أكثر على مقدار الإنفاق وكيفيّته حيث تقول الآية: ﴿ وَهَا تَنفقُوا مِن مُميرِيوقَ لِليكم ولُنتُم لا تظلمون﴾.

يعني أنّكم لا ينبغي أن تتصوروا أنّ إنفاقكم سيعود عليكم بربح قليل، بل إنّ جميع ما أنفقتم وتنفقون سيعود إليكم كاملاً، وذلك في اليوم الذي تحتاجون إليه بشدّة، فعلى هذا لا تتردّدوا في الإنفاق أبداً.

ويستفاد من ظاهر هذه الجملة أنّ نفس المال المنفق سيعود على صاحبه (لاثـوابـه) فيمكن أن تكون الآية دليلاً على تجسّم الأعمال الذي سـيأتي بحــثه مـفصّلاً في الآيــات اللاحقة \.

## ہحوث

# ١\_ الشمولية في نعم الله وآلاءه

الآية أعلاه تقول إنّ نعم الله وآلاء. في هذا العالم كما أنّها تشمل الجميع بغضّ النظر عن العقيدة والدين، كذلك ينبغي أن يشمل إنفاق المؤمنين المستحبّ رفع حاجات الناس غير المسلمين أيضاً إذا اقتضت الضرورة.

١. سوف تأتي هذه المسألة مفصلاً في ذيل الآية ٣٠ من سورة آل عمران.

ومن الواضح أنّ الإنفاق على غير المسلمين يجب أن يكون ذا طابع إنساني فني هـذه الصورة يكون جائزاً، لاما إذا كان موجباً لتقوية الكفر ودعم خطط الأعداء المشؤومة.

# ٢\_ للهداية أنواع مفتلفة

من الواضع أنّ المقصود من عدم وجوب هداية الناس على الرسول ﷺ لا يعني أنّه غير مكلّف بإرشاد الناس وهدايتهم لأنّ الإرشاد والدعوة من أهم جوانب مسؤوليات النّبي، وإنّا المقصود أنّه غير مكلّف بمهارسة الضغط وعوامل الإكراه لحمل الناس عملى إعمناق الإسلام.

وهل أنّ المقصود من هذه الهداية هو الهداية التكوينيّة أو التشريعيّة؟ لأنّ الهداية لهـــا عدّة أنواع:

أ) الهداية التكوينية: وتعني أنّ الله تعالى خلق مجموعة من عوامل التقدّم والتكامل في مختلف كائنات هذا العالم، يشمل ذلك الإنسان وجميع الكائنات الحيّة، بل حتى الجهادات، وهذه العوامل تدفع الموجودات نحو تكاملها.

إن غو الجنين في رحم أمّه ورشده، وغو البذرة في باطن الأرض ورشدها، وحركة السيارات والمنظومات الشمسية في مداراتها، وأمثال ذلك غاذج مختلفة من الهداية التكوينية. وهذا النوع من الهداية خاص بالله تعالى، وتتدخل فيها عوامل وأسباب طبيعية وما وراء الطبيعية. يقول القرآن الجيد: ﴿الذي لُعطىٰ كُلُّ هَي، خلقه ثمّ هدى﴾ أ

ب) الهداية التشريعية: وتعني هداية الناس عن طريق التعليم والتربية، والقوانين، والحكومات العادلة، والموعظة والنصيحة، وهذه الهداية يقوم بها الأنبياء والأثمّة والصالحون والمربّون المخلصون، وقد أشار القرآن إلى هذا بقوله: ﴿ وَلَكَ لَكَ تَابِ لَا رَبِ فَيِهِ هَدَىٰ لَلْمَتّقَينَ ﴾ ``.
هدى للمتقين ﴾ ``.

ج) الهداية التوفيقية: وهي الهداية إلى تهيئة الوسائل ووضعها في متناول الأفراد لكي يستفيدوا منها حسبها يشاؤون في مضان التقدّم، كبناء المدارس والمساجد ومعاهد التربية، وإعداد الكتب ووضع الخطط و تدريب المربّين والمعلّمين المؤهّلين، وهذا النوع من الهداية

يقع بين الهدايتين التكوينية والتشريعية. يقول القرآن: ﴿والدّين جِاهدوا قينا لنهدينهم سبلنا﴾ أ

د) الهداية نحو النعمة والمثوبة: وهذه تعني هداية الأفراد اللائقين للانتفاع بنتائج أعيالهم الصالحة في العالم الآخر، وهي هداية تختص بالمؤمنين الصالحين. يـقول القـرآن: ﴿سيهديهم ويصلح بالهم﴾ .

هذه الآية جاءت بعد ذكر تضحية الشهداء في سبيل الله. واضح أنّ هذا النوع من الهداية ترتبط بتمتّع هؤلاء بنار أعمالهم في الآخرة.

الواقع أنَّ هذه الأنواع الأربعة من الهداية تشكّل مراحل مختلفة متوالية لحقيقة واحدة. في البداية تكون الهداية التكوينية التي يهدي بها الله مخلوقاته ومنها الإنسان الذي أودع فيه العقل والفكر والقوى الأخرى.

يلي تلك الهداية هداية الأنبياء والرسل الذين يهدون الناس إلى طريق الحقّ، والهداية هنا بمعنى الإرشاد والتبليغ.

ثمّ تأتي مرحلة العمل فيشمل الله مخلوقاته بتوفيقه فتتمهّد لهم سبل وطرائق تسير عليها نحو التكامل. وهذه هي هداية التوفيق.

وفي العالم الآخر ينالون جزاء أعيالهم الصالحات.

هداية الإرشاد والدعوة التي تشكّل واحداً من أنواع الهداية الأربعة هي من واجبات الأنبياء والأثنّة، وقسم منها ممّا يتناول تمهيد الطرق، يمدخل معظمه ضمن واجمبات الحكومات الإلهية للأنبياء والأثمّة، والباقي يختصّ بالله تعالى.

وعليه حيثًا نجد في القرآن سلب مسؤولية الهداية عن أنبياء، فذلك لا يخصّ النــوعين الأوّلين.

### ﴿وَلَكُنَّ اللَّهُ بِهَدِي مِنْ يَشَاءُ ﴾ .

وهي هداية لا تأتي اعتباطاً بدون حكمة ولا حساب، أي أنّه لا يمكن أن يهدي هذا ويحرم ذاك بغير سبب، فعلى الإنسان أن يكون جديراً بالهداية لكي ينالها ويستفيد منها. نستخلص من هذه الآية حقيقة أخرى، وهي أنّه تعالى يخاطب نبيّه قائلاً: إذا ظهر بين المسلمين ـ بعد كلّ ذلك التحذير من الإنفاق المصحوب بالرياء والمنّ والأذى ـ أفراد ما يزالون يلوّثون إنفاقهم بهذه الأمور، فلا يسؤك ذلك، إنّ واجبك هو بيان الأحكام وتهيئة المناخ الاجتاعي السليم، وليس من واجبك أبداً أن تجبرهم على تجنّب هذه الأمور، وهذا التفسير لايتنافي مع التفسير السابق، فكلاهما محتملان.

# ٣\_ أثر الإنفاق في مياة المنفق

نلاحظ في جملة ﴿وما تنفقوا من خير فالنفسكم﴾ أنّ فوائد الإنفاق تعود على المنفقين أنفسهم، وبهذا تدفعهم نحو هذا العمل الإنساني، وطبيعي أنّ الإنسان يزداد حماساً لمهارسة علمه حين يعلم أنّ منافع هذا العمل تعود إليه.

قد يبدو للوهلة الأولى أنّ المنافع التي تعود على المنفق من إنفاقه هي ما يناله من ثواب في الآخرة، هذا بالطبع صحيح، ولكن لاينبغي أن يتصوّر أنّ نتائج الإنفاق أخروية فحسب، بل إنّ له منافع في هذه الدنيا أيضاً مادّية ومعنوية، ففائدته المعنوية هي أنّ روح البذل والإنسانية والتضحية والأخوّة تتربيّ في المنفق، وهذه في الواقع وسيلة مـوُثرة في تكامل شخصية الإنسان وتربيته.

أمًّا فائدته المادِّية فإنَّ وجود أناس معدمين فقراء في مجتمع ما يكون سبباً في أزمــات اجتماعية خطرة قد تبتلع مبدأ الملكية نفسه في ثورتها، فلا تبق ولا تذر.

الإنفاق يقلّل من الفواصل الطبقيّة ويزيل هذا الخطر الذي يهدّد الأفراد الأثسرياء في المجتمع، فالإنفاق يطنيء لهيب غضب الطبقات المحرومة وينقضي عملى روح الإنستقام في نفوسهم.

من هنا فالإنفاق لصالح المنفقين من حيث الأهميّة الاجتماعية والسلامة الاقــتصادية والجوانب المختلفة المادّية والمعنوية.

#### ٤\_ما معنى ﴿وجه الله ﴾؟

«وجه» بالإضافة إلى معناها المعروف قد تستعمل بمعنى ذات، وعندئذٍ ﴿وجه اللهِ تعني ذات الله التي يجب أن يتوجّه إليها المنفقون في إنفاقهم، وعليه فإنّ ورود كلمة «وجه» في هذه الآية وفي غيرها إنّما يقصد به التوكيد، فن الواضح أنّ قولنا «لوجه الله» أو «لذات الله» أكثر

تأكيداً من قولنا «لله». فيكون المعنى أنَّ الإنفاق لله حمّاً لا لغير الله.

ثم إن الوجه أشرف جزء من أجزاء الجسم الظاهرة، ففيه أهم أعضاء الإنسان كالبصر والسمع والنطق. ولهذا حيثا استعملت كلمة «الوجه» كان القصد إيسال معاني الشرف والأهميّة، واستعملها هنا استعمال كناية يفهم منه الإحترام والأهميّة، وإلا فإن الله منزه عن الصورة الجسدية.

#### 8003

# سبب النزول

نقل عن الإمام الباقر على أنه قال: إن هذه الآية نزلت في أصحاب «الصفّة». وهم جمع نحو أربعهائة شخص من مسلمي مكّة وأطراف المدينة ممّن لم يكن لهم مأوى يأوون إليه في المدينة، ولا قريب يؤويهم في منزله، فاتخذوا من مسجد النبيّ منزلاً معلنين استعدادهم للذهاب إلى ميادين الجهاد دائماً، ولكن بما أنّ بقاءهم في المسجد لم يكن ينسجم مع شؤونه فقد أمروا بالإنتقال إلى «صفّة» دكّة عريضة كانت خارج المسجد. وننزلت الآية تحت المسلمين أن يغدقوا مساعداتهم على إخوتهم هؤلاء فأعانوهم أ

صرّح بعض المفسّرين: «لقد كان هذا الوصف الموحي ينطبق على جماعة من المهاجرين، تركوا وراءهم أموالهم وأهليهم؛ وأقاموا في المدينة ووقفوا أنفسهم على الجهاد في سبيل الله، وحراسة رسول الله عَمَلُهُ كأهل الصفة الذين كانوا بالمسجد حسرساً لبسيوت الرسول عَلَيْهُ لا يخلص إليها من دونهم عدو...». أ

# التفسير

#### فير مواضع الإنفاق:

يبيّن الله في هذه الآية أفضل مواضع الإنفاق، وهي التي تتّصف بالصفات التالية:

١. تقسير مجمع البيان، وتفسر روح الجنان، وتفسير البحر المحيط، وتفسير القرطبي، وتفسير روح المعاني، وتفسير روح المعاني، وتفاسير أخرى، ذيل الآية مورد البحث، (ومع تفاوت في العبارات).
 ٢. تفسير في ظلال القرآن، ج ١، ص ٤٦٢، ذيل الآية مورد البحث.

١- ﴿اللفقراد الدّين أحصروا في سبيل الله﴾ أي الذين شغلتهم الأعبال الهامّة كالجهاد وعاربة العدو، وتعليم فنون الحرب، وتحصيل العلوم الأخرى، عن العمل في سبيل الحصول على لقمة العيش كأصحاب الصفّة الذين كانوا خير مصداق لهذا الوصف .

ثمّ للتأكيد تضيف الآية: ﴿لايستطيعون ضرباً في الأرض ﴾ أي الذين لا يقدرون على الترحال لكسب العيش بالسفر إلى القرى والمدن الأخرى حيث تتوفر نِعم الله تعالى، وعليه فإنّ القادرين على كسب معيشتهم يجب أن يتحمّلوا عناء السفر في سبيل ذلك وأن لا يستفيدوا من ثمار أتعاب الآخرين إلّا إذا كانوا منشغلين بعمل أهم من كسب العيش كالجهاد في سبيل الله.

٣-الذين ﴿يحسبُهم الجاهل لَفنيا. من التحقّف ﴾ هؤلاء الذين لا يعرف الآخرون شيئاً عن بواطن أمورهم، ولكنهم لل فيهم من عفّة النفس والكرامة \_ يظنّون أنّهم من الأغنياء. ولكن هذا لا يعنى أنّهم غير معروفين لذا تضيف الآية ﴿تعرفهم يسيماهم﴾.

السيماء؛ العلامة <sup>٢</sup>. فهوُلاء وإن لم يفصحوا بشيء عن حــالهم، فـــإنّ عـــلى وجــوههم علامات تنطق بما يعانون يدركها العارفون، فلون وجناتهم ينبيء عبّا خني من أسرارهم.

٣ والثالث من صفات هؤلاء أنهم لا يصرّون في الطلب والسؤال: ﴿لا يسألون الناس، فهم السافا ﴾ "أي أنهم لا يشبهون الفقراء الشحّاذين الذين يلحّون في الطلب من الناس، فهم يمتنعون عن السؤال فضلاً عن الإلحاف، فالإلحاح في السؤال شيعة ذوي الحاجات العاديّين، وهؤلاء ليسوا عاديّين، وقول القرآن إنّهم لا يلحفون في السؤال لا يعني أنّهم يسألون بدون إلحاف، بل يعني أنّهم ليسوا من الفقراء العاديّين حتى يسألوا، ولذلك لا تتعارض هذه الفقرة من الآية مع قوله تعالى: ﴿تحرفهم بسيماهم ﴾ لأنهم لا يُعرفون بالسؤال.

ثمَّة احتمال آخر في تفسير الآية، وهو أنَّهم إذا اضطرَّتهم الحالة إلى إظهار عوزهم فإنَّهم لا

١. وحصرت بمعنى الحبس والمنع والتضييق وجاءت هنا بمعنى جميع الأمور التي تمنع الإنسان من تسأمين معاشه.

٢. قيل أنها من مادة ووسم، وقيل أنها من مادة وسوم».

٣. والحاف، من مادة وليحاف، بمعنى النطاء المعروف، وأطلق على الاصرار في السؤال لأنه ينظي قبلب الشخص المقابل.

يلحفون في السؤال أبداً، بل يكشفون عن حاجتهم بإسلوب مؤدّب أمام إخوانهم المسلمين. 
﴿وَهَا تَنْفَقُوا مِنْ خَيْرِ قَانَ الله بِهِ عَلَيْمٍ ﴾.

في هذه الآية حتّ على الإنفاق، وعلى الأخصّ الإنفاق على ذوي النفوس العزيزة الأبية، لأنّ المنفقين إذا علموا أنّ الله عالم بما ينفقون حتى وإن كان سرّاً وأنّه سوف يثيبهم على ذلك، فستزداد رغبتهم في هذا العمل الكبير.

### بحث

#### الاستَمِداء بدون مامِة مرام:

إنّ أحد الذنوب الكبيرة هو السؤال والاستجداء والطلب من الناس من دون حاجة، لذلك وقد ورد في روايات متعدّدة النهي عن هذا العمل بشدّة، فني الحديث عن رسول الله مَنْ الله من الله مَنْ الله من الله م

وورد في حديث آخر عنم الله قال: «من سأل وعنده ما يغنيه فإنّما يستكثر من جمرة جهنّم» أو كذلك ورد في الأحاديث الشريفة «أنّه لا تقبل شهادة من يسأل الناس بكفّه» أ.

<sup>8003</sup> 

١. التهذيب، ج ٤، ص ٥١؛ ووسائل الشيعة، ج ٩، ص ٢٣٣ و ٢٣٤ و٢٣٩.

٢٠ تفسير العراغي، ج ٣، ص ٥٠.

٣ وسائل الشيعة، ج ١٨، ص ٢٨١. (كتاب الشهادات، الباب ٣٥).

ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُم بِٱلِّتِلِ وَٱلنَّهَارِ سِرَّا وَعَلَانِيكَةً فَلَهُمَ أَجْرُهُمْ عِندَرَبِهِمْ وَلَاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ فَيَ

## سبب النزول

ورد في أحاديث كثيرة أنّ هذه الآية الشريفة نزلت في علي الله كان لديه أربعة دراهم فأنفق منها درهماً في الليل وآخر في النهار وثالث علانيّة ورابع خفيةً، فنزلت هذه الآية، ولكن من الواضع أنّ نزول الآية في مورد خاص لا يحدّد مفهوم تلك الآية ولا ينغي شموليّة الحكم لغيره من الموارد.

# التفسير

# الإنفاق مممودُ بكلّ أشكاله:

في هذه الآية يدور الحديث أيضاً عن مسألة أخرى ممّا يرتبط بالإنفاق في سبيل الله وهي الكيفيّات المتنوّعة والمخلفة للإنفاق فتقول الآية: ﴿اللّذِينَ يِنفقُونَ أَمُوالَهُمُ بِاللَّيْلُ وَالنّهَارُ سَرّاً وَعَلَائِيةٌ قَلْهُمُ أَجُرُهُمُ عَنْدُ رَبّهُم ﴾.

ومن الواضح أنّ إنتخاب أحد هذه الطرق المختلفة يتمّ مع رعـاية الشرائـط الأفـضل للإنفاق، يعني أنّ المنفق يجب عليه مراعاة الجوانب الأخلاقية والاجتماعية في إنفاقه اللّبلي

١٠ تفسير نورالتقلين، ج ١، ص ٢٩٠ و ٢٩١، ورد مضمون هذا الحديث في كتب تفسير أهل السنة أبضاً، وينقله صاحب الدرّالمنثور عن ابن عساكر والطبراني وأبي حاتم وابن جرير وغيرهم. ويرى البعض أنّ علماء الشيعة بالاتفاق وأكثر علماء السنّة ذهبوا إلى أنّ هذه الآية نزلت في علي بن أبي طالب النّيَة وفي علماء السنّة، الواحدي، التعلبي، الخوارزمي، السدّي، الكلبي، الزمخشري، الطافي، القشيري، المارودي، ابن المغازلي، ابن أبي الحديد، وغيرهم، وراجع تفسير البرهان.

أو النهاري العلني أو السرّي، فحين لا يكون ثمّة مبرّر لإظهار الإنفاق على المحتاجين فينبغي أن يكون في الحفاء لحفظ كرامة المحتاجين وتركيزاً لإخلاص النيّة.

وإذا تطلّبت المصلحة إعلان الإنفاق كتعظيم الشعائر الدينيّة والترغسيب والحثّ عملى الإنفاق دون أن يؤدّي ذلك إلى هتك حرمة أحد من المسلمين، فليعلن عنه (كالإنفاق في الجهاد والمراكز الخيريّة وأمثال ذلك).

ولا يبعد أن يكون تقديم اللّيل على النهار والسرّ على العلانية في الآية مورد البحث إشارة إلى أنّ صدقة السرّ أفضل إلّا أن يكون هناك موجب لإظهاره رغم أنّه لا ينبغي نسيان الإنفاق على كلّ حال.

ومن المسلّم أنّ الشيء الذي يكون عند الله (وخاصّة بالنظر إلى صفة الربوبيّة الناظرة إلى التكامل والنمو) لا يكون شيئاً قليلاً وغير ذا قيمة، بل يكون متناسباً مع ألطاف الله تعالى وعنا ياته التي تتضمّن بركات الدنيا وكذلك حسنات الآخرة والقرب إلى الله تعالى.

ثم تضيف الآية ﴿ولاخوفَ مليهم ولاهم يحزنون﴾.

إن الإنسان يعلم أنه لكي يدبر أموره المعاشية والحياتية يحتاج إلى المال والثروة، فإذا فقد ثروته ينتابه الحزن على ذلك، ويشتد به الخوف على مستقبله، لأنه لا يعلم ما ينتظره في مقبلات الأيام، هذه الحالة غالباً ما تمنع الإنسان من الإنفاق، إلاّ الذين يؤمنون من جهة بوعود الله ويعرفون من جهة أخرى آثار الإنفاق الاجتاعية. فهؤلاء لا يستتابهم الحسوف والقلق من الإنفاق في سبيل الله على مستقبلهم ولا يحزنون على نقص أموالهم بالإنفاق، لائمهم يعلمون أنهم بإزاء ما أنفقوه سوف ينالون أضعافه من فيضل الله وبسركات إنفاقهم الفردية والاجتاعية والأخلاقية في الدنيا والآخرة.

الذين يَأْ الله الله المُونَ الرِّبُوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُو الإِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا وَأَحَلُ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا فَمَنَ جَاءَهُ، مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ عَفَائنَهَى فَلَهُ مَاسَلَفَ وَأَمْرُهُ وَإِلَى اللهِ وَمَنْ عَادَ فَمَن جَاءَهُ، مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ عَفَائنَهَى فَلَهُ مَاسَلَفَ وَأَمْرُهُ وَإِلَى اللهِ وَمَن عَادَ فَمَن جَاءَ هُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ عَفَائنَةً لِللهُ الرِّيْوا وَيُرْبِي الفَهَدَ قَتِ فَاللهُ لَا يُحِبُ كُلِّ كَفَارِ أَنِيمٍ شَى إِنَّ الدِّينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ وَأَقَامُوا وَاللّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ كَفَارِ أَنْهُم فِيهَا خَلِدُونَ فَى يَمْعَقُ اللهُ الرِّيْوا وَيُرْبِي الفَهَدَ قَتِ وَاللّهُ اللهُ الرِّيْوا وَيُرْبِي الفَهَدَ قَتِ وَاللّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ كَفَارُ السَّيْلِحَاتِ وَأَقَامُوا السَّلُومَ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلُومَ وَاللّهُ الرَّيْوا وَيُرْبِي الفَهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

# التمسير

# أنربا في القرآن:

في الآيات التي مضت كان الكلام على الإنفاق وبذل المال لمساعدة المحتاجين وفي سبيل رفاه المجتمع، وفي هذه الآيات يدور الكلام على الربا الذي يقف في الجهة المضادّة للإنفاق، والواقع هو أنّ هذه الآيات تكمل هدف الآيات السابقة، لأنّ تعاطي الربا يزيد من الفواصل الطبقية ويركّز التروة في أيدي فئة قليلة، ويسبّب فقر الأكثرية، والإنفاق سبب طهارة القلوب والنفوس واستقرار المجتمع، والربا سبب البخل والحقد والكراهية والدنس.

هذه الآيات شديدة وصريحة في منع الربا، ولكن يبدو منها أنّ موضوع الربا قد سبق النظرّق إليه، فإذا لاحظنا تاريخ نزول هذه الآيات تتّضح لنا صحّة ذلك، فبحسب ترتيب نزول القرآن، السورة التي ورد فيها ذكر الربا لأول مرّة هي سورة الروم، وهمي السورة الثلاثون التي نزلت في مكّة، ولانجد في غيرها من السور المكّية إشارة إلى الربا.

لكن الحديث عن الربا في السورة المكية جاء على شكل نصيحة أخلاقية ﴿وها آتيتم من رباً ليربوا في أهوال الناس فلا يربوا عند الله ﴾ (...

أي أنَّ قصيري النظر قد يرون أنَّ الثروة تزداد بالربا، ولكنَّه لا يزداد عند الله.

ثم بعد الهجرة، تناول القرآن الربافي ثلاث سور أخرى من السور التي نزلت في المدينة وهي بالترتيب: سورة البقرة، وسورة آل عمران، وسورة النساء. وعلى الرغم من أن سورة البقرة قد نزلت قبل سورة آل عمران، فلا يُستبعد أن تكون الآية ١٣٠ من سورة آل عمران عمران حدان حدان عمران قبل سورة البقرة والآيات المذكورة أعلاه.

على كلّ حال، هذه الآية وسائر الآيات التي تخصّ الربا نزلت في وقت كان فيه تعاطي الربا قد راج بشدّة في مكّة والمدينة والجزيرة العربية حتى غدا عاملاً مهمّاً من عوامل الحياة الطبقية، وسبباً من أهمّ أسباب ضعف الطبقة الكادحة وطغيان الأرستقراطية، لذلك فيإنّ الحرب التي أعلنها القرآن على الربا تعتبر من أهمّ الحروب الاجتماعية التي خاضها الإسلام. يقول تعالى:

﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الذِّي يَتَخَبُّطُه ` الشَّيْطَانَ مِنَ المِسَّ ﴾.

فالآية تشبّه المرابي بالمصروع أو المجنون الذي لا يستطيع الإحتفاظ بتوازنه عند السير، فيتخبّط في خطواته.

ولعل المقصود هو وصف طريقة سلوك المرابين الاجتاعي في الدنيا على اعتبار إنهم أشبه بالجانين في أعهالهم، فهم يفتقرون إلى التفكير الاجتاعي السليم، بل إنهم لا يشخصون حتى منافعهم الخاصة، وأن مشاعر المواساة والعواطف الإنسانية وأمثالها لا مفهوم لها في عقولهم إذ إن عبادة المال تسيطر على عقولهم إلى درجة أنها تعميهم عن إدراك ما ستودي إليه أعهالهم الجشعة الاستغلالية من غرس روح الحقد في قلوب الطبقات المحرومة الكادحة وما سيعقب ذلك من ثورات وانفجارات اجتاعية تعرض أساس الملكية للخطر، وفي مثل هذا المرابي، المجتمع سينعدم الأمن والاستقرار، وستصادر الراحة من جميع الناس بمن فيهم هذا المرابي، ولذلك فإنه يجنى على نفسه أيضاً بعمله الجنوني هذا.

۱ الزوم، ۳۹.

٢٠ «يتخبَّطُه» من مادة «الخبط» هو فقدان توازن الجسم عند المشي أو القيام.

ولكن بما أنّ وضع الإنسان في العالم الآخر تجسيد لأعهاله في هذا العالم فيحتمل أن تكون الآية إشارة إلى المعنيين، أي أنّ الذين يقومون في الدنيا قياماً غير معتقّل وغير مستوازن يخالطه اكتناز جنونى للثروة سسيحشرون يوم القيامة كالجانين.

و الطريف أنّ الروايات والأحاديث تشير إلى كلا المفهومين، فني حديث عن الإمام الصادق في خديث عن الإمام الصادق في في تفسير هذه الآية أنّه قال: «آكل الربا لا يسخرج من الدنسيا حستى يستخبّطه الشيطان» .

وفي رواية أخرى عن رسول الله بين بشأن تجسيد حال المرابين الذين لا يهمهم غير مصالحهم الخاصة، وما ستجرّه عليهم أموالهم المحرّمة قال: «لمّا أسري بي إلى السماء رأيت قوماً يريد أحدهم أن يقوم فلا يقدر أن يقوم من عظم بطنه، فقلت: من هؤلاء يا جبرائيل! قال: هؤلاء الذين يأكلون الربا لا يقومون إلاّكما يقوم الذي يتخبّطه الشيطان من المس» .

الحديث الأول يبين اضطراب الإنسان في هذه الدنيا، ويعكس الحديث الشاني حال المرابين في مشهد يوم القيامة، وكلاهما يرتبطان بحقيقة واحدة، فكما أن الإنسان المبطان الأكول يسمن بإفراط وبغير حساب، كذلك المرابون الذين يسمنون بالمال الحرام لهم حياة اقتصادية مريضة تكون وبالاً عليهم.

سؤال: هل الجنون والصرع اللذين أشارت إليهما الآية المذكورة من عمل الشيطان، مع أننا نعلم أنّ الصرع والجنون من الأمراض النفسية التي لها أسباب معروفة في الغالب؟

الجواب؛ يرى بعضهم أنّ تعبير «مسّ الشيطان» كناية عن الأمراض النفسية والجنون، وهو تعبير كان شائعاً عند العرب، ولا يعني أنّ للشيطان تأثيراً فعلياً في روح الإنسان.

ولكن مع ذلك لا يُستبعد أن يكون لبعض الأعهال الشيطانية التي يرتكبها الإنسان دون تروِّ أثر يؤدّي إلى نوع من الجنون الشيطاني، أي يكون للشيطان على إثر هذه الأعهال فاعلية في الشخص يسبّب اختلال تعادله النفسي، ثمّ إنّ الأعهال الشيطانية الخاطئة إذا تكرّرت وتراكمت يكون أثرها الطبيعي هو أن يفقد الإنسان قدرته على تمييز السقيم من السليم والصالح من الطالح والتفكير المنطق من المعوّج.

#### منطق المرابين:

﴿ذلك بأنَّهِم قَالُوا إِنَّمَا البِيعِ مِثْلِ الرِبا﴾.

هذه الآية تبيّن منطق المرابين فهم يقولون: ما الفرق بين التجارة والربا؟ ويقصدون أنّ كليهها يمثّلان معاملة تبادل بتراضي الطرفين واختيارهما.

يقول القرآن جواباً على ذلك: ﴿وأحلَ الله البيع وحرّم الربا﴾ ولم يسزد في ذلك شرحـاً وتفصيلاً، ربما لوضوح الإختلاف:

فأولاً: في صفقة البيع والشراء يكون كلا الطرفين متساويين بإزاء الربح والخسارة، فقد يربح كلاهما، وقد يخسر كلاهما، ومرّة يربح هذا ويخسر ذاك، ومرّة يخسر هذا ويربح ذاك، بينا في المعاملة الربوية لا يتحمّل المرابي أيّة خسارة، فكلّ الخسائر المحتملة يتحمّل ثقلها الطرف الآخر، ولذلك نرى المؤسّسات الربوية تتوسّع يوماً فيوماً، ويكبر رأسهالها بقدر اضمحلال وتلاشى الطبقات الضعيفة.

وثانياً: في التجارة والبيع والشراء يسير الطرفان في «الإنتاج والإستهلاك»، بينما المرابي لا يخطو أيّة خطوة إيجابية في هذا الجال.

وثالثاً: بشيوع الربا تجري رؤوس الأموال مجرى غير سليم وتتزعزع قواعد الاقتصاد الذي هو أساس المجتمع، بينا التجارة السليمة تجري فيها رؤوس الأموال في تداول سليم. ورابعاً: الربا يتسبّب في المخاصات والمنازعات الطبقية، بينا التجارة السليمة لا تجرر

المجتمع إلى المشاحنات والصراع الطبق.

﴿ فَمِنْ جِاءِهُ مِوعظة مِنْ رَبِّهِ فَانتهِيْ فَلَهُ مِا سَلْفَ وَلَمِرِهُ لِلْيَ اللَّهِ ﴾.

تقول الآية إنّ من بلغته نصيحة الله بتحريم الربا واتّعظ فله الأرباح التي أخذها من قبل «أي أنّ القانون ليس رجعياً» لأنّ القوانين الرجعية تولد الكثير من المشاكل والاضطرابات في حياة الناس، ولذلك فإنّ القوانين تنفّذ عادةً من تاريخ سنّها.

وهذا لا يعني بالطبع أنّ للمرابين أن يتقاضوا أكثر من رؤوس أموالهم من المدينين بعد نزول الآية، بل المقصود إياحة ما جنوه من أرباح قبل نزول الآية.

ثمّ يقول ﴿وَأَهِرَ ۗ النَّهِ أَي أَنَّ النظر إلى أعبال هؤلاء يوم القيامة يعود إلى الله، وإن كان ظاهر الآية يدلّ على أنّ مستقبل هؤلاء من حيث معاقبتهم أو العفو عنهم غيير واضح، ولكن بالتوجّه إلى الآية السابقة نفهم أنّ القصد هو العفو، ويظهر من هذا أنّ إثم الربا من

الكبر بخيث إنَّ حكم العفو عن الذين كانوا يتعاطونه قبل نزول الآية لا يذكر صراحة. وردت احتالات أخرى في معنىٰ هذه الجملة، أعرضنا عـن ذكـرها لكـونها خـلاف الظاهر '.

﴿ وَمِنْ عَادَ فَأُولِنُكَ لُصِحَابِ النَّارِ هُمْ فَيِهَا خَالْدُونَ ﴾.

أي أنّ من يواصل تعاطي الربا على الرغم من كلّ تلك النحذيرات، فمعليه أن يستظر عذاباً أليماً في النار دائماً.

إنّ العذاب الخالد لا يكون نصيب من آمن بالله، لكن الآية تعد المصرّ بن على الربا بالخلود في النار، ذلك لأنهم بإصرارهم هذا يحاربون قوانين الله، ويلجّون في ارتكاب الإثم، وهذا دليل على عدم صحّة إيمانهم، وبالتالي فهم يستحقّون الخلود في النار.

كما يمكن القول إنّ خلود العذاب هناكما في الآية ٩٣ من سورة النساء. يعني العذاب المديد الطويل الأمد لا الأبديّ الدائم.

ثمّ أن الآية التالية تبيّن الفرق بين الربا والصدقة وتقول:

﴿يمحق الله الربا ويربي الصدقاعه).

ثُمّ يضيف: ﴿ولالله لا يحبّ كلّ كفّارِ لَشيمٍ ﴾ يعني الذين تركوا ما في الصدقات من منافع طيبة والتمسوا طريق الربا الذي يوصلهم إلى نار جهنم.

"المتحق" النقصان التدريجي. و«الربا» هو النموّ التدريجي. فالمرابي بما لديد من رأسال وثروة يستحوذ على أتعاب الطبقة الكادحة، وقد يؤدّي عمله هذا إلى القضاء عليهم، أو يبذر على الأقل بذور العداء والحقد في قلوبهم بحيث يصبحون بالتدريج متعطّشين إلى شرب دماء المرابين ويهدّدون أموالهم وأرواحهم، فالقرآن يـقول إنّ الله يسوق رؤوس الأموال الربوية إلى الفناء.

إنَّ هذا الفناء التدريجي الذي يحيق بالفرد المرابي يحيق بالجتمع المرابي أيضاً ``.

أ. تفسير القرطبي، ج ٢، ص ١١٦٩، هنا ذكر أربع تفاسير، وفي تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث وذكرت احتمالات عديدة أخرى أيضاً.

٢. الجدير بالذكر إذا قامت مؤسسة اقتصادية أو مذهبية بدراسة مسألة الربا والعرابين في العاضي والحاضر مع التحقيق في ملفات المؤسسات القضائية، فكانت حصيلة تحقيقاتهم أنّ الربا كان ولا يزال علّة لإبادة كثير من القيم والأمم البائدة والسائدة.

وبالمقابل، فالأشخاص الذين يتقدّمون إلى المجتمع بقلوب مليئة بالعواطف الإنسانية وينفقون من رؤوس أموالهم وثرواتهم يقضون بها حاجات المحتاجين من الناس يحظون بمحبّة الناس وعواطفهم عموماً، وأموال هؤلاء فضلاً عن عدم تعرّضها لأيّ خطر تسنمو بالتعاون العامّ نموّاً طبيعياً، وهذا ما يعنيه القرآن بقوله:

#### ﴿ويربي الصدقات).

وهذا الحكم يجري في الفرد كها يجري في المجتمع، فالمجتمع الذي يُعنى بالحاجات العامّة تتحرّك فيد الطاقات الفكرية والجسمية للطبقة الكادحة التي تؤلّف أكثرية المجتمع وتسبدأ العمل، وعلى أثر ذلك يظهر إلى حيّز الوجود ذلك النظام الاقتصادي القائم على التكافل وتبادل المنافع العامّة.

## ﴿والله لا يحبِّ كُلِّ كُفَّارِ لُثِيمٍ ﴾.

«الكفّار» من الكفور، بوزن فجور، وهو المغرق في نكران الجــميل والكـفر بــالنعمة، و«الأثيم» هو الموغل في ارتكاب الآثام.

هذه الفقرة من الآية تشير إلى أنّ المرابين بتركهم الإنفاق والإقراض والبذل في سبيل رفع الحاجات العامّة يكفرون بما أغدق الله عليهم من النِعم، بل أكثر من ذلك يسخّرون هذه النِعم على طريق الإثم والظلم والفساد، ومن الطبيعي أنّ الله لا يحبّ أمثال هؤلاء.

﴿إِنَّ الذِّينَ لَمَنُوا وعملوا الصالحات وأقاموا الصلاة وآتوا الزَّكاة لهم أجرهم عند ربِّهم﴾.

مقابل المرابين الآثمين الكافرين بأنعم الله، هناك أناس من المؤمنين تركوا حبّ الذات، وأحيوا عواطفهم الفطرية، وارتبطوا بالله بإقامة الصلاة، وأسرعوا لمعونة المحتاجين بدفع الزكاة، وبذلك يحولون دون تراكم الثروة وظهور الاختلاف الطبقي المؤدّي إلى الكثير من الجرائم. هؤلاء ثوابهم محفوظ عند الله ويرون نتائج أعماهم في الدنيا والآخرة.

ثمّ إنّ هؤلاء لا يعرفون القلق والحزن، ولا يهدّدهم الخطر الذي يتوجّه إلى المرابين من قبل ضحاياهم في المجتمع.

وأخيراً فإنَّهم يعيشون في اطمئنان تام ﴿ولا حُوف عليهم ولا هم يحزنون﴾.

# سبب النزول

جاء في تفسير على بن إبراهيم ` أنّه بعد نزول آيات الربا جاء «خالد بن الوليـد» إلى رسول الله ﷺ وقال: كانت لأبي معاملات ربوية مع بني تقيف، فمات ولم يتسلّم دَينه، وقد أوصاني أن أقبض بعض الفوائد التي لم تدفع بعد، فـهل يجـوز لي ذلك؟ فـنزلت الآيـات المذكورة تنهى الناس عن ذلك نهياً شديداً.

وفي رواية أخرى أنّه بعد نزول هذه الآية قال رسول الله على: «ألاكلَّ ربا من ربا الجاهلية موضوع، وأول ربا أضعه ربا العبّاس بن عبدالمطّلب» `.

يتضح من هذا أنّ رسول الله ﷺ في حملته لإلغاء الديون الربوية في الجاهلية قد بــدأ بأقربائه أوّلاً. وإذا كان بينهم أشخاص أثرياء مثل العبّاس ممّن كانوا مثل غيرهم يتعاطون الربا في الجاهلية، فقد ألغى رسول إلله ﷺ ــأوّلاًــربا هؤلاء.

وجًاء في الروايات أن النّبي ﷺ بعد نزول هذه الآيات أمر أمير مكّة بأنّه لو استمر آل المغيرة الذين كانوا معروفين بالربا في عملهم فليقاتلهم ٪

١. تفسير علي بن إبراهيم القمي، ج ١، ص ٩٣؛ ووسائل الشيعة، ج ١٨، ص ١٣١.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٣٩٢؛ وتفسير الدرّالمنتور، ج ٢، ص ١٠٩، مع تفاوت يسير.

٣. تفسير الدرّالمنثور، ج ٢. ص ١٠٧ و١٠٨.

## التفسير

في الآية الأولىٰ يخاطب الله المؤمنين ويأمرهم بالتقوى ثمّ يأمرهم أن يتنازعوا عمّا بقي لهم في ذمّة الناس من فوائد ربوية. ﴿يا لَيْها الّذين آهنوا التّقوا الله ودرواها بقى هن الربا إن كنتم مؤهنين﴾.

يلاحظ أنّ الآية بدأت بذكر الإيمان بالله واختتمت بذكره، ممّا يدلّ بوضوح على عدم انسجام الربا مع الإيمان بالله.

﴿ قَإِنْ لَمْ تَفْعِلُوا فَأَذْنُوا بِحَرْبِ مِنْ الله ورسوله ﴾.

تتغير في هذه الآية لهجة السياق القرآني، فبعد أن كانت الآيات السابقة تنصح وتعظ، شهجم هذه الآية المرابين بكل شدة، وتنذرهم بلهجة صارمة أنهم إذا واصلوا عملهم الربوي ولم يستسلموا لأوامر الله في الحق والعدل واستمروا في امتصاص دماء الكادحين المحرومين فلا يسع رسول الله على الأن يتوسّل بالقوّة لإيقافهم عند حدّهم وإخضاعهم للحق، وهذا عثابة إعلان الحرب عليهم، وهي الحرب التي تنطلق من قانون: ﴿قاتلوا التي تبغي حتى تفي ويستهزيء بحرمته هدّده بالقتل.

ويستفاد من هذا الحديث أن حكم القتل إنّا هو لمنكر تحريم الربا. ﴿فَأَدُنُولُ مِن مَادَةُ سَادُنُ وَكُلّما كَانَتُ مَتَعَدَيَةُ بِالأُمْرِ بِالمُعنى هو السّماح وإذا تعدت بالياء فتعني العلم فعلى هذا يكون قوله ﴿فَأَدُنُولُ بِحَرْبُ مِنْ اللّهِ ﴾ يعني أعلموا أنّ الله ورسوله سيحاربوكم وهذا في الحقيقة بمثابة إعلان الحرب على هذه الفئة، فعلى هذا ليس من الصحيح ما ذهب إليه البعض في معنى هذه الآية بأنه «اسمحوا بإعلان الحرب من الله».

عن أبي بكير قال: بلغ أبا عبدالله الصادق عن رجل أنّه كان يأكل الربا ويسمّيه اللّبا. فقال: لئن أمكنني الله منه لأضربنّ عنقه ".

يتّضح من هذا أنّ هذا الحكم يخصّ الذين ينكرون تحريم الربا في الإسلام.

۱. العجرات، ۹.

٢. فشر «فأذنوا» بـ «فاعلموا» غالباً من قبل المفترين أمثال: الطبرسي في تفسير مجمع البيان، وأبـو الفـتوح
الرازي في تفسير روح الجنان، والفخر الرازي في التفسير الكبير، والآلوسي في تفسير روح المعاني، والعلامة
الطباطبائي في تفسير الميزان... وغيرهم.

٣. وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٤٣٩، (باب ثبوت القتل والكفر باستحلال الربا، ح ١).

على كلّ حال يستفاد من هذه الآية أنّ للحكومة الإسلامية أن تتوسّل بالقوّة لمكافحة الربا.

## ﴿ وَإِنْ تَيْتُمْ قُلْكُمْ رَوُوسَ لُمُوالِكُمْ لَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلُمُونَ﴾.

أمّا إذا تبنم ورجعتم عن غيّكم وتركتم تعاطي الربا فلكم أن تتسلّموا من الناس المدينين لكم رؤوس أموالكم فقط «بغير ربح». وهذا قانون عادل تماماً، لأنّه يحول دون أن تظلموا الناس ودون أن يصيبكم ظلم.

إنّ تعبير ﴿ لا تَظلِمون ولا تُظلَمون ﴾ وإن كان قد جاء بشأن المرابين، ولكنّه في الحقيقة شعار إسلامي واسع وعميق، يعني أنّ المسلمين بقدر ما يجب عليهم تجنّب الظلم، يجب عليهم كذلك أن لا يستسلموا للظلم، وفي الحقيقة لو قلّ الذين يتحمّلون الظلم لقلّ الظالمون أيضاً، ولو أنّ المسلمين أعدّوا العدّة الكافية للدفاع عن حقوقهم لما تمكّن أحد أن يعتدي على تلك الحقوق ويظلمهم، فقبل أن نقول للظالم؛ لا تظلم، علينا أن نقول للمظلوم؛ لا تستسلم للظلم.

#### ﴿ وَلِنْ كَانْ دُو عَسَرَةً فَنَظَرَةً لِلَّى مِيسَرَةً﴾ 🗎

استكمالاً لبيان حق الدائن في الحصول على رأساله «بدون ربح» تبيّن الآية هنا حقّاً من حقوق المدين إذا كان عاجزاً عن الدفع، ففضلاً عن عدم جواز الضغط عليه وفرض فائدة جديدة عليه كها كانت الحال في الجاهلية، فهو حقيق بأن يمهل مزيداً من الوقت لتسديد أصل الدّين عند القدرة والإستطاعة.

إنّ القوانين الإسلامية التي جاءت لتوضيح مفهوم هذه الآية تمنع الدائن من الإستيلاء على دار المدين وأمتعته الضرورية اللازمة لقاء دَينه، إنّا للدائن أن يأخذ الزائد على ذلك، وهذا قانون صريح وإنساني يحمى حقوق الطبقات الفقيرة في المجتمع.

﴿ وَأَن تَصَدُقُوا خَيْرِ لَكُمْ لِنَ كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ وهذه في الواقع خيطوة أبعد من المسائل الحقوقية، أي أنّها مسألة أخلاقية وإنسانية تكمل البحث الحيقوقي الميتقدّم، تيقول الآية للدائنين أنّ الأفضل من كلّ ما سبق بشأن المدين العاجز عن الدفع هو أن يخيطو الدائن خطوة إنسانية كبيرة فيتنازل للمدين عمّا بتي له بذمته، فهذا خير عمل إنساني يقوم به، وكلّ من يدرك منافع هذا الأمر يؤمن بهذه الحقيقة.

ا. يحتمل أن تكون وكان، في الجملة أعلاء تامّة حيث لا تحتاج إلى خبر أو ناقصة ويكون التقدير: (إن كان هناك ذو عسرة).

من المألوف في القرآن أنّه بعد بيان تفاصيل الأحكام وجزئيّات الشريعة الإسلامية يطرح تذكيراً عامّاً شاملاً يؤكّد به ما سبق قوله، لكي تنفذ الأحكام السابقة نفوذاً جيّداً في العقل والنفس.

لذلك فإنّه في هذه الآية يذكّر الناس بيوم القيامة ويوم الحساب والجزاء، ويحذّرهم من اليوم الذي ينتظرهم حيث يوضع أمام كلّ امرىء جميع أعماله دون زيادة ولا نقصان، وكلّ ما حفظ في ملف عالم الوجود يسلّم إليه دفعة واحدة، عند ثذٍ تهوله النتائج التي تنتظره، ولكن ذلك حصيلة ما زرعه بنفسه وما ظلمه فيه أحد، إنّا هو نفسه ظلم نفسه ﴿ والقّقوا يوها ترجعون فيه إلى الله ثمّ توقّى كلّ نفس ها كسبت وهم اليظلمون ﴾.

جدير بالذكر أن هذه الآية من الأدلّة الأخرى على تجسّد أعبال الإنسان في العالم الآخر. وبما يلفت النظر أنّ تفسير «الدرّ المنثور» ينقل بطرق عديدة أنّ هذه الآية هي آخر آية نزلت على رسول الله ﷺ، أو لا يُستبعد هذا إذا أخذنا مضمونها بنظر الاعتبار.

## أضرار الرباء

١- الربا يخلّ بالتوازن الاقتصادي في المجتمع، ويؤدّي إلى تراكم الثروة لدى فئة قليلة،
 لأنّ هذه الفئة هي وحدها التي تستفيد من الأرباح بينا لا يجني الآخرون سوى الخسائر والأضرار والضغوط.

الربا يشكّل اليوم أهم عوامل اتّساع الهوة المستمر بين الدول الغنية والدول الفقيرة، وما يعقب ذلك من حروب دموية طاحنة.

٢- الربا لون من ألوان التبادل الاقتصادي غير السليم، يستعف الوشائج العاطفية، ويغرس روح الحقد في القلوب، ذلك لأنّ الربا يقوم في الواقع على أساس أنّ المرابي لا ينظر إلّا إلى أرباحه، ولا يهمّه الضرر الذي يصيب المدين.

١. تفسير الدرّالمنثور، ج ١، ص ٣٦٥ و ٣٧٠.

هنا يبدأ المدين بالإعتقاد بأنَّ المرابي يتَّخذمن أمواله وسيلة لتدمير حياة الآخرين.

٣- صحيح أنّ دافع الربا يرضخ لعمله هذا نتيجة حاجة قد ألجأته إلى ذلك، ولكنّه لن ينسى هذا الظلم أبداً، وقد يصل به الأمر إلى الاحساس بأصابع المرابي تشدّد من ضغطها على عنقه وتكاد تخنفه وفي هذه الحالة تبدأ كلّ جوارح المدين المسكين ترسل اللّعنات على المرابي، ويتعطّش لشرب دمه. إنّه يرئ بأمّ عينيه كيف أنّ حاصل شقاءه وتعبه وغن حياته يدخل إلى جيب هذا المرابي، في مثل هذه الحالة الهائجة ترتكب عشرات الجرائم المرعبة، فقد يقدم المدين على الانتحار، وقد تدفعه حالته اليائسة إلى أن يقتل المرابي شرّ قتلة، وقد ينفجر الشعب المضطهد انفجاراً عامّاً في ثورة عارمة.

إنّ انفصام علائق التعاون بين الدول المرابية والدول التي تستقرض منها بالربا واضح للعيان أيضاً. إنّ الدول التي تجد ثرواتها تصبّ في خزائن دولة أخرى باسم الربا تنظر دون شكّ بعين البغض والحقد إلى الدولة المرابية، وفي الوقت الذي هي تستقرض منها لحاجتها الماسة فإنّها تتحيّن الفرصة للإعراب عن نقمتها وكرهها بشتّي الوسائل والطرق.

وهذا هو الذي يحدونا إلى القول بأنّ للربا أثراً أخلاقياً سيئاً جدّاً في نفسيّةالمدين ويثير في قلبه الكره والضغينة، ويفصم عرى التعاون الاجتماعي بينالأفراد والملل.

# التفسير

# تدوين الأوراق التمارية:

بعد أن شنّ القرآن على الربا والاحتكار والبخل حرباً شعواء، وضع تسعليات دقسيقة لتنظيم الروابط التجارية والاقتصادية، لكي تنمو رؤوس الأمسوال نمسوّاً طبيعياً دون أن تعتريها عوائق أو تنتابها خلافات ومنازعات.

تضع هذه الآية التي هي أطول آيات القرآن تسعة عشر بنداً من التعليمات التي تسنظّم

الشؤون المالية، نذكرها على التوالي: `

١- إذا أقرض شخص شخصاً أو عقد صفقة، بحيث كان أحدهما مديناً، فلكي لا يقع أي سوء تفاهم واختلاف في المستقبل، يجب أن يكتب بينهما العقد بتفاصيله في المستقبل، يجب أن يكتب بينهما العقد بتفاصيله في المستقبل، يجب أن يكتب بينهما العقد بتفاصيله في أجل مسمئن فاكتبوه.
آهنوا إذا تداينتم يذين إلى أجل مسمئن فاكتبوه.

من الجدير بالذكر أنه يستعمل كلمة «دَين» هنا ولا يستعمل كلمة «قرض»، وذلك لأنّ القرض هو تبادل شيئين متشابهين كالنقود أو البضاعة التي يقترضها المقترض ويستفيد منها، ثمّ يعيد نقوداً أو بضاعة إلى المقرض مثلاً بمثل، أمّا «الدّين» فأوسع معنى، فهو يشمل كلّ تعامل، مثل المصالحة والإيجار والشراء والبيع وأمثالها، بحيث إنّ أحد الطرفين يصبح مديناً للطرف الآخر، وعليه فهذه الآية تشمل جميع المعاملات التي فيها دّين يبقى في ذمّة المدين، بما في ذلك القرض.

٢- لكي يطمئن الطرفان على صحّة العقد ويأمنا احتال تدخّل أحدهما فيه، فيجب أن
 يكون الكاتب شخصاً ثالثاً ﴿وليكتب بينكم كاتب ﴾.

على الرغم من أنّ ظاهر الآية يدلّ على وجوب كتابة العقد، يتبيّن من الآية التالية ﴿فَإِنَ لَمِن بِعَضِكُم بِعَضاً فَلِيؤَدُ الذِي لؤتمن لُمانته ﴾ أنّ لزوم الكتابة يتحقّق إذا لم يطمئن الطرفان أحدهما إلى الآخر واحتمل حصول خلافات فيا بعد.

٣ على كاتب العقد أن يقف إلى جانب الحق، وأن يكتب الحقيقة الواقعة ﴿بالعدل﴾.

٤- يجب على كاتب العقد، الذي وهبد الله علماً بأحكام كتابة العقود وشروط التعامل، أن لا يتنع عن كتابة العقد، بل عليه أن يساعد طرفي المعاملة في هذا الأمر الاجتاعي ﴿ولايابُ كَاتَبَ لَنْ يَكْتَبُ كَمّا علّمه الله فليكتب﴾.

إنّ تعبير ﴿ كما علّمه الله ﴾ حسب التفسير المذكور للتوكيد ولزيادة الترغيب، ويمكن القول إنّه يشير إلى أمر آخر، وهو ضرورة التزامه الأمانة، وأن يكتب العقد، كما علّمه الله، كتابة متقنة.

بديهيّ أنّ قبول الدعوة إلى تنظيم العقود ليست واجباً عينياً، كما يتّضح من قوله سبحانه ولاتسأهوا أن تكتبوه صغيراً لوكبيراً ﴾.

١. وطبعاً يستفاد من بعض الأحكام ضمناً «وليس بالدلالة المطابقية» أنّه لو اضيفت تلك الأحكام إلى الأحكام التسعة عشر المذكورة لبلغت أكثر من واحد وعشرين حكماً.

٥- على أحد الطرفين أن يملي تفاصيل العقد على الكاتب، ولكن أيّ الطرفين؟ تـقول
 الآية: المدين الذي عليه الحق: ﴿وليجلل الذي عليه الحقّ﴾.

من المتّفق عليه أنّ التوقيع المهمّ في العقد هو توقيع المدين، ولذلك فإنّ العقد الذي يكتب بإملائه يعتبر مستمسكاً لا يمكنه إنكاره .

٦- على المدين عند الإملاء أن يضع الله نصب عينيه، فلا يترك شيئاً إلا قاله ليكتبه الكاتب ﴿وليتَّق الله ربَّه ولا يبخس هنه شيئاً ﴾.

٧- إذا كان المدين واحداً عمّن تنطبق عليه صفة «السفيه»، وهو الخسفيف العقل الذي يعجز عن إدارة أمواله ولا يميّز بين ضرره ومنفعته، أو «الضعيف» القاصر في فكره والضعيف في عقله المجنون، أو «الأبكم والأصم» الذي لا يقدر على النطق، فإنّ لوليّه أن يملي العقد فيكتب الكاتب بموجب إملائه ﴿فَإِنْ كَانَ الذي عليه الحقّ سفيها أوضعيفا أو الايستطيع أن يملّ هو فليملل وليّه ﴾.

٨ على «الولي» في الإملاء والاعتراف بالدّين، أن يلتزم العدل وأن يحافظ على مصلحة موكّله، وأن يتجنّب الإبتعاد عن الحقّ ﴿فليجلل وليّه بالعدل ﴾.

٩- بالإضافة إلى كتابة العقد، على الطرفين أن يستشهدا بشاهدين ﴿ولستشهدوا شهيدين ﴾ أ.

۱۰ و۱۱ یجب أن یکون الشاهدان بالغین ومسلمین وهذا یستفاد من عبارة وسن رجالکم،
 رجالکم،
 رجالکم،

11- يجوز اختيار شاهدتين من النساء وشاهد من الرجال ﴿فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجِلِينَ فُرجِلَ وَلِمُولِنَانَ ﴾.

1٣- لابد أن يكون الشاهدان موضع ثقة ﴿ مَعْنَ تَرضُونَ مَنَ الشهدار ﴾ ، يتبيّن من هذه الآية أنّ الشهود يجب أن يكونوا ممّن يُطهأنّ إليهم من جميع الوجوه ، وهذه هي «العدالة » التي وردت في الأخبار أيضاً.

 <sup>(</sup>وليملل) من مادة «ملة» بمعنى الدين والأحكام الإلهية وقال بعض أنها من مادة «ملال» وبما أنّ في الملاء هناك تكرار مملل أطلقت هذه الكلمة عليه (تارة بصورة املاء وأخرى بصورة املال).

٢٠ قال بعض أن التفاوت بين «شاهد» و «شهيد» هو أن الشاهد يقال لعن حضر الواقعة حتى يمكنه أن يشهد عليها، والشهيد هو الذي يؤدّي الشهادة.

12\_ وإذا كان الشاهدان من الرجال، فلكلّ منها أن يشهد منفرداً، أمّا إذا كانوا رجلاً واحداً وامرأتين، فعلى المرأتين أن تدليا بشهادتهما معاً لكي تذكّر إحداهما الأخرى إذا نسيت شيئاً أو أخطأت فيه.

أمّا سبب اعتبار شهادة امرأتين تعدل شهادة رجل واحد، فهو لأنّ المرأة كائن عاطني وقد تقع تحت مؤثّرات خارجية، لذلك فوجود امرأة أخرى معها يحول بينها وبين التأثير العاطني وغيره: ﴿ أَنْ تَصَلّ إحداهما فَتُدْتُم إحداهما الأَحرى ﴾.

١٥ . ويجب على الشهود إذا دُعوا إلى الشهادة أن يحضروا من غير تأخير ولا تهاون كما قال: ﴿ولا يأبِ الشهداد إذا ها دُموا﴾.

وهذا من أهم الأحكام الإسلامية ولا يقوم القسط والعدل إلَّا به.

17 - تجب كتابة الدين سواء أكان الدّين صغيراً أو كبيراً، لأنّ الإسلام يريد أن لا يقع أيّ نزاع في الشؤون التجارية، حتى في العقود الصغيرة التي قد تجرّ إلى مشاكل كبيرة ﴿ولاتساموا أَنْ تَكْتُبُوهُ صغيراً لُوكبيراً إلى أجله﴾ والسأم هو الملل من أمر لكثرة لبثه.

وتشير الآية هنا إلى فلسفة هذه الأحكام، فتقول إنّ الدقّة في تنظيم العقود والمستندات تضمن من جهة تحقيق العدالة، كما أنّها تطمئن الشهود من جهة أخرى عند أداء الشهادة، وتحول من جهة ثالثة دون ظهور سوء الظنّ بين أفراد المجتمع ﴿ذلكم أقسط عند الله وأقسوم للشهادة وأدنئ ألا ترتابول﴾.

١٧ إذا كان التعاقد نقداً فلا ضرورة للكتابة ﴿ لِلَّا أَنْ تَكُونَ تَجَارَةً حَاضَرَةً تَديرونها بينكم فليس مليكم جناح ألاً تكتبوها ﴾.

«التجارة الحاضرة» تعني التعامل النقدي، و«تديرونها» تعني الجارية في التداول لتوضيح معنى التجارة الحاضرة، وتعبير ﴿فليس عليكم جناح﴾ يعني: ليس هناك ما بمنع من كتابة العقود النقدية أيضاً، وهو خير، لأنّه يزيل كلّ خطأ أو اعتراض محتملين فيا بعد.

التقديم والصغير، على والكبير، من أجل أنّ الناس عادة يهملون المعاملات الصغيرة أو لا يلتزمون بكتابتها وهذا يؤدّي إلى التنازع أو أنّه يحتمل أنّ الناس يظنون أنّ كتابة المعاملات الصغيرة دليل على البخل، ولذلك تعرض القرآن لنفيه.

٩٩\_ وآخر حكم تذكره الآية هو أنّه ينبغي ألّا يصيب كاتب العقد ولا الشهود أيّ ضرر بسبب تأييدهم الحقّ والعدالة: ﴿ولا يضارّ كاتب ولاشهيد﴾

والفعل «يضار» يعني \_كها فسرناه \_أن لا يصيب الكتاب والشهود ضرر، أي أنه مجهول، ولا حاجة إلى تفسيره بأنه يعني أن لا يصدر من الكاتب والشهود ضرر في الكتابة والشهادة، بعبارة أخرى لا حاجة إلى اعتباره فعلاً معلوماً، لأنّ هذا التأكيد ورد في فقرة سابقة من الآية.

ثمّ تقول الآية إنّه إذا آذي أحد شاهداً أو كاتباً لقوله الحق فهو إثم وفسوق يخرج المرء من مسيرة العبادة لله: ﴿وإِن تفعلوا فإنّه فُسُوق بكم﴾.

وفي الختام، وبعد كلّ تلك الأحكام، تدعو الآية الناس إلى التقوى وإستثال أمر الله: 
﴿ ولتقول الله ﴾ ثمّ تقول إنّ الله يعلّمكم كلّ ما تحستاجونه في حسياتكم المسادّية والمعنوية: 
﴿ ويعلّمكم الله ﴾ وهو يعلم كلّ مصالح الناس ومفاسدهم ويقرّر ما هو الصالح لهم: ﴿ والله 
يكلّ شي، عليم ﴾.

### بحثان

1- إنّ الأحكام الدقيقة المذكورة في هذه الآية لتنظيم الأسناد والمعاملات وذكر الجزئيّات أيضاً في جميع المراحل في أطول آية من القرآن الكريم يبيّن الاهتام الكبير الذي يليه القرآن الكريم بالنسبة للأمور الاقتصادية بين المسلمين وتنظيمها، وخماصّة مع الإلتفات إلى أنّ هذا الكتاب قد نزل في مجتمع متخلّف إلى درجة أنّ القراءة والكتابة كانتا سلعة نادرة جدّاً، وحتى أنّ الني تَنْ في هو صاحب القرآن لم يكن قد درس شيئاً ولم يذهب إلى مدرسة أو مكتب، وهذا بنفسه دليل على عظمة القرآن من جهة، وأهميّة النظام الاقتصادي للمسلمين من جهة أخرى.

يقول (علي بن إيراهيم) في تفسيره المعروف: جاء في الخبر أنّ في سورة البقرة خمسمائة حكم إسلامي وفي هذه الآية ورد خمسة عشر حكماً \.

وكما رأيناً أنَّ عدد أحكام هذه الآية يصل إلى تسعة عشر حكماً، بل أنَّنا إذا أخذنا بنظر

الاعتبار الأحكام الضمنيّة لها فسيكون عدد الأحكام أكثر إلى حدٍّ أنَّ الفاضل المقداد الستفاد منها في كتابه (كنز العرفان) واحداً وعشرين حكماً بالإضافة إلى الفروع المتعدّدة الأخرى، فعلى هذا يكون قوله بأنَّ عدد أحكام هذه الآية خمسة عشر حكماً إنَّا هو بسبب إدغام بعض أحكام هذه الآية بالبعض الآخر.

٢- إنّ جملة ﴿ولتقوالله ﴾ وجملة ﴿ويعلّمكم الله ﴾ رغم أنّها ذكرتا في الآية بـصورة مستقلّة وقد عطفت إحداهما على الأخرى، ولكنّ إقترانهما معاً إشارة إلى الإرتباط الوثيق بينهما، ومفهوم ذلك هو أنّ التقوى والورع وخشية الله لها أثر عميق في مـعرفة الإنسـان وزيادة علمه وإطّلاعه.

أجل عندما يتطّهر قلب الإنسان من الشوائب بوسيلة التقوى فسيغدوا كالمرآة الصافية تعكس الحقائق الإلهيّة، وهذا المعنى لاشكّ فيه ولا إشكال من جانبه المنطق، لأنّ الصفات الخبيئة والأعهال الذميمة تشكّل حجباً على فكر الإنسان ولا تدعه يرى وجه الحقيقة كها هي عليه، وعندما يقوم الإنسان بإزاحة هذه الحجب بوسيلة التقوى فإنّ وجه الحقّ سيظهر ويتجلّى.

ولكنّ بعض الصوفيّين الجهلاء أساءوا الاستفادة من هذا المعنى وجعلوه دليلاً على ترك تحصيل العلوم الرسميّة في حين أنّ هذا الكلام يخالف الكثير من آيات القرآن والروابــات الإسلامية الشريفة.

والحق أنّ بعض العلوم بجب إكتسابها عن طريق العلم والتعلّم بالشكل السائد والمتعارف، وقسمٌ آخر من العلوم الإلهيّة لا تتحصّل للإنسان إلّا بوسيلة تنزكية القلب وتصفية الباطن بماء المعرفة والتقوى، وهذا هو النور الذي ورد في الروايات أنّ الله يقذفه في قلب من يليق بهذه الكرامة «العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشاء».

وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرِ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبَا فَرِهَنُ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضَا فَلْيُوَدِّ ٱلَّذِى ٱوْتُمِنَ آمَنَتَهُ، وَلْيَتَقِ ٱللَّهَ رَبَّهُ، وَلاَ تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَكَدَةَ وَمَن يَحَتُمُهَا فَإِنَّهُ مَا إِنْهُ قَلْمُهُ، وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيهُ ﴿

# التفسير

هذه الآية تكمل البحث في الآية السابقة وتشتمل على أحكام أخرى:

مند التعامل إذا لم يكن هناك من يكتب لكم عقودكم، كأن يقع ذلك في سفر، عندئذ على المدين أن يضع شيئاً عند الدائن بإسم الرهن لكي يطمثن الدائن ﴿وإن كنتم ملى سفر ولم تجدوا كاتباً فرهان مقبوضة ﴾.

قد يبدو من ظاهر الآية لأول وهلة أنّ تشريع «قانون الرهن» يختصّ بالسفر، ولكن بالنظر إلى الجملة التالية وهي ﴿ولِم تجدول التيا ﴾ يتبيّن أنّ القصد هو بيان نموذج لحالة لا يكن الوصول فيها إلى كاتب، وعليه فللطرفين أن يكتفيا بالرهن حتى في موطنها، وكذلك وردت الأحاديث عن أهل البيت المينية، وفي المصادر الشيعية والسنيّة أنّ رسول الله المناهنة وهن درعه في المدينة عند شخص غير مسلم واقترض منه مبلغاً من المال .

٢\_ يجب أن يبتى الرهن عند الدائن حتى يطمئن ﴿فرهان مقبوضة ﴾.

جاء في تفسير العيّاشي أنّ الإمام الصادق عَلَىٰ قال: «لا رهن إلَّا مقبوضة» لـ

٣ جميع هذه الأحكام \_ من كتابة العقد، واستشهاد الشهود، وأخذ الرهن \_ تكون في حالة عدم وجود ثقة تامّة بين الجانبين، وإلّا فلا حاجة إلى كتابة عقد، وعلى المدين أن

تفسير روحالجنان، ج ٢، ص ٤٢٠، وتفسير المراغي، ذيل الآية مورد البحث.

۲. تفسیر نورالثقلین، بع ۱، ص ۳۰۱.

يحترم ثقة الدائن بد، فيسدّد دَينه في الوقت المعيّن، وأن لا ينسىٰ تقوى الله ﴿فَإِنْ لَمِن بَعْضِكُمْ بِعِضاً فَلَيُؤَدِّ لِلَذِي لَوْتِمِن لَمَانِتِهِ وَلِيثْقَ لِللهِ رَبِّه﴾.

على الذين لهم علم بما للآخرين من حقوق في المعاملات أو في غيرها، إذا دعوا للإدلاء بشهادتهم أن لا يكتموها، لأن كتان الشهادة من الذنوب الكبيرة ﴿ولا تكتموا الشهادة ومن يكتمها فإنه آلم قلبه ﴾

طبيعي أنّ الشهادة تجبّ علينا إذا لم يستطع الآخرون إثبات الحقّ بشهادتهم، أمّا إذا ثبت الحقّ فيسقط وجوب الإدلاء بالشهادة عن الآخرين، أي أنّ أداء الشهادة واجب كفائى.

وبما أنّ كتمان الشهادة والإمتناع عن الإدلاء بها يكون من أعمال القلب، فقد نسب هذا الإثم إلى القلب ، فقال: ﴿ فَإِنّه آلَتُم قلبه ﴾ ومرّة أخرى يؤكّد في ختام الآية ضرورة ملاحظة الأمانة وحقوق الآخرين: ﴿ والله بها تعملون عليم ﴾ .

8003

١. لتوضيح معنى القلب انظر ج ١، ص ٧٢. (المراد من القلب في القرآن هو الروح والعقل).

لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَا وَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي آنفُسِكُمْ أَوْتُخَفُوهُ لِلَّهَ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْتُحَفُوهُ لِمَا فِي اللَّهُ عَلَى الْمَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

# التفسير

# مالک کلّ شيء:

هذه في الحقيقة تكلة للجملة الأخيرة في الآية السابقة وتقول: ﴿ لله ما في السّماوات وما في السّماوات وما في الأرقن ﴾ و لهذا السبب فهو يعلم جميع أفعال الإنسان الظاهريّة منها والباطنيّة ﴿ وَإِنْ تَبِدُوا مَا فَي لَنْفُسِكُم لُو تَحْفُوه يحاسبكم به الله ﴾.

يعني لا ينبغي لكم أن تتصوروا أنّ أعالكم الباطنيّة مثل كتان الشهادة والذنوب القلبيّة الأخرى سوف تخفي على الله تعالى الحاكم على الكون بأجمعه والمالك للسموات والأرض، فإنّه لا يخفى عليه شيء، فلا عجب إذا قيل أنّ الله تعالى يحاسبكم على ذنوبكم القلبيّة ويجازيكم عليها وقيعقولهن يشاء ويعدّب من يشاء ﴾.

ويحتمل أيضاً أنّ الآية أعلاه تشير إلى جميع الأحكام المذكورة في الآيات السابقة من قبيل الإنفاق المخالص والإنفاق المشوب بالرياء أو المنّة والأذى وكذلك الصلاة والصوم وسائر الأحكام الشرعيّة والعقائد القلبيّة.

في ختام الآية تقول: ﴿والله ملى كُلُّ شيءِ قدير﴾ فهو عالمٌ بكل شيء يجري في هذا العالم، وقادرٌ أيضاً على تشخيص اللّياقات والملكات، وقادرٌ أيضاً على مجازات المتخلّفين.

## بحثان

١- قد يتصوّر أنّ هذه الآية مخالفة للأحاديث الكثيرة التي تؤكّد على النيّة المجرّدة، ولكنّ

الجواب واضع، حيث إن تلك الأحاديث تتعلق بالذنوب التي لها تطبيقات خارجية وعمليّة بحيث تكون النيّة مقدّمة لها من قبيل الظلم والكذب وغصب حقوق الآخرين وأمثال ذلك، لا من قبيل الذنوب التي لها جنبة نفسيّة ذاتاً وتعتبر من الأعمال القلبيّة مثل (الشرك والرياء وكتان الشهادة).

وهناك تفسير آخر لهذه الآية، وهو أنه يكن أن يكون لعمل واحد صور مختلفة، مسئلاً الإنفاق تارة يكون في سبيل الله، وأخرى يكون للرياء وطلب الشهرة، فالآية تقول: إنّكم إذا أعلنتم نيّتكم أو أخفيتموها فإنّ الله تعالى أعلم بها وسيجاز يكم عليها، فهي في الحقيقة إشارة إلى مضمون الحديث الشريف «لا عمل إلّا بنيّة» \.

من الواضح أنّ قوله تعالى ﴿فيعفرلمن يشا. ويعذّب من يشا.﴾ أنّ إرادته لا تكون بدون دليل، بل إنّ عفوه أيضاً يرتكز على دليل ومبرّر، وهو لياقة الشخص للعفو الإلهي، وهكذا في عقابه وعدم عفوه.

8003

ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ عَ وَكُنْهِهِ وَرُسُلِهِ عَلَانُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِمِن رُّسُلِهِ عَوَالُواْسَعِعْنَا وَاَطَعْنَا عُفْرَانَك رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ الْ

# التفسير

### علائم الإيمان وطريقه:

لقد شرعت سورة البقرة ببيان بعض المعارف الإسلامية والاعتقادات الحقّة واختنمت يهذه المواضيع أيضاً كما في الآية أعلاه والآية التي بعدها، وبهذا تكون بدايستها ونهسايتها متوافقة ومنسجمة.

وقد ذكر بعض المفترين في سبب نزول هذه الآية أنّه حين نزلت الآية السابقة وأنّ الله تعالى يعلم ما في أنفسكم ويحاسبكم بما أظهرتم وأخفيتم في قلوبكم، خاف بعض الصحابة وقالوا: ليس أحدٌ منّا إلّا وفي قلبه خطرات ووساوس شيطانيّة، فعرضوا الأمر على رسول الله على أنه فنزلت الآية أعلاه، وبيّنت طريق الحق والإيمان، ومنهج التضرّع والمناجاة والتسليم لأوامر الله تعالى أ

في البداية تقول ﴿ لَهِن الرسول بِهَا لَنزل اللهِ هِن رَبِّهِ فَهَذَا الْمُعَنَىٰ وَهَذَهُ الْحَصيصة تعتبر من إمتيازات الأنبياء الإلهيين جميعاً بأنهم مؤمنون بما جاءوا به إيماناً قاطعاً، فـلا شكّ ولا شبهة في قلوبهم عن معتقداتهم، فقد آمنوا بها قبل الآخرين واستقاموا وصبروا عليها قبل الآخرين.

الآخرين.

ونقرأ في الآية ١٥٨ من سورة الأعراف أنَّ هذه الخصيصة تعتبر من صفات الرســول

١. اقتباس من تفسير البحر المحيط، ج ٢، ص ٣٦٣.

الأكرم عَيَّيْنَ ومن إمتيازاته حيث تقول: ﴿ فَآمنوا بالله ورسوله النبيّ الأمّيّ الذي يـؤمن بـالله وكلماته ﴾.

ثم تضيف الآية الكريمة: ﴿ والمؤمنون كلُّ لَمِن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرَق بين أحدِ من رسله ﴾ وهذه الجملة الأخيرة من كلام المؤمنين أنفسهم، حيث يؤمنون بجميع الأنبياء والمرسلين وشرائعهم بخلاف البعض من الناس الذين تقول عنهم الآية ١٥٠ من سورة النساء: ﴿ ويريدون أن يفرَقُول بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ولكفربيه في الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللنفريه في الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللنوريدون أن يفرّقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللنوريدون أن يفرّقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ولله ويقولون نؤمن ببعض النوريدون أن يفرّقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ولله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في المناس الذي الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في المناس الذي الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في المناس الذي الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في المناس الذي الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في الناس الذي الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في المناس الذي الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في المناس الذي الهربية في المناس الذي الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في المربية في الناس الذي الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض وللهربية في المربية في ا

المؤمنون لا يرون تفاوتاً بين رسل الله من جهة أنّهم مرسلون من قبل الله تعالى، ويحترمونهم ويقدّسونهم جميعاً. ومعلوم أنّ هذا الموضوع لاينافي مقولة نسبخ الشرائع السابقة بواسطة الشريعة البعديّة، لأنه كها سبقت الإشارة إليه أنّ تعليات الأنبياء وشرائعهم من قبيل المراحل الدراسيّة المختلفة من الابتدائية والمتوسطة والإعدادية والجامعة، فبالرغم من أنّها تشترك جميعاً في الأصول والمباديء الأساسيّة، إلّا أنها تختلف في السطوح والتطبيقات المختلفة، فعندما يرتني الإنسان إلى مرحلة أسمى فإنّه يسترك البرام المحدّة للمرحلة السابقة ويأخذ بالبرام المعدّة لهذه المرحلة، ومع ذلك يبق إحترامه وتقديسه للمرحلة السابقة في محلّه.

ثُمَّ تضيف الآية أنَّ المؤمنين مضافاً إلى إعانهم الراسخ والجامع فإنَّهم في مقام العمل أيضاً كذلك ﴿وقالواسمعنا ولطعنا عَفرالك ربنا والِيك المصير﴾.

(سمعنا) وردت في بعض الموارد بمعنى فهمنا وصدّقنا من قبيل هذه الآية، أي أنّنا قبلنا دعوة أنبيائك بجميع وجودنا وعلى استعداد تام للإطاعة والإتّباع.

ولكن يا إلهنا وربّنا نحن بشر وقد تتسلط علينا الغرائز والأهواء وتجرّنا إلى المسعصية أحياناً، ولهذا ننتظر عفوك ونتوقع منك المغفرة لأنّ مصيرنا إليك ً.

وبهذا يتناغم الإيمان بالمبدأ والمعاد مع الالتزام العملي بجميع الأحكمام الشرعيّة والدساتير الإلهيّة.

#### 8003

ا. جملة ﴿والمؤمنون﴾ يمكن أن تكون جملة مستأنفة كما ذكر في التفسير أعلاه ويمكن أن تكون معطوفة على (الرسول) ولا يختلف المعنى كثيراً وإن كان المعنى الأول أنسب.

٢. ذهب كثير من المفسّرين إلى أنّ في الجملة الأخيرة فعل محذوف وتقديره: (نسألك) أو (نريد غفرانك).

# الثفسير

#### عدّة مامات مهمّة:

كما تقدّم في تفسير الآية السابقة أنّ هاتين الآيتين تستعلّقان بالأشخاص الّـذين استوحشوا من تعبير الآية السابقة في أنّ الله تعالى مطّلع على نيّاتهم وسيحاسبهم ويجازيهم عليها فقالوا: لا أحد منّا يصفو قلبه عن الوسوسة والخاطرات القلبيّة.

فالآية الحاضرة تقول: ﴿لا يَكُلُّفُ الله نَفْساً إِلَّا وسعها ﴾.

(الوسع) لغة تعني القدرة والاستيعاب، وعليه فإنّ الآية تؤيّد الحقيقة المنطقيّة القائلة أنّ التكاليف والفرائض الإلهيّة لا تتجاوز طاقة الأفراد وميزان تحملهم إطلاقاً، لذلك يمكن القول بأنّ كلّ الأحكام يمكن تقييدها وتفسيرها بهذه الآية حيث تتحدّد في إطار قدرة الإنسان، ومن البديهي أنّ المشرّع الحكيم والعادل لا يمكن أن يضع قانوناً على نحو آخر.

كما أنّ الآية تؤكّد أنّ الأحكام الشرعيّة لا تنفصل أبداً عن أحكام العقل والحكمة، بل هي متواكبة معها في كلّ المراحل.

ثمّ تضيف الآية ﴿لهاها كسبت وعليهاها الكتسبت.

أجل فإنّ كلّ شخص يحصد ما جنته يداه حسناً كان أم سيئاً، وسيواجه في هذا العالم أو في العالم الآخر نتائج وعواقب هذه الأعمال، فالآية تنبّه الناس إلى مسؤولياتهم وعواقب أعيالهم، وتفنّد الأساطير التي تبريء بعض الناس من عواقب أعيالهم، أو تجعلهم مسؤولين عن أعيال الآخرين دون دليل.

وتجدر الإشارة إلى أنّ الآية تطلق على الأعبال الصالحة اسم «الكسب» وعلى الأعبال السيّئة اسم «الإكتساب». ولعلّ السبب هو أنّ «الكسب» يستعمل بالنسبة إلى الأمور التي يحقّقها المرء برغبة داخلية وبلا تكليف وهي تناسب فطرته، بينا «الإكتساب» هو النقطة المقابلة للكسب، أي الأعبال التي تنافي الفطرة وطبيعة الإنسان، يُفهم من هذا أنّ الأعبال الصالحة مطابقة لمسيرة الفطرة وطبيعة الإنسان، يناف الفطرة والطبيعة.

أمّا الراغب الإصفهاني في «مفرداته» فبرئ رأياً غير هذا وجدير بالملاحظة يـقول: الكسب ما يتحرّاه الإنسان ممّا فيه اجتلاب نفع وتحصيل حظّ ككسب المال، ويـقال فـيا أخذه لنفسه ولغيره (كأعبال الخير التي لاتقتصر فائدتها على الفاعل وحده، بل قد تعمَّ الأقارب وغيرهم) في حين أنّ الإكتساب لا يقال إلّا فيا تعود نتائجه على الفاعل نفسه، وهو الذنب، هذه الاختلافات في المعنى تصلح طبعاً عندما تستعمل الواحدة في قبال الأخرى.

## ﴿ربَّنَا لا توافدُنا إن نسينًا أو أخطأنا﴾.

لمّاكان المؤمنون يعرفون أنّ مصيرهم يتحدّد بماكسبت أيديهم من أعمال صالحة أو سيئة بموجب قانون «لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت» لذلك يتضرّعون ويخاطبون الله بلفظ «الرب» الذي يوحي بمعاني اللّطف في النشأة والتربية قائلين: إذا كنّا قد أذنبنا بسبب النسيان أو الخطأ، فاغفر لنا ذنوبنا برحمتك الواسعة وجنّبنا العقاب،

# العقاب على النسيان والمُطأ:

لماذا الدعاء لأن يغفر الله الذنوب المرتكبة نسياناً أو خطأ؟

فهل الله يعاقب على مثل هذه الذنوب؟

في الجواب لابد من القول بأنّ النسيان يكون أحياناً من باب التماهل والتساهل سن جانب الإنسان نفسه، بديهيّ أنّ هذا النوع من النسيان لا يضع المسؤولية عن الإنسان، كما جاء في القرآن: ﴿ فَمُوقُوا بِمَا نَسِيتُم لِقَاء يُومِكُم هَـذُا ﴾ ` وعليه فإنّ النسيان الناشيء عن التساهل يوجب العقاب.

ثم لابد من ملاحظة أن هناك فرقاً بين النسيان والخطأ، فالخطأ يقال عادة في الأمور التي تقع لغفلة من الإنسان وعدم إنتباه منه، كأن يطلق رصاصة ليصيد صيداً فتصيب رصاصته إنساناً فتجرحه، أمّا النسيان فهو أن يتّجه الإنسان للقيام بعمل ما ولكنّه ينسى كيف يقوم بذلك، كأن يعاقب المرء إنساناً بريئاً ظنّاً منه أنّه المذنب، لنسيانه مميّزات المذنب الحقيقي.

﴿رَبِّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا لِصَراًّ كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبِلْنَا﴾.

«الإصر» عقد الشيء وحبسه. وتطلق على الحمل الثقيل الذي يمنع المرء من الحسركة، وكذلك العهد المؤكّد الذي يقيّد الإنسان، ولهذا تطلق هذه الكلمة على العقاب أيضاً.

وفي هذا المقطع من الآية يطلب المؤمنون من الله تعالى طلبين: الأوّل أن يسرفع عسنهم الفروض الثقيلة التي قد تمنع الإنسان من إطاعة الله، وهذا هو ما ورد على لسان النبي مَنْ إِشَان التعاليم الإسلامية، إذ قال: «بعثت بالشريعة السهلة السمحة» .

السؤال، هنا قد يسأل سائل إذا كانت السهولة والساحة في الدين جيّدة، فلهاذا لم يكن للأقوام السابقة مثلها؟

والجواب، في الجواب نقول تفيد آيات في القرآن أنَّ التكاليف الشاقَة لم تكن موجودة في أصل شرائع الأديان السابقة، بل فرضت كعقوبات على أثر عصيان تلك الأقوام وعدم إطاعتها، كحرمان بني إسرائيل من أكل بعض اللّحوم الحلّلة بسبب عصيانهم المتكرّر. "

وفي الطلب الثاني يريدون منه أن يعفيهم من الامتحانات الصعبة والعقوبات التي لا تطاق ﴿رَبِّنَا وِلاَتَحَمَّلُهُ الطَاقَةُ لِنَابِهُ ﴾. وفرئ في الفقرة السابقة صيغة ﴿لاَتَحَمَّلُ ﴾، وهنا نرى عبارة ﴿لاَتَحَمِّلُ ﴾، فالأولى تستعمل عادة في الأمور الصعبة، والثانية في الايطاق.

﴿ولمفُّ منَّا ولفقر لنا ولرحمنا﴾.

«عفا» بمعنى أزال آثار الشيء، وأكثر استعهالها مع الذنب بمعنى محو آثار الإثم، وتشمل الآثار الطبيعية والآثار الجزائية والعقوبات.

١. السجدة، ١٤.

أمًّا «الغفران» فتعني أن يصون الله العبد من أن يمسَّه العذاب عقوبة على ذنبه.

وعليه، فإن استعبال الكلمتين يفيد أنّ المؤمنين طلبوا من الله أن يزيل الآثار التكوينية والطبيعية لزللهم عن أرواحهم ونفوسهم، لكي لا تصيبهم عواقبها السيّئة. كما أنّهم طلبوا منه أن لا يقعوا تحت طائلة عقابها. وفي المرحلة الثالثة يطلبون «رحمته الواسعة» التي تشمل كلّ شيء.

## ﴿لُنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين﴾

وفي آخر دعواهم يخاطبون الله على أنّه مـولاهم الذي يستعهّدهم بـالرعاية والتربـية ويطلبون منه أنّ يمنحهم الفوز والانتصار على الأعداء.

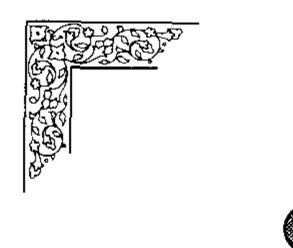
في هاتين الآيتين خلاصة لسورة البقرة كلّها، وهما تهدياننا إلى روح التسليم أمام ربّ العالمين، وتشيران إلى أن المؤمنين إذا أرادوا من الله أن يغفر لهم ذلّاتهم وأن ينصرهم على الأعداء كافّة، فلابد لهم أن ينفذوا برنامج «سمعنا وأطعنا» أن يقولوا: إنّه السمعنا دعوات الداعين وقبلناها بكلّ جوارحنا وإنّنا متبعوها، ولن ندخّر وسعاً في حتّ السير على هذا السبيل، وعندئذٍ لهم أن يطلبوا الانتصار على الموانع والأعداء.

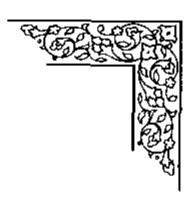
إنّ تكرار كلّمة «ربّ» أي الذي يلطف بعباده ويربّيهم يكمل هذه الحقيقة، ولهذا حتّنا أغّة الدين في أحاديثهم على قراءة هاتين الآيتين، وبيّنوا ما فيها من أبواب الثواب، فإذا تناغم اللّسان والقلب في تلاوتها ولم تكن التلاوة مجرّد ألفاظ تجري على اللّسان، تغدو حينئذ برنامجاً حياتياً، فإنّ تلاوتها تربط بين القلب وخالق الكون، و تضني الصفاء على الروح و تكون عاملاً على التحرّك والنشاط.

يستفاد جيداً من هذه الآية أنّ (التكليف بما لايطاق) لا يوجد في الشريعة المقدّسة، لا في الإسلام ولا في الأديان الأخرى، والأصل هو حريّة الإنسان وإرادته لأنّ الآية تقول: أنّ كلّ إنسان يلاقي جزاء أعهاله الحسنة والسيئة، فما عمله من حسنات فسيعود إليه، ومن إرتكبه من سيئات فعليه، ومن هذا المنطلق يكون طلب العفو والمغفرة والصفح.

وهذا المعنى يتطابق تماماً مع منطق العقل ومسألة الحسن والقبح، لأنّ الله تعالى حكيم ولا يمكن أن يكلّف العباد بما لا طاقة لهم به، وهذا بنفسه دليل على نني مسألة الجبر، فكيف يحتمل أنّ الله تعالى يجبر العباد على إرتكاب الذنب والإثم وفي نفس الوقت ينهاهم عنه؟! ولكنّ التكاليف الشاقة والصعبة ليست بالأمر المحال كما قرأنا عن تكاليف بني إسرائيل الشاقة، وهذه التكاليف أيضاً ناشئة من أعمالهم وعبارة عن عقوبة لما ارتكبوه من آثام.

نهاية سورة البغرة

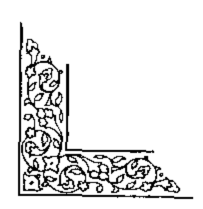




# سورة

# آل عهران

مدنیّه وعدد آیاتها مثتین





#### «سورة آل عمران»

#### فضيلة تلاوة هذه السورة:

ورد في الحديث الشريف عن رسول الله عَلَيْنَ قوله: «من قرأ سورة آل عمران أعطي بكلّ آية منها أماناً على جسر جهنم» \.

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الصادق عن الإمام الصادق الله قرأ البقرة وآل عمران جاء يسوم القيامة يظلّانه على رأسه مثل الغمامتين» ٢-

#### ممتوىٰ السورة:

ذهب بعض المفسّرين المعروفين أنّ هذه السورة نزلت بين السنة الثانية والثالثة للهجرة أي بين غزوة بدر وأحد فهي تعكس في طيّاتها فترة من أشد الفترات حساسيّة في صدر الإسلام ".

وعلىٰ كلّ حال، فإنّ المحاور الأصلية في أبحاث هذه السورة عبارة عن:

١- إنّ قسماً مهمّاً من هذه السورة يرتبط بمسألة التوحيد وصفات الله والمعاد والمعارف الإسلامية الأخرى.

٢. وقسم آخر منها يتعلّق بمسألة الجهاد وأحكامه المهمّة والدقيقة، وكذلك الدروس
 المستفادة من غزوتي بدر وأحد، وبيان الإمداد الإلهي للمؤمنين، والحياة الخالدة الآخرويّة للشهداء في سبيل الله.

 ٣\_ وفي قسم من هذه السورة يدور الحديث حول سلسلة من الأحكام الإسلامية في ضرورة وحدة صفوف المسلمين وفريضة الحج وبيت الله الحرام والأمر بالمعروف والنهي

۱. تفسیر مجمعالبیان، ج ۱ و ۲، ص ٤٠٥. ۲ تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۳۰۹.

٣. تشير الآية ١٣ إلىٰ «فزوة بدر» ومن آية ١٢١ إلىٰ ١٢٨ تشير إلىٰ غزوة بدر وأحد، ثمّ تعقب في الآيات ١٣٩ إلىٰ ١٤٤ إلىٰ نفس المسألة وكذلك الآيات الأخرى.

عن المنكر والتولّي والتبرّي ومسألة الأمانة والإنفاق في سبيل الله و ترك الكذب وضرورة الاستقامة والصبر في مقابل الأعداء والمشكلات والامتحانات الإلهيّة المختلفة وذكر الله على كلّ حال.

٤- وتطرّقت هذه السورة إلى تكلة للأبحاث التي تتحدّث عن تاريخ الأنبياء الله ومنهم أدم ونوح وإيراهيم وموسى وعيسى وسائر الأنبياء وقصة مريم وكرامتها ومغزلتها عند الله. وكذلك المؤامرات التي كان يحوكها أتسباع الديانة اليهودية والمسيحية ضد الإسلام والمسلمين.

إنّ مواضيع هذه السورة منسجمة ومتناغمة بشكل كأنّها نزلت في وقتٍ واحد. عندي

#### الآييات

# بِنَ إِلَيْ عَالِمَ اللَّهِ الرَّحَارِ الرَّحِياءِ

الَة ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّاهُوَ الْحَيُّ الْقَيْوُمُ ﴿ اَلْعَلَيْكَ الْكِئْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّفًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَئَةَ وَٱلْإِنجِيلَ ﴿ مِن قَبْلُهُ دَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرْقَانُ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَاينتِ ٱللَّهِ لَهُ مِّ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَٱللَّهُ عَنِينٌ ذُو ٱلنِقَامِ ﴿

# سرب الأزول

يقول بعض المفسّرين: إنّ تمانين آية ونيفاً من هذه السورة قد نزلت في وفد مسيحيّي نجران الذي قدم المدينة للتحقيق في أمر الإسلام.

كان الوفد يتألف من ستين شخصاً، فيهم أربعة عسد شخصاً من أشراف نجران وشخصيّاتها، ثلاثة من هولاء الأربعة عشر كانت لهم صفة الرئاسة، وإليهم يسرجع المسيحيّون لحلّ مشاكلهم، أحدهم يدعى «عاقب» ويسمّى «عبدالمسيح» أيضاً، كان زعيم قومه المطاع بينهم. والثاني يدعى «السيّد» ويسمّونه «ايهم» أيضاً، وهو المسؤول عن تنظيم برنامج الرحلة ومعتمد المسيحيّين، والثالث «أبو حارثة» وكان عالماً وصاحب نفوذ، وبنيت كنائس عديدة باسمه، وحفظ عن ظهر قلب جميع كتب المسيحيّين الدينية.

دخل هؤلاء المدينة وهم بملابس قبيلة بني كعب، وجاؤوا إلى مسجد النبي عَلَيْ كان النبي عَلَيْ كان النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ قد انتهى من صلاة العصر مع المسلمين، وأثار هؤلاء إنتباه المسلمين بملابسهم اللهمعة الملوّنة الزاهية حتى قال بعض صحابة النبي عَلَيْ ما رأينا مبعوثين بهذا الجمال!

أ. «نجران» منطقة في جبال اليمن الشمائية على بعد نحو عشرة منازل من صنعاء، وتسكنها قبائل همدان التي
كان لها في الجاهلية صنم باسم «يمعوق». ويقول ياقوت الحموي في معجم البلدان: نجران اسم لعدد من
المواضع.

وعندما وصلوا إلى المسجد كان موعد صلاتهم قد أزف، فقرعوا نواقسيسهم بحسب طقوسهم واتّجهوا نحو الشرق وشرعوا يصلّون، فحاول بعض أصحاب النبي عَلَيْ أن يمنعهم، إلّا أنّ رسول الله عَلَيْ طلب من الصحابة أن يتركوهم وشأنهم.

وبعدالصلاة أقبل «عاقب» و«السيّد» على رسول الله على وبعدءا يحادثانه، فعدعاهم الرسول على إلى الدخول في الإسلام والاستسلام لله.

قالا: قد أسلمنا قبلك.

قال: كذبتا يمنعكما من الإسلام دعاؤكما لله ولداً، وعبادتكما الصليب، وأكلكما الخنزير.

قالا: إن لم يكن عيسي ولداً لله فمن أبوه؟ وخاصموه جميعاً في عيسي.

فقال لهم النبيِّ ﷺ: ألستم تعلمون أنَّه لا يكون ولد إلَّا ويشبه أباه؟

قالوا: بلي.

قال: ألستم تعلمون أنّ ربّنا حيّ لا يموت، وأن عيسين يأتي عليه الفناء؟

قالوا: بلي.

قال: ألستم تعلمون أنَّ ربَّنا قيِّم على كلَّ شيء ويحفظه ويرزقه؟

قالوا: بلي.

قال: فهل علك عيسى من ذلك شيئاً؟

قالوا:لا.

قال: ألستم تعلمون أنَّ الله لا يخني عليه شيء في الأرض ولا في السهاء؟

قالوا: بلي.

قال: فهل يعلم عيسى من ذلك إلَّا ما علم؟

قالوا: لا.

قال: فإنّ ربّنا صوّر عيسي في الرحم كيف شاء وربّنا لا يأكل ولا يشرب ولا يحدث.

قالوا: بلي.

قال: ألستم تعلمون أنَّ عيسيٰ حملته أمَّه كما تحمل المرأة، ثمَّ وضعته كما تضع المرأة ولدها،

ثمّ غذّي كما يغذّي الصبيّ، ثمّ كان يطعم ويشرب ويحدث؟

قالوا: بلي.

قال: فكيف يكون هذا كها زعمتم؟ فسكتوا فأنزل الله فيهم صدر سورة آل عمران إلى بضع وثمانين آية \.

# التفسير

#### تفسير المروف المقطّعة بالعقول الإكترونية:

فيا يتعلّق بالحروف المقطّعة في القرآن، سبق الحديث عنها في بداية سورة البقرة، فـلا موجب لتكرار ذلك. وما ينبغي عرضه هنا هو النظرية المثيرة التي تقدّم بها مـوُخّراً عـالم مصري نورد هنا خلاصة لها لأهميّتها، لا شكّ أنّ الحكم على صحتها أو بطلانها يسـتلزم بحوثاً دقيقة يقع عبوها على الأجيال القادمة، إنّا نوردها كنظرية لاغير ".

مجلة «آخر ساعة» المصرية المعروفة نشرت تقريراً عن تحقيقات عجيبة قام بها عــالم مصري مسلم بخصوص تفسير بعض آيات القرآن الجيد بوساطة العقول الإلكترونية أثارت إعجاب الناس في مختلف أنحاء العالم.

تلك التحقيقات التي أجراها الدكتور «رشاد خليفة» العالم الكيمياويّ المصري خلال ثلاث سنوات متواصلة، أثبتت أنّ هذا الكتاب الساويّ العظيم ليس من نتاج عقل بشري، وأنّ الإنسان غير قادر على الإتيان بمثله.

أجرى الدكتور رشاد تحقيقاته في مدينة «سانت لويس» بمقاطعة «ميسوري» الأمريكية واستخدم في تحقيقاته العقول الإلكترونية لفترات طويلة مع أنَّ أجرتها في كلَّ دقيقة ١٠ دولارات تبرَّع بها المسلمون المقيمون هناك.

كان كلّ جهد الأستاذ المذكور ينصبّ على معرفة معاني الحروف المقطّعة في القرآن، مثل «ق، الم، يس». لقد استطاع بحسابات معقّدة أن يثبت وجود علاقة قوية بين هذين الحروف والسورة التي تقع في صدرها (فتأمّل).

لقد استعان بالعقل الإلكتروني لإجراء تلك الحسابات الخاصّة لمعرفة أعداد حــروف السور ونسبة وجودكلّ حرف منها، لا لتفسير القرآن.

١. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٤٠٦؛ وتفسير الميزان، ج ٣، ص ١٥.

بعض الأسف أنَّ هذا العالم الذي يعيش في أمريكا، وقع تحت تأثير المحيط الفاسد هناك وقد أنكر بصراحة بعض المسائل والأحكام الإسلامية المسلمة وتبنّى ادعاءات باطلة.

ولولا هذه الأجهزة ما استطاع أحد أن يجري تلك الحسابات على الورق.

والآن نوجز الإكتشافات التي توصّل إليها العالم المصري: يقول الدكتور رشاد: نعلم أنّ القرآن يضمّ ١١٤ سورة، منها ٨٦ سورة نزلت في مكّة و٢٨ سورة في المدينة، ومسن بسين مجموع سور القرآن ٢٩ سورة تبدأ بحروف مقطعة.

يقول الدكتور: منذ سنوات وأنا أحبّ أن أعرف معنى هذه الحروف التي تبدو في الظاهر أنّها مقطّعة وتتصدّر بعض السور، وعلى الرغم من رجوعي إلى تفاسير مشاهير المفسّرين فلم أعثر لديهم على جواب مقنع، فاستعنت بالله واتّكلت عليه وبدأت بحثي:

خطر في مرّة أنّه ربما تكون هناك علاقة بين هذه الحروف وحروف كلّ سورة تتصدّرها، غير أنّ دراسة الحروف النيّرة الأربعة عشر كلّها ضمن حروف سور القرآن المائة وأربعة عشر واستخراج نسبة كلّ حرف والحسابات الكثيرة الأخرى لم تكن من الأمور التي يكن إجراؤها دون الاستعانة بالعقول الإلكترونية، لذلك شرعت أوّلاً بتعيين تملك الحسروف منفردة في جميع سور القرآن، ثمّ تعيين مجموع حروف كلّ سورة، وأعطيتها جميعاً إلى العقل الإلكتروني مع رقم كلّ سورة (لغرض القيام بالحسابات المعقدة المطلوبة فيا بعد). لقد استغرق هذا العمل مع مقدّماته سنتين من الزمان.

ثم عملت على العقل الإلكتروني لإجراء تلك الحسابات مدّة سنة كاملة، كانت النتائج لامعة جدّاً، وكشف الستار لأوّل مرّة في تاريخ الإسلام عن حقائق مذهلة أكّدت إعجاز القرآن (إضافة إلى أمور أخرى) من الناحية الرياضية ونسبة حروف القرآن.

لقد أوضحت لنا حسابات العقل الإلكتروني نسبة وجودكلٌ من الحروف الأربعة عشر في كلّ سورة من سور القرآن المائة وأربعة عشر.

فئلاً بالحسابات وجدنا أن نسبة حرف القاف، وهو أحد الحروف النورانية في القرآن في سورة «الفلق» تحوز أعلىٰ نسبة ٦/٧٠٠٪ وتحوز المرتبة الأولىٰ بين سور القرآن، طبعاً باستثناء سورة «ق». بعدها تأتي سورة «القيامة» التي يبلغ فيها عدد حروف القاف بالنسبة إلى حروف السورة ٧٩٠٧٪، ثم تأتي سورة «والشمس» ونسبتها ٣/٩٠٦٪.

ونلاحظ من ذلك أنّ الفرق بين سورة «القيامة» وسورة «والشمس» يبلغ ٢٠٠٠٠٪.

وهكذا استخرجنا هذه النسبة في ١١٤ سورة لهذا الحرف ولسائر الحروف النــورانــية الأخرى، وبذلك ظهرت نسبة مجموعة حروف كلّ سورة إلى كــلّ حــرف مــن الحــروف النورانية.

وفيها يلي النتائج المثيرة التي توصّل إليها التحقيق:

١- نسبة حرف «ق» في سورة «ق» أكثر من نسبتها في أية سورة أخرى بدون استثناء، أي أنّ الآيات التي نزلت طوال ٢٣ سنة وهي فترة نزول القرآن في ١١٣ سورة استعملت فيها القاف بنسبة أقل، إنّه مثير ومدهش أن يكون إنسان قادر على مراقبة تعداد كلّ حرف من الحروف التي يستعملها على مدى ٢٣ سنة، وفي الوقت نفسه يعرب بكلّ طلاقة وبدون أي تكلّف عمّ يريد بيانه، لاشك أنّ أمراً كهذا خارج عن نطاق قدرة الإنسان، بل إنّ مجرّد حساب ذلك يتعذّر على أعظم العقول الرياضية بدون الإلتجاء إلى العقل الإلكتروني.

وهذاكلّه يدلّ على أنّ سور القرآن وآياته ليست وحدها الموضوعة وفق حساب معيّن، بل حتى حروفه موضوعة بحساب ونظام خاصّ لا يقدر عليه سوى الله تعالى.

كذلك دلّت الحسابات على أنّ حرف «ص» في سورة «ص» له هذه الخاصيّة نفسها، أي نسبة وجوده في أية سورة أخرى من سور القرآن.

كها أنّ حرف «ن» في سورة «ن والقلم» يمتاز بنسبة أعلى من وجوده في أية سورة أخرى. الاستثناء الوحيد هو سورة «الحجر» التي فيها نسبة الحرف «ن» أكثر من سورة «ن والقلم». ولكن ما يلفت هو أنّ سورة «الحجر» تبدأ بالحروف «الر». وسنجد أنّ السور التي تبدأ بحروف «الر» يجب أن تعتبر بحكم السورة الواحدة. فإذا فعلنا ذلك نصل إلى النتيجة المطلوبة أي أنّ عدد حرف «ن» في هذه السور سوف يكون أقلّ مما في سورة «ن والقلم».

٢- حروف «المص» في بداية سورة الأعراف إذا حسبنا حروف الألف والميم والصاد في
 هذه السورة نجدها أكثر ممّا هي في أية سورة أخرى.

كذلك «المر» في بداية سورة «الرعد»، و«كهيعص» في بداية سورة «مريم»، إذا حسبت الأحرف الخمس كان عددها في هذه السورة أكثر ممّا هي في السور الأخرى.

وهنا تواجهنا ظاهرة جديدة، فالحرف الواحد ليس هو وحده الذي يرد بحســـاب في السور، بل إنّ مجموعات الأحرف أيضاً تأتي هكذا بشكل مدهش.

٣- كان الكلام حتى الآن يدور على الحروف التي تتصدّر سورة واحــدة مــن ســورة

القرآن، أمّا الحروف التي تتصدّر سوراً متكرّرة، مثل «الر،ألم» ف إنّها تستّخذ شكلاً آخر، فالحسابات الإلكترونية تقول إنّ مجموع هذه الحروف الثلاث، مثلاً «أل م» إذا حسبت في مجموع السور التي تتصدّرها، وتستخرج نسبتها إلى مجموع حروف هذه السور، نجد أنّ هذه النسبة أكبر من نسبة وجودها في السور الأخرى من القرآن.

هنا أيضاً تتّخذ المسألة شكلاً مثيراً وهو أنّ حروف كلّ سورة من سور القرآن ليست هي وحدها التي تقع تحت الضبط والحساب، بل إنّ مجموع حروف السور المتشابهة تقع تحت حساب متشابه أيضاً.

وبهذه المناسبة يتّضح أيضاً لماذا تبدأ عدّة سور مختلفة بالحروف «الم» أو «الر» وهذا لم يكن من باب المصادفة والإتّفاق.

يقوم الدكتور رشاد بحسابات أعقد على السور التي تتصدّرها «حم» لا نتطرّق إليهـــا اختصاراً.

ويصل الأستاذ المذكور من خلال دراساته هذه إلى حقائق واستنتاجات أخرى أيضاً نوردها للقرّاء الكرام:

# ١\_ لابدّ من الإبقاء على إملاء القرآن الأصلي

يقول الدكتور: إنّ هذه الحسابات تصعّ في حالة الإبقاء على الإملاء الأصلي في كتابة القرآن، مثل: اسحق وزكوة وصلوة، فلا نكتبها اسحاق وزكاة وصلاة، وإلّا فإنّ الحسابات تختل.

# ٢\_ دليل على عدم تمريف القرآن

هذه التحقيقات تدلّ على أنّ أيّ تحريف ـ ولو في كلمة واحدة ــ لم يطرأ على القرآن من حيث الزيادة والنقصان، وإلّا لما ظهرت هذه الحسابات على هذه الصورة.

#### ٣\_ إشارات عميقة المعنى

. في كثير من السور التي تبدأ بالحروف المقطّعة نلاحظ أنّه بعد الحروف تأتي الإشارة إلى صدق القرآن وعظمته، مثل: ﴿اللَّم \* ذلك الكتاب لاريب فيه ﴾ `، وهذا في نفسه إشارة ظريفة إلى علاقة هذه الحروف بإعجاز القرآن.

#### نتيمة البمث:

نستنتج من هذا البحث أنّ حروف القرآن الكريم الذي نزل على رسول الله عَلَى على مدى ٢٣ سنة تنتظم في حساب دقيق، فكلّ حرف من حروف الهجاء له مع مجموع حروف كلّ سورة نسبة رياضية دقيقة بحيث إنّ الحفاظ على هذا التنظيم والحساب يتعذّر على البشر بدون العقول الإلكترونية.

لاشك أنّ التحقيقات التي أجراها العالم المذكور ما زالت في بداية الطريق ولا تخلو من النقائص، فيجب أن تتظافر جهود الآخرين للتغلّب عليها.

في الآية الثانية يقول تعالى: ﴿الله لا إله إلا هو الحيُّ القيّوم﴾.

سبق أن شرحنا هذه الآية في سورة البقرة في الآية ٢٥٥.

الآية التي تليها تخاطب نبي الإسلام عَنْ وتقول: إنّ الله تعالى قد أنزل عليك القرآن الذي فيه دلائل الحق والحقيقة، وهو يتطابق تماماً مع ما جاء به الأنبياء والكتب السابقة (التوراة والأنجيل) التي بشرت به وقد أنزلها الله تعالى أيضاً لهداية البشر: ﴿ سَرِّل عليك الكتاب بالحق حصدة قالما بين يديه ولنزل التوراة والأنجيل \* من قبل هذى للناس ﴾. ثم تضيف الآية ﴿ ولنزل الفرقان ﴾.

وبعد إتمام الحجّة بنزول الآيات الكريمة من الله تعالى وشهادة الفطرة والعقل على صدق دعوة الأنبياء، فلا سبيل للمخالفين سوى العقوبة، ولذلك تقول الآية محلّ البحث بعد ذكر حقّانيّة الرسول الأكرم عَيَيْنَ والقرآن الجيد: ﴿إِنْ الدّين كفروا بآيات الله لهم عدابَ شديد﴾.

ومن أجل أن لا يتوهم أحد أو يشك في قدرة الله تعالى على تنفيذ تهديداته تضيف الآية ﴿والله عزيز دُولنتقام﴾ ".

١ البقرة، ١ و ٢.

٢٠ انظر في تفسير الآية ٤٠ من سورة البقرة، شرح ﴿مصدَّقاً لما بين يديه﴾.

٣. ذكر بعض المفسّرين أن «ذو» لها معنى أقوى من «صاحب» ولذلك لا نجد في صفات الله أنها تذكر معنى كلمة صاحب بل تذكر دائماً مع كلمة «ذو» تفسير البحر المحيط، ج ٢، ص ٣٧٩.

(عزبز) في اللّغة بمعنى كلّ شيء صعب وغير قابل للنفوذ، ولذلك يقال للأرض الصعبة العبور (عزاز) وكذلك يطلق على كلّ أمرٍ يصعب الحصول عليه لقلّته وندرته (عزيز) وكذلك تطلق هذه الكلمة على الشخص القويّ والمقتدر الذي يصعب التغلّب عليه أو يستحيل التغلّب عليه، وكلّها أطلقت كلمة (عزيز) على الله تعالى يراد بها هذا المعنى، أي أنه لا أحد يقدر على التغلّب عليه، وأنّ كلّ المخلوقات خاضعة لمشيئته وإرادته.

وفي الجملة الآنفة الذكر ولكي يعرف الكفّار أنّ هذا التهديد جادّ تماماً تذكّرهم الآية بأنّ الله عزيزٌ، أي أنّه قاهر وما من أحد بستطيع أن يقف بوجه تنفيذ تهديداته وأنّه في الوقت الذي يكون فيه غفوراً رحياً يكون شديد العقاب بالنسبة لمن لا يستحقّون هذه الرحمة.

كلمة (الإنتقام) تستعمل غالباً في مفهومنا الحالي في لجوء شخص لا يستطيع أن يتسامح مع الآخرين ويغفر لهم أخطاء هم إلى عمل مقابل قد يكون عنيفاً لا يأخذ حتى مصلحته المناصّة بنظر الاعتبار، وبديهي أنّ هذه الصفة مذمومة، إذ إنّ على الإنسان في كثير من الحالات أن يعفو ويغفر بدلاً من الإنتقام، ولكنّ (الإنتقام) في اللّغة ليس بهذا المعنى بل يعني إنزال العقاب بالمجرم، ولا شكّ أنّ معاقبة المجرمين العصاة فضلاً عن كونها من الأمور الحسنة فابّد لا يجوز التهاون فيها وإهما لها لأنّ ذلك يجانب العدالة والحكة.

هنا لابدٌ من ملاحظة ما يلي:

1-أصل (المحقّ) المطابقة والموافقة، لذلك يقال لما يطابق الواقع «الحق». كما أنّ وصف الله بالحقّ ناشيء من كون ذاته القدسية أعظم واقع غير قابل للإنكار. وبعبارة أخرى «الحق» هو الموضوع الثابت المكين الذي لا باطل فيه.

والباء في «الحق» في هذه الآية للمصاحبة،أي يا أيّها النبيّ لقد أنزل عليك الله القـرآن مصحوباً بدلائل الحقّ.

٣\_ «التوراة» لفظة عبرية تعني «الشريعة والقانون»، \ وأطلقت على الكتاب الذي أنزل الله على موسى بن عمران عليه وقد تطلق أيضاً على مجموعة كتب العهد القديم أو أسفاره الخمسة.

إنّ مجموعة كتب العهد القديم تتالُّف من التوراة وعدد من الكتب الأخرى. والتــوراة

١. تفسير الميزان، ج ٢، ص ٩.

تتألّف من خمسة أقسام، كلّ قسم يسمّى «سفراً» وهي: «سفر التكوين» و«سفر الخروج» و«سفر الخروج» و«سفر الاعداد» و«سفر التثنية»، هذه الأقسام من العهد القديم تـشرح تكوين العالم والإنسان والمخلوقات وبعضاً من سير الأنبياء السابقين وموسى بن عـمران وبنى إسرائيل والأحكام.

أمّا الكتب الأخرى فهي ماكتبه المؤرّخون بعد مـوسىٰ ﷺ في شرح أحــوال الأنــبياء والملوك والأقوام التي جاءت بعد موسى بن عمرانﷺ.

بديهيّ أنّ هذه الكتب \_عدا الأسفار الخمسة \_ليست كنباً سهاوية واليهود أنفسهم لا يدّعون ذلك، وحتى «زبور» داود الذي يطلقون عليه اسم «المزامير» هو شرح مناجاة داود ومواعظه.

أمّا أسفار التوراة الخمسة ففيها دلائل تشير إلى أنّها ليست من الكتب السهاوية، بل هي كتب تاريخية دوّنت بعد موسى بن عمران الله ، إذ فيها بيان موت موسى الله ومراسيم دفنه، وبعض الحوادث التي وقعت بعده، على الأخصّ الفصل الأخير من سفر التثنية الذي يثبت أنّ هذا الكتاب قد كتب بعد موت موسى الله .

يضاف إلى ذلك أنّ في هذه الكتب الكثير من الخرافات وهي تنسب أموراً فاضحة للأنبياء، وبعض الأقوال الصبيانية، ممّا يؤكّد زيف هذه الكتب، والشواهد التاريخية تؤكّد أنّ التوراة الأصلية قد ضاعت، وأنّ أتباع موسى هم الذين كتبوا هذه الكتب بعده \.

٣- «الإنجيل» كلمة يونانية بمعنى «البشارة» أو «التعليم الجديد» و تطلق على الكتاب الذي نزل على عيسى بن مريم عليه. ومن الجدير بالتنويه أن القرآن كلّما أورد اسم كستاب عيسى عليه «الإنجيل» جاء به مفرداً وعلى أنه قد نزل من الله. وعليه فإن الأناجيل المتداولة بين أيدي المسيحيّين، وحتى الأشهر منها، وهي الأناجيل الأربعة «لوقا، ومُرقُس، ومستّى، ويوحنا» ليست من الوحي الإلهي، وهذا ما لا ينكره المسيحيّون أنفسهم، إذ يقولون إن هذه الأناجيل قد كتبت بأيدي تلامذة السيّد المسيحيّل بعده بمدّة طويلة، ولكنّهم يزعمون أن أولئك التلامذة قد كتبوها بإلهام من الله.

١. انظر والهدئ إلى دين المصطفى، ووالرحلة المدرسية،

٢. تفسير الميزان، ج ٣. ص ٩.

هنا يحسن بنا أن نتعرّف \_ ولو بإيجاز \_ على «العهد الجديد» والأناجيل وكتّابها:

إنّ أهم كتاب ديني عند المسيحيّين والذي يعتمدونه على أنّه كتاب سهاوي هو المجموعة التي يطلق عليها إسم «العهد الجديد».

«العهد الجديد» الذي يبلغ نحو تلث «العهد القديم» يتألّف من ٢٧ كتاباً ورسالة تشمل موضوعات عامّة متناثرة ومختلفة، على النحو التالي:

١- إنجيل متّىٰ ١٠ وهو الإنجيل الذي كتبه «متى» أحد حواريّي المسيح الإثني عشر في
 سنة ٣٨ ميلادية، وبعض يقول في سنة ٥٠ أو ٦٠ ميلادية ١٠

٢- إنجيل مُرقُس ": بحسب ما جاء في كتاب «القاموس المقدّس» صفحة ٧٩٢، لم يكن مُرقُس من الحواريّين، ولكنّه كتب إنجيله بإشراف «بطرس». قتل مُرقُس سنة ٨٦٨.

" إنجيل لوقا؛ كان «لوقا» رفيق سفر «بولس» الرسول، كان «بولس» على عهد المسيح يهودياً متعصّباً، ولكنه اعتنق المسيحية بعده. يقال إنّه توفي في سنة ٧٠ م، وحسما يــقول مؤلّف «القاموس المقدّس» ص ٧٧٢: «إنّ تاريخ كتابة إنجيل لوقا يعود إلى حــوالي ســنة ٦٣م».

٤- إنجيل يوحنا: «يوحنا» كان من تلامذة المسيح الله ومن أصحاب «بولس». يقول صاحب القاموس المذكور، اعتاداً على عدد من المحقّقين: إنّه ألف في أواخر القرن الأول الميلادي أ.

يتّضح من محتويات هذه الأناجيل، التي تشرح عموماً حكاية صلب المسيح وما جرى بعد ذلك، أنّ جميع هذه الأناجيل قد كتبت بعد المسيح بسنوات وليست كتباً سهاوية نزلت على المسيح على المسيح الله .

ه\_ أعمال الرسل: «أعال الحواريّين ودعاة الصدر الأوّل».

٦\_ رسائل بولس الأربعة عشرة: إلى جهات مختلفة.

٧- رسالة يعقوب: «الرسالة العشرون من الرسائل السبع والعشرين في العهد الجديد». ٨- رسالتا بطرس: «الرسالتين ٢١ و٢٢ من العهد الجديد».

١. ومتَّىٰ ۽ على وزن وحتَّىٰ ۽، بمعنى عطاء الله. ٢٠ القاموس المقدَّس، ص ٧٨٢.

 <sup>«</sup>مُرقُس»، على وزن قُنفُذ، وقيل على وزن أسهُم، جمع سهم.

٤. القاموس المقدّس، ص ٩٦٦.

٩\_ رسائل يوحنا: «الرسائل ٢٣ و ٢٤ و ٢٥ من العهد الجديد».

1- رسالة يهودا: «الرسالة ٢٦ من العهد الجديد».

11\_مكاشفة يوحنا: «القسم الأخير من العهد الجديد».

استناداً إلى المؤرّخين المسيحيّين وحسبها ورد في هذه الأناجيل والكتب والرسائل في العهد الجديد، فإنّ أيّاً منها ليس كتاباً سهاوياً، بل هي كتب كتبت بعد المسيح على ونستنتج من ذلك أنّ الإنجيل الأصلي السهاوي الذي نزل على المسيح على قد فُقِد وليس له وجود الآن، إنّا تلامذة المسيح أدرجوا بعضاً منه في أناجيلهم ومزجوه مع الأسف بالخرافات.

أمّا القول بأنّ على المسلمين أن لا يشكّوا في صحّة الأناجيل والتوراة الموجودة - على اعتبار أنّ القرآن قد صدقها وشهد لها - فإنّه قول مردود، وقد أجبنا عليه في الجلّد الأوّل عند تفسير الآية: ﴿وَلَهْنُولُومُ النّزُلُونُ مُصدّقاً لَهَا مُعكم ﴾ .\

٤- بعد ذكر التوراة والإنجيل، يشار إلى نزول القرآن، ولكنّه سمّي الفرقان، لأنّ لفظة «الفرقان» تستعمل في التفريق بين الحق والباطل وكلّ ما عيز الحقّ عن الباطل يقال له «الفرقان». ولذلك يسمّي القرآن حرب بدر «يوم الفرقان» أ، فني ذلك اليوم انتصر فريق صغير مفتقر لكلّ أنواع المعدّات الحربيّة على جيش كبير مسلّح ومتفوّق تفوّقاً كبيراً، وكذلك يطلق على معجزات موسى على العشر اسم «الفرقان» أيضاً ".

٢. الأنفال، ٤١.

١. البقرة، ٤١.

#### الآيتان

إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفَىٰعَلَيْهِ شَىٰءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَافِي ٱلسَّنَمَآءِ ۞ هُوَالَّذِى يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ لَا إِلَنهَ إِلَاهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞

# التفسير

#### علم الله وقدرته المطلقة:

هاتان الآيتان تكللن الآيات السابقة التي قرأنا فيها أنّ الله تعالى حيَّ وقيَّوم وهو مدبّر الكون بأجمعه وسيعاقب الكافرين المعاندين (حتى لو لم يظهروا كفرهم وعنادهم) ومسن البديهي أنّ هذه الإحاطة والقدرة لتدبير العالم بحاجة إلى علم غير محدود وقدرة مطلقة، ولهذا أشارت الآية الأولى إلى علم الله تعالى، وفي الآية الثانية إلى قدرته المطلقة.

في البداية تقول الآية الشريفة ﴿إِنَّ الله لايخفي عليه شي. في الأرض ولا في السما. ٠٠

فكيف يمكن أن يختني عن أنظاره شيءٌ من الأشياء في حين أنّه حاضرٌ وناظرٌ في كلّ مكان، فلا يخلو منه مكان؟ وبما أنّ وجوده غير محدود، فلا يخلو منه مكان معين، ولهذا فهو أقرب إلينا من كلّ شيء حتى من أنفسنا، وفي نفس الوقت الذي يتنزّه فيه الله تعالى عن المكان والمحل، فإنّه محيطً بكل شيء، وهذه الإحاطة والحضور الإلهي بالنسبة لجسميع المخلوقات بمعنى (العلم الحضوري) لا (العلم الحصولي) .

ثم تبين الآية التالية واحدة من علم وقدرة الله تعالى الرائعة، بل هي في الحقيقة إحدى روائع عالم الخلقة ومظهر بارز لعلم الله وقدرته المطلقة حيث تقول الآية: ﴿هوالذي يصوّركم في الأرحام كيف يشا. ﴾ ثم تضيف ﴿لا إله إلا هوالعزيز الحكيم ﴾.

ا. والعلم الحضوري، يمني أن يكون المعلوم ذاته حاضراً عند العلم. أمّا في والعلم الحصولي، فإنّ الحاضر عند العالم هو صورة المعلوم ورسمه، فمثلاً أنّ علمي بنفسي علم حضوري لأنّ نفسي ذاتها حاضرة في نفسي، أمّا بالنسبة للموجودات الأخرى فعلمنا بها حصولي، لأنّ صورتها فقط هي الحاضرة في أذهاننا.

إِنَّه لأمرٌ عجيب ومحيّر حقّاً أن يصوّر الله الإنسان وهو في رحم أمّه صوراً جميلة ومتنوّعة في أشكالها ومواهبها وصفاتها وغرائزها.

وهذه الآية تؤكّد أنّ المعبود الحقيقي ليس سوى الله القادر الحكيم الذي يستحقّ العبادة، فلهاذا إذن يختارون مخلوقات كالمسيح يَنِي ويعبدونها؟! ولعلّ هذه العبارة إشارة إلى سبب النزول المتقدّم في بداية السورة من أنّ المسيحيّين أنفسهم يوافقون على أنّ المسيح كان جنيناً في بطن أمّه مريم، ثمّ تولّد منها، إذن فهو مخلوق وليس بخالق فكيف يكون معبوداً؟!

#### بحثان

1- مراحل تطوّر الجنين من روائع الخلق: إنّ عظمة مفهوم هذه الآية تجلّت اليوم أكثر من ذي قبل نتيجة للتقدّم الكبير في علم الأجنّة. فهذا الجنين يبدأ بخلية، لا شكل لها ولا هيكل ولا أعضاء ولا أجهزة. ولكنّها تتّخذ أشكالاً مختلفة كلّ يوم وهي في الرحم، وكأنَّ هناك فريقاً من الرسّامين المهرة يحيطون بها ويشتغلون عليها \_ ليلَ نهار وبسرعة عجيبة \_ ليصنعوا من هذه الذرّة الصغيرة وفي وقت قصير إنساناً سويّاً في الظاهر، وفي جوفه أجهزة دقيقة رقيقة معقّدة ومحيّرة، لو أنّ فيلهاً صوّر مراحل تطوّر الجنين \_ وقد صوّر فعلاً \_ وشاهده الإنسان يرّ من أمام عينيه لأدرك بأجلي صورة عظمة الخلق وقدرة الخالق.

والعجيب في الأمر أنَّ كلَّ هذا الرسم يتمَّ على الماء الذي يضرب بــــه المـــثل في عــــدم احتفاظه بما يرسم عليه.

من الجدير بالذكر أنّه عندما يتم اللّقاح ويُخلق الجنين للمرّة الأولى يسرع بالانقسام التصاعدي على هيئة ثمرة التوت التي تكون حبّاتها متلاصقة، ويطلق عليه اسم «مرولا». وفي غضون هذا التقدّم تُخلق «المشيمة» وتتكامل، وتتصل من جهة قلب الأم بواسطة شريانين ووريد واحد، ومن الجهة الأخرى تتصل بسرّة الجنين الذي يتغذّى عملى الدم القادم إلى المشيمة.

وبالتدريج وعلى أثر التغذية والتطور واتجاه الخلايا نحو الخمارج يستجوّف باطن «المرولا»، وعندئذ يطلق عليه اسم «البلاستولا»، ولا تلبث هذه حتى يستكاثر عدد خلاياها، مؤلّفة كيساً ذا جدارين، ثمّ يحدث فيه إنخفاض يقسم الجنين إلى قسمي الصدر والبطن.

إلى هنا تكون جميع الخلايا متشابهة ولا اختلاف بينها في الظاهر، ولكن بـعد هـذه

المرحلة يبدأ الجنين بالتصوّر، وتتشكّل أجزاؤه بأشكال مختلفة بحسب وظيفتها المستقبلية، وتتكون الأنسجة والأجهزة، وتقوم كلّ مجموعة من الخلايا ببناء أحد أجهزة الجسم وصياغته، كالجهاز العصبي وجهاز الدورة الدموية، وجهاز الهضم، وغيرها من الأجهزة، حتى يصبح الجنين بعد هذه المراحل من التطوّر في مخبئه الحني في رحم أمّه إنساناً كامل الصورة. وسوف ندرج بمشيئة الله شرحاً كاملاً لتطوّر الجنين ومراحل تكامله في تفسير الآيه ١٢ من سورة «المؤمنون».

٢- (أرحام) جمع (رحم) يعني في الأصل محل نمو الجنين في بطن الأمّ، ثمّ أطلق على جميع الأقرباء الذين يشتركون في أمّ واحدة المتولّدون من أمّ واحدة، وبما أنّ حالة من الحبّة والعطف والحنان ترتبط بين هؤلاء الأفراد أطلقت هذه المفردة على كلّ عبطف وحنان (رحمة)، ويرى البعض أنّ المفهوم من هذه الكلمة بالعكس، أي أنّ المفهوم الأصلي لها هو رقة القلب والعطف والمحبّة، ولكن بما أنّ الأقرباء والأرحام يشتركون في هذه الصفة فيا بينهم أطلق على المكان الذي تولّدوا منه كلمة (رحم).

#### سبب النزول

في تفسير «في ظلال القرآن» سبب نزول آخر ينسجم من حيث النتيجة مع سبب النزول المذكور، وهو أنّ جمعاً من نصارى نجران جاؤوا إلى رسول الله متذرّعين بقول القرآن «كلمة الله وروحه» بشأن المسيح على في محاولة منهم لاستغلالها بخصوص مسألة «التثليث» و«ألوهيّة» المسيح، متجاهلين كلّ الآيات الأخرى الصريحة في عدم وجود شريك أو شبيه لله إطلاقاً، فنزلت الآية المذكورة تردّ عليهم."

٢. تفسير الميزان، ج ١٨، ص ١٢ و ١٣.

ا. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٣١٣.

٣. تفسير في ظلال القرآن، ج ١، ص ٥٤٢.

# التفسير

# الممتم والمتشابه في القرآن:

تقدّم في الآيات السابقة الحديث عن نزول القرآن بعنوان أحد الدلائل الواضحة والمعجزات البيّنة لنبوّة الرسول ﷺ، فني هذه الآية تذكر أحد مختصّات القرآن وكيفيّة بيان هذا الكتاب الساوي العظيم للمواضيع والمطالب فيقول في البداية: ﴿هُو الذّي أنزل عليك الكتاب منه آيات معكمات ﴾.

أي آيات صريحة وواضحة والتي تعتبر الأساس والأصل لهذا الكتاب الساوي ﴿هُنَّ لُمَّ الكتابِ الساوي ﴿هُنَّ لُمَّ الكتابِ ﴾. ثمّ إنّ هناك آيات أخرى غامضة بسبب علوّ مفاهيمها وعمق معارفها أو لجهات أخرى ﴿وأُحْرِمَتُشَابِها عِنهِ .

هذه الآبات المتشابهة إنّما ذكرت لاختبار العلماء الحقيقيّين وتميزهم عن الأسخاص المعاندين اللجوجين الذين يطلبون الفتنة، فلذلك تضيف الآبة؛ ﴿فَأَمَّا الّذِينَ فِي قَلُوبِهِم رَبِغَ فَيتَبِعُونَ هَا تَشَابِهِ هِنه لِيتَعَاء للفتنة وليتغاء تأويله ﴾ فيفسّرون هذه الآبات المنشابه وفقاً لأهواءهم كما يضلّوا الناس ويسبّهوا عليهم ﴿فَأَمَّا الذّينَ فِي قَلُوبِهِم رَبِعُ فَيتَبِعُونَ هَا تَشَابِهُ هِنه لِيتَغَاء للفتنة وليتفاء تأويله وها يعلم تأويله إلّا الله والراسمون في العلم).

ثمٌ تضيف الآية: أنَّ هو لاء أي الراسخون في العلم بسبب دركهم الصحيح لمعني الحكمات والمتشابهات ﴿يقولون لَمنًا به كلُّ هن عند ربّنا﴾ أجل ﴿ وها يذَّ تَمر إِلَّا لُولُوا الْأَلِبابِ ﴾.

#### يحوث

في هذه الآية مباحث مهمّة بنبغي بحثها بشكلٍ مستقل كلُّ على حدة:

# ١\_ ما المقصود بالآيات الممكمة والمتشابهة؟

«المحكم» من «الإحكام» وهو المنع. ولهذا يقال للمواضيع الثابتة القويّة «محكمة» أي إنّها تمنع عن نفسها عوامل الزوال. كما أنّ كلّ قول واضح وصريح لا يعتوره أيّ احتمال للخلاف يقال له «قول محكم».

١٠ «زيغ» في الأصل بمعنى الانحراف عن الخط المستقيم والشمايل إلى جمهة، والزيمغ في القبلب بمعنى الانحراف العقائدي عن صراط المستقيم.

وعليه فإنّ الآيات المحكمات هي الآيات ذات المفاهيم الواضحة التي لا مجال للجدل والخلاف بشأنها، كآية: ﴿قُل هوالله أحد﴾ و﴿ليس كمثله شي٠﴾ و﴿للله خالق كلّ شي٠﴾ ووللذكر مثل حظّ الأنشيين﴾ والاف أخرى مثلها ممّا تتعلّق بالعقائد والأحكام والمواعظ والتواريخ، فهي كلّها من «المحكمات».

هذه الآيات المحكمات تسمّىٰ في القرآن «أمّ الكتاب» أي هي الأصل والمرجع والمفسّرة والموضّحة للآيات الأخرى.

و «المتشابه» هو ما تتشابه أجزاؤه المختلفة، ولذلك فالجمل والكلمات التي تكون معانيها معقّدة وتنطوي على إحتالات مختلفة، توصف بأنّها «متشابهة». وهذا هو المقصود من وصف بعض آيات القرآن بأنها «متشابهات»، أي الآيات التي تبدو معانيها لأوّل وهلة معقّدة وذات احتالات متعدّدة، ولكنّها تتضح معانيها بعرضها على الآيات المحكمات.

وعسلى الرغم من أنّ المفسّرين أوردوا احتالات متعدّدة في تنفسير «المحكم» و«المتشابه» والكن الذي قلناه يناسب المعنى الأصلي لهذين المصطلحين كما يتقق مع سبب نزول الآية، وكذلك مع الأحاديث الواردة في تفسير هذه الآية، ومع الآية نفسها، لأنّنا نقرأ بعد ذلك أن المغرضين يتّخذون من الآيات المتشابهات وسيلة لإثارة الفتنة، وهم بالطبع يبحثون لهذا الغرض عن الآيات التي لها تفسيرات متعدّدة وهذا نفسه يدلّ على أن معنى «المتشابه» هو ما قلناه.

و يمكن إدراج بعض الآيات التي تخبص صفات الله والمعاد كنهاذج من الآيات المتشابهات، مثل ويدالله فوق ليديهم للمشأن قدرة الله، ووالله سميع عليم للمشأن علم الله، ووونضع الموازين القسط ليوم القيامة لله أن طريقة حساب الأعمال.

بديهيّ أنّ الله لا يد له «بمعنى العضو» ولا أذن «بالمعنى نفسه» ولا ميزان مثل موازيننا

٧ البقرة، ٢٢٤.

الاخلاص، ۱. ۱ الشوري، ۱۱.

٣ الزمر: ٦٢؛ والانعام، ١٠٢؛ والرّعد، ١٦؛ وغافر، ٦٢.

٤. النساء، ١١ و١٧٦.

٥. ذكر الطبرسي في تفسير مجمع البيان خمسة تفاسير لذلك، وذكر الفخر الرازي في التفسير الكبير، أربعة أقوال والعلامة الطباطبائي في تفسير العيزان، ستة عشر قولاً وفي تفسير البحر المحيط، عشرين قولاً تقريباً عن تفسيرها.
 ٢. الفتح، ١٠.

<sup>^</sup> الأنبياء، ٤٧.

يزن بها الأعهال، هذه كنايات عن مفاهيم كلّية لقدرة الله وعلمه وميزانه.

ولابد من الإشارة إلى أن كلمتي «المحكم والمتشابه» قد وردتا في القرآن بمعنى آخر، فني الآية ١ من سورة هود نقرأ: ﴿ تَتَابُ لُحَكَمَ البَاتِهِ ﴾ فهنا أشير إلى أن جميع آيات القرآن محكمات، والقصد هو قوّة الترابط والتماسك بينها. وفي الآية ٢٣ من سورة الزمر نقرأ: ﴿ تَتَاباً مَتَشَابِها ﴾ أي الكتاب الذي كلّ آياته متشابهات، وهي هنا بمعنى التماثل من حيث صحّتها وحقيقتها.

يتضح ممّا قلنا بشأن المحكم والمتشابه أنّ الإنسان الواقعيّ الباحث عن الحقيقة لابدّ له لفهم كلام الله أن يضع الآيات جنباً إلى جنب ثمّ يستخرج منها الحقيقة، فإذا لاحظ في ظاهر بعض الآيات إيهاماً وتعقيداً، فعليه أن يرجع إلى آيات أخر لرفع ذلك الإبهام والتعقيد ليصل إلى كنهها.

تعتبر الآيات المحكمات في الواقع أشبه بالشارع الرئيسي، والمتشابهات أشبه بالشوارع الفرعية، لاشك أن المرء إذا تاه في شارع فرعي سعى للوصول إلى الشارع الرئيسي ليتبين طريقه الصحيح فيسلكه.

إنّ التعبير عن المحكمات بأم الكتاب يؤيّد هذه المحقيقة أيضاً، إذ إنّ لفظة «أم» في اللّغة تعني الأصل والأساس، وإطلاق الكلمة على «الأم» أي الوالدة لأنّها أصل الأسرة والعائلة والملجأ الذي يفزع إليه أبناؤها لحلّ مشاكلهم، وعلى هذا فالمحكمات هي الأساس والجذر والأم بالنسبة للآيات الأخرى.

# ٢\_ لماذا تشابهت بعض آيات القرآن؟

إنّ القرآن جاء نوراً لهداية عموم الناس، فما سبب احتوائه على آيات متشابهات فسيها إبهام وتعقيد بحيث يستغلّها المفسدون لإثارة الفتنة؟ هذا موضوع مهم جدير بالبحث والتدقيق، وعلى العموم يمكن أن تكون النقاط التالية هي السرّ في وجود المستشابهات في القرآن:

أَوِلاً إِنَّ الأَلْفَاظُ وَالْكُلَمَاتِ التِي يَسْتَعَمِّلُهَا الْإِنْسَانُ لَلْحُوارَ هِي لَرْفَعَ حَاجِتُهُ اليوميةُ في التفاهم، ولكن ما إن نخرج عن نطاق حياتنا الماديّة وحدودها، كأن نتحدّث عن الخالق الذي لا يحدّ. أيّ لون من الحدود، نجد بوضوح أنّ ألفاظنا تلك لا تستوعب هذه المعاني، فنضطر إلى استخدام ألفاظ أخرى وإن تكن قاصرة لا تني بالغرض تماماً من مختلف الجهات، وهذا القصور في الألفاظ هو منشأ الكثير من متشابهات القرآن، إنّ آيات مثل فيد الله فوق ليديهم الله فوق ليديهم الله فوق ليديهم المرافع العرف للعرف للعرف للتوى العرف المائح، وهناك أيضاً تعبيرات مثل «سميع» و«بصير»، ولكن بالرجوع إلى الآيات المحكات يمكن تفسيرها بوضوح.

ثانياً: كثير من الحقائق تختص بالعالم الآخر، أو بعالم ما وراء الطبيعة مما هو بعيد عن أفق تفكيرنا، وإنّنا \_ بحكم وجودنا ضمن حدود سجن الزمان والمكان، غير قادرين على إدراك كنهها العميق، قصور أفق تفكيرنا من جهة، وسمّو تلك المعاني من جهة أخرى، سبب آخر من أسباب التشابه في بعض الآيات، كالتي تتعلّق بيوم القيامة مثلاً.

وهذا أشبه بالذي يريد أن يشرح لجنين في بطن أمّه مسائل هذا العالم الذي لم يره بعد، فهو إذا لم يقل شيئاً يكون مقصّراً، وإذا قال كان لابدّ له أن يتحدّث بأسلوب يتناسب مع إدراكه.

ثالثاً: من أسرار وجود المتشابهات في القرآن إثارة الحركة في الأفكار والعقول وإيجاد نهضة فكرية بين الناس، وهذا أشبه بالمسائل الفكرية المعقدة التي يعالجها العلماء لتقوية أفكارهم ولتعميق دقتهم في المسائل.

وابعاً: النقطة الأخرى التي ترد بشأن وجود المتشابهات في القرآن، وتؤيّدها أخبار أهل البيت النيخ ، هي أنّ وجود هذه الآيات في القرآن يصعّد حاجة الناس إلى القادة الإلهييّن والنوصياء، فتكون سبباً يدعو الناس إلى البحث عن هؤلاء وإعتراف بقيادتهم عملياً والاستفادة من علومهم الأخرى أيضاً، وهذا أشبه ببعض الكتب المدرسية التي أنيط فيها شرح بعض المواضيع إلى المدرّس نفسه، لكي لا تنقطع علاقة التلاميذ بأستاذهم، ولكي يستمرّوا - بسبب حاجتهم هذه - في التزوّد منه على مختلف الأصعدة.

وهذا أيضاً مصداق وصيّة رسول الله على حين قال: «إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وأهل بيتي وأنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض» أ

١. الفتح، ١٠.

۲. طه، ۵.

٣. القيامة، ٣٣.

٤. مستدرك الحاكم، ج ٣، ص ١٤٨؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٧، ص ٣٤.

# ٣\_ما التأويل؟

الكلام كثير بشأن معنى «التأويل»، والأقرب إلى الحقيقة هو أنّ «التأويل» من «الأول» أي الرجوع إلى الأصل، وهو إيصال العمل أو الكلام إلى الهدف النهائي المراد منه. فإذا أقدم أحد على عمل ولم يكن هدفه من هذا العلم واضحاً، ثمّ يتوضّح ذلك في النهاية، فهذا هو التأويل، كالذي نقراً، في حكاية موسى على مع الحكيم الذي كان يقوم بأعمال غامضة الأهداف «مثل تحطيم السفينة» فكان هذا مدعاة لإنزعاج موسى على ولكن عندما شرح لله الحكيم في نهاية المطاف وعند الفراق أهداف تلك الأعمال، وأنّه قصد إلى تخليص السفينة من الوقوع في يد سلطان غاصب وظالم، ختم شرحه بقوله: ﴿ وَلَكُ تَاْوِيلُ هَا لَمْ تسطع عليه صبرته .

كذلك إذا رأى الإنسان رؤيا لا تتضح له نتيجتها، ثمّ تبيّن له تعبيرها بمراجعة شخص أو مشاهدة واقعة، فذلك هو تأويل الرؤيا، مثل يوسف على الذي قال حين تحققت رؤياه الشهيرة عملياً، أو بعبارة أخرى حين وصلت مرحلتها النهائية ﴿هذا تـأويل رؤياي هن قبل ﴾ .

وهكذا إذا صدر عن الإنسان كلام فيه مفاهيم وأسرار خاصّة تشكّل الهدف النهائي لذلك الكلام، فذلك هو التأويل.

هذا هو معنى التأويل في الآية، أي أنّ في القرآن آيات ذات أسرار ومعان عميقة غير أنّ ذوي الأفكار المنحرفة والمقاصد الفاسدة يضعون من عندهم تنفسيراً لا أسساس له سن الصحّة ويستندون إليه لخداع أنفسهم أو غيرهم.

وعليه، فإنّ المقصود من ﴿البِتَهَا. تأويله هو أنّ هؤلاء يريدون أن يؤولو الآيات بصورة تخالف حقيقتها، أي ابتغاء تأويله على خلاف الحقّ.

وكما قرأنا في سبب نزول هذه الآية أنّ بعض اليهود أوّلوا تلك الحروف المقطّعة في القرآن تأويلاً لا يتّفق مع الحقيقة، فقالوا: إنّها تحدّد عمر الإسلام، وهكذا المسيحيّون أساؤوا تأويل «روح منه» ليثبتوا ألوهيّة المسيح عَيْن، هذه كلها من قبيل «التأويل بخلاف الحق»، وإرجاعها إلى مقاصد بعيدة عن الحقيقة.

#### ٤\_من هم الراسفون في العلم؟

هذا التعبير القرآني ورد في موضعين. هذا أحدهما هنا والآخر في سورة النساء، إذ يقول: ﴿لكن الراسخون في العلم هنهم والمؤمنون يؤمنون بها لنزل إليك وها لُنزِل مِن قبلِك﴾ ﴿.

وبحسب المعنى اللغوي لهذه الكلمة، فإنَّها تعني الذين لهم قدم ثابتة في العلم والمعرفة.

طبيعي أن يكون معنى الكلمة واسعاً يضمّ جميع العلماء والمفكّرين، إلَّا أنّ بين هـؤلاء أفراداً متميّزين لهم مكانتهم الخاصّة، ويأتون عـلى رأس مـصاديق الراسـخين في العـلم وتنصرف إليهم الأذهان عند استعمال هذه الكلمة قبل غيرهم.

وهذا هو الذي تقول به بعض الأحاديث التي تفسّر الراسخين في العلم بانهم النبي عَلَيْهُ ومن والله الذي عَلَيْهُ الله ومن والله الله والله وال

عن بريد بن معاوية قال: قلت لأبي جعفر «الباقر» عنى: قول الله وهما يعلم تأويله إلَّالله والراسخون في العلم، فرسول الله والراسخون في العلم، فرسول الله أفضل الراسخين، وقد علّمه جميع ما أنزل عليه من التنزيل والتأويل، وما كان الله منزلاً عليه شيئاً لم يعلّمه تأويله وأوصياؤه من بعده بعلمونه كلّه» .

١٠ النساء، ١٦٢.

٢. تفسير العيّاشي، ج ١، ص ١٦٤؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ١٨٦ و٢١٣ و٤١٥.

٣ أصول الكافي، ج ١، ص ٢١٣.

ع. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وشرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، ج ٦، ص ٤٠٥.

# هـ الراسمون في العلم يعرفون معنى المتشابهات

غة نقاش هام يدور بين المفسرين والعلماء حول ما إذا كانت عبارة ﴿الراسخون في السلم ﴾ بداية جملة مستقلّة، أم أنها معطوفة على ﴿الله ﴾. وبعبارة أخرى: هل أنّ معنى الآية وأنّد ﴿ما يعلم تاويله إلا الله والراسخون في العلم ﴾؟ أم أنه ﴿مايعلم تاويله إلاالله ﴾ ﴿والراسغون في العلم يقولون لَمثًا به كلّ من عند ربنا ﴾؟

إنّ لكلّ فريق من مؤيّدي هذين الإتجاهين أدلّته وبراهينه وشواهده، أمّا القرائس الموجودة في الآية والأحاديث المشهورة المنسجمة معها فتقول إنّ ﴿والراسخون في العلم﴾ معطوفة على «الله»، وذلك:

أُولاً: يُستبعد كثيراً أن تكون في القرآن آيات لا يعلم أسرارها إلَّا الله وحده. ألم تنزل هذه الآيات لهذه الله على الله وحده. ألم تنزل هذه الآيات لهداية البشر وتربيتهم؟ فكيف يمكن أن لايعلم بمعانيها وتأويلها حتى النبيّ الذي نزلت عليه؟ هذا أشبه بمن يؤلّف كتاباً لا يفهم معاني بعض أجزائه سواه!

وثانياً: كما يقول المرحوم الطبرسي في «مجمع البيان»: لم يسبق أن رأينا بين علماء الإسلام وثانياً: كما يقول المرحوم الطبرسي في «مجمع البيان»: لم يسبق أن رأينا بين علماء الإسلام والمفسّرين من يمتنع عن تفسير آية بحجّة أنّها من الآيات التي لا يعرف معناها سوى الله، بل كانوا جميعاً يجدّون ويجتهدون لكشف أسرار القرآن ومعانيه.

وثالثاً: إذا كان القصد هو أنّ الراسخين في العلم يسلّمون لما لا يعرفونه، لكان الأولى أن يقال: والراسخون في الإيمان يقولون آمنًا به. لأنّ الرسوخ في العلم يتناسب مع العلم بتأويل القرآن، ولا يتناسب مع عدم العلم به والتسليم له.

ورابعاً: أنّ الأحاديث الكثيرة التي تفسّر هذه الآية تؤكّد كلّها أنّ الراسخين في العلم يعلمون تأويله، وعليه فيجب أن تكون معطوفة على «الله». الشيء الوحيد الباقي هو أنّ خطبة «الأشباح» للإمام علي في نهج البلاغة يستفاد منها أنّ الراسخين في العملم لا يعلمون تأويل الآيات ويعترفون بعجزهم.

«وأعلم أنَّ الراسخين في العلم هم الذين أغناهم عن اقتحام السدد المضروبة دون الغيوب، الإقرار بجملة ما جهلوا تفسيره من الغيب الحجوب» ` .

١. تهم البلاغة، الخطبة ٩١.

ولكن فضلاً عن كون هذه العبارة تناقض بعض الأحاديث المنقولة عنه التي قال فيها: إنّ الراسخين في العلم معطوفة على «الله» وإنّهم عالمون بتأويل القرآن، فإنّها لا تنسجم أيضاً مع الأدلّة التي سبق ذكرها . وعليه فيلزم تفسير هذه الجملة من خطبة «الأشباح» بما يتّفق والأسانيد الأخرى التي بين أيدينا.

# ٦\_ نتيمة الكلام في تفسير الآية

من كلّ ما مرّ قوله تفسيراً لهذه الآية نستنتج أنّ آيات القرآن قسمان: قسم معانيها واضحة جدّاً بحيث لا يمكن إنكارها ولا إساءة تأويلها وتفسيرها، وهذه هي الآيات «المحكات»، وقسم آخر مواضيعها رفيعة المستوى، أو أنّها تدور حول عوالم بعيدة عن متناول أيدينا، كعلم الغيب، وعالم يوم القيامة، وصفات الله، بحيث إنّ معرفة معانيها النهائية وإدراك كنه أسرارها يستلزم مستوى عالياً من العلم، وهذه هي الآيات «المتشابهات».

المنحرفون والشواذ من الناس يسعون لاستخدام إبهام هذه الآيات لتفسيرها بحسب أهوائهم وبخلاف الحق، لكي يثيروا الفتنة بين الناس ويضلّوهم عن الطريق المستقيم، بيد أنّ الله والراسخين في العلم يعرفون أسرار هذه الآيات ويشرحونها للناس، فهم بعلمهم الواسع يفهمون المتشابهات كما يفهمون المحكمات، ولذلك فإنّهم يسلّمون بها قائلين إنّها جميعاً من عند ربّنا في المتحدد الله عن عند ربّنا في المتحدد الله عند الله المتحدد الله ا

وعلى هذا يكون الرسوخ في العلم سبباً في أن يزداد الإنسان معرفة بأسرار القرآن، ولا شكّ أنّ الذين رسخوا في العلم أكثر من غيرهم ـ كالنبي علمه وأثمة الهُدئ ـ يعلمون جميع أسرار القرآن، بينها الآخرون يعلمون منها كلّ بقدر سعة علمه، وهذه الحقيقة هي التي تدفع الناس، وحتى العلماء منهم، للبحث عن المعلّمين الإلهيّين ليتعلّموا منهم أسرار القرآن.

#### ٧\_ ﴿وها يذَّكِّر إِلَّا لُولُوا الأَلْبابِ﴾

تشير هذه الجملة في ختام الآية إلى أنّ هذه الحقائق يعرفها المفكّرون وحدهم، فسهم

الذين يدركون لماذا ينبغي أن يكون في القرآن «محكمات» و«منشابهات»، وهم الذين يعلمون أنّه يجب وضع المتشابهات إلى جانب المحكمات لكشفها. لذلك فقد نقل عن الإمام على بن موسى الرضائل أنّه قال:

«من ردّ متشابه القرآن إلى محكمه هُدي إلى صراط مستقيم». الاستان التراق التراق التراق التراق التراق التراق التراق

١. تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٢٧، ص ١١٥.

#### الآيتان

رَبَّنَا لَا تُرَغَ قُلُوبَنَا بَعَدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَامِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ۞ رَبَّنَا إِنَّكَ جَسَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَارَيْبَ فِيهَ إِنْ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَسَادَ ۞

# التفسير

#### النماة من الزيغ:

بالنظر لاحتال أن تكون الآيات المستشابهات وأسرارها موضع زلل الناس، فإن الراسخين في العلم المؤمنين يلجأون إلى ربّهم إضافة إلى استعمال رأسهالهم العلمي في إدراك حقيقة الآيات. وهذا ما تبيّنه هاتان الآيتان على لسان الراسخين في العلم، وتسقولان إن الراسخين في العلم والمفكّرين من ذوي البصيرة لا يفتأون يراقبون أرواحهم وقلوبهم لئلا ينحرفوا نحو الطرق الملتوية، فيطلبون لذلك العون من الله، فالغرور العلمي يخرج بمعض العلماء عن مسيرهم إلى متاهات الضلال، لأنهم لايستفتون إلى عسظمة الحسلق والحسالق وتفاهة ما عندهم من علم، فيحرمون من هداية الله، أمّا العلماء المؤمنون فيقولون: ﴿ربّنا لا تزع قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا هن لدنك رحمة لبّنك أنعه للوهاب).

وليس أشدّ تأثيراً في السيطرة على الميول والأفكار من الاعتقاد بيوم القيامة والمعاد، إنّ الراسخين في العلم يصحّحون أفكارهم عن طريق الإعتقاد بالمبدأ والمعاد، ويحولون دون التأثّر بالميول والأحاسيس المتطرّفة التي تؤدّي إلى الزلل، ونتيجة لذلك يستقيمون على الصراط المستقيم بأفكار سليمة ودون عائق، نعم هؤلاء هم القادرون على الاستفادة من آيات الله كلّ الاستفادة. ﴿ رَبّنا لِنْك جامع النّاس ليوم الريب فيه إنّ الله البخلف الميعاد ﴾.

في الحقيقة تشير الآية الأولى إلى إيمان هؤلاء الكامل «بالمبدأ»، وتشير الآية الثانية إلى إيمانهم الراسخ «بالمعاد». إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَنَ تُغَنِّى عَنْهُمْ أَمْوَلُهُمْ وَلَا آَوْلَكُهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَأَوْلَئِهِكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّارِ (الْ صَحَدَ أَبِءَ الِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَّبُواْ بِعَايَنَنَا فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُو بِهِمْ وَٱللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ (اللَّهُ مَا لَلَّهُ مِنْ أَنْوَبِهِمْ وَاللَّهُ مُنْدِيدُ ٱلْعِقَابِ (اللَّ

# التمسير

بعد بيان مواقف الكفّار والمنافقين والمؤمنين من الآيات «المحكات» و«المتشابهات» في الآيات السابقة، تقول هذه الآية: إذا كان الكفّار المعاندون يحسبون أنّهم بثرواتهم وأبنائهم قادرون على الدفاع عن أنفسهم في الآخرة فهم على خطأ كبير، فهذه الوسائل قد يكون لها تأثيرها المؤقت في هذه الدنيا، ولكنّها عند الله لن يكون لها أيّ تأثير، لا في هذه الدنيا ولا في الآخرة، لذلك ينبغي ألّا يغتر الإنسان بهذه الأمور فتحمله على إرتكاب الإثم، وإلّا فإنّه يصلى ناراً سيكون هو حطبها. وإنّ الذين كفروا لن تغنى عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئا وأولئك هم وقود النار).

يفيد هذا التعبير أنّ نار الجحيم مستعرة بوجود المذنبين، وهؤلاء المذنبون هم الذيب يديمون أوارها ولهيبها، نعم ثمّة آيات تقول إنّ الحجارة أيضاً تكون وقود نار جهنم بالإضافة إلى المذنبين. ولكن \_كما قلنا في تفسير الآية ٢٤ من سورة البقرة في الجزء الأول \_ يمكن أن تكون هذه الحجارة هي الأصنام التي كانوا ينحتونها من الحجر. وعليه فإنّ نار جهنم تستعر بأعمال المذنبين وبمعبوداتهم الباطلة.

ثم تشير الآية إلى نموذج من الأمم السالفة التي كانت قمد أو تسيت الثروة الإنسانية والمادية الكثيرة، ولم تستطيع هذه الثروة أن تكون مانع من هلاكهم.

١. سبق أن قلنا إنَّ والوقود، هو ما تشتعل به النار كالعطب، لا ما تشتعل به النار كالكبريت.

﴿ كَدَابُ آلَ فَرعونَ وَالَّذَينَ مِنْ قَبِلَهِمِ كَذَّبُوا بِآيَاتُنَا فَأَخَذُهُمَ اللهُ بَـذُنُوبِهِمَ وَالله شَـديد العقاب﴾.

«الدأب» إدامة السير، والعادة المستمرّة دائماً على حالة واحدة، فهذه الآية تشبّه حال الكفّار المعاصرين لرسول الله عَلَيْنَ بما كان آل فرعون قد اعتادوا عليه \_وكذلك الأقوام السابقة \_من تكذيب آيات الله، فأخذهم الله بذنبهم وأنزل بهم عقابه الصارم في هذه الدنيا.

هذا في الواقع إنذار للكافرين المعاندين على عهد رسول الله ﷺ لكي يعتبروا بمسير الفراعنة والأقوام السالفة، ويصحّحوا أعمالهم.

صحيح أنّ الله «أرحم الراحمين» ولكنه في المواضع ومن أجل تـربية عـبيده «شـديد العقاب» أيضاً، ولا ينبغي أن يغترّ العبيد برحمة مولاهم الواسعة أبداً.

يستفاد أيضاً من «الداب» أن هذا الإتجاه الخطأ - أي العناد إزاء الحقيقة وتكذيب آيات الله \_ أصبح عادة ثابتة فيهم، ولهذا يهددهم بعذاب شديد، وذلك لأنه ما دام الإثم لم يصبح عادة ونهجاً في الحياة فإن الرجوع عنه ميسور وعقابه خفيف، ولكنه إذا نفذ إلى داخل أعهاق الإنسان فالرجوع عنه متعذر، والعقاب عليه شديد، فخير للكافرين أن يستهزوا الفوصة قبل فوات الأوان ويرجعوا عن طريق الضلال.

# قُل لِلَّذِينَ كَفَرُواْ سَتُعْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وَبِقْسَ ٱلْمِهَادُ ١٠٠٠

# سبب النّزول

بعد حرب بدر وانتصار المسلمين قال فريق من اليهود: إنّ النبيّ الأميّ الذي بشرنا به موسىٰ على النبيّ الأميّ الذي بشرنا به موسىٰ على ونجده في كتابنا بنعته وصفته، وأنّه لا تُردّ له راية، ثمّ قال بمعضهم لبعض، لا تعجلوا حتى تنظروا إلى واقعة أخرى.

فلم كان يوم أحد، وُنكب أصحاب رسول الله، شكّوا وقالوا: لا والله ما هو به، فغلب عليهم الشقاء فلم يسلموا، وقد كان بينهم وبين رسول الله عهد إلى مدّة لم تنقض، فنقضوا ذلك العهد قبل أجله، وانطلق كعب بن الأشرف إلى مكّة في ستين راكباً، فواقفوهم وأجمعوا أمرهم على رسول الله عَلَيْنَ ، لتكونن كلمتنا واحدة، ثمّ رجعوا إلى المدينة، عند ثذٍ نزلت الآية المذكورة تقول لهم إنّ الحساب قريب وأنكم جميعاً ستكونون عمّا قريب من المغلوبين (.

# التفسير

مع ما تقدّم في سبب النزول يتضح أن الكفّار المغرورين بأموالهم وأولادهم، وعددهم وعدّتهم يتوقعون هزيمة الإسلام، ولكن القرآن الكريم يصرح في هذه الآية بأنهم سيُغلبون، ويخاطب النبي عَنْهُ بأن يخبرهم بذلك وأن عاقبتهم في الدنيا والآخرة ليست سوى الهزيمة والذلّ والعذاب الأليم: ﴿قُلُ للَّذِينَ عَفْرُوا سَتَغْلِيونَ وتحشرونَ إلى جهتَم وبئس المهاد﴾ آ

١. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٤١٣.

٢. ومهاد؛ بمعنى المكان المهيأ، كما يقول الراغب، وهي في الأصل من مادة ومَهْد؛ وهو محل استراحة الطفل.

#### بحث

#### تنّبؤ صريع:

هناك أخبار غيبية كنيرة في القرآن الكريم تعتبر من أدلة عظمته وإعجازه، والآية أعلاه واحدة من هذه الأخبار الغيبية.

وفي هذه الآية يبشّر الله نبيّه ﷺ بالانتصار على جميع الأعداء، وينذر الكافرين بأنّهم فضلاً عن إندحارهم في هذه الدنيا، فإنّ لهم في الآخرة شرّ مصير.

إذا لاحظنا سبب نزول الآية، وكونها نزلت بعد فشل المسلمين في أحد، وظهور ضعفهم الظاهري، وازدياد قوّة الأعداء باتحادهم وتكاتفهم فإنّ هذا التنبّؤ الصريح وعلى الأخصّ عن المستقبل القريب: ﴿ سَتُفلُونَ ﴾ يكون أمراً مثيراً للإنتباه، ومن هنا يمكن اعتبار هذه الآية من آيات إعجاز القرآن، لوجود هذا التنبّؤ عن المستقبل فيه، في الوقت الذي لا تشير فيه الظواهر إلى احتال انتصار المسلمين على الكفّار واليهود.

ولم تمض فترة طويلة حتى تحقّقت نبوءة الآية وهُزم يهود المدينة «بنو قسريضة، وبسنو النضير»، وفي خيبر \_أهم معقل من معاقلهم \_اندحروا وتلاشت قواهم، كما هُزم المشركون في فتح مكّة هزيمة نكراء.

قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِتَ تَيْنِ ٱلْتَقَتَافِئَةٌ تُقَايِلُ فِ سَيِيلِ ٱللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَافِرَةٌ يُرَوْنَهُم مِثْلَتِهِ مِرَأَى ٱلْعَيْنِ وَٱللَّهُ يُؤَيِدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ إِنَّ فَي ذَالِكَ لَعِنْرَةً يَذُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ إِنَ فَي ذَالِكَ لَعِنْرَةً يَذُ وَلِي ٱلْأَبْصَدِينَ وَاللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ الْمَعْدِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ الْأَبْصَدِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ وَلِي الْأَبْصَدِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

# سبب النزول

نزلت هذه الآية بشأن حرب «بدر». يقول المفسّرون إنّ عدد المسلمين يوم بدركان الله المنهم ٧٧ من المهاجرين و ٢٣٦ من الأنصار، كان لواء المهاجرين بيد علي علي الله وكان سعد بن عبادة صاحب لواء الأنصار، وكانت عُدّتهم لا تتجاوز ٧٠ بعيراً، وفرسين، وستة دروع، وغانية سيوف، خاضوا بها تلك الحرب الكبيرة، في وجه عدو يزيد عدده على الألف، مع الكثير من السلاح ومائة فرس، ومع ذلك فقد انتصر المسلمون بتقديم عدده على الألف، من المهاجرين و ٨ من الأنصار»، في مقابل ٧٠ قسيلاً و ٧٠ أسيراً من الأعداء، وعادوا إلى المدينة تزيّنهم أكاليل النصر، وهذه الآية تحكي جانباً من معركة بدر ١٠ الأعداء، وعادوا إلى المدينة تزيّنهم أكاليل النصر، وهذه الآية تحكي جانباً من معركة بدر ١٠ أسيراً من

# التفسير

معركة بدر والتأييد الإلهي:

تعقيباً على الآيات السابقة التي حذّر القرآن فيها الكافرين من الإغترار بالمال والأبناء والأتباع، جاءت هذه الآية شاهداً حيّاً على هذا الأمر، فتدعوهم إلى الاعتبار بما جرى في معركة بدر التاريخية.

١. ما ذكر أعلاه ورد في تفسير مجمع البيان ولكن ورد في الكامل لابن الأثير، ج ٣. ص ١٣٦ أنه «وكان جميع من قُتلَ من المسلمين ببدر أربعة عشر رجلاً ستة من المهاجرين وثمانية من الأنصار»، بحارالانوار، ج ١٩، ص
 ٢٠٠ و ٢٠٦٠.

﴿قَدَ كَانَ لَكُمْ لَيْهُ فَي فَنُتَيِنَ التَّقْتَا فَنُهُ تَقَاتَلَ فِي سِيلَ اللَّهِ وَأُخْرَىٰ كَافُرَّ ﴾.

كيف لا تكون لهم عبرة، وهم يرون أنّ جيشاً صغيراً لا يملك شيئاً من العدّة، سوى الإيمان الراسخ، ينتصر على جيش يفوقه أضعافاً في العدد والعدّة، فلو كان المال والعدد بغير إيمان \_قادرين على شيء لظهر مفعولها في معركة بدر، ولكن النتيجة كانت معكوسة. فيرونهم مثليهم رأي العين ﴾.

تقول الأية: إنّ الكفّار كانوا يرون جند المسلمين ضعف عددهم، أي أنّهم إذا كانوا ٣١٣ شخصاً كان الكفّار يرونهم أكثر من ٦٠٠ شخص ، ليزيد من خوفهم، وكان هـذا أحــد أسباب هزيمة الكفّار.

وهذا \_ فضلاً عن كونه إمداداً غيبياً من الله انتصر به المسلمون، لأنّ الله عدّ عباده المجاهدين المؤمنين بمختلف السبل \_ كان أمراً طبيعياً من حيث جانبه الظاهري، وذلك لأنّ الضربات الشديدة التي أنز لها المسلمون \_ بقوة إيمانهم وتربيتهم الإسلامية \_ على الأعداء، أثارت فيهم الرعب والهلع فظنّوا أنّ هناك قوّة أخرى التحقت بالمسلمين، ولذلك ظنّوا أنّ المسلمين يحاربون بضعف قوّتهم الأولى ويسيطرون على ميدان الحرب سيطرة تامّة، مع النّهم قبل الدخول لم يكن يخطر لهم ذلك أبداً، بل كانوا يرون المسلمين أقلّ ممّا كانوا عليه، في الآية ٤٤ من سورة الأنفال إشارة إلى ذلك أبضاً ﴿وَإِذْ يريكهُوهم إِذَالتقيتم في لَعينكم قليلاً ويقضي للله أهراكان مفعولاً ﴾.

تذكّروا يوم لقائكم بهم في ميدان الحرب، فقد أظهرناكم في أعينهم قلّة لكي لا يتجنّبوا حرباً ستؤدّي إلى هزيمتهم \_كما أظهرناهم في أعينكم قلّة لكي لا تنضعف معنوياتكم في حرب مصيرية \_. وما أن بدأت الحرب حتى تبدّلت المشاهد، وظهر المسلمون في أعين الأعداء بأعداد مضاعفة، فكان هذا واحداً من أسباب هزيمتهم.

وجاء في بعض الروايات أنّ أحد المسلمين قال: قبل نشوب القتال في بدر قلت لرفيق لي: ألّا تظن أن عدد الكفّار سبعون نفراً؟ فقال: إني أحسبهم مائة نفر، ولكن عندما انتصرنا

١. هذا التفسير يعتمد على إرجاع الضمير في «يرون» إلى الكفّار، والضمير «هم» إلى المسلمين. وهذا اوضح التفاسير العديدة للآية.

وسنشرح معركة بدر شرحاً وافياً عند تفسير الآيات ٤١ ـ ٤٥ من سورة الانفال.

في الحرب وأسرنا منهم عدداً غفيراً سمعنا أنَّ عددهم ألف نفر ` .

﴿والله يؤيِّد بنصرة من يشا. ﴾ .

تشير الآية إلى حقيقة أنّ الله ينصر من يشاء، لقد سبق أن قلنا إنّ مشيئة الله وإرادته لا تكون بغير حساب، بل هي تكون بموجب حكمته وفي حدود لياقة الأفراد، أي أنّ الله يؤيّد الذين يستحقّون ذلك.

جدير بالذكر أنّ النصر الإلهي للمسلمين في الحادثة التاريخية كان ذا جانبين، فقد كان «نصراً عسكرياً» و «نصراً منطقياً». فن الناحية العسكرية: انتصر جيش صغير مفتقر إلى المعدّات الحربية على جيش يبلغ أضعافه عدداً وإمكانات، ومن الناحية المنطقية: فإنّ الله كان قد أخبر المسلمين صراحة بهذا النصر قبل بدء الحرب.

﴿إِنَّ فِي ذَلِك لِعِيرةً لأُولِي الأَبِصَارِ ﴾.

في ختام الآية يؤكّد سبحانه أنّ الذين وهبوا البصيرة بحيث يرون الحقائق كما همي، يعتبرون بهذا الانتصار الذي أحرزه أناس مؤمنون، ويدركون أنّ أساس هذا الانتصار هو الإيمان... الإيمان وحده ".

#### 8003

١. تفسير القرطبي، ج ٢، ص ١٢٦٨.

٢. «عبرة» في الأصل من مادة وعبور» بمعنى الإنتقال من مرحلة إلىٰ أخرىٰ أو من مكان إلى آخر ويقال لدمع العين «عَبرة» على وزن وحسرة» لأنه يعبر من العين، ويقال للكلمات التي تمر من خلل اللسان والأذن وعبارات» أيضاً وكذلك يقال للحوادث وعبرة» لأجل أنّ الإنسان عندما يراها يعلم بمخلفاتها من الحقائق.

زُيِّنَ لِلنَّاسِ عُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّكَ وَٱلْبَيْنَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَٱلْفِضَكَةِ وَٱلْحَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَكِمِ وَٱلْحَكَرِثِّ ذَلِكَ مَتَكَعُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَٱللَّهُ عِنكَهُ, حُسْنُ ٱلْمَعَابِ اللَّ

## التفسير

#### ماذبية المتاع الدنيوي:

تعقيباً على الآيات السابقة التي اعتبرت الإيمان رأس المال الحقيق للإنسان ـ لا المال والبنين والأنصار ـ تشير هذه الآية إلى حقيقة أنّ الزوجة والأبناء والأموال إنّا هي ثروات تنفع في الحياة المادّية هذه، ولكنّها لا يمكن أن تشكّل هدف الإنسان الأصيل، صحيح أنه بغير هذه الوسائل لا يمكن السير في طريق السعادة والتكامل المعنوي، إلّا أنّ الاستفادة منها في هذا السبيل شيء وحبّها وعبادتها ـ بغير أن تكون مجرّد وسيلة يستفاد منها ـ شيء آخر. في هذه الآية بضع نقاط ينبغي الإلتفات إليها:

## ١ ـ مَن الذي جعل المادّيات زينة؟

في تعبير وزيّن للناس حبُ الشهوات من النّساء والبنين والقناطير المقنطرة من الدّهب الفضّة والغيل المسوّمة والأنعام والحرث الجاء الفعل مبنيّاً للمجهول، أي إنّ الفاعل الجهول قد زيّن للناس حبّ الزوجة والأولاد والأموال، في هذه الحالة يخطر للمرء هذا السوّال: ترى من هو الذي زيّن هذه الأمور للناس؟

بعض المفسّرين يرون أنّ هذه المشتهيات من عمل الشيطان الذي يـزيّنها في أعـين الناس، ويستدلّون على ذلك بالآية ٢٤ من سورة النمل: ﴿وَزِيِّنَ لِهِـمِ الشيطانَ لُعـمالِهِمِ﴾

١. والشهوات، جمع وشهوة، أي حبّ شيء من الأشياء حبّاً شديداً، ولكنها في هذه الآية بمعنى المشتهيات.

وأمثالها. ۚ إِلَّا أَنَّ هذا الاستدلال لا يبدو صحيحاً. لأنَّ الكلام في الآية التي نبحث فيها لا تتكلّم عن «الأعيال»، بل عن الأموال والنساء والأبناء.

إنّ التفسير الذي يبدو صحيحاً هو أنّ الله هو الذي زيَّن للناس ذلك عن طريق الخلق والفطرة والطبيعة الإنسانية.

إنّ الله هو الذي جعل حبّ الأبناء والثروة في جبلّة الإنسان لكي يختبره ويسير به في طريق التربية والتكامل، كما يقول القرآن: ﴿إِنَّا جعلنا ما على الأرض زينة لها لِسَنَبُلُوهُمْ لَيُّهُمُ أَصْنَ مَهَا لَهُ لَا اللهُ الله

ممّا يثير الإلتفات في الآية أنّ الزوجة أو المرأة قد وردت أوَّلاً، وهذا هو ما يقول به علماء النفس اليوم، بأنّ الغريزة الجنسية من أقوى الغرائز في الإنسان، كما أنّ التماريخ المسعاصر والقديم يؤيّد أنّ كثيراً من الحوادث الاجتماعية ناشئة عن طغيان هذه الغريزة.

وينبغي القول أيضاً إنّ هذه الآية والآيات المشابهة لا تذمّ العلائق المعتدلة مع المرأة والأولاد والمال، لأنّ التقدّم نحو الأهداف المعنوية غير ممكن بدون الوسائل المادّية، وهي لا تتعارض مع نواميس الخلق الطبيعية، إنّا المذموم هو الإفراط في هذه العلائق، وبعبارة أخرى: المذموم هو عبادة هذه الأمور.

## ٢\_ ما هي «القناطير المقنطرة» و«الخيل المسوّمة»؟

«قناطير» جمع قنطار، وهو الشيء المحكم، ثمّ أطلق على المال الكثير، وإطلاق «القنطرة» على المال الكثير، وإطلاق «القنطرة» على المسخص الذكي إنّا هو لإحكام البناء أو الفكر، و«المقنطرة» اسم مفعول يدلّ على الكثرة والمضاعفة، وذكرهما متتاليين يعني التوكيد، كـقولنا «آلاف مؤلّفة» ونقصد به الكثرة الكاثرة.

هناك من حدّد وزن القنطار بأنّه يساوي سبعين ألف دينار ذهباً، وقال بعض إنّه مائة ألف دينار، وقال آخرون إنّه يساوي اثني عشر ألف درهم، ويقول بعض إنّ القنطار كيس مملوء ذهباً أو فضة.

وفي رواية عن الإمام الباقر والإمام الصادق الله أنّ القنطار مقدار من الذهب الذي يملأ جلد بقرة، ٢ إلّا أنّ كلّ هذه تشير إلى المال الوفير.

ج الكهف، ٧.

١. الانفال، ٤٨؛ والنعكبوت، ٣٨

٣. بحارالانوار، ج ٢، ص ٥.

«الخيل» اسم جمع للفرس، وتطلق على الفرسان أيضاً، والمقصود في الآية همو المسعنى الأول طبعاً.

و «المسوّمة» بمعنى المعلّمة أي ذات العلامة، فقد تُعلّم الخسيل لإسراز جمسال هسيكلها ورشاقتها، أو لمعرفة أنّها مدرّبة ومعدّة للركوب في ميادين القتال.

وعليه، فإنّ الآية تعدّد ستة من ثروات الحياة وهي: المرأة، والولد، والمال، والخيول الأصيلة، والمواشي والإبل، والزراعة، وهي أركان الحياة المادّية.

#### ٣ ما هو المراد ب جمتاع الحياة الدنيان؟

«المتاع» هو الإنتفاع بالشيء بعض الوقت، والحياة الدنيا هي الحياة الواطئة الحقيرة، فيكون معنى الآية: إذا عشق أحد هذه الأشياء الستة وحدها باعتبارها الهدف النهائي للحياة، ولم يستفد منها كسلم للصعود في مسيرة حياته، يكون قد اختار لنفسه حياة منحطة.

وفي الحقيقة أنّ تعبير «الحياة الدنيا» إشارة إلى سير الحياة التكاملي، إذ أنّ هذه الحياة الدنيا تعتبر المرحلة الأولى في ذلك السير، لذلك تشير الآية في النهاية إلى الحياة السامية التى تنتظر الإنسان فتقول ﴿ولله منده حسن العآب﴾.

٤. كما تقدّم في تفسير الآية، فقد اشارت الآية إلى النساء من بين النعم المادّية وقدّمتها على الجميع، لأنّها بالقياس إلى النعم الأخرى أقوى تأثيراً واشدّ جاذبية لأهل الدنيا وقد تدعوهم إلى إرتكاب أعظم الجنايات في هذا السبيل.

#### 8003

قُلْ أَوْنَيْتُكُو بِخَيْرِ مِن ذَالِكُمْ لِلَّذِينَ أَتَّقَوْاْ عِندَ رَبِّهِ مِرْجَنَّاتُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَكُو كُلُوبِ مِن أَلْاَنْهُكُو كُلُوبِ مِن أَلْاَنْهُكُو كُلُوبِ مِن أَلْاَنْهُ بَصِيرًا الْأَنْهُكُو كُلُوبِ فَيها وَأَذْوَجُ مُطَهَكُوهُ وَرِضُواتُ مِّنَ اللَّهُ وَاللَّهُ بَصِيرًا الْأَنْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

# التفسير

هذه الآية توضّح الخطّ البياني الصاعد لتكامل الحياة الإنسانية الذي أشير إليه في الآية السابقة، تقول الآية: هل أخبركم بحياة أرفع وأسمى من هذه الحياة المادّية المحدودة في الدينا، تلك الحياة فيها كلّ ما في هذه الحياة من النعم لكنّها صورتها الكاملة الخالية من أيّ نقص وعيب خاصة بالمتقين. ﴿قُل لُونبّئكم بخيرهن ذلكم للّذين اتّقوا عند ربّهم جنّاهه ﴾.

بساتينها، لاكبساتين الدنيا، لا ينقطع الماء عن الجريان بجوار أشجارها: ﴿تجري هـن تحتها الأنهار﴾

ونِعمها دائمة أبدية، لاكنِعم الدنيا السريعة الزوال: ﴿ عَالدينَ فِيها ﴾.

نساؤها خلافاً لكثير من غواني هذه الدنيا، ليس في أجسامهنّ ولاأرواحهنّ نقطة ظلام وخبث: ﴿وَلَرُواجِ مِطْهَرة﴾.

كلّ هذا بإنتظار المتّقين. وأسمئ من ذلك كلّد، النِعم المعنوية التي تفوق كلّ تصورٌ وهي ﴿رضوان من الله﴾.

نلاحظ أنّ الآية تبدأ بجملة: «أُونَبُوكم» الإستفهامية المسوجّهة إلى الفيطرة الإنسانية الواعية لكي تكون أنفذ في السامع وأعمق، ثمّ إنّ الإستفهام يسنصّ عسلى «الإنساء» التي تستعمل للإدلاء بخبر مهم جدير بالاستيعاب.

وتخبر الآية المؤمنين أنهم إذا امتنعوا عن اللّذائذ غير المسشروعة والأهـواء الطاغية الممزوجة بالمعصية، فإنهم سيفوزون في الآخرة بلذائذ مشابهة ولكن بمستوى أرفع وخالية من كلّ نقص وعيب، إلّا أنّ هذا لا يعني حرمان النفس من لذائذ الحياة الدنيا التي لهم أن يتمتّعوا بها بصورة مشروعة.

# هل في المِنَّة لذائذ مادّية أيضاً؟

يظنّ بعضهم أنّ اللذائذ المادّية مقتصرة على الحياة الدنيا، وأنّ الحياة الأخرى خالية منها، وأنّ جميع ما جاء في القرآن عن الجنّات والفواكه والمياه الجارية والأزواج الطاهرة إنّا هى كناية عن مقامات ونِعم معنوية من باب «كلّم الناس على قدر عقولهم».\

ولكنّنا ينبغي أن نقول: إنّنا بعد أن قبلنا بالمعاد الجسماني استناداً إلى الكثير من آيات القرآن الصريحة، فلابدٌ من وجود نِعم تناسب الجسم والروح وبمستوى أرفع وأعلى. وفي هذه الآية إشارة إلى كليهما: ما يناسب المعاد الجسماني، وما يناسب المعاد الروحي.

في الواقع، إنّ الذين يعتبرون نِعم الآخرة المادّية كناية عن نِعم معنوية، إنَّا يؤوّلون ظاهر آيات القرآن دون سبب، كما أنّهم ينسون المعاد الجسماني وما يقتضيه.

ولعل جملة ﴿ولالله بصيربالصباد﴾ التي جاءت في آخر الآية إشارة إلى هذه الحقيقة، أي أنّه يعلم ما يحتاجه الجسم والروح في العالم الآخر، وما هي متطلّبات كلّ منها وهو ينضمن إشباع هذه الحاجات على أحسن وجه.

### ﴿الذين يقولون ربِّنا لِنِّنا آمنًا ﴾.

في هذه الآية والآية التي بعدها نتعرّف على المـتّقين الذيــن كــانوا في الآيــة الــــابقة مشمولين بِنِعم الله العظيمة في العالم الآخر، فتعددان ستّ صفات من صفاتهم الممتازة.

١- إنّهم يتوجّهون إلى الله بكلّ جوارحهم، والإيمان يسضيء قسلوبهم، ولذلك يحسّبون بمسؤولية كبيرة في كلّ أعمالهم، ويخشون عقاب أعمالهم خشية شديدة، فيطلبون مسغفرته والنجاة من النار: ﴿ المفرلة قنوبنا وقنا مذلب النار ﴾.

۱. أصول الكافي، ج ۱، ص ۲۳.

٣- مثابرون صابرون ذوو هئة، ومقاومون عند مواجهتهم الحوادث في مسيرة إطاعتهم
 لله وتجنّبهم المعاصي، وعند ابتلائهم بالشدائد الفردية والاجتاعية ﴿الصابرين﴾.

٣- صادقون ومستقيمون، وما يعتقدون به في الباطن يعملون به في الظاهر، ويتجنّبون النفاق والكذب والخيانة والتلوّث ﴿والصادقين﴾.

٤- في طريق العبودية لله خاضعون ومتواضعون ومواظبون على ذلك ﴿والقانتين﴾ .

٥- لاينفقون من أموالهم فحسب، بل ينفقون من جميع ما لديهم من الناعم المادية
 والمعنوية في سبيل الله، فيعالجون بذلك أدواء المجتمع ﴿والعنققين﴾.

٦- في أواخر الليل وعند السحر، أي عندما يسود الهدوء والصفاء وحين يغطّ الغافلون في نوم عميق وتهدأ ضوضاء العالم المادّي، يقوم ذوو القلوب الحيّة البقظة، ويـذكرون الله ويطلبون المغفرة منه وهم ذائبون في نور الله وجلاله، وتلهج كلّ ذرّة من وجودهم بتوحيده سبحانه ﴿والهستغفرين باللسحار﴾.

## بحثان

١- في تفسير هذه الآية، روي عن الصادق الله قال: «من قال في آخر صلاة الوتر في السحر «استغفر الله وأتوب إليه» سبعين مرّة، وداوم على ذلك سنة كتبه الله من المستغفرين بالأسحار» ٢.

٣\_ «السعر» في أصل اللغة هو «التغطية والإخفاء»، ولما كانت ساعات اللّيل الأخيرة تغطّي كلّ شيء بستار خاص، فقد سمّيت بالسحر. و«السحر» \_ بكسر السين \_ من المادة نفسها، لأنّ الساحر يقوم بأعمال تخفى أسرارها على الآخرين. وقد يبطلق العسرب اسم «السحر» \_ بوزن البشر \_ على الرئة لإختفاء ما فيها.

لماذا يشار إلى السحر من بين جميع ساعات الليل والنهار، مع أنّ الاستغفار وذكر الله مطلوبان في كلّ وقت؟ السبب هو ما تتميّز به ساعات السحر من هدوء وسكون وابتعاد

١. وقانتين؛ من مادة وقنوت، بمعنى الخضوع أمام الله وأيضاً بمعنى المداومة على الطاعة والعبودية.

٢. تفسير البرهان، ج ١، ص ٢٧٣؛ ومن لايحضره الفقيه، ج ١، ص ٤٨٩.

عن الأعال المادّية، وللنشاط الذي يشعر به المرء بعد استراحته ونسومه، فسيكون أكسر استعداداً للتوجّه إلى الله، وهذا ما يسهل دركه بالتجربة، حتى أنّ بعض العلماء يستثمرون وقت السحر لحلّ المسائل العلمية، إذا أنّ سراج الفكر وروح الإنسان أكثر تلألواً وسطوعاً في ذلك الوقت من أيّ وقت آخر، ولمّا كانت روح العبادة والاستغفار هي التوجّه وحضور القلب، فإنّ العبادة والاستغفار في هذا الوقت أسمىٰ من أيّ وقت آخر.

8003

شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَاهُو وَالْمَلَتَ كَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَايِمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَا هُوَ الْعَرِينُ الْحَكِيمُ ( )

## الثفسير

#### المميع يشهد بالومدانية:

تعقيباً على البحث في الآيات السابقة حول المؤمنين الحقيقيين، تشير هذه الآية إلى بعض أدلّة التوحيد ومعرفة الله فتقول بأن الله تعالى يشهد بوحدانيته (من خلال إيجاد النظام الكوني العجيب)، كما تشهد الملائكة، ويشهد بعد ذلك العلماء والذين ينظرون إلى حقائق العالم بنور العلم والمعرفة وشهدالله أنّه لا إله إلا هُوَ والملائكة وأولوا العلم).

### ہحوث

### ١- كيف يشهد الله على ومدانيّته؟

المقصود من شهادة الله هنا هو الشهادة العملية والعقلية، لا الشهادة اللفظية، أي إن الله بخلقه عالم المخلوقات الذي يسوده نظام موحد، وتتشابه قوانينه في كلّ مكان، وتجري وفق برنامج واحد، لتكوّن «وحدة واحدة» و «نظاماً واحداً»، قد أظهر عملياً أنّ الخالق والمعبود في العالم ليس أكثر من واحد، وأنّ كلّ شيء ينطلق من ينبوع واحد، وعليه فإنّ خلق هذا النظام الواحد شهادة ودليل على وحدانيّته.

أمّا شهادة الملائكة والعلماء، فهي شهادة لفظية، فهم بالتعبير اللـفظي الذي يــناسبهم يعترفون بهذه الحقيقة، إنّ هذا اللون من التفكيك في الآيات القرآنية كثير في الآية ﴿إِنَّ اللهِ وملائكته يصلون على النبيّ ﴾ أ، لا شكّ أنّ صلاة الله على النبيّ على صلاة الملائكة عليه، فصلاة الله هي إرسال الرحمة، وصلاة الملائكة هي طلب الرحمة.

بديهيّ أنّ لشهادة الملائكة والعلماء جانبها العملي أيضاً، ذلك لاُنّهم لا يعبدون سواه، ولا يخضعون لمعبود غيره.

#### ٢\_ ما القيام بالقسط؟

إنّ عبارة ﴿قائماً بالقسط﴾ حال من فاعل «شهد» وهو «الله»، أي إنّ الله يستهد بوحدائيّته في حالة كونه قاعًا بالعدالة في عالم الوجود، وهذا في الحقيقة دليل على شهادته، لأنّ العدالة هي اختيار الطريق الوسط والمستقيم، بمعزل عن كلّ إفراط وتفريط وانحراف، ونعلم أنّ الطريق الوسط المستقيم لابدّ أن يكون طريقاً واحداً، كما نقراً في الآية ١٥٣ من سورة الأنعام ﴿وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاقبعوه ولا تتبعوا السّبُل فَتَفَرّقَ بِكم من سبيله﴾.

تقول هذه الآية إنّ طريق الله واحد، بينها طرق المنحرفين والبعيدين عن الله مــتعدّدة ومتناثرة، وذلك لورود الصراط المستقيم بصيغة المفرد، وسُبل المنحرفين بصيغة الجمع.

النتيجة هي أن «العدالة» تصاحب «النظام الواحد»، والنظام الواحد دليل على «المبدأ الواحد». وبناءً على ذلك فإنّ العدالة بمعناها الحقيقي في عالم الخلق دليل عــلى وحــدانــية الخالق، فتأمّل.

## ٣ـ أهمية العلماء

العلماء في هذه الآية وضِعوا إلى جانب الملائكة، وهذا بذاته امتياز للعلماء على غيرهم، كما يستفاد من الآية أنّ العلماء إنّما امتازوا على غيرهم لائهم بعلمهم توصّلوا إلى معرفة الحقائق، وعلى رأسها معرفة وحدانية الله.

من الواضح أنّ الآية تشمل جميع العلماء، أمّا قول بعض المفسّرين بأنّ ﴿لُولُولُولُالْعَلَمِ﴾ هم الأنَّة الأطهارﷺ فلأن الأنَّة من أظهر مصاديق ذلك. `

١. الأحزاب، ٥٦.

٢. بحارالانوار، ج ٢٣، ص ٢٠٤؛ وتفسير العياشي، ج ١، ص ١٦٦.

يتكرّر تعبير ﴿لا لِله لِلا هو﴾ في نهاية الآية، ولعلّ التكرار إشارة إلى أنّه ما جماءت في البداية شهادة الله والملائكة والعلماء، كذلك على من يسمع هذه الشهادات أن يردّدها هو أيضاً معهم، ويشهد على وحدانية المعبود.

ولماً كان قوله ﴿لا إِله إِلا هو﴾ تعظيماً وإظهاراً لوحدانيته، فقد أختتم بالصفتين «العريز» و«العكيم» لأنّ القيام بالقسط يتطلّب القدرة والحكمة، وأنّ الله القيادر على كلّ شيء، والعليم بكلّ شيء هو وحده القادر على إجراء العدالة في عالم الوجود.

هذه الآية من الآيات التي كانت موضع اهتهام رسول الله عنها وكان يسرددها في مواضع مختلفة.

وروي عن الزبير بن العوام قال: قلت لأدنون هذه العشية من رسول الله وهي عشية عرفة، حتى أسمع ما يقول...، فسمعته يقول: ﴿شهدالله لَنَّه الالله إلا هو﴾ الآية، فما زال يرددها حتى رفع .

रूख

۱. بحارالانوار، ج ۲، ص ۲۲؛ وتفسير مجمع البيان، ج ۲، ص ۲۵۸.

٢. مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٢١.

إِنَّ ٱلدِّبِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَ هُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْسَنَا بَيْنَهُ وَمَن يَكُفُرُ بِثَايَنِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ اللَّ

## التفسير

### روع الدين التسليم للمق:

«الدين» في الأصل بمعنى الجزاء والثواب، ويطلق على «الطاعة» والإنهقياد للأوامر، و«الدين» في الاصطلاح: مجموعة العقائد والقواعد والآداب التي يستطيع الإنسان بها بلوغ السعادة في الدنيا، وأن يخطو في المسير الصحيح من حيث التربية والأخلاق الفردية والجهاعية.

«الإسلام» يعني التسليم، وهو هنا التسليم لله، وعلى ذلك، فإنّ معنى ﴿إِنّ الدِينَ عند الله الإسلام﴾: إنّ الدين الحقيق عند الله هو التسليم لأوامره وللحقيقة، في الواقع لم تكن روح الدين في كلّ الأزمنة سوى الخضوع والتسليم للحقيقة.

وإغًا أطلق اسم «الإسلام» على الدين الذي جاء به الرسول الأكرم لأنه أرفع الأديان. وقد أوضح الإمام على الله هذا المعنى في بيان عميق فقال: «لأنسبن الإسلام نسبة لم ينسبها أحد قبلي: الإسلام هو التسليم، والتسليم هو اليقين، واليقين هو التصديق، والتصديق هو الإقرار، والإقرار هو الأدام، والأدام هو العمل» (.

فالإمام في كلمته هذه يضع للاسم ستّ مراحل، أو لاها التسليم أمام الحقيقة، ثمّ يقول إنّ التسليم بغير يقين يعني الاستسلام الأعمى، لا التسليم التسليم بغير يقين يعني الاستسلام الأعمى، لا التسليم

١ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٢٥، وأصول الكافي، ج ٢، ص ٤٥، (مع تفاوت يسير).

الواعي). ثمّ يقول إنّ اليقين هو التصديق (أي أنّ العلم وحده لا يكفي، بل لابدّ من الإعتقاد والتصديق القلبيّين) والتصديق هو الإقرار (أي لا يكفي أن يكون الإيمان قلبيّاً فحسب، بل يجب إظهاره بشجاعة وقوّة)، ثمّ يقول إنّ الإقرار هو الأداء (أي أنّ الإقرار لا يكون بمجرّد القول باللّسان، بل هو التزام بالمسؤولية)، وأخيراً يقول إنّ الأداء هو العمل (أي إطاعة أوامر الله وتنفيذ البرامج الإلهيّة) لأنّ الالتزام وتحمّل المسؤولية لا يعنيان سوى العمل، أمّا الذين يسخّرون كلّ قواهم وطاقاتهم في عقد الجلسات تلو الجلسات وتقديم الإقتراحات وما إلى ذلك من الأمور التي لا تتطلّب سوى الكلام فلا هم تحمّلوا التزاماً ولا مسؤولية، ولا هم وعوا روح الإسلام حقّاً.

هذا أُجلَىٰ تفسير للإسلام من جميع جوانبه، ثمّ إنّ الآية تذكر علَّة الاختلاف الديني على الرغم من الوحدة الحقيقية للدين الإلهي وتقول:

﴿ وَمِا احْتَلَفَ الدِّينَ أُوتُوا الكتابِ إِلَّا مِنْ بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم ﴾ .

فعلى هذا إن الاختلاف ظهر أوّلاً: بعد العلم والإطلاع على الحقائق، وثمانياً: كانت الدوافع لذلك هي الظلم والطغيان والحسد، فاليهود اختلفوا في خليفة موسى ابن عمرأن واقتتلوا بينهم، والمسيحبون اختلفوا في أمر التوحيد حيث خلطوه بالشرك والتثليث، وقد اختلف كلّ منها في أمر الإسلام ودلائل صدق النّبي الواردة في كتبهم، فقبل بعضهم وأنكر آخرون.

والخلاصة إنّ لكلّ دين ساوي دلائله الواضعة التي لا تترك إبهاماً أمام الباحث عن المعقبقة، فالنبيّ الأكرم بَنِيَة مثلاً بالإضافة إلى أنّ المعجزات والدلائل الواضحة في نصوص دينه تؤكّد صدقه وردت أوصافه وعلاماته في الكتب الساوية السابقة التي بتي قسم منها في أيدي البهود والنصاري، ولذلك بشر علماؤهم بظهوره قبل ظهوره، ولكنّهم بعد أن بُعث رأوا مصالحهم في خطر، فأنكروا كلّ ذلك، يحدوهم الظلم والحسد والطغيان.

﴿ وَمِنْ يَكُفُرُ بِآيَاتُ لِللَّهِ فَإِنَّ لِللَّهِ سَرِيعِ الحسابِ ﴾.

هذا بيان لمصير أمثال هؤلاء الذين لا يعترفون بآيات الله، إنَّهم سوف يتلقُّون نــتائج عملهم هذا، فالله سريع في تدقيق حساباتهم .

<sup>1.</sup> انظر تفسير الآية ٢٠٢ من سورة البقرة بشأن معنى السريع الحساب».

المراد من «آيات الله» في هذه الآية ما يشمل جميع آياته وبراهينه وكتبه السهاوية، ولعلّها تشمل أيضاً الآيات التكوينية في عالم الوجود، وما ذكره بعض المفسرين من أنها تعني آيات التوراة والإنجيل خاصة، لا دليل عليه.

### بحث

## منشأ الإفتلافات الدينية:

ممّا يلفت النظر في هذه الآية هو أنّ سبب الاختلافات الدينية ليس الجهل وعدم المعرفة دائماً, بل هو على الأكثر الظلم والطغيان والانحراف عن الحقّ واتّباع وجهات النظر الخاصّة، فلو تخلّى الناس \_ وعلى الأخصّ العلماء منهم \_ عن التعصّب، والحقد، وضيق النظر، والمصالح الخاصّة، وتجاوز الحدود، والإعتداء على الحقوق، وتعمّقوا في دراسة أحكام الله بنظرة واقعية وبروح من العدالة، فسيرون محجّة الحقّ منيرة وسيستطيعون حلّ الاختلافات بسرعة.

وهذه الآية في الواقع ردّ دامغ على الذين يقولون: «إنّ الدين هو سبب الخلافات إراقة الدماء بين البشر على امتداد التاريخ».

هؤلاء يخلطون بين «الدين» و«التعصّب الديني» والانحرافات الفكرية، فنحن إذا درسنا تعاليم الأديان السماوية نجد أنّها جميعاً تسعىٰ لتحقيق هدف واحد، وكلّها جاءت من أجل سعادة الإنسان، وإن كان قد تكاملت تدريجياً على مرور الزمن.

الأديان السهاوية أشبه في الواقع بقطرات المطر النازلة من السهاء حيث تكمن فيها الحياة، ولكنّها إذا نزلت على الأراضي السبخة، كالأرض المالحة، اكتسبت صبغة هذه الأرض، فهذه الاختلافات ليست من قطرات المطر، بل هي من تلك الأراضي، ولكن من حيث مبدأ التكامل، فإنّ آخر تلك الأديان يكون أكملها.

فَإِنْ حَاجَّوُكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِى لِلَّهِ وَمَنِ اَتَّبَعَنَّ وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ وَالْأُمِيَّةِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَمَنِ اَتَّبَعَنَّ وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ وَالْأُمِيِّةِ وَاللَّهُ عَلَيْكَ الْمَكُواْ فَصَدِ الْمَتَكُولُواْ فَإِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكَ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ مَا مَا عَلَيْكَ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ مَا مَا يَعْتَكُ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلْعُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكُ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلَامُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكُ الْبَلَاعُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكُ الْبَلَامُ وَاللَّهُ مَا مَا مَا مُؤْلُوا فَا إِلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلَامُ وَاللَّهُ الْمُعَلِّ وَاللَّهُ مِنْ الْمَالُمُ مَا مُنْ مَا مُن اللَّهُ مَا مُولِيْلِي اللَّهُ مِنْ اللْمُ الْمَالِمُ الْمُعَلِيْلُولُهُ الْمُلْمُ اللَّهُ مَا مُعْلَمُ اللَّهُ مَا مُنْ مُن مُن مُن اللَّهُ مَا مُنْ مُنْ الْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْلُمُ مُلْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُن مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلِمُ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللِمُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ م

### التفسير

«المحاجّة» أن يسعى كلّ واحد في ردّ الآخر عن حجّته ومحجّته دفاعاً عن عقيدته.

فالآية لا تطلب من رسول الله تَنْبَنَ أن يتجنّب محاورتهم ومحاججتهم، بـل تـأمره أن يسلك سبيلاً آخر، وذلك عندما يبلغ الحوار منتهاه، فعليه لكي يهـديهم ويـقطع الجـدل والخصام أن يقول لهم: إنّني وأتباعي قد أسلمنا لله وانّبعنا الحق ﴿فَإِنْ حَاجُوكُ فَقُلُ لُسُلَمِكُ وَجِهِي للله وَهِنْ لُتَبِعِنْ ﴾

ثمّ يسأل أهل الكتاب والمشركين إن كانوا هم أيضاً قد أسلموا لله واتبعوا الحقّ فعليهم أن يخضعوا للمنطق ﴿وقل للذين أوتوا الكتاب والأهتين السلمتم فإن أسلموا فقد اهتدوا ﴾ فإذا لم يستسلموا للحقيقة المعروضة أمامهم، فإنهم لا يكونون قد أسلموا لله. عندئذ لا تمضي في محادلتهم، لأنّ الكلام في هذه الحالة لا تأثير له، وما عليك إلّا أن تبلّغ الرسالة لا غير ﴿وابن تولّوا فإنّما عليك الله البلاغ ﴾.

ومن الواضح أن المراد ليس هو التسليم اللّساني والادعائي، بل التسليم الحقيقي والعملي في مقابل الحق، فلو أنهم خضعوا حقيقة للكلام الحق، فلابدٌ أن يؤمنوا بدعو تك القائمة على المنطق والدليل الواضح، وإلّا فإنهم غير مستسلمين للحق. والخلاصة: إنّ وظيفتك هي إيلاغ الرسالة المشفوعة بالدليل والبرهان، فلوكانت لديهم روحية البحث عن الحقيقة فسوف يؤمنون حتماً، وإلّا فإنّك قد أدّيت واجبك تجاههم.

وفي الختام يقول: ﴿والله يَصيرُ بِالعباد﴾ فهو سبحانه يعلم المدّعي من الصادق وكذلك اغراض ودوافع المتحاجّين، و يرى أعهالهم الحسنة والقبيحة ويجازي كلّ شخص بعمله.

### بحوث

١ـ يستفاد من الآية ضمنياً لزوم تجنّب مجادلة المعاندين الذين لا يختضعون للسمنطق
 السلم.

٣. يتضح من هذه الآية بكلّ جلاء أنّ أسلوب رسول الله عَنْ أُملوب فسرض الله عَنْ أُملوب فسرض الفكرة والعقيدة، بل كان أُسلوبه السعي إلى توضيح الحقائق أمام الناس، ثمّ يتركهم وشأنهم لكي يتّخذوا قرارهم في اتّباع الحقّ بأنفسهم.

8003

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِنَايَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### التفسير

#### علامات الطفيان:

وتشير هذه الآية في البداية إلى ثلاث ذنوب كبيرة وهي الكفر بآيات الله وقتل الأنبياء بغير الحق وقتل الأنبياء بغير الحق وقتل الأنبياء، وكل واحدٍ من هذه الذنوب يكني لوحده لجعل الإنسان معانداً ومتصلّباً بكفره وعدم تسليمه للحق، بل يسعى لخنق كلّ صوتٍ يدعو إلى الحقّ.

التعبير بـ ﴿ يَتَفَرُونَ ﴾ و ﴿ يَقْتَلُونَ ﴾ جاء بصيغة الفعل المضارع وهو إشارة إلى أنَّ كفرهم وقتلهم الأنبياء والآمرين بالقسط كان من جملة برنامجهم في الحياة فير تكبون هذه الأعمال بصورة دائمة ومستمرّة (لأنَّ الفعل المضارع يدلَّ على الاستمراريَّة ).

ثم تقول: ﴿لُولئك الَّذِينَ حَبَطْتَ لَمُعَالِهُمْ فِي الدَّنيا وَالآخَرَةَ ﴾ فلو فرض أنهم عملوا بعض الأعيال الصالحة فإنها ستمحى وتزول بسبب الذنوب الكبيرة التي يرتكبونها.

والثالث أنّ الآية تقول: ﴿وهالهم هن ناصرين﴾ فلا أحد يحميهم من العقوبات الإلهيّة التي تنتظرهم ولا أحد يشفع لهم في ذلك اليوم.

وسبق وأن قلنا في تفسير الآية ٦٦ من سورة البقرة أنّ هذه الآية تشير إلى تاريخ اليهود المضطرب، فهم فضلاً عن إنكارهم آيات الله تجرّؤوا على قتل الأنبياء، كما كانوا يـقتلون أتباع الأنبياء من المجاهدين، ولكنّ هذا العمل لايختصّ بهم وحدهم، بل يصحّ بالنسبة إلى جميع الأقوام التي فعلت و تفعل فعلهم.

### بحوث

١- وضعت الآية الداعين إلى العدالة والآمرين بالمعروف في مصاف الأنسياء، وتسرى الكفر بآيات الله، وقتل الأنبياء، وقتل هؤلاء، على مستوى واحد، وهذا منتهى اهتام الإسلام بنشر العدالة في المجتمع.

ويتبين من الآية الثانية شدّة العقوبات التي ستنزل بالذين يقتلون أمثال هؤلاء الرجال الصالحين، وقد سبق أن قلنا إنّ «الحبط» لا يشمل جميع الذنوب، بل للذنوب الكبيرة التي تذهب بآثار الأعبال الصالحة (أخيراً عدم قبول أيّة شفاعة بحقهم، كدليل على عظم ذنوبهم.

٢- المقصود من ﴿بغيرحق﴾ ليس إمكان جواز قتلهم بحق، بل المقصود هو القول بأن قتل
 الأنبياء كان دائماً ظلماً وبغير حق، فعبارة «بغير حقّ» قيد توضيحي للتوكيد.

٣- يستفاد من عبارة ﴿فبشّوهم بعد اللهم ﴾ أنّها تشمل الكفّار المعاصرين للنبي الله السبب وقلنا أيضاً. مع أنّنا نعلم أنّ هؤلاء لم يقتلوا احداً من الأنبياء، وقد أشرنا من قبل إلى السبب وقلنا إذا رضي أحد بفعال قوم وسلوكهم وأفكارهم، فإنّه يكون شريكاً لهم في أعمالهم الخيرة والسيّنة، ولمّا كانت هذه الجهاعة المعاصرة للنبيّ من الكفّار - وخاصة اليهود - تؤيّد أعمال أسلافهم وجراعهم، فهم يشاركونهم فيا ينتظرهم من العقاب أيضاً.

٤-«البشارة» هي إخبار الرجل خبراً ساراً يبسط أسارير وجهه. واستعبال هذه الكلمة في الإخبار بالعذاب في هذه الآية وفي غيرها إنّا هو نوع من التهديد والاستهزاء بـأفكار المذنبين، وهذا أشبه بما هو متداول بيننا اليوم، إذ نقول مستهزئين ملن أساء الفعل: حسناً، سوف نكافؤك على ذلك.

٥-ورد في حديث عن أبي عبيدة الجراح أنه قال سألت رسول الله ﷺ عن أيّ الناس
 أشدٌ عذاباً في الآخرة؟

8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٢٣٤؛ وتفسير الدرّالمئثور، ج ٢، ص ١٣.

أَلْرَتَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نَعْبِيبُ امِّنَ الْحِتَنْبِ يُدْعُوْنَ إِلَى كِنْبِ اللَّهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ ثُمُّمَ يَتَوَلَى فَرِيقُ مِنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ ذَالِكَ بِالنَّهُمْ قَالُواْ لَنَ تَمَسَنَا النَّارُ إِلَا آيَامًا مُعْدُودَ اللَّهِ وَعَرَّهُمْ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْ تَرُونَ ﴿ اللَّهُ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لَارَيْبَ فِيهِ وَوُفِيتَ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ فَكَيْفُ إِذَا جَمَعْنَهُمْ

## سبب النزول

جاء في تفسير «مجمع البيان» عن ابن عبّاس أنّه حدث على عمهد رسول الله تَنْ أَنْ ارتكب يهودي الزنا مع إمرأة محصنة، على الرغم من أنّ ما جاء في التوراة يقضي بالرجم على أمثال هؤلاء، فإنّها لم ينالا عقاباً لانهما كانا من الأشراف، واتّفق اليهود على الرجوع إلى رسول الإسلام تَنْ لِيكون هو الحكم، آملين أن ينالا عقاباً أخف.

غير أنَّ رسول الله ﷺ أيّد العقاب المعيّن لهما، فاعترض بعض كبار اليهود على حكم الرسول ﷺ وأنكروا أن يكون في اليهود مثل هذا العقاب.

فقال رسول الله على «بيني وبينكم التوراة» فوافقوا، واستدعوا «ابين صوريا» أحد علمائهم من فدك إلى المدينة، وعند وصوله عرفه النبي على وسأله: أأنت ابن صوريا؟ قال: نعم. فقال: أأنت أعلم علماء اليهود؟ قال: هكذا يحسبونني، فأمر رسول الله أن يفتحوا أمامه التوراة حيث ذكر الرجم ليقرأه، ولكنه لما كان مطّلعاً على تفاصيل الحادث قرأ جانباً من التوراة، وعندما وصل إلى عبارة الرجم وضع يده عليها وتخطّاها ولم يقرأها وقرأ ما بعدها، فأدرك «عبدالله بن سلام» \_الذي كان من علماء اليهود ثمّ أسلم \_مكر ابن صوريا وقام إليه ورفع يده عن الآية وقرأ ماكان قد أخفاه بيده، قائلاً: تقول التوراة: على اليهود، إذا ثبت زنا

المحصن بالمحصنة رجماً، فأمر رسول الله عَنْ أن ينقذ العقاب بحقها بموجب شريعتهم، فغضب بعض اليهود، فنزلت هذه الآية بحقهم .

### التفسير

هذه الآيات تصرّح ببعض تحريفات أهل الكتاب الذين كانوا يتوسّلون بالتبريرات والأسباب الواهية لتفادي إجراء حدود الله، مع أنّ كتابهم كان صريحاً في بيان حكم الله بغير إبهام، وقد دُعوا للخضوع للحكم الموجود في كتابهم ﴿ وَالْمَ تَوَالِلَى الدّينَ لَوْتُوا نصيباً مَن الكتاب يُدعَونَ لِلى كتاب الله ليَحكُمَ بينهم ﴾

ولكن عصيانهم كان ظاهراً ومصحوباً بالإعراض والطغيان واتّخاذ موقف المعارض الأحكام الله: ﴿ ثُمّ يتولّىٰ قريقَ منهم وهم معرضون ﴾.

يكن الاستنتاج من ﴿أوتوانصيباً من الكتاب﴾ أنّ ماكان بين أيدي اليهود والنصارئ من التوراة والإنجيل لم يكن كاملاً، بل كان قسم منها بين أيديهم، بينا كان القسم الأعظم من هذين الكتابين السهاويّين قد ضاع أو حُرِّف.

هذه الآية تؤيّدها آيات أخرى في القرآن، كها أنّ هناك شواهد ودلائل تاريخية تؤكّد ما ذهبنا إليه.

وفي الآية الثانية شرح سبب عصيانهم وتمردّهم، وهو أنّهم كانوا يحملون فكرة خاطئة عن كونهم من عنصر ممتاز، وهم اليوم أيضاً يحملون هذه الفكرة الباطلة الواضحة في كتاباتهم الدالة على الاستعلاء العنصري.

كانوا يظنّون أنَّ لهم علاقة خاصّة بالله سبحانه، حتى أنهم سمّوا أنفسهم «أبناء الله» كها ينقل القرآن ذلك على لسان اليهود والنصارى في الآية ١٨ من سورة المائدة قولهم: ﴿نحن لبنا. للله ولمبّاؤه ﴾. وبناءاً على ذلك كانوا يرون لأنفسهم حصانة تجاه العقوبات الربّانية، وكانوا ينسبون ذلك إلى الله نفسه. لذلك كانوا يعتقدون أنهم لن يعاقبوا على ذنوبهم يـوم

١. في التوراة الموجودة حاليّاً. في سفر اللاويّين في الفصل العشرين، الجملة العاشرة نقراً ما يلي: «إذا زنا أحد بامرأة غيره، أي بامرأة جاره (مثلاً) يجب قتل الزاني والزانية». على الرغم من أنّ الرجم نفسه لم يرد، فقد ورد العقاب بالموت، وربما يكون التصريح بالرجم قد ورد في النسخة التي كانت موجودة على عهد رسول الله يَنْ النسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٨، ص ٦٩.

القيامة إلَّا لأيّام معدودات: ﴿ وَلك بِأَنِّهِم قَالُول لن تَمَسَّنَا النَّار إِلَّا لَيَّاها مَعدودلت ﴾.

ولعلّ القصد من «الأيام المعدودات» هي الأربعون يوماً التي عبدوا فيها العجل في غياب موسى ﷺ، وكان هذا ذنباً لم يكونوا هم أنفسهم قادرين على إنكاره.

أو لعلّها أيّام قليلة من أعهارهم إرتكبوا فيها ذنــوباً كـبيرة غــير قــابلة للإنكــار، ولم يستطيعوا حتى على إخفائها.

هذه الامتيازات الكاذبة المصطنعة، التي أسبغوها على أنفسهم ونسبوها إلى الله، صارت شيئاً فشيئاً جزءاً من معتقداتهم بحيث إنهم اغتروا بها وراحوا يخالفون أحكام الله ويخرقون قوانينه مجترئين عليها جرأة لا مزيد عليها ﴿وهرهم في دينهم هاكانوليفترون ﴾

وتدحض الآية الثالثة كلّ هذه الخيالات الباطلة وتقول: لاشكّ أنّ هوالاء سوف يلاقون يوماً يجتمع فيه البشر أمام محكمة العدل الإلهي فيتسلّم كللّ فرد قائمة أعاله، ويحصدون ناتج ما زرعوه، ومهما يكن عقابهم فهم لا يُظلمون لأنّ ذلك هو حاصل أعمالهم فكيف إذا جمعناهم ليوم لاريب فيه ووفيت كلّ نفس ماكسبت وهم لا يُظلمون ﴾.

يتضح من ﴿ماكسيم ﴾ أنّ عقاب المرء وثوابه يوم القيامة وفوزه وخذلانه في العالم الآخر إنّا يرتبط بأعماله هو، ولا يؤثّر فيه شيء آخر، هذه حقيقة أشير إليها في كثير من الآيات الكريمة.

#### سؤالان:

١- أيمكن للإنسان أن يختلق كذباً أو إفتراءاً وينسبه إلى الله، ثمّ يتأثّر به هــو ويــعتوره الغرور إلى تلك الدرجة التي أشار إليها القرآن في الآيات السابقة بالنسبة لليهود؟

ليس من العسير الردّ على هذا السؤال، وذلك لأنّ قضية خداع النفس من القضايا الني يعترف بها علم النفس المعاصر، إنّ العقل الإنساني يسعى أحياناً إلى استغفال الضمير بأن يغيّر وجه الحقيقة في عين ضميره، كثيراً ما نشاهد أناساً ملوّثين بالذنوب الكبيرة، كالقتل والسرقة وأمثالها، على الرغم من إدراكهم تماماً قبح تلك الأعمال يسعون لإظهار ضحاياهم بأنّهم كانوا يستحقّون ما أصابهم لكي يسبغوا هدوءاً كاذباً على ضمائرهم، وكثيراً ما نرى المدمنين على المخدّرات يبرّرون فعالهم بائهم يستهدفون الفرار من مصائب الدنيا ومشاكلها.

ثمّ إنّ هذه الأكاذيب والإفتراءات عن تفوّقهم العنصري التي حاكتها الأجيال السابقة من أهل الكتاب وصلت بالتدريج إلى الأجيال التالية التي لم تكن تعرف الكثير عن هذا الموضوع ـولم تعن بالبحث عن الحقيقة ـبصورة عقائد مسلّم بها. ٢- يمكن أن يقال إنّ الاعتقاد «بالعذاب لأيام معدودات» منتشر بيننا نحن المسلمين أيضاً، لأتّنا نعتقد أنّ المسلمين لا يخلّدون في العذاب الإلهي، إذ إنّ إيمانهم سوف يستجيهم أخراً من العذاب.

ولكن ينبغي التوكيد هنا أنّنا لا يمكن أن نعتقد بأنّ المسلم المذنب والملوّث بأنواع الآثام يعذّب بضعة أيّام فقط، بل إنّنا نعتقد أنّ عذاب هؤلاء يطول لسنوات وسنوات لا يعرف مداها إلّا الله، إلّا أنّ عذابهم لا يكون أبدياً خالداً وإذا وجد حقّاً بين المسلمين من يحسبون أنهم بالإحتاء بالإسلام والإيمان والنبي من الأطهار يجوز لهم أن ير تكبوا ما يشاؤون من الذنوب، ثمّ لا يصيبهم من العقاب سوى بضعة أيّام من العذاب، فإنهم على خطأ كبير ويجهلون تعاليم الإسلام وروح تشريعاته.

مُمَّ إِنّنا لانعترف بأي إمتياز خاص للمسلمين، بل نعتقد أن كلّ أمّة اتبعت نبيّها في زمانها ثمّ إنّنا لانعترف بأي إمتياز خاص للمسلمين، بل نعتقد أن كلّ أمّة اتبعت نبيّها في زمانها ثمّ أذنبت مشمولة بهذا القانون أيضاً، بغض النظر عن عنصرها، أمّا اليهودفيخصّون أنفسهم بهذا الإمتياز دون غيرهم بزعم تفوّقهم العنصري، وقد ردّعليهم القرآن زعمهم الكاذب هذا في الآية ١٨ من سورة المائدة: ﴿ بل لنتم بشرهة ن خلق ﴾.

8003

قُلِ اللَّهُ مَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوَّقِ الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَ تُعِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُدِلُ مَن تَشَاءً إِيكِ كَ الْحَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَدَيرٌ اللَّهُ الْيَلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَفِ الْيَلِ وَتُحْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُحْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَاءُ بِعَيْرِحِسَابِ اللَّهِ

### سبب اللّزول

يذكر المفسّر المعروف «الطبرسي» في «مجسمع البسيان» سسببين لنزول هساتين الآيستين يتناولان حقيقة واحدة.

1- عندما فتحت مكّة، بشر رسول الله على المسلمين بأنّ دولة الفرس ودولة الروم سرعان ما ستنضويان تحت لواء الإسلام، غير أنّ المنافقين الذيب لم تكن قلوبهم قد استنارت بنور الإيمان ولم يدركوا روح الإسلام، اعتبروا ذلك مبالغة، وقالوا بدهشة: لم يقنع محد على المدينة ومكّة، وهو يطمع الآن بفتح فارس والروم، فنزلت الآية المذكورة. (

٢-كان رسول الله على والمسلمون مشغولون بحفر الخندق في أطراف المدينة، وانتظم المسلمون في جماعات يحفرون بسرعة وجد لكي ينجزوا هذا الحصن الدفاعي قبل وصول جيش الأعداء، وفجأة ظهرت صخرة كبيرة بيضاء صلدة وسط الحندق عجز المسلمون عن كسرها أو تحريكها، فجاء «سلمان» إلى رسول الله على يعرض عليه الأمر، فنزل رسول الله على المندق و تناول المعوّل من سلمان وأنزل ضربة شديدة بالصخرة، فانبعث منها الشرر، فصاح النبي المنه مكبراً تكبيرة الانتصار، فردد المسلمون التكبير وراح صوتهم

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ١٧، ص ١٦٩ و ١٧٠.

يدوّي في كلّ مكان، ومرّة أخرى أنزل رسول الله على الصخرة، فانبعث الشرر وكسرت قطعة منها، وارتفع صوت تكبير الانتصار من النبيّ والمسلمين بعده، وللمرّة الثالثة ارتفع معوّل النبيّ عبدي ونزل على الصخرة، وللمرّة الثالثة انبعث الشرر من الضربة وأضاء ما حولها، وتحطّمت الصخرة، وارتفع صوت التكبير بين جنبات الحندق.

فقال سلمان؛ بأبي أنت وأمّي يا رسول الله، لقد رأيت شيئاً ما رأيت منك قط، فالتفت رسول الله على الله الله قال: ضربت وسول الله قال: ضربت الأولى فبرق الذي رأيتم أضاءت لي منها قصور الحيرة ومدائن كسرى كأنّها أنياب الكلاب، فأخبر في جبر ئيل أنّ أمّتي ظاهرة عليها، ثمّ ضربت ضربتي الثانية فبرق الذي رأيتم أضاءت لي منها قصور الحمر من أرض الروم كأنّها أنياب الكلاب، وأخبر في جبر ئيل أنّ أمّتي ظاهرة عليها، ثمّ ضربت ضربتي الثالثة فبرق الذي رأيتم أضاءت لي قصور صنعاء أنّ أمّتي ظاهرة عليها، فأبسروا، فاستبشر كائنها أنياب الكلاب، وأخبر في جبر ئيل أن أمّتي ظاهرة عليها، فأبسروا، فاستبشر المسلمون وحمدوا الله، أمّا المنافقون فقد عبسوا وقالوا بلهجة المعترض: أمل باطل ووعد مستحيل اهؤلاء يحفرون الخنادق خوفاً على أرواحهم من جيش صغير يخشون مواجهته، ثمّ يحلمون بفتع أعظم دول العالم، وعند نذ زلت الآيات المذكورة. (

## التفسير

## بیدہ کلّ شیء:

دار الكلام في الآيات السابقة حول المشركين وأهل الكتاب الذين كانوا يخصّون أنفسهم بالعزة وبالملك، وكيف أنهم كانوا يرون أنفسهم في غنى عن الإسلام. فنزلت هاتان الآيتان تفندان مزاعمهم الباطلة يقول تعالى: ﴿قُلُ اللَّهُمُّ مَالِكَ العَلْكَ تَوْتِي العَلْكَ هَـنَ تَشَـاء وتـنزع العلك هِمْنَ تشاء والملك هِمْنَ تشاء ﴾.

إنّ المالك الحقيق للأشياء هو خالقها، وهو الذي يعطي لمن يشاء الملك والسلطان، أو يسلبها ممّن يشاء، فهو الذي يعز، وهو الذي يذل، وهو القادر على كلّ هذه الأمور، ﴿وتعزّ هن تشاء وتذلّ هن تشاء بيدك الخيرايتك على كلّ شي، قدير﴾.

ولا حاجة للقول بأنّ مشيئة الله في هذه الآيات لا تعني أنَّه يعطي بدون حساب ولا

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ١٧، ص ١٧٠ و ١٧١.

موجب، أو يأخذ بدون حساب ولا موجب، بل إنّ مشيئته مبنيّة على الحمكمة والنطام ومصلحة عالم الخلق وعالم الإنسانية عموماً، وبناءاً على ذلك فإنّ أي عمل يقوم به إغّا هو خير عمل وأصحّه.

#### ﴿بيدك للخير﴾.

«خير» صيغة تفضيل يقصد بها تفضيل شيء على شيء، والكلمة تطلق أيضاً على كلّ شيء حسن، بدون مفهوم التفضيل، والظاهر من الآية مورد البحث أنّها جماءت بالمعنى الثاني هذا، أي إنّ مصدر كلّ خير بيده ومنه سبحانه.

وعبارة ﴿بِيدُك الغير﴾ تحصر كلّ الخير بيد الله من جهتين:

الألف واللام في «الخير» هما للإستغراق.

٢. إنّ تقديم الخبر «بيدك» وتأخير المبتدأ «الخير» دليل على الحصر كما هـو مـعلوم، فيكون المعنى: «كلّ الخير بيدك وحدك لا بيد غيرك».

كذلك يستفاد من «بيدك الخير» أنّ الله هو منبع كلّ خير وسعادة، فإذا أعزّ أحداً أو أذلّه، أو أعطى السلطنة والحكم لأحد الناس أو سلبها منه فذلك قائم على العدل، ولا شرّ فيه، فالخير للأشرار أن يكونوا في السجن، والخير للأخيار أن يكونوا أحراراً.

وبعبارة أخرى: أنّه لا وجود للشر في العالم، ونحن الذين نـقلب الخــيرات إلى شرور، فعندما تحصر الآية الخير بيده تعالى ولا تتحدث عن الشر إنّا هو بسبب أنّ الشر لا يصدر من ذاته المقدّسة إطلاقاً.

#### ﴿إِنَّكَ على كُلِّ شِيءَ قَدير﴾.

هذه الآية جاءت دليلاً على الآية السابقة، أي ما دام الله ذا قدرة مطلقة، فليس ثمّة ما يمنع أن يكون كلّ خير خاضعاً لمشيئته.

#### المكومات الصالمة والطالمة:

يُطرح هنا سؤال هام يقول: قد يستنتج بعضهم من هذه الآية أنّ من يصل إلى مسركز الحكم، أو يسقط منه، فذلك بمشيئة الله، ومن هنا فلابدّ من قسبول حكومات الجسبّارين والظالمين في التاريخ مثل حكومات جنكيز خان وهتلر وغيرهما، بل إنّنا نقرأ في التاريخ أنّ

«يزيد بن معاوية» \_ تبريراً لحكمه الشائن الظالم \_استشهد بهذه الآية \، لذلك نرى في كتب التفسير توضيحات مختلفة بشأن هذه الشبهة، من ذلك أنّ الآية تختص بالحكومات الإلهيّة، أو أنّها تقتصر على حكومة رسول الله عَلَيْنَ التي أنهت حكم جبّاري قريش.

ولكن الآية تطرح في الواقع مفهوماً عامّاً يقضي أنّ جميع الحكومات الصالحة وغير الصالحة مؤطّرة بقانون مشيئة الله، ولكن ينبغي أن نعلم أنّ الله قد أوجد مجموعة من الأسباب للتقدّم والنجاح في العالم، وأنّ الاستفادة من تلك الأسباب هي نفسها مشيئة الله، وعليه فإنّ مشيئة الله هي الآثار المخلوقة في تلك الأسباب والعوامل، فإذا قام ظلّمة وطغاة مثل جنكيز ويزيد وفرعون \_ باستغلال أسباب النجاح، وخضعت لهم شعوب ضعيفة وجبانة، وتحمّلت حكمهم الشائن، فذلك من نتائج أعمال تلك الشعوب وقد قبل: كيفها كنتم يولى عليكم.

ولكن إذا كانت هذه الشعوب واعية، وانتزعت تلك الأسباب والعوامل من أيـدي الجبابرة وأعطتها بيد الصلحاء، وأقامت حكومات عادلة، فإنّ ذلك أيضاً نتيجةً لأعـالها ولطريقة استفادتها من تلك العوامل والأسباب الإلهيّة.

في الواقع، أنَّ الآية دعوة للأفراد والمجتمعات إلى اليقظة الدائمة والوعي واستفادة سن عوامل النجاح والنصر، لكي يشغلوا المواقع الحسّاسة قبل أن يستولي عليها أناس غـير صالحين.

خلاصة القول: إنّ مشيئة الله هي نفسها عالم الأسباب، إنّا الاختلاف في كيفية استفادتنا من عالم الأسباب هذا.

في الآية التالية ولتأكيد حاكمية الله المطلقة على جميع الكائنات تضيف الآية:

1\_ ﴿ تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل ... ﴾ .

وبهذا تذكر الآية بعض المصاديق البارزة على قدرة الله تعالى، ومنها مسألة التخيير التدريجي للّيل والنهار، بمعنى أن الليل يقصر مدّنه في النصف من السنة، وهو ما عُبر عنه بدخوله في النهار، بينها يطول اللّيل ويقصر النهار في النصف الثاني من السنة، وهو دخول وولوج النهار في اللّيل، وكذلك اخراج الموجودات الحية من الميّنة وبالعكس، وكذلك الرزق الكثير الذي يكون من نصيب بعض الأشخاص دون بعض، كلّها من علائم قدرته المطلقة.

### ہحث

«الولوج» بمعنى الدخول، والقصد من الآية هو هذا التغيير التدريجي الذي نراه بين الليل والنهار طوال السنة، هذا التغيير ناشىء عن انحراف محور الأرض عن مدارها بنحو ٢٣ درجة واختلاف زاوية سقوط أشعة الشمس عليها، لذلك نرى الشتاء في النصف الشهالي من خط الإستواء تطول أيّامه تدريجياً، وتقصر لياليه تدريجياً، حتى أوائل الصيف، حيث ينعكس التغيير فتقصر أيّامه وتطول لياليه حتى أوائل الشتاء، أمّا في جنوب خطّ الإستواء فالتناظر يكون معكوساً.

وبناءاً على ذلك فإنّ الله يدخل اللّيل في النهار، ويدخل النهار في اللّيل، دانماً، أي أنّه ينقص هذا ليزيد ذاك وبالعكس.

قد يقول قائل إنّ اللّيل والنهار في خطّ الإستواء الحقيقي وفي نقطتي القطبين في الشهال والجنوب متساويان وليس ثمّة أيّ تغيير فيهها، فاللّيل والنهار في خطّ الإستواء متساويان ويتدّكلّ منهها إثنتي عشرة ساعة على إمتداد السنة، وفي القطبين يمتدّ اللّيل سنة أشهر ومثله النهار، لذلك فإنّ الآية ليست عامّة.

في الجواب على هذا التساؤل نقول: إنّ خطّ الإستواء الحقيق خطّ وهمي، والناس عادةً يعيشون على طرفي الخط، كذلك الحال في القطبين فهما نقطتان وهميّتان، وسكّان القطبين لهما إن كان فيهما سكّان \_ يعيشون في مناطق أوسع طبعاً من نقطة القطب الحقيقية، وعليه فالإختلاف موجود في كلّ الحالات.

وقد يكون للآية معنىٰ آخر بالإضافة إلى ما ذكر، وهو أنّ اللّيل والنهار لا يحدثان فجأةً في الكرة الأرضية بسبب وجود طبقات «الجو» حولها. فالنهار يبدأ بالتدريج من الفجر وينتشر، ويبدأ اللّيل من حمرة الأفق الغربي والغسق، ثمّ ينتشر الظلام حستى يسعم جمسيع الأرجاء.

إنّ للتدرّج في تغيير اللّيل والنهار \_بأيّ معنى كان \_ آثاراً مفيدة في حياة الإنسان والكائنات الأخرى على الأرض، لأنّ نموّ النباتات وكثير من الحيوانات يتم في إطار نور الشمس وحرارتها التدريجيّة، فمن بداية الربيع حيث ينزداد بالتدريج نور الشمس وحرارتها، تطوي النباتات وكثير من الحيوانات كلّ يوم مرحلة جديدة من تكاملها، ولمّا كانت هذه الموجودات تحتاج بمرور الأيّام إلى مزيد من النور والحرارة، فإنّ حاجتها هذه

تلِّي عن طريق التغييرات التدريجيّة للّيل والنهار، لتصل إلى نقطة تكاملها النهائيّة.

فلوكان اللّيل والنهاركما هو دانماً، لاختلّ نموّ كثير من النباتات والحيوانات، ولاختفت الفصول الأربعة التي تنشأ من اختلاف اللّيل والنهار ومن مقدار زاوية سقوط نور الشمس، ولخسر إلإنسان فوائد ذلك.

كذلك هي الحال إذا أخذنا بنظر الاعتبار المعنى الثاني في تفسير الآية أي أن حلول اللّيل والنهار تدريجي لا فجائي، وأن هناك فترة بين الطلوعين تفصل بينها، فمن ذلك يتّضح أن هذا التدرّج في حلول اللّيل والنهار نعمة كبرى لسكنة الأرض، لأنّهم يتعرّفون بالتدرج على الظلام أو الضياء، وبذلك تتطابق قِواهم الجسمية وحياتهم الاجتاعية مع هذا التغيير، وإلّا حدثت حمّاً مشاكل لهم.

### ٣\_ ﴿ وَتُعْرِجُ الْعِيُّ مِنَ الْمِيِّتِ وَتُعْرِجُ الْمِيِّتِ مِنَ الْعِيِّ ﴾ .

إنّ معنى خروج «الحيّ» من «الميّت» هو ظهور الحياة من كائنات عديمة الحياة، فنحن نعلم أنّه في اليوم الذي استعدّت فيه الأرض لاستقبال الحياة، ظهرت كائنات حيّة من كائنات عديمة الحياة، أضف إلى ذلك أنّ مواد لا حياة فيها تصبح بـإستمرار أجـزاءً من خلايانا الحيّة وخلايا جميع الكائنات الحيّة في العالم، وتتبدّل إلى مواد حيّة.

أمّا خروج «الميّت» من «الحيّ» فهو دائم الحدوث أمام أنظارنا.

إنّ الآية \_ في الواقع \_ إشارة إلى قانون التبادل الدائم بين الحياة والمسوت، وهـو أعـمّ القوانين التي تحكمنا وأعقدها، كما أنّه أروعها في الوقت نفسه.

لهذه الآية تفسير آخر أيضاً ـ لا يتعارض مع التفسير السابق ـ وهـ و مسائة الحـياة والموت المعنويين، فنحن كثيراً ما نرى أنّ بعض المـؤمنين ـ وهـم الأحـياء الحـقيقيّون ـ يخرجون من بعض الكافرين ـ وهم الأموات الحقيقيّون ـ . وقد يحدث العكس، حين يخرج الكافر من المؤمن.

إنّ القرآن يعبّر عن الحياة والموت المعنويّين بالإيمان والكفر في كثير من آياته.

وبموجب هذا التفسير يكون القرآن قد ألغى قانون الوراثة الذي يعتبره بعض العلماء من قوانين الطبيعة الثابتة. فالإنسان يتميّز بحرّية الإرادة وليس مثل الكائنات غير الحسيّة في الطبيعة التي تقع تحت تأثير مختلف العوامل وقوعاً إجبارياً، وهذا بذاته مظهر من مظاهر قدرة الله التي تغسل آثار الكفر في نفوس أبناء الكافرين ـ أولئك الذين يريدون حسقاً أن

يكونوا مؤمنين \_ويغسل آثار الإيمان من أبناء المؤمنين \_الذين يريدون حقّاً أن يكونوا كافرين \_. وهذا الإستقلال في الإرادة، القادر على الإنتصار، حتى في ظروف غير مؤاتية، من مظاهر قدرة الله أيضاً.

هذا المعنىٰ يرد في حديث عن رسول الله ﷺ، كما جاء في تفسير «الدرّ المنثور» عن سلمان الفارسي أنّه قال: إنّ رسول الله ﷺ فسّر الآية ﴿تخرج للحي من للميّنات... ﴿ فقال: أي المؤمن من صلب الكافر، والكافر من صلب المؤمن. \

#### ٣ ﴿ وترزق مِن تشاء بغير حساب ﴾ .

هذه الآية تعتبر من باب ذكر «العام» بعد «الخاص»، إذ الآيات السابقة قد ذكرت نماذج من الرزق الإلهي، أمّا هنا فالآية تشير إلى جميع النِعم على وجه العموم، أي أنّ العزّة والحكم والحياة والموت ليست هي وحدها بيد الله، بل بيده كلّ أنواع الرزق والنِعم أيضاً.

وتعبير ﴿يغيرحساب ﴾ يشير إلى أنّ بحر النِعم الإلهية من السعة والكبر بحيث إنّه مها اعطىٰ منه فلن ينقص منه شيء ولا حاجة به لضبط الحسابات، فالتسجيل في دفاتر الحساب من عادة ذوي الثروات الصغيرة المحدودة التي يخشىٰ عليها من النفاذ والنقصان، فهو لاء هم الذين يحسبون حسابهم قبل أن يهبوا لأحد شيئاً، لئلا تتبدد ثرواتهم، أمّا الله فلا يخشى النقص فيا عنده، ولا أحد يحاسبه، ولا حاجه له الى الحساب.

يتّضح نمّا قلنا أنّ هذه الآية لا تتعارض مع الآيات التي تبيّن التقدير الإلهي وتــطرح موضوع لياقة الأفراد وقابليّتهم ومسألة التدبير في الخلقة.

# ٤\_ليس في الأمر إجبار

سؤال: وهنا يُطرح سؤال آخر وهو إننا نعلم أنّ الإنسان حرّ في كسب رزقه بغير إجبار، وذلك بموجب قانون الخلق وحكم العقل ودعوة الأنبياء، فكيف تقول هذه الآية أنّ كلّ هذه الأمور بيد الله؟

والجواب؛ في الجواب نقول إن المصدر الأوّل لعالم الخلق وجميع العطايا والإمكانات الموجودة عند الناس هو الله، فهو الذي وضع جميع الوسائل في متناول الناس لبلوغ العزّة والسعادة، وهو الذي وضع في الكون تلك القوانين التي إذا لم يلتزمها الناس انحــدروا إلى

الذلّ والتعاسة، وعلى هذا الأساس يمكن إرجاع كلّ تلك الأمور إليه، وليس في ذلك أيّ تعارض مع حرّية إرادة البشر، لأنّ الإنسان هوالذي يتصرّف بهذه القوانين والمواهب والقوى والطاقات تصرّفاً صحيحاً أوخاطئاً.

8003

لَا يَتَخِذِ ٱلْمُوْمِنُونَ ٱلْكَنْفِرِينَ أَوْلِيكَ آءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَمَن يَفْعَكَ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَكَتَّقُواْ مِنْهُ مُ تُقَيِّدَةً وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَكُهُ، وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ اللَّ

## التفسير

# العلاقة مع الأمنبي:

ذكرت الآيات السابقة أن العزّة والذلّة وجميع الخيرات بيد الله تعالى. وبهذه المناسبة فإنّ هذه الآية تحذّر المؤمنين من مصادقة الكافرين وتنهاهم بشدّة من موالاة الكفّار، لأنّه إذا كانت هذه الصداقة والولاء من أجل العزّة والقدرة والثروة، فإنّها جميعاً بيد الله عزّوجل، ولذلك تقول الآية: ﴿لايتّغذ المؤمنون الكافرين لُوليا من دون المؤمنين ﴾ ولو إرتكب أحد المؤمنين ذلك فإنه يقطع إرتباطه مع الله تماماً ﴿ومِن يفعل ذلك قليس من الله قبي شي٠ وقد نزلت هذه الآية في وقت كانت هناك روابط بين المسلمين والمشركين مع اليهود والنصارى وهذه الآية درس سياسي واجتاعي مهم للمسلمين، فتحذّرهم من إتخاذ الأجنبي صديقاً أو حامياً أو عوناً ورفيقاً، في أيّ عمل من أعالهم، ومن الإنخداع بكلامه المعسول وعروضه الجندابة وتظاهره بالحبة الحميمة، لأنّ التاريخ قد أثبت بأنّ أقسى الضربات التي تلقّاها المؤمنون جاءت من هذا الطريق.

لو أنّنا طالعنا تاريخ الاستعبار للاحظنا أنّ المستعمرين جاوّوا دائماً في لبوس الصداقة والترحّم وحبّ الإعبار والبناء فتغلغلوا بين طبقات المجتمع.

إنَّ كلمة «استعبار» التي تعني الإعبار والبناء دليل على هذا الخداع، فهم بعد أن يتمكّنوا من إنشاب مخالبهم في جذور المجتمع المستعمَر، يبدأون بامتصاص دمائه بكلّ قسوة وبغير رحمة. ﴿ وَ فَ قَالِمُ وَمَنْهِ فَهُمُنِينَ ﴾ إشارة إلى أنّ الناس في حياتهم الاجتماعية لابدٌ لهم من إتخاذ الأولياء والأصدقاء، فعلى المؤمنين أن يختاروا أولياءهم من بين المؤمنين، لا من بين الكافرين. الكافرين.

### ﴿لِيسَ مِنَ اللهِ فِي شِي. ﴾ ِ

تقول الآية: إن الذين يعقدون أواصر صداقتهم وولاءهم مع أعداء الله، ليسوا من الله في أيّ شيء من الأشياء، أي إنّهم يكونون قد تخلّوا عن إطاعة أوامر الله وقطعوا علاقتهم بالجهاعة المؤمنة الموحّدة، وانقطعت إرتباطاتهم من جميع الجهات.

## ﴿لِلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهِمِ تَقَالًا ﴾.

هذا استثناء من الحكم المذكور، وهو أنّه إذا اقتضت الظروف \_التقية \_ فللمسلمين أن يظهروا الصداقة لغير المؤمنين الذين يخشون منهم على حياتهم، ولكن الآية تعود في الختام لتؤكّد الحكم الأوّل فتقول: ﴿يحدِّركم الله نفسه وللى الله العصير ﴾ فالله يهذر النهاس أوّلاً بغضب منه وبعقاب شديد، ثمّ إنّ مرجع الناس جميعاً إلى الله، وإن تولّوا أعداء الله نهالوا عاجلاً نتيجة أعها لهم.

### يحثان

# ١ـ التقية أو الدرع الواقي

صحيح أنَّ الإنسان قد يضحِّي حتى بحياته من أجـل هـدف كـبير ولصـيانة الشرف ونصرة الحقّ وقمع الباطل، ولكن هل يجيز عاقل لنفسه أن تتعرَّض للخطر دون أن يكون أمامه هدف هام؟

الإسلام يجيز الإنسان صراحة أن يمتنع عن إعلان الحق مؤقّتاً وأن يــؤدّي واجــبه في الخفاء حين يعرضه ذلك لخطر في النفس والمال والعرض وحين لا يكون للإعلان نــتيجه مهمّة وفائدة كبيرة، كما جاء في هذه الآية، وكما جاء في الآية ٢٠٦ من سورة النحل حيث يقول: ﴿إِلّا مِن أكره وقلبه مطمئنّ بالإيمان﴾.

إنّ كتب التاريخ والحديث الإسلامي مازالت تحفظ حكاية «عيّار» وأبيه وأمّه إذ وقعوا في قبضة عبدة الأصنام الذين راحوا يعذّبونهم لكي يرتدّوا عن الإسلام، فرفض والداعيّار ذلك فقتلهما المشركون، غير أنّ عيّاراً قال بلسانه ما أرادوا أن يقوله، ثمّ هرع باكياً إلى رسول الله على خوفاً من الله، فقال له رسول الله على الله على عادوا لك فعد لهم» أي إذا قبضوا عليك مرّة أخرى وطلبوا منك أن تقول شيئاً فقله، وبهذا هدأ روعه وزال عنه خوفه.

لابدٌ من الإشارة إلى أنَّ حكم التقية يختلف باختلاف الظروف، فهي قد تكون وأجبة، وقد تكون حراماً، وقد تكون مباحة.

تجب التقية حيثما تتعرّض حياة الإنسان للخطر دونما فائدة تذكر، أمّا إذا كانت التقية سبباً في ترويج الباطل وضلالة الناس وإسناد الظالم فهي هنا حرام.

وهذا جواب لجميع الاعتراضات التي ترد بهذا الشأن. لو أنّ المعترضين دقّقوا في البحث لأدركوا أنّ الشيعة ليسوا منفردين بهذا الاعتقاد، بل إنّ التقية في موضعها حكم عقلي قاطع ويتّفق مع الفطرة الإنسانية.

فجميع عقلاء العالم \_ حين يرون أنفسهم أمام طريقين: إمّا الإعلان عن عقيدتهم والمخاطرة بالنفس والمال والكرامة، أو إخفاء معتقداتهم \_ يعنون النظر في الظروف القاغة، فإن كان الإعلان عن العقيدة يستحقّ كلّ هذه التضحية بالنفس والمال والكرامة اعتبروا إعلانها عملاً صحيحاً، وإن لم يكن للإعلان نتيجة تذكر تركوا ذلك.

## ٢\_ التقية أو تغيير أسلوب النضال

في تاريخ النضالات الدينية والاجتاعية والسياسية حالات إذا أراد فيها المدافعون عن الحق أن يناضلوا علانية، فإنهم يتعرّضون للإبادة هم ومبادؤهم أو يواجهون الخطر على الأقل، مثل الحالة التي مرّ بها شيعة علي في على عهد بني أمية، في مثل هذه الحالة يكون الطريق الصحيح والمعقول هو أن لا يبدّدوا قواهم، وأن يواصلوا نضاهم غير المباشر في الحفاء. التقية في مثل هذه الحالات أشبه بتغيير أسلوب النضال الذي يجنّبهم الفناء ويحقق لمم النصر في الكفاح، إنّ الذين يرفضون التقية كلّية ويفتون ببطلانها لا ندري ما الذي يقترحونه في مثل هذه الحالات؟ أيرون الفناء خيراً، أم استمرار النضال بشكل صحيح ومنطق؟ هذا الطريق الثاني هو التقية، وأمّا الطريق الأوّل فليس بمقدور أحد أن يجيزه.

ويتضح ممّا تقدّم أن التقية هي أصل قرآني مسلّم، ولكنّها تكون مــشروعة في مــوارد معينة ووفق ضوابط خاصّة، وما نرئ من بعض الجــهلاء أنّهــم تــصوّروا أنّ التــقية مــن اختلاقات أتباع أهل البيت بي فهو دليل على عدم اطلاعهم على القرآن بصورة كافية.

قُلُ إِن تُخفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْتُبَدُّوهُ يَعْلَمَهُ ٱللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ عَلَىٰ حَسُلِ شَنَءٍ قَدِيدٌ ۞

# التفسير

## العالم بأسراركم:

نهت الآية السابقة عن الصداقة والتعاون مع الكافرين والاعتماد عليهم نهياً شــديداً. واستثنت من ذلك حالة «التقية».

إلا أنّ بعضهم قد يتّخذ من «التقية» في غير محلّها ذريعة لمدّ يد الصداقة إلى الكفّار أو الخضوع لولايتهم وسيطرتهم. وبعبارة أخرى أنّهم قد يستغلّون «التقية» ويتّخذونها مبرّراً لعقد أواصر العلاقات مع أعداء الإسلام، فهذه الآية تحذّر أمثال هؤلاء وتأمرهم أن يضعوا نصب أعينهم علم الله الحيط بأسرار القلوب والعالم بما ظهر وما خني و تقول ﴿قُل لِن تحفولها في صدوركم لُو تبدوه يعلمه الله ﴾ ولا يقتصر علم الله الواسع على ذلك بل: ﴿ويعلم ما في السّماولين وما في الأرنى ﴾.

في الواقع أنَّ هذه الآية لكي تنبّه الناس إلى إحاطة الله بأسرارهم الخفية. تشير إلى أنَّ معرفة الله بأسرارهم إغّا هي جانب صغير من مدى علمه اللامحدود الذي يسع السهاوات والأرض، وهو إضافة إلى علمه الواسع قادر على معاقبة المذنبين: ﴿والله عملى كمل شهي، قدير﴾.

يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسِ مَّاعَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُعْضَرُا وَمَاعَمِلَتْ مِن سُوَوِ تَوَدُّ لُوَانَّ بَيْنهَا وَبَيْنَهُ وَأَمَدُاْ بَعِيدُ الْوَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَادِ آَنَ

# التفسير

## مضور الأعمال يوم القيامة:

تشير هذه الآية إلى حضور الأعهال الصالحة والسيئة يوم القيامة، فيرى كلّ امريء ما عمل من خير وما عمل من شرّ حاضراً أمامه، فالذين يشاهدون أعهالهم الصالحة يفرحون ويستنبشرون، والذين يشاهدون أعهالهم السيئة يستولي عليهم الرعب ويتمنّون لو أنهم استطاعوا أن يبتعدوا عنها ويوم تجدكل نفس ما مملت من خير محفراً وما مملت من سو. تود لو أنّ بينها وبينه لمدا بعيداً ها فالآية لم تقل أنّه يتمنّى فناء عمله وسيئاته، لأنّه يعلم أنّ كلّ شيء في العالم لا يفنى فلذلك يتمنى أن يبتعد عنه كثيراً.

«الأمد» في اللغة الزمان المحدود، و«الأبد» اللامحدود، والأمد يقصد من استعماله غــالباً انتهاء الزمان، وإن استعمل أحياناً أيضاً في مطلق الزمان المحدود.

يناءاً على ذلك، فإنّ المذنبين \_كها تقول الآية \_ يتمنّون أنّ يمتدّ الفاصل الزماني بسينهم وبين ذنوبهم طويلاً، وهو تعبير عن ذروة ما يشعرون به من تعاسة جرّاء أعهالهم السيّئة، لأنّ طلب البُعد الزماني أبلغ في التعبير عن هذا الإستياء من طلب البُعد المكاني، فاحتمال الحضور موجود في الفاصل المكاني، بينها ينتني هذا الاحتمال تماماً في الفاصل الزماني.

فإذا عاش أحد \_ مثلاً \_ في فترة الحرب العالمية، شمله القلق والاضـطراب وإن ابــتعد

١. «يوم» في الجملة أعلاه مفعول لفعل مقدّر مثل: (واذكروا) أو (واحذروا). وهناك احتمالات اخرى ولكنها بعيد لايعتنى بها.

مكانياً عن منطقة الحرب، لكن الشخص الذي يعيش في فترة زمنية بعيدة عن الحرب لا يشعر بذلك القلق.

مذا مع أن بعض المفسّرين احتملوا أن يكون للفظة «الأمد» معنى البُعد المكاني أيضاً (كما ورد في مجمع البيان نقلاً عن بعض المفسّرين)، غير أنّ هذا لم يرد في اللغة على الظاهر. ﴿ويحدّر كم الله نفسه والله رؤوفَ بالعباد﴾.

في الجزء الأوّل من هذه العبارة يحذّر الله الناس من عصيان أوامره، وفي الجزء الشائي يذكّرهم برأفته، ويبدو أنّ هذين الجزءين هما على عادة القرآن ممزيج من الوعد والوعيد، ومن المحتمل أن يكون الجزء الثاني ﴿والله رؤوف بالعباد﴾ توكيداً للجزء الأوّل ﴿ويحذّركم الله نفسه ﴾، وهذا أشبه بمن يقول لك: إني أحذّرك من هذا العمل الخطر، وإنّ تحذيري إيّاك دليل على رأفتي بك، إذ لولا حبّي لك لما حذّرتك.

## القرآن وتمسيد الأعمال ومضورها:

هذه الآية تبيّن بكل وضوح تجسُّد الأعهال وحضورها بوم القيامة، كلمة «تجد» من الوجود ضدَّ العدم. ولفظتا «خير» و«سوء» وردتا نكرتين لتفيدا العموم. أي إنَّ الإنسان يجد أعهاله الحسنة والقبيحة يوم القيامة مهها تكن قليلة.

. بعضهم أوّل هذه الآية وأشباهها وقال إنّ القصد من حضور الأعمال هو حضور ثوابها أو عقابها، أو حضور سجلّ الأعمال الذي دوّنت فيه الأعمال كلّها.

ولكن من الجلي أنّ ذلك لا ينسجم وظاهر الآية، لأنّ الآية تقول بوضوح إنّ الإنسان يوم القيامة «يجد» عمله، وتقول: إنّ المسيء يودّ لو أنّ بينه وبين «عمله» القبيح فواصل مديدة، فهنا «العمل» نفسه هو الذي يدور حوله الكلام، لا سجلّ الأعمال، ولا الشواب والعقاب.

كذلك نقراً في الآية أنّ المسيء يودّ لو بَعُدَ عنه عمله، ولكنّه لا يتمنّى زوال عمله إطلاقاً. وهذا يعني أنّ زوال الأعبال غير ممكن، ولذلك فهو لا يتمنّاه.

هناك آيات كثيرة أخرى تؤيد هذا الأمر، كالآية ٤٩ من سورة الكهف ﴿ و وجدواها عملوا حاضراً ولا يظلم ربك أحداً ﴾ والآيتان ٧ و ٨ من سورة الزّلزلة ﴿ فعن يعمل مثقال دَرَة خيرا يره \* و من يعمل مثقال دَرّة شراً يره ﴾. سبق أن قلنا إنّ بعض المفسّرين يرون أنّ لفظ «الجزاء» مقدّر وهذا خلاف ظاهر الآية. يستفاد من بعض الآيات أنّ الدنيا مزرعة الآخرة، وأنّ عمل الإنسان أشبه بالحبّ الذي يُزرع في التربة، فتنمو تلك الحبّة، ثمّ يحصد الإنسان معها حبّاً كثيراً، كذلك هي أعهال الإنسان التي تجري عليها تبدّلات وتغيّرات تناسب يوم القيامة، ثمّ تعود إلى الإنسان نفسه، كما جاء في الآية ٢٠ من سورة الشورى: ﴿ وَهَنْ كَانْ يَرِيد حَرَفُ اللَّحْرة نزد له في حرثه ﴾.

ويستفاد من آيات أخرى أنّ الأعهال الصالحة في هذه الدنيا تأتي في الآخرة بصورة نور وضياء، فيطلبه المنافقون من المؤمنين؛ (النظرُونا تَقْتُبِس مِن تُورِكم) فيقال لهم: (الرجعود ورابكم قالتهِسُوا توزُل) .

هذه الآيات وغيرها العشرات تدلّ على أنّنا يوم القيامة نجد العمل عينه بشكل أكمل، وهذا هو تجسيد الأعمال الذي يقول به علماء الإسلام.

هناك روايات كثيرة أيضاً عن أثمَّة الإسلام تؤكَّد هذا المعني. من ذلك:

قال رسول الله عَنِينَ لمن طلب أن يعظه: «لابد لك يا قيس من قرين بدفن معك وهو حيّ، وتدفن معه وأنت ميّت، فإن كان كريماً أكرمك، وإن كان لئيماً أسلمك، لا يحشر إلَّا معك ولا تحشر إلَّا معه، ولا تُسأل إلَّا عنه، ولا تُبعث إلَّا معه، فلا تجعله إلَّا صالحاً. فإنّه إن كان صالحاً لم تستأنس إلَّا به، وإن كان فاحشاً لا تستوحش إلَّا منه، وهو عملك» .

ولإلقاء الضوء على هذا البحث لابدّ من معرفة كيفية الإثابة والعقاب على الأعمال.

## رأي العلماء في الثواب والعقاب:

للعلماء آراء مختلفة في الثواب والعقاب:

١- يعتقد البعض أنّ جزاء الأعمال الأخروي أمر اعتباري، مثل المكافأة والعقوبة في هذه الدنيا، أي كما أنّ هناك في هذه الدنيا عقاباً على كلّ عمل سَيّء أقرّه القانون الوضعي، كذلك وضع الله لكلّ عمل ثواباً أو عقاباً معيّنين، وهذه هي نظرة الأجر المعيّن والجزاء القانوني.

٢- ثمّة آخرون يعتقدون أنّ النفس البشرية تخلق الثواب والعقاب، فالنفس تخلق ذلك في العالم الآخر دون اختيار، أي إنّ الأعهال الحسنة والأعهال السيّئة في هذا العالم تخسلق في

١. الحديد، ١٣.

٢. بحارالانوار، ج ٧، ص ٢٢٨؛ ومعانى الأخبار، ص ٢٣٣.

النفس صفات حسنة أو سيئة، وهذه الصفات تصبح جزءاً متمكّناً من ذات الإنسان، وتبدأ هذه بإيجاد صورة تناسبها من السعادة أو العذاب، فذو الباطن الحسن في هذا العالم يتعامل مع مجموعة من الأفكار والتصوّرات الحسنة، والأشرار والخبئاء مشغولون بأفكارهم الباطلة وتصوّراتهم الدنيئة في نومهم ويقظتهم.

وفي يوم القيامة تقوم هذه الصفات نفسها بخلق السكينة والعذاب أو الشقاء والسعادة، وبعبارة أخرى أنّ ما نقرأه عن نِعم الجئّة وعذاب جهنّم ليس سوى ما تخلقه هذه الصفات الحسنة أو السيّئة في الإنسان.

٣\_ فريق ثالث من كبار علماء الإسلام اتخذوا سبيلاً آخر دعموه بكثير من الآيات والأحاديث، يقول هؤلاء: إنّ لكلّ عمل من أعهالنا حسناً كان أم سيّناً حصورة دنيوية هي التي نراها، وصورة أخروية كامنة في باطن ذلك العمل، وفي يوم القيامة، وبعد أن تكون قد طرأت عليه تحوّلات كثيرة، يفقد صورته الدنيوية ويظهر بصورته الأخروية فيبعث على راحة فاعله وسكينته، أو شقائه وعذابه.

هذه النظرة، من بين النظرات الأخرى، تتّفق مع كثير من آيات القرآن، وبناءاً على ذلك، فإنّ أعمال الإنسان \_ وهي مظاهر مختلفة من الطاقة \_ لا تفنى بموجب قانون بقاء «المادة / الطاقة» و تبتى أبداً في هذه الدنيا، على الرغم من أنّ الناظر السطحى يظنّها قد تلاشت.

إنّ بقاء هذه الأعبال بقاءاً أبدياً يتيح من جهة أن يراها الإنسان عند محاسبته يوم القيامة ولا يبتى له مجال للإنكار، كما يتيح للإنسان من جهة أخرى أن يعيش يوم القيامة بين أعباله، فيشتى أو يسعد، وعلى الرغم من أنّ علم الإنسان لم يبلغ بعد مرحلة اكتشاف الماضي، إلا للحظات قليلة سابقة أن في لا شكّ فيه أنّه لو تم صنع جهاز أدق وأكمل، أو لو كانت لنا «روية» و «إدراك» أكمل لاستطعنا أن نرى وندرك كلّ ما حدث في الماضي. (ليس هناك ما يمنع أن يكون جانب من الثواب والعقاب ذا طابع توافقي).

١. اكتشف العلماء جهاز تصوير يعمل بالأشعة ما تحت الحمراء تستطيع أن تصوّر حدثاً لم يمض عليه أكثر من بضع لحظات، إنّ الجهاز يعمل وفق نظام حراري يجتذب الأمواج الصادرة عن الأجسام، ويحوّلها بواسطة جهاز يدعى «ثرموجرام» إلى سالب وموجب، ثمّ يصوّرها بالأسود والأبيض - كما ذكرت وسائل الإعلام - وبهذا يمكن - أن نعرف كيفية وقوع جريمة وتصوير أعمال المجرمين السابقة ثمّ عرضها عليهم وكشف كذبهم.

### العلم وتمسيد الأعمال:

لإثبات إمكان تجسيد الأعبال الماضية، يمكن الاستناد إلى مبادى، الفيزياء الثابتة اليوم، فقوانين الفيزياء تقول إنّ المادة تتحوّل إلى طاقة، وذلك لأنّ «المادّة» و«الطاقة» مظهران لحقيقة واحدة، كما تقول أحدث النظريات بهذا الخصوص، وأنّ المادّة طاقة متراكسة مضغوطة تتحوّل إلى طاقة في ظروف معيّنة، وقد تكون الطاقة الكامنة في غرام واحد من المادّة تعادل في قوة انفجارها أكثر من ثلاثين ألف طن من الديناميت.

ملخّص القول: إنّ المادّة والطاقة مظهران لحقيقة واحدة، وبالنظر لعدم فبناء الطباقة والمادّة، فليس هناك ما يحول دون تراكم الطاقات المنتشرة مرّة أخرى وتتّخذ صورة مادّة أو جسم، فإذا كانت نتيجة الأعمال صالحة ظهرت بصورة نِعم مادّية جميلة، وإذا كانت شرّاً وسيئة فإنّها تتجسّد في وسائل عذاب وعقاب.

#### الآيتان

قُل إِن كُنتُ مِنُ عِبُونَ اللّهَ فَانَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيتُ اللّهُ قُلْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَالرَّسُولَ لَهِ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْكَفِرِينَ اللَّ

## سبب النزول

لها تين الآيتين روايتان في سبب نزولها: إحداهما في تفسير «مجمع البيان» والأخرى في تفسير «المنار».

الأُولىٰ تقول: ادّعى جمع من الحاضرين في مجلس رسول الله تَبَيِّزُنَّ أَنْهُم يحبّون الله، مع أنّ العمل بتعاليم الله كان أقلّ ظهوراً في أعهالهم. فنزلت هاتان الآيتان بشأنهم. \

وتقول الأخرى: حضر فريق من مسيحيّي نجران مجلس رسول الله وزعموا في حديثهم أنّ مبالغتهم في تقديس المسيح ﷺ إنّما ينطلق من حبّهم لله، فنزلت الآيتان تردّان عليهم. أ

## التفسير

#### المب المقيقى:

تقول الآية الأولى إنّ الحبّ ليس بالعلاقة القلبية فحسب، بل يجب أن تظهر آثاره في عمل الإنسان، إنّ من يدّعي حبّ الله، فعليه أوّ لاّ اتّباع رسوله: ﴿إِن كَنتُم تَحبُونَ الله فاقبعوني﴾.

في الواقع أنّ من آثار الحبّ الطبيعية إنجذاب الحبّ نحو المحبوب والاستجابة له، صحيح أنّ هناك حبّاً ضعيفاً لا تتجاوز أشعّته جدران القلب، إلّا أنّ هذا من التفاهة بحيث لا يمكس

١. تفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير الدرّالمنثور، ج ٢، ص ١٧.

٢. المصدر السابق؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

اعتباره حبّاً، لا شكّ أنّ للحبّ الحقيقي آثاراً عملية تربط الحبّ بالحبيب وتدفعه للسعي في تحقيق طلباته.

والدليل على ذلك واضح، فحبّ المرء شيئاً لابدّ أن يكون بسبب عنوره على أحد الكالات فيه ولا يمكن أنّ يحبّ الإنسان مخلوقاً ليس فيه شيء من قوّة الجذب، وعليه فإنّ حبّ الإنسان لله ناشيء من كونه منبع جميع الكالات وأصلها، إنّ محبوباً هذا شأنه لابدّ أن تكون أوامره كاملة أيضاً، فكيف يمكن لإنسان يعشق الكال المطلق أن يعصي أوامر الحبيب وتعاليمه، فإن عصى فذلك دليل على أنّ حبّه غير حقيق.

أولئك الغارقون في الذنوب من قمة الرأس حتى أخمص القدم، ومع ذلك فهم يسرون أن قلوبهم مليئة بحبّ الله ورسوله وأميرالمؤمنين والأثمّة العظام، أو الذين يعتقدون أنّ الإيمان والحبّ والمحبّة قلبية فحسب، هم غرباء على منطق الإسلام تماماً.

جاء في «معاني الأخبار» عن الإمام الصادق على الله قال: «ما أحبّ الله من عصاه». ثمّ قرأ الأبيات:

تـــعصي الإله وأنت تسظهر حـبته هــذا لعــمرك فــي الفــعال بـديع لوكـــان حـبتك صـادقاً لأطـعته إنَّ المــحبّ لمــن يــحبّ مسطيع ا

﴿يُحبِبِكُم الله ويعَفْر لكم دُنُوبِكُم والله غَفُور رحيم﴾.

تقول هذه الآية: إذا كنتم تحبّون الله، وبدت آثار ذلك في أعمالكم وحياتكم، ف إنّ الله سيحبّكم أيضاً، وسوف تظهر آثار حبّه أنه سيغفر لكم ذنوبكم، ويشملكم برحمته.

والدليل على هذا الحبّ المتقابل من قِبل الله واضح أيضاً، لأنّه سبحانه موجود كامل ولا متناه من كلّ الجهات، وسير تبط \_على أثر السنخية \_بكل موجود يقطع خـطوات عـلى طريق التكامل برباط الحبّ.

١. بحارالانوار، ج ٤٧، ص ٢٤؛ وتحف العقول، ص ٢٩٤.

يتبيّن من هذه الآية أن ليس هناك حبّ من طرف واحد، لأنّ الحبّ يدفع الحبّ إلى أن يحقّق عملياً رغبات حبيبه. وفي هذه الحالة لا يمكن للمحبوب إلّا أن يرتبط بالحبّ.

قد يسأل سائل: إذا كان المحبّ دائم الإطاعة لأوامر المحبوب، فلا يبقى له ذنب فيغفر له، ولذلك فإن جملة ﴿ويغفرلكم دُنوبكم﴾ ليست ذات موضوع.

في الجواب نقول: أوَّلاً: يمكن أن تعني هذه الجملة غفران الذنوب السابقة، وثانياً: أنَّ المحبّ لا يتحرَّك على مستوى في عصيان المحبوب، ولكن قد يزلّ أحياناً بسبب طغيان الشهوات، وهذا هو الذي يغفره الله سبحانه.

#### ہدث

#### الدين والمبّ:

جاء في كثير من الأحاديث أنَّ أمَّة الإسلام كانوا يقولون: ما الدين إلَّا الحب. ومن ذلك ما جاء في «الخصال» و «الكافي» عن الإمام الصادق ره أنَّه قال: «وهل الدين إلَّا الحبّ؟» ثمّ تلا هذه الآية ﴿إِنْ كنتم تحبّون الله فاتبعوني﴾. \

هذه الأحاديث تريد أن تبيّن أنّ حقيقة الدين وروحه هي الإيمان بــالله وحــبّه، ذلك الإيمان والعشق اللذين يعمّ نورهما كلّ الوجود الإنساني ويضيئانه، وتتأثر بهـما الأعضاء والجوارح، ويظهر أثرهما في اتّباع أوامر الله.

#### ﴿ قُل لُطيعوا الله والرسول﴾.

هذه الآية تتابع حديث الآية السابقة، وتقول: ما دمتم تدّعون الحبّ لله، إذاً اتّبعوا أمر الله ورسوله، وإن لم تفعلوا فلستم تحبّون الله، والله لا يحبّ هؤلاء ﴿فَإِنْ تُولُوا فَإِنْ لَلْهُ لا يحبّ هؤلاء ﴿فَإِنْ تُولُوا فَإِنْ لَلْهُ لا يحبّ للكافرين﴾.

ويستفاد من ﴿ أطبعوا الله والرسول ﴾ أنّ إطاعة الله وإطاعة رسوله لا تنفصلان، وأنّ إطاعة الرسول عَلَيْ هي إطاعة الله، وإطاعة الله هي إطاعة رسول الله عَلَيْ، لذلك ف الآية السابقة تحدّثت عن إطاعة الرسول عَلَيْ فقط، وهنا دار الكلام عن إطاعتها كليها.

### الآيتان

إِنَّ ٱللَّهُ ٱصَّطَفَىٰٓءَ ادَمَ وَنُوحًا وَءَ الَ إِبْرَهِيمَ وَءَ الَعِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ثُورِيَّةً الْمُعَضِّ وَٱللَّهُ اللَّهِ عَلِيمٌ ﴿ وَمَالَعِمْ اللَّهِ مُؤْمَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ ﴾ وَمُنْهَا مِنْ بَعْضِ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ عَلِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمٌ ﴾ وقال اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمٌ اللهُ الل

### التفسير

في مبتدأ هذه الآية يشرع القرآن بسرد حكاية مريم وأجدادها ومقامهم، فهم النموذج الكامل لحب الله الحقيقي وظهور آثار هذا الحب في مقام العمل والذي أشارت إليه الآيات السابقة.

## ﴿إِنَّ اللَّهُ اصطفَىٰ آدم وتوحاً وآل إبراهيم وآل مجران على العالمين ﴾.

«اصطفى» من الصفو، وهو خلوص الشيء من الشوائب، ومنه «الصفا» للحجارة الصافية، وعليه فالإصطفاء هو تناول صفو الشيء

تقول الآية: إنّ الله إختار آدم ونوحاً وآل إيراهيم وآل عمران من بين الناس جميعاً، هذا الاختيار قد يكون «تكوينياً» وقد يكون «تشريعياً» أي أنّ الله قد خلق هؤلاء منذ البدء خلقاً متميّزاً، وإن لم يكن في هذا الإمتياز ما يجبرهم على اختيار طريق الحقّ، بل إنّهم بملء اختيارهم وحرّية إرادتهم إختاروه، غير أنّ ذلك التميّز أعدّهم للقيام بهداية البشر ثمّ على أثر إطاعتهم أوامر الله، والتقوى والسعي في سبيل هداية الناس نالوا نسوعاً من التمييز الإكتسابي، الذي إمتزج بتميّزهم الذاتي، فكانوا من المصطفين.

#### ﴿ذَرِّيةَ بِعضِها مِنْ بِعضُ ﴾ 🛴

تشير هذه الآية إلى أنّ هؤلاء المصطفين كانوا ـ من حيث الإسلام والطهارة والتقوى

١. والذرية» أصلها الصغار من الأولاد. وقد يشمل الأبناء الصغار والكبار أيضاً بلا واسطة أو مع الواسطة،
 والكلمة من «الذرء»، بمعنى الخلق والإيجاد.

والجهاد في سبيل هداية البشر \_متشابهين ، بمثل تشابه نسخ عدَّة من كتاب واحد، يقتبس كلَّ من الآخر: ﴿بعضها هن بعض﴾ .

#### ﴿ والله سميعُ عليم﴾.

في النهاية تشير الآية إلى حقيقة أنّ الله كان يراقب مساعيهم ونشاطهم، ويسمع أقوالهم، ويعلم أعهالهم. وفي هذا إشارة أيضاً إلى مسؤوليات المصطفين الثقيلة نحو الله ومخلوقات الله. في هذه الآية إشارة إلى جميع الأنبياء من أولي العزم، فبعد نوح الذي صرّح بإسمه، يأتي آل إيراهيم الذين يضمّون نوحاً نفسه وموسى وعيسى ونبي الإسلام. وذكر آل عسمران تكرار للإشارة إلى السيّدة مريم والمسيح، بالنظر لكون هذه الآية مقدّمة لبيان حالها.

### امتياز الأنبياء:

السؤال: هنا يبرز هذا السؤال على الرغم من أنّ هذا التميّز لم يجبر الأنبياء على السير في طريق الحقّ، وأنّه لا يتعارض مع حرّية الإرادة والاختيار، ولكن ألا يسعتبر نسوعاً مسن التفضيل؟

والجواب: في الجواب نقول إن خلقاً مصحوباً بنظام سليم يستتبع بالضرورة مثل هذا التفاضل، فتأمّل جسم الإنسان \_مثلاً \_ مخلوق منظم، وللحفاظ على هذا التنظيم لابد من الإعتراف بالتفاضل بين عضو وعضو، إذ لو كانت جميع الحلايا في جسم الإنسان تشبه في لطافتها خلايا شبكية العين، أو تشبه في صلابتها وقوّتها خلايا عظام الساق، أو تشبه خلايا الدماغ في حساسيّتها، أو تشبه خلايا القلب في حركتها، لاختل حتماً نظام الجسم. إذاً لابد من وجود خلايا مثل خلايا الدماغ لكي تتولّى إدارة سائر أعيضاء الجسم وعضلاته، وخلايا العظام المتينة لتحفظ استقامة الجسم وخلايا الأعصاب الحساسة لتتسلم أبسيط الإيعازات، والخلايا المتحرّكة لتخلق الحركة في الجسم.

ما من أحد يستطيع أن يقول لماذا ليس الجسم كلّه دماغاً؟ أو في النباتات، لماذا لا تكون الخلايا كلّها بلطافة خلايا أوراق الورد؟ إنّ حالة كهذه ستهدم بناء النبات و تعرضه للفناء.

النقطة المهمّة هي أنّ هذا التميّز الذاتيّ الضروري لإيجاد بناء منظّم ليس بسيطاً، بل هو مصحوب بمسوّولية عظيمة، هذا «الإمتياز» وهذه المسوّولية الثقيلة نفسها تحفظ تـوازن كفّتي ميزان الخلق، أي أن نسبة تميّز الأنبياء على سائر البشر تتناسب مع أهميّة المسوّولية التي يضطلعون بها، كما أنَّ الاختلاف في تميّز الآخرين يتناسب مع مسؤولياتهم.

فضلاً عن ذلك فإنّ التميّز الذاتي لا يكني للإقتراب من الله، بل لابـدّ مـعه مـن التمـيّز المكتسب.

## بحوث

في الآية بعض النقاط ينبغي ذكرها:

١- ليست الآية بصدد ذكر جميع الذين اصطفاهم الله، بل تعدّد بعضاً منهم، فإذا لم يكن بعض الأنبياء من بين هؤلاء، فلا يعني ذلك أنهم ليسوا مصطفين، ثمّ إنّ «آل إيراهيم» يشمل موسى بن عمران ونبيّ الإسلام والمصطفين من أهل أيضاً لأنهم جمعاً من «آل إبراهيم».

٣- يرئ «الراغب» في كتابه «المفردات» إنّ «الآل» من «الأهل»، ولكنّه خصّ بالإضافة إلى أقرباء العظهاء من الناس والأشراف ودون الأزمنة والأمكنة، ولكن «الأهل» يضاف إلى الكلّ، كالزمان والمكان وغير ذلك، فيقال: أهل المدينة الفلانية، ولكس لا يسقال: آل المدينة الفلانية.

٣- غني عن القول أنّ إصطفاء آل إبراهيم وآل عمران لا يعني إصطفاء جميع أبناء إبراهيم وعمران، إذ يحتمل أن يكون بينهم حتى من الكفّار، إغّا المقصود هو «بعض» من آل إبراهيم وآل عمران.

٤\_ «عمران» في هذه الآية هو أبو مريم، لا أبو موسى، إذ كلّما ورد في القرآن اسم عمران
 كان المعنى به هو أبو مريم، كما يستدلّ على ذلك أيضاً من الآيات التالية التي تخصّ شرح
 حال مريم.

هـ في الأحاديث العديدة عن أهل البيت عليه اعتبرت هذه الآية دليلاً عـلى عـصمة الأنبياء والأثمّة، اوذلك لأنّ الله لا يمكن أن يصطني المـذنبين المـلوّتين بـالشرك والكـفر والفسق، بل لابدّ أن يقع اختياره على المطهّرين المعصومين. (يستدلّ كذلك من الآية أنّ هناك مراتب للعصمة).

٦- يستدلُّ بعض الكتَّاب الحدثين بهذه الآية على نظرية النشوء والإرتقاء، معتقدين أنَّ

١. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٥٩ و ٦٠ و٣٢٨ ـ ٣٣١؛ وبحارالانوار، ج ١١، ص ٧٢ و٧٨ و١٦٤.

الآية تدل على أن «آدم» لم يكن هو الإنسان الأوّل، بل كان هناك أناس كثيرون فاصطفى الله من بينهم آدم الذي خلّف نسلاً متميّزاً من أبنائه، وأنّ تعبير ﴿ على العالمين ﴾ دليل على ذلك. يقول هؤلاء: كان في عصر آدم مجتمع إنساني، ولذلك فليس غة ما يمنع من أن يكون الإنسان الأوّل \_الذي وجد قبل ذلك علايين السنين \_قد نشأ و تطوّر من حيوانات أخرى متطوّرة، ويكون «آدم» وحده الذي اصطفاه الله.

ولكن في مقابل هذا الرأي يكن القول أن ليس هناك أيّ دليل على أنّ «عالمين» هم أناس عاصروا آدم، بل قد يكون القصد هو مجموع المجتمعات البشرية على امتداد الناريخ. وعلى هذا يكون معنى الآية: إنّ الله اصطنى من بين جميع المجتمعات البشرية على استداد التاريخ أفراد كان أوّ لهم آدم، فنوحاً، فآل إيراهيم، فآل عمران، وبما أنّ كلّ واحد من هؤلاء كان يعيش في عصر غير عصر الآخر نفهم من ذلك أنّ القصد من «عالمين» همو البشر عموماً على اختلاف عصورهم وأزمانهم، لذلك ليس ثمّة ما يدعونا إلى الإعتقاد بأنّ آدم كان يعاصره أناس آخرون فاصطفاه الله من بينهم، فتأمّل.

### الآيتان

إِذْ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ عِمْرَنَ رَبِ إِنِي نَذَرْتُ لَكَ مَافِى بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنْ أَلْكَ أَنتَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ وَثَالَهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُهَا قَالَتَ رَبِ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ السَّيعَ وَلَيْسَ الذَّكُوكَ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ وَلَيْسَ الذَّكُوكَ اللَّهُ أَعْلَمُ مِنَا الشَّيطَانِ وَلَيْسَ الذَّكُوكَ الْأَنْثَى وَإِنِي سَمَّيتُهَا مَرْيَعَ وَإِنِي أَعِيدُ هَا بِلَكَ وَذُرِيَّتَهَا مِنَ الشَّيطَانِ الرَّحِيمِ السَّ

## التفسير

#### كيفية، ولادة مريم:

تعقيباً على ما جاء في الآية السابقة من إشارة إلى آل عمران، تشرع هاتان الآيــتان بالكلام على مريم بنت عمران وكيفية ولادتها وتربيتها وما جرى لهذه السيّدة العظيمة.

جاء في التواريخ والأخبار الإسلامية وأقوال المفسّرين أنّ «حسنة» و«اشسياع» كانتا أختين، تزوّجت الأولى «عمران» أحد زعهاء بني إسرائيل، وتزوّجت الأخرى «زكريّا» النبيّ.

مضت سنوات على زواج «حنة» بغير أن ترزق مولوداً، وفي أحد الأيّام بينا هي جالسة تحت شجرة، رأت طائراً يطعم فراخه، فأشعل هذا المستهد نار حبّ الأمومة في قبلها، فتوجّهت إلى الله بمجامع قلبها طالبةً منه أن يرزقها مولوداً، فاستجاب الله دعاءها الخالص، ولم تمض مدّة طويلة حتى حملت.

ورد في الأحاديث أنّ الله قد أوحىٰ إلى «عمران» أنّه سيهبه ولداً مباركاً يشني المرضىٰ الميؤوس من شفائهم، ويحيي الموتىٰ بإذن الله، وسوف يرسله نبيّاً إلى بني إسرائيل، فأخبر

١. ثفيد بعض الأحاديث أنّ «صمران» كان نبيّاً ويوحى إليه. وعمران هذا غير عمران والد سوسى، إذ بسينهما
 ١٨٠٠ سنة من الزمان. (تفسير مجمع البيان، وتفسير المراغى، ذيل الآبة مورد البحث).

عمران زوجته «حنة» بذلك، لذلك عندما حملت ظنّت أنّ ما تحمله في بطنها هـو الابـن الموعود، دون أن تعلم أنّ ما في بطنها أم الابن الموعود «مريم» فنذرت ما في بطنها للخدمة في بيت الله «بيت المقدس»، ولكنّها إذ رأتها أنثى إرتبكت ولم تدر ما تعمل، إذ إنّ الخدمة في بيت الله كانت مقصورة على الذكور، ولم يسبق أن خدمت فيه أنثى. أ

والآن نباشر بالتفسير من خلاله نتعرّف على تتمّة الأحداث: ولد قالت لمرأت عمران ربّ لِتِي ندرت لك ما في بطني محرّراً...

هذه إشارة إلى النذر الذي نذرته امرأة عمران وهي حامل بأنّها تهب ابنها خادماً في بيت المقدس، لأنّها كانت تظنّه ذكراً بموجب البشارة التي أتاها بها زوجها، ولذلك قالت «محرّراً» ولم تقل «محرّرة» ودعت الله أن يستقبل نذرها: ﴿ فَتَقْبُلُ مَنْ يَكُ لُنُ لُنُ السَّمِيعِ السَّمِيعِ السَّمِيعِ . "

«المعرد» من التحرير، وكانت تطلق في ذلك الزمان على الأبناء المعيّنين للخدمة في المعبد ليتولّوا تنظيفه وخدماته، وليؤدّوا عباداتهم فيه وقت فراغهم.ولذلك سمّى الواحد منهم «المحرّر»، إذ هو محرّر من خدمة الأبوين، وكان ذلك مدعاة لافتخارهم.

قيل إنّ الصبيان القادرين على هذه الخدمة كانوا يقومون بها بإشراف الأبوين إلى سنّ البلوغ، ومن ثمّ كان الأمر يوكل إليهم، إن شاؤوا بقوا، وإن شاؤوا تركواالخدمة.

ويرى البعض أن إقدام امرأة عمران على النذر دليل على أن عمران تــوفي أيّــام حمـــل زوجته، وإلّاكان من البعيد أن تستقل الأم بهذا النذر.

## ﴿ قُلِمًا وضعتها قَالَت رَبِّ لِنِّي وضعتها لُنتَىٰ ﴾.

هذه الآية تشرح حال أم مريم بعد ولادتها، فقد أزعجها أن تلد أنئى، وراحت تخاطب الله قائلة: إنّها أنثى، وأنت تعلم أنّ الذكر ليس كالأنثى في تحقيق النذر، فالأنثى لا تستطيع أن تؤدّي واجبها في الخدمة كما يفعل الذكر فالبنت بعد البلوغ لها عادة شهرية ولا يمكنها دخول المسجد، مضافاً إلى أن قواها البدنية ضعيفة، وكذلك المسائل المربوطة بالحجاب والحمل وغير ذلك. ﴿والله أعلم بماوضعت وليس الذّكر كالأنشى ﴾.

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢- قال «الراغب» في «المفردات»: «تقبل» قبول الشيء مع الثواب والجزاء (إذن يتفاوت مع مادة قبول).

ويظهر من القرائن في الآية والأحاديث الواردة في التفاسير أنّ هذا القول ﴿ وليس الذّ كَالَّ عَلَىٰ اللّهُ كَا ذَهِ إِلَى ذَلْكَ بِعَضَ المفسّرين، ولكن كان ينبغي أن تقول « وليست الأنثى كالذكر » باعتبارها قد ولدت أنثى لا ذكراً، لذلك يمكن أن يكون في الجملة تقديم و تأخير، كها نلاحظه في كلام العرب وغير العرب، ولعلّ ما انتابها من الكدر والحزن لوضعها أنتى جعلها تنطق بهذا الشكل، إذ كانت شديدة الاعتقاد بأنّ ما ستلده ذكر وأنّها ستني بنذرها في جعله خادماً في بيت المقدس، وهذا الاعتقاد والتوقّع جعلاها تقدّم الذكر على الأنثى، على الرغم من أنّ أصول تركيب الجمل وجنس المولود يقتضيان تقديم الأنثى.

والجملة المعترضة ﴿والله لَعلم بما وضعت﴾ من قول الله، أي لم يكن يلزم أن تقول إنّها ولدت أُنثى، لأنّ الله كان أعلم منها بمولودها منذ انعقاد نطفته وتعاقب مراحل تصوّره في الرحم.

#### ﴿وَلِنِّي سَمِّيتُهَا مِرِيمٍ...﴾.

يتضح من هذه الجملة أنّ أم مريم هي التي سمّتها بهذا الاسم عند ولادتها، و«مريم» بلغتها تعني «العابدة»، وفي هذا يظهر منتهى إشتياق هذه الأمّ الطاهرة لوقف وليدها على خدمة الله، لذلك طلبت من الله \_ بعد أن سمّتها \_ أن يحفظها ونسلها من وسوسة الشياطين، وأن يرعاهم بحيايته ولطفه ﴿ولِنّي لُعيدُها بِكَ وَذُرّيتها مِن الشيطان الرجيم ﴾.

فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنَا وَكُفَّلُهَا زَّكِرِيَا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكِرِيَا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَعِندَهَا رِزُقًا قَالَ يَنَمْرَيَّمُ أَنَّ لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَمِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَرُزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِحِسَابٍ ﴿

### التفسير

تواصل هذه الآية سرد حكاية مريم. لقد أشرنا من قبل أنّ أمّ مريم لم تكسن تـصدّق إمكان قبول الأنثى خادمة في بيت الله، لذلك كانت تتمنّى أن تلد مولوداً ذكراً، إذ لم يسبق أن اختيرت أنثى لهذا العمل. ولكن الآية تقول إنّ الله قد قبل قيام هذه الأنثى الطاهرة بهـذه الخدمة الروحية والمعنوية، لأوّل مرّة.

يقول بعض المفسّرين: إنّ دليل قبولها لهذه الخدمة أنّها لم تكن ترى العادة الشهرية أثناء خدمتها في بيت المقدس لكي لا تضطر إلى ترك الخدمة، أو أن حضور طعامها من الجنّة إلى محرابها دليل على قبولها، وقد يكون قبول النذر وقبول مريم قد أبلغ للأمّ عن طريق الإلهام. وكلمة «أنبتها» إشارة إلى تكامل مريم أخلاقياً وروحياً، كها أنّه يتضمّن نكتة لطيفة هي أنّ عمل الله هو «الإنبات» والإنماء. أي كها أنّ بذور النباتات تنطوي على استعدادات كامنة تظهر و تنمو عندما يتعهدها المزارع، كذلك توجد في الإنسان كلّ أنواع الاستعدادات السامية الإنسانية التي تنمو و تتكامل بسرعة إن خضعت لمنهج المربّين الإلهيّين ولمزارعي بستان الإنسانية الكبير، و يتحقّق الإنبات بمعناه الحقيق.

### ﴿ فَتَقَبِّلُهَا رَبِّهَا بِقَبُولَ حَسَنِّ وَلَنْبَتُهَا نَبَاتاً حَسَناً وَكَفَّلُهَا زُكَرِيّا﴾.

«الكفالة» ضمّ شيء إلى آخر، لذلك يطلق على من يلتزم رعاية شؤون أحد الأطفال إسم «الكافل» أو «الكفيل»، أي إنّه يضمّ الطفل إليه، إذا استعملت الكلمة ثلاثية مجـرّدة كانت فعلاً لازماً، وتتعدّى بنقلها إلى باب الثلاثي المزيد «كفّل» أي إنتخاب الكفيل لشخص آخر.

في هذه الآية يقول القرآن: إختار الله زكريًا كي يتكفّل مريم، إذ إنّ أباها عمران قد ودّع الحياة قبل ولادتها، فجاءت بها أمّها إلى بيت المقدس وقدّمتها لعلماء اليهود وقالت: هذه البنت هديّة لبيت المقدس، فليتعهّدها أحدكم، فكثر الكلام بين علماء اليهود، وكان كلّ منهم يريد أن يحظى بهذا الفخر، وفي احتفال خاص \_سيأتي شرحه في تفسير الآية ٤٤ من هذه السورة \_اختير زكريّا ليكفلها.

وكلّما شبّت وتقدّم بها العمر ظهرت آثار العظمة والجلال عليها أكثر إلى حدّ يقول القرآن عنها: ﴿ كلّما دخل مليها زكريًا المحراب وجد مندها رزقاً﴾.

«المعراب» هو الموضع الذي يخصّص في المعبد لإمام المعبد أو لأفراد من النخبة، وذكروا في سبب تسميته بهذا الاسم أوجه كثيرة، أوجهها ثلاثة: أحدها: إنّ المحراب من «الحرب» سمّي بذلك لأنّه موضع محاربة الشيطان والأهواء، والآخر: إنّ المحراب صدر المجلس، ثمّ أطلق أيضاً على صدر المعبد. (كان بناء المحراب عند اليهود يختلف عن بنائه عندنا، فأولئك كانوا يبنون المحراب مرتفعين يحفظانه، بحيث يبنون المحراب مرتفعين يحفظانه، بحيث كانت تصعب رؤية من بداخل المحراب من الخارج).

والثالث: أنّه يطلق على كلّ المعبد، وهو المكان الذي يخصّص للعبادة ومجاهدة النفس والشيطان.

كَبُرت مريم تحت رعاية زكريًا، وكانت غارقة في العبادة والتعبّد. بحيث إنها ـ كما يقول ابن عبّاس ـ عندما بلغت التاسعة من عمرها كانت تصوم النهار و تقوم اللـيل بالعبادة، وكانت على درجة كبيرة من التقوى ومعرفة الله حتى أنّها فاقت الأحبار والعـلماء في زمانها أ، وعندما كان زكريًا يزورها في الحراب يجد عندها طعاماً خاصّاً، فيأخذه العجب من ذلك، سألها يوماً: ﴿قَالَ يَا مِرِيمُ لَنَّىٰ لِكَ هَذَا﴾. فـ ﴿قَالَتَ هُو مِنْ عند الله لِنَّ الله يرزق من يشاء بغير حساب ﴾.

الآية لا تذكر شيئاً عن ماهيّة هذا الطعام ومن أين جاء، لكنّ بعض الأحاديث الواردة في تفسير العيّاشي وغيره من كتب الشيعة والسنّة تفيد أنّه كان فاكهة من الجنّة في غير فصلها تحضر بأمر الله إلى المحراب، وليس ما يدعو إلى العجب في أن يستضيف الله عبداً

١. تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٣٦؛ وبحارالانوار، ج ١٤، ص ١٩٦.

تقيّاً. ا

كها أنّ اعتبار «الرزق» طعاماً من الجنّة يتبيّن من القرائن التي نراها في ثنايا الآية، فأوّلاً كلمة «رزقاً» النكرة دليل على أنّ زكريّا لم يعرف نوع هذا الرزق، وثانياً جواب مريم التي قالت «من عند الله» دليل آخر. وثالثاً انفعال زكريّا وطلبه ولداً من الله \_كها نقراً في الآية التالية \_دليل ثالث على ذلك.

بَيدَ أنّ بعض المفسّرين ـ مثل صاحب المنار ـ يرون أنّ «رزقاً» تعني هذا الطعام الدنيويّ المألوف، يقول ابن جرير: إنّ قحطاً أصاب بني إسرائيل يومئذ، ولم يعد زكريّا قادراً على سدّ جوعة مريم، لذلك إقترعوا فكانت من نصيب رجل نجّار، فأخذ هذا يقتطع من كسبه الطيّب الحلال ليهيّيء الطعام لها، فكان هذا هو الطعام الذي يراه زكريّا في محرابها ويعجب من وجوده في تلك الظروف الصعبة، وكان جواب مريم يعني أنّ الله قد سخّر لي مؤمناً فأحبّ القيام بهذه الخدمة الشاقة.

وفيها يتعلّق بعبارة «بغير حساب» فقد شرحنا ذلك في تفسير الآية ٢١٢ من سمورة البقرة، والآية ٢٢ من هذه السورة.

 $\infty$ 

۱. بحارالانوار، ج ۱۶، ص ۱۹۹ و۱۸۷ و۱۹۲ و۲۰۰ و۲۰۳ و۲۰۳.

٢. تفسير العيّاشي، ج ١، ص ١٧١؛ وتفسير نورالتقلين، ج ١، ص ٢٣٣.

هُنَالِكَ دَعَازَكَوْ إَلَهُ وَقَالَ رَبِ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَلَةِ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الْمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّ

### التغسير

قلنا إنّ زوجة زكريّا وأمّ مريم كانتا أختين، وكانتا عاقرين، وعندما رزقت أمّ مريم بلطف من الله هذه الذرّية الصالحة، ورأى زكريّا خصائصها العجيبة، تمنى أن يرزق هو أيضاً ذرّية صالحة وطاهرة وتقيّة مثل مريم، بحيث تكون آية على عظمة الله وتوحيده، وعلى الرغم من كبر سن زكريّا وزوجته، وبُعدهما من الناحية الطبيعيّة عن أن يرزقا طفلاً، فإنّ حبّ الله ومشاهدة الفواكه الطرية في غير وقتها في محراب عبادة مريم، أترعا قلبه أملاً بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله (هنالك دعا بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله (هنالك دعا بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله وهنالك دعا بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله وهنالك دعا بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله وهنالك دعا بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله وهنالك دعا بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله وهنالك دعا بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله وهنالك دعا بإمكان حصوله في فصل شيخوخته على غرة الأبوّة، لذلك راح يتضرّع إلى الله وهنالك دعا بأبية لم الله وسميع الدعاء في الله به بالها بالها به بالها بالها به بالها بالها

لم يحض وقت طويل حتى أجاب الله دعاء زكريًا: ﴿فَنَادَتُهُ الْعَلَائِكَةُ وَهُو قَائِمَ يَصَلِّي فَيَ المعراب أنَّ الله يبشّرك بيعين ﴾.

وفيها كان يعبد الله في محرابه، نادته ملائكة الله وقالت له: إنّ الله يبشّرك بمولود اسمه يحيى بل إنّهم لم يكتفوا بهذه البشارة حتى ذكروا للمولود خمس صفات:

ان «ذريّة» في الأصل كما قلنا في ذيل الآية ٣٤ بمعنى الأولاد الصغار وقد يطلق على الكبار أيضاً، وإن كان هذا المصطلح في الأصل صفة للجمع، ولكن يطلق على المفرد أيضاً كما قال الراغب في مفرداته، ضمناً جاءت كلمة «طيبة» بصورة مؤنثة مع أنّ النّبيّ زكر باللّيِّ كان قد طلب الابن، فيظهر أنّ ذلك مراعاة لظاهر لفظ «ذريّة».

أُولاً: سوف يؤمن بالمسيح ويشد أزره بهذا الإيمان: ﴿ مَصَدَّقاً بَكُلَمَةُ مَنَ اللّهِ وَ وَلَمَةُ اللّهِ عَنَا وَفِي مُواضَع أُخْرَىٰ مِن القرآن سيرد شرحها - تعني المسيح الله وقد جاء في التاريخ أن يحيئ كان يكبر عيسى ستة أشهر، وكان أول من آمن به، وإذا كان قد اشتهر بين الناس بالطهر والزهد، فقد كان لإيمانه هذا بالمسيح تأثير كبير على الناس، في توجيههم وحتهم على الإيمان به.

وثانياً: سيكون من حيث العلم والعمل قائداً للناس ﴿ وسيّدلَه ، كها أنّه سيحفظ نفسه عن الشهوات الجامحة وعن التلوّث بحبّ الدنيا.

وثالثاً: «العصور» من الحصر، أي الذي يضع نفسه موضع المحاصرة، أو الذي يمتنع عن الزواج، وإلى هذا ذهب بعض المفسّرين، كما أشير إليه في بعض الأحاديث. \

ورابعاً وخامساً: من مميزاته أيضاً أنه سيكون «نبياً» (وجاءت هذه الكلمة بصيغة النكرة لدلالة على العظمة) وأنه من الصالحين. ﴿ونبيًا مِن الصّالحين﴾.

فلما سمع زكريا بهذه البشارة غرق فرحاً وسروراً، ولم يمتلك نفسه في إخفاء تعجبه من ذلك، ف ﴿قال رَبِّ لَنَّىٰ يكون لي علام وقد بلغني الكبر ولهرأتي عاقر وفأجابه الله تعالى: ﴿قال كذلك الله يفعل ها يشا عنه فلم سمع زكريا هذا الجواب الموجز الذي يشير إلى نفوذ إرادت تعالى ومشيئته، قنع بذلك.

#### بحوث

#### ١- مل العزوبة فضيلة؟

سؤال: هنا يتبادر إلى الذهن سؤال يقول: إذا كان «الحصر» هو العزوف عن الزواج، فهل هذا تحمّدة يمتاز بها الإنسان، بحيث يوصف بها يحييه؟

والجواب: في الجواب نقول ليس هناك ما يدلّ على أنّ «الحصر» المذكور في الآية يقصد به العزوف عن الزواج، فالحديث المنقول بهذا الخصوص ليس موثوقاً به من حيث أسانيده، فلا يُستبعد أن يكون المعنى هو العزوف عن الشهوات والأهواء وحبّ الدنيا، وفي صفات الزاهدين، هذا أوّلاً.

١٠ مستدرك، الوسائل، ج ١٤، ص ١٥٦؛ وبحارالانوار، ج ١٤، ص ١٦٩ و ١٧٠ و ١٨٥.

وثانياً: من المحتمل أن يكون يحيئ \_ مثل عيسىٰ \_ قد عاش في ظروف خاصة اضطرّته إلى الترحال من أجل تبليغ رسالته، فاضطرّ إلى حياة العزوبة، وهذا لا يمكن أن يكون قانوناً عامّاً للناس، فإذا مدحه الله لهذه الصفة فذلك لانّه تحت ضغط ظروفه عزف عن الزواج، ولكنّه استطاع في الوقت نفسه أن يحصن نفسه من الزلل وأن يحافظ عملى طهارته من التلوّث، إنّ قانون الزواج قانون فطري، فلا يمكن في أيّ دين أن يشرع قانون ضدّه، وعليه فالعزوبة ليست صفة محمودة، لا في الإسلام ولا في الأديان الأخرى.

### ۲۔ یمییٰ وعیسیٰ

«يحيى» من الحياة وتعني البقاء حيّاً، وقد اختيرت هذه الكلمة اسماً لهذا النبيّ العظيم، والمقصود بالحياة هنا هي الحياة المادّية والحياة المعنوية في نور الإيان ومقام النبوّة والإرتباط بالله، هذا الإسم قد إختاره الله له قبل أن يولد، كما جاء في الآية ٧ من سورة مريم: ﴿ وَالْرَبُولِيّا لِذَا نَبِشُرِكُ بِعَلَم لسمه يحيئ لم نجعل له من قبل سقياً ﴾ ومن هذا يتبيّن أيضاً أنّ أحداً لم يسبق أن سمّي بهذا الإسم.

قلنا فيا سبق أنّ زكريّا طلب من ربّه الذرّية بعد أن شاهد ما نالته مريم من عطاء معنوي سريع، وعلى أثر ذلك وهب الله له ولداً شبيهاً بعيسى بن مريم في كثير من الصفات: في النبوّة وهما صغيران، وفي معنى اسميهها (عيسى ويحيى كلاهما بمعنى البقاء حيّاً)، وفي تحية وسلام الله عليهها في المراحل الثلاث: الولادة، والموت، والحشر وجهات أخرى.

#### ٣۔ زکریا

في هذه الآية يصف زكريًا شيخوخته بقوله ﴿وقد بلغني الكِبْرِ ولكنه في الآية ٨ من سورة مريم يقول ﴿وقد بلغت هن الكِبْرِ متيّاً ﴾، فالعبارة الأولى تعني أنَّ الكِبَر قد وصلني والثانية تعني أنَّ الكِبَر ولعل هذا الاختلاف في التعبير يعود إلى أنَّ الإنسان -كلَّما تقدّم نحو الكِبَر \_ يتقدّم الكَبر والموت نحوه أيضاً، كما قال علي يَنْ إذا كنت في إدبار والموت في إقبال فما أسرع الملتقى» .

١. نهيج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٨؛ ووسائل الشيعة، ج ٢، ص ٤٣٩.

#### ٤\_ في *معنى* «عاقر»

«الغلام» الفتى الذي طرّ شاربه، و«عاقر» من «عُقر» بمعنى الأصل والأساس، أو بمسعنى الحبس، ووصف المرأة التي لا تلد بأنّها عاقر يعني أنّها وصلت إلى عقرها وانتهت، أو أنّها حبست عن الولادة.

وقد يسأل سائل: لماذا استولى العجب على زكريًا مع أنّه عالم بقدرة الله التي لا تنتهي؟ يتضح الجواب بالرجوع إلى الآيات الأخرى، كان يريد أن يعرف كيف يمكن لامرأة عاقر ـخلفت وراءها سنوات عديدة بعد سنة اليأس ـأن تحمل و تلد؟ ماالذي يتغيّر فيها؟ أترجع إليها العادة الشهرية كسائر النساء المتوسطات العمر؟ أم أنّها ستحمل بصورة أخرى؟ ثم إنّ الإيان بقدرة الله غير «الشهود والمشاهدة». زكريًا كان يريد أن يبلغ إيانه مبلغ الشهود، مثل إبراهيم الذي كان مؤمناً بالمعاد، ولكنّه طلب المشاهدة. كان يريد أن يصل إلى هذه المرحلة من الإيان، وأنّه لأمر طبيعيّ أن يفكّر الإنسان، إذا ما صادفه أمر خارق للقوانين الطبيعية في كيفيّة حصول ذلك، ويودّ لو أنّه رأى دليلاً حسّياً على ذلك.

قَالَ رَبِّ ٱجْعَلَ لِيَّ ءَايَةَ قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّاتُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ ثَلَنَهَ أَيَّامٍ إِلَّارَمْزَا وَأَذَكُر رَّبَكَ كَيْبِيرًا وَسَنَبِحْ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِبْكُرِ اللَّ

### التفسير

هنا يطلب زكريًا من الله إمارة على بشارته بمجيء يحيى، إنّ إظهار دهشته \_كما قلنا \_ وكذلك طلب علامة من الله، لا يعنيان أبداً أنّه لا يثق بوعد الله، خاصة وأنّ ذلك الوعد قد توكّد بقوله: ﴿ تَدَلَكُ الله يفعل ما يشا. ﴾. إنّا كان يريد زكريًا أن يتحوّل إيانه بهدا إياناً شهودياً، كان يريد أن يمتليء قلبه بالاطمئنان، كما كان إيراهيم يبحث عن اطمئنان القلب والهدوء الناشئين عن الشهود الحسّى.

﴿ قَالَ رَبِّ اجْعَلَ لِي آية قَالَ لَيتَكَ أَلَّا تَكُلُّمُ النَّاسَ ثَلَاثُةَ لَيَّامَ إِلَّا رَمَزاً ﴾.

«الرمز» إشارة بالشفة، والصوت الخني، ثمّ اتّسع المعنى في الحوار العادي، فأطلق على كلّ كلام وإشارة غير صريحة إلى أمر من الأمور.

أجاب الله طلب زكريًا هذا أيضاً، وعبَّن له علامة، وهي أنّ لسانه كفّ عن الكلام مدّة ثلاثة أيّام بغير أيّ نقص طبيعي، فلم يكن قادراً على المحادثة العادية، ولكن لسانه كان ينطلق إذا ما شرع يسبّح الله و يذكره، هذه الحالة العجيبة كانت علامة على قدرة الله على كلّ شيء، فالله القادر على فكّ لجام اللسان عند المباشرة بذكره، قادر على أن يفكّ عقم رحم امرأة فيخرج منه ولداً مؤمناً هو مظهر ذكر الله، وهكذا تتضح العلاقة بين هذه العلامة وماكان يريده زكريًا.

هذا المضمون يرد في الآيات الأولى من سورة مريم أيضاً.

وفي الوقت نفسه يمكن أن تحمل هذه العلامة معنى آخر في طيّاتها، وهو أنّ إلحاح زكريّا على طلب العلامة والآية \_وإن لم يكن أمراً محرّماً ولا مكروهاً \_كان من نوع «ترك الأولى»،

لذلك قرّر له علامة، إضافة إلى ما فيها من بيان لقدرة الله، طافحة بالإشارة إلى تركه للأولى. يتبادر هنا للذهن سؤال: أيتّسق بُكْم نبيّ مع مقام النبوّة وواجب الدعوة والتبليغ؟

ليس من الصعب الإجابة على هذا السؤال، إذ أنّ هذه الحالة لا تتّسق مع مقام النبوّة عند استمرارها مدّة طويلة، أمّا حدوثها لفترة قصيرة يستطيع النبيّ خلالها اعتزال الناس والتوجّه إلى عبادة الله، فلا مانع فيه، كما أنّه خلال هذه المدّة يستطيع أن يخاطب الناس بالإيماء في الأمور الضرورية، أو بتلاوة آيات الله، التي تعتبر ذكراً لله، وتبليغاً للمرسالة الإلهيّة، وهذا ما قام به فعلاً، إذكان يدعو الناس إلى ذكر الله بالإشارة.

#### ﴿وَلَدُكُو رَبُّكَ كَثَيْراً وَسَبِّح بِالْعَشِّيُّ وَالْإِبْكَار ﴾.

«العشي» تطلق عادة على أوائل ساعات الليل، كما يقال «الإبكار» للساعات الأولى من النهار. وقيل إنّ «العشي» هو من زوال الشمس حتى غروبها، و«الإبكار» من طلوع الفجر حتى الظهر.

والراغب الإصفهاني يقول في «المفردات»: إنّ «العشي» من زوال الشمس حتى الصباح، و«الإبكار» أوائل النهار.

وفي الآية يأمر الله زكريًا بالتسبيح، إنّ هذا التسبيح والذكر على لسان لا ينطق موقتاً دليل على قدرة الله على فتح المغلق، وكذلك هو أداء لفريضة الشكر لله الذي أنعم عليه بهذه النعمة الكبرئ.

من الآيات الأولى لسورة مريم يستفاد أنّ زكريًا لم ينفّذ هذا البرنامج وحده، بل طلب من الناس إيماءاً أن يسبّحوا الله صباح مساء شكراً على ما أنعم عليهم من موهبة تسرتبط بمصير مجتمعهم ومن قائد كفوء مثل يحيئ، وأضحت هذه الأيام أيّام شكر وتسبيح عام.

## الآيتان

وَإِذْقَالَتِٱلْمَلَيْ كَنَّهُ يَكُمَّرُيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفَىٰكِ عَلَىٰ فِسكَآء ٱلْعَكَمِينِ فَنَّ يَكُمَّرُيَهُ ٱقْنُبِي لِرَبِكِ وَٱسْجُدِى وَٱذْكِعِى مَعَ ٱلرَّكِعِينَ شَ

### التفسير

#### الانتفاب الإلهي لمريع:

بعد الإشارات العابرة إلى مريم في الآيات السابقة التي دارت حول عمران وزوجــته، هذه الآية تتحدّث بالتفصيل عن مريم.

تقول الآية إنّ الملائكة كانوا يكلّمون مريم: ﴿وَإِذْ قَالَتُ الْمَلَائِكَةُ يَا مِرْيُمَ إِنَّ اللَّهُ اَصَطَفَاك وطهّرك واصطفاك ميل نساء العالمين﴾. \

ما أعظم هذا الإفتخار بأن يتحدّث الإنسان مع الملائكة ويحدثونه، وخاصة إذا كانت المحادثة بالبشارة من الله تعالى باختياره وتفضيله، كما في مورد مريم بسنت عسمران، فسقد بشرتها الملائكة بأن الله تعالى قد إختارها من بين جميع نساء العالم وطهّرها وفضلها بسبب تقواها وإيمانها وعبادتها.

والجدير بالذكر أن كلمة «اصطفاك» تكررت مرتين في هذه الآية، فني المرّة الأولى كانت لبيان الاصطفاء المطلق، وفي الثانية إشارة إلى أفضليّتها على سائر نساء العالم المعاصرة لها.

هذا يعني أن مريم كانت أعظم نساء زمانها، وهو لا يتعارض مع كون سيّدة الإسلام فاطمة الزهراء على سيّدة نساء العالمين، فقد جاء في أحاديث متعدّدة عن رسول الله عَلَيْنَا والإمام الصادق الله على الله عَلَيْنَا مريم فكانت سيّدة نساء زمانها، أمّا فاطمة فهي سيّدة نساء العالمين من الأولين والآخرين» .

المراد من طهارة مريم عليها طهارتها من العادة الشهرية وأن تكون في خدمة «بيت المقدّس» أو طهارتها من
 كل رجس ودنس أخلاقي أو معنوي.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٣٣٧ و ٣٣٨؛ وبحارالانوار، ج ٣٧، ص ٨٥.

كها أن كلمة «العالمين» لا تتعارض مع هذا الكلام أيضاً، فقد وردت هذه الكلمة في القرآن وفي الكلام العام بمعنى الناس الذين يعيشون في عصر واحد، كها جاء بشأن بسني إسرائيل ﴿ وَلَتَي فَصَلَتُكُم على العالمين ﴾ أ. فلا شك أن تفضيل مؤمني بني إسرائيل كان على أهل زمانهم.

#### ﴿ يا مريم اقتتي لربّك ولسجدي ولركعي مع الرّاكمين﴾.

هذه الآية تكملة لكلام الملائكة مع مريم، فبعد أن بشّرها بأنّ الله قد اصطفاها، قالوا لها: الآن اشكري الله بالركوع والسجود والخضوع له اعترافاً بهذه النعمة العظمئ.

نلاحظ هنا أنَّ الملائكة يصدرون إلى مريم ثلاثة أوامر:

الأول: القنوت أمام الله، والكلمة \_كها سبق أن قلنا \_ تعنى الخضوع ودوام الطاعة.

الثاني: السجود، الذي هو أيضاً دليل الخضوع الكامل أمام الله.

والثالث: الركوع، وهو أيضاً خضوع وتواضع.

أمّا القول: ﴿ ولركعي مع الراكعين ﴾ فقد يكون إشارة إلى صلاة الجهاعة، أو طلب إلتحاقها بجموع المصلّين الراكعين أمام الله، أي إركعي مع عباد الله المخلصين الذين يركعون لله.

في هذه الآية، الإشارة إلى السجود تسبق الإشارة إلى الركوع، وليس معنى هذا أن سجودهم قبل ركوعهم في صلاتهم، بل المقصود هو أداء العبادتين دون أن يكون القصد ذكر ترتيبها، كما لوكنّا نطلب من أحدهم أن يصلّي، وأن يتوضّا، وأن يتطهّر، إذ يكون قصدنا أن يقوم بكلّ هذه الأمور وإنّ العطف بالواو لا يقتضي الترتيب، ثمّ إنّ الركوع والسجود أصلاً بعنى التواضع والخضوع، وما حركتا الركوع والسجود المألوفان سوى بعض مصاديق ذلك.

ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَاكُنتَ لَدَيْهِ مَ إِذْ يُلْقُونَ أَقَلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُمَرْيَمَ وَمَاكِنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْصِمُونَ اللَّ

## التفسير

#### كفالة مريم:

هذه الآية تشير إلى جانب آخر من قصة مريم على وتقول بأن ما تقدّم من قصة مريم على وزكريًا إنّما هو من أخبار الغيب ﴿ فلك من للباء الغيب نوحيه البلك لأنّ هذه القصة بشكلها الصحيح والخالي من شوائب الخرافة لا توجد في أيّ من الكتب السابقة، مضافاً إلى أن سند هذه القصة هو وحى السهاء.

ثم تضيف الآية: ﴿ وَهَا كُنْتَ لَدِيهُمْ لَدُ يِلْقُونَ لَقُلَامُهُمْ لَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرِيمٌ وَهَا كَسَعَالُدِيهُمْ لَدُ يَعْمُونَ أَفُلُامُهُمْ لَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرِيمٌ وَهَا كَسَعَالُدِيهُمْ لَدُ يَخْتُصُمُونَ ﴾ أي إنّكِ لم تكن حاضراً حينذاك، بل جاءك الخبر عن طريق الوحى.

سبق أن قلنا إن أمّ مريم بعد أن وضعتها لفّتها في قبطعة قباش وأتت بها إلى المعبد وخاطبت علماء بني إسرائيل وأشرافهم بقولها: هذه المولودة قد نُذرت لخدمة بيت الله فليتعهّد أحدكم بتربيتها، ولما كانت مريم من أسرة معروفة «آل عمران»، أخذ علماء بني إسرائيل يتنافسون في الفوز بتعهّد تربيتها، وأخيراً اتّفقوا على إجراء القرعة بينهم، فجاؤوا إلى شاطىء نهر وأحضروا معهم أقلامهم وعصيّهم التي كانوا يقترعون بها، كتب كلّ واحد منهم إسمه على قلم من الأقلام، وألقوها في الماء، فكلّ قلم غطس في الماء خسر صاحبه، والرابح يكون من يطفو قلمه على الماء:غطس القلم الذي كتب عليه اسم زكريا، ثمّ عاد وطفا على سطحه، وبذلك أصبحت مريم في كفالته، وقد كان في الحقيقة أجدرهم بذلك، فهو وني وزوج خالة مريم.

### بدث

## الإقتراع الملّ الأفير:

يستفاد من هذه الآية والآيات الأخرى الخاصة بيونس في سورة الصافّات أنّ من الممكن اللجوء إلى القرعة لحلّ النزاع والخصام الذي يصل إلى طريق مسدود بحيث لا يكون هناك أيّ حلّ مقبول من أطراف النزاع، هذه الآية بالإضافة إلى الأحاديث الواردة عن أغّة الإسلام كانت سبباً في اعتبار القرعة قاعدة فقهية يجسري بحثها في الكتب الإسلامية، ولكن شرط الإلتجاء إلى القرعة هو الوصول إلى طريق مسدود تماماً، كما قلنا: لذلك إذا كان من الممكن العثور على طريق لحلّ مشكلة مّا فلا يجوز اللجوء إلى القرعة.

ليس للإقتراع طريقة خاصّة في الإسلام، فيجوز إتّخاذ العـصي، أو الحـصى، أو الورق وغير ذلك وسيلة له، على أن لا يكون فيه أيّ تواطؤ.

من الواضح أنَّ الإسلام لا يجيز الربح والخسارة عن طريق القرعة، لأنَّ الربح والخسارة ليسا من المشاكل التي يستعصي حلَّها ليلجأ فيها إلى القرعة، لذلك فالربح الناشيء عن القرعة غير مشروع في الإسلام.

لابد من الإشارة أيضاً إلى أنّ القرعة لا تقتصر على حلّ المنازعات والاختلافات بين الناس، بل يمكن بها حلّ المشاكل المستعصية الأخرى أيضاً. فئلاً، كها جاء في الأحاديث: وطأ شخص شاة، ثمّ أطلقها بين الغنم بحيث لا يمكن التعرّف عليها، فيجب عند نذ إخراج واحدة منها بطريق القرعة والإمتناع عن أكل لحمها، وذلك لأنّ الإمتناع عن أكل لحمها جميعاً يشكل ضرراً كبيراً، كها أنّ أكل لحومها جميعاً غير جائز. فهنا تحلّ القرعة المشكلة.

التهذيب، ج ٦، ص ٢٣٣، (الباب ٩٠، باب... وحكم القرعة)؛ ومن لا يحضره الفقيه، ج ٣، ص ٨٩، (بأب الحكم بالقرعة).

### الآيتان

إذْ قَالَتِ ٱلْمَكَتِهِكَةُ يَكُمَرْنَيُمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْنِيمَ وَجِيهًا فِي ٱلدُّنِيا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ۞ وَيُحَكِيمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَ حَكَهْ لا وَمِنَ ٱلصَّنلِحِينَ ۞

### الأفسير

هذه الآية تبين حادث ولادة المسيح الذي يبدأ بتقديم الملائكة البشارة لمريم على بأمر من الله قائلين لها إنّ الله سوف يهب لكِ ولداً اسمه المسيح عيسى بن مريم، وسيكون له مقام مرموق في الدنيا والآخرة، وهو مقرّب عند الله.

﴿ إِذْ قَالَتَ الْمَلَائِكَةَ يَا مَرِيمَ إِنَّ اللهُ يَبَشَّرُكَ بِكَلَمَةَ مِنْهُ السَّمَّةُ الْمُسْيِحَ عَيسى لَبِنْ مَرِيمَ وَجَيهَا فَى الدَّنْيَا وَالْآخِرَةَ وَمِنْ الْمِقْرِبِينَ﴾ . \

ولابدً من الإشارة هنا إلى بضع مسائل:

١- في هذه الآية وفي آيتين أخريين يوصف المسيح بأنه «الكلمة» وهو تعبير موجود في
 كتب العهد الجديد أيضاً.

كلام المفسّرين كثير في بيان سبب إطلاق هذه الكلمة على المسيح، إلّا أنّ أقسربها إلى الذهن هو ولادة المسيح الخارقة للعادة والتي تقع ضمن: ﴿لِدُّمَا لَمُوهُ لِدُالُوادَ هُيئاً أَنْ يقول له عن فيكون﴾ ``.

أو لأنَّ البشارة بولادته قد جاءت في كلمة إلى أمَّه.

كها أنَّ لفظة «الكلمة» وردت في القرآن بمعنى «المخلوق»: ﴿قُلْ لُوكَانُ البحر مداداً لكلماتُ

الجدير بالذكر أن الضمير في «اسمه» يعود إلى «كلمة» والحال جاء الضمير بشكل مذكر ظراً إلى المعنى والمصداق الذي هو المسيح الله .

## ربِّي لنقد البحر قبل أن تنقد كلمات ربِّي ولو جئنا بمثله مدداً ﴾ ` .

فني هذه الآية ﴿كلمات ربي﴾ هي مخلوقات الله، ولمّا كان المسيح أحمد مخملوقات الله العظيمة فقد سمّي بالكلمة، وهذا يتضمّن أيضاً ردّاً على الذين يقولون بإلوهيّة المسيح الله .

٢- «المسيح» بمعنى الماسح أو الممسوح، وإطلاقها على عيسى إما لأنه كان يمسح بيده على المرضى الميؤوس منهم فيشفيهم بإذن الله، إذ كانت هذه الموهبة قد خصصت له منذ البداية، ولذلك أطلق الله عليه اسم المسيح قبل ولادته.

أو لأنَّ الله قد مُسح عنه الدنس والإثم وطهَّره.

٣- يصرّح القرآن في هذه الآية بأنّ عيسى هو ابن مريم، وهو تصريح يدحض مفتريات المفترين عن إلوهيّة المسيح، إذ إنّ من يولد من امرأة وتطرأ عليه جميع التحوّلات التي تطرأ على المبنين البشري والكائن المادّي لا يمكن أن يكون إلهاً، ذلك الإله المنزّه عن كلّ أنواع التغيّرات والتحوّلات.

تشير الآية التي بعدها إلى إحدى فضائل ومعاجز عيسى الله وهي تكلّمه في المهد وويكلم الناس في المهد وكهلا ومن الصالحين ، فقد جاء في سورة مريم أنّه لدفع التهمة عن أمّه تكلّم في المهد كلاماً فصيحاً أعرب فيه عن عبود يته لله، وعن كونه نبيّاً.

ولما لم يكن من الممكن أن يولد نبيّ في رحم غير طاهرة، فإنّه يؤكد بهذا الإعجاز طهارة أمّه.

«المهد» هو كلّ مكان يعد لنوم المولود حديثاً، سواء أكان متحرّكاً أم ثابتاً والظاهر من إيات سورة مريم أنطاع تكلّم منذ بداية تولده ممّا يستحيل على كلّ طفل أن يقوم به في هذا العمر عادة، وبهذا كان كلامه في المهد معجزة كبيرة، ولكن الكلام في مرحلة الكهولة أمر عادي، ولعلّ ذكره في الآية أعلاه مقارناً للحديث في المهد إشارة أنّ كلامه في المهد مثل كلامه في الكهولة والكال لم يجانب الصواب والحقّ والحكم.

وتشير الآية كذلك إلى أنّ المسيح لا ينطق إلّا بالحقّ منذ ولادته حتى كــهولته، وأنّــه يواصل الدعوة إلى الله وإرشاد الناس ولا يفتر عن ذلك لحظة واحدة.

۱. الکهف، ۱۰۹.

٢. والكهولة، هي متوسط العمر، وقيل إنها الفترة ما بين السنة الرابعة والثلاثين حتى الحادية والخمسين، وما قبلها «شاب» وما بعدها «شيخ».

ولعل إيراد هذا التعبير عن المسيح ضرب من التنبؤ بعودة المسيح إلى الدنيا، إذ إنّنا نعلم من كتب التاريخ أنّ عيسى على قد رُفع من بين الناس إلى السماء وهو في الثالثة والثلاثين من عمره، وهذا يتّفق مع كثير من الأحاديث الواردة عن عودة المسيح في عهد الإمام المهدي على المناس معه بين الناس ويؤيّده.

وبعد ذكر مناقب المسيح المختلفة يضيف إليها ﴿ومِن الصالحين ﴾. ومن هذا يستّضح أنّ الصلاح من أعظم دواعي الفخر والإعتزاز، وتنضم تحت لوائه القيم الإنسانية الأخرى.

١٠ بحارالانوار، ج ١٤، ص ٣٤٩.

قَالَتْ رَبِّ أَنَى يَكُونُ لِى وَلَدُّ وَلَمْ يَمْسَسَنِي بَشَرُّ قَالَ كَذَالِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ ، كُن فَيَكُونُ ﴿

### التفسير

إنّنا نعلم أنّ هذه الدنيا هي دنيا العلل والأسباب، وأنّ الله قد دبّر أمر الخلق بحسيث إنّ خلق كلّ كائن يتم ضمن سلسلة من العوامل، فلكي يولد إنسان قرّر الله أن يكون ذلك عن طريق الإتّصال الجنسي، ونفوذ الحيمن في البويضة، لذلك حقّ لمريم أن تصيبها الدهشة وأن تتقدّم بسوّالها: كيف يمكن أن تحمل و تلد و يكون لها ولد بغير أن يكون لها أيّ اتّصال جنسي مع أيّ بشر؟ ﴿قالت ربّ لَتَىٰ يكون لي ولد ولم يحسسني بشر﴾

فجاءتها الملائكة بأمر ربّها تخبرها بأنّ الله يخلق ما يشاء وكيفها يشاء، فنظام الطبيعة هذا من خلق الله وهو يأتمر بأمره، والله قادر على تغيير هذا النظام وقتايشاء، فسيخلق وفق أسباب وعوامل أخرى غير عادية ما يشاء: ﴿قَالَ تَذَلْكَ الله يَعْلَقُ هَايِشًا ﴾.

ثمَّ لتوكيد هذا الأمر وإنهائه يقول: ﴿إِذَا قَصَىٰ لُمِراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنَّ فَيَكُونَ ﴾.

إنّ تعبير «كن فيكون» إشارة إلى سرعة الخلق.

بديهيّ أنّ لفظة «كن» تشير في الحقيقة إلى إرادة الله الحاسمة التي لا يعتورها الأخذ والرد، أي أنّه ما إن يشاء أمراً و يصدر أمره بالخلق حتى تتحقّق مشيئته في عالم الوجود.

من الجدير بالإلتفات أنه بشأن خلق عيسى قال: «يخلق» ولكنّه بشأن خلق يحيئ قبل بضع آيات قال: «يفعل»، ولعلّ هذا الاختلاف في التعبير ناشىء من اختلاف طريقة خلق هذين النبيّين، فأحدهما خُلق بطريقة طبيعية، والآخر خُلق بطريقة خارقة للطبيعة، وهناك ملاحظة أخرى وهي أنّ هذه الآيات تذكر في بدايتها محادثة الملائكة مع مريم، وهنا محادثتها

مع الله عزّوجل، وكأنّها بلغ بها الوجد والجذبة الإلهيّة أن زالت الوسائط واتّصلت مع مبدأ العزة، فأخذت تحدثه وتسمع منه مباشرة، (وطبعاً لا إشكال في تكلّم غير الأنبياء مع الله تعالى إذا لم يكن بصورة الوحي).

وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَابُ وَٱلْحِتْ مَهَ وَٱلْتَوْرَانَةَ وَٱلْإِنِحِيلَ ﴿ وَرَسُولًا إِلَى بَنِيَ إِسْرَاءِ يلَ أَنِي قَدَّحِتْ تُكُم بِنَا يَهِ مِن رَبِّحَمُ أَنِي آخُلُقُ لَكُم مِن الطِينِ كَهَيْتَ وَالطَّيْرِ فَأَنفُحُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ وَٱبْرِئُ الْأَحْمَةَ وَٱلْأَبْرَصَ وَأُخِي ٱلْمَوْقَ بإذن اللَّهِ وَٱنْبَتْ كُم بِمَا مَا كُلُونَ وَمَا تَدَخِرُونَ فِي يُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِن كُنتُم مُومِنِينَ اللَّهِ وَالْمَنِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَقُونَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ الْ

### التفسير

#### بقية امتيازات المسيع 🤃:

بعد أن ذكرت الآيات السابقة أربع صفات للمسيح الله (وجيها في الدنيا والآخرة ومن المقربين ويكلم الناس في المهد، ومن الصالحين) شرعت ها تان الآيتان بذكر صفتين أخريين من صفات هذا النبي العظيم، فالأولى تقول: ﴿ويُعلّم طلكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل ﴾ فني البداية تشير إلى تعليمه الحكمة والعلم بشكل عام، ثمّ تبيّن مصداقين من مصاديق الكتاب والحكمة، وهما التوراة والإنجيل.

إنّ الذين يختارهم الله لقيادة الناس وهدايتهم، لا بدّ أن يكونوا في أعلى درجة من العلم والمعرفة وأن يقدّموا أسمى التعاليم والقوانين البنّاءة، ثمّ بعد ذلك عليهم أن يظهروا أدلّـة واضحة على علاقتهم بالله، لتوكيد مهمّتهم. وبهاتين الوسيلتين تكتمل عملية هداية الناس، وفي الآيات أعلاه تمت الإشارة إلى هذين الأمرين. فني الأولى كان الكلام عن علم المسبح وكتبه السماوية وفي الآية الثانية إشارة إلى معجزاته العديدة، ثمّ تبيّن الهدف من كلّ ذلك وهو هداية بني إسرائيل المنحرفين ﴿ورسولاً إلى بني إسرائيل المنحرفين ﴿ورسولاً المنحرفين ﴿ورسولاً المناسِ المناسِ المناسِ المناسِ المناسِ اللهوسُ المناسِ السرائيل المنحرفين ﴿ورسولاً المناسِ السرائيل المناسِ المناسِ اللهوسِ المناسِ المناسِ المناسِ السوالِي المناسِ الم

١. وقعت الجملة أعلاه في تقدير فعل مثل «يجعله» وهنا احتمالات اخرى في هذا العجال أيضاً.

من الجدير بالذكر أنّ الآية تفيد أنّ رسالة عيسىٰ كانت موجّهة إلى بني إسرائيل فقط، وهذا لا يتنافئ مع كونه من أولي العزم، لأنّ أولي العزم هم الأنبياء الذيس جاؤوا بمدين جديد، حتى وإن لم يكن عالميّ الرسالة، وقد جاء في تفسير «نور الثقلين» حديث عسن إقتصار رسالة عيسىٰ على بني إسرائيل .

إلا أن بعض المفسّرين يرون احتال عالمية رسالة المسيح، وأنّها لم تكن محصورة ببني إسرائيل، على الرغم من أنّ بني إسرائيل كانوا على رأس الذين أرسل إليهم لهدايتهم، يورد المرحوم العلّمة المجلسي في «بحار الأنوار» أخباراً عن أولي العزم من الأنبياء تؤيّد أنّها كانت رسالات عالمية ".

ثم تضيف الآية ﴿أني قد جئتكم بآية من ربكم ﴾ وليست آية واحدة، بل آيات عديدة (لأن التنوين جاء هنا لبيان عظمة هذه الآية، لا لبيان وحدتها».

ولمّا كانت دعوة الأنبياء في الحقيقة دعوة إلى حياة حقيقية، فإنّ هذه الآية عند بيان معجزات السيّد المسيح الله متبدأ بذكر بثّ الحياة في الأموات بإذن الله، وتقول على لسان المسيح الله والمقال على الله المسيح الله والمقال المسيح الله والمقال المسيح الله والمال المسيح الله والمال المسيح الله والمال المال المال

إنّ قضية إحياء الموتى التدريجي بإذن الله ليست عويصة، لأنّنا نعلم أنّ جميع الكائنات الحيّة مخلوقة من التراب والماء، إلّا أنّ المعجزة في أن هذا الخلق الذي تحقّق عملى إمستداد سنوات طويلة، فما الذي يمنع من أن يكتف الله تلك العوامل والأسباب بحيث تتم مراحل الخلق بسرعة فائقة، ويتحوّل الطين إلى كائن حى؟

بديهيّ أنّ تحقّق هذا الأمر في ذلك المحيط، وفي أي محيط آخر، سند حيّ ودليل واضح على علاقة صاحب المعجزة بعالم ما وراء الطبيعة، وعلى قدرة الله اللامتناهية.

ثمّ تشير إلى معالجة الأمراض الصعبة العلاج أو التي لا علاج لها، وتقول على لسانه: 
﴿ولُبرِيُ للأكمه والأبرِص ٤ ولُحي الموتى بإذن الله ﴾. لاشكّ أنّ القيام بكلّ هذه الأعمال

١. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٣٤٣.

٢. بحار الأنوار، ج ١٦، ص ٢٨ و ٣٣ و ٣٣؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ١٧٥ و ٢٢٤.

حذفت كلمة «جعله» والتقدير: (كلّمهم بأنّى).

٤. «اكمه» قيل إنّه يعني أعمى، وذهب بعض إلى أنه العشو الليلي، ولكن أغلب المفسّرين وأرباب اللغة ذهبوا إلى أنه يعني الأعمى منذ الولادة، وبعض ذهب إلى أكثر من ذلك بأنّ المراد هو عدم وجود أصل العين.

وخاصّة لدى علماء الطبّ في ذلك الزمان كان من المعجزات التي لا يمكن إنكارها.

بعد ذلك تشير إلى إخباره عن أسرار الناس الخافية، فلكلّ امرى، في حياته بعض الأسرار التي لا يعرف الآخرون شيئاً عنها، فإذا جاء من يخبرهم بما أكلوه، أو ما ادّخروه، فهذا يعني أنّه يستق معلوماته من مصدر غيبي: ﴿ولَنبَّنكم بما تأكلون وما تـدّخرون في بيوتكم ﴾ وأخيراً يقول إنّ هذه كلّها دلائل صادقة للذين يؤمنون منكم: ﴿إِنّ في ذلك لآية لكم إن كنتم مؤمنين ﴾.

#### بحوث

## ١- أكانت معمرات المسيع عميبة؟

يصرّ بعض المفسّرين ـ مثل صاحب المنار ـ على تأويل المعجزات التي ذكرها القرآن للمسيح بشكل من الأشكال، من ذلك قولهم إنّ المسيح اكتنى بمجرّد الادّعاء بأنّه يفعل كذا وكذا بإذن الله، ولكنّه لم يفعل منها شيئاً أبداً! فإذا كان هذا الرأي قابلاً للنقاش هنا، فإنّ ما جاء في الآية ١١٠ من سورة المائدة لا مجال فيه لأيّ نقاش: ﴿وَإِذْ تَحْلَقُ مِنْ الطّين تحمينة الطّير ... ﴾ لأنّ الآية تقول صراحةً إنّ واحدة من نِعم الله عليك أنّك كنت تصنع من الطين طيراً حيّاً بإذن الله.

إنَّ الإصرار على أمثال هذه التأويلات لاموجب له أبداً. لأنّه إذا كان الهدف إنكار أعهال الأنبياء الخارقة للعادة، فإنّ القرآن يصرّح بها في كثير من المواضع، فإذا استطعنا \_فرضاً أن نؤوّل هذه المعجزات فكيف بسائر المعجزات التي لا يمكن تأويلها؟

ثمّ إنّنا إذا كنا نقول إنّ الله هو الذي يحكم قوانين الطبيعة، وليست هي التي تحكمه، ف الذي يمنع هذه القوانين الطبيعية أن تتغيّر بأمر منه في ظروف استثنائية فتظهر حوادث بطرق غير طبيعية.

أمّا إذا تصوّر هؤلاء أن ذلك يتعارض مع وحدة أفعال الله وخالقيّته وكونه لا شريك له، فإنّ القرآن قد أجاب على هذا. فوقوع هذه الحوادث أينا وقعت مشروط بأمر الله، أي إنّ أحداً بقواه المخاصّة غير قادر على القيام بأمثال هذه الأعمال إلّاإذاشاء، وبإمداد من قدرته اللامتناهية وهذاهوالتوحيد عينه، لا الشرك.

#### ٢\_ الولاية التكوينية

تفيد هذه الآية وآيات أخرى سوف نتطرّق إليها ـ إن شاء الله \_ أن رسل الله وأولياء ه يستطيعون بإذن منه وبأمره \_ إذا اقتضى الأمر ـ أن يتدخّلوا في عالم الخلق والتكوين، وأن يحدثوا ما يعتبر خارقاً للقوانين الطبيعية. فاستعال أفعال مثل «أبريء» و «أحيى الموتى» وبضمير المتكلّم تدلّ على أنّ هذه الأفعال من عمل الأنبياء أنفسهم، وأنّ القول بأنّ هذه الأفعال كانت تقع بسبب دعائهم فقط هو قول لا يقوم عليه دليل، بل إنّ ظاهر الآيات يدلّ على أنّهم كانوا يتصرفون بعالم التكوين ويقومون بتلك الأفعال.

ولكن لكي لا يتصوّر أحد أنّ الأنبياء والأولياء كان لهم استقلال في العمل، وأنّهم أقاموا جهازاً للخلق في مقابل جهاز خلق الله، وكذلك لكي لايكون هناك أيّ احتال للـشرك وللعبادة المزدوجة، تكرّر قول «بإذن الله»، (تكرّر في هذه الآية مرّتين، وفي الآية ١١٠ من سورة المائدة أربع مرّات).

وما الولاية التكوينية إلا القول بأنّ الأنبياء والأثمّـة يستطيعون \_إذا لزم الأمر أن يتصرّ فوا في عالم الخلق بإذن الله، وهذا مقام أرفع من مقام الولاية التستريعية، أي إدارة الناس وحكمهم ونشر قوانين الشريعة بينهم ودعوتهم إلى الله وهدايتهم إلى الصراط المستقيم.

وبذلك يتضع جواب الذين ينكرون ولاية أهل الله التكوينية يعتبرونها ضرباً من الشرك، فما من أحد يقول بأنّ للأنبياء والأثمة جهازاً للخلق مستقلاً في قبال الله، إنّا هم يفعلون ما يفعلون بإذن الله وبأمر منه، غير أنّ منكري الولاية التكوينية يقولون إنّ مهمة الأنبياء تنحصر في الدعوة إلى الله وإيلاغ رسالته وأحكامه، وقد يتوسّلون أحياناً بالدعاء إلى الله في بعض الأمور التكوينية، وأنّ هذا هو كلّ ما يقدرون عليه، مع أنّ هذه الآية والآيات الأخرى تفيد غير ذلك.

كما يُستنتج من هذه الآية أن كثيراً من معجزاتهم على الأقل قد فعلوها بأنفسهم، وإن كان ذلك بإذن الله وبعون من القدرة الإلهيّة، في الواقع يمكن القول بأنّ المعجزة من عمل الأنبياء لائمهم هم الذين يقومون بها كما هي من عمل الله لأنها تتم بإذنه وبالإستعانة بقد. ته

# ٣\_ الاعتماد على مشيئة الله

الجدير بالإلتفات هنا إنّ تكرار القول «بإذن الله» والاعتماد على مشيئته في هذه الآية من أجل أن لا يبقى عذر لمدعي ألوهية المسيح، ولكيلا يعتبره الناس ربّاً، أما عدم تكرارها في الإخبار بالغيب لوضوح الأمر.

وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَكَةِ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ الَّذِى حُرِّمَ عَلَيْحَكُمٌ وَجِثْ تُكُرِبِنَا يَةٍ مِن رَّبِحِكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاَطِيعُونِ ۞ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَلَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيعُ ۞

# التغسير

هذه الآية جاءت على لسان المسيح المسيح المداف النبوّة حيث يقول: جنت أوكّد لكم التوراة وأثبت أصولها ومبادئها ﴿ ومصدّقاً لها بين يديّ من التوراة وأثبت أصولها ومبادئها ﴿ ومصدّقاً لها بين يديّ من التوراة وأثبت عصيانكم للخطر الذي فرض عليكم، بالنسبة لبعض الأشياء، في دين موسى الأساك عصيانكم مثل منع لحم الأباعر، وبعض شحوم الحيوانات، وبعض الطيور، والأسماك عد ﴿ ولأحلّ لكم بعض الذي حرّم عليكم ﴾.

إِلَّا أَنَّ هذه المحظورات أحلّت لهم مرّة أخرى ببركة ظهور المسيح الله هذا النبيّ العظيم. ثمّ مرّة أخرى تتكرّر الجملة التي قرأناها على لسان المسيح في الآية السابقة: ﴿ وَجِئْتُكُمُ بآية من ربّكم فاتقوا الله ولطيعون﴾.

وفي الآية الثانية تؤكّد على لسان السيد المسيح بنخ عبودية المسيح لرفع كلّ إبهام وريب قد ينشأ من كيفية ولادته التي قد يتشبث بها البعض لإثبات الوهيته وتقول: ﴿ إِنْ الله ربّي وربّكم فاعبدوه هذا صراط هستقيم عن هذه الآية ومن آيات أخرى أنّ السيّد المسيح، لكي يزيل كلّ إبهام وخطأ فيا يتعلّق بولادته الخارقة للعادة، ولكي لا يتّخذونها ذريعة لتأليهه، كثيراً ما يكرّر القول ﴿ إِنّ الله ربّي وربّكم ﴾ و ﴿ إِنّي عبدالله آتاني الكتاب وجعلني

نبيّاً ها ، بخلاف ما نراه في الأناجيل الحرّفة الموجودة التي تنقل عن المسيح أنّه كان يستعمل «الأب» في كلامه عن الله، إنّ القرآن يذكر «الرب» بدلاً من ذلك: ﴿ لِنَّ الله ربّي وربّك م ها وهذا أكثر ما يمكن أن يقوم به المسبح في محاربة من يدّعي الوهيّته، بل لكي يكون التوكيد على ذلك أقوى يقول للناس ﴿ فَاعْبُدُوهِ ﴾ أي اعبدوا الله ولا تعبُدوني.

ولذلك نجد أنّه لم يكن أحد من الناس بتجرأ في حياة السيّد المسيح أن يدعي ألوهيته أو أنّه أحد الآلهة، وحتى بعد عروجه بقرنين من الزمان لم تخالط تعلياته في التوحيد شوائب الشرك, إلّا أنّ التثليث باعتراف أرباب الكنيسة ظهر في القرن الثالث للميلاد (وسيأتي تفصيل ذلك في ذيل الآية ١٧١ من سورة النساء).

فَلَمَّا أَحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَقَالَ مَنْ أَنصَادِى إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ خَنْ أَنصَارُ اللَّهِ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَاشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ اللَّهُ وَاصْدَا الْمَنَا بِمَا أَن لَتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاحَتُ بَنَامَ الشَّيْهِ دِينَ اللَّهُ وَمَحَدُوا وَ مَكَرَائلَهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَكِرِينَ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَيْرُ الْمَكِرِينَ اللَّهُ المَكِرِينَ اللَّهُ المَكْرِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَيْرُ الْمَكِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَيْرُ الْمَكِرِينَ اللَّهُ المَكْرِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمَكْرِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَكْرِينَ اللَّهُ الْمَكْرِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَكْرِينَ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْلِمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ الْمُؤْلِقَةُ الْمِي اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ اللْمُؤْلِقَةُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ اللْمُؤْلِقَالَةُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَةُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُلُولُ اللْمُؤْلِقُلُو

# التفسير

#### استقامة المواريين:

كان اليهود ينتظرون مجيء المسيح على بموجب ما بشرهم به موسى على أن يولد، ولكنّه عندما ظهر، و تعرّضت مصالح جمع من الظالمين والمنحرفين من بني إسرائيل للخطر، لم يبق معه إلا نفر قليل، بينا تركه الذين احتملوا أن يؤدّي قبولهم دعموة المسيح والتقيّد بالقوانين الإلهية إلى ضياع مصالحهم.

بعد أن أعلن عيسىٰ دعوته وأثبتها بالأدلة الكافية، أدرك أنّ جمعاً من بني إسرائيل يصرّون على المعارضة والعصيان ولا يتركون المعاندة والانحراف ﴿ قَلْمَا أُحسَ الْمَيْسَ مِنْهُمُ لِلْكُفْرِ ﴾، فنادىٰ في أصحابه و ﴿ قَالَ مَن لَنصاري إلى الله ﴾ فاستجاب لندائه نفر قليل، كانوا أطهاراً سماً هم القرآن بـ «الحواريّين»، لبّوا نداء المسيح ولم يبخلوا بشيء في سبيل نشر أهدافه المقدّسة.

أعلن الحواريُون استعدادهم لتقديم كلّ عون للمسيح على ، وقالوا: ﴿قَالَ الحواريُونَ نَعَنَ لَعَنَ الْعَارِلُونَ نَعَنَ لَعَنَ اللهِ وَلَهُهِد بِأَنَّا مِسلمونَ ﴾.

التعبير بـ «أحس» مع أن الكفر أمر باطني لايدرك بالحواس قد يكون أنّ إصرارهم على الكفر بلغ مرتبة من الشدّة وكأنّه أصبح محسوساً (تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث).

لاحظ أنّ الحواريين لم يقولوا: نحن أنصارك، بل لكي يعربوا عن منتهى إيمانهم بالتوحيد وليؤكّدوا إخلاصهم، ولكن لا يشمّ من كلامهم أيّ رائحة للشرك، قالوا: نحن أنصار الله، ننصر دينه، ونريدك شاهداً على هذه الحقيقة، لعلّهم قد شمّوا منذ ذلك اليوم رائحة الانحراف في المستقبل وأنّ هناك من سيدّعي الوهيّة عيسى من بعده، فسعوا ألّا يكون في كلامهم ما يكن أن يتذرّعوا به، ضمناً نلاحظ أنّ الحواريين عبّروا في كلامهم عن كونهم مسلمين، وهذا يدلّ على أن الإسلام هو دين جميع الأنبياء عبيها.

وهنا ميّز المسيح للله أتباعه المخلصين من الأعداء والمنافقين كيما يضع لدعوته بــرنامجاً دقيقاً وخطة مدروسة كما صنع نبيّ الإسلام ﷺ ذلك في بيعة العقبة.

وبعداُن قبل الحواريّون دعوة المسيح إلى التعاون معه وأتّغاذه شاهداً عليهم في إيمانهم، أتّجهوا إلى الله يعرضون عليه إيمانهم قائلين: ﴿رَبّنا لَمنّا بِعالْنزلنه ﴾.

ولكن لمّاكانت دعوى الإيمان لا تكني وحدها، فقد اتّبعوا ذلك بقيامهم بتنفيذ أوامر الله واتّباع رسوله المسيح، وقالوا مؤكّدين: ﴿ولتّبعنا الرسول﴾.

عندما يتغلغل الإيمان في روح الإنسان لابدّ أن ينعكس ذلك على عمله، فبدون العمل يكون إدّعاوُ، الإيمان تقوّلاً، لا إيماناً حقيقياً.

بعد ذلك طلبوا من الله قائلين ﴿فَاكتِبنَا مِع الشّاهدين﴾. والشّاهدون هم أولئك الذين لهم صفة قيادة الأمم، ويوم القيامة يشهدون على أعيال الناس الحسنة والسيّئة.

وبعد أن إنتهى الحواريّون من شرح إيمانهم، أشاروا إلى خطط اليهود الشيطانية، وقالوا: إنّ هؤلاء \_ لكي يقضوا على المسيح شلا، وعلى دعوته، ويصدّوا انتشار دينه \_ وضعوا المنطط الماكرة، إلا أنّ ما رسمه الله من مكر فاق مكرهم وكان أشد تأثيراً ﴿وهكروا وهكرالله والله خير الهاكرين﴾.

# ہحوث

#### ١\_من هم المواربون؟

«حواريّون» جمع حوري من مادة «حَوَر» بمعنى الغسل والتبييض، وقد تـطلق عـلى الشيء الأبيض، لذلك يطلق العرب على الطعام الأبيض «الحواري». و«حور» جمع حوراء وهي البيضاء البشرة.

أمّا سبب تسمية تلامذة المسيح بين بالحواريين فقد ذكرت له احتالات كثيرة، ولكن الأقرب إلى الذهن، وهو الوارد في أحاديث أغّة الدين، هو لأنّهم فضلاً عن طهارة قلوبهم وصفاء أرواحهم، كانوا دائبي السعي في تطهير الناس وتنوير أفكارهم وغسلهم من أدران الذنوب.

وهذا ما أكَّده حديث عن الإمام الرضائي في «عيون أخبار الرضا»...؟! ا

# ٢\_ المواريّون في القرآن والإنميل

أمَّا أسهاؤهم كما جاءت في إنجيل متى ولوقا، الباب السادس، فهي:

۱- بطرس، ۲- اندرياس، ۳- يعقوب، ٤- يوحنًا، ٥- فيلوبس، ٦- برتولولما، ٧- توما، ٨- متى، ٩- يعقوب، ١٢- يهوذا أخو يعقوب، ١٢- يهوذا الاسخريوطي الذي خان المسيح.

يذكر المفسّر المعروف المرحوم الطبرسي في «مجمع البيان» أنّ الحواريّين كانوا يرافقون المسيح في رحلاته، كلّما عطشوا أو جاعوا رأوا الماء والطعام مهيّاً أمامهم بأمر الله، فكانوا يرون في ذلك فخراً لهم أيّ فخر، وسألوا المسيح: أهناك من هو أفضل منّا؟ فقال: نعم، أفضل منكم من يعمل بيده ويأكل منكسبه.

وعلى أثر ذلك اشتغلوا بغسل الملابس للناس لقاء أجر، وانشغلوا بـذلك؛ فكـان ذلك درساً عملياً للناس بأنّ العمل ليس عيباً أو عاراً. "

#### ٣\_ ما المراد بالمكر الإلهي؟

في القرآن آيات مشابهة لهذه ينسب فيها المكر إلى الله"، كلمة «المكر» بالمصطلح المعاصر تختلف كثيراً عن معناها اللغوي، فالمكر بالمعنى المعاصر هو وضع الخطط الشيطانية الضارّة،

١. عيون أخبار الرضاء ج ٢، ص ٧٩؛ وعلل الشرايع، ج ١، ص ٨٠.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٤٤٤؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٣، ص ٢٣.

٣. انظر الآية ٣٠ من سورة الأنفال، أو الآية ٥٠ من سورة النمل وغيرهما.

ولكن معناها بلغة العرب هو البحث عن العلاج لأمرٍ مّا، وقد يكون حسناً أو سيّئاً. في كتاب «المفردات» للراغب نقراً: المكر: صرف الغير عمّا يقصد \_ خيراً كان أم شرّاً \_ . وفي القرآن وردت كلمة «المكر» مقرونة بكلمة «الخير»، إذ يقول ﴿والله خيرالهاكوين﴾، كما وردت مع «السيّىء»: ﴿ولايحيق العكر الشيّئ إلاه بأهله ﴾ أ

وعليه يكون المقصود من الآية هو أنّ أعداء المسيح وضعوا الخطط الشيطانية للوقوف بوجه هذه الدعوة الإلهيّة، ولكن الله لكي يحفظ حياة نبيّه ويصون الدعوة مكَرَ أيضاً فأحبط كلّ ما مكروه.

إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِعِيسَى إِنِي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا وَخُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَ مَا أَنْ مَرْجِعُكُمْ وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ ٱلنَّعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَ مَا أَنْ اللَّهُ عَلَى مَرْجِعُكُمْ فَيْ مَا كُنتُ مُ فِيما كُنتُ وْمِيهِ تَخْلِغُونَ ٥٠٠ فَا اللَّهُ مَا كُنتُ مُ فِيما كُنتُ وْمِيهِ تَخْلِغُونَ ٥٠٠ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل

# التفسير

قلنا إنّ اليهود \_بالتعاون مع بعض المسيحيّين الخونة \_قرّروا قتل السيّد المسيح، فأحبط الله مكرهم، ونجئ نبيّد منهم، في هذه الآية يذكر الله نعمته على المسيح قبل وقوع الحادثة، قائلاً: ﴿إِذْ قَالَ اللّه يَا عَيْسَىٰ لِنْنِي مِتُوفِيكَ وَرَافِعَكَ لِلنِّيهِ.

من المعروف عند المفسّرين، بالإستناد إلى الآية ١٥٧ من سورة النساء، أنّ السيّد المسيّح لم يُقتَل، وأنّ الله رفعه إلى السهاء، غير أنّ المسيحيّين يقولون إنّه قُتِل ودُفِن، ثمّ قام من بين الأموات وبتى لفترة قصيرة على الأرض ثمّ صعد إلى السهاء (.

ولكن الذي لابد من قوله الآن هو أن هذه الآية ليس فيها دليل على موت عيسى، على الرغم من أن بعضهم تصوّر أن كلمة «متوفّيك» من «الوفاة». وعلى ذلك فإنّهم يرون أنّ هذا الموضوع يتعارض مع الرأي السائد بين المسلمين، والذي تؤيّده الأحاديث، من أنّ عيسى لم يمت وأنّه حي، ولكن الأمرليس كذلك.

«الفوت» هو بُعد الشيء عن الإنسان بحيث يتعذّر إدراكه، و«الوافي» الذي بلغ التمام، ووفئ بعهده إذا أُمّهُ ولم ينقضه، وإذا استوفى أحد دَينه من المدين قيل «توفّى دَينه».

وفي القرآن وردت «توفيّ) كراراً: ﴿وهو للذي يتوفّاكم بالليل ويعلم ما جرحتم بالنهار أَ. فهنا عبر عن النوم بكلمة «يتوفّاكم».

أ. إنجيل مرقس، الباب ١٥ و ١٦؛ وإنجيل متى، الباب ٢٧ و ٢٨؛ وإنجيل لوقا، الباب ٢٤؛ وإنجيل بموحنا،
 الباب ٢١.

هذا المعنى نفسه يرد في الآية ٤٢ من سورة الزمر، كما ترد كلمة «توفّى)، في آيات أخرىٰ بمعنى الأخذ.

صحيح أنّ «توفّىٰ» قد تأتي أحياناً بمعنى الموت، ولكنّها حتى في تلك المواضع لا تعني الموت حقّاً، بل بمعنى قبض الروح، والواقع أنّ مادّة «فوت» ومادّة «وفي» منفصلتان تماماً. ممّا تقدّم يكون تفسير الآية واضحاً.

يقول الله: يا عيسىٰ إنّني سوف استوفيك وأرفعك إليّ، وهذا يعني حياة عيسىٰ، لا موته (وطبعاً إذا كانت كلمة «توفى» بمعنى قبض الروح فقط، فإن لازم ذلك هو الموت).

ثمّ تضيف الآية ﴿ ومطهرك مِن الدِّينَ كَفُرُولَ ﴾.

هذا جانب آخر من خطاب الله إلى المسيح، والقصد من التطهير هنا هو إنقاذه من الكفّار الخبثاء البعيدين عن الحق والحقيقة الذين كانوا يوجّهون إليه التهم الباطلة، ويحوكون حوله المؤامرات ساعين إلى تلويث سمعته، فنصر الله دينه، وطهّره من تلك التهم، بمثل ما نقرأه عن نبي الإسلام عَمَالًا في أوّل سورة الفتح ﴿ لِنّا فتحنا الله فتحا مبينا \* ليعقولك الله ما تقدّم من دنبك وما تأخره، أي أنّنا هيّانا لك نصراً واضحاً كي يعفر لك الله ذنوبك السابقة واللاحقة (ويطهّرك من التهم التي ألصقوها بك على شكل ذنوب).

كما يحتمل أن يعني التطهير إخراج المسيح الله من ذلك المحيط الملوّث، وهذا يناسب الآية السابقة.

## ﴿ وجامل الذين لتّبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة﴾.

وهذه بشارة يبشّر بها الله المسبح وأتباعه لتشجيعهم عملى المسضيّ في الطسريق الذي اختاروه، والواقع أنّ هذه واحدة من آيات الإعجاز ومن تنبّوات القرآن الغيبية الني تقول إنّ أتباع المسبح سوف يسيطرون دامًاً على اليهود الذين عادوا المسبح.

وها نحن اليوم نرئ هذه الحقيقة رأيّ العين، فاليهود الصهاينة، ـ بمغير الاستناد إلى المسيحيّين ـ غير قادرين على إدامة حياتهم السياسية والاجتاعية يوماً واحداً، بديهيّ أنّ «الكافرين» هنا هم اليهود الذين كفروا بالمسيح.

وفي ختام الآية يقول تعالى: ﴿ ثُمَّ لِليَّ مرجعكم فأحكم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون﴾ ويعني أن ما تقدّم من الانتصارات والبشائر يتعلق بالحياة الدنيا، أمَّا المحكمة النهائية ونيل الجزاء الكامل فسيكون في الآخرة.

## ہدث

# هل الديانتان اليهودية والمسيميّة باقيتان؟

هنا يتبادر سؤال إلى الذهن، وهو أنّ اليهود والنصارى ـ بموجب هذه الآية ـ سيبقون في الدنيا حتى يوم القيامة، وأنّ أتباع ها تين الديانتين سيبقون أيضاً، مع أنّ الأخبار الخاصّة بظهور المهدى ﴿ تَبِينَ أَنَّه يخضع جميع الأديان ويحكم العالم كلَّه.

يتضع جواب هذا السؤال بالتدقيق في الأحاديث، فمنحن نقرأ في الأحاديث عمن المهدي يهل أنه لا يبق بيت في البدو ولا في الحضر إلا ويدخله التوحيد، أي إن الإسلام سيكون الدين الرسمي في العالم كلّه، وتكون الحكومة حكومة إسلامية، ولا يحكم العالم سوئ القوانين الإسلامية، ولكن هذا لا يمنع من وجود أقلية من اليهود والنصارى تعيش تحت ظلّ حكومة المهدى يا وفق شروط «أهل الذمّة».

إنّنا نعلم أنّ حكومة المهدي الله لا تجبر الناس على اعتناق الإسلام، بل تتقدّم بالمنطق، أمّا التوسّل بالقوّة العسكرية فلبسط العدالة، وللإطاحة بالحكومات الظالمة، ولانضواء العالم تحت لواء الإسلام، لا لإجبار الناس على قبول الإسلام، وإلّا فلن يكون هناك أي معنى لحرية الإرادة والاختيار.

فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِ بُهُمْ عَذَا بَاشَدِيدًا فِي الدُّنْيَ اوَ الْآخِرَةِ وَمَالَهُ مِنِ فَأَ نَصِرِينَ ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحَاتِ فَيُوفِيهِ مِ أُجُورَهُمُ الْعَصِرِينَ ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ وَالدِّيرَ الْعَرَيْدِ وَالْمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴿ وَالْمَا لَكُونَ مَا لَكُونَ الْمَا اللَّهُ لَا يُحْتِي وَالذِّكُولُ الْمَا لَكُونَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴿ وَالْمَا اللَّهُ اللَّهُ لَا يُحْتِي وَالذِّكُولَ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ لَا يُحْتِي وَالذِّكُولُ الْمَا اللَّهُ اللَّ

# التفسير

# عاقبة انصار وأعداء المسيع ﷺ:

الآية الأولى والثانية تتابعان الخطاب للسيد المسيح وحال أتباعه وأعدائه، بينما الآية الثالثة فتخاطب نبى الإسلام ﷺ.

وبعد ذكر رجوع الناس إلى الله ومحاكمتهم \_ في الآية السابقة \_ يأتي في هذه الآية ذكر نتيجة تلك المحاكمة، فالكافرون والمعارضون للحق والعدالة سيُلاقون في الآخرة من العذاب الأليم مثل ما يُلاقون في الدنيا، ولن يكون لأيّ منهم حام ولا نصير، ﴿ فَأَمَّا اللَّهُ يِن كَفُرُوا فَأَمَّا اللَّهُ يَن كَفُرُوا فَأَمَّا مُدَيداً فِي الدنيا والآخرة وما لهم من ناصرين .

ومن الإشارة في هذه الآية إلى عذاب الدنيا نفهم أنّ الكافرين \_ وهـــم هـــنا اليهــود \_ لاينجون من العذاب، وهذا ما يؤكّده تاريخ اليهود، ومن ذلك تفوّق الآخرين عليهم كها جاء في الآيات السابقة.

ثم أشار القرآن الكريم إلى الفئة الثانية وقال: ﴿ وَلَمَّا الدِّينَ لَمَنُوا وَمَمَلُوا الصالحات فيوفّيهم أجورهم ﴾. ثم يوكد القول: ﴿ وَالله لا يحبِّ الطّالمين ﴾.

تقديم مصير الكافرين على المؤمنين من أجل أن الكافرين بنبوّة المسيحكانوا يشكلون الأغلبية.

والملفت للنظر أن الآية الأولى إكتفت بذكر الكفر فقط، أمَّا الآية الثانية فقرنت الإيمان

بالعمل الصالح، وهذا إشارة إلى أن الكفر لوحده يكون سبباً للعذاب الإلهي، ولكن الإيمان لوحده لا يكني للنجاة، بل لابدّ وأن يقترن بالعمل الصالح.

وجملة ﴿ والله لا يحبّ الظالمين لعلّها ناظرة إلى أنّ جميع معاني الكفر والأعمال السيّئة داخلة في مفهوم الظلم بمعناه الواسع، ومن الواضح أن الله لا يحب الظالمين ولا يقدم على ظلم عباده بل يوفيهم أجورهم بالكامل.

وبعد ذكر تاريخ المسيح وبعض ما جرى له، يتّجه الخطاب إلى رسول الإسلام عَلَيْنَهُ فيقول: كلّ هذا الذي سردناه عليك دلائل صدق لدعو تك ورسالتك، وكان تذكيراً حكياً جاء بصورة آيات قرآنية نزلت عليك، تبيّن الحقائق في بيان محكم وخالٍ من كلّ هنزل وباطل وخرافة. ﴿ ذلك نتلوه عليك من الآيات والذّكر العكيم».

## الآيتان

إِنَّ مَثَلَعِيسَىٰعِندَٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَّ خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ ٱلْحَقُّ مِن دَّيِكَ فَلَاتَكُنُ مِّنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ۞

# سبب النزول

قلنا في بداية هذه السورة أنّ الكثير من آياتها كانت ردّاً على محاورات مسيحيّي نجران الذين جاؤوا في وفد مؤلّف من ٦٠ شخصاً وفيهم عدد من زعمائهم بقصد التحاور مع رسول الله ﷺ.

من بين المواضيع التي طرحت في ذلك الاجتاع مسألة ألوهيّة المسيح التي رفضها رسول الله ﷺ واستدلّ بأنّ المسيح وُلِد وعاش كبقية الناس ولا يمكن أن يكون إلهاً، لكنّهم استدلّوا على ألوهيّته بولادته من غير أب، فنزلت الآية ردّاً عليهم، ولمّا رفضوا ذلك دعاهم إلى المباهلة، وسوف يأتي ذكرها قريباً إن شاء الله. \

# التفسير

#### نفى الوهية المسيع:

الآية الأولى تورد استدلالاً قصيراً وواضعاً في الردّ على مسيحيّي نجران بشأن الوهية المسيح: إنّ ولادة المسيح من غير أب لا يمكن أن تكون دليلاً على أنّه ابن الله أو أنّه الله بعينه، لأنّ هذه الولادة قد جرت لآدم بصورة أعجب فهو قد ولد من غير أب ولا أم، وعليه، فكما أنّ خلق آدم من تراب لا يستدعي التعجّب، لأنّ الله قادر على كلّ شيء، ولأن «فعله» و «إرادته» متناسقان فإذا أراد شيئاً يقول له: كن فيكون، كذلك ولادة عيسى من أمّ وبغير

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآيات مورد البحث.

أب، ليست مستحيلة. ﴿إِنَّ مِثْلَ عِيسَىٰ عند اللَّه كَمِثُلَ آدم حلقه مِنْ ترابِ ثِهَ قَالَ له كَـنَ فيكون﴾.

وأساساً، فإنّ الميسور والمعسور يتحقّقان بالنسبة لمن كانت قدرته محدودة كما في المخلوقات، أمّا من كانت قدرته مطلقة فلا مفهوم للصعب والسهل بالنسبة له، فخلق ورقة واحدة تتساوى بالنسبة له مع خلق غابة من آلاف الكيلومترات، وخلق ذرة واحدة كخلق المنظومة الشمسية لديه.

#### ﴿الحقُّ مِن ربُّك فَلَا تَكُنُّ مِنَ الْمَمْتَرِينَ﴾.

هذه الآية تؤكّد الموضوع وتقول: إنّ ما أنزلنا عليك بشأن المسيح أمرٌ حقيقيٌ من الله ولا يعتوره الشكّ، فلا تتردّد في قبوله.

في تفسير ﴿الحق هن ربّك ﴾ للمفسّرين رأيان: الرأي الأول يقول: إنّ الجملة مبتدأ وخبر، وبذلك يكون المعنى: الحقّ دامًا من ربّك، وذلك لأنّ الحقّ هو الحقيقة، والحقيقة هو الوجود، وكلّ وجود ناشىء من وجوده، لذلك فكلّ باطل عدم، والعدم غريب على ذاته.

الرأي الثاني يقول: إنّ الجملة خبر لمبتدأ محذوف تقديره «تلك الأخبار». أي تلك الأخبار التي أنزلناها عليك حقائق من الله، وكلّ من التفسيرين ينسجم مع الآية.

فَمَنَ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءً كَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ ٱبنَاءَ نَا وَأَبْنَاءَ كُرُ وَنِسَاءً نَا وَنِسَاءً كُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ فَهُ مَنْ بَيْهِ لَ فَنَجْعَ لَلْعَ نَتَ ٱللَّهِ عَلَى الْحَكَاذِبِينَ شَنْ

## سبب النزول

قيل نزلت الآيات في وفد نجران العاقب والسيد ومن معها قالوا لرسول الله عَلَيْهُ: هـل رأيت ولداً من غير ذكر فنزلت: ﴿إِنَّ هَنْل هيسىٰ عند الله كمثل آدم... الآيات فيقرأها عليهم، فلمّا دعاهم رسول الله إلى المباهلة استنظروه إلى صبيحة غد من يومهم ذلك، فلمّا رجعوا إلى رجالهم قال لهم الأسقف: انظروا محمّداً في غدٍ فإن غدا بولده وأهله فاحذروا مباهلته، وإن غدا بأصحابه فباهلوه فإنّه على غير شيء.

فلما كان الغد جاء النّبي عَلَيْهُ آخذاً بيدي على بن أبي طالب على والحسن والحسين على بين يديه عشيان وفاطمة على تقشي خلفه، وخرج النصارى يتقدمهم أسقفهم. فلما رأى النّبي عَلَيْهُ قد أقبل بمن معه فسأل عنهم فقيل له: هذا ابن عمّه وزوج ابنته وأحب الخلق إليه، وهذان ابنا بنته من علي وهذه الجارية بنته فاطمة أعز الناس عليه وأقربهم إلى قلبه، وتقدّم رسول الله عَمَيْهُ فجنا على ركبتيه، قال أبو حارثة الاسقف جنا والله كها جنا الأنبياء للمباهلة.

ا، «مُباهَلة» في الأصل من مادة «بَهْل» (على وزن أعل) بمعنى اطلاق وفك القيد عن الشيء وبـذلك يـقال
 للحيوان الطلق حيث لا توضع محالبها في كيس كي يستطيع وليدها أن يرضع بسهولة بقال له: «باهل»، «ابتهال» في الدعاء بمعنى التضرع وتفويض الأمر إلى الله.

وإذا فشروها بمعنى الهلاك واللَّمن والبعد عن الله كذلك بسبب ترك العبد طلقاً وحراً في كلّ شيء تترتب عليه هذه النتائج، هذا معنى «المباهلة» لغةً.

امًا مفهوماً ما هو المعروف نزول هذه الآية، بمعنى الملاعنة بين الشخصين، ولذا يجتمع أفراد للحوار حول مسألة دينية مهمّة في مكان واحد ويتضرعون الله أن يفضح الكاذب ويعاقبه.

فرجع ولم يقدم على المباهلة، فقال السيد: أدن يا أبا حارثة للمباهلة! فقال: لا، إنّي لأرى رجلاً جريئاً على المباهلة وأنا أخاف أن يكون صادقاً ولئن كان صادقاً لم يحل والله علينا حول وفي الدنيا نصراني يطعم الماء.

فقال الاسقف: يا أبا القاسم! إنّا لا نباهلك ولكن نصالحك فصالحنا على ما ينهض به، فصالحهم رسول الله تَبَيِّقُ على ألني حلّة من حلل الأواقي قسمة كلّ حلّة أربعون درهماً فما زاد أو نقص فعلى حساب ذلك أو على عارية ثلاثين درعاً وثلاثين رمى وثلاثين فرساً إن كان باليمن كيد، ورسول الله تَبَيِّقُ ضامن حتى يؤدّيها وكتب لهم بذلك كتاباً.

وروي أنّ الأسقف قال لهم: إنّي لأرى وجوهاً لو سألوا الله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله، فلا تبتهلوا فتهلكوا ولا يبقي على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة '.

# التفسير

## ﴿فَمِنْ مَاجِّكَ فَيهُ مِنْ بِعِدُ مِا جِاءِكَ مِنْ العِلْمِ ﴾.

بعد الآيات التي استدل فيها على بطلان القول بألوهية عيسى بن مريم، يأمر الله نبيّه بالمباهلة إذا جاءه من يجادله من بعد ما جاء من العلم والمعرفة، وأمره أن يقول لهم: إني سأدعو أبنائي، وأنتم أدعوا أبناءكم، وأدعو نسائي، وأنتم ادعوا نساءكم، وأدعو نفسي، وتدعون أنتم أنفسكم، وعندئذ ندعو الله أن ينزل لعنته على الكاذب منا ﴿قهن حاجّك فيه من بعد ما جاءك من للعلم فقل تعالوا ندع لبنانا ولبناءكم ونسانا ونساءكم ولنفسنا ولنفسكم ثم فيتهل فنجعل لعند لله على الكاذبين ﴾.

ولاحاجة للقول بأنّ القصد من المباهلة لم يكن إحضار جمع من الناس للّعن، ثمّ ليتفرّقوا كلُّ إلى سبيله، لأنّ عملاً كهذا لن يكون له أيّ تأثير، بل كان المنتظر أن يكون لهذا الدعاء واللّعن أثر مشهود عياناً فيحيق بالكاذب عذاب فوري.

وبعبارة أخرى: فإنّ المباهلة \_وإن لم يكن في الآية ما يشير إلى تأثيرها \_كانت بمثابة «السهم الأخير» بعد أن لم ينفع المنطق والاستدلال، فإنّ الدعاء وحده لم يكن المقصود بها، بل كان المقصود منها هو «أثرها الخارجي».

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وورد سبب نزول هذه الآيات في تفاسير أخرى مع تفاوت يسير مثل: تفسير روح الجنان، والتفسير الكبير وغيرها، وإدّعى الفخر الرازي أن هذه الروايات متفق عليها عند علماء التفسير والحديث، (بحار الانوار، ج ٢١، ص ٣٢٢ و٣٢٢ و٣٤٢ و...).

# بحوث

# ١\_ المباهلة دليل قاطع على أمقية نبي الإسلام

لعل قضية المباهلة بهذا الشكل لم تكن معروفة عند العرب، بل كانت أسلوباً يبين صدق النبيّ وإيمانه بشكل قاطع، إذ كيف يمكن لمن لا يؤمن كلّ الإيمان بعلاقته بالله أن يدخل هذا الميدان، فيطلب من معارضيه انّ يتقدّموا معه إلى الله يدعونه أن ينزل لعناته على الكاذب، وأن يروا سرعة ما يحلّ بالكاذب من عقاب؟! لاشكّ أنّ دخول هذا الميدان خطر جدّاً، لأنّ المبتهل إذا لم يجد إستجابة لدعائه ولم يظهر أيّ أثر لعقاب الله على معارضيه، فلن تكون النتيجة سوى فضيحة المبتهل، فكيف يمكن لإنسان عاقل ومدرك أن يخطو مثل هذه الخطوة دون أن يكون مطمئناً إلى أنّ النتيجة في صالحه؟ لهذا قبيل إنّ دعوة رسول الله عن المباهلة تعتبر واحداً من الأدلة على صدق دعوته وإيمانه الراسخ بها، بصرف النظر عن النتائج التي كانت ستكشف عنها المباهلة.

تقول الروايات الإسلامية، عند عرض هذا الإقتراح للمباهلة، طلب ممثّلو مسيحيّي نجران من رسول الله ﷺ أن يهلهم بعض الوقت ليتبادلوا الرأي مع شيوخهم، فكان لهم ما أرادوا، وكانت نتيجة مشاورتهم - التي تعتمد على ناحية نفسية - هي أنّهم أمروا رجالهم بالدخول في المباهلة دون خوف إذا رأوا محمّداً ﷺ قد حضر في كثير من الناس ووسط جلبة وضوضاء، إذ أنّ هذا يعني أنه بهذا يريد بثّ الرعب والخوف في النفوس وليس في أمره حقيقة، أمّا إذا رأوه قادماً في بضعة أنفار من أهله وصغار أطفاله إلى الموعد، فليعلموا أنه نبي الله حقية، وليتجنّبوا مباهلته.

وقد حضر المسيحيّون إلى المكان المعيّن، ثمّ رأوا أنّ رسول الله عَيَّلِيَّة أقبل يحمل الحسين اللهِ على يلهُ وفاطمة على وهو الحسين الله على يلهُ وفاطمة على وهو يطلب منهم أن يؤمّنوا على دعائه عند المباهلة، وإذ رأى المسيحيّون هذا المشهد استولى عليهم الفزع، ورفضوا الدخول في المباهلة، وقبلوا التعامل معه بشروط أهل الذمّة.

# ٢\_ أمد أدلَّة عظمة أهل البيت ﷺ

يصرّح المفسّرون من الشيعة والسنّة أنّ آية المباهلة قد نزلت بحقّ أهل بيت النبيّ ﷺ، وأنّ الذين اصطحبهم النبيّ ﷺ معه للمباهلة بهم هم: الحسن والحسين وفاطمة وعلي ﴿ إِنَّ الذين اصطحبهم النبيّ ﷺ،

وعليه، فإنّ «أبناءنا» الواردة في الآية ينحصر مفهومها في الحسن والحسين الله ومفهوم «نساءنا» ينحصر في علي الله أحاديث وهناك أحاديث كثيرة بهذا الخصوص أ

حاول بعض أهل السنّة أن ينكر وجود أحاديث في هذا الموضوع، فـصاحب تـفسير المنار يقول في تفسير الآية:

الروايات متفقة على أنّ النبي تَنَافَقَة إختار للمباهلة عليّاً وفاطمة وولديهما ويحملون كلمة «نساءنا» على فاطمة على أنّ النبي تَنَافَسنا» على علي تنفِظ فقط، ومصادر هذه الروايات شيعية، ومقصدهم منها معروف، وقد اجتهدوا في ترويجها ما استطاعوا حتى راجت على كثير من أهل السنّة، ولكن بالرجوع إلى مصادر أهل السنّة الأصلية ينتضح أنّ الكثير من تلك الطرق لا تنتهي بالشيعة وبكتب الشيعة، وإنكار هذه الأحاديث الواردة بطريق أهل السنّة، يسقط سائر أحاديثهم وكتبهم من الإعتبار.

لكي نلقي الضوء على هذه الحقيقة، نورد هنا بعضاً من رواياتهم ومصادرها:

القاضي نور الله الشوشتري في ج ٣ من كتابه النفيس «إحقاق الحقّ»، الطبعة الجديدة، ص ٤٦، يتحدّث عن إتّفاق المفسّرين في أنّ «أبناءنا» في هذه الآية إشارة إلى الحسسن والحسين، و«نساءنا» إشارة إلى فاطمة، و«أنفسنا» إشارة إلى عليّ المُثِلًا.

ثمّ يشير في هامش الكتاب إلى نحو ستّين من كبار أهل السنّة من الذين قالوا إنّ آيــة المباهلة نزلت في أهل البيت، ويذكر أسهاء هؤلاء العلماء بالتفصيل في الصفحات ٤٦ ــ ٧٦. ومن المشاهير الذين نقل عنهم هذا التصريح:

١ـ مسلم بن الحجاج النيشابوري، صاحب أحمد الصحاح السعة المعروفة التي يعتمدها أهل السنّة. ج ٧، ص ١٢٠ (طبعة محمّد علي صبيح ـ مصر).

۲\_ أحمد بن حنبل في كتابه «المسند» ج ١، ص ١٨٥ (طبعة مصر).

٣- الطبري في تفسيره المعروف «جامع البيان» ج ٣، ص ١٩٢ (المطبعة اليمنية ـ مصر).

3- الحاكم في كتابه «المستدرك» ج ٣، ص ١٥٠ (طبعة حيدر آباد الدكن).

ه الحافظ أبو نعيم الإصفهاني في كتابه «دلائل النبوة» ص ٢٩٧ (طبعة حيدر آباد).

٦- الواحدي النيشابوري في كتابه «أسباب النزول» ص ٧٤ (المطبعة الهندية مصر).
 ٧- الفخر الرازي في تفسيره المعروف «التفسير الكبير»، ج ٨، ص ٨٥ (المطبعة البهية ـ

٨- إبن الأثير في كتابه «جامع الأصول» ج ٩، ص ٤٧٠ (مطبعة السنّة المحمدية -مصر).
 ٩- إبن الجوزي في كتابه «تذكرة الخواص» ص ١٧ (طبعة النجف).

10\_ القاضي البيضاوي في تفسيره ج ٢، ص ٢٢ (مطبعة مصطفى محمّد ـ مصر).

11- الآلوسي في تفسيره «روح المعاني» ج ٣. ص ١٦٧ (المطبعة المنيرية \_مصر).

۱۲\_الطنطاوي في تفسيره المعروف «الجواهر» ج ۲، ص ۱۲۰ (مطبعة مصطنى البابي الحلبي ـ مصر).

17\_ الزمخشري في تفسيره «الكشّاف» ج ١، ص ١٩٣ (مطبعة مصطفى محمّد).

1<mark>8\_الحافظ أحمد بن حجر العسقلاتي</mark> في كتابه «الإصابة» ج ٢، ص ٥٠٣ (مطبعة مصط**ن**ي محمّد).

١٥ـ ابن الصبّاغ في كتابه «الفصول المهمّة» ص ١٠٨ (طبعة النجف).

٦٦ـ العلّامة القرطبي في كتابه «الجامع لأحكام القرآن» ج ٣، ص ١٠٤ (طبعة مصر سنة ١٩٣٦).

صاحب «الكشّاف» وهو من كبار علماء أهل السنّة، يذهب إلى أنّ هذه الآية أقوى دليل على فضيلة أهل الكساء.

يتَّفق المفسّرون والمحدّثون والمؤرّخون الشيعة أيضاً أنّ هذه الآية قمد نمزلت في أهمل

۱. صحیح مسلم، ج ۷، ص ۱۲۰؛ والغدیر، ج ۳، ص ۲۰۰.

البيت، وقد أورد صاحب تفسير «نور الثقلين» روايات كثيرة بهذا الشأن. ا

من ذلك أيضاً ما جاء في كتاب «عيون أخبار الرضا» عن الجلس الذي عقده المأمون في قصره للبحث العلمي، وجاء فيه عن الإمام الرضائح قوله: ... ميز الله الطاهرين من خلقه، فأمر نبيّه مَنَيَ الله المباهلة بهم في آية الإبتهال، فقال عزّوجل: يا محمد (فمن حاجك فيه...» الآية، فأبرز النبي مَنَيْ الله عليه والحسن والحسين وفاطمة صلوات الله عليهم...

وقال الله نهذه خصوصية لا يتقدّمهم فيها أحد، وفضل لايلحقهم فسيه بشسر، وشسرف لا يسبقهم إليه خلق .

كذلك وردت روايات بهذا المضمون في تفسير البرهان وبحار الأنوار وتفسير العيّاشي، وكلّها تقول إنّ الآية قد نزلت في أهل البيت.

#### ٣۔ اِعتراض وجوابه

السؤال، هنا إعتراض مشهور أورده الفخر الرازي وآخرون على نزول هذه الآية في أهل البيت، يقول هؤلاء: كيف يمكن أن نعتبر أنّ القصد من «أبناءنا» هو الحسن والحسين الله مع أنّ «أبناء» جمع ولا تطلق على الاثنين؟ وكذلك «نساءنا» جمع، فكيف تطلق على سيّدة الإسلام فاطمة الله وحدها؟ وإذا كان القصد من «أنفسنا» عليّاً الله وحده فلهاذا جاء بصيغة الجمع؟

الجواب: أوّلاً: كما سبق أن شرحنا بإسهاب، أنّ هناك أحاديث كثيرة في كثير من المصادر الإسلامية الموثوق بها شيعية وسنّية - تؤكّد نزول هذه الآية في أهل البيت، وهي كلّها تقول إنّ النبي عَلَيْهِ لم يدع للمباهلة غير علي وفاطمة والحسن والحسين الميهيمية، هذا بذاته قرينة واضحة لتفسير الآية، إذ أنّ من القرائن التي تساعد على تفسير القرآن هي السنّة وما ثبت من أسباب النزول.

وعليه، فإنّ الإعتراض المذكور ليس موجّهاً للشيعة فقط، بل إنّ عـلى جمـيع عـلماء الإسلام أن يجيبوا عليه، بموجب ما ذكرناه آنفاً.

۱. تفسیر نورالتقلین، ج ۱، ص ۳۶۸ و ۳۶۹ و ۳۵۰.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ١ ص ٣٤٩؛ وتفسير البرهان، ج ١، ص ٢٨٩؛ وتفسير العيّاشي، ج ١، ص ١٧٧؛ والبحارالانوار، ج ٢٥، ص ٢٢٣؛ وعيون اخبار الرضاءليُّلا، ج ١، ص ٢٢٩ ـ ٢٣١.

ثانياً: إطلاق صيغة الجمع على المفرد أو المثنى ليس أمراً جديداً فهو كثير الورود في القرآن وفي غير القرآن من الأدب العربي، وحتى غير العربي.

من ذلك مثلاً أنّه عند وضع قانون، أو إعداد إتّفاقية، تستعمل صيغة الجمع على وجه العموم، فمثلاً, قد يقال في إتّفاقية: إنّ المسؤولين عن تنفيذها هم الموقّعون عليها وأبناؤهم، في الوقت الذي يمكن أن يكون لأحد الأطراف ولد واحد أو اثنين، فلا يكون في هذا أيّ تعارض مع تنظيم الإتّفاقية بصيغة الجمع، وذلك لأنّ هناك مرحلتين، مرحلة «الإتفاق» ومرحلة «التنفيذ». فني المرحلة الأولى قد تأتي الألفاظ بصيغة الجمع لكي تنطبق على جميع الحالات. ولكن في مرحلة التنفيذ قد تنحصر الحالة في فرد واحد، وهذا لا يستنافى مع عمومية المسألة.

وبعبارة أخرى: كان على رسول الله تَنْكُنَا على رسول الله تَنْكُنَا على رسول الله تَنْكُنَا على مسيحيّي نجران، أن يـدعو للمباهلة جميع أبنائه وخاصّة نسائه وجميع من كانوا بمثابة نفسه. إلَّا أنَّ مصداق الإنّفاق لم ينطبق إلَّا على ابنين وامرأة ورجل (فتأمّل!).

في القرآن مواضع متعدّدة ترد فيها العبارة بصيغة الجمع، إلا أنَّ مصداقها لا ينطبق إلاً على فرد واحد، فمثلاً نقراً: ﴿الذين قال لهم الناسُ إِنَّ الناسَ قدم معول الكم فاخشُوهم المقصود من «الناس» في هذه الآية هو منعيم بن مسعود، حسب قول فريق من المفسّرين، لأن هذا كان قد أخذ أموالاً من أبي سفيان في مقابل إخافة المسلمين من قوّة المشركين. "

وأيضاً نقراً؛ ولقد سمع الله قول الذين قالوا إنّ الله فقير ونعن لَفنيا ﴾ . فهنا المقصود بـ «الذين» في هذه الآية، على رأي كثير من المفسّرين، هو «حي بن أخطب» أو «فنحاص». على من المفسّرين، هو «حي بن أخطب» أو «فنحاص». على من المفسّرين، هو «حي بن أخطب» أو «فنحاص». وقد الذين المقسمة المقسمة

وقد يطلق الجمع على المفرد للتكريم، كما جاء عن إيراهيم: ﴿ إِنَّ لِبِرَاهِيمِ كَانَ لَهُمْ قَالَتُنَا الله ﴾ فهنا أطلقت كلمة «أمّة» وهي اسم جمع، على مفرد.

۱. آل عمران، ۱۷۳.

التفسير الكبير؛ وتفسير روح المعاني؛ وتفسير القرطبي، ذيل الآية ١٧٣ من سورة آل عمران.

۲. آل عمران، ۱۸۱.

٤. تفسير جامع البيان؛ وتفسير قرطبي، ذيل الآية ١٨١ من سورة آل عمران.

٥. النحل، ١٢٠.

# ٤\_ هل أنّ أبناء البنت هم أبناء الأب؟

كما أنّ آية المباهلة تفيد بأنّ أبناء البنت يعتبرون أبناء أبيها أيضاً، بخلاف ماكان سائداً في الجاهلية في اعتبار أبناء الإبن فقط هم أبناء الجد، إذ كانوا يقولون:

بنوهنّ أبناء الرجال الأبساعد (

بسنونا بسنو أبسنائنا وبسناتنا

هذا اللون من التفكير كان من بقايا التقاليد الجاهلية الخاطئة التي لم تكن ترى المرأة عضواً من أعضاء المجتمع، بل كانت تنظر إليها على أنها وعاء لنمو الأبناء فقط، وتسرى أنّ النسب يلحق بالآباء لاغير. يقول شاعرهم:

مستودعات وللأنساب آبساء

وإنّما أمّهات الناس أوعية

غير أنّ الإسلام قضى على هذا اللون من التفكير، وساوى بين أبناء الابن وأبناء البنت. نقرأ في الآية ٨٤ و ٨٥ من سورة الأنعام بشأن أبناء إيراهيم: ﴿مَنْ دَرِّيتُه دُلُود وسليمانُ وأَيُوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك تجزي المحسنين \* وزكريًا ويحيى وميسى والياس كل من الصالحين ﴾.

فالمسيح عيسى بن مرجم على عدّ هنا من أبناء إبراهيم على مع أنّه كان ابناً من جهة البنت. الأحاديث والروايات الواردة عن طريق الشيعة والسنّة بشأن الحسن والحسين الله تشكيل منهما بـ «ابن رسول الله تَنْكُلُهُ » كراراً.

وفي الآيات التي تحرّم الزواج ببعض النساء نقراً: ﴿وَحَلَائِلَ لَبَـنَائِكُم ﴾ " يَستَفَق عـلماء الإسلام على أن الرجل يحرم عليه الزواج من زوجة ابنه وزوجة حفيده سواء أكان من جهة الابن أم البنت، باعتبار شمولهم بالآية المذكورة.

### ه على المباهلة تشريع عام؟

لاشك أنّ هذه الآية ليست دعوة عامّة للمسلمين للمباهلة، إذ إنّ الخطاب موجّه إلى رسول الله عَلَيْظُ وحده، ولكن هذا لا يمنع من أن تكون المباهلة مع المعارضين حكماً عامّاً، وأنّ الأتقياء من المؤمنين الذين يخشون الله، لهم أن يطلبوا من الذين لم ينفع معهم المنطق والاستدلال التقدّم للمباهلة.

ا. تفسير الميزان، ج ٤، ص ٢١٢؛ وشرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، ج ١١، ص ٢٨.
 ٢. تفسير الميزان، ج ١٨، ص ٤٤.

و تظهر عمومية هذا الحكم في بعض الروايات الإسلامية، فقد جاء في تنفسير نور التقلين، ج ١، ص ١ ٣٥ عن الإمام الصادق الله أنه قال: إذا كان كذلك (أي إذا لم يقبل المعائد الحق) فادعهم إلى المباهلة... اصلح نفسك ثلاثاً... وأبرز أنت وهو إلى الجبان (الصحراء) فشبك أصابعك من يدك اليمنى في أصابعه، ثمّ انصفه وابدأ بنفسك وقل: اللهمّ ربّ السماوات السبع وربّ الأرضين السبع عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم إن كان (فلاناً) جحد حقاً وادّعى باطلاً فأنزل عليه حسباناً (بلاءً) من السماء وعذاباً أليماً، ثمّ ردّد الدعوة عليه... فإنّك لا تلبث أن ترى ذلك فيه.

ويتضع أيضاً من هذه الآية الله \_خلافاً للحملات التي يشنّها الزاعمون أنّ الإسلام دين الرجال وليس للمرأة فيه أيّ حساب \_قد ساهمت المرأة المسلمة مع الرجل خلال اللحظات الحسّاسة في تحقيق الأهداف الإسلامية ووقفت معه ضدّ الأعداء، إنّ الصفحات المشرقة التي تمثّل سيرة سيّدة الإسلام فاطمة الزهراء الله وابنتها السيّدة زينب الكبرى وغيرهما من نساء الإسلام اللآتي سرن على طريقها دليل على هذه الحقيقة.

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٥١٣ و ٥١٤.

#### الآيتان

# التغسير

تقول الآية \_ بعد شرح حياة المسيح الله \_ إن ما قصصناه عليك من قصة عيسى حقيقة أزلها الله عليك، وعليه، فإن المزاعم الباطلة القائلة بألوهية المسيح، أو اعتباره ابن الله، أو بعكس ذلك اعتباره لقيطاً، كلها خرافات باطلة ﴿إِنْ هذا لهوَ القصصُ الحقى .

ثمّ تضيف للتوكيد: إنّ الذي يليق للعبادة هو الله ﴿وها هِنَ لِلهَ اللهِ وحده، وأن اتّخاذ معبود آخر دونه عمل بعيد عن الحقّ والحقيقة ﴿وابنّ الله لهو العزيز الحكيم﴾ فهو قادر على أن يخلق ولداً بدون أب، وذلك على الله يسير.

«القصص» مفرد، تعني القصّة، وهي في الأصل من «القص» بمعنىٰ تعقّب الأثر، في موضع أخر من القرآن قالت أمّ موسىٰ لابنتها «قصّيه» أي عقّبيه وابحثي عنه ﴿وقالت لأمّته قصّيه﴾ أوقو لهم لثأر الدم «القصاص» لأنّه يتبع لحقوق أصحاب الدم.

و «القصّة» تعني بتاريخ القدامي والبحث في سير حياتهم ومن ذلك يعلم أنّ المشار إليه في (هذا) هو قصة حياة المسيح على لا القرآن الكريم ولا قصص الأنبياء.

الآية الثانية تهدد من لم يستسلم هؤلاء للحقّ بعد الاستدلالات المنطقية في القرآن بشأن المسيح عليه وكذلك إذا لم يخضعوا للمباهلة واستمرّوا في عنادهم وتعصّبهم، لأنّ ذلك دليل على أنّهم ليسوا طلّاب حقّ، بل هم مقيّدون بأغلال تعصّبهم المجحف، وأهوائهم الجامحة،

۱ القصص، ۱۱.

وتقاليدهم المتحجّرة، وبذلك يكونون من المفسدين في المجتمع: ﴿قَانَ تَوْلُوا قَانَ الله عَلَيْمُ بِالمُفْسِدِينَ﴾.

لأنّ هدفهم تخدير الناس وإفساد العقائد السليمة لأفراد المجتمع، ومن المـعلوم أنّ الله تعالى يعرف هؤلاء، ويعلم بنيّاتهم وسيجازيهم في الوقت المناسب. على عصله بنيّاتهم وسيجازيهم في الوقت المناسب.

قُلْ يَنَا هَلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالُوٓا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآعِ بَيْنَا وَبَيْنَكُوْ ٱلَّانَعَ بُدَ إِلَّا ٱللّهَ وَ لَانْتُرِكَ بِهِ عَشَيْتًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَا بَاعِن دُونِ ٱللّهِ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُوا ٱشْهَا دُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ اللهِ

# التغسير

# الدعوة إلى الإثّماد:

بدأ القرآن في الآيات السابقة بدعوة المسيحيّين إلى الاستدلال المنطق، وإذ رفضوا، دعاهم إلى المباهلة، فكان لهذا أشره في نفوسهم، فرفضوها ولكنّهم رضخوا لشروط إعتبارهم ذمّيّين، فانتهز القرآن هذه الفرصة من استعدادهم النفسي، وعاد إلى طريقة الاستدلال.

غير أنّ الاستدلال هذه المرّة يختلف عن الاستدلال السابق إختلافاً كبيراً.

في الآيات السابقة كانت الدعوة إلى الإسلام (بكلّ تفاصيله)، ولكنّ الدعوة هذه المرّة تتّجه إلى النقاط المشتركة بين الإسلام وأهل الكتاب، وبهذا يعلّمنا القرآن درساً، صفاده: أنّكم إذا لم توفّقوا في حمل الآخرين على التعاون معكم في جميع أهدافكم، فلا ينبغي أن يقعد بكم اليأس عن العمل، بل إسعوا لإقناعهم بالتعاون معكم في تحقيق الأهداف المشتركة بينكم، كقاعدة للإنطلاق إلى تحقيق سائر أهدافكم المقدّسة ﴿قُلْ يَا لَهُلُ الكتاب تعالوا إلى كلمة سوا، بيننا وبينكم ألاً تعبد إلاً الله ولا نشرك به هيئاً﴾.

هذه الآية تعتبر نداء «الوحدة والإتحاد» إلى أهل الكتاب، فهي تقول لهم: إنّكم تزعمون \_ بل تعتقدون \_ أنّ التثليث (أي الإعتقاد بالآلهة الثلاثة) لا ينافي التوحيد، لذلك تقولون بالوحدة في التثليث، وهكذا اليهود يدعون التوحيد وهم يستكلّمون بكلام فسيه شرك ويعتبرون «العزير» ابن الله.

يقول لهم القرآن: إنّكم جميعاً ترون التوحيد مشتركاً، فتعالوا نضع يداً بيد لنحيي هــذا المبدأ المشترك بدون لفّ أو دوران، ونتجنّب كلّ تفسير يؤدّي إلى الشرك والإبتعاد عــن التوحيد.

والملفت للنظر أن الآية الشريفة تؤكّد موضوع التوحيد في ثلاث تعابير مختلفة، فأوّلاً ذكرت ﴿ لَا لَنْ الله ﴾ وفي الجملة الثانية ﴿ ولا نشرك به شيئاً ﴾ وفي المرّة الثالثة قالت ﴿ ولا يَشْخَذُ بِعَضْنَا بِعَضَا لَرِبَابِاً مِنْ دونَ الله ﴾ .

ولعلَّ في هذه الجملة الأخيرة إشارة إلى أحد موضوعين:

طلاقاله: أنّه لا يجوز تأليه المسيح، وهو بشر مثلنا ومن أبناء نوعنا.

والثاني، أنّه لا يجوز الإعتراف بالعلماء المنحرفين الذين يستغلّون مكانتهم ويغيّرون حلال الله وحرامه كيفها يحلو لهم، ولا يجوز اتّباع هؤلاء.

ويتضح ممّا سبق من الآيات القرآنية أنّه كان هناك بين علماء أهل الكــتاب جــاعات عرّفون أحكام الله بحسب «مصالحهم» أو «تعصّبهم»، إنّ الإسلام يرى أنّ من يتبع أمثال هؤلاء دون قيد أو شرط وهو يعلم بهم، إنّا هو يعبدهم بالمعنى الواسع لكلمة العبادة.

إنّ سبب هذا الحكم واضح، فإن حقّ وضع القوانين والتشريعات يعود إلى الله، فإذا قرّر أحد هذا الحقّ لغير الله فقد أشرك.

يقول المفسّرون في ذيل تفسير هذه الآية إنّ «عدي بن حاتم» الذي كان نـصرانـياً ثمّ أسلم، عندما سمع هذه الآية، فهم من كلمة «أرباب» أنّ القرآن يقول إنّ أهل الكتاب يعبدون بعض علمائهم، فقال للنّبي عَبَالِيًا: ما كنّا نعبدهم يا رسول الله.

فقال عَلَيْنَا : أما كانوا يحلُّون لكم ويحرَّمون فتأخذون بقولهم؟

فقال: نعم.

فقال النّبي تَتَلِيُّكُمُ : هو ذاك ﴿

في الواقع يعتبر الإسلام الرقّ والاستعمار الفكري نوعاً من العبودية والعبادة لغير الله، وهو كما يحارب الشرك وعبادة الأصنام، يحارب كذلك الاستعمار الفكري الذي هو أشبه بعبادة الأصنام.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٣٥٢.

ولابدٌ من الإشارة إلى أنّ «أرباب» جمع، لذلك لا يمكن أن نقول إنّ المقصود هو النهي عن عبادة عيسيٰ وحده، ولعلّ النهي يشمل عبادة عيسيٰ وعبادة العلماء المنحرفين.

#### ﴿فَإِنْ تُولُوا فَقُولُوا لَشَهْدُوا بِأَنَّا مِسْلَمُونَ﴾.

لو أنهم \_ بعد دعوتهم دعوة منطقية إلى نقطة التوحيد المشتركة \_أصرّوا على الإعراض، فلابد أن يقال لهم: اشهدوا أننا قد أسلمنا للحق، ولم تسلموا، وبعبارة أخرى: فاعلموا من يطلب الحق، ومن يتعصّب ويعاند ثم قولوا لهم ولشهدول بأمّا هسلمون فلا تأثير لعنادكم وعصيانكم وابتعادكم عن الحق في أنفسنا، وإنّا ما زلنا على طريقنا \_ طريق الإسلام \_ سائرون، لا نعبد إلا الله، ولا نلتزم إلا شريعة الإسلام، ولا وجود لعبادة البشر بيننا.

## ہحث

# رسائل النّبي عليه إلى رؤساء العالم:

يقول التاريخ: عندما استقرّ الإسلام نسبيّاً في الحجاز، أرسل رسول الله رسائل إلى عدد من كبار رؤساء العالم في ذلك العصر، في بعض هذه الرسائل استند إلى هذه الآية الداعية إلى التوحيد \_المبدأ المشترك بين الأديان السهاوية \_. ولأهميّة الموضوع ندرج بعضاً من تلك الرسائل:

# $^{ackprime}$ د رسالة إلى المقوقس $^{ackprime}$

«بسم الله الرحمن الرحيم، من محمد بن عبدالله إلى المقوقس عظيم القبط، سلام على من الله المدى، أمّا بعد فإني أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم، يؤتك الله أجرك مرّتين، فإن تولّيت فإنّا عليك إثم القبط أ، يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم أن لا نعبد إلّا الله ولا نشرك به شيئاً ولا يتّخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله فإن تولّوا فقولوا اشهدوا بأنّا مسلمون "".

حمل «حاطب بن أبي بلتعة» رسالة النبي مَنْ إِنْهُ إلى المقوقس حاكم مصر، فوجده قد رحل

 <sup>«</sup>المقوقس» حاكم مصر من قبل «هرقل» ملك الروم، وكان نصرانياً.

٢. «الأقباط» أقوام كانت تقطن مصر.

٣. مكاتيب الرسول، ج ١، ص ٩٧؛ وبحارالانوار، ج ٢٠، ص ٣٨٣.

إلى الإسكندرية، فركب إليه، وسلّمه الرسالة، ثمّ قال لحاطب: مامنعه إن كان نبيّاً أن يدعو على من خالفه وأخرجه من بلده إلى غيرها أن يسلّط عليهم؟

فقال له حاطب: ألست تشهد أنّ عيسى بن مريم رسول الله؟ فماله حيث أخذه قومه، فأرادوا أن يقتلوه، أن لا يكون دعا عليهم، أن يهلكهم الله تعالى، حتى رفعه الله إليه؟ قال: أحسنت أنت حكيم من عند حكيم.

ثمّ قال له حاطب: إنّه كان قبلك من يزعم أنّه الربّ الأعلى ــ يعني فرعون ــ فأخذه الله نكال الآخرة والأولى فانتقم به، ثمّ انتقم منه، فأعتبر بغيرك، ولا يعتبر غيرُك بك.

إنّ هذا النبيّ دعا الناس، فكان أشدّهم عليه قريش، وأعداهم له اليهود، وأقربهم منه النصارى، ولعمرى، ما بشارة موسى بعيسى عليها الصلاة والسلام، إلّا كبشارة عيسى بمحمّد عَبَيْلُهُ، وما دعاؤنا إيّاك إلى القرآن، إلّا كدعائك أهل التوراة إلى الإنجيل، وكلّ نبيّ أدرك قوماً فهم أمته، فالحق عليهم أن يطيعوه، فأنت ممّن أدرك هذا النبيّ، ولسنا ننهاك عن دين المسيح بل نأمرك به.

بقي حاطب بن انبي بلتعة أيّاماً ينتظر جواب المقوقس على رسالة رسول الله تَلَيَّقُهُ، وبعدها استدعاه المقوقس إلى قصره واستزاده معرفة بالإسلام وقال له: إلى ما يدعو محمّد؟ قال حاطب: إلى أن نعبد الله وحده، ويأمر بالصلاة، خمس صلوات في اليوم والليلة، ويأمر بصيام رمضان، وحج البيت، والوفاء بالعهد، وينهي عن أكل الميتّه، والدم... ثمّ شرح له بعض جوانب حياة النبي مَنَيَّاتُهُ.

فقال المقوقس: هذه صفته، وكنت أعلم أن نبيّاً قد بتي، وكنت أظنّ أنّ مخرجه بالشام، وهناك كانت تخرج الأنبياء من قبله، فأراه قدخرج من أرض العرب.

ثمّ دعا كاتبه الذي يكتب له بالعربية فكتب إلى النبيّ عَلَيْقًا:

«بسم الله الرحمن الرحيم، لحمّد بن عبدالله من المقوقس عظيم القبط، سلام عليك. أمّا بعد، فقد قرأت كتابك، وفهمت ما ذكرت فيه وما تدعو إليه، وقد علمت أنّ نبيّاً قد بقي، وقد كنت أظنّ أنّه يخرج بالشام وقد أكرمت رسولك...».

ثمّ عدّد له الهدايا التي بعثها إليه وختم رسالته بعبارة «والسلام عليك» ﴿

١. مكاتيب الرسول، ج ١، ص ١٠٠؛ وموسوعة التاريخ الإسلامي، ج ٢، ص ٦٦٣.

تقول كتب التاريخ إنّ المقوقس أرسل نحو أحد عشر نوعاً من الهدايا وبينها طبيب أرسله لمعالجة مرضى المسلمين، فقبل رسول الله على الله المنه أرجع الطبيب قائلاً: «إنّا قوم لا نأكل حتى نجوع، وإذا أكلنا لا نشبع» مشيراً بذلك إلى أنّ هذه القاعدة في تناول الطعام كافية لحفظ صحّة المسلمين (ولعله \_إضافة إلى هذه القاعدة الصحّية العظيمة \_لم يكن يأمن جانب الطبيب الذي كان مسيحياً وربماكان الطبيب متعصّباً أيضاً، فلم يشأ أن يترك أرواح المسلمين بين يديه).

إن إكرام المقوقس سفير النبي تَنَافِينَ ، والهدايا التي أرسلها إليه، وتقديم إسم محمّد تَنَافِقَ على اسمه، تدلّ كلّها على أنّه كان قد قبل دعوة رسول الله تَنَافِقُ في قرارة نفسه، أو أنّه على الأقل مالَ إلى الإسلام، ولكنّه لكيّ لا يهتز مركزه إمتنع عن إظهار ذلك علناً.

## ٢\_ رسالة إلى قيصر الروم

«بسم الله الرحمن الرحم، من محمد بن عبدالله إلى هرقل عظيم الروم، سلام على من اتبع الهدى، أمّا بعد، فإني أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرّتين فإن تولّيت فإنّا عليك إثم الأريسيّين، أيا اهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألّا نعبد إلّا الله ولا نشرك به شيئاً ولا يتخذّ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله فإن تولّوا فقولوا اشهدوا بأنّا مسلمون». "

كان حامل رسالة رسول الله عَلَيْ إلى القيصر رجل اسمه «دحية الكلبي». وتهيّأ السفير للإنطلاق نحو أرض الروم، ولكنّه قبل أن يصل القسطنطنية، عاصمة القيصر، علم أنّ القيصر قد يمّ شطر بيت المقدس للزيارة، فاتّصل بحاكم «بصرى» الحارث بن أبي شمر وكشف له عن مهمّته، ويبدو أنّ رسول الله تَلْمَانَيْنَ كان قد أجاز دفع الرسالة إلى حاكم (بصرى) ليوصلها هذا إلى القيصر.

بعد أن اطّلع الحاكم على الأمر، استدعىٰ عدي بن حاتم وكلّفه أن يسافر مع دحية إلى بيت المقدس ليوصل الرسالة إلى القيصر، إلتتي السفيرُ قيصرَ في حمص، وكانت الحاشية قبل

١. مكاتيب الرّسول، ج ١، ص ١٠٠؛ وموسوعة التاريخ الإسلامي، ج ٢، ص ٦٦٣.

 <sup>«</sup>الأريسيون» هم العنصر الرومي والعمال.

٣. مسند احمد، ج ١، ص ٢٦٣؛ وبحارالانوار، ج ٢٠، ص ٣٨٦.

ذلك قد أفهموا دحية أنّ عليه أن يسجد أمام القيصر، وأن لا يرفع رأسه أبداً حتى يأذن له، فقال دحية: لا أفعل هذا أبداً، ولا أسجد لغير الله، فأعجبوا بمنطقه المتين. وقال له أحد رجال البلاط: إذاً لك أن تضع الرسالة تجاه منبر قيصر وتنصرف، إنّ أحداً غير القيصر لا يسمها. فشكره دحية على ذلك، وترك الرسالة في ذلك المكان، وانصرف.

فتتع قيصر الرسالة، وجلب إنتباهه افتتاحها بإسم الله، وقال: أنا لم أر رسالة مثل هذه غير رسالة سليان، ثمّ طلب مترجمه ليقرأ له الرسالة ويترجمها، احتمل قيصر أن يكون كاتب الرسالة هو النبيّ الموعود في التوراة والإنجيل، فعزم على معرفة دقائق حياة هذا النبيّ، فأمر بالبحث في الشام لعلّهم يعثرون على من يعرف شيئاً عن محمّد عَلَيْنَد. واتّفق أن كان أبو سفيان وجع من قريش قد قدموا إلى الشام التي كانت الجناح الشرقي للروم المتجارة، فاتصل بهم رجال القيصر وأخذوهم إلى بيت المقدس، فسألهم القيصر: أيّكم أقرب نسباً من هذا الرجل الذي يزعم أنّه نبيّ؟ فقال أبو سفيان: أنا.

اً ـ ثمّ قال لترجمانه: سله كيف حسبه فيكم؟

أبو سفيان: هو فينا ذو حسب.

٢-القيصر؛ هل كان من آبائه ملك؟

أبو سفيان: لا.

٣-القيصر: هل كنتم تتّهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟

أبو سفيان: لا.

٤- القيصر: من يتبعد أشراف الناس أم ضعفاؤهم؟

أبو سفيان: بل ضعفاؤهم.

٥-القيصر: أيزيدون أم ينقصون؟

أبو سفيان: بل يزيدون.

٦- القيصر: هل يرتد أحد منهم عن دينه بعد أن يدخل فيه سخطة له؟

أبو سفيان: لا.

ثم استمر الحوار بين الاثنين عن موقف قريش من النّبي ﷺ وعـن سـجاياه ثم قـال القيصر:

يَنَأَهَلَ الْحَيْنَا لِلَهِ تَعَابَخُونَ فِي إِنَوْهِيمَ وَمَا أَزِلَتِ التَّوْرَكَةُ وَالْإِنجِيلُ إِلَامِنَ بَعْدِهِ الْمَا بَعْدِهِ الْمَاكُم بِهِ عَلَمٌ فَالْنَمُ هَلُولَا عَجَجَبُتُم فِيمَالَكُم بِهِ عِلْمُ فَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُ مَ لَا تَعْلَمُونَ اللّهُ مَاكُلُ بِهِ عَلَمٌ فَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُ مَلَ لَا تَعْلَمُونَ اللّهُ مَاكَانَ عِلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

# سبب النزول

ورد في الروايات الشريفة أنّ علماء اليهود ونصارى نجران جاءوا إلى النبيّ الأكرم ﷺ وأخذوا يجادلونه في إبراهيم، فقالت اليهود: أنّه كان يهودياً، وقالت النيصارى: أنّه كان نصرانياً (وهكذا كلّ يدعي إبراهيم لنفسه لتكون له الغلبة والإفتخار على خصمه، لأنّ إبراهيم للله الناهيم ﷺ كان نبيّاً عظياً لدى جميع الأديان والمذاهب) فنزلت الآيات أعلاه لتبيّن كذب هذه الإدّعاءات. أ

# التفسير

﴿يا لُمَلَ للكتابِ لَمْ تَعَاجُونَ فِي لِبِرَاهِيمٍ...﴾.

هذه الآية تردّ على مزاعم اليهود النصارى، وتقول: إنّ جدَلكم بشأن إسراهميم النسيّ الجاهد في سبيل الله جدل عقيم، لأنّه كان قبل موسىٰ والمسيح بسنوات كــثيرة، والتــوراة

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير جامع البيان، ج ٣. ص ٢١٥.

والإنجيل نزلا بعده بسنوات كثيرة ﴿وها لُنزلت التوراة والإنجيل إلَّا هن بعده ﴾ أيعقل أن يدين نبيّ سابق بدين لاحق؟ ﴿أَفْلا تَعقلون ﴾؟

## ﴿هَا لُنتُم هُوُلاً، حَاجِجَتُم قَيْمًا لَكُمْ بِهُ عَلَمْ قَلَمْ تَحَاجُونَ قَيْمًا لِيسَ لَكُمْ بِهُ عَلَمْ ﴾.

هنا يوتخهم الله قائلاً إنّكم قد بحثتم فيما يتعلّق بدينكم الذي تعرفونه (وشاهدتم كـيف أنّكم حتى في بحث ما تعرفونه قد وقعتم في أخطاء كبيرة وكم بعدتم عن الحقيقة، فقد كان علمكم، في الواقع، جهلاً مركّباً)، فكيف تريدون أن تجادلوا في أمر لا علم لكم به، ثمّ تدّعون ما لا يتّفق مع أيّ تاريخ؟

وفي نهاية الآية يقول: ﴿والله يعلم وأنتم الاتعلمون ﴾ توكيداً للموضوع السابق، وتمهيداً لبحث الآية التالية.

أجل، إنّه يعلم متى بعث إيراهيم ﷺ بالرسالة لا أنتم الذين جئتم بعد ذلك بزمن طويل وتحكمون في هذه المسألة بدون دليل.

# ﴿ هَا كَانَ لِيرَاهِيمِ يهوديّاً ولا نصرانيّاً ولكنْ كانْ حنيفاً مسلماً ﴾.

وهذا ردٌ صريح على هذه المزاعم يقول إنّ إيراهيم لم يكن من اليهود ولا من المسيحيّين، وإنّما كان موحّداً طاهراً مخلصاً أسلم لله ولم يشرك به أبداً.

«الحنيف» من الحنف، وهو الميل من شيء إلى شيء، وهو في لغة القرآن ميل عن الضلال إلى الإستقامة.

يصف القرآن إبراهيم أنّه كان حنيفاً لانّه شقّ حجب التعصّب والتـقليد الأعـميٰ، وفي عصر كان غارقاً في عبادة الأصنام، نبذ هو عبادة الأصنام ولم يطأطيء لهارأساً.

إلا أنّ العرب الذين كانوا يعبدون الأصنام في العصر الجاهلي كانوا يعتبرون أنسفسهم حنفاء على دين إيراهيم، وقد شاع هذا شيوعاً حدا بأهل الكتاب إلى أن يطلقوا عليهم إسم «الحنفاء». وبهذا اتّخذت لفظة «الحنيف» معنى معاكساً تماماً لمعناها الأصلي، غدت ترادف عبادة الأصنام، لذلك فإنّ القرآن بعد أن وصف إيراهيم بأنّه كان ﴿حنيفا ﴾ أضاف ﴿حسلما ﴾ ثمّ أردف ذلك بقوله ﴿وحاكان حن العشركين ﴾ لإبعاد إحتال آخر.

# كيف كان إبراميم مسلماً؟

سؤال: قد يسأل سائل إذا لم نكن نعتبر إيراهيم من أتباع موسى ولا من أتباع عيسى

فنحن بطريق أولىٰ لا نستطيع أن نعتبره مسلماً أيضاً. لائه كان قبل كلّ هذه الأديان، فكيف يصفه القرآن بأنّه كان مسلماً؟

والجواب؛ جواب هذا السؤال هو أنَّ «الإسلام» في القرآن لا يعني إتّباع رسول الإسلام فقط، بلّ الكلمة بالمعنى الأوسع تعني التسليم المطلق لأمر الله للتوحيد الكامل الخالص من كلّ شرك وثنوية، وكان إبراهيم حامل لواء ذلك الإسلام.

وممًا تقدّم يتّضح أن إبراهيم ﷺ لم يكن تابعاً لهذه الأديان، ولكن يبتى شيء واحد، وهو من هم الذين يحقّ لهم إدعاء العلاقة والإرتباط بالدين الإبراهيمي وبعبارة أخرى كيف يمكننا إتّباع هذا النّبي العظيم الذي يفتخر باتّباعه جميع أتباع الأديان السهاوية؟

آخر آية من الآيات مورد البحث توضح هذا المطلب وتقول:

﴿إِنَّ لُولَى النَّاسَ بِإِبْرَاهِيمَ لِلَّذِينَ لِتَبْسُوهُ...﴾.

لوضع حدّ لجدل أهل الكتاب حول إيراهيم، نبيّ الله العظيم، الذي كانت كلّ جهة تدّعي أنه منها، وكانوا يستندون غالباً إلى قرابتهم منه، أو اشتراكهم معه في العنصر، أعاد القرآن مبدأً رئيساً إلى الأذهان وهو أنّ الإرتباط بالأنبياء والولاء لهم إغّا يكون عن طريق الإيمان واتباعهم فقط، وبناءً على ذلك، فإنّ أقرب الناس لإبراهيم هم الذيبن يستبعون مسدرسته ويلتزمون أهدافه، سواء بالنسبة للذين عاصروه وللذين لقيموه أو الذين بقوا بعده أوفياء لمدرسته وأهدافه، مثل نبي الإسلام تَنْ وأتباعه ووهذا النبيّ والذين العنول.

والسبب واضح، فاحترام الأنبياء إنّما هو لمدرستهم، لا لعنصرهم وقبيلتهم ونسبهم، وعليه، إذا كان أهل الكتاب بعقائدهم المشركة قد انحرفوا عن أهم مبدأ من مبادىء دعوة إيراهيم، فقد بقي رسول الإسلام مَنْ والمسلمون ـ بالاستناد إلى هذا المبدأ نفسه وتعميمه على جميع أصول الإسلام وفروعه ـ من أوفى الأوفياء له، فلابد أن نعترف بأنّ هؤلاء هم الأقربون إلى إبراهيم، لا أولئك.

وفي ختام الآية يبشر الله تعالى الذين يتبعون رسالة الأنبياء حقيقة ويقول: ﴿والله وليَّ المؤمنين ﴾.

#### بحث

# الإرتباط الديني أوثق الروابط:

ترى هذه الآية أنّ الرابط الوحيد الذي يربط الناس بـالأنبياء هـو اتّـباع مـدرستهم وأهدافهم، ليس غير. لذلك نجد أنّ النصوص المروية عن أمّة الإسلام تؤكّد هذا الموضوع بصراحة تامّة، من ذلك أنّه جاء في تفسير مجمع البيان ونور الثقلين، نقلاً عن الإمام علي الله أنّه قال: «إنّ أولى الناس بالأنبياء أعملهم بما جاؤوا به - ثمّ تلا الآية المذكورة ثمّ قال: -إنّ وليّ محمّد من أطاع الله وإن بعدت لحمته، وإنّ عدوّ محمّد من عصى الله وإن قربت قرابته». (

١. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٤٥٨؛ وشرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ١٨، ص ٢٥٢.

# وَدَّت طَّآيِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَكِ لَوْيُضِلُّونَكُرْ وَمَايُضِلُّوكَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ١٠٠

# سبب النزول

يقول بعض المفسّرين إنّ فريقاً من اليهسود سبعوا أن يستميلوا إلى اليهسودية ببعض الشخصيات الإسلامية الجساهدة، «مبعاذ» و«عسار» وغسيرهما مستعينين بالوساوس الشيطانية وغير ذلك، فنزلت هذه الآية تنذر المسلمين عمّا يبيت لهم اليهود. (

# الأفسير

# $\phi^{\mathsf{T}}$ من أهل الكتاب لو يُصَلُّونكم $\phi^{\mathsf{T}}$

سعى أعداء الإسلام، وعلى الأخصّ اليهود، كها جاء في سبب النزول أن يباعدوا بين المسلمين والإسلام، ولم يتوانوا في سبيل ذلك في بذل كلّ جهد، حتى أنّهم طمعوا في إغراء أصحاب رسول الله يَتَوَلَّقُ المقرّبين لعلّهم يستطيعون صرفهم عن الإسلام، ولاشك أنهم لو نجحوا في التأثير على عدد منهم، أو حتى على فرد واحد منهم، لكان ذلك ضربة شديدة على الإسلام تهد الطريق لتضليل الآخرين أيضاً.

هذه الآية تكشف خطّة الأعداء، وتنذرهم بالكفّ عن محاولاتهم العقيمة استناداً إلى التربية التي نشأ عليها هذا الفريق من المسلمين في مدرسة رسول الله ﷺ بحيث لا يمكن أن

١. ورد سبب النزول هذا مع تفاوت يسير في: (تفسير روحالجنان، وتفسير روحالمعاني، وتنفسير الكبير،
 وتفسير القرطبي، وتفسير البحر المحيط، ذيل الآية مورد البحث).

٢. وطائفة ، من مادة والطواف، بمعنى الحركة حول الشيء. وبما أنّ الناس كانوا في السابق يسافرون بشكل جماعات لاحراز الأمان اطلقت هذه الكلمة عليها، ثمّ استعملت في كل فئة وجماعة.

٢. «لو» في جملة ﴿ لو يضلّونكم ﴾ بمعنى وأن، المصدرية، وبما أن ولو» تحلي معنى التمني جاءت في هذه الجملة بدل وأن، ليكون التعبير أبلغ.

يكون هناك أيّ احتمال لارتدادهم. إنّ هؤلاء قد إعتنقوا الإسلام بكلّ وجسودهم، ولذلك فإنّهم يعشقون هذه المدرسة الإنسانية بمجامع قلوبهم ويؤمنون بها، وبناءً على ذلك لا سبيل للأعداء إلى تضليلهم، بل إنّهم إنّا يضلّون أنفسهم.

﴿ وَمَا يَصْلُونَ إِلَّا لَتَفْسَهُم وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ وذلك لأنهم بإلقاء الشبهات حول الإسلام وعلى رسول الإسلام واتّهامها بشتّى التهم، إنّا يربّون في أنفسهم روح سوء الظن، وبعبارة أوضح: إنّ العيّاب الذي يتصيّد الهفوات يعمى عن رؤية نقاط القوّة، أو بسبب تعصّبه وعناده يرى النقاط المضيئة الإيجابية نقاطاً مظلمة سلبية، وكلّما ازداد إصراراً على هذا، إزداد بُعداً عن الحقّ.

ولعلّ تعبير ﴿وما يشعُرون﴾ إشارة إلى هذه الحالة النفسية، وهي أنّ الإنسان يقع دون وعي منه تحت تأثير أقواله هو أيضاً، وفي الوقت الذي يحاول فيه بالسفسطة والكذب والإفتراء أن يضلّ الآخرين، لا يكون هو نفسه بمناًىٰ عن التأثير بأكاذيبه، فتروح هذه الإختلافات تؤثّر بالتدريج في روحه وتتمكّن فيه بعد فترة وجيزة بصورة عقيدة راسخة، فيصدّقها ويضلّ نفسه بها.

## الآيتان

يَتَأَهُ لَٱلْكِنَبِ لِمَ تَكَغُرُونَ بِثَايَنتِ ٱللَّهِ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ۞ يَنَأَهُ لَٱلْكِتَبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكَنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ۞

# التفسير

## كتمان المقّ لماذا؟

تعقيباً للحديث عن الأعمال التخريبية لأهل الكتاب الواردة في الآية السابقة. توجّه هاتان الآيتان الخطاب لأهل الكتاب وتلومهم على كتانهم للحقائق وعدم التسليم لها. فتقول:

# ﴿ إِلَّهُ الْكِتَابِ لَمْ تَكَفَّرُونَ بِآيَاتُ اللَّهِ وَلَئْتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ `

السؤال هنا أيضاً موجه إلى أهل الكتاب عمّا يدعوهم إلى العناد واللجاجة والإصرار عليهما بعد أن قرأوا علامات نبي الإسلام في التوراة والإنجيل ويعلمون مــا فــيهما، فــلماذا ينكرونها؟

## ﴿يا لُهِلَ الكِتَابِ لَمْ تَلْبِسُونَ الْحَقِّ بِالْبِاطْلُ وَتَكْتُمُونَ الْحَقِّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾.

مرّة أخرى يستنكر القرآن قيامهم بالخلط بين الحنى والباطل، وإخفاءهم الحنى مع علمهم بد، فهم على علمهم بالأمارات الواردة في التوراة والإنجيل عن رسول الإسلام الله يخفونها. إنّه يو بخهم أوّلاً على إنحرافهم عن طريق الحقّ مع علمهم به، ثمّ يو بخهم في الآية الثانية على تضليلهم الآخرين ".

١. جملة وتشهدون، تعني العلم والمعرفة وفقاً للتفسير أعلاه، كما ورد في تفسير مجمع البيان وغيره ـ وهذا العلم ناشىء من اطلاعهم على أوصاف النبي الأكرم بَنْ إنْ الواردة في التوراة والإنجيل، ولكن البعض يرى أنّ المراد بالعلم هنا هو كفاية المعجزات لإثبات نبوة نبيّ الإسلام. وذهب آخرون إلى أنّ المراد تنكرونها في الظاهر، ولكن في جلساتكم الخاصة تشهدون بصدق دعوة نبيّ الإسلام بَنْ إنْ وحقانيته.

٢. في تفسير الآية ٤٢ من سورة البقرة المشابهة لهذه الآية تحدَّثنا عن هذا الموضوع.

وَقَالَت طَلَيْهَةُ مِنْ أَهُلِ ٱلْكِتَنبِ اَمِنُواْ بِالَّذِى أُنزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَجَهَ النَّهَارِ وَاكْتُوْمِنُواْ إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرُ قُلْ إِنَّ الْهُدَىٰ وَاكْفُرُواْ اَاخِرَهُ, لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَلَا تُوْمِئُواْ إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرُ قُلْ إِنَّ الْهُدَىٰ هُدَى اللّهِ أَن يُوْتَى أَحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْبُعَا بَعُوكُمْ عِندَ دَتِكُمْ قُلُ إِنَّ الْفَضَلَ بِيدِ هُدَى اللّهِ إِن يُوْتَى أَحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْبُعَا بَعُوكُمْ عِندَ دَتِكُمْ قُلُ إِنَّ الْفَضَلَ بِيدِ اللّهُ مِن يَشَا أَهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

## سبب النّزول

يقول بعض المفسّرين القدامي إنّ انني عشر من يهود خيبر وغيرهما وضعوا خطّة ذكيّة لزعزعة إيمان بعض المؤمنين، فتعاهدوا فيما بينهم أن يصبحوا عند رسول الله عَلَيْ ويتظاهروا بإعتناق الإسلام، ثمّ عند المساء يرتدّون عن إسلامهم، فإذا سئلوا لماذا فعلوا هذا، يقولون: لقد راقبنا أخلاق محمّد عن قرب، ثمّ عندما رجعنا إلى كتبنا وإلى أحبارنا رأينا أنّ ما رأيناه من صفاته وسلوكه لا يتفق مع ما هو موجود في كتبنا، لذلك ارتددنا، إنّ هذا سيحمل بعضهم على القول بأنّ هؤلاء قد رجعوا إلى كتبهم السماوية التي هم أعلم منّا بها، إذاً لابد أن يكون ما يقولونه صحيحاً، وبهذا تتزعزع عقيدتهم. المحمل يقولونه صحيحاً، وبهذا تتزعزع عقيدتهم. المحمل المحمد المحمد

و هناك سبب نزول آخر، إلَّا أنَّ ما ذكرناه أقرب إلى معنى الآية. `

ا. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ واسباب النزول، للواحدى النيشابوري، ص ٧١.
 ٢. المصدر السابق.

[ع

# التفسير

#### مؤامرة فطيرة:

تكشف هذه الآية عن خطّة هدّامة أخرى من خطط اليهود، وتقول إن هموالاء لكي يزلزلوا بُنية الإيمان الإسلامي توسّلوا بكلّ وسيلة ممكنة، من ذلك أنّ ﴿وقالت طائفة هن أهل الكتاب النهار ويرتدّوا عنه في آخره ﴿آهنوا بالذي لُنزل على المسلمين في أوّل النهار ويرتدّوا عنه في آخره ﴿آهنوا بالذي لُنزل على المسلمين في أوّل النهار ويرتدّوا عنه في آخره ﴿آهنوا بالذي لُنزل على المسلمين في أوّل النهار ويرتدّوا عنه في آخره ﴿آهنوا بالذي لُنزل على المسلمين في أوّل النهار ويرتدّوا عنه في آخره ﴿آهنوا بالذي لُنزل على الذين آهنوا وجه النهار واكفروا آخره ﴾.

لعلّ المقصود من أوّل النهار وآخره قصر المدة بين إيمانهم وارتدادهم، سواء أكان ذلك في أوّل النهار حقّاً أم في أيّ وقت آخر، إنّما قصر هذه المدّة يوحي إلى الآخرين أن يظنّوا أنّ هؤلاء كانوا يرون الإسلام شيئاً عظياً قبل الدخول فيه، ولكنّهم بعد أن أسلموا وجدوه شيئاً آخر قد خيّب آمالهم، فارتدّوا عنه.

لاشك أن مثل هذه المؤامرة كانت ستؤثر في نفوس ضعفاء الإيمان، خاصة وأن أولئك اليهود كانوا من الأحبار العلماء، وكان الجميع يعرفون عنهم أنهم عالمون بالكتب الساوية وبعلائم خاتم الأنبياء، فإيمانهم ثم كفرهم كان قادراً على أن يزلزل إيمان المسلمين الجديد، لذلك كانوا يعتمدون كثيراً على خطتهم الماهرة هذه، وقوله: ﴿لعلّهم يرجعون﴾ دليل على أملهم هذا.

وكانت خطّتهم تقضي أن يكون إيمانهم بالإسلام ظاهرياً، وأن يبق إرتباطهم القــلبي بدينهم.

## ﴿ولا توُمنوا إلَّا لَمَنْ تَبِعَ دَينَكُم﴾.

ويستفاد من بعض التفاسير أنَّ يهود خيبر أوصوا يهود المدينة بذلك لئلًا يقع القريبون من رسول الله ﷺ تحت تأثيره فيومنوا به حقًا، لأنهم كانوا يعتقدون أنَّ النبوَّة يجب أن تكون في العنصر اليهودي، فإذا ظهر نبيَّ فلابدً أن يكون يهودياً.

يرئ بعض المفسّرين أنّ جملة والتومنوا من الإيمان الذي يعني «الوثوق والإطمئنان» كما هو أصل الكلمة اللغوي، وبناءً على ذلك يكون المعنى: هذه المؤامرة يجب أن تبق مكتومة وسرّية، وأن لا يعلم بها أحد من غير اليهود، حتى المشركين، لئلّا تنكشف وتحبط، ففضح الله هذه المؤامرة في هذه الآيات وفضحهم، ليكون ذلك درس عبرة للمؤمنين، ودرس هداية للمعاندين.

#### ﴿ قُلَ إِنَّ الْهُدِيٰ هُدِي اللَّهِ ﴾.

هذه جملة معترضة جاءت ضمن كلام على لسان اليهود في ما قبلها وما بـعدها مـن الآيات.

في هذه الآية التي تقع بين كلام اليهود، يردّ الله عليهم ردّاً قصيراً ولكنه عميق المعنى، فأوّلاً الهداية مصدرها الله، ولا تختصّ بعنصر أو قوم بذاته، فلا ضرورة في أن يجيء النبيّ من اليهود فقط.

وثانياً: إنّ الذين شملهم الله بهدايته الواسعة لا تزعزعهم هذه المؤامرات ولا تؤثّر فيهم هذه الخطط.

# ﴿ لُنْ يَوْتَىٰ لُحَدُّ مِثْلُ مِا لُوتِيتُم لُو يَحَاجُوكُم مَنْدُ رَبُّكُم ﴾ `

هذه الآية استمرار لأقوال اليهود، بتقدير عبارة (ولا تصدّقوا) قبلها.

وعلى ذلك يصبح معنى الآية هكذا: «لا تصدّقوا أن ينال أحد ما نلتم من الفخر وما نزل عليكم من الكتب السهاوية، وكذلك لا تصدّقوا أن يستطيع أحد أن يجادلكم يوم القيامة أمام الله ويدينكم، لاتكم خير عنصر وقوم في العالم، وأنتم أصحاب النبوّة والعقل والعلم والمنطق والاستدلال!».

بهذا المنطق الواهي كان اليهود يسعون لنيل ميزة يتميّزون بها، من حيث علاقتهم بالله، ومن حيث العلم والمنطق والاستدلال، على الأقوام الأخرى، لذلك يردّهم الله في الآيــة التالية بقوله:

#### ﴿ قُلَ إِنَّ الفَّصَالَ بِيدَ اللَّهُ يَوْلَيْهُ مِنْ يَشَا. وَاللَّهُ وَاسْعُ مَلَيْمٍ ﴾ .

أي: قل لهم إنّ المواهب والنعم، سواء أكانت النبوّة والإستدلالات العقلية المنطقية. أم المفاخر الأخرى، هي جميعاً من الله، يسبغها على من يشاء من المؤهّلين اللّائقين الجديرين بها، إنّ أحداً لم يأخذ عليه عهداً ووعداً، ولا لأحد قرابة معه، إنّ جوده وعفوه واسعان، وهو عليم بمن يستحقّهها.

## ﴿يختصّ برحمته من يشا. والله دُو القَصْل العظيم﴾ ``.

١. جملة ﴿ ولاتؤمنو! ﴾ تعنى انكم «لا تصدقوا» أن ينزل كتاب سماوي على أحدكما نزل عليكم.

٢. «فضل» بمعنى كل شيء زّاد عن المقدار اللازم من العواهب والنعم، وهو معنى إيجابي وممدوح. ولكن تارة
 ١٠. «فضل» بمعنى كل شيء زّاد عن المقدار اللازم من العواهب والنعم، وهو معنى إيجابي وممدوح. ولكن تارة

هذا توكيد لما سبق أيضاً: إنّ الله يخصّ من عباده من يراه جديراً برحمته -بما في ذلك مقام النبوّة والقيادة -دون أن يستطيع أحد تحديده فهو صاحب الأفضال والنِعم العظيمة.

ويستفاد ضمناً من هذه الآية الكريمة أن الفضل الإلهي إذا شمل بعض الناس دون بعض، فليس ذلك لمحدودية الفضل الإلهي، بل بسبب تفاوت القابليات فيهم.

## ہدث

#### فطط قديمة:

تعتبر هذه الآيات، في الواقع، من آيات إعجاز القرآن، لأنها تكشف أسرار اليهبود وأعداء الإسلام وتفضح خططهم لزعزعة مسلمي الصدر الأوّل، فتيقظ المسلمون ببركتها، ووعوا وساوس الأعداء المغرية، ولكنّنا لو دقّقنا النظر لأدركنا أنّ تلك الخطط تجري في عصرنا الحاضر أيضاً بطرق مختلفة، إنّ وسائل إعلام الأعداء القوية المتطوّرة مستخدمة الآن للغرض نفسه، فهم يحاولون هدم أركان العقيدة الإسلامية في عقول المسلمين، وبخاصة الجيل الشاب، وهم في هذا السبيل لا يتورّعون عن كلّ فرية، ويلجأون إلى كلّ السبل ويتلبّسون بلبوس العالم والمستشرق والمؤرّخ وعالم الطبيعيات والصحني، بل حتى الممثّل السينائي.

إنّهم يصرّحون أنّ هدفهم ليس التبشير بالمسيحية وحمل المسلمين على اعتناقها، ولا إعتناق اليهودية، بل هدفهم هو هدم أسس المعتقدات الإسلامية في أفكار الشباب، وجعلهم غير مهتمّين بدينهم و ترائهم، إنّ القرآن اليوم يحذّر المسلمين من هذه الخطط كها حذّرهم في القديم.

<sup>﴿</sup> كُمَايِستبطن معنىٌ مذموماً وسلبياً، وذلك عندما يأتي بمعنىٰ الخروج عن حدّ الإعتدال. والميل إلى الإفراط، ويأتي غالباً بصيغة «فضول» جمع «فضل» كما في قولهم «فضول الكلام».

وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنطَارٍ يُؤَدِّهِ ۚ إِلَيْكَ وَمِنْهُ مِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَدِّهِ ۗ إِلَيْكَ إِلَا مَادُمْتَ عَلَيْهِ قَآبِمَ أَذَ لِكَ بِأَنَّهُ مُ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلأُمِّيِّنَ سَبِيلُ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللَّى اَلَى مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ عَلَيْ اللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُتَقِينَ اللَّى وَاللَّهُ مِنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ عَلَيْ اللَّهُ يَكُوبُ ٱلْمُتَقِينَ اللَّ

## سبب اللَّزول

نزلت هذه الآية بشأن يهوديّين أحدهما أمين وصادق، والآخر خائن منحط، الأوّل هو «عبدالله بن سلام» الذي أودع عنده رجل ١٢٠٠ أوقية أمن الذهب أمانة، ثمّ عمندما إستعادها ردّها إليه، والله يثني عليه في هذه الآية لأمانته، واليهوديّ الثاني هو «فنحاص بن عازورا» ائتمنه رجل من قريش بدينار، فخانه فيه، والله يمذمّه في همذه الآيمة لحميانته الأمانة. أ

وقيل إنّ القسم الأوّل من الآية يقصد جمعاً من النصارى، وأمّا الذين خانوا الأمانة فهم جمع من اليهود، ٣ وقد تشير الآية إلى الحالتين، إذ أنّنا نعلم أنّ الآيات ــ وإن كان لبعضها سبب نزول خاص ــ لها طابع عامّ وسبب النزول لا يخصّصها.

## التفسير

ترسم الآية ملامح أخرى لأهل الكتاب، كان جمع من اليهود يعتقدون أنّهم لا يكونون مسؤولين عن حفظ أمانات الناس، بل لهم الحقّ في قلّك أماناتهم! كانوا يقولون: إنّنا أهل

 <sup>«</sup>الأوقية» تساوي ١٢/١ من الرطل ويساوي ٧ مثاقيل، جمعها: «أواق» أو «أواقي».

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٩، ص ٧١.

٣. المصدر السابق.

الكتاب، وأنّ النبيّ والكتاب السهاوي نزلابين ظهرانينا، لذلك فأموال الآخرين غير محترمة عندنا. لقد تغلغلت فيهم هذه الفكرة بحيث غدت عقيدة دينية راسخة، وهذا ما يعبّر عنه القرآن بقوله ﴿يقولون ملى الله الكذب عنا الهود: إنّ لنا حقّ التصرّف بالموال العرب واغتصابها لأنّهم مشركون ولا يتبعون دين موسى.

وقيل أيضاً إن اليهود كانت لهم مع العرب إتفاقات اقتصادية وتجارية وعندما أسلم العرب، إمتنع اليهود عن ردّ حقوقهم، قائلين: إنكم عند عقد الإتفاق لم تكونوا من مخالفينا، أما وقد أتخذتم ديناً جديداً فقد سقط حقّكم.

من الجدير بالذكر أنّ هذه الآية تعلن أنّ أهل الكتاب لم يكونوا جميعاً ينهجون هذا الطراز من التفكير غير الإنساني، بل كان فيهم جماعة ترى أنّ من واجبها أن تؤدّي حق الآخرين. ولذلك فإنّ القرآن لم يدنهم جميعاً ولم يلق تبعة أخطاء بعضهم على الجميع، ولذلك يقول ﴿ ومن لُهل الكتاب مَن إن تأمنه بقنطار أ يؤدّه لليك ومنهم مَن إن تأمنه بدينار لا يؤدّه لليك إلا ما دمت مليه قائمة ﴾.

إنّ تعبير ﴿إِلَّا هَا دَهِتَ عَلَيْهِ قَائِماً﴾ أي واقفاً ومسيطراً، يشير إلى مبدأ أصيل في نفسيّة البهود، فكثير منهم لا يجدون أنفسهم ملزمين بردّ حقّ إلّا بالقوّة. وليس أمام المسلمين لإسترجاع حقوقهم منهم سوى هذا السبيل، سبيل السعي للحصول على القوّة التي تجعلهم يردّون حقوقهم.

إنّ الحوادث التي جرت في الشرق الأوسط خلال السنوات الأخيرة أثبتت بما لا يدع مجالاً للشكّ أنّ القرارات الدولية والرأي العام العالمي، وقضايا الحقّ والعدالة وأمـ ثالها، لا قيمة لها في نظر الصهاينة ولا معنيٰ، وما من شيء يحملهم على الخضوع للحقّ سوى القوّة، وهذه من المسائل التي تنبّأ بها القرآن.

#### ﴿ ذَلَكَ بِأَنَّهِمِ قَالُوا لِيسَ عَلَيْنًا فِي الْأَمْتِينَ سَبِيلٍ ﴾ .

هذه الآية تبين منطقهم في أكل أموال الناس، وهو قولهم بأنّ «لأهل الكتاب» أفضلية على «الأميّين» أي على المشركين والعرب الذين كانوا أمّيّين غالباً أو أن المقصود كلّ من ليس له نصيب من قراءة التوراة والإنجيل، لذلك يحقّ لهم أن يستولوا على أموال الآخرين،

١. بشأن معنى قنطار انظر تفسير الآية ١٤ من هذه السورة.

وليس لأحد الحق أن يؤاخذهم على ذلك، حتى أنّهم ينسبون إلى الله تقرير التفوّق الكاذب. لاشك أنّ هذا المنطق كان أخطر بكثير من مجرّد خيانة الأمانة، لأنّهم كانوا يرون هذا حقّاً من حقوقهم، فيشير القرآن إلى هذا قائلاً:

#### ﴿ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون﴾.

هؤلاء يعلمون أنّه ليس في كتبهم السهاوية أيّ شيء من هذا القبيل بحيث يجيز لهم خيانة الناس في أموالهم، ولكنّهم لتسويغ أعهالهم القبيحة راحوا يختلقون الأكاذيب وينسبونها إلى الله.

الآية التالية تنفي مقولة اليهود وليس ملينا في الأمتين سبيل التي قرّروا فيها لأنفسهم حرّية العمل، فاستندوا إلى هذا الزعم المزيّف للإعتداء على حقوق الآخرين بدون حقّ، حيث يتلاعبون بمصائر شعوب العالم، ولا يتورّعون عن إرتكاب كلّ إعتداء على حقوق الإنسان، ويرون القوانين بحرّد ألعوبة بيدهم لتحقيق مصالحهم، فتقول: ﴿يسلىٰ هن لُوفْسَىٰ بعهده ولتّقيٰ فإنّ للله يحبّ للمتّقين ﴾

تقرر هذه الآية أنّ مقياس الشخصية والقيمة الإنسانية ومحبّة الله يتمثّل في الوفاء بالعهد وفي عدم خيانة الأمانة خاصّة، وفي التقوى بشكل عامّ، أجل، إن الله يحب هؤلاء، لا الخوانة الكذابين الذين يبيحون لأنفسهم غصب حقوق الآخرين ويتجرؤون كذلك على نسبتها إلى الله تعالى.

#### يحثان

١- اعتراض: قد يقول قائل إن الإسلام قرر أيضاً مثل هذا الحكم بالنسبة لأسوال
 الأجانب، إذ أنه يجيز الإستيلاء على أموالهم.

الجواب: إنّ اتّهام الإسلام بهذا إفتراء لاشكّ فيه، إذ أنّ من أحكام الإسلام القاطعة الواردة في كثير من الأحاديث، هو «ليس من الجائز خيانة الأمانة سواء أكانت الأمانة تخصّ مسلماً أم غير مسلم، وحتى المشرك وعابد الأصنام».

في حديث معروف عن الإمام السجامي قال: «عليكم بأداء الأمانة، فوالذي بعث محمّداً بالحقّ نبياً لو أنّ قاتل أبي الحسين بن علي بن أبي طالبط إثتمنني على السيف الذي قتله به

لأدّيته إليه» .

وفي رواية أخرى عن الإمام الصادق ﴿ أَنَّه قال: «إنَّ الله لم يبعث نبيًّا قط إلَّا بـصدق الحديث وأداء الأمانة مؤدّاه إلى البرّ والفاجر» ﴿

بناءً على ذلك فإنّ ما جاء في هذه الآية عن اليهود وخيانتهم الأمانة ومنطقهم في تسويغ تلك الخيانة لم يسمح به الإسلام بأيّ شكل من الأشكال، فالمسلمون مكلّفون أن لا يخونوا الأمانة في جميع الأحوال ".

٢-كلّمة «بلى» و«نعم»: كلمة «بلى» تستعمل في اللغة العربية ردّاً على الني أو جواباً على استفهام مقترن بالني، كقوله تعالى: ﴿ السنّه بريكم قالوا يالى و ﴿ السنّه جواباً للإستفهام المثبت، مثل ﴿ فَهِلَ وَجِدْتُم ما وعدريّكم حقّاً قالوا نعم ﴾ .

١٠ أمالي الصدوق، ص ١٤٩؛ ووسائل الشيعة، ج ١٩، ص ٧٦.

٢٠ سفينة البحار، مادة «أمن»؛ وأصول الكافي، ج ٢، ص ١٠٤.

٣. الكافر الحربي بأخذ ماله بعد هزيمته، وهذا ما يقرّ به جميع الأمم والشعوب.

٤. الأعراف، ١٧٢. ٥٠ الاعراف، ٤٤.

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَّنَا قَلِيلًا أُوْلَئِمِكَ لَاخَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُحْكَلِمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيْكَمَةِ وَلَا يُزَحِيِّهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيسَرُّ اللَّ

## سبب النزول

جمع من أحبار اليهود وعلمائهم مثل «أبي رافع» و«حي بن أخطب» و«كعب بن أشرف» حين لاحظوا أنّ مراكزهم الاجتاعية بين اليهود معرّضة للخطر، عمدوا إلى العملامات الموجودة في التوراة بشأن خاتم الأنبياء والني كانوا هم أنفسهم قد دوّنوها بأيديهم في نسخ التوراة، فحرّفوها وأقسموا على أنّ تلك الكتابات المحرّفة من الله، لذلك نزلت هذه الآية وفيها إنذار شديد لهم.\

وهناك مفسّرون آخرون ذهبوا إلى أنّ هذه الآية نزلت في «أشعث بن قيس» الذي كان يريد إستملاك أرض لغيره عن طريق الكذب والتزوير، وعندما نهيئاً لأداء اليمين لتوثيق إدّعائه نزلت الآية، فاستولى الخوف على أشعث واعترف بالحقّ وأعاد الأرض لصاحبها. "

# التفسير

#### الممرفون للمقائق:

تشير الآية إلى جانب آخر من آثام اليهود وأهل الكتاب، ولكونها وردت بصيغة عامّة. فإنّها تشمل كلّ من تنطبق عليه هذه الصفات.

١. تفسير مجمعالبيان، وتفسير جامعالبيان، وتفسير روحالمعاني، ذيل الآية مورد البحث.

٢. المصدر السابق.

تقول الآية: ﴿إِنَّ الذين يشترون بعهد الله وليهائهم شمناً قليلاً ﴾ أي الذين يجعلون عهودهم مع الله والقسم باسمه المقدّس موضع بيع وشراء لقاء مبالغ مادّية، سيكون جزاءهم خمس عقوبات:

الآخرة ﴿ لُولئك لا خلاق الله التي لا نهاية لها في الآخرة ﴿ لُولئك لا خلاق الهم في الآخرة ﴾ .
 الآخرة ﴾ .

٣- إِنَّ الله يوم القيامة يكلُّم المؤمنين ولكنَّه لا يكلُّم أمثال هؤلاء ﴿ولا يكلُّمهم الله ﴾.

"- أنّ الله سوف لا ينظر إليهم بنظر الرحمة واللطف يوم القيامة ﴿ولا يستظر إليهم يسوم القيامة ﴾ ومن ذلك يعلم أنّ الله تعالى في ذلك اليوم يتكلم مع عباده المؤمنين (سواء مباشرة أو بتوسط الملائكة) ممّا يجلب لهم السرور والفرح ويكون دليلاً على عنايته بهم ورعايته لهم، وكذلك النظر إليهم، فهو إشارة إلى العناية الخاصّة بهم، وليس المقصود النظر الجسماني كما توهم بعض الجهلاء.

أمّا الأشخاص الذين باعوا آيات الله بثمن مادي فلا يشملهم الله تعالى بسعنايته. ولا يشرّفهم بمحادثة.

٤- ولايطهرهم من ذنوبهم **﴿ولا يزكِّيهم ﴾**.

٥- وأخيراً سيعذّبهم عذاباً شديداً **«ولهم مثلب لليم»**.

وليس المقصود من «الثمن القليل» أنّ الإنسان إذا باع العهد الإلهي بثمن كثير فيجوز له ذلك، بل المقصود أي ثمن مادّي يعطىٰ مقابل إرتكاب هذه الذنوب الكبيرة، حتى وإن كان هذا الثمن يتمثّل في رئاسات كبيرة وواسعة، فهي مع ذلك قليلة.

بديهي أنّ كلام الله ليس نطق اللسان، لأنّ الله منزّه عن التجسّد، إنّما الكلام عن طريق الإلهام القلبي، أو عن طريق إحداث أمواج صوتية في الفضاء، كالكلام الذي سمعه موسئ الله من شجرة الطور.

#### بحث

تجدر الإشارة هنا إلى أنّ هذه العواقب الخمس المترتّبة على «نقض العهد» و«الأيمان

ا. «خلاق» من مادة «خُلَق» بمعنى النصيب والفائدة. وذلك الأن الإنسان يحصل عليها بواسطة اخلاقه (وهو إشارة إلى أنهم يفتقدون الأخلاق الحميدة التي تؤهلهم للانتفاع في ذلك اليوم).

الكاذبة» المذكورة في هذه الآية ربّما تكون إشارة إلى مراحل «القرب والبعد» من الله.

إنّ من يقترب من الله ويدنو من ساحة قربه تشمله مجموعة من النِعم الإلهيّة المعنوية، فإذا ازداد اقتراباً كلّمه الله، وإن دنا أكثر نظر إليه الله نظرة الرحمة، وإن اقترب أكثر طهّره الله من آثار ذنوبه، وأخيراً ينجو من العذاب الأليم وتغمره نِعم الله، أمّا الذين يسيرون في طريق نقض العهود واستغلال اسم الله بشكل غير مستروع، في حرمون من كلّ تلك النِعم ويتراجعون مرحلة بعد مرحلة

و في تفسير الآية ١٧٤ من سورة البقرة، المشابهة لهذه الآية، شرح أوفئ للموضوع. عند الآية ١٧٤ من سورة البقرة، المشابهة لهذه الآية، شرح أوفئ للموضوع. وَإِنَّ مِنْهُ مِّ لَفَرِيقًا يَلُونَ أَلْسِنَتَهُم بِأَلْكِلْكِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَكِ وَمَا هُوَمِنَ عِندِ ٱللَّهِ وَمَاهُو مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَاهُو مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَاهُو مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ هُو مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَاهُو مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

## التفسير

هذه الآية التي تؤكّد ما بحثته الآيات السابقة بشأن خيانة بعض علماء أهل الكتاب وتقول: إنّ فريقاً من هؤلاء يلوون ألسنتهم عند تلاوتهم الكتاب، وهذا كناية عن تحريفهم كلام الله. و«يلؤن» من مادة (لَيّ) على وزن حيّ، وهو الإمالة، وهو تعبير بليغ عن تحريف كلام الله، وكأنهم حين تلاوتهم للتوراة وعندما يصلون إلى الآيات التي فيها صفات رسول الله عَلَيْهِ والبشارة بظهوره يغيّرون لحن كلامهم.

و تضيف: إنهم في تحريفهم هذا من المهارة بحيث إنّكم تحسبون ما يقرأونه آيات أنزلها الله، وهو ليس كذلك ﴿وَإِنّ مِنهِم لَفُرِيقاً يَلُوونَ السنتهم بِالكتابِ لتحسبوه من الكتاب وها هو هن الكتاب ). الكتاب ).

ولكنّهم لا يقنعون بذلك، بل يشهدون علانية بأنّه من كـتاب الله، وهـو ليس كـذلك ويقولون هو من مندالله وما هو من مندالله ﴾.

مرّة أخرى يقول القرآن: إنّهم في عملهم هذا ليسوا ضحية خطأ، بل هم يكذبون على الله بوعي وبتقصد، وينسبون إليه هذه التهم الكبيرة وهم عالمون بما يفعلون ﴿ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون﴾.

مَاكَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيهُ اللّهُ الْكِتَنبَ وَالْحُكُمَ وَالنَّبُوّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَ اذَا لِي مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّكِنِي مَا كُنتُ مْ تُعَلِّمُونَ الْكِئنبَ وَبِمَا كُنتُ مْ تَدُرُسُونَ ﴿ فَي وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَن تَنْخِذُوا الْلَكَتِيكَةَ وَالنَّبِينَ آرَبَا بَا أَمُرُكُمْ فَي الْكَانِيكَةَ وَالنَّبِينَ الْرَبَابُ أَيَا مُرُكُمُ فَي اللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ أَن تَنْخِذُوا الْلَكَتِيكَةَ وَالنّبِينَ الرّبَابُ أَيَا مُرَكُمُ فَي اللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ أَن تَنْخِذُوا اللّهَ اللّهُ وَالنّبِينَ الرّبَابُ أَيَا مُرَكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ اللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ اللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ اللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

## سبب الثزول

في سبب نزول هذه الآية روايتان:

الأولى: أنّ رجلاً قال: يا رسول الله نحن نسلّم عليك كما يسلّم بعضنا على بمعض، ألا نسجد لك؟

قال: لا ينبغي أن يُسجد لأحد من دون الله، ولكن اكرموا نبيّكم واعرفوا الحقّ لأهله، فأنزل الله الآية. \

الثانية: أنّ أبا رافع من اليهود ومعه رئيس وفد نجران قىالا للـنبيّ: أتــريد أن نــعبدك ونتّخذك إلهاً؟

(ولعلّهم ظنّوا أن مخالفة الرسول عَنَالُم الله الله المسيح عَنِه المسيح عَنِه الله نصيب من ذلك، فلو أنهم رفعوا منزلته إلى مستوى الإله كها هو الحال بالنسبة إلى المسيح عَنِه لترك الخلاف معهم، ولعل هذا الإقتراح يستبطن مؤامرة دبّرت لتلويث سمعة النّبي عَنَالَة ودفع الأنظار عنه) ولكن النّبي عَنَالَة قال: معاذاله أن أعبد غير الله أو آمر بعبادة غير الله، ما بذلك بعثني، ولا بذلك أمرني، فأنزل الله الآية. أ

تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٩، ص ٧١؛ وتفسير الدرّالمثنور، ج ٢، ص
 ٤٧.

# الثفسير

# الدعوة إلى عبادة غير الله مستميلة:

سبق أن قلنا إن واحدة من عادات أهل الكتاب القبيحة \_اليهود والنصارئ \_كانت تزييف الحقائق، من ذلك قولهم بألوهية عيسى، زاعمين أنه هو الذي أمرهم بذلك، وكان هذا ما يريد بعضهم أن يحقّقه بشأن رسول الإسلام أيضاً، للأسباب التي ذكرناها في نزول الآية.

إنّ الآية ردّ حاسم على جميع الذين كانوا يقترحون عبادة الأنبياء. تقول الآية: ليس لكم أن تعبدوا نبيّ الإسلام ولا أيّ نبيّ آخر ولا الملائكة، ويخطىء من يقول إنّ عيسىٰ قد دعاهم إلى عبادته.

﴿ هَا كَانَ لِبِشْرِ لَنْ يَوْتِيَهُ لَلْهُ لِلْكِتَابِ وَالْفُكُمْ وَالنَّبَوَّةُ ثُمَّ يَقُولَ لَلنَّاسَ كُونُولُ عَبَاداً لِي مَنْ دُونُ الله ﴾ .

الآية تنني نفياً مطلقاً هذا الأمر، أي أنّ الذين أرسلهم الله وأتاهم العلم والحكمة لا يمكن - في أيّة مرحلة من المراحل - أن يتعدّوا حدود العبودية لله، بلل إنّ رسل الله هم أسرع خضوعاً له من سائر الناس، لذلك فهم لا يمكن أن يخرجوا عن طريق العبودية والتوحيد ويجرّوا الناس إلى هوة الشرك.

﴿ ولكن كونوا ريّانيّين بما كنتم تعلّمون الكتاب وبما كنتم تدرُسون﴾ .

«الربّاني» هو الذي أحكم إرتباطه بالله، ولمّا كانت الكلمة مشتقّة من «ربّ» فهي تطلق أيضاً على من يقوم بتربية الآخرين وتدبير أمورهم وإصلاحهم.

وعلى هذا يكون المراد من هذه الآية: إنّ هذا العمل (دعوة الأنبياء الناس إلى عبادتهم)
لا يليق بهم، إنّ ما يليق بهم هو أن يجعلوا الناس علماء إلهيّين في ضوء تعليم آيات الله
وتدريس حقائق الدين، ويصيّروا منهم أفراداً لا يعبدون غير الله ولا يدعون إلّا إلى العلم
والمعرفة.

يتضح من ذلك أنّ هدف الأنبياء لم يكن تربية الناس فحسب، بل استهدفوا أكثر من ذلك تربية المعلّمين والمربّين وقادة الجهاعة، أي تربية أفراد يستطيع كلّ منهم أن يسضيء بعلمه وإيمانه ومعرفته محيطاً واسعاً من حوله.

تبدأ الآية بذكر «التعليم» أوّلاً ثمّ «التدريس». تختلف الكلمتان من حيث اتساع المعنى،

فالتعليم أوسع ويشمل كلّ أنواع التعليم، بالقول وبالعمل، للمتعلّمين وللأمّيين، أمّا التدريس فيكون من خلال الكتابة والنظر إلى الكتاب، فهو أخصّ والتعليم أعمّ.

﴿ ولا يأَمْرِكُم لَنْ تَتَحَدُوا الْمِلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ لُرِيابِاً﴾.

هذه تكلة لما بحث في الآية السابقة، فكما أنّ الأنبياء لا يدعون الناس إلى عبادتهم، فإنّهم كذلك لا يدعونهم إلى عبادة الملائكة وسائر الأنبياء. وفي هذا جواب لمشركي العرب الذين كانوا يعتقدون أنّ الملائكة هم بنات الله، وبذلك يسبغون عليهم نوعاً من الألوهية، ومع ذلك كانوا يعتبرون أنفسهم من أتباع دين إيراهيم، كذلك هو جواب للصابئة الذيبن يقولون إنّهم أتباع «يحيي»، وكانوا يرفعون مقام الملائكة إلى حدّ عبادتهم، وهو أيضاً ردّ على اليهود الذين قالوا إنّ «عزيراً» ابن الله، أو النصاري الذين قالوا إن «المسيع» ابن الله، وأضفوا عليه طابعاً من الربوبية، فالآية تردّ هؤلاء جميعاً وتقول إنّه لا يليق بالأنبياء أن يدعو الناس إلى عبادة غير الله.

وفي الختام تقول الآية ﴿لَيَامُرَكُم بِالكَفْرِيعِد لِدُلَتُمْ مِسلمُونَ﴾. أيكن أن يدعوكم النبيّ إلى الكفر بعد أن اخترتم الإسلام ديناً؟

واضح أنّ «الإسلام» هنا يقصد به معناه الأوسع، كما هي الحال في مواضع كثيرة من القرآن، وهو التسليم لأمر الله والإيمان والتوحيد، أي كيف يمكن لنبيّ أن يدعو الناس أوّلاً إلى الإيمان والتوحيد، ثمّ يدهم على طريق الشرك؟ أو كيف يمكن لنبيّ أن يهدم ما بناه الأنبياء في دعوتهم الناس إلى الإسلام، فيدعوهم إلى الكفر والشرك؟

تنوّه الآية ضمنيّاً بعصمة الأنبياء وعدم انحرافهم عن مسير إطاعة الله \.

#### ہحث

#### منع عبادة البشر:

تدين هذه الآيات بصراحة كلّ عبادة، وخاصّة عبادة البشر، سوى عبادة الله، وتربيّ في الإنسان روح الحرّية واستقلال الشخصية، تلك الروح التي لا يكون بدونها جديراً بحمل اسم إنسان.

١. في القراءة المعروفة التي اعتمدتها طبعة القرآن السائده، تأتي ﴿ ولا يأمركم ﴾ في حالة نصب - بفتح الراء - وهي مطوفة على ﴿ أي يؤتيه الله ﴾ في الآية السابقة. وولاء توكيد لـ وماء النافية في الآية السابقة، وعليه تكون الآية بهذا المعنى: (وما كان لبشر أن يأمركم أن تتّخذوا الملائكة والنبيّين أرباباً).

نعرف من خلال التاريخ العديد من الأشخاص الذين كانوا، قبل الوصول إلى السلطة، يتميّزون بالبراءة ويدعون الناس إلى الحق والعدالة والحرّية والإيمان. ولكنّهم ما أن صعدوا عروش السلطة والهيمنة على المجتمع غيّروا سيرتهم شيئاً فشيئاً وانحازوا إلى فكرة عبادة الشخصية ودعوا الناس إلى عبادتهم.

في الواقع، أنّ من أساليب تمييز «دعاة الحقّ» عن «دعاة الباطل» هو هذا. فدعاة الحقّ وعلى رأسهم الأنبياء والأثمّة كانوا وهم في قمّة السلطة، كما كانوا قبل أن تكون لهم أيّة سلطة، يدعون إلى الأهداف الدينية المقدّسة والإنسانية والتوحيد والحرّية، أمّا دعاة الباطل، فإنّ أوّل ما يبادرون إليه عند وصولهم السلطة هو الدعوة لأنفسهم وحثّ الناس على نوع من عبادتهم، نتيجة تملّق الناس الضعفاء المحيطين بهم، وكذلك نتيجة ضيق أفقهم وغرورهم.

هناك حديث عن الإمام على على الله تظهر من خلاله شخصيّته الكبيرة الفذّة، ويعتبر دليلاً وشاهداً على هذا البحث

عند وصول الإمام للله إلى أرض الأنبار -إحدى مدن العراق الحدودية - خرّ جمع من الدهّاقين ساجدين أمامه، بحسب التقاليد التي إعتادوا عليها، فغضب الإمام من فعلتهم هذه وصرخ فيهم: «ما هذا الذي صنعتموه؟ فقالوا: خُلُقُ منّا نعظم به أمرادنا. فقال: والله ما ينتفع بهذا أمراؤكم، وأنّكم لتشقّون على أنفسكم في دنياكم وتشقّون به في آخرتكم، وما أخسر المشقّة وراءها العقاب، وأربع الدعة معها الأمان من النار». (

١- نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٧٧؛ ووسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٢٢٨.

## الآيتان

وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِي ثَنَى النَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُ كُم مِن كِتَبِ وَحِكْمَةِ ثُمَّ جَاءَ كُمُ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ، وَلَتَنصُرُنَّهُ، قَالَ ءَأَقَرَرْتُهُ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ، وَلَتَنصُرُنَّهُ، قَالَ ءَأَقرَرْتُهُ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِن الشَّلِهِدِينَ اللَّهُ فَمَن تَوَلَّى بَعْدَ إِضْرِيَّ قَالُوا أَقْرَرُنا قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنا مَعَكُم مِنَ الشَّلِهِدِينَ اللَّهُ فَمَن تَولَّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَلِسِقُونَ اللَّهُ مَن الشَّلِهِدِينَ اللَّهُ مَن الشَّلِهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْمُ اللَّهُ اللْفُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

# التفسير

#### الميثاق المقدس:

بعد أن أشارت الآيات السابقة إلى وجود علائم لنبيّ الإسلام الله في كتب الأنبياء السابقين، أشارت هذه الآية إلى مبدأ عام، وهو أنّ الأنبياء السابقين وأتباعهم قد أبرموا مع الله ميثاقاً بالتسليم للأنبياء الذين يأتون بعدهم، وبالإضافة إلى الإيمان بهم، لا يسخلون عليهم بشيء في مساعدتهم على تحقيق أهدافهم. تقول الآية:

﴿وَإِذَ أَخَذَ الله هِيثَاقَ النّبيّينَ لَمَا آتيتكم مِن كتابِ وحكمة ثُمّ جاءكم رسول مصدّق لما معكم لتؤمننّ به ولتنصرتُه قال ﴾ . \

في الواقع، مثلها أنّ الأنبياء والأمم التالية تحترم الأنبياء السابقين ودياناتهم، فإنّ الأنبياء السابقين والأمم السابقة كانوا يحترمون الأنبياء الذين يأتون بعدهم. وفي القرآن إشارات كثيرة على وحدة الهدف عند أنبياء الله. وهذه الآية غوذج حيّ على ذلك.

و «الميثاق» من «الوثوق»، أي ما يدعو إلى الاطمئنان به والإعتاد عليه، و «الميثاق» هو

١. في ﴿ لما آتيتكم ﴾ يعتبر بعضهم «ما» موصولة ومبتدأ، واللام موطئة للقسم، وجملة ﴿ لتؤمننَ به ﴾ خبرقال فريق آخر «ما» شرطية زمانية وجزاؤها ﴿ لتؤمننَ به ولتنصرنَه ﴾ . وهذا الاحتمال الثاني أقرب إلى معنى الآية.

الإتّفاق المؤكّد، وأخذ الميثاق من الأنبياء مصحوب بأخذ الميثاق من أتباعهم أيضاً، كان موضوع هذا الميثاق هو أنّه إذا جاء نبيّ تنسجم دعوته مع دعوتهم (وهذا ما يثبت صدق دعوته) فيجب الإيمان به ونصرته.

ثمَّ لتوكيد هذا الموضوع جاءت الآية:

﴿قَالَ الْقُرِرَتِمَ وَأَحْدُتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ لِصَرِي ﴾ ` .

هل اعترفتم بهذا الميثاق وقبلتم عهدي وأخذتم من أتباعكم عهداً بهذا الموضوع؟ وجواباً على ذلك ﴿قالوالقررنا﴾.

ثمّ لتوكيد هذا الأمر المهمّ وتثبيته يقول الله: كونوا شهداء على هذا الأمر وأنا شاهد عليكم وعلى أتباعكم ﴿قال قاههدوا ولذا معكم من الشاهدين ﴾.

وفي الآية الأخيرة يذم ويهدد القرآن الكريم ناقضي العهود ويقول:

﴿فَهِنَ تُولِّيٰ بِعَدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسْقُونَ ﴾ .

فلو أنّ أحداً بعد كلّ هذا التأكيد على أخذ المواثيق والعهود المؤكّدة \_أعرض عن الإيمان بنبيّ كنبيّ الإسلام الذي بشرت به الكتب القديمة وذكرت علائمه، فهو فاسق وخارج على أمر الله تعالى، ونعلم أنّ الله لايهدي الفاسقين المعاندين، كما مرّ في الآية ٨٠ من سورة التوبة: ﴿وللله لا يهدي القوم الفاسقين ﴾، أومن لا يكون له نصيب من الهداية الإلهيّة، فإنّ مصيره إلى النار.

## بحوث

١. هل هذه الآية مقصورة على بشمارة الأنبياء السابقين وميثاقهم بالنسبة لنبي الإسلام الله أم أنها تشمل كل نبي يبعث بعد نبي قبله؟

يظهر من الآية أنّها تعبّر عن مسألة عامّة، وإن كان خاتم الأنبياء مصداقها البارز، كما أنّ هذا المعنى الواسع يتّسق مع روح مفاهيم القرآن، لذلك إذا ما رأينا في بعض الأخبار أنّ المقصود هو نبيّ الإسلام الكريم، فما ذلك إلّا من قبيل تفسير الآية وتطبيقها على أجلى مصاديقها، وليس لأنّ المعنى جاء على سبيل الحصر.

١. والإصرة العهد المؤكّد الذي يستوجب نقضه العقاب الشديد.

٢. المائدة، ١٠٨؛ والتَّوبة، ٢٤؛ والصف، ٥.

ينقل الفخر الرازي في تفسيره عن الإمام على الله قال: «إنّ الله تعالى ما بعث آدم الله ومن بعد، من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام إلّا أخذ عليهم العهد لئن بعث مسحمّد عسليه العسلاة والسلام وهو حى، ليؤمنن به ولينصرنّه» (.

٢- بعد أخذ مضمون الآية بنظر الاعتبار، يبرز هذا السؤال: أيمكن أن يظهر نبي من أولى
 العزم في زمان نبي آخر من أولي العزم حتى يتبعه؟

يُكن القول في جواب هذا السؤال: إنّ الميثاق لم يؤخذ من الأنبياء وحدهم، بل ومن أتباعهم أيضاً، كما قلنا في تفسير الآية، والواقع أنّ القصد من أخذ الميثاق من الأنبياء وأخذه من أنمهم والأجيال التي تولد بعدهم وتدرك عصرالنبيّ التالي، كما أنّ الأنبياء أنفسهم يؤمنون أيضاً إذا أدركوا - فرضاً - عهدالأنبياء التالين، أي إنّ أنبياء الله لا ينفصلون إطلاقاً في أهدافهم وفي دعوتهم ولا صراع أو خلاف بينهم.

٣- والقول الأخير بشأن هذه الآية هو أنها وإن تكن بخصوص الأنبياء، فهي تصدق طبعاً بحق خلفائهم أيضاً. إذ أنّ خلفائهم الصادقين لا ينفكّون عنهم، وهم جميعاً يسعون لتحقيق هدف واحد، ولذلك كان الأنبياء يعيّنون خلفائهم، ويبشّرون الناس بهم ويدعونهم إلى الإيمان بهم وشدّ أزرهم.

ولئن وجُدنا بعض الروايات الواردة في تفاسيرنا لهذه الآية وكتب أحاديثنا بشأن نزول عبارة «ولتنصرنّه» في علي الله وأنها تشمل قضية الولاية، إنّا هو إشارة إلى هذا المعني.

ولابدً أن نشير إلى أنّ هذه الآية \_من حيث تركيبها النحوي \_كانت موضع بحث بين المفسّرين ورجال الأدب.

٤- التعصّب المقيت، يحدّثنا التاريخ أنّ أتباع دين من الأديان لا يتخلّون بسهولة عن دينهم ولا يستسلمون للأنبياء الجدد المبعوثين من قبل الله، بل يتمسّكون بدينهم القـديم تسكاً جافاً جامداً، ويدافعون عنه كأنّه جزء من وجودهم، ويرون تركه إيادة لقوميّتهم.

لذلك يشق عليهم القبول بالدين الجديد، إنّ منشأ الكثير من الحسروب الديسنية التي وقعت على امتداد التاريخ ـ وهي من أفظع حوادث التاريخ ـ هو هـذا التـعصّب الجـاف والجمود على الأديان القديمة.

١. التفسير الكبير، ج ٨، ص ١١٥؛ وبحارالانوار، ج ١١، ص ١٣.

٢. كان قد يتفق في القرون السائدة وجود عدّة أنبياء في عصر واحد، وأمر أحدهما أن يقبل بنبوّة الآخر وأن يعلموا جميعاً على توحيد الكلمة.

غير أنّ قانون الإرتقاء والتكامل يقول: هذه الأديان يجب أن تأتي الواحد تلو الآخر، وتتقدّم بالبشرية في سيرها نحو معرفة الله والحقّ والعدالة والإيمان والأخلاق والإنسانية والفضيلة، حتى تصل إلى الدين النهائي، خاتم الأديان، كالطفل الذي يتدرّج في مراحل الدراسة ويطويها الواحدة بعد الأخرى حتى يتخرّج من الكليّة والجامعة.

فإذا أحبّ التلاميذ جوّ مدرستهم الإبتدائية ذلك الحبّ الذي يـربطهم بمـدرستهم إلى درجة أنّهم يرفضون الإنتقال إلى المدرسة الثانوية، فبديهيّ أن لا يكون نصيب هؤلاء سوى التخلّف عن ركب السائرين نحو التقدّم والإرتقاء.

إنّ إصرار الآية على أخذ الميثاق والعهد المؤكّد من الأنبياء والأمم الماضية نحو الأنبياء التالين لهم قد يكون من أجل اجتناب أمثال هذا التعصّب والجمود والعناد.

ولكنّ الذي يؤسف له أنّنا ـ بعد كلّ هذا التأكيد ـ ما زلنا نرىٰ أتباع الأديان القديمة لا يسلّمون بسهولة أمام الحقائق الجديدة، سوف نشرح إن شاء الله في تفسير الآية ٤٠ من سورة الأحزاب كيف يكون الإسلام آخر الأديان وخاتمها ولماذا؟

أَفَعَ يَرُ دِينِ اللّهِ يَبَعُونَ وَلَهُ وَأَسْلَمَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوَعُنا وَكَا الْعَلَيْ وَمَا أَنْ لِ عَلَيْنَا وَمَا أَنْ لِ عَلَيْنَا وَمَا أَنْ لِ كَالْتَنَا وَمَا أَنْ لِ لَكَ اللّهِ وَمَا أَنْ لِ عَلَيْ إِبْرَهِيهِمَ وَاللّهُ عَلَى إِبْرَهِيهِمَ وَاللّهُ اللّهِ وَمَا أَوْقِي مُوسَى عَلَيْ إِبْرَهِيهِمَ وَالنّبِيلُونَ مِن رَبِهِم لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِيمِنَ هُ وَهُ وَنَحْنُ لَهُ مُسلِمُونَ وَعِيسَى وَالنّبِيلُونَ مِن رَبِهِم لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِيمِنَهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسلِمُونَ وَعِيسَى وَالنّبِيلُونَ مِن رَبِهِم لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِيمِنَهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسلِمُونَ وَعِيسَى وَالنّبِيدِ عَيْرَا لَهِ سَلْمُ وِينَا فَلَن يُقْبَلُ مِنْ هُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ الْخَلِيدِينَ فَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ عِنْ الْخَلِيدِينَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللمُ الللللللمُ الللللمُ الللهُ الللهُ الللللمُ الللهُ الللهُ الللللمُ الللهُ اللللمُ اللللمُ الللهُ الللللمُ الللمُ اللّهُ اللللمُ الللمُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللللمُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ الللللهُ اللهُ الللهُ ا

# التفسير

# الإسلام أفضل الأديان الإلهيّة:

مرّت بنا حتى الآن بحوث مسهبة في الآيات السابقة عن الأديان الماضية، وابتداءاً من هذه الآية يدور البحث حول الإسلام وفيها إلفات لأنظار أهل الكتاب وأتسباع الأديسان السابقة إلى الإسلام.

تبدأ الآية بالتساول: ﴿ لَفَعْير دين الله يبغون ﴾ أيريد هؤلاء ديناً غير دين الله؟ وما دين الله سوى التسليم للشرائع الإلهيّة، هي كلّها قد جمعت بصورتها الكاملة الشاملة في دين نبيّ الإسلام عَلَيْلًا. فإذا كان هؤلاء يبحثون عن الدين الحقيق فعليهم أن يسلموا.

# ﴿ وله أُسلمَ مَنْ فِي السماولت والأرض طوماً وكرهاً والله يرجعون﴾.

يبدأ القرآن بتفسير الإسلام بمعناه الأوسع، فيقول: كلّ مَن في الساوات والأرض، أو جميع الكائنات في الساوات والأرض، مسلمون خاضعون لأوامر، وطوعاً وكرهاً . هذا الإستسلام والخضوع يكون «طوعاً» أو اختيارياً أحياناً، إزاء «القوانين التشريعية»، ويكون «كرهاً» أو إجبارياً أحياناً أخرى، إزاء «القوانين التكوينية».

ولتوضيح ذلك نقول: إنّ لله نوعين من الأمر في عالم الوجود، فبعض أوامره يكون بشكل

(قوانين طبيعية وما وراء طبيعية) تحكم على مختلف كائنات هذا العالم، فهي خاضعة لها خضوع إكراه وليس لها أن تخالفها لحظة واحدة، فإن فعلت فرضاً يكتب لها الفناء والزوال، هذا نوع من «الإسلام والتسليم» أمام أمر الله. وبناءً على هذا فإن أشعة الشمس التي تسطع على البحار، وبخار الماء الذي يتصاعد منها، وقطع السحاب التي تتواصل، وقطرات المطر التي تنفر من السهاء والنباتات التي تنمو بها، والزهور التي تتفتح لها، جميعها مسلّمة، لأنّ كلاً منها قد أسلم للقوانين التي فرضها عليها قانون الخليقة.

والنوع الآخر من أوامر الله هي «الأوامر التشريعية» وهي القوانين التي ترد في الشرائع السهاوية وتعاليم الأنبياء، إنّ التسليم أمامها تسليم «طوعي» أو اختياري، فالمؤمنون الذين يسلمون لها إنّا هم وحدهم المسلمون، إنّ مخالفة هذه القوانين والشرائع لا تقل \_ على كلّ حال \_ عن مخالفة القوانين التكوينية، لأنّ مخالفتها تبعث على الإنحطاط والتخلّف والعدم.

ولمّا كانت «أسلم» مستعملة في هذه الآية بالمعنى الأوسع للإسلام، أي المعنى الذي يشمل النوعين من أوامر الله، لذلك فهي تقول إنّ فريقاً يسلم طوعاً \_كالمؤمنين \_وفريقاً يسلم كرهاً \_كالكافرين \_أمام القوانين التكوينية، وهكذا نجد أنّ الكافرين الذين يمتنعون عن التسليم أمام بعض أوامر الله مجبرين على التسليم أمام بعض آخر من أوامر الله. فلهاذا إذاً لا يسلمون لجميع قوانين الله ودين الحقّ؟

هناك احتال آخر في تفسير هذه الآية ذكره كثير من المفسّرين، وإن لم يتعارض مع ما قلناه آنفاً، وهو: أنّ المؤمنين وهم في حال من الرفاه والهدوء يسيرون نحو الله بمل اختيارهم، أمّا غير المؤمنين فلا يسيرون نحو الله إلّا عندما تحيق بهم البلايا والمشكلات التي لا تطاق، فيدعونه ويتوسّلون إليه، فع أنهم في الظروف العادية يستركون به، فا إنهم في الشدائد والمليّات لا يتوجّهون إلّا إليه.

ويتضح ممّا تقدّم أن «مَن» في جملة ﴿من في السماوات والأرض﴾ تشمل الموجودات العاقلة وغير العاقلة، فبالرغم من كونها تستعمل عادة للعقلاء، إلَّا أنّها قد تكون عامّة للتغليب، و«طوعاً» إشارة إلى الموجودات العاقلة المؤمنة، «كرهاً» إشارة إلى الكفّار وغير العقلاء.

وقل آمنًا بالله وما لُنزل علينا وما لُنزل على لِبراهيم ولِسماعيل ولِسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتى موسىٰ وعيسىٰ والنّبيّون من ربّهم لا نفرّق بين احد منهم ونحن له مسلمون ﴾. في هذه الآية يأمر الله النبيّ والمسلمين بأنّهم، فضلاً عن إيمانهم بما أنـزل عـلى رسـول الإسلام، عليهم أن يظهروا إيمانهم بكلّ الآيات والتعليات التي نزلت على الأنبياء السابقين، وأن يقولوا: إنّنا لا نفرّق بينهم من حيث صدقهم وعلاقتهم بالله، إنّنا نعترف بالجميع، فهم جميعاً كانوا قادة إلهيّين، وهم جميعاً بُعثوا لهداية الناس، إنّا نسلم بأمر الله من جميع النواحي، وبذلك نقطع أيدي المفرّقين.

## ﴿وَمِنَ بِيتُمْ غَيْرِ الْإِسلامِ دِيناً قُلْنَ يُقْبِلُ مِنْهِ ﴾.

«يبتغ» من «الإبتغاء» بمعنى الطلب والسعي، ويكون في الأمور الحسودة وفي الأسور الملامومة، هنا يختتم البحث المذكور بإستنتاج نتيجة كلّية، وهي أنّ الديس الحقيق هو الإسلام، أي التسليم لأمر الله بمعناه العام، وأمّا بمفهومه الخناص فهو الإنتقال إلى الديس الإسلامي الذي هو أكمل الأديان، فتقول الآية: أنّه لا يقبل من أحد سوى الإسلام مع الأخذ بنظر الاعتبار احترام سائر الشرايع الإلهيّة المقدسة، فكما أن طلّاب الجامعة في نفس الوقت الذي يعترمون فيه الكتب الدراسية للمراحل السابقة من الاستدائية والمتوسطة والإعدادية، فإنّه لا يقبل منهم سوى دراسة الكتب والدروس المقررة للمرحلة النهائية، والإعدادية، فأنّه لا يقبل منهم سوى دراسة الكتب والدروس المقررة للمرحلة النهائية، فكذلك الإسلام، وأمّا الذين يتّخذون غير هذه الحقيقة ديناً، فلن يقبل منهم هذا أبداً، ولهم على ذلك عقاب شديد فوهو في الآخرة من الغاسرين ﴾ ذلك لأنّه تاجر بثروة وجوده مقابل بضع خرافات وتقاليد بالية، وعصبيّات جاهلية وعنصرية، ولا شكّ أنّه هو الخاسر في هذه الصفقة، وإذا ما خسر الإنسان ثروة وجوده، وجد نتيجة ذلك حرماناً وعذاباً وعقاباً يوم القيامة.

وذكر بعض المفسّرين أنّ هذه الآية نزلت في إثني عشر من المنافقين الذيـن أظـهروا الإيمان، ثمّ ارتدوا، وخرجوا من المدينة إلى مكّة، فنزلت الآية وأنذرتهم بأنّه من إعتنق غير الإسلام فهو من الخاسرين.\

وفي الدرّ المنثور في قوله تعالى: ﴿وَمِنْ بِيتِغَ غَيْرِ الإِسلامِ دَيِناً ﴾ الآية أخرج أحمد والطبراني في الأوسط عن أبي هريرة قال: قال رسول الله يَجَيُّنُ : تجيء الأعمال يوم القيامة فستجيء الصلاة فتقول: يا ربّ أنا الصلاة فيقول: إنّك على خير، وتجيء الصدقة فتقول يا ربّ أنا

ا. تفسیر روح الجنان، ج ۲، ص ۱۰۰.

الصدقة فيقول: إنّك على خير، ثم يجيء الصيام فيقول: أنا الصيام فيقول: إنّك على خير، ثم تجيء الأعيال كلّ ذلك يقول الله: إنّك على خير، ثم يجيء الإسلام فيقول: يا رب أنت السلام وأنا الإسلام فيقول الله: إنّك على خير؛ بك اليوم آخذ، وبك أعطي، قال الله في كتابه: ﴿وهن يبتغ غير الإسلام دينا قلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين ﴾ .

فيها يتعلّق باختلاف «الإسلام» عن «الإيمان» سوف يأتي شرحه في تفسير الآية ١٤ من سورة الحجرات إن شاء الله.

रु

## سبب النزول

كان «الحارث بن سويد» من الأنصار، إرتكب قتل شخص بريء اسمه «الجدر بن زياد»، فارتد عن الإسلام خوفاً من العقاب، وفرّ من المدينة إلى مكّة، ولكنّه في مكّة ندم على فعلته، وراح يفكّر فيها يصنعه، وأخيراً استقرّ رأيه على أن يبعث بأحد أقاربه في المدينة يسأل رسول الله عَلَيْ الله على المرجوع، فنزلت هذه الآيات، تعلن قبول توبته بشروط خاصّة، فمثل الحارث بن سويد بين يدي رسول الله عَلَيْ وجدّد إسلامه، وظلّ ملتزماً وفيّاً لإسلامه حتى آخر رمق فيه، غير أنّ أحد عشر شخصاً ممّن ارتدّوا عن الإسلام معه بقوا مرتدّين !

في تفسير الدرّ المنثور وفي تفاسير أخرى، سبب نزول للآيات المذكورة لا يختلف كثيراً عـمّا أوردناه. ٢

ا. تفسير مجمع البيان، ج ١ و ٢، ص ٤٧١؛ وكنزالدقائق، ج ٢، ص ١٥٢.
 ٢. تفسير الدرّالمنثور، ج ٢، ص ٤٩.

# التفسير

كان الكلام في الآيات السابقة عن أنّ الدين الوحيد المقبول عند الله هو الإسلام، وفي هذه الآيات يدور الحديث حول من قبلوا الإسلام ثمّ رفضوه وتركوه، ويسمئ مثل هذا الشخص «مرتد» تقول الآية:

## ﴿ كيف يهدي الله قوماً كفروا بعد ليمانهم وشهدوا أنَّ الرسول حقَّ وجاءهم البيّناسي.

فالآية تقول: إنّ الله لا يعين أمثال هؤلاء الأشخاص على الإهتداء، لماذا؟ لأنّ هؤلاء قد عرفوا النبيّ بدلائل واضحة وقبلوا رسالته، فبعدولهم عن الإسلام أصبحوا من الظالمين والشخص الذي يظلم عن علم واطلاع مسبق غير لائق للهداية الإلهيّة: ﴿ والله لا يسهدي القوم الظالمين﴾.

المراد من «البينات» في هذه الآية القرآن الكريم وسائر معاجز النّبي الأكرم عَلَيْكُمْ، والمراد من «الظالم» هو من يظلم نفسه بالمرتبة الأولى، ويرتد عن الإسلام وفي المرتبة الثانية يكون سبباً في إضلال الآخرين، ثمّ تضيف الآية:

## ﴿ لُولَئِكَ جَزَلُوهُمْ لُنَّ مَلِيهُمْ لَعَنَّةَ لَللَّهُ وَالْمَلَائِكَةُ وَالنَّاسُ أَجِمْعِينَ ﴾

عقاب أمثال هؤلاء الأشخاص الذين يعدلون عن الحقّ بعد معرفتهم له، كما هو مبيّن في الآية، أن تلعنهم الملائكة وأن يلعنهم الناس.

«اللعن» في الأصل الطرد والإبعاد على سبيل السخط، من هنا فبلعن الله هبو إبيعاد الشخص عن رحمته، أمّا لعن الملائكة والناس فقد يكون السخط والطرد المبعنوي، وقيد يكون الطلب من الله تعالى بإبعادهم عن رحمته فهؤلاء الأشخاص يكونون في الواقع غارقين في الفساد والإثم إلى درجة أنّهم يصبحون مورد استنكار كلّ عاقل هادف في العالم، من البشر كان أم من الملائكة.

#### ﴿ خَالَدِينَ فِيهَا لَا يَخَفُّفُ عَنْهُمَ الْعَدُلُبِ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴾.

تُضيف الآية هنا أنهم فضلاً عن كونهم موضع لعن عام، فإنّهم سيبقون في هذا اللعن إلى الأبد، فهم في الواقع كالشيطان الخالد في اللعن الأبدي.

ولاشك أنّ نتيجة ذلك هو أن يكونوا في عذاب شديد ودائم بغير تخفيف ولا إمهال. وفي آخر آية تفتح طريق العودة أمام هؤلاء الأفراد، وتدعوهم للتوبة، لأنّ هدف القرآن هو الإصلاح والتربية، ومن أهم الطرق لذلك هو فتح باب العودة للمذنبين والملوثين كيا تتاح لهم الفرصة لجبران ما فرط منهم، فتقول:

## ﴿ إِلَّا الدِّينَ تَأْبُوا مِنْ بِعِد دُلْكَ وأُصلِعُوا قَإِنَّ اللَّهُ عَفُور رحيم﴾.

إنّ هذه الآية مثل الكثير من آيات القرآن، وبعد الإشارة إلى التوبة \_ تشير إلى التكفير عن الذنوب السابقة وبجملة «وأصلحوا» تبيّن أنّ التوبة لا تعني مجرّد الندم على ما مسضى والعزم على تجنّب إرتكاب الذنوب في المستقبل، بل شرط قبولها هو أن يمحو التائب بأعماله الصالحة في المستقبل جميع أعماله القبيحة الماضية.

لذلك نجد في كثير من الآيات أنّ التوبة يرافقها العمل الصالح، مثل: ﴿ إِلَّا مِنْ قَابِ وَآمِنَ وَمِنْ الذَلِكَ نَالُوا رَحْمَةَ اللهُ وَمَعْفُر تَهُ ﴿ وَإِلَّا فَإِنَّ التَّوْبَةُ لَنْ تَكُونَ كَامِلَةً، فَهُو لاء إِنْ فَعَلُوا ذَلِكَ نَالُوا رَحْمَةَ اللهُ وَمَغْفُر تَهُ ﴿ وَإِنَّ لَللَّهُ تَفُورُ رَحِيمٍ ﴾.

بل إنّه يستفاد من هذه الآية أنّ الذنب عبارة عن نقص في الإيمان، وأنّه بعد التوبة يقوم الشخص التائب بتجديد الإيمان ليتطهر من هذا النقص.

#### بحث

#### هل تقبل ثوبة المرتد؟

يبدو من الآية أعلاه ومن سبب نزولها أن قبول توبة المرتد (وهو الذي أسلم ثمّ عاد عن إسلامه) يرتبط بنوع الإرتداد، فثمّة «المرتدّ الفطري» وهو المرتد الذي ولد من أبوين مسلمين، أو انعقدت نطفته حين كان أبواه مسلمين، ثمّ قبل الإسلام وعاد عنه بعد ذلك، وهناك «المرتدّ الملّي» وهو الذي لم يولد من أبوين مسلمين.

توبة المرتد الملي تقبل، وعقوبته في الواقع خفيفة لأنّه ليس مسلماً بالمولد، لكن حكم المرتد الفطري أشد، هذا المرتد وإن قبلت توبته لدى الله سبحانه \_ يُحكم بالإعدام إن ثبت إرتداده، وتوزّع أمواله على ورثته المسلمين، وتنفصل عنه زوجته، ولا تحول توبته دون إنزال هذه العقوبة بحقّه.

لكن هذه الشدّة تخصّ -كما قلنا - المرتدّ الفطري، وبشرط أن يكون رجلاً، قد تعجّب بعضهم لهذا التشدّد، وربّما اعتبر نوعاً من الفظاظة القاسية البعيدة عن الرحمة، الأمر الذي لا يتّسق مع روح الإسلام. غير أنّ لهذا الحكم فلسفة أساساً، وهي حفظة الجبهة الداخلية في بلاد الإسلام ضدّ نفوذ المنافقين والأجانب، وللحيلولة دون تفكّكها واضمحلالها، إنّ الإرتداد ضرب من التمرّد على نظام البلد الإسلامي، وحكمه الإعدام في أنظمة الكثير من قوانين العالم اليوم، إذ لو أجيز لمن يشاء أن يعتنق الإسلام متى شاء وأن يرتدّ عنه متى شاء، لتحطّمت الجبهة الداخلية سريعاً، ولانفتحت أبواب البلد أمام الأعداء وعملائهم، ولساد المجتمع الإسلامي المرج والمرج، وبناءً على ذلك فإنّ هذا الحكم حكم سياسي في الواقع، ولابد منه لحساية الحكومة الإسلامية والمجتمع الإسلامي وللضرب على أيدي العملاء والأجانب.

أضف إلى ذلك أنّ من يتقبّل الإسلام بعد التحقّق والتدقيق، ثمّ يتركه ليعتنق ديناً آخر، لا يمتلك دوافع سليمة ومنطقية، وهو بذلك يستحقّ أشدّ العقوبات، أمّا تخفيف هذا الحكم بالنسبة للمرأة، فلأنّ جميع العقوبات تخفّف بشأنها.

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعَدَ إِيمَنِهِمْ ثُمَّ ٱزْدَادُوا كُفُرًا لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأُولَيْكَ هُمُ ٱلظَّمَا لُونَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمْ كُفَارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم هُمُ ٱلظَّمَا لُونَ الْفَيمَ الْمَا وَالْمَا مِن اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ

## سبب النزول

ذكر بعض المفسّرين أن الآية الأولى نزلت في أهل الكتاب الذين آمنوا بالنبي الله عنته، ولكنّهم بعد البعثة كفروا به، وذهب آخرون إلى أنها نزلت في الحارث بن سويد وأحد عشر آخرين الذين إرتدّوا عن الإسلام لأسباب، ثمّ تاب وعاد إلى الإسلام، أمّا الآخرون فقد رفضوا دعو ته للعودة، وقالوا: سنبق في مكّة ونواصل مناوءة محمّد إنتظاراً لهزيمته، فإذا تحمّق ذلك فخير، وإلّا فإنّ باب التوبة مفتوح، نتوب وقتا نشاء ونرجع إلى محمّد، وسوف يقبل توبتنا! وعندما فتح رسول الله عمّية أسلم بعضهم وقبلت توبتهم، وأمّا من أصرّ على البقاء على الكفر فقد نزلت الآية الثانية بشأنهم. ٢٦

# التفسير

#### التوبة الباطلة:

﴿ إِنَّ الدِّينَ كَفَرُوا بِعِد لِيمانِهِم ثُمَّ ازدادوا كَفُراْ لَنْ تُقبِل توبِنَهِم وأُولئك هم الضَّالُون﴾. كان الكلام في الآيات السابقة يدور حول الذين يندمون حقّاً على إنحرافهم عن طريق

١. تفسير مجمعالبيان، وتفسير روحالمعاني، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٢٢، ص ١٧.

٢. المصدر السابق.

٣ الجدير بالذكر كان توبة «حارث» وأصحابه توبة ا «مرتد ملّى».

الحقّ فيتوبون توبةً صادقة، في هذه الآية يدور الكلام على الذين لن تُقبل توبتهم، وهم الذين آمنوا أوّلاً، ثمّ إرتدّوا وكفروا، وأصرّوا على كفرهم، ورفضوا الإنصياع لأوامر الله، حتى إذا اشتدّ عليهم الأمر اضطرّوا إلى العودة للإسلام إنّ الله لن يقبل توبة هؤلاء، لأنّهم لن يتّخذوا باختيارهم خطوة في سبيل الله، بل هم مجبرون على إظهار الندم والتوبة بعد رؤيتهم انتصار المسلمين، لذلك فتوبتهم ظاهرية ولن تُقبل.

وثمة إحمّال آخر في تفسير هذه الآية هو: أنّ أمثال هؤلاء الأشخاص عندما يرون أنفسهم على أعتاب الموت ونهاية العمر قد يندمون ويتوبون حقّاً، غير أنّ توبتهم لن تُقبل، لأنّ وقت التوبة يكون قد إنتهى، كما سيأتي شرحه، وهذا نظير قوله تعالى في الآية ١٨ من سورة النساء: ﴿وليست التوبة للّذين يعملون السّيّنات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إنّى تبعد الآن﴾.

وقيل: من المحتمل أن يكون معنى الآية: إنّ التوبة عن الذنوب العادية في حال الكفر لن تقبل. أي إذا أصرّ أحدهم على المضي في طريق الكفر، ثمّ تاب عن ذنوب معيّنة كالظلم والغيبة وأمثالهما، فإنّ توبته هذه لاطائل وراءها ولن تُقبل، وذلك لأنّ غسل التلوّث الظاهر عن الروح والنفس، مع بقاء التلوّث الأعمق في الباطن، لا فائدة منه.

لابدً أن نضيف هنا أنّ التفاسير المذكورة آنفاً لا تعارض بينها، وقد تشملها الآية جميعاً، وإن يكن التفسير الأوّل أقرب إلى الآيات السابقة وإلى سبب نزول هذه الآية.

وفي الآية الثانية يقول تعالى:

﴿ لِنَّ الدِّينَ كَفُرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارَ قُلَنَ يَقَيلُ مِنْ أَحَدُهُمْ مِلْ. الأَرْضُ دُهِباً وَلُو افتدى بِهِ ﴾ .

تخصّ الآية أولئك الذين يقضون أعهارهم كافرين في هذه الدنيا، ثمّ يموتون وهم على تلك الحال، يقول القرآن، بعد أن اتّضح لهؤلاء طريق الحقّ، يسيرون في طـريق الطمغيان والعصيان، وهم في الحقيقة ليسوا مسلمين، ولن يُقبل منهم كلّ ما ينفقونه، وليس أمامهم أيّ طريق للخلاص، حتى وإن أنفقوا مل، الأرض ذهباً في سبيل الله.

من الواضح أنّ القصد من القول بإنفاق هذا القدر الكبير من الذهب إنّا هو إشارة إلى بطلان إنفاقهم مهما كثر، لأنّه مقرون بتلوّث القلب والروح بالعداء لله، وإلاّ فمن الواضح أنّ ملء الأرض ذهباً يوم القيامة لا يختلف عن ملئها تراباً، إنّا قصد الآية هو الكناية عن أهميّة الموضوع.

أمّا بشأن مكان هذا الإنفاق، أفي الدنيا أم في الآخرة؟ فقد ذكر المفسّرون لذلك احتالين إثنين، ولكن ظاهر الآية يدلّ على العالم الآخر، أي كانوا كافرين ﴿وماتوا وهم كفّار﴾، فلو كانوا يملكون مل الأرض ذهباً، وظنّوا أنّهم بالاستفادة من هذا المال، كما هي الحال في الدنيا، يستطيعون أن يدرأوا العقاب عن أنفسهم، فهم على خطأ فاحش، إذ أنّ هذه الغرامة المالية والفدية ليست قادرة على التأثير في ما سيواجههم من عقاب، وفي الواقع فإن مضمون هذه الآية يشبه قوله تعالى في الآية ١٥ من سورة الحديد: ﴿فَاليوم لا يؤخذ منكم قدية ولامن للذين كفروا﴾.

وفي الختام يشير إلى نكتة أخرى في المقام ويقول: ﴿ لُولئك لَهُم مَدُلَبَ لَلِيمَ وَمَا لَهُم مِنْ ناصرين﴾.

لاشك في أنهم سينالون عقاباً شديداً مؤلماً، ولن يكون بإستطاعة أحد أن يستصر أو يشفع لهم، لأنّ الشفاعة لها شرائط، وأهمها الإيمان بالله، ولهذا السبب فلو أن جميع الشفعاء اجتمعوا لإنقاد أحد الكفّار من عذاب النار لم تقبل شفاعتهم. وأساساً، بما أنّ الشفاعة بإذن الله، فإنّ الشفعاء لا يشفعون أبداً لمثل هؤلاء الأفراد غير اللائقين للشفاعة، لأنّ الشفاعة تحتاج إلى قابلية الحل، والإذن الإلهي لايشمل الأفراد غير اللائقين.

# لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّىٰ تُنفِقُوا مِمَّا يَجُبُونَ وَمَانُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيدٌ ١٠٠٠

# التفسير

## من علائم الإيمان:

﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبُرِّ حَتَّىٰ تَنَفَقُوا مِمَّا تَعَبُّونَ ﴾ .

ولفظة «البر» في أصلها اللغوي تعني «السعة» ولهذا يقال للصحراء «البَر» بفتح الباء، ولهذه الجهة أيضاً يقال للأعبال الصالحة ذات الآثار الواسعة التي تعم الآخرين وتشملهم «البِر» بكسر الباء، والفرق بين البر والخبر من حيث اللغة هو أنالبر يراد منه النفع الواصل إلى الآخرين مع القصد إلى ذلك، بينا يطلق الخير على ما وصل نفعه إلى الآخرين حتى لو وقع عن سهو غير قصد.

# ماذا يعني «البر» في الآية؟

لقد ذهب المفسّرون في تفسير «البر» في هذه الآية إلى مذاهب شتى.

فمنهم من قال: إن المراد به هو «الجنّة»، ومنهم من قال أنّ المراد هو «الطاعة والتقوى» ومنهم من فسّره بأن معناه «الأجر الجميل».

غير أنّ المستفاد من موارد استعمال هذه اللفظة في آيات الكتاب العزيز نفسه هو: أنّ المستفاد لكلمة «البر» معنى واسعاً يشمل كلّ أنواع الخير إيماناً كان أو أعمالاً صالحة، كما أنّ المستفاد من الآية ١٧٧ من سورة البقرة هو إعتبار «الإيمان بالله واليوم الآخر، والأنبياء، وإعمانة المحتاجين، والصلاة، والصيام، والوفاء، والإستقامة في البأساء والضراء» جميعها من شعب البر ومصاديقه.

وعلى هذا فإنَّ للوصول إلى مراتب الأبرار الحقيقيين شروطاً عديدة، منها: لإنفاق ممَّا

يحبّه الإنسان من الأموال، لأنّ الحبّ الواقعي لله، والتعلّق بالقيم الأخلاقية والإنسانية إنّما يتضح ويثبت إذا إنتهى المرء إلى مفترق طريقين، وواجه خيارين لا ثالث لهما، ويقع في أحد الجانبين الثروة، أو المنصب، والمكانة المحببة لديه، وفي الجانب الآخر رضا الله والحقيقة والعواطف الإنسانية وفعل الخير، ويتعين عليه أن يختار أحدهما ويتضحي بالآخر، ويتغاضى عنه.

فإذا غضّ نظره عن الأول لحساب الثاني أثبت صدق نيّته، وبرهن على حبّه، وعــلى واقعيته في ولائه وانتهائه.

وإذا اقتصر \_ في هذا السبيل \_ على إنفاق الحقير القليل، وبذل ما لايحبّه ويهواه، فإنّه يكون بذلك قد برهن على قصوره في الإيمان والحبّة، والتعلّق المعنوي عن تلك المرتبة السامية، وأنّه ليس إلّا بنفس الدرجة التي أظهرها في سلوكه وعطائه لا أكثر، وهذا هو المقياس الطبيعي والمنطق لتقييم الشخصية، ومعرفة مستوى الإيمان لدى الإنسان، ومدى تجذره في ضميره.

# تأثير القرآن في قلوب المسلمين:

لقدكان لآيات الكتاب العزيز تأثير بالغ ونفوذ سريع في أفئدة المسلمين الأوائل، فما أن سمعوا آيات جديدة النزول، إلا وظهر هذا التأثير على سلوكهم ومواقفهم وتـصرفاتهم، ونذكر من باب المثال ما نقرأه في كتب التفسير والتاريخ الإسلامي ممّا ورد في مجال هذه الآية بالذات.

1-كان «أبو طلعة» أكثر أنصاري المدينة نخلاً، وكان أحبّ أمواله إليه بيرحاء، وكانت مستقبلة المسجد، وكان رسول الله عَلَيْ يدخلها ويشرب من ماء فيها طيب، فلها أنزلت ولن تنالوا تنالوا للبرّ حتى تنفقوا مما تعبون وأن أحبّ أموالي إلي بيرحاء، وأنها صدقة لله أرجو برّها وذخرها عند الله، فضعها يا رسول الله حيث أراك الله، قال رسول الله عَلَيْ : بخ بخ ذلك مال رابح لك وقد سمعت ما قلت وإني أرى أن تجعلها في الأقربين. قال أبو طلحة: أفعل يا رسول الله، فضعها أبو طلحة: أفعل يا رسول الله، فقسمها أبو طلحة في أقاربه وبني عمه .

٣- أضاف أبو ذر الغفاري ضيفاً، فقال للضيف: إني مشغول، وأن لي إبلاً فاخرج وآتني بخيرها، فذهب فجاء بناقة مهزولة، فقال أبو ذر: خنتني بهذه، فقال: وجدت خير الإبل فحلها فذكرت يوم حاجتكم إليه، فقال أبو ذر: إنّ يوم حاجتي إليه ليوم أوضع في حفرتي، مع أنّ الله يقول: ولان تنالوا البرّ حتّى تنفقوا مها تعبّون ه\.

"- كان لزبيدة زوجة هارون الرشيد مصحف غين جدّاً، قد زينت غلافه بأغلى أنواع المجوهرات والأحجار الكريمة وكانت تحبّه حبّاً شديداً وتعتز به أكبر إعتزاز، وفيا هي تتلو القرآن في ذلك المصحف ذات يوم وإذا بها مرت على قوله تعالى: ﴿لن تنالوا البرّحتّىٰ تنفقوا ممّا تحبّون ﴾ فتأملت فيه، وغاصت في معناه وتأثرت بندائه فقالت في نفسها: «إنّه ليس هناك ما هو أحبّ إلى من هذا المصحف المزين الغين فلأنفقه في سبيل الله»، فأرسلت إلى باعة الجواهر وباعت جواهره وأحجاره الكريمة عليهم ثمّ هيأت بنمنها آباراً وقنوات من الماء في صحراء الحجاز ليشرب منه سكان الصحراء وينتفع به المسافرون، ويقال أن بقايا هذه الآبار لا تزال باقية و تدعى باسمها عند الناس.

وحتى يطمئن المنفقون إلى أنّ أي شيء ممّا ينفقونه لن يعزب عن الله سبحانه ولن يضيع، عقب الله على حثه للناس على الإنفاق ممّا يحبون بقوله: ﴿وَمَا تَنْفَقُوا مِنْ شَيْءَ قَـإِنَّ الله بِــه عَلَى حَبُهُ للناس على الإنفاق ممّا يحبون بقوله: ﴿وَمَا تَنْفَقُوا مِنْ شَيْءَ قَـإِنَّ الله بِــه عَلَى الله على على على على الإنفاق محبونه أو لاتحبونه.

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۲، ص ٤٧٤.

۲. تفسیر روحالجنان، ج ۳. ص ۱۵۷؛ وتاجالعروس، ج ۷، ص ۱۰۸.

### سبب النزول

المستفاد من الروايات الواردة حول هذه الآيات وما ينقله المفسّرون هو: أنّ اليهود طرحوا إشكالين آخرين على رسول الله يَنْ ضمن جدالهم له، أحدهما: تحليله لحوم الإبل وألبانها، وقد كانت حراماً في دين إيراهيم الله وكانوا يقولون: كلّ شيء نحرمه فهو كان محرماً على نوح وإيراهيم، فكيف تحلله وأنت تدعي متابعة إيراهيم وإنّك على ملته ودينه؟ والآخر: صلاته باتجاه الكعبة فكانوا يقولون: كيف تدعي يا محمد الإقستداء بملة إيراهيم الله والنبيين العظام، وقد كان جميع الأنبياء من ولد إسحاق يولون وجوههم شطر «بيت المقدس» ويصلون باتجاهه وأنت تصلي شطر الكعبة وتعرض عن «بيت المقدس»؟ فجاءت الآيات الثلاثة تردّ على إنكارهم للأمر الأول وتفند زعمهم، بينا تكفلت فجاءت الآيات الثادمة الردّ على اعتراضهم الأخير.

### التفسير

صرحت الآية الأولى من هذه الآيات الثلاث بتفنيد كلَّ المزاعم اليهودية حول تحريم

المصدر السابق.
 المصدر السابق.

بعض أنواع الطعام الطيب (مثل لحوم الإبل وألبانها) وردت على هذه الكذبة بقولها: ﴿ كُلَّ الطَّعَامِ كَانَ حَلَّا لَهِ لِنَا مِنْ لَا مَا حَرَّمَ لِسَرَلَئِيلَ لَا عَلَى نَفْسُهُ مِنْ قَبِلَ لَنْ تَنْزُلُ التَّوْرُلَةَ ﴾.

أمّا لماذا حرّم يعقوب على نفسه بعض الأطعمة؟ وما هو نوع الأطعمة التي حرمها على نفسه فلم يرد في الآية أي توضيح بشأنها، بيد أنّ المستفاد من الروابات الإسلامية هو أنّ يعقوب كان \_كها قيل \_كلّها أكل من لحم الإبل أخذه وجع العرق الذي يقال له عرق النساء فعزم إن شفاه الله على أن يحرم لحم الإبل على نفسه، فاقتدى به أتباعه في هذا، حتى اشتبه الأمر على من أتوا من خلفهم فيا بعد فتصور بعض أنّه تحريم إلهي، فاعتبروا ذلك حكماً ونسبوه إلى الله، وادعوا بأنّه حرم عليهم لحم الإبل، فنزلت الآية تفند هذا الزعم ببيان علّة الإلتباس، وتصرّح بأن نسبه هذا التحريم إلى الله سبحانه محض إختلاق.

وتأكيداً لهذه الحقيقة أمر الله نبيّه في هذه الآية أن يطلب من اليهود بأن يأتوا بالتوراة الموجودة عندهم ويقرأوها ليتبين كذب ما ادعوه، وصدق ما أخبر به الله حول حلية الطعام الطيب كله إذ قال: ﴿ قَالَ فَأَتُولِبَالتُورُلَةُ فَاتِلُوهَا لِنْ كَنتُم صادقين ﴾

ولكنُّهم أعرضوا عن تلبية هذا الطلب لعلمهم بخلو التوراة عن التحريم الذي إدعوه.

والآن بعد أن تبين كذبهم وافتراؤهم على الله لعدم استجابتهم لطلب النّبي بإحضار التوراة، فإن عليهم أن يعرفوا بأنّ كلّ من افترى على الله الكذب إستحق وصف الظلم، لأنه بهذا الإفتراء ظلم نفسه بتعريضها للعذاب الإلهي، وظلم غيره بتحريفه وإضلاله بما افترى، وهذا هو ما يعنيه قوله سبحانه في ختام هذه الآية ﴿فَهِن لَفْترى على الله الكذب هن بعد ذلك فأولئك هم للقالمون﴾.

١. إسرائيل هو الاسم الآخر ليعقوب.

وعرق النساء، ألم عصبي يمتد على مسار العصب الوركي من الالية إلى معصم القدم ويشتد هذا الألم جداً إذا ما ثنيت الساق الممتدة عند مفصل الحوض (الموسوعة العربية الميسرة).

٣ بحارالانوار، ج ٩، ص ١٩١.

### التوراة الرائمة وتمريم بعض النَّموم:

نقراً في الفصل الحادي عشر من سفر اللّاويين ضمن استعراض مفصل للحوم المحرّمة والحلّلة: «كل ما شق ظلفاً وقسمه ظلفين ويجتر من البهائم فإيّاه تأكلون. إلّا هـذه فـلا تأكلوها ممّا يجتر وممّا يشق الظلف. الجمل لأنّه يجتر لكنّه لا يشق ظلفاً فهو نجس لكم».

من هذه العبارات نفهم أنّ اليهودكانوا يحرمون الإبل وكل ما شق ظلفاً من البهائم، ولكن ذلك لايدلّ على أنّها كانت محرمة في شريعة نوح وإيراهيم أيضاً، إذ يمكن أن يكون هذا التحريم مختصاً باليهود عقاباً لهم وتنكيلاً.

فإذا لم يكن لليهود حجة على زعمهم، وإذا تبين لهم صدق الرسول الكريم بين في دعوته، واتضع لهم أنه على ملة إبراهيم، ودينه الحنيف حقاً يوجب عليهم أن يتبعوه ﴿قُلُ صدق للله فاتبعوا ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من للمشركين اتبعوا ملة إبراهيم الذي كان حنيفاً مستقياً لا يميل إلى شيء من الأديان الباطلة، والأهواء الفاسدة، بل يسير في الطريق المستقيم، فلم يكن في دينه أي حكم منحرف مائل عن الحق وحتى في الأطعمة الطيبة الطاهرة لم يكن يحرم شيئاً بدون مبرر أو سبب وجيه للتحريم... إنه لم يكن مشركاً، فادعاء مشركي العرب بأنهم على ملته محض إختلاق، فأين الوثنية وأين التوحيد؟ وأين عبادة الأصنام، وأين تحطيم الأصنام؟

والجدير بالذكر أن القرآن الكريم يكرر هذا الوصف ﴿ وَهَا كَانَ مِنَ الْمَشْرَكِينَ ﴾ في شأن إبراهيم ويو كد عليه في مواطن كثيرة، وما ذلك إلاّ لأنّ العرب الجاهليين الوثنيين كانوا -كها ألحنا \_ ينسبون ديانتهم وعقائدهم الوثنية إلى الخليل الخليل ويدعون بأنهم على دينه وملته، وكانوا يصرون على هذا إلى درجة أنّ الآخرين سموهم بالحنفاء (أي أتباع إبراهيم) ولذلك كرر القرآن نني الشرك عن الخليل وصرح مراراً وتكراراً بأنه الله كان حنيفاً، ولم يكن من المشركين أبداً ابطالاً لذلك الإدعاء السخيف، وتنزيهاً لساحة هذا النّبي العظيم من تلك الوصمة المقينة.

#### 8003

١. وهو ما يسمى بالإصحاح.

٢. جملة ﴿وماكان من المشركين﴾ جاءت في: آل عمران، ٦٧ و ٩٥، والأنعام، ٧٩، ١٦١، والنحل ١٢٠ والبقرة، ١٣٥.

إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةً مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَلَمِينَ ﴿ فَيهِ ءَايَتُ الْ اَيَنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ بَيِنَنَ مُعَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ ، كَانَ ءَامِنَا وَلِلَهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِي عَنِ الْعَلْمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ عِبْ اللَّهُ عَنِي الْعَلْمِينَ اللهِ عَلَى اللهُ عَنِي الْعَلْمِينَ اللهُ اللهُ عَنِي الْعَلْمِينَ اللهُ اللهُ عَنِي الْعَلْمِينَ اللهُ اللهُ عَنِي الْعَلْمِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنِي الْعَلْمِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنِي الْعَلْمِينَ اللهُ ا

## التفسير

#### أول بيت وضع للناس:

لقد أنكرت اليهود على النّبي عَلَيْنَ أمرين كما أسلفنا، وقد رد القرآن على الأمر الأول في الآيات الثلاث المتقدمة، وها هو يرد على الأمر الثاني، وهو: إنكارهم على النّبي اتخاذه الكعبة قبلة، وتفضيله لها على «بيت المقدس» بينها كانوا يفضلونه على الكعبة.

يقول سبحانه: ﴿إِنْ أَوْلَ بِيتَ وَضِعَ للنَّاسَ للَّذِي بِبِكُهُ مِبَارِكاً وَهَذَى للعالمِينَ ﴾ فلا عجب إذن أن تكون الكعبّة قبلة للمسلمين، فهي أول مركز للتوحيد، وأقدم معبد بني على الأرض ليعبد فيه الله سبحانه ويوحد، بل لم يسبقه أي معبد آخر قبله، إنّه أول بيت وضع للناس ولأجل خير المجتمع الإنساني في نقطة من الأرض محفوفة بالبركات، غنية بالخيرات، وضع ليكون مجتمع الناس، وملتقاهم.

إنّ المصادر الإسلامية والتاريخية تحدثنا بأنّ الكعبة تأسست على يـدي «آدم اللّهِ ثمّ تهدمت بسبب الطوفان الذي وقع في عهد النّبي «نوح الله ثمّ جدد بناءها النّبي العلظيم «إبراهيم الخليل الخيم فهي إذن عريقة عراقة التاريخ البشري (.

ولاشكِّ أن اختيار أعرق بيت أسس للتوحيد من أجل أن يكون قبلة للمسلمين، أولى

الوقوف على معلومات أكثر حول مصادر ونصوص هذا الموضوع من الآيات والأحاديث راجع هذا التفسير، ذيل الآية ١٢٧ من سورة البقرة.

وأفضل من اختيار أية نقطة أخرى وأي مكان آخر.

هذا وممّا يجدر الإنتباء إليه هو أن «الكعبة» والتي تسمى في تسمية واخرى بدبيت الله» وصفت في هذه الآية بأنّها «بيت للناس»، وهذا التعبير يكشف عن حقيقة هامّة وهي: أنّ كلّ ما يكون بإسم الله ويكون له، يجب أن يكون في خدمة الناس من عباده، وأن كلّ ما يكون لخدمة الناس وخير العباد فهو لله سبحانه.

وفيه آيات بيّنات مقام لِبراهيم و من دخله كان آمنا وللّه ميل النّاس حجّ البيت من استطاع إليه سبيلا و من كفر فإنّ اللّه غنيّ عن العالمين ﴾

كما تتضع \_ ضمن ما نستفيده من هذه الآية \_ قيمة الأسبقية في مجال العلاقات بين الخلق والخالق، ولذلك نجد القرآن يشير \_ في هذه الآية \_ إلى أسبقية الكعبة على جميع الأماكن الأخرى، وإلى تاريخها الطويل الضارب في أعهاق الزمن، معتبراً ذلك أول وأهم ما تتسم به الكعبة من الفضائل والمزايا، ومن هنا يتضح أيضاً علّة ما للحجر الأسود من الحرمة، ويتبيّن جواب ما يحوم حوله من سؤال مفاده: ما قيمة قطعة من الحجر ولماذا يندفع ويتدافع لإستلامه ملايين الناس كلّ عام، ويتسابقون \_ في عناء بالغ \_ إليه حتى أنّ إستلامه يعدّ من المستحبات المؤكّدة في مناسك الحجّ وبرابحه؟

إنّ تاريخ هذا الحجر يكشف عن ميزة خاصة في هذا الحجر لانجدها في أي حجر آخر غيره في هذا العالم، وهي أنّ هذا الحجر أسبق شيء استخدم كهادة إنشائية في أقدم بيت شيد لعبادة الله، وتقديسه، وتوحيده، فإننا نعلم بأنّ جميع المعابد حتى الكعبة قد فقدت موادها الإنشائية في كلّ عملية إنهدام وتجديد، عدا هذه القطعة من الصخر التي بقيت منذ آلاف السنين، واستخدمت في بناء هذه البنية المعظمة على طول التاريخ منذ تأسيسها وإلى الآن، ولا شكّ أنّ لهذه الاستمرارية، وتلك الأسبقية في طريق الله وفي خدمة الناس قيمة وأهميّة من شأنها أن تكسب الأشياء والأشخاص ميزة لا يمكن تجاهلها.

كلّ هذا مضافاً إلى أنّ هذه الصخرة ليست إلَّا تاريخ صامت لأجيال كثيرة من المؤمنين في الأعصر المختلفة، فهي تحيي ذكرى إستلام الأنبياء العظام وعباد الله البررة لها، وعبادتهم، وتضرعهم إلى الله في جوارها عبر آلاف السنين ومئات من القرون والأحقاب.

على أنّ ثمّة أمراً آخر ينبغي الإنتباه إليه وهو: أنّ الآية المبحوثة هنا تصرح بأنّ الكعبة هي أول بيت وضع للناس، ومن المعلوم أنّه وضع لغرض العبادة فهو أول بيت وضع للعبادة إذن، وهو أمر لايمنع من أن يكون قد شيدت في الأرض قبل الكعبة بيوت للسكن.

وهذا التعبير رد واضح على كلّ أولئك الذين يدعون أنّ النّبي إيراهيم هو أول من أسس الكعبة المشرفة، ويعتبرون بناءها على يدي آدم المنه من قبيل الأساطير، في حين أنّ سن المسلم وجود بيوت للعبادة في العالم قبل إيراهيم كان يتعبد فيها من سبقه من الأنبياء مثل نوح المنه فكيف تكون الكعبة التي هي أول بيت وضع للعبادة في العالم قد أسست على يدي إيراهيم المنه المن

### ہحوث

### ١\_ ما هو المراد من «بكَّة»؟

«بكة» مأخوذة أصلاً من «البك» وهو الزحم، وبكّة أي زحمة، وتباك الناس أي ازدحموا، وإنّا يقال للكعبة أو الأرض التي عليها تلك البنية المعظمة بكّة لإزدحام الناس هناك، ولا يستبعد أنّ هذه التسمية أطلقت عليها بعد أن إتخذت صفة المعبد رسمياً لا قبل ذلك.

و في رواية عن أبي عبدالله (الصادق) الله قال: «موضع البيت بكة، والقرية مكَّة». أ

وقد إحتمل بعض المفسّرين أيضاً أن تكون «بكة» هي «مكّة» أبدل ميمها باء، نـظير «لازب» و «لازم» اللتين تعنيان شيئاً واحداً في لغة العرب.

وقد ذكر في علة تسمية «الكعبة» وموضعها ببكة وجه آخر أيضاً هو أنّها سمّيت «بكة» لأنّها تبك أعناق الجبابرة، وتحطم غرورهم ونخوتهم، لأنّ البك هو دق العنق، فعند الكعبة تتساقط و تزول كلّ الفوارق المصطنعة، ويعود المتكبرون والمغرورون كبقية الناس، عليهم أن يخضعوا لله، ويتضرعوا إليه شأنهم شأن الآخرين، وبهذا يتحطم غرورهم. "

#### ٢\_ توسيع المسمد المرام

منذ العهد النبوي أخذ عدد المسلمين في الإزدياد، وعلى أثر ذلك كان يستزايسد عــدد الحجّاج والوافدين إلى البيت الحرام، ولهذا كان المسجد الحرام يتعرض للتوسعة المستمرة

٢. من لايحضره الفقيه، ج ٢، ص ١٩٣.

<sup>1.</sup> أمثال رشيد رضا موالف المنار.

٣. أصول الكافي، ج ٤، ص ٢١١.

على أيدي الخلفاء في العصور المختلفة، فقد جاء في تفسير العيّاشي أنّ أبا جعفر (المنصور) طلب أن يشتري من أهل مكّة بيوتهم ليزيدها في المسجد، فأبوا فأرغبهم، فامتنعوا فضاق بذلك، فأتى أبا عبدالله (الصادق) المنبع فقال له: إني سألت هؤلاء شيئاً من منازلهم، وأفنيتهم لنزيد في المسجد، وقد منعوني ذلك فقد غمني غماً شديداً، فقال أبو عبدالله المنبع المنافية وحجتك عليهم فيه ظاهرة؟ فقال: وبما أحتج عليهم؟ فقال: بكتاب الله، فقال: في أي موضع؟ فقال: قول الله عزّوجل لإن لول بيت وضع الناس هو الذي ببكة، فإن كانوا هم تولوا قبل البيت فلهم أفنيتهم، وإن كان البيت قبلهم فله فناؤه، فدعاهم أبو جعفر (المنصور) فاحتج عليهم بهذا فقالوا له أصنع ما أحببت. أ

وقد جاء في ذلك التفسير أيضاً أنّ المهدي (العباسي) لما بنى في المسجد الحرام بقيت دار احتج إليها في تربيع المسجد، فطلبها من أربابها فامتنعوا فسأل عن ذلك الفقهاء فكلّ قال له: إنّه لا ينبغي أن يدخل شيئاً في المسجد الحرام غصباً، فقال له علي بن يقطين: يا أميرالمؤمنين لو أنّك كتبت إلى موسى بن جعفر لأخبرك بوجه الأمر في ذلك، فكتب إلى والي المدينة أن يسئل موسى بن جعفر الله عن دار أردنا أن ندخلها في المسجد الحرام فامتنع علينا صاحبها فكيف الخرج من ذلك؟ فقال: ذلك لأبي الحسن الله : فقال أبو الحسن الله : ولابد من الجواب في هذا؟ فقال له: الأمر لابد منه، فقال له: اكتب «بسم الله الرحمن الرحيم إن كانت الكعبة أولى النازلة بالناس فالناس أولى بفنائها، وإن كان الناس هم النازلون بفناء الكعبة فالكعبة أولى بفنائها، وإن كان الناس هم النازلون بفناء الكعبة فالكعبة أولى بفنائها، وإن كان الناس هم النازلون بفناء الكعبة فالمربهدم الدار بفنا ألى المهدي كتاباً في غن دورهم فكتب فأقى أهل الدار أبا الحسن الله فسألوه أن يكتب لهم إلى المهدي كتاباً في غن دورهم فكتب إليه أن ارضخ لهم شيئاً فارضاهم. "

إنّ في هاتين الروايتين استدلالاً لطيفاً يتفق تماماً مع المقاييس والموازين القانونية المعمول بها أيضاً، فإنّ الاستدلال يقول؛ إنّ لمعبد تقصده الجهاهير كالكعبة، قد بني يوم بني على أرض لاأحد فيها، الحق والأولوية في تلك الأرض بقدر حاجته وحيث إنّ الحاجة يوم أسس لم تكن تدعو إلى أكثر من تلك المساحة التي أقيم عليها أول مرّة كان للناس أن يسكنوا في حريم الكعبة، أما الآن وقد اشتدت الحاجة إلى مساحة أوسع كها كانت عليه لتسع الحجيج، فإن للكعبة الحقّ في أن تستخدم أولويتها بالأرض.

آ تفسير العياشى، ج ١، ص ١٨٥؛ ووسائل الشيعة، ج ١٣، ص ٢١٧.
 المصدر السابق.

#### ٣\_ مزايا الكعبة وفضائلها

لقد ذكرت في هاتين الآيتين \_مضافاً إلى الميزتين اللّتين مرّ شرحهما \_أربع مزايا أخرى ي:

#### ١- ﴿مِيارِكاْ﴾

«المبارك» يعني كنير الخير والبركة، وإنّما كانت الكعبة المعظمة مباركة لأنّها تعنبر بحق واحدة من أكثر نقاط الأرض بركة وخيراً، سواء الخير المادي، أو المعنوي.

وأمّا البركات المعنوية التي تتحلى بها هذه الأرض وهذه المنطقة من اجتماع الحجيج فيها، وما ينجم عن ذلك من حركة وتفاعل ووحدة، وما يصحبه من جاذبية ربانية تحسيبي الأنفس والقلوب وخاصة في موسم الحج فما لا يخنى على أحد.

ولو أنّ المسلمين لم يقصروا اهتامهم \_ في موسم الحج \_ على الجانب الصوري لهذه الفريضة بل أحيوا روحها، والتفتوا إلى فلسفتها، لإتضحت .. حينذاك البركات المعنوية، وتجلت للعيان أكثر فأكثر.

هذا من الناحية المعنوية.

وأما من الناحية المادية فإن هذه المدينة رغم أنّها أقيمت في أرض قاحلة لا ماء فيها ولا عشب، ولا صلاحية فيها للزراعة والرعي بقيت على طول التاريخ واحدة من أكثر المدن عمراناً وحركة، وكانت دائماً من المناطق المؤهلة \_خير تأهيل \_للحياة، بل وللتجارة أيضاً.

#### ۲۔ ﴿هدی للعالمین﴾

آجل، إنّ الكعبة هدى للعالمين فهي تجتذب الملايين من الناس الذين يتقطعون إليها البحار والوهاد، ويقصدونها من كلّ فج عميق ليجتمعوا في هذا الملتق العبادي العظيم وهم بذلك يقيمون هذه الفريضة فريضة الحجّ التي لم تزل تؤدّي بجلال عظيم منذ عهد الخليل الله ولقد كانت هذه البنية معظمة أبداً حتى من قبل العرب الجاهليين، فهم كانوا يحجون إليها وإن مزجوا مناسك الحجّ ببعض خرافاتهم وعقائدهم الباطلة، إلّا أنهم ظلوا أوفياء لهذه المناسك على أنها دين إيراهيم، وقد كان لهذه المناسك والمراسم الناقصة، والخليطة أحياناً بالخرافات الجاهلية، أثرها في سلوكهم، حيث كانوا ير تدعون بسببها عن بعض المفاسد بعض الوقت، وهكذا كانت الكعبة سبباً للهداية حتى للوثنيين...

إنّ لهذا البيت من الجواذب المعنوية ما لا يستطيع أي أحد أن يقاومها ويـصمد أمـام تأثيرها الأخّاذ.

#### ٣\_ ﴿فيه آيات بيّنات مقام لِبراهيم﴾

إنّ في هذا البيت معالم واضحة وعلائم ساطعة لعبادة الله وتوحيده، وفي تلك النقطة المباركة من الآثار المعنوية ما يبهر العيون ويأخذ بمجامع القلوب. وإن بقاء هذه الآثار والمعالم رغم كيد الكائدين وإفساد المفسدين الذين كانوا يسعون إلى إزالتها ومحوها لمن تلك الآيات التي يتحدث عنها القرآن في هذا الكلام العلوي.

فها هي آثار جليلة من إبراهيم الله لا تزال باقية عند هذا البيت مثل: زمـزم والصـفا والمروة، والركن ، والحطيم ، والحجر الأسود، وحجر إسهاعيل الذي يعتبر كل واحد منها تجسيداً حيّاً لتاريخ طويل، وذكريات عظيمة خالدة.

ولقد خصّ «مقام إبراهيم» بالذكر من بين كلّ هذه الآثار والآيات لأنّه المحل الذي كان قد وقف فيه الخليل الله لبناء الكعبة، أو لإتيان مناسك الحبح، أو لإطلاق الدعوة العامّة التي وجهها إلى البشرية كافة، والأذان بهم ليحجوا هذا البيت، ويلتقوا في هذا الملتق العبادي التوحيدي العظيم.

وعلى كلّ حال فإنّ هذا المقام لمن أهم الآيات التي مر ذكرها، وأنّها لمَن أوضح الدلائل وأقوى البراهين على ما شهدته هذه النقطة من العالم من التضحيات والذكريات، والاجتاعات والحوادث، البالغة الأهميّة.

يبق أن نعرف أنَّ ثمَّة خلافاً بين المفسّرين في أنَّ المراد بمقام إيراهيم هل هو خصوص النقطة التي توجد فيها الصخرة التي لا تزال تحمل أثر قدمه الشريف، أو أنَّه الحرم المكي، أو جميع المواقف التي ترتبط بمناسك الحجّ، ولكن في الرواية المنقولة عن الإمام الصادق الله في كتاب الكافي أي إشارة إلى الاحتال الأول.

#### ٤۔ ﴿وَمِنْ دَخَلُهُ كَانُ آَمِناً ﴾

لقد طلب إيراهيم على من ربّه بعد الانتهاء من بناء الكعبة، أن يجعل بلد مكّة آمناً إذ قال

١. كل زاوية من زوايا الكعبة \_الأربعة يسمى «ركناً».

٢. يقع «الحطيم» بين الحجر الأسود وباب الكعبة المعظمة، وإنما سمي بـ «العطيم» إما لكثرة ازدحام الناس والطائفين فيها، وهو موضع توبة آدم، وإمّا لكونه موضع غفران الذنوب، وغفرانها بمنزلة تحطيمها.

٣- «حجر إسماعيل» هو محل بني فيه جدار هلالي الشكل عند الضلع الشمالي الغربي من الكعبة.

٤. أصول الكافي، ج ٤، ص ٢٢٣؛ ووسائل الشيعة، ج ١٣، ص ٢٣٩.

﴿ وَمِه الْحِعلَ هَذَا الْبَلَدُ آَهِنَا ﴾ أَ فاستجاب الله له، وجعل مكّة بلداً آمناً، ففيه أمن للنفوس والأرواح، وفيه أمن للجموع البشرية التي تفد إليه وتستلهم المعنويات السامية منه، وفيه أمن من جهة القوانين الدينية، فإنّ الأمن في هذا البلد قد بلغ من الاهتام به وإحترامه أن منع فيه القتال منعاً باتاً، وأكيداً.

وقد جعلت الكعبة بالذات مأمناً وملجاً في الإسلام لا يجوز التعرض لمن لجاً إليها أبداً. وهو أمر يشمل الحيوانات أيضاً إذ يجب أن تكون في أمان من الأذى والمزاحمة إذا هــي التجأت إلى هذه النقطة من الأرض.

فإذا التجأ إنسان إلى الكعبة لم يجز التعرض له حتى لوكان قاتلاً جانياً، بيد أنّه حتى لا تستغل حرمة هذا البيت وقدسيتها الخاصّة، وحتى لا تضيع حقوق المظلومين سمح الإسلام بالتضييق في المطعم والمشرب على الجناة أو القتلة اللّاجئين إليه ليضطروا إلى مغادرته ثمّ ينالوا جزاءهم العادل.

وبعد أن استعرض القرآن الكريم فضائل هذا البيت وعدد مزاياه، أمر الناس بأن يحجّوا اليه ـ دون استثناء ـ وعبر عن ذلك بلفظ مشعر بأنّ مثل هذا الحجّ هو في الحقيقة دين لله على الناس، فيتوجب عليهم أن يؤدّوه ويفرغوا ذيمهم منه إذ قال ﴿ولله على الناس حجّ البيسه﴾.

وتعني لفظة «الحجّ» أصلاً القصد، ولهذا سمّيت الجادة بالمحجة (على وزن سودة) لأنّها توصل سالكها إلى المقصد، كما أن لهذا السبب نفسه سمي الدليل بـ«الحجة» لأنّـه يـوضح المقصود.

أمّا وجه تسمية هذه الزيارة وهذه المناسك الخاصة بالحجّ فلأن قاصد الحجّ إنّا يخرج وهو «يقصد زيارة بيت الله» ولهذا أضيفت لفظة الحجّ إلى البيت فقال تعالى ﴿حجّ البيت).

ثم إننا قد أشرنا سابقاً إلى أن مراسم الحج هذه قد سنت وأسست منذ عهد إبراهيم الله ثم استمرت حتى العهد الجاهلي حيث كان العرب الجاهليون بمارسونها ويسود ونها، ولكنها شرعت في الإسلام في صورة أكمل، وكيفية خالية عن الخرافات التي لصقت بها من العهد الجاهلي ولكن المستفاد من الخطبة القاصعة في نهج البلاغة وبعض الأحاديث والروايات

١. إبراهيم، ٣٥؛ والبقرة، ١٢٦.

٢. يستفاد من بعض الروايات أن تشريع هذه الفريضة في الإسلام كان في السنة العاشرة من الهجرة وأن يستفاد من بعض الروايات أن تشريع هذه الفريضة في الإسلام كان في السنة العاشرة من الهجرة وأن يستفاد من بعض الروايات أن تشريع هذه الفريضة في الإسلام كان في السنة العاشرة من الهجرة وأن يستفاد من بعض الروايات أن تشريع هذه الفريضة في الإسلام كان في السنة العاشرة من الهجرة وأن إلى المستفاد من بعض الروايات أن تشريع هذه الفريضة في الإسلام كان في السنة العاشرة من الهجرة وأن إلى المستفاد من بعض الروايات أن تشريع هذه الفريضة في الإسلام كان في السنة العاشرة من الهجرة وأن إلى العاشرة من الهجرة وأن إلى المستفاد من بعض الروايات أن تشريع هذه الفريضة في الإسلام كان في السنة العاشرة من الهجرة وأن المستفاد من بعض الروايات أن تشريع هذه الفريضة في الإسلام كان في السنة العاشرة العاش

أنّ فريضة الحج شرعت أول مرّة في زمن آدم الله إلّا أنّ اتخاذها الصفة الرسمية يرتبط - في الأغلب - بزمن الخليل الله .

إنّ الحجّ يجب على كلّ إنسان مستطيع، في العمر مرّة واحدة، ولا يستفاد من الآيــة المبحوثة هنا أكثر من ذلك، لأنّ الحكم فيها مطلق، وهو يحصل بالإمتثال مرّة واحدة.

إنّ الشرط الوحيد الذي ذكرته الآية الحاضرة لوجوب الحيج واستقراره هو «الاستطاعة» المعبر عنها بقوله سبحانه ومن استطاع إليه سبياله.

نعم، قد فسرت الاستطاعة في الأحاديث الإسلامية والكتب الفقهية بـ «الزاد والراحلة (أي الإمكانية المالية لنفقات سفر الحجّ ذهاباً وإياباً) والقدرة الجسدية والتمكن من الإنفاق على نفسه وعائلته بعد العودة من الحجّ» (والحقّ أنّ جميع هذه الأمور موجودة في الآية، إذ لفظة «استطاع» التي تعني القدرة والإمكانية تشمل كلّ هذه المعاني والجهات.

ثم إنّه يستفاد من هذه الآية أنّ هذا القانون - مثل بقية القوانين الإسلامية - لا يختص بالمسلمين، فعلى الجميع أن يقوموا بفريضة الحج مسلمين وغير مسلمين، وتويد ذلك القاعدة المعروفة: «الكفّار مكلفون بالغروع كما أنهم مكلفون بالأصول». أوإن كانت صحّة هذه المناسك وأمثالها من العبادات مشروطة بقبولهم للإسلام واعتناقهم إيّاه، ثمّ أدائها بعد ذلك، ولكن لابد أن يعلم بأنّ عدم قبولهم للإسلام لا يسقط عنهم التكليف، ولا يحررهم من هذه المسؤولية.

وما قلناه في هذه الآية في هذا المجال جار في أمثالها أيضاً.

هذا وقد بحثنا بإسهاب حول أهميّة الحجّ وفلسفته وآثاره الفردية والاجــتاعية عــند الحديث عن الآيات ١٩٦ إلى ٢٠٣ من سورة البقرة.

### ٤\_ أعميّة المق

وللتأكيد على أهميّة الحجّ قال سبحانه في ذيل الآية الحاضرة ﴿ ومن كفرقان الله غنيّ عن العالمين﴾ أي أنّ الذين يتجاهلون هذا النداء، ويتنكرون لهـذه الفـريضة، ويخـالفونها لا

<sup>﴿</sup> لِكَالنَّبِي عَلَيْتِكُا أَمْرِ جِمَاعَةً فِي تَلَكَ السنة مَانَ يُوَذَنُوا فِي النَّاسُ بِالْحَجِّ، ويهيئوا النَّاسُ لأداء هذه الفريضة، وإن كان النّبي الأكرم عَلِيْتِكُا وجماعة من صحبه قد سبق لهم أن أنوا بالعمرة قبل ذلك أيضاً، (وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٢٣٥، ح ٢٤٥).

٢. مختلف الشيعة، للعلامة الحلّي، ج ٣، ص ٢٥١.

يضرون بذلك إلَّا أنفسهم لأن الله غني عن العالمين، فلا يصيبه شيء بسبب إعسراضهم ونكرانهم وتركهم لهذه الفريضة.

إنّ لفظة «كفر» تعني في الأصل الستر والإخفاء وأمّا في المصطلح الديني فتعطي معنى أوسع، فهي تعني كلّ مخالفة للحقّ وكل جحد وعصيان سواء في الأصول والاعتقاد، أو في الفروع والعمل، فلا تدلّ كثرة استعالما في الجحود الاعتقادي على انحصار معناه في ذلك، ولهذا استعملت في «ترك الحجّ».

ولذلك فستر الكفر في هذه الآية عن الإمام الصادق ﷺ بنرك الحجُّ ا

وبعبارة أخرى أن للكفر والإبتعاد عن الحق من تماماً مثل الإيمان والتقرب إلى الحق مراحل ودرجات، ولكل واحدة من هذه المراحل والدرجات أحكام خاصة بها، وفي ضوء هذه المحقيقة يتضح الحال بالنسبة لجميع الموارد التي استعملت فيها لفظة الكفر والإيمان في الكتاب العزيز.

فإذا وجدنا القرآن يستعمل وصف الكفر في شأن آكل الربا (كما في الآية ٢٧٥ من سورة البقرة) وكذا في شأن السحرة (كما في الآية ١٠٢ من نفس السورة) ويعبر عنهما بالكافر، كان المراد هو ما ذكرناه، أي إنّ الربا والسحر ايتعاد عن الحقّ في مرحلة العمل.

وعلى كلّ حال فإنه يستفاد من هذه الآية أمران:

الأوّل: الأهميّة الفائقة لفريضة الحجّ، إلى درجة أن القرآن عبر عن تركها بالكفر، ويؤيد ذلك ما رواه الصدوق في كتاب «من لا يحضره الفقيه» من أنّ النّبي عَلَيْكُ قال لعلي اللّهِ:

«يا على إنَّ تارك الحجَّ وهو مستطيع كافر يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ولله على الناس حجَّ البيت هن استطاع إليه سبيلاً وهن كفر قان الله غنيَّ عن العالمين ﴾؛ يا علي؛ من سوف الحجُ حتى يموت بعثه الله يوم القيامة يهودياً، أو نصرانياً» .

الثاني: إنّ هذه الفريضة الإلهية المهمّة مثل بقية الفرائض والأحكام الدينية الأخرى -شرعت لصلاح الناس، وفرضت لفرض تربيتهم، وإصلاح أمرهم وبالهم أنفسهم فلا يعود شيء منها إلى الله سبحانه أبداً، فهو الغني عنهم جميعاً.

8003

١. التهذيب، ج ٥، ص ١٨؛ وتفسير الصافي، ج ١، ص ٣٦٢.

٢. من لا يعضره الفقيد، ج ٤، ص ٣٦٨. (باب النوادر).

### سبب النزول

يستفاد من مؤلفات الشيعة والسنة وما ذكروه في سبب نزول هذه الآية أن «شأس بن قيس» وكان شيخاً من اليهود (قد اسن)، عظيم الكفر، شديد الضغن على المسلمين، شديد المسد لهم، مر ذات يوم على نفر من أصحاب رسول الله من الأوس والخزرج في مجلس قد جمعهم يتحدثون فيه، فغاظه ما رأى من الفتهم وجماعتهم وصلاح ذات بينهم على الإسلام، بعد الذي كان بينهم من العداوة في الجاهلية فقال: قد اجتمع ملاً بني قيلة بهذه البلاد، لا والله ما لنا معهم \_إذا اجتمع ملؤهم بها \_ من قرار، فأمر شاباً من اليهود كان معه، فقال: اعمد إليهم فاجلس معهم، ثم أذكر يوم «بعاث» وما كان قبله، وأنشدهم بعض ما كانوا ما يتقاولون فيه من الأشعار. ا

وكان يوم «بعاث» يوماً اقتتلت فيه الأوس والخزرج، وكان الظفر فيه يومئذ للأوس على الخزرج، وكان يرأس الأوس يومئذٍ حضير بن سماك الأشهلي أبو أسيد بن حضير، ويرأس

يحسن الرجوع حول «يوم بعاث» إلى الكامل لابن الأثير، ج ١، ص ٤٤٣.

الخزرج يومئذ عمرو النعمان البياضي، فقتلا حميعاً.

ففعل ذلك الشاب ما أراده «شأس» فتكلّم القوم عند ذلك، وتنازعوا وتفاخروا حتى تواثب رجلان من الحيين، وتقاولا، وراح أحدهما يهدد الآخر، وكادت نيران الإقـتتال تتأجج بينهم من جديد. فبلغ ذلك رسول الله المسلمين الله الله، أبدعوى الجاهلية وأنا بين المهاجرين حتى جاءهم، وقال: « يا معشر المسلمين الله الله، أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم بعد أن هداكم الله للإسلام، وأكرمكم به، وقطع به عنكم أمر الجاهلية، واستنقذكم به من الكفر، وألف به بين قلوبكم»؟ فعرف القوم أنها نزعة من الشيطان وكيد من عدوهم، فبكوا وعانق الرجال من الأوس والخزرج بعضهم بعضاً ثمّ انصرفوا مع رسول الله تعلى هذه الآيات مطيعين قد أطفأ الله عنهم كيد عدو الله «شأس بن قيس»، فأنزل الله تعالى هذه الآيات الأربع، الأوليان في شأس بن قيس وما صنع. والآخريان لإنذار المسلمين وتحذيرهم. الأربع، الأوليان في شأس بن قيس وما صنع. والآخريان لإنذار المسلمين وتحذيرهم. الأربع، الأوليان في شأس بن قيس وما صنع. والآخريان لإنذار المسلمين وتحذيرهم. المسلمين وتحذيرهم. الأوليان في شأس بن قيس وما صنع. والآخريان لإنذار المسلمين وتحذيرهم. الأوليان في شأس بن قيس وما صنع.

### التفسير

#### مفرقو الصفوف ومثيرو الفلاف:

بعد أن فعل بعض العناصر اليهودية الحاقدة فعلتها وكادت أن تشعل نيران العداوة بين المسلمين نزل -كما عرفت في سبب النزول \_قوله تعالى: ﴿قُلْ مِا أَهْلِ الكَتَابِ لَمْ تَكَفُرُونَ بَاللّهُ وَاللّه شهيد على ها تعملون و والخاطب في هذه الآية هم أهل الكتاب و يقصد منهم هنا اليهود، فالله سبحانه يأمر نبيّه في هذه الآية أن يسألهم معاتباً عن علّة كفرهم بآيات الله في حين أنّ الله يعلم بأعمالهم.

والمراد من آيات الله المذكورة في هذا المقام إمّا الآيات الواردة في التوراة حول الرسول الأكرم اللِّيُّةُ وعلائم نبوّته، أو مجموعة الآيات والمعجزات التي نزلت عــلى نــبيّ الإســلام، وتحققت على يديه، وكشفت عن حقانيته، وصدق دعوته، وصحّة نبوته.

ثمّ جاءت الآية الثانية تلومهم قائلة: ﴿قُلْ يَا لَهُلُ الكِتَابِ لَمْ تَصَدُّونَ عَنْ سَبِيلُ اللهُ هِنْ لَهُن تبغونها عوجاً ولنتم شهدا. أي قل يا رسول الله لهم لائماً ومندداً: إذا كنتم غير مستعدين للقبول بالحق، فلهاذا تصرون على صرف الآخرين عنه، وصدهم عن سبيل الله، وإظهار

١. تفسير روحالمعاني، ج ٤. ص ١٤، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٧١، ص ٢٤٦.

هذا الطريق المستقيم في صورة السبيل الأعوج بما تدخلون من الشبه على الناس؟ في حين ينبغي ـ بل يتعين ـ أن تكونوا أول جماعة تبادر إلى تلبية هذا النداء الإلهي، لما وجدتموه من البشائر بظهور هذا النّبي في كتبكم وتشهدون عليه

فإذا كان الأمر كذلك فلِمَ هذه الوساوس والمحاولات لإلقاء الفرقة وإضلال الناس، وإزاحتهم عن سمت الحقّ، وصدهم عن السبيل الإلهـي القـويم؟ ولم تحـملون أثـقالاً إلى أثقالكم، وتتحملون إلى إثم الضلال جريمة الإضلال؟، لماذا؟

هل تتصورون أنَّ كلَّ ما تفعلونه سيخني علينا؟ كلاً... ﴿وَهَا الله بِعَاقِلَ مَمَّا تَعَمَّلُونَ﴾ إنّه تهديد بعد تنديد، وإنَّه إنذار بعد لوم شديد.

ولعل وصفه سبحانه بعدم الغفلة في هذا المقام لأجل أنّ اليهود كانوا ـ لإنجاح محاولاتهم \_ يتكتمون ويتسترون، ويعمدون إلى حبك المؤامرات في الخفاء، لينجحوا في التأثير على المغفلين والبسطاء بنحو أفضل، وليجنوا المزيد من الثمار، ولهذا قال لهم سبحانه إذا كان بعض الناس ينخدعون بوساوسكم ومؤامراتكم لغفلتهم فإنّ الله يعلم بأسراركم، وخفايا أعمالكم، وما هو بغافل عمّا تعملون، فعلمه محيط بكم، وعقابه الأليم ينتظركم.

وبعد أن ينتهي هذا التقريع والتنديد، والإنذار والتهديد لمشعلي الفتن، الصادين عن سبيل الله القويم، المستفيدين من غفلة بعض المسلمين يتّوجه سبحانه بالخطاب إلى هؤلاء الخدوعين من المسلمين، يحذرهم من مغبة الإنخداع بوساوس الأعداء، والوقوع تحت تأثيرهم، والسهاح لعناصرهم بالتسلل إلى جماعتهم، وترتيب الأثر على تحريكاتهم وتسويلاتهم، وأنّ نتيجة كلّ ذلك هو الإبتعاد عن الإيمان، والوقوع في أحضان الكفر، إذ يقول: ﴿يا لَيها الذين لَعنوا إن تطبعوا فريقاً من الذين لُوتوا الكتاب يبردوكم بعد ليمانكم عافرين.

أجل إن نتيجة الإنصياع لمقاصد هؤلاء الأعداء هو الرجوع إلى الكفر لأن العدو يسعى في المرحلة الأولى إلى أن يشعل بينكم نيران العداوة والإقتتال، ولكنه لن يكتني بهذا القدر منكم، بل سيستمر في وساوسه الخبيئة حتى يخرجكم عن الإسلام مرة واحدة، ويعيدكم إلى الكفر تارة أخرى.

من هذا البيان اتضح أنّ المراد من الرجوع إلى الكفر \_ في الآية \_ هو «الكفر الحــقيقي، والإنفصال الكامل عن الإسلام» كما ويمكن أن يكون المراد من ذلك هي تلك العــداوات الجاهلية التي تعتبر ـ في حدّ ذاتها ـ شعبة من شعب الكفر، وعلامة من علائمه، وأثراً من آثاره، لأنّ الإيمان لا يصدر منه إلّا المحبّة والمودة والتآلف، وأمّا الكفر فلا يـصدر مـنه إلّا التقاتل والعداوة والتنافر.

ثم بتساءل \_ في عجب واستغراب \_ ﴿وكيف تكفرون ولنتم تتلى عليكم ليامه الله وفيكم رسوله ﴾ أي كيف يكن أن تسلكوا سبيل الكفر، و ترجعوا كفّاراً والنّبي عَلَيْ بين ظهرانيكم، و آيات الله البينات تقرأ على أساعكم، وتشع أنوار الوحي على قلوبكم وتهطل عليكم أمطاره المثيرة للحياة؟

إنّ هذه العبارة ما هي \_ في الحقيقة \_ إلّا الإشارة إلى أنّه لا عجب إذا ضل الآخـرون وانحرفوا، ولكن العجب ممن يلازمون الرسول ويرونه فيا بينهم، ولهم مع عالم الوحي إتصال دائم... ومع آياته صحبة دائمة، إنّ العجب إنّا هو \_ في الحقيقة \_ من هؤلاء كـيف يـضلون وكيف ينحرفون؟

إنّه حقّاً يدعو إلى الدهشة والاستغراب ويبعث على العجب أن يضل مثل هؤلاء الذين يعيشون في بحبوحة النور، ولاشك أنهم أنفسهم يتحملون إثم هذا الضلال إن ضلوا للأنهم لم يضلوا إلّا عن بيّنة، ولم ينحرفوا إلّا بعد بصيرة ... ولا شكّ أنّ عذابهم سيكون شديداً جدّاً لذلك.

ثم في ختام هذه الآيات يوصي القرآن الكريم المسلمين \_ إن أرادوا الخلاص من وساوس الأعداء، وأرادوا الإهتداء إلى الصراط المستقيم \_ أن يعتصموا بالله ويلوذوا بلطفه ويتمسكوا بهداياته وآياته، ويقول لهم بصراحة تامة ﴿وهن يعتصم بالله فقد هدى إلى صراط هستقيم ﴾.

هذا ومن النقاط المهمّة التي تلفت النظر في هذه الآيات هو أنّ الخطاب الإلهي في الآيتين الأوليين من هذه الآيات موجهة إلى اليهود بالواسطة، لأنّ الله سبحانه يأمر نبيّه الكريم أن يبلغ هذه المواضيع لليهود عن لسانه فيقول تعالى له ﴿قُل﴾ ولكنه عندما يوجه الخطاب إلى المسلمين في الآيتين الآخريين يخاطبهم بصورة مباشرة ودون واسطة فلا يشرع خطابه لهم بلفظه ﴿قُل﴾ وهذا يكشف عن منتهى عناية الله ولطفه بالمؤمنين، وأنهم ـ دون غيرهم ـ لائقون بأن يخاطبهم الله مباشرة، وأن يوجه إليهم الكلام دون أن يوسط بينه وبينهم أحداً.

### سبب النزول

كانت بين «الأوس» و «الغزرج» القبيلتين الكبير تين القاطنتين في يثرب حروب طويلة دامية ومنازعات استمرت ما يقرب من مئة عام، وكانت المعارك والمناوشات تنشب بينهم بين فترة وأخرى و تكلف الجانبين خسائر جسيمة في الأموال والأرواح.

كلِّ ذلك كان أيَّام الجاهلية قبل بزوغ الإسلام وطلوع شمسه على تلك الربوع.

وقد كان ممّا وفق له الرسول ونجح فيه أكبر نجاح .. بعد هجرته إلى المدينة (يثرب) .. هو تمكنه من وضع حد لتلك المعارك والمناوشات وتلك المذابح والمجازر، وإقرار الاخاء مكان العداء وإحلال السلام محل الحروب، وتشكيل جبهة متحدة متراصة الصفوف، قوية البنيان والأركان في المدينة المنورة.

ولكن حيث إنّ جذور النزاع كانت قوية وعديدة جدّاً، كمان ذلك الإتحاد يستعرض أحياناً لبعض الهزات بسبب بعض الاختلافات المنسية التي كانت تطفو على السطح أحياناً فتشتعل نيران النزاع بعد غياب، ولكن سرعان ما كانت تختفي مرّة أخرى بفضل تعليات النّبي العظيم عَنْ وحكمته، وتدبيره.

وقد الأحظناً في الآيات السابقة نموذجاً من تلك الاختلافات المتجددة التي كانت تبرز على أثر التحريكات التي كان يقوم بها الأعداء الأذكياء، ولكن هذه الآيات تشير إلى نوع آخر من الاختلافات التي كان يسببها الأصدقاء الجاهلون، والعصبيات العمياء والحمقاء. يقال: افتخر رجلان من الأوس والخزرج هما «ثعلبة بن غنم» و «أسعد بن زرارة» فقال ثعلبة: منّا خزيمة بن ثابت ذو الشهادتين، ومنّا حنظلة غسيل الملائكة ومنّا عاصم بن ثابت بن أفلح عمي الدين، ومنّا سعد بن معاذ الذي رضي الله بحكمه في بني قريضة، وقال أسعد منّا أربعة أحكموا القرآن: أبي بن كعب ومعاذ بن جبل وزيد بن ثابت وأبو زيد ومنّا سعد بن عبادة خطيب الأنصار ورئيسهم: فجرى الحديث بينها فغضبا و تفاخرا و ناديا فجاء عبادة خطيب الأوسي، والخزرج إلى الخزرجي ومعهم السلاح، فبلغ ذلك النّبي عَنَاهم، فأنزل الله هذه الآيات فقرأها عليهم فاصطلحوا. المنازل الله هذه الآيات فقرأها عليهم فاصطلحوا. المنازل الله هذه الآيات فقرأها عليهم فاصطلحوا. النه عنه السلاح، فبلغ ذلك النّبي عَناهم،

# التفسير

#### الدعوة إلى التقوى:

في الآية الأولى من هاتين الآيتين دعوة إلى التقوى لتكون التـقوى مـقدمة للإتحـاد والتآخى.

وفي الحقيقة أن الدعوة إلى الإتحاد دون أن تستعين هذه الدعوة وتنبع من الجدور الخلقية والاعتقادية، دعوة قليلة الأثر، إن لم تكن عديمة الأثر بالمرّة، ولهذا يركز الاهتهام في هذه الآية على معالجة جذور الاختلاف، وإضعاف العوامل المسببة للتنازع في ضوء الإيمان والتقوى، ولهذا توجه القرآن بالخطاب إلى المؤمنين فقال ﴿يا لَيْهَا الدّين آهنوا الله عقى تقاته ﴾.

ولذا نقل عن الرسول الأكرم ﷺ كما في تسفسير الدرّ المسنثور ، وعسن الإمسام جمعفر الصادق عليه كما في تفسير العيّاشي ومعاني الأخبار ــ في تفسير قوله: ﴿مِق تقاتِهِ﴾ أنّهما قالا:

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ١٨، ص ١٥٥ و ١٥٦.

«أن يطاع فلا يعصى، ويذكر فلا ينسى (ويشكر فلا يكفر)». ١

ومن البديهي أنّ القيام بهذا الأمر كغيره من الأوامر الإلهيّة، يرتبط بمدى قدرة الإنسان واستطاعته ولهذا لا تنافي بين هذه الآية التي تطلب حقّ التقوى وأسمى درجاته والآية ١٦ من سورة التغابن التي تقول: ﴿فَاتَقُولَ الله هَا استطعتُم﴾ فالكلام حول المنافاة بين الآيستين وادعاء نسخ إحداهما بالأخرى ممّا لا أساس له مطلقاً، ولا داعي له أبداً.

على أنّه ليس من شكّ في أنّ الآية الثانية تعتبر تخصيصاً في الحقيقة لمفاد الآية الأولى وتقييداً بالاستطاعة والقدرة، وحيث إنّ لفظة النسخ كانت عند القدماء مستطلق على التخصيص، لذلك من الممكن أن يكون المراد من قول القائل بأنّ الآية الثانية ناسخة للأولى هو كونها مخصصة للأولى لا غير.

ثمّ إنّه بعد أن أوصى جميع المؤمنين بملازمة أعلى درجات التقوى إنتهت الآية بما يعتبر تحذيراً في حقيقته للأوس والخزرج وغيرهم من المسلمين في العالم، تحذيراً مفاده: أنّ مجرد إعتناق الإسلام والانضام إلى هذا الدين لا يكني، إنّا المهم أن يحافظ المرء على إسلامه وإيمانه واعتقاده إلى اللحظة الأخيرة من عمره وحياته، فلا يبدد هذا الإيمان بإشعال الفتن وإثارة نيران البغضاء أو بالانسياق وراء العصبيات الجاهلية الحمقاء، والضغائن المندئرة فتكون عاقبته الخسران، وضياع كل شيء ولهذا قال سبحانه: ﴿ ولا تسموتن إلّا ولدتم مسلمون ﴾.

#### الدعوة إلى الإتماد:

بعد أن أوصت الآية السابقة كلّ المؤمنين بملازمة أعلى درجات التقوى ومهدت بذلك النفوس وهيّاتها، جاءت «الآية الثانية» تدعوهم بصراحة إلى مسألة الإتحاد، والوقوف في وجد كلّ ممارسات التجزئة وإيجاد الفرقة، فقال سبحانه في هذه الآية ﴿ولعتصمول بحيل الله جميعاً ولا تفرّقول﴾.

ولكن ما المقصود من «حبل الله» في هذه الآية؟ فقد ذهب المفسّرون فيه إلى احتمالات مختلفة، فمنهم من قال بأنّه القرآن، ومنهم من قال: بأنّه الإسلام، ومنهم من قال بأنّهم الأثمّة المعصومون من آل الرسول وأهل بيته المطهرين.

١. شرح نهجالبلاغة، لابن ابي الحديد، ج ١١، ص ١٨٥؛ وبحارالانوار، ج ٦٧، ص ٢٩١.

وقد وردت كلّ هذه المعاني في روايات منقولة عن النّبي ﷺ والأنمّة من أهل بيته ﷺ. فني تفسير «الدرّ المنثور» عن النّبي الأكرم ﷺ وفي كتاب «معاني الأخبار» عن الإمام السجّاد أنّها قالا: «كتاب الله حبل ممدود من السماء».

وروى عن الإمام الباقر ﷺ أنّه قال: «آل محمّدﷺ هم حبل الله الذي أمرنا بالإعتصام به فقال: ﴿والمتصموا بحيل الله جميعاً ولا تفرّقول﴾ [

ولكنه ليس هناك \_ في الحقيقة \_ أي اختلاف وتضارب بين تلك الأقوال والأحاديث لأنّ المراد من الحبل الإلهي هو كلّ وسيلة للإرتباط بالله تعالى سواء كانت هذه الوسيلة هي الإسلام، أم القرآن الكريم، أم النّبي وأهل بيته الطاهرين.

وبعبارة أخرى فإن كلّ ما قيل يدخل بأجمعه في مفهوم ما يحقق «الإرتباط بالله» سبحانه -الواسع -والذي يستفاد من معنى حبل الله.

#### التعبير بـ «مبل اش» لماذا؟

إنّ النقطة الجديرة بالاهتام في هذه الآية هو التعبير عن هذه الأمور بحبل الله، فهو إشارة إلى حقيقة لطيفة وهامة، وهي أنّ الإنسان سيبق في حضيض الجهل، والغفلة، وفي قاع الغرائز الجامحة إذا لم تتوفر له شروط الهداية، ولم يتهيأ له الهادي والمربي الصالح فلابد للخروج من هذا القاع، والإرتفاع من هذا الحضيض من حبل متين يتمسك به ليخرجه من بئر المادية والجهل والغفلة، وينقذه من أسر الطبيعة، وهذا الحبل ليس إلا حبل الله المتين، التي وهو الإرتباط بالله عن طريق الأخذ بتعاليم القرآن الكريم والقادة الهداة الحقيقيين، التي ترتفع بالناس من الحضيض إلى أعلى الذرى في سهاء التكامل المادي والمعنوي.

## أعداء الأمس وإفوان اليوم:

ثمّ إنّ القرآن بعد كلّ هذا يعطي مثالاً حيّاً من واقع الأمة الإسلامية لأثر الإرتباط بالله وهو يذكر \_ في نفس الوقت \_ بنعمة الإتحاد والأخوة \_ تلك النعمة الكبرى \_ و يـ دعو المسلمين إلى مراجعة الماضى المؤسف، ومقارنة ذلك الاختلاف والتمزق بهذه الوحدة القوية

١. تفسير الدرّالمنثور، ج ٢، ص ٦٠؛ وعيون اخبار الرضا، ج ٢، ص ١٣٠.

٢. تفسير العياشي، ج ١، ص ١٠٢ و ١٩٤.

الصلبة ويقول: ﴿ وَلَدُكُرُوا نَعِمْتُ لَلْهُ عَلَيْكُمْ لِدُكُنتُمْ لَعَدَاءُ فَأَلَّفَ بِينَ قَلُوبِكُمْ فَأُصِيحَتُمْ بِنَعْمَتُهُ الحَولِنا﴾.

والملفت للنظر هو تكرار كلمة ﴿ مسمه في هذه الآية مرّ تين وهو إشعار بأهميّة الوحدة هذه الموهبة الإلهيّة التي لا تحقق إلّا في ظل التعاليم الإسلامية والإعتصام بحبل الله.

والنقطة الأخرى الجديرة بالاهتام أيضاً هي أنّ الله نسب تأليف قلوب المؤمنين إلى نفسه فقال: ﴿ فَالَّف بِينَ قلوبِكُم ﴾ أي إنّ الله ألف بين قلوبكم، وبهذا التعبير يشير القرآن الكريم إلى معجزة اجتاعية عظيمة للإسلام، لأنّنا لو لاحظنا ما كان عليه العرب والمجتمع الجاهلي من عداوات واختلافات وما كان يكن في القلوب من أحقاد طويلة عميقة وما تراكم فيها من ضغائن مستحكة، وكيف أن أقل شرارة صغيرة أو مسألة جزئية كانت تكفي لتنفجير الحروب، وإندلاع القتال في ذلك المجتمع المشحون بالأحقاد، وخاصة بالنظر إلى تنفشي الأمية والجهل الملازم عادة للإصابة باللجاج والعناد والعصبية، فإنّ أفراداً من هذا النوع من الصعب أن يتناسوا أبسط أمورهم فكيف بالأحداث الدامية الكبرى؟ ومن هنا تتجلى أهمية المعجزة الاجتاعية التي حققها الإسلام حيث وحد الصفوف، وألف بين القلوب، وأنسى الأحقاد، تلك المعجزة التي أثبتت أن تحقيق مثل هذه الوحدة وتأليف تلك القلوب المتنافرة المتباغضة، وإيجاد أمة واحدة متآخية من ذلك الشعب المزق الجاهل ما كان ليستيسر في سنوات قليلة بالطرق والوسائل العادية.

#### اعتراف العلماء والمؤرّفين:

وقد كانت أهميّة هذا الموضوع (أي وحدة القبائل العربية المتباغضة بفضل الإسلام) إلى درجة أنّها لم تخف على العلماء والمؤرخين، حتى غير المسلمين منهم، فقد اتفق الجسميع في الإعجاب بهذه المسألة، وإظهارها في كتاباتهم، وها نحن نذكر نماذج من ذلك:

يقول «جان ديون پورث» العالم الإنجليزي المشهور: «لقد حول محمد العربي البسيط، القبائل المتفرقة والجائعة، الفقيرة في بلدة إلى مجتمع متاسك منظم، إمتازت، فيا بعد ـ بين جميع شعوب الأرض بصفات وأخلاق عظيمة وجديدة، واستطاع في أقل من ثلاثين عاماً وبهذا الطريق أن يتغلب على الامبراطورية الرومانية، ويقضي على ملوك إبران، ويستولي على سوريا وبلاد ما بين النهرين، وتمتد فتوحاته إلى الحيط الأطلسي وشواطىء بحر الخزر

وحتى نهر سيحان (في جنوب شرقي آسيا الوسطى) ١

ويقول توماس كارليل: «لقد أخرج الله العرب بالإسلام من الظلهات إلى النور وأحيى به منها أمة خاملة لا يسمع لها صوت ولا يحس فيها حركة حتى صار الخسمول شهرة، والغموض نباهة، والضعة رفعة، والضعف قوّة، والشرارة حريقاً، وشمل نوره الأنحاء، وعم ضوؤه الأرجاء وما هو إلا قرن بعد إعلان هذا الدين حتى أصبح له قدم في الهند، وأخرى في الأندلس، وعم نوره ونبله وهداه نصف المعمورة» .

ويقول الدكتور «غوستاف لوبون»: معترفاً بهذه الحقيقة: «... وإلى زمان وقوع هذه الحادثة المدهشة (يعني الإسلام) الذي أبرز العربي فجأة في لباس الفاتحين، وصانعي الفكر والثقافة لم يكن يعدّ أنّ جزء من أرض الحجاز من التاريخ الحضاري ولا أنّه كان يتراءى فيها للناظر أي شيء أو علامة للعلم والمعرفة، أو الدين» ".

و يكتب «نهرو» العالم والسياسي الهندي الراحل في هذا الصدد قائلاً:

«إنّ قصة إنتشار العرب في آسيا وأوروبا وأفريقيا والحضارة الراقية والمدنية الزاهرة التي قدموها للعالم أعجوبة من أعجوبات التاريخ، ولقد كان محمّد واثقاً بنفسه ورسالته، وقد هيأ بهذه الثقة وهذا الإيمان لأمته أسباب القوّة والعزّة والمنعة» أ.

لقد كان وضع العرب سيئاً إلى أبعد الحدود حتى أنّ القرآن يصف تلك الحالة بأنّهم كانوا على حافة الإنهيار والسقوط إذ يقول: ﴿وكنتم على شفاحفرة من النار فأنقذكم منها﴾.

وتعني «شفا» في اللغة حافة الهاوية وطرف الحفرة أو الخندق وما شابه ذلك، ومن ذلك «الشفة»، كما و تستعمل لفظة «شفا» هذه في البُرء من المرض، لأنّ الإنسان بسببه يكون على حافة السلامة والعافمة.

ويريد سبحانه من قوله هذا: أنّكم كنتم على حافة السقوط والإنهيار في الهاوية، وأنّ سقوطكم كان محتملاً في كلّ آن ومتوقعاً في كلّ لحظة، لتصبحوا بعد السقوط رماداً، وخبراً بعد أثر، ولكن الله نجاكم من ذلك السقوط المرتقب، وأبدلكم بعد الخوف أمناً، وبدل الإنهيار إعتلاء ومجداً، وهداكم إلى حيث الأمن والأمان في رحاب الأخوة والمحبة.

١. من كتاب عذر تقصير به پيشگاه محمّد وقرآن (بالفارسية) ص ٧٧.

٢. الإسلام والعلم الحديث، ص ٣٣. والمخططات الاستعمارية لمكافحة الإسلام للصواف، ص ٣٨.

٣. حضارة العرب لغوستاف لوبون. ٤. لمحات من تاريخ العالم، ج ١، ص ٣١٧.

والنار في هذه الآية: هل هي نار الجحيم، أو نيران هذه الدنيا؟ فيها خلاف بين المفسّرين، ولكن النظر في مجموع الآية يهدي إلى أنّ النار كناية عن نيران الحروب والمنازعات التي كانت تتأجيج كلّ لحظة بين العرب في العهد الجاهلي بحجج واهية، ولأسباب طفيفة.

إنّ القرآن يصور بهذه العبارة الوضع الجاهلي المتأزم ويصور أخطار الحروب المدمرة التي كانت تتهدد حياة الناس في كلّ لحظة بالفناء والدمار والإنهيار، وما من به الله سبحانه عليهم من النجاة والحلاص من ذلك الوضع في ظل الإسلام وبفضل تعاليمه، والذي بسببه تخلّص المسلمون أيضاً من نار جهنم، وعذابه الأليم.

ولمزيد من التأكيد على ضرورة الإعتصام بحبل الله مع الاعتبار بالماضي والحاضر، يختم سبحانه الآية بقوله وكذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون.

إذن فالهدف الأساسي هو خلاصكم ونجاتكم وهدايتكم إلى سبل الأمن والسلام، وحيث إنّ في ذلك مصلحتكم فإنّ عليكم أن تعيروا ما بيّناه لكم مزيداً من الاهتمام، ومزيداً من العناية.

# دور الإتماد في بقاء الأمم:

رغم كلّ ما قيل عن أهميّة الإتحاد وآثاره العظيمة في التقدّم الاجتماعي عند الشعوب والأمم فإن من الممكن القول والادّعاء بأن الآثار الواقعية لهذه المسألة لا تزال مجهولة، وغير معروفة كما ينبغي.

إنّ العالم يشهد اليوم سدوداً كثيرة وكبيرة أقيمت في مختلف المناطق، وقد أصبحت منشأ لإنتاج أضخم القوى الصناعية، فقد استطاعت هذه السدود بفضل ما أنتجت من طاقات وحفظت من مياه كانت تذهب قبل ذلك هدراً، أن تغطي مساحات كبيرة شاسعة بالري والإضاءة.

فلو أنّنا فكرنا قليلاً لوجدنا أنّ هذه القوّة العظيمة لم تنشأ إلّا من تجمع القوى الصغيرة، الجزئية \_أي تجمع قطرات المطر، وحبات الغيث الحقيرة \_ومن هنا ندرك أهميّة اجتاع القوى البشرية وتلاحم الطاقات الإنسانية، وتجمعها، وما يرافقها من جهود جماعية.

ولقد عبرت النصوص والأحاديث المأثورة عن النّبي الكريم وأهل بيته الطاهرين ـ عليهم صلوات الله أجمعين ـ عن أهمّية الإتحاد والاجتماع بعبارات متنوعة مختلفة. فتارة يقول النّبي الأكرم ﷺ: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً» وشبك بين أصابعه \.

وأُخرى يقول مَثَلِّنَهُ «المؤمنون كالنفس الواحدة» .

و ثالثة يقول المؤمنين في توادهم و تراحمهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى بعضه تداعى سائره بالسهر والحمى» .

8003

١. تفسير روحالجنان، ج ٤، ص ٤٧٦؛ وبحارالانوار، ج ٥٨، ص ١٥٠.

٢. تقسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٠٧، ذيل الآية ١١ من سورة النور؛ وتفسير روح الجنان، ج ٤، ص ٤٧٧.

٣. تفسير روح الجنان، ج ٢، ص ٤٥٠؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٢، ص ٤٢٤.

وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يُدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ و أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۞ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَٱخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِمَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِننَتُ وَأُوْلَيْهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞

### التفسير

## الدعوة إلى المقّ ومكافمة الفساد:

بعد الآيات السابقة التي حثّت على الأخوّة والإتحاد جاءت الإشارة - في الآية الأولى من الآيتين الحاضر تين \_إلى مسألة «الأمر بالمعروف» و «النهي عن المنكر» اللّذين هما - في الحقيقة \_ بمثابة غطاء وقائي اجتاعي لحماية الجماعة وصيانتها، إذ تقول ﴿ولتكن منكم أُمّة يدعون إلى الغير ويأمرون بالمعروف وينهون من المنكر ولولئك هم العقلعون).

لأن فقدان «الأمر بالمعروف» و «النهي عن المنكر» يفسح المجال للعوامل المعادية للوحدة الاجتاعية بأن تنخرها من الداخل، و تأتي على كلّ جذورها كما تفعل الإرضة، وأن تمزق وحدة الأمة و تفرق جمعها، و لهذا فلابد من مراقبة مستمرة ورعاية داغة لهذه الوحدة، ولا يتم ذلك إلّا بالأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر.

وهذه الآية تتضمن دستوراً أكيداً للأمة الإسلامية بأن تقوم بهاتين الفريضتين داعًا، وأن تكون أمة آمرة بالمعروف ناهية عن المنكر أبداً لأنّ فللحها رهن بلذلك: ﴿ولُولئك هنم للمفلحون﴾.

يبق أن نعرف أنّ «الأمة» مأخوذة لغة من «الأم» وهو كلّ ما انضم إليه الأشياء الأخرى، أو كلّ شيء ضم إليه سائر ما يليه، والأمة كلّ جماعة يجمعهم أمر جامع إمّا دين واحد، أو زمان واحد، أو مكان واحد لهذا لا تطلق لفظة الأمة على الأفراد المتفرقين، والأشخاص الذين لا يربطهم رباط واحد.

سؤال: وهنا يطرح سؤال وهو أنّ الظاهر من جملة «منكم أمة» هو جماعة من المسلمين لا كافة المسلمين، وبهذا لا يكون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجباً عامّاً، بل وظيفة دينية تختص بفريق من المسلمين، وإن كان إنتخاب هذا الفريق الخاصّ من مسؤولية المسلمين جميعاً.

وبعبارة أخرى أن جملة «منكم أمة» ظاهرة في أنّ هذين الأمرين، واجبان كفائيان لا عينيان.

في حين أنَّ آيات أخرى تفيد بأنها عامان غير خاصين بجهاعة دون أخرى، كها في الآية ١١٠ من نفس السورة وهي قوله سبحانه: ﴿كنتم خيرلَقة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر﴾.

أو ما جاء في الآية ٣ من سورة «العصر»:

﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمنوا ومملوا الصالحات وتواصوا بالحقّ وتواصوا بالصبر فإن الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والتواصي بالحقّ، والتواصي بالصبر في هذه الآيات وما شابهها عامّة غير خاصّة.

الجواب: إنّ الإمعان في مجموعة هذه الآيات يوضح لنا الجواب، فإنه يستفاد منها أنّ «الأمر بالمعروف» و «النهي عن المنكر» مرحلتين: «المرحلة الفردية» التي يجب على كلّ واحد القيام بها بمفرده، إذ يجب عليه أن يراقب تصرفات الآخرين، و «المرحلة الجماعية» وهي التي تعتبر من مسؤولية الأمة بما هي أمة، حيث يجب عليها أن تـقوم بمعالجة كلّ الإعوجاجات والانحرافات الاجتاعية، وتضع حدّاً لها، بالتعاون بين أفرادها وأعـضائها كافة.

ويعتبر القسم الأول من وظيفة الأفراد، فرداً فرداً. وحيث إنّ إمكانات الفرد وقدراته محدودة، ولذلك فإنّ إطار هذا القسم يتحدد بمقدار هذه الإمكانات.

وأمّا القسم الثاني فإنه يعتبر واجباً كفائياً، وحيث إنّه من واجب الاُمة بما هي اُمة فإن حدوده تتسع ولهذا يكون من واجبات الحكومة الإسلامية، وشؤونها بطبيعة الحال.

إنّ وجود هذين النوعين من مكافحة الفساد، والدعوة إلى الحقّ يعتبران \_ بحقّ \_ من أهم التعاليم التي تتوج القوانين الإسلامية، كها ويكشف عن سياسة تقسيم الواجبات والوظائف وتوزيع الأدوار في الدولة الإسلامية، وعن لزوم تأسيس «فريق المراقبة»

للنظارة على الأوضاع الاجتماعية والمؤسسات المختلفة في النظام الإسلامي.

وقد جرت العادة فيما سبق بوجود أجهزة خاصة تقوم بمهمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في المستوى الاجتاعي في البلاد الإسلامية، وقد كانت تسمى هذه الأجهزة تارة بإسم «دائرة العسبة» ويسمى موظفوها بالمحتسبين، وتارة باسم الآمرين بالمعروف، وقد كانت هذه الأجهزة بسبب موظفيها تقوم بمكافحة كل فساد في المجتمع، أو كل فساد وظلم في أجهزة الدولة، إلى جانب ما تقوم به من تشجيع الناس على الخير والحث على المعروف.

ومع وجود مثل هذه الجماعة بما لها من القوة الواسعة لا يوجداًي تناف بين شمول فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عليها وعلى الفرد بما له من القدرة المحدودة، إذ يكون الأمر والنهى الواسعان من واجب الدولة الإسلامية لا الفرد.

وحيث إنّ هذا البحث يعتبر من أهم الأبحاث الفرآنية وقد أشارت إليه آيات كثيرة في الكتاب العزيز لذلك يلزم أن نذكر أموراً في هذا الجال:

### بحوث

### 1\_م) هو «المعروف» وما هو «المنكر»؟

«المعروف» هو كلّ ما يعرف وهو مشتق من عرف، و«المنكر» كلّ ما ينكر وهو مشتق من الإنكار، وبهذا النحو وصفت الأعمال الصالحة بائها أمور معروفة، والأعمال السبيئة والقبيحة أمور منكرة، لأن الفطرة الإنسانية الطاهرة تعرف القسم الأول وتمنكر القسم الثاني.

# ٣\_ هل الأمر بالمعروف وامِب عقلي أو تعبدي؟

يعتقد جماعة من علماء المسلمين أنّ وجوب هاتين الفريضتين لم يثبت إلَّا بالدليل النقلي، وأنّ العقل لا يحكم بوجوب النهي عن منكر لا يتعدى ضرره إلى غير فاعله.

ولكن نظراً إلى العلاقات الاجتاعية، وما للمنكر من الآثار السيئة التي لا تنحصر في نقطة وقوعها، بل تتعداها إلى العلاقات الاجتاعية إذ يمكن سراية شرارته إلى كلّ نواحي المجتمع تتضح الأهميّة العقلية لهاتين الوظيفتين.

وبعبارة أُخرى: ليس هناك في المجتمع ما يكون «ضرراً فردياً» ينحصر نطاقه على الفرد

خاصة، بل كلّ ضرر فردي يمكن أن ينقلب إلى «ضرر اجتماعي» ولهذا يؤكد العقل والمنطق السليم لأفراد الجتمع بأن لا يألوا جهداً في الإبقاء على سلامة البيئة الإجتاعية وطهارتها من كلّ دنس.

وقد أشير إلى هذا في بعض الأحاديث.

فعن النّبي تَتَبَلِلُهُ أَنه قال: «مثل القائم على حدود الله والمرهن فيها كمثل قوم استهمّوا على سفينة في البحر فأصاب بعضهم أعلاها وأصاب بعضهم أسفلها... فقال الذين في أسفلها: إننا ننقبها من أسفلها فنستقى، فإن أخذوا على أيدهم فمنعوهم نجوا جميعاً، وإن تركوهم غرقوا جميعاً» .

ولقد جسد النّبي الأكرم يَنْ الله عن المثال الرائع موضوعية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومنطقية ها تين الفريضتين بغض النظر عن أمر الشارع بهها، وبذلك قرر حقّ الفرد في النظارة على المجتمع على أساس أنه حقّ طبيعي ناشى، من اتحاد المصائر في المجتمع، وارتباط بعضها ببعض.

# ٣ـ أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

هناك علاوة على الآيات القرآنية الكثيرة، أحاديث مستفيضة في المصادر الإسلامية المعتبرة تتحدث عن أهميّة هاتين الفريضتين الاجتاعيتين الكبيرتين، قد أسير فيها إلى العواقب الخطيرة المترتبة على تجاهل وترك هاتين الوظيفتين في المجتمع، نذكر من باب المثال طائفة منها:

1- عن الإمام الباقر الله قال: «إنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فريضة عظيمة بها تقام الفرائض، وتأمن المذاهب، وتحل المكاسب، وترد المظالم، وتعمر الأرض وينتصف من الأعداء، ويستقيم الأمر» .

٢ـ قال النّبي الأكرم ﷺ: «من أمر بالمعروف ونهى عن المنكر فهو خليفه الله في أرضه،
 وخليفة رسول الله وخليفة كتابه» ٢.

١. تقسير روحالجنان، ج ٤، ص ٤٨٢؛ ومعجم الاوسط، للطبراني، ج ٢، ص ١٤٩.

٢. وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٣٩٥، كتاب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، الباب ١، ح ٦.

٣. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٢، ص ١٧٩.

٣- جاء رجل إلى النّبي تَلَيَّلُ وهو على المنبر فقال: يا رسول الله من خير الناس؟
 قال: «آمرهم بالمعروف، وأنهاهم عن المنكر وأتقاهم لله وأرضاهم» .

٤- في حديث عن النّبي عَبَالِهُ : «لتأمرون بالمعروف، وتنهون عن المنكر، أو ليسلطن الله عليكم سلطاناً ظالماً لا يجل كبيركم ولا يرحم صغيركم، وتدعو خياركم فــلا يسستجاب لهــم، وتستنصرون فلا تنصرون، وتستغيثون فلا تغاثون، وتستغفرون فلا تغفرون» .

هذه الأمور كلّها هي الآثار الطبيعية لموقف الجستمع الذي يسعطل هساتين الوظيفتين الاجتاعيتين العظيمتين، لأن ترك النظارة العامّة على ما يجري في المجتمع يسلازم خسروج الأمور من قبضة الصالحين، والإفساح للأشرار بأن يتسلموا أزمة الأمور ومقدّرات المجتمع ويحكموا فيه بأهوائهم، فيقع ما يقع من المآسي وتصاب الجماعة بما ذكره الحديث المتقدم من التبعات والمفاسد.

وما ذكر في الحديث من عدم قبول توبتهم أيضاً لأنة لا معنى لقبول التوبة مع استمرارهم على السكوت اللهم إلاً أن يعيدوا النظر في سلوكهم.

٥ عن علي ﷺ: «وما أعمال البركلّها والجهاد في سبيل الله عند الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلّا كنفثة في بحر لجيّ» .

كل هذه التأكيدات هي لكون هاتين الوظيفتين العظيمتين خير ضمان لإجراء وتنفيذ بقية الوظائف الفردية والاجتماعية، ولأنّهما بمثابة الروح لها، فبتركهما تندرس كلّ الأحكام والقيم الأخلاقية وتفقد قيمتها وتختنى من حياة المجتمع.

### ٤\_ هل الأمر بالمعروف يومب سلب المريات؟

في الإجابة على هذا السؤال لابد من القول بأن النمط الجماعي للحياة وإن كان -بلاريب \_ ينطوي على فوائد كثيرة لأفراد البشر، بل إن هذه المزايا هي التي دفعت الإنسان ليختار الحياة الاجتماعية، إلا أنه ينطوي في مقابل ذلك على بعض التقييدات لحريات الأفراد، ولكن بما أن ضرر هذه التقييدات الجزئية ضئيل تجاه الفوائد الجمة التي تنطوي عليها الحياة الاجتماعية إختار الإنسان النمط الاجتماعي منذ الأيّام الأولى من حياته على هذا الكوكب متحملاً كلّ التقييدات.

١. تقسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. المصدر السابق.

٣. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٣٧٤.

وحيث إنّ مصائر الأفراد ترتبط ببعضها في الحياة الاجتاعية، ويؤثر بعضها في بعض بمعنى أنّ الجميع في الحياة الاجتاعية يشتركون في مصير واحد، لذلك كان حقّ النظارة على تصرفات الآخرين وسلوكهم حقّاً طبيعياً تقتضيه الحياة الجماعية، كما جاء ذلك في الحديث الرائع الذي نقلناه أنفاً عن الرسول الأكرم يَتَهَيْنِ في هذا الجال.

وعلى هذا فإنّ الأمر بالمعروف لا ينافي الحريات الفردية فحسب، بل هو وظيفة كلّ فرد تجاه الفرد الآخر، لأنّ من شأنه الإبقاء على سلامة الآخرين واستقامة أُمورهم، ومــن ثمّ سلامة الفرد نفسه واستقامة أمره.

## ٥\_ ألا يلازم الأمر بالمعروف الفوضى الامتماعية؟

هناك سؤال آخر يطرح نفسه في هذا المجال وهو إذا سمحنا للناس بأن يتدخلوا في شؤون الآخرين و تكون لهم النظارة على أعهالهم و تصرفاتهم، فإنّ ذلك يوجب وقوع الفوضى في المجتمع، إذ تحصل بسببه المصادمات بين الأفراد، ولأنّه يخالف مبدأ توزيع الواجبات والمسؤوليات في الحياة الاجتاعية فما هو الجواب؟

في الإجابة على هذا السؤال لابد من القول: بأنّ الأبحاث السابقة قد أوضحت أنّ لوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مرحلتين: المرحلة الأولى: وهي المرحلة العمومية، وهي ذات إطار محدود لا يتجاوز التذكير، والعظة، والإعتراض، والنقد وما شابه ذلك، ولا شكّ أنّ المجتمع إذا أراد أن يكون حيّاً لابد أن يضعر أفراده جميعاً بمثل هذه المسؤولية تجاه المفاسد، وبمثل هذا الشعور تجاه المنكرات.

وأمّا المرحلة الثانية التي تختص بجهاعة معيّنة وخاصة، وتكون من شوؤون الحكومة الإسلامية فهي أوسع إطاراً، وأكبر مسؤولية، وأكثر قوة، بمعنى أنّ الأمر إذا تطلب استخدام القوة، وحتى إجراء القصاص وإجراء الحدود كان من صلاحيات هذه الجهاعة أن تقوم به تحت نظر الحاكم الشرعي، ومسؤولي الحكومة الإسلامية، وهذا القسم هو الذي يقع بسببه الهرج والمرج لو أنيط إلى كلّ من هب ودب، دون القسم الأول الذي لا يتجاوز النصح والتذكير، والإعتراض والإعراض.

إذن فبملاحظة المراحل المختلفة في هذه الوظيفة الدينية، وما لكلّ واحدة منها من الحدود والأبعاد، فإنّ القيام بهذه الوظيفة لا يستوجب الهرج والمرج في المجتمع، بل يخرج

المجتمع من صورة الجماعة الميتة الخامدة، إلى صورة المجتمع الحي النابض، والجماعة المتحركة الصاعدة.

### ٦\_ الأمر بالمعروف غير العنف

في ختام هذا البحث لابد من التذكير بهذه الحقيقة وهي أنّه لابد في القيام بهذه الفريضة الإلهيّة السامية والدعوة إلى الحق ومكافحة الفساد من حسن النية، وسلامة الهدف، والشعور بالمسؤولية، كما يجب أن يتم بالطرق السلمية، ومن هنا لا يمكن اعتباره عملاً خشناً ملازماً للعنف إلا في بعض الموارد الضرورية.

بيد أنّ البعض \_ مع الأسف \_ يستخدم العنف والخشونة لدى القيام بهذا الواجب المقدّس في غير الموارد الضرورية التي تستدعي مثل ذلك، وربّا توسل بالسب والشتم، ولهذا نرى أنّ مثل هذه المهارسات لا تترك أثراً إيجابياً، بل تعطي في الأغلب نتائجها العكسية، وثمارها السلبية، في حين ترينا سيرة الرسول الأكرم بيني والأثمة الهداة من أهل بيته للهنظ غير ذلك، فهم كانوا يستعملون \_ في هذه الوظيفة المقدسة \_ منتهى الله طف والمحبة، وغاية الأدب والإثران، ولهذا كانوا يؤثرون غاية التأثير، ويتركون أفضل النتائج حتى أنهم كانوا يطوعون بذلك النهج أعتى الأفراد، وأكثرهم عناداً وجفافاً \_.

جاء في تفسير «المنار» في معرض الحديث عن هذه الآية: أنّ غلاماً شاباً أتى النّبي عَبَيْنِهُ اللّهِ عَبَيْنَهُ اللّهِ عَبَيْنَهُ اللّهِ عَلَيْنَهُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْنَهُ اللّهُ عَلَيْنَهُ اللّهُ عَلَيْنَهُ اللّهِ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللّهُ عَلَّمُ اللّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَا عَلْمُ عَلَيْنَا عَلَّانِي عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَّانِ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَّانِ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلْمَانِي عَلَيْنَا عَلَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَّمْ عَلَيْنَا عَلَيْ

فصاح الناس به فقال النّبي عَيَّالَيَّةُ: قربوه. أدن، فدنا حتى جلس بين يديه فقال النّبي عَيَّالَيَّةَ: أتحبّه لاُمّك؟

قال: لا، جعلني الله فداءك.

قال: كذلك الناس لا يحبّونه لأمهاتهم، أتحبّه لأبنتك؟

قال: لا، جعلني الله فداءك.

قال: كذلك لا يحبّونه لبناتهم، أتحبّه لأختك؟

قال: لا، جعلني الله فداءك.

فوضع رسول الله ﷺ يده ـ على صدره وقال: «اللَّهم طهر قلبه، واغفر ذنــبه، وحــصن فرجه».

فلم يكن شيء أبغض إليه من الزناأ.

وكان هذا هو الأثر الطبيعي للأُسلوب اللين في النهي عن المنكر.

### ٧- الفرقة بعد الإِتماد من شيم النصاري واليهود:

تقتضي أهميّة الوحدة أن يركز القرآن الكريم ويؤكد عليها مرّة بعد أخرى، ولذا يذّكر بأهميّة الإتحاد، ويحذر من تبعات الفرقة والنفاق وآثارها المشوومة، بقوله ﴿ولاتكونوا كَالّذِينَ تَفْرُقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بعد ما جاءهم البيّنات، ﴾.

إنَّ هذه الآية تحدُر المسلمين من أن يتبعوا \_كالأقوام السابقة مثل اليهود والنصارى \_ سبيل الفرقة والاختلاف بعد أن جاءتهم البينات وتوحدت صفوفهم عليها، فيكسبوا بذلك العذاب الأليم.

إنّه في الحقيقة يدعو المسلمين إلى أن يعتبروا بالماضي، ويتأملوا في حياة السابقين، وما آلوا إليه من المصير المؤلم، بسبب الإختلاف والتشتت.

إنّها لفتة تاريخية من شأنها أن توقفنا على ما ينتظر كلّ أمة من سوء العواقب إذا هــي سلكت سبيل النفاق، و تفرقت بعد ما توحدت، و تشتّتت بعد ما تجمعت.

إنَّ إصرار القرآن الكريم في هذه الآيات على إجتناب الفرقة والنفاق إنما هو تلميح إلى أنَّ هذا الأمر سيقع في المجتمع الإسلامي مستقبلاً، لأنَّ القرآن لم يحذَّر من شيء أو يصر على شيء إلَّا وكان ذلك إشارة على وقوعه في المستقبل.

ولقد تنبأ الرسول الأكرم ﷺ بهذه الحقيقة وأخبر المسلمين عنها، بصراحة إذ قال: «إن أمّة موسى افترقت بعده على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت أمة عيسى بسعده على اثنتين وسبعين فرقة، وأن أمتي ستفترق بعدي على ثلاث وسبعين فرقة» `.

والظاهر أنّ عدد ٧٠ إشارة إلى الكثرة فهو عدد تكثيري، لا عدد إحصائي. فالرواية تعني أنّ فرقة واحدة فقط بين اليهود والنصارى هي المحقّة الناجية، وفرقاً كثيرة في النار،

١. تفسير المنار، ج ٤، ص ٣٣ و ٣٤؛ ومسند الشاميين، للطبراني، ج ٢، ص ١٣٩.

٢. نقلت هذه الرواية بطرق مختلفة عن الشيعة والسنة وأمّا كتب الشيعة التي نقلت هذه الرواية فهي: الخصال، ومعاني الأخبار، والاحتجاج، وأمالي الصدوق، وأصل سليم بن قيس، وتفسير العياشي، وأما الكتب السنية فهي تفسير الدرّ المنثور، وجامع الأصول، والملل والنحل.

وهكذا الحال في المسلمين وربِّما يزداد عدد إختلافات المسلمين على ذلك.

ولذا أشار القرآن الكريم بما أخبر الرسول الأكرم عَنَالَةُ أيضاً إلى ما يقع بين المسلمين بعد وفاته من الاختلاف والفرقة، والخروج عن الطريق المستقيم الذي لا يكون إلا طريقاً واحداً، والانحراف عن جادة الحق في العقائد الدينية، بل ويذهب المسلمون - في هذا الاختلاف \_ إلى حد تكفير بعضهم بعضاً، وشهر السيوف، والتسلاعن والتشاتم، وهدر النفوس، واستحلال الدماء والأموال، بل ويبلغ الاختلاف بينهم أن يلجأ بعض المسلمين إلى الكفّار، وإلى مقاتلة الأخ أخاه.

وبهذا تتبدل الوحدة التي كانت من أسباب تفوّق المسلمين السابقين ونجاحهم إلى النفاق والاختلاف والتشرذم والتمزق، وتنقل حياتهم السعيدة إلى حياة شقيّة، وتحلّ الذلة محل العزّة، والضعف مكان القوة وتتبدد العظمة السامية، وينتهي المجد العظيم.

أجل إنّ الذين يسلكون سبيل الاختلاف بعد الوحدة، والفرقة بعد الإتحاد سيكون لهم عذاب أليم.

#### ﴿ وأولئك لهم مذاب مظيم ﴾.

إنّه ليس من شكّ في أن نتيجة الاختلاف والفرقة لن تكون سوى الذلة والإنكســــار، فذلك هو سر سقوط الأمم وذلتها، إنّه الاختلاف والتشتت، والنفاق والتدابر.

إنّ المجتمع الذي تحطمت وحدته بسبب الفرقة، وتفتّت تماسكه بسبب الاخستلاف، سيتعرض ـ لا محالة \_ لغزو الطامعين، وستكون حياته عرضة لأطهاع المستعمرين، بـل ومسرحاً لتجاوزاتهم، وما أشد هذا العذاب، وما أقسى هذه العاقبة؟ أجل تلك هي عاقبة النفاق والاختلاف في الدنيا.

وأما عذاب الآخرة فهو \_كها وصفه الله تعالى في القرآن الكريم \_أشد وأخزى. فذلك هو ما ينتظر المفرّقين المختلفين، وذلك هو ما يجب أن يتوقعه كلّ من حبّذ النفاق على الإتفاق، والتدابر على التآلف، والتشنت على الاجتماع... خزي في الدنيا، وعذاب أخزى في الآخرة.

#### الآيتان

يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَتَسْوَدُ وَجُوهُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتَ وُجُوهُ هُمَّ أَكَفَرْتُمُ بَعَدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَاكُنتُمْ تَكَفُرُونَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَّتَ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴿

### التفسير

### الوجوه المبيضة والوجوه المسودّة:

في تعقيب التحذيرات القوية التي تضمنتها الآيات السابقة بشأن التسفرقة والنفاق والعودة إلى عادات الكفر ونعرات الجاهلية، جاءت الآيتان الحاضرتان تشيران إلى النتائج النهائية لهذا الإرتداد المشؤوم إلى خُلُق الجاهلية وعاداتها، وتصرّحان بأنّ الكفر والنفاق والنتازع والعودة إلى الجاهلية توجب سواد الوجه، فيا يوجب النّبات على طريق الإيمان والإتحاد، والحبّة والتآلف، بياض الوجوه، فتقول ﴿فبوم تبينن وجوه وتسود وجوه > فني يوم القيامة تجد بعض الناس وجوههم مظلمة سوداء، والبعض الآخر وجوههم نقية بيضاء ونورانية ﴿فَأَمّا اللّذين لسودت وجوههم أكفرتم بعد ليمانكم فذوقوا العذاب بماكنتم تكفرون > فلهاذا اخترتم طريق النفاق والفرقة والجاهلية على الإتحاد في ظلّ الإسلام، فذوقوا جزاءكم العادل، وأمّا المؤمنون فغارقون في رحمة الله ﴿وَلَمَّا الّذين لييقنت وجوههم قفي رحمة الله هم فيها خالدون >.

إنّ هاتين الآيتين تصرّحان بأنّ المنافقين والمتفرقين بعد ما جاءتهم البينات هم المسودة وجوههم الذائقون للعذاب الأليم بسبب كفرهم، وأمّا المؤمنون المتآلفون المتحابون المتحدون فهم في رحمة الله ورضوانه مبيضة وجوههم.

ولقد قلنا مراراً أنّ ما يلاقيه الإنسان من الأوضاع والحالات، ومن الثواب والعقاب في الحياة الآخرة ليس في الحقيقة سوى أفكاره وأعياله وتصرفاته المجسّمة التي قام بها في هذه الحياة الدنيا، فهما وجهان لعملة واحدة، إنّه تجسم صادق ودقيق لماكان ينويه أو يعمله هنا ليس إلّا.

وبعبارة أخرى: أنّ لكل ما يفعله الإنسان في هذه الحياة آثاراً واسعة تبق في روحه، وقد لا تدرك في هذه الحياة، ولكنها تتجلّى \_ بعد سلسلة من التحولات \_ في الآخرة، ف تظهر بحقائقها الواقعية، وحيث إنّ جانب الروح يكون أقوى في الآخرة، إذ تشتد حاكميتها وسيادتها على الجانب الآخر من الكيان البشري من هنا يكون لتلك الآثار إن عكاساتها حتى على الجسد، فتبدو الآثار المعنوية للأعمال محسوسة كما يكون الجسد محسوساً لكلً أحد.

فكما أنّ الإيمان والإتحاد يوجبان الرفعة وبياض الوجوه في هذا العالم، ويوجب العكس العكس، أي إنّ الكفر والاختلاف يوجبان للأمة الكافرة المتفرقة سواد الوجه والذلة، فإنّ هذا البياض والسواد (الجمازيين) في الدنيا يظهران في الآخرة بصورة حقيقية حيث يحشر المؤمنون المتحدون المتآلفون بيض الوجوه، بينا يحشر الكافرون المتفرقون المتخاصمون سود الوجوه.

وتلك حقيقة أشارت إليها آيات أخرى في القرآن الكريم في شأن من يتادى في المعصية ويأتي بالذنب تلو الذنب، والإثم بعد الإثم إذ يقول سبحانه: ﴿كَأَنُّهَا لَمُشَيْتُ وَجُوهُهُمْ قَطْعاً مِنْ اللَّيْلِ مِطْلَعاً ﴾ أ.

ويقول في شأن الذين يفترون على الله الكذب ﴿ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة ﴾ ٢٠

وكلٌ هذه الأمور هي المردودات والآثار الطبيعية لما يأتيه الإنسان في عالم الدنيا من الأعيال.

#### 8003

#### الآيتان

يِّلْكَ مَايَئَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴿ وَلِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ۞

### الكفسير

هذه الآية إشارة إلى ما تعرضت الآيات السابقة له حول الإيمان والكفر، والإتحاد، والاختلاف، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وآثارها وعواقبها، إذ تقول: ﴿تلك ليات الله نتلوها مليك بالحقى وما الله يريد ظلما للعالمين و فكل هذه الآيات تحذيرات عن تلك العواقب السيئة التي تترتب على أفعال الناس أنفسهم ﴿وها الله يريد ظلما للعالمين و إنّا هي آثار سيئة يجنبها الناس بأيديهم.

ويدلُّ على ذلك أنَّ الله لا يحتاج إلى ظلم أحد، كيف وهو القوي المالك لكلَّ شيء وإنَّمَا يحتاج إلى الظلم الضعيف، وإلى هذا يشير قوله سبحانه ﴿ولله ها في السماوات وها في الأرض وإلى الله ترجع الأمور﴾.

فالآية \_ في الحقيقة \_ تشتمل على دليلين على عدم صدور الظلم منه سبحانه:

الأوّل: إنّ الله مالك الوجود كلّه فله ما في السهاوات وما في الأرض، فلا معنى للظلم ولا موجب له عنده، وإنما يظلم الآخرين ويعتدي عليهم من يفقد شيئاً، وإلى هذا يشير المقطع الأول من الآية وهو قوله تعالى: ﴿ولله ما في السهاولت وما في الأرض﴾.

الثاني: إنّ الظلم يمكن صدوره ممّن تقع الأمور دون إرادته ورضاه، أما من ترجع إليه الأمور جميعاً، وليس لأحد أن يعمل شيئاً بدون إذنه فلا يمكن صدور الظلم منه، وإلى هذا يشير قوله سبحانه: ﴿وَإِلَى الله ترجع الأمور﴾. كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنڪرِ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْءَامَنَ آهْلُ الْحِتَنِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَحَةَرُهُمُ الْفَلْسِقُونَ شَنْ

## الثفسير

## محَافِمة الفساد والدعوة إلى المقّ أيضاً:

في هذه الآية تطرح مرّة أخرى مسألة «الأمر بالمعروف» و«النهي عن المنكر»، وتعتبر الآية الحاضرة هاتين المسألتين واجبين عموميين كما مرّ في تفسير الآية (١٠٤)، بينا تبين الآية السابقة مرحلة خاصّة، وهي مرحلة الوجوب الكفائي أي الخاصّ بجهاعة معينة، كما مرّ تفصيله.

فالآية السابقة تشير إلى القسم الخاص، وهذه الآية تشير إلى القسم العام من هاتين الفريضتين.

﴿ كنتم خير لَمَّةَ أَخْرَجِتُ لِلنَّاسُ تَأْمِرُونَ بِالمِعْرُوفُ وَتَنْهُونَ مِنْ الْمِنْكِرُ وَتَوْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ .

والجدير بالذكر أنّ القرآن الكريم يصف المسلمين \_ في هذه الآية \_ بائهم خير أمة هيئت وعُبئت لخدمة المجتمع الإنساني، والدليل على أنّ هذه الأمة خير أمة رشحت لهذه المهمّة الكبرى هو «قيامها بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإبمانها بالله» وهذا يفيد أنّ إصلاح المجتمع البشري لا يمكن بدون الإيمان بالله والدعوة إلى الحق، ومكافحة الفساد، كما ويستفاد من ذلك أنّ هاتين الوظيفتين مع ما هما عليه من السعة في الإسلام ممّا تفرد بهما هذا الدين من دون بقية الشرائع السابقة.

أمّا لماذا يجب أن تكون هذه الأمة خير الأمم، فسببه واضح كذلك. لأنّها تختص بآخر الأديان الإلهيّة والشرائع السهاوية، ولاشكّ أنّ هذا يقتضي أن يكون أكمل الشرائع وأتمها في سلّم الأديان.

#### وقفتان عند هذه الآية:

ثمّ إنّه يتعين علينا أن ننتبه إلى نقطتين أخريين في هذه الآية وهما:

الأولى: التعبير بلفظ الماضي «كنتم» يعني أنكم كنتم كذلك في السابق، ومفهوم هذا التعبير وإن كان موضع احتالات كثيرة بين المفسّرين، إلَّا أنّ ما يترجح عند النظر هو أنّ التعبير بالمضي إنّا هو لأجل التأكيد، والتلويح بأنّ الشيء محقّق الوقوع، ولذلك نظائر كثيرة في الكتاب العزيز حيث عبّر عن القضايا المحقّقة الوقوع بصيغة الفعل الماضي، لإفادة أنّ ذلك عمّا بقع حمّاً حتى أنّه نزل منزلة الماضي الذي قد تحقّق فعلاً

الثانية: أنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قُدِّما \_ في هذه الآية \_ على الإيمان بالله، وذلك خير شاهد على أهمية هاتين الفريضتين الإلهيتين وخطورتهما \_ مضافاً إلى أن القيام بهذين الواجبين المقدسين كمّا يوجب إنتشارالإيمان، واتساع رقعته، وتعميق جذوره في النفوس، وتنفيذ كلّ القوانين الفردية والاجتماعية، ولا ريب أنّ ما يضمن تنفيذ القانون وتطبيقه مقدّم على نفس القانون.

بل إنّ تعطيل هذين الواجبين يوجب ضعف العقائد في القلوب، وإنهيار قواعد الإيمان في النفوس، ولهذا كلّه كان طبيعياً أن يقدّما على الإيمان.

من هذا البيان يتضح أنَّ المسلمين «خير أمة» ما داموا يدعون إلى الخير ويسأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، فإذا نسوا هاتين الفريضتين وأهملوهما لم يعودوا خير أمة، كها لم يعودوا في خدمة المجتمع البشري أبداً.

على أنّ الخاطب في هذه الآية هم عموم المسلمين في جميع العصور كما هو الحال في كلّ الخطابات القرآنية، فما احتمله البعض من أنه خاص بالمهاجرين أو المسلمين الأوائل لا دليل عليه، بل الدليل على خلافه.

ثم إنّ الآية تشير إلى أنّ ديناً بمثل هذا الوضوح، وتشريعاً بمثل هذه العظمة، وتعاليم تنطوي على مثل هذه الفوائد التي لا تنكر، ينبغي أن يؤمن به أهل الكتاب من اليهود والنصارى لأنّ في ذلك صلاحهم، وخيرهم إذ يقول سبحانه: ﴿ولولَهُن لُهُل الكتاب لكان غيراً لهم﴾.

ولكن \_وللأسف \_لم يؤمن به إلاّ قلّة ممّن نبذ التعصب الأعمى، واعتنق الإسلام برغبة صادقة، واستقبل هذا الدين برحابة صدر، فيما أعرض الأكثرون منهم، وفضلوا البقاء على ما هم عليه من الكفر والعصبية على إتباع هذا الأمر الإلهي، متجاهلين حتى تلك البشائر التي نطقت بها كتبهم حول هذا الدين وإلى هذا يشير سبحانه بـقوله (منهم المومنون وأكثرهم الفاسقون) الخارجون عن هذا الأمر الإلهي.

8003

#### الآيتان

لَن يَضُرُّوكُمْ إِلَآ أَذَكَ وَإِن يُقَلِيَلُوكُمْ يُوَلُّوكُمُ الْأَذَبَارَثُمَّ لَا يُنَصَرُونَ ﴿
ضُرِبَتَ عَلَيْهِمُ الذِلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوٓ اللَّا بِحَبِّلِ مِنَ اللَّهِ وَحَبِّلِ مِنَ النَّاسِ وَبَآءُ و بِعَضَبِ ضُرِبَتَ عَلَيْهِمُ الذِلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوٓ اللَّا بِحَبِّلِ مِنَ اللَّهِ وَحَبِّلِ مِنَ النَّاسِ وَبَآءُ و بِعَضَبِ مِن اللَّهِ وَ وَضُرِبَتَ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ذَالِكَ بِأَنْهُمْ كَانُوا يَكَفُرُونَ بِعَايَبُ اللَّهِ وَ يَعْفَدُونَ اللَّهِ وَ فَهُرِبَتَ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ذَالِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ مِنَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ اللَّا اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ الْمَالِي اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَعْفُوا لِلْكُ عَلَيْهُ مِي اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْعُلَالُولُ اللَّهُ الْعَلَالُولُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

#### سبب النزول

عندما أقدم بعض ذوي الضائر المستيقظة من كبار اليهود مثل عبدالله ابن سلام على ترك دينهم واعتناق الإسلام عمد جمع من رؤوس اليهود إليهم وأنبوهم لإسلامهم، بلل وهددوهم لتركهم دين الآباء، واعتناق الإسلام، فنزلت هذه الآيات لتثبيتهم، وتبشيرهم وتبشير المسلمين بالظفر. (

#### التفسير

تبشر الآية الأولى المسلمين الذين يواجهون ضغوطاً شديدة وتهديدات أحياناً من جانب قومهم الكافرين بسبب اعتناق الإسلام، تبشرهم وتعدهم بأنهم منصورون، وأن أهل الكتاب لا يقدرون عليهم ولا تناهم من جهتهم مضرة، وأن ما سيلحقهم من الأذى من جانبهم لن يكون إلا طفيفاً وعابراً: ﴿ لَنْ يَصُرُوكُمْ لِلْأَلْدُى وَإِنْ يَقَاتِلُوكُمْ يُولُوكُمْ الأَدْيَارِثُمْ لا ينصرون ﴾.

إنَّ ها تين الآيتين تحتويان \_ في الحقيقة \_ على عدَّة أخبار غيبية، وبشائر مهمة للمسلمين

١. تفسير مجمع البيان، وتفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٩، ص ٧٢.

قد تحقق جميعها في زمن النّبي الأكرم ﷺ وحياته الشريفة وهي:

١- إنّ أهل الكتاب لا يقدرون على إلحاق أي ضرر مهم بالمسلمين، وأنّ ما يلحقونه بهم لن يكون إلّا أضراراً بسيطة، وعابرة ﴿لنْ يضروكم لِلالدّي﴾.

٢- إنهم لن يثبتوا \_ في القتال \_ أمام المسلمين، بل ينهزمون و يكون الظفر للمسلمين، و لا
 يجدون ناصراً و لا معيناً: ﴿ وَإِنْ يَقَاتِلُوكُمْ يُولُوكُمْ الأَدْبَارِ ثُمَّ لا ينصرون ﴾.

٣- إنّهم لن يستطيعوا الوقوف على أقدامهم ولن يتمكنوا من العيش مستقلين، بل سيبقون أذلاء دائماً، إلّا أن يعيدوا النظر في سلوكهم، ويسلكوا طريق الله، أو أن يعتمدوا على الآخرين ويستعينوا بقوتهم إلى حين: ﴿فربت عليهم الذلة أين ها ثقفوا إلّا بحبل من الله وحبل من الناس ﴾.

ولم يمض على هذه الوعود الإلهيّة والبشائر الساوية زمن حتى تحققت برمّتها في حياة الرسول مَنْ في الحجاز (بني قريظة، وبني النضير، وبني قينقاع، ويهود خيبر وبني المصطلق) الذين آل أمرهم إلى الهزيمة في جميع ميادين القتال والإندحار أمام القوى الإسلامية بعد أن إقترفوا سلسلة من التحرشات والمؤامرات ضد الإسلام والمسلمين.

#### اليهود والمصير الفطير:

إنّ الآيات المذكورة وإن لم تصرح بإسم اليهود ولكن من خلال القرائن المسوجودة في هذه الآية والآيات السابقة وكذا بقرينة الآية ٦١ من سورة البقرة ونظائرها ممّا صرّح فيه بإسم اليهود يستفاد أن قوله تعالى: ﴿ضربت عليهم الذّلة أين ما ثقفوا إلّا بحبل من الله وحبل من الناس﴾ يرتبط باليهود، ويعنيهم.

فني هذا المقطع من الآية يقول سبحانه: أنّ أمام اليهود طريقين يستطيعون بهــا أن يتخلصوا من لباس الذلة:

إمّا أن يعودوا إلى الله، ويعقدوا حبلهم بحبله، وإمّـا أن يــتمسكوا بحــبل مــن النــاس، ويعتمدوا على هذا وذاك، ويعيشوا ذيولاً وأتباعاً للآخرين.

وتعني لفظة «ثقفوا» المأخوذة من «ثقف» على وزن «سقف». الحذق في إدراك الشيء ، والظفر به بمهارة. ويقصد القرآن من ذلك: أنّ اليهود أينها وجدوا فإنّهم يوجدون وقد ختموا بخاتم الذلة على جباههم مهما حاولوا اخفاء ذلك \_وكان ذلك هي الصفة البارزة لهم بسبب مواقفهم المشينة من تعاليم السهاء، ورسالات الأنبياء العظام، إلّا إذا عادوا إلى منهج السهاء، أو استعانوا بهذا أو ذاك من الناس لتخليصهم من هذا الذل. وإنقاذهم من هذا الهوان.

وأمّا التعبير بـ ﴿حبل من الله وحبل من الناس ﴾ وإن ذهب المفسّرون فيه إلى احتالات الآنه عديدة ، بيد أن ما قد ذكر آنفاً يكن أن يقال بأنه أنسب إلى الآية من بقية الاحتالات ، لأنّه عندما يوضع «حبل الله» في قبال «حبل من الناس» يتبين أن هناك معنى متقابلاً متفاوتاً لها لا أنّ الأول بمعنى الإيمان بالله، والثاني بمعنى العهد المعطى لهم من جانب المسلمين على وجد الأمان والذمة.

وعلى هذا تكون خلاصة المفهوم من هذه الآية هي: إنّ على اليهود أن يعيدوا النظر في برنامج حياتهم، ويعودوا إلى الله، ويمسحوا عن أدمغتهم كلّ الأفكار الشيطانية، وكلّ النوايا الشريرة، ويطرحوا النفاق والبغضاء للمسلمين جانباً، أو أن يستمروا في حياتهم النكدة المزيجة بالنفاق، مستعينين بهذا أو ذاك. فأمّا الإيمان بالله والدخول تحت مظلته وفي حصنه الحصين، وأمّا الاعتاد على معونة الناس الواهية والاستمرار في الحياة التعسة.

#### اليهود والمسكنة الدائمة:

لقد كان أمام اليهود طريقان: إمّا أن يعودوا إلى منهج الله، وإمّا أن يبقوا على سلوكهم فيعيشوا أذلّاء ما داموا، ولكنهم إختاروا الثاني ولهذا لزمتهم الذلة ﴿وباؤوا بغضب من الله وضربت عليهم المسكنة﴾.

ولفظة «باؤوا» تعني في الأصل المراجعة واتخاذ السكنى، وقد استخدمت هنا للكناية عن الإستحقاق فيكون المعنى: أنّ اليهود بسبب إقامتهم على المـعاصي اسـتحقوا الجـزاء الإلهى، وإختاروا غضب الله كما يختار الإنسان مسكناً ومنزلاً للإقامة.

وأمّا لفظة «مسكنة» فتعني الذلة والإنقطاع الشديد الذي لا تكون معه حيلة أبداً، وهي مأخوذة من السكون أصلاً، لأنّ المساكين لشدّة ما بهم من الفقر والضعف لا يقدرون على أية حركة، بل هم سكون وجمود.

ثمّ إنّه لابدّ من الإلتفات إلى أنّ المسكين لا يعني المحتاج والمعدم مــن النــاحـية المــاليـة

خاصّة، بل يشمل هذا الوصف كلّ من عدم الحيلة والقدرة على جميع الأصعدة، فيدخل فيه كلّ ضعف وعجز وافتقار شديد.

ويرى البعض أنّ الفرق بين الذلة والمسكنة هو أنّ الذلة ماكان مفروضاً على الإنسان من غيره، بينا تكون المسكنة ناشئة من عقدة الحقارة وازدراء الذات، أي إنّ المسكين هو من يستهين بشخصيته ومواهبه وذاته، فتكون المسكنة نابعة من داخله، بسينا تكون الذلة مفروضة من الخارج.

وعلى هذا الأساس يكون مفاد قوله تعالى ﴿ وبساؤوا بسغضب من الله وغسربت عليهم المسكنة ﴾ هو: أن اليهود بسبب إقامتهم على المعاصي وتماديهم في الذنوب أصيبوا بأمرين: أولاً: طردوا من جانب المجتمع وحل عليهم غضب الله سبحانه، وثانياً: إنّ هذه الحالة «أي الذلة» أصبحت تدريجاً صفة ذاتية لازمة لهم حتى أنهم رغم كلّ ما يملكون من إمكانيات وقدرات مالية وسياسية، يشعرون بحقارة ذاتية، وصغار باطني، ولهذا لا نجد أي استثناء في ذيل هذه الجملة من الآية.

وهذا هو ما يشير إليه قوله سبحانه إذ يقول: ﴿ وَلك بِأَنهم كَانُولُ يَكُمُونُ بِآيات الله ويقتلون الله بغير حتى ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون ﴾ وبذلك يشير سبحانه إلى علة هذا المصير الأسود الذي يلازم اليهود، ولا يفارقهم.

إنهم لم يصابوا بما أصيبوا به من ذلة ومسكنة، وحقارة وصغار لأسباب قومية عنصرية أو ما شابه ذلك، بل لما كانوا يرتكبونه من الأعمال فهم:

أولاً: كانوا ينكرون آيات الله ويكذبون بها.

ثانياً: يصرون على قتل الأنبياء الهداة الذين ما كانوا يريدون سوى إنقاذ الناس من الجهل والخرافة، وتخليصهم من الشقاء والعناء.

ثالثاً: إنهم كانوا يرتكبون كل فعل قبيح، ويقترفون كلَّ جريمة نكراء، ويمارسون كلَّ ظلم فظيع، وتجاوز على حقوق الآخرين، ولاشكَ أنَّ أي قوم يرتكبون مثل هذه الأمور يصابون عثل ما أصيب به اليهود، ويستحقون ما استحقوه من العذاب الأليم والمصير الأسود.

#### مصير اليهود المظلم:

مير اليهودي الزاخر بالأحداث والوقائع يؤيد ما ذكرته الآبات السابقة تأييداً إنّ التاريخ اليهودي الزاخر بالأحداث والوقائع يؤيد ما ذكرته الآبات السابقة تأييداً كاملاً، كها أن وضعهم الحاضر هو الآخر خير دليل على هذه الحقيقة، أي إنّ الذلة اللازمة لليهود والصغار الملتصق بهم أينا حلوا ونزلوا، ليس حكاً تشريعياً كها قبال بعض المفسّرين، بل هو قضاء تكويني، وهو حكم التاريخ الصارم الذي يقضي بأن يلازم الذلة، ويصاب بالصغار كلّ قوم يتادون في الطغيان، ويغرقون في الآثام، ويتجاوزون على حقوق الآخرين وحدودهم، ويسعون في إيادة القادة المصلحين والهداة المنقذين، إلّا أنّ يعيد هؤلاء القوم النظر في سلوكهم، ويغيروا منهجهم وطريقتهم، ويرجعوا ويعودوا إلى الله، أو يربطوا مصيرهم بالآخرين ليعيشوا بعض الأيام في ظل هذا أو ذاك كها هي حال الصهيونية اليوم.

فإنّ الصهيونية التي تعادي المسلمين اليوم وتحارب الإسلام نجدها لا تستطيع الوقوف أمام الأخطار التي تهددها إلّا بالاعتاد على الآخرين، وحمايتهم رغم كلّ ما تملك من الثروات والقدرات الذاتية، وكلّ هذا يؤكد ويؤيد ما ذكرته هذه الآيات وما يستفاد منها من الحقائق، ولا شكّ أنّ هذا الوضع سيستمر بالنسبة إلى اليهود إلّا إذا تخلوا عن سلوكهم العدواني وأعادوا الحقوق إلى أهلها، وعاشوا إلى جانب الآخرين على أساس من الوفاق لا الغصب والعدوان والاحتلال.

كَيْسُواْ سَوَآءَ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنِ أُمَّةُ قَآبِمَةُ يَتَلُونَ ءَايَتِ ٱللَّهِ ءَانَآءَ ٱلَيُلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ آلَ يُوْمِنُونَ بِأَلَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِأَلْمَعُرُوفِ وَ يَسْجُدُونَ آلْ مُنْكِرِ وَيُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُولَتَيِكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ آلَ وَيَعْمَرُونَ وَأُولَتَيْكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ آلَ وَيَعْمَرُونَ وَأُولَتَيْكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ آلَ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ أَولَتَيْكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ آلَ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُعَالَقُولُونَ اللَّهُ الْعُلِيْلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللل

#### سبب النزول

يقال: لما أسلم «عبدالله بن سلام» وهو من علماء اليهود وجماعة منهم، إنزعجت اليهود، وبخاصة أحبارهم من هذا الحادث، وصاروا بصدد إنهامهم بالخيانة، وعيبهم بالشر فقال أحبارهم: «ما آمن بمحمد إلا شرارنا» وهم بذلك يهدفون إلى إسقاطهم من أعين اليهود حتى لا يقتدى بهم الآخرون، فنزلت الآيات أعلاه للدفاع عن هذه الفئة المؤمنة. (

## التفسير

## الإسلام ومُصيصة البمث عن المقّ:

بعد كلّ ذلك الذم لليهود، الذي تضمنته الآيات السابقة بسبب مواقفهم المشينة وأفعالهم الذميمة نجد القرآن \_كها هو شأنه دائماً \_ يراعي جانب العدل والإنصاف، فيحترم كلّ من تنزه عن ذلك السلوك الذميم الذي سار عليه اليهود، ويعلن بصراحة أنّه لا يعمم ذلك الحكم، وأنّه لا يمكن النظر إلى الجميع بنظرة واحدة دون التفريق بين من أقام على تلك

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

الفعال، وبين من غادرها وطلب الحقّ، ولهذا يقول: ﴿ليسوا سوا، مِن أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آنا، الليل وهم يسجدون﴾ ﴿

أجل ليس أهل الكتاب سواء، فهناك جماعة تطيع الله وتخافه، وتؤمن به وتهابه، وتؤمن بالآخرة وتعمل لها، وتقوم بواجب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

وبهذا يتورع القرآن الكريم عن إدانة العنصر اليهودي كافة، بمل يسركز على أفعالهم وأعهلهم ومحارساتهم، ويحترم ويدح كلّ من انفصل عن أكثريتهم الفاسدة، وخضع للحق والإيمان، وهذا هو أسلوب الإسلام الذي لا يعادي أحداً على أساس اللّون والعنصر، بل إنّا يعاديه على أساس اعتقادي محض، ويكافحه إذا كانت أعهاله لا تنطبق مع الحق والعدل والخير، لا غير. فيؤمنون بالله واليوم الآخر ويأهرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في للخيرات وأولئك من الصالحين.

ثمّ إنّه يستفاد من بعض الأحاديث أنّ الممدوحين في هذه الآية لم ينحصروا في «عبدالله بن سلام» وجماعته الذين أسلموا معه، بل شمل هذا المدح ٤٠ من نصارى نجران و ٣٢ من نصارى الحبشة و ٨ أشخاص من أهل الروم كانوا قد أسلموا قبل ذلك، أو يدل على ذلك أنّ الآية استخدمت لفظة «أهل الكتاب» وهو كها نعرف تعبير يعم اليهود وغيرهم.

ثمّ إنّه سبحانه قال: ﴿وها يفعلوا من خير قلن يكفروه ﴾ معقباً بذلك على العبارات السابقة ومكلاً للآية، ويعني بقوله أنّ هؤلاء الذين أسلموا واتخذوا مواقعهم في صفوف المتقين لن يضبع الله لهم عملاً، وإن كانوا قد إر تكبوا في سابق حالهم ما ار تكبوه من الآثام، وما إقتر فوه من المعاصي، ذلك لائهم قد أعادوا النظر في سلوكهم وأصلحوا مسارهم، وغيروا موقفهم والمراد من كلمة «الكفر» هنا هو ما يقابل الشكر، لأنّ الشكر يعني أصلاً الإعتراف بالنعمة والجميل، والكفر يعني إنكار ذلك، فيكون المراد في هذه الآية هو أنّ الله لن يمنكر أعالهم الصالحة، ولن يتنكر لها.

كيف ﴿ والله عليم بالعتقين ﴾ وكأن هذه العبارة التي يختم بها سبحانه الآية الحاضرة تشير إلى حقيقة من الحقائق الهامة وهي: أنّ المتقين وإن كمانوا قلة قليلة في الأغلب،

<sup>· «</sup>الأناء» جمع «أناء، «على وزن وفا» و«أناء، «على وزن غناء بمعنى الأوقات.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحار الانوار، ج ٩، ص ٧٢.

وخاصة في جماعة اليهود الذين عاصروا النّبي تَنْفَق حيث كان المسلمون المهتدون منهم قلة ضعيفة، ومن شأن ذلك أن لا تلفت كميتهم النظر، ولكنهم مع ذلك يعلمهم الله بعلمه الذي لا يعزب عنه شيء، فلا موجب للقلق، ولا داعي للاضطراب ما دام سبحانه يعلم بالمتقين على قلتهم، ويعلم بأعمالهم، فلا يضيعها أبداً قليلة كانت أو كثيرة.

8003

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَنَ تُغَنِيَ عَنْهُمْ أَمَّوا لُهُمْ وَلَآ أَوْلَكُوهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا وَ أُولَكِيدِكَ أَصْعَكُ ٱلنَّارِّهُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴿ مُثَلُمَ اللَّهُ فَالْمُونَ فِي هَا فِي الْمَعْ وَالْمَعْ اللَّهُ ال

#### الأفسير

في مقابل العناصر التي تبحث عن الحق، وتؤمن به من الذين وصفتهم الآية السابقة، هناك عناصر كافرة ظالمة وصفهم الله سبحانه في هاتين الآيتين بقوله: ﴿إِن الذين كفروا لن لغني عنهم أهوالهم ولا أولادهم من الله شيئاً لأنه لا ينفع في الآخرة سوى العمل الصالح والإيمان الخالص لا الإمتيازات المادية، في هذه الحياة: ﴿يوم لا ينفع مال ولا بنون \* إلاً من أتى الله يقلب سليم ﴾ أ.

يبقى أن نعرف لماذا أشير في هذه الآية إلى الثروة والأولاد من بين بقية الإمكانات؟ وجه ذلك أنّ أهم الإمكانات المادية تنحصر في أمرين:

الأول: الطاقة البشرية وقد ذكرت الأولاد كأفضل نموذج لها.

**الثاني:**الثروة الاقتصادية.

وأما بقية الإمكانات المادية الأخرى فتتفرع من هاتين.

إنّ القرآن ينادي بصراحة بأن الإمتيازات المالية والقدرة البــشرية الجـــهاعية لا تــعد إمتيازاً في ميزان الله، وأنّ الاعتهاد عليها وحدها هو الخطأ الجـسيم إلّا إذا قــرنت بــالإيمان

۱. الشعراء، ۸۸ و ۸۸

والعمل الصالح، واستخدمت في سبيلها، وإلَّا فستؤول بأصحابها إلى الجـحيم وعـذابهـا الخالد. ﴿ولُولئك أصحاب النارهم فيها خالدون﴾.

ولما كان الكلام عن الثروة والمال كان لابد من الإشارة إلى مسالة الإنفاق في قده العياة الدنيا كمثل ريح فيها صر أصابت حرف قوم ظلموا المنافد: ﴿ مثل ما ينفقون في هذه العياة الدنيا كمثل ريح فيها صر أصابت حرف قوم ظلموا لنفسهم فأهلكته ﴾.

و «الصرّ» مأخوذ من «الأصرار» لغة، وتعني الشد بقوّة وشدّة، والمراد بها هنا هي الريح الشديدة سواء كانت مصحوبة بالبرد القارص، أو الحر اللافح.

#### ہدث

## إنفاق الكفّار:

وفي هذه الآية إشارة إلى كيفية إنفاق الكفّار وبذلهم المصحوب بالرياء، ضمن إعطاء مثل رائع يجسد مصير هذا الإنفاق والبذل، ويصوره في أبلغ تصوير.

القرآن يمثل إنفاق الكفّار بالريح الشديدة الباردة أو اللافحة جدّاً التي إذا هبت على الزرع لا تبق منه شيئاً ولا تذر، بل تترك الزرع حطاماً والأرض بلاقع.

إنّه لا شكّ أنّ النسائم الخفيفة تنعش الزرع وتحيي الطبيعة، فنسائم الربيع تفتح الأزهار، وتصب في عروق الأشجار والنباتات روحاً جديدة وحياة ونشاطاً، وتساعد على لقاحها، وكذلك يكون الإنفاق الصحيح والبذل الذي ينبع من الإخلاص والإيمان، إنّه يعالج مشاكل الجتمع كها يكون له أثر حسن وعميق في نفس الباذل المنفق، لأنّه يرسخ فيها السجايا الإنسانية ويعمق مشاعر العطف واللّطف والرفق والحبّ بما يستشعره من آشار إيجابية لإنفاقه، وبما يسببه الإنفاق في رفع الآلام الاجتاعية، وتوفير السعادة للآخرين.

أما إذا تبدلت هذه النسائم الرقيقة إلى رياح عاصفة لافحة، أو زوبعة شديدة البرودة، فسوف تؤدي إلى إحراق جميع النباتات والأزهار أو تجميدها.

وهذا هو حال غير المؤمن في إنفاقه، فإنّه لا ينفق ماله بدافع صحيح، بل ينفقه رياءاً وسمعة وأهواء وأهداف شريرة، وبذلك يكون كالريح العاتية، اللّافحة أو الباردة، تأتي على كلّ ما أنفقه كها تأتي على الزرع، فتصيبه بالجفاف والفناء، والدمار والهلاك.

إنّ مثل هذا الإنفاق لا يعالج أية مشكلة اجتماعية (لأنّه صرف للبال في غير محله في

الأغلب)كما لا ينطوي على أي أثر أخلاقي ونفسي للمنفق الباذل.

والذي يلفت النظر أنّ القرآن الكريم يقول في هذه الآية ﴿حرف قوم ظلموا لنفسهم ﴾ وهو يشير إلى أنّ هؤلاء المزارعين تعرضوا لما تعرضوا له لأنّهم تساهلوا في اختيار مكان الزرع وزمانه، ولأنّهم زرعوا في أرض معرضة للرياح الشديدة، أو أنّهم اختاروا للزرع وقتاً يكثر فيه هبوب رياح السموم، وبهذا ظلموا أنفسهم، وكذلك حال غير المؤمن في إنفاقه، فإنّه ظلم نفسه بإنفاقه غير الصحيح وغير المناسب من حيث الزمان والمكان والهدف، وبهذا عرض أمواله وثرواته للرياح.

من كلّ ما أشرنا إليه، وبملاحظة القرائن الموجودة في الآية تبين أنّ هذا التمثيل لإنفاق الكفّار بالزرع الذي أهلكته الرياح العاصفة تمثيل به من ناحيتين:

الأولى: تشبيه لإنفاق الكافر بالزرع في غير محله وموسمه المناسب.

الشانية: تشبيه لنواياه وأهدافه من الإنفاق بالرياح العاصفة الباردة أو السموم، ولهذا فإنّ المقام لا يخلو عن تقدير شيء محذوف وأن معنى قوله: ﴿مثل ها ينفقون ﴾ أنّ مثل نوايا الكافر في الإنفاق مثل الرياح الباردة أو السموم التي تهب على الزرع فتفنيه.

قال جماعة من المفترين: إنّ هذه الآية إشارة إلى الأموال التي يستخدمها الكفّار للإيقاع بالإسلام وصد حركته، والتي يحركون بها الأعداء ضد النّبي الكريم بَشَوْلَهُ ، أو الأموال التي يعطيها اليهود لأحبارهم ليحرفوا آيات الله عن مواضعها و يزيدوا أو ينقصوا في الكتب السهاوية.

ولكن من الواضح جداً أنّ هذه الآية تنطوي على معنى واسع يشمل هذا الرأي وغيره. ثمّ إنّه سبحانه يعقب على ما قال بشأن إنفاق الكفّار الذي لا يعود عليهم إلَّا بـالوبال والويل بقوله: ﴿وَهَا طَلْعَهِمُ اللهُ وَلَكُنْ لَنْفُسِهِمْ يَظْلُمُونَ ﴾.

أجل، إنّ العمل الفاسد لا يجر على صاحبه إلّا النتيجة الفاسدة، فما يحصده الكفّار من إنفاقهم من الوبال والبطلان، إنما هو بسبب نواياهم الباطلة الفاسدة من هذا الإنفاق. يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ المَنُوا لَا تَنَّخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا ماعَنِتُمْ قَدْبَدَتِ البَّغَضَاةُ مِنَ اَفَوْهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ آكَبُرُ قَدْبَيْنَا لَكُمُ الْآينَتِ إِن كُنتُمْ تَعَقِلُونَ ﴿ هَالْمَا اَتُمَ أُولَا عَجُبُونَهُمْ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ وَتُوْمِنُونَ بِالْكِنَكِ كُلِهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا اَمَنَا وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَا مِلَ مِنَ الْغَيْظُ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ إِذَاتِ الصُّدُورِ ﴿ إِن اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ الْمَاتُونَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَمْلُونَ اللَّهُ عَمْلُونَ اللَّهُ عَلَالَةً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُونَ مُعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَالَةً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَالَةُ اللَّهُ عَلَالَ اللَّهُ عَلَالَةُ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ عَلَولَ اللَّهُ الْمُلِكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَه

## سبب النزول

عن ابن عباس أنّ هذه الآيات نزلت عندما أقدم بعض المسلمين - بسبب ما كان بينهم وبين اليهود من الصداقة أو القرابة أو الجوار أو الحلف أو الرضاع - على ذكر أسرار المسلمين عندهم، وبهذا كان اليهود الذين يتظاهرون بالمودّة للمسلمين - وهم ألدّ أعداء الإسلام في باطنهم - يطلعون على أسرار المسلمين، فنزلت هذه الآيات تحدر أولئك الرجال من المسلمين من مغبة هذه الصداقات والعلاقات، وتوصيهم بأن لا يتخذوا اليهود بطانة يسرون إليهم بأسرارهم، لائهم لا يتورعون عن استخدام كلّ وسيلة ممكنة -حتى هذه الأسرار - لإلحاق الأذى والضرر بكم، لأنهم يهمهم - داعًا مان تكونوا في نصب وسعب وصعن ومن ومشاكل، وعناء وشقاء. المناه وشقاء المناه وشقاء المناه ومن ومشاكل، وعناء وشقاء المناه وشعب وضعن ومشاكل، وعناء وشقاء المناه وشعن ومشاكل، وعناء وشقاء المناه المناه

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير جامع البيان، ج ٤، ص ٨٢

## التفسير

#### لا تتَّمَدُوا الْأعداء بطائة:

هذه الآية التي جاءت بعد الآيات السابقة التي تعرضت لمسألة العلاقات بين المسلمين والكفّار، تشير إلى قضايا حساسة بالغة الأهميّة، وتحذر المؤمنين \_ضمن غثيل لطيف \_بأن لا يتخذوا من الذين يفارقونهم في الدين والمسلك أصدقاء يسسرون إليهم ويخبرونهم بأسرارهم، وأن لا يطلعوا الأجانب على ما تحتفظ به صدورهم وما خني من نواياهم وأفكارهم الخاصّة بهم، قال سبحانه:

﴿ يِا لَيِّهَا الَّذِينَ آمِنُوا لا تَتَخَذُوا بِطَانَةٌ ۚ مِنْ دُونِكُم ﴾ .

وهذا يعني أنّ الكفّار لا يصلحون لمواصلة المسلمين ومصادقتهم، كما لا يصلحون بأن يكونوا أصحاب سر لهم، وذلك لأنهم لا يتورعون عن الكيد والإيقاع بهم ما استطاعوا: 
ولايالونكم خبالة له ٢.

فليست الصداقات والعلاقات بقادرة على أن تمنع أولئك الكفّار ـ بسبب ما يفارقون به المسلمين في العقيدة والمسلك \_ من أضار الشر للمسلمين، وتمني الشقاء والعناء لهم ﴿ ودواها منته﴾ أي أحبوا في ضائرهم ودخائل نفوسهم لو أصابكم العنت والعناء.

إنهم - الإخفاء ما يضمرونه تجاهكم - يحاولون داعًا أن يراقبوا تصرفاتهم، وأحاديثهم كيلا يظهر ما يبطنونه من شر وبغض لكم، بيد أن آثار ذلك العداء والبغض تظهر أحياناً في أحاديثهم وكلهاتهم، عندما تقفز منهم كلمة أو أخرى تكشف عن الحقد الدفين والحنق المستكن في صدورهم: ﴿قد بدس البغضاء من أفواههم﴾

و تلك حقيقة من حقائق النفس يذكرها الإمام أميرالمؤمنين علي الله في إحدى كلماته إذ يقول: «ما أضمر أحد شيئاً إلا ظهر في فلتات لسانه وصفحات وجهه» .

إِنّه لابدٌ أَن يَرْشَح شيء إلى الخارج إذا ما امتلأ الداخل، كما يـطفح الكـيل فـتنفضح السرائر، وتبدو الدخائل.

١٠ والبطانة» مأخوذة من بطانة الثوب، وهي الوجه الذي يلي البدن لقربه منه، ونقيضها «الظهارة» والبطانة في المقام كناية عن خاصة الرجل الذين يستبطنون أمره ويطلعون على أسراره.

٢. والخيال، في الأصل بمعنى ذهاب شيء، وهي تطلق في الأغلب على الأضرار التي تؤثر على عقل الإنسان
 وتلحق به الضرر.

وقد أوضح الله سبحانه في هذه الآية إحدى سبل التعرف على بواطن الأعداء ودخائل نفوسهم، ثمّ إنّه سبحانه يقول: ﴿ وها تخفي صدورهم أكبر ﴾ أي أنّ ما يبدو من أفواههم ما هي إلا شرارة تحكى عن تلك النار القوية الكامنة في صدورهم.

ثمّ إنّه تعالى يضيف قائلاً؛ ﴿قد بينا لكم اللّياس إن كنتم تستقلون أي أنّ ما ذكرناه من الوسيلة للتعرف على العدو أمر في غاية الأهميّة لو كنتم تتدبرون فيه، فهو يوقفكم على وسيلة جداً فعالة لمعرفة ما يكنّه الآخرون ويضمرونه تجاهكم، وهو أمر في غاية الخطورة بالنسبة لأمنكم وحياتكم وبرامجكم.

## البغض في مقابل المتِّ:

يحسب بعض المسلمين أن في مقدورهم أن يكسبوا حبّ الأعداء والأجانب إذا أعطوهم حبهم وودهم، وهو خطأ فظيع، وتصور باطل، يقول سبحانه: ﴿هَا لَئْتُم أُولاً تَحبونهم ولا يحبونكم وتؤهنون بالكتاب كلّم.

إنّه سبحانه يخاطب هذا الفريق من المسلمين ويقول لهم: إنّكم تحبّون من يفارقكم في الدين لما بينكم من الصداقة أو القرابة أو الجوار، وتظهرون لهم المودّة والمحبّة، والحال أنّهم لا يحبّونكم أبداً، وتوّمنون بكتبهم وكتابكم المنزل من السهاء معلى السواء - في حين أنّهم لا يومنون بكتابكم ولا يعترفون بأنّه منزل من السهاء.

إنّ هذا الفريق من أهل الكتاب ينافقون و يخادعون ﴿ وإِذَا لَقُوكُم قَالُوا لَمِنَا وَإِذَا خَلُوا مَضُوا مليكم الأنامل من الفيظ﴾.

ولائمك أنّ هذا الغيظ لن يضر المسلمين في الواقع، إذن فقل لهم يا رسول الله: ﴿ قُل مُوتُوا لِنُهُ عَلَى مُوتُوا ل بغيظتم واستمروا على هذا الحنق فإنه لن يفارقكم حتى تموتوا.

هذه هي حقيقة الكفّار التي غفلتم عنها، ولم يغفل عنها سبحانه: ﴿ إِنَّ الله عليم بــذات الصدور﴾.

ثمّ إنّ الله يذكر علامة أخرى من علائم العداوة الكامنة في صدور الكفّار إذ يقول ﴿ لنَ تمسسكم حسنة تسؤهم ولن تصبكم سيئة يفرحوا بها﴾.

ولكن هل تضر هذه العداوة وما يلحقها من ممارسات ومحاولات شريرة بالمسلمين؟ هذا ما يجيب عنه ذيل الآية الحاضرة حيث يقول سبحانه: ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لا يَضْرَكُمُ حيدهم شيئاً إِنْ الله بِما يحملون محيط﴾. وعلى هذا يستفاد من ذيل هذه الآية أنّ أمن المسلمين، وسلامة حوزتهم من كيد الأعداء، يتوقف على استقامة المسلمين وحذرهم وتقواهم، فني مثل هذه الحالة فقط يمكنهم أن يضمنوا أمنهم وسلامتهم من كيد الكائدين.

### بحث

#### تمذير إلى المسلمين:

حذر الله سبحانه المسلمين في هذه الآية من أن يتخذوا أعداءهم بطانة يسرون إليهم بأسرارهم وأمورهم وهو تحذير عام لا يختص بزمان دون زمان، ولا بمكان دون مكان، ولا بطائفة من المسلمين دون طائفة.

فلابدً أن يحذر المسلمون من هذا العمل في جميع الأزمنة والأمكنة، حفاظاً على أمــن المسلمين وكيانهم.

ولكننا مع الأسف نجد الكثيرين من أتباع القرآن قد غفلوا عن هذا التحذير الإلهي المهم، فتعرضوا لتبعات هذا العمل وآثاره السلبية.

فها نحن نجد أعداء كثيرين يحيطون بالمسلمين من كلّ جانب، يتظاهرون بمحبّة المسلمين وصداقتهم، وربّما أعلنوا تأييدهم في بعض الأمور، ولكنهم بما يظهرون - في بعض الأحيان - من مواقف عدائية يكشفون عن كذبهم، ومع ذلك ينخدع المسلمون بما يستظاهر هولاء الأعداء به من صداقة وحب وتأييد، ويعتمدون عليهم أكثر ممّا يعتمدون على إخوانهم من المسلمين المشاركين لهم في العقيدة والمصير، في حين أنّ الأعداء والأجانب لا يريدون للأمة الإسلامية إلّا الشقاء والتأخر، وإلّا الهلاك والدمار، ولا يألون جهداً في إثارة المشاكل في وجه المسلمين وإيجاد الصعوبات في حياتهم.

ولا نذهب بعيداً، فإنّ الأعوام الأخيرة شهدت حربين بين المسلمين وأعدائهم الصهاينة، فني الحرب الأولى (حرب حزيران) تحمل المسلمون هزيمة ساحقة ونكسة قاصحة، في حين أنّهم في حربهم الثانية (حرب رمضان) استطاعوا تحقيق انتصارات باهرة على الأعداء وتغيّرت الخارطة السياسية لصالحهم، وتمكنوا من دفن أسطورة الجيش الإسرائيلي والرعب والخوف في صحراء «سيناء» وهضبة «الجولان» منذ الأيّام الأولى للحرب، وذاق المسلمون أخيراً طعم النصر لأول مرّة في العقود الأخيرة.

ماذا حصل في هذه المدّة القصيرة التي شهدت هذا التحول الكبير؟ الجواب بحاجة إلى بعث طويل، ولكن من المتيقّن أنّ أحد الأسباب المؤثرة في تلك الهزيمة وهذا النصر هو أنّ الأجانب والذين كانوا يظهرون الود والصداقة للمسلمين كانوا على علم بأمر الحسرب وتفاصيلها، ولكن في الحرب الثانية لم يطلع على أسرار الحرب سوى اثنان أو تلاثة من رؤساء البلدان الإسلامية، وهذا هو أحد عوامل النصر، وشاهد حيّ على عنظمة هذا الدستور الساوي والقرآني.

8003

#### الآيتان

وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِّ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ إِذْ هَمَّت طَّآبِفَتَانِ مِن حَكُمْ أَن تَفْشَلَا وَٱللَّهُ وَلِيُّهُمَّا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـنَوَكَلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞

## الثفسير

من هنا تبدأ الآيات التي نزلت حول واحدة من أهم الأحداث الإسلامية ألا وهمي معركة «أحد» لأنّ القرائن التي توجد في الآيتين الحاضرتين يستفاد منها أنّ هاتين الآيتين نزلتا بعد معركة أحد، وتشير إلى بعض وقائعها المرعبة، وعلى هذا أكثر المفسّرين.

في البدء تشير الآية الأولى إلى خروج النّبي الله من المدينة لاختيار المحل الذي يعسكر فيه عند «أحد» و تقول: ﴿وَإِذَا عَدُوتِ مِنْ أَهْلُكَ لَبُويِ. الْمُؤْمِنِينَ مِقَاعِد لِلْقَتَالِ ﴾.

أي واذكر عندما خرجت غدوة من المدينة تهيى، للمؤمنين مواطن للقتال لغزوة «أحد».
ولقد كانت بين المسلمين في ذلك اليوم آراء مختلفة وكثيرة \_كها ستعرفها قريباً \_حول
الموطن الذي ينبغي أن يعسكر فيه المسلمون، بل وكيفية مقابلة الأعداء القادمين، وأنه
يتعين عليهم أن يتحصنوا بالمدينة، أم يخرجوا إليهم ويحاربوهم خارجها.

ولقد كان هناك خلاف شديد في الرأي بين المسلمين في هذه الأمور، فاختار النّبي عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه المتحمسين، وهو بعد المشاورة رأي الأغلبية، والتي كانت تتألف في الأكثر من الشباب المتحمسين، وهو الخروج من المدينة ومقاتلة العدو خارجها، بعد الاستقرار عند جبل «أحد».

ومن الطبيعي أن يكون هناك بين المسلمين من كان يخني أشياء وأموراً يحجم عن الإفصاح بها لعلل خاصّة، ومن الممكن أن تكون عبارة ﴿والله سميع عليم ﴾ ناظرة إلى هذه الأمور المكنونة، فهو سبحانه سميع لما يقولون، عليم بما يضمرون.

ثم إنّ الآية الثانية تشير إلى زاوية أخرى من هذا الحدث إذ تقول: ﴿وَإِذْ هَمْتُ طَائَفْتَانُ

## منكم أن تفشلا والله وليهما وعلى الله فليتوكل المؤمنون ﴾.

والطائفتان كما يذكر المؤرخون هما «بنو سلمة» من الأوس و «بنو حارثة» من الخزرج. فقد صممت هاتان الطائفتان على التساهل في أمر هذه المعركة والرجوع إلى المدينة، وهمتا بذلك.

وقد كان سبب هذا الموقف المتخاذل هو أنها كانتا ممن يؤيد فكرة البقاء في المدينة ومقاتلة الأعداء داخلها بدل الخروج منها والقتال خارجها، وقد خالف النبي هذا الرأي، مضافاً إلى أنّ «عبدالله بن أبي سلول» الذي التحق بالمسلمين على رأس ثلاثمائة من اليهود عاد هو وجماعته إلى المدينة، لأنّ النبي من على عارض بقاءهم في عسكر المسلمين، وقد تسبب هذا في أن تتراجع الطائفتان المذكور تان عن الخروج مع النبي و تعزما على العودة إلى المدينة من منتصف الطريق.

ولكن يستفاد من ذيل الآية أن هاتين الطائفتين عدلتا عن هذا القرار، واستمرتا في التعاون مع بقية المسلمين، ولهذا قال سبحانه ﴿والله وليهما وعلى الله فليتوكل المؤمنون﴾ يعني أن الله ناصرهما فليس لهما أن تفشلا إذا كانتا تتوكلان على الله بالإضافة إلى تأييده سبحانه للمؤمنين.

ثم لابد من التنبيه إلى نقطة هامة وهي أن ذكر هذه المقاطع من غزوة «أحد» بعد الآيات السابقة التي تحدثت عن لزوم عدم الوثوق بالكفّار، إشارة إلى غوذج واحد من هذه الحقيقة، لأنّ النّبي \_كما أسلفنا وكما سيأتي تفصيله \_لم يسمح ببقاء اليهود \_الذين تظاهروا بمساعدة المسلمين \_ في المعسكر الإسلامي، لأنّهم كانوا أجانب على كلّ حال، ولا يمكن السماح لهم بأن يبقوا بين صفوف المسلمين فيطلعوا على أسرارهم في تلك اللحظات الخطيرة، وأن يكونوا موضع إعتاد المسلمين في تلك المرحلة الحساسة.

#### بحث

#### ١\_ سبب الغزوة أمد

هنا لابدٌ من الإشارة \_قبل أي شيء \_إلى مجموعة الحوادث التي وقعت في هذه الغزوة، فإنّه يستفاد من الروايات والنصوص التاريخية الإسلامية، أنّ قريضاً لما رجعت من بدر إلى مكّة وقد أصابهم ما أصابهم من القتل والأسر، لأنّه قتل منهم سبعون شخصاً وأسر سبعون شخصاً، وقال أبو سفيان: يا معشر قريش لا تدعوا نساءكم يبكين على قتلاكم فإنّ الدمعة إذا خرجت أذهبت الحزن والعداوة لمحمّد ﷺ وأخذ أبو سفيان على نفسه العهد على أن لا يقرب فراش زوجته ما لم ينتقم لقتلى بدر.

وهكذا ألّبت قريش الناس على المسلمين وحركتهم لمقاتلتهم وسرت نداءات «الإنتقام الإنتقام» في كلّ نواحي مكّة.

وفي السنة الثالثة للهجرة عزمت قريش على غزو النّبي، وخرجوا من مكّـة في ثــلاث آلاف فارس وألني راجل، مجهزين بكلّ ما يحتاجه القتال الحاسم، وأخرجوا معهم النساء والأطفال والأصنام، ليثبتوا في ساحات القتال.

## ٢ـ العباس يرفع تقريراً إلى النّبي

لم يكن العباس عمّ النّبي قد أسلم إلى تلك الساعة، بل كان باقباً على دين قريش، ولكنه كان يحب ابن أخيه غاية الحب، ولهذا فإنّه عندما عرف بتعبئة قريش وعزمهم الأكيد على غزو المدينة ومقاتلة النّبي، بادر إلى إخبار النّبي، محمّلاً غفارياً (من بني غفار) رسالة عاجلة يذكر فيها الموقف في مكّة وعزم قريش، وكان الغفاري يسرع نحو المدينة، حتى أبلغ النّبي يذكر فيها المعباس، ولما عرف مَنْ إلى بالخبر إلتق سعد بن أبي وأخبره بما ذكره له عمه، وطلب منه أن يكتم ذلك بعض الوقت.

## ٣ـ النّبى يشاور المسلمين

عمد النّبي ـ بعد أن بلغته رسالة عمه العباس \_ إلى بعث رجلين من المسلمين إلى طرق مكّة والمدينة للتجسس على قريش، وتحصيل المعلومات الممكنة عن تحركاتها.

ولم يمض وقت طويل حتى عاد الرجلان وأخبرا النّبي بما حصلا عليه حول قوات قريش وأنّ هذه القوات الكبيرة يقودها أبو سفيان.

وبعد أيّام استدعى النّبي يَهَافِي جميع أصحابه وأهل المدينة لدراسة الموقف، وما يمكن أو يجب إتخاذه للدفاع، وبحث معهم في أمر البقاء في المدينة ومحاربة الأعداء الغزاة في داخلها، أو الخروج منها ومقاتلتهم خارجها، فاقترح جماعة قائلين «لا نخرج من المدينة حتى نقاتل في أزقتها فيقاتل الرجل الضعيف والمرأة والعبد والأمة على أفواه السكك وعلى السطوح، فما

أرادنا قوم قط فظفروا بنا ونحن في حصوننا ودروبنا وما خرجنا إلى عدو لنا قط إلّا كــان الظفر لهم علينا، وكان هذا هو ما قاله «عبدالله بن أبي».

وقد كان النّبي عَيَّا إلى هذا الرأي نظراً لوضع المدينة يومذاك، فقد كان عَيَّا يرغب في البقاء في المدينة ومقاتلة العدو في داخلها، إلاّ أنّ فريقاً من الشباب الأحداث الذين رغبوا في الشهادة وأحبّوا لقاء العدو، خالفوا هذا الرأي الذي كان عليه الأكابر من أصحاب رسول الله عَيَّا فقالوا: اخرج بنا إلى عدونا، وقام سعد بن معاذ وغيره من الأوس فقالوا: يا رسول الله ما طمع فينا أحد من العرب ونحن مشركون نعبد الأصنام فكيف يطمعون فينا وأنت فينا، لاحتى نخرج إليهم فنقاتلهم فن قتل مناكان شهيداً، ومن نجا مناكان قد جاهد في سبيل الله، وقال مثلها الآخرون.

وهكذا تزايدت الطلبات بالخروج من المدينة ومقابلة العدو خــارجــها حــتى أصبح المقترحون بالبقاء أقلية.

فوافقهم النّبي تَبَرُّقُ \_رغم أنّه كان يمل إلى البقاء في المدينة \_احتراماً لمشورتهم، ثمّ خرج مع أحد أصحابه ليرتب مواضع استقرار المقاتلين المسلمين خارج المدينة وإختار الشعب من جبل «أحد» لإستقرار الجيش الإسلامي باعتباره أفضل مكان من الناحية العسكرية والدفاعية.

#### ٤\_ المسلمون يتهيئون للدفاع

لقد استشار النّبي أصحابه في هذه المسألة يوم الجمعة، ولذلك فإنّه بعد انتهاء المشاورة قام يخطب لصلاة الجمعة وقال بعد حمد الله والثناء عليه:

«انظروا ما أمرتكم به فاتبعوه، امضوا على اسم الله فلكم النصر ما صبرتم».

ثمّ تولى ﷺ بنفسه قيادة المقاتلين وقد أمر بأن تعقد ثلاث ألوية، دفع واحداً منها للمهاجرين، واثنين منها للأنصار، ثمّ إنّ النّبي قطع المسافة بين المدينة «أحد» مشياً على الأقدام، وكان يستعرض جيشه طوال الطريق، ويرتب صفوفهم، يقول المؤرخ المعروف الحلبي في سيرته:

وسار إلى أن وصل «رأس الثنية» وعندها وجد كتيبه كبيره فقال عَلَيْتُ ما هذا؟ قـالوا: هؤلاء خلفاء عبدالله بن أبي اليهودي فقال عَلَيْتُ: أسلموا؟ فقيل: لا، فقال عَلَيْتُ : «انا لا ننتصر بأهل الكفر على أهل الشرك» فردهم، ورجع عبدالله بن أبي اليهودي ومن معه من أهــل النفاق وهم ثلاثماثة رجل '.

ولكن المفسّرين كتبوا أن «عبدالله بن أبي» رجع من أثناء الطريق مع جماعة من أعوانه، يبلغون ثلاثمائة رجل، لأنّه لم يؤخذ برأيه في الشورى.

وعلى أي حال فإنّ النّبي تَنْبُؤَة بعد أن أجرى التصفية اللازمة في صفوف جيشه واستغنى عن بعض أهل الريب والشكّ والنفاق استقر عند الشعب من «أحد» في عدوة الوادي إلى الجبل وجعل «أحداً» خلف ظهره واستقبل المدينة.

وبعد أن صلى بالمسلمين الصبح صف صفوفهم وتعبأ للقتال.

فأمّر على الرمّاة «عبدالله بن جبير» والرماة خمسون رجلاً جعلهم على الجبل خلف المسلمين وأوعز إليهم قائلاً:

«إن رأيتمونا قد هزمناهم حتى أدخلناهم مكّة فلا تبرحوا من هذا المكان، وإن رأيتموهم قد هزمونا حتى أدخلونا المدينة فلا تبرحوا وألزموا مراكزكم».

ومن جانب آخر، وضع أبو سفيان «خالد بن الوليد» في مأتي فارس كميناً يستحينون الفرصة للتسلل من ذلك الشعب ومباغتة المسلمين من ورائهم وقالوا: «إذا رأيستمونا قد اختلطنا فاخرجوا عليهم من هذا الشعب حتى تكونوا وراءهم».

#### ٥\_ بدء القتال

ثم اصطف الجيشان للحرب، وراح كل واحد منها يشجع رجاله على القتال بشكل من الأشكال ويحرضهم على الجلاد بما لديه من وسيلة.

وقد كان أبو سفيان يحرض رجاله باسم الأصنام ويغريهم بالنساء الجميلات.

وأمّا النّبيَ ﷺ فقد كان يحث المسلمين على الصمود والاستقامة، مذكراً إيّاهم بالنصر الإلهي والتأييدات الربانية.

ها هي تكبيرات المسلمين ونداءات «الله أكبر، الله أكبر» تدوي في جنبات ذلك المكان، وتملأ شعاب «أحد» وسهولها، بينها تحرض هند والنسوة اللاتي معها من نساء قريش وبناتها الرجال ويضربن بالدفوف ويقرأن الأشعار المثيرة.

١. السيرة الحلبية، ج ٢، ص ٢٣٣.

وبدأ القتال وحمل المسلمون على المشركين حملة شديدة هزمتهم شر هزيمة، وألجأتهم إلى الفرار وراح المسلمون يتعقبونهم ويلاحقون فلولهم.

ولما علم «خالد» بهزيمة المشركين وأراد أن يتسلل من خلف الجبل ليهجم على المسلمين من الخلف شقه الرماة بنبالهم، وحالوا بينه وبين الوقيعة بالمسلمين.

هذه الهزيمة النكراء التي لحقت بالمشركين دفعت ببعض المسلمين الجديدي العهد بالإسلام إلى التفكر في جمع الغنائم والانصراف عن الحرب، بظن أنّ المشركين هزموا هزيمة كاملة، حتى أنّ بعض الرماة تركوا مواقعهم في الجبل متجاهلين تذكير قائدهم «عبدالله بن جبير» إيّاهم بما أوصاهم به النّبي مَنْ في أله بيق معه إلّا قليل ظلوا يحافظون على تلك الثغرة الخطرة في الجبل محافظة على المسلمين.

فتنبه «خالد بن الوليد» إلى قلّة الرماة في ذلك المكان، فكر راجعاً بالخيل (وعددهم مائتا رجل كانوا معه في الكمين) فحملوا على «عبدالله بن جبير» ومن بتي معه من الرماة وقتلوهم بأجمعهم، ثمّ هجموا على المسلمين من خلفهم.

وفجأة وجد المسلمون أنفسهم وقد أحاط بهم العدو بسيوفهم، وداخلهم الرعب، فإختل نظامهم، وأكثر المشركون من قتل المسلمين فاستشهد في هذه الكرة - «حمزة» سيد الشهداء وطائفة من أصحاب النبي الشجعان، وفر بعضهم خوفاً، ولم يبق حول النبي سوى نفر قليل جداً يدافعون عنه ويردون عنه عادية الأعداء، وكان أكثرهم دفاعاً عن النبي بي فرداً لهجهات العدو، وفداء بنفسه هو «الإمام علي بن أبي طالب» الذي كان يذب عن النبي الطاهر ببسالة منقطعة النظير، حتى أنه تكسر سيفه فأعطاه رسبول الله بي سيفه النبي الطاهر ببسالة منقطعة النظير، حتى أنه تكسر سيفه فأعطاه رسبول الله بي المسيفة المسمى بذي الفقار، ثم تترس النبي عكان، وبقي علي على يدفع عنه حتى لحقه -حسب ما ذكره المؤرخون ما يزيد عن ستين جراحة في رأسه ووجهه، ويديه وكل جسمه المبارك، وفي هذه اللحظة قال جبرائيل «إنّ هذه لهي المواساة يا محمد» فقال النبي تكين «إنّه مني وأنا منه» فقال النبي تكين «وأنا منكما».

قال الإمام الصادق ﴿ نظر رسول الله عَلَيْ إلى جبرائيل بين السماء والأرض وهو يقول: « لاسيف إلاّ ذو الفقار ولا فتى إلّا علي» ` .

وفي هذه اللحظة صاح صائح: قتل محمّد.

#### ٦\_من الصائع قتل معمّد؟

يذهب بعض المؤرخين إلى أن «ابن قمئة» الذي قتل الجندي الإسلامي البطل «مصعب بن عمير» وهو يظن أنّه النّبي، هو الذي صاح «واللات والعزى: لقد قتل محمّد».

وسواء كانت هذه الشائعة من جانب المسلمين،أو العدو فإنّها ـ ولاريب ـ كانت في صالح الإسلام والمسلمين لأنّها جعلت العدو يترك ساحة القتال ويتجه إلى مكّة بظنّه أنّ النّبي قد قتل وانتهى الأمر، ولولا ذلك لكان جيش قريش الفاتح الغالب لا يترك المسلمين حتى يأتي على آخرهم لما كانوا يحملونه من غيظ وحنق على النّبي، بل ولما كانوا يتركون ساحة القتال حتى يقتلوا رسول الله لأنهم لم يجيئوا إلى «أحد» إلّا لهذه الغاية.

لم يرد ذلك الجيش الذي كان قوامه ما يقارب خمسة آلاف \_وبعد تلك الانتصارات \_أن يبقى ولو لحظة واحدة في ساحة القتال، ولذلك غادرها في نفس الليلة إلى مكّة، وقبل أن يندلع لسان الصباح.

إِلَّا أَنَّ شَائِعة مَقْتُلَ النَّبِي ﷺ أُوجِدت زلزالاً كبيراً في نفوس بعض المسلمين، ولذلك فر هؤلاء من ساحة المعركة.

وأمّا من بقي من المسلمين في الساحة فقد عمدوا \_ بهدف الحفاظ على البقية من التفرق وإزالة المنوف والرعب عنهم \_ إلى أخذ النّبي تَنْفَرَقُ إلى الشعب من «أحد» ليطلع المسلمون على وجوده الشريف ويطمئنوا إلى حياته، وهكذا كان، فإنّهم لما عرفوا رسول الله تَنْفَقُ عاد الفارون وآب المنهزمون واجتمعوا حول الرسول ولامهم النّبي تَنْفَقَ على فرارهم في تسلك الساعة الخطيرة، فقالوا يا رسول الله أتانا الخبر بأنّك قتلت فرعبت قلوبنا فولينا مدبرين.

وهكذا لحقت بالمسلمين \_ في معركة أحد \_ خسائر كبيرة في الأموال والنفوس، فقد قتل منهم في هذه الموقعة اثنان وسبعون من المسلمين في ميدان القتال، كما جرح جماعة كبيرة، ولكنهم أخذوا من هذه الهزيمة والنكسة درساً كبيراً ضمن انتصاراتهم في المعارك القادمة، وسوف نعرض بتفصيل عند دراسة الآيات القادمة لآثار هذه الحادثة الكبرى باذن الله سبحانه. (

#### 8003

وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ اللهُ بِبَدْرِوَأَنتُمْ أَذِلَهُ فَا تَقُوا اللهَ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ إِذْ تَقُولُ اللهُ وَمِنِ النَّهِ مِنَ الْمَكْمِ مِنْ النَّهِ مِنَ الْمَكَيْكَةِ مُنزَلِينَ اللهُ وَمِن الْمَكَيْكَةِ مُنزَلِينَ اللهُ وَمِن الْمَكَيْكَةِ مُنزَلِينَ اللهُ وَمِن الْمَكَيْكَةِ مُنزَلِينَ اللهُ مِن فَوْدِهِمْ هَذَا المُعَدِدُكُمْ رَبُّكُم مِخْمَسَةِ مَلَى النَّهِ مِن الْمَكِيمَةِ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْرَفِونَ اللهُ الل

## التفسير

المرملة الفطيرة من العرب:

بعد انتهاء معركة «أحد» عاد المشركون المنتصرون إلى مكة بسرعة، ولكنّهم بدالهم في اثناء الطريق أن لا يتركوا هذا الإنتصار دون أن يكلوه ويجعلوه ساحقاً، أليس من الأحسن أن يعودوا إلى المدينة، وينهبوها ويلحقوا بالمسلمين مزيداً من الضربات القاضية وأن يقتلوا محمداً عَنْ إذا كان لا يزال حيّاً ليتخلصوا من الإسلام والمسلمين ويطمئن بالهم من ناحيتهم بالمرّة.

هذا صدر قرار العودة إلى المدينة، ولا ريب أنه كان أخطر مراحل معركة «أحد» بالنظر إلى ما كان قد لحق بالمسلمين من القتل والجراحة والخسائر، الذي كان قد سلب منهم كل طاقة للدخول في معركة جديدة أو لإستئناف القتال، فياكان العدو في ذروة القوّة والروحية العسكرية التي كانت تمكن العدو من تحقيق إنتصارات جديدة، وإحراز النتيجة لصالحه، فنهاية هذه العودة ونتيجتها كانت معروفة سلفاً.

وقد بلغ خبر العودة هذه إلى النَّبي ﷺ، ولولا شهامته البالغة، وقدرته المكتسبة مـن

الوحي على الأخذ بزمام المبادرة لانتهى تاريخ الإسلام وحياته عند تلك النقطة.

في هذه المرحلة الحساسة بالذات نزلت الآيات الحاضرة لتـقوي روحـية المسلمين وتصعد من معنوياتهم، وفي أعقاب ذلك صدر أمر من النّبي إلى المسلمين بالتهيؤ لمـقابلة المشركين، فاستعد جميع المسلمين حتى المجروحين (ومنهم الإمام علي الله الذي كان بحمل في جسعه أكثر من ستين جراحة) لمقابلة المشركين، وخرجوا بأجمعهم من المدينة لذلك.

فبلغ هذا الخبر مسامع زعاء قريش فأرعبتهم هذه المعنوية العالية التي يستمتع بها المسلمون وظنوا أنَّ عناصر جديدة التحقت بالمسلمين وإن هذا يمكن أن يبغير نسائج المواجهة الجديدة لصالح المسلمين، ولذلك فكروا في العدول عن قرارهم بمهاجمة المدينة، حفاظاً على قواهم، وهكذا قفلوا راجعين إلى مكّة بسرعة، وانتهت القضية عند هذا الحدّ.

وإليك شرحاً للآيات التي نزلت لتقوّي روحية المسلمين، وتجبر ما نزل بهم من هزيمة في هذه المعركة.

فقد بدأت هذه الآيات بتذكير المسلمين بما تحقق لهم من نصر ساحق بتأييد الله لهم في «بدر» إذ قال سبحانه ﴿ولقد نصركم الله ببدر ولنتم لذلة ﴾ وقد كان الهدف من هذا التذكير هو شد عزائم المسلمين وزرع الثقة في نفوسهم والإطمئنان إلى قدراتهم، والأمل بالمستقبل، فقد نصرهم الله وهم على درجة كبيرة من الضعف، وقلة العدد وضآلة العدة (حيث كان عددهم ٣١٣ مع إمكانيات بسيطة قليلة، وكان عدد المشركين يسفوق ألف مسقاتل مع إمكانيات بسيطة قليلة، وكان عدد المشركين يسفوق ألف مسقاتل مع إمكانيات كبيرة).

فإذا كان الأمر كذلك فليتقوا الله، وليجتنبوا مخالفة أوامر النّبي سَرَيْتُ ليكونوا بذلك قد أدوا شكر المواهب الإلهية ﴿فَاتّقُوا الله لعلّكم تشكرون﴾.

ثم تتعرض الآية اللاحقة لذكر بعض التفاصيل حول ما جرى في «بدر» إذ قالت: ﴿إذ تقول للمؤمنين ألن يكفيكم أن يحدّكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين وأي اذكروا واذكر أيّها النّبي يوم كنت تقول للمسلمين الضعفاء آنذاك اخرجوا وسيمدكم الله بالملائكة ألا يكفيكم ذلك لتحقيق النصر الساحق على جحافل المشركين المدججين بالسلاح؟

١٠ «بدر» سعيت بدر لأنّ الماء كان لرجل من جهينة اسمه بدر (مجمع البحرين).
 وبدر من حيث اللغة يعني الممتلى الكامل. ولهذا سمي القمر إذا امتلاً: بدراً.
 ٢٠ الكامل، لابن الاثير، ج ١، ص ٥٢٦.

نعم، أيّها المسلمون لقد تحقّق لكم ذلك في «بدر» نتيجة صبركم واستقامتكم، واليوم يتحقّق لكم ذلك أيضاً إذا أطعتم أوامر النّبي، وسرتم وفق تعلياته وصبرتم: ﴿بلن إن تصيروا وتتقوا ويأتوكم من قورهم فلا يمددكم ربّكم بخمسة آلاف من الملائكة مسوّمين﴾.

على أن نزول الملائكة هذا لن يكون هو العامل الأساسي لتحقيق هذا الإنتصار لكم بل النصر من عند الله، وليس نزول الملائكة إلا لتطمئن قلوبكم ﴿وها جعله الله للا يشرى لكم ولتطمئن قلوبكم به وما النصر لله من عند الله العزيز الحكيم وهو العالم بسبل النصر ومفاتيح الظفر، وهو القادر على تحقيقه.

ثمّ إنّه سبحاند عقب هذه الآيات بقوله: ﴿ليقطع طرفا هن الذين كفروا أو يكبتهم فينقلبوا خائبين ﴾.

وهذه الآية وإن ذهب المفسّرون في تفسيرها مذاهب مختلفة، إلّا أنّها - في ضوء ما ذكرناه في تفسير الآيات السابقة بمعونة الآيات نفسها وبمعونة الشواهد التاريخية -واضحة المراد بيّنة المقصود كذلك، فهي تقصد أن تأييد الله للمسلمين بإنزال الملائكة عليهم إنّا هو لأجل القضاء على جانب من قوّة العدو العسكرية، وإلحاق الذلة بهم.

يبقى أن نعرف أن «طرف» الشيء يعني جانبه وقطعة منه، وأمّا «يكبتهم» فيعني الرد بعنف وإذلال.

ثمّ إنّ هاهنا أسئلة تطرح نفسها حول كيفية نصرة الملائكة للمسلمين ومساعدتهم على تحقيق الإنتصار فسنجيب عليها \_بإذن الله \_لدى تفسير الآيات ٧ \_ ١٢ من سورة الأنفال. ١٤٥٢ه

# لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِشَى مُ أَوْيَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْيُعَذِبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ١٠٠

## التفسير

وقع بين المفسّرين في تفسير هذه الآية كلام كثير، إلّا أنّ ما هو مسلّم تقريباً هو أنّ الآية الحاضرة نزلت بعد «معركة أحد» وهي ترتبط بأحداث تلك المعركة، والآيات السابقة تؤيد هذه الحقيقة أيضاً.

ثمّ إنّ هناك معنيين يلفتان النظر من بين المعاني المذكورة في تفسير هذه الآية وهما: أُدُمُّ بِهِ مِن مِن بِهِ مِن مِن النظر من بين المعاني المذكورة في تفسير هذه الآية وهما:

أولاً: إن هذه الآية تشكل جملة مستقلة، وعلى هذا تكون جملة ﴿ لُويتُوبِ عليهم ﴾ بمعنى «إلا أن يتوب عليهم » ويكون معنى مجموع الآية كالتالي: ليس لك حول مصيرهم شيء، فإنهم قد استحقوا العذاب بما قعلوه، بل ذلك إلى الله، يعفو عنهم إن شاء أو يأخذهم بظلمهم، والمراد بالضمير «هم» إمّا الكفّار الذين ألحقوا بالمسلمين ضربات مؤلمة، حتى أنهم كسروا رباعية النبي عَلَيْنَا ، وشجوا جبينه المبارك، وأمّا المسلمين الذين فروا من ساحة المعركة، ثمّ ندموا على ذلك بعد أن وضعت الحرب أوزارها واعتذروا للنبي عَلَيْنَا وطلبوا منه العفو.

فَالآية تقول: إنّ العفو عنهم، أو معاقبتهم على ما فعلوا، أمر يسعود إلى الله تـعالى، وأنّ النّبي عَبَالُهُ لن يفعل شيئاً بدون إذنه سبحانه.

وهناك تفسير آخر، وهو أن يعتبر قوله ﴿ليس لك هن الأهرشي، جملة إعـتراضية، وتكون جملة ﴿لُويتوب عليهم﴾ جملة معطوفة على ﴿لُويكبتهم﴾ وتعتبر هذه الآية متصلة بالآية السابقة.

وعلى هذا يكون المراد من مجموع الآيتين، السابقة والحاضرة هو: إنّ الله سيمكنكم من وسائل النصر ويصيب الكفّار بإحدى أمور أربعة: إمّا أن يقطع طرفاً من جيش المشركين، أو يردهم على أعقابهم خائبين مخزيين، أو يتوب عليهم إذا أصلحوا، أو يعذبهم بـظلمهم، وعلى كلّ حال فإنّه سيعامل كلّ طائفة وفق ما تقتضيه الحكمة والعدالة، وليس لك أن تتخذ أي موقف من عندك إذ كلّ ذلك إلى الله تعالى.

ولقد نقلت في سبب نزول هذه الآية روايات عديدة منها أنّه لما كان من المشركين يوم «أحد» ما كان من كسر رباعية الرسول الله وشجه حتى جرى الدم على وجهه الشريف، ولحق بالمسلمين ما لحق من الخسائر في الأرواح والإصابات في الأبدان قلق النّبي الله على مصير أولئك القوم، وفكر في نفسه، كيف يمكن أن تهتدي تلك الجماعة المادية في غيها وعنادها وقال: «كيف يفلع قوم فعلوا هذا بنبيهم وهو يدعوهم إلى الله»؟ أف نزلت الآية وأخبره تعالى فيها أنّه ليس إليه إلّا ما أمر به من تبليغ الرسالة ودعائهم إلى الهدى، فهو ليس مسؤولاً عن هدايتهم إن لم يهتدوا ولم يستجيبوا لندائه.

## تصميم مطأ:

لابدٌ هنا من الإنتباء إلى نقطتين:

المان المفسر المعروف صاحب تفسير «المنار» يعتقد أنّ هذه الآية تُعلم المسلمين درساً كبيراً في مجال الاستفادة من الوسائل والأسباب الطبيعية للنصر، وإنّ وعد الله لهم بإنزال النصر عليهم، ليس بمعنى أن للمسلمين أن يستجاهلوا الوسائل الحربية، والتخطيط العسكري، وما شاكل ذلك من الأسباب المادية اللازمة للقتال ولتحقيق الإنتصار، وإنتظار أن يدعو لهم النّبي لينزل عليهم النصر الإلهي، دون الأخذ بالأسباب القتالية المتعارفة، ولهذا جاءت الآية تخاطب النّبي قائلة (ليس لك من الأمرشي) بمعنى أنّ أمر النصر لم يوكل إليك، بل هو إلى الله، وقد جعل الله لتحقيقه سننا ونواميس يجب أن يستخدمها الناس حتى يتحقّق لهم النصر والغلبة (وبالتالي فإن دعاء النّبي وإن كان مؤثراً ومفيداً، إلّا أنّ له موارد استثنائية خاصة).

وهذا الكلام وإن كان منطقياً في حد ذاته، إلّا أنه لا يلائم ما جاء في ذيل الآية إذ يقول سبحانه: ﴿ لُويتوبِ عليهم لُويعدْبهم ﴾ ولهذا لا يمكن تفسير الآية بما قاله هذا الكاتب.

٢\_إنَّ هذه الآية وإن كانت تنني أن يكون للنِّي الحقِّ في أن يغفر للكفَّار والمشركين أو

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ١٠٢؛ وتفسير الدرّالمنثور، ج ٢، ص ٧١.

يعذبهم، إلّا أنّها لا تتعارض مع ما يستفاد من الآيات الأخرى من تأثير دعائه عَلَيْهُ وعفوه وشفاعته، لأنّ المقصود في الآية الحاضرة هو نني أن يكون للمنّبي كلّ ذلك على نحمو الاستقلال، وعلى هذا لاينافي أن يكون له كلّ ذلك (من العفو أو الجازاة) بإذن الله سبحانه.

فله بالتالي أن يعفو ـ بإذن الله ـ لمن أراد، أو يجازي حيث نصح المجازاة، كــا أنّ له أن يهيىء عوامل النصر وأسباب الظفر، بل وله ـ بإذن الله ـ أن يحيي الموتى كما كــان يسفعل المسيح على بإذنه سبحانه.

إنَّ الذين تمسكوا بقوله تعالى: ﴿ليس لك مِنْ الأَمْرِ شَيْ ﴾ لنني وإنكار قدرة الرسول على هذا الأمر نسوا \_ في الحقيقة \_ الآيات القرآنية الأخرى في هذا الجال.

فالقرآن الكريم يقول في سورة النساء الآية ٦٤: ﴿ وَلُو أَنَّهُم إِذْ ظَلَمُوا لُسُفُسُهُم جَاوُوكَ فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تولياً رحيماً ﴾.

فاستغفار النّبي تَنَافِئُ عُد \_طبق هذه الآية \_من العوامل المؤثرة لمغفرة الذنوب، وسوف نوضح هذه الحقيقة في أبحاثنا القادمة عند تفسير الآيات المناسبة إن شاء الله.

8003

وَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنُواَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيدُ اللَّهِ صَافِي ٱلسَّمَنُواتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ غَفُورٌ

#### التفسير

هذه الآية \_ في الحقيقة \_ تأكيد لمفاد الآية السابقة، فيكون المعنى هو: أنّ العفو أو الجازاة ليس بيد النّبي، بل هو لله الذي بيده كلّ ما في السهاوات وكلّ ما في الأرض، فهو الحاكسم المطلق لأنّه هو الخالق، فله الملك وله التدبير، وعلى هذا الأساس فإنّ له أن يغفر لمن يشاء من المذنبين، أو يعذّب، حسب ما تقتضيه الحكمة، لأنّ مشيئته تطابق الحكمة: ﴿ولله ما في السماوات وما في الأرض يعفر لهن يشاء ويعذّب هن يشاء ﴾.

ثم إنّه سبحانه يختم الآية بقوله: ﴿والله مفوررحيم > تنبيها إلى أنّه وإن كان شديد العذاب، إلّا أنّ رحمته سبقت غضبه، فهو غفور رحيم قبل أن يكون شديد العقاب والعذاب.

وهنا يحسن بنا أن نشير إلى ما ذكره أحدكبار العلماء المفسّرين الإسلاميين وهو العلّامة الطبرسي من سؤال وجواب حول هذه الآية، لكونه على اختصاره في غاية الأهميّة من الناحية الاعتقادية، فقد ذكر في ذيل هذه الآية أنه: سُئل بعض العلماء: كيف يعذب الله عباده بذنوبهم مع سعة رحمته؟

فقال: «رحمته لا تغلب حكمته، إذ لا تكون رحمنه برقة القلب كما تكون الرحمة منّا». بمعنى أنّ الرحمة الإلهيّة لا تكون على أساس عاطني كما هو الحال فينا، بـــل إنّ رحمــــته ممتزجة دائماً مع حكمته، وحكمته توجب عقوبة المذنبين (إلّا في موارد خاصّة). يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْتُ لُواْ الرِّبَوَا أَضْعَنَفَا مُّضَكَعَفَةً وَاتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ وَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِيَ أُعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ مُرْحَمُونَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ مُرُحَمُونَ ﴾

#### التمسير

## مول الإرتباط بين الآيات القرآنية:

الآيات السابقة \_كها عرفت \_ تحدثت حول معركة «أحد» وحوادثها ووقائعها، والدروس والعبر المختلفة التي تعلمها منها المسلمون، غير أنّ هذه الآيات الثلاث، والآيات الست اللاحقة بها تحتوي على سلسلة من البرامج الاقتصادية، والاجتاعية، والتربوية، ثمّ يستأنف القرآن بعد هذه الآيات التسع، حديثه حول معركة «أحد» ووقائعها.

ويمكن أن يكون هذا النوع من الحديث والبيان مبعث استغراب ودهشة للبعض، إلّا أنَّ الإنتباء إلى مبدأ أساسي يوضح حقيقة هذا الأمر، ويكشف الغطاء عن سر هذا الأسلوب. وذلك المبدأ هو:

إنّ القرآن ليس كتاباً كبقية الكتب ذات النمط الكلاسيكي الذي يعتمد نظام الفصول والأبواب الخاصة، بل هو كتاب نزل «نجوماً» وبصورة تدريجية طوال ثلاثة وعشرين عاماً، وذلك طبقاً للاحتياجات التربوية الختلفة، وفي أماكن وأزمنة مختلفة، فيوم حدثت معركة أحد ووقائعها نزلت الآيات التي تتحدث عمّ يرتبط بهذه المعركة من برامج وقضايا حربية، ويوم كانت الحاجة تتطلب بيان بعض البرامج والتعاليم الاقتصادية كالموقف من الربا، أو بعض المسائل الحقوقية كأحكام الزوجية أو بعض القضايا التربوية والأخلاقية كالتوبة كانت تغزل الآيات التي تتناول هذه الأمور.

فيستنتج من هذا أنه قد لا يوجد أي إر تباط خاص بين بعض الآيات وبين ما قبلها أو ما

بعدها، وليس من الضروري أن نبحث عن مثل هذا الإرتباط \_كها يحاول بعض المفسّرين ذلك \_أو أن ننكلف إفتعال ذلك بين قضايا لم يرد الله سبحانه الإتصال والإرتباط بينها، لأن مثل هذا العمل لا يتفق مع روح القرآن وكيفية نزوله في الحوادث المختلفة، والمناسبات المتنوعة وحسب الإحتياجات والظروف المنفصلة.

على أنّه لاريب في أن جميع السور والآيات القرآنية مرتبطة ومترابطة - على وجه وهو أنّ جميعها تؤلف برنامجاً كاملاً ومنهاجاً متكاملاً مترابطاً لصنع الإنسان وصياغته، وتربيته بأفضل تربية وصياغة وأسهاها، كها أنها بمجموعها نزلت لإيجاد مجتمع فاضل، واعٍ متقدم في جميع الأبعاد والجوانب المادية والمعنوية.

وبما قلناه يعلل عدم إرتباط الآيات التسع التي أشرنا إليها مع ما تقدمها أو يلحقها من الآيات في هذه السورة المباركة.

#### تمريم الرّبا في مرامل:

كلنا يعرف أنّ أسلوب القرآن في مكافحة الانحرافات الاجتاعية المتجذرة في حياة الناس يعتمد معالجة الأمور خطوة فخطوة، فهو أولاً يهيى، الأرضية المناسبة، ويُطلع الرأي العام على مفاسد ما يطلب محاربته ومكافحته، ثمّ بعد أن تتهيأ النفوس لتقبل التحريم النهائي يعلن عن التحريم في صيغته القانونية النهائية (ويتبع هذا الأسلوب خاصة إذا كان ذلك الأمر القاسد ممّا استشرى في المجتمع، وكانت رقعة إنتشاره واسعة).

كما أننا نعلم أيضاً أن المجتمع العربي في العهد الجاهلي كان مصاباً ـ بشدة ـ بداء الربا، حيث كانت الساحة العربية (وخاصة مكة) مسرحاً للمرابين، وقد كان هذا الأمسر مبعثاً للكثير من المآسي الاجتماعية، ولهذا استخدم القرآن في تحريم هذه الفعلة النكراء أسلوب المراحل، فحرم الربا في مراحل أربع:

١- يكتني في الآية ٣٩ من سورة الروم بتوجيه نصح أخلاقي حول الربا إذ قال سبحانه وتعالى: ﴿وها لُتيتم هن ربا ليربوا في أهولل الناس فلا يربوا عند الله وما آتيتم هن زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون﴾.

بهذا يكشف عن خطأ الذين يتصورون أن الربا يزيد من ثروتهم، في حين أنّ إعـطاء الزكاة والإنفاق في سبيل الله هو الذي يضاعف الثروة. ٢- يشير -ضمن إنتقاد عادات اليهود وتقاليدهم الخاطئة الفاسدة - إلى الرباكعادة سيئة من تلك العادات، إذ يقول في الآية ١٦١ من سورة النساء: ﴿وَلَحْدُهُم للربا وقد نهوا عنه﴾.

٣- يذكر في الآية الحاضرة -كها سيأتي تفسيرها المفصل - حكم التحريم بصراحة،
 ولكنه يشير إلى نوع واحد من أنواع الربا، وهو النوع الشديد والفاحش منه فقط.

٤- وأخيراً أعلن في الآيات ٢٧٥ إلى ٢٧٩ من سورة البقرة عن المنع الشامل والشديد
 عن جميع أنواع الربا، واعتباره بمنزلة إعلان الحرب على الله سبحانه.

## التمريم في الآية الماضرة:

قلنا إنّ الآية الحاضرة إشارة إلى الربا الفاحش معبرة عن ذلك بقوله والضعافا مضاعفة ﴾. والمراد من «الربا الفاحش» هو أن تكون الزيادة الربوية تصاعدية، بمعنى أن تُضم الزيادة المفروضة أولاً على رأس المال ثمّ يصبح الجموع مورداً للربا، بمعنى أنّ الزيادة ثانياً تقاس بمجموع المبلغ (الذي هو عبارة عن رأس المال والزيادة المفروضة في المرة الأولى) ثمّ تضم الزيادة المفروضة إلى الجموع .

وهكذا يصبح مجموع رأس المال والزيادة في كلّ مرّة رأس مال جديد تـضاف عــليه زيادة جديدة بالنسبة، وبهذا يبلغ الدين أضعاف المبلغ الأصلي المدفوع إلى المديون حتى يستغرق كلّ ماله.

وهٰذَا قال القرآن الكريم: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا لَا تَأْكُلُوا الرَّبِا لُسُعَافًا مَضَاعَفَة ﴾.

ويستفاد من الأخبار والروايات أنّ الرجل \_ في الجاهلية \_ إذا كان يتخلف عـن أداء دينه عند الموعد المقرر طلب من الدائن أن يضيف الزيادة على المبلغ ثمّ يؤخره إلى أجل آخر، وهكذا حتى يستغرق بالشيء الطفيف مال المديون.

وهذا هو السائد بعينه في عصرنا الحاضر ويفعله المرابون الكبار دون رحمة.

ولاشكّ أنّ مثل هذا الفعل يدر على أصحاب الأموال مبالغ ضخمة دون عناء، فلا يمكن

١٠ فإذا كان أصل العبلغ المدفوع إلى المديون أول مرّة هو ١٠٠ والزيادة المفروضة ١٠ فإذا تخلف عن الأداء ضمت الزيادة ١٠ إلى المبلغ ١٠٠ فيكون رأس المال ١١٠ وأضيفت إلى المجموع زيادة بنسبة ١١٪ فإذا تخلف عن الأداء ثانياً، ضمت الزيادة ١١ إلى ١١٠ فكان المجموع ١٢١ وهكذا فصاعداً.

الإرتداع عنه الإبتقوى الله، ولهذا عقب سبحانه نهيه عن مثل هذا الربا الظالم بقوله: ﴿ وَاتَّقُوا لَا لَكُ لَا الله لَعْلَكُم تَقْلُحُونَ ﴾ .

ولكن هل يكني الأمر بنقوى الله والترغيب في الفلاح في صورة ترك الربا؟ أم لابدّ من التلويح بالعذاب الأخروي للمرابين؟ ولهذا قال سبحانه في الآية الثانية ﴿واتقوا النارالتين أعدّت للكافرين﴾ فهذه الآية تأكيد لحكم التقوى الذي مرّ في الآية السابقة.

ويوحي التعبير بـ «الكافرين» أن أخذ الربا لا يتفق أساساً مع روح الإيمان، ولهذا ينتظر المرابين ما ينتظر الكافرين من النار والعذاب.

كما يستفاد من ذلك أن النار أعدت أساساً للكافرين، وينال العصاة والمذنبون من هذه النار بقدر شباهتهم بالكفّار، وتعاونهم معهم.

ثم إنّه سبحانه بمزج ذلك التهديد بشيء من التشجيع والترغيب للمطيعين والمحتثلين لأوامره تعالى إذ يقول: ﴿ولطيعوا الله والرسول لعلَّكم ترحمون ﴾

8003

وَسَادِعُوَا إِلَىٰ مَغْفِرَ وِمِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمَ السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ مَا يَغِينَ الْفَيْظُ وَالْعَافِينَ الْفَيْفُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْحَظِيينَ الْفَيْفُ وَالْعَافِينَ عِن النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَالْخَرَاءِ وَالْحَيْفِينَ الْفَافَعَلُوا فَحِشَةً اَقَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَالْفَيْفِينَ إِذَا فَعَلُوا فَحِشَةً اللَّهُ فَاسْتَغَفُرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلَّاللَهُ فَلْمَا اللَّهُ فَاسْتَغَفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلَّاللَهُ وَلَمَ يَعْفِرُ اللَّهُ فَاسْتَغَفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلَّاللَهُ وَلَمْ مَعْفِرةٌ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَي الْمَا وَهُمْ مَعْفِرةٌ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ وَهُمْ اللَّهُ الْمُعْلِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَ

## التفسير

#### السباق في مضمار السعادة:

بعد أن هددت الآيات السابقة العصاة وتوعدتهم بالعذاب والجحيم، وبشّرت الأبرار المطيعين بالرحمة الإلهيّة وشوقتهم إليها جاءت الآية الأولى من هذه الآيات تشبّه سعي المطيعين واجتهادهم بالسباق، والمسابقة المعنوية التي تهدف الوصول إلى الرحمة الإلهيّة، والنعم والعطايا الربانية الخالدة ﴿وسارعوا إلى هغفرة من ربكم﴾.

﴿وسادعول﴾ تعني تسابق اثنين أو أكثر للوصول إلى هدف معين فيحاول كلّ واحــد ــ باستخدام المزيد من السرعة ــ أن يسبق صاحبه ومنافسه وهو أمر مندوب في الأعــال والأخلاق الصالحة، ومقبوح مذموم في الأفعال السيئة والأخلاق القبيحة.

إنّ القرآن الكريم يستفيد هنا \_ في الحقيقة \_ من نقطة نفسية هي أنّ الإنسان لا يؤدّي عمله بسرعة فائقة إذا كان بمفرده، وكان العمل من النوع الروتيني، أمّا إذا اتخذ العمل طابع المسابقة والتنافس الذي يستعقب جائزة قيمة ومكافأة غينة نجده يستخدم كلّ طاقاته، ويزيد من سرعته لبلوغ ذلك الهدف، ونيل تلك الجائزة.

ثمّ إذا كان الهدف المجعول في هذه الآية هو «المغفرة» في الدرجة الأولى فلأن الوصول إلى أي مقام معنوي لا يتأتى بدون المغفرة والتطهر من أدران الذنوب، فلابدّ إذن من تطهير النفس من الذنوب أولاً، ثمّ الدخول في رحاب القرب الإلهي، ونيل الزلق لديد.

هذا هو الهدف الأول.

وأمّا الهدف الثاني لهذا السباق المعنوي العظيم فهو «الجنّة» التي يصرح القرآن الكريم أن سعتها سعة السهاوات والأرض ﴿وجنة عرضها للسعاولت والأرض﴾.

ثم إنّ هناك تفاوتاً قليلاً بين هذه الآية وبين الآية ٢١ من سورة الحديد ﴿سابقوا اِلَى منفرة من ربّكم وجنة عرضها كعرض السماء والأران﴾.

فني هذه الآية ذكرت لفظة «المسابقة» مكان «المسارعة» كما ذكرت السماء بصورة المفرد المصدّر بألف ولام الجنس الذي يفيد العموم

كها استعمل هناكاف التشبيه فيكون معنى هذه الآية هو أنّ سعة الجنّة مثل سعة السهاء والأرض، ومعنى الآية المبحوثة هنا هو أنّ سعة الجنّة هي سعة السهاوات والأرض فيكون المعنيان سواء.

ثم إنّه سبحانه يختم الآية الحاضرة بقوله ﴿ لَمدَّتُ لِلمَتَّقِينَ ﴾ فهذه الجنّة العظيمة الموصوفة بتلك السعة قد أعدّت للذين يتقون الله ويخشونه ويجتنبون معاصيه ويمتثلون أوامره.

وينبغي أنّ نعلم أنّ المراد بالعرض هنا ليس هو الطول والعرض الهندسي بل المراد \_كما عليه أهل اللغة \_هو السعة.

#### وهنا سؤالان:

أولاً: هل الجنّة والنار مخلوقتان وموجودتان بالفعل، أم أنّهها توجدان فيما بعد على أثـر أعيال الناس؟

ثانياً: إذا كانت الجنّة والنار موجودتين فعلاً فأين تقعان، وقد قال سبحانه بأنّ عرض الجنّة عرض السماوات والأرض؟

## مل المِنَّة والنار مومودتان الآن؟

والجواب: يعتقد أكثر العلماء المسلمين أنّ للجنّة والنار وجوداً خارجياً وفعلياً، وأنّ ظواهر الآيات القرآنية تؤيد هذه النظرية نذكر من باب النموذج ما يلي: ١- ذكرت في الآية الحاضرة وآيات قرآنية أخرى لفظة «أعدت» وما شابه ذلك من مادة هذه اللفظة، وقد استعملت تارة بشأن الجنّة وتارة بشأن النار\.

فيستفاد من هذه الآيات أنّ الجنّة والنار معدتان فعلاً، وإن كانتا تتوسعان فيما بعد على أثر أعيال الناس. (تأمل).

٢- نقرأ في الآيات ١٣ ــ ١٥ المرتبطة بالمعراج في سورة النجم قوله سبحانه: ﴿ولقد رَلَهُ لَوْلُهُ لَهُ الْحَرَى \* عند سدرة المنتهى \* عندها جنة المأوى \* وهذا يشهد مرّة أخــرى بــأنّ الجــنّة موجودة فعلاً.

٣- يقول سبحانه في سورة التكاثر في الآيات ٥ ـ ٧ ﴿ كَلَّالُو تَعَلَمُونَ عَلَمُ الْيَقَينُ \* لَتُرُونَ الجعيم \* ثُمَّ لَتُرُونُهَا عَيْنُ الْيَقَيْنِ ﴾.

أي لو كان لديكم علم يقيني لشاهدتم الجحيم، بل لرأيتموها رأى العين. ثمّ إنّ هناك روايات ترتبط بالمعراج، وروايات أخرى تحمل شواهد على هذه المسألة ٢

### أين تقع المِنَّة والنار؟

إذا ثبت أنّ الجنّة والنار موجودتان بالفعل يُطرح سؤال آخر هو: أين تقعان إذن؟ والجواب، ويمكن الإجابة على هذا السؤال على نحوين:

الأولى: إنّ الجنّة والنار تقعان في باطن هذا العالم ولا غرابة في هذا، ف إننا نسرى السهاء والأرض والكواكب بأعيننا، ولكننا لا نرى العوالم التي توجد في باطن هذا العالم، ولو أننا ملكنا وسيلة أخرى للإدراك والعلم لأدركنا تلك العوالم أيضاً، ولوقفنا عملى معوجودات أخرى لا تخضع أمواجها لرؤية البصر، ولا تدخل ضمن نطاق حواسنا الفعلية.

والآية المنقولة عن سورة التكاثر وهي قوله سبحانه: ﴿كَلَالُوتُعَلَمُونَ عَلَمُ الْيَقْيَنُ \* لَتُرُونُ الجعيم ﴾ هي الأخرى شاهدة على هذه الحقيقة ومؤيدة لهذا الرأي.

كما ويستفاد من بعض الأحاديث أيضاً أنّه كان بين الأتقياء والأولياء من قد زودوا ببصيرة ثاقبة، ورؤية نفاذة استطاعوا بها أن يشاهدوا الجنّة والنار مشاهدة حقيقية.

١. راجع الآيات التالية: التوبة، ٨٩ و ١٠٠، والفتح، ٦. والبقرة، ٢٤، وآل عمران، ١٣١ و ١٣٣، والحديد، ٢١.
 ٢. لابد من الإنتباء إلى أنّ الجنّة المبحوث عنها هنا والتي ترتبط بالعالم الآخر هي غير الجنّة التي أسكن آدم وحواء فيها وكانت قبل خلقهما.

ويمكن التمثيل لهذا الموضوع بالمثال الآتي:

لنفترض أنّ هناك في مكان ما من الأرض جهازاً قوياً للإرسال الإذاعي يبث في العالم ــ وبمعونة الأقمار الفضائية والأمواج الصوتية ــ تلاوات شيقة لآيات القرآن الكريم. بينا يقوم جهاز قوي إذاعي آخر ببث أصوات مزعجة وصاخبة بنفس القوّة.

لاشك أننا لا تملك القدرة على إدراك هذين النوعين من البث بحواسنا العادية، ولا أن نعلم بوجودهما إلا إذا استعنا بجهاز استقبال فإننا حينا ندير المؤشر على الموج المختص بكل واحد من هذين البثين نستطيع فوراً أن نلتقط ما بنته كل واحدة من تسينك الإذاعسين ونستطيع أن نميز بينهما بجلاء، ودون عناء.

وهذا المثال وإن لم يكن كاملاً من جميع الجهات إلّا أنّه يصور لنا حقيقة هامة، وهي أنّه قد توجد الجنّة والنار في باطن هذا العالم غير أننا لا نملك إدراكها بحواسنا، بينا يدركها من علك الحاسة النفاذة المناسبة.

الثاني: إنّ عالم الآخرة والجنّة والنار عالم محيط بهذا الكون، وبعبارة أخرى: إنّ كوننا هذا يقع في دائرة ذلك العالم، تماماً كما يقع عالم الجنين ضمن عالم الدنيا، إذ كلنا يعلم أن عالم الجنين عالم مستقل له قوانينه وأوضاعه ولكنه مع ذلك غير منفصل عن هذا العالم الذي نحن فيه، بل يقع في ضمنه وفي محيطه ونطاقه، وهكذا الحال في عالم الدنيا بالنسبة إلى عالم الآخرة.

وإذا وجدنا القرآن يقول: بأنّ سعة الجنّة سعة الساوات والأرض فإنّا هو لأجل أنّ الإنسان لا يعرف شيئاً أوسع من الساوات والأرض ليقيس به سعة الجنّة، ولهذا يصور القرآن عظمة الجنّة وسعتها وعرضها بأنّها كعرض الساوات والأرض، ولم يكن بد من هذا، فكما لو أننا أردنا أن نصور للجنين \_ فيما لو عقل \_ حجم الدنيا التي سينزل إليها، لم يكن لنا مناص من التحدث إليه بالمنطق الذي يدركه وهو في ذلك الحيط.

ثمّ إنّه تبين من ما مرّ الجواب على السؤال الآخر، وهو إذا كانت الجنّة عرضها السماوات والأرض فأين تكون النار؟

لأنه حسب الجواب الأول يتضح أنّ النار هي الأخرى تقع في باطن هذا العالم، ولا ينا في وجودها فيه وجود الجنّة فيه أيضاً (كما تبين من مثال جهازي الإرسال).

وأما حسب الجواب الثاني (وهو كون عالم الجنّة والنار محيطاً بهذا العالم الذي نعيش فيه)

فيكون الجواب على هذا السؤال أوضح لأنّه يمكن أن تكون النار محيطة بهذا العالم، وتكون الجنّة محيطة بها فتكون النتيجة أنّ الجنّة أوسع من النار.

#### سيماء المتقين:

لما صرّح في الآية السابقة بأنّ الجنّة أعدت للمتقبن، تبعرضت الآية التبالية لذكر مواصفات المتقين فذكرت خساً من صفاتهم الإنسانية السامية هي:

١- إنّهم ينفقون أموالهم في جميع الأحسوال، في الشهدّة والرخساء، في السرّاء والضرّاء
 ﴿الذين ينفقون في السرّا، والضرّا،﴾.

وهم بهذا العمل يثبتون روح التعاطف مع الآخـرين، وحب الخـير الذي تـغلغل في نفوسهم، ولهذا فهم يقدمون على هذا العمل الصالح والخطوة الإنسانية في جمـيع الظـروف والأحوال.

ولاشك أنّ الإنفاق في حال الرخاء فقط لا يدلّ على التغلغل الكامل للصفات الإنسانية في أعهاق الروح وإنّما يدلّ على ذلك إذا أقدم الإنسان على الإنفاق والبذل في مختلف الظروف وفي جميع الأحوال، فإنّ ذلك ممّا يدلّ على تجذر تلك الصفة في النفوس.

يمكن أن يقال: وكيف يمكن للإنسان أن ينفق عندما يكون فقيراً؟

والجواب واضح تمام الوضوح:

أُولاً: لأنّ الفقراء يمكنهم إنفاق ما يستطيعون عليه، فليس للإنفاق حدّ معين لا في القلة ولا في الكثرة.

وثانياً؛ لأنّ الإنفاق لا ينحصر في بذل المال والثروة فحسب، إذ للإنسان أن ينفق من كلّ ما وهبه الله، ثروة كان أو علماً أو جاهاً أو غير ذلك من المواهب الإلهيّة الأخرى.

وبهذا يريد الله سبحانه أن يركز روح التضحية والعطاء، والبذل والسخاء حتى في نفوس الفقراء والمقلّين حتى يبقوا \_بذلك \_ في منأى عن الرذائل الأخلاقية التي تنشأ من «البخل».

إنّ الذين يستصغرون الإنفاقات القليلة في سبيل الله ويحتقرونها إنّما يـذهبون هـذا المذهب، لأنهم حسبوا لكلّ واحد منها حساباً مستقلاً وخــاصاً، ولو أنّهــم ضــموا هــذه الإنفاقات الجزئية بعضها إلى بعض، ودرسوها مجتمعة لتغيرت نظرتهم هذه.

فلو أنَّ كلِّ واحد من أهل قطر من الأقطار \_ فقراء وأغنياء \_ قدَّم مبلغاً صغيراً لمساعدة

الآخرين من عباد الله، ولتقدم الأهداف والمشاريع الاجتاعية، لاستطاعوا أن يتقوموا بأعبال ضخمة وكبيرة، مضافاً إلى ما يجنونه من هذا العمل من آثار معنوية لا ترتبط بحجم الإنفاق، وتعود إلى المنفق في كلّ حال.

والملفت للنظر هو أنّ أول صفة ذكرت للمتقين هنا هو «الإنفاق» لأنّ هذه الآيات تذكر \_ في المحقيقة \_ ما يقابل الصفات التي ذكرت للمرابين والمستغلّبن في الآيات السابقة. هذا مضافاً إلى أن غض النظر عن المال والثروة في السرّاء والضراء من أبرز علائم التقوى.

٢- أنّهم قادرون على السيطرة على غضبهم: ﴿والكاظمين الغيظ﴾.

ولفظة «الكظم» تعني في اللغة شد رأس القربة عند ملئها، فيقول كظمت القربة إذا ملأتها ماء ثمّ شددت رأسها، وقد استعملت كناية عمن يمتلىء غضباً ولكنه لا ينتقم.

وأمّا لفظة «الغيظ» فتكون بمعنى شدة الغضب والتـوتر والهـيجان الروحـي الشـديد الحاصل للإنسان عندما يرى ما يكره.

وحالات الغيظ والغضب من أخطر الحالات التي تعتري الإنسان، ولو تركت وشأنها دون كبح لتحولت إلى نوع من الجنون الذي يفقد الإنسان معه السيطرة على أعسابه وتصرفاته وردود فعله.

و لهذا فإن أكثر ما يقترفه الإنسان من جرائم وأخطاء وأخطرها على حياته همي التي تحصل في هذه الحالة، ولهذا تجعل الآية «كظم الغيظ» و «كبح جماح الغضب» الصفة البارزة الثانية من صفات المتقين.

قال النّبي الأكرم ﷺ «من كظم غيظاً وهو قادر على إنفاذه ملأه الله أمناً وإيماناً». \
وهذا الحديث يفيد أن كظم الغيظ له أثر كبير في تكامل الإنسان معنوياً، وفي تقوية روح الإيمان لديه.

٣\_ أنهم يصفحون عمن ظلمهم ﴿والعافين من الناس﴾،

إنّ كظم الغيظ أمر حسن جدّاً، إلّا أنه غير كاف لوحده، إذ من الممكن أن لايقلع ذلك جذور العداء من قلب المرء، فلابد للتخلص من هذه الجذور والرواسب أن يقرن «كظم الغيظ» بخطوة أخرى وهي «العفو والصفح» ولهذا أردفت صفة «الكظم للغيظ» التي هي بدورها من أنبل الصفات بمسألة العفو.

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ١١٠ ح ٧.

ثمّ إنّ المراد هو العفو والصفح عن من يستحقون العفو، لا الأعداء المجرمون الذين يحملهم العفو والصفح على مزيد من الإجرام، وينتهي بهم إلى الجرأة أكثر.

٤ ـ أنهم محسنون: ﴿ والله يحبِّ المحسنين ﴾ .

وهنا إشارة إلى مرحلة أعلى من «العفو والصفح» وبهذا يرتقي المتقون من درجــة إلى أعلى في سلّم التكامل المعنوي.

وهذه السلسلة التكاملية هي أن لا يكتني الإنسان تجاه الإساءة إليه بكظم الغيظ ولا يكتنى أيضاً بأن يعفو ويصفح عن المسىء ليغسل بذلك آثار العداء عن قلبه، بل يعمد إلى القضاء على جذور العداء في فؤاد خصمه المسيء إليه أيضاً، وذلك بالإحسان إليه، وبذلك يكسب وده وحبّه، ويمنع من تكرار الإساءة إليه في مستقبل الزمان.

وخلاصة القول أنّ القرآن يأمر المسلم بأن يكظم غيظه أولاً ثمّ يطهر قلبه بالعفو عنه، ثمّ يطهر فواد خصمه من كلّ رواسب الضغينة وبقايا العداء بالإحسان إليه.

إنّه تدرج عظيم من صفة إنسانية خيّرة إلى صفة إنسانية أعلى هي قمة الخــلق وذروة الكال المعنوي.

ولقد روي في المصادر الشيعية والسنية في ذيل هذه الآية أنَّ جارية لعلى بن الحسين الله الإبريق من يدها فشجه، فرفع الحسين الله خعلت تسكب عليه الماء ليتهيأ للصلاة، فسقط الإبريق من يدها فشجه، فرفع رأسه إليها فقالت له الجارية: إنَّ الله تعالى يقول: ﴿ والكاظمين النسيظ ﴾ فقال لها: قد كظمت غيظي. قالت: ﴿ والعافين من النساس ﴾ قال: «قد عفوت وقد عنى الله عنك » قالت: ﴿ والله يعبّ المحسنين ﴾ قال: اذهبي فأنت حرة لوجه الله أ.

إنّ هذا الحديث شاهد حي بأنّ كلّ مرحلة متأخرة من تلك المراحل أفضل من المرحلة المتقدمة.

٥- إنّهم لا يصرّون على ذنب: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحَشَةً لُو ظَلَمُوا لَلْمُفْسِهُم ذَكَرُوا الله فاستغفروا لذنوبهم﴾.

و«الغاحشة» مشتقة أصلاً من الغحش، وهو كلّ ما اشتد قبحه من الذنوب، ولا يختص بالزنا خاصّة، لأن الفحش ـ في الأصل ـ يعني «تجاوز الحدّ» الذي يشمل كلّ ذنب.

١. تفسير الدرّالمنثور، وتفسير نورالتقلين، ذيل الآية مورد البحث؛ ومستدرك الوسائل، ج ١، ص ٣٤٥.

هذا وفي الآية أعلاه إشارة إلى إحدى صفات المتقين، فالمتقون مضافاً إلى الإتصاف بما ذكر من الصفات الإيجابية، إذا اقترفوا ذنباً، ﴿ فَكُرُوا الله فاستغفروا لفنويهم ومن يغفر الفنوب إلا الله ولم يصرّوا على ما فعلول .

يستفاد من هذه الآية أنّ الإنسان لا يذنب مادام يتذكر الله، فهو إنّما يذنب إذا نسي الله تماماً واعترته الغفلة، ولكن لا يلبث هذا النسيان وهذه الغفلة ـ لدى المتقين ـ حتى تزول عنهم سريعاً ويذكرون الله، فيتداركون ما فات منهم، ويصلحون ما أفسدوه.

إنَّ المتقين يحسّون إحساساً عميقاً بأنَّه لا ملجاً لهم إلَّا الله، فلابدَّ أن يطلبوا منه المغفرة لذنوبهم دون سواه ﴿ وَمِنْ يَعَفُر الدُنُوبِ إِلَّا الله ﴾.

وينبغي أن نعلم أنّ القرآن ذكر مضافاً إلى «الفاحشة» «ظلم النفس» ﴿ لُو ظلموا لَنفسهم ﴾ وينبغي أن يكون الفرق بين هذين هو أنّ الفاحشة إشارة إلى الذنبوب الكبيرة، و «ظلم النفس» إشارة إلى الذنوب الصغيرة.

ثمّ إنّه سبحانه تأكيداً لهذه الصفة قال: ﴿ ولم يصرّوا على ما فعلوا وهم يعلمون﴾.

وقد نقل عن إلامام الباقر على أنه قال: «الإصرار: أن يذنب الذنب فسلا يستغفر الله، ولا يحدث نفسه بتوبة، فذلك الإصرار» (

وفي أمالي الصدوق بإسناده إلى الإمام الصادق جعفر بن محمد الله قال: «لما نزلت هذه الآية ﴿إِذَا فَعَلُوا فَاسْتَعْقُرُوا لَذُنُوبِهِم ﴾ صعد إبليس جبلاً بمكة يقال له ثور، فصرخ بأعلى صوته بعفاريته، فاجتمعوا إليه فقالوا يا سيدنا لم دعوتنا؟

قال: نزلت هذه الآية فمن لها؟ فقام عقريت من الشياطين. فقال: أنا لها بكذا وكذا.

قال: لست لها. فقام آخر فقال مثل ذلك.

فقال: لست لها.

فقال: الوسواس الخناس أنا لها.

قال: بماذا؟ قال: أعدهم وأمنيهم حتى يواقعوا الخطيئة فإذا واقتعوا الخطيئة أنسيتهم الإستغفار.

١. تفسير العياشي، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٣٣٨.

فقال: أنت لها، فوكله بها إلى يوم القيامة» . .

ومن الواضح أنّ النسيان ناشيء من التساهل، والوساوس الشيطانية، وإنّما يبتلي بها من سلم نفسه لها، وخضع لتأثيرها، وتعاون مع الوسواس الخناس واستجاب له.

ولكن اليقظين المؤمنين تجدهم في أعلى درجة من مراقبة النفس، فكلّما صدرت منهم خطيئة أو بدر ذنب، بادروا \_ في أقرب فرصة \_ إلى غسل ما ران على قلوبهم ونفوسهم من درن المعصية، وأغلقوا منافذ أفندتهم على جنود الشيطان الذين لا يستطيعون النفوذ إلى القلوب من الأبواب المؤصدة.

هذه هي أبرز صفات المتقين وأقوى المعالم في سلوكهم وخلقهم، قد تعرضت لذكسرها الآيات السابقة.

والآن جاء الدور ليذكر القرآن الكريم ما ينتظر هذا الفريق من الثواب والجزاء اللائق. وكان ذلك إذ قال سبحانه: ﴿ لُولئك جِرْلُوهِم مِعْفُرةً مِن ربهم وجنّات تجري مِن تحتها الأنهار خالدين فيها﴾.

لقد ذكر في هذه الآية جزاء المتقين الذين تعرضت الآيات السابقة لذكر أوصافهم وأبرز صفاتهم، وهذا الجزاء عبارة عن: مغفرة ربانية، وجنات خالدات تجري من تحتها الأنهار بدون إنقطاع أبداً.

والحقيقة أن الإشارة هنا كانت إلى المواهب المعنوية (وهي المغفرة والطهارة الروحــية والتكامل المعنوي) أولاً، ثمّ إلى المواهب المادية.

أُمُمُ إِنّه سبحانه يعقب ما قال عن الجزاء بقوله: ﴿وتعم لُجِر العاملين﴾ أي ما أروع هـذا الجزاء الذي يعطى للعاملين لا للكسالي، الذين يتهرّبون من مسؤولياتهم، ويتملّصون من التزاماتهم.

#### 8003

قَدْخَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴿ هَٰذَابِيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْمُتَافِينَ

## الثفسير

# النظر في تاريخ الماضين وآثارهم:

يعتبر القرآن الكريم ربط الماضي بالحاضر والحاضر بالماضي أمراً ضرورياً لفهم المقائق، لأن الإرتباط بين هذين الزمانين (الماضي والحاضر) يكشف عن مسؤولية الأجيال القادمة، ويوقفها على واجبها، ولهذا قال سبحانه: ﴿ قَدَ حَلْتُ مِنْ قَبِلُكُم سَنْ فَسيروا فَي الأَرْمَن فَانظروا كيف كان ماقبة المكذبين .

وهذا يعني أن لله في الأمم سنناً لا تختص بهم، بل هي قوانين وسنن عامة في الحياة تجري على الحاضرين كما جرت على الماضين سواء بسواء، وهي سنن للتقدّم والبقاء وسنن للتدهور والإندحار، التقدّم للمؤمنين المجاهدين المتحدين الواعين، والتدهور والإندحار للأمم المتفرقة المتشتتة الكافرة الغارقة في الذنوبوالآثام.

أجل إن للتاريخ أهمية حيوية لكل أمة من الأمم، لأن التاريخ يعكس الخموصيات الأخلاقية والأعبال الصالحة وغير الصالحة، والأفكار التي كانت سائدة في الأجيال السابقة، كما يكشف عن علل سقوط المجتمعات أو سعادتها، ونجاحها وفشلها في العصور الغابرة المختلفة.

وبكلمة واحدة: إنّ التاريخ مرآة الحياة الروحية والمعنوية للمجتمعات البــشرية وهــو لذلك خير مرشد ومحذر للأجيال القادمة.

ولهذا نجد القرآن الكريم يدعو المسلمين إلى السير في الأرض والنظر بإمعان وتدبر في آثار الأمم والشعوب التي سادت ثم بادت إذ يقول: ﴿ فَسيروا فَي الأرض فَانظروا كيف كمان عاقبة المكذبين﴾.

إنّ آثار الماضين خير عِبرة للقادمين، وبالنظر فيها والاعتبار بها يمكن للناس أن يعرفوا المسير الصحيح للسلوك والحياة.

## السيامة والسير في الأرض:

إنّ الآثار المتبقية في مختلف بلدان العالم من الأمم والعهود السابقة ما هي \_ في الحقيقة \_ إلّا وثائق التاريخ الحية والناطقة، بل هي قادرة على أن تعطينا من الحقائق والأسرار أكثر ممّا يعطينا التاريخ المدون.

إنّ الآثار الباقية من العصور السالفة بما فيها من أشكال وصور ونقوش وكيفيات تدلنا على ماكانت تتمتع به الأمم البائدة من روح وفكر، وثقافات ومبادىء، وعظمة أو صغار، في حين لا يجسّد التاريخ المدون سوى الحوادث الواقعة وسوى صور خاوية عنها.

أجل، إنّ خرائب قصور الطغاة وبقايا آثار عظيمة مثل الأهرام، وبرج بـابل، وقـصور كسرى، وآثار الحضارة المندثرة لقوم سبأ، ومئات من نظائرها الأخرى من هذه الآثـار المنتشرة في شتى أنحاء هذا الكوكب تنطوي ـ رغم صمتها ـ على ألف حديث وحـديث، وألف كلمة وكلمة.

ولهذا عمد كبار الشعراء إلى الإستلهام من هذه الأطلال والآثار واستوحوا منها الدروس والعبر والعظات، ونقلوا إلى الآخرين عبر قصائدهم ماكان يجيش في صدورهم، وينقدح في نفوسهم من المشاعر والأحاسيس الختلفة، تجاه ما تحكيه هذه الأطلال والآثار من معاني و تعطيه من دلالات.

ولقد لخص أحد الأدباء هذه الحقيقة في بيت شعري إذ قال:

إنّ آئـــارنا تــدل عــلينا فانظروا بعدنا إلى الآثــار

إنّ مطالعة سطر واحد من هذه التواريخ الحية الناطقة تعادل في الحقيقة مطالعة كتاب ضخم في مجال التاريخ، وأنّ ما تبعثه تلك المطالعة في النفس والروح البشرية لا يقاس به شيء مهما عظم.

ذلك لأنّنا عندما نقف أمام آثار الماضين تتمثل أمامنا تلك الآثار وكأنّها قد استعادت حياتها، ودب فيها الروح، وكأنّ العظام النخرة قد خرجت من تحت الأرض حية، وكأنّ كلّ شيء قد عاد إلى سيرته الأولى، وكأنّ جميع الأشياء تنطق وتتحدث، ثمّ إذا أعدنا النظر

وجدناها صامتة ميتة منسية، وهذه المقايسة بسين هساتين الحسالتين تسرينا غسباء أولئك المستبدين الذين يرتكبون آلاف الجرائم، وأفظع الجنايات للوصول إلى الشهوات العابرة، واللذائذ الخاطفة.

ولهذا يحث القرآن المسلمين على السير في الأرض، والنظر إلى آثار الماضين المدفونة تحت التراب أو الباقية على ظهر الأرض بأم أعينهم، وأن يتخذوا من كلّ ذلك العظة والعبرة وما أكثر العبر.

أجل، إنّ الإسلام يقر مسألة السياحة والسير في الأرض، ويوليها أهميّة كبرى، لكن لا كما يريد السياح وطلاب اللذة والهوى، بل لدراسة آثار الأمم الماضية والتدبر فيها، والوقوف على آثار العظمة الإلهيّة في شتى نقاط العالم وهذا هو ما يسميه القرآن الكريم بالسير في الأرض، والذي تأمر به الآيات العديدة ومن ذلك:

١\_ ﴿قُل سيروا فِي الأَرض فَانظروا كيف كان ماقبة المجرمين﴾ `

٢\_ ﴿ لُفَلِم يسيروا فِي الأَرض فَتكونَ لَهِم قَلُوبَ يعقَلُونَ بِهَا ﴾ ``

٣- ﴿قُلْ سيروا فِي الأَرْضَ فَانظروا كيفَ بِداُ الخَلْقِ﴾ ٣. و آيات أُخرى... ٤

إنّ هذه الآية تقول بأن السير في الأرض والنظر في آثار الماضين يفتح العقول والعيون، وينير القلوب والأفئدة، ويخلص الإنسان من الجمود والركود.

وقد أشار الإمام على أميرالمؤمنين عليه إلى هذه الحقيقة في كلمات وخطب عديدة منها قوله: «فاعتبروا بما أصاب الأمم المستكبرين من قبلكم من بـأس الله وصولاته، ووقائعه ومثلاته واتعظوا بمثاوي خدودهم، ومصارع جنوبهم واستعيذوا بالله من لواقع الكبركما تستعيذونه من طوارق الدهر...

واحذروا ما نزل بالأمم قبلكم من المثلات بسوء الأفعال، وذميم الأعمال، فنذكروا في الخير والشرّ أحوالهم، واحذروا أن تكونوا أمثالهم فإذا تفكرتم في تفاوت حاليهم فالزمواكل أمر لزمت العزة به شأنهم وزاحت الأعداء له عنهم، ومدت العافية به عليهم، وانفادت النعمة له مسعهم، ووصلت الكرامة عليه حبلهم من الإجتناب للفرقة واللزوم للألفة والتحاض عليها، والتواصي

١. النمل، ٦٩. الحج، ٤٦.

٣. العنكبوت، ٣٠.

٤. يوسف، ١٠٩؛ والروم، ٩ و٤٢؛ وفاطر، ٤٤؛ وغافر، ٢١ و٨٢؛ ومحمَّد، ١٠؛ والاتعام، ١١؛ والنحل، ٣٦.

بها، واجتنبوا كلَّ أمركسر فقرتهم وأوهن منَّتهم، مسن تسضاغن القسلوب، وتشساحن الصسدور وتدابرالنفوس، وتخاذل الأيدي...» \ .

ولكن هذا التعليم الإسلامي الحي قد نسي -مع الأسف -كبقية التعاليم الإسلامية ولم يلتفت إليه المسلمون، بل إنّ بعض العلماء والمفكرين الإسلاميين حصروا الزمان والمكان في فكرهم، فعاشوا في عالم غير عالم الحياة هذا، وبقوا في معزل عن التحولات الإجتماعية، وأشغلوا أنفسهم بأمور حقيرة وقضايا جزئية قليله الأثر بالقياس إلى الأعمال الجوهرية والقضايا الأساسية.

في عالم نجد فيه البابوات والقساوسة المسيحيين الذين طالما حبسوا أنفسهم بين جدران الكنائس قد خرجوا من تلك العزلة الطويلة والانقطاع عن الحياه الاجتاعية إلى العالم الخارجي وراحوا يسيحون في الأرض، ويقيمون الجسور والعلاقات مع الأمم والشعوب ليزدادوا خبرة بالعصر، ويقفوا على متطلباته ومستجداته ومتغيراته الكثيرة، أفلا يجدر بالمسلمين أن يعملوا بهذا التعليم الإسلامي الصريح، ويخرجوا من النطاق الفكري الضيق الذي هم فيه حتى يتحقق التحول المطلوب في حياة الأمة الإسلامية، وتحل الحركة الصاعدة محل الجمود والتقهقر، والتقدم المطرد مكان التخلف والتراجع؟

ولما كان التعليم الإلهي العظيم ـرغم كونه موجهاً إلى عامة المخاطبين ـ لا ينتفع به ولا يستلهمه إلا المتقون قال سبحانه تعقيباً على الآية السابقة ﴿هذا بيان للناس وهدّى ومومظة للمتقين ﴾.

أجل، إنّ المتقين الهادفين هم الذين يتعظون بهذه الأُمور لاُنّهم يبحثون عن كلّ ما يعمق روح التقوى في نفوسهم، ويزيد بصيرتهم بالحقّ.

8003

### سبب الثرول

لقد وردت في سبب نزول هذه الآيات روايات مختلفة، ولكن يستفاد من مجموعها أنّ هذه الآيات تتبع الآيات السابقة التي كانت تدور حول غزوة «أُحد».

وفي الحقيقة تعتبر هذه الآيات تعليلاً ودراسة لنتائج غزوة «أحد» وأسبابها لكونها تمثل دروساً كبيرة للمسلمين، وهي في نفس الوقت تسلية للمؤمنين وتقوية لقلوبهم وتبيت لأفئدتهم، لأن هذه الغزوة \_كها أسلفنا \_انتهت بسبب تجاهل بعض الرماة لأوامر النّبي تَهَالِيَهُ المسلمين، واستشهاد ثلة كبيرة من أعيانهم وأبطال الإسلام البارزين، ومن جملتهم «حمزة» عم النّبي تَهَالِيَهُ.

فقد حضر النّبي عَلَيْ مع جماعة من أصحابه في تلك الليلة، عند القتلى، وجلس عند كلّ واحد من الشهداء كرامة له وبكى عنده واستغفر له، ثمّ دفن جميع الشهداء عند «أحد» في جو من الحزن العميق، فكان المسلمون بحاجة \_ في هذه اللحظات إلى ما يمسح عنهم كآبة

العزيمة ومرارة الإنكسار، ويقوي قلوبهم ويفيدهم درساً في نفس الوقت من نتائج النكسة ومعطياتها \_فنزلت الآيات المذكورة هنا.\

## التفسير

## دراسة نتائج غزوة أمد:

في الآية الأولى من هذه الآيات حذر القرآن المسلمين من أن يعتريهم اليأس والفتور بسبب النكسة في معركة واحدة، وأن يتملكهم الحزن وييأسوا من النصر النهسائي، قال سبحانه: ﴿ولا تهنوا ولا تعزنوا وأنتم الأملون إن كنتم مؤمنين ﴾.

أجل، لا يحسن بهم أن يشعروا بالوهن أو يتملكهم الحزن لما حدث، فالرجال الواعون هم الذين يستفيدون الدروس من الهزائم كما يستفيدونها من الانتصارات وهم الذين يتعرفون في ضوء النكسات على نقاط الضعف في أنفسهم أو مخططاتهم، ويقفون على مصدر الخطأ والهزيمة، ويسعون لتحقيق النصر النهائي بالقضاء على تملك الشغرات والنواقص والوهن المذكور في الآية، هو \_كما في اللغة كل ضعف يصيب الجسم أو الروح أو يصيب الإرادة والإيمان.

على أن عبارة ﴿ولَلْتُم الأملون إن كنتم مومنين ﴾ عبارة غنية بالمعاني حرية بالنظر والتأمل. إذ هي تعني أن هزيمتكم إنّا كانت بسبب فقدانكم لروح الإيمان وآثارها، فلو أنكم لم تتجاهلوا أوامر الله سبحانه لم يصبكم ما أصابكم، ولم يلحقكم ما لحقكم، ولكن لا تحزنوا مع ذلك، فإنّكم إذا ثبتم على طريق الإيمان كان النصر النهائي حليفكم، والهزيمة في معركة واحدة لا تعنى الهزيمة النهائية.

ثم إنّه سبحانه يقول: ﴿إِنْ يحسسكم قرح قبقد مس القبوم قسر مثله ﴾ وبذلك يبعطي للمسلمين درساً آخر للوصول إلى النصر النهائي.

و «القرح» جرح يصيب البدن بسبب اصطدامه بشيء خارجي.

فيكون معنى الآية أنَّ عزيمتكم لا ينبغي أن تكون أقل من عزيمة الأعداء، فهم رغم ما لحقهم من خسائر فادحة في الأرواح والأموال ـ في بدر \_حيث قتل منهم سبعون، وجرح

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٢٠، ص ٢٢ و ٤٢ و ٦٥.

وأسر كثير، فإنهم لم يقعدوا عن منابذتكم ومقاتلتكم، ولم يصرفهم ذلك عن الخروج إلى عماربتكم، بل تلافوا في هذه المعركة ما فاتهم، وتداركوا هزيمتهم، فإذا أصبتم في هذه المعركة بهزيمة شديدة فإنّ عليكم أن لا تقعدوا حتى تتلافوا ما فاتكم ف ﴿ إِنْ يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله ﴾، فلهاذا الوهن ولماذا الحزن إذن؟

ويذهب بعض المفترين إلى أنّ الآية تشير إلى الجراح التي لحقت بالكفّار في أحد، ولكن هذا لا يستقيم لأنّ الجراح التي لحقت بالكفّار في أحد ثم تكن مثل الجراح التي لحقت بالمسلمين، هذا أولاً، وكذلك لا يتناسب مع الجملة اللّاحقة التي سيأتي تفسيرها فيا بعد ثانياً، ألا وهي قوله سبحانه: ﴿وتلك الآيام تدلولها بين الناس وليعلم الله الدّين آمنوا ويتخد منكم شهدا. ﴾.

فني هذا القسم يشير سبحانه إلى واحدة من السان الإلهيّة وهي أنّه قد تحدث في حياة البشر حوادث حلوة أو مرّة ولكنها غير باقية ولا ثابتة مطلقاً، فالانتصارات والهزائم، والغالبية والمغلوبية، والقوّة والضعف كلّ ذلك بتغير ويتحول، وكلّ ذلك يزول ويتبدل، فلا ثبات ولا دوام لشيء منها، فيجب أن لا يتصور أحد أنّ الهزيمة في معركة واحدة وما يتبعها من الآثار أمور دائمة ثابتة باقية، بل لابد من الإنتفاع بسنة التحول، وذلك بتقييم أسباب الهزيمة وعواملها وتلافيها، وتحويل الهزيمة إلى إنتصار، فالحياة صعود ونزول، وأحداثها في تحول مستمر، وتبدل دائم ولا ثبات لشيء من أوضاعها وأحوالها. ﴿وتلك لَيّام لا تدلولها بين للناس ﴾ لتتضح سنة التكامل من خلال ذلك.

ثم إنّه سبحانه يشير إلى نتيجة هذه الحوادث المؤلمة فيقول: ﴿وليعلم الله الّذين آمنوا ﴾ أي أنّ ذلك إنّا هو لأجل أن يتميز المؤمنون حقّاً عن أدعياء الإيمان.

وبعبارة أخرى: إذا لم تحدث الحوادث المؤلمة في حياة أمة من الأمم وتاريخها لم تتميز الصفوف ولم يتبين الخبيث والطيب، لأنّ الإنتصارات وحدها تخدع وتخري، وتحسيب المنتصرين بالغفلة بينا تشكل الهزائم عامل يقظة للمستعدين المتهيئين، وتوجب ظهور القيم، وتعرف بها حقائق الرجال.

الآيام، جمع ديوم، يعبر به عن وقت طلوع الشمس إلى غروبها، وقد يطلق على فترات الإنتصارات الكبرى في حياة الشعوب، و وتداولها، من والمداولة، بمعنى إذا صار الشيء من بعض القوم إلى البعض الآخر.

ثم إنّه في قوله: ﴿ويتُحَدّ هنكم شسهدا له يشير إلى إحدى نتائج هذه الهزيمة المؤلمة، وهي تقديم المسلمين بعض الشهداء في هذه المعركة، فيجب أن تعلموا أنّ هذا الدين لم يصل إليكم بالهيّن، فلا يفلت منكم كذلك في المستقبل.

إنّ الأمة التي لا تضحي في سبيل أهدافها المقدّسة لا تعير تلك الأهداف أهمّيتها، ولا تعطيها قيمتها اللّائقة، أما إذا ضحت في سبيل أهدافها فإنّ هذا يعني أنّها تولي تلك الأهداف الأهميّة والقيمة اللّازمة وستنظر إليها بعين الإحترام والإكبار.

و يمكن أن يكون المراد من «الشهداء» هنا هم الذين يشهدون، فيكون معنى قوله ﴿ويتَّعَدُ منكم شهدا. أي أن يتخذ منكم بوقوع هذه الحادثة في حياتكم مشهوداً للتعرفوا كيف أن عدم الإنضباط وعدم التقييد بالأوامر يؤدّي إلى الهزيمة، وينتهى إلى النكسة المؤلمة.

وإنَّ هؤلاء الشهود سيعلمون الأجيال اللاحقة دروس الإنستصار والهـزيمة حـتى لا يكرروا الأخطاء، ولا تقع حوادث مشابهة.

ثمّ إنّه تعالى يختم هذا الإستعراض للسنن والدروس والنتائج بقوله: ﴿ولله لا يحبّ الظالهين﴾ فهو لا ينصرهم ولا يدافع عنهم، ولا يكنهم من المؤمنين الصالحين العاملين بتعالم الدّخذين بسنن الله في الكون والحياة.

#### الموادث المرة ميدان تربية:

أجل، إن لمعركة «أحد» وما لحق بالمسلمين فيها من هزيمة نتائج وآثاراً، ومن نتائجها وآثارها الطبيعية أنها كشفت عن نقاط الضعف في الجهاعة والثغرات الموجودة في كيانها، وهي وسيلة فعالة ومفيدة لغسل تلك العيوب والتخلّص من تلك النواقص والثغرات، ولهذا قال سبحانه: ﴿ وليمعّمن الله الله ين آهنوا ﴾ أي أنّ الله أراد \_ في هذه الواقعة \_ أن يتخلص المؤمنون من العيوب ويريهم ما هم مبتلون به من نقاط الضعف، إذ يجب لتحقيق الإنتصارات في المستقبل أن يمتحنوا في بوتقة الاختبار، ويزنوا فيها أنفسهم كها \_ قال الإمام على الله الأحوال يعلم جواهر الرجال». أ

١. والتمحيص؛ والمحص أصله: تخليص الشيء ممّا فيه من عيب.

بهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢١٧.

ولهذا قد يكون لبعض الهزائم والنكسات من الأثر في صياغة الجستمعات الإنسانية وتربيتها ما يفوق أثر الانتصارات الظاهرية.

والجدير بالذكر أنّ مؤلف تفسير المنار نقل عن أستاذه مفتي مصر الأكبر الشيخ محمد عبده أنّه رأى النّبي عَلَيْهُ في المنام فقال له: «رأيت النّبي تَلَيُّهُ ليلة الخميس الماضية (غرة ذي القعدة سنة ١٣٢٠) في الرؤيا منصر فأ مع أصحابه من أحد وهو يقول: «لو خيرت بين النصر والهزيمة لاخترت الهزيمة» أي لما في الهزيمة من التأديب الإلهي للمؤمنين وتعليمهم أن يأخذوا بالاحتياط ولا يغتروا بشيء يشغلهم عن الإستعداد وتسديد النظر أ.

وأمّا نتيجة هذه التربية والصياغة التي يتلقاها المؤمنون في خضم المحن والمصائب واتون الموادث المرّة فهو حصول القدرة الكافية لدحر الشرك والكفر دحراً ساحقاً وكاملاً، وإلى هذا أشار بقوله: ﴿وليمعني الكافرين﴾.

فإنّ المؤمنين بعد أن تخلصوا \_ في دوامة الحوادث \_ من الشوائب يحصلون على القدرة الكافية للقضاء التدريجي على الشرك والكفر، وتطهير مجتمعهم من هذه الأقذار والشوائب، وهذا يعنى أنّه لابدّ أولاً من تطهير النفس ثمّ تطهير الغير. أي التطهر ثمّ التطهير.

وفي الحقيقة كما أنّ القمر \_مع ما هو عليه من النور والبهاء الخاصين به \_ يفقد نوره شيئاً فشيئاً أمام وهج الشمس وبياض النهار حتى يغيب في ظلمة المحاق فلا يعود يرى إلّا عندما تنسحب الشمس من الأفق، كذلك يأفل نجم الشرك وأهله وتتضاءل قوّة الكفر وأشياعه كلّما إزداد صفاء المسلمين المؤمنين، وخلصوا من رواسب الضعف والإعوجاج والانحراف.

فهناك علاقة متقابلة بين تمحيص المؤمنين وإرتقائهم في مدارج الخلوص والطهر، ومراتب الصفاء والتقوى، وبين إنزياح الكفر والشرك وإندثار معالمها وآثارهما عن ساحة الحياة الاجتاعية.

هذه هي الحقيقة الكبرى والخالدة التي يلخصها القرآن في هاتين الجملتين اللتين تشكل الأولى منها المقدمة والثانية النتيجة.

ثمّ إنّه يفيدنا القرآن درساً من واقعة «أحد» في تصحيح خطأ فكري وقع فيه المسلمون

١. تفسير المنار، ج ٤، ص ٤٦، ذيل الآية مورد البحث.

 <sup>«</sup>المحق» النقصان ومنه المحاق لآخر الشهر إذا انمحق الهلال وامتحق وقل ضياؤه.

فيقول: ﴿ لَم حسبتم لَن تدخلوا الجنّة ولمّا يعلم الله الذين جاهدوا هنكم ويعلم الصابرين ﴾ أي هل تظنون أنّكم تنالون أوج السعادة المعنوية بمجرّد اختياركم لإسم المسلم، أو بمجرّد أنّكم حملتم العقيدة الإسلامية في الفكر دون أن تطبقوا ما يتبعها من التعاليم؟

لوكان الأمركذلك لكان هيناً جدّاً، ولكن ليس كذلك حتاً، فإنّه ما لم تطبق التعاليم التي تتبع تلك المعتقدات، في واقع الحياة العملية لم ينل أحد من تلك السعادة العظمى شيئاً. وهنا بالذات يجب أن تتميز الصفوف، ويعرف الجاهدون الصابرون عن غيرهم.

#### مزاعم موفاء:

ثمّ إنّه كان هناك جماعة من المسلمين \_ بعد معركة «بدر» واستنهاد فريق من أبطال الإسلام \_ يتمنون الموت في أحاديثهم وبحالسهم ويقولون: ليتنا نلنا الشهادة في «بدر»، ومن الطبيعي أن يكون بعض تلك الجهاعة صادقين في تمنيهم والبعض الآخرون كاذبين يتظاهرون بهذه الأمنية، أو يجهلون حقيقة أنفسهم، ولكن لم يلبث هذا الوضع طبويلاً، فسرعان ما وقعت معركة أحد الرهيبة المؤلمة، فقاتل الجاهدون الصادقون بشهامة وبسالة وصدق وكرعوا كؤوس الشهادة، وحققوا أمانيهم، ولكن الذين كانوا يتمنونها كذباً وتظاهراً ما إن رأوا علائم الهزيمة التي لحقت بالجيش الإسلامي في تلك الواقعة حتى فروا خوفاً وجبناً، وظنا بنفوسهم وأرواحهم، تاركين الساحة للعدو الغاشم، فنزلت هذه الآية توبخهم و تعاتبهم إذ تقول: ﴿ولقد كنتم تمنونه طويلاً وكيف يفر المرء من عبوبه، وهو يراه و ينظر إليه؟

## **بحث** دراسة سريعة لعلل الهزيمة في «أمد»:

لقد مررنا في الآيات السابقة في هذا المقطع من الحديث على عبارات تكشف كلّ واحدة منها القناع عن واحدة من أسرار الهزيمة التي وقعت في معركة أحد، وها نحن نشير إلى أهم وأبرز هذه العوامل التي تعاضدت فأدت إلى هذه النكسة المرة، والحاوية لكثير من العبر في نفس الوقت، وهذه العوامل هي:

1- الخطأ في المحاسبة عند بعض المسلمين المديني العهد بالإسلام في فهم مفاهيمه وتعاليم، حيث إنهم تصوروا أن إظهار الإيمان وحده يكني لتحقيق الانستصار، وإن الله للذلك سينزل عليهم نصره، ويمدهم بالقوى الغيبية في جميع الميادين، ولهذا تناسوا وتجاهلوا السنن الإلهيّة في مجال الأسباب الطبيعية للإنتصار من اختيار الخطة الصحيحة، وإعداد القوى اللازمة، واليقظة القتالية.

٢- عدم الانضباط العسكري ومخالفة أوامر النّبي تَبْرَانَة القائد المشددة للرماة بالبقاء في الثغر من الجبل، والذب عن ظهور المسلمين وقد كان هذا هو العامل الحقيق المؤثر للهزيمة.

٣- حبّ الدنيا والحرص على الحطام الذي دفع بعض المسلمين الحديثي العهد بالإسلام إلى الانصراف إلى جمع الغنائم، وترك ملاحقة العدو، ووضع الأسلحة حتى لا بتأخروا عن الآخرين في حيازة الغنائم، وكان هذا هو العامل الثالث لتلك النكسة الدامية التي علمتهم أنّ الجهاد في سبيل الله يستدعي نسيان جميع هذه الأمور والتوجه بالكامل إلى الهدف.

٤- الغرور الناشيء عن الإنتصار الساحق واللامع في معركة بدر إلى درجة أنه أنسسى
 بعض المسلمين قوّة العدو، وجعلهم يحتقرون تجهيزاته وطاقاته، ويستصغرون شأنه.

هذه هي بعض نقاط الضعف التي ينبغي أن تزول في مياه هذه النكسة المؤلمة الساخنة، وتتبخر في أتونها.

8003

#### الآبتان

### سبب النزول

إنّ الآية الأولى من هاتين الآيتين ناظرة أيضاً إلى حادثة أخرى من حوادث مـعركة «أحد» وهي الصيحة التي ارتفعت فجأة في ذروة القتال بين المسلمين والوثنيين أنّ محمّداً قد قتل.

ولقد قارنت هذه الصيحة نفس اللحظة التي رمى فيها «عمرو بن قمنة الحارثي» النّبي تياليّة بحجر فكسر به رباعيته وشجه في وجهه، فسال الدم، وغطّى وجهه الشريف فقد كان العدو يريد في هذه اللّحظة أن يقضي على رسول الله، ولكن «مصعب بن عمير» وهو من حملة الرايات في الجيش الإسلامي ذب عنه حتى قتل دون النّبي، فتوهم العدو أنّ النّبي قد قتل، ولهذا صاح: إلّا أنّ محمّداً قد قتل، ليخبر الناس بذلك الأمر.

وقد كان لإنتشار هذا الخبر أثره الإيجابي في معنويات الوثنيين بقدر ما ترك من الأثر السيء في نفوس المسلمين حيث تزعزعت روحيتهم وزلزلوا زلزالاً شديداً، فاضطرب جمع كبير منهم كانوا يشكلون أغلبية الجيش الإسلامي، وأسرعوا في الخروج من ميدان القتال،

ا. ولقد جاء في بعض كتب التاريخ أن هذه الإصابات لحقت بالنبي ﷺ من جراء هجمات أفراد عديدين من العدو، (لمزيد الايضاح، راجع بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٢٧؛ والتاريخ الطبري، ج ٢، ص ٢٠١.

بل وفكر بعضهم أن يرتد عن الإسلام بمقتل النّبي ويطلب الأمان من أقطاب المشركين، بينا كان هناك أقلية من المسلمين مثل الإمام علي ينج وأبو دجانة وطلحة وآخرون، يصرون على الثبات والمقاومة ويدعون الناس إليه.

فقد جاء أنس بن النضر إلى ذلك الفريق الذي كان يفكر في الفرار وقال لهم: «يا قوم إن كان قد قتل محمّد فربّ محمّد لم يقتل فقاتلوا على ما قاتل عليه رسول الله عليه وموتوا على ما مات عليه» ثمّ شد بسيفه وحمل على الكفّار وقاتل حتى قتل، ثمّ لم يمض وقت طويل حتى تبين أنّ النّبي عَبَيْنِيَ على قيد الحياة، وتبين على أثره خطأ ذلك الخبر أو كذبه، فنزلت الآية الأولى من الآيتين الحاضر تين م توبخ الذين لاذوا بالقرار بشدة. (

### التفسير

### لا لعبادة الشفصية وتقديس الفرد:

تعلّم الآية الأولى من هاتين الآيتين حقيقة أخرى للمسلمين استلهاماً من أحداث معركة «أحد» إذ تقول: ﴿وها همقد لِلارسول قد خلت من قبله الرسل لَفْلِين هات لُوقتل النقلبتم على لُعقابِكم ﴾ وهذه الحقيقة هي أنّ الإسلام ليس دين عبادة الشخصية حتى إذا قتل النبي على أن الاسلام أن عبادة الشخصية على أنّ الإسلام النبي على أن ونال الشهادة في هذه المعركة افتراضاً بينتهي كلّ شيء ويسقط واجب الجهاد والنضال عن كاهل المسلمين، بل إنّ هذا الواجب مستمر، وعليهم أن يواصلوه لأنّ الإسلام لا ينتهي بموت النّبي أو استشهاده، وهو الدين الحقّ الذي أنزل ليبق خالداً إلى الأبد.

إن عبادة الشخصية وتقديس الفرد من أخطر ما يصيب أية حركة جهادية ويهددها بالسقوط والانتهاء، فإن إرتباط الحركة أو الدين بشخص معين حتى لوكان ذلك هو النبي الحاتم الحاتم عناه توقف كل الفعاليات وكل تقدم بفقدانه وغيابه عن الساحة، وهذا النوع من الإرتباط هو أحد علانم النقص في الرشد الاجتماعي.

إنّ تركيز النّبي وإصراره على مكافحة تقديس الفرد وعبادة الشخصية آية أخرى من آيات صدقه، ودليلاً آخر يدل على حقانيته، لأنّ قيامه ودعوته لوكان لنفسه وبهدف تحقيق مصالحه الشخصية للزم أن يعمق في الأذهان والقلوب هذه الفكرة، ويـزيد مـن

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٢٠، ص ٥٩ و٢٠١.

توجيه الأنظار إلى نفسه وأنّ جميع الأشياء في هذا الدين مرتبطة بشخصه بحيث إذا غاب عنهم ذهب وانتهى كلّ شيء، ولكن القادة الصادقين كالنّبي الأكرم و لل يفعلون مثل هذا أبداً، ولا يشجعون على مثل هذه الأفكار، بل يكافحونها بقوة، ويقولون: إنّ أهدافنا أعلى من أشخاصنا وهي لا تنتهي بموتنا وبغيابنا، ولهذا يقول القرآن الكريم: ﴿وها هحمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل لفإين مات لوقتل لنقلبتم على لعقابكم ﴾؟ وهو بذلك يستنكر ما دار في خلد البعض أو قد يدور من أنّ كلّ شيء في هذا الدين ينتهي بغياب النّبي \_القائد على والجدير بالذكر أنّ القرآن استخدم للتعبير عن الردة إلى الجاهلية كلمة ﴿لنقلبتم على لعقابكم ﴾ و «الأعقاب» جمع عقب (وزان خشن) بمعنى مؤخرة القدم، فهو تعبير موح يصور التراجع إلى الوراء والإرتداد الواقعي، وهو أكثر إيحاءاً وأقوى تنصويراً من لفظة الردة والرجوع والعودة، لأنه بمعنى السير القهقري.

ثمّ إنّه سبحانه يقول: ﴿وهِن ينقلب على عقبيه فلن يضرّ الله شيئاً ﴾ يعني أنّ العودة إلى الكفر والوثنية تضرّ كم أنتم دون الله سبحانه، لأنّ أمثال هذا التراجع لا يعني سوى توقفكم في طريق الخير والسعي نحو السعادة الكاملة، بل فقدان كلّ ما حصلتموه من العزّة والكرامة والجد بسرعة.

ثمّ إنّه لما كان هناك \_ في معركة أحد \_ أقلية استمرت على جهادها رغم الصعوبات، وإنتشار الخبر المفجع عن مقتل الرسول المنتجة ، كان من الطبيعي أن يمنال صمودهم هذا وثباتهم التقدير اللائق، ولهذا قال سبحانه: ﴿وسيجزي الله الشاكرين﴾ وبذلك مدح القرآن الكريم استقامتهم وصمودهم، ووصفهم بالشاكرين لائهم أحسنوا الاستفادة والإنتفاع بالنعم في سبيل الله، وهذا أفضل مصاديق الشكر.

إنّ الدرس الذي تعطيه هذه الآية في مكافحة عبادة الشخصية وتقديس الفرد هو أبلغ وأفضل درس لجميع المسلمين في جميع العصور والأزمنة، فعليهم جميعاً أن يتعلموا من القرآن أن لا يربطوا القضايا الإستراتيجية والأهداف العليا والمصيرية بالأشخاص، بل لابد أن يلتفوا حول الأسس والمبادي، الخالدة التي لا تفنى ولا تتغير، ولا تتأثر بتغير الأشخاص أو غيابهم عن الساحة بسبب الموت أو القتل حتى لو كان ذلك هو النبي الأكرم مَن الكيلا تتوقف عجلة المسيرة عن الحركة، ولا يتعطل دولاب العمل عن الدوران، بل إنّ ذلك هو رمز الخلود في أي مبدأ وحركة أساساً.

وعلى هذا الأساس فإن جميع البرامج والتشكيلات المرتبطة بالأشخاص والقائمة بوجودهم الشخصي هي في الحقيقة برامج وتشكيلات غير سليمة ولا طبيعية، وهي معرضة للزوال والفناء في أية لحظة.

وممًا يؤسف له أن يكون أغلب التشكيلات الإسلامية اليوم من هذا القبيل، أي إنّها قائمة بالأشخاص، ولذلك فهي سرعان ما تزول وتتهاوى وتتلاشى عندما يغيب الأشخاص بذواتهم عن الساحة.

إنَّ على المسلمين أن يستلهموا من هذه الآية فيقيموا مؤسساتهم المتنوعة المختلفة بنحو يستفاد فيها من مواهب الأشخاص اللائقين الموهوبين دون أن يكون مصيرها مرتبطاً بمصيرهم حتى لا تندثر بتغيرهم أو غيابهم.

أمّ إنّ جماعة كثيرة من المسلمين أرعبوا وزازلوا لشائعة مقتل النّبي في أحد ـ كما أسلفنا ـ إلى درجة أنّهم تركوا ساحة المعركة، وفروا بأنفسهم من الموت وحتى أنّ بعضهم فكر في الردة عن الإسلام فكان قوله سبحانه: ﴿وها كان لنفس أن تعوم لِلّا بِإِذَن الله كتاباً هؤ بلاً ﴾ وهو يكرر توبيخهم، وتنبيههم إلى أنّ الموت بيد الله، والفرار لا ينفع في الخلاص من الأجل الإلهي، فإذا صح أنّ النّبي قتل في المعركة ونال الشهادة لم يكن ذلك إلّا تحقيقاً لسنة إلهيّة، فلهاذا خاف المسلمون وكفوا عن القتال؟؟

ومن ناحية أخرى أنّ الفرار من المعركة لا يدفع الأجل كما أنّ مواصلة القتال والبقاء في المعركة لا يقرب هو الآخر أجلاً، فالفرار من ميدان الجهاد حفاظاً على النفس لغو لا فائدة فيه.

وهناك بحث حول معنى الأجل، وأنّ منه حتمياً، ومنه معلقاً، والفرق بـين النـوعين سنوافيك به في تفسير الآية الثانية من سورة الأنعام بإذن الله تعالى.

وأما إذا كان هدفه أسمى من ذلك، وصب جهوده في سبيل الحصول على الحياة الخالدة والفضائل الإنسانية بلغ إلى هدفه حتماً وأوتي ثواب الآخرة الذي هو أعظم من كلّ ثواب وأسمى من كلّ نتيجة، فلماذا إذن لا يصرف الإنسان جهوده، ويوظف ما أوتي من طاقات معنوية ومادية في الطريق الثاني وهو الطريق الخالد السامي؟

و تأكيداً لهذه الحقيقة قال سبحانه: مرة أخرى ﴿وسنجزي الشاكرين ﴾.

والجدير بالتأمل أن الفعل في هذه العبارة جاء في الآية السابقة، بصيغة الغائب ﴿سيجزي﴾ وجاء هنا في صورة المتكلم ﴿سنجزي﴾ وهذا يفيد غاية التأكيد للوعد الإلهي بإعطاء الثواب لهم، فهو تدرج من الوعد العادي إلى الوعد المؤكّد، فكأنّ الله يريد أن يقول وببساطة \_أنا ضامن لجزائهم وثوابهم.

ثمّ إنّه جاء في تفسير «مجمع البيان» في ذيل هذه الآية عن الإمام الباقر أنّه قال: إنّه أصاب علياً على يوم «أحد» إحدى وستون جراحة، وأنّ النّبي عَلَيْ أمر أم سليم وأم عطية أن تداوياه، فقالتا إنا لا نعالج منه مكاناً إلّا انفتق مكان آخر، وقد خفنا عليه، فدخل رسول الله عَلَيْ والمسلمون يعودونه وهو قرحة واحدة فجعل يسحه بيده، ويقول: «إنّ رجلاً لقي هذا في الله فقد أبلي وأعذر» وكان القرح الذي يسحه رسول الله عَلَيْ يلتم، وقال علي على «الحمد الله إذ لم أفر ولم أول الدبر» فشكر الله له ذلك في موضعين من القرآن وهو قوله تعالى: ﴿وسيجزي للله كرين﴾ وقوله تعالى: ﴿وسيجزي للله كرين﴾ أ

8003

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير الميزان، ج ٤، ص ٦٧.

وَكَأَيِن مِن نَبِيِ قَدَتَلَ مَعَهُ رِبِينُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا طَعُفُواْ وَمَا السَّتَكَانُواْ وَاللّهُ يُحِبُ الصَّبِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلّا أَن قَالُواْ وَمَا السَّتَكَانُواْ وَاللّهُ يُحِبُ الصَّبِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلّا أَن قَالُواْ رَبّنَا اعْفِر لَنَا دُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَيِتَ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْفَوْمِ رَبّنَا اعْفِر لَنَا دُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي آمْرِنَا وَثَيِّتَ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْفَوْمِ رَبّنَا اعْفِر لَنَا دُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي آمْرِنَا وَثَيِّتَ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى اللّهُ مُ اللّهُ مُوابَ الدُنيَا وَحُسَنَ ثُوابِ الْآخِرَةِ وَاللّهُ يُحِبُ اللّهُ مُ اللّهُ مُوابَ الدُنيَا وَحُسَنَ ثُوابِ الْآخِرَةِ وَاللّهُ يُحِبُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُ اللّهُ مُوابَ الدُنيَا وَحُسَنَ ثُوابِ الْآخِرِةَ وَاللّهُ يُحِبُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنَا لَكُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُنَا اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

### التفسير

#### المماهدون السابقون:

بعد استعراض حوادث معركة «أحد» في الآيات السابقة، جاءت الآيات الحاضرة لتحث المسلمين على التضحية والثبات وتشجعهم وتثبّتهم بذكر تضحيات من سبقوهم من أصحاب الرسل الماضين وأتباعهم المؤمنين الصادقين الأبطال، وتوبّخ ضمناً أولئك الذين فرّوا في «أحد» وحدّثوا أنفسهم بما حدّثوا إذ يقول سبحانه: في الآية الأولى من هذه الآيات: ووكأيّن من نبيّ قاتل معه ربيّون كثير فما وهنوالها أصابهم في سبيل الله فأنصار الأنبياء إذا واجهوا المصاعب والجراحات والشدائد في قتالهم الأعداء لم يشعروا بالضعف والهوان أبداً، ولم يخضعوا للعدو أو يستسلموا له، ومن البديهي أنّ الله تسعالي يحب مثل هولاء الأشخاص الذين يثبتون ويصبرون في القتال ووها ضعفوا وها استكانوا والله يحبّ الصابوين.

 ٢. «ربيون» جمع «ربي» وزان «على» يطلق على من اشتد إرتباطه باقه عزّوجلّ، ويكون مؤمناً عالماً، صامداً مخلصاً.

١. «كأيّن» أي ما أكثر، ويقال أنها اسم مركب \_أصلاً \_ من كاف التشبيه وأي الاستفهامية فظهرتا في صورة الكلمة الواحدة التي فقد عندها معنيا الجزئين، واكتسبت معنى جديداً هو «ما أكثر».

فهوًا لاء عندما كانوا يواجهون المشاكل بسبب بعض الأخطاء أو العثرات وعدم الإنضباط لم يفكروا في الإستسلام للأمر الواقع، أو يحدثوا أنفسهم بالفرار أو الإرتداد عن الدين والعقيدة بل كانوا يتضرّعون إلى الله يطلبون منه الصبر والثبات، والعون والمدد ويقولون ﴿وهاكان قولهم إلا أن قالوا ربّنا لففرلنا دُنوبنا ولسرافنا في لمرنا وثبّعا أقدلهنا ولنصرنا على القوم الكافرين﴾.

إنّهم بمثل هذا التفكر الصحيح والعمل الصالح كانوا يحصلون على ثوابهم دون تأخير، وهو ثواب مزدوج، أمّا في الدنيا فالنصر والفتح، وأمّا في الآخرة فما أعد الله للمؤمنين المجاهدين الصادقين: ﴿فَآتَاهُمُ لِللهُ ثُولِبُ الدنيا وحسن ثوابِ الآخرة ﴾.

ثم إنه سبحانه يعد هو لاء \_ في نهاية هذه الآية \_ من المحسنين إذ يـقول: ﴿والله يـحبُ المحسنين﴾.

وبهذا النحو يبين القرآن درساً حياً للمسلمين الحديثي العهد بالإسلام، من حياة الأمم السابقة وسلوكهم مع أنبيائهم، وكيفية تعاملهم مع المشكلات الطارئة، وكيفية التغلب عليها، وهو درس من شأنه أن يربّيهم ويعدّهم للحوادث المستقبلة، والمعارك القادمة.

## وقفات أفرى عند هذه الآيات:

ثمّ إن في هذه الآيات نقاطاً هامة أخرى جديرة بالتوجه والإلتفات نشير إليها فيا يلي: 

۱- الصبر \_كها أشرنا إليه سابقاً \_ يعني الثبات والصمود، ولهذا جاء في هذه الآية في مقابل «الضعف والإستكانة» كها ويدل على ذلك كون الصابرين في رديف الحسنين إذ قال في الآية الأولى: ﴿والله يحبّ الصابرين﴾ وقال في الآية الثالثة ﴿والله يحبّ المحسنين﴾ وهمو إشعار بأنّ الإحسان لا يمكن إلّا بالثبات والصمود والصبر، لأنّ الحسن تواجهة آلاف المشاكل، فإذا لم يكن مزوداً بالصمود والصبر والثبات والإستقامة لم يمكنه الاستمرار في عمله، بل سرعان ما يتركه في خضم المشكلات.

٢- إنّ المجاهدين الحقيقيين هم الذين لا ينسبون سبب الهزيمة إلى غيرهم، أو يسندونها إلى عوامل وأسباب خيالية ووهمية، بل يبحثون عنها في نفوسهم وذواتهم، ويحاولون بصدق التخلص منها من خلال تصحيح الأخطاء، وترميم الثغرات، بل لا يتلفظون بكلمة الهزيمة، إنّا يعبرون عنها بالإسراف، والإفراط غير المبرر، تماماً على العكس منا اليوم حيث

نسعى غالباً لأن نتجاهل هزائمنا بالمرة، وأن ننسبها إلى عوامل خارجية لا تمت إلى ذواتنا بصلة، ولا ترتبط بسلوكنا وأفكارنا، ولهذا فإننا لا نفكر في إصلاح الأخطاء، وإزالة نقاط ضعفنا.

٣\_ لقد عبرت الآية الثالثة عن الجزاء الدنيوي بثواب الدنيا، ولكنها عبرت عن الجزاء الأخروي بحسن ثواب الآخرة، وهذه إشارة إلى أنّ ثواب الآخرة يختلف عن ثواب الدنيا اختلافاً كلياً، لأنّ ثواب الدنيا مها يكن فهو مميزوج بالفناء والعدم، ويتقترن ببعض المنغصات والمكروهات الذي هو من طبيعة الحياة الدنيا، في حين أنّ ثواب الآخرة حسن كلّه، إنّه خير خالص لا فناء فيه ولا عناء، ولا إنقطاع فيه ولا انتهاء، ولا كدورات فيه ولا منغصات، ولا متاعب ولا مزعجات.

8003

يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِن تُطِيعُوا ٱلَّذِينَ كَفَكُواْ يَدُدُّوكُمْ عَلَىٰ أَعْقَكِيكُمْ فَتَنقَلِبُواْ خَسِرِينَ ﷺ بَلِ اللهُ مَوْلَنكُمْ وَهُوَخَيْرُ ٱلنَّصِرِينَ ﴿ سَكُلِقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللَّهِمَا لَمْ يُنَزِلْ بِهِ عَسُلْطَكَنَا وَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّارُ وَبِنْسَ مَثْوَى ٱلظَّلِمِينَ ﴿ شَا لَكُونِ الشَّلِمِينَ ﴿ شَا لَكُونِ الطَّلِمِينَ ﴾ يُنَزِلْ بِهِ عَسُلْطَكَنَا وَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّارُ وَبِنْسَ مَثْوَى ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ شَا السَّارُ وَبِنْسَ مَثْوَى ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾

## التفسير

#### تمذيرات مكررة:

هذه الآيات \_كسابقاتها \_نزلت بعد معركة «أحد» وبهدف تقويم وتحليل الحوادث التي وقعت أو لابست تلكم المعركة، ويشهد بهذا وضع هذه الآيات والآيات السابقة.

إنّ ما يبدو للنظر هو أن أعداء الإسلام أخذوا - بعد معركة أحد - يسعون في إلقاء الفرقة في صفوف المسلمين ببث سلسلة من الدعايات المسمومة، والمغلفة أحياناً بلباس النصيحة، والتحرّق على ما آل إليه المسلمون، وكانوا بالاستفادة من الأوضاع النفسية المتردية التي كان يمر بها جماعة من المسلمين، يحاولون زرع بذور النفور من الإسلام بينهم.

ولا يستبعد أن يكون اليهود والنصارى قد ساعدوا المنافقين في هذه الخطة الحاقدة، كما حدث في المعركة نفسها حيث كان لهم حظ في الترويج للشائعة التي أطلقت حول مقتل النّبي عَمَالًا بهدف إضعاف معنويات المقاتلين المسلمين.

الآية الأولى من هذه الآيات تقول: ﴿يَا لَيْهَا اللَّذِينَ آَهَنُوا لِنَ تَطْيَعُوا الدَّينَ كَفُرُوا يَردُوكُمُ على لُعقابِكُم فَتَنقلبُوا خَاسُرِينَ ﴾ فهي تحذر المسلمين من إطاعة الكفّار وتقول: إنّ إطاعة الكفّار تعني العودة إلى الجاهلية بعد تلك الرحلة العنظيمة في طريق التكامل المعنوي والمادي في ظل التعاليم الإسلامية. إنّ إطاعة الكفّار في وساوسهم وتلقيناتهم، والإصغاء إلى دعاياتهم تعني العودة إلى النقطة الأولى ألا وهي الكفر والفساد والسقوط في حضيض الإنحطاط، وفي هذه الصورة يكونون قد إرتكبوا إنما كبيراً ستلازمهم تبعاته، وآثاره الشريرة، فأية خسارة أكبر من أن يستبدل الإنسان الإيمان بالكفر، والنور بالظلام، والهدى بالضلال والسعادة بالشقاء؟!

ثمّ إنّه سبحانه يؤكّد بأنّ لهم خير ناصر وولي وهو الله: ﴿بــل الله هــولاكــم وهــو خــير الناصوين﴾.

إنّه الناصر الذي لا يغلب، بل لا تساوي قدرته أية قدرة، في حين ينهزم غــيره صن الموالي، ويندحر غيره من الأسياد.

ثمّ إنّه سبحانه يشير إلى نموذج من نماذج التأييد الإلهي للمسلمين في أحرج الظروف، وأحلك المراحل إذ يقول: ﴿سنلقي في قلوب الذين كفروا الرّعب﴾.

فني هذا المقطع من الآية يشير إلى نجاة المسلمين بعد معركة أحد، وخلاصهم بأعجوبة، وهو بذلك \_كها أسلفنا \_يشير إلى واحد من موارد حماية الله للمسلمين وغضبه على الكفّار، ويطمئن المسلمين إلى المستقبل ويزيد من ثقتهم بأنفسهم، ويؤمّلهم في التأييدات الإلهيّة القادمة.

فالوثنيون المكيون \_كها سبق أن قلنا في قصة معركة أحد \_ مع أنهم أحرزوا في تملك المعركة انتصاراً ملفتاً للنظر، واستطاعوا أن يبددوا الجيش الإسلامي ولو ظاهراً، رأوا أن يعودوا إلى ساحة المعركة، ويأتوا على البقية الباقية من القوّة الإسلامية، بل ولم يترددوا مطلقاً في إغارة على المدينة المنورة، والقضاء على شخص النبي الكريم مَنْ الذي كان قد بلغهم عدم صحة الخبر بمقتله في تلك المعركة.

إلا أنّ الله سبحانه قد ألتى في قلوبهم رعباً عجيباً، وخوفاً بالغاً صرفهم عن نيّتهم تلك. على أن هذا الخوف الذي لم يكن له ما يبرره أبداً سوى أنّه من خواص الكفر والوثنية والاعتقاد بالخرافة قد شمل وجودهم كلّه حتى أنّهم -كها نقراً ذلك في الأحاديث -كانوا عند عودتهم من «أحد» وإقترابهم من مكّة أشبه ما يكونون بجيش منهزم مندحر، رغم ما قد حققوه من إنتصار شبه ساحق.

وهذا هو ما تلخصه الآية إذ تقول: ﴿سنلقي في قلوب الذين كفروا الرّعب ﴾ أي إنّنا كما القينا الرعب في قلوب الذين كفروا الرّعب أي إنّنا كما القينا الرعب في قلوب الكفّار في أعقاب معركة «أحد» ورأيتم نموذجاً منه بـأم أعـينكم،

سنلتي مثله في قلوب الذين كفروا فيما بعد، ولهـذا يـنبغي أن تـطمئنوا إلى المـــتقبل، ولا تأخذكم في الله لومة لائم، ولا تهزكم ولا تزعزعكم شهاتة شامت ووسوسة موسوس.

والجدير بالذكر أنّ الآية تعلل نشأة هذا الرعب الواقع في قلوب الكفّار كالتالي: ﴿بها أشركوا بالله ما لم ينزّل به سلطاناً ﴾.

لقد كانوا قوماً أهل خرافة، لا يتبعون دليلاً، ولا يلتمسون برهاناً، ولهذا كثيراً ما كانت المحقوات من الأشياء تعظم في عبيونهم وأفكارهم، فيتخذون الحجر والمدر والخشب معبودات وآلهة لهم، يضعفون أمام الحوادث ضعفاً عجيباً ويستكينون لها استكانة مذلة لأنهم سرعان ما يخطئون في حساباتهم وتقديراتهم، فإذا ما حدث حادث طفيف في حياتهم حكما لو سمعوا مثلاً بأنّ المسلمين المهزومين عادوا مع جراحاتهم وجرحاهم إلى ساحة المعركة لملاحقة الأعداء، عظم ذلك في عيونهم وكبر في نظرهم، وحسبوا له أعظم حساب، وخافوا من ذلك أشد الخوف، وهي بعينها الحالة التي يعاني منها المستكبرون في عالمنا الراهن وعصرنا الحاضر، حيث إنّنا نشاهد كيف يخافون من أصغر حادث، فيتصورون الذرّة جبلاً والحبّة قبة، وذلك لأنهم لا يركنون إلى ركن وثيق، ولم يختاروا فيتصورون الذرّة جبلاً والحبّة قبة، وذلك لأنهم لا يركنون إلى ركن وثيق، ولم يختاروا فيتصورون الذرّة حبيناً، من إيمان صحيح وعقيدة مستقيمة.

لقد ظلم هؤلاء الكافرون أنفسهم وظلموا مجتمعاتهم فد: ﴿وهاولهم النارويسنس هشوى الظالمين﴾ وما أسوأه من منوى ومآل.

## الإنتصار بعامل الرعب:

تفيد روايات كثيرة أنّ النّبي ﷺ كان يمتاز في جملة ما يمتاز به أنّه كان ينتصر على أعدائه بسبب خوفهم وإلقاء الرعب في قلوبهم .

إنّ هذا الموضوع يشير - في نفس الوقت - إلى أحد عــوامــل الإنــتصار في المــعارك والحروب وخاصة في مثل هذا اليوم الذي تعتبر فيه معنويات المقاتلين من أهم الأمــور العسكرية، ومن أهم القضايا في شؤون التكتيك الحربي.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٢، ص ٢٥٠.

ولهذا فإن لمعنوية المقاتلين المرتفعة من التأثير في تحقيق النصر ما ليس للسلاح مس حيث الكمية والكيفية.

من هنا بالغ الإسلام في رفع معنويات المقاتلين، فضى يقوي فيهم روح الإيمان والحبّ للجهاد، والإعتزاز بالشهادة، والإتكال على الله القادر المنان وبهذا بلغ بالمجاهدين المسلمين أعلى قم الإستقامة والثبات، والشجاعة والبسالة في حين كان المشركون وعبدة الأوثان، الذين لم يكونوا يعتقدون إلا بأصنام صم بكم لا تضر ولا تنفع، ولا يؤمنون بمعاد وقيامة وحياة بعد الموت، كانوا يعانون من نفسية ضعيفة منهزمة مهزوزة، فكان هذا التفاوت بين النفسيتين هو أحد العوامل المؤثرة لإنتصار المسلمين عليهم.

8003

وَلَقَكُ دُصِكَ فَكُمُ اللَّهُ وَعَدَهُ وَإِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ مَ حَقَّ إِذَا فَشِلْتُ مَ وَتَنَازَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَعَصَائِتُم مِنْ ابَعْدِ مَآأَرَى كُمْ مَّا تُحِبُّونَ مِنحَكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنيكا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ثُمَّ صَكَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَنْتَلِيَكُمْ وَلَقَدْ عَفَاعَنِ حَيْمٌ وَٱللَّهُ ذُو فَضَلَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِذَ تُصْعِدُونَ وَلَاتَ لَوُ، كَ عَلَىٰٓ أَحَدِوَ ٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَىٰكُمْ فَأَتْبَكُمْ غَمَّا بِغَيْرِ لِكَيْلا تَحْرَنُواْ عَلَى مَافَاتَكُمْ وَلَا مَاۤ أَصَكَبَكُمْ وَاللَّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِن ابعَدِ ٱلْغَيْرِ أَمَنَةُ نُعُاسَا يَغْشَىٰ طَآبِفَ قَمِنكُمْ وَطَآبِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظُنَّ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَل لَّنَامِنَ ٱلْأَمْرِمِن شَيْءٌ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ، لِلَّهِ يُخْفُونَ فِي أَنفُسِهِم مَّا لَا يُبْدُونَ لَكُ يُقُولُونَ لَوْكَانَ لَنَامِنَ ٱلْأَمْرِشَى " مَّاقُتِلْنَا هَنَهُنَا قُلُوكُنُمُ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبْتَلِي ٱللَّهُ مَافِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَجِّصَ مَافِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُودِ 🚳

## التفسير

#### الهزيمة بعد الانتصار:

قاتل المسلمون في المرحلة الأولى من معركة «أحد» بشجاعة خاصّة، ووقـفوا وقـفة رجل واحد فأحرزوا إنتصاراً سريعاً، ودحروا جيش العدو في أقرب وقت، فدبّ السرور والفرح في المعسكر الإسلامي من أقصاه إلى أقصاه كها أسلفنا، إلّا أنّ تجاهل فريق من الرماة لأوامر الرسول عَبِي الله المشددة بالبقاء عند ثغر الجبل والمحافظة عليه سبّب في أن تنقلب الآية.

فقد أقدم ذلك الفريق من الرماة الذين كلّفهم النّبي القائد ﷺ بحراسة الثغر الموجود في جبل «عينين» بقيادة «عبدالله بن جبير» على ترك موقعهم المهم جدّاً عندما عرفوا بهزيمة قريش، واشتغال المسلمين بجمع الغنائم، وفسيح هذا الأمر المجال لكين من قسريش في أن يهاجموا المسلمين من الخلف ويتحمل الجيش الإسلامي ضربة نكراء.

وعندما عاد المسلمون بعد تحمل خسائر عظيمة إلى المدينة كان يسأل أحدهم رفيقه: ألم يعدنا الله سبحانه بالفتح والنصر، فلهاذا هزمنا في هذه المعركة؟

فكانت الآيات الحاضرة جواباً على هذا السؤال، وتوضيحاً للعلل الحقيقية التي سببت تلك الهزية، وإليك فيما يلي تفسير جزئيات هذه الآيات وتفاصيلها:

قال سبحاند: ﴿ ولقد صدقكم الله وعده إذ تحسّونهم ` بإذنه حتى إذا ` فشلتم).

فني هذه العبارة يشير القرآن الكريم بل ويصرح بأنّ الله قد صدق وعده وأنزل النصر على المسلمين في بداية تلك المعركة، فقتلوا العدو، وفرقوا جمعهم ومزقوا شملهم ما داسوا كانوا يتبعون تعاليم النّبي عَلَيْهِ ويتقيدون بأوامره، وما داموا كانوا يستحلون بالثبات والاستقامة، فلم تلحق بهم الهزيمة إلّا عندما وهنوا وتجاهلوا أوامر القيادة النبوية الدقيقة، وهذا يعنى أنّ عليهم أن لا يتوهموا بأنّ الوعد بالتأييد والنصر مطلق لا قيد له ولا شرط، بل كل الوعود الإلهيّة بالنصر مقيدة باتباع تعاليم الله بحذافيرها، والتمسك بأهدافها.

أما متى وعد الله المسلمين بالنصر في هذه المعركة، فهناك إحتالان:

الأوّل:أن يكون المراد هو تلك الوعود العامة التي يعد الله بها المؤمنين داعًا حيث يخبرهم بأنّد سبحانه ينصرهم على الكافرين والأعداء.

الآخر: أنّ النّبي ﷺ قد وعد المسلمين بصراحة قبل أن يخوضوا معركة «أحد» بـأنّهم منتصرون في تلك المعركة، ووعد النّبي هو الوعد الإلهي بلاريب.

ثم إنّه سبحانه يقول: بعد بيان هذه الحقيقة حول النصر الإلهي ﴿ وتستازعتم في الله روعصيتم من بعد ما لراكم ما تحرّون ﴾.

١. «تحسّونهم» من «الحس» القتل على وجه الاستئصال، وسمي القتل حساً لأنه يبطل الحس.
 ٢. «إذا» ليست هنا شرطية، بل بمعنى «حين».

ومن هذه العبارة التي هي إشارة إلى ما طرأ على وضع الرماة في جبل «عينين» يستفاد بوضوح بأنّ الرماة الذين كلفوا بحراسة الثغر قد اختلفوا فيا بينهم في ترك ذلك الثغر ومغادرة ذلك الموقع في الجبل فعصى فريق كبير منهم، (وهذا قد يستفاد من لفظة عصيتم التي تفيد أن الأغلبية والأكثرية من الرماة قد عصت وتجاهلت تأكيدات النّبي بالبقاء هناك).

ولهذا يقول القرآن الكريم بأنكم عصيتم من بعد ما أراكم النصر الساحق الذي كمنتم تحبون، أي إنّكم بذلتم غاية الجهد لتحقيق النصر، ولكنكم وهنتم في حفظه، وتلك حقيقة ثابتة أبداً أن الحفاظ على الإنتصارات أصعب بكثير من تحقيقها.

أجل لقد اختلفتم فيا بينكم وتنازعتم في تلك اللحظات الحساسة البالغة الأهميّة ﴿منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة﴾.

فني الوقت الذي كان البعض (وهم الأغلب كما قلنا) يفكرون في الغنائم وقد سال لعابهم لها حتى أنهم تركوا موقعهم الخطير في الجبل، بينا بقيت جماعة أخرى قليلة مثل «عبدالله بن جبير» وبعض الرماة ثابتين في مكانهم يذبون عنه الأعداء و يطلبون الآخرة والشواب الإلهى العظيم.

وهنا تغير مجرى الأمور، وانعكست القضية فبدّل الله الإنتصار إلى الهـزيمة ليــتحنكم وينبهّكم، ويربّيكم: ﴿فَمْ صرفكم منهم ليبتليكم﴾.

ثم إن سبحانه غفر لكم كل ما صدر وبدر منكم من عصيان وتجاهل لأوامر الرسول عَلَيْهِ الله لا وما ترتب على ذلك من التبعات في حين كنتم تستحقون العقاب، وما ذلك إلا لأن الله لا يضن بنعمة على المؤمنين، ولا يبخل عليهم بموهبة ﴿ولقد مفا عنكم \* والله دو ف ضل على المؤمنين﴾.

أجل، إنّه تعالى يحب المؤمنين، ولا يتركهم وشأنهم ولا يكلهم إلى أنفسهم إلّا في بعض الأحيان ليتنبهوا، ويثوبوا إلى رشدهم فيزدادوا التصاقأ بالشريعة، واهتاماً بالمسؤوليات، ويقظة وإحساساً.

ثمّ إنّه سبحانه يذكّر المسلمين بموقفهم في نهاية معركة «أحد» فيقول: ﴿إِدْ تصعدون أولا

١. «تصعدون» من «الإصعاد» وهو -كما في المغردات للراغب - الأبعاد والمشي في الأرض سواء كان ذلك في صعود أو إتحدار في حين أنّ الصعود يعني الذهاب في المكان العالي، ولعلّ استعمال الاصعاد في الآية بدل الصعود لأنّ جماعة من الفارين صعدوا الجبل، وجماعة آخرين انتشروا في الصحراء.

تلوون على أحد والرسول يدعوكم في أخراكم ﴿ أَي تذكروا إذ فررتم من المعركة، ورحتم تلوذون بالجبل أو تنتشرون في السهل، تاركين رسول الله وحده بين المهاجمين المباغتين من المشركين وهو يدعوكم من ورائكم ويناديكم قائلاً: «إليّ عباد الله -إليّ عباد الله فإني رسول الله» وأنتم لا تلتفتون إلى الوراء أبداً، ولا تلبّون نداء النّبي عَلَيْهَا.

وفي ذلك الوقت أخذت الهموم والأحزان تترى عليكم ﴿فَأَثَابِكُم عُمَّا يَعْمَ﴾، لِمَا أَصَابِكُم من النكسة ولفقدان مجموعة كبيرة من خيار فرسانكم وجنودكم ولِمَا أَصَابِ جماعة منكم من الجراحات والإصابات ولِمَا بلغكم من شائعة قتل النّبي تَنْفَقَدُ

ولقد كان كلّ ذلك من نتائج مخالفتكم لأوامر القيادة النبوية، وتجاهلكم لتأكيداتها بالمحافظة على المواقع المناطة لكم.

ولقد كان هجوم تلك الغموم عليكم من أجل أن لا تحزنوا على ما فاتكم من غنائم الحرب، وما أصابكم من الجراحات في ساحة المعركة في سبيل تحقيق الإنستصار ولكسيلا تحزنوا على ما قاتكم ولاها أصابكم .

﴿والله خبيريما تعملون ﴾ فهو يعرف جيداً من ثبت منكم وأطاع، وكان مجاهداً واقعياً، ومن هرب وعصى، وعلى ذلك فليس لأحد أن يخدع نفسه، فيدعي خلاف ما صدر منه في تلك الحادثة، فإذا كنتم من الفريق الأول بحق وصدق فاشكروه سبحانه، وإن لم تكونوا كذلك فتوبوا إليه واستغفروه من ذنوبكم.

#### وساوس الماهلية:

إتسمت اللّيلة التي تلت معركة «أحد» بالقلق والاضطراب الشديدين، فقد كان المسلمون يتوقعون أن يعود جنود قريش الفاتحون المنتصرون إلى المدينة مرّة أخرى لاجتياح البقية الباقية من القوّة الإسلامية، والقضاء على من تبق من المقاتلين المسلمين، ولعلّ بعض الأخبار كان قد نمّ إلى المسلمين عن إعتزام المشركين ونسيّتهم في العودة إلى ساحة القتال.

ولاشك أنَّهم لو عادوا لكان المسلمون يواجهون أحلك الظروف في تلك الواقعة.

<sup>· «</sup>أخراكم» بمعنى «ورائكم».

أجل، إنّ المنافقين والجبناء وضعاف النفوس والإيمان لم يزرهم النوم ولاحتى النعاس في تلك الليلة خوفاً على نفوسهم، وعلى أرواحهم، وجرياً وراء الوساوس الشيطانية، والمخاوف التي هي من طبيعة ولوازم النفاق وضعف اليقين ووهن الإيمان، فيما أنّ المؤمنون الصادقون يستريحون في ذلك النعاس اللذيذ، وتلك النومة الطارئة الهائنة، وهذا هو أحد آثار الإيمان وثماره المهمة البارزة، فإنّ المؤمن يحظى بالراحة والطمأنينة حتى في هذه الدنيا، على العكس من غير المؤمنين من الكفّار أو المنافقين أو ضعاف الإيمان، فإنهم محرومون من الطمأنينة والراحة اللذيذة تلك.

ثمّ إنّ القرآن الكريم يعمد إلى بيان واستعراض طبيعة ما كان يدور بين أولئك المنافقين وضعاف الإيمان من أحاديث وحوار، وماكان يدور في خلدهم من ظنون وأفكار، إذ يقول: ﴿ يَظنُّونَ بِاللهِ عَيْرِ الحَقِّي ظنِّ الجاهلية﴾.

إنهم كانوا يظنون بالله ماكانوا يظنونه به أيام كانوا يعيشون في الجاهلية، وقبل أن تبزغ عليهم شمس الإسلام، فقد كانوا يتصورون أنّ الله سيكذبهم وعده، وينظنون أنّ وعود النّبي عَيَالِيَّة غير محققة ولا صادقة، وكان يقول بعضهم للآخر: ﴿يقولون هل لنا من الأمر من شي هذه الحالة من السقوط والهزيمة، والمحنة والبلية؟ إنهم كانوا يستبعدون أن ينزل عليهم نصر من الله بعد ما لقوا، أو كانوا يرون ذلك محالاً.

ولكن القرآن يجيبهم قائلاً ﴿ قُل لِنَّ اللَّهُ وَكُلُّهُ لَلْهُ أَي كيف تستبعدون ذلك أو ترونه محالاً

١، والامنة؛ أي والأمن؛ ووالنعاس؛ هو النوم الخفيف.

والأمر كلّه بيد الله، وهو قادر أن ينزل عليكم النصر متى وجدكم أهلاً لذلك.

على أنهم لم يظهرواكل ماكان يدور في خلدهم من ظنون وأوهام وهواجس خوفاً من أن يُعدوا في صفوف الكفّار: ﴿يِحْفُونَ فِي لَنفسهم ما لا يبدون لك ﴾.

وكأنهم كانوا يتصورون أنّ الهزيمة في «أحد» من العلائم الدالة على بطلان الإسلام، ولذا كانوا: ﴿يقولون لوكان لنا من الأمرشي، ما قتلنا ها هنا ﴾ أي لو كنّا على حق لكسبنا المعركة، ولم نخسر كلّ هذه الأرواح والنفوس.

ولكن الله تعالى أجابهم وهو يشير في هذه الإجابة إلى مطلبين.

الأول: إنّ عليكم أن لا تتوهموا بأنّ الفرار من ساحة المعركة، وتجنب الصعاب يمكنه أن ينقذكم من الموت الذي هو قدر لكلّ إنسان ولهذا يقول سبحانه: ﴿قُلُ لُوكِنتُم فَي بيوتُكُم لِبِرْ الدّين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ﴾ فإنّ الذين جاء أجلهم، وحان حين موتهم لابد أن يموتوا ولا محالة هم مقتولون حتى لو كانوا في مضاجعهم

وفي الأساس فإن كل أمة استحقت الهزيمة لوهن أكثريتها، لابد أن تذوق الموت، ولا محالة يصيبها القتل، فالأجدر بها أن تموت في ساحات المعارك، وتحت ضربات السيوف، وهي تسطر ملاحم البطولة، وتخط أسطر البسالة، لا أن تموت خانعة، أو تقتل ذليلة على فراشها، وما أروع ما قالد الإمام على إذ قال الله : «لألف ضربة بالسيف أحب إلي من ميئة على فراش».

والشاني: إنّ هذه الحوادث لابد أن تقع حتى يبدي كلّ واحد مكنون صدره، ومكتوم قلبه، فتتشخص الصفوف، وتتميز جواهر الرجال، هذا مضافاً إلى أنّ هذه الحوادث سبب لتربية الأشخاص شيئاً فشيئاً، ولتخليص نياتهم، وتقوية إيمانهم، وتطهير قلوبهم ﴿وليبتلي للله ما في صدوركم وليمخص ما في قلوبكم ﴾.

ثمّ يقول سبحانه: في ختام هذه الآية ﴿والله عليم بدُلت الصدور﴾ ولذلك فهو لا ينظر إلى أعيال الناس بل يمتحن قلوبهم، ليطهرها من كلّ ما تعلق بالنفوس والأفئدة من شوائب الشرك والنفاق، والشك والتردد.

إِنَّالَذِينَ تَوَلَّوْاْ مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلجَمَعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيَطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ وَلَقَدَّعَفَا ٱللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورُ حَلِيمُ ۖ

# التفسير

# الذنب ينتم ذنباً آمر:

هذه الآية ناظرة أيضاً إلى وقائع معركة «أحد»، وتقرر حقيقة أخرى للمسلمين، وهي أن الذنوب والانحرافات التي تصدر من الإنسان بسبب من وساوس الشيطان، تفرز آثاماً وذنوباً أخرى بسبب وجود القابلية الحاصلة في النفس الإنسانية نتيجة الذنوب السابقة، والتي تهد لذنوب بماثلة وآثام أخرى، وإلا فإنّ القلوب والنفوس التي خلت وطهرت من آثار الذنوب السالفة لا تؤثر فيها الوساوس الشيطانية، ولا تتأثر بها، ولهذا قال سبحانه: ولان الذين تولوا منكم يوم التقى الجمعان إنها لستزلهم الشيطان ببعض ما كسبوا ولقد عفا الله عنهم إنّ الله غفور حليم.

وهكذا يعلمهم القرآن أن عليهم أنّ يضاعفوا الجهد في تربية نفوسهم وتطهير قــلوبهم لتحقيق الإنتصار في المستقبل.

ويمكن أن يكون المقصود من الذنب الذي كسبوا هو حب الدنيا وجمع الغنائم، ومخالفة الرسول عَلَيْنَا الله الله الله المعركة، أو ذنوب أخرى كانوا قد إقترفوها قبل معركة «أحد» أضعفت من طاقاتهم الإبمانية، وأضرت بالجانب المعنوي فيهم.

وقد نقل العلّامة الطبرسي عن أبي القاسم البلخي أنّه لم يبق مع النّبي لَلْمَا يُوم «أحد» إلّا ثلاث عشرة نفساً (فيكون عددهم مع النّبي ١٤) خسة من المهاجرين وغمانية من الأنصار وقد اختلف في الجميع إلّا في على الله وطلحة فانّها ثبتا ولم يفرا بإتفاق الجميع.

يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِ

الأَرْضِ أَوْكَانُوا غُرَّى لَوْكَانُوا عِندَنَا مَامَا تُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللهُ ذَالِكَ حَسَرَةً

فِي قُلُومِهِمْ وَاللّهُ يُمْتِيءَ وَيُمِيتُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ اللّهِ وَلَين قُتِلْتُمْ فِي سَكِيلِ

اللّهِ أَوْمُتُمْ لَمَغْفِرَةً مِنَ اللّهِ وَرَحْمَةً خَيْرُ مُتِمَا يَجْمَعُونَ اللّهِ وَلَيْنَ مُتَمَ أَوْقَيَلْتُمْ

إلى اللّهِ أَوْمُتُمْ وَنَ اللّهِ وَرَحْمَةً خَيْرُ مُتِمَا يَجْمَعُونَ اللّهِ وَلَا مُنْ اللّهِ وَرَحْمَةً خَيْرُ مُتِمَا يَجْمَعُونَ اللّهِ وَلَهِ اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ اللّهِ وَلَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ ا

# التفسير

#### استغلال المنافقين:

كانت حادثة «أحد» تحظى بأهميّة كبيرة من وجهة نظر المسلمين وذلك من جهتين:

أولاً: لأنها كانت تعتبر خير مرآة تعكس حقيقة المسلمين في تلك المرحلة، وتساعدهم على رؤية نقاط ضعفهم، فإصلاحها وإزالتها، ولهذا السبب ركز القرآن على أحداث هذه الواقعة وملابساتها وقضاياها ذلك التركيز الكبير وأولاها ذلكم الاهتام البالغ، فنحن نرى كيف نستفيد منها دروساً وعبراً كثيرة وكبيرة، في الآيات القادمة كما في الآيات السابقة. ومن جهة أخرى هيّأت أحداث هذه الواقعة أرضية وفرصة مناسبة للمنافقين بأن يقوموا بمحاولاتهم التشويشية، ومن أجل هذا نزلت آيات عديدة لإبطال مفعول هذه الحاولات واجهاض هذه المساعى الماكرة، من جملتها الآيات المذكورة أعلاه.

فهذه الآيات تتوجه بالخطاب أولاً إلى المؤمنين بهدف تحطيم جهود المنافقين ومحاولاتهم التخريبية، وتحذير المسلمين منهم فتقول: ﴿يَا لَيْهَا الَّذِينَ آهنوا لا تكونوا كالذين كفروا وقالوا لإخوائهم إذا ضربوا في الأرض أو كانوا غزَى لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا).

هذه الكلمات وإن كانوا يطلقونها في ستار من التعاطف وتحت قناع الإشفاق، إلّا أنّهم لم يكونوا \_ في الحقيقة \_ يقصدون منها إلّا تسميم روحية المسلمين، وإضعاف معنوياتهم، وزعزعة إيمانهم، فينبغي ألا تقعوا تحت تأثيرها، وتكرروا نظائرها من العبارات.

### وليجعل الله ذلك حسرة في قلوبهم ﴾.

أنّكم أيّها المؤمنون إذا وقعتم تحت تأثير هذه الكلمات المضلّة الغاوية، وكررتم نظائرها ستضعف روحيتكم أيضاً، وستمتنعون أيضاً عن الخسروج إلى مسيادين الجسهاد والسسفر والرحيل من أجل الله وفي سبيله، وحينئذ سيتحقق للمنافقين ما يصبون إليه، ولكس لا تفعلوا ذلك، وتقدموا إلى سوح الجهاد وميادين القتال بمعنوية عالية، وعزم أكيد ودون تردد ولاكلل، ليجعل الله ذلك حسرة في قلوب المنافقين المخذلين، أبداً.

ثمّ إنّ القرآن الكريم يرّد على خبث المنافقين وتسويلاتهم وتشويشاتهم بثلاث أجوبة منطقية هي:

ان الموت والحياة بيد الله على كلّ حال، وأنّ الخروج والحضور في ميدان القتال لا يغير من هذا الواقع شيئاً، وأنّ الله يعلم بأعمال عباد، جميعها: ﴿وَلَلْلُهُ يَحْمِينُ وَيَحْمِينُ وَلَلْهُ بَمَا
 تعملون بصير﴾.

٣- ثم إنكم حتى إذا متم أو قتلتم، وبلغكم الموت المعجل \_كما بحسب المنافقون \_فإنكم لم تخسروا شيئاً، لأنّ رحمة الله وغفرانه أعظم وأعلى من كلّ ما تجمعه أيديكم أو يجمعه المنافقون مع الإستمرار في الحياة من الأموال والثروات ﴿ولئن قتلتم في سبيل الله أو هتم المغفرة من الله ورحمة غير مقايجهون ﴾

وأساساً لا تصحّ المقارنة بين هذين الأمرين فأين الثرى من الثريا!! ولكنه أمر لا مفر منه عند مخاطبة تلك العقول المنحطة التي تفضل أياماً معدودة من الحياة الفانية وجفنة من الثروة الزائلة على عزة الجهاد وفخر الشهادة.

إنّه ليس من سبيل أمام هؤلاء إلّا أن يقال لهم: إنّ ما يحصل عليه المؤمنون عن طريق الشهادة أو الموت في سبيل الله، أفضل من كلّ ما يجمعه الكفّار من طريق حياتهم الموبوءة، المزيجة بالشهوات الرخيصة وعبادة المال والدنيا.

"- وبغض النظر عن كلّ ذلك فإنّ الموت لا يعني الفناء والعدم حتى يخشى منه هذه الخشية ويخاف منه هذا الخوف، ويستوحش منه هذا الإستيحاش، إنّه نقلة من حياة إلى حياة أوسع وأعلى وأجل وأفضل، حياة مزيجة بالخلود موصوفة بالبقاء ﴿ولئن مَتّم لُو قَتلتم للله تعشرون ﴾.

إنّ الجدير بالملاحظة في هذه الآيات هو جعل الموت في اثناء السفر، في مصاف الشهادة في سبيل الله، لأنّ المراد بالسفر هنا هي تلك الأسفار التي يقوم بها الإنسان في سبيل الله ولأجل الله كالسفر وشد الرحال إلى ميادين القتال أو للعمل التبليغي، وذلك لأنّ الأسفار في تلك العصور كانت محفوفة بالمشاكل، ومقترنة بالمصاعب والمتاعب، وكانت تلازم في الأغلب الأمراض التي تؤدّي في أكثر الأحيان إلى الموت، ولذلك لم يكن ذلك الموت بأقل فضلاً من القتل والشهادة في ميادين الجهاد وسوح النضال.

وأمّا ما احتمله بعض المفسّرين من أنّ الأسفار المذكورة في هذه الآية هي الأسفار التجارية فهو بعيد جدّاً عن معنى الآية، لأنّ الكفّار لم يتأسفوا قط لهذا الأمر بل كان هذا هو نفسه وسيلة من وسائل الحصول على الثروة وتكريسها، هذا مضافاً إلى أن هذا الموضوع لم يكن له أي تأثير في إضعاف روحية المسلمين بعد معركة أحد، كيا وإن عدم تنسيق المسلمين مع الكفّار في هذا المورد لم يوجد ولم يسبب أية حسرة للكفّار، ولهذا فإنّ الظاهر هو أنّ المراد من الموت في أثناء السفر في هذه الآية هو الموت في السفر الذي يكون بهدف الجهاد في سبيل الله، أو لغرض القيام بغير ذلك من البرامج الإسلامية.

#### الآيتان

فَيِمَارَحْمَةِ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْكُنتَ فَظَّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكُ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرُ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ٣ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمَّ وَإِن يَخَذُلَكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى ٱللهِ فَلْيَتَوكَلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ١

# التفسير

## الأمر بالعفو العام:

فأصدر الله سبحانه إلى نبيّه ﷺ أمره بأن يعفو عنهم، ويتجاوز عن سيئتهم ويستقبل الخطئين التائبين منهم بصدر رحب.

إذ قال تعالى: ﴿فَبِهَا رَحِمَةُ مِنَ اللهِ لنَ لَهِم وَلُوكَنْتُ فَظَّا عَلَيْظُ القَلْبُ النَّفَقُوا مِنْ حَولك﴾ ولقد أشير في هذه الآية \_قبل أي شيء \_إلى واحدة من المزايا الأخلاقية لرسول الله عَلَيْظَ، الا وهي اللين مع الناس والرحمة بهم، وخلوه من الفظاظة والخشونة.

«الفظَّ» ـ في اللغة \_ هو الغليظ الجافي الخشن الكلام، و«غليظ القلب» هو قاسي الفوّاد الذي لا تلمس منه رحمة، ولا يحس منه لين.

وهاتان الكلمتان وان كانتا بمعنى واحد هو الخشونة، إلّا أنّ الغالب استعمال الأولى في الخشونة الكلامية، وبهذا يشير سبحانه إلى ماكان يتحلى به الرسول الأعظم الله عنه عن لين ولطف تجاه المذنبين والجاهلين.

ثمّ إنّه سبحانه يأمر نبيّه بأن يعفو عنهم إذ يقول: ﴿فامف عنهم واستخفر لهم ﴾.

وهذا الكلام يعني أنّه سبحانه يطلب منه ﷺ أن يتنازل عن حقه لهم إذ تفرقوا عنه في أحلك الظروف، وسببوا له تلك المصائب والمتاعب في تلك المعركة، وأنّه يشفع لهم لدى نبيه بأن يتجاوز عنهم، وأن يشفع هو بدوره لهم عند الله ويطلب المغفرة لهم منه سبحانه.

وبتعبير آخر أنه سبحانه يطلب من نبيّه أن يعفو عنهم فيما بينه وبينهم، وأمّا ما بين الله وبينهم فيما بينه أمره به ربّه وعنى عنهم وبينهم فهو سبحانه يغفر لهم ذلك. وقد فعل الرسول الكريم ﷺ ما أمره به ربّه وعنى عنهم جميعاً.

ومن الواضح أنّ هذا المقام كان من الموارد التي تتطلب حتاً العفو والمنغفرة، واللطف واللين، ولو أنّ النّبي عَلَيْ فعل غير ذلك الأفضى إلى انفضاض الناس من حوله، وتفرقهم عنه، إذ أنّ الجهاعة رغم أنّها أصيبت بالهزيمة النكراء، وتحملت ما تحملت من القتلى والجرحى، وكانوا هم السبب في ذلك، إلّا أنّهم أحوج ما يكونون إلى العطف واللطف وإلى اللّين والعفو، وإلى البلاسم التي تبل جراحاتهم، وإلى المراهم التي تهدىء خواطرهم، حتى يتهيأوا بعد شفائها واستعادة معنوياتهم إلى مواجهة أحداث المستقبل، وتحمل المسؤوليات القادمة.

إنّ في هذه الآية إشارة صريحة إلى إحدى أهم الصفات التي يجب توفرها في أيّة قيادة، الا وهي العفو واللّين تجاه المتخلفين التائبين، والعصاة النادمين، والمتمردين العائدين، ومن البديهي أنّ من يتصدى للقيادة لو افتقد هذه الخصلة الهامة، وافتقر إلى روح الساحة، وصفة اللين، وعامل من حوله بالخشونة والعنف والفظاظة فسرعان ما يسواجه الهنيمة، وسرعان ما تصاب مشاريعه وبرامجه بنكسات ماحقة، تبدّد جهوده، وتذري مساعيه أدراج الرياح، إذ يتفرّق الناس من حوله، فلا يمكنه القيام بمهام القيادة ومسؤولياتها الجسيمة، ولهذا قال الإمام أميرا لمؤمنين عشيراً إلى هذه الخصلة القيادية الحساسة «آلة الرياسة سعة الصدر».

# الأمر بالمشاورة:

بعد إصدار الأمر بالعفو العام يأمر الله نبيِّع بَيْنَ بأن يشاور المسلمين في الأمر ويقف على

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٧٦.

وجهات نظرهم، وذلك إحياءاً لشخصيتهم، ولِـبث الروح الجـديدة في كـيانهم الفكـري والروحي اللذين أصابهها الفتور بعد الذي حدث.

على أن هذا الأمر للنبي بمشاورة المسلمين إمّا هو لأجل الم الم المناه المناه و استشر المسلمين قبل الدخول في معركة «أحد» في كيفية مواجهة العدو واستقر رأي الأغلبية منهم على التعسكر عند جبل «أحد» فكان ما كان من المكروه ووقع ما وقع من البلاء، وهنا كان كثيرون يتصورون بأنّ على النبي أن لا يشاور بعد ذلك أحداً، وأن عليه أن يتصرف كما يرى هو، ولكن القرآن الكريم جاء يرد على هذا التصور، ويجيب على هذا النوع من التفكير ويأمر النبي بأن يعيد المشاورة إذ يقول ووفاورهم في الأمر لأنّ المشاورة وإن لم تنفع في بعض المواضع، فإنها نافعة على العموم، بل إنّ نتائجها المفيدة الكثيرة لو قيست إلى بعض المنافع وغير المفيدة تبدو أكثر اضعافاً كما وأنّ أثرها في صياغة الأفراد والجماعات وإنماء شخصيتهم من الأهميّة بحيث يغطي على نقاط ضعفها، بل هو أبرز آثارها وأهم فوائدها الذي لا يمكن ولا يجوز التغاضي عنه.

والآن نرى في أي المواضيع كان يشاور الرسول الأعظم ﷺ أصحابه؟

صحيح أنَّ كلمة «الأمر» في قوله تعالى ﴿وهاورهم في الأمر﴾ ذات مفهوم واسع يشمل جميع الأمور، ولكن من المسلم أيضاً أنَّ التِّبِي تَتَلِيْكُ لم يشاور الناس في الأحكام الإلهيّة مطلقاً، بل كان في هذا الجال يتبع الوحي فقط.

وعلى هذا الأساس كانت المشاورة في كيفية تنفيذ التعاليم والأحكام الإلهيّة على أرض الواقع.

وبعبارة أخرى: إنّ النّبي لم يشاور أحداً في التقنين، بل كان يشاور في كيفية التـطبيق ويطلب وجهة نظر المسلمين في ذلك.

ولهذا عندماكان يقترح النّبي ﷺ أمراً \_أحياناً \_بادره المسلمون بهذا السؤال: هل هذا حكم إلهي لا يجوز إبداء الرأي فيه، أو أنّه يرتبط بكيفية التطبيق والتنفيذ؟ فإذا كان سن النوع الثاني، أدلى الناس فيه بآرائهم، وأمّا إذاكان من النوع الأول لم يكن منهم تجاهه سوى التسليم والتفويض.

فني يوم بدر جاء النّبي ﷺ أدنى ماء من بدر فنزل عنده، فقال «الحباب ابن السنذر»: يارسول الله أرأيت هذا المنزل، أمنزلاً أنزله الله ليس لنا أن نتقدمه ولا نتأخر عنه أم هــو الرأي والحرب والمكيدة؟ فقال: «بل هو الرأي والحرب والمكيدة» فقال: يا رسول الله ليس هذا بمنزل، فانهض بالناس حتى نأتي أدنى ماء من القوم فننزله ثمّ نغور ما وراءه إلى آخر ما قال... فقال له النّبي عَبَيْنَةٌ: «لقد أشرت بالرأي» وعمل برأيه أ

# ہحوث

# ١\_ أممّية المشاورة في نظر الإسلام

لقد حظيت مسألة المشاورة بأهية خاصة في نظر الإسلام، فالنّبي عَلَيْ رغم أنّه كان يملك ابغض النظر عن الوحي الإلهي ـ قدرة فكرية كبيرة تؤهله لتسيير الأمور وتصريفها دون حاجة إلى مشاورة أحد، إلّا أنّه عَلَيْ كيا يُشعر المسلمين بأهميّة المشاورة وفوائدها حسى يتخذوها ركناً أساسياً في برامجهم وحتى ينمي فيهم قواهم العقلية والفكرية نجده يشاور أصحابه في أمور المسلمين العامة التي تتعلق بتنفيذ القوانين والأحكام الإلهيّة (لا أصل الأحكام والتشريعات التي مدارها الوحي) ويقيم لآراء مشيريه أهييّة خاصة ويعطيها قيمتها اللّائقة بها، حتى أنّه كان ـ أحياناً ـ ينصرف عن الأخذ برأي نفسه احتراماً لهم ولآرائهم كما فعل ذلك في «أحد»، ويكن القول بأن هذا الأمر بالذات كان أحد العواصل المؤثرة وراء نجاح الرسول الأكرم عَنْ في تحقيق أهدافه الإسلامية العليا.

والحق أنّ أيّة أمة أقامت إدارة شؤونها على أساس من الشورى والمشاورة، قلّ خطأها، وندر عثارها، على العكس من الأفراد الذين يعانون من استبداد الرأي، ويرون أنفسهم في غنى عن نصح الناصحين ورأي الآخرين فإنّهم إلى العثار أقرب، ومن الصواب والرشد أبعد، مها تمتعوا بسديد الرأي، وقويّ التفكير.

هذا مضافاً إلى أنّ الاستبداد في الرأي يقضي على الشخصية في الجمهور، ويوقف حركة الفكر وتقدمه، ويميت المواهب المستعدة بل يأتي عليها، وبهذا الطريق تهدر أعظم طاقات الأمّة الإنسانية.

ومضافاً أيضاً إلى أنّ الذي يشاور الآخرين في أموره وأعياله إذا حقق نجاحاً قـل أن يتعرض لحسد الحاسدين، لأنّ الآخرين يرون أنفسهم شركاء في تحقيق ذلك الإنــتصار والنجاح، وليس من المتعارف أن يحسد الإنسان نفسه على نجاح حققه، أو إنتصار أحرزه.

١. تفسير المنار، ج ٤، ص ٢٠٠؛ والمستدرك، للحاكم النيشابوري، ج ٣، ص ٤٢٧.

وأما إذا أصابته نكسة لم تلمه ألسن الناس، ولم يتعرض لسهام نقدهم وإعتراضهم، لأنّ الإنسان لا يعترض على عمل نفسه، ولا ينقد فعل ذاته، بل سيشاطرونه الألم، ويتعاطفون معه، ويشاركونه في التبعات.

كلّ ذلك لأنّهم شاركو، في الرأي وشاطرو، في التخطيط، ولم يكن متفرداً في العمل، ولا مستبداً في الرأي.

ثم إن هناك فائدة أخرى للمشاورة وهي أن المشاورة خمير محك لمحرفة الآخسرين، والتعرف على ما يكنونه للمستشير من حب أو كراهية، وولاء أو عداء، ولاريب في أن هذه المعرفة مما يهد سبيل النجاح، ولعل استشارات النبي الأكرم المجال عهد سبيل النجاح، ولعل استشارات النبي الأكرم المجال ما كان يتمتع به من قوة فكرية وعقلية جبارة كانت لهذه الأسباب مجتمعة.

لقد ورد حتّ شديد وتأكيد ليس فوقه تأكيد على سنّة المشـــاورة، وفي الأحـــاديث والأخبار الإسلامية، فني حديث منقول عن النّبي ﷺ أنّه قال:

«ما شقى عبد قط بمشورة ولا سعد باستغناء رأي»  $^{'}$ 

كها ونقرأ في كلمات الإمام علي ﷺ قوله:

«من استبد برأيه هلك، ومن شاور الرجال شاركها في عقولها» .

ونقل عن النَّبِي تَنْظُرُلُمْ أَيضاً أَنَّه قال:

«إذاكان أمراؤكم خياركم، وأغنياؤكم سمحاؤكم وأمركم شورى بينكم فظهر الأرض خير لكم من بطنها، وإذا كان أمراؤكم شراركم، وأغنياؤكم بخلاؤكم، ولم يكن أمركم شورى بينكم فبطن الأرض خير لكم من ظهرها» "

#### ۲\_مع من تشاور؟

من المسلّم أن للمشورة أهلاً، فلا يصح أن يستشار كلّ من هبّ ودبّ، فربّ مشيرين يعانون من نقاط ضعف، توجب مشورتهم فساد الأمر، وضياع الجهود، وفشمل العمل، والتأخر والسقوط.

فعن على الله قال في هذا الصدد «لا تدخلن في مشورتك»:

١. تفسير روح الجنان، ج ٥، ص ١٢٦. ٢. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٦١.

٣. تفسير روحالجنان، ج ٥، ص ١٢٦؛ وتحف العقول، ص ١٣٦.

١\_ بخيلاً يعدل بك عن الفضل ويعدك بالفقر.

٢\_ولا جباناً يضعفك عن الأمور.

٣ـولا حريصاً يزين لك الشره بالجور `.

#### ٣\_ وظيفة المشير

كما تأكد الحدث في الإسلام على المشاورة فقد أكدت النصوص على المشيرين أيضاً بأن لا يألوا جهداً في النصح، ولا يدخروا في هذا السبيل خيراً، وتعتبر خيانة المشير للمستشير من الذنوب الكبيرة، بل و تذهب أبعد من ذلك حيث لا تفرق في هذا الحكم بين المسلم والكافر، يعني أنّه لا يحق لمن تكفل تقديم النصح والمشورة أن يخون من استشاره، فلا يدله على ما هو الصحيح في نظره، مسلماً كان ذلك المستشير أو كافراً.

في رسالة الحقوق عن الإمام زين العابدين علي بن الحسين الله قال: «وحق المستشير إن علمت له رأياً أشرت عليه، وإن لم تعلم أرشدته إلى من يعلم، وحق المشير عليك أن لا تتهمه فيما لا يوافقك من رأيه ".

#### ٤\_ شورى عمر بن الفطاب

عندما بلغ جماعة من علماء أهل السنة ومفسريهم إلى هذه الآية (آية الشورى) أشاروا إلى شورى عمر السداسية لاختيار الخليفة الثالث، وحاولوا عبر بيان مفصل تطبيق مفاد هذه الآية وروايات المشاورة على تلك العملية والفكرة.

والكلام المفصل حول هذه المسألة وإن كان من مهمة الكتب الاعتقادية، إلّا أنّه لابدٌ من الإشارة هنا إلى بعض النقاط بصورة مختصرة وسريعة:

أُولاً: إنّ إنتخاب الخليفة للنّبي ﷺ يجب أن يكون فقط من جانب الله، لأنّ الخليفة يجب أن يتمتع على غرار النّبي \_بصفات ومؤهلات كالعصمة وما شاكل ذلك وهي أمور لا يمكن الوقوف والإطلاع عليها إلّا من قبل الله سبحانه.

١. نهج البلاغة، كتابه الله وعهده لمالك الأشتر، ص ٤٣٠.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٤٠٥؛ ومن لايحضر الفقيه، ج ٢، ص ٦٢٤.

وبتعبير آخر: كما أنَّ تعيين النَّبي يَتَبَلِيُنَ لا يمكن أن يكون بالمشاورة والشــورى فكــذلك إنتخاب الإمام لا يمكن أن يكون بالشورى.

ثانياً: إنّ الشورى السداسية المذكورة لم تنطبق بالمرة على معايير الشورى وموازيس المشاورة، لأنّ الشورى التي ذهب إليها عمر إن كان المراد منها مشاورة المسلمين عامّة، فماذا يعني تخصيصها بستة أنفار؟

وإن كان الهدف منها مشاورة العقلاء والمفكرين وأهل الرأي من الأمة فهم لا ينحصرون في هؤلاء الستة، إذ هناك شخصيات ناضجة أمثال سلمان الذي كان مستشاراً شخصياً للنّبي الأكرم بَيَرِيَّةٌ ومثل أبي ذر والمقداد وابن عباس، وغيرهم ممن قد نحوا عن هذه الشورى.

وعلى هذا الأساس فإنّ حصر هذه الشورى بالأنفار الستة المعينين يجعل هذا الاجتاع والشورى أقرب إلى التحزب السياسي منه إلى التجمع الشوروي.

وأمّا إذا كان المراد من حصر المشيرين في هؤلاء الستة هو جعلها في أصحاب الكلمة والنفوذ حتى تنفذ قراراتهم ولا يخالفها أحد من الأمة، ولا يتمرد عليها أحد من الناس فإنّه ثم يكن موقفاً صائباً أيضاً، لأنّ ثمّة شخصيات من أصحاب الكلمة والنفوذ أمثال سعد بن عبادة الذي كان يرأس في حينه الأنصار بدون منازع، وأبي ذر الغفاري أكبر شخصية مسموعة الكلمة في قبيلة «غفار»، قد أقصيت من حلبة الشورى؟

ثالثاً: نحن نعلم أنّه قد اشترط في هذه الشورى شروط صعبة وقاسية إلى درجة أنّه هدد المخالفون والمعارضون بالموت، في حين لا يوجد لمثل هذه الشروط في سنّة الشورى التي سنّها الإسلام أي مكان، ولا أي أثر، فكيف تنطبق على هذه الشورى؟

# هـ مرملة القرار الأفيرا

بقدر ما يجب على المستشير أن يتخذ جانب الرفق واللّين في المشورة مع مستشاريه. يجب عليه أن يكون حاسماً وحازماً في إتخاذ القرار الأخير.

وعلى هذا يجب التخلص من أي تردد، أو استاع إلى الآراء المستشتة بعد اسستكمال مراحل المشاورة واتضاح نتيجتها، ويجب إتخاذ القرار الأخير بصرامة وحسم، وهذا هو ما يعبر عنه بالعزم في قوله سبحانه في هذا السياق إذ يقول: ﴿ قَادًا عزمت فَتَوَكَّلَ عَلَى الله ﴾.

إنَّ الجدير بالتأمل هو أنَّ مسألة المشاورة ذكرت في الآية الحاضرة بـصيغة الجـمع

«وشاورهم» ولكن إتخاذ القرار الأخير جعل من وظيفة الرسول الكريم ﷺ خاصة إذا جاء بصيغة المفرد «عزمت».

إنّ الاختلاف في التعبير إشارة إلى نكتة مهمة وهي أن تقليب وجوه الأمر، ودراسة القضية الاجتاعية من جميع جوانبها وأطرافها يجب أن تتم بصورة جماعية، وأمّا عندما يتم التصديق على شيء فإنّ إجراءه وإبرازه في صورة القرار القطعي يجب أن يوكل إلى إرادة واحدة، وإلّا وقع الهرج والمرج، ودبت الفوضي في الأمّة لأنّ التنفيذ بوساطة قادة متعددين من دون الإنطلاق من قيادة واحدة متمركزة سيواجه الاختلاف، ويوول إلى النكسة والهزيمة، ولهذا تتم المشاورات في عالمنا الراهن بصورة جماعية، ولكن إجراء نتائجها تناط إلى الدول والأجهزة التي تدار و تعمل تحت إشراف شخص واحد، وفرد معين لا متعددين.

والموضوع المهم الآخر الذي تشير إليه الجملة السابقة ﴿فَإِذَا مَرْمِعَهُ فَتُوكُلُ مَلَى الله ﴾ هو أنّ إتخاذ القرار الأخير يجب أن يقترن بالتوكل على الله، بمعنى أنّ عليكم أن تستمدوا العون من الله القادر المطلق ولا تنسوه في الوقت الذي تهيئون فيه الأسباب العادية والوسائل المادية للأمر.

على أنّ التوكل لا يعني بالمرة أنّ يتجاهل الإنسان الأسباب المادية والوسائل العادية للنصر والتي جعلها الله سبحانه في عالم المادة، ومكّن الإنسان من الأخذ بها، فقد روي في حديث أنّ النّبي تَتَلِيَّةُ قال لأعرابي حضر عنده وقد ترك ناقته سادرة في الصحراء دون أن يعقلها حتى لا تفر أو تضل، ظناً بأنّ هذا من التوكل على الله «أعقلها وتوكل».\

أجل ليس المراد من التوكل هو هذا المفهوم الخاطىء، بل المراد منه هو أن لا يستحصر الإنسان في حصار هذا العالم المادي، وفي حدود قدرته الضيقة، فلا ينطلق قدماً إلى الأمام، بل يعلّق أمله \_إلى جانب الأخذ بالأسباب \_على عناية الله وحمايته ولطفه ومنّه.

ولاريب أنّ مثل هذه الإلتفاتة تهب للإنسان استقراراً نفسياً عالياً، وطاقة روحية فعالة، ومعنوية تتضائل أمامها كلّ الصعاب والمشاق، وتتحطم عندها كللّ أمواج المشكلات العاتية، أو تنزاح أمامها كلّ الأهوال (وسوف نشرح بإسهاب إن شاء الله مسألة التموكل

۱. ارشاد القلوب، ج ۱، ص ۱۲۱؛ وفتح الباری، ج ۱۰، ص ۱۸۰.

وكيفية العلاقة بينها وبين الاستفادة من وسائل العالم المادي في ذيل قوله تعالى ﴿وَمَنْ يَتَّقَى الله يَجِعُلُ له مَعْرِجاً ﴾ (

ثمّ إنّه سبحانه و تعالى يأمر المؤمنين في ختام الآية أن يتوكلوا على الله فحسب لانّه تعالى يحبّ المتوكلين إذ يقول: ﴿إِنَّ الله يحب العتوكلين﴾.

هذا ويستفاد من هذه الآية أنّ التوكل يجب أن يكون بعد التشاور، وبعد الأخــذ والاستفادة من جميع الإمكانيات المتاحة للإنسان حتاً.

# ٦\_ نتيجة التوكّل وثمرته

بعد أن يحث الباري سبحانه و تعالى عباده على أن يتوكلوا عليه، يبين في هذه الآية \_التي هي مكلة للآية السابقة \_نتيجة التوكل وغرته وفائدته العظمى فيقول: ﴿إِنْ ينصوحم الله فلا هي مكلة للآية السابقة \_نتيجة التوكل وغرته وفائدته العظمى فيقول: ﴿إِنْ ينصوحم الله فلا فالبه لكم وإن يخذلكم فمن داللذي ينصرهم من بعده وهو بهذا يشير إلى أن قدرة الله فوق كل القدرات، فإذا أراد بعبد خيراً وأراد نصره و تأييده والدفاع عنه لم يكن في مقدور أية قوة في الأرض \_مهما عظمت \_أن تتغلب عليه، فن كان \_هكذا \_منبع كل الانتصارات، وجب التوكل عليه، واستمداد العون منه.

فهذه الآية تتضمن ترغيباً للمؤمنين بأن يتّكلوا على الله وقدرته التي لا تقهر، مضافاً إلى تهيئة كلّ الوسائل الظاهرية، والأسباب العادية.

والكلام في الآية السابقة موجه إلى شخص النّبي الأكرم عَلَيْنَةً وأمر له في الحقيقة ولكنه في هذه الآية موجه إلى شخص النّبي الأكرم عَلَيْهُم أنّ يتوكلوا على الله كها يفعل النّبي عَلَيْهُم أنّ يتوكلوا على الله كها يفعل النّبي عَلَيْهُمْ ، ولهذا يختم هذه الآية بقوله ؛ ﴿وعلى الله فليتوكّل المؤمنون ﴾ .

ولا يخنى أن تأييد الله للمؤمنين أو عدم تأييده ليس من غير حساب، فهو يتم بناءً على أهليتهم لذلك.

فن أعرض عن تعاليم الله، وغفل عن تحصيل المقومات المادية والمعنوية وتقاعس عن إعداد القوى العادية اللازمة لم يشمله التأييد الإلهي مطلقاً، على العكس من الذين استعدوا لمواجهة الأعداء بصفوف متراصة ونيات خالصة وعزائم راسخة، مهيئين كل الوسائل اللازمة للمواجهة، فإن تأييد الله سيشمل هؤلاء، وستكون يبد الله معهم حتى تحقيق الإنتصار.

# وَمَاكَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَاغَلَّ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ثُمَّ تُوَفَّ كُلُّ نَفْسِ مَّاكَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ شَّ

# التفسير

# الفيانة ممنوعة مطلقاً:

بالنظر إلى الآية السابقة التي نزلت بعد الآيات المتعلقة بوقعة «أحد» وبالنظر إلى رواية نقلها جمع من مفسري الصدر الأول، تعتبر هذه الآية رداً على بعض التعللات الواهية التي تسك بها بعض المقاتلين، وتوضيح ذلك هو: إنّ بعض الرماة عندما أرادوا ترك مواقعهم الحساسة في الجبل لغرض جمع الغنائم، أمرهم قائدهم بالبقاء فيها، لأنّ الرسول لن يحرمهم من الغنائم، ولكن تلك الجهاعة الطامعة في حطام الدنيا إعتذرت لذلك بعذر يخني حقيقتهم الواقعية، إذ قالوا: نحشى أن يتجاهلنا النّي عند تقسيم الغنائم فلا يقسم لنا، قالوا هذا وأقبلوا على جمع الغنائم تاركين مواقعهم التي كلفهم الرسول بحراستها فوقع ما وقع من عظائم الأمور وجلائل المصائب.

فجاء القرآن يرد على زعمهم وتصورهم هذا فقال: ﴿وَهَا كَانَ لَنْهِيَ لَنَ يَعْلَ ۖ ﴾ أي إنّكم تصورتم وظننتم أن النّبي يخونكم، والحال أنّه ليس لنبي أن يغل ويخون أحداً.

إنّ الله سبحانه ينزه في هذه الآية جميع الأنبياء والرسل من الخيانة، ويقول: إنّ هذا الأمر لا يصلح -أساساً -للأنبياء، ولا يتناسب أساساً مع مقامهم العظيم.

يعني أنّ الحنيانة لا تتناسب مع النبوة، فإذا كان النّبي خائناً، لم يمكن الوثوق به في أداء الرسالة وتبليغ الأحكام الإلهية.

١. والغلول» تعني الخيانة، وأصله تدرع الشيء وتوسطه ومنه والغلل» للماء الجاري بين الشجر، وهو الساء الذي يتسلل ويتسرب فيما بين الشجر ويدخل فيه، ويطلق والغليل» على ما يقاسيه الإنسان في داخله من العطش ومن شدة الوجد والغيظ، لهذا السبب.

وغير خني أنّ هذه الآية تنني عن الأنبياء مطلق الخيانة سواء الخيانة في قسمة الغنائم أو حفظ أمانات الناس وودائعهم، أو أخذ الوحي وتبليغه للعباد.

ومن العجيب أن يئق أحد بأمانة النّبي في الحفاظ على وحي الله، و تبليغه وأدائمه، ثمّ يحتمل ـ والعياذ بالله ـ أن يخون النّبي في غنائم الحرب، أو يقضي بما ليس بحق، ويحكم بما ليس بعدل، ويحرم أهلها منها من غير سبب.

إنّ من الوضوح بمكان أنّ الحنيانة محظورة على كلّ أحد، نبياً كان أو غير نبي، ولكن حيث إنّ الكلام هنا يدور حول إعتذار تلك الجهاعة المتمردة وتصوراتهم الحاطئة حول النّسبي الأكرم لَيَّا للله تتحدث الآية عن الأنبياء أولاً، ثمّ تقول: ﴿وهِن يعلل يأت بها عَلْ يوم القيامة ﴾ أي أنّ كلّ من يخون سيأتي يوم القيامة وهو يحمل على كتفه و شيقة خيانته، أو يصحبه معه إلى الحشر، وهكذا يفتضح أمام الجميع، وتنكشف أوراقه و تعرف خيانته.

قال بعض المفسّرين إنّ المراد من حمل الخيانة على الظهر أو استصحاب ما غيل يسوم القيامة بل القيامة ليس هو أنّه يحمل كلّ ذلك حملاً أو يستصحبه استصحاباً حقيقياً معه يوم القيامة ، بل المراد هو أنّه يتحمل مسؤولية ذلك، ولكن بالنظر إلى مسألة «تجسم الأعمال» في يوم القيامة لا يبق أي مبرر ولا أي داع لهذا التفسير، بل وكما يدلّ عليه ظاهر الآية ويشهد به يأتي الخائن وهو يحمل عين ما غل كوثيقة حية تنهد على خيانته وغلوله، أو يستصحبها معه.

﴿ ثُمَّ تُوقِّىٰ كُلَ نَفْسَ مَا كَسِيتَ وَهُمُ لا يَظْلَمُونَ ﴾ يعني أنّ الناس يجدون عين أعهالهم هناك، ولهذا فهم لا يظلمون لأنّه يصل إلى كلّ أحد نفس ما كسبه خيراً كان أو شراً.

ولقد أثّرت الآية السابقة، والأحاديث التي صدرت عن النّبي عَبَالِيَّ وهي تذم الحسيانة والغلول في نفوس المسلمين وخلقهم تأثيراً عجيباً حتى أنهم \_ نتيجة لهذه التربية \_ لم يصدر عنهم أقل خيانة ولا أدنى غلول في غنائم الحرب أو الأموال العامة، إلى درجة أنهم كانوا يأتون بالغنائم الغالية الثمن الصغيرة الحجم التي كان من السهل إخفاؤها، إلى النّبي، أو القادة من بعده دون أي تصرف فيها، الأمر الذي يدعو إلى الدهشة والإكبار والعجب.

فقد كان هؤلاء نفس أولنك العرب القساة، الجفاة، المغيرون، السلابون قطّاع الطرق في الجاهلية، وقد أصبحوا الآن \_ في ظل التربية الإسلامية \_ في قلة الصلاح والأمانة، وفي ذروة الاستقامة والطهر والتُتى وكائمهم يرون مشاهد القيامة بأم أعينهم وكيف يقدم الخائنون في الأموال والأمانات إلى الحشر وهم يحملون على أكتافهم وظهورهم ما غلوه وخانوه.

أجل لقد كان هذا الإيمان يحذرهم من الخيانة، بل يصرفهم حتى عن التفكير فيها.
كتب الطبري في تاريخه أنه لما هبط المسلمون بالمدائن، وجمعوا الأقباض (الغنائم) أقبل رجل بحق معه فدفعه إلى صاحب الأقباض، فقال الذين معه: ما رأينا مثل هذا قط ما يعد له ما عندنا ولا يقاربه فقالوا: هل أخذت منه شيئاً؟ فقال: «أما والله لولا الله ما آتيتكم بسه فعرفوا أن للرجل شأناً، فقالوا من أنت؟ فقال: والله لا أخبركم لتحمدوني، ولا غيركم ليقرظوني ولكني أحمد الله وأرضى بثوابه» أله

8003

#### الآيتان

أَفَمَنِ ٱتَّبَعَ رِضُونَ ٱللَّهِ كُمَنُ بَآءَ بِسَخَطٍ مِنَ ٱللَّهِ وَمَأْوَنَهُ جَهَنَّمُ وَبِثَسَ لَمَصِيرُ الله هُمْ دَرَجَتُ عِنْدَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ بَصِيرُ إِمَا يَعْمَلُونَ اللهِ

# الثفسير

#### المتملفون عن المهاد:

تضمنت الآيات السابقة الحديث عن شتى جوانب معركة «أحد» وملابساتها ونتائجها، وقد جاء الآن دور المنافقين وضعاف الإيمان من المسلمين الذين تقاعسوا عن الحضور في «أحد» تبعاً للمنافقين، لأننا نقرأ في الأحاديث أنّ النّبي عَلَيْ عندما أمر بالتحرك إلى «أحد» تخلف جماعة من المنافقين عن التوجه إلى الميدان بحجة أنّه لن يقع قتال، و تبعهم في ذلك بعض المسلمين من ضعاف الإيمان، فنزل قوله تعالى ﴿ تَقْعَن لَتْبِع رَضُولُ لَلْه ﴾ ولبى نداء النّبي واتبع أمره بالخروج ﴿ كهن با، بسخط من الله ومأولة جهنم وبئس المصير ﴾.

ثم يقول تعالى: ﴿هم درجات مندالله﴾ أي أن لكل واحد منهم درجة بنفسه ومكانة عند الله، وهو إشارة إلى أنه لا يختلف المنافقون عن المجاهدين فقط، بل إن لكل فرد من أفراد ها تين الطائفتين درجة خاصة تناسب مدى تضحيته وتفانيه في سبيل الله أو مدى نفاقه وعدائه لله تعالى، و تبدأ هذه الدرجات من الصفر و تستمر إلى خارج حدود التصوّر.

هذا وقد نقل في رواية عن الإمام علي بن موسى الرضاع الله قال: «الدرجة ما بسين السماء والأرض» (.

وجاء في حديث آخر «إنّ أهل الجنّة ليرون أهل عليين كما يرى النجم في أفق السماء» آبيد أنّنا يجب أنّ نعلم أن «الدرجة» تطلق عادة على تلك الوسيلة التي يسرتتي بها الإنسان

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۱. ص ٤٠٦.

ويصعد إلى مكان مرتفع، في حين أنّ الدرجات التي يستخدمها الإنسان للنزول من مكان مرتفع إلى مكان منخفض تسمى «دركاً» ولهذا جاء في شأن الأنبياء الله في سورة البقرة الآية ٢٥٣ ﴿ ورفع بعضهم درجاسه ﴾ وجاء في حقّ المنافقين في سورة النساء الآية ١٤٥ ﴿ الله المنافقين في الدّرك الأسفل من النار و ولكن حيث كان البحث في الآية الحاضرة حول كلا الفريقين غلب جانب المؤمنين، فكان التعبير بالدرجة دون غيرها إذ قيل ﴿ هم درجات عند الله ﴾.

ثمّ يقول سبحانه في ختام هذه الآية ﴿ والله بصير بما يعملون ﴾ أي أنه سبحانه عالم بأعمالهم جميعاً فهم يعلم جيداً من يستحق أية درجة من الدرجات، بحيث تليق بنيّته وإيمانه وعلمه.

# مع أسلوب تربوي قرآني مؤثر:

هناك الكثير من الحقائق المتعلقة والمرتبطة بالقضايا الدينية أو الخلقية أو الاجتماعية، يطرحها القرآن الكريم في قالب التساؤل والاستفهام تاركاً للسامع حوبعد أن يضعه أمام كلا جانبي القضية مان يختار هو بمعونة من فكره، وإنطلاقا من تحليله وتقويمه.

إن لهذا الأسلوب الذي لابد أن نسميه بالأسلوب التربوي غير المباشر - أثراً بالغاً في تحقيق الأهداف المرجوة من البرامج التربوية وتأثيرها فيمن يراد توجيههم وتربيتهم، وذلك لأن الإنسان في الأغلب بهتم أكثر بما توصل إليه بنفسه من النتائج والأفكار والآراء وما إنتهي إليه بفكره من التفاسير والتحاليل في القضايا المختلفة، فإذا طرحت عليه قضية بصورة قطعية وصبغة جازمة، قاومها أحياناً، ولعله ينظر إليها كما ينظر إلى أية فكرة غريبة.

ولكن عندما يطرح عليه الأمر في صورة التساؤل الذين يطلب منه الجواب عليه حسب قناعته الشخصية ثمّ يسمع ذلك الجواب من أعاق ضميره وفواده، فإنّه لا يسعه حينئذٍ أن يقاوم هذا الجواب و يعاديه، بل ينظر إليه نظر العارف به، ولن تعود لديه حينئذٍ - عينئذٍ الله الفكرة الغريبة المعيدة، بل تكون الفكرة القريبة إلى قلبه، المأنوسة إلى فواده.

إنّ هذا الأسلوب من التوجيه والإرشاد مؤثر غاية لتأثير خاصة مع المعاندين، وكذا الأطفال والناشئين.

ولقد استفاد القرآن الكريم من هذا الأسلوب التربوي الرائع المؤثر في مواضع عــدبدة نذكر منها بعض النماذج:

١- ﴿هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون﴾ ١

٢- ﴿ قُلَ هَلَ يَسْتُويَ الْأَمْمِي وَالْبُصِيرِ لُقُلَا تَتَفْكُرُونَ ﴾ ``

 $^{"}$  هل يستوي الأممى والبصير أم هل تستوي الظلماسه والتوره  $^{"}$ 

8003

٢. الأنعام، ٥٠.

لَقَدْمَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنَ أَنفُسِهِمْ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايكتِهِ ع وَيُزَكِّ مِهِمْ وَيُعَلِمُهُمُ ٱلْكِنَابُ وَٱلْحِكَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِى ضَكَالٍ مُّبِينٍ اللهُ

# الأفسير

# النعمة الإلهيّة الكبرى:

في هذه الآية يدور الحديث حول أكبر النعم الإلهيّة، ألا وهي نعمة «بعثة الرسول الأكرم والنبي الخاتم» على الخاتم، على الحقيقة إجابة قوية على التساؤل الذي خالج بعض الأذهان من الحديثي العهد بالإسلام بعد «معركة أحد» وهو: لماذا لحق بنا ما لحق، ولماذا أصبنا بما أصبنا به؟ فيجيبهم القرآن الكريم بقوله: ﴿لقد من الله على العومتين الديسه فيهم رسولاً من تنفسهم أي إذا كنتم قد تحملتم كلّ هذه الحسائر، وأصبتم بكلّ هذه المصائب، فإنّ عليكم أنّ لا تنسوا أن الله قد أنعم عليكم بأكبر نعمة، ألا وهي بعثه نبي يقوم بهدايتكم وتربيتكم، وينقذكم من الضلالات وينجيكم من المتاهات، فهما تحملتم في سبيل الحفاظ على هذه النعمة العظمى والجوهبة الكبرى، ومهما كلفكم ذلك من غن، فهو ضئيل إلى جانبها، وحقير بالنسبة إليها. والجدير بالاهتام - في المقام - هو أن هذه النعمة قد شرع ذكرها بكلمة «منّ» التي قد لا تبدو جميلة ولا مستحسنة في بادىء الأمر، ولكننا عندما نراجع مادة هذه اللفظة وأصلها اللغوي يتضح لنا الأمر غاية الوضوح، وتوضيحه هو: أنّ المن - كها قال الراغب في مفرداته: هو ما يوزن به، ولذلك أطلق على النعمة المقيلة: المنة، ويقال ذلك إذا كان ذلك بالفعل، فيقال: منّ فلان إذا أثقله بالنعمة الجميلة الثينة وهو حسن لا بأس فيه، أما إذا عظم أحد - في القول والإدعاء - ما قام به من حقير الخدمات والأفعال والصنائع فهو في غاية القبح.

وعلى هذا فإنَّ المن المستقبح هو الذي يكون استعظاماً للصنائع والنعم في القول، أمَّا المنة

المستحسنة فهي بذل النعم الكبري والصنائع العظيمة.

أمّا تخصيص المؤمنين بالذكر في هذه الآية في حين أنّ الهدف من بعثة النّبي ﷺ هو هداية عموم البشر، فلأنّ المؤمنين هم الذين سيستفيدون \_ بالنتيجة والمآل \_ مـن هـذه النـعمة العظمى فهم الذين يستأثرون بآثارها عملاً دون غيرهم.

ثم إن الله سبحانه يقول: ﴿ مِن لَنفسهم ﴾ أن إحدى مميزات هذا النّبي تَتَوَلَّهُ هو أنّه من نفس الجنس والنوع البشري، لا من جنس الملائكة وما شابهها، وذلك لكي يدرك كل احتياجات البشر بصورة دقيقة، ولا يكون غريباً عنها، غير عارف بها، وحتى يلمس آلام إلانسان وآماله، ومشكلاته ومصائبه، ومتطلبات الحياة ومسائلها، ثم يقوم بما يجب أن يقوم به من التربية والتوجيه على ضوء هذه المعرفة.

هذا مضافاً إلى أنّ القسط الأكبر من برامج الأنبياء التربوية يتكون من تبليغهم العملي بمعنى أن أعيالهم تعتبر أفضل مثل، وخير وسيلة تربوية للآخرين، لأنّ التبليغ بلسان العمل أشد تأثيراً، وأقوى أثراً من التبليغ بأية وسيلة أخرى، وهذا إنّا يمكن إذا كان المبلّغ من نوع البشر وجنسه بخصائصه، ومواصفاته الجسمية، وبذات غرائز، وبنائه الروحى.

فإذا كان الأنبياء من جنس الملائكة \_ مثلاً \_كان للبشر الذين أرسل الأنبياء إليهم أن يقولوا: إذا كان الأنبياء لا يعصون أبداً، ف لأجل أنهم من الملائكة ليست في طبائعهم الشهوات والغرائز، ولا الغضب ولا الحاجة.

وهكذا كانت رسالة الأنبياء ومهمتهم تتعطل وتفقد تأثيرها، ولا تحقق أغراضها.

ولهذا أختير الأنبياء من جنس البشر ومن فصيلة الإنسان بـغرائــزه، واحــتياجاته، ليمكنهم أن يكونوا أسوة لغيرهم من البشر، وقدوة لسواهم من بني الإنسان.

ثمّ إنّ الله سبحانه يقول واصفاً مهات هذا النّبي العظيم: ﴿يتلوا عليهم لَيَــاته ويــزّكيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة﴾ أي أنّه ﷺ يقوم بثلاثة أمور في حقّهم:

١- تلاوة أيات الله على مسامعهم، وإيقافهم على هذه الآيات والكليات الإلهية.

٣- تعليمهم بمعنى إدخال هذه الحقائق في أعياق ضائرهم وقلوبهم.

٣- تزكية نفوسهم، وتنمية قابلياتهم الخلقية، ومواهبهم الإنسانية.

ولكن حيث إنّ الهدف الأصلي هو «التربية» لذلك قدمت على «التعليم» مع أنّ الحال \_ من حيث الترتيب الطبيعي \_ تقتضي تقديم التعليم على التربية. إنّ الذين يبتعدون عن الحقائق الإنسانية بالمرة، ليس من السهل إخضاعهم للتربية، فلابد أولاً من إسهاعهم آيات الله مدة من الزمن حتى تذهب عنهم الوحشة التي وقعوا فريسة لها من قبل، ليتسنى حينئذ إدخالهم في مرحلة التعليم، ثمّ يمكن اقتطاف ثمار التربية بعد ذلك.

ثم إن هناك إحتالاً آخر في تفسير الآية وهو أنّ المقصود من التزكية هو التنقية من رواسب الجاهلية والشرك، ومن بقايا العقائد الباطلة والأفكار الخبرافية، والأخلاق الحيوانية القبيحة لأنّ الضمير الإنساني ما دام لم يطهر من الأدران والرواسب لم يمكن إعداده وتهيئته لتعليم الكتاب الإلهي، والحكمة والعلم الواقعيين، تماماً مثل اللوحة التي لا تنقبل الألوان والنقوش الجميلة ما لم تنظف من النقوش القبيحة أولاً.

ولهذا السبب قدمت التزكية في الآية الحاضرة على تعليم الكتاب والحكمة التي يراد بها معارف الإسلام العالمية، ومفاهيمه السامية.

#### متى تعرف قيمة البعثة النبوية؟

إنّ أهميّة هذه النعمة العظمى (البعثة النبوية) إنّا تتضح تمام الوضوح و تتجلى تمام الجلاء عندما يقاس الوضع الذي آلوا إليه بالوضع الذي كانوا عليه، وملاحظة مدى التفاوت بينها وهذا هو ما يعنيه قوله: ﴿ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبِلَ لَهُنِ صَلالَ مِبِينَ ﴾.

وكأن القرآن يخاطبهم قائلاً: إرجعوا إلى الوراء وانظروا إلى ماكنتم عليه من سوء الحال قبل الإسلام، كيف كنتم، وكيف صرتم؟؟

إنّ الجدير بالتأمل هو وصف القرآن الكريم للعهد الجاهلي بقوله: ﴿ فَسَلَالُ هَـبِينَ ﴾ لأنّ للضلال أنواعاً وأصنافاً: فمن الضلال ما لايمكن معه للإنسان أن يميز بين الحق والباطل، والخطأ والصواب بسهولة، ومن الضلال ما يكون بحيث لو رجع الإنسان إلى نفسه أدنى رجوع، وتمتع بأقل قدر من الإدراك والشعور إهتدى إلى الصواب وأدرك الخطأ فوراً.

ولقد كان الناس وخاصة سكان الجزيرة العربية قبل البعثة النبوية المسباركة، وبحبيء الرسول الأكرم عَلَيْنَ بالإسلام في ضلال مبين، فقد كان الشقاء والجهل، وغمير ذلك من حالات الانحطاط والسقوط والفساد سائداً في كلّ أرجاء المعمورة في ذلك العصر، وهو أمر لم يكن خافياً على أحد.

أَوَلَمَّا آَصَابَتَكُم مُّصِيبَةٌ قَدَ آصَبَتُم مِثْلَيْهَا قُلْنُمْ آَنَّ هَاذَآقُلَهُ وَمِنْ عِندِ آَنفُسِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيثٌ ﴿

# التفسير

# دراسة أفرى لمعركة أمد:

هذه الآية تتضمن دراسة أخرى وتقيياً آخر لمـعركة أحــد وتــوضيح ذلك: إنّ بـعض المـــلمين كانوا يعانون من حزن عميق وقلق بالغ لنتائج أحد، وكانوا لا يكتمون حزنهم وقلقهم هذا بل طالما كرروه وأظهروه على ألسنتهم، فذكرهم الله ــ في هذه الآية ــ بــئلاث نقاط هي:

1- يجب أن لا تقلقوا لنتائج معركة معينة، بل عليكم أن تحاسبوا كل قضايا الجابهة مع العدو، و تزنوا المسألة من جميع أطرافها فلو أنه أصابتكم على أيدي أعدائكم في هذه المعركة مصيبة فإنكم قد أصبتم أعداءكم ضعفها في معركة أخرى (معركة بدر) لأنهم قستلوا من المسلمين في معركة «أحد» سبعين ولم يأسروا أحداً بينا قتل المسلمون من المشركين في معركة «بدر» سبعين وأسروا سبعين ﴿ لُولَةَ الصابتكم حصيبة قد لصبتم مثليها ﴾.

وعبارة ﴿قدلُسِيتُم مثليها ﴾ هي في الحقيقة بمثابة إجابة مقدمة على سؤال.

٢-أنتم تقولون. هذه المصيبة كيف أصابتنا؟ ﴿قلتم لَكَي هذا﴾ ولكن ﴿قلل﴾ أيّها النّبي:
 ﴿هو هن عند لنفسكم﴾ أي هو نابع من مواقفكم في تلك المعركة، فابحثوا عن أسباب الهزيمة في أنفسكم.

فأنتم الذين خالفتم أمر الرسول، وتركتم الجبل ذلك الموقع الخطير.

وأنتم الذين لم تحسموا المعركة، ولم تذهبوا إلى نهايتها، بل انصرفتم إلى جمع الغنائم بعد إنتصار محدود. وأنتم الذين تركتم ساحة المعركة وفررتم ولم تصمدوا عندما باغتكم العدو من الخلف، ومن ناحية الجبل الذي تركتم حراسته.

فكلّ هذه العيوب والذنوب، وكلّ هذا الوهن هو الذي سبب تلك الهزيمة النكراء، وأدّى إلى قتل تلك الجموعة الكبيرة من المسلمين.

٣٠ يجب أن لا تقلقوا للمستقبل لأنّ الله قادر على كلّ شيء، فإذا أصلحتم أنفسكم، وأزلتم النواقص، وتخلصتم ممّا تعانون منه من نقاط الضعف شملكم تأييده، وأنزل عليكم نصره ﴿إِنْ للله على كلّ شيء قدير﴾.

रुळ

وَمَاۤ أَصَكِبَكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمَعَانِ فَبِإِذْنِ ٱللّهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلِيَعْلَمَ ٱلّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَلْيَلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَوِادْ فَعُواْ قَالُواْ لَوْنَعْلَمُ قِتَ لَا لَاَتَبَعْنَكُمْ هُمْ لِلْحَكُفْرِ يَوْمَهِذٍ آقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَنِ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَّالَيْسَ فِي قَلُو بِهِمْ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴿ قَلُو بِهِمْ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴾

# التفسير

# لابدّ أن تتميز الصفوف:

تنوه الآيتان الحاضرتان بحقيقة هامّة هي أنّ أيّة مصيبة (كتلك التي وقعت في أحد) مضافاً إلى أنّها لم تكن دون سبب وعلة، فإنّها خير وسيلة لتمييز صفوف المجاهدين الحقيقيين عن المنافقين أو ضعفاء الإيمان، ولذلك جاء في القسم الأول من الآية الأولى ﴿وها أصابكم يوم التقى المجمعان فبإذن الله كأن ما أصابكم يوم تقاتل المسلمون والمشركون فهو بإذن الله ومشيئته وإرادته لأنّ لكلّ ظاهرة في عالم الكون المخلوق لله سبحانه سبباً خاصاً وعلّة معيّنة.

وأساساً أنّ هذا العالم عالم مقنن يجري وفق قانون الأسباب والمسببات، وهذه حقيقة ثابتة لا تتغير.

وعلى هذا الأساس إذا وهنت جماعة في الحرب، وتعلقت بالدنيا وحطامها، والثروة وجواذبها، وتجاهلت أوامر قائدها المحنك الرؤوف كانت محكومة بالهزيمة والفشل، وهذا هو المقصود من إذن الله، فإذن الله ومشيئته هي تلك القوانين التي أرساها في عالم الكون ودنيا البشر.

ثُمّ يقول سبحانه في المقطع التالي من الآية: ﴿وليعلم المؤمنين \* وليعلم الَّذين نافقوا ﴾

إنّه إشارة إلى أثر آخر من آثار هذه الحرب وهو تمييز المؤمنين عن المنافقين، وفرز أقوياء الإيمان عن ضعفاء الإيمان.

وعلى العموم فقد تميز المسلمون . في معركة أحد . في طوائف ثلاث:

الطائفة الأولى: وهم قلة، قد ثبتوا أمام العدو في تلك الموقعة حتى آخر لحظه، حتى قضى بعض وجرح بعض وتحمل أشد الآلام.

الطائفة الثانية: هم الذين زلزلوا، ووقعوا فريسة الإضطراب ولم يمكنهم الثبات حتى آخر لحظة، ففروا من الميدان.

الطائغة الثالثة: وهم جماعة المنافقين الذين رجعوا من منتصف الطريق وأحجموا عن المشاركة والإسهام في القتال بحجج وأعذار واهية، وعادوا إلى المدينة، وهم عبدالله بن أبي سلول، وثلاثمائة شخص من أعوائه وأنصاره وجماعته.

فلولم تقع حادثة أحد لما تميزت هذه الصفوف مطلقاً، ولما إتضح الأمر بمثل هذا الإتضاح أبداً، ولما تبين كل شخص بقسها ته الحقيقية، وملامحه الواقعية وصفاته الخاصة به، وبالتالي كان يمكن أن يتصور الجميع - في مقام الادّعاء - أنهم مؤمنون واقعيون، وأنهم الأمشلة الكاملة للصالحين.

وفي الحقيقة \_ تتضمن الآية الإشارة إلى أمرين:

الأول: العلة الفاعلية للهزية.

الثاني: العلة الغائية (والنتيجة النهائية) لها.

على أنّ هناك نقطة يلزم التنويد بها وهي أنّ الآية الحاضرة تقول: ﴿وليعلم الدّين نافقول﴾ ولم تقل «ليعلم المنافقين».

وبتعبير آخر: جاء ذكر النفاق بصيغة الفعل، ولم يأت بصورة «الوصف» وهو العلّه لأجل أنّ النفاق لم يكن قد حصل في الجميع في شكل الصفة الثابتة اللازمة ولهذا نقراً في التاريخ أنّ بعضهم قد وفق للتوبة وهدي إليها فيا بعد، والتحق بصف المؤمنين الصادقين، ثمّ إنّ القرآن الكريم يستعرض حواراً قد وقع بين بعض المسلمين، والمنافقين قبل المعركة بالشكل التالي: ﴿وقيل لهم تعالول قاتلول في سبيل الله أو لدفعول فإنّ بعض المسلمين «وهو عبدالله بن عمر

بن حزام على ما نقل عن ابن عباس) عندما رأى إنسحاب عبدالله بن أبي سلول وانفصالهم عن الجيش الإسلامي، وإعتزامهم العودة إلى المدينة قال: تعالوا قـاتلوا في سبيل الله أو ادفعوا عن حريمكم وأنفسكم إن لم تقاتلوا في سبيل الله.

ولكنهم تعللوا، واعتذروا بأعذار واهية إذ: ﴿قالولونسلم قتالاً لاتبسناكم﴾ أي إنّنا نظن أنّ الأمر ينتهي بلاقتال فلا حاجة لوجودنا معكم.

وعلى كلّ حال فإنّ هذه كانت مجرّد إعتذارات وتعللات، لأنّ الحرب كانت حسمية الوقوع، ولأنّ المسلمين إنتصروا في بداية المعركة، وأمّا ما لحق بهم من الهزية والإنكسار فلم يكن إلّا بسبب أخطاء ومخالفات إرتكبوها هم أنفسهم بحيث لولاها لما وقعت بهم هزية، ولذا يقول الله سبحانه: ﴿هم للكفريومنة لقرب منهم للإيمان ﴾ (أي إنّهم يكذبون)، هذا مضافاً إلى أنّه يستفاد من هذه الجملة (أي أقرب) أنّ للإيمان والكفر درجات ترتبط باعتقاد الإنسان وأسلوب عمله وسلوكه.

ثمّ علل سبحانه ما ذكره عنهم بقوله: ﴿يقولون بأقولهم ما ليس في قلوبهم أي إنّهم يظهرون خلاف ما يضمرون، ويبدون من القول خلاف ما يكتمون من الاعتقاد والنّية، فإنّهم لإصرارهم على إقتراحهم بالقتال داخل أسوار المدينة، أو رهبة من ضربات العدو، أو لعدم حبّهم للإسلام إحجموا عن الإسهام في تلك المعركة، وامتنعوا عن المضي إلى أحد في صحبة المسلمين، ﴿وللله لملم بما يكتمون ﴾ فإنّ الله يعلم جيداً ما يخفونه ويضمرونه من النوايا، وسيكشف عن نواياهم للمسلمين في هذه الدنيا، كما سيعاقبهم ويحاسبهم على مواقفهم ونواياهم الشريرة في الآخرة.

#### 8003

ا. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٢٠، ص ٣٧ (والجدير بالذكر ورد في بعض المصادر: «عبدالله ابن عمر وحزّ ام الأنصاري».

ٱلَّذِينَ قَالُواْ لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُواْ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُيَلُواْ قُلْ فَادْرَءُ وَاعَنَ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَكِدِقِينَ ۞

# التفسير

#### مزاعم المنافقين الباطلة:

لم يكتف المنافقون بانصرافهم عن الإسهام مع المؤمنين في القتال، والسعي في إضعاف الروح المعنوية للآخرين، بل عمدوا إلى لوم المقاتلين المجاهدين بعد عودتهم من المسعركة، وبعد ما لحق بهم ما لحق قائلين: ﴿لُولُطُاعُونَا هَا قَتْلُولُ﴾.

فيرد عليهم القرآن الكريم في الآية الحاضرة قائلاً: ﴿ الذين قالوا الإضوائم وقد عدوا لو أطامونا ما قتلوا قل فادرؤوا من لنفسكم الموس إن كنتم صادقين ﴾.

يعني أنّكم بكلامكم هذا تريدون الإدعاء بأنّكم مطلعون على عبالم الغييب. وإنّكم عارفون بالمستقبل وحوادثه، فإذا كنتم صادقين في ذلك فادفعوا عن أنفسكم الموت، لأنّكم \_ طبقاً لهذا الإدعاء \_ ينبغي أن تعرفوا علة مو تكم، وتقدرون على تجنبها، وتحاشيها، وإيطال مفعولها.

إفرضوا أنَّكم لم تقتلوا في ساحات الجهاد والشرف، فهل يمكنكم أن تضمنوا لأنفسكم سنّاً طويلاً, وعمراً خالداً؟! هل يمكنكم أن تمنعوا الموت عن أنفسكم أبداً وداتماً؟!

فإذا لم يمكنكم تحاشي الموت ـ هذه النهاية المحتّمة لكل نفس ـ فلهاذا تموتون في الفرأش بذل وهوان، ولا تختارون الشهادة والموت بشرف وعز في ساحات الجهاد ضد أعداء الله وأعداء الرسالة؟!

لقد عبّر القرآن عن المؤمنين في هذه الآية بأنّهم إخــوان للــمنافقين في حــين لم يكــن

المؤمنون إخواناً للمنافقين إطلاقاً، فما هذه الأنواع من الملامة والتوبيخ للمنافقين ؟ فيكون المعنى هو: إنّكم أيّها المنافقون كنتم تعتبرون المؤمنين إخواناً لكم فكيف تركتم نصرتهم في هذه اللحظات الخطيرة؟ ولهذا أردف سبحانه هذه الكلمة ﴿المخطات الخطيرة؟ ولهذا أردف سبحانه هذه الكلمة ﴿المخطول عن المشاركة في المعركة.

فهل يصحّ أن يدّعي الإنسان إخوته لآخر ثمّ يخذله حين يحتاج إلى نــصـره وتــأييده ويقعد عنه حين يحتاج إلى حمايته؟!

8003

وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَتُنَا بَلَ أَخْيَاءُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْذَقُونَ ال فَرِحِينَ بِمَا مَا اَسْنَهُمُ اللهُ مِن فَصْلِهِ ، وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْرَنُوك ( ) يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِن اللهِ وَفَصْلِ وَ أَنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجَر المُوْمِينِ ( )

# التفسير

#### المياة المالدة:

يرى بعض المفسرين أنّ الآيات الحاضرة نزلت في شهداء «أحد» ويرى آخرون أنّها نزلت في شهداء «بدر»، ولكن الحقّ هو أنّ إرتباط هذه الآيات بما قبلها من الآيات يكشف عن أنها نزلت في أعقاب حادثة «أحد»، وإن كان محتواها، ومضمونها يعم حتى شهداء «بدر» الذين كانوا ١٤ شهيداً ولهذا روي عن الإمام محمّد الباقر على أنّه قال: «إنّها تتناول قتلى بدر وأحد معاً» (

وقد روى ابن مسعود عن النّبي عَبَيْنَ أنّه قال إطلع إليهم (أي أرواح شهداء أحد وهي في الجنّة) ربهم إطلاعة فقال: هل تشتهون شيئاً؟ قالوا: أي شيء نشتهي ونحن نسرح من الجنّة حيث شئنا. ففعل ذلك بهم ثلاث مرات، فلما رأوا أنّهم لم يتركوا من أين يسألوا قالوا: يا رب نريد أن ترد أرواحنا في أجسادنا حتى نقتل في سبيلك مرّة أخرى فقال تعالى: قد سبق مني أنهم لا يرجعون قالوا: فتقرىء نبينا السلام و تبلغهم ما نحن فيه من كرامة فلا يحزنوا «فنزلت هذه الآبات» .

وعلى كلّ حال فإن الّذي يبدو للنظر هو أنّ بعض ضعاف الإيمان كانوا \_ في مجــالـــهـم

٢. تفسير الدرّالمنثور، ج ٢، ص ٩٥ و٩٦.

١. تفسير نورالتَّقلين، ج ١، ص ٤٠٩.

وندواتهم بعد حادثة أحد ـ يظهرون الأسف على شهداء أحد، وكيف أنهم ماتوا وفنوا، وخاصة عندما كانت تتجدد عليهم النعمة فيتأسفون لغياب أولئك القتلى في تلك المواقع، وكانوا بحدثون أنفسهم قائلين كيف ننعم بهذه النعم والمواهب وإخواننا وأبناءنا رهن القبور لا يصيبهم ما أصابنا من الخير، ولا يمكنهم أن يحظوا بما حظينا به من النعيم؟؟

وقد كانت هذه الكلمات \_مضافاً إلى بطلانها ومخالفتها للواقع \_ تسبب إضعاف الروح المعنوية لدى ذوى الشهداء.

فجاءت الآيات الحاضرة لتفند كلّ هذه التصورات، وتذكر بمكانة الشهداء السامية. ومقامهم الرفيع وتقول: ﴿ولا تحسينَ الَّذين قَتلُوا فِي سبيل الله لُمُواتِأَ﴾.

والخطاب - هنا - متوجه إلى رسول الله تَنْكُنْ خاصة حتى يحسب الآخرون حسابهم. ثمّ يقول سبحانه معقباً على العبارة السابقة ﴿بِل أحياء مند ربهم برزقون﴾.

والمقصود من الحياة في الآية هي «العياة البرزخية» في عالم ما بعد الموت، لا الحياة الجسمانية والمادية، وإن لم تختص الحياة البرزخية بالشهداء فللكثير من الناس حياة برزخية أيضاً ولكن حيث إنّ حياة الشهداء من النمط الرفيع جدّاً، ومن النحو المقرون بأنواع النعم المعنوية، هذا مضافاً إلى أنّها هي محط البحث والحديث في هذا السياق القرآني لذلك خصّوا بالذكر وخصت حياتهم بالإشارة في هذه الآية، دون سواهم ودون غيرها أيضاً.

إنّ حياتهم البرزخية محفوفة بالنعم والمواهب المعنوية العظيمة وكأن حياة الآخرين من البرزخيين بما فيها لا تكاد تكون شيئاً يذكر بالنسبة إليها.

ثم إن الآية التالية تشير إلى بعض مزايا حياة الشهداء البرزخية، وما يكتنفها ويلازمها من عظيم البركات من خلال الإشارة إلى عظيم إبتهاجهم بما أو تواهناك فتقول: ﴿فرحين بما لَتَاهِم للله من فضله ﴾.

ثم إن السبب الآخر لإبتهاجهم ومسرتهم هو ما يجدونه ويلقونه من عظيم الثواب ورفيع الدرجات الذي ينتظر إخوانهم المجاهدين الذين لم ينالوا شرف الشهادة في المعركة إذيقول القرآن: ﴿ويستبشرون بالذين لم يلحقولهم من خلفهم ﴾.

ا. ينقسم أصحاب الحياة البرزخية - حسما يذهب إليه بعض المحققين - إلى نـوعين الصـالحون جـداً.
 والطالحون جداً.

ثمّ يردف هذا بقوله: ﴿ أَلَا خُوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ يعني أنّ الشهداء يحسّون هناك وفي ضوء ما يرونه أنّ إخوانهم المجاهدين لن يكون عليهم أي حزن على ما تركوه في الدنيا، ولا أي خوف من الآخرة ووقائعها الرهيبة.

على أنه من الممكن أن يكون لهذه العبارة تفسير آخر هو أنَّ الشهداء بـالإضافة إلى سرورهم وفرحهم لما يشاهدونه من الدرجات والمراتب الرفيعة لإخوانهم الذين لم ينالوا شرف الشهادة ولم يلحقوا بهم، لا يشعرون هم أنفسهم بأي خوف من المستقبل ولا أي حزن على الماضي أ.

ثم إنّه سبحاند بقول: ﴿يستبشرون لله وفضل﴾.

وهذه الآية \_ في الحقيقة \_ مزيد تأكيد و توضيح حول البشائر التي يتلقاها الشهداء بعد قتلهم واستشهادهم.،

فهم فرحون ومسرورون من ناحيتين:

الأولى: من جهة النعم والمواهب الإلهية التي يتلقونها، لا بها فقط بل لما يتلقونه من الفضل الإلهي الذي هو التصعيد المتزايد المستمر للنعم الذي يشمل الشهداء أيضاً.

والثانية: من جهة أنهم يرون أنّ الله سبحانه وتعالى لا يضيع أجر المؤمنين... لا أجر الشهداء الذين نالوا شرف الشهادة، ولا أجر الجاهدين الصادقين الذين لم ينالوا ذلك الشرف رغم اشتراكهم في المعركة: ﴿وأنّ الله لا يضيع لجر العؤمنين﴾ أجل، إنّهم يرون بأم أعينهم ما كانوا يوعدون به ويسمعون بآذانهم.

إنّها فرحة مضاعفة.

#### شهادة على بقاء الروع:

تعد الآيات الحاضرة من جملة الآيات القرآنية ذات الدلالة الصريحة على بقاء الروح. فهذه الآيات تتحدث عن حياة الشهداء بعد الموت والقتل، وما يحتمله البعض من أنَّ المراد بهذه الحياة هو معنى مجازي، وأنَّ المقصود هو بقاء اسمهم، وخلود آثارهم، وأعسالهم

١. الضمائر في ﴿لاخوف عليهم ولا هم يحزنون﴾ حسب التفسير الأول تعود إلى المجاهدين الباقين على قيد الحياة الذين لم يلحقوا بالشهداء، وعلى التفسير الثاني تعود إلى الشهداء أنفسهم.

٢. «الاستبشار» يعني الإبتهاج والسرور الحاصل بسبب تلقي بشارة أو مشاهدة نعمة للمنفس أو للمغير من الأحبّة. وليست بمعنى التبشير والإبشار.

وجهودهم بعيد جداً عن معنى الآية، وغير منسجم بالمرّة مع أي واحد من العبارات الواردة في الآيات الحاضرة، سواء تلك التي تصرح بأنّ الشهداء يرزقون، أو التي تتحدث عن سرورهم من نواح مختلفة، هذا مضافاً إلى أنّ الآيات الحاضرة دليل بيّن وبرهان واضح على مسألة «البرزخ» والنعم البرزخية التي سيأتي الحديث عنها وشرحها عهند تفسير قوله سبحانه: ﴿وَهِنْ وَرَائِمُهُ بِرَزَحُ لِلى يَوْمُ يَبِعِثُونُ ﴾ أن شاء الله.

# أَمِر الشهداء:

لقد قبل عن الشهداء ومكانتهم وأهمية مقامهم الكثير الكثير، فكلّ الأمم، وكلّ الشعوب تحترم شهداءها وتقيم لهم وزناً خاصاً ولكن ما يوليه الإسلام للشهداء في سبيل الله من الإحترام وما يعطيهم من المقام لا مثيل له أصلاً، وهذه حقيقة لا مبالغة فيها، فإنّ الحديث التالي نموذج واضح من هذا الإحترام العظيم، الذي يوليه الإسلام الحنيف للذين استشهدوا في سبيل الله، وفي ظل هذه التعاليم إستطاعت تلك الجهاعة المحدودة المتخلفة أن تكتسب تلكم القوة العظيمة الهائلة التي إستطاعت بها أن تركع أمامها أعظم الإمبراطوريات، بل وتدحر أعظم العروش.

وإليك هذا الحديث:

عن الإمام على بن موسى الرضائي عن الحسين بن على الله قال: بينها أميرالمـومنين يخطب ويحضهم على الجهاد إذ قام إليه شاب فقال: يا أميرالمؤمنين أخبرني عن فضل الغزاة في سبيل الله فقال: كنت رديف رسول الله تَقَلَيْهُ على ناقته العضباء ونحن منقلبون عن غزوة ذات السلاسل فسألته عمم سألتني عنه فقال:

الغزاة إذا هموا بالغزو كتب الله لهم براءة من النار.

فإذا تجهزوا لغزوهم باهي الله بهم الملائكة.

فإذا ودعهم أهلوهم بكت عليهم الحيطان والبيوت، ويخرجون من الذنوب... ويكتب له (أي لكلّ شهيد وغاز)كلّ يوم عبادة ألف رجل يعبدون الله...

وإذا صاروا بعضرة عدوهم انقطع علم أهل الدنيا عن ثواب الله إياهم.

فإذا برزوا لعدوّهم وأشرعت الأسنّة وفوّقت السهام، وتقدّم الرجل إلى الرجل حفّتهم الملائكة بأجنعتها يدعون الله بالنصرة والتثبيت فينادي مناد: «الجنّة تحت ظلال السيوف» فستكون الطعنة والضربة على الشهيد أهون من شرب الماء البارد في اليوم الصائف.

وإذا زال الشهيد من فوسه بطعنة أو ضربة لم يصل إلى الأرض حتى يبعث الله إليه ذوجته من الحور العين فتبشره بما أعد الله له من الكرامة، فإذا وصل إلى الأرض تقول له الأرض: مرحباً بالروح الطيب الذي خوج من البدن الطيب، إبشر فإن لك ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ويقول الله: أنا خليفته في أهله من أرضاهم فقد أرضاني ومن أسسخطهم فسقد أسخطنى\.

هذه قبسات من الرواية التي نقلها المفسر الإسلامي الكبير العلامة الطبرسي ﷺ في تقسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.

# الثفسير

# غزوة ممراء الأسد:

قلنا إنّ جيش أبي سفيان المنتصر أسرع بعد إنتصاره في معركة «أحد» على الجيش الإسلامي يحثّ السير في طريق العودة إلى مكّة حتى إذا بلغ أرض «الروحاء» ندم على فعله، وعزم على العودة إلى المدينة للإجهاز على ما تبق من فلول المسلمين، واستئصال جذور الإسلام حتى لا تبق له ولهم باقية.

ولما بلغ هذا الخبر إلى النبي عَلَيْ أمر مقاتلي أحد أن يستعدوا للخروج إلى معركة أخرى مع المشركين، وخصّ بأمره هذا الجرحى والمصابين حيث أمرهم بأن ينضموا إلى الجيش. يقول رجل من أصحاب النبي عَلَيْ كان قد شهد أحداً: شهدت أحداً وأخ لي فرجعنا جريحين، فلما أذّن مؤذن رسول الله عَلَيْ بالخروج في طلب العدو قلنا: لا تفوتنا غزوة مع رسول الله عَلَيْ ، فوالله مالنا دابّة نركبها وما منّا إلا جريح ثقيل، فخرجنا مع رسول الله على وكنت أيسر جرحاً من أخي، فكنت إذا غلب حملته عقبة ومشى عقبة حتى انستهينا مع رسول الله عَلَيْ الى «حمراء الأسد».

فلما بلغ هذا الخبر أبا سفيان وأدرك صمود المسلمين. والذي تجلّى في اشتراك الجرحى والمصابين خاف وأرعب. ولعله ظنّ أنّه أدركت المسلمين قوّة جديدة من المقاتلين وأتاهم المدد. هذا وقد حدثت في هذا الموضع حادثة زادت من إضعاف معنوية المستركين، وألقت مزيداً من الوهن في عزائهم، وهي أنّه: مرّ برسول الله «معبد الخزاعي» وهو يومئذ مشرك، فلمّ شاهد النّبي وما عليه هو وأصحابه من الحالة تحركت عواطفه وجاشت، فقال للنّبي عَلَيْهِ: يا محمّد والله لقد عزّ علينا ما أصابك في قومك وأصحابك، ولوددنا أنّ الله كان أعفاك فيهم، ثمّ خرج من عند رسول الله عَلَيْ حتى لتي أبا سفيان ومن معه بالرّوحاء وقد أجمعوا الرّجعة إلى رسول الله عَلَيْ ، فلمّ رأى أبو سفيان معبداً قال: ما وراك يا معبد؟ قال: محمّد عَلَيْ قد خرج في أصحابه يطلبكم في جمع لم أر قط مثله يتحرقون عليكم تحرقاً، وقد اجتمع عليه من كان تخلف عنه في يومكم، وندموا على صنيعهم، وفيه من الحنق عليكم ما أر مثله قط.

قال أبو سفيان: ويلك ما تقول؟ قال معبد: «فأنا والله ما أراك ترتحل حتى ترى نواصي الخيل».

قال أبو سفيان: فوالله لقد أجمعنا الكرّة عليهم لنستأصلهم.

قال معبد: فأنا والله أنهاك عن ذلك.

فاهتز لذلك أبوسفيان ومن معه وقفل راجعاً ومنسحباً إلى مكّة بسرعة، وحتى يتوقف المسلمون عن طلبه وملاحقته و يجد فرصة كافية للإنسحاب قال لجماعة من بني عبد قيس كانوا يرون من هناك قاصدين المدينة لشراء القمح: «اخبروا محمّداً إنا قد أجمعنا الكرّة عليه وعلى أصحابه لنستأصل بقيتهم» ثمّ انصرف إلى مكّة.

ولما مرّت هذه الجهاعة برسول الله عَلَيْنَ وهو بحمراء الأسد أخبروه بقول أبي سفيان، فقال رسول الله عَلَيْنَ الله ونعم الوكيل» وبتي هناك ينتظر المشركين ثلاثة أيّام، فلم ير لهم أثراً فانصرف إلى المدينة بعد الثالثة، والآيات الحاضرة تشير إلى هذه الحادثة وملابساتها المقول سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ لَستجابوا لله والرّسول من بعد ما أصابهم القرح للدّين أحسنوا منهم وأتقوا أجر عظيم ﴾

ويتبيّن من تخصيص جماعة معينة بالأجر العظيم في هذه الآية أنّه كان هناك بينهم من لم يملك الإخلاص الكامل، كما يمكن أن يكون التعبير بـ«منهم» إشارة إلى أنّ بعض المقاتلين

٨ تفسير نورالثقلين، وتفسير مجمع البيان، وتفسير المنار وكتب أُخرى.

في أحد امتنعوا ببعض الحجج عن تلبية نداء الرّسول والإسهام في هذه الحركة.

ثم إن القرآن الكريم يبين إحدى العلائم الحيّة لاِستقامتهم و ثباتهم إذ يقول: ﴿الذّينَ قَالَ لِهِمَ النَّاسَ لِنّ النَّاسَ قَد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم لِيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل﴾.

والمقصود بالناس في قوله: ﴿قال لهم الناس﴾ هم ركب عبد القيس، أو نعيم بن مسعود الذي جاء بهذا الخبر على رواية أخرى . \

ثم بعد ذكر هذه الإستقامة الواضحة وهذا الإيمان البارز يذكر القرآن الكريم نستيجة عملهم إذ يقول: ﴿فَاتَقْلُبُوا بِنَعْمَةُ مِنْ الله وفَصَل ﴾ وأية نعمة وأي فضل أعظم وأعلى من أن ينهزم الأعداء الخطرون أمامهم من دون أي صدام أو لقاء ويعود هؤلاء المقاتلون إلى المدينة سالمين.

يبق أن نعرف الفرق بين النعمة والفضل، فيمكن أن يكون بأنّ النعمة هي الأجر بقدر الإستحقاق، والفضل هو النفع الزائد على قدر الإستحقاق.

و تأكيداً لهذا الأمر يقول القرآن: ﴿لم يمسسهم سو، ﴾ مضافاً إلى أنّهم ﴿ولتّبعوارضوان الله ولله دُو فضل عظيم ﴾ أنّه فضل عظيم ينتظر المؤمنين الحقيقيين، والمجاهدين الصادقين.

# التّربية الإلهيّة وعطاؤها السّريع:

إنّ مقارنة معنوية المسلمين في معركة «بدر» بمعنويتهم في حادثة «حمراء الأسد» التي مرّ تفصيلها، أمر يدعو إلى الإعجاب لدى المرء، إذ كيف استطاعت جماعة منكسرة لا تملك المعنوية العالية، ولا العدد البشري الكافي، مع ما يحمل أفرادها من الجسراحات الشقيلة والإصابات الفادحة أن تغير ملامحها في مدّة قد لا تزيد على يوم وليلة، فتستعد وعلى درجة عالية من العزم والإرادة لطلب العدو وملاحقته، ومواجهته مرة أخرى إلى درجة أنّ القرآن الكريم يقول عنهم: ﴿اللَّذِينَ قال لهم النّاس إنّ النّاس قد جمعوا لكم فاخشوهم فرادهم العراد وصمدوا.

هذا هو أثر الإيمان بالهدف، فكلّما إزدادت مصائب الإنسان المؤمن وإزدادت مشكلاته

١. بحارالانوار، ج ١٩، ص ١٤٧.

إزدادت استقامته، وتضاعف ثباته، وشحذت عزيمته، وفي الحقيقة تهيّأت كل قواه المعنوية والمادية وتعبأت لمواجهة الخطر.

إنّ هذا التغيّر العجيب، وهذا التحوّل السريع والعظيم في مثل هذه المدّة القصيرة يوقف الإنسان على مدى سرعة تأثير التربية القرآنية وعمقها، ومدى فاعلية البيان النبوي الأخّاذ الذي يكاد يكون معجزة.

# إِنَّمَاذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُحَوِّفُ أَوْلِياآءَهُ. فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ١

### التفسير

هذه الآية تعقيب على الآيات التي نزلت حول غزوة «حمراء الأسد»، ولفظة «ذلكم» إشارة إلى الذين كانوا يخوّفون المسلمين من قوّة قريش، وبأس جيشهم لإضعاف معنويات المسلمين. ﴿ لِنّما ذلكم الشيطان يخوّف لوليا، فلا تخافوهم وخافون لِن كنتم مؤمنين ﴾.

وعلى هذا الأساس يكون معنى هذه الآية هو: إن عمل نعيم بن مسعود، أو ركب عبد القيس من عمل الشيطان لكي يخوفوا به أولياء الشيطان، يعني أن هذه الوساوس إنّا تؤثر في أتباع الشيطان وأوليائه خاصّة، وأمّا المؤمنون الثابتون فلا تزل أقدامهم لهذه الوساوس مطلقاً، ولن يرعبوا ولن يخافوا أبداً، وعلى هذا الأساس فأنتم لستم من أولياء الشيطان، فلا تخافوا هذه الوساوس، ويجب أن لا تزلزلكم أو تزعزع إيمانكم.

إنّ التّعبير عن نعيم بن مسعود أو ركب عبد القيس ووصفهم بـ «الشّيطان» إمّا لكون عملهم ذلك من عمل الشيطان ومستلهم منه ومأخوذ من وحيه، لأنّ القرآن يسمّي كـل عمل قبيح وفعل مخالف للدين عمل شيطاني، لأنّه يتم بوسوسته، ويصدر عن وحيه إلى أتباعه.

وإمّا أنّ المقصود من الشّيطان هم نفس هؤلاء الأشخاص، فيكون «هذا المورد» من الموارد التي يطلق فيها اسم «الشّيطان» على المصداق الإنساني له، لأنّ للشيطان معنى وسيعاً يشمل كل غاو مضل، إنساناً كان أم غير إنسان كها نقراً في سورة الأنعام الآية ١١٢، ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلنَا لَكُلّ نَبِي عَدُوا هُياطِينَ الإِنسَ والجنّ ﴾.

ثُمِّ إِنَّه سبحانه يقول في ختام الآية: ﴿وخافون لِن كنتم مؤمنين ﴾ يعني أنَّ الإيمان بالله

والخوف من غيره لا يجتمعان، وهذا كقوله سبحانه في موضع آخر: ﴿فَهِن يؤهن بربِّه فَلَا يَهَافَ يَعْسَأُ ولارهِقَالُهِ \

وعلى هذا الإساس فإن وجد في أحد الخوف من غير الله كان ذلك دليلاً على نقصان إيمانه وتأثيره بالوساوس الشيطانية لائنا نعلم أنّه لا ملجاً ولا مؤثر بالذات في هذا الكون العريض سوى الله الذي ليس لأحد قدرة في مقابل قدرته.

وأساساً لو أنّ المؤمنين قارنوا وليهم (وهو الله سبحانه) بولي المشركين والمنافقين (الذي هو الشيطان) لعلموا أنّهم لا يملكون تجاه الله أية قدرة، ولهذا لا يخافونهم قيد شعرة.

وخلاصة هذا الكلام ونتيجته هي أنّ الإيمان أينها كان، كانت معه الشجاعة والشهامة، فهها توأمان لا يفترقان.

وَلَا يَحْ زُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَكِرِعُونَ فِي ٱلْكُفَرِّ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّوا ٱللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ ٱللَّهُ أَلَا يَجَعَلَ لَهُمْ حَظًا فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُ ٱلْكُفْرَ بِٱلْإِيمَنِ لَن يَضُــرُّوا ٱللَّهَ شَيْئًا وَلَهُمْ عَذَابُ آلِيهُ ﴿ ﴾

# التفسير

# مواساة القرآن للنَّبِي ﷺ:

الخطاب في قوله تعالى: ﴿ ولا يحزنك الَّذِينَ يسارعونَ فِي الكفر ﴾ موجه إلى النَّبِي سَلِّينًا .

فالله تعالى يعزّي نبيّه في أعقاب أحداث «أحد» المؤلمة قائلاً له: أيّها الرّسول ﴿لايحزنك الله يسارمون في الكفر﴾ وكأنهم يتسابقون إليه ﴿لِنّهم لن يضرّوا الله شيئا﴾ بل يضرّون بذلك أنفسهم، وأساساً فالمتضرر والمنتفع إنّا هي الموجودات التي لا تملك من عند أنفسها شيئاً حتى وجودها، أمّا الله الأزلي الأبدي سبحانه فهو الغني المطلق، فما الذي يعود به كفر الناس أو إيمانهم عليه سبحانه، وأي أثر يمكن أن يكون لجهودهم ومحاولاتهم بالنسبة إليه تعالى؟

إنّهم هم المنتفعون بإيمانهم إذ يتكاملون بهذا الإيمان، وهم المتضررون بالكفر أيضاً، إذ يؤدّي هذا الكفر إلى سقوطهم وإنحطاطهم.

هذا مضافاً إلى أنّ الله سوف لن ينسى مواقفهم المشينة ولن تفوته مخالفاتهم، وسيصيبهم جزاء ما يعملونه يوم القيامة: ﴿يريدالله ألايجعل لهم حظًا في الآخرة ولهم عذاب عظيم﴾.

وفي الحقيقة فإنّ الآية تقول: إذا كان هؤلاء يتسابقون في الكفر فليس ذلك لأنّ الله لا يقدر على كبح جماحهم، بل لأنّ الله أراد أنْ يكونوا أحراراً في اتّخاذ المواقف وسلوك الطريق الذي يريدون، ولا شك أنّ نتيجة ذلك هو الحرمان الكامل من المواهب الرّبانيّة في العالم الآخر.

وعلى هذا فالآية لا تنني الجبر فحسب، بل هي من الأدلة والبراهين السّاطعة على حرية الإرادة الإنسانية.

ثم يقرّر القرآن هذه الحقائق في الآية النانية بشكل أكثر تفصيلاً إذ يقول: ﴿إِن السَّذِين الشّروا التحفر بالإيمان لن يضرّوا الله شيئا ﴾ يعني ليس الّذين يستسابقون في طريق الكفر ويسارعون إليه هم وحدهم على هذا الحال، بل كل الّذين يسلكون طريق الكفر بشكل من الأشكال ويشترون الكفر بالإيمان، كل هؤلاء لن يضرّوا الله شيئاً، وإنّما يضرّون أنفسهم. ويختم سبحانه الآية بقوله: ﴿ولهم عدلب اليم ﴾ هذا التفاوت في التعبير في خاتمة هذه الآية والآية التي قبلها حيث قال هناك: ﴿ولهم عدلب عظيم ﴾ وقال هنا ﴿ولهم عدلب اليم ﴾ إنّما هو لأجل أنّ الذين جاء ذكرهم في الآية السابقة أسرع في المبادرة والتوجه نحو الكفر.

وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّمَا نُعَلِي لَهُمُ خَيْرٌ لِأَنفُسِمِمْ إِنَّمَا نُعْلِي لَهُمُ لِيَزْدَا دُوٓا إِنْسَا وَلَهُمُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿

# التفسير

#### المثقلون بأوازرهم:

بعد تسلية خاطر النّبي عَلَيْهُ في الآيات السّابقة وتطمينه تجاه ما يقوم به أعداء الرسالة والحق من محاولات عدائية لا تحصى، توجه سبحانه إلى الأعداء في هذه الآية بالخطاب، وأخذ يحدّثهم عن المصير المشؤوم الذي ينتظرهم، (وهذه الآية ترتبط في الحسقيقة بأحداث معركة «أحد» فهي مكملة للأبحاث التي مرّت حول هذه الواقعة، لأنّ الحديث والخطاب تارة كان موجها إلى النّبي عَلَيْهُ وأخرى موجها إلى المؤمنين، وها هو هنا موجه إلى الكفار والمشركين.

إنّ الآية الحاضرة التي يقول فيها سبحانه: ﴿ولا يعسبنَ الدّين كفروا أنّما تعليم للم خير النفسهم لِنّما نعلى لهم ليزدادوا لِثما ولهم مذاب مهين ﴾ تحذّر المـشركين بأن عـليهم أن لا يعتبروا ما أتيح لهم من إمكانات في العدّة والعدد، وما يكسبونه من انتصارات في بـعض الأحيان، وما يمتلكونه من حرّية التصرف، دليلاً على صلاحهم، أو علامة على رضا الله عنهم.

وتوضيح ذلك: إنّ المستفاد من الآيات القرآنية هو أنّ الله سبحانه ينبّه العصاة الذين لم يتوغّلوا في الخطيئة ولم يغرقوا في الآثام غرقاً، فهو سبحانه ينبّههم بالنذر تارةً، وبما يتناسب

ا. ونملي، مشتقة من والإملاء، وتعنى المساعدة والإعانة وتستعمل في أكثر الموارد في إطالة المدة والإمهال
 الذي هو نوع من المساعدة، وقد جاءت في الآية الحاضرة بالمعنى الثاني.

مع أعهالهم من البلاء والجزاء تارة أخرى، فيعيدهم بذلك إلى جادة الحق والصواب. وهؤلاء هم الذين لم يفقدوا بالمرّة قابلية الهداية، فيشملهم اللّطف الإلهي، فتكون الحن والبلايا نعمة بالنسبة إليهم، لأنّها تكون عثابة جرس إنذار لهم تنبّههم من غفلتهم، وتنتشلهم من غفوتهم كها يقول الله سبحانه: ﴿قهرالفساد في البرّوالبحربها كسبت أيدي الناس ليذيقهم بعض الذي معلوالعلهم يرجعون ﴾ (

ولكن الذين تمادوا في الذنوب وغرقوا فيها، وبلغ طغيانهم نهايته فإنّ الله يخذلهم، ويكلهم إلى نفوسهم، أيّ إنّه يملي لهم لتثقل ظهورهم بأوزارهم، ويستحقوا الحدّ الأكثر من العقوبة والعذاب المهين.

هؤلاء هم الذين نسفوا كلّ الجسور، وقطعوا كلّ علاقاتهم مع الله، ولم يتركوا لأنفسهم طريق للعودة إلى ربّهم، وهتكوا كل الحجب، وفقدوا كل قابلية للهداية الإلهيّة، وكل أهلية للّطف الرّباني.

إنّ الآية الحاضرة تؤكد هذا المفهوم وهذا الموضوع إذ تقول: ﴿ ولا يحسبنَ الَّذِينَ كَفُرُوا النَّمَا تَعْلَي لَهُم خَيْرِ لأَنْفُسِهُم لِنَّمَا تَعْلَي لِهُمْ لِيَرْدَادُوا لِلْمَا وَلِهُمْ مَدَّلَبَ مَهِينَ ﴾ .

ولقد استدلت بطلة الإسلام زينب الكبرى بنت الإمام علي بن أبي طالب الله بهذه الآية في خطابها المدوّي والساخن أمام طاغية الشام «يزيد بن معاوية» الذي كان من أظهر مصاديق العصاة والجرمين الذين قطعوا جميع جسور العودة على أنفسهم بما ارتكبوه من فظيع الفعال، وما اقترفوه من شنيع الأعهال إذ قالت: «أظننت يا يزيد ... أنّ بنا على الله هواناً. وبك عليه كرامة، وأنّ ذلك لعظم خطرك عنده؟ فشمخت بأنفك، ونظرت في عطفك، جذلان مسروراً، حين رأيت الدنيا لك مستوثقة والأمور متسقة، وحين صفا لك مُلكنا وسلطاننا، فمهلاً مهلاً أنسيت قول الله عزّوجلّ: ﴿ولا يحسبنَ الذين كفروا أنّما تعلي لهم خير النفسهم إنّما نعلي لهم ليزدادوا إنها ولهم عذاب جهين ﴾. آ

#### مواب على سؤال:

إنَّ الآية الحاضرة تجيب ضمناً على سؤال يخالج أذهان كثير من الناس وهو: لماذا يرفل

۱. الروم، ٤١.

٢. اللهوف، ص ١٨١؛ وبحارالانوار، ج ٤٥، ص ١٣٢ و١٥٧.

بعض العصاة والجرمين في مثل هذا النعيم، ولا يلقون جزاءهم العادل على إجرامهم؟

فإنّ القرآن الكريم يردّ على هذا التساؤل الشّائع قائلاً: إنّ هؤلاء فـقدواكـل قـابلية للتغيير والإصلاح، وهم بالتالي من الّذين تقتضي سُـنّة الخـلق ومـبدأ حـرّية الإنسان واختياره أن يتركوا لشأنهم، ويوكلوا إلى أنفسهم ليصلوا إلى مرحـلة السـقوط الكـامل، ويستحقّوا الحدّ الأكثر من العذاب والعقوبة.

هذا مضافاً إلى ما يستفاد من بعض الآيات القرآنية من أنّه سبحانه قد يمدّ البعض بالنعم الوافرة وهو بذلك يستدرجهم، أي إنّه يأخذهم فجأة وهم في ذروة التنعم، ويسلبهم كلّ شيء وهم في أوج اللّذة والتمتع، ليكونوا بذلك أشتى من كلّ شتى، ويواجهوا في هذه الدنيا أكبر قدر ممكن من العذاب، لأنّ فقدان هذا النعيم أشدّ وقعاً على النفس، وأكثر مرارة كما نقراً في الكتاب العزيز: ﴿قلمًا نسواها دُتُروا به فتحنا عليهم لبولب كلّ شي، حتى إذا فرحوا بها أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون﴾ أ

ومثل هؤلاء - في الحقيقة - مثل الذي يتسلق شجرة، فإنّه كلّما إزداد رقياً إزداد فرحاً في نفسه، حتى إذا بلغ قمتها فاجأته عاصفة شديدة، فهوى على أثرها من ذلك المترفع الشاهق إلى الأرض فتحطمت عظامه، فتبدل فرحه البالغ إلى حزن شديد.

#### لفَتَهُ أُدبِيةً:

يتبيّن ممّا قلناه في تفسير هذه الآية أن «اللام» في قوله سبحانه: ﴿لِيزدادوا لِلْهُ عَالَى «لام العاقبة» وليردادوا لِلهُ عَالَى العاقبة» وليست «لام الغاية».

و توضيح ذلك: إنَّ العرب قد تستعمل اللام لبيان أنَّ ما بعد اللام مراد للإنسان ومطلوب له كقوله: ﴿لتقرح الناس مِنَ الظَّلماتِ إلى النَّور﴾ ٢.

ومن البديهي أنَّ هداية الناس وخروجهم من الظُّلهات إلى النَّور مراد له سبحانه.

وقد تستعمل العرب «اللام» لا لبيان أنّ هذا هو مراد ومطلوب للشخص، بل لبيان أنّ هذا نتيجة عمل المرء ومآل موقفه كقوله تعالى: ﴿فَالتَقَطَهُ آلَ فَرَعُونَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُورٌ

وحزناً \ ولا شك أنّهم إنّما أخذوه ليكون لهم سروراً وقرّة عين، ولا يختص هذا الأمر باللغة العربية وآدابها، بل هو مشهور في غيره من اللغات والآداب.

ومن هنا يتضح الجواب على تساؤل آخر يطرح نفسه هنا وهو: لماذا قــال سـبحانه: ﴿ليرَدادوا إِثِما﴾ الذي معناه \_بحسب الظاهر \_أي نريد أن يزدادوا إثماً.

لأن هذا الإشكال والتساؤل إنّما يكون وارداً إذا كانت اللام هـنا لام الإرادة والغـاية المبيّنة للعلّة والهدف، لا «لام العاقبة» ليكون معنى قوله «ليزدادوا إثماً» هو: لتكون عاقبة أمرهم ازديادهم الإثم.

وعلى هذا يكون معنى الآية: نحن نمهلهم لتكون عاقبة أمرهم إزدياد ذنوبهم وأوزارهم من الإثم، فالآية لا تدل على الجبر مطلقاً، بل هي خير دليل على حرية الإنسان واختياره.

مَّاكَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُوْمِنِينَ عَلَىٰ مَا آنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَعِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِبِّوَ مَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْعَيَبِ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَجْتَبِى مِن رُّسُلِهِ عَمَن يَشَاكُمُ فَعَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ عَوَإِن تُوْمِنُوا وَتَنَقُوا فَلَكُمْ آجُرُعَظِيمٌ ﴿

# الثفسير

# المسلمون في بوتقة الافتبار والفرزء

لم تكن قضية «المنافقين» مطروحة بقوّة قبل حادثة معركة «أحد» ولهذا لم يكن المسلمون يعرفون عدواً لهم غير الكفّار، ولكن الهزيمة التي أفرزتها «أحد» وما دبّ في المسلمين على أثرها من الضعف المؤقت مهد الأرضية لنشاط المنافقين المندسّين في صفوف المسلمين، وعلى أثر ذلك عرف المسلمون وأدركوا بأنّ لهم عدواً آخر أخطر يجب أن يراقبوا تحركاته ونشاطاته وهو «المنافقون»، وكان هذا إحدى أهم معطيات حادثة «أحد» ونتائجها الإيجابية.

والآية الحاضرة التي هي آخر الآيات التي تتحدث \_هنا \_عن معركة «أحد» وأحداثها، تبين وتستعرض هذه الحقيقة في صورة قانون عام إذ تقول: ﴿هَاكَانُ لِللهُ لِيدُرِللهُ وَهَنِينُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَيهُ اللّهُ لِيدُرِللهُ وَهَنِينُ عَلَى هَا أَنْتُم عَلَيه حتى بِعِيزِللغبيث من للطّيب فلابد أن تتميز الصفوف، وتتم عملية الفرز بين الطيب الطاهر، والخبيث الرجس، وهذا قانون عام وسنة إلهية خالدة وشاملة، فليس كل من يدعي الإيمان، ويجد مكاناً في صفوف المسلمين يترك لشأنه، بـل ستبلى سرائره، وتنكشف حقيقته في الآخرة بعد الاختبارات الإلهية المتتابعة له.

وهنا يمكن أنْ يطرح سؤال (وهو السؤال الذي كان مطروحاً بين المسلمين آنذاك أيضاً حسب بعض الأحاديث والرّوايات) وهو: إذا كان الله عالماً بسريرة كل إنسان وأسراره فلهاذا لا يخبر بها الناس ـ عن طريق العلم بالغيب ـ ويعرفهم بالمؤمن والمنافق؟ إنّ المقطع الثّاني من الآية وهو قوله: ﴿وَهَا كَانَ الله ليطلعكم على الغيب في يجيب على هذا السؤال، أي إن الله سبحانه لن يوقفكم على الأسرار، لأنّ الوقوف على الأسرار على عكس ما يظن كثيرون لا يحلّ مشكلة، ولايفكّ عقدة، بل سيؤدّي إلى الهرج والمرج والفوضى، وإلى تمزق العلاقات الاجتاعية وانهيارها، وإنطفاء شعلة الأمل في النفوس وتبدده، وتوقف الناس عن الحركة والنشاط والفعالية.

والأهم من كلّ ذلك هو أنّه لابدّ أنْ تتضح قيمة الأشخاص من خلال المواقف العملية والسلوكية، وليس عن أي طريق آخر، ومسألة الاختبار الإلهي لاتعني سوى هذا الأمر، ولهذا فإن الطريق الوحيد لمعرفة الأشخاص وتقويهم هو أعمالهم فقط ال

ثم إن الله سبحانه يستثني الأنبياء من هذا الحكم إذ يقول: ﴿ولكن الله يجتبي مِن رُسله هَن يَشَاء ﴾ أي إنّه يختار في كل عصر من بين أنبيائه من يطلعهم على شيء من تلك الغيوب ويوقفهم على بعض الأسرار بحكم احتياج القيادة الرسالية إلى ذلك، وتبق الأعمال مع ذلك كلّه مه الملاك الوحيد والمعيار الخالد والمسار الأبدي لمعرفة الأشخاص وتمييزهم وتصنيفهم.

ومن هذه العبارة يستفاد أنّ الأنبياء \_ بحسب ذواتهم \_ لا يعرفون شيئاً من الغيب، كها ويستفاد منها أنّ ما يعلمونه منه إنّا هو بتعليم الله لهم وإطلاعهم على شيء من الغيبوب، وعلى هذا الأساس يكون الأنبياء ممن يطلعون على الغيب، كها أن مقدار علمهم بالغيب يتوقف على المشيئة الإلهيّة.

ومن الواضح والمعلوم أنّ المراد من المشيئة الإلهيّة في هذه الآية \_كغيرها من الآيات \_ هو «الإرادة المقرونة بالحكمة» أي إنّ الله سبحانه يطلع على الغيب كلّ من يراه صالحاً لذلك، وتقتضى حكمته سبحانه ذلك.

ثمّ أنة تعالى يذكرهم \_ في ختام الآية \_ بأن عليهم \_ وهو الآن في بوتقة الحياة، بوتقة الامتحان الكبير، بوتقة التمييز بين الصالح والطالح، والطيب والخبيث، والمؤمن والمنافق \_ عليهم أن يجتهدوا لينجحوا في هذا الامتحان ويخرجوا مرفوعي الرؤوس من هذا الاختبار

١. لقد مرّ طرح هذا السؤال بالتفصيل عند تفسير الآية ١٥٥ من سورة البقرة: ﴿ ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ... ﴾ وأجبنا هناك بأنّ الامتحان الإلهي ـ هو في الحقيقة ـ نوع من التربية العملية للبشر، ولا يعني الإستخبار والاستعلام، ولمزيد الإطلاع راجع ذلك البحث.

# العظيم، إذ يقول: ﴿فَأَهنوا بِالله ورسله وإن تؤهنوا وتتّقوا فلكم أجر عظيم ﴾.

ثمّ إنّ الملاحظة الملفتة للنظر والجديرة بالتأمل في هذه الآية التعبير عن المؤمن بالطيب، ومن المعلوم أنّ الطيب هو الباقي على أصل خلقته الذي لم تشبه الشّوائب، ولم يدخل في حقيقة الغرائب. ولم تلوثه الكدورات، فالماء الطاهر الطيب، والثوب الطيب الطاهر وما شابه ذلك هو الذي لم تلوثه الكدورات، ويستفاد من هذا أنّ الإيمان هو فطرة الإنسان الأصيلة، وهو جبلّته الأولى.

وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبِّخُلُونَ بِمَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ مَهُوَخَيْراً لَمَّهُمَّ بَلَهُوشَنَّ لَمَّهُمَّ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ - يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَدُّو لِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللَّ

# التفسير

# طوق الأسر التَّقيل:

تبيّن الآية الحاضرة مصير البخلاء في يوم القيامة، أولئك الذين يبذلون غاية الجهد في جمع الثّروة ثمّ يمتنعون عن الإنفاق في سبيل الله، ولصالح عباده.

والآية هذه وإن لم تتعرض صراحة لذكر الزكاة وغيرها من الحقوق والفرائض المالية، إلا أنّ الأحاديث الواردة عن أهل البيت المُثلاً، وكذا أقوال المفسرين خصصت هذه الآية وما وعد به فيها من الوعيد بمانعي الزكاة، ويؤيده التشديد المشهود في الآية، فإنّ أمثال هذا التشديد والتغليظ لا يتناسب مع الإنفاق المندوب المستحب.

تقول الآية أوّلاً: ﴿ولا يحسبنُّ الذين يبخلون بها آتاهم الله من فضله هو خيراً لهم بل هو شرّ لهم ﴾ ثمّ تصف مصير هؤلاء في يوم القيامة هكذا: ﴿سيطوَقُون ما بخلوا به يوم القيامة ﴾ أي ستكون تلك الأموال التي بخلوا بها طوقاً في أعناقهم في ذلك اليوم الرهيب.

ومن هذه الجملة يستفاد أنّ الأموال التي لم يدفع صاحبها الحقوق الواجبة فيها، ولم ينتفع بها المجتمع، بل صرفت فقط في سبيل الأهواء الشخصية، وربّما صرفت في ذلك السبيل بشكل جنوني، أو كدّست دون أي مبرر ولم يستفد منها أحد سيكون مصيرها مصير أعمال الإنسان، أي أنّها \_ طبقاً لقانون تجسم الأعمال البشرية \_ ستتجسم يوم القيامة وتتمثل في شكل عذاب مؤلم يؤذي صاحبها و يخزيه.

١. اصول الكافي، ج ٣. ص ٥٠٢ و ٥٠٥ و ٥٠٥.

إنّ تجسّم مثل هذه الأموال التي تطوق بها أعناق ذويها إشارة إلى الحقيقة التالية، وهي أنّ كل إنسان يتحمل ثقل مسؤوليتها كاملاً دون أن يكون هو قد انتفع بها.

إنّ الأموال الوفيرة التي تجمع بشكل جنوني وتكنز ولا تصرف في خدمة الجـتمع لا تكون سوى أغلال وسجون لأصحابها، لأنّ للاستفادة \_كها نعلم \_ من الأمـوال والثروة الشخصية حدوداً، فإذا تجاوزها الإنسان عادت عليه نـوعاً مـن الأسر الشقيل، والوزر الضّار، اللّهم إلّا أن يستفيد من آثارها المعنوية وذلك حينها يوظفها في الأعمال الإيجـابية الصالحة.

ثم إن هذه الأموال لا تشكل طوقاً ثقيلاً في أعناق أصحابها في الآخرة فحسب، بل تكون كذلك في هذه الدنيا أيضاً، غاية الأمر أن هذا المعنى يكون أكثر ظهوراً في الآخرة، بينا يكون في شيء من الخفاء في هذه الحياة، فأيّة حماقة ـ ترى ـ أكبر من أن يتحمل المرء مسؤولية جمع الثّروة مضافة إلى مسؤولية الحفاظ عليها وحسابها والدّفاع عنها وما يلازم ذلك من مشاق تثقل كاهله، في حين لا ينتفع بها هو أبداً، وهل الأموال حينئذ إلّا طوق أسر ثقيل لا غير؟

فني تفسير العياشي عن الإمام الباقر على الله قال: «الذي يمنع الزكاة يحول الله ماله يوم القيامة شجاعاً من نار ... ثمّ يقال له: ألزمه كما لزمك في الدنيا». "

والملفت للنظر التعبير عن المال في هذه الآية بـ ﴿مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَصَلَهُ ﴾ الذي يفهم منه أنّ المالك الحقيقي لهذه الأموال ومصادرها هو الله سبحانه، وإن ما أعطاه لأيّ واحد من الناس فإنّا هو من فضله، ولهذا ينبغي أن لا يبخل، أن ينفق من تلك الأموال في سبيل صاحبها الحقيق.

ثمّ إنّ بعض المفسرين يرى أنّ مفهوم هذه العبارة يعم جميع المواهب الإلهيّة ومنها العلم، ولكن هذا الاحتمال لا ينطبق مع ظاهر التعبيرات الواردة في الآية.

ثم إن الآية تشير إلى نقطة أخرى إذ تقول: ﴿ولله هيرالله السماوالله والأرنس بعني أنّ الأموال سواء أنفقت في سبيل الله أو لم تنفق فإنّها ستنفصل في النهاية عن أصحابها، ويرث الله الأرض والسهاء وما فيهها، فالأجدر بهم \_والحال هذه \_أن ينتفعوا من آثارها المعنوية، لا أن يتحملوا وزرها وعناءها، وحسرتها وتبعتها.

١. الشَّجاع العظيم الخلقة من الحيّات.

ثمّ تختم الآية بقوله تعالى: ﴿والله بِما تعملون حبير ﴾ أي إنّه عليم بأعلاكم، يعلم إذا بخلتم، كما يعلم إذا انفقتم ما أو تيتموه من المال في سبيل الصالح العام وخدمة الجنمع الإنساني، ويجازى كلاً على عمله بما يليق.

#### الآيتان

لَّفَدْسَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوٓ الْإِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَخَنُ أَغْنِيَا عُسَنَكُمْ مُاقَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْأَنْبِيكَ مَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ دُوقُواْ عَذَاسَتِ الْحَرِيقِ ﴿ فَا اللَّهِ اللَّهِ اللّ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلْلًا مِ لِلْعَبِسِيدِ ﴿ فَا عَذَا لَكُ اللَّهِ اللَّهِ

سبب النزول

هذه الآية نزلت ردّاً على مقالة اليهود وتوبيخاً لهم.

فعن ابن عباس أنّه قال: كتب رسول الله عَلَيْ كتاباً إلى يهود «بني قينقاع» دعاهم فيه الإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وأن يقرضوا لله «والمراد منه الإنفاق في سبيل الله وإنّا عبر عنه بالإقراض لتحريك المشاعر وإثارتها لدى الناس قدراً أكبر) فدخل رسول النّبي إلى بيت المدارس (حيث يتلق اليهود دروساً في دينهم) وسلم كتاب النّبي عَنَيْ إلى «فنحاص» وهو من كبار أحبار اليهود فليّا قرأه قال مستهزءاً: لو كان ما تقولونه حقّاً فإن الله إذن لفقير ونحن أغنياء، ولو كان غنياً لما استقرض منّا (وهو يشير إلى قوله تعالى: ﴿ مَن دَا الذي يقرض الله قرضا حسنا ﴾ أ هذا مضافاً إلى أن «محمّداً» يعتقد أنّ الله نهاكم عن أكل الرّبا، وهو يعدكم أن يضاعف لكم إذا انفقتم أضعافاً مضاعفة، وهو يشير إلى قوله تعالى: ﴿ يربي الصدقائ ﴾ .

ولكنّ «فنحاص» أنكر أنّه قال شيئاً من هذه في ما بعد فنزلت الآيــتان المــذكورتان أعلاهً<sup>٣</sup>.

# التفسير

تقول الآية الأولى ﴿لقد سمِع للله قول الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله فَقَيْرُ وَنَعِنَ لَقَنْيَا ۗ﴾.

١. الحديد، ١١؛ والبقرة، ٢٤٥.

٣. أسباب النزول للواقدي، ص ٨٨ و ٩٩ وتفسير روحالبيان، وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

أي لو أنّ هؤلاء استطاعوا أنْ يخفوا عن الناس مقالتهم هذه فإنّ الله قد سمعها ويسمعها حرفاً بحرف فلا مجال لإنكارها، فهو يسمع ويدرك حتى ما عجزت أسماع الناس عن سماعها من الأصوات المخفية جدّاً أو الأصوات العالية جداً: ﴿لقد سمع للله قول الدّين قالوا إنّ الله فقير ونعن لقنيا، ﴾.

إذن فلا فائدة ولا جدوى في الإنكار، ثمّ يقول سبحانه: ﴿سَنَكَتَبُ مَا قَالُولُ﴾ أي إنّ سا قالوه لم نسمعه فحسب، بل سنكتبه جميعه.

ومن البديهي أنّ المراد من الكتابة ليس هو ما تعارف بيننا من الكتابة والتدوين، بل المراد هو حفظ آثار العمل التي تبق خالدة في العالم حسب قانون بقاء «الطاقة ــالمادة».

بل وحتى كتابة الملائكة الموكّلين من قبل الله بالبشر لضبط تصرفاتهم، هو الآخر نوع من حفظ العمل الذي هو مرتبة أعلى من الكتابة المتعارفة.

ثم يقول: ﴿وقتلهم الله بغير حقى أي إنّنا لا نكتني بكتابة مقالاتهم الكافرة الباطلة فحسب، بل سنكتب موقفهم المشين جداً وهو قتلهم للأنبياء.

يعني أنّ مجابهة اليهود، ومناهضتهم للأنبياء ليس بأمر جديد، فليست هذه هي المرّة الأولى التي يستهزء بها اليهود برسول من الرسل، فإنّ لهم في هذا المجال باعاً طويلاً في التاريخ، وصفحة مليئة بنظائر هذه المجرائم والمخازي، فإنّ جماعة بلغت في الدناءة والشراسة والوقاحة والمجرأة أن قتلت جماعة من رسل الله وأنبيائه، فلا مجال للإستغراب من تفوهها عثل هذه الكلمات الكافرة.

ويمكن أن يقال في هذا المقام: إن قتل الإنبياء مسألة لم ترتبط باليهود في عصر الرسالة المحمدية، فلهاذا حمل وزرها عليهم؟ ولكننا نقول \_كها أسلفنا أيضاً \_أن هذه النسبة إنما صحت لأنهم كانوا راضين بما فعله وإرتكبه أسلافهم من اليهود، ولهذا أشركوا في إنمهم ووزرهم وفي مسؤوليتهم عن ذلك العمل الشنيع.

وأمّا تسجيل وكتابة أعمالهم فلم يكن أمراً اعتباطياً غير هادف، بل كان لأجل أن نعرضها عليهم يوم القيامة، ونقول لهم: ها هي نتيجة أعمالكم قد تجسدت في صورة عذاب محرق: ﴿ونقول دُوقوا مدُلب الحريق﴾.

إنَّ هذا العذاب الإليم الذي تذوقونه ليس سوى نتيجة أعمالكم، فأنتم \_أنفسكم \_قد

ظلمتم أنفسكم وذلك بما قدّمت أيديكم ﴿ وأنَّ الله ليس بظلَّام للعبيد ﴾.

بل لو أنّكم وأمثالكم من المجرمين لم تنالوا جزاء أعمالكم ولم تروها بأمّ أعينكم، ووقفتم في عداد الصالحين لكان ذلك غاية في الظلم، ولو أنّ الله سبحانه لم يفعل ذلك لكان ظلاماً للناس.

ولقد نقل عن الإمام على الله في نهج البلاغة أنّه قال: «وأيم الله ماكان قوم قط في غض نعمة من عيش فزال عنهم إلّا بذنوب اجترحوها لأن الله ليس بظلام للعبيد». "

إنّ هذه الآية تعدّ من الآيات التي تفنّد \_ من جهة \_ مقولة الجبريين، و\_ تعمم \_ من جهة أخرى \_ أصل \_ العدالة و تسحبه على كل الأفعال الإلهيّة، فتكون جميعاً مطابقة للعدالة.

وتوضيح ذلك: إنّ الآية الحاضرة تصرّح بأنّ كلّ جزاء \_من ثواب أو عقاب \_ يـنال الناس من جانب الله سبحانه فإنّا هـو جـزاء أعـالهم التي إرتكبوها بمحض إرادتهـم واختيارهم ﴿ذلك بِما قَدْمِت لَيديكم﴾.

وتصرّح من جانب آخر بـ أنّ (الله ليس بقلام للعبيد) وأنّ قانونه في الجزاء يدور على محور العدل المطلق، وهذا هو نفس ما تعتقد به العدلية (وهم القائلون بالعدل الإلهي، وهم الشيعة وطائفة من أهل السنة المسمّون بالمعتزلة).

غير أنّ هناك في الطرف الآخر جماعة من أهل السنة «وهم الذين يسمّون بالأشاعرة» لهم اعتقاد غريب في هذا الجمال فهم يقولون: إنّه تعالى هو المالك في خلقه يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، فلو أدخل الخلائق بأجمعهم الجنّة لم يكن حيفاً، ولو أدخلهم النّار لم يكن جوراً... فلا يتصوّر منه ظلم، ولا ينسب إليه جوراً.

والآية الحاضرة تفند هذا النوع من الآراء والمقالات تفنيداً باتاً ومطلقاً وتقول بصراحة لا غبش فيها ولا غموض: ﴿ وَلك بِما قَدْمِت لَيديكم وَأَنَّ الله ليس بِظَلَام للعبيد ﴾ . على أنّ لفظة «ظلّام» صيغة مبالغة، وتعني من يظلم كثيراً، ولعل اختيار هذه الصيغة في

١. إنّما أضيفت أعمال الإنسان إلى يده وإن كانت الذنوب تكتسب بجميع الجوارح لأنّ أكثر ما يكسبه الإنسان إنّما يكسبه بيده، ولأن العادة قد جرت بإضافة الأعمال التي يقوم بها الإنسان إلى اليد وإن اكتسبها بجارحة أخرى.

٣. الملل والنحل للشهرستاني، طبعة بيروت، ج ١، ص ١٠١، تحقيق محمّد الكيلاني.

هذا المكان مع أنّ الله سبحانه لا يظلم حتى إذا كان الظلم صغيراً، لأنّه إذا أجبر الناس على الكفر والمعصية، وخلق فيهم دواعي العمل القبيح ودوافعه، ثمّ عماقبهم عملى مما فمعلوه بإجباره وإكراهه لم يكن بذلك قد ارتكب ظلماً صغيراً فحسب، بل كان «ظلاماً».

#### الآيتان

الَّذِينَ قَالُوَا إِنَّ اللَّهُ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَى يَأْتِينَا بِقُرْوَانِ تأكُلُهُ النَّارُّ قُلْ قَدْ جَآءً كُمْ رُسُلٌ مِن قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِى قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَكِيدِ قِينَ ﴿ فَإِن كَنَا بُوكَ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ جَآءُ و بِالْبَيِنَاتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنِيرِ ﴿ فَا لَكُنِيرِ اللَّهِ الْمُنِيرِ ﴾

### سبب النزول

حضر جماعة من أقطاب اليهود عند رسول الله عَلَيْنَ وقالوا له: يا محمّد إنّ الله عهد إلينا في التوراة أن لا نؤمن لرسول حتى بأتينا بقربان تأكله النار، فإن زعمت أنّ الله بعثك إلينا فجئنا به نصدقك، فأنزل الله هاتين الآيتين. \

# التفسير

#### مغالطات اليهود وتعللاتهم:

كانت اليهود تتحجج وتجادل كثيراً بهدف التملّص من الإنضواء تحت راية الإسلام. ومن مغالطاتهم ما جاء ذكره في هذه الآية الحاضرة التي تقول: ﴿الدّين قالوا إِنّ الله مهد اللينا ألّا نؤمن لرسول حتى يأتينا بقربان تأكله النّار﴾.

قال المفسرون: إنّ اليهود كانت تزعم أنّه يجب أنّ يكون للأنبياء خصوص هذه المعجزة، وهي أن يقربوا قرباناً فتنزل النّار من السهاء وتأكل قربانهم، فني ذلك دلالة على صدق المقرب (أي صاحب القربان).

١. تقسير مجمعالبيان، وتفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٩، ص ٧٣ و١٩٢٠.

ولو أنّ اليهود كانوا صادقين في هذا الطلب، وكانوا يريدون \_حقّاً \_ مثل هذا الأمر من باب إظهار الإعجاز، وليس من باب العناد واللجاجة والمغالطة لكان من الممكن إعذارهم، ولكن تاريخهم الغابر، وكذا مواقفهم المشيئة مع نبيّ الإسلام بَهَنِيَّ تثبت الحقيقة التالية، وهي أنهم لم يكونوا أبداً طلاب حقّ وبغاة علم، بل كانوا يأتون كل يوم بمغالطة واقتراح جديد لمواجهة الجو الضاغط عليهم، وماكان يخلقه القرآن من وضع محرج لهم بفضل ماكان يقيمه من براهين ساطعة وقوية، وذلك فراراً من قبول الإسلام، والإنضواء تحت رايته، وحتى لو أنهم حصلوا على مقترحاتهم فإنهم كانوا يمتنعون عن الإيمان، بدليل أنهم كانوا قد قرأوا في كتبهم كل علائم نبيّ الإسلام يَقِينُ ، ولكنهم مع ذلك أبوا إلا رفض الحق، وعدم الإذعان له.

يقول القرآن في مقام الردّ عليهم: ﴿قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُلُ مِنْ قَبْلِي بِالبِينَاتِ وَبِالذِي قَلْتُمْ فَلَم قتلتموهم إن كنتم صادقين﴾؟ وفي ذلك إشارة إلى زكريا ويحيئ وطائفة من الانبياء الذين قتلوا على أيدي بني اسرائيل.

هذا ويذهب بعض متأخري المفسرين (مثل كاتب تفسير المنار) إلى احتال آخر حول مسألة القربان خلاصته: إنّ مقصودهم لم يكن إنّ على النّبي أن يذبح قرباناً و تنزل من السهاء نار بطريقة إعجازية و تحرق ذلك القربان، بل كان مرادهم هو أنّه كان في تعاليم دينهم نوع من هذا القربان الذي يذبح بطريقة خاصّة وفي مراسيم معينة، ثمّ يحرق بالنّار وهو ما جاء شرحه في الفصل الأوّل من سفر «اللاويين» من التوراة (العهد القديم).

إنّهم كانوا يقولون: إنّ الله عهد إلينا أن يبقى مثل هذا التعليم، ومثل هذا القربان في كل دين سهاوي، وحيث إنّنا لا نجد مثل هذا الأمر في التعاليم الإسلامية لذلك فإننا لا نــؤمن لك. ا

ولكن هذا الاحتال بعيد عن تفسير الآية جداً لأنَّه:

أَوِّلاً: إِنَّ هَذَهُ الجَمَلَةُ قَدَ عَطَفَتَ فِي الآيةِ الحَاضَرَةُ عَلَى «البَيِّنَاتَ» ويظهر مــن ذلك أنّ مرادهم كان عملاً إعجازياً، وهو لا ينطبق مع هذا الاحتال.

وثانياً: إنّ ذبح حيوان ثمّ حرقه بالنار عمل خرافي ولا يمكن أن يكون من تعاليم الأنبياء وشرائعهم الساوية.

ثمّ يعقب سبحانه على الآية السابقة بقوله: ﴿ فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَدَ كَذَّبُ رَسَلُ مِنْ قَبِلُك ﴾ .

١. تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

وفي هذه الآية يسلي الله سبحانه النّبي ﷺ ويقول: إن كذبتك هذه الجماعة فلا تـقلق لذلك ولا تحزن، فذلك هو دأبهم مع أنبياء سبقوك حيث كذبوهم، وعارضوا دعوتهم بصلابة وعناد.

ولم يكن هؤلاء الإنبياء غير مزوّدين بما يبرهن على صدقهم، بل ﴿ جاؤوا بالبيّنات والزّبر والكتاب الهنيري.

وهنا لابد من الإنتباه إلى أن «زُبر» وهو جمع «زبور» يعني كتاباً أحكمت كتابة مواضيعه، لأن الزبر أصلاً من الكتابة، لا مطلق الكتابة، بل الكتابة المتقنة الحكمة.

وأمّا الفرق بين «الزبر» و «الكتاب المنير» مع أنّها من جنس واحد هو الكتاب، فيمكن أن يكون بسبب أنّ الاوّل إشارة إلى كتب الأنبياء قبل موسى الله والنّاني إشارة إلى التوراة والإنجيل، لأنّ القرآن الكريم عبر عنها في سورة المائدة الآية ٤٤، و٤٦ بالنّور إذ قال: ﴿إِنَّا لَوْلِنَا التَّوْلَةُ فَيْهَا هذى ونور... ﴿ وَآلَيْنَاهُ اللِّنَجِيلُ فَيْهُ هذى ونور... ﴾

هذا ويحتمل بعض المفسرين أن يكون المراد من «الزّبور» هو تلك الكتب الساوية التي تحتوي على المواعظ والزواجر خاصّة (كهاكان عليه الزبور المنسوب إلى داود الذي هو الآن بين الأيدي والذي يحتوي بأسره على المواعظ والزواجر) ولكن «الكتاب المنير» أو الكتاب الساوي فيطلق على ما يحتوي على التشريعات والقوانين والأحكمام الفردية والاجتاعية.

كُلُّ نَفْسِ ذَا بِقَةُ ٱلْمُؤْتِ وَإِنَّمَا ثُوَفَّوْنَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ فَمَن كُلُّ نَفْسِ ذَا يَعْ الْمُؤْتِ وَإِنَّمَا تُوفَقَ فَعَدْ فَاذَّ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا إِلَّا مَتَكُ الْمُنْرُودِ اللهُ الْمُنْدُودِ اللهُ الْمُنْدُودِ اللهُ الْمُنْدُودِ اللهُ الل

### التفسير

#### الموت وقانونه العام:

تعقيباً على البحث حول عناد المعارضين وغير المؤمنين تشير هذه الآية إلى قانون «الموت» العام وإلى مصير الناس في يوم القيامة، ليكون ذلك تسلية للنّبي ﷺ والمؤمنين، وتحذيراً كذلك اللمعارضين العصاة.

فهذه الآية تشير \_ أوّلاً \_ إلى قانون عام يشمل جميع الأحياء في هذا الكون و تقول: ﴿ كُلُّ نِفْسَ ذَلِنْقَة الموسى ﴾ .

والناس، وإن كان أكثرهم يحب أن ينسى مسألة الفناء ويتجاهل الموت، ولكن هذا الأمر حقيقة واقعة إن حاولنا تناسيها والتغافل عنها، فهي لا تنسانا، ولا تتغافل عنّا.

إنّ لهذه الحياة نهاية لا محالة، ولابدّ أن يأتي ذلك اليوم الذي يزور فيه الموت كل أحد، ولا يكون أمامه \_حينئذٍ \_إلّا أن يفارق هذه الحياة.

إنّ المراد من «النفس» في هذه الآية هو مجموعة الجسم والروح، وإن كانت النفس في القرآن تطلق أحياناً على خصوص «الرّوح» أيضاً.

والتعبير بالتذوق إشارة إلى الإحساس الكامل، لأنّ المرء قد يرى الطعام بعينيه أو يلمسه بيده، ولكن كل هذه لا يكون والأحرى لا يحقق الإحساس الكامل بالشيء، نعم إلّا أن يتذوق الطعام بحاسة الذوق فحينئذ يتحقق الإحساس الكامل، وكأن الموت و في نظام الخلقة ونوع من الغذاء للإنسان والأحياء.

ثم تقول الآية بعد ذلك ﴿وَلِنَمَا تَوَقُونَ أَجُورَكُمْ يَوْمُ لَلْقَيَامَةُ ﴾ أي إنّه ستكون بعد هذه الحياة مرحلة أخرى هي مرحلة الثواب والعقاب، وبالتالي الجزاء على الأعمال، فهنا عمل ولا حساب وهناك حساب ولا عمل.

وعبارة «توفون» التي تعني إعطاء الجزاء بالكامل تكشف عن إعطاء الإنسان أجسر عمله \_ يوم القيامة \_ وافياً وبدون نقيصة، ولهذا لا مانع من أن يشهد الإنسان \_ في عالم البرزخ المتوسط بين الدنيا والآخرة \_ بعض نتائج عمله، وينال قسطاً من الثواب أو العقاب، لأنّ هذا الجزاء البرزخي لا يشكل الجزاء الكامل.

ثمٌ قال سبحانه: ﴿فَحِنْ رَحْزَحِ مِنْ لِلنَّارِ وَلَدَحْلَ لِلجِنَّةَ فَقَدَ قَارَ ﴾.

وكلمة «زحزح» تعني محاولة الإنسان لإخراج نفسه من تحت تأثير شيء، وتخليصها من جاذبيته تدريجاً.

وأمّا كلمة «فاز» فتعني في أصل اللغة «النجاة» من الهلكة، ونيل المحبوب والمطلوب.

والجملة بمجموعها تعني أنّ الذين استطاعوا أن يحرروا أنفسهم من جاذبية النّار ودخلوا الجنّة فقد نجوا من الهلكة، ولقوا ما يحبونه، وكأن النّار تحاول بكلّ طاقتها أن تجذب الأدميين نحو نفسها... حقّاً أنّ هناك عوامل عديدة تحاول أن تجذب الإنسان إلى نفسها، وهي على درجة كبيرة من الجاذبية.

أليس للشهوات العابرة، واللذات الجنسية الغير المشروعة، والمناصب، والثروات الغير المباحة مثل هذه الجاذبية القوية؟

كها أنّه يستفاد من هذا التعبير أن الناس ما لم يسعوا ويجتهدوا لتخليص أنـفسهم وتحريرها من جاذبية هذه العوامل المغرية الخداعة فإنّها ستجذبهم نحو نـفسها تـدريجاً، وسيقعون في أسرها في نهاية المطاف.

أمّا إذا حاولوا من خلال تربية أنفسهم وترويضها، وتمرينها على مقاومة هذه الجواذب والمغريات وكبح جماحها، وبلغوا بها إلى مرتبة «النفس المطمئنة» كمانوا من النّاجين الواقعيين، الذين يشعرون بالأمن والطمأنينة.

ثم يقول سبحانه في نهاية هذه الآية: ﴿وهاالحياة الدُّنيا إلَّا هتاع العرور﴾.

وهذه الجملة تكمل البحث السابق وكأنّها تقول: إنّ هذه الحياة مجرّد لهو ومتاع تخدع الإنسان من بعيد، فإذا بلغ اليها الإنسان ونال منها ولمسها عن كتب وجدها ـعلى الأغلب ـ فراغاً في فراغ وخواء في خواء، وما متاع الغرور إلَّا هذا.

هذا مضافاً إلى أنّ اللذّائذ المادية تبدو من بعيد وكأنّها خالصة من كل شائبة، وخالية من كلّ ما يكدّرها، حتى إذا اقترب إليها الإنسان وجدها ممسزوجة بكل ألوان العناء والعذاب، وهذا جانب آخر من خداع الحياة المادية.

كها أنّ الإنسان ينسى \_ في أكثر الأحيان \_طبيعته الفانية، ولكنه سرعان ما ينتبه إلى أنّها سريعة الزوال، قابلة للفناء.

إن هذه التعابير قد تكررت في القرآن والأحاديث كثيراً، والهدف منها جميعاً شيء واحد هو أن لا يجعل الإنسان هذه الحياة المادية ولذاتها العابرة الفانية الزّائلة هدفه الأخير، ومقصده الوحيد النّهائي الذي تكون نتيجته الغرق والإرتطام في شئ ألوان الجريمة والمعصية، والإبتعاد عن الحقيقة وعن التكامل الإنساني، وأمّا الإنتفاع بالحياة المسادية ومواهبها كوسيلة للوصول إلى التكامل الإنساني والمعنوي فليس غير مذموم فقط، بل هو ضروري وواجب.

لَتُبْلُوُكَ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَنَسُمَكُمْ وَلَتَسْمَعُنَ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذَى كَثِيرَاً وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَكَرْمِ ٱلْأَمُورِ اللَّا

### سبب النزول

عندما هاجر المسلمون من مكّة إلى المدينة وابتعدوا عن دورهم وديارهم، راحت أيدي المشركين تطال أموالهم وتمتدّ إلى ممتلكاتهم، وتنالها بالتصرف والسيطرة عليها، وإيذاء كلّ من وقعت عليه أيديهم والإيقاع فيه بالهجاء والاستهزاء.

وعندما جاؤوا إلى المدينة، واجهوا أذى البهود القاطنين في المدينة، خاصّة «كعب بن الأشرف» الذي كان شاعراً سليط اللسان، فقد كان كعب هذا يهجو النّبي عَلَيْهِ والمسلمين ويحرض المشركين عليهم حتى أنّه كان يشبب بنساء المسلمين ويصف محاسنهن ويتغزل بهن.

وقد بلغت وقاحته مبلغاً دفعت بالنّبي للنَّاني الله أن يأمر بقتله، فقتل على أيدي المسلمين غملة.

والآية الحاضرة \_حسب بعض الأحاديث المنقولة عن المفسرين \_ تشسير إلى همذه الأمور وتحث المسلمين على مواصلة الصمود والمقاومة. \

### التفسير

#### لا تتعبكم المقاومة:

﴿لتبلونَ فِي لَمُوالِكُم ولَنفسكم﴾ أجل إنّ هذه الحياة \_أساساً \_ساحة اخــتبار ودار

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير جامع البيان، ج ٤، ص ١٣٣.

امتحان، فلابد أن يتهيأ الإنسان لمواجهة كل الحوادث والمفاجئات الصعبة العسيرة، وهذا في الحقيقة تنبيه وتحذير لجميع المسلمين بأن لا يظنوا بأنّ الحوادث العسيرة في حياتهم قد انتهت، أو أنهم قد تخلصوا من أذى الأعداء، وسلاطة لسانهم بمجرد قبتلهم لكعب بن الأشرف الشاعر السليط اللسان الذي كان يؤذي المسلمين بلسانه، وشعره.

ولهذا قال سبحانه: ﴿ولتسمعنَّ مِنَ الدِّينَ لُوتُوا الكِتَابِ مِنْ قَبِلِكُمْ وَمِنَ الدِّينَ أَشْرَكُوا أَذَّى كثيرا﴾.

إنّ مسألة التعرض لأذى المشركين اللساني وسبهم وشتمهم وهجائهم وإن كانت من إحدى الإبتلاءات التي جاء ذكرها في مطلع الآية، ولكنه ذكر هنا بخصوصه للأهمية الفائقة، لأنّ مثل هذا قلّما يتحمله الشرفاء من الناس لعظيم أثره في أرواحهم ونفوسهم، ومن قديم قال الشاعر:

ولا يلتام ما جرح اللسان

جراحات السنان لها التيام

ثم إنه سبحانه عقب على هذا الإنذار والتنبيه بقوله: ﴿ولِن تصبروا وتتقوا فَإِنْ ذَلك مِن عزم للهُور﴾.

وبهذا يبين القرآن وظيفة المسلمين وواجبهم في أمثال هذه الحوادث الصعبة والظروف العسيرة، ويدعوهم إلى الصبر والاستقامة والصمود والتزام التقوى في مثل هذه الحوادث معلناً بأن هذه الأمور من الأمور الواضحة النتائج، ولذلك يتعين على كل عاقل أن يتخذ موقفه منها.

والعزم في اللغة هو «القرار المحكم» وربّما يطلق على مطلق الأمور المحكمة، وعلى هذا فإن «عزم الأمور» يعني الأعمال البيّنة الرشد التي يجب على كل إنسان عاقل العزم عليها أو بمعنى كل أمر محكم يطمأن إليه.

واقتران الصبر بالتقوى في هذه الآية لعله إشارة إلى أنّ بعض الأشخاص قد يصبرون ولكنهم مع ذلك يظهرون الشكوى، ويبدون التبرم بما لقوا، ولكن المؤمنين الصادقين همم الذين يمزجون الصبر بالتقوى دائماً وأبداً ويتجنبون مثل ذلك السلوك. وَإِذَ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَبَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ, فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَآشَتَرَوْا بِهِ مَثَنَا قَلِيلًا فَيِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ ٢٠٠٠ اللهُ عَلَيْهُ مَا يَشْتَرُونَ ٢٠٠٠

### الأفسير

بعد ذكر جملة من أعبال أهل الكتاب المشينة ومخالفاتهم تشير الآية الحاضرة إلى واحدة أخرى من تلك الأعبال والخالفات، ألا وهو كتان الحقائق فتقول: ﴿ وَإِذَ أَحَدُ الله حيثاتى الذين لوتو الكتاب لتبيئنه للناس ولا تكتمونه ﴾، أى اذكروا إذ أخذ الله مثل هذا الميثاق منكم.

والملفت للنظر أن عبارة «لتبيّننه» جاءت مع لام القسم، ونون التأكيد الثقيلة، وذلك نهاية في التأكيد.

ثمّ أردفها \_مع ذلك \_بقوله: «ولا تكتمونه» الذي هو أمر صريح بعدم الكتان والإخفاء. ومن كل هذه التعابير يتضح أو يستفاد أنّ الله سبحانه قد أخذ بوساطة الأنبياء السابقين آكد المواثيق والعهود من أهل الكتاب لإظهار الحقائق، وبيانها، ولكنّهم رغم كل ذلك \_ خانوا تلك العهود وتجاهلوا تلك المواثيق، وأخفوا ما أرادوا إخفائه من حقائق الكتب السهاوية، ولهذا قال سبحانه عنهم ﴿فنبدوه ورا ظهورهم ﴾ أنّها كناية رائعة عن عدم العمل بالواجب وتناسيه، لأنّ الإنسان إذا عزم على العمل بشيء وأراد جعله ملاكاً له، فإن يجعله قدامه، وينظر إليه مرّة بعد أخرى، ولكنه إذا لم يرد العمل به وأراد تناسيه بالمرّة أزاحه من وجهه، وألقاه خلف ظهره.

ثم إنّه سبحانه أشار إلى حرص اليهود وجشعهم وحبّهم المفرط للدنيا إذ يقول: ﴿ولشتروا يه ثمناً قليلاً فيئس ما يشترون﴾.

إنَّ حبَّهم الشديد للدنيا الذي بلغ حدَّ العبادة، وإنحطاطهم الفكري آل بهم إلى أن يكتموا الحقائق لقاء مكاسب مادية، ولكن الآية تقول: أنَّهم لم يشتروا بذلك ولم يكسبوا إلَّا ثمناً قليلاً، وبئس ما يشترون. ولو أنهم قد حصلوا لقاء كتان الحقائق \_هذه الجريمة الكبرى \_على ثروة عظيمة وطائلة لكان ثمّة مجال لأن يقال: إنّ عظمة المال والثروة قد أعمت أبصارهم وأسماعهم، ولكن الذي يدعو إلى الدهشة والعجب أنهم باعوا كلّ ذلك لقاء ثمن بخس ومتاع قليل، (طبعاً المقصود هنا هو علماؤهم الدنيئو الهمة).

#### العلماء والوظيفة الكبرى:

إنّ الآية الحاضرة وإن كانت قد وردت بحق أهل الكتاب (من اليهود والنصارى) إلّا أنّها في الحقيقة تحذير وإنذار لكل علماء الدين ورجاله بأن عليهم أن يجتهدوا في تبليغ الحقائق وبيان الأحكام الإلهية، وتوضيحها وإظهارها بجلاء، وإن ذلك ممّا كتبه الله عليهم، وأخذ منهم ميثاقاً مؤكداً وغليظاً.

إنّ كلمة «لتبيّننه» وما اشتقت منه في أصل اللغة في هذه الآية تكشف عن أنّ المقصود ليس هو فقط تلاوة آيات الله أو نشر ما احتوت عليه الكتب المهاوية من كلمات وعبارات، بل المقصود هو عرض ما فيها من الحقائق على الناس، وجعلها في متناول الجميع بوضوح ودون غبش ليقف عليها الناس أجمعون من دون إبهام، ويتذوقونها بأرواحهم وأفئدتهم دون أيّة حجب وسدود.

فالذين يتقاعسون أو يقصرون في عرض الحقائق الإلهية وبيانها وتوضيحها للمسلمين لا شك تشملهم هذه الآية، وينالهم نمفس الممصير الذي ذكره الله فسيها لعملهاء اليهمود وأحبارهم.

فقد روى عن النّبي الأكرم - عَبَالُهُ اللّه قال: «من كتم علماً عن أهله ألجم يوم القيامة بلجام من نار». \

وعن الحسن بن عبار قال: أتيت الزهري بعد أن ترك الحديث فألفيته على بابه فقلت: إن رأيت أن تحدّثني فقال: أو ما علمت أني تركت الحديث، فقلت: إمّا أن تحدّثني وإمّا أن أحدثك؟ فقال: حدّثني فقلت: حدّثني الحكم بن عيينة عن نجم الجزار قال: سمعت علي بن

١. كنز العمال، ج ١٠، ص ١٩١ و٢١٧؛ وزبدة البيان، ص ٢٠٦.

أبي طالب على أخذ الله على أهل الجهل أن يتعلموا حتى أخذ على أهل العلم أن يعلموا». \
يعلموا». \

قال: فأطرق برأسه ملياً بعد أن سمع قولي ثمّ قال: اسمع لأحدثك، فـحدثني أربـعين حديثاً. ٢

هذا وللتعرف ـ بصورة أكبر ـ على خيانات أحبار اليهود وعـ لماء النـصارى، راجـع الآيات ٧٩ و ١٧٤ من سورة البقرة، والآيات ٧١ إلى ٧٧ من سورة آل عمران. ١٤٥٢ه

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٤٧٨.

٢. تفسير روحالجنان، وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٢، ص ٨٠.

#### الآيتان

لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا آتَوَا وَيُحِبُّونَ أَن يُحْسَدُواْ بِمَا لَمْ يَفْعَلُواْ فَلَا تَحْسَبَنَهُم بِمَفَازَةٍ مِنَ ٱلْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيعٌ ﴿ هَا وَلِلّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَى ءِ قَدِيرُ ﴿ هَا ﴾

# سبب النزول

ذكر المحدّثون والمفسرون أسباباً عديدة لنزول هذه الآية، منها أنّ اليهود كانوا يفرحون لما يقومون به من تحريف لآيات الكتب السهاوية وكتمان حقائقها ظناً منهم بأنّهم يحصلون من وراء ذلك على نتيجة، وفي الوقت نفسه كانوا يحبّون أن يـنسبهم النـاس إلى العـلم، ويعتبرونهم من حماة الدين فنزلت هذه الآية ترد على تصورهم الخاطيء هذا.\

وقال آخرون أنّها نزلت في شأن المنافقين، لأنهم كانوا يجمعون ويتفقون على التخلف عن الجهاد مع رسول الله عَلَيْ إذا نشبت حرب من الحروب الإسلامية، متذرّعين لذلك بمختلف المعاذير والحجج، فإذا عاد المجاهدون من القتال إعتذروا وحلفوا لهم بأنّهم كانوا يودّوا المشاركة لولا بعض الأعذار، وأحبوا بالتالي أن يقبل منهم العذر ويحمدوا بما ليسوا عليه من الإيمان وبما لم يفعلوه من أفعال المجاهدين الصادقين، فنزلت هذه الآية ترد على هذا التوقع غير المبرر وغير الوجيه.

# التفسير

## المعمدون بأنفسهم:

المرتكبون لقبائح الفعال على نوعين: طائفة تستحي من أفعالها فور انتباهها إلى قبح ما

١. أسباب النزول للواقدي، ص ٩١؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفاسير مجمع البيان والمنار وجامع البيان وتفاسير اخرى، ذيل الآية مورد البحث.

فعلت، وهي لم تفعل ما فعلت من القبيح إلّا لطغيان غرائزها، وهيجان شهواتهـا، وهـذه الطّائفة سهلة النّجاة جداً، لائها تندم بعد كل قبيح ترتكبه، وتـتعرض لوخــز ضــميرها وعتب وجدانها باستمرار.

بيد أنّ هناك طائفة أخرى ليست فقط لا تشعر بالندم والحياء ممّا ارتكبت من الإثم، بل هي على درجة من الغرور والإعجاب بالنفس بحيث تفرح بما فعلت، بـل تـتبجح بــه و تتفاخر، بل وفوق ذلك تريد أن يمدحها الناس على ما لم تفعله أبداً من صــالح الأعــال وحسن الفعال.

إنّ الآية الحاضرة تقول عن هؤلاء: ﴿لا تحسبنَ الدّين يفرحون بها أشوا ويسعبّون أن يحمدوا بها له يفعلوا فلا تحسبنهم بمفازة من العدّاب، أي لا تحسبن أنّ هؤلاء يعذرون على موقفهم هذا وينجون من العذاب، إنّا النجاة لمن يستحون \_على الأقل \_من أعهالهم القبيحة، ويندمون على أنّهم لم يفعلوا شيئاً من الأعهال الصالحة.

إنَّ هؤلاء المعجبين بأنفسهم ليسوا فقط ضلَّوا طريق النجاة وحُرموا من الخلاص، بل ﴿ولهم مقلب للهم﴾ ينتظرهم.

ويمكن أن نستفيد من هذه الآية أن ابتهاج الإنسان بما وقق لفعله وإتيانه من صالح الإعمال ليس مذموماً (إذا كان ذلك لا يتجاوز حد الإعتدال، ولم يكن سبباً للخرور والعجب)، وهكذا الحال في رغبة الانسان في التشجيع والإجلال على الأفعال الحسنة إذا كان \_كذلك \_ في حدود الإعتدال، ولم يكن الإتيان بتلك الأعمال الصالحة بدافع الحصول على ذلك، لأن كل ذلك من غريزة الإنسان ومقتضى فطرته. ولكن أولياء الله ومن هم في المستويات العليا من الإيمان بعيدون حتى من مثل هذا الإبتهاج المباح وحبّ التقدير الغير المذموم.

إنّهم يرون أعهالهم دائماً دون المستوى المطلوب، ويشعرون أبداً بالتقصير تجاه ربّهـــم العظيم، وبالتفريط في جنبه سبحانه وتعالى.

على أنّه ينبغي أن لا نتصور أنّ الآية الحاضرة \_ مورد البحث \_ تختص بأهل النفاق في صدر الإسلام أو من شاكلهم \_ في كل عصر وزمان \_ وفي جميع الظروف والمجتمعات المختلفة، ممن يفرحون ويبتهجون بأعها لهم القبيحة أو يحركون الآخرين ليحمدوهم على ما لم يفعلوه بالقلم أو اللسان.

إنّ مثل هؤلاء مضافاً إلى العذاب الأليم في الآخرة، سيصيبهم ـ في هذه الحياة ـ غضب الناس وسخطهم، وسيؤول أمرهم إلى الانفصال عن الآخرين وإلى غير ذلك من العواقب السيئة.

ثم إن الله سبحانه يقول في آية لاحقة: ﴿ولله ملك السماوات والأرض والله على كل شيء قدير وهذا الكلام يتضمن بشرى للمؤمنين، وتهديداً للكافرين، فهي تقول: إنه لا داعي لأن يسلك المؤمنون لإحراز التقدم طرقاً وسبلاً منحرفة، وأن يحمدوا على مالم يفعلوه، ذلك لأنهم يقدرون أن يواصلوا تقدمهم، ويحرزوا النجاحات بالاستفادة من السبل المشروعة والصحيحة وفي ظل قدرة الله خالق الساوات والأرضين، كما أنه على المنافقين والعصاة أن لا يتصوروا أنهم قادرون على إحراز شيء أو على الخلاص والنجاة من عقاب خالق الكون وربّ السماوات والأرضين بسلوك هذه السبل المنحرفة واستخدام هذه الأساليب غير المشروعة!

**BOCS** 

إِنَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ النَّيلِ وَالنَّهَادِ لَاَيمَتِ لِأُولِ الْأَلْبِ

اللَّهُ الَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِيدَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَحَّ رُونَ فِ خَلْقِ

السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَاذَا بَعْطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَالنَّادِ اللَّهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ اللَّهُ وَبَنَا وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ اللَّهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ اللَّهُ وَبَنَا وَمَا لِللَّا لِمَا مَا مَا وَعَدَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّه

# أهمية هذه الآيات:

لاشك أنّ جميع الآيات القرآنية تتمتّع بأهميّة كُبرىٰ لأنّها جميعاً كلام الله، وآياته التي نزلت لتربية الإنسان ونجاته وخلاصه، وإلّا أنّ هناك من الآيات ما تحظى وتتميز على سواها ببريق خاص، ومن هذا الصنف ما نقرؤه الآن من الآيات الخمسة التي تعد من القمم القرآنية العظيمة التأثير، والتي امتزجت فيها مجموعة من معارف الدين بلحن لطيف وساحر من المناجاة والدعاء، فإذا هي نعمة سهاوية تدغدغ المشاعر، وتثير الشعور، وتحرك ما غفا من العقل والضمير.

ولهذا أولتها الأحاديث والأخبار المروية أهميّة خاصّة ومكانة سامية بين غيرها سن الآيات.

عن «عطاء بن رباح» قال: قلت لعائشة: أخبريني بأعجب ما رأيت من رسول الله عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

فقام فتوضأ ثم قام يصلي، فبكى حتى سالت دموعه على صدره فركع فبكى، ثم سجد فبكى، ثم رفع رأسه فبكى فلم يزل كذلك حتى جاء بلال فأذنه بالصلاة، فقلت: يا رسول الله ما يبكيك وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: أفلا أكون عبداً شكوراً، ولم لا أفعل وقد أنزل علي هذه الليلة: ﴿ إِنّ فِي خلق السهاوات والأرض واختلاف الليل والنهار الآيات لأولي الألبائ وإلى قوله \_ ﴿ سبحانك فقنا عذاب النّار ﴾ ثم قال: «ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها» أو العبارة الأخيرة التي تأمر الجميع \_بتأكيد كبير \_بأن يفكروا في هذه الآيات، وقد رويت في روايات عديدة بعبارات مختلفة.

وفي رواية عن أمير المؤمنين عَنْ أنّ رسول الله تَنْ كان إذا قام لصلاة اللّيل يسوك، ثمّ ينظر إلى السهاء ثمّ يقول: ﴿إِنْ فِي خلق السهاوات والأرض...﴾ إلى قوله تعالى: ﴿فَـقنا عـذابِ النّار﴾ ``.

وورد عن الأثمَّة من أهل البيت عليم الأمر بقراءة هذه الآيات الخمس وقت القيام بالليل للصلاة ".

وعن نوف البكائي قال: بت ليلة عند أمير المؤمنين على فكان يصلي الليل كلّه، ويخرج ساعة بعد ساعة فينظر إلى السهاء ويتلو القرآن \_ويردد هذه الآيات \_ فمرّ بي بعد هـدوء الليل. فقال: يا نوف أراقد أنت أم رامق؟.

قلت: بل رامق ببصرى يا أمير المؤمنين.

قال: «يا نوف طوبى للزاهدين في الدنيا الراغبين في الآخرة، أولئك الذين اتخذوا الأرض بساطاً، وترابها فراشاً، وماءها طيباً، والقرآن دثاراً، والدعاء شعاراً ...» <sup>1</sup>.

## الأفسير

#### أوضم السّيل لمعرفة الله:

آيات القرآن الكريم ليست للقراءة والتلاوة فقط، بل نزلت لكي يفهم الناس مقاصدها

١. تفسير الدرّالمنثور، ج ٢، ص ١١٠ و ١١١؛ وتفسير روحالجنان، ج ٥، ص ٢٠٥.

٢. تفسير نورالثقلين، ومجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.

٣ المصدر السابق.

٤. ارشاد القلوب، ج ١، ص ٢٠؛ ونهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٠٤.

ويدركوا معانيها، وما التّلاوة والقراءة إلّا مقدمة لتحقيق هذا الهدف، أي التفكر والتـدبر والفهم، ولهذا جاء القرآن في الآية الأولى من الآيات الحاضرة يشـير إلى عـنظمة خـلق السهاوات والأرض، ويقول: ﴿إِنَّ فِي خَلق السهاوات والأرض واختلاف اللـيل والنـهار الآيات لأولى الألباب﴾ `.

وبهذا يحتّ الناس على التفكر في هذا الخلق البديع والعظيم، ليصيب كلّ واحد منهم -بقدر استعداده، وقدرته على الاستيعاب - من هذا البحر العظيم الذي لا يدرك له ساحل ولا قعر، ويرتوي من منهل أسرار الخلق العذب.

حقاً أنّ هذا الكون العظيم بما فيه من نظام متقن وبديع، ونقوش رائعة، ولوحات خلابة كتاب بالغ العظمة، كتاب في كلّ حرف من حروفه، وكل سطر من أسطره دليل ساطع على وجود الله الحالق المبدع ووحدانيته، وتفرّده .

إنّ هذا النقش الساحر الآسر للقلوب، المبثوث في كل ناحية من نواحي هذا الكون العريض يشدّ إلى نفسه فؤاد كلّ لبيب وعقله شدّاً \_ يجعله يتذكر خالقه، في جميع الحالات، قاعًا أو قاعداً، وحين يكون في فراشه ناعًا على جنبه، ولهذا يقول سبحانه: ﴿الذين يذكرون لله قياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكّرون في خلق للسماولت واللاش أي إنّهم مستفرقون كامل الإستغراق في التفكير الحيوي حول هذا الكون الرائع ونظامه البديع ومسدعه، ومبديه.

ولقد أشير \_ في هذه الآية \_ إلى الذكر أوّلاً، ثمّ إلى الفكر ثانياً، ويعني ذلك أن ذكر الله وحده لا يكني، إنّ الذكر إنّا يعطي ثماره القيّمة إذا كان مقترناً بالفكر، كما أنّ التفكر في خلق السهاء والأرض هو الآخر لا يُجدي ولا يوصل إلى النتيجة المتوخاة ما لم تسقترن عسملية التفكر بعملية التذكر، وبالتالي لا يقرن الفكر بالذكر. فما أكثر العلماء الذيسن يسقفون - في تحقيقاتهم الفلكية والفضائية \_على مظاهر رائعة من النظام الكوني البديع، ولكنّهم حيث لا

١. التعبير بـ وأولى الإلباب، في هذه الآية وآيات عديدة أخرى في الكتاب العزيز ـ إشارة لطيفة إلى أرباب
العقول، لأنّ واللب، من كلّ شيء خيره خالصه، ولا شك أنّ العقل هو خير ما في الإنسان، وهو عصارة وجوده
الانساني.

٢. لقد بحثنا في هذا التّفسير في معنى اختلاف الليل والنهار وأسرارهما عند تفسير الآية ١٦٤ من سورة البقرة فراجع.

يتذكرون الله ولا ينظرون إلى كل هذه المظاهر بمنظار الموحد الفاحص، بل ينظرون إليها من الزاوية العلمية المجردة البحتة، فإنهم لا يقطفون من هذه التحقيقات ما يترتب عليها من النتائج التربوية والآثار الإنسانية، ومثلهم في ذلك مثل من يأكل طعاماً ليقوى به جسمه فلا يكون لما يأكله أي أثر في تقوية فكره وروحه.

إنّ التفكير في أسرار الخليقة، وفي نظام السهاء والأرض يعطي للإنسان وعياً خاصًا ويترك في عقله آثاراً عظيمة، وأوّل تلك الآثار هو الإنتباه إلى هدفية الخلق وعدم العبثية فيه، فالإنسان الذي يلمس الهدفية في أصغر أشياء هذا الكون كيف يمكنه أن يصدق بأنّ الكون العظيم بأسره مخلوق من دون هدف، ومصنوع من دون غاية؟

لو أثنا نظرنا في تركيبة نبتة معينة للاحظنا أهدافاً واضحة فيها، وهكذا نلاحظ مثل تلك الأهداف في قلب الإنسان وما فيه من حفر، وصهامات، وأبواب وبطون، فكلّ شيء فيه مخلوق لغاية، ومجعول لهدف، وكذا الحال في طبقات العين، بل وحتى الأجفان، والأظافر، كل واحد منها يؤدي دوراً، ويحقق غاية، فهل يمكن أن يكون لهذه الأجمزاء الصغيرة جداً بالنسبة للكون العظيم أهداف واضحة وغايات ملحوظة، ولا يكون لمجموعة المتمثل في الظاهرة الكونية الهائلة العظيمة أي هدف مطلقاً؟ ﴿ رَبّنا ما خلقت هذا باطلا﴾

إنّ العقلاء لا يمكنهم وهم يواجهون هذه الحقيقة الساطعة إلّا أن يقولوا بخسوع هذه الجملة: ﴿ وَبِّنا ما خلقت هذا العالم العظيم، وهذا المحلة: ﴿ وَبِّنا ما خلقت هذا العالم العظيم، وهذا الكون الذي لا يعرف له حدّ، وهذا النظام المتقن البديع إلّا على أساس الحكمة والمصلحة، ولهدف صحيح، فكل هذا آية وحدانيتك، وكل هذا ينزّهك عن اللّغو والعبث.

إن أصحاب العقول السليمة الواعية بعد أن يعترفوا بالهدفية في الخليقة يستذكرون أنفسهم فوراً، وكيف يعقل أن يكونوا وهم غمرة هذا الموجود نفسه وهذا الكون بالذات وقد خلقوا سدى، أو جاؤوا إلى هذه الحياة عبثاً، وأنه ليس هناك من هدف سوى تربيتهم و تكاملهم!!

إنهم لم يأتوا إلى هذه الحياة لأجل أن يعيشوا فيها أيّاماً سرعان ما تفنى وتنقضي، فذلك أمر لا يستحق كلّ هذا العناء والتعب كها لا يليق بمكانة الإنسان ولا يتناسب مع حكمة الله العليا، بل هناك دار أخرى تنتظرهم حيث يجدون فيها جزاء أعهاهم، إنّ خيراً فخير، وإنّ شرّاً فشر، وفي هذه اللحظة ينتبهون إلى مسؤولياتهم، ويسألون الله التوفيق للقيام بها حتى

يتجنّبوا عقابه، ولهذا يقول:

﴿ فَقَنَا مَذَلِبِ النَّارِ ﴾ ثم يقول: ﴿ ربِّنَا لِذَك مِنْ تَدخل النَّارِ فَقَد أَخْرِيتُه ... ﴾.

ويستفاد من هذه العبارات أنَّ العقلاء يخافون من الخزي قبل أن يخافوا من نار جهنم، وهذا هو حال كل من يمتلك شخصية، فإنَّه مستعد لأن يتحمل كلَّ شيء من الأذى والمحن شريطة أن يحافظ على شخصيته، ولهذا فإنَّ أشدَّ عقوبات الآخرة على هؤلاء هو الخزي في محضر الله وعند عباده.

على أن النقطة الجديرة بالاهتام التي تنطوي عليها جملة ﴿وها للظَّالهين هن أنصار ﴾ هي أنّ العقلاء بعد التعرف على الأهداف التربوية المطلوبة للإنسان يقفون على هذه الحسقيقة وهي أنّ الوسيلة الوحيدة لنجاح الإنسان ونجاته هي أعماله وممارساته، ولهذا لا يمكن أن يكون للظالمين أي أنصار، لائتهم فقدوا النصير الأصلي وهو العمل الصالح، والتركيز على لفظة «الظلم» إمّا لأجل خطورة هذه المعصية من بين المعاصي الأخرى، وإمّا لأنّ جمسيع الذنوب ترجع إلى ظلم الإنسان لنفسه.

على أنّه ليست ثمّة أيّة منافاة بين هذه الآية ومسألة الشفاعة (بمعناها الصحيح) لأنّ الشفاعة (كها قلنا سابقاً في بحث الشفاعة) تحتاج إلى قابلية وأهلية خاصّة في المشفوع له، وهذه الأهلية والصلاحية لشمول الشفاعة تحصل في ضوء بعض الأعمال الصالحة الخيّرة.

ثمّ إنّ أصحاب العقول وذوي الألباب بعد التعرف على هدف الكون والغاية من الخلق ينتبهون إلى هذه النقطة، وهي أنّ هذا الطريق الوعر يجب أن لا يسلكه أحد بدون قيادة الهداة الإلهيين، ولهذا فهم يترصّدون نداء من يسدعوهم إلى الإيمان بـصدق وإخـلاص ويستجيبون لأوّل دعوة يسمعونها منه ويسرعون إليه، ويعتنقونها بعد أن يحـققوا فـيها، ويتأكدوا من صدقها وصحّتها ويؤمنون بها بكلّ وجودهم، ولهذا يقولون في محضر ربّهم:

﴿رَبِّنَا لِنَنَا سِمِعِنَا مِنَادِياً بِنَادِي للإِيمَانَ أَنْ آمِنُوا بِرِبِّكُمْ فَآمِنَا رَبِّنَا فَاعْفُر لِنَا دُنُوبِنَا وَكُفِّر عَـنَّا سَيِّئَالِنَا وَتُوفِّنَا مِعَ الْأَبِرَارِ﴾.

أي ربّنا الآن وقد آمنا بكل وجودنا وإرادتنا، ولكننا يحيط بنا طوفان الغرائز المختلفة من كلّ جانب، فربّما ننزلق وربّما نزلّ ونرتكب معصية، ربّنا فاغفر لنا زلتنا، واستر عـــثرتنا، وتوفّنا مع الأبرار الصالحين.

لقد اتصل هؤلاء بالمجتمع الإنساني إتصالاً عجيباً، وتركوا التفرد والأنانية إلى درجـة أنّهم يطلبون من الله في دعواتهم أن لا يجعلهم مع الأبرار والصالحين في حياتهم فحسب، بل يجعل مماتهم \_سواء أكان مماتاً طبيعياً أو بالشهادة في سبيل الله \_كمهات الأبرار الصالحين أيضاً. أو يحشرهم معهم، لأن الموت مع الأشرار موتة مضاعفة، وعناء مضاعف.

**سؤال:** وهنا يطرح سؤال وهو ماذا يعني الستر على السيئات بعد طلب غفرانها؟

والجواب: مع ملاحظة بقية الآيات القرآنية تتضح حقيقة الإجابة على هذا السؤال، فإن الآية ٣١ من سورة النساء تقول: ﴿إِنْ تَجْتَنبُوا كِبَائرُهَا تَنْهُونَ عَنْهُ نَكَفَّرُ عَنْكُمْ سَيّنَاتُكُمْ ﴾ فيستفاد من ذلك أنّ السيئات تطلق على المعاصي الصغيرة، ولهذا فإنّ العقلاء ذوي الألباب يظلبون من الله في أدعيتهم وضراعاتهم أنْ يغفر لهم ذنوبهم الكبيرة، ويستر عقب ذلك على ذنوبهم الصغيرة، ويحو آثارها من الوجود.

ثم إن هؤلاء العقلاء يطلبون من ربّهم في نهاية المطاف، وبعد أن يسلكوا طريق الإيمان والتوحيد وإجابة دعوة الأنبياء والقيام بالواجبات الموجهة إليهم، أن يؤتيهم وعدهم على لسان الرسل فيقولون: ﴿ربّنا وآتناها وعدتنا على رسلك﴾ أي ربّنا لقد وفينا بالتزاماتنا، فأتنا ما وعدتنا عن طريق أنبيائك ورسلك ولا تفضحنا ولا تلحق بنا الخزي يوم القيامة: ﴿ولا تخزنا يوم القيامة ولا تخذنا يوم القيامة المحتاد﴾.

إنّ التركيز على «الخزي» يؤكّد مرّة أخرى هذه الحقيقة الهامّة، وهي أنّ هؤلاء بسبب ما يرون لشخصيتهم من أهميّة واحترام يعتبرون «الخزي» من أشد ما يلحق بالإنسان من الأذي، ولهذا يركّزون عليه دون سواه من ألوان العقوبات.

وفي مستدرك الوسائل نقلاً عن أبي الفتوح الرّازي في تفسيره، أنّه تَنْكُلُة قال: من كان له إلى الله حاجة فليقل خمس مرات «ربّنا» يعطى حاجته، ومصداق ذلك في كلام الله في قوله تعالى: ﴿ربّنا ما خلقت هذا باطلا > إلى آخر الآيات فيها ربّنا خمس مسرّات ثمّ قال تعالى: ﴿فاستجاب لهم ربّهم > أ.

ومن الواضع أن التأثير الواقعي والعميق لهذه الآيات، إنما يتحقق إذا وافق اللسان في ما يقوله القلب والعمل، وأن يحل مضمون هذه الآيات - الذي يكشف عن طريقة تفكير أولي الألباب وشدة حبّهم لله، وإحساسهم بالمسؤوليات الملقاة على عواتقهم، والقيام بواجباتهم -، في فؤاد قارئها وقلبه، فيحصل له نفس ذلك الخضوع والخشوع الحاصل لأولي الألباب عند مناجاتهم لله، وتضرعهم إليه.

١. مستدرك الوسائل، ج ٥، ص ٢١٩؛ وتفسير القرطبي، ج ٤، ص ٣١٨.

فَاسْتَجَابَ لَهُمُّ رَبُّهُمُّ أَنِي لَآ أُضِيعُ عَمَلَ عَمِلِ مِنكُم مِن ذَكِراً وَأَنثَى بَعَضُكُم مِن ابَعْضُ فَالَّذِينَ هَا جَرُوا وَأُخْرِجُوا مِن دِيَدِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَقَلْتَلُوا وَقُيْنَلُوا لَأُكُفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِعَاتِهِمْ وَلَأَدْ خِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ بَحَدِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُثُوا بَا مِنْ عِندِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِندَهُ حُسَنُ الثَّوابِ اللَّ

### سبب النزول

هذه الآية تعقيب على الآيات السابقة حول أولي الألباب والعقول النّبرة ونستيجة أعهالهم، والشروع بفاء التفريع \_ في هذه الآية \_أوضح دليل على هذا الإرتباط، ومع ذلك ذكرت أسباب نزول متعددة لها في الأحاديث وأقوال المفسرين، لكنها لا تنافي \_ في حقيقتها \_ الإرتباط الذي ذكرناه لهذه الآية مع الآيات السابقة.

ومن جملة ذلك ما نقل عن أمّ سلمة (وهي إحدى زوجــات النّـبي ﷺ) أنّهــا قــالت للنّبي ﷺ: يا رسول الله ما بال الرجـال يذكرون في الهجرة دون النسـاء؟ فأنــزل الله هــذه الآرة. \

كما نقل أيضاً أنّ عليّاً عليًا عليه هاجر بالفواطم (وهنّ فاطمة بنت أسد، وفعاطمة بـنت النّبي تَتَلِيُّةٌ وفاطمة بنت الزبير) من مكّة إلى المدينة، ولحقت به أم أيمن ـ وهي إحدى زوجات النّبي المؤمنات ـ في أثناء الطريق نزلت الآية الحاضرة. "

والمسألة كما قلّناه، فإن الأسباب المذكورة لنزول الآية لا تنافي الإرتباط الذي أشرنا إليه بين هذه الآية، والآيات السابقة، كما أنه لا تنافي أيضاً بين هذين السببين المذكورين للآية أيضاً.

ا. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ والمستدرك، للحاكم النيشابوري، ج ٢، ص ٣٠٠.
 ٢. تفسير الميزان، ج ٤، ص ٩١؛ وبحارالانوار، ج ٩١، ص ٦٦ و٦٧.

# التفسير

# النَّتيمِة الطّيبة لموقف أولي الألباب:

في الآيات الخمس الآنفة استعرض القرآن الكريم موجزاً من إيان أولي الألباب والعقول النيرة، وبرامجهم العملية، وطلباتهم وأدعيتهم، وفي هذه الآية يقول سبحانه: وفاستجاب لهم رتبهم»، والتعبير بلفظة «ربهم» حكاية عن غاية اللطف، ومنتهى الرحمة الإلهيّة بالنسبة إليهم، ثمّ يضيف قائلاً: ﴿ لَنّي لا لَفيع عمل عامل هنكم وفعاً للإستباه والتوهم الذي قد يسبق إلى الذهن بأنّه لا إرتباط بين الفوز والنجاة، وبين أعبال الإنسان ومواقفه، فني هذه العبارة إشارة واضحة إلى أصل «العمل»، وإشارة أيضاً إلى عامله، حتى يتبيّن أنّ الملاك والمحور الأصلي لقبول الدعاء وإستجابته هو الأعبال الصالحة الناشئة من الإيمان، وأنّ الأدعية التي تستجاب فوراً هي تلك التي يدعمها العمل الصالح.

ثم إنّه سبحانه يقول: ﴿ هِن دُكُو لُولَئِتُىٰ بِعَضِكُم هِن بِعَضَى ﴾ ، وهذا لأجل أن لا يستصور أحد أنّ هذا الوعد الإلهي يختص بطائفة معينة كالذكور دون الإناث مثلاً، فلا فرق في هذا الأمر بين أن يكون العامل ذكراً أو يكون أننى الأنّ الجميع يعودون في أصل الخلقة إلى مصدر واحد ﴿ يعضكم هِن يعضى ﴾ أي تولد بعضكم من بعض النساء من الرجال، والرجال من النساء، فلا تفاوت في هذه المسألة إذن بين الذكر أو الأنثى الماذا يكون تفاوت في الجزاء والثواب؟

ويكن أن تكون عبارة ﴿بعضكم من بعض﴾ إشارة إلى أنّكم جميعاً أتباع دين واحد، وروّاد منهج واحد وأنصار حقيقة واحدة، فلا معنىٰ لأن يفرّق الله سبحانه بـين جماعة وأخرى ويميّز بين طائفة وطائفة، وجنس وآخر.

ثم إنّه سبحانه يستنتج من ذلك إذ يقول: ﴿ قَالَدُينَ هَاجِرُوا وَأَخْرِجُوا مِنْ دَيَارُهُمْ وَلُودُوا قَيْ سبيلي وقاتلوا وقتلوا الأكفّرن عنهم سيناتهم ﴾، أي إنّ الله سبحانه كتب على نفسه أن يخفر لهؤلاء ذنوبهم، جاعلاً من هذه المشاق والمتاعب التي نالتهم كفارة لذنوبهم، ليطهروا من أدرانها تطهيراً.

ثمّ يقول تعالى: ﴿ولأدخلنّهم جنّات تجري من تحتها اللّنهار﴾ مضافاً إلى غفران ذنـوبهم والتكفير عنهم.

وهذا هو الثواب الإلهي لهم على ماقاموا به من تضحية وفداء ﴿ ثُولِياً مِنْ صَنْدَالُهُ وَاللَّهُ

منده حسن الثواب ... إنّ لهم أفضل الأجر عند الله وأحسنه، وقوله: ﴿وَالله مُعَنَّدُهُ حَسَنَ الثُّوابِ ﴾ إشارة إلى أنّ الأجر الإلهي والمثوبات الإلهيّة ليست قابلة للوصف للناس بشكل كامل في هذه الحياة، بل يكني أن يعلموا بأنّه أفضل وأعلى من أي ثواب.

هذا ويستفاد \_ جيداً \_ من هذه الآية أنّ الإنسان لابدّ أن يتطهّر من أدران الذنوب في ظلّ العمل الصالح أوّلاً، ثمّ يدخل في رحاب القرب الرّباني والنعيم الإلهي، لأنّه سبحانه قال أوّلاً: ﴿لاَكَفُرنَ منهم سيّناتهم ﴾ ثمّ قال: ﴿لاَدخلنّهم جنّات ﴾.

وبعبارة أخرى: أنَّ الجنَّة مقام المتطهّرين، ولا طريق لمن لم ينطهّر إليها.

### القيّمة المعنويّة للرَّجل والمرأة:

إنّ الآية الحاضرة \_ كبقية الآيات القرآنية الأخرى \_ تساوي بين الرجل والمرأة عند الله، وفي مسألة الوصول إلى الدرجات المعنوية، ولا تفرق بينها بسبب اختلافها في الجنس، ولا تعتبر الفروق العضوية وما يلحقها من الفروق في المسؤوليات الاجتاعية دليلاً على اختلافها في إمكانية الحصول على درجات التكامل الإنساني وبلوغها للمقامات المعنوية الرفيعة، بل تعتبرهما في مستوى واحد \_ من هذه الجهة \_ ولذلك ذكرتها معاً.

إنّ اختلافهما في التكاليف و توزيع المسؤوليات يشبه إلى حدكبير الاختلاف الذي تقتضيه مسألة النظام والإنضباط حيث يختار شخص كرئيس، وآخر كمعاون ومساعد، فإنّه ينبغي أن يكون الرئيس أكثر حنكة وأوسع علماً، وأكثر تجربة في مجال عمله، ولكن هذا التفاوت والاختلاف في مراتب المسؤولية وسلّم الوظائف لا يكون دليلاً مطلقاً على أنّ شخصية الرئيس وقيمته الوجودية أكثر من شخصية معاونيه ومساعديه، وقيمتهم الوجودية.

إنَّ القرآن الكريم يقول بصراحة: ﴿ومن ممل صالحاً من ذكر أو لَتَثَىٰ وهو مؤمن فَاولتك يدخلون الجنَّة يرزقون فيها بغير حساب ﴾ أ.

ويقول في آية أُخرى: ﴿من عمل سالحا من ذكر أو لُتثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيّبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ماكانوا يعملون﴾ `.

هذه الآيات وغيرها من الآيات القرآنية الأخرى نزلت في عصر كان المجتمع البشري فيه يشك في إنسانية جنس المرأة أساساً، بل ويعتقد أنّها كائن ملعون، وأنّها منبع كل إثم وانحراف وموت وفساد.

لقد كانت الكثير من الشعوب الماضية تذهب في نظرتها السلبية تجاه المرأة إلى درجة أنها تعتقد أحياناً إنّ عبادة المرأة وما تقدمه في سبيل الله لا تقبل، وكان الكثير من اليونانيين يعتقدون أنّ المرأة كائن نجس وشرير وأنّها من عمل الشّيطان، وكان الرّوم وبعض اليونانيين يعتقدون أنّ المرأة ليست ذات روح إنسانية أساساً، وأنّ الرجل وحده هو الذي يحمل بين جنبيه مثل هذه الروح دون غيره.

والملفت للنظر أنّ العلماء المسيحيين في أسبانيا كانوا يبحثون ـحتى إلى الآونة الأخيرة ـ في أنّ المرأة هل تملك \_مثل الرجل \_روحاً إنسانية أم لا؟ وأنّ روحها هل تخلد بعد الموت أم لا؟

وقد توصلوا ـ بعد مداولات طويلة ـ إلى أنّ للمرأة روحاً برزخية، وهي نوع متوسط بين الروح الإنسانية والروح الحيوانية، وأنّه ليس هناك روح خالدة ـ بين أرواح النساء ـ إلّا روح مريم ١٠.

من هنا يتضح مدى ابتعاد بعض المغفلين عن الحقيقة حيث يتّهمون الإسلام أنّه دين الرجال دون النساء.

إن بعض الاختلاف في نوع المسؤوليات الاجتاعية الذي يقتضيه اختلافات في التركيب العضوي والعاطني لدى الرجل والمرأة لا يضرّ بالمرأة وقيمتها المعنوية أساساً، ولهذا لا يختلف الرجل والمرأة من هذه الجهة، فأبواب السعادة والتكامل الإنساني مفتوحة أمامها على السواء كما ذكرنا ذلك عند البحث في قوله تعالى: ﴿بعضكم من بعض﴾

8003

لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي ٱلْبِلَندِ اللَّى مَنْكُ قَلِيلُ ثُمَّ مَا وَطَهُمْ جَهَنَمُ وَبِقْسَ ٱلِمْهَادُ اللَّ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْيَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا نُزُلَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَاعِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِلاَّبْرَادِ اللَّ

### سبب اللّزول

كان أكثر مشركي مكّة أهل تجارة، وقد كانوا يحصلون من هذا الطريق على شروة ضخمة، يتنعّمون بها، وهكذا كان يهود المدينة أهل تجارة، وكانوا يعودون من رحلاتهم التّجارية على الأغلب موفورين، في حين كان المسلمون بسبب أوضاعهم الخاصّة، لا سيا بسبب الهجرة، والحصار الذي كان مشركو مكّة قد فرضوه عليهم، يعانون من وضع اقتصادي صعب جدّاً، وبكلمة واحدة كانوا يعيشون في عسرة شديدة.

فكانت مقارنة ها تين الحالتين تطرح على البعض السّؤال التالي: كيف يتنعّم أعداء الله في العيش الرخي، بينا يقاسي المؤمنون ألم الجوع والفقر المدقع؟ فنزلت الآيات الحاضرة تجيب على هذا التساؤل !

# التفسير

#### سؤال مزعم:

السّؤال الذي مرّ ذكره في سبب نزول هذه الآيات والذي كان يطرحه بعض المسلمين في عصر النّبي يعتبر سؤالاً عاماً يطرح نفسه على الناس في كل زمان ومكان.

فإنَّهم يرون كيف يتنعم العصاة والطُّغاة، والفراعـنة والفسّــاق، ويــرفلون في النـعيم،

١. تقسير مجمعالبيان، وتفسير المنار، وتفسير العيزان، ذيل الآية مورد البحث.

ويعيشون الحياة الرفاهية، والرخاء العريض، ويقيسونه \_غالباً \_بحياة الشدّة والعسرة التي يعيشها جماعة من المؤمنين، ويقولون متسائلين: كيف ينعم أولئك العصاة \_مع ما هم عليه من الإثم والفساد والجريمة \_بمثل تلك الحياة الرغيدة، بينا يعيش هؤلاء \_مع ما هم عليه من الإيمان والتقوى والصلاح \_في مثل هذه الشدّة والعسرة، وربّما أدى هذا الأمر ببعض ضعفاء الإيمان إلى الشك والتردد؟!

ولو أنّنا درسنا هذا السؤال بصورة دقيقة وجيدة، وحلّلنا عوامل الأمر وأسبابه في كلا الجانبين، لظهرت أجوبة كثيرة على هذا التساؤل، وقد أشارت هذه الآيمات إلى بمعضها، ويمكننا الوقوف على بعضها الآخر بشيء من التأمل والفحص.

تقول الآية الأولى من هذه الآيات؛ ﴿الايغرَّنَكَ تَقَلَّبُ الَّذِينَ كَفُرُوا فَيَ البلادِ ﴾ والمخاطب في هذه الآية وإن كان شخص النّبي الكريم الله أنه من الواضح البيّن أنّ المراد هو عموم المسلمين.

ثمّ تقول: ﴿مِتَاعِ قَلِيلِ﴾ أي إنّ هذه النّجاحات المادية التي يحرزها المــشركون، وهــذه الثروات الهائلة التي يحصلون عليها من كل سبيل ليست سوى متاع قليل، ولذّة عابرة.

وثم مأواهم جهنم ويئس المهاد فالملذات المادية تستعقب عواقب سيئة، فإن مسؤولية هذه الأموال والثروات ستجرّهم إلى مصير مشؤوم، ذلك هو الجحيم الذي ستكون محطتهم الأخيرة ومآلهم وبئس المآل.

إنّ هذه الآية تشير \_ في الحقيقة \_ إلى نقطتين:

الأولىٰ: إنّ أكثر مظاهر تفوّق هؤلاء العصاة الطّغاة الظالمين محدودة الأبعاد، كما أنّ متاعب أكثر المؤمنين ومشاكلهم ومحنهم كذلك مؤقتة، ومحدودة أيضاً.

وأفضل شاهد على هذا الموضوع هو ما نلاحظه في حياة المسلمين وحياة أعــدائــهم ومناوئيهم في صدر الإسلام.

فحيث إنّ الحكومة الإسلامية كانت آنذاك في بداية أمرها كنبتة شابّة لا تمتلك كل عناصر القوّة والمنعة لم تكن تملك القدرة الكاملة على الدفاع عن حوزتها وكسيانها أسام هجوم أعدائها الألداء الذين كانوا يهاجمونها بشراسة ودونما رحمة، وخماصة أنّ همجرة المسلمين الذين كانوا جماعة قليلة في مكّة جعلتهم في وضع حرج جدّاً إلى درجة أنّهم فقدوا كل شيء في الهجرة، ولا يختص مثل هذا الوضع بهم، بل يتعرض لمثل هذه المعاناة ومثل هذا

الوضع كل من يناصر ثورة تغييرية، ونهضة معنوية وروحية جذرية في مجتمع فاسد يراد تغييره بها.

ولكننا نعلم أنّ هذا الوضع لم يدم طويلاً، فما لثبت الحكومة الإسلامية أن تسرسخت جذورها وقويت دعائمها، واشتد أمرها، وقويت شوكتها، وانحدرت الأمسوال إلى مسركز الإسلام من كل صوب وحدب، فانعكس الوضع تماماً، إذ عاد المترفون الكافرون والأعداء المتنعمون الذين كانوا يرفلون في النعيم والخير مساكين وفقدواكل ذلك النعيم، وهذا هو ما يعنيه قوله سبحانه: ﴿متاع قليل﴾.

الثّانية: إن النّجاحات المادية التي يحرزها بعض العصاة والفاسقين إنّا هي لكونهم لا يتقيّدون في جمع الثّروة بأي قيد أو شرط، فهم يجمعون المال من كل سبيل، سواء كمان مشروعاً أم غير مشروع، حراماً كان أم حلالاً، بل إنّهم يجوّزون لأنفسهم اكتناز الثروة حتى على حساب الضعفاء والفقراء وامتصاص دمائهم، في حين يتقيّد المؤمنون بمبادىء الحق والعدالة في هذا الجال، فلا يسوّغون لأنفسهم بأن يكتسبوا المال من أي طريق كان، وأي سبيل اتفق، ولهذا لا يمكن (أو لا تصح) المقارنة والمقايسة بين هؤلاء وهؤلاء.

هؤلاء يشعرون بالمسؤولية الثّقيلة، وأولئك لا يشعرون بأية مسؤولية، ولا يعترفون بأي ضابطة، وحيث إنّ الحياة الحاضرة حياة الإرادة البشرية الحرّة، وعالم الإختيار الحر، كان طبيعياً أن يترك الله سبحانه كلتا الطائفتين أحراراً ليتصرفوا كيف شاؤوا، ولينتهوا في المآل إلى نتائج أعهالهم التي اكتسبوها بأيديهم، وهو ما يقصده ويعنيه سبحانه، بقوله في ختام هذه الآية: ﴿ ثُمّ مأولهم جهنم وبئس المهاد﴾.

### معرفة نقاط الضّعف والقوّة معاً:

ثمّ إن هناك سبباً آخر لتقدم ونجاح بعض الكفار والفاسقين، وتأخر بعض المؤمنين، وهو أنّ الطائفة الأولى رغم خلّوهم من عنصر الإيمان يتحلّون أحياناً ببعض نقاط القوّة التي يحققون في ظلّها ما يحققون من المكاسب، ويحرزون ما يحرزون من النجاحات، فيما تعاني الطائفة الثانية من نقاط ضعف توجب تأخرهم وانحطاطهم.

فنحن نعرف أشخاصاً \_رغم انقطاعهم عن الله \_ يتّسمون بالجدّية الكبيرة في أعهالهم، ويتحلّون بالاستقامة والعزم، والتنسيق والتعاون فيها بسينهم، والمـعرفة بـقضايا العـصر ومتطلباته، ومقتضياته ومستجداته، ومن الطبيعي أن يحقق هؤلاء مكاسب كبيرة ويحرزوا انتصارات ونجاحات في حياتهم المادية، وما هم في هذا الأمر \_ في الحقيقة \_ إلّا مطبّقون لتعاليم الدين وبرامجه من دون إسنادها إلى الدين وإعطائها صفته وصبغته.

وفي المقابل، هناك أشخاص متديّنون أوفياء للعقائد الدينية، لكنهم بسبب غفلتهم عن تعاليم الدين الحيوية يعانون من الجبن والإحجام، ويفتقرون إلى الشهامة والاستقامة ويفقدون عنصر الثبات والاستمرار والإتحاد والتعاون، وطبيعي أن يصاب هذا الصنف من الناس بإخفاقات متلاحقة وهزائم متتابعة، ولكن هذه الهزائم والإخفاقات ليست أبداً بسبب إيمانهم بالله، بل هي بسبب ما بهم من نقاط الضعف، وما بأنفسهم من عوامل الهزيمة، وموجبات السقوط والإخفاق.

إنهم يتصورون (وبالأحرى يظنون) بأنهم سيتنصرون بمجرّد الصلاة والصوم في جميع المجالات، وينجحون في جميع المواقف، في حين جاء الدين بسلسلة من البرامج والمناهج العملية الحيوية للتقدم والنجاح في الحياة، يستلزم تجاهلها الفشل والسقوط والهزيمة.

إنّ لكلّ شيء سبباً، ولكل نجاح مفتاحه الخاص، ووسيلته الخاصّة، وقد أتى الدّين بكل ذلك، وبيّنه في تعالميه و توصياته، فلا يمكن أن يتحقق نجاح بغير هذه التعاليم وبغير هذه الوسائل.

وخلاصة القول: إنّه لدى كل طائفة من هاتين الطائفتين نقاط ضعف، ونقاط قوّة، ولكل واحدة منها آثارها ونتائجها الطبيعية، غاية ما في الأمر أنّه قد تلتبس هذه الآثار وتشتبه على المرء عند التقييم والمحاسبة.

مثلاً: هناك كافر يتمتع لسعيه وجهاده واستمراره في أعماله بالحياة ويحقق في هذا الجال النجاح تلو النجاح، ولكنّه إذ يفتقد عنصر الإيمان بالله فإنّه يفتقر إلى نعمة الطمأنينة النفسية وفضيلة المشاعر الطاهرة، والأهداف الإنسانية العالية.

يبق أن نعرف أنّ ما ذكرناه من العوامل الثلاث لتقدم الكفّار ونجاحهم، وتأخر بعض المؤمنين وفشلهم لا تصدق في مكان واحد، بل لكل واحد منها مورده ومجاله الخاص.

ثم إن الله سبحانه بعد أن بين مصير الكفّار في الآية السابقة، بين هنا \_ في الآية التي تلت تلك الآية \_مصير المؤمنين، إذ قال: ﴿لكن الذين التقواريهم لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ﴾ أي إنّ الذين اتبعوا موازين الحق والعدل في الوصول إلى المكاسب المادية، أو أنّهم بسبب إيمانهم تعرضوا للحصار الاقتصادي والاجتماعي ولكنهم مع ذلك بقوا ملتزمين بالتقوى، فإنّه تعالى سيعوّضهم عن كل ذلك بجنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ونزلاً هنّ عندالله وما عندالله خير للأبراري.

و «النّزل» في اللغة هو ما يعدّ للضيف من الكرامة والبر، وقال البعض: أنّه أول ما يقدم إلى الضّيف النازل من شراب أو فاكهة.

وعلى هذا يكون معنى الآية أنّ الجنات المذكورة مع كل ما فيها من المواهب المادية هي أوّل ما يقدَّم يوم القيامة إلى المؤمنين المتقين، وأمّا الضيافة المهمّة والعليا فهي النعم والمواهب المعنوية التي عبَّر عنها سبحانه بقوله: ﴿وها عندالله خيرللأبرار﴾.

8003

وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَاشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَا يَنتِ اللَّهِ ثَمَنَ اقلِيلًا أُولَتِهِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ اللَّ

### سبب النزول

هذه الآية \_حسب ما يذهب إليه أكثر المفسّرين \_نزلت في مؤمني أهل الكتاب الذين تركوا العصبية العمياء، والتحقوا بصفوف المسلمين، وكانوا يشكّلون عدداً معتدّاً به مـن النصاري واليهود.

ولكنّها حسب اعتقاد بعض المفسّرين أنّها نزلت في النّجاشي ملك الحبشة العادل، وإن كان مفهومها أوسع من ذلك المورد.

فني السنة التاسعة للهجرة وفي شهر رجب بالذات توفي النجاشي، فبلغ خبر وفاته إلى النبي بَرَافِي بإلهام إله في في اليوم الذي مات فيه وقال بَرَافِي الخرجوا فصلوا على أخ لكم مات بغير أرضكم». قالوا: ومن؟ قال: النجاشي، فخرج النبي بَرَافِي الله البقيع وكشف له من المدينة إلى أرض الحبشة فأبصر سرير النجاشي، وصلى عليه، فقال بعض المنافقين: انظروا إلى هذا يصلي على على على على على على الآية رداً على مقالتهم .

هذا ويستفاد من هذه الرواية أنّ النجاشي إعتنق الإسلام بالكامل وإن لم يظهر ذلك. عند الإسلام بالكامل وإن لم يظهر ذلك.

١. أسباب النزول للواقدي، ص ٩٣؛ ومستدرك الوسائل، ج ٢، ص ٢٧٥.

# الثفسير

#### أمل الكتاب ليسوا سواء:

قلنا \_ في ما سبق \_ إنّ القرآن الكريم إذا تطرق إلى أمور حول إنّباع الشرائع الأخرى لم ينظر إلى الجميع نظرة سواء، ولم يحسب لهم حساباً واحداً، ولم تتسم أبحاثه حولهم بصفة قومية أو حزبية علائية، بل ينطلق في أحكامه من أسس اعتقادية ومبدئية، ولهذا ينتقد أعهالهم وممارساتهم ولا يحكم عليهم بسبب قومياتهم أو أجناسهم، ولهذا لا ينسى فضل تلك القلّة المؤمنة الصالحة منهم والتي تميّزت عن الأكثرية الساحقة بصلاحها وحسسن عملها، ولا يتجاهل قيمتها ومكانتها.

والمقام الذي نحن فيه هو أحد تلك الموارد التي جاء فيها الكلام عن هذه القلّة المؤمنة الصالحة التي استجابت لدعوة الرّسول ﷺ وخضعت للحق.

فالآية الحاضرة بعد أن وبخت كثيراً من أهل الكتاب على كتانهم لآيات الله، وطغيانهم و تمردهم في الآيات السابقة ذكرت هذه القلّة المؤمنة، وبيّنت خمساً من صفاتها الممتازة هي:

١- ﴿ وَإِنّ مِنْ لَهُلِ الكِتَابِ لَمِنْ يَوْمِنْ بِاللهِ ﴾ (أي إنّهم يؤمنون بالله عن طواعية وصدق).
٢- ﴿ وَمَا لَنَوْلَ إِلِيكُم ﴾ (أي يؤمنون بالقرآن).

٣- ﴿ وَمَا لَنَوْلَ لِلْمِهِ ﴾ أي إيمانهم بنبي الإسلام نابع في الحقيقة من إيمانهم بكتبهم السّماوية الواقعية التي بشّرت بهذا النّبي ودعت إلى الإيمان به إذا ظهر، فهم في الحقيقة يؤمنون بكتبهم.

٤- ﴿ فَاشْعِينَ لله ﴾ أي إنّهم مسلمون لأمر الله و خاضعون لإرادت، وهذا التسليم والخضوع هو السبب الحقيق لإيمانهم، وهو الذي فرّق بينهم وبين العصبيات الحمقاء، وحرّرهم من التعنت والاستكبار تجاه منطق الحقّ.

٥- ﴿لايشترون بايات الله ثمنا قليلا﴾ أي إنهم ليسوا مثل بعض أحبار البهود الذين
 يحرّفون آيات الله حفاظاً على مراكزهم وإيقاءاً على حاكميتهم على أقوامهم وجماعاتهم،
 وصولاً إلى بعض المكاسب المادية.

والإشارة إلى «التمن القليل» في الآية للتلويح بما كان عليه أولئك الأحبار المحرفون للكلم من تفاهة الهمّة، وضعف الطموح، وقصر النظر، وحقارة النفس.

هذا مضافاً إلى أن كل أجر دون الأجر الإلهي حقير، وكل مكسب يحصل عليه الإنسان عوضاً عن آيات الله فهو مكسب تافه ورخيص. وسيكون لهذه الطائفة من أهل الكتاب بسبب هذه الصفات الإنسانية العالية و هــذا الموقف الواضح الحي، أجرهم عند ربّهم ﴿لُولئك لهم أجرهم عند ربّهم﴾.

والتعبير هنا بلفظة «ربّهم» إشارة إلى غاية لطفه سبحانه ومنتهى رحمته بهم، كما أنّـه إشارة أيضاً إلى أنّ الله هو الذي يهديهم في هذه المسيرة الخيرة، وهو يتكفّل بمساعدتهم، ويعينهم في هذا الطريق.

﴿ لِنَّ الله سريع الحساب فلا يتأخّر عن إعطاء الصالحين المؤمنين أجرهم، كما لا يبطىء عن مجازاة المنحرفين والظالمين.

وهذه العبارة بشارة إلى الصالحين المؤمنين، كها همي أيسضاً تحدير وتهديد للعصاة والمذنبين\.

8003

١. للوقوف على تفصيل أكثر حول معنى هذه العبارة راجع، الآية ٢٠٢ من سورة البقرة.

يَّنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱصِّبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَايِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞

## التفسير

هذه الآية هي آخر الآيات من سورة آل عمران، وتحتوي على برنامج يتكون من أربع نقاط لعامّة المسلمين، وهي لذلك تبدأ بتوجيه الخطاب إلى المؤمنين إذ تقول: ﴿ مِا لَيْهَا اللَّذِينَ آمِنُولُهُ.

ا- ﴿ السبروا﴾ إنّ أوّل مادة في هذا البرنامج الذي يكفل عزّة المسلمين وإنتصارهم هو الاستقامة والثبات، والصبر في وجه الحوادث الذي هو في الحقيقة أصل كلّ نجاح مادي، وعلّة كل إنتصار معنوي، وهو الأمر الذي يستحق حديثاً مفصلاً لما له من أثر جدّ مهم في الإنتصارات والنجاحات الفردية والاجتاعية، وهو الذي قال عنه الإمام علي الله في حكمه وكلماته القصار: «إن الصبر من الإيمان كالرأس من الجسد». \

٢- ﴿وصابرول﴾ وهي من المصابرة (من باب المفاعلة) بمعنى الصبر والاستقامة والثبات في
 مقابل صبر الآخرين وثباتهم واستقامتهم.

وعلى هذا فإن القرآن يوصي المؤمنين أوّلاً بالصبر والاستقامة (التي تشمل كل ألوان الجهاد، كجهاد النفس، والاستقامة في مواجهة مشاكل الحياة)، ثمّ يوصي ثانياً بالصبر والنبات والاستقامة أمام الأعداء، وهذا بنفسه يفيّد أنّ الأمّة ما لم تستغلب وتستصر في جهادها مع النفس، وفي إصلاح ما بها من نقاط الضعف الداخلية يستحيل إنتصارها على الأعداء، وهذا يعني أنّ أكثر هزائها أمام أعدائها إنّا هي بسبب ما لحق بها من هرائم في

١٠ تهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٨٢

جبهة الجهاد مع النفس وما أصابها من إخفاقات في إصلاح نقاط الضعف التي تعاني منها. كما وأنّه يستفاد من هذا التعليم «صابروا» أنّ على المسلمين أن يضاعفوا من صبرهم ومن ثباتهم كلما ضاعف العدو من صبره وثباته ومقاومته وعناده.

٣- ﴿ورابطوا﴾ وهذه العبارة مشتقة من مادة «الرباط» وتعني ربط شيء في مكان (كربط الخيل في مكان)، ولهذا يقال لمنزل المسافرين «الرباط»، ويقال أيضاً ربط على قلبه بمعنى أنّه أعطاه السكينة، وملأه بالطمأنينة وكأن قلبه انشد إلى مكان، وارتكز على ركن وشيق، و«المرابطة» بمعنى مراقبة الثغور وحراستها لأن فيها يربط الجنود أفراسهم.

وهذه العبارة أمر صريح إلى المسلمين بأن يكونوا على استعداد دائم لمواجهة الأعداء، وأن يكونوا في حالة تحفّز وتيقظ ومراقبة مستمرة لثغور البلاد الإسلامية وحدودها حتى لا يفاجؤا بهجهات العدو المباغتة، كها أنّه حتّ على التأهب الكامل لمواجهة الشيطان، والأهواء الجامحة حتى لا تباغتهم وتأخذهم على حين غرّة وغفلة، ولهذا جاء في بعض الأحاديث عن الإمام على على المرابطة بانتظار الصلاة بعد الصلاة، لأنّ من حافظ على يقظة روحه وضميره بهذه العبادات المستمرة المتلاحقة، كان كالجندي المتأهب لمواجهة الأعداء على الدّوام.

وخلاصة القول: إنّ للمرابطة معنى وسيعاً يشمل كل ألوان الدفاع عن النفس والمجتمع. ثمّ إنّ هناك في الفقه الإسلامي باباً خاصاً \_ في كتاب الجهاد \_ تحت عنوان «المرابطة» بمعنى الاستعداد والتأهب الكامل في النغور لحراستها وحمايتها وحمفظها أمام حملات الأعداء الاحتالية، وقد ذكرت لها أحكام خاصة يقف عليها كل من راجع الكتب الفقهية.

هذا وقد أطلق على العلماء \_كما في بعض الأحاديث ـ صفة المرابط، فعن الإمام الصادق الله : «علماء شيعتنا مرابطون في الثغر الذي يلي إبليس وعفاريته، ويمنعونهم عن الخروج على ضعفاء شيعتنا وعن أن يتسلط عليهم إبليس...» .

و تعتبر نهاية هذا الحديث، العلماء أعلى مكانة من الجنود والقادة الذين يحرسون الثغور ويذبون عنها أعداء الإسلام، وما ذلك إلّا أنّ العلماء حماة الدين وحرّاسه والأمناء المدافعون

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشيعة، ج ٤. ص ١٧.

٢. الإحتجاج للطبرسي، ج ١، ص ١٧؛ وبحارالانوار، ج ٢، ص ٥.

عن القيم الإسلامية، والجنود حماة النغور الجغرافيّة، ومن الثابت المسلّم به أنّ النغور الفكرية والثقافية لأمّة من الأمم لو تعرّضت لكيد الأعداء، ولم تستطع الذّب عنها بنجاح، فـإنّها سرعان ما تصيبها الهزائم العسكرية والسياسية أيضاً.

٤- ﴿ وَالتَّقُوا الله ﴾ وهذا بالتالي آخر التعاليم والأوامر في هذا البرنامج، وهو بمثابة المظلة الواقية لما سبقها من التعاليم أنّه حتّ على التقوى، ولابدّ للاستقامة والمصابرة والمرابطة من أن تمتزج بعنصر التقوى، ولا يشوبها شيء من أنانية أو رياء أو أغراض شخصية.

﴿لَمُلْكُم تَفْلَمُونَ﴾ وهكذا تختم الآية هذا البرنامج بذكر النّتيجة التي تنتظر كلّ من يطبق هذا البرنامج، إنّه الفلاح والنجاح الذي يمكنكم الوصول إليه عبر الأخذ بهذه التحاليم والأوامر، وإلّا فلن تحصلوا على شيء من النجاح والانتصار.

سؤال: هناك سؤال يطرح نفسه وهو: لماذا تبدأ بعض العبارات والجمل القرآنية بلفظة «لعل» مثل قوله تعالى ﴿لعلكم تفلحون﴾، و﴿لعلكم تثقون﴾، و﴿لعلكم ترحمون﴾ وهي كما نعلم تفيد الترديد الذي لا يليق بالله سبحانه العالم بكل شيء؟

وقد صارت هذه المسألة ذريعة بأيدي بعض أعداء الإسلام الذين انطلقوا يقولون: إنّ الإسلام لا يعطي وعوداً قطعية بالثواب، فوعوده مرددة غير مجزوم بها، لأنّها تـبدأ ـ في أغلبها \_بلعلّ.

الجواب: من حسن الإتفاق أن هذا النمط من التعبير يشكّل جانباً مسن عنظمة هذا الكتاب العزيز، وواقعيته في النظرة إلى الأمور وفي بيانها، ذلك لأنّ القرآن استخدم هذه اللفظة في كل مقام يتوقّف الإستنتاج فيه على شرائط ومقدمات قد أشار إليها ولوّح بها إجمالاً بلفظة «لعل».

فالسكوت عند الإستاع إلى القرآن والإنتباه والتوجه إلى ألفاظ الآيات القرآنية مثلاً لا يكني \_ بمجرده \_ لإحراز الرحمة الإلهيّة، بل لابدّ من فهم الآيات ودرك معانيها، ومقاصدها، وتطبيق توصياتها، وتعاليمها وأوامرها ونواهيها، ولهذا يعلق سبحانه شمول الرحمة بسقوله؛ ﴿وَإِذَا قَرَى القَرآن فاستمعواله وانصتوالعلكم ترجمون ﴾ (

وعلى هذا الأساس لوكان القرآن يقول أنّكم سترحمون حتماً كان بعيداً عن الواقعية، لأنّ لتحقق هذا الموضوع كما قلنا شرائط أخرى أيضاً، فيكون التعبير الجازم تجاهلاً لهذه الشرائط، ولكنّه إذا قال «لعلّكم» فإنّه يكون قد أخذ تلك الشرائط بنظر الاعتبار وحسب لها حسابها.

بيد أنَّ عدم الإلتفات إلى هذه الحقيقة جرَّ البعض إلى الإعتراض على مثل هذا التعبير في الآيات القرآنية إلى درجة أنَّ بعض علمائنا \_ أيضاً \_ ذهب إلى القول بأن «لعل» ليست مستعملة في مثل هذه الموارد في معناها الحقيق، وهذا كما ترى خلاف للظاهر دونما دليل.

وفي المقام نجد الآية الحاضرة مع أنّها أشارت إلى أربع نقاط من أهم التعاليم الإسلامية، ولكن حتى لا يغفل المسلمون عن بقية البرامج والتعاليم الإسلامية البناءة استخدمت كلمة «لعل» للإيذان بأنّ هناك أيضاً من الظروف والشرائط ما له دخل في تحقق هذه الرحمة ينبغى أن تؤخذ بعين الإعتبار.

وعلى كلّ حال لو أن المسلمين اليوم جعلوا الآية الحاضرة شعارهم ومنهجهم في حياتهم اليومية وطبّقوا مفادها لانحل الكثير من مشاكلهم التي يعانون منها الآن بشدّة.

إنّ الضربات الموجعة التي يتلقّاها الإسلام والمسلمون اليوم ليست - في الحقيقة - إلّا بسبب تجاهل هذه التوصيات الإسلامية الأربع أو تناسيها كلّها أو بعضها.

ولو أنّ المسلمين أعادوا إلى نفوسهم روح الشبات والإستقامة، ولو أنهم ضاعفوا جهودهم في مقابل مضاعفة الأعداء لجهودهم، ولو أنهم حسب ما في هذه الآية مسدّدوا من مراقبتهم للثغور الجغرافية والفكرية والاعتقادية وحافظوا على حالة الاستعداد والتأهب الدائمة لمواجهة أي خطر داهم، أو أي عدوّ مباغت، ولو أنهم - فوق كل هذا - تسلّحوا بسلاح التقوى والورع، أفراداً وجماعات، وطهروا بيئتهم من أدران الفساد لضمنوا النصر والظفر.

رباه، وفقنا جميعاً للأخذ بتعاليم كتابك السهاوي العزيز في حياتنا، وجد علينا برحمتك الواسعة، ومنَّ علينا بلطفك.

آمین یا ربّ العالمین

نهاية سورة آل عمران

# فهرس

# تفسير الآية: ۲۲۸

| حريم الزّواج أو العدّة:٥                                          |
|-------------------------------------------------------------------|
| بحوث                                                              |
| ١_العدّة وسيلة للعودة والصّلح٩                                    |
| ٢_العدّة وسيلة لحفظ النّسل٢                                       |
| ٣_ تلازم الحقّ والوظيفة                                           |
| ٤_ قصّة المرأة في التّاريخ وحقوقها المهدورة                       |
| ٥_المرحلة الجديدة في حياة المرأة١١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٦ـ المفهوم الصحيح للمساواة                                        |
| سبب النَّزول١٤١٤ النَّزول                                         |
| تفسير الآية: ٢٢٩                                                  |
| إمّا الحياة الزوجيّة أو الطّلاق بالمعروف:١٤                       |
| پحوث۱٦                                                            |
| ١ــ لزوم تعدّد مجالس الطّلاق                                      |
| ٢_شيخ الأزهر بأخذ برأي الشيعة١٧                                   |
| ٣ــ الحدود الإلهيّة                                               |
| سيب التَّزول١٩                                                    |
| تفسير الآية: ٢٣٠                                                  |
| ىحث                                                               |

| ٤]    | فهرس                                    | ዕጊኒ                      |
|-------|-----------------------------------------|--------------------------|
| ۲     | ِ الطِّلاق:                             | المحلّل مانع من تكرّر    |
|       | تفسير الآية: ٢٣١                        |                          |
| ۲٥    | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | سبب النّزول              |
|       | تفسير الآية: ٢٣٢                        |                          |
|       | تفسير الآية: ٢٣٣                        |                          |
| ۲۸    |                                         | أحكام الرضاع السبعة      |
|       | تفسير الآيتان: ٢٣٤ ـ ٢٣٥                |                          |
| ٣٣    | باسة المرأة:                            | خرافات تبعث على تع       |
|       | تفسير الآيتان: ٢٣٦ ـ ٢٣٧                |                          |
| ٣٧    |                                         | كيفيّة أداء المهر:       |
| ٤٢    |                                         | سبب النّزول              |
|       | تفسير الآيتان: ٢٣٨ _ ٢٣٩                |                          |
| ٤٢    | الوسطىٰ:الوسطىٰ                         | أهميّة الصّلاة وخاصّةً ا |
|       |                                         |                          |
| ٤٥    | لمعنويّات:                              | دور الصلاة في تقوية ا    |
|       | تفسير الآيات: ٢٤٠ ـ ٢٤٢                 | • ~                      |
|       | ظَّلاق:                                 |                          |
|       | . , , ,                                 |                          |
|       |                                         |                          |
| 01    |                                         | سبب النّزول              |
|       | تفسير الآيات: ٢٤٣                       |                          |
| 07 70 | ِ ا إِلَى الحياة؟!                      | كيف ماتوا وكيف عادو      |
| ٥٢    |                                         | پخوث<br>د ا د اداندان    |
| ٥٣٣٥  | اريخيّة حقيقيّة، أم مجرّد تمثيل؟        | المهل هذه الحادثة التا   |

| تفسير كتاب الله المئزل                  | الأمثل في ا                             |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۲ــدرسٌ للعبرة                          |
|                                         | -<br>٢_مسألة الرّجعة                    |
|                                         | سبب النّزول                             |
| آیتان: ۲۶۵ ـ ۲۶۵                        | تفسير الا                               |
| *************************************** | لجهاد بالنّفس والمال:                   |
|                                         | حث                                      |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | تماذا ورد التعبير بالقرض؟               |
| ·····                                   | ١ ـ حادثة ذات عبرة                      |
|                                         | ٢_من هو طالوت؟                          |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٣_طالوت في الحكم                        |
| آیات: ۲۵۲ <u>-۲۵۲</u>                   | تفسير ال                                |
| سير الآية: ٢٥٣                          | تف                                      |
|                                         | دور الأنبياء في حياة البشر:             |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ېحث                                     |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | هل الأديان تسبّب الاختلافات؟            |
| مير الآية: ٢٥٤                          | تفي                                     |
| امة: ,                                  | الإنفاق من أهمّ أسباب النجاة يوم القيا  |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | آية الكرسي من أهم آيات القرآن:          |
| سير الآية: ٢٥٥                          | تفـ                                     |
| , , , , , , ,                           | مجموعة من صفات الجمال والجلال:          |
|                                         |                                         |
|                                         | ولكن ما مفهوم «اللهُ حيُّ»؟             |
|                                         | ولكن ما مفهوم «اللهُ حيُّ»؟             |
|                                         | مالكية الله المطلقة: (له ما في السماوا، |

| c]         | <b>قهرس</b>                             | 770                  |
|------------|-----------------------------------------|----------------------|
|            | ·                                       | بحوث                 |
| ۸٧         | الكرسيّ                                 | ١_المراد من العرش و  |
| ۸۹ ۹۸      | , هي هذه الآية فحسب؟                    | ٢_هل أنّ آية الكرسيّ |
| ٩٠         | آية الكرسيّ                             | ٣_الدليل على أهميّة  |
| ۹۱         | ·                                       | سبب النّزول          |
|            | تفسير الآية: ٢٥٦                        |                      |
| ٩١ ۲۶      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الدين ليس إجباريّاً: |
| ۹۳         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحث                  |
| ۹۳         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | الدين لا يُفرض:      |
|            | تفسير الآية: ٢٥٧                        |                      |
| ۹٦         | الكفر:                                  | نور الإيمان وظلمات   |
| ۹۷ ۷۶      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحوث                 |
|            | تفسير الآية: ٢٥٨                        |                      |
| ۹۸         | غوت زمانه:                              | محاجة إيراهيم مع طا  |
| ١          | *************************************** | بحوث                 |
|            | تفسير الآية: ٢٥٩                        |                      |
| 1.7        | *************************************** | قصة «عُزير» العجيبة: |
|            | تفسير الآية: ٢٦٠                        |                      |
| ١.٧        | هذه الدنيا:                             | تجلّي آخر للمعاد في  |
| 11         | ••••••                                  | ېحوث                 |
| <b>\\.</b> | عادة                                    | ١_الحادثة الخارقة لل |
| <b>\\.</b> |                                         | ٢_أربع طيور مختلفة   |
| 111        |                                         | ٣_عدد الجبال         |
| 111        | مادثة؟مادثة                             | ٤_متى وقعت هذه ال    |

| ۷۲٥                   | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [٢              |
|-----------------------|-----------------------------------------|-----------------|
| 111                   | <b>مانی</b>                             | ٥_المعاد الجـــ |
|                       | والمأكول                                |                 |
|                       | تفسير الآية: ٢٦١                        |                 |
| 110                   | د الشخصيّة:                             | الإنفاق وترشيا  |
| \\ <b>V</b>           |                                         | بحث ٠٠٠٠٠٠      |
| 117                   | لة الفوارق الطبقيّة:                    | الإنفاق ومشكا   |
|                       | تفسير الآية: ٢٦٢                        |                 |
| 119                   |                                         | الإنفاق المقبول |
|                       | تفسير الآية: ٢٦٣                        |                 |
| 177                   | فضل من الصدقة مع المنّة :               | الكلمة الطيبة أ |
| 177                   | *************************************** | بحثان           |
|                       | تفسير الآيتان: ٢٦٥ ـ ٢٦٥                |                 |
| ١٢٥                   | ونتائجه:                                | دوافع الإنفاق   |
| 177                   |                                         | مثال رائع آخر:  |
| 177                   | *************************************   | بحوث            |
|                       | تفسير الآية: ٢٦٦                        |                 |
| ١٢٨                   | اق الملوث بالرياء والمنَّة:             | مثال آخر للإنف  |
| 179                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث ٠٠٠٠٠      |
| 17                    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النّزول .   |
|                       | تفسير الآية: ٢٦٧                        |                 |
| ١٣٠                   | مكن إنفاقها:                            | الأموال التي ي  |
| \YY                   |                                         | آبحث ٠٠٠٠٠٠     |
|                       | تفسير الآية: ٢٦٨                        |                 |
| 177 · · · · · · · · · | الإنفاق:                                | مكافحة موانع    |

| [ع  | <b>قهرس</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | W6                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|     | تفسير الآية: ٢٦٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |
| ١٣٦ | ,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أفضل النعم الإلهيّة:      |
|     | تفسير الآيتان: ٢٧٠ ـ ٢٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |
| ١٣٨ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | كيفيّة الإنفاق:           |
| ١٣٩ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | بحوث                      |
| ١٤١ | ***************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سبب النّزول               |
|     | تفسير الآية: ٢٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |
| ١٤١ | للمين:لمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الإنفاق على غير المس      |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ·                         |
| 127 | لَه وآلاءهلله وآلاء الله وآ | ١-الشمولية في نعم ال      |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _                         |
| 120 | ة المنفق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٣_أثر الإنفاق في حيا      |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |
| 187 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سبب النّزول               |
|     | تفسير الآية: ٢٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |
| 1£V |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | خير مواضع الإنفاق: .      |
| 189 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | بحث                       |
|     | لة حرام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |
| 10  | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سبب النَّرُول             |
|     | تفسير الآية: ٢٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |
| ١٥٠ | ئىكالەن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الإنفاق محمودٌ بكلِّ أَنْ |
|     | تفسير الآيات: ٢٧٥ ـ ٢٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |
| 107 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الربا في القرآن:          |
| 100 | , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | منطق المرابين:            |

| 079 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | ۲]                   |
|-----|-----------------------------------------|----------------------|
| ١٥٨ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النّزول          |
|     | تفسير الآيات: ٢٧٨ _ ٢٨١                 |                      |
| ٠٦١ |                                         | أضرار الربا:         |
|     | تفسير الآية: ٢٨٢                        |                      |
| ١٦٣ | <b>جارية:</b>                           | تدوين الأوراق الت    |
| ١٦٧ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحثان                |
|     | تفسير الآية: ٢٨٣                        |                      |
|     | تفسير الآية: ٢٨٤                        |                      |
| ١٧١ |                                         | مالك كلّ شيء:        |
| ١٧١ |                                         | بحثان                |
|     | تفسير الآية: ٢٨٥                        |                      |
| ١٧٣ | ِيقَه:                                  | علائم الإيمان وطر    |
|     | تفسير الآية: ٢٨٦                        |                      |
| ١٧٥ |                                         | عدّة حاجات مهمّة     |
| ٠٧٦ | ن والخطأ:                               | العقاب على النسيا    |
|     |                                         |                      |
|     | سورة آل عمران                           |                      |
| ١٨١ | لسورة:لسورة                             | فضيلة تلاوة هذه ا    |
|     |                                         |                      |
| 184 |                                         | سبب النّزول          |
|     | تفسير الآيات: ١ - ٤                     |                      |
| ١٨٥ | قطُّعة بالعقول الإلكترونية:             | تفسير الحروف الم     |
| ١٨٨ | على إملاء القرآن الأصلي                 | ١ ـ لابدّ من الإبقاء |
| ١٨٨ | تحريف القرآن                            | ۲_دلیل علی عدم       |

| ٥٧٠                      | <b>فهرس</b><br>                         | ٤]                                      |
|--------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| ٣_إشارات عميقة المع      | ي ،                                     |                                         |
|                          |                                         |                                         |
|                          | تفسير الآيتان: ٥ ـ ٦                    |                                         |
| علم الله وقدرته المطلة   | ·····                                   | ١٩٤                                     |
| بحثان                    | ************************                | 190                                     |
| سبب النّزول              |                                         | ٠٩٧                                     |
|                          | تفسير الآية: ٧                          |                                         |
| المحكم والمتشابه في      | غرآن:                                   | ٠٩٨ ٨٩٢                                 |
| بحوث                     | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,  | ٠٩٨ ٨٩٢                                 |
| ١_ما المقصود بالآيان     | المحكمة والمتشابهة؟                     | ۱۹۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۲ ـ لماذا تشابهت بعض     | آيات القرآن؟                            | ۲                                       |
| ٣_ما التأويل؟            | ******************************          | ۲۰۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  |
| ٤_من هم الراسخون ف       | ، العلم؟                                | 7.7                                     |
| ٥_الراسخون في العلم      | بعرفون معنى المتشابهات                  | ۲۰٤                                     |
| •                        | ـير الآية                               |                                         |
| ٧_(وما يذّكر إلَّا أُولو | لألباب)                                 | ۲۰۰۰                                    |
|                          | تفسير الآيتان: ٨ ـ ٩                    |                                         |
| النجاة من الزيغ:         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۲۰۷                                     |
|                          | تفسير الآيتان: ١٠ ـ ١١                  |                                         |
| سبب النَّزول             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | r <b>1</b>                              |
|                          | تفسير الآية: ١٢                         |                                         |
| •                        |                                         |                                         |
| تنبّو صريح:              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ( ) )                                   |
| سبب النّزول              |                                         |                                         |

| ٥٧١                                     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [۲                                         |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------|
|                                         | تفسير الآية: ١٣                       |                                            |
| Y \ Y                                   |                                       | معركة بدر والتأييد الإلهي:                 |
|                                         | تفسير الآية: ١٤                       |                                            |
| ۲۱٥                                     |                                       | جاذبية المتاع الدنيوي:                     |
|                                         | تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٧                 |                                            |
| ۲۱۹                                     | يضاً؟                                 | هل في الجنّة لذائد مادّية أ                |
| YY                                      |                                       | بحثان                                      |
|                                         | تفسير الآية: ١٨                       |                                            |
|                                         |                                       |                                            |
|                                         |                                       |                                            |
| *************************************** |                                       | ۱-کیف یشهد الله علی و-<br>۲ الاترار التراک |
|                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                            |
| 111                                     | تفسير الآية: ١٩                       | المستمال المستماع المستمام                 |
| *************************************** |                                       | روح الدين التسليم للحقّ:                   |
|                                         |                                       | _                                          |
|                                         |                                       |                                            |
|                                         | تفسير الآية: ٢٠                       |                                            |
| ***                                     |                                       | بحوث                                       |
|                                         | تفسير الآيتان: ٢١ ـ ٢٢                |                                            |
| 77                                      |                                       | علامات الطغيان:                            |
| 7771                                    |                                       | پحوث                                       |
| TTT                                     |                                       | سبب النّزول                                |

| د]      | قهرس                                    | <b>6YY</b>              |
|---------|-----------------------------------------|-------------------------|
|         | تفسير الآيات: ٢٣ ـ ٢٥                   |                         |
| ٢٣٥     |                                         | سؤالان:                 |
| TTV,,   | ********                                | سبب النّزول             |
|         | تقسير الآيتان: ٢٦ ــ٢٧                  |                         |
| ۲۳۸     | *******************************         | بيده كلّ شيء:           |
| ۲۳۹     | طالحة:                                  | الحكومات الصالحة وال    |
| 781,    | •••••••••••                             | بحث                     |
|         | تفسير الآية: ٢٨                         |                         |
| Y £ 0   |                                         | العلاقة مع الأجنبي:     |
| 727     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحثان                   |
| 7£7     | ي                                       | ١-التقية أو الدرع الواق |
| Y & Y   | ب النضال                                | ٢_التقية أو تغيير أسلو، |
|         | تفسير الآية: ٢٩                         |                         |
| Y£A     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | العالم بأسراركم:        |
|         | تفسير الآية: ٣٠                         |                         |
|         | يامة:                                   | -                       |
|         | ن وحضورها:                              |                         |
|         | والعقاب:                                | -                       |
| ۲٥٣     |                                         | العلم وتجسيد الأعمال    |
| YOE     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النّزول             |
|         | تفسير الآيتان: ٣١ ـ ٣٢                  |                         |
| Y 0 £   |                                         | الحب الحقيقي:           |
| ۲۵۶     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحث                     |
| ۲۵٦ ۲۵۲ |                                         | الدين والحبّ:           |

| 0 <b>Y</b> Y                              | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [۲                            |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|
|                                           | تفسير الآيتان: ٣٣ ـ ٣٤                  |                               |
| YOA                                       | . , , , . ,                             | امتياز الأنبياء:              |
| ۲٥٩                                       |                                         | بحوث                          |
|                                           | تفسير الآيتان: ٣٥_٣٦                    |                               |
| 771                                       | • - • • • • • • • • • • • • • • • • • • | كيفية ولادة مريم:             |
|                                           | تفسير الآية: ٣٧                         |                               |
|                                           | تفسير الآيات: ٣٨_ ٤٠                    |                               |
| ۲٦λ                                       |                                         | بحوث                          |
| ۲٦۸                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ١_هل العزوبة فضيلة؟           |
| Y79 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۲ـ يحيئ وعيسىٰ                |
| Y74 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٣ ـ زكريا                     |
| <b>tv.</b>                                |                                         | گەفىي معنى «عاقر»             |
|                                           | تفسير الآية: ٤١                         |                               |
|                                           | تفسير الآيتان: ٤٢ ـ ٤٣                  |                               |
| ۲۷۳۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰   |                                         | الانتخاب الإلهي لمريم:        |
|                                           | تفسير الآية: ٤٤                         |                               |
| YV0 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | كفالة مريم:                   |
| ۲٧٦٠٠٠٠٠                                  |                                         | •                             |
| ۲۷٦٠٠٠٠۰                                  | •••••••••                               | الإقتراع الحلّ الأخير:        |
|                                           | تفسير الآيتان: ٥٦ ــ ٥٦                 |                               |
|                                           | تفسير الآية: ٤٧                         |                               |
|                                           | تفسير الآيتان: ٤٨ ـ ٤٩                  |                               |
| ۲۸۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰    | ******************                      | بقية امتيازات المسيح الله : . |
| <b>ፕ</b> ለ٤3                              |                                         | بحوث                          |

| [ع          | <b> </b>                              | ٥٧٤                       |
|-------------|---------------------------------------|---------------------------|
|             | د المسيح عجيبة؟                       | ۱_أكانت معجزات            |
| ۲۸٥         | ية                                    | ٢_الولاية التكوين         |
| ۲۸٦         | مشيئة اللهمشيئة الله                  | ٣_الاعتماد على            |
|             | تفسير الآيتان: ٥٠ ـ ٥١                |                           |
|             | تفسير الآيات: ٥٢ ـ ٥٤                 |                           |
| ۲۸۹         | · ,,,                                 | استقامة الحواريين         |
| ۲٩.         |                                       | بحوث                      |
| ۲٩.         | <u></u> .ون؟                          | ١_من هم الحواري           |
| 791         | القرآن والإنجيلالنقرآن والإنجيل       | ٢_الحواريّون في           |
| <b>۲9</b> 1 | ر الإلهي؟                             | "_ما المراد بالمكر        |
|             | تفسير الآية: ٥٥                       |                           |
| 490         | ) .,.,,                               | بحث ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، |
| <b>790</b>  | دية والمسيحيّة باقيتان؟               | هل الديانتان اليهو        |
|             | تفسير الآيات: ٥٨ ـ ٨٥                 |                           |
| <b>۲97</b>  | اء المسيح ﷺ:                          | عاقبة انصار وأعد          |
|             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                           |
|             | تفسير الآيتان: ٥٩ ـ ٦٠                |                           |
| <b>۲9</b> ۸ |                                       | نفي الوهية المسيح         |
| ٣.,         |                                       | ً<br>سبب النّزول          |
|             | تفسير الآية: ٦١                       |                           |
| ٣. ٢        |                                       | بحوث                      |
|             | فاطع على أحقية نبي الإسلام            |                           |
|             | : أهل البيت:                          |                           |
|             | په                                    |                           |

| ٥٧٥ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [۲                |
|-----|-----------------------------------------|-------------------|
| ۳۰۷ | هم أبناء الأب؟ هم أبناء الأب            |                   |
|     | تشريع عام؟ تشريع عام؟                   |                   |
|     | تفسير الآيتان: ٦٢ ـ ٦٣                  |                   |
|     | تفسير الآية: ٦٤                         |                   |
| ٣١١ | <b>ماد:</b>                             | الدعوة إلى الإتّـ |
| ٣١٣ | . , , , , ,                             | بحث               |
| ٣١٣ | أ إلى رؤساء العالم:                     | رسائل النّبي ﷺ    |
|     |                                         |                   |
|     | تفسير الآيات: ٦٨_٨٥                     |                   |
| ٣١٩ | م مسلماً؟                               | كيف كان إبراهي    |
| ٣٢٠ |                                         | بحث               |
| ٣٢٠ | ، أو ثق الروابط:                        | الإرتباط الديئي   |
| ٣٢٢ | ••••••••••••                            | سبب النّزول       |
|     | تفسير الآية: ٦٩                         |                   |
|     | تفسير الآيتان: ٧٠ ـ ٧٧                  |                   |
| ٣٢٤ |                                         | كتمان الحقّ لما   |
| ٣٢٥ | ••••••                                  | سبب النّزول       |
|     | تفسير الآيات: ٧٢ ـ ٧٤                   |                   |
| ۳۲٦ |                                         | مؤامرة خطيرة:     |
| ۳۲۸ | ******************************          | بحث               |
| ۳۲۸ | ••••••                                  | خطط قديمة:        |
| ٣٢٩ | *************************************** | سبب النّزول       |
|     | تفسير الآيتان: ٧٥ ـ ٧٦                  |                   |
| ۳۳۱ | *************************************** | بحثان             |

| ج]         | <b>قهرس</b><br>       | ٥٧٦                           |
|------------|-----------------------|-------------------------------|
| 777        |                       | سبب النّزول                   |
|            | تفسير الآية: ٧٧       |                               |
| <b>TTT</b> |                       | المحرفون للحقائق:             |
|            |                       |                               |
|            | تفسير الآية: ٧٨       |                               |
| TTV        | ,                     | سبب النّزول                   |
|            | تفسير الآيتان: ٧٩_٨٠  |                               |
| TTA        | حيلة:                 | الدعوة إلى عبادة غير الله مست |
|            |                       |                               |
| TT9        |                       | منع عبادة البشر:              |
|            | تفسير الآيتان: ٨١_٨٢  |                               |
| ۳٤١        |                       | الميثاق المقدس:               |
| T£7        |                       | بحوث                          |
|            | تفسير الآيات: ٨٣ ـ ٨٥ |                               |
|            |                       |                               |
| ٣٤٩        | *****                 | سبب النزول                    |
|            | تفسير الآيات: ٨٦ ـ ٨٩ |                               |
|            |                       |                               |
|            | ,,,                   |                               |
| <b>ror</b> |                       | سبب النزول                    |
|            | تفسير الآيتان: ٩١_٩١  | ~(t ) el ~ti                  |
| ۳٥٣        |                       | التوبة الباطلة:               |
|            | تفسير الآية: ٩٢       | _1                            |
| ۳۵٦        |                       | من علائم الإيمان:             |

| <b>6VV</b>  | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [•                                         |
|-------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| ۳۵٦         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                            |
|             | مين:                                    |                                            |
| ٣٥٩         |                                         | سيب النّزولالنّزول                         |
|             | تفسير الآيات: ٩٣ ـ ٩٥                   |                                            |
| ٣٦١         | , اللّحوم:                              | التوراة الرائجة وتحريم بعض                 |
|             | تفسير الآيتان: ٩٦ _ ٩٧                  |                                            |
| ٣٦٢         | ,,,,,,,,,,,                             | <br>أول بيت وضع للناس:                     |
| ٣٦٤         |                                         | رون در |
| ٣٦٤ 3٢٣     |                                         | ١_ما هو المراد من «بكّة»؟.                 |
|             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                            |
| ٣٦٦         |                                         | _<br>٣_مزايا الكعبة وفضائلها               |
|             |                                         |                                            |
|             |                                         |                                            |
|             | تفسير الآيات: ٩٨ ـ ١٠١                  |                                            |
| <b>YY</b> Y | <b>:</b>                                | مفرقو الصفوف ومثيرو الخلا                  |
|             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                            |
|             | تفسير الآيتان: ١٠٢ ـ ١٠٣                |                                            |
| TV7         |                                         | الدعوة إلى التقوى:                         |
| <b>TVV</b>  |                                         | الدعوة إلى الإتحاد:                        |
| ۳۷۸         |                                         | التعبير بـ «حبل الله» لماذا؟               |
| TVX         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | أعداء الأمس وإخوان اليوم                   |
|             |                                         |                                            |
|             | ,                                       |                                            |
|             | تفسير الآيتان: ١٠٥ ـ ١٠٥                | -                                          |
| ۳۸۳         | الفساد:                                 | الدعوة إلى الحقّ ومكافحة                   |

| ٤]                                       | <b>فهرس</b><br>                       | ۸۷۸                    |
|------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------|
| ۳۸٥                                      |                                       | بحوثب                  |
| ۳۸٥                                      | وما هو «المنكر»؟                      | الما هو «المعروف»      |
| ۳۸۵                                      | <b>ــ واجب عقلي أو تعبدي؟</b>         | ٢_هل الأمر بالمعروذ    |
| ۳۸٦                                      | وف والنهي عن المنكر                   | ٣ـ أهمية الأمر بالمعر, |
| YAY                                      | ب يوجب سلب الحريات؟                   | ٤_هل الأمر بالمعروف    |
| ۳۸۸ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  | عروف الفوضي الاجتماعية؟               | ٥_ألا يلازم الأمر بالم |
| ۳۸۹ ۶۸۳                                  | ير ا <b>لعنف</b>                      | ٦ــالأمر بالمعروف غب   |
| ٣٩٠                                      | من شيم النصاري واليهود:               | ٧_الفرقة بعد الإتحاد   |
|                                          | تفسير الآيتان: ١٠٦ _ ١٠٧              |                        |
| <b>T97</b>                               | بوه المسودّة:                         | الوجوه المبيضة والوج   |
|                                          | تفسير الآيتان: ١٠٨ _ ١٠٩              |                        |
|                                          | تفسير الآية: ١١٠                      |                        |
| ٣٩٥                                      | وة إلى الحقّ أيضاً:                   | مكافحة الفساد والدع    |
| ۳۹٦                                      | .,,                                   | وقفتان عند هذه الآية   |
| ۳۹۸ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |                                       | سبب النّزول            |
|                                          | تفسير الآيتان: ١١١ ـ ١١٢              |                        |
| ٣٩٩                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | اليهود والمصير الخطير  |
| ٤                                        |                                       | اليهود والمسكنة الدائد |
| ٤٠١                                      |                                       | مصير اليهود المظلم: .  |
| ٤٠٢                                      | ,                                     | سبب النّزول            |
|                                          | تفسير الآيات: ١١٣ ـ ١١٥               |                        |
| ٤٠٣                                      | حث عن الحقّ:                          | الإسلام وخصيصة الب     |
|                                          | تفسير الآيتان: ١١٦ ــ ١١٧             |                        |
| ٤٠٧                                      |                                       | ېحث                    |

| ٥٧٩ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [1                         |
|-----|-----------------------------------------|----------------------------|
|     |                                         |                            |
|     |                                         |                            |
|     | تفسير الآيات: ١١٨ ـ ١٢٠                 |                            |
| ٤١٠ |                                         | لا تتخذوا الأعداء بطانة: . |
|     |                                         |                            |
| ٤١٢ |                                         | بحث                        |
| ٤١٢ | *************************************** | تحذير إلى المسلمين:        |
|     | تفسير الآيتان؛ ١٢١ ـ ١٢٢                |                            |
|     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                            |
| ٤١٥ |                                         | ١_سبب الغزوة أحد           |
| ۲۱3 | النّبيا                                 | ٢_العباس يرفع تقريراً إلى  |
|     |                                         | ٣ـالنّبي يشاور المسلمين    |
|     | باع                                     |                            |
|     | **************************              |                            |
| ٤٢٠ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٦ ـ من الصائح قتل محمّد؟   |
|     | تفسير الآيات: ١٢٣ ـ ١٢٧                 |                            |
| 173 | پ:                                      | المرحلة الخطيرة من الحرم   |
|     | تفسير الآية: ١٢٨                        |                            |
| £Y0 | ,                                       | تصحيح خطأ:                 |
|     | تفسير الآية: ١٢٩                        |                            |
|     | تفسير الآيات: ١٣٠ _ ١٣٢                 |                            |
|     | القرآنية:                               | حول الإرتباط بين الآيات    |
| ٤٢٩ |                                         | تحريم الرّبا في مراحل:     |
| ٤٣٠ |                                         | التحريم في الآية الحاضر    |

| ٤]       | <b>قهرس</b>                              | ٥ <b>٨٠</b>                              |
|----------|------------------------------------------|------------------------------------------|
| ,        | تفسير الآيات: ١٣٣_ ١٣٦                   |                                          |
| £٣Y      | ادة:                                     | السباق في مضمار السعا                    |
| ٤٣٣      | تان الآن؟                                | هل الجنّة والنار موجود                   |
|          |                                          |                                          |
| £٣7      | ,                                        | سيماء المتقين:                           |
|          | تفسير الآيتان: ١٣٧ _ ١٣٨                 |                                          |
| ٤٤١      | ، وآثارهم:                               | النظر في تاريخ الماضين                   |
| £ £ Y    | ض: ٢٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، | السياحة والسير في الأر                   |
| ££0      | . , ,                                    | سبب النّزول                              |
|          | تفسير الآيات: ١٣٩ ـ ١٤٣                  |                                          |
| 227      |                                          | دراسة نتائج غزوة أحد:                    |
| ££A      | ية:                                      | الحوادث المرة ميدان ترب                  |
| ٤٥٠٠٠٠٠٠ |                                          | مزاعم جوفاء:                             |
| ٤٥٠      | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,  | بحث ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ٤٥٠٠٠٠٠٠ | بة في «أحد»:                             | دراسة سريعة لعلل الهزيم                  |
| £0Y      |                                          | سبب النّزول                              |
|          | تفسير الآيتان: ١٤٥ _ ١٤٥                 |                                          |
| ٤٥٣٠٠٠٠٠ | س القرد:                                 | لالعبادة الشخصية وتقدي                   |
|          | تفسير الآيات: ١٤٨_١٤٦                    |                                          |
| ٤٥٧٠٠٠٠٠ |                                          | المجاهدون السابقون:                      |
| £0A      | <sup>ټ</sup> يات:                        | وقفات أخرى عند هذه الأ                   |
|          | تفسير الآيات: ١٥٩ ــ ١٥١                 |                                          |
| ٤٦٠٠٠٠٠  |                                          | تحذيرات مكررة:                           |
| ٤٦٢٠٠٠٠٠ |                                          | الإنتصار بعامل الرعب:                    |

| 0A1          | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | ۲]                       |
|--------------|-----------------------------------------|--------------------------|
|              | تفسير الآيات: ١٥٢ ـ ١٥٤                 |                          |
| ٤٦٤          |                                         | الهزيمة بعد الانتصار:    |
| £7V          |                                         | وساوس الجاهلية:          |
|              | تفسير الآية: ٥٥٥                        |                          |
| ٤٧٠          |                                         | الذنب ينتج ذنباً آخر     |
|              | تفسير الآيات: ١٥٨ ـ ١٥٨                 |                          |
| ٤٧١          |                                         | استغلال المنافقين:       |
|              | تفسير الآيتان: ١٥٩ ـ ١٦٠                |                          |
| ٤٧٤          |                                         | الأمر بالعقو العام       |
| ٤٧٥          |                                         | الأمر بالمشاورة:         |
| £YY          |                                         | بحوث                     |
| £YY          | ِ الإسلام                               | ١_أهمّية المشاورة في نظر |
| ٤٧٨          | *************************************** | ٢_مع من تشاور؟           |
| ٤٧٩          | .,,                                     | ٣_وظيفة المشير           |
| ٤٧٩          |                                         | ٤ـشوري عمر بن الخطاب     |
| ٤٨٠          |                                         | ٥_مرحلة القرار الأخيرا   |
| £AY          | ••••••                                  | ٦_نتيجة التوكّل وثمرته   |
|              | تفسير الآية: ١٦١                        |                          |
| ٤٨٣          | ••••••••••                              | الخيانة ممنوعة مطلقاً:   |
|              | تفسير الآيتان: ١٦٢ _١٦٣                 |                          |
| ٤ <b>٨</b> ٦ | *******************************         | المتخلفون عن الجهاد:     |
| £AV          | ڙثر:                                    | مع اُسلوب تربوي قرآني مو |
|              | تفسير الآية: ١٦٤                        |                          |
| ٤٨٩          | ************************                | النعمة الإلهيّة الكبرى:  |

| ٤]                                      | فهرس                                    | 0.44                         |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------|
| ٤٩١                                     | وية؟                                    | متى تعرف قيمة البعثة النب    |
|                                         | تفسير الآية: ١٦٥                        |                              |
|                                         |                                         | دراسة أخرى لمعركة أحد        |
|                                         | تفسير الآيتان؛ ١٦٦ _ ١٦٧                |                              |
| ٤٩٤                                     | ************************                | لابدً أن تتميز الصفوف:       |
|                                         | تفسير الآية: ١٦٨                        |                              |
| ٤٩٧                                     | *************************************** | مزاعم المنافقين الباطلة: .   |
|                                         | تفسير الآيات: ١٦٩ ــ ١٧١                |                              |
| ٤٩٩                                     | •••••                                   | الحياة الخالدة:              |
| o.\                                     | *************************************** | شهادة على بقاء الروح:        |
| o · ۲ · · · · · · · · · · · · · · · · · | ••••••••••                              | أجر الشهداء:                 |
|                                         | تفسير الآيات: ١٧٢ ـ ١٧٤                 |                              |
| ο- Σ                                    | ••••••                                  | غزوة حمراء الأسد:            |
| ٥٠٦                                     | لشريع:                                  | التّربية الإلهيّة وعطاؤها اا |
|                                         | تفسير الآية: ١٧٥                        |                              |
|                                         | تفسير الآيتان: ١٧٦ ـ ١٧٧                |                              |
| ٥١٠                                     | ***********                             | مواساة القرآن للنّبي ﷺ:      |
|                                         | تفسير الآية: ١٧٨                        |                              |
| 017                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | المثقلون بأوازرهم:           |
| ٥١٣                                     | ·····                                   | جواب <sup>،</sup> على سؤال:  |
| ٥١٤                                     | *************************               | لفتة أدبية:                  |
|                                         | تفسير الآبة: ١٧٩                        |                              |
| ۰۱٦                                     | تيار والفرز:                            | المسلمون في بوتقة الاخ       |

| ٥٨٣                                       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [٢                        |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|
|                                           | تفسير الآية: ١٨٠                        |                           |
| ٥١٩                                       | *************************************** | طوق الأسر الثّقيل:        |
| ort                                       | **************************              | سبب النّزول               |
|                                           | تفسير الآيتان: ١٨١ ـ ١٨٢                |                           |
| 077                                       | *****                                   | سبب النّزول               |
|                                           | تفسير الآيتان: ١٨٣ ـ ١٨٤                |                           |
| ٥٢٦                                       | <del> </del>                            | مغالطات اليهود وتعللات    |
|                                           | تفسير الآية: ١٨٥                        |                           |
| ٥٢٩                                       |                                         | الموت وقائونه العام:      |
| ott                                       | ***********************                 | سبب النّزول               |
|                                           | تفسير الآية: ١٨٦                        |                           |
| 077                                       | · * * * · · · · · · · · · · · · · · · · | لا تتعبكم المقاومة:       |
|                                           | تفسير الآبة: ١٨٧                        |                           |
| ٥٣٥                                       |                                         | العلماء والوظيفة الكبري   |
| ٥٣٧٠٠٠٠٠٠                                 |                                         | سبب النّزول               |
|                                           | تفسير الآيتان: ١٨٨ ـ ١٨٩                |                           |
| 07Y                                       |                                         | المعجبون بأنفسهم:         |
| ٥٤٠٠٠٠٠٠٠٠                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | أهمية هذه الآيات:         |
|                                           | تفسير الآيات: ١٩٠ ـ ١٩٤                 |                           |
| ٥٤١٠٠٠٠٠٠                                 |                                         | أوضح الشبل لمعرفة الله    |
| ٥٤٦٠٠٠٠٠٠٠٠                               |                                         | سبب النّزول               |
|                                           | تفسير الآية: ١٩٥                        |                           |
| o £ V · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | النّتيجة الطّيبة لموقف أو |
| ٥٤٨٠٠٠٠٠٠                                 | _                                       | القيّمة المعنويّة للرّجل  |

| 3A0                  |                                         | <b>E]</b> |
|----------------------|-----------------------------------------|-----------|
|                      | **************************              |           |
|                      | تفسير الآيات: ١٩٦ _١٩٨                  |           |
| سؤال مزعج:           | ·····                                   | 00•       |
| معرفة نقاط الضّعف وا | هُوَّة معاً:                            | 307       |
| سبب النّزول          | *************************************** | 000       |
|                      | تفسير الآية: ١٩٩                        |           |
| أهل الكتاب ليسوا سو  |                                         | ۲۵۲       |
|                      | تفسير الآية: ٢٠٠                        |           |