

.

.

في مشير في المرابع المالية المالية ال معَ تَهذيبِ جَديد الجزء الثالث تأليف العلامة الفقيه المفسر الشبيخ ناصر مكارم الشيرازى 

| هوية الكتاب     |  |  |  |
|-----------------|--|--|--|
| الأمثل في ا     |  |  |  |
| عدد الصفحآت     |  |  |  |
| حجم الغلاف:.    |  |  |  |
| تاريخ النّشر:.  |  |  |  |
| الكميّة:        |  |  |  |
| الطبعة:         |  |  |  |
| المطبعة:        |  |  |  |
| النّاشر         |  |  |  |
| عنوان النّاشر:. |  |  |  |
| هاتف و فاكس     |  |  |  |
|                 |  |  |  |

# ردمک: ۲\_۲۵\_۲۹\_۹۲۶ ۹۹۶

عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com

جميع الحقوق محفوظة للنّاشر



## «سورة النّساء»

قبل الخوض في تفسير آيات هذه السورة يلزم أن نذكّر القارىء الكريم بعدّة نقاط هي:

### ١\_ موضع نزول هذه السورة

كل آيات هذه السورة (باستثناء الآية ٥٨ حسب نقل بعض المفسرين) نزلت في المدينة المنورة، وتقع من حيث ترتيب النَّزول بعد سورة الممتحنة، لأنَّ التَّرتيب الفعلي للسَّور القرآنية ـكها نعلم ـلا يطابق ترتيبها في النزول، بمعنى أنَّ كثيراً من السَّور التي نزلت في مكَّة تقع في الترتيب الحاضر في آخر القرآن الكريم، وكثيراً من السَّور التي نزلت في الدينة تقع في أوائل القرآن.

على أنّنا قد نوّهنا في بداية المجلد الأوّل من هذه المجموعة التّفسيرية، بأنّ ثمّة دلائل تؤكد أن جمع السّور القرآنية على الشكل الفعلي قد تمّ في زمن النّبي ﷺ نفسه، وعلى هذا الأساس يكون النّبي الكريم ﷺ قد أمر بأن ترتب السّور على النحو الموجود الآن (بأن يكون أوّلها الحمد وآخرها النّاس) لأسباب مختلفة منها أهمّية المواضيع التي تضمنتها السور، وكذلك الترتيب الطبيعي لهذه السور الموجود حالياً، بدون أن يكون قد تغيّر من هذا الترتيب أو زيد أو نقص في الحروف والآيات والسور.

إنَّ هذه السَّورة تعتبر من حيث عدد الكلمات والأحرف \_أطول السور بـعد سـورة البقرة، وتحتوي على ١٧٦ آية، وتسمّىٰ بسورة النساء نظراً لتضمنها أبحاثاً كثيرة وحديثاً مفصلاً حول أحكام «المرأة» وحقوقها.

#### ٢\_ممتويات هذه السورة

هذه السّورة \_كما قلنا \_نزلت في المدينة، بمعنى أنَّ النّبي الأكرم ﷺ عندما كان مقبلاً على تأسيس حكومة إسلاميّة و تكوين مجتمع إنساني قويم، نزلت هذه السورة وهي تحمل جملة [ع

من القوانين التي لها أثر كبير في إصلاح المجتمع، وإيجاد البيئة الاجتماعية الصالحة النقية. ومن ناحية أخرى فإنّ أكثر أفراد هذا المجتمع الجديد كانوا قبل ذلك من الوثنيين بما فيهم من لوثات الجاهلية وانحرافاتها ورواسبها، لذلك يستعين قسبل أي شيء تسطهير عسقولهم، وتزكية أرواحهم ونفوسهم من تلك الرّواسب، وإحلال القوانين والبرابج اللازمة لإعسادة بناء المجتمع محل تلك العادات والتقاليد الجاهلية الفاسدة.

وعلى العموم فإن المواضيع المختلفة التي تحدثت عنها هذه السّورة هي عبارة عن:

1\_ الدّعوة إلى الإيمان والعدالة، وقطع العلاقات الودّية بـالأعداء الألداء، والخـصوم المعاندين.

٢- ذكر بعض قصص الأمم الماضية لأجل التعرف على عواقب المجتمعات غير الصالحة.
٣- العناية بالمحتاجين إلى الحماية مثل الأيتام، وبيان التعاليم اللازمة لصيانة حقوقهم.
٤- قانون الإرث والتوارث بنحو طبيعي وعادل في قبال الكيفية القبيحة التي كان عليها وضع التوريث في ذلك الزمان، حيث كان يحرم الضعفاء بحجج واهية، وأعذار غير وجيهة.
٥- القوانين المتعلقة بالزواج والبرايج التي تصون العفاف العام.
٥- القوانين المامة، لحفظ الأموال العامة.
٥- القوانين المامة، لحفظ الأموال العامة.
٢- القوانين المامة، لحفظ الأموال العامة.
٢- القوانين المامة، لحفظ الأموال العامة.
٢- القوانين المامة، لحفظ الأموال العامة.
٨- الحقوق والواجبات الفردية المتقابلة في المجتمع، أي العائلة.
٩- التعريف بأعداء المجتمع الإسلامي وتحذير المسلمين منهم.
٩- التعريف بأعداء والجموب طاعة قائد هذه الحكومة.
١٠- حفظ عن الأعداء والخصوم الذين قد يتوسلون بالعمل السري.
٢٠- المحكومة الإسلامي ولغامة وجهادهم.
٢٠- الحكومة الإسلامية ووجوب طاعة قائد هذه الحكومة.
٢٠- الحكومة الإسلامية عنه مواجهة مجتمع فاسد غير قابل للتأثير فيه وتغييره.
٢٠- أهمية الهجرة ووجوبها عند مواجهة مجتمع فاسد غير قابل للتأثير فيه وتغييره.
٢٠- المحد محدداً عن الإرث ونظام التوريث، وضرورة تقسيم الثروات الكدسة بين الورثين.

#### ٣\_ فضيلة تلاوة هذه السّورة

عن النِّبي الأكرميَّيَةِ كما في رواية أنَّه قال: «من قرأها (أي سورة النساء) فكأنَّما تصدق

| 4         | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل                                            | ۳]         |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------|------------|
|           | مؤمن ورث ميراثاً، وأُعطي من الأجر كمن اشترىٰ محرّراً» `.                    | على كلّ    |
| ك القراءة | البيِّن أنَّ المقصود في هذه الرواية وأمثالها ليس هو القراءة المجردة، بل تلا | ومن        |
| شـورة في  | رن مقدمة للفهم والإدراك الذي هو بدوره مقدمة لتطبيق تعاليم هذه النا          | التي تكو   |
|           | فردية والاجتماعية.                                                          | الحياة الف |
| واكل هذا  | المسلّم أنّ المسلمين لو استلهموا من مفاهيم هذه السورة في حياتهم لنالو       | ومن        |
|           | ضافاً إلى النتائج الدنيوية.                                                 |            |

8003

:

٨. تفسير مجمع البيان، بداية سورة النساء؛ ومستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٣٣٨.

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَ مِنْهُمَا رِجَالُا كَثِيرُا وَنِسَاَءُ وَٱتَقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِبُ أَنْ

# التفسير

# مكافمة التّمييزات والإستثناءات:

**ويا ليّها النّامن؛** الخطاب في الآية الأولىٰ من هذه السّورة موجّه إلى كافة أفراد البشر، لأنّ محتويات هذه السورة \_هي في الحقيقة \_نفس الأمور التي يحتاج إليها كل أفراد البشر في حياتهم.

ثمّ إنّ الآية تدعو إلى التقوى باعتبارها أساساً لأيّ برنامج إصلاحي للمجتمع، فساداء الحقوق والتقسيم العادل للثروة، وحماية الأيتام، ورعاية الحقوق العائلية، وما شابه ذلك كلها من الأمور التي لا تتحقق بدون التقوى، ولهذا تفتتح هذه السورة ـ التي تحتوي على جميع هذه الأمور ـ بالدعوة إلى التزام التقوى: ﴿ لقُقُوا رَبْكُمُهُ.

وللتعريف بالله الذي يراقب كلّ أعمال الإنسان و تصرفاته أشير في الآية إلى واحدة من صفاته التي تعتبر أساساً للوحدة الاجتماعية في عالم البشر: ﴿ الذي خلقكم من نفس واحدتهم.

وعلى هذا الأساس لا مبرر للتمييز العنصري، واللغوي، والمحلي، والعشائري وما شابه ذلك ممّا يسبب في عالمنا الرّاهن آلافاً من المشاكل في المجتمعات. ولا مجال لهذه الأمور وما يترتب عليها من الأمجاد الكاذبة والتفوق الموهوم في المجتمع الإسلامي، لأنّكافة البشر على اختلاف ألوانهم، ولغاتهم، وأقطارهم يرجعون إلى أب واحد وأمّ واحدة.

وتتّضح أهمّية مكافحة هذا الأمر \_أكثر فأكثر \_إذا لاحظنا أنّ ذلك قد تمّ في زمن كان يعاني بقايا ورواسب نظام قبلي وعشائري ظالم، ونعني عصر النّبي ﷺ.

هذا وقد ورد نظير هذا التعبير في موارد أخرى من القرآن الكريم أيضاً، وسنشير إلى كل ذلك في موضعه. والآن يجب أن نرى من هو المقصود من «نفس واحدة»؟ هل المراد من «نفس واحدة» هو شخص معين، أو أنّه واحد نوعي (أي جنس المذكر)؟ لا شك أنّ ظاهر هذا التعبير هو الشخص المعين، والواحد الشخصي، وهو إشارة إلى أوّل إنسان قد سماّه القرآن الكريم بـ «آدم» ويعتبره أبا البشر.

كما وقد عبّر عن البشر ببني آدم في آيات كثيرة من القرآن الكريم.

فاحتمال أن يكون المراد من نفس واحدة هو الواحد النوعي بعيد عن ظاهر الآية جدّاً. ثمّ إنّ قوله تعالى: **(وقلق منها زوجها)، قد فه**م منها بعض المفسّرين أنّ «حـواء» قـد خلقت من جسم آدم واستشهدوا لذلك بروايات وأحاديث غير معتبرة تقول: إنّ حواء خلقت من أضلاع آدم<sup>ا</sup> (وهو أمر قد صرّح به في سفر التكوين من التوراة أيضاً).<sup>آ</sup>

لكن مع ملاحظة سائر الآيات القرآنية يرتفع كلّ إيهام حول تفسير هذه الآية، ويتضح أنّ المراد منها هو أنّ الله سبحانه خلق زوجة آدم من جنسه (أي جنس البشر) فني الآية ٢١ من سورة الروم نقرأ **فوهن آياته أن خلق لكم هن لنفسكم لزواجا لتسكنوا لليها»** كما نقرأ: في الآية ٢٢ من سورة النّحل **فوالله جعل لكم هن لنفسكم لزواجا»**.

ومن الواضح أنَّ معنى قوله تعالى: ﴿مَلَقَ لَكُمَ مِن لَنفَسَكُم لَزُولَجًا﴾ هو أنَّه خلقهم مـن جنسكم لا أنَّه خلقهن من أعضاء جسمكم.

ووفقاً لرواية منقولة عن الإمام محمّد الباقر الله كما في تفسير العياشي ــ أنّه كذّب بشدّة فكرة خلق حواء من ضلع آدم، وصرحائلا ــ بأنّه خلقت من فضل الطينة التي خلق منها آدم.

# کیف کان زواع أبناء آدم؟

۳]

قال سبحانه: **﴿وبِيفَ منهما رجالا كثيرا ونساءلَ» هذ**ه العبارة يستفاد منها أنّ انتشار نسل آدم، وتكاثره قد تمّ عن طريق آدم وحواء فقط، أي بدون أن يكون الموجود ثــالث أي دخالة في ذلك.

١. من لايحضره الفقيه، ج ٢. ص ٣٨٠؛ وسائل الشيعة، ج ٢٦، ص ٢٨٧ و٢٨٨. ٢. سفر التكوين، باب ٢. رقم ٢١ و٢٢ إنّ الله ألقى على آدم نوماً ثقيلاً، ولمّا استولى عليه النوم أخذ بضلعه وكساه لحماً وأنّ الله خلق من ذلك الضلع امرأة (حوّاء) ثم أتىٰ بها إلى آدم. [ع

وهذا يستلزم أن يكون أبناء آدم (أخوة وأخوات) قد تزاوجوا فيا بينهم، لأنَّــه إذا تمّ تكثير النسل البشري عن طريق تزوجهم بغيرهم لم يصدق ولم يصح قوله: «منهما».

وقد ورد هذا الموضوع في أحاديث متعددة أيضاً، ولا داعي للتعجب والاستغراب إذ طبقاً للاستدلال الذي جاء في طائفة من الأحاديث المنقولة عن أهل البيت التخا إنَّ هـذا النوع من الزواج كان مباحاً حيث لم يرد بعد حكم بحرمة «تزوج الأخ بأخته».

ومن البديهي أنَّ حرمة شيء تتوقف على تحريم الله سبحانه له، فما الذي يمـنع مـن أن توجب الضرورات الملحة والمصالح المعينة أن يبيح شيئاً في زمان، ويحرمه بعد ذلك في زمن آخر.

غير أنَّه قد صرّح في أحاديث أخرى بأنَّ أبناء آدم لم يتزوجوا بأخواتهم، وتحمل بشدَّة على من يرى هذا الرأى ويذهب هذا المذهب.

ولوكان علينا عند تعارض الأحاديث أن نرجح ما وافق منها ظاهر القرآن لوجب أن نختار الطائفة الأولى، لأنها توافق ظاهر الآية الحاضرة كما عرفت قبل هذا.

ثمَّ إِنَّ هاهنا احتمالاً آخر يقول: إنَّ أبناء آدم تزوجوا بمن تبق من البشر الذين سبقوا آدم ونسله، لأن آدم ـحسب بعض الروايات ـلم يكن أوّل إنسان سكن الأرض.

وقد كشفت الدراسات والتحقيقات العلمية اليوم أنَّ النوع الإنساني كــان يــعيش في الأرض منذ عهد ضارب في القدم. في حين لم يمر على تاريخ ظهور «آدم» في الأرض زمن طويل، فلابدٌ إذن من قبول النظرية التي تقول: بأنَّه كان يعيش في الأرض قبل آدم بـشر آخرون قارن غياب آخر بقاياهم ظهور آدمنا، فما المانع من أن يكون «أبسناء آدم» قـد تزوجوا ببقايا النوع البشري السابق الذي كان في أواخر إنقراضه؟ ولكن هذا الاحتمال هو أيضاً لا يتوافق وظاهر الآية الحاضرة (وهذا البحث يحتاج إلى

توسع أكثر لا يسعه هذا الجال).

# الدّعوة إلى العناية بالرّمه:

ب*عد* ذكر ما بين أبناء النوع الإنساني من وشيجة القربي قال سبحانه: ﴿وَلَقَقُوا اللَّهُ الذي

تساءلون ( به والأرحام ﴾ -

۳]

إنَّ أهميِّة التقوى، ودورها في بناء قاعدة المجتمع الصالح سببت في أن تذكر مجدداً في نهاية الآية الحاضرة، وأن يدعو سبحانه الناس إلى التزام التقوى، غاية الأمر أنَّه تعالى أضاف إليها جملة أخرى إذ قال: ﴿ل**تَقوا لله للذي تساءلون به**﴾ أي اتقوا الله الذي هو عندكم عظيم، وتذكرون اسمه عندما تطلبون حقوقكم وحوائجكم فيا بينكم.

ثمّ إنّه يقول: «والأرحام» وهو عطف على «الله»، ولهذا كانت القراءة المعروفة هي نصب «والأرحام» فيكون معناها: واتقوا الأرحام، ولا تقطعوا صلاتكم بهم.

إنّ ذكر هذا الموضوع هنا يدلّ أوّلاً على الأهميّة الفائقة التي يعطيها القرآن الكريم لمسألة الرحم ووشيجة القربى إلى درجة أنّه يذكر اسم الأرحام بعد ذكر اسم الله سبحانه، وهـو إشارة ـ ثانياً ـ إلى الأمر الذي ذكر في مطلع الآية، وهو أنّكم جميعاً مـن أب واحـد وأمّ واحدة، وهذا يعني ـ في الحقيقة ـ أنّ جميع أبناء آدم أقـرباء وأرحـام، وهـذا الإرتـباط والترابط يستوجب أن يتحابّ الجميع ويتوادّوا دون تفريق أو تمييز بين عـنصر وآخـر، وقبيلة وأخرى، تماماً كما يتحاب أفراد القبيلة الواحدة.

ثمّ يختم الآية بقوله: ﴿إِنَّ الله كان عليكم رقبياً ﴾ ا

والرقيب أصله من الترقب، وهو الإنتظار من مكان مرتفع، ثمّ استعمل بمعنى الحمافظ والحارس، لأن الحراسة من لوازم الترقب والنظارة.

وإرتفاع مكان الرقيب قد يكون من الناحية الظاهرية بكون الرقيب يرقب على مكان مرتفع، ويمارس النظارة من ذلك الموقع، وقد يكون من الناحية المعنوية.

يقول سبحانه: **(بنّ الله كان مليكم رقيبا)** أي إنّه يحصي عــليكم نـيّاتكم وأعــالكم، ويعلم بها ويراها جميعاً، كها أنّه هو الذي يحفظكم أمام الحوادث (والتعبير بــ«كان» المفيد للهاضي، إنّا هو للتأكيد).

#### જીજી

١. «تساءلون» من مادة «تسائل» وتسائل بالله من قولهم أسالك بالله أن تفعل كذا. وهذا يدل على تنظيم الناس لله تعالى.

# ۅؘٵٮؙۛۅؙٱڵؽٮۢٮٛڮٙٲڡٙۅؘڵۿ۪ۜٞۅؘڵاٮؘڹؘۮٙڶۅؗٲڵڂؘؠؚؚڹۮؘؠؚٵڶڟٙۑؚؚؚؚؚؚۜۅؘڵٵؘٝػڵۅٙٲٲڡٙۅؘۿؘؗؗؗؗؠٳڮٙٲڡۅؘڵؚػٛؗ؋۠ٳڹ*ٞ*ڋ

## سبب اللزول

روي أنّ رجلاً من بني غطفان كان معه مالاً كثير لابن أخ له يتيم، فلها بلغ اليتيم طلب ماله فمنعه عنه، فخاصمه إلى النّبيﷺ فنزلت: ﴿ولَتواللِيتاهِ لَهوالهِم...﴾ فلها سمع الغطفاني ذلك إرتدع وقال: أعوذ بالله من الحوب الكبير `.

## التفسير

لا... للفيانة في أموال اليتامى:

كثيراً ما يحدث في المجتمعات البشرية أن يفقد أطفال صغار أباءهم بسبب الحسوادث والنكبات والكوارث، فتلك حالة كثيراً ما تقع، فإنّ المجتمعات المريضة التي تـعاني مـن صراعات وحروب ونزاعات داخلية مستمرة مثل المجتمع الجاهلي العربي يقع فسيها هـذا الأمر بنسبة أكبر، ولذلك يكثر فيها عدد الأيتام، وهـو مـا يجب أن تهــتمّ بـه الحكـومة الإسلامية، بل ويهتم به كل المسلمين، فيتكفّلوا أمر اليتامي وشؤونهم. وفي هذه الآية ثلاثة تعاليم بشأن أموال اليتامي.

١- ﴿وَآتُوا لليتاهِن لَمُوالَهُم ﴾ أي يجب أن تعطوا اليتامى عند رشدهم أموالهم المودعة عندكم، ويكون تصرفكم في هذه الأموال على نحو تصرف الأمين والناظر والوكيل لا على نحو تصرف المالك.

٢- ﴿وَلا تَتَبِدُلُوا الْحَبِينَةِ بِالطَّيْبِ ﴾ أي لا تأخذوا أموالهم الطَّيبة وثرواتهم الجيدة و تضعوا

٨٠ تفسير القرطبي، ج ٥٠ ص ٨ ذيل الآية مورد البحث؛ اسباب النزول للواحدي، ص ٩٤.

بدلها من أموالكم الخبيئة والمغشوشة، وهذا التعليم \_ في الحقيقة \_ يهدف إلى المنع ممّا قـد يرتكبه بعض القيّمين على أموال اليتامى من أخذ الجيد من مال اليتيم والرفيع منه وجعل الخسيس والردىء مكانه، بحجّة أنّ هذا التبديل يضمن مصلحة اليتيم، أو لأنّه لا تفاوت بين ماله والبديل، أو لأن بقاء مال اليتيم يؤول إلى التلف والضياع وغير ذلك من الحجج والمعاذير.

٣- ﴿ولا تأكلوا لموالهم إلى لموالكم ﴾ يعني لا تخلطوا أموال اليتامى مع أموالكم بحسيت تكون نتيجتها تملك الجميع، أو أنّ المراد لا تخلطوا الجيد من أموالهم بالردىء من أموالكم بحيث تكون نتيجتها الإضرار باليتامى وضياع حقوقهم، ولفظة «إلى» في العبارة بمعنى (مع) في الحقيقة.

## ماذا يعنى الموب؟

ثمّ إنّه سبحانه، لبيان أهمية هذا الموضوع والتأكيد عليه يختم الآية بقوله: ﴿لِمَّه كَانَ حُوباً كبيرا).

يقول الرّاغب في مفرداته: «الحوبة حقيقتها هي الحاجة التي تحمل صاحبها على إرتكاب الإثم» وحيث إنّ العدوان على أموال اليتامى ينشأ ـ في الأغلب ـ من الحاجة، أو بحـجّة الحاجة استعمل القرآن الكريم مكان لفظة الإثم في هذه الآية لفظة «الحوب» للإشارة إلى هذه الحقيقة.

إنّ ملاحظة الآيات القرآنية المختلفة \_ في هذا المجال \_ تكشف عن أنّ الإسلام يولي هذا الموضوع أهمّية كبرى، ويهدد الخائنين في أموال اليـتامى بـالعقوبات الشـديدة، ويـدعو القيمين على اليتامى بكلمات صريحة وجازمة إلى مراقبة أموالهم والمحافظة عليها مـراقـبة شديدة، ومحافظة بالغة، وسيأتي تفصيل كلّ هذا في نفس هذه السورة في الآيات القادمة، وفي ذيل الآيات ١٥٢ من سورة الأنعام، و ٣٤ من سورة الإسراء.

إنّ اللهجة القوية التي اتسمت بها هذه الآيات قد تركت من التأثير البــالغ في نــفوس المسلمين بحيث خافوا أن يخالطوا اليتامى وأن يشتركوا معهم في الطعام، ولهذا كانوا يهيئون طعاماً خاصًاً لأنفسهم ولأولادهم، وطعاماً مستقلاً لليتامى ولا يخالطون طعام اليــتامى

| ٤]                  | سورة النساء / الآية ٢                                        | ٦١            |
|---------------------|--------------------------------------------------------------|---------------|
| ياء ـ و لهذا أمر هم | ة الإجحاف بهم، وقد شقٍّ هذا على الجميع _اليتامي والأولي      | بطعامهم خشيا  |
| أي إن كان في        | ية ٢٢٠ من سورة البقرة قائلاً <b>(وان تغالطوهم فإخوانك.م)</b> | سبحانه في الآ |
|                     | م اليتيم بطعامهم خير ومصلحة لليتيم فلا بأس`.                 | مخالطتهم لطعا |
|                     | 8003                                                         |               |

.

وَإِنْ خِفْتُمَ أَلَا نُقْسِطُوا فِي ٱلْمَنْهَىٰ فَأَنكِحُوا مَاطَابَ لَكُمُ مِّنَ ٱلنِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَ رُبُعُ فَإِنْ خِفْتُمَ أَلَا نُعَدِلُوا فَوَحِدَةً أَوْمَا مَلَكَتَ أَيْمَنْ كُمَّ ذَلِكَ أَذْنَى أَلَا تَعُولُوا ٣

# سبب اللّزول

لقد نقل لهذه الآية سبب نزول خاص، فقد كان المتعارف في العهد الجاهلي قبل الإسلام أن يتكفل أغلب الناس في الحجاز أمر اليتيات، ثمّ يتزوجون بهنّ، ثمّ يمتلكون أموالهنّ، ورتما ينكحوهنّ بدون صداق أو بصداق أقل من شأنهنّ، بل ورتما يستركوهنّ لأدنى سبب أو كراهية بكل سهولة، وبالتالي لم يكونوا يعطونهنّ ما يليق بهنّ -كزوجات -بل وحتى كبقية النساء العادّيات - من الإحترام والمكانة، فنزلت هذه الآية توصي أولياء اليتيات إذا أرادوا الزواج بهنّ أن يلاحظوا جانب العدل معهن، وإلّا فليختاروا الأزواج من غيرهنّ<sup>1</sup>.

يقول سبحانه في هذه الآية: ﴿وَلِنْ حَفْتُمَ لَلَا تَقْسَطُوا فِي اليتامِي قَانَكُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مَنْ النساء مُتنى وثلامة ورباع» وقد جاء هذا الكلام بعد ما جاء في الآية السابقة من الحث على حفظ أموال اليتامي من التلف وعدم التفريط فيها، فجاءت هذه الآية لتنوه بحق آخر من حقوقهم، وهو هذه المرّة يتعلق باليتيات خاصّة.

الأفسير

بملاحظة ما ذكرناه في سبب النزول يتّضح تفسير هذه الآية والمراد منها، كـــا يــتّضح الجواب أيضاً على السؤال المطروح هنا، وهو: لماذا تبتدىء الآية بذكر اليتامى، وتــنتهي بمسألة الزواج، ويرتفع ما قد يتوهم من المنافاة بين تلك البداية، وهذه النهاية، فالبدايــة

فقه القرآن، ج ٢، ص ٩٥، ٩٦، ٩٧؛ وتفسير القرطبي، ج ٥، ص ١١.

[ع

والنهاية كلتاهما تتعلقان بمسألة الزواج، غاية ما في الأمر أنّ الآية تـقول: إذا لم يمكنكم الزواج باليتيمات ومعاشرتهنّ على أساس من العدل والقسط فالأفضل أن تتركوا الزواج بهنّ، وتتزوجوا بغيرهنّ من النساء تجنباً لظلم اليتيمات والإجـحاف بحـقوقهنّ، والجـور عليهنّ.

فالذي يستفاد من جوّ الآية ـ وإن اختلفت وجهات نظر المفسرين وكثرت أقوالهـم وتعددت في المراد منها ـ هو ما ذكرناه في سبب النزول، وهو أنّ الخطاب موجّه إلى أولياء اليتيات اللّاتي جاء الحتّ في الآية السابقة على حفظ أموالهنّ ضمن اليتامي.

فهذه الآية تعليم آخر ووصية أخرى بهم، ولكنّها هـذه المـرّة تـتعلق بمسألة الزواج باليتيات، وإنّ على أوليائهنّ أن يعاملوهنّ في مسألة الزواج على أساس من العدل والقسط كما يعاملونهنّ في مسألة المال، فعليهم أن يراعوا في أمر الزواج مصلحة اليتيمة، وإلّا فمن الأحسن أن يَدَعوا الزواج بهنّ. ويختاروا الأزواج من غيرهنّ من النساء.

هذا وممّا يؤيد ويوضح هذا التّفسير ما جاء في الآية ١٢٧ من نفس هذه السّورة حيث حتّ سبحانه على التزام العدل في الزواج باليتيمات، وسيأتي تفصيل ذلك في محله. مردأ تربّ تربي

كما أنَّ ثمَّة أحاديث نقلت في الكتب المختلفة تشهد بهذا الإتجاء، و تؤيد هذا التَّفسير.

وما نقل عن الإمام علي الله من الأخبار بسقوط أو حذف شيء كثير من القرآن بين مطلع هذه الآية، <sup>(</sup> ونها يتها غير معتبر من حيث السند أصلاً، فهذه الأحاديث وما يشابهها من الأحاديث التي تدل على حذف شيء من الآيات القرآنية وإسقاطها أو وقوع التحريف فيد إمّا أنها من موضوعات أعداء الإسلام وخصومه والمنافقين بغية الحط من اعتبار القرآن وأهميته ومكانته، وإمّا لأنها ناشئة من عجز البعض عن التوفيق بين صدر الآية وذيبلها وفهم الإرتباط الطبيعي بينهها، ولهذا توهموا بأنّ هناك حذفاً وإسقاطاً وقد تطور هذا الوهم حتى اتّخذ صورة الحديث المروي والخبر المنقول، في حين يتضح الإرتباط الوثيق بين هذه الجمل والعبارات بالتأمل والتدبر والإمعان.

જીઉલ

١. بحارالانوار، ج ٨٩ ص ٤٧؛ واحتجاج طبرسي، ج ١، ص ٢٥٤.

# خشتى» وخلائه» وخرياع»: ·

۳]

وتعني «مثنى» في اللغة اثنتين اثنتين، و«ثلاث» ثلاثاً ثلاثاً، و«رباع» أربعاً أربعاً، وحيث إنّ الخطاب في هذه الآية موجّد إلى المسلمين كافة، كان المعنى: إنّ عليكم أن تنصر فوا عن الزواج باليتيات تجنباً من الجور عليهنّ، وأن تتزوجوا بالنساء اللاتي لا تسمح مكانتهنّ الاجتاعية والعائلية بأن تجوروا عليهنّ، وتظلموهنّ، ويجوز لكم أن تتزوجوا منهن بإثنتين أو ثلاث أو أربع، غاية ما في الأمر حيث إنّ الخطاب هنا موجّه إلى عامّة المسلمين، عبر بالمثنى، والثلاث، والرّباع فلا شك في أنّ تعدد الزوجات \_ بالشروط الخاصّة \_ لا يشمل أكثر من أربع نساء.

ولابدٌ من التنبيه إلى أنَّ «الواو» هنا أتت بمعنى «أو»، فليس معنى هذه الجملة هو أنَّــه يجوز لكم أن تتزوجوا باثنتين وثلاث وأربع ليكون الجموع تسع زوجات، لأنَّ المراد لو كان هذا لوجب أن يذكر ذلك بصراحة فيقول: وانكحوا تسعاً لا أنَّ يذكره بهذه الصورة المتقطعة المبهمة.

هذا مضافاً إلى أنّ حرمة الزّواج بأكثر من أربع نسوة من ضروريات الفقه الإسلامي. وأحكامه القطعية المسلّمة.

وعلى كلّ حال فإنّ الآية الحاضرة دليل صريح على جـواز تـعدد الزوجـات، طـبعاً بشروطها التي سنذكرها قريباً.

ثمّ إنّه سبحانه عقّب على ذلك بقوله: ﴿**ولِنَّ خفتم لَلَّا تعدلوا فواحدَّبُه** أي التزوج بأكثر من زوجة إنّا يجوز إذا أمكن مراعاة العدالة الكاملة بينهنّ، أمّا إذا خفتم أن لا تعدلوا بسينهن، فاكتفوا بالزوجة الواحدة لكي لا تجوروا على أحد.

ثمّ يقول: **ولوها هلكمت أيحانكم»** أي يجوز أن تقتصروا على الإماء اللّاتي تملكونهنّ بدل الزوجة الثانية لأنهنّ أخفّ شروطاً (وإن كن يجب أن يحظين ويتمتعن بما لهنّ من الحقوق أيضاً).

ويقول: **وذلك أدنى للاتمولول**ك أي أن هذا العمل (وهو الاقتصار على زوجة واحدة أو الاقتصار على الإماء وعدم التزوج بزوجة حرّة ثانية) أحرى بأن يمنع من الظلم والجور، ويحفظكم من العدوان على الآخرين (وسيكون لنا حديث مفصّل عن الرّق في الإسلام، ذيل الآية ٤ من سورة محمد إن شاء الله). [ع

# ہدثان

١\_ما هو المقصود من العدل بين الزومات؟

قبل الخوض في بيان فلسفة تعدد الأزواج في الشريعة الإسلامية يجب أن يتّضع أوّلاً المراد من العدل بين الأزواج الذي هو من شروط جواز التعدد. فما هو المقصود من العدل هنا ياترى؟

أهي العدالة في الجوانب المادية كالمضاجعة وتوفير وسمائل العميش وتحمقيق الرّف. والمتطلبات المعيشية؟ أم أنّ المراد أيضاً هو العدالة في نطاق القلب والعواطف والأحاسيس الإنسانية؟ وبعبارة صبريحة: العدالة في الحبّ والرغبة، مضافاً إلى العدالة في الجوانب المادية.

لا شكّ أنّ مراعاة العدالة في الميل القلبي، والحبّ، والرغبة شيء خارج عن نطاق القدرة البشرية.

فمن ذا يستطيع أن يضبط حبّه من جميع الجوانب، ويعطيه الحجم الذي يريد، والحال أنّ موجباته وعوامله خارجة عن نطاق قدرته، وإطار إرادته؟

و لهذا لم يوجب سبحانه مراعاة مثل هذه العدالة حيث قال سبحانه في الآية ١٢٩ من نفس هذه السّورة ــالنساء: ﴿ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين للنسا.ولو حرصتم» أي لا يمكنكم مهما أردتم أن تعدلوا بين الأزواج في الميل القلبي، والحبّ والمودّة.

إذن فلا ضير في الحبّ والميل القلبي الذي لا يوجب تفضيل بعض الأزواج في المواقف العملية، وعلى هذا الأساس فإنّ ما يجب على الرجل مراعاته هو العدالة بين أزواجــه في الجوانب العملية الخارجية أي في نوع التعامل العملي خاصّة إذ يستحيل مثل هذه المراعاة في الجمال العاطني.

من هذا الكلام يتّضح بجلاء إن الذين أرادوا من ضمّ قوله تعالى: ﴿ولِن مُفتم لَن لاتعدلوا فواحدة إلى قوله تعالى في الآية ١٢٩: ﴿ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النسا، ولو حرصته أن يستنتجوا حرمة تعدد الأزواج مطلقاً بحجّة استحالة مراعاة العدالة بينهن قد وقعوا في خطأ كبير، لأنّ العدالة المستحيلة مراعاتها \_كها أسلفنا \_ هي العدالة في الجال العاطني، \_وليس هذا من شرائط جواز التعدد في الأزواج، بل إنّ من شرائط جوازه هو مراعاة العدالة في المجال العملي.<sup>(</sup> ويشهد بذلك ما جاء في ذيل الآية ١٢٩ من نفس هذه السّورة حيث يقول سبحانه: فلا تعيلوا كل العيل فتذروها كالعطقة ﴾ أي أنّكم إذ لا تقدرون على مراعاة المساواة الكاملة في محبّة الزوجات وودّهنّ، فلا أقل أن لا تميلوا في حبّ بعض الأزواج ميلاً شديداً يحملكم على أن تذروا التي لا تميلون إليها، فلا هي ذات زوج ولا أيّم.

وخلاصة القول ونتيجته، هي أنَّ الذين أمسكوا بقسم من هذه الآية، ونسبوا القسم الآخر وتورّطوا في رفض تعدد الزوجات في خطأ يدهش كل محقق، ويستغرب منه كـل باحث.

أضف إلى ذلك أن مسألة جواز تعدد الأزواج بشرائطها على درجة من الشبوت والوضوح في الفقه الإسلامي ومصادره الشيعية والسنية بحيث لا يبتى مجال للجدل، ولا محل للنقاش، بل هو من ضروريات الفقه الإسلامي ومسلّماته وبديهياته، ولنعطف عنان البحث الآن إلى معرفة فلسفة هذا القانون الإسلامي.

# ٢\_ تعدد الزّومات ضرورة إمتماعية

Γ٣

لقد أجازت الآية الحاضرة تعدد الزوجات (ولكن بشرائط ثقيلة وفي حدود معينة) وقد أثارت هذه الإباحة جماعة، فانطلقوا يوجّهون إليها الاعتراضات والإشكالات، وتعرض هذا القانون الإسلامي لهجمة كبيرة من المعارضين الذين تسرعوا في إصدار الحكم عن هذا القانون الإسلامي متأثرين بالأحاسيس، ودون أن يتناولوه بالدرس والتمحيص، والتأمل والتحقيق. وكان الغربيون أكثر هذه الجهاعة معارضة لهذا القانون وهجوماً عليه، متسائلين: كيف يجوز للإسلام أن يسمح للرجال أن يقيموا لأنفسهم حريماً ويستخذوا زوجات متعددة على نحو ماكان شائعاً في الجاهلية؟

كلًا، إنَّ الإسلام لم يسمح لأحد بأن يقيم حريماً بالمعنى الذي تصورتم، ولا أنَّه أباح تعدد الزوجات دون قيد أو شرط، ودون حدَّ أو قانون.

ولتوضيح هذه الحقائق نقول: إنّ دراسة البيئات المختلفة قبل الإسلام تكشف لنا أنّ تعدد الزوجات دونما تحديد بعدد معين كان أمراً عادياً وشائعاً، لدرجة أنّ بعض الوثنيين أسلموا وتحت الرجل منهم عشر زوجات أو أقل، من هنا لم تكن مسألة تعدد الزّوجات ممّا أبدعه الإسلام، نعم إنّ ما فعله الإسلام هو وضع هذا الأمر في إطار الحاجة والضرورة الحيوية [ع

الإنسانية، وتقييده بطائفة من القيود والشروط الثقيلة.

إنّ قوانين الإسلام وتشريعاته تدور على محور الحاجات الإنسانية، وتقوم على أساس مراعاة الضرورات الحيوية في دنيا البشر، لا الدعاية الظاهرة ولا المشاعر الموجهة توجيهاً غير صحيح، ومسألة تعدد الزوجات من هذا القبيل أيضاً، فقد لوحظت هي الأخرى من هذه الزاوية، لأنه لا أحد يمكنه أن ينكر أنّ الرجال أكثر تعرضاً من النساء لخطر الفناء والموت بسبب كثرة ما يحيط بهم من الحوادث المختلفة.

فالرجال يشكّلون القسم الأكبر من ضحايا الحروب والمعارك.

كما أنّه لا يمكن إنكار أنّ أعمار الرجال من الناحية الجنسية أطول من أعمار النساء في هذا الجمال، فالنساء يفقدون القدرة الجنسية (والقدرة على الإنجاب) في سنّ مبكّرة في حين يبتى الرجال متحفظين بهذه الطاقة والقدرة مدّة أطول بكثير.

كما أنَّ النساء ـ في فترة العادة الشهرية وشيء من فترة الحمل ـ يعانين من موانع جنسية بصورة عملية في حين لا يعاني الرجل من أي مانع جنسي من هذا النوع.

هذا كلّه مضافاً إلى أنّ هناك نساء يفقدون أزواجهنّ لبعض الأسباب، فلا يتيسر لهن أن يجلبن اهتمام نظر الرجال إلى أنفسهن كزوجة أولى، فإذا لم يسمح بتعدد الزوجات، وجب أن تبق تلك النسوة بلا أزواج، كما نقرأ ذلك في الصحف المختلفة حيث يشكو هذا النوع من النساء الأرامل من صعوبات الحياة ومشكلات العيش بسبب تحديد مسألة تعدد الأزواج أو إلغائها بالمرّة، وحيث يعتبرن المنع من التعدد نوعاً من القوانين الظالمة الجائرة والمعادية لهنّ.

بالنظر إلى هذه الحقائق، وعندما يضطرب التوازن بين عدد النساء والرجال نجد أنفسنا مضطرين لأن نختار أحد طرق ثلاث هي:

١- أن يقنع كل رجل بزوجة واحدة فقط في جميع الحالات والموارد، ويبتى العدد الإضافي من النساء بلا أزواج إلى أخر أعمارهن، ويكبتن حاجاتهن الفطرية ويسقمعن غرائزهن الباطنية الملتهبة.

٢- أن يتزوج الرجل بامرأة واحدة بصورة مشروعة ثمّ يترك حرّاً لإقــامة عــلاقات جنسية مع من شاء وأراد من النساء اللائي فقدن ازواجهن لسبب وآخر على غرار اتّخاذ الأخدان والعشيقات.

۳]

٣ أن يسمح لمن يقدر أن يتزوج بأكثر من واحدة ولا يقع في أية مشكلة من الناحية «الجسمية» و«المالية» و«الخلقية» من جراء هذا الأمر، كما ويمكنه أن يقيم علاقات عادلة بين الزوجات المتعددة وأولادهن، أن يسمح لهم بأن يتزوجوا بأكثر من واحدة (على أن لا يتجاوز عدد الأزواج أربعاً)، وهذه هي ثلاث خيارات وطرق لا رابع لها.

وإذا أردنا اختيار الطريق الأوّل يلزم أن نعادي الفطرة والغريزة البشرية، ونحارب جميع الحاجات الروحية والجسمية لدى البشر، ونتجاهل مشاعر هذه الطّائفة من هذه النّسوة، هذه الحرب والمعركة التي لن يكون فيها أي انتصار، وحتى لو نجح هذا الطرح وكستب له التوفيق، فإن ما فيها من الجوانب اللاإنسانية أظهر من أن تخفى على أحد.

وبعبارة أخرى أنّ تعدد الزوجات في الموارد الضرورية يجب أن لا ينظر إليه أو يدرس من منظار الزوجة الأولىٰ، بل يجب أن يدرس من منظار الزوجة الثانية أيضاً.

إنّ الذين يعالجون هذه المسألة وينظرون إلى خصوص مشاكل الزوجة الأولى في صورة تعدد الزوجات هم أشبه بمن يطالع مسألة ذات زوايا ثلاث من زاوية واحدة، لأنّ مسألة تعدد الزوجات ذات ثلاث زوايا، فهي يجب أن تطالع من ناحية الرجسل، ومن ناحية الزوجة الأولى، ومن ناحية الزوجة الثانية أيضاً، ويجب أن يكون الحكم بعد ملاحظة كل هذه الزوايا في المسألة، ويتمّ على أساس مراعاة مصلحة المجموع في هذا الصعيد.

وإذا اخترنا الطريق الثاني وجب أن نعترف بالفحشاء والبغاء بصورة قسانونية، هسذا مضافاً إلى أنّ النساء العشيقات اللاني يجعلن أنفسهن في متناول هسؤلاء الرجسال لإرواء حاجتهم الجنسية يفتقدن كل ضمانة وكل مستقبل، ويعني ذلك سحق شخصيتهنّ سسحقاً كاملاً \_ في الحقيقة \_ إذ يصبحن حينئذٍ مجرد متاع يقتنى عند الحاجة ويترك عند ارتفاعها دون التزام ومسؤولية، ولا شك أنّ هذه الأمور ممما لا يسمح بها أي عاقل مطلقاً.

وعلى هذا الأساس لا يبقى إلاّ الطريق الثالث، وهو الطريق الذي يلبّي الحاجات الفطرية والغريزية للنساء. كما أنّه يجنّب هذه الطائفة من النساء ويحفظهنّ من عـواقب الفـحشاء والإنزلاق إلى الفساد. وبالتالي ينقذ المجتمع من مستنقع الآثام والذنوب.

على أن من الواجب أن نلتفت إلى أنّ السهاح بتعدد الزوجات مع أنّه ضرورة اجتماعية في بعض الموارد ومع أنّه من أحكام الإسلام القطعية، إلّا أن توفير شرائطه يختلف اخــتلافاً كبيراً عن الأزمنة الماضية، لأنّ الحياة كانت في العصور السابقة ذات نمط بسيط ومواصفات سهلة، ولهذا كانت رعاية المساواة والعدالة بين الزوجات المتعددات أمراً ممكناً ومـيسراً لأكثر الناس، في حين يجب على الذين يريدون الأخذ بهذا القانون الإسلامي في هذا العصر أن يراعوا مسألة العدالة من جميع الجوانب، وأن يقدموا على هذا الأمر إذا كانوا قادرين على الوفاء بجميع شروطه.

وبالجملة يجب أن لا يقدم أحد على هذا العمل بدافع الغريزة الحيوانية فقط

هذا والملفت للنظر هنا هو أنَّ الذين يعارضون مبدأ تعدد الزوجات (كالغربيين) قــد واجهوا طوال تأريخهم ظروفاً ألجأتهم إلى هذا المبدأ بصورة واضحة.

فني الحرب العالمية الثانية برزت حاجة شديدة في البلاد التي تعرضت لويلات الحرب هذه وبالأخص ألمانيا، إلى هذا الموضوع مما دفع بطائفة من المفكرين في سياق البحث عن حلّ لهذه المشكلة إلى إعادة النظر في مسألة المنع عن تعدد الزوجات، إلى درجة أنّهم طلبوا من الجامع «الأزهر» بالقاهرة البرنامج الإسلامي حول تعدد الزوجات للدراسة، ولكنهم اضطروا \_ وتحت ضغوط شديدة من جانب الكنائس \_ إلى التوقف عن المضي في دراسة هذا البرنامج، وكانت النّتيجة هو تفشي الفحشاء والفساد الجنسي الشديدين في جميع البلاد التي تعرضت للحرب وويلاتها.

هذا بغضّ النظر عن أنّه لا يمكن إنكار ما يحسّ به طائفة من الرجال من الميل إلى اتّخاذ زوجات متعددة، فإن كان هذا الميل والرغبة ناشئين من الهوى والهوس لم يكـن جـديراً بالنظر، أمّا إذا كانا ناشئين عن عقم الزوجة عن إنجاب الأولاد من جانب، ورغبة الرجل الشديدة في الحصول على أبناء له \_كما هو الحال في كثير من الموارد \_من جانب آخر، فهو ميل معقول ورغبة منطقية وجديران بالإهتمام والرعاية.

كما أنّه لو كانت الرغبة في تعدد الزوجات نائئة من الميل الجنسي الشديد لدى الرجل وعدم قدرة الزوجة الأولى على تلبية هذا الميل كما ينبغي، ولهذا يرى الرجل نفسه مضطراً إلى اتخاذ زوجة ثانية حتى لا يقدم على إشباع هذه الحاجة من طريق غير مشروع لإمكان إشباعه من طريق مشروع، وفي هذه الصورة أيضاً لا يمكن إنكار منطقية هذا الميل لدى الرجل، ولهذا تكون إقامة العلاقات مع النساء المتعددات أمراً رائجاً عملياً حتى في البلاد التي تحظر تعدد الزوجات، فيعقد الرجل الواحد علاقات غير مشروعة مع نساء عديدات. إن المؤرخ الفرنسي المعروف «غوستاف لوبون» يعتبر قانون تعدد الزوجات الذي يقرّه الإسلام ضعن حدود وشروط خاصّة ـ من مزايا هذا الدين، ويكتب عند المقارنة بـينه وبين طريقة العلاقات الجنسية الحرّة غير المشروعة الرائجة في الغرب قائلاً: «وفي الغرب حيث الجو والطبيعة لا يساعدان على تعدد الزوجات، وبرغم أنّ القوانـين الغـربية تمـنع التعدد، ولكن الغربيين قلّما تقيدوا بهذه القوانين وخرقوها بعلاقاتهم السرّية الآثمة.

ولا أرى سبباً لجعل مبدأ تعدد الزوجات الشرعي عند الشرقيين أدنى مرتبة من مبدأ تعدد الزوجات السري عند الأوروبيين، بل أرى ما يجعله أسمى منه»` .

طبعاً لا يمكننا إنكار أنّ هناك بعض أدعياء الإسلام ممن يستخدمون هذا القانون الإسلامي من دون مراعاة الروح الإسلامية فيه فسيتخذون حسريماً كملّه فساد وفسجور ويتعدون على حقوق أزواجهم، بيد أنّ هذا ليس هو عيب في هذا القانون الإسلامي ولا يجوز اعتبار أعبالهم القبيحة وأفعالهم الرخيصة هذه من الإسلام، فهي ليست من أحكمام الإسلام في شيء، ترى أي حكم أو قانون جيد من الأحكام والقوانين لم يستغله النفعيون والمصلحيون استغلالاً سيئاً؟

**سؤال:** ثمّ إنّ هاهنا من يسأل أنّه قد تتوفر الشرائط والكيفيات المذكورة أعلاه بالنسبة إلى إمرأة أو نساء، فهل يجوز أن نسمح لها أن تختار لنفسها زوجين كما نسمح للرجال ذلك؟ **الجواب:** إنّ الجواب على هذا السؤال ليس صعباً كما يكن أن يتصور، وذلك:

**أوّلاً:** إنّ الرغبة الجنسية لدى الرجال (على خلاف ما هو شائع بين السواد من الناس) أقوى وأشدّ بأضعاف من النساء، وأن المرض النفسي الذي تصرّح به أكثر الكتب النفسية والطبية هو «البرود الجنسي» لدى المرأة في حين أنّ الأمر في الرجال هو العكس، ولا يقتصر هذا الأمر على البشر، فني عالم الحيوانات كذلك نجد ذكورها أسبق إلى إظهار الميول الجنسية من إنائها.

ثانياً: إنّ تعدد الزوجات للرجال لا ينطوي على أية مشاكل إجتماعية وحقوقية، في حين أنّ السماح بتعدد الأزواج للنساء (أي لو أنّنا سمحنا لإمرأة أن تـتزوج بـرجـلين) يسـبب مشاكل كثيرة أبسطها هو ضياع النسب، إذ لا يعرف في هذه الصورة إلى من ينتسب الولد، ولا شك أنّ مثل هذا الولد المجهول الأب لن يحظى باهتمام أي واحد من الرجال، بل ويعتقد

۳]

**ट**]

بعض العلماء أنَّ الولد المجهول الأب قلّما يحظى حتى بحبّ الأمّ واهتمامها به، وبهذه الصورة يصاب الولد الناشيء من مثل المرأة ذات الزوجين بحرمان مطلق من الناحية العاطفية، كما أنّه يكون -بطبيعة الحال -مجهول الحال من الناحية الحقوقية أيضاً.

ولعلَّه لا يحتاج إلى التذكير بأنَّ التوسل بوسائل منع الحمل للحيلولة دون إنعقاد النطفة. وحصول ولد لا يورث الاطمئنان مطلقاً، ولا يكون دليلاً قاطعاً على عدم حمل الزوجـة بولد، لأنَّ ثمَّة كثيراً من النساء يستخدمن هذه الوسائل، أو يخطئن في استخدامها فـيلدن وينجبن أولاداً، ولهذا لا يمكن لأيَّة امرأة أن تسمح لنفسها بأن تتزوج بأكثر مـن رجـل اعتهاداً على هذه الوسائل.

لهذه الأسباب لا يمكن أن يكون السماح للمرأة بتعدد الأزواج أمراً منطقياً، في حين أنّه بالنسبة للرجال ــضمن الشروط المذكورة سابقاً ــأمر منطقي، وعملي أيضاً.

8003

وَءَاتُوا ٱلنِّسَاءَ صَدُقَنِهِنَّ نِحْلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءِمِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيكَ مَ يَنا

#### التغسير

«النِّحلة» في اللغة تعني الدّين، كما أنّها بمعنى العطية أيضاً، يقول الرّاغب الأصفهاني في مفرداته: «واشتقاقه فيا أرى أنّه من النحل نظراً منه إلى فعله فكان نحلته أعطيته النحل». و«صدقاتهن» جمع الصداق وهي بمعنى المهر ...

والآية الحاضرة التي جاءت بعد البحث المطروح في الآية السابقة حول انتخاب الزّوجة تتضمن إشارة إلى إحدى حقوق النساء المسلّمة، وتؤكّد قائلة: ﴿وآتواللنسا. صدقاتهنَ دحلة) أي أعطوا المهر للزوجة كاملاً واهتموا بذلك كما تهتمون بما عمليكم من ديمون فتؤدونها كاملة دون نقص (وفي هذه الصورة نكون قد أخذنا لفظة النّحلة بمعنى الدَّين).

وأمّا إذا أخذنا لفظة النّحلة بمعنى العطية والهبة فيكون تفسير الآية المـذكورة بـالنحو التالي: «أعطوا النساء كامل مهرهنّ الذي هو عطية من الله لهنّ لأجل أن يكسون للـنساء حقوق أكثر في المجتمع وينجبر بهذا الأمر ما فيهنّ من ضعف جسمي نِسمي».

ثم بعد أن يأمر الله سبحانه -بصراحة - في مطلع الآية بأن تعطى للنساء مهورهن كاملة ودون نقصان حفظاً لحقوقهن، يعمد في ذيل هذه الآية إلى بيان ما من شأنه إحترام مشاعر كلا الطرفين، ومن شأنه تقوية أواصر الود والمبتة والعلاقة القلبية، وكسب العواطف إذ يقول: فقان طبن لكم من شي، هنه نفسا فكلوه هنيئا مويناته أي لو تنازلت الزوجة عن شيء من المهر ووهبته للزوج عن طيب نفسها جاز للزوج أكل الموهوب له، وإنما أقرّ الإسلام هذا المبدأ لكيلا تكون البيئة العائلية والحياة الزوجية ميداناً لسلسلة من القوانين والمقررات الجافة، بل يكون مسرحاً للتلاقي العاطني الإنساني، وتسود في هذه الحياة المجبّة جنباً إلى جنب مع المقررات والأحكام الحقوقية المذكورة. ຬ]

# - بحث

الصّداق صامة إجتماعية للمرأة:

لماً كانت المرأة \_ في العصر الجاهلي \_ لم تحظ بأية قيمة أو مكانة كان الرجل إذا تزوج امرأة ترك أمر صداقها \_ الذي هو حقها المسلّم \_ إلى أوليائها، فكان أولياؤها يأخـذون صداقها، ويعتبرونه حقّاً مسلّماً لهم لا لها، وربّا جعلوا التزوج بامرأة صداقاً لإمرأة أخرى. مثل أن يزوج الرجل أخته بشخص على أن يزوج ذلك الشخص أخته بذلك الرجل، وكان هذا هو صداق الزوجتين.

ولقد أبطل الإسلام كل هذه التقاليد والأعراف الظالمة، واعتبر الصداق حــقاً مسـلّماً خاصاً بالمرأة، وأوصى الرجمال مرّات عديدة وفي آيات الكتاب العزيز برعاية هذا الحق للمرأة.

على أنّه ليس للصداق حدّ معين في الإسلام، فهو أمر يتبع إتفاق الزوجين، وإن تأكد في روايات كثيرة على التخفيف في المهور، ولكن هذا لا يكون حكماً إلزامياً، بــل هــو أمـر مستحب.

وها هنا يُثار هذا السؤال، وهو إذا كان الرجل والمرأة يستفيدان من الزواج بشكل متساو، وكانت رابطة الزوجية قائمة على أساس مصالح الطرفين فلهاذا يجب على الرجل أن يدفع مبلغاً ــقليلاً أو كثيراً ــإلى المرأة بعنوان الصداق والمهر؟ ثمّ ألا ينطوي هذا الأمر على إساءة إلى شخصية المرأة، ألا يسبغ هذا الأمر صبغة البيع والشراء على مشروع الزواج؟

إنَّ هذه الأمور هي التي تدفع بالبعض إلى أن يعارضوا بشدَّة مبدأ المهر ومسألة الصّداق، ويقوي هذا الأِتجاه لدى المتغربين خاصّة ما يجدونه من عدم الأخذ بهذا المبدأ في الزيجات الغربية، في حين أن حذف الصداق والمهر من مشروع الزواج ليس من شأنه رفع شخصية المرأة فقط، بل يعرض وضعها للخطر.

وتوضيح ذلك هو، أنّه صحيح أنّ المرأة والرجل يستفيدان من مشروع الزواج، وإقامة الحياة الزوجية على قدم المساواة، ولكن لا يمكن إنكار أنّ الأكثر تـضرراً لدى افـتراق الزوج عن زوجته هي المرأة، وذلك:

**أوَّلًا:** إنَّ الرجل ـ بحكم قابلياته الجسدية الخاصّة ـ يمتلك ـ عـادة ـ ســلطاناً ونــفوذاً وفرصاً أكثر في المجتمع، وهذه هي حقيقة ساطعة مهما حاول البعض إنكارها عند الحديث حول المرأة، ولكن الوضع الاجتماعي وحياة البشر ـ حتى في المجتمعات الغربية والأوروبية

٢

التي تحظى فيها النساء بما يسمّىٰ بالحرّية الكاملة ترينا بوضوح ــوكما هو مشهود للجميع ــ إنّ الفرص وأزمة الأعمال المربحة جدّاً هي في الأغلب في أيدي الرجال.

هذا مضافاً إلى أنّ أمام الرجال إمكانيات أكثر لاختيار الزوجات، وإقامة حياة عائلية جديدة بينما لا تتوفر مثل هذه الإمكانيات للمرأة، فإن النساء الثيّبات ـ خاصّة تلك التي يصبن بهذه الحالة بعد مضي شطر من أعمارهنّ، وفقدان شبابهنّ وجمالهنّ ـ يمتلكن فرصاً أقل للحصول على أزواج لهنّ.

بملاحظة هذه النقاط يتضح أنّ الإمكانات التي تخسرها المرأة بمالزواج أكمتر من الإمكانات التي يفقدها الرجل بذلك، ويكون الصداق والمهر ـ في الحقيقة ـ بمنابة التعويض عن الخسارة التي تلحق بالمرأة، ووسيلة لضمان حياتها المستقبلية، هذا مضافاً إلى أنّ المهر والصداق خير وسيلة رادعة تردع الرجل عن التفكير في الطلاق والإفتراق.

صحيح أنّ المهر ـ في نظر القوانين الإسلامية يتعلق بذمّة الرجل من لحظة إنعقاد الرابطة الزوجية وقيامها بين الرجل والمرأة، ويحق للمرأة المطالبة به فوراً، ولكن حيث إنّ الغالب هو أن يتخذ الصداق صفة الدَّين المتعلق في الذّمة يكون لذلك بمثابة توفير للمرأة تستفيد منه في مستقبلها، كما يعتبر خير دعامة لحفظ حقوقها، إلى جانب أنّه يساعد على حفظ الرابطة الزوجية من التبعثر والتمزّق (طبعاً هناك استثناءات لهذا الموضوع، ولكن ما ذكرناه صادق في أغلب الموارد).

وأمّا تفسير البعض لمسألة المهر بنحو خاطى، واعتبار الصداق أنّه من قبيل ثمن المرأة فلا يرتبط بالقوانين الإسلامية، لأنّ الإسلام لا يعطي للصداق الذي يقدمه الرجل إلى المرأة صفة الثمن كما لا يعطي المرأة صفة البضاعة القابلة للبيع والشراء، وأفضل دليل على ذلك هو صيغة عقد الزواج الذي يعتبر فيه الرجل والمرأة كركنين أساسيين في الرابطة الزوجية، في حين يقع الصداق والمهر على هامش هذا العقد، ويعتبر أمراً إضافياً، بدليل صحّة العقد إذا لم يرد اسم المهر فيه، وليس كذلك في صيغة البيع والشراء وغير ذلك من المعاملات المالية إذ بدون ذكر الثمن تبطل هذه المعاملات (طبعاً لابد من الإنتباء إلى أن على الزوج – إذا لم الصداق ضمن عقد الزواج – أن يدفع إلى المرأة مهر المثل في صورة الدخول بها).

من كلّ ما قيل نستنتج أنّ المهر بمثابة جبران للخسارة اللاحقة بالمرأة، وبمثابة الدعامة القوية التي تساعد على احترام حقوق المرأة، لا أنّه ثمن المرأة، ولعل التعبير بالنّحلة التي هي بمعنى العطية في الآية إشارة إلى هذه النقطة.

## الآيتان

وَلَا تُوْذُوا ٱلسَّفَهَاءَ آمَوَ لَكُمُ ٱلَّتِى جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُوْ قِيدَا وَارْزُقُوهُمْ فِبِهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَمُرْفَوْ لَامَعُهُ فَالْ عَنْهُ وَابْنُلُوا ٱلْمَنْدَى حَتَى إِذَا بَلَغُوا ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسْتُم مِنْهُمْ رُشْدًا فَادْفُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَ لَهُمَ أُولَا تَأْكُلُوها إِسْرَافَا وَبِدَارًا آن يَكْبُرُوا وَمَن كَانَ غَنِينًا فَلْيَسَتَعْفِفَ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلَي أَكُلُوها إِسْرَافَا وَبِدَارًا آن يَكْبُرُوا وَمَن كَانَ غَنِينًا فَلْيَسَتَعْفِفَ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلَي أَكُلُوها إِسْرَافَا وَبِدَارًا آن يَكْبُرُوا وَمَن كَانَ غَنِينًا فَلْيَسَتَعْفِفَ

## الأفسير

الآيات الحاضرة تكملة للأبحاث المرتبطة باليتاميٰ، التي مرّت في الآيات السّابقة. يقول الله سبحانه: **﴿ولاتؤتو***ا السَّفها، لُهوالكم﴾* **بل انتظروا ر**شدهم، ونضجهم في المسائل الاقتصادية لكي لا تتعرض أموالكم للتلف والفناء.

## من هو الشفيه؟

قال الرّاغب في المفردات: «السّفه خفّة في البدن ( يحصل بسببها عدم التعادل في المشي) ومنه قيل زمام سفيه أي كثير الاضطراب، واستعمل في خفّة النفس لنقصان العقل في الأمور الدّنيوية، والأخروية».

ولكنّ من الواضح أنّ المراد من السّفه في الآية الحاضرة هو عدم الرشد اللازم في الأمور الإقتصادية بحيث لا يستطيع الشخص من تدبير شؤونه الاقتصادية وإصلاح ماله عسلى الوجه الصحيح، ولا يتمكن من ضمان منافعه في المبادلات والمعاملات المالية، أي أنّه عرضة للغبن والضرّر، ويدل على هذا المعنى ما جاء في الآية الثانية إذ يقول سبحانه: ﴿قَانَ آنستَمَ هنهم رشدا فادفسوا لِليهم لعوالهم».

۳]

وعلى هذا الأساس فإنّ الآية الحاضرة وإن كانت تبحث حول اليتامى، لكنّها تتضمّن حكماً كلياً وقانوناً عامّاً لجميع الموارد، وهو أنّه لا يجوز لأحد مطلقاً أن يعطي أموال من يتولى أمره، أو ترتبط به حياته بنوع من الإرتباط، إليه إذا كان سفيهاً غير رشيد، ولا فرق في هذا الحكم بين الأموال الخاصّة والأموال العامّة (وهـي أمـوال الحكـومة الإسـلامية) ويشهد على هذا الموضوع \_مضافاً إلى سعة مفهوم الآية \_وخاصّة كلمة «السّفيه»، روايات منقولة عن أغّة الدين في هذا الصدد.

فني رواية عن الإمام الصّادقﷺ نقراً أنّ شخصاً يدعىٰ إبراهيم بن عبد الحميد يقول: سألت أبا عبدالله عن قول الله: **﴿ولا تؤتوا السفيها، لَعوالكم﴾** قال: «كلّ من يشرب المسكر فهو سفيه<sup>(</sup> فلا تعطوهم أموالكم».

وفي رواية أخرى نجد النهي عن اختيار شارب الخمر لجعله أميناً على الأموال.

وخلاصة القول أنّنا نجد توصيف شارب الخمر بـالسفه في أحـاديث كـثيرة ومـوارد متعددة، وهذا التعبير إنّما هو لأنّ شارب الخمر فقد رأس ماله المادي ورأس ماله المعنوي، وأي سفيه أشدّ من أن يعطي الإنسان ماله، وعقله أيضاً، ويبتاع الجنون ... ويضحي في هذا السبيل بكل طاقاته البدنية والروحية، ويتسبب في أضرار إجتماعية كثيرة وكبيرة.

ثمّ إنّنا نلاحظ أن رواية أخرىٰ تصف كلّ من لا يوثق به بالسفيه، وتنهى عن تسليم الأموال الخاصّة والعامّة إليه، فعن يونس بن يعقوب قال: سألت أبا عبدالله ﷺ عن قوله: **﴿ولا تؤتوا للشفيها. لُموالكم﴾**قال: «من لا تثق به<sup>٢</sup>».

ومن هذه الرّوايات يتبيّن أنّ للفظة السفيه معنى واسعاً، وأنّ النهي يشمل تسليم الأموال الخاصّة والعامّة إليهم، غاية ما في الأمر أن هذا النهي يكون في بعض الموارد نهي تحريم، وفي بعض الموارد الأخرى التي لا تشتد فيها درجة السفه يكون نهي كراهة.

وهنا يأتي سؤال وهو، إذا كانت هذه الآية في مورد أموال اليتاميٰ فلماذا قال تــعالى: **﴿لَمُوالِكُمُ﴾** ولم يقل «أموالهم»؟

يمكن أن تكون النكتة والسرّ في هذا التعبير هو بيان مسألة اجتماعية واقتصادية مهمّة في

١٠ تفسير البرهان، ج ١، في ذيل الآية مورد البحث؛ وسائل الشيعة، ج ١٩، ص ٣٦٨.
 ٢٠ تفسير البرهان، ج ١، ذيل الآية مورد البحث وهكذا في تفسير نور التقلين، ج ١، ص ٤٤٢.

سورة النساء / الآية ٥ ـ ٦

[ع

المقام وهي أنّ الإسلام يعتبر الأفراد في المجتمع بمثابة فرد واحد بحيث لا يمكن أن تنفصل مصالح الفرد عن مصالح الآخرين، وهكذا تكون خسارة فرد عين خسارة الآخرين، ولهذا السبب أتى القرآن في هذا المقام بضمير المخاطب بدل ضمير الغائب إذ قال: «أموالكم» ولم يقل «أموالهم»، يعني أنّ هذه الأموال ـ في الحقيقة ـ ليست مرتبطة باليتامي فقط، بل هي مرتبطة بكم أيضاً، فإذا لحق بها ضرّر، يكون ذلك الضرّر قد لحق بكم بصورة غير مباشرة أيضاً، ولهذا يجب أن تحرصوا في حفظها كل الحرص.

ثمّ إنّ هناك تفسيراً آخر لهذا التعبير وهو أن المقصود من «أموالكم»، هو أموال نـفس الأولياء لا أموال اليتامى، فيكون المعنى إذا أردتم مساعدة الأيتام الذين لم يرشدوا ربّما أعطيتهم شيئاً من أموالكم ـ تحت تأثير العاطفة والإشفاق ـ إليهم، واخـترتموهم لبـعض الأعمال التي لا يقدرون عليها فلا تفعلوا ذلك، بل عليكم أن تعملوا شيئاً آخر مكان هذا العمل غير العقلائي، وهو أن تقوموا بالإنفاق على مأكلهم وملبسهم ومسكنهم حتى يبلغوا سن الرشد، فإذا بلغوا هذه المرتبة، وحصلت لديهم البصيرة الكـافية أعـطوهم ماشنتم، وانتخبوهم لما تريدون من الأعمال.

وهذا في الواقع درس اجتماعي كبير يُعلمه القرآن لنا حيث ينهانا عن تشغيل من لا يقدر على بعض الأعمال فيها، وذلك بدافع مساعدتهم وتحت تأثير الإشفاق والعاطفة، لأنَّ هذه الأعمال وإن كانت تنطوي على بعض الأرباح القليلة، ولكنَّها من المكن أن تجرّ على المجتمع أضراراً وويلات كبيرة، فلابدً إذن من إدارة أمور هذه الطائفة من المجتمع عن طريق تقديم الهبات إليهم أو تشغيلهم في أمور سهلة وصغيرة.

من هنا يتّضح أنّ بعض قاصري النظر يختارون الضعفاء والقصّر لبعض المسؤوليات التبليغية والدينية إرفاقاً بهم وإشفاقاً عليهم وهذا لا شك من أضرّ الأعمال، وأكثرها بعداً عن العقل والمنطق الصحيح.

## أموالكم قوام لكم:

ثمّ إنّ القرآن الكريم يصف الأموال المذكورة في مطلع الآية الحاضرة بقوله: ﴿<sup>للت</sup>ي **جعل الله لكم قياماً)** هو تعبير جميل ورائع جدّاً عن الأموال والثّروات، فهي قوام حياة الناس والمجتمع، وبدونها لا يمكن للمجتمع الوقوف على قدميه، فلا يصحّ إعطاؤها إلى السفهاء ٣٣

والمسرفين الذين لا يعرفون إصلاحها، بل ربًّا أفسدوها وأتلفوها وألحـقوا بسـبب ذلك أضراراً كبيرة بالجتمع.

ومن هذا التعبير نعرف جيداً ما يوليه الإسلام من الاهتهام بالأمور والشؤون الاقتصادية والمالية، وعلى العكس نقرأ في الإنجيل الحاضر: «فقال يسوع لتلاميذه: الحق أقول لكم أنّه يعسر أن يدخل غني إلى ملكوت السهاوات» في حين يرى الإسلام أنّ الأمّة الفقيرة لا تستطيع أبداً الوقوف على قدميها. وأنّه لعجيب أن نرى تلك الطائفة بلغت إلى ما بلغت من المراتب في عالمنا الراهن في حقول التقدم الاقتصادي مع ما هم عليه من التعاليم الخاطئة، في حين نعاني من هذا الوضع المأسوي مع ما غلك من التعاليم المعليمة. غير أنّه لا داعي للعجب، فهم تركوا تلك الخرافات والأضاليل في المحقية في حين إلى ما وصلوا، بينا تركنا نحن هذه التعاليم الراقية فوقعنا في هذه الحيرة، والتخلف.

# تعليمان في شأن اليتامي:

ثمّ إنّ الله سبحانه يأمر ـ في شأن اليتامي ـ بأمرين مهمين هما: أوّلاً: رزق اليتاميٰ وإكسائهم من أموالهم حتى يبلغوا سن الرشد إذ يقول: ﴿ولرزقوهم فيها واكسوهم وقولوا لهم قولاً معروفاً».

والجدير بالنظر هو أنّ الله تعالى عبّر في هذه الآية بلغظة «فيها» أي في أموال اليتامى لا «منها» أي من أموالهم إذ المفهوم من هذا التعبير هو أن تدبير شؤون اليتامى والإنفاق عليهم يجب أن يتمّ من أرباح أموالهم، إذ لو قال سبحانه: وارزقوهم منها لفهم من ذلك أنّ على الولي أن يقتطع من أصل أموالهم شيئاً فشيئاً، وهذا يعنى أن يفقد اليتامى شيئاً كبيراً من أموالهم حينها يبلغون ويصلون إلى سن الرشد، ولكن القرآن الكريم باستبداله لفظة «منها» بلفظة «فيها» يكون قد أوصى أولياء اليتامى بأن يعرصوا كلّ الحسرص على أموال اليـتامى، ويحاولوا الإنفاق من أرباح رؤوس أموالهم وذلك باسترباح هذه الأموال واستئارها ولو بقدر نفقات اليتامى كيا تبق هذه الأموال على حالها حين بلوغهم سن الرشد.

**ثانياً: م**خاطبة اليتامي والتكلم معهم بقول طيب ورقيق إذ قال سبحانه: ﴿وقولوالهم قولا

١. إنجيل متى الإصحاح، ١٩ - ٢٣.

على ترشيدهم وبلوغهم حدّ الرشد العقلي، وبهذا يكون بناء شخصية اليتيم و ترشيده عقلياً من وظائف الأولياء ومسؤولياتهم أيضاً.

# تعليم آفر في شأن اليتامي وأموالهم:

ها هنا تعليم آخر في شأن اليتامي وأموالهم، إذ يقول سبحانه: ﴿ولبتلوا اليتاهيٰ حتى إذا **بلغوا للنكاح» فإذا بلغوا سن الرشد الذي أنستم فيه قدرتهم على إدارة أموالهم والتصرف** فيها بنحو معقول فأعطوهم أموالهم: **﴿قَإِنَ آنَستَم مِنْهِم رَجُداً فَادَقَمُوا لِلِيهِم لُمُوالهِم ﴾ وها هنا** نقاط لابدً من الإلتفات إليها.

١\_ إنَّه يستفاد من التعبير بـ «حتى» أنَّه يجب اختبار اليتاميٰ قبل بلوغ سنَّ النكاح، وأن يتم هذا الأمر بصورة مستمرة ومتكررة حتى يعرف بلوغهم حدّ النكاح ويتبيّن أنّهم بلغوا الحدّ اللازم من الرشد العقلي لإدارة الأمور المالية على الوجه الصحيح.

كما أنَّه يستفاد -ضمناً - أنَّ المراد من الإختبار والإبتلاء هو التربية التدريجية والمستمرة لليتاميٰ، وهذا يعنى أن لا تتركوا اليتاميٰ وتهملوهم حتى يبلغوا سن الرشد ثمّ تعمدوا إلى إعطائهم أموالهم، بل لابدّ أن تهيّئوهم \_قبل البلوغ \_للحياة المستقلة وذلك بالبرابج التربوية العملية.

وأمَّا أنَّه كيف يمكن اختبار اليتيم فطريقه هو أن يعطى مقداراً مـن المــال، فــيتَّجر بــه ويشتري ويبيع مع نظارة الولي بنحو لا يسلب اليتيم إستقلاله فإذا تبيَّن أنَّه قـادر عـلى الإتجار والتعامل كما ينبغي ومن دون أن يغبن، وجب تسليم أمواله إليه وإلَّا فلابدٌ أن تستمر تربيته وإعداده حتى يبلغ تلك الدرجة التي يستطيع فيها أن يستقل بإدارة شؤونه وتدبير معيشته، وأخذ زمام حياته المستقبلية بيده.

٢- إنَّ التعبير بجملة ﴿ إذا بلغوا النكاح ﴾ إشارة إلى أنَّ الرشد المطلوب هو أن يبلغ اليتير إلى درجة القدرة على الزواج، وواضح أنَّ الذي يقدر على الزواج لابـدَّ أنَّـه يـقدر عـلى تشكيل عائلة، ولا شك أنَّ الإنسان بدون امتلاكه لرأس مال لا يتوصل إلى أهدافه، ولهذا فإنَّ بداية الحياة العائلية تتزامن مع بداية الحياة الاقتصادية المستقلة.

وبعبارة أخرى أنَّ الثروة لا تعطى إليهــم إلَّا عــندما يــصلون إلى البـلوغ الجسـمي،

۳٥

فيحتاجون إلى المال بشدّة ويصلون إلى البلوغ الفكري، ويتمكنون من المحافظة على أموالهم في وقت واحد.

٣\_ إنّ التعبير بجملة (تستم به رهدا) إشارة إلى أنّه يجب أن يتأكد من رشدهم، لأنّ الإيناس بمعنى المشاهدة والرؤية وهذه المادة مشتقة من مادة «الإنسان» الذي في معانيه ناظر العين وعدستها التي بها تبصر (والرؤية إغًا تتمَّ بالاستعانة من إنسان العين ــ في الحقيقة \_ولهذا عبّر عن المشاهدة بالإيناس).

ثمّ إنّه سبحانه قال: **﴿ولا تأكلوها إسرافا وبدارا أن يكبروا) و**هو تأكيد آخر للأولياء بأن لا يسلموا الأموال إلى اليتاميٰ قبل أن يكبروا بأن يحافظوا على أموال اليتاميٰ ولا يستلفوها أبدأ

ثمّ إنَّه تعالى يردف هذا التأكيد بقوله: ﴿ وَمِنْ كَانَ عُنَيًّا فَلِيسْتَعْفُ وَمِنْ كَانَ فَقَيراً فَلِيأْكُل **ب المسروف »** وبهذا أذن الله تعالى للأولياء بأن يأخذوا لأنفسهم من أموال اليتامي لقاء ما يتحملون من أتعاب في حفظها، وحراستها، على أن يراعوا جانب العدل والإنسصاف فسيا يأخذونه بعنوان الأجرة، هذا إذا كان الولى فقيراً. أما إذا كان غنيّاً فلا يأخذ من مال اليتيم شيئاً أبداً.

وقد وردت في هذا الصدد كذلك روايات توضح وتبيَّن ما أشير إليه من مضمون الآية.

ومن هذه الأحاديث ما روي عن الإمام الصّادقﷺ إذ قال: «فذلك رجل يحبس نفسه عن المعيشة، فلا بأس أن يأكل بالمعروف إذا كان يصلح لهم فإن كان المال قليلاً (ولا يستغرق ذلك وقتاً كبيراً) طبعاً فلا يأكل منه شيئاً». (

ثمّ يقول سبحانه: ﴿فَإِذَا دَقَعْتُم لِلِيهِم لَمُوالِهِم فَاضْهَدُوا عَلَيْهِم ﴾ لكي لا يبتي أي محال للإتهام والتنازع، وهذا هو آخر حكم في شأن الأولياء واليتاميٰ جاء ذكره في هذه الآية.

واعلموا أنَّ الحسيب الواقعي هو الله تعالى، والأهم من ذلك هو أنَّ حسابكم جميعاً عنده ولا يخفى عليه شيء أبدأ ولا يفوته صغير ولاكبير فإذا بدرت منكم خيانة خفيت عـلى الشهود فإنَّه سبحانه سيحصيها عليكم، وسوف يحاسبكم عليها ويؤاخذكم بها: ﴿وَكَفَنُ بالله حسيباً ﴾.

اصول الكافي، بع ٥، ص ١٣٠؛ وتفسير العياشي، ج ١، ص ٢٢١.

## سبب اللزول

كانت العرب في الجاهلية تورث الذكور دون الإناث، وكانوا يعتقدون أنّه لا يرث من لا يطاعن بالرماح ولا يقدر على حمل السلاح، ولا يذود عن الحريم والممال، وفحذا كمانوا يحرمون النساء والأطفال عن الإرث، ويورثون الرجال الأباعد، ولو كان من الورثة من هو أقرب منهم.

حتى إذا مات أنصاري يدعى «أوس بن ثابت» وقد ترك صغاراً من بـنات وأولاد، فاقتسم أبناء عمومته «خالد» و«عرفجة» أمواله بينهم ولم يورثوا زوجته وأولاده الصغار من تركته أبداً، فشكت زوجته إلى النّبي تَنَيَنَ ، ولم يكن في ذلك حكم إلى ذلك الحين، فنزلت هذه الآية فاستدعى رسول الله تَنَيَنَ ذينك الشخصين، وأمرهما بأن لا يتصرفا في أموال الأنصاري، وأن يتركا تلك الأموال إلى ورثة الميت من الطبقة الأولى وهم زوجته وأولاده، بانتظار أن تنزل آيات أخرى توضح كيفية تقسيمها بين هؤلاء الورثة.

# التغسير

فطوة أفرى لمفظ مقوق المرأة:

هذه الآية ـ في الحقيقة ـ خطوة أخرىٰ على طريق مكافحة العادات والأعراف الخاطئة التي تؤدّي إلى حرمان الأطفال والنساء من حقوقهم المسلَّمة الطبيعية، وعلى هذا الأساس

۱. تفسير درّالمنثور، ج ۲، ص ۱۳۲؛ وتفسير القرطبي، ج ۵، ص ٤٥.

تكون هذه الآية مكملة للأبحاث التي مرّت في الآيات السابقة، لأن العرب الجاهليين كانوا \_ حسب تقاليدهم وأعرافهم الظالمة \_ يمنعون النساء والصغار من حق الإرث، ولا يسهمون لهم من المواريث، فأبطلت هذه الآية هذا التقليد الخاطيء الظالم إذ قال سبحانه: ﴿للرجال تصيب هما ترك للوللدان والأقربون وللنسا. نصيب همّا ترك للوللدان والأقربون همّا قـل هـنه أو كثري.

ثمّ قال سبحانه في ختام هذه الآية بغية التأكيد على الموضوع ﴿نصيبا مفروضا﴾ حــتى يقطع الطريق على كل تشكيك أو ترديد في هذا الجال.

ثمّ إنّ الآية الحاضرة \_كما هو ملاحظ \_ تذكر حكماً عامّاً، وشاملاً لجميع الموارد، ولهذا فإن ما يتصوره البعض من أنّ الأنبياء لا يورثون، أي إنّهم إذا تركوا شيئاً من ثروة ومال لم يرثهم أقرباؤهم، خلاف الآية (طبعاً المقصود من الأموال التي يتركها النّبيﷺ هي تلك الأموال الخاصّة به، وأمّا الأموال المتعلقة ببيت المال الذي هو من حق المسلمين عسامة. فالحكم الإسلامي فيها هو صرفها في مواردها.

كما أنّه يتبيّن من إطلاق الآية الحاضرة والآيات الأخرى التي تأتي في ما بعد حول الإرث أنّ القول بالتعصيب (وهو إعطاء شيء من التركة إلى عصبة الميت وهم من ينتسبون إليه من طرف الأب. وذلك في بعض الموارد كما يذهب إليه علماء السنة) يخالف هو أيضاً ما جاء به القرآن الكريم من تعاليم في مجال الإرث، لأن ذلك يستلزم حسرمان النسباء من الميراث في بعض الموارد، وهذا ضرب من التمييز الجاهلي الذي رفضه الإسلام وأبطله بالآية الحاضرة والآيات المشابهة لها.

8003

وَإِذَاحَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أَوْلُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَنَكَىٰ وَٱلْمَسَحِينُ فَأَرْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُوا لَمُحْمَدَ قَوْ لَا مَعْهُ رُوفًا (٥)

#### التفسير

# مكم أفلاقى:

نزلت الآية الحاضرة بعد قانون تقسيم الإرث حتماً إذ تقول: ﴿ وَإِذَا حَضَر للقَسِمَة أُولُوا القربي واليتاهي والمساكين فارزقوهم منه».

وعلى هذا الأساس يتضمّن محتوى هذه الآية حكماً أخلاقياً إستحبابياً في شأن طبقات محجوبة عن الإرث بسبب وجود طبقات أقرب منها إلى المورث، فالآية تقول: إذا حضر مجلس تقسيم الإرث جماعة من الأقرباء من الطبقة الثانية والثالثة، وكذا بمض اليتامى والمساكين فارزقوهم من الإرث، وبهذا تكونون قد منعتم من تحرك شعور الحسد والبغضاء لدى من يكن أن يثور لديهم ذلك الشعور بسبب حرمانهم من الإرث، ولا شك أنّ هذا العمل من شأنه أن يقوي أواصر القرابة الإنسانية بينكم

إنّ كلمتي «اليتاميٰ» و«المساكين» وإن ذكرتا بنحو مطلق في هذه الآية، غير أنّ الظاهر هو أنّ المراد منهما هم اليتامى والمساكين من قربى الميت، لأنّ الأقرب يحجب في قانون الإرث الأبعد من الإرث، وعلى هذا فلو حضر أحد من هذه الطبقات قسمة الميراث فإنّه ينبغي أن يعطيه الورثة شيئاً من الميراث هدية (يتوقف مقدارها على إرادة الوراث على أن يكون ذلك من مال الورثة الكبار دون الصغار).

هذا ويحتمل جماعة من المفسرين أن يكون المراد من اليتاميٰ والمساكين في هذه الآية هو مطلق اليتاميٰ والمساكين سواءاً كانوا من قرابة الميت أم لا، ولكن هذا الاحتمال يبدو بعيداً في النظر، لأنّ الأجانب ليس لهم طريق إلى المجالس العائلية غالباً. ۳٩

كما أنّه يعتقد بعض المفسّرين أنّ الآية تتضمن حكماً وجوبياً لا إستحبابياً، بيد أنّ هذا الأمر فيها على نحو الوجوب، وجب تعيين وتحديد ما يلزم أعطاؤه لهاتين الطائفتين، في حين ترك الأمر فيه إلى إرادة الورثة.

ثمّ إنّه سبحانه يختم هذه الآية بدستور أخلاقي إذ يقول: **﴿وقولوا لهم قولاً معروفًا﴾** يعني أنّه مضافاً إلى تقديم مساعدة مادية إلى هؤلاء اشفعوا ذلك بموقف أخلاقي واستفيدوا من المعين الإنساني لكسب مودّتهم، وحتى لا يبق في قلوبهم أي شعور عدائي تجاهكم، وهذا الدستور علامة أخرى ودليل آخر على أن الأمر بإعطاء شيء من المـيرات إلى اليـتامىٰ والمساكين إنّا هو على نحو الندب لا الوجوب.

من كل ما ذكرناه إتّضح أنّه لا مبرر أبداً لأن يقال إنّ الحكم المذكور في هـذه الآيــة منسوخ بالآيات التي تعين السهام في الإرث، لعدم وجود أية منافاة وتعارض بين هــذه الآية وتلك الآيات المحددة للأسهم.

જીજી

وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْتَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةَ ضِعَافًا خَافُوا عَلَيَّهِمْ فَلَيَتَقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلَاسَدِيدًا ۞

### الأغسير

دعوة إلى العطف على اليتامى:

يشير القرآن الكريم ـ بهدف إثارة مشاعر العطف والإشفاق لدى الناس بـ النسبة إلى اليتاميٰ ـ إلى حقيقة يغفل عنها الناس أحياناً. وتلك الحقيقة هي: إنَّ على الإنسان أن يعامل يتامى الآخرين كما يحبّ أن يعامل الناس يتاماه.

تصوروا مشهد أطفال فقدوا آباءهم وأمهاتهم يعيشون تحت كفالة شخص قاسي القلب خائن لا يرعىٰ مشاعرهم، كما لا يراعي جانب العدالة في حقّهم.

أجل تصوروا هذا المشهد المؤلم، كم يؤلمكم ويحـزنكم ذلك؟ هـل تحـبّون مـثل ذلك لأبنائكم الصغار من بعدكم؟ كلاحتماً، فكما تحبّون ورثتكم فأحبّوا ورثة غيركم ويتاماهم، واحزنوا لما يحزنهم.

وعلى هذا يكون مفهوم قوله سبحانه: ﴿وليخَتُنَ لَلَّذِينَ لَو تَرَكُولُ مِنْ خَلَفَهُمْ ذَرِيـةً ضِـعَاقًا خَافُولُ عَلَيْهُمْ﴾ هو أنَّ الذين يخافون على مستقبل أولادهم الصغار عليهم أن يخافوا مـغبة الخيانة في شؤون اليتامي ويخافوا مغبة إيذائهم.

وأساساً: إنَّ القضايا الإجتماعية تنتقل في شكل سنَّة من السنن \_من اليوم إلى الغد، ومن الغد إلى المستقبل البعيد، فالذين يُروَّجون في المجامع سنَّة ظالمة مثل إيذاء اليتامىٰ فإنَّ ذلك سيكون سبباً لسريان هذه السنَّة على أولادهم وأبنائهم أيضاً، وعلى هذا لا يكون مثل هذا الشخص قد آذى يتامى الآخرين وورثتهم فقط، بل فتح باب الظلم على أولاده ويتاماه أيضاً.

لهذا وجب أن يتجنّب أولياء اليتامىٰ مخالفة الأحكام الإلهيّة، ويستقوا الله في اليستامى ويقولوا لهم قولاً عدلاً موافقاً للشرع والحق، قولاً ممزوجاً بالعواطف الإنسانية والمشاعر

۳]

الأخوية، لكي يندمل بذلك ما في قلوب أولئك من الجراح، وينجبر ما في أفسدتهم من الكسر، وإلى هذا يشير قوله سبحانه: **وفليتقوا الله وليقولوا قولاً سديدلُه**.

إنّ هذا التعليم الإسلامي الرفيع المذكور في العبارة السابقة إشارة إلى ناحية نفسية في مجال تربية اليتامى \_جديرة بالإهتام والرعاية، وهي: إنّ حاجة الطفل اليتيم لا تنحصر في الطعام والكساء، بل مراعاة مشاعرهم وأحاسيسهم القلبية هو الأهم، وهو ذو تأثير كبير جداً في بناء مستقبلهم، لأنّ الطفل اليتيم إنسان كغيره، يجب أن يحصل على غذائه اللازم من الناحية العاطفية، فيجب أن يحظى بالحنو والرعاية كما يحظى بذلك أي طفل آخر في حضن أبيه وأمّه، أنّه ليس «حملاً» يخرج مع القطيع للرعي عند الصباح، ويعود عند الغروب، بل هو إنسان يجب \_مضافاً إلى الرعاية الجسدية \_أن يحظى بالرعاية الروحية، والعناية العاطفية، وإلّا نشأ قاسياً مهزوماً، عديم الشخصية، بل وحاقداً خطيراً.

ہدت

إيضاح ضروري: عن عبد الأعلى مولى آل سام قال قال أبو عبدالله على مبتدءاً: «من ظلم سلّط الله عليه من يظلمه، أو على عقبه، أو على عقب عقبه، قال (أي الراوي) فذكرت في نفسي فقلت: يظلم (و) هو يتسلط على عقبه وعقب عقبه؟ فقال لي قبل أن أتكلم: إن الله يقول: ووليخص للذين لو تركول هن خلفهم ذرية ضعافاً خافوا عليهم به».

**السؤال:** إنّ السؤال الذي خالج ذهن الراوي يخالج نفسه أذهان كثيرين، فسيتساءلون: كيف يحمل الباري تعالى جزاء شخص على شخص آخر، بل وماذا فعل أبناء العاصي حتى يبتلوا عن يظلمهم، ويتحملوا وزر ما جناه والدهم؟

والجواب: إنّ جواب هذا السؤال يتضح من الإيضاح الذي ذكر في الحديث السابق وهو أنّ ما يرتكبه الأشخاص في المجتمع من أعمال تتخذ شكل السنّة شيئاً فشيئاً، وينتقل إلى الأجيال اللاحقة، وعلى هذا الأساس فإنّ الذين يظلمون اليتامى في المجتمع، ويرسون قواعد هذا السلوك الظالم سيصاب أبناؤهم بلهيب هذه البدعة يوماً ما أيضاً، ويعدّ هذا في الحقيقة أحد الآثار الوضعية التكوينية لمثل هذا العمل، وأمّا نسبته إلى الله فهي لأجل أنّ جيع الآثار التكوينية وكل خواص العلّة والمعلول منسوبة إلى الله ومستندة إليه تعالى، ولا

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْحُكُونَ أَمَّوَلَ ٱلْمَتَكَمَى ظُلْمَّا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَ سَيَصْلَوْبَ سَعِيرًا ٢

# التفسير

الومه المقيقى لأفعال البشر:

لقد ذكرنا في مطلع هذه السّورة أن آيات هذه السورة نزلت لبناء مجتمع صالح وسليم، ولهذا تسعى آياتها في تطهير المجتمع من الرواسب الجاهلية ومـا تـبتّى في نـفوس بـعض المسلمين الحديثي العهد بالإسلام من العادات السيئة أوّلاً، لتتهيأ الأرضـبة لإقـامة ذلك المجتمع الصالح المنشود.

وأية عادة ترى أقبح من أكل أموال اليتامئ؟ ولهذا ابتدأت هذه السورة بعبارات شديدة النكير على من يتصرف في أموال اليتامى تصرفاً غير مشروع، وغير صحيح، والآيــة الحاضرة هي أوضح هذه العبارات.

تقول هذه الآية: ﴿ إِنَّ الدِّينَ يأكلونَ لَمُوالَ اليتاهي ظُلُها لِتَّها يأكلونَ في بطونهم ناراته.

ولقد ورد نظير هذه العبارة في موضع آخر من القرآن الكريم وذلك في شأن الذين يكتمون الحق، ويحرفون الكلم عن مواضعها لتحقيق بعض المكاسب المادية الشخصية إذ يقول سبحانه عنهم: ﴿إِنَّ الدِينَ يكتمونَ ما أنزل الله من الكتاب ويشترون به ثمناً قليلاً لُولئك ما يأكلون في بطونهم إلَّا النَّارة `.

ثمّ إنّه سبحانه يقول في بيان نتيجة أكل أموال اليتامي: ﴿وسيصلون سميرلَهِ.

و«يصلى» من «الصلي» بمعنى الدخول في النار والإحتراق بــلهيبها، وأمّــا «الســعير» فبمعنى النار المشتعلة.

١٠ البقرة. ١٧٤.

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

٤٣

ويقصد القرآن من هذه الجملة إنّ الذين يأكلون أموال اليتامي مضافاً إلى أنّهم يأكلون النار ـ في الحقيقة ـ في هذه الدنيا سيدخلون عمّا قريب ناراً مشتعلة الأوار وحارقة اللّهب في الدار الآخرة.

ويستفاد من هذه الآية أنّ لأعمالنا مضافاً إلى وجهها الظاهري وجهاً واقعياً أيـضاً، وجهاً مستوراً عنّا في هذه الدنيا، لانراه بعيوننا هنا، ولكنّه يظهر في العالم الآخر، وهذا الأمر هو ما يشكل مسألة تجسّم الأعمال المطروحة في المعتقدات الإسلامية.

إنّ القرآن يصرح في هذه الآية بأنّ الذين يأكلون أموال اليتامىٰ ظُلماً وجوراً، وإن كان الوجه الظاهري لفعلهم هذا هو الأكل من الأطعمة اللذيذة الملونة، ولكن الوجه الواقعي لهذه الأغذية هو النار المحرقة الملتهبة، وهذا الوجه هو الذي يظهر ويتجلّىٰ على حقيقته في عالم الآخرة.

إنَّ بين الوجه الواقعي للعمل والكيفية الظاهرية للعمل تناسباً وتشابهاً دائماً، فكما أنَّ أكل مال اليتيم وغصب حقوقه يحرق فؤاد اليتيم، ويؤذي روحه، فكذا يكون الوجه الواقعي للعمل ناراً محرقة.

إنَّ الإنتباء إلى هذا الأمر (أي الوجه الحقيق الواقعي لكل عـمل) خـير رادع للـذين يؤمنون بهذه الحقائق، كيا لا ير تكبوا المعاصي ولا يقترفوا الذنوب، فهل يوجد ثمَّة من يحب أن يأخذ بيديه قبسات من النار، ويضعها في فمه ويبتلعها؟

إنّه من غير الممكن \_والحال هذه \_أن يقدم المؤمنون على أكل مال اليتيم ظلماً، ولو أنّنا وجدنا ثمّة من لا يقدم على هذا الفعل، بل ولا يفكر في المعصية أبداً (كالأولياء)، فلأنّهم يرون \_ بفضل ما لديهم من الإيمان والعلم، وما حصلوا عليه من تربية خلقية \_ حقائق الأفعال البشرية ووجوهها الواقعية، فلا يفكرون في إقتراف هذه الأعمال السيئة، فضلاً عن الهمّ باقترافها.

إنّ الطفل الجاهل هو الذي يمكن أن يسحره ويجذبه جمال الجذوات المتقدمة وألسـنة اللهب المندفعة منها فيمد يده إليها، ولكن الإنسـان العاقل الذي جرّب حرارة النار وذاق ألمها،كيف يمكن أن يفكر يوماً بذلك؟! [ع

هذا ولقد وردت أحاديث كثيرة تنهى بشدّة عن أكل مال اليتيم والعدوان على حقوقه. وتؤكّد على أنّها كبيرة موبقة. بل وتعتبر أبسط الأعمال من هذا النوع مشمولاً لهذا الحكم الصارم وموضوعاً لهذه العقوبة القاسية.

فغي حديث عن الإمام الصادق أو الإمام الباقر ﷺ لما سئل في كم يجب لأكل مال اليتيم من النار؟ قال: في درهمين`.

ଚ୍ଚର

#### الآيتان

يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلَدِ حَتَم لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِ ٱلأُنشَيَةِ فَإِن كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ ٱتْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَاتَرَكٌ وَإِن كَانَتْ وَحِدَةُ فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبَوَتِهِ لِكُل وَحِدِقِنْهُمَا ٱلشَّدُسُ مِمَّاتَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَّعَرِيَكُن لَّهُ وَلَدُّ وَوَرِثَهُ وَأَبَوَاهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثَّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ مِنْ بَعَدِ وَصِبِيَّةٍ يُوصِ بِهَآأَوْ دَيْنّ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ لَاتَدْرُونَ أَيْهُمُ أَقْرَبُ لَكُوْ نَفْعُأُفَرِ يضِيَةُ مِّسَ اللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ٢٠ وَلَحْتُمْ نِصْفُ مَاتَرَكَ أَزْوَجُحُمُ إِن لَّزَيَكُن لَّهُرِبِ وَلَدُّفَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَحَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِتَاتَرَحَتَ مِنْ بَعَدٍ وَصِيبَةٍ يُوصِيبَ بِهَآأَوْ دَيْنُ وَلَهُرَ ٱلرُّبُعُ مِتَاتَرَكْتُمْ إِن لَّهُ يَحْكُنُ لَّكُمْ وَلَدُّفَإِن حَكَانَ لَحْكُمْ وَلَدُّ فَلَهُنَّ ٱلثَّمُنُ مِعَاتَرَ حَتْمُ مِنْ بَعْدٍ وَصِيبَةٍ تُوصُوبَ بِهَآأَوْ دَيْنٌ وَإِن كَابَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلَةً أَوِأَمْرَأَةٌ وَلَهُ أَخُ أَوْأَخَتٌ فَلِكُلُوَ حِدٍ مِنْهُ مَا ٱلسُدُسُ فَإِن كَانُوَ أَصْحَبُرُ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شَرَحَكَ أُفِي ٱلثُّلُتِ مِنْ بَعَدِ وَصِبَةٍ يُوْصَى بِهَا أَوْدَيْنِ غَيْرَ مُضكارً وصبيَّة مِنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيهُ حَلِيهُ حَلِيهُ

# سبب التُزول

لماً مات «عبد الرحمن بن ثابت الأنصاري» «أخو حسان بن ثابت» الشاعر المعروف في صدر الإسلام وقد خلف امرأة وخمسة أخوان، اقتسم اخوانه ميراثه بينهم ولم يعطوا زوجته [ع

شيئاً ممّا تركه من المال. فشكت ذلك إلى رسول الله ﷺ فنزلت الآيات الحاضرة التي تبيّن وتحدد سهم الأزواج من الإرث بنحو دقيق. <sup>(</sup>

كما نقل عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنّه قال: مرضت فعادني رسول الله ﷺ فأغمي عليَّ، فطلب النّبي ماء وتوضأ لبعضه وصب بعضه الآخر علي فأفقت فقلت: يا رسول الله كيف أصنع في مالي (أي كيف يجب أن يكون أمره من بعد وفاتي) فسكت رسول الله ﷺ ولم يقل شيئاً، فنزلت آية المواريث تبيَّن نظام الإرث وتحدد أسهم الورثة. <sup>٢</sup>

## ہدئان

#### ١\_ الإرث مق طبيعي

قبل أن نعمد إلى تفسير الآيات الحاضرة لابدَّ أن نشير إلى عدَّة نقاط.

**اوَلاً،** قد يتصور كثيرون أنّ من الأفضل أن تعود أموال الشخص بعد وفاته إلى الملكية العامّة، وأن تضاف إلى بيت مال المسلمين، ولكن الإمعان في هذا العمل يكشف لنا عن كونه خلاف العدل، لأنّ مسألة الإرث والتوارث مسألة طبيعية منطقية جدّاً، فـكما أن الآبـاء والأمهات ينقلون قسماً من صفاتهم الجسمية والروحية إلى أبنائهم ـ حسب قانون الوراثة الطبيعي ـ فلماذا يستثنى من ذلك أموالهم فلا تنتقل إلى أبنائهم؟

هذا مضافاً إلى أنّ الأموال المشروعة هي نتاج جهود الإنسان المسضنية، ومساعيه وأتعابه فهي في الحقيقة طاقاته المتجسدة في صورة المال وهيئة الثروة، ولهذا لابسدٌ مس الإعتراف بأنّ كل شخص هو المالك الطبيعي لحاصل جهوده وثمرة أتعابه، وهذا هو حكم فطري.

وعلى هذا، فعندما يمتنع أن يتصرف الشخص في أمواله بعد وفاته ويحال بينه وبين ثروته بسبب الموت، تصبح هذه الأموال من حق أقرب الناس إليه، والذين يعتبرون في الحقيقة ـ بشخصيتهم ووجودهم امتداداً لشخصيته ووجوده.

على هذا الأساس نجد الكثيرين لا يتركون الكد والعمل، والكسب والتجارة حتى آخر

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير درّ المنثور، ج ٢، ص ٤٤٣.
 ٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وصحيح البخاري، ج ٧، ص ٤.

لحظة من حياتهم رغم ما يملكون من ثراء طائل، وذلك لبغية أن يوفروا لأبنائهم مستقبلاً زاهراً ويقيموا لهم حياة سعيدة بعدهم، وهذا يعني أنّ الإرث وقانون التوريث قادر على إعطاء العجلة الاقتصادية دفعة قوية ويزيد من حركتها ودورانها ونشاطها، وأمّا إذا عرف الشخص أنّ أمواله بعد موته، وامتناع تصرفه في تلك الأموال بسبب الوفاة تعود إلى الملكية العامة، فإنّه قد يفقد قسطاً كبيراً من نشاطه الاقتصادي، ويصاب بالفتور والكسل.

ويشهد بهذا الأمر ما وقع في فرنسا قبل حين، عندما أقدم مجلس النواب الفرنسي ..كها قيل \_ على إلغاء قانون الإرث قبل مدّة وأقرّ بدل ذلك إلحاق أموال الأشخاص بعد موتهم إلى خزانة الدولة، وصيرورتها أموالاً عامّة، فتؤخذ من قبل الدولة وتصرف في المصارف العامّة بحيث لا يحصل ورثة الميت على أي شيء من التركة، فكان لهذا القانون أشر سيء وظاهر على الحركة الاقتصادية، فقد لوحظ اختلال كبير في أوضاع التصدير والإستيراد، كها خف النشاط الاقتصادي هناك بشكل ملحوظ، فأقلق ذلك بال الحكومة، وكان السبب الوحيد وراء هذه الحالة هو «إلغاء قانون الإرث» مممّا دفع بالدولة إلى إعادة النظر في هـذا القرار.

وعلى هذا لا يمكن إنكار أنّ قانون الإرث ومبدأ التوريث مضافاً إلى كونه قانوناً طبيعياً فطرياً، له أثر قوي وعميق في تنشيط الحركة الاقتصادية.

### ٢\_ الإرث في الأمم السابقة

۳]

لما كان لقانون الإرث جذوراً فطرية فإنّه شوهد وجود الإرث والتوريث في الشعوب والأمم السابقة في أشكال وصور مختلفة.

أمّا بين اليهود \_وإن ادّعي البعض عدم وجود مبدأ التوارث عندهم ..ولكننا حينما نراجع التوراة نجدها تذكر هذا القانون في سفر الأعداد بصورة صبر يحة إذ يقول:

وتكلم إسرائيل قائلاً: أيّما رجل مات وليس له ابن تنقلون ملكه إلى إينته، وإن لم تكن له إينة تعطوا ملكه لإخوته، وإن لم يكن له أخوة تعطوا ملكه لإخوة أبيه، وإن لم يكن لأبيه أخوة تعطوا ملكه لنسيبه الأقرب إليه من عشيرته فيرثه فصارت لبني إسرائيل فسريضة قضاءاًكما أمر الرّب موسى ` يدور لدى بني إسرائيل.

التوراة، سفر الأعداد الإصحاح ٢٧؛ ص ٢٥٣، آيات ٨-١١.

ويستفاد من هذه العبارات أنَّ مبدأ التوارث كان على محور النسب فقط، ولهذا لم يرد ذكر عن سهم الزوجة في الميراث.

وأمّا في الدين النصراني فالمفروض أن يكون مبدأ الإرث المذكور في التـوراة مـعتبراً أيضاً، وذلك لما نقل عن المسيح ﷺ من أنّه قال: «أنا لم أبعث لأغير من أحكام التوراة شيئاً» ولهذا لا نجد في كتابات الفتاوى الدينية أي كلام حول الإرث، نعم ورد في هذه الكتب بعض مشتقات الإرث في بعض الموارد، ولكنها تعني جميعاً الإرث المعنوي الأخروي.

هذا وقد كان التوارث لدى العرب الجاهليين يتحقق بإحدى هذه الطرق الثلاث:

ا-بالنسب، وكان المقصود منه عندهم هم الأبناء الذكور والرجال خاصّة، فلا يـرث ا الصغار والنساء أبداً.

٢-بالتبني، وهو من طرده أهله من الأبناء، فتكفّله وتبناه شخص آخر أو عائلة أخرىٰ. وفي هذه الصورة يتحقق التوارث بين المتبني والمتبني له.

٣-بالعهد. يعني إذا تعاهد شخصان أن يدافع كل واحد منهما عن الآخر طيلة حياتهما ويرث أحدهما الآخر بعد وفاته. فإنّه يقع التوارث بينهما بعد وفاة أحدهما.

وقد حرّر الإسلام قانون الإرث الطبيعي الفطري مما علق به من الخرافات، ولحق به من رواسب التمييز العنصري الظالم الذي كان يفرق بين الرجل والمـرأة حــيناً، وبــين الكــبار والأطفال حيناً آخر، وجعل ملاك التوارث في ثلاثة أمور لم تكن معروفة إلى ذلك الحين:

ا-النَّسب وذلك بمفهومه الوسيع، وهو كل علاقة تنشأ بين الأشخاص بسبب الولادة في مختلف المستويات من دون فرق بين الرجال والنساء والصغار والكبار.

٢-السبب وهي العلاقات الناشئة بين الأفراد بسبب المصاهرة والتزاوج.

٣-الولاء وهي العلاقات الناشئة بين شخصين من غير طريق القرابة (السبب والنسب) مثل ولاء العتق، يعني إذا أعتق رجل عبده، ثمّ مات العبد وخلف من بعده مالاً ولم يترك أحداً ممن يرثونه بالسبب أو النسب، ورثه المعتق، وفي هذا حيث على التحرير والإعتاق، وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكذلك ولاء ضمان الجريرة، وهو أن يركن شخص إلى آخر ـ لا سبب بينهما ولا نسب ـ وكل ويتعاهدان أن يضمن كل منهما جناية الآخر ويدافع كل منهما عن الآخر، ويكون إرث كل منهما للآخر، و«ولاء الإمامة» يعنى إذا مات أحد ولم يترك من يرثونه ممن ذكر ورث المنهما ظلام أله أي إن أمواله تنتقل إلى بيت المال الإسلامي، وتصرف في شـ وون المسلمين العامة.

۳[

هذا، ولكل واحدة من هذه الطبقات أحكام وشرائط خاصّة مذكورة في الكتب الفقهية المفصلة.

### التفسير

قال الله تعالى في الآية الأولىٰ من هذه الآيات **﴿يوميكم للله في لولادكم للذكر مثل حق** الأستيين» وهو بذلك يشير إلى حكم الطبقة الأولىٰ من الورثة (وهم الأولاد والآباء والأمهات)، ومن البديهي أنّه لا رابطة أقوى وأقرب من رابطة الأبوّة والبنوة ولهذا قدموا على بقية الورثة من الطبقات الأخرىٰ.

ثمّ إنّ من الجدير بالإهتمام من ناحية التركيب اللفظي جعل الأنثى هي الملاك والأصل في تعيين سهم الرجل، إي انّ سهمها من الإرث هو الأصل، وإرث الذكر هو الفرع الذي يعرف بالقياس على نصيب الأنثى من الإرث إذ يقول سبحانه: ﴿وللذكو مثل حظ الأنثيين﴾، وهذا نوع التأكيد على توريث النساء ومكافحة للعادة الجاهلية المعتدية القاضية بحرمانهن من الإرث والميراث، حرماناً كاملاً.

وأمّا فلسفة هذا التفاوت بين سهم الأنثى والذكر فذلك ما سنتعرض له عمّا قريب إن شاء الله.

ثمّ يقول سبحانه و تعالى: ﴿فَإِن كَنْ نَسَاء فَوَقَ لِتُنْتَيْنَ فَلَهِنَ لَلْتَاهَا تَرْكَ﴾ أي لو زادت بنات الميت على اثنتين فلهنّ الثلثان أي قسّم الثلثان بينهن.

ثمَّ قال **(وبن كانت واحدة فلها النصف)** أي لو كانت البنت واحدة ورثت النصف من التركة.

**وها هنا سؤال:** القرآن يقول في هذا المجال «فوق اثنتين» أي لو كانت بنات الميت أكثر من بنتين استحققن ثلثي التركة يقسّم بينهن، وهذا يعني أن القسرآن ذكـر حكـم البـنت الواحدة، وحكم البنات فوق اثنتين، وسكت عن حكم «البنتين»، فلماذا؟

الجواب: بملاحظة المقطع الأوّل من الآية الحاضرة يتضح جواب هذا السؤال، ونعني قوله تعالى: **وللذكرمثل حقّ الأنثيين)،** ولو إجمالاً، لأن ورثة الميت إن انحصروا في ابن واحد وبنت واحدة كان للإبن الثلثان وللبنت الثلث، فإذا كانتا بنتين كان لهما الثلثان حسب هذه العبارة. وحَلاصة القول: أنَّه إذا قال للذكر مثل حظ الأنتيين وكان أوّل العدد ذكراً وأنثى وللذكر الثلثان وللأنثى الثلث، عُلِمَ من ذلك أنّ للبنتين الثلثين، ولعل لوضوح هذا الأمر لم تتعرض الآية لبيانه (أي لذكر سهم الأختين) واكتفت بذكر سهم البنات المتعددات فوق اثنتين، وهو الثلثان.

على أن هذا المطلب يتّضح أيضاً بمراجعة الآية الأخيرة من سورة النساء، لأنّها جعلت نصيب الأخت الواحدة النصف (مثل نصيب البنت الواحدة) ثمّ تقول: ﴿قَانَ كَانتا للسَنتينَ قلهما الثلثانَ» فمن هذا يتضح أن سهم البنتين هو الثلثان أيضاً.

هذا مضافاً إلى ورود مثل هذا التعبير في الأدب العربي، إذ يقول العرب أحياناً «فوق اثنتين» ويكون مرادهم هم «اثنتان فما فوق».

وبغضّ النظر عن كل ما قيل أنّ الحكم المذكور من الأحكام القطعية المسلمة من وجهة نظر الفقه الإسلامي والأحاديث الشريفة، والرجوع إلى السنة المـطهرة (أي الأحـاديث) كفيل برفع أي إبهام في الجملة المذكورة إن كان.

## لماذا يرث الرَّمِل ضعف المرأة؟

مع أنّ ما يرته الرجل هو ضعف ما ترته المرأة، إلّا أنّه بالإمعان والتأمل يتّضح أنّ المرأة ترث في الحقيقة ــ ضعف ما يرثه الرجل إذا لاحظنا القضية من جانب آخر، وهذا إنّا هولأجل ما يوليه الإسلام من حماية لحقوق المرأة.

توضيح ذلك: إن هناك وظائف أنيطت بالرجل (وبالأحرى كلَّف بأدائها تجـاء المـرأة) تقتضي صرف وإنفاق نصف ما يحصل عليه الرجل على المرأة، في حين لا يجب على المرأة أي شيء من هذا القبيل.

إنَّ على الرجل (الزوج) أن يتكفل نفقات زوجته حسب حاجتها من المسكن والملبس والمأكل والمشرب وغير ذلك من لوازم الحياة كما أنَّ عليه أن ينفق عـلى أولاده الصغار أيضاً. في حين أُعفيت المرأة من الإنفاق حتى على نفسها، وعلى هذا يكون في إمكان المرأة أن تدخر كل ما تحصله عن طريق الإرث، وتكون نتيجة ذلك أنَّ الرجل يصرف وينفق نصف مدخوله على المرأة، ونصفه فقط على نفسه، في حين يبق سهم المرأة من الإرث باقياً على حاله.

۳]

ولمزيد من التوضيح نلفت نظر القارىء الكريم إلى المثال التالي: لنفترض أنّ مجـموع الثروات الموجودة في العالم والتي تقسم تدريجاً ـ عن طريق الإرث ـ بين الذكور والإناث هو ٣٠ ميليارد دينار، والآن فلنحاسب مجموع ما يحصل عليه الرجال ونقيسه بمجموع ما تحصل عليه النساء عن طريق الإرث.

فلنفترض أنَّ عدد الرجال والنساء متساوٍ فتكون حصة الرجــال هــو ٢٠ مـيليارداً. وحصة النساء هي ١٠ ميلياردات.

وحيث إنّ النساء يتزوجن \_غالباً \_فإن الإنفاق عليهنّ يكون مـن واجب الرجـال، وهذا يعني أن تحتفظ النساء بـ ١٠ ميلياردات (وهو سهـمهنّ مـن الإرث)، ويشـاركن الرجال في العشرين ميليارداً، لأنّ على الرجال أن يصرفوا من سمهمهم عـلى زوجـاتهم وأطفالهم.

وعلى هذا يصرف الرجال ١٠ ميلياردات على النساء (وهو نصف سهمهم من الإرث) فيكون مجموع ما تحصل عليه النساء ويملكنه هو ٢٠ ميليارداً وهو ثلثا الثروة العالمية في حين لا يعود من الثروة العالمية على الرجال إلاّ ١٠ ميلياردات، أي ثلث الثروة العمالمية (وهو المقدار الذي يصرفه الرجال على أنفسهم).

وتكون النتيجة أنّ سهم المرأة التي تصرفه وتستفيد منه وتتملكه واقعاً هو ضعف سهم الرجل، وهذا التفاوت إنّما لكونهنّ أضعف من الرجال على كسب الثروة وتحصيلها (بالجهد والعمل)، وهذا في حقيقته ـ حماية منطقية وعادلة قام بها الإسلام للمرأة، وهكذا يتبيّن أنّ سهمها الحقيقي أكثر ـ في النظام الإسلامي ـ وإن كان في الظاهر هو النصف.

ومن حسن الصدف أنّنا نقف على هذه النقطة إذا راجعنا التراث الإسلامي حيث إنّ هذا السؤال نفسه قد طرح منذ بداية الإسلام وخالج بعض الأذهان، فكان الناس يسألون أعَّة الدين عن سرّ ذلك بين حين وآخر، وكانوا يحصلون على إجابات متشابهة في مضمونها ـ على الأغلب ـ وهو أنّ الله إذ كلّف الرجال بالإنفاق على النساء وأمهارهنّ، جعل سهمهم أكثر من سهمهنّ.

إنَّ أبا الحسن الرضائلًة كتب إليه في ماكتب من جواب مسائله علَّة إعطاء النساء نصف ما يعطي الرجال من الميراث: لأنَّ المرأة إذا تزوجت أخذت، والرجل يعطي، فلذلك وفـرّ على الرجال، وعلُّة أخرى في إعطاء الذكر مثل ما يعطى الأنثى لأن الأنثى من عيال الذكر إن

١٠ اصول الكافي، ج ٧، ص ٥٥. باب علة كيف صار للذكر سهمان وللأنثى سهم.

٤Ì

احتاجت، وعليه أن يعولها وعليه نفقتها، وليس على المرأة أن تعول الرجــل ولا تــؤخذ بنفقته إن احتاج فوفرٌ على الرجال لذلك\.

# إرث الأب والأمِّ:

وأمّا ميراث الآباء والأمهات الذين هم من الطبقة الأولىٰ، وفي مصاف الأبناء أيضاً، فإنّ له كها ذكرت الآية الحاضرة (أي الآية الأولىٰ من هذه المجموعة) ثلاث حالات هي:

**الحالة الأولىٰ،** إنَّ الشخص المتوفى إن كان له ولد أو أولاد، ورت كل من الأب والأمَّ السدس: **﴿ولأبويه لكل ولحد منهما الشدس ممّا ترك إن كان له ولد﴾**.

الحالة الثانية؛ إن لم يكن للمتوفى ولد، وانحصر ورثته في الأب والأمّ، ورثت الأمّ ثلث ما ترك، يقول سبحانه: ﴿قَانَ لَم يكنَ لَه وَلَد وَوَرَتُه لَبُولَه قَلْمَة الثليفَ﴾ وإذا كنّا لانجد هنا أي ذكر عن سهم الأب فلأنّ سهمه واضح وبيّن وهو الثلثان، هذا مضافاً إلى أنّه قد يخلف الميت زوجة فينقص في هذه الصورة من سهم الأب دون سهم الأم، وبذلك يكون سهم الأب متغيِّراً في الحالة الثانية.

**الحالة الثالثة:** إذا ترك الميت أباً وأمَّاً وأخوة من أبويه أو من أبيه فقط، ولم يترك أولاداً، فني مثل هذه الحالة ينزل سهم الأم إلى السدس، وذلك لأنّ الأخوة يحجبون الأم عن إرت المقدار الزائد عن السدس وإن كانوا لا يرثون، وهذا يسمى أخوة الميت بالحاجب، وهذا ما يعنيه قول الله سبحانه: **﴿قان كان له أخوة قائمة السدس**».

وفلسفة هذا الحكم واضحة، إذ وجود أخوة للميت يثقل كاهل الأب، لأنّ على الأب الإنفاق على أخوة الميت حتى يكبروا، بل عليه أيضاً أن ينفق عليهم بعد أن يكبروا، ولهذا يوجب وجود أخوة للميت من الأبوين أو من الأب خاصّة تدني سهم الأمّ، ولا يوجب تدني سهم الأب، ولا يحجبونها عن إرث ما زاد على السدس إذا كـانوا مـن نـاحية الأمّ خاصّة، إذ لا يجب لهم على والد الميت شيء من النفقات. كما هو واضح.

**سؤال:** ويردهنا سؤال، وهو أنّ القرآن استعمل في المقام صيغة الجمع إذ قال: **﴿قَانَ كَانَ** لَـه لَحَوقَهُ وَنَحْنَ نَعْلَمُ أَنَ أَقَلَ الجمع هو ثلاثة، في حين يذهب جميع الفقهاء إلى أنّ الأخوين يحجبان أيضاً، فكيف التوفيق بينهيا؟

**الجواب:** إنّ الجواب يتّضح من مراجعة الآيات القرآنية الأخرى، وإذ لا يلزم أن يكون

اصول الكافي، ج ٧، ص ٨٥، باب علة كيف صار للذكر سهمان وللأنثى سهم.

المراد كلّما استعملت صيغة الجمع، الثلاثة فما فوق، بل استعملت أحياناً على شخصين فقط كما في الآية ٧٨ من سورة الأنبياء **﴿وَكَنَّالِحَكَمِهِم مُاهَدِينَ﴾**.

والآية ترتبط بقضاء داود وسليمان، وقد استخدم القرآن الكريم ضمير الجمع في شأنهما، فقال «لحكمهم».

ومن هنا يتّضح أنّه قد تستعمل صيغة الجمع في شخصين أيضاً، ولكن هذا يحتاج طبعاً إلى قرينة وشاهد، والشاهد في المقام هو ورود الدليل من أمَّة الدين عـلى ذلك، وإجمـاع المسلمين، إذ أجمع فقهاء المسلمين سنة وشيعة (إلّا ابن عباس) إنّ الحكم المذكور في الآية يشمل الأخوين أيضاً.

# الإرث بعد الوصية والدّين:

۳]

ثمّ إنّ الله سبحانه يقول: **(من بعد وصية يومي بها أو دين) ف**لابدّ من تنفيذ ما أوصى به الميت من تركته، أو أداء ما عليه من دين أوّلاً، ثمّ تقسيم البقيّة بين الورثة.

وقد ذكرنا في باب الوصية أنّ لكل أحد أن يوصي بأمور في مجال الثلث الخاص به فقط، فلا يصح أن يوصي بما زاد عن ذلك إلّا أن يإذن الورثة بذلك).

ثمّ قال سبحانه: **﴿آباؤكم ولُبناؤكم لا تدرون لَبّهم أقرب لكم نفعاً**» وهذه العبارة تفيد أن قانون الإرث المذكور قد أرسي على أساس متين من المصالح الواقعية، وأن تشخيص هذه المصالح بيد الله، لأنّ الإنسان يعجز عن تشخيص مصالحه ومفاسده جميعاً، فمن الممكن أن يظن البعض أنّ الآباء والأمهات أكثر نفعاً لهم، ولذلك فهم أولى بالإرث من الأبسناء وإنّ عليه أن يقدمهم عليهم، ومن الممكن أن يظن آخرون العكس، ولو كان أمر الإرث وقسمته متروكاً إلى الناس لذهبوا في ذلك ألف مذهب، ولآل الأمر إلى الهرج والمسرج والفوضى، وانتهى إلى الاختلاف والتشاجر، ولكن الله الذي يعلم بمقائق الأمور كما هي أقام قانون الإرث على نظام ثابت يكفل خير البشرية ويتضمّن صلاحها ...

ولأجل أن يتأكد كل ما ذكر من الأمور، ويتخذ صفة القانون الذي لا يحتمل الترديد. ولا يكون فيه للناس أي مجال نقاش، يقول سبحانه: **وفريضة من الله لِنَّ الله كـــان مــليماً** حكيماً وبذلك يقطع الطريق على أي نقاش في مجال القوانين المتعلقة بالأسهم في الإرث. ē]

# سهم الأزواع بعضهم من بعض:

في الآية السابقة أشير إلى سهم الأولاد والآباء والأمهات، وفي الآية التي تليها يقول الله سبحانه: فولكم نصف ها ترك لزولوكم لن لم يكن لهن ولد ويشير سبحانه إلى كيفية إرث الزوجين بعضها من بعض، فإن الزوج يرث نصف ما تتركه الزوجة هذا إذا لم يكن للزوجة ولد، فإن كان لها ولد أو أولاد (ولو من زوج آخر) ورث الزوج ربع ما تتركه فقط، وإلى هذا يشير تعالى في نفس الآية: فإن كان لهن ولد فلكم للربع هما تركن.

على أن هذا التقسيم يجب أن يتم بعد تنفيذ وصايا المتوفاة، أو تسديد ما عليها من ديون كها يقول سبحانه: **(من بعد وصية يوصين بها أو دين)**.

وأمَّا إرث الزوجة مما يتركه الزوج، فإذا كان للزوج أولاد (وإن كانوا من زوجة أخرى) ورثت الزوجة الثمن لقوله سبحانه: ﴿فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدَ فَلَهِنَّ التَّهْنِ هِمَّا تَرْكَتُمْ﴾.

و يكون لها الربع إن لم يكن للزوج الميت ولد لقوله سبحانه: ﴿ولهنَّ للربع همَّا تَرَكَتُم إِنْ لَمَ يكن لكم ولد فإن كان لكم ولد فلهن الثمن هما تركتم».

على أنَّ هذا التقسيم يجب أن يتمَّ أيضاً من بعد تنفيذ وصايا الميت أو تسديد ديونه من أصل التركة: ﴿من يعد وصية توصون بها أو دين﴾.

والملفت للنظر في المقام هو انخفاض سهام الأزواج إلى النصف إذا كــان للــميت ولد، وذلك رعاية لحال الأولاد.

وأمّا العلّة لكون سهم الأزواج ضعف سهم الزوجات فهي ما ذكرناه في البحث السابق حول علّة الفرق بين سهم الذكر والأنثى.

ثمّ إنّ هاهنا نقطة مهمة يجب التنبيه إليها أيضاً، وهي أنّ السهم المعين للنساء (سواء الربع أو الثمن) خاص بمن ترك زوجة واحدة فقط (فإنّها ترث كل الربع أو كل الثمن) وأمّا إذا ترك الميت زوجات متعددة قسم ذلك السهم (الربع أو الثمن) بينهن بالتساوي، وهذا هو ما يدل عليه ظاهر الآية مورد البحث أيضاً.

# إرث أفوة الميت وأغواته:

ثمّ إنّه سبحانه بعد أن يذكر سهم الأزواج بعضهم من بعض، يعمد إلى ذكر أسهم أخوة الميت وأخواته فيقول: **﴿ولِنَ كَانَ رجل يورِكَ كَلالَة**...﴾. وفي هذه العبارة نواجه مصطلحاً جديداً ورد في موضعين من القرآن فقط، أحدهما، في الآية المبحوثة هنا، والثاني، في آخر آية من سورة النساء وهي كلمة «كلالة».

إنّ ما يستفاد من كتب اللغة هو اشتقاق كلالة من الكلال، وهو ذهاب القوّة، فقد جاء في صحاح اللغة: الكلالة في الأصل مصدر بمعنى الكلال وهو ذهاب القوّة.

ولكنّها استعملت في ما بعد في أخوة الميت وأخواته الذين يرثونه، ولعل التشابه يبن المعنى الأوّل والثّاني هو أن الأخوة والأخوات يعتبرون من الطبقة الثانية في طبقات الإرث، وهم لا يرثون إلّا مع عدم وجود الأب والأمّ والأولاد للميّت ومثل هذا الفاقد للأب والأم والأبناء لابدّ أن يعاني من الضعف الشديد، وذهاب القوّة، ولهذا قيل له كلالة، قال الراغب في كتابه المفردات: «الكلالة اسم لما عدا الولد والوالد من الورثة».

وروي أنَّ النَّبِيﷺ سئل عن الكلالة، فقال: «من مات وليس له ولد ولا والد»، <sup>(</sup> فجعله اسماً للميت، كلا القولين صحيح <sup>7</sup> فإنَّ الكلالة مصدر يجمع الوارث والموروث جميعاً.

وأمّا تعبير القرآن الكريم عن أخوة الميت وأخواته بالكلالة فلعله لأنّ على أمثال هؤلاء ممن عدموا الآباء والأمهات والأولاد أن يعلموا أنّ أموالهم ستقع من يعدهم في أيدي من يمثلون ضعفه، ويدلون على ذهاب قوتهم، ولذلك ينبغي لهم أن يصرفوها في مواضع أكثر ضرورة ولزوماً، وينفقونها في سبيل المحتاجين وفي حفظ المصالح العامّة.

# عودة إلى تفسير الآية:

۳]

يقول الله سبحانه تعالى: **﴿ولِنَ كَانَ رَجِلَ يَوَرَنُهُ كَلَالَةً لُوَ لَعَرَاةً وَلَهُ أَخَ لُوَ لُخَتَّ فَلَكُلَ وَلَحَدَ** هنهما للسدس» أي إن مات رجل ولم يترك إلاّ أخاً أو اُختاً، أو ماتت امرأة ولم تترك سوى أخ أو اُخت، يورث كل منهما السدس من التركة، هذا إذا كان الوارث أخاً واحداً واُختاً واحدة.

أمّا إذا كانوا أكثر من واحد ورث الجميع ثلثاً واحداً، أي قسم مجموع الثلث بينهم: ﴿ قَإِنَّ كانوا أكثر هن ذلك فهم شركا، في الثليف». ثم أضاف القرآن: (هن بعد وصبة يوصى بها أو دين) أي تكون قسمة الميرات هكذا بعد أن ينفذ الورثة من التركة ما أوصى به المتوفى، أو يسددوا ما عليه من ديون، ثم قال: (قير مصارك أي فيا إذا لم يكن ما أوصى الميت بصر فه من الميرات وكذا الدين مضرّاً بالورثة، أي أن لا يكون أكثر من الثلث، لأن تجاوز الوصية أو الدين عن حد الثلث إضرار، كما أنّه يتوقف إمضاء الزائد على الثلث على إذن الورثة ورضاهم بذلك، أو أن يخبر الميت عن ديون كذباً، ليحرم ورثته عن الإرث ويضرّ بهم، كما نصت على ذلك روايات كثيرة مروية عن رسول الله تمينة وأهل بيته الطاهرين بمنا.

ثمّ إنّه سبحانه للتأكيد على هذا الحكم يقول: **وصية من الله والله عليم حليم»** أي إنّ هذا المطلب وصية من الله يجب أن تحترموها. لأنّه العالم بمصلحتكم وخيركم. فهو أمركم بهذا عن حكة. كما أنّه تعالى عالم بنيات الأوصياء، هذا مع أنّه تعالى حليم لا يعاقب العصاة فوراً. ولا يأخذهم بظلمهم بسرعة.

### ہدوث

هذا وتجب والإشارة \_هنا \_إلى عدّة بحوث:

أ-إنّ ما ورد في الآية السابقة حول إرث الأخوة والأخوات وإن كان في ظاهره مطلقاً يشمل الأخوة والأخوات من الأبوين أو من الأب وحده أو من الأم وحدها، إلّا أنّـه بملاحظة آخر آية من سورة النساء (التي يأتي تفسيرها قريباً) يتّضح أنّ المراد \_هنا \_هو الأخوة والأخوات من جانب الأم فقط (أي الذين ينتسبون إلى الميّت من جانب الأم فقط)، في حين أنّ المقصود في الآية الأخيرة من السورة هو الأخوة والأخوات من جانب الأبوين أو من جانب الأب خاصّة (سنتعرض لذكر الأدلة على هذا الأمر عند تفسير الآية الأخيرة من هذه السورة إن شاء الله).

وعلى هذا الأساس فإن الآيتين وإن كانتا حول إرث «الكلالة» (أي أخوة الميّت وأخواته) ويبدو للنظر تعارض الآيتين، إلّا أن التدبر والإمعان في مضمون الآيتين يكشف لنا أنّ كل واحدة منهما تقصد طائفة خاصّة من أخوة الميت وأخواته، وأنّه لا تعارض بين مفاد الآيتين أبداً.

٢- من الواضح أنّ هذه الطبقة لا ترث إلا عند فقدان الطبقة الأولى (وهو الأب والأم.

الأمثل في تفسير كتاب ال

والأولاد) مطلقاً، ويدل على ذلك قوله تعالى: **﴿ولُولُوا الأرحام بحصّهم لولن ببحقن في كتاب** الله ﴾ <sup>(</sup> كها تدل عليه روايات متظافرة وردت في هذا الصعيد تعين طبقات الإرث، وترجح بعضها على البعض الآخر.

٣- إنّ لفظة ﴿فهم شركا. في الثلث» تفيد أنّ أخوة الميت وأخواته أي «الكلالة» إن كانوا أكثر من أخ وأخت يقتسمون الثلث فيا بينهم بالتساوي، من دون فرق بين الذكور والإناث، لأنّ المفهوم من «الشركاء في الثلث» هو تساوي الأسهم.

٤- يستفاد من الآية المبحوثة أنّه لا يحق للإنسان أن يعترف بديون -كذباً - ليـضرّ بالورثة ويضيع حقوقهم ويحرمهم من إرثه، أنّه يجب عليه فقط أن يعترف - في آخر فرصة من حياته - بما عليه من الديون واقعاً، كما له أن يوصي بوصايا عادلة عبّر عنها في الروايات بأن تكون في حد «الثلث» وإطاره.

فقد وردت في روايات الأنمَّة # الله عنه الصعيد - عبارات شديدة النكير على من يوصي بوصايا مضرَّة بالورثة منها قولهم: «إنَّ الضرار في الوصية من الكبائر» .

إنّ الإسلام الحنيف بسنّه لهذا القانون يكون قد حفظ للميّت نفسه شيئاً من الحـق في مسألة، إذ يهيى، له إمكانية الإستفادة والإنتفاع بمقدار الثلث، كما حفظ حقوق الورثة أيضاً حتى لا ينشأ في أفئدتهم أية ضغينة، وحتى لا تتزعزع وشائج المودّة وروابط القربى التي يجب أن تستمر بعد وفاة المورّث.

চ্চত্ৰ

۳]

<sup>·</sup> الأنقال، ه٧.

٢. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وسائل الشيعة، ج ١٩، ص ٢٦٨.

#### الآيتان

يَـلَكَ حُـدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ، يُدَخِلَهُ جَنَكَتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَكُرُ خَكِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ٣ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَتَعَدَّحُدُودَهُ, يُدْخِلَهُ نَارًا خَكِلِدًا فِيهَا وَلَهُ, عَذَابٌ مُهِينٌ ٢

#### التفسير

«الحدود» جمع حدّ، ويعني في أصل اللّغة المنع، ثمّ أطلق على كلّ حائل وحاجز بــين شيئين يفصل بينهها ويميز، فحدّ البيت والبستان والدّولة يراد منه الموضع الذي يفصل هذه النقطة عن غيرها من النقاط الأخرى.

هذا ولقد بدأت الآية الأولىٰ من هاتين الآيتين بالإشارة إلى قوانين الإرث التي مرّت في الآيات السابقة بلفظة «تلك» إذ قال سبحانه: ﴿تلك حدود للله﴾ أي تلك حدود الله التي لا يجوز تجاوزها وتجاهلها لأحد، فإنّ من تعدى هذه الحدود كان عاصياً مذنباً.

وقد وردت هذه العبارة ﴿تلك حدود الله﴾ في مواضع عديدة من القرآن الكريم، وقسد جاءت دائماً بعد ذكر سلسلة من الأحكام والقوانين والمقررات الاجتماعية، فني الآية ١٨٧ من سورة البقرة مثلاً تأتي هذه العبارة بعد الإعلان عن حرمة اللقاء الجنسي بين الزوجين حال الإعتكاف، وبعد ذكر سلسلة من الأحكام المتعلقة بالصوم، كما جاءت في الآيات ٢٢٩ و ٢٣٠ من سورة البقرة، والآية ١٠ من سورة الطلاق بعد بيان قسم من أحكام الطلاق، وفي الآية ٤ من سورة المجادلة بعد بيان كفارة «الظهار».

وفي جميع هذه الموارد أحكام وقوانين مُنع من تجاوزها. ولهذا وصفت بكونها «حدود الله»`.

١. لقد مرّ حول «حدود الله» وتفسيره بحث أكثر تفصيلاً ذيل الآية ٢٢٩ من سورة البقرة من هذا التّفسير.

٣

ثمّ بعد الإشارة إلى هذا القسم من حدود الله يقول سبحانه: ﴿ ومن يطع الله ورسوله يدخله جنائ تجري من تحتيها الأنهار خالدين فيها، وهو بذلك يشير إلى النّتيجة الأخروية للالتزام بحدود الله واحترامها، ثمّ يصف هذه النتيجة الأخروية بقوله: ﴿وذلك هو للفوز للعظيم».

ثمّ يذكر سبحانه ما يقابل هذا المصير في صورة المعصية، وتجاوز الحدود الإلهية إذ يقول: ﴿ومِن يَسمَ الله ورسوله ويتعدّ حدودة يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين﴾.

على أنّنا نعلم أن معصية الله (مهما كانت كبيرة) لا توجب الخلود والعذاب الأبدي في النار، وعلى هذا الأساس يكون المقصود في الآية الحاضرة هم الذين يتعدون حدود الله عن تمرد وطغيان وعداء وإنكار لآيات الله، وفي الحقيقة الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر، ولا يستبعد هذا المعنى إذا لاحظنا أن «حدود» جمع، وهو مشعر بأن يكون التعدي شاملاً لجميع الحدود والأحكام الإلهيّة، لأنّ الذي يتجاهل كل القوانين الإلهيّة لا يؤمن بالله عادة، وإلّا فإنّه يحترم ولو بعضها – على الأقل.

إنَّ الملفت للنظر في الآية السابقة أنَّ الله تعالى عبَّر عن أهل الجنَّة بصيغة الجمع حيث قال تعالى: (خالدين فيها) بينا عبر عن أهل النَّار بصيغة المفرد حيث قال (خالداً فيها).

إنَّ هذا التفاوت في التعبير \_ في الآيتين المتلاحقتين \_ شاهد واضح على أنَّ لأهل الجنّة اجتهاعات (أو بعبارة أخرى أنَّ هناك حالة اجتهاعية بين أهل الجنّة ونز لائها) وتلك هي في حد ذاتها نعمة من نعم الجنّة، ينعم بها ساكنوها وأصحابها، بينما يكون الوضع بالنسبة إلى أهل النار مختلفاً عن هذا، فكل واحد من أهل النار مشغول بنفسه \_ لما فيه من العذاب \_ بحيث لا يلتفت إلى غيره، ولا يفكر فيه، بل هو مهتم بنفسه، يعمل لوحده، وهذه هي حالة المستبدين المتفردين بالرأي والموقف، والجهاعات المتحدة والمجتمعة في المحابل، في هـ الدنيا أيضاً، فالفريق الأول يمثل أهل جهنم، بينما يمثل الفريق الثاني أهل الجنّة.

ہطان

١\_ ميزات قانون الإرث الإسلامي

في قانون الإرث عموماً. وفي نظام الإرث الإسلامي خاصّة مزايا نشير إلى قسم منها في مايلي:

١- في نظام الإرث الإسلامي، وفي ضوء ما أقرَّ من الطبقات للورثة لا يحرم أي واحد من

Ę]

أقرباء المتوفى من الإرث، فليس في الإسلام ماكان متعارفاً (أو لايـزال) عـند العـرب الجاهليين، أو في بعض المجتمعات البشرية من حرمان النساء والأطفال من الإرث لعـدم قدرتهم على حمل السلاح والمشاركة في الحروب وما شاكل ذلك، بل يشمل نظام الإرث الإسلامي كل من يمتّ إلى المتوفى بوشيجة القربى.

٢- يلبي هذا النظام الحاجات الإنسانية الفطرية والمشروعة، لأنّ كل إنسان من أبناء البشر يجب أن يرى حصيلة جهوده وثمرة أتعابه ونتاج كدّه وكدحه بيد من يعتبره إمتداداً لوجوده وشخصيته، ولهذا يكون سهم الأبناء ـ حسب هذا النظام \_ أكثر من سهام غيرهم، في حين تكون سهام الآباء والأمهات وغيرهم من الأقرباء وأنصبتهم بـدورها سهـاماً وأنصبة محترمة وجديرة بالإهتام أيضاً.

٣- إنّ هذا القانون يشجع الأشخاص على السعي والعمل وبذل المزيد من الفعالية في سبيل تحصيل الثروة، وتشغيل عجلة الاقتصاد.

وذلك لأنّ الإنسان إذا عرف أنّ نتاج كده وكدحه وحصيلة جهوده وأتعابه طوال حياته ستنتقل إلى من يحبّهم ويودّهم، فإنّه يتشجع على المزيد من العمل والنشاط مهما كان عمره وسنه، ومهما كانت ظروفه وملابساته، وبهذا لا يحدث أي ركود في فعاليته ونشاطه مطلقاً.

وقد أشرنا في ما مضى ـكيف أنّ إلغاء قانون الإرث والتوارث في بعض البلاد، وتآميم أموال الموتى، وحيازتها من قبل الدولة أدى إلى آثار سيئة في الجمال الاقتصادي، وظهر في صورة ركود اقتصادي مخيف دفع بالدولة إلى إعادة النظر في إلغاء قانون الإرث وحذفه.

٤- إنّ قانون الإرث الإسلامي يمنع من تراكم الثّروة، لأنّ هذا النظام يـقضي بـتقسيم الثّروة ـ إنّ قانون الإرث الإسلامي يمنع من تراكم الثّروة . لأنّ هذا النظام يـقضي بـتقسيم الثّروة ـ بعد كلّ جيل ـ بين الأفراد المتعددين بصورة عادلة، وهذا ممّا يساعد على تفتيت الثروة، كما يساعد على التوزيع العادل لها.

هذا والجدير بالإهتمام أنّ هذا التقسيم لا يعاني ممّا تعاني منه بعض الأشكال السائدة في عالمنا الراهن لتقسيم الثروة، والتي ترافق غالباً سلسلة من المضاعفات والآلام الاجتماعية السيئة، فهو نظام فريد من نوعه يشمل الجميع برحمته، ولا يتسبب في انزعاج أي شخص أو جهة.

<sup>0</sup>- إنَّ الأسهم والأنصبة في قانون الإرث الإسلامي لم تنظم عـلى أسـاس الإر تـباط والانتساب إلى المتوفى برابطة النسب خاصّة، بل على أساس الحاجات الواقعية عند الورثة، فإذا رأينا الذكور من أولاد الميت يرثون ضعف ما ترثه الإناث، أو يرث الإب ـ في بعض الموارد ـ أكثر من الأمّ، فهو لأجل أنّ الرجال يتحملون مسؤولية مالية أكـبر في النـظام الإسلامي، ولأنّ عليهم أن يتحملوا الإنفاق على زوجاتهم وعوائلهم. ولهذا لابدّ أن يسهم لهم ـ في الإرث ـ أكثر من الإناث.

#### ٢\_ ما هو العول، وما هو التعصيب؟

۳

في كتاب الإرث نقف على بحثين أحدهما تحت عنوان «العول»، والآخر تحت عــنوان «التعصيب» وهما حالتان تعرضان لمسألة الإرث عندما تكون الأسهم المذكورة في الآيات المتقدمة أقل من التركة أحياناً، أو أكثر أحياناً أخرى.

وللمثال نقول: إذا ترك الميت أختين من جانب الأب والأمّ. وزوجاً، ورثت الأختان ثلثي المال وورث الزوج النصف، فيكون المجموع للم أي بزيادة لم على مجموع المال، وهنا لم ل يطرح السؤال التالي وهو: ننقص هذا السدس الزائد لم من جميع الورثة ـ حسب سهامهم ـ وبصورة عادلة، أم يجب أن تنقص من نصيب أشخاص معينين خاصّة؟

المعروف عن علماء السنة أنَّهم يذهبون إلى إدخال النقص على جميع الورثـة، وسمَّــى الفقهاء هذا القسم عولاً، لأنّ العول يعني في اللغة الإرتفاع والزيادة.

فني المثال الحاضر يقول فقهاء السنة: إنّ السدس الزائد يجب أن يقسم على الجميع، وأن ننقص من جميع الورثة من كل واحد حسب سهمه <sup>(</sup>، وهكذا يكون العمل في الموارد الأخرى، وفي الحقيقة ينزل الورثة \_هنا \_منزلة الغرماء الذين لا تني أموال المفلس بتسديد ديونهم جميعاً وبصورة كاملة، فهنا يدخل النقص على جميع الغرماء بنسب مستناسبة مع مقادير ديونهم.

ولكن فقهاء الشيعة يذهبون في هذا المجال مذهباً آخر، فـهم يـدخلون النـقص عـلى أشخاص معنيين، لا على جميع الورثة.

سورة النساء / الآية ١٣ ــ ١٤

[ځ

فهم في المثال الحاضر، مثلاً يدخلون النقص على الأختين، ويقولون كما جاء في حديث شريف: «إن الذي أحصى رمل عالج \_أي المتراكم من الرمل الداخل بعضه في بعض \_ليعلم أنّ السهام لا تعول» أي لا تتعدى الأسهم ولا تؤول إلى الكسر، فلابد أن يكون سبحانه قد وضع لمثل هذه الحالة قانوناً، وذلك هو أن بين الورثة الذين ذكرهم القرآن الكريم من له سهم ثابت من حيث الأقل أو الأكثر كالزوج والزوجة والأب والأمّ، ومن ليس له سهم كذلك كالأختين والبنتين، ومن هنا نفهم أنّ النقص يجب أن يدخل داعاً على من ليس له سهم محدد في جانب القلّة أو الكثرة (أي الذي ليس له حدّ أقل أو حدّ أكثر معين) أي الذي يكون عرضة للتغير والاضطراب، ولهذا لا يدخل النقص المذكور على سهم الزوج، فهو يكون عرضة للتغير والاضطراب، ولهذا لا يدخل النقص المذكور على سهم الزوج، فهو يكون عرضة للتغير والاضطراب، ولهذا لا يدخل النقص المذكور على سهم الزوج، فهو يكون عرضة للتغير والاضطراب، ولهذا لا يدخل النقص المذكور على سهم الزوج، فهو يرث سهمه من التركة وهو النصف بلا نقصان بسبب العول، وإنّا يدخل النقص على سهم الأختين فقط (فلاحظ ذلك بدقّة).

وقد يكون مجموع الأسهم أقلّ من مجموع المال ــ فيفضل شيء من المال بعد أخذ كل واحد من أفراد الطبقة الوارثة فرضه.

فمثلاً إذا توفي رجلاً وخلف بنتاً واحدة وأمّاً، فإن سهم الأم هو ل وسهم البنت هو <sup>7</sup> ويكون مجموع الأسهم هو <sup>2</sup> أي يفضل <sup>7</sup> من المال، في هذه الصورة يذهب علماء السنة وفقهاؤهم إلى إعطاء هذا الفاضل من التركة إلى عصبة الميت وهم رجال الطبقة الثانية من الإرث (كالأخوة) ويسمى هذا القسم بالتعصيب.

ولكن فقهاء الشيعة يذهبون إلى أنَّ ذلك الفاضل يجب أن يقسّم بين الوارثين المذكورين أي بنسبة ١ و٣. لأنه مع وجود الطبقة السابقة لا تصل النوبة إلى الطبقة اللّاحقة، هذا مضافاً إلى أن إعطاء الفاضل من التركة إلى رجال الطبقة اللّاحقة يشبه ما كان سائداً في العمهد الجاهلي حيث تحرم النساء من الإرث.

هذا والبحث الراهن من الأبحاث العلمية المعقدة، وقد أعطينا هنا خلاصة موضحة منه تبعاً للحاجة، وأمّا التفصيل فموكول إلى محله في الكتب الفقهية المفصّلة. صحاح

دالعصبة، هم الرجال الذين ينتسبون إلى الميت بلا واسطة كالأخوة.

### الآيتان

وَٱلَّتِى يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِنْكَآبِ حَمَّمَ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّنَكُمُ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُ كَفِي ٱلْمُتُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّنَهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَمُنَّ سَبِيلَا فَ وَٱلَذَانِ يَأْتِينَنِهَا مِن حَمَّمَ فَكَادُوهُ مَأْفَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُ مَأَ إِنَّ ٱللَّهُ حَكَانَ تَوَّابَ اَرَّحِهِ مَاقُ

الأفسير

### الشهادة على الفمشاء:

تعني لفظة «الفاحشة» حسب اللّغة: العمل أو القول القبيح جدّاً ـكما أسلفنا ـ. ويستعمل في الزنا لقبحه الشديد، وقد وردت هذه اللفظة في ١٣ مورداً مـن القـرآن الكـريم، وقـد استعملت تارةً في «الزّنا» وأخرى في «اللواط» وتارةً في الأفعال الشـديدة القـبح عـلى العموم.

والآية الأولى ـ من هاتين الآيتين ـ تشير كما فهم أكثر المفسرين ـ إلى جـزاء المـرأة المحصنة التي تزني. فتقول: ﴿واللاتي بِأتين الفاحشة من نسائكم فاستشهدوا مليهنّ أربعة منكم فإن شهدوا فامسكوهنّ في البيوت حتى يتوفاهنّ الموت ﴾.

وما يدل على أنَّ الآية المبحوثة تعني زنا المحصنة ــمضافاً إلى القرينة المذكورة في الآية اللّاحقة ــالتعبير بـ«من نسائكم» أي زوجاتكم، لأنّ التعبير بهذه اللفظة عن الزوجات قد تكرر في مواضع عديدة من القرآن الكريم، وعلى هذا يكون جزاء المحصنة التي تر تكب الزنا في هذه الآية هو الحبس الأبدي.

ولكنه تعالى أردف هذا الحكم بقوله: ﴿**لَو يَجْعَلَ لِللَّهُ لَهِنَّ سَبِيلًا﴾ ف**إذن لابدً أن يستمر هذا الحبس في حقهنّ إلى الأبد حتى يأتي أجلهنّ، أو يعين لهنّ قانون جديد من جانب الله سبحانه. [ع

ويستفاد من هذه العبارة أنّ هذا الحكم (أي الحبس الأبدي للمحصنة الزانية) حكم مؤقت، ولهذا ذكر من بداية الأمر أنّه سوف ينزل في حقهن قانون جديد، وحكم آخر في المستقبل (وبعد أن تتهيأ الظروف والأفكار لمثل ذلك) حينئذ سيتخلص النساء اللآتي شملهن ذلك الحكم (أي الحكم بالحبس أبداً) من ذلك السجن إذا كن على قيد الحياة طبعاً، ولا يشملهن حكم جزائي آخر، وليس الخلاص من السجن إلا بسبب إلغاء الحكم السابق، وأما عدم شمول الحكم الجديد لهن فلأنّ الحكم الجزائي لا يشمل الموارد التي سبقت مجيئه، وبهذا يكون الحكم والقانون الذي سيصدر في ما بعد ـ مهما كان ـ سبباً لنسجاة هده السجينات، على أنّ هذا الحكم الجديد يشمل حتماً كل الذين سير تكبون هذا المنكر في ما بعد. (فلاحظ بدقّة هذه النقطة).

وأمّا ما احتمله البعض من أنّ المراد من قوله تعالى: **﴿لُويجعلَ لِللّٰهُ لِهِنَّ سِيلًا﴾** هو أنّ الله سبحانه قد جعل الرجم للمحصنات الزانيات في ما بعد، يجعل وبذلك سيكون للسجينات سبيلاً إلى النجاة والخلاص من عقوبة السجن، فهو احتمال مردود، لأنّ لفظة «لهنّ سبيلاً» لا تتلاءم أبداً مع مسألة الأعدام، فعبارة «لهنّ» تعني ما يكون نافع لهنّ وليس الإعدام سبيلاً لنجاتهنّ، والحكم الذي قرّره الله في الإسلام للمحصنات الزانيات في ما بعد هو الرجم (وقد ورد هذا الحكم في لسان السنّة النبوية الشريفة أي الأحاديث قطعاً، وإن لم ترد في القرآن الكريم أية إشارة إليها).<sup>(</sup>

من كلِّ ما قلناه انتضح أنَّ الآية الحاضرة لم تنسخ قط، لأنَّ النسخ إنَّا يكون في الأحكام التي تردَّ مطلقة من أوَّل الأمر لا التي تذكر مؤقتة ومحدودة كذلك، والحكم المذكور في الآية الحاضرة (أي الحبس الأبدي) من القسم النَّاني، أي أنَّه حكم مؤقت محدود، وما نجده في بعض الرّوايات من التصريح بأنَّ الآية الحاضرة قد نسخت بالأحكام التي وردت في عقوبة مرتكي الفاحشة، فالمراد منه ليس هو النسخ المصطلح، لأنَّ النسخ في لسان الروايات والأخبار يطلق على كل تقييد وتخصيص (فلاحظ ذلك بدقّة وعناية).

ثمّ لابدّ من الإلتفات إلى ناحية مهمّة، وهي أنّ الحكم بحبس هذا النوع من النساء في «البيوت» من صالحهنّ من بعض الجهات، لانّه أفضل ــ بكثير ــ من سجنهنّ في السجون العامّة المتعارفة، هذا مضافاً إلى أن التجربة قد دلّت أنّ للسجون والمعتقلات العامّة أثراً سيئاً

بحارالانوار، ج ٩، ص ٦٩؛ ونهج البلاغة، الخطبة ١٢٧.

وعميقاً في إفساد المجتمع، إذ إنّ هذه المراكز تتحول ـ شيئاً فشيئاً ـ إلى معاهد كبرى لتعليم شتى ألوان الجريمة والفساد بسبب أنّ الجرمين سيتبادلون فيها ـ من خلال المعاشرة واللقاء وفي سعة من الوقت وفراغ من الشغل ـ تجاربهم في الجريمة.

ثمّ إنّ الله سبحانه يذكر بعد ذلك حكم الزنا عن غير إحصان إذ يقول: ﴿ وَلَلْذَلْنَ يَأْتَيَانَهَا هنكم فأذوهما فإن تابا وأصلحا فاعرضوا منهما إنّ الله كان تولبا رحيما)، ويقصد أنّ الرجل غير الحصن أو المرأة غير الحصنة إن أتيا بفاحشة الزنا فجزاؤهما أن يؤذيا».

والآية وإن كانت لا تذكر قيد «عدم الإحصان»، صراحة، إلّا أنّها حيث جاءت بعد ذكر حكم المحصنة وذكر عقوبتها التي تختلف عن هذه العقوبة التي هي أخف من العقوبة المذكورة في الآية السابقة، أستفيد منها أنّها واردة في حق الزنا عن غير إحصان، وإنّها بالتالي عقوبة الزاني غير المحصن والزانية غير المحصنة اللّذين لا يدخلان في عنوان الآية السابقة، وبالتالي حيث إنّ الآية السابقة إختصّت \_بالقرينة التي ذكرت \_بالزانية المحصنة استنتجنا أنّ هذه الآية تبيّن حكم الزنا عن غير إحصان.

كما أنَّ هناك نقطة واضحة أيضاً، وهي أنَّ الحكم المذكور في هذه الآية (أي الإيـذاء) عقوبة كلية، يمكن أن تكون الآية الثانية من سورة النور التي تذكر أن حدَّ الزنا هو ١٠٠ جلدة لكل واحد من الزاني والزانية تفسيراً وتوضيحاً لهذه الآية وتعييناً للـحكم الوارد فيها، ولهذا لا يكون هذا الحكم منسوخاً أيضاً.

فني تفسير العياشي روي عن الإمام الصادقﷺ في تفسير هذه الآية أنَّه قال: «يعني البكر إذا أتت الفاحشة التي أتتها هذه الثيب فاذوهما». (

وعلى هذا يكون المراد من «اللذان» ـ وإن كان للإشارة إلى مثنى مذكر ـ هـو الرجـل والمرأة أي من باب التغليب.

هذا وقد احتمل جماعة من المفسرين أن يكون الحكم الوارد في هذه الآية وارداً في مجال «اللواط» واعتبروا الحكم في الآية السابقة وارداً في مجال «المساحقة»، ولكن رجوع الضمير في «يأتيانها» إلى «الفاحشة» في الآية السابقة يفيد أنّ العمل المستلزم لهذا الحكم الصارم في هذه الآية هو من نوع العمل المذكور في الآية السابقة لا من نوع آخر، ولهذا فإنّ

تفسير العياشي، ج ١، ص ٢٢٧.

<u>ج</u>]

اعتبار أنّ هذه الآية واردة في شأن اللواط، والآية السابقة واردة في شأن المساحقة خلاف الظاهر، (وإن كان كلا العملين اللواط والمساحقة يشتركان في عنوان كلي، وهو الميل إلى الجنس الموافق) وعلى هذا تكون كلتا الآيتين واردتين في حدّ الزنا وحكمه.

هذا مضافاً إلى أنّنا نعلم أنّ عقوبة «اللواط» في الإسلام هي القتل والإعـدام وليست الإيذاء والجلد، وليس ثمّة أي دليل على انتساخ الحكم المذكور في الآية الحاضرة.

ثمَّ إنَّ الله سبحانه بعد ذكر هذا الحكم يشير إلى مسألة التوبة والعفو عن مثل هــؤلاء العصاة، فيقول: **﴿فَإِنْ تَابَا وأصلحا فأعرضوا عنهما أنَّ الله ك**ان **توليا رحيمانه**.

وهذا التعليم هو في الحقيقة يفتح طريق العودة ويرسم خط الرجعة لمثل هؤلاء العصاة، فإن على المجتمع الإسلامي أن يحــتضن هــؤلاء إذا تــابوا ورجــعوا إلى الطّـهر والصــواب وأصلحوا، ولن يطردوا من المجتمع بعد هذا بحجّة الفساد والإنحراف.

هذا ويستفاد من هذا الحكم أيضاً \_ أنّه يجب أن لا يعير العصاة الذين رجعوا إلى جادة الصواب وتابوا وأصلحوا على أفعالهم القبيحة السابقة، وأن لا يلاموا على ذنوبهم الغابرة، فإذا كان الحكم الشرعي والعقوبة الإلهيّة يسقطان بسبب التوبة والإنابة، فإنّ من الأولى أن يغض الناس الطرف عن سوابقهم، وهذا بنفسه جار في من نفذ فيه الحدّ الشرعي ثمّ تاب بعد ذلك، فإنّه يجب أن تشمله مغفرة المسلمين وعفوهم.

# ہدت

#### العقوبات الإسلامية السهل الممتنع:

قد يتساءل البعض أحياناً: لماذا قرر الإسلام عقوبات صارمة، وأحكاماً جزائية قاسية وثقيلة؟ فمثلاً: لماذا حكم بالحبس الأبدي أوّلاً على الزانية عن إحصان، ثمّ قرّر الحكم القتل والإعدام في شأنهما في مابعد، ألم يكن من الأفضل أن يتّخذ الإسلام موقفاً أكثر تسامحاً وليناً تجاه هذه الأفعال، لتتعادل الجريمة والعقوبة ولا يرجح أحدهما على الآخر؟

غير أنّ العقوبات الإسلامية وإن كانت تبدو في الظاهر صعبة وقاسية وثـقيلة، إلّا أنّ إثبات الجريمة في الإسلام في المقام ليس سهلاً، أيضاً فقد عيّن الإسلام وحدد لإثبات الجريمة شروطاً لاتثبت ـ في الأغلب ـ إلّا إذا وقعت الجريمة علناً.

فمثلاً: تصعيد عدد الشهود في الزنا إلى الأربعة \_كما في الآية الحاضرة \_من الأمور

الصعبة جدّاً بحيث لا يثبت بها إلّا من كان مجرماً جسوراً جدّاً، ولا شك أنّ مثل هؤلاء لابدّ أن ينالوا عقاباً ثقيلاً وقاسياً ليعتبر بهم الآخرون، فتطهر بذلك البيئة الاجتماعية من لوث الفساد والانحراف والتورط في الجريمة، كما أنّ المواصفات والشروط المعتبرة في الشهود مثل رؤية العملية الجنسية بعينها، وعدم الإكتفاء بالقرائن، ومثل الإتحاد في الشهادة وما شاكل ذلك تجعل إثبات الجريمة أصعب جداً.

وبهذا الطريق جعل الإسلام احتمال التعرض لمثل هذه العقوبة القاسية الثقيلة نصيب عيني هذا النوع من المجرمين، وهو إحتمال مهما كان ضعيفاً من شأنسه أن يوثر في ردع الأشخاص، وكبح جماحهم، وأمّا الدقّة في كيفية إثبات هذه الجريمة، والتشدد في الشرائط التي اعتبرها في الشهادة والشهود فهو لأجل أن لا تتسع دائرة هذه الأعمال الخشنة، ولا يقتصر استعمال العقوبات الخشنة فيها على أقل الموارد، وفي الحقيقة أراد الإسلام أن يحافظ على الأثر التهديدي لهذا القانون الجنائي من دون أن يعرض أفراداً كثيرين لعقوبة الإعدام من جانب آخر.

ونتيجة ذلك هي أنّ هذا الأسلوب الإسلامي في تعيين العقوبة وطريق إثبات الجريمة من أكثر الأساليب تأثيراً ونجاحاً في خلاص المجتمع من التورط في الآثام والمعاصي في حين لا يتعرض لمثل هذه العقوبة أفراد كثيرون، وبهذا نصف هذا الأسلوب بالأسلوب «السهمل المعتنع».

જીજી

#### الآيتان

إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلشُّوَءَ عِهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبِ فَأُوْلَنَهِ كَيَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَصَيمًا شَّ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِخَاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ آكْنَ وَلَا الَذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمَ حُفَارُ أُوْلَتَهِكَ أَعْتَدْنَا هُمُ عَذَابًا إَلِيمًا صَ

### الأفسير

### شرائط قبول التوبة:

في الآية السابقة بيِّن الله تعالى بصراحة مسألة سقوط العقوبة عن مرتكبي الفـاحشة ومعصية الزّنا إذا تابوا وأصلحوا، ثمّ عقب ذلك بقوله: **﴿ لِنَ الله كان توليا رحـيما}** مشـيراً بذلك إلى قبول التوبة من جانب الله أيضاً.

وفي هذه الآية يشير سبحانه إلى شرائط قبول التوبة إذ يقول: ﴿ لِمُحاللتوبة على الله للذين يحملون السّو. بجهالة».

وهنا يجب أن نرى ماذا تعني «الجهالة» هل هي الجهل وعدم المعرفة بالمعصية. أم هي عدم المعرفة بالآثار السيئة والعواقب المؤلمة للذنوب والمعاصي؟

إنَّ كلمة الجهل وما يشتق منها وإن كانت لها معان مختلفة، ولكن يستفاد من القرائن أنَّ المراد منها في الآية المبحوثة هنا هو طغيان الغرائز، وسيطرة الأهواء الجامحة وغلبتها على صوت العقل والإيمان، وفي هذه الصورة وإن لم يفقد المرء العلم بالمعصية، إلَّا أنَّه حينها يقع تحت تأثير الغرائز الجامحة، ينتني دور العلم ويفقد مفعوله وأثره، وفقدان العلم لأثره مساوٍ للجهل عملاً. وأمّا إذا لم يكن الذنب عن جهل وغفلة، بل كان عن إنكار لحكم الله سبحانه وعــناد وعداء، فإنّ إر تكاب مثل هذا الذنب ينبىء عن الكفر، ولهذا لا تقبل التــوبة مــنه، إلّا أن يتخلّى عن عناده وعدائه وإنكاره وتمرده.

وفي الحقيقة إنّ هذه الآية تبيّن نفس الحقيقة التي يذكرها الإمام السجاد للله في دعاء أبي حمزة ببيان أوضح إذ يقول: «إلهي لم أعصك حين عصيتك وأنا بربوبيتك جاحد ولا بأمرك مستخف، ولا لعقوبتك متعرض، ولا لوعيدك متهاون، لكن خطيئة عرضت وسوّلت لي نفسي وغلبني هواي».<sup>(</sup>

ثمّ إنّ الله سبحانه يشير إلى شرط آخر من شروط قبول التوبة إذ يقول: **«ثمّ يتوبون من** قريب».

هذا وقد وقع كلام بين المفسّرين في المراد من «قريب» فقد ذهب كثيرون إلى أنّ معناه التوبة قبل أن تظهر آثار الموت وطلائعه، ويستشهدون لهذا الرأي بقوله تمعالى: **﴿وليستُ التوبة للذين يعملون السينات حتى إذا حضر أحدهم الموسابُ** الذي جماء في مطلع الآيمة اللاحقة، ويشير إلى أنّ التوبة لا تقبل إذ ظهرت علامات الموت.

ولعل استعمال لفظة «قريب» إَنمَا هو لأجل أنَّ نهاية الحياة الدنيوية مهما بـعدت فسهي قريبة.

ولكن بعض المفسرين ذهب إلى تفسير لفظة «من قريب» بالزمان القريب من وقت حصول المعصية، فيكون المعنى أن يتوبوا فوراً، ويندموا على ما فعلوه بسرعة، ويتوبوا إلى الله، لأنّ التوبة الكاملة هي التي تغسل آثار الجريمة وتزيل رواسبها من الجسم والروح بشكل مطلق حتى لا يبق أي أثر منه في القلب، ولا يمكن هذا إلّا إذا تاب الإنسان وندم قبل أن تتجذر المعصية في كيانها، وتتعمق آثارها في وجوده فتكون له طبيعة ثانية، إذ في غير هذه الصورة ستبق آثار المعصية في زوايا الروح الإنسانية، وتحميم في غير فالتوبة الكاملة – إذن \_ هي التي تتحقق عقيب وقوع الذنب في أقرب وقت، ولفظة «قريب» أنسب مع هذا المعنى من حيث اللغة والفهم العرفي.

صحيح أنَّ التوبة التي تقع بعد زمن طوبل من إرتكاب المعصية تقبل أيـضاً، إلَّا أُنَّهــا

۱. بحارالانوار، ج ۹۵، ص ۸۸

[ع

ليست التوبة الكاملة، ولعل التعبير بجملة «على الله» (أي على الله قبولها) كذلك إشارة إلى هذا المعنى، لأنّ مثل هذا التعبير لم يرد في غير هذا المورد من القرآن الكريم، ومفهومه هو أن قبول التوبة القريبة من زمن المعصية حق من حقوق العباد، في حين أنّ قبول التوبة البعيدة عن زمن المعصية تفضل من الله وليس حقاً.

ثمّ إنّه سبحانه ـ بعد ذكر شرائط التوبة ـ يقول: ﴿فَأُولئك يتوب عليهم وكان للله عـليما حكيما) مشيراً بذلك إلى نتيجة التوبة التي توفرت فيها الشروط المذكورة.

ثمّ يقول تعالى: ﴿وليست التوبة للذين يعملون السينات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال لِتِي تبت الآن ولا الذين يموتون وهم كفّار» وهو إشارة إلى من لا تقبل توبته.

وعلَّة عدم قبول هذا النوع من التوبة واضحة، لأنَّ الإنسان عند الاحتضار في رحاب الموت تنكشف له الأستار، فيرى ما لم يكن يراه من قبل، فهو يرى بعد انكشاف الغطاء عن عينيه بعض الحقائق المتعلقة بالعالم الآخر، ويشاهد بعينيه نتائج أعهاله التي إر تكبها في هذه الدنيا، وتتخذ القضايا التي كان يسمع بها صفة محسوسة، وفي هذه الحالة من الطبيعي أن يندم كل مجرم على جرمه وأفعاله السيئة، ويفرّ منها فرار الذي يرى إقتراب ألسنة اللهب من جسمه.

ومن المسلم أن التكليف الإلهي والاختيار الرباني للبشر لايقوم على أساس هذا النوع من المشاهدات والمكاشفات، بل يقوم على أساس الإيمان بالغيب، والمشاهدة بعيني العقل والقلب.

و لهذا نقرأ في الكتاب العزيز أنَّ أبواب التوبة كانت تغلق في وجه بعض الأقوام العاصية عند ظهور طلائع العذاب الدنيوي والنقمة العاجلة، وللمثال نقرأ قـول الله سـبحانه عـن فرعون إذ يقول: (حتى لِذا أدركه الفرق قال آهنم الله لا لله لِلا الذي آهنم به بنو لِسرائيل وأنا هن الهسلمين، الآن وقد عصيت قبل وكنت من الهفسدين» (

كما يستفاد من بعض الآيات القرآنية (مثل الآية ١٢ من سورة السجدة) إنّ العـصاة يندمون عندما يشاهدون العذاب الإلهي في الآخرة، ولكن لات حين مندم، فـلا فـائدة لندمهم في ذلك الوقت، إنّ هؤلاء أشبه ما يكونون بالمجرمين الذين إذا شاهدوا أعواد المشنقة وأحسّوا بالحبل على رقابهم ندموا على جرائمهم وأفعالهم القبيحة، فمن الواضح أنَّ مثل هذه التوبة وهذا الندم لا يعد فضيلة، ولا مفخرة ولا تكاملاً، ولهذا لا يكون أي تأثير.

على أنّ هذه الآية لا تنافي الروايات التي نصّت على إمكان قبول التوبة حتى عند اللّحظة الأخيرة من الحياة، لأنّ المراد في هذه الروايات هي اللحظات التي لم تظهر فيها بعد ملامح الموت وآثاره وطلائعه، وبعبارة أخرى لم تحصل لدى الشخص العين البرزخية التي يقف بها على حقائق العالم الآخر.

هذا عن الطائفة الأولى الذين لا تقبل توبتهم، وهم من يتوبون عندما تظهر أمام عيونهم ملامح الموت و تبدو عليهم آثاره.

وأمّا الطائغة الثّانية الذين لا تقبل توبتهم فهم الذين يمو تون كفاراً، إذ يقول سبحانه: ﴿ولا الذين يموتون وهم تفّار).

ولقد ذكر الله سبحانه بهذه الحقيقة في آيات أخرى في القرآن الكريم <sup>7</sup>. وهنا يطرح سؤال وهو: متى لا تقبل توبة الذين يموتون كفاراً؟ احتمل البعض أن لا تقبل توبتهم في العالم الآخر، واحتمل آخرون أن يكون المراد من التوبة ـ في هذا المقام ـ ليس هو توبة العباد، بل توبة الله، يعني عود الله على العبد وعفوه ورحمته له.

ولكن الظاهر هو أنّ الآية تهدف أمراً آخر وتقول: إن الذين يتوبون من ذنوبهم حال العافية والإيمان ولكنهم يموتون وهم كفار لا تقبل توبتهم ولا يكون لها أي أثر.

وتوضيح ذلك: إنّنا نعلم أنّ من شرائط قبول الأعمال «الموافاة على الإيمان» بمعنى أن يموت الإنسان مؤمناً، فالذين يموتون وهم كفار تحبط أعمالهم السابقة حتى الصالحة مـنها حسب صريح الآيات القرآنية<sup>"</sup>. وتنتني فائدة توبتهم من ذنوبهم حتى إذا تابوا حال الإيمان في هذه الصورة أيضاً.

> وخلاصة القول إنَّ قبول التوبة مشروط بأمرين: **الأوّل:** أن تتحقق التوبة قبل أن يرى الشخص علائم الموت.

- د. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٨٦، باب ٩٢.
- ٢. آل عمران، ٩٦؛ البقرة، ١٦١؛ البقرة، ٢١٧؛ محمّد، ٣٤.

٣. ألبقرة، ٢١٧.

ē]

والثّاني: أن يموت وهو مؤمن. ثمَّ إنَّه يستفاد من هذه الآية أيضاً أنَّ على الإنسان أن لا يؤخر توبته، إذ يمكن أن يأتيه أجله على حين غفلة، فتغلق في وجهه أبواب التوبة ولا يتمكن منها حينئذٍ. والملفت للنظر أن تأخير التوبة الذي يعبَّر عنه بالتسويف قد أردف في الآية الحاضرة بالموت حال الكفر، وهذا يكشف عن أهميّة التسويف وخطورته البالغة في نظر القرآن. ثمّ يقول سبحانه في ختام الآية: وأولئك لمتحالهم عذلها لليما، ولا حاجة إلى التذكير بأنّ للتوبة مضافاً إلى ما قيل شرائط أخرى مذكورة في آيات مشابهة من الكتاب العزيز.

۷۲

يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ، امَنُوا لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُوا ٱلنِّسَاءَ كَرْهَا وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِبَعْضِ مَآءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَا أَن يَأْذِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْ تُمُوهُنَّ فَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شَيْءًا وَيَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا

## سبب اللّزول

روي في مجمع البيان عن الإمام محمّد الباقر للله : «نزلت في الرجل يحبس المرأة ـ من دون أن يعاملها كالزّوجة ـ عنده لا حاجة له إليها ينتظر موتها حتى يرثها»، أي فيأخذ أموالها من بعد وفاتها.<sup>(</sup>

وروي عن ابن عباس أنّ الآية الحاضرة نزلت في الذين أمهروا نساءهم بمهور كبيرة ثمّ يحبسونهن من دون حاجة إليهن، ولا يطلقونهن لغلاء المهر وثقله، ويؤذونهن حتى يقبلن بالطلاق بعد أن يتنازلن عن تلك المهور.<sup>٢</sup>

وقد روى جماعة من المفسرين سبباً آخر لنزول هذه الآية لا يناسب هذه الآية، بل يناسب الآية ٢٢ من هذه السورة، وسنذكر ذلك الرأي عند تفسير تلك الآيـة بـإذن الله تعالى.

التفسير

## الدّفاع عن مقوق المرأة:

قلنا في مطلع تفسير هذه السورة أنَّ آيات هذه السورة تهدف إلى مكافحة الكثير من

تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير روح المعاني، ج ٤، ص ٢٤١.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

<u></u>[3

الأعيال الظالمة والمبارسات المجحفة التي كانت رائجة في العهد الجساهلي، وفي هـذه الآيـة. بالذات أشير إلى بعض هذه العادات الجـاهلية المقيتة وحذّر الله سبحانه فيها المسلمين من التورّط بها، وتلك هي:

١- لا تحبسوا النساء لترثوا أموالهن، فلقد كانت إحدى العادات الظالمة في الجاهلية -كما ذكرنا في سبب نزول الآية - أنّ الرجل كان يتزوج بالنساء الغنيات ذوات الشرف والمقام اللّاتي لم يكن يحظين بالجمال، ثمّ كانوا يذرونهن هكذا فلا يطلقونهن، ولا يعاملونهن كالزوجات، بانتظار أن يمتن فيرثوا أموالهن، فقالت الآية الحاضرة: ﴿يا تُيْما الذين آهنوا لا يحل لكم لن يتزوج مالا مذه العادين الموالي الذي لم يكن يحظين بالجمال، ثمّ كانوا يذرونهن هكذا فلا يطلقونهن، ولا يعاملونهن كالزوجات، بانتظار أن يمتن فيرثوا أموالهن، فقالت الآية الحاضرة: ﴿يا تُعْمَا الله يعاملونهن عاملونهن الله الذي لي يحل يحل يحل يحل الموالي الذي تحلي الموالي الذي يمتن محذا فلا يطلقونهن، ولا يعاملونهن كالزوجات، بانتظار أن يمتن فيرثوا أموالهن، فقالت الآية الحاضرة: ﴿يا تُعْما الذين آهنوا لا يحل لكم لن ترثوا النابية الموالي المائين الموالي المائية الموالي الذي يمن الذين أموالي الني المائية الموالي الذي يماني الموالي الذي يمن محل المائية الموالي الذي يمن الموالي الذين أموالي المائية الموالي المائية الحاضرة: ﴿يا تُعْما الذين آهنوا لا يحل لكم أن ترشوا أموالي المائية الموالي المائية الحاضرة: ﴿يا تُعْما الذين آلمائية المائية المائية المائية المائية المائية الذي الذي المائية الموالي الذي المائية النه الذي المائية ال مائين مائين المائية المائي

٢- لا تضغطوا على أزواجكم ليهبن لكم مهورهن، فقد كان من عادات الجاهليين المقيتة أيضاً أنّهم كانوا يضغطون على الزوجات بشتى الوسائل والطرق ليتخلين عن مهورهن، ويقبلن بالطلاق، وكانت هذه العادة تتبع إذا كان المهر ثقيلاً باهظاً، فمنعت الآية الحاضرة من هذا العمل بقولها: ﴿ولا تعضلوهنَ لتذهبو/ ببعض ما آتيتموهنَ ) أي من المهر.

ولكن ثمَّة استثناء لهذا الحكم قد أُشير إليه في قوله تعالى في نفس الآية: ﴿لِلا أَن يَاتِينَ بِفَاحِشَة مِيتِنَة ﴾ والفاحشة هي أن تر تكب الزوجة الزنا وتخون بذلك زوجها، فني هذه الحالة يجوز للرجل أن يضغط على زوجته لتتنازل عن مهرها، وتهبه له ويطلقها عند ذلك، وهذا هو في الحقيقة نوع من العقوبة، وأشبه ما يكون بالغرامة في قبال ما تر تكبه هذه الطائفة من النساء.

هذا والمقصود من الفاحشة المبينة في الآية هل هو خصوص الزنا، أو كل سلوك ناشز مع الزوج؟ فيه كلام بين المفسرين، إلّا أنّه روي في حديث عن الإمام الباقر للله التصريح بأنّه كل معصية من الزوجة` (طبعاً يستثنى من ذلك المعاصي الطفيفة لعدم دخولها في مفهوم الفاحشة التي تشير إلى أهميّة المعصية وخطرها، والذي يتأكد بكلمة «مبينة»).

٣- عاشروهن بالمعاشرة الحسنة، وهذا هو الشيء الذي يوصي به سبحانه الأزواج في هذه الآية بقوله: ﴿وَعَاشَرُوهَن بِالعَمَرُوفَ ﴾، أي عاشروهن بالعشرة الإنسانية التي تسليق بالزوجة والمرأة، ثمّ عقب على ذلك بقوله: ﴿فَإِن كرهتموهن فحسن أن تكرهوا شيئا ويسجعل الله فيه خيرا كثيرا ﴾.

تغسير نور الثقلين، ج ٦، ص ٤٥٩؛ وتغسير درّالمنثور، ج ٢، ص ١٣٢.

فحتى إذا لم تكونوا على رضا كامل من الزوجات، وكرهتموهن لبعض الأسباب فلا تبادروا إلى الإنفصال عنهن والطلاق، بل عليكم بمداراتهن ما استطعتم، إذ يجوز أن تكونوا قد وقعتم في شأنهن في الخطأ وأن يكون الله قد جعل فيا كرهتموه خيراً كثيراً، ولهذا ينبغي أن لا تتركوا معاشرتهن بالمعروف والمعاشرة الحسنة ما لم يبلغ السسيل الزبي، ولم تنصل الأمور إلى الحدّ الذي لا يطاق، خاصة وإن أكثر ما يقع بين الأزواج من سوء الظن لا يستند إلى مبرر صحيح، وأكثر ما يصدرونه من أحكام لا يقوم على أسس واقعية إلى درجة أنّهم قد يرون الأمر الحسن سيئاً والأمر السيء حسناً في حين ينكشف الأمر على حقيقة بعد مضي حين من الزمن، وشيء من المداراة.

تم إنه لابد من التدكير بان للخير الكثير في الاية الذي يبشر به الارواج الدين يدارون زوجاتهم مفهوماً واسعاً، ومن مصاديقه الواضحة الأولاد الصالحون والأبناء الكرام. ص23

## الآيتان

وَإِنْ أَرَدَتُمُ ٱسْنِبْدَالَ زَوْجٍ مَتَكَانَ زَوْجٍ وَءَانَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَ قِنطَ ارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَكَيْتًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَنَا وَ إِنْمَا مَيْيِنَا ٥ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدَ أَفْضَ بَعَضُ حَتْمَ إِلَى بَعْضٍ وَأَخَذَنَ مِنصَكُم مِيثَلَقًا غَلِيظُ ٢

## سبب اللزول

كان التقليد المتبع قبل الإسلام أنّه إذا أراد الرجل أن يطلق زوجته، ويتزوج بأخرى أن يتّهم الزوجة الأولى بالزنا والخيانة الزوجية فراراً من دفع مهرها، أو يـعمد إلى مـعاملتها بقسوة حتى ترد مهرها الذي قد أخذته من قبل إلى الرجل، ليستطبع أن يعطي ذلك المبلغ للزوجة الجديدة التي يبغي الزواج بها، ويمهرها به.

فنزلت هذه الآيات تستنكر هذا العمل القبيح الظالم بشدّة، وتشجبه وتقبحه وتدعو إلى إنصاف الأزواج وعدم ظلمهنّ في مهورهنّ.<sup>(</sup>

## الأفسير

نزلت الآيتان الحاضر تان لتحميا قسماً آخر من حقوق المرأة، فقد جاءت الآية الأولى تقول: **خوان لردتم استبدلل زوج مكان زوج واتيتم إحداهنّ قنطارا فلا تاخذوا منه شيئا ﴾ فهي** تخبر المسلمين \_إذا عزموا على تطليق الزوجة واختيار زوجة أخرى \_أنّد لا يحق لهم أبداً أن يبخسوا من صداق الزوجة الأولى شيئاً أو يستردوا شيئاً من الصداق إذا كانوا قد سلّموه إلى الزوجة مهما كان مقداره كثيراً وثقيلاً، والذي عبّر عنه في الآية بالقنطار، والقنطار \_كما

تفسير الصافي، ج ١، ص ٤٣٤؛ وتفسير روح المعاني، ج ٤، ص ٢٤٣ ذيل الآية مورد البحث.

٣

سبق يعني المال الكثير وقد جاء في المفردات للراغب: أنَّ القنطار جمع القنطرة، والقنطرة من المال ما فيه عبور الحياة تشبيهاً بالقنطرة \.

لأنَّ المفروض أن تطليق الزوجة الأولىٰ ـ هنا ـ يتمّ لأجل مصلحة الزوج، وليس لأجل انحراف الزوجة عن جادة العفاف والطهر، ولهذا لا معنى لأن تهمل حقوقها القطعية.

ثمّ إنّ الآية تشير في مقطعها الأخير إلى الأسلوب السائد في العهد الجاهلي حيث كان الرجل يتّهم زوجته بالخيانة الزوجية لحبس الصداق عنها، إذ تقول في استفهام إنكاري: **(تاخذونه بهتاذا وإثما مبينا)** أي هل تأخذون صداق الزوجة عن طريق بهتهنّ، واتهامهنّ بالفاحشة، وهو إثم واضح ومعصية بيّنة، وهذا يعني أنّ أصل حبس الصداق عن الزوجة ظلم ومعصية، والتوسل لذلك بمثل هذه الوسيلة الأثيمة معصية أخرى واضحة، وظلم آخر بيّن.

ثم أضاف سبحانه \_ في الآية الثانية من الآيتين الحاضرتين \_ وضمن استفهام إنكاري بهدف تحريك العواطف الإنسانية لدى الرجال بأنّه كيف يحق لكم ذلك، وقد عشتم مع الزوجة الأولى زمناً طويلاً، وكانت لكم معهنّ حياة مشتركة، واختليتم بهن واستمتع كل واحد منكما بالآخر كما لو كنتا روحاً واحدة في جسمين، أفبعد ما كانت بينكما هذه العلاقة الزوجية الحميمة يحقّ لكم \_ أيّها الأزواج \_ أن تبخسوا حق الزوجة الأولى؟ وقد لخسصّ سبحانه كل هذه بقوله: فوكيف تاخذونه وقد أفضى أ بعضكم للن يعفن أفيصح أن تفعلوا ذلك وكأنّكما غريبان لا رباط بينكما ولا علاقة؟

وهذا يشبه قولنا لمن عاشا صديقين حميمين زمناً طويلاً ثمّ تنازعا: كيف تتنازعان وقد كنتم صديقين حميمين سنوات طويلة وأعواماً عديدة؟

وفي الحقيقة أن إرتكاب مثل هذا الفعل في حق الزوجة شريكة الحياة ما هو إلَّا ظلم للنفس.

ثمّ إنّه سبحانه تعالى: ﴿**وأخذن منكم ميثاقًا غليظًا﴾** أي كيف تبخسون الزوجة حقُّها في

٨. ولمزيد التوضيح راجع من تفسيرنا هذا ذيل الآية ١٥ من سورة آل عمران.

٢. «الإفضاء» أصله من «الفضاء»، وهو السعة، وبذلك يكون معنى الإفضاء إيجاد السعة، لأنَّ الإنسان بسبب الإتصال والتعايش مع شخص آخر يكون وكأنه وسع دائرة وجوده، ولهذا استعمل الإفضاء بمعنى الملامسة والإتصال. [ع

الصداق وقد أخذت منكم ـ لدى عقد الزواج بينكما ـ ميثاقاً غليظاً وعهداً موثقاً بأن تؤدوا إليهنّ حقوقهنّ كاملة، فكيف تتنكرون لهذا الميثاق المقدس وهذا العهد المأخوذ منكم لها حالة العقد؟

ثمّ يجب أن نعرف أنّ الآية الحاضرة وإن وردت في مقام تطليق الزوجة الأولى لغرض إحلال زوجة أخرى مكانها إلّا أنّها لا تختصّ بهذا المورد خاصّة، بل تعمّ كل موارد الطلاق الذي يتمّ باقتراح من جانب الزوج ولا تكون لدى الزوجة رغبة في الإفتراق. فإنّه يجب على الزوج في هذه الحالة أن يعطي الصداق بكامله إلى الزوجة إذا أراد أن يطلقها، وأن لا يسترد شيئاً من الصداق إذا كان قد أعطاه إياها، سواء قصد أن يتزوج بامرأة أخرى أو لا. وعلى هذا تكون عبارة: ﴿ولِنْ لَرِدتِم لِستبدلل زَوجِهُ ناظرة في الحقيقة إلى ما كان سائداً

في العهد الجاهلي، وليس له أي دخل في أصل الحكم، فهو ليس قيداً. •

على أنّه ينبغي التنبيه أيضاً إلى أن لفظة «استبدال» تعني طلب البديل، ولهذا يكون قد أخذ فيها قيد الإرادة، فإذا قرنت بكلمة «أردتم» فإغا ذلك لأجل التنبيه إلى نقطة في المقام، وهي أنكم \_عند تهيئة المقدمات والعزم على استبدال زوجة أخرى \_ يجب أن لا تبدأوا من المقدمات غير المشروعة الظالمة، فتضيّعوا مهر زوجتكم إذا أردتم زوجة أخرى. 8008

# سبب الأزول

كانت العادة في الجاهلية أنّه إذا مات رجل وخلف زوجة وأولاداً، وكان الأولاد من زوجة أخرى ورثوا زوجة أبيهم كما يرثون أمواله، أي أنّه كان يحق لهم أن يتزوجوا بها أو يزوجوها لأحد، وأن يتصرفوا فيها كما يتصرفون في المتاع والمال، وقد حدث مثل هذا ـ بعد ظهور الإسلام ـ لأحد المسلمين، فقد مات أحد الانصار يُدعىٰ «أبو قيس» وخلف زوجة وولداً من زوجة أخرىٰ، فاقترح الولد عليها الزواج بها، فقالت تلك المرأة له: إنّي أعتبرك مثل ابني وأنت من صالحي قومك، ولكن آتي رسول الله تتمين فاستأمره واستوضحه الحكم، فأتته فأخبرته، فقال لها رسول الله تتميني: «ارجعي إلى بيتك» فأنزل الله هذه الآية تنهىٰ عن هذا النوع من النكاح بشدة. <sup>(1</sup>

## الأفسير

هذه الآية \_كما ذكرنا في شأن النَّزول \_ تبطل عادة سيئة من العادات الجاهلية المقيتة فتقول: ﴿ولاتنكحواها نكح آباؤكم هن النِّسا﴾ أي لا تنكحوا زوجة أبيكم.

ولكن بما إنّ القانون لا يشمل ما سبق من الحالات الواقعة قبل نزول القمانون عمقب سبحانه على ذلك النّهي بقوله: ﴿ لِلّاها قد سلف﴾.

ثمَّ إنَّه سبحانه لتأكيد هذا النهي يستخدم ثلاث عبارات شديدة حول هذا النوع من

تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

[ع

الزواج والنكاح إذ يقول أوّلاً: **﴿لِنَّه كَانَ فَاحَشَقُهُ** ثُمَّ يضيف قائلاً: **﴿وَهِقْتَابُه** أي عملاً منفراً لا تقبله العقول، ولا تستسيغه الطباع البشرية السليمة، بل تمقته وتكرهه، ثمّ يخــتم ذلك بقوله: **﴿وَساء سبيلاً»** أي أنّها عادة خبيئة وسلوك شائن.

حتى أنّنا لنقرأ في التاريخ أنّ الناس في الجاهلية كانوا يكرهون هذا النوع مـن النكـاح ويصفونه بالمقت، ويسمّون ما ينتج منه من ولد بالمقيت، أي الأولاد المبغوضين.

ومن الواضح أنّ هذا الحكم إنّما هو لمصالح مختلفة وحكم متنوعة في المقام، فإنّ الزواج بإمراة الأب هو من ناحية يشبه الزواج بالأمّ، لأن امرأة الأب في حكم الأمّ الثانية، ومن ناحية أخرى اعتداء على حريم الأب وهتك له، وتجاهل لاحترامه.

مضافاً إلى أنَّ هذا العمل يزرع عند أبناء الأب الميت بذور النفاق بسبب النزاع عـلى نكاح زوجته، وبسبب الاختلاف الواقع بينهم في هذا الأمر (أي في من يتزوج بها).

بل إنَّ هذا النوع من النكاح يوجب الاختلاف والتنافس البغيض بين الأب والولد، لأنَّ هناك تنافساً وحسداً بين الزوجة الأولى والزوجة الثّانية غالباً، فإذا تحقق هذا النكاح (أي نكاح زوجة الأب من جانب الولد) في حياة الوالد (أي بعد طلاقها من الأب طبعاً) كان السبب في الحسد واضحاً، لأنّ امرأة الأب ستحظى بهذا الزواج منزلة أرفع، ممّا يؤدّي إلى تأجج نيران الحسد لدى الزوجة الأخرى أكثر، وأمّا إذا تحقق بعد وفاته فإنّه من المكن أن يوجد لدى الابن نوعاً من الحسد بالنسبة لأبيه.

هذا وليس من المستبعد أن تكون التعابير الثلاثة الواردة في ذم هذا النوع من النكاح إشارات إلى هذه الحِكَم الثلاث لتحريم نكاح إمرأة الأب على وجه الترتيب. عن108 حُرِّمَتْ عَلَيْحَمْ أُمَّهَ عَمَّكُمْ وَسَاتُكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ وَعَمَّتُكُمْ وَحَلَتُكُمْ وَبَنَاتُ الآخِ وَبَنَاتُ الأُخْتِ وَأُمَّهَ تَحَمُ الَّتِى أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخُونَتُكُم مِنَ الرَّضَعَةِ وَأُمَهَتُ نِسَآبٍ حُمْ وَرَبَيْبُ حُمُ الَّتِى فِي حُجُورِحُم مِن نِسَآبٍ كُمُ الَّتِي دَخَلْتُ مِبِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُ مِبِهِ فَ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْحَكُمْ وَحَلَيْهِ لَ أَبْنَا بِحَمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَبِحُمْ وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الأُخْتَكِينِ إِلَا مَاقَدْ سَلَفَ إِنَ اللَّهَ كَانَ عَقُورًا وَإَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الأُخْتَكِينِ إِلَا مَاقَدْ سَلَفَ إِنَ اللَّهُ كَانَ عَقُورًا

#### التفسير

# تمريم الزّواج بالممارم:

في هذه الآية أشار سبحانه إلى النساء اللاتي يحرم نكاحهن والزواج بهن، ويمكن أن تنشأ هذه الحرمة من ثلاث طرق أو أسباب وهي: - الولادة التي يعبّر عنها بالإرتباط النّسبي. - الزّواج الذي يعبّر عنه بالإرتباط السّببي. - الزّضاع الذي يعبّر عنه بالإرتباط الرّضاعي. - الرّضاع الذي يعبّر عنه بالإرتباط الرّضاعي. وقد أشار في البداية إلى النساء المحرمات بواسطة النّسب وهنّ سبع طوائف إذ يسقول فرحمت عليكم أمهاتكم ولناتكم ولخواتكم ومماتكم وخالاتكم وبنات الأخ وبنات الأخت. ويجب التّنبيه إلى أنّ المراد من «الأمّ» ليس هي التي يتولد منها الإنسان دونما واسطة فقط، بل يشمل الجدّة من ناحية الأب ومن ناحية الأمّ وإن علون، كما أنّ المراد من البنت ليس هو البنت بلا واسطة. بل تشمل بنت البنت وبنت الابن وأولادهما وإن نزلن، وهكذا الحال في الطوائف الخمس الأخرى! سورة النساء / الآية ٢٣

[ع

ومن الواضع جداً أنَّ الإنسان يبغض النكاح والزواج بهذه الطوائف من النسوة، ولهذا تحرّمه جميع الشعوب والجماعات (إلا من شذ وهو قليل)، وحستى الجموس الذيسن كمانوا يجوزون هذا النوع من النكاح في مصادرهم الأصلية ينكرونه ويشجبونه اليوم، وإن حاول البعض أن يردّ هذه المبغوضية إلى العادة والتقليد القديم، ولكن عسمومية همذا القمانون وشيوعه لدى جميع أفراد البشر وطوائفه وفي جميع القرون والأعصار تحكي معادة معادة ما فطرية هذا القانون، لأن التقليد والعادة لا يمكن أن يكون أمراً عاماً ودائمياً.

هذا مضافاً إلى أنَّ هناك حقيقة ثابتة اليوم، وهي أنَّ الزواج بين الأشخاص ذوي الفئة المشابهة من الدم ينطوي على أخطار كثيرة، ويؤدّي إلى انبعاث أمراض خفية وموروثة، وتشددها وتجددها (لأنَّ هذا النوع من الزواج يولد هذه الأمراض، بل يساعدها عملى التشدد والتجدد والإنتقال) إلى درجة أنّ البعض لا يستحسن حتى الزواج بـالأقرباء العيدين (فضلاً عن المحارم المذكورة هنا) مثل الزواج الواقع بين أبناء وبـنات العـمومة <sup>(</sup> ويرون أنه يؤدّي هو الآخر أيضاً إلى أخطار تصاعد الأمراض الوارثية.

إلاً أنَّ هذا النوع من الزواج إذا لم يسبب أية مشكلة لدى الأقرباء البعيدين (كما همو الغالب) فإنَّه لا شك يسبب مضاعفات خطيرة لدى الأقرباء القريبين الذين تشتدَّ عندهم ظاهرة وحدة الدم وتشابهه.

هذا مضافاً إلى ضعف الرغبة الجنسية والتجاذب الجنسي لدى المحارم عادة، لأنّ المحارم - في الأغلب - يكبرون معاً، ويشبّون معاً، ولهذا لا ينطوي الزواج فيا بينهم على عنصر المفاجأة وصفة العلاقة الجديدة، لأنّهم تعودوا على التعامل فيا بينهم، فلا يكون أحدهم جديداً على الآخر، بل العلاقة لديهم علاقة عادية ورتيبة، ولا يكن أن يكون بعض الموارد النادرة مقياساً لإنتزاع القوانين الكلية العامّة أو سبباً لنقض مضاداتها، ونحن نعلم أنّ التجاذب الجنسي شرط أساسي لدوام العلاقة الزوجية واستمرار الرابطة العائلية، ولهذا إذا مهزوزة وقصيرة العمر.

١. طبعاً إنّ الإسلام لم يحرّم التزاوج بين أبناء وبنات العمومة، لأنّ هذا النوع من التزاوج ليس مـثل الزواج بالمحارم في الخطورة، واحتمال ظهور مثل هذه الحوادث الخطيرة في هذا النوع من الزواج أقل، وقد لاحظنا بأنفسنا موارد ونماذج عديدة من نتائج هذا النوع من الزواج حيث يكون الأولاد ـفي هذه الحالة ـأكثر سلامة وأفضل فكراً وموهبة من غيرهم.

۳]

﴿وَلَمِهاتِكُم لللاتي لَرَضَعَنَكُم وَأَخُولَتَكُم مِن للرَّضَاعَةَ﴾ يشير الله سبحانه في هذه الآية إلى المحارم الرَّضاعية والقرآن وإن اقتصر في هذا المقام على الإشارة إلى طائفتين من المحارم الرضاعية، وهي الأُم الرضاعية والأُخت الرضاعية فقط، إلَّا أنَّ المحارم الرضاعية \_كما يستفاد من روايات عديدة \_لا تنحصر في من ذكر في هذه الآية، بل تحرم بالرِّضاعة كل من يحرمن من النساء بسبب «النسب» كما يصرِّح بذلك الحديث المشهور المروي عن رسول الله تَنْبَيَنَةُ «يحرم من الرَّضاع ما يحرم من النَّسب» <sup>(</sup>

على أن بيان مقدار الرّضاع الموجب للحرمة والشروط والكيفية المعتبرة فيه، وغـير ذلك من التفاصيل والخصوصيات متروك للكتب الفقهية.

وفلسفة حرمة الزواج بالمحارم الرضاعية هي، أن نشوء ونبات لحم المرتضع وعظمه من لبن إمرأة معينة تجعله بمثابة إينها الحقيقي، فالمرأة التي ترضع طفلاً مقداراً معيناً من اللبن ينشأ وينبت معه ومنه للطفل لحم وعظم، فإنّ هذا النوع من الرضاع يجعل الطفل شبيهاً بأبنائها وأولادها لصيرورته جزء من بدنها كما هم جزء من بدنها، فإذا هم جميعاً (أي الأخوة الرضاعيون والأخوة النسبيون كأنّهم أخوة بالنسب.

ثمّ إنّ الله سبحانه يشير ـ في المرحلة الأخيرة \_ إلى الطائفة الثالثة من النسوة اللاتي يحرم الزواج بهنّ ويذكرهنّ ضمن عدّة عناوين:

ا۔ **وولمهات تسائكم؛** يعني أنَّ المرأة بمجرَّد أن تتزوج برجل ويجري عقد النكاح بينهما تحرم أمها وأم أمها وإن علون على ذلك الرجل.

٢- ﴿وربانبكم اللاتي قي حجوركم من نسائكم اللاتي دخلتم بهن يعني أن مجرّد العمقد على إمرأة لا يوجب حرمة نكاح بناتها من زوج آخر على زوجها الثّاني، بل يشترط أن يدخل بها أيضاً مضافاً على العقد عليها.

إنّ وجود هذا القيد في هذا المورد (دخلتم بهنّ) يؤيد كون حكم أمّ الزوجة الذي مرّ في الجملة السابقة (ولمهات تسائكم) غير مشروط بهذا الشرط، وبعبارة أخرى إن هذا القيد هنا يؤيد ويؤكّد إطلاق الحكم هناك، فتكون النتيجة أنّه بمجرّد العقد على إمرأة تحرم أمّ تلك المرأة على الرجل وإن لم يدخل بتلك المرأة، لخلو ذلك الحكم من القيد المشروط هنا في مورد الرّبيبة. [5

ثم إنّ قيد في حجوركم وإن كان ظاهره يفهم منه أنّ بنت الزوجة من زوج آخر إذا لم ترب في حجر الزوج الثّاني لا تحرم عليه، ولكن هذا القيد بدلالة الروايات، وقطعية هذا الحكم ليس قيداً احترازياً لل هو في الحقيقة إشارة إلى نكتة التحريم لأن أمثال هذه الفتيات اللاتي تقدم أمّهاتها على زواج آخر، هنّ في الأغلب في سنين متدنية من العمر، ولذلك غالباً ما يتلقين نشأتهن وتربيتهن في حجر الزوج الجديد مثل بناته، فالآية تقول إن بنات نسائكم من غيركم كبناتكم أنفسكم، فهل يتزوج أحد بابنة نفسه؟ واختيار وصف الربائب التي هي جمع الرّبيبة (لتربية الزوج الثاني إيّاها فهي مربوبته) إنّا هو لاً.

ثمّ يضيف سبحانه لتأكيد هذا المطلب عقيب هذا القسم قائلاً: ﴿ فَإِنَّ لِم تَكُونُوا دَحَلَتُم بيهنّ فلاجناح عليكم» أي إذا لم تدخلوا بأمّ الرّبيبة جاز لكم نكاح بنانهنّ.

٣- **﴿وحلائل <sup>١</sup> لبنائكم للذين من أصلابكم﴾** والمراد من حلائل الأبناء زوجاتهم، وأمّما التعبير بـ «من أصلابكم» فهو في الحقيقة لأجل أنّ هذه الآية تبطل عمادة ممن العمادات الخاطئة في الجماهلية، حيث كان المتعارف في ذلك العهد أن يتبنى الرجل شخصاً ثمّ يعطي للمشخص المتبني كل أحكام الولد الحقيقي، ولهذا كانوا لا يتزوجون بزوجات هذا النوع من الأبناء كما لا يتزوجون بزوجة الولد الحقيقي تماماً، والتبني والأحكام الرتبة عليها لا أساس ها في نظر الإسلام.

٤- ﴿وَلَن تَجْمُعُوا بِينَ الأَحْتَينَ﴾ يعني أنَّه يحرم الجمع بين الأُختين في العقد، وعلى هـذا يجوز الزواج بالأُختين في وقتين مختلفين وبعد الإنفصال عن الأُخت السابقة.

وبما إنَّ الزواج بِأَختين في وقت واحد كان عادة جارية في الجاهلية، وكان ثمَّة من إرتكبوا هذا العمل فإن القرآن عقب على النهي المذكور بقوله: ﴿ **لِآلها قدسلف ﴾** يعني أنَّ هذا الحكم كالأحكام الأخرى لا يشمل الحالات السابقة، فلا يؤاخذهم الله على هذا الفعل وإن كان يجب عليهم أن يختاروا إحدى الأختين، ويفارقوا الأخرى، بعد نزول هذا الحكم.

يبق أن نعرف أنّ سرّ تحريم هذا النمط من الزواج (أي التزوج بأختين في وقت واحد) في الإسلام لعلّه أن بين الأختين بحكم ما بينهما من نسب ورابطة طبيعية ــ علاقة حبّ ومودّة،

١. والحلائل» جمع والحليلة»، وهي من مادة وحل»، وهي بمعنى المحللة، أي المرأة التي تحل للإنسان، أو من مادة حلول معنى المرأة التي تسكن مع الرجل في مكان واحد وتكون بينهما علاقة جنسية، لأنّ كل واحد منهما يحل مع الآخر في الفراش.

فإذا أصبحتا متنافستين في ظل الإنتماء إلى زوج واحد لم يمكنهها الحفاظ على تلك المودّة والمحبّة والعلاقة الودية بطبيعة الحال، وبهذه الصورة يحدث هناك تضاد عاطني في وجود كل من الأختين يضرّ بحياتهما، لأن كلّ واحدة منهما ستعاني حينئذٍ وبصورة دائمية من صراع حالتين نفسيتين متضادتين هما دافع الحب، وغريزة التنافس، وهو صراع نفسي مقيت ينطوي على مضاعفات خطيرة لا تحمد عقباها.

ثمّ إنّ بعض المفسّرين احتمل أن تعود جملة **ولِلّا جا قد سلف ﴾ إلى** كل المحارم من النسوة اللّاتي مرّ ذكرهنّ في مطلع الآية فيكون المعنى: إذا كان قد أقدم أحد في الجاهلية على التزوج بإحدى النساء المحرم عليه نكاحهنّ لم يشمله حكم تحريم الزواج بهنّ هذا، وكان ما نتج من ذلك الزواج الذي حرم في ما بعد من الأولاد شرعيين، وإن وجب عليهم بعد نزول هذه الآية أن يتخلوا عن تلكم النساء، ويفارقوهنّ.

وتناسب خاتمة هذه الآية أعني قوله سبحانه وتعالى: **﴿إِنَّ الله كَانَ مُغُورًا رَحِيمًا﴾ هـ**ـذا المعنى الأخير.

રુજ

وَٱلْمُحْصَنَنْتُ مِنَ ٱلنِّسَاءِ إِلَّا مَامَلَكَتْ أَيْمَنْنُكُمُ مَحْصِنِينَ عَيَرَ مُسَفِحِينَ فَمَا لَكُمُ مَّاوَرَآءَ ذَالِحَكُمُ أَن تَبْتَعُوا بِأَمْوَالِكُم تُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ فَمَا أَسْتَمْتَعْثُم بِهِ مِنْهُنَّ فَنَا تُوَهُنَ أُجُورَهُ بَ فَرِيضَةً وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ مِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ال

#### الأغسير

هذه الآية تواصل البحث السابق حول النساء اللاتي يحسرم نكساحهنّ والزواج بهسنّ وتضيف قائلة:

**ووللمحصنات من للنِّسا.»** أي ويحرم الزواج بالنساء، اللاتي لهنَّ أزواج.

والمحصنات جمع المحصنة وهي مشتقة من «الحصن»، وقد أطلقت على المرأة ذات الزوج لاُمُها بالزواج برجل تكون قد أحصنت فرجها من الفجور، وكـذا أطـلقت عـلى النسـاء العفيفات النقيات الجيب، أو اللاتي يعشن في كنف رجل وتحت كـفالته وبـذلك يحـفظن أنفسهن ويحصنها من الفجور والزنا.

وقد تطلق هذه اللفظة على الحرائر مقابل الإماء، لأن حريتهنّ تكون بمـثابة حـصن يحفظهنّ من أن يتجاوز حدوده أحد دون إذنهنّ، إلّا أنّه من الواضح أنّ المراد بها في الآية الحاضرة هو ذوات الأزواج.

إنَّ هذا الحكم لا يختص بالنساء المحصنات المسلمات، بل يشمل المحصنات حتى غـير المسلمات، أي إنَّه يحرم الزواج بهنَّ مهما كان دينهنَّ.

نعم يستثنى من هذا الحكم فقط النساء المحصنات الكتابيات اللّاتي أسّرهنّ المسلمون في الحروب، فقد اعتبر الإسلام أسرهنّ بمثابة الطلاق من أزواجهنّ، وأذن أن يـتزوج بهـنّ

۳]

المسلمون بعد انقضاء عدتهنَّ أو يتعامل معهنَّ كالإماء كما قال سـبحانه: ﴿إِلَّاها هـلكنتُ أيمانكه».

ولكن هذا الاستثناء (استثناء منقطع يعني أن هـذه النسـاء الحـصنات اللاتي وقـعن أسيرات في أيدي المسلمين لا يعتبرن محصنات لأن علاقتهنّ بأزواجهنّ قد انقطعت بمجرّد وقوعهنّ أسيرات، تماماً كما تنقطع علاقة النساء غـير المسـلمات بأزواجـهن بـاعتناقهنّ الإسلام في صورة استمرار الزوج السابق على كفره، فيكنّ في مصاف النساء الجرّدات من الأزواج (أي غير الحصنات).

ومن هذا يتّضح أنّ الإسلام لا يسمح مطلقاً بأن يتزوج المسلمون بالنساء المحصنات حتى الكتابيات وغير هنّ من أهل الديانات الأخرى، ولهذا قرّر لهنّ العدّة، ومنع من الزواج بهنّ في تلك الفترة.

وفلسفة هذا الحكم تتمثل في أن هذا النوع من النساء إمّا يجب أن تعاد إلى دار الكفر، أو يبقين هكذا بدون زوج بين المسلمين، أو تقطع علاقتهنّ بالزوج السابق، ويتزوجن مس جديد بزوج آخر، وحيث إنّ الصورة الأولى تخالف الأسس التربوية الإسلامية، كسا أن الصورة الثانية عملية ظالمة، ولهذا لا تبقى إلّا صورة واحدة وهي الصورة الثالثة.

ويظهر من بعض الروايات التي ينتهي إسنادها إلى أبي سعيد الخدري أنّ الآية نزلت في سبايا غزوة أوطاس <sup>7</sup> وأنّ النّبيﷺ سمح للمسلمين بأن يتزوجوا بهنّ بعد التأكد من كونهنّ غير حبالي أو يعاملن كما تعامل الأمة، وهو يؤيّد الصورة الثالثة التي أشرنا إليها في ما سبق.

ثمّ إنّ الله سبحانه أكّد هذه الأحكام الواردة في شأن المحارم من النساء ومن شــابههنّ حيث قال: **وكتاب** *الله عليكم***،** وعلى هذا لا يمكن تغيير هذه الأحكام أو العدول عنها أبداً.

ثمّ إنّه يشير سبحانه إلى حلّية الزواج بغير هذه الطوائف من المذكورات في هذه الآية والآيات السابقة إذ يقول: **فوأحل لكم ها وراء ذلكم أن تسبتغوا بأهوالكم هحصنين تس**ير **مسافحين»** أي إنّه يجوز لكم أن تتزوجوا بغير هذه الطوائف من النساء شريطة أن يتمّ ذلك وفق القوانين الإسلامية وأن يرافق مبادىء الفقه والطهر ويبتعد عن جادة الفجور والفسق.

مقدار عدتهن حيضة واحدة أو وضع حملهن إذا كن حبالي.

٢. وأوطاس» منطقة وقعت فيها إحدى المعارك الإسلامية وهو وأد في ديار بني هوازن.

5]

وعلى هذا يكون معنى «محصنين» في الآية والذي هو إشارة إلى حال الرجال همو «عفيفين»، وعبارة «غير مسافحين» تأكيد لهذا الوصف، لأنّ السفاح (الذي هو وزن كتاب) يعني الزنا وأصله من السفح وهو صب الماء أو الأعمال العابثة والأفعال الطائشة وبما إنّ القرآن يستخدم ـ في مثل هذه الموارد ـ الكنايات يكون المراد من السفاح الزنا واللقاء الجنسي غير المشروع.

وجملة **﴿أَنْ تَبْتَغُوا بِأَهُوالنَّكُمُ ﴾** إشارة إلى أنَّ العلاقة الزوجية إمَّا يجب أن تتمّ من خلال الزواج مع دفع صداق ومهر، أو من خلال تملك أمة في لقاء دفع قيمتها <sup>(</sup> .

كما أنّ عبارة «غير مسافحين» في الآية الحاضرة لعلها إشارة إلى حقيقة أنّ الهدف من الزواج يجب أن لا يكون فقط إطفاء الشهوة، وتلبية الرغبة الجنسية، بـل الزواج قـضية حيوية هامّة تهدف لغاية جد سامية يجب أن تكون الغريزة الجنسية في خدمتها أيضاً. ألا وهو بقاء النوع البشري، وحفظه من التلوث والانحراف.

# الزُّواج المؤقت في الإسلام:

يقول سبحانه: (فعالستمتعتم به منهن فاتوهن أجورهن فريغىة به أي إنه يجب عليهم دفع أجور النساء اللاتي تستمتعون بهن، وهذا القسم من الآية إشارة إلى مسألة الزواج المؤقت أو ما يسمّى بالمتعة، ويستفاد منها أنّ أصل تشريع الزواج المؤقت كان قطعياً ومسلماً عند المسلمين قبل نزول هذه الآية، ولهذا يوصي المسلمون في هذه الآية بدفع أجورهنّ. وحيث إنّ البحث في هذه المسألة من الأبحاث التفسيرية والفقهية والاجتاعية المهمّة جداً يجب دراستها من عدّة جهات هي: ٩- القرائن الموجودة في هذه الآية التي تؤكّد دلالتها على الزواج المؤقت. ٢- إنّ الزواج المؤقت كان في عصر رسول الله تَبَكَنَّ ولم ينسخ. ٢- إنّ الزواج المؤقت كان في عصر رسول الله تَبَكَنَّ ولم ينسخ.

لقد بحثنا بالتفصيل عن برنامج الإسلام حول تحرير العبيد وما هناك من تخطيط دقيق في النظام الإسلامي في هذا المجال، ذيل الآية ٤ من سورة محمد.

وأمّا بالنسبة إلى النقطة الأولى فلابدً من الإلتفات إلى أمور:

**أولاً:** إنَّ كلمة المتعة التي اشتق منها لفظة «استمتعتم» تعني الزواج المؤقت، وبـعبارة أخرى المتعة حقيقة شرعية في هذا النوع من الزواج، ويـدل عـلى ذلك أنَّ هـذه الكـلمة استعملت في هذا المعنى نفسه في روايـات النّـبي الأكـرم<sup>يَّيَوَ</sup> وكـلمات الصـحابة مـراراً وتكراراً .

ثانياً: إنّ هذه اللفظة إذا لم تكن بالمعنى المذكور يجب أن تفسّر حتماً بمعناها اللّغوي وهو «الإنتفاع» فيكون معنى هذا المقطع من الآية هكذا: «إذا انتفعتم بالنساء الدائمات فادفعوا إليهن أجورهن» في حين أنّنا نعلم إن دفع الصداق والمهر غير مقيد ولا مشروط بالإنتفاع بالزوجات الدائمات بل يجب دفع تمام المهر \_بناء على ما هو المشهور لا بين الفقهاء \_أو نصفه على الأقل إلى المرأة بمجرّد العقد للزواج الدائم عليها.

ثالثاً: إنّ كبار «الصحابة» و «التابعين» مثل ابن عباس العالم (المفسّر الإسلامي الكبير) وأبي بن كعب، وجابر بن عبد الله الأنصاري، وعمران بن الحصين، وسعيد بن جبير، ومجاهد، وقتادة والسدي، وجماعة كبيرة من مفسّري أهل السّنة، وجميع مفسّري أهل البيت، فهموا من الآية الحاضرة حكم الزواج المؤقت إلى درجة أنّ الفخر الرازي – رغم ما عهد عنه من التشكيك الكثير في القضايا المرتبطة بالشيعة وعقائدهم قال بعد بحث مفصل: والذي يجب أن يعتمد عليه في هذا الباب أن نقول أنّها منسوخة وعلى هذا التقدير فلو كانت هذه الآية دالة على أنّها مشروعة لم يكن ذلك قادحاً في غرضنا، وهذا هو الجواب أيضاً عن تمسكهم بقراءة أبي وابن عباس فإنّ تلك القراءة بتقدير ثبوتها لا تدل إلا على أنّ المستقدير كانت مشروعة، ونحن لا ننازع فيه، إنّا الذي نقوله أن النسخ طرأ عليه.

وابعاً. اتفق أغمّة أهل البيت ﷺ وهم أعلم الناس بأسرار الوحي، على تـفسير الآيـة المذكورة بهذا المعنى (أي بالزواج المؤقت) وقد وردت في هذا الصعيد روايات كثيرة منها. ما عن الإمام الصادقﷺ أنّه قال: «المتعة نزل بها القرآن وجرت بها السنّة من رسـول

[ع

وعن الإمام الباقرﷺ أنّه قال في جواب سؤال أبي بصير حول المتعة: نزلت في القرآن فجالستحتميم به هنهتي فاتتوهتي أجورهتي فريضة به <sup>(</sup> وعن الإمام الباقرﷺ أيضاً أنّه قال: في جواب عبد الله بن عمير الليثي الذي سأل عن المتعة: «أحلّها الله في كتابه وعلى لسان نبيّه فهي حلال إلى يوم القيامة»<sup>( )</sup>.

ہدوث

#### **1\_ مل نسغ هذا المكم؟**

لقد إتفق عامّة علماء المسلمين، بل قامت ضرورة الدين على أنّ الزواج المؤقت (المتعة) كان أمراً مشروعاً في صدر الإسلام (والكلام حول دلالة الآية الحاضرة على مشروعية المتعة لا ينافي قطعية وجود أصل الحكم لأنّ المخالفين يرون ثبوت مشروعية هذا الحكم في السنة النبوية)، بل كان المسلمون في صدر الإسلام يعملوا بهذا الحكم، والعبارة المعروفة المروية عن عمر: «متعتان كانتا على عهد رسول الله وأنا محرمهما ومعاقب عليهما، متعة النساء ومتعة الحج» دليل واضح على وجود هذا الحكم في عصر النبي تتبيني منهما في الأمر أنّ من خالف هذا الحكم إدعى أنه قد نسخ في ما بعد، وحرم هذا النوع من الزواج.

ولكن الملفت للنظر هو أنّ الروايات الناسخة لهذا الحكم التي ادعوها مضطربة اضطراباً كبيراً، فبعضها يقول: إنّ النّبيﷺ نفسه هو الذي نسخ هذا الحكم، وعلى هذا يكون الناسخ لهذا الحكم القرآني هو السنّة النبوية، وبعضها يقول: إنّ ناسخه هو آية الطلاق إذ يسقول سبحانه: فإذا طلقتم للنساء فطلقوهن لعدّتهن» في حين أنّ هذه الآية لا تسر تبط بسالمسألة المطروحة في هذا البحث لأنّ هذه الآية تبحث في الطلاق، في حين أن الزواج المؤقت (أو المتعة) لا طلاق فيه، والإفتراق بين الطرفين في هذا الزواج يتمّ بانتهاء المدّرة.

إنَّ القدر المتيقن في المقام هو أن أصل مشروعية هذا النوع من الزواج في زمن النّبي ﷺ أمر قطعي ومفروغ عنه، وليس ثمَّة أي دليل يمكن الاطمئنان إليه ويثبت نسخ هذا الحكم، ولهذا فلابدٌ من أن نحكم ببقاء هذا الحكم، بناء على ما هو مقرر وثابت في علم الأصول.

- تفسير البرهان، ج ١، ص ٣٦٠؛ أصول الكافي، ج ٥، ص ٤٤٩.
  - المصدر السابق.
- ٣. تفسير كنز العرفان، ج ٢، ص ١٥٨؛ تفسير القرطبي، ج ٢، ص ٣٦٥، ذيل الآية ١٩٦ من سورة البقرة.

۳]

لم ينسخ في زمن رسول الله ﷺ ... وإلخ.

ثمَّ إن من البديهي أنَّه لا يحق لأحد إلَّا النَّبِي تَبَيُّنُّ أن ينسخ الأحكام، فهو وحده يحق له ــ وبأمر من الله سبحانه وإذنه \_أن ينسخ بعض الأحكام، وقد سد باب نسخ الأحكام بعد وفاة النَّبي تماماً، وإلَّا لاستطاع كل واحد أن ينسخ شـيئاً مـن الأحكـام الإلهـيَّة حسب اجتهاده ومزاجه، وحينئذٍ لا يبق شيء من الشريعة الخالدة الأبدية، وهذا مضافاً إلى أنّ الإجتهاد في مقابل النص النّبوي لا ينطوي على أية قيمة أبداً.

والملفت للنظر أننا نقرأ في صحيح الترمذي الذي هو من صحاح أهل السنَّة المعروفة. وكذا عن الدارقطني أنَّ رجلاً من أهل الشام سأل «عبد الله بن عمر» عن التمتع بالعمرة إلى الحج، فقال ابن عمر: حسن جميل، قال: فإنَّ أباك كان ينهي عنها، فقال: ويلك فإن كان أبي نهي عنها وقد فعله رسول الله تَبْكَلُهُ وأمر به أفبقول أبي آخذ، أم بأمر رسول الله ﷺ قم عنَّى ﴿ وقد ورد نظير هذا الحديث وبنفس الصورة التي قرأتها حول زواج المتعة عن «عبد الله

بن عمر» في صحيح الترمذي ً.

وجاء في كتاب «المحاضرات» للراغب أنَّ رجلاً من المسلمين كان يفعلها (أي المـتعة) فقيل له: عمّن أخذت حلَّها؟ فقال: عن عمر، فقالوا: كيف ذلك وعمر هو الذي نهى عنها وعاقب على فعلها؟ فقال: لقوله: متعتان كانتا على عهد رسولالله، وأنا أحرمهما وأعاقب عليهما متعة الحج ومتعة النساء، فأنا أقبل روايته في شرعيتها على عهد رسول الله تَتَقَلُّهُ، وما أقبل نهيه من قبل نفسه ".

ثمَّ إن هناك مطلباً آخر لابدً أن نذكِّر به هنا، وهو أن الذين ادَّعوا نسخ هذا الحكم (أي انتساخه) قد واجهوا مشكلات عديدة، منها أنَّه صرَّح في روايات عديدة في مصادر أهل السنة بأنَّ هذا الحكم لم ينسخ في عهد رسول الله تَتَكَثُّ أبداً. بل نهي عنه في عهد عمر، وعلى

١. المراد من متعة الحج التي حرّمها عمر هو لو أنّنا صرفنا النظر عن حج التمتع، فإن حج التمتع عبارة عن الأمر التالي: إنَّ يحرم الشخص أوَّلاً. ثمَّ بعد الإتيان بمناسك «العمرة» يخرج من احرامه (فيحلُّ له كل شيء حتى الجماع) ثمّ يحرم من جديد ليؤدّي مناسك الحج من تاسع ذي الحجّة، وقد كان الناس في الجاهلية يبطَّلون هذا العمل ويستغربون ممن يدخل مكَّة أيام الحج ثمَّ يأتي بالعمرة ويخرج من إحرامه قبل أن يأتي بالحج، ولكن الإسلام أباح هذا وقد صرّح بهذا الأمر في الآية ١٨٦ من سورة البقرة. ٢. شرح اللمعة الدمشقية، ج٢، كتاب النكاح. ٢٠ ٣. تفسير كنز العرفان، ج٢، ص ١٥٩ الهامش.

هذا يجب على مدعي النسخ أن يجيبوا على هذه الروايات البالغة \_عدداً \_عشرين رواية. جمعها العلّامة الأميني لله مفصلة في الجزء السادس من «الغدير» وها نحن نشير إلى نموذجين منها:

ا- روي في صحيح مسلم عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنّه كان يقول: كنا نستمتع بالقبضة من التمر والدقيق الأيّام على عهد رسول الله ﷺ وأبي بكر حتى ــثمّ ــنهى عنه عمر في شأن عمرو بن حريث .

٢- وفي حديث آخر في كتاب «الموطأ» لمالك و«السنن الكبرى» للسبيهتي روي عسن «عروة بن زبير» إنّ خولة بنت حكيم دخلت على عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقالت: إنّ ربيعة بن أميّة استمتع بامرأة مولدة فحملت منه فخرج عمر رضي الله عنه يجرّ رداءه فزعاً فقال: هذه المتعة لو كنت تقدمت فيه لرجمته، (أي أمنع منها من الآن) <sup>٢</sup>.

وفي كتاب «بداية المجتهد» تأليف «ابن رشد الأندلسي» نقرأ أيضاً أنّ جابر بن عبد الله الأنصاري كان يقول: تمتعنا على عهد رسول الله يَتَبَرَّلاً وأبي بكر ونصفاً من خلافة عمر ثمّ نهى عنها عمر الناس<sup>7</sup>.

والمشكلة الأخرى هي أنّ الروايات التي تتحدث عن نسخ حكم المتعة في عهد رسول الله مضطربة ومتناقضة جدّاً، فبعضها يقول نسخ في خيبر وبعضها يقول: نسخ يوم فستح مكّة، وبعض يقول: في معركة تبوك وآخر يقول: يوم أوطاس وما شابه ذلك، ومن هنا يتبيّن إنّ هذه الأحاديث المشيرة إلى النسخ موضوعة برمتها لما فيها من التناقض البيّن والتضارب الواضح.

من كل ما قلناه اتّضح أنّ ما كتبه صاحب تفسير المنار حيث قال: «وقد كنّا قــلنا في (محاورات المصلح والمقلد) التي نشرت في المجلدين الثالث والرابع من المنار أنّ عمر نهى عن المتعة اجتهاداً منه وافقه عليه الصحابة ثمّ تبيّن لنا أنّ ذلك خطأ فنستغفر الله منه»<sup>٤</sup>.

إنّه حديث العصبية لأنّ هناك في مقابل الرّوايات المتضاربة المتناقضة التي تتحدث عن انتساخ حكم المتعة في عهد رسول اللهﷺ روايات تصرّح باستمرار المسلمين على ممارسة

الغدير، ج ٦، ص ٢٠٥ و٢٠٦.
 ١٦ الغدير، ج ٦، ص ٢٠٠ وكنزالعمال، ج ٦٦، ص ٥٢٠.
 ٢٠ الغدير، ج ٦، ص ٢٠٤ وكنزالعمال، ج ٦٦، ص ٥٢٠.
 ٣. بداية المجتهد، ج ٢، ص ٤٧، كتاب النكاح.

هذا الأمر (أي المتعة) إلى عهد عمر، وعلى هذا ليس المقام مقام الإعتذار ولا الاستغفار، فالشواهد التي ذكرناها سابقاً تشهد بأنّ كلامه الأوّل مقترن بالحقيقة وليس كلامه الثّاني كذلك.

ولا يخفى أنّه لا «عمر» ولا أي شخصية أخرى حتى أثمّة أهل البيت ﷺ وهم خــلفاء النّبيﷺ بقادرين على نسخ أحكام ثبتت في عهد رسول اللهﷺ بل لا معنى للنسخ \_أساساً \_ بعد وفاة النّبيﷺ وانسداد باب الوحي وانقطاعه، وحملهم كلام «عمر» على الاجتهاد مثير للعجب، لأنّه من «الاجتهاد» في مقابل «النص».

وأعجب من ذلك أنّ جماعة من فقهاء السنّة اعتبروا الآيات المرتبطة بأحكام الزواج مثل الآية ٦ من سورة المؤمنين ناسخة لآية المتعة، وكانّهم تصوّروا أن زواج المتعة ليس زواجاً أصلاً، في حين أنّه أحد أقسام الزواج.

#### ٢\_ الزَّواع المؤقت ضرورة إمِتماعية

۳]

هناك قانون عام وهو أنّ الغريزة البشرية الطبيعية إذا لم تلبّ بصورة صحيحة سلك الإنسان لإشباعها وتلبيتها طريقاً منحرفاً، لأنّ من الحقائق المسلمة غير القابلة للإنكار أن الغرائز الطبيعية لا يمكن أن يقضى عليها بالمرّة وحتى أننا إذا استطعنا أن نسقضي عسليها ــ افتراضاً ــلم يكن هذا العمل عملاً صحيحاً، لأنّه حرب على قانون من قوانين الخلقة.

وعلى هذا فإنّ الطريق الصحيح هو أن نشبع هذه الحاجة. ونلبّي هذه الغريزة بطريقة معقولة، وأن نستفيد منها في سبيل البناء.

على أنّنا لا يمكننا أن ننكر أنّ الغريزة الجنسية هي إحدى أقوى الغرائز الإنسانية إلى درجة أن بعض الحللين النفسانيين اعتبرها الغريزة الإنسانية الأصيلة التي إليها ترجع بقية الغرائز الأخرى.

فإذاكان الأمر كذلك يُثار سؤال في المقام وهو أنّه قد يكون هناك من لا يمكنه \_وفي كثير من الظروف والأحوال \_ أن يتزوج بالزواج الدائم في سنّ خاص، أو يكون هـناك مـن المتزوجين من سافر في رحلة طويلة ومهمّة بعيدة عن الأهل فيواجـه مشكـلة الحـاجة الجنسية الشديدة التي تتطلب منه التلبية والإرضاء. خاصّة وأنّ هذه المسألة قد اتّخذت في عصرنا الحاضر الذي أصبح فيه الزواج \_بسبب طول مدّة الدراسة وبعد زمـن التـخرج **č**]

وبعض المسائل الاجتماعية المعقدة التي قلّما يستطيع معها الشـباب أن يـتزوجوا في سـنّ مبكرة، أي في السن التي تعتبر فترة الفوران الجنسي لدى كل شاب \_اتّخذت صفة أكثر عنفاً وضراوة، ترى ما الذي يجب عمله في هذه الحالة؟

هل يجب حثَّ الناس على أن يقمعوا هذه الغريزة (كما يفعل الرهبان والراهبات)؟

أو أنَّه يجب أن يفسح لهم المجال لأن يتحرروا جنسياً فيفعلوا ما شاؤوا أن يفعلوا، فتتكرر الصورة المقرّفة؟

أو أن نسلك طريقاً ثالثة تخلو عن مشاكل الزواج الدائم. كما وتخلو عن مفاسد التحرر الجنسي أيضاً؟

وخلاصة القول إنّ الزواج الدائم لم يكن لا في السابق ولا في الحاضر بقادر على أن يلبّي كل الاحتياجات الجنسية، ولا أن يحقق رغبات جميع الفئات والطبقات في الناس، فنحن لذلك أمام خيارين لاثالث لهما وهما: إمّا أن نسمح بالفحشاء والبغاء ونعترف به (كما هو الحال في المجتمعات المادية اليوم حيث سمحوا بالبغاء بصورة قانونية) أو أن نعالج المسألة عن طريق الزواج المؤقت (المتعة) فما هو يا ترى جواب الذين يعارضون فكرة البغاء، وفكرة المتعة، على هذا السؤال الملح؟

إنّ أطروحة الزواج المؤقت (المتعة) ليست مقيدة بشرائط النكاح الدائم لكي يقال بأنّها لا تنسجم ولا تتلاءم مع عدم القدرة المالية. أو لا تتلاءم مع ظروف الدراسة. كما لا تنطوي على اضرار الفحشاء والبغاء ومفاسده وويلاته.

#### ٣\_ مؤامَّذات على الزواج المؤقت

نعم هناك مؤآخذات تؤخذ على الزواج المؤقت لابدٌ أن نذكرها هنا، ونجـيب عـليها باختصار:

أ) ربّما يقال: ما الفرق بين «الزواج المؤقت» و«الزنا»، أليس كلاهما بيع للجسد لقاء دفع مبلغ معين، وفي الحقيقة ليس وصف الزواج المؤقت سوى ستار على وجه الفحشاء والزنا، نعم غاية الفرق بين الأمرين هو إجراء ما يسمّىٰ بالصيغة، وهي ليست سوى عبارة بسيطة.

**والجواب هو:** إنّ الذين يرددون هذا الكلام كأنّهم لم يطّلعوا أصلاً على مفهوم الزواج المؤقت وحقيقته، لأنّ الزواج المؤقت ليس عبارة عن مجرّد كلمتين تقال وينتهي كل شيء،

۲

بل ثمَّة مقررات نظير ما في الزواج الدائم، يعني أنَّ المرأة المتمتع بها تكون ـ طوال المـدَّة المضروبة في الزواج المؤقت خاصّة بالرجل المتمتع، ثمّ عندما تنتهي المدَّة المـذكورة يجب على المرأة أن تعتد، يعني أن تمتنع من الزواج مطلقاً برجل آخر لمدَّة خمسة وأربعين يوماً على الأقل، حتى يتبيَّن أنَّها حملت من الرجل الأوّل أو لا، على أنَّها يجب أن تـعتد حـتى إذا توسّلت بوسائل لمنع الحمل أيضاً وإذا حملت من ذلك الرجل وأتت بوليد وجب أن يتكفله ذلك الرجل كما يتكفل أمر ولده من الزواج الدائم ويجري عليه من الأحكام كل ما يجري على الولد الناشىء من الزواج الدائم، في حين أنَّ الزنا والبغاء لا ينطوي على أي شيء من هذه الشروط والحدود، فهل يكن أن نقيس هذا الزواج بالبغاء؟

نعم إنّ بين الزواج المؤقت والزواج الدائم بـعض الفـروق مـن حـيث التـوارث بـين الزوجتين والنفقة وبعض الأحكام. ولكن هذه الفروق لا تسـبب في أن يجـعل «الزواج المؤقت» في رديف البغاء. خلاصة القول: إنّ المتعة نوع من الزواج بقررات الزواج والنكاح.

**ب) إنّ** «الزواج المؤقت» يتيح لبعض الأشخاص من طلاب الهوى أن يسيء استعمال هذا القانون، وأن يرتكبوا كل فاحشة تحت هذا الستار لدرجة أن ذوي الشخصيات مـن الناس لا تقبل بمثل هذا الزواج، بل و تأنف منه كما أن ذوات الشخصية من النساء يأبين ذلك أيضاً.

**والجواب هو: وأ**ي قانون في عالمنا الراهن لم يسأ استعماله؟ وهل يجوز أن نمنع من الأخذ بقانون تقتضيه الفطرة البشرية وتمليه الحاجة الاجتماعية الملحّة بحجّة أنّ هناك من يسيء استعماله، أم أن علينا أن نمنع من سوء استخدام القانون الصحيح؟

لو أنّ البعض استغل موسم الحج لبيع المخدرات على الحجيج ـ افتراضاً ـ فهل يجب أن نمنع من هذا التصرف الشائن. أم نمنع من اشتراك الناس في هذا المؤتمر الإسلامي العظيم؟

وهكذا الأمر في المقام، وإذا لاحظنا بعض الناس من ذوي الشخصيات يكره الأخـذ بهذا القانون الإسلامي (أي الزواج المؤقت) لم يكشف ذلك عن عيب في القانون، بل يكشف عن عيب في العاملين به، أو بتعبير أصح: يكشف عن عيب في الذين يسيئون اسـتخدام القانون.

فلو أنَّ الزواج المؤقت اتَّخذ في المجتمع المعاصر صورته الصحيحة، وقــامت الحكــومة

طبعاً ليس هناك أي فرق بين أولاد الزواج المؤقت وأبناء الزواج الدائم من هذه النواحي.

[ع

الإسلامية بتطبيقه على النحو الصحيح، وضمن ضوابطه ومقرراته الخاصّة به، أمكن المنع من سوء استخدام المستغلين لهذا القانون، كما لم يعد ذوو الشخصيات يكرهون هذا القانون ويرفضونه عند وجود ضرورة إجتماعية أيضاً.

**ج)** يقولون: إنَّ «الزواج المؤقت» يتسبب في أن ينشأ في المجتمع أطفال بلا أسر، تماماً كما يحصل من البغاء من الأولاد الغير الشرعيين.

والجواب هو: إنّ الإجابة على هذه المؤاخذة تتّضح تماماً ممّا قلناه، لأنّ الأولاد غير الشرعيين غير مرتبطين بآبائهم ولا أمهاتهم من الناحية القانونية، في حين أنّ الأولاد الناتجين من الزواج المؤقت لا يختلفون في أي شيء عن الأولاد الناشئين من الزواج الدائم حتى في الميراث وسائر الحقوق الاجتماعية، وهذا الاعتراض نشأ من عدم الإنتباه إلى هذه الحقيقة الساطعة في صعيد الزواج المؤقت.

#### ٤\_ «راسل» والزواع المؤقت

في خاتمة هذا البحث من المفيد الإشارة إلى موضوع هام ذكره في هـذا الجــال العـالم الإنجليزي المعروف «برتراند راسل» في كتابه: «الزواج والأخــلاق» تحت عــنوان «زواج اختياري».

لقد كتب راسل بعد أن ذكر اقتراحاً لأحد قضاة محاكم الشباب يدعى «بن بي ليندسي» في مجال «الزواج الودّي أو الزواج الاختياري» قائلاً: وفق هذا الإقتراح يجب أن يكون الشباب قادرين على أن يدخلوا في نوع جديد من الزواج يختلف عن الزواج المـتعارف (الدائم) من ثلاث نواح:

**أوّلًا:** أن لا يقصد الطرفان الحصول على أبناء، ولهذا يجب أن يتعرفوا على أفضل السبل لمنع الحمل.

**وثانياً:** أن يتمّ الإفتراق بين الطرفين بأبسط الطرق وأسهلها.

**وثالثاً:** أن لا تستحق المرأة أي نفقة من الرجل بعد وقوع الإفتراق والطلاق بينهها.

ثمّ إنّ راسل بعد أن يذكر خلاصة ما اقترحه «ليندسي» يقول: وإنّي لأتصور أنّ مثل هذا الأمر لو اعترف به القانون لأقبل جمهور كبير من الشباب وخاصّة الطلبة الجامعيين على الزواج المؤقت ولدخلوا في حياة مشتركة مؤقتة، حياة تتمتع بالحرية، وخالصة من كثير من التبعات والعواقب السئية للعلاقات الجنسية الطائشة، الراهنة» <sup>(</sup>

١. من كتاب (زناشوڻي وأخلاق)، ص ١٨٩ ـ ١٩٠.

۳]

إنّ هذا الطرح \_كما تلاحظ أيّها القارىء الكريم \_ حول الزواج المؤقت يشابه إلى حدّ كبير قانون الزواج المؤقت الإسلامي، غاية ما هنالك إنّ الشروط التي قرّرها الإسلام في صعيد «الزواج المؤقت» أوضح وأكمل من نواحي كثيرة ممّا اعتبر في ذلك الطرح (الذي اقترحه ليندسي)، هذا مضافاً إلى أنّ المنع من تكون الولد في الزواج المؤقت الإسلامي غير محضور وإنّ الإنفصال سهل، كما أنّه لا تجب النفقة في هذا الزواج على الرجل.

ثمّ إنّ الله سبحانه قال: ...بعد ذكر وجوب دفع المهر .. **﴿ولا مِناع عليكم في ما تراضيتم به** من يعد للفريضة ﴾ وهو بذلك يشير إلى أنّه لا مانع من التغيير في مقدار الصداق إذا تراضى طرفا العقد، وعلى هذا الأساس يكون الصداق نوعاً من الدين الذي يخضع للتغبير من زيادة أو نقصان إذا تراضيا. (ولا فرق في هذا الأمر بين العقد المؤقت والعقد الدائم وإن كانت الآية الحاضرة \_كما شرحنا ذلك سلفاً \_ تدور حول الزواج المؤقت).

ثم إنّ هناك احتمالاً آخر في تفسير الآية أيضاً وهو أنّه لا مانع من أن يقدم الطرفان ـ بعد انعقاد الزواج المؤقت على تمديد مدّة هذا الزواج وكذا التغيير في مقدار المهر برضا الطرفين، وهذا يعني أنّ مدّة الزواج المؤقت قابلة للتمديد حتى عند إشرافها على الانتهاء (أي قبيل انتهائها) بأن يتفق الزوجات أن يضيفا على المدّة المتفق عليها في مطلع هذا الزواج، مدّة أخرى معينة لقاء إضافة مقدار معين من المال إلى الصداق المتفق عليه أوّلاً (وقد أشير في روايات أهل البيت بيكا إلى هذا التّفسير أيضاً).

ثمّ إنّه سبحاند قال: **﴿لِنَ الله كان عليما حكيماً ﴾** يريد بذلك أنّ الأحكام المذكورة في هذه الآية تتضمّن خير البشرية وصلاحها وسعادتها لأنّ الله عليم بمصالحهم، حكيم في ما يقرره لهم من القوانين.

চ্চত্ৰ

وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنْحِيحَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْمُوْمِنَاتِ فَمِن مَا مَلَكَتْ أَيْمَانَكُم مِن فَنْيَنْتِكُمُ ٱلْمُوْمِنَاتِ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُم مِنْ بَعْضٍ فَأَنكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ آهْلِهِنَّ وَ مَا تُوهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُم مُحْصَنَتِ غَيْرَ مُسَفِحَتِ وَلَا مُتَخِذَاتِ أَخْدَانٍ فَإِذَا أَحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْن بِفَحِشَتِ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَاعَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ وَاللَّهُ أَعْدَانٍ فَإِذَا أَحْصَنَ فَإِن أَتَيْ حَشِى أَلْمَنَتَ مِنكُمْ وَآن تَصْبِرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَاللَّهُ عَمْرَ الْحَدَاتِ فَا أَعْلَمُ وَاللَّهُ مَعْ مُعْصَنَتِ غَيْرَ مُسَفِحَتِ وَلَا مُتَخِذَاتِ أَخْدَانٍ أَعْذَانَ أَحْصَنَ فَإِن أَتَيْن حَشِى ٱلْمَنَتَ مِنكُمُ وَآنَ تَصْبِرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ تَحِيمُ وَالَقَا مَعْوَر

التفسير

الترابع بالإماء: تعقيباً على الأبحاث السابقة المتعلقة بالزواج نزلت هذه الآية تسبيّن شروط التزويج بالإماء، فتقول أولاً: ﴿ومن لم يستطع منكم طولا أن ينتح المحصنات المؤهنات فمن ما هلكت أيمانكم من فتياتكم المؤهنات» أي من لم يجد قدرة مالية على أن يتزوج بالحرائر من النساء المؤمنات، وليس لديه ما يقدر على مهرهنّ ونفقتهنّ، فإنّ له أن يتزوج ممّا ملكت أيانكم من الإماء، فإنّ مهورهنّ أقل، ومؤنتهن أخف عادةً. على أنّ المراد من الأمة هنا هي أمة الغير، إذ لا يجوز لصاحب الأمة أن يتزوج بأمسته ويتعامل معها كما يتعامل مع زوجته بشروط مذكورة في الكتب الفقهية. كما أنّ التعبير بـ «المؤمنات» في الآية يستفاد منه أنه يجب أن تكون «الأمة» التي يراد

 د. والطول، على وزن ونوع، مأخوذ من والطول، على وزن والنور، بمعنى القدرة والإمكانية المالية وما شابه ذلك. نكاحها مسلمة حتى يجوز التزوج بها، وعلى هذا لا يصح التزوج بالإماء الكتابيات. ثمّ إنّ الملفت للنظر في المقام هو أنّ القرآن عبر عن الإماء بالفتيات جمع فتاة، هو مشعر عادة بالإحترام الخاص الذي يولي للنساء، وهي تستخدم غالباً في الشّابات من الإناث. ثمّ إنّ الله سبحانه عقّب على هذا الحكم بقوله: ﴿ والله لعلم بإيحانكم ويريد بذلك أنّكم لستم مكلّفين في تشخيص إيمان الإماء إلّا بالظاهر، وأمّا الباطن فالله هو الذي يعلم ذلك، فهو وحده العالم بالسرائر، والمطلع على الضمائر.

وحيث إنَّ البعض كان يكره التزوج بالإماء ويستنكف من نكاحهنَّ قـال تـعالى: **«بعضكم من يعنى»** أي إنَّكم جميعاً من أب واحد، وأمَّ واحدة، فإذن يجب أن لا تستنكفوا من التزوج بالإماء اللاتي لا يختلفن من الناحية الإنسانية عنكم، واللائي يشبهنّ غيرهنّ من ناحية القيمة المعنوية، فقيمتهنَّ تدور مدار التقوى والإيمان لا غير.

وخلاصة القون إنَّ الإماء من جنسكم، وكلَّكم كأعضاء جسم واحد.

نعم لابدً أن يكون التزوج بالإماء بعد إذن أهلهنّ وإلّاكان باطلاً، وإلى هذا أشار سبحانه بقوله: **وقانتحوهن بإذن لطهنّ** والتعبير عن المالك بالأهل إنّما هو للإشارة إلى أنّه لا يجوز التعامل مع الإماء على أنهنّ متاع أو بضاعة، بل يجب أن يكون التعامل معهنّ على أنهنّ من أعضاء العائلة، فلابدً أن يكون تعاملاً إنسانياً كاملاً.

ثمّ إنّه سبحانه قال: **﴿وَآتُوهنَ لَجُورِهنَ بِالمَحَرُوفَ﴾** ومن هذه الجملة يستفاد أنّ الصّداق الذي يعطى لهنّ يجب أن يكون متناسباً مع شأنهن ومكانتهن، وأن يعطى المهر لهنّ، يعني أن الامة تكون هي المالكة للصداق، وإن ذهب بعض المفسرين إلى أنّ في الآية حذفاً، أي إنّ الأصل هو (وآتوا مالكهنّ أجورهنّ) <sup>(</sup> غير أنّ التّفسير لا يوافق ظاهر الآية، وإن كـانت تؤيده بعض الروايات والأخبار.

هذا ويستفاد أيضاً من ظاهر الآية أنّه يمكن للعبيد والإماء أن يملكوا ما يحصلون عليه بالطرق المشروعة.

كها يستفاد من التعبير بـ«المعروف» أنَّه لا يجوز أن تظلم الإماء في تعيين مقدار المهر، بل هو حقهنّ الطبيعي الحقيقي الذي يجب أن يعطى إليهنّ بالقدر المتعارف.

تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

5]

ثمّ إنّ الله سبحانه ذكر شرطاً آخر من شروط هذا الزواج، وهو أن يختار الرجل للزواج العفائف الطاهرات من الإماء اللائي لم يرتكبن البغاء إذ قال: **«محصنات»** سوآءً بـصورة علنية **«قير مسافحات»** أو بصورة خفية **«ولا متخذلت أخذلن»** <sup>(</sup> أي أصدقاء وأخـلاء في السرّ.

**سؤال: و**يمكن أن يرد هنا سؤال هو أنّ النهي عن الزنا بلفظة ﴿فيرمسافحاس» تكني وتغني عن النهي عن اتّخاذ الأخدان، فلهاذا الوصف الثاني أيضاً؟

**والجواب:** ويجاب على هذا: بأنّ البعض في عهد الجاهلية كان يرى أنّ المذموم فقط هو الزنا العلني والسفاح الظاهر، وأمّا اتّخاذ الأخلاء والرفاق أو الرفيقات في السرّ فلا بأس به، وبهذا يتّضح سبب ذكر القرآن وتصريحه بكلا النوعين.

ثمّ إن الله سبحانه قال: ﴿فَإِذَا أَحَصَنَ قَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةً فَعَلِيهِنَ نَصَفَ هَا عَلَى المحصنات، هن العدّام، ﴾.

و تتضمن الآية بحثاً حول عقوبة الإماء إذا خرجن عن جادة العفة والطهر، وذلك بعد أن ذكر قبل هذا بعض أحكام الزواج بالإماء، وبعض الأحكام حول حقوقهنّ.

والحكم المذكور في هذا المجال هو أنَّ الإماء إذا زنين فجزاؤهنّ نصف جزاء الحرائـر إذا زنين، أي خمسون جلدة.

ثمّ إنّ هاهنا نقطة جديرة بالإنتباه هي أنّ القرآن الكريم يقول في هذا المقام ﴿لِدْ لَحصنَ﴾ فيكون معناه أنّ الجزاء المذكور إنّما يترتب على زنا الأمة إذا أحصنت، فماذا يعني ذلك؟

لقد احتمل المفسّرون هنا احتمالات عديدة. فبعضهم ذهب إلى أنّ المراد هو الأمة ذات بعل (وذلك حسب الإصطلاح الفقهي المعروف والآية السابقة).

وذهب آخرون إلى أنّ المراد هي الأمة المسلمة، بيد أن تكرار لفظة المحصنة مـرّتين في الآية يقضي بأن يكون المعنى واحداً في المقامين، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإن جزاء النساء المحصنات هو الرجم لا الجلد، فيتّضح أنّ التّفسير الأوّل وهو تفسير المحصنة بالأمة ذات بعل غير مقبول، كما أنّ التّفسير الثّاني وهو كون المراد من المحصنة هو المسلمة ليس له ما يدل عليه.

١. والأخدان» جمع دخدن» وهي بمعنى الرفيق والخل في الأصل، ولكنّها تستعمل عادة في الأشخاص الذين يقيمون علاقات جنسية غير مشروعة مع الجنس الآخر، ولابد أن نعرف أنّ القرآن أطلق لفظة الخدن عملى المرأة كما أطلقها على الرجل.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٢

فالحقّ هو أنّ مجيء لفظة (المحصنات) في القرآن الكريم بمعنى المرأة العفيفة الطاهرة ـ على الأغلب ــ يجعل من القريب إلى النظر أن تكون لفظة المحصنة هنا في الآية الحــاضرة مشيرة إلى هذا المعنى نفسه، فيكون المراد أنّ الإماء اللاتي كن يرتكبن الفـاحشة بسضغط وإجبار من أوليائهنّ لا يجري عليهنّ الحكم المـذكور (أي الجسلد)، أمّـا الإمـاء اللاتي لم يتعرضن للضغط والإجبار، ويكنهنّ أن يعشن عفيفات نقيات، فإنّهنّ إذا أتين بالفاحشة عوقبن كها تعاقب الحرائر وإن كانت عقوبة هذا النوع من الإماء على الزماء على الزيا. في الزنا.

ثمّ قال سبحانه معقباً على الحكم السابق: ﴿ذلك لعن خشي العنت هنتكم» و«العسنت» (على وزن سند) يقال في الأصل للعظم المجبور \_بعد الكسر \_إذا أصابه ألم وكسر آخر فهضّه قد أعنته، لأنّ هذا النوع من الكسر مؤلم جدّاً، وهذا يستعمل في المشاكل الباهظة والأعمال المؤلمة.

ويقصد الكتاب العزيز من العبارة الحاضرة أنّ الزواج بالإماء إنّما يجوز لمن يعاني من ضغط شديد بسبب شدّة غلبة الغريزة الجنسية عليه ولم يكن قادراً على التزوج بالحرائر من النساء، وعلى هذا الأساس لا يجوز الزواج بالإماء لغير هذه الطائفة.

ويمكن أن تكون فلسفة هذا الحكم في أنّ الإماء خاصّة في تلك العهود لم يحظين بتربية جيدة، ولهذا كنّ يعانين من نواقص خلقية ونفسية وعـاطفية، ومن الطـبيعي أن يـتّخذ الأطفال المتولدون من هذا الزواج صفة الأمهات ويكتسبوا خصوصياتهنّ الخلقية، ولهذا السبب طرح الإسلام طريقة دقيقة لتحرير العبيد تدريجاً حتى لا يبتلوا بهذا المصير السيء، وفي نفس الوقت فسح للأرقاء أنفسهم أن يتزوجوا فيا بينهم.

نعم، هذا الموضوع لا يتنافى مع وضع بعض الإماء اللاتى حظين بوضع استثناني وخاص من الناحية الخلقية والتربوية، فالحكم المذكور أعلاه يرتبط بأغلبية الإماء، وكون بمعض أمهات الأتمّة، من أهل البيت النبوي بشّخ من الإماء هو من هذه الجهة، ولكن لابـدّ من الإنتباه إلى أنّ ما قيل في مجال الإماء من «المنع في غـير الضرورة» هـو الزواج بهـنّ، لا نكاحهنّ بسبب الملك، فإنّه لا مانع منه حتى في غير الضرورة.

ثمّ عقّب سبحانه على ذلك بقوله: ﴿وَلِن تصبروا خيرلكم﴾ أي إن صبركم عـن التزوج بالإماء ما استطعتم وما لم تقعوا في الزنا خير لكم ومن مصلحتكم: ﴿وَلَلْهُ عَفُور رَحِيمَ﴾ أي يغفر الله لكم ما تقدم منكم بجهل أو غفلة فهو رحيم بكم.

1-1

## الآيات

رُيدُ ٱللهُ لِيسَبَينَ لَكُمْ وَيَهْدِ يَحْكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِحَكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَأَلَثَهُ عَلِيهُ حَكِيمُ صَحَكِيمُ أَنَهُ وَأَلَثَهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْصِحُمْ وَتُربدُ ٱلَّذِيب بَتَّبِعُونَ ٱلشَّهَوَ تِ أَن يَمَّيدُوا مَبْلًا عَظِيمًا ٢ ثَرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَن كُمْ وَ خُلِقَ ٱلإنسَنُ ضَعِيفًا ٢

#### التفسير

#### هذه القيود لماذاك

بعد أن بيِّن الله سبحانه في الآيات السابقة ما هناك من شروط وقيود وأحكام مختلفة في مجال الزواج، يمكن أن ينقدح سؤال في ذهن البعض وهو: ما المقصود من كلّ هذه القـيود ولماذا الحدود القانونية؟ ألم يكن من الأفضل أن تترك للأفـراد الحـرية الكـاملة في هـذه المسائل، ليتاح لهم أن يستفيدوا من هذا الأمر وليتعرفوا في هذا المجال كما يفعل عبدة الدنيا حيث يتوسلون بكل وسيلة في طريق اللّذة؟

إنّ الآيات الحاضرة هي في الحقيقة إجابة على هذه التساؤلات إذ يقول سبحانه: فيريد الله ليبيّن لكم ويهديكم سنن للذين هن قبلكم ويتوب مليكم > أي إنّ الله يبيّن لكم الحقائق بواسطة هذه القوانين ويهديكم إلى ما فيه مصالحكم، مع العلم بأنّ هذه الأحكام لا تختص بكم، فقد سار عليها من سبقكم من أهل الحق من الأمم الصالحة، هذا مضافاً إلى أنّ الله تعالى يريد أن يغفر لكم ويعيد عليكم نعمه التي قطعت عنكم بسبب انحرافكم عن جادة الحقّ، وكل هذا إغّا يكون إذا عُدتم عن طريق الإنحراف الذي سلكتموه في عهد الجاهلية وقبل الإسلام.

**(الله مليم حكيم »** يعلم بأسرار الأحكام، ويشرعها لكم عن حكمة. ثمّ إن لله سبحانه أكّد ما مرّ بقوله: **(الله يريد أن يتوب سليكم ويـريد للذيــن يـتبعون**  الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

۳

الشّهوات أن تعيلوا هيلا عظيماً في إنّ الله يريد بتشريع هذه الأحكام لكم أن يعيد عليكم نعمه التي قطعت ومنعت عنكم بسبب ذنوبكم، وارتكابكم للسنّهوات، ولكن الذين يريدون الإنسياق وراء الشّهوات الغارقين في الآثام والذنوب يريدون لكم أن تنحرفوا عن طريق السعادة، إنّهم يريدون أن تسايروهم في اتّباع الشّهوات وأن تسنغمسوا في الآسار انغهاساً كاملاً، فهل ترون \_والحال هذه \_إنّ هذه القيود والحدود الكفيلة بضمان سعادتكم وخيركم ومصلحتكم أفضل لكم، أو الحرية المنفلتة المقرونة بالانحطاط الخلقي، والفساد والسقوط؟

إنّ هذه الآيات في الحقيقة تجيب على تساؤل أولئك الأفراد الذين يعيشون في عصرنا الحاضر أيضاً والذين يعترضون على القيود والحدود المفروضة في مجال القضايا الجنسية، وتقول لهم: إنّ الحريات المطلقة المنفلتة ليست أكثر من سراب، وهي لا تسنتج سوى الإنحراف الكبير عن مسير السعادة والتكامل الإنساني، وكما توجب التورط في المتاهات والمجاهل، وتستلزم العواقب الشريرة التي يتجسد بعضها في ما نراه بأم أعيننا من تسبعثر العوائل، ووقوع أنواع الجرائم الجنسية البشعة، وظهور الأمراض التناسلية والآلام الروحية والنفسية المقيتة، ونشوء الأولاد غير الشرعيين حيث يكثر فيهم المجرمون القساة الجناة.

ثمّ إنّه سبحانه يقول بعد كل هذا: وريدالله أن يخفف عنكم وخلق الإنسان ضعيفاً ﴾ وهذه الآية إشارة إلى أنّ النقطة التالية، وهي أنّ الحكم السابق في مجال حرية التزوج سالإماء بشروط معينة ما هو .. في الحقيقة ــ إلّا تخفيف وتوسعة، ذلك لأنّ الإنسان خلق ضعيفاً، فلابد وهو يواجه طوفان الغرائز المتنوعة الجامحة التي تحاصره وتهجم عليه من كل صوب وحدب أن تطرح عليه طرق ووسائل مشروعة لإرضاء غرائزه، ليتمكن من حفظ نفسه من الانحراف والسقوط.

ରେସ

#### الآيتان

يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِمِنَ ءَامَنُوا لَاتَأْتُحُلُوا أَمَوَ لَكُم بَيْنَصُمُ بِٱلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِحَدَرَةً عَن تَرَاضٍ مِنكُمٌ وَلَائَقَتُلُوا أَنفُسَكُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ دَحِيمًا ٣ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدًوَ نَ أَوَطُلْمَا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَاراً وَحَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ٣

## التفسير

#### سلامة المجتمع ترتبط بسلامة الإقتصاد:

الآية الأولىٰ من هاتين الآيتين تشكل ـ في الحقيقة ـ القـاعدة الأسـاسية للـقوانـين الإسلامية في مجال المسائل المتعلقة «بالمعاملات والمبادلات المالية» ولهذا يستدلّ بها فقهاء الإسلام في جميع أبواب المعاملات والمبادلات المالية.

إنَّ هذه الآية تخاطب المؤمنين بقولها: **﴿يا لَيْهَا الذين آمـنوا لا تأكـلوا لُمـوالكـم بـينكم** يالياطل» وهذا يعني أنَّ أي تصرف في أموال الغير بدون حق أو بدون أي مـبرر مـنطقي ومعقول، ممنوع ومحرم من وجهة نظر الإسلام. فقد أدرج الإسلام كل هـذه الأمـور تحت عنوان «الباطل» الذي له مفهوم واسع وكبير.

والباطل كما نعلم يقابل «الحقّ» وهو شامل لكل ما ليس بحقّ وكلّ ما لا هدف له ولا أساس.

وفي آيات أخرى من القرآن الكريم أكَّد هذا المعنى بعبارات شبيهة بالعبارة المذكورة في الآية الحاضرة، فعندما يشنَّع على اليهود ويذكر أعبالهم القبيحة يقول: **﴿وَلَّكَلَهُم لُهُوَلُلُ لَلنَّاسُ** بِالبِاطِلُ» <sup>أ</sup> ويقول في الآية ١٨٨ من سورة البقرة **﴿لاتاً تَلُوا لُهُوَالِكُم بِينَكُم بِالبِاطِلُ**» كمقدمة

-----

النساء، ١٦١.

للنهي عن جرّ الناس إلى المحاكم وأكل أموالهم بحجج واهية غير منطقية.

۳]

وعلى هذا الأساس يندرج تحت هذا العنوان الكلي كل لون من ألوان العدوان، والغش، وجميع للعاملات الرّبوية، والمعاملات المجهولة الخصوصيات تماماً، وتعاطي البضائع التي لا فائدة فيها بحكم العقلاء، والتجارة بأدوات اللهو والفساد والمعصية وما شاكل ذلك.

وتفسير بعض الروايات كلمة «الباطل» بالقهار ( والرّبا ] وما شابه ذلك إنّما هو في الحقيقة من باب ذكر المصاديق الواضحة لهذا المفهوم، وليس من باب الحصر والقصر.

ولعلَّنا لا نحتاج إلى التذكير بأنَّ التعبير بـ «الأكل» كناية عن كل تـصرف، سـواء تمّ بصورة الأكل المتعارف أو اللبس، أو السكنيٰ أو غير ذلك، تعبير رائع في اللغة العربية وغير العربية، غير غريب على الاستعمال.

ثمّ إنّ الله سبحانه يقول معقباً على العبارات السابقة: ﴿ لِلّا أن تكون تسجارة عـــن تــراضِ هنكه».

وهذه العبارة استئناء من القانون الكلي، وهو بحسب الاصطلاح «استئناء منقطع» <sup>7</sup> وهو يعني إنّ ما جاء في هذا العبارة لم يكن مشمولاً للحكم السابق من الأساس، بل قد ذكر تأكيداً وتذكيراً، فهو في حدّ ذاته قانون كلي، وضابطة عامّة برأسها، لآنه يقول: إلّا أن يكون التصرف في أموال الآخرين بسبب التجارة الحاصلة في ما بينكم، والتي تكون عن رضا الطرفين.

فبناء على هذا تكون جميع أنواع المعاملات المالية والتبادل التجاري الرائج بين الناس ـ في ما إذا تمّ برضا الطرفين وكان له وجه معقول ـ أمراً جائزاً من وجهة نظر الإسـلام (إلّا الموارد التي ورد فيها نهي صريح لمصالح خاصّة).

ثمّ إنّه تعالى ينهى في ذيل هذه الآية عن قتل الإنسان لنفسه إذ يـقول: ﴿وَلا **تَـقَتَلُوْ<sup>ل</sup> لنفسكم»** وظاهر هذه الجملة بقرينة قوله: **﴿لِنَّ الله كان بكم رحيحاً»** النهي عن الانتحار، يعني أنّ الله الرحيم كما لا يرضى بأن تقتلوا أحداً. كذلك لا يسمح لكـم ولا يـرضى بأن

١٠ وسائل الشيعة، ج ١٧، ص ١٦٦، ١٦٧.
٢٠ تفسير على بن ابراهيم قمي، ج ١، ص ١٦٦.
٢٠ الاستثناء المنقطع يأتي ـ غالباً ـ لتأكيد عمومية الحكم العام، وهو أمر صادق في المقام، هذا مضافاً إلى أنه يكشف عن هذه الحقيقة، وهي أن تحريم التصرفات الباطلة لا يثفل عليكم أبواب الرزق والحياة، بـل في إمكانكم أن تحققوا أهدافكم عن طريق التجارة المشروعة والكسب المباح شرعاً.

[ع

تقتلوا أنفسكم بأيديكم، وقد فسّرت الآية الحاضرة في روايات أهل البيتﷺ بالانتحار أيضاً .

**سؤال:** وهنا يطرح سؤال وهو: أي ارتباط بين مسألة قتل الإنسان لنفسه، و«التصرف الباطل في أموال الناس»؟

**والجواب:** إنّ الجواب على هذا السؤال واضح تماماً، وفي الحقيقة يشير القرآن بـذكر هذين الحكمين بصورة متتالية إلى نكتة اجتماعية مهمّة، وهي أنّ العلاقات الاقتصادية في المجتمع إذا لم تكن قائمة على أساس صحيح، ولم يتقدم الاقـتصاد الاجـتماعي في الطـريق السليم، ووقع الظلم والتصرف العدواني في أموال الغير أصيب المجتمع بنوع من الإنتحار، وآل الأمر إلى تصاعد حالات الانتحار الفردي مضافاً إلى الانتحار الجماعي الذي هو من آثار الانتحار الفردي ضمناً.

إنّ الحوادث والثورات التي تقع في المجتمعات العالمية المعاصرة خير شاهد وأفضل دليل على هذه الحقيقة، وحيث إنّ الله لطيف بعباده رحيم بخلقه فقد أنذرهم وحذرهم من مغبّة الأمر، وحثّهم على تجنب المبادلات الاقتصادية المالية غير الصحيحة، وحذّرهم مـن أن الاقتصاد المريض يؤدّي بالمجتمع إلى السقوط والإنهيار، والفناء والإندحار.

كما حذّر قائلاً: **ومن يفعل ذلك مدولاا وقلما فسوف نصليه <sup>7</sup> ناراً »** أي إنّ من يعصي هذه الأحكام ويتجاهل هذا التحذير، ويأكل أموال الآخرين بـالباطل ودون اسـتحقاق، أو ينتحر بيديه لم يصبه العذاب الإليم في الدنيا فحسب، بل ستصيبه نار الغضب الإلهي، وهذا أمر هيّن على الله: **وكان ذلك على الله يسيراً »**.

જાજ

<sup>1.</sup> تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٤٧٢. <sup>٢.</sup> «الصلي» يعني في الأصل الإقتراب إلى النار، ويطلق على التدفؤ والإحتراق والإكتواء بالنار أيضاً، وقـد استعملت في الآية الحاضرة في معنى الإحتراق بالنار.

#### المعاصى الكبيرة والصّغيرة:

هذه الآية تقول بصراحة: ﴿ن تجتنبوا كبائرها تنهون عنه تكفّر منكم سيناتكم وندخلكم هُدخلا كريما ﴾.

> ومن هذا التعبير يستفاد أنّ المعاصي والذنوب على قسمين: القسم الأوّل: هو ما يسمّيه القرآن الكريم بالمعصية الكبيرة. والغسم الثّاني وهو ما يسمّيه القرآن الكريم بالسّيئة.

وقد عبّر في الآية ٣٢ من سورة النجم «باللمم» بدلاً عن السيئة، وفي الآية ٤٩ من سورة الكهف ذلك لفظة «الصّغيرة» في مقابل الكبيرة عندما يقول: ﴿لايغادرصغيرة ولاتحبيرة لِلاَ أحصاها ﴾.

ومن التعابير المذكورة يثبت ـ بوضوح ـ أنّ الذنوب والمعاصي على صنفين محــددين، يعبّر عنهها تارةً بالكبيرة والصغيرة، وتارةً أخرى بــالكبيرة والســيئة، وثــالثة بــالكبيرة و«اللمم».

والآن يجب أن نعرف ما هو الملاك والضابطة في تحديد الصّغيرة والكبيرة. يذهب البعض إلى أنّ هذين الوصفين من الأمور النسبية، تكون كل معصية بالنسبة إلى ما هو أكبر منها صغيرة، وبالنسبة إلى ما هو أصغر منها كبيرة<sup>7</sup> .

 ١٠ «اللمم» على وزن «القسم» تعني الأعمال الصغيرة غير الهامة.
 ٢٠ وقد نسب العلّامة الطبرسيينة في تفسير مجمعالبيان هذا الإعتقاد إلى علماء الشيعة، في حين أنّ الأسر ليس كذلك، فلكثير من علماء الشيعة رأي آخر سنأتي على ذكره بالتفصيل.

ولكن من الواضح أنّ هذا المعنى لا ينسجم مع ظاهر الآية الحاضرة. لأنّ الآية الحاضرة تقسم الذنوب إلى صنفين مستقلين. وتعتبرهما نوعين متقابلين. وتعتبر الاجــتناب عــن صنف موجباً للعفو والتكفير عن الصنف الآخر.

ولكننا إذا راجعنا المعنى اللغوي للكبيرة وجدنا أنّ الكبيرة هي كل معصية بالغة الأهميّة من وجهة نظر الإسلام، ويمكن أن تكون علامة تلك الأهميّة أنّ القرآن لم يكتف بالنهي عنها فقط، بل أردف ذلك بالتهديد بعذاب جهنم، مثل قتل النفس والزنا وأكل الربا وأمثال ذلك، ولهذا جاء في روايات أهل البيت ﷺ : «الكبائر التي أوجب الله عز وجل عليها النار»، وقد روي مضمون هذا الحديث عن الإمام الباقرعة والإمام الصادق ؟ ، والإمام علي بسن موسى الرضائي (

وعلى هذا الأساس تسهل معرفة المعاصي الكبيرة إذا أخذنا بنظر الاعتبار الضابطة المذكورة، وما قد ذكر في بعض الروايات من أنَّ عدد الكبائر سبع وفي بعضها عشرون وفي بعضها سبعون لا ينافي ما ذكرناه قبل قليل، إذ إنَّ بعض هذه الروايات يشير \_في الحقيقة \_ إلى المعاصي الكبيرة من الدرجة الأولى، وبعضها الآخر يشير إلى المعاصي الكبيرة مس الدرجة الثّانية، وبعضها الثالث يشير إلى جميع الذّنوب الكبيرة.

إشكال،

يكن أن يقال أنّ هذه الآية تشجع الناس على إر تكاب المعاصي والذنوب الصغيرة إذاً. كأنّها تقول: لا بأس بار تكاب المعاصي الصغيرة شريطة ترك الكبائر من الذنوب.

الجواب:

إنَّ الجواب على هذا الإشكال يتَّضح من التعبير المذكور في الآية الحاضرة، إذ يـقول القرآن الكريم: **«نكفّر منكم سيناتكم»** يعني إنَّ الإجتناب عن الذنوب الكبار، خصوصاً مع توفر أرضية إرتكابها، يوجد حالة من التقوى الروحية لدى الإنسان يمكنها أن تطهره من آثار الذنوب والمعاصي الصغيرة.

وفي الحقيقة أنّ الآية الحاضرة تشبه الآية ١١٤ من سورة هود التي تقول: ﴿لِنَّ للحسنات **يذهبن للسينانة**) فهي إشارة إلى أحد الآثار الواقعية للأعمال الصالحة وهو يشبه ما إذا قلنا:

تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٤٧٣؛ اصول الكافي، ج ٢، ص ٢٧٦.

إذا اجتنب الإنسان المواد السّامة الخطيرة وتوفرت له صحة جيدة ومناعة قوية أمكنه أن يتخلص من الآثار السيئة لبعض الأطعمة غير المناسبة لسلامة مزاجه، وبسسبب مـناعته الجسمية.

وبتعبير آخر إنَّ التكفير عن الذنوب الصغيرة وغفرانها يعدّ نوعاً من «الأجر المعنوي» لتاركي المعاصي والذنوب الكبيرة، ولهذا في الحقيقة أثر تشجيعي قوي على ترك الكبائر، محفّز على إجتنابها.

### ہدت

#### متى تنقلب الصّغيرة إلى كبيرة؟

إلّا أنّ هاهنا نقطة مهمّة لابدً من الإلتفات إليها، وهي أنّ المعاصي الصغيرة تبقى صغيرة ما لم تتكرر، هذا مضافاً إلى كونها لا تصدر عن استكبار أو غرور وطغيان. لأنّ الصغائر ــ كما يستفاد من الكتاب العزيز والأحاديث الشريفة ــ تتبدل إلى الكبيرة في عدّة موارد هي: 1\_إذا «تكررت الصغيرة»، قال الإمام الصّادق عليه: «لا صغيرة مع الإصرار».

٢\_ إذا استصغر صاحب المعصية معصيته واستحقرها، فقد جاء في نهج البلاغة: «أشدّ الذَّنوب ما استهان به صاحبه».

٣\_ إذا ارتكبها مرتكبها عن عناد واستكبار وطغيان وتمرد على أوامر الله تعالى، وهذا هو ما يستفاد من آيات قرآنية متنوعة إجمالاً، من ذلك قوله تعالى: ﴿فَاهَا هَنْ طَعْنَ \* وَآثَرُ الحياة الدنيا \* فإن الجحيم هي الهاوى﴾ `.

٤- إن صدرت المعصية ممن لهم مكانة اجتماعية خاصّة بـين النـاس وممـن لا تحسب معصيتهم كمعصية الآخرين، فقد جاء في القرآن الكريم حول نساء النّبي تَنْجَدُنَ في الآية ٣٠ من سورة الإحزاب: ﴿يا نساء النّبي تَنْجَدُنُ في الآية من من سورة الإحزاب: ﴿يا نساء النّبي عَنْكَنْ بـفاحشة هـبيّنة يـضاعف لهـا للعـذلب ضعفين»، وقد روي عن النّبي تَنْجَدُنُ أنّه قال: ﴿من سنّ سنّة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها لا ينقص من أوزارهم شيئاً». <sup>7</sup>

٥\_أن يفرح مرتكب المعصية بما إقترفه من المعصية، ويفتخر بذلك كما روي عن رسول

الله عَنَيَّةُ أَنَّه قال: «من أذنب ذنباً وهو ضاحك دخل النَّار وهو باك». <sup>١</sup> ٦- أن يعتبر تأخير العذاب العاجل عنه على المعصية دليلاً على رضاه تعالى، ويرى العبد نفسه محصناً من العقوبة آمناً من العذاب، أو يرى لنفسه مكانة عند الله لا يعاقبه الله على معصية لأجلها، كما جاء في سورة المجادلة الآية ٨ حاكياً عن لسان بعض العصاة المغرورين الذين يقولون في أنفسهم: ﴿لولا يعذبنا الله بِعا نقولَ، ثمّ يرد عليهم القرآن الكريم قائلاً: ﴿حسبهم جهتُم﴾.

ଚ୍ଚାର୍

وَلَاتَنَمَنَّوْأُ مَافَضَّلَ ٱللَّهُ بِهِ بِعَضَكَمْ عَلَىٰ بَعْضَ لِّلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّحًا ٱحْتَسَبُوأْ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مَّمَا أَكْسَبْنُ وَسْئَلُوا ٱللَّهَ مِن فَضِّلِهِ إِنَّ ٱللَّهَ ڪَابَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا

سبب الأزول

قال المفسّر الشّهير الطّبرسي <sub>على</sub> في مجمع البيان: قيل إنّ أم ســـلمة (وهــي مــن أزواج النّبي <sub>تَتَطِيلُوْ</sub>) قالت: يا رسول الله يغزو الرجال ولا تغزو النساء. وإنّما لنا نصف الميراث؟ فليتنا رجال ونغزو ونبلغ ما يبلغ الرجال. فنزلت الآية تجيب على جميع هذه التساؤلات. ا

ونقرأ في تفسير المنار: إنّ جماعة من الرجال المسلمين قالوا: نرجو أن نفضل على النساء بحسناتنا في الآخرة كما فضّلنا عليهنّ في الميراث فيكون أجرنا على الضعف من أجر النساء، وقالت جماعة من النساء المسلمات: إنا نرجو أن يكون الوزر علينا نصف ما على الرجال في الآخرة كما لنا الميراث على النصف من نصيبهم في الدنيا، فنزلت الآية. ٢

وقد ذكر سبب النَّزول هذا بعينه في تفسير «في ظلال القرآن» و تفسير «روح المعاني» مع فارق بسيط.

التفسير

لقد أوجب التفاوت في سهم الرجال والنساء من الإرث ـكما قرأت في سبب النزول ـ تساؤلاً لدى البعض، ويبدو أنّهم لم يلتفتوا إلى أنّ هذا التفاوت إنّما هو لأجـل أنّ النـفقة بكاملها على الرجل، وليس على النساء شيء من نفقات العائلة، بل نفقة المرأة هي الأخرى

> ۸ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير الكبير، ج ۱۰، ص ٦٤. ٢ المصدر السابق.

مفروضة على الرجل، ولهذا يكون ما تصيبه المرأة ضعف ما يصيبه الرجل من الثروة، ولهذا قال الله تعالى في هذه الآية: **﴿ولاتتمنواها فَصْلَ الله به بعضكم على بعض»**، لأنّ لكل نوع من أنواع هذا التفضيل والتفاوت أسرار خفيّة عنكم غير ظاهرة لكم، سواء كان التفاوت من جهة الخلقة والجنسية وبقية الصفات الجسمية والروحية التي تشكل أساس النبظام الاجتاعي فيكم، أو التفاوت من الناحية الحقوقية بسبب اختلاف الموقع والمكانة كالتفاوت في سهم الإرث، إنّ جميع أنواع هذا التفاوت قائم على أساس العدل والقانون الإلهي الحكيم، ولو كانت مصلحتكم في غير ذلك لسنّه وبيّنه لكم.

وعلى هذا فإن تمنّى تغيير هذا الوضع نوع من الخالفة للمشيئة الرّبانية التي هي عين الحق والعدالة.

على أنّه يجب أن لا نتصور خطأً أنّ الآية الحاضرة تشير إلى التفاوت المصطنع الذي برز نتيجة الاستعبار والاستغلال الطبقي، بل تشير إلى الفروق الطبيعية الواقعية، لأنّ الفروق المصطنعة لاهي من المشيئة الإلهية في شيء، ولا أن تمني تغييرها مرفوض وغير صحيح، بل هي فروق ظالمة وغير منطقية يجب السعي في رفعها وإزالتها وتفنيدها، فللمثال: لا يمكن للنساء أن يتمنين أن يكُنّ رجالاً، كما لا يمكن للرجال أن يتمنوا أن يكونوا نساء، لأنّ وجود هذين الجنسين أمر ضروري للنظام الاجتماعي الإنساني، ولكن هذا التفاوت الجنسي يجب أن لا يتّخذ ذريعة، لأن يسحق أحد الجنسين حقوق الجنس الآخر، ومن هنا فإنّ الذين اتخذوا هذة الآية ذريعة لإثبات التمييز الاجتماعي الظالم أو يتصوروها حجّة على هذا التمييز قد أخطاوا خطأً كبيراً.

ولذا عقّب الله سبحانه على الجملة السابقة فوراً بقوله: ﴿للرّ**جال نصيب هـمّا اكـتسبوا** وللنسا. تصيب همّا اكتسبن» أي لكلّ من الرجال والنساء نصيب من سعيه وجهده ومكانته سواء كانت مكانة طبيعية (كالتفاوت والفرق بين جنسي الرجل والمرأة) أو غير طبيعية ناشئة عن التفاوت بسبب الجهود الإختيارية.

إنّ الجدير بالإلتفات هنا هو: إنّ لكلمة «الإكتساب» التي هي بمعنى التحصيل مفهوماً واسعاً يشمل الجهود الاختيارية، كما يشمل ما يحصل عليه الإنسان بواسطة بنيانه الطبيعي. ثقرة عدار داراً الاثنام مشترات أسمار أستسببا المانية منه الإنسان الماسيان الطبيعي.

ثمّ يقول: **﴿ولسألوا الله هن فضله**﴾ أي بدل أن تتمنوا هذا التفضيل والتفاوت اطلبوا من فضل الله واسألوا من لطفه وكرمه أن يتفضل عليكم من نعمه المتنوعة و توفيقاته ومثوباته الطيبة، لتكونوا \_بنتيجة ذلك \_سعداء رجالاً ونساء، ومن أي عنصر كنتم، وعلى كل حال اطلبوا واسألوا ما هو خيركم وسعادتكم واقعاً. ولا تتمنّوا ما هو خيال أو ما تستخيلونه (ولعلّ التعبير بلفظة «من فضله» إشارة إلى المعنى الأخير).

على أنّه من الواضح جدّاً أنّ طلب الفضل والعناية الرّبانية ليس بمـعنى أن لا يسـعى الإنسان في الأخذ بأسباب كلّ شيء وعوامله، بل لابدّ من البحث عن فضل اللّه ورحمته من خلال الأسباب التي قرّرها وأرساها في الكون.

**ولِنَ للله كان بكل في. عليما)،** أي يعلم ما يحتاج إليه نظام المجتمع وما يلزمه من الفروق سواء من الناحية الطبيعية أو الحقوقية، ولهذا لا وجود للظلم والحيف ولا لأي شيء من التفاوت الظالم والتمييز غير العادل في أفعاله، كما أنّه تعالى خبير بما في بواطن الناس من الأسرار والخفايا والنوايا ويعلم من الذي يتمنّى الأماني الخاطئة في قسلبه، ومس يستمنّى الأماني الإيجابية الصحيحة البنّاءة.

# ہدت

# التفاوت الطبيعي بين النَّاس لماذا؟

[٣

إِنَّ ثُمَّة كثير بن يطرحون على أنفسهم السَّوَّال التالي:

**السؤال:** لماذا خلق البعض بمواهب وقابليات أكثر، وآخرون بمواهب وقابليات أقل، والبعض متحلّين بالجهال، وآخرون خُلوٌ منه، أو بجهال قليل، والبعض بامتيازات جسمية عالية وقوية متفوقة، وآخرون عاديين، هل يتلاءم هذا التفاوت مع العدل الإلهي؟؟

والجواب: في الإجابة على هذه التساؤلات لابدّ من الإلتفات إلى النقاط التالية:

1- إنّ بعض الفروق الجسمية والروحية بين الناس ناشئة عـن الاخـتلافات الطـبقية والمظالم الاجتماعية، أو التفريط الفردي الذي لا علاقة له بنظام المخلق وجهاز الإيجاد أبداً، فمثلاً كثير من أبناء الأغنياء أقوى من أبناء الفقراء وأكثر جمالاً وتقدماً من ناحية المواهب والقابليات بسبب أن الفريق الأولاد الأغنياء) يحظى بإمكانيات أكبر مـن حـيث الغذاء والجوانب الصحية، في حين يعاني الفريق الثاني من حرمان ونقصان من هذه الجهة. أو أن هناك من أبناء الفريق الثري على على يامكانيات أكبر مـن أبناء المواهب والقابليات بسبب أن الفريق الأولاد الأغنياء) يحظى بإمكانيات أكبر مـن حـيث الغذاء والجوانب الصحية، في حين يعاني الفريق الثاني من حرمان ونقصان من هذه الجهة. أو أن هناك من يخمى والتمانيات أكبر مـن حـيث والقابليات بسبب أن الفريق الأول المريق الفريق الثاني من حرمان ونقصان من هذه الجهة. أو أن هناك من يخمر الكثير من طاقاته الجسمية والروحية بسبب التـواني، والبطالة، والتفريط والتفريط المريمي والتفريق الأول.

إنَّنا يجب أن نعتبر هذه الفروق وهذا التفاوت تفاوتاً مصطنعاً ومزيفاً، وغـير مـبرر،

ويتحقق القضاء عليها من خلال القضاء على النظام الطبقي، وتعميم العدالة الاجتماعية في الحياة البشرية، والقرآن الكريم والإسلام لا يقرّ أي شيء من هذه الفروق، وأيّ لون من ألوان هذا التفاوت والتمييز أبداً.

٢- إنّ القسم الآخر من الفروق وألوان التفاوت أمر طبيعي، وشيء لازم من لوازم الجبلة البشرية، بل وضرورة من ضرورات الحياة الإنسانية، يعني أنّ مجتمعاً من المجتمعات حتى إذاكان يحظى بالعدالة الاجتماعية الكاملة لا يكن أن يكون جميع أفراده متساوين وعلى غط واحد وصورة واحدة مثل منتجات معمل، بل لابد أن يكون جميع أفراده متساوين وعلى غل واحد وصورة واحدة مثل منتجات معمل، بل لابد أن يكون هناك بعض التفاوت، ولكن يجب أن نعلم أنّ المواهب الإلهية والقابليات الجسمية والروحية قد قسمت \_ في الأغلب \_ واحد وصورة واحدة مثل منتجات معمل، بل لابد أن يكون جميع أفراده متساوين وعلى غل يجب أن نعلم أنّ المواهب الإلهية والقابليات الجسمية والروحية قد قسمت \_ في الأغلب \_ تقسيماً يصيب فيه كل واحد قسطاً من تلك المواهب والقابليات، لا أن يحفى بعض بجميع المواهب، ويحرم آخرون من أي شيء منها، وبعنى أنه قل أن يوجد هناك من تجتمع فيه كل المواهب، ويحرم آخرون من أي شيء منها، وبعنى أنه قل أن يوجد هناك من تجتمع فيه كل المواهب، ويحرم آخرون من أي شيء منها، وبعنى أنه قل أن يوجد هناك من ترمن بحيع بعن بحميع منها والعليات، لا أن يوجد هناك من تبتمع فيه كل واحد قسطاً من تلك المواهب والقابليات، لا أن يحظى بعض بجميع المواهب، ويحرم آخرون من أي شيء منها، وبعنى أنه قل أن يوجد هناك من تجتمع فيه كل المواهب، ويحرم آخرون من أي شيء منها، وبعنى أنه قل أن يوجد هناك من تجتمع فيه كل المواهب، يوجدة واحدة، بل هناك من يحظى بالمقدرة البدنية الكافية، وآخر يحظى بموهبة المواهب بحلة واحدة، ومن يحظى بذوق شعري رفيع، وآخر يحظى برغبة كبيرة في التجارة، ومن رياضية جيدة، ومن يحلى بذوق شعري رفيع، وآخر يحظى برغبة كبيرة في التجارة، ومن يتمام بذكاء وافر في مجال الزراعة، وآخر بمواهب وقابليات خاصة أخرى.

المهم أن يكتشف المجتمع أو الأفراد أنفسهم تلك المـواهب والقــابليات، وأن يــقوموا بتربيتها وتنميتها في بيئة سليمة، حتى يتمكّن كل إنسان إظهار ما ينطوي عليه من نقطة ضعف ويستفيد منها.

٣- يجب أن نذكر القارىء أيضاً بأن المجتمع مثل الجسد الإنساني بحاجة إلى الأنسجة والعضلات والخلايا المختلفة. يعني كما أن البدن لو تألف جميعه من خلايا دقيقة ورقيقة مثل خلايا العين والمخ لم يدم طويلاً. ولو تألف جميعه من خلايا غليظة وخشنة لا تعرف انعطافاً مثل خلايا العين والمخ لم يدم طويلاً. ولو تألف جميعه من خلايا غليظة وخشنة لا تعرف انعطافاً مثل خلايا العين والمخ لم يدم طويلاً. ولو تألف جميعه من خلايا غليظة وخشنة لا تعرف انعطافاً مثل خلايا العين والمخ لم يدم طويلاً. ولو تألف جميعه من خلايا غليظة وخشنة لا تعرف انعطافاً مثل خلايا العين والمخ لم يدم طويلاً. ولو تألف جميعه من خلايا غليظة وخشنة لا تعرف انعطافاً مثل خلايا العظام، فقدت القدرة الكافية على القيام بوظائفها، بل لابد أن تكون الخلايا المكونة للجسم متنوعة. ليصلح بعضها للقيام بوظيفة التفكير، وبعضها للمشاهدة والنظر، وآخر على الإستماع ورابع على التحدث، هكذا لابد لوجود «المجتمع الكامل» من وجود عناصر ذات مواهب وقابليات وأذواق، وتراكيب مختلفة متنوعة، بدنية وفكرية. لكن لا يعني هذا أن يعاني بعض أعضاء المجسد الاجتماعي من حرمان، أو تستصغر خدماته أو يعني هذا أن يعاني من ورابع على التحدث، لابد لوجود «المجتمع الكامل» من وجود عناصر ذات مواهب وقابليات وأذواق، وتراكيب مختلفة متنوعة، بدنية وفكرية. لكن لا يعني هذا أن يعاني بعض أعضاء المجسد الاجتماعي من حرمان، أو تستصغر خدماته أو يستحقر دوره، قاماً كما تستفيد كل خلايا البدن الواحد رغم ما بينها من تفاوت وفروق من الغذاء والهواء وغيرها من الحاجات بالمقدار اللازم لكل واحد.

۲

**وبعبارة أخرى:** إنّ الفروق وأشكال التفاوت في البنية الروحية والجسمية في الجوانب الطبيعة (التي لا هي ظالمة ولا هي مفروضة) إنّما هي في الحقيقة مقتضى «العكمة الزبانية»، والعدل لا يمكنه بحال أن ينفصل عن الحكمة.

فعلى سبيل المثال إذا كانت خلايا الجسم البشري مخلوقة في شكل واحد كان ذلك بعيداً عن الحكمة كما أنّه خال عن العدل الذي يعني وضع كل شيء في محله وموضعه المناسب، وكذلك إذا تشابه الناس في يوم من الأيّام في التفكير أو تشابهوا في القابلية والموهبة لتهافت بنيان المجتمع برمّته في ذلك اليوم.

إذن فما ورد في هذه الآية في مجال التفضيل والتفاوت في جبلّة الرجل والمرأة وخلقتهما إنّما هو في الواقع إشارة إلى هذا الموضوع، لأنّه من البديهي إذا كان البشر جميعاً رجالاً، أو كانوا جميعاً نساء لإنقرض النوع البشري عاجلاً، هذا مضافاً إلى إنتفاء قسم من ملاذ البشر المشروعة.

فإذا اعترض جماعة قائلين لماذا خلق البشر صنفين رجالاً ونساء؟ وزعموا بأنّ هـذا الأمر لا يتلاءم مع العدالة الإلهيّة، لم يكن هذا الإعتراض منطقياً، لأنّهم لم يلتفتوا إلى حكمة هذا التفاوت، ولم يتدبّروا فيها.

#### રુજ

وَلِحَكْلِ جَعَلْنَا مَوَلِى مِمَّاتَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَٱلْآَفَرَبُونَ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتُ أَيْمَنُكُمُ فَثَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ حَكَانَ عَلَى حَكْلِ شَىء شَهِيدًا ٢

## التفسير

يعود القرآن مرّة أخرى إلى مسألة الإرث إذ يقول: ﴿ولك**لّ جعلنا هوالي ` هقا توك للوللدلن والأقربون﴾** أي لكل رجلٍ أو امرأة جعلنا ورثة يرثون ممّا ترك الوالدان والأقـربون الذي يجب أن يقسّم بينهم طبق برنامج خاص.

إنَّ هذه العبارة هي ـ في الحقيقة ـ خلاصة أحكام الإرث التي مرَّ ذكرها في الآيــات السابقة في مجال الأقرباء، وهي مقدمة لحكم سيأتي بيانه في ما بعد.

ثمّ إنّ الله تعالى يضيف قائلاً: **﴿والذين مقدس أيماتكم فآتوهم نصيبهم»** أي ادفعوا إلى الذين عقدتم معهم عقداً نصيبهم من الإرث.

والتعبير عن الميثاق بعقد اليمين (وهو العقد باليد اليمنى) لأجل أنّ الإنسان غـالباً مـا يستفيد من يده اليمنى للقيام بأعـماله، كما أنّ الميثاق يشبه نوعاً من العقد (في مقابل الحل). والآن لننظر من هم الذين عقد معهم الميثاق، الذين لابدّ أن يعطوا نصيبهم من الإرث؟ يحتمل بعض المفسّرين أنّ المراد هو الزوج والزوجة لاُنهما عقدا في مـا بـينهما رابطة الزوجية.

ولكن هذا الاحتمال يبدو مستبعداً، لأنّ التعبير عن الزواج بعقد اليمين ونظيره في القرآن الكريم قليل جداً، هذا مضافاً إلى أنّه يعد تكراراً للمواضيع السابقة.

١٠ «الموالي» جمع «مولى»، وهي في الأصل من مادة والولاية» بمعنى الإتصال والإرتباط، وتطلق على جميع الموارد الذين يرتبط بعضهم ببعض بنوع من الإرتباط، غاية ما هناك أنها تكون في بعض الموارد بمعنى إرتباط الأفراد الذين مع أتباعه، وأمّا في الآية الحاضرة فتكون بمعنى الورثة.

إنّ ما هو أقرب إلى مفهوم الآية هو عقد «ضمان الجريرة» الذي كان رائجاً قبل الإسلام، وقد عدّله الإسلام بعد أن أقرّه لما فيه من ناحية إيجابية وهو: «أن يتعاقد شخصان فيا بينهما على أن يتعاونا فيا بينهما بشكل أخوي أن يعين أحدهما الآخر عند المشكلات، وإذا مات أحدهما قبل الآخر ورثه الباقي» ولقد أقرّ الإسلام هذا النوع من التعاقد الأخوي الودّي، ولكنّه أكّد على أنّ التوارث بسبب هذا الميثاق إنّما يكن إذا لم يكن هناك ورثة من طبقات الأقرباء، يعني إذا لم يبق أحد من الأقرباء ورث ضامن الجريرة الذي وقع بينه وبين الآخر مثل هذا العقد (لمعرفة التفاصيل أكثر راجع بحث الإرث في الكتب الفقهية) .

ثمّ ختم سبحانه الآية بقوله: **ولِنَ للله كان على كل شي. شهيدلُ**» أي إذا قصّرتم في إعطاء نصيب الورثة ولم تعطوهم حقوقهم كاملة، علم الله بذلك ولم يخف عليه ما فعلتم، لأنّه على كل شيء شهيد وبكل شيء عليم.

8003

<sup>1</sup> صورة عقد ضمان الجريرة هكذا «عاقدتك على أن تنصرني وأنصرك وتعقل عني وأعقل هــنك وتـرثني وأرثك» فيقول الآخر: «قبلت». الزِجَالُ قَوَّمُون عَلَى ٱلنِّسَآء بِمَا فَضَّكَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَ لِهِمْ فَٱلصَّدلِحَتُ قَننِكَتُ حَنفِظَتُ لِلْعَيْبِ بِمَا حَفِظ ٱللَّهُ وَالَّنِي تَخَافُونَ نُشُوَرَهُ فَ فَعِظُوهُ وَاهْ جُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَاصْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَصَمُ فَلاَ نَبْعُواْ عَلَيْهِنَ سَبِيلاً إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيَّا حَبِيرًا شَ

### التفسير

## القوامة في النَّظام العائلي:

قال الله تعالى في مطلع هذه الآية **(الرّجال قوّلمون على النّساء)** ولابدّ لتـوضيح هـذه العبارة من الإلتفات إلى أنّ العائلة وحدة اجتماعية صغيرة، وهي كالاجتماع الكبير لابدً لها من قائد وقائم بأمورها، لأن القيادة والقوامة الجماعية التي يشترك فيها الرجل والمرأة معاً، لا معنى لها ولا مفهوم، فلابدّ أن يستقل الرجل أو المرأة بالقوامة، ويكون «رئيساً» للعائلة، بينما يكون الآخر بمثابة «المعاون» له الذي يعمل تحت إشراف الرئيس.

إنَّ القرآن يصرِّح ــهنا ــبأنَّ مقام القوامة والقيادة للعائلة لابدَّ أن يعطي للرجل (ويجب أن لا يساء فهم هذا الكلام، فليس المقصود من هذا التعبير هو الاسـتبداد والإجـحاف والعدوان، بل المقصود هو أن تكون القيادة واحدة ومنظمة تتحمل مسؤولياتها مع أخــذ مبدأ الشورى والتشاور بنظر الإعتبار).

إنّ هذه المسألة تبدو واضحة في هذا العصر أكثر من أي وقت مضى، وهي أنّ أيّة هيئة حتى المؤلفة من شخصين مكلفة بالقيام بأمر لابدّ أن يتولىٰ أحدهما زعمامة تـلك الهـيئة فيكون رئيسها، بينما يقوم الآخر بمساعدته فيكون بمثابة (المعاون أو العضو)، وإلّا سادت الفوضى أعمال تلك الهيئة واختلت نشاطاتها وأخفقت في تحقيق أهدافها المنشودة، وهكذا الحال بالنسبة إلى العائلة، فلابدٌ من إسناد إدارة العائلة إلى الرجل.

۳]

وإنًما تعطىٰ هذه المكانة للرجل لكونه يتمتع بخصوصيات معينة مثل القدرة على ترجيح جانب العقل على جانب العاطفة والمشاعر، (على العكس من المرأة التي تتمتع بطاقة فياضة وطاغية من الأحاسيس والعواطف) ومثل امتلاك بنية داخلية وقوّة بدنية أكبر ليستطيع بالأولىٰ أن يفكر ويخطط جيداً، ويستطيع بالثانية أن يدافع عن العائلة ويذّب عنها.

هذا مضافاً إلى أنّه يستحق لقاء ما يتحمله من الإنفاق على الأولاد والزوجة. ولقاء ما تعهده من القيام بكل التكاليف اللازمة من مهر ونفقة وإدارة مادية لائقة للعائلة أن تناط إليه وظيفة القوامة والرئاسة في النظام العائلي.

نعم، يمكن أن يكون هناك بعض النسوة ممن يتفوّقن على أزواجهنّ في بعض الجهات، إلّا أنّ القوانين ــكما أسلفنا مراراً ــ تسن بملاحظة النوع ومراعاة الأغلبية لا بملاحظة الأفراد، فرداً فرداً، ولا شك أنّ الحالة الغالبة في الرجال أنّهم يتفوقون على النساء في القابلية على القيام بهذه المهمّة، وإن كانت النسوة يمكنهنّ أن يتعهدن القيام بوظائف أخرى لا يشك في أهميتها.

إنّ جملة فيما فضل الله يعنيهم على بعض وبعا لنفقوا من لعوالهم إشارة أيضاً إلى هذه الحقيقة، لأنّ القسم الأوّل من هذه الفقرة يقول: إنّ هذه القوامة إغّا هو لأجل التفاوت الذي أوجده الله بين أفراد البشر من ناحية الخلق لمصلحة تقتضيها حياة النوع البشري، بينما يقول في القسم الثاني منها: وأيضاً لأجل أنّ الرجال كلّفوا بالقيام بتعهدات مالية تجاه الزوجات والأولاد في مجال الإنفاق والبذل.

ولكن غير خفي أنّ إناطة مثل هذه الوظيفة والمكانة إلى الرجل لا تدل عـلى أفـضلية شخصية الرّجل من الناحية البشرية، ولا يبرر تميزه في العالم الآخر (أي يوم القيامة) لأنّ التميز والأفضيلة في عالم الآخرة يدور مدار التقوى فقط، كما أنّ شخصية المعاونة الإنسانية قد تترجح في بعض الجهات المختلفة على شخصية الرئيس، ولكن الرئـيس يـتفوق عـلى معاونه في الإرادة التي أنيطت إليه، فيكون أليق من المعاون في هذا المجال.

ثمّ إنّه سبحانه يضيف قائلاً: **﴿فالصّالحات قانتات حافظات للغيب»)،** وهذا يعني أنّ النساء بالنسبة إلى الوظائف المناطة إليهنّ في مجال العائلة على صنفين:

الطَّائغة الأولى: وهنَّ «الصالحات» أي غير المنحرفات «القانتات» أي الخاضعات تجاه

الوظائف العائلية «العسافظات للسغيب» اللاتي يحسفظن حسقوق الأزواج وشسؤونهم لا في حضورهم فحسب، بل يحفظنهم في غيبتهم، يعني أنهنّ لا ير تكبن أية خيانة سواء في مجال المال. أو في المجال الجنسي، أو في مجال حفظ مكانة الزوج وشأنه الاجتماعي، وأسرار العائلة في غيبته، ويقمن بمسؤولياتهنّ تجاه الحقوق التي فرضها الله عليهنّ والتي عبّر عنها في الآية بقوله: **(بما حفظ لله)** خير قيام.

ومن الطبيعي أن يكون الرجال مكلفين باحترام أمثال هذه النسوة، وحفظ حقوقهنّ، وعدم إضاعتها.

## اللساء المقصّرات النَّاشرَات:

**الطَّائفة الثَّانية**، النسوة اللاتي يتخلفن عن القيام بوظائفهنّ وواجباتهنّ، وتبدو عليهنّ علائم النشوز واماراته فإنّ على الرجال تجاه هذه الطائفة من النساء واجبات لابدّ من القيام بها مرحلة فمرحلة، وعلى كل حال يجب أن يراعوا جانب العدل ولا يخرجوا عن حدوده وإطار، وهذه الوظائف هي بالترتيب:

#### ۱\_الموعظة

إنَّ المرحلة الأولى التي على الرجال أن يسلكوها تجاه النساء اللاتي تبدو عليهنَّ علائم التمرد والنشوز والعداوة، تتمثل في وعظهن كما قال سبحانه في الآية الحاضرة: **﴿واللاسي تخافون نشوزهن فحقوهن ﴾** . وعلى هذا فإنَّ النساء اللاتي يتجاوزن حدود النظام العائلي وحريه لابدٌ قبل أي شيء أن يذكرن ـ مـن خـلال الوعـظ والإرشـاد ـ بمسؤولياتهنَّ وواجباتهنَّ ونتائج العصيان والنشوز.

## ٢-الهجر في المضاجع

وتأتي هذه المرحلة إذا لم ينفع الوعظ ولم تنجع النصيحة **«واهجروهنّ في المضاجع»،** وبهذا الموقف والهجر وعدم المبالاة بالزوجة أظهروا عدم الرضا من الزوجة، لعل هذا الموقف الخفيف يؤثر في أنفسهنّ.

· «النشوز» من «نشز» على وزن «نذر» يعني الأرض المرتفعة، ويكنى به هنا عن الطغيان والترفع.

### ٣\_ الضرب

۳]

وأمّا إذا تجاوزن في عصيانهنّ، والتمرد على واجباتهنّ ومسؤولياتهنّ الحدّ، ومضين في طريق العناد واللجاج دون أن يرتدعن بالأساليب السابقة، فلا النصيحة تفيد، ولا العظة تنفع، ولا الهجر ينجح، ولم يبق من سبيل إلّا استخدام العنف، فحينئذٍ يأتي دور الضرب وولفسويوهنّ> لدفعهنّ إلى القيام بواجباتهنّ الزوجية لانحصار الوسيلة في هذه الحسالة في استخدام شيء من العنف، ولهذا سمح الإسلام في مثل هذه الصورة بالضغط عليهنّ ودفعهنّ إلى القيام بواجباتهنّ من خلال العقوبة الجسديّة.

**اشكال.** يمكن أن يعترض معترض في هذا المقام قائلاً: كيف سمح الإسلام للرجال بأن يتوسلوا بأسلوب العقوبة الجسديّة المتمثل بالضرب؟

**الجواب:** إنّ الجواب على هذا الإعتراض يبدو غير صعب بملاحظة معنى الآية والروايات الواردة لبيان مفادها وما جاء في توضيحها في الكتب الفقهية، وأيضاً بملاحظة ما يعطيه علماء النفس اليوم من توضيحات علمية في هذا الجال، ونلخص بعض هذه الأمور في نقاط:

**أولاً:** إنّ الآية تسمح بمبارسة العقوبة الجسديّة في حق من لا يحترم وظائفه وواجباته، الذي لا تنفع معد أية وسيلة أخرى، ومن حسن الصدف أنّ هذا الأسلوب ليس بأمر جديد خاص بالإسلام في حياة البشر، فجميع القوانين العالمية تتوسل بالأساليب العنيفة في حق من لا تنجح معد الوسائل والطرق السلمية لدفعه إلى تحمل مسؤولياته والقيام بواجباته، فإنّ هذه القوانين ربّما لا تقتصر على وسيلة الضرب، بل تتجاوز ذلك ـ في بعض الموارد الخاصّة ـ إلى ممارسة عقوبات أشد تبلغ حدّ الإعدام والقتل.

**ثانياً.** إنّ العقوبة الجسديّة المسموح به هنايجب أن يكون خفيفاً، وأن يكون الضرب ضرباً غير مبرح، أي لا يبلغ الكسر والجرح، بل ولا الضرب البالغ حد السوادكما هو مقرر في الكتب الفقهية.

**ثالثاً:** إنّ علماء التحليل النفسي \_ اليوم \_ يرون أن بعض النساء يعانين من حالة نفسية هي «المازوحَية» التي تقتضي أن ترتاح المرأة لضربها وأنّ هذه الحالة قد تشتد في المرأة إلى درجة تحس باللّذة والسكون والرضا إذا ضربت ضرباً طفيفاً.

وعلى هذا يمكن أن تكون هذه الوسيلة ناظرة إلى مثل هؤلاء الأفراد الذين يكون التنبيه الجسدي الخفيف بمثابة علاج نفسي لهم. を]

ومن المسلم أنَّ أحد هذه الأساليب لو أثر في المرأة الناشزة ودفعها إلى الطاعة، وعادت المرأة إلى القيام بوظائفها الزوجية لم يحق للرجل أن يتعلل على المرأة، ويعمد إلى إيذائها، ومضايقتها حتى تعود إلى جادة الصواب واستقامت في سلوكها ولهذا عقب سبحانه على ذكر المراحل السابقة بقوله: ﴿فإن لَطعنكم فلا تبغوا عليهنَّ سبيلا﴾.

ولو قيل: إن مثل هذا الطغيان والعصيان والتمرد على الواجبات الزوجية والعائلية قد يقع من قبل الرجال أيضاً، فهل تشمل هذه المراحل الرجال أيضاً؟ أي أيمكـن ممـارسة هـذه الأمور ضد الرجل كذلك، أم لا؟

نقول في الإجابة على ذلك: نعم إنّ الرجال العصاة يعاقبون حتى بالعقوبة الجسدية أيضاً -كما تعاقب النساء العاصيات الناشزات \_غاية ما هنالك أنّ هذه العقوبات حيث لا تتيسر للنساء، فإنّ الحاكم الشرعي مكلف بأن يذكر الرجال المـتخلفين بـواجـباتهم وظـائفهم بالطرق الختلفة وحتى بالتعزير (الذي هو نوع من العقوبة الجسدية).

وقصّة الرجل الذي أجحف في حق زوجته ورفض الخـضوع للـحق. فـعمد الإمـام علي ﷺ إلى تهديده بالسيف وحمله على الخضوع. معروفة. `

ثمّ إنّ الله سبحانه ذكّر الرجال مرّة أخرى في ختام الآية بأن لا يسيئوا استخدام مكانتهم كقيمين على العائلة فيجحفوا في حق أزواجهم، وأن يفكروا في قدرة الله التي هي فوق كل قدرة ﴿لِنَّ الله كان علياً كبيراً﴾.

ଚ୍ଚାର୍ଷ

وَإِنْ خِفْتُمْ سِقَاقَ بَيْنِهما فَأَبْعَنُوا حَكْمًا مِّن أَهْلِهِ، وَحَكْمًا مِّن أَهْلِهِ، يُرِيدَآ إِصْلَحَا يُوَفِي ٱللَّهُ بَيْنَهُ مَآ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ٢

#### التفسير

ممتمة الصّلم العائلية:

في هذه الآية إشارة إلى مسألة ظهور الخلاف والنزاع بين الزوجين، فهي تقول: ﴿ وَلِنَ مُعْتَم هُقاتى بينهما قابصُوا حكما من أهله وحكما من أهلها» ليتفاوضا ويقربا من أوجه النظر لدى الزوجين، ثمّ يقول تعالى: ﴿ لِنْ يَرْيَدَا لِصلاحاً يَوْفَق الله بينهما» أي ينبغي أن يـدخل الحكمان المندوبان عن الزوجين في التفاوض بنيّة صالحة ورغبة صادقة في الإصلاح، فإنّها إن كانا كذلك أعانهما الله ووفق بين الزوجين بسببهما.

ومن أجل تحذير (الحكمين) وحثّهها على استخدام حسن النّية، يقول سبحانه في ختام هذه الآية: **(لِنَّ للله كان مليما عبيرل**ه.

إنَّ محكمة الصلح العائلية التي أشارت إليها الآية الحساضرة، همي إحمدي مسبتكرات الإسلام العظيمة، فإنَّ هذه المحكمة تمتاز بميزات تفتقر إليها الحاكم الأخرى، من جملتها.

الما البيئة العائلية بيئة عاطفية، ولذلك فإن المقياس الذي يجب أن يتبع في هذه البيئة، يختلف عن المقاييس المتبعة في البيئات الأخرى، يعني كما أنّه لا يمكن العمل في «المحاكم الجنائية» بقياس المقاييس المتبعة في البيئات الأخرى، يعني كما أنّه لا يمكن العمل في «الحاكم الجنائية» بقياس المقربة والعاطفة، فإنّه لا يمكن \_ في البيئة العائلية \_ العمل بقياس القوانين الجافة. الضوابط الصارمة الخالية عن روح العاطفة، فهنا يجب حل الخلافات العائلية الجافية والعائلية من العمل في «الحاكم الجافة. الضوابط الصارمة الخالية عن روح العاطفة، فهنا يجب حل الخلافات العائلية بالطرق العاطفية حدّ الإمكان، ولهذا يأمر القرآن الكريم أن يكون الحكمان في هذه المحكمة بالطرق العاطفية حدّ الإمكان، ولهذا يأمر القرآن الكريم أن يكون الحكمان في هذه المحكمة بالطرق العاطفية حدّ الإمكان، ولهذا يأمر القرآن الكريم أن يكون الحكمان في هذه المحكمة بالطرق العاطفية حدّ الإمكان، ولهذا يأمر القرآن الكريم أن يكون الحكان في هذه المحكمة بالطرق العاطفية حدّ الإمكان، ولهذا يأمر القرآن الكريم أن يكون الحكان في هذه المحكمة بالطرق العاطفية حدّ الإمكان، ولهذا يأمر القرآن الكريم أن يكون الحكان في هذه المحكمة بن تربطهم بالزوجين رابطة النسب والقرابة ليمكنهما تحريك المشاعر والعواطف باتجاه الإصلاح بين الزوجين، ومن الطبيعي أن تكون هذه الميزة هي ميزة هذا النوع من الحاكم خاصة دون بقية الماكم الأخرى.

٢- إنّ المدعي والمدعىٰ عليه في المحاكم العادية القضائية مضطرين \_ تحت طائلة الدفاع عن النفس \_ أن يكشفا عن كل ما لديهما من الأسرار، ومن المسلم أنّ الزوجين لو كشفا عن الأسرار الزوجية أمام الأجانب والغرباء لجرح كل منهما مشاعر الطرف الآخر، بحيث لو اضطر الزوجان أن يعودا \_ بحكم المحكة \_ إلى البيت لما عادا إلى ما كانا عليه من الصفاء والمحبة السالفة، بل لبقيا يعيشان بقية حياتهما كشخصين غريبين بحبرين على القيام بوظائف معينة، والمحبة، بل الذي يعيشان الزوجين الزوجين المعاء المحلم الزوجية أمام الأجانب والغرباء لجرح كل منهما مشاعر الطرف الآخر، بحيث لو اضطر الزوجية أمام الأجانب والغرباء لجرح كل منهما مشاعر الطرف الآخر، بحيث لو اضطر الزوجان أن يعودا \_ بحكم المحكة \_ إلى البيت لما عادا إلى ما كانا عليه من الصفاء والمحبة السالفة، بل لبقيا يعيشان بقية حياتهما كشخصين غريبين بحبرين على القيام بوظائف معينة، ولقد دلّت التجربة وأثبتت أنّ الزوجين اللذين يضطران إلى التحاكم إلى مثل هذه المحاكم لحل ما بينهما من الخلاف لم يعودا ذينك الزوجين اللذين.

بينما لا تطرح أمثال هذه الأمور في محاكم الصلح العائلية للإستحياء من الحضور، أو إذا اتفق أن طرحت هذه الأمور فإنّها تطرح في جو عائلي، وأمام الأقرباء فإنّها لن تنطوي على ذلك الأثر السيء الذي أشرنا إليه.

"-إنَّ الحكمين في المحاكم العادية المتعارفة لا يشعران عادة بالمسؤولية الكاملة في قضايا الخلاف والمنازعات، ولا تهمهما كيفية انتهاء القضية المرفوعة إلى المحكمة. هل يعود الزوجان إلى البيت على وفاق، أو ينفصلا مع طلاق؟

في حين أنّ الأمر في محكمة الصلح العائلية على العكس من ذلك تماماً، فإن الحكمين في هذه المحكمة حيث يرتبطان بالزوجين برابطة القرابة، فإنّ لافتراق أو صلح الزوجين أشراً كبيراً في حياة الحكمين من الناحية العاطفية، ومن ناحية المسؤوليات الناشئة عـن ذلك، ولهذا فإنّهها يسعيان ـ جهد إمكانهها ـ أن يتحقق الصلح والسلام والوفاق والوئام بـين الزوجين اللذين يمثلانهها، وأن يعيدا المياه إلى مجاريها كما يقول المثل.

<sup>ع</sup>-مضافاً إلى كلّ ذلك فإنّ مثل هذا المحكمة لا تعاني من أية مشكلات، ولا تحتاج إلى أية ميزانيات باهظة، ولا تعاني من تلك الخسارة والضياع الذي تعاني منه الحاكم العادية، فهي تستطيع أن تقوم بأهدافها وتحقق أغراضها من دون أية تشريفات وفي أقل مدّة من الزمن.

ولا يخفى أنّه يجب أن يتم اختيار الحكمين من بين الأشخاص المحنّكين المطّلعين المعروفين في عائلتي الزوجين بالفهم وحسن التدبير.

مع هذه المميزات التي عددناها يتبيَّن أنَّ هذه المحكمة تحـظى بـفرصة للإصـلاح بـين الزوجين.

إنَّ مسألة الحكمين وما يشترط فيهما من الشروط، ومدى صلاحيتهما وما يحكمان به في

مجال الزوجين، قد ذكر في الكتب الفقهية بالتفصيل، منها أن يكون الحكمان بالغين عاقلين عادلين بصيرين بعملهما.

وأمّا مدى نفوذ حكمهما في حق الزوجين، فقد ذهب بعض الفقهاء إلى نفوذ كل ما يصدر أنّد من حكم في هذا المجال، وظاهر التعبير به «حكم» في الآية الحاضرة يفيد هذا المعنى أيضاً، لأنّ مفهوم الحكمية والقضاء هو نفوذ الحكم مهما كان، ولكن أكثر الفقهاء يرون نفوذ ما يراه الحكمان في مورد التوفيق بين الزوجين ورفع الاختلاف والنزاع بينهما، بل يرون نفوذ ما يشترطه الحكمان على الزوجين، وأمّا حكمهما في مجال الطلاق والإفتراق بين الزوجين فغير نافذ لوحده، وذيل الآية الذي يشير إلى مسألة الإصلاح أكثر ملاءمة مع هذا الرأي، وللتوسع في هذا المجال يجب مراجعة الكتب الفقهية.

ରେସ

### الآية

وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِعِ مَسَيْحًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْقُرْبَ وَالْيَسَىٰ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِذِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَبِيلِ وَمَا مَلَكَتَ آَيْمَنْ كُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ مَن حَانَ مُخْتَ لَا فَخُورًا ٣

#### التفسير

الآية الحاضرة تبيَّن سلسلة من الحقوق الإسلامية بما فيها الحقوق الإلهـية، وحــقوق العباد، وآداب العشرة مع الناس، ويستفاد منها عشرة تعاليم:

### (واعبدوا الله ولا تشركوا به فيئاً)

إنَّ الآية تدعو الناس قبل أي شيء إلى عبادة الله والخضوع له وحده، وتسرك الشرك والوثنية التي هي أساس كل البرامج والمناهج الإسلامية.

إنَّ الدَّعوة إلى التوحيد وعبادة الله وحده تطهر الروح، وتخلص النّية، وتقوي الإرادة، وتشدد من عزيمة الإنسان على الإتيان بأي برنامج مفيد.

وحيث إنَّ الآية الحاضرة تبيَّن سلسلة من الحقوق الإسلامية لذلك فقد أشارت إلى حقّ الله على الناس قبل أي شيء وقبل أي حقّ وقالت: **(ولمبدو***ا الله ولا تشركوا به شيئا ب***ه**.

#### ۲\_ ويالوالدين إحساداً ».

ثمّ إنّها تشير إلى حقّ الوالدين وتوصي بالإحسان إليهما ولا ننك أنّ حقّ الوالدين من القضايا التي يهتمّ بها القرآن الكريم كثيراً، وقلّما حظى موضوع بمثل هذا الإهتمام والعناية، فقد جاءت التوصية بالوالدين بعد الدعوة إلى التوحيد في العبادة في أربعة مواضع في القرآن الكريم<sup>(</sup>. **﴿وبالوللدين إحسافا**﴾.

من هذه التعابير المتكررة يستفاد أنَّ ثُمَّة إرتباطاً بين هـ اتين المسألتمين، والقـضية في الحقيقة كالتالي: حيث إنَّ أكبر نعمة هي نعمة الوجود والحياة وهي مأخوذة من جانب الله سبحانه في الدرجة الأولى، فيا ترتبط بالوالدين في الدرجة الثانية، لأنَّ الولد جزء من وجود الوالدين، لذلك كان ترك حقوق الوالدين وتجاهلها، في مصاف الشرك بالله سبحانه.

هذا ولنا أبحاث مفصلة حول حقوق الوالدين في ذيل الآيات المناسبة في سورة الإسراء ولقهان بإذن الله تعالى.

### ٣\_ ﴿وَبِدْيَ القُرِبِيٰ ﴾

٣

ثمّ إنّها توصي بالإحسان إلى كلّ الأقرباء، وهذا الموضوع من المسائل التي يهتم بهما القرآن الكريم إهتماماً بالغاً تارة تحت عنوان «صلة الرحم» وأخرى بمعنوان «الإحسسان إلى القُربيٰ» وقد أراد الإسلام بهذا ـ في الحقيقة ـ أن يقوي من أواصر العلاقة الواسعة بين جميع أفراد البشر مضافاً إلى إيجاد أواصر وعلاقات أقوى وأمتن منها في الوحدات الاجـتماعية التي هي أكثر انسجاماً مثل «العشيرة» و«العائلة» ليستطيعوا التعاون في ما بينهم عند ظهور المشاكل والحوادث، والتعاون على الدفاع عن حقوقهم.

٤- فواليتاهئ؟
ثم أشارت إلى حقوق «اليتامى» وأوصت المؤمنين ببرهم والإحسان إليهم، لأنّه يوجد ثم أشارت إلى حقوق «اليتامى» وأوصت المؤمنين ببرهم والإحسان إليهم، لأنّه يوجد في كل مجتمع أطفال أيتام على أثر الحوادث المختلفة، لا يهدد تناسبهم وإهسالهم وضعهم الخاص فقط، بل الوضع الاجتماعي بصورة عامّة. لأنّ الأطفال اليتامى لو تركوا دون ولاية أو حماية ولم ينالوا حاجتهم من المحبّة واللطف يتحولون إلى أفراد منفلتين فساسدين، بـل أشخاص خطرين جُناة.

وعلى هذا يكون الإحسان إلى اليتامي إحساناً إلى الفرد وإلى المجتمع معاً.

١. البقرة. ٨٣؛ الأنعام. ١٥١؛ الإسراء. ٢٣؛ مضافاً إلى الآية الحاضرة.

#### ٥\_ ﴿والمساكين﴾

ثمّ يذكّر سبحانه ـ في هذه الآية ـ بحقوق الفقراء والمساكين، لأنّه قد يـوجد حـتى في المجتمع السليم الذي يسوده العدل من يعاني من نواقص وعـاهات تـعوقه عـن الحـركة والنشاط والفعالية، ولا شك أنّ تناسي هؤلاء أمر يخالف كل الأسس والقـيم الإنسـانية، فلابدّ من تقديم العون إليهم. ومعالجة حرمانهم.

وأمّا إذا كان الفقر والحرمان الذي يعاني منه الأفراد الأصحاء ناشئين عن الانحراف عن مهادىء وأسس العدالة الاجتماعية فإنّه لابدّ من مكافحتهما أيضاً.

#### ٦ ﴿والجاردي القربي﴾

ثمّ يوصي بالجيران من ذوي القربي، وهناك احتمالات متعددة حول المراد من «الجار ذي القربي» أبداها المفسرون، فبعضهم قال: معناه الجار القريب في النسب، غير أنّ هذا التّفسير يبدو بعيداً بملاحظة العبارات السابقة التي أشارت إلى حقوق الأقرباء في هذه الآية، فلابد أن يكون المراد هو القرب المكاني لا القرب النسبي، لأنّ الجيران الأقربين مكاناً يستحقون احتراماً وحقوقاً أكثر من غيرهم، أو أن يكون المراد الجيران الأقربين إلى الإنسان من الناحية الدينية والاعتقادية.

#### √\_ ﴿والجار للجنب﴾

ثمّ إنّها توصي بالجيران البعيدين، والمراد . كما أسلفنا \_هو البعد المكاني، لأنّ كل أربعين داراً من بين يديه وخلفه وعن يمينه وشهاله تعتبر من الجيران، كما تصرح بعض الروايات <sup>(</sup>، وهذا يستوعب في المدن الصغيرة كل المدينة تقريباً (لأنّنا لو فرضنا دار كل شخص مركز دائرة يقع في امتداد شعاعها من كل صوب أربعون بيتاً لإنّضحت من خلال محاسبة بسيطة مساحة هذه الدائرة التي يكون مجموع البيوت الواقعة فيها ما يقرب من خمسة الآف بيت، ومن المسلم أنّ المدن الصغيرة قلما تتشكل من أكثر من هذا العدد من المنازل والبيوت. والجدير بالتأمل أنّ القرآن يصرّح \_ في هذه الآية \_ مضافاً إلى ذكر الجيران القربين \_ بحقّ الجيران البعيدين، لأنّ لفظة الجار لها في العادة مفهوم محدود وضيق وتشمل الجيران القريبين فقط، ولهذا لم يكن بدّاً في نظر الإسلام أن يذكر بالجيران البعيدين أيضاً.

كما يمكن أن يكون المراد من الجيران البعيدين الجيران غير المسلمين، لأنّ حقّ الجوار غير منحصر في نظر الإسلام بالجيران المسلمين، فهو يعمّ المسلمين وغير المسلمين (اللّهم إلّا الذين يحاربون المسلمين ويعادونهم).

إنّ لحقّ الجوار في الإسلام أهميّة بالغة إلى درجة أنّـنا نــقرأ في وصــايا الإمــام أمــير المؤمنين على المعروفة: «ما زال (رسول الله) يوصي بهم حتى ظننا أنّه سيورثهم» <sup>(</sup> (وقد ورد هذا الحديث في مصادر أهل السنة أيضاً فقد روي في تفسير المنار وتفسير القرطبي مــن البخاري مثل هذا المضمون عن رسول الله تَتَبَيَّةِ أيضاً). <sup>(</sup>

وروي في حديث آخر عن رسول الله ﷺ أنَّه قال ذات يوم: «والله لا يؤمن والله لا يؤمن والله لا يؤمن، فقيل: يا رسول الله ومن؟ قال: الذي لا يأمن جاره بوائقه» <sup>٢</sup>.

كها نقرأ في حديث آخر أيضاً أنَّ النَّبِي ﷺ قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره» <sup>1</sup>.

وروي عن الإمام الصّادق جعفر بن محمّد للمن الله قال: «حسن الجوار يعمر الدّيار ويزيد في الأعمار»<sup>0</sup>.

في عالمنا المادي حيث لا يعرف الجار عن جاره شيئاً، بل وربمًا لا يتعرف عـلى اسم صاحبه بعد عشرين سنة من الجيرة والجوار يتألق هذا التعليم الإسلامي في حق الجـار بشكل خاص، فإنّ الإسلام يقيم للعلاقات العاطفية والتـعاون الإنسـاني وزناً خـاصًاً، ويوليها اهتماماً كبيراً، في حين تؤول هذه العلاقات والعواطف في الحياة الصناعية المادية إلى الزوال يوماً بعد يوم، وتعطي مكانها إلى القسوة والجفاء والخشونة.

**٨. ﴿وللصّاحب بالجنب﴾** ثمّ أوصت بالرّفيق والصّاحب، غير أنّه لابدّ من الإنتباه إلى أنّ لـ «الصاحب بسالجنب»

- نهج البلاغة، الرسالة ٤٧.
   ٢٠ تفسير الكامل لابن اثير، ج ٢، ص ٢٦٠.
   ٣. تفسير القرطبي، ج ٣، ص ١٧٥٤. ذيل الآية مورد البحث.
  - ٤. تفسير المنار، ج ٥، ص ٩٢. ٥٠ تفسير الصافي، ج ١، ص ٤٤٩.

سورة النساء / الآية ٣٦

[ع

معنى أوسع من الرفيق والصديق المتعارف، وفي الحقيقة تشمل كل من رافق أو صاحب الإنسان مرافقة ما سواء كان صديقاً دائمياً أو صديقاً مؤقتاً (كالذي يرافق الإنسان في السفر بعض الوقت) وتفسير لفظة «الصاحب بالجنب» في بعض الروايات بالرفيق مثل «رفيقك في السفر» أو الذي يقصد الإنسان رجاء نفعه مثل: (المنقطع إليك يرجو نفعك» <sup>7</sup> ليس المراد هو اختصاص هذا العنوان بهم، بل هو نوع من التوسعة في مفهوم هذه اللفظة بحيث تشمل هذه الموارد أيضاً، وبهذا الطريق تكون هذه الآية أمراً كلياً وجامعاً بحسن معاشرة كمل من يرتبط بالمرء، سواء كان صديقاً واقعياً، أو زميلاً، أو رفيق سفر، أو مراجعاً، أو تلميذاً، أو مشاوراً، أو خادماً.

وقد فسرت لفظة الصاحب بالجنب في بعض الروايات بالزّوجة، وقد روى صـاحب تفسير المنار، وتفسير روح المعاني والقرطبي في ذيل هذه الآية هذا المعنى عن عـلي يَنْيَ، ولكن لا يبعد أن يكون هذا من باب بيان أحد المصاديق أيضاً.

۹\_ ﴿ ولبن السبيل ﴾

وأمّا الصنف الآخر الذي أوصت بهم الآية هنا فهم الذين تحدث لهم حاجة السفر وبلاد الغربة، فابن السبيل هو الذي ينقطع في السفر وإن كان يمكن أن يكون متمكّناً ذا مال في بلده، والتعبير عن هذا الشخص بابن السبيل (أي ابن الطريق) إنّا هو لأجل أنّنا لا نعرفهم أصلاً حتى ننسبهم إلى عائلة أو قبيلة أو شخص، بل لابدً أن نحميهم بمجرّد أنّهم مسافرون انقطعوا في السفر، وبرزت لديهم حاجة إلى المساعدة والعون.

• 1\_ ﴿وَهَا هَلَكُتَ أَيْمَانَكُمْ ﴾

وفي نهاية المطاف توصي هذه الآية بالإحسان إلى العبيد والأرقاء، وبهذا تكون الآية \_ في الحقيقة \_قد بدأت بحق الله، وختمت بحقوق العبيد، لعدم انفصال هذه الحقوق بعضها عن بعض.

۳]

على أنّ هذه الآية ليست هي الآية الوحيدة التي توصي بالعبيد، بل لقد بحــثت هــذه المسألة في آيات مختلفة أخرى أيضاً.

هذا مضافاً إلى أنّ الإسلام قد نظم برنامجاً دقيقاً لتحرير العبيد تدريجاً، والذي يؤول في النتيجة إلى تحريرهم المطلق، وسوف نتحدّث حول هذه المسألة في ذيل الآيات المناسبة إن شاء الله تعالى.

ثمّ إنّه سبحانه يقول في ختام هذه الآية ﴿ لِنَّ للله لا يحبّ هن كان هغتالا فحورلَه وهو بذلك يحذر كل من يتمرّد ويعصي أوامر الله، ويتقاعس عن القيام بحقوق أقربائه ووالديه واليتامي والمساكين وابن السبيل والأصدقاء والأصحاب بدافع التكبر بأنّه سيكون معرضاً لسخط الله، وسيحرم من عنايته سبحانه، ولا ريب أنّ من حرم من اللطف الإلهي والعناية الرّبانية حرم من كل خير وسعادة.

وتؤيد هذا المعنى روايات وأخبار قد رويت في ذيل هذه الآية منها ما عن أصحاب النّبي عن عيث قال: كنت عند رسول الله تنتي فقرأ هذه الآية «إن الله لا يحبّ كل مختال فخور» فذكر الكبر فعظمه، فبكى ذلك الصحابي فقال له رسول الله تنتي ما يبكيك؟ فقال يارسول الله: إني لأحب الجمال حتى أنّه ليعجبني أن يحسن شراك نعلي قال: «فأنت من أهل الجنّة, أنّه ليس بالكبر أن تحسن راحلتك ورحلك. ولكن الكبر من سغه الحقّ وغمص الناس»<sup>(1</sup>

والخلاصة أنَّ ما يستفاد من العبارة الاخيرة أنَّ مصدر الشرك وهضم حقوق الآخرين هو الأنانية والتكبر غالباً، ولا يتسنى للشخص أداء تلك الحقوق، وخاصّة حقوق الايتام والمساكين والارقاء إلّا من تحلّى بروح التواضع ونكران الذات <sup>7</sup>.

રુજ

١. وفمص الناس» احتقرهم واستصغرهم ولم يرهم شيئاً. انظر لسان العرب (غمص).
٢. ومختال» من مادة وخيال، حيث يرى الشخص نفسه بسبب بعض المتخيلات عظيماً وكبيراً، وسمي الخيل خيلاً لأن مشيته تشبه مشية المتكبر، «فخور» من مادة «فخر» والفرق بينها وبين الأولى أنَّ المختال إشارة إلى تخيلات الكبر في مجالها الذهني والأخرى يراد بها الأعمال الصادرة عن كبر في المجال الخارجي.

#### الآيات

ٱلَّذِينَ يَبَخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخَلِ وَيَحْتُمُونَ مَآءَاتَ لَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْ لِهِ وَاَعْتَدْ نَا لِلْحَكْفِرِينَ عَذَابَا مُهِينَا (٥) وَٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوَلَهُم رِتَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيْطَنُ لَهُ قَرِينَا فَسَآءَ قَرِينَا ٥) وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْءَا مَنُوا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِورَ أَلْفَقُوا مِتَا رَزَفَهُ مُرَالَةً وَكَانَ ٱللَّهُ بِعِجْعَلِيمًا ٢

#### التفسير

### الإنفاق رياءً والإنفاق قربةً:

الآية الأولىٰ من هذه الآيات الثلاث \_ هي في الحقيقة \_ تعقيب على الآيات السابقة وإشارة إلى المتكبرين إذ تقول: ﴿ للذين يبخلون ويأهرون الناس بالبخل» هذا مضافاً إلى أنّهم يسعون دائماً أن يخفوا عن الآخرين ما تفضل الله عليهم به من الخير كيلا يتوقع المجتمع منهم شيئاً **(ويكتمون ما أتاهم الله من فضلع)**.

ثمّ يقول عن نهاية هذا الفرق من الناس وعاقبة أمرهم: ﴿ ولعتدنا للكافرين عذليا مهينهُ ولعل السرّ في استخدام هذا التعبير في حق هذه الطائفة هو أنّ «البخل» ينبع في الغالب من الكفر، لأنّ البخلاء لا يمتلكون الإيمان الكامل بالمواهب الربانية المطلقة والوعود الإلهييّة العظيمة للمحسنين. إنّهم يتصورون أنّ مساعدة الآخرين وتقديم العون إليهم يجرّ إليهـم التعاسة والشقاء.

وأمّا الحديث عن الخزي في عذاب هؤلاء، فلأن الجزاء المناسب للتكبر والإستكبار هو العذاب المهين.

ثمَّ إنَّه لابدٌ من الإلتفات إلى أنَّ البخل لا يختص بالأمور المالية، بل يشمل كل نوع من

أنواع الموهبة الإلهيّة، فثمّة كثيرون لا يعانون من صفة البخل الذمـيمة في الجمـال المـالي، ولكنّهم يبخلون عن بذل العلم أو الجاء أو الأمور الأخرى من هذا القبيل.

ثم إن الله سبحانه يذكر صفة أخرى من صفات المتكبرين إذ يقول: (والذين ينفقون موالهم رناء الناس ولا يؤمنون بالله ولا باليوم للآخر ﴾ إنّهم ينفقون أموالهم لا في سبيل الله وكسب رضاه، بل مراءاة الناس لكسب السمعة وجلب الشهرة والجاه، وبالتالي ليس هدفهم من الإنفاق هو خدمة الناس وكسب رضا الله سبحانه، ولهذا فإنّهم لا يتقيدون في من ينفقون عليه علاك الاستحقاق، بل يفكرون دائماً في أنّه كيف يكنهم أن يستفيدوا من إنفاقاتهم ويحققوا ما يطمحون إليه من أغراض شخصية، وأهداف خاصّة، كتقوية نفوذهم و تكريس موقعهم في المجتمع مثلاً، لأنهم لا يؤمنون بالله واليوم الآخر، ولهذا السبب يفتقر إنفاقتهم إلى الدافع المعنوي الذي ينبغي توفره في الإنفاق، بل دافعهم هو الوصول إلى الشهرة والشّخصية الكاذبة المزيفة من هذا السبيل، وهذا هو أيضاً من آثار التكبر ونتائج الأنانية.

إنّ هؤلاء اختاروا الشيطان رفيقاً وقريناً لهم: (من يكن القيطان له قرينا فسا. قرينا ﴾ إنّه لن يكون له مصير أفضل من مصير الشيطان، لأنّ منطقهم هو منطق الشيطان، وسلوكهم سلوكه سواء بسواء، إنّه هو الذي يقول لهم: إنّ الإنفاق بإخلاص يوجب الفقر (القسيطان يحدكم للفقر ) ولهذا فإمّا أن يبخلوا ويتنعوا عن الإنفاق والبذل (كما أشير إلى هذا في الآية السابقة) أو أنّهم ينفقون إذا ضمن هذا الإنفاق مصالحهم الشخصية وعاد عليهم بفوائد شخصية (كما أشير إلى ذلك في الآية الحاضرة).

من هذه الآية يستفاد مدى ما للقرين السيء من الأثر في مصير الإنسان، ذلك الأثر الذي ربّما يبلغ في آخر المطاف إلى السقوط الكامل.

كما يستفاد أنّ علاقة «المتكبرين» بـ«الشيطان والأعمال الشيطانية» عـلاقة مسـتمرة وداغة لامؤقتة ولامرحلية، ذلك لأنّهم اختاروا الشيطان قريناً ورفيقاً لأنفسهم.

وهنا يقول سبحانه وكانّه يتأسف على أحوال هذه الطائفة من الناس **فوما<sup>ور</sup> عليهم لو آهنوا بالله ولليوم الآخر ولنفقوا همّا رزقهم للله به** أي شيء عليهم لو تركوا هذا السلوك وعادوا إلى جادة الصواب وأنفقوا ممّا رزقهم الله من الخير والنعمة في سبيل الله، بإخلاص لا رياء،

۳]

البقرة، ۲٦٨.

وكسبوا بذلك رضا الله، وتعرضوا للطفه وعنايته، وأحرزوا سعادة الدنيا والآخرة؟

فلهاذا لا يفكر هؤلاء ولا يعيدون النظر في سلوكهم؟ ولماذا ترى يـتركون طـريق الله الأنفع والأفضل ويختارون طريقاً أخرى لا تنتج سوى الشـقاء، ولا تـنتهي بهـم إلّا إلى الضرر والخسران؟

وعلى كل حال فإنَّ الله يعلم بأعبالهم ونواياهم ويجزيهم بما عملوا: ﴿وَكَسَانَ لَلله بِسَهْمِ عليماً».

والجدير بالإنتباء أنَّ الإنفاق في الآية السابقة التي كان الحديث فيها حول الإنفاق مراءاة نُسب إلى الأموال «ينفقون أموالهم»، وفي هذه الآية نسب إلى ﴿هــمّا رزقــهم للله»، وهــذا التفاوت والاختلاف في التعبير يكن أن يكون إشارة إلى ثلاث نقاط:

**أوَلاً:** إنَّه في الإنفاق رياء لا تلحظ حلَّية المال وحرمته، في حين تلحظ في الإنفاق لله حلَّية المال وأن يكون مصداق **﴿مع**َا ر**زقهم للله﴾**.

ث**انياً**؛ إنّه في الإنفاق رباء حيث إنّهم يحسبون أنّ المال الذي ينفقونه خاص بهم، لذلك فهم لا يمتنعون عن الكبر والمنّ، في حين أنّ المنفقين لله حيث يعتقدون بأنّ الله همو الذي رزقهم ما يملكون من المال، وأنّه لا مجال للمنّ إذا هم أنفقوا شيئاً من ذلك، ولذلك يمتنعون من الكبر والمنّ.

**ثالثاً،** إنَّ الإنفاق رياء ينحصر غالباً في المال، لأنَّ أمثال هؤلاء محرومون من أي رأسمال معنوي لينفقوا منه، ولكن الإنفاق لوجه الله تتسع دائرته فتشمل كل المواهب الإلهيّة من المال، والعلم والجاء، والمكانة الاجتماعية وما شابه ذلك من الأمور المادية والمعنوية.

80CB

إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ٢ التغسير

# ما هي «الذّرة»؟

«الذّرة» في الأصل هي النملة الصغيرة التي لا ترى، وقال البعض: هي من أجزاء الهباء والغبار في الكّوة التي تظهر عند دخول شعاع الشمس خلالها، وقيل أيضاً أنّه الغبار الدقيق المتطاير من يدي الإنسان إذا جعلهما على التراب وما شابهه ثمّ نفخهما.

ولكنّها أطلقت تدريجاً على كل شيء صغير جداً، وتطلق الآن ويراد منها ما يتكون من الإلكترون والبروتون أيضاً، لأنها إذا كانت تطلق سابقاً على أجزاء الغبار، فلأن تلك الأجزاء كانت أصغر أجزاء الجسم، ولكن حيث ثبت اليوم أنّ أصغر أجزاء «الجسم المركب» هو «المولوكول» أو الجزيئة، وأصغر أجمزاء «الجسم البسيط» هو «الذّرات»، أختيرت لفظة «الذّرة» في الاصطلاح العلمي على تلك الجزئيات التي لا ترى بالعين الجرّدة، بل لا يمكن أن ترى حتى بأقوى الميكروسكوبات الإلكترونية، وإنّا يحسّ بوجودها من خلال القوانين والمعادلات العلمية والتصوير بآلات مزودة بأدق الأجهزة وأقواها، وبما أنّ «مثقال» يعني الثقل، فإنّ التعبير ممثقال ذرة يعني جسماً في غاية الدقة والصغر.

إنَّ الآية الحاضرة تقول: إنَّ الله لا يظلم قط زنة ذرة، بل يضاعف الحسنة إذا قام بهما أحد، ويعطي من لدنه على ذلك أجراً عظيماً: ﴿لِنَّ الله لا يسقلم مشقال ذرة ولِن لك حسنة يضاعفها ويؤت هن لدنه أجراً عظيماً».

إنَّ هذة الآية \_ في الحقيقة \_ تقول للكافرين الذين يبخلون والذين مرَّ الحديث عـن أحوالهم في الآيات السابقة: إنَّ العقوبات التي تصيبكم ما هي في الحقيقة إلَّاجزاء ما قمّتم به من الأعمال، وأنَّه لا يصيبكم أي ظلم من جانب الله، بل لو أنَّكم تـركتم الكـفر والبـخل وسلكتم طريق الله لنلتم المثوبات العظيمة المضاعفة. **č**]

نمّ إنّه لابدً من الإنتباه إلى أن لفظة «ضعف» و«المضاعف» تعني في اللغة العربية ما يعادل الشيء أو يربو عليه مرّات عديدة، وعلى هذا الأساس لاتنافي هذه الآية الآيات الأخرى التي تقول: إن أجر الإنفاق قد يصل إلى عشرة أضعاف، وقد يصل إلى سبعهائة مرّة ....

وعلى أي حال فإنّها تحكي عن لطف الله بالنسبة إلى عباده. حـيث لا يـعاقبهم عـلى سيئانهم وذنوبهم بأكثر ممّا عملوا. بينما يضاعف الأجر بمرات كثيرة إذا أتوا بحسنة واحدة. م أرد من النابلا بالاسان من ما ترا الترا

يبق أن نعرف لماذا لا يظلم الله سبحانه؟ فإنَّ السبب فيه واضح. لأن الظلم عادة \_ إمَّا ناشىء عن الجهل ، وإمّا ناشىء عن الحاجة، وإمّا ناشىء عن نقص نفسي.

ومن كان عالماً بكل شيء. وكان غنيّاً عن كل شيء. ولم يكن يعاني من أي نقص، لا يمكن صدور الظلم منه. فهو لا يظلم أساساً، لا أنّه تعالى لا يقدر على الظلم. ولا أن الظلم غير متصوّر في حقّه (كما تذهب إليه طائفة من الأشاعرة). بل مع قدرته تعالى على الظلم ـ لا يظلم أبداً لحكمته وعلمه. فهو يضع كل شيء في عالم الوجود موضعه. ويعامل كل أحد حسب عمله، وطبقاً لسلوكه وسيرته.

ଚ୍ଚତ୍ୟ

### الآيتان

فَكَيْفَ إِذَاجِتْنَامِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِتْنَابِكَ عَلَى هَنَوُلَاً مِشَهِيدًا ٥ يَوْمَبِذِيَوَ ذُالَذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْنُمُونَ اللَّهَ حَدِيثَا ٣

التفسير

شهود يوم القيامة:

تعقيباً على الآيات السابقة التي كانت تدور حول العقوبات والمثوبات المعدّة للعصاة والمطيعين. جاءت هذه الآية تشير إلى مسألة الشهود في يوم القيامة فتقول: **فكيف لذاجننا** هن كل لُقة بشهيد وجننا بك على هؤلا. شهيدل» وهكذا يكون نبي كل أمّة شهـيداً عـليها، مضافاً إلى شهادة أعضاء الإنسان وجوارحه، وشهادة الأرض التي عليها عاش، وشهادة ملائكة الله على أعلاله وتصرفاته، ويكون نبيّ الإسلام تَتَكَرَّ وهو آخر أنبياء الله ورسله وأعظمهم، شاهداً على أمّته أيضاً، فكيف يستطيع العصاة مع هذه الشهود إنكار حقيقة من الحقائق، وتخليص أنفسهم من نتائج أعمالهم.

ثمّ إنّ نظير هذا المضمون قد جاء أيضاً في عدّة آيات قرآنية أخرى، منها الآية ٧٤ من سورة البقرة، والآية ٨٩ من سورة النحل، والآية ٧٨ من سورة الحج.

والآن يطرح هذا السؤال، وهو: كيف تتمّ شهادة الأنبياء على أعـمال أممـهم، وكـيف تكون؟

إذاكانت كلمة «هؤلاء» إشارة إلى المسلمين كما جاء في تفسير مجمع البيان، فإنّ الجواب على هذا السؤال يكون واضحاً، لأنّ كل نبيّ ما دام موجوداً بين ظهراني أمّته فهو شاهد على أعمالهم، وبعده يكون أوصياؤه وخلفاؤه المعصومون هم الشهداء على أعمال تلك الأمّة، وهذا جاء في حق المسيح الله أنّه يقول في يوم القيامة في جواب سؤال الله سبحانه إيّاه: ﴿ما سورة النسام / الآية ٤١ ـ ٤٢

**e**]

قلت لهم إلّا ها أهرتني به أن لعبدوا الله ربّي وربّكم وكنت عليهم شهيداً هـادمت فـيهم فـلمّا توفيتنن كنت أنت للرقيب عليهم وأنت على كل شي، شهيد) `.

ولكن بعض المفسرين احتمل أن تكون لفظة «هؤلاء» إشارة إلى شهود الأمم السابقة، يعني أنّنا نجعلك أيّها النّبي شهيداً على شهداء الأمم من الأنسبياء، وقعد أشعر في بعض الروايات إلى هذا التفسير (وعلى هذا يكون معنى الآية هكذا: إنّ كل نبيّ شاهد على أعمال أمّته جيعها في حياته وبعد مماته عن طريق المشاهدة الباطنية والروحانية، وهكذا الحال بالنسبة إلى رسول الإسلام، فإنّ روحه الطاهرة ناظرة \_عن هذا الطريق أيضاً معلى أعمال أمّته وجميع الأمم السابقة، وبهذا الطريق يكنه أن تشهد على أفعالم والصلحاء من الأمّة والأبرار الأتقياء منها يكنهم الإطلاع والحصول على مثل هذه المعرفة، فيكون المفهوم من كل ذلك وجود روح النّبي الأكرم يتمالاً من بدء الحلق، لأنّ معنى الشهود فيكون المفهوم من كل ذلك وجود روح النّبي الأكرم يتمالاً من بدء الحلق، لأنّ معنى الشهود في العلم المقترن بالحضور، ولكن هذا التفسير لا ينسجم مع ما نقل عن السيد المسيح، لأنّ في الحياة (فتأمل).

أمّا إذا أخذنا الشهادة بمعنى الشهادة العملية، يعنى أن تكون أعلمال «فرد نموذجي» مقياساً ومعياراً لأعمال الآخرين كان التّفسير حينئذ خالياً عن أي إشكال، لأنّ كل نبيّ بما له من صفات متميزة وخصال ممتازة يعدّ خير معيار لأمّته، إذ يمكن معرفة الصالحين والطالحين بمشابهتهم أو عدم مشابهتهم له، وحيث إنّ النّبي الأكرم تَنْتُنْهُ هو أعظم الأنبياء والرسل الإلهيين كانت صفاته وأعماله معياراً لشخصية كل الأنبياء والرسل.

نعم لا يبقى هنا إلاّ سؤال واحد هو: هل جاءت الشهادة بهذا المعنى، أم لا؟ بيد أنّه مع الإنتباه إلى أنّ أعمال الرجال المنوذجيين وتصرفاتهم وأفكارهم تشهد عملياً على أنّه من الممكن أن يرقى إنسان ما إلى هذه الدرجة، ويطوي هذه المقامات والمراحل المعنوية لم يبد مثل هذا المعنى بعيداً في النظر.

عندئذٍ يندم الكفار الذين عارضوا الرّسول وعصوه، أي عندما رأوا بأمّ أعينهم تسلك

١٦٧ المائدة، ١٦٧.

٢. راجع تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٤٨١ و ٤٨٢؛ وتفسير البرهان، ج ٢، ص ٧٩، ذيل الآية مورد البحث.

المحكمة الإلهيّة العادلة، وواجهوا الشهود الذين لا يمكن إنكار شهاداتهم، إنّهم يندمون ندماً بالغاً لدرجة أنّهم يتمنون لو أنّهم كانوا تراباً أو سوّوا بالأرض كما يقول القرآن الكريم في الآية الثانية من الآيتين الحاضر تين إذ يقول سبحانه: **(يومنذيوذُ الذين كفروا ومصو<sup>ر</sup> الرّسول** لوتسوى بهم الأرض).

وقد ورد مثل هذا التعبير في الآية ٤٠ من سورة النبأ إذ يقول تعالى: ﴿ويقول الكافريا ليتني كنت ترابأ).

ولكن لفظة **ولو تسوّى**» تشير إلى مطلب آخر أيضاً، وهو: إنّ الكفار مضافاً إلى أنّهم يتمنون أن يصيروا تراباً، يحبّون أن تضيع معالم قبورهم في الأرض أيضاً وتسوى بالأرض حتى ينسوا بالمرّة، ولا يبقى لهم ذكر ولا خبر ولا أثر.

إنّهم في هذه الحالة لا يمكنهم أن ينكروا أية حقيقة واقعة ولا أن يكــتموا شــيئاً: ﴿وَلا يكتمون للله حديثاً) لأنّه لا سبيل إلى الإنكار أو الكتمان مع كل تلكم الشهود.

نعم، لا ينافي هذا الكلام ما جاء في الآيات الأخر التي تقول: هناك من الكفار من يكتم الحقائق يوم القيامة أيضاً ويكذبون<sup>(</sup> لأنّ كذبهم وكتمانهم واقع قبل إقامة الشهود وقسيام الشهادة، وأمّا بعد ذلك فلامجال لأي كتمان، ولا سبيل إلى أي إنكار، بل لابدّ من الإعتراف بجميع الحقائق.

وقد روي عن أمير المؤمنين ﷺ في بعض خطبه أنَّه قال عن يوم القيامة «ختم على الأفواه فلا تكلم و تكلمت الأيدي وشهدت الأرجل ونطقت الجلود بما عملوا فلا يكتمون الله حديثاً». <sup>7</sup>

هذا ويحتمل بعض المفسرين أن يكون المراد من ﴿لايكتمون لله حديثا» أنّهم يتمنون لو أنّهم لم يكتموا في الدنيا أية حقيقة، خصوصاً في ما يتعلق برسول الإسلام ﷺ، وعلى هذا تكون هذه العبارة عطفاً على جملة **(لوتسوى بهم <sup>الأرض</sup>)**.

ولكن هذا التّفسير لا ينسجم مع ظاهر «لا يكتمون» الذي هو فعل مضارع، ولو كان المراد ما ذكر، هذا الفريق من المفسرين لوجب أن يقول: «لم يكتموا». 8003

أنعام, ٢٢ و٢٣؛ مجادلة, ٨.

تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٤٨٢؛ تفسير العياشي، ج ١، ص ٢٤٢، ح ١٣٣.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَفْرَبُواْ ٱلصَّكَلُوٰةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَاجُنُبًا إِلَّاعَابِرِى سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُننُم مَّمْخَىٰ أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ أَوْجَسَاءَ أَحَدُّمِن مَن ٱلْغَابِطِ أَوْ لَمَسْنُمُ ٱلنِّسَاءَ فَلَمْ تَجَدُواْ مَاءَ فَتَبَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامَسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُورًا صَ

## الأفسير

بعض الأمكام المُقهية:

تستغاد من الآية الحاضرة عدّة أحكام إسلامية هي:

١- حرمة الصّلاة في حال السكر، أي لا يجوز للسكارى أن يقربوا الصّلاة لبـطلان صلاتهم في حالة السكر، وفلسفة ذلك واضحة، فإنّ الصلاة حديث العبد إلى ربّه ومناجاته ودعاؤه، ولابد أن يتم كل هذا في حالة الوعي الكامل، والسكارى أبعد ما يكونون عن هذه الحالة: في قيا الذين تمولان تقربوا الصلاة ولنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون في.

وهنا يكن أن يطرح أحد سؤالاً هو: أليس مفهوم الآية هو المنع من شَرب المسكرات إذا بق أثرها وسكرها إلى وقت الصلاة، وهو ينطوي على دليل جوازه في سائر الحالات؟

بي مرك وكرو يما وعلى هذا السؤال تأتي \_ بإذن الله \_ مفصّلة عند تفسير الآية ٩٠ من سورة والإجابة على هذا السؤال تأتي \_ بإذن الله \_ مفصّلة عند تفسير الآية ٩٠ من سورة المائدة، إلا أنّ الجواب الإجمالي هو: إنّ الإسلام استخدم لتطبيق الكثير من أحكامه أسلوب «التغيير التدريجي» فمثلاً مسألة تحريم تعاطي الخمور هذه طبقها الإسلام في مراحل، فهو أوّلاً أعطاه صفة المشروب غير المحبّذ في قبال «الرزق الحسن» (كما في الآية ٢٧ من سورة النحل «ورزقاً حسناً») ثمّ منع من الإقتراب إلى الصلاة إذا كان السكر الناشىء منها لا يزال باقياً (كما في الآية الحاضرة) ثمّ قارن بين منافعه ومضاره ورجحان مضاره ومساوئه، كما في سورة البقرة الآية ٢١٩، وفي المرحلة الأخيرة نهى عن الخمر بصورة قاطعة وصريحة، كما في سورة المائدة الآية ٩٠.

وأساساً ليس هناك من سبيل لتطهير المجتمع من جذور مفسدة اجــتماعية أو خــلقية متجذرة في أعـماق المجتمع واقتلاعها من الجذور أفضل من هذا الأسلوب، وأجدى من هذا الطريق، وهو أن يهيأ الأفراد تدريجاً، ثمّ يتمّ الإعلان عن الحكم النهائي.

كما أنّه لابدٌ من الإلتفات إلى نقطة مهمّة، هي أنّ الآية الحاضرة لا تجيز بأي وجه من الوجوه شرب الخمر، بل هي تتحدث فقط عن مسألة الإقتراب إلى الصلاة في حال السكر، بينما التزمت الصمت بالنسبة إلى حكم شرب الخمر في غير هذا المورد حتى يحين موعد المرحلة النهائية للحكم.

هذا مع الإلتفات إلى أنَّ أوقات الصلوات الخمس خاصّة في ذلك الزمان الذي كمانت العادة فيه إقامة الصلوات الخمس في أوقاتها، بحكم أنَّها كانت متقاربة كان الإتيان بالصلاة في حال الوعي يقتضي أن ينصرف الأشخاص عن تناول المسكرات في الفترات الواقعة بين أوقات الفرائض انصرافاً كلياً، لأنَّ السكر كان يستمر غالباً إلى حين حلول وقت الفريضة وعلى هذا كان الحكم المذكور في الآية الحاضرة أشبه بالحكم النهائي والتحريم الأبدي المطلق.

كها أنّ هناك موضوعاً لابدً من التذكير به، وهو أنّ الآية الحاضرة فسّرت في روايات عديدة في كتب الشيعة والسنة بسكر النوم، يعني لا تقربوا الصلاة ما لم تطردوا النوم عن عيونكم كاملة لتعلموا ما تقولون.

ولكن يبدو للنظر أن هذا التّفسيرَ مستفاد من مفهوم: ﴿ حتى تعلموا ما تقولون﴾ وإن لم يدخل في مصداق «السكارى» <sup>(</sup>

وبعبارة أخرى، يستفاد من جملة: ﴿ حتى تعلموا ما تقولون» المنع عن الصلاة في كل حالة لا يتمتع فيها الإنسان بالوعي الكامل، سواء كان بسبب حالة السكر، أو بسبب ما تبق من النوم.

كما أنَّه يستفاد من هذه الجملة أيضاً أنَّ الأفضل عدم إقامة الصلاة عند الكسل أو قلَّة

تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٤٨٣؛ وتفسير القرطبي، ج ٣، ص ١١٧١.

التوجه، لأنّ الحالة السابقة توجد في هذه الصورة بشكل ضعيف، ولعلّه لهذا السبب جاء في ما روي عن الإمام الباقر في من أنّه قال: «لا تقم إلى الصلاة متكاسلاً، ولا متناعساً ولا متثاقلاً وقد نهى الله عزّ وجلّ المؤمنين أن يقوموا إلى الصلاة وهم سكارى ...» `.

٢**ـ بطلان الصلاة في حال الجنابة** الذي أشير إليه بـعبارة ﴿ولاجـنيا﴾ ثمّ استثنى سبحانه من هذا الحكم بقوله: ﴿**إِلَّا عابِرِي سِبِيلِ﴾** أي إذا فقدتم الماء في السفر جاز لكم أن تقيموا الصلاة (شريطة أن تتيممواكما يجيء في ذيل الآية).

غير أن هناك تفسيراً آخر جاء لهذه الآية في الروايات والأخبار <sup>7</sup>، هو أنّ المقصود من الصلاة في الآية هو محل الصلاة \_أي المسجد \_أي لا تدخلوا المساجد وأنتم على جنابة، ثمّ استثنى العبور في المسجد بقوله: ﴿لِا عابري سبيل﴾ يعني يجوز لكم العبور في المسجد وأنتم على جنابة وإن لم يجز لكم المكث واللبث فيه.

ويستفاد من بعض الروايات أنّ جماعة من المسلمين، وصحابة النّبي كانوا قد بنوا بيوتهم حول المسجد النّبوي بحيث تفتح أبوابها في المسجد، فسمح لهم بأن يعبروا من المسجد وهم على جنابة دون أن يتوقفوا فيه.

ولكن لابد أن ننتبه إلى أنّ هذا التّفسير يستلزم أن تكون لفظة الصلاة في الآية الحاضرة قد أتت بمعنيين: أحدهما الصلاة نفسها، والآخر محل الصلاة، لوجود بيان حكمين مختلفين في الآية: أحدهما المنع والنهمي عن الإقتراب إلى الصلاة في حالة السكر، والآخر الاجتناب عن دخول المساجد في حالة الجنابة (طبعاً لا مانع ولاضير في استعمال لفظة واحدة في معنيين أو أكثر كما قلنا في علم الأصول، ولكنّه خلاف الظاهر، وهو لا يجوز بدون قرينة، نعم يكن أن تكون الروايات المذكورة قرينة على ذلك).

٣-جواز الصلاة، أو عبور المسجد بعد الإغتسال، هو المبين بقوله: ﴿حتى تغتسلونَهُ -

٢. وسائل الشيعة، ج ١، ص ٤٨٦.

١. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٤٨٣، وقد جاء نظير هذا المضمون في صحيح البخاري أيضاً.

إذا تعذر على الإنسان الحصول على الماء (أم لم يمكن استعماله) وبقوله: ﴿ أوجا. أحدهنكم هن الفائط أو لاهستم للنسا.» إشارة إلى علل الإحتياج إلى التيمم وأسبابه، ومعناه إذا أحدثتم حدثاً أو جامعتم النساء ﴿فلم تجدولها.» أي لم تقدروا على تحصيل الماء أو استعماله ﴿فتيمهواصعيدا طبيا».

ثمّ إنّه سبحانه يبيّن طريقة التيمم بقوله: ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم﴾. وفي ختام الآية يشير إلى حقيقة أنّ الحكم المذكور ضرب من التخفيف عنكم، لأنّ الله كثير الصفح كثير الستر لذنوب عبادة ﴿إِنَّ الله كان مفوا مفوراً﴾.

## ہموث

هنا لابدٌ من التنبيه إلى نقاط عديدة:

٣

1- إنّ عبارة فلم تجدود ما. المبدؤة بفاء التفريع ترتبط بعبارة فرو على سفر المنتخب المنتخب في سفر ولم تجدوا ماء للوضوء أو الغسل، فتحتاجون إلى التيمم، لأنّ الإنسان قلما إذا كنتم في سفر ولم تجدوا ماء للوضوء أو الغسل، فتحتاجون إلى التيمم، لأنّ الإنسان قلما تتفق له هذه الحالة وهو في البلد، ومن هنا يتبيّن بطلان ما قاله بعض المفسّرين – مثل صاحب المنار – من أن مجرّد السفر وحده كاف للتكليف بالتيمم بدل الوضوء حتى لو كان الشخص المسافر واجداً للماء، فإنت عبري بطلان ما قاله بعض المفسّرين – مثل ما حاحب المنار – من أن مجرّد السفر وحده كاف للتكليف بالتيمم بدل الوضوء حتى لو كان الشخص المسافر واجداً للماء، فإنتَّ فاء التفريع في قوله فقلم تجدول يبطل هذا الكلام، لأنّ الشخص المسافر واجداً للماء، فإنتَّ فاء التفريع في قوله وقلم تجدول يبطل هذا الكلام، لأن أن تعرب أحياناً عدم التمكن من الماء، وهنا لا مناص من التيمم، لا أن السفر في البلام في المائيس المائيس من الماء، فإنتَّ فاء التفريع في قوله وقلم تجدول يبطل هذا الكلام، لأن أل المفوم منه هو أنّ السفر قد يوجب أحياناً عدم التمكن من الماء، وهنا لا مناص من التيمم، لا ألفهوم منه هو أنّ السفر قد يوجب أحياناً عدم التمكن من الماء، وهنا لا مناص من التيمم، لا أنّ السفر بوحده يسوغ التيمم، والعجب أنّ الكاتب المذكور تحامل على فقهاء الإسلام في هذا الجال من دون مبرر هذا التحامل.

٢-إنّ كلمة (أو) في قوله تعالى: ﴿ قُوْجًا لَحَدَّ مَنْكُمَ مِنْ لَلْفَائِطَ هَي بَعنى (الواو) لأَنّ مجرّد المرض أو السفر لا يوجب التيمم، بل يجب التيمم إذا تحققت موجبات التيمم أو الغسل في هذا الحال.

٣- إنّ «العفة في البيان» المعهودة من القرآن دفعت بالقرآن في هذه الآية ـكما في الآيات الكثيرة الأخرى ـ إلى أن يعبَّر عن قضاء الحاجة بعبارة تفهم المراد من جانب، ولا تكون غريبة وغير مناسبة من جانب آخر إذ يقول: ﴿لُوحِاء أحدهنكم هن الفائظ».

وتوضيح ذلك أنَّ «الغائط» ــ علىٰ خلاف ما يفهم منه هذا اليوم ــ يعني في أصل اللغة: المنخفض من الأرض الذي كان يقصده الإنسان وسكان الصحاري والمسافرون في تلك العهود لقضاء الحاجة فيه ليسترهم عن أعين الناظرين، وعلى هذا يكون معنى هذه الجملة هو: إذا عاد أحدكم من المكان المنخفض من الأرض، الذي هو في جملته كناية عن قضاء الحاجة.

والملفت للنظر أن القرآن استعمل لفظة «أحد منكم» بدل ضمير الجمع المخاطب المصدر بالفعل أي «جئتم» ليحافظ على خصيصة «عفّة البيان» التي تجلّىٰ بها القرآن الكريم أكثر فأكثر.

وهكذا الحال عند ما يتحدّث عن الجماع فإنّ القرآن يشير إلى هذا الموضوع بعبارة ﴿ **أَو** الهستم النساء) ولفظة اللمس كناية جميلة عن المقاربة الجنسية.

٤\_ سنتحدث بتفصيل حول بقية خصوصيات التيمم عند تفسير قوله تعالى: (صعيدا طيبا) في ذيل الآية ٦ من سورة المائدة إن شاء الله.

٥\_ فلسفة التيمم: **يتساءل** كثيرون: ما الفائدة من ضرب اليدين بالتراب ومسح الجبين وظهر اليدين بهما خاصّة أنّنا نعلم أن كثيراً سن الأتـربة مـلوثة، ونـاقلة للـميكروبات والجراثيم؟

في جواب هذه الأسئلة نشير إلى نقطتين مهمتين:

**الأولى: الفائدة الخلقية،** فإن التيمم إحدى العبادات، وتتجلى فيها روح العبادة بكل معنى الكلمة، لأنّ الإنسان يمسّ جبهته التي هي أشرف الأعضاء في بدنه بيديه المتربتين ليظهر بذلك خضوعه لله وتواضعه في حضرته ولسان حاله يقول: يا ربيّ إنّ جبهتي وكذا يداي خاضعات أمامك إلى أبعد حدود الخضوع والتواضع، ثمّ يتوجه عقيب هذا العمل إلى القيام بالصلاة وسائر العبادات المشروطة بالغُسل والوضوء، وبهذا الطريق يزرع التيمم في نفس الإنسان روح الخضوع لله، وينمي فيه صفة التواضع في حضرة ذي الجلال، ويدرّبه على العبودية له سبحانه، والشكر لأنعمه تعالى.

**الثّانية: الفائدة الصحية، ن**قد ثبت اليوم بأنّ التراب بحكم احتوائه على كميات كبيرة من البكتريا تزيل التلوثات، إنّ البكتريات الموجودة في التراب والتي تعمل على تحسليل الموارد العضوية وإيادة كل أنواع العفونة، توجد ـ في الأغلب ـ بوفرة في سطح الأرض، والأعماق القريبة التي يمكن لها الإنتفاع بنور الشمس والهواء بصورة أكثر، ولهذا عند ما تدفن جثث الأموات من البشر أو الحيوان في الأرض، وكذا ما يشابهها من المواد العضوية،

۳]

نجدها تتحلل في مدّة قصيرة تقريباً وتتلاشى بؤر التعفن على أثر هجوم البكتريات عليها، ومن المسلّم أنّ هذه الخاصّية لو لم تكن في التربة لتحولت الكرة الأرضية في مدّة قصيرة إلى بؤرة عفونة قاتلة.

إنَّ للتربة خاصّية تشبه مواد «الأنتوبيوتيك» التي لها أثر فعال جـدًاً في قــتل وإبـادة الميكروبات.

وعلى هذا لا يكون التراب عارياً عن التلوّث فقط، بل هو مطهّر فعّال للتلوثات، ويمكنه \_من هذه الجهة \_أن يحل محل الماء بفارق واحد، هو أنّ الماء يحلل الميكروبات، ويذهب بها معه، في حين أن مفعول التراب يقتصر على قتل الميكروبات فقط.

ولكن يجب الإنتباء إلى أنَّ التراب الذي يستعمل في التيمم يجب أن يكون طاهراً نظيفاً. كما أشار اليه القرآن الكريم في تعبيره الجميل إذا يقول: ﴿طيبا﴾

والجدير بالإنتباء أنَّ التعبير بـ«الصعيد» المشتق من «الصعود» يشير إلى أنَّ أفضل أنواع التربة الذي ينبغي أن تختاره للتيمم هو التربية الموجودة في سطح الأرض، يعني تلك التربة التي هي عرضة لأشعة الشمس والمليئة بالهواء والبكتريا المبيدة للميكروبات، فإذا كانت تلك التربة المستعملة في التيمم طيبة وطاهرة أيضاً كان التيمم بها يـنطوي عـلى الآثار المذكورة من دون أن يكون فيه أي ضرر أو أية مضاعفات. (وسنتحدث في هذا الجال أيضاً عند تفسير المقطع الأخير من الآية ٦ في سورة المائدة).

8003

# الآيتان

ٱلَمَّ نَرَإِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبَ امِّنَ ٱلْكِنَبِ يَشْتَرُونَ ٱلضَّلَالَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُوا ٱلسَّبِيلَ ۞ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَآبٍكُمْ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَى بِٱللَّهِ نَصِيرًا ۞

### الأغسير

في هذه الآيات يخاطب الله سبحانه نبيّه الكريم بعبارة حاكية عن التعجب والإستغراب قائلاً: ﴿لَم تَرَلِّلَى للذين أتوا نصيباً هن للكتاب يشترون الضلالة ويريدون أن تضلوا للسبيل﴾ أي عجيب أمر هؤلاء الذين أتوا نصيباً من الكتاب الساوي، ولكنهم بدل أن يقوموا بهداية الآخرين وإرشادهم في ضوء ما أوتوا من الهـدى، فـإنّهم يشـترون الضـلالة لأنـفسهم ويريدون أن تضلّوا أنتم أيضاً.

وبهذا الطريق فإنّ ما نزل لهدايتهم وهداية الآخرين تحوّل إلى وسيلة لضلالهم وإضلال الآخرين بسوء نيّتهم، لاُنّهم لم يكونوا أبداً بصدد الحقيقة، بل كانوا ينظرون إلى كل شيء بمنظار النفاق والحسد والمادية السوداء.

ثمّ يقول سبحانه: إنّ هؤلاء وإن تظاهروا بمظهر الأصدقاء لكم إلّا أنّهــم أعـداؤكــم الحقيقيون **(والله أعلم بأعدلنكم)**.

وأية عداوة أشدُّ وأكثر من أن يكرهوا هدايتكم ويخالفوا سعادتكم، تــارة بــاللسان وتارة عن طريق إظهار النصح، وثالثة عن طريق الذم، ويجتهدون في تحــقيق أهــدافسهم المشؤومة في كل ظرف وزمان بنحو خاص، وشكل معين.

ولكن لا تخافوا عداوتهم أبداً ولا تستوحشوا لمواقفهم المـعادية فـلستم وحـدكم في الميدان، فكفاكم أنّ الله قائدكم ووليكم وناصركم: ﴿وَكَفَى بِالله وَلِياً وَكَفَى بِالله تَصْيَرُ﴾.

لانّه لا يمكنهم أن يفعلوا شيئاً. فإذا تجاهلتم أحاديثهم ووساوسهم لم يــبق أي مجــال للخوف والقلق.

| ١٤٧            | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                   | [٣         |
|----------------|--------------------------------------------------------------------|------------|
| كتاب لم يكن    | ، يستفاد من عبارة: ﴿لوتوا تصيبا من الكتاب» أنَّ ما كان عندهم من ال | ثمّ إنَّه  |
| مع حقائق       | ي الكتاب السهاوي «التوراة»، بل كان بعضه وقسماً منه، وهذا يتفق      | کل ما ؤ    |
| نوراة الحقيقية | لمسلمة أيضاً، تلك الحقائق التي تؤكد ضياع أو تحريف أقسام من الت     | التاريخ ا. |
|                | ي الزمن.                                                           | مع مضي     |

ଚ୍ଚର

مِن ٱلَّذِينَ هَا دُوا يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ - وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَ ٱسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَعِنَا لَيَّأْ بِٱلْسِنَبِمِ وَطَعْنَا فِي ٱلَّذِينَ وَلَوَ أَنَّهُمَ قَالُواْ سَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا وَٱسْمَعْ وَٱنْظُرْبَالكَانَ خَيْرًا لَحُمْ وَأَقْوَمَ وَلَكِن لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا قِلِيلًا صَ

## الأفسير

مانب آفر من أعمال اليهود:

تعقيباً على الآيات السابقة تشرح هذه الآية صفات جماعة من أعداء الإسلام، وتشير إلى جانب من أعمالهم ومواقفهم.

**فتقول أوّلاً،** إنَّ أحد أعيال هذه الجماعة هو تحريف الحقائق، وتغيير حسقيقة الأوامس الإفية: **(من الذين هادوا يحرفون الكلم من مواضعه)** أي أنَّ جماعة مسن اليهسود يحسرّفون الكلمات عن مواضعها.

وهذا التحريف قد يكون له جانب لفظي، وقد يكون له جانب معنوي وعملي.

أمّا العبارات اللاحقة فتفيد أنّ المراد من التحريف في المقام هو التحريف اللفظي وتغيير العبارة، لأنّه تعالى يقول بعد هذه الجملة: **﴿ويقولون سمعنا ومصينا﴾** يعني بدل أن يسقولوا «سمعنا وأطعنا» يقولون «سمعنا وعصينا» وهذا يشبه تماماً كلام من يقول مستهزءً: «منك الأمر ومنّا عدم السماع»، هذا والعبارات الأخرى في هذه الآية خير شاهد على هذا القول.

ثمّ يشير إلى قسم آخر من أحاديثهم العدائية المزيجة بروح التحدي والصلافة حـيث يقول: إنّهم يقولون: **﴿واسعَ عير مسعَعَ﴾** وبهذا الطريق يتوسل هذا الفريق للحفاظ عـلى جماعة من المغفلين، ــ مضافاً إلى سلاح تحريف الحقائق والخيانة في إبلاغ الكتب السهاوية التي كانت تشكل الوسيلة الحقيقية لنجاة ذلك الفريق وشعبهم من مخالب الطغاة الظلمة مثل

۳]

فرعون \_ يتوسلون بسلاح الاستهزاء والسخرية الذي هو سلاح الأنسانيين والمغرورين ووسيلة العتاة والمعاندين، وربما استخدموا مضافاً إلى كل ذلك عبارات كمان المسلمون المخلصون يرددونها أمام رسول الله تبكل مع تغييرات في معانيها تكيلاً لاستهزائهم وسخريتهم، مثل جملة فراهنام التي معناها «تفقدنا وأمهلنا» وكان المسلمون الصادقون في صدر الإسلام ومطلع الدّعوة المحمّدية يرددونها أمام النّبي تبكلاً ليتمكنوا من سماع صوت النّبي وكلامه بنحو أفضل، ولكن هذا الفريق من اليهود كانوا يتوسلون بهذه الجملة لإيذاء النّبي ويسيئون استخدامها ويكررونها أمام النّبي تبكلاً وهم يقصدون منها معناها العبري الذي هو «سمعنا غير مسمع» أو «أسمعنا لا سمعت» أو معناه الغربي الآخر، وهو ما يرجع إلى الرعونة <sup>1</sup> الذي يعني الحمق، قصداً منهم إلى أنّ عمل النّبي تبكلاً كان \_ والعياذ بالله \_ خداع الناس واستغلال سذاجتهم.

وقد كان هذا كله بهدف إزاحة الحقائق عن محورها الأصلي بألسنتهم والطعن في الدين الحق. والشريعة الحقة: **وليًا بألسنتهم وطعنا في للدين)**.

واللي على وزن الحي بمعنى الفتل، مثل فتل الحبل وما شابهه، ويأتي أيضاً بمعنى التغيير والتحريف).

**وولو لذيهم قالوا سمعنا ولطعنا ولسمع ولنظرنا لكان غيراً لهم وأقوم،** أي إنّهم إن سسلكوا الطريق المستقيم وتركوا كل ذلك اللجاج والعناد، ومعاداة الحق، وسوء الأدب، والجسرأة والوقاحة وقالوا: سمعنا كلام الله وأطعنا، فاستمع إلى كلامنا وأمهلنا لكي نـدرك الحـقائق إدراكاً كاملاً، لكان ذلك من مصلحتهم، وكان في ذلك منفعتهم، وأكثر انسجاماً وتوافقاً مع العدل والمنطق والعدل والأدب.

وولكن لستهم الله بكفرهم فلا يؤمنون إلَّا قليلاً ﴾.

أي إنَّهم لن يتخلوا عن هذا السلوك الشائن بسرعة، كيف؟ وقد ابتعدوا عن رحمة الله بسبب ما هم عليه من كفر وتمرد وطغيان، وماتت أفئدتهم وتحجّرت بحيث صار من المتعذّر

١. «راعنا» إذا أخذت مشتقة من مادة «الرعي» تكون بمعنى فعل الطلب من العراعاة والمراقبة، وبمعنى أمهلنا، وإعنا» إذا أخذت مشتقة من مادة «الرعي» تكون بمعنى فعل الطلب من العراعاة والمراقبة، وبمعنى أمهلنا، وإذا أخذت مشتقة من الرعونة تكون بمعنى «أخدعنا وأجعلنا حمقى عندك»، يقولون ذلك على سبيل الاستهزاء والسب، ولابد من الرعونة تكون بمعنى «أخدعنا وأجعلنا حمقى عندك»، يقولون ذلك على سبيل الاستهزاء والسب، ولابد من الرعونة تكون بمعنى «أخدعنا وأجعلنا حمقى عندك»، يقولون ذلك على سبيل الاستهزاء والسب، ولابد من الرعونة تكون بمعنى «أخدعنا وأجعلنا حمقى عندك»، يقولون ذلك على سبيل الاستهزاء والسب، ولابد من الإلتفات إلى أنّ راعنا على الوجه الأوّل تكون بدون تشديد النون، وعلى الوجه الشاني بتشديد النون، ويستفاد من جملة من الروايات أنّ الهود كانوا يتعمدون تشديد النون في راعنا ومد آخرها.

[ع

أن تخضع للحق، وأن تحيا من رقدتها بهذه السرعة، اللّهم إلّا بعضهم ممن يمتلك فؤاداً طاهراً وعقلاً يقظاً، فهؤلاء هم للستعدّون للقبول بالحقائق، والاستاع إلى نداء الحق والإيمان به. وقد اعتبر جماعة هذه الجملة من مغيبات القرآن وإخباراته الغبيية، لأنّه حكما يخبر القرآن الكريم في هذه الآية ـ لم يؤمن من اليهود طوال التاريخ الإسلامي ولم يذعن للحق إلّ جماعة قليلة، وأمّا غيرهم ـ وهم الأكثرية الساحقة ـ فقد بقوا ـ وإلى الآن ـ على عدائهم الشديد، وخصومتهم للإسلام، ولم يزالوا يكيدون له المكائد، ويحيكون ضده المؤامرات.

8003

يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ امِنُوا مِمَانَزَنَا مُصَدِقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَطْحِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَ آوَنَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّ أَصْحَبَ ٱلسَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ٢

التفسير

مصير المعاندين:

تعقيباً على البحث السابق في الآية المتقدمة حول أهل الكتاب، وجه الخطاب في هذه الإية إليهم أنفسهم، إذ قال سبحانه: ﴿يا ليها الذين لوتوا الكتاب آهنوا بها نؤلنا همدقا لهما همكمه أي آمنوا بالقرآن الكريم الذي تجدونه موافقاً لما جاء في كـتبكم مـن العـلامات والبشائر، ولا شك أنّكم أولى من غيركم ـولديكم مثل هذه الأدلة والعلائم ـبالإيمان بهذا الدين الطاهر.

ثمّ إن الله سبحانه يهددهم بأنّ عليهم أن يخضعوا للحقّ ويـذعنوا له قـبل أن يُـصابوا بإحدى عقوبتين، الأولى: أن تنمحي صـورهم كـاملة، وأن تـذهب عـنهم جـوارحـهم وأعضاؤهم التي يرون ويسمعون ويدركون بها الحق، كلّها ثمّ تقلب وجوههم إلى خلف كما يقول سبحانه: **«من قبل أن نطمس <sup>(</sup> وجوها فنردها على أدبارها»**.

ولعلَّنا لسنا بحاجة إلى أن نذكر بأنَّ المراد من هذه العبارة هو تعطَّل عقولهم وحواسَّهم من حيث عدم رؤية حقائق الحياة وإدراكها، والانحراف عن الصراط المستقيم كما جاء في حديث عن الإمام الباقر عَنْجُ من أنَّ المراد: «نطمسها عن الهدى فنردّها عـلى أدبارها فـي ضلالتها ذماً لها بأنّها لا تغلع أبداً» <sup>7</sup>.

١. «الطمس» هو إزالة الأثر بالمحو، مثل أن نهدم بيتاً ثمَّ نزيل أثره بالمرة ــولكنه يطلق ــكناية ــعلى ما فقد أثره وخاصيّته. ٢. تفسير مجمعالبيان. ج ٢. ص ٥٥. ذيل الآية مورد البحث. توضيح ذلك أنَّ أهل الكتاب، وبخاصَّة اليهود منهم، عندما أعرضوا عن الإذعان بالحق رغم كل تلك العلائم والبراهين، وعاندوا تعنتاً واستكباراً وأظهروا مواقفهم المعاندة في أكثر من ساحة، صار العناد والزور طبيعتهم الثانية شيئاً فشيئاً، وكأن أفكارهم قد مسخت وكأن عيونهم قد عميت وآذانهم قد صمّت، ومثل هؤلاء من الطبيعي أن يتقهقروا في طريق الحياة بدل أن يتقدموا، وأن ير تدوا على الأدبار بدل أن يتحركوا إلى الأمام، وهذا هو جزاء كل من ينكر الحق عناداً وعتواً، وهذا في الحقيقة يشبه ما أشرنا اليه في مطلع سورة البقرة الآية 7.

وعلى هذا، فإن المراد من «الطمس وإعفاء الأثر والزد على العقب» في الآية الحاضرة هو المحو الفكري والروحي، والتأخر المعنوي.

وأمًا العقوبة الثانية التي هددهم الله بها فهي اللعن والطرد من رحمته تعالى إذ قال: ﴿ *أَوَ* تل**منهم كما لمنا أصحاب السبسه ﴾** `

وهنا يطرح سؤال وهو: ما الفرق بين هذين التهديدين. حتى يفصل بينهما بـ «أو»؟

ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ التهديد الأوّل ينطوي على جانب معنوي، والتهديد الثّاني ينطوي على جانب ظاهري ومسخ جسمي، وذلك بقرينة أن الله قال في هذه الآية: **وكعالعنا اصحاب السبحة،** ونحن نعلم أن أصحاب السبت ـكما يتّضح من مراجعة الأعـراف ـ قـد مسخوا مسخاً ظاهرياً وجسدياً.

وذهب آخرون إلى أن هذا اللعن والطرد من رحمة الله ينطوي أيضاً على جانب معنوي بفارق واحد، هو أنّ التهديد الأوّل إشارة إلى الانحراف والضلال والتقهقر الذي أصابهم، والتهديد الثّاني إشارة إلى معنى الهلاك والفناء (الذي هو أحد معاني اللعن).

خلاصة القول: إنَّ أهل الكتاب بإصرارهم على مخالفة الحق يسقطون ويستقهقرون أو يهلكون.

ثمّ إنّ هنا سؤالاً آخر هو: هل تحقّق التهديد في شأن هؤلاء، أم لا؟

لا شك أنّ التهديد الأوّل قد تحقق في شأن كثير منهم، وأمّا التهديد الثّاني فقد تحقق في بعضهم، ولقد هلك كثير منهم في الحروب الإسلامية، وذهبت شوكتهم وقدرتهم. وإنّ تأريخ

 أصحاب السبت هم الذين ستأتي قصّتهم في سورة الأعراف عند تفسير الآيات ١٦٣ ـ ١٦٦ وهم جماعة من اليهود كانوا قد كلفوا بتعطيل العمل والكسب في يوم السبت، ولكنّهم اشتغلوا بالصيد في ذلك اليوم بالرغم من نهى نبيّهم، فتجاوزوا في الطغيان الحدّ, فابتلاهم الله بأشد العقوبات.

104

العالم ليشهد كيف تعرضوا بعد ذلك لكثير من الضغوطات في البلاد المختلفة، وفقدوا الكثير من أفرادهم وعناصرهم، وخسروا الكثير من طاقاتهم، ولا يزالون إلى الآن يسعيشون في ظروف صعبة وأحوال قاسية.

ثمّ إنّ الله يختم هذه الآية بقوله: ﴿وَكَانَ لَعَرَالله مَعْعُولاً﴾ ليؤكّد هذه التهديدات، فإنّه لا توجد قوّة في الأرض تستطيع أن تقف في وجه إرادة الله ومشيئته. 8003

#### التفسير

أرمى آيات القرآن:

الآية الحاضرة تعلن بصراحة أنَّ جميع الذنوب والمعاصي قابلة للمغفرة والعفو، إلا «الشرك» فإنَّه لا يغفر أبداً، إلا أن يكف المشرك عن شركه ويتوب ويصير موحداً، وبعبارة أخرى: ليس هناك أي ذنب قادر بوحده على إزالة الإيمان، كما ليس هناك أي عمل صالح قادر على خلاص الإنسان إذاكان مقروناً بالشرك ﴿ إن الله لا يخفر أن يشرك به ويغفرها دون ذلك لهن يشاب.

إنّ إرتباط هذه الآية بالآيات السابقة إنّما هو من جهة أنّ اليهود والنصارى كانوا بشكل من الاشكال مشركين، كل طائفة بشكل معين، والقرآن ينذر هم \_ بهذه الآية \_ بأن يتركوا هذه العقيدة الفاسدة التي لا يشملها العفو والغفران، تمّ يبيّن في خاتمة الآية دليل هذا الأمر إذ يقول: **﴿ ومن يشرك بالله فقد افترى إلها مقيما ﴾** \.

وهذه الآية من الآيات التي تطمئن الموحدين إلى رحمة الله ولطفه، لأنّ في هذه الآية قد بيَّن سبحانه إمكان العفو عن جميع المعاصي والذنوب غير الشرك، فهي كما جاء في حديث عن أميرالمؤمنين علي ﷺ أرجى آيات القرآن الكريم إذ قال: «ما في القرآن آية أرجى عندي من هذه الآية».

٨. «الإفتراء» مشتقة من مادة وفرى» على وزن وفرد» بمعنى القطع، وحيث إنّ قطع بعض أجزاء الشيء السالم يفسد ذلك الشيء ويخربه إستعمل في كل مخالفة، ومن جملة ذلك الشرك والكذب والتهمة.

وهذه الآية ..كما قال ابن عباس «ثماني آيات نزلت في سورة النساء، خير لهذه الأمّة ممّا طلعت عليه الشمس وغربت وعدّ منها هذه الآية» (

لأنّ هناك كثيرين يرتكبون المعاصي العظيمة ثمّ يقنطون من رحمة الله وغفرانه إلى الأبد، فيتسبب قنوطهم في أن يسيروا بقية عمرهم في طريق المعصية والخطأ بنفس القوّة والإصرار، ولكن الأمل في عفو الله وغفرانه خير وسيلة رادعة بالنسبة إلى هؤلاء، وخير مانع من تماديهم في المعصية والطغيان، وعلى هذا الأساس فإنّ هذه الآية تهدف في الحقيقة \_إلى مسألة تربوية.

فإذا رأينا عصاة مجرمين (كما يقول بعض المفسّرين، ويعلم ذلك من الروايات المذكورة في ذيل هذه الآية) أمثال «وحشي» غلام هند وقاتل بطل الإسلام حمزة بن عبدالمطلب عم النّبي تَتَبَيَّةُ يؤمن مع نزول هذه الآية، وينتهي عن جرائمه وشقاوته، فإنّ من الطبيعي أن يوجد ذلك مثل هذا الأمل لدي العصاة الآخرين، فلا ييأسوا من رحمة الله وغفرانـه، ولا يتورطوا في المزيد من الذنوب والمعاصي.

ويمكن أن يقال: إنّ هذه الآية من شأنها أن تشجع الناس في الوقت ذاته عـلى الذنب وتغريهم بالمعصية، لما فيها من الوعد بالعفو عن «جميع الذنوب ما عدا الشرك».

ولكن لا شك أنّ المراد من الوعد بالعفو والمغفرة ليس هو الوعد المطلق من كل قـيد وشرط، بل يشمل الأشخاص الذين يظهرون من أنفسهم نوعاً من اللياقة والصلاح لمثل هذا العفو والغفران، وكما أشرنا إلى ذلك في ما سبق، فإن مشيئة الله ـ في هذه الآية والآيات المشابهة لها ـ بمعنى الحكمة الإلهيّة، لأن مشيئته تعالى لا تنفصل عن حكمته أبـداً، ومس البديهي والمسلم أن حكمته لا تقتضي أن ينال أحد العفو الإلهي من دون قابلية وصلاح لذلك.

وعلى هذا الأساس فإن الجوانب والأبعاد التربوية البناءة في هذه الآية تفوق ـ بمراتب كثيرة ـ إمكان سوء استخدام الوعد الموجود فيها. صحا

ہدت

### أسباب مغفرة الذنوب:

نمّ إنّ النقطة الجديرة بالإنتباء إنّ هذه الآية لا ترتبط بمسألة التوبة، لأنّ التوبة والعودة عن الذنب تغسل جميع الذنوب والمعاصي حتى الشرك، بل المراد هو إمكان شمـول العـفو الإلهي لمن لم يوفق للتوبة، يعني الذين يموتون قبل الندم من ذنوبهم، وبعد الندم وقبل جبران ما بدر منهم من الأعيال الطالحة بالأعيال الصالحة.

و توضيح ذلك: أنّه يستفاد من آيات عديدة في القرآن الكريم أن وسائل التوصل إلى العفو والمغفرة الإلهية متعددة، ويمكن تلخيصها في خمسة أمور:

١- التوبة والعودة إلى الله تعالى، المقرونة بالندم على الذنوب السابقة، والعمزم على الابتوبة والعودة إلى الله تعالى، المقرونة بالندم على الذنوب السابقة، والعمزم على الإجتناب عن الذنب والمعصية في المستقبل، وجبران وتلافي الأعلمال الطالحة السالفة بالأعمال الصالحة (والآيات الدّالة على هذا المعنى كثيرة) ومن جملتها قوله سبحانه: ﴿وهو الذي يقبل التّوبة من عباده ويحقو من السيناحة ﴾ [...]

٢- الأعمال الصّالحة المهمّة جدّاً والتي تسبب العفو عن الأعمال القمبيحة كما يمقول سبحانه: ولي للحسنات يذهبن السيئات، إنّ .

٣. الشَّفاعة التي مرَّ شرحها في المجلد الأول عند تفسير الآية ٤٨ من سورة البقرة.

٤ـ الإجتناب عن المعاصي الكبيرة الذي يوجب العفو عن المعاصي الصغيرة كها سرّ شرحها عند تفسير الآيتين ٣١ و٣٢ من هذه السورة.

٥- العفو الإلهي الذي يشمل الأشخاص اللائقين له، كما مرّ بحثه في تفسير هذه الآية.

هذا ونكرر تذكيرنا بأن العفو الإلهي مشروط ومقيد بالمشيئة الإلهيّة، ولا يكون قضية مطلقة دون أي قيد أو شرط، بل تشمل هذه المشيئة والإرادة خصوص الأشخاص الذين يثبتون بصورة عملية لياقتهم وصلاحيتهم لهذه الهبة الإلهيّة بنحو من الأنحاء.

ومن هنا يتّضح لماذا لا يكون الشرك ممّا يشمله العفو والغفران الإلهي. فالسبب في ذلك هو: إنّ المشرك قد قطع صلته بالله بصورة كاملة، وار تكب ما يخالف كل الشرائع والأديان والقوانين الطبيعية والنّواميس الكونية.

### الآيتان

ٱلَمْ تَرَإِلَى ٱلَّذِينَ يُزَكُونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ ٱللَّهُ يُزَكِّي مَن يَشَاَءُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا <sup>٢</sup> ٱنظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَكَفَى بِعِظِيْتُمَا مُبِينًا ٢

# سبب اللزول

روي في كثير من التفاسير في ذيل هذه الآية أنّ اليهود والنصارى كانوا يرون لأنفسهم أموراً وامتيازات، فهم ـكما نرى ذلك في آيات القرآن الكريم عند الحكاية عنهم ـكمانوا يقولون: **(نحن لينا الله) وربّا ق**الوا: **(لن يدخل للجنّة لِلّا من كان هودا لونصارى) (الآية ١٨** من سورة المائدة، والآية ١١١ من سورة البقرة) فنزلت هذه الآيات تبطل هذه التصورات والمزاعم.<sup>(</sup>

### التغسير

### تزكية النفس:`

قال تعالىٰ في الآية الأولىٰ من الآيتين الحاضر تين: ﴿ **أَلَّم تَرَلِّلَى الَّذِينَ يَزَتَّوْنَ لَنَفَسَهُمُهُ** وفي هذه إشارة إلى إحدى الصفات الذميمة التي قد يبتلى بها كثير من الأفراد والشعوب، إنّها صفة مدح الذات وتزكية النفس، وإدعاء الفضيلة لها.

ثمّ يقول سبحانه: ﴿**بل الله يزّكي من يشا﴾ فهو وحده الذي يمدح الأشخاص ويزكيهم** طبقاً لما يتوفر عندهم من مؤهلات وخصال حسنة دون زيادة أو نقصان، وعلى أساس من

١. بحارالانوار، ج ٩. ص ٧٤. ٢. «يزكُون» من مادة «تزكية» بمعنى نظهير، وتأتي أحياناً بمعنى التربية والتنمية، ففي الحقيقة إذا كانت التزكية مقترنة بالعمل فإنّها تعتبر امرأ محموداً، وإلّا لو كانت مجرّد إدّعاء وكلام فارغ فهي مذمومة. [ع

الحكة والمشئية البالغة، وليس اعتباطاً أو عبثاً. ولذلك فهو لا يظلم أحداً مقدار فتيل: **﴿ولا** يقلمون فتيلاً﴾<sup>(</sup> .

وفي الحقيقة أنّ الفضيلة هي ما يعتبرها الله سبحانه فضيلة لا ما يـدعيه الإشـخاص لأنفسهم انطلاقاً من أنانيتهم، فيظلمون بذلك أنفسهم وغيرهم.

إنّ هذا الخطاب وإن كان موجهاً إلى اليهود والنصارى الذين يدعون لأنفسهم بعض الفضائل دونما دليل، ويعتبرون أنفسهم شعوباً مختارة فيقولون أحياناً: **(ان تمتنا النّار إلّا تياها معدودة)** ويقولون تارة أخرى: **(نعن لبنا. الله وتعباؤه)** إلا أنّ مفهومه لا يختص بقوم دون قوم، وجماعة دون جماعة، بل يشمل كل الأشخاص أو الأمم المصابة بمثل هذا المرض، وهذه الصفة الذميمة.

إنَّ القرآن يخاطب جميع المسلمين في سورة النجم الآية ٣٢ فيقول: ﴿فلا تَزْتُوا لَنفسكم هو أعلم بعن لتقى ﴾.

ان مصدر هذا العمل هو الإعجاب بالنفس والغرور، والعجب الذي يتجلى شيئاً فشيئاً في صورة امتداح الذات وتزكية النفس، بينما ينتهي في نهاية المطاف إلى التكبر والاستعلاء على الآخرين.

إنّ هذه العادة الفاسدة ــ مع الأسف ــ من العادات الشائعة بــين كــئير مــن الشـعوب والفئات والأشخاص، وهي مصدر الكثير من المآسي الاجــتهاعية والحــروب وحــالات الإستعلاء والاستعمار.

إنّ التاريخ يرينا كيف أن بعض الأمم في العالم كانت تزعم تفوقها على الشعوب والأمم الأخرى تحت وطأة هذا الشعور والإحساس الكاذب، ولهذا كانت تمنح لنفسها الحق في أن تستعبد الآخرين، وتتخذهم لأنفسها خولاً وعبيداً.

لقد كان العرب الجاهليون مع كل التخلف والإنحطاط والفقر الشامل الذي كانوا يعانون منه، يرون أنفسهم «العنصر الأعلى» بل وكانت هذه الحالة سائدة حتى بين قبائلهم حيث كان بعض القبائل يرى نفسه الأفضل والأعلى.

ولقد تسبّب الإحساس بالتفوق لدى العنصر الألماني والإسرائيلي في وقوع الحروب العالمية أو الحروب المحلية.

 «الفتيل» في اللغة بمعنىٰ الخيط الدقيق الموجود بين شقي نواة التمر، ويأتي كناية عن الأشياء الصغيرة والدقيقة جداً، وأصله من مادة «قتل» بمعنىٰ البرم. ٢٠. البقره، ٨٠.
 ٣. المائدة، ١٨.

#### الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

۳]

ولقد كان اليهود والنصارى في صدر الإسلام يعانون \_ أيضاً \_ من هـذا الإحساس والشعور الخاطى، وهذا الوهم، ولهذا كانوا يستثقلون الخضوع أمام حقائق الإسلام، ولهذا السبب شدد القرآن الكريم النكير \_ في الآية اللاحقة الثانية \_ على هذا التصور وشجب هذا الوهم، وهم التفوق العنصري، ويعتبره نوعاً من الكذب على الله والإفتراء عليه سبحانه، ومعصية كبرى وذنباً بيّناً إذ يقول سبحانه: (لتظر كيف يفترون على الله الكذب وكفى به للما هبينا) أي أنظر كيف أن هذه الجماعة بافتعالها لهذه الفضائل وإدّعائها لنفسها من ناحية، ونسبتها إلى الله من ناحية أخرى، تكذب على الله، ولو لم يكن لهذه الجماعة أي ذنب إلا هذا لكنى في عقوبتهم.

يقول الإمام علي في حديثه المعروف لـ «همام» الذي يذكر فيه صفات المـتقين: «لايرضون من أعمالهم القليل، ولا يستكثرون الكثير، فهم لأنفسهم متهمون، ومـن أعـمالهم مشتفقون إذا زكى أحد منهم خاف ممّا يقال له فيقول: أنا أعلم بنفسي من غيري وربّي أعلم بي من نفسي، اللّهم لا تؤاخذني بما يقولون، واجعلني أفضل ما يظنون، واغفرلي ما لا يعلمون». SOC3

109

الآيتان

ٱلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينِ أُوتُوا نَصِيبُ امِنَ ٱلْحَكِتَكِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَتَوُلاَءِ أَهَدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا سَبِيلًا ۞ أَوْلَتِبِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن تَجَدَلَهُ, نَصِيرًا ۞

سبب الأزول

قال كثير من المفسّرين في شأن نزول الآيتين الحاضرتين: أنّه بعد معركة «أحد» توجه أحد أقطاب اليهود وهو «كعب بن الأشرف» مع سبعين شخصاً من اليهود إلى مكّة للتحالف مع مشركي مكّة ضد رسول الإسلام يَنْتَنْ ونقض ما كان بينهم وبين رسول الله من الحلف. فنزل كعب على أبي سفيان فأحسن متواه ونزلت اليهود في دور قريش، فقال أهل مكّة: أنّكم أهل كتاب ومحمّد صاحب كتاب، فلا نأمن أن يكون هذا مكر منكم، فإن أردت أن

ثمّ إقترح كعب بن الأشرف على أهل مكّة قائلاً: يا أهل مكّة ليجيء منكم ثلاثون ومنّا ثلاثون فنلصق أكبادنا بالكعبة، فنعاهد ربّ هذا البيت لنجهدنّ على قتال محمّد، ففعلوا ذلك.

فلمّا فرغوا قال أبوسفيان لكعب: إنّك امرؤ تقرأ الكتاب وتعلم، ونحن أميون لا نـعلم، فأينا أهدي طريقاً وأقرب إلى الحقّ، نحن أم محمّد؟

قال كعب: اعرضوا عليّ دينكم، فقال أبو سفيان: نحن ننحر للحجيج الكوماء (وهـي الناقة العظيمة السنام) ونسقيهم الماء، ونقري الضيف، ونفكّ العاني، ونصل الرحم، ونعمرّ بيت ربّنا، ونطوف به، ونحن أهل الحرم، ومحمّد فارق دين آبائه، وقاطع الرحـم، وفـارق الحرم، وديننا القديم، ودين محمّد الحديث.

فقال كعب: أنتم والله أهدى سبيلًا ممّا عليه محمّد.

فأنزل الله تعالى الآيات الحاضرة إجابة لهم ورداً عليهم: ﴿

### التفسير

#### المداهلون:

إن الآية الأولى من الآيتين الحاضرتين تعكس \_ بملاحظة \_ ما ذكر في سبب النزول قريباً \_ صفة أخرى من صفات اليهود الذميمة، وهي أنّهم لأجل الوصول إلى أهدافهم كانوا يداهنون كل جماعة من الجماعات، حتى أنّهم لكي يستقطبوا المشركين سجدوا لأصنامهم، وتجاهلوا كل ما قرؤوه في كتبهم، أو عملوا به حول صفات رسول الله يَتَيَكَ وعظمة الإسلام، بل وذهبوا \_ بغية إرضاء المشركين \_ إلى ترجيح عقيدة الوثنيين بما فيها من خراف ات وتفاهات وفضائح على الإسلام الحنيف، مع أنّ اليهود كانوا من أهل الكتاب، وكانت المشتركات بينهم وبين الإسلام تفوق بدرجات كبيرة ما يجمعهم مع الوثنيين، وهذا يقول سبحانه في هذه الآية مستغرباً: فرالم قر إلى الكين لقوا تصيبا هن الكتاب بوهنون بالجس سبحانه في هذه الآية مستغرباً: فرالم قر إلى الكين لقوا تصيبا من الكتاب بوهنون بالجس

ولكنّهم لا يقتنعون بهذا، ولا يقفون عند هذا الحدّ، بل: **﴿ويقولون للذين تفروا هؤلا، أهدى هن الذين آهنوا سبيلاً**».

### المبت والطّاغوت:

استعملت لفظة «الجبت» في هذه الآية من القرآن الكريم خاصّة، وهو اسم جامد لا تعريف له في اللغة العربية، ويقال انّه يعني «السّحر» أو «السّاحر» أو «الشّيطان» بلغة أهل الحبشة، ثمّ دخل في اللغة العربية واستعمل بهذا المعنىٰ، أو بمعنى الصنم أو أي معبود غير الله في هذه اللغة. ويقال: أنّه في الأصل «جبس» ثمّ أبدل «س» إلى «ت». وأمّا لفظة «الطّاغوت» فقد استعملت في ثمانية موارد من القرآن الكريم، وهي حكما قلنا

في الجلد الأوّل من هذا التّفسير لدى الحديث عن الآية ٢٥٦ من سورة البقرة - صيغة

٨. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ تفسير درّالمنثور، ج ٢، ص ١٧١.

مبالغة <sup>(</sup> من مادة الطغيان، بمعنى التعدّي وتجاوز الحدّ، ويطلق على كل شيء موجب لتجاوز الحدّ (ومنها الأصنام) ولهذا يسمى الشيطان، والصنم والحاكم الجبار المتكبر، وكل معبود سوى الله، وكل مسيرة تنتهي إلى غير الحق، طاغوتاً هذا هو المعنى الكلي لهاتين اللفظتين. أمّا المراد منهما في الآية المبحوثة الآن، فذهب المفسرون فيه مذاهب شتى. فقال البعض بأنّهما اسمان لصنمين سجد لهم اليهود في القصّة السابقة.

وقال آخرون: الجبت هنا هو الصنم، والطّاغوت هم عبدة الأصنام، أو حماتها الذيس كانوا يمثلون تراجمة الأصنام الذين كانوا يتكلمون بالتكذيب عنها ليخدعوا الناس<sup>٢</sup>، وهذا المعنى أوفق لما جاء في سبب النزول وتفسير الآية، لأنّ اليهود سجدوا للأصنام كما خضعوا أمام عبدتها الوثنيين أيضاً.

ثمّ إنّه سبحانه بيّن ـ في الآية الثانية \_ مصير أمثال هؤلاء المداهنين قائلاً: ﴿لُولئك الذي لعنهم الله ومن يلعن الله قلن تجدله نصيراً».

إنَّ اليهود ــكما تقول هذه الآية ــ لم يحصلوا من مداهنتهم الفاضحة على نــتيجة، بــل انهزموا في النهاية، وتحققت نبوءة القرآن الكريم في شأنهم.

إنّ الآيات الحاضرة وإن كانت قد نزلت في شأن جماعة خاصّة، ولكنها لا تختص بهم حتماً، بل تشمل كل الأشخاص المداهــنين المـصلحيين (الانــتهازيين) الذيــن يـضحّون بشخصيتهم ومكانتهم، بل وإيمانهم ومعتقداتهم في سبيل الوصـول إلى مآربهــم الســافلة وأغراضهم الدنيئة.

فإنّ هؤلاء أبعد ما يكونون عن رحمة الله في الدنيا والآخرة، وغالباً ما يؤول أمرهم إلى الهزيمة والفشل.

إنَّ الجِدير بِالإِنتِباء هو أنَّ هذه الحالة أو الصفة الذميمة المذكورة لا تزال بِاقية على قوّتها عند هؤلاء القوم، فإنا نجد كيف أنَّهم لا يمتنعون عن أي مداهنة مهها كانت الشروط للوصول إلى أهدافهم، ولهذا ظلوا يعانون من هزائمهم المنكرة طول تاريخهم الماضي والحاضر.

٢. تفسير المنار، ج ٢. ص ٣٥، وذهب البعض إلى أنَّه مصدر استعمل بالمعنى الوصفي وصيغة المبالغة.
 ٢. تفسير التبيان، وتفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

#### الآيات

أَمْ لَمُتُمْ نَصِيبٌ مِنَ ٱلْمُلْكِ فَإِذَا لَا يُوْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ٢ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا َ اتَسَهُ مُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ فَقَدْ ءَاتَيْنَا َ الإِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ٢ فَينَهُم مَّنَ ءَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّن صَدَّعَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا ٢

التفسير

في تفسير الآيتين السابقتين قبلنا أنّ اليهبود عمدوا ـ لإرضاء الوثنيين في مكّة واستقطابهم ـ إلى الشهادة بأنّ وثنية قريش أفضل من توحيد المسلمين، بل وعمدوا عملياً إلى السجود أمام الأصنام، وفي هذه الآيات يبيّن سبحانه أنّ حكهم هذا لا قيمة له لوجهين. 1\_إنّ اليهود ليس لهم \_من جهة المكانة الاجتماعية ـ تلك القيمة التي نؤهلهم للقضاء بين

الناس والحكم في أمورهم، ولم يفوّض الناس إليهم حق الحكم والقضاء بينهم أبداً ليكون الناس والحكم في أمورهم، ولم يفوّض الناس إليهم حق الحكم والقضاء بينهم أبداً ليكون لهم مثل هذا العمل: ﴿لَم لهم نصيب هن العلله ﴾؟

هذا مضافاً إلى أنّهم لا يمتلكون أية قابلية وأهلية للحكومة المادية والمعنوية على الناس. لأنّ روح الاستئثار قد استحكم في كيانهم بقوّة إلى درجة أنّهم إذا حصلوا على مثل هذه المكانة لم يعطوا لأحد حقّه، بل خصّوا كل شيء بأنفسهم دون غيرهم **﴿قَادًا لا يؤتون الناس** تقيراً ﴾ [.

فبالنظر إلى أنّ هذه الأحكام التي يطلقها اليهود صادرة عن مثل هذه النفسية المريضة التي تسعى دائماً إلى الاستئثار بكل شيء لأنفسهم أو لغيرهم ممن يعملون لصالحهم، على المسلمين أن لا يتأثروا بأمثال هذه الأحاديث والأحكام وأن لا يقلقوا لها.

 «النقير» مشتقة من مادة «النقر» وزن «فقر» الدق في شيء بحيث يوجد فيه ثقباً واشتق منه المنقار، وقال يعض: النقير وقبّة صغيرة جداً في ظهر النّواة ويضرب به المثل في الشيء الطفيف. [ع

٢- إنّ هذه الأحكام الباطلة ناشئة من حسدهم البغيض للنّبي تَبْنَدُ وأهل بيته المكرمين، وهذا تفقد أية قيمة، إنّهم إذ خسروا مقام النبوة والحكومة بظلمهم وكفرهم، لذلك لا يحبّون أن يناط هذا المقام الإلهي إلى أي أحد من الناس، ولذا يحسدون النّبي تَبَالَهُ وأهل بيته الذين شملتهم هذه الموهبة الإلهي إلى أي أحد من الناس، ولذا يحسدون النّبي تَبَالَهُ وأهل بيته الذين شملتهم هذه الموهبة الإلمية وأعطوا ذلك المقام الكريم وذلك المنصب الجليل، ولأجل هذا يحاوز من يتباط هذا المقام الإلمي إلى أي أحد من الناس، ولذا يحسدون النّبي تَبَالَهُ وأهل بيته الذين يحترون يناط هذا المقام الإلهي إلى أي أحد من الناس، ولذا يحسدون النّبي تتبالَهُ وأهل بيته الذين يحتم هذه الموهبة الإلمية وأعطوا ذلك المقام الكريم وذلك المنصب الجليل، ولأجل هذا يحاولون بإطلاق تلك الأحكام الباطلة وتلك المزاعم السخيفة أن يخففوا من لهيب الحسد في كيانهم: فقلهم: فقلهم: فقلهم.

ثمّ إنّ الله سبحانه يقول معقباً على هذا: ولماذا تتعجّبون من إعطائنا النّبي ﷺ وبني هاشم ذلك المنصب الجليل وذلك المقام الرفيع، وقد أعطاكم الله سبحانه وأعطى ال إيـراهـيم الكتاب السماوي والعلم والحكمة والملك العريض (مـــثل مــلك مـوسى وســليمان وداود) ولكنّكم ــ مع الأسف ــ أسأتم خلافتهم ففقدتم تلكم النعم المادية والمعنوية القيمة بسبب قسو تكم وشر وركم: **﴿فقد آتينا آل لِبراهيم للكتاب وللحكمة وآتيناهم ملكا مقيماً** 

والمراد من الناس في قوله: ﴿**لَم يَحْسُدُونَ لِلنَّـاسَ﴾ \_**كما أسلفنا \_ هم رسول الله وأهـل بيتهﷺ ، لإطلاق لفظة الناس على جماعة من الناس، وأمّا إطلاقها على شخص واحد (هو النّبي خاصّة) فلا يصح ما لم تكن هناك قرينة على إرادة الواحد فقط <sup>(</sup>.

هذا مضافاً إلى أنّ كلمة آل إبراهيم قرينة أخرى على أنّ المراد من «الناس» هو النّبي ﷺ وأهل بيته ﷺ ، لانّه يستفاد ـ من قرينة المقابلة \_ أنّنا إذا أعطينا لبني هاشم مثل هذا المقام ومثل هذه المكانة \_ فلا داعي للعجب \_ فقد أعطينا لآل إبراهيم أيضاً تلك المقامات المعنوية والمادية بسبب أهليتهم وقابليتهم.

وقد جاء التصريح في روايات متعددة وردت في مصادر الشيعة والسنّة بأنّ المراد من «الناس» هم أهل بيت النّبيﷺ.

فقد روي عن الإمام الباقرﷺ في ذيل هذه الآية أنّه قال في تفسير الآية: «جعل منهم الرسل والأنبياء والأثمّة فكيف يقرّون في آل إبراهيم وينكرونه في آل محمّد» <sup>٢</sup>؟

١. «الناس» اسم جمع ويؤيد ذلك ضمير الجمع الراجع إليه في الآية. ٢. تفسير البرهان، ج ١، ص ٣٧٦. وقد جاء في تفسير روحالمعاني حديث مشابه لهذا الحديث في المضمون (تفسير روحالمعاني، ج ٥، ص ٥٢). وفي رواية أخرىٰ عن الإمام الصّادق ﷺ يجيب الإمام على من يسأل عن المحسودين في هذه الآية قائلاً: «نحن المحسودون» (

وروي في الدّر المنثور عن ابن منذر والطبراني عن ابن عباس أنّه قال في هذه الآيـة: «نحن الناس دون الناس».

ثمّ قال القرآن الكريم في الآية اللاحقة: **﴿فَمَنَهُمَ مَنَ آَمَنَ بِهُ وَمَنْهُمَ مِنَ صَدَّ عَنَّهُ وَكَنْفَى** بجهنم سيرلَّهُ أي إنَّ من الناس آنذاك من آمن بالكتاب الذي نزل على آل إبراهيم، ومنهم من لم يكتف بعدم الإيمان بذلك الكتاب، بل صدّ الآخرين عن الإيمان وحال دون انتشاره، أولئك كفاهم نار جهنم المشتعلة عذاباً وعقوبة.

وسينتهي إلى نفس هذا المصير كل من كفر بالقرآن الكريم الذي نزل على رسول الله ﷺ.

ہدث

دور المسد في المرائم:

«الحسد» يعني تمني زوال النعمة عن الآخرين سواء وصلت تلك النعمة إلى الحسود، أم لم تصل إليه، وعلى هذا الأساس تنصب جهود الحسود على فناء ما لدى الآخرين وزواله عنهم أم تمني ذلك، لا أن تنتقل تلك النعمة إليه.

إنَّ الحسد منشأ للكثير من المآسي والمتاعب الإجتماعية، من ذلك.

ا-إنّ الحاسد يصرف كل أو جلّ طاقاته البدنية والفكرية ـ التي يجب أن تصرف في ترشيد الأهداف الاجتماعية ـ في طريق الهدم والتحطيم لما هو قائم، ولهذا فهو يبدد طاقاته الشخصية والطاقات الاجتماعية معاً.

٢-إنّ الحسد هو الدافع لكثير من الجرائم في هذا العالم، فلو أنّنا درسنا العلل الأصلية وراء جرائم القتل والسرقة والعدوان وما شابه ذلك لرأينا ـ بوضوح ـ أنّ أكثر هذه العلل تنشأ من الحسد، ولعلّه لهذا السبب شُبّه الحسد بشرارة من النار يكنها أن تهدد كيان الحاسد أو المجتمع الذي يعيش في وسطه بالخطر، وتعرضه للضرر.

يقول أحد العلماء: إنّ الحسد من أخطر الصفات، ويجب أن يعتبر مـن أعـدى أعـداء السعادة، فيجب أن يجتهد الإنسان لدفعه والتخلص منه.

١. تفسير البرهان، ج ١، ص ٣٧٦، وقد جاء في تفسير روحالمعاني حديث مشابه لهذا الحديث في المضمون (تفسير روحالمعاني، ج ٥، ص ٥٢). [ع

إنّ المجتمعات التي تتألف من الحاسدين الضيقي النـظرة مجـتمعات مـتأخرة مـتخلفة، والحساد ـ في الأغلب ـ عناصر قلقة وأفراد مرضى يعانون من مـتاعب وآلام جسـدية وعصبية، وذلك قد أصبح من المسلم اليوم أنّ أكثر الأمراض والآلام الجسدية تنشأ مـن علل نفسية، فإننا نلاحظ الآن بحو ثاً مفصلة في الطب حول الأمراض التي تختص بمثل هذه.

هذا والجدير بالذكر ورود التأكيد على هذه المسألة في أحـاديث أعُسّة الديـن وقـادة الإسلام، فغي رواية عن الإمام عليﷺ نقرأ قوله: «صحة الجسد من قلّة الحسد» و«العجب لغفلة الحساد عن سلامة الأجساد».

بل وردت روايات تصرّح بأنّ الحسد يضرّ بالحاسد قبل أن يضرّ بالمحسود، بل ويؤدّي إلى القتل والموت تدريجاً.

٤- إنّ الحسد يعدّ من الناحية المعنوية \_ من علائم ضعف الشخصية وعقدة الحقارة، ومن دلائل الجهل وقصر النظر وقلّة الإيمان، لأنّ الحاسد \_ في الحقيقة \_ يرى نفسه أعجز وأقل من أن يبلغ ما بلغه المحسود من المكانة أو أعلى من ذلك، ولهذا يسعى الحاسد إلى أن يرجع المحسود إلى الوراء، هذا مضافاً إلى أنّه بعمله يعترض على حكمة الله سبحانه واهب يرجع المحسود إلى الوراء، هذا مضافاً إلى أنّه بعمله يعترض على حكمة الله سبحانه واهب جميع النعم وجميع المواهب، وعلى إلى أنه بعمله يعترض على حكمة الله سبحانه واهب وهذا جاء في الحديث المراء، هذا مضافاً إلى أنّه بعمله يعترض على حكمة الله سبحانه واهب وهذا جاء في الحديث المراء، وعلى إعطائه سبحانه النعم إلى من تفضل بها عليه من الناس، ولهذا جاء في الحديث الشريف عن الإمام الصادق المجلية «العسد أصله من عسمي الحسد وهلك ولمك ولهذا جاء في الحديث الشريف عن الإمام الصادق المجلية وقع ابن آدم في حسرة الأبد، وهلك ولمك الحليم وهذا جاء في الحديث الشريف عن الإمام الصادق المجلية ما بناء من على حكمة الله من على ممي الحسد وهلك ولمك ولمك إعطائه سبحانه النعم إلى من تفضل بها عليه من الناس، ولمنا جاء في الحديث الشريف عن الإمام الصادق علية مالية من تفضل بها عليه من الناس، ولمك إعلانه من الما الصادق علية ما إلى من تفضل بها عليه من الناس، ولمك إعلانه من الما المادق علية ما إلى من تفضل الله مان عسمي الما الما ولما الماد وقع ابن آدم في حسرة الأبد، وهلك ما والمحود للمك الله تعالى، وهما جناحان للكفر، وبالحسد وقع ابن آدم في حسرة الأبد، وهلك مهلكاً لا ينجو منه أبداً» أ.

فهذا هو القرآن الكريم يصرّح بأنَّ أوّل جريمة قتل أرتكبت في الأرض كان مـنشؤها الحسد<sup>7</sup>.

وجاء في نهج البلاغة عن الإمام عليﷺ أنّه قال: «إنّ الحسد يأكل الإيمان كما تأكل النار العطب» وذلك لأنّ الحاسد يزداد سوء ظنه بالله وبحكمته وعدالته شيئاً فشيئاً، وهذا الأمر يؤدّي به إلى الخروج عن جادة الإيمان.

إنّ آثار الحسد وأضراره المادية والمعنوية وتبعاته الفردية والاجتماعية كثيرة جدّاً، وما ذكرناه إنّما هو في الحقيقة جدول سريع عن بعض هذه الآثار والمضار.

٣. تهج البلاغة، الخطبة ٣

مستدرك الوسائل، ج ٢، ص ٣٢٧.
 ٢. المائدة، ٢٧.

### الآيتان

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِتَايَنِينَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارَا كُلَمَا نَضِحَتْ جُلُودُهُم بَدَّ لَنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا ٱلْعَذَابُ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ٥ وَالَّذِينَ وَامَنُوا وَعَصِلُوا ٱلصَّلِحَتِ سَنُدَ خِلُهُمْ جَنَّتٍ تَحَرَّى مِن تَحْيَهَا ٱلأَنْهَ مُرُخَلِدِينَ فِبهَا آبَداً لَمَ فِبهَا أَرْوَجُ مُطَهَرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلَا ظَلِيلًا ٥

#### التغسير

تعقيباً على الآيات السابقة شرحت هاتان الآيتان مصير المؤمنين والكافرين. فالآية الأولىٰ تقول: فإلِنَّ الذين كفروا بآياتنا سوف تُصليهم ` تارا كلّما تضجت جملودهم بدّلناهم جلودا فيرها ليذوقوا المذلب لِنَّ الله كان مزيزاً حكيما».

وعلَّة تبديل الجلود ـ على الظاهر ـ هي أنَّه عندما تنضج الجلود يخف الإحساس بالألم لدى الإنسان، ولكي لا تتخفف عقوبتها وعذابها وليحس الإنسان بالألم إحساساً كاملًا، تبدل الجلود. وتأتي مكان الجلود الناضجة جلود جديدة، وما هذا إلَّا نتيجة الإصرار على تجاهل الأوامر الإلهيّة، ومخالفة الحق والعدل، والإعراض عن طاعة الله.

ثمّ يقول سبحانه في ختام الآية: **ولِنَّ الله كان عزيزًا حكيمًا»** أي إنَّه قادر بعزّته أن يوقع هذه العقوبات بالعصاة، وأنَّه لا يفعل ذلك اعتباطاً، بل عن حكمة وعلى أساس الجزاء على المعصية.

ثمّ يقول سبحانه في الآية الثانية: ﴿وَالدِّينَ آمنوا ومملوا الصَّالحات سندخلهم جنات تجري

١. وتصليهم» من مادة والصلي» بمعنى الإلقاء في النار، والإشتواء بالنّار، أو التدفؤ بالنار، ووتضحت» من مادة وتضج» بمعنى أدركت شيها، وصارت مشوية.

ነሌ

**من تحتبها الأنبهار خالدين فيبها لبدا لهم فيها لزواج مطهرة وندخلهم ظلا ظليلاً»** `. أي إنّنا نعد المؤمنين الذين يعملون الصالحات بأنّ ندخلهم جـنّات تجري من تحت أشجارها الأنهار والسواقي يعيشون فيها حياة خالدة، هذا مضافاً إلى ما يعطون من أزواج مطهّرات يستريحون إليهن، ويجدون في كنفهنّ لذة الروح والجسد، وينعمون تحت ظـلال خالدة بدل الظلال الزائلة، لا تؤذيهم الرياح اللافحة كها لا يؤذيهم الزمهرير أبداً.

## ہدت

من الأمور الجديرة بالاهتمام والمستفادة من المقايسة بين هاتين الآيتين هو عموم الرحمة الإلهيّة وسبق رحمته على غضبه، لأنّ في الآية الأولى ذكرت عقوبة الكفار مبدوءة بكلمة «سوف» في حين بدأ الوعد الإلهي للمؤمنين بـ «السين» «سندخلهم»، ومن المعلوم استعمال سوف في اللغة العربية في المستقبل البعيد، واستعمال السين في المستقبل القريب، مع أننا نرى أنّ كلتا الآيتين تر تبطان بالعالم الآخر، وجزاء المؤمنين وعقوبة الكافرين في ذلك العالم ـ من الناحية الفاصلة الزمانية \_ بالنسبة إلينا سواء.

فيكون الاختلاف والتفاوت بين التعبيرين للإشارة إلى سرعة وسعة الرحمة الإلهيّة. ومحدودية الغضب الإلهي، وهو يشابه نفس العبارة التي نرددها في الأدعية وهي: «يا من سبقت رحمته غضبه».<sup>7</sup>

**سؤال:** من الممكن أن يعترض معترض هنا قائلاً بأنّ الآية الحاضرة تقول: إنّنا كـلّما نضجت جلود العصاة الكفرة بدّلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العقوبة الإلهيّة، في حـين أنّ الجلود العاصية هي الجلود الأصلية، فيكون تعذيب الجلود الجديدة مخالفاً للعدل الإلهي، فكيف ذلك؟

**والجواب:** لقد طرح هذا السؤال بعينه من قبل ابن أبي العوجاء الرجل المادي المعروف على الإمام الصّادق ﷺ حيث قال بعد تلاوة هذه الآية «وما ذنب الغير»؟ يـعني مـا ذنب الجلود الجديدة؟ فردّ الإمام على هذا السؤال بجواب مختصر في غاية العمق حيث قال: «هي

[ع

۳]

179

فقال ابن أبي العوجاء الذي كان يعلم أنَّ في هذة العبارة القصيرة سرّاً: مثَّل لي في ذلك شيئاً من أمر الدنيا.

فقال الإمامﷺ : «أرأيت لو أنَّ رجلاً أخذ لبنة فكسرها. ثمَّ ردها في ملبنها، فهي هي، وهي غيرها»<sup>(</sup>.

ويستفاد من هذه الرّواية أنَّ الجلود الجديدة تتألف من نفس عناصر الجلود القديمة، أي أنَّ العناصر هي ذات العناصر وإن اختلف التركيب.

ثمَّ إِنَّه لابدٌ الإلتفات إلى أنَّ الثواب والعقاب ير تبطان \_ في الحقيقة -بروح الإنسان وقوَّة إدراكه، والجسم \_ دائماً \_ وسيلة لإنتقال الثواب والعذاب إلى روح الإنسان.

8003

ٳڹؙٞٱللَّهَ يَأْمُرُكُمَ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَاحَكُمْتُمرِبَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُوا إِلَّعَدَلِ إِنَّ ٱللَّهَ يَعِبَّا يَعِظُكُم بِعُنَا أَلَهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ۞

## سبب اللزول

وروي في تفسير مجمع البيان وتفاسير إسلامية أخرى إنّ هذه الآية نزلت عندما دخل رسول الله تَنْكُلُهُ مكّة المكرمة منتصراً فاتحاً، فاستحضر عثمان بن طلحة وكان سادن الكعبة فطلب منه مفتاح الكعبة المعظمة، ليطهّرها من الأصنام والأوثان الموضوعة فيها، فلمّ فرغ النّبي تَنَكُلُهُ من ذلك سأله العباس أن يعطيه المفتاح ليجمع له بين منصب السقاية ومنصب ومكانة الذي له في العرب شأن وشأو مجيد (والظاهر أنّ العباس أراد أن يستفيد من نفوذ ومكانة ابن أخيه الاجتماعية والسياسية لمصلحته الشخصية)، ولكن النّبي تَنَكُفُ فعل خلاف ذلك، فإنّه بعد ما طهّر الكعبة من الأصنام والأوثان، أمر علياً عليه أن يردّ المفتاح إلى «عثمان بن طلحة» ففعل ذلك وهو يتلو الآية الحاضرة: فإنّ للله يأمركم أن ترقوا للأمانات إلى

### التفسير

### قانونان إسلاميان مهمّان:

الآية الحاضرة وإن نزلت ـكالكثير من الآيات ـ في مورد خاص، إلّا أنّها تتضمّن حكماً عامًاً وشاملاً للجميع، فهي تقول بصراحة: **ولِنَّ الله يأمركم أن تؤدّو***ا الأ***مانات** *إلى أهلها).* 

 ١٠ ذهب بعض المفسرين إلى أن الآية الحاضرة قبل فتح مكّة، وأنّ ما ذكر في سبب النزول ليس ينصحيح، ولكن ما ذكر في سبب النزول صح أم لا، فإنّه لا يؤثر في القانون المهم المستفاد من الآية، تفسير مجمع البيان، ج٢، ص ١٨٢. ومن الواضح أنّ للأمانة معنىً وسيعاً يشمل كلّ شيء مادي ومعنوي، ويجب على كل مسلم \_بصريح هذه الآية \_أن لا يخون أحداً في أية أمانة دون استثناء، سواء كان صاحب الأمانة مسلماً أو غير مسلم، وهذا هو في الواقع إحدى المواد في «الميثاق الاسلامي لحقوق الإنسان» التي يتساوى تجاهها كل أفراد البشر.

والجدير بالذكر أنَّ الأمانة المذكورة في سبب النزول لم تكن مجرّد أمانة مـادية، ومـن جانب آخر كان صاحبها المؤدى إليه تلك الأمانة مشركاً.

ثمّ إنّه سبحانه يشير ـ في القسم النّاني من الآية ـ إلى قانون مهم آخـر، وهـو مسألة «العدالة في الحكومة» فيقول: **فواذا حكستم بـين للنّـاس أن تـحكموا بـالعدل»** إي إنّ الله يوصيكم أيضاً أن تلتزموا جانب العدالة في القضاء والحكم بين الناس، فتحكموا بعدل.

ثمّ قال سبحانه تأكيداً لهذين التعليمين: ﴿ إِنَّ الله نعمًا بعظكم به».

ثمّ يقول مؤكّداً ذلك أيضاً: **﴿إِنَّ الله كان سميحاً بِصيراً» فه**و يراقب أعمالكم وهو يسمع أحاديثكم ويرى أفعالكم.

إنّ هذا القانون هو الآخر قانون كلّي وعام، ويشمل كل نوع من القضاء والحكومة، سواء في الأمور الكبيرة والأمور الصغيرة، إلى درجة أنّنا نقرأ في الأحاديث الإسلامية أنّ صبيّين ترافعا إلى الإمام الحسن بن علي للمَنْظ في خط كتباه وحكماه في ذلك ليحكم أيَّ الخطين أجود، فبصر به عليّطٌ فقال: «يا بني أنظر كيف تحكم فإن هذا حكم والله سائلك عنه يوم القيامة»<sup>(</sup>.

إنّ هذين القانونين المهمّين (حفظ الأمانة، والعدالة في الحكم والحكومة) يمثلان قاعدة المجتمع الإنساني السليم، ولا يستقيم أمر مجتمع، سواءاً كان مادياً أو إلهياً من دون تسنفيدَ وإجراء هذين الأصلين.

فالأصل الأوّل يقول: إنّ الأموال والثروات والمناصب والمسؤوليات والمهام والرساميل الإنسانية والثقافات والترات والمخلفات التاريخية، كملها أممانات إلهيّة سملمت بأيدي أشخاص مختلفين في المجتمع، والجميع مكلّفون أن يحفظوا هذه الأممانات، ويجمعهدوا في تسليمها إلى أصحابها الأصليين، ولا يخونوا فيها أبداً.

. تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٦٤؛ وتفسير روح الجنان، ج ٥، ص ٦٣.

ē]

ومن جهة أُخرى حيث إنّ الاجتماعات تلازم التصادمات والإحتكاكات في المسالح والمنافع، ولهذا يتطلب الحل والفصل على أساس من الحكومة العادلة والقضاء العادل حتى يزول وينمحي كل أنواع التمييز الظالم من الحياة الاجتماعية.

وكما أسلفنا فإنّ الأمانة لا تنحصر في الأموال التي يودعها الناس ـ بعضهم عند بعض ـ بل العلماء في المجتمع هم أيضاً مستأمنون يجب عليهم أن لا يكتموا الحقائق، بل حتى أبناء الإنسان وأولاده أمانات إلهيّة لدى الآباء والأمهات فلا يفرطوا في تربيتهم، ولا يقصروا في تأديبهم وتعليمهم، وإلّكان ذلك خيانة في الأمانة الإلهيّة التي أمر الله بأدائها، بل وفوق ذلك كلّه الوجود الإنساني، فهو وجميع الطاقات المودوعة فيه «أمانات الله» التي يجب على الإنسان أن يجتهد في المحافظة عليها، كما عليه أن يحافظ على صحّة جسمه وسلامة روحه، ويحافظ على طاقة الشباب الفياضة، وفكره، ولا يفرط فيها، ولمذا لا ينتحر أو يلحق الطبر بنفسه، حتى أنه يستفاد من بعض الأحايت والنصوص الإسلامية أنّ علوم أيضاً".

والجدير بالذكر، إنّ مسألة «أداء الأمانة» قدّمت في هذه الآية على مسألة «العدالة» ولعلّ ذلك لأجل أنّ مسألة العدل في القضاء والحكم مترتبة دائماً على حدوث خيانة، لأنّ الأصل هو أنّ الناس أمناء بالأصالة، فإذا انحرف شخص أو أشخاص عن هذا الأصل وصل الدور إلى العدالة لتوقفهم على مسؤولياتهم وتعرّفهم بوظائفهم.

### ہدت

### أهميَّة الأمانة والعدل في الإسلام:

لقد ورد تأكيد كبير على هذه المسألة في المصادر الإسلامية إلى درجة أنّنا قلّها نجد مثله في مورد غيره من الأحكام والمسائل، والأحاديث القصيرة التالية توضح هذه الحقيقة: ١-عن الإمام الصّادق للله أنّه قال: «لا تنظروا إلى طول ركوع الرجل وسجوده فسإن ذلك شيء اعتاده فلو تركه استوحش، ولكن انظروا إلى صدق حديثه وأَداء أمانته» <sup>٢</sup>.

تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٤٩٥ و٤٩٦.
 ٢٠ المصدر السابق.

[٣

٢- جاء في حديث آخر عن الإمام الصّادق الله أنَّه قال: «إن عليّاً إنَّما بلغ ما بلغ به عند رسول الله تَنْتُلُمُ بصدق الحديث وأداء الأمانة» (.

٣\_ روي في حديث آخر عن الإمام الصّادق ﷺ أيضاً قال لأحد أصحابه: «أعـلم أن ضارب علي بالسيف وقاتله لو ائتمنني واستنصحني واستشارني ثمّ قبلت ذلك منه لأديت إليه الأمانة»<sup>7</sup>.

٤ـ وفي روايات مروية في مصادر الشيعة والسنة عن النبي الأكرم تلكي نسلاحظ هدا الحديث السّاطع: «آية المنافق ثلاث: إذا حدّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا انتمن خان»<sup>7</sup>. ٥ـ قال رسول الله تَنْكِيْنَ لعلي اللهِ : «سوّي بين الخصمين في لحظك ولفظك»<sup>3</sup>.

ଚ୍ଚତ୍ୟ

٢. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٤٩٥ و٤٩٦.
 ٢. المصدر السابق.
 ٣. سنن الترمذي، ج ٤، ص ١٣٠؛ سنن النسائي، ج ٦، ص ٣٢٩.
 ٤. تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٦٤.

يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ الْمَنُوَ أَطِيعُوا ٱللَّهُ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرْ فَإِن لَنَزَعْلُمْ فِي شَىءِ فَرُدُوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنهُ تُوَّمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَالِكَ خَيرُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ٢

### الأفسير

هذه الآية وبعض الآيات اللاحقة تبحث عن واحدة من أهم المسائل الإسلامية. ألا وهي مسألة القيادة، وتعيين القادة والمراجع الحقيقيين للمسلمين في مختلف المسائل الدينية والاجتماعية.

فهي تأمر المؤمنين \_ أوّلاً \_ بأن يطيعوا الله، ومن السديهي أنّه يجب أن تسنتهي جمسيع الطاعات \_ عند الفرد المؤمن \_ إلى طاعة الله سبحانه، وكل قيادة وولاية يجب أن تنبع من ولاية الله سبحانه وذاته المقدّسة تعالى وتكون حسب أمره ومشيئته، لأنّه الحاكم والمالك التكويني لهذا العالم، وكلّ حاكمية ومالكية يجب أن تكون بإذنه وبأمره: ﴿ يا قَيْها للدين آهنوا أطيعوا لله».

وفي المرحلة الثّانية تأمر باتّباع النّبي يَتَبَائِةَ وإطاعته، وهو النّبي المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى ولا ينطلق من الأنا، والنّبي الذي هو خليفة الله بين الناس، وكلامه كلام الله، وقد أعطي هذا المقام من جانب الله سبحانه، ولهذا تكون إطاعة الله ممّا تقتضيه خالقيته وحاكمية ذاته المقدّسة، ولكن إطاعة النّبي واتّباع أمره ناشىء من أمر الله. وبعبارة أخرى فإنّ الله واجب الإطاعة بالذات والنّبي يَتَبَائِةٌ واجب الإطاعة بالعرض، ولعل تكرار «أطيعوا» في هذه الآية للإشارة إلى مثل هذا الفرق بين الطاعتين **فوأطيعوا الزّسوان**.

وفي المرحلة الثانية يأمر سبحانه بإطاعة أولي الأمر القاغين من صلب المجتمع الإسلامي. والذين يحفظون للناس أمر دينهم ودنياهم. **«ولولي الأمر منكم»**.

بحوث

## 1\_ من هم أولوا الأمر؟

۳]

ثمَّة كلام كثير بين المفسَّرين في المقصود من أولي الأمر في هذه الآية، ويمكن تلخيص أوجه النظر في هذا المجال في مايلي:

١- ذهب جماعة من المفسّري أهل السنّة إلى أنّ المراد من فراولي الأصرة همم الأمراء والحكام في كل زمان ومكان، ولم يستثن من هؤلاء أحداً، فتكون نتيجة هذا الرأي هي: إنّ على المسلمين أن يطيعواكل حكومة وسلطة مهما كان شكلها حتى إذا كانت حكومة المغول، ودولتهم الجائرة.

٢\_ ذهب البعض من المفسّرين \_ مثل صاحب تفسير المنار وصاحب تفسير في ظلال القرآن وآخرون \_ إلى أنّ المراد من «أولي الأمر» ممثلو كافة طبقات الأمة، من الحكمام والقادة والعلماء وأصحاب المناصب في شتى مجالات حياة الناس، ولكن لا تجب طاعة هؤلاء بشكل مطلق وبدون قيد أو شرط، بل هي مشروطة بأن لا تكون عملى خملاف الأحكام والمقررات الإسلامية.

٣\_ذهبت جماعة أخرى إلى أنَّ المراد من «أولي الأمر» هم القادة المعنويون والفكريون، أي العلماء والمفكرون <sup>٢</sup> العدول العارفون بمحتويات الكتاب والسنة معرفة كاملة.

<u>ع و</u>ذهب بعض مفسّري أهل السنة إلى أنّ المراد من هذه الكلمة هم «الخلفاء الأربعة» <sup>\*</sup> الذين شغلوا دست الخلافة بعد رسول الله خاصّة ولا تشمل غيرهم، وعلى هذا لا يكون لأولي الأمر أي وجود خارجي في العصور الأخرى. ٥\_ يفسر بعض المفسّرين «أولي الأمر» بصحابة الرّسول الأكرم ﷺ <sup>٤</sup>

٣\_هناك احتمال آخر يقول ـ في تفسير أولي الأمر ـ إنَّ المراد منه هم القادة العسكريون المسلمون، وأمراء الجيش والسرايا. ٩

γ\_وذهب جميع مفسّري الشيعة بالإتفاق إلى أنّ المراد مـن «أولي الأمـر» هـم الأثمّـة

٨ تفسير درّالمنثور، ج ٢، ص ٥٧٢، ذيل الآية مورد البحث. ٢ المصدر السابق. ٤ المصدر السابق. [ع

المعصومون بي الذين أنيطت إليهم قيادة الأمة الإسلامية المادية والمعنوية في جميع حقول الحياة من جانب الله سبحانه والنّبي الأكرم تَبَكَرُ ولا تشمل غيرهم، اللّهم إلّا الذي يتقلد منصباً من قبلهم، ويتولى أمراً في إدارة المجتمع الإسلامي من جانبهم – فإنّه يجب طاعته أيضاً إذا توفرت فيه شروط معيّنة، ولا تجب طاعته لكونه من أولي الأمر. بل لكونه نائباً لأولي الأمر ووكيلاً من قبلهم.

والآن لنستعرض التفاسير المذكورة أعلاه باختصارت

لا شك أنّ التّفسير الأوّل لا يناسب مفهوم الآية وروح التعاليم الإسلامية بحال، إذ لا يمكن أن تقترن طاعة كل حكومة \_مهما كانت طبيعتها \_ومن دون قيد أو شرط بإطاعة الله والنّبي، ولهذا تصدى كبار علماء السنّة لنفي هذا الرأي والتّفسير مضافاً إلى علماء الشيعة.

وكذا التّفسير الثّاني: فإنّه لا يناسب إطلاق الآية الشريفة، لأنّ الآية توجب إطاعة أولي الأمر من دون قيد أو شرط.

وهكذا التّفسير الثّالث، يعني تفسير «أولي الأمر» بالعلماء والعدول والعارفين بالكتاب والسنّة، فهو لا يناسب إطلاق الآية، لأنّ لإطاعة العلماء وإتباعهم شروطاً من جملتها أن لا يكون كلامهم على خلاف الكتاب والسنّة، وعلى هذا لو ارتكبوا خطاً (لكونهم عسرضة للخطأ وغير معصومين) أو انحرفوا عن جادة الحقّ لأي سبب آخر لم تجب طاعتهم، في حين توجب الآية الحاضرة إطاعة أولي الأمر بنحو مطلق كإطاعة النّبي تَثْلَقْ، هذا مضافاً إلى أنّ إطاعة العلماء إنّما هي في الأحكام التي يستفيدونها من الكتاب والسنّة، وعلى هذا لا تكون إطاعة مشيئاً غير إطاعة الله وإطاعة النّبي تَثْلُقْ، فلا حاجة إلى ذكر

وأمّا التّفسير الرّابع (وهو حصر عنوان أولي الأمر بالخلفاء الأربعة الأوائل) فمؤداه عدم وجود مصداق لأولي الأمر بين المسلمين في هذا الزمان هذا مضافاً إلى عدم وجود دليل على مثل هذا التخصيص.

والتّفسير الخامس والسّادس: يـعنيان تخـصيص هـذا العـنوان بـالصحابة أو القـادة العسكريين المسلمين، ويرد عليهها نفس الإشكال الوارد على التّفسير الرّابع، يعني أنّه لا يوجد أي دليل على مثل هذا التخصيص أيضاً.

۱. اصول الکافی، ج ۱، ص ۱۸۷، ۱۸۹.

وقد أراد جماعة من مفسّري السنّة مثل «محمّد عبده» العالم المصري المعروف - تبعاً لبعض ما قاله المفسّر المعروف الفخر الرازي - أن يقبل بالاحتمال الثّاني (القاضي بأنّ أولي الأمر هم ممثلو مختلف طبقات المجتمع الإسلامي من العلماء والحكام وغير هؤلاء من طبقات وفئات المجتمع الإسلامي) مشروطاً ببعض الشروط ومقيداً ببعض القيود، مثل أن يكونوا مسلمين (كما يستفاد من كلمة «منكم» في الآية) وأن لا يكون حكهم على خلاف الكتاب والسنة، وأن يحكوا عن اختيار لا جبر ولا قهر، وأن يحكوا وفق مصالح المسلمين، وأن يتحدثوا في مسائل يحق لهم التدخل فيها (لا مثل العبادات التي لها قوانين وأحكام ثابتة في الإسلام) وأن لا يكون قد ورد في الحكم الذي أصدرو، نص خاص من الشرع، وأن يكونوا - فوق كل هذا - متفقين في الرأي والحكم.

وحيث إنّ هؤلاء يعتقدون أن مجموع الأمّة أو مجموع ممثليها لا تخطأ ولا تجتمع عـلى خطأ. ـ وبعبارة أخرى ـ أنّ مجموع الأمّة معصومة (أو أنّ الأمّة بوصفها معصومة) تكون نتيجة هذه الشروط وجوب إطاعة مثل هذا الحكم بشكل مطلق ومن دون قيد أو شرط قاماً مثل إطاعة النّبي يَتَبَلَيْةُ (ومؤدى هذا الكلام هو حجّية الإجماع)، ولكن ترد على هـذا التّفسير أيضاً إشكالات واعتراضات عديدة وهي:

**أولاً:** إنَّ الإتفاق في الرأي في المسائل الاجتماعية قلّها يتفق وقلّها يتحقق، وعلى هذا فإن هذا الرأي يستلزم وجود حالة من التوافق في أغلب شؤون المسلمين وبصورة داغة.

وأمّا إذا أراد هؤلاء قبول رأي الأكثرية فيرد عليه: إنّ الأكثرية لا نكون معصومة أبداً. ولهذا لا تجب إطاعتها بنحو مطلق.

**ثانياً:** لقد ثبت في علم الأصول، أنَّه ليس هناك أي دليل على عصمة مجموع الأُمَّة من دون وجود الإمام المعصوم بينهم.

ثالثاً، إنّ أحد الشرائط التي يذكرها أنصار هذا التّفسير هو أن لا يكون حكم هؤلاء «أي أولوا الأمر» على خلاف الكتاب والسنة، فيجب حينئذٍ أن نرى من الذي يشخّص أنّ هذا الحكم مخالف للكتاب والسنّة أو لا؟ لا شك أنّ ذلك من مسؤولية المجتهدين والفقهاء العارفين بالكتاب والسنّة، ويعني هذا إنّ إطاعة أولي الأمر لا تجوز بدون إجازة المجتهدين والعلماء، بل تلزم أن تكون إطاعة العلماء أعلى من إطاعة أولي الأمر، وهذا لا يناسب ولا يوافق ظاهر الآية الشريفة. [ع

صحيح أن هؤلاء اعتبروا العلماء جزءٌ من أولي الأمر، ولكن الحقيقة أنّ العلماء والمجتهدين ـ وفق هذا التّفسير ـ اعترف بهم على أنّهم المراقبون والمراجع العليا من بـقية تمثلي مختلف فنات الأمّة، لا أنّهم في مستوى بقية الممثلين المذكورين، لأنّ عـلى العـلماء والفقهاء أن يشرفوا على أعمال الآخرين ويشخّصوا موافقتها للكتاب والسنّة، وبهذا يكون العلماء مراجع عُليا لهم، وهذا لا يناسب التّفسير المذكور ولا يوافقه.

وعلى هذا الأساس يواجه التّفسير الحاضر (أي الثّاني) إشكالات ومآخذ من وجهات عديدة.

فيبتى تفسير واحد سليماً من جميع الإعتراضات السابقة وهو التفسير السّابع: (وهو تفسير أولي الأمر بالأثمّة المعصومين بينيخ لموافقة هذا التفسير لإطلاق وجوب الإطاعة المستفاد من الآية المبحوثة هنا، لأن مقام «العصمة» يحفظ الإمام من كلّ معصية ويصونه عن كل خطأ، وبهذا الطريق يكون أمره \_ مثل أمر الرّسول \_ واجب الإطاعة من دون قيد أو شرط، وينبغي أن يوضع في مستوى إطاعته تَتَكَيْزَ ، بل وإلى درجة أنها تعطف على إطاعة الرّسول من دون تكرار «أطيعوا».

والجدير بالإنتباء إلى أنَّ بعض العلماء المعروفين من أهل السنة، ومنهم المفسر المعروف الفخر الرازي اعترف بهذه الحقيقة في مطلع حديثه عند تفسير هذه الآية حيث قال: «إنَّ الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم في هذه الآية، ومن أمر الله بإطاعته على سبيل الجزم والقطع لابدَّ أن يكون معصوماً عن الخطأ، إذ لو لم يكن معصوماً عن الخطأ كان بتقدير إقدامه على الخطأ قد أمر الله بمتابعته، فيكون ذلك أمراً بفعل ذلك الخطأ، والخطأ لكونه خطا منهيّ عنه، فهذا يفضي إلى اجتماع الأمر والنهي في الفعل الواحد، فثبت أن الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم، وثبت إن كل من أمر الله بطاعته على سبيل أمر أن يكون معصوماً عن الخطأ».

وأضاف قائلاً: «ذلك المعصوم إمّا مجموع الاُمّة أو بعض الأُمّة، ولا يجوز أن يكون بعض الاُمّة لأن إيجاب طاعتهم قطعاً مشروط بكوننا عارفين بهم، ونحن عاجزون عن الوصول إليهم، وإذا كان الأمر كذلك علمنا أنّ المعصوم الذي أمر الله المؤمنين بطاعته ليس بعضاً من أبعاض الاُمّة، ولمّا بطل هذا وجب أن يكون ذلك المعصوم الذي هو المراد بـقوله: «وأولي الأمر» هم أهل الحل والعقد ومن الأمّة (أي الأمّة كلها وذلك يوجب القطع بأن إجماع الأمّة حجّة)<sup>(</sup>.

وهكذا نرى أنّ الفخر الرازي مع ما نعهد منه من كثرة الإشكال في مختلف المسائل العلمية، قد قبل دلالة هذه الآية على أنّ أولي الأمر يجب أن يكونوا معصومين، غاية ما في الأمر حيث إنّه لم يكن عارفاً بمذهب أهل البيت النبوي بي وأثمة هذا المذهب تجاهل إحتال أن يكون «أولي الأمر» أشخاصاً معنيين من الامة، فاضطر إلى تفسير «أولي الإمر» بمجموع الأمّة (أو عملي عموم فئات الأمّة)، في حين أن هذا الاحتال لا يكن القبول به، لأنّ أولي الأمر \_كما قلنا في ما سبق \_ يجب أن يكونوا قدادة المجتمع الإسلامي، وتستم الحكومة الأمر \_كما قلنا في ما سبق ـ يجب أن يكونوا قدادة المجتمع الإسلامي، وتستم الحكومة الإسلامية والحكم بين المسلمين بهم، ونعلم أنّه لا يكن لا في الحكومة المحكومة الإسلامية والحكم بين المسلمين بهم، ونعلم أنّه لا يكن لا في المكومة الجماعية (المتألفة من الإسلامية والحكم بين المسلمين بهم، ونعلم أنّه لا يكن لا في المحومة المحكومة المحمول على إجماع من جانب الأمّة جميعاً أو ممن جانب ممثليها في مخسلف المسائل الاجتاعية والسياسية والثقافية والخلقية والاقتصادية، لا يتبسر ولا يتحقق في الأغلب، كما أنّ إتباع الأكثرية \_كذلك \_لا يعد إتباعاً لأولي الأمر، وهذا يلزم من كلام الرازي ومن تبعد من العلماء المعاصرين أن تتعطل مسأنة إطاعة «أولي الأمر، أو المائو، من كلام الرازي ومن واستثنائية جداً...

ومن كل ما قلناه نستنتج أنَّ الآية الشريفة تثبت قيادة وولاية الأُمَّة المعصومين الذين يشكلون نخبة من الأُمَّة الإسلامية (تأمل).

# ٢\_ أجوبة على أسئلة

۳]

ثمّ إنّ هناك اعتراضات ومآخذ على هذا التّفسير (السّابع) يجدر طرحها هــنا بــتجرّد وموضوعية:

1ـ إذا كان المراد من «أولي الأمر» هم الأئمّة المعصومون، فإنّ ذلك لا يناسب مع كلمة «أولي» التي هي بصيغة الجمع، لأنّ الإمام المعصوم في كل عصر، شخص واحد لا أكثر. والجواب على هذا السؤال: أنّ الإمام المعصوم وإن كان في كل عصر شخصاً واحداً لا

التفسير الكبير، ج ١٠. ص ١٤٤، ذيل الآية مورد البحث.

ē]

تحدد وظيفة الناس في عصر واحد.

٢\_ إنَّ أولي الأمر \_ بهذا المعنى \_ لم يكونوا في عصر النَّبِي ﷺ فكيف أمر القرآن الكريم ا بإطاعتهم؟

إنَّ الجواب على هذا السؤال يتّضح أيضاً من الكلام السابق، لأنَّ الآية لا تنحصر (أو لا تعنى) زماناً خاصاً، بل توضح وتبيَّن وظيفة المسلمين وواجبهم في جميع العصور والقرون.

وبعبارة أخرى، يمكن أن نقول إنَّ أولي الأمر في زمان النَّبِي ﷺ كــان شــخص النَّسِي بالذات، لأن النَّبِي بَهَالِمُ كان له منصبان منصب «الرسالة» الذي أشير إليه في الآية المذكورة تحت عنوان ﴿**لطيموا للرّسول**﴾ والآخر منصب «قيادة الأُمّة الإسلامية» الذي ذكره القسرآن الكريم تحت عنوان ﴿لُولِي الأَهْرِ﴾.

وعلى هذا يكون القائد وولي الأمر المعصوم في عهد النَّبي هو النَّبي تَبْرُيُّهُمْ، فهو مضافاً إلى ما له من منصب الرسالة وإيلاغ الأحكام الإسلامية، له منصب قيادة الأمَّة وولاية أسرها. ولعل عدم تكرار جملة (وأطيعوا» بين (الرّسول» و«أولي الأمر» لا يخلوا عن الإشارة إلى هذه النقطة.

وبعبارة أخرى إن منصب «الرسالة» ومنصب «أولي الأمر» منصبان مختلفان اجتمعا في شخص رسول الله ﷺ، ولكن المنصب الثَّاني فقط يتوفر في كل إمام على حدة، فسللإمام منصب اولى الأمر فقط.

٣\_ إذا كان المقصود من «أولى الأمر» هم الأمَّة المعصومون، فلماذا أشار سبحانه في ذيل الآية إلى مسألة التنازع والاختلاف بين المسلمين إذ قال: ﴿ قَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شِي. قَرَدُوهُ إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الأخر ذلك خير وأحسن تأويلا > فإنَّنا لا نشاهد هنا أي حديث عن «أولي الأمر» بل أشير إلى الله تعالى (كتاب الله ـ القرآن) والنَّبي (السنَّة) كمرجع يجب أن يرجع إليه المسلمون عند الاختلاف والتنازع.

في الإجابة على هذا الإشكال يجب أن نقول:

**أولاً.** إنّ هذا الإشكال لا يختص بالتّفسير الشّيعي لهذه الآية، بل يرد على بقية التفاسير أيضاً، إذا أمعنَّا النظر قليلاً.

**وثـانياً.** لا شك أنَّ المراد من الاختلاف والتنازع في العبارة الحاضرة هـو الاخــتلاف

والتنازع في الأحكام، لا في المسائل المتعلقة بجزئيات الحكومة والقيادة الإسلامية، لأنّه في هذه المسائل يجب إطاعة أولي الأمر (كما صرّح بذلك في الجملة الأولى من الآية المبحوثة هنا).

وعلى هذا فالمراد من الاختلاف هو الاختلاف في الأحكام والقوانين الكلية الإسلامية التي يعود أمر تشريعها إلى الله سبحانه ونبيّه تَشْنَى، لأننا نعلم أنّ الإمام مجرّد منفّذ للأحكام الإلهيّة وليس مشرّعاً، ولا ناسخاً لشيء من تلك الأحكام، وإنّما عـليه فـقط أن يـطبّق الأحكام والأوامر الإلهيّة والسنّة النبوية في حياة الأمة، ولهـذا جـاء في أحـاديث أهـل البيت للميّلا إنّهم قالوا: «إذا بلغكم عنّا ما يخالف كتاب الله وسنة نبيّه فاضربوه عرض الحائط ولا تقبلوه» أي يستحيل أن نقول ما يخالف كتاب الله وسنة نبيّه قائم.

وعلى هذا فإنّ أوّل مرجع يرجع إليه المسلمون لحلّ خلافاتهم في الأحكام الإسلامية هو الله سبحانه والنّبي الأكرم ﷺ الذي يوحى إليه، وإذا ما بيّن الأثمّة المعصومون أحكاماً، فإنّ تلك الأحكام ليست سوى اقتباس من كتاب الله، أو هي من العلوم التي وصلت إليهم من النّبي الأكرم ﷺ، وبهذا تتّضح علّة عدم ذكر أولي الأمر إلى جانب المرجع في حلّ الاختلاف في الأحكام المذكورة في هذا الجزء من الآية <sup>(</sup>

### ٣\_ شهادة الأماديث

۳]

هذا وقد وردت في المصادر الإسلامية أيضاً أحاديث تؤيد تفسير «أولي الأمر» بأُعْسَة أهل البيت ﷺ منها:

ا-ما كتبه المفسّر الإسلامي المعروف أبو حيان الأندلسي المغربي (المتوفي عام ٧٥٦) في تفسيره البحر المحيط: من أنّ هذه الآية نزلت في حقّ علي ﷺ وأهل بيته. <sup>آ</sup>

٢-روى العالم السنّي أبوبكر بن مؤمن النسيرازي في رسالة الاعتقاد (حسب نسقل الكاشي في المناقب) عن ابن عباس أنّ الآية الحاضرة نزلت في علي ﷺ عند ما خلفه رسول

 سورة النساء / الآية ٥٩

اللهُ اللهُ اللهُ في المدينة (في غزوة تبوك) فقال علي على الله الله تخلفني مع النساء والصبيان؟ فقال له رسول الله يَبَالا : «أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى حين قال أخلفني في قومي وأصلح فقال عز وجل: ﴿ولولي المُوهنكم﴾ `.

٣- وروى الشيخ سليمان الحنفي القندوزي وهو من أعلام أهل السنّة المشهورين في كتابه «ينابيع المودة» من كتاب «المناقب» عن «سليم بن قيس الهلالي» قال سمعت علياً صلوات الله عليه يقول: أتاه، رجل فقال أرني أدنى ما يكون به العبد مؤمناً، وأدنى ما يكون به العبد كافراً، وأدنى ما يكون به العبد كافراً، وأدنى ما يكون ابه العبد كافراً، وأدنى ما يكون ابه العبد كافراً، وأدنى ما يكون ابه العبد كافراً، وأدنى ما يكون به العبد كافراً، وأدنى ما يكون به العبد مؤمناً، وأدنى ما يكون به العبد مؤمناً، وأدنى ما يكون به العبد كافراً، وأدنى ما يكون به العبد ضالاً فقال: قد سألت فافهم الجواب ... وأمّا أدنى ما يكون العبد به ضالاً أن لا يعرف حجة الله تبارك وتعالى وشاهده على عباده الذي أمر الله عز وجلّ عباده بطاعته وفرض ولايته. قلت: يا أمير المؤمنين. صفهم لي. قال: الذين قرنهم عز وجلّ عباده بنيتيه فقال: فيا تنهم الخين آمنوا لله وأميوا الله وتعالى وشاهده على عباده الذي أمر الله عز وجلّ عباده بطاعته وفرض ولايته. قلت: يا أمير المؤمنين. صفهم لي. قال: الذين قرنهم الله تعالى: بنفسه وبنبيته فقال: فيا تنهم الخين آميوا للهومنين. وأميوا لله تعالى وشاهده على عباده الذي أمر الله قان تعالى عباده بطاعته وفرض ولايته. قلت: يا أمير المؤمنين. صفهم لي. قال: الذين قرنهم الله تعالى: بنفسه وبنبيته فقال: فيا تنها الذين آميوا للهونين. في تونهم في قال: الذين قرنهم الله والومول وأولي الأهر منكم وأمي تناوم في قول الأهر منكم وأمين تاويلا».

فقلت له: جعلني الله فداك أوضح لي؟ فقال: الذين قال رسول الله تَتَمَالًا في مواضع وفي آخر خطبة يوم قبضه الله عز وجل إليه: «إنّي تركت فيكم أمرين لن تضلوا بعدي إن تمسكتم بهما: كناب الله عز وجل وعترتي أهل بيتي»<sup>"</sup>.

عـ وكذلك كتب نفس العالم في كتاب «ينابيع المودة»: وفي المناقب في تفسير مجاهد: إنَّ هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين علي الله <sup>"</sup>.

٥\_ رويت أحاديث كثيرة في مصادر الشيعة مثل كتاب الكافي وتفسير العياشي وكتب الصدوق ومصنفاته وغيرها تشهد جميعها بأنّ المراد من «أولي الأمر» هم الأتمّة المعصومون، حتى أن بعضها ذكرت أسماء الأثمّة بليمّلا واحداً واحداً<sup>3</sup>.

8003

١. إحقاق الحق، ج ٣. ص ٤٢٥. ٢. ينابيع المودة، ص ١٦٦؛ وبحارالانوار، ج ٦٦، ص ١٧. ٣. ينابيع المودة، ص ١١٤.

# سبب الأزول

كان بين رجل من اليهود ورجل من المسلمين المنافقين خصومة واختلاف، فعزما على أن يحتكما إلى شخص، وحيث كان اليهودي يعرف عدل النّبي وحياده ولأنّه علم أنّسه لا يأخذ الرّشوة ولا يجور في الحكم قال: أحاكم إلى محمّد، ولكن المنافق قال: لا، بل بسيني وبينك كعب بن الأشرف، (لأنّه يأخذ الرّشوة وهو من أقطاب اليهـود)، وبـذلك رفـض التحاكم إلى رسول الإسلام يَكِنَّ، فنزلت الآية توبّخ أمثال هذا الشخص، وتشجب بشدّة موقفهم المشين هذا <sup>(</sup>.

وقد ذكر بعض المفسرين أسباباً أخرى لنزول هذه الآية تشهد بأنّ بعض المسلمين الحديثي العهد بالإسلام كانوا \_على عادتهم في الجاهلية \_يحتكمون ـ في مطلع الإسلام \_إلى علماء اليهود أو الكهنة، فنزلت الآية الحاضرة تنهىٰ عن هذه العادة المقيتة بشدّة `.

التغسير

مكومة الطّاغوت:

الآية الحاضرة \_هي في الواقع \_مكملة للآية السابقة، لأنَّ الآية السابقة كانت تدعو

٢٤ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث، نقل هذا السبب عن أكثر المفسرين.
 ٢٠ تفسير المنار، ج ٥، ص ٢٢٢.

z]

المؤمنين إلى طاعة الله والرّسول وأولي الأمر، والتحاكم إلى الكتاب والسنّة، وهذه الآيــة تنهى عن التحاكم إلى الطاغوت واتّباع أمره وحكمه.

والطَّاغوت ــكما أشرنا إلى ذلك سابقاً ـ مشتقَّة من الطغيان، وهذه الكلمة مـع جمـيع مشتقاتها تعني التجاوز والتعدّي وكــر الحدود وتجاهل القيود، أو كل شيء يكون وسيلة للطغيان أو التمرّد.

وعلى هذا الأساس يكون كل من يحكم بالباطل طاغو تاً، لأنّه تجاوز حدود الله وتعدّى على قوانين الحقّ والعدل، فني الحديث عن الإمام جعفر بن محمّد الصّادق ﷺ أنّــه قــال: «الطَاغوت كلّ من يتحاكم إليه ممن يحكم بغير الحقّ».

والآية الحاضرة تنهى المسلمين عن أن يترافعوا في الحكم والقضاء إلى مـــثل هــؤلاء الحكام و تقول: **فرالم ترالي الذين يزمعون أنّهم آهنوا ب**ها **أنزل إليك وها أنزل هن قبلك يريدون** أن يتحاكموا إلى الطّا**فوت وقد أهروا أن يكفروا به**ه.

ثمّ يضيف القرآن قائلاً: ﴿ويريد الشيطان أن يضلّهم ضلالا سعيداً» أي إنّ التحاكم إلى الطاغوت فخّ الشيطان ليضل المؤمنين عن الصراط المستقيم.

وغير خني أنّ الآية الحاضرة \_ شأنها شأن سائر الآيات القرآنية الأخرى \_ تستضمّن حكماً عاماً، وتبيّن قانوناً خالداً لجميع المسلمين في جميع العصور والدهور. وتحذرهم من مراجعة الطواغيت، وطلب الحكم منهم، وإنّ ذلك لا يناسب الإيمان بالله والكتب السهاوية، هذا مضافاً إلى كونه يضل الإنسان عن طريق الحقّ، ويلقيه في مجاهيل الباطل بعيداً عن الحق.

إنّ مفاسد وتبعات مثل هذه الأقضية والأحكام، وأثرها في تحطيم كيان المجتمع البشري وتخريب علاقاته وروابطه وأسسه ممّا لا يخفى على أحد، فهي أحد العـوامـل المـؤثرة في إنحطاط المجتمعات وتأخرها.

રાજ

#### الآيات

وَإِذَاقِيلَ لَمُم تَعَالَوْ إِلَىٰ مَا أَسْزَلَ اللَّهُ وَ إِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَكَفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا (() فَكَيْفَ إِذَا أَصَكَبَتْهُم تُصِيبَةٌ إِسما قَدَّمَتَ آيَدِيهِم ثُمَّ جَاءُوكَ يَعَلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَناً وَتَوْفِيقًا (() أُوْلَتِيكَ الَذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِ عَنفَ أَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُ مَرْفِتَ أَنفُسِهِمْ قَوْلاً بَلِيغًا (()

### التفسير

## نتائم مكم الطّاغوت:

في أعقاب النهي الشديد عن التحاكم إلى الطاغوت وحكام الجور الذي مرّ في الآيــة السابقة جاءت هذه الآيات الثلاث تدرس نتائج أمثال هذه الأحكــام والأقــضية، ومــا يتمسك به المنافقون لتبرير تحاكمهم إلى الطّواغيت وحكام الجور والباطل.

فني الآية الأولى يقول سبحانه: ﴿وَإِذَا قَيْلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَتَوْلَ الله وَإِلَى الرَّسُولَ رأيت المتافقين يصدُون عتك صدوداً».

وفي الحقيقة يقول القرآن في هذه الآية: إنّ التحاكم إلى الطاغوت ليس خطأً عابراً يمكن أن يعالج ببعض التذكير، بل إنّ الإصرار على هذا العمل يكشف عن ضعف إيمانهم وروح النفاق فيهم، وإلّا لوجب أن ينتبهوا ويثوبوا إلى رشدهم على دعوة رسول الإسلام ويعترفوا بخطأهم: فواذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول رأيس المنافقين يصدون متك صدوداني.

ثمّ في الآية الثّانية يبيّن هذه الحقيقة، وهي أنّ هولاء المنافقين عندما يتورطون في مصيبة كنتيجة لمواقفهم وأعمالهم. ويواجهون طريقاً مسدودة يعودون إليك عن اضطرار ويأس: [ع

فكيف إذا أصابتهم هصيبة بما قدمت أيديهم ثمّ جاؤوك).

ويحلفون في هذه الحالة أنّ هدفهم من التحاكم إلى الآخرين لم يكن إلّا الإحسان والتوصل إلى الوفاق بين طرفي الدّعوي: ﴿يحلفون بالله إن أردنا إلّا إحسانا وتوفيقا﴾. وهنا لابدّ من الإشارة إلى نقطتين:

الأولى: أن نرى ما هو المقصود من المصيبة التي تصيبهم؟

لا يبعد أن تكون المصيبة هي ما ينشأ من مضاعفات ومآسي وويبلات مـن حكم الطواغيت، لأنّه لا شك في أن الحكم الصادر من الأشخاص غير الصالحين والظالمين وإن كان ينطوي على منفعة آنية لأحد جانبي الدعوى، ولكن لا يمضي زمان إلّا ويوجب هذا الحكم ظهور الفساد وانتشار الظـلم والجسور، وسـيادة الهـرج والمـرج وتـبعثر الكـيان الاجتماعي، ولهذا فإنّه سرعان ما تواجه هؤلاء المتحاكمين إلى الطواغيت تبعات ومفاسد عملهم هذا، وسرعان ما يندمون على فعلهم هذا.

هذا ويحتمل بعض المفسّر ين أنّ المراد من «المصيبة» هو الفضيحة التي تلحق بالمنافقين، أو المصائب التي تصيبهم بأمر الله سبحانه (كالمآسي والحن غير المتوقعة). س

النّقطة الثّانية: إنّ مقصود المنافقين من «الإحسان» هل هو الإحسان إلى طرفي الدعوى، أو إلى النّبي ﷺ؟ يمكن أن يكون مرادهم كلا الأمرين، فهم تـذرعوا بحجج مـضحكة لتحاكمهم إلى الطاغوت والرجوع إلى الأجانب، من جملتها أنّهم كانوا يقولون: إنّ التحاكم إلى الرّسولﷺ لا يناسب شأنه ولا يليق بمقامه، لأنّ الغالب أن يحصل شجار وصياح في محضر القضاة ومن جانب المتداعيين، وذلك أمر لا يناسب شأن النّبي ولا يليق بمكانته ومحضره.

هذا مضافاً إلى أنّ القضاء ينتهي دائماً إلى الإضرار بأحد الطـرفين، ولذلك فـهو يــثير حفيظته وعداوته ضد القاضي والحـاكم، وكانَهم بأمثال هذه الحــجج الواهــية والأعــذار الموهونة، كانوا يحاولون تبرئة أنفسهم وتبرير مواقفهم الباطلة، وادعاء أنّ تحاكمهم إلى غير النّبي كان بهدف التخفيف عن النّبي.

وربّما اعتذروا لذلك قائلين: إنّ هدفنا لم يكن مادياً في الأساس، بل كان التوصل إلى وفاق بين المتداعيين.

ولكن كشف سبحانه في الآية القّالثة النقاب عن وجههم، وأبطل هذه التبريرات الكاذبة وقال: **وأولئك للذين يعلم للله ها في قلوبهم**ه.

۳]

ولكنَّه سبحانه يأمر نبيَّه مع ذلك أن ينصرف عن مجازاتهم وعقوبتهم فيقول: ﴿قَاعرَض عنهم ﴾.

ولقد كان رسول الله يداري المنافقين ما أمكنه لأجل تظاهرهم بالإسلام، لأنّـه كـان مأموراً بالتعامل معهم على حسب ظواهرهم، فلم يكسن يجـازيهم إلّا في بـعض المـوارد الاستثنائية، لأنّهم كانوا بين صفوف المسلمين ـفي الظاهر ـفكانت مجازاتهم يكن أن تحمل على أنّها نشأت من أغراض شخصية.

ثمّ إنّه سبحانه يأمر النّبيﷺ أن يعظهم، وأن ينفذ إلى قلوبهم بالقول البــالغ، والعــظة المؤثرة، يذكرهم بنتائج أعـالهم: ﴿ومقمهم وقل لهم في لنفسهم قولاً بليغاً﴾. 2003 وَمَا أَزْسَلْنَامِن زَسُولٍ إِلَا لِيُطَكَعَ بِإِذْبِ ٱللَّهِ ۖ وَلَوْ أَنَّهُمَ إِذَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُم حَكَامُوكَ فَأَسْتَغْفَرُوا ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَ رَلَهُ مُرَارَسُولُ لَوَجَدُوا ٱللَّهَ نَوَابَ ازَجِيعًا ٢

## التفسير

في الآيات السابقة شجب القرآن الكريم التحاكم إلى حكّام الجور، وفي هذه الآية يقول سبحانه مؤكداً:

**﴿ومالرسلنا من رسول لِأليطاع بإذن الله؛** أي أنّنا بعثنا الأنبياء ليطاعوا بإذن الله وأمره ولا يخالفهم أحد، لأنّهم كانوا رسل الله وسفراءه كما كانوا رؤساء الحكومة الإلهيّة أيضاً، وعلى هذا يجب على الناس أن يطيعوهم من جهة بيان أحكام الله ومن جهة طريقة تطبيقها، ولا يكتفوا بمجرّد ادعاء الإيمان.

ومن هذه العبارة يستفاد أنّ الهدف من إرسال الرسل وبعث الأنبياء هو إطاعة جميع الناس لهم، فإذا أساء بعض الناس استخدام حريتهم ولم يطيعوا الأنبياء كان اللوم متوجهاً إلى أنفسهم لا إلى أحد. وبهذا تنني الآية الحاضرة عقيدة الجبريين الذين يقولون: الناس صنفان: صنف كلّف بالطاعة من البدء، وصنف كلّف بالمعصية من البدء.

كما أنّه يستفاد من عبارة ﴿ **باِدْنَ لللهِ ا**َن كل ما عند الأنبياء من الله، أو بعبارة اُخرى: إن وجوب طاعتهم ليس بالذات، بل هي \_أيضاً \_بأمر الله ومن ناحيته.

ثمَّ إنَّه سبحانه يترك باب التوبة والإنابة \_ عقيب تلك الآية \_ مفتوحاً على العصاة والمذنبين، وعلى الذين يراجعون الطواغيت ويتحاكمون إليهم أو ير تكبون معصية بنحو من الأنحاء، ويقول: **والو لنّهم لِذ ظلعوا لنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرّسول لوجدوا** الله توليا رحيحاي الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

والجدير بالتأمل والإنتباء إنَّ القرآن يقول بدل: عصوا أمر الله وتحاكموا إلى الطاغوت: **وَلِدُ ظلموا لِنفسهمِ﴾ وهو إ**شارة إلى أنَّ فائدة الطاعة لأمر الله وأمر الرّسول تـعود إليكـم أنفسكم، وإن مخالفة ذلك نوع من الظلم توقعونه على أنفسكم. لأنَّها تحطَّم حياتكم المادية، وتوجب تخلفكم وانحطاطكم من الناحية المعنوية.

إنَّ هذه الآية تجيب ضمناً على كل الذين يعتبرون التوسِّل برسول الله أو بالإمام نوعاً من الشرك، لأنَّ الآية تصرح بأن التوسل بالنَّبي والاستشفاع بد إلى الله، وطلب الاستغفار مند لمغفرة المعاصي، مؤثر وموجب لقبول التوبة وشمول الرحمة الإلهيّة.

فلو كانت وساطة النّبيﷺ ودعاؤه للعصاة المتوسلين به، والإســتشفاع بــه وطــلب الإستغفار منه شركاً، فكيف يمكن أن يأمر القرآن العصاة والمذنبين بمثل هذا الأمر؟

نعم، غاية ما في الباب أنَّ على العصاة والمذنبين أنفسهم أن يتوبوا هم ويرجـعوا عـن طريق الخطأ، ثمّ يستفيدوا \_ لقبول توبتهم \_ من استغفار النّبي تَبْكَنْ أ

ومن البديهي أنَّ النَّبِي بَهَايَةٌ ليس من شأنه أن يغفر الذنوب، بل شأنه في المقام أن يطلب من الله المغفرة خاصّة. وهذه الآية إجابة مفحمة للذين ينكرون مشروعية أو فائدة هذه الوساطات.

هذا والمفلت للنظر أنَّ القرآن الكريم لم يقل: استغفر لهم يا رسول الله، بل قال: ﴿والستشفر لهم للرسول» وهذا التعبير \_ لعلَّه \_ إشارة إلى أن يستفيد النِّبي من مقامه ومكانته ويستغفر للعصاة التائيين.

إنَّ هذا الموضوع (أي تأثير استغفار النِّبي ﷺ للمؤمنين) ورد في آيات أخرى من القرآن الكريم أيضاً مثل الآية ١٩ من سورة محمّد والآية ٥ من سورة المنافقون والآية ١١٤ من سورة التوبة التي تشير إلى استغفار إيراهيم لأبيه (عمّه). والآيات الأخرى التي تنهى عن الاستغفار للمشركين، ومفهومها جواز الاستغفار للمؤمنين، كما يستفاد من بعض الروايات إن الملائكة تستغفر لجماعة من المؤمنين المذنبين عند الله (سورة غافر الآية ٧٧، وسـورة الشوري الآية ٥).

وخلاصة القول. إنَّ هناك آيات كثيرة تكشف عن هذه الحقيقة وهي إنَّ الأنسبياء، أو الملائكة، أو المؤمنين الصــادقين الطــيبين بــإمكانهم أن يسستغفروا لبـعض العـصاة، وإن استغفارهم مؤثر عند الله، وهذا هو أحد معاني شفاعة النّبي أو الملائكة أو المؤمنين الطيبين

#### سورة النساء / الآية ٢٤

5]

للعصاة والخاطئين، ولكن الشّفاعة كما قلنا تحتاج إلى أرضية وصلاحية وأهلية في العصاة أنفسهم.

والعجيب أنّه يستفاد من بعض ما قاله جماعة من المفسّرين أنّهم أرادوا اعتبار استغفار النّبيﷺ - في الآية الحاضرة ـ مرتبطاً بالتجاوزات الواقعة في شؤون النّبي خاصّة لا مطلق المعاصي والذنوب، وكأنّهم أرادوا أن يقولوا: لو أنّ أحداً ظلم النّبي أو أساء إليـه وجب استحلاله واسترضاؤه ليغفر الله تلك الإساءة ويتوب على ذلك التجاوز.

ولكن من الواضح البيّن أن إرجاع التحاكم إلى غير النّبي ليس ظلماً شخصياً يهدف به شخص النّبي، بل هي مخالفة لمنصبه الإلهي الخاص (أو بعبارة أخرى) إنّهــا مخــالفة للأمـر الإلهي، وحتى إذاكان ذلك ظلماً شخصياً موجهاً إلى شخص النّبي \_افتراضاً \_فإن القرآن لم يقصده ولم يركز عليه، بل ركز القرآن على هذا الموضوع وهو أن ذلك التحاكم مخالفة لأمر الله وتجاهل لإرادته.

هذا مضافاً إلى أنّنا لو ظلمنا أحداً كفانا رضاه، فما الحاجة إلى طلب استغفاره، ودعائه للمسيء؟ بل وفوق ذلك كلّه، لو أننا فسّرنا الآية بمثل هذا التّفسير \_فرضاً \_فما الذي نقوله في تلك المجموعة الكبيرة من الآيات التي تشير إلى استغفار الأنبياء، والملائكة والمؤمنين للعصاة والخاطئين؟

> فهل المقام فيها مقام الحقوق الشخصية أيضاً؟ 8003

فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَكَرَ بَيْنَهُ مُرْتُمَ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِتَاقَضَيْتَ وَكُسَلِمُوا تَسَلِيمًا ٢

# سبب النزول

وقع خصام بين الزبير بن العوام - وهو من المهاجرين - وبين رجل من الأنصار على سقي نخيلهما التي كانت متقاربة في المكان، فترافعا إلى النّبي يَنْبَيْنَ - وحيث إن نخيل الزبير كانت أعلى مكاناً من نخيل الأنصاري، قال رسول الله يَنْبَيْنَ للزبير: «اسق ثمّ أرسل إلى جارك» (وقد كانت هذه هي العادة في البساتين المتجاورة آنذاك) فغضب الأنصاري من حكم النّبي العادل هذا، وقال: يا رسول الله لئن كان ابن عمتك؟ فتلوّن وجه رسول الله يَنْبَيْنَ انزعاجاً من موقف الأنصاري وكلامه، فنزلت الآية الحاضرة تحذّر المسلمين من مثل هذه المواقف. وقد ذكرت في بعض التفاسير أسباب أخرى لنزول الآية تشابه - إلى درجة كبيرة - ما ذكر في سبب النزول المتقدم (راجع تفسير التّبيان والطّبرسي، والمنار).

#### التفسير

التسليم أمام المق:

الآية، وإن ذكر لها سبب نزولها خاص ـ ولكننا أسلفنا غير مـرّة أن أسـباب النزول الخاصّة لا تنافي عمومية مفهوم الآيات. ولهذا يمكن اعتبار هذه الآية تكميلاً لما جاء من البحث في الآيات السابقة.

ولقد أقسم الله في هذه الآية إبأنَّ الأفراد لا يمكن أن يمتلكوا إيماناً واقعياً إلَّا إذا تحاكموا

٢٠ تقسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٢٢، ص ١٩.

[ع

إلى النّبي وقضائه، ولم يتحاكموا إلى غيره ﴿فلا وربك لايؤهنون حتى يحكموك قسيما شحر بينهم﴾.

ثمّ يقول سبحانه: يجب عليهم، أن يتحاكموا إليك فقط، ومضافاً إلى ذلك ليرضوا بمــا تحكمه، سواءاًكان في صالحهم أو في ضررهم ولا يشعروا بأي حرج في نفوسهم فضلاً عن أن لا يعترضوا، وبالتالي ليسلموا تسليماً.

﴿ثُمَّ لا يجدوا في أنفسهم حرجاً همَّا قضيت ويسلَّموا تسليماً﴾ :

والإنزعاج النفسي الباطني من الأحكام التي ربّما تكون في ضرر الإنسان، وإن كان في الأغلب أمراً غير اختياري، إلّا أنّه على أثر التربية الخلقية المستمرة يمكن أن تحصل لدى الإنسان روح التسليم أمام الحق، والخضوع للعدالة، خـاصّة بمـلاحظة المكـانة لواقـعية النّبي تَثَلَّهُ، فلا ينزعج من أحكام النّبي تَثَلَيْ ، بل ولا من أحكام العلماء الذين يخلفونه، وعلى كل فإن المسلمين الواقعيين مكلفون دائماً بتنمية روح الخضوع للحق، والتسليم أمام العدل في نفوسهم.

إن الآية الحاضرة تبيَّن علائم الإيمان الواقعي الراسخ في ثلاث مراحل:

ا- أن يتحاكموا إلى النّبيﷺ \_وحكمه النابع من الحكم الإلهي \_ في ما اختلفوا فسيه. كبيراً كان أم صغيراً، لا إلى الطواغيت وحكام الجور والباطل.

٢- أن لا يشعروا بأي انزعاج أو حرج في نفوسهم تجاه أحكام الرّسولﷺ وأقضيته العادلة التي هي ـ في الحقيقة ـ نفس الأوامر الإلهية، ولا يسيئوا الظن بهذه الأحكام.

٣- أن يطبقوا تلك الأحكام ــ في مرحلة تنفيذها ــ تطبيقاً كاملاً ويسلموا أمام الحــق تسليماً مطلقاً.

ومن الواضح أنَّ القبول بأي دين وأحكامه في ما إذا كانت في مصلحة الإنسان وكانت مناسبة لمنافعه و تطلعاته، لا يمكن أن يكون دليلاً على إيمانه بذلك الدين، بل يثبت ذلك إذا كانت تلك الأحكام في الإتجاء المتعاكس لمنافعه و تطلعاته ظاهراً، وإن كانت مطابقة للحق والعدل في الواقع، فإذا قبل بمثل هذه الأحكام وسلم لها تسليماً كاملاً كان ذلك دليلاً على إيمانه ورسوخ إعتقاده.

فقد روي عن الإمام الصادق ﷺ في تفسير هذه الآية: «لو أنَّ قوماً عبدوا الله وحده لا شريك له وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وحجوا البيت وصاموا شهر رمضان ثمّ قالوا لشيء صنعه الله وصنع رسوله ﷺ لم صنع هكذا وكذا. ولو صنع خلاف الذي صنع، أو وجدوا ذلك في قلوبهم لكانوا بذلك مشركين. ثمّ تلا هذه الآية (الحاضرة) ثمّ قال ﷺ : عليكم بالتسليم» ( ثمّ إنّه يستفاد من الآية الحاضرة مطلبان مهمّان \_ضمناً:

ا\_ إنَّ الآية إحدى الأدلة على عصمة النّبي الأكرميَّيَّيِّ، لأنَّ الأمر بالتسليم المطلق أمام جميع أحكامه وأوامر. قولاً وعملاً، بل والتسليم القلبي والخضوع الباطني له أيضاً دليـل واضع على أنَّه يََيْنِيُّ لا يخطيء في أحكامه وأقضيته وتعلياته، ولا يتعمّد قول ما يخالف الحق فهو معصوم عن الخطأ، كما هو معصوم عن الذنب أيضاً.

٢\_ إنَّ الآية الحاضرة تبطل كلَّ اجتهاد في مقابل النص الوارد عن النَّــبيﷺ، وتــنفي شرعية كل رأي شخصي في الموارد التي وصلت إلينا فيها أحكام صريحة من جــانب الله تعالى ونبيّهﷺ.

وعلى هذا الإساس فإنّ ما نراه في التاريخ الإسلامي من اجتهاد بعض الأشـخاص في مقابل الأحكام الإلهيّة والنصوص النبوية، وقولهم: قال النّبي كذا ونقول كذا، فليس أمامنا حياله إلّا أن نذعن بأنّهم عملوا على خلاف صريح هذه الآية، وخالفوا نصها. SOCS

أصول الكافي، بع ١، ص ٣٩٠؛ تفسير العياشي، ج ١، ص ٢٥٥ و٢٥٦.

# الآيات

وَلَوْأَنَّا كَنَبِّنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱفْتُلُوَا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُواْ مِن دِيَزِكُمْ مَّافَعَلُوهُ إِلَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْأَنَهُمْ فَعَلُواْ مَايُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَحُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتَ ٢ وَإِذَا لَاَ تَيْنَهُم مِن لَدُنَّا أَجْرًا عَظِيمًا ٢٠ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ٢٠

الأفسير

تكميلاً للبحث السابق حول أولئك الذين يشعرون بضيق وحرج تجا. أحكام النّبي على الله وأقضيته العادلة بعض الأحيان \_ يشير القرآن هنا إلى بعض التكاليف والفرائض الثقيلة في الأمم السالفة فيقول: ﴿ولو أَنَّاكتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم أو اخرجوا هن دياركم ها فعلوه إلاً الأمم السالفة فيقول: ﴿ولو أَنَّاكتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم أو اخرجوا هن دياركم ها فعلوه إلاً الأمم السالفة فيقول: ﴿ولو أَنَّاكتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم أو اخرجوا هن دياركم المقلوم إلاً حليل منهم ﴾.

أي إنّنا لم نكلّفهم بأية فريضة شاقة لا تتحمل، ولو أنّنا كنّا نكلّفهم بمثل ما كلّفنا به الأمم السابقة (مثل اليهود الذين أمروا بأن يقتل بعضهم البعض الآخر كفارة لما إر تكبوه من عبادة العجل، أو يخرجوا من وطنهم المحبب إليهم لذلك) كيف كانوا يستحملونه؟ إنّهم لم يتحملوا حكماً بسيطاً أصدره النّبي في أمر ستي نخلات، ولم يسلموا لهذا القيضاء العادل، فكيف ترى يمكنهم أن يقوموا بالمهمات العظيمة والمسؤوليات الجسيمة ويرّوا بالاختبارات الصعبة بنجاح، فلو أنّنا أمرناهم بأن يقتلوا أنفسهم (أي يقتل بعضهم بعضاً) أو يخرجوا من وطنهم المحبب عندهم لما فعله إلاّ قليل منهم.

إنّ مسألة «الاستعداد للقتل» تشبه \_حسب قول بعض المفسّرين \_مسألة «الخروج عن الوطن» من جهات عديدة، لأنّ البدن وطن الروح الإنسانية تماماً كما أنّ الوطن مثل الجسم الإنساني، فكما أنّ التغاضي عن ترك وطن الجسم أمر صعب، كذلك التغاضي عن الوطن الذي هو مسقط رأس الإنسان ومحل ولادته ونشأته.

ثمَّ إنَّ الله سبحانه يقول: ﴿ولو أنَّهم فعلوا ها يوعظون به لكان خيراً لهم وأشد تشبيتا ﴾ أي لو

۳]

. أنَّهم قبلوا نصائح النَّبي ومواعظه لكان ذلك من مصلحتهم، ولكان سببا لتقوية أُسس الإيمان عندهم.

والملفت للنظر أنّ القرآن يعبّر \_في هذه الآية \_عن الأحكام والأوامر الإلهيّة بالموعظة، وهو إشارة إلى أنّ الأحكام المذكورة ليست أموراً تصب في مصلحة المشرّع (أي الله) أو تجرله نفعاً، بل هي \_في الحقيقة \_نصائح ومواعظ نافعة لكم، ولهذا يقول ودون تأخير: ﴿ولو لقهم فعلولها يومظون به لكان خيرا لهم ولفد تشبيتا ﴾ أي تقوية لإيمانهم وترسيخاً لجذورها في نفوسهم.

ولابد أيضاً أن ننتبه إلى هذه النقطة، وهي أنّ الله سبحانه يقول في ختام هـذه الآيـة فولفد تثبيتا > أي كلّما اجتهد الإنسان في السير في سبيل طاعة الله وتنفيذ أوامره ازدادت استقامته وإزداد ثباته، وهذا يعني أن إطاعة الأوامر الإلهيّة نوع من الرياضة الروحية التي تحصل للإنسان من تكرارها قوة وثبات أكبر واستحكام أكثر، على غرار ما يحصل للجسم نتيجة تكرار الرياضات الجسمية والتمارين الرياضية البدنية، فيصل الإنسان ـ نتيجة ذلك \_ إلى مرحلة لا يكن لأية قدرة أن تغلب قدرته أو تخدعه أو تزعزعه.

ثمّ إنّه سبحانه يبيّن ـ في الآية الثّانية ـ الفائدة الثّالئة من فوانــد التســليم لأوامـر الله وطاعته إذ يقول: **﴿وَلِدَا لَتَيْنَاهِمٍ هَنَ لَدَنَا أَجَرَا عَقَيْهَا﴾** أي إذاً لأعطيناهم ـ مضافاً إلى مــا ذكرناه ـ أجراً من عندنا عظيماً، لا يعرف منتهاه ولا يدرك مداه.

ثمّ في آخر آية من هذه الآيات يشير سبحانه إلى رابع نتيجة إذ يقول: ﴿ولهديناهم صراطاً مستقيماً ﴾.

ومن الواضح البيَّن أنَّ المراد من هذه «الهداية» ليس هو الإرشاد إلى أصل الدين، بـل المراد الطاف جديدة بين بها الله سبحانه على مثل هؤلاء العباد الصالحين بـعنوان الشواب والهداية الثانوية، فهو يشبه ما أشير إليه في الآية ١٧ من سورة محمّدﷺ إذ قال: ﴿وَلَقَدْمِنَ

وقد روي أنّه عندما نزل قوله: ﴿ولو لِناكتينا عليهم أن اقتلوا لنفسكم...﴾ قال رجل من المسلمين: والله لو أمرنا لفعلنا فالحمد لله الذي عافانا. فلها بلغ هذا الكلام إلى رسول الله يَنْكُلُهُ قال: «إنّ من أمتي لرجالاً الإيمان أثبت في قلوبهم من الجبال الرواسي»<sup>(</sup>.

 <sup>.</sup> تفسير في ظلال القرآن، ج ٢، ص ٤٢٨؛ بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٢٠ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

### الآيتان

وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَجِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيَهِم مِّنَ ٱلْنَبِيْنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَاءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أَوْلَتِهِكَ رَفِيقَا اللَّهُ ذَلِكَ ٱلْفَضْلُمِنَ ٱللَّهِ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ عَلِيحًا ال

سبب النّزول

كان أحد الصّحابة يدعى «ثوبان» شديد الحبّ لرسول الله قليل الصبر عنه، فأتاه ذات يوم وقد تغير لونه ونحل جسمه فقال له النّبي ﷺ: يا ثوبان ما غير لونك؟ فقال: يا رسول الله ما من مرض ولا وجع غير أني إذا لم أرك اشتقت إليك حتى ألقاك، ثمّ ذكرت الأخرة فأخاف أني لا أراك، وإني إن أدخلت الجنّة كنت في منزلة أدنى من منزلتك، وإن لم أدخل الجنّة فذاك حتى لا أراك أبداً.

فنزلت الآيتان الحاضر تان تبشّران أمثال هذا بأنّ المطيعين سيكونون مع النّبيين ومن اختارهم الله وأنعم عليهم في الجنّة.

ثمّ إنّ النّبي ﷺ قال: «والذي نفسي بيده لا يؤمنن عبد حتى أكون أحبّ إليه من نفسه وأبويه وأهله وولده والناس أجمعين» أي يكون مسلماً لتعاليمي وأوامري. تسليماً كاملاً. <sup>ا</sup>

التفسير

رفقاء المِنَّة:

في هذه الآبة يبيَّن القرآن ميزة أخرى من ميزات من يطيع أوامر الله تعالى والنّبي ﷺ، وفي الحقيقة مكملة للميزات التي جاء ذكرها في الآيات السابقة، وهي صحبة الذين أتمّ الله

بحارالانوار، بع ٢٢، ص ٨٧ و٨٨؛ وتقسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

197

نعمه عليهم ومرافقتهم: **﴿ومن يطع الله والرّسول فأولئك مع** *الدّين لَنعم الله عليهم***». وكما أسلفنا في سورة الحمد فإنّ الذين أنعم الله عليهم هم الذيــن ســاروا في الطـريق المستقيم ولم ير تكبوا أي خطأ، ولم يكن فيهم أي انحراف.** 

ثمّ يشير ــ لدى توضيح هذه الجملة، وتحديد من أنعم الله عليهم ــ إلى أربع طـوائـف يشكلون في الحقيقة الأركان الأربعة لهذا الموضوع وهم:

**١\_ الأنبياء:** أي رسل الله تعالى الذين كانوا طليعة السائرين في سبيل هدايــة النــاس ودعوتهم إلى الصراط المستقيم ﴿هن *النّبيين*﴾.

٢- الصّادقون: وهم الذين يصدقون في القول ويسمدقون إيمانهم بالعمل الصالح، ويثبتون أنّهم ليسموا مجمرًد أدعمياء الإيمان، بل مؤمنون بسمدق بأوامر الله وتسعاليمه (والصّديقون).

ومن هذا التعبير يتّضح أنّه ليس بعد مقام النبوة أعلى من مقام الصدق، والصدق هذا لا ينحصر في الصدق في القول فقط، بل هو الصدق في الفعل والعمل ... الصدق في المهارسات والمواقف، وهو لذلك يشمل الأمانة والإخلاص أيضاً، لأن الأمانة هي الصدق في العمل كها أنّ الصدق أمانة في القول، وفي المقام ليس هناك صفة بعد الكفر أقبح من الكذب والنفاق والخيانة في القول والعمل (ويجب الإنتباه ـ هنا ـ إلى أن الصدّيق صيغة مبالغة وهي بمعنى الصادق كله، ظاهراً وباطناً).

وقد فسّر «الصدّيق» في بعض الروايات والأخبار بعلي ﷺ والأنمّـة من أهـل البـيت النّبوي ﷺ، ` وهذا التّفسير كما قلنا في ما سبق من باب بيان المصداق الأكمل والأوضح لهذه الآيات، فلا تفيد الحصر والقصر.

٣- الشّهداء: الذين قتلوا في سبيل الله وفي سبيل العقيدة الإلهيّة الطـاهرة، أو الذيس يشهدون على الناس وأعيالهم في الأخرة ﴿ و*الشّهدا﴾ `* 

٤ـ **الصّالحون:** وهم الذين بلغوا بأعمالهم الصالحة والمفيدة وبإتّباع الأنبياء وأوامرهم إلى مراتب عالية ومقامات رفيعة ﴿ و*الصّالحين وحسن لولنك رفيقا*﴾.

ولهذا فسّر «الصّالحون» في رواياتنا وأحاديثنا، بالصفوة المختارة من أصحاب الأثمَّة ﷺ

۱۰۱ صول الکافي، ج ۲، ص ۷۸؛ وبحارالانوار، ج ۱٦، ص ٥٥٤ و ٣٥٥.

٢٠ الشهيد في أصل اللغة هو من يشهد، غاية ما هناك أنَّ الإنسان قد يشهد على حق بكلامه، وقد يشهد بعمله وقتله في سبيل أهدافه الطاهرة. سورة النساء / الآية ٦٩ ـ ٧٠

<u>[</u>]

وهذا هو أيضاً من باب بيان أظهر المصاديق وأوضحها كما أسلفنا في تفسير الصديقين. والنقطة الجديرة بالتذكير هنا هي أن ذكر هذه المراحل الأربع يمكن أن يكون إشارة إلى أنّه لابدّ لبناء المجتمع الإنساني الصالح والسليم من: أن يبدأ الأنبياء ـوهم القادة والهداة بحق الهداية، ثمّ يتبعهم المبلغون الصادقون بالقول والعمل، وهم الصادقون الذين يصدق عملهم قولهم وفعلهم دعواهم فينشروا الحقائق في كل مكان، ثمّ بعد مرحلة البناء الفكري والاعتقادي هذه، يقوم جماعة في وجه العناصر الفاسدة ومن يريدون الوقوف في طريق الحقّ، فيضحون بأنفسهم ويقدمون أجسادهم وحياتهم قرابين للحق والعدل، فيكون حاصل هذه الجهود والمساعي ظهور العمّالي واستقرار المجتمع الطاهر السليم.

ومن الواضح البيَّن أنَّ على الصالحين أيضاً أن يقوموا بهذه الواجبات الثلاث أي عليهم أن يقودوا، ويبلغوا، ويضحوا لكي يبقوا على جذوة الحق متقدة، وعلى مشعل العدل مضيئاً للأجيال اللاحقة.

كما أنّه يستفاد من الآيات الحاضرة ضمناً هذه الحقيقة، وهي أنّ مسألة مرافقة الصالحين وصحبة الرفقاء الطيبين لها من الأهمّية بحيث تعتبر في الآخرة الجزء المكمل للنعم الإلهيّة الكبرى التي يمنّ الله يها على المطيعين في الجنّة، فهم علاوة على كل ما يحصلون عليه من نعم وميزات سيحظون بمرافقة رفقاء كالأنبياء والصّديقين والشّهداء والصّالحين.

ولعلنا في غنى عن التذكير بأنّ معاشرة المطيعين لهذه الطوائف الأربع ليس معناه أنّهم في منزلتهم ورتبتهم، وإنّهم في درجتهم من جميع الجهات، بل يعني أنّ لكل واحد منهم \_ مع معاشرة بعضهم لبعض \_ سهماً خاصاً (يتناسب ومقامه) من المواهب والألطاف الإلهيّة. فهم كأشجار بستان واحد ووروده وأعشابه، فهي مع كونها مجتمعة متجاوزة ومع أنّهما تستفيد برمتها من ضوء الشمس والمطر، ولكنها ليست متساوية في حجم الإستفادة من تلك العناصر، كما أنّها ليست متساوية في القيمة.

ثمّ يبيّن سبحانه في الآية اللاحقة أهمّية هذا الإمتياز الكبير (أي مرافقة تلك الصفوة المحتارة) إنّ هذه الهبة من جانب الله، وهو عليم بأحوال عباده ونواياهم ومؤهلاتهم: ﴿ <sup>ق</sup>لك الفضل هن الله وكفى بالله عليحاني، فلا يخطىء في الإثابة والجزاء حيث إنّ «ذلك» إشارة إلى البعيد، لهذا يوحي في هذه الموارد إلى أهمّية المقام وعلوّه.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ فَأَنفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ ٱنفِرُوا جَمِيعًا ٢

التفسير

### المذر الدّائم:

«الحذر» يعني اليقظة والتأهب والترقب لخطر محتمل، كما يعني أحسياناً الوسسيلة التي يستعان بها لدفع الخطر.

أمًا كلمة «ثُبات» فتفيد معنى المجموعات المتفرقة، ومفردها «ثبة» من مادة «ثبي» أي جمع.

والقرآن يخاطب عامّة المسلمين في الآية المذكورة أعلاه. ويقدم لهم اثنتين من التعاليم اللازمة لصيانة وجود المسلمين والمجتمع الإسلامي تجاه كل خطر يهدد هذا الوجود.

فني البداية تأمر الآية المؤمنين بالتمسك باليقظة والبقاء في حالة التأهب من أجل مواجهة العدو، وتحذرهم من الغفلة عن هذا الامر: ﴿يا لَيْها الذِينَ آهنوا حَدُوا حَدْرَكُمْهُ.

ثمّ تأمر الآية بالاستفادة من الأساليب والتكتيكات المختلفة في مواجهة العدو، من ذلك الزحف على شكل مجموعات إن تطلب الأمر مثل هذا الأسلوب، أو على شكل جسيش موحّد مترابط إن استدعت المواجهة هجوماً شاملاً منسجماً، وفي كلتا الحالتين لابدً مس المواجهة الجهاعية فرفانفرو*ا قب*ات أو لنفرو*ا جميعاتي.* 

ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ معنى «العذر» في الآية هو «السلاح» لا غير، بينا للحذر معنى واسع لا يقتصر على السلاح، ثمّ إنّ الآية ١٠٢ من هذه السورة تدل بوضوح على أنّ الحذر غير السلاح حيث يقول تعالى: ﴿ … أن تضعوا لسلحتكم وخذوا حذركم...﴾ وجواز وضع السلاح (في الصلاة) مع أخذ الحذر يدل على أنّ الحذر لا يعنى السلاح بالذات. الآية الكرية هذه تشتمل على أمر عام مطلق لجميع المسلمين في كلّ العصور والأزمنة، ويدعو هذا الأمر المسلمين إلى الالتزام باليقظة والاستعداد الدائم لمواجهة أي طارىء من جانب الأعداء ولحماية أمن الأمّة، وذلك عن طريق التحلّي بالاستعداد المادي والمعنوي الدائمين.

وكلمة «الحذر» أيضاً تستوعب بمعانيها الواسعة ـكل أنواع الوسائل المادية والمعنوية الدفاعية التي يتحتم على المسلمين اتباعها، من ذلك التعرف على قدرة العدو من حـيث العدّة والعدد، وأساليبه الحربية، والإستراتيجية، ومدى فاعلية أسلحته، وكيفية مواجهتها والاحتماء من خطرها وخطر العدوّ نفسه، وبذلك يكون المسلمون قد أوفوا من حيث العمل بما يتطلبه منهم أمر «الحذر» من الاستعداد والتأهب واليقظة لمواجهة أي خطر طارىء.

ويشتمل أمر «الحذر» أيضاً على الاستعداد النفسي والثقافي والاقتصادي. لتعبئة كافة الإمكانيات البشرية، والاستفادة من أقوى أنواع الأسسلحة وأكثرها تسطوراً في الوقت المطلوب، وكذلك الإلمام بصور استخدام هذا السلاح وأساليبه. فإذاكان المسلمون يلتزمون بهذا الأمر ويطبقونه على حياتهم لاستطاعوا أن يجنّبوا أنفسهم وأمّتهم الفشسل والتسقهقر والهزيمة على مدى تاريخهم المليء بالأحداث.

والشيء الآخر الذي يفهم من هذه الآية الكريمة، هو اختلاف أساليب مواجهة العدو بحسب ما تقتضيه الضرورة، ويعينه الظرف، ويحدد موقع العدو \_ فلو كان هـذا المـوقع يتطلب مقابلة العدو بجهاعات منفصلة، لوجب استخدام هذا الأسلوب مع كل ما يحتاج إليه من عدد وعدّة وغير ذلك، وقد يكون موقع العدو بصورة تقتضي مواجهة العدو في هجوم عام ضمن مجموعة واحدة متماسكة، وعند هذا يجب أن يعدّ المسلمون العدّة اللازمة والعدد الكافي لمثل هذا الهجوم الشامل.

ومن هنا يتّضح أنّ إصرار البعض على أن يكون للمسلمين أسلوب كفاحي واحد دون اختلاف في التكتيك لا يقوم على منطق ولا تدعمه التجارب، إضافة إلى أنّه يتنافى مع روح التعاليم الإسلامية.

لعل الآية \_أعلاه \_ تشير أيضاً إلى أنّ المسألة الهامّة هي تحقيق الأهداف الواقعية سواء تطلب الأمر أن يسلك الجميع أسلوباً واحداً، أو أن ينهجوا أساليب متنوعة.

ويفهم من كلمة «جميعاً» أنّها تعني أنّ المسلمين كافّة مكلّفون بالمشاركة في أمر مواجهة العدو، ولا يختص هذا الحكم بطائفة معينة. وَإِنَّ مِنكُولَمَن لَيُبَطِّنَ فَإِن أَصَابَتكُم مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنعَمَ ٱللَّهُ عَلَى إِذْ لَوَ أَكُن مَعَهُمَ شَهِيدًا ٢٥ وَلَبِن أَصَابَكُم فَضَلٌ مِن ٱللَّهِ لَيقُولَنَ كَأَن لَمْ تَكُن بَيْنَكُم وَبَيْنَهُ. مَوَدَّةٌ يُلَيَّتَنِي كُنتُ مَعَهُم فَأَفُوزَفَوزَ اعَظِيمًا ٢٠

التغسير

بعد صدور الأمر العام إلى المسلمين بالجهاد والاستعداد لمقابلة العدوّ في الآية السابقة تبيّن هاتان الآيتان موقف المنافقين من الجهاد، وتفضح تـذبذبهم، فـهم يـصرّون عـلى الإمتناع عن المشاركة في صفوف المجاهدين في سبيل الله... ﴿ وَإِنْ هَنَّكُم ` لَعَنْ لِيبَطَّنُنَ ` ﴾.

وحين يعود الجاهدون من ميدان القتال أو حين تصل أنباء معاركهم، فمان كمان قمد أصابهم مكروه في قتالهم يتحدث المنافقون بابتهاج بأنّ الله قد أنعم عليهم نعمة كبيرة إذ لم يشاركوا الجاهدين في ذلك القتال، ويفرحون لعدم حضورهم في مشاهد الحرب الرهميبة وقان أسابتكم مصيبة قال قد أنعم الله عليّ إذ لم أكن معهم شهيداًهم.

وحين تصل الأخبار بانتصار المسلمين الجاهدين ونيلهم المغانم، يتبدل موقف هؤلاء المنافقين فتبدو الحسرة عليهم ويظهر الندم على وجوههم، ويشرعون ـ وكانَّهم غرباء لا تربطهم بالمسلمين أية رابطة ـ بترديد عبارات التأسف: ﴿ ولئن أصابِكم فضل من الله ليقولنَّ كأن لم تكن بينكم وبينه مودَة ياليتني كنيم معهم فاقوز قوزاً عظيماته.

أ. ينبغي الإلتفات إلى أنّ الآية أعلاء تخاطب المؤمنين، لكنّها تتطرق إلى المنافقين أيـضاً، كـما أنّ عـبارة «منكم» جعلت المنافقين جزءاً من المؤمنين، وما ذلك إلّا لأنّ المنافقين كانوا دائماً متغلغلين بين المؤمنين، ومن هنا فهم يحسبون على الظاهر جزءاً منهم. <sup>7</sup> وليبطئن» من والبطء» في الحركة، وهو فعل لازم ومتعد كما ذكر علماء اللغة، أي أنّهم يبطؤون في حركتهم ويدعون الآخرين إلى البطء، ولعل استعمال الفعل في باب التفعيل هنا يعني أنّه متعد فقط، أي إنّهم يدفعون أنفسهم إلى البطء تارةً، ويدفعون الآخرين إلى ذلك تارةً أخرى. ē]

في الآية إشارة إلى المفهوم المادي للنصر في نظر المنافقين، فالذي يرى الشهادة والقتل في سبيل الله مصيبةً وبلاءً، ويخال النجاة من القتل أو الشهادة في هذه السبيل نعمة إلهية، لا ينظر إلى النصر والفوز إلّا من خلال منظار كسب الغنائم والمتاع المادي لا غير.

هؤلاء المتلونون الموجودون \_مع الأسف \_في كل المجتمعات، سرعان ما يغيرون أقنعتهم تجاه ما يواجهه المؤمنون من نصر أو هزيمة، هؤلاء لا يشاركون المؤمنين في معاناتهم ولا يساعدونهم في الملهات، لكنّهم يتوقعون أن يكون لهم في الإنتصارات السّهم الأوفى، وأن يحصلوا على ما يحصل عليه الجاهدون المؤمنون من إمتيازات.

રુજ

فَلْيُقَدِيلِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّهِ الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَ بِالْأَخِرَةِ وَمَن يُقَنِيلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِمًا ٢

#### التفسير

إعداد المؤمنين للمهاد:

بعد أن أوضحت الآية السابقة إحجام المنافقين عن مشاركة الجاهدين في القتال تتوجه الآية ٧٤ والتي تليها ـ بلغة مشجعة مشوقة \_ إلى المؤمنين فتدعوهم إلى الجهاد في سبيل الله، ونزول هذه الآيات حين كان الإسلام مهدداً من قِبَلِ مختلف الأعداء ـ سواء من الداخل أو الخارج ـ يدل على أهميّتها في تربية الروح الجهادية لدى المسلمين.

وتوضح الآية في بدايتها أنَّ أعباء الجهاد يجب أن تكون على عاتق أولئك النفر الذين باعوا حياتهم الدنيوية المادية الزائلة، مقابل فوزهم بالحياة الأخروية الخالدة: ﴿ فليقاتل في سبيل الله للذين يشرون للحياة للدنيا بالآخرة... أي أنَّ المجاهدون الحقيقيون هم وحدهم المستعدون للدخول في هذه الصفقة، بعد أن إنكشفت لهم دناءة الحياة المادية (وهو ما يفهم من لفظ الدنيا)، فهؤلاء أدركوا أنَّ هذه الحياة لا قيمة لها تجاه الحياة الأبدية الخالدة، أمّا الذين يرون الأصالة في الحياة المادية الدنيئة، ويعتبرونها أرفع وأكبر من الأهداف الإلمية المتدسة والأهداف الإنسانية المادية الدنيئة، ويعتبرونها أرفع وأكبر من الأهداف الإلميّة المقدسة والأهداف الإنسانية السامية، فلا يمكن أن يكونوا أبداً مجاهدين صالحين.

وتستمر الآية مبيّنة أنّ مصير المجاهدين الحقيقيين الذين باعوا الحياة الدنيا بـالآخرة واضح لا يخرج عن حالتين: إمّا النصر على الاعداء، أو الشهادة في سبيل الله، وهم في كلتا الحالتين ينالون الأجر والثواب العظيم من الله تعالى: ﴿وَهِنْ يَقَاتُلُ فَي سبيل للله فسيقتُلُ لُو يغلب فسوف تؤتيه أجرا عقيحاً» وبديهي أن جنوداً كهؤلاء لا يفهمون معنى الهبزية، فسهم يرون النصر إلى جانبهم في الحالتين: سواء تغلّبوا على العدو، أو نالوا الشهادة في سبيل الله، سورة النسام / الآية ٧٤

ومثل هذه المعنويات كفيلة بأن تمهّد الطريق للانتصار على العدو، ويعتبر التاريخ خير شاهد على أنّ هذه المعنويات هي العامل في انتصار المسلمين على أعداء فاقوهم عدداً وعُدّة.

ويؤكِّد هذا الأمر حتى المفكرون من غير المسلمين ممن كتبوا عن انتصارات المسلمين السريعة التي حققوها في عصر الرّسول ﷺ وفي العصور التالية، فهؤلاء المفكرون يرون أن منطق الفوز بإحدى الحسنيين أحد العوامل الحاسمة في تقدم المسلمين.

يقول مؤرخ غربي مشهور في كتاب له في هذا المجال: إنّ المسلمين لم يكونوا ليـخافوا الموت في سبيل دينهم الجديد، لما وعدوا به من هبات إلهيّة في الآخرة، وأنّهم لم يـعتقدوا بأصالة خلود هذه الحياة الدنيا، ولذلك فهم قد تنازلوا عن هذه الحياة في سبيل العـقيدة والهدف <sup>(</sup>

والجدير ذكر. هنا هو أنّ هذه الآية ـوآيات أخرى من القرآن الكريم ـاعتبرت الجهاد أمراً مقدساً إذا كان في سبيل الله، ومن أجل إنقاذ البشر، وإحياء مبادىء الحق والعـدالة والطهارة والتقوى، على عكس الحروب التي تشن بهدف التوسع وبدافع مـن التـعصب والتوحش والاستعبار والاستغلال.

૨૦૮૧

١ راجع غوستاف لوبون، تاريخ الحضارة الإسلامية والعربية، ص ١٥٥.

وَمَالَكُرَ لَانُقَائِلُونَ فِى سَبِيلِ اللَّهِ وَٱلْمُسَتَضَعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَنِ الَّذِينَ بَقُولُونَ رَبَّنَا آخْرِجْنَامِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِرِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَّنَامِن لَدُنكَ وَلِتَاوَ أَجْعَل لَنَامِن لَّدُنكَ نَصِيرًا ٢

#### التفسير

الإستعانة بالعواطف والمشاعر الإنسانية:

كانت الآية السابقة تطالب المؤمنين بالجهاد معتمدة على إيمانهم بالله واليوم الآخر، وقد اعتمدت أيضاً قضية الربح والخسارة في سياق دعوتها إلى الجهاد، أمّا هذه الآية فتستند في دعوتها الجهادية إلى العواطف والمشاعر الإنسانية وتستثيرها في هذا الإتجاه فهي تخاطب مشاعر المؤمنين وعواطفهم بعرض ما يتحمله الرجال والنساء والأطفال المضطهدون من عذاب وظلم بين مخالب الطغاة الجبارين، وتطالب المؤمنين – مستثيرة عواطفهم في هذا الإتجاه – عن طريق عرض المشاهد المأساوية التي يعاني منها المستضعفون و تدعوهم إلى الجهاد في سبيل الله من أجل إنقاذ هؤلاء المظلومين فتقول الآية: فوها لكم لا تقاتلون في سبيل الله والهستفسفين <sup>1</sup> هن الوجال والنساء والولدانية.

ولأجل إثارة المشاعر أكثر، تنبّه الآية المؤمنين بأنّ المستضعفين المـذكورين لكـثرة معاناتهم من البطش والارهاب والاضطهاد قد انقطع أملهم في النجاة وينسوا من كل عون خارجي، فأخذوا يدعون الله لإخراجهم من ذلك المحيط الرهيب المشحون بأنواع البطش والرعب والظلم الفاحش: فالذين يقولون ريّنا أخرجنا هن هذه للقرية للقالم أهليهاته ويطلب

١. إنَّ الفرق بين دالمستضعف، ودالضعيف؛ واضح وجلي، فالضعيف هو من كمان معدوم القـدرة والقـوّة. والمستضعف هو من أصابه الضعف بسبب ظلم وجور الآخرين. سواء كان الاستضعاف فكرياً أم تقافياً أم كان أخلاقياً أو اقتصادياً أم سياسياً أم اجتماعياً. فالعبارة هنا جامعة شاملة تستوعب جميع أنواع الاستضعاف. المستضعفون من الله \_ أيضاً \_ أن يرسل لهم من يتولى الدفاع عنهم وينجيهم من الظالمين بقو لهم: **(واجعل لنا هن لدنك وليا واجعل لنا هن لدنك نصير<sup>ل</sup>)**.

الآية \_ في الواقع \_ نشير إلى أنّ الله قد استجاب دعاء المستضعفين، فهذه الرسالة الإنسانية الكبرى قد أوكلت إليكم أنتم أيّها المسلمون المخاطبون، فقد أصبحتم أنتم «الولي» المرتقب وأنتم «النصير» من قبل الله تعالى لإنقاذ المستضعفين، من هنا عليكم أن تنهضوا بهذه المسؤولية وتستثمروا هذه المكانة الكبرى المناطة إليكم ولا تضيّعوها.

والآية هذه يستفاد منها أيضاً عدّة أمور، هي:

١- إنّ الجهاد في سبيل الله وكما أشير إليه من قبل ـ ليس من أجل إنتزاع الأموال والسلطة والثروات من أيدي الأخرين، كما أنه لا يستهدف إيجاد أسواق لإستهلاك البضائع أو لفرض عقائد خاصّة بالقوّة، بل أنه يستهدف نـ شر الفيضيلة والإيمان والدفاع عن المظلومين والمضطهدين من النساء والرجال والولدان، ومن هذا المنطلق يتّضح أنّ للجهاد هدفين شاملين جامعين أشارت الآية إليهما، أحدهما «ربّاني»، وآخر «إنساني» يكمل أحدهما الآخرين شاملين حموا الأخرين أن كالموان إلى حمي الفيضيلة والإيمان والدفاع عن المظلومين والمضطهدين من النساء والرجال والولدان، ومن هذا المنطلق يتضح أنّ للجهاد هدفين شاملين جامعين أشارت الآية إليهما، أحدهما «ربّاني»، وآخر «إنساني» يكمل أحدهما الآخر، ولا يتضح أنّ المعاد من النساء والرجال والولدان، ومن هذا المنطلق يتضح أنّ المهاد هدفين شاملين جامعين أشارت الآية إليهما، أحدهما «ربّاني»، وآخر «إنساني» يكمل أحدهما الآخر، ولا ينفصلان، بل كلاهما يعودان إلى حقيقة واحدة.

٢- إنّ الإسلام يرى أن المحيط السالم الذي يمكن للإنسان أن يعيش فيه، هو ذلك المحيط الذي يوفّر الحرية للإنسان، ويضمن له العمل بما يعتقد دون مانع أو أذى، ويرى الإسلام - أيضاً - أنّ المحيط الذي يسوده الكبت والإرهاب والقمع، ولا يستطيع المسلم فيه إظهار عقيدته أو إعلان إسلامه، فهو محيط لا يجدر بالإنسان المسلم أن يبقى فيه، لذلك فإنّ الآية تنقل عن المؤمنين دعاءهم إلى الله لكي يخلصهم من مثل هذا الجو المليء بالقمع والإرهاب.

وعلى الرغم من أن مكّة كانت ملجاً وملاذاً للمهاجرين، فإنّ تفشي الظلم فيها جعل المؤمنين يدعون الله لإنقاذهم من ظلم أهل هذه المدينة، وييسر لهم سبيلاً إلى الخروج منها.

٣\_ وفي نهاية الآية نرى أنّ المؤمنين الذين يعانون من محيطهم الظالم، يسألون الله أن يبعث لهم من يتولى شؤونهم، وأن يمدّهم \_ أيضاً \_ بمن ينصرهم على الظالمين ويخلصهم من مخالبهم، ويفهم من هذه الآية أهميّة القيادة الصالحة، وأهمّيّة قدرة هذه القيادة في إنقاذ المظلومين وضرورة إمتلاكها من العدد والعدّة ما يكنها من القيام بسمؤوليتها الخطيرة هذه. المظلومين وضرورة إمتلاكها من العدد والعدّة ما يكنها من القيام بسمؤوليتها الخطيرة هذه. وأم يجب أن تتوفر في كلهم من هذه القيادة في إنتقاذ المالحة، وأهميّة قدرة هذه القيادة في إنتقاذ المالحة، وأميّية قدرة هذه القيادة في إنتقاذ المظلومين وضرورة إمتلاكها من العدد والعدّة ما يكنها من القيام بسمؤوليتها الخطيرة هذه. ويذلك نستنتج من الآية العناصر التي يجب أن تتوفر في كل قيادة إسلامية، وهي كما يلي:

| Y•Y               | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                       | [٣                |
|-------------------|--------------------------------------------------------|-------------------|
| لإضافة إلى الخـطط | ين قوية مقتدرة (أن تملك العدد والعدّة الكافيين، بـــا  | <b>ب) أ</b> ن تكو |
|                   | نضمن نجاح استخدام القوّة الموجودة).                    | العسكرية التي ت   |
| حده، ولا يلجأوون  | بة أنَّ المؤمنين يطلبون حاجاتهم من الله العلي القدير و | -                 |
|                   | إنجهم، حتى أنَّهم يسألون الله أن يمدهم بمن يتولى الد   |                   |
|                   |                                                        | على الظالمين.     |

છાજ

#### الأفسير

لقد أوضحت الآيات السابقة قضية الجهاد، وأبرزت عناصر، والمخاطبين به ودوافعه، وفي هذه الآية نلاحظ أنّها تحث المجاهدين على القتال، وتبيّن أهدافهم، مؤكّدة أنّهم يقاتلون في سبيل الله ولمصلحة عباد الله، وأن الكافرين يقاتلون في سبيل الطاغوت المتجبر: ﴿للذين تمنوا يقاتلون في سبيل للله وللذين كفروا يقاتلون في سبيل للطاغوصة أي إنّ الحياة في كل الأحوال لا تخلو من الكفاح والصراع، غير أن جعاً يقاتلون في طريق الحسق، وجسعاً يقاتلون في طريق الشيطان والباطل.

لذلك تطلب الآية من أنصار الحق أن ينبروا لقتال أنصار الشيطان دوغا رهبة وخوف: <فقاتلوا أوليا. الشيطان>.

كما توضح هذه الآية حقيقة مهمّة، هي أنَّ الطاغوت والقوى المتجبرة \_مهما إمتلكت من قوة ظاهرية \_ضعيفة في نفسها وجبانة في باطنها، وبهذا تطمئن الآية المؤمنين كي لا يخافوا من هؤلاء الطواغيت مهما أوتوا من عدّة أو عدد، لأنَّهم خالون من الهدف فسارغون مس الإيمان، ولذلك كانت خططهم كلها ضعيفة خاوية كقدرتهم ولانَّهم لا يعتمدون على منشأ القدرة الأزلية الأبدية الذي هو الله العزيز القدير، بل يعتمدون على قدرة الشيطان الضعيفة الجوفاء: ﴿لِنَّ كِيد للشيطان كان ضعيفاً).

أما سبب قوة المؤمنين من أنصار الحق فيعود إلى أنّهم يسيرون في طريق أهداف وحقائق تنسجم مع قانون الخليقة والوجود، وتتمتع بالصفة الأزلية الأبدية، فهم يجاهدون في سبيل تحرير الإنسان ومحو آثار الظلم والعدوان بينما الطاغوت وأنصاره يقاتلون من أجل منافعهم الشخصية أو يعملون في خدمة الطواغيت والمستكبرين من أجل استغلال البشر إرضاءاً لشهواتهم الفانية الزائلة، الأمر الذي يدفع في النهاية بالمجتمع إلى الانحطاط والزّوال، لأنّ عمل الطواغيت يتناقض وسرّ الوجود ويتعارض مع قوانين الفطرة والطبيعة، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإن المؤمنين باعتادهم على القوى الروحية يتمتعون بـثقة عـالية بالنفس وبهدوء باطني يهد لهم سبيل النصر والفوز على العدو، بل ويهبهم القوّة والقدرة على الإندفاع لمواجهة الأعداء، بينا العدو والكافر لا يعتمد على أساس قوي أبداً.

وتجدر الملاحظة هنا أنّ الآية قرنت الطاغوت بالشيطان، وهذا يدل عـلى أنّ القـوى الطاغوتية المتجبرة إنّما تستمد القوة والعون من منبع ضعيف يتمثل في القوى الشـيطانية الجوفاء.

هذا المضمون تذكره ـ أيضاً ـ الآية ٢٧ من سورة الأعراف: ﴿لِقًا جعلنا للقياطين أوليا. للذين لايؤهنون﴾.

રુજ

ٱلَتَرَتَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُوا آيَدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰ فَلَمَا كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلفِٰنَالُ إِذَافَرِيقٌ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوَّ أَشَدَّ خَشْيَةً وَقَالُوا رَبَّنَا لِرَكْنَبَتَ عَلَيْنَا ٱلْفِنَالُ لَوْلَا أَخَرَنَنَا إِلَى أَجَلٍ قَرِبٍ قُلْمَنْعُ ٱلدُّنِي اللَّهِ إَوَ الْآيَنِ أَنْفَى وَلَا نُظْلَمُونَ فَنِيلًا كَنْ

# سبب اللزول

روى جمع من المفسّرين كالشّيخ الطوسي في التبيان، والقرطبي وصاحب المنار عن ابن عباس أنّ نفراً من المسلمين كانوا أثناء وجودهم في مكّة قبل الهجرة يعانون مـن ضـغط المشركين وأذاهم، فجاءوا إلى النّبي تَتَلِيَّة وطلبوا منه أن يسمح لهم بقتال الأعداء فأجابهم النّبي في حينه أنّه لم يؤمر بالجهاد.

ومضت أيّام على طلب هؤلاء. حتى هاجر المسلمون إلى المدينة وتهيأت هناك ظروف وشروط الجهاد المسلح، وأمر الله المسلمين بالجهاد، فأخذ بعض من أولئك النفر الذين كانوا يصرّون على النّبي للسماح لهم بالجهاد وقتال الأعداء في مكّة يظهرون الكسل والتهاون في تنفيذ الأمر الإلهي، ولم يبدوا أي حماس أو رغبة في الجهاد، كما كانوا يظهرون ذلك في مكّة. فنزلت هذه الآية وهي تحتّ المسلمين على الجهاد وتؤنب المتهاونين والمتقاعسين عن هذا الواجب الحسّاس.

> وقد تطرقت الآية الكريمة إلى عدد من الحقائق في هذا الصدد. ( صصح

> > ١. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ١٣٤؛ ذيل الآية مورد البحث.

#### التفسير

# قوم بضاعتهم الكلام دون العمل:

تتحدث الآية بلغة التعجب من أمر نفر أظهروا رغبة شديدة في الجهاد خلال ظرف غير مناسب، وأصرّوا على السماح لهم بذلك، وقد صدرت الأوامـر لهـم ـ حـينئذٍ ـ بـالصبر والاحتال، ودعوا إلى إقامة الصلاة، وأداء الزكاة، وبعد أن سنحت الفرصة وآتت الظروف للجهاد بصورة كاملة وأمروا به، استولى عـلى هـؤلاء النـفر الخـوف والرعب، وانـبروا يعترضون على الأمر الإلهي ويتهاونون في أدائه.

تقول الآية: ﴿ له ترابل الذين قيل لهم كفوا أيديكم وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة قلمًا كتب عليهم القتال إذا قريق هنهم يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية > فكان هولاء في اعتراضهم على أمر الجهاد يقولون صراحة: لماذا أسرع الله في إنزال أمر الجهاد؟ ويتمنون لو أخر الله هذا الأمر ولو قليلاً! أو يطلبون أن يناط أمر الجهاد للأجيال القادمة ` ﴿ وقالوا رتبالم كتبت علينا القتال لولا أخرتنا إلى أجل قريب >

والقرآن الكريم يردّ على هؤلاء أوّلاً من خلال عبارة: ﴿ يَعْشُونَ للنّاسَ مَعْشَيةَ للله لَو لَشَدَّ حشيةَ أي أن هؤلاء بدل أن يخافوا الله القادر القهار، أخذتهم الرّجفة واستولى عسليهم الرعب من إنسان ضعيف عاجز، بل أصبح خوفهم من هذا الإنسان أكبر من خشيتهم الله العلى القدير.

ثم يواجه القرآن هؤلاء بهذه الحقيقة؛ لو أنهم استطاعوا بعد تركهم الجهاد أن يسوفروا لأنفسهم - فرضاً - حياة قصيرة رغيدة هانئة، فإنهم سيخسرون هذه الحياة لأنها زائلة لا محالة، بينها الحياة الأبدية التي وعد الله بها عباده المؤمنين الجاهدين الذيس يختسونه ولا يختمون سواه، هي خير من تلك الحياة الزائلة، وإن المتقين سيلقون فيها ثوابهم كاملاً غير منقوص دون أن يصيبهم أي ظلم، فقل متاع للعياة للدنيا قليل وللآخرة خير لهن لتسقن ولا تظلمون قتيلاً» <sup>7</sup>.

٨. تدل بعض الأحاديث أنَّ هذا النفر من المسلمين كان قد سمع بحديث نهضة المهدي المنتظر، فكان البعض منهم يترقب أن يؤخر الجهاد إلى زمن المهدي إلين، تفسير نور التقلين، ج ٩، ص ٥١٨.
٨. والفتيل» يعني الشعيرة الرفيعة جداً الموجودة بين فلقتي نواة التّمر، وقد تطرقنا إلى شرح ذلك في الآية ٤٩ من سورة النساء من تفسيرنا هذا. [ع

من الضروري الإلتفات إلى عدة نقاط في تفسير هذه الآية، وهي: **السؤال الاؤل:** لماذا أمر أولئك النفر بإقامة الصبلاة وأداء الزكباة دون غـيرهما مـن الفرائض الكثيرة الأخرى؟

**والجواب** على هذا السؤال يتلخص في أنّ الصلاة هي سر الإتصال بالله سبحانه عزّ وجل، والزكاة تعتبر مفتاحاً لباب الإتصال بعباد الله، وعلى هذا الأساس فـقد صـدرت الأوامر للمسلمين بأن يعدّوا أنفسهم وأرواحهم ومجتمعهم للجهاد في سبيل الله، عن طريقة إقامة الصلة الوثيقة بينهم وبين الله وعباده، وبعبارة أخرى أن يسـعوا إلى بـناء أنـفسهم وإعدادها، وبديهي أنّ أي جهاد يحتاج بالضرورة إلى إعداد النفس والروح، وإلى توثيق عُرىٰ التلاحم الاجتماعي، وبدون ذلك لا يمكن إحراز أي انتصار.

والإنسان يقوي صلته بالله من خلال الصلاة ويربيّ بها روحه ومعنوياته. فيكون بذلك مستعداً لتقديم أغلى التضحيات بما في ذلك التضحية بالنفس، كما أنّ الزكاة هي الوسيلة الوحيدة لرأب كل صدع اجتماعي. بالإضافة إلى كونها دعماً اقتصادياً في سبيل إعداد ذوي الخبرة والتجربة والعُدة الحربية. وما يحتاجه المسلمون في قستال الأعداء ليكونوا عسلى استعداد لمواجهة العدو إذا صدر الأمر إليهم بذلك.

**السؤال الثانى:** المعروف أنّ حكم الزكاة ورد في آيات نزلت في المدينة (أي أنّها آيات مدنية) ولم يكلف المسلمون بأداء الزكاة في مكّة ـ فكيف إذن يمكن القول إنّ هذه الآيـة تتحدث عن وضع المسلمين في مكّة؟

**والجواب:** يجيب على هذا السؤال الشيخ الطوسي في تفسير «التَّبيان»<sup>،</sup> فيقول: إنَّ المقصود بالزكاة الواردة في هذه الآية هو الزكاة المستحبة التي كانت معروفة في مكَّة، أي أنَّ القرآن الجيد كان يحتَّ المسلمين حتى في مكَّة على تقديم المساعدات المالية إلى مستحقيها ولدعم اقتصاد المجتمع الإسلامي الجديد في مكَّة.

وتشير هذه الآية الكريمة إلى حقيقة مهمة، هي أنّ المسلمين في مكّة كان لهم منهج، ثمّ أصبح لهم في المدينة منهج آخر، فني مكّة انشغل المسلمون ببناء شخصيتهم الإسلامية بعد أن تحرروا من أدران الجاهلية، فكان سعي النّبيﷺ في مكّة منصباً على تربية هؤلاء الذين

۲٦١ تفسير التبيان، ج ٣. ص ٢٦١.

۳]

نبذوا عبادة الأصنام ليجعل منهم أناساً يسترخصون النفس والنفيس في مواجمهة ما يعترض سبيل المسلمين من تحديات، فما أحرزه المسلمون من انتصارات باهرة في المدينة المنورة، كان حصيلة عملية بناء الشخصية الإسلامية، هذه العملية التي تعهدت بها رسالة الإسلام في مكّة.

لقد تعلم المسلمون الكثير في مكّة ومارسوا تجارب جمّة واكتسبوا استعداداً روحياً ومعنوياً عظيماً خلال العهد المكي، ودليل هذا الأمر هو نزول قرابة التسعين سورة – من مجموع سور القرآن الكريم البالغة مائة وأربع وعشرة سورة – في مكّة، وقد تناولت هذه السور في الغالب الجوانب العقائدية التربوية الخاصة بإعداد الشخصية الإسلامية – أمّا في الدينة فقد انصرف المسلمون إلى تشكيل الحكومة الإسلامية وإقامة أسس المحتمع الإسلامي السليم.

ويدل هذه \_أيضاً \_على عدم نزول حكم الجهاد والزكاة الواجبين في العصر المكي لأنّ الجهاد من واجبات الحكومة الإسلامية مثل تشكيل بيت المال فإنّه من شؤون الحكومة الإسلامية أيضاً.

જીજી

# الآيتان

ٱيْنَمَاتَكُونُوا يُدَرِكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْكُنُمُ فِى بُرُوجٍ مُّشَيَّدَةٍ وَإِن تُصِبَّهُمْ حَسَنَةً يَقُولُوا هَذِهِ مِنْعِندِ ٱللَّهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَبِتَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْعِندِ كَفَّلْكُلُّ مِنْعِندِ ٱللَّهِ فَال هَوُلاء ٱلْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ٢ مَا اَكَ مِنْ حَسَنةٍ فِزَلَ اللَّهِ وَمَا اللَّهِ فَالِ سَبِتَوَفِي نَفَسِكَ وَازَسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا اللَّهِ

### التفسير

نستنتج من الآيات السابقة واللاحقة أنَّ هاتين الآيتين تقصدان مجموعة من المنافقين تسللوا إلى صفوف المسلمين، وقد قرأنا في الآيات السابقة أنَّ هؤلاء قد أبدوا الخوف والقلق من المشاركة في مسؤولية الجهاد، وقد ظهر عليهم الضجر والإستياء حين نزول حكم الجهاد، فردَّ عليهم القرآن الكريم وأنَّبهم لموقفهم هذا بقوله: فقل متاع للدنيا قليل والآخرة غير لعن لتقى بُ موضحاً أنَّ الحياة بكل زخار فها سرعان ما تزول، وأنَّ ما يناله المؤمنون الذين يخشون الله ولا يعصونه من الخير والثواب هو خير من كل ما في هذه الدنيا من خيرات.

وفي هذا المقطع القرآني ردَّ آخر على أولئك المنافقين، حيث بيِّن أنَّ الموت آتيهم يوماً لا محالة، حتى إذا تحصنوا في قلاع عالية ومنيعة بحسب ظنَّهم، ومادام الموت يدرك الإنسان بهذه الصورة أليس من الخير له أن يموت على طريق مثمر وصحيح كالجهاد؟!

ومممّا يلفت الإنتباء أنّ القرآن الكريم يطلق في مواقع متعددة اسم «اليقين» على الموت. كما في الآية ٩٩ من سورة الحجر، والآية ٤٨ من سورة المدثر ــومعنى هذه العبارة القرآنية هو أن الإنسان مهما كانت عقيدته ــ يؤمن بوجود الموت إيماناً لا يخامره فيه شك مطلقاً.

١. النساء، ٧٧.

۳]

ومهما أنكر المرء من حقائق لا يستطيع إنكار الموت الذي يشهده بأم عينه أو يسمع عنه كل يوم، والإنسان الذي يحب الحياة ويخال أنَّ الموت هو الفناء الذي لا حياة بعده أبداً يخاف من ذكر الموت ويفر من مظاهره. **وأينها تكونوا يدرككم للموت لوكنتم في بروج مشيدة ب**.

الآيتان الأخيرتان تؤكدان حقيقة عدم جدوى الفرار من الموت. فهو يدرك الإنسان يوماً ما لامحالة، وهو حقيقة قطعيّة يقينية في عالم الوجود.

وعبارة **(يدرككم)** الواردة في الآية الأولى تعني الملاحقة، واللاحق هو المسوت الذي يدرك الإنسان، وتوحي بأنّ الفرار لا ينقذ الإنسان من هذا المصير الحتمي.

و تؤكد الحقيقة المذكورة الآية ٨ من سورة الجمعة إذ تقول: ﴿قُل لِنَّ للموت الذي تفرُّونُ هنه فإنه ملاقيكم ﴾.

إذن ليس من العقل والمنطق أن يدرك الإنسان هذه الحقيقة ويفر بعد ذلك من ميدان الجهاد، ويحرم نفسه أشرف ميتة وهي الشهادة في سبيل الله، فيموت على فراشه فلو عاش الإنسان بعد فراره من الجهاد أيّاماً أو شهوراً أو سنوات لتكرر ما فعل ولتكررت أمسامه المشاهد الماضية، فهل من العقل أن يحرم الإنسان نفسه لأجل هذه المتكررات من الثواب الأبدي الذي يناله المجاهد في سبيل الله؟!

وهنا أمر ثان يجب الإنتباء له في الآية الأولى من هاتين الآيتين، وهو عبارة (بروج هشيدة) التي تؤكد أنّ الموت لا تحول دونه القلاع والحصون المنيعة العالية، والسرّ في هذا الأمر هو أنّ الموت الطبيعي لا يداهم الإنسان من خارج وجوده - خلافاً لما يتصورون -ولا يحتاج إلى اجتياز القلاع والحصون، بل يأتي من داخل وجود الإنسان حيث تسقف أجهزة الإنسان عن العمل بعد نفاذ قدرتها المحدودة على البقاء.

نعم، الموت غير الطبيعي يأتي الإنسان طبعاً من خارج وجوده، وبذلك قد تنفع القلاع والحصون في تأخير هذا النوع من الموت عنه.

ولكن ماذا ستكون النهاية والنتيجة؟ هل بمقدور القلاع والحصون أن تحول دون وصول الموت الطبيعي الذي سيدرك الإنسان \_دون شك \_في يوم من الإيّام؟!

١. «مشيدة» في الاصل من مادة «شيد» على وزن فبل، بمعنىٰ الجص والمواد الأخرىٰ التي تستخدم لتقوية البنيان، وبما أنَّ أكثر المواد استعمالاً في البناء في تلك الازمنة هو الجص فانَّ هذه الكلمة تطلق عليه عادة، فيكون معنىٰ «بروج مشيدة» هو القلاع الرصينة والمتينة، وقد تستعمل ويراد بها المرتفعة والعالية، وذلك أيضاً لنفس السبب لآنه من دون استخدام الجص لم يكن بالإمكان بناء تلك الأبنية المرتفعة. ह]

# من أين تأتي الإنتصارات والهزائم؟

يشير القرآن في هاتين الآيتين إلى وهم آخر من أوهام المنافقين. حين يوضح أن هؤلاء إذا أحرزوا نصراً أو غنموا خيراً قالوا: إنّ الله هو الذي أنعم عليهم بذلك، وزعموا أنّهم أهل لهذه النعمة: **(وإن تصبهم حسنة يقولوا هذه من مند الله)**.

أمّا إذا مني هؤلاء بهزيمة أو لحقهم أذى في ميدان القتال، ألقوا اللوم على النّبي تَنْبَقَ وافتر وا عليه بقولهم إنّ ما نالهم من سوء هو من عنده، متّهمين خططه العسكرية بالضعف، من ذلك ما حدث في غزوة أحد، تقول الآية: **فواين تصبيهم سينة يقولوا هذة من مندك**.

ويحتمل بعض المفسّرين أن تكون هذه الآية قد نزلت بشأن اليهود، ويرون أنّ المقصود بالحسنة والسيئة \_هنا \_هو ماكان يحدث من وقائع سارة وضارة، حيث كان اليهود حين بعثة النّبي تَنْبَرْكُمُ ينسبون كلّ حدث سار ونافع إلى الله، ويعزون حدوث الوقائع الضّارة إلى وجود النّبي تَنْبَرُكُم بين ظهرانيهم، <sup>(</sup> بينما اتصال الآية بالآيات السابقة والتـالية \_ التي يـدور الحديث فيها عن المنافقين ـ يدل على أنّ المقصود في هذه الآية الأخيرة هم المنافقون. <sup>(</sup>

ومهما يكن من أمر، فإنّ القرآن الكريم يردّ على هؤلاء مؤكّداً إنّ الإنسان المسلم الموحد الذي يؤمن صادقاً بالله ويعبده ولا يعبد سواه، إنّما يسعتقد بأنّ كمل الوقسائع والأحسدات والإنتصارات والهزائم هي بيد الله العليم الحكيم، فالله هو الذي يهب الإنسان ما يستحقه ويعطيه بحسب قيمته الوجودية، وفي هذا المجال تقول الآية: **﴿قُلْ كُلْ هِنْ مُنْدَلْلُهُ﴾**.

والآية \_هذه \_ تحمل في آخرها تقريعاً وتأنيباً للمنافقين الذين لا يتفكرون ولا يعنون في حقائق الحياة المختلفة، حيث تقول: **﴿فَحَالَ هَوَلاَ القُومِ لا يكادون يفقهون حديثاَه**ِ.

وبعد هذا \_ في الآية التالية \_ يصرّح القرآن بأنّ كل ما يصيب الإنسان من خيرات وفوائد وكل ما يواجهه الكائن البشري من سرور وإنتصار هو من عند الله، وإنّ ما يحصل للإنسان من سوء وضرر وهزيمة أو خسارة فهو بسبب الإنسان نفسه تقول الآية: ﴿ما أصابك هن حسنة فعن عند للله وما أصابك من سيئة فعن نفسك ﴾ وتردّ الآية في آخرها على أولئك الذين كانوا يرون وجود النّبي تَتَبَرَّ سبباً لوقوع الحوادث المؤسفة فيا بينهم فيتقول:

#### مواب على سؤال مهم:

۳]

السَّوَال المهم الذي يتبادر إلى الذهن حين قراءة هاتين الآيتين الأخيرتين هو: لماذا نسب الخير والشر في الآية الأولىٰ كلَّه لله؟ ولماذا حصرت الآية التالية الخير ـ وحده ـ لله، ونسبت الشرّ إلى الإنسان؟

**والجواب:** حين نمعن النظر في الآيتين تواجهنا عدّة أمور، يمكن لكل منها أن يكون هو الجواب على هذا السؤال.

1 لو أجرينا تحليلاً على عناصر تكوين الشر لرأينا أنّ لها اتجاهين: أحدهما إيجابي والآخر سلبي، والإتجاه الأخير هو الذي يجسد شكل الشر أو السيئة ويبرزه على صورة «خسارة نسبية» فالإنسان الذي يقدم على قتل نظيره بسلاح ناري أو سلاح بارد يكون قد ارتكب بالطبع عملاً شريراً وسيئاً، فما هي إذن عوامل حدوث هذا العمل الشرير؟

إنّها تتكون من: قدرة الإنسان وعقله، وقدرة السلاح، والقدرة على الرمياصابة الهدف، واختيار المكان والزمان المناسبين، وهذه تشكل عناصر الآتجاه الإيجابي للقضية، لأنّ كل عنصر منها يستطيع في حدّ ذاته أن يستخدم كعامل لفعل حسن إذا استغل الاستغلال الحكيم، أمّا الإتجاه السلبي فهو في استغلال كل من هذه العناصر في غير محله، فبدلاً من أن يستخدم السلاح لدرء خطر حيوان مفترس أو للتصدي لقاتل ومجرم خطير، يُستخدم في قتل إنسان بريء، فيجسد بذلك فعل الشر، وإلّا فإنّ قدرة الإنسان وعسقله وقدرته على الرمي والتهديف، وأصل السلاح وكل هذه العناصر، يكن أن يستفاد منها في مجال الخير.

وحين تنسب الآية الأولىٰ الخير والشرّ كلّه لله، فإن ذلك معناه أنّ مصادر القوّة جميعها بيد الله العليم القدير حتى تلك القوّة التي يساء استخدامها، ومن هذا المنطلق تنسب الخير والشرّ لله، لأنّه هو واهب القوى.

**والآية التّانية:** تنسب «السيئات» إلى الناس إنطلاقاً من مفهوم «الجـوانب السـلبية» للقضية ومن الإساءة في استخدام المواهب الإلهية.

تماماً مثل والد وهب ابنه مالاً ليبني به داراً جديدة، لكن هذا الولد بدلاً من أن يستخدم هذا المال في بناء البيت المطلوب، اشترى مخدرات ضارة أو صرف في محمالات الفسماد والفحشاء، لاشك أنّ الوالد هو مصدر هذا المال، لكن أحداً لا ينسب تصرف الإبن لوالده، ٤]

لأند أعطاه للولد لغرض خيري حسن، لكن الولد أساء استغلال المال، فهو فماعل الشرّ، وليس لوالده دخل في فعلته هذه.

٢- ويكن القول \_ أيضاً \_ بأنّ الآية الكريمة إنَّا تشير إلى موضوع «الأمر بين الأمرين».

وهذه قضية بحثت في مسألة الجبر والتفويض، وخلاصة القول فيها أنَّ جميع وقائع العالم خيراً كانت أم شرّاً \_ هي من جانب واحد تتصل بالله سبحانه القدير لأنّه هو الذي وهب الإنسان القدرة والقوّة وحرية الإنتخاب والاختيار، وعلى هذا الأساس فإنَّ كل ما يختاره الإنسان ويفعله بإرادته وحريته لا يخرج عن إرادة الله، لكن هذا الفعل ينسب للإنسان لأنَّه صادر عن وجوده. وإرادته هي التي تحدد اتجاه الفعل.

ومن هنا فإنَّنا مسؤولون عن أعمالنا، واستناد أعبالنا إلى الله \_بالشكل الذي أوضحناه \_ لا يسلب عنّا المسؤولية ولا يؤدّى إلى الاعتقاد بالجبر.

وعلى هذا الأساس حين تنسب «الحسنات» و«السيئات» إلى الله سـبحانه وتـعالى، فلفاعلية الله في كل شيء، وحين تنسب السيئة إلى الإنسان فلإرادته وحريته في الاختيار.

وحصيلة هذا البحث إنَّ الآيتين معاً تثبتان قضية الأمر «الأمر بين الأمرين» (تأسل بدقّة)؛

٣\_ هناك تفسير ثالث للآيتين ورد فيا أثر عن أهل البيت على ، وهو أنَّ المقصود من عبارة السّيئات جزاء الأعمال السيئة وعقوبة المعاصي التي ينزلها الله بالعاصين، ولما كانت العقوبة هي نتيجة لأفعال العاصين من العباد،' لذلك تنسب أحـياناً إلى العـباد أنـفسهم وأحياناً أخرى إلى الله، وكلا النسبتين صحيحتان، إذ يمكن القول في قضية قطع يد السارق إنَّ القاضي هو الذي قطع يد السارق، كما يجوز أن يقال إنَّ السارق هو السبب في قطع يده لارتكابه السرقة.

#### રુજ

تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٥١٩؛ وبحارالانوار، ج ٥، ص ٢٠٢.

#### الآيتان

مَّن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظُانُ وَيَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَمَرَزُوا مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِفَةُ مِنْهُمْ غَيْرَ ٱلَّذِى تَقُولُ وَٱللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا شَ

#### التغسير

سنَّة النَّبِيﷺ بمنزلة الومي:

توضح الآية الأولى موضع النّبي ﷺ من الناس وحسناتهم وسيئاتهم وتؤكّد أوّلاً بأن إطاعة النّبي ﷺ هي في الحقيقة طاعة لله: ﴿ومن يطع للرّسول فقد لطاع الله ﴾ أي لا انفصال بين طاعة الله وطاعة الرّسول. وذلك لأنّ النّبي ﷺ لا يخطو أية خطوة خلافاً لإرادة الله ... كل ما يصدر منه من فعل وقول وتقرير إنّما يطابق إرادة الله سبحانه وتعالى ومشيئته.

ثمَّ تبيَّن أنَّ النَّبِي<sup>تَ</sup>مَلَّ ليس مسؤولاً عن الذين يتجاهلون ويخالفون أوامره. كما أنَّه ليس مكلَّفاً بإرغام هؤلاء على ترك العصيان. بل إنَّ مسؤولية النَّبِي<sup>تِي</sup> هي الدعـوة للـرسالة الإلهيَّة التي بعث بها. والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وإرشاد الضالين والغافلين تقول الآية: **فوهن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظا**م.

وتجدر الإشارة هنا إلى أنّ كلمة «حفيظ» صفة مشبهة باسم الفاعل، وتدلّ على ثبات واستمرار الصفة في الموصوف، بخلاف اسم الفاعل «حافظ»، فعبارة «حفيظ» تسعني الذي يراقب ويحافظ بصورة دائمة مستمرة، ويستدل من الآية على أنّ واجب النّبي يَتَلَقًا هو قيادة الناس وهدايتهم وإرشادهم، ودعوتهم إلى إنّباع الحقّ واجتناب الباطل، ومكافحة الفساد، وحين يصر البعض على اتّباع طريق الباطل والانحراف عن جادة الحقّ، فعلا النّبي يَتَلَقًا مسؤول عن هذه الانحرافات، ولا المطلوب منه أن يراقب هؤلاء المنحرفين في كل صغيرة وكبيرة، كها ليس المطلوب منه يمثل هذه التوة لإرغام المنحرفين على العدول عن انحرافهم، ولايمكنه بالوسائل العادية القيام بمثل هذه الأعمال. وعلى هذا الأساس، فإنّ الآية قد تكون \_ أيضاً \_ إشارة إلى غزوات كغزوة أحد حيث كان النّبي ﷺ مكلّفاً \_ فقط \_ بتجنيد الإمكانيات المتوفرة من الناحية العسكرية في إعداد خطة للدفاع عن المسلمين حيال هجهات الأعداء، وبديهي أن تكون إطاعة الرّسول ﷺ في هذا الأمر إطاعة لله، ولو افترضنا أنّ أفراداً عصوا الرّسول في هذا المجال وأدّى عصيانهم إلى تراجع المسلمين، فالعاصون \_ وحدهم \_ هم المسؤولون عن ذلك، وليس الرّسول ﷺ

راجع المسلمين، فالما طوق ومسلم عسم مسووون من أكثر آيات القرآن دلالة على حجية والأمر المهم الآخر في هذه الآية هو أنّها واحدة من أكثر آيات القرآن دلالة على حجية السنّة النّبوية الشّريفة، فهي حكم بوجوب الاذعان للأحاديث الصحيحة المروية عنه ﷺ، واستناداً إلى هذه الآية لا يجوز لأحد القول بقبول القرآن وحده وعدم قبول أحاديث وسنّة النّبيﷺ، لأنّ الآية صريحة بأن إطاعة أقوال النّبيﷺ وأحاديثه المروية عسنه بطرق صحيحة، هي بمثابة إطاعة الله.

ومن المنطلق نفسه تثبت حقيقة أخرى، هي ضرورة إطاعة أتمة أهل بيت النّـبي ﷺ، وهي ما أكد عليها حديث «الثقلين» الوارد في المصادر الإسلامية السنية والشيعية، وفيه بيّن النّبي ﷺ . صراحة \_ حجية أحاديث أتمة أهل البيت ﷺ، ومنه نستنتج أنّ إطاعة أوامرهم هي إطاعة للرسول وبالنتيجة إطاعة لله تعالى، ولما كانت أحاديث أتمة أهل البيت ﷺ بمثابة أحاديث النبي ﷺ، فلا يستطيع أحد أن يقول: إنيّ أقبل القرآن وأرفض أحاديث أهـل البيت ﷺ، فذلك نقض للآية المذكورة أعلاء وللآيات المشابهة.

ولذلك نقرأ في الأحاديث التي أوردها صاحب تفسير البرهان في تفسير هذه الآيـة ما يؤكّد هذه الحقيقة:

إنّ الله وهب نبيّه حقّ الأمر والنهي في الآية المذكورة، والنّبي ﷺ بدوره وهب هذا الحق لعلي بن أبي طالب الله وسائر الأتمة لمين من بعده، والناس ملزمون بإطاعة أوامر هذه النخبة الطاهرة لميني ، لأنّ أوامر ونواهي النّبي ﷺ والأتمة من أهل بيته الكرام هي أوامر ونواهي الله، وطاعتهم طاعة لله، وهم لا يأتون بشيء من عند أنفسهم وكل ما جاؤوا به للمسلمين هو من عند الله.<sup>(</sup>

أمَّا الآية الثَّانية ففيها إشارة إلى وضع نفر من المنافقين أو المتذبذبين من ضعاف الإيمان،

۳]

الذين يتظاهرون حين يحضرون عند النّبي ﷺ والمسلمين بأنّهم مع الجـــاعة، ويــظهرون الطاعة للرسولﷺ ليدفعوا بذلك الضرر عن أنفــهم وليحموا مصالحهم الخاصّة، بدعوى الإخلاص والطاعة للنّبي ﷺ **﴿ويقولون طامة**﴾

وبعد أن ينصرف الناس من عند النّبي ﷺ ويختلي هؤلاء بأنفسهم يتجاهلون عهودهم في إطاعة النّبي ويتآمرون في ندواتهم الخاصّة \_السرّية الليلية \_على أقوال النّبي: ﴿فَإِذَا بِرَزُوا هن عندك بيّت طائفة هنهم غير الذي تقول واللّه يكتب ها يبيّتون ﴾

نعرف من هذه الآية أنّ المنافقين في زمن الرّسولﷺ كانوا لا يألون جهداً في التآمر على النّبيﷺ ، وكانوا يخططون في اجتماعاتهم السرّية للوقوف بوجه الدعوة.

ولكن الله يأمر نبيّه بأن لا يلتفت إلى مكائد هؤلاء، وأن لا يخافهم ولا يخشى خططهم وأن يتجنب الاعتماد عليهم في مشاريعه، بل يتوكل على الله الذي هو خير ناصر ومعين: **«فاعرض منهم وتوكل على** *الله وكفن ب***الله وكيلا»**.

8003

أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْعِندِغَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْذِلَكُ أَ

### الأفسير

فلو القرآن من الإفتلاف دليل مي على إعمازه:

هذه الآية تخاطب المنافقين وسائر الذين يرتابون من حقيقة القرآن الجميد، وتطلب منهم - بصيغة السؤال - أن يحققوا في خصائص القرآن ليعرفوا بأنفسهم أنّ القرآن وحي منزل. ولو لم يكن كذلك لكثر فيه التناقص والاختلاف، وإذا تحقق لديهم عدم وجود الاختلاف، فعليهم أن يذعنوا أنّه وحي من الله تعالى. ﴿لَقَلَا يَتَدَبَرُونَ القَرَآنَ وَلَوْكَانَ مِن مِنْدَ هُمِر اللّه لوجدوا فيه اختلافاً كثيراًه

والتّدبر من مادة «دبر» وهو مؤخر الشيء وعاقبته «والتدبر» المطلوب في هذه الآية هو البحث عن نتائج آثار الشيء، والفرق بين التدبر والتفكر هو أنّ الأخير يعني التحقيق في علل وخصائص الموجود، أمّا التدبر فهو التحقيق في نتائجه وآثاره.

ونستدل من هذه الآية على عدّة أمور:

١- إنَّ الناس مكلِّفون بالبحث والتحقيق في أُصول الدين والمسائل المشابهة لها، مـثل صدق دعوى النّبيﷺ، وحقّانية القرآن، وأن يتجنَّبوا التـقليد والحــاكــاة في مـثل هــذه الحالات.

٢- إنَّ القرآن ـ خلافاً لما يظن البعض ـ قابل للفهم والإدراك للجميع، ولو كان على غير هذه الصورة لما أمر الله بالتدبر فيه.

٣\_أحد الأدلة التي تثبت أنّ القرآن حقّ، وأنَّه منزل من الله الحكيم العليم خلوّه المطلق من كل تناقض أو إختلاف.

ولتوضيح هذه الحقيقة نقول:

۳]

إنَّ الجوانب الروحية للإنسان تتغير باستمرار، «قانون التكامل» ـ في الظروف العادية الخالية من الأوضاع الإستثنائية ـ يستوعب الإنسان وجوانبه الروحية وأفكاره، وبمرور الأيّام يتغير بموجب هذا القانون كلام الإنسان وفكره وأحاديثه.

لو أمعنا النظر فيما يكتبه الكتاب، لما وجدنا مؤلفات الكاتب الواحد على نمط واحد، بل إنَّ بداية كل كتاب تختلف أيضاً عن نهايته.

هذا التغيير يزداد سرعة حين يعيش الإنسان في خضم أحداث كبرى كالتي تصاحب إرساء قواعد ثورة فكرية واجتماعية وعقائدية شاملة. الشخص الذي يعيش مىثل هـذه التحولات الاجتماعية الكبرى لا يستطيع أن يسيطر على وحدة كلامه. ولا يمكنه أن يوجد انسجاماً كاملاً في أقواله. خاصّة إذا كان هذا الشخص غير متعلم. وكان نـاشئاً في بـينة اجتماعية متخلفة.

والقرآن كتاب نزل خلال مدَّة ٢٣ عاماً بحسب ما يحتاجه الناس من تربية وتوجيه في الظروف المختلفة، وموضوعات القرآن متنوعة، فهو لا يشبه كتاباً عادياً متخصصاً في بحث اجتماعي أو سياسي أو فلسفي أو حقوقي أو تاريخي، بل هو يتحدث تارة عـن التـوحيد وأسرار الخليقة، وتارةً يطرح القوانين والأحكام والآداب والسنن، وتارةً يسقص عـلينا أخبار الأمم السابقة، وتارة يتناول المواعظ والنصائح والعبادات وإرتباط العبد بخالقه.

وكما يقول (غوستاف لوبون): القرآن \_كتاب المسلمين السماوي \_لا يقتصر على التعاليم الدينية، بل يتناول \_أيضاً \_الأحكام السياسية والاجتماعية للمسلمين.

مثل هذا الكتاب \_بهذه الخصائص \_ لا يمكن أن يكون \_ عادة \_ خالياً من التـناقض والتضاد والاختلاف والتأرجح، أمّا حين نرى هذا الكتاب \_ مع كل ذلك \_متناسقاً متوازناً في آياته خالياً من كل تضاد واختلاف نستطيع أن نفهم \_بوضوح \_ أنّ هذا الكتاب ليس وليد فكر بشري، بل هو من قبل الله تعالى، كما تذكر الآية الكريمة أعلاه.

રાજ

التفسير

نشر الإشاعات:

تشير هذه الآية إلى حركة منحرفة أخرى من حركات المنافقين أو ضعاف الإيمان. تتمثل في سعيهم إلى تلقف أي نبأ عن إنتصار المسلمين أو هزيمتهم، وبثّه بين الناس في كل مكان، دون التحقيق والتدقيق في أصل هذا النبأ أو التأكد من مصدره، وكان الكثير من هذه الأنباء لا يتعدى إشاعةً عمد أعداء المسلمين إلى بثّها لتحقيق أهدافهم الدنيئة وليسيؤوا إلى معنويات المسلمين ويضروا بهم، **خواذا جا.هم لمرحن الأمن لوالخوف أذلموا به**ه.

بينما كان من واجب هؤلاء أن يوصلوا هذه الأخبار إلى قادتهم كي يستفيدوا من معلومات هؤلاء القادة وفكرهم ولكي يتجنبوا دفع المسلمين إلى حالة من الغرور حيال انتصارات خيالية وهمية، أو إلى إضعاف معنوياتهم بإشاعة أنباء عن هزيمة لا حقيقة لها، «ولوردو» إلى الرسول وإلى لولي الأهرمنهم لعلمه للذين يستنبطونه هنهم».

«يستنبطونه» من مادة «نبط» التي تعني أوّل ما يستخرج من مـاء البـتر أو اليـنبوع، والاستنباط استخراج الحقيقة من الأدلة والشواهد والوثائق، سواء كانت العملية في الفقه أو الفلسفة أو السياسة أو سائر العلوم.

**﴿لَوَلِي الْعُمرَ» فِي الآ**ية هم المحيطون بالأمور القادرون على أن يوضحوا للناس ما كان حقيقياً منها وما كان إشاعة فارغة. وهم النّبيﷺ وخلفاؤه مـن أمَّـة أهـل البـيتﷺ بالدّرجة الأولى. ويأتى من بعدهم العلماء المتخصصون في هذه المسائل.

روي عن الإمام محمّد بن علي الباقر على تفسير فلولي للمرب في هذه الآية قال: «هم الأئمّة» كما في تفسير نور الثقلين، وهناك روايات أخرى أيضاً في هذا المجال بنفس المضمون. ولعل هناك من يعترض على هذه الرّوايات قائلاً: إنّ الأئمّة من أهل البيت للمَّلا لم يكونوا موجودين في زمن نزول هذه الآية، ولم يتعين أحد منهم في ذلك الوقت بمنصب الإمامة أو الولاية، فكيف يمكن القول بأنّهم هم المعنيون بهذه الآية؟

والجواب على هذا الإعتراض: هو أنّ هذه الآية مثل سائر الآيات القرآنية الأخرى لا تقتصر على زمن الرّسوليَّيَنَيَّ فقط، بل تحمل حكماً عاماً يشمل كل الأزمنة والقرون التالية لمواجهة الإشاعات التي يبتّها الأعداء أو البُسطاء من المسلمين بين الأمّة.

### أضرار إفتلاق الإشاعة ونشرها:

{r

لقد أيتليت المجتمعات البشرية وعانت الكثير من المصائب والنكبات الرهيبة، بسبب بروز ظاهرة إختلاق الإشاعة ونشرها بين الأفراد حيث كانت تؤثر تأثيراً سلبياً كبيراً على معنويات أفراد المجتمع، وتضعف فيهم الروح الاجتماعية وروح التفاهم والتعاون بين أبناء المجتمع الواحد.

وتبدأ الإشاعة بأن يختلق منافق كذبة، ثمّ ينشرها بين أفراد مغرضين أو بسطاء، ليقوموا بدورهم بالترويج لها بين أبناء المجتمع دون التحقيق فيها، بل يهوّلونها ويـضخّمونها ممّـا يؤدّي إلى استنزاف مقدار كبير من طاقات الناس وأفكارهم وأوقاتهم، وإلى إثارة القلق والاضطراب بينهم، وكثيراً ما تؤدّي الإشاعة إلى زعزعة الثقة بين أفراد المجتمع، وتؤدّي إلى خلق حالة من اللامبالاة والتردد في أداء المسؤوليات.

ومع أنّ بعض المجتمعات التي تعاني من الكبت والإرهاب تعمد إلى الإشاعة كأسلوب من الكفاح السلبي، إنتقاماً من الحكومات الطاغية الجائرة، فالإشاعة بحدّ ذاتها تعتبر خطراً كبيراً على المجتمعات السليمة، فإذا إتجهت الإشاعة إلى الأفراد الكفوئين من المفكرين والخبراء والعاملين في المرافق الهامّة للمجتمع، فابّها ستؤدّي إلى حالة من البرود في نشاطات هؤلاء، وقد تصادر مكانتهم الاجتماعية، وتحرم المجتمع من خدماتهم.

من هنا كافح الإسلام بشدة «اختلاق الإشاعات» والإفتراء والكذب والتهمة، مثل ما حارب نشر الإشاعات كما في هذه الآية. ē]

وتؤكد الآية في ختامها على أنّ الله قد صان المسلمين بفضله ولطفه وكرمه من آشار إشاعات المنافقين والمغرضين وضعاف الإيمان، وأنقذهم من نتائجها وعواقبها الوخيمة، ولولا الإنقاذ الإلهي ما نجىٰ من الإنزلاق في خط الشيطان إلّا قليلاً: **﴿ولولا فَصَلَ للله عليكم** ورحمته لاتبعتم للفيطان إلا قليلاكه أي إنّ النّبي وأصحاب الرأي والعلماء المدققين هم وحدهم القادرون على أن يكونوا مصونين من وساوس الشائعات ومشيعيها، أمّا أكثرية المجتمع فلابدً لها من القيادة السليمة لتسلم من عواقب اختلاق الشائعات ونشرها<sup>11</sup>.

ଷ୍ଠପ୍ତ

١, يتبيّن ممّا قلناء أن عبارة ﴿إِلَّا قليلاً﴾ هي إستنناء من ضمير واتبعتم، ولا يوجد في الآية تقديم أو تأخير (تأمل بدقّة).

# سبب الأزول

ورد في بعض النفاسير مثل «مجمع البيان» و «القرطمي» و «روح المعاني» في سبب نزول هذه الآية أنّه حين عاد أبوسفيان ومعه جيش قريش منتصرين في واقعة أحد توعدوا المسلمين بالمواجهة مرّة أخرى في موسم «بدر الصغرى» أي وقت إقامة السوق النّجارية في شهر ذي القعدة الحرام في منطقة بدر، وحين حان موعد المواجهة دعا النّبي تشيّ المسلمين للاستعداد والتوجه إلى المنطقة المذكورة، إلّا أنّ نفراً من المسلمين ـ الذين كمانوا إلى ذلك المين مازالوا يعانون من مرارة الهزية في واقعة أحد ـ رفضوا التحرك مع النّبي. فنزلت هذه الآية، فجدد النّبي تشيّ الدّعوة إلى المسلمين بالتحرك مع النّبي. فنزلت هذه حضروا موقع المواجهة، ولكن أباسفيان الذي كان قد تملكه الرعب من مواجهة المسلمين جبن ولم يحضر إلى المكان الموعود وعاد الرّسول تشيّ مع أصحابه سالماً إلى المدين.

### التفسير

# کل انسان مسؤول عمّا کلّف به:

بعد ما تقدم من الآيات الكريمة حول الجهاد. تأتي هذه الآية لتسعطي أمسراً جسديداً وخطيراً إلى الرّسول الأكرمﷺ وأنّه مكلّف بمواجهة الاعداء وجهادهم حتى لوبقي وحيداً ولم يرافقه أحد من المسلمين إلى ميدان القتال. لانّهﷺ مسؤول عن أداء واجبه هو، وليس

تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ١٤٥، ذيل الآية مورد البحث.

سورة النساء / الآية ٨٤

[ع

عليه مسؤولية بالنسبة للآخرين سوى التشويق والتحريض والدعوة إلى الجهاد: ﴿فَقَاتُلُ في سبيل الله لا تكلّف لِلانفسك وحرض للمؤمنين».

الآية تشتمل على حكم اجتماعي مهم يخصّ القادة، ويدعوهم إلى التزام الرأي الحازم والعمل الجاد في طريقهم ومسيرتهم نحو الهدف المقدس الذي يعملون ويدعون من أجله، حتى لولم يجدوا من يستجيب لدعوتهم، لأنّ استمرار الدعوة غير مشروط باستجابة الآخرين لها، وأي قائد لا يتوفر فيه هذا الحزم فهو بلا ريب عاجز عن النهوض بمهام القيادة، فلا يستطيع أن يواصل الطريق نحو تحقيق الأهداف المرجوة خاصّة القادة الإلهيّون الذين يعتمدون على الله ... مصدر كل قدرة وقوّة في عالم الوجود، وهو سبحانه أقوى من كل ما يدبّره الأعداء من دسائس ومكائد بوجه الدّعوة، لذلك تقول الآية: ﴿ عسى للله لن يحفّ بأس للذين كفروا والله لقد بأساً ولفد تنكيلاً ﴾.

#### ہدت

### معنى كلمتي «عسى» و«لعل» في كلام الله:

في كلمة «عسى» طمع وترج، وفي كلمة «لعل» طمع وإشفاق، هنا يتبادر إلى الذهن سؤال هو: لو كان التمني والترجي جائزين بالنسبة للإنسان لعدم علمه بالغيب ولمحدودية قدرته وعجزه عن فعل وإنجاز كل ما يريد، فكيف يجوز استخدامهما من قبل الله العالم بالغيب والشهادة والقادر على كل شيء؟! والطمع والترجي يكونان في جاهل عاجز والله منزّه عن ذلك؟

ذهب كثير من العلماء إلى تأويل معنى كلمتي «عسى» و«لعل» الواردتين في كلام الله فقالوا: بأنّهها إذا وردتا في كلامه سبحانه عزّ وجل فإنّهها تفقدان معانيهما الحقيقية الأصلية وتكتسبان معاني جديدة، وقالوا: إنّ كلمة «عسى» إذا أتت في كـلام الله جـاءت بمـعنى «الوعد» وإنّ كلمة «لعل» تأتي في كلامه ـعزّ من قائل ـ بمعنى «الطلب».

٢. «التنكيل» من «نكل» في الشيء، أي ضعف وعجز، والنكل: قيد الدابة وحديدة اللجام لكونهما مانعين، و«التنكيل» أداء عمل يردع مشاهده عن الذنب وهو العقاب الذي ينزل بالظالمين فيردعهم ويردع من يتعض بمصيرهم.

والحق أنّ هاتين الكلمتين لا يتغير معناهما إذا وردتا في كلام الله، ولا يستلزمان الجهل أو العجز، لكن استخدامهما يأتي في مواضع يكون الوصول فيهما إلى الهـدف بحـاجة إلى مقدمات عديدة، فإن لم تتوفر إحدى هذه المقدمات أو بعضها لم يمكن القطع بتحقق ذلك الهدف، بل تأتي مسألة تحقق الهدف على شكل إحتمال، ويكون الحكم في هذا المجال احتمالياً.

على سبيل المثال يقول القرآن الكريم: **ووبدا قرى. للقرآن فـ استحوا له ولا صنوا لعـ لكم ترحمون»** <sup>(</sup> ولا يعني هنا أنّ رحمة الله تشمل كل من يستمع أو ينصت إلى القـرآن أثـناء قراءته، بل إنّ الإستماع والإنصات يكونان مقدمة من مـقدمات نــيل رحمـة الله، وهـناك مقدمات أخرى مثل فهم القرآن وتدبر آياته والعمل بأحكامه.

ويتّضح من هذا أنّ تحقيق مقدمة واحدة لا يكني لمحصول النتيجة المطلوبة ولا يمكن الجزم أو القطع بحتمية تحقق النتيجة، بل كل ما يمكن الحكم به هو احتمال حدوثها، والحقيقة إنّ مثل هذه الكلمات حين تأتي في كلام الله، يكون الهدف منها تنبيه السامع إلى وجود مقدمات وشروط أخرى يجب تحقيقها للوصول إلى الهدف بالإضافة إلى الشرط أو المقدمة المذكورة المصرح بها في الكلام.

وقد تبيّن لنا أنّ نيل رحمة الله لا يتحقق فقط بالإستماع والإنصات إلى القرآن فقط، بل يجب لنيل هذه الرحمة توفير المقدمات الأخرى لذلك.

من هنا فإنّ هذه الآية التي نبحث فيها تقول إنّ قدرة الكفّار وقـوّتهم لا تـزول ولا تضمحل بمجرّد دعوة المؤمنين إلى الجهاد وترغيبهم فيه، بل يجب هنا \_ أيضاً \_ أن يسعى المؤمنون لتوفير المقدمات الأخرى للقضاء على قدرة الكفّار، منها إعداد وسائل القـتال والالتزام بالمنطة التي يضعها النّبيﷺ والسير عليها من أجل الوصول إلى الهدف النهائي. وهكذا يتبيّن لنا أنّ لا ضرورة لصرف كلمتى «عسى» و«لعل» وأشباههها عن معانيها

وهكدا يتبين لله ان لا طروره لطارك للللي «عطى» و«مش» و مبر ٢٠٠٠ ل مسير». الحقيقية متى ما وردت في كلام الله تعالى <sup>٢</sup>.

રાજ

٨. الأعراف، ٢٠٤.

۳]

٢. يذكر الراغب في «المفردات» احتمالاً آخر في تفسير «عسى» و«لعل» هو أنّ الله تعالى إذا ذكر ذلك يذكر. ليكون الإنسان منه راجياً، لا لأن يكون الله هو الذي يرجو. أي أنه يقول للإنسان كن أنت راجياً لاأنا الذي أرجو.

مَّن يَشْفَعْ شَفَعَةٌ حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنهَا وَمَن يَشْفَعْ شَفَعَةُ سَيِّنَةً يَكُن لَهُ رَحِفَلُ مِنْهَ أُوَّكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقِينًا ٢

#### التفسير

### عواقب التّمريض على الفير أو الشرّ:

لقد أشير في الآية السابقة إلى أنَّ كل إنسان مسؤول عن عمله وعمّاً هو مكلَّف بأدائه. ولا يُسأل أي إنسان عن أفعال الآخرين.

أمّا هذه الآية فقد جاءت لكي تسدّ الطريق أمام كل فهم خاطىء للآية السابقة، فبيّنت أنّ الإنسان إذا حرّض الغير على فعل الخير أو فعل الشر فينال نصيباً من ذلك الخير أو الشر: «من يشفع شفامة حسنة يكن له نصيب منها ومن يشفع شفامة سينة يكن له كِفْلَ منها».

وهذا بحدّ ذاته ـ حتّ على دعوة الآخرين إلى فعل الخير والتزام جانب الحق، ونهـي الغير عن فعل الشر، كما تبيّن هذه الآية اهتمام القرآن بنشر الروح الاجتماعية لدى المسلمين، ودعوتهم إلى نبذ الأنانية أو الإنطوائية، وإلى عدم تجـ اهل الآخـرين، وذلك مـن خـلال التواصي بالخير والحق والتحذير من الشرّ والباطل.

وكلمة «الشّفاعة» الواردة في الآية من «الشّفع» وهو ضم الشيء إلى مثله، وقد يكون هذا الضم أحياناً في عمل الإرشاد والهداية، أي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتكون الشفاعة السيئة أمراً بالمنكر ونهياً عن المعروف.

وإذا حصلت الشفاعة للعاصين لإنقاذهم من نتائج أعمالهم السيئة، فهي بمعنى الإغاثة للعاصين اللائقين للشفاعة، بعبارة أخرى قد تحصل الشفاعة قبل القيام بمسارسة الذنب، فتعني الإرشاد والنصح، كما تحصل بعد ارتكاب الذنب أو الخطأ، وتعني \_هنا \_إنقاذ المذنب أو الخاطىء من عواقب ونتائج جريرته، وكلا الحالتين يصدق عليهما معنى ضم شيء إلى آخر.

٣

ومع أنَّ مفهوم الآية عام شامل لكل دعوة إلى الخير أو الشر، ولكن ورود الآية ضمن آيات الدعوة إلى الجهاد يجعل معنى الشفاعة الحسنة دعوة النَّبي يَتَمَالَهُ المسلمين إلى الجهاد، وحقّهم عليه، ويجعل معنى الشفاعة السيئة دعوة المنافقين المسلمين إلى ترك الجهاد وعدم المشاركة فيه، والآية تؤكّد بأنَّ كلا الشفيعين ينال نصيباً من شفاعته.

ثمّ إنّ ورود كلمة الشفاعة هنا ضمن الحديث عن القيادة (القيادة إلى الحسنات أو إلى السيئات) قد يكون إشارة إلى أن حديث القائد (قائد خير كان أم قـائد شرّ) لا يـدخل قلوب الآخرين إلّا إذا ألغوا كل امتياز يفرقهم عن هؤلاء الآخرين. فلابدً لهم أن يكونوا قرناء للناس ومنضمّين إليهم كي تكون لهم الكلمة النافذة، وهذه مسألة هامة في تحـقيق الأهداف الاجتماعية.

وما ورد من عبارة «أخوهم» أو «أخاهم» في الحديث عن الأنبياء والرسل، ضمن آيات سور الشعراء والأعراف وهود والنمل والعنكبوت، إلّا للإشارة إلى هذه المسألة.

والشيء الآخر الذي تجدر الإشارة إليه هنا، هو أنّ القرآن أتى بعبارة «نصيب» لدى الحديث عن الشفاعة الحسنة، بينا استخدم عبارة «كفل» حين تحدث عن الشفاعة السيئة، والفرق بين التعبيرين هو أنّ الأولى تستخدم حين يكون الحديث عن حصّة من الربح والفائدة والخير، أمّا الثّانية فستستخدم إذا كمان الكملام عمن الخسمارة والضرر والشرّ، فالنصيب تعبير عن نصيب الخير، والكفل تعبير عن حصّة الشرّ<sup>1</sup>.

وهذه الآية، تبيِّن نظرة إسلامية أصيلة إلى المسائل الاجــتماعية، وتـصرَّح أنَّ النساس شركاء في مصائر ما يقوم به قسم منهم من أعمال عن طريق الشفاعة والتشجيع والتوجيه، من هنا فكل كلام أو عمل ـ بل كل سكوت ـ يؤدّي إلى تشجيع الآخرين على الخير، فإنَّ المشجع يناله سهم من نتائج ذلك العمل دون أن ينقص شيء من سهم الفاعل الأصلي.

في حديث عن الرّسولﷺ قال: «من أمر بمعروف أو نهى عن منكر أو دل على خير أو أشار به, فهو شريك، ومن أمر بسوء أو دل عليه أو أشار به، فهو شريك». <sup>7</sup>

ويبيِّن هذا الحديث الشريف ثلاث مراحل لدعوة الأشخاص إلى الخير أو إلى الشر.

١. «الكفل» هو عجز العيوان ومؤخرته التي يصعب ركوبها ويشق، من هنا فكل ذنب وحصة رديـــَة كــفل، والكفالة كل عمل ينطوي على تعب وعناء. ٢. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ١٢٤؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٥٢٤.

**ट**]

المرحلة الأولى: الأمر، وهي الأقوى. والثّانية: الدلالة وهي الوسطى. والثّالثة: الإشارة وهي المرحلة الضّعيفة. وعلى هذا الأساس فإنّ حثّ الآخرين أو تحريضهم على ممارسة فعل معين، سيجعل للمحرض نصيباً من نتيجة هذا الفعل يتناسب ومدى قوّة التحريض وفق المراحل الثلاث المذكورة.

وبناء على هذه النظرة الإسلامية، فإنّ مرتكبي الذنب ليسوا هم وحدهم مذنبين، بسل يشترك في الذنب معهم كل الذين شجعوا المرتكبين على ذنبهم، عن طريق وسائل الإعلام المختلفة أو إعداد الأجواء المساعدة، بل حتى عن طريق إطلاق كسلمة صغيرة مشجعة، وهكذا الذين يقومون بمثل هذه الأعمال على طريق الخيرات ينالون سهمهم من نتائجها.

ويستشف من الأحاديث المروية في تفسير هذه الآية أنّ الشفاعة بكلا جانبيها تطلق ـ أيضاً ـ على الدعاء بالخير أو بالشر للآخرين، وإنّ الدعاء للآخرين أو عليهم يعتبر نوعاً من الشفاعة لدى الله تعالى.

نقل عن الإمام الصادق ﷺ قال: «من دعا لأخيه المسلم بظهر الغيب أستجيب له وقال له الملك: فلك مثلاه، فذلك النصيب» <sup>(</sup> .

ولا ينافي هذا التّفسير ما تطرقنا إليه سابقاً، بل يعتبر توسعاً في معاني الشفاعة، فكل إنسان يقدم مساعدة لنظيره الإنسان، سواء كانت عن طريق الدعوة إلى فعل الخيرات أو الدعاء له أو عن أي طريق آخر، فسينال نصيباً من ثمار هذه المساعدة.

وبهذا الأسلوب من المشاطرة الفعلية الخيرة يخلق الإسلام لدى الإنسان روحاً اجتماعية تخرجه من أنانيته وإنطوائيته وتجعله يعتقد أن لن يصيبه ضرر إذا سعى في حاجة أخيه الإنسان أو ساعد على تحقيق مصالح غيره، بل سيناله الخير، وسيكون شريكاً لأخيه فيا سعى إلى تحقيقه له من مصالح ومنافع.

والآية \_ هذه \_ تؤكّد أيضاً حقيقة ثابتة أخرى، وهي أنّ الله قادر على مراقبة الإنسان وتدوين ما يقوم به من أعمال، ثمّ محاسبته عليها، واثابته على خيرها، ومعاقبته على شرها **(وكان الله على كل في. مُقيتا)**.

۳]

وعبارة «مغيت» مشتقة من «القوت» وهو الغذاء الذي يساعد جسم الإنسان على البقاء وعلى هذا يكون «مقيت» اسم فاعل من باب افعال، وتعني هـنا الشـخص الذي يـعطي الآخرين قوتهم وغذاءهم، وهو بهذه الوسيلة يكون حافظاً لحـياتهم ولهـذا تأتي كـلمة «مقيت» بمعنى «حافظ» والحافظ يمتلك القدرة على الحفظ، ومن هنا تكون كلمة «مقيت» بمعنى «المقتدر» أيضاً، كما أنَّ المقتدر يمتلك حساب من يعملون ضمن قدرته فتكون عندئذ كلمة «المقيت» بمعنى «الحسيب» أيضاً، وقد يكون معنى الكلمة في الآية شاملاً لكل هذه المعاني.

#### 8003

وَإِذَاحَيِيهُم بِنَحِيَةٍ فَحَيوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوها إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَي يحسِيبًا

#### الأفسير

### دعوة إلى مقابلة الودّ بالودّ:

رغم أنَّ بعض المفسّرين يرون أنَّ العلاقة بين هذه الآية والآيات السابقة ناشئة عن كون الآيات تلك تناولت موضوع الجهاد والحرب، والآية الأخيرة تدعو المسلمين إلى أن يواجهوا كل بادرة سليمة من قبل العدو بموقف يناسبها، ولكن هذه الصلة لا تمنع أن تكون الآية الأخيرة حكماً عاماً يشمل كل أقسام تبادل المشاعر الخيرة النّسبيلة بين مختلف الأطراف والأفراد، وهذه الآية تأمر المسلمين بمقابلة مشاعر الحبّ بما هو أحسن منها، أو على الأقل بما يساويها أو يكون مثلها، فتقول الآية: ﴿ ولِذَا حيّيتم بتحية فحيّوالماصن منها أو ردّوها».

و«التّحية» مشتقة من «العياة» وتعني الدعاء لدوام حياة الآخرين، سواء كانت التحية بصيغة «السّلام عليكم» أو «حياك الله» أو ما شاكلهها من صيغ التحية والسلام، ومهما تنوعت صيغ التحية بين مختلف الأقوام تكون صيغة «السلام» المصداق الأوضح من كـل تـلك الأنواع، ولكن بعض الروايات والتفاسير تفيد أنّ مفهوم التحية يشمل ــ أيضاً ــ التعامل الودي العملي بين الناس.

في تفسير علي بن إيراهيم عن الباقر والصّادقﷺ أنّ: «المراد بالتّحية في الآية السلام وغيره من البر».<sup>(</sup>

وفي «المناقب» أنَّ جارية أهدت إلى الإمام الحسن ﷺ باقة من الورد فأعتقها، وحين

١. تفسير على بن إبراهيم قمي، ج ١، ص ١٤٥؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١٤٨.

سئل عن ذلك استشهد بقوله تعالى: **﴿وَلِدَّا حَيْتَم بِتَحِية فَحَيَّوا بِأَحَسَ مُنَعَا**كِ.<sup>(</sup> وهكذا يتِّضح لنا أنَّ الآية هي حكم عام يشمل الردّ على كل أنواع مشاعر الودّ والمحبّة سواء كانت بالقول أو بالعمل \_ وتبيَّن الآية في آخرها أنّ الله يعلم كل شيء، حتى أنبواع التحية والسلام والردّ المناسب لها، وأنّه لا يخنى عليه شيء أبداً، حيث تقول: **﴿لِنَّ للله كَانَ** على كل في، حسيباًه.

ہدت

#### السَّلام، تمية الإسلام الكبري:

۳[

لا يخلى أنَّ لكل جماعة إنسانية تقاليد خاصَّة في التحية لدى التلاقي فـيا بـينهم، بهــا يتبادلون مشاعر الحبّ والصفاء، والمودة، والتحية كما هي صيغة لفظية يمكن أن تكـون ــ أيضاً ــحركة عملية يستدل منها على مشاعر الحبّ والودّ المتبادلة.

وقد جاء الإسلام بكلمة «الشلام» مصطلحاً للتحية بين المسلمين، والآيـة مـوضوع البحث مع كونها عامة شاملة لأنواع التحية، لكن المصداق الأوضح والأظهر لها يتجسد في كلمة «السّلام».

وبناء على ذلك فإنَّ المسلمين مكلِّفون بردَّ السِّلام بأحسن منه، أو على الأقل بما يماثله.

وفي آية أخرى إشارة واضحة إلى أنّ السّلام هو التحية حيث تقول: ﴿فَ**إِذَا دَحَلَتُم بِيوَنَا** فسلّموا على لنفسكم تحية هن عند للله <sup>٢</sup> ويمكن الاستدلال من هذه الآية على أنّ عـبارة (السلام عليكم» هي في الأصل «سلام الله عليكم» أي ليهبك الله السلامة والأمن، وهكذا يتّضح لنا أنّ السلام يعتبر دلالة على الحبّ والود المتبادل، كها هو دلالة على نبذ الحـرب والنزاع والخصام.

وقد دلت آيات قرآنية أخرى على أنَّ السَّلام هو تحيَّة أهل الجنَّة، حيث يقول سبحانه: ﴿ لُولئك يجزون الفرفة بما صبروا ويلقون فيها تحية وسالماً﴾ <sup>7</sup>. و يقول تعالى: ﴿ تحيتهم فيها سلامِ» <sup>4</sup>.

> ۱. مناقب آل ابی طالب، ج ۲، ص ۱۸۳. ۲٫ النّور، ۲۱. ۲٫ الفرقان، ۲۵. ٤. ۲۰ ۲۰ ٤. اِبراهیم، ۲۳.

ē.]

كما أنَّ آيات قرآنية أخرى دلت على أنَّ السلام أو أي صيغة أخرى تعادله، كان سائداً بين الأقوام التي سبقت الإسلام، وهذا هو ما تشير إليه الآية ٢٥ من سورة الذاريات في قصة إيراهيم مع الملائكة حيث تقول: **ولِدُ دخلوا عليه فقالوا سلاما قال سلام قوم منكرون،**.

والشعر الجاهلي فيه دلائل تثبت أنَّ السلام كان \_أيضاً \_ تحية أهل الجاهلية ﴿

إنَّ تحيَّة الإسلام تبرز أهميتها وقيمتها العظيمة، لدى مقارنتها بما لها من نظائر لدى الأمم والأقوام الأخرى.

النصوص الإسلامية تؤكّد كثيراً على السّلام والتّحية، حيث يروى عن النّبي ﷺ قال: «من بدأ بالكلام قبل السّلام فلا تجيبوه». <sup>1</sup>

> كما يروى عن الإمام الصادق ﷺ أنَّ الله يقول: «البخيل من يبخل بالسّلام». <sup>7</sup> وعن الإمام الباقر ﷺ: «إنَّ الله يحبَّ إفشاء السلام»<sup>2</sup>.

وقد رود في الروايات والأحاديث آداب كثيرة للتحيّة والسلام، منها أنّ السلام يجب أن يشيع بين جميع أبناء المجتمع وأن لا ينحصر في إطار الأصدقاء والأقارب، فقد روي عن النّبي يَتَذَلِيُهُ أنّه سئل: أي العمل خير: فأجاب يَتَبَلِيُهُ: «تطعم الطّعام وتقرأ السّلام على من عرفت ومن لم تعرف».<sup>0</sup>

كما ورد في الأحاديث أنّ من آداب التحية أن يسلّم الراكب على الراجل، والراكب على دابة غالية الثمن بسلم على من يركب دابة أقل ثمناً، <sup>7</sup> وقد يكون الأمر حمّّاً على التزام التواضع، ونهياً عن التكبر أو محاربة له، فالتكبر غالباً ما يستولي على أهل المال والجساء وهذا عكس ما نشاهده في عصرنا حيث يتحتم على الطبقات الدانية من المجتمع أن تبادر الطبقات العليا بالسّلام، وبذلك يضفون على هذا الأمر طابعاً استعبادياً وثنياً، بسينا كمان النّبي يَتَبَلِيُوَ هو أوّل من يبادر الآخرين بالسلام، وكان يَتَبَلِيُوْ يبتدىء بالسلام حتى على الصبية

٩. روى أنَّ «نوبة» وهو من شعراء الجاهلية قال: عسلي ودونني جندل وصنقائح ولو أنَّ ليــلى الأخــيلية سـلمت إليها صدى من جانب القبر صائح لسلمت تسمليم البشماشة او زقما ٣. العصدر السابق، ص ٦٤٥. ٢. أصول الكافي، ج ٢، ص ٦٤٤. ٥. تفسير في ظلال القرآن، ج ٢، ص ٤٧٢. ٤. المصدر السّابق. ٦. اصول الكافي، ج ٢. ص ٦٤٦ و ٦٤٧.

۳[

الصغار. <sup>(</sup> وبديهي أنّ هذا الأمر لا ينافي ما ورد في الروايات من حثّ صغار السن عـلى مبادرة كبارهم بالسلام والتحيّة والإحترام، لأنّ هذا السـلوك يـعتبر نــوعاً مــن الآداب الإنسانية الحميدة، ولا إرتباط له بالتمييز الطبق.

ومن جانب آخر نجد روايات تأمر بعدم السّلام على المرابسين والفساسقين وأمـــثالهم، ويعتبر هذا الأمر سلاحاً لمحاربة الفساد والربا، أمّا إذا كان السلام يؤدّي إلى التأثير عــلى المفسد والمنحرف، ويجعله يرتد عن غيه ويترك الفساد والانحراف، فلا مانع منه ولا بأس به.

ولا يفوتنا هنا أن نوضح أنَّ المراد من رد التحية بالأحسن هو أن نعقب السلام بعبارات مثل «ورحمة الله» أو «ورحمة الله وبركاته».

ورد في تفسير «الدّر المنثور» أنّ شخصاً أتى النّبي تَبَكْلُهُ وقال: السّلام عليكم. فأجـابه النّبي تَبَكْلُهُ: وعليك السّلام ورحمة الله. ثمّ جاء. آخر وقال: السّلام عليكم ورحمة الله.

فأجابه النّبيﷺ وعليك السّلام ورحمة الله وبركاته، فجاءه ثالث وقال: السّلام عليك ورحمة الله وبركاته، فقال النّبيﷺ: «وعليك» \_وعندما سئل عن علّة هذا الجواب القصير، قال: إنّ القرآن يقول: إذا حيّيتم بتحيّة فحيّوا بأحسن منها، ولكنك لم تبق شيئاً».<sup>7</sup>

وفي الحقيقة أنَّ الرَّسوليَّنَبُوَ لَهُ قد ردَّ التحيّة بأحسن منها في الموردين السابقين، أمَّــا في المورد الثّالث ردّها بالمساوي كلمة «وعليك» تعني أنّ كل ما قلتَه لي مردود عليك. حك23

ٱللَّهُ لَآ إِلَىه إِلَى هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ لَارَيَّبَ فِي هُوَمَن أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ٢

## الأفسير

جاءت هذه الآية مكملة لما سبقتها ومقدمة لما تليها من آيات، فالآية السابقة بعد أن أمرّت بردّ التحيّة قالت: **(بنّ الله كان على كل شي. حسيبا).** 

والآية موضوع البحث تشير إلى قضية غيبيَّة مهمَّة هي قضية يوم البعث والحساب، حيث محكمة العدل الإلهيَّة العامَّة للبشر أجمعين، وتقرنها بمسألة التوحيد الذي هو ركن آخر من أركان الإيمان **(الله لالِه لِلَّا هوليجمعنَّكم لِلن يوم القيامة لاريب فيه)**.

وعبارة **(ليـجمعنّكم)** تدلّ على الشمولية لكل البشر من أوّلهم حتى آخرهم، حــيث سيجمعون «كلّهم» في يوم واحد هو يوم الحشر والقيامة.

وفي موضع آخر من القرآن (الآيتان ٩٣ و ٩٤ من سورة مريم) أشير أيـضاً إلى هـذه الحقيقة ... حقيقة بعث جميع عباد الله ـ من سكن منهم على هذه الكرة الأرضية أو عـلى كرات أخرى ـ في يوم واحد.

وعبارة ﴿لاريب فسيه﴾ الواردة في الآية وفي آيات أخرى، إنَّا هـي إشـارة إلى الأدلة القطعية البديهية على وقوع يوم القيامة، مثل دليل «قـانون التكـامل» و«حكـمة الخـلق» و«قانون العدل الإلهي»، المذكورة بالتفصيل في مبحث المعاد.

وتؤكد الآية في نهايتها على حقيقة أنّ الله هو أصدق الصادقين: ﴿وهِنْ لَصدق مـن الله حديثا) من هنا لا يجوز أن يساور أحد الشك فيا يعد به الله من بعث ونشور وغيره من الوعود، فالكذب لا يصدر إلّا عن جهل أو ضعف وحاجة، والله أعـلم العـالمين، وإليـه سبحانه يحتاج العباد دون أن يحتاج هو إلى أحد مطلقاً، فهو مـنزّه عـن صفات الجـهل والضعف والعجز، ولذلك فهو أصدق الصادقين، بل إنّ الكذب بـالنسبة إلى الله تـعالى لا مفهوم له إطلاقاً. فَحَالَكُوْفِى ٱلْمُنْفِقِينَ فِتَتَيْنِ وَٱللَّهُ أَزَكَسَهُم بِمَاكَسَبُوَا أَتُرِيدُونَ أَن تَهَدُواْمَنَ أَضَلَ ٱللَّهُوَمَن يُضِلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ,سَبِيلَا ۞

# سبب النزول

نقل جع من المفسّرين عن ابن عباس أنّ نفراً من أهل مكّة من الذين كانوا قد أظهروا الإسلام امتنعوا عن ترك مجاورة ومداهنة المنافقين، وأحجموا لذلك عن الهجرة إلى المدينة، وكان هؤلاء في الحقيقة يساندون ويدعمون عبدة الأوثان المشركين، إلا أنّهم اضطروا في النهاية إلى المنروج من مكّة (وساروا مع المسلمين حتى وصلوا إلى مشارف المدينة، ولعلّهم فعلوا ذلك لدرء الفضيحة عن أنفسهم أو بهدف التجسس على المسلمين المهاجرين) وكانوا يظهرون الفرح لانطواء حيلتهم على المسلمين، كما حسبوا أن دخولهم إلى المدينة سوف لا يتعترضه أي مشاكل من قبل الآخرين - لكن المسلمين إنتبهوا إلى حقيقة هؤلاء، غير أنّهم انقسموا إلى فئتين، فئة منهم رأت ضرورة طرد أولئك النفر من المنافقين الذين كمانوا في المقيقة يدافعون عن المشركين أعداء الإسلام، والفئة الثانية من المسلمين الذين كانوا في المقيقة يدافعون عن المشركين أعداء الإسلام، والفئة الثانية من المسلمين الذين كانوا في يكن محاربة أو طرد من يشهد لله بالوحدانية ولمحمد عينيًا إلى بالتبوة الذين كانوا في المناجتهم يرون ظاهر الأمور دون باطنها، وخالفوا طرد المنافقين واعترضوا بزعمهم أنّه لا المتياحة من علم الأمور دون باطنها، وخالفوا طرد المنافقين واعترضوا بزعمهم أنه لا الما المنابعة من يشهد لله بالوحدانية ولمحمد عيني أنه بالنوة، وقالوا: أنّه لا يمكن استباحة دماء هؤلاء لمحرد عدم هجرتهم مع المسلمين: فنزلت هذه الآية الكرعة وهي تلوم النئة الأخيرة على خطئها، وترشدها إلى طريق الحق الصواب<sup>1</sup>.

ରେସ

١. ذكرت أسباب أخرى لنزول هذه الآية والآيات التي تلبها، وقيل أنها نزلت في واقعة أحد بينما الآيات التالية تتحدث عن الهجرة ولا تنسجم مع هذا القول، بل تسنجم مع سبب النزول الذي ذكرناه أعلاه. تفسير درالمنثور، ج ٢، ص ١٩٠.

#### التفسير

استناداً إلى سبب النزول الذي ذكرناه، تتّضح لنا الصّلة الوثيقة بين هذه الآية والآيات التي تليها، وكذلك الآيات السابقة التي تناولت مواضيع وقضايا عن المنافقين.

فهذه الآية تخاطب في البداية المسلمين وتلومهم على انقسامهم إلى فئتين، كل فئة تحكم بما يحلو لها بشأن المنافقين، حيث تقول: ﴿فما لكم في العنافقين فئتين» ( وتنهى المسلمين عن الاختلاف في أمر نفر أبوا أن يهاجروا معهم، وتعاونوا مع المشركين، وأحجموا عس مشاركة المجاهدين، فظهر بذلك نفاقهم، ودلت على ذلك أعمالهم، فلا يجوز للمسلمين أنّ ينخدعوا بتظاهر هؤلاء بالتوحيد والإيمان، كما لا يجوز لهم أن يشفعوا في هؤلاء، وقد أكّدت الآية السابقة أن: **(من بشفع ففامة مينة يكن له كفل منها»**.

و تبيَّن الآية بعد ذلك: إنَّ الله قد سلب من هؤلاء المنافقين كل فرصة للنجاح، وحرمهم من لطفه وعنايته بسبب ما اقترفوه وإنَّ الله قد قلب تصورات هؤلاء بصورة تامّة فأصبحوا كمن يقف على رأسه بدل رجليه: **﴿والله لَرَكَسِهِم بِمَاكَسِوْلَهُ** <sup>آ</sup>.

وتدل عبارة «بماكسبوا» على أنّ كل ارتداد أو خروج عن جادة الحقّ وطريق الهداية والسعادة والنجاة، إنّما يتمّ بعمل الإنسان وفعله، وحين ينسب الإضلال إلى الله سبحانه عزّوجلّ، فذلك معناه أنّ الله القدير الحكيم يجازي كل إنسان بما كسبت يداه ويثيبه بقدر ما يستحق من ثواب.

وفي الختام تخاطب الآية أولئك البسطاء من المسلمين الذين انتقسموا على أنتقسهم وأصبحوا يدافعون لسذاجتهم عن المنافقين، فتؤكد لهم أنّ هداية من حرمه الله من لطنفه ورحمته بسبب أفعاله الخبيئة الشنيعة أمر لا يمكن تحقيقه، لأنّ الله قد كتتب على هؤلاء المنافقين ما يستحقونه من عذاب وضلال وحرمان من الهداية والنجاة **«أتريدون أن تهدوا من أضل الله ومن يضلل الله فان تجدله سبيلا»**.

إذ أنَّ عمل كل شخص لا ينفصل عنه... وهذه سنة إلهية... فكيف يؤمل في هداية أفراد امتلات أفكارهم وقلوبهم بالنفاق، واتجهت أعمالهم إلى حماية أعداء الله؟! إنَّه أمل لا يقوم على دليل.<sup>T</sup>

 ٩. في هذه الجملة، جملة أخرى محذوفة تتضح لدى الإمعان في الأجنزاء الأخبري من الآية والشقدير: (فمالكم تفرقتم في المنافقين فئتين ...).
 ٢. «أركسهم» من «ركس» وهو قلب الشيء على رأسه، وتأتي أيضاً بمعنى ردّ أوّل الشيء إلى آخره.
 ٣. راجع ذيل الآية ٢٦ من سورة البقرة من هذا التّفسير بحث عن الهداية والضلالة. ۅَڎؙۅڶۅؘؾڬڣؙٛۅڹؘػٵػڣؘۅؚڶڣؘؾۜػٛۅڹٛۏڹؘڛؘۅٙٱءؖڣؘڶڵٮؘؾۧڿؚۮؙۅٳ۫ڡؚڹۿ۪ؗؗ؋ٲۊؚڸؽؘٱءؘڂؾٞؽؠۘٵؚڿؚۯۅٳ ڣۣڛؘۑؚڽڶؚٱڵڹٙ؋ۣڣٳڹڐؘۅؘڵۊٙٵڣڂؙۮۅۿؠ۫ۅٱڦؾؗڶۅۿڋڿؾؚڎؙۅؘجدؾٞٛڡؙۅۿؠؖ۫ۅڵٮؘٛڂٞڿۮؙۅٳ ڡؚڹۿؠٞۅؘڸؾؘٵۅؘڵٳڹڝۣٙٳۧ۞

التفسير

لقد تحدثت الآية السابقة عن المنافقين الذين كانوا يحظون بحماية نـفر مـن المسـلمين البسطاء وشفاعتهم، وأوضحت أنّ هؤلاء المنافقين غرباء عن الإسلام، وهذه الآية تبيّن أنّ المنافقين لفرط انحرافهم وضلالتهم يعجبهم أن يجرّوا المسـلمين إلى الكـفر كـي لا يـظلّوا وحدهم كافرين: **(ودوالو تكفرون كما كفروا فتكونون سوا.)**.

ولهذا السبب فإنّ المنافقين أسوأ من الكفار، لأنّ الكافر لا يحاول سلب معتقدات الآخرين، والمنافقون يفعلون هذا الشيء ويسعون دائماً لإفساد المعتقدات، وهم بطبعهم هذا لا يليقون بصحبة المسلمين أبداً، تقول الآية الكريمة: **(فلاتتخذوا منهم أوليا.) إ**لّا إذا غيروا ما في أنفسهم من شرّ، وتخلوا عن كفرهم ونفاقهم وأعيالهم التخريبية.

ولكي يثبتوا حصول هذا التغيير، ويثبتوا صدقهم فيه، عليهم أن يبادروا إلى الهجرة من مركز الكفر والنفاق إلى دار الإسلام (أي يهاجروا من مكّة إلى المدينة) فتقول الآية: **(حتى يهاجروا في سبيل الله)** أمّا إذا رفضوا الهجرة فليعلم المسلمون بأنّ هولاء لا يرضون لأنفسهم الخروج من حالة الكفر والنفاق، وإن تظاهرهم بالإسلام ليس إلّا من أجل تمرير مصالحهم وأهدافهم الدنيئة ومن أجل أن يسهل عليهم التآمر والتجسس على المسلمين.

وفي هذه الحالة يستطيع المسلمون أن يأسروهم حسيمًا وجدوهم، وأن يسقتلوهم إذا استلزم الأمر، تقول الآية الكرية: ﴿فَإِنْ تَوَلُوا فَحُدُوهُم وَلَقْتَلُوهُم حَيْفٌ وَجَدْتَهُوهُم﴾.

و تكرر هذه الآية التأكيد على المسلمين أن يتجنّبوا مصاحبة هؤلاء المنافقين وأمثالهم فتقول: ﴿ولا تتخذوا هنهم وليا ولا نصيرا﴾. [ع

والقرآن في هذا الحكم يؤكّد حقيقة مصيرية للمجتمع، هي أنّ حياة أي مجتمع تمرّ بمرحلة إصلاحية لا يكن أن تستمر بصورة سليمة مالم يتخلص من جراثيم الفساد المتمثلة بهؤلاء المنافقين أو الأعداء الذين يتظاهرون بالإخلاص، وهم في الحقيقة عناصر مخربة هدامة تعمل في التآمر والتجسس على المجتمع ومصالحه العامّة.

والطريف هنا أنّ الإسلام ـ مع إهتمامه برعاية أهل الكـتاب من اليهـود والنـصارى وغيرهم ومنعه الظلم والعدوان عنهم ـ نراه يشدد كثيراً في التحذير من خـطر المـنافقين، ويرى ضرورة التعامل معهم بعنف وقسوة، ورغم تظاهرهم بـالإسلام يـصرح القـرآن بأسرهم، بل حتى بقتلهم إن استلزم الأمر.

وما هذا التشديد إلّا لأنّ هؤلاء يستطيعون ضرب الإسلام تحت ستار الإسلام، وهذا ما يعجز عن أدانه أي عدو آخر.

**سؤال: ق**ديرى البعض أنَّ النَّبِي ﷺ كان يتحاشى قتل المنافقين كي لا يتهمه الأعداء بأنَّه يقتل أصابه، أو أنَّه لم يقتلهم حتى لا يستغل الآخرون هذا الأمر فيقتلون كل من يعادونه بدعوى أنَّه منافق، فكيف يتلاءم هذا الموقف مع الآية الشريفة.

**الجواب:** الحقيقة أنّ النّبيﷺ اتّبع هذا الأسلوب مع منافقي المدينة الذين لم يـظهروا العداء الصريح له أو للإسلام، بينما اتّبع مع منافتي مكّة الذين جهروا بعدائـهم للـمسلمين وساعدوا الكفّار عليهم أسلوباً غير هذا.

રુજ

إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَىٰ قَوْمِ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُم مِيثَنَّ أَوْجَاً وَكُمْ حَصِرَتَ صُدُورُهُمْ أَن يُقَائِلُوكُمْ أَوْيُقَائِلُوا قَوْمَهُمْ وَلَوْشَاءَ ٱللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمُ فَلَقَائِلُوكُمْ فَإِن فَلَمْ يُقَائِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ فَمَاجَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلَا ٢

# سبب التزول

وردت روايات عديدة تفيد أنَّ إثنتين من القبائل العربية في زمن النّبي يَتَبَلَيْ وهما قبيلتا «بني ضمرة» و«أشجع» كانت إحداهما وهي قبيلة بني ضمرة قد عقدت مع النّبي اتفاقاً بترك النزاع. وكانت القبيلة الثانية حليفة للقبيلة الأولى دون أن تعقد مثل هـذا الإتـفاق مع النّبي يَتَبَلَيْ، وتقول الروايات إنَّ بعض المسلمين أخذوا يشككون في وفاء «بني ضمرة» للمسلمين، واقترحوا على النّبي أن يهاجم هذه القبيلة قبل أن تبادر همي بسالهجوم عـلى المسلمين، فرد النّبي يَتَبَلَيْ قائلاً:

«كلًا، فإنَّهم أبر العرب بالوالدين، وأوصلهم للرِّحم، وأوفاهم بالعهد».

وبعد فترة علم المسلمون أنَّ قبيلة «أشجع» وعلى رأسها «مسعود بن رجيلة» قد وصلت حتى مشارف المدينة، وهي في سبعمائة رجل، فبعث النّبي تَنْبَيْ وفداً للتعرف على سبب مجيئهم إلى ذلك المكان، فأجابت هذه القبيلة بأنّها جاءت لكي تعقد اتفاقاً مع المسلمين مماثلاً لإتفاق «بني ضمرة» معهم، وما أن علم النّبي تَنْبَيْ بهذا الأمر حتى أمر أصحابه بأن يأخذوا مقداراً من التمر هدية لهذه القبيلة، ثمّ التق بهم النّبي تَنْبَيْ فأخبروه بأنّهم لعجزهم عن موازرة المسلمين في قتال الأعداء، ولعدم رغبتهم في المساركة في قتال ضد المسلمين، لما تربطهم بهم من صلة الجوار، لذلك يرومون عقد اتفاق أو ميثاق مع المسلمين بتحريم العدوان بينهما، فنزلت الآية المذكورة بهذا الشأن وهي تبيَّن للمسلمين ما يجب <u></u>[5

عليهم أن يفعلوه في مثل هذه الحمالة. ( ويقول مفسرون آخرون إنَّ قسماً من هذه الآية قد نزل في شأن قبيلة «بني مدلج» التي جاءت إلى النَّبي تَنَكَنُهُ وأخبرته أنَّها تريد الإتفاق معه على عدم اللجوء إلى العـدوان فـيا بينهها، وذلك لرغبتها في البقاء على الحياد تجاه المسلمين ودعوتهم.

الأفسير

# التّرميب باقتراع السّلم:

بعد أن أمر القرآن الكريم المسلمين في الآيات السابقة باستخدام العنف مـع المــنافقين الذين يتعاونون مع أعداء الإسلام، تستثني هذه الآية من الحكم المذكور طائفتين:

ا- من كانت لهم عهود ومواثيق مع حلفائكم ﴿إِلاَالَدْينَ يَصلُونَ لِلِّي قُومٍ بَيَنَكُمُ وَبِينَهُمُ مِيثَاقَ».

٢- من كانت ظروفهم لا تسمح لهم بمحاربة المسلمين، كسا أنَّ قدرتهم ليست على مستوى التعاون مع المسلمين لجاربة قبيلتهم ﴿ لَوَ جَاؤُوكُم حصرت صدورهم أن يسقاتلوكم لو يقاتلوا قومهم».

ومن الواضح أنّ أفراد الطائفة الأولىٰ يجب أن يكونوا مستثنين من هذا القانون احتراماً للعقود والعهود، وأمّا المجموعة الثانية \_وإن لم تكن معذورة، بل عليها أن تستجيب للحق بعد معرفته \_فقد أعلنت حيادها، ولذلك فمجابهتها يتعارض مع مبادىء العدالة والمروءة.

ولكي لا يستولي الغرور على المسلمين آزاء كل هذه الإنستصارات الساهرة، وكسي لايعتبروا ذلك نتيجة قدرتهم العسكرية وابتكارهم، ولا تسستفز مشساعرهم تجساه هذه المجموعات المحايدة تقول الآية: ﴿ولوهَا.الله لسلطهم عليكم فلقاتلوكم».

وهذا تذكير للمسلمين بعدم نسيان الله في كل إنتصار، وأن يتجنّبوا الغرور والعـجب حيال ما لديهم من قوّة، وأن لا يعتبروا العفو عن الضعفاء خسارة أو ضرراً لأنفسهم. وتكرر الآية في ختامها التأكيد بأنّ الله لا يسمح للمسلمين بالمساس بـقوم عـرضوا

> ١. تفسير مجمعالبيان، ج ٣. ص ١٥٣، ذيل الآية مورد البحث. ٢. تفسير مجمعالبيان، ج ٣. ص ١٥٢، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير العياشي، ج ١. ص ٢٦٢.

| 420                      | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                 | ۳]    |
|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| لصلح هنده،               | هم الصلح وتجنبوا قتالهم، وأنَّ المسلمين مكلفون بأن يـقبلوا دعـوة                 | علم   |
| ، فلم يقاتلوكم           | سافحوا اليد التي امتدت إليهم وهي تريد الصلح والسلام <b>﴿فَانَ لَعَنْزَلُوَكَ</b> | ويھ   |
|                          | والإيكم السلم قما جعل الله لكم عليهم سبيلاً ﴾ .                                  | وألقر |
| م بعبارة « <b>إلت</b> اء | يلفت النظر أنَّ القرآن في هذا الموضع ومواضع أخرى يذكر مقترح السلا                |       |

يست الصل ال المرادي في مساء الوضع والواضع الحري يصر مصلى المسلم، وقد يكون ذلك إشارة إلى التباعد بين الجانبين المتنازعين قبل الصلح، حتى أنَّ أحد الجانبين يطرح اقتراحه باحتياط وعن بعد ليلقيه على الجانب الآخر.

8003

سَتَجِدُونَ ءَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُوا فَوَمَهُمْ كُلَّ مَارُدُّوَا إِلَى ٱلْفِنْنَةِ أَرْكِسُوا فِيهَا فَإِن لَمْ يَعْتَزِلُو كُرُويُلْقُوا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَيَكُفُوا أَيْدِ يَهُ مَ فَضُدُوهُم وَاقْدُلُوهُمْ حَيْثُ نَقِفْتُمُوهُمْ وَأَوْلَةٍ كُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَنَا مَبِينَا ()

# سبب الأزول

لقد ذكروا أسباباً مختلفة لنزول هذه الآية، وأشهرها هو أنّ نفراً من أهل مكّة كانوا حين يحضرون عند النّبي يَنْظَاهرون بالإسلام كذباً وخداعاً، وما أن يرجىعوا إلى قـريش يعودون لعبادة الأصنام، وقد انتخب هؤلاء هذا النوع من السلوك درءاً لخطر المسلمين وخطر قريش عن أنفسهم، بالإضافة إلى سعيهم لإمرار مصالحهم لدى الطرفين، فـنزلت هذه الآية وأمرت المسلمين بالتعامل مع هؤلاء بعنف وشدّة.<sup>(1</sup>

### التفسير

#### عقاب ذي الومهين:

إنَّ هذه الآية تصور لنا طائفة من الناس نقيض تلك الطائفة التي تحدثت عنها الآية السابقة وأمرت بقبول الصلح منها، والطائفة تتشكل من أفراد نفعيين إنـتهازيين، هسّهم الوحيد تحقيق مصالحهم والتحرك بحرية تامّة لدى المسلمين، وقريش عن طريق الرياء والخيانة والخداع، والتظاهر بتأييد واتباع الجانبين والتعاون معهما، وفي هذا المجال تـقول الآية الكرية: **(ستجدون آخرين يريدون أن باهنوكم وياهنوا قومهم)**.

وهؤلاء حين تسنح لهم الفرصة ينقلبون على أعقابهم ويـنغمسون في الفـتنة والشرك نكساً على رؤوسهم **(كل ما رذوا إلى الفتنة** أر**كسوا فيه**ا).

. تفسير مجمع البيان، ج ٢. ص ١٥٤، ذيل الآية مورد البحث.

وعمل هؤلاء وسلوكهم على عكس سلوك الطائفة السابقة التي أرادت أن تبقى عـلى الحياد فقد تجنبت الفئة السابقة إيذاء المسلمين، أمّا هذه الأخيرة فقد انطوت سريرتها على إيذاء المسلمين والوقوف ضدّهم.

وقد اشترط القرآن الكريم على هذه الطائفة ثلاثة شروط من أجل أن تبق في مأمن من إنتقام المسلمين، وهذه الشروط هي: إعتزال المسلمين، أو مصالحتهم، أو الكف عن إيذائهم حيث تقول الآية الكرية: **إفإن لم يستزلوكم ويلقو***ا لإيكم السّلم ويكفّوا أيديهم 4.* 

وإذا رفضت هذه الطائفة الشروط المذكورة وأصرت على العصيان والتمرد، فالمسلمون مكلّفون عند ذلك بإلقاء القبض على أفرادها وقتلهم أينا وجدوا، كما تقول الآية: ﴿فَحَدُوهُمُ واقتلوهم حيف لقفتموهم ﴾.

ولما كانت الحجّة قد تمَّت على هؤلاء، تقول الآية في الخاتمة: ﴿وَلُولَئْكُم جَعَلْنَا لَكُم عَلَيْهِمُ سلطانا هيينا).

وقد يكون هذا التسلط في مجال الكلام والمنطق إذا تغلب منطق المسلمين على منطق المشركين والكافرين، وقد يكون سلطاناً مادياً ظاهرياً عليهم لأنّ الآية نزلت في وقت كان المسلمون يتمتعون فيه بقدر كاف من القوّة.

وتشير عبارة «ثقفتموهم» الواردة في الآية إلى احتياج المسلمين إلى الدقّة والمهارة في التعرف على هذه الفئة المنافقة الخطيرة، لما لها من قابلية عـجيبة عـلى التـلون والخـداع والإنفلات من العقاب، فعبارة «ثقفتموهم» مشتقة من المصدر «ثقافة» الذي يعني الحصول على شيء باستخدام الدقّة والمهارة، بينها الفعل «وجد» يعني الحصول على الشيء بصورة مطلقة.

#### રુજ

الآية

ۅَمَاكَانَ لِمُؤْمِنَ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَنُا وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَنُا فَنَحَرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَمَةً إِلَىٰ أَهْ لِهِ إِلَا أَن يَصَكَ قُوا فَإِن كَان مِن قَوْمٍ عَدُوٍ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنةٍ وَإِن حَكان مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ وَتَبَةٍ مُسَلَمةً إِلَىٰ أَهْ لِهِ وَتَعْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ مُؤْمِنَ أَهْ يَحِدَ فَصَحِيمُ مُنْ مَن أَن يَعْتَ وَمَن أَوْ مَن مَن مَنْ اللَّهُ وَعَالَةً مُنَا لَهُ عَلِيهُ مَن لَهُ مَعْ مَن أَن يَعْتَ مَن أَن اللَهُ عَلَيْهُ مُعَالًا مَن مَ

# سبب اللزول

ذكروا أنّ مشركاً من أهل مكّة وهو «العارث بن زيد» كان يعذب أحد المسلمين ـ ولفترة طويلة ـ بالتعاون مع أبي جهل، وكان اسم هذا المسلم «عياش بن أبي ربيعة» ولم يكن تعذيبه بسبب جرم إقترفه، بل كان يعذب لجرّد أنّه آمن بـ الإسلام، وبـعد هـجرة المسلمين إلى المدينة هاجر «عياش» إليها، فصادف يوماً «الحارث بن زيـد» في إحـدى طرقات المدينة فقتله ظنّاً منه أنّه ما زال عدواً للمسلمين، ولم يكن على علم بأنّ الحارث كان قد تاب وأسلم، فعلم النّبي تَنْشُ بهذا الحادث، فنزلت الآية الشريفة وهي تبيّن حكم مثل هذا القتل الناتج عن الخطأً

# التفسير

## أمتام القتل النَّاتِم عن المَطأ:

لقد أطلقت الآية السابقة أيدي المسلمين في المنافقين الذين كانوا يشكّلون خطراً كبيراً

تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ١٥٦، ذيل الآية مورد البحث.

على الإسلام، وسمحت لهم حتى بقتل أمثال هؤلاء المنافقين، ولكن تفادياً لاستغلال هذا الحكم استغلالاً سيّتاً، ولسد الطريق أمام الأغراض الشخصية التي قد تدفع صاحبها إلى قتل إنسان بتهمة أنّه منافق، وأمام أي تساهل في سفك دماء الأبرياء، بيّنت هذه الآية والتي تليها أحكام قتل الخطأ وقتل العمد، لكي يكون المسلمون على غاية الدقّة والحذر في مسألة الدّماء التي تحظى باهتام بالغ في الإسلام، تقول الآية الكرية: ﴿وماكان لعوّمن أن يقتل مؤمناً

هذه الآية تقرر في الواقع حقيقة من الحقائق، فالمؤمن لا يسمح لنفسه إطلاقاً أن يسفك دماً بريئاً، لأنّ المشاعر الإيمانية تجعل من الجماعة المؤمنة أعضاء جسد واحد، وهل يقدم عضو في جسد على قطع عضو آخر إلّا خطاً! من هذه الحقيقة يتّضح أنّ مرتكب جسريمة القتل متهم أوّلاً في إيمانه.

وعبارة «إلّا خطأً» لا تعني السماح بإر تكاب قتل الخطأ! لأنّ مثل هذا القتل لا يكون عن قرار مسبق، ولا يكون مر تكبه حين الإر تكاب على علم بخطأه أنّها ــ إذن ــ تقرير لحقيقة عدم إر تكاب المؤمن مثل هذه الجريمة إلّا عن خطأ.

ثمّ تبيِّن الآية الكريمة غرامة قتل الخطأ، وتقسمها إلى ثلاثة أنواع:

فالنّوع الأوّل: هو أن يحرر القاتل عبداً مسلماً، ويدفع الديّة عن دم القتيل إلى أهله إذا كان القتيل ينتمي إلى عائلة مسلمة **﴿ومن قتل مؤمنا خطأ فتحريررقبة مؤمنة ودية مسلّمة إلى** أهله ﴾ فإذا وهب أهل القتيل الديّة و تصدقوا بها له فليس على القاتل أن يدفع شيئاً: **﴿لِلَا أَن** يصدّقول ﴾.

والنّوع الثّاني: من غرامة قتل الخطأ يكون في حالة ما إذا كان القتيل مسلماً، ولكن من عائلة معادية للإسلام ويجب في هذه الحالة عتق عبد مسلم ولا تدفع الديّة إلى أهل القتيل فؤان كان من قوم مدولكم وهو مؤمن فتحرير رقبة مومنة ﴾، لأنّ الإسلام يرفض تعزيز الحالة المالية لأعدائه، بالإضافة إلى ذلك فإنّ الإسلام قد قطع الصلة بين هذا الفرد وعائلته المعادية للإسلام، فلا معنى إذن لجبران الخسارة.

**أما النّوع الثّالث:** من غرامة القتل الناتج عن الخطأ، فيكون في حالة كون القتيل مـن عائلة غير مسلمة لكن بينها وبين المسلمين عهداً وميثاقاً، في مثل هذه الحالة أمر بدفع ديّة القتيل إلى أهله، كها أمر \_أيضاً \_بتحرير عبد من العبيد المسلمين احتراماً للعهود والمواثيق [ع

واختلف المفسّرون في قتيل الحالة الثالثة، هل يجب أن يكون من المسلمين، أم أن الحكم يشمل غيرهم من الكفّار الذميين؟ <sup>(</sup>

وظاهر الآية والروايات التي وردت في تفسيرها تدل على أنَّ المقصود فيها هو القتيل «المسلم».

كما اختلف المفسّرون في جواز دفع الديّة إلى أهل القتيل غير المسلمين. حيث إنّ الديّة تعتبر جزءاً من الإرث، والكافر لا يرث المسلم. ولكن ظاهر الآية يدل على وجوب دفع الدية إلى أهل مثل هذا القتيل، وذلك تأكيداً من الإسلام لاحترامه للعهود والمواثيق.

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ الديّة تدفع في هذه الحالة إلى المسلمين من ورثة القتيل دون الكافرين منهم معتمدين على أنّ الكافر لا يرث المسلم وأنّ الديّة هـي جـزء مـن الإرث، وقد وردت إشارات إلى هذا المعنى في بعض الروايات أيضاً.

بينها ظاهر الآية يدل على أن الورثة ليسوا من المسلمين، وذلك حين تقول: **﴿من قوم بينكم وبينيمم سيثاق...>** لأن العهود والمواثيق كانت في ذلك الزمان بـين المسـلمين وبـين غيرهم، ولم تكن بين المسلمين أنفسهم ـ حينذاك ـ عهود أو مواثيق، (وهنا يجب الإمعان والتدقيق كثيراً في الأمر).

وتستطرد الآية في بيان الحكم فتتطرق إلى أولئك النفر من المسلمين الذين يرتكبون القتل عن خطأ، ولا يسعهم – لفقرهم – دفع المال دية عن القتيل، كما لا يسعهم شراء عبد لتحرير رقبته غرامة عن إرتكابهم للقتل الخطأ، وتبيَّن حكم هؤلاء، وتعلن أنّهم يجب أن يصوموا شهرين متتابعين غرامة عن القتل الخطأ الذي إرتكبوه، بدلاً من الديّة وتحرير الرقبة، وقد اعتبرت ذلك نوعاً من تخفيف الجزاء على الذين لا يطيقون الغرامة المالية وتوبة منهم إلى الله، علماً أنّ جميع أنواع الغرامات التي ذكرت في الآية عن القتل الخطأ، إنّا هي توبة وكفارة للذنب المرتكب في هذا الجال، والله يعلم بخفايا الأمور وقد أحاط علمه بكل شيء حيث تقول الآية: فحض لم يجد قصيام فهرين متتابعين توبة من الله وكان للله عليما حكيماً».

۳]

#### ہموٹ

لقد وردت في الآية \_موضوع البحث \_أمور عديدة يجدر الإنتباء إليها وهي: ١-ذكرت الآية ثلاثة أنواع من التعويض عند حصول قتل عن خطأ، وكل نوع في حدّ ذاته تعويض عن الخسارة الناجمة عن هذا القتل.

فتحرير رقبة عبد مسلم يعتبر تعويضاً عن خسارة اجتماعية ناتجة عن القتل الواقع على إنسان مسلم، إذ بعد أن خسر المجتمع فرداً نافعاً من أفراده بسبب وقوع القتل عليه، حصل على تعويض مماثل وذلك بدخول إنسان نافع آخر بين أفراده عن طريق التحرير.

وأمّا التعويض المادي «الدية» فهو مقابل الخسارة المادية التي لحقت بأهل القتيل نتيجة فقدهم إياه، والحقيقة أنّ الدية ليست ثمناً لدم القتيل المسلم البريء، لأنّ دمه لا تـعادله قيمة، بل هي ـوكما أسلفنا ـنوع من التعويض عن خمارة مادية لاحقة بذوي القتيل بسبب فقدانه.

وأمّا الخيار الثّالث الوارد في حالة تعذر تقديم التعويض المادي، فسيتمثل في صميام شهرين متتابعين يقوم به القاتل، فهو تعويض أخلاقي ومعنوي لخسارة معنوية لحقت بالقاتل نفسه بسبب إرتكابه لحادث قتل، فالكفّارة تتحقق في الدرجة الأولى في تحرير رقبة مؤمنة، فإن عجز القاتل فصيام شهرين متتابعين و يجب الإنتباء هنا إلى أن تحرير العبيد يعتبر بحدً ذاته عبادة، لما له من أثر معنوي على العبد الذي يتحرر من قيود الرق.

٢- ورود عبارة ﴿ لِأَ لَن يَصدَقُولَهُ بِالنسبة إلى أهل القتيل الذين هم من المسلمين، أي أن يتنازلوا عن «ديّة» قتيلهم، حيث لم ترد هذه العبارة بالنسبة لغير المسلمين \_ وسبب ذلك واضح، وهو لأنّ الأرضية للصفح والعفو متوفرة لدى المسلمين حيال أمثالهم، بينما لا تتوفر مثل هذه الأرضية لدى غير المسلمين . والعفو متوفرة لدى المسلمين حيال أمثالهم، بينما لا تتوفر مثل هذه الأرضية لدى غير المسلمين . والعفو متوفرة لدى المسلمين حيال أمثالهم، ينها لا تتوفر أو من المسلمين . والمح، وهو لأنّ الأرضية للصفح والعفو متوفرة لدى المسلمين حيال أمثالهم، بينما لا تتوفر مثل هذه الغربين علي المسلمين .

٣- وممّا يجلب الإنتباء أنّ الحالة الثالثة الواردة في الآية موضوع البحث، قد قدمت كفارة الديّة على كفارة التحرير، وهذه الحالة تتناول مسألة القتل الخطأ الواقع على شخص لا ينتمي أهله إلى الإسلام، بينا الحالة الأولى \_ التي كان القتيل فيها من عائلة إسلامية \_ تقدمت فيها كفارة التحرير على كفارة الديّة.

ويمكن الإستنتاج من هذا التقديم والتأخير أن مسألة دفع الدية في موعد متأخر بالنسبة

سورة النساء / الآية ٩٢

للمسلمين فيما بينهم، لا تترك أثراً سلبياً عليهم في الغالب بيبما لوكان أهل القتيل من غير المسلمين لوجب التعجيل في دفع الديّة \_ أوّلاً \_ إتقاءً للفتنة، ولكي لا يفسّر أهل القستيل وقومه مسألة القتل الحاصلة بأنّها نقض للعهد من جانب المسلمين.

٤- لم تحدد الآية الكريمة مقدار الديّة أو مبلغها في أي من الحالات الشلائة المذكورة، ويستنتج من هذا أنّ مسألة التحديد هذه إنّما أوكلت إلى السنة التي عينت بالفعل مقدارها الكامل بألف مثقال من الذهب، أو بمائة بعير، أو مائتين من البقر، ويكن أن يكون ثمن هذه الأنواع مالاً إذا حصل إتفاق بين طرفي القضية، (وبديهي أن تخصيص الذهب أو نوع من أنواع الماشية دية عن القتل، إنما هو سنّة إسلامية تستند مبرراتها على الأمور الطبيعية لا الوضعية المتغيرة بتغير الزمان).

٥- قد يرد هذا الوهم لدى البعض بأنّ القتل الواقع خطأ، يجب أن لا يكون بإزائه غرامة أو عقوبة، لأن القاتل لم يرتكب جريمة عن عمد أو سبق إصرار وإن الخيطاً لا عمقوبة أو غرامة مالية عليه.

وجواب هذا \_ أو توضيحه \_ هو أن القتل، دون سواه من الجرائم، تدخل فيه قضية بالغة الأهميَّة وهي قضية الدم المراق فيها والحياة الإنسانية التي تسلب عضو من أعضاء المجتمع... ولكي يبيَّن الإسلام اهتامه الكبير بحياة الأفراد. ويدفع معتنقيه إلى التزام الحيطة والحـ ذر الدقيقين لعدم التورط في إر تكاب مثل هذه الأخطاء، شدد في مسألة الغـراسة والعـقوبة حرصاً منه على حياة أفراد المجتمع، ولكي لا يصبح الخطأ عذراً يتوسل به من شاء في إهدار دماء الأبرياء من الناس.

والعبارة الأخيرة من الآية الكريمة التي هي **«توبة من للله...»** قد تكون إشارة إلى أنَّ وقوع الخطأ يكون غالباً بسبب التهاون وقلَّة الحذر، وأنَّ الخطأ إذا كان كبيراً كالقتل ـ يجب التعويض عنه أوَّلاً وإرضاء أهل القتيل لكي تشمل القاتل أو الخاطىء بـعد ذلك التـوبة الإلهيّة.

## سبب اللزول

ذكروا أنّ «المتيس بن صبابة الكنائي» كان قد وجد قاتل أخيه «هشام» في محلة بني النجار، وأخبر النّبي تميلاً بهذا الأمر، فبعنه النّبي تميلاً مع «قيس بن هلال المهري» إلى زعماء بني النجار يأمرهم أن يسلموا قاتل «هشام» إلى أخيه «المقيس» وإن لم يكن لهم علم به أو بمكاند فليدفعوا إلى «المقيس» ديّة أخيه القتيل، فدفع بنو النجار الديّة لعدم علمهم بمكان القاتل، فأخذ «المقيس» الديّة وتوجه إلى المدينة مع «قيس بن هلال المهري» إلا أنّه في القاتل فأخذ «المقيس» الديّة وتوجه إلى المدينة مع «قيس بن هلال المهري» إلا أنّه في الطريق راودته نعرة من نعرات الجاهلية، فظن أنّه قد جلب على نفسه العار بقبوله المال بدل دم أخيه، فعمد إلى قتل رفيق سفره، أي قيس بن هلال الذي كان من قبيلة بني النجار، انتقاماً لدم أخيه على حسب ظنّه، ثمّ هرب «المقيس» إلى مكّة وار تد عن إسلامه، فاستباح النّبي تمالاً دم هذا القاتل، أي «المقيس» لي انته وقد نزلت هذه الآية في هذه الماسبة وهي تبيّن عقوبة مرتكب القتل العمد.<sup>1</sup>

الأفسير

عقوبة القتل العمد:

لقد بيّنت الآية السابقة عقوبة \_أو غرامة \_القتل الناتج عـن الخـطأ، وجـاءت الآيـة الأخيرة عقوبة القتل عن عمد وسبق إصرار، في حالة إذا كان القتيل من المؤمنين، وبما أنّ

تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ١٥٩، ذيل الآية مورد البحث.

[ع

جريمة قتل الإنسان من أعظم وأكبر الجرائم وأخطر الذنوب، وأنّ التهاون في مكافحة مثل هذه الجريمة يهدد أمن المجتمع وسلامة أفراده، الأمن الذي يعتبر من أهم متطلبات المجتمع السليم، لذلك فإنّ القرآن الكريم قد تناول هذه القضية في آيات مختلفة بأهميّة بالغة، حتى أنّه اعتبر قتل النفس الواحدة قتلاً للناس جميعاً، إلّا أن يكون القتل عقاباً لقتل مثله أو عقاباً لجريمة الإفساد في الأرض حيث يقول القرآن في هذا المجال: فر**من قتل نفسا بغير نفس أوفساد في الأرمن فكانها قتل الناس جميعاًه** <sup>1</sup>.

وقد قررت الآية ــ موضوع البحث ــ أربع عقوبات أخروية لمــر تكب القــتل العــمد. وعقوبة أخرى دنيوية هي القصاص، والعقوبات الأخروية هي:

١- الخلود والبقاء الأبدي في نار جهنم، حيث تقول الآية: ﴿وهن يقتل هـؤهنا هـتعهدا فجزاؤه جهنم خالدا فيها».

- ٢- احاطة غضب الله وسخطه بالقاتل: ﴿وَعَضَبَ لَللَّهُ عَلَيْهُ ﴾.
  - ٣-الحرمان من رحمة الله: ﴿ولعنه﴾.

٤- العذاب العظيم الذي ينتظره يوم القيامة: ﴿وَلَعَدْ لَهُ عَدْلُهَا عَقْيَحًا﴾ والملاحظ هــنا أنّ العقاب الأخروي الذي خصصه الله للقاتل في حالة العمد، هو أشدّ أنواع العذاب والعقاب بحيث لم يذكر القرآن عقاباً أشدّ منه في مجال آخر أو لذنب آخر.

أمّا العقاب الدنيوي الذي وردت تفاصيله في الآيــة ١٧٩ مــن ســورة البــقرة، فــهو القصاص، وقد تطرقنا إليه لدى تفسير هذه الآية في الجزء الأوّل من كتابنا هذا.

#### ہدثان

#### ١\_ جريمة القلل العمد والعقاب الأبدى

يرد سؤال في هذا المجال، وهو أنّ الخلود في العذاب قد ورد بالنسبة إلى من يموت كافراً، بينما قد يكون مرتكب جريمة القتل العمد مؤمناً، كما يحتمل أن يندم على ما إرتكبه من إثم ويتوب عن ذلك في الدنيا، ويسعى إلى تعويض وتلافي ما حصل بسبب جريمته، فكيف إذن يستحق مثل هذا الإنسان عذاباً أبدياً وعقاباً يخلد فيه؟

[٣

والجواب: إنَّ جواب هذا السؤل يشتمل على ثلاث حالات هي: ١-قد يكون المراد بقتل المؤمن ـ الوارد في الآية موضوع البحث ـ هو القتل بسبب إيمان الشخص، أي استباحة دم المؤمن، وواضح من هذا إنَّ الذي يعمد إلى إر تكاب جريمة قتل كهذه إنَّا هو كافر عديم الإيمان، وإلا كيف يمكن لمؤمن أن يستبيح دم أخيه المؤمن، وبناء على هذا يستحق القاتل الخلود في النار ويستحق العذاب والعقاب المؤبد، وقد نقل عسن الإمام الصادق الله حديث بهذا الفحوى .

٢. كما يحتمل أن يموت مرتكب جريمة القتل العمد مسلوب الإيمان بسبب تعمده قتل إنسان مؤمن بريء، فلا يحظى بفرصة للتوبة عن جريمته، فينال في الآخرة العذاب العظيم المؤبد.

٣ـ ويمكن أيضاً ـ أن يكون المراد بعبارة (الخلود» الواردة في الآية هــو العــذاب الذي يستمر لآماد طويلة وليس العذاب المؤبد.

ويمكن أن يطرح سؤال آخر ـ في هذا المجال ـ وهو هل أنَّ جريمة القــتل العــمد قــابلة للتوبة؟!

لقد ردّ جمع من المفسّرين بالنني صريحاً على هذا السؤال، وقالوا: إنّ هذه الجريمة التي ورد ذكرها في الآية موضوع البحث غير قابلة للتوبة مطلقاً، حيث أشــارت الروايــات الواردة في هذا الأمر إلى ذلك، فقد صرحت الروايات بأنّ لا توبة لقاتل المؤمن عمداً.

ولكن الذي نستنتجه من روح التعاليم الإسلامية، وروايات الأغَّة للمَّظِّ، وغيرهم من علماء الدين الكبار، وكذلك من فلسفة التوبة القائمة على أساس التربية والوقاية من الوقوع في الذنوب والخطايا في مستقبل الفرد المسلم ... المستخلص من ذلك كله هو أنَّه لا يوجد ذنب غير قابل للتوبة، لكن التوبة من بعض الذنوب تكون مقيدة بشروط قاسية جداً يصعب بل يستحيل أحياناً على الفرد تحقيقها.

والدليل على هذا الأمر هو قول القرآن الكريم: **ولن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفرها دون** ذلك لحن يشابه <sup>٢</sup>.

٨. فقد ورد في كتاب الكافي وتفسير العياشي في تفسير هذه الآية عن الإمام الصادق للظلم قوله: «إن من قتل مؤمناً على دينه فذلك المتعمد الذي قال الله تعالى في كتابه عنه: «وأعد له عذاباً عظيماً». أصول الكافي، ج ٧، ص ٢٧٥؛ وتفسير ألعياشي، ج ١، ص ٢٦٧.

107

وقد قلنا في تفسير هذه الآية: إنّها وردت في شأن العفو عن الذنوب بواسطة الشفاعة وما شاكل ذلك، ولكن المعروف أنّه حتى الشرك ـ ذاته ـ يعتبر من الجرائم والذنوب القابلة للتوبة، إذا تخلى الإنسان عنه وعاد فآمن بالله الواحد الأحد وأسلم وجهه لله، كما حصل للجاهليين الذين تخلوا عن شركهم وقبلوا الإسلام وتابوا إلى الله فعفا عـنهم وغـفرلهم ذنوبهم السابقة.

ويتبيَّن من هذا العرض الموجز أنَّ كل الذنوب \_ حتى الشرك \_ قابلة للتوبة، وتؤكَّد على ذلك الآيتان ٥٣ و ٥٤ من سورة الزمر حيث يقول تعالى: ﴿ لِنَّ الله يَفْفُر الذَنوب جميعاً لِنّه هو الفغور للرحيم \* وأنيبوا لِلي ربّكم وأسلموا له».

وقد ذكر بعض المفسّرين أنّ الآيات التي تتحدث عن غفران جميع الذنوب هي آيات عامّة قابلة للتخصيص ـ ولكن لا يمكن الحكم بصحة هذا القول، لأنّه يتناقض ومنطق هذه الآية التي اعتبرت التوبة نعمة ومنة من الله على المذنبين، وأكدت ذلك بالقرائن، لذلك لا يكن تخصيص هذه الآيات، فهي ـكما في الاصطلاح ـ تأبى التخصيص.

إضافة إلى ذلك كلَّه فقد يحتمل أن يلجأ مرتكب القتل العمد إلى التوبة، ويخلص الطاعة لله في بقية عمره، ويتجنب إرتكاب الذنوب ولا يعصي الله بعد ذلك، ولا يعمد إلى إرتكاب جريمة قتل مشابهة، فهل يصح أن ييأس التائب في مثل هذه الحالة من رحمة الله وعفوه ومغفرته؟ وهل يجوز القول بأن هذا الشخص مع توبته وندمه وسيبتى مشمولاً بعذاب الله المؤبد؟ إنَّ القول برفض توبة إنسان كهذا يكون مخالفاً لروح التعاليم الدينية السسامية التي جاء بها الأنبياء لتربية البشر وهدايتهم في جميع مراحل التاريخ.

والذي نلاحظه في تاريخنا الإسلامي، هو أنّ النّبي تَبْرَقَة قد عفا عن أخطر الجرمين من أمثال «وحشي» الذي قتل «حمزة بن عبد المطلب» عم النّبي تَبْرَقَة وقبل النّبي توبته، وكذلك لا يمكن القول بأن إرتكاب جريمة القتل في حال الشرك يختلف عنه في حال الإيمان، بحيث يقال باحتال التغاضي والعفو عن الجريمة في الحالة الأولى، وعدم احتاله في حالة الإيمان. وقد سبق أن علمنا أن ليس هناك ذنب أعظم من الشرك بالله، وعرفنا أنّ هذا الذنب \_ أيضاً \_ قابل للتوبة وان الله يعفو عن المشرك إذا تاب عن شركه واعتنق الإسلام ... فكيف \_ والحالة هذه \_ يمكن القول بأنّ جريمة القتل العمد \_ التي لم يذكر القرآن أنّها أعظم الجسرانم ليست قابلة للتوبة أو العفو؟ إنَّ قولنا بأنَّ جريمة قتل العمد قابلة للتوبة والعفو لا يقلل من عظم خطورة هذه الجريمة، وقبول التوبة في هذا المجال لا يعني أنَّ التوبة متيسرة بسيطة في مثل هذه الحالة، بل إنَّها من أصعب الأمور، وهي إن أريد تحقيقها ـ تحتاج إلى بذل وتضحيات كبيرة للـتعويض عـما خلفته الجريمة من آثار خطيرة وسيئة على المجتمع، والتعويض في هذا المجال ليس بـالأمر اليسير <sup>(</sup> ولكننا أردنا من ذلك أن نبيَّن أن باب التوبة ليست مغلقة على من تساب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدى، حتى لو كان قد ارتكب في وقت من الأوقـات جـريمة كـالقتل المتعمد.

## ٢\_ما هي أنواع القتل؟

٣]

لقد قسم الفقهاء القتل إلى ثلاثة أنواع: كما ورد في كتب القصاص والديات، وقد استندوا في هذا التقسيم على ما استلهموه من الآيات القرآنية والروايات والأحساديث الواردة في هذا المجال ... وهذه الأنواع هي:

۱-القتل العمد. ۲-القتل شبه العمد. ۳-القتل الخطأ.

والقتل العمد هو الذين يحصل باستخدام وسائل القتل مع وجود سبق إصرار على إرتكاب هذه الجريمة، مثل أن يعمد إنسان إلى قتل إنسان آخر مستخدماً في ذلك وسائل كالسكين أو العصي أو الحجارة أو غير ذلك من الوسائل القاتلة.

أمّا القتل شبه العمد فهو الذي يكون مسبوقاً بإصرار القاتل على إيـذاء القــتيل دون استهداف قتله، فيؤدّي الإيذاء إلى القتل، كأن يضرب شخص شخصاً آخر، دون أن يقصد قتله، فيؤدّي الضرب إلى قتل المضروب.

والقتل الخطأ هو القتل الذي يحصل دون أن يكون لدى القساتل سسبق إصرار عسلى إرتكاب هذه الجريمة، ولم يكن يهدف إلى إيذاء القتيل، ويحدث هذا ــ مثلاً ــ لدى محاولة

١. إنَّ الآيات التي وردت في بيان خطورة قتل الأبرياء لها أثر يهز الإنسان من الأعماق، وفي حديث عــن الرَّسولُ عَنَبُوْلُهُ أنه قال: «لزوال الدنيا أهون على الله من قتل امرىء مسلم» وقال عَنبُوْلُهُ أيضاً: «لو أنَّ رجلاً قتل بالمشرق وآخر رضي بالمغرب لأشرك في دمه» من تفسير العنار، ج ٥، ص ٣٦٢.

| <u>ح]</u> | ٢٥ سورة النساء / الآية ٩٣                                                 |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------|
|           | سان اصطياد بعض الحيوانات بنوع من أنواع السلاح، فبدل أن يقع السلاح في الحي |
|           | بهواً على إنسان آخر فيقتله.                                               |
|           | وقد رودت الأحكام المختلفة لهذه الأنواع الثلاثة من القتل في الكتب الفقهية. |
|           | 8003                                                                      |

.

الآية

يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِذَاضَرَ شَمْفِ سَبِيلِ ٱللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا نَقُولُوا لِمَن ٱلْقَى إِلَيْ حَصُمُ ٱلسَّلَام لَسْتَ مُؤْمِنَا تَبْتَعُونَ عَرَض ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّني افَعِندَ ٱللَّهِ مَعْانِعُ حَيْدَةٌ كَذَلِكَ حُنتُم مِن قَبْلُ فَمَتَ ٱللَّهُ عَلَيْحَمُ فَتَبَيَّنُوا أَيْ كَالَةً كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا <sup>(1)</sup>

## سبب النزول

لقد ذكرت الرّوايات والتفاسير الإسلامية أسباب عدة لنزول هذه الآية، وكلها تتشابه مع بعضها الآخر، ومن ذلك أنّ الرّسول تَنْتُمُ حين عاد من واقعة خيبر بعث أسامة بن زيد مع جمع من المسلمين إلى يهود كانوا يسكنون في قرية فدك، من أجل دعوتهم إلى الإسلام أو الإذعان لشروط الذمّة، مرداس اليهودي، وهو أحد الذين عرفوا بقدوم جيش الإسلام وكان قد أخذ أمواله وأولاده ولجأ بهم إلى أحد الجبال، هبّ لاستقبال المسلمين وهو يشهد يوحدانية الله ورسالة النّبي تَنَتَّلَ، وقد ظن أسامة بن زيد أن هذا اليهودي يتظاهر بالإسلام خوفاً على نفسه وحفظاً لماله وأنه لا يبطن الإسلام في الحقيقة فعمد أسامة إلى قتل هذا اليهودي واستولى على أغنامه، وما أن وصل نبأ هذه الواقعة إلى النّبي تَنَتُر تأثراً شديداً منها وقال تَنتَّلُ ما معناه إنّ أسامة لم يكن ليعرف ما في نفس هذا لإنسان فلعله كان قد أسلم منها وقال تَنتَلُ ما معناه إنّ أسامة لم يكن ليعرف ما في نفس هذا لإنسان فلعله كان قد أسلم منها وقال تَنتَلُ ما معناه إنّ أسامة لم يكن ليعرف ما في نفس هذا لإنسان فلعله كان قد أسلم

عند ذلك نزلت الآية المذكورة فحذرت المسلمين من أن تكون الغنائم الحربية أو أمثالها سبباً في رفض إسلام من يظهر الإسلام، مؤكدة ضرورة قبول إسلام مثل هذا الإنسان. ( صحاح

تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ١٦٣، ذيل الآية مورد البحث.

ē]

#### التفسير

بعد أن وردت التأكيدات اللازمة في الآيات السابقة في المن يخص حماية أرواح الأبرياء، ورد في هذه الآية أمر احترازي يدعو إلى حماية أرواح الأبرياء الذيسن قديعرضون إلى الإتهام من قِبل الآخرين، إذ تقول: ﴿يا أَيَّها الدُين آهنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبيتوا ولا تقولوا لهن ألقى إليكم السلام لست هؤمنا......

تأمر هذه الآية المسلمين أن يستقبلوا \_بكل رحابة صدر \_أولئك الذيـن يـظهرون الإسلام وأن يتجنبوا إساءة الظن بإيمان أو إسلام هؤلاء، وتؤكّد الآيـة بـعد ذلك محـذرة وناهية عن أن تكون نعم الدنيا الزائلة سبباً في إتهام أفراد أظهروا الإسلام، أو قتلهم على أنّهم من الأعداء والإستيلاء على أموالهم، إذ تقول الآية: ﴿ ...تبتغون عرفن للعياة للدنيه <sup>(</sup>

وتشير الآية أيضاً إلى حروب الجاهلية التي كانت تنشب بدوافع مادية مثل السلب والنهب فتقول: **«كذلك كنتم من قبل»** <sup>ت</sup>وتضيف ـ مخاطبة المسلمين ـ أنّهم في ظل الإسلام ولطف الله وكرمه وفضله قد نجوا من ذلك الوضع السيء مؤكّدة أنّ شكر هذه النعمة الكبيرة يستلزم منهم التحقق والتثبيت من الأمور، إذ تقول الآية: **« فمنّ الله عليكم فتبيّنوا لِنّ الله** 

ہدث

المهاد الإسلامي نفي من البعد المادي:

توضح الآية السالفة هذه الحقيقة بصورة جلية، وهي أنّ أي مسلم يجب أن لا يتقدم إلى ساحة الجهاد بأهداف مادية، ولذلك عليه أن يقبل \_منذ الوهلة الأولىٰ\_من العدو إظهاره للإيمان ويلبي نداءه للصلح والسلام، حتى لو حرم المسلم بقبوله إيمان العدو الكـثير مـن

١. «العرض» كلمة على وزن «مرض» وتعني كل شيء زائل لا دوام له، وعلى هذا الأساس فإنّ «عرض الحياة الدنيا» معناه رؤوس الأموال الدنيوية التي يكون مصير جميعها إلى الزوال والفناء لا محالة.
٢. وقد ورد في تفسير هذه الآية احتمال آخر، هو أنها تخاطب المسلمين بانهم كان لهم نفس الحياة عيند إسلامهم، أي إنهم أقروا بالإسلام بألسنتهم وقبل منهم إسلامهم، وفي حين لم يكن أحد غير الله يعلم بما يخفونه في سرائرهم.

الغنائم المادية، والسبب في ذلك أن هدف الجهاد في الإسلام ليس التوسع ولا الإستيلاء على الغنائم المادية، بل الهدف من الجهاد الإسلامي هو تحرير البشر من قيود العبودية لغير الله، سواء كان هذا الغير هم الطغاة الجبابرة، أو كانت العبودية للمال وللثروة والجاه، ويجب على كل مسلم أن يسعى إلى هذه الحقيقة كلما برقت له بارقة أمل صوبها.

و تذكّر الآية الكريمة المسلمين بعهدهم في الجاهلية، حيث كانوا يحملون الأفكار المادية الدنيئة قبل إسلامهم، فكانوا يتسببون في إراقة سبول من الدماء لأسباب مادية محضة، وقد نجوا اليوم بفضل إسلامهم وإيمانهم من تلك الحروب و تغير أسلوب حياتهم.

كما تشير الآية إلى حقيقة أخرى، وهي أنَّ المسلمين ساعة إظهارهم الإسلام لم يكن أحد ليعرف حقيقة هذا الإظهار أو حقيقة ما ينويه المظهر للإسلام. وتؤكد لهم ضرورة أن يطبقوا ما كانوا هم عليه عند إسلامهم على من يظهر الإسلام أمامهم من الأعداء.

سؤال: قد يطرأ على الذهن سؤال، وهو لو أنَّ الإسلام قبل دعوى كـل مـن يــتظاهر بالإسلام منذ الوهلة الأولى دون التحقيق من حقيقة هذه الدعوى، لأصبح ذلك سبباً في إيجاد أرضية النفاق وظهور المنافقين في المحيط الإسلامي، وبهذا الأسلوب يمكن للكثير من الأعداء إساءة استغلال هذه الظاهرة والتستر في ظل الإسلام، ومن خـلال ذلك القـيام بأعمال عدائية ضد الإسلام؟

**الجواب:** من الممكن القول أن ليس هناك قانون في العالم لا يمكن إساءة استغلاله أبداً. يل المهم في القانون هو أن يحوي في أغلب جوانبه النفع للعموم، لو رفضنا ـ مـنذ الوهـلة الأولىٰ ـ إسلام من يظهر الإسلام من الأعداء وغيرهم لمجرّد عدم معرفتنا بسريرة هذا الذي يظهر الإسلام، لأدى رفضنا في كثير من الحالات إلى مفاسد لا تحمد عقباها، بل ستكون أكثر ضرراً على الإسلام، إذ إنّها تعني سحق المبادىء والعواطف الإنسانية، ويكون ـ هذا الرفض ـ عند ذلك وسيلة بيد كل من يضمر العداء لصاحبه ليتهمه بأنّ إظهاره للإسلام لم يكن إظهاراً حقيقياً مخلصاً أو مطابقاً لما في سريرته، وبهذه الصورة من المكن أن تسراق دماء كثيرة لأناس أبرياء.

وفوق كل ذلك فإنّ الكثيرين لدى بدء كل دعوة تكون توجهاتهم لهذه الدّعوة بسيطة وشكلية وظاهرية، ولكنهم بمرور الزمان وإتصالهم الدائم بتلك الدّعوة ـ تتجذّر في نفوسهم مبادىء الدعوة وتتأصل وتتعزّز، لذلك لا يكن رفض مثل هؤلاء الضعيني الصلة بالدّعوة.

#### الآيتان

لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أَوْلِي ٱلضَّرَرِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَإَنفُسِمٍ هُفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِآمَوَ لِهِمْ وَأَنفُسِمٍ عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلحُسَنى وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَحِدِينَ آجَرًا عَظِيمًا صُّ دَرَجَتٍ مِنْهُ وَمَعْفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا صُ

التغسير

تناولت الآيات السابقة الحديث عن الجهاد، والآيتان الأخيرتان تبيّنان التمايز بين الجاهدين وغيرهم من القاعدين، فتؤكد عدم التساوي بين من يبذل المال والنفس رخيصين في سبيل الهدف الإلهي السامي، وبين من يقعده عن هذا البذل سبب آخر غير المرض الذي يحول دونه ودون المشاركة في الجهاد، فلا يستوى للقاهدون هن للمؤهنين غير أولي للفيرر وللمجاهدون في سبيل الله بأهوالهم وأنفسهم به.

وواضح من هذه الآية أنّ المقصود بالقاعدين فيها هم أولئك المؤمنون بالإسلام الذين لم يشاركوا في الجهاد في سبيله بسبب افتقارهم إلى العزم الكافي لذلك، وتبيّن هنا \_أيضاً \_أنّ الجهاد المقصود لم يكن واجباً عينياً، فلو كان واجباً عينياً لما تحدث القرآن عسن هـؤلاء التاركين للجهاد بمثل هذه اللهجة المرنة ولم يكن ليعدهم بالثواب.

وعلى هذا الأساس فإنَّ فضل الجماهدين على القاعدين لا يمكن إنكاره حتى لو كان الجهاد ليس واجباً عينياً، ولا تشمل الآية بأي حال من الأحوال أولئك الذين أحجموا عن المشاركة في الجهاد نفاقاً، وعدواناً ويجب الإنتباه أيضاً إلى أنَّ عبارة فيولولي للضرر لها مفهوم واسع يشمل كل أولئك الذين يعانون من نقص العضو أو المرض أو الضعف الشديد، مممّا يحرمهم من المشاركة في الجهاد، فهؤلاء مستثنون من ذلك.

وتكرر الآية من جديد مسألة التفاضل بشكل أوضح وأكثر صراحة، وتؤكَّد في نهاية

المقارنة، أنَّ الله وهب الجماهدين أجراً عظيماً، ﴿فَصَلَ الله المجاهدين بأهوالهم وأنفسهم على القاعدين درجة ﴾ `.

ولكن \_كما أسلفنا \_ لما كان في الجانب المقابل لهؤلاء المجاهدين يقف أولئك الذين لم يكن الجهاد بالنسبة لهم واجباً عينياً أو لم يشاركوا في الجهاد بسبب مرض أو عجز أو علة أخرى أعجزتهم عن هذه المشاركة، فذلك ولأجل أن لا يغفل ما لهؤلاء من نيّة صالحة وإيمان وأعمال صالحة أخرى فقد وعدوا خيراً حيث تقول الآية الكرية: فوكلا وعد الله الحسنى» إلّا أنه من البديهي أنّ هناك فرقاً شاسعاً بين الخير الذي وعد به المجاهدون، وبين ذلك الذي يصيب القاعدين من العاجزين عن المشاركة في الجهاد.

وتبيِّن الآية القرآنية في هذا المجال: أنّ لكل عمل صالح نصيب محفوظ من النواب لا يغفل ولا ينسى، خاصّة وهي تتحدث عن قاعدين أحبّوا المشاركة في الجهاد وكانوا يرونه سامياً مقدساً، وبما أن عدم كون هذا الجهاد واجباً عينياً قد حال دون تحقق هذا الهدف السامي المقدس فإن أولئك الذين قعدوا عن المشاركة فيه سينالون من النواب على قدر رغبتهم في المشاركة، أمّا أولئك الذين عجزوا عن المشاركة بسبب عاهة أو مسرض إلّا أنّهم كانوا يرغبون في الإشتراك في الجهاد برغبة جامعة، بل كانوا يعشقون الجهاد، لذلك فإنّ لهم مأيضاً مسهم ونصيب لا ينكر من ثواب المجاهدين، كما جاء في حديث مروي عن الرّسول يخاطب فيه جند الإسلام فيقول: «لقد خلفتم في المدينة أقواماً ما سرتم مسيراً ولا قسطعتم وادياً إلّا كانوا معكم، وهم الذين صحت نياتهم ونصحت جيوبهم وهوت أفندتهم للجهاد وقد منعهم عن المسير ضرر أو غيره».<sup>٢</sup>

وبما أنَّ أهميّية الجهاد في الإسلام بالغة جداً. لذلك تتطرق الآية مرّة أخرى للمجاهدين وتؤكّد بأن لهم أجراً عظيماً يفوق كثيراً أجر القاعدين عن الجهاد عن عجز. ﴿وفضل الله الهجاهدين على القاعدين أجراً مظيماً﴾.

وتشرح الآية التالية ـ وهي الآية ٩٦ من سورة النساء ـ نوع هذا الأجر العظيم فقول أنّه: ﴿درجات هنه وهففرة ورحمة﴾.

 ١. لقد وردت عبارة ودرجة في الآية على صيغة النكرة، وتؤكد كتب الأدب بأنّ النكرة في مثل هذه الحالات تأتي لبيان العظمة والأهمية \_ أي أنّ درجة المجاهدين من السمو والرفعة بحيث لا يمكن للبشر معرفتها بصورة كاملة \_ وهذا شبيه بالعبارة التي تطلق لبيان القيمة العظيمة لشيء يجهل قيمته البشر.
 ٢. تفسير الصافي، ج ١، ص ٤٨٧. فلو أنَّ أفراداً من بين المجاهدين تورطوا في زلة أثناء أدائهم لواجبهم فندموا على تلك الزّلة، فقد وعدهم الله بالمغفرة والعفو، حيث يقول في نهاية الآية: **﴿وَكَانَ لَلله تَفُورُ رَحِيمًا﴾**.

## ہدثان

## ١- نكات مهمة مول المماهدين

۱- لقد كررت الآية ۹۵ عبارة الجاهدين ثلاث مرات:

في المرّة الأولىٰ ذكر الجاهدون مع الهدف والوسيلة الخاصّة بالجهاد: وللمجاهدون في سبيل الله بأموالهم ولتقسيم...».

وفي الثّانية: ذكر اسم المجاهدين مقروناً بوسيلة الجهاد، ولم يــذكر شيء عــن الهــدف: «لمجاهدون بأهواليهم ولنفسهم...».

وأمًا في المرحلة الأخيرة فقد جاءت الآية باسم الجاهدين فقط، حيث يدل ذلك بوضح على الأسلوب البلاغي الرفيع في الكلام القرآني، حيث يتعرف السامع شيئاً فشيئاً بواسطته على الموضوع وتخف قيوده وصفاته لديه، وتصل درجة التعرف إلى مرحلة يفهم السامع بها كل شيء من خلال إشارة واحدة.

٢- لقد ذكرت الآية في البداية تفوق المجاهدين على القاعدين بعبارة مفردة وهي «درجة» بينا في الآية التالية جاءت هذه العبارة بصيغة الجمع «درجات» وجليّ أن لا تناقض بين هاتين العبارتين، لأن القصد من العبارة الأولى تبيان تفوق المجاهدين على غيرهم، ولكن العبارة الثانية تشرح هذا التفوق حين تقترن بذكر عبارات «المغفرة» و«الرحمة»، ولكن العبارة أخرى فإن الفرق بين هاتين العبارة ين «درجة» و «درجة» و «درجات» و ملي عني هم، ولكن العبارة الثانية تشرح هذا التوق حين تقترن بذكر عبارات «المغفرة» و «الرحمة»، والكن العبارة الثانية تشرح هذا التفوق حين تقترن بذكر عبارات «المغفرة» و «الرحمة»، والمنصل.

كما يمكن الاستفادة من عبارة «درجات» على أنّها تعني أن المجاهدين ليسوا كـلّهم في درجة أو مستوى واحد، بل تختلف درجاتهم باختلاف درجة إخلاصهم وتفانيهم وتحملهم للمشاق، وتختلف بذلك منزلتهم المعنوية، لأنه من البديهي أن الذين يجاهدون الأعداء في صف واحد ليسوا جميعاً بمستوى جهادي واحد، وتختلف درجات الإخلاص لدى كـل واحد منهم بالقياس إلى أمثالهم، ولذلك فإنّ لكل واحد منهم ثواباً خاصاً به يتناسب مع عمله الجهادي ونيّته في هذا العمل.

#### ٢\_ الأهميَّة البالغة للمهاد

۳]

إنّ الجهاد قانون عام في عالم الخليقة، فإنّ كل مخلوق سواء كان من النباتات أو الحيوانات يسعى لإزالة ما يعترض طريقه من موانع بواسطة الجهاد، لكي يستطيع كل واحد مـنهم بلوغ الكمال المطلوب في التكوين.

وعلى سبيل المثال فجذر النبات الذي ينشط للحصول على الغذاء والطاقة بصورة دائمة، لو ترك نشاطه، هذا وكف عن السعي لإستحال عليه إدامة حياته، ولذلك فإن هذا الجذر حين يعترض طريقه مانع في عمق الأرض يحاول تخطيه بثقبه، والعجيب هنا أنّ الجــذور الرقيقة تعمل في مثل هذه الحالة كالمسمار الفولاذي في ثقب الموانـع التي تـعترضها، فـلو عجزت في هذا المجال لحرفت طريقها واجتازت المانع عن طريق الإلتفاف حوله.

وفي داخل وجود الإنسان أيضاً وحتى في ساعات النوم هناك صراع غريب ومستمر مادام الإنسان حياً، وهو الصراع بين كريات الدم البيضاء والأجسام المعادية المهاجمة، فلو أن هذا الصراع توقف لساعة واحدة وتخلّت الكريات البيض عن الدفاع، لتسلطت الجرائيم والمكروبات المتنوعة على كافة أجهزة جسم الإنسان ولعرضت حياته إلى الخطر.

إنّ ما هو موجود في أوساط المجتمعات والقوميّات والشعوب في العالم من كفاح من أجل البقاء، هو عين ذلك الكفاح والجهاد الذي لمسناه في النبات وفي جسم الإنسان.

وعلى هذا الأساس فإن كل من يواصل «الجهاد» و«المراقبة» تكون الحياة من نصيبه وهو منتصر دائماً \_ أما الذين تلهيهم عن الجهاد الأهواء والملذّات والشهوات والأنانية وحبّ الذات فلن ينالهم غير الفناء والدمار عاجلاً أو آجلاً، وسيحل محلّهم أناس يمتازون بالحيوية والنشاط والكفاح الدؤوب.

وهذا هو الشيء الذي يؤكّد عليه رسول الله محمديَّ أَنْ إَذ يقول: «فمن ترك الجهاد ألبسه الله ذلاً وفقراً في معيشته، ومحقاً في دينه، إنّ الله أعزّ أمّتي بسنابك خيلها ومراكز رماحها» ` . ويقول النّبي يَتَالِلُهُ في مناسبة أُخرىٰ: «أغزوا تورثوا أبناءكم مجداً» ` .

أمّا أميرالمؤمنين علي بن أبي طالسِطِّلا فهو يقول في مستهل خطبته عن الجهاد «... فإنّ

- ١٠ اصول الكافي، ج ٥، ص ٢؛ وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ١٠.
  - ٢. المصدر السابق.

[ع

ويجب الإلتفات إلى أنّ الجهاد لا يقتصر معناه على الحرب أو القتال المسلح، بل هو أيضاً كل سعي حثيث وجهد جهيد يبذل من أجل التقدم نحو تحقيق الأهداف المقدسة \_الإلهيّة \_ ومن هذا المنطلق فإنّه بالإضافة إلى الحروب الدفاعية أو الهجومية \_أحياناً \_فإنّ الكفاح العلمي والمنطقي والاقتصادي والثقافي والسياسي يعتبر نوعاً من الجهاد.

8003

#### الآيات

إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنُهُمُ ٱلْمَلَتِ كَةُ ظَالِمِي آَنفُسِمٍ قَالُوا فِيمَ كُنهُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلأَرْضِ قَالُوَ ٱلَمَ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللَهِ وَسِعَةً فَنُهَا جِرُوا فِيهَ أَفْأَوْلَتِ كَمَاوَىهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءَت مَصِيرًا ٣ إِلَا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَاءِ وَٱلْوِلْدَنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةُ وَلَا يَهْ تَدُونَ سَبِيلًا ٢ فَأُولَتِهِ كَامَ اللَّهُ أَنْ يَعَفُو عَنْهُ أَوْ الْنِسَاءِ وَالْوَالْتَ الْ

سبب الأزول

لقد أنذر رؤساء قريش قبل بدء غزوة بدر جميع الأفراد من أهالي مكمة الذين يستطيعون حمل السلاح، أنَّ عليهم أن يتأهبوا لقتال المسلمين، محذّرين بأنَّ من يخالف هذا الأمر ستهدم داره وتصادر أمواله، وقد أدى هذا التهديد بنفر من الذين كانوا قد أسلموا في الظاهر، ولكنّهم كانوا قد رفضوا الهجرة لشدة حبّهم لموطنهم ولأموالهم... أدّى بهؤلاء إلى أن يرغموا على مشاركة الوثنيين في التحرك إلى ساحة الحرب، وراودهمم الشك في إستصار المسلمين لقلة عددهم، فكان أن قتلوا وهم إلى جانب المشركين.

فنزلت الآيات المذكورة وحدثت عن المصير الأسود الذي لاقماء همؤلاء بسبب إصرارهم على البقاء في موطن الشرك. (

الثفسير

تعقيباً للبحوث الخاصّة بالجهاد، تشير الآيات الثلاث الأخيرة إلى المصير الأسود الذي كان من نصيب أولئك الذين ادعوا الإسلام ولكنهم رفضوا أن يطبقوا خطة الإسلام في الهجرة، فانحرفوا إلى مزالق رهبية، فكانت نتيجة انحرافهم أن أصابهم القتل وهم في صفوف المشركين.

تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١٦٩، ذيل الآية مورد البحث.

[ع

فالقرآن الكريم يذكر كيف أنَّ الملائكة لدى قـبضهم لأرواح هـؤلاء الذيـن ظـلموا أنفسهم، يسألونهم عن حالهم في الدنيا وأنَّهم لو كانوا حقاً من المسلمين، فلهاذا اشتركوا في صفوف المشركين لقتال المسلمين **ولنَّ الذين توفاهم للعلائكة قالمي لنفسهم قالوا فيم كنتم ب** فيجيب هؤلاء بأنَّهم تعرضوا في مواطنهم للضغط وأنَّ ذلك أعجزهم عن تنفيذ الأمر الإلهي وقالواكنا هستضعفين في الأرض بي.

لكن عذرهم هذا لم يقبل منهم، إذ يرد الملائكة عليهم قائلين: لماذا لم تـتركوا مـوطن الشرك وتنجوا بأنفسكم من الظلم، والكبت عن طريق الهجرة إلى أرض غير أرضكم من أرض الله الواسعة، **وقالوا ألم تكن أرض الله ولسعة فتهاجروا فيها ب**.

وفي النهاية تشير الآية إلى مصير هؤلاء، فتقول بأنّ الذين امتنعوا عن الهجرة لأسباب واهية أو لمصالحهم الشخصية، وقرروا البقاء في محيط ملوث وفضلوا الكبت والقمع عـلى الهجرة فإن مكان هؤلاء سيكون في جهنم، وإنّ نهايتهم وعاقبتهم هناك ستكون سيئة لا محالة: **فاولنك مأولهم جهنم وسامت مصيرا ب** 

أمّا الآية الأخرى من الآيات الثلاث المذكورة، فهي تستثني المستضعفين والعاجزين الحقيقيين لا المزيفين، فتقول: إنّ أولئك الرجال والنساء والأطفال الذين لم يجدوا لأنفسهم مخرجاً للهجرة، ولم يتمكنوا من إيجاد وسيلة للنجاة من محيطهم الملوث، فهم مستثنون من حكم العذاب، لأنّ هؤلاء معذورون في الحقيقة، وإنّ الله لا يكلف نفساً ما لا تطيق، ولا المستغمقين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا بي.

والآية الأخيرة من الآيات الثلاث المذكورة تبيّن احتمال أن يشمل الله بعفوه هؤلاء، إذ تقول: **(فأولئك عسى الله أن يعفو منهم وكان الله مفوا غفورا ب** 

**سؤال:** وقد يرد هنا سؤال وهو: لو أن هؤلاء الأشخاص كانوا في الحقيقة مـعذورين. فلماذا لا تعدهم الآية بعفو إلهي حتمي، بل تبيَّن احتمال أن يشملهم هذا العفو إذ تأتي الآية بعبارة «عسى» لتأكيد احتمالية الأمر؟

**والجواب:** هذا السؤال هو نفس الجواب الذي ذكرناه في ذيل الآية ٨٤ من سورة النساء والذي بيّنا من خلاله أن القصد من استخدام مثل هذه العبارات هو أنّ الحكم الوارد في الآية مقيد بشروط خاصّة يجب الإلتفات إليها، وهمنا يكون الشرط هو أن يستبادر همؤلاء المستضعفون حقيقة إلى الهجرة مدون تردد محتى ما سمنحت لهم فسرصة ذلك دون أن يقصروا في هذا الأمر فعند ذلك يشملهم العفو الإلهي.

## ہموٹ

## 1\_ تمرّد الرّوع

۳]

إنَّ الإتيان بكلمة ﴿ توفي في الآية الشريفة المارة الذكر بدلاً من ذكر كلمة «الموت» إنَّا هو في الحقيقة إشارة إلى أنَّ الموت ليس هو الفناء التام، بل هو حالة تتلقى فيها الملائكة روح الإنسان، أي أنَّ الملائكة يقبضون من الإنسان روحه التي هي جوهر وجوده، فتؤخذ هذه الروح إلى العالم الآخر، وإنّ الإتيان بمثل هذه العبارة بصورة متكررة في القرآن الكريم، يعتبر من أوضح الأدلة القرآنية على قضية وجود الروح وبقائها بعد الموت، حيث سنتطرق إلى ذلك لدى تفسير الآية الخاصة بالروح.

وإن هذا هو جواب أولئك الذين يزعمون أنَّ القرآن لم يشر مطلقاً إلى قضية الروح ﴿

#### ٢\_ ملك الموت أم ملائكة الموت

لدى البحث في موارد متعددة من القرآن الكريم (أي حوالي ١٢ مورداً) والتي وردت فيها عبارة «توفى» وهي تتحدث عن الموت، نستنتج أن قبض الأرواح يقوم به مـلائكة متعددون وليس ملكاً واحداً، وهؤلاء الملائكة هم المكلّفون بنقل أرواح بني آدم من هذه الدنيا إلى العالم الآخر، فني الآية المارة الذكر ورد اسم الملائكة بصيغة الجمع، وهذا هو أحد الأدلة على أن قبض الأرواح يقوم به ملائكة متعددون فنحن .

نقرأ في الآية ٦٦ من سورة الأنعام قوله تعالى: ﴿ حستى لِدَلَّهُما، أُحدَّكُم للهنو**ت توقَّتُه** رسلنا..».

وهناك من الآيات ما ينسب قبض الروح إلى ملك الموت <sup>7</sup>، وهذا الملك هو كبير ملائكة قبض الروح الذي ذكر في الأحاديث باسم «عزرائيل».

ويتّضح لنا ممّا سبق جواب من يسأل عن كيفية قيام ملك واحد بقبض أرواح أناس عديدين في آن واحد وفي مناطق مختلفة.

ومع ذلك فإننا لو افترضنا أنَّ هناك ملك واحد فقط لقـبض الأرواح لا العـديد مـن

١.المعرفة معنى «توقى» من الناحية اللغوية يرجى مراجعة ذيل الآية ٥٥ من سورة آل عمران من تفسيرنا هذا. ٢.سجدة، ١١.

[ع

الملائكة، فعند هذا الفرض لا يرد أيضاً أي معضل، والسبب هو أنّ التجرّد الوجودي لهذا الملك يقتضي أن تكون دائرة عمله ونفوذه وسيعة مترامية الأطراف بشكل خارق للعادة، لأنّ أي وجود مجرّد عن المادة يمكن أن تكون إحاطته واسعة بما يخص عالم المادة ـ وقد نقل عن الإمام الصادق علم أنّ النّبي تَتَكَلَّ حين سأل ملك الموت عن كيفية إحاطته بما في العالم، أجابه هذا الملك: «ما الدنيا عندي كلها فيما سخرها الله لي ومكنني عليها إلّا كالدرهم في كف الرجل يقلبه كيف يشاء» <sup>(</sup>.

ولكننا نرى في بعض الآيات أنَّ قبض الروح ينسب إلى الله عزَّ وجلَّ: ﴿*الله يتوفَى الأنفس حين هوتها»* `، وهذا لا يتناقض مع الآيات السابقة، لأنَّ في كثير من الحالات حين يتم عمل بوسيلة معينة، ينسب فعل هذا العمل تارة للوسيلة ذاتها، وأخرى للذي أوجد وصنع هذه الوسيلة، وكلا النسبتين صحيحتان.

والطريف أنّ القرآن قد نسب فعل الكثير من أحداث العالم إلى المــلائكة الذيــن هــم مكلفون من قبل الله سبحانه وتعالى، ونحن نعلم أنّ لعبارة «ملائكة» أو «مــلك» مـعاني واسعة تدور بين معنى «الموجودات المجرّدة العاقلة» إلى معنى «الطاقات والقوى الطبيعية».

#### ٣\_من هو المستضعف؟

لدى البحث في الآيات القرآنية والأحاديث والروايات يستنتج أنّ المستضعف هو ذلك الشخص الذي يعاني من ضعف فكري أو بدني أو اقتصادي يمنعه من التعرف على الحق والباطل، أو أنّه ذلك الذي يستطيع التعرف على العقيدة الصادقة الحقة، إلّا أنّه ولمعاناته من عجز جسماني أو مالي أو قبود يفرضها عليه المحيط الذي يعيش فيه، يعجز عن أداء واجباته التي كلّف بها بصورة كاملة، كما يعجز عن القيام بالهجرة.

وعن أميرالمؤمنين علي بن أبي طالبﷺ أنَّه قال: «ولا يقع اسم الإستضعاف عسلى مـن بلغته الحجة فسمعتها أذنه ووعاها قلبه». <sup>7</sup>

وعن الإمام موسى بن جعفر ﷺ أنَّه حين سمَّل: أي قسوم يسقال لهـم المسـتضعفون؟

بحارالانوار، ج ٦، ص ١٤١) تفسير نورالثقلين، ج ٦، ص ١٠٦.
 ٢. الزمر، ٤٢.

۳[

فأجاب ﷺ كتابة: «الضعيف من لم ترفع له حجة، ولم يعرف الاختلاف، فإذا عرف الاختلاف فليس بضعيف». (

وواضح من الروايات المذكورة أنّ المستضعف هو ذلك الذي يعاني من ضعف فكري عقائدي. إلّا أنّ الآية موضوع البحث والآية ٧٥ من نفس هذه السورة التي سبق وأن تحدثنا فيها تدلان على أنّ المستضعف هو ذلك الذي استضعف عملياً، فهو يسعرف الحسق ويميزه. ولكن الكبت الذي يعاني منه في المحيط الذي يعيش فيه لا يسمح له بالعمل بالحق الذي عرفه.

8003

وَمَن يُهَاجِرَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يَجِدْ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَغَمَا كَثِيرًا وَسَعَةُ وَمَن يَخْرُج مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ - ثُمَّ يُدَيِكُهُ ٱلْمَوْتُ فَقَدْوَقَعَ أَجْرُهُ مَلَى ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا ذَحِيمًا ٢

## التفسير

الهمرة مكم اسلامي بنًّا،:

بعد أنَّ بحثت الآيات السابقة حول الأفراد الذين يقعون فريسة الذَّل والمسكنة بسبب عدم إيفائهم بواجب الهجرة، تشرح الآية الأخيرة بشكل صريح وحاسم أهميّية الهجرة في قسمين:

في القسم الأوّل: تشير هذه الآية إلى نعم وبركات الهجرة في الحياة الدنيا، فتقول إن الذي يهاجر في سبيل الله إلى أي نقطة من نقاط هذه الأرض الواسعة، سيجد الكثير من النقاط الآمنة الواسعة ليستقر فيها، ويعمل هناك بالحقّ ويرغم أنف المعارضين ﴿ومن يهاجر في سبيل الله يجد في الأرض هرالهما كثيراً وسعة».

ويجب الإلتفات إلى أنَّ عبارة «مراغم» مشتقة من المصدر «رغام» على وزن «كـلام» والذي يعني التراب، والإرغام معناه التمريغ في التراب والإذلال و«مراغم» صـيغة لإسم المفعول واسم مكان أيضاً.

وقد وردت في الآية هذه بمعنى اسم مكان كذلك، أي إنّها المكان الذي يمكن فيه تحقيق الحق وتطبيقه والعمل به. كما يمكن فيه إدانة المعارضين للحق وتمريخ أنفهم بالتراب.

بعد ذلك تشير الآية في القسم الثاني منها إلى الجانب المعنوي الأخروي للهجرة: ﴿وهن يخرج هن بيته ههاجرا إلى الله ورسوله ثمّ يدركه الهوت فقد وقع أجره على الله وكان الله قفوراً رحيماً»، وعلى هذا الأساس فإنّ المهاجرين في كل الأحوال سيناهم نسصر كـبير، سـواء وصلوا إلى المكان الذي يستهدفونه ليتمتعوا فيه بحرية العمل بواجباتهم، أو لم يصلوا إليه فيفقدوا حياتهم في هذا الطريق، وفي هذا المجال وعلى الرغم من بداهة حقيقة تلتي الصالحين أجرهم من الله سبحانه وتعالى، إلا أنّ الآية موضوع البحث قد صرحت بهذا الأمر بقولها: **وفقد وقع أجره على للله...>** وهذا يوضح مدى عظمة وأهميّة الثواب والأجر الذي يــناله المهاجرون.

بحث

#### الإسلام والهجرة:

۳]

إنَّ الإسلام ــإستناداً إلى هذه الآية وآيات كثيرة أخرى ـ يأمر المسلمين بكل صراحة بالهجرة من الهيط الذي يعانون فيه ـ لأسباب خاصّة ـ من عدم التمكن من أداء واجباتهم إلى محيط ومنطقة آمنة، وسبب هذا الأمر واضح، لأنَّ الإسلام لا يُحدَّ بمكان ولا يقيد بمحيط معين خاص، ولهذا فإنَّ التمسك المفرط بالمحيط ومحل التولد والعلاقات المختلفة الأخرى لا تقف في نظر الإسلام حائلاً دون هجرة المسلمين.

ولذلك نرى انفصام كل هذه العلاقات في الصدر الأوّل للإسلام ومن أجل حماية الإسلام وتقدمه، وفي هذا المجال يقول أحد المؤرخين الغربيين: إنّ القبيلة والعائلة هما الشجرة الوحيدة التي تنبت في الصحراء، ولن يستطيع أحد الحياة دون اللجوء إليها، إلّا أنّ محمّداً تَتَلِيُهُ قد قلع هذه الشجرة التي نمت بلحم ودم عائلته، وفعل ذلك من أجل ربّه وخالقه (فقد فصم النّبي تَتَلِيُهُ علاقته بقريش في سبيل الإسلام).

علاوة على ما ذكر فإن من بين جميع الموجودات الحيّة، حين تتعرض حياة أي واحداً أو مجموعة منها إلى الخطر، نراها تضطر إلى ترك مكان تواجدها والهجرة منه إلى مأوى وملجاً أمن آخر، والكثير من أبناء البشر الأقدمين عمدوا إلى الهجرة من مكان ولادتهم -بسبب تغير الظروف الجغرافية فيه \_ إلى نقاط أخرى من العالم من أجل مواصلة الحياة، وليس البشر وحدهم الذين مارسوا الهجرة، بل هناك من بين الحيوانات أنواع كشيرة عرفت بالحيوانات المهاجرة، مثل الطيور التي تضطر أحياناً إلى الدوران حول الأرض تقريباً من أجل إيجاد مأوى تواصل فيه حياتها، وبعض هذه الطيور تهاجر من القطب الشمالي إلى القطب الجنوبي، وأحياناً تقطع مسافة حوالي ١٨ ألف كيلومتر للوصول إلى المكان الذي تريد العيش فيه. وهذه الشواهد هي خير دليل على أنَّ الهجرة هي إحدى القوانين الخالدة للحياة، فهل يصح أن يكون الإنسان أقل حظاً من الحيوان في هذا الجال؟

[ع

وحين تتعرض، حياته المعنوية، وكيانه وأهدافه المقدسة التي هي أثمن وأغلى من حياته المادية إلى الخطر، فهل يستطيع هذا الإنسان البقاء في مكان الخطر متشبثاً بالأرض والمولد وغير ذلك متحملاً ألوان الذل والإهانة والحرمان وسلب الحريات، والأهم من ذلك كلّه زوال أهدافه التي يعيش من أجلها؟!

أو أنَّ عليه أن يختار قانون الطبيعة في الهجرة، ويترك ذلك المكان، ويختار مكاناً آخر يتيسر فيه المجال لنموه المادي والمعنوي؟

الطريف في هذا الأمر أنّ الهجرة \_أي تلك الهجرة التي كانت لأجل حفظ النفس وحماية الشريعة الإسلامية \_ تعتبر مبدأ \_أو بداية \_التاريخ الإسلامي، وهي بـذلك تسعد البـنية الأساسية لكل الأحداث السياسية والاعلامية والاجتماعية للمسلمين.

فلننظر لماذا انتخبت هجرة الرّسول ﷺ مبدأ \_أو بداية \_للتاريخ الإسلامي؟

إنَّ هذا الموضوع جدير بالملاحظة، لأننا نعلم أنَّ أي مجموعة بشرية صغرت أو كبرت. تتخذ لنفسها مبدأ أو بداية تاريخية تحسب منه تاريخها، فالمسيحيون مثلاً اتخذوا بـدايـة تاريخهم السنة التي ولد فيها عيسى الله، أمّا المسلمون فمع وجود أحداث مهمّة كثيرة وقعت لهم قبل الهجرة، مثل يوم ولادة النّبي تَتَلِيَّا، ويوم البعنة المحمّدية الشريفة، وفتح مكّة، ووفاة الرّسول تَتَلِيَّهُ، لكنهم لم يتخذوا أي واحد من الأحداث مبدأ أو بداية لتاريخهم، بل اعتبروا حادثة الهجرة وحدها بداية للتاريخ الإسلامي.

إنّ التاريخ يقول إنّ المسلمين بدأوا يفكرون بتعيين بداية تاريخهم الذي له أهميّة عامّة وشاملة في زمن الخليفة الثاني الذي توسعت في عهده رقعة البلاد الإسلامية ـوأنّ المسلمين بعد البحث الكثير في هذا الأمر، اختاروا رأي علي بن أبي طالبﷺ بإتّخاذ حادثة الهجرة النبوية الشريفة مبدأ وبداية للتاريخ الإسلامي<sup>(</sup>.

والحقيقة أنَّ هذا الاختيار كان هو المتعيَّن، لأنَّ الهجرة كانت أهم والمع حدث أو برنامج

١٠ تاريخ الطبري، ج ٢، ص ١١٢، ويجب التنبيه إلى وجود رسائل من أيّام الرّسول عَنْزُولاً ، مذيلة بالتاريخ الهجري. راجع كتاب (مكاتيب الرّسول) للأحمدي.

۳]

حصل للإسلام، وكانت الهجرة مبدأ فصل جديد مهم في التاريخ الإسلامي، فالمسلمون حين وجودهم في مكمّة كانوا يمارسون تعلم شؤونهم الحياتية وفق دينهم الجديد (الإسلام) ولم تكن لديهم في هذه الحالة \_ على ما يبدو \_ أي قدرة سياسية واجتماعية، ولكنهم بعد الهجرة شكلوا مباشرة الدولة الإسلامية التي تقدمت بسرعة فائقة \_ في كل الجالات \_ ولو أن المسلمين لم يذعنوا لأمر الرّسول تتكلي في اختيار الهجرة وفضّلوا البقاء في مكّة، لما تيسر عند ذلك للإسلام أن يمتد خارج حدود مكمّة، بل حتى كان من الممكن أن يقبر الإسلام في مكمّة ويحى أثره.

ويتّضح لنا أنّ الهجرة لم تكن حكماً خاصاً بزمن الرّسوليَّتَلَمَّةٍ، بـل إنّهـا تجب عـلى المسلمين متى ما تعرضوا لظروف مشابهة لتلك الظروف التي اضطرت النّبي وأصحابه يَتَلَمَّةً إلى ترك مكّة والهجرة إلى المدينة.

والقرآن يعتبر الهجرة في الأساس جوهراً لوجود الحرية والرفاء، وقد أشارت الآية ـ موضوع البحث ــإلى هذا الأمر، كما أنّ الآية ٤١ من سورة النحل تشير من جانب آخر إلى هذه الحقيقة، إذ تقول: **﴿والدّين هاجروا في الله من بحدها قلموا لنبوتنهم في الدّنيا حسنة ﴾**.

وتجدر الإشارة \_أيضاً \_إلى هذه النقطة، وهي أنّ الهجرة في نظر الإسلام لا تقتصر على الهجرة المكانية والخارجية، بل يلزم قبل ذلك أن تتحقق لدى الفرد المسلم هجرة باطنية في نفسه، يترك يها كل ما ينافي الأصالة والكرامة الإنسانية، لكي يتيسر له بهذا السبيل إلى الهجرة المكانية ـ إذن فالهجرة الباطنية ضرورية قبل أن يبدأ الإنسان المسلم هجرته الخارجية \_ وإذا لم يكن هذا الإنسان بحاجة إلى الهجرة الخارجية، يكون قد نال درجسة المهاجرين بهجرته الباطنية.

والإساس في الهجرة هو الفرار من «الظلمات» إلى «النور» ومن الكفر إلى الإيمان، ومن الخطأ والعصيان إلى إطاعة حكم الله، لذلك نجد في الحديث ما يدل على أنّ المهاجرين الذين هاجروا بأجسامهم دون أن تتحقق الهجرة في بواطـنهم وأرواحـهم، ليسـوا في درجـة المهاجرين، وعلى عكس هؤلاء فإنّ من تتحقق لديه الهجرة الباطنية الروحية ولم يتمكن أو لم يحتج إلى الهجرة الخارجية فهو في عداد المهاجرين حقاً.

| ٤]               | سورة النساء / الآية ١٠٠                                                   | 441                   |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| ولم يهاجر. إنّما | رمنين علي بن أبي طالب ﷺ قوله: «ويقول الرجل هاجرت،                         | وعن أم <u>بر</u> المؤ |
|                  | يهجرون السيئات ولم يأتوا بها». (                                          |                       |
| راً مين الأرض،   | اللهُ أنَّه قال: «من فر بدينه من أرض إلى أرض وإن كان شب                   | وعن النَّبي يَنَبُّ   |
|                  | نان رفيق محمّد وإبراهيم بيني » <sup>٢</sup> . لأنّ هذين النّبيين هما قادة | **                    |

8003

العالم.

. سغینة البحار، ج ۲، ص ۱۹۷ مادة (هجر).
 ۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۵٤۱.

التفسير

صلاة المسافر:

بعد الآيات التي تحدثت سابقاً عن الجهاد والهجرة، تتطرق الآية: ﴿واذا صربتم في الارقن فليس مليكم جناحان تقصروا من الصلاة ان مقتم ان يفتنكم الذين تفووا إن الكافرين تانوا لكم عدوا هبينا > التي هي موضوع بحثنا الآن، إلى صلاة المسافر، فتبيّن أن لا مانع للمسلم من أن يقصر صلاته لدى السّفر إذا خاف من خطر الكافرين الذين هم الأعداء السارزون المسلمين، وقد عبّرت هذه الآية عن السّفر بالضرب في الأرض، لأنّ المسافر يضرب الأرض برجليه لدى السّفر <sup>(1</sup>).

ويرد هنا سؤال: وهو أنَّ الآية هذه قد جعلت الخوف من العدو شرطاً لقصر الصّلاة، بينما نقرأ في البحوث الفقهية أنَّ حكم صلاة القصر يعتبر حكماً عاماً يشمل جميع أنـواع السّفر، سواء كان فيه الخوف من الأعداء أو كان سفراً آمناً لا خـوف فـيه، وقـد وردت روايات عديدة عن طرق الشيعة والسنّة في مجال صلاة القصر تؤيد كلّها شمـولية حكم صلاة القصر لكل أنواع السّفر المباح<sup>7</sup>.

**وفي جواب** هذا السؤال يجب القول: بأنَّ تقييد حكم القصر في الصلاة بـالخوف قــد يكون سببه واحداً من الموارد التالية:

١. مفردات الراغب، مادة (ضرب).

٢. للإطلاع أكثر راجع ج ٥ وسائل الشيعة، ج ٨ ص ٤٣٣ و٥١٧ وكـتاب ســنن البــيهقي، ج ٣، ص ١٣٤ وغيرهما من الكتب. **ट**]

أ) إنّ القيد جاء بسبب وضع المسلمين في بداية العصر الإسلامي، ويصطلح على هذا القيد بـ «القيد الغالب» أي إنّ أغلب أسفار المسلمين في ذلك الزمن كانت مشوبة بالخوف، وجاء في علم الأصول أنّ القيود الغالبة لا مفهوم لها مستدلاً بآية **(وربائبكم لللاسي فسي محوركم)** أي بنات نسائكم اللواتي تربونهن وهنّ من أزواج سابقين وهنّ حرام عليكم.

و نواجه في هذه الآية نفس مسألة «القيد الغالب» لأنّ بنات الزوجة يعتبرن محارم للزوج ـ سواء تربين في حجره أم لم يتربين لديه ـ ولكن بما أنّ أغلب النساء المطلقات اللواتي يتزوجن مرّة أخرى هنّ نساء شابات لديهنّ أطفال صغار تتمّ تربيتهم في حجر الزوج الجديد، لذلك جاءت الآية بقيد «حجوركم».

**ب)** ويعتقد بعض المفسّرين أنَّ صلاة القصر شرعت في البداية لزمن الخوف ـكما جاء في الآية موضوع البحث ـوإنَّ هذا الحكم قد توسع فيا بعد فشمل جميع الحالات.

ج) ويحتمل أيضاً أن يكون في هذا القيد جانب توكيدي. أي أنّ صلاة القصر لازمة للمسافر أينما كان. ولكن في حالة الخوف من العدو تكون هذه الصّلاة مؤكدة أكثر.

وعلى أي حال، فليس هناك من شك أنّ صلاة القصر للـمسافر ـ مـع الأخـذ بـنظر الاعتبار الرّوايات المفسّرة لهذه الآية ـ لا تقتصر على حالة الخوف، ولهذا السـبب فـ إنّ النّبيَعَبَّلَهُ كان في أسفاره حتى في موسم الحج (في أرض منى) يقصر صلاته.

**سؤال: وه**نا يرد سؤال آخر، وهو أنَّ الآية قد أتت بعبارة **﴿ولاجناح عليكم ﴾** وليس في هذه العبارة دلالة الحتمية في الحكم، أي لاتحتم على المسافر أن يقصر صلاته، فكيف يكن القول أنَّ صلاة القصر واجب عيني للمسافر وليس واجباً تخييرياً؟

**الجواب:** لقد وجّه هذان السؤالان إلى أنمّة الإسلام، فأشاروا لدى الإجابة عليهما إلى نقطتين مهمتين:

**النّقطة الأولىٰ: ه**ي أنّ عبارة «لا جناح»، أي لا ذنب عليكم، قد استخدمت في بعض الموارد في *القر*آن الكريم للدلالة على الوجوب، فمثلاً في آية: **ولِنّ الصفا والمروة من شمائر الله قمن حج البيت أولمتمر فلاجناح عليه أن يطوّف بهما به**<sup>ال</sup> في حين أنّ جميع المسلمين يعرفون أنّ السعي بين الصفا والمروة واجب سواء في الحج أو العمرة. وكان النّبيﷺ والأتمة ﷺ والمسلمون يؤدّون السعي بعنوان الواجب ... وقد نقل عن الإمام الباقرﷺ حديث بهذا المضمون .

وبعبارة أخرى فإنّ عبارة «لا جناع» \_ في الآية موضوع البحث وكذلك في آية الحج \_ جاءت لنني التحريم، والسبب هو أنّ بعض المسلمين في بدء الإسلام، ولوجود أصنام على جبلي الصفا والمروة، كانوا يظنون أنّ السعي بينهما من عادات وتقاليد الوثنيين، في حين أنّه لم يكن كذلك، فجاءت عبارة \_«لا جناح» في الآية المذكورة لرفع الوهم الحاصل.

وكذلك في حالة المسافر، من الممكن أن يتوهّم البعض أنّ قصر الصّلاة في السّفر قــد يعتبر نوعاً من المعصية، فجاء القرآن الكريم في الآية بعبارة «لا جناح» لرفع هذا الوهــم أيضاً.

**والنّقطة الثّانية: ه**ي أنّ بعض الرّوايات قد أشارت إلى أنّ قصر الصّلاة في السّفر نوع من التسهيل الإلهي، وتقتضي الأدب أن لا يرد هذا التسهيل ولا يتجاهل.

وفي روايات أهل السنّة نقل عن النّبيﷺ أنّه قال في موضوع قصر الصّلاة: «مسدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته» ً .

كما ورد مثل هذا الحديث في مصادر الشّيعة حيث يـنقل الإمـام الصّـادقﷺ عـن النّبيﷺ قوله بأن: الإفطار في السّفر وقصر الصّلاة فيه هديتان الهيتان فمن انصرف عـنهما أصبح راداً لهدية اله<sup>٣</sup>.

أمّا النّقطة الثّالثة، التي يجب الإنتباء لها فهي أنّ بعض المسلمين قد تصوروا أنّ الآية ١٠١ من سورة النساء تبيّن حكم صلاة الخائف (أثناء الحروب وأمثال ذلك) ويستدلون لذلك بعبارة فإن خفتم» الواردة في الآية، ولكن جملة فولِذا ضربتم في الأرقن» فيها مفهوم عام يشمل كل أنواع السّفر سواء كان من الأسفار الاعتيادية أو كان سفراً من أجل الجهاد، والذي تناولته الآية التالية بصورة مستقلة.

إذن فعبارة **(إن خفته) \_وك**ما أسلفنا \_ تعتبر نوعاً من القيود أو الشروط الغالبة، حيث إنَّ أغلب أسفار المسلمين في ذلك الزمان كانت مشوبة بالخوف والخطر \_لذلك فلا دلالة على

تفسير نورالتقلين، ج ١، ص ٥٤٢.

 جاء هذا الحديث في سنن البيهقي، ج ٢، ص ١٣٤ نقلاً عن صحيح مسلم، كما ورد في كتب التفاسير والفقه أيضاً. **č**]

اقتصار الآية على الصّلاة في حالة الخوف، بالإضافة إلى ذلك، فإنّ الخوف من هجوم العدو موجود أثناء الحروب وليس في محلّد أن يقال لمن في ساحة الحرب **ولن خفته»** من هجوم العدو، وهذا دليل آخر على أنّ الآية تشير إلى جميع أنواع السّفر التي يحتمل أن يوجد فيها بعض الأخطار على المسافر.

كما يجب التنبيه إلى أنَّ شروط صلاة المسافر لم تـرد في القـرآن، كـما لم تـرد شروط وأوصاف بقية الأحكام الإسلامية فيه أيضاً، بل أشارت إلى ذلك السنّة الشريفة.

ومن هذه الشروط أنّ صلاة القصر لاتجب في الأسفار التي لا تبلغ المسافة فيها نمانية فراسخ، لأنّ المسافر في تلك الأيّام كان يقطع في اليوم الواحد مسافة الثمانية فراسخ بصورة اعتيادية.

والشرط الآخر هو أنّ المسافر الذي يتّخذ من السّفر حرفة لنفسه أو جزءاً من برنامج حياته اليومية مستثنى من القصر في الصّلاة، لأنّ السّفر بــالنسبة إلى أمــثال هــؤلاء أمـر اعتيادي، وليس أمراً استثنائياً.

كما أنَّ من يسافر من أجل ارتكاب معصية، لا يكون مشمولاً لحكم صلاة المسافر، أي لا يجوز له القصر في الصّلاة، والسبب هو أن حكم القصر يعتبر نوعاً من التسهيل الإلهي، ولا يكن أن يشمل هذا التسهيل من يسير في طريق معصية الله.

كما أنَّ أي مسافر لم يصل إلى حدَّ الترخيص (أي إلى النقطة التي لا يمكن سماع صوت أذان المدينة فيها. أو لا يمكن مشاهدة أسوار المدينة عندها) لا يمكنه أن يقصر صلاته. لأنَّه في هذه الحالة لا يعد خارجاً عن حدود المدينة ولا يعتبر في عداد المسافرين.

وبالإضافة إلى ما ذكر هناك أحكام أخرى ذكرتها كتب الفقه بالتفصيل، وقد ذكرت الأحاديث التي وردت في هذا الأمر كتب الحديث.

8003

وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَوْةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَتُهُ مِّمَعَكَ وَلْيَأْخُذُوَا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا فِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةُ أُخْرَك لَرْ يُصَلُوا فَلْيُصَلُوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتُهُمْ وَذَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ تَغْفُلُونَ عَنَ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُرُفَيْ فِيهُمْ وَأَسْلِحَتُهُمْ وَذَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ عَلَيْحَتُمُ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَطَرٍ أَوْكُنتُ مَرْضَى أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَجُذُوا حِذَرَكُمُ إِن كَانَ بِكُمْ آذَى مِن مَطَرٍ أَوْكُنتُ مَرْضَى أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَجُذُوا حِذَرَكُمُ إِن كَانَ بِكُمْ آذَى مِن مَطَرٍ أَوْكُنتُ مَرْضَى أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ

# سبب الأزول

نزل النّبي يتلك مع عدد من المسلمين أرض الحديبية \_وهم في طريقهم إلى مكّة \_ فسمعت قريش بذلك فبعثت بخالد بن الوليد على رأس زمرة من مئتي شخص لإعتراض طريق النّبي يتلك والمسلمين الذين معه ومنعهم من الوصول إلى مكّة، فاستقرّ خالد والذين رافقوه في الجبال القريبة من مكّة.

ولما كان موعد صلاة الظهر، أذن بلال، فصلّىٰ النّبي يَنْقَلُوْ بالمسلمين جماعة، فشاهد خالد بن الوليد صلاة المسلمين ففكر في خطّة للهجوم على المسلمين، وأخبر جماعته أن يغتنموا فرصة أداء المسلمين لصلاة العصر التي يعتبرونها أعزّ عليهم من أعينهم، فيباغتونهم بهجوم خاطف وهم في الصّلاة ويقضون عليهم.

وفي هذه الأثناء نزلت الآية بحكم صلاة الخوف التي تصون المسلمين من كل هـجوم خاطف.

وهذه الآية إحدى معاجز القرآن الكريم حيث أخبرت عن وقوع هجوم قبل قيام العدو

[ع

بتنفيذه وبذلك أفشلت خطة العدو، ويقال بأنَّ خالداً أعلن إسلامه حال مشاهدته لذلك المشهد بعينه.<sup>(</sup>

## الأغسير

بعد آيات الجهاد السابقة تبيَّن هذه الآية للمسلمين طريقة صلاة الخوف التي تؤدّى في ساحة الحرب، فتخاطب الآية النَّبي تَتَكَلَّ قائلة: **وواِدَا كنت فيهم فأقمت لهم للصّلاة فسلتقم** طائفة منهم معك وليأخذوا لمسلحتهم فإذا سجدت جماعة وانسقضت الركسعة الأولى مسن الصّلاة، على النَّبي أن يقف في مكانه فتؤدّي الجماعة مسريعاً مالركعة الثّانية وتسعود إلى ساحة القتال لمواجهة العدو.

و تأتي بعد ذلك الجماعة الثّانية التي لم تصل بعد، و تأخذ مكان الجماعة الأولىٰ فتصلّي مع النّبي: ﴿قَادَل سجدوا فليكونوا من ورانكم ولتات طائفة لُخرىٰ لم يصلّوا فليصلّوا محك، وعلى الجماعة الثّانية أن لا تضع أرضاً لامة حربها، بل تحتفظ بها معها: ﴿ولياخسدُوا صدْرهم وأسلحتهم».

وتشير الآية إلى أنَّ أداء الصَّلاة بهذا الأسلوب من أجل أن يبتى المسلمون في مأمن من أي هجوم مباغت قد يقوم به العدو عليهم، لأنَّه يتحين الفرص داغاً لتنفيذ هذا الهجوم، ويتمنى لو تخلى المسلمون وغفلوا عن أسلحتهم وأمتعتهم ليشنّ عليهم حملته الغادرة: فود الذين كفروالو تفقلون من لسلعتكم ولمتعتكم فيجيلون عليكم هيلة واحدة.

ولما كان حمل السلاح والوسائل الدفاعية الأخرى صعباً أثناء أداء الصّـلاة في بـعض الأحيان مثل أن يكون بعض المسلمين يعانون من ضعف بدني أو مرضي أو جـراحـات تحملوها من ساحة القتال، فيشق عليهم بذلك حمل السلاح أو وسائل الدفاع الأخـرى، لذلك تأمر الآية في الختام قائلة: ﴿ولاجناح مليكم لِن كان بكم آذى من مطر أوكنتم مرضى أن تضعوا لسلحتكم».

وهذا مشروط بأن يحتفظ المسلمون بما يقيهم من وسائل الدفاع كالدروع، وأمثالها حتى

٨. تفسير التبيان، ج ٣. ص ٢١١.

في حالة وجود العذر كالضعف أو المرض، وذلك لحماية أنفسهم إذا باغتهم العدو بهجومه إلى أن تصلهم الإمدادات حيث تقول الآية: **«ومدوا حذركم إن الله لعد للكافرين عدّلبا هميتا»**.

#### ہموٹ

١- واضح أنّ الهدف من وجود النّبي تَتَلَيْهُ بين المسلمين في حال إقامة صلاة الخوف، لا يعني أنّ هذه الصّلاة لا تقام إلّا بوجود النّبي تَتَلَيْهُ ، بل القصد والهدف هنا في الآية هو أن يكون للمقاتلين والمجاهدين إمام أو قائد يتقدمهم ويؤمهم في صلاة الجماعة أثناء الحرب، ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أقاما صلاة الخوف. كما أنّ العديد ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أقاما صلاة الخوف. كما يتقدمهم ويؤمهم في صلاة الجماعة أثناء الحرب، ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أقاما صلاة الجماعة أثناء الحرب، ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أقاما صلاة الجماعة أنناء الحرب، ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أقاما صلاة الخوف. كما أنّ العديد المرومة هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أما صلاة الحوف. كما أنّ العديد ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أما صلاة الحوف. كما أنّ العديد ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أما صلاة الخوف. كما أنّ العديد ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أما صلاة الحوف. كما أنّ العديد ومن هذا المنطلق نرى الإمام علي والإمام الحسين في قد أموا بهـذه العبادة الإسلامية في ساعات من قادة الجيوش الإسلامية كحذيفة قد قاموا بهـذه العبادة الإسلامية في ساعات الضرورة<sup>1</sup>.

٢- والآية تأمر الجموعة الأولىٰ بأن تحتفظ بسلاحها أثناء أداء صلاة الخوف، لكنها تقول للمجموعة الثّانية أن لا تلتي أرضاً بوسائلها الدفاعية كالدروع والأسلحة الأخرىٰ.

ومن المحتمل أن يكون الفرق بين هاتين المجموعتين هو أنّ العدو قد لا يكون على علم بعد بخطة المسلمين أثناء أداء المجموعة الأولى لصلاتها، وفي هذه الحالة يكون احتمال هجوم العدو على المسلمين ضعيفاً، أمّا بالنسبة للمجموعة الثانية ـ حين ـ يـنتبه العـدو لمـراسم الصّلاة فيكون هجومه على المسلمين أكثر احتمالاً.

٣- إنّ القصد من الإحتفاظ بالمتاع المطلوب من المسلمين في الآية ـ موضوع البحث ـ هو أن يراقب المسلمون وسائلهم الأخرى الحربية والشخصية والغذائـية والحـيوانـات التي جلبوها لتكون غذاء لهم، بالإضافة إلى الدفاع عن أنفسهم.

٤- من الواضح أنّ أداء الصّلاة جماعة ليست واجبة في الإسلام. لكنّها من المستحبات المؤكدة كثيراً. وهذا الآية تعتبر أحد الأدلة الحية على التأكيد بالنسبة لأهميّة مراسيم صلاة الجهاعة في الإسلام. بحيث إنّ هذه الصّلاة \_صلاة الجهاعة \_ تقام حستى في ساحة الحرب بالاستفادة من أسلوب وطريقة صلاة الخوف، ويستدل من هذا الموضوع على أهميّة إلاستلاة تصلاة نفسها بالإضافة إلى أهميّة إقامتها جماعة.

[ع

ومن الطبيعي أن يكون لصلاة الجماعة تأثير نفسي ومعنوي على المقاتلين من زاويـة التنسيق في الهدف، كما أنّ لها تأثير على العدو \_أيضاً\_حين يرى أنّ المسلمين حتى وهم في ساحة القتال يهتمون بواجباتهم الدينية.

٥-كيفية صلاة الخوف: لا يبدو في الآية ـموضوع البحث ـالتوضيح اللازم لكيفية أداء صلاة الخوف. وهذا هو أسلوب القرآن إذ يبيَّن كليات الحكم، ويترك شرح الأحكام إلى السنّة الشريفة.

وطريقة أداء صلاة الخوف ـ كما توضحها السنّة ـ هي أن تتحول الصّلاة الرباعية إلى صلاة ثنائية، أي تحويل صلاة الظهر أو العصر مثلاً التي هي أربع ركعات في كل منهما إلى صلاة بركعتين، فتصلي المجموعة الأولى ركعة واحدة مع الإمام، ثمّ يتوقف الإمام بعد أداء الركعة الأولى فتؤدّي المجموعة الأولى الركعة الثانية فرادى. ثمّ تعود إلى جبهة القتال، فتأتي المجموعة الثانية لتأخذ مكان المجموعة الأولى خلف الإمام، فتؤدّي الركعة الأولى جماعة مع الإمام وتؤدّي الركعة الثانية فرادى (وقد رودت طرق أخرى لأداء صلاة الخوف، ولكن أشهرها الطريقة التي تحدثنا عنها هنا).

રુજ

فَإِذَا قَضَيَّتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذَّ كُرُوا ٱللَّهَ قِيَحًا وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِ كُمَ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُمَ فَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبَا مَوْقُوتَ ال

## الكفسير

أهميّة فريضة الصّلاة:

بعد أن ذكرت الآية السابقة صلاة الخوف، وأكدت ضرورة إقامتها حتى في جبهات الحرب، تحث الآية ففاذا قضيتم للصلاة فاذكروا للله قياماً وقصوداً وعلى جنوبكم فاذا لطماننتم فاقيموا للصلاة إن للصلاة كانت على للمؤهنين تتاباً موقوتا > المسلمين على أن لا ينسوا ذكر الله بعد أداء الصّلاة، وليذكروا الله حين قيامهم وقعودهم وأثناء نومهم على جنوبهم وليسألوه العون والنصر، والقصد من ذكر الله في حالة القيام والقعود والنوم على الجنبين، يحتمل أن يكون في فترات الإستراحة التي تسنح للمسلمين وهم في ساحة الحرب، كما يحتمل أن تكون في الحالات المختلفة للقتال، أي أثناء وقوف المقاتل أو جلوسه أو استلقائه على أحد جنبيه وهو يقاتل بأحد أنواع الأسلحة الحربية كالقوس والسهم مثلاً.

إنّ هذه الآية تشير في الحقيقة إلى أمر إسلامي مهم، يدل على أنّ أداء الصّلاة في أوقات معينة ليس معناه أن ينسى الإنسان ذكر الله في الحالات الأخرى، فالصّلاة أمر انضباطي يحيي ويجدد روح التوجه إلى الله لدى الفرد، فيستطيع في أوقات أخرى غير وقت الصّلاة أن يحتفظ بذكر الله في ذهنه، سواء كان في ساحة القتال أو في مكان آخر.

وقد فسّرت هذه الآية في روايات عديدة على أنّها تبيّن كيفية أداء الصّـلاة بـالنسبة للمرضىٰ، أي إنّهم إذا استطاعوا فليؤدوا الصّلاة قياماً، وإن لم يقدروا على ذلك فقعوداً، وإذا عجزوا عن القعود فعلى أحد جنبيهم.

١. «قيام» تارةً يأتي بمعناه المصدري، (ويعني به حالة القيام، وتارةً يأتي للجمع أي «قــائمين» ــو«قـعود» كذلك أيضاً، فيأتي بمعنىٰ حالة القعود والجلوس، ويأتي بمعنىٰ «قاعدين» للجمع. وفي الآية اعلاه يحتمل كلا الأمرين. C]

وتؤكد هذه الآية أنّ حكم صلاة الخوف هم حكم استثنائي طارىء، وعلى المسلمين إذا ارتفعت عنهم حالة الخوف أن يؤدّوا صلاتهم بالطريقة المعتادة **﴿فَبَدَا لطَّ مَانَنتَم فَأَقَ يَعُوَّ** الصَّلاة...﴾.

و توضح الآية في النهاية سرالتأكيد على الصّلاة بقولها إن الصّلاة فريضة ثابتة للمؤمنين وأنّها غير قابلة للتغيير: ﴿...لِنْ الصّلاة كانت على المؤهنين كتابا هوقوتا).

إنَّ عبارة «موقوت» من المصدر «وقت»، وعلى هذا الأساس فإن الآية تبيَّن أنَّه حتى في ساحة الحرب يجب على المسلمين أداء هذه الفريضة الإسلامية، لأنَّ للصّلاة أوقات محددة لا يكن تخطيها. <sup>آ</sup>

ولكن الروايات العديدة التي وردت في شرح هذه الآية تبيّن أنّ عبارة «موقوتاً» تعني «ثابتاً»<sup>؟</sup> و«واجباً»<sup>؟</sup> ممّا لا ينافي مفهوم الآية أيضاً، والنتيجة هي أنّهها قريبين مسن المسعنى الأوّل.

**سؤال:** يقول البعض: إنّهم لا ينكرون فلسفة وأهمّية الصّلاة وآثارها التربوية، ولكنهم يسألون عن ضرورة إقامتها في أوقات محددة، ويرون أنّ الأحسن أن يترك الناس أحراراً لكي يؤدّي كل منهم الصّلاة متى ما سنحت له الفرصة أو متى ما وجد استعداداً روحياً لأداء هذه الفريضة؟

الجواب: إنّ التّجربة قد أثبت أنّ القضايا التربوية لولم تخضع لشروط وقيود معينة، فإنّ العديد من الناس سيتجاهلون ويتركون هذه القضايا، وسيؤدّي هذا التجاهل إلى أن تتزلزل أركانها، لذلك فإن القضايا التربوية يجب أن تخضع لقيود خاصّة ويخصص لأدائها أوقات محددة، وأن لا يسمح لأحد بتخطي هذه القيود أو تجاهل تلك الأوقات، خاصّة وإنّ أداء فريضة كالصّلاة وفي وقت معين وبصورة جماعية يظهر عظمتها وهيبتها وتأثيرها القوي الذي لا يكن لأحد نكرانه، والصّلاة في الحقيقة من أهم العوامل في تربية الإنسان وتكوين شخصيته الإنسانية.

ا. للإطلاع أكثر عن الآحاديث التي وردت في هذا المجال راجع تفسير نورالتقلين ج ١، ص ٥٤٥.
 ٢. اصول الكافي، ج ٣، ص ٢٧٠؛ وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٨ و٢٩.
 ٣. المصدر السابق.
 ٤. تفسير العياشي، ج ١، ص ٢٧٤؛ وتفسير درالمتثور، ج ٢، ص ٢١٥.

# سبب الأزول

قرع السَّلام بسلام يشابهه:

روي عن ابن عباس ومفسّر بن آخرين أنّ النّبي ﷺ \_بعد الأحداث الأليمة لواقعة أحد \_صعد إلى جبل أحد وكان على الجبل أبوسفيان، فخاطب النّبي بلهجة الفاتح بقوله: «يا محمّد يوم بيوم بدرا» وعنى أبوسفيان بذلك أنّ انتصارهم في أحد كان مقابل هزيمتهم في واقعة بدر.

فطلب النّبي يَهَايُمُ من المسلمين أن يردوا عليه فوراً، ولعل النّبي أراد أن يثبت لأبي سفيان إنّ من تربّوا في ظل الرسالة الإسلامية يتمتعون بكامل الوعي. فرد المسلمون عسلى أبي سفيان: هيهات أن يستوي الوضع بين المؤمنين والمشركين، فشهداء المؤمنين في الجنّة وقتلى المشركين في النّار.

فأجاب أبو سفيان - صارخاً ومفتخراً - بالعبارة التالية: «لنا العرّى ولا عرّى لكم» فردّ عليه المسلمون:

«الله مولانا ولا مولى لكم» ولما عجز أبوسفيان عن الردّ عملى همذا الجمواب والشمعار الإسلامي الحي تخلى عن صنمه «العزى» وعرج على صنم آخر هو «هبل» متوسلاً إليمه بقوله: «أعل هبل، أعل هبل» فردً عليه المسلمون بجواب قوي علّمهم إياه نبي الإسلام وهو:

«الله أعلىٰ وأجل». فما أعيت أبا سفيان الحيلة ولم تجده شعاراته الوثنية نفعاً قال صارخاً: «موعدنا في أرض بدر الصغرى». [ع

عاد المسلمون من ساحة القتال مثخنين بالجراح، وحين كان يعتصر هم الألم من أحداث أحد، نزلت الآية المذكورة أعلاه محذرة المسلمين من الغفلة عن المشركين مطالبة إياهم بملاحقة قوى الشرك دون كلل أو ملل، وأن لا يتأثروا بحوادث مؤلمة كحادثة أحد، فهبّ المسلمون وهم في تلك الحالة لملاحقة العدو، فما أن سمع المشركون بعزم المسلمين حتى أسرعوا الخطى مبتعدين عن المدينة وعادوا إلى مكّة <sup>(</sup>.

إنّ سبب النّزول هذا يعلّمنا أنّ المسلمين يجب أن لا يغيب عن بالهم أنواع التكتيك الذي يستخدمه العدو، وأن يواجهوا كل أسلوب حربي يتبعه العدو، سواء الأسلوب القتالي أو النفسي بأسلوب إسلامي أقوى، وأعنف من أسلوب العدو، وأن يواجهوا منطق الأعـداء بنطق أقوى وأشد، ويقابلوا سلاحهم بسلاح أمضى، وحتى شعارات الأعداء يجب أن تقابل بشعارات إسلامية ضاربة، وبغير ذلك فإنّ الرياح ستجري بما يشتهيه الأعداء.

ومن هذا المنطلق، فإنّنا نحن المسلمين ـ بدلاً من أن نجلس ونذرف الدموع على ما مر ويرّ علينا من أحداث مؤلمة مريرة، وما تشهده مجتمعاتنا من مفاسد رهيبة تحيط بهمذه المجتمعات من كل جانب، علينا أن نبادر بصورة فعالة إلى العمل، فنواجه العدوان المكتوب بكتابات تدحضه وتقمعه، ونواجه الإعلام الضال المسموم المضلل بأسلوب إعلامي يحبطه ويقضي على أمره، ونقابل مراكز اللهو الخليع ببناء مراكز للمهو البرىء السليم لشبابنا وابنائنا، ونقرع الأفكار والأطروحات والمذاهب السياسية والاقتصادية والاجمتاعية بالفكر الإسلامي الجامع باسلوب عصري يفهمه الجميع.

وإذا استطعنا أن نواجه اعداءنا بهذه الصبورة فسقد أفسلحنا في الحسفاظ عسلى كسياننا الإسلامي. وفي أن نبرز للعالم بشكل مجتمع تقدمي أصيل.

### التفسير

أعقبت الآية \_موضوع البحث هذه \_الآيات السابقة التي تحدثت عن الجهاد والهجرة واستهدفت إحياء روح التضحية والفداء لدى المسلمين بقولها: ﴿ولا تهنوا في لبتغا القوم﴾ وهذا تأكيد على ضرورة أن لا يواجه المسلمون عدوهم اللدود باسلوب دفاعي، بل عليهم

١. تفسير التبيان، ج ٣، ص ٣١٤، تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١٨٠.

۳]

أن يقابلوا هذا العدو بروح هجومية دائماً، لأنَّ هذا الأسلوب الأخير له أثر قـــامع للــعدو ومؤكد على معنوياته.

وقد جرّب المسلمون هذا الأمر في مواجهتهم للعدو بعد واقعة أحد التي هزموا فسيها، فارغموا العدو على الفرار مع أنّه كان لم يزل يتلذذ بطعم الإنتصار الذي أحرزه في أحد. إذ لما علم المشركون بقدوم المسلمين خافوا من العودة إلى ساحة القتال، وأسرعوا مبتعدين عن المدينة.

بعد ذلك تأتي الآية باستدلال حي وواضع للحكم الذي جاءت به، فتسأل المسلمين لماذا الوهن؟ فأنتم حين يصيبكم ضرر في ساحة الجهاد فإنّ عدوكم سيصيبه هو الآخر سهم من هذا الضرر، مع فارق هو أنّ المسلمين يأملون أن يعينهم الله ويشملهم برحمته الواسعة، بينها الكافرون لا يرجون ولا يتوقعون ذلك، حيث تقول الآية: ﴿لِن تكونوا تألمون فحالتهم يالمون كما تألمون وترجون من الله ما لا يرجون؟

وفي الختام ـ ومن أجل إعادة التأكيد ـ تطلب الآية من المسلمين أن لا ينسوا علم الله بجميع الأمور، فهو يعلم معاناة المسلمين ومشاكلهم وآلامهم ومساعيهم وجهودهم، ويعلم أنّهم أحياناً يصابون بالتهاون والفتور، فتقول الآية: ﴿وَكَانَ للله صليماً حكيماً﴾ وسيرى المسلمون نتيجة كل الحالات تلك.

EO CA

### الآيتان

إِنَّا أَنزَلْناَ إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَا آَرَىٰكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِهِ مَا ٢٠ وَٱسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُودًا ذَحِهِ مَا ٢٠

# سبب اللزول

لقد نقلوا واقعة مفصلة عن سبب نزول الآيتين المذكورتين. خلاصتها أنّ في قبيلة بني الأبيرق المعروفة نسبياً كان ثلاثة أشقاء هم «بشر» و«بشير» و«مبشر» سطا أحدهم وهمو «بشير» على دار أحد المسلمين ويدعى «رفاعة» فسرق سيفه ودرعه وكمية من الغذاء. وكان ابن أخيه ويدعى «قتادة» من مجاهدي بدر فأخبر النّبي ﷺ بالواقعة.

ولكن الأشقاء الثّلاثة إتهموا شخصاً من المسلمين اسمه «لبيد» الذي كان يسكن في دار واحد معهم، فتألم لبيد ألماً شديداً من هذه التهمة الباطلة واستل سيفه وتوجه إلى الأشقاء الثلاثة صارخاً في وجوههم قائلاً: «اتتهمونني أنا بالسّرقة وأنتم أجدر بهذا العمل؟ فانتم هم أولئك المنافقون الذين كنتم تهجون النّبي وتنسبون أبيات الهجو إلى قريش، فأمّا أن تثبتوا ما

فلمّا رأى أخوة السارق ذلك حاولوا استرضاء «لبيد» ولكنّهم لمّا علموا أنّ القضية قد وصلت إلى أسماع النّبي بواسطة «قتادة» لجؤوا إلى أحد متكلمي قبيلتهم فـطلبوا مـنه أن يذهب مع جمع من الناس إلى النّبي ويتظاهر بأنّ الحق إلى جانبهم ليبرىء السارق ويتهم «قتادة» بتلفيق التهمة على شقيقهم، وقد قبل النّبي يَتَهَالاً استناداً إلى واجب العمل بـظاهر الأمور ـشهادة تلك الجموعة وأنّب «قتادة» على عمله.

وقد تألم «قتادة» الذي كان يعرف نفسه بريئاً ... تألم من هذه الواقعة وعاد إلى عــمّه وأخبره بالحادث مظهراً أسفه الكبير لما حصل، فخفف عليه عمّه وقال: «لا تحزن يا قتادة إنَّ الله في عوننا» فنزلت الآيتان المذكورتان لتعلنا براءة الرجل. وتؤنَّبا مـرتكبي الخـيانة الحقيقيين. (

ونقلوا \_ أيضاً \_ واقعة أخرى في سبب نزول الآيتين، وهي أنّ درعاً لأحد الأنصار كانت قد سرقت في إحدى الحروب، وكان الشك يدور على شخص من قبيلة «الأبيرق» في سرقة ذلك الدرع، ولما علم السارق بأنّ الشكوك بدأت تدور حوله رمى ب الدرع في دار أحد اليهود، وطلب من قبيلته أن يشهدوا ببراءته أمام النّبي تَتَكَلَّ ويستدلوا بذلك على وجود الدرع في دار اليهودي، ولمّا رأى النّبي تَتَكَلَّ الأمر بتلك الصورة برأ هذا السارق بحسب ظاهر الشهادة التي جاءت لصالحه وأدين الرجل اليهودي ب سرقة الدرع، ف زلت الآيستان المذكورتان لتوضحا الحقيقة.<sup>٢</sup>

### الأفسير

#### منع الدّفاع عن المَائنين:

۳]

يعرف الله سبحانه وتعالى ـ في بداية الآية ١٠٥ من سورة النساء ـ نبيّه محمّداً ﷺ بأنّ الهدف من إنزال الكتاب السهاوي هو تحقيق مبادىء الحق والعدالة بين النساس، إذ تسقول الآية: **(لِمَا لِدِلنا لِليك للكتاب بالحقّ لتحكم بين الناس بما لرك الله)**.

ثمّ يحدُّر النّبي ﷺ من حماية الخائنين أبدأ بقوله: ﴿**ولا تكن للخائنين خصيما**﴾.

ومع أنّ الآية خطاب للنّبي ﷺ، ولكن ممّا لا شك فيه هو أنّ هذا الحكم حكم عام لجميع القضاة والمحكمين، وبهذا الدليل فإنّ مثل هذا الخطاب ليس المفهوم منه أنّ النّبي ﷺ تبدر منه مثل هذه الأعمال، لأنّ الحكم المذكور يشمل جميع الأفراد.

أمّا الآية الأخرى فهي تأمر النّبيﷺ بطلب المغفرة من الله سبحانه وتعالى، إذ تقول: ﴿ولستخفر الله إن الله كان فغوراً رحيحاً﴾.

وحول سبب الاستغفار المطلوب في هذه الآية توجد احتمالات عديدة، هي: **الأوّل:** إنّ الاستغفار هو لترك الأولى الذي حصل بسـبب الاسـتعجال في الحكـم في

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ١٨١ و ١٨٢، ذيل الآية مورد البحث.

٢. المصدر السابق،

[ع

القضية التي نزلت بسببها الآيتان، أي مع أنَّ ذلك القدر من الإعتراف، وشهادة الطرفين كان كافياً لإصدار الحكم من قبل النّبي ﷺ، إلَّا أنَّه كان من الأحرى أن يجري تحقيق أكثر في ذلك الجال.

والثّاني: هو أنّ النّبي تَبَيَّةٍ قد حكم في تلك القضية وفقاً لقوانين القضاء الإسلامي، وبما أنّ الأدلة التي جاء بها الخائنون كانت بحسب الظاهر أقوى، لذلك أعطى الحق لهم، وبعد انكشاف الحقيقة ووصول الحق إلى صاحبه يأتي الأمر بطلب المغفرة من الله، ليس لذنب مرتكب، بل لتعرض حق فرد مسلم إلى خطر الزوال بسبب خيانة البعض من الأسخاص (أي أن الاستغفار بحسب الإصطلاح \_ لأجل الحكم الحقيقي لاالحكم الظاهري).

وقد احتمل البعض أن يكون الاستغفار مطلوباً من طرفي الدعوى اللذين ظهر مـنهـها الخلاف في عرض ومتابعة دعواهما.

و في حديث عن النّبي يَبَرَّقُ أنَّه قال: «إنَّما أنا بشر، وإنَّكم تختصمون إليّ ولعل بعضكم يكون الحن بحجته من بعض، فأقضي بنحو ما أسمع، فمن قضيت له من حق أخيه شيئاً فلا يأخذه، فإنّما أقطع له قطعة من نار». <sup>(</sup>

يتبيَّن لنا من هذا الحديث أنَّ النّبي تَبَيَّةُ مكلَّف بالحكم وفقاً لظاهر القضية واستناداً إلى أدلة طرفي الدعوى، وبديهي أنَّ الحق في مثل هذه الحالة يصل إلى صاحبه، ويحتمل أحياناً أن لا ينطبق ظاهر الدليل وشهادة الشهود مع الحقيقة، فيجب الإنتباه هـنا إلى أنّ حكم الحاكم لا يغير من الحقيقة شيئاً فلا يصبح الحق باطلاً ولا الباطل حقاً.

ରେସ

#### الآيات

وَلَا تَجْدِلْ عَنِ ٱلَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبَّ مَن كَانَ خَوَّانًا أَيْد مَا ٣ يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُم إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ٢ هُ هَتَأَنتُم هَتَوُلاً عَجَدَلْتُم عَنْهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُنْيَ افَمَن يُجَدِلُ ٱللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ أَمْ مَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَى الْحَيَوْةِ ٱلدُنْيَ افَمَن يُجَدِلُ ٱللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ أَمْ مَن يَكُونُ

### التفسير

بعد الآيات التي جاءت بتحريم الدّفاع عن الخائنين. تستطرد الآيات الثلاث الأخيرة في التشديد على حرمة الدفاع عن الخائنين. بالأخص أولئك الذين يخونون أنفسهم.

ويجب الإنتباء هنا إلى أن الآية: **وولاتجادل من للذين يغتانون لنفسهم لن لللّه لايجب من** كان **خولاا لليماتج** تشير إلى الذين يخونون أنفسهم، بينها الذي عرفنا من سبب نزول الآيات السابقة، هو أنّها نزلت في شأن الذين يخونون الغير، وفي هذا إشارة إلى ذلك المعنى الدقيق الذي ينبه إليه القرآن في العديد من الآيات، وهو أن أي عمل يصدر عن الإنسان يتأثر بنتيجته – سواء كانت حسنة أو سيئة – الإنسان ذاته قبل غيره، كما جاء في الآية ٧ من سورة الإسراء، إذ تقول **إلى لحسنتم لحسنتم لانفسكم ولين أساتم فلهاي** 

أو أنّ الآية المذكورة تشير إلى موضوع آخر أكّد عليه القرآن أيضاً، وهو أنّ جميع أفراد البشر هم جميعاً كأعضاء جسد واحد، فإذا أضر أحدهم بغيره فكأنما أضرّ بنفسه، أي يكون بالضبط كالذي يصنع نفسه بنفسه.

والأمر الآخر في الآية أنّها لا تخص الذين يرتكبون الخيانة لمرّة واحدة ثمّ يندمون على ما فعلوا، حيث لاضرورة لاستعمال العنف والشدة مع هؤلاء، بل هم بحاجة إلى الرأفة أكثر، [ع

والشدّة يجب أن تطبق على أولئك الذين يحترفون الخيانة وتكون جزءاً من حياتهم. ويدل على هذه القرينة الواردة في الآية من خلال عبارة **(يغتانون)** التي هـي فـعل مضارع يدل على الاستمرارية، بالإضافة إلى القرينة الأخـرى التي تـفهم ممن عـبارتي (خولن) أي كثير الخيانة و (لليم) أي كثير الذّنب، والكلمة الأخيرة جاءت لتأكيد عبارة «خوان» في الآية، كيا أنّ الآية السابقة جاءت بكلمة «خائن» التي هي اسم فاعل والتي فا معنى وصفى يدل على تكرار الفعل.

لقد تعرض الخائنون في الآية الأخرى إلى التوبيخ، حيث قالت إن هؤلاء يخجلون أن تظهر بواطن أعبالهم وسرائرهم وتنكشف إلى الناس، لكنهم لا يخبطون لذلك من الله سبحانه وتعالى، إذ تقول الآية: فيستخفون من الناس ولايستخفون من الله > فلا يستورع هؤلاء من تدبير الخطط الخيانية في ظلام الليل، والتحدث بما لا يرضى الله الذي يراهم ويراقب أعبالهم، أينا كانوا: فوهو معهم لذيبيتون ما لايرض من القول وكان الله بما يعملون معيطا ».

بعد ذلك تتوجه الآية ١٠٩ من سورة النساء بالحديث عن شخص السارق الذي تم الدفاع عنه، وتقول بأنّه على فرض أن يتم الدفاع عن هؤلاء في الدنيا فمن يستطيع الدفاع عنهم يوم القيامة، أن من يقدر أن يكون لهؤلاء وكيلاً ليرتب أعمالهم ويحل مشاكلهم؟! حيث تقول الآية: فالنتم هؤلا. جادلتم عنهم في الحياة الدنيا فمن يجادل الله منهم يوم القيامة لم من يكون عليهم وكيلاك. ولذلك فإنّ الدفاع عن هؤلاء الخونة في الدنيا ليس له أثر إلّا القليل، لأنهم سوف لا يجدون أبداً من يدافع عنهم أمام الله في الحياة الآدة.

والحقيقة هي أنَّ الآيات الثلاث الأخيرة تحمل في البداية إرشادات إلى النّبيﷺ وإلى كل قاض يريد أن يحكم بالحق، بأن ينتبهوا حتى يفوتوا الفرصة على أولئك الذين يريدون انتهاك حقوق الآخرين، عبر وسائل مصطنعة وشهود مزورين.

بعد ذلك تحذر الآية الخائنين ومن يدافع عنهم، بأن ينتظروا عواقب سينة لأعهالهم في هذه الدنيا وفي الآخرة أيضاً.

وفي تلك الآيات سر من أسرار البلاغة القرآنية، حيث إنّها أحــاطت جمــيع جــوانب القضية وأعطت الإرشادات والتحذيرات اللازمة في كل مورد، مع أنّ موضوع القضية يبدو

| 440                  | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل                           | ٣]              |
|----------------------|------------------------------------------------------------|-----------------|
| ذائية أو يهودي من    | بحسب الظاهر، إذ يدور حول درع مسروقة أو مواد غا             | موضوعاً صغيراً  |
|                      |                                                            | أعداء الإسلام.  |
| معصوماً عن الخطأ،    | الآية - أيضاً - الإشارة إلى النّبي عليه الذي يعتبر إنساناً | وقد تناولت      |
| فاننين إندفاعاً وراء | لأفراد الذين يحترفون الخيانة، أو الذين يدافعون عن ال       | كما أشارت إلى ا |
|                      | إشارات تتناسب ومنزلة الأشخاص المشار إليهم في الأ           |                 |
|                      | 8003                                                       |                 |

# الآيات

وَمَن يَعْمَلْ سُوَمَّا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ شُعَدَيَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ عَفُولًا ذَحِيمُا شَ وَمَن يَكْسِبُ إِنْمَا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَلَىٰ نَفْسِدٍ - وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا شَ وَمَن يَكْسِبْ خَطِيّحَةً أَوْ إِنْمَا ثُعَرَرْ بِهِ بَرِيَنَا فَقَدِ ٱحْتَمَلَ بُهْتَنَا وَإِنْمَا مُبِينَا شَ

#### التفسير

لقد بيّنت هذه الآيات الثلاث، ثلاثة أحكام كلية بعد أن تطرقت الآيات السمابقة إلى مسائل خاصّة بالخيانة والتهمة.

١- لقد وردت في الآية ١١٠ من الآيات الثلاث أعلاء الإشارة أوّلاً إلى هذه الحسقيقة وهي أن باب التوبة مفتوح أمام المسيئين على كل حال، فإذا ارتكب أحد ظلماً بحقّ نفسه أو غيره، وندم حقيقة على فعلته، أو استغفر الله لذنبه، وكفّر عن خطيئته فسيجد الله غسفوراً رحيماً، حيث تقول الآية: فرومن يحمل سوا أو يقلم نفسه ثمّ يستغفر الله يحد الله معفوراً رحيماً».

٢- يجب الإنتباء إلى أنَّ الآية الأولىٰ تشير إلى نوعين من الذنوب، حيث جاءت فيها كلمة «سوء» وكلمة «الظلم» للنفس، ولدى النظر إلى قرينة المقابلة. وكذلك الأصل اللغوي لعبارة «سوء» وكلمة «الظلم» للنفس، ولدى النظر إلى قرينة المقابلة. وكذلك الأصل اللغوي لعبارة «سوء» وكلمة عني هنا الإضرار بالغير، يفهم من الآية أنَّ أي نوع من الذنوب ـ سواء كانت من نوع الإضرار بالغير، أو الإضرار بالنفس قابلة للغفران إذا تاب فاعلها توبة حقيقية وسعى إلى أن أي التي تعني هنا الأولي من الذنوب ـ حيث جاءت فيها لعبارة «سوء» وكلمة «الظلم» للنفس، ولدى النظر إلى قرينة المقابلة. وكذلك الأصل اللغوي لعبارة «سوء» وكلمة وكلمة «الظلم» للنفس، ولدى النظر إلى قرينة المقابلة. وكذلك الأصل اللغوي لعبارة «سوء» وكلمة وكلمة من الإضرار بالغير، يفهم من الآية أنَّ أي نوع من الذنوب ـ سواء كانت من نوع الإضرار بالغير، أو الإضرار بالنفس قابلة للغفران إذا تاب فاعلها توبة حقيقية وسعى إلى التكفير عنها.

ويفهم \_ أيضاً \_ من العبارة القرآنية: ﴿ يجد الله مفوراً رحيماً ﴾ إنّ التوبة الحقيقية لها من الأثر بحيث يجد الإنسان التائب نتيجتها في باطن نفسه، فمن ناحية فإنّ تأنيب الضمير الذي يخلقه إر تكاب الذّنب يزول عن المذنب التائب نظراً للغفران الذي يناله من الله الغفور، ومن جانب آخر يحسّ الإنسان التائب بالقرب إلى الله بسبب رحمته سبحانه وتعالى بعد أن كان يحس بالبعد عنه بسبب الذنب الذي ارتكبه.

۳]

٣- إنّ الآية الثانية من الآيات الثلاث الأخيرة، تحكي نفس الحقيقة التي وردت بصورة إجمالية في الآيات السابقة، حيث تؤكّد أنّ أي ذنب يقترفه الإنسان ستكون نستيجته في النهاية على المذنب نفسه، ويكون قد أضرّ بنفسه بذنبه، إذ تقول الآية: (وهن يكسبه للعا فإلما يكسبه على نفسه ك.

وفي آخر الآية تأكيد على أنّ الله عالم بأعمال العباد، وهو حكيم يجازي كل إنسان بما يستحقه: **(وكان الله مليما حكيما)**.

وبالصورة المارة الذكر فإنّ الذنوب مهما اختلفت في الظاهر، فإنّ اضرارها ستلحق أحياناً بالغير وتلحق أحياناً أخرى بمرتكبها، ولكن بالتحليل النهائي، فإنّ الذنب تعود نتيجته كلها إلى الإنسان المذنب نفسه، وإنّ الآثار السيئة للذنب تظهر قبل كل شيء في روح ونفس الشخص المذنب.

٤- أمّا الآية الثّالثة من الآيات الأخيرة، فهي تشير إلى خطورة خطيئة إتهام النساس الأبرياء، إذ تقول: (وهن يكسب خطيئة أو إثما ثمّ يرم به يريئا فقد احتمل بهتانا وإثما هبيتا).

وقد قسمت هذه الآية الذنب الذي ير تكبه شخص وينسبها زوراً إلى غيره، إلى قسمين: سمت الأوّل بالخطيئة, والثّاني بالإثم.

وقد قال المفسّرون الكثير في شأن الفرق بين هذين النوعين من الذنب، وأقرب الأقوال إلى الذهن هو أنّ الخطيئة مشتقة من الخطأ، والذي يعني في الأصل: الزلل أو الذنب الذي يصدر دون قصد من صاحبه، ويكون أحياناً مشمولاً بالكفارة والغرامة لكن معنى الخطيئة قد توسع تدريجياً، وأخذ يشمل كل ذنب سواء المتعمد أو غير المقصود، حيث إنّ روح الإنسان لا تحتمل الذنب ـ أكان عمداً أو عن غير عمد ـ وحين يصدر الذنب من الإنسان إِنَّا هو في الحقيقة نوع من الزلل والخطأ الذي لا يناسب مقامه كإنسان.

والنتيجة من هذا القول أنّ الخطيئة لها معنى واسع يشمل الذنب المتعمد والذنب الصادر عن غير عمد، أمّا كلمة «إثم» فتطلق عادة على الذنوب الصادرة عن عمد، وتسعني - في الأصل ـ ذلك الشيء الذي يمنع الإنسان من عمل معين، ولما كانت الذنوب تحسول دون وصول الخيرات إلى الإنسان فقد سمّيت «إثماً».

وتجدر الإشارة إلى أنَّ الآية استخدمت كناية جميلة بالنسبة للتهمة، وهي أنَّها جعلت الذنب في هذا المحال كالسهم، وجعلت نسبته إلى الغير زوراً بمثابة رمي السهم صوب الهدف، ē]

وهذه إشارة إلى أنّه في حين أن تصويب السهم نحو إنسان آخر قد يؤدّي إلى القضاء عليه، فإنّ رمي الإنسان البريء بذنب لم يقترفه يكون بمثابة رمية بسهم يقضي على سمعته التي هي بمنزلة دمه.

وبديهي أنّ وزر وعاقبة هذا العمل تكونان في النهاية ــوإلى الأبد ــعلى عاتق الشخص الذي ينسب التهمة زوراً إلى غيره، وأن عبارة «احتمل» الواردة في الآية تعني أخذ عــلى عاتقه إنّما جاءت للدلالة على ثقل وبقاء هذه المسؤولية!

بحث

#### مريمة البهتان:

إنّ اتهام إنسان بريء يعتبر من أقبح الأعمال التي أدانها الإسـلام بـعنف، وإنّ الآيـة المذكورة أخيراً التي وردت بهذا الشأن \_بالإضافة إلى الروايات الإسلامية العديدة التي إلى جانبها \_ توضح رأي الإسلام الصريح عن هذا العمل.

ينقل الإمام جعفر بن محمّد الصّادق الله عن أحد الحكماء أنّه قال: «أن البـهتان عـلى البريء أتقل من جبال راسيات» ( ونقل عنه الله قوله: «إذا أتهم المؤمن أخاه إنماث الإيمان في قلبه كما ينماث الملح في الماء» أي إنّ الإيمان يذوب ويزول من قلب المؤمن بسبب إتهامه لأخيه المؤمن، كما يذوب الملح في الماء ويزول عن النظر.<sup>٢</sup>

فالتهمة والبهتان \_ في الحقيقة \_ هما أقبح أنواع الكذب، لأنّهها بالإضافة إلى احتوائهها لمفاسد الكذب، فإنّهها أيضاً يحملان أضرار الغيبة، وهما كذلك من أسوأ أنواع الظلم والجور وهذا السبب يقولﷺ بهذا الخصوص: «من بهت مؤمناً أو مؤمنة أو قال فيهما ما ليس فيهما أقامه الله تعالى يوم القيامة على تل من نار حتى يخرج ممّا قاله».<sup>٣</sup>

وحقيقة الأمر أنّ إشاعة مثل هذا العمل الجبان ـ في أي محيط إنساني كان ـ يؤدّي في النهاية إلى إنهيار نظام العدالة الاجتماعية، واختلاط الحق بالباطل، وتورط البريء وتبرئة المذنب، وزوال الثقة من بين الناس.

> ١. بحارالانوار، ج ٧٢، ص ١٩٤؛ وسفينة البحار، ج ١، ص ١١١، مادة (بهت). ٢. أصول الكافي، ج ٣، ص ٣٦١؛ وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٣٠٢. ٣. سفينة البحار، ج ١، ص ١١١؛ تفسير القرطبي، ج ٣، ص ٢٩.

وَلَوَلَافَضُلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَحَمَّت طَّآبِفَ لَهُ مِنْهُمَ آَن يُضِلُوكَ وَمَا يُضِلُون إِلَا أَنفُسَهُمٌ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءُ وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ وَٱلِحَكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَالَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانِ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا شَ

التفسير

في هذه الآية الكريمة إشارة أخرى إلى حادثة «بني الأبيرق» التي تحدثنا عـنها لدى تطرقنا إلى سبب النّزول في آيات سابقة، وهذه تؤكّد أنّ الله قد صـان النّـبي تَنْكُلُهُ بـفضله ورحمته \_سبحانه و تعالى \_من كيد بعض المنافقين الذين كانوا يأتمرون به تَنْكُلُهُ ليحرفوه عن طريق الحق والعدل، فكانت رحمة الله أقرب إلى نبيّه فصانته من كيد المنافقين، حيث تقول الآية: فولولا فضل الله عليك ورحمته لهجت طائفة هنهم أن يضلوك».

لقد سعى أولئك المنافقون ــ من خلال اتهامهم لشخص بريء وجرّ النّبي وتوريطه في هذه الحادثة ــ إلى إلحاق ضربة بشخصية النّبيﷺ الاجــتهاعية والمـعنوية أوّلاً، وتحــقيق مآربهم الدنيئة بحق إنسان مسلم بريء ثانياً، ولكنّ الله العزيز العليم كان لهم بــالمرصاد، فصان نبيّهﷺ من تلك المؤامرة وأحبط عمل المنافقين.

ويذكر بعض المفسّرين سبباً آخر لنزول هذه الآية وهو أنَّ جماعة من قبيلة «بني ثقيف» وردوا على النّبيﷺ فذكروا له أنّهم مستعدون لمبايعته بشرطين: الأوّل هو أن يرغم أفراد هذه القبيلة على كسر أصنامهم بأيديهم، والنّاني أن يسمح النّبي لهم بأن يواصلوا عسادة صنمهم (العزى) لسنة واحدة أخرى! فنزل أمر الله على النّبيﷺ أن لا يبدي أية مرونة أمام هؤلاء، حيث نزلت الآية المذكورة وأعلنت بأن فضل الله ورحمته قد شمسلت النّسي وصانته من تلك الوساوس.<sup>(</sup>

تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١٨٨، ذيل الآية مورد البحث.

بعد ذلك تذكر الآية أنَّ هؤلاء القوم إنَّما يرمون بأنفسهم في الضلالة ولا يضرُّون بعملهم النِّي عَظِيرٌ شيئاً، إذ تقول... ﴿ وَما يَصْلُونَ إِلَّا لَنفسِهم وَما يَصْرُونِكَ مَن شي. ﴾.

وأخيراً توضح الآية سبب عصمة النِّي تَنْتُلْهُ عن الخطأ والزلل والذنب، فستذكر أنَّ الله أنزل على نبيَّه الكتاب والحكمة وعلمه ما لم يكن يعلم من قبل: ﴿وَلَنَزَلَ لَلْهُ عَلَيْكَ الكتاب والحكمة وملمك ما لم تكن تعلم) ثمّ تردف الآية ذلك بجـ ملة: ﴿وَكَـانَ فَـضَلَ الله عـليك مقيها ک.

ہدت

# مصدر عصمة الأنبياء:

إنَّ هذه الآية الأخيرة من الآيات التي تشير إلى عصمة النَّبي ﷺ عن ارتكاب الخطأ والسهو والذنب، فتقول بأنَّ العون الإلهي الذي شمل النَّبِي ﷺ هو الذي صانه من الخطأ والضلالة التي كان يريد المنافقون أن يوقعوه فيهما. ولكنَّهم وبفضل هذه المحونة الإلهـية عجزوا عن تحقيق مآربهم، ولم يلحق النِّبي بَنَّيْنَةُ أي ضرر نتيجة كيد المنافقين.

وهكذا فقد عصم الله نبيَّه وصانه من كل خطأ أو سهو أو ذنب، كي يستطيع النَّبي ﷺ أن يصبح قدوة وأسوة للأمّة الإسلامية ونبراساً لها في فعل الخيرات والحسنات، وقد صانه الله العزيز القدير من عواقب كل خطأ يحتمل أن يقع فيه أي زعيم، لكي يبعد الأمَّة الإسلامية عن الحيرة في قضية إطاعة الرّسول ﷺ، وليجنبها التناقض بين فعلى الطاعة وعدمها، نعم لقد عصم الله نبيَّه محمّداً عَنْكُنْ من كل خطأ، لكي يضمن له ثقة المسلمين الكاملة به، حيث تعتبر هذه الثقة من أولويات شروط الزعامة الإلهية.

وقد ورد في آخر الآية دليل من الأدلة الأساسية لقضية العصمة بشكل مجمل، وهـذا الدليل هو قوله تعالى أنَّه علم نبيَّه ﷺ من العلوم والمعارف التي يكون النِّبي في ظلها مصوناً من الوقوع في أي خطأ أو زلل، ولأنَّ العلم والمعرفة تكون نتيجتهما في المرحلة النهائية حفظ الإنسان من ارتكاب الخطأ.

فالطبيب \_ مثلاً \_ لا يقدم أبدأ على شرب ماء ملوث بأنواع الجراثيم الفتاكة، بمعد أن أجرى عليه الفحوصات المختبرية واكتشف تلوثه بنلك الجراثيم الخطيرة.

نستنتج من هذا المثل أنَّ علم الطب الذي تعلمه هذا الطبيب، هو السبب في حفظه ومنعه من شرب الماء الملوث بالجراثيم القاتلة، فقد وفَّر هذا العلم العصمة والمصونة للطبيب حيال إرتكاب مثل هذا الخطأ، لكن الإنسان الذي يجهل خطورة ذلك الماء يحتمل كثيراً أن يقدم على شربه.

وهكذا يتبيَّن أنَّ مصدر الكثير من الأخطاء هو الجهل بمقدمات العمل أو مستلزماته أو عواقبه، لذلك فإنَّ من يحاط عن طريق الوحي الإلهي إحـــاطة كـــاملة بـــالقضايا الخـــتلفة ومقدماتها ومستلزماتها وعواقبها لن يقع في خطأ، ولن يرتكب أي زلل أبداً، ولن يضل الطريق، ولن يمارس ذنباً مطلقاً.

ويجب أن لا نقع في الوهم هنا. فإنّ هذا العلم الذي بحوزة النّبي ﷺ من جانب الله سبحانه وتعالى ليس عملاً مفروضاً ولا يحمل طابع القسر والإجبار، أي إنّ النّبي ﷺ ليس مجبوراً أبداً على أن يعمل بعلمه، بل إنّه يمارس عمله بكامل اختياره، فكما أنّ الطبيب الذي ذكرناه في مثلنا السابق مع علمه بحالة الماء الملوث فإنّه ليس مرغماً على عدم شرب هذا الماء، بل هو بإرادته المطلقة يمتنع عن شربه.

**السؤال:** وإذا تساءل أحد لماذا شمل الله نبيّه وحده بهذا الفـضل الإلهـي، ولم يشـمل الآخرين؟

**الجواب:** إنَّ ذلك قد حدث للمسؤولية العظيمة والخطيرة التي تتضمنها القـيادة التي أنيطت بالنّبي يَتَبَرَّلَا وحمل اعباءها الثقيلة على عاتقه، ولأنَّ الآخرين لا يحملون مثل هذه الأعباء الثقيلة، لذلك فإنّ الله اللّطيف الخبير يهب لعبده من القدرة والطاقة بمقدار ما يضع على عاتق هذا العبد من مسؤوليات. ولن يكلف الله نفساً إلّا وسعها فيجب التعمق في هذا الأمر.

8003

لَّاخَيْرَ فِي حَتَيْرِ مِن نَّجُوَدُهُمَ إِلَا مَنَ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَحِ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ٱبْيَغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُوَّ بِهِ أَجْرًا عَظِيمًا <sup>(()</sup>

### التفسير

النموي أو الهمس:

لقد أشارت الآيات السابقة إلى اجتماعات سرية شيطانية كان يعقدها بعض المنافقين أو أشباههم، وقد تطرقت الآية الأخيرة إلى هذا الأمر بشيء من التفصيل، وكلمة «النجوى» لا تعني الهمس فقط، بل تطلق على كل اجتماع سري أيضاً، لأنّها مشتقة من المادة «نجوه» على وزن «دفعه» أي بمعنى الأرض المرتفعة، وبما أنّ الأرض المرتفعة تكون شبه معزولة عن الأراضي التي حولها، وأنّ الجلسات السرية والهمس يتمّان بمعزل عن الأقراد الذين يكونون في الأراضي المحيطة بها سمّيت هذه الأخيرة بالنجوى.

ويرى بعضهم أنّ كلمة «النجوى» مشتقة من مادة «النجاة» أي التحرر، وبمعنى أنّ البقعة المرتفعة تكون بمنأى ومنجى عن خطر السيل، وأنّ الاجتماع السري أو الهـمس يكـونان بمنجى من معرفة الآخرين.

والآية هنا تذكر أنَّ أغلب الاجتماعات السرَّية التي يعقدها أُولئك تهدف إلى غـايات شيطانية شريرة لاخير فيها ولافائدة، إذ تقول: ﴿لاخير في كثير هن نجواهم﴾.

ولكي لا يحصل وهم من أنّ كل نجوى أو همس أو اجتماع سري يعتبر عملاً مذموماً أو حراماً جاءت الآية بأمثال كمقدمة لبيان قانون كلي. وأوضحت الموارد التي تجـوز فـيها النجوى. مثل أن يوصي الإنسان بصدقة أو بمعونة للآخرين أو بالقيام بعمل صـالح أو أن يصلح بين الناس. فتقول الآية في هذا المجال: ﴿لِلّا مِنْ لَعَرِ بِصَدِقَة لَوْ مَعَرُوفَ أو لِصَلَاح بِـينَ فإذا كان هذا النوع من النجوى أو الهمس أو الاجتماعات السرّيبة لا يشوبه الرياء والتظاهر، بل كان مخصصاً لنيل مرضاة الله. فإنّ الله سيخصص لمثل هذه الأعسال شواباً وأجراً عظيماً، حيث تقول الآية: **﴿وهن يفعل ذلك لبتفا. هرضات الله فسوف نوتيه أجرا** عظي**ها»**.

وقد عرف القرآن النجوى والهمس والاجتماعات السرّية ـ من حيث المبدأ ـ بأنّها من الأعمال الشّيطانية، في قوله تعالى: **(لِنَّمَا للنجوى من للشيطان...) `** والسبب هـو أنّ هـذه الأعمال غالباً ما تحدث لأغراض سيئة، وحيث إنّ عمل الخير والشيء النافع والإيجابي لا يحتاج في العادة إلى أن يكون ـ أو يبق ـ سرّياً أو مكتوماً عن الناس، ولذلك فلا حاجة بالتحدث عن مثل هذه الأعمال بالهمس والنجوى، أو في اجتماعات سرّية.

ولمّا كان من المحتمل أن تطرأ ظروف استثنائية تجبر الإنسان على الاستفادة من أسلوب النجوى في أعمال الخير، لذلك ورد الاستثناء بصورة مكررة في القرآن، كما في قوله تعالى: (يا تيما الذين آهنوا إذا تناجينم فلا تتناجوا بالإثم والمدوان ومحصيت الرسول وتستاجوا بالبرّ والتقوى...) <sup>7</sup>.

والنجوى إذا حصلت إيتداءً في جمع من الناس، أثارت لديهم سوء الظّن حيالها، حتى أنّ سوء الظن قد يبدر من الأصدقاء حيال النجوى التي تحصل بينهم، وعلى هذا الأساس فإنّ الأفضل أن لا يبادر الإنسان إلى النجوى إلّا إذا اقتضت الضرورة ذلك، وهذه هي فلسفة هذا الحكم الوارد في القرآن.

وبديهي أنَّ سمعة الإنسان تستلزم \_أحياناً \_اتباع أسلوب النجوى، ومن جملة هـذه الموارد تأتي مسألة الصدقات أو المعونات المالية، التي أجاز القرآن استخدام النجوى بشأنها لحفظ ماء الوجه وسمعة الأشخاص الذين يتلقون هذه المعونات.

والمجال الآخر للنجوى هو عند الأمر بالمعروف، حيث إنّ هذا الأمر لو تمّ أحياناً بصورة علنية لأصبح سبباً في فضيحة أو خجل الشخص المخاطب بالمعروف بين الناس الحاضرين، وقد يصبح سبباً في أن يمتنع عن قبول ذلك ويقاوم هذا الأمر الذي عـبّرت عـنه الآيسة بالمعروف.

۳]

والحالة الأخرى التي يجوز فيها النجوى هي في مجال الإصلاح بين الناس، الذي يقتضي أن يكون سرياً أحياناً لضمان تحقيقه، إذ من الممكن لو أنّ الأمر تمّ بصورة علنية لحال دون حدوث الإصلاح، لذلك يجب أن يتمّ الإصلاح بالتحدث إلى كل طرف من أطراف النزاع بصورة خفية، أي بطريق النجوى.

إذن فالنجوى جائزة وقد تكون ضرورية في الحالات الثلاث التي مر الحديث عــنها. وكذلك في حالات مشابهة.

والملفت للنظر في الحالات الثلاث المذكورة أعلاه هـو أنّهـا تأتي كـلها ضـمن مـعنى «الصدقة» وذلك لأنّ من يأمر بالمعروف إنّما يدفع زكاة علمه، ومن يسعى في إصلاح ذات البين يدفع بذلك زكاة قدرته ومنزلته المؤثرة في الناس.

وقد نقل عن علي بن أبي طالب أمير المؤمنين ﷺ قوله: «إنَّ الله فرض عليكم زكاة جاهكم كما فرض عليكم زكاة ما ملكت أيديكم» <sup>(</sup>.

ونقل عن النّبي تَبَيَّدُ قوله لأبي أيوب: «ألا أدلك على صدقة يحبّها الله ورسوله تصلح بين الناس إذا تغاسدوا و تقرب بينهم إذا تباعدوا». <sup>7</sup>

રુજ

٨. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٥٥٠، وفي كتب أخرى للتفسير. ٢. تفسير القرطبي، ج ٣، ص ٣٨٥، ذيل الآية مورد البحث. وَمَن يُسَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَانَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدِ مَانَوَلَى وَنُصَـلِدِ جَهَنَتَمْ وَسَاً تَ مَصِيرًا ٢

# سبب الأزول

لقد قلنا في سبب نزول الآية السابقة: إنّ بشير بن الأبيرق كـان قـد سرق مـن أحـد المسلمين، وأتهم إنساناً بريناً بهذه السرقة، واستطاع بالأجواء المزيفة التي اختلقها أمـام النّبيﷺ أن يبريء نفسه، ولكن حين نزلت تلك الآيات افتضح أمره، فبدلاً من أن يختار طريق التوبة بعد فضيحته، سار في طريق الكفر وارتد عن الإسلام بصورة علنية. فنزلت الآية الأخيرة متضمنة إشارة إلى هذا الموضوع، بـالإضافة إلى بـيانها لحكـم

إسلامي عام وكلي. ا

#### التفسير

حين يرتكب الإنسان خطأ ويدرك هذا الخطأ، فليس أمامه سوى طريقين: **أحدهما:** طريق العودة والتوبة التي أشارت الآيات السابقة إلى أثرها في غسل الذنوب عن الإنسان.

والطّريق الثّاني: هو أن يسلك الإنسان سبيل العناد، وقد أشارت الآية الأخيرة إلى الآثار والعواقب السيئة لهذا الطريق، حيث أعلنت أنّ من يواجه النّبي ﷺ بالعناد والمخالفة بعد وضوح الحق له، ويسير في طريق غير طريق المؤمنين فإنّ الله سوف لن يهديه إلى غير هذا الطريق، وسيرسله الله في يوم القيامة إلى جهنم، وما أسوأ هذا المكان الذي يستظره

تقسير مجمع البيان، ج ٣، ص ١٨٩، ذيل الآية مورد البحث.

[ع

فتقول الآية: ﴿ وَمِنْ يَشَاقَقَ للرَّسُولَ مِنْ بَعَدَمًا تَبَيِّنَ لَهُ الهَدِي وَيَتَّبِعَ عَير سبيل الهؤمنين توله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيراًه.

ويجب الإنتباه إلى أنَّ عبارة ﴿يشاقَقَ» مأخوذة من مادة «شقاق» بمعنى المخالفة الصريحة المقرونة بالحقد والضغينة وتؤكِّد جملة ﴿من بحدها تبيّن له الهدى هذا المعنى أيـضاً، وفي الحقيقة فإنَّ من يكون هذا شأنه فلن يلتى مصيراً خيراً ممّا ذكرته الآية له، مصير ينطوي على نهاية مشؤومة له في هذه الدنيا وعاقبة سيئة أليمة في الدار الآخرة، فهو في الدنيا \_كها تقول الآية \_ يستمر منجرفاً في الطريق الأعوج الذي اختاره، فتتوسع بذلك زاوية انحرافه عن جادة الحق والصواب، وهذا الطريق هو الذي اختاره لنفسه والبناء الذي وضع أساسه بيده، وهذا لم يكن قد وقع عليهم أي ظلم من الخارج.

وأمّا بالنسبة لقول الآية: ﴿نُوله ها تولى﴾ فهو إشارة إلى حرمان هؤلاء مـن التـوفيق المعنوي، لتمييز الحقّ، ومواصلتهم السير في طريق الضلالة. `

وحين تقول الآية: ﴿نصله جمعتم» فهي تشير إلى مصير هؤلاء يوم القيامة.

وهناك تفسير آخر حول جملة ﴿نوله ها تولى﴾ وهو أنّ هؤلاء وأمثالهم، يوكل أمرهم إلى الآلهة المصطنعة التي انتخبوها لأنفسهم.

بحث

همية الإهماع: يعتبر الإجماع أحد الأدلة الفقهية الأربعة، وهو بمعنى اتفاق علماء ومفكري الإسلام حول مسألة فقهية، وذكروا في علم أصول الفقه أدلة مختلفة لإثبات حجية الإجماع، ومن ضمنها الآية الأخيرة التي مرّ البحث في تفسيرها، إذ يعتبرها البعض دليلاً على حسجية الإجماع لأنها تقول أنّ من يختار طريقاً غير طريق المؤمنين سيكون له مصير مشؤوم أسود في الدنيا والآخرة.

وبناء على هذه الآية، فإنَّ أي طريق يختاره المؤمنون ـ في أي مسألة كانت ـ يجب على الجميع السير في هذا الطريق.

٨. وقد بيّنا تفاصيل هذا الموضوع لدى الحديث عن تفسير الهداية والضلالة ذيل الآية ٢٦ من سورة البقرة من تفسيرنا هذا.

٣

والحقيقة أنّ هذه الآية لا صلة لها بمسألة حجية الإجماع. لا من قريب ولا من سعيد (وطبيعي إنّنا نقبل حجّية الإجماع الذي يكشف لنا عن قول المعصوم، ولكننا نعتبر حجية السنة وقول المعصوم دليلاً لحجية هذا الإجماع، وليس الآية المذكورة).

والسبب في عدم قبولنا دلالة هذه الآية على حجية الإجماع، هو أنّها تعين أوّلاً: عقوبات للأشخاص الذين يخالفون النّبي صراحة وعن علم وإدراك، ويختارون طريقاً غير طريق المؤمنين، فهذان العنصران يشكّلان باتحادهما العلّة لذلك المصير المشؤوم، مع التأكيد بأن هذا المصير إنّما يتحقق لدى اختيار الشخص للعنصرين المذكورين عن علم ودراية. وليس لهذا الموضوع أية صلة بمسألة حجية الإجماع، ولا يدل بوحده على هذه الحجية.

والأمر التّاني: هو أنّ المقصود بعبارة **﴿سبيل للعؤمنين﴾** الواردة في الآية، هـو طـريق التوحيد والخضوع لله وحده، وهو مبدأ الإسلام، وليس معناه الفتاوى الفقهية أو الأحكام الفرعية، وهذه الحقيقة يثبتها ظاهر الآية بالإضافة إلى ما قيل في سبب نزولها.

والحقيقة هي أنّ السير في طريق غير طريق المؤمنين لا يتجاوز عن كونه مخالفة للنّبي، وكلا العنصرين يعودان إلى موضوع واحد.

وينقل أنّه حين كان أميرا لمؤمنين علي يليل في الكوفة، جاءه جمع من الناس وطلبوا منه أن يعين لهم إماماً لصلاة الجماعة (لكي يصلوا خلفه صلاة التراويح جماعة، حيث كان عمر بن الخطاب في زمانه قد أمر بأن تصلّى هذه الصّلاة جماعة) فما كان من الإمام إلّا أن امتنع عن الاستجابة لهم، ونهى عن إقامة جماعة كتلك (لأن الجماعة لم تشرع في النوافل) لكن هذه الجماعة التي سمعت الحكم الصريح الحازم من الإمام علي يليلا أصرّت على عنادها، وأخذت بالصراخ والعويل، داعية الناس إلى الاحتجاج على حكم الإمام.

فجاءت جماعة أخرى إلى الإمام عـليﷺ وأخـبرته بمـا أخـذ يـفعله أولئك القـوم وبعصيانهم لأمره، فطلب أن يتركوا وشأنهم ليختاروا من شاؤوا ليصلّي بهم تلك الجماعة غير الشرعية <sup>( ثم</sup>م تلى الإمام هذه الآية الأخيرة، وفي هذا الخبر دليل آخر على التّـفسير الذي تحدثنا عنه بالنسبة لهذه الآية.

**છ**ાજ

إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ءَوَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاَءُ وَمَن يُشَرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْضَلَّ ضَلَكُلُ بَعِبدًا ٢

# الأفسير

الشَّرِك ذنب لا يغتفر:

تشير هذه الآية مرة أخرى إلى خطورة جريمة الشرك الذي يعتبر ذنباً لا يسغتفر ولا يتصور وجود ذنب أعظم منه، ويأتي هذا البحث بعد أن تحدثت الآيــات الســابقة عــن المنافقين والمرتدين الذين ينساقون بعد إسلامهم إلى الكفر.

ولقد مرّ ما يشابه مضمون هذه الآية، في نفس سورة النساء في الآية ٤٨ وما إعـادة تكرار مثل هذه المسائل التربوية إلا دليل على بـلاغة القـرآن. لأنّ المسـائل الأسـاسية تستلزم التكرار في فواصل مختلفة بغية ترسيخها في الأذهان والنفوس.

والحقيقة أنّ الذنوب تشبه سائر الأمراض، فما دام المرض لم يهاجم موقعاً مهماً في جسم الإنسان ولم يشل أحد هذه المواقع، كانت القدرة الدفاعية للجسم تحمل معها الشفاء والتحسن، ولكن لو هاجم المرض مركزاً حساساً في جسم الإنسان \_مثل الدماغ \_وأوجد نتيجة لذلك شللاً في الجسم، فإنّ أبواب الأمل بالشفاء والتحسن قد تغلق في مثل هذه الحالة التي تنذر بقدوم الموت المحتم.

والشرك كهذا المرض الأخير يشل مركزاً حساساً في روح الإنسان، وينشر الظلمة في نفسه، وإذا استمر الشرك فلا أمل يرتجى في نجاة الإنسان، بينما لو بقيت حقيقة التسوحيد وعبادة الواحد الأحد التي هي ينبوع كل فضيلة وحركة ... لو بقيت هذه الحقيقة حية فلا يعدم الإنسان الأمل في غفران ذنوبه الأخرى، وفي هذا المجال تقول الآية الكريمة: **فلاه لا**  وقد قلنا: بأنَّ هذه الآية قد تكررت مرّتين في هذه السورة، وما ذلك إلَّا لتزيل آثـار الشرك والوثنية ـ وإلى الأبد ـ من نفوس أولنك الناس الذين ظل الشرك يعشعش في أعماق نفوسهم لآماد طويلة، ولتظهر آثار التوحيد المعنوية والمادية على وجوه هؤلاء.

ولكن تتمة الآيتين تختلف في إحداهما عن الأخرى اختلافاً طفيفاً، حيث تقول الآية الأخيرة: **(ومن يشرك بالله فقد ضل ضلالا يحيدل)** بينا يقول في مورد سابق **(ومن يشرك بالله فقد افترى لِثما مليما)**.

وفي الحقيقة فإنّ الآية السابقة تشير إلى الفساد العظيم الذي ينطوي عليه الشرك فيا يخص الجانب الإلهي، ومعرفة الله، أمّا الآية الأخيرة فقد بيّنت الأضرار التي يلحقها الشرك بنفس الإنسان والتي لا يمكن تلافيها، فهناك تبحث الآية في الجانب العلمي من القسضية، وهنا تتناول الآية الأخيرة الجانب العملي منها ونتائجها الخارجية.

ويتّضح من هذا أنّ الآيتين تعتبر أحداهما بالنسبة للأخرى بمثابة اللازم والملزوم بحسب الإصطلاح (وقد اشتمل الجزء الثّالث من نفس هذا التّفسير على توضيحات أكثر حول هذه الآية).

8003

### الآيات

إِن يَدْعُونَ مِن دُونِدِ إِلَّآ إِنَتْ وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَنا مَرِيدَا ﴾ لَعَنَهُ اللَّهُ وَقَالَت لَأَنْحِذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبُامَ فَرُوضًا ﴿ وَلَأُضِلَنَهُمْ وَلَأْمَنِيَنَهُمْ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتِحَتُنَ ءَاذَات الْأَنْعَنِهِ وَلَاً مُنَهُمْ فَلَيُغَيِرُت خُلْق اللَّهُ وَمَن يَتَحِذِ الشَّبْطَانَ وَلِتَ مِن دُونِ اللَّهُ فَقَدْ خَسِرَ شُرانا أَوْلَيَهِكَ مَأْوَىهُ مَحَدَجَهَنَمُ وَلَا عَبِدُهُمْ وَيُمَنِيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيطَنَ الْأَن

الأفسير

مكائد الشّيطان:

إنّ الآية الأولى \_ من مجموع الآيات الخمس الأخيرة \_ تشرح أوضاع المشركين الذين أشارت إليهم الآية السابقة لهذه الأخيرة، وهذه الآية إنّما تبيّن سبب ضلال المشركين، فتذكر أنّهم يعانون من ضيق شديد في أفق تفكيرهم، إذ يتركون عبادة الله خالق ومنشىء عالم الوجود الوسيع، ويخضعون أمام المخلوقات التي لا تملك أقل أثر إيجابي في الوجود، بل هي \_ أحياناً مضللة كالشّيطان: فإن يدعون من دونه إلا إنائا وإن يدمون إلا خيطانا هريداني.

وممّا يلفت النظر أنّ هذه الآية تحصر أصنام المشركين بنوعين من المخلوقات هما «إناث» و«شيطان مريد».

وكلمة «إناث» مشتقة من المصدر «أنث» عـلى وزن «أدب» وتـعني المخـلوق الرقـيق اللّطيف والمرن، ولهذا السبب فإنّ العرب تقول: «أنث الحديد» إذا لانّ في النار، وقد سمـي جنس المرأة ب«الإناث» لأنّها أكثر رقّة ولطفاً وليناً من الرجل.

لكن بعض المفسّرين يرى هنا \_أنّ القرآن يشير في هذه الآية إلى أصنام كانت معروفة

۳]

لدى قبائل العرب حيث انتخبت كل قبيلة صنماً من هذه الأصنام ووضعت له إسماً مؤنثاً. فالصنم «اللّات» سمّي هكذا ليكون مؤنثاً لكلمة لفظ الجلالة «الله»، أمّا الصنم «عزى» فهو مؤنث كلمة «أعز» وكذلك أصنام أخرى مثل «مناة» و«نائله» وأمثالها.

بينها يرى البعض الآخر من كبار المفسّرين أنّ القصد من كلمة «اناث» الواردة في الآية ليس المعنى المعروف بالمؤنث، بل إنّ القصد منها هو الجذر اللغوي الذي اشتقت منه هذه اللّفظة، أي أنّ المشركين يعبدون مخلوقات ضعيفة ومطاوعة بين يدي الإنسان، وأنّ وجود هذه المخلوقات بكاملها قابل للتأثر والانحسناء أمام الأحداث، وبسعبارة أوضح النّها موجودات لا تملك الإرادة والاختيار ولا تنفع ولا تضرّ شيئاً أبداً.

أمّا كلمة «مريد» وهي من حيث الجذر اللغوي مأخوذة من مادة «مرد» بمعنى سقوط أوراق وأغصان الشجر، ولهذا سمّي الشاب اليافع الذي لم ينبت الشعر في وجهه بـالأمرد، وعلى هذا فإنّ الشيطان المريد يعني ذلك الشيطان الذي سقطت منه جميع صفات الفضيلة، ولم يبق في وجوده شيء من مصادر القوّة.

أو قد تكون هذه الكلمة مأخوذة من الأصل «مرود» بمعنى الطغيان والجبروت، أي إنّ معبود هؤلاء الوثنيين هو شيطان متكبر متجبر.

والحقيقة أنّ القرآن قسم أصنام هؤلاء المشركين إلى نوعين: بـعضها ضـعيف الإرادة مطلقاً، والبعض الآخر طاغ متكبر متجبر، لكي يبيّن أنّ الذي يسلم قياده ويخضع لمثل هذه الأصنام إنّا يعيش في ضلال واضح مبين.

بعد ذلك كله تشير الآية إلى صفات الشيطان وأهدافه وعدائمه الخماص لأبمناء آدم وتتناول بالشرح بعضاً من خططه الدنيئة، وقبل كل شيء تؤكّد أنّ الله قد أبعد الشيطان عن رحمته فراهنه الله».

وفي الحقيقة فإنّ أساس شقاء وتعاسة الشيطان هو البعد عن رحمة الله، التي أصابته بسبب غروره وتكبره المفرطين، وبديهي أنّ من يكون بعيداً عن رحمة الله كمالشيطان، يكون خاوياً من كل خبر أو حسن، ولا يمكنه أن يترك خيراً أو حسناً في حياة غيره، وفاقد الشيء لا يعطيه، فهو لن يكون غير نافع فحسب، بل سيكون ضاراً أيضاً. ثمّ تذكر الآية التالية أنّ الشيطان قد أقسم على أن ينفذ بعضاً من خططه: إولها: أن يأخذ من عباد الله نصيباً معيناً، حيث تقول الآية حاكية قول الشيطان؛ فوقال **لأتخذن من عبادك نصيباً مفروضاً»** فالشيطان يعلم بعجزه عن اغواء جميع عباد الله، لأنّ من يستسلم لإرادة الشيطان ويخضع له هم فقط أولئك المنجرفون وراء الأهـواء والنزوات، والذين لا إيمان لهم، أو ضعاف الإيمان.

والثَّانية: خطط الشيطان تلخصها الآية بعبارة: ﴿وَلَأُسْلَنْهُمْ ﴾.

والثالثة: اشغلهم بالأمنيات العريضة وطول الأمل ﴿ والْمَنْيَنْهُمْ ﴾ ﴿

**أمّا الخطّة الرّابعة: ن**فيها يدعو الشيطان أتباعه إلى القيام بأعمال خرافية، مثل قطع أو خرق أذان الحيوانات كما جاء في الآية: **﴿ولَأُهرتَهم فليبتكن أذلن الأنعام»** وهـذه إشـارة لواحد من أقبع الأعمال التي كان يرتكبها الجاهليون المشركون، حيث كانوا يـقطعون أو بخرقون أذان بعض المواشي، وكانوا يحرمون على أنفسهم ركوبها بل يحرمون أي نوع من أنواع الإنتفاع بهذه الحيوانات.

وحامس؛ الخطط التي أقسم الشيطان أن ينفذها ضد الإنسان، هي ما ورد على لسانه في الآية إذ تقول: فولمرتبعم فليغيّرن علق الله» وهذه الجملة تشير إلى أنّ الله قد أوجد في فطرة الإنسان منذ خلقة إياه – النزعة إلى التوحيد وعبادة الواحد الأحد، بالإضافة إلى بقية الصفات والخصال الحميدة الأخرى، ولكن وساوس الشيطان والانجراف وراء الأهواء والنزوات تبعد الإنسان عن الطريق المستقيم الصحيح، وتحرفه إلى الطرق المعوجة الشاذة.

والشاهد على والقول أيضاً الآية ٣٠ من سورة الرّوم، إذ تقول: ﴿فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرت الله للتي فطرالناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم».

ونقل عن الإمام الصّادقﷺ أنَّه فسّره بأنَّ القصد من التغيير المذكور في هذه الآية من سورة النساء هو تغيير فطرة الإنسان وحرفها عن التوحيد وعن أمر الله<sup>ت</sup>.

وهذا الضرر الذي لا يمكن التعويض عنه، يلحقه الشيطان بأساس سعادة الإنسان، لأنّه يعكس له الحقائق والوقائع ويستبدلها بمجموعة من الأوهام والخرافات والوساوس التي تؤدّي إلى تغيير السعادة بالشقاء للناس، وقد أكّدت الآية في آخرها مبدأ كلياً، وهو أنّ أي

١. إنّ عبارة «ولأمنيّنهم» تعود إلى المصدر ومنى» على وزن ومنع» وتعني قياس الشيء أو تقييمه، ولكنّها ترد في أغلب الأحيان لتعني القياس والتقييم والآمال الوهمية والخيالية أمّا النطفة التي تسمّى بــ «مني» فمعناها أن قياس تركيب أولى الموجودات الحسية قد تمّ فيها. ٢. تفسير التبيان، ج ٣، ص ٣٣٤.

۳]

إنسان يعبد الشيطان ويجعله لنفسه ولياً من دون الله، فقد ار تكب إثماً وذنباً واضحاً إذ تقول الآية: ﴿وِهِن يتخذ للقَيطان ولياً هن دون الله فقد خسر خسرانا هبينا ﴾.

والآية التي تلت هذه الآية جاءت ببعض النقاط بمثابة الدليل على ما جاءت به الآية السابقة حيث ذكرت أنَّ الشيطان يستمر في إعطائه الوعود الكاذبة لأولئك ويمنيهم الأمنيات الطوال العراض، ولكنه لا يفعل شيئاً بالنسبة لهؤلاء غير الإغواء والخداع: فيحدهم ويعنيهم وما يحدهم للشيطان *إلا غرورا با*.

وبيّنت آخر آية من الآيات الخمس الأخيرة مصير أتباع الشيطان، بأنّهـم سـتكون نتيجتهم السكني في جهنم التي لا يجدون منها مفراً أبداً، فتقول الآية: ﴿لُولئك ماولهم جهنم ولا يجدون منها محيصاً؟ `

8003

٨. والغرور، يعني في الأصل الأثر الواضح للشيء، ولكنه يطلق في الغالب على الآثار التي لها ظاهر خادع وباطن كريه، ويطلق على كل شيء يخدع الإنسان مثل المال والجاه والسلطان التي تبعد الإنسان عن الحق وعن جادة الصواب على أنّه مادة للغرور.
٢. «المحيص» مشتق من المصدر وحيص» ويعني العدول والانصراف عن الشيء، وعلى هذا الأساس فيانًا المحيص» وسيلة الانصراف والفرار.

وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَجَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ سَنَدً خِلْهُ مُحَجَنَّتٍ تَجَرِى مِن تَحَتِها ٱلْآنَهُ رُخَلِدِينَ فِبهَآ أَبَداً وَعَدَ ٱللَهِ حَقَّا وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ٢

#### التغسير

لقد بيّنت الآيات السابقة أنّ الذين يتخذون الشيطان ولياً لهم، إنّما ينالهم ضرر واضح ومبين، وأنّ الشيطان يعدهم زيفاً وخداعاً ويلهيهم بالأمنيات الواهية الخسيالية الطـويلة العريضة، وإن وعد الشيطان مكر وخداع لاغير.

أمًا في هذه الآية الأخيرة \_ التي هي موضوع بحثنا الآن \_ فقد بيّنت مـ قابل أولئك في النهاية أعهال المؤمنين والثواب الذي سينالونه يوم القيامة، من جنّات وبسماتين وأنهمار تجري فيها، حيث تقول الآية: فوالذين آهنوا ومعلوا الصالحات سندخلهم جنّات الجري صن تحتيها الأنهاري.

وإنّ هذه النعمة العظيمة داغة أبداً، وليست كنعم الدنيا الزائــلة، فــالمؤمنون في الجــنّة يتمتعون بما أوتوه من خير داغاً أبداً، تؤكّد هذه بعبارة ﴿خالدين فيها لبدل».

وإنّ هذا الوعد وعد صادق وليس كوعود الشيطان الزّائفة، حيت تقول الآية: ﴿وَمَدَلَلْهُ حَقّابُ

وبديهي أنّ أي فرد لا يستطيع \_ أبداً \_ أن يكون أصدق قولاً من الله العزيز القدير في وعوده وفي كلامه، كها تقول الآبة: ﴿وهن أصدق هن الله قيلا﴾ وطبيعي أنّ عدم الوفاء بالوعد ناتج إمّا عن العجز وإمّا الجهل والحاجة، والله سبحانه وتعالى منزّه عن هذه الصفات. كن 20

# الآيتان

لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا أَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْحَكِتَكِ مَن يَعْمَلْ سُوَءًا يُجَزَيِهِ وَلَا يَجِدْلَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ٢ وَمَن بَعْمَلْ مِنَ ٱلصَلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَمُؤْمِنٌ فَأُوْلَبَهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ٢

# سبب اللزول

جاء في تفسير مجمع البيان ـ وتفاسير أخرىٰ ـ أنَّ المسلمين وأهل الكنتاب كانوا يتفاخرون بعضهم على بعض، فكان أهل الكتاب يتباهون بكون نبيّهم قد بعث قبل نـبيّ الإسلام وإنَّ كتابهم أسبق من كتاب المسلمين، بينما كان المسلمون يسفتخرون عـلى أهـل الكتاب بأنَّ نبيّهم هو خاتم الأنبياء وأنَّ كتابه هو آخر الكتب السماوية وأكملها.<sup>(</sup>

وفي رواية أخرى، نقل أنّ اليهود كانوا يدعون أنّهم هم الشعب المختار، وأنّ نار جهنم لا تمسّهم إلّا لأيّام معدودات، كما ورد في الآية ٨٠ من سورة البقرة: فوقالوا لن تحسّنا النّار إلّا أيّاها معدودة...» وأنّ المسلمين كانوا يقولون، ردّاً على كلام اليهود هذا: بأنّهم خير الأمم لأنّ الله قال في شأنهم: فركنتهم خير لغة أخرجت للناس...» ` ولذلك نزلت الآية الأخـيرة هـذه ودحضت كل تلك الدعاوى وحددت قيمة كل شخص بما يقوم به من أعمال.<sup>7</sup>

# التغسير

**امنيازات مقيقية وأغرى زائفة:** لقد بيّنت هذه الآية واحداً من أهم أعمدة أو أركان الإسلام، هو أنّ القيمة الوجودية

۲. تفسير مجمع البيان، ج ۲، ص ۱۹۷، ذيل الآية مورد البحث.
 ۲. آل عمران، ۱۱۰.

لأي إنسان وما يناله من ثواب أو عقاب، لا تمت بصلة إلى دعاوى وأمنيات هذا الإنسان مطلقاً، بل إنّ تلك القيمة تر تبط بشكل وثيق بعمل الإنسان وإيمانه وإنّ هذا مبدأ شابت، وسنّة غير قابلة للتغيير، وقانون تتساوى الأمم جميعها أمامه، ولذلك تقول الآية في بدايتها: وليس بأهانيكم ولا أهاني أهل للكتاب» وتستطرد فتقول: ومن يحمل سوء يجزبه ولا يجدله من دون الله وليا ولا نصيرا».

وكذلك الذين يعملون الخير، ويتمتعون بالإيمان، سواء أكانوا من الرجال أو النساء ـ فإنّهم يدخلون الجنّة ولا يصيبهم أقل ظلم أبداً، حيث تسقول الآية: ﴿وَهِن يَسْحُلُ هِنْ الصالحات من ذكر أو أنثن وهو مؤمن فأولئك يدخلون للجنّة ولا يقلمون تقيراً هِ أ

وبهذه الصورة يعمد القرآن إلى نبذ كل العصبيات بكل بساطة، مـعتبراً الاعــتبارات والإرتباطات المصطنعة الخيالية والاجتماعية والعرقية وأمثالها خاوية مـن كـل قــيمة إذا قيست برسالة دينية، ويعتبر الإيمان بمباديء الرسالة والعمل بأحكامها هو الأساس.

وفي تفسير الآية الأولى من الآيتين الأخيرتين حديث نقلته مصادر الشيعة والسنّة، مفاده أنّ المسلمين حين نزلت هذه الآية استولى عليهم الرعب وأخذوا يسبكون خسوفاً، لمعرفتهم بأنّ الإنسان معرض للخطأ ويحتمل كثيراً صدور ذنوب منه، فسلو فسرض عدم وجود عفو أو غفران وأن يؤاخذ كل إنسان بجريرته، فإنّ الأمر سيكون في غاية الصعوبة، لذلك لجؤوا إلى النّبي تتَبَيَّة فذكروا له أنّ هذه الآية قد أفقدتهم كل أمل، فأقسم النّبي لهم بالله أنّه ما جاءت به الآية هو الصحيح، ولكنه بشّرهم بأنّها ستكون خير معفز لهم للتقرب إلى الله والقيام بالأعمال الصالحة، وإنّ ما سيصيبهم من محن ومصائب وآلام حتى لو كانت من وخز شوكة سيكون كفارة لذنوبهم <sup>7</sup>.

**سؤال:** من الممكن أن يستدل البعض من الجملة القرآنية التالية: **﴿ولايجِدله مِنْ دونِ للله ولياً ولا تصيراً ﴾** على أن قضية الشفاعة ونظائرها قـد أُلغـيت بهـذه الآيـة بـصورة تـامّة، فيعتبرونها دليلاً لإلغاء الشفاعة بصورة مطلقة.

١. لقد أوضحنا المراد من عبارة «نقير» في تفسير الآية ٥٣ من نفس هذه السورة.
 ٢. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٥٥٣.

٣١٧ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٣١٧ الجواب: لقد أشرنا سابقاً إلى أنّ الشفاعة لا تعني أنّ الشفعاء من أمثال الأنبياء والأئمة والصالحين لهم جهاز أو تنظيم مستقل يقابل قدرة الله، بل الصحيح هو أنّ الشفعاء لا يشفعون لأحد إلّا بإذن الله، وعلى هذا الأساس فإنّ مثل هذه الشفاعة ستعود في النهاية إلى الله وتعنبر فرعاً من ولاية ونصرة وعون الله.

#### الآيتان

وَمَنْ أَحْسَنُ دِينَا يِمَنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَهِ وَهُوَ مُحَسِنُ وَٱتَّبَعَ مِلَةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفُ وَٱغَنَدُ ٱللَّهُ إِبْرَهِي حَظِيلًا ٢ وَلِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَ حَابَ اللَّهُ بِكُلِّ شَىء تُحِبطا ٢

التفسير

لقد تحدثت الآيات السابقة عن أثر الإيمان والعمل، كما بيّنت أن إتّباع أي مـذهب أو شريعة غير شرع الله لا يغني عن الإنسان شيئاً. والآية الحاضرة تداركت كل وهم قد يطرأ على الذهن من سياق الآيات السابقة. فأوضحت أفضيلة شريعة الإسلام وتفوقها عـلى سائر الشرائع الموجودة، حيث قالت فومن أحسن دينا معن أسلم وجهه لله وهومحسن ولتّبع مِلْة لِيراهيم حنيفاتي.

ومع أنَّ هذه الآية قد جاءت بصيغة الاستفهام، إلَّا إنَّها تهدف إلى كسب الاعتراف من السامع بالحقيقة التي أوضحتها.

لقد بيّنت الآية \_موضوع البحث \_أموراً ثلاثة تكون مقياساً للتفاضل بـين الشرائـع وبياناً لخيرها:

ا۔ الإستسلام والخضوع المطلق لله العزيز القدير، حيث تقول الآيـة: ﴿أسـلم وجـهه لله﴾`.

٢\_ فعل الخير، كما تقول الآية: ﴿وهو محسن﴾ والمقصود بفعل الخير \_هنا \_كل خير يفعله الإنسان بقلبه أو لسانه أو عمله، وفي حديث عن النّبيﷺ ذكر، صاحب تفسير الثقلين في

١. «الوجه» في اللغة هو مقدمة الرأس، أو ذلك الجزء من البدن الذي يشمل الجبهة والعينين والأنف والفسم والجبين، ولما كان الوجه بمثابة مرآة لروح الإنسان وقلبه، وفيه الحواس التي تربط باطن الإنسسان بـالعالم الخارجي، لذلك جاء في الآية التعبير عنه بذات الإنسان ونفسه. تفسير الآية \_هذه \_وهو جواب لمن سأل النّبي ﷺ تحديد معنى الإحسان، فقال ﷺ : «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنّه يراك». \

فالإحسان في هذه الآية هو كل عمل ينجزه الإنسان ويقصد به التعبد لله والتقرب إليه. وأن يكون الإنسان لدى إنجازه لهذا العمل قد جعل الله نصب عينيه، وكأنّه يراه، فإن كان هو يعجز عن رؤية الله فإن الله يراه ويشهد على أعماله.

٣\_إتّباع شريعة إيراهيم النقية الخالصة، كما في الآية: ﴿ولتبع مِلَّة لِبِراهِيم حنيفًا ﴾ `-

ودليل الإعتماد على شريعة إيراهيم ما ذكرته الآية نفسها في آخرها: إذ تقول: ﴿ولتَخدَ الله لِيراهيم خليلاً﴾

ما هو معنى الفليل؟

۳]

إنَّ كلمة «خليل» قد تكون مشتقة من المصدر «خلَّة» عـلى وزن «حـجّة» الذي يـعني الصداقة، وقد يكون اشتقاقها من المصدر «خلة» على وزن «ضربة» بمعنى الحاجة.

وقد اختلف المفسّرون في أي المعنيين أقرب إلى مفهوم الآية موضوع البحث.

فرأى البعض منهم أنّ المعنى التّاني أقرب لحقيقة هذه الآية، لأنّ إبراهيم الله كان يؤمن بانّه محتاج إلى الله في كل شؤونه بدون استثناء، ولكن مفسّرين آخرين يرون أنّه ما دامت الآية تتحدث عن منزلة وهبها الله لنبيه إبراهيم فالمقصود بكلمة «الغليل» الواردة هو «الصديق» لأننا لو قلنا إنّ الله قد انتخب إبراهيم صديقاً له، يكون أقرب كثيراً إلى الذهن من قولنا إنّ الله انتخب إبراهيم ليكون محتاجاً إليه، لأنّ الحاجة إلى الله لا تقتصر على إبراهيم وحده، بل يشاركه ويساويه فيها جميع المخلوقات، فالكل محتاجون إلى الله دون استثناء، وكان تقول الآية ١٥ من سورة فاطر: فيها تجميع المخلوقات، فالكل محتاجون إلى الله وهذا على عكس الصداقة والخلّة مع الله التي لا يتساوى فيها كل الخلوقات.

٦. تفسير نورالثقلين، ج ٦، ص ٥٥٣؛ بحارالانوار، ج ٦٢، ص ١١٦.

٢. إنَّ عبارة وملَّة؛ الواردة في الآية أعلاء تعني والشريعة أو الدين؛ والفرق بين الملَّة والديس أن الأولىٰ لا تنسب إلى الله، أي لا يقال وملَّة الله؛ ويمكن أن تضاف إلى النَّبي بينما كلمة الدين أو الشريعة يمكن أن يضافا إلى لفظ الجلالة فيقال: «دين الله» أو «شريعة الله» كما يمكن إضافتهما إلى النَبي أيضاً، وعبارة وحنيف، تسعني الشخص الذي يترك الأديان الباطلة ويتبع دين الحق. وفي رواية عن الإمام الصّادق عنه أنَّه قال: «أنَّه (الله) إنَّما اتَّخذ إبراهيم خــليلاً لطـاعته

وفي روايه عن الإمام الصادق معم اله قال: «الد (الما إلى المد الما إلى المعام عصير عصير عصير ومسارعته إلى رضاء لا لعاجة منه سبحانه إلى خلته» وتدل هذه الرواية أيضاً بأنّ عبارة «خليل» الواردة في الآية المذكورة إنّما تعني الصديق ولا تعني غيره.

وعلى هذا الأساس لنرى ما الذي امتاز به إيراهيم المخيلة المنزلة العظيمة من الله، لقد ذكرت الروايات الواردة في هذا المجال عللاً مختلفة تكون بمجملها دليلاً لهذا الإنتخاب، ومن هذه الروايات قول الإمام الصّادق الله المنا اتّخذ الله إبراهيم خليلاً لأنّه لم يرد أحداً ولم يسأل أحداً غير الله».<sup>7</sup>

وتفيد روايات أخرى أن إيراهيم قد حاز هذه الدرجة لكـــثرة ســجوده لله، وإطــعامه للجياع وإقامة صلاة اللّيل، أو لسعيه في طريق مرضاة الله وطاعته.

بعد ذلك تتحدث الآية التالية بملكية الله والمطلقة وإحاطته بجميع الأشياء، حيث تقول: وولله ها في للشهاولنة وها في الأرفن وكان الله بكل شي. هعيطاً في وهذه إشارة إلى أنَّ الله حين انتخب إيراهيم للله خليلاً له، ليس من أجل الحاجة إلى إيراهيم فالله منزّه عن الاحستياج لأحد، بل إن هذا الاختيار قد تم لما لإبراهيم من صفات وخصال وسجايا طيبة بارزة لم توجد في غيره.

8OC3

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٠١، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. عيون أخبار الرضا، ج ٢، ص ٧٦؛ وتفسير الصافي، ج ١، ص ٥٠٥؛ تفسير البرهان، ج ١، ص ٤١٧.

وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءِ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكَمُ فِي وَ ٱلْكِتَبِ فِي يَتَدِمَى ٱلنِّسَآءِ ٱلَّتِي لَا تُوْتُونَهُنَّ مَا كَٰئِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ آلُولْدَنِ وَآَن تَقُومُوا لِلْيَتَكَى بِٱلْقِسْطِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ ٱللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيمًا ٢

#### الكمسير

عود على مقوق المرأة:

تجيب الآية الأخيرة هذه على أسئلة وردت حول النساء من قبل المسلمين (وبالأخص حول اليتامى منهن) فتخاطب النّبي ﷺ وتبيّن له أنّ الله هو الذي يسفتي في الأسسئلة التي وجهت إليك يا محمّدﷺ حول الأحكام الخاصّة بحقوق النساء، فتقول: ﴿ويستغتونك في النساء قل الله يفتيكم فيهنّ.

و تضيف الآية إنَّ ما ورد في القرآن الكريم حول الفتيات اليتامى اللواتي كنتم تتصرفون في أموالهنَّ، ولم تكونوا لتتزوجوا بهنّ، ولم تدفعوا أموالهنّ إليهنّ لكي يتزوجن من آخرين، فإنَّد يجيب على قسم آخر من اسئلتكم ويبيَّن لكم قبح ما كنتم تعملون من ظلم بحق هؤلاء النسوة، فوها يتلى عليكم في الكتاب في يتاهى للنسا. اللاتي لا تؤتونهنَّ ماكتب لهنّ وترفيون أن ينكحوهنَّ في أ

١. يناء على التّفسير الذي أوردناه بشأن الآية أعلاه ينبيّن لنا أنّ عبارة وما يتلى» مبتدأ وخبرها جملة «يغتيكم فيهنّ» التي حذفت للقرينة الموجودة في القسم السابق من الآية. كما أنّ عبارة وترضبون» هنا تعني عدم الميل والرغبة، حيث تشير القرائن إلى تقدير وعن» بعد عبارة «ترغبون» في هذه الآية والفرق بسين «رغب عسنه» و«رغب فيه» واضح. [ع

ثمّ توصي الآية الكريمة بالأولاد الذكور الصغار الذين كانوا يحرمون من الإرث وفق التقاليد الجاهلية، فتؤكد ضرورة رعـاية حـقوقهم، حـيث تـقول: ﴿وللهستقعفين مـن

الولدان». كما تعود الآية فتكرر التأكيد على حقوق اليتامي، فتذكر أنّ الله يوصيكم في أن تراعوا العدالة في تعاملكم مع اليتامي: ﴿ وأن تقوهوا لليتاهن بالقسط».

وفي الختام تجلب الآية الإنتباء إلى أن أي عمل خير يصدر منكم وبالأخص إذاكان في حق اليتامى والمستضعفين ــ فإنّه لا يخفى على الله ــ وإنّكم ستنالون أجر ذلك في النهــاية، حيث تقول الآية: ﴿وها تفصلوا هن خير فإنّ الله كان بـه هليها».

هذا ويجب الإلتفات إلى أنَّ عبارة ﴿يستفتودك مشتقة من المصدر «فتوى» أو «فتيا» ومعناها الإجابة على كل سؤال معضل، ولما كانت هذه الكلمة تعود في الأصل إلى كلمة «فتى» أي الشاب اليافع، فمن الممكن أنَّ الفتوى كانت تستخدم للتعبير عن الإجابة على الأسئلة المستحدثة، وبعد ذلك أصبحت تطلق بصورة شاملة على كل أنواع الأجوبة الخاصَة بالمسائل المنتخبة.

રુજ

وَإِنِ ٱمْرَأَةُ خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نُشُوذًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُ مَاصُلْحاًوا لَصُلْحُ خَيْرُوا حَضِرَتِ ٱلْآنفُسُ ٱلشَّحَّوِ تَحْسِنُوا وَتَنَقُوا فَإِنَ ٱللَّهَ كَانَ بِمَاتَعْ مَلُونَ خَبِيرًا ٢

# سبب التزول

لقد ورد في الكثير من كتب التّفسير والحديث، في سبب نزول هذه الآية، أنّه كان في زمن النّبي ﷺ شخص يدعى «رافع بن خديج» وكانت له زوجتان، إحداهما كبيرة السن عجوز، والأخرى شابة، فطلق «رافع» زوجته العجوز (إثر خلافات بينهما) لكنه ـ قبل أي تنتهي عدّتها ـ عرض عليها الصلح مشترطاً عليها أن لا تضجر إذا قدم عليها زوجته الشابة، أو أن تصبر حتى تنتهي عدتها فيتم الفصل والفراق بينهما، فقلبت زوجته العجوز الشرط أو الإقتراح الأوّل، فاصطلحا، فنزلت هذه الآية الكريمة مبيّنة حكم هذا العمل. <sup>(</sup>

### التفسير

#### الصّلم فير:

لقد قلنا سابقاً ـ في هامش الآيتين ٣٤ و ٣٥ من نفس سورة النساء ـ إنّ كلمة «نشوز» مشتقة من المصدر «نشز» بمعنى «الأرض المرتفعة» وحين تستخدم هذه العـبارة في شأن الرجل والمرأة تعني ذلك «التكبر» و«الطغيان».

وقد بيّنت الآيات السابقة حكم نشوز المرأة، وفي هذه الآية إشارة لنشوز الرجل فالآية تتحدث عن المرأة إذا أحست من زوجها التكبر والإعراض عنها، وتبيّن أن لا مانع من أن تتنازل عن بعض حقوقها، وتتصالح مع زوجها، من أجل حماية العملاقة الزوجسية مس

٨. تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٢٠٥؛ ذيل الآية مورد البحث.

[ع

التصدع، فتقول: ﴿وَإِنَّ لِمرأة حَافَتُ مِنْ بِعلَها نَشُورُا أَو لِمراضاً قَلا حِتَاح عليهما أَنْ يصلحا بينهما صلحا به

ولمّا كانت المرأة تتنازل عن بعض حقوقها طوعاً وعن طيب خاطر ومن غير إكرا، فلا ذنب في هذا العمل، حيث عبّرت الآية عن ذلك بعبارة «فلا جناح» أي لا ذنب، للدلالة على الحقيقة المذكورة.

وعند النظر إلى سبب نزول الآية، نستخلص منها مسألتين فقهيتين:

**الأولىٰ:** إنَّ حكماً مثل تقسيم أيَّام الأسبوع بين الزوجات. له طابع الحق أكثر من طابع الحكم. ولذلك فبإمكان المرأة التخلي عن هذا الحق بشكل تام إذا شاءت أو بصورة جزيئة.

**والمسألة الثّانية**: إنّ التراضي والتصالح لا يشترط أن يكون بالمال. بل يصح أن يكون بالتنازل عن حق من الحقوق.

بعد ذلك تؤكد الآية على أنّ الصلح خير وأحسن، حيث تقول: ﴿وَالصلح عَيْرَ﴾ وهذه الجملة الصغيرة مع أنّها جاءت في مجال الخلافات العائلية، لكنها تبيّن قانوناً كـلياً عـاماً شاملاً، وتؤكد أنّ الصلح هو المبدأ الأوّل في كل المجالات، وأنّ الخسلاف والنزاع والصراع والفراق ليس له وجود في الطبع والفطرة الإنسانية السليمة، ولذلك فلا تسوّغ هذه الفطرة التوسل بالنزاع وما يجري مجراه إلّا في الحالات الاستثنائية الطارئة.

وهذا الأمر على عكس ما يصوّره الماديون من أنّ الصراع من أجل البقاء هو الأصل في حياة الموجودات الحيّة، ويزعمون أنّ التكامل يحصل من خلال هذا الصراع.

وقد كان هذا النوع من التفكير سبباً في بروز الكثير من النزاعات الدّموية والحروب في القرون الأخيرة، لكن الإنسان لا يقاس بالحيوانات الأخرى المفترسة بسبب ما يملكه من عقل وإحساس، وأنّ تكامله يتمّ في ظل التعاون وليس في ظل النزاع، ومن حيث المبدأ فإنّ الصراع من أجل البقاء حتى في الحيوانات لا يعتبر مبدأ مقبولاً للتكامل<sup>(</sup>.

وتشير الآية بعد ذلك مباشرة إلى أنّ الإنسان بسبب غريزة حبّ الذات التي يمتلكها تحيط به أمواج البخل، بحيث إنّ كل إنسان يسعى إلى نيل حقوقه دون التنازل عن أقل شيء منها، وهذا هو سبب ومنبع النزاع والصراع، تقول الآية: **﴿وأحضرت الأنفس للشح﴾**.

١. من أجل معرفة تفاصيل أكثر حول هذا الموضوع راجع ذيل الآية ٢٥١ من سورة البقرة إلى هذا التّفسير في فصل «الصراع من أجل البقاء».

ولذلك فلو أحسّ كلّ من الزوجين بأنّ البخل هو منبع الكثير من الخـلاف وأدركـوا حقيقة البخل وأنّه من الصفات القبيحة، وسعوا لإصلاح ذات بينهم وأبدوا العفو والصفح،

حقيقة البحل والد من الصفاف النبيخة، وتشور في طارح ذات بيهم وابدوا مطو والمسلم. فسوف لا يؤدّي هذا إلى زوال الخلاف والنزاع العائلي فحسب، بل سيؤدي أيضاً إلى إنهاء الكثير من الصراعات الاجتماعية.

ولكي لا يسيء الرجال استغلال هذا الحكم الوارد في الآية، وجه الخطاب إليهم في نهايتها ودعوا إلى فعل الخير والتزام التقوى، ونبهوا إلى أنَّ الله يراقب أعمالهم دائماً فليحذروا الإنحراف عن جادة الحق والصواب، تقول الآية في هذا المجال: **﴿ولِن تحسنوا وتتقوا فإن الله** كان بما تسملون حبير**ا**نه.

চ্চাম্ব

وَلَن تَسْتَطِيعُوَا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ ٱلنِّسَآ، وَلَوْحَرَصْتُمْ فَلَا تَعِيدُوا حَكُلَ ٱلْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةً وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ٱللَّهُ كَانَ غَفُولًا رَحِيمًا ٣٥ وَإِن يَنَفَرَّقَا يُغْنِ ٱللَّهُ حَكَلًا مِن سَعَتِهِ وَكَانَ ٱللَّهُ وَسِعًا حَكِيمًا ٣٥

التغسير

العدالة شرط في تعدد الزَّومات:

نستنتج من الجملة التي وردت في نهاية الآية السابقة ـ التي تمّ البحث عنها والتي دعت الرجال إلى فعل الخير والتزام التقوى ـ إنّها تعتبر نوعاً من التهديد للأزواج من الرجال، بأن يراقبوا حالهم ولا ينحرفوا قيد شعرة عن جادة الحق والعدالة لدى التعامل مع زوجاتهم. وقد يرد إعتراض وهو: إنّ تحقيق العدالة في مجال الحبّ والعلاقات القلبية أمسر بـعيد

وقد يرد إعبراض وهو: إن محقيق العدالة في جال احب والملزقات الصبية العرا المنال، فكيف يمكن إذن والحالة هذه اتباع العدل مع الزوجات؟

ورداً على الإعتراض المذكور توضح الآية ١٢٩ من سورة النساء، بأنّ تحقيق العدالة في مجال الحبّ بين الزوجات أمر غير ممكن، مهما بذل الإنسان من سعي في هذا الجال فتقول الآية: وولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النسا، ولو حرصتم» ويتبيّن من عبارة وولو حرصتم» هذه وجود أشخاص بين المسلمين كانوا يسعون كثيراً لتحقيق تلك العدالة المطلوبة، ولعمل سعيهم ذلك كان من أجل الحكم المطلق الذي طالب المسلمين باتّباع العدل مع زوجاتهم والذي ورد في الآية ٣ من سورة النساء، التي تقول: ﴿.. ولن خفتم ألا تعدلوا فواحدته).

أمّا فيما يخص الأعيال وأسلوب التعامل ورعاية الحقوق بين الأزواج ممّا يمكن للإنسـان تحقيقه، فقد تمّ التأكيد على تحقيق العدالة فيه.

ولكي لا يسيء الرجال استغلال هذا الحكم، طالبت الآية الرجال بأن لا يظهروا الميل الكامل لإحدى الزوجات إذا تعسر عليهم تحقيق المساواة في حبّهم لهنّ جميعاً، كي لا يضيع حق الأخريات ولا يحرن في أمرهنّ ماذا يفعلن! حيث تقول الآية: فوفلا تعيلوا كل العيل قتذروها كالعطقة به.

لقد وردت روايات اشتملت على مواضيع تخص مسألة تحقيق العدالة بين الزّوجات. وتبيّن عظمة هذا الحكم والقانون الإسلامي.

من هذا الروايات ما روي عن علي بن أبي طالب أميرالمؤمنين؟ أنَّه كان له امرأتان. فكان إذاكان يوم واحدة لا يتوضأ في بيت الأخرى»`.

وروي عن جعفر بن محمّد عن أبيه عن أبائه ﷺ «أنَّ النّبيﷺ كان يقسم بين نسائه في مرضه، فيطاف به بينهن». <sup>٢</sup>

وكان معاذ بن جبل له إمرأتان ماتتا في الطاعون أقرع بينهما أيّهما تدفن قبل الأخرىٰ؟<sup>٣</sup> أي أيّهما يقدم أوّلاً في الدفن لكي يتجنب ما من شأنه أن يخدش العدل المفروض اتباعه بين الزوجات.

#### جواب على سؤال ضروري:

۳]

كنّا قد نوهّنا \_ في هامش الآية ٣ من نفس هذه السورة \_ بأنّ بعضاً ممن ليس لهم علم استنتجوا \_من ضم تلك الآية إلى هذه الآية \_ أنّ تعدد الزوجات مشر وط بتحقيق العدالة بينهنّ، وأنّه لمّا كان تحقيق العدالة أمراً غير ممكن، فلذلك قالوا بأنّ الإسلام قد منع تـعدد الزوجات.

۲۵۰ من ۲۵۰ وسائل الشيعة، ج ۲۱، ص ۲۵۲.

#### ٢. المصدر السابق. ٣. المصدر السابق.

ويفهم من الروايات الإسلامية أنّ أوّل من طرح هذا الرأي هو «ابن أبي العوجاء» وكان من أصحاب المذهب المادي، ومن المعاصرين للإمام الصّادق علم ، وجاء طرحه لرأيه هذا في نقاش له مع المفكر الإسلامي المجاهد «هشام بن العكم» فلما أعيى «هشاماً» الجواب توجه من بلدته الكوفة إلى المدينة المنورة «لمعرفة الجواب» فقدم على الإمام الصّادق فتعجب الإمام من مقدمه قبل حلول موسم الحج أم العمرة، ولكن هشاماً أخبر الإمام بسؤال ابن أبي العوجاء، فكان جواب الإمام الصّادق علم على السؤال هو أنّ المقصود بالعدالة الواردة في الآية الثالثة من سورة النساء، هي العدالة في النفقة (وضرورة رعاية المحقوق الزوجية وأسلوب التعامل مع الزوجة) أمّا العدالة في النفقة (وضرورة رعاية السورة (والتي اعتبر تحقيقها أمراً مستحيلاً) فالمقصود بها العدالة في الميول القلبية، (وعلى هذا الأساس فإن تعدد الزوجات ليس ممنوعاً ولا مستحيلاً إذا روعيت فيه الشروط الإسلامية)، فلما رجع هشام بالجواب إلى ابن ابي العوجاء حلف هذا الجوار من السورة الإسلوب التعامل مع الزوجة ولا مستحيلاً إذا روعيت فيه الشروط السورة (والتي اعتبر تحقيقها أمراً مستحيلاً) فالمقصود بها العدالة في النفيلية، (وعلى من السروط التوارة أو القابية من مورة النساء، من العدالة الواردة في المول القابية، وعلي السروط المعتوق الزوجية وأسلوب التعامل مع الزوجة) أمّا العدالة الواردة في المول القابية، (وعلى السورة (والتي اعتبر تحقيقها أمراً مستحيلاً) فالمقصود بها العدالة في الميول القلبية، العلى السرمة من مندد الزوجات ليس ممنوعاً ولا مستحيلاً إذا روعيت فيه الشروط الإسلامية)، فلما رجع هشام بالجواب إلى ابن ابي العوجاء حلف هذا الأخير أنّ هذا الجواب ليس من عندك.<sup>1</sup>

ومعلوم أنّ تفسيرنا لكلمتي العدالة ـ الواردتين في الآية المَّالئة والآية ١٢٩ من سورة النساء ـ بعنيين يختلف أحدهما عن الآخر، إنَّما هو للقرينة الواضحة الواردة مع كل من الآيتين المذكورتين، لأنّ الآية الأخيرة تأمر الإنسان أن لا يميل ميلاً شـديداً لإحـدى زوجاته ويترك الأخريات في الحيرة من شأنهن، ولهذا فهي تدل على جواز تعدد الزوجات مع اشتراط أن لا يحصل إجحاف بحق إحداهن لحساب الأخرى، مع الإذعان بـاستحالة تحقق المساواة في الحب القلبي لكلا الزوجتين، أمّا في الآية التّالئة من سورة النساء فقد ورد التصريح في أوّلها بجواز تعدد الزوجات.

أمّا الآية الثانية من الآيتين الأخيرتين، فهي تشير إلى هذه الحقيقة، وهي أنّه لو استحال مواصلة الحياة الزوجية للطرفين ـ الزوج والزوجة ـ واستحال الإصلاح بينهما، فـ إنّهما -والحالة هذه ـ غير مرغمين على الإستمرار في مثل هذه الحياة المُرّة الكريهة، بل يستطيعان أن ينفصلا عن بعضهما وعليهما اتخاذ موقف شجاع وحاسم في هذا المجال دون خـوف أو

٨. والجدير بالذكر أنَّ هشام يتحرك من محل سكناه إلى المدينة المنورة لأجل الحصول على جواب مسألة كي يوصله إلى السائل، وهذا درس عظيم لجميع المسلمين وبالأخص للمبلغين الإسلاميين.

| ***                          | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل                  | [٣                   |
|------------------------------|---------------------------------------------------|----------------------|
| العليم الحكيم سيغنيهما من    | ، لأنَّهما لو انفصلا في مثل تلك الحالة فإنَّ الله | رهبة من المستقبل     |
| نقول الآية الكريمة في هـــذا | ا يعدمان الأمل في حياة مستقبلية أفضل، فت          | فضله ورحمته، فلا     |
|                              | يغن الله كلأ هن سمته وكان الله واسعاً حكيماً }    | الجال: ﴿وِلِن يتفرقا |
|                              | 8003                                              |                      |

.

.

.

#### الآيات

وَلِلَّهِ مَسَافِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَافِ ٱلْأَرْضِ ۗ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِحَكُمْ وَإِيَّاكُمْ آَنِ ٱتَقُوا ٱللَّهُ وَإِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَافِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَافِى ٱلأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا ٢ وَلِلَهِ مَافِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَافِى ٱلأَرْضِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ٢ إِن يَشَأَ يُذْهِبْحَكُمْ آَيُهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ بِتَاخَرِينَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ قَدِيرًا ٢ مَن كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ ٱلذَّاسُ وَيَأْتِ فَالسَّمَوَ الْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمَعِيعًا بَصَعِيرًا ٢

### الأفسير

لقد أوضحت الآية السابقة أن إذا اقتضت الضرورة لزوجين أن ينفصلا عن بـعضهها دون أن يجدا حلاً بديلاً عن الانفصال فلا مانع من ذلك، وليس عليهها أن يخافا من حياة المستقبل، لأنَّ الله سيشملهها بكرمه وفضله، ويزيل احتياجتهها برحمته وبركته.

أمّا في الآية - موضوع البحث - فإنّ الله يؤكّد قدرته على إزالة ورفع تلك الاحتياجات، لاَنَّه مالك ما في السموات وما في الأرض فوالله ها في السّعاوات وها في الأرض 4 وإنّ من يملك ملكاً لا نهاية له كهذا الملك، ويملك قدرة لا نفاذ لها أبداً، لن يكون عاجزاً - مطلقاً - عن رفع احتياجات خلقه وعباده.

ولكي تؤكّد الآية ضرورة التقوى في هذا الجال وفي أي مجال آخر، تشير الآية إلى أنّ اليهود والنصارى وكل من كان له كتاب ساوي قبل المسلمين قد طلب منهم جميعاً كما طلب منكم مراعاة التقوى (ولقد وصينا الذين لوتوا للكتاب من قبلكم وليّاكم أنّ التقوا الله».

بعد ذلك تتوجه الآية إلى مخاطبة المسلمين، فتؤكّد لهم أنّ الالتزام بحكم التقوى سيجلب النفع لهم، وأن ليس لله بتقواهم حاجة، كما تؤكّد أنّهم إذا عصوا وبغوا، فإنّ ذلك لا يضرّ الله ۳۳۱

أبداً، لأنَّ الله هو مالك ما في السّموات وما في الارض، فهو غير محتاج إلى أحد أبداً، ومن حقَّه أن يشكره عباده دائماً وأبداً، ﴿وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ لللهُ مَا فِي السَّمَاوَلَتُ وَمَا فِي الأرض وكان الله غنيّا حجيدل).

الغني وعدم الحاجة هما من صفات الله سبحانه وتعالى ـ حقيقة ـ لأنَّه عزَّ وجلَّ غني بالذات. وارتفاع حاجات غير. وزوالها إَنَّما يتمَّ بعونه ومدده، وكل المخلوقات محتاجة إليه احتياجاً ذاتياً، لذلك فهو يستحق لذاته أن يشكره عباده ومخلوقاته، كما أنَّ كمالاته التي تجعله أهلاً للشكر ليست خارجة عن ذاته، بل هي كلُّها في ذاته، وهو ليس كالمخلوقات التي تمتلك صفاتاً كمالية عرضية خارجية مكتسبة من الغير.

وفي الآية التالية جرى التأكيد \_ وللمرة الثَّالثة \_ على أنَّ كل ما في السموات وما في الأرض هو ملك لله، وأنَّ الله هو الحافظ والمدبر والمدير لكل المـوجودات ﴿ولله هـا فحي السَّماوليه، وما في الأرض وكغي بالله وكيلاً ﴾ .

وقد يرد سؤال ـ هنا ـ عن سبب تكرار موضوع واحد لثلاث مرات وفي فواصل متقاربة جدًاً، وهل أنَّ هذا التكرار من أجل التأكيد على الأمر الوارد في هذا الموضوع، أم هناك سرَّ آخر؟

وبالإمعان في مضمون الآيات يظهر لنا أنَّ الموضوع المتكرر ينطوي في كل مرَّة على أمر خاص:

فني المرَّة الأولىٰ حيث تحمل الآية وعداً لزوجين بأنَّهما إذا انفصلا فسإن الله سسيغنيهما ولأجل إثبات قدرة الله على ذلك، يذكر الله ملكيته لما في السموات وما في الأرض.

أمّا في المرّة الثّانية فإنَّ الآية توصى بالتقوى، ولكي لا يحصل وهم بأنَّ إطاعة هذا الأمر ينطوى على نفع أو فائدة لله، أو أن مخالفته ينطوي على الضرر له. فقد تكـررت الجــملة للتأكيد على عدم حاجة الله لشيء، وهو مالك ما في السموات وما في الأرض.

وهذا الكلام يشبه في الحقيقة ما قاله أميرالمؤمنين على ﷺ في مستهل خطبة الهمم م الواردة في كتاب نهج البلاغة حيث قالﷺ : «بأنَّ الله سبحانه و تعالى خلق الخلق حين خلقهم غنيّاً عن طاعتهم آمناً عن معصيتهم لأنه لا تضرّه معصية من عسصاه ولا تسنفعه طاعة من أطاعه» .

١. نهم البلاغه، الخطبة ١٩٣.

ويذكر الله ملكيته لما في السموات وما في الأرض للمرّة الثّالثة كمقدمة للموضوع الذي يلي في الآية ١٣٣، ثمّ يبيّن \_عز من قائل \_أنّه لا يأبه في أن يزيل قوماً عن الوجود، ليأتي مكانهم بقوم آخرين أكثر استعداداً وعزماً وأكثر دأباً في طاعة الله وعبادته، والله قادر على هذا الأمر فإن يشأيذهبكم أيّها النامن ويأت بآخرين وكان الله على ذلك قديراته.

وفي تفسير «التبيان» وتفسير «مجمع البيان» نقلاً عن النّبي ﷺ أنّه حين نزلت هذه الآية ربت على كتف سلمان الفارسي وقال بأنّ المعنى بالآخرين في الآية هم قوم من العجم من بلاد فارس.<sup>(</sup>

وهذا الكلام ـ في الحقيقة ـ تنبؤ بالخدمات الكبيرة التي قدمها المسلمون الإيرانيون إلى الإسلام.

والآية الأخيرة من الآيات الأربع الماضية، ورد الحديث فيها عن أناس يزعمون أنّهم مسلمون، ويشاركون في ميادين الجهاد، ويطبقون أحكام الإسلام، دون أن يكون لهم هدف إلهي، بل يهدفون لنيل مكاسب مادية مثل غنائم الحرب فتنبه الآية إلى أنّ الذيسن يطلبون الأجر الدنيوي يتوهمون في طلبهم هذا، لأنّ الله عنده ثواب الدنيا والآخرة معاً

فلهاذا لا يطلب \_ولا يرجو \_هؤلاء، الثوابين معاً؟! والله يعلم بنوايا الجميع، ويسمع كل صوت، ويرى كل مشهد، ويعرف أعمال المنافقين وأشباههم، **ووكان الله سميعا يصير***اني.* **و**تكرر هذه الآية الأخيرة حقيقة أنّ الإسلام لا ينظر فيقط إلى الجـوانب المـعنوية والأخروية، بل ينشد لأتباعه السعادتين المادية والمعنوية معاً.

تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢١٠، ذيل الآية مورد البحث.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا فَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْعَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلاَقَرِّبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْفَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَّا فَلَا تَتَبِعُوا ٱلْمُوَى أَن تَعَدِلُوا وَإِن تَلُوُ. أَأَوْتُعُرِضُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرًا كُلُ

التفسير

العدالة الإمتماعية:

على غرار الأحكام التي وردت في الآيات السابقة حول تطبيق العـدالة مـع الأيـتام والزوجات تذكر الآية الأخيرة ـ موضوع البحث ـ مبدأ أساسياً وقانوناً كـلياً في مجـال تطبيق العدالة في جميع الشؤون والموارد بدون استثناء، وتأمر جميع المؤمنين بإقامة العدالة فيا أيها الذين آهنوا كونوا قواجين بالقسط».

ويجب الإنتباء إلى أنّ كلمة «قوامين» هي جمع لكلمة «قوّام» وهي صيغة مـبالغة مـن «قائم» وتعني «كثير القيام» أي إنّ على المؤمنين أن يقوموا بالعدل في كل الأحوال والأعمال وفي كل العصور والدهور، لكي يصبح العدل جزءاً من طبعهم وأخلاقهم، ويصبح الانحراف عن العدل مخالفاً ومناقضاً لطبعهم وروحهم.

والإتيان بكلمة «القيام» في هذا المكان، يحتمل أن يكون بسبب أنّ الإنسان حين يريد القيام بأي عمل، يجب عليه أن يقوم على رجليه بصورة عامّة ويتابع ذلك العمل، وعلى هذا الأساس فإنّ التعبير هنا بالقيام كناية عن العزم والإرادة الرّاسخة والإجراء لإنجاز العمل، حتى لو كان هذا العمل من باب حكم القاضي الذي لا يحتاج إلى القيام لدى ممارسة عمله.

ويمكن أن يكون التعبير بالقيام جاء لسبب آخر، وهو أنّ كلمة «القائم» تطلق عادة على شيء يقف بصورة عمودية على الأرض دون أن يكون فيه انحراف إلى اليميين أو الشهال، وعلى هذا فإنّ المعنى المراد منه في الآية يكون تأكيداً لضرورة تحقيق العـدالة دون أقـل انحراف إلى أي جهة كانت. [ع

ولتأكيد الموضوع جاءت الآية بكلمة «الشهادة» فشددت على ضرورة التخلي عن كل الملاحظات والجاملات أثناء أداء الشهادة، وأن يكون هدف الشهادة بـالحق هـو كسب مرضاة الله فقط، حتى لو أصبحت النتيجة في ضرر الشاهد أو أبيه أو أمه أو أقاربه في الله ولو على لنفستهم أو الوالدين والأقربين».

وقد شاع هذا الأمر في كل المجتمعات، وبالأخص المجتمعات الجاهلية، حسيث كسانت الشهادة تقاس بمقدار الحبّ والكراهية ونوع القرابة بسين الأشسخاص والشساهد، دون أن يكون للحق والعدل أثر فيما يفعلون.

وقد نقل عن ابن عباس حديث يفيد أنّ المسلمين الجدد كانوا بعد وصولهم إلى المدينة يتجنبون الإدلاء بالشهادة لإعتبارات القرابـة والنسب، إذا كـانت الشهـادة تــؤدّي إلى الاضرار بمصالح اقربائهم، فنزلت الآية المذكورة محذرة لمثل هؤلاء `.

ولكن ــوكما تشير الآية الكريمة ــفإنّ هذا العمل لا يتناسب وروح الإيمان، لأنّ المؤمن الحقيقي هو ذلك الشخص الذي لا يعير اهتماماً للاعتبارات في مجال الحق والعدل، ويتغاضى عن مصلحته ومصلحة أقاربه من أجل تطبيق الحق والعدل.

وتفيد هذه الآية أنَّ للأقارب الحق في الإدلاء بالشهادة لصالح ـ أو ضـد ـ بـعضهها البعض، شرط الحفاظ على مبدأ العدالة (إلّا إذا كانت القرائن تشير إلى وجـود انحـياز أو تعصب في الموضوع).

وتشير الآية بعد ذلك عوامل الانحراف عن مبدأ العدالة، فتبيّن أنّ ثروة الأغنياء يجب أن لا تحول دون الإدلاء بالشهادة العادلة، كما أنّ العواطف والمشاعر التي تتجرك لدى الإنسان من أجل الفقراء، يجب أن تكون سبباً في الإمتناع عن الادلاء بالشهادة العادلة حتى ولو كانت نتيجتها لغير صالح الفقراء، لأنّ الله أعلم من غيره بحال هؤلاء الذين تكون نتيجة الشهادة العادلة ضدهم، فلا يستطيع صاحب الجاه والسلطان أن يضرّ بشاهد عادل يتمتع بحماية الله، ولا الفقير سيبيت جوعاناً بسبب تحقيق العدالة، تقول الآية في هذا الجال: فإن يكن غنيا أو فقيرا قالله أولى بهما».

وللتأكيد أكثر تحكم الآية بتجنّب إتّباع الهوى، لكي لا يبق مانع أمام سـير العـدالة

وتحقيقها إذ تقول الآية: ﴿فلاتتبعوا للهوى أن تعدلوا ﴾ ﴿

٣

ويتّضح من هذه الجملة \_بجلاء \_أنّ مصدر الظلم والجور كلّه، هو إتّباع الهوى، فالمجتمع الذي لا تسوده الأهواء يكون بمأمن من الظلم والجور.

ولأهميّة موضوع تحقيق العدالة، يؤكّد القرآن هذا الحكم مرّة أخرى، فيبيّن أنّ الله ناظر وعالم بأعمال العباد \_فهو يشهد ويرى كل من يحاول منع صاحب الحق عن حقّه، أو تحريف الحق، أو الإعراض عن الحق بعد وضوحه، فتقول الآية: ﴿وَلِنَ تَلُوُوا ۖ أو تَعْرَضُوا قَإِنَ الله كَانَ بها تعملون خبيراً﴾.

وجملة ﴿لن تلوول﴾ تشير \_ في الواقع \_ إلى تحريف الحق و تـغييره، بسينا تشـير جـلة «تعرضوا» إلى الإمتناع عن الحكم بـالحق، وهـذا هـو ذات الخـبر المـنقول عـن الإمـام الباقر عليم ".

والطريف أن الآية اختتمت بكلمة ﴿حبيرا﴾ ولم تختتم بكلمة «عليماً» لأنّ كلمة «خبير» تطلق بحسب العادة على من يكون مطلعاً على جزئيات ودقائق موضوع معين، وفي هذا دلالة على أنّ الله يعلم حتى أدنى انحراف يقوم به الإنسان عن مسير الحق والعدل بأي عذر أو وسيلة كان، وهو يعلم كل موطن يتعمد فيه إظهار الباطل حقاً، ويجازي على هذا العمل.

وتثبت الآية اهتمام الإسلام المفرط بقضية العدالة الاجـماعية، وإنّ مـواطـن التأكـيد المتكررة في هذه الآية تبيّن مدى هذا الإهتمام الذي يـوليه الإسـلام لمـثل هـذه القـضية الانسانية الاجتماعية الحساسة، وممّا يُؤسف له كثيراً أن نرى الفـارق الكـبير بـين عـمل المسلمين وهذا الحكم الإسلامي السامي، وإن هذا هو سرّ تخلف المسلمين.

8003

٨. يمكن أن تكون عبارة وتعدلوا، اشتقاقاً إمّا من مادة والعدالة، أو من مادة والعدول، فإن كانت من مادة والعدالة، يكون معنى الجملة القرآنية حكذا: فلا تتبعوا الهوى لأن تعدلوا أي لكي تستطيعوا تحقيق العدل، وأما إذا كانت من مادة «العدول» يكون المعنى هكذا: فلا تتبعوا الهوى لأن تعدلوا أي لكي تستطيعوا تحقيق العدل، وأما إذا كانت من مادة «العدول» يكون المعنى هكذا: فلا تتبعوا الهوى لأن تعدلوا أي لكي تستطيعوا تحقيق العدل، وأما إذا كانت من مادة «العدول» في أن تعدلوا أي لكي تستطيعوا تحقيق العدل، وأما إذا كانت من مادة «العدول» يكون المعنى هكذا: فلا تتبعوا الهوى في أن تعدلوا أي لا تتبعوا الهوى في سبيل إذا كانت من مادة «العدول» يكون المعنى هكذا: فلا تتبعوا الهوى في أن تعدلوا أي لا تتبعوا الهوى في سبيل الانحراف عن الحق.

سبب الأزول

نقل عن ابن عباس أنّ هذه الآية نزلت في شأن جمع من كبار شخصيات أهل الكتاب ـ مثل عبد الله بن سلام وأسد بن كعب وأخيه أسيد بن كعب ونفر آخر من هؤلاء ـ والسبب هو أنّهم قدموا منذ البداية على الرّسول ﷺ وقالوا له: إنّهم قد آمنوا به وبكـتابه السماوي وبموسى والتوراة والعزير، ولم يؤمنوا ببقية الأنبياء، فنزلت هذه الآية وأعـلمتهم ضرورة الإيمان بجميع الأنبياء والكتب السماوية. `

#### التفسير

يتبيَّن من سبب النَّزول أنَّ الكلام في الآية موجه إلى جمع من مؤمني أهل الكتاب الذين قبلوا الإسلام، ولكنهم لعصبيات خاصّة أبوا أن يؤمنوا بما جاء قبل الإسلام من أنبياء وكتب سماوية غير الدين الذي كانوا عليه. فجاءت الآية توصيهم بـضرورة الإيمان والإقرار والإعتراف بجميع الأنبياء والمرسلين والكتب السماوية، لأنَّ هؤلاء جميعاً يسـيرون نحو هدف واحد، وهم مبعوثون من مبدأ واحد (علماً بأنّ لكل واحد منهم مرتبة خاصّة به، فكل واحد منهم جاء ليكمل ما أتى به النّبي أو الرّسول الذي سبقه من شريعة ودين). ولذلك فلا معنى لقبول البعض وإنكار البعض الآخر من هولاء الأنبياء والرسل،

تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢١٤، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير درالمتثور، ج ٢، ص ٢٣٤.

فالحقيقة الواحدة لا يمكن التفريق بين أجزائها، وأنَّ العصبيات ليس بإمكانها الوقوف أمام الحقائق، لذلك تقول الآية الكريمة: ﴿يا لَيْها الدِّينَ آهنوا آهنوا بالله ورسوله والكتاب الذي تزَّل على رسوله والكتاب الذي أنزل من قبل).

وبغضّ النظر عن سبب النّزول المذكور، فإنّنا لدى تفسيرنا لهذه الآية نحتمل أن يكون الخطاب موجهاً فيها لعامّة المؤمنين. أولئك الذين اعتنقوا الإسلام إلّا أنّه لم يتغلغل بعد في أعهاق قلوبهم. ولهذا السبب يطلب منهم أن يكونوا مؤمنين من أعهاقهم.

كما يوجد احتمال آخر، وهو أنّ الكلام في هذه الآية موجه لجميع المؤمنين الذين آمنوا بصورة إجمالية بالله والأنبياء، إلّا أنّهم ما زالوا لم يتعرفوا على جزئيات وتفاصيل العقائد الإسلامية.

ومن هذا المنطلق يبيَّن القرآن أنَّ المؤمنين الحقيقيين يجب أن يعتقدوا بجـميع الأنـبياء والكتب السهاوية السابقة وملائكة الله، لأنَّ عدم الإيمان بالمذكورين يعطي مفهوم إنكـار حكمة الله، فهل يمكن أن يترك الله الحكيم الملل السابقة بدون قائد أو زعيم يـرشدهم في حياتهم؟!

وهل أنّ الملائكة المعنيين بالآية هم ملائكة الوحي \_ فقط \_ الذين يعد الإيمان بهم جزءاً لا يتجزأ من الإيمان الضروري بالأنبياء والكتب السهاوية، أو أنّهم جميع الملائكة؟ فكما أنّ بعض الملائكة مكلّفون بأمر الوحي والتشريع، يلتزم جمع آخر منهم بتدبير وإرادة عالم الكون والخليقة؛ وأنّ الإيمان بهم في الحقيقة جزء من الإيمان بالله سبحانه وتعالى وقد بيّنت الآية \_ في آخرها \_ مصير الذين يجهلون هذه الحقائق، حيث قالت: ﴿ وهن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله ولليوم للآخر فقد ضل ضلالا بسيدانه.

وفي هذه الآية اعتبر الإيمان واجباً وضرورياً بخمسة مبادىء، فبالإضافة إلى ضرورة الإيمان بالمبدأ والمعاد، فإنّ الإيمان لازم وضروري بالنسبة إلى الكتب السماوية والأنـبياء والملائكة.

إنّ عبارة «ضلال بعيد» عبارة دقيقة، وتعني أنّ الذين لا يؤمنون بـالمبادىء الخــمسة المارة الذكر، قد انجرفوا خارج الصراط أو الطريق المبدئي، وأنّ عودتهم إلى هذا الطريق لا تتحقق بسهولة.

#### 8003

#### الآيات

إِنَّ ٱلَّذِينَ مَا مَنُوا تُمَرَّكُفُرُوا تُحَرَّ مَا مَنُوا تُدَكَفُرُوا تُدَادُوا كُفْرًا لَمَرَ يَكُنِ ٱللَهُ لِيَغْفِرَ لَمُمَ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلًا ۞ بَشِرِ ٱلْمُنْفِقِينَ بِأَنَّ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ الَذِينَ يَنَّخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَيَدَى عُدُمُ الْعِزَةَ فَإِنَّ الْعِزَةَ لِيَوَجَبِعَانُ

### التفسير

#### مصير المنافقين المعاندين:

تماشياً مع البحث الذي ورد في الآية السابقة والذي تناول وضع الكفار وضلالهم البعيد، تشير هذه الآيات الأخيرة إلى وضع مجموعة من الكفار الذين يتلوّنون في كل يوم تلون الحرباء، فهم في يوم إلى جانب المؤمنين، وفي يوم آخر إلى جانب الكفّار، ثمّ إلى جـانب المؤمنين، وفي النهاية إلى جانب الكفّار المعاندين، حتى يموتوا على هذه الحالة!

فالآية الأولى من الآيات الثلاثة الأخيرة تتحدث عن مصير أفراد كهؤلاء. فتؤكّد بأنّ الله لن يغفر لهم أبداً، ولن يرشدهم إلى طريق الصواب: ﴿ لِنَّ للذينَ آمنوا ثمّ تِفروا ثمّ آمنوا ثمّ تَعْروا ثمّ لزدادوا كفراً لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلا).

إنَّ هذا السلوك الحربائي في التلون المتوالي، إمَّا أن يكون نابعاً من الجهل وعدم إدراك الأسس الإسلامية، وإمّا أن يكون خطَّة نفَّذها المنافقون والكفار المتطرفون من أهل الكتاب لزعزعة إيمان المسلمين الحقيقيين، وقد سبق شرح هذا الموضوع في الآية ٧٢ من سورة آل عمران.

ولا تدل الآية ــموضوع البحث ــ على عدم قبول توبة أمثال هؤلاء، ولكنها تــتناول أفراداً يموتون وهم في كفر شديد، فإنّ هؤلاء ــنتيجة لأعمالهم ــلا يستحقون العفو والهداية إلّا إذا غيروا اسلوبهم ذلك.

۳]

ثمّ تؤكّد الآية التالية نوع العدّاب الذي يستحقه هؤلاء فتقول: ﴿ **بشّر المنافقين بأنّ لهم** مذلبا اليحابي

واستخدام عبارة (بشر) في الآية إنمًا جاء من باب التهكّم والإستهزاء بالأفكار الخاوية الواهية التي يحملها هؤلاء المنافقون، أو أنّ العبارة مشتقة من المصدر «بشر» بمعنى الوجه، وفي هذه الحالة تحتمل معاني واسعة فتشمل كل خبر يؤثر في سحنة الإنسان، سواء كـان الخبر مفرحاً أو محزناً.

وقد أشارت الآية الأخيرة إلى المنافقين بأنّهم يتخذون الكفّار أصدقاءاً وأحباءاً لهم بدلاً من المؤمنين، بقولها: ﴿ ل**لذين يتخذون الكافرين أوليا، من دون المؤمنين**».

ثمّ يأتي التساؤل في الآية عن هدف هؤلاء المنافقين من صحبة الكافرين، وهل أنّهم يريدون حقّاً أن يكتسبوا الشرف والفخر عبر هذه الصحبة؟ تقول الآية: **﴿ليبتغون مندهم** للع**زة؛** بينما العزة والشرف كلها لله **﴿لمَانَ للعزّة لله جميعاً؛** لأنّها تنبع من العلم والقدرة، وأن الكفّار لا يمتلكون من القوّة والعلم شيئاً، ولذلك فإنّ علمهم لا شيء أيضاً، ولا يستطيعون إنجاز شيء لكي يصبحوا مصدراً للعزّة والشرف.

إنّ هذه الآية \_ في الحقيقة \_ تحذير للمسلمين بأن لا يلتمسوا الفخر والعزّة في شؤونهم الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والثقافية عن طريق إنشاء علاقات الود والصداقة مع أعداء الإسلام، بل إنّ عليهم أن يعتمدوا في ذلك على الذات الإلهيّة الطاهرة التي هي مصدر للعزة والشرف كله، وأعداء الإسلام لا عزّة لديهم لكي يهبوها لأحد، وحتى لو امتلكوها لما أمكن الركون إليهم والإعتماد عليهم، لأنهم متى ما اقتضت مصالحهم الشخصية تخلّوا عن أقرب حلفائهم وركضوا وراء مصالحهم، وكانّهم لم يكونوا ليعرفوا هؤلاء الحلفاء مسبقاً، والتاريخ المعاصر خير دليل على هذا السلوك النفعي الإنتهازي.

રુજ

وَقَدْنُزَّلَ عَلَيْ حَتَّم فِي ٱلْكِنَبِ أَنَ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْنَهُ زَأَ بِهَا فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمُ إِذَا مِتْنَهُمُ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْكَفِرِينَ فِي جَهَنَمَ جَمِيعًا ٢

### سبب اللزول

نقل عن ابن عباس أنّ نفراً من المنافقين كانوا يحضرون اجتماعات لعلماء اليهود، حيث كانوا يستهزئون بآيات القرآن في تلك الاجتماعات، فنزلت هذه الآية وأوضحت النهاية المشؤومة لهذه اللقاءات.<sup>(</sup>

#### التفسير

النَّهي عن المشاركة في ممالس يعصى الله فيها:

لقد ورد في الآية ٦٨ من سورة الانعام أمر صريح إلى النّبي ﷺ في أن يعرض عن أناس يستهزئون بآيات القرآن ويتكلمون بما لا يسليق، وطبيعي أنّ هسذا الحكم لا يستحصر بالنّبي ﷺ، وحده بل يعتبر حكماً وأمراً عاماً يجب على جميع المسلمين اتّباعه، وقد جاء هذا الحكم على شكل خطاب موجه إلى النّبي ﷺ، وفلسفته جلية واضحة، لأنّه يكسون بمثابة كفاح سلبي ضد مثل تلك الأعمال.

والآية هذه تكرر الحكم المذكور مرّة أخرى، وتحذّر المسلمين مذكرة إياهم بحكم سابق في القرآن نهى فيه المسلمون عن المشاركة في مجالس يستهزأ فيها ويكفر بالقرآن الكريم، حتى يكفّ أهل هذه المجالس عن الاستهزاء ويدخلوا في حديث آخر، تقول الآية: ﴿وقد

تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢١٧، ذيل الآبة مورد البحث.

نزل عليكم في الكتاب أنّ إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا منعهم حسّن يخوضوا في حديث غيرة).

بعد ذلك تبيِّن الآية لنا نتيجة هذا العمل، وتؤكد أن من يشارك في مجالس الاستهزاء بالقرآن فهو مثل بقية المشاركين وسيكون مصيره نفس مصير أولئك المستهزئين، تـقول الآية: **(لِتَكم لِذا مثلهم)**.

ثمَّ تكرر الآية التأكيد على أنَّ المشاركة في المجالس المذكورة تدل على الروحية النفاقية التي يحملها المشاركون، وإنّ الله يجمع المنافقين والكافرين في جهنم حيث العذاب الأليم، تقول الآية: **فإنَّ الله جامع للمنافقين وللكافرين في جهنم جميعاً)**.

#### ہدوث

إنَّ الآية تخبرنا عن عدة أمور: -

۳]

ا-إنَّ المشاركة في مجالس المعصية تكون بمثابة المشاركة في إرتكاب المعصية، حتى لو بقي المشارك ساكتاً أو ساكناً ولم يشارك في الاستهزاء بنفسه، لأنّ السكسوت في مـثل هـذه الأحوال دليلاً على رضا صاحبه بالذنب المرتكب.

٢- لو تعذر النهي عن المنكر بالشكل الإيجابي له، فلابدٌ أن يتحقق النهي ولو بالصورة السلبية، مثل أن يبتعد الإنسان عن مجالس المعصية ويتجنّب الحضور فيها.

٣ـ إنَّ الذين يشجعون أهل المعاصي بسكوتهم وحضورهم في مجــالس المــعصية، إنَّـــا يجازون ويعاقبون بمثل عقاب العاصين أنفسهم.

٤ـ لا ضير من مجالسة الكفار إن لم يدخلوا في حديث فيه استهزاء وكفر بالآيات الإلهيّة ولم تكن هذه الجالسة تحمل خطراً آخر، ويدل على إياحة المشاركة في مجالس الكفّار التي لا يعصون فيها الله قوله تعالى في الآية: **(حتن يخوضوا في حديث غيرة)**.

٥\_ إنَّ المجاملة والمداهنة مع العاصين المذنبين، إنَّا تدل على وجود روح النفاق لدى الشخص المجامل، وذلك لأنَّ المسلم الحقيقي الواقعي لا يمكنه أن يشارك في مجلس يعصى فيه الله ويستهزأ بآياته الكريمة وأحكامه السامية، دون أن يبدي إعتراضاً على هذه المعاصي، أو \_على الأقل \_أن عدم رضاه عليها بترك هذا المجلس. الآية

ٱلَّذِينَ يَنَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتَحْ مِنَ ٱللَّهِ قَسَالُوا أَلَمَ نَكُن مَعَكُمْ وَإِن كَان لِلْكَفِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوا أَلَمَ نَسْتَحْوِذَ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فَٱللَّهُ يَحَكُمُ بَيْنَسَحُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَلَن يَجْعَلَ ٱللَّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ٢

التغسير

صفات المنافقين:

تبيّن هذه الآية \_ وآيات أخرى تالية \_ قسماً آخر من صفات المنافقين وأفكارهم المضطربة، فتؤكّد أنّ المنافقين يسعون دائماً لاستغلال أي حدث لصالحهم، فعلو انتصر المسلمون حاول المنافقون أن يحشروا أنفسهم بين صفوف المؤمنين، زاعمين بأنّهم شاركوا المؤمنين في تحقيق النصر وأدعوا بأنّهم قدموا دعماً مؤثراً للمؤمنين في هذا المجال، مطالبين بعد ذلك بمشاركة المؤمنين في التمار المعنوية والمادية للنصر حيث تقول الآية في حقهم: «الذين يتريصون بكم فإن كان لكم فتح من الله قالوا ألم تكن معكم».

وهؤلاء المنافقون ينقلبون على أعقابهم حين يكون النصر الظاهري من نصيب أعداء الإسلام فيتقربون إلى هؤلاء الأعداء، ويعلنون لهم الرضى والموافقة بقولهم أنّهم هم الذين شجعوهم على قتال المسلمين وعدم الإستسلام لهم، ويدعون بأنّهم شركاء في النصر الذي حققه أعداء الإسلام تقول الآية: **﴿ولِن كمان للكافرين نصيب قالوا الم نستعود سليكم** وتحتكم من العؤمنين؟.<sup>(</sup>

وعلى هذا المنوال تحاول هذه الفنة المنافقة أن تستغل الفرصة لدى إنتصار المسلمين

١. إن عبارة «إستحوذ» مشتقة من «حوذ» وهي تعني أن يتبع السائق حاذيي البعير أي أدبار فخذيه فيعنف في سوقه، يقال حاذ الإبل أى ساقها سوقاً عنيفاً، وكلمة «استحواذ» تعني السوق والتحريك مع تسلّط واستيلاء، وقد جاءت بهذا المعنى في الآية الشريفة.

٣

ليكون لهم نصيب من هذا النصر وسهم من الغنائم، ولإظهار المنّة على المسلمين، وفي حالة إنكسار المسلمين تظهر هذه الفئة الرضى والفرح لدى الكفار، وتدفعهم إلى الإصرار على كفرهم وتتجسس لصالحهم، وتهيميء لهم أسباب الفوز المادي، فهم تارة رفاق الطريق مع الكفّار، وتارة شركاؤهم في الجريمة، وهكذا يمضون حياتهم بالتلون والنفاق واللعب على الحبال المختلفة.

ولكن القرآن الكريم يوضح بعبارة واحدة مصير هؤلاء ونهايتهم السوداء، ويبيِّن أنَّهم ـ لا محالة ـ سيلاقون ذلك اليوم الذي تكشف فيه الحجب عن جرائمهم ويرفع النقاب عسن وجوههم الكريهة، وعند ذلك \_أي في ذلك اليوم، وهو يوم القيامة ـ سيحكم الله بينهم وهو أحكم الحاكمين، فتقول الآية في هذا المجال: ﴿فالله يحكم بينكم يوم القيامة ﴾.

ولكي يطمئن القرآن المؤمنين الحقيقيين من خطر هؤلاء، تؤكّد هذه الآية ـ في آخرها ـ بأنّ الله لن يجعل للكافرين مجالاً للانتصار أو التسلط على المسلمين، وذلك حيث تـقول الآية: ﴿ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا﴾.

وهنا يرد هذا السؤال، وهو: هل أنَّ العبارة الأخيرة تفيد عدم إنستصار الكفَّار على المؤمنين من حيث المنطق، أو أنَّها تشمل عدم انتصار الكفَّار من الناحية العسكرية أيضاً؟

ولما كانت كلمة «سبيل» نكرة جاءت في سياق النني وتؤدّي معنى عاماً، لذلك يفهم من الآية أنّ الكافرين بالإضافة إلى عدم إنتصارهم من حيث المنطق على المؤمنين، فسهم لن ينتصروا ولن يتسلطوا على المؤمنين في أي من النواحي العسكرية والسياسية والشقافية والاقتصادية، بل ولا في أي مجال آخر.

وما نشاهده من إنتصار للكافرين على المسلمين في الميادين المختلفة، إنما هو بسبب أنّ المسلمين المغلوبين لم يكونوا ليمثلوا \_ في الحقيقة \_ المسلمين، المؤمنين الحقيقيين، بسل هسم مسلمون نسوا آدابهم وتقاليدهم الإيمانية، وتخلوا عن مسؤولياتهم وتكاليفهم وواجباتهم الدينية بصورة تامّة، فلاكلام عن الإتحاد والتضامن والأخوة الإسلامية بينهم، ولا هسم يقومون بواجب الجهاد بمعناه الحقيقي، كما لم يبادروا إلى إكتساب العلم الذي أوجبه الإسلام وجعله فريضة على كل مسلم ومسلمة ودعا إلى تحصيله وطلبه من يوم الولادة حتى ساعة الوفاة، حيث قال النّبي يَتَنَيْنيَ : «أطلب العلم من المهد إلى المحد».

ولما أصبحوا هكذا فقد استحقوا أن يكونوا مغلوبين للكفَّار.

[ع

ومممّا يلفت النظر في هذه الآية هو التعبير عن إنتصار المؤمنين بكلمة «الفتح» بينما عبّرت الآية عن إنتصار الكفّار بكلمة «النصيب» وهو إشارة إلى أنّ إنتصار الكفّار إنّما هو نصيب محدود وزائل، وأنّ الفتح والنصر النهائي هو للمؤمنين. SOC3

#### الآيتان

إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُحَدِّدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَاقَامُوَا إِلَى ٱلصَّلَوَةِ قَامُوا كُسَالَ يُرَاءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَا قَلِيلًا ٢٠ مُّذَبَّذَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَوَلُآ وَلَآ إِلَىٰ هَوَ لَآءِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجَدَلَهُ سَبِيلًا ٢٠

#### التفسير

لقد وردت في هذه الآية خمس صفات للمنافقين، في عبارة قصيرة، وهي: - إنّ هؤلاء \_ لأجل تحقيق أهدافهم الدنيئة \_ يتوسلون بالخدعة والحيلة، حتى أنّهم

يريدون على حسب ظنهم أن يخدعوا الله تعالى أيضاً، ولكنهم يقعون في نفس الوقت ومن

حيث لا يشعرون في حبال خدعتهم ومكرهم، إذ هم \_ لأجل اكتساب ثروات مادية تافهة

\_ يخسرون الثروات الكبيرة الكامنة في وجودهم، تقول الآية في هذا الجال: ﴿ إِنَّ للمنافقين

ويستفاد التّفسير المذكور أعلاه بالواو الحالية الواردة مع عبارة: ﴿وهو محادمهم».

هناك قصّة مشهورة مفادها أنَّ أحد الأكابر كان ينصح أهل الحرف من مواطنيه، بأن ينتبهوا لكي لا يخدعهم المسافرون الغرباء، فقال أحدهم: كيف يمكن للغرباء البسطاء الذين لا يعرفون شيئاً عن وضع المدينة وأهلها، أن يخدعوا أهل الحرف فيها نحن بمقدورنا خداع أولئك الغرباء، فأجابهم بأن قصده من الإنخداع بالغرباء هو هذا المعنى، أي أن تنالوا من هؤلاء ثروة تافهة بالخداع، وتفقدوا بذلك ثروة الإيمان العظيمة!

٢- إنّ المنافقين بعيدون عن رحمة الله، ولذلك فهم لا يتلذذون بعبادة الله والتقرب إليه، ويدل على ذلك أنّهم حين يريدون أداء الصّلاة يقومون إليها وهم كسالى خائرو القـوى، تقول الآية في هذا الأمر: ﴿وَإِذَا قَاهُوا إلى الصّلاة قَاهُوا كسالى﴾.

٣- ولما كان المنافقون لا يؤمنون بالله وبوعوده، فهم حين يقومون بأداء عبادة معينة، إَنَّمَا

[ع

يفعلون ذلك رياءاً ونفاقاً وليس من أجل مرضاة الله، تقول الآية: ﴿ يولؤن النامن ﴾.

£. ولو نطقت ألسن هؤلاء المنافقين بشيء من ذكر الله، فإنّ هذا الذكر لا يتجاوز حدود الألسن، لأنّه ليس من قلوبهم، ولا هو نابع من وعيهم ويقظتهم، وحتى لو حصل هذا الأمر فهو نادرٌ وقليل، تقول الآية: **﴿ولايذكرون الله إلا قليلاَ﴾**.

٥- إنّ المنافقين يعيشون في حيرة دائمة ودون أي هدف أو خطّة لطريقة الحياة معينة، ولهذا فهم يعيشون حالة من التردد والتذبذب، فلا هم مع المؤمنين حقّاً ولا هم يقفون إلى جانب الكفّار ظاهراً، وفي هذا تقول الآية الكريمة: ﴿ هذبذبين بين ذلك لا إلى هـؤلا. ولا إلى هؤلا. ﴾.

ويحسن هنا الإلتفات إلى أنَّ كلمة «مذبذب» اسم مفعول من الأصل «ذبذب» وهي تعني في الأصل صوتاً خاصاً يسمع لدى تحريك شيء معلق إثر تصادمه بأمواج الهواء، وقسد أُطلقت كلمة «مذبذب» على الإنسان الحائر الذي يفتقر إلى الهدف أو إلى أي خطَّة وطريقة للحياة.

هذا واحد من أدق التعابير التي أطلقها القرآن الكريم على المنافقين، كها هي إشارة إلى إمكانية معرفة المنافقين عن طريق هذا التذبذب الظاهر في خركتهم ونطقهم، كما يمكن أن يفهم من هذا التعبير أنّ المنافقين هم كشيء معلق يتحرك بدون أي هدف وليس لحركته أي اتجاه معين، بل يحركه الهواء من أي صوب كان اتجاهه ويأخذه معه إلى الجهة التي يتحرك فيها.

وتبيَّن الآية في الختام مصير هؤلاء المنافقين، وتوضح أنَّهم أناس قد سلب الله عــنهم حمايته نتيجة لأعيالهم وتركهم يتيهون في الطريق المنحرف الذي سلكوه بأنفسهم، فهم لن يهتدوا أبداً إلى طريق النجاة، لأنَّ الله كتب عليهم التيه والضلالة عقاباً لهم على أعيالهم.

تقول الآية الكريمة في ذلك: ﴿وِهِن يَصْلُ الله فَلَن تَجِد له سَبِيلاً﴾، (وقد شرحنا مـعنى الإضلال، وبيّنا كيف أنّه لا يتنافي مع حرية الإرادة والإنتخاب، وذلك في الجزء الأوّل من هذا التّفسير في هامش الآية ٢٦ من سورة البقرة).

#### الآيات

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ، امنُوالانْذَخِذُوا الْكَفِرِينَ أَوْلِيَآ، مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَثْرِيدُونَ أَن جَعْ كُوالِيَّهِ عَلَيَ حَصُم سُلطَنَا مُبِينًا ﷺ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَن يَجَدَلَهُمْ نَصِيرًا ﷺ إِلَا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَ اعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَالْخَلَصُوادِينَهُمْ لِلَهِ فَأُوْلَتِيكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤ الْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ۞

#### التفسير

لقد أشارت الآيات السابقة إلى قسم من صفات المنافقين، والآيات التالية ـ هذه ـ تحذر المؤمنين و تأمر هم أن لا يعتمدوا على المنافقين والكفار بدل الإعتاد على المؤمنين، وأن لا يطلبوا النصرة منهم **فيا أينها الذين آهنوا لا تتخذوا الكافرين أوليا. هن دون الهؤمنين،** 

وتبيَّن أنَّ الاعتماد على الكفَّار يعتبر جريمة وخرقاً صارخاً للقانون الإلهي وشركاً بالله. ونظراً لقانون العدل الإلهي فإنَّ هذه الجريمة تستحق عقاباً شديداً، حسيث تسؤكَّد الآية: **«أتريدون أن تجعلوا لله مليكم سلطانا هبينا»** <sup>(</sup>.

وفي الآية الثانية من الآيات الأخيرة بيان لأحوال المنافقين، الذيس اتخدهم بـعض الغافلين من المؤمنين اصدقاء لأنفسهم، حيث توضح الآية أنّ المنافقين يستقرون في القيامة في أحط وأسفل دركة من دركات جهنم، ولن يستطيع أحد أن ينصرهم أو ينقذهم من هذا

١. إنّ كلمة وسلطان، مشتقد من مادة أو مصدر وسلاطة، على وزن «مقالة» وهي تعني القوة والقدرة على التخرين، وفي كلمة «سلطان» معنى لإسم المصدر حيث تطلق على كل أنواع التسلط، ولهذا السبب تطلق كلمة «سلطان» أيضاً على «السبب» الذي يسلط الإنسان على الآخرين من أمثاله، كما تطلق على السبب تطلق كلمة «سلطان» أيضاً على «السبب» الذي يسلط الإنسان على الآخرين من أمثاله، كما تطلق على أصحاب القدرة والنفوذ، ولكنها في الآية المذكورة أعلاه إنما تعني الحجة والدليل.

المصير أبداً. تقول الآية: ﴿ لِنَ للمنافقين في للدرك للأسفل من للنّارولن تجدلهم نصيراً ﴾. ويتبيّن من هذه الآية أنّ النفاق في نظر الإسلام أشد أنواع الكفر، وأنّ المنافقين أبعد المخلق من الله. ولهذا السبب فإنّ مستقرهم ومكانهم النهائي في أحط نقطة من نقاط جهنم، وهم يستحقون هذا العقاب، لأنّ ما يلحق البشرية من ويلات من جانب هؤلاء هو أشد خطراً من كل الأخطار، فإنّ هؤلاء بسبب احتمائهم بظاهر الإيمان يعملون بصورة غادرة وبطلق الحرية على المؤمنين العزّل ويطعنونهم من الخلف بخناجرهم المسمومة، وبديهي أن يكون حال اعداء -كهؤلاء - يظهرون بلباس الأصدقاء، أشد خطراً من الأعداء المعروفين الذين يعلنون عداوتهم صراحة، وفي الواقع فإنّ النّغاق هو أسلوب وسلوك كل فرد ابتر ومنحط ومشبوه وجبان وملوث بكل الخبائث ومن لا شخصية له.

وقد أوضحت الآية الثّالئة من الآيات الأخيرة. أنّ الجال مفتوح حتى لأكثر الناس تلوثاً للتوبة من أعمالهم وإصلاح شأنهم، والسعي للتعويض بالخير عن ماضيهم المشين، والعودة إلى رحمة الله والتمسك بحبله والإخلاص لله بالإيمان به تقول الآية: ﴿إِلّا للذين تابوا واصلحوا واعتصموا بالله واخلصوا دينهم لله».

فالتائبون هؤلاء سبكونون أهلاً للنجاة في النهاية ويستحقون صحبة المؤمنين. تسقول الآية: ﴿فَاولتك هع العؤهنينَ﴾.

وإنّ الله سيهب ثواباً وأجرأ عظيماً لكل المؤمنين ﴿وسوف يوق الله المؤهنين أحِراً مظيماً﴾.

وممّا يلفت النظر أنّ الآية تبيّن أن هؤلاء التائبين مع المؤمنين، وذلك للتدليل عـلى أنّ منزلة المؤمنين الثابتين أكبر وأعظم من منزلة هؤلاء، فالمؤمنون الراسخون في إيمانهم هـم الأصل، وهؤلاء هم الفروع، وما يظهر عليهم من نور وصفاء إنّما هو بسبب وجودهم في ظل المؤمنين الراسخين.

١. إنّ كلمة «درك» تعني أحط نقطة في أعماق البحر، ويسمى آخر حبل متصل بالعبال التي توصل الإنسان إلى قعر البحر، بـ والدرك» أيضاً، ويظهر أنّ هذه المعاني مأخوذة من معنى «درك الشيء» أي الوصول إليه ـ كما تسمّى السلالم التي توصل الإنسان إلى مواضع سفلى كالسرداب والبئر بـ «الدرك» وهذه العبارة تقابل السلالم التي يتسلق بها الإنسان إلى أعلى حيث تسمّى بالدرجات. ٣٤٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٣٤٩ وهناك أمر ثان يجب الإنتباء إليه في هذه الآية، وهو أنّها بيّنت مسير المنافقين بصورة واضحة وصريحة، إذ عيّنت لهم أحط نقطة من الجحيم مكاناً ومستقراً، بسينما شخصت للمؤمنين الأجر والثواب العظيم الذي لاحد له ولا حصر، بل هو منوط بعظمة الله ولطفه جلّت عظمته.

8003

مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَذَا بِحَثْمٌ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاحِرًا عَلِيعًا ٢

#### الأفسير

العقاب الإلهى ليس دافعه الإنتقام:

لقد أظهرت وبيّنت الآيات السابقة صوراً من عقاب الكافرين والمـنافقين. والآيـة الأخيرة ـ التي هي موضوع بحثنا الآن ـ تشير إلى حقيقة ثابتة وهي أنّ العـقاب الإلهـي الموجه للبشر العاصين ليس بدافع الإنتقام ولا هو بدافع التظاهر بـالقوّة، كــها أنّـه ليس تعويضاً عن الخسائر الناجمة عن تلك المعاصي، فهذه الأمور إنّما تحصل ممـن في طـبيعته النقص والحاجة، والله سبحانه وتعالى منزّه من كل نقص ولا يحتاج أبداً إلى شيء.

إذن فالعقاب الذي يلحق الإنسان لما ير تكبه من معاص، إنّما هو انعكاس للنتائج السيئة التي تر تبت على تلك المعاصي \_سواء كانت فعلية أو فكرية \_ولذلك يقول الله تعالى عزّ من قائل في هذه الآية: فها **يفعل الله بعذابكم إن شكرتم وآهنتم»**.

وبالنظر إلى أنَّ حقيقة الشكر هي أن يستغل الإنسان النعم التي وهبها الله له في الجهات المخصصة لها في الطبيعة والخلق. يتضح لنا أنَّ القصد من الآية إنَّا هو: إنَّ من يؤمن ويعمل الخير ويستغل الهبات الإلهيّة في المجالات التي خصصت لها من حيث الخلق ـ دون إساءة هذا الإستغلال ـ فلا شك أنَّ هذا الإنسان المؤمن لا يصيبه أي عقاب من الله، ولتأكيد هذا الأمر تضيف الآية مبيّنة أنَّ الله عالم بأعبال ونوايا عباده، وهو يشكر ويثيب كل من يفعل الخير من العباد لوجه الله. فتقول الآية: **﴿وَكَانَ الله فَاكَرُ عليماً»**.

وقد قدمت هذه الآية مسألة الشكر على الإيمان لأجل بيان هذه الحـقيقة، وهـي أنّ الإنسان ما لم يدرك نعم الله وهباته العظيمة ويشكره على هذه النعم فلن يستطيع التوصل إلى معرفة الله والإيمان به، لأنّ أنعمه سبحانه وتعالى إنّما هي وسائل لمعرفته.

| <b>TO1</b>        | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                     | ٣]             |
|-------------------|------------------------------------------------------|----------------|
| , جمع من الباحثين | في كتب العقيدة الإسلامية في بحث «وجوب معرفة الله» عن | وقد ورد        |
| فطري لشكر المنعم  | على معرفة الله بوجوب شكر النعم وجعلوا من الوجوب ال   | أنهم استدلوا   |
|                   | رم معرفته (فدقق).                                    | دلیلاً علی لزو |

ଚ୍ଚର

#### الآيتان

لَّا يُحِتُ اللَّهُ ٱلْجَهْرَبِٱلشُوَءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّامَ ظُلِمَ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ٢٠ إِن إِن نُبَدُوا خَيْرًا أَوْتُحْفُوهُ أَوْ تَعَفُوا عَن سُوَءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًا قَدِيرًا ٢٠

#### التفسير

في هذه الآية إشارتان إلى التكاليف الأخلاقية الإسلامية:

**الأولىٰ:** تبيَّن أنَّ الله لا يحبّ التجاهر بالكلام البذىء، ولا يرضى بما يصدر من كلام عن عيوب الناس وفضائح أعمالهم، فتقول الآية: ﴿لا **يحبّ الله للجهر بالسّو. هن القول**﴾.

إنَّ عدم الرضى من نشر فضائح أعبال الناس، نابع من حقيقة أنَّ الله هو ستار العيوب، فلا يجب أن يقوم عباده بكشف سيئات الآخرين من أمثالهم أو الإساءة إلى سمعتهم، وممّا لا يحقى على أحد هو أنَّ لكل إنسان نقاط ضعف خفية، ولو انكشفت هذه العيوب لساد المجتمع جو من سوء الظن بين أفراده، فيصعب عندئذ قيام التعاون بين هؤلاء الأفراد، لذلك منع الإسلام وحرّم التحدث عن نقائص أو فضائح أعبال الآخرين دون وجود هدف سليم. لتبقى الأواصر الاجتماعية قوية مستحكة، ورعاية للجوانب الإنسانية الأخرى في هذا الجال.

وتجدر الإشارة إلى أنّ كلمة «سوم» تشمل كل أنواع القبح والفضيحة، والمقصود مـن عبارة «الجهر... من القول» هو كل حالة من الكشف والفضح اللفظي، سواء كمان بـصورة شكوى، أو على شكل حكاية أو لعن أو ذم أو غيبة.

وقد أستدل بهذه الآية \_أيضاً على تحريم الغيبة، إلّا أنّ مفهومها لا ينحصر بهذه الصفة الأخيرة، بل يشمل كل أنواع الكلام البذيء والمذموم.

إِلَّا أَنَّ الآية الكريمة لم تحرّم ﴿ال**قول بِالسو،**﴾ تحريماً مطلقاً، فقد استثنت حالة يمكن فيها أن يصار إلى الكشف والفضح، وهذه الحالة هي إذا وقع الإنسان مظلوماً حين قالت الآية: ﴿ لِلّا

۳]

هن قلم﴾ وبهذا الدليل يستطيع المظلوم \_ في مقام الدفاع عن نفسه \_ أن يكشف فضائح الظالم، سواء عن طريق الشكوى أو فضح مساوىء الظالم أو توجيه النقد له، أو استغابته، ولا يسكت على الظلم حتى استعادة حقوقه من الظالم.

وحقيقة هذا الاستثناء هي أنّ الله أراد به أن يسلب الظالمين فرصة إساءة استغلال حكم المنع والتحريم، ولكي لا يكون هذا الحكم سبباً في سكوت المظلوم عن المطالبة بحقه مس الظالم.

واضح من الآية بأنّ عملية الكشف والفضح يجب أن تنحصر في إطار بيان مساوىء الظالم لدى الدفاع عن المظلومين أو لدى دفاع المظلوم عن نفسه.

ولكي تسد الآية الطريق على كل انتهازي كاذب يريد إساءة استغلال هـذا الحكـم بدعوى وقوع الظلم عليه أكدّت على أنّ الله يراقب أعمال البشر ويعلم ويسمع بكل مـا يصدر عنهم من أفعال حيث تقول الآية: **﴿وَكَانَ لللهُ سَعِيماً عَلَيماً ﴾**.

وفي الآية التالية يشير القرآن الكريم إلى النقطة المواجهة لهـذا الحكم، حـيث يـبيح التحدث عن محاسن الأفراد أو كتانها (على عكس المساوى، التي يجب أن تكتم إلّا في حالة استثنائية) كما تبيح ـ أو بالأحرى تحتّ ـ الفرد على إصدار العفو على من إر تكب السوء بحقّه، لأنّ العفو عند المقدرة من صفات الله العزيز القدير الذي يعفو عن عباده مع إمتلاكه القدرة على الإنتقام بأي صورة شاء، فتقول الآية في هذا المجال: فإن تبدوا خيرا أو تحفوه أو تحفوا عن سو. فإنّ الله كان عفوا قديراني.

#### ہدت

# العفو عن المعتدي وأثره على نزعة العدوات:

سؤال يطرأ هنا على الذهن وهو: ألا يعتبر العفو عن الظـالم المـعتدي تأيـيداً لظـلمه وتشجيعاً لنزعة العدوان لديه؟ ألا يؤدّي العفو إلى ظهور حالة سلبية من اللامبالاة لدى المظلومين.

والجواب هو: أنَّ العفو لا صلة له بمسألة تحقيق العدل ومكافحة الظالم، والدليل على ذلك ما نقرؤه في الأحكام الإسلامية من نهي عن ارتكاب الظلم وأمر بعدم الخضوع له، كما في [ع

الآية ﴿لا تظلمون ولا تظلمون﴾ ` وقول أميرالمؤمنين عليﷺ «كونا للظالم خصماً وللمظلوم عوناً» ` وقوله تعالى: ﴿فقاتلوا للتي تبغي حتى تغي. لإى لهوا لله» ``.

كما نقرأ من جانب آخر الأمر بالعفو والصفح كما في قـوله تـعالى: ﴿وابِن تـحفوا أقـرب للتقوى﴾ <sup>2</sup> وقوله: ﴿وليعفوا وليصفحوا ألا تحبّون أن يغفر الله لكم». <sup>٥</sup>

من الممكن أن يتبادر إلى ذهن بعض البسطاء أنّ هناك تناقضاً بين هـ ذين الحـ كمين، ولدى الإمعان فيا ورد في المصادر الإسلامية في هذا الجمال، يتّضح أنّ العفو والصفح يجب أن يكون في موضع بحيث لا يساء استغلاله، وأنّ الدعوة إلى مكافحة الظلم وقمع الظالم يكون له مجال آخر.

ويجدر توضيح أنّ العفو والصفح يكونان لدى تملك القدرة وعند الإنتصار على العدو، وهزيمته النهائية، أي في حال لا يحتمل فيها حصول أي خطر جديد من جـانب العـدو، ويكون العفو والصفح عنه سبباً لإصلاحه واستقامته ودفعه إلى إعادة النظر في سـلوكه. والتاريخ الإسلامي فيه أمثلة كثيرة في هذا المجال، والحديث المشهور القائل «إذا قدرت على عدوك فاجعل العفو عنه شكراً للقدرة عليه» <sup>7</sup> خير دليل على هذا القول.

أمّا في حالة وجود خطر من جانب العدو، واحتمال أن يؤدّي العفو عنه إلى تجربه وتماديه أكثر في عدوانه، أو إذا اعتبر العفو استسلاماً للظلم وخضوعاً أمامه ورضيً به، فإنّ الإسلام لا يجيز مطلقاً مثل هذا العفو، وكما أنّ أئمّة الإسلام لم ينتخبوا طريق العـفو في مـثل هـذه الجالات.

#### જીજી

- ۱. البقرة، ۲۷۹.
- ٢. بحارالانوار، ج ٤٢، ص ٢٥٦؛ نهج البلاغة. الوصية ٤٧. -
  - ۲ الحجرات، ۹.
    - ٥ النور، ٢٢.

٦ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١١.

٤ البقرة، ٢٣٧.

#### الآيات

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ آَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ ٱللَّهِ وَ رُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَتَ غُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ آَن يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُولَكِيكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًّا وَأَعْتَدْ نَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ۞ وَالَذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَمْ يُفَرِقُوا بَيْنَ أَحَدِمِنْهُمْ أُولَكَيِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا زَحِيمًا ۞

التفسير

### لا تمييز بين الأنبياء:

تحدثت الآيات الأخيرة عن مواقف طائفة من الكافرين، ومواقف أخرى لطائفة من المؤمنين، كما ذكرت هذه الآيات نهاية كل من الطائفتين، وهي بهذا تأتي مكملة للآيـات السابقة التي تحدثت بشأن المنافقين.

و تشير الآية: ﴿ انَ الدَين يكفرون باللَّه ورسله ويريدون ان يغرَّفُوا بين اللَّه ورسله ويقولون تؤهن ببعض وتكفر ببعض ويريدون ان يتخذوا بين ذلك سبيانة إلى طائفة فرقوا بين الأنبياء ،فاعتبر وا بعضهم على حق والبعض الآخر على باطل، فتؤكد أنّ هذا النفر من الناس كفار حقيقيون.

والواقع أنّ هذه الآية توضح موقف اليهود والنصارى، فاليهود كانوا يرفضون الإيمـان بالنّبي عيسى نبي النصارى، واليهود والنصارى معاً كانوا يرفضون الإذعـان لنـبوة نـبي الإسلام ﷺ في حين أنّ كتابيهم السماويين قد أثبتا نبوة هؤلاء الأنبياء.

وهذا التمييز بين الحقائق الثابتة وقبول بعضها ورفض البعض الآخر، سببه أنّ هـؤلاء كانوا يتبعون أهواءهم ونزواتهم ويسيرون وراء عصبياتهم الجاهلية، وينبع أحـياناً مـن حسد هؤلاء ونظرتهم الضيقة. દ]

وهذا دليل عدم إيمان هؤلاء بالأنبياء وبالله، لأنّ الإيمان ليس هو قبول ما طابق هوى النفس أو رفض ما يخالف الأهواء والميول، فهذه الحالة ما هي إلّا نوع من عبادة الهوى ولا صلة لها بالإيمان، فالإيمان الحقيقي هو ذلك الذي يدفع الإنسان إلى قبول الحقيقة ـ سواء طابقت هواه وميوله أو خالفتهما ـ ولذلك فإنّ القرآن الكريم اعتبر الذين يـزعمون أنّهـم يؤمنون بالله وببعض الأنبياء كفاراً حقيقيين، وعلى هذا الأساس فإن ما يتظاهرون به من إيمان لا حقيقة ولا قيمة له مطلقاً، لأنّه لا ينبع من روح طلب الحقيقة.

والقرآن الكريم يهدد هؤلاء \_ وأمثالهم \_ بانَّهم يلقون الذل والهوان، حيث تقول الآية: (اولئك هم الكافرون حقا واعتدنا للكافرين عذابا همينا) وقد يكون وصف العذاب في هذه الآية بـ«المهين» سببه أنّ هؤلاء بقبولهم بعض الأنبياء ورفضهم الإيمان بالبعض الآخر منهم، إمَّا يوجّهون الإهانة بحق عدد من الأنبياء، لذلك يجب أن ينال هؤلاء عذاباً مهيناً يتناسب واهانتهم تلك.

# التِّناسب بين الذِّنب والعقاب:

ويجدر هنا توضيح أنّ العذاب قد يكون أليماً أحياناً. مثل: الجلد والتعذيب الجسدي، وقد يكون مهيناً كقذف الشخص بالقاذورات، أو يكون العذاب عظيماً كأن يكون العقاب أمام أعين الناس، وقد يكون أثره عميقاً في نفس الإنسان يستمر معه لمدّة طويلة ويسمى هذا بالعذاب الشديد، وما إلى ذلك من أنواع العذاب.

وواضع أنّ وصف العذاب بواحد من الصفات يتناسب مع نوع الذنب، ولذلك فقد ورد في كثير من الآيات القرآنية أنّ عقاب الظالمين هو العذاب الأليم، لأنّه ينتاسب وألم الظلم الذي يمارسه الظالم على المظلوم، وهكذا بالنسبة للأنواع الأخرى من العذاب، وقد قصدنا بهذا الشرح تقريب مسألة العذاب إلى الأذهان، علماً بأنّ العذاب الأخروي شيء لا يمكن مقارنته بما هو موجود من عذاب في حياتنا الدنيوية هذه.

وقد تطرقت الآية الأخيرة إلى موقف المؤمنين الذين آمنوا بالله وبجميع أنبيائه ورسله ولم يفرقوا بين أي من الأنبياء والرسل واخلصوا للحق، وكافحوا كـل أنـواع العـصبيات الباطلة، وبيّنت أنّ الله سيوفي هؤلاء المؤمنين أجرهم وثوابهم في القريب العاجل، فـتقول الآية: **فوالدين آهنوا بالله ورسله ولم يفرقوا بين أحد منهم لولنك سوف يؤتيهم أجورهم.**  وبديهي أنَّ الإيمان بجميع الأنبياء والرسل لا يتنافى ومسألة تفضيل بعضهم على البعض الآخر، لأنَّ مسألة التفاضل هذه ترتبط إرتباطاً وثيقاً بأهمّية وعظم المسؤولية التي تحمّلها كل منهم، وطبيعي أنّ المسؤوليات المناطة بالأنبياء للكل تتفاوت من حسيث الأهمّية والخطورة بالنسبة لكل منهم، وقد ثبت هذا الأمر بالدليل القطعي والمهم هنا أن لا يحصل تمايز أو تفريق في الإيمان بالأنبياء والإقرار بنبوّتهم.

وقد أكّدت الآية في الختام أنّ الله سيغفر للمؤمنين الذين إر تكبوا اخطاء بالإنجرار وراء العصبيات وممارسة التفرقة بين الأنبياء إن أخلص هؤلاء المؤمنون في إيمانهم وعادوا إلى الله، أي تابوا إليه من أخطائهم السابقة، حيث تقول الآية: **﴿وَكَانَ لِللهُ عَفُورُ رَحِيحًا﴾**.

ويجب الإنتباء هنا إلى أنَّ الآيات الأخيرة ذكرت الذين يعمدون إلى التفرقة بين الأنبياء بأنَّهم كفار حقيقيون، بينها لم تذكر الذين يؤمنون بجميع الأنبياء بأنَّهم مؤمنون حقاً وحقيقة، بل وصفتهم بالمؤمنين فقط، وقد يكون هذا التفاوت في الوصف هو لبيان أنَّ المؤمنين حقًاً هم أولئك الذين استقرّ الإيمان في قلوبهم وظهرت آثاره على أعمالهم، وكما يسقول الخسبر المأثور بأنَّ «الإيمان ما وقر في القلب وصدقه العمل».

ويدلَّ على هذا الأمر آيات وردت في بداية سورة الأنفال التي ذكرت المؤمنين بأوصاف عديدة: أوَّها الإيمان بالله، ويلي ذلك إقامة الصّلاة وإيتاء الزكاة والتوكل على الله والاعتاد عليه، ثمّ يأتي التأكيد بعد سرد هذه الصفات في قول الله تعالى في الآية المذكورة: ﴿ لَوَلَئُكَ هُمَ الهؤهنون حقًا...﴾.

ଚ୍ଚତ୍ୟ

#### الآيتان

يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِنَبِ أَن تُنَزِلَ عَلَيْهِمْ كِنَبُا مِن ٱلسَمَاءِ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَا لُوَا أَرِنَا ٱللَهَ جَهْرَةُ فَأَخَذَ تَهُمُ ٱلصَّحِقَةُ بِظُلَمِهِمْ تُمَا أَخَذُوا الْعِجْلَ مِنْ بَعَدِ مَاجَآء تَهُمُ ٱلْبَيِنَتَ فَعَفَوْنَاعَن ذَلِكَ وَءَاتَيْنَا مُوسَى سُلْطَنَا تُبِينَا شَ وَرَفَعْنَافَوَقَهُمُ ٱلطُورَبِعِيثَفِهِمْ وَقُلْنَا لَهُمُ ٱدْخُلُوا ٱلْبَابَ شَجَّدًا وَقُلْنَا لَمُ

# سبب اللزول

جاء في تفاسير «التبيان» و«مجمع البيان» و«روح المعاني» حول سبب نزول هـاتين الآيتين. أنّ عدداً من اليهود جاءوا إلى النّبي محمّد<sup>يَّيْنَ</sup> وقالوا له: لو كنت حقّاً نبيّاً مرسلاً من قبل الله فأرنا كتابك السهاوي كلّه دفعة واحدة. كما جاء موسى بالتوراة كلّها دفعة واحدة. فنزلت الآيتان جواباً لهؤلاء اليهود.<sup>أ</sup>

### التفسير

هدف اليهود من افتلاق الأعذار:

تشير الآية الأولى إلى طلب أهل الكتاب «اليهود» من النّبي محمّد ﷺ بأن ينزل عليهم كتاباً من السماء كاملاً وفي دفعة واحدة، فتقول: **ويسالك أهل للكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من** السها.».

ولا شك أنَّ هؤلاء لم يكونوا صادقين في نواياهم مع النّبي ﷺ، لأنَّ الهدف من نـزول الكتاب السهاوي هو الإرشاد والهداية والتربية، وقد يتحقق هذا الهدف أحياناً عن طريق

تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٢٢٨؛ بحار الانوار، ج ٩. ص ٧٧.

۳]

نزول كتاب كامل من السماء دفعة واحدة، وأحياناً أُخرى يتحقق الهدف عن طريق نزول الكتاب السماوي على دفعات وبصورة تدريجية.

وبناء على هذا فقد كان الأجدر باليهود أن يطالبوا النّبي ﷺ بالدليل ويسألوه عن تعاليم سامية قيمة، لا أن يحددوا له طريقة لنزول الكتب السهاوية ويطالبوه بأن ينزل عليهم كتاباً الطريقة التي عينوها.

ولهذا السبب فضح الله نواياهم السيئة بعد طلبهم هذا، وأوضح للنّبيﷺ بأنّهذا العمل هو ديدن اليهود، وأنّهم معروفون بصلفهم وعنادهم واختلاقهم الأعذار مع نبيّهم الكبير موسى بن عمرانﷺ، فقد طلب هؤلاء من نبيّهم ما هو أكبر وأعجب إذ سألوه أن يريهم الله جهاراً وعلناً! تقول الآية: **وفقد سالوا موسى أكبر من ذلك فقالوا لرنا الله جهرة ب**ه.

وما مصدر هذا الطلب العجيب الغريب البعيد عن المنطق غير الصلف والعناد، فهم بطلبهم هذا قد نبنّوا عقيدة المشركين الوثنيين في تجسيد الله وتحديده، وقد أدّى عنادهم هذا إلى نزول عذاب الله عليهم، صاعقة من الساء أحاطت بهم لما إرتكبوه من ظلم كبير، تقول الآية: **(فأخذتهم المتاعقة بقلمهم)**.

ثمّ تشير الآية إلى عمل قبيح آخر ارتكبه اليهود، وذلك حين لجؤوا إلى عبادة العجل بعد أن شاهدوا بأعينهم المعجزات الكثيرة والدلائل الواضحة، فتقول: ﴿ثُمّ لتُحَدُّوا للعجل من بعدها جاءتهم للبيّنانية».

ومع كل هذا الصلف والعناد والشرك. يريهم الله لطفه ورحمته ويغفر لهم لعلهم يرتدعوا عن غيّهم، ويهب لنبيّهم موسى للله ملكاً بارزاً وسلطاناً مبيناً، ويفضح السامري صاحب العجل ويخمد فتنته وفي هذا تقول الآية: **وفصفونا من ذلك واتينا هوس سلطاناً هبيناً»**.

لكن اليهود بسبب ما انطوت عليه سريرتهم من شرّ ـ لم يستيقظوا مـن غـفلتهم، ولم يخرجوا من ضلالتهم، ولم يتخلوا عن صلفهم وغرورهم، فرفع الله جبل الطور لينزله على رؤوسهم، حتى أخذ منهم العهد والميثاق وأمرهم أن يدخلوا خاضعين خاشعين ـ من باب بيت المقدس ـ دليلاً على توبتهم وندمهم، وأكّد عليهم أن يكفوا عـن أي عـمل في أيّـام السبت، وأن لا يسلكوا سبيل العدوان. وأن لا يأكلوا السمك الذي حرم صيده عليهم في ذلك اليوم، وفوق كل ذلك أخذ الله منهم ميثاقاً غليظاً مؤكّداً، ولكنّهم لم يثبتوا ـ مطلقاً ـ وفاءهم لأي من هذه المواثيق والعهود ( يقول القرآن الكريم في هذا الجال: ﴿ورفعنا فوقهم الطور بعيثاقهم وقلنا لهم لدخلوا الباب سجدا وقلنا لهم لا تعدوا في السبت وأخذنا هنهم هيثاقا عليظاني

فهل يصح أن تكون هذه المجموعة مع ما تمتلكه من سوابق سيئة و تاريخ أسود صادقة مع النّبي محمّدﷺ فيما طلبته منه وإن كان هؤلاء صادقين. لماذا إذن لم يلتزموا بما نزل عليهم صريحاً في كتابهم السهاوي وحول العلامات الخاصّة بخاتم النّبيين؟ ولماذا أصروا على تجاهل كل ما أتى به النّبي محمّدﷺ من براهين وأدلة واضحة بيّنة؟

وهنا تجدر الإشارة إلى أمرين، وهما:

**أوَلاً،** لو اعترض معترض فقال: إن تلك الأعمال كانت خاصّة باليهود السمابقين، في صلتها باليهود في زمن النّبي محمّد تَكْلَيْنَ؟

فنقول: إنّ اليهود في زمن النّبي محمّد تَثَلِّلَهُ لم يبدوا اعتراضاً واستنكاراً \_ أبداً \_ لأعمال أسلافهم السابقين، بل كانوا يظهرون الرضى عن تلك الأعمال.

أمما الأمر الثاني؛ فيخصّ مسألة نزول التوراة دفعة واحدة، حيث قلنا في سبب نزول الآيتين الأخيرتين: «إنّ اليهود كانوا يزعمون نزول هذا الكتاب السهاوي دفعة واحدة، في حين أنّ هذا الأمر لا يعتبر من الأمور المؤكّدة، ولعل الشيء الذي أدى إلى حصول هـذا الوهم هو الوصايا العشرة» التي نزلت في ألواح دفعة واحدة على النّبي موسى ﷺ، بينما لا يوجد لدينا دليل على نزول بقية أحكام التوراة دفعة واحدة.

ଚ୍ଚାର୍ଷ

١. للإطلاع أكثر على قضية جبل الطّور، وهل أنّ رفعه فوق رؤوس اليهود كان نتيجة زلزلة، أم هناك عامل آخر وكذلك فيما يتعلق بعجل السامري، ومساوىء اليهود، راجع ذيل الآية ٦ من سورة البقرة إلى هذا التّفسير في البحث الخاص بهذه المواضيع. الآيات

فَبِمَانَقَضِهِم مِيثَقَهُمُ وَكُفْرِهِم بِتَابَتِ ٱللَّهِ وَقَنْلِهِمُ ٱلْأَبْلِيَاءَ بِغَيْرِحَقِ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا عُلَفٌ بَلَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفَرِهِم فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا قَلِيلًا ﷺ وَبِكُفْرِهِمَ وَقَوْلِهِمَ عَلَى مَرْبَحَهُمُ تَنَاعَظِيمًا ۞ وَقَوْلِهِمْ إِنَّاقَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى آبْنَ مَرْبَمَ رَسُولَ ٱللَهِ وَمَاقَنَلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَاكِن شُبِهَ لَهُمْ أَوَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْلَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى آبْنَ مَرْبَمَ رَسُولَ ٱللَهِ وَمَاقَنَلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَاكَن شُبَهِ لَهُمْ أَوَإِنَّا الْمَسِيحَ عِيسَى آبْنَ مَرْبَمَ رَسُولَ ٱللَه وَمَاقَنَلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَاكَن شُبَعَ لَهُمْ أَوَالَهُ مَا لَهُمُ عَلَيْهُ مَا لَهُمُ وَمَاقَلُهُ وَعَلَيْ مَا يَ مَكَنَا وَلَكُنُ مَنْ يَعْتَلُهُ مَا يَعْتَا وَلَكُونَ شُبَعَهُ لَا يَا الْمَاسِيحَ عِيسَى آبْنَ مَرْبَعَ مَعْتَ وَمَاقَنَلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَكُنَ شُبَعَهُ لَهُمْ أَوَالَةُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ إِنَا ال

### الأفسير

نماذه أفرى من ممارسات اليهود العدوانية:

تشير هذه الآيات إلى نماذج أخرى من انتهاكات بني إسرائيل وممارساتهم العدوانية التي واجهوا بها أنبياء الله.

فالآية الأولىٰ تشير إلى قيام اليهود بنقض العهود، وإلى إرتداد بعضهم وكفرهم بآيات الله وقتلهم للأنبياء، بحيث استوجبوا غضب الله والحرمان من رحمته وحرمانهم من قسم من نعم الله الطاهرة.

فقد أنكر هؤلاء آيات الله وكفروا بها بعد نقضهم للعهد واتّبعوا بذلك سبيل الضلال ولم يكتفوا بهذا الحدّ، بل تمادوا في غيّهم، فارتكبت أياديهم الآثمة جريمة كبرى، إذ عمدوا إلى قتل الهداة والقادة إلى طريق الحق من أنبياء الله، إيغالاً مـنهم في إتّـباع طـريق البـاطل والإبتعاد عن طريق الحق.

لقد كان هؤلاء اليهود بدرجة من العناد والصلف والوقاحة، بحيث كانوا يواجهون كلام الأنبياء بالسخرية والاستهزاء، ووصل بهم الأمر إلى أن يقولوا بكل صراحة أنّ قـلوبهم تغطيها حجب عن سماع وقبول قول الأنبياء! تقول الآية الأولىٰ من الآيات الأربع الأخيرة: ﴿ فيما نقضهم ` ميثاقهم وكفرهم بآيات الله وقتلهم النبيا، بغير حق وقولهم قلوبنا غلف».

وهنا يؤكّد القرآن الكريم أنّ قلوب هؤلاء مختومة حقاً، بحيث لا ينفذ إليها أي حـقّ. وسبب ذلك هو كفرهم وانعدام الإيمان لديهم، فهم لا يؤمنون لعنادهم وصلفهم إلّا القليل منهم. ﴿ بِلَ طبع لللّه عليها بِكفرهم فلا يؤمنون الا قليلاتِهِ.

وقد تجاوز هؤلاء المجرمون الحدّ، فألصقوا بمريم العذراء الطاهرة تهمة شـنيعة وبهــتاناً عظيماً. هي أمّ لأحد أنبياء الله الكبار، وذلك لأنّها حملت به بإذن الله دون أن يمسّها رجل، تقول الآية في هذا المجال: ﴿وبكفرهم وقولهم على هريم بهتانا عظيماً﴾.

وقد تباهى هؤلاء الجناة وافتخروا بقتلهم الأنبياء، وزعموا أنّهم قتلوا المسيح عيسى بن مريم رسول الله، تقول الآية: **﴿وقولهم لِنا قت**لنا العسيح عيسى بن مريم رسول الله ﴾ ولعل هؤلاء كانوا يأتون بعبارة «رسول الله» استهزاء ونكاية، وقد كذبوا بدعواهم هذه في قستل المسيح، فهم لم يقتلوه ولم يصلبوه، بل صلبوا شخصاً شبيهاً بعيسى المسيح للله، وإلى هذه الواقعة تشير الآية بقولها: **﴿وما قتلوه وما صلبوه ولكن مُبّه لهم »**.

وأكَّدت الآية أنَّ الذين اختلفوا في أمر المسيح الله كانوا ـ هم أنـفسهم ـ في شك مـن أمرهم، فلم يكن أحدهم يؤمن ويعتقد بما يقول، بل كانوا يتبعون الأوهام والظن، تـقول الآية: ﴿ وَبِنَّ الذين اختلفوا فيه لفي هك هنه ها لهم به هن علم الالتباع القن؟

وقد بحث المفسّرون حول موضوع الخلاف الوارد في هذه الآية، فاحتمل بـعضهم أن يكون الخلاف حول منزلة ومقام المسيح الخلاف اعتبره جمع مـن المسـيحيين ابـناً لله، ورفض البعض الآخر \_كاليهود \_كونه نبّياً، وإن كل هؤلاء كانوا على خطأ من أمرهم.

وقد يكون المقصود بالخلاف هو موضوع كيفية قتل المسيح للله حيث قال البعض بأنّه قتل، وقال آخرون بأنّه لم يقتل، ولم يكن أي من ها تين الطائفتين ليثق بقول نفسه.

أو لعل الذين ادعوا قتل المسيح وقعوا في شك من هذا الأمر لعدم معرفتهم بالمسيح ﷺ، فاختلفوا في الذي قتلوه هل كان هو المسيح، أو هو شخص غيره...؟!

١. إنَّ عبارة ﴿فَبِما نَقْضَهُمَ﴾ من ناحية الإعراب جار ومجرور. ويجب أن يكون لها عامل محذوف قد يكون تقدير. «لعناهم» أو جملة ﴿حرّمنا عليهم﴾ الواردة في الآية ١٦٠ التالية. وعلى هذا الأساس فإن ما ورد في هذا الإطار يكون بمثابة جملة معترضة. تضفي في مثل هذه الحالة جمالاً أكثر على الكلام القرآني البليغ.

ē]

ويأتي القرآن ليؤكّد هنا بأنّ هؤلاء لم يقتلوا المسيح أبداً، بل رفعه الله إليه، والله هو القادر على كل شيء، وهو الحكيم لدى فعل أي شيء، تقول الآية: ﴿وما قتلوه يقينا \* بل رفعه الله إليه وكان الله عزيزا حكيما ﴾.

ہدت

## أسطورة الصّليب؟

٢

يؤكّد القرآن الكريم في الآية المارة الذكر على أنّ المسيحﷺ لم يقتل ولم يـصلب، بـل اشبته الأمر على اليهود فظنوا أنّهم صلبوه، وهم لم يقتلوه أبداً!

أمّا الأناجيل الأربعة الموجودة اليوم في متناول أيدينا فهي كلها تقول بأنّ المسيح على قد صلب وقتل على هذه الصورة، وقد جاء هذا القول في الفصول الأخيرة من هذه الأناجيل الأربعة «متى ـ لوقا ـ مرقس ـ يوحنا» وبصورة تفصيلية.

والمسيحيون اليوم يعتقدون بهذا الأمر بصورة عامّة، ومسألة الصلب أو قتل المسيح<sup>ينين</sup> تعتبر اليوم أحد أهم المسائل الأساسية للديانة المسيحية، ونحن نعلم أنّ المسيحيين اليوم لا يعتبرون المسيح<sup>ينين</sup> مجرّد نبي أرسل لهداية وإرشاد البشرية، بل يعتقدون بأنّه «ابن الله» من أركان الثالوث المقدس لديهم، ويزعمون بأنّ هدف مجيء المسيح إلى هذا العالم ليكون قرباناً يفتدي بنفسه مقابل الخطايا والآثام التي يرتكبها البشر.

فيقولون: إنّه جاء ليضحي بنفسه من أجل ذنوبهم وخطاياهم، وقد صلب وقتل ليغسل بدمه ذنوب البشر، ولينقذ البشرية من العقاب، ولذلك فهم يعتقدون بأنّ طريق الخلاص والنجاة من العذاب والعقاب هو الإيمان بهذا الموضوع.

ومن هذا المنطلق فهم \_ أحياناً \_ يدعون المسيحية بدين «الإنقاذ» أو دين «الفـداء» ويسمّون المسيحﷺ بـ «المنقذ» أو «المخلص» أو «الغادي».

واعتهادهم المفرط على الصليب واتخاذه شعاراً لأنفسهم إنَّما يرتكز على قـضية القـتل والصلب هذه.

كانت تلك نبذة عن عقيدة المسيحيين حول مصير المسيح ﷺ

أمّا المسلمون فلا يشك أحدهم ببطلان وزيف هذه العقيدة، والسبب هـو أنّ المسـيح عيسى بن مريمﷺ، كان نبيّاً كسائر انبياء الله، ولم يكن هو الله ولا ابن الله، لأنّ الله واحد

أحد فرد صمد لا شبيه ولا مثيل ولا زوج له ولا ولد، هذا أولاً...

**وثانياً: إنَّ** مسألة الفداء والتضحية من أجل خطايا الآخرين، تعتبر مسألة بعيدة عن المنطق كل البعد، فكل إنسان يؤاخذ بجريرته وعمله، وإنَّ طريق النجاة والخلاص يكون في الإيمان والعمل الصالح فقط.

**وثـالثاً**: إنّ عقيدة الفداء من أجل الخطايا تعتبر خير مشجع عـلى الفسـاد وممـارسة الذنوب، وتؤدّي بالبشرية إلى التلوث والهلاك.

وحين تلاحظ أن القرآن يؤكّد على قضية عدم صلب المسيح للله مع أنّ هذه القسفية تظهر للعيان وكانّها مسألة اعتيادية بسيطة، من أجل دحض عقيدة الفداء الخرافية بشدّة، لمنع المسيحيين من الإيغال في هذا الاعتقاد الفاسد، ولكي يسؤمنوا بأنّ طـريق الخـلاص والنجاة إنّا هو في أعيالهم هم أنفسهم وليس في ظل الصليب.

رابعاً:هناك قرائن موجودة تثبت وهن وضعف قضية الاعتقاد بصلب المسيح ﷺ هي: ١-المعروف أنَّ الأناجيل الأربعة المتداولة في الوقت الحـاضر، والتي تـشهد بـصلب المسيح ﷺ ـكانت قد دوّنت بعده بسنين طويلة، وقد دوّنها حـواريـوه أو التـالون مـن أنصاره ﷺ ـوهذه حقيقة يعترف بها حتى المؤرخون المسيحيون.

كما نعرف أيضاً أنَّ حواري المسيح ﷺ قد هربوا حين هجم الأعداء عليه، والأناجيل نفسها تشهد بهذا الأمر<sup>(</sup> وعلى هذا الأساس فإنَّ هؤلاء الحواريين قد تلقفوا مسألة صَلب عيسى المسيح ﷺ من أفواه الناس الآخرين، ولم يكونوا حاضرين أثناء تـنفيذ عـملية الصلب، وقد أدّت التطورات التي حصلت آنذاك إلى تهيئة الأجواء المساعدة للإنستباه بشخص آخر وصلبه بدل المسيح ﷺ، وسنوضح هذا الأمر فيما يلي من حديثنا.

٢-إنّ العامل الآخر الذي يجعل من الإشتباء بشخص آخر بدل المسيح إلى أمراً محتملاً هو أنّ المجموعة التي كلّفت بالقبض على عليسى المسيح الله والتي ذهبت إلى بستان «جستياني» هذه المجموعة كانت تتشكل من أفراد الجيش الرومي الذين كانوا منهمكين في أمور عسكرية، فهم لم يكونوا يعرفون اليهود ولغتهم وتقاليدهم، كما لم يميزوا بين حواري المسيح الله وبين المسيح نفسه.

لقد ترك الحواريون المسيح ﷺ في ذلك الوقت وهربوا كلهم... من إنجيل متى، الإصحاح ٢٦ الجملة ٥٧.

۳

٣\_ تذكر الأناجيل أن الهجوم على مقر عيسى المسيح ﷺ قد تمّ ليلاً، وبديهي أنّ ظلام الليل يعتبر خير ستار للشخص المطلوب ليتخفى به ويهرب، وليقع شخص آخر في أيدي المهاجين.

٤. يستنتج من نصوص جميع الأناجيل أنّ المقبوض عليه قد إخستار الصحت أمام «بيلاطيس» الحاكم الرومي لبيت المقدس ـ آنذاك ـ ولم يتفوه إلّا بالقليل دفاعاً عن نفسه ويستبعد كثيراً أن يقع عيسى المسيح الله في خطر كهذا ولا يدافع عن نفسه بما يستحقه الدفاع عن النفس، وهو المعروف بالفصاحة والبلاغة والشجاعة والشهامة.

ألا يحتمل في هذا المجال أن يكون شخص آخر ـك «يهوذا الأسخربوطي» الذي خـان ووشى بعيسى المسيح ﷺ وكان يشبهه كثيراً ـقد وقع هو بدل المسيح في الأسر وأنّه لهول الموقف قد استولى عليه الخوف والرعب، فعجز عن الدفاع عن نفسه أو التـحدث أمـام الجلادين بشيء.

نقرأ في الأناجيل أنَّ «يهوذا الأسخربوطي» لم يظهر بعد حادثة الصّلب أبداً، وأنَّه \_كما تقول هذه الأناجيل \_قد قتل نفسه وانتحر<sup>ا</sup>.

ه لقد بيّنا أنّ حواري المسيح للله \_ وكها ذكرت الأناجيل \_ قد هربوا حين أحسوا بالخطر يحدق بهم، كها هرب واختنى الأنصار الآخرون، وأخذوا يراقبون الأوضاع عن بعد، بحيث أصبح الشخص المقبوض عليه وحيداً بين الجنود الرومان، ولم يكن أي من أصحابه قريباً منه، ولذلك لا يستبعد ولا يبدو غريباً أن يقع خطأ أو سهو في تشخيص هوية الشخص المقبوض عليه.

٦\_ ونقرأ في الأناجيل \_ أيضاً \_ أنّ الشخص المصلوب قد اشتكى من ربه (وليس لربّه) لأنه \_بحسب قوله \_قد جفاه وتركه بأيدي الأعداء ليقتلوه <sup>٢</sup>ا

فلو صدقنا مقولة أنَّ المسيح جاء لهذه الدنيا ليصلب ولينقذ بصلبه البشرية من عواقب خطاياهم وآثامهم، فلا يليق لمن يحمل هدفاً سامياً كهذا الهدف أن يصدر منه هذا الكلام. وهذا دليل على أن الشخص المصلوب لم يكن المسيح نفسه، بل كان إنساناً ضعيفاً وجباناً.

إنجيل متى، الإصحاح ٣٧، الجملة ٦.
 ٢. إنجيل متى، الإصحاح ٢٧، الجملتان ٤٦ و٤٧.

وعاجزاً، ومثل هذا الإنسان يمكن أن يصدر منه كلام كالذي سبق، لا يمكن أن يكون هذا الإنسان هو المسيح الله (

γ\_لقد نفت بعض الأناجيل الموجودة مثل إنجيل «برنابا» قضية صلب المسيح الله (وهذا الانجيل هو غير الأناجيل الأربعة التي يقبلها المسيحيون) كما أنّ بعضاً من الطوائف المسيحية أبدت شكوكها حول قضية الصلب وقد ذهب بعض الباحثين إلى أبعد من هذا، فادعوا بأنّ التاريخ قد ذكر شخصين باسم «عيسى» أحدهما عيسى المصلوب والآخر هو عيسى غير المصلوب وبينهما فاصل زمني يقدر بخمسائة عام.<sup>7</sup>

كانت تلك مجموعة من القرائن المؤيدة لقول القرآن الكريم في قضية الشبه الحاصل في قتل أو صلب المسيح للله.

8003

وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ إِلَّا لَيُؤْمِنُنَّ بِهِ فَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ ٱلْقِيمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا

### التفسير

هنالك احتمالان في تفسير هذه الآية، وكل واحد منهما جدير بالملاحظة من جـوانب متعددة:

١- إنّ الآية تؤكّد أنّ أي إنسان يمكن أن لا يعتبر من أهل الكتاب ما لم يؤمن قبل موته بالمسيح الله حيث تقول: ﴿وَلِنَ مِنْ أَهْلَ الكتابِ لِلاليوَمِنْنَ بِه قبل موته ﴾ وأن هذا الأمر يتم حين يشرف الإنسان على الموت و تضعف صلته بهذه الدنيا، و تقوى هذه الصلة بعالم ما بعد الموت، و ترفع عن عينيه الحجب فيرى بعد ذلك الكثير من الحقائق و يدركها، وفي هذه اللحظة يرى المسيح بعين بصيرته و يؤمن به، فالذين أنكروا نبوته يؤمنون به، والذين و صفوه بالألوهية يدركون في تلك اللحظة خطأهم و إنحرافهم.

وبديهي أنَّ مثل هذا الإيمان لا ينفع صاحبه، كما أنَّ فرعون والأقوام الأخرى وأقـوام استولى عليهم العذاب، فقالوا: آمنا فلم ينفعهم إيمانهم أبداً، فالأجدر بالإنسان أن يؤمن قبل أن تدركه لحظة العذاب عند الموت، حين لا ينفع الإيمان صاحبه.

وتجدر الإشارة ـ هنا \_ إلى أنَّ الضمير في عبارة «قبل موته» يعود لأهل الكتاب بناء على التّفسير الذي ذكرناه.

٢\_ قد يكون المقصود في الآية هو أنّ جميع أهل الكتاب يؤمنون بعيسى المسيح قـبل موته، فاليهود يؤمنون بنبوته والمسيحيون يتخلون عـن الاعـتقاد بـربوبية المسـيح ﷺ، ويحدث هذا ـ طبقاً للروايات الإسلامية ـ حين ينزل المسيح ﷺ من السماء لدى ظـهور المهدي المنتظر عجل الله تعالى فرجه، وواضح أنّ عيسى المسيح سيعلن في مثل هذا اليوم

انضواء. تحت راية الإسلام. لأنَّ الشريعة السماوية التي جاء بها إنَّما نزلت قسبل الإسمار،

ولذلك فهي منسوخة به.`

وبناء على هذا التَّفسير فإن الضمير في عبارة «قبل موته» يعود إلى عيسي المسيحﷺ . وقد نقل عن النِّبي محمّدﷺ قوله: «كيف بكم إذا نزل فيكم ابن مريم وإمامكم منكم» آ وطبيعي أنَّ هذا التَّفسير يشمل اليهود والمسيحيين الموجودين في زمن ظهور المهدي المنتظر عجل الله تعالى فرجه الشريف، ونزول عيسي المسيحﷺ من السهاء.

وجاء في تفسير «على بن إيراهيم» نقلاً عن «شهر بن حوشب» إنَّ الحجاج ذكر يوماً أنَّ هناك آية في القرآن قد أتعبته كثيراً وهو حائر في معناها، فسأله «شهر» عن الآية، فـقال الحجاج: إنَّها آية ﴿ولِنَ مِنْ أَهِلِ الكتابِ...﴾ وذكر أنَّه قتل يهودا ومسيحيين ولم يشاهد فيهم أثراً لمثل هذا الإيان.

فأجابه «شهر» بأنَّ تفسيره للآية لم يكن تفسيراً صحيحاً، فاستغرب الحـجاج وسأل عن التّفسير الصحيح للآية.

فأجاب «شهر» بأنَّ تفسير الآية هو أنَّ المسيح ينزل من السماء قبل نهاية العالم، فلا يبق يهودي أو غير يهودي إلَّا ويؤمن بالمسيح قبل موته، وأنَّ المسيح سيقيم الصَّـلاة خــلف المهدى المنتظر عجل الله تعالى فرجه الشريف.

فليا سمع الحجاج هذا الكلام قال لـ «شهر» ويلك من أين جئت بهذا التَّفسير؟ فأجابه «شهر» بأنَّد قد سمعه من محتَّد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالبﷺ .

وعند ذلك قال المجاج: «والله جنت بها من عين صافية»<sup>7</sup>.

وتقول الآية في الختام: ﴿ويوم القيامة يكون عليهم شهيداً في شهادة المسيح الله على قومه بأنَّه قد بلِّغهم رسالة الله ولم يدعهم لا تِّخاذه إلها من دون الله، بل دعاهم إلى الإقرار بربوبية الله الواحد القهار.

سؤال: وقد يعترض البعض بأنَّ المسيحة علم جاء في الآية ١١٧ من سورة المائدة -إِنَّمَا يقصر شهادته على الزمن الذي كان هو موجوداً فيه بين قومه ويتنصل عن الشهادة

١. بحارالانوار، ج ٢٥، ص ١٣٦؛ عيون الاخبار الرضا، ج ٢، ص ٢٠٢.

٢. مسند أحمد، ج ٢، ص ٣٣٦؛ وصحيح البخاري، ج ٤، ص ١٤٣. وصحيح مسلم، ج ١، ص ٩٤. تــفسير ۲. تفسير البرهان، ج ۱، ص ٤٢٦. الميزان، ج ٥. ص ١٤٤.

٣

بالنسبة للأزمنة التي جاءت بعده، وذلك بدلالة الآية التي جاءت على لسانه وهي تقول: (وكنت عليهم شهيدا ها دهت فيهم فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على كل شي. شهيد) لكن الآية التي هي موضوع بحئنا الآن تدل على أنَّ المسيح الله يشهد على الجميع يوم القيامة، سواء أولئك الذين كانوا في عصره وزمانه أو الذين لم يكونوا في ذلك الزمان.

**الجواب:** والجواب على هذا الإعتراض هو أنّنا لو أمعنا النـظر في مـضمون الآيـتين المذكورتين. لرأينا أنّهما تدلان على أنّ الآية الأخيرة التي هي موضوع البحث ـ تتحدث عن الشهادة حول تبليغ الرسالة ونني الألوهية عن المسيح الله بينما الآية ١١٧ من سورة المائدة تشهد على أعمال أولئك القوم.

فالآية الأخيرة تذكر أنّ عيسى المسبح يَنْ سيشهد على جميع الذين نسبوا له الألوهية، سواء من كانوا في زمانه أو من جاءوا بعد ذلك الزمان، وأن المسبح على يُوكد أنّه لم يسدع هؤلاء القوم إلى مثل هذا الأمر أبداً، بينما الآية ١١٧ من سورة المائدة تذكر عسلى لسسان المسبح على أنّه علاوة على الدعوة لرسالته بالأسلوب الصحيح، فهو قد حال طيلة فسترة بقائه بين قومه ـ دون انحرافهم، إلّا أنّهم انحرفوا بعده ونسبوا له الألوهية في زمن لم يكن هو موجوداً بينهم، ليشهد على أعمالهم وليحول دون انحرافهم.

8003

### الآيات

فَيَظْلَمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتِ أُحِلَتَ لَهُمْ وَبِصَدٍ هِمْ عَنسَبِيلِ اللَّهِ كَيْ كُلُونَ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَوا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمَوَلَ لَنَاسٍ بِالْبَطِلُ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِي مَا شَ تَنكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِ الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمَوْمِنُونَ يُوْمِنُونَ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَٱلْمُقِيمِينَ الصَّلَوَةُ وَالْمَاسِ بِالْبَطِلُ وَأَعْتَدَنَا وَٱلْوَمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَٱلْمَعِيمِينَ الصَّلَوَةُ وَالْمَوْتِيلَةِ

# الأغسير

# ممير الصالمين والطالمين من اليهود:

لقد أشارت الآيات السابقة إلى غاذج من انتهاكات اليهود، أما الآيات الأخيرة فإنمًا ذكرت نماذج أخرى من تلك الإنتهاكات، وبيّنت العقوبات التي استحقها اليهود بسـبب تمردهم وعصيانهم، والعذاب الذي لا قوه وسيلاقوه نتيجة لذلك في الدنيا والآخرة.

فالآية الأولى من الآيات الأخيرة تبيّن أنّ الله قد حرّم بعضاً من الأشياء الطاهرة على اليهود بسبب ممارستهم الظلم والجور، وتصديهم للسائرين في طريق الله، حيث تقول الآية: في في الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم وبصدهم عن سبيل الله كثيراً > كما عاقبهم الله بالحرمان من تلك الطيبات لتعاملهم بالربا على الرغم من منعهم من ممارسة المعاملات الربوية ولإستيلائهم على أموال الآخرين بطرق غير مشروعة، فتقول الآية في هذا المجال: فوتخذهم للربا وقد نهوا عنه وأكلهم لمولل للتاس بالباطل >.

وتؤكِّد الآية أنَّ عذاب اليهود لمعاصيهم تلك لا يقتصر على العقاب الدنيوي، بل سيذيقهم الله -أيضاً -عقاب وعذاب الآخرة الأليم الذي يشمل الكافرين من اليهود، تقول الآية الكرية: **(ولمتدنا للكافرين منهم حذلها اليما)**. وتجدر الإشارة \_هنا إلى عدة أمور، وهي:

٢

1- إنّ المقصود بالطيبات المحرمة على البهود هي تلك التي ذكرتها الآية ١٤٦ من سورة الأنعام، والتي شملت بعض الحيوانات وشحوم حيوانات أخرى كالبقر والأغنام التي أحبّها البهود، ولم يكن هذا التحريم تحريماً تكوينياً، بل كان تحريماً تشريعياً قانونياً، أي أن البهود منعوا من استعمال هذه النعم مع أنّها كانت متيسرة في أيديهم.

وقد جاء ذكر بعض هذا التحريم في التوراة المتداولة بيد اليهود حالياً، في «سفر الآويين» في الفصل الحادي عشر، ولكن لم تشر التوراة الحالية إلى الطابع العقابي لهذا التحريم <sup>(</sup> .

٢- أمّا هل أنّ هذا التحريم يتميز بطابع شموني، أي هل يشمل غير الظالمين من اليهود، أم يخص الظالمين وحدهم؟ فإنّ ظاهر الآية المذكورة أعلاه والآية ١٤٦ من سورة الأنعام، يدلان على أنّ التحريم له طابع عام بدلالة عبارة «لهم» على عكس العقاب الأخروي الذي تخصصه الآية فللمائية فللمائين وعلى هذا الأساس فإن هذا التحريم له طابع عمام بدلالة يبارة الأساس فإن هذا التحريم له طابع عمام بدلالة يبارة ينهم» على عكس العقاب الأخروي الذي تخصصه الآية وحدهم؟ فإنّ ظاهر الآية المذكورة أعلاه والآية ١٤٦ من سورة الأنعام، يدلان على أنّ التحريم له طابع عام بدلالة عبارة «لهم» على عكس العقاب الأخروي الذي تخصصه الآية فللمائين من العربين هنهم وعلى هذا الأساس فإن هذا التحريم له طابع عمقابي بالنسبة للظالمين من اليهود، كما يحمل طابع الاختبار والامتحان بالنسبة لأخيارهم الذين يسكلون الأقلية فيهم.

وقد ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ هذا التحريم يشمل الظالمين من اليهود فقط، كما تدل بعض الروايات على هذا الرأي \_ أيضاً \_ فقد جاء في تفسير البرهان في تفسير الآية ١٤٦ من سورة الأنعام. نقلاً عن الإمام الصّادقﷺ : «إنّ زعماء بني إسرائيل كانوا قد حرّموا على فقراء طائفتهم أكل لحوم الطيور وشحوم الحيوانات. ولهذا السبب حرم الله عـلى هـؤلاء الظالمين مثل هذه الطيبات عقاباً لهم على ظلمهم وجورهم "».

٣- وتدل هذه الآية - أيضاً - على أنَّ تشريع تحريم «الربا» لم يقتصر على الإسلام وحده، بل كان محرماً لدى الأقوام والديانات السابقة، والتوراة المتداولة حالياً والمحرفة إنًا تحرم على اليهود أخذ الربا من ابناء عقيدتهم فقط، ولا تعتبر أخذه من أبسناء الديمانات الأخرى حراماً عليهم؟.

وقد أشارت الآية الثَّالثة من الآيات الأخيرة إلى حقيقة مهمَّة اعتمدها القرآن الكريم

د راجع الى تقسيرنا هذا، ذيل الآية ٩٣ من سورة آل عمران.
 ۲. تفسير البرهان، ج ١، ص ٥٥٩.
 ۲. التوراة، سغر التثنية، الفصل ٢٣، الجملتان ١٩ و ٢٠.

مراراً في آيات متعددة، وهي أنّ ذمّ اليهود وانتقادهم في القرآن لا يقومان على أساس عنصري أو طائني على الإطلاق، لأنّ الإسلام لم يذم ابناء أي طائفة أو عنصر لإنتهائهم الطائني أو العرقي، بل وجه الذم والإنتقاد للمنحرفين والضالمين منهم فقط، لذلك استثنت هذه الآية المؤمنين الأتقياء من اليهود ومدحتهم وبشّرتهم بنيل أجر عظيم، حيث تقول الآية الكرية: ﴿لكن للولسغون في للعلم منهم والمؤهنون يؤهنون بما أنزل لإيك وما أنزل من قبلك والمقيمين الصلاة والمؤتون الزكاة والمؤهنون بالله واليوم الآخر أولئك سنؤتيهم أجرا عظيماً)

وقد أمن جمع من كبار الطائفة اليهودية بالإسلام حين بعث النّــبي محــمّدﷺ وحــين شاهدوا على يديه الكريمتين دلائل أحقّية الإسلام، ودافع هؤلاء بأرواحهم وأموالهم عن الإسلام، وكانوا موضع احترام وتقدير النّبيﷺ وسائر المسلمين. 800%

٨. لقد شرحنا بنوع من التفصيل، معنى عبارة ﴿الراسخون في العلمِ﴾ وذلك ذيل الآية ٧ من سورة آل عمران من تفسيرنا هذا. الآيات

إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوْجِ وَٱلنَّبِيتِىٰ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبَرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَق وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسُ وَهَرُونَ وَسُلَيْهُن وَمَا يَعْنَى وَمَا يَعْنَى وَأَيُوبَ وَيُونُسُ وَهَرُونَ وَسُلَيْهُن وَءَا يَعْنَى وَالْتَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسُ وَهَرُونَ وَسُلَيْهُن وَءَا يَعْنَى وَالْيَعْبَى وَالْتَعْدَ فَقَصَصْنَعْهُمْ عَلَيْكَ مِنْ فَبْلُ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَعْهُمْ عَلَيْكَ مِنْ فَبْلُ وَرُسُلًا فَدَ فَصَصْنَعْهُمْ عَلَيْكَ مِنْ فَبْلُ وَرُسُلًا فَدُ مَعْتَ يَعْتَ وَيَعْتَ مَعْذَي وَكُمْ لَكُمُ اللَّهُ مُوسَى تَصْتَعْلِيما هُ وَيُعَالًا مُ مَنْتَ مُ مَعْذَي كَنْ أَعْنَ لَكُمُ مَا لَتُه مُوسَى تَعْتَعْلِي مَا عَلَيْ اللَهُ مُوسَيْ يَعْذَا لِي عَالَيْ مَعْذَا يَلْنَ مُوْتَى وَالْنَا مِنْ عَنْ يَعْذَ وَعَا يَعْذَى إِنَا يَتَ مَ عَلَيْكُ مُوسَكُمُ مَعْذَا مُعْتَ يَعْتَ وَكَانَ اللَهُ مُوسَى عَلَى اللَهُ مُوسَيْ وَكُونَ هُونَ لِينَا مَا عَلَيْ اللَهُ مُوسَى تَعْتَعْهُ وَيَعْنَ اللَهُ مُومَا لَ مَا يَعْ يَعْذَا لَكُيْ مَا يَعْذَى الْنَا مُ عَلَيْ وَكَانَ اللَهُ مُوسَلًا مُونَ لِيلًا مَا يَعْذَي مَا يَعْذَى أَنْ يَنْ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْذَى مَا يَعْنَ مَا يَعْنَا مُونَ عَصْنَا مُونَ عَلَيْ يَعْنَ مَا يَعْ مَنْ مَا يَعْذَ

التغسير

لقد تناولت الآيات السابقة مسألة التمييز الذي مارسه اليهود بشأن الأنبياء، حيث كانوا يؤمنون ويصدقون ببعض أنبياء الله تعالى ويكفرون بالبعض الآخر منهم.

أمّا الآيات أعلاء فهي ترد على اليهود، وتؤكّد أنّ الله أوحى إلى نبيّه محمّد أَعَنَّهُ كما أنزل الوحي على أنبيائه نوح والنّبيين الذين جاؤوا من بعد نوح، وكما أوحى إلى إسراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب على وأنزل الوحي على الأنبياء من أبناء يعقوب، وعلى عيسى وأيوب ويونس وهارون وسليان على ، وكما أنزل الله على داود على كتاب الزّبور، حيث تقول الآية: فإلمّا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح والنّبيين من بعدة وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وعيسى وأيوب ويونس وهارون وسليمان وآتينا دلود زبورايم.

وهذه الآية تردّ على اليهود مؤكّدة على أنّ شرائع الأنبياء العظام مستقاة كلها من ينبوع الوحي الإلهي، وإنّهم جميعاً يسيرون في طريق واحد، ولذلك لا تجوز التفرقة بينهم.

وقد تكون هذه الآية خطاباً للمشركين والكفار من عرب الجاهلية، الذين كانوا يظهرون الدهشة والعجب من نزول الوحي على نبيّ الإسلام محمّد تلكيّر، فهي تردّ على هؤلاء مؤكّدة أن لا عجب في نزول الوحي على محمّد تتكيّرة وقد نزل قبل ذلك على الأنبياء السابقين. ثمّ تبيّن الآية أنّ الوحي لم يقتصر نزوله على هؤلاء الأنبياء، بل نزل على أنبياء آخرين حكى الله قصصهم للنّبي محمّد تتكيّرة من قبل، وأنبياء لم يذكر الله قصصهم، وكمل هولاء الأنبياء أرسلهم الله إلى خلقه، وأنزل عليهم الوحي من عنده، تقول الآية: فورسلا قد قصصاهم عليك من قبل ورسلالم نقصمهم عليك.

وتبيَّن هذه الآية في آخرها قضية مهمّة جدَّاً، وهي أنَّ الله قد كلَّم موسى بدل أن ينزل عليه الوحي، فتقول: **﴿وَكَلَمِ للله هوسيٰ تَكَلَيْهَا﴾**.

وعلىٰ هذا الأساس فإنّ صلة الوحي ظلت باقية بين البشر، ولم يكن من عدل الله أن يترك البشر دون مرشد أو قائد، أو أن يتركهم دون أن يعين لهم واجباتهم وتكاليفهم، وهو الذي بعث الأنبياء والرسل للبشر مبشرين ومنذرين، لكي يبشروا الناس برحمته وثوابه، ويُنذرونهم من عذابه وعقابه لكي يتم الحجة عليهم فلا يبق لهم عذر أو حجّة، تقول الآية: (رسلا مبشرين ومتذرين لنلا يكون للناس على الله حجّة بحد الرسلي.

فقد أحكم الله العزيز القدير خطَّة إرسال الأنبياء ونفَّذها بكل دقَّة، وبهذا تؤكَّد الآية **«وكان للله عزيزا حكيما» فع**كمته توجب تحقيق هذا العمل، وقدرته تمهد السبيل إلى تنفيذه، وعلى عكس ذلك فإن إهمال هذا الأمر المهم، إمّا أن يدل على الإفتقار إلى الحكمة والمعرفة، أو أنَّه دلالة على العجز، والله منزَّه عن كل هذه العيوب.

أمّا الآية الأخرى فهي تطمئن النّبي تَبْلَقُهُ وتوضح له أنّ المهم هو أنّ الله قد شهد بما أنزل عليه من كتاب، وليس المهم أن يؤمن نفر من هؤلاء بهذا الكتاب أو يكفروا به له فستؤكّد الآية في هذا المجال له: **(لكن الله يشهد بما لنزل لِليك)**.

ولم يكن اختيار الله لمحمّدﷺ لمنصب النّبوة أمراً عبثاً ـ والعياذ بالله ـ بـل كــان هــذا الاختيار نابعاً من علم الله بما كان يتمتع به النّبي من لياقة وكفاءة لهذا المــنصب العـظيم، ولنزول آيات الله عليه ـ حيث تقول الآية: **﴿لنزله بعليه﴾**.

ويمكن ــأيضاً ــأن تشمل هذه الآية معنى آخر، وهو أن ما نزل على النّبي ﷺ من آيات إنّما ينبع من بحر علم الله اللامتناهي، وإن محتوى هذه الآيات يعتبر دليلاً واضحاً على أنّها نابعة من علم الله \_وعلى هذا الأساس فإن الشاهد على صدق ادعاء النّبي ﷺ هو الآيات القرآنية، ولا يحتاج إلى دليل آخر لإثبات دعوته، فلو لم يكن محمّدﷺ يتلق الوحي من قبل الله سبحانه وتعالى لما أمكنه أبداً \_وهو المعروف بالأمي \_أن يأتي بكتاب كمالقرآن يشتمل على أرفع وأسمى التعاليم والفلسفات والقوانين والمباديء الأخلاقية والبرابج الاجتماعية.

والقرآن الكريم يؤكّد أن ليس الله وحده الذي يشهد بأنّ دعوة محمّد ﷺ هي الحق، بل يشهد معه ملائكته بأحقّية هذه الدعوة، مع أن شهادة الله كافية وحدها في هذا المحال تقول الآية الكرية: ﴿ وَللملائكة يشهدون وكفن بالله شهيدله ِ

بدوث

ويجب \_هنا \_الإنتباه إلى عدّة أمور، وهي:

١-إنّ بعض المفسّرين فهموا من عبارة ﴿لِمَا لَوْحِينَا لِلِيكَ الكتاب كما لَوْحِينَا ﴾ إنّها تهدف إلى بيان حقيقة عن النّبي ﷺ وهي أنّ جميع الخصائص التي وردت في الشرائع السماوية التي نزلت على الأنبياء قبله، جاءت مجتمعة في الشريعة التي أنز لها الله عليه، وإنّ كل خصلة اتصف بها عباد الله الصالحون هي موجودة فيه ﷺ.

وقد أشارت بعض الروايات الواردة عن أهل البيت ﷺ إلى هذا الموضوع أيضاً فكان ما استلهمه المفسّرون من هذه الآية نابعاً أو مستنداً على تلك الروايات (

٢-نقرأ في الآيات الأخيرة أنّ الزّبور من الكتب السهاوية أنزله الله على داود ـ ولايتنافي هذا مع ما ورد من أنّ الأنبياء أولي العزم الذين نزلت عليهم كتب من الله هم خمسة أنبياء فقط، حيث إنّ الآيات القرآنية والروايات الإسلامية توضح أن الكتب السهاوية التي نزلت على الأنبياء كانت على نوعين، هما:

**النّوع الأوّل**:الكتب التي اشتملت على الأحكام التشريعية، حيث إنّ كل كتاب من هذه الكتب قد أعلن عن شريعة جديدة، وإنّ هذه الكتب السماوية هي خمسة فقط نزلت على خمسة انبياء هم «أولوا العزم».

١.راجع تفسير الصافي، ج ١، ص ٥٢١؛ وتفسير البرهان ج ١، ص ٤٢٧؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٥٧٣.

النّوع الثّاني: الكتب التي لم تحتو على أحكام جديدة، بل كان فيها الحكم والنبصائح والإرشادات والوصايا وأنواع الدعاء، وكتاب «الزّبور» الذي نزل على داود على من هذا النّوع الثّاني من الكتب الماوية \_و «مزامير داود» أو «زبور داود» الذي ورد اسمه في «العهد القديم» دليل على هذا الأمر الذي أثبتناه، مع العلم أنّ كتاب «العهد القديم» لم يسلم من التحريف، كما لم تسلم كتب العهد الجديد والقديم الأخرى من التحريف أيضاً، إلّا أنّ ما يكن قوله هو أنّ هذه الكتب قد احتفظت نوعاً ما بشكلها القديم.

وكتاب «مزامير داود» يشتمل على مائة وخمسين فصلاً، يسمى كل فصل منه «مزمور» وهو من أوّله إلى آخره يشتمل على صنوف النصح والإرشاد والدعاء والمناجاة.

ونقل عن أبي ذريك أنّه سأل النّبي تكلّ عن عدد الأنبياء فأجابه النّبي: بأنّ عددهم يبلغ مائة وأربعاً وعشرين ألفاً، فسأل أبوذر على عن عدد الرسل من بين هؤلاء الأنبياء \_ فأجابه النّبي تكله : بأنّ عددهم هو ثلاثمائة وثلاثة عشر رسولاً والباقون كلهم أنبياء ... فسأل أبوذر مرة أخرى عن عدد الكتب السماوية التي نزلت على أولئك الأنهبياء والرسل، فأجهابه النّبي تكلاً : بأنّها مائة وأربع كتب، نزل عشرة منها على آدم، ونزل خمسون منها على شيث، وثلاثون على إدريس، وعشرة كتب على إبراهيم، حيث يصبح مجموع هذه الكتب مائة كتاب، والأربعة الأخرى هي التوراة، والإنجيل والزبور والقرآن<sup>1</sup>.

٣- إنّ عبارة «أسباط» هي صيغة للجمع ومفردها «سبط» ومعناها طوائف بني إسرائيل، ولكن المقصود منها في الآية هم الأنبياء الذين بعثوا من هذه الطوائف<sup>T</sup>.

٤- لقد كان نزول الوحي على الأنبياء يتم بصور مختلفة، فمرّة ينزل بالوحي ملك من الملائكة المكلفين به وأحياناً يلتي الوحي على النّبي بواسطة الإلهام القلبي، وأخرى ينزل بصورة صوت يسمعه النّبي، أي إنّ الله يخلق الأمواج الصموتية في الفسضاء أو الأجسمام فيسمعها انبياؤه وبهذه الواسطة كان يتمّ التخاطب بينهم وبين الله سبحانه وتعالى.

ومن الذين حظوا بمزية التخاطب مع الله النَّبي موسى بن عـمرانﷺ ، فكـان يسـمع

تفسیر مجمع البیان، ج ۱، ص ٤٧٦.

لقد ورد ذكر الأسباط بالتفصيل ذيل الآية ١٣٦ من سورة البقرة من تفسيرنا هذا.

| <b>τνν</b>    | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                                | ۲]    |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ا النّبي بلقب | ، أحياناً من شجرة وادي الأيمن، وأحياناً في جبل طور، ولذلك لقب هذا                               | الصوت |
| سلة كان من    | الله»، ولعل مجميء أسم النَّبي موسىﷺ في الآيات الأخيرة بصورة منفط                                | «كليم |
|               | بان هذه الخصيصة التي امتاًز بها موسى الله على غيره من أنبياء الله على غيره من أنبياء الله على ع | أجل ي |
|               | 8003                                                                                            | -     |

### الآيات

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ قَدْ ضَلُّواْ ضَلَالًا بَعِدِدًا ١ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا وَظُلَمُوا لَمْ يَكُنِ ٱللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ٢ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّكُ خَلِدِينَ فِنهَآ أَبَداً وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ٢

### الأفسير

جرى البحث في الآيات السابقة حول المؤمنين وغير المؤمنين، أمّا الآيات الشلائة الأخيرة فهي تشير إلى مجموعة اختارت أقبع أنواع الكفر، فهؤلاء ـبالإضافة ـ إلى انحرافهم وضلالهم سعوا إلى تحريف وإضلال الأخرين، وقد ظلموا أنفسهم بفعلهم هذا وظلموا الآخرين معهم لأنّهم لم يسيروا في طريق الحق ولم يسمحوا للآخرين ـ أيضاً ـ باتّباع هذا السبيل، والآية الكرية تصف هؤلاء بأنّهم في ضلال بعيد وذلك بقولها: ﴿ لِنَ الذين تحفروا وصدوا من سبيل الله قد ضلّوا ضلالا بعيداي.

فلماذا \_ يا ترى \_ استحق هؤلاء الإبعاد عن طريق الحق؟ إنّهم استحقوا ذلك لدعوتهم الآخرين إلى طريق الضلال، حيث من المستبعد جدّاً أن يتخلوا عن طريق هم يـدعون الآخرين لإتّباعه \_ فقد خلط هؤلاء كفرهم بالعناد، ووضعوا أقدامهم في طريق الضـلال والانحراف، وابتعدوا بذلك كثيراً عن طريق الحق والصواب.

أمّا الآية الأخرى فتشير إلى الذين كفروا وظلموا، إذ ظلموا الحق أوّلاً لعدم التزاميهم بالصواب، كما ظلموا أنفسهم بذلك \_ أيضاً \_ إذ حرموها من السعادة وسقطوا في هوّة الضلالة، وظلموا الآخرين حين منعوهم من التوجه إلى طريق الحق والصواب، فهؤلاء لن يشملهم أبداً عفو الله، وإنّ الله لا يهديهم أبداً إلّا إلى طريق جهنم، تقول الآية: ﴿ إِنّى للدّين كفروا وظلموا لم يكن الله ليخفر لهم ولا ليهديهم طريقاً \* إلّا طريق جهنم،

فهؤلاء باقون وخالدون في جهنم داغاً وأبداً. كما تقول الآية: ﴿ خالدين فيها لبدله.

۳]

وعلى هؤلاء أن يعلموا أنّ وعد الله حق، وأن تهديده يتحقق لا محالة، فليس ذلك على الله بالأمر الصعب تقول الآية: ﴿وكان ذلك على للله يسيرلُهِ.

ونشاهد في الآيتين المذكورتين تأكيداً من طراز خاص حول هذا النوع من الكفّار والعقوبات التي ينالونها \_ فمن جهة يوصف انحرافهم بالضلال البعيد، ومن جهة ثانية تؤكّد الآية باستخدام عبارة فرلم يكن لله...> أنّ العفو عن هؤلاء الكفّار لا يـليق بمـنزلة الله سبحانه وتعالى، ومن جانب آخر فقد جاء التأكيد على خلود هؤلاء في النار والتشديد على أنّه خلود أبدي، لأنّ هؤلاء وأمثالهم بالإضافة إلى خروجهم عن جادة الحق وانحرافهم، سعوا إلى إبعاد وحرف الآخرين عن هذا السبيل، وبذلك تحملوا مسؤولية وإنماً عظيماً.

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْجَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ مِن رَّبِّكُمْ فَنَامِنُوا خَبْرًا لَّكُمْ وَإِن تَحْفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَافِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيًّا حَكِيمًا ٢

# التفسير

لقد أوضحت الآيات السابقة نهاية وعاقبة الناس الذين انعدم لديهم عنصر الإيمان. أمّا الآية الأخيرة فهي تدعو إلى الإيمان وتبيّن نتيجة هذا الإيمان. وتستخدم في ترغيب الناس إلى هذا الهدف السامي عبارات واصطلاحات تئير عند الأفراد الرغسة والإنـدفاع نحـو الإيمان.

وهذه الآية تشير في البداية إلى أنَّ النَّبي المرسل هو ذلك الذي كان ينتظر الناس ظهوره، والذي أشارت إليه الكتب السهاوية السابقة، وهو يحمل إليهم شريعة الحق والعدالة فتقول الآية في هذا الجمال: **فيا أيّها الناس قدجا،كم الرّسول** <sup>(</sup> بالحقهم <sup>(</sup>

ثمّ تردف الآية بأنّ هذا النّبي قد جاء إلى الناس من الله الذي تعهد تربية الخلق أجمعين. وذلك من خلال العبارة القرآنية الواردة في هذه الآية، وهي عبارة: ﴿مَنْ رَبِّكُمْ﴾.

وبعد ذلك تؤكَّد الآية ـعلى أنَّ إيمان الأفراد إنَّما تعود فائدته ويعود نفعه عليهم أنفسهم. أي أنَّ الإنسان إذا آمن إنما يخدم نفسه بهذا الإيمان قبل أن يخدم به غير. تقول الآية: ﴿ فَآَهْنُوا خير لكمهم.

<sup>1</sup> يبدو من سياق الآية أنّ حرفي «اله الداخلة على كلمة «رسول» هما «اله العهدية، وفيها إشارة إلى النّـبي الذي كانوا ينتظرون قدومه, ولم يقتصر هذا الإنتظار على اليهود والنصارى وحدهم، بل إنّ المشركين - أيضاً - كانوا يتوقعون ـ لما سمعوه من أهل الكتاب ـ ظهور النّبي يَنْبَكْنُ .
كانوا يتوقعون ـ لما سمعوه من أهل الكتاب ـ ظهور النّبي يَنْبَكُنُ .
كانوا يتوقعون ـ لما سمعوه من أهل الكتاب ـ ظهور النّبي يَنْبَكُنُ .
كانوا ينتظرون قدومه, ولم يقتصر هذا الإنتظار على اليهود والنصارى وحدهم، بل إنّ المشركين ـ أيضاً ـ كانوا يتوقعون ـ لما سمعوه من أهل الكتاب ـ ظهور النّبي يَنْبَكُنُ .
الذي كانوا ينتظرون قدومه, ولم يقتصر هذا الإنتظار على اليهود والنصارى وحدهم، بل إنّ المشركين ـ أيضاً ـ كانوا يتوقعون ـ لما سمعوه من أهل الكتاب ـ ظهور النّبي يَنْبَكُنُ .

[٣

كما تؤكّد الآية في النهاية على أن من يتخذ الكفر سبيلاً لنفسه فلن يضرّ الله بعمله هذا أبداً، لأن الله يملك كل ما في السماوات وما في الأرض، فهو بهذا لا يحتاج إلى أي شيء من الآخرين، تقول الآية في هذا الصدد: ﴿وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ لله ها في السّماولت والأرض».

وتبيَّن الآية في النهاية أنَّ أحكام الله وأوامره كلَّها لمصلحة البشر، لأنَّها نابعة من حكمة الله وعلمه وهي قائمة على أساس تحقيق مصالح الناس، ومنافعهم الخيِّرة، فستقول الآيـة: ﴿وَكَانَ الله عليها حكيماً﴾.

ومن المنطلق نفسه فإنّ ما أرسله الله من شرائع لتنظيم الحياة الاجتماعية للبشر بواسطة الأنبياءﷺ، لم يكن \_مطلقاً \_ لحاجة الله إلى ذلك، بل إنّه نابع من علمه وحكمته، فهل يحق للبشر بعد هذا البيان أن يتركوا طريق الإيمان ويتبعوا سبيل الكفر؟

 $\otimes \mathcal{O}$ 

يَتَأَهَلَ ٱلْحَكِتَبِ لَاتَغَلُوا فِي دِينِ حَكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ إِلَا ٱلْحَقَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَحَلِمَتُهُ أَلْقَنْهَ آ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَ رُوحٌ مِنْهُ فَنَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَقُولُوا ثَلَنَتُهُ أَنتَهُوا خَيْرًا لَحَكُمُ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَا وَحِدَّ لَسْبَحَنَهُ وَا يَكُونَ لَهُ وَلَا تَقُولُوا ثَلَنَتُهُ أَنتَهُوا خَيْرًا لَحَكُمُ إِنَّهَ اللَّهُ إِلَ

# التفسير

### أسطورة التثليث الوهمية:

تتطرق هذه الآية والآية التي تليها إلى واحد من أهم انحرافات الطائفة المسيحية، وهذا الانحراف هو اعتقاد المسيحيين بالتثليث، أي وجود آلهة ثلاثة ويأتي التطرق إلى هذا البحث في سياق البحوث القرآنية التي وردت في الآيات السابقة عن أهل الكتاب والكفّار.

فهذه الآية تحذر في البداية أهل الكتاب من المغالاة والتطرف في دينهم، وتدعوهم أن لا يقولوا على الله غير الحق، حيث تقول: فيا أهل للكتاب لا تضلوا في دينكم ولا تقولوا على الله إلا الحق.

لقد كانت قضية الغلوّ في حق القادة السابقين إحدى أخطر منابع الانحراف في الأديان السهاوية، فالإنسان بما أنّه يميل إلى ذاته يندفع بهذا الميل إلى إظهار زعمائه وقادته بصورة أكبر ممّا هم عليه، لكي يضني على نفسه الأهميّة والعظمة من خلال هؤلاء القادة، وقد يدفع الإنسان التصور الواهي بأن الإيمان هو المبالغة والغلو في احترام وتعظيم القادة ـ إلى الوقوع في متاهات هذا النوع من الانحراف الرهيب.

والغلو في أصله ينطوي على عيب كبير يفسد العنصر الأساسي للدين \_الذي هو عبادة

٢

الله وتوحيده ـ ولهذا السبب فقد عامل الإسلام الغلاة أو المغالين بعنف وشدّة، إذ عرفت كتب الفقه والعقائد هذه الفئة من الناس بأنّهم أشد كفراً من الآخرين.

بعد ذلك تشير الآية الكرية إلى عدّة نقاط، يعتبر كل واحد منها في حدّ ذاته دليلاً على بطلان قضية التثليث، وعدم صحة ألوهية المسيحﷺ ، وهذه النقاط هي:

١- لقد حصرت الآية بنوة السيد المسيحة بمريمة وتما المسيح ميسى بن مريم رسول الله ٥. وإشارة البنوة ـ هذه الواردة في ستة عشر مكاناً من القرآن الكريم ـ إنما تؤكّد أن المسيحة هو إنسان كسائر الناس، خلق في بطن أمّه، ومرّ بدور الجنين في ذلك الرحم، وفتح عينيه على الدنيا حين ولد من بطن مريمة كما يولد أفراد البشر من بطون أمهاتهم ومرّ بفترة الرضاعة و تربى في حجر أمّه، مما ينه امتلك كل صفات البشر فكيف يكن ومرّ بفترة الرضاعة و مريمة ملك من القرآن الكريم ـ إنّا تؤكّد أن وفتح عينيه على الدنيا حين ولد من بطن مريمة كل يولد أفراد البشر من بطون أمهاتهم ومرّ بفترة الرضاعة و تربى في حجر أمّه، مما يثبت بأنه امتلك كل صفات البشر فكيف يكن \_ والقوانين المادية المبيحية هذه ـ أن يكون إلها أزلياً أبدياً، وهو في وجوده محكوم بالطواهر والقوانين المادية الطبيعية و يتأثر بالتحولات الجارية في عالم الوجود؟!

وعبارة الحصر التي هي «إنّسا» الواردة في الآية تحصر بنوة المسيحﷺ بمريمﷺ وتؤكّد على أنّه وإنّ لم يكن له والد، فليس معنى ذلك أنّ أباه هو الله، بل هو فقط ابن مريمﷺ .

٢\_ تؤكّد الآية الكريمة أنّ المسيح الله هو رسول الله ومبعوث إلى البشر من قبله سبحانه وتعالى، وإن هذه المنزلة \_أي منزلة النّبوة \_لا تتناسب ومقام الألوهية.

والجدير بالذكر هو أنّ معظم كلام المسبحﷺ الوارد قسم منه في الأناجيل المتداولة في الوقت الحاضر، إنّما يؤكّد نبوته وبعثته لهداية الناس، وليس فيه دلالة على ادعائه الألوهية والربوبية.

٣- تبيَّن الآية أن عيسى المسيح ، هو كلمة الله التي ألقاها إلى مريم ، هو حيث تقول: وكلمته ألقاها إلى هريم .

وقد وردت عبارة: «كلمة» في وصف المسيح في عدد من الآيات القرآنية، وهذه إشارة إلى كون المسيح مخلوقاً بشرياً، إذ أن الكلمات مخلوقة من قبل الله، كما أنّ المـوجودات في الكون من مخلوقاته عزَّ وجلّ، فكما أنّ الكلمات تبيّن مكنونات أنفسنا ـ نحن البشر ـوتدل

١. البقرة، ٨٧ و١٥٣؛ آل عمران، ٤٥؛ النساء. ١٥٧ و ١٧١؛ العائدة. ٤٦. ٧٨. ١١٠، ١١٢، ١١٤ و١١٦؟ مريم. ٣٤؛ الاحزاب، ٧؛ الحديد. ٢٧؛ الصف، ٦ و١٤.

على صفاتنا وأخلاقياتنا، فإنّ مخلوقات الكون تحكي صفات خالقها وجماله وتدل عـلى جلاله وعظمته.

وعلى هذا الأساس فقد وردت عبارة «كلمة» في عدد من العبارات القرآنية، لتشمل جميع مخلوقات الله، كما في الآية ١٠٩ من سورة الكهف والآية ٢٩ من سورة لقمان، وبديهي أنّ الكلمات الإلهية تتفاوت بعضها مع البعض في المنزلة والأهمّية وعيسى الله يعتبر إحدى كلمات الله البارزة الأهميّة، لكونه ولد من غير أب، إضافة إلى كونه يتمتع بمقام الرسالة الإلهية.

٤- تشير الآية إلى أنَّ عيسى المسيح الله هو روح مخلوقة من قبل الله، حيث تقول (وروح هنه) وهذه العبارة التي وردت في شأن خلق آدم أو بعبارة أخرى خلق البشر أجمعين في القرآن الكريم، إغًا تدل على عظمة تلك الروح التي خلقها الله تعالى وأودعها في أفراد البشر بصورة عامّة، وفي المسيح الله وسائر الأنبياء بصورة خاصة.

وعلى الرغم من أنّ البعض أساء الاستفادة من هذه العبارة وفسّرها بأنّ المسيح ﷺ هو جزء من الله سبحانه و تعالى، مستنداً إلى عبارة «منه» ولكن الواضح في مثل هذه الحالات أنّ كلمة «من» ليست للتبعيض، بل تدل على مصدر ومنشأ وأصل وجود الشيء.

وهناك طريفة تاريخية تذكر أنّه كان لهارون الرشيد طبيب نصراني، دخل يبوماً في نقاش مع «علي بن الحسين الواقدي» وهو أحد المفكرين الإسلاميين في ذلك العصر، فقال له هذا الطبيب: «توجد في كتابكم السهاوي آية تبيّن أنّ المسيح عليه هو جزء من الله ...» وتلا هذا النصراني الآية موضوع البحث، فرد عليه «الواقدي» مباشرة تالياً هذه الآية: **﴿وسغر** لكم هافي للسمولت وها في الأرض جميعا هنه...» <sup>1</sup>، وأضاف مبيّناً أنّ كلمة «من» لو كانت تفيد التبعيض، لإقتضى ذلك أن تكون جميع موجودات السهاء والأرض ... بناء على هذه الآية \_ جزءاً من الله، فلها سمع الطبيب النصراني كلام الواقدي أسلم في الحال، وسرّ إسلامه هارون الرشيد فكافاً الواقدي بجائزة مناسبة <sup>1</sup>.

إنَّ ما يثير العجب \_إضافة إلى ما ذكر \_هو أنَّ المسيحيين يرون ولادة المسيح من أمَّ دون أب دليلاً على ألوهيته، وهم ينسون في هذا الجال أنَّ آدم على كان قد ولد من غير أب، ولا أم، ولم ير أحد هذه الخصيصة الموجودة في آدم دليلاً على ربوبيته.

۳]

بعد ذلك تؤكَّد الآية على ضرورة الإيمان بالله الواحد الأحد وبأنبيائه، ونـبذ عـقيدة التثليث، مبشرة المؤمنين بأنّهم إن نبذوا هذه العقيدة فسيكون ذلك خيراً لهم حيث قالت الآية: ﴿ فَآمِنُوا بِالله وَرَسِلَه وَلا تَقْوَلُوا ثَلَاثَة لَنْتَهُوا خَيراً لَكُمْ﴾.

وتعيد الآية التأكيد على وحدانية الله قمائلة: ﴿لِمُحالله لِله واصدَ» وهي تخاطب المسيحيين لأنّهم حين يدعون التثليث يقبلون \_ أيضاً \_ بوحدانية الله، فملو كمان لله ولد لوجب أن يكون شبيهه، وهذه حالة تناقض أساس الوحدانية.

فكيف إذن \_ يمكن أن يكون لله ولد، وهو منزّه من نقص الحاجة إلى زوجة أو ولد، كما هو منزّه من نقائص التجسيم وأعراضه؟ تقول الآية: ﴿سبحانه لن يكون له ولد﴾ والله هو مالك كل ما في السموات وما في الأرض والموجودات كلها مخلوقاته وهو خالقها جميعاً، والمسيح للله \_ أيضاً .. واحد من خلق الله، فكيف يمكن الإدعاء بهذا الاستثناء فيه؟ وهل يمكن المملوك والمخلوق أن يكون ابناً للمالك والخالق؟! حيث تـ وكد الآية: ﴿له هـ قلي: السماوات وما فحي الأرض والله هو المدبر والحافظ والرازق والراعي لمخلوقاته، تقول الآية: ﴿وكفن بالله وتحيلاً﴾.

والحقيقة هي أنَّ الله الأزلي الأبدي الذي يرعى جميع الموجودات منذ الأزل إلى الأبد لا يحتاج مطلقاً إلى ولد، فهل هو كسائر الناس لكي يحتاج إلى ولد يخلفه من بعد الموت؟

بعث

# عقيدة التثليث أكبر فرافة مسيمية:

ليس في الإنحرافات التي تورط بها العالم المسيحي أكبر من انحراف عقيدة التثليث، لأنّ المسيحيين يعتقدون صراحة بالثالوث الإلهي، وهم في نـفس الوقت يـصرحـون بأنّ الله واحد! أي إنّهم يرون الحقيقة في التثليث والتوحيد في أن واحد.

وقد خلقت هذه القضية ـ التي لهـا حــدان مــتناقضان ـ مشكـلة كــبيرة للــمفكرين والباحثين المسيحيين.

فلو كان المسيحيون مستعدين لقبول مسألة التوحيد بأنّهما «مجمازية» وقمبول مسألة التثليث بأنّها مسألة حقيقية أو قبول العكس، لأمكن تبرير هذا الأممر، ولكمنهم يمرون

الحقيقة في الجمع بين هذين المتناقضين، فيقولون إنَّ الثلاثة واحد كما يقولون إنَّ الواحد ثلاثة في نفس الوقت.

وما يلاحظ من ادّعاء في الكتابات التبشيرية الأخيرة للمسيحيين، والتي توزع للناس الجهلاء، من أنّ التثليث شيء مجازي، إنّما هو كلام مشوب بالرياء ولا يتلاءم مطلقاً مع المصادر الأساسية للمسيحية، كما لا يتفق مع الآراء والمعتقدات الحمقيقية للمفكرين المسيحيين.

ويواجه المسيحيون ــهنا ــقضية لا تتفق مع العقل فالمعادلة التي افترضوا فيها أنّ ١ = ٣ لا يقبلها حتى الأطفال الذين هم في مرحلة الدراسة الابتدائية. وهذا السبب ادعوا أنّ هذه القضية لا تقاس بمقياس العقل، وطلبوا الإذعان بها عبر ما سمّوه بالرؤية التعبدية القلبية.

وكان هذا التناقض منشآ للتباعد الحاصل لديهم بين الدين والعقل، وسبباً لجر الدين إلى متاهات خطيرة، الأمر الذي اضطرهم إلى القول بأنّ الدين ليس له صلة بالعقل، أو ليس فيه الطابع العقلاني، وأنّه ذو طابع تعبدي محض.

وهذا هو أساس التناقض بين الدين والعلم في منطق المسيحية، فالعلم يحكم بأنّ الثلاثة لا تساوي الواحد، والمسيحية المعاصرة تصبر على أنّهما متساويان!

ويجب الإلتفات \_ هنا \_ إلى عدّة نقاط حول هذا الاعتقاد المسيحي:

١- لم يشر أي من الأناجيل المتداولة في الوقت الحاضر إلى مسألة التثليث لذلك يعتقد الباحثون المسيحيون أنّ مصدر التثليث في الأناجيل خني وغير بارز، وفي هذا المحال يقول الباحث الأمريكي المستر هاكس: «إنّ قضية التثليث تعتبر في العهدين القديم والجديد خفية وغير واضحة.<sup>(</sup>

وذكر المؤرخون أنّ قضية التثليث قد برزت بعد القرن الثّالث الميلادي لدى المسيحيين وإن منشأ هذه البدعة كان الغلو من جانب. واختلاط المسيحيين بِالأقوام الأخــرى مــن جانب آخر.

ويرى البعض احتمال أن يكون مصدر التثليث عند المسيحيين وارداً من عقيدة الثالوث الهندي، أي عبادة الهنود للآلهة الثلاثة <sup>7</sup>.

٨, القاموس المقدس، ص ٣٤٥.

٢. أُنظر دائرة المعارف للقرن العشرين (لفريد وجدي) في مادة (ثالوث).

344

٢- إنّ قضية التثليث القائلة بأنّ الثلاثة واحد تعتبر أمراً غير معقول أبداً، ويسرفضها العقل بالبداهة، والشيء الذي نعرفه هو أنّ الدين لا يمكنه أن يكون منفصلاً عن العقل والعلم، فالعلم الحقيق والدين الواقعي كلاهما متفقان ومتناسقان دائماً حولا يمكن القول بأنّ الدين أمر تعبدي محض للأننا لو أزحنا العقل جانباً عند قبول مسادىء الديس وأذعنا للعبادة العمياء الصاء، فلا يبتى لدينا ما نميز به بين الأديان الختلفة.

وفي هذه الحالة، أي دليل يوجب على الإنسان أن يعبد الله ولا يعبد الأصنام؟ وأي دليل يدعو المسيحيين إلى التبشير لدينهم لا للأديان الأخرىٰ؟

ومن هذا المنطلق فإن الخصائص التي يراها المسيحيون لدينهم ويصرّون على دعوة الناس للقبول بها، هي بحدّ ذاتها دليل على أنّ الدين يجب أن يعرف بمنطق العقل، وهذا يناقض دعواهم حول قضية التثليث التي يرون فيها انفصال الدين عن العقل.

وليس هناك كلام يستطيع تحطيم الدين أشد وأقبح من أن يقال: إنّ الدين لا يمتلك طابعاً عقلانياً ومنطقياً، وأنّه ذو طابع تعبدي محض!

٣- إنّ الأدلة العديدة التي يستشهد بها ـ في مجال إثبات التوحيد، ووحــدانــية الذات الإلهيّة ـ ترفض كل أنواع التثنية أو التثليث ـ فالله سبحانه وتعالى هو وجود مطلق لا يحد بالجهات، وهو أزلي أبدي لا حدود لعلمه ولقدرته ولقوّته.

وبديهي أنّه لا يمكن تصور التثنية في اللامتناهي، لأنّ فرض وجود لا متناهيين يجعل من هذين الإثنين متناهيين ومحدودين، لأن وجود الأوّل يفتقر إلى قدرة وقوة ووجود النّاني كما أنّ وجود الثّاني يفتقر إلى وجود وخصائص الأوّل، وعلى هـذا الأسـاس فـإنّ كـلا الوجودين محدودان.

وبعبارة أخرى: إنّنا لو افترضنا وجود لا متناهيين من جميع الجهات، فلابدّ حين يصل اللامتناهي الأوّل إلى تخوم اللامتناهي الثّاني ينتهي إلى هذا الحد كما أنّ اللامتناهي الثّاني حين يصل إلى حد اللامتناهي الأوّل ينتهي هو أيضاً، وعلى هذا الأساس فسإنّ كسليهما يكونان محدودين ولا تنطبق صفة اللامتناهي على أي منهما، بل هما متناهيان محدودان، والنتيجة هي أنّ ذات الله \_الذي هو وجود لا متناه \_لا يمكن أن تقبل التعدد أبداً.

وهكذا فإنّنا لو اعتقدنا بأنّ الذات الإلهيّة تتكون من الأقانيم الشلاثة، لا يستلزم أن يكون كل من هذه الأقانيم محدوداً، ولا تصح فيه صفة اللامحدود واللامتناهي، وكذلك فإنّ

أي مركب في تكوينه يكون محتاجاً إلى أجزائه التي تكونه، فوجود المركب يكون معلولاً لوجود أجزائه.

وإذا افتراضنا التركيب في ذات الله لزم أن تكون هذه الذات محتاجة أو مـعلولة لعـلّة سابقة في حين إنّنا نعرف أنّ الله غير محتاج. وهو العلّة الأولىٰ لعالم الوجود. وعلّة العلل كلها منذ الأزل وإلى الأبد.

٤ـ بالإضافة إلى كل ما ذكر، كيف يمكن للذات الإلهيّة أن تتجسد في هيكل إنساني لتصبح محتاجة إلى الجسم والمكان والغذاء واللباس وأمثالها؟

إنّ فرض الحدود لله الأزلي الأبدي. أو تجسيده في هيكل إنسان ووضعه جنيناً في رحم أمّ، يعتبر من أقبح التهم التي تلصق بذات الله المقدّسة المنزهة عن كل النـقائص، كـما أنّ افتراض وجود الإبن لله ـ وهو يستلزم عوارض التجسيم المختلفة ـ إنّما هو افتراض غـير منطق وبعيداً عن العقل بعداً مطلقاً.

بدليل أنّ أي إنسان لم ينشأ في محيط مسيحي ولم يتربّ منذ طفولته على هذه التعليمات الوهمية المخاطئة عند ما يسمع هذه التعابير المنافية للفطرة الإنسانية والمخالفة لما يحكم به العقل البشري، يشعر بالسخط والإشمتزاز، وإذا كان المسيحيون أنفسهم لا يرون بأساً في كلمات مثل «الله الأب» و«الله الابن» فما ذلك إلاّ لأنّهم جبلوا على هذه التعاليم الخاطئة منذ نعومة أظفارهم.

دلوحظ في السنين الأخيرة أنَّ جماعة من المبشرين المسيحيين يسلجؤون إلى أمشلة سفسطائية من أجل خداع الجهلاء من الناس في قبول قضية التثليث.

من هذه الأمثلة قولهم أنّ اجتماع التوحيد والتثليث معاً يمكن تشبيهه بقرص الشمس والنور والحرارة النابعتين من هذا القرص، حيث إنّها ثلاثة أشياء في شيء واحد.

أو تشبيههم ذلك بانعكاس صورة إنسان في ثلاث مرايا في آن واحد. فهذا الإنسان مع كونه واحداً إلّا أنّه يظهر وكأنّه ثلاثة في المرايا الثلاث.

كما يشبهون التثليث بالمثلث الذي له ثلاث زوايا من الخارج، ويقولون بأنَّ هذه الزوايا لو مدت من الداخل لوصلت كلها إلى نقطة واحدة؟!

لكننا بالتعمق قليلاً في هذه الأمثلة يتبيَّن لنا أن لا صلة لها مجموضوع بحـثنا الحـاضر. فقرص الشمس شيء ونورها شيء آخر والنور الذي يتكون من الأشعة فموق الحسمراء

۳[

يختلف عن الحرارة التي تتكون من الأشعة دون الحمراء، وهذه الأشياء الشلاثة تخستلف الواحدة منها عن الأخرى من حيث النظرة العلمية، وهي ليست بمجموعها شيئاً واحداً من خلال هذه النظرة.

وإذا صح القول بأنّ هذه الأشياء الثلاثة شيء واحد، إنَّما يكون ذلك من باب التسامح أو التعبير الجازي ليس إلّا.

والأوضع من ذلك مثال الجسم والمرايا الثلاث، فالصورة الموجودة في المرايا عن الجسم ليست إلّا انعكاساً للنور، وبديهي أنّ انعكاس النّور عن جسم معين غير ذات الجسم، وعلى هذا الأساس فليس هناك أي إتحاد حقيق أو ذاتي بين الجسم وصور ته المنعكسة في المرآة، وهذه قضية يدركها حتى الدارس المبتدي لعلم الفيزياء.

أمّا في مثال المثلث فالأمر واضح كما في المثالين السابقين، حيث إنّ زوايا المثلث المتعددة لا علاقة لها بالبداهة بالإمتداد الداخلي الحاصل للزوايا، والذي يوصلها جميعاً إلى نقطة واحدة.

والذي يثير العجب \_ أكثر من ذلك \_ هو محاولة بعض المسيحيين المستشرقين مطابقة قضية «التوحيد في التثليث» مع نظرية «وحدة الوجود» التي يقول بها الصوفيون ( والأمر الواضح من غير دليل \_ في هذا المحال \_ هو أنّنا لو قبلنا بالنظرية المخاطئة والمنحرفة القائلة بوحدة الوجود، لاقتضى ذلك منّا أن نذعن بأنّ كل موجودات العالم أو الكون هي جزء من

عند ذلك لا يبقى معنى للتثليث، بل تصبح جميع الموجودات \_صغيرها وكبيرها \_جزءاً أو مظهراً لله سبحانه، وعلى هذا الأساس فلا يمكن تستطابق نسظرية التسثليث المسميحية بالنظرية الصوفية القائلة بوحدة الوجود بأي شكل من الأشكال، عسلماً بأن النسظرية الصوفية هذه قد دحضت وبان بطلانها.

٦۔ يقول بعض المسيحيين ۔ أحياناً ۔ إنَّها حين يسمّون المسـيحﷺ بـ «ابــن الله» إَنَّــا يفعلون ذلك كها يفعل المسلمون في تسمية سبط الرّسولﷺ الحسـين بــن عــلي بــن أبي

٨. المراد بوحدة الوجود عند الصوفية، هي وحدة الموجود، ويستدلون يها على أنَّ الوجود ليس أكثر من واحد يظهر في صور مختلفة، وإن هذا الواحد هو الله.

٤]

طالب الله ب «ثار الله وابن ثاره» أو كالتسمية التي وردت في بعض الروايات لعلي بـن أبي طالب الله حيث سمى فيها بـ «يدالله»، وهؤلاء المسيحيون يفسرون كلمة «ثار» بأنّها تعني الدم، أي إنّ العبارة الواردة في الحسين الشهيد للله تعني «دم الله وابن دمه». إنّ هذا الأمر هو عين الخطأ:

أولاً؛ لأنّ العرب لم تطلق كلمة الثار أبداً لتعني بها الدم، بل اعتبرت الثار دائماً تمناً للدم، ولذلك فإنّ معنى العبارة أنّ الله هو الذي يأخذ ثمن دم الحسين الشهيد، وأن هذا الأمر منوط به سبحانه وتعالى، أي إنّ الحسين للله لم يكن ملكاً أو تابعاً لعشيرة أو قبيلة معينة لتطالب بدمه، بل هو يخص العالم والبشرية جمعاء ويكون تابعاً لعالم الوجود وذات الله المقدّسة، ولذلك فإنّ الله هو الذي يطالب ويأخذ ثمن دم هذا الشهيد .كما أنّ الحسين هو ابن علي بن أبي طالبطلا الذي استشهد في سبيل الله، والله هو الذي يطالب ويأخذ ثمن دم هذا الذي ي

**وثانياً:** حين يعبَّر في بعض الأحيان عن بعض أولياء الله بعبارة «يد الله» فإنَّ هذا التعبير \_حتماً \_من باب التشبيه والكناية والجاز ليس إلًا.

فهل يجيز أي مسيحي لنفسه أن يقال في عبارة «ابس الله» الواردة عسندهم في حسق المسيحاظة أنّها ضرب من المجاز والكناية؟ بديهي أنّه لا يقبل ذلك، لأنّ المصادر المسيحية الأصلية اعتبرت صفة البنوة لله سبحانه منحصرة بالمسيحاظة وحده وليس في غيره، واعتبروا تلك الصفة حقيقية لا مجازية، وما بادر إليه بعض المسيحيين من الإدعاء بأنّ هذه الصفة هي من باب الكناية أو المجاز، إنّما هو من أجل خداع البسطاء من الناس.

ولإيضاح هذا الأمر نحيل القاري إلى كتاب «القاموس المقدس» في مادة «الله» حيث يقول هذا الكتاب بأنّ عبارة «ابن الله» هي واحدة من القــاب مــنجي ومخــلص وفــادي المسيحيين، وأنّ هذا اللقب لا يطلق على أي شخص آخر إلّا إذا وجدت قرائن تبيّن بأنّ المقصود هو ليس الابن الحقيقي لله<sup>(</sup> .

ROCS

### الآيتان

لَن يَسْتَنَكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدُ الِلَهِ وَلَا ٱلْمَلَيَكَةُ ٱلْمُقَرَبُونَ أَوَمَن يَسْتَنَكِفَ عَنْ عِبَادَيَهِ وَيَسْتَحْبِرِ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ٥ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَلِحَتِ فَيُوَقِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُم مِن فَضَيلَهِ وَالَدَى الَذِينَ ٱسْتَنَكَفُوا وَٱسْتَكْبُرُوا فَيُعَذِبُهُ مَعَذَابًا آلِيمًا وَلَا يَجِدُونَ لَهُم مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَا وَلَا نَصِيرُانَ

# سبب الأزول

روى جمع من المفسّرين أنّ هذه الآية نزلت بشأن طائفة من مسيحيي نجران، حين زاروا النّبي محمّداً يَبَيْنُ واستفسروا منه عن سبب اعتراضه على نبيّهم المسيحان ، فسألهم النّبي الله عن أي إعتراض هم يتحدثون؟ فقالوا للنّبي الله : «ابّك تـقول بأنّ المسيح هـو عـبد الله ورسوله...» فنزلت الآيتان جواباً على قولهم هذا.<sup>(</sup>

التغسير

المسيع هو عبدالله: على الرغم من أنّ هاتين الآيتين لهما سبب نزول خاص بهما، إلّا أنّهما جاءتا في سياق الآيات السابقة التي تحدثت في نني الألوهية عن المسيحة وعلاقتهما بالآيات السابقة في دحض قضية التثليث واضحة وجلية. في البداية تشير الآية الأولى إلى دليل آخر لدحض دعوى ألوهية المسيح، فستقول

تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٥٠، ذيل الآية مورد البحث.

مخاطبة المسيحيين: كيف تعتقدون بألوهية عيسى الله في حين أنَّ المسيح لم يستنكف عن عبادة الله والخضوع بالعبودية له سبحانه، كما لم يستنكف الملائكة المقرّبون من هذه العبادة؟ حيث قالت الآية: فإلن يستنكف للمسيح أن يكون عبداً لله ولا للملائكة للمقرّبون في. وبديهي أنَّ من يكون عبداً لا يكن أن يصبح معبوداً في آن واحد، فهل يكن أن يعبد

وبديهي أن من يكون عبداً لا يمكن أن يصبح معبوداً في أن وأحد، فهل يمكن أن يعبد قرد نفسه؟ أو هل يكون العابد والمعبود والرّب فرداً وأحداً؟

وفي هذا المجال ينقل بعض المفسّرين حادثة طريفة تحكي أنّ الإمام علي بسن موسى الرضائيل لكي يدين ويفند عقيدة التثليث المنحرفة قال لكبير المسيحيين في ذلك الحين ـ وكان يلقب بـ «الجاثليق» ـ بأنّ المسيح الله كان حسناً في كل شيء لولا وجود عيب واحد فيه، وهو قلة عبادته لله، فغضب الجاثليق وقال للإمام الرضائية : ما أعظم هذا الخطأ الذي وقعت فيه، إنّ عيسى المسيح كان من أكثر أهل زمانه عبادة، فسأله الإمام الخوا الذي ومن كان يعبده المسيح؟! فها أنت قد أقررت بنفسك أنّ المسيح كان عبداً ومخلوقاً لله وأنّه كان يعبد الله ولم يكن معبوداً ولا ربّاً؟ فسكت الجاثليق ولم يحر جواباً.

بعد ذلك تشير الآية إلى أنّ الذين يمتنعون عن عبادة الله والخضوع له بالعبودية، يكون امتناعهم هذا ناشئاً عن التكبر والأنانية وإنّ الله سيحضر هؤلاء الناس في يــوم القــيامة ويجازي كل واحد منهم بالعقاب الذي يناسبه، فتقول الآية: ﴿وهن يستنكف مــن مـبادته ويستكبر فسيحشرهم لليه جهيعا ﴾.

وإنّ الله العزيز القدير سيكافى، في يوم القيامة أولئك الذين آمنوا وعملوا الصالحات وقاموا بالأعيال الخيرة، ويعطيهم ثوابهم كاملاً غير منقوص ويجزل لهم الثواب والنعم، أمّا الذين تكبروا وامتنعوا عن عبادة الله، فإنهم سينالون منه عذاباً أليماً شديداً، ولن يجدوا في يوم القيامة لأنفسهم ولياً أو حامياً من دون الله، حيث تقول الآية: ففأمًا الذين تماو ومعلوا الصالحات فيوقيهم أجورهم ويزيدهم من فضله ولما الذين استنكفوا واستكبروا فيعذبهم عذاباً أليما ولا يجدون لهم من دون الله، ولما الذين الذين الذين تما الذين آليماً أليماً ألها ألها الذين الما الذين ال

ہدئان

في هذه الآية نقطتان يجب الإنتباء إليهما، وهما:

1- إنّ كلمة «استنكاف» تأتي بمعنى الإمتناع أو الإستياء الشديد من شيء، ولها معان واسعة، وتحدد معناها \_هنا \_بما أتى بعدها من قرينة في عبارة (استكبروا) لإنّ الإمتناع عن عبادة الله ورفض الخضوع له بالعبودية إمّا ناشىء عن الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع عن الجهل أو النفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع عن المحمد من الخضوع له بالعبودية إمّا ناشىء عن الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع عن يبادة الله ورفض الخضوع له بالعبودية إمّا ناشىء عن الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع عن يبادة الله ورفض الخضوع له بالعبودية إمّا ناشىء عن الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع ين الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع من الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع من الخضوع له بالعبودية إمّا ناشىء عن الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع من الخطوع له بالعبودية إمّا ناشىء عن الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع من الخطوع له بالعبودية إمّا ناشىء عن الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع من الخطوع له بالعبودية إمّا ناشىء عن الجهل أو الغفلة. وأحياناً أخرى ينشأ هذا الإمتناع من المائي من الخرى ينشأ و الغفلة. والأنانية والغرور، ومع أن الإمتناعين يعتبران ذنباً، إلا أن الإمتناع الأخير يفوق الأول قبحاً براتب كبيرة.

٢- إنّ الآية جاءت بعبارة توضع عدم استنكاف الملائكة المقرّبين عن عبادة الله، وذلك ردّاً على المسيحيين الذين يثلثون الآلهة (الأب والإبن وروح القدس) ولتدحض عن هذا الطريق فرضية وجود المعبود الثّالث الذي ادّعاء المسيحيون ومثلوه في أحد الملائكة المسمى بـ«روح القدس» ولتثبت التوحيد ووحدانية ذات الله سبحانه وتعالى.

وقد تكون هذه الآية إشارة إلى الشرك الذي وقع فيه الوثنيون العرب، والشرك الذي تورط به المسيحيون حيث إنّ مشركي الجاهلية كانوا يعتبرون الملائكة أبناء الله سبحانه، أو يعدونهم جزءاً منه، فجاءت هذه الآية لترد عليهم وتدخص أقوالهم هذه.

وعند التعمق في هذين الأمرين يتبيّن لنا ـ بجلاء ـ أنّ الآية لم تأت لبيان التفاضل بين الملائكة والأنبياء، بل جاءت فقط لدحض عقيدة «الأقنوم الشّالث» أو دحـض عـقيدة المشركين العرب في الملائكة، وليس فيها أي دلالة على مسألة التفاضل بين المسيحﷺ وبين الملائكة.

રુજ

# الآيتان

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْجَاءَ كُم بُرَهَنَّ مِن زَيِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوْرًا مَيدِينًا ٢ فَكَامًا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَكُمُوا بِهِ فَسَكَد خِلُهُمْ فِي دَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضَلٍ وَ يَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ٢

#### الأغسير

النّور المبين:

بعد أن تناولت الآيات السابقة بعضاً من انحرافات أهل الكتاب بالنسبة لمبدأ التوحيد ومبادىء وتعاليم الأنبياء، جاءت الآيتان الأخير تان لتختم القول في بيان سبيل النّـجاة والخلاص من تلك الانحرافات.

لقد توجه الخطاب أوّلاً إلى عامّة الناس، مبيناً أنّ الله قد بعث من جانبه نبيّاً يحمل معه الدلائل والبراهين الواضحة، وبعث معه النور المبين المتجسد في القرآن الكريم الذي يهدي الناس إلى طريق السعادة الأبدية، حيث تقول الآية الأولى: ﴿يا لَمِها للناس قد جاءتهم برهان من رتيكم وللزلنا إليكم نوراً هبينا».

ويعتقد بعض العلماء أنَّ كلمة «برهان» المشتقة من المصدر «بره» على وزن «فرح» تعني الإبيضاض ــ ولماً كانت الأدلة الواضحة تجلى للمسامع وجه الحق وتجعله واضحاً مشرقاً أبيض لذلك سميت ب«البرهان».

والمقصود بالبرهان الوارد في الآية موضوع البحث ــوكما يقول جمع مــن المـفسّرين وتؤكّد ذلك القرائن ــهو شخص نبيّ الإسلام تَتَمَلَيْهُ، وأنّ المقصود بالنور هو القـرآن الجــيد الذي عبّرت عنه آيات أخرى بالنور أيضاً.

وقد فسّرت الأحاديث المتعددة المنقولة عن أهل البيت ﷺ ـ والتي أوردتها تفاسير

«نور الثقلين» و «على بن إبراهيم» و «مجمع البيان» ـ أنَّ «البرهان» هو النَّبِيﷺ و «النّور» هو على بن أبي طالب ﷺ .<sup>(</sup>

ولا يتنافى هذا التّفسير مع ذلك الذي أوردنا، قبله، حيث يمكن أن يقصد بعبارة «النور» معان عديدة لتشمل «القرآن» و«أمير المؤمنين عـليﷺ » الذي يـعتبر حـافظاً ومـفسّراً للقرآن ومدافعاً عنه.

وتوضح الآية الثانية عاقبة اتّباع هذا البرهان وهذا النور، فتؤكّد على أنّ الذين آمنوا بالله وتمسكوا بهذا الكتاب السهاوي، سيدخلهم الله عاجلاً في رحمته الواسعة، ويجزل لهم الثواب من فضله ورحمته، ويهديهم إلى الطريق المستقيم. تقول الآية: فخامًا الذين آهنوابالله ولمتصعوابه فسيدخلهم في رحمة هنه وفضل ويهديهم إليه صراطا مستقيماً ب<sup>7</sup>. 8003

٢٥٢ تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٢٥٢؛ ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. راجع تفسير سورة الحمد في تفسيرنا هذا للإطلاع على تفسير عبارة (الصراط المستقيم).

الآية

يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِي حَصَمٌ فِي ٱلْكَلَالَةِ إِنِ ٱمْرُقُاٰهَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ وَلَهُ وَأَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَزَكَ وَهُوَ يَرِثُهُمَ إِن لَمْ يَكُن لَحَا وَلَدُ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَ يَنْ فَلَهُ مَا ٱلْتُلْنَانِ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَهُوَ يَرِثُهُمَا إِن لَمْ يَكُن لَحًا وَلَدُ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَ يَنْ فَلَهُ مَا ٱلتَّلْأَن مِنَا تَرَكَ وَإِن كَانُوا إِخْوَةً رِّجَا لَا وَنِسَاءَ فَلِلذَّكَرِ مِتْلُ حَظِ ٱلْأُنْ تَلَا يَنْ اللَّهُ يَ لَحَتُمَ أَن تَضِلُوا وَاللَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيهُ فَا اللَّهُ الْكُلُكَةُ فَا اللَّهُ الْعَلَى لَهُ مَا ال

سبب اللزول

نقل الكثير من المفسرين عن جابر بن عبدالله الأنصاري قوله بأنه كان يعاني من مرض شديد، فعاده النّبي ﷺ وتوضأ عنده ورشّ عليه من ماء وضوئه ﷺ، فذكر جابر \_ وهو يفكر في الموت \_ للنّبي ﷺ بأنّ ورثته هن اخواته فقط، واستفسر من النّبي ﷺ عن كيفية تقسيم الإرث بينهنّ، فنزلت هذه الآية والتي تسمّى \_ أيضاً \_ بـ «آية الفرائسف» وبـيّنت طريقة تقسيم الإرث بينهنّ (وقد وردت الرّواية المذكورة أعلاه بفارق طفيف في تفاسير «مجمع البيان» و «التبيان» و «المنار» و «الدر المنثور» وغير ها من التفاسير ...)

التغسير

تبيَّن الآية الواردة أعلاه كمية الإرث للأخوة والأخوات. وقد بيَّنا في أوائـل سـورة النساء ـ في تفسير الآية الثانية عشر منها ـ إنَّ القرآن اشتمل على آيتين توضحان مسألة

١. تفسير مجمعالبيان، ج ٣. ص ٢٥٤؛ تفسير الميزان، ج ٥، ص ١٥٤ و ١٥٥؛ وتفسير الصافي ذيل الآية مورد البحث.

۳]

الإرث للأخوة والأخوات وإن إحدى هاتين الآيتين هي الآية الثانية عشرة من سورة النساء، والثانية هي الآية الأخيرة موضوع بحثنا هذا وهي آخر آية من سورة النساء.

وعلى الرغم ممّا ورد من اختلاف في الآيتين فيا يخص مقدار الإرث، إلّا أنَّ كل آية من هاتين الآيتين تتناول نوعاً من الأخوة والأخوات كما أوضحنا في بداية السورة.

فالآية الأولىٰ تخصُّ الأخوة والأخوات غير الأشقاء. أي الذين هم من أمّ واحدة وآباء متعددين.

أمّا الآية الثانية أي الأخيرة، فهي تتناول الإرث بالنسبة للأخوة الأشقاء، أي الذين هم من أمّ واحدة وأب واحد، أو من أمهات متعددات وأب واحد.

والدليل على قولنا هذا، أن من ينتسب إلى شخص المتوفى بالواسطة يتعين إرثه بمقدار ما يرثه الواسطة من شخص المتوفى.

فالأخوة والأخوات غير الأشقاء \_أي الذين هم من أمّ واحدة و آباء متعددين \_ يرثون بمقدار حصّة أمّهم من الإرث والتي هي الثلث.

أمّا الأخوة والأخوات الأشقاء \_أي الذين هم من أمّ واحدة وأب واحد، أو من أب واحد وأمهات متعددات \_فهم يرثون بمقدار حصّة والدهم من الإرث التي هي الثلثان.

ولماً كانت الآية الثانية عشرة من سورة النساء تتحدث عن حصّة الثلث من الإرث للأخوة والأخوات، وتتناول الآية الأخيرة حصّة الثلثين، لذلك يتّضع أنّ الآية السابقة تخص الأخوة والأخوات غير الأشقاء الذين يرتبطون بشخص المتوفى عن طريق أمهم، وأنّ الآية الأخيرة تخصّ الأخوة والأخوات الأشقاء الذين يرتبطون بشخص المتوفى عن طريق الأب أو عن طريق الأب والأمّ معاً.

والروايات الواردة عن الأثمَّة ٢٢ في هذا الجال تؤكَّد هذه الحقيقة أيضاً.

وعلى أي حال فإن كانت حصّة الأخ أو الأخت هي الثلث أو الثلثان. فإنّ الباقي من الإرث يوزع بناء على القانون الإسلامي بين الباقين من الورثة، وهكذا وبعد أن توضح لنا عدم وجود أي تناقض بين الآيتين، نتطرق الآن إلى تسفسير الأحكمام الواردة في الآيسة الأخيرة.

وتجدر الإشارة هـنا إلى أنَّ الآيـة جـاءت لتـفصل إرث الكـلالة أي إرث الأخـوة

والأخوات <sup>(</sup> فتقول الآية: ﴿ يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة؛ أي يسألونك فخبرهم بأنَّ الله هو الذي يعين حكم «الكلالة» (أي الأخوة والأخوات). بعد ذلك تشير الآية إلى عدد من الأحكام، وهي:

ا-إذا مات رجل ولم يكن له ولد وكانت له أخت واحدة، فإنَّ هذه الأخت ترث نصف ميراثه تقول الآية الكرية: ﴿ لِنْ لَعرةُ هلك لِيسَ له ولد وله لَحْمَت قُليها تصف ها ترك).

٢-وإذا ماتت امرأة ولم يكن لها ولد، وكان لها أخ واحد ـ شقيق من أبيها وحده أو من أبيها وحده أو من أبيها مماً \_ فإن أخاها الوحيد يرثها، تقول الآية: ﴿وهو يرثيها إن لم يكن لها ولد﴾.

٣-وإذا مات شخص وكانت له أختان فقط، فإنّهها ترثان ثلثي ما تركه من الميراث، تقول الآية الكريمة: ﴿فَإِنْ كَانَتَا لِتُنتينَ فَلَهُمَا الثَلَثَانَ هُمَا تَرَكُمُ .

٤- وإذا كان ورثة الشخص المتوفى عدداً من الأخوة والأخوات أكثر من اثنين، فإنّ ميراثه يقسم جميعه بينهم، بحيث تكون حصّة الأخ من الميراث ضحف حسصّة الأخت الواحدة منه. تقول الآية الكرية: ﴿وَلِنْ كَانُوا أَحُوةُ رَجَالاً وَنُسَاء فَلَلْذَكَرَ مِثْل حَظْ اللَّبْبِينِ».

وفي الختام تؤكد الآية أنّ الله يبيّن للناس هذه الحقائق لكي يـصونهم مـن الانحـراف والضلالة، ويدلهم على طريق الصواب والسعادة (وحقيق أن يكون الطريق الذي يرسمه الله للناس ويهديهم إليه هو الطريق الصحيح) والله هو العالم العارف بكل شيء، وفي هذا الجال تقول الآية الكرية: فيبيّن الله لكم أن تضلوا والله بكل شي. مليم» <sup>7</sup>.

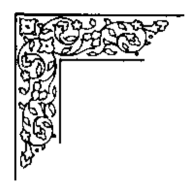
والجدير بالذكر هنا أنّ الآية \_ موضوع البحث \_ إنّما تبيّن إرث الأخوة والأخوات في حالة عدم وجود ولد الشخص المتوفى، ولم تتطرق الآية إلى وجود الأب والأم للشخص المتوفى، ولكن بناء على الآيات الواردة في بداية سورة النساء \_ فإنّ الأب والأمّ يأتون في مصاف الأبناء في الطبقة الأولى من الوارثين، ولذلك يتوضح أن المقصود من الآية الأخيرة هي حالة عدم وجود أبناء وعدم وجود أبوين للشخص المتوفى.

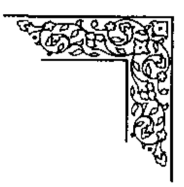
نهاية سورة النساء

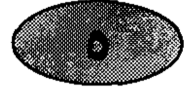
[ع

ଚ୍ଚାର୍ୟ

لمعرفة معنى «الكلالة» وسبب إطلاقها على الأخوة والأخوات، راجع ذيل الآية ١٢ من سورة النساء.
 وجملة ﴿ أن تضلوا ﴾ بمعنى دأن لا تضلوا » حيث تكون كلمة «لا» مقدرة، والقرآن وكلام العرب الفصحاء مليثان بمثل هذه التعابير البليغة.







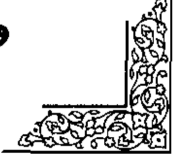
سورة

الماذحة

مدنيّة







«سورة المائدة»

إنَّ هذه السورة من السور المدنية، وتشتمل على مئة وعشرين آية، وقيل أنَّها نزلت بعد سورة الفتح، وتدل روايات على أنَّها نزلت كلَّها في فترة حجّة الوداع بين مكَّة والمدينة ( وتشتمل هذه السورة على مجموعة من المعارف والعـقائد الإسـلامية بـالإضافة إلى سلسلة من الأحكام والواجبات الدينية.

وقد وردت في القسم الأوّل منها الإشارة إلى قضية الخلاف بعد النّهي يَ<sub>تَعْلَمْه</sub> وقضايا أخرى مثل: عقيدة التثليث المسيحية. ومواضيع خاصّة بيوم القيامة والحشر واستجواب الأنبياء حول أُمهم.

أمّا القسم الثّاني فقد اشتمل على قضية الوفاء بالعهود والموائسيق، وقـضايا العـدالة الاجتماعية، والشهادة العادلة، وتحريم قتل النفس (من خلال ذكر قضية إيني آدم، وقـتل قابيل لأخيه هابيل) بالإضافة إلى بيان أقسام من الأغذية المحرمة والمحللة، وأقسـام مـن أحكام الوضوء والتيمم.

أمًا وجه تسمية السورة بـ«سورة المائدة» فهو لورود قصّة نزول المائدة ` السماوية على حواري المسيح علي في الآية ١١٤ منها.

રુજ

 ١. تفسير المنار، ج ٦، ص ١١٦، ويجب الإنتباء إلى أنَّ المقصود بالسورة المدنية، هـو نـزولها بـعد هـجرة النَّبِي عَنِيْنَةُ من مكَّة إلى المدينة، حتى لو لم تكن السورة قد نزلت في المدينة نفسها.
 ٢. «المائدة» بمعنى الخوان الذي يوضع فيه الطعام.

#### التغسير

## الإلزام بالوفاء بالعهد والميثاق:

تدل الروايات الإسلامية وأقوال المفسّرين على أنّ هذه السورة هي آخر سورة أو من السور الأخيرة التي نزلت على النّبي ﷺ، وقد ورد في تفسير العياشي نـقلاً عـن الإمـام الباقر ﷺ أنّ الإمام علي بن أبي طالب ﷺ قال: «نزلت المائدة قـبل أن يسقبض النّـبي ﷺ بشهرين أو ثلاثة» \.

وما ورد بشأن هذه السورة من أنَّها من السور الناسخة وليست المنسوخة يعتبر إشارة إلى المعنى المذكور أعلاه.

ولا يتنافى هذا الكلام مع ذلك الذي ورد في الجزء النّاني من تفسيرنا هذا \_في هامش الآية ٢٨١ من سورة البقرة \_حيث قلنا هناك بأنّ هذه الآية هي آخر آيـة نـزلت عـلى النّبي ﷺ لأنّ كلامنا الحالي هو عن آخر سورة نزلت على النّبي ﷺ وكلامنا السابق كان عن آية واحدة.

لقد تمّ التأكيد في هذه السورة ــ لما تمتاز به من موقع خاص ــ على مجموعة من المفاهيم الإسلامية، وعلى آخر البرامج والمشاريع الدينية، وقضية قيادة الأمّة وخلافة النّــبيﷺ، وقد يكون هذا هو السبب في استهلال سورة المائدة بقضية الإلزام بالوفاء بالعهد والميثاق،

١. تفسير البرهان، ج ١، ص ٤٣٠، يجب الإنتباء إلى أنَّ ورد أحكام الوضوء والتيمم وأمثالهما في هذه السورة، لا ينافي كونها آخر سورة من سور القرآن، لأنَّ أغلب هذه الأحكام لها طابع تكراري، أي أنّها وردت بصورة مكررة للتأكيد عليها، لذلك نرى بعضاً من هذه الأحكام قد وردت في سورة النساء أيضاً.

اد من في تعمير ، . . . . . . . . . . . . . . ۴

حيث تقول الآية في أوّل جملة لها: ﴿يا **أيّ**ها للذين **آمنوا لوفوابالمقود﴾** وذلك لكسي تسلزم المؤمنين بالوفاء بعهودهم التي عقدوها في الماضي مع الله أو تلك التي أشارت إليهما هـذه السورة.

ويأتي هذا التأكيد على غرار ما يفعله المسافر في اللحظات الأخيرة، من الوداع مع أهله وأقاربه وأنصاره حيث يؤكّد عليهم أن لا ينسوا وصاياه ونصائحه، وأن يـوفوا بـالعهود والمواثيق التي عقدوها معه.

ويجب الإلتفات إلى أنّ كلمة «عقود» هي صيغة جمع من «عقد» التي تعني في الأصل شد أطراف شيء معين ببعضها شداً محكماً، ومن هنا يسمّى شد طرفي الحبل أو شــد حــبلين ببعضهها «عقداً».

بعد ذلك تنتقل الآية من هذا المعنى المحسوس إلى المفهوم المعنوي فتسمّي كلّ عهد أو ميثاق عقداً، لكن بعض المفسّرين ـقالوا بأنّ كلمة «عقد» مفهوم أضيق من العهد، لأنّ كلمة العقد تطلق على العهود المحكمة إحكاماً كافياً، ولا تطلق على كل العهود، وإذا وردت في بعض الروايات أو في عبارات المفسّرين كلمتا العقد والعهد للدلالة على معنى واحد فذلك لا ينافي ما قلناه، لأنّ المقصود في هذه الروايات أو العبارات هو التّفسير الإجمالي لهاتين الكلمتين لا بيان جزئياتهما.

ونظراً لأنّ كلمة العقود هي صيغة جمع دخلت عليها الألف واللام للـدلالة على الإستغراق، والجملة التي وردت فيها هذه الكلمة جملة مطلقة أيضاً إطلاقاً تاماً، لذلك فإن الآية \_موضوع البحث \_ تعتبر دليلاً على وجوب الوفاء بجميع العهود التي تعقد بين أفراد البشر بعضهم مع البعض الآخر، أو تلك العهود التي تعقد مع الله سبحانه وتعالى عقداً محكماً.

وبذلك تشمل هذه الآية جميع العهود والمواثـيق الإلهـيّة والإنسـانية والإتـفاقيات السياسية والاقتصادية والاجتماعية. والتجارية، وعقود الزواج. وأمثال ذلك. ولها مفهوم واسع يطوي بين جنبيه جميع جوانب حياة الإنسان العقائدية والعملية، ويشمل العـهود الفطرية والتوحيدية وحتى العهود التي يعقدها الناس فيا بينهم على مختلف قضايا الحياة.

وجاء في تفسير «روح المعاني» عن «الراغب الإصفهاني» أنّ العقد ــ نظراً لطرفيه ينقسم إلى ثلاثة أنواع. فأحياناً يكون عقداً بين العبد وربّه، وطوراً بين الفرد ونفسه، وحيناً بين الفرد ونظائره من سائر أفراد البشر .

وطبيعي أن لكل من هذه الأنواع الثلاثة من العقود طرفين، وغاية الأمر أنّ الإنسان حين يتعاقد مع نفسه يفترض هذه النفس بمثابة الشخص النّاني، أو الطرف الآخر من العقد. وعلى أي حال، فإنّ مفهوم هذه الآية ـ لسعته ـ يشمل حتى تلك العقود والعهود التي يقيمها المسلمون مع غير المسلمين.

ہدئان

وهناك عدّة أمور في هذه الآية يجب الإنتباه إليها وهي: ٦\_ تعتبر هذه الآية من الآيات التي تستدل بها جميع كتب الفقه، في البحوث الخاصّة بالحقوق الإسلامية وتستخلص منها قاعدة فقهية مهمّة هي «أصالة اللزوم في العقود» أي إنّ كل عقد أو عهد يقام بين اثنين حول أشياء أو أعمال يكون لازم التنفيذ.

ويعتقد جمع من الباحثين أنَّ أنواع المعاملات والشركات والإتفاقيات الموجودة في عصرنا الحاضر، والتي لم يكن لها وجود في السابق، أو التي ستوجد بين العقلاء في المستقبل، والتي تقوم على أسس ومقاييس صحيحة ـ تدخل ضمن هذه القاعدة، حيث تؤكِّد هذه الآية صحتها جميعاً (وطبيعي أن الضوابط الكلية التي أقرّها الإسلام للعقود والعهود يجب أن تراعى في هذا المجال).

والاستدلال بهذه الآية كقاعدة فقهية ليس معناه أنّها لا تشمل العهود الإلهيّة المعقودة بين البشر وبين الله تعالى، أو القضايا الخاصّة بـالقيادة والزعـامة الإسـلامية التي أخـذ النّبيﷺ العهد والميثاق فيها من الأمّة، بل إنّ للآية مفهوماً واسعاً يشمل جميع هذه الأمور.

وتجدر الإشارة هنا إلى أن حقيقة العهد والميثاق ذات طرفين، ولزوم الوفاء بالعهد يبقى سارياً مادام لم يقم أحد من المتعاقدين بنقض العهد، ولو نقض أحد الطرفين العقد لم يكن الطرف النّاني عند ذلك ملزماً بالوفاء بالعهد إذ يخرج العهد بهذا النقض من حقيقة العهد والميثاق.

٢- إنّ قضية الوفاء بالعهد والميثاق التي تطرحها الآية \_ موضوع البحث \_ تعتبر واحداً من أهم مستلزمات الحياة الاجتماعية، إذ بدونها لا يتمّ أي نوع مـن التـعاون والتكـافل الاجتماعي، وإذا فقد نوع البشر هذه الخصلة فقدوا بذلك حياتهم الاجتماعية وآثارها أيضاً.

و لهذا تؤكد مصادر التشريع الإسلامي بشكل لا مثيل له \_على قضية الوفاء بالعهود التي قد تكون من القضايا النوادر التي تمتاز بهذا النوع من السعة والشمولية، لأنّ الوفاء لو انعدم بين ابناء المجتمع الواحد لظهرت الفوضى وعمّ الاضطراب فيه وزالت الثقة العـامّة، وزوال الثقة يعتبر من أكبر وأخطر الكوارث.

وقد ورد في نهج البلاغة من قول الإمام علي بن أبي طالب في لمالك الأشتر في ما يلي: «فإنّه ليس من فرائض الله شيء للناس أشدّ عليه اجتماعاً ـ مع تغرق أهوائهم وتشتت آرائهم ـ من تعظيم الوفاء بالعهود، وقد لزم ذلك المشركون فيما بينهم ـ دون المسلمين ـ لما استوبلوا من عواقب الغدر»<sup>(</sup>.

وجملة «لما استوبلوا من عواقب الغدر» معناها: لما نالهم من وبال من عواقب الغدر.

وينقل عن الإمام أميرالمؤمنين علي بن أبي طالبﷺ أنَّه قال: «إنَّ الله لا يقبل إلَّا العمل الصالح. ولا يقبل الله إلَّا الوفاء بالشروط والعهود»`.

ونقل عن النّبي ﷺ أنّه قال: «لا دين لمن لا عهد له»<sup>7</sup>.

۳]

والتأكيدات الشديدة هذه كلها تدل على أنَّ موضوع الوفاء بالعهد لا فرق في الالتزام به بين إنسان وإنسان آخر ـ سواء كان مسلماً أو غير مسلم ـ وهو ـ كما يصطلح عليه ـ يعتبر من حقوق الإنسان بصورة عامّة، وليس ـ فقط ـ من حقوق أنصار الدين الواحد.

وفي حديث عن الإمام الصّادقﷺ أنّه قال: «ثلاث لم يجعل الله عزَّ وجلّ لأحد فيهنّ رخصة: أداء الأمانة إلى البر والفاجر، والوفاء بالعهد للبر والفاجر، وبر الوالدين برين كانا أو فاجرين!»<sup>؟</sup> .

نقل عن الإمام عليﷺ بأنَّ العهد حتى لو كان بالإشارة يجب الوفاء به، وذلك في قوله: «إذا أومي أحد من المسلمين أو أشار إلى أحد من المشركين، فنزل على ذلك فهو في أمان»<sup>°</sup> .

وبعد أن تطرقت الآية إلى حكم الوفاء بالعهد والميثاق ـ سواء كان إلهياً أو إنسانياً محضاً ـ أردفت ببيان مجموعة أخرى من الأحكام الإسلامية، كان الأوّل منها حلية لحوم بعض الحيوانات. فبيّنت أنّ المواشي واجنّتها تحل لحومهها على المسلمين، حـيث تـقول الآيـة: وأحلب لكم بهيمة الألحام) وكلمة «الأنعام» صيغة جمع من «نِعم» وتسعني الإبـل والبـقر والأغنام<sup>7</sup>.

<sup>1</sup>. نهيج البلاغة، الرسالة ٥٣.
<sup>1</sup>. نهيج البلاغة، الرسالة ٥٣.
<sup>1</sup>. يحارالانوار، ج ٦٩، ص ١٩٨.
<sup>2</sup>. أصول الكافي، ج ٢، ص ١٩٢.
<sup>3</sup>. أصول الكافي، ج ٢، ص ١٦٢.
<sup>1</sup>. مستدرك الوسائل، ج ١١، ص ٤٥ و ٤٦.
<sup>1</sup>. إذا جاءت كلمة «نعم» مفردة فهي تعني الإبل، وإذا جاءت جمعاً فتعني الأنواع الثلاثة، مفردات الراغب مادة (نعم).

أمًا كلمة «بهيمة» فهي مشتقة من المصدر «بهمة» على وزن «تهمة» وتعني في الأصل الحجر الصلب، ويقال لكل ما يعسر دركه «مبهماً» وجميع الحيوانات التي لا تمتلك القدرة على النطق تسمى «بهيمة» لأنّ أصواتها تكون مبهمة للبشر، وقد جرت العادة على إطلاق كلمة «بهيمة» على المواشي من الحيوانات فقط، فأصبحت لا تشمل الحيوانات الوحشية والطيور.

ومن جانب آخر فإن جنين المواشي يطلق عليه اسم «بهيمة» لأنَّه يكون مبهماً نوعاً ما.

وعلى الإساس المذكور فإنَّ حكم حلية **فبيميعة التسام »** يشمل إمَّا جميع المواشي ما عدا التي استثنتها الآية فيا بعد، أو تكون الجملة بمعنى أجنّة الحيوانات من ذوات اللـحم الحلال (تلك الأجنّة التي اكتمل نموها وهي في بـطن أمّـها، وكـسى جـلدها بـالشعر أو الصوف)<sup>(</sup> .

ولما كان حكم حلية حيوانات كالإبل والبقر والأغنام قد تبيّن للناس قبل هذه الآية، لذلك من المحتمل أن تكون الآية ـ موضوع البحث ـ إشارة إلى حلية أجنّة هذه الحيوانات.

والظاهر من الآية أنّها تشمل معنىً واسعاً. أي تبيّن حلية هذه الحيوانات بالإضافة إلى حلية لحوم أجنتها أيضاً. ومع أنّ هذا الحكم كان قد توضح في السابق إلّا أنّه جاء مكرراً في هذه الآية كمقدمة للإستثناءات الواردة فيها.

ويتبيَّن لنا ممّا تقدم أن علاقة الجملة الأخيرة وحكمها بالأصل الكلي الذي هو لزوم الوفاء بالعهد ـ هي التأكيد على كون الأحكام الإلهيَّة نوعاً من العهد بين الله وعباده \_ حيث تعتبر حلية لحوم بعض الحيوانات وحرمة لحوم البعض الآخر منها قسماً من تلك الأحكام.

وفي الختام تبيَّن الآية موردين تستثنيهما من حكم حلية لحوم المواشي، وأحد هذين الموردين هو اللحوم التي سيتم بيان حرمتها فيم بعد، حيث تقول الآية: ﴿لِأَها يُتلَى عليكُم﴾ والمورد الثّاني هو أن يكون الإنسان في حالة إحرام للحج أو العمرة، حيث يحرم عليه الصيد في هذه الحالة، فتقول الآية: ﴿قيرهحلّي للصيد ولنتم حرم ﴾ `.

<sup>1</sup> لو قلنا: إنّ كلمة وبهيمة» تعني الحيوانات وحدها دون الأجنّة، لكانت إضافة كلمة «بهيمة» إلى كلمة «أنعام» إضافة بيانية، أمّا إذا قلنا: إنّها تعني الأجنّة أيضاً، تكون هذه الإضافة «لامية».
<sup>7</sup> طبيعي أن جملة ﴿إلا ما يتلى عليكم﴾ هي جملة إستثنائية، وإن جملة دغير محلي الصيد» هي حال من ضمير «كم» وتكون نتيجة للإستثناء بحسب المعنى.

۳]

÷

وفي آخر الآية يأتي التأكيد على أنَّ الله إذا أراد شيئاً أو حكماً انجزه أو أصدره، لأنّه عالم بكل شيء، وهو مالك الأشياء كلها، وإذا رأى أن صدور حكم تكون فيه مصلحة عباده وتقتضي الحكة صدوره، أصدر هذا الحكم وشرعه، حيث تقول الآية في هذا المجال: ﴿لِنْ الله يحكم ها يريد﴾.

ROCS

يَتَأَبُّهُا ٱلَّذِينَ المَنُوا لَاتَحِلُّوا شَعَنَبِرَ اللَّهِ وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامَ وَلَا الْحَدَى وَ لَا ٱلْقَلَتَبِدَ وَلَا يَآمِينَ ٱلْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْنَعُونَ فَضَلَامِن تَبَيِمْ وَرِضُوَنَأُو إِذَا حَلَلْمُ فَأَصْطَادُوا وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُوصَتُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِوَ ٱلنَّقُوى وَلَائَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِشْرِوَ ٱلْعُدَوَنِ وَٱتَقُوا اللَّهُ إِنَّ

## الأفسير

# ثمانية امتام في آية وامدة:

لقد بيّنت هذه الآية عدداً من الأحكام الإلهيّة الإسلامية المهمّة، وهي من الأحكـام الأواخر التي نزلت على النّبيﷺ وكلها أو أغلبها تتعلق بحج بيت الله، وهي على الوجــه التالي:

1- الطلب من المؤمنين بعدم انتهاك شعائر الله، ونهيهم عن المساس بحرمة هذه الشعائر المقدسة، كما تقول الآية الكريمة: في أيسها للذيسن آهمنوا لا تحلول شحائر للله...> واختلف المفسّرون حول المراد بكلمة «الشعائر» الواردة هنا، وبالنظر إلى الأجزاء الأخرى من هذه الآية، وإلى السنة التي نزلت فيها وهي السنة العاشرة للهجرة التي أدّى فيها النّهييَيَا آخر حجّة إلى مكّة المكرمة هي حجّة الوداع، يتّضح أنّ المراد بهذه الكلمة مناسك الحبح التي كلّف المسلمون باحترامها كلّها، ويؤكّد هذا الرأي مجيء كلمة «الشعائر» في القرآن الكريم مقترنة بالحديث عن مناسك الحج داغاً .

البقرة، ١٥٨؛ الحج، ٣٢ و٣٦.

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٤٠٩ | ۴] |
|--------------------------------------|----|
|--------------------------------------|----|

٢\_ دعت الآية إلى احترام الأشهر الحرم وهي شهور من السنة القمرية، كما نهت عــن الدخول في حرب في هذه الشهور، حيث قالت: ﴿ولا للشهر للحرلم...﴾.

٣- حرمت الآية المساس بالقرابين المخصصة للذبح في شعائر الحج، سواء ما كان منها ذا علامة وهو المسمّى بـ «الهدي»<sup>1</sup> أو تلك الخالية من العاملات والتي تسمّى بـ «القلائد»<sup>1</sup> أي نهت عن ذبحها وأكل لحومها حتى تصل إلى محل القربان للحج و تذبح فيه، فقالت الآية: فولا الهدي ولا القلائد ﴾.

٤- أوجبت الآية توفير الحرية التامّة لحجاج بيت الله الحرام أثناء موسم الحج، الذي تزول خلاله كل الفوارق القبلية والعرقية واللغوية والطبقية، ونهت عن مضايقة المتوجهين إلى زيارة بيت الله الحرام ابتغاء لمرضاته، أو حتى الذين توجهوا إلى هذه الزيارة وهم يحملون معهم أهدافاً أخرى كالتجارة والكسب الحلال لا فرق فيهم بين صديق أو غريم، فما داموا كلهم مسلمين وقصدهم زيارة بيت الله، فهم يتمتعون بالحصانة كما الآية داموا الآية الحرام التيفون قضلا من رتبهم ورضولا إلى هذه الزيارة وهم الحريم. الذي توجهوا إلى هذه الزيارة وهم الحريم الذين توجهوا إلى هذه الزيارة وهم الله زيارة بيت الله الحرام ابتغاء لمرضاته، أو حتى الذين توجهوا إلى هذه الزيارة وهم الله زيارة وهم الله زيارة بيت الله الحرام ابتغاء لمرضاته، أو حتى الذين توجهوا إلى هذه الزيارة وهم الله زيارة وهم الموان معهم أهدافاً أخرى كالتجارة والكسب الحلال لا فرق فيهم بين صديق أو غريم، فما داموا كلهم مسلمين وقصدهم زيارة بيت الله، فهم يتمتعون بالحصانة كما تسقول الآية الكرية: وولا آمين لليسه للحرام يبتغون قضلا من رتبهم ورضولاا كما الحمانة الحرام الآية الكرية الكرين الموانا أبر الحمانة المرام الموانة المرام الموانة كما تسم الحرام الأية داموا كلهم مسلمين وقصدهم زيارة بيت الله، فهم يتمتعون بالحصانة كما تسقول الآية الكرية: وولا آمين للهم مسلمين الحرام يبتغون قضلا من رتبهم ورضولا كما الموانية الموانية كما تسقول الآية الكرية: وولا آمين لليسا الحرام يبتغون قضلا من رتبهم ورضولا إلى الموانية الموانية بنهم الموانية الموانية

يعتقد بعض المفسّرين والفقهاء أنّ الجملة القرآنية المـذكورة أعـلاه ذات مـعنى عـام وتشمل غير المسلمين، أي المشركين أيضاً إن هم جاءوا لزيارة بيت الله الحـرام يجب أن يتعرضوا للمضايقة من قبل المسلمين.

ولكن نظراً لنزول آية تحريم دخول المشركين إلى المسجد الحرام في سورة التـوبة التي نزلت في العام التاسع للهجرة، ونزول سورة المائدة في أواخر عمر النّبي الكريم العام العاشر للهجرة وهي سورة لم يطرأ النسخ على أيّ من الأحكام الواردة فيها ـ بحسب روايات الطائفتين الشيعة والسنّة ـ لذلك يستبعد أن يكون هذا التّفسير صحيحاً، والحق أنّ الحكم المذكور خاص بالمسلمين وحدهم.

٥\_ لقد خصصت هذه الآية حكم حرمة الصيد بوقت الإحرام فقط، وأعلنت أن الخروج
 من حالة الإحرام إيذان بجواز الصيد للمسلمين \_ حيث تقول الآية الكرية: فوإذا صللتم
 فاصطادوا ﴾.

د. والهدى» جمع «هدية» وهو يعني هنا المواشي التي تهدى لتكون قرابين إلى بيت الله الحرام.
 ٢. «القلائد» جمع «قلادة» وهي الشيء الذي يوضع حول رقبة الإنسان أو الحيوان، وتعني هنا المواشي التي تعلم بالقلائد لذبحها في مراسم الحج.

٢\_منعت هذه الآية الكريمة المسلمين من مضايقة أولئك النفر من المسلمين الذين كانوا قبل إسلامهم يضايقون المسلمين الأوائل في زيارة بسيت الله الحسرام ويسنعونهم من أداء مناسك الحج، وكان هذا في واقعة الحديبية، فمنع المسلمون من تجديد الأحقاد ومنضايقة أولئك النفر في زمن الحج بعد أن أسلموا وقبلوا الإسلام لهم ديناً، تقول الآية الكريمة: ﴿ولا يجرمتُكم شئنان قوم إن صدوكم من الهسجد الحرلم أن تعتدوله `.

ومع أنَّ هذا الحكم قد نزل في مجال زيارة بيت الله الحرام، لكنه ـ في الحقيقة ـ يعد حكماً عاماً، وقانوناً كلياً يدعو المسلمين إلى نبذ «الحقد» وعدم إحسياء الأحـداث السـابقة في أذهانهم بهدف الإنتقام من مسببيها.

ولماً كانت خصلة الحقد إحدى عناصر ظهور وبروز النفاق والفرقة لدى المحــنـمعات يتّضح لنا \_منذ ذلك \_جلياً أهميّة هذا الحكم الإسلامي في التصدي والوقوف بوجه استعار نار النفاق بين المسلمين وبالأخص في زمن كان نبي الإسلامﷺ يوشك على وداع المسلمين والرحيل عنهم.

٧- تؤكّد الآية \_جرياً على سياق البحث الذي تناولته وبهدف إكباله \_على أنّ المسلمين بدلاً من أن يتحدوا للإنتقام من خصومهم السابقين الذيـن أسـلموا \_ وأصـبحوا بحكـم إسلامهم أصدقاء \_ عليهم جميعاً أن يتحدوا في سبيل فعل الخيرات والتزام التقوى، وأن لا يتعاونوا \_ في سبيل ولا ملى للبروالتقوى ولا تعاونوا حلى يتعاونوا حلى البروان في سبيل وللحدوا في سبيل ولا ملى البروان والترام التقوى ولا تعاونوا حلى البروا ملى البروان في سبيل ولا ملى البروان والترام التقوى ولا تعاونوا حلى البروا ملى البروان لا إسلامهم أصدقاء \_ عليهم جيعاً أن يتحدوا في سبيل فعل الخيرات والتزام التقوى، وأن لا يتعاونوا \_ في سبيل ولا البروالتقوى ولا تعاونوا حلى البروان التربية والترام التقوى ولا تعاونوا حلى البروانية والتربية من البروان يتعاونوا حلى البروان التربية ما النوان التربية بنوان الملي والنه المليم والنه والعدوان تقول الآية: ﴿وتعاونوا على البروانتقوى ولا تعاونوا حلى البروانية والتربية والنه والعدوان تقول الآية إلى النوا ملى البروانية والتقوى ولا تعاونوا حلى البروانية والنه والعدوان المليم والعدوان تقول الآية إلى النوا ملى البروانية والتقوى ولا تقول الآية إلى والترام البروانية والتقوى ولا تعاونوا حلى الإليم والعدوان الزية والتربية والمان البروانية والنه والعدوان تقول الآية إلى البرونية المليم والتقوى ولا تعاونوا حلى البروانية والنه واليه والمانة والتقوى ولا تعاونوا حلى البروانية والتقوى ولا تعاونوا حلى الإليم والعدوان والي والنه والعدوان واليه والنه والنه والعدوان والي والنه والنه والنه والنه والعدوان واليه والعدوان واليه والنه واله والنه واله والنه والنه

٨- ولكي تعزز الآية الأحكام السابقة وتؤكّدها تدعو المسلمين في الخــتام إلى اتّـباع التقوى وتجنّب معصية الله، محذره من عذاب الله الشديد، فتقول: ﴿ولتقوا الله لِنّ الله قديد المقابه».

ہدت

### التعاون في أعمال المُير:

إنَّ الدعوة إلى التعاون التي تؤكَّد عليها الآية الكريمة تعتبر مبدءاً إسلامياً عاماً، تدخل

<sup>1.</sup> تفيد أقوال أهل اللغة والتُفسير أنَّ كلمة وجرم، تعني في الأصل قطع النمار أو قطفها من الأغـصان قـبل الأوان، وتطلق ـ أيضاً على كل عمل مكروه، كما تطلق على الآخرين بالقيام بعمل غير محبوب ـ وهنا فإنَّ عبارة ﴿لا يجرمنكم﴾ تعني لا يحملنكم على القيام بعمل غير صائب.

٢

في إطاره جميع المجالات الاجتماعية والأخلاقية والسياسية والحقوقية وغيرها، وقد أوجبت هذه الدعوة على المسلمين التعاون في أعمال الخير، كما منعتهم ونهتهم عن التعاون في أعمال الشرّ والإثم اللّذين يدخل في إطارهما الظلم والاستبداد والجور بكل أصنافها.

ويأتي هذا المبدأ الإسلامي تماماً على نقيض مبدأ ساد في العصر الجاهلي، وما زال يطبق حتى في عصرنا الحاضر، وهو المبدأ القائل: «أنصر أخاك ظالماً أو مظلوماً»، وكان في العصر الجاهلي إذا غزت جماعة من إحدى القبائل جماعة من قبيلة أخرى، هبّ أفراد القبيلة الغازية لمؤازرة الغازين بغض النظر عمّ إذا كان الغزو لغرض عادل أو ظالم، ونرى في وقتنا الحاضر \_ أيضاً \_ آثار هذا المبدأ الجماهلي في العملاقات الدولية، ويمالذات لدى الدول المتحالفة حين تهب في الغالب لحماية بعضها البعض، والتضامن والتعاون معاً حيال القضايا الدولية دون رعاية لمبدأ العدالة ودون تمييز بين الظالم والمظلوم، لقد ألغى الإسلام هذا المبدأ المولية ودعا المسلمين إلى التعاون في أعمال الخير والمشاريع النافعة والبناءة فقط، ونهى عن التعاون في الظلم والعدوان.

والطريق في هذا المجال هو مجيء كلمتي «البر» و«التقوى» معاً وعلى التوالي في الآية، حيث إنّ الكلمة الأولى تحمل طابعاً إيجابياً وتشير الى الأعمال النافعة، والثانية لها طابع النهي والمنع وتشير إلى الإمتناع عن الأعمال المنكرة \_وعلى هذا الأساس \_أيضاً \_فمانً التعاون والتآزر يجب أن يتمّ سواء في الدّعوة إلى عمل الخير، أو في مكافحة الأعمال المنكرة.

وقد استخدم الفقه الإسلامي هذا القانون في القضايا الحقوقية، حيث حرّم قسماً من المعاملات والعقود التجارية التي فيها طابع الإعمانة عملى المحاصي أو الممنكرات، كمبيع الأعناب إلى مصانع الخمور أو بيع السلاح إلى أعداء الإسلام وأعداء الحق والعمدالة، أو تأجير محل للإكتساب لتمارس فيه المعاملات غير الشرعية والأعمال المنكرة (وبديهي أن لهذه الأحكام شروطاً تناولتها كتب الفقه الإسلامي بالتوضيح).

إنّ إحياء هذا المبدأ لدى المجتمعات الإسـلامية، وتـعاون المسـلمين في أعـمال الخـير والمشاريع النافعة البناءة دون الاهتمام بالعلاقات الشخصية والعرقية والنسبية، والإمتناع عن تقديم أي نوع من التعاون إلى الأفراد الذين يمارسون الظلم والعدوان، بغض النظر عن تبعية أو انتمائية الفئة الظالمة، كل ذلك من شأنه أن يزيل الكثير من النواقص الاجتماعية.

تفسير التبيان، ج ١، ص ٢١٦؛ وتفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٢٠٠.

أمّا في العلاقات الدولية، فلو امتنعت دول العالم عن التعاون مع كل دولة معتدية \_أيّاً كانت \_ لقضي بذلك على جذور العدوان والاستعمار والاستغلال في العالم، ولكمن حين ينقلب الوضع فتتعاون الدول مع المعتدين والظالمين بحجّة أنّ مصالحهم الدوليسة تسقتضي ذلك، فلا يمكن توقع الخير أبداً من وضع كالذي يسود العالم اليوم.

لقد تناولت الأحاديث والروايات الإسلامية هذه القضية بتأكيد كبير، ونورد\_هنا \_ بعضاً منها على سبيل المثال لا الحصر.

ا ـ نقل عن النّبي محمّد ﷺ في هذا المجال قوله: «إذا كان يوم القيامة نادى مناد: أين الظلمة وأعوان الظلمة وأشباه الظلمة حتى من برىء لهم قلما ولاق لهم دواة؟ قال: فسيجتمعون فسي تابوت من حديد ثمّ يرمى بهم في جهنّم» `.

٣- نقل عن صفوان الجمال، وهو أحد أنصار الإمام السابع موسى بن جعفر الكاظم، المائة ، بأنّد تشرف بلقاء الإمام الله فقال له الكاظم الله : يا صفوان كل شيء منك حسن جميل ما خلا شيئاً واحداً.

د. وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ١٣١.
 ٢. المصدر السابق.
 ٣. المصدر السابق.

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلذَّمُ وَلَحَمُ ٱلْحِنزِيرِ وَمَآ أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَ ٱلْمَوْقُودَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَآ أَكَلُ ٱلسَّبُعُ لِلَامَاذَكَيْنُمُ وَمَاذُبِحَ عَلَى ٱلنُصُبِ وَآَن تَسَنَقَسِمُواْ بِٱلْآزَ لَئِي ذَلِكُمْ فِسَقٌ ٱلْيَوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِبِنِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمُ وَٱحْشَوْنُ الْيَوَمَ ٱكْمَا تَكَلُمُ فِيتَقُ ٱلْيَوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِبِنِكُمْ لَكُمُ أَيْ اللَّهُ عَنْشَ وَالْمَا مَدَينَ أَعْدَ اللَّهُ عَمَى وَاللَّهُ مَعْتَقُ الْيَوْمَ يَبِسَ اللَّذِينَ وَكَمُ ٱلْآلَا لَهُ عَنْهُمُ وَاحْشَوْنُ الْيَوْمَ ٱكْمَا تَكَمُ فِيتَقُ الْيَوْمَ يَبِسَ الَذِينَ كَفَرُواْ مِن دِبِنَكُمْ وَكَمُ أَيْ يَعْشَى وَاحْشَوْنُ الْيَوْمَا تَعْمَلُهُ مُواللَّهُ وَلَيْ مَعْتَى لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَ يَنْكُمُ اللَّهُ عَنْهُ وَاحْشَوْنُ الْيَوْمَ الْعَالَقَوْنُ الْيَوْمَ الْمَائِكُمُ وَيَتَعْمَ وَالْعَالَ

# التغسير

لقد تمّت الإشارة في بداية السورة إلى الحلال من لحوم المواشي، وورد ـ أيضاً ـ أنّ هناك استثناءات تحرم فيها لحوم المواشي، حيث ذكرتها الآية الأخيرة ـ موضوع البحث ـ في أحد عشر مورداً تكرر ذكر بعضها في آيات قرآنية أخرىٰ على سبيل التأكيد. والمحرمات التي وردت في هذه الآية، (حرضت عليكم) بحسب الترتيب الذي جـاءت عليه كما يلي: **أوّلاً: (الميتة**) ثالثاً: (ولهم للخنزير). ثالثاً: (ولهم للخنزير). الجاهليّون، (وها لهل لغير الله به) وقد تحدثنا عن هذه اللحوم الأربعة الحـرمة في الجـزء الأوّل من تفسيرنا هذا. خامساً: الحيوانات التي الماء كان الخنق بسبب الفخ الذي تقع فـيه أو بـواسطة خامساً: الحيوانات التي ماء كان الخنق بسبب الفخ الذي تقع فـيه أو بـواسطة خامساً: الحيوانات التي عدم الماء كان الخنق بسبب الفخ الذي تقع فـيه أو بـواسطة أشارت الآية إلى هذا النوع باسم ﴿وللمنخنقة﴾. وورد في بعض الروايات أنَّ المجوس كان من عادتهم أن يخنقوا الحيوانات التي يريدون أكلها، ولهذا يمكن أن تشملهم الآية أيضاً<sup>(</sup>.

**سادساً: الح**يوانات التي تموت نتيجة تعرضها للضرب والتعذيب، أو التي تموت عــن مرض وسمِّيت في الآية بــ**﴿وللموقوذة﴾** <sup>ت</sup>ـ

ونقل القرطبي في تفسيره أن عرب الجاهلية اعتادوا على ضرب بعض الحيوانات حتى الموت إكراماً لأصنامهم وتقرباً لها.<sup>7</sup>

**سابعاً:** الحيوان الذي يموت نتيجة السقوط من مكان مرتفع، وقد سمي هذا النـوع في الآية بـ **(والمتردية)**.

**ثامناً**؛ الحيوان الذي يموت جراء نطحه من قبل حيوان آخر، وقد سمت الآية هذا النوع من الحيوانات بـ **(والنطيحة)**.

**تاسعاً،** الحيوان الذي يقتل نتيجة هجوم حيوان متوحش عليه، وسمي هذا النـوع في الآية بـ **ووما أك**ل للسبع).

وقد يكون جزءاً من فلسفة تحريم هذه الأنواع من الحيوانات. هو عدم نزفها المقدار الكافي من الدم لدى الموت أو القتل. لأنّه ما لم تقطع عروق رقابها لا تنزف الدم بمقدار كاف. ولما كان الدم محيطاً مناسباً جداً نمو مختلف أنواع الجراثيم، وبما أنّه يستفسخ حسين يمسوت الحيوان قبل الأجزاء الأخرى من الجسد. لذلك يتسمم لحم الحيوان ولا يمكن أن يعد هذا اللحم من اللحوم السليمة. وغالباً ما يحصل هذا التسمم عندما يموت الحيوان على أثر مرض أو من جراء التعذيب أو نتيجة تعرضه لملاحقة حيوان متوحش آخر.

من جانب آخر فإنّ الشرط المعنوي للذبح لا يتحقق في أي نوع من تلك الحيوانات، أي شرط ذكر اسم الله وتوجيه الحيوان صوب القبلة لدى الذبح.

لقد ذكرت الآية شرطاً واحداً لو تحقق لأصبحت لحوم الحيوانات المذكورة حــلالًا،

وسائل الشيعة، بع ١٦، ص ٢٧٣.

٢. «الموقودة» من مادة «وقدًا يعني المضروبة بعنف حتى الموت.

٢. تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٤٨.

۳[

وهذا الشرط هو أن يذبح الحيوان قبل موته وفق الآداب والتقاليد الإسلامية، ليخرج الدم منه بالقدر الكافي فيحل بذلك لحمه، ولذلك جاءت عبارة ﴿لاَها ذكيتُم ﴾ بعد موارد التحريم مباشرة.

ويرى بعض المفسّرين أنَّ هذا الاستثناء يخص القسم الأخير فقط، أي ذلك الذي جاء تحت عنوان: **﴿وها أكل للسبع**﴾ لكن أغلب المفسّرين يرون أنَّ الاستثناء يشسمل جمسيع الأنواع المذكورة، والنظرية الأخيرة أقرب للحقيقة من غيرها.

وهنا قد يسأل البعض: لماذا لم تدخل جميع أنواع الحيوانات المحرمة في الآية في إطار «الميتة» التي ذكرت كأوّل نوع من المحرمات الأحد عشر في الآية، أليست الميتة في مفهومها تعنى كل الأنواع المذكورة؟

والجواب هو: إنَّ الميتة لها معان واسعة من حيث المفهوم الفقهي الشرعي، فكل حيوان لم يذبح وفق الطريقة الشرعية يدخل في إطار مفهوم الميتة، أمَّا المعنى اللغوي للمينة فيشمل -فقط \_الحيوان الذي يموت بصورة طبيعية. ولهذا السبب فإن الأنواع المذكورة في الآية -غير الميتة \_لا تدخل من الناحية اللغوية ضمن مفهوم الميتة، وهي محتاجة إلى البيان والتوضيح.

**عـاشراً،** كان الوثنيون في العصر الجاهلي ينصبون صخوراً حول الكـعبة ليست عـلى أشكال أو هيئات معينة، وكانوا يسمون هذه الصخور بـ«النصب» حـيث كـانوا يـذبحون قرابينهم أمامها ويمسحون الصخور تلك بدم القربان.

والفرق بين النصب والأصنام هو أنّ النصب ليست لها أشكال وصور بخلاف الأصنام، وقد حرم الإسلام لحوم القرابين التي كانت تذبح على تلك النصب، فجاء حكم التحريم في الآية بقوله تعالى: **﴿وها ذُبِح على النّصب﴾**.

وواضح أنّ تحريم هذا النوع من اللحوم إنّما يحمل طابعاً معنوياً وليس مادياً، وفي الحقيقة فإنّ هذا النوع يعتبر من تلك القرابين التي تدخل ضمن مدلول العبارة القرآنية: **﴿وما لَهل** ل**شيرالله به)** وقد ذكر تشخيصاً في الآية بسبب رواجه لدى عرب الجاهلية.

**أحد عشر، وهناك نوع آخر من اللحوم المحرمة، وهو اللحوم التي تذبح وتوزع بطريقة** القهار، وتوضيح ذلك هو أنّ عشرة من الأشخاص يتراهنون فيا بينهم فيشترون حيواناً ويذبحونه، ثمّ يأتون بعشرة سهام كتب على سبعة منها عبارة «فائز»، وعلى الثلاثة الأخرى كتبت عبارة «خاسر»، فتوضع في كيس وتسحب واحدة واحدة باسم كل من الأشخاص

العشرة على طريقة الإقتراع، فالأشخاص الذين تخرج النبال السـبعة الفـائزة بـاسمائهم يأخذون قسماً من اللحم دون أن يدفعوا ثمناً لما أخذوه من اللحم. أمّا الأشخاص الثلاثة الآخرون الذين تخرج النبال الخاسرة بأسمائهم فيتحملون ثمن الحيوان بالتساوي. فيدفع كلّ واحد منهم ثلث قيمة الحيوان دون أن يناله شيء من لحمه.

وقد سمى الجاهليون هذه النبال بـ «الأزلام» وهي صيغة جمع من «زلم» وقد حرم الإسلام هذا النوع من اللحوم، لا بمعنى وجود تأصل الحرمة في اللحم، بل لأنّ الحيوان كان يذبح في عمل هو أشبه بالقهار، فروأن تستقيموا بالأزلام» ويجب القول هنا أن تحريم القهار وأمثاله لا ينحصر في اللحوم فقط، بل إن القهار محرم في كل شيء وبأيّ صورة كان.

ولكي تؤكَّد الآية موضوع التحريم وتشدد على حرمة تلك الأنواع من اللحوم تقول في الختام: ﴿ذلكم فسق﴾. \

### الإعتدال في تناول اللموم:

إنّ الذي نستنتجه من البحث المار الذكر ومن المصادر الإسـلامية الأخـرى، هـو أنّ الإسلام اتّبع في قضية تناول اللحوم أسلوباً معتدلاً تمام الإعتدال جرياً على طريقته الخاصّة في أحكامه الأخرى.

ويختلف أسلوبه هذا اختلافاً كبيراً مع ما سار عليه الجاهليون في أكل لحــم النـصب والميتة والدم وأشباه ذلك، وما يسير عليه الكثير من الغربيين في الوقت الحاضر في أكل حتى الديدان والسلاحف والضفادع وغيرها.

ويختلف مع الطريقة التي سار عليها الهنود في تحريم كل أنواع اللحوم على أنفسهم. فقد أباح الإسلام لحوم الحيوانات التي تتغذي على الأشــياء الطـاهرة التي لا تــعافها

النفس البشرية، وألغى الأساليب التي فيها طابع الإفراط أو التفريط.

وقد عيَّن الإسلام شروطاً أبان من خلالها أنواع اللحوم التي يحلّ للإنسان الإســتفادة منها، وهي:

<sup>1.</sup> بالرغم من أنَّ «ذلكم»، اشارة لمغرد، إلَّا أنَّه لمَّا كان يحتوي على ضمير الجمع، وقد فرض المجموع بمثابة ا الشيء الواحد، فلا اشكال في هذا الاستعمال.

٢

١- لحوم الحيوانات التي تقتات على الأعشاب، أمّا الحيوانات التي تقتات على اللحوم فهي غالباً ما تأكل لحوم حيوانات ميتة أو موبوءة، وبذلك قد تكون سبباً في نقل أنـواع الأمراض لدى تناول لحومها، بينما الحيوانات التي تأكل العشب يكون غـذاؤهـا سـليماً وخالياً من الأمراض.

وقد تقدم أيضاً في تفسير الآية ٧٢ من سورة البقرة بأنّ الحيوانات تورث صفاتها عن طريق لحومها أيضاً. فمن يأكل لحم حيوان مستوحش يسرث صسفات الوحش كمالقسوة والعنف، وبناء على هذا الدليل \_أيضاً \_ حرمت لحوم الحيوانات الجلّالة، وهي الني تأكل فضلات غيرها من الحيوانات.

٣- أن لا تكون الحيوانات التي ينتفع من لحمها كريهة للنفس الإنسانية.
٣- أن لا يترك لحم الحيوان أثراً سيئاً أو ضاراً على جسم أو نفس الإنسان.

٤- لقد حرمت الحيوانات التي تذبح في طريق الشرك في سبيل الأصنام، وأمثال ذلك لما فيها من نجاسة معنوية.

٥- لقد بيّن الإسلام أحكاماً خاصّة لطريقة ذبح الحيوانات لكل واحد منها ـبدوره ـ الأثر الصحى والأخلاقي على الإنسان.

بعد أنَّ بيَّنت الآية الأحكام التي مرّ ذكرها أوردت جملتين تحتويان معنى عميقاً؛ الأولى منها تقول: ولليوم ينس للذين كفروا من دينكم فلا تخشوهم واخشون. والتّانية هي: ولليوم لكملت لكم دينكم ولتحمت عليكم نعمتي ورضيت لكم للإسلام ديناً.

#### ہدت

# متى أكمل الله الدين للمسلمين؟

إنَّ أهمَّ بحث تطرحه هاتان الفقرتان القرآنيتان يتركز في كنهه وحقيقته كلمة «اليسوم» الواردة فيهما.

فأيّ يوم يا ترى هو ذلك «اليوم» الذي اجتمعت فيه هذه الأحداث الأربعة المصيرية، وهي يأس الكفّار، وإكمال الدين، وإتمام النعمة. وقبول الله لدين الإسلام ديناً ختامياً لكل البشرية؟

لقد قال المفسّرون الكثير في هذا الجمال، وممّا لا شك فيه ولا ريب أن يوماً عظيماً في

سورة المائدة / الآية ٣

[ع تاريخ حياة النَّبِي ﷺ \_كهذا اليوم \_لا يمكن أن يكون يوماً عادياً كسائر الأيَّام. ولو قلنا بأنَّه يوم عادي لما بتي مبرر لإضفاء مثل هذه الأهمّية العظيمة عليه كما ورد في الآية. وقيل أنَّ بعضاً من اليهود والنصاري قالوا في شأن هذا اليوم بأنَّه لو كان قد ورد في كتبهم

مثله لإتخذوه عيداً لأنفسمهم ولاهتموا به اهتاماً عظيماً ل

ولنبحث الآن في القرائن والدلائل وفي تاريخ نزول هذه الآية وتاريخ حياة النّسي يَهْيَهُ والروايات المختلفة المستفادة من مصادر إسلامية عديدة، لنرى أي يوم هــو هــذا اليــوم العظيم؟

ترى هل هو اليوم الذي أنزل فيه الله الأحكام المذكورة في نفس الآية والخاصّة بالحلال والحرام من اللحوم؟

بديهي أنَّه ليس ذلك لأنَّ نزول هذه الأحكام لا يوجب إعطاء تلك الأهمِّية العظيمة. ولا يمكن أن يكون سبباً لإكمال الدين، لاُنُّها لم تكن آخر الأحكام التي نزلت على النَّبي عِنْهُ ، والدليل على هذا القول ما نراء من أحكام تلت الأحكام السابقة في نزولها. كما لا يمكمن القول بأن الأحكام المذكورة هي السبب في يأس الكفَّار، بل إنَّ ما يثير اليأس لدى الكفَّار هو إيجاد دعامة راسخة قوية لمستقبل الإسلام، وبعبارة أخرى فإنَّ نزول أحكام الحملال والحرام من اللحوم لا يترك أثراً في نفوس الكفَّار، فماذا يضير هم لو كان بعض اللحوم حلالاً وبعضها الآخر حراماً؟!

سؤال: فهل المراد من ذلك «اليوم» هو يوم عرفة من حجّة الوداع. آخر حجّة قام بها النَّبِي بَيْكَ (كما احتمله بعض المفسَّرين)؟

الجواب، وجواب هذا السؤال هو النبي أيضاً، لأنَّ الدلائل المذكورة لا تتطابق مع هذا التَّفسير، حيث لم تقع أيِّ حادثة مهمَّة في مثل ذلك اليوم لتكون سبباً ليأس الكفَّار ولو كان المراد هو حشود المسلمين الذين شاركوا النَّبِيﷺ في يوم عرفة. فقد كانت هذه الحشمود تحيط بالنَّبِي بَيْنِي في مكَّة قبل هذا اليوم أيضاً، ولو كان المقصود هو نزول الأحكام المذكورة في ذلك اليوم. فلم تكن الأحكام تلك شيئاً مهمّاً مخيفاً بالنسبة للكفّار.

ثمّ هل المقصود بذلك «اليوم» هو يوم فتح مكّة (كما احتمله البعض)؟ ومن المعلوم أنَّ سورة المائدة نزلت بعد فترة طويلة من فتح مكَّة!

تفسير المنار، ج ٦، ص ١٥٥.

أو أنَّ المراد هو يوم نزول آيات سورة البراءة. ولكنها نزلت قبل فترة طويلة من سورة المائدة.

والأعجب من كل ما ذكر هو قول البعض بأن هذا اليوم هو يوم ظهور الإسلام وبعثة النَّبِيﷺ مع أن هذين الحدثين لا علاقة زمنية بينهما وبين يوم نزول هذه الآية مطلقاً وبينهما فارق زمني بعيد جداً.

وهكذا يتّضح لنا أنّ أيّاً من الاحتمالات الستة المذكورة لا تتلاءم مع محـتوى الآيـة موضوع البحث.

ويبق لدينا احتمال أخير ذكره جميع مفسّري الشيعة في تفاسيرهم وأيدوه كها دعمته روايات كثيرة، وهذا الاحتمال يتناسب تماماً مع محتوى الآية حيث يعتبر «يوم عذير خم» أي اليوم الذي نصب النّبي يَنْنَهُ علياً أميرالمؤمنين في بصورة رسمية وعلنية خليفة له، حيث غشى الكفار في هذا اليوم سيل من اليأس، وقد كانوا يتوهمون أنّ دين الإسلام سينتهي بوفاة النّبي يَنْنَهُ وأنّ الأوضاع ستعود إلى سابق عهد الجاهلية، لكنّهم حين شاهدوا أنّ النّبي أوصى بالخلافة بعده لرجل كان فريداً بين المسلمين في علمه و تقواه وقو ته و عدالته، وهو علي بن أبي طالب في ، ورأوا النّبي وهو يأخذ البيعة لعلي في أحاط بهم اليأس من كمل جانب، وفقدوا الأمل فيا توقعوه من شر لمستقبل الإسلام وأدركوا أن هذا الدين باق راسخ.

فني يوم غدير خم أصبح الدين كاملاً، إذ لو لم يتمّ تعيين خليفة للنّبي ﷺ ولو لم يستمّ تعيين وضع مستقبل الأمّة الإسلامية، لم تكن لتكتمل الشريعة بدون ذلك ولم يكن ليكتمل الدين.

نعم في يوم غذير خم أكمل الله وأتمّ نعمته بتعيين علي الله ، هذا الشخصية اللائقة الكفو. قائداً وزعيماً للأمة بعد النّبيﷺ .

وفي هذا اليوم ـ أيضاً ـ رضي الله بالإسلام ديناً، بل خاتماً للأديان، بعد أن اكـتملت مشاريع هذا الدين، واجتمعت فيه الجهات الأربع. وفيا يلي قرائن أخرى إضافة إلى ما ذكر في دعم وتأييد هذا التفسير: 1) لقد ذكرت تفاسير «الرازي» و«روح المعاني» و«المنار» في تفسير هـذه الآيـة أنّ

النّبي يَتَزَانُهُ لم يعش أكثر من واحد وثمانين يوماً بعد نزول هذه الآية. ١ وهذا أمر يثير الإنتباء في حد ذاته، إذ حين نرى أنّ وفاة النّبي يَتَزَنَهُ كانت في اليوم الثّاني عشر من رسيع الأوّل ٢ (بحسب الروايات الواردة في مصادر جمهور السنّة، وحتى في بعض روايات الشيعة، كالتي ذكرها الكليني في كتابه المعروف بالكافي) نستنتج أن نزول الآية كان بالضبط في يوم الثامن عشر من ذي الحجّة الحرام، وهو يوم غدير خم<sup>٣</sup>

**ب)** ذكرت روايات كثيرة \_نقلتها مصادر السنّة والشيعة \_أنّ هذه الآية الكريمة نزلت في يوم غدير خم، وبعد أن أبلغ النّبي ﷺ المسلمين بولاية علي بن أبي طالب ﷺ، ومن هذه الروايات:

رما نقله العالم السنّي المشهور «ابن جرير الطبري» في كتاب «الولاية» عن «زيد بــن أرقم» الصحابي المعروف، أنّ هذه الآية نزلت في يوم غدير خم بشأن علي بن أبي طالب ﷺ.

٢\_ونقل الحافظ «أبو نعيم الإصفهاني» في كتاب «ما نزل من القرآن بحق علي ﷺ» عن «أبي سعيد الخدري» وهو صحابي معروف ـ أنّ النّبي ﷺ أعطى في «يوم غدير خم» علياً منصب الولاية ... وإنّ الناس في ذلك اليوم لم يكادوا ليتفرقوا حتى نزلت آية: ﴿لليوم أكملت لكم دينكم...﴾ فقال النّبي ﷺ وفي تلك اللحظة «الله أكبر على إكمال الدين وإتمام النـعمة ورضى الرب برسالتي وبالولاية لعلي ﷺ من بعدي» ثمّ قال ﷺ: «من كنت مولاه فعلي مولاه. اللّهم وال من والاه وعاد من عاداه. وانصر من نصره واخذل من خذله».

٣ـوروى «الخطيب البغدادي» في «تاريخه» عن «أبي هريرة» عن النّـبي ﷺ أنّ آيـة (اليوم أكملت لكم ديــنكم...) نزلت عقيب حادثة «غدير خم» والعهد بالولاية لعـلي ﷺ وقول عمر بن الخطاب: «بخ بخ لك يا ابن أبي طالب. أصبحت مولاي ومولى كل مسلم» <sup>٤</sup>.

وجاء في كتاب «الغدير» إضافة إلى الروايات الثلاث المذكورة، ثلاث عــشرة روايــة أخرى في هذا الجمال.

٨. تفسير الكبير، ج ٨١، ص ٨٣٩.
٨. إنّ هذا الحساب يكون صحيحاً إذا لم ندخل يوم وفاة النّبي تَنْبَرْنَا ويوم غدير خم في الحساب، وأن يكون عني ثلاثة أشهر متتاليات مشهرات عدد أيّام كل منهما ٢٩ يوماً، ونظراً لأنّ أي حدث تاريخي لم يحصل قبل في ثلاثة أشهر متتاليات مشهرات عدد أيّام كل منهما ٢٩ يوماً، ونظراً لأنّ أي حدث تاريخي لم يحصل قبل ويعد يوم غديرخم، فمن المرجح أن يكون المراد باليوم المذكور في الآية هو يوم غدير خم في الحساب، وأن يكون عن ثلاثة أشهر متتاليات مشهرات عدد أيّام كل منهما ٢٩ يوماً، ونظراً لأنّ أي حدث تاريخي لم يحصل قبل ويعد يوم غديرخم، فمن المرجح أن يكون المراد باليوم المذكور في الآية هو يوم غدير خم.
٨. وتقد أورد العلامة الأميني لماني عنه ٢٩ وصل قبل ويعد يوم غدير خم.

٢

ورود في كتاب «**إحقاق الحق» نقلاً** عن الجزء الثّاني من تفسير «ابن كثير» من الصفحة ١٤ وعن كتاب «مقتل الخوارزمي» في الصفحة ٤٧ عن النّبي ﷺ أنّ هذه الآية نزلت في واقعة غديرخم.

ونرى في تفسير «البرهان» وتفسير «نور الثقلين» عشر روايات من طرق مختلفة حول نزول الآية في حق علي ﷺ أو في يوم غدير خم، ونقل كل هذه الروايات يحتاج إلى رسالة منفردة <sup>(</sup>.

وقد ذكر العلّامة السيد عبد الحسين شرف الدين في كتابه «المراجعات» أنّ الروايـات الصحيحة المنقولة عن الإمامين الباقر والصّادق للمن تقول بنزول هذه الآية في «يوم غدير خم» وإنّ جمهور السنّة أيضاً قد نقلوا ستة أحاديث بأسانيد مختلفة عن النّبي تَتَكَلَّهُ تسصرح كلها بنزول الآية في واقعة غدير خم<sup>7</sup>.

يتّضح ممّا تقدم أنّ الروايات والأخبار التي أكّدت نزول الآية ـ موضوع البحث ـ في واقعة غدير خم ليست من نوع أخبار الأحاد لكي يمكن تجاهلها، عن طريق اعتبار الضعف في بعض أسانيدها، بل هي أخبار إن لم تكن في حكم المتواتر فهي على أقل تـقدير من الأخبار المستفيضة التي تناقلتها المصادر الإسلامية المشهورة.

ومع ذلك فإنّنا نرى بعضاً من العلماء المتعصبين من أهل السنّة كالآلوسي في تفسير «روح المعاني» الذي تجاهل الأخبار الواردة في هذا الجال ليحرّد ضعف سند واحد منها، وقد وصم هؤلاء هذه الرواية بأنّها موضوعة أو غير صحيحة، لأنّها لم تكن لتلائم أذواقهم الشخصية، وقد مرّ بعضهم في تفسيره لهذه الآية مرور الكرام ولم يلمح إليها بشيء، كما في تفسير المنار، ولعل صاحب المنار وجد نفسه في مأزق حيال هذه الروايات فهو إن وصمها بالضعف خالف بذلك منطق العدل والإنصاف، وإن قبلها عمل شيئاً خلافاً لميله وذوقه.

وقد وردت في الآية ٥٥ من سورة النور نقطة مهمّة جديرة بالإنتباء ـ فالآية تـ قول: فوعد الله الذين آمنوا متكم ومعلوا الصّالحات ليستخلفتُهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكننَ لهم دينهم الذي لرتض لهم وليبدلتُهم من بعد خوفهم أمنا... 4 والله سبحانه

- راجع تفسير نورالتقلين؛ وتفسير البرهان، ذيل الآية مورد البحث.
  - ٢. راجع المراجعات، الرسالة ١٢، ص ٢٨.

وتعالى يقطع في هذه الآية وعداً على نفسه بأن يرسخ دعائم الدين، الذي ارتضاه للمؤمنين في الأرض.

ولما كان نزول سورة النور قبل نزول سورة المائدة، ونظراً إلى جملة ﴿رضيت لكم للإسلام دينا كالواردة في الآية الأخيرة ـ موضوع البحث ـ والتي نـزلت في حسق عـلي بـن أبي طالب الله ، لذلك كله نستنتج أنّ حكم الإسلام يستعزز ويسترسخ في الأرض إذا اقسترن بالولاية، لأنّ الإسلام هو الدين الذي ارتضاء الله ووعد بترسيخ دعائمه وتعزيزه، وبعبارة أوضح أنّ الإسلام إذا أريد له أن يعم العالم كله يجب عدم فصله عن ولاية أهل البيت الله.

أمّا الأمر الثّاني الذي تستنتجه من ضمن الآية الواردة في سورة النور إلى الآية التي هي موضوع بحثنا الآن، فهو أنّ الآية الأولى قد أعطت للمؤمنين وعودا ثلاثة:

**أوّلها:**الخلافة على الأرض.

**والثّاني:** تحقق الأمن والإستقرار لكي تكون العبادة لله وحده.

والثالث استقرار الدين الذي يرضاه الله في الأرض.

ولقد تحققت هذه الوعود الثلاثة في «يوم غدير خم» بنزول آية: ﴿لليوم أكملت لكم دينكم ﴾ فمثال الإنسان المؤمن الصالح هو علي الله الذي نصب وصيّاً للمنّبي تَبَلَقَ، ودلّت عبارة ﴿لليوم ينس للذين كفروا هن دينكم...﴾ على أنّ الأمن قد تحقق بصورة نسبية لدى المؤمنين، كما بيّنت عبارة: ﴿ورضيت لكم للسلام دينا﴾ إنّ الله قد اختار الدين الذي يرتضيه، وأقرّه بين عباده المسلمين.

وهذا التّفسير لا ينافي الرواية التي تصرح بأنّ آية سورة النور قد نزلت في شأن المهدي المنتظر عجل الله تعالىٰ فرجه الشريف، <sup>(</sup> وذلك لأنّ عبارة ﴿ **آهنوا هنتكم؛** لها معنى واسع تحقق واحد من مصاديقه في «يوم غدير خم» وسيتحقق على مدى أوسع وأعم في زمن ظهور المهدي عجل الله تعالى فرجه الشريف (وعلى أساس هذا التّفسير فإنّ كلمة الأرض في الآية الأخيرة ليست بمعنى كل الكرة الأرضية، بل لها مفهوم واسع يمكن أن يشمل مساحة من الأرض أو الكرة الأرضية بكاملها).

ويدل على هذا الأمر المواضع التي وردت فيها كلمة «الأرض» في القرآن الكريم، حيث

وردت أحياناً لتعني جزءاً من الأرض، وأخرى لتعني الأرض كلها.

### سؤال يفرض نفسه:

[٣

وأخيراً بتي سؤال ملح وهو:

**أوَلاً** إنَّ الأدلة المذكورة في الآية \_موضوع البحث \_والأدلة التي ستأتي في تفسير الآية ٦٧ من سورة المائدة والتي تقول: ﴿يا **لَيْها** للر**ّسول بلغ ما لَنزل لِليله...﴾** لو كانت كلها تخص واقعة واحدة، فلهاذا فصل القرآن بين هاتين الآيتين ولم تأتيا متعاقبين في مكان واحد؟

وثـافياً: لا يوجد ترابط موضوعي بين ذلك الجزء من الآية الذي يتحدث عن واقـعة «غدير خم» وبين الجزء الآخر منها الذي يتحدث عن الحلال والحرام من اللحوم. فما هو سبب هذه المفارقة الظاهرة؟ `

الجواب:

**أوّلاً**: نحن نعلم أنّ الآيات القرآنية \_وكذلك سور القرآن الكريم \_لم تجمع كلها مـرتبة بحسب نزولها الزمني، بل نشاهد كثيراً من السور التي نزلت في المدينة فيها آيات مكية أي نزلت في مكّة، كها نلاحظ آيات مدنية بين السور المكية أيضاً.

وبناءً على هذه الحقيقة، فلا عجب \_إذن \_ من وجود هذا الفاصل في القرآن بين الآيتين المذكورتين (ويجب الإعتراف بأن ترتيب الآيات القرآنية بالصورة التي هي عليها الآن قد حصل بأمر من النّبي ﷺ نفسه) فلو كانت الآيات القرآنية مرتبة بحسب زمن نزولها لأصبح الإعتراض وارداً في هذا المجال.

ثافياً: هناك احتال بأن يكون سبب حشر موضوع واقعة «غدير خم» في آية تشمل على موضوع لا صلة لها به مطلقاً، مثل موضوع أحكام الحلال والحرام من اللـحوم، إنمـا هـو لصيانة الموضوع الأوّل من أن تصل إليه يد التحريف أو الحذف أو التغيير.

إنّ الأحداث التي وقعت في اللحظات الأخيرة من عمر النّبي ﷺ والإعتراض الصريح الذي واجهه طلب النّبي ﷺ لكتابة وصيته، إلى حدّ وصفوا النّبي ﷺ لدى طلبه هذا الأمر بأنّه يهجر (والعياذ بالله) وقد وردت تفاصيل هذه الوقائع في الكتب الإسلامية المعروفة،

القد أورد هذا الإعتراض تلميحاً صاحب تفسير المنار، ج ٦، ص ٢٦٦. لدى الحديث عن هذه الآية.

5]

سواء عن طريق جمهور السنّة أو الشيعة، وهي تدل بوضوح على الحساسية المفرطة التي كانت لدى نفر من الناس تجاه قضية الخلافة بعد النّ<u>بي تَجَلَ</u>لُهُ حـيث لم يـتركوا وسـيلة إلّا استخدموها لإنكار هذا الأمر<sup>ا</sup>.

فلا يستبعد ـ والحالة هذه ـ أن تتخذ إجراءات وقائية لحماية الأدلة والوثائق الخاصّة بالخلافة من أجل إيصالها إلى الأجيال المتعاقبة دون أن تمسّها يد التحريف أو الحذف، ومن هذه الإجراءات حشر موضوع الخلافة \_ المهم جـداً \_ في القـرآن بـين آيـات الأحكـام الشرعية الفرعية لإبعاد عيون وأيدي المعارضين والعابثين عنها.

إضافة إلى ذلك ــوكما أسلفنا في حديثنا ــفإنّ الوثائق الخاصّة بنزول آية: (ليوم أكملت لكم دينكم...> الواردة في واقعة «غديرخم» حول قضية الخلافة بعد النّبييَيَيَكُلُوْ لم تسقتصر كتب الشيعة وحدهم على ذكرها، بل تناقلها ــأيضاً ــ الكثير من كتب السنّة من طـرق متعددة عن ثلاثة من الصحابة المعروفين.

لقد أعادت الآية \_ في نهايتها \_ الكرة في التحدث عن اللحوم المحرمة فسبيّنت حكم الاضطرار في حالة المعاناة من الجوع إذ أجازت تناول اللحم المحرم سشرط أن لا يكون هدف الشخص ارتكاب المعصية من تناول ذلك، مشيرة إلى غفران الله ورحمته في عـدم إلجاء عباده عند الاضطرار إلى تحمل المعاناة والمشقة، وعدم معاقبتهم في مثل هذه الحالات. قالت الآية الكرية: **(قمن لضطر في مخمصة غير متجانف لإثم فإنّ الله ففور رحيم ب**.

والمراد بالمخمصة هنا الجوع الشديد الذي يؤدّي إلى انخباص البطن، سواء كان بسبب حالة الجماعة العامّة، أو كان ناتجاً عن الحرمان الخاص.

أمّا عبارة **(فيرمتجانف لإثم ﴾ ف**عناها غير مائل إلى ارتكاب الذنب. وقد يكون الإتيان بها تأكيداً لمفهوم الإضطرار، أو أنّ الهدف منها هو المنع من الإفراط في أكل اللحم الحرام أثناء الضرورة، توهماً من الشخص بأن ذلك حلال في مثل هذه الحالة، ومنعاً من أن يحاول

١. نقل هذه الواقعة واحد من أشهر كتب السنّة وهو كتاب صحيح البخاري وفي عدّة أبواب منها باب كتاب العرضى، ج٤، وكتاب العلم، ج١، ص ٢٢ وجوائز وفد من كتاب الجهاد، ج٢، ص ١١٨ كما وردت في كتاب العرضى، ج٤، وكتاب العلم، ج١، ص ٢٤ وجوائز وفد من كتاب الجهاد، ج٢، ص ١١٨ كما وردت في كتاب صحيح مسلم، ج٢، ص ١١٨ كما وردت في كتاب صحيح مسلم، ج٢، ص ١١٨ كما وردت في كتاب صحيح مسلم، ج٢، ص ١١٨ كما وردت في كتاب صحيح مسلم، ج٢، ص ١١٨ كما وردت في كتاب العرضى، ج٤، وكتاب العلم، ج٢، ص ١١٨ كما وردت في كتاب العرضى، ج٤، وكتاب العلم، ج٢، ص ٢٨ وحد الوصايا بالإضافة إلى كتب أخرى ذكرها المرحوم السيد عبد الحسين شرف الدين أله في كتاب هو المربعة العربي المربعة إلى كتب أخرى ذكرها المرحوم السيد عبد الحسين مربع الدين أله المربعة العربي مربعة المربعة م مربع الدين أله في كتابه «المراجعات» تحت عنوان «رزية يوم الخميس».

| 270            | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                       | ۳]          |
|----------------|--------------------------------------------------------|-------------|
| م الشخص بسغر   | م إعداد مقدمات الاضطرار أو أن يحصل الاضطرار أثناء قياه | الشخص بنفسا |
|                | اب الحرام فيه.                                         | من أجل ارتك |
| مل الإطلاع على | ي كلها يحتمل ورودها ضمن العبارة الأخيرة الماضية «ولأج  | هذه المعاني |
|                | ثر في هذا الجال، راجع الجزء الأوّل من تفسيرنا هذا».    | توضيحات أك  |
|                | ୧୦୦୫                                                   |             |

.

سبب اللزول

ذكر المفسرون أسباباً عديدة لنزول هذه الآية، وأكثر هذه الأسباب ملاءمة مع فحوى الآية هو: أنّ «زيد الخير» و«عدي بن حاتم» اللذين كانا من الصحابة المقربين، قدما عـلى النّبي ﷺ وأخبراه بأنّ قومهما يصيدون بواسطة كلاب وصقور الصيد، وإنّ هذه الكـلاب تصيد لهم الحيوانات الوحشية من ذوات اللحم الحلال، وتأتي بالحيوان المـصيد حـياً في بعض الأحيان فيذبح، وأحياناً أخرىٰ تأتي به وقد قتلته قبل وصولها إلى أصحابها دون أن يتاح لهم ذبحه، وسألا النّبي ﷺ عن حكم الصيد والمقتول بواسطة كلاب الصيد وهل يعتبر ميتة وحراماً أم لا؟ ... فنزلت الآية هذه وأجابت على سؤالهما.

التفسير

الملال من الصيد:

أعقبت الآية الأخيرة آيتين سبق وأن تناولنا أحكاماً عن الحلال والحرام عن اللحوم. وقد بيّنت هذه الآية نوعاً آخر من اللحوم أو الحيوانات التي يحل للإنسان تناولها، وجاءت على صيغة جواب لسؤال ذكرته الآية نفسها بقولها: ﴿ يسألونك هاذا أحلّ ليهمه. فتأمر الآية النّبي عَنَيَ الله حيان يخبرهم إنّ كل ما كان طيباً وطاهراً فهو حلال لهم.

<sup>١</sup> تفسير مجمع البيان، ج ٢٢ ص ٢٧٧؛ والقرطبي، ج ٢٢ ذيل الآية مورد البحث.

۳]

حيث تقول: ﴿قُلْ لَحَلَّ لَكُمْ للطيبائيَّةِ دَالَةَ عَلَى أَنَّ كُلْ مَا حَرْمَهُ الإسلام يعتبر من الخبائث غير الطاهرة، وإن القوانين الإلهيَّة لا تحرم \_ مطلقاً \_ الموجودات الطاهرة التي خسلقها الله لينتفع بها البشر، وإن الجهاز التشريعي يعمل دائماً بتنسيق تام مع الجهاز التكويني وفي كُلْ مكان.

ثمّ تبيّن الآية أنواع الصيد الحلال، فتشير إلى الصيد الذي تجلبه أو تصيده الحيوانات المدربة على الصيد، فتؤكد بأنّه حلال، بقولها: ﴿ وما علمتم من الجوارح مكليين تعلّمونهنّ مقا علمكم الله (.

وعبارة جوارح مشتقة من المصدر «جرح» الذي يعني أحياناً «الكسب» وتارة يعني «الجرح» الذي يصاب به البدن، ولذلك يطلق على الحيوانات المدرّبة على الصيد، سواء كانت من الطيور أو من غيرها، اسم «جارحة» وجمعها «جوارح» أي الحيوان الذي يجرح صيده. أو بالمعنى الآخر الحيوان الذي يكسب لصاحبه، وأمّا إطلاق لفظة «الجوارح» على أعضاء الجسم فلأن الإنسان يستطيع بواسطتها إنجاز الأعمال أو الإكتساب.

وجملة ﴿وما علمتم من الجواري تشمل كل الحيوانات المدرّبة على الصيد، ولكن كلمة «مكلّبين» التي تعني تدريب الكلاب للقيام بأعمال الصيد، والمشتقة من مادة «كَلَب» أي الكلب، تقيد هذه الجملة وتخصصها بكلاب الصيد، ولذلك فإنها لا تشمل الصيد بحيوانات غير هذه الكلاب مثل الصقور المدرّبة على الصيد.

ولذلك ذهب فقهاء الشيعة إلى تخصيص الصيد الحلال بما يصاد من قبل كلاب الصيد. لكن جمعاً من علماء السنّة ومفسّر يهم ذهبوا إلى جواز الكل وأعطوا تفسيراً واسعاً لعبارة «مكلبين» ولم يخصصوا ذلك بكلاب الصيد فقط.

إلّا أنّنا نرى أنّ المصدر الأساس لهذه الكلمة المشتقة إنّما يدل على أنّها مخصصة بكلاب الصيد فقط، وبديهي أنّ الصيد الذي تجلبه حيوانات مدرّبة أخرى، يعتبر حلالاً في حالة جلبه حيّاً وذبحه وفق الطريقة الشرعية.

أمّا عبارة ﴿ تعلمونيهنَّ همّا علمكم <sup>اللع</sup>ة فإنَّها تشير إلى عدَّة أمور هي:

١-إنّ تدريب مثل هذه الحيوانات يجب أن يستمر، فلو نسيت ما تعلمته وقتلت حيواناً

١- هناك محذوف مقدر في بداية هذه الجملة القرآنية، حيث إنَّ الأصل يفترض أن يكون «وصيد ما علمتم» وذلك استدلالاً بالقرينة الواردة في جملة ﴿فكلوا مما أمسكن عليكم﴾ (فليلاحظ ذلك). كما تفعله بعض الكلاب السائبة، فلا يعتبر عند ذلك ما قتلته صيداً، ولا يحل لحم هــذا الحيوان المقتول في مثل هذه الحالة، والدليل على هذا القول هو كون فعل «تعلمونهن» فعلاً مضارعاً، والفعل المضارع يدل على الحال والإستقبال.

٢\_ يجب أن يتمّ تدريب هذه الكلاب وفق الأصول الصحيحة التي تتلاءم مع مـفهوم العبارة القرآنية ﴿همّا ملّمتهم...﴾.

إنّ العلوم كلها ـ سواء كانت بسيطة أم معقدة ـ مصدرها هو الله، وإنّ الإنسان لا يملك بنفسه شيئاً ما لم يعلمه الله.

إضافة إلى ما ذكر فإنَّ كلاب الصيد يجب أن تدرب بحيث تأتمر بأمر صاحبها، أي تتحرك بأمر. و تعود إليه بأمر. أيضاً.

وبديهي أنَّ الحيوان الذي تصيده كلاب الصيد، يجب أن يذبح وفق الطريقة الشرعية إن جلب حيّاً، وإن مات الحيوان قبل دركه فلحمه حلال وإن لم يذبح.

وأخيراً أشارت الآية الكريمة إلى شرطين آخرين من شروط تحليل مثل هذا النوع من الصيد.

أوّلهما: أن لا يأكل كلب الصيد من صيده شيئاً، حيث قالت الآية: ﴿فَكَلُولَهُمَا لَمُسَكَنَ عليكم».

وعلى هذا الأساس فإنَّ الكلاب لو أكلت من الصيد شيئاً قبل إيصاله إلى صاحبها، وتركت قسماً آخر منه، فلا يحل لحم مثل هذا الصيد ويدخل ضمن حكم فها **أكل للسبع»** الذي ورد في الآية السابقة، ومثل هذا الكلب الذي يأكل الصيد لا يعتبر في الحقيقة كلباً مدرباً، كها لا يعتبر ما تركه من الصيد مصداقاً لعبارة فعمًا لعسكن عليكم» لأنّه في هـذه الحالة يكون (أي الكلب) قد صاد لنفسه (لكن بعض الفقهاء لم يروا في هذا الموضوع شرطاً، مستندين إلى روايات وردت في مصادر الحديث وذكرتها كتب الفقه بالتفصيل).

ومجمل القول هو أن كلاب الصيد يجب أن تدرب بحيث لا تأكل من الصيد الذي تمسكه.

**والآمر الثّاني: ب**و ضرورة ذكر اسم الله على الصيد بعد أن يتركه الكلب، حيث قالت الآية: **وول**ذكرو*ا*لسم الله عليه **ب**.

ولكي تضمن الآية رعاية الأحكام الإلهية \_هذه \_كلها، أكّدت في الختام قائلة: ﴿و*القوا* الله إنّ الله سريع الحساب 4 داعية إلى الخوف من الله العزيز القدير، ومن حسابه السريع<sup>(</sup>.

القد شرحنا معنى جملة سريع الحساب في ذيل الآية ٢٠٢ من سورة البقرة من تفسيرنا هذا.

ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِبَنْتُ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَحِلِّ لَكُرُ وَطَعَامُكُمْ حِلْ لَمَ ٱلْمُحَصَنَنْتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَنْتِ وَٱلْحُصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا الَيْتُ أُجُورَهُنَ مُحصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلَا مُتَحِذِى آَخْدَاتٍ وَمَن يَكْفُرُ إِنَا لِينَ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوفِ ٱلْأَحْرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ فَ

# الأفسير

مكم طعام أهل الكتاب ومكم الزَّواج معهم:

تناولت هذه الآية، التي جاءت مكملة للآيات السابقة، نوعاً آخر من الغذاء الحملال، فبيَّنت أنَّ كل غذاء طاهر حلال، وإن غذاء أهل الكتاب حلال للمسلمين، وغذاء المسلمين حلال لأهل الكتاب، وحيث قالت الآية: ﴿لليوم لَحلَ لكم الطَّيبات وطعام الذين لُوتواللكتاب حل لكم وطعاهكم حلّ لهم».

وتشتمل هذه الآية الكريمة على أمور نجلب الإلتفات إليها، وهي:

ا-إنّ المراد بكلمة «اليوم» الواردة في هذه الآية هو يوم «عرفة» بناء على ما اعستقده بعض المفسّرين، وقد ذهب مفسرون آخرون إلى أنّ المراد هو اليوم الذي تلا فتح خيبر ـ ولا يبعد ـ أن يكون هو نفس «يوم غدير خم» الذي تحقق فيه النصر الكامل للمسلمين على الكفار (وسنتاول هذا الموضوع بالشرح قريباً).

٢-لقد تناولت هذه الآية قضية تحليل الطيبات مع أنّها كانت حلالاً قبل نزول الآية والهدف من ذلك هو أن تكون هذه القضية مقدمة لبيان حكم «طعام أهل الكتاب».

٣-ما هو المقصود ب «طعام أهل الكتاب» الذي اعتبر ته الآية حلالاً على المسلمين؟ يعتقد أغلب مفسّري علماء السنة أن «طعام أهل الكتاب» يشمل كل أنواع الطعام، سواء

كان من لحوم الحيوانات المذبوحة بأيدي أهل الكتاب أنفسهم أو غير ذلك من الطعام، بينا تعتقد الأغلبية الساحقة من مفسّري الشيعة وفقهائهم أنّ المقصود من «طعام أهل الكتاب» هو غير اللحوم المذبوحة بأيدي أهل الكتاب، إلّا أنّ هناك القليل من علماء الشيعة \_أيضاً \_ ممن يقولون بصحة النظرية الأولى التي اتبعها أهل السنة.

وتؤكد رأي غالبية الشيعة ـ في هذا المجال ـ الروايات العديدة الواردة عن أتمّـة أهـل البيت بي .

فقد جاء في تفسير علي بن إيراهيم عن الإمام الصّادقﷺ أنّه قال في هذه الآية: «عني بطعامهم ها هنا الحبوب والفاكهة غير الذيائح التي يذبحون، فإنه لا يذكرون اسم الله عليها».<sup>(</sup>

ورودت روايات عديدة أخرى في هذا المجال في الجزء السادس عشر من كتاب وسائل الشيعة في الباب ٥١ من أبواب الأطعمة والأشربة، في الصفحة ٣٧٦.

وبالإمعان في الآيات السابقة يتبيَّن أن التَّفسير الثَّاني ذهبت إليه الأكثرية من مفسّري الشيعة وفقائهم (تفسير الطعام بغير الذبيحة) هو أقرب إلى الحقيقة من التّفسير الأوّل.

وذلك \_كما أوضح الإمام الصّادقﷺ في الرواية التي أوردناها أعلاه \_لأنّ أهل الكتاب لا يراعون الشروط الإسلامية في ذبائحهم، فهم لا يذكرون اسم الله عسلى الذبـيحة، ولا يوجهونها صوب القبلة اثناء ذبحها، كما أنّهم لا يلتزمون برعاية الشروط الأخرى \_ فهل يعقل أن تحرم الآية السابقة \_وبصورة صبريحة \_ لحم الحيوان المذبوح بهذه الطريقة، وتأتي آية أُخرى بضدها لتحلله؟!

وترد على الذهن في هذا الجال أسئلة نلخُصها فيا يلي:

١- لو كان المقصود بالطعام سائر الأغذية ما عدا لحوم ذبائح أهل الكتاب، فإنّ هـذ، الأغذية كانت حلالاً من قبل، ولا فرق بين وجودها في أيدي أهل الكتاب أو غيرهم، فهل كان شراء الحبوب والغلات من أهل الكتاب قبل نزول هذه الآية شيئاً مخالفاً للشرع، في حين أنّ المسلمين كانوا دائماً يتعاطون مع أهل الكتاب شراء وبيع هذه الأشياء؟!

إذا توجهنا إلى نقطة أساسية في الآية الكريمة. يتوضح لنا بجلاء جواب هذا السـوّال. فالآية الأخيرة \_هذه \_نزلت في زمن كان للإسلام فيه السلطة الكاملة على شبه الجزيرة

تفسير على بن ابراهيم قمى، ج ١، ص ١٦٣؛ وبحارالانوار، ج ٦٣، ص ٢١.

[٣

العربية وقد أثبت الإسلام وجوده في كل الساحات والميادين على طول هـذه الجـزيرة وعرضها، بحيث إنَّ أعداء الإسلام قد تملكهم اليأس التام لعجزهم عن دحـر المسـلمين، ولذلك اقتضت الضرورة ـ في مثل هذا الظرف المـناسب للـمسلمين ـ أن تسرفع القـيود والحدود التي كانت مفروضة قبل هذا في مجال مخالطة المسلمين لغيرهم، حيث كانت هذه القيود تحول دون تزاور المسلمين مع الغير.

لذلك نزلت هذه الآية الكريمة وأعلنت تخفيف قيود التعامل والمعاشرة مع أهل الكتاب، بعد أن ترسخت قواعد وأساس الحكومة الإسلامية، ولم يعد هناك ما يخشى منه من جانب غير المسلمين. فسمحت الآية بالتزاور بين المسلمين وغيرهم، وأحلت طعام بعضهم لبعض كما أحلت التزواج فيها بينهم (ولكن على أساس الشروط التي سنبيّنها).

جدير بالقول أنّ الذين لا يرون طهارة أهل الكتاب يشتر طون أن يكون طعامهم خالياً من الرطوبة أو البلل، وإذا كان الطعام رطباً يشترط أن لا تكون أيادي أهل الكتاب قـد مسته لكي يستطيع المسلمين تناول هذا الطعام، كما يرى هؤلاء عدم جواز تناول طعام أهل الكتاب إن لم تتوفر الشروط المذكورة فيه.

إلاً أنَّ مجموعة أخرى من العلماء الذين يرون طهارة أهل الكتاب، لا يجدون بأسا في تناول الطعام مع أهل الكتاب والحلول ضيفاً عليهم، شرط أن لا يكون طعامهم من لحوم ذبائحهم وأن يحصل اليقين من براءته من نجاسة عرضية (كأن يكون قد تنجس باختلاطه أو ملامسته للخمرة أو الجعة «ماء العشير»).

وخلاصة القول: إنَّ الآية ـ موضوع البحث ـ جاءت لترفع الحدود والقـيود السـابقة المخاصّة بمعاشرة أهل الكتاب، والدليل على ذلك هو إشارة الآية لإباحة طعام المسـلمين لأهل الكتاب، أي السماح للمسلمين باستضافتهم، كما تتطرق الآية بعد ذلك مباشرة إلى حكم التزاوج بين المسلمين وأهل الكتاب (أي الزواج بنساء أهل الكتاب).

وبديهي أنّ النظام الذي يمتلك السيطرة الكاملة على أوضاع المجتمع، هو وحده القادر على إصدار مثل هذا الحكم لمصلحة أتباعه دون أن يساوره أي قلق بسبب الأعداء، وقد ظهرت هذه الحالة في الحقيقة في يوم غدير خم، أو في يوم عرفة في حجّة الوداع كها اعتقده البعض، أو بعد فتح خيبر، مع أن يوم غدير خم هو الأقرب إلى هذا الموضوع.

أورد صاحب تفسير المنار في كتابه إعتراضاً آخر في تفسير هذه الآية، حيث يقول بأنّ

[ع

كلمة «طعام» وردت في كثير من آيات القرآن بمعنى كل أنواع الطعام. وهي تشمل اللحوم أيضاً. فكيف يمكن تقييد الآية بالحبوب والفواكه وأمـثالها؟. ثمّ يـقول بأنّـه طـرح هـذا الإعتراض في مجلس كان يضم جمعاً من الشيعة فلم يجب أحد عليه.

وباعتقادنا نحن أنَّ جواب إعتراض صاحب كتاب المنار واضح، فنحن لا ننكر أنَّ لفظة «طعام» تحمل مفهوماً واسعاً، إلَّا أنَّ ما ورد في الآيات السابقة، كبيان أنواع اللحوم المحرمة ـ وبالأخص لحوم الحيوانات التي لم يذكر اسم الله عليها لدى ذبحها ـ إلَّما يخصص هذا المفهوم الواسع ويحدد كلمة «طعام» في الآية بغير اللحوم، ولا ينكر أحد أنَّ كل عام أو مطلق قابل للتخصيص والتقييد، كما نعلم أنَّ أهل الكتاب لا يلتزمون بذكر اسم الله عسلى، ناهيك على أنَّهم لا يراعون \_ أيضاً \_ الشروط الواردة في السنّة في مجال الذبح.

وجاء في كتاب «كنز العرفان» حول تفسير هذه الآية إعتراض آخر خلاصته أنّ كلمة «طيبات» لها مفهوم واسع، وهي «عامّة» بحسب الاصطلاح، بينا جملة فوطعام للذين لوتول الكتاب في خاصّة، وطبيعي أنّ ذكر الخاص بعد العام يجب أن يكون لسبب، ولكن السبب في هذا الجال غير واضح، ثمّ يرجو صاحب الكتاب من الله أن يحل له هذه المعضلة العلمية (

إنّ جواب هذا الإعتراض يتّضح أيضاً ممّا قلناه سابقاً بأنّ الآية إنّما جاءت بعبارة ف<sup>لّ</sup>خل لكم للطيباعة كمقدمة من أجل بيان رفع القيود في التقارب مع أهل الكتاب، فالحقيقة أنّ الآية تقول بأنّ كل شيء طيب هو حلال للمسلمين، وبناء على هذا فإن طعام أهل الكتاب (إذ كان طيباً وطاهراً) هو حلال أيضاً للمسلمين \_ وأن الحدود والقيود التي كانت تسقف حائلاً دون تقارب المسلمين مع أهل الكتاب قد رضعت أو خففت في هذا اليسوم بعد الانتصارات التي أحرزها المسلمون فيه. (فتأمّل).

# مكم الزواع بغير المسلمات:

بعد أنّ بيّنت هذه الآية حلية طعام أهل الكتاب تحدّثت عن الزواج بالنساء المحصنات من المسلمات ومن أهل الكتاب، فقالت بأنّ المسلمين يستطيعون الزّواج بالنساء المحصنات من المسلمات ومن أهل الكتاب، شرط أن يدفعوا لهـنّ مـهورهن، حـيث تـقول الآيـة:

۳]

(والمحصنات من المؤمنات والمحصنات من الذين أقبوا الكتاب من قبلكم إذا آقيتموهن أجورهني على أن يكون التواصل بوسيلة الزواج المشروع وليس عن طريق الزنا الصريم، ولا عن طريق المعاشرة الخفية، حيث تقول الآية: (محصنين غير مسافحين ولا متخذي أخدان) (.)

وهذا الجزء من الآية الكريمة يقلل في الحقيقة الحدود التي كانت مفروضة على الزواج بين المسلمين وغيرهم. ويبيّن جواز زواج المسلم بالمرأة الكتابية ضمن شروط خاصّة.

وقد اختلف فقهاء المسلمين في أنَّ جواز الزواج بالمرأة الكتابية هل يـنحصر بـالنوع المؤقت من الزّواج، أو يشمل النوعين: الدائم والمؤقت؟

لا يرى علماء السنّة فرقاً بين نوعي الزواج في هذا المجال. ويعتقدون بأنّ الآية عامّة، بينما يعتقد جمع من علماء الشيعة أنّ الآية مقتصرة على الزواج المؤقت. وتؤيّد روايات وردت عن أنمّة أهل البيت للجّلا هذا الرأي أيضاً.

والقرائن الموجودة في الآية يمكن أن تكون دليلاً على هذا القول.

وأوّل هذه القرائن هو قوله تعالى: **﴿لِدَا آتيتموهنَّ لَجورهنَّ ﴾** ولو أنَّ لفظة «الأجر» تطلق على المهر في نوعي الزواج الدائم والمؤقت، إلاَّ أنَّها غالباً ما تر د لبيان المهر في الزواج المؤقت، أى أنَّها تناسب هذا الأخير أكثر.

أمّا القرينة الثّانية فهي قوله تعالى: **فقير مسافعين ولامتخذي أخدلن... به** فهي تتلاءم أكثر مع الزواج المؤقت، لأنّ الزواج الدائم ليس فيه شبه الزنا أو الصداقة السرية لكي ينهى عنه، بينما يشتبه بعض السذج من الناس \_ أحياناً \_ في الزواج المؤقت فيخلطون بينه وبين الزنا والصداقة السرية غير المشروعة مع المرأة.

أضف إلى ذلك كلَّه ورود هذه التعابير في الآية ٢٥ من سورة النساء، وكما نعلم فإنَّ تلك الآية نزلت في شأن الزواج المؤقت.

مع ذلك كلَّه فإنَّ هناك العديد من الفقهاء ممن يجيزون الزواج بالكتابيات بصورة مطلقة. ولا يرون القرائن المذكورة كافية لتخصيص الآية. كما يسـتدلون في هـذا الجــال بــبعض

 ١. لقد أوضحنا في هذا الجزء من تفسيرنا هذا في تفسير الآية ٢٥ من سورة النساء. أنَّ كلمة «أخدان» جمع «خدن» وهي تعني في الأصل الصديق. وعادة ما تطلق على الصداقة السرية غير الشرعية مع الجنس الآخر. **5**]

الروايات «للإطلاع على تفاصيل أكثر في المجال يجدر الرجوع إلى كتب الفقه».

ولا يخفى علينا ما شاع في عالم اليوم من تقاليد الجاهلية بمصورة مخستلفة، ومس ذلك إنتخاب الرجل أو المرأة خليلاً من الجنس الآخر وبصورة علنية، وقد تمادى إنسان عالم اليوم أكثر من نظيره الجاهلي في التحلل والخلاعة والمجون الجنسي، فني حين كان الإنسان الجاهلي ينتخب الأخلاء سرّاً وفي الخفاء، أصبح إنسان اليوم لا يرى بأساً من إعلان هذا الأمر والتباهي به بكل صلف ووقاحة، ويعتبر هذا التقليد المشين نوعاً صريحاً ومفضوحاً من الفحشاء وهدية مشؤومة انتقلت من الغرب إلى الشرق وأصبحت مصدراً للكثير من النكبات والكوارث.

ولا يفوتنا أن نوضح هذه النقطة وهي أن الآية أجازت تناول طعام أهل الكتاب كها أجازت إطعامهم وفق الشروط التي ذكرت، بينما في قضية الزواج أجازت فقط الزواج بنساء أهل الكتاب، ولم تجز للنساء المسلمات الزواج بالرجال من أهل الكتاب.

وفلسفة هذا الأمر جلية واضحة لا تحتاج إلى الشرح والتفصيل، لأنّ النساء بما يمتلكنه من عواطف ومشاعر رقيقة يكن أكثر عرضة لإكتساب أفكار أزواجهنّ، من الرجال.

ولكي تسد الآية طريق إساءة استغلال موضوع التقارب والمعاشرة مع أهل الكتاب والزواج من المرأة الكتابية على البعض من ضعاف النفوس، وتحول دون الانحراف إلى هذا الأمر بعلم أو بدون علم، حذّرت المسلمين في جزئها الأخير فقالت: فروهن يكفر بالإيحان فقد حبط عمله وهو في الآخرة من الخاسرين».

وهذه إشارة إلى أنّ التسهيلات الواردة في الآية بالإضافة إلى كونها تؤدّي إلى السعة ورفع الحرج عن حياة المسلمين، يجب أن تكون \_أيضاً \_سبباً لتغلغل الإسلام إلى نفوس الأجانب، لا أن يقع المسلمون تحت نفوذ وتأثير الغير فيتركوا دينهم، وحيث سيؤدّي بهم هذا الأمر إلى نيل العقاب الإلهي الصارم الشديد.

وهناك احتمال آخر في تفسير هذا الجزء من الآية نظراً لبعض الروايات الواردة وسبب النَّزول المذكور، وهو أن نفراً من المسلمين أعلنوا ـ بعد نزول هذه الآية وحكم حلّية طعام أهل الكتاب والزواج بالكتابيات ـ استياءهم من تطبيق هذه الأحكام، فحذرتهم الآية من الإعتراض على حكم الله ومن الكفر بهذا الحكم، وأنذرتهم بأنّ أعـ إلهم سـتذهب هـباء وستكون عاقبتهم الخسران. يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ، امَنُوَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَلَوْةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَآيَدِ يَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَآرَجُلَحَتْمَ إِلَى الْكَعْبَيْنَ وَإِن كُنتُمَ جُنبُافَاطَهَ رُوأَ وَإِن كُنتُم مَرْضَى آوَعَلَى سَفَرٍ أَوْجَاءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ ٱلْغَابِطِ آوَلَنمَسْتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ تَحَدُوا مَاءَ فَنَيَمَ مُواصَعِيدَ اطَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِتُمْ وَآيَدِ يَكُم مِنْهُ مَايُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْ سَفَرٍ آوَجَاءَ أَحَدُ مِن الْغَابِطِ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَ فِلَمْ تَحْدُوا مَاءَ فَنَيَمَ مُواصَعِيدَ اطَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِتُ

## الأفسير

تظهير المسم والرّوع:

لقد تناولت الآيات السابقة بحوثاً متعددة عن الطيبات الجسمانية والنعم المادية، أمّا الآية الأخيرة فهي تتحدث عن الطيبات الروحية وما يكون سبباً لطهارة الرّوح والنفس الإنسانية، فقد بيّنت هذه الآية أحكاماً مثل الوضوء والغسل والتيمم، التي تكون سبباً في صفاء وطهارة الروح الإنسانية ـ فخاطبت المؤمنين في البداية موضحة أحكام الوضوء بقولها: في الذين آهنوا إذا قحتم <sup>(</sup> إلى للصّلاة فالمسلوا وجوهكم وليديكم إلى للمرافح

٨. وردت روايات عديدة عن أئمة أهل البيت (توكد أنَّ المراد بجملة دقمتم، هو القيام من النوم، حيث لدى الإمعان في معتويات الآية بتأكد لنا هذا الأمر أيضاً. لأنَّ الجمل التالية التي تبين فيها الآية حكم التيمم قد وردت فيها عبارة فراً وجاء أحد منكم من المفائط، فلو كانت الآية تبيّن في بدايتها حكم جميع من ليسوا وردت فيها عبارة فراً وجاء أحد منكم من المفائط، فلو كانت الآية تبيّن في بدايتها حكم جميع من ليسوا على وضوء، فإن عطف الجملة الأخيرة - وبالأخص - بحرف دأوه لا يتلاءم وظاهر هذه الآية. لأنَّ المعان في بدايتها حكم جميع من ليسوا وردت فيها عبارة فراً وجاء أحد منكم من المفائط، فلو كانت الآية تبيّن في بدايتها حكم جميع من ليسوا على وضوء، فإن عطف الجملة الأخيرة - وبالأخص - بحرف دأوه لا يتلاءم وظاهر هذه الآية. لأنَّ المقصود فيها يدخل ضمن عنوان من هو ليس على وضوء أيضاً. أمَّا إذا كان الآية في بدايتها تتكلم بصورة خاصة عن الذين يقومون من النوم، أي إنها تبيّن فقط ما أصطلح عليه بعحدث النوم» فإنَّ الجملة المذكورة تصبح مفهومة.

وأهسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين﴾.

لم توضّح الآية مناطق الوجه التي يجب غسلها في الوضوء، لكن الروايات التي وردت عن أئمّة أهل البيت ﷺ قد بيّتت بصورة مفصلة طريقة الوضوء التي كانت النّبيﷺ يعمل بها.

١- إنّ حدود الوجه طولاً من منابت الشعر على الجبهة حتى منتهى الذقن، وعرضاً ما يقع من الوجه بين الأصبع الوسطى والإبهام ـ وهذا هو ما يسمّىٰ ويفهم من الوجه عرفاً. لأنّ الوجه هو ذلك الجزء من الجسم الذي يواجه الإنسان لدى التلاقي مع نظيره.

٢-لقد ذكرت الآية حدود ما يجب غسله من اليدين في الوضوء، فأشارت إلى أنّ الغسل يكون حتى المرفقين ـ وقد جاء التصريح بالمرفقين في الآية لكـي لا يـتوهم بأنّ الغسسل المطلوب هو للرسغين كما هو العادة في غسل الأيدي.

ويتبيَّن من هذا التوضيح أنَّ كلمة «إلى» الواردة في الآية هي لمجرّد بيان حــد الغسـل وليست لبيان أسلوبه كما التبس على البعض، حيث ظنوا أنَّ المقصود في الآية هو غـــل اليدين ابتداء من أطراف الأصابع حتى المرفقين (وراج هذا الأسلوب لدى جماعات مـن أهل السنة).

ولتوضيح هذا الأمر نقول: أنّه حين يطلب إنسان من صباغ أن يصبغ جدار غرفة من حد ارضيتها لغاية متر واحد، فالمفهوم من ذلك أنّه لا يطلب أن يبدأ الصباغ عمله من تحت إلى فوق، بل إنّ ذكر هذه الحدود هو فقط لبيان المساحة المراد صبغها لا أكثر ولا أقل، وعلى هذا الأساس فإنّ الآية أرادت من ذكر حدود اليد بيان المقدار الذي يجب غسله منها لا أسلوب وكيفية الغسل.

وقد شرحت الروايات الواردة عن أهل البيت ﷺ أسلوب الغسل وفق سنّة النّبي ﷺ وهو غسل اليدين من المرفق حتى أطراف الأصابع.

ويجب الإنتباء إلى أنّ المرفق \_أيضاً \_ يجب غسله اثناء الوضوء، لأنّ الغاية في مثل هذه الحالات تدخل ضمن المغيّى، أي إنّ الحدّ يدخل في حكم المحدود `.

ا. لقد ذكر «سيبويه» الذي هو من مشاهير علماء اللغة العربية أنّه متى ما كان الشيء الوارد بعد (إلى) والشيء الوارد قبلها من جنس واحد، ويدخل هذا (المابعد) في الحكم \_ أمّا لو كانا من جنسين مختلفين فيعتبر خارجاً لجج

[ع

۳]

٣\_ إنّ حرف (ب) الوارد مع عبارة «برؤوسكم» في الآية يعني التبعيض، كما صرّحت به بعض الروايات وأيده البعض من علماء اللغة، والمراد بذلك بعض من الرأس، أي مسح بعض من الرأس من مقدمته، وعض من الرأس من مقدمته، والمراد بذلك بعض من الرأس من مقدمته، وعض من الرأس من مقدمته، والمراد بذلك بعض من الرأس من مقدمته، وعض من الرأس من من علماء اللغة، والمراد بذلك بعض من الرأس، أي مسح بعض من الرأس من علماء اللغة، والمراد بذلك بعض من الرأس أي مسح بعض من الرأس من علماء الشيعة أنّ هذا البعض هو ربع الرأس من مقدمته، وعض من الرأس من مقدمته، والمراد بذلك بعض من الرأس من مقدمته، معن من الرأس من مقدمته، وعض من الرأس حيث أكدت روايات الشيعة أنّ هذا البعض هو ربع الرأس من مقدمته، ويض من الرأس من مقدمته، وعض من الرأس من مقدمته، وعنه من الرأس من مقدمته، وعض من الرأس من مقدمته، وعض من الرأس حيث أكدت روايات الشيعة أنّ هذا البعض هو ربع الرأس من مقدمته، وعض من الرأس من مقدمته، وعن هذا الربع حتى لوكان قليلاً باليد، بينها الرائج بين البعض من طوائف السنة في مسح كل الرأس وحتى الأذنين لا يتلاء مع ما يفهم من هذه الآية الكريمة.

٤\_ إنّ اقتران عبارة «ارجلكم» بعبارة «رؤوسكم» دليل على أنّ الأرجل يجب أن تمسح هي \_ أيضاً \_ لا أن تغسل، وما فتح اللام في «ارجـلكم» إلّا لأنّهــا مـعطوفة محــلاً عــل «رؤوسكم» وليست معطوفة على «وجوهكم» <sup>(</sup>.

٥\_ تعني كلمة «كعب» في اللغة النتوء الظاهر خلف الرجل، كما تعني \_ أيضاً \_ المفصل الذي يربط مشط الرجل بالساق<sup>7</sup>.

بعد ذلك كله بيّنت الآية حكم الغسل عن جنابة حيث قالت: **فوان محنتم جنباً** فاطّهروا...» والواضح أنّ المراد من جملة **«فاطّهروا» ه**و غسل جميع الجسم، لأنّه لو كان المراد جزءاً خاصاً منه لأقتضى ذكر ذلك الجزء، وعلى هذا الأساس فإنّ العبارة المذكورة تعني جميع الجسم \_وقد جاء حكم مشابه لهذا الحكم في الآية ٤٢ من سورة النساء حيث تقول: فحتى تغتسلون».

إنَّ كلمة «جُنباً» ــ وكما أوضحنا سابقاً في الجزء التَّالت من تفسيرنا هذا، لدى تفسير الآية ٤٣ من سورة النساء ــ مصدر، وقد وردت بمعنى اسم الفـاعل، وتــعني في الأصــل «المتباعد» أو «البعيد» لأنّ الجذر الأصلي هو «جنابة» بمعنى «بُعد»، وسبب إطـلاق هــذا

أبكاعن العكم \_ فلو قيل: أمسك إلى آخر ساعة من النهار، يكون المفهوم من هذه الجملة أن الإمساك يشمل الساعة الأخيرة أيضاً، بينما لو قيل: أمسك إلى أول الليل فإن أوّل الليل لا يدخل ضمن حكم الإمساك (تفسير المنار، ج٦، ص ٢٢٣).
١. ليس هناك من شك بأنّ عبارة ورجوهكم، تفصلها مسافة كبيرة نسبياً عن عبارة وأرجلكم، لذلك يستبعد أن تكون الأخيرة معطوفة على هوجوهكم، إضافة إلى ذلك فإنّ الكثير من القراء قد قرأوا عبارة ورجوهكم، تفصلها مسافة كبيرة نسبياً عن عبارة وأرجلكم، لذلك يستبعد أن تكون الأخيرة معطوفة على هوجوهكم، إضافة إلى ذلك فإنّ الكثير من القراء قد قرأوا عبارة ورجوهكم، إضافة إلى ذلك فإنّ الكثير من القراء قد قرأوا عبارة ورجوهكم، إضافة إلى ذلك فإنّ الكثير من القراء قد قرأوا عبارة «أرجلكم» أن تكون الأخيرة معطوفة على هوجوهكم»، إضافة إلى ذلك فإنّ الكثير من القراء قد قرأوا عبارة «أرجلكم» أن تكون الأخيرة معطوفة على هوجوهكم»، إضافة إلى ذلك فإنّ الكثير من القراء قد قرأوا عبارة «أرجلكم» أن تكون الأخيرة معطوفة على هوجوهكم»، إضافة إلى ذلك فإنّ الكثير من القراء قد قرأوا عبارة «أرجلكم» أن تكون الأخيرة معطوفة على هوجوهكم»، إضافة إلى ذلك فإنّ الكثير من القراء قد قرأوا عبارة «أرجلكم» أن تكون الأمل.

أن يكون المسح حتى المفصل.

اللفظ على الإنسان المجنب لأن هذا الإنسان يجب عليه أن يبتعد عن الصلاة والتوقف في المساجد وأمثالها.

و تطلق هذه الكلمة «جنب» على المفرد والجمع والمذكر والمؤنث، وإطلاق «جار الجنب» على البعيد هو لنفس المناسبة.

ويمكن أن يستدل من الآية التي تدعو المجنب إلى الإغتسال قبل الصّلاة على أن غسل الجنابة يجزيء. وينوب عن الوضوء أيضاً.

ومن ثمّ بادرت الآية إلى بيان حكم التيمم حيث قالت: ﴿ولِنَ كَنْتُم هرضي أو على سفر أو جا. أحد هنكم هن الغائط أو الهستم النسا، قلم تجدوا ها، فتيهموا صعيداً طيباً».

وهنا يجب الإلتفات إلى أن جملتي فرفوجا. لحدمنكم من للغائط» وفرفو للمستم للنسا.» هما -كما أشرنا سابقاً -معطوفنان على بداية الآية، أي على جملة: فإذ قمتم للى للصّلاة» فالآية أشارت في البداية حقيقة إلى قضية النوم، وتطرقت في آخرها إلى نـوعين آخـرين من موجبات الوضوء والغسل.

أمّا لو عطفنا الجملتين على جملة ﴿ملن سفرَ» فسنواجه مشكلتين في هذه الآية وهما أوّلاً: إنّ عودة الإنسان بعد التخلي لا يكن أن تكون كحالة المرض أو السّفر فلا تناظر بين تلك وهاتين الحالتين، لذلك ترانا مضطرين إلى أن نأخذ حرف «أو» الوارد في الآية بمعنى الواو العاطفة (وأكّد هذا الأمر جمع من المفسّرين) وهذا خلاف لظاهر الآية.

بالإضافة إلى ذلك فإنَّ ذكر التغوط بصورة خاصَّة من بين كل موجبات الوضوء سيبقى بدون مبرر، لكننا لو فسّرنا الآية بالصورة التي قلناها سابقاً فلا يبتى بعد ذلك مبرر لهذين الإعتراضين الأخيرين، (ومع أنَّنا اعتبرنا في تفسير الآية ٤٣ من سورة النساء)، وجرياً على ما فعله الكثير من المفسّرين، اعتبرنا كلمة «أو» بمعنى الواو العاطفة، إلَّا أنَّ الذي ذكرناه مؤخراً ـ هنا ـ يعتبر أقرب إلى القبول من ذلك.

أمّا الموضوع الآخر فهو تكرار موضوع الجنابة مرّتين في هذه الآية، ويحتمل أن يكون هدف هذا التكرار هو التأكيد على هذه القضية، أو قد تكون كلمة «جنباً» الواردة بم عنى الجنابة التي تحدث أثناء النوم أو بسبب الإحتلام، بينما المراد من جملة فرقو قعستم للنسابة هو الجنابة الحاصلة نتيجة المقاربة الجنسية بين الرجل والمرأة، وإذا فسّرنا كلمة «قمّم» الواردة في الآية بالقيام من النوم (كما ورد في روايات أغّة أهل البيت ﷺ وأيضاً استملت الآية على

۳

قرينة بهذا الخصوص) يكون تفسيرنا هذا تأييداً للمعنى الذي أوردناه بخصوص تكرار موضوع الجنابة.

لقد بيّنت الآية ـ بعد ذلك ـ أسلوب التيمم بصورة إجمالية فقالت: ﴿قاهس**حوا بوجوهكم** وأيديكم هنه والواضح هنا هو أنّ المراد ليس عمل شيء من التراب ومسح الوجه واليدين به، بل إنّ المقصود هو ضرب الكفين على تراب طاهر ثمّ مسح الوجه واليدين بهما، لكن بعض الفقهاء استدلوا بعبارة «منه» الموجودة في الآية وقالوا بضرورة أن يلاصق الكفّين شيء ولو قليل من التراب <sup>(</sup>.

بقيت مسألة أخيرة في هذا الجال، وهي مسألة معنى كلمتي (صعيد طيبا) فسقد ذهب الكثير من علماء اللغة إلى أنّ لكلمة «صعيد» معنيين هما التراب أوّلاً، أو كل شيء يغطي سطح البسيطة أي الكرة الأرضية ثانياً، سواء كان تراباً أو صخراً أو حصى أو حجراً أو غير ذلك من الأشياء، وقد أدى هذا إلى حصول اختلاف في آراء الفقهاء حول الشيء الذي يجوز التيمم به، هل هو التراب وحده أو أنّ الحجر والرمل وأمناهما \_ أيضاً \_ يجوز التيمم بهما؟

وحين نرجع إلى الأصل اللغوي لكلمة «صعيد» الذي يدل على «الصعود والإر تفاع» فإن المعنى الثّاني لهذه الكلمة يبدو أقرب إلى الذهن.

وتطلق كلمة «طيب» على الأشياء التي تلائم الطبع والذوق الإنساني، وقد أطلق القرآن الكريم هذه الكلمة في موارد كثيرة مثل: «البلد الطيب» و«مساكن طيبة» و«ريح طيبة» و«حياة طيبة» وغيرها... وكذلك فإنّ كل شيء طاهر يعتبر طيباً، لأنّ طبع الإنسان ينفر من الأشياء النجسة المدنّسة، ومن هذا نستدل على أنّ تراب التيمم يجب أن يكون تـراباً طاهراً أيضاً.

وقد أكَّدت الروايات الواردة إلينا عن أعُمَّة الإسلام ﷺ على هذا الموضوع بصورة متكررة، ونقرأ واحدة من هذه الروايات وهي تقول: «نهى أمير المؤمنين أن يتيمم الرجل بتراب من أثر الطريق» <sup>7</sup>.

والجدير بالنظر أنَّ عبارة «التيمم» الواردة في القرآن والحديث بمعنى التكليف الشرعي

ا.لقد أوضحنا في تفسير الآية ٤٣ من سورة النساء، بصورة مفصلة، أحكام التيمم وفلسفتها الإسلامية وكيف أن التيمم لا يعتبر مغايراً للوقاية الصحيّة، بل فيه جانب وقائي صحي أيضاً، وكذلك حول معنى «غائط» وقضايا أخرى فليراجع. **c**]

الذي مضى الحديث عنه، جاءت في اللغة بمعنى «القصد» والقرآن الكريم يقرر أنّ الإنسان لدى قصد التيمم عليه أن يختار قطعة طاهرة من الأرض من بين القطعات المختلفة للتيمم منها، قطعة ينطبق عليها مفهوم «الصعيد» معرضة للأمطار والشمس والرياح، وبديهي أن تكون قبل اتخاذهما للتيمم مثل هذه القطعة من الأرض التي لم تتعرض لوطء الأقدام، فيها الصفات التي تستوعبها كلمة «طيب» وعندئذ فإن هذه القطعة من الأرض \_بالإضافة إلى كونها لا تضرّ بالصحّة \_ تكون أيضاً \_وكها أسلفنا لدى تفسيرنا للآية ٢٢ من سورة النساء \_ ذات أثر أيضاً في قتل الجرائيم والميكروبات، كما يؤكّده العلماء من ذوي الاختصاص في هذا الجمال.

## ہدئان

#### ١\_ فلسفة الوضوء والتيمم

لقد تناولنا فلسفة التيمم بالبحث بصورة وافية في الآية ٤٣ من سـورة النسـاء، أمّــا بالنسبة لفلسفة الوضوء فالشيء الذي لا يختلف عليه إثنان، هـو أنّ للـوضوء فــائدتين واضحتين:

إحداهما صحية والأخرى أخلاقية معنوية، فغسل الوجه والبدين في اليوم خمس مرّات أو على الأقل ثلاث مرات، لا يخنى أثره في نظافة الإنسان وصحته، أمّا الفائدة الأخلاقية المعنوية فهي في الأثر التربوي الذي يخلفه قصد التقرب إلى الله في نفس الإنسان حين يعقد النيّة للوضوء بالأخصّ حين ندرك أنّ المفهوم النفسي للنيّة يعني أنّ حركة الإنسان أثـناء الوضوء والتي تبدأ من الرأس وتنتهي بالقدمين \_هي خطوات في طاعة الله.

ونقراً في رواية عن الإمام علي بن موسى الرّضائيَّة قوله: «إنّما أمر بالوضوء وبدىء به لأن يكون العبد طاهراً إذا قام بين يدي الجبار عند مناجاته إيّاه، مطيعاً له فيما أمره نقياً من الأدناس والنجاسة، مع ما فيه من ذهاب الكسل، وطرد النعاس، وتزكية الفؤاد للقيام بين يدي الجبار» .

وتتوضح فلسفة الوضوء أكثر في الحديث عن فلسفة الغسل، والذي سنتناوله فيا يلي:

٩ وسائل الشيعة، ج ١، ص ٢٥٧؛ وبحارالانوار، ج ٦، ص ٦٤.

٢\_ فلسفة الغسل

٢

قد يسأل البعض لماذا أمر الإسلام بغسل كامل الجسم لدى حصول «الجنابة» في حين أن عضواً معيناً واحداً يتلوث أو يتسخ في هذه الحالة؟

فهل هناك فرق بين البول الخارج من ذلك العضو. وبين «المني» الخارج منه أثناء الجنابة بحيث يجزي غسل العضو وحده في حالة التبول. بينما يجب غسل الجسم كله بعد خروج المني من العضو؟

لهذا السّؤال جوابان، مجمل ومفصل، وهما كما يلي: فـالجواب الجــمل يــتلخص في أن خروج المني من الإنسان لا ينحصر أثره في العضو الذي يخرج منه، أي أنّه ليس كــالبول والفضلات الأخرى.

والدليل على هذا القول هو تأثر الجسم كله أثناء خروج المني من العضو بحيث تطرأ على خلايا الجسم كلها حالة من الإسترخاء والخمول، وهذه الحالة هي الدليل على تأثير الجنابة على أجزاء الجسم كلها، وقد أظهرت بحوث العلماء المتخصصين - في هذا المجال - أن هناك سلسلتين عصبيتين نباتيتين في جسم الإنسان، هما السلسلة السمبثاوية (الأعصاب المحركة) والسلسلة شبه السمبثاوية (الاعصاب الكابحة) تمتدان في كافة أجراء الجسم وأجهزته الداخلية، وتتولى السلسلة السمبثاوية تعفيز أجهزة الجسم على العمل وتسريع عملها، بينا السلسلة شبه السمبثاوية تعمل عكس الأولى، فتحدً عمل أجمزة الجسم وتبطئها فالأولى تلعب دور جهاز دفع البزين في السيارة من أجل تحريكها والأخرى يكون دورها دور الكابح فيها لإيقافها عن الحركة، وبالتوازن الحاصل في عمل ها تين السلسلتين العصبيتين تعمل جع أجهزة جسم الإنسان بصورة متوازنة أيضاً.

وقد تحدث في جسم الإنسان \_ أحياناً \_ فعاليات تعيق استمرار هذا التوازن فسيطغى عمل أحد السلسلتين العصبيتين على عمل الجملة الأخرى، ومن هذه الفعاليات وصول الإنسان إلى الذروة في اللذة الجنسية، أي ما يسمى بحالة «الأوركازم» التي تقترن بخروج المني من عضو الإنسان، وفي هذه الحالة يطغى عمل السلسلة العصبية شبه السمبثاوية الكابح على عمل السلسلة العصبية الأخرى التي هي السمبثاوية الدافعة فيختل التوازن بصورة سلبية في جسم الإنسان، وقد ثبت بالتجربة أن الشيء الذي يمكنه إعادة التوازن بين عمل تلك السلسلتين العصبيتين، هو وصول الماء إلى جسم الإنسان، ولما كانت حالة [ع

«الأوركازم» التي يصل إليها الإنسان لدى «الجنابة» تؤثر بصورة محسوسة على أجهزة جسم الإنسان وتخل بتوازن السلسلتين العصبيتين المذكورتين، لذلك أسر الإسلام بأن يباشر الإنسان غسل كل جسمه بعد كل مقاربة جنسية، أو لدى خروج «المني» منه، حيث يعود بهذا الغسل التوازن بين عمل السلسلتين العصبيتين السمبثاوية وشبه السمبثاوية في كل أجزاء الجسم، فتعود لها حالتها الطبيعية في الحركة والحياة <sup>(</sup>

وبديهي أنَّ فائدة الغسل لا تنحصر في الذي تحدثنا عنه قبل قليل، بل إنَّ الغسل يعتبر أيضاً نوعاً من العبادة التي لها آثار أخلاقية لا تنكر، ولهذا السبب يبطل الغسل إن لم يكن مقترناً بنيّة الطاعة والتقرب إلى الله سبحانه، لأنَّ الحقيقة هي أنَّ الجسسم والروح كمليهما يتأثران أثناء خروج «المني» من الإنسان أو لدى حصول المقاربة الجنسية ـ فالروح تجري بذلك وراء الشهوات المادية ويدفع الجسم إلى حالة الخمول والركود.

وغسل الجنابة يعتبر غسلاً للجسم بما يشمله من عملية إيصال الماء إلى جميع أجزائه، ويعتبر غسلاً للروح بما يحتويه من نية الطاعة والتقرب إلى الله، أي إنّ لهذا الغسل أثرين مادي وروحي، يدفع الأثر المادي منه الجسم إلى استعادة حالة النشاط والفعالية، ويدفع الأثر الروحي الإنسان للتوجه إلى الله وإلى المعنويات.

أضف إلى ذلك كلَّه أنَّ وجوب غسل الجنابة في الإسلام هو أيضاً من أجل إيقاء جسم الإنسان المسلم طاهراً، كما هو رعاية للجانب الصحي في حياة الإنسان، وقد يوجد الكثير من الناس ممن لا يعتنون بنظافة أجسامهم لكن هذا الأمر والواجب الإسلامي يجبرهم على غسل أجسامهم بين فترة وأخرى ولا يقتصر التهاون في غسل الجسم على إنسان العهود القدية، بل حتى في عصرنا الحاضر هناك الكثير ممن لا يسعتنون بلغسل أجسامهم، بسل يتهاونون في هذا الأمر الحياتي المهم (وطبيعي أن حكم غسل الجنابة حكم عام، وقانون كلي يشمل حتى الشخص الذي غسل جسمه قبل حصول الجنابة بقليل).

إنَّ الجوانب الثلاثة المذكورة فيا سبق ـ توضح بمجموعها سبب وجـوب الغـسـل لدى خروج المني من الإنسان سواء كان في أثناء النوم أو اليقظة وكذلك بعد المقاربة الجــنسية (حتى لو لم تؤد إلى خروج المني).

١.ونقرأ في رواية عن الإمام الثامن علي بن موسى الرضا للمَّلَّة قوله: «إنَّ الجنابة خارجة من كل جسده فلذلك وجب عليه تطهير جسده كله» وفي هذه الرواية إشارة للبحث الذي تناولناه أعلاه. من وسائل الشيعة، ج ١. ص٤٦٦. وقد أوضحت الآية \_ في آخرها \_ أنّ الأوامر الإلهية ليس فيها ما يحرج الإنسان أو يوجد العسر له، بل إنها أوامر شرعت لتحقق فوائد ومنافع معينة للناس، فقالت الآية ﴿ما يريد الله ليجعل عليكم هن حرج ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم لعلّكم تشكرون).

وتؤكد هذه العبارات القرآنية الأخيرة أنَّ جميع الأحكام والأوامر الشرعية الإلهيّة والضوابط الإسلامية هي في الحقيقة لمصلحة الناس ولحماية منافعهم، وليس فيها أي هدف آخر، وإنَّ الله يريد بالأحكام الأخيرة الواردة في الآية ـ مـوضوع البـحث ـ أن يحـقق للإنسان طهارته الجسمانية والروحية معاً.

ويجب هنا الإنتباء إلى أن جملة فرها يويد للله ليجعل عليكم هن حرج مع أنّها وردت في أواخر الآيات التي اشتملت على أحكام الغسل والوضوء والتيمم، إلّا أنّها تبيّن قانوناً عامّاً معناه أنّ أحكام الله ليست تكاليف شاقّة أبداً، ولو كان في أي حكم شرعي العسر والحرج لأي فرد لسقط التكليف عن هذا الفرد بناء على الاستثناء الوارد في الجملة القرآنية الأخيرة من الآية موضوع البحث، ولهذا لو كان الصوم يشكل مشقة وعناء على أي فسر بناء مرض أو شيخوخةٍ أمّا ما شابه ذلك، لسقط أداؤه عن هذا الفرد وارتفع التكليف عنه، بناء على هذا الدليل نفسه.

ولا يخني \_أيضاً \_أنَّ هناك من الأحكام الإلهيَّة ما يظهر فيها الصعوبة والمشقة بذاتها مثل حكم الجهاد، إلَّا أنَه ولدى مقارنة المصالح التي تتحقق بالجهاد مع الصعوبات والمشاق التي فيه، تترجع كفَّة المصالح وأهميَّتها فلا تكون المشاق أمامها شيئاً يذكر، وقد سمي القانون الذي أثبتته الجملة القرآنية الأخيرة بقانون «لا حرج» وهو مبدأ أساسي يستخدمه الفقهاء في أبواب مختلفة ويستنبطون منه أحكاماً كثيرة. في أبواب مختلفة ويستنبطون منه أحكاماً كثيرة.

.

وَأَذْ حَجُرُوا نِعْدَمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِينَاعَهُ ٱلَّذِى وَانْقَكُم بِعِرْدٍ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَٱتَّقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ٥

الأفسير

# العهود الرّبانية:

تناولت الآية السابقة مجموعة من الأحكام الإسلامية بالإضافة إلى موضوع إكسال النعمة الإلهية على المسلمين، وجاءت الآية الأخيرة لتكمل السياق الموضوعي لما سبق من آيات، فاستقطبت انتباه المسلمين إلى أهميّة وعظمة النعم الإلهية التي أعظمها وأهمّها نعمة الإيمان والهداية والإسلام، تقول الآية: فولة كروا نصعة للله مليكم» ومع أن كلمة «نعمة» جاءت بصيغة المفرد في هذه الآية، إلا أنّها وردت اسم جنس لتفيد العموم، حيث عنى بالنعمة جميع النعم، كما يحتمل أيضاً أن يكون المراد نعمة الإسلام بصورة خاصّة، والتي أشارت إليها الآية السابقة بصورة إجمالية حيث قالت: فوليتم نعمته مليكم...» فأي نعمة أعظم من أن ينال الإنسان – في ظل الإسلام - كل الهبات الإلهيّة والمفاخر والإمكانيات الدنيوية، بعد أن كان الناس يعانون في الجاهلية من التشتت والجهل والضلال ويسود بينهم قانون الغاب، وكان الفساد والظلم يعم مجتمعهم آنذاك، وقد تحولوا بفضل الإسلام إلى بجتمع يسوده الإتحاد والتماسك والعلم، ويرفل بالنعم والإمكانيات المادية والمنوزية الزاخرة.

بعد هذا تعيد الآية إلى الأذهان ذلك العهد الذي بين البشر وبين الله، فتقول **﴿وميثاقه** الذي ولثقكم به لِد قلتم سمعنا وأطسنا».

هناك احتمالان حول المعنى المراد بلفظة «العهد» الواردة في الآية وموضوعه.

**الاحتمال الأوّل:** أن يكون هو ذلك العهد الذي عقده المسلمون في بداية ظهور الإسلام في واقعة «الحديبية» أو واقعة «حجة الوداع» أو «العقبة» مع الله، أو بصورة عامّة هو العقد الذي عقده جميع المسلمين بصورة ضمنية مع الله بمجرّد قبولهم الإسلام.

٢

**والاحتمال الثّاني: ه**و أن يكون العهد المقصود في الآية الكريمة الأخيرة هو ذلك العهد المعقود بين كل فرد إنساني ـ بحكم فطرته وخلقه ـ وبين الله، والذي يقال عنه بأنّه تم في «عالم الذر»<sup>(</sup>.

وبيان ذلك هو أنّ الله حين خلق الإنسان أودع فيه استعدادات ومواهب كثيرة، ومنها نعمة العلم التي بها يتتبع أسرار الخليقة، وتتحقق لديه معرفة الحق، وكذلك نِـعم كـالعقل والذكاء والإدراك ليعرف الإنسان بها أنبياء الله ويلتزم بأوامرهم، والله سبحانه حين أودع هذه النعم لدى الإنسان أخذ منه عهداً بأنّ يستغلها خير استغلال، وأن لا يهملها أويسىء استعمالها، فردّ الإنسان بلسان الحال والاستعداد «سمعنا وأطعنا».

ويعتبر هذا العهد أوسع وأحكم وأعم عهد أخذه الله من عباده البشر، وهذا هو العهد الذي يشير إليه الإمام علي بن أبي طالبﷺ في خطبته الأولىٰ الواردة في كمتاب «نسهج البلاغة» بقوله: «ليستأدوهم ميثاق فطرته» أي ليطلب منهم أداء الميثاق الفطري الذي أخذه منهم والوفاء به.

وبديهي أنَّ يشمل هذا العهد الواسع جميع المسائل والأحكام الدينية.

ولا مانع مطلقاً من أن تكون في هذه الآية إشارة إلى جميع العهود والمواثيق التكوينية والتشريعية التي أخذها الله أو النّبي تَبَلَيْة من المسلمين بمقتضى فطرتهم في مراحل مخستلفة، وهنا يتوضح لنا الحديث القائل بأنّ المراد من الميثاق هو العهد الذي أخذه النّبي تَبَلَيْة مسن المسلمين في حجّة الوداع بخصوص ولاية علي بن أبي طالب ثابي <sup>7</sup> ويتفق هذا التفسير مع ما ورد أعلاه.

وقد أكِّدنا مراراً أنَّ التفاسير التي ترد على الآيات القرآنية، ما هي إلَّا إشارة لواحد من المصاديق الجملية المعنية في كل آية، ولا تعني مطلقاً انحصار المعنى بالتّفسير الوارد.

وتجدر الإشارة ــأيضاً ــ إلى أنّ كلمة «ميثاق» مشتقّة من المصدر «وثاقة» أو «وثوق» وتعني الشدّ المحكم بالحبل وأمثاله، كما يطلق على كل عمل يؤدّي إلى راحة البال واطمئنان

 ١. سيرد شرح مفصل عن «حالم الذر» وسبب تسميته بهذا الاسم في تغسير الآية ١٧٢ من سورة الأعراف، بإذن الله.

#### سورة المائدة / الآية ٧

الخاطر، حيث إنَّ العهد يكون بمثابة عقدة تربط شخصين أو جماعتين أحــدهما بــالآخر، ولذلك سمِّي «ميثاقاً».

وفي النهاية تؤكَّد الآية على ضرورة التزام التقوى، محدَّرة أنَّ الله محيط بأسرار البشر. وعالم بما يختلج في صدورهم، بقولها: ﴿ولتقوا الله لِنَّ الله عليم بذلت الصدور﴾.

وتدل عبارة ﴿ذلعه للصدور﴾ على أنَّ الله عالم بأدقّ أسرار البــشر المكــنونة في أعــهاق نفوسهم والتي لا يمكن لأيّ مخلوق معرفتها غير صاحب السرّ وخالقه، أي الله العالم بذات الصدور.

وقد شرحنا في الجزء الأوّل من تفسيرنا هذا سبب نسبة العواطف والمشاعر والنوايسا والعزائم إلى القلب أو إلى مكنونات الصدور.

୧୦୦୫

## الآيات

يَناَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ لِلَهِ شُهَداءَ بِالْفِسْطِّ وَلَا يَجْرِ مَنَّكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى آلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ وَاتَقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمَلُوا الصَّلِحَتِ اللَّهُ مَغْفِرَةٌ وَاجْرُ عَظِيمٌ ۞ وَالَذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا إِنَا يَتِنَا أُوْلَتِهِكَ

#### التفسير

## حوة مؤكّدة إلى العدالة:

إنَّ الآية الأولىٰ من الآيات الثلاث أعلاء تدعو إلى تحقيق العدالة، وهي شبيهة بــتلك الدعوة الواردة في الآية ١٣٥ من سورة النساء، التي مضى ذكرها مع اختلاف طفيف.

فتخاطب هذه الآية أوّلاً المؤمنين قائلة؛ ﴿يا لَيِّها الدِّينَ آهنوا كونوا قُوّله بين لله فسهدا. بالقسط».

ثمّ تشير إلى أحد أسباب الانحراف عن العدالة، وتحذّر المسلمين من هذا الانحراف مؤكّدة أنّ الأحقاد والعداوات القبلية والثارات الشخصية، يجب أن لا تحول دون تحقيق العدل، ويجب أن لا تكون سبباً للإعتداء على حقوق الآخرين، لأنّ العدالة أرفع وأسمى من كل شيء، فتقول الآية الكرية: **فولا يجرمنكم ثنان قوم على الاتحداول» و** تكرر الآية التأكيد لبيان ما للعدل من أهمية قصوى فتقول **فلمدلوا هو لقرب للتقوى»**.

وبما أنَّ العدالة تعتبر أهم أركان التقوى، تؤكَّد الآية مرَّة ثالثة قائلة: ﴿وَلِتَقُوا الله لِنَّ الله حبير بها تعهلون».

والفرق بين فحوى هذه الآية والآية المشابهة لها الواردة في سورة النساء، يتحدد من عدّة جهات: [ع

**أولاً**؛ إنَّ الآية الواردة في سورة النساء دعت إلى إقامة العدل والشهادة لله، أمّا الآية الأخيرة فقد دعت إلى القيام لله والشهادة بالحق والعدل. ولعل وجود هذا الفارق لأنّ الآية الواردة في سورة النساء استهدفت بيان ضرورة أن تكون الشهادة لله، لا لأقارب وذوي الشاهد. بينها الآية الأخيرة ولكونها تتحدث عن الأعداء أوردت تعابير مـثل الشهادة بالعدل والقسط أي تجنب الشهادة بالظلم والجور.

**ثانياً:** أشارت الآية الواردة في سورة النساء إلى واحد من عوامل الانحراف عن العدالة، بينما الآية الأخيرة أشارت إلى عامل آخر في نفس المحال، فهناك ذكرت الآية عامل الحبّ المفرط الذي لا يستند على تبرير أو دليل، بينما ذكرت الآية الأخيرة الحقد المفرط الذي لا مبررله.

ہدت

## العدل ركن إسلامي مهم:

قلما نجد قضية أعطى الإسلام لها أهمية قصوى كقضية العدل، فهي وقـضية التـوحيد سيّان في تشعب جذورهما إلى جميع الأصول والفروع الإسلامية، وبعبارة أخرى: كما أنّ جميع القضايا العقائدية والعملية والاجتماعية والفردية والأخلاقية والقانونية لا تـنفصل مطلقاً عن حقيقة التوحيد، فكذلك لا تنفصل كل هذه القضايا ولا تخلو أبـداً مـن روح العدل.

وليس من العجيب والحالة هذه أن يكون العدل واحداً من أُصول العـقيدة والديـن.

1. النساء، ١٣٥.

٢. ورد هذا الحديث نقلاً عن النّبي تَنَبَّلُهُ في كتاب سفينة البحار في مادة (هوى)، وورد في كتاب نهج البلاغة في الخطبة ٤٢ نقلاً عن علي بن أبي طالب للنِّلاً. اصول الكافي، ج ١، ص ٤٤.

•

٣

وأساساً من أسس الفكر الإسلامي. وهو مع كونه صفة من صفات الله سبحانه ويـدخل ضمن مبادىء المعرفة الإلهيّة، إلّا أنّه يشتمل على معان واسعة في خصائصه ومزاياه، ولذلك كان ما أولته البحوث الاجتماعية في الإسلام من الإهتمام بالعدل والإعتماد عليه يفوق مـا حظيت به المبادىء الإسلامية الأخرى من ذلك.

ويكنى إيراد عدد من الأحاديث والرّوايات نماذج لدرك أهميّة هذه الحقيقة:

المروي عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: «إيّاكم والظلم فإنَّ الظلم عند الله هو الظلمات يوم القيامة» ( .

وبديهي أن كل ما هو موجود من خير وبركة ونعم هو من النور وفي النور، وإنّ الظلام هو مصدر كل عدم وفاقة.

٢- وقال النّبي يَتَجَيُّةُ أيضاً: «بالعدل قامت السموات والأرض» <sup>7</sup>.

ويعتبر هذا القول من أوضح التعابير التي قيلت في شأن العدل، ومعناه أنّ حياة البشر المحدودة في الكرة الأرضية ليست وحدها التي يكون قوامها العدل، بل إنّ حياة ووجود الكون بأكمله، والسهاوات والأرضين كلها قائمة بالعدل، وفي ظل حالة من توازن القـوى الفاعلة فيها، ووجود واستقرار كل شيء في محله منها، بحيث لو أنّها انحرفت عن هذا التوازن لحظة واحدة أو بمقدار قيد أغلة لحكت على نفسها بالفناء والزوال.

ويؤيد هذا القول حديث آخر هو: «الملك يبقى مع الكفر ولا يبقى مع الظلم» <sup>7</sup>لأنّ للظلم أثراً سريعاً في هذه الحياة الدنيوية ومن نتائجه الحروب والاضطرابات والقلاقل والفوضى السياسية والاجتماعية والأخلاقية والأزمات الاقتصادية التي تعمّ العالم اليوم، وهـذا مـا يثبت الحقيقة المذكورة بصورة جيدة.

ويجب الإنتباء جيداً إلى أنّ اهتمام الإسلام لم ينصب في مجرّد العدالة، بل إنّه أولى أهميّة أكبر لتحقيق العدالة، وطبيعي أنّ محض تلاوة هذه الآيات في الجالس أو من على المنابر، وكتابتها في الكتب، لا يجدي نفعاً في استعادة العـدالة المـفقودة، وعـلاج التمـييز الطـبقي والعنصري، والفساد والاجتماعي في المجتمع الإسلامي، بل إنّ عظمة هذه الآيات والأحكام تتجلّى في يوم تطبق فيه العدالة في صميم حياة المسلمين.

> ١٠ سفنية البحار، ج ٢، ص ١٠٥ مادة (ظلم). ٢. تفسير الصافي، ج ٥، ص ١٠٧، في تفسير الآية ٧ من سورة الرحمن. ٣. بحارالانوار، ج ٧٢، ص ٣٣١.

**ट**]

بعد التأكيد الشديد الذي حملته الآية الكريمة حول قضية العـدالة وضرورة تـطبيقها بادرت الآية التالية وتمشياً مع الأسلوب القـرآني، فأعـادت إلى الأذهـان مـا أعـده الله للمؤمنين العاملين بالخير من غفرانه ونعمه العظيمة، حيث تقول الآية: فوهـد الله للذيـن آمنوا ومعلوا الصالحات ليهم مغفرة وأجر مظيم».

كما ذكرت الآية في المقابل جزاء الكفّار الذين يكذبون بآيات الله، فقالت: ﴿وَلَقَدْسِنُ محفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجعيم».

ومممما يلفت النظر أنَّ الآية جعلت المغفرة والأجر العظيم في إطار «وعد الله» بينها ذكرت عقاب جهنم بأنَّه نتيجة للكفر وللتكذيب بآيات الله، وما هـذا إلَّا إشـارة إلى فـضل الله ورحمته لعباده فيا يخص نعم وهبات الآخرة التي لا يمكن لأعيال الإنسـان مـهما كـبرت وعظمت أن تباريها أو تعادلها مطلقاً، كما أنّها إشارة \_أيضاً \_إلى أنَّ عقاب الآخرة ليس فيه طابع انتقامي أبداً، بل هو نتيجة عادلة لما إر تكبه الإنسان من أعيال سيئة في حياته.

أمًا فيا يخص معنى عبارة «أصحاب الجحيم» فهي مع ما في كلمة «أصحاب» من معنى الملازمة، أي أن الكافرين والمكذبين بآيات الله يلازمون جهنم، لكن هذه الآية لوحدها لا يكن أن تكون دليلاً على مسألة «الخلود» في نار جهنم، كما جاء توضيح ذلك في تفسيري «االتبيان» و«مجمع البيان» وتفسير «الفخر الرّازي»، لأنّ الملازمة ربما تكون دائمة، وقـد تستمر لفترة طويلة ثمّ تنقطع، بدلالة التعبير القرآني الوارد في شأن ركاب سفينة نـوح النّبي الله حيث وردت فيهم عبارة «أصحاب السفينة» وهم لم يكونوا ملازمين لتلك السفينة ملازمة دائمة.

ومع انتفاء الشك حول خلود الكفّار في نار جهنم، فالآية الكريمة \_موضوع البحث \_لم تتحدث بشيء عن هذا «الخلود» بل يستنتج هذا من آيات قرآنية أُخرى. صلاح

١٠ إنّ كلمة وجحيم، تعني النار الشديدة الإلتهاب، وقد أُطلقت في القرآن على نار جهنم كما في هذه الآية، وعلى نار الدنيا كالنار التي سعروها لحرق النّبي إبراهيم <sup>عليّله</sup> الآية ١٧ من سورة الصافات.

التفسير

لقد ذكرت الآيات السابقة بعضاً من النعم الإلهية، وجاءت الآية الأخيرة تخاطب المسلمين وتذكر لهم أنواعاً من النعم التي أنعم الله بها عليهم، لكي يؤدّوا شكرها عن طريق طاعة الله والسعي لتحقيق مبادىء العدالة، فتقول الآية: في المتيها الذين آهنوا الذكروا تحصه الله عليكم إذ هم قوم أن ييسطوا لإيكم أيديهم فكف أيديهم منكم».

وقد دأب القرآن الكريم في كثير من آياته على تذكير المسلمين بالنعم المختلفة التي أنعم الله بها عليهم، وذلك من أجل تعزيز دافع الإيمان لديهم، ولاستثارة وتحفيز دافع الشكس والصمود فيهم ليقفوا بوجه المشاكل، والآية الأخيرة من سنخ تلك الآيات.

واختلف المفسّرون حول الواقعة التي تشير إليها الآية موضوع البحث، فبعضهم قال: بأنّها إشارة إلى إنقاذ المسلمين من قبيلة «بني النضير» اليهودية التي تواطأت عسلى قستل النّبيﷺ والمسلمين في المدينة.

وذهب البعض الآخر من المفسّرين على أنّها إشارة إلى واقعة «بطن النخل» التي حصلت وذهب البعض الآخر من المفسّرين على أنّها إشارة إلى واقعة «بطن النخل» التي حصلت في العام السادس من الهجرة النبوية في واقعة «الحديبية» حيث قرر المشركون هناك في ذلك الحين – بزعامة (خالد بن الوليد) – الهجوم على المسلمين أثناء أدائهم لصلاة العصر، فعلم النّبي عَلِيَرَةُ بهذه المؤامرة فصلّى صلاة الخوف القصيرة، ممّا أدّى إلى إحباط المؤامرة.

. وقد ذكر مفسّرون آخرون وقائع أخـرىٰ مـن حـياة النّـبي ﷺ والمسـلمين المـليئة بالحوداث، وقالوا بأنّ هذه الآية إشارة لتلك الوقائع. [ع

ويرى مفسّرون أخرون أن هذه الآية إشارة إلى كل الوقائع والأحداث التي حصلت طيلة التاريخ الإسلامي حتى ذلك الوقت. <sup>(</sup>

ولو تغاضينا عن كلمة «قوم» الواردة في هذه الآية بصيغة النكرة التي تدل على وحدة المجموعة المعنية، فإنّ هذا التّفسير يمكن اعتباره من أحسن التفاسير في هذا المجال.

والآية على كل حال تلفت إنتباء المسلمين إلى الأخطار التي تعرضوا لها، وكان يحتمل أن تدفع بالوجود الإسلامي إلى الفناء والزوال وإلى الأبد، ولكن فضل الله ونعمته شملتهم وأنقذت الإسلام والمسلمين من تلك الأخطار.

كما تحذر الآية المسلمين وتنبههم إلى ضرورة التزام النقوى والإعتماد على الله كـدليل على شكر ذلك الفضل وتلك النعمة، وليعلموا بأنّهم بتقواهم سيضمنون لأنفسهم الدعـم والسند والحماية من الله في حياتهم الدنيوية هذه، وفي هذا المجال تقول الآية الكرية: فوللقوا الله وعلى الله قليتوكل للمؤمنون.

وواضح أنَّ التوكل على الله ليس معناه التخلي عن المسؤوليات أو الإستسلام لحوادث الزمان، بل يعني أنَّ الإنسان حين يستخدم طاقاته والإمكانيات المتوفرة لديه، يجب عليه أن ينتبه في نفس الوقت إلى أنَّ هذه الطاقات والإمكانيات ليست من عنده بل أنَّ مصدرها ومنشأها هو الله تعالى، وإذا حصل هذا التوجه فإن من شأنه أن يقضي على دافع الغرور والأنانية عند الإنسان أوّلاً، ومن ثمّ لا يدع إلى نفسه طريقاً للخوف والقلق والياس حيال الأحداث والمشاكل مهما كبرت وعظمت، لانَّه يعلم بأنَّ سنده وحاميه هو الله الذي فاقت قدرته كل القدرات.

إضافة إلى ما ذكر، فإنَّ تقديم الأمر بالتقوى على قضية التوكل يستشف منه أنَّ حماية الله ورعايته تشمل حال المتقين.

ويجب الإنتباه إلى أنَّ عبارة «التقوى» المشتقة من المصدر «وقاية» معناها حماية النفس وإبعادها عن عناصبر السوء والفساد.

#### રીજ

تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٢٩٣. ذيل الآية مورد البحث.

#### الأفسير

لقد أشارت هذه الآية أوّلاً إلى قضية الوفاء بالعهد، وقد تكررت هـذه الإشـارة في مناسبات مختلفة في آيات قرآنية عديدة، ورتما كانت إحدى فلسفات هذا التأكيد المتكرر على أهميّة الوفاء بالعهد وذم نقضه، هي إعطاء أهميّة قصوى لقضية مـيثاق الغـدير الذي سيرد في الآية ٦٧ من هذه السورة.

والآية في بدايتها تشير إلى العهد الذي أخذ، الله من بسي إسرائيل على أن يسعملوا بأحكامه، وإرسالة إليهم بعد هذا العهد اثني عشر زعمياً وقائداً ليكون كل واحد مسهم زعيماً لطائفة واحدة من طوائف بني إسرائيل الإثنتي عشر –حيث تقول الآية الكرية: وولقد أخذ الله هيثاق بني إسرائيل هنهم إلني عشر تقيباً».

والأصل في كلمة «نقيب» إنّها تعني الثقب الكبير الواسع، وتطلق بالأخص على الطرق المحفورة تحت الأرض، وسبب استخدام كلمة نقيب للدلالة على الزعامة، لأنّ زعيم كـل جماعة يكون عليماً بأسرار قومه، وكانّه قد صنع ثقباً كبيراً يطلع من خلاله على أسرارهم، كما تطلق كلمة نقيب أحياناً على الشخص الذي يكون بمثابة المعرف للجماعة، وحين تطلق كلمة «مناقب» على الفضائل والمآثر، يكون ذلك لأنّ الفضائل لا تعرف إلّا عـن طـريق البحث والتنقيب في آثار الشخص.

الآية

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ كلمة «نقيب» الواردة في الآية موضوع البحث إنّما تعني ـ فقط ــ العارف بالأسرار، لكننا نستبعد هذا الأمر استناداً لما يدلنا عليه التاريخ والحديث وهو أن نقباء بني إسرائيل هم زعماء الطوائف الإسرائيلية، جاء في تفسير «روح المعاني» عن ابن عباس قوله:

«إِنَّهم كانوا وزراء ثمّ صاروا أنبياء بعد ذلك». أي إِنَّهم كانوا وزراء للنَّبي مـوسىﷺ ثمّ نالوا منزلة النَّبوة بعده`.

ونقرأ في أحوال النّبيﷺ أنّه حين قدم أهل المدينة في ليلة العقبة لدعو تهﷺ إلى منطقة العقبة، أمر الرّسولﷺ أهل المدينة لينتخبوا من بينهم اثني عشر نقيباً عـلى عـدد نـقباء بني إسرائيل، وبديهي أنّ مهمّة هؤلاء كانت زعامة قومهم وليس فقط إخبار النّبي بتقارير عن أوضاعهم .

لقد وردت روايات عديدة من طرق السنة، وهي تلفت الإنتباه ـ لما فيها من إشارة إلى خلفاء النّبي الأثمّة الإثني عشر للمظلا وبيان أن عددهم يساوي عدد نقباء بني إسرائيل ـ ننقل هنا قسماً من هذه الروايات:

١- ينقل «أحمد بن حنبل» ـ وهو أحد أئمّة السنّة الأربعة، عن «مسروق» أنّه سأل عبد الله بن مسعود: كم عدد الذين سيحكمون هذه الأمّة؟ فرد ابن مسعود قائلاً: «لقد سألنا رسول اللهﷺ فقال: «اثنيعشر كعدّة نقباء بنيإسرائيل»<sup>7</sup>.

٢- وجاء في تاريخ «ابن عساكر» نقلاً عن ابن مسعود، أنَّهم سألوا النَّبي عن عدد الخلفاء الذين سيحكمون هذه الأمّة، فقالﷺ : «إنّ عدّة الخلفاء بعدي عدة نقباء موسى»<sup>٤</sup>.

۳- وورد في «منتخب كنز العمال» عن جابر بن سمرة قوله: «سيحكم هذه الأمّة اثنا عشر خليفة بعدد نقباء بني[سرائيل»<sup>0</sup>.

وجاء مثل هذا الحديث أيضاً في كتاب (ينابيع المودة) في الصفحة ٤٤٥ وكذلك في كتاب (البداية والنهاية)، ج ٦ في الصفحة ٢٤٧ أيضاً.

تفسير روح المعاني، ج ٦، ص ٧٨.
 ٢. سفينة البحار، ج ٢، ص ٢٨، في مادة (نقيب).
 ٢. مسند أحمد، ج ١، ص ٣٩٨.
 ٤. فيض القدير في شرح الجامع الصغير، ج ٢، ص ٤٥٩.
 ٥. منتخب كنز العمال في حاشية مسند أحمد، ج ٥، ص ٣١٢.

وتشير الآية بعد ذلك إلى وعد الله لبني إسرائيل حيث تقول: ﴿وقال الله لِنّي هَ هَكُمَ ﴾. وإنَّ هذا الوعد سيتحقق إذا التزم بنو إسرائيل بالشروط التالية: ١- أن يلتزموا بإقامة الصّلاة كما تقول الآية: ﴿لئن لَقَحْتُم للصّلاة ﴾. ٢- وأن يدفعوا زكاة أموالهم: ﴿وَآتَيْتُم الزَكَاةَ ﴾.

٣- أن يؤمنوا بالرسل الذين بعثهم الله ويحترموا وينصروا هؤلاء الرسل، حيث تقول الآية **(وتمنتم ب**رسلي و**مزرتموهم)** <sup>(</sup>.

٤. وبالإضافة إلى الشروط الثلاثة المذكورة أعلاه، أن لا يمتنع بنوإسرائيل عن القسيام ببعض أعيال الإنفاق المستحب التي تعتبر نوعاً من معاملات القرض الحسن مع الله سبحانه وتعالى حيث تقول الآية: ﴿وَلَقَرَضْتُمَ لِللهِ قَرْضا حسنا﴾.

ثمّ أردفت الآية الكريمة ببيان نتائج الوفاء بالشروط المذكورة بقوله تعالى: ﴿لَاكَـــقَرِنَ منكم سيئاتكم ولأدخلنّكم جنّات تجري من تحتما الأنهار).

كها بيَّنت الآية مصير الذين يكفرون ولا يلتزمون بما أمر الله حيث تقول: ﴿فَحِنْ مَفْرَبِعَد ذلك جنكم فقد ضل سو*ا. ل*لسبيل).

لقد أوضحنا في الجزء الثّاني من تفسيرنا هذا لماذا اصطلح القرآن الجميد على الإنفاق، أنَّه قرض لله سبحانه؟

ويبقى في هذا المجال ــ أيضاً ــ سؤال أخير وهو لماذا تقدمت مسألتا الصّلاة والزكاة على الإيمان بموسى للله ، في حين أنّ الإيمان يجب أن يسبق العمل؟

ويجيب بعض المفسّرين على هذا السؤال بقولهم: إن المراد بعبارة «الترسل» الواردة في الآية هم الأنبياء الذين جاءوا بعد النّبي موسىﷺ وليس موسى نفسه، لذلك فإنّ الأمر الوارد هنا بخصوص الإيمان بالرسل يحمل على أنّه أمرّ لمّا يستقبل من الزمان، فلا يتعارض لذلك وروده بعد الأمر بالصّلاة والزكاة، كما يحتمل ـ أيضاً ـ أن يكون المراد بعبارة «الرسل» هم «نقباء» بني إسرائيل حيث أخذ الله الميثاق من بني إسرائيل بأن يكونوا أولياء معهم، (ونقرأ في تفسير «مجمع البيان» أنّ بعضاً من المفسّرين القدماء، احتملوا أن يكون نسباء بني إسرائيل رسلاً من قبل الله، ويؤيد هذا الإحتمال الرأي الأخير الذي ذهبنا إليه).<sup>7</sup>

١. إنّ عبارة ﴿ عزرتموهم﴾ مشتقة من مادة «تعزير» أي المنع أو العون، أمّا حسين تسمى بمعض العقوبات الإسلامية بالتعزير فذلك لأنّ هذه العقوبات تكون في الحقيقة عوناً للمذنب لكي يرتدع عن مواصلة الذنب، وهذا دليل على أنّ العقوبات الإسلامية لا تتسم بطابع الإنتقام بل تحمل طابعاً تربوياً لذلك سمّيت بالتعزير.

فَبِمَانَقْضِهِم مِيثَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَاقُلُوبَهُمْ قَسِيةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِحَارَعَن مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظَّامِمَا ذَكِرُوا بِذِ وَلَا نَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَابِنَةٍ مِنْهُمْ إِلَا فَلِيلَا مِنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ شَ

## الأفسير

إنَّ هذه الآية الكريمة جاءت تشير إلى نقض بنيإسرائيل للعهد الذي أخذه الله عليهم والذي ذكرته الآية السابقة.

كما ذكرت هذه الآية نتائج وعواقب هذا النقض حيث تقول: ﴿فَبِما نَقْضَهُم مَيْثَاقَهُمُ لِعَنَاهُمُ وَجِلْعِنَا قَلُوبِهُم قَاسِيةَ ﴾ (.

والحقيقة هي أن هؤلاء عوقبوا بهذين الجزاءين بسبب نقضهم لميثاقهم، فقد حرموا من رحمة الله، وتحجرت أفكارهم وقلوبهم فلم تعد تبدي أي مرونة أمام الحقائق.

و تشرح الآية آثار هذا التحجّر فتقول: **﴿يعرفون الكلم من مواضعه) و ﴿ونسوا حظاً مما** ذكروا به).

ولا يستبعد أن تكون علامات وآثار نبيّ الإسلام محمّديَبَلِيَّ والتي أُشير إليها في آيات قرآنية أخرى، جزءاً من الأمور التي نسيها بنوإسرائيل ـ كما يحتمل أن تكون هذه الجملة القرآنية إشارة إلى ما حرفه أو نسيه جمع من علماء اليهود أثناء تدوينهم للتوراة من جديد بعد أن فقدت التوراة الأصلية، وإنّ ما وصل إلى هؤلاء من كتاب موسى الحقيقي كان جزءاً

١. إنّ كلمة «لعن» تعني في اللغة والطرد والإبعاد» وحين ينسب اللعن إلى الله فإنّه يعني الحرمان من رحمته، أمّا كلمة «قاسية» فهي في الأصل مشتقة من المصدر «قساوة» وتطلق على الأخص على الحجر الصلد، ولذلك أطلقت على الذين لا يبدون أي مرونة من جانبهم أمام الحقائق التي تتكشف لهم. من ذلك الكتاب وقد اختلط بالكثير من الخرافات، وقد نسي هؤلاء حتى هذا الجزء الباقي من كتاب موسى الله .

ثمَّ تتطرق الآية إلى ظاهرة خبيئة طالما برزت لدى اليهود ـ بصورة عامَّة ـ إلَّا ما ندر منهم، وهي الخيانة التي كانت تتكشف للمسلمين بين فترة وأخرى، تقول الآية الكريمة في هذا الجال: **﴿ولا تزلل تطلع على خائنة <sup>(</sup> هنهم** *إلا ق***ليلا هنهم)**.

وفي الختام تطلب الآية من النّبيﷺ أن يعفو عن هؤلاء ويصفح عنهم، مؤكّدة أنّ الله يحب المحسنين، وذلك في قوله تعالى: ﴿فاعف منهم واصفح لِنَّ الله يحب المحسنين﴾

ولنرى هل أنَّ المراد في الآية أن يعفو النّبي تَبَيَّةُ عن الأخطاء السابقة للأقلية الصالحة من اليهود، أم أنَّ المراد هو العفو عن الأغلبية الطالحة منهم؟

إنّ ظاهر الآية يدعم ويؤيّد الإحتمال الثّاني، لأنّ الأقلية الصالحة لم تـرتكب ذنسباً أو خيانة لكي يطلب من النّبي يَتَبَلَيْ العفو عنهم \_ والظن الغالب هو أنّ العفو والصفح المطلوبان في الآية يشملان \_ فقط \_ تلك الحالات التي كان اليهود يوجهون فيها أذاهم وتحرشاتهم واستفزازاتهم إلى النّبي يَتَبَلَيْنَ، ولا يشملان أخطاء اليهود وجراغهم بحق الأهداف والمبادى. الإسلامية، حيث لا معنى للعفو في هذا المجال.

بحثان

# ١\_ الممارسات التَّمريفية لليهود

إنَّ ما يستشف من مجموع الآيات الواردة في القرآن الكريم بخصوص المسارسات التحريفية لليهود، هو أنَّهم كانوا عارسون أنواع التحريف في الكتب الساوية الخاصّة بهم.

وكان تحريفهم يتخذ أحياناً طابعاً معنوياً، أي أنّهم كانوا يفسّرون العبارات الواردة في تلك الكتب بشكل يناقض المعنى الحقيقي لها، فهم كانوا يحفظون الألفاظ كها هي لكنهم كانوا يغيرون معانيها وهو (التحريف المعنوى)، وكانوا \_أيضاً \_يقومون بتحريف الألفاظ في بعض الأحيان، فهم بدل أن يقولوا «سمعنا وأطعنا» كانوا يقولون «سمعنا وعصينا» كها كانوا أحياناً

١. إنَّ كلمة «خالنة» مع كونها اسماً للفاعل، فهي في هذه الآية تكون بمعنى المصدر وتطابق كلمة الخيانة ... وقد جرت عادة العرب على استخدام مثل هذه الاستعمالات في أشعارهم حيث جاؤوا باسم الفاعل وعنوا به المصدر في كلمات مثل «العافية» والخاطية» وقد احتملوا أيضاً أنَّ تكون كلمة «خالنة» صفة للطائفة.

يخفون بعض الآيات الإلهيّة، فما كان يطابق أهواءهم أظهروه، وأخفوا الآيات التي لم تكن لتتلاءم مع ميولهم ورغباتهم وهو «التحريف اللفظي»، وقد وصلت بهم الوقاحة إلى حد أنّهم مع موجود الكتاب السهاوي بين أيديهم كانوا يخادعون الناس بوضع أيديهم على الحقائق الواردة فيها، لكي لا يستطيع الناظر قراءتها.

وستأتي تفاصيل هذا الموضوع لدى تفسير الآية ٤١ من نفس هذه السورة في قصّة «ابن صوريا».

# ٢\_ هل يجعل الله قلب الإنسان قاسياً؟

نقرأ في الآية \_موضوع البحث \_إنَّ الله ينسب لنفسه فعل جعل القسوة في قلوب مجموعة من اليهود! والذي نعرفه هـو أنَّ هـذه القسـوة مـا هـي إلَّا نـتيجة لإر تكـاب الذنـوب والانحرافات، فكيف إذن ينسب الله فعل جعل القسوة في قلوب أولئك اليهود إلى نفسه؟ ولو كان هذا الفعل من الله، فكيف يكون أولئك الأشخاص مسؤولين عن أعيالهم، ألا يعتبر هذا نوعاً من الجبر؟

ولدى الإمعان بدقّة في الآيات القرآنية المختلفة، ومنها الآية موضوع البحث، يتبيّن لنا أنّ الأشخاص إنّما يحرمون ــ بسبب اخطائهم وذنوبهم ــ من لطف الله ورحمته وهدايــته، وأنّ أعهالهم هذه في الحقيقة مصدر لمجموعة من الانحرافات الفكرية والأخلاقية، بحيث يستحيل على الإنسان ــ أحياناً ــ أن يجنب نفسه عواقبها ونتائجها.

وبما أنّ العلل \_ أو الأسباب \_ تعطي آثارها بإذن الله، لذلك نسب مثل هذه الآثار في القرآن الكريم إلى الله، فني الآية موضوع البحث نقراً أنّ اليهود \_ نتيجة لنقضهم المـيثاق \_ (جعل الله قلوبيهم قاسية)، كما نقراً في الآية ٢٧ من سورة إبراهيم قوله تعالى (ويضل الله الظالمين) وفي الآية ٧٧ من سورة التوبة نقراً قوله سبحانه: (فامقيهم نفاقاً في قلوبيهم إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوة وبما كانوا يكذبون).

وواضح أنّ هذه الآثار السيئة تنبع من عمل الإنسان نفسه، ولا تناقض في هذا الأمر حرية الإرادة والاختيار، لأنّ مقدمات تلك الآثار تكون من عمل الإنسان وتصدر عنه بعلمه واختياره. ولأنّ آثار عمله هي النتيجة الحتمية للعمل نفسه، وعلى سبيل المثال لو أنّ إنساناً تناول شيئاً من المشروبات الكحولية، وحصلت لديه حالة من السكر، فقام على أثر هذه الحالة بارتكاب جريمة معينة، فهو وإن كان لا يمتلك إرادته في حالة السكر، إلا أنّه قبل ذلك أقدم على شرب الخمرة مختاراً ومدركاً لما يفعل، وبذلك هيّاً بنفسه مقدمات العمل الجنائي، فهو يحتمل احتمال صدور هذا العمل منه في حالة السكر، ولذلك فهو مسؤول عن هذا العمل، فلو قيل في مثل هذه الحالة: إنّ شخصاً قد شرب الخمرة فسلبنا مسنه عمقله، فتورط نتيجة عمله في إرتكاب جرعة، فهل في هذا القول أي تناقض أو هل يستشف منه مفهوم الجبر؟

وخلاصة القول فإنّ كل أنواع الهداية والضلال وأمنالها التي تنسب في القرآن الكريم إلى الله سبحانه، إنّما تحصل بشكل حتمي كنتيجة للمقدمات والأعمال التي تصدر من الإنسان نفسه، وعلى أثرها يستحق إمّا الهداية أو الضلال، وفي غير ذلك فإنّ العدل والحكة الإنحيّين، لا يسمحان مطلقاً أن يساق إنسان إلى طريق الهداية دون أي مبرر، أو أن يساق آخر إلى طريق الضلال دون وجود سبب لذلك .

8003

وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوْ إِنَّا نَصَحَدَىٰ أَحَدْنَا مِيتَنَقَهُمْ فَنَسُوا حَظًّا مِتَّا دُحْصَرُوا بِهِ فَأَغْرَبْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةُ وَسَوْفَ يُنَبِّعُهُ مُرَاللَهُ بِمَاكَانُوا يَصْبَعُونَ ٢

الأغسير

العداء الأبدى:

لقد تناولت الآية السابقة ظاهرة نقض بني إسرائيل للعهد الذي أخذه الله منهم، أمّا الآية الأخيرة \_هذه \_فهي تتحدث عن نقض العهد عند النصارى الذين نسوا قسماً من أوامر الله التي كلّفوا بها \_ فتقول الآية في هذا المجال: ﴿ومن الذين قالوا لإا نصارى لخذنا ميثاقهم قنسوا حطّا معا ذكروا به فهذه الآية تدل بوضوح على أنّ النصارى \_أيضاً \_كانوا قد عقدوا مع الله عهداً على أن لا ينحر فوا عن حقيقة التوحيد، وأن لا ينسوا أوامر وأحكام الله، وأن لا يكتموا علائم خاتم النّبيين تيكين ، لكنّهم تورطوا بنفس ما تورط به اليهود مع فارق واحد، وهو أنّ القرآن الكريم يصرّح بالنسبة لليهود بأنّ القليل منهم كانوا من الصالحين، بينما يذكر القرآن بأنّ مجموعة من النصارى اختارت طريق العليل منهم كانوا من الصالحين، بينما يذكر القرآن بأنّ معموعة من النصارى اختارت طريق الانحراف، حيث يفهم من هذه التعبير أنّ

إنَّ تاريخ تدوين الأناجيل المتداولة يدل على أنَّها كتبت بعد المسيح اللي بسنين طويلة وبأيدي بعض المسيحيين، وهذا هو دليل وجود الكثير من التناقض الصريح فيها، ويدلنا هذا \_أيضاً \_على أنَّ كتبة الأناجيل قد نسوا \_بصورة تامّة \_أجزاء غير قليلة من الإنجيل الأصلي، ووجود خرافات في الأناجيل المتداولة من قبيل قصة صنع المسيح الله للخمرة <sup>(</sup>

١. إنجيل يوحنا، الإصحاح ٢. الآيات ٢ ـ ١٢.

۳]

الأمر الذي يرفضه العقل ويتنافى حتى مع بعض آيات التوراة والإنجيل المتداولين، وكذلك قصّة مريم المجدلية <sup>(</sup> وغيرها من القصص، كلها دليل على ذلك التناقض.

أمّا كلمة «نصارى» التي وردت في الآية فهي صيغة جمع نصراني، فقد وردت تـفاسير مختلفة حولها، ومنها أن المسيح قد تربى في صباء ببلدة الناصرة، وقيل ـأيضاً ـ أنّ هـذه الكلمة هي نسبة إلى نصران، وهي قرية يوليها المسيحيون احتراماً خاصاً، ويحتمل ـأيضاً ـ أن يكون وجه التسمية ناشئاً عن قول المسيحة كما تحكيه الآية عنه إذ تقول: وكماقال عيس بن مريم للعولريين من لنصاري إلى الله قال العولريون نـحن تنـصار الله بي فسيتي المسيحيون لذلك بالنصاري.

ولما كان جمع من النصارى يقولون ما لا يفعلون، ويزعمون أنّهم من أنصار المسيح ينف يقول القرآن في هذه الآية: فوهن للذين قالوا لِذا مصارى... و هم لم يكونوا صادقين في دعواهم هذه، لذلك تستطرد الآية الكرية فتبيّن نتيجة هذا الإدعاء الكاذب، وهو انتشار عداء أبدي فيا بينهم حتى يوم القيامة، كما تقول الآية: فالمرينا بينهم للعدلوة والبغضا. للى يوم للقيامة في

كما ذكرت الآية نوعاً آخر من الجزاء والعقاب لهذه الطائفة النصرانية، وهو أنَّهم سوف يعلمون نتيجة أعمالهم وسيرونها بأعينهم حيث تقول الآية: ﴿سوف ينبنهم للله بعا تحالوا يصنحون﴾.

ہموٹ

وتجدر الإشارة هنا إلى عدّة أمور، هي: ١- إنّ عبارة «اغرينا» مشتقة من المصدر «إغراء» وتعني الصاق شيء بشيء آخر، كما تعني الترغيب أو حمل الشخص على القيام بعمل معين، بحيث يدفع الشخص إلى الإرتباط بأهداف معينة.

وعلى هذا الأساس يكون مفهوم الآية ــ موضوع البحث ــ هــو أن نــقض النــصارى لعهدهم وإرتكابهم المعاصي أديا إلى أن تنتشر العداوة فيا بينهم ويعمهم النفاق والخلاف،

إنجيل لوقا، الإصحاح ٧، الآيات ٣٦ ـ ٤٧.

[ع

(والمعلوم أن آثار الأسباب التكوينية والطبيعية تنسب إلى الله) وما نراه اليوم من صراعات كثيرة بين الدول المسيحية، كانت في يوم ما سبباً لإندلاع الحربين العالميتين، وهي كذلك سبب للتكتلات المقترنة بالعدالة والبغضاء المستمرة فيا بينهم، أضف إلى ذلك الخـلافات المذهبية الكثيرة التي تسود بين الطوائف المسيحية التي مازالت سسبباً لاستمرار الصراع والإقتتال فيا بينهم.

وقد ذهب بعض المفسّر ين إلى أنَّ المراد من استمرار العداوة، هـو العـداوة والبـغضاء الموجودة بين اليهود والنصارى واستمرارها حتى فناء العالم، ولكن الملاحظ من ظاهر الآية هو استمرار العداوة بين المسيحيين أنفسهم `.

وغني عن البيان أنَّ مثل هذه العاقبة لا تقتصر عـلى المسـيحيين وحــدهم، فــلو أن المسلمين ساروا في نفس هذا الطريق فإنَّ مصيرهم سيكون مشابهاً لمصير المسيحيين أيضاً.

٣- إنَّ كلمة «العداوة» مشتقة من المصدر «عدو» وهي بعنى التجاوز والإنتهاك، أمَّا كلمة «البغضاء» المشتقة من المصدر «بغض» فهي تعني النفور والاستياء الشديد من شيء معين، وايحتمل أن يكون الفرق بين الكلمتين المذكور تين هو أنَّ لكلمة «بغض» طابع وجداني أكثر ممّا هو عملي، كما في كلمة «العداوة» التي لها طابع عملي، وقد يكون لكلمة «بعض» أو «بغضاء» منهو أشمل يستوعب العملي منه والقلبي الوجداني.

٣- يستدل من الآية هذه على أنّ النصارى كطائفة دينية (أو اليهود والنصارى معاً) سيكون لهم وجود في هذه الدنيا حتى يوم القيامة، وقد يقول معترض في هذا المجال: إنّ الأخبار الإسلامية تفيد بأن ديناً واحداً سيعمّ العالم كله بعد ظهور المهدي(عـج)<sup>٢</sup> ولن تكون هناك أديان أخرى غيرهذا الدين الذي هو الإسلام الحنيف، فكيف إذن يمكن الجمع والتوفيق ورفع هذا التناقض الظاهر؟

والجواب هو أنّه يحتمل أن يبق من المسيحية واليهودية حتىٰ بعد ظهور المهدي(عـج) شيء ضئيل على شكل أقلية ضعيفة جداً. لأن ما نعلمه هو بقاء حرّية الإرادة للبشر حتى

١. وعلى هذا الأساس فإن الضمير في كلمة «بينهم» تعود إلى كلمة «النصارى» المذكورة في بداية الآية. ٢. بحارالانوار، ج ٥٣. ص ٤.

| ٤٦٣                  | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل                     | ٣]            |
|----------------------|------------------------------------------------------|---------------|
| ماً إجبارياً. مع أنّ | ي(عج) وإنَّ الدين الإسلامي في ذلك العصر لا يأخذ طابع | في عصر المهدي |
|                      | ن من البشر ستتبع طريق الحق وتميل إليه، والأهم من هذا |               |
|                      | ن للإسلام وحده.                                      | الأرض سيكور   |

રુજ

.

.

## الآيتان

يَتَأَهْلَ ٱلْحِيتَكِ قَدْ جَاءً حَمْ رَسُولُنَا بُبَيْ لَكُمْ حَيْدًا مِعَا حَكْنتُم تَخْفُون مِنَ ٱلْحَكِتَكِ وَيَعْفُواْ عَن حَيْدٍ قَدْ جَاءَ حَكُم مِن ٱللَّهِ نُوَرٌ وَحِيَّتُ مُبِينٌ ٢ اللَّهِ مِن ٱللَّهِ مُوَرٌ وَحِيَّتُ مُبِينٌ ٢ أتَّبَعَ رِضُوَنتُهُ سُبُلَ ٱلسَّلَاءِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِ تَرْإِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيرٍ ٢

### التفسير

بعد أنّ تحدثت الآيات السابقة عن نقض اليهود والنصارى لمسيثاقهم. جماءت الآية الأخيرة لتخاطب أهل الكتاب بصورة عامّة وتدعوهم إلى الإسلام الذي طهّر الديانتين اليهودية والمسيحية من الخرافات التي لصقت بهما، والذي يهمديهم إلى الصراط السّوي المستقيم، والذي ليس فيه أي انحراف أو اعوجاج.

وتبيَّن الآية في البداية أنَّ رسول الله ﷺ المبعوث إليهم جاء ليظهر الكثير من الحقائق الخاصّة بالكتب السهاوية التي أخفوها هم (أهل الكتاب) وكتموها عن الناس، وأنَّ هذا الرَّسول يتغاضى عن كثير من تلك الحقائق التي انتفت الحاجة إليها وزال تأثيرها بزوال العصور التي نزلت لها، فتقول الآية في هذا الجال: ﴿يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبيّن لكم كثيراً مما كنتم تخفون من الكتاب ويعفو عن كثير».

وتدّل هذه الجملة القرآنية غلى أنَّ أهل الكتاب كانوا قد أخفوا وكـتموا الكـثير مـن الحقائق، لكن نبيّ الإسلامﷺ قد أظهر من تلك الحقائق ما يغي منها بحاجة البـشرية في عصر الإسلام، مثل بيان حقيقة التوحيد وطهارة الأنبياء وتنزههّم عـمّ نسب إليهـم في التوراة والإنجيل المزورين. كما بيّن تحريم الربا، والخمرة وأمثالهما، بينما بقيت حقائق تخص

٣

الأمم السابقة والأزمنة الغابرة ممّا لا أثر لذكرها في تربية الأجيال الإسـلامية، فـلم يـتمّ التطرق إليها.

وتشير الآية الكريمة \_ أيضاً \_ إلى أهمية وعظمة القرآن الجيد وآثار، العميقة في هداية وإرشاد وتربية البشرية، فتقول: **فقد جاءتم من الله نوروكتاب مبين»** النور الذي يهدي به الله كل من يبتغي كسب مرضاته إلى سبل السلام، كما تقول الآية الأخرى: فيهدي به الله من لتبع رضولته سبل السلام» وينقذهم من أنواع الظلمات (كظلمة الشرك وظلمة الجهل وظلمة التفرقة والنفاق وغيرها...) ويهديهم إلى نور التوحيد والعلم والإتحاد، حيث تقول الآية: فويغرجهم من الظلمات إلى للنوبية الم

وإضافة إلى ذلك كلّه يرشدهم إلى الطريق المستقيم الذي لا اعوجاج ولا انحسراف في جانبيه العقائدي والعملي أبداً، كها تقول الآية: **﴿وبهديهم** *إلى صراط* **هستقيم»**.

لقد اختلف المفسّرون في المعنى المراد من كلمة «النّور» الواردة في الآية، فذهب البعض منهم إلى أنّها تعني شخص النّبي محمّد ﷺ، وقال مفسّرون آخرون: إنّ المعنى بـالنور هـو القرآن الجيد.

وحين نلاحظ آيات قرآنية عديدة تشبه القرآن بالنور، يتبيَّن لنا أنَّ كلمة «النور» الواردة في الآية \_ موضوع البحث \_ إنَّنا تعني القرآن، وعلى هذا الأساس فإنَّ عطف عبارة «كتاب مبين» على كلمة (النور» يعتبر من قبيل عطف التوضيح، كما نقرأ في الآية ١٥٧ من سورة الأعراف: فقالذين آهنوا به ومزّروة ونصروة ولتبعوا النور الذي أنسزل همه أولئك هم المقلمون» وفي الآية ٨ من سورة التغابن نقرأ ما يلي: فقاهنوا بالله ورسوله والنور الذي لتزلنا...» وآيات عديدة أخرى تشير إلى نفس المعنى، بينا لا نجد في القرآن آية أطلقت فيها كلمة النور على شخص النبي يتبَيَّاتُ.

وإضافة إلى ما ذكر فإنّ الضمير المفرد الوارد في عبارة «به» الواردة في الآية الثانية من الآيتين الأخيرتين. يؤكّد هذا الموضوع أيضاً، وهو أنّ النور والكتاب المبين هما إشارتان لحقيقة واحدة.

ومع أنّنا نجد روايات عديدة تفسّر كلمة «النّور» على أنّها إنسارة إلى الإمام علي بن أبي طالب أميرالمؤمنين للظِّ أو الأنمَّة الإثني عشر للظّيّ جميعهم، لكن الواضح هو أنّ هذا التّفسير يعتبر من باب بيان بواطن الآيات، لأنّنا كها نعلم أنّ للآيات القرآنية \_بالإضافة إلى معانيها الظاهرية ـ معان باطنية يعبّر عنها بـ «بواطن القرآن» أو «بطون القرآن»، ودليل قولنا هذا أنّ الأُمَّةُ لِلَّذِي لم يكن لهم وجود في زمن النّبي تَنَكَنَنَ لكي يدعو القرآن أهل الكتاب للإيمان بهم. أمّا الأمر الثّاني الوارد في الآية الثانية من الآيتين الأخيرتين، فهو أنّ القرآن يبشر أولئك الذين يسعون لكسب مرضاة الله بأنّهم سيحظون في ظل القرآن بنعم عظيمة ثلاثة هي: **أولاً، الهداية إلى سبل السلامة التي تشمل سلامة الفررد والجـتمع، والروح والجسد** 

والعائلة، والسلامة الأخلاقية، وكل هذه الأمور تدخل في الجانب العملي من العقيدة. **وثانياً:** نعمة النجاة من ظلمات الكفر والإلحاد.

**وثالثاً:** الهداية إلى النور، وفي هذا دلالة على الطابع العقائدي، ويتمّ كل ذلك من خلال أقصر وأقرب الطرق وهو الذي أشارت إليه الآية بـ **(للصولط للمستقيم )**.

وبديهي أنَّ هذه النعم لا يحظى بها إلَّا من أسلم وجهه للَّه، وخضع للـحق بـالعبودية والطاعة، وكان مصداقاً للعبارة القرآنية القائلة: ﴿مِنْ لَتَبِعِ رَضُولِتِهِ ﴾ بينا لا يحضيٰ المنافقون والمعاندون وأعداء الحق بأيِّ فائدة مطلقاً، كما تشير إلى ذلك آيات قرآنية عديدة.

وبديهي ــ أيضاً ــ أنَّ كل هذه النتائج والآثار، إنَّمَا تحصل بمشيئة الله وإرادته وحده دون سواه، كما تشير عبارة «بإذنه» الواردة في الآية الأخيرة.

ରେସ

لَّعَدَ حَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوَا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْبَيَمَ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْتًا إِنَ أَرَادَ أَن يُهْلِكَ ٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْبَيَمَ وَأُمَتَهُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَيعَتُ وَلِلَهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُ مَا يَعْلَقُ مَا يَشَاَةُ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ شَ

### التفسير

كيف يمكن للمسيع أن يكون هو الله؟ا

جاءت هذه الآية الكريمة لتكمل بحثاً تطرقت إليه آيات سابقة، فحملت بـعنف عـلى دعوى ربوبية المسيح الله ، وبيّنت أنّ هذه الدعوى ما هي إلّا الكفر الصريح، حيث قالت: «لقد كفر الذين قالوا إنّ الله هو المسيح لبن هريم».

ولكي يتّضح لنا مفهوم هذه الجملة. يجب أن نعرف أنّ للمسيحيين عدّة دعاوي باطلة بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى.

**فهم أوّلًا.** يعتقدون بالآلهة الثلاث (أي الثالوث) وقد أشارت الآية ١٧١ من سورة النساء إلى هذا الأمر حيث قالت: **﴿ولا تقولوا ثلاثة لتتهوا خيرا لكم لِنّما الله لِلّه واحد**...﴾<sup>(</sup>.

**وثانياً:** إنّهم يقولون: إنّ خالق الكون والوجود هو واحد مـن هـؤلاء الآلهـة الثـلاث ويسمونه بالإله الأب<sup>٢</sup> والقرآن الكريم يبطل هذا الاعتقاد \_أيضاً \_في الاية ٧٣ من سورة

لقد مضى تغسير هذه الآية في بداية هذا الجزء من تفسيرنا.

٢. نقرأ في المصادر المسيحية أنّ والإله الأب: هو خالق جميع الكائنات (قاموس المقدس، ص ٣٤٥) كما نقرأ أنّ الرّب هو الموجود بنفسه، وإنّ هذا هو اسم خالق جميع المخلوقات وحاكم كلّ الكائنات، وإنّه هو الروح اللامتناهية الأزلية الأبدية ... (قاموس المقدس، ص ٣٤٤). [ع

المائدة حيث يقول: ﴿ **لقد كفر للذين قالوا إنَّ الله ثالث ثلاثة وما من إله إلَّا إلَّه واحد..﴾ وسيأتي بإذن الله تفسير هذه الآية قريباً في نفس هذا الجزء.** 

وقد وردكل جانب من جوانب عقيدة التثليث، الذي يـعتبر مـن أكـبر إنحـرافـات المسيحيين في واحدة من الآيات القرآنية، ونني نفياً شديداً (راجع تفسير الآية ١٧١ ـ من سورة النساء من تغسيرنا هذا وفيه التوضيح اللازم في بيان بطلان عقيدة التثليث).

ويتبيّن ـ ممّا سلف ـ أنّ بعض المفسّرين مثل «الفخر الرازي» قد توهّموا في قولهم بعدم وجود أحد من النصارى ممن يصرح باعتقاده في اتحاد المسيح بالله، وذلك لعدم إلمام هؤلاء المفسّرين بالكتب المسيحيّة، مع أنّ المصادر المسيحيّة المتداولة تصرح بقضية «الوحدة في التثليث» ومن المحتمل أن مثل هذه الكتب لم تكن متداولة في زمن الرازي. أو أنّها لم تصل إليه وإلى أمثاله الذين شاركوه في هذا الرأي.

بعد ذلك ولكي تبطل الآية الكريمة عقيدة ألوهية المسيح على تقول: ﴿قل قهن يملك هن الله فيئا إن قراد أن يملك للمسيح لبن مريم وأمّه ومن في الأرض جميعاً وهذه إشارة إلى أنّ المسيح على إنّها هو بشر كأُمه وكسائر أفراد البشر، وعلى هذا الأساس فهو يعتبر ـ لكونه مخلوقاً ـ في مصاف المخلوقات الأخرى يشاركها في الفناء والعدم، ومن حاله كهذا كيف يمكنه أن يكون إلهاً أزلياً أبدياً؟!

وبتعبير آخر: لو كان المسيح ﷺ إلهاً لإستحال على خالق الكون أن يهلكه، وتكون نتيجة ذلك أن تتحدد قدرة هذا الخالق، ومن كانت قدرته محدودة لا يمكن أن يكون إلهاً، لأنّ قدرة الله كذاته لا تحدّها حدود مطلقاً (تدبّر جيداً).

إنّ ذكر عبارة «العسيح بن مريم» بصورة متكررة في الآية، قد يكون إشارة إلى هــذه الحقيقة، وهي إعتراف المسيحيين ببنوّة المسيح لينٍ لمريم، أي أنّه ولد من أم وأنّه كان جنيناً في بطن أمّه قبل أن يولد، وحين ولد طفلاً احتاج إلى النموّ ليصبح كبيراً. فهل يمكن أن يستقر ٤٦٩

الإله في محيط صغير كرحم الأمّ، ويتعرض لجميع تحولات الوجود والولادة ويحتاج للأمّ حين كان جنيناً وحين الرضاعة؟!

والجدير بالإنتباء أنّ الآية الأخيرة تـذكر بـالإضافة إلى اسم المسيحة اسم أمّـه وتذكرها بكلمة «أمّه» وبهذه الصورة تميز الآية أمّ المسيحة عن سـائر أفـراد البـشر، ويحتمل أن يكون هذا التعبير بسبب أنّ المسيحيين أثناء ممارستهم للـعبادة، يـعبدون أمّ المسيح أيضاً، والكنائس الموجودة اليوم تشتمل على تمـائيل لأم المسيح، حـيث يـقف المسيحيون أمامها تعظيماً وتعبداً.

وإلى هذا الأمر تشير الآية ١١٦ من سورة المائدة فتقول: **وَوَلِدُ قَالَ للله يَا عَيْسَى لَبِّنْ** هريم ألدت قلت للناس لتخذوني ولَمي لِلهين هن دون الله...» وهذا الخـطاب حكـاية عـمّا يحصل من حوار في يوم القيامة.

وفي الختام ترد الآية الكريمة على أقوال أولئك الذين اعتبروا ولادة المسيح من غير أب دليلاً على ألوهيته فتقول: فولله هلك الشماوات والأرض وما بينهما يتحلق ما يشا، والله على كل شي، قدير).

فالله قادر على أن يخلق إنساناً من غير أب ومن غير أم كها خلق آدمﷺ ، وهو قادر أيضاً على أن يخلق إنساناً من غير أب كها خلق عيسى المسيحﷺ ، وقدرة الله هذه كقدرته في خلق البشر من آبانهم وأمّهاتهم، وهذا التنوع في الخلق دليل على قدرته، وليس دليلاً على أي شيء آخر سوى هذه القدرة.

જીજી

ۅَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَحَرَىٰ خَنُ ٱبْنَتَوُ ٱللَّهِ وَٱحِبَّتَوُهُ، قُلْفَلِمَ يُعَذِبُكُم بِذُنُوبِكُم بَلْ أَنتُم بَشَرُّمِتَنْ خَلَقٌ يَعْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَآءُ وَ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُ مَآ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ٢

## الأفسير

استكمالاً للبحوث السابقة التي تناولت بعض إنحرافات اليهود والنصارى، تشير الآية الأخيرة إلى أحد الدعاوى الباطلة التي تمسك بها هؤلاء، فتقول: **﴿وقالت اليهود وللنصارى** نحن أبنا.الله واحياؤته.

ولم يكن هذا الإمتياز الوهمي الذي إدعاء اليهود والنصارى لأنفسهم هو الوحيد مس نوعه، إذ إنّ القرآن الكريم قد أشار في آيات عديدة إلى أمثال هذا الإدّعاء.

فني الآية ١١١ من سورة البقرة، أشار القرآن إلى إدعائهم الذي زعموا فيه أن أحــداً غيرهم لا يدخل الجنّة، وزعموا أن الجنّة هي حكر على اليهود والنصارى، وقد فنّد القرآن هذا الإدّعاء.

كما جاء الآية ٨٠ من سورة البقرة إدعاء آخر لليهود، وهو زعمهم أن نار جـهنم لن تمسهم إلا في أيّام معدودة، وقد وبخهم القرآن على زعمهم هذا.

وفي الآية الأخيرة يشير القرآن الكرم إلى ادعائهم البنوة لله، وزعمهم أنّهم أحباء لله. ولا شك أن هؤلاء لم يعرّفوا أنفسهم كأبناء حقيقيين لله، بل إنّ المسيحيين وحدهم يدّعون أن المسيح هو الإبن الحقيقي لله، وقد صرّحوا بهذا الأمر ` وأنّهم حين اختاروا لأنفسهم صفة

١. تقول المصادر المسيحية بأنَّ عبارة «ابن الله» هي فقط من ألقاب منقذ المسيحيين وفاديهم، وإنَّ هذا اللقب لا يطلق على أحد غيره إلَّا إذا دلت القرينة على أنَّ المراد ليس البنوة الحقيقة لله (قاموس المقدس، ص ٣٤٥). البنوة لله وأدعوا بأنّهم الله إنما ليظهروا بأنّ لهم علاقة خاصّة بالله سبحانه، وكأنّهم أرادواكل من ينتمي إليهم انتماءً قومياً أو عقائدياً يصبح من أبناء الله وأحبائه حتى لو لم يقم بأي عمل صالح.

وواضح لدينا أنّ القرآن الكريم حارب كل هذه الإمتيازات والدعاوى الوهمية، فهو لا يرى للإنسان امتيازاً إلّا بالإيمان والعمل الصالح والتقوى، ولذلك تقول الآية الأخيرة في تفنيد وإيطال الإدعاء الأخير: ﴿قُل قُلْم يحدُبْكُم بِدُنوبِنَكُم فَ هُوَلاء - بحسب اعترافهم أنفسهم - يشملهم العذاب الإلهي حيث قالوا بأنّ العذاب يسمهم لأيّام معدودة، فكيف يتلاءم ذلك الإدعاء وهذا الإعتراف؟ وكيف يمكن أن يشعل عذاب الله أبناءه وأحباءه؟! ومن هنا يثبت أن لا أساس ولا صحة لهذا الإدعاء، وقد شهد تاريخ هؤلاء على أنّهم حتى في هذه الدنيا ابتلوا بسلسلة من العقوبات الإلهية، ويعتبر هذا دليلاً آخر على زيف وبطلان دعواهم تلك.

ولكي تؤكّد الآية الكريمة زيف وبطلان الدعوى المذكورة استطردت تقول: ﴿بِلَ لَنتَمَ بِشَرِهِمِنْ حَلقَ» والقانون الإلهي عام، فإن الله ﴿يَعْقَرَلَمَنْ يَشَاء وَيُعَدّبُهُ مِنْ يَشًا.﴾.

وبالإضافة إلى ذلك فإنَّ كلَّ البشر هم من خلق الله، وهم عباده وأرقاؤه، وعلى هـذا الأساس ليس من المنطق إطلاق اسم «ابن الله» على أي منهم، حيث تقول الآية: ﴿ولله هلك السَّهاولِكُ وَلِقَ وَهَا بِينَهِهَا﴾.

وفي النهاية تعود المخلوقات كلها إلى الله، حيث تؤكّد الآية هنا بقولها: ﴿وَلِلِيه للعصير». سؤال: وقد يسأل البعض أين ومتى إدعى اليهود والنصارى أنّهم أبناء الله حتى لو كان معنى البنوة في هذه الآية هو معنى مجازي وغير حقيقي).

والجواب: هو أنّ الأناجيل المتداولة قد ذكرت هذه العبارة، ويلاحظ ذلك فيها بصورة متكررة، من ذلك ما جاء في إنجيل يوحنا في الإصحاح ٨ ـ الآية ٤١ وما بعدها، حيث نقرأ على لسان عيسى في خطابه لليهود قوله: «إنّكم تمارسون أعمال أبيكم، فقال له اليهود: نحن لم نولد من الزنا وإن أبانا واحد وهو الله! فقال لهم عسيسى: لو كان أبوكم هو الله لكسنتم احببتموني...».

. ظهرت في الآونة الأغيرة لدينا مجموعة تبشر للمسيحية وتستمي نفسها جماعة «أبن الله».

**č**]

وقد ورد في الروايات الإسلامية \_ أيضاً \_ في حديث عن ابــن عــباس مــضمونه أنّ النّبيﷺ دعا جمعاً من اليهود إلى دين الإسلام وحذّرهم من عذاب الله، فقال له اليهود: كيف تخوفنا من عذاب الله ونحن أبناؤه وأحباؤه؟!<sup>(</sup>

وورد في تفسير مجمع البيان، في تفسير الآية موضوع البحث، حديث على غرار الحديث المذكور أعلاه، مضمونه أنّ جمعاً من اليهود حين هددهم النّبي تَتَقَدَّلَهُ بعذاب الله قالوا: لاتهددنا فنحن أبناء الله وأحباؤه، وهو إن غضب علينا يكون غضبة كغضب الإنسان على ولده، وهو غضب سريع الزوال.<sup>٢</sup>

8003

يَتَأَهْلَ لَكِنَبٍ قَدْجَاً، كُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتُرَةٍ مِنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُوا مَا جَاءَ نَامِنُ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْجَاً، كُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَىء قَدِيرٌ شَ

#### الأغسير

تكرر هذه الآية الخطاب إلى أهل الكتاب من اليهود والنصارى، فتبيَّن لهم أنَّ النَّسِي المرسل إليهم مرسل من عند الله، أرسله في عصر ظلت البشرية قبله فترة دون أن يكون لها نبيّ، فبيَّن لهم هذا النَّبي الحقائق، لكي لا يقولوا بعد هذا إنَّ الله لم يرسل إليهم من يهديهم إلى الصراط السوي ويبشرهم بلطف الله ورحمته ويحذَّرهم من الانحراف والإعلوجاج، وينذرهم بعذاب الله، حيث تقول الآية: في أهل للكتاب قد جاءكم رسولنا يبيّن لكم على فترة هن للرسل أن تقولوا ها جاما هن بشير ولا نذيري.

نعم، فالبشير والنذير هو نبيّ الإسلام محمّدﷺ الذي يبشّر المؤمنين الذيس يحملون الصالحات برحمة الله وثوابه، وينذر الذين كفروا والعاصين بعذاب الله وعقابه، وقد جساء اليبشر ولينذر أهل الكتاب والبشرية جمعاء، حيث تؤكّد الآية هذا بقوله تعالى: ﴿فَقَدْجَاءُكُمُ بشيرونديريُهِ.

أمّا كلمة «فترة» الواردة في الآية فهي تعني في الأصل الهدوء والسكينة كما تطلق على الفاصلة الزمنية بين حركتين أو جهدين أو نهضتين أو ثورتين.

وقد شهدت الفاصلة الزمنية بين موسى الله وعيسى الله عدداً من الأنبياء والرسل، بينا لم يكن الأمر كذلك في الفاصلة الزمنية بين عيسى الله والنّبي محمّد تكله ، ولذلك أطلق القرآن الكريم على هذه الفاصلة الأخيرة اصطلاح **(فترة من الرسل)** والمعروف أن هـذه الفـترة دامت ستمائة عام تقريباً <sup>(</sup>

١. ويرى البعض أنَّ هذه الفترة تبلغ أكثر من ستمائة عام، وآخرون يرون أنَّها أقل من هذه المدَّة واستناداً على

[ع

أمّا ما جاء في القرآن \_ في سورة يس الآية ١٤ \_ وما ذكره المفسّرون، فيدلان على أنّ ثلاثة من الرسل \_ على الأقل \_ قد بعثوا في الفاصلة الزمنية بين النّـبي عـيسى على ونـبيّ الإسلام ﷺ، وقد ذكر البعض أنّ أربعة من الرسل بعثوا في تلك المدّة، وعلى أي حال لابدً أن تكون هناك فترة خلت من الرسل بين وفاة أولئك الرسل والنّبي محمّد ﷺ، ولذلك عـبّر القرآن عن تلك الفترة الخالية من الرسل بقوله: ﴿ على فترة هن الرسلي.

**سؤال:وقد يعترض البعض ب**انّه كيف يمكن القول بوجود مــثل تــلك الفــترة مـع أنّ الاعتقاد السـائد لدينا يقضي بأن المجتمع البشري لا يمكن أن يخلو ولو للحظة من رسول أو إمام معين من قبل الله سبحانه وتعالى؟

**الجواب: إنَّ القرآن الكريم حين يقول: ﴿ على فترة من الرسل؛ إ**نَّمَا ينبي وجود الرسل في تلك المدَّة، ولا يتنافى هذا الأمر مع القول بوجود أوصياء للرسل في ذلك الوقت.

وبعبارة أخرى، فإنّ الرسل هم أشخاص كانوا يمارسون الدعوة على نطاق واسع، وكانوا يبشرون وينذرون الناس، ويثيرون الحركة والنشاط في المجتمعات، ويوقظونها من سباتها بهدف إيصال ندائهم إلى الجميع، بينما لم يكن جميع أوصياء الرسل ليحملوا مثل تلك المهمّة. بل يحتمل -أيضاً -إنّهم لظروف وعوامل اجتماعية خاصّة، كانوا يعيشون بين الناس أحياناً متخفين متنكّرين.

ويقول أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ في إحدى خطبه الواردة في كـتاب «نـهج البلاغة» في هذا الجمال ما يلي: «اللّهم بلى، لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة إمّا ظاهراً مشهوراً أو خائفاً مغموراً لئلا تبطل حجج الله وبيناته، يحفظ الله بهم حججه وبيّناته حـتى يـودعوها نظراءهم ويزرعوها في قلوب أشباههم» \

وواضح أن المجتمع البشري لو خلا من الرسل الثوريين والدعاة العالمين، لعمّت هـذه المجتمع الخرافات والوساوس الشيطانية والانحرافات والجهل بالتعاليم الإلهية، وتكون مثل هذه الحالة خير حجة بأيدي أولئك الذين يريدون الفرار والتخلي عن المسؤوليات. لذلك

للمحمول البعض فإنّ الفاصلة الزمنية بين ولادة المسيح للجلَّة وهجرة نبي الإسلام محمّد ﷺ ووفق التاريخ العيلية الميلادي تبلغ ١٣١ عاماً و ٩٥ يوماً (تفسير روحالجنان، ج ٤، ص ١٥٤). الميلادي تبلغ ١٣١ عاماً و ٩٥ يوماً (تفسير روحالجنان، ج ٤، ص ١٥٤). ١.نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٤٧. وفي الختام تؤكّد الآية على شمولية قدرة الله عزَّوجلَّ فتقول: ﴿والله على كل شي. قدير» وهذا بيان بأنّ إرسال الأنبياء والرسل وتعيين أوصيائهم أمر يسير بالنسبة لقدرة الله العزيز المطلقة.

8003

#### الآيات

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ - يَنَقَوْمِ أَذْ كُرُوانِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنَبِياَة وَجَعَلَكُمْ مُتُوكَاوَ مَا تَسْكُمْ مَّالَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ۞ يَنَقَوْمِ آدْخُلُوا الْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ ٱلَتِى كَنَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَائَرْ لَدُواعَلَى آذَبَارِكُمْ فَنَنقَلِبُوا خَسِرِينَ فَإِنَّ قَالُوا يَنْمُوسَى إِنَّ فِيها قَوْمَا جَبَارِينَ وَ إِنَّا لَن نَدْخُلَهَا حَتَى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِن يَغْرُجُوا مِنْهَا أَذِي يَعَافُون فَإِن يَغْرُجُوا مِنْهَا أَذَ وَخِلُونَ ۞ قَالَ رَجُلانِ مِن ٱلَّذِينَ يَعَافُونَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِما أَدْخُلُوا عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَحَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلَيُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُ مُقُولاً عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَحَلَتُ مُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلَيُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَلُوا إِن كُنتُ مُقُولاً عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَحَلَتُ مُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلَيُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَلُوا إِن كُنتُ مُقُولاً عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَحَلَتُ مُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلَيُونَ وَعَلَى فَقِن يَعْنُونُ وَعَلَى اللَهُ عَلَيْهُ مَالَةً عَلَيْهُمُ أَنْبَا عَلَيْهِ مُا أَنْ يَعْهُ مَعَالَا فَي مَا أَذَكُمُ عَلَيْهُمُ أَنْكُمُ مَعَالَ اللَهُ عَنْ أَعْلَكُمُ عَلَيْهُونُ وَعَلَى اللَّهُ فَتَوَكَلُوا إِن كُنتُ مُقُولاً عَلَيْهِمُ أَنْهُمُ وَلا عَلَيْهُ مُعَاقَعَة وَ فَي قَالَا فَي يَعْهُ وَلَي أَعْلَا فَا عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ فَي قَالَ وَعَالَكُونُ وَى الْعَا عَلَى مَا الْعَلَي فَتَى عَالَهُ فَي فَتَعَا فِي هَا أَعْذَهُ مَنْ الْعَالَي فَا أَنْ مَا عَالَهُ مُنْهُ عَا فَعَا فَي فَعَا فَي فَا فَي فَعَا فَي فَي فَي فَي أَنْهُ عَلَي فَا لَكُونُ عَلَيْهُ مَا قَعَوْمُ الْعَنْهِ مَا عَنْهُ عَلَيْ عَالَكُنُ مُو مَنْ عَلَى فَعَلَيْهُ مَا عَلَى مَا لَكُنُ عَلَي فَا فَ عَلَى مَنْ عَلَى أَنْهُ مُنْ أَنَا فَي فَا أَنْ عَالَهُ مُنْ مُوا مُوا فَعَا مَا أَنْ عَالَهُ عَلَي مَا عَنْ مَا عُنْ أَن الْنَا عَنْهُ عَلَي مَا الْعَالَهُ عَنْهُ مَا عَا أَنْ أَنْ مَا عَا مَا عَا مَا عُولَ عَا مَا عَا مَا عَا مَا أَنْ الْعَالَي مَا مَا عَا مَا عَا عَا مَا عَا عَا عَا مَا مَا عَا عَا مَا عَا عَا عَا مَا عَا مَا مَا عَا مَا عَا مَا عَا م

## الأفسير

بنوإسرائيل والأرض المقدسة:

جاءت هذه الآيات لتثير لدى اليهود دافع التوجه إلى الحسق والسـعي لمـعرفته أوّلًا، وإيقاظ ضمائرهم حيال الأخطاء والآثام التي إرتكبوها ثانياً، ولكي تحفزهم إلى السـعي لتلافي اخطائهم والتعويض عنها، ويذكرهم القرآن في الآية الأولىٰ بما قاله النّبي موسىﷺ لأصحابه حيث تقول: ف**ولِذ ق**ال موسى لقومه يا قوم لذكرول نعمة الله عليكم».

ولا يخلى أنَّ عبارة (نعمة الله) تشمل جميع الأنعم الإلهيّة، لكن الآية استطردت فبيّنت ثلاثاً من أهم هذه النعم، أوّلها نعمة ظهور أنبياء وقادة كثيرين بين اليهود، والتي تعتبر أكبر نعمة وهبها الله لهم، فتقول الآية: فإذ جعل فيكم لنبيا.» وقد نقل أنَّ في زمن موسى بسن عمران وحده كان يوجد بين اليهود سبعون نبيّاً، وإنَّ السبعين رجلاً الذيس ذهسوا مع موسى على إلى جبل «الطور» كانوا كلهم بمنزلة الأنبياء.

وفي ظل هذه النعمة (نعمة وجود الأنبياء) نجا اليهود من هاوية الشرك والوثنية وعبادة العجل وتخلصوا من مختلف أنواع الخرافات والأوهام والقبائح والخبائث، لذلك أصبحت هذه النعمة أكبر النعم المعنوية التي أنعم الله بها على بني إسرائيل

بعد هذا تشير الآية إلى أكبر نعمة مادية وهبها الله لليهود فتقول: ﴿وجعلتهم هلوكاً﴾ وتعتبر هذه النعمة ـ أيضاً ـ مقدمة للنعم المعنوية، فقد عانى بنوإسرائيل لسنين طويلة من ذل العبودية في ظل المحكم الفرعوني، فلم يكونوا ليمتلكوا في تلك الفترة أي نوع من حرية الإرادة، بل كانوا يعاملون معاملة البهانم المكبلة في القيود، وقد أنقذهم الله من كل تـلك القيود ببركة النبي موسى بن عمران في وملكهم مصائرهم ومقدراتهم.

وقد ظن البعض أنَّ المراد من كلمة «الملوك» الواردة في الآية هم الملوك والسلاطين الذين ظهروا من سلالة بني إسرائيل، في حين أنَّ المعروف هو أنَّ بني إسرائيل لم يحكوا إلَّا فترة قصيرة، فلم يحظ منهم إلَّا القليل بمنزلة الملوكية، بينما الآية – موضوع البحث – تقول: وجعلته هلوكانه وهذه إشارة إلى تمتع جميع بني إسرائيل بهذه المنزلة، ويتبيَّن من هذا أنَّ المراد بكلمة «ملوك» الواردة في الآية أنَّ بني إسرائيل قد تملكوا مصائرهم ومقدارتهم بعد أن كانوا مكبّلين بقيود العبودية في ظل الحكم الفرعوني.

إضافة إلى ذلك فإنّ كلمة «ملك» في اللغة لها معان عديدة منها «السلطان» ومنها «المالك لزمام الأمور» ومنها \_أيضاً \_المالك لرقبة شيء معين (. التمسيكان حد بناً حام فيه: «كانت منو إسرائيل إذا كان

ونقل في تفسير «الدر المنثور» عن النَّبي ﷺ حديثاً جاء فيه: «كانت بنوإسرائيل إذا كان لأحدهم خادم ودابة وامرأة كتب ملكاً...». <sup>٢</sup>

٢. نقرأ في كتب أن الملك هو «من كان له المُلك، والمُلك هو ما يملكه الإنسان ويتصرف به ـ أو ـ العظمة والسلطة». [ع

وتشير هذه الآية في اخرها إلى أنّ الله قد وهب بني إسرائيل في ذلك الزمان نعماً لم ينعم بها على أحد من أفراد البشر في ذلك الحين فتقول: **وواتاكم ما لم يؤت أحداً من العالمين»** وكانت هذه النعم والوافرة كثيرة الأنواع، فمنها نجاة بني إسرائيل من مخالب الفراعنة الطغاة. وإنفلاق البحر لهم، ونزول غذاء خاص عليهم مثل «المن والسلوى»، وقد أوردنا تفاصيل ذلك في الجزء الأوّل من كتابنا هذا، لدي تفسير الآية ٥٧ من سورة البقرة.

والآية التالية تبيّن واقعة دخول بني إسرائيل إلى الأرض المقدّسة نقلاً عن لسان نبيّهم موسىﷺ فتقول: ﴿يا قوم ادخلوا الأرض للمقدسة التي كتب الله لكم ولا ترتدوا على أدباركم فتنقلبوا خاسرين﴾.

وقد اختلف المفسّرون حول المراد بعبارة (الأرض المقدّسة) الواردة في الآية، وحسول موقعها الجغرافي من العالم.

ولكن لا يستبعد أن يكون المراد من العبارة المذكورة كل أرض الشام التي تشمل جميع الاحتمالات الواردة، لأنّ هذه الأرض ــكما يشهد التاريخ ـ تعتبر مهداً للأنبياء، ومـهبطاً للوحي، ومحلاً لظهور الأديان السماوية الكبرى، كما أنّها كانت لفترت طوال مـن التــاريخ مركزاً للتوحيد وعبادة الله الواحد الأحد، ونشر تعاليم الأنبياء ... هذه الأسباب كلها سمّيت بـ «الأرض المقدّسة» مع أنّ هذا الاسم يطلق عن منطقة «بيت المقدس» بصورة خــاصّة أحياناً (وقد بينا هذا الأمر في الجزء الأول من كتابنا هذا).

ويستدل من جملة (كتب للله عليكم...) إنّ الله قد قرر أن يعيش بنوإسرائيل في الأرض المقدّسة بالرغد والرخاء والرفاء (شريطة أن يحموا هذا الأرض من دنس الشرك والوثنية) وأن لا ينحرفوا (عن تعاليم الأنبياء) وإن لم يلتزموا بهذا الأمر سيحيط بهم من قـبل الله عذاب أليم شديد.

وعلى هذا الأساس لا يوجد أيّ تناقض بين فشل جيل من بني إسرائيل الذين خوطبوا

بهذه الآية في دخول الأرض المقدّسة، وإيتلائهم بالتيه والضياع لمدّة أربعين عاماً في الصحارى والقفار، حتى نجح الجيل التالي من بعدهم بدخول تلك الأرض، لا يوجد أيّ تناقض بين ما ذكر وبين جملة فركتب الله لكم... > لأنّ هذا التقدير الإلهي والقرار الرباني إنّا قيد بشروط لم ينفذها ذلك الجيل الأوّل من بني إسرائيل، وتوضح هذا الآمر الآيات التالية.

وقد واجه بنو إسرائيل دعوة موسى الدخول إلى الأرض المقدّسة مواجهة الضعفاء الجبناء الجهلاء، الذين يتمنون أن تتحقق لهم الانتصارات في ظل الصدف والمعاجز دون أن يبادروا بأنفسهم إلى بذل جهد في هذا الجال، وردّ هؤلاء على طلب موسى الله بقولهم كما تنقله الآية: (قالوا يا هوسن إنّ فيها قوما جبارين ( وإذا ان ندخلها حتى يغرج واحتها فلزن يغرجوا هنها فإذا داخلون ).

ويدل جواب بني إسرائيل هذا على الأثر المشؤوم الذي خلّفه الحكم الفرعوني على نفوس هؤلاء فإنّ في كلمة «لن» التي تفيد التأبيد دلالة على المنوف والرعب العميقين اللذين استوليا على هذه الطائفة ممما أرغمهم على الإمتناع عن الدخول في أي صراع من أجل تحرير الأرض المقدّسة و تطهير ها.

وكان على بني إسرائيل أن يحرروا تسلك الأرض بكمفاحهم وتسضحياتهم، أمّسا لو أنّ الأعداء تركوا الأرض المقدّسة أو أبيدوا فيها بمعجزة على خلاف السنة الإلهيّة الطبيعية، فإن بني إسرائيل بدخلوهم إليها .. في مثل هذه الحالة دون أي عناء أو مشقة ــكانوا سيواجهون العجز في إدارة تلك الأرض الواسعة الغنية، ولم يكونوا ليبدوا أيّ اهتام بالحفاظ على شيء حصلوا عليه دون جهد أو معاناة، فلا يظهر لديهم والحالة هذه أي استعداد أو كفاءة لعمل ذلك.

أمّا المراد من عبارة ﴿قوما جبارينَ﴾ فهم كما تدل عليه التواريخ قوم «العمالقة» ﴿ الذين

كانوا يمتلكون أجساماً ضخمة، وكانت لهم أطوال خارقة، بحيث ذهب الكثير إلى المبالغة في طول أجسام هؤلاء وصنعوا الأساطير الخرافية من ذلك، وكـتبوا فـيهم مـواضـيع تــئير السخرية لا يسندها أيّ دليل علمي، وبالأخص فيا كتبوه عن المدعو ب«عوج» في التواريخ المصطنعة المشوبة بالخرافات والأساطير.

ويبدو أن مثل هذه الخرافات التي تسربت حتى إلى بعض الكتب الإسلامية، وإنّما هي من صنع بني إسرائيل، والتي تسمّى عادة ب «الإسرائيليات» والدليل على هذا القول هو ما ورد نصاً في التوراة المتداولة من أساطير خرافية تشبه أساطير العيالقة، نقرأ في سفر الأعداد في أواخر الفصل التّالث عشر «إنّ الأرض التي ذهب بنو إسرائيل إليها لإستقصاء أخبارها هي أرض تبيد ساكنيها وإن جميع من فيها هم أناس طوال وفيهم العيالقة من أبناء «عناق» بشكل كان بنو إسرائيل الذين ذهبوا للتجسس هناك أشبة بالجراد قياساً بأحجام العيالقة الموجودين في تلك الأرضا».

بعد هذا الحديث يشير القرآن الكريم إلى رجلين أنعم الله عـليهها بـالإيمان والتـقوى والورع وشملهها بنعمه الكبيرة، فجمعا صفات الشجاعة والشهامة والمـقاومة مـع الدرك الاجتماعي والعسكري ممما دفعهها إلى الدفاع عن اقتراح النّبي موسى الله فواجها بني إسرائيل بقولهما: ادخلوا عليهم من باب المدينة، وحين تدخلون عليهم سيواجهون الإمـر الواقـع فتكونون أنتم المنتصرون، تقول الآية الكريمة في هذا المجال: ﴿قَالَ رَجَلَانَ مِنْ اللَّهِينَ يَعْاقُونَ أنهم للله عليهما ادخلوا عليهم للباب فإذا دخلتموه فإنّكم ماليون».

وتؤكَّد الآية ــبعد ذلك على ضرورة الإعتماد على الله في كل خــطوة مــن الخـطوات، والاستمداد من روح الإيمان بقوله تعالى: ﴿وَمِلْى الله فَتَوْكُلُوا لِنْ كُنْتُمْ هُوَهُنْيَنْ﴾.

وما ذكره أغلب المفسّرين جول هوية هذين الرجلين هو أنّهها «يوشع بن نون» و«كالب بن يوحنا» وهما من النقباء الإثني عشر في بني[سرائيل، كما ورد سابقاً <sup>ا</sup>.

مع كل الاحتمالات العديدة الواردة في تفسير جملة ﴿ مِن للدِين يَضافُونَ﴾ إلّا أنَّ الواضح من ظاهر هذه الجملة، هو أنَّ الرجلين المذكورين في الآية هما من جماعة تخاف الله وتخشاه

وحده دون غيره، ويؤيد هذا التفسير ما جاء في جملة ولتسم للله عليهما...> فأي نعمة أكبر وأرفع من أن يخاف الإنسان من الله وحده ولا يخشى أحداً سواه. سؤال: وقد يسأل سائل في هذا المجال عن مصدر علم هذين الرجلين، وكيف أنّهما علما أن بني إسرائيل ستكون لهم الغلبة إن هم دخلوا المدينة - أو الأرض المقدّسة - في هجوم مباغت؟

والجواب: لعل علم هذين الرجلين بتلك الغلبة كان نابعاً من شقتهما بأقوال النّبي موسى الله أو أنّهما اعتمدا على قاعدة كلية في الحروب، مفادها أنّ الجسماعة المهاجمة إن استطاعت الوصول إلى مقر ومركز العدو \_أي تمكنت من محاربة العدو في داره \_ فابّها ستنتصر عليه ( عادة.

والمستهدفون في تلك الحرب هم قوم المعالقة، وهم بسبب ما كانوا عليه من طول خارق، كان أسهل عليهم أن يحاربوا في بر أو فضاء مفتوح بدل الحرب في مدينة، فيها ـ بحسب العادة \_ الأزقة والطرق الملتوية (بغضّ النظر عن الجوانب الأسطورية التي تتحدث عن الطول الخارق لهؤلاء العمالقة)، أضف إلى ذلك كله أنّ العمالقة \_ كما نقل \_ كانوا على رغم قاماتهم الطويلة أناساً جبناء رعاديد، يرهبهم كل هجوم مباغت، وكسل هذه الأسباب أصبحت دليلاً قوياً لدى الرجلين المذكورين ليقولا بحتمية انتصار بني إسرائيل.

والذي حصل حقيقة هو أنّ بني إسرائيل لم يقتنعوا بأي من الإقتراحات المذكورة، فهم بسبب الضعف والجبن المتأصلين في نفوسهم خاطبوا موسى الله وأخبروه صراحة بأنهم لن يدخلوا تلك الأرض مادام العبالقة موجودين فيها، وطالبوا موسى أن يذهب همو ورب لمارية العبالقة وسألوه أن يخبرهم عن إنتصاره حيث هم قاعدون، وفي هذا انجال تقول الآية الكرية: فقالوليا هوسي لِنّا لن ندخلها لبدا ما دلموا قيها فاذهب لنت وربله فقاتلا لِنّا هيئا قامدون).

وتبيَّن هذه الآية مدى الوقاحة التي وصل إليها بنوإسرائيل في مخاطبة نبيِّهم موسىﷺ، فهم بقولهم «لن» و«أبداً» أكدوا رفضهم القاطع للدخول إلى الأرض المقدَّسة، كـما أنَّهسم استخفّوا بموسىﷺ ودعوته واستهزؤوا بهما، بـقولهم: ﴿لِذَهبِ لَنت وربِك فـقاتلا لِنَّـا هـهنا

١. وقد أشار الإمام علي بن أبي طالب في إحدى خطبه الواردة في كتاب نبهج البلاغة إلىٰ هـذه الحـقيقة بقوله عليه بن أبي قوم في عقر دارهم إلا ذلوا) (نهج البلاغة، الخطبة ٢٧).

**قامدون...∢** كما أنَّهم \_أيضاً \_لم يعيروا التفاتاً لإقتراح الرجلين المؤمنين المذكورين في الآية، ولم يبدوا حيال ذلك أي جواب.

والطريف في الأمر أن التوراة المتداولة قد أوردت أجزاء مهمّة من هذه القصة، في الباب الرابع عشر من سفر الأعداد، حيث جاء فيها أنّ جميع بني إسرائيل لاموا موسى وهارون أخاه وقالوا جميعاً: ليتنا متنا جميعاً في أرض مصر أو في الفلاة، فلهاذا جاء بنا الرّب إلى هذه الأرض لكي نقتل بحدّ السيف، وتسبى عيالنا وأطفالنا بعدنا ... فحار موسى وأخاه هارون أمام القوم، ماذا يفعلان؟ أمّا يوشع بن نون وكاليب بن يفنة، اللذان كانا من مجموعة الرجال الذين ذهبوا للتجسس على تلك الأرض فقد شقا جيبهها....

ثمّ نقرأ في الآية التالية أنّ موسى أصابه اليأس والقنوط من القوم، ورفع يديه للدعاء مناجياً ربّه قائلاً: إنّه لا يملك حرية التصرف إلّا على نفسه وأخيه، وطلب من الله أن يفصل بينهما وبين القوم الفاسقين العصاة، لكي يلتى هؤلاء جزاء أعمالهم ويبادروا إلى إصلاح أنفسهم، حيث تقول الآية الكريمة في هذا المجال: ﴿قَالَ رَبِّي لِنِّي لا لَعلله إلا نفسي وأخي فافرق بيننا وبين للقوم للفاسقين ﴾

وبديهي إنَّ رفض بني إسرائيل القاطع لأمر نبيَّهم كان بمثابة الكفر، وما استخدام القرآن لعبارة «الغاسق» بحقّ هؤلاء إلا لأنّ كلمة «الفسق» لها معان واسعة، وتشمل كل خسروج وانحراف عن سنة العبودية لله، ولذلك نقرأ في القرآن الكريم ــ حين التحدث عن انحسراف الشيطان ــ قول الله تعالى: **(ففسق من لعررته...)** .

وتجدر هنا الإشارة إلى أنَّ جملة: **(من الذين يغافون...)** الواردة في الآيات السابقة تدل على وجود قلة من اليهود كانت تخشى الله، ومنهم الرجلان المذكوران في إحدى الآيات الأخيرة وهما «يوشع» و«كاليب» بينا نلاحظ أنَّ موسى لللا لا يذكر هنا غير نفسه وأخيه، ولا يذكر ولو حتى بالتلميح أحداً من تلك القلّة، وقد يكون السبب هو أنَّ هارون لكونه الوصي لأخيه موسى لللا ولكونه أبرز شخصية في بني إسرائيل من بعد موسى لللا ... لذلك ذكر اسمه دون غيره.

وكانت نتيجة صلف وعناد بنيإسرائيل أنَّهم لاقوا عقابهم، إذ استجاب الله دعاء نبيَّه

موسى الله ، فحرم عليهم دخول الأرض المقدّسة، المليئة بالخيرات مدّة أربعين عاماً، وفي هذا الجال تقول الآية القرآنية الكرية: **﴿قال فَإِنَّهَا مَحرمة عليهم أربعين سنة**﴾.

وزادهم عذاباً إذكتب عليهم التيه والضياع في البراري والقفار طيلة تلك الفترة، حيث تقول الآية في ذلك: **﴿يتيهون في الأرفن﴾** ﴿ وقد سميت الصحراء التي تاه فيها بنو إسرائيل باسم «التيه» أيضاً، وكانت جزءاً من صحراء سيناء، كما ذكرنا في الجزء الأوّل من تفسيرنا هذا.

بعد ذلك تذكر الآية أنّ ما نال بني إسرائيل من عذاب في تلك المدّة، كان مـناسباً لمـا فعلوه، و تطلب من موسى للله أن لا يحزن على المصير الذي لا قوه حيث تقول الآية الكرية: فلا تأس على القوم الفاسقين ﴾.

وربما كان سبب ورود الجملة الأخيرة، هو أنّ موسى ﷺ قد ثارت عاطفته بعد أن علم بالعذاب الذي كتبه الله على بني إسرائيل، فطلب من الله العفو لقومه ـكما ورد في الشوراة المتداولة ـ فأجابه برد سريع أوضح له أنّ بني إسرائيل يستحقون ذلك العـذاب، وهسم لا يستحقون العفو الإلهي لأنّهم أناس فاسقون وعصاة، متكبرون، ومن كان هذا شأنه سيلاقي \_ حتماً ـ مثل هذا المصير.

ويجب الإنتباء إلى أنّ حرمان بني إسرائيل من الدخول إلى الأرض المقدسة، لم يكن له طابع للإنتقام (كما أن جميع العقوبات الإلهيّة ليس فيها طابع إنتقامي، بل هي إما أن تكون لأجل تقويم شخصية الفرد، أو تكون نتيجة لأخطائه ومعاصيه.

وقد اشتمل هذا الحرمان على فلسفة خاصة، حيث تحرر بنوإسرائيل بعد معاناة طويلة قاسوها في ظل الكبت والقمع الفرعوني اللذين خلفا فيهم عقد الإحساس باحتقار النفس والذل والضعة والنقص، لذلك فهم لم يبدوا استعداداً لتطهير أنفسهم وأرواحهم في تسلك الفترة بعد التحرر وفي ظل قيادة وزعامة نبيّهم موسى لللا كما لم يكونوا مستعدين لتسلك القفزة المعنوية التي كان من شأنها أن تهيء لهم حياة جديدة مقرونة بالفخر والعز والسؤدد، وجوابهم لموسى لللا – الذي اشتمل على رفضهم الدخول إلى ميدان الجهاد التحرري في الأرض المقدسة - خير دليل على هذه الحقيقة.

لذلك كان من الضروري أن يعاني بنو إسرائيل من التيه والضياع في الصحراء، ليزول

٨. «يتيهون» مأخوذة من مادة «تيه» بمعنى الحيرة، ثم اطلق على طلال الصحراء حيث تاء فيها بني اسرائيل. وهذه الصحراء كما ذكر القرآن في ذيل الآية ٥٧ المذكورة في سورة البقرة هي صحراء «سيناء».

| E]       | سورة المائدة / الآية ٢٠ ـ ٢٦                                      | ERE   |
|----------|-------------------------------------------------------------------|-------|
| مــحراء، | , الضعيف العاجز منهم بشكل تدريجي وليحل محله جيل جديد في محيط ال   | الجيل |
|          | الحرية وفي أحضان التعاليم الإلهيّة، وقد صقلت نفوسهم حسياة الصحراء |       |
| الجسهاد  | رية، ووهبت لأرواحهم وأنفسهم القوة والقدرة. وأعدتهم لخوض غهار ذلك  | الضار |
|          | واحكومة الحق في تلك الأرض المقدسة!                                |       |

રુજ

.

:

.

.

وَٱتّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَى ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرْبَا قُرْبَانَا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَم يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْاخَرِقَالَ لاَقْنُلَنَكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ٣ لَين بَسَطت إِلَى يَدَكَ لِنَقْنُلَى مَاآنًا بِبَاسِطٍ يَدِى إِلَيْكَ لاَ قَنُلُكَ إِنِي آَخَافُ ٱللَّهُ مِنَ الْمُنَقِينَ () إِنِي أَرِيدُ أَن تَبُوَ أَبِإِشِي وَإِنْي كَ لاَ قَنْلُكَ مِنَ آصَحَبِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَ قُلُ الْقَا الظَّلِلِينَ شَ

## الأفسير

# أوّل مادثة قتل على الأرض:

لقد تناولت هذه الآيات الثلاث الأخيرة قصّة ولدي آدم الله وكيف قتل أحدهما أخاه الآخر، ولعل وجه الصلة بين هذه الآيات والآيات التي سبقتها في شأن بني إسرائيل، هو غريزة «الحسد» التي كانت دائماً أساساً للكثير من مخالفات وانتها كات بني إسرائيل حيث يحذرهم الله في هذه الآيات من مغبة وعاقبة الحسد الوخيمة القاتلة، التي تؤدّي أحياناً إلى أن يعمد أخ إلى قتل أخيه! والآية تقول في هذا المجال لنبيّ الله أن يتلو على قومه قصّة ولدي آدم: **(ولتل عليهم نبأ لبني آدم بالحق)**.

ولعل استخدام كلمة «**بالحق» في هذ**ه الآية جاء للإشارة إلى أن القصّة المـذكورة قـد أضيفت لها خرافات مختلفة، ولبيان أنّ القرآن الكريم جاء بالقصة الحقيقية التي حصلت بين ولدى آدمﷺ .

ولا شك أنّ كلمة «آدم» الواردة في الآية، تشير إلى أبي البشرية الحاضرة، وإنّ ما ذهب إليه البعض مع أنّها إشارة إلى شخص من بني إسرائيل اسمه «آدم» لا أساس له من الواقع، لأنّ هذه الكلمة استخدمت مراراً في القرآن للدلالة على اسم أبي البشرية، فسلو صحّ

٤٨٦

الإفتراض الأخير لوجب أن تشتمل الآية \_أو الآيات \_ التي بعدها على قرينة تـصرف الاسم عن مساء الحقيقي الأوّل، ولا يمكن لآية **ومن أجل ذلك...>** التي سمياًتي تـفسيرها قريباً، أن تكون قرينة على الإفتراض المذكور كما سيأتي تفصيله.

و تواصل الآية سرد القصّة فتقول: **وَلِدْ قَرْبَا قَرْبَانَا فَتَقْبَلُ مِـنَ أُحـدَهُمَا وَلَمْ يَـتَغْبَلُ مِـنَ** الآخري.

وقد أدت هذه الواقعة إلى أن يهدد الأخ \_ الذي لم يتقبل الله القربان منه \_ أخاه بالقتل ويقسم أنّه قاتله لا محالة، كما جاء في قوله تعالى في الآية: **﴿قَالَ لَقَتَلَنَّكَ ﴾** أما الأخ الآخر فقد نصح أخاه مشيراً إلى أن عدم قبول القربان منه إنّما نتج عن علّة في عمله، وأنّه ليس لأخيه أي ذنب في رفض القربان، مؤكّداً أنّ الله يقبل أعمال المتقين فقط حيث تقول الآية: **﴿قَالَ لِنَّمَا يَتَقبِلُ الله مِنَ المَتَقِينَ ﴾** 

وأكد له أنّه لو نفذ تهديده وعمد إلى قتله، فإنه \_أي الأخ الذي تقبل الله منه القربان \_لن يمد يده لقتل أخيه، فهو يخاف الله و يخشاه، ولن ير تكب أو يلوث يده بمثل هذا الإثم حيث تقول الآية: فإلم**ن يسطت للى يدك لتقتلني ها أنا يـباسط يـدي لأقـتلك لِنّسي أعـاف الله رب**ه للعالمين».

وأضاف هذا الأخ الصالح مناطباً أخاه الذي أراد أن يقتله مانًه لا يريد أن يتحمل آثام الآخرين، قائلاً له: **فلِتي لريد لن تمبول<sup>(</sup> بمبلمي ولِشملته)** (أي لانّك إن نفذت تهديدك فستتحمل ذنوبي السابقة أيضاً، لانّك سلبت مني حق الحياة وعليك التعويض عن ذلك، ولما كنت لا تمتلك عملاً صالحاً لتعوض به، فما عليك إلّا أن تتحمل إثمي أيضاً، وبديهي أنك لو قبلت هذه المسؤولية الخطيرة فستكون حتماً من أهل النار، لأنّ النار هي جزاء الظالمين) كما تقول الآية: فاقتكون من أصحاب للناروذلك جزار للقالعين».

## ہموٹ

ا-إن القرآن الكريم لم يذكر في هذه الآية \_ولا في آيات أخرى \_أي اسم لأبناء آدمﷺ: لكن الروايات الإسلامية تدل على أنّ ولدي آدم المذكورين في هذه الآية كان اسم أحدهما «هابيل» والآخر «قابيل» وقد ورد في سفر التكوين من التوراة في الباب الرابع أنّ ولدي آدم المذكورين اسمها «قائن» و«هابيل».

وقد ذكر المفسّر المعروف «أبو الغتوح الرازي» أن هذين الاسمين قد وردا بألفاظ مختلفة، فالاسم الأوّل جاء فيه «هابيل» و«هابل» و«هابن»، أما الاسم الثّاني فجاء فيه «قابيل» و«قايين» و«قابل» و«قابن» أو «قبن»، وعلى أي صورة كان الاسم فإنّ الاختلاف بين الروايات الإسلامية ونص التوراة بخصوص اسم «قابيل» نابع عن الاختلاف اللغوي، ولا يشكل أمراً مهماً في هذا الجمال.

والغريب في الأمر أنَّ أحد الكتاب المسيحيين قد أورد الاختلاف المذكور دليلاً اعترض به على القرآن، فقال: إنَّ القرآن أورد لفظة «قابيل» بدل «قائن»!

والجواب هو أنَّ مثل هذا الاختلاف اللغوي أمر شائع وبالأخص في مجال الأسماء \_ فمثلاً كلمة «إبراهيم» الواردة في القرآن قد وردت في التوراة على شكل «أبراهام»، كما أنَّ القرآن الكريم لم يأت مطلقاً باسم «هابيل» و«قـابيل» وقـد ورد هـذان الاسمان في الروايـات الإسلامية فقط <sup>(</sup>

٢-إنّ المعروف عن «القربان» هو أنّه كل شيء يحصل به التقرب إلى الله، لكن القرآن الكريم لم يذكر شيئاً عن ماهية القربان الذي قدمه ولدا آدم، بينا نقلت الروايات الإسلامية \_ والتوراة في سفر التكوين، الباب الرابع \_ أن «هابيل» كان يمتلك ماشية فاختار أفسضل أغنامه ومنتوجاتها للقربان المذكور، وأن «قابيل» لذي كان صاحب زرع، قدد اخستار لقربانه أرداً الأنواع من زرعه.

٣\_لم يرد في القرآن أي توضيح عن الأسلوب الذي عرف به ابـنا آدم قـبول قـربان أحدهما ورفض قربان الآخر عند الله ـوالذي ورد في هذا المجال هو ما نقلته بعض الروايات الإسلامية من أنَّ هذين الشخصين كانا قد وضعا قربانهما على قمة جبل، فنزلت صاعقة فاحرقت قربان ها يله ميسه شيء، وكانت لما مدونت قربان ها يله ميسه شيء، وكانت لهذه العلامة سابقة معروفة أيضاً.

. ١. وقد كتب العلّامة الفقيد الشّيخ «محمّد جواد البلاغي» رسالة في هـذا المـجال سـماها بـ «الأكـاذيب الأعاجيب» جعع فيها أكاذيب من نمط الكذبة التي جاء ذكرها أعلاه. <u>[</u>3

لكن بعض المفسّرين يعتقدون أنّ قبول ورفض القربانين إنّما أعلنا عن طريق الوحي لآدمﷺ ، وماكان سبب ذلك غير أنّ هابيل كان إنساناً ذا سريرة نقية يحبّ التضحية والعفو في سبيل الله فتقبل الله لذلك قربانه، بينماكان قابيل رجلاً ملوث القلب حسوداً معانداً فرفض الله قربانه، والآيات التالية توضح حقيقة ما جبلت عليه نفسا هذين الأخوين من خير وشر.

٤- يستنتج من هذه الآيات \_بصورة جلية \_أنّ مصدر أولى النزاعات والجرائم في العالم الإنساني هو «الحسد» ويدلنا هذا الموضوع على خطورة هذه الرذيلة الأخلاقية وأثـرها العجيب في الأحداث الاجتماعية.

8003

## الآيتان

فَطَوَّعَتْ لَهُ, نَفَسُهُ, قَنْلَ أَخِيدٍ فَقَنْلَهُ, فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ فَبَعَثَ ٱللَّهُ عُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلأَرْضِ لِيُرِيهُ, كَيْفَ يُوَرِي سَوْءَةَ أَخِيدٍ قَالَ بَنُوَيْلَتَى أَعَجَزتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَـٰذَا ٱلْغُرَابِ فَأُوَرِي سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّدِمِينَ ﴾

iin a th

التُستر على المريمة:

تواصل هاتان الآيتان بقية الواقعة التي حصلت بين إيني آدميني ، فتبيّن الآية الأولى منها أن نفس قابيل هي التي دفعته إلى قتل أخيه فقتله، حيث تقول: (فطوعت له نفسه قتل أخيه فقتله».

ونظراً لأنّ كلمة «طوع» تأتي في الأصل من «الطاعة» لذلك يستدل من هذه العبارة على أنّ قلب «قابيل» بعد أن تقبل الله قربان أخيه هابيل أخذت تعصف به الأحاسيس والمشاعر المتناقضة، فمن جانب استعرت فيه نار الحسد وكانت تدفعه إلى الإنتقام من أخيه «هابيل» ومن جانب آخر كانت عواطفه الإنسانية و شعوره الفطري بقيح الذنب والظلم والجور وقتل النفس، يحولان دون قيامه بار تكاب الجرية، لكن نسفسه الأمارة بالسوء تغلبت رويداً رويداً على مشاعره الرادعة فطوّعت ضميره الحي وكبلته بقيودها واعدته لقتل أخيه، وتدلّ عبارة «طوعت» مع قصرها على جميع المعاني التي ذكرناها لأنّ عملية التطويع كما نعلم لا تتم في لمظلة واحدة، بل تحصل بشكل تدريجي وعبر صراعات مختلفة. وتشير الآية - في آخرها - إلى نتيجة عمل «قابيل» فتقول ﴿قاصبت من المعاري فأيً

وقد حاول البعض الاستدلال من كلمة «أصبح» على أن جريمة القتل قد وقعت ليلًا، في

حين أنّ كلمة «أصبح» من حيث معناها اللغوي لا تنحصر في زمن معين ليلاً مكان أم نهاراً. بل تدل على حدوث شيء ما، كما جاء في الآية ١٠٣ من سورة آل عمران في قوله تعالى: ﴿...فاصبحتم بنعمته إخولدا...﴾.

وتفيد بعض الروايات المنقولة عن الإمام الصّادق <sup>عليم</sup> أنّ قابيل حين قتل أخاء ترك جئته في العراء حائراً لا يدري ما يفعل بها، فلم يمض وقت حتى حملت الوحوش المفترسة على جئة «هابيل» فاضطر «قابيل» (ربّما نتيجة لضغط وجداني شديد) إلى حمل جئة أخيه مدّة من الزمن لإنقاذها من فتك الوحوش، لكن الطيور الجارحة أحاطت به وهي تنتظر أن يضعها على الأرض للهجوم عليها ثانية وفي تلك الأثناء بعث الله غراباً (كما تصرّح الآية) فأخذ يحفر الأرض ويزيح التراب ليدفن جسد غراب ميت آخر، أو ليخني جزءاً من طعامه \_كها هي عادة الغربان \_ وليدل بذلك «قابيل» كيف يدفن جئة أخيه، حيث تقول الآية

ولا غرابة في أن يتعلم إنسان شيئاً من طير من الطيور، فالتاريخ والتجربة يدلان على أنّ للكثير من الحيوانات مجموعة من المعلومات الغريزية تعلمها منها البشر على طول التاريخ، مكملاً بذلك معلوماته ومعارفه، وحتى بعض الكتب الطبيّة تذكر أنّ الإنسان مدين في جزء من معلوماته الطبية للحيوانات!

ثمّ تشير الآية الكريمة إلى أنّ قابيل استاء من غفلته وجهله، فأخذ يؤنّب نفسه كيف أصبح أضعف من الغراب فلا يستطيع دفن أخيه مثله، فتقول الآية: ﴿ قال يا ويلتي لمجزت أن أكون مثل هذا للغراب فأولري سوءة أخي. ﴾

وكانت العاقبة أن ندم قابيل على فعلته الشنيعة كما تقول الآية: ﴿ فَأَصِيحٍ مِنَ النادِمِينَ». فهل كان ندمه على جريمته، خوفاً من افتضاح أمر. أمام أبويه، أو ربّما أخوته الآخرين الّذين كانوا سيلومونه على فعلته، أم أنّ ندمه كان إشفاقاً على نفسه، لأنّه حمل جسد أخيه

١.جاء في مجمع البيان أنَّ كلمة ويبحث، معناها في الأصل هو البحث عن شىء في التراب ثمّ استعملت في مختلف أنواع البحوث، أمّا كلمة وسوأة فهي تعني كل شيء يستاء الإنسان من رؤيته، ولذلك تطلق أحياناً على مختلف أنواع البحوث، أمّا كلمة وسوأة فهي تعني كل شيء يستاء الإنسان من رؤيته، ولذلك تطلق أحياناً على جسد الميت، وعلى عورة الإنسان، ويجب الانتباه هنا إلى أنَّ الفاعل في جملة وليريه، قد يكون هو الله، أي إنَّ جسد الميت، وعلى عورة الإنسان، ويجب الانتباه هنا إلى أنَّ الفاعل في جملة وليريه، قد يكون هو الله، أي إنَّ جسد الميت، وعلى عورة الإنسان، ويجب الانتباه هنا إلى أنَّ الفاعل في جملة وليريه، قد يكون هو الله، أي إنَّ الله أراد أن يري «قلبيل» ويحتمل أن يكون الغراب هو الله، أي إنَّ الله أراد أن يري «قابيل» كيف يدفن أخاه، وذلك احتراماً لـ «هابيل» ويحتمل أن يكون الغراب هو الفاعل في الجملة المذكورة.

القتيل لفترة دون أن يعلم ماذا يفعل به أو كيف يدفنه، أم كان سبب الندم هو ما يشعر به الإنسان ـ عادة ـ من قلق واستياء بعد إرتكاب كل عمل قبيح؟

مهياكانت أسباب الندم ودوافعه لدى «قابيل» فذلك لا يعني أنّه تاب من فعلته وجريمته التي ارتكيها، فالتوبة معناها أن لا يعاود الإنسان المذنب تكرار الذنب، خوف من الله واستقباحاً للذنب، ولم يشر القرآن الكريم إلى صدور مثل هذه التوبة عن «قابيل»، وقد تكون الآية التالية إشارة إلى عدم صدور التوبة عنه.

ورد في حديث عن النّبي عَبَيْنَةُ قوله: «لا تقتل نفس ظلماً إلّا كان على ابن آدم الأوّل كغل من دمها لأنّه كان أوّل من سن القتل» (

ويستدل من هذا الحديث أيضاً على أنَّ من سنَّ سُنَّة سيئة، سيبق يستحمل وزرهما مادامت باقية في الدنيا.

مممّا لا ريب فيه أنّ قصّة ولدي آدم ﷺ قصّة حقيقية، ينبتها ظاهر الآيات القـرآنـية الأخيرة والروايات الإسلامية، كما أنّ عبارة «بالحق» الواردة في هذه القصّة القرآنية تعتبر شاهداً على هذا الأمر، وعلى هذا الأساس فإنّ الأقوال التي افترضت لهذه القصّة طـابعاً رمزياً من قبيل التشبيه أو الكناية أو القصّة المفترضة لا أساس لها مطلقاً.

ولا مانع من أن تكون هذه القصّة الحقيقية مثالاً من الصراع الدائم الذي يطغى على المجتمعات البشرية، حيث يقف في أحد جانبيه أناس جبلوا على الطهارة والصفاء والإيمان والعمل الصالح المقبول عند الله، وفي ألجانب الآخر يقف أفراد تدنسوا بالانحراف وجسبلوا على الحقد والحسد والضغينة والبغضاء والعمل الشرير.

وكم هو العدد الكبير من أولئك الإبرار الأخيار الذين ذاقوا حلاوة الشهادة على أيدي هؤلاء الأشرار الذين سيدركون ـ في النهـ اية ـ فـظاعة الأعــال الآثمـة التي إرتكـبوها، وسيسعون إلى إخفائها والتستر عليها، فتظهر لهم في مثل هذه اللحظات آمالهم السـوداء الشبيهة بالغراب \_ المذكور في الآية القرآنية الأخيرة \_فتحتّهم وتدفعهم إلى إخفاء جرائمهم، لكنّهم سوف لا يجنون في النهاية غير الخيبة والخسران.

١. مسند أحمد، ج ١، ص ٣٨٣ و ٤٣٣ كما جاء في تفسير في ظلال القرآن، ج ٢، ص ٧٠٣، ذيل الآية مورد البحث.

الآية

مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ حَتَبَّنَ عَلَى بَنِي إِسَرَةٍ بِلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوَ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَحَكَأَنَّ مَاقَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْياها فَحَكَأَنَّ آ أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدَ جَاءَ تَهُم رُسُلُنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ثُعَرًا نَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَعْدَ ذَلِكَ فِي ٱلأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ٢

#### التمسير

### ومدة الإنسانية وكرامتها:

إنَّ هذه الآية تقوم باستخلاص نتيجة إنسانية كلية بعد الآيات التي تطرقت إلى قصّة ولدى آدم ﷺ.

فني البداية تشير الآية إلى حقيقة اجتماعية تربوية مهمّة، وهي أن قتل أيَّ إنسان، إن لم يكن قصاصاً لقتل إنسان آخر، أو لم يكن بسبب جريمة الإفساد في الأرض، فهو بمثابة قتل الجنس البشري باجعه، كما أنَّ إنقاذ أيَّ إنسان من الموت، يعد بمثابة إنقاذ الإنسانية كلَّها من الفناء، حيث تقول الآية الكريمة: **(من أجل<sup>(</sup> ذلك كتبنا على بني إمرائيل لله من قتل نقسا** بغير نفس لو فساد في الأرض فكالما قتل للناس جعيما ومن أحياها فكالما ألناس جميعاً، وكيف ويرد هنا سؤال وهو: كيف يكون قتل إنسان واحد مساوياً لقتل الناس جميعاً، وكيف

يكون إنقاذ إنسان من الموت بمثابة إنقاذ الإنسانية جمعاء من الفناء؟

ولقد وردت أجوبة عديدة من قبل المفسّرين على هـذا السّــؤال... جــاء في تــفسير

١. إنَّ كلمة وأجل» التي هي على وزن «نخل» تعني في الأصل الجريمة، وقد شاع استعمالها فيما بعد في كل عمل له عاقبة سيئة، ثمّ استعملت لكل عمل ذي عاقبة، وهي الآية تستخدم للتعليل أو بيان علَّة الشيء.

294

«التبيان» ستة أجوبة عليه، وفي «مجمع البيان» خمسة أجوبة، وفي «كنز العـرفان» أربـعة أجوبة، ولكن بعضاً من هذه الأجوبة يبتعد كثيراً عن معنى هذه الآية.<sup>(</sup>

وكما قلنا في بداية تفسير هذه الآية، فإنّها تتحدث عن حقيقة اجتماعية تربوية، لأنّه: أوّلاً: إن من يقتل إنساناً بريئاً ويلطخ يده بدم بريء يكون ـ في الحقيقة ـ مستعداً لقــتل أناس آخرين يساوونه في الإنسانيه والبراءة، فهو ـ في الحقيقة ـ إنسان قاتل، وضـحيته إنسان آخر بريء، ومعلوم أنّه لا فرق بين الأبرياء من الناس من هذه الزاوية.

كما أنَّ أي إنسان يقوم \_بدافع حب النوع الانساني \_بإنقاذ إنسان آخر من الموت، يكون مستعداً للقيام بعملية الإنقاذ الإنسانية هذه بشأن أيَّ إنسان آخر، فهذا الإنسان المنقذ يحبّ إنقاذ الناس الأبرياء، لذلك لا فرق لديه بين إنسان بريء وآخر مثله.

ونظراً لكلمة «فكانّما» التي يستخدمها القرآن في هذا المجال، فإننا نستدل بأن مـوت وحياة إنسان واحد، مع أنّه لايساوي موت وحياة المجتمع، إلّا أنّه يكون شبيهاً بذلك.

وثانياً، إنَّ المجتمع يشكل في الحقيقة كياناً واحداً، واعتضاؤه أشبه بأعتضاء الجسد الواحد، وأنَّ أي ضرر يصيب أحد اعضائه يكون أثره واضحاً ـ بصورة أو بأُخرى ـ في سائر الأعضاء، ولأنَّ المجتمع البشري يتشكل من الأفراد، لذلك فإن فقدان أي فرد منهم يعتبر خسارة للجميع الإنساني الكبير، لأنَّ هذا الفقدان يترك أثراً بمقدار ما كان لصاحبه من أثر في المجتمع. لذلك يشمل الضرر جميع أفراد المجتمع.

ومن جانب آخر فإنّ إحياء فرد من أفراد المجتمع، يكون ـ لنفس السبب الذي ذكرناه ـ بمثابة إحياء وإنقاذ جميع أفراد المجتمع، لأنّ لكل إنسان أثر بمقدار وجوده في بـناء المجسمع الإنساني وفي مجال رفع احتياجاته، فيكون هذا الأثر قليلاً بالنسبة للبعض وكثيراً بالنسبة للبعض الآخر.

وحين نقرأ في الروايات أنّ جزاء وعقاب قاتل النفس المحرمة. يكون كجزاء قاتل جميع أفراد البشر. إنّما ذلك إشارة لهذا المعنى الذي ذكرناه. ولا يعني أنّ الناس مستساوون مسع بعضهم في كل الجهات. ولذلك نقرأ في تفسير هذه الروايات ـ أيضاً ـ أن عــقاب القــاتل

۳

٨. تفسير التبيان، ج ٣، ص ٥٠٢؛ وتفسير مجمعالبيان، ج ٣، ص ٣٢٢؛ وتفسير كنزالعرفان، ج ٢، ص ٣٥٣.

سورة المائدة / الآية ٣٢

[ع

يتناسب مع عدد الأفراد الذين قتلهم تناسباً طردياً قلة وزيادة. ﴿

وتبيَّن هذه الآية بجلاء أهميّة حياة وموت الإنسان في نظر القرآن الكريم، وتتجلى عظمة هذه الآية أكثر حين نعلم أنّها نزلت في محيط لم يكن يعير أي أهمية لدماء أفراد الإنسانية.

وتلفت الإنتباء في هذا المجال روايات عديدة ذكرت أنّ هذه الآية مع أنّها تتحدث \_أو يشير ظاهرها \_ إلى الحياة والموت الماديين، إلّا أنّ الأهمّ من ذلك هو الموت والحياة المعنويين، أي إضلال الفرد أو إنقاذه من الضلال، وقد سأل شخص الإمام الصّادق عليه عن تفسير هذه الآية فأجابه عليه قائلاً: «من حرق أو غرق \_ ثمّ سكت يليه \_ ثمّ قال: تأويلها الأعظم أنّ دعاها فاستجابت له».<sup>7</sup>

وفحوى قول الإمام الصّادق على في هذه الرواية هو الإنقاذ من الحسريق أو الغـرق ثمّ يستطرد الإمام للله \_بعد سكوت \_فيبيّن أن التأويل الأعظم لهذه الآية هو دعوة الغير إلى طريق الحق والخير أو الباطل والشر، وتحقق القبول من الجسانب الآخسر المخـاطب بهـذه الدّعوة ؟.

**والسؤال الآخـر** الذي يمكن أن يرد في هذا المجال أيـضاً، هـو عـن سـبب ورود اسم بنيإسرائيل بالذات في هذه الآية، مع أنّها تشمل حكماً لا يخص هذه الطائفة؟

**والجواب:** ويمكن القول في الجواب بأن سبب الإتيان باسم بني إسرائيل في هذه الآية هو أنّ هذه الطائفة قد شاعت بينها حوادث القتل وإراقة الدماء، وبالأخص ما كان منها نائئاً عن الحسد وحبّ الذات والأنانية وحبّ التسلط، وما زال الذين يتعرضون للقتل على أيدي هذه الطائفة في الوقت الحاضر في الأبرياء من الناس غالباً، وهذا السبب ورد هذا الحكم الإلهي لأوّل مرّة في سيرة بني إسرائيل!

وتشيرالآية في آخرها ــ إلى انتهاكات بني إسرائيل. فتؤكّد أنّ هذه الطائفة على الرغم من ظهور الأنبياء بينهم يحملون الدلائل الواضحة لإرشادهم، إلّا أنّ الكثير منهم قد نقضوا وانتهكوا القوانين الإلهيّة، واتبعوا سبيل الإسراف في حياتهم، حيث تقول الآيــة: ﴿ولقــد

> ٦ أصول الكافي، ج ٧، ص ٢٧٦. ٣. تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٦٢٠ وقد وردت في هذا المجال روايات أخرى بنفس المضمون.

جامتهم رسلتا بالبيّنات ثمّ إنّ تثيراً هنهم بعد ذلك في الأرض لمسرفون ﴾. ويجدر الإنتباء إلى أنّ كلمة «إسراف» لها معان واسعة، تشمل كل تجاوز أو تـعدّ عـن الحدود، ولو أنّها تستخدم في الغالب في مجال الهبات والنفقات. كلاك

## الآيتان

إِنَّمَاجَزَ وَأَ ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْيُصُكَلَبُوا أَوْتُقَطَعَ آيَدِ يِهِ مَروا رَجُلَهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْيُنفَوا مِنَ الأَرْضُ ذَلِكَ لَهُ مَرْخِزَى فِي ٱلدُّنِي أَوَلَهُ مَوْفِ ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ عَظِيرُ تَحِيرُ إِلَا الَّذِينَ تَابُوا مِن قَبَلِ أَن تَقَدِرُوا عَلَيَهِمْ فَاعْلَمُوا أَتَ اللَّهُ عَفُورُ رَحِيرُ لَ

## سبب الأزول

ورد في سبب نزول هاتين الآيتين الكريمتين، أنّ جماعة من المشركين قدموا إلى النّبي تَشَهَ وأعلنوا إسلامهم لكنّهم ـ لعدم تعوّدهم عـلى طـقس ومـناخ المـدينة ـ أصـيبوا بـبعض الأمراض، فنصحهم النّبي تَتَمَدَّ أن يذهبوا إلى منطقة ذات مناخ جيد من الصحراء خـارج المدينة، كانت مر تعاً لإبل الزكاة، وأجاز لهم الإنتفاع بلبن تلك الإبل بما يكفيهم، فـفعلوا وتعافوا ممّا كانوا يعانون منه من الأمراض، لكنّهم بـدل أن يـقدّموا الشكر عـلى صنيع النّبي تَتَمَدَّ معهم، عمدوا إلى قتل الرعاة المسلمين والتمثيل بهم وسمل عيونهم، ونهبوا إسل الزكاة وإر تدوا عن الإسلام إلى الشرك، فأمر النّبي تَمَيَّ بإلقاء القبض عليهم والقصاص منهم وقطعت أوصالهم وقتلوا، لكي يصبحوا عبرة لغير هم فلا تسوّل لأحد نفسه أن ير تكب مثل هذه الجرائم الوحشية البشعة، وقد نزلت الآيتان الأخير تان وهما تبيّنان حكم الإسلام في هذه الجرائم الوحشية البشعة، وقد نزلت الآيتان الأخير تان وهما تبيّنان حكم الإسلام في هذه الجرائم الوحشية البشعة، وقد نزلت الآيتان الأخير تان وهما تبيّنان حكم الإسلام في هذه الجرائم الوحشية البشعة، وقد نزلت الآيتان الأخير تان وهما تبيّنان حكم الإسلام في هذه الجرائم الوحشية البشعة، وقد نزلت الآيتان الأخير تان وهما تبيّنان حكم الإسلام في هذه الجرائم الوحشية البشعة، وقد نزلت الآيتان الأخير تان وهما تبيّنان حكم الإسلام في هذه الجرائم الوحشية البشعة، وقد نزلت الآيتان الأخير تان وهما تبيّنان حكم الإسلام في هذه الجراعة الم

تفسير المنار، ج ٦، ص ٣٥٣، وتفسير القرطبي، ج ٣، ص ٢١٤٥.

#### التفسير

## مزاء مرتحب العدوات:

تكلّ الآية الأولى من الآيتين الأخيرتين البحث الذي تناولته الآيات السابقة حول قتل النفس، وتبيّن جزاء وعقاب من يشهر السلاح بوجه المسلمين، وينهب أموالهم عن طريق التهديد بالقتل أو بإرتكاب القتل، فتقول: ولِقعا جزاد للذيت يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرقن فسادا أن يقتلوا أو يعلّبوا أو تقطّع أيديعم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرقن).

ومعنى قطع الأيدي والأرجل من خلاف هو أن تقطع اليد اليمنى والرجل اليسرى. ويجدر الإنتباء هنا إلى عدّة أمور، وهي:

١-إنّ المراد جملة والذين يحاربون الله ورسوله الواردة في الآية -كما تشير إليه أحاديث أهل البيت ويدلّ عليه سبب نزول الآية -هو إرتكاب العدوان ضد أرواح أو أموال الناس باستخدام السلاح والنهديد به، سواء كان هذا العدوان من قبل قطاع الطرق خارج المدن أو داخلها، وعلى هذا الأساس فإنّ الآية تشمل أيضاً الأشرار الذين يعتدون على أرواح الناس وأموالهم ونواميسهم.

والذي يلفت الإنتباء في هذه الآية هو أنّها اعتبرت العدوان المهارس ضد البشر بمثابة إعلان الحرب وممارسة العدوان ضد الله ورسوله، وهذه النقطة تبيّن بل تثبت مدى اهتمام الإسلام العظيم بحقوق البشر ورعاية أمنهم وسلامتهم.

٢-المراد بقطع اليد أو الرجل المذكور في الآية، وكما أشارت إليه كتب الفقه مع القطع بنفس المقدار الذي ينفذ بحق السارق لدى قطع يده، أي مجرّد قطع أربعة من أصابع اليد أو الرجل .

٣\_ هل أنّ العقوبات الأربع المذكورة في الآية لها طابع تخييري؟ أي هل أنّ الحكومة الإسلامية مخيرة في استخدام أي منهما بحق الفرد الذي تراء يستحق ذلك، أم أن العقوبة يجب أن تتناسب ونوع الجمرية التي إرتكبها الفرد؟ أي إذا إرتكب الفرد المحارب جريمة قتل ضد أفراد أبرياء تطبق بحقّه عقوبة الإعدام، وإن إرتكب سرقة عن طريق التهديد بالسلاح تنفذ

فيه عقوبة قطع أصابع اليد أو الرجل، وإذا إر تكب الجريمتين معاً يكون عــقابه الإعــدام والصلب على الأعواد لفترة معينة لكي يعتبر به الناس، وإذا شهر الفرد المحارب السلاح على الناس دون أن يراق أيّ دم أو تتم سرقة شيء يكون عقابه النغي إلى بلد آخر؟

لا شك أنَّ الاحتمال الثّاني ـ وهو تطبيق العقوبة المتناسبة مع الجريمة أقرب إلى الحقيقة، وقد أيد هذا المعنى ما ورد في أحاديث عن أمَّة أهل البيت للهيمُ أيضاً {

وبالرغم من أنّ بعض الأحاديث أشارت إلى أنّ الحكومة الإسلامية مخيرة في إنتخاب أي من العقوبات الأربع الواردة، لكننا \_نظراً للأحاديث التي أشرنا إليها قبل قليل \_نرى أنّ المراد من التخيير لا يعني أن تنتخب الحكومة الإسلامية واحداً من العقوبات المذكورة إنتخاباً اعتباطياً دون أن تأخذ نوع الجريمة بنظر الاعتبار، حيث من المستبعد كـثيراً أن تكون عقوبتا الإعدام والصلب متساويتين مع عقوبة النبي، أو أن تكونا بمنزلة واحدة؛

ويلاحظ هذا الأمر أيضاً في الكثير من القوانين الوضعية المعاصرة بمصورة واضحة، حيث تعيَّن عقوبات مختلفة لنوع واحد من الجرائم، وعلى سبيل المثال نرى أنَّ بعض الجرائم تتراوح عقوبتها بين ٣ سنين إلى ١٠ سنين من السجن، والقاضي يتعامل في هذا الجال وفق ما يراه مناسباً لواقع الحال، وليس وفق ما يشتهيه هو، فتارة يكون المناسب في الجرية أن تطبق العقوبة المشددة، وأخرى يتناسب معها تخفيف العقوبة، نظراً للطروف المحيطة والملابسات الواردة في حالة إر تكاب الجرية.

وهذا القانون الإسلامي الذي جاء بحق المحاربين، يتفاوت فيه أسلوب العقاب ونوعه مع اختلاف الجرية التي يرتكبها الفرد الحارب أو الجماعة المحاربة.

وغني عن القول أنّ العقوبات المشددة التي جاء بها الإسلام لقطاع الطـريق تــتوضح فلسفتها في الأهمية القصوى التي أعارها هذا الدين للدماء البريئة. لكي يحول دون إعتداء الأفراد الأشقياء الأشرار القتلة على أرواح وأموال وأعراض الناس الأبرياء ٢

وفي الختام تشير الآية إلى أنَّ هذه العقوبات هي لفضح المجرمين في الدنيا، وسـوف لا يتوقف الأمر على هذه العقوبات، بل سينالون يوم القيامة عقاباً أشد وأقسى حيث تقول

٢. إنَّ الأحكام التي تطرقنا إليها جاءت على شكل بحث تفسيري ملخص، وتفاصيل هذه الأحكام وشروطها موجودة في كتب الفقه.

۱ تفسیر نورالتقلین، ج ۱، ص ۲۲۲.

الآية: ﴿ ذَلَكَ لَهِم حُزَي فَي الدَّنِيا وَلِهِم فَي الأَخْرَةُ عَدَّلَبَ عَظَّيْهِ».

۳]

ويستدل من هذه الجملة القرآنية على أنّ العقوبات الإسلامية الدنسيوية التي تسنفذ في المجرمين لن تكون حائلاً دون نيلهم لعقاب الآخرة، ولكن طريق العودة والتوبة لا يغلق حتى بوجه مجرمين خطيرين كالذين ذكرتهم الآية إن هم عادوا إلى رشدهم وبادروا إلى إصلاح أنفسهم، ولكي يبقى مجال التعويض عن الأخطاء مفتوحاً تقول الآية الثانية: ﴿ **إِلَّا** الذين تابوا من قبل أن تقدروا عليهم فاعلموا أنّ الله تفور رحيم.

والذي يظهر من هذه الآية هو أنَّ العقاب والحدَّ الشرعي يرفعان عن أولئك الجرمين في حالة انصرافهم طوعاً عن إرتكاب الجريمة وندمهم قبل أن يلتى القبض عليهم فقط.

وبديهي أنَّ توبة هؤلاء لا تسقط العقاب عنهم إن كانوا قد إر تكبوا جريمة قتل أو سرقة، إلَّا في حالة إر تكاب جريمة التهديد بالسلاح فإن العقوبة تسقط إن هم تابوا وندموا قسبل إلقاء القبض عليهم.

وبعبارة أخرى فإنّ التوبة في مثل هذه الجرائم لها تأثير في ما يخص الله فقط، أمّا حق الناس فلا يسقط بالتوبة ما لم يرض صاحب الحق

وهكذا فإنَّ عقاب المحارب يكون أُسُدَّ وأقسى من عقاب السارق أو القاتل العادي، فهو إن تاب نجا من العقوبة التي تشمله لكونه محارباً، لكنه لا يتخلّص من عقوبة السرقة والقتل العادين.

**سؤال:** وقد يطرأ هنا سؤال وهو كيف يمكن إثبات التوبة مادامت هـي عـملية قـلبية باطنية؟

**والجواب:** هو أن طرق إثبات التوبة في هذا المجال كثيرة وافرة، وأحــدها: أن يــشهد عادلان على أنّهها سمعا توبة المجرم في مكان ما، وأنّه تاب دون أن يرغمه أحد على التوبة، والآخر: أنّ يغير المجرم أسلوب حياته بــُـكل تظهر عليه آثار التوبة بجلاء.

চ্চত্ৰে

يَتَأَيُّهُ اللَّذِينَ المَنُوا أَنَّعُوا اللَّهَ وَٱبْتَغُوا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَنِهِ دُوا فِي سَبِيلِهِ، لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ٢

### الأغسير

مقيقة التوسل إلى الله:

توجه هذه الآية الخطاب إلى الأفراد المؤمنين، تتضمّن تكاليف ثلاثة يؤدّي الالتزام بها وتطبيقها إلى نيل الفلاح، وهذه التكاليف هي:

١- إتَّباع الحيطة والتقوى، كما تقول الآية: ﴿ يا لَيْها الذين آهنوا القوا الله ﴾.

٢- إختيار وسيلة للتقرب إلى الله سبحانه وتعالى. حيث تقول الآية: ﴿وليستفوا لِليه للوسيلة﴾.

٣- الجهاد في سبيل الله، إذ تقول الآية: ﴿ وجاهدوا في سبيله».

وستكون نتيجة الإلتزام بهذه التكاليف الإلهية وتطبيقها نيل الفـلاح. بــشرط تحـقق الإسلام والإيمان فتقول الآية الكريمة في هذا المجال: ﴿لعلكم تفلحون﴾.

إنّ أهم موضوع سنتناوله بالبحث في هذه الآية. هو الدعوة الموجّهة للإنسان المـؤمن لاختيار طريقة تؤدّي إلى التقرب إلى الله سبحانه وتعالى.

فكلمة «الوسيلة» في الأصل بمعنى نشدان التسقرب أو طلب الشيء الذي يـوَدّي إلى التقرب للغير عن ميل ورغبة، وعلى هذا الأساس فإنّ كلمة «الوسيلة» الواردة في هـذه الآية لها معان كثيرة واسعة، فهي تشمل كل عمل أو شيء يؤدّي إلى التقرب إلى الله سبحانه وتعالى، وأهم الوسائل في هذا المجال هي الإيمان بالله وبـنبيّه يَتَمَايَّ والجسهاد في سـبيل الله، والعبادات كالصّلاة والزكاة والصوم، والحج إلى بيت الله الحرام وصلة الرحم والإنفاق في سبيل الله سرّاً وعلانية وكذلك الأعمال الصالحة ـكما يقول الإمام أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب الله في خطبة له وردت في «نهج البلاغة» منها: «إنّ أفضل ما توسل به المتوسلين إلى الله سبحانه و تعالى الإيمان به وبرسوله والجهاد في سبيله فإنّه ذروة الإسلام وكلمة الإخلاص فإنّها الفطرة، وإقامة الصّلاة فإنّها الملّة <sup>(</sup>، وإيتاء الزكاة فإنّها فريضة واجبة، وصوم شهر رمضان فإنّه جنّة من العقاب، وحج البيت واعتماره فإنّهما ينفيان الفقر، ويرحضان <sup>(1</sup> الذنب، وصلة الرحسم فإنّها مثراة <sup>7</sup> في المال ومنساة <sup>2</sup> في الأجل وصدقة السرّ فإنّها تكفر الخطيئة. وصودة العلانية فإنّها مثراة <sup>7</sup> في المال ومنساة <sup>2</sup> في الأجل وصدقة السرّ فإنّها تكفر الخطيئة، وصدقة العلانية

كما أنَّ شفاعة الأنبياء والأثمَّة والأولياء الصالحين تقرّب \_ أيضاً \_ إلى الله وفق ما نصر عليه القرآن الكريم، وهي داخلة في المفهوم الواسع لكلمة «الوسيلة» ـ وكذلك إتّباع النّبي والإمام والسير على نهجهما، كل ذلك يوجب التقرب إلى الساحة الإلهيّة المقدسة، وحتى عندما نقسم على الله بمقام الأنبياء والأثمَّة والصالحين فأنَّه يدلّ علىٰ حبنًا لهـ م والاهـ تما بالدين الذي دعوا إليه، هذا القسم يعتبر \_ أيضاً ـ واحداً من المعاني الداخلة في المفهوم الواسع لكلمة «الوسيلة».

والذين خصصوا هذه الآية وقيدوها ببعض هذه المفاهيم لا يمتلكون في الحقيقة أي دليل على هذا التخصيص، لأنّ كلمة «الوسيلة» تطلق في اللغة على كل شيء يؤدّي إلى التقرب.

والجدير بالذكر هنا هو أنّ المراد من التوسل لا يعني ـ أبداً ـ طلب شيء من شخص النّبي أو الإمام، يل معناه أن يبادر الإنسان المؤمن ـ عن طريق الأعبال الصالحة والسير على نهج النّبي والإمام ـ بطلب الشفاعة منهم إلى الله، أو أن يقسم بجاههم وبدينهم (وهذا يعتبر نوعاً من الإحترام لمنزلتهم وهو نوع من العبادة) ويطلب من الله بذلك حاجته، وليس في هذا المعنى أيّ أثر للشرك، كيا لا يخالف الآيات القرآنية الأخرى، ولا يخرج عن عموم الآية الأخيرة موضوع البحث «فندبّر».

# التوسل في القرآت:

۳]

هناك آيات قرآنية أخرى تدلَّ بوضوح على أنَّ التوسل بمقام إنسان صـالح عـند الله،

٨. «الملة» يعني شريعة الإسلام.
 ٢. «يرحضان» يعني بطهران أو يغسلان.
 ٣. «مثراة» يعني مكثرة.
 ٥. نهج البلاغة، الخطبة ٩٦٠.

وطلب شيء من الله عن طريق التوسل بجاه هذا الإنسان عند الله، لا يعتبر أمراً محظوراً ولا ينافي التوحيد.

فنحن نقرأ في الآية ٢٤ من سورة النساء قوله تعالى: **ولو لنّهم إذ تلموا لنفسهم جاؤوك** فاستغفروا للله ولستغفر لهم للرّسول لوجدوا للله توليا رحيما ٤. كما نقرأ في الآية ٩٧ من سورة يوسف، إنَّ أخوة يوسف طلبوا من أبيهم أن يستغفر لهم الله، فقبل يعقوب هذا الطلب ونفذه. والآية ١١٤ من سورة التوبة تشير إلى موضوع استغفار إبراهيم لأبيه، وهذا دليل على تأثير دعاء الأنبياء في حق الآخرين. وقد ورد هذا الموضوع في آيات قرآنية أخرى أيضاً.

# التّوسل في الرّوايات الإسلامية:

إنّ الروايات العديدة التي وردت عن طرق الشيعة والسنّة تفيد بوضوح أنّ التـوسل بالمعنى الذي عرضناه لا ريب ولا شبهة فيه، بل إنّه يعد عملاً جيداً أيضاً. وهذه الرّوايات كثيرة وقد نقلتها كتب عديدة، ونحن نورد بعضاً منها ممّا ورد في مصادر جمهور السنّة على سبيل المثال لا الحصر.

1- جاء في كتاب «وفاء الوفا» لمؤلّفه العالم السنّي المشهور «السمهودي» إن طلب العون والشفاعة من النّبي يَنْظُرُ أو التوسل إلى الله بجاء النّبي وشخصه جائز قبل أن يولديتيكُ وبعد ولادته ووفاته وفي عالم البرزخ وفي يوم القيامة، ثمّ ينقل «السمهودي» في هذا المجال عن عمر بن الخطاب الرواية المعروفة التي تتحدث عن توسل آدميكُ إلى الله بسنبي الإسلام معر بن الخطاب الرواية المعروفة التي تتحدث عن توسل آدميكُ إلى الله بسنبي الإسلام معر بن الخطاب العوات وفي يوم القيامة، ثمّ ينقل «السمهودي» في هذا المجال عن المعر بن الخطاب الرواية المعروفة التي تتحدث عن توسل آدميكُ إلى الله بسنبي الإسلام معر بن الخطاب الرواية المعروفة التي تتحدث عن توسل آدميكُ إلى الله بسنبي الإسلام العربي الخطيبة التي الله بنهي أله الله بنهي الإسلام معر بن الخطيبة الرواية المعروفة التي سيأتي إلى الوجود في المستقبل، ولعلمه بالمنزلة العظيمة التي يعلم التي أله الله بنهي أله الله بنهي الإسلام معربين الخطيبة التي الله التي سيأتي إلى الوجود في المستقبل، ولعلمه بالمنزلة العظيمة التي يعلم التي أله الله بنهي الإسلام الحظيمة التي يحلي أله الله بنهي الإسلام العليمة التي الله الله بنهي أله الله بنهي الإسلام المله المعلم آدم بأن هذا النبي سيأتي إلى الوجود في المستقبل، ولعلمه بالمنزلة العظيمة التي يعلم آله الله بنه يعلم أله اله بنه يها عند الله، فيقول آدم: «ربّ إني أسألك بحق محمّد لما غفرت لي» أله العظيمة التي يعظى بها عند الله، فيقول آدم: «ربّ إني أسألك بحق محمّد لما غفرت لي» أله العظيمة التي العليمة التي الماله الماله

ثمّ ينقل «السمهودي» حديثاً آخر عن جماعة من رواة الحديث كالنسائي والترمذي، وهما عالمان مشهوران من أهل السنّة، كدليل على جواز التـوسل بـالنّبييَتَبَلِيَّ في حـياته وخلاصة هذا الحديث إنّ رجلاً بصيراً طلب من النّبي أن يدعو له بشفاء مريضه، فأمـره

وفاء الوفاء، ج ٣، ص ١٣٧١؛ التوصل إلى حقيقة التوسل، ص ٢١٥. نقل الحديث المذكور أعلاه كواحد من دلائل النبوة.

### الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٣

النّبي تَكْلُلُهُ بنلاوة هذا الدعاء: «اللّهم إنّي أسألك وأتوجه إليك بنبيّك محمّد نبيّ الرّحمة يا محمّد إنّي توجهت بك إلى ربّي في حاجتي لتقضى لي، اللّهم شفّعه فيّ» . بنا المسيد بنا السيد من السالي من منه من من ما ثالها أنه منه ان التسبيل بالنّه تَكَلُّشُ سِعد

وبعد هذا الحديث ينقل «السمهودي» حديثاً ثالثاً في جواز التوسل بــالنّبِي<sup>تَ</sup>لَمَّلًا بعد وفاته، فيذكر أنّ صاحب حاجة جاء في زمن عثمان إلى قبر النّبي<sup>تَ</sup>لَمَّلاً ، فجلس بجوار القبر ودعا الله بهذا الدعاء: «اللّهم إنّي أــألك وأتوجه إليك بنبيّنا محمّدتَقَلاً نبي الرحمة، با محمّد إنّى أتوجه بك إلى ربّك أن تقضي حاجتي».

ثمّ يضيف «السمهودي» إنَّه لم تمض فترة حتى قضيت حاجة الرجلَّ .

٢- أمّا صاحب كتاب «التوصل إلى حقيقة التوسل» الذي يعارض بشدة موضوع التوسل فهو ينقل ٢٦ حديثاً من كتب ومصادر مختلفة ينعكس منها جواز التوسل، ومع أنّه سعى في أن يطعن بإسناد تلك الأحاديث، إلّا أنّ الواضح هو أنّه متى ما كانت الروايات كثيرة - في موضوع معين لدرجة التواتر - لا يبق عند ذلك مجال للطعن، والتجريح في سند الحديث، والروايات التي وردت في المصادر الإسلامية بشأن التوسل قد تجاوزت حدّ التواتر لكثرتها.

ومن هذه الأحاديث التي رواها صاحب الكتاب المذكور، الحديث التالي: نقل «ابسن حجر المكي» صاحب كتاب «الصواعق» عن الإمام «الشافعي»، وهو أحد أغمّة السنّة الأربعة المشهورين، أنّه كان يتوسل إلى أهل بيت النّبي ويقول:

آل النّسبي ذريسعتي وهسم إليسه وسسيلتي أرجو بسهم أعسطى غداً بيد اليسمين صحيفتي<sup>T</sup> وينقل صاحب كتاب «التوصل...» أيضاً عن (البيهتي) أنّ الجفاف أصاب المسلمين في أحد الأعوام من عهد الخليفة الثّاني، فذهب بلال ومعه عدد من الصحابة إلى قبر النّبي يَتَنَالِهُ وقال: «يا رسول الله استسق لأمتك... فإنّهم قد هلكوا...»<sup>3</sup>.

ونقل أيضاً عن «ابن حجر» من كتاب «الخيارات الحسان» أنَّ الإمام الشافعي كان أثناء وجوده في بغداد يزور أباحنيفة ويتوسل إليه في حوائجه<sup>ه</sup> .

د وفاء الوفاء، ج ٣، ص ١٣٧٢.
 ٢. المصدر السابق، ص ١٣٧٣.
 ٣. التوصل إلى حقيقة التوسل، ص ٣٢٩.
 ٢. التوصل إلى حقيقة التوسل، ص ٣٣٩.
 ٥. التوصل إلى حقيقة التوسل، ص ٣٣٩.

[ع

ومن صحيح «الدارمي» ينقل صاحب كتاب «التوصل...» أيضاً، أنّ بعض الصحابة في المدينة اشتكوا إلى عائشة ما يعانونه من الجفاف الشديد الذي أصـاب البـلدة في أحــد الأعوام، فأشارت عليهم أن يفتحوا فجوة في سقف المسجد على قبر النّبيﷺ حتى ينزل الله المطر ببركة قبر النّبيﷺ ففعلوا ذلك ونزل مطر غزير؟

ونقل «الآلوسي» في تفسير، الكثير من الأحاديث والروايات الشبيهة بالأحاديث المارة الذكر، ولكنّه بعد إجراء تحليل ونقاش طويل حولها حتى أنّه تشدد في نقدها اضطر إلى الإذعان بها، فذكر أنّه بعد البحث الذي أجراء لا يرى مانعاً من التوسل إلى الله بمقام النّبي يَتَبَلَلُهُ سواء في حياته أو بعد وفاته، ثمّ أطال البحث في هذا المجال، وقال بأنّ التوسل إلى الله بمقام غير النّبي لا مانع فيه \_أيضاً \_ شريطة أن يكون المتوسل به صاحب منزلة عند الله <sup>1</sup>

أما مصادر الشيعة فقد تناولت هذا الموضوع بشكل واضح، لا نرى معه أي حاجة إلى نقل الأحاديث الواردة بهذا الصدد.

### ہحوث

نرى من الضروري ـ هنا ـ الإشارة إلى عدّة أمور:

١- لقد أسلفنا القول بأنّ التوسل ليس معناه طلب الحاجة من النّبي أو الإمام، بل المراد منه جعل النّبي أو الإمام شفيعاً إلى الله في قضاء الحاجة، وهذا الأمر في الحقيقة وتوجه إلى الله، لأن احترام النّبي يَتَخْلُنُهُ إنّما هو من أجل أنّه رسول الله والسائر على هداه، والعجب هنا أن يدعي البعض أنّ هذا التوسل نوع من الشرك، في حين أنّ المعروف عن الشرك هو القول بوجود من يشارك الله سبحانه في صفاته وأعياله، والتوسل الذي تحدثنا عنه لا صلة له مطلقاً ولا يشابه الشرك.

٢- يصرّ البعض على وجود الفرق بين حياة النّبيﷺ والأنمّـة المـعصومين ﷺ وبـين وفاتهم، وكما رأيت فإنّ الكثير من الأحاديث السالفة كان يخصّ ما بعد وفاة النّـبيﷺ، بالإضافة إلى ذلك فإنّ الفرد المسلم يعتقد بأنّ للنّبي والصالحين بعد وفاتهم حياة برزخية

تفسير روح المعاني، ج ٤، ص ١١٤ ـ ١١٥.

0.0

٣-وأصرَّ آخرون على أنَّ هناك فرقاً بين طلب الدعاء من النّبي ﷺ وبين القسم على الله بجاه النّبي، فهؤلاء يجيزون طلب الدعاء ولا يجيزون ما سواه، في حين لا يوجد بين هذين الأمرين أي فرق منطقي.

٤ـ يسعى البعض من كتّاب وعلماء السنة وبالأخص «الوهابيين» منهم، وبعناد خاص. إلى الإدّعاء بضعف جميع الأحاديث الواردة في موضوع التوسل، أو تجاهلها بشتى الحجج الواهية.

وهؤلاء يبحثون هذا الموضوع بأسلوب خاص يظهر من خلاله لكل ناظر محايد أنّهم اختاروا في البداية هذا الاعتقاد لأنفسهم، ثمّ يحاولون ـ بعد ذلك ـ فرضه على الرّوايات الإسلامية ويعمدون بشكل من الأشكال إلى إزاحة كل من يخالف معتقدهم هـذا عـن طريقهم، وهذا الأسلوب المشوب بالعصبية ومجافاة المنطق لا يقبل به أي باحث مـنصف مطلقاً.

٥- لقد بيّنا أنَّ أحاديث التوسل قد وصلت بكثرتها إلى حد التواتر، أي إنَّها لوفرتها تغني الباحث عن التحقيق في أسانيدها، إضافة إلى ذلك فإنَّ من بين هذه الأحاديث الكثير من الروايات والأحاديث الصحيحة، فلا يبق بذلك لمن يريد الإعتراض على بعض الأسانيد أي مجال.

٦- ويتبيَّن ممّا قلناه سابقاً أن لا تناقض بين الروايات التي وردت في تفسير الآية الأخيرة تلك التي تقول بأن النبي دعا الناس إلى أن يطلبوا له الوسيلة من الله، أو ما جاء عن الإمام علي الله في كتاب «الكافي» من أنّه قال: بأنّ (الوسيلة) هي أرفع وأسمى منزلة في الجنّة فلا ينافي ما ذكرناه نحن في تفسير الآية، لأنّ الوسيلة ـ كما أو محما جاء عن الإمام علي الله في كتاب «الكافي» من أنّه قال: بأنّ (الوسيلة) هي أرفع وأسمى منزلة في الجنّة الإمام علي الله في كتاب «الكافي» من أنّه قال: بأنّ (الوسيلة) هي أرفع وأسمى منزلة في الجنّة الإمام علي الله في كتاب «الكافي» من أنّه قال: بأنّ (الوسيلة) هي أرفع وأسمى منزلة في الجنّة الإينان النبي قلايناني ما ذكرناه نحن في تفسير الآية، لأنّ الوسيلة ـ كما أوضحنا ـ تشمل كل أنواع التقرب إلى الله، وإن تقرب النبي تَتَمَالًا إلى الله، وكذلك ما قيل عن أرفع منزلة في الجنّة، هما من مصاديق الوسيلة.

રુજ

### الآيتان

إِنَّ ٱلَّذِينَ حَكَفَرُوا لَوَأَتَ لَهُم مَّافِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِشْلَهُ مَعَكَة لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابٍ يَوْمِ ٱلْقِيدَمَةِ مَانُقُبِ لَمِنْهُ وَلَقَمْ عَذَابُ ٱلِيدُ ٢ يُرِيدُون أَن يَخْرُجُوا مِنَ ٱلنَّارِ وَمَاهُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا وَلَهُ مُحَكَّدَكَ مُقِيمٌ ٢

#### التفسير

تعقيباً على الآية السابقة التي كلّفت المؤمنين بالتقوى والجهاد وإعداد الوسيلة، جاءت الآيتان الأخير تان وهما تشيران إلى مصير الكافرين، وتؤكّدان أنّهم مهما بذلوا \_ حتى لو كان كل ما في الأرض أو ضعفه \_ في سبيل إنقاذ أنفسهم من عذاب يوم القيامة، فلن يقبل منهم ذلك ـ وأنّهم سينالون العذاب الشديد، فتقول الآية الكرية في هذا الجال: **ولنّ للذين تفروا لو أن ليم ما في الأرض جميعاً مثله معه ليفتدوا به من عذاب يوم للقيامة ما تقبل و** ولهم عذلب آليم بي

وقد وردت بنفس المضمون آية أخرى وهي الآية ٤٧ من سورة الرعد.

ويبيِّن هذا الأسلوب القرآني أقصى درجات التأكيد فيما يخص العقوبات الإلهيّة التي لا يمكن ـ مطلقاً ـ التخلّص منها بأي ثروة أو قدرة مهما بلغت، وحتى لو شملت جميع مـا في الأرض أو ضعف ذلك، وإن طريق الخلاص الوحيد يكمن ـفقط ـ في اتّباع التقوى والجهاد في سبيل الله والقيام بالأعمال الصالحة.

بعد ذلك تشيرالآية التالية إلى استمرار عذاب الله، وتوضع أنّ الكافرين مـهما سـعوا للخروج من نار جهنم فلن يقدروا على ذلك، وأنّ عذابهم ثابت وباق لا يتغير، كما تقول الآية: **(يريدون أن يخرجوا من للناروما هم بخارجين منها ولهم مذلب مقيم ب**.

وسنوافيكم بتفاصيل أكثر عن العقوبة الدائمة الأبدية، وعن خلود الكفّار في نار جهنم، لدى تفسير الآية ١٠٨ من سورة هود، بإذن الله.

### الآيات

وَٱلسَّارِقُوَٱلسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوَا أَيْدِيَهُ مَاجَزَاءً بِمَاكَسَبَا نَكْلاً مِنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَنِيرُ حَكِيرٌ كَكِيرٌ فَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَاَصْلَحَ فَإِنَ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيَهُ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ ٢٥ أَلَمَ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهُ لَهُ مُمْ لَكُ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلأَرْضِ يُعَذِبُ مَن يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى حَكْلِ شَىءٍ قَدِيرُ ٢

#### التفسير

### عقوبة السّرقة:

لقد بيّنت آيات سابقة عمقاب وحكم «المحارب» الذي يمتعرض لأرواح وأموال ونواميس الناس عن طريق التهديد بالسلاح، أمّا الآيات الثلاث الأخيرة فهي تبيّن حكم السارق والسارقة أي الفرد الذي يسرق خلسة أموال وممتلكات الناس، فتقول الآية أوّلاً: (والشارق والسارقة فاقطعوا ليديهما ).

وقد قدمت هذه الآية الرجل السارق على المرأة السارقة، بينها الآية التي ذكرت حمد وعقوبة الزنا قد قدمت المرأة الزانية على الرجل الزاني، ولعل هذا التـفاوت نـاشىء عسن حقيقة أنّ السرقة غالباً ما تصدر عن الرجال، بينها النساء الخليعات المستهترات يشكّلن في الغالب العامل والعنصر المحفّز للزنا!

بعد ذلك تبيّن الآية أنّ العقوبة المذكورة هي جزاء من الله لجريمة السرقة المرتكبة من قبل الرجل أو المرأة، حيث تقول: **(جزا: بحاكسبا نكالا من الله )**. والحقيقة هي أنّ هذه الجملة القرآنية تشير:

**أوّلاً:** إلى أنّ العقوبة المذكورة نتيجة لعمل الشخص السارق أو السـارقة وأنّهــا شيء اكتسبه هو أو هي لنفسها. **ट**]

**وثانياً:** إلى أنّ الهدف من تنفيذ هذه العقوبة هو وقاية المجتمع وتحقيق الحق والعدل فيه لأنّ كلمة «نكال» تعني العقوبة التي تنفذ لتحقيق الوقاية و ترك المعصية، وهذه الكلمة تعني في الأصل «اللجام» و تطلق أيضاً على كل عمل يحول دون حصول الانحراف.

ولكي لا يتوهم الناس وجود الإجحاف في هذه العقوبة، تؤكّد الآية ـ في آخرها ـ على أنّ الله عزيز، أي قادر على كل شيء، فلا حاجة له للإنتقام من الأفراد، وهو حكيم ـ أيضاً ـ ولا يمكن أن يعاقب الأفراد دون وجود مبرر أو حساب لذلك، حيث تقول الآية: **﴿والله عزيز مكيم»**.

أمَّا الآية الثانية فهي تفتح لمن إر تكب هذه المعصية باب العودة والتوبة، فتقول: ﴿ قَمَنَ تاب مِنْ بِعد ظلمه وأصلح قَإِنَّ الله يتوب عليه إنَّ الله عَفُور رحيم).

والسؤال الوارد هنا هو: هل أنّ التوبة وحدها تكني لغفران الذنب فقط، أم أنّها تسقط عنه حد أو عقوبة السرقة أيضاً؟

إنَّ المعروف لدى فقهاء الشيعة أنَّ مر تكب السرقة إن تاب قبل أن تثبت سرقته في محكمة إسلامية يسقط عنه حدّ السرقة أيضاً، أمّا إذا شهد عادلان على سرقته فإنّ التوبه لا تسقط عنه الحدّ.

والحقيقة هي أنّ التوبة ـ في هذه الحالة التي تطرقت لها الآية ـ هي تلك التي تتمّ قبل ثبوت الجرم في المحكمة، ولولا ذلك لتظاهر كل سارق بالتوبة لدى ثبوت الجرم عليه، بغية إنقاذ نفسه من الحدّ أو العقوبة، فلا يبق \_والحالة هذه \_ مبرر لإجراء الحدّ عليه بعد التوبة!

وبعبارة أخرى: إنّ التوبة الاختيارية هي تلك التي تتمّ قبل أن يثبت الجرم في المحكة بينا التوبة الإضطرارية هي التوبة التي تصدر من الإنسان العـاصي لدى مشـاهدته العـذاب الإلهي، أو لدى بلوغه حالة الاحتضار، ومثل هذه التوبة لا قيمة لها مطلقاً.

ثمّ توجه الآية الأخرى الخطاب إلى النّبي تَنْكَلُاً فتقول: ﴿ لَهِ تعلم لَنَّ لَلَه لَهُ هَلَكَ لَلسَّمَاوَكَ ال والأرض يسدَّب هن يشاء ويغفر لهن يشاء والله على كل شي. قدير).

ہدوث

ويجدر الإنتباء هذا إلى عدَّة نقاط، وهي: **أ) شروط معاقبة السارق** لقد بيِّن القرآن الكريم في الآيات الأخيرة التي تطرقت لحكم السرقة أسـاس الحكـم الشرعي للقضية، على عادته بالنسبة لسائر الأحكام. وقـد تـرك التـفصيل في ذلك إلى النّبيﷺ.

والذي يستدل من مجموع الروايات الإسلامية هو أن تنفيذ هذا الحد الإسلامي (أي قطع اليد) مقيد بشروط كثيرة، لا يجوز \_بدون تحققها \_المباشرة بـإجراء الحـدّ، ومـن هـذه الشروط:

١- أن يكون الحدّ الأدنى لتمن الشيء المسروق مبلغ ربع دينار<sup>(</sup>

۳]

٢- أن تتم السرقة من مكان محفوظ، أي أن تكون من دار أو محل للكسب أو من جيوب ومخابىء داخلية.

٣- أن لا تكون السرقة في زمن الجفاف أو المجاعة التي يعاني الناس فيها من الجوع لعدم حصولهم على المواد الغذائية.

٤- أن يكون السارق - أثناء ارتكابه لجريمة السرقة - بالغاً عاقلاً حرّ الإرادة.

٥- لا يطبق حدّ السرقة في حالة سرقة الأب من مال ولده، أو الشريك من مال شريكه الخصوص بالشركة.

٦- وقد استثنيت الفاكهة المسروقة من البساتين من حدَّ السرقة.
٧-كما استثنيت من ذلك حالة اشتباه السارق بين ماله ومال غيره.
وهناك شروط أخرى تطرقت إليها كتب الفقه في باب السرقة.
وعباك التأكيد على أنَّ السرقة حرام سواء تحققت الشروط المذكورة أعلاه فيها أو لم

تتحقق، وأما هذه الشروط فهي مختصة بموضوع الحدّ والعقوبة الخاصّة بالسرقة. والسّرقة بأي شكل حصلت، ومهما كان مبلغ وثمن الشيء المسروق، حرام في الإسلام.

# ب) المقدار الذي بجب قطعه من يد السّارق

لقد اشتهر لدى فقهاء الشيعة ــاستناداً على روايات أهل البيت ﷺ ــأنّ حدّ السرقة يتحقق بقطع أربع من أصابع يد السارق اليمنى فقط دون زيادة، بينما قال فقهاء السنّة بأكثر من ذلك.

١. والدينار، الوارد في هذا الحكم يبلغ مثقالاً شرعياً من الذهب المسكوك ويعادل ثمانية عشر حبة أي ثلاثة أرباع المثقال المتعارف. [ع

**ج) حدّ السرقة وأقاويل اعداء الإسلام** كثيراً ما كرر أعداء الإسلام أو حتى بعض المسلمين من الذين يجهلون أسرار التشريع الإسلامي، أنّ هذه العقوبة الإسلامية تتسم بالعنف الشديد، وأنّها لو نـفذت في عـصرنا الحاضر للزم أن تقطع أيدي الكثير من الناس، وأنّ هذا سيؤدّي بالإضافة إلى حرمان أفراد من أحد أعضاء جسمهم الحساسة سيؤدّي إلى فضيحة الفرد طيلة حياته بسبب الأثر البارز الذي يخلّفه حد السرقة مدى العمر.

وللردّ على هذا الإعتراض يجب الإنتباء إلى الحقيقة التالية:

**أولاً:** لقد بيّنا فيا سبق أن حكم السرقة ـ وفق الشروط التي ذكرناها ـ لا يشمل كل سارق، فهذا الحكم يشمل فقط تلك المجموعة من السراق الذين يشكـلون خـطراً عـلى المجتمع.

**ثانياً:** إنّ احتمال تنفيذ عقوبة السرقة يقل نظراً للشروط الخاصّة التي يجب توفرها حتى تثبت الجريمة على المتهم بالسرقة.

**ثالثاً:** إنَّ أكثر الإعتراضات التي يوردها الأفراد الذين يجهلون أو الذيـن لا يـعرفون الكثير عن القوانين الإسلامية، منشؤها النظرة الآحادية الجانب التي يرون ويبحثون بها الحكم الإسلامي بعيداً عن الأحكام الأخرى، أي إنَّهم يفترضون هذا الحكم في مجتمع بعيد كل البعد عن الإسلام.

فلو علمنا أنَّ الإسلام ليس حكماً واحداً فقط، بل يشتمل على مجموعة كـبيرة مـن الأحكام لو طبقت في مجتمع معين لأدّت إلى تحقيق العدالة الاجـتماعية ومكـافحة الفـقر والجهل، ولأدت إلى تحقيق التعليم والتربية الصحيحين، ولنشرت الوعي والورع والتقوى بين الناس، وبهذا يتّضح لنا ندرة احتمال بروز حوادث تحتاج إلى تطبيق هـذا الحكـم أو العقوبة الإسلامية.

ويجب أن لا يجرنا هذا القول إلى الوهم بأنّ هذا الحكم الإسلامي لا يجب تسطبيقه في المجتمعات المعاصرة، بل المراد من قولنا هذا هو أن تؤخذ كـل الشروط المـذكورة بـنظر الاعتبار اثناء إصدار الحكم في هذا المجال.

وخلاصة القول: إنّ الحكومة الإسلامية مكلَّفة بأن توفَّر لكل أفراد الأمَّة احتياجاتها الأولية وأن توفَّر لهم التعليم اللَّازم، وتربيَّ فيهم الملكات والخصال الفاضلة الخيَّرة، وتحسن إعدادهم من الناحية الأخلاقية، وطبيعي أنَّه إذا حصل هذا الأمر فلا يظهر في محيط كهذا إلَّا القليل النادر ممن ير تكبون مخالفة أو جريمة. وابعاً إنّ ما نلاحظه اليوم من ارتفاع في عدد السرقات ناجم عن عدم تطبيق هذا الحكم الإسلامي، بينما يندر في البيئات التي تطبق هذا الحكم بروز مثل هذه الحوادث، فهي تتمتع بوضع أمني جيد فيا يخص حماية أموال الناس، فزوار بيت الله الحرام كثيراً ما تركوا حقائبهم في الأزقة والطرقات دون عين تحرسها فلم يجرؤ أحد على مد يده إليها إلى أن يأتي موظفو ادارة المفقودات ويحملوها إلى الادارة حتى يأتي صاحبها ويستردها بعد ذكر العلامات الحاصة، وأغلب المحلات تفتقد إلى الأبواب والمغاليق الكافية، وفي هذا الحال لا عندها.

والأمر الملفت للنظر هو أنّ هذا الحكم الإسلامي وعلى الرغم من تطبيقه لعدّة قرون، حيث كان المسلمون ومنذ عصر صدر الإسلام يعيشون آمنين مطمئنين في ظله، فهو لم ينفذ طيلة تلك الفترة إلّا بحق عدد قليل من الأفراد.

فهل يعتبر قطع عدد من الأيدي الآثمة لكي ينعم المجتمع لقرون عديدة بالأمن ثمناً غالياً لهذا الأمن؟!

# د) اعتراضات آخري

[٣

يقول البعض: إنَّ تنفيذ حدَّ أو عقوبة السرقة في سارق من أجل ربع دينار يعتبر منافياً للإحترام الفائق الذي يفرضه الإسلام لحياة الإنسان المسلم وحمايتها من كل خطر، بحيث إنَّ الإسلام فرض دية باهظة مقابل قطع أربعة أصابع من يد أي إنسان، وقد ذكرت بعض كتب التاريخ بأن هذا السؤال وجهه البعض إلى العالم الإسلامي الكبير الشريف المرتضى علم الهدى قبل حوالي ألف سنة، وجاء السؤال في البيت التالي:

يد بُخمس مئين عسـجد وديت ما بالها قطعت في ربع دينار؟ <sup>(</sup> فأجاب السّيد المرتضى رحمة الله ببيت آخر هو: عسرَّ الأمـانة أغـلاها وأرخـصها ذل الخيانة فافهم حكمة الباري <sup>٢</sup>

١. يجب الإنتباه إلى أنَّ الخمسمائة دينار إنَّما تدفع دية قطع خمسة أصابع، وقد أسلفنا أنَّ المذهب الشيعي يرى عقوبة السارق في قطع أربعة أصابع من اليد. ٢. ذكر هذه الحادثة الآلوسي في روحالمعاني، ج ٣. ص ٦. لكنَّه ذكر اسم (علم الدين السخاوي) بدل اسم (علم الهدى).

### الآيتان

يَتَايَّهُ الرَّسُولُ لَا يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَكِرِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا عَامَنَا بِالْفَوْهِ مِرْ وَلَمْ تُوْمِنُهُمْ وَمِنَ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّعُونَ لِلْحَذِبِ مَتَعْفُونَ لِقَوْمِ عَاجَرِينَ لَمْ يَأْتُولَا يُحَرَّفُونَ الْكَلَمَ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِةً مَتَعْفُونَ إِنَّ أُوتِيتُ مَعَدَ الْحَدُوهُ وَإِن لَمْ تُوْتَوَهُ فَاحْذَرُوا أَوْمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتَنَتَهُ يَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيتُ مَعَدَ الْحَدُوهُ وَإِن لَمْ تُوْتَوَهُ فَاحْذَرُوا أَوْمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتَنَتَهُ عَلَى تَعْفُلُونَ إِنَ أُوتِيتُ مَعْذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَمْ تُوْتَوَهُ فَاحْذَرُوا أَوْمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتَنَتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنْ اللَّهُ سَيَتًا أَوْلَتِهِ مَنْ يَقَافَ اللَّهُ فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَقَافَرَ عَلَى تَعْلِقُونَ إِن أُوتِيتُ مَعْذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَمْ تُوْتَعَ عَلَى تَمْلِكَ لَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ عَنْ الْمَعْتَ الْحَدَةُ وَالَتِهُ مَعْذَا الْحَدَةِ عَلَى عَلَوْ يَعْمَدُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ عَلَيْ مَنْ الْوَقِي لَا عَمَو عَلَى تَعْذَى الْحَيْفِ الْحَالَةُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَهُ عَالَةُ مَنْ اللَهُ عَلَي مَنْ الْمَعْتَقَوْنَ الْعَلَيْنَ اللَهُ مِنْ اللَهُ اللَّهُ مَنْ الْعَلَيْ مَنْ الْمَنْ الْمَعْ مَنْ الْعَامِ مَنْ اللَهُ عَلَيْ عَلَى الْكَلَامِ الْعَامِ مَنْ الْعَامِ مُنْ الْعَامِ مَنْ الْعَامَةُ مَنْ الْحَدَى الْعَالَةُ مَنْ اللَهُ مَنْ الْمُونَ عَنَهُ مَوْ الْتَعْوَى إِن تُعْرَضُ عَلَى اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ عُنْ عَالَيْ الْعَامِ مُنْ

# سبب النزول

وردت روايات عديدة في سبب نزول هاتين الآيتين أوضحها ما نـقل عن الإمـام الباقريني في هذا الجال، وخلاصة ذلك أنّ أحد وجهاء اليهود في منطقة خيبر كان متزوجاً، فارتكب عملاً مخالفاً للعفة مع امرأة متزوجة من عائلة خيبرية مشهورة، فـاغتم اليهـود كيف ينفّذون حكم التّوراة (الرجم) في وجـيههم ذلك وفي شريكته في الذنب، فأخـذوا يبحثون عن حلّ لهذه المعضلة لينقذوهما من العقوبة المذكورة، وفي نفس الوقت ليـظهروا التزامهم بالأحكام الإلهيّة، ودفعهم هذا الأمر إلى الإستعانة بأبناء طائفتهم الموجودين في المدينة المنورة، وطلبوا منهم أن يسألوا عن حكم هذه الحادثة من النّبي محمّد تشكير (حتى إذا كان المكم بسبطاً وخفيفاً أخذوا به، وإذا كان شديداً تجاهلوه وتناسوه، ولعـلّهم أرادوا بسؤالهم ذلك أن يلفتوا انتباه نبيّ الإسلام إلى أنفسهم وليظهروا أنسفسهم بأنّهــم أصــدقاء للمسلمين).

وهذا الغرض توجّه عدد من وجهاء يهود المدينة للقاء النّبي محمّد يَنْبَرْ فسألهم النّبي يَنْكُ إن كانوا سيقبلون بكل حكم يصدره، فأجابوه بأنّهم قدموا إليه لهذا السبب! فنزل في تلك الأثناء حكم رجم مر تكب الزنا مع المرأة المحصنة، لكن اليهود لم يبدوا استعداداً لقبول هذا المكم، بدعوى أنّ ديانتهم تخلو من مثله، فردّ عليهم النّبي يَنْبَرْ بأنّ هذا المحكم هو نفس المكم الذي عندهم في التوراة، وسألهم إن كانوا يقبلون بحضور أحد علياتهم ليتلو عليهم محم التوراة في تلك القضية ليأخذوا به، فوافقوا على ذلك، فسألهم النّبي عن رأيهم في العالم اليهودي (ابن صوريا) الذي كان يقطن منطقة (فدك) فأجابوه بأنّه خير من يعرف التوراة من اليهودي (ابن صوريا) الذي كان يقطن منطقة (فدك) فأجابوه بأنّه خير من يعرف التوراة من اليهود.

فبعث النّبي يَنْبَيْنُ إلى هذا العالم. فلمّ قدم عنده أقسم عليه النّبي يَنْبَيْنُ بالله الواحد الأحد الذي أنزل التوراة على موسى وفلق البحر لإنقاذ بني إسرائيل وأغرق عـدوّهم فـرعون وأنزل عليهم نعمه في صحراء سيناء، أن يصدق القول إن كان حكم الرجم قد نزل في التّوراة في مثل تلك الواقعة أم لم ينزل؟ فأجاب العالم اليهودي (ابن صوريا) بأنّه مرغم بسبب القسم الذي أقسمه للنّبي أن يقول الحقيقة ويعترف بوجود حكم الرجم في التّوراة.

فسأل النّبي تيم اليهود عن سبب احجامهم عن تطبيق الحكم المذكور، فأجاب (ابس صوريا) بأنّهم كانوا يطبقون هذا الحكم بحقّ العامّة من أبناء طائفتهم ويصونون الأشرياء والوجهاء منهم من تنفيذ هذا الحكم بحقّهم، فأدّى هذا التهاون إلى انتشار الخطيئة المذكورة بين أثرياء اليهود حتى بادر إلى إرتكابها ابن عمّ لأحد رؤساء الطائفة، فلم يطبّق بحقّه الحكم الشرعي بحسب العادة المتبعة لديهم، وصادف في نفس ذلك الوقت أن إرتكب نفس الحكم الشرعي بحسب العادة المتبعة لديهم، وصادف في نفس ذلك الوقت أن إرتكب نفس المحطيئة أحد عامّة الناس من أبناء الطائفة، فأرادوا تطبيق حكم الرجم بحقّه لكن أقرار به اعترضوا على ذلك، وقالوا: إذا كان لابدً من تنفيذ هذا الحكم فيجب أن ينفّذ بحق الاثنين (الوجيه اليهودي والشخص الآخر العادي)، فعمد عند ذلك علماء الطائفة إلى سنّ حكم أخف من الرجم وهو أن يجلد الزناة ٤٠ جلدة وتسود وجوههم ويركبوا دابّة ويطاف بهم في أزقّة وأسواق المنطقة! [ع

فأمر النّبي محمّدﷺ على الفور أن يرجم ذلك الرجل الوجيه والمرأة الثريّة أمام المسجد<sup>(</sup> وأشهد الله في ذلك الحين بأنّه هو أوّل شخص يحيي حكم الله بعد أن أماته اليهود. في تلك الأثناء نزلت الآيتان محل البحث وتحدّثتا عن القضية المذكورة بالإيجاز.<sup>٢</sup>

الأغسير

التَّمكيم بين الأنصار والأعداء:

تدلّ هاتان الآيتان والآيات التي تليهما، على أنّ للقاضي المسلم الحق في ظلّ شروط خاصّة ـ في الحكم في جرائم الطوائف الأخرى من غير المسلمين، وسبياتي شرح هـذا الموضوع في تفسير نفس هذه الآيات.

لقد بدأت الآية الأولى الخطاب بعبارة: ﴿يا لَيّها للرّسول﴾ وقد وردت هذه العـبارة في مكانين من القرآن: أوّلهما في الآية موضع البحث، والنّاني في الآية ٦٧ من نفس هذه السورة والتي تتعرّض لقضية الولاية والخلافة، وربّما جاء استخدام هذا التعبير من أجل إثارة أكثر لدافع الشعور بالمسؤولية لدى النّبي يَتَمَلَّة وتعزيز ارادته، ومخاطبته بأنّه هو رسول الله. وعليه أن يستقيم ويصمد في ابلاغ الحكم المكلّف به.

بعد ذلك تُطمئن الآية النّبي يَنَبَرُ حكتمهيد لبيان الحكم التالي \_ فتقول: ﴿لا يحزنك للذين يسارمون في للكفر من الذين قالوا آمنا بافولههم ولم تؤمن قلوبهم ». ويرى البعض أنّ عبارة فيسارمون في للكفر » تختلف عن عبارة «يسارعون إلى الكفر» وذلك لأنّ العبارة الأولى تقال بشأن أفراد كافرين غارقين في كفرهم، ويتسابقون فيا بينهم للوصول إلى آخر مرحلة من الكفر، أمّا العبارة الثّانية فتقال في من يعيشون خارج حدود الكفر لكنّهم يستسابقون للوصول إليه".

وبعد أن تذكر الآية تجاوزات المنافقين والأعداء الداخليين. تستناول وضبع الأعسداء الخارجيين واليهود الذين كانوا سبباً لحزن النّبيﷺ فتقول الآية: ﴿وَهِنَ لِلدِينَ هَادُولَ﴾.

 ذكرت الرّوايات التي جاء بها البيهقي في سننه، ج ٨ ص ٢٦٦ أنّ علماء اليهود حين قدموا إلى النّبي كانوا قد جلبوا معهم الرجل والمرأة الزانيين.
 تفسير مجمع البيان، ج ٣ ص ٣٣٣ و ٣٣٤، ذيل الآية مورد البحث.
 تفسير المنار، ج ٦ ص ٣٨٨.

۲

ثمّ تشير الآية إلى قسم من تصرّفات هؤلاء المشوبة بالنفاق والرياء، فتؤكّد أنّهم إنّمـــا يستمعون كلام النّبي لا لأجل اطاعته، بل لكي يجعلوا من ذلك وسميلة لتكـذيب النّــبي والإفتراء عليه حيث تقول الآية: **(سمامون للكذب)**.

ولهذه الجملة القرآنية تفسير آخر، هو أنَّ هؤلاء اليهود يستمعون كثيراً إلى أكساذيب قادتهم وزعباتهم، لكنّهم لا يبدون استعداداً لإستماع قول الحق والإذعان له`.

ثمّ تفضح الآية الصفة الثالثة لليهود، فتبيّن أنّهم يتجسّسون على المسلمين لمصلحة قوم أخرين ممّن لا يحضرون الاجتماعات الإسلامية التي تعقد في مجلس النّبي تَتَبَلَنَهُ فتقول الآية: وسعامون لقوم أخرين لم يأتوك).

وفي تفسير آخر لهذه الجملة قيل أنّ هؤلاء اليهود كانوا يستمعون إلى أوامر جماعتهم -فقط ... وقد كلّفهم قومهم بأن يقبلوا ما وافق أهواءهم من أقوال النّبي تَنْكُمُ ، وأن يخالفوا أو يرفضوا ما كان عكس ذلك من أقواله تَنْكُرُ ، وبناء على هذا السلوك فإنّ ما كان يظهر من طاعة هؤلاء لبعض أقوال النّبي تَنْكُمُ لم يكن في الحقيقة إلّا طاعة منهم لأقسوال كسبارهم ووجهائهم الذين أمروهم باتّباع هذا الأسلوب، ولذلك أشارت الآية على النّبي تَنْكُمُ أن لا يمزن لمخالفات هؤلاء، فهم لم يحضروا عنده أبداً من أجل الإستاع إلى الحقق واتّباعها

ثمَّ تذكر الآية انحرافاً آخر لهؤلاء اليهود، فتشير إلى تحريفهم لكلام الله سبحانه وتعالى من خلال تحريف الألفاظ أو تحريف المعاني الواردة في هذا الكلام، فهم إن وجدوا في كلام الله حكماً يخالف مصالحهم أولوه أو رفضوه جملة وتفصيلاً، كما تقول الآية: **فيحرفون التخلم من يعد مواضعه به**<sup>7</sup>.

والأعجب من ذلك أنّ هؤلاء قبل أن يحضروا مجلس النّبي كانوا يقررون كما يأمرهم كبارهم أنّهم إن تلقّوا من محمّدتَمَمَمَةً حكماً موافقاً لمبولهم وأهوائهم قبلوا به، وإن كان مخالفاً لهوى أنفسهم ردّوه وابتعدوا عنه، تقول الآية الكرية: **ويقولون إن لوتيتم هذا فعذوه وإن لم تؤتوه فاحذرول**ه.

فهؤلاء قد غرقوا في الضلال وتحجّرت عقولهم لغاية أنّهم كانوا يرفضون كلّ شيء يخالف

٤. في التفسير الأول تكون اللام في عبارة (للكذب) لام التعليل بينما في التفسير الثّاني فهي لام التعدية.

٢. تحدَّثنا عن أساليب التحريف التي اتَّبعها البهود في تفسير الآية ١٣ من نفس هذه السورة.

سورة المائدة / الآية ٤١ ــ ٤٢

**č**]

ما عندهم من أحكام محرّفة، دون أن يبذلوا جهداً أو عناء في التفكير لمعرفة الحقيقة، وقد أبعدتهم هذه الحالة عن طريق الرشاد وأخرجتهم من جادة الصواب، بحيث لم يبق أمل في هدايتهم، فاستحقوا بذلك عذاب الله، ولم تعد تنفع فيهم شفاعة الشافعين، وفي هذا الجمال تقول الآية الكرية: **(ومن يرد للله فتنته فلن تحلك له من للله شيئا)،** وقد تدنّست قملوب هؤلاء إلى درجة لم تعد قابلة للتطهير، وحرمهم الله لذلك طهارة القلوب، فستقول الآية: **(لولئك الذين لم يرد للله أن يطهر قلوبهم)** وعمل الله مقرون بالحكة دائماً، لأنّ من يقضي عمراً في الانحراف ويمارس النفاق والكذب ويخالف الحق ويرفض الحقيقة، ويحرف قوانين الله لن يبق له مجال للتوبة والعودة إلى الحق، حيث تقول الآية الكرية في هذا الجال: **(لهم** الله لن يبق له مجال للتوبة والعودة إلى الحق، حيث تقول الآية الكرية في هذا الجال: **(لهم** 

أمّا الآية الثّانية فتؤكّد - مرّة أخرى - على أنّ هؤلاء لديهم آذان صاغية لإستهاع حديث النّبي ﷺ لا لإطاعته بل لتكذيبه، أو كما يقول تفسير آخر فمانّ هـؤلاء آذانهم صاغية لإستهاع أكاذيب كبارهم، فتقول الآية: ﴿سماعون للكذب﴾ وقد تكررت هذه الجملة في آيتين متتاليتين تأكيداً وإثباتاً لوجود هذه الصفة الشنيعة في هؤلاء.

كما أضافت الآية صفة شنيعة أخرى اتّصف بها اليهود، وهي تعوّدهم وادمانهم على أكل الأموال الحرّمة والباطلة من الرّبا والرّشـوة وغـير ذلك، حـيث تـقول الآيـة: ﴿**اكـالون** للسحيه﴾ <sup>(</sup>.

ثمّ تخيرٌ الآية النّبي بين أن يحكم بينهم أو أن يتجنبهم ويتركهم، حيث تقول الآية: ﴿فَإِنَ جاؤوك فاحكم بينهم لولموض منهم» ولا يعني التخيير أن يستخدم النّبي يَرَايُ ميله ورغبته في اختيار أحد الأمرين المذكورين، بل إنّ المراد من ذلك هو أن يراعـي النّـبي الظـروف والملابسات المحيطة بكل حالة، فإن رأى الوضع يقتضي الحكم بينهم حكم، وإن رأى خلاف ذلك تركهم وأعرض عنهم.

ولكي تعزز الآية الإطمئنان في نفس النَّبيﷺ – إن هو ارتأى الإعراض عن هؤلاء

٨. تعني كلمة «سحت» في الأصل نزع القشرة، أو شدّة الجوع، ثمّ أُطلقت على كلّ مال غيير مشروع، أي محرّم، وبالأخص الرشوة، لأنّ مثل هذه الأموال تنزع الصفاء والمودّة عن المجتمع وتزيل عنه البركة والرخاء مثلما يؤدّي نزع قشر الشجرة إلى ذبولها وجفافها وعلى هذا الأساس فإنّ لكلمة «سحت» معنى واسعاً، وإذا ورد في بعض الرّوايات مصداق خاص لها فلا يدل ذلك على اختصاص الكلمة بذلك.

لمصلحة - أكَّدت قائلة: ﴿وَإِنْ تَعْرَضُ عَنَّهُمُ قُلْنَ يَضْرُوكَ هَيْنًا ﴾.

۳]

كما أكَّدت ضرورة إتَّباع العدل وتطبيقه إذا كانت الحالة تقتضي أن يحكم النَّسي بـين هؤلاء فقالت الآية: **﴿وابن حكمت فاحكم بينهم بالقسط لِنَّ الله يحب للمقسطين ﴾**.

وقد اختلف المفشرون في قضية تخيير النظام الإسلامي بين الحكم في غير المسلمين بأحكام الإسلام أو الإعراض عنهم، وهل أنّ هذا التّخيير باق على قسوّته أو أنّــه أصبح منسوخاً؟

ويرى البعض أنّ الناس في ظلّ الحكم الإسلامي مشمولون من الساحيتين الحسقوقية والجزائية بالقوانين الإسلامية، سواء كانوا مسلمين أم غير مسلمين. وبناء على هذا الرأي فإنّ حكم التأخير إمّا أن يكون منسوخاً وإمّا أنّه يخصّ غير الكفّار الذمسيين، أي يخسصّ أولئك الكفّار الذين لا يعيشون في ظلّ حكم اسلامي، بل يرتبطون بالمسلمين باتفاقيات أو مواثيق، أو يكون بينهم علاقات ودّ وتزاور.

ويعتقد مفسّرون آخرون أنّ الحاكم المسلم يكون مخيّراً ـحتى في الوقت الحاضر - لدى التعامل مع غير المسلمين، فهو إمّا أن يطبّق فيهم الأحكام الإسلامية إذا اقتضت الضرورة والمصلحة ذلك، وإمّا أن يعرض عنهم ويحيلهم إلى قوانينهم الخاصّة بهم، بحسب ظروف وملابسات كل حالة «للإطلاع أكثر على تفاصيل هذا الحكم تراجع كتب الفقه».

### الأفسير

تتابع هذه الآية موضوع الحكم بين اليهود الذي تطرّقت إليه الآيتان السابقتان، اللتان بيّنتا أنّ اليهود كانوا يأتون إلى النّبي تَتَمَلَّةُ ويطلبون منه الحكم فيهم، وقد أظهرت هذه الآية الأخيرة الإستغراب من حالة اليهود الذين كانوا مع وجود التّوراة بينهم، واحتوائها على حكم الله، يأتون إلى النّبي محمّد تَتَمَلَّةُ ويطلبون منه الحكم فيهم بالرغم من وجود التّوراة عندهم، فتقول: **(وكيف يحكمونك ومندهم الثوراة فيها حكم الله)**.

ويجب الإنتباء إلى أنَّ المقصود من الحكم في الآية هو حكم الرجم للزاني المحصن مــن الرجال والنساء والذي ورد في التَّوراة أيضاً، في سفر التثنية الفصل الثّاني والعشرين. <sup>(</sup>

والعجيب في أمر هؤلاء اليهود أنّهم مع وجود التّوراة بينهم وعدم اعترافهم بنسخها من قبل القرآن ورفضهم للشريعة الإسلامية، كانوا حين يرون حكماً في التّـوراة لا يـوافـق ميولهم وأهوائهم يتركون ذلك الحكم ويبحئون عن حكم آخـر في مـصادر تم يـقرّوا ولم يعترفوا يها.

والأعجب من ذلك أنّهم حين كانوا يطلبون التحكيم من نبي الإسلام بينهم، كمانوا لا يقبلون بحكمه إذا كان مطابقاً لحكم التّوراة لكنّه لم يوافق ميولهم ورغباتهم حميث تسقول الآية: **(ثمّ يتولون من بحد ذلك)** وما ذلك إلّا لأنّ هؤلاء لم يكونوا بمؤمنين في الحقيقة، ولو كانوا مؤمنين لما استهزؤوا هكذا بأحكام الله، حميث تسؤكّد الآية قائلة: **(وهما لولئك** بالهؤهنين).

۲۱ قاموس المقدس، سفر التثنية، باب ۲۲، رقم ۲۲.

٢

وقد يرد اعتراض في هذا المجال وهو: إنَّ الآية الشريفة تقرَّ بوجود حكم الله في التَّوراة ونحن نعلم عن طريق القرآن والرّوايات الإسلامية، بأنَّ التّوراة قد أصابها التحريف قبل ظهور نبى الإسلام محمّد ﷺ؟

إنَّ جوابنا على هذا الإعتراض هو أنَّنا **أوّلاً:** لا نقول بأنَّ التحريف قد أصاب التَّـوراة كلَّها، بل نقرَّ بوجود أحكام في التَّوراة تطابق الحقيقة والواقع، وحكم الرجم ـ الذي هـو موضوع بحثنا الآن ـ من الأحكام التي لم تصبها يد التحريف في التَّوراة.

**ثانياً.** إنَّ التَّوراة مهما كان حالها لا يعتبرها اليهود كتاباً محرّفاً، ولذلك فإنَّ الغرابة هــنا تكمن في رفض اليهود العمل بحكم الله مع وجوده في توراتهم.

8003

.

### الآية

إِنَّا أَنَزَلْنَا ٱلتَّوْرَنِةَ فِيهَا هُدُى وَنُورٌ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ آَسَلَمُوا لِلَّذِينَ هَا دُوا وَٱلرَّبَنِيتُونَ وَٱلاَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُوا مِن كِنَبِ ٱللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَكَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشَوْنِ وَلَاتَشْتَرُوا بِنَايَنِتِي ثَمَنًا قَلِيلاً وَمَن لَمْ يَحَكُمُ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَنِوْرُ نَ

### التفسير

إنّ هذه الآية والآية التي تليها تكلان البحث أو الموضوع الوارد في الآيات السابقة. وتبيّن هذه الآية أهميّة الكتاب السهاوي الذي نزل على النّبي موسى الله أي التّوراة. حيث تشير إلى أنّ الله أنزل هذا الكتاب وفيه الهداية والنّور اللذان يرشدان إلى الحق. وأنّ النّور والضياء الذي فيه هو لإزاحة ظلمات الجهل من العقول فتقول الآية: **فإنّا لنزلنا التّوراة فيها** هدى ونوري.

ولذلك فإنَّ الأنبياء الذين أطاعوا أمر الله، والذين تولَّوا مهامهم بعد نزول التَّوراة كانوا يحكمون بين اليهود بأحكام هذا الكتاب، تقول الآية الكرية: **﴿يحكم بِها للنَّـبيَّون للدَيِـن أسلموا للذين هادول**ه.

كما أنَّ علماء اليهود ووجهائهم ومفكَّريهم المؤمنين الأتقياء، كانوا يحكمون وفق هـذا الكتاب السهاوي الذي وصل أمانة بأيديهم وكانوا شهـوداً عـليه، حـيث تـقول الآيـة: **«والزيانيون والأحبار بما استحفظوا من تتاب الله وكانوا عليه شهدا. به**ـِ

١٠ لقد تطرّقنا إلى معنى كلمة «رباني» ومصدرها لدى تفسير الآية ٧٩ من سورة آل عمران، أمّا كلمة «أحبار» فهي صيغة جمع من (حبر) على وزن (فكر) فهي تعني كلّ أثر خير، أطلقت على المفكّرين الذين يخلفون أثاراً خيّرة في مجتمعهم، ويطلق أيضاً على حبر الدواة الذي يستعمل للكتابة لما فيه من أثر خير.

**1** 

۳]

ثمّ توجّه الآية الخطاب إلى أولئك العلماء والمفكّرين من اليهود الذين كانوا يعيشون في ذلك العصر، فتطلب منهم أن لا يخافوا الناس لدى بيان أحكام الله، بل عليهم أن يخافوا الله، فلا تسوّل لهم أنفسهم مخالفة أوامر، أو كتمان الحق، وإن فعلوا ذلك فسيلقون الجزاء والعقاب، فتقول الآية هنا: **(فلا تخشوا الناس واخشون)**.

ثمّ تحذّر الآية من الاستهانة والاستخفاف بآيات الله، فتقول: ﴿ولا تشتروا بآياتي ثـمناً قليلاَ﴾.

وحقيقة كتمان الحق وأحكام الله نابعة إمّا عن الخوف من الناس، وإمّا بدافع المـصلحة الشخصية، وأيّاً كان السبب فهو دليل على ضعف الإيمان وانحطاط الشخصية، وقد أشير في الجمل القرآنية أعلاه إلى هذين السببين.

و تصدر الآية حكماً صارماً وحازماً على مثل هؤلاء الأفراد الذين يحكمون خلافاً لما أنزل الله فتقول: ﴿وهن لم يحكم بما لنزل الله فأولنك هم الكافرون﴾.

وواضح أنّ عدم الحكم بما أنزل الله يشمل السكوت والإبتعاد عن حكم الله الذي يؤدّي بالناس إلى الضلال. كما يشمل التحدّث بخلاف حكم الله.

وواضح \_ أيضاً \_ أنَّ للكفر مراتب ودرجات مختلفة، تبدأ من إنكار أساس وجود الله ويشمل عصيان أوامره، لأنَّ الإيمان الكامل يدعو ويحتَّ الإنسان على العمل وفق أوامر الله, ومن لا عمل له فليس له إيمان كامل.

وتبيَّن هذه الآية \_أيضاً \_المسؤولية الكبرى التي يتحمّلها علماء ومفكّرواكل أمّة حيال العواصف الاجتماعية، والأحداث التي تقع في بيئاتهم، وتدعو بأسلوب حـازم لمكـافحة الانحرافات وعدم الخوف من أيّ بشر \_كائناً من كان \_لدى تطبيق أحكام الله.

8003

الآية

وَكَنَبْنَاعَلَيْهِمْ فِيهَآ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَتِي بِٱلْعَتِي وَٱلْأَنفَ بِٱلْأَنفِ وَٱلْأُذُكَ بِٱلْأُذُبِ وَٱلسِّنَ بِٱلسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَعَن تَصَدَّق بِهِ فَهُوكَفَارَةٌ لَهُ وَمَن لَعَرِيحَتْم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتَبِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ٢

التفسير

القصاص والعفو:

تشرح هذه الآية الكريمة قسماً آخر من الأحكام الجنائية والحدود الإلهيّة التي وردت في التّوراة، فتشير إلى ما ورد في هذا الكتاب السماوي من أحكام وقوانين تخصّ القصاص، وتبيّن أنّ من يقتل انساناً بريئاً فإنّ لأولياء القتيل حقّ القصاص من القاتل بقتله، نفساً بنفس. حيث تقول الآية في هذا المجال: ﴿وَمَتْعَنّا عليهم فيها أنّ للنفس بالنفسية.

كما بيّنت أنّ من يصيب عين انسان آخر ويتلفها، يستطيع هذا الإنسان المتضرر في عينه أن يقتصّ من الفاعل ويتلف عينه، إذ تقول الآية في هذا الجال: **﴿والعين بالعين»**.

وكذلك الحال بالنسبة للأنف والأذن والسن والجروح الأخرى، ﴿وَلَقَنْفَ بِالأَنْفَ وَلَقَدْنَ بِالأَدْنَ وَلَلِسْنَ بِالسِنَ وَلَلْجَرُوح قَصَاعَنَهِ إِ

وعلى هذا الأساس فإنّ حكم القصاص يطبّق بشكل عادل على الجرم الذي يرتكب أحد الجرائم المذكورة، دون الإلتفات إلى عنصره أو قوميّته أو طبقته الاجتماعية أو طائفته، ولا مجال أبداً لاستخدام التمايز القومي أو الطبقي أو الطائني لتأخير تطبيق حكم القصاص على الجاني.

وبديهي أنّ تطبيق حكم القصاص عـلى المـعتدي شأنـه شأن الأحكـام الإسـلامية الأخرى، مقيّد بشروط وحدود ذكرتهاكتب الفقه، ولا يختصّ هذا الكلام ولا ينحصر ببني

۳]

إسرائيل وحدهم. لأنّ الإسلام \_أيضاً \_جاء بنظيره كها ورد في آية القصاص في سـورة البقرة \_الآية ١٧٨.

وقد أنهت هذه الآية التمايز غير العادل الذي كان يمارس في ذلك الوقت حيث ذكرت بعض التفاسير أنّ تمايزاً غريباً كان يسود بين طائفتين من اليهود، هما بنو النضير وبنو قريظة الذين كانوا يقطنون المدينة المنورة في ذلك العصر، لدرجة أنّه إذا قتل أحد أفراد طائفة بني النضير فرداً آخر من طائفة بني قريظة فالقاتل لا ينال القصاص، بينما في حالة حسول العكس فإنّ القاتل الذي كان من طائفة بني قريظة كان ينال القصاص إن هو قتل واحداً من أفراد طائفة بني النضير.

ولما امتد نور الإسلام إلى المدينة سأل بنو قريظة النّبي يَتَبَارُ عن هذا الأمر، فأكّد النّبي يَتَبَارُ أن لا فرق في الدماء بين دم ودم... فاعترضت قبيلة بني النضير على حكم النّبي محمّد يَتَبَارُ وإدّعت أنّ حكمه يحطّ من شأنهم، فنزلت الآية الأخيرة وبيّنت أنّ هذا الحكم غير مختصّ بالاسلام، بل حتى الديانة اليهودية أوصت بتطبيق قانون القصاص بصورة عادلة <sup>(</sup>.

ولكي لا يحصل وَهُمُ أنّ القصاص أو المقابلة بالمثل أمر إلزامي لا يمكن الحــيدة عــنه، استدركت الآية بعد ذكر حكم القصاص فبيّنت أنّ الذي يتنازل عن حقّه في هذا الأمـر ويعفو ويصفح عن الجاني، يعتبر عفوه كفّارة له عن ذنوبه بمقدار ما يكون للعفو من أهمية فحمن تصدق به فهوكفارة له﴾.<sup>7</sup>

ويجب الإنتباء إلى أنّ الضمير الوارد في كلمة (به) يعود على القصاص، وكأنّ الآية جعلت التصدّق بالقصاص عطية أو منحة للجاني واستخدام عبارة «التحدق» والوعد الذي قطعه الله للمتصدّق، يعتبر عاملاً محفّزاً على العفو والصفح، لأنّ القصاص لا يمكنه أن يعيد للإنسان ما فقده مطلقاً، بل يهبه نوعاً من الهدوء والإستقرار النفسي المؤقت، بينما العفو الذي وعد به الله للمتصدّق، بإمكانه أن يعوّضه عممّ فقده بصورة أخرىٰ، وبذلك يزيل عن قلبه ونفسه بقايا الألم والاضطراب، ويعتبر هذا الوعد خير محفّز لمثل هؤلاء الأسخاص. وقد ورد عن الحلبي قال سألت أبا عبداللهﷺ (الإمام الصادق) عن قول الله عزّوجلّ: **وفعن تصدق به فهو كفارة له...}** قال: «يكفّر عنه من ذنوبه بقدر ما علىٰ» (

وتعتبر هذه الجملة القرآنية في الحقيقة خير جواب مفحم للذين يزعمون أنّ القصاص ليس بقانون عادل، ويدّعون أنّه يشجّع روح الإنتقام والمثلة.

والذي يفهم من الصياغة العامّة للآية هو أنّ جواز القصاص إنّما هو لإخافة وإرعاب الجناة وبالنتيجة لضمان الأمن لأرواح الناس الأبرياء، كما أنّ الآية فتحت باب العفو والتوبة، وبذلك أراد الإسلام أن يحول دون إرتكاب مثل هذه الجرائم باستخدام الروادع والحوافز كالخوف والأمل، كما استهدف الإسلام من ذلك \_أيضاً \_الحيلولة دون الإنتقام للدم بالدم بقدر الإمكان، إذا استحق الأمر ذلك.

وفي الختام تؤكّد الآية قائلة: ﴿ وَمِنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا لَتَزَلَ الله فأولئك هم الطّالمونَ ﴿

وأيّ ظلم أكبر من الإنجرار وراء العاطفة الكاذبة، وترك القاتل دون أن ينال قصاصه العادل بحجّة أنّ الدم لايُغسل بالدم، وفسح المجال للقتلة للتمادي بـارتكاب جـرائم قــتل أخرى، وبالنهاية الإساءة عبر هذا التغاضي إلى أفراد أبرياء، وممارسة الظلم بحقّهم نتيجة لذلك.

ويجب الإنتباء إلى أنّ التّوراة المتداولة حالياً قد اشتملت على هذا الحكم أيضاً، وذلك في الفصل الواحد والعشرين من سفر الخروج، حيث جاء فيها أنّ النفس بالنفس والعين بالعين والسن بالسن واليد باليد والرجل بالرجل والحرق بـالحرق والجـرح بـالجرح والصفعة بالصفعة (سفر الخروج، الجـمل ٢٣ و ٢٤ و ٢٥).

જીજી

وَقَفَيْنَاعَلَىٰ ءَاتَكِرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَابَيْنَ يَسَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوَرَطَةً وَءَاتَيْنَهُ ٱلإِنِجِيلَ فِيهِ هُدَى وَنُورٌ وَمُصَدِقًا لِمَابَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلتَّوَرَكَةِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِينَ ٣

التفسير

بعد الآيات التي تحدّثت عن التوراة جاءت هذه الآية، وهي تشير إلى حال الإنجيل وتؤكّد بعثة ونبوّة المسيح للله بعد الأنبياء الذين سبقوه، وتطابق الدلائل التي جاء بها مع تلك التي وردت في التوراة، حيث تقول الآية: **(وقفينا على آثارهم بحيس لبن مريم مصدقاً لها بين يديه من التوراة ﴾** ولهذه الجملة القرآنية تفسير آخر وهو أنّ عيسى المسيح لله قد أقرّ بحقيقة كلّ ما نزل في التوراة على النّبي موسى لله كاقرار جميع الأنبياء للنا التي المتوهم من الأنبياء، وبعدالة ما جاؤوا به من أحكام.

ثمّ تشير الآية الكريمة إلى انزال الإنجيل على المسيح الله وفيه الهداية والنّور فستقول: **(والتيناء للإنجيل فيه هدى ونور)،** وقد أطلق اسم النّور في القرآن الجميد على التّوراة والإنجيل والقرآن نفسه، حيث نقرأ بشأن التّوراة قوله تعالى: **(إذا لنزلنا التّوراة فيها هدى ونور)** وأمّا الإنجيل فقد وصفته هذه الآية الشريفة بصفة النور.. والقرآن \_أيضاً \_حيث نقرأ قوله تعالى: **(قد جاءكم من الله نور وكتاب هبين)** 

فكما أنّ النّور يعتبر في الحقيقة -ضرورة حتمية لجميع الموجودات من أجل أن تواصل حياتها، كذلك تكون الأديان الإلهيّة والشرائع والكتب السهاوية ضرورة حتمية لنضوج وتكامل بني الإنسان.

ر المائدة، ٤٤.

ج المائدة، ١٥.

وقد ثبت من حيث المبدأ أنَّ مصدر كل الطاقات والقوى والحركات وكل أنواع الجمال هو النَّور، فكذلك الحال في تعليمات الأنبياء وإرشاداتهم، فلولاها لساد الظلام كمل القـيم الإنسانية سواء الفردية منها أو الاجتماعية، وهذا ما نلاحظه في الجـتمعات المـادية بكـلًّ وضوح.

لقد كرر القرآن الكريم في مجالات متعددة أنّ التّوراة والإنجيل هما كتابان سهاويان، ومع أنّ هذين الكتابين ــ دون شك ــ منزلان في الأصل من قبل الله سبحانه وتعالى، لكنّهها ــ بالتأكيد ـ قد تعرّضا بعد حياة الأنبياء إلى التحريف، فحذفت منهها حقائق وأضيفت إليهها خرافات، وأدّى ذلك إلى أن يفقدا قيمتهها الحقيقية، أو أنّ الكتب الأصلية تعرّضت للنسيان والتجاهل وحلّت محلّها كتب أخرى حوت على بعض الحقائق من الكتب الأصلية <sup>(</sup>

وعلى هذا الأساس فإنّ كلمة النّور التي أُطلقت في القرآن الكريم على هذين الكتابين. إِنَّا عنت التّوراة والإنجيل الأصليين الحقيقيين.

بعد ذلك تكرر الآية التأكيد على أنّ عيسىﷺ لم يكن وحده الذي أيّد وصدّق التّوراة، بل إنّ الإنجيل ـ الكتاب السماوي الذي نزل عليه ـ هو الآخر شهد بصدق التّوراة حـيث تقول الآية: **ومصدقا لما بين يديه من التّورلة ب**.

وفي الختام تؤكّد الآية أنَّ هذا الكتاب السهاوي قد حوى سبل الرشاد والهداية والمواعظ للناس المتقين، حيث تقول: **(وهدي ومومقة للمتقين )**.

وتشبه هذه العبارة، عبارة أخرى وردت في بداية سورة البقرة، حين كان الحديث يدور عن القرآن الكريم، حيث جاء قوله تعالى: **(هدى للمتقين)**.

إنَّ هذه الصفة لا تنحصر بالقرآن وحده، بل إنَّ كلَّ الكتب السهاوية تحتوي على سبل الهداية للناس المؤمنين المتقين، والمراد بالمتقين هم أولئك الذين يبحثون عن الحق والحقيقة والمستعدون لقبول الحق، وبديهي أنَّ الذين يغلقون أبواب قلوبهم اصراراً وعناداً بـوجه الحق، لن ينتفعوا بأيِّ حقيقة أبداً.

والملفت للنظر في هذه الآية أيضاً، أنَّها ذكرت أوَّلاً أنَّ الإنجيل (فيه هدى) ثمَّ كررت الآية

 ا. راجع كتابي الهدى إلى دين المصطغى وأنيس الأعلام لمعرفة تنفاصيل التنحريف الوارد فني الإنتجيل والدلائل التّأريخية على ذلك.

۳]

كلمة (هدى) بصورة مطلقة، وقد يكون المراد من هذا الاختلاف في التعبير هـو بـيان أنّ الإنجيل والكتب السهاوية الأخرى تشتمل على دلائل الهداية للناس ـ جـيعاً ـ بـصورة عامّة، ولكنّها بصورة خاصّة، تكون باعناً لهداية وتربية وتكامل الأتقياء من النّاس الذي يتفكّرون فيها بعمق وتدبّر.

8003

وَلْيَحَكُرُ أَهْلُ ٱلْإِنِجِيلِ بِمَآأَنزَلَ ٱللَّهُ فِيهِ وَمَن لَّمْ يَحْسِبُم بِمَآأَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُونَ 🖤

### الأفسير

الإمتناع عن المكم بالقانون الإلهي:

بعد أن أشارت الآيات السابقة إلى نزول الإنجيل، أكّدت هذه الآية محل البحث أنّ حكم الله يقضي أن يطبّق أهل الإنجيل ما أنزله الله في هذا الكتاب من أحكم، فستقول الآية: **«وليحكم أهل الإنجيل ما لنزل الله فيه»**.

وبديهي أنّ القرآن لا يأمر بهذه الآية المسيحيين أن يواصلوا العمل بأحكام الإنجيل في عصر الإسلام، ولو كان كذلك لناقض هذا الكلام الآيات القرآنية الأخرى، بسل لنساقض أصل وجود القرآن الذي أعلن الدين الجديد ونسخ الدين القديم، لذلك فسالمراد همو أنّ المسيحيين تلقّوا الأوامر من الله بعد نزول الإنجيل بأن يعملوا بأحكام هذا الكستاب وأن يحكّموها في جميع قضاياهم <sup>(</sup>.

و تؤكّد هذه الآية \_ في النهاية \_ فسق الذين يمتنعون عن الحكم بما أنزل الله من أحكام وقوانين فتقول: ﴿وهن لم يحكم بِما لَنزَل الله فأولئك هم الفاسقون».

ويلفت النظر اطلاق كلمة «الكافر» مرّة و«الظّالم» أخرى و«الفاسق» ثالثة، في الآيات الأخيرة على الذين يمتنعون عن تطبيق أحكام الله، ولعلّ هذا التنوّع في اطلاق صفات مختلفة إنّا هو لبيان أنّ لكلّ حكم جوانب ثلاثة:

 إنَّ الحقيقة التي أكَدها الكثير من المفسَّرين هي أنَّ جملة وقلنا» تكون مقدرة هنا في هذه الآية حيث يصبح مفهوم الآية كما يلي: (قلنا ليحكم أهل الإنجيل...). **أحدها:** ينتهي بالمشرّع الذي هو الله. **والثّاني:** يمسّ المنفّذين للحكم (الحاكم أو القاضي). **الثّالث:** يرتبط بالفرد أو الأفراد الذين يطبّق عليهم الحكم.

۳]

أي إنّ كل صفة من الصفات الثلاث المذكورة قد تكون إشارة إلى واحد من الجوانب الثلاثة، لأنّ الذي لا يحكم بما أنزل الله يكون قد تجاوز القانون الإلهي وتجاهله، فيكون قد كفر بغفلته هذه، ومن جانب آخر إرتكب الظلم والجور – بابتعاده عن حكم الله – عسلى إنسان برىء مظلوم، وثالثاً: يكون قد خرج عن حدود واجباته ومسؤوليته، فيصبح بذلك من الفاسقين (لأنّ «الفسق» كما أوضحنا، يعني الخروج عن حدود العبودية والواجب). وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِ مُصَدِقًا لِمَابَيْنَ يَدَيْهِ مِن ٱلْحِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهُ فَأَحْصَحُم بَيْنَهُ دِيمَا آَنزَلَ ٱللَّهُ وَلا تَنَبَع أَهْوَاءَ هُمْ عَمَّاجاً تَكَمِن ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَ اجَأَ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَتُمْ أَمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن يُمَا يُوَكُمُ فِيماً مَا تَنكُم فَشَرْعَةً وَمِنْهَ اجَأَ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَتُهُمْ عَمَاجاً تَكَم يَمَا يُمَا يَعْذَلُهُ فَي مَا مَا تَنكُم مَ شَرْعَة وَمِنْهَ اجَاءً وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَتُ مَعْمَا م مُحَدِّ يَعْذَلُونُ يَعْذَلُهُ مَا يَعْتَبُوهُ مَا يَعْهُ وَمِنْهُ عَامَاً وَلَوْ شَاءً اللَّهُ لَجَعَلَتُهُمْ وَعَالَ مُعْذَلُونُهُمْ فِي مَا مَا تَنكُمُ أَسْتَيَعَةُوا ٱلْحَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُتُ مَا أَعْذَلُ مَ

### الأفسير

تشير هذه الآية إلى موقع القرآن بعد أن ذكرت الآيات السابقة الكتب السهاويسة التي نزلت على الأنبياء السابقين.

وكلمة «مهيمن» تطلق في الأصل على كل شيء يحفظ ويراقب أو يؤتمن على شيء آخر ويصونه، ولماً كان القرآن الكريم يشرف في الحفاظ على الكتب السهاوية السابقة وصيانتها من التحريف إشرافاً كاملاً، ويكمل تلك الكتب، لذلك أطلق عليه لفظ «المهيمن» حسيت تقول الآية: **﴿ولنزلنا لِإلى الكتاب بالحق مصدقا لها بين يديه من الكتاب وههيمنا عليه»**.

فالقرآن بالإضافة إلى تصديقه الكتب السماوية السابقة، اشتمل ــ أيضاً ــ على دلائل تتطابق مع ما ورد في تلك الكتب، فكان بذلك حافظاً وصائناً لها.

إنَّ الكتب السماوية جاءت كلَّها متناسقة في المبادىء والهدف الواحد الذي تبنَّىٰ تربية الإنسان والسمو به إلى مراتب الكمال المعنوي والمادي، على الرغم من الفوارق الموجودة بين هذه الكتب والتي تنبع من مقتضى التكامل التدريجي للإنسان، حيث إنَّ كلَّ شرعـة جديدة ترتقي بالإنسان إلى مرحلة أسمى من مراحل الرقي والكمال الإنساني، وتشتمل على خطط وبرامج أكثر شمولاً وتطوّراً، والإتيان بعبارة: ﴿جهيجنا عليه بعد جملة ﴿جمعدقا لم **بين يحيه؛** يدلَّ على هذه الحقيقة، أي أنَّ القرآن في الوقت الذي يصدّق الكتب السابقة، يأتي في نفس الوقت ببرامج وخطط أكثر شمولاً للحياة.

ثمّ تؤكّد على النّبي تَنْتُلَة – انطلاقاً من الحقيقة المذكورة – ضرورة الحكم بتعاليم وقوانين القرآن بين الناس، حيث تقول **﴿فاحكم بينيهم بِحا لنزل اللهِ﴾**.

وقد اقترنت هذه الجملة بالفاء التفريعية، فتدلّ على شمولية أحكام الإسلام بالنسبة لأحكام الشرائع السماوية الأخرى، ولا تعارض هنا بين هذا الأمر وبين ما سبق من أمر في آية سابقة والتي خيّرت النّبي محمّد تَتَلَيَّةُ بين الحكم بين اليهود أو تركهم لحالهم، لأنّ هذه الآية ترشد النّبي تَتَمَلَّةُ –إن هو أراد أن يحكم بين أهل الكتاب – إلى أنّ عليه أن يحكم بـتعاليم وقوانين القرآن بينهم.

ثمّ تؤكّد عليه أن يبتعد عن أهواء وميول أهل الكتاب، الذيــن يـريدون أن يـطوّعوا الأحكام الإلهيّة لميولهم ورغباتهم، وأن ينفّذ ما نزل عليه بالحق، حيث تقول الآية: ﴿ولا تتبع **لهوا.هم مقاجا.ك من للحق..**﴾.

ولأجل اكمال البحث تشير الآية إلى أنَّ كل ملَّة قد أفردت لها شرعة ونظام للحياة يهديها إلى السبيل الواضح، حيث تقول: **﴿لكل جعلنا منكم فرمة ومنهاجا﴾**.

وكلمة «شرع» أو «الشريعة» تعني الطريق الذي يؤدّي إلى الماء وينتهي به، واطلاق كلمة «الشريعة» على الدين لأنّ الدين ينتهي بحقائق وتعاليم هدفها تطهير النفس الإنسسانية وضمان الحياة السليمة للبشرية، أمّا كلمة «النهج» أو «المنهاج» فستطلقان عسلى الطريق الواضح.

نقل (الراغب) في كتابه (المفردات) <sup>\ </sup>عن ابـن عـباس قـوله بأنّ الفـرق بـين كـلمتي «الشرعة» و«المنهاج» هو أنّ الأولى تطلق على كل ما ورد في القرآن، وأنّ المنهاج يطلق على ما ورد في سُنّة النّبي محمّد ﷺ (وهذا الفرق مع كونه جميلاً، إلّا أنّنا لا غلك دليلاً جازماً لتأييده) <sup>٢</sup>.

۳]

٢. يعتقد البعض من كبار المفسّرين بوجود فرق بين والدّين، و«الشريعة، ويقولون بأنّ الدين هو مبدأ التوحيد والمباديء الأخرى المشتركة بين جميع الديانات، لذلك يكون الدين واحداً في كـلّ الأحـوال والأزمــنه، ك سورة المائدة / ٤٨

5]

ثمّ تبيّن الآية أنّ الله لو أراد أن يجعل من جميع أبناء البشر أمّة واحدة، تتبع ديناً وشرعة واحدة لقدر على ذلك، لكن هذا الأمر يتنافي مع قانون التكامل التدريجي، وحركة مراحل التربية المختلفة، فنقول: **فولو فا. الله لجملكم أمّة واحدة ولكن ليبلوكم في ما آتاكم 4**.

وجملة **طيبلوكم فيما آتاكم... >** إشارة إلى ما قلناه سابقاً من أنَّ الله قد أودع لدى أفراد البشر إستعدادات وكفاءات تنمو في ظلّ الاختبارات وفي ضوء تعاليم الأنسبياء، فسعندما يطوي بنو الإنسان مرحلة معيّنة، يجعلهم الله في مرحلة أسمى، وحين تنتهي مرحلة تربوية يأتي الله بمرحلة تربوية أخرى على يد نبي آخر، كما يحصل بالضبط للمراحل التعليمية التي يربي الشاب في مدرسته.

بعد ذلك تخاطب الآية \_في الختام \_جميع الأقوام والملل، و تدعوهم إلى التسابق في فعل الخيرات بدل تبذير الطاقات في الاختلاف والتناحر، حيث تقول: في استبقوا الخميرات » مؤكّدة أنّ الجميع يكون مرجعهم جميعاً وعودتهم إلى الله الذي يخبرهم في يوم القيامة بما كانوا فيه يختلفون: فإلى الله مرجعكم جميعاً فينبنكم بماكنتم فيه تختلفون ».

الكم والشريعة هي القوانين والأحكام والتعاليم التي تختلف أحياناً بين ديانة وأخرى لكنّنا لانمتلك \_أيضاً \_ دليلاً واضحاً يؤيّد هذا القول. لأنّ هاتين الكلمتين استخدمتا في الكثير من الموارد للدلالة على معنى واحد.

### الآيتان

وَآنِ ٱحْكُمُ بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَبَع أَهْوَاءَهُم وَاحْذَرْهُم آَن يَفْتِنُولَتَ عَنَ بَعَضِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوا فَٱعْلَم أَنْهَا يُرِيدُ ٱللَّهُ آَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُو بِيمٌ وَإِنَّ كَتِيرَا مِنَ ٱلنَّاسِ لَفَكِسِقُونَ ٢ أَفَحُكُمَ ٱلجَهِلِيَةِ يَبَعُونَ وَمَنَ أَحْسَنُ مِن ٱللَّهِ حُكْمَا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ٢

سبب النزول

نقل بعض المفسّرين في سبب نزول هذه الآية عن ابن عباس قوله: أنّ رهطاً من وجهاء اليهود تآمروا واتفقوا على الذهاب إلى النّبي محمّد تيكلاً بغية حرفِهِ عن الإسلام، فـذهبوا إليه تيكلاً وذكروا له أنّهم قوم من مفكّري وعلماء اليهود، وأنّهم إن اتبعوه تتكلاً اقتدى بهسم بالتأكيد بقية اليهود، وزعموا أنّ بينهم وبين جماعة أخرى نزاع (في قضية قتل أو أمر آخر) وطلبوا من النّبي محمّد تيكلاً أن يحكم في النزاع المزعوم لمصلحتهم، ووعدوه أنّه إن استجاب لأمرهم يؤمنوا به، فامتنع النّبي محمّد تيكلاً عن إصدار حكم غـير عـادل، فـنزلت الآية المذكورة <sup>1</sup>.

التغسير

تكرر هذه الآية تأكيد الباري عزّ وجلّ على نبيّه محمّد ﷺ في أن يحكم بين أهل الكتاب طبقاً لأحكام الله، وأن لا يستسلم لأهواءهم ونزواتهم، فتقول: ﴿ وَلَنْ لَحِكُم بِينَهُم بِمَا لَنَزْلُ الله ولاتتبع أهوا.همهُ.

والتكرار للأمر هنا إمّا أن يكون بسبب المواضيع التي اشتملت عليها الآية، وإمَّما لأنّ

١. تفسير العنار، ج ٦، ص ٤٢١.

[ع

موضوع الحكم في هذه الآية يختلف عن موضوع الحكم في الآيات السابقة، حيث كـان موضوع الحكم في الآيات السابقة هو الزنا مع المحصنة، وموضوع الحكم في هذه الآية هو القتل أو شيء آخر.

ثمَّ تحذَّر الآية النَّبِيَ<sup>تَ</sup>يَّ<sup>تَ</sup>لَمَّ من مؤامرة هؤلاء الذين أرادوا عدول النَّبِي<sup>تَ</sup>يَ<sup>تَ</sup>لَمَّ عـن شرعـة الحقّ والعدل، وطالبته بأن يراقب تحرّ كاتهم، حيث تقول: **(واحذرهم لن يفتنوك من بعض ما لنزل الله لِليك**).

وأكَّدت هذه الآية استمراراً لخطابها لنبي الإسلام محمّديَّيَنَيُّ أنَّ أهل الكتاب هؤلاء إن لم يذعنوا لحكمه العادل فإنَّ ذلك يكون دلالة على أنَّ ذنوبهم وآثامهم قد طوّقتهم فحرمتهم من التوفيق، وأنَّ الله يريد أن يعاقبهم ويعذَّبهم بسبب بعض ذنوبهم، حيث تقول الآية: فقان تولوا فاعلم لقما يريد لله أن يحيبهم ببعض فنوبهم به.

وسبب ذكر «بعض الذنوب» لاكلّها، قد يكون لأنّ عقاب كلّ الذنوب لا يتم في الحياة الدنيا بل يذوق وبال بعضها، والباقي منها يوكّل أمرها إلى العالم الثّاني، أي بعد الموت.

ولم تصرّح هذه الآية بنوع الذنوب التي طوّقت وأحاطت بهؤلاء، ويحتمل أن تكون إشارة إلى المصير الذي أحاط بيهود المدينة، بسبب الخيانات المتوالية التي مارسوها، ممّا اضطرّهم إلى ترك بيوتهم ومغادرة المدينة المنورة، أو أن يكون فشل هؤلاء وحرمانهم من التوفيق نوعاً من العقاب لهم على ذنوبهم السابقة، لأنّ الحرمان من التوفيق يعتبر ـ. بحدّ ذاته ـ. نوعاً من العقاب، أي أنّ الذنوب المتتالية والعناد والإصرار على الذنب، جزاؤهما الحرمان من الأحكام العادلة، والتورّط بالضّلال والحيرة في متاهات الحياة.

و تشير الآية في النهاية إلى أنَّ إصرار هؤلاء القوم من أهل الكتاب على باطلهم يجب أن لا يكون باعثاً للقلق عند النّبي، لأنَّ الكثير من الناس منحرفون عن طريق الحق، أي أنَّهم فاسقون، حيث تقول الآية: **﴿ولِنَ كثيراً من الناس لفاسقون ﴾**.

**سوّال:** يمكن أن يعترض البعض بأنّ هذه الآية توحي باحتمال صدور الانحراف عــن النّبي ﷺ – والعياذ بالله – وأنّ الله يحدّره من ذلك، فهل أنّ هذا الأمر يتلائم ومنزلة العصمة التي يتمتع بها النّبيﷺ؟

**الجواب:** إنَّ العصمة لا تعني مطلقاً استحالة صدور الخطأ من المعصوم، ولو كان كذلك

۳]

لما بقيت لهم مكرمة أو فضل، ومعنى العصمة هو أنَّ النّبي يَنْتُنَهُ والأُعْمَانيَةُ مع وجود احتمال صدور الذنب أو الخطأ منهم إلّا أنّهم لا ير تكبون الذنب أبداً وإن كان عدم ار تكاب الذنب من قبل المعصوم ناشىء عن التنبيه والتحذير والتذكير الإلهي للمعصوم، أي إنّ التـنبيه الإلهي يعتبر جزءاً من عامل العصمة لدى النّبي يَتَنَاقُ والذي يحول دون ارتكاب الخطأ، وسنبادر إلى توضيح موضوع العصمة لدى الأنبياء \_بتفصيل أكثر \_عند تفسير آية التطهير (الآية ٣٣ من سورة الأحزاب باذن الله).

أمّا الآية الأخرى فتساءلت بصيغة استفهام استنكاري: هل أنّ هؤلاء الذين يدّعون أنّهم أتباع الكتب السماوية يتوقّعون أن تحكم بينهم (الخطاب للنّبييَتَيَلَيَّةُ) بأحكام الجاهلية التي فيها أنواع التمايز المقيت؟ حيث تقول الآية: **﴿الهمّكم للجاهلية يبغون﴾**.

لكنَّ أهل الإيمان لا يرون أيَّ حكم أرفع وأفضل من حكم الله، حيث تتابع الآية قولها: ﴿وِهِنْ لِحسنَ هِنَ للله حكماً لقوم يوقنون﴾.

ولقد بيّنا ـ عند تفسير الآيات السابقة ـ أنّ نوعاً من التمايز الغريب كان يسود الأوساط اليهودية بحيث لو أنّ فرداً من يهود بني قريظة قتل فرداً من يهود بـ في النـضير لتـعرّض للقصاص، بينها لو حصل العكس لم يكن ليطبّق حكم القصاص في القاتل، وقد شمل هذا التمايز المقيت ـ أيضاً ـ حكم الغرامة والدية عند هؤلاء، فكانوا يأخذون ضعف الدية من جماعة، ولا يأخذونها من جماعة أخرى، أو يأخذون أقل من الحدّ المقرر، ولذلك استنكر القرآن هذا النوع من التمايز واعتبره من أحكام الجاهلية، في حين أنّ الأحكام الإلهيّة تشمل البشر أجعين و تطبّق دون أيّ قمايز.

وجاء في كتاب «الكافي» عن أميرالمؤمنين علي بن أبي طالبﷺ أنَّــه قــال: «الحكــم حكمان: حكم الله، وحكم الجاهلية، فمن أخطأ حكم الله حكم بحكم الجاهلية» <sup>(</sup>.

وهكذا يتّضح أنّ أيّ مسلم يتبع الأحكام الوضعية ولا يلتزم بـالأحكام والقـوانــين الإلهيّة السهاوية إنّــها يسير في الحقيقة في طريق الجـاهلية.

اصول الکافی، ج ۷، ص ٤٠٧؛ وتفسير نورالتقلين، ج ۱، ص ٦٤٠.

# الآيات

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَتَّخِذُوا ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَرَىٰ آوَلِيَّاءَ بَعَضُهُمْ آوَلِيَاءُ بَعَضٌ وَمَن يَتَوَقَمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْغَوْمَ ٱلظَّلِيمِينَ () فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَرِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَىٰ آن تُصِيبَنَا دَآبِرَةً فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِي بِٱلْفَتِّحِ أَوَالَمْ مِنْعِندِهِ فَيُصَبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُوا فِي آَنفُسِهِمْ نَكِ مِينَ () وَيَقُولُ ٱلَذِينَ ءَ امَنُوا أَهْتَحِ أَوَالَمْ مِنْ عَندِهِ م بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنُوا فِي آَنفُسِهِمْ نَكِ مِينَ وَيَقُولُ ٱلَذِينَ ءَ المَنُوا أَهْتَوْلَا فَيْ اللَّهُ

## سبب الأزول

نقل الكثير من المفسّرين أنّ (عبادة بن صامت الخزرجي) قدم إلى النّبي ﷺ بعد غزوة بدر وذكر له أنّ له حلفاء من اليهود ذوي عدّة وعدد، وأكّد للنّبي أنّه يريد البراءة من صداقتهم ومن عهده معهم ما داموا يهددون المسلمين بالحرب، وقال بأنّه يريد أن يكون حليفاً لله ولنبيّه دون سواهما، أمّا عبد الله بن أبي فرفض التنصّل من عهده مع اليهود، واعتذر بأنّه يخشى المشاكل وادّعى أنّه يحتاج إلى اليهود.

وأظهر النّبي يَتَبَلِئُ خشيته على عبادة وعبدالله من صداقة اليهود مشيراً إلى أنّ خـطر صداقة اليهود على عبدالله أكبر من خطرها على عبادة بن صامت. فقال عبدالله بأنّه مادام الأمر كذلك فإنّه سيتخلّى عن صداقته وعهده مع اليهود. فنزلت الآيات هذه وهي تحذّر المسلمين من التحالف مع اليهود والنصارى. \

### التفسير

لقد حذّرت الآيات الثلاث مورد البحث المسلمين \_بشدّة \_من الدخول في أحلاف مع

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٦٠٥ و ١٦٨؛ وتفسير مجمع البيان. ذيل الآيات مورد البحث.

اليهود والنصارى، فالآية الأولىٰ منها تمنع المسلمين من التحالف مع اليهود والنصارى أو الإعتهاد عليهم (أي إنّ الإيمان بالله يوجب عدم التحالف مع هؤلاء إن كان ذلك لأغراض ومصالح مادية) حيث تقول الآية: ﴿ يا لَيْها الذين آهنوا لا تتخذوا اليهود والنصارى أوليا﴾.

وكلمة «أولياء» صيغة جمع من «ولي» وهي مشتقة من مصدر «الولاية» وهمي بمسعنى التقارب الوثيق بين شيئين، وقد وردت بمعنى «الصداقة» و«التحالف» و«الإشراف».

لكن بالنظر إلى سبب النَّزول والقرائن الأخرى الموجودة، فإنَّ المراد ليس منع المسلمين من اقامة أيَّ علاقات تجارية واجتماعية مع اليهود والنصارى، بل المقصود هو منع المسلمين من التحالف مع هؤلاء أو الإعتماد عليهم في مواجهة الأعداء.

وكانت قضية التحالف رائجة في ذلك العصر بين العرب، وكان يطلق على ذلك «الولام». والملفت للنظر في هذه الآية أنّها لم تعتمد تسمية «أهل الكتاب» لدى تحدّثها عن أتباع الديانتين السهاويتين المعروفتين، بل استخدمت كلمتي «اليهود والنّصارى» وربّما يكون هذا إشارة إلى أنّ اليهود والنصارى لو كانوا يعملون بكتابيهم السهاويين، لكان أتساع هذين الدينين خير حليفين للمسلمين، لكنّهم اتّحدوا معاً لا بأمر من كتابيهم بل لأغراض سياسية و تكنّلات عنصرية وأمثال ذلك.

بعد ذلك تبيّن الآية سبب هذا النهي في جملة قصيرة، وتقول بأنّ هاتين الطائفتين إنّما هما أصدقاء وحلفاء أشباههما من اليهود والنصاري حيث تقول: ﴿ يعضهم لوليا، يعفر أي لِنّهما يهتمّان بمصالحهما ومصالح أصدقائهما فقط، ولا يعيران اهتماماً لمصالح المسلمين، ولذلك فإنّ أيّ مسلم يقيم صداقة أو حلفاً مع هؤلاء فإنّه سيصبح من حيث التقسيم الاجتماعي والديني جزءاً منهم، حيث تؤكّد الآية هذا المعنى بقولها: ﴿ ومن يتولهم منتم فإنّه منهم.

وبديهي أنَّ الله لا يهدي الأفراد الظالمين الذين يرتكبون الخيانة بحقّ أنفسهم واخوانهم وأخواتهم المسلمين والمسلمات، ويعتمدون على أعداء الإسلام، تـقول الآيـة: ﴿ لِنَّ للله لا يهدي للقوم للظالمين».

وتشير الآية التّالية إلى الأعذار التي كان يتشبث بها أفراد ذوي نفوس مريضة لتبرير علاقاتهم اللاشرعية مع الغرباء، واعتمادهم عليهم وتحالفهم معهم، مبررين ذلك بخوفهم من الوقوع في مشاكل إن أصبحت القدرة يوماً في يد حلفائهم الغرباء، فتقول الآية: ﴿ فَـتَرِي *الذين في قلوبهم هرفن يسارمون فيهم يقولون نخشى إن تصيبنا دلئرة ﴾ <sup>(</sup>. و يذكّر القرآن الكريم هؤلاء الضعفاء، ذوي النفوس المريضة ردّاً على تعللهم في التخلّي* 

عن حلفهم مع الغرباء، فيبيَّن لهم أنَّهم حين يحتملون أن يمسك اليهود والنصارى يوماً بزمام عن حلفهم مع الغرباء، فيبيَّن لهم أنَّهم حين يحتملون أن يمسك اليهود والنصارى يوماً بزمام القدرة والسلطة يجب أن يحتملوا \_ أيضاً \_ أن ينصر الله المسلمين فتقع القدرة بأيـديهم، حيث يندم هؤلاء على ما أضمروه في أنفسهم، كما تقول الآية: فقسمي الله أن ماتي بالفتح أو لموجن عنده فيصبحوا على ما أسروا في لنفسهم نادمين».

ويشتمل هذا الجواب القرآني \_ في الحقيقة – على جانبين:

أوَّهما: أنَّ أفكاراً كهذه إَغَّا تخرج من قلوب مريضة لأفـراد تــزلزل ايــانهم وأصـبحوا يسيئون الظن بالله، ولو لم يكونوا كذلك لما سمحوا لهذه الأفكار بأن تدخل نفوسهم.

أمّا الجانب الثّاني في هذا الجواب فهو مواجهتهم بنفس الحجة التي أوردوها لتعللهم ذلك. إذ أنّ احتمالهم لوقوع السلطة بيد اليهود والنصارى يقابله ـ بالضرورة ـ احتمال آخر وهو إنتصار المسلمين واستلامهم لمقاليد الأمور، وبهذا لا يكون هناك أيّ بجال لتشبث هؤلاء بحلفهم مع أولئك أو الإعتماد عليهم.

وعلى أساس هذا التّفسير فإنّ كلمة (عسى) التي لها مفهوم الاحتمال والأمل، تبق في هذه الآية محتفظة بمعناها الأصلي لكن بعض المفسّر ين قالوا بأنّها تعني هنا الوعد الجازم من قبل الله للمسلمين، وهذا ما لا يتلائم وظاهر كلمة (عسى) البتة.

أمّا المراد من جملة **﴿لولمرمن مندة** التي جاءت بعد كلمة (الفتح) في هذه الآية فيحتمل أنّها تعني أنّ المسلمين ـ في المستقبل ـ إمّا أن يتغلبوا وينتصروا على أعدائهم عن طريق الحرب أو بدونها كأن تتوسع قدرتهم إلى درجة يـضطر بـعدها الأعـداء إلى الخـضوع والإستسلام للمسلمين دون الحاجة إلى الدخول في حرب.

وبتعبير أخر: كلمة (الفتح) تشير إلى الانتصار العسكري للمسلمين، وأنّ جملة ﴿ لَهُوهِنَ منده إشارة إلى الانتصارات الاجتماعية والاقتصادية وما شابه ذلك. انتسار مذا الاستارات النسبي انسبي السبي من سبيسية التسارية و

إنَّ بيان هذا الاحتمال من قبل الله سبحانه و تعالى، مع كونه ــ عزَّ وجلَّ ــ عالماً بجميع ما

١. إنَّ كلمة «دائرة» مشتقة من المصدر «دور» أي الشيء الذي يكون في حالة دوران، وبما أنَّ القدرات المادية والحكومات هي في حالة دوران دائم على طول التَّاريخ، لذلك يقال لها (دائرة) كما تطلق هذه الكلمة \_أيضاً \_ على أحداث الحياة المختلفة التي تدور حول الأشخاص. سيحصل في المستقبل. يدلّ على أنّ الآية تشير إلى الانتصارات العسكرية والاجــتماعية والاقتصادية التي سيحصل عليها المسلمون في المستقبل.

وتشير الآية في الختام إلى مصير عمل المنافقين، وتبيَّن أنَّه حين يتحقق الفتح للمسلمين المؤمنين وتنكشف حقيقة عمل المنافقين يقول المؤمنون - بدهشة - هل أنَّ هؤلاء المنافقين هم أولئك الذين كانوا يتشدّقون بتلك الدعاوى ويحلفون بالأيمان المغلّظة بأنَّهم معنا، فكيف وصل الأمر بهم إلى هذا الحدّ؟ حيث تقول الآية: فويقول الذين آهنوا لهؤلا. للذين لقسهوا بالله جهد ليمانهم أنَّهم لحكم، (.

إنَّ هؤلاء لنفاقهم هذا ذهبت أعمالهم أدراج الرياح، لأنَّها لم تكن نابعة من نيَّة خالصة صادقة، ولهذا فقد أصبحوا من الخاسرين \_سواء في هذه الدنيا أم الآخرة معاً \_حيث تؤكَّد الآية هذا الأمر بقولها: **(حبطت أعمالهم فأصبحو***ا خ***اسرين)**.

والجملة الأخيرة تشبه ـ في الحقيقة ـ جواباً لسؤال مقدّر، وكأنّ شخصاً يسأل: مــاذا سيكون مصير هؤلاء؟

فيجاب بأنّ أعيالهم أدراج الرياح، وستطوّقهم الخسارة من كل جانب، أي إنّ هـؤلاء حتى لو كانت لهم أعيال صدرت عنهم باخلاص ونيّة صادقة، فهم لا يحصلون عـلى أيّ نتيجة حسنة من تلك الأعيال الصالحة لانحرافهم صوب النفاق والشّرك بـعد ذلك: وقـد شرحنا هذا الأمر في الجزء الثّاني من تفسيرنا هذا عند تفسير الآية ٢١٧ من سورة البقرة.

بعث

#### الإعتماد على الغرباء:

۳]

على الرّغم من أنّ الواقعة \_ التي ذكرت سبباً لنزول الآيات الأخيرة \_ تحـدَّثت عـن شخصين هما (عبادة بن صامت» و«عبدالله بن أبي» إلا أنّ ممّا لا شك فيه أنّ هذين الشخصين لا يشار إليهما باعتبارهما شخصيّتين تاريخيتين \_ فحسب \_ بل لاُنهما يمثّلان مذهبين فكريين واجتماعيين. يدعو أحدهما إلى التخلّي عن التعاون والتحالف مع الغرباء، وعدم تسليم زمام المسلمين بأيديهم، وعدم الثقة بتعاونهم.

١. في هذه الآية تكون كلمة «هؤلاء» مبتدأ وخبرها جملة «الذين أقسموا بالله» أمّا جملة «جهد أيمانهم» فهي مفعول مطلق.

والمذهب الآخر يرى أنّ كل انسان أو شعب في هذه الدنيا المليئة بالمشاكل والأهوال يحتاج إلى من يتكيء ويعتمد عليه، وأنّ الحاجة تدعو أحياناً إلى انتخاب الدّعم والسند من بين الغرباء بحجة أنّ الصداقة معهم لا تخلو من قيمة وفائدة، ولابدّ أن تظهر ثمارها في يوم من الأيّام.

وقد دحض القرآن الكريم رأي المذهب النّاني بشدّة، وحذّر المسلمين بصراحة من مغبّة الوقوع والتورّط في نتائج مثل هذا النوع من التفكير، لكن البعض من المسلمين ـ ومع الأسف ـ قد نسوا وتجاهلوا هذا الأمر القرآني العظيم، فانتخبوا من بين الغرباء والأجانب من يعتمدون عليهم، وقد أثبت التّأريخ أنّكثيراً من النكبات التي أصابت المسلمين تنبع من هذا الإتجاه الخاطيء!

وبلاد الأندلس تعتبر دليلاً حيّاً وبارزاً على هذا الأمر، وتظهر كـيف أنّ المسـلمين – بالإعتاد على قواهم الذاتية ـ استطاعوا أن يبنوا أكثر الحضارات ازدهاراً في الأنـدلس ـ أسبانيا اليوم ـ لكنّهم ننيجة لإعتادهم على قوى غريبة أجنبية فقدوا تــلك المكـتسبات العظيمة بكلّ سهولة.

والأمبراطورية العثمانية التي سرعان ما ذابت كذوبان الجليد في الصيف، تعتبر دليـلاً آخر على هذه الدعوى.

كما أنَّ التَّاريخ المعاصر يشهد على ما أصاب المسلمين من خسائر ومصائب كـبيرة بسبب إنحرافهم عن رسالتهم واعتمادهم في كثير من الأمور على الأجانب الغرباء، والعجب كل العجب من أنَّ هذا السبات ما زال يلف العالم الإسلامي، ولم تـوقظه بـعد الكـوارث والنكبات التي أصابته بسبب اعتماده على القوى الأجنبية.

على أيّ حال فإنّ الأجنبي أجنبي، ومهيا اشترك معنا في المصالح وتعاون معنا في مجالات محدودة فهو في النهاية يعتزل عنّا في اللحظات الحساسة، وكثيراً ما تنالنا مـنه \_أيـضاً ــّ ضربات مؤثّرة.

وما على المسلمين اليوم إلّا أن ينتبهوا أكثر من أيّ وقت مضى إلى هذا النداء القرآني ولا يعتمدوا على أحد سوى الله وقواهم الذاتية التي وهبها الله لهم.

لقد إهتمّ نبيّ الإسلام ﷺ كثيراً بهذا الأمر، حتى أنّه رفض مساعدة اليهـود في واقـعة (أحد» حين أعلن ثلاثمائة منهم إستعدادهم للـوقوف بجـانب المسـلمين ضـدّ المـشركين، فأعادهم النّبي إلى حيث كانوا ولمّا يصلوا إلى منتصف الطريق، وامتنع عن قبول عرضهم في حين أنّ مثل هذا العدد من الناس كان يمكن له أن يلعب دوراً مؤثّراً في واقعة أحد، فلماذا رفضهم النّبيﷺ؟

لقد رفضهم لأنّه لم يستبعد منهم أن يخذلوه ويخذلوا المسلمين في أصرج اللـحظات وأكثرها خطورة أثناء الحرب، ويتحوّلوا إلى التعاون مع العدوّ ويقضوا على ما تبقّ مـن جيش المسلمين في ذلك الوقت.

8003

يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِى ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبَّهُمْ وَيُحِبُونَهُ آذِلَة عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِى سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآ بِعُرْ فَضْلُ ٱللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَاَهُ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيهُ فَضْلُ ٱللَّهِ يُولاَ يَخافُونَ لَوْمَة لَآ بِعُ

التفسير

بعد الانتهاء من موضوع المنافقين، يأتي الكلام \_ في هذه الآية الكريمة \_ عن المرتدين الذين تنبَّأ القرآن بارتدادهم عن الدين الإسلامي الحنيف، وهذه الآية أتت بقانون عام يحمل انذاراً لجميع المسلمين، فأكّدت أنَّ من يرتد عن دينه فهو لن يضر الله بارتداده هذا أبداً، ولن يضر الدين ولا المجتمع الإسلامي أو تقدّمه السريع، لأنّ الله كفيل بإرسال من لديهم الإستعداد في حماية هذا الدين، حيث تقول الآية الكريمة: فيا لقيها للذين آهنوا هن يرتد هنكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم».

ثمّ تتطرق الآية إلى صفات هؤلاء الحماة الذين يتحمّلون مسؤولية الدفساع العـظيمة. وتبيّنها على الوجه النّالي:

ا-إنّهم يحبّون الله ولا يفكّرون بغير رضاه، فالله يحبّهم وهم يحبّوند، كما تقول الآيــة: **«يحبّهم ويحبّونه»**.

٣ ٣٦- يبدون التواضع والخضوع والرأفة أمام المؤمنين، بينما هــم أشــدّاء أقــوياء أمــام الأعداء الظالمين، حيث تقول الآية: ﴿ **اذلَهُ على العوَّمنين أعزَّة على الكافرين**﴾.

٤-إنّ شغلهم الشاغل هو الجهاد في سبيل الله، إذ تقول الآية: ﴿ يجاهدون في سبيل الله».

٥- وآخر صفة تذكرها الآية لهؤلاء العظام، هي أنّهم لا يخافون لومَ اللائمين في طريقهم التنفيذ أوامر الله والدفاع عن الحق، حيث تقول الآية: ﴿ولا يخافون لومة النسم» فهؤلاء لتنفيذ أوامر الله والدفاع عن الحق، حيث تقول الآية: وولا يخافون لومة المسم» فيهؤلاء بالإضافة إلى امتلاكهم القدرة الجسمانية، يمتلكون الجرأة والشّمجاعة لمواجمهة التقاليد

۳]

الخاطئة، والوقوف بوجه الأغـلبية المـنحرفة التي اعـتمدت عـلى كـثرتها في الإسـتهزاء بالمؤمنين.

وهناك الكثير من الأفراد المعروفين بصفاتهم الطيّبة، لكنّهم يبدون الكثير من التحفّظ أمام الفوضى السائدة في المجتمع وهجوم الأفكار الخاطئة لدى سواد الناس أو من الأغلبية المنحرفة، ويتملّكهم الخوف والجبن، وسرعان ما يتركون الساحة ويخلونها للمنحرفين، في حين أنّ القائد المصلح ومن معه من الأفراد بحاجة إلى الجرأة والشهامة لتطبيق أفكارهم واصلاحاتهم، وعلى عكس هؤلاء فالذين لا يمتلكون هذه الصفات الروحية الرفيعة، يقفون سداً وحائلاً دون حصول الإصلاحات المطلوبة.

وتؤكّد الآية - في الختام ـ على أنّ إكتساب أو نيل مثل هـذه الإمـتيازات السـامية (بالإضافة إلى الحاجة لسعي الإنسان نفسه) مرهون بفضل الله الذي يهبها لمن يشاء، ولمن يراه كفؤاً لها من عباده، حيث تقول الآية في هذا المجال: **وذلك فضل الله يؤتيه من يش**امه.

وفي النهاية تبيَّن الآية أنَّ مجال فضل الله وكرمه واسع، وهو يعرف الأكفاء والمؤهلين من عباده، وكها تقول الآية: **﴿ والله ولسع عليه»**.

لقد نقلت الرّوايات الإسلامية التي أوردهــا المــفسّرون أقــوالاً كــثيرة حــول هــويّة الأشخاص المعنيين بهذه الآية، فمن هم أنصار الإسلام هؤلاء الذيــن مــدحهم الله بهــذه الصفات؟

في الكثير من الرّوايات الواردة عن طرق الشيعة والسنّة نقرأ أنّ هذه الآية نزلت في حقّ (علي بن أبي طالب الله ) وقتاله للناكثين والقاسطين والمارقين (مـثيري حـرب الجـمل، وجيش معاوية، والخوارج)، وممّا يدل على ذلك قول النّبي تَبَيْلُهُ حين رأى عجز قادة جيش الإسلام عن فتح حصن خيبر، حيث وجّه تَبَيْلُهُ لهم الخطاب في إحدى اللـيالي وفي مـقر جيش الإسلام قائلاً: «لأعطين الراية غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله، كـراراً غير فرار، لا يرجع حتى يفتح الله على يده» <sup>(</sup>

ونقرأ في رواية أخرى أنَّ النَّبي ﷺ سُتل عن هذه الآية فوضع ﷺ يده الشريفة عـ لى

١.وقد ورد في تفسير البرهان وتفسير نورالثقلين العديد من الرّوايات منقولة عن أنمّة أهل البيت للمُقْلًا في هذا المجال، كما نقل الثعلبي وهو أحد علماء السنة هذه الرّوايات، راجع إحقاق الحق، ج ٣. ص ٢٠٠. كتف «سلمان» وقال ما مضمونه: «هذا وأنصاره وبني قومه...» وبذلك تنبّأ النّبي عن اسلام الإيرانيين وجهودهم ومساعيهم المثمرة في خدمة هـذا الديسن في الجــالات الخــتلفة، ثمّ قاليَّيَنَّة : «لوكان الدين (وفي رواية أخرى لوكان العلم) معلقاً بالثريا لتناوله رجال من أبناء فارس» .

وذكرت روايات أخرى أنّ هذه الآية نزلت في شأن أنصار المهدي المنتظر عـجل الله تعالى فرجه الشريف الذين سيواجهون الإرتداد والمرتدين بكلّ قوّة وحزم، ويملؤون العالم قسطاً وعدلاً وإيماناً.

ومممما لا شك فيه أنّه لا تناقض بين هذه الرّوايات الواردة في تفسير الآية مورد البحث، لأنّ الآية ـجرياً على أسلوب القرآن الكريم ـ تبيّن مفهوماً كلياً عاماً، بحيث تعتبر «علي بن أبي طالبه » أو «سلمان الفارسي» مصداقين مهمّين ضمن هذا المفهوم الذي يشمل أفراداً آخرين يسيرون على نفس النهج، حتى لو لم تتطرّق الرّوايات إلى أسمائهم.

إنّ الأمر الذي يثير الأسف في هذا المجال، هو تدخّل العصبيات الطائفية والقـومية في تفسير هذه الآية، والتي أدخلت أفراداً لا يمتلكون أيّ كفاءة ولا يتمتعون بأيّ من الصفات المذكورة ضمن مصاديق هذه الآية واعتبرتهم ممّن نزلت الآية في شأنهم، ومـن هـؤلاء الأفراد «أبو موسى الأشعري» الذي ارتكب تلك الحياقة التّـاريخية المـعروفة التي دفـعت بالإسلام نحو هاوية السقوط، ووضعت أميرالمؤمنين عسلي بـن أبي طـالبالله في أحـرج موقف<sup>7</sup>.

والغريب في هذا الأمر هو انتقال آثار التطرّف الذي نلاحظه في الكتب العلمية ـ بشكل رهيب ـ إلى سواد الناس، بل إلى متعلّميهم، وكأنّ هناك يداً خـفيّة تسـعى إلى تشــتيت صغوف المسلمين، وتحول دون اتحاد كلمتهم، وقد سرى هذا التطرّف ليشمل تاريخ ما قبل

٢. تغسير الطبري، ج ٦، ص ١٨٤، إلا أنّ بعض الرّوايات ذكرت فقط «قوم أبي موسى» للإشارة إلى أهل اليمن الذين هبوا لنصرة الإسلام في أحرج اللحظات، واستثنى أبو موسى تلميحاً إلى قومه، بينما تصرّح الرّوايات الأخرى بأنّ (سلمان الغارسي) وقومه هم المشمولون يهذه الآية.

مجمع البيان، ج ٢٢ ص ٢٠٨؛ ونورالثقلين، ج ٦١ ص ٢٤٢، أبو نعيم الإصفهاني في الحلية، ج ٦٦ ص ٦٤ نقلوا هذا الحديث على الوجه التالي: «لو كان العلم منوطاً بالثريا لتناوله رجال من أبناء فارس» أمّا ابن عبد البر فقد نقل الحديث على الصورة التّالية: «لو كان الدين عند الثريا لناله سلمان...» وذلك في الإستيعاب، ج ٢، ص ٥٧٧.

۳]

الإسلام، بحيث نرى هؤلاء المتطرّفين وقد سمّوا شارعاً فخماً يقع بجوار بيت الله الحرام باسم «أبي سفيان» وهذا الشارع هو أكبر وأفخم بكثير من شارع «إبراهيم الخليل للظٍّ» مؤسس الكعبة الشريفة.

وأخذ أمثال هؤلاء المتطرّفين يتّهمون كثيراً من المسلمين وبكلّ بساطة بالشرك، لا لشيء إلّا لأنّ تحرّك هؤلاء المسلمين لا يتفق مع أهوائهم وطريقتهم الخاصة، وكأنّ الإسلام ينحصر في هذه الطريقة، أو كأنّهم ـوحدهم ـ سدنة القرآن وحفظته دون غيرهم، أو كأنّهم هم المكلّفون ـ دون غيرهم ـ ببيان من هو المسلم ومن هو الكافر، فيشيرون بكلمة واحدة إلى هذا بأنّه مشرك وإلى ذاك بأنّه مسلم، وفق ما تشتهيه أهواؤهم ورغباتهم.

في حين أنّنا تقرأ في الرّوايات الواردة في تفسير هذه الآية، أنّ الإسلام حين يصبح غريباً بين أهله يبرز أشخاص كسلمان الفارسي لإعادة مجد الإسلام وعــظمته، وهــذه بشــارة وردت على لسان النّبييَتَيَلِيُّة لقوم سلمان.

والمثير للدهشة والحيرة أنّ كلمة التوحيد التي هي رمز لوحدة المسلمين، أصبحت اليوم تستخدم من قبل جهات معلومة للتفريق بين المسلمين واتهامهم بالشرك والوثنية، وقـد خاطب أحد العلماء هؤلاء المتطرّفين بقوله: إنّكم قد وصلت بكم الحـالة إلى درجـة أنّ إسرائيل إذا تسلّطت على جماعة منكم فرحت جماعة أخرى بهذا التسلّط، وإذا ضربت إسرائيل الجماعة الأخرى فرحت الجماعة الأولى بهذا العمل، أو ليس هذا هو ما يستغيه ويهدف إليه أعداء الإسلام؟

ومن الإنصاف القول بأنّ اللقاءات المتكررة التي حصلت بيننا وبين عدد من عسلها هؤلاء المتعصّبين المتطرّفين، كشفت القناع عن أنّ الواعين منهم كثيراً ما لا يرضون بهمذا الوضع، وقد التقيت بأحد علماء اليمن في المسجد الحرام فقال أمام جمع من كبار ممدرسي الحرم المكي: إنّ إنهام أهل القبلة بالشرك يعتبر ذنباً كبيراً، استقبحه السلف الصالح كثيراً، وقد صدر هذا القول منه حين كان الحديث يدور حول مسألة حدود الشرك، وقد أعرب هذا العالم عن استيائه لما يقوم به بعض الجهلاء من اتهام الناس بالشرك مشيراً إلى أنّ هؤلاء يتحمّلون بعملهم هذا مسؤولية عظيمة.

চ্চাস্ত

إِنَّهَا وَلِيَكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ مَا مَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمْ دَكِعُونَ ٢

# سبب الأزول

جاء في تفسير مجمع البيان – وتفاسير وكتب أخرى – نقلاً عن عبد الله بن عباس قوله: أنّه كان في أحد الأيّام جالساً إلى جوار بتر زمزم، ويروي للمناس أحماديث النّبي عَلَى الله فتقرّب إليهم – فجأة – رجل كان ير تدي عمامة، ويضع على وجهه نقاباً، وكان كلّما تلا ابن عباس حديثاً عن النّبي يَتَبَيَّنَ تلاهو حديثاً عن النّبي مستهلاً قوله بعبارة: «قال رسول الله...» فأقسم عليه ابن عباس أن يعرّف نفسه، فرفع هذا الشخص النقاب عن وجهه وصاح أيّها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا جندب بن جنادة البدري أبوذر الغفاري، سمعت رسول الله عليه ابن نعرو من غير على فرايته بهاتين وإلاً فعميتا، يقول: «علي قائد البررة، وقاتل الكفرة منصور من نصره، مخذول من خذله».

وأضاف أبوذر: أمّا إنّي صليت مع رسول اللّميَّيَنَ يوماً من الأيّام صلاة الظهر فسأل سائل في المسجد فلم يعطه أحد فرفع السائل يده إلى السهاء وقال: اللّهم إشهد بأتي سألت في مسجد رسول اللّميَّيَنَ فلم يعطني أحد شيئاً، وكان علي في راكعاً فأو من إليه بخنصره اليمن وكان يختتم فيها فاقبل السائل حتى أخذ الخاتم من خنصره وذلك بعين النّبي يَنَا فرغ من صلاته رفع رأسه إلى السهاء وقال: «اللّهم موسى سألك فقال : فوت للهرح لي صدوي \* ويسولي أهري \* واحلل مقدة من لساني \* يفقهوا قولي \* واجعل لي وزيراً من أهلي \* هارون أخي \* للمدد به لزري \* والحركه في لهري ؟، فأنز لت عليه قرآناً ناطقاً: فقال سنشد سمعدك باخيك ويعمل لكما سلطانا قلا يصلون للمكن \* اللّهم وأنا محمد نبيك وصفيك اللّهم فاشر باخيك ويعمل لكما سلطانا قلا يصلون لله يكما... ٢

٦. طه، ٢٥ ـ ٣٢.

۲. القصص، ۳۵.

۳]

قال أبو ذرائة : فما إستتم رسول الله تَبَالَة كلامه حتى نزل جبرائيل من عند الله عزّوجلّ فقال لله : يا محمّد إقرأ، قال : وما أقرأ؟ قال : إقرأ : ﴿لِمّعا وليكم الله ورسوله والذين آهنوا الذين يقيمون الصّلاة ويؤتون الزّكاة وهم راكسون ﴾ \

وطبيعي أنّ سبب النّزول هذا قد نقل عن طرق مختلفة (كما سيأتي تفصيله) بحيث تختلف الرّوايات أحياناً بعضها عن البعض الآخر في جزئيات وخصوصيات الموضوع، لكـنّها جميعاً متّفقة من حيث الأساس والمبدأ.

#### التفسير

ابتدأت هذه الآية بكلمة «إنّما» التي تفيد الحصر، وبذلك حصرت ولاية أمر المسلمين في ثلاث هم: الله ورسوله تكلي ، والذين آمنوا وأقاموا الصّلاة وأدّوا الزّكاة وهم في حمالة الركوع في الصّلاة كما تقول الآية: **(النّما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصّلاة** ويؤتون الزّكاة وهم راكسون ».

ولا شك أنّ الرّكوع المقصود في هذه الآية هو ركوع الصّلاة ولا يعني الخـضوع، لأنّ الشارع المقدّس اصطلح في القرآن على كلمة الرّكوع للدلالة على الركن الرّابع للصلاة.

وبالإضافة إلى الرّوايات الواردة في شأن نزول الآية، والتي تتحدّث عن تصدّق علي بن أبي طالبطلا بخاتمه في الصّلاة ـ وسنتطرّق إليها بالتفصيل ـ فإنّ جملة **ويقيمون الصّلاة ﴾** تعتبر دليلاً على هذا الأمر، وليس في القرآن أثر عن ضرورة أداء الرّكاة مقرونة بالخضوع، بل ورد التأكيد على دفع الرّكاة بنيّة خالصة وبدون منّةٍ.

كما لا شك في أنّ كلمة «الولي» الواردة في هذه الآية، لا تعني الناصر والمحب، لأنّ الولاية التي هي بمعنى الحب أو النصرة لا تنحصر في من يؤدّون الصّلاة ويـؤتون الزّكاة وهـم راكعون، بل تشمل كلّ المـلمين الذين يجب أن يتحابّوا فيا بينهم وينصر بعضهم البعض، حتى أولئك الذين لا زكاة عليهم، أو لا يمتلكون ـأساساً ـ شيئاً ليؤدّوا زكاته، فكيف يدفعون الزّكاة وهم في حالة الركوع؟! هؤلاء كلّهم يجب أن يكونوا أحبّاء فيا بينهم وينصر بعضهم البعض الآخر.

ومن هنا يتّضح لنا أنّ المراد من كلمة «ولي» في هذه الآية. هو ولاية الأمر والإشراف وحق التصرّف والزعامة المادية والمعنوية، خاصّة وقد جاءت مقترنةً مع ولاية النّبي تَبَلِيَّةً وولاية الله حيث جاءت الولايات الثلاث في جملة واحدة.

وبهذه الصورة فإنَّ الآية تعتبر نصّاً قرآنياً يدل على ولاية وإمامة علي بن أبي طالبﷺ للمسلمين.

# ہدثان

## شهادة الأماديث والمفسّرين والمؤرفين

لقد قلنا أنّ الكثير من الكتب الإسلامية ومصادر أهل السنّة تشتمل على العديد من الرّوايات القائلة بنزول هذه الآية في شأن الإمام علي بن أبي طالبﷺ، وقد ذكرت بعض هذه الرّوايات قضية تصدّق الإمام عليﷺ بخاتمه على السائل وهو في حالة الركوع، كما لم تذكر روايات أخرى مسألة التصدّق هذه، بل اكتفت بتأييد نزول هـذه الآية في حققً على ﷺ.

وقد نقل هذه الرّوايات كل من ابن عباس، وعمّار بن ياسر، وعبدالله بن سلام، وسلمة بن كهيل، وأنس بن مالك، وعتبة بن حكيم، وعبدالله بن أبي، وعبد الله بن غالب، وجابر بن عبدالله الأنصاري. وأبي ذر الغفاري <sup>(</sup>.

وبالإضافة إلى الرواة العشرة المذكورين، فقد نقلت كتب الجمهور (أهل السنّة) هـذ. الرواية عن علي بن أبي طالب ﷺ نفسه "

والطّريف أنّ كتاب (غاية المرام) قد نقل ٢٤ حديثاً عن طرق أهل السنّة و ١٩ حديثاً عن طرق الشّيعة ٣.

وقد نجاوز عدد الكتب التي أوردت هذه الرّوايات الثلاثين كتاباً، كلّها من تأليف علماء أهل السنّة، منهم: محب الدين الطبري في ذخائر العقبيٰ ص٨٨. والعلامة القاضي الشوكاني في تفسير فتح القدير ج٢، ص٥٠، ومن هذه المصادر المعتمدة أيضاً: جامع الأصول ج ٩،

> ٨ راجع إحقاق الحق، ج ٢، ص ٣٠٩ ـ ٤١٠. ٣ راجع المراجعات للسيد عبد الحسين شرف الدين، ص ١٥٥. ٣ منهاج البراعة، ج ٢، ص ٣٥٠.

[٣

ص ٤٧٨، وفي أسباب النزول للواحدي ص ١٤٨، وفي لباب النقول للسيوطي ص ٩٠، وفي تذكرة سبط ابن الجوزي ص ١٨، وفي نور الأبصار للشبلنجي ص ١٠٥، وفي تفسير الطبري ص ١٦٥، وفي كتاب الكافي الشافي لابن حجر العسقلاني ص ٥٦، وفي مفاتيح الغيب للرازي ج ٣، ص ٤٣١، وفي تفسير الدرّ المنثور ج ٢، ص ٣٩٣، وفي كتاب كنز العمال ج ٦. ص ٣٩١، وفي مسند ابن مردويه ومسند ابن الشيخ، بالإضافة إلى صحيح النسائي، وكتاب الجمع بين الصحاح الستة، وكتب عديدة أخرى نقلت حديث الولاية <sup>1</sup>

اذن كيف يمكن \_والحالة هذه \_انكار هذه الأحاديث والمصادر التي نقلتها، في حين أنّها اكتفت في مجال أسباب نزول آيات أخرى بحديث واحد أو حديثين؟! لعل التطرّف الطائني هو سبب تجاهل كلّ هذه الأحاديث والشهادات التي أدلى بها العلماء في مجال سبب نزول هذه الآية.

فلو أمكن التغاضي عن كل الرّوايات التي وردت في تفسير هذه الآية، وهي روايات كثيرة للزم أن لا نعتمد على أيّ رواية في تفسير النصوص القرآنية. لأنّنا قلّما نجد أسـباباً لنزول آية أو آيات قرآنية جاءت مدعومة بهذا العدد الكبير من الرّوايات، كما ورد في هذه الآية الكرية.

إنَّ هذه القضية كانت بدرجة من الوضوح بحيث إنَّ حسان بن ثابت الشاعر المعروف الذي عاصر واصطحب النّبي تَبَكْنُهُ، جاء بمضمون آية الولاية في قالب شعري من نظمه الذي قاله في حق علي بن أبي طالبﷺ حيث يقول: فأنت الذي أعطيت إذ كنت راكعاً زكاة فدتك النفس يا خير راكع

فأنسزل فسيك الله خسير ولايسة وبينها في محكمات الشرائع وقد وردت هذه الأشعار باختلافات طفيفة في كتب كثيرة، منها كتاب تسفسير (روح المعاني) للألوسي، وكتاب (كفاية الطالب) للكنجي الشافعي، وكتب كثيرة أخرى.

# ۲ـ الرد على اعتراضات ثمانية لقد أصرت جماعة من المتطرّفين من أهل السنّة على تكرار الإعتراضات حول نزول

راجع إحقاق الحق، ج ٢، ص ٣٩٩؛ والغدير، ج ٢، ص ٥٢؛ والمراجعات للإطلاع على تفاصيل أكثر بهذا الشأن.

٤]

هذه الآية في حق علي بن أبي طالبﷺ، وكذلك على تفسير (الولايــة) الواردة في الآيــة الكريمة بمعنى الإشراف والتصرّف والإمامة، وفيما يلي نعرض أهم هذه الإعتراضات للبحث والنقد، وهي:

الإشكال الاول، قالوا: أنّ عبارة «الذين» المقترنة بكلمة «آمنوا» الواردة في الآية: لا يكن أن تطبّق على المفرد، وذلك ضمن اعتراضهم على الرّوايات التي تقول بنزول هـذه الآية في حق علي بن أبي طالبﷺ وقالوا: أنّ الآية أشارت بصيغة الجمع قائلة **(للذيبن يقيمون للمّلاة ويؤتون للزّكاة وهم راكمون) ف**كيف يمكن أن تكون هذه الآية في حقّ شخص واحد كعلي ﷺ؟

**الجواب:** لقد زخرت كتب الأدب العربي بجمل تمّ التعبير فيها عن المفرد بصيغة الجمع، وقد اشتمل القرآن الكريم على مثل هذه الجمل، كما في آية المباهلة، حيث وردت كممة «نساءنا» بصيغة الجمع مع أنّ الرّوايات التي ذكرت سبب نزول هذه الآية أكّدت أنّ المراد من هذه الكلمة هي فاطمة الزهراء للملا وحدها، وكذلك في كلمة (أنفسنا) في نفس الآية وهي صيغة جمع، في حين لم يحضر من الرجال في واقعة المباهلة مع النّبي تَبَالِيُّ غير علي ظلا.

وكذلك نقرأ في الآية ١٧٣ من سورة آل عمران في واقعة أحد قوله تعالى: ﴿للدَّينَ قَالَ ليهم للناس لِنَّ للناس قد جمسوا لكم فاخشوهم فزادهم ليمانا...).

وقد بيّنا في الجزء الثّالث من تفسيرنا هذا عند تفسير هذه الآية، أنّ بعض المـفسّرين ذكروا أنّها نزلت بشأن (نعيم بن مسعود) الذي لم يكن إلّا واحداً.

ونقرأ في الآية ٥٢ من هذه السّورة ـ أيضاً ـ قوله تعالى: ﴿...**يقولون نخشى لن تصيبنا** دلثرة...﴾ في حين أنّ هذا الجزء من الآية نزل في شخص واحد، كها جاء في سبب النّزول، وهو (عبد الله بن أبي) وقد مضى تفسير ذلك.

وكذلك في الآية الأولىُ من سورة الممتحنة، والآية الثامنة من سورة المنافقون والآيتينِ ٢١٥ و ٢٧٤ من سورة البقرة، نقرأ فيها كلّها عبارات جاءت بصيغة الجمع، بينما الذي ذكر في أسباب نزول هذه الآيات هو أنّ المراد في كلّ منها شخص واحد.

والتعبير بصيغة الجمع عن شخص واحد في القرآن الكريم إمّا أن يكون بسبب أهميّة موقع هذا الشخص ولتوضيح دوره الفعّال، أو لأجل عرض الحكم القرآني بـصيغة كـلية عامّة حتى إذا كان مصداقه منحصراً في شخص واحد، وقد ورد في كثير من آي القـرآن ضمير الجمع للدلالة على الله الواحد الأحد، وذلك تعظيماً له جلَّ شأنه.

وبديهي أنّ استخدام صيغة الجمع للدلالة على الواحد يعتبر خلافاً للظاهر، ولا يجوز بدون قرينة ولكن مع وجود الرّوايات الكثيرة الواردة في شاّن نزول الآية تكون لديـنا قرينة واضحة على هذا التّفسير وقد اكتني في موارد أخرى بأقل من هذه القرينة؟!

الإشكال الثّاني: وقال الفخر الرّازي ومتطرّفون آخرون: أنّ عليّاً ﷺ بما عرف عنه من خشوع وخضوع إلى الله، بالأخص في حالة الصّلاة (إلى درجة، أنّهم استلوا أثناء صلاته سهماً كان مغروزاً في رجله، دون أن يحس بالألم كما في الرواية المعروفة) فكيف يمكن القول بأنّه سمع أثناء صلاته كلام السائل والتفت إليه؟!

الجواب، إنّ الذين جاؤوا بهذا الإعتراض قد غفلوا عن أنّ ساع صوت السائل والسعي لمساعدته لا يعتبر دليلاً على الإنصراف والتوجّه إلى النفس، بل هو عين التوجّه إلى الله، وعلي للميلا كان أثناء صلاته يتجرّد عن ذاته وينصرف بكلّه إلى الله، ومعروف أنّ التنصّل عن خلق الله يعتبر تنصّلاً أيضاً عن الله، وبعبارة أوضح: أنّ أداء الزّكاة أثناء الصّلاة يعد عبادة ضمن عبادة أخرى، وليس معناه القيام بمباح ضمن العبادة، بعبارة ثالثة: إنّ مالا يلائم روح العبادة هو الإنشغال والإنصراف أثناءها إلى الأمور الخاصّة بالحياة الشخصية، بينما التوجّه إلى ما فيه رضى الله تعالى يتلائم بصورة تامّة مع روح العبادة ويؤكّدها.

ومن الضروري أن نؤكّد هنا أنّ الذوبان في التوجّه إلى الله، ليس معناء أن يفقد الإنسان الإحساس بنفسه، ولا أن يكون بدون إرادة، بل الإنسان بإرادته يصرف عن نفسه التفكير في أيّ شيء لا صلة له بالله.

والطّريف في الأمر أنَّ الفخر الرازي قد أوصله تطرّفه إلى الحدَّ الذي اعتبر فيه ايماءة الإمام علي ﷺ إلى السائل بأصبعه - لكي يأخذ الخاشم - مصداقاً للفعل الكثير المنافي للصلاة، في حين أنَّ هناك أفعالاً يكن القيام بها أثناء الصّلاة أكثر بكثير من تلك الإيماءة التي قام بها الإمام ﷺ، وفي نفس الوقت لا تضرّ ولا تمسّ الصّلاة بشيء، ومن هذه الأفعال قتل الحشرات الضارة كالحيّة والعقرب، ورفع الطفل من محلّه ووضعه فيه، وإرضاع الطفل الرضيع، وكلّ هذه الأفعال لا تعتبر من الفعل الكثير في نظر الفقهاء، فكيف يكن القول بأنَّ تلك الإيماءة تعتبر من الفعل الكثير في نظر الفقهاء، فكيف يكن القول بأنَّ

وقد لا يكون هذا الخطأ غريباً عن عالم استولى عليه التطرّف!

سورة المائدة / الآية ٥٥

[3

**الإشكال الثالث:** أمّا الإعتراض الآخر في هذا المجال، فهو أنّ كملمة (ولي) الواردة في الآية تعنى الصديق والناصر وأمثالهما، وليست بمعنى المتصرّف أو المشرف أو ولى الأمر.

**الجواب:** لقد بيّنا في تفسير هذه الآية أنّ كلمة (ولي) \_الواردة فيها \_لا يمكن أن تكون بمعنى الصديق أو الناصر، لأنّ هاتين الصفتين قد ثبتت شموليتهها لكلّ المسلمين المؤمنين. وليستا منحصر تين بالمؤمنين المذكورين في الآية والذين يقيمون الصّلاة ويؤتون الزّكاة أثناء الركوع، وبعبارة أخرى: إنّ الصداقة والنصرة حكمان عامّان، بـينها الآيـة \_مـوضع البحث \_تهدف إلى بيان حكم خاص بشخص واحد.

الاشكال الرابع. وقالوا \_أيضاً \_أنّ عليّاً للله لم يكن يمتلك شيئاً من حطام الدنيا حتى تجب عليه الزّكاة، ولو قلنا بأنّ المراد في الآية هو الصدقة المستحبة فهي لا تسمّى زكاة؟!

**الجواب: أوّلاً:** إنّ التّاريخ يشهد على امتلاك علي الله الوفير الذي حصل عليه من كدّ يمينه وعرق جبينه وتصدّق به في سبيل الله، وقد نقلوا في هذا المجال أنّ عليّاً الله اعتق وحرر ألف رقبة من الرقيق، كان قد اشتراهم من ماله الخاص الذي كمان حصيلة كمدّه ومعاناته، أضف إلى ذلك فقد كان الله يحصل \_أيضاً \_على حصّته من غنائم الحرب، وعلى هذا الأساس فقد كان علي الله يمتلك ذخيرة من المال، أو من نخلات التمر ممّا يتعيّن فيهما الزّكاة.

ونحن نعلم ــأيضاً ــأنّ الفورية الواجبة في أداء الزّكاة هي «فورية عرفية» لا تتنافي مع أداء الصّلاة، أي لا فرق في اداء الزّكاة سواء كان وقت الأداء قبل وقت الصّلاة أو أثناءها.

ثانياً، لقد أطلق القرآن الكريم في كثير من الحالات كلمة الزّكاة على الصدقة المستحبة، وبالأخص في السور المكّية، حيث وردت هذه الكلمة للدلالة على الصدقة المستحبة، لأنّ وجوب الزّكاة كان قد شرّع بعد هجرة النّبييَتَنْ إلى المدينة، كما في (الآية ۳ من سورة النمل، والآية ٣٩من سورة الروم، والآية ٤ من سورة لقمان، والآية ٧ من سورة فصّلت وغيرها).

**الإشكال الخـامس:** ويقولون: إنّهم حتى لو أذعنوا بأنّ علياً للله هو الخليفة بعد النّهي مباشرة، فهذا لا يعني أن يكون علي<sup>لله</sup> ولياً في زمن الرّسوليَّبَلُهُ ، لأنّ ولايته في زمن النّهي لم تكن ولاية فعلية، بل كانت ولاية بالقوّة، وأنّ ظاهر الآية ـ موضع البحث ـ يدل على الولاية الفعلية.

**الجواب:** نلاحظ كثيراً في كلامنا اليومي \_وكذلك في النصوص الأدبية \_اطلاق اسم

۳]

معيَّن أو صفة خاصّة على أفراد لا يتمتعون بمزاياها الفعلية. بل يمتلكون المزية أو المـزايـا بالقوّة، وهذا مثل أن يوصي إنسان في حياته ويعيَّن لنفسه وصيّاً وقيّماً على أطفاله فيكون الشخص الثّاني فور اقرار الوصية من قبل الشخص الأوّل وصيّاً وقيّماً، ويدعى بهـذين العنوانين حتى لوكان الإنسان الموصي باقياً على قيد الحياة.

ونحن نقرأ في الرّوايات التي نقلت في مصادر الشّيعة والسنّة أنّ النّبي ﷺ دعــا عــلياً: وصيه وخليفته، في حين أنّ هذين العنوانين لم يكونا ليتحققا في زمن النّبي ﷺ.

والقرآن المجيد \_ أيضاً \_ يشتمل على مثل هذه التعابير، ومن ذلك ما ورد عن (زكريا) الذي توسّل إلى الله بقوله: ﴿فهب لي هن لدنك وليا \* برثني ويسرف هسن آل يستقومه... \* <sup>(</sup> والمعروف أنّ المراد \_ هنا \_ من كلمة (ولي) المشرف الذي يتولّى شؤون الإشراف بعد الموت كما يعيّن الكثير من الناس في حياتهم من يقوم مقامهم بعد الموت، ويسمّى الشخص المعيّن منذ لحظة تعيينه بالنائب أو الخليفة مع كون هذه الصفات بالقوّة، وليست بالفعل.

الإشكال السادس: واحتجّوا \_ أَيضاً \_ بقولهم: لماذا لم يعتمد علي ﷺ على هذا الدليل الواضح للدفاع عن حقّه؟

الجواب، لقد لاحظنا \_ من خلال البحث الذي تناول الرّوايات في سبب نزول هـذه الآية \_ أنّ هذا الحديث قد نقل في كتب عديدة عن الإمام علي الله نفسه، ومن ذلك ما جاء في مسند «ابن مردويه» و «ابن الشّيخ» و «كنز العمال» و هذا بذاته دليل على استدلال الإمام على الله بهذه الآية الشريفة.

ونقل في كتاب (الغدير) القيّم عن كتاب (سليم بن قيس الهلالي) حديث مفصّل مفاده أنّ عليّاً لللا حين كان منشغلاً بحرب صفين، تحدّث في ميدان الحرب أمام جمع من النساس مستدلاً بدلائل عديدة في إثبات حقّه، وكان من جملة ما استدل به الإمام لللهِ هذه الآية الكرية <sup>7</sup>.

وجاء في كتاب (غاية المرام) نقلاً عن أبي ذرك أنَّ عليّاً المتدل في يوم الشورى بهذه الآية".

الإشكال السابع: وقد ادّعوا \_ أيضاً \_ أنّ هذا التّفسير الذي أوردنا، في الآية موضع

۲. الغدير، ج ۱، ص ۱۹٦. ۱. مريم. ۵ و ٦.

٣. نقل عن منهاج البراعة، ج ٢، ص ٣٦٣.

البحث لا يتناسب أو لا يتلاءم مع الآيات الواردة قبل وبعد هذه الآية، لأنّ تلك الآيات جاءت فيها كلمة «الولاية» بمعنى الصداقة.

الجواب القد قلنا – مراراً ـ أنّ الآيات القرآنية بسبب نزولها بصورة تدريجية، وبحسب الوقائع المختلفة تكون دائماً ذات صلة بالأحداث التي نزلت الآيات في شأنها، أي إنّ الآيات الواردة في سورة واحدة أو الآيات المتعاقبة، ليست دائماً ذات مفهوم مترابط، كما لا تشير دائماً إلى معنى واحد، ولذلك يحصل كثيراً أن تروى لآيتين متعاقبتين حادثتان مختلفتان أو سببان للنزول، وتكون النتيجة أن ينفصل مسير واتجاء كل آية ـ لصلتها بحادثة خاصة ـ عن مسير الآية التالية لها، لاختلاف الحادثة التي نزلت بشأنها، وبما أنّ آية **ولنما وليكم** السابقة واللاحقة لها . لاختلاف الحادثة التي نزلت بشأنها، وبما أنّ آية ولما وليكم المابع بدلالة سبب نزولها جاءت في شأن تصدّق الإمام علي <sup>عليم</sup> أثناء الركوع، أمّا الآيات السابقة واللاحقة لها ـ كما رأينا وسنرى \_ فقد نزلت في أحداث أخرى، لذلك لا يمكن الإعتاد \_هنا – كثيراً على مسألة ترابط المغاهيم في الآيات.

وهناك نوع من التناسب بين الآية \_موضع البحث \_والآيات السابقة واللاحقة لها، لأنّ الآيات الأخرى تضمّنت الحديث عن الولاية بمعنى النصرة والإعانة. بينما الآية \_ موضع البحث \_تحدّثت عن الولاية بمعنى القيادة والتصرّف، وبديمي أنّ القائد والزعيم والمتصرّف في أمور جماعة معيّنة، يكون في نفس الوقت حامياً وناصراً وصديقاً ومحبّاً لجهاعته، أي إنّ مسألة النصرة والحماية تعتبر من مستلزمات وشؤون الولاية المطلقة.

> الإشكال الثامن:وأخيراً قالوا: من أين أتى علي ﷺ بذلك الخاتم النفيس؟ وسألوا أيضاً: ألا يعتبر ارتداء خاتم بتلك القيمة العالية نوعاً من الإسراف؟ ألا تعتبر هذه الأمور دليلاً على عدم صحة التّفسير المذكور؟

**الجواب إنّ** المبالغات الواردة بشأن قيمة الخاتم الذي تصدّق به علي ﷺ أثناء الركوع لا أساس لها مطلقاً، ولا يقوم عليها أيّ دليل مقبول، وما جاء في قيمة ذلك الخاتم من أنّه كان يعادل خراج الشام مبالغة أقرب إلى الأسطورة منه إلى الحقيقة، وقد جاء ذلك في روايـة ضعيفة <sup>(</sup> ولعل هذه الرواية وضعت لتشويه حقيقة القضية الأصلية واظهارها بمظهر الأمر

۱۰ جاءت هذه الرواية مرسلة في تفسير البرهان، ج ۱، ص ٤٨٥.

| 000               | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                    | ۳]                |
|-------------------|-----------------------------------------------------|-------------------|
| له الآية _ من أيّ | له الرّوايات الصحيحة ـ التي وردت حول سبب نزول هذ    | التافه، وقد خلت   |
| <b>_</b> -        | طورة.                                               | أثر لمثل هذه الأس |
| التي أشارت إليها  | إساس لم يتمكن أحد من تهميش هذه الواقعة التّأريخية ا | وعلى هذا الإ      |
| -                 | ل هذه الحكاية التاف <b>هة</b> .                     |                   |

જીલ્સ

وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ،وَ ٱلَّذِينَ المَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُوَ ٱلْغَلِبُونَ ٢

التغسير

جاءت هذه الآية مكمّلة لمضمون الآية السابقة، وهي تؤكّد وتتابع الهدف المقصود في تلك الآية، وتعلن للمسلمين أنّ النصر سيكون حليف أولئك الذين يقبلون القيادة المتمئلة في الله ورسوله والذين آمنوا، الذين أشارت إليهم الآية السابقة.

و تصف الآية الذين قبلوا بهذه القيادة بأنّهم من حزب الله المنصورون داغاً، حيث تقول ﴿ ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإنّ حزب الله هم الفاليون».

وتشتمل هذه الآية \_أيضاً \_على قرينة أخرى تؤكّد المعنى المذكور في تسفسير الآية السابقة لكلمة (الولاية) وهو الإشراف والتصرّف والزعامة، لأنّ عبارة (حزب الله) والتأكيد على أنّ الغلبة تكون لهذا الحزب \_ في الآية \_ لهما صلة بالحكومة الإسلامية، ولا علاقة لهما بقضية الصداقة التي هي أمر بسيط وعادي، وهذا يؤكّد بنفسه أنّ الولاية ـالواردة في الآية \_ تعني الإشراف والحكم والقيادة للمجتمع الاسلامي، لأنّ معنى الحزب يستضمّن التسنظيم والتضامن والإجتماع لتحقيق أهداف مشتركة.

ويجب الإنتباء إلى نقطة مهمّة وهي أنّ المراد بعبارة **﴿للدّين آهنول**﴾ الواردة في هذه الآية ليسوا جميع الأفراد المؤمنين، بل ذلك الشخص الذي ذكر في الآية الســـابقة وأشــير إليـــه بأوصاف معيّنة.

أمًا قضية الغلبة أو الإنتصار الذي كفلته الآية لحزب الله فهل هو الإنستصار المـعنوي وحده، أم يشمل الإنتصار على كلّ الأصعدة وفي جميع المجالات المادية والمعنوية؟

لا شك أنَّ الإطلاق في الآية الكريمة يدل على الإنتصار الشــامل في جمــيع الجــبهات. وبديهي أنَّ أيَّ جماعة تنضوي تحت لواء حزب الله، أي تتحلّى بــالإيمان القــوي وتــلتزم التقوى وتدأب على العمل الصالح وتسعى إلى الإتحاد والتكافل والتضامن وتتمتع بالوعي الكافي، فهي لا شك ستنال النصر في كل الجالات وعلى جميع الأصعدة، والعجز الذي نشهده اليوم بين المسلمين عن نيل مثل هذا الإنتصار إنّما هو بسبب افتقارهم ـ في الغالب ـ إلى الصفات التي ذكرناها أعلاه، والتي هي صفات الأفراد المنضوين تحت لواء حزب الله، ولذلك فهم بدلاً من أن يستخدموا قواهم وطاقاتهم في طرد الأعداء وحل مشاكلهم الإجتماعية يصرفون هذه القوى في إضعاف بعضهم البعض.

وقد ذكرت الآية ٢٢ من سورة المجادلة \_أيضاً \_قسماً من صفات حزب الله، سنأتي على شرحها باذن الله عند تفسير هذه السورة.

8003

### الآيتان

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَائَنَّخِذُوا ٱلَّذِينَ ٱخْذُوا دِينَكُرَ هُرُوا وَلِعِبَامِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبَلِكُمُ وَالْكُفَّارَ أَوْلِيَا يَحْوَا ٱللَّهَ إِن كُنْهُمُ تُوْمِنِينَ ۞ وَإِذَا نَا دَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ٱتَخَذُوهَا هُزُوا وَلَعِبَاً ذَلِكَ بِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ۞

سبب الأزول

جاء في تفاسير بجمع البيان وروح الجنان والكبير أنّ اثنين من المشركين يدعيان (رفاعة) و(سويد) تظاهرا باعلان الإسلام ثمّ إنضها إلى المنافقين، وكان لبعض المسلمين صحبة مع هذين الشخصين ويظهرون لهما التودد، فنزلت هاتان الآيتان ونهت هؤلاء المسلمين من عملهما ذلك<sup>(</sup> (ويتّضح هنا أنّه حين تتحدّث هاتان الآيتان عن الولاية فسلقصود هـو الصّحبة والصداقة والمودّة لأنّ سبب نزولهما يختلف عن سبب نزول الآيتين السابقتين، ولا يكن اعتبار إحداهما قرينة للأخرى).

أمًا بخصوص سبب نزول الآية الثّانية من هاتين الآيتين. فنقل أنّ جماعة مـن اليهـود وبعضاً من النصارى حين كانوا يسمعون صوت الأذان. أو حينها يـرون المسـلمين وهـم يقيمون الصّلاة يبادرون إلى الإستهزاء بهم. لذلك حذّر القرآن الجيد المسلمين عن التودد إلى هؤلاء وأمثالهم.<sup>٢</sup>

# التفسير

يحدِّر القرآن في الآية المؤمنين من اتَّخاذ أصدقاء لهم من بين المنافقين والأعداء. إلَّا أنَّه

١٠ تقسير مجمع البيان، بع ٣، ص ٣٦٥، ذيل الآية مورد البحث.

۲. المصدر السابق.

لأجل استثارة عواطف المؤمنين واستقطاب انتباهم إلى فلسفة هذا الحكم خاطبهم بهـذا الأسلوب، كما تقول الآية: في قيما الذين آهنوا لا تتخذوا الذين لتخذوا دينكم هزوا ولعباً هن الذين أوتوا الكتاب هن قبلكم والكفار أوليا. ٢٠

ولتأكيد التحذير تقول الآية في الختام: **فولتقول الله إن تنتم مؤمنين ﴾ بمعنى أنَّ التودد مع** الأعداء والمنافقين لا يتناسب والتقوى والإيمان أبداً.

«الهزو» هو الكلام المصحوب بحسركات تسصوّر السخرية، ويستخدم للإستخفاف والإستهانة بشيء أو شخص معيّن، وفسّر «الراغب» في كتابه (المفردات) الهزو بأنّه يقال لفعل المزاح والإستخفاف الذي يصدر بشأن شخص في غيابه، كما يطلق في حالات نادرة على المزاح أو الإستخفاف الذي يحصل بشخص معيّن في حضوره.

أمّا «اللعب» فهو الذي يصدر عبثاً وبدون هدف صحيح، أو خــالياً مــن أيّ هــدف، وسمّيت بعض أفعال الصبيان لعباً لنفس السبب.

والآية الثانية النابع البحث في النهي عن التودد إلى المنافقين وجماعة من أهل الكتاب الذين كانوا يستهزؤون بأحكام الإسلام، وتشير إلى واحد من ممارساتهم الإستهزائية دليلاً وشاهداً على هذا الأمر، فتقول: فو إذا ناديتم إلى المتلاة لتحدّوها هزوا ولعبا بها ب

بعد ذلك تبيّن الآية الكريمة دوافع هذا الإستهزاء، فتذكر أنّ هذه الجماعة إنّما تفعل ذلك لجهلها وابتعادها عن الحقائق، فتقول: فخلك ب**اتهم قوم لايسقلون ؟** 

يحثان

## ۱۔ الاًذان شعار اسلامی کبپر

۳]

إنّ لكل أمّة \_في أيّ عصر أو زمان كانت \_شعار خاصّ تنادي به أفرادها وتستحثّ به هممهم للقيام بواجباتهم الفردية والاجتماعية، ويشاهد هذا الأمر في عالمنا الحاضر بصورة أوسع.

فالمسيحيون ينادون قومهم ويدعونهم لحضور الصّلاة في الكنائس بدق الناقوس وهذه هي طريقتهم وشعارهم سابقاً وحاضراً.

٨. اختلف المفسّرون في الضمير الوارد في كلمة ﴿ اتّخذوها﴾ هل يعود إلى الصّلاة أو إلى النداء وتفيد أسباب النّزول \_التي أشير إليها سابقاً \_صحة الاحتمالين. لأنّ المنافقين والكفار كانوا يستهزؤون بالأذان والصّلاة معاً. لكن ظاهر الآية يعزز الاحتمال الأوّل. أي إنّ الضمير يعود على الصّلاة.

والإسلام جاء بالأذان شعاراً لدعوة المسلمين، حيث يعتبر هذا الشعار أكثر تأثيراً وجاذبية في نفوس الناس قياساً بشعارات الديانات والأمم الأخرى، فقد ذكر صاحب تفسير (المنار) أنّ بعض المسيحيين المتطرّفين حين يستمعون إلى أذان المسلمين لا يجدون بداً من أن يعترفوا بتأثيره المعنوي العظيم في نفوس سامعيه، وينقل صاحب المنار \_أيضاً \_ أنّه شوهد في إحدى مدن مصر جماعة من النصارى كانوا قد اجتمعوا أثناء أذان المسلمين للإستاع إلى هذا اللحن السماوي.

فأيّ شعار أقرب إلى الذوق وآنس إلى الأسماع من شعار يبدأ بذكر اسم الله ويستهد بتوحيده ووحدانيته وبنبوة رسول الإسلامﷺ ، ويدعو إلى الفلاح والعمل الصالح، وينتهي ــكذلك ــ بذكر الله!! فبدايته اسم «الله» وختامه اسم (الله) في جمل موزونة متناغمة، ذات عبارات قصيرة واضحة المعنى وذات محتوى تربوي بنّاء.

ولذلك أكّدت الرّوايات الإسلامية كــنيراً عــلى ضرورة أداء الأذان. فــقد ورد عــن النّبِي تَبَلَيْنَةُ حديث معروف في هذا المجال. أنّه قال: «المؤذنون أطول النّاس أعناقاً يوم القيامة» <sup>(</sup> وهذا العلو هو نفس علو منزلة القيادة التي تدعو الناس إلى الله وإلى عبادة كالصّلاة.

إنّ صوت الأذان الذي ينطلق في أوقات الصّلاة من مآذن المدن الإسلامية بمنابة نداء الحرية والنسيم الذي يهب الحياة لروح الاستقلال والمجد، ويدغدغ آذان المسلمين الأبرار ويثير الرعب والخوف في نفوس الأعداء الحاقدين، ويعتبر رمزاً من رموز بقاء الإسلام، والدليل على هذا الأمر اعتراف أحد رجالات انجلترا المعروفين الذي قال أمام جمع من المسيحيين: مادام اسم النّبي محمّدتَتَكَنَّ يرفع على المآذن، وما دامت الكعبة بماقية ومادام القرآن يهدي ويوجّه المسلمين، فلا يمكن أن تترسخ قواعد سياسة الإنجسليز في الأراضي الإسلامية .

وبالرّغم من ذلك فانّ بعض المسلمين البؤساء أزاحوا مؤخّراً هذا الشبعار الإسلامي العظيم ــ الذي هو سند ومستمسك حيّ على صمود ومقاومة دينهم وثــقافتهم عــلى مـرّ العصور ــ من إذاعاتهم ووضعوا مكانه برامج رخيصة. نسأل الله أن يهدي هؤلاء للعودة إلى صفوف المسلمين.

> ١. الوسائل، ج ٥، ص ٣٧٦، باب ٢، ح ٢١. ٢. صاحب هذا القول «كلودستون» الذي يعتبر من السياسيين المتفوّقين في عصره.

ومن الطبيعي أنَّ الأذان ــ لفحواه ومحتواه الجميل البديع ـ يحتاج أدائه إلى صوت مقبول، لكي لا يشوَّه الأداء غير المستساغ هذا المحتوى الجميل الجذّاب.

# ٢\_ نزول الأذان ومياً على النَّبي

۳]

وردت في بعض الرّوايات المنقولة من طرق أهل السنّة قصص غريبة حول تسريع الأذان لا تتناسب ولا تتلاءم مع المنطق الإسلامي، وممّا نقلوا في هذا الباب أنّ النّبي تَتَلَيْهُ بعد أن سأله أصحابه عن ايجاد طريقة لمعرفة أوقات الصّلاة، استشار الصحابة، فقدّم كل منهم لقتراحاً. ومن ذلك رفع علم خاص في أوقات الصّلاة أو اشعال نار، أو دق ناقوس، لكن النّبي تَتَلَيْهُ لم يوافق على أيّ من هذه الإقتراحات، ثمّ أنّ عبد الله بن زيد وعمر بن الخطاب \_ رأيا في المنام \_ شخصاً يأمرهما بأداء الأذان لإعلان وقت الصّلاة، وعسّلاة، وعسّلهما كميفة هذا الأذان، فقبل النّبي تَتَلَيْهُ ذلك <sup>1</sup>.

إنّ هذه الرواية المختلقة تعتبر اهانة لمنزلة النّبي تَبَكَلُهُ الرفعية. حيث تدّعي أنّ النّبي ـ بدلاً من أن يعتمد على الوحي ـ استند في تشريع الأذان على حلم رآه أفراد من أصحابه.

والصحيح في هذا الباب ما ورد في روايات أهل البيت بي من أنّ الأذان نزل وحياً على النّبي تتكلّو، يحدّثنا الإمام الصّادق علم أنّ النّبي تتكلّو كان واضعاً رأسه في حجر علي الله حين نزل جبرائيل بالأذان والإقامة، فعلّمهما للنّبي تتكلّو ثمّ رفع النّبي رأسه وسأل عليّاً إن كان قد سمع صوت أذان جبرائيل، فردّ علي علم بالإيجاب، فسأله النّبي تتكلّو مرّة ثانية إن كان قـد حفظ ذلك، فردّ علي علمه بالإيجاب – أيضاً \_ ثمّ طلب النّبي تتكلّو من علي علم أن ينادي بلالاً \_ الذي كان يتمتع بصوت جيّد \_ ويعلّمه الأذان والإقامة، فالذان والغامة، فالنّا والزار مرّة ثانية إن كان قـد الذي كان يتمتع بصوت جيد \_ ويعلّمه الأذان والإقامة، فالذان والإقامة، فالذان والأ وعلّمه الأذان والإقامة <sup>1</sup>.

وللإستزادة من التفاصيل في هذا الباب يمكن مراجعة كتاب (النص والاجتهاد)<sup>7</sup> للسيد عبد الحسين شرف الدين.

રુજ

| ۲. الوسائل، ج ٤، ص ٦١٢. | ١. تفسير القرطبي، ج ٦. ص ٢٢٥. |
|-------------------------|-------------------------------|
|                         | ٣. النص والاجتهاد، ص ١٢٨.     |

#### الآيتان

قُلْ يَنَأَهُلُ ٱلْكِنَٰبِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَآ إِلَا أَنْ مَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرُكُمُ فَنُسِقُونَ ٢ قُلْ هَل أُنَبِتَكُم بِشَرِيمَن ذَالِكَ مَشُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنَهُ ٱلْذِل عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ آلِقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّغُوتَ أَوْلَبِكَ شَرُّ مَّكَانَا وَأَصَلُ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ

# سبب الأزول

نقل عن عبدالله بن عباس أنَّ جماعة من اليهود جاؤوا إلى النّبييَتَيَكَلَمُ وطلبوا منه أن يشرح لهم معتقداته، فأخبرهم النّبييَتَيَكُمُ أنَّه يؤمن بالله الواحد الأحد، ويؤمن بأنَّ كل ما نزل على إيراهيم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب وموسى وعيسى وجميع الأنبياء هو الحسق، وأنَّه لا يفرَق بين أنبياء الله، فأجابوه بأنَهم لا يعرفون عيسى ولا يؤمنون بنبوّته، ثمّ قالوا للنّبييَتَيَكُمُ أنهم لا يعرفون ديناً أسوأ من دينه! فنزلت هاتان الآستان رداً على هولاء الهاقدين.<sup>(</sup>

### الأفسير

في هذه الآية يأمر الله نبيّه تَبَرَّقُ أن يسأل أهل الكتاب عن سبب اعتراضهم وانتقادهم للمسلمين، وهل أنّ الإيمان بالله الواحد الأحد والإعتقاد بما أنزل على نبي الإسلام والأنبياء الذين سبقوه يجابه بالإعتراض والإنتقاد، حيث تقول الآية: **وقل يا أهل للكتاب هل تنقمون** هذا إلا أن آهتا بالله وما لنزل إلينا وما لنزل من قبل ب<sup>7</sup>.

وتشير هذه الآية \_أيضاً \_إلى جانب آخر من جوانب صلف ووقاحة اليهود وتطرّفهم

١. تفسير مجمعالبيان، ج ٢، ص ٣٦٧ وتفسير قرطبي، ج ٦، ص ٢٣٣. ٢. إنَّ كلمة «تنقمون» مشتقة من المصدر «نقمة» وتعني في الأصل إنكار شيء معيَّن نطقاً أو فعلاً كما تأتسي بمعنى إيقاع العقاب أو الجزاء. غير المبرر. ونظرتهم الضيّقة الأحادية الجانب التي دفعت بهم إلى الإستهانة بكلّ شخص ودين غير أنفسهم ودينهم، وهم لتطرّفهم ذلك كانوا يرون الحقّ باطلا والباطل حقّاً.

وتأتي في آخر الآية عبارة تبيّن علّة الجملة السابقة، حيث تبيّن أنّ اعتراض اليهود وانتقادهم للمسلمين الذين آمنوا بالله وبكتبه، ما هو إلّا لأنّ أكثر اليهود من الفاسقين الذين انغمسوا في الذنوب، ولذلك فهم - لإنحرافهم وتلوّتهم بالآثام - يعيبون على كلّ انسان شريف اتباعه للصواب وسير، في طريق الحقّ حيث تؤكّد الآية: **(ولِنْ أتثرتم فاسقون ؟** 

وبديهي أنّ المقاييس في محيط موبوء بالفساد والفسق، تنقلب \_ أحياناً \_ بحيث يصبح الحقّ باطلاً والباطل حقاً، ويصبح العمل الصالح والإعستقاد النزيمه شيئاً قسبحاً مئيراً للإعتراض والإنتقاد، بينما يعتبر كلّ عمل قبيح شيئاً جميلاً جديراً بالاستحسان والمديح، وهذه هي طبيعة المسخ الفكري الناتج عن الإنغماس في الخطايا والذنوب إلى درجة الإدمان.

وتجدر الإشارة إلى أنَّ هذه الآية تنتقد جميع أهل الكتاب، وواضع أنَّها عزلت حساب الأقلية الصالحة بدقة عن الأكثرية الآتمة باستخدام كلمة (أكثركم) في العبارة الأخيرة منها.

**الآية الثّانية** تقارن المعتقدات الحرّفة وأعمال أهل الكتاب والعقوبات التي تشملهم بوضع المؤمنين الأبرار من المسلمين لكي يتبيّن أيّ الفريقين يستحق النقد والتقريع، وهذا بذاته جواب منطقي للفت انتباه المعاندين والمتطرّفين في عصبيّتهم.

وفي هذه المقارنة تطلب الآية من النّبي يَتَبَيَّةُ أن يسأل هؤلاء: هل أنّ الإيمان بالله الواحد وبكتبه التي أنزلها على أنبيائه أجدر بالنقد والإعتراض، أم الأعمال الخاطئة التي تصدر من أناس شملهم عقاب الله؟

فتخاطب الآية النّبي بأن يسأل هؤلاء: إن كانوا يريدون التعرّف على أناس لهم عند الله أشدّ العقاب جزاء ما اقترفوه من أعبال، حيث تقول: **وقل هل لنبنكم بشرّهن ذلك مثوبة عند** الله»<sup>(</sup>.

ولا شك أنّ الإيمان بالله وكتبه ليس بالأمر غير المحمود، وأنّ المقارنة الجارية في هــذه الآية بين الإيمان وبين أعـمال وأفكار أهل الكتاب، هي من باب الكناية، كما ينتقد إنسان

١. إنَّ كلمة «مثوبة» وكذلك كلمة «ثواب» تعنيان ـ في الأصل ـ الرجوع أو العـودة إلى الحــالة الأولىٰ، كــما تطلقان ــ أيضاً ـ لتعنيا المصير والجزاء (الأجر أو العقاب) لكنَّهما في الغالب تـــتخدمان في مـجال الجــزاء الحسن، وأحياناً تـــتخدم كلمة (الثواب) بمعنى العقاب وفي الآية جاءت بمعنى المصير أو العقاب.

فاسد إنساناً تقيّاً فيسأل الإنسان التتى رداً على هذا الفاسد: أيّهما أسوأ الأتسقياء أم

بعد هذا تبادر الآية إلى شرح الموضوع. فتبيَّن أنَّ أولئك الذين شملتهم لعنة الله فمسخهم قروداً وخنازير. والذين يعبدون الطاغوت والأصنام. إنَّما يـعيشون في هـذه الدنــيا وفي الآخرة وضعاً أسوأ من هذا الوضع، لأنَّهم ابتعدوا كثيراً عن طـريق الحــقَّ وعـن جــادة الصواب، تقول الآية الكرية: ﴿ مِنْ لَعِنْهِ لَللَّهِ وَعَصْبَ مَلِيهِ وَجِعَلَ مَنْهُمَ لِلقَرِدَةِ وَللغتازير وعبد للطاغوت أولئك هرَّ مكاناً وأضل عن سوا. للسهيل ﴾ ﴿

وسنتطرق إلى معنى المسخ الذي يتغيَّر بموجبه شكل الإنسان. وهل أنَّ هذا التسغيَّر في الشكل يشمل صورته الجسمية. أم المراد التغيَّر الفكري والأخلاقي؟ وذلك عــند تــفسير الآية ١٦٣ من سورة الأعراف، وبصورة مفصّلة باذن الله.

રુજ

١. إنَّ كلمة «سواه» تعني في اللغة المساواة والإعتدال والتساوي وأنَّ وجه تسمية الصراط المستقيم في الآية ب﴿سواء السبيل﴾ لأنَّ جميع أجزاء هذا الطريق مستوية ولأنَّ طرفيه متساويان وممهَّدان، كما تسطلق هــذه التسمية على كلَّ طريقة تتسم بالإعتدال وتخلو من الانحراف، ويجب الإنتباه هنا \_أيضاً \_إلى أنَّ عبارة ﴿عبد الطاغوت﴾ عطف على جملة ﴿من لعنه الله﴾ وكلمة (عبد) فعل ماض وليست صيغة جمع لعبد مثلما احتمله البعض من المغسّرين وإطلاق تسمية ﴿ عبد الطاغوت﴾ على أهل الكتاب، إمّا أن يكون إشارة إلى عبادة العجل من قبل اليهود، أو إشارة إلى انقياد أهل الكتاب الأعمى لزعمائهم وكبارهم المنحرفين.

الفاسدون.

#### الآيات

وَإِذَاجَاءُوكُمْ قَالُواْءَامَنَا وَقَدَ ذَخَلُواْ إِلَّكُفَرِ وَهُمْ قَدْخَرَجُواْ بِدِمُوالِهِ مَا تَعَمَرُ بِمَا كَانُواْ يَكْتُمُونَ (\* وَتَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلإِشْرِوَالْعُدَوَنِ وَأَصْلِهِمُ الشَّحْتَ لَبِنْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (\* لَوَلَا يَنْهَنُهُمُ الرَّبَنِيتُونَ وَالْأَحْبَارُعَن قَوْ لِمِدُ آلِا شَرَوَا كَلِهِمُ الشَّحْتَ لَبِنْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ (\* )

#### التغسير

الآية الأولى من هذه الآيات الثلاث \_ واستكمالاً للبحث الذي تناولته الآيات السابقة حول المنافقين \_ تكشف عن ظاهرة الإزدواجية النفاقية عند هؤلاء، وتنبّه المسلمين إلى أنّ المنافقين حين يأتونهم يتظاهرون بالإيمان وقلبهم يغمره الكفر، ويخرجون من عندهم المسلمين ولا يزال الكفر يملاً قلوبهم، حيث لا يترك منطق المسلمين واستدلالهم وكلامهم في نفوس هؤلاء المنافقين أيّ أثر يذكر، تقول الآية الكرية: فواذا ماؤوكم قالوا آها وقد دقلوا بالكفر وهم قد خرجوا به به ولذلك يجب على المسلمين أن لا ينخدعوا بهؤلاء الذيس يتظاهرون بالحقّ والإيمان، ويبدون القبول لأقوال المسلمين رياء وكذباً.

و تؤكّد الآية أنّ المنافقين مهما تسترّوا على نفاقهم، فإنّ الله يعلم ما يكتمون. ﴿ولللّه لعلم بماكلول يكتمون ﴾.

ثمّ تبيّن **الآية الأخرىٰ** علائم من نوع آخر للمنافقين، فتشير إلى أنّ كثيراً من هؤلاء في انتهاجهم طريق العصيان والظلم وأكل المال الحرام، يتسابقون بعضهم مع بعضهم الآخـر تقول الآية: **ووترى تثيرا منهم يسارمون في الإثم وللمدولن واكلهم للسحت به <sup>(1</sup> أ**ي إنّ هؤلاء

١. لقد بينا معنى والسحت، في تفسير الآية ٤٢ من هذه السورة، وشرحنا معنى ويسارعون» في تفسير الآية ٤١ من هذه السورة أيضاً، في هذا الجزء. أمّا كلمة وإثم، فقد شرحنا معانيها في ذيل الآية ٢١٩ من سورة البقرة.

يسرعون الخطى في طريق المعاصي والظلم، وكانَّهم يسعون إلى أهداف تصنع لهم الفـخر والمجد، ويتسابقون فيا بينهم في هذا الطريق دون خجل أو حياء.

وتجدر الإشارة .. هنا \_ إلى أنّ كلمة «إثم» قد وردت بمعنى (الكفر) كما وردت لتعني جميع أنواع الذنوب أيضاً، وبما أنّها اقترنت في هذه الآية بكلمة (العدوان) قال بعض المفسّرين: أنّها تعني الذنوب التي تضرّ صاحبها فقط، على عكس العدوان الذي يتعدّى صاحبه إلى الآخرين، كما يحتمل أن يكون بحيء كلمة (العدوان) بعد كلمة (الإثم) في هذه الآية، من باب ما يصطلح عليه بذكر العام قبل الخاص، وأنّ بحيء كلمة «السحت» بعدهما هو من قبيل ذكر الأخص.

وعليه فالقرآن قد ذمّ المنافقين أوّلاً لكل ذنب اقترفوه، ثمّ خصص ذنبين كبيرين لما فيهما من خطر، وهما الظلم وأكل الأموال الحرمة، سواء كانت ربا أم رشوة أم غير ذلك.

وخلاصة القول أنَّ القرآن الكريم قد ذمّ هذه الجماعة من المنافقين من أهـل الكـتاب، لوقاحتهم وصلفهم وتعنّتهم في إرتكاب أنواع الآثام وبالأخص الظلم وأكل المال الحرام، ولكي يؤكّد القرآن قبح هذه الأعمال، قالت الآية: **(لبنس ما كانوا يعملون)**.

و تدل عبارة **﴿ كانوا يعملون﴾** على أنَّ هذه الذنوب لم تكن تصدر عن هؤلاء صدفة، بل كانوا يارسونها داغاً مع سبق اصرار.

بعد ذلك تحمل **الآية الثالثة** على علمائهم الذين أيّدوا قومهم على إرتكاب المعاصي بسكوتهم، فتقول: **﴿لولاينهاهم الزبانيون والأحبار عن قولهم الإثم وأكلهم السحنت**ه.

وقد أشرنا سابقاً إلى أنّ كلمة (ربّانيون) هي صيغة جمع لكلمة (ربّاني) المشتقة من كلمة (رب) وتعني العالم أو المفكّر الذي يدعو الناس إلى الله، لكنّها قد أطـلقت في كـثير مـن الحالات على علماء المسيحيين، أي رجال الدين المسيحي.

أمّا كلمة (أحبار) فهي صيغة جمع لكلمة (حبر) وهي تعني العلماء الذين يخــلفون أثــاراً حسنة في المجتمع، لكنّها أُطلقت في موارد كثيرة على رجال الدين اليهود.

أمّا خلّو هذه الآية من كلمة (العدوان) التي وردت في الآية قبلها، فقد استدل بعضهم من ذلك على أنّ كلمة (الإثم) الواردة هنا تشمل جميع المعاني التي تدخل في إطار هذه الكلمة ومن ضمنها (العدوان).

لقد وردت في هذه الآية عبارة **﴿قُولُهُمُ الْإِلْمُ﴾** التي تختلف عمَّا ورد في الآية السابقة،

ولعلَّ هذه إشارة إلى أنَّ العلماء مكلَّفون بردع الناس عن النطق بما يشوبه الذنب من قول، كما هم مكلَّفون بمنع الناس عن إر تكاب العمل السيء، ولربما تكون كلمة (قول) الواردة همنا بمعنى (العقيدة) أي إنَّ العلماء الذين يهدفون إلى اصلاح أيَّ مجتمع فاسد، عمليهم أوَّلاً أن يصلحوا أو يغيروا المعتقدات الفاسدة التي تشيع في هذا المجتمع، فما لم يحصل التغيير الفكري لا يكن توقّع حصول إصلاحات جذريّة في الجوانب العملية، وبهذه الصورة تبيّن الآية للعلماء أنَّ الثورة الفكرية هي الأساس والمنطلق لكلَّ إصلاح يراد تحقيقه في كمل مجتمع فاسد.

وفي الختام، يمارس القرآن الكريم نفس أسلوب الذم الذي إتّـبعه منع أهـل المـعاصي الحقيقيين، فيذمّ العلياء الساكتين الصامتين التاركين للأمر بالمعروف والنهي عن المـنكر، ويقبّح صمتهم هذا، كما تقول الآية: ﴿ ولبنس ماكانوا يصنعون﴾.

وهكذا تبيَّن أنَّ مصير الذين يتخلَّون عن مسؤولية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر العظيمة – وخاصّة إن كانوا من العلماء – يكون كمصير أصحاب المـعاصي، وهــؤلاء في الحقيقة شركاء في الذنب مع العاصين.

ونقل عن ابن عباس المفسّر المعروف قوله: بأنّ هذه الآية أعنف آيـة وتخت العـلماء المتجاهلين لمسؤولياتهم الصامتين عن المعاصي.

وبديهي أنّ هذا الحكم لا ينحصر في علماء اليهود والنصاري. بل يشمل كل العلماء مهما كانت دياناتهم إن هم سكتوا وصمتوا أمام تلوّث مجتمعاتهم بالذنوب وتسابق الناس في الظلم والفساد. ذلك لأنّ حكم الله واحد بالنسبة لجميع البشر.

وورد عن أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ في إحدى خطبه، أنّ سبب هلاك الأقوام السابقة هو إرتكابهم للمعاصي وسكوت علمائهم عليهم وامتناعهم عن النهي عن المنكر فكان ينزل عليهم ـ لهذا السبب ـ البلاء والعذاب من الله، وأنّ عـلى النـاس أن يأمـروا بالمعروف وينهوا عن المنكر لكي لا يتورّطوا بمصير أولئك الأقوام <sup>(</sup>.

كما ورد بنفس هذا المضمون كلام للإمام علي ﷺ في (نهج البلاغة) في آخــر خـطبته القاصعة (الخطبة ١٩٢) قوله ﷺ: «فإنَّ الله سبحانه لم يلعن القرن الماضي بــين أيــديكم إلَّا لتركهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فلعن السفهاء لركوب المــعاصي والحــلماء لتــرك التناهى...».

 <sup>.</sup> تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٦٤٩؛ واصول الكافي، ج ٥، ص ٥٧.

ويلفت الإنتباه هنا أيضاً أنّ الآية السابقة حين كانت تتحدّث عن سواد الناس جاءت بعبارة (يعملون) بينما حين صار الحديث في هذه الآية عن العلماء جاءت بعبارة (يصنعون) والصنع هو كل عمل استخدمت فيه الدقّة والمهارة، بينما العمل يطلق على جميع الأفعال حتى لو كانت خالية من الدقّة، هكذا فإنّ هذه العبارة (يصنعون) تتضمّن بحدّ ذاتها ذمّاً أكبر، وذلك لأنّ سواد الناس إن إرتكبوا ذنباً يكون ارتكابهم هذا ـ غالباً ـ بسبب جهلهم، بينما العالم الذي لا يؤدّي واجبه فهو يرتكب إثماً عن دراية وعلم وتفكير، وهذا يكون عقابه أشد وأعنف من عقاب الجاهل.

8003

وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُيَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةً عُلَّتَ آيَدِيهِمَ وَلُعِنُوا بِمَاقَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ وَلَيْزِيدَ يَكُثِرًا مِنْهُم مَاآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكَ طُعْبَ كَفُراً وَأَلْقَبْ مَا بَيْنَهُمُ أَلْعَدَوَةَ وَالْبَعْضَاءَ إِلَى يَوْمِ آلِقِيدَمَةٍ كُمَّا أَوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَاهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي آلْأَرْضِ فَسَاداً أَوَاللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِلِينَ ٢

الثفسير

تبرز هذ. الآية واحداً من المصاديق الواضحة للأقوال الباطلة التي كان اليهود يتفوّهون بها، وقد تطرّقت الآية السابقة إليها \_أيضاً \_ولكن على نحو كلي.

ويتحدّث لنا التّأريخ عن فترة من الوقت كان اليهود فيها قد وصلوا إلى ذروة السلطة والقدرة، وكانوا يمارسون الحكم على قسم مهم من المعمورة، ويمكن الإستشهاد بحكم سليان وداود كمثال على حكم الدولة اليهودية، وقد استمر حكم اليهود بعدهما بين رقي وانحطاط حتى ظهر الإسلام، فكان ايذاناً بأفول الدولة اليهودية، وبالأخص في الحجاز، إذ أدّى قتال النّبي يَتَنَيَّ ليهود بني النضير وبني قريظة ويهود خيبر إلى إضعاف سلطتهم بصورة نهائية.

وفي ذلك الوضع كان البعض من اليهود حين يتذكّرون سلطتهم القويّة السابقة، كـانوا يقولون – استهزاءً وسخرية ـ إنّ يد الله أصبحت مقيّدة بالسلاسل (والعياذ بالله) وأنّه لم يعد يعطف على اليهود! ويقال: أنّ المتفوّه بهذا الكلام كان الفخاس بن عازوراء رئيس قبيلة بني القينقاع، أو النباش بن قيس كما ذكر بعض المفسّرين.

وبما أنّ سائر أبناء الطائفة اليهودية أظهروا الرضى عن أقوال كبار قومهم هؤلاء، لذلك جاء القرآن لينسب هذه الأقوال إلى جميعهم، كما تقول الآية: ﴿قالت لليهوديد للله مغلولة﴾. ويجب الإنتباه إلى أنّ كلمة (اليد) تطلق في اللغة العربية على معان كثيرة ومنها (اليــد العضوية) كما أنّ من معانيها (النعمة) و(القدرة) و(السلطة) و(الحكم)، وبديهي أنّ المـعنى الشائع لها هو اليد العضوية.

ولماً كان الإنسان ينجز أغلب أعماله المهمّة بيده، فقد أطلقت من باب الكناية على معان أخرى.

وتفيدنا الكثير من الرّوايات الواردة عن أهل البيت بي أنّ هذه الآية تشير إلى ماكان اليهود يعتقدون به حول القضاء والقدر والمصير والإرادة، حيث كانوا يذهبون إلى أنّ الله قد عيّن كل شيء منذ بدء الخليقة، وأنّ كلّ ما يجب أن يحصل قد حصل، وأنّ الله لا يستطيع من الناحية العملية إيجاد تغيير في ذلك \

وبديهي أنّ تتمة الآية التي تتضمّن عبارة ﴿ **بل يدلّ مبسوطتانَ﴾** \_كما سيأتي شرحه \_ تؤيّد المعنى الأوّل، كما يمكن أن يقترن المعنى الثّاني بالمعنى الأوّل في مسير واحد، لأنّ اليهود حين أفل نجم سلطانهم، كانوا يعتقدون أنّ هذا الأفول هو مصير هم المقدّر، وأنّ يد الله مقيّدة لا تستطيع فعل شيء أمام هذا المصير.

والله تعالى يرد على هؤلاء توبيخاً وذمّاً لهم ولمعتقدهم هذا بقوله: ﴿ **فَلَتَ لَيديهم ولِعنول** بها قالوته ثمّ لكي يبطل هذه العقيدة الفاسدة يقول سبحانه وتعالى ﴿ **بل يـدله مـبسوطتان** ينفق كيف يشابه فلا إجبار في عمل الله كما أنّه ليس محكوماً بـالجبر الطـبيعي ولا الجـبر التّأريخي، بل إنّ إرادته فوق كل شيء وتعمل في كلّ شيء.

والملفت للنظر هنا أنّ اليهود ذكروا اليد بصيغة المفرد كما جاء في الآية موضع البحث، لكن الله تعالى من خلال ردّه عليهم قد ثنّى كلمة اليد فقال: ﴿ **بل يدلة مبسوطتان} وهـذا** بالإضافة إلى كونه تأكيداً للموضوع، هو كناية لطيفة تظهر عظمة جود الله وعفوه، وذلك لأنّ الكرماء جداً يهبون ما يشاوؤن للغير بيدين مبسوطتين، أضف إلى ذلك أنّ ذكر اليدين كناية عن القدرة الكاملة، أو ربّما يكون إشارة إلى النعم المـادية والمـعنوية، أو الدنـيوية والأخروية.

ثمّ تشير الآية إلى أنّ آيات الله التي تفضح أقوال ومعتقدات هؤلاء تجعلهم يوغلون أكثر في صلفهم وعنادهم ويتمادون في طغيانهم وكفرهم بدلاً من تأثيرها الإيجابي في ردعهم عن

۱۰ تفسیر نور الثقلین، ج ۱، ص ۱٤٩؛ وتفسیر البرهان، ج ۱، ص ٤٨٦.

**z**]

[٣

السير في نهجهم الخاطيء حيث تقول الآية الكرية: ﴿وليزيدن كثيراً هنهم ها أنزل لِليك هن ربك طغياناً وكفراً».

بعد ذلك تؤكّد الآية على أنّ صلف هؤلاء وطغيانهم وكفرهم سيجر عــليهم الوبــال، فينالهم من الله عذاب شديد في هذه الدنيا، من خلال تفشّي العداء والحقد فيا بينهم حتى يوم القيامة، فتقول الآية الكرية: **﴿والقينا بينيهم للمدولة وللبغضا للى يوم للقياهة﴾**.

وقد اختلف المفسّرون في معنى عبارة (الحداوة والبغضاء) الواردة في هذه الآية، لكنّنا لو تغاضينا عن الوضع الاستثنائي غير الدائم الذي يتمتع به اليهود في الوقت الحاضر، ونظرنا إلى تاريخ حياتهم المقترن بالتشتت والتشرّد، لثبت لدينا أنّ هناك عامل واحد هذا الوضع التَّاريخي الخاص هؤلاء، وهو انعدام الإتحاد والإخلاص فيا بينهم على الصعيد العالمي، فلو كان هؤلاء يتمتعون بالوحدة والصدق فيا بينهم، لما عانوا طيلة تاريخ حياتهم ذلك التشرّد والضياع والتشتت والتشرة.

وقد شرحنا قضية العداوة والبغضاء الدائمة بين أهل الكتاب بشيء من التفصيل عند تفسير الآية ١٤ من نفس هذه السورة.

وتشير الآية \_ في الختام \_ إلى المساعي والجهود التي كان يبذلها اليهود لتأجيج نيران الحروب، وعناية الله ولطفه بالمسلمين في انقاذهم من تلك النيران المدمرة الماحقة، فتقول **وكلّما لوقدوا تارا للحرب أطفاها اللهه**.

وتعتبر هذه الظاهرة إحدى معاجز حياة النبي الأكرم محمد تتجابئ، لأنّ اليهمود كسانوا الأقوى بين أهل الحجاز والأعرف بمسائل الحرب، بالإضافة إلى ما كانوا يمتلكون من قلاع حصينة وخنادق منيعة، ناهيك عن قدرتهم المالية الكبيرة التي كانت لهم عوناً في كل صراع بجيث إنّ قريشاً كانوا يستمدون العون منهم، وكان الأوس والخزرج يسعى كل منهما إلى التحالف معهم وكسب صداقتهم ونيل العون منهم في المجال العسكري، لكنّهم فقدوا فجأة قدرتهم المتفوّقة \_ هذه \_ وطويت صفحة جبروتهم دفعة واحدة، بشكل لم يكن متوقعاً لديهم، فاضطر يهود بني النضير وبني قريظة وبني القينقاع إلى ترك ديارهم، كما استسلم نزلاء قلاع خيبر الحصينة وسكّان فدك من اليهود خاضعين للمسلمين، وحتى أولئك الذين كانوا يقطنون في فيافي الحجاز منهم اضطروا إلى الخضوع أمام عظمة الإسلام، فهم بالإضافة إلى عجزهم عن نصرة المشركين اضطروا إلى ترك ميدان النزال والصراع.

ثمّ تبيّن الآية \_ أيضاً \_ أنّ هؤلاء لا يكفّون عن نثر بذور الفــتنة والفســاد في الأرض فتقول: **وويسعون في الثرفن فسادل**ه و تؤكّد أيضاً قائلة: **ووالله لا يحبّ للمفسدين.ه**.

ويستدلّ من هذا على أنَّ أسلوب المواجهة القرآني لليهود لم يكن يتركَّز على أسـاس عنصري مطلقاً، بل أنَّ المعيار الذي استخدمه القرآن في توجيه النقد إليهـم، هـو مـعيار الأعمال التي يمكن أن تصدر من أي جنس وعنصر أو طائفة، وسنلاحظ في الآيات القادمة أنَّ القرآن على الرغم من كل ما صدر من هؤلاء، قد ترك باب التوبة مفتوحاً أمامهم. 3003

#### الآيتان

وَلَوْأَنَّ أَهْلَ ٱلْحِتَٰبِ ءَامَنُوا وَٱتَّقَوْا لَحَقَّرْنَاعَتْهُمْ سَتِيَّاتِهِمْ وَلَاَدْ خَلْنَهُمْ جَنَّنِ ٱلنَّعِيمِ ۞ وَلَوْأَنَهُمْ أَقَامُوا ٱلتَوْرَنَةَ وَٱلْإِنْحِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن زَبِهِمْ لَاَحَكُوا مِن فَوَقِهِ رَوَمِن تَحْتِ ٱرْجُلِهِ مَرْمِنْهُمْ أَمَّةُ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرُ مِنْهُمْ سَآءَ مَايَعْمَلُونَ ۞

الأفسير

بعد أن وجّهت الآيات السابقة النقد لنهج وأسلوب أهل الكتاب، جاءت هاتان الآيتان وفقاً لما تقتضيه مبادىء التربية الإنسانية لتفتحا باب العودة والتوبة أمام المنحرفين من أهل الكتاب، لكي يعودوا إلى الطريق القويم، ولتريهم الدرب الحقيقي الذي يجب أن يسيروا فيه، ولتشتن دور تلك الأقلية من أهل الكتاب التي عاشت في ذلك العصر لكنّها لم تواكب الأكثرية في أخطائها، فتقول الآية الأولى في البدء: **«ولو أنّ أهل للكتاب آمنوا ولتقوا لكفرا** منهم سيئاتهم».

بل ذهبت إلى أبعد من هذا فوعدتهم بالجنّة وتحيمها، إذ قمالت: **﴿ولادحُمَانَاهُم جُمَّانِهُ** التعيم» وهذه إشارة إلى النعم المعنوية الأخروية.

ثمّ تشير **الآية الثّانية** إلى الأثر العميق الذي يتركه الإيمان والتقوى. في الحياة الدنيوية للإنسان، فتؤكّد أنّ أهل الكتاب لو طبّقوا التّوراة والإنجيل وجعلوهما منهاجاً لحياتهم وعملوا بكلّ ما نزل عليهم من ربّهم، سواء في الكتب السماوية السابقة أم في القرآن، دون تمييز أو تطرّف لغمرتهم النعم الإلهيّة من السماء والأرض، فتقول الآية: **فولو لنّسهم لقاموا** التوراة والإنجيل وما لنزل ليهم من ربّهم لأكلوا من فوقهم ومن تحسه لرجلهم».

وبديهي أنَّ المراد من إقامة التَّوراة والإنجبيل هو إتَّباعهم لما بتي من التَّـوراة والإنجـيل الحقيقيين في أيديهم في ذلك العصر، ولا يعني اتَّباع ما حرّف منهما والذي يمكن معرفته من خلال القرائن. والمراد بجملة **(ما لغزل لليغم من رتيعم )** هو كل الكتب السهاوية والأحكام الإلهيّة. لأنّ هذه الجملة يفهم منها الإطلاق، وهي في الحقيقة إشارة إلى النهي عن خلط العصبيات القومية بالوسائل الدينية الإلهيّة، فليس المهم كون هذا الكتاب عسريباً أو ذلك الكتاب يهودياً، بل المهم هو الأحكام الإلهيّة الواردة فيهما وفي كلّ الكتب السهاوية، أي إنّ القرآن أراد أن يطفى عدما أمكنه ذلك دنار العصبية القومية عند هؤلاء، ويهمّد السبيل إلى التغلغل في أعماق نفوسهم وقلوبهم، لذلك فالضهائر الواردة في هذه الآية تعود إلى أهل الكتاب وهي: (إليهم، من ربّهم، من فوقهم، ومن تحت أرجلهم) وما ذلك إلّا لكي يترك هؤلاء عسادهم وصلفهم، ولكي لا يتصوّروا أنّ الخضوع والإستسلام أمام القرآن يعني استسلام اليهسود للعرب، بل هو استسلام وخضوع لربّهم العظيم.

ولا شك أنّ المراد باقامة النّوراة والإنجيل هو العمل بالمبادىء السهاوية الواردة فسيهما، لأنّ جميع المبادىء والتعاليم كما أسلفنا سابقاً ـالتي جاء بها الأنبياء أينما كانوا ـ واحدة لا فرق بينها غير الفرق بين الكامل والأكمل، ولا يتنافي هذا مع النسخ الذي ورد في بعض الأحكام الواردة في الشريعة اللاحقة لأحكام وردت في شريعة سابقة.

ومجمل القول هو أنّ الآية الأخيرة تؤكّد مرّة أخرىٰ هذا المبدأ الأساسي القائل بأنّ اتّباع التعاليم السهاوية التي جاء بها الأنبياء، ليس لإعهار الحياة الآخرة التي تأتي بـعد المـوت فحسب، بل إنّ لها \_أيضاً \_انعكاسات واسعة على الحياة الدنيوية المادية للإنسان، فهي تقوّي الجماعات وتعزز صفوفها وتكنّف طاقاتها، وتغدق عليها النعيم وتضاعف امكانياتها وتضمن لها الحياة السعيدة المقترنة بالأمن والإستقرار.

ولو ألقينا نظرة على الثروات الطائلة والطاقات البشرية الهائلة التي تهدر اليوم في عالم الإنسان نتيجة للانحراف عن هذه التعاليم، في صنع و تكديس أسلحة فتّاكة، وفي صراعات لا مبرر لها ومساع هدّامة، لرأينا أنّ ذلك كلّه دليل حيّ على هذه الحقيقة، حيث إنّ الثروات التي تستخدم لإشاعة الدمار في هذا العالم \_إذا أمعنا النظر جيّداً \_إن لم تكن أكثر حجماً من الثروات التي تنفق في سبيل البناء، فهي ليست بأقلّ منها.

إنّ العقول المفكّرة التي تسعى وتعمل جاهدة \_اليوم \_ لإكمال وتوسيع انتاج الأسلحة الحربية، ولتوسيع بقعة النزاعات الاستعمارية، إنّما تشكّل جزءاً مهمّاً من الطاقات البشرية الخلّاقة التي طالما احتاجها المجتمع البشري لرفع احتياجاته، وكم سيصبح وجه الدنيا جميلاً وجذّاباً لو كانت كل هذه الطاقات تستغل في سبيل الإعمار؟ وجدير بالإنتباد \_ هنا أيضاً \_ إلى أنّ عبارتي **(من فوقهم )** و الحين تسحت أرجلهم » الواردتان في الآية الأخيرة، معناهما أنّ نعم السهاء والأرض ستغمر هؤلاء المؤمنين، كسها يحتمل أن تكونا كناية عن النعم بصورة عامّة كها ورد في الآثار الأدبية العربية وغسيرها قولهم: (إنّ فلاناً غرق في النعمة من قمّة رأسه حتى أخمص قدمه).

كما أنَّ هذه الآية تعدّ جواباً على أحد أقوال اليهود الذي ورد ذكره في الآيات السابقة، حيث تؤكّد أنَّ سبب انقطاع نعم الله عنهم، ليس هو ما زعموه من أنَّ ذات الله المقدّسة المنزّهة قد شابها البخل (والعياذ بالله) أو أنَّ يده أصبحت مغلولة، بل لأنَّ أعمالهم الخبيئة قد انعكست آثارها في حياتهم المادية والمعنوية فسوّدتهما، فإن لم يتوبوا لن ينقذهم الله من آثار هذه الأعمال.

وفي الختام تشير الآية الكريمة إلى الأقلية الصالحة من أهل الكتاب الذيـن اخــتاروا طريق الإعتدال في حياتهم خلافاً لنهج الأغلبية المنحرفة، فعزل الله حسابهم عن حساب هذه الأكثرية الضالة، حيث تقول الآية: فعنهم لمة مقتصدة وتثير هنهم ساءها يحملون به.

وقد وردت عبارات مشابهة عن الأقلية الصالحة من أهل الكتاب، في الآيستين ١٥٩ و ١٨١ من سورة الأعراف، والآية ٧٥ من سورة آل عمران. ٢٧٢٨ الآية

يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن ذَيْلِكَ وَإِن لَّدْتَفْعَلْ هَا بَلَغْتَ رِسَاكَتَهُ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوَمَ ٱلْكَنِوِينَ شَ

#### الأفسير

افتيار الفليفة مرملة إنتهاء الرسالة:

إنَّ لهذه الآية نَفَساً خاصًاً يميَّزها عمَّ قبلها وعمَّا بعدها من آيات، إنَّها تنوجَّه بالخطاب إلى رسول اللهﷺ وحده وتبيَّن له واجبه، فهي تبدأ بمخاطبة الرّسول: ﴿يا لَيْسِها للرّسول﴾ وتأمره بكلّ جلاء ووضوح أنّ ﴿بلغ ها لنزل لِليك من ربِّك﴾ \

ثمّ لكي يكون التوكيد أشد وأقوىٰ، تحذّره و تقول: **﴿وَإِنَّ لِم تَفْعِلَ فَمَا بِلْعُبِتَ رِسَالتِهِ**﴾.

ثمّ تُطمئن الآية الرّسولﷺ ـ وكأنّ أمراً يقلقه ـ و تطلب منه أن يهدىء من روعه وأن لا يخشيٰ الناس: فيقول له: ﴿ولالله يحصحك من للنّاس﴾.

وفي ختام الآية إنذار وتهديد بمعاقبة الذين ينكرون هذه الرسالة الخاصّة ويكفرون بها عناداً، فتقول: ﴿لِنَّ الله لا يهدي القوم الكافرين﴾.

أسلوب هذه الآية، ولحنها الخاص، وتكرر توكيداتها، وكذلك ابتداؤها بمخاطبة الرّسول (يا لَيْها للرّسول) التي لم ترد في القرآن الكريم سوىٰ مرّتين، وتهديده بأنّ عدم تبليغ هذه الرسالة الخاصّة إنّا هو تقصير \_وهذا لم يرد إلّا في هذه الآية وحدَها \_كل ذلك يدل علىٰ أنّ الكلام يدور حول أمر مهم جدّاً بحيث إنّ عدم تبليغه يعتبر عدمَ تبليغ للرسالة كلها.

لقد كان لهذا الأمر معارضون أشدًاء إلى درجة أنَّ الرَّسول عَمَّاتُهُ كان قلقاً لخشتيه من أنَّ

·· عبارة ﴿ بِلَغْ﴾ كما يقول الراغب في «المفردات» أكثر توكيداً من «أَبْلِغْ».

تلك المعارضة قد تثير بعض المشاكل بوجه الإسلام والمسلمين، ولهذا يطمئنه الله تعالى من هذه الناحية.

هنا يتبادر إلى الذهن السؤال التالي ـ مع الأخذ بنظر الإعتبار تأريخ نزول هذه الآية. وهو قطعاً في أواخر حياة الرّسول الأكرم ﷺ \_: تُرى ما هذا الموضوع المهم الذي يأمر الله رسولَه \_مؤكّداً \_أن يبلّغه للناس؟

هل هو ممّا يخصّ التوحيد والشرك وتحطيم الأصـنام، وهمو مـا تمّ حـلَّه للـنَّبِي ﷺ وللمسلمين قبل ذلك بسنوات؟

أم هو مممّا يتعلّق بالأحكام والقوانين الإسلامية، مع أنَّ أهمّها كان قد سبق نزوله حتى ذلك الوقت؟

أم هو الوقوف بوجه أهل الكتاب من اليهود والنصاري، مع أنَّنا نعرف أنَّ هذا ثم يـعد مشكلة بعد الإنتهاء من حوادث بني النضير وبني قريظة وبني قينقاع وخيبر وفدك ونجران؟ أم كان أمراً من الأمور التي لها صلة بشأن المنافقين، مع أنَّ هؤلاء قد طردوا من المجتمع

الإسلامي بعد فتح مكَّة، وامتداد نفوذ المسلمين وسيطرتهم على أرجاء الجــزيرة العـربية كافة، فتحطَّمت قوَّتهم، ولم يبق عندهم إلَّا ما كانوا يخفونه مقهورين؟

فما هذه المسألة المهمّة ـ يا تُرى ـ التي برزت في الشهور الأخيرة من حياة الرسول ﷺ بحيث تنزل هذه الآية وفيها كلِّ ذلك التوكيد؟

ليس ثمَّة شك أنَّ قلق الرسولﷺ لم يكن لخوف على شخصه وحياته، وإنَّما كــان لمــا يحتمله من مخالفات المنافقين وقيامهم بوضع العراقيل في طريق المسلمين.

هل هناك مسألة تستطيع أن تحمل كل هذه الصفات غير مسألة استخلاف النُّسِي تَتَكِيُّ وتعيين مصير مستقبل الإسلام؟!

سوف نرجع إلى مختلف الرّوايات الواردة في الكثير من كتب السنّة والشيعة بشأن هذه الآية، لكي نتبيِّن إن كانت تنفعنا في إثبات الاحتمال الذي أوردناه آنفاً، ثمَّ نتناول بالبحث الإعتراضات والإنتقادات التي أوردها بعض المفسّرين من السنّة حول هذا التّفسير.

ہدوث

# 1\_نزول آية التبليغ

۳]

على الرغم من أنَّ الأحكام المتسرَّعة، والتعصِّبات المذهبية قد حالت \_ مع الأسف \_

5] دون وضع الحقائق الخاصّة بهذه الآية في متناول أيدي جميع المسلمين بغير تغطية أو تمويد. إِلَّا أَنَّ هُنَاكَ مُختلفُ الكتب التي كتبها علماء من أهل السنَّة في التَّفسير والحديث والتَّأريخ. أوردوا فيها روايات كثيرة تقول جميعها بصراحة: إنَّ الآية المذكورة قد نزلت في على الله . هذه الرّوايات ذكرها الكثير ون من الصحابة، منهم «زيد بن أرقم» و«أبو سعيد الخدري» و«أبن عباس» و«جابر بن عبدالله الأنصاري» و«أبو هريرة» و«البراء بن عازب» و«حـذيفة» و «عامر بن ليليّ بن ضمرة» و «ابن مسعود» وقالوا: إنّها نزلت في على إليَّ ويشأن يوم الغدير. بعض هذه الأحاديث نقل بطريق واحد مثل رواية زيد بن أرقم. وبعضها نقل بأحد عشر طريقاً، مثل رواية أبي سعيد الخدري ورواية ابن عباس. وبعضها نقل بثلاثة طرق. مثل رواية البراء بن عازب، أمَّا العلماء الذين أوردوا هـذه الرّوايات في كتبهم فهم كثيرون، من بينهم: الحافظ أبو نعيم الأصفهاني في كتابه «ما نزل من القرآن في على» (نقلاً عن «الخصائص» الصفحة ٢٩). وأبو الحسن الواحدي النيسابوري في «أسباب النَّزول» الصفحة ١٥٠. والحافظ أبو سعيد السجستاني في كتابه «الولاية» (نقلاً عن كتاب «الطرائف») ( وابن عساكر الشافعي (انظر «الدر المنثور» المجلد ٣ من الصفحة ٢٩٨). والفخر الرازي في «تفسير الكبير» المجلد ٣ الصفحة ٦٣٦. وأبو إسحاق الحمويني في «فرائد السمطين». وابن الصباغ المالكي في «الفصول المهمّة» الصفحة ٢٧. وجلال الدين السيوطي في «الدر المنتور» الجلد ٣ الصفحة ٢٩٨. والقاضي الشوكاني في «فتح القدير» المجلد ٣ الصفحة ٥٧. وشهاب الدين الآلوسي الشافعي في «روح المعاني» المجلد ٦ الصفحة ١٧٢. والشيخ سليمان القندوزي الحنني في «ينابيع المودة» الصفحة ١٢٠. وبدر الدين الحنفي في «عمدة القاريء في شرح صحيح البخاري» المجــلد ٨ الصـفحة .0AE والشيخ محمّد عبده المصري في تفسير «المنار» المجلد ٦ الصفحة ٤٦٣. والحافظ ابن مردويه (المتوفي سنة ٤١٦ عن السيوطي في «الدر المنثور، المجلد ٢, الصفحة ٢٩٨.»).

وجماعة كثيرون غيرهم أشاروا إلى سبب نزول هذه الآية. ا

٣

ونحن لا نعني \_ طبعاً \_ أنّ العلماء والمفسّرين الذين مرّ ذكرهم قد قبلوا نزول الآية في علي لللاء بل نقصد أنّهم ذكروا \_ فقط \_ الرّوايات الخاصّة بذلك في كتبهم، ولكنّهم بعد أن نقلوا تلك الرّوايات المعروفة، امتنعوا عن قبولها، إمّا خوفاً من الظروف التي كانت تحيط بهم، وإمّا لأنّ التسرّع في الحكم وقف حائلاً دون إصدار حكم سليم في أمثال هذه الأمور، بل لقد سعوا \_قدر إمكانهم . أن يعتموا الرؤية الصحيحة لها ويظهروها بشكل هامشي.

فهذا الرازي ــ مثلاً ــ وهو المعروف بتعصّبه المذهبي في مسائل خاصّة، أدرج سبب نزول هذه الآية كاحتمال عاشر بعد إبراده تسعة احتمالات أخرى كلّها واهية وضعيفة ولا قيمة لها.

وليس هذا بمستغرب من الرازي، فهذا شأنه في كل المواضيع. لكنّنا نتعجب من كُتّاب مثقفين أمثال سيد قطب، في تفسيره «في ظلال القرآن» ومحمّد رشيد رضا في تـفسيره «المنار»، الذين أهملوا ـكلّياً ـالإشارة إلى سبب نزول هذه الآية المذكور في أمهات المصادر الإسلامية، أو ضعّفوا أهميّته بحيث أصبح بتصويرهم لا يستلفت نظراً.

هل كانت الظروف المحيطة بهؤلاء لا تسمح لهم بذكر الحقيقة؟ أم أنّ حُجُّب التـعصَّب أكثف من أن تخترقها أشعّة التنوير؟! لاندري!!

وهناك آخرون اعتبروا نزول الآية في عليﷺ أمراً مسلّماً بـه، ولكـنّهم تـرددوا في الإقرار بأنّها تدل على الولاية والخلافة. وسنردّ \_إن شاء الله \_على إشكالات هؤلاء.

على كل حال، إنّ الرّوايات المنقولة في كتب أهل السنّة المعروفة ــدع عنك كتب الشيعة ــفي هذا الموضوع من الكثرة بحيث لا يمكن إنكارها أو تجاوزها بسهولة.

لسنا ندري لماذا يكتنى في أسباب نزول سائر الآيات بحديث واحد أو حديثين إثنين فقط، ولا تكون كل هذه الرّوايات الواردة بشأن نزول هذه الآية كافية؟! أسبب نسانة مسمانا

أفي هذه الآية من الخصوصية ما ليس في الآيات الأخرى؟

لمزيد الايضاح يراجع إلى الغدير، ج ١، ص ٢١٤.

سورة المائدة / الآية ٦٧

**ɛ**]

ترى هل هناك دليل منطق يسوّغ كل هذا التصلّب؟

غُمَّة موضوع آخر لابدٌ من الإشارة إليه، هو أنَّ الرَّوايات التي ذكرناها فيا سبق تتعلَّق كلَّها بَنَرُول هذه الآية في علي طَنْبَرْ، أي الرَّوايات الخاصّة بسبب نزول هذه الآية فقط، أمَّا الرَّوايات الواردة عن حادثة غديرخم وخطبة الرَّسول الكريم يَنْبَرْ وإعلانه وصاية علي الله وولايته، فإنَّها أكثر بكثير من تلك، حتىٰ أنَّ العلَّمة الأميني في ينقل في كتابه «الغدير» حديث الغدير عن ١١٠ من صحابة رسول الله يَنْبَرْ مع اسنادها، وعن ٨٤ من التابعين، وعن ٢٦٠ من العلماء والأدباء المسلمين المعروفين بما لا يدع مجالاً للشك في أنَّ حديث الغدير واحد من أوثق الأحاديث المتواترة، ولمَّن شك أحد في تواتر هذه الرَّوايات فإنَّه لا يكنه أن يقبل أيّ حديث متواتر آخر.

ولمًا كانت دراسة كل هذه الرّوايات الخاصّة بشأن نزول هذه الآية، وكذلك البحث في الرّوايات الخاصّة بحادث الغدير، يتطلب تأليف كتاب ضخم يخرجـنا عـن طـريقتنا في التّفسير، فإنّنا نكتني بهذا القدر، ونحيل طالب الإستزادة حول هذا الموضوع الى الكـتب التّالية: «الدر المنثور» للسيوطي، و«الغدير» للعلّامة الأميني. و«إحقاق الحقّ» للقاضي نور الدين التستري، و«المراجعات» للسيد عبد الحسـين شرف الديـن، و«دلائـل الصـدق» للشيخ محمّد حسن المظفر.

### ۲\_ مادثة الغدير بايماز

على الرغم من أنّ الرّوايات التي تذكر هذه الحادثة كثيرة وهي تصف واقعة بعينها. فإنّ الرّوايات التي عبَّرت عنها متنوّعة، فبعض هذه الرّوايات مسهب مطوّل. وبعضها الآخر موجز مكثف، وبعضها يتناول جانباً معيّناً من الحادثة. ومن مجموع تلك الرّوايات ومن التّأريخ الإسلامي ومن ملاحظة القرائن والظروف المحيطة بوقوعها وبمكانها يتبيّن مايلي:

أنّه في السنة الأخيرة من حياة النّبي يَتَزَيَّةُ أَدَّىٰ المسلمون مع رسول الله يَتَزَيَّةُ حجّة الوداع في عظمة وجلال، وكان لهذه الحجة أثر كبير في النفوس، وبعد إنتهائها أحاطت بالقلوب هالة من السعوّ الروحي، وتشرّبت في الأعماق لذّة هذه العبادة الكبرىٰ. وكانت الجموع الغفيرة `من المسلمين المشاركين في تلك الحجّة يكادون يطيرون فرحاً لهذه السعادة الكبرى التي شرّفهم الله بها.

لم يكن أهل المدينة وحدهم قد رافقوا النّبي ﷺ في هـذه الحـجة، بـل إلتـحق بـركبه مسلمون توافدوا من سائر أنحاء الجزيرة العربية لينالوا شرف الصحبة في هذه الحجّة.

كانت الشمس ترسل أشعّتها اللافحة المحرقة علىٰ الوديان والسهول لكن لذّة هذا السفر الروحي يسّرت كلّ شيء. اقترب وقت الظهيرة، واقترب الركب الكبير من أرض الجحفة، وظهرت من بعيد أرض «غديرخم» القاحلة الجافة المحرقة.

كانت المنطقة، في الحقيقة، تقع على مفترق طرق أربع حيث كان على الحجيج أن يتفرّقوا إلى الوجهة التي يقصدونها فطريق يتّجه إلى المدينة نحو الشهال، وآخر يوصل إلى العراق شرقاً، وطريق الغرب يتّجه إلى مصر، وطريق الجنوب يصل إلى اليمن، وهنا كان لابد أن يتحقق أهم فصل من فصول هذه الرحلة وآخر ذكرياتها، وكان على المسلمين أن يتلقّوا آخر تكليف لهم، أو المرحلة النهائية من المهمّات الناجحة التي اضطلع بها رسول الله يَمْلِيْنْ. قبل أن يتفرّقوا إلى حال سبيلهم.

كان يوم الخميس من السنة العاشرة للهجرة، وقد مضت ثمانية أيّام على عيد الأضحى، وإذا برسول الله تَبْكُلُا يصدّر أمره للحجيج بالتوقف، فراح المسلمون يتنادون الذين في مقدمة الركب أن يعودوا، وانتظروا حتى يلتحق بهم من كان في المؤخرة أيضاً، كان الشمس قد تخطّت نقطة الزوال، وصعد مؤذّن النّبي تَبْكُلُا ينادي في الناس لصلاة الظهر، وأخذ الناس يستعدّون مسرعين لدداء الصّلاة، كانت الرياح لافحة محرقة، حتى اضطر بعضهم إلى أن يضع قسماً من عباءته تحت قدميه وقسماً منها فوق رأسه كي يتّقي حرارة الحصى وأسمّته الشمس.

ماكان في تلك الصحراء ما يستظل به، ولاما تستريح إليه العين من خضرة الأعشاب، اللّهم إلّا بضع شجيرات عجاف عارية تصارع حرارة الجو صراعاً مريراً.

كان جمع قد لجأً إلى هذه الشجيرات ونشر رداءه عليها ليستظل به رسول الله ﷺ، إلاّ أنّ الرياح الساخنة كانت تعصف بتلك المظلّة فتنشر تحتها حرارة الشمس الحارقة. إنتهت صلاة الظهر، وهرع الحجيج يريدون نصب خيامهم الصغيرة التي كانوا يحملونها

١. قيل أنَّ عددهم ٩٠ ألفاً. وقيل ١٢٠ ألفاً. وقيل ١٣٤ ألفاً.

۳]

[ع

معهم ليلوذون بها من حر الهاجرة، إلّا أنّ رسول الله ﷺ أخبرهم أنّ عليهم أن يستعدّوا لسماع رسالة إلهيّة جديدة في خطبته، وكان الذين يقفون على مسافة من رسول الله ﷺ لا يستطيعون رؤيته، لذلك صنعوا له منبراً من أهداج الإبل ارتقاه رسول الله ﷺ فقال:

«الحمد لله ونستعينه ونؤمن به، ونتول عليه، ونعوذ به من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعهالنا الذي لا هادي لمن ضلّ، ولا مضلّ لمن هدى، وأشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً عبده ورسوله.

أمّا بعد: أيّها الناس قد نبّأني اللطيف الخبير أنّه لم يعمر نبيّ إلّا مثل نصف عمر الذي قبله، وإنيَّ أوشك أن أدعى فأجيب، وإنيّ مسؤول وأنتم مسؤولون، فماذا أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنّك بلّغت ونصحت وجهدت فجزاك الله خيراً. قال: ألستم تشهدون أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ جنّته حقّ، وناره حقّ، وأنّ الموت حقّ، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور؟ قال: اللّهم اشهد، ثمّ قال: قال: اللّهم اشهد، ثمّ قال: أيّها الناس ألا تسمعون؟ قالوا: نعم.

الم ساد الجو صمت عميق، وتم يسمع فيه سوى أريز الريباع... قال رستول الله هيام: «...فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين».

فنادي مناد: وما الثقلان، يا رسول الله؟

قال: الثقل الأكبر كتاب الله طرف بيد الله عزّوجلّ، وطرف بأيديكم فتمسكوا بــه لا تضلّوا، والآخر الأصغر عترتي، وإنّ اللطيف الخبير نتّأني أنّهها لن يتفرّقا حتىٰ يردا عسليَّ الحوض، فسألت ذلك لهما ربيّ، فلا تقدّموهما فتهلكوا، ولا تقصروا عنهها فتهلكوا. ثمّ أخذ بيد علي فرفعها حتى رؤي بياض إياطهها، وعرفه القوم أجمعون، فقال: أيّها الناس: من أولى الناس بالمؤمنين من أنفسهم؟

قال: إنَّ الله مولاي. وأنا مولىٰ المؤمنين. وأنا أولىٰ بهم من أنفسهم فمن كنت مولاه فعليُّ مولاه» «يقولها ثلاث مرات»، وفي لفظ الإمام أحمد إمام الحنابلة: «أربع مـرات». ثمّ قــال: «اللَّهم وال من والاه. وعاد من عاداه. وأحبَّ من أحبّه. وأبغض من أبغضه. وانصر من نــصره. واخذل من خذله. وأدر الحقّ معه حيث دار، ألا فليبلغ الشاهد الغائب». ثمّ لم يتفرّقوا حتىٰ نزل أمين وحي الله بقوله: ﴿ ل**ليوم أكملت لكم دينكم، وأتمنت عليكم** نصحتن.» ` الآية. فقال رسول الله ﷺ: «الله أكبر على إكمال الدين، وإتمام النعمة، ورضىٰ الزب برسالتي والولاية لعلي من بعدي».

ثمّ طفق القوم يهنّئون أميرالمؤمنين ﷺ وممن هنّاًه أبوبكر وعمر كلّ يقول: بخّ بخّ لك يا ابن أبي طالب. أصبحت وأمسيت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة. وقال ابن عباس: وجبت والله في أعناق القوم.

وانبرى حسان بن ثابت، شاعر رسول الله ﷺ يستأذنه في تخليد ذكرى هذه الحادثة في شعره، فقال:

| بخم وأسـمع بــالرّسول مــناديا  | يستاديهم يسوم الغسدير نسبيّهم       |
|---------------------------------|-------------------------------------|
| فقالوا. ولم يبدوا هناك التعاميا | فقال: فمن مسولاكسم ونسبيَّكم؟       |
| ولم تلق منا في الولاية عاصيا    | إلهك مسسولانا وأنت نسبيّنا          |
| رضيتك من بعدي إماماً وهاديا     | فقال له: قــم يــا عــليّ فــإنَّني |
| فكونوا له أتباع مسدقٍ وواليسا   | فمن كبئت مبولاه فبهذا وليبه         |
| وكن للذي عادى علياًً معادياً    | هــناك دعــا: اللّــهم وال وليــه   |

### ٣\_مماورات وشبهات

۳]

ليس ثمّة شك في أنّ هذه الآية، لو لم تكن قد نزلت في خلافة علي ﷺ، لإكتُني فيها \_كها قلنا \_باقل ممّا ورد فيها من روايات ومن قرائن موجودة في الآية نفسها، فكثير من كبار المفسّرين المسلمين يكتفون في تفسير سائر الآيات القرآنية حتى بعُشر الرّوايات الموجودة بشأن هذه الآية، أو أقل من ذلك، ولكن ممّا يؤسف له أنّ حجاب التعصّب قد حال دون قبول كثير من الحقائق.

إنَّ الذين يحملون لواء المخالفة تجاه تفسير هذه الآية والرّوايات الكثيرة الواردة بشأن نزولها، والرّوايات المتواترة بخصوص أصل حادثة الغدير، ينقسمون إلى قسمين:

۱۰ المائدة، ۳.

<sup>٢</sup>. نقل هذه الأبيات جمع من كبار علماء أهل السنة، منهم: الحافظ أبو نعيم الأصفهاني، والحافظ أبو سميد السجستاني، والخوارزمي المالكي، والحافظ أبو عبدالله المرزباني، والكنجي الشافعي، وجلال الدين السيوطي، وسبط بن الجوزي، وصدر الدين الحموي، وغيرهم (بحارالانوار، ج ٣٧، ص ١١٢). **č**]

قسم حمل منذ البداية روح العناد والتعنّت، وحمل بشدّة على الشيعة بالإهانة والسب والشتم.

وآخرون حافظوا \_ إلى حدّ ما \_ على الروح العلمية في البحث والتحقيق، و تابعوا القضية عن طريق الاستدلال، ولذلك فهم يعتر فون بجانب من الحقائق، ولكنّهم بعد إيرادهم بعض الإشكالات \_ التي ربّا كانت نتيجة لظروفهم الفكرية الخاصّة – يتركون الوقوف عند الآية والرّوايات المرتبطة بها.

والنموذج البارز الذي يمثّل القسم الأوّل هو ابن تيمية في كتابه «منهاج السنّة» حـيث يبدو فيه كمن يغمض عينيه في رابعة النهار ويضع أصابعه في أذنيه بشدّة، ثمّ ينادي: أين الشمس؟ فلا هو مستعد أن يفتح طرفاً من عينه ليرئ بعض الحقائق، ولا هو يرضىٰ برفع أصابعه عن أذنيه كي يستمع الىٰ ضجيج الحدّثين والمفسّرين المسلمين. بل يستمر في سبّه وشتمه وإهاناته.

إنَّ دافع هؤلاء هو الجهل وعدم الإطلاع والتعصّب المقرون بالعناد، ممّا دفع بهم إلى إنكار البديهيات والواضحات التي لا تخفيٰ على أحد.

لذلك فنحن لانجشم أنفسنا عناء نقل أقوالهم، ولانحمل القراء عناء سماع إجاباتهم. فحاذا يمكن أن يقال لمن ينبري بكلّ وقاحة لتجاهل هذا الحشد الكبير من كبار علماء الإسلام والمفسّرين - ومعظمهم من أهل السنّة - من الذين أعلنوا أنّ تلك الآية قـد نـزلت بشأن علي لللا فيدّعي - متعامياً عن الحقّ - أنّ أحداً من العلماء لم يقل شيئاً كهذا في كتابه!! وما قيمة قوله هذا ليستحق البحث فيه؟!

من الجدير بالذكر أنّ ابن تيمية، في محاولته تبرئة نفسه قبال كل هذه الكتب المعتبرة التي تقول بنزول هذه الآية بحقّ علي الله ، يلجأ إلى تعبير مضحك، ويكتني بقوله: «إنّ العــلماء الذين يعرفون ما يقولون لا يرون أنّ هذه الآية قد نزلت في علي»!!...

فالظاهر «أنّ العلماء الذين يعرفون ما يقولون» هم أولئك الذين يضمّون أصواتهم إلى أصوات ابن تيمية وعناده المفرط، أمّا من لا يضمّ صوته إليه فإنّه عالم لا يدرك ما يقول. وهذا منطق من ألق العناد وحبّ الذات على عقله ظلالاً مشؤومة، فلندَعْ هؤلاء.

أمّا الشبهات التي أوردها القسم الثّاني من العلماء، فمنها ما يجدر بالبحث، وسوف نتناولها فيما يلي:

۳]

أ) هل معنىٰ «المولى» هو «الأولى بالتصرّف»؟
إنّ أهم اعتراض يورد على حادثة الغدير هو أنّ من معاني «مولىٰ» الصديق والنصير والحب، ومن المكن أن تكون الكلمة هنا بهذا المعنىٰ أيضاً.

ليس رد هذا الإعتراض بصعب، لأنّ كل ناظر منصف يدرك أنّ تذكير الناس بمحبّة علي لللا لا يقتضي كل تلك المقدمات، لا إلقاء خطبة في تلك الصحراء القاحلة وتحت ذلك الحر المحرق، وايقاف تلك الجموع وانتزاع الإعترافات المتوالية منهم. إنّ حب المسلم لأخيه المسلم من المفاهيم الإسلامية الواضحة التي تقررت منذ بداية الدعوة.

مُرَّإِنَّ هذا الأمر لم يكن من الأمور التي لم يبلّغها رسول الله ﷺ حتى ذلك الوقت، بل بلّغه وأعلنه مراراً.

كما إنَّه لم يكن من الأمور التي تثير قلق رسول الله ﷺ وتخوَّفه حتى يطمئنه الله تعالى بشأنه.

ولاكان أمراً على هذا القدر من الأهمية بحيث تتخذ الآية هذا الأسلوب الشـديد في مخاطبة رسول الله تَتَبَالُهُ : **﴿ولِنَ لَم تَعْمَلُ قَمَا بِلَضَتَ رَسَالَتُه**﴾.

كلَّ هذه تدل على أنَّ الأمر كان أكثر من مجرَّد محبَّة عادية تلك المحبَّة التي كانت سن أوّليات الأخوّة الإسلامية منذ بزوغ فجر الدعوة الإسلامية.

ثم، إذا كان القصد هو تبيان مثل هذه المحبّة العادية، فسلماذا يسعمد رسسول الله تَبْكَلُهُ إلى استخلاص الإعترافات من الحاضرين قبل بيان قصده، فيسألهم: «ألست أولى بكم من أنفسكم» ؟ أيتناسب هذا مع بيان محبّة عادية؟

ثمّ إنّ المحبّة العادية لا تستدعي من الناس. وحتى من عمر نفسه، أن يهنّىء عسلياً ﷺ بقوله: «أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة»<sup>7</sup>.

حبّ المسلم واجب، وعليّ كسائر المسلمين، ويجب حبّه، وليس في ذلك شيء جديد يستوجب التهنئة في ذلك اليوم وفي آخر سنة من حياة رسول الله ﷺ .

٢. هذا القسم من الحديث يعرف بحديث «التهنئة» وقد أورده كثير من كبار علماء الحديث والتّفسير والتّأريخ من أهل القسم من الحديث يعرف بحديث «التهنئة» وقد أورده كثير من كبار علماء الحديث والتّفسير والتّأريخ من أهل السنّة، عن طريق عدد من الصحابة، مثل: ابن عباس، وأبي هريرة، والبراء بن عازب، وزيد بن أرقم. وقد نقل العلّمة الأميني للله هذا الحديث في المجلد الأوّل من كتابه «الغدير» عن ستين عالماً من علماء أهل السنّة!

[ع

ثمّ إنّ هناك ارتباطاً بين حديث «الثقلين» <sup>(</sup>وعبارات وداع رسول الله ﷺ ومـوالاة علي ﷺ وإلّا فإنّ حبّ علي ﷺ حبّاً عادياً لا يستدعي أن يجعله رسول الله ﷺ في مصافّ القرآن!

أفلا يرى المنصف المحايد في التعبير الوارد في حديث الثقلين أنّ المسألة تتعلّق بالقيادة. لأنّ القرآن هو القائد الأوّل للمسلمين بعد رحيل رسول الله تَبْتَلَمَ وأهل البيت ﷺ التّاني؟

ب) ترابط الآيات

قد يقال أحياناً إنّ الآيات السابقة واللاحقة على هـذه الآيـة تخـصّ أهــل الكــتاب ومخالفاتهم. وهذا ما يقول به صاحب تفسير «المنار» في المجلد ٦ صفحة ٤٦٦ ويصرّ على ذلك.

ولكن لاضير في ذلك \_كما قلنا في تفسير الآية نفسها \_ لأنّ اختلاف لحن الآية يختلف عن مواضيع الآيات التي قبلها وبعدها. وثانياً سبق أن قلنا مراراً أنّ القـرآن ليس كـتاباً أكاديمياً يلتزم في مواضيعه أسلوب التبويب والتقسيم إلى فصول وفقرات مـعيّنة، بـل إنّ آياته نزلت بحسب الحاجات والحوادث والوقائع المختلفة الطارئة.

لذلك نلاحظ أنّ القرآن في الوقت الذي يتكلّم عن إحدى الغزوات. ينتقل إلى ذكر حكم من الأحكام الفرعية \_ مثلاً \_ وفي الوقت الذي يتحدّث عن اليهود والنصارى، يخماطب المسلمين ويذكّرهم بأحد القوانين الإسلامية السابقة. (راجع بحثنا في بداية تفسير هذه الآية لزيادة التوضيح)

من العجيب أنّ بعض المتعصّبين يصرّون على القول بأنّ هذه الآية قد نزلت في أوائل البعثة، مع أنّ سورة المائدة نزلت في أواخر عمر رسول الله تَتَكِيُّةُ فإذا قالوا: إنّ هذه الآية وحدها نزلت في مكّة في أوائل البعثة، ثمّ أدخلت في هذه الآية للتناسب، نقول: إنّ هذا على عكس ما تبحثون عنه تماماً. لانّنا نعرف أنّ رسول الله تَتَكِيُّةُ في أوائل البعثة لم يصطدم باليهود

٨. وحديث الثقلين، من الأحاديث المتواترة التي وردت في كتب أهل السنّة عن جمع من الصحابة، منهم: أبو سعيد الخدري، وزيد بن أرقم، وزيد بن ثابت، وأبو هريرة، وحذيفة بن أسيد، وجابر بن عبد الله الأنصاري، وعبد الله بن حنطب، وعبد بن حميد، وجبير بن مظعم، وضمرة الأسلمي، وأبوذر الغفاري، وأبو رافع، وأم سلمة، عن رسول الله عَيْبَوْلُهُ ولا بالنصارى، وعليه فإنّ ارتباط هذه الآية ينقطع بما قبلها وما بعدها من آيات (تأمـل بدقّة).

هذه كلّها أدلة على أنّ هذه الآية قد تعرّضت إلى هبوب عواصف التعصّب، فأحاطت بها بعض علامات الاستفهام ممّا لا يعتور آيات مشابهة أخرى أبداً، أمّا هذه الآية فكلُّ يحاول من جهة أن يتشبث بها لصالحه بما حرفها عن مسيرها.

ج) أتذكر الصّحاح كلّها هذا الحديث؟

۳]

يقول بعضهم: كيف يمكن قبول هذا الحديث مع أنَّه لم يرد في صحيحي مسلم والبخاري؟ وهذا من عجائب القول أيضاً: فهناك:

**أوَلاً.** كثير من الأحاديث المعتبرة التي قبل بها أهل السنّة ليست في صحيحي مسلم والبخاري، فهذا الحديث ليس الأوّل من نوعه في هذه الحالة.

ثانياً، هل أنَّ هذين الصحيحين هما الكتابان الوحيدان الموثقان عندهم. مع أنَّ هـذا الحديث قد ورد في سائر الكتب الأخرى المعتبرة عندهم. وحتى في بعض الصحاح الستة (وهي التي يعتمدها أهل السنَّة)، مثل «سنن ابن ماجة» <sup>(</sup> و«مسند أحمد» <sup>(</sup>. وهناك علماء مثل «الحاكم النيسابوري» و«الذهبي» و«ابن حجر» اعترفوا بصحة الكثير من طرق هذا الحديث، على الرغم ممّا عرف عنهم من التعصّب.

لذلك فلا يستبعد أن يقع البخاري ومسلم تحت ضغط السياسة الذي ساد زمانهما، فلم يستطيعا، أو لم يشاءا أن يقولا ما لا يتلاءم ورغبة سلطات زمانهما في كتابيهما.

د) لِمَ لَم يستدل على وأهل البيت ﷺ بهذا الحديث؟

يقول بعض: لو كان حديث الغدير ـ على عظمته ـ صحيحاً فلهاذا لم يستدل به علي ﷺ وأهل البيت ﷺ وأصحابهم ومحبّوهم عند اقتضاء الضرورة؟ ألم يكن من الخير لو أنّهــم استندوا إلى مثل هذا السند المهم لإثبات حقّ علي ﷺ؟

هذا أيضاً قول آخر ينبع من عدم الإحاطة بالمصادر الإسلامية في حـقل الحـديث والتّفسير والتّأريخ. إذ أنّ كثيراً من كتب علماء السنّة قد ذكرت أنّ عـليّاً ﷺ وأنمّـة أهـل البيت ﷺ وأتباعهم قد استدلوا فعلاً بحديث الغدير.

۱. سنن ابن ماجة، ج ۱. ص ۵۵ و ۵۸.

۲. مسند أحمد، ج ۱، ص ۸۵ و۸۸ و ۱۱۸ و ۱۱۹ و ۱۵۲ و ۳۴۱.

فهذا الخطيب الخوارزمي الحنني في «المناقب» يروي عن عامر بن واثلة، قال: كنت على الباب يوم الشورى مع علي ﷺ في البيت وسمعته يقول: «لأحتجنّ عليكم بما لا يستطيع عربيكم ولا عجميكم تغيير ذلك» ثمّ قال: «أنشدكم الله أيّها النفر جميعاً أفيكم أحد وحد الله قبلي؟» قالوا: لا (ثمّ استمر في تعديد مناقبه وفضائله)... إلى أن قال: «فانشدكم بالله هل فيكم أحد قال له رسول الله تَتَجَلَّهُ: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، ليبلغ الشاهد الغائب، غيري؟».

قالوا: «اللهم لا...» الحديث (.

هذه الرواية يذكرها الحمويني في «فرائد السمطين» في الباب ٥٨، وابن حاتم في «الدر النظيم» والدارقطني، وابن عقدة، وابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة، ج ٦، ص ١٦٧.

كذلك نقرأ في «فرائد السمطين» في الباب ٥٨ أنّ علياً ﷺ استشهد بحديث الغدير أمام جمع من الناس في المسجد على عهد عثمان. وفي الكوفة أيضاً إستند إلى هذا الحديث لتفنيد رأي الذين أنكروا خلافته بعد رسول الله تَتَبَلَكُ مباشرة.

يقول صاحب كتاب «الغدير»: إنَّ أربعة من الصحابة وأربعة عشر من التابعين قد رووا هذا الحديث حسب ما نقلته مصادر أهل السنَّة المعروفة.

وكما يقول الحاكم النيسابوري (في الصفحة ٣٧١ من المجلد الثّالث من «المستدرك») فإنّ علياً ﷺ قد إستشهد بهذا الحديث يوم حرب الجمل أمام طلحة.

كذلك في حرب صفين، كما يقول سليم بن قيس الهلالي: إنّ علياً كان في عسكره وأمام جمع من المهاجرين والأنصار والقادمين من أطراف البلاد، فاستشهد بهذا الحديث فقام إثنا عشر من الذين أدركوا بدراً مع رسول الله تَبَيَّلُهُ وأكّدوا أنّهم سمعوا الحديث من رسول الله تَبَيَّلُهُ. <sup>٢</sup>

وبعد علي ﷺ إستند إلى هذا الحديث سيدة الإسلام فساطمة الزّهـراء ﷺ والإمـامان الحسن والحسين ﷺ وعبدالله بن جعفر، وعمّار بن ياسر، وقيس بن سعد، وعمر بن عبد العزيز، والمأمون الخليفة العباسي.

بل إنَّ عمرو بن العاص في رسالة له إلى معاوية أراد أن يثبت لمعاوية فيها أنَّه على علم

تام بالحقائق الخاصّة بمكانة كلّ من علي يُنْبُلُ ومعاوية بالنسبة للخلافة، فاستشهد صراحة بجديث الغدير، وقد نقله الخطيب الخوارزمي الحنني في كتابه «المناقب» صفحة ١٢٤ (على الذين يرغبون في المزيد من التوضيح بشأن استدلال علي يُنْبُ وأهل البيت وبعض الصحابة وغير الصحابة بحديث الغدير، أن يرجعوا إلى الصفحات ١٥٩ ـ ٢١٣، من المجلد الأوّل من كتاب «الغدير» فقد أورد العلّامة الأميني ينه أسهاء ٢٢ من الصحابة، وغير الصحابة محسن استدلوا بهذا الحديث).

# ه) مفهوم الجملة الأخيرة من الآية

يقولون: لو كانت الآية تخصّ تنصيب علي ﷺ في الخلافة والولاية و تـر تبط بحـديث غدير خم، فما علاقة كلّ هذا بما جـاء في آخر الآية: **(بنّ الله لا يبهدي للقوم الكافرين )**.

للردّ على هذا الإعتراض يكني أن نعرف أنّ لفظة «الكفر» في اللغة وفي القرآن تعني الإنكار والمخالفة والترك فرّة يقصد بها إنكار الله ونبوة رسول الله تتكليم ، ومرّة يراد بها إنكار بعض الأحكام أو مخالفتها، فني الآية ٩٧ من سورة آل عمران فيا يرتبط بالحج نقراً: فوهن كفر فإنّ الله عني من العالمين ﴾ والآية ١٠٢ من سورة ال عمران فيا يرتبط بالحج نقراً: فوهن بالسحر بأنّهم كفّار: فوها يعلّمان هن لحد حتى يقولا للحا نحن فتنة فلا تكفو ، وفي الآية ٢٢ من سورة إيراهيم نرى أنّ الشيطان يندد يوم القيامة بأولئك الذين أطاعوه واتبعوه ويقول هم: إنّكم بعدم إطاعتكم أوامر الله قد جعلتموني شريكاً له، وإنيّ اليوم أكفر بعملكم ذاك: فلاين كفره من القرآن حتى الموات من القيامة بأولئك الذين أطاعوه واتبعوه ويقول الذين تفري الله عني من العاري الله قد جعلتموني شريكاً له، وإنيّ اليوم أكفر بعملكم ذاك: ولاين كفره منهم القرآن حتى قبل ﴾، وعليه، فلا عجب أن يطلق القرآن صفة الكفر على الذين يخالفون مسألة الولاية والخلافة.

# و) هل يمكن وجود وليّين في وقت واحد؟

من الذرائع الأخرى التي تذرّعوا بها للنكوص عن هـذا الحـديث المـتواتـر والآيـة المذكورة، هي أنّه إذا كان رسول الله يَبَلِيَّ قد نصب علياً لِنِلِا يوم الغدير للخلافة والولاية، فإنّ ذلك يعني وجود وليّين وقائدين في وقت واحد.

إلاّ أنّ الإلتفات إلى الظروف الزمانية الخاصّة بنزول الآية وورود الحـديث، وكـذلك القرائن المستوحاة من خطبة رسول الله يَتَبَوَدُ تنفي هذه الذريعة أيضاً، إنّنا نعلم أنّ هذا الحدث قد جرى في أواخر عمر رسول الله يَتَبَوَدُ وإنّه كان يبلغ الناس بآخر الأوامر لأنّه قال «وإنّي أوشك أن أدعى فأجيب». **z**]

إنَّ من يقول هذا لا شك في أنَّه بصدد تعيين خليفته، وإنَّه يضع الخطط للمستقبل، لا للحاضر، كذلك من الواضح، إنَّه لا يقصد إعلان وجود قائدين أو وليّين في وقت واحد.

ومممّا يلفت النظر أنّ بعض علماء أهل السنّة الذين يطرحون هذا الإعـتراض، يــتقدّم بعضهم برأي يناقض ذلك تماماً. وهو أنّ رسول الله ﷺ قد عيّن عــلياً ﷺ لأمـر الخــلافة والولاية. ولكنّه لم يعيّن تأريخ التعيين. فما المانع أن يأتي ذلك بعد ثلاثة خلفاء؟

إنَّه لأمر محيِّر حقًاً؛ يتشبَّثون بألوان المتناقضات لكي يبتعدوا عن حقيقة القـضية؛ ألا يسأل هؤلاء أنفسهم: إذا أراد رسول الله ﷺ أن يعيِّن خليفته الرابع ضماناً لمستقبل المسلمين، فلماذا لم يعيِّن الخليفة الأوّل والثّاني والثّالث في يوم الغدير، وهم يتقدّمون الرّابع و تنصيبهم مقدّم عليه؟!

ومرّة أخرى نكرر مقولتنا السابقة لنختم به بحثنا هذا. وهي أنّـه لولا وجـود نـظرات خاصّة في الأمر، لما حدثت كل هذه الإعتراضات والإشكالات بشأن هذه الآيـة وهـذا الحديث. كما لم يحدث شيء من ذلك في غيرهما.

8003

#### الآيتان

قُلْ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِنَّبِ لَسْتُمْ عَلَىٰ شَى وِحَقَّى تُقِيمُوا ٱلتَّوْرَئِةَ وَٱلإَخِيلَ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيِكُمْ وَلَيَزِيدَ كَكَثِلاً مِنْهُمْ مَّا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكَ طُغْيَكَ وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَا مَنُوا وَٱلَّذِينَ هَادُوا وَالصَّذِيقُونَ وَالنَّصَرِي مَنْ ءَا مَنْ إِلَيْهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِيرَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَاحَوْنُ عَلَيْهِ وَ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ۞

### سبب اللزول

جاء في تفسير مجمعالبيان وتفسير القرطبي، عن ابن عباس قال: جاء جماعة من اليهود إلى رسول الله يَبْلِيُن فقالوا: ألست تقرّ بأنّ التّوراة من عند الله؟ قال: «بليٰ». قالوا: فإنّا نؤمن بها ولا نؤمن بما عداها (وفي الحقيقة فانّ التّوراة تعتبر القدر المشترك بيننا وبينكم، ولكنّ القرآن كتاب مختص بكم). فنزلت الآية الأولىٰ إ

التفسير

لاحظنا في ما سبق من تفسير آيات هذه السورة أنّ قسماً كبيراً مـنها يـدور حـول العقبات التي كان يضعها أهل الكتاب «اليهود والنصارى» في طريق المسلمين وما كـانوا يوردونه من مجادلة وتساؤل، هذه الآية \_أيضاً ــتشير إلى جانب آخر من ذلك الموضوع،

۲۵ تفسیر مجمع البیان، ج ۳، ص ۳۸۳ و ۳۸٤؛ و تفسیر الفرطبی، ج ٦، ص ۲٤٥.

5]

تردّ فيها على منطقهم الواهي الداعي إلى اعتبار التّوراة كتاباً متّفقاً عـليه بـين المسـلمين واليهود، وترك القرآن باعتباره موضع خلاف.

لذلك فالآية تخاطب الرّسول تَبَيَّةُ قائلة: ﴿قُلْ يَا أَهُلُ لِلكَتَابِ لِسَتَمَ عَلَى هُي. حتى تقيموا التوراة والإنجيل وما أنزل لِيكم من ريّكم ﴾.

وذلك لأنّ هذه الكتب \_كما قلنا \_صادرة عن مبدأ واحد وأصولها واحدة، ولمّا كان آخر هذه الكتب السهاوية أكملها وأجمعها فإنّه هو الأجدر بالعمل به، كما أنّ الكتب السابقة تحمل بشائر وإرشادات إلى آخر الكتب، وهو القرآن، فإذا كانوا \_حسب زعمهم \_ يقبلون التّوراة والإنجيل، وكانوا صادقين في زعمهم، فلا مندوحة لهم عن القبول بـتلك البشـائر أيضاً، وإذا وجدوا تلك العلامات في القرآن، فإنّ عليهم أن يحنوا رؤوسهم خضوعاً لها.

هذه الآية تقول أنّ الإدّعاء لا يكني، بل لابدّ من إتّباع ما جاء في هذه الكتب السهاوية عملياً، ثمّ أنّ القضية ليست «كتابنا» و«كتابكم». بل هي الكتب السهاوية وما أنزل من الله. فكيف تريدون بمنطقكم الواهي هذا أن تتجاهلوا آخر كتاب سهاوي؟

ويعود القرآن ليشير إلى حالة أكثريتهم. فيقرّر أنَّ أكثر هم لا يأخذون العبرة والعظة من هذه الآيات ولا يهتدون بها، بل إنّهم ـ لما فيهم من روح العناد ـ يـزدادون في طـغيانهم وكفرهم **خوليزيدن كثيرا منهم ما لنزل لإيك من ربك طغيانا وتفران**ي.

وهكذا يكون التأثير المعكوس للآيات الصادقة والقول المتَّزن في النـفوس المـملوءة عناداً ولجاجاً.

وفي ختام الآية يخفف الله من حزن رسوله ﷺ إزاء تصلّب هذه الأكثرية من المنحرفين وعنادهم، فيقول له **(فلا تأس ملي القوم الكافرين ﴾**`.

هذه الآية ليست مقصورة على اليهود ـ طبعاً ـ فالمسلمون أيـضاً إذا اكـتفوا بـادّعاء الإسلام ولم يقيموا تعاليم الأنبياء، وخاصّة ما جاء في كتابهم السهاوي، فلن تكون لهم منزلة ومكانة لا عند الله، ولا في حياتهم الفردية والاجتماعية، بل سيظلّون دائماً أذلّاء ومغلوبين على أمرهم.

الآية التّالية تعود لتقرر مرّة أخرىٰ هذه الحقيقة، وتؤكّد أنّ جميع الأقوام وأتباع كـلّ

فلا تأس من الأسى، بمعنى الغم والحزن.

المذاهب دون إستثناء، مسلمين كانوا أم يهوداً أم صابئين <sup>(</sup> أم مسيحيين، لا منقذ لهم من الخوف من المستقبل والحزن على ما فاتهم إلاّ إذا آمنوا بالله وبيوم الحساب وعملوا صالحاً: فإنّ للذين آهنوا وللذين هادوا والصابئون وللنصارئ من آهن بالله ولليوم الآخر ومعل صالحاً قلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ).

هذه الآية، في الحقيقة ردّ قاطع على الذين يظنون النجاة في ظل قومية معيّنة، ويفضّلون تعاليم بعض الأنبياء على بعض، ويتقبّلون الدعوة الدينية على أساس من تعصّب قومي، فتقول الآية إنّ طريق الخلاص ينحصر في نبذ هذه الأقوال.

وكما أشرنا في تفسير الآية ٦٢ من سورة البقرة، التي تقترب في مضمونها من مضمون هذه الآية سعى بعضهم بجد ليثبت أنّ هذه الآية تعتبر دليلاً على «السلام العام» وعلى أنّ أتباع جميع الأديان ناجون، وأن يتجاهل فلسفة نزول الكتب السهاوية بالتتابع الذي يدل على تقدّم الإنسان في مسيرته التكاملية التدريجية.

ولكن \_كما قلنا \_ تضع الآية حدًا فاصلاً بقولها ﴿ومعل صالحا﴾ لكلّ قول، وتشخّص الحقيقة، بخصوص تباين الأديان، فتوجب العمل بآخر شريعة إلهيّة، لأنّ العمل بقوانـين منسوخة ليس من العمل الصالح، بل العمل الصالح هو العمل بالشرائع الموجودة وبآخرها (لمزيد من الشرح والتوضيح بهذا الشأن راجع ذيل الآية ٦٢ من سورة البقرة.

ثمّ إنّ هناك احتمالاً مقبولاً في تفسير عبارة **﴿من آمن بالله ولليوم للآخر ومعل مسالحاً﴾** وهو أنّها تختص باليهود والنصارئ والصابئين، لأنّ **(الذين آمنوا)؛ في** البداية لا تحتاج إلى مثل هذا القيد، وعليه، فإنّ معنى الآية يصبح هكذا:

إنَّ المؤمنين من المسلمين، وكذلك اليهود والنصارئ والصابئين – بشرط أن يؤمنوا وأن يتقبَّلوا الإسلام ويعملوا صالحاً ـ سيكونون جميعاً من الناجين وإنَّ مـاضيهم الديـني لن يكون له أيَّ أثر في هذا الجانب، وإنَّ الطريق مفتوح للجميع (تأمل بدقَّة). يكون له أيَّ أثر في هذا الجانب، وإنَّ الطريق مفتوح للجميع (تأمل بدقَّة).

١. «الصايثون» هم أتباع يحيى أو نوح أو إبراهيم، وقد ذكرناهم بتفصيل أكثر في ذيل الآية ٦٢ من سورة البقرة.

### الآيتان

لَقَدَ أَخَذْنَا مِيثَقَ بَنِيَ إِسْرَءِ بِلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلًا حَكْمًا جَاءَ هُمْ رَسُولُ بِمَا لَا تَهْوَى أَنفُسُهُمْ فَرِيقًا حَكَذَبُوا وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ () وَحَسِبُوَ أَأَلَا تَكُون فِنْنَةُ فَعَمُوا وَصَحَوا تُمَرَّ نَابِ اللَّهُ عَلَيْهِ حَرُثُمَ عَمُوا وَصَحَوا أَحَدَيْرُ مِنْهُمْ وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ()

#### التفسير

في آيات سابقة من سورة البقرة، <sup>(</sup> وفي أوائل هذه السورة <sup>(</sup> أيضاً إشارة إلى عهد وميثاق أخذه الله تعالى على بني إسرائيل وفي هذه الآية تذكير بهذا الميثاق: **(لقد أخذنا هيثاق بني** لإسرائيل وأرسلنا إليهم رسلا).

يبدو أنّ هذا لليثاق هو الذي جاءت الإشارة إليه في الآية ٩٣ من سورة البسقرة، أي العمل بما أنزل الله!

ثمّ يضاف إلى ذلك القول بأنّهم، فضلاً عن كونهم لم يعملوا بذاك الميثاق، ﴿ كَلْحَا جَاءَهُمُ رسول بما لا تهوى لنفسهم فريقا كذبوا وفريقا يقتلون﴾.

هذه هي طرائق المنحرفين الأنانيين وسبلهم، فهم بدلاً من إتّباع قادتهم، يصرّون على أن يكون القادة هم التابعين لأهوائهم، وإلّا فليس لهؤلاء الهداة والأنبياء حتى حقّ الحياة.

في هذه الآية جاء الفعل «كذبوا» بصيغة الماضي بينما جاء الفحل «يسقتلون» بسصيغة المضارع، ولعلَّ السبب ـ بالإضافة إلى المحافظة على التناسب اللفظي في أواخـر الآيـات السابقة والتَّالية وكلها بصيغة المضارع ـ هو كون الفعل المضارع يـدل عـلى الإسـتمرار، والقصد من ذلك الإشارة إلى استمرار هذه الروح فيهم، وأنَّ تكذيب الأنبياء وقـتلهم لم

۱. البقرة، ۸۳ و ۸۶ و ۹۳.

۲. المائدة، ۸۲.

يكن حدثاً عارضاً في حياتهم. بل كان طريقاً وإتجاهاً لهم `.

۳]

في الآية التالية إشارة إلى غرورهم أمام كل ما اقترفوه من طغيان وجرائم: ﴿وحسبوا لَلّا تكون فتنة؛ أي ظنّوا مع ذلك أنّ البلاء والجزاء لن ينزل بهم، واعـتقدوا \_كما صرّحت الآيات الأخرى \_أنّهم من جنس أرقى، وأنّهم أبناء الله!!

وأخيراً إستحال هذا الغرور الخطير والتكبّر إلى ما يشبه حجاباً غطّي أعينهم وآذانهم: ﴿فسموا وصقوا﴾ عن رؤية آيات الله وعن سماع كلمات الحقّ.

ولكنّهم عندما أصابتهم مظاهر من عقاب الله وشاهدوا نتائج أعمالهم المشؤومة، ندموا وتابوا بعد أن أدركوا أنّ وعد الله حق، وأنّهم ليسوا عنصراً متميّزاً فائقاً.

وتقبل الله توبتهم: ﴿ ثُمَّ تَابِ الله عليهم).

إِلَّا أَنَّ حالة الندم والتوبة لم تلبث طويلاً، فرعان ما عاد الطغيان والتجبّر وسحق الحقّ والعدالة، وعادت أغشية الغفلة الناتجة عن الإنغماس في الإثم تعجب أعينهم وآذانهم مرّة أخرى **(لم عموا وصقوا كثير منهم)** فلم يعودوا يرون آيات أو يسمعوا كلمة الحقّ، وعمّت الحالة الكثير منهم.

ولعلَّ تقديم «عموا» على «وصمّوا» يعني أن عليهم أوَّلاً أن يبصروا آيات الله ومعجزات رسوله ﷺ، ثمّ يستمعوا إلى تعاليمه ويستوعبوها.

وورود عبارة **﴿ تثير منهم**﴾ بعد تكرار **﴿معوا وصفوا﴾** جاء لتوضيح أنَّ حالة الغفلة والجهل والعمى والصمم تجاه الحقائق لم تكن عامّة، بل كان بسينهم بـعض الأقسلية مـن الصالحين، وفي هذا دليل على أنَّ تنديد القرآن باليهود لا ينطوي على أي جانب عنصري أو طائني، بل هو موجّه إلى أعيالهم فحسب.

هل أنَّ تكرار عبارة **(حموا وصعوا)،** ذو طابع عام تأكيدي، أم للإشارة إلى حمادتتين مختلفتين؟

يرى بعض المفسّرين أنَّ التكرار يشير إلى واقعتين مختلفتين حــدثتا لبــني إسرائــيل،

 ٩. في الواقع وكما جاء في تفسير مجمع البيان وفي غيره إنَّ عبارة، ﴿ فريقاً كذبوا وقريقاً يقتلون ﴾ في الأصل (كذبوا وقتلوا) و(يكذبون ويقتلون). [ع

**الأولى:** الغزو البابلي لهم، **والثّانية:** غزو الإيرانيين والروم، والقرآن أشار إليها بشكل عابر في بداية سورة بني إسرائيل.

ولا يستبعد ـ أيضاً ـ أنَّ بني إسرائيل قد تعرّضوا مرّات عديدة لهذه الحالات فـحينها يشاهدون نتائج أعمالهم الشريرة، كانوا يتوبون، ثمّ ينقضون توبتهم، وقد حدث هذا عدّة مرّات لا مرّتين فقط.

في نهاية الآية جملة قصيرة عميقة المعنى تقول: إنَّ الله لا يغفل أبداً عن أعهالهم، إذ أنَّه يرى كل ما يعملون: ﴿ولاله بِصير بِها يعملون﴾.

80CB

#### الآيات

لَقَدَ حَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَدٌ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَبَيَ إِسْرَةٍ بِلَ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّحَتُمْ إِنَّهُ, مَن يُشْرِكْ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْ وِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَىٰهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلْلِمِينَ مِنْ أَنصَتارِ ٣ لَقَدْ حَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ ثَالِثُ ثَلَكَ تَذُو مَا لِظَلْلِمِينَ مِنْ أَنصَتارِ ٣ لَقَدْ حَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ ثَالِثُ ثَلَكَ تَذُو مَا لِظَلْلِمِينَ مِنْ أَنصَتارِ ٣ لَقَدَ حَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ مَا لَذَي أَلَا لَهُ عَلَيْهُ مَا لَهُ عَلَيْهِ وَمَا لِظَلالِ مِنَ إِنَّ اللَّهُ ثَالِثُ ثَلَكَ تَذُو مَا لِظَلالِ مَنْ إِلَيْهِ إِلَا إِلَكَ أَوْ مَا لِنَهُ وَمَا لَكُونَ أَنْتَ أَوْ اللَّهُ مَا لَذَى مَا لَهُ مَا لِعَالَ اللَّهُ وَمَا مِنْ إِلَيْهِ إِلَى إِلَى اللَّهُ وَحَدًا وَا اللَّذِينَ كَفُرُوا مِنْهُ مَا يَعْمَ عَذَابَ أَلِي لَهُ وَحَدًا مَ أَلَي مَا لَكَ اللَّهُ وَلَكَ لَهُ أَلَكُ مُ اللَّهُ وَلَكُ أَلَكُ مَا لَكُونَ لَتَكُونُ وَاللَهُ مَا لَهُ وَا اللَهُ وَلَا الْمَسِيحُ وَلَ أَن وَالَةَ مُنَا لِقُولُونَ اللَهُ مَنْ إِلَيْ اللَهُ وَالَا لَهُ مَعْ عَذَابَةً مَا يَعْهُ وَلَا لَهُ مُولُو اللَهُ وَاللَهُ مَرَ

#### التغسير

تعقيباً على البحوث الماضية بشأن انحرافات اليهود التي مرّت في الآيات السابقة. تتحدّث هذه الآيات والتي تليها عن انحرافات المسيحيين، فستبدأ أولاً بأهمم تسلك الانحرافات، أي «تأليه المسيح» و«تثليث المعبود»: ﴿لقد مخو للذين قالوا لِنَّ الله هو الحسيح لين هريميه.

وأيّ كفر أشدّ من أن يجعلوا الله اللامحدود من جميع الجهات متّحداً مع مخلوق محدود من جميع الجهات، وأن يصفوا الحالق بصفات المخلوق، مع أنّ المسيح الله نفسه يعلن صراحة لبني إسرائيل: **﴿وقال للمسيح يا بني لِمُولئ**يل لمبدو*ا للله رتي ورتكم) وج*ذا يستنكر كل لون من ألوان الشرك، ويرفض الغلوّ في شخصه، ويعتبر نفسه مخلوقاً كسائر مخلوقات الله. ولكى يشدد المسيح التوكيد على هذا الأمر، وليزيل كل إيهام وخطاً، يضيف قـائلاً:

ولحي يسدد المصيح التوعيد على معام مرواره وعيدين عن المام من ينام من يشرك بالله فقد حرّم الله عليه الجنّة ومأوله النّاري.

ويمضي في التوكيد وإثبات أنَّ الشرك والغلو ضرب من الظلم الواضح، فيقول أيـضاً: ﴿وِها للطّالِعينَ هن أنصارِهِ. [ع

سبق أن أشرنا إلى أنّ تاريخ المسيحية يؤكّد بأنّ التثليث لم يكن معروفاً في القرون الأولى من المسيحية، ولاحتى على عهد المسيح على المان الأناجيل الموجودة \_على الرغم من كل ما فيها من تحريفات وإضافات \_ليس فيها أدنى إشارة إلى التثليث، وهذا ما يعترف بـه المحققون المسيحيون أنفسهم، وعليه فإنّ ما ورد في الآية المذكورة عن إصرار المسيح للله على مسألة التوحيد إنّا ينسجم مع المصادر المسيحية الموجودة، ويعتبر من دلائل عظمة القرآن .

وينبغي الإلتفات إلى أنّ الموضوع الذي تتناوله الآية هو الغلو ووحدة المسيح بالله، أو بعبارة أُخرى، هو «التوحيد في التثليث»، ولكن الآية التّالية تشير إلى مسألة «تعدد الآلهة» في نظر المسيحيين، أي «التثليث في التوحيد»، و تقول: إنّ الذين قالوا إنّ الله ثالث الأقانيم <sup>آ</sup> الثلاثة لاريب أنّهم كافرون: **(لقد كفو الذين قالوا إنّ الله ثالث فلائة)**.

إعتقد كثير من المفسّرين، ومنهم الطبرسي في «مجمع البيان»، والشـيخ الطـوسي في «التبيان»، والفخر الرازي والقرطبي في تفسيريهما، أنّ الآية السابقة تشير إلى فـرقة مـن المسيحيين باسم «اليعاقبة» يعتقدون أنّ الله متحد بالمسيحﷺ، وهذه الآية وردت بشأن فرقة أخرى هي «الملكانية» و«النسطورية» الذين يـقولون بـالأقانيم الثـلاثة، أو الآلهـة الثلاثة.<sup>٣</sup>

غير أنَّ هذه النظرة عن المسيحية –كما سبق أن قلنا ـ لا تطابق مع الواقع. لأنَّ الإعتقاد بالتثليث عام بين المسيحيين كافة، كما أنَّ التوحيد بيننا نحن المسلمين عقيدة عامّة قطعية، ولكنّهم في الوقت الذي يعتقدون حقّاً بتثليث الأرباب، يؤمنون أيضاً بالوحدة الحقيقية، قائلين أنَّ ثلاثة حقيقيين يؤلّفون واحداً حقيقياً!

الظاهر أنّ الآيتين المذكورتين تشيران إلى جانبين مختلفين لهاتين القضيتين: في الأولى إشارة إلى وحدة الآلهة الثلاثة، وفي النّانية إشارة إلى تعددها، وتوالي المسألتين همو في الحقيقة إشارة الى واحد من الأدلة الواضحة على بطلان عقيدتهم، فكيف يمكن لله أن يكون واحداً مع المسيح وروح القدس مرّة، ومرّة أخرى يكون ثلاثة أشياء؟ أمـن المـعقول أن يتساوئ الثلاثة مع الواحد؟! إنَّ ما يؤيَّد هذه الحقيقة هو أنَّنا لانجد بين المسيحيين أيَّة طائفة لا تؤمن بالآلهة الثلاثة!<sup>(</sup> ويردّ القرآن عليهم ردّاً قاطعاً فيقول: **﴿وما هن لِله لِلَّالِله واحد﴾ وفي** ذكر «من» قبل «إله» نني أقوي لأيّ معبود آخر.

ثمّ ينذر هم بلهجة قاطعة: **﴿ولِنَ لَم ينتهوا عما يقولونَ لِيمسَّ لِلذِينَ كَفَرُوا مِنهِم عَدَّلَبِ** اليه».

يقول بعضهم أنَّ «من» في «منهم» بيانية، ولكن الظاهر أنَّها تبعيضية تشير إلى الذين بقوا على كفرهم حتى بعد أن دعا القرآن إلى التوحيد، لا الذين تابوا ورجعوا.

يذكر صاحب «المنار» قصّة في الجال تكشف عن غموض تثليث النصارئ وتوحيدهم نقلاً عن صاحب (إظهار الحقّ):

«أنّه تنصّر ثلاثة أشخاص، وعلّمهم بعض القسيسين العقائد الضرورية، سيّا عسقيدة التثليث وكانوا في خدمته، فجاء أحد المسيحيين إلى هذا القسيس، وسأله عسّن تستصّر. فقال: ثلاثة أشخاص تنصّروا فسأله: هل تعلّموا شيئاً من العقائد الضرورية؟ فقال: نعم، واستدعى واحداً منهم ليريه ذلك فسأله القسيس عن عقيدة التثليث، فقال: إنّك علّمتني أنّ الآلهة ثلاثة، أحدهم في السماء، والثّاني تولّد من بطن مريم العذراء، والثّالث الذي نزل في صورة الحيامة على الإله الثّاني بعدما صار ابن ثلاثين سنة، فغضب القسيس وطرده وقال: هذا جاهل.

ثمّ طلب الآخر منهم، فسأله فقال: إنّك علّمتني أنّ الآلهة كانوا ثلاثة وصلب واحد منهم فالباقي إلهان، فغضب عليه القسيس أيضاً وطرده.

ثمَّ طلب التَّالث وكان ذكيّاً بالنسبة إلى الأوّلين وحريصاً في حفظ العقائد. فسأله، فقال: يا مولاي، حفظت ما علّمتني حفظاً جيّداً. وفهمت فهماً كاملاً بفضل السيد المسيح: أنّ الواحد ثلاثة والثلاثة واحد. وصلب واحد منهم ومات. فمات الكل لأجل الإتحاد. ولا إله الآن، وإلّا يلزم نبى الإتحاد!

في الآية الثّالثة يدعوهم القرآن إلى أن يتوبوا عن هذه العقيدة الكافرة لكي يغفر لهم الله تعالى، فيقول: **وافلايتوبون إلى الله ويستففرونه والله غفور رحيم »**.

١. ورد في بعض الرّوايات، وكذلك بعض التواريخ أنَّ بين المسيحيين أقلية لاتؤمن بالتثليث، بل يستقدون اتحاد عيسى بالله، ولكننا لا ترى لهؤلاء في هذا العصر اسم ولا رسم.

#### الآيات

مَّا ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَدَ إِلَّا رَسُولٌ فَدْخَلَتْ مِن قَبَّ إِذِ ٱلرُّسُلُ وَأَمَّهُ، صِدِيقَةً حَكَانَا يَأْحَكُلَانِ ٱلطَّعَكَامُ ٱنظُرَ حَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ ٱلآيكَتِ ثُحَرَ ٱنظُر آنَ يُوْفَكُونَ ٢ ثَنَ قُلْ آتَتَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَعْلِهُ الحَمُ ضَرَّا وَلَانَفْعُ أَوَاللَّهُ هُوَ ٱلسَيعُ ٱلْعَلِيمُ ٢ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْحِتَكِ لَا تَعْدُلُوا في دِينِ مُعَمَّ عَبْرَ ٱلْحَقِ وَلَا نَتَبَعُوَ الْعَوَاءَ قَوْمِ فَدْ ضَالًا الْحِتَكَ لَا تَعْدُلُوا حَيْنِي أُوَ حَمَا لَا يَعْدَلُوا

### الأفسير

تواصل هذه الآيات البحث الذي جاء في الآيات السابقة حول غـلو المسيحيين في المسيح للله واعتقادهم بألوهيته، فتفنّد في بضع آيات قصار اعتقادهم هذا، وتبدأ متسائلة عمّ وجدوه في المسيح من اختلاف عن باقي الأنبياء حتى راحوا يؤلّهونه، فالمسيح ابن مريم قد بعثه الله كها بعث سائر الأنبياء من قبله: ﴿ها للهسيح لمِن مريم لِلاَ رسول قد خلعه من قبله الرسل﴾.

إذا كان بعثه من قبل الله سبباً للتأليه والشرك، فلهاذا لا تقولون القول نفسه بشأن سائر الأنبياء؟

ولكنّنا نعلم أنّ المسيحيين المنحرفين لا يقنعون باعتبار عيسىﷺ مجرّد مبعوث من الله، فاعتقادهم العام في الوقت الحاضر هو اعتباره ابن الله، وأنّه هو الله بمعنى من المعاني وأنّه جاء ليفتدي ذنوب البشر (ولم يأت لهدايتهم وقيادتهم) لذلك أطلقوا عليه اسم «الفادي» أي الذي افتدى بنفسه آثام البشر.

ولمزيد من التوكيد. يقول: ﴿وَلَمْه صديقةَ﴾ أي إنَّ من تكون له أمَّ حملته في رحمها. ومن

٢

يكون محتاجاً إلى كثير من الأمور، كيف يمكن أن يكون إلهاً؟! ثمّ إذا كانت أمّه صديقة فذلك لأنّها هي أيضاً على خط رسالة المسيح للحَلا، منسجمة معه، وتدافع عن رسالته، لهذا فقد كان عبداً من عباد الله المقربين، فينبغي ألا يتخذ معبوداً كما هو السائد بين المسيحيين الذيس يخضعون أمام تمثاله إلى حدّ العبادة.

ومرّة أخرى يشير القرآن إلى دليل آخر ينني الربوبية عن المسيح ﷺ، فيقول: ﴿ كَسَلْنَا يأكلان للطعام».

فهذا الذي يحتاج إلى الطعام، ولو لم يتناول طعاماً لعدّة أيّام يضعف عن الحركة، كيف يكن أن يكون ربّاً أو يقرن بالربّ؟!

وفي ختام الآية إشارة إلى وضوح هذه الدلائل من جهة، وإلى عناد أولئك وجهلهم من جهة أخرى، فيقول: ﴿ل**نظركيف نبيّن لهم الآيات ثمّ لنظر للّي يؤفكون؛** `.

تكرر كلمة «انظر» في الآية توجيه للنظر إلى جهتين: إلى الدلائل الواضحة الكافية لكل شخص، وإلى رد الفعل السلبي الحيَّر المثير للعجب الصادر من هؤلاء.

ولكي يكل الاستدلال السابق تستنكر الآية التّالية عبادتهم المسيح مع أنّهم يعلمون أنّ له احتياجات بشرية، وإنّه لا قدرة له على دفع الضرر عن نفسه أو نفعها، فكيف يتسنى له دفع الضرر عن الغير أو نفعهم؟ **﴿قُلْ لَتَعَبِدُونَ مِنَ دُونَ لِللهِ مَا لا يَعْلَكُ لَكَمْ ضَرّاً ولا نفعاًه؟** 

فكثيراً ما تعرّض هو وأتباعه للأذى على أيدي أعدائهم، ولولا أنّ الله شمله بلطفه لما استطاع أن يخطو خطوة واحدة.

وفي النهاية يحذّرهم من أن يظنّوا أنّ الله لا يسمع ما يتقوّلونه أو لا يعلم ما يكـنونه: **«والله هو للسميع للعليم»**.

مممّا يلفت النظر أنّ مسألة كون المسيح للله بشراً ذا حاجات مادية جسمانية \_وهي ما يستند إليها القرآن في هذه الآية وفي آيات أخرى \_كانت من أكبر المعضلات بـوجه المسيحيين الذين يدّعون ألوهيته، فسعوا إلى تبرير ذلك بشـتى الأسـاليب، حـتى أنّهـم اضطروا أحياناً إلى القول بثنائية المسيح: اللاهوت والناسوت، فهو من حيث لاهوتيته ابن الله، بل هو الله نفسه ومن حيث ناسوتيته فهو حسم ومخلوق من مخلوقات الله، وأمثال ذلك

. ٨. **«يؤفكون»** من مادة «ا**لإفك» كلَّ مصروف عن وجهه الذي يحق أن يكون عليه، و«المأفوك» المصروف عن الحقّ، وإن كان عن تقصيره، ومن هنا يسمّى إفكاً، لآنه يصد الإنسان عن الحقّ.**  [ع

من التبريرات التي هي خير دلالة على ضعف منطقهم وخطئه..

لابد من الإلتفات أيضاً أنّ الآية استعملت «ما» بمكان «من» والتي تشير عادة إلى غير العاقل، ولعلّ ذلك يفيد الشمول بالنسبة للمعبودات والأصنام المصنوعة من الحسجر أو الخشب، فيكون المقصود هو أنّه إذا جاز أن يعبد الناس مخلوقاً، جازت كـذلك عـبادتهم الأصنام، لأنّ هذه المعبودات تتساوى من حـيث كـونها جمـيعاً مخـلوقات، وأنّ تأليـه المسيح للإ ضرب من عبادة الأصنام. لا عبادة الإله

الآية التّالية تأمر رسول الله تَبَيَّة – بعد اتضاح خطأ أهل الكتاب في الغلو – أن يدعوهم بالأدلة الجلية إلى الرجوع عن السير في هذا الطريق: **﴿قَلْ يَا أَهَلَ الكتّابِ لا تَعْلُوا فَي دَيْنَكُمُ** عيرالحقي (.

إنَّ غلو النصاري معروف، إلَّا أنَّ غلو اليهود، الذي يشملهم تعبير **﴿يا أهل الكتاب ﴾** قد يكون إشارة إلى ماكانوا يقولونه عن العزير وقد اعتبروه ابن الله، ولمَّا كان الغلو ينشأ \_أكثر ما ينشأ \_ عن إتباع الضالين أهواءهم، لذلك يقول الله سبحانه **﴿ولاتتبعوا أهوا. قوم قد الول** من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سوا. السبيل».

وفي هذا إشارة أيضاً إلى ما انعكس في التّأريخ المسيحي. إذ أنّ موضوع التثليث والغلو في أمر المسيح للجلالم يكن له وجود خلال القرون الأولى من المسيحية، ولكن عندما اعتنق بعض الهنود وأمثالهم من عبدة الأصنام المسيحية أدخلوا فيها شيئاً من ديـنهم السـابق، كالتثليث والشرك.

إنّ الثالوث الهندي (الإيمان بالآلهة الثلاثة: برهما، وفيشنو، وسيغا)، كان تاريخياً أسبق من التثليث المسيحي الذي لا شك أنّه انعكاس لذاك، فني الآية ٣٠ من سورة التوبة وبعد ذكر غلو اليهود والنصارى في مسألة العزير والمسيح للللا يقول سبحانه **﴿يـضاهنون قـول** الذين كفروا من قيل».

وقد وردت كلمة «ضلوا» في هذه الآية مرّتين بالنسبة للكفار الذين اقتبس منهم أهل

٨. «لا تغلو» من مادة «الغلو» وهي بمعنى تجاوز الحدّ، إلّا أنّها تستعمل للإشارة الى تجاوز الحدّ بالنسبة لمقام شخص من الأشخاص ومنزلته، وبالنسبة للأسعار تستعمل كلمة «الغلاء» و«غلو» السهم عـلى وزنـة «دلو» ارتفاعه وتجاوزه مداه، وفي الماء يقال «غليان» و«الغلواء» جموع في الحيوان، وهي جميعاً من أصل واحد، ويرى بعضهم أنّ الغلو بعني الإفراط والتفريط معاً، ويحصر بعضهم معناه بالتفريط فقط، ويقايله التقصير. ٣] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٣] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٠٣ الكتاب الغلو، ولعل هذا التكرار من باب التوكيد، إذ أنّهم كانوا قبل ذلك من الضّالين، ثمّ لمّا أضلّوا الآخرين بدعاواهم وقعوا في ضلال آخر، ومن يسعى لتضليل الآخرين يكون أضلّ منهم في الواقع، لأنه يكون قد استهلك قواه لدفع نفسه ودفع الآخرين إلى طريق التعاسة ولحمل آثام الآخرين أيضاً على كاهله، وهل يرتضي المرء السائر على الطريق المستقيم أن يضيف إلى آثامة آثام غيره أيضاً؟

8003

i

i

#### الآيات

لُعِنَ ٱلَّذِينَ حَفَوُواْ مِنْ بَخِتَ إِسَرَّهِ بِلَ عَلَىٰ لِسَتانِ دَاوُ، دَوَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَحٌ ذَلِكَ بِمَاعَصَواْ وَحَانُواْ يَعْتَدُونَ ٢ حَانُوا لَا يَتَنَا هُوْنَ عَن مُنتَ رِفَعَلُوهُ لَبِنْسَ مَاحَكَ نُوا يَفْعَلُونَ ٢ تَرَىٰ حَكْثِرُا مِنْهُ عَيَتَوَلَوْنَ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا لَبِنْسَ مَاعَدَمَتْ هُدَ آنفُسُهُمْ آن سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيَهِ عَرَفِ ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ٢

### التفسير

تشير هذه الآيات إلى المصير المشؤوم الذي انتهى إليه الكافرون السابقون، لكي يعتبر به أهل الكتاب فلا يتّبعونهم إتّباعاً أعمىٰ، فيقول: ﴿ ل**عن الذين كفروا هن بني إسرائيل على** لسان دلود وميسى لبن هريمه .

أمّا لماذا ورد اسها هذين النّبيين دون غيرهما، فللمفسّرين في ذلك أقوال، فمن قائل: إنّ السبب هو أنّهها كانا أشهر الأنبياء بعد موسىٰ ﷺ، وقيل: إنّ السبب هو أنّ كثيراً من أهل الكتاب كانوا يفخرون بأنّهم من نسل داود.

وتذكر الآية أوَّلاً أنَّ داود كان يلعن السائرين على طريق الكفر والطغيان.

ويقول بعض: إنّ في الآية إشارة إلى حادئتين تأريخيتين أثارتا غضب هذين النّبيين. فلعنا جمعاً من بني إسرائيل، فداود قد لعن سكّان مدينة (ايله) الساحلية المعروفين باسم (أصحاب السبت)، وسيأتي تفصيل تأريخهم في سورة الأعراف، وعيسى لمظلٍّ لعن جمعاً من أتباعه ممن أصرّوا على إتّباع طريق الإنكار والعارضة حتى بعد نزول المائدة من السهاء.

على كلّ حال، فالآية تشير إلى أنّ مجرّد كون الإنسان من بني إسرائيل. أو من أتسباع المسيح دون أن ينسجم مع خط سيرهما. لا يكون مدعاة لنجاته. بل إنّ هذين النّبيين قد

لعنا من كان على هذه الشاكلة من الناس.

۳]

وفي آخر الآية توكيد لهذا الأمر وبيان للسبب: ﴿ للله بما مصوا وكانوا يستدون ﴾ .

و تتحرك الآية التّالية من موقع الذم ولتقريع لتؤكّد أنّ هؤلاء لم يعتر فوا أبداً بأنّ عليهم مسؤولية اجتماعية، ولم يكونوا يتناهون عن المنكر، بل إنّ بـعضاً مـن صـلحائهم كـانوا بسكوتهم وممالاتهم يشجّعون العصاة عملياً وكانوا لايتناهون من منكر فعلوه > لذلك فقد كانت أعمالهم سيئة وقبيحة: ولبئس ماكانوا يفعلون >.

فني حديث عن رسول الله يَتَوَكَنُهُ أنَّه قال: «لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر ولتأخذن على يد السفيه ولتأطرنه على الحقّ اطراً، أو ليضربن الله قلوب بعضكم على بعض ويلعنكم كما لعنهم» <sup>(</sup>.

وفي حديث آخر عن الامام الصّادقﷺ في تفسير **وكانوا لايتناهون من منكر فعلو» ﴾** أنّه قال: «أمّا أنّهم لم يكونوا يدخلون مداخلهم ولا يجلسون مجالسهم، ولكــن كــانوا إذا لقــوهم ضحكوا في وجوهم وأنسوا بهم»<sup>٢</sup>

الآية التّالثة تشير إلى معصية أخرى من معاصيهم: «ترى تثيراً منهم يستولون للذيت. مقرولة،

من البديهي أنّ صداقتهم لأولئك لم تكن صداقة عادية، بل كــانت ممــتزجــة بأنــواع المعاصي، وكانوا يشجّعون الأعـال والأفكار الخــاطئة، لذلك أدانت الآيـة في عــباراتهــا الأخيرة الأعـهال التي قدّموها ليوم المعاد، تلك الأعـهال التي استوجبت غضب الله وعذابه

الدائم: **«ليئس ما قدمت لهم لتفسهم أن سخط الله عليهم وفي العدّلب هم خالدون »**. أمّا من هم المقصودون بتعبير **«الذين كفروا»** فإنّ بعضاً يقول: إنّهم كانوا مشركي مكّة الذين صادقوا اليهود.

١, تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وفي تفسير القرطبي، ج ٤، ص ٢٢٥٠ حديث مشابه منقول عن الترمذي. ٢. تفسير البرهان، ج ١، ص ٤٩٢؛ وتفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٦٦١.

| ٤]                            | سورة المائدة / الآية ٧٨ ــ ٨٠            | ٦•٦                 |
|-------------------------------|------------------------------------------|---------------------|
| يماً يمدّون إليهم يد الصداقة، | م الجبارون والظالمون الذين كان اليهود قد | ويرى بعض أتمه       |
| ى: «يتولون الملوك الجبارين    | لحديث المنقول عن الإمام الباقر ﷺ إذ قال  | وهذا الرأي يؤكّده ا |
|                               | ، ليصيبوا من دنياهم» <sup>(</sup>        | ويزينون لهم أهواءهم |
| م منهما أيضاً.                | أن تشمل الآية كلا المعنيين، بل و تكون أء | وليس ثمَّة ما يمنع  |
|                               | 8003                                     |                     |

. ....

.

الآية

وَلَوْحَكَانُوا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلنَّبِقِ وَمَآ أَبْرِكَ إِلَيْهِ مَا أَخَّذُوهُمْ أَوْلِيَاً وَلَئِكِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَنْسِعُونَ ٢

#### التفسير

هذه الآية تبيَّن لهم طريق النجاة من نهجهم الخاطيء. وهو أنَّهم لو كانوا حقاً يؤمنون بالله وبرسوله وبما أنزل عليه. لما عقدوا أواصر الصداقة مع أعداء الله ولا اعتمدوهم أبداً: ﴿ولو كانوا يؤمنون بالله والنَّبِي وما لَنزل إليه ما لتَّخذوهم أوليا. ﴾.

ولكن الذي يؤسف له هو أنَّ الذين يطيعون أوامر الله قلَّة، ومعظمهم خارجـون عــن نطاق إطاعته وسائرون على طريق الفسق **﴿ولكنَّ كثيراً منهم فاسقون ﴾**.

من الواضح أنَّ كلمة «النَّبي» هنا تعنى «رسول الإسلامﷺ » وذلك لأنَّ هذه الكلمة قد استعملت في القرآن المجيد في آيات متعددة بهذا المعنىٰ، وهذا الموضوع يتكرر في عشرات الآبات.

ثمَّة احتمال آخر في تفسير هذه الآية. هو أنَّ الضمير في «كانوا» يعود عـلى المـشركين وعبدة الأصنام، أي لو أنَّ هؤلاء المشركين الذين يعتمدهم اليهود وينقون بهم، قد آمنوا برسول الله يَبْتُنْ والقرآن، لما اختارهم اليهود أصدقاء لهم، وهذا دليل بيَّن على على ضلال هؤلاء وفسقهم، وذلك لأنَّهم ـ على الرغم من زعمهم أنَّهم يـتبعون الكـتب السهاويـة ـ يتّخذون عبدة الأصنام أصدقاء لهم مادام هؤلاء مشركين، ولكنّهم يسبتعدون عسنهم إذا توجّهوا إلى الله والكتب الساوية.

بيد أنَّ التَّفسير الأوَّل أقرب إلى ظاهر الآيات، حيث الضمائر كلُّها تعود إلى مرجع واحد هو اليهود.

#### જાજ

#### الآيات

لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَذَوَةً لِلَّذِينَ ، امَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ آَشْرَكُوا وَلَتَجِدَتَ أَقْرَبَهُ مَوَدَّةً لِلَذِينَ ، امَنُوا الَذِينَ قَالُوْ إِنَّا نَصَدَرَىٰ ذَالِتَ بِأَنَّ مِنْهُ مَ قِتِيسِينَ وَرُهْبَانَا وَأَنَّهُ مَلَا يَسْتَعَيْرُونَ ٢ وَإِذَاسَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى آعَيُنَهُ مَتَفِيضُ مِنَ الذَّمْعِ مِتَاعَ قُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا ، المَنَا فَا كُنْبَنَامَ اللَّذِينَ عَامَنُوا الَذِينَ عَامَةُ وَالَا الْذِينَ مَعْاعَمَ فُوا مَا أُنزِلَ إِلَ الرَّسُولِ تَرَى آعَيْنَهُ مَعْدَقِيضُ مِنَ الذَّمْعِ مِتَاعَ قُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا ، مَنَا فَا كُنْبُنَامَ اللَّذِينَ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مِنَا الْمُعْمَا مِنَ الْعَقْرِ وَمَاحَاءً الْمُتَعْمَانَ الْ فَا كُنْبُنَا مَعْ اللَّنَهِ وَمَا اللَّهُ مِنَا الْعَنْوَمِنُ وَاللَّهِ وَمَاجَاءً مَا مَنَا الْحَقِي وَنَظْمَعُ أَنْ يُدْخِلَنَا رَبُنَا مَعَ الْقَوْمِ الصَّلِحِينَ ٢ وَمَا لَا نُوْمِنُ الْمَعْ وَالْتَ الْمُتَعْذِينَ مَنَ الْتَعْتَقُولُونَ رَبَيْنَا مَعَ الْقَوْمِ الْعَنْ مَعْ الْنَا لِعَنْ وَمَا أَنْ وَاللَهُ وَمَاجَاءَ الْمَ الْتَعْذِي أَسْرَكُولُولُونَ رَبَنَا مَ الْتَعْمَعُ الْتَنْعَدِينَا الْمَا الْقَوْمِ الْقَوْمِ اللَّهُ مِنَا الْعَلْعَ وَمَا مَا الْعَالَ مُعْتَعْتَ وَ مَعَانَا وَالَهُ مُعَالَةً مُنْ الْعَنْ مَعْ الْقَائِقُولُونَ الْعَنْ الْمَنْ الْعَوْلُونَ وَيَعْتُ مُ

سبب اللزول

# المهاجرون الأوّل في الإسلام:

كثير من المفسّرين ـ ومنهم الطبرسي في «مجمع البيان»، والفخر الرازي، وصاحب «المنار» – ينقلون في تفاسيرهم عن المفسّرين السابقين أنّ هذه الآيات قد نمزلت بحقّ «النّجاشي» صاحب الحبشة على عهد رسول الله يَتَلَيَّنَ وأتباعه، وفي تفسير «البرهان» حديث يشرح هذا الموضوع شرحاً وافياً.<sup>(</sup> يكن تلخيص الرّوايات الإسلامية والتواريخ وأقوال المفسّرين بهـذا الخـصوص في مايلي:

تفسير مجمع البيان، والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير البرهان، ج ٢، ص ٣٤٤.

۳]

في السنوات الأولىٰ من بعثة رسول الله تَنْكَلُمُ ودعوته العامّة كان المسلمون أقلية ضعيفة، وكانت قريش قد تواصت أن تضيّق الخناق على مواليها وأتباعها الذين يؤمنون برسول الله تَنْكُلُهُ ، وعلى هذا فقد أصبح كلّ مسلم واقعاً تحت ضغط عشيرته وقومه ويومئذٍ لم يكن عدد المسلمين يكني للقيام بجهاد تحرري.

ولكي يحافظ رسول الله تَبَيَّلَهُ على حياة هذه الجماعة القليلة، ويهيّىء قاعدة للمسلمين خارج الحجاز، إختار لهم الحبشة وأمرهم بالهجرة إليها قائلاً: «إنّ بها ملكاً صالحاً لا يظلم ولا يُظلم عنده أحد فاخرجوا إليه حتى يجعل الله عزّ وجلّ للمسلمين فرجاً».<sup>(</sup>

كان رسول الله يَنْطَلُقُ يقصد النجاشي (النجاشي اسم عام لجميع سلاطين الحبشة، مـثل كسرى لملوك إيران، أمّا النجاشي المعاصر لرسول الله يَنْكُلُهُ فهو (أصحمة)، أي العطية والهبة بلغة الأحباش).

فهاجر أحد عشر رجلاً وأربع نساء من المسلمين إلى الحيشة بحراً عـلى ظـهر سـفينة صغيرة استأجروها، كان ذلك في شهر رجب من السنة الخامسة من البعثة، وقد أطلق عليها اسم الهجرة الأولى.

ولم يمض على ذلك وقت طويل حتى لحقهم جعفر بن أبي طالب وجمع مـن المسـلمين، فكانوا مع السابقين جمعاً مؤلفاً من ٨٢رجلاً سوى النساء والصبيان، وشكّلت هذه المجموعة النواة الأولى للتجمّع الإسلامي المنظّم.

كان لظاهرة الهجرة وقع شديد على عبدة الأصنام. لأنّهم أدركوا جيّداً أنّه لن يمضي زمن طويل حتى يكون عليهم أن يواجهوا جمعاً قويّاً من المسلمين الذين اعـتنقوا الإسـلام ـ بالتدريج \_ديناً لهم في أرض الحبشة حيث الأمن والأمان.

فشمّروا عن ساعد الجد لإحباط تلك الفكرة، فاختاروا اثنين من فتيانهم الأذكسياء المعروفين بالدهاء والمكر، وهما (عمرو بن العاص) و(عمارة بن الوليد) وحمّلوهما مختلف الهدايا والتحف إلى النجاشي ليوغروا صدره على المسلمين فيطردهم من بلاده. وعلى ظهر السفينة التي أقلت هذين إلى الحبشة سكرا وتخاصها إلّا أنّهما ـ لكي ينفذا المهمّة التي جاءا من أجلها ـ نزلا إلى البر الحبشي، وحضرا مجلس النجاشي بكثير من الأبهّة، وخاصّة بعد أن

تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٠٠؛ وبحارالانوار. ج ١٨. ص ٤١٢.

[ع

. . . . . . . .

| اشتريا ضمائر حاشية النجاشي بالكثير من الهدايا والرشاوي. فوعدهم هؤلاء بالوقوف إلى                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جانبهما وتأييدهما.                                                                                |
| بدأ عمرو بن العاص كلامه للنجاشي قائلاً: «أيَّها الملك، إنَّ قوماً خالفونا في ديننا وسبُّوا<br>-   |
| آلهتنا، وصاروا إليك فردّهم إلينا». \                                                              |
| ثمّ قدّما ما حملاه من هدايا إلى النجاشي.                                                          |
| فوعدهم النجاشي أن يبتّ بالأمر بعد استجواب ممثلي اللآجئين وبـعد التشـاور مـع                       |
| حاشيته.                                                                                           |
| وفي يوم آخر عقدت جلسة حافلة حضرتها حماشية النمجاشي وجمع ممن العملماء                              |
| المسيحيين، وممثل المسلمين جعفر بن أبي طالب، ومبعوثا قريش، وبعد أن استمع النجاشي                   |
| إلى أقوال مبعوثي قريش، إلتفت إلى جعفر وطلب منه بيان ما لديد.                                      |
| قال جعفر: يا أيّها الملك سلهم، أنحن عبيد لهم؟                                                     |
| فقال عمرو: لا، بل أحرار كرام.                                                                     |
| جعفر: سلهم ألهم علينا ديون يطالبوننا بها؟                                                         |
| عمرو: لا، ما لنا عليكم ديون.                                                                      |
| جعفر: فلكم في أعناقنا دماء تطالبونا بها؟                                                          |
| عمرو: لا.                                                                                         |
| جعفر: فما تريدون منّا؟ أذيتمونا فخرجنا من دياركم. ثمّ قال: «نعم أيّها الملك خالفناهم.             |
| فبعث الله فينا نبيًّا أمرنا بخلع الأنداد وترك الإستقسام بالأزلام. وأمرنا بالصّلاة والزّكاة. وحرّم |
| الظلم والجور وسغك الدّماء بغير حقّها، والزنا والربا والميتة والدّم ولحم الخنزير، وأمرنا بالعدل    |
| والإحسان وإيتاء ذي القربي، ونهانا عن الفحشاء والمنكر والبغي».                                     |
| فقال النّجاشي: بهذا بعث الله عيسي، ثمّ قال النجاشي لجعفر:                                         |
| هل تحفظ ممّا أُنزل الله على نبيِّك شيئاً؟                                                         |
| قال جعفر: نعم، فقرأ سورة مريم، فلمَّا بلغ قوله: ﴿وهرَي لِليكِ بِجدْع للنخلة تساقط عليك            |
| رطبا جنيا، أقال: هذا والله هو الحقّ.                                                              |
| فقال عمرو: إنَّه مخالف لنا فردَّه إلينا.                                                          |

١. يحارالانوار، ج ١٨، ص ٤١٢ و٤١٣. ٢٠ ٢. مريم، ٢٥.

· a

٢

فرفع النجاشي يده وضرب بها وجه عمرو وقال: اسكت، والله لئن ذكرته بعد بسوء لأفعلنّ بك وقال: أرجعوا إلى هذا هديّته، وقال لجعفر وأصحابه: إمكثوا فإنّكم آمنون. كان لهذا الحدث أثر بالغ بعيد المدى، ففضلاً عمّا كان له من أثر إعلامي عميق في تعريف

الإسلام لجمع من أهل الحبشة، فإنّه شدّ من عزيمة المسلمين في مكّة وحملهم على الإطمئنان والثقة بقاعدتهم في الحبشة لإرسال المسلمين الجدد إليها، إلى أن يشتد ساعدهم وتقوى شوكتهم.

ومضت سنوات، وهاجر رسول الله يَتَمَيَّةُ إلى المدينة، وارتفع شأن الإسلام، وتمّ التوقيع على صلح الحديبية، وتوجّه رسول الله يَتَمَيَّةُ لفتح خيبر، وفي ذلك اليـوم الذي كـان فـيه المسلمون يكادون يطيرون فرحاً لتحطيمهم أكبر قلعة للأعداء اليهود، فإذا بهم يشهدون من بعيد قدوم جمع من الناس صوبهم، ثمّ ما لبنوا حتى عرفوا أنّ أولئك لم يكونوا سـوى المهاجرين الأوائل إلى الحبشة وقد عادوا في ذلك اليوم إلى أوطانهم بعد أن تحطّمت قوى الأعداء الشيطانية، وقويت جذور شجيرة الإسلام النامية.

وإذ شاهد رسول الله ﷺ مهاجري الحبشة، قال قولته التّار يخبة: «لا أدري أنا بغتع خيبر أسر أم بقدوم جعفر»؟!<sup>(</sup>

يروى أنّ جعفر وأصحابه جاؤوا إلى رسول الله تَكْنَى ومعهم سبعون رجلاً. اثنان وستون من الحبشة وتمانية من أهل الشام فيهم بحيراء الراهب، فقرأ عليهم رسول الله تَبْنَى سورة «يس» إلى آخرها فبكوا حين سمعوا القرآن وآمنوا وقالوا: ما أشبه هذا بما كان ينزل على عيسى، فأنزل الله فيهم هذه الآيات.

وروي عن سعيد بن جبير في سبب نزول الآية أنَّ النجاشي أرسل ثلاثين شخصاً من أخلص أتباعه إلى المدينة لإظهار حبَّه لرسول الله ﷺ وللإسلام، أولئك هم الذين إستمعوا إلى آيات سورة «يس» فأسلموا، فنزلت الآيات المذكورة تقديراً لأولئك المؤمنين.<sup>٢</sup>

(لا يتعارض سبب النّزول هذا مع كون سورة المائدة قد نزلت في أواخر عمر رسول الله ﷺ)، إذ إنّ هذا القول يرجع إلى معظم آيات السورة، وليس ثمّة ما يمنع أن تكون بعض تلك الآيات قد نزلت في حوادث سابقة، ثمّ وضعت ـ لأسباب ـ بأمر من رسول اللهﷺ في هذه السّورة. [ع

#### التفسير

## مقد اليهود ومودّة النصاري:

تقارن هذه الآيات بين اليهود والنصاري الذين عاصروا رسول الله ﷺ .

وضعت الآية الأولىٰ اليهود والمشركين في طرف واحد، والمسيحيين في طرف آخـر: «لتجدن أهدّ الناس مدلوة للذين آهنوا اليهود والذين أهركوا ولتجدن أقربهم هودة للذين آهنوا الذين قالوا لِذا نصارى».

يشهد تاريخ الإسلام بجلاء على هذه الحقيقة، فني كثير من الحروب التي أثيرت ضد المسلمين كان لليهود ضلع فيها، بصورة مباشرة أو غير مباشرة، ولم يتورّعوا عن التوسل بأيّة وسيلة للتآمر، وقليل منهم إعتنق الإسلام، ولكننا قسلّها نجـد المســلمين يــواجـهون المسيحيين في غزواتهم، كما أنّ الكثيرين منهم إلتحقوا بصفوف المسلمين.

ثمّ يعزوا القرآن هذا الاختلاف في السلوك الفردي والاجتماعي إلى وجود خصائص في المسيحيين المعاصرين لرسول الله ﷺ لم تكن موجودة في اليهود:

فأوَّلاً كان بينهم نفر من العلماء لم يسعوا \_كما فعل علماء اليهود ــإلى إخفاء الحــقائق «ذلك **بأن منهم قسيسين»** `.

ثمّ كان منهم جمع من الزهاد الذين تركوا الدنيا. وهي النقطة المناقضة لما كان يفعله بخلاء اليهود الجشعين.

وعلى الرغم من كلَّ انحرافاتهم كانوا على مستوى أرفع بكثير مــن مســتوى اليهـود: **﴿ورهبانا﴾**.

وكثير منهم كانوا يخضعون للحق، ولم يتكبّروا. في حين كان معظم اليهود يرون أنّهسم عنصر أرفع، فرفضوا قبول الإسلام الذي لم يأت عـلى يـد عـتصر يهـودي: **﴿واتَـهم لا يستكبرون﴾**.

نمّ إنّ نفراً منهم كانوا إذا استمعوا لآيات من القرآن تنحدر دموعهم مثل من صحب جعفر من الأحباش لأنّهم يعرفون الحقّ إذا سمعوه: ﴿وَلِدْا سَمَعُوا مَا لَتَوْلَ لِلْى للرَّسُولَ تَسْرَىٰ أعينهم تغيف من الدمع همًا مرفوا من الحقّ﴾.

٨. «القسيس» تعريب لكلمة سريانية تعني الزعيم والموجَّه الديني عند المسيحيين.

فكانوا ينادون بكلّ صراحة وشجاعة، و**﴿يقولون ريّنا آمنا فاكتبنا مع الشاهدين»**. لقد كان تأثّرهم بالآيات القرآنية من الشدّة بحيث إنّهم كانوا يقولون: **﴿وما لنا لا تؤمن بالله وما جاما من الحقّ ونطمع أن يدخلنا ريّنا مع القوم الصالحين»**.

سبق أن قلنا إنّ هذه المقارنة كانت بين اليهود والنصاري المعاصرين لرسول الله على فاليهود \_ وإن كانوا من أصحاب الكتب السهاوية \_ بلغت شدّة تعلّقهم بالمادة وحبّهم لها أن انخرطوا في سلك المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك، مع أنّ اليهود في البداية كانوا من المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك، مع أنّ اليهود في البداية كانوا من المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك مع أنّ اليهود في البداية كانوا من المادين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك مع أنّ اليهود في الداية كانوا من المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك مع أنّ اليهود في البداية كانوا من المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك مع أنّ اليهود في البداية كانوا من المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ مع أيّ وجه شبه مشترك مع أنّ اليهود في مالداية كانوا من المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك مع أنّ اليهود في البداية كانوا من المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك مع أنّ اليهود في البداية كانوا من المشركين الذين لم يكن يربطهم بهم أيّ وجه شبه مشترك مع أنّ اليهود في مالداية كانوا من المشركين مع أنّ اليهود في مالداية كانوا من المشرين عجيء الإسلام ولم تكن قد دخلتهم انحرافات كالتثليت والغلو اللذين كانا عند المسيحيين، غير أنّ حبّهم للدنيا حبّ عبادة قد أبعدهم عن الحسق، بسيخ معامر وهم المسيحيون لم يكونوا على هذه الشاكلة.

إلّا أنّ التّاريخ القديم والمعاصر يقول لنا: أنّ المسيحيين في القرون التي أعقبت ذلك قد إرتكبوا بحقّ الإسلام والمسلمين جرائم لا تقل عمّا فعله اليهود في هذا المجال.

إنَّ الحروب الصليبية الطَّويلة والدّموية في القرون الماضية، والإستفزازات الكثيرة التي يقوم بها الاستعمار ضد الإسلام والمسلمين اليوم غير خافية على أحد، لذلك ليس لنا أن نأخذ الآيات المذكورة مأخذ قانون عام بالنسبة لجميع المسيحيين، بل إنّ الآية: ﴿ اِلاَ سَحوا ها لنزل إلى الرسول في وما بعدها دليل على إنّها نزلت بحق جمع من المسيحيين الذين كانوا يعاصرون رسول الله تَنْكَلُ

الآيتان الأخيرتان فيهما إشارة إلى مصير هاتين الطائفتين وإلى عقابهما وثوابهما، أولئك الذين أظهروا المودّة للمؤمنين وخضعوا لآيات الله وأظهروا إيمانهم بكلّ شجاعة وصراحة: ﴿ قائابهم الله بما قالواجنات تجري من تحتما الأنهار خالدين فيها وذلك جزار المحسنين» `.

وأمّا أولئك الذين ساروا في طريق العداء والعناد فتقول الآية عنهم: ﴿وَلَلَّذَيْتَ كَفُوْلُ وَكَذَبُوا بِآياتُنَا لُولئك أُصحاب الجحيم».

#### રુજ

١. «أثابهم» من مادة «الثواب»، وهي في الأصل بمعنى العودة وما يرجع إلى الإنسان من جزاء أعماله.

### الآيات

يَنَا يَّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَحْرَمُوا طَيِّبَنَتِ مَا آحَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْمَدُوا أَبِنَ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَذِينَ ٢ وَكُلُوا مِمَا رَذَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَكَ لَا طَيِّبَاً وَانَقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى آ يهِ مُوْمِنُونَ ٢ ٢ لا يُوَاحِدُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي آَيْمَنِيكُمْ وَلَكِن يُوَاحِدُ حَصْمِ بِمَا عَقَدَتُمُ الْأَيْمَنَ أَقْصَلَ مَصَلَا لا يُوَاحِدُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي آَيْمَنِيكُمْ وَلَكِن يُوَاحِدُ عَقَدَتُمُ الْأَيْمَنَ أَوْسَطِ مَاتَطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ إِذَاحَلُفَ أَذَ مَنَ لَا يُعَامُ مَصَرَةٍ مَسَكِمِنَ مِنْ أَوْسَطِ مَاتَطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ إِذَاحَلُفْتُ هُو أَوْتَحَرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنِ لَمْ يَجَدِ فَصِيامُ مَلَكَمَ مَا يَعْذَي أَوَا عَلَي كُمْ إِذَا حَلَفُتُ هُذَا لَا يَعْذَلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالَكُن مُ اللَّهُ إِلَيْ عَا الْذَكِسَوَتُهُمُ أَوْتَعَرِيرُ وَقَائِقُ أَعْمَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِمِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَاتُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ

# سبب النزول

لاتتماوزوا المدودا

تُمَّة روايات متعددة وردت بشأن نزول هذه الآيات منها: في أحد الأيّام أخذ رسبول اللّه ﷺ يصف بعض ما يجري يوم القيامة وحال الناس في تلك المحكمة الإلهيّة العظمى، فهرّ الوصف نفوس الناس وراح بعضهم يبكي، وعلى أثر ذلك عزم بعض أتباع رسول الله على ترك بعض لذائذ الحياة ورفاهها، وأن ينصرف بدلاً من ذلك إلى العبادة، فأقسم أميرالمؤمنين ﷺ أن ينام من الليل أقلّه ويصرفه في العبادة، وأقسم بلال أن يصوم أيّامه كلّها، وأقسم عثمان بن مظعون أن يترك إتيان زوجته وأن ينقطع إلى عائشة فتعجّبت عائشة

من حالها فقالت: ما لي أراك متعطَّلة؟

فقالت: لمن أتزيّن؟ فو الله ما قاربني زوجي منذ كذا وكذا فانّه قد ترهّب ولبس المسوح وزهد في الدنيا، فبلغ ذلك رسول الله ﷺ، فجاء إليهم وأخبرهم أنّ ذاك خلاف سنّته وقال: «فمن رغب عن سنتي فليس مني» ثمّ جمع الناس وخطبهم وقال: «ما بال أقوام حرموا النساء والطعام والطيب والنوم وشهوات الدنيا، أمّا إنّي لست آمركم أن تكونوا قسيسين ورهباناً، فإنّه ليس في ديني ترك اللحم ولا النساء ولا إتّخاذ الصوامع، وإنّ سياحة أمّتي الصوم ورهبانيتهم الجهاد، اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً وحجّوا واعتمروا وأقيموا الصّلاة وآتوا الزّكاة وصوموا رمضان، واستقيموا يستقم لكم، فإنّما هلك من كان قبلكم بالتشديد، شددوا على أنفسهم فشدّد الله عليهم...».

فقام الذين كانوا قد أقسموا على ترك تلك الأمور وقالوا: يا رسول الله، لقد أقسمنا على ذلك، فماذا نفعل؟ فنزلت الآيات المذكورة جواباً لهم`.

لابد من القول بأنّ قَسَم البعض مثل قسم عثمان بن مظعون لم يكن مشر وعاً لما فيه من غمط لحقوق زوجته، ولكن فيما يتعلّق بقسم الإمام علي اللج بإحياء الليل بالعبادة، فإنّه كان أمراً مباحاً، ولكن المستفاد من الآيات هو أنّ الأولى أن لا يكون ذلك بصورة مستمرة ودائمة، ولا يتعارض مع عصمة علي الله، لأننا نقرأ بما يشبه ذلك بالنسبة لرسول الله تَبْتُيْنَ في الآية لا من سورة التحريم: فيها للنّبي لم تحرّم ما أحل الله لك تبتغي هرضاه لزواجك.

#### التغسير

#### القسم وكفَّارته:

في هذه الآية والآيات التّالية لها مجموعة من الأحكام الإسلامية المهمّة، بعضها يشرّع لأوّل مرّة، وبعض آخر جاء توكيداً وتوضيحاً لأحكام سابقة وردت في آيات أخرى من القرآن، لأنّ هذه السورة \_كما سبق أن قلنا \_نزلت في أواخر عمر رسول الله ﷺ فكان لابدً من التأكيد فيها على أحكام اسلامية مختلفة.

في الآية الأولى إشارة إلى قيام بعض المسلمين بتحريم بعض النعم الإلهيّة، فنهاهم الله عن ذلك قائلاً: **(يا أيّها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم»** <sup>(</sup>

إنَّ ذكر هذا الحكم، مع أخذ سبب النَّزول بنظر الاعتبار، قد يكون إشارة إلى أنَّه إذا كان في الآيات السابقة شيء من الثناء على فريق من علماء المسيحية ورهبانها لتعاطفهم مـع

**ट**]

الحقّ والتسليم له، لا لتركهم الدنيا وتحريم الطيبات، وليس للمسلمين أن يقتبسوا مـنهم ذلك، فبذكر هذا الحكم يعلن الإسلام صراحة إستنكار الرهبنة وهجر الدنـيا كـما يـفعل المسيحيون والمرتاضون (ثمّة شرح أوفي لهذا الموضوع في تفسير الآية ٢٧ من سورة الحديد: ﴿...ورهبانية لبتدموها»).

ثمّ لتوكيد هذا الأمر تنهى الآية عن تجاوز الحدود، لأنّ الله لا يحبّ الذين يفعلون ذلك **«ولا تستدو***ا إنّ الله لا يحبّ للمستدين».* 

وفي الآية التي تليها تأكيد آخر للأمر. إلّا أنّ الآية السابقة كان فيها نهي عن التحريم. وفي هذه الآية أمر بالإنتفاع المشروع من الهبات الإلهيّة، فيقول: **﴿وَكُلُوا هُمَّا رَقْحُم للله حلالاً طيبا**﴾.

والشرط الوحيد لذلك هو الإعتدال والتقوى عند التمتع بتلك النعم: **﴿ولتقوا الله للذي لنتم به مؤمنون﴾** أي إنّ إيمانكم بالله يوجب عليكم إحترام أوامره في التمتع وفي الإعتدال والتقوى.

هناك احتمال آخر في تفسير هذه الآية، وهو أنّ الأمر بالتقوى يعني إنّ تحريم المباحات والطيبات لا يأتلف مع درجات التقوى المتكاملة الرفيعة، فالتقوى تستلزم أن لا يتجاوز الإنسان حدّ الإعتدال من جميع الجهات.

والآية التي بعدها تتناول القسم الذي يقسم به الإنسان في حالة تحريم الحلال وفي غيره من الحالات بشكل عام، ويمكن القول أنَّ القسم نوعان:

**فالأولى:** هو القسم اللغو، فيقول: ﴿**لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم ﴾**.

في تفسير الآية ٢٢٥ من سورة البقرة \_ التي تتناول موضوع عدم وجود عقاب على اللغو في الأيمان \_ قلنا: إنّ المقصود باللغو في الأيمان \_كما يقول المفسّرون والفقهاء \_ الأيمان التي ليس لها هدف معيّن ولا تصدر عن وعي وعزم إرادي، وإنّما هي قسم يحلف به المرء من غير تمعّن في الأمر فيقول: والله وبالله، أو لا والله ولا بالله، أو إنّه في حالة من الغضب والهياج يقسم دون وعي.<sup>(</sup>

ويقول بعضهم: إنَّ الإنسان إذا كان واثقاً من أمر فاقسم به، ثمَّ ظهر أنَّه قد أخطأ. فقسمه

۳]

\_يعتبر أيضاً \_من نوع اللغو في الأيمان، كأن يتيقن أحدهم من خيانة زوجته على أثر سعاية بعض الناس ووشايتهم، فيقسم على طلاقها، ثمّ يتضح له أنّ ما سمعه بحقّها كان كذباً وافتراء، فإنّ قسمه ذاك لا اعتبار له، إنّنا نعلم أيضاً أنّه بالإضافة إلى توفّر القصد والإرادة والعزم في القسم الجاد، يجب أن يكون محتواه غير مكروه وغير محسرم، وعليه إذا أقسسم أحدهم مختاراً أن يرتكب عملاً محرماً أو مكروهاً، فإنّ قسمه لا قيمة له ولا يلزمه الوفاء به، أيضل أن يكون مفهوم «اللغو» في هذه الآية مفهوماً واسعاً يشعل هذا النوع من الأيمان أيضاً.

**والقسم الثّاني:** هو القَسَم الجاد الإرادي الذي قرره المرء بوعي منه، هذا النوع من القسم هو الذي يعاقب عليه الله إذا لم يف به الإنسان: **(ولكن يؤاخذكم بما مقدتم الأيمان)**. كلمة «العقد» تعني في الأصل \_كما قلنا في بداية سورة المائدة \_جمع أطراف الشيء جمعاً محكماً.

ومنه تسمية ربط طرفي الحبل بـ«العقدة» ثمّ انتقل هذا المعنى إلى الأمور المعنوية. فأطلق على كل إتفاق وعهد اسم العقد، فعقد الأيمان \_كما في الآية \_ يعني التعهّد بكلّ جدّ وعزم وتصميم على أمر ما بموجب القسم.

بديهي أنَّ الجد وحده في القسم لا يكني لصحته، بل لابدَّ أيضاً من صحة محتواه \_كما قلنا \_وأن يكون أمراً مباحاً في الأقل، كما لابدَّ من القول بأنَّ القسم بغير اسم الله لا قيمة له.

وعليه إذا أقسم إمرؤ بالله أن يعمل عملاً محموداً، أو مباحاً على الأقل، فيجب عليه أن يعمل بقسمه، فإن لم يفعل، فعليه كفارة التخلَف.

وكفارة القسم هي ما ورد في ذيل الآية المذكورة، وهي واحدة من ثلاثة:

**الأولىٰ: ﴿فَكفَارته لِطعام مشرة هساكـين**﴾، ولكيلا يؤخذ هذا الحكم على إطلاقه بحيث يصار إلى أيّ نوع من الطعام الدنيء والقليل، فقد جاء بيان نوع الطعام بما لا يقل عن أوسط الطعام الذي يعطىٰ لأفراد العائلة عادة: **﴿من أوسط ما تطعمون أهليكم ﴾**.

ظاهر الآية يدل على النوعية المتوسطة، ولكن يحتمل أنّه إشارة إلى الكميّة والكـيفية كليهما، فقد جاء عن الإمام الصادقﷺ أنّه الحد الوسط من الكيفية، وعن الإمام الباقرﷺ [ع

أنَّه الحدّ الوسط من الكميَّة، الأمر الذي يدل على أنَّ المطلوب هو الحد الوسط من كليهما <sup>(</sup> . ولا حاجة للقول بأنّ «الحدّ الوسط» سواء في الكميَّة أو الكيفية، يختلف باختلاف المدن والقرى والأزمنه.

وقد احتمل بعضهم تفسيراً آخر للأوسط، وهو أنّه يعني الجيّد الرفيع، وهما من معاني «الأوسط» كما نقرأ في الآية ٢٨ من سورة القلم: **﴿قَالَ لُوسطِهِمِ لَهِمَ لَقَلَ لَكُمَ لُولَا تَسْبَحُونَ﴾. <b>الثّانية: ﴿لُوحَسوتِهِمِ﴾**.

من الطبيعي أنّ ذلك يعني الملابس التي تغطّي الجسم حسب العادة، لذلك ورد في بعض الرّوايات أنّ الإمام الصادق لمنّيّة بين أنّ المقصود بالكسوة في هذه الآية قطعتا اللباس (الثوب والسروال)، أمّا الرواية المنقولة عن الإمام الباقر لمنه بأنّ ثوباً واحداً يكني، فسربّما تكون إشارة إلى الثوب العربي الطويل المعروف والذي يكسو الجسم كلّه، أمّا بشأن النسوة فلا شك أنّ ثوباً واحداً لا يكني، بل لابدّ من غطاء للرأس والرقبة، وهذا هو الحدّ الأدني لكسوة المرأة لذلك لا يستبعد أن تكون الكسوة التي تعطى كفارة تختلف أيضاً باختلاف الفصول<sup>1</sup> والأمكنة والأزمنة.

أمّا من حيث الكيفية، وهل يكني الحد الأدني، أم ينبغي مراعاة الحد الأوسط؟ فـإنّ للمفسرين رأيين في ذلك:

١- إنَّ كل كسوة تكني إذا أخذت الآية على إطلاقها.

٢- إنّه ما دمنا قد راعينا الحدّ الأوسط في الإطعام، فلابدّ أن نراعي هذا الحد في الكساء أيضاً، غير أنّ الرأي الأوّل أكثر إنسجاماً مع إطلاق الآية.

# الثَّالثة: ﴿ أَو تحرير رقبة﴾ .

وهناك بحث بين الفقهاء عن الرقبة، هل يشترط فيها الايمان والاسـلام أو لايشــترط وتفصيل البحث مذكور في الكتب الفقهية. وإن كانت الآية مطلقة في الظاهر.

وهذا ما يدل على أنَّ الإسلام يتوسّل بطرق مختلفة لتحرير العبيد. أمّا في الوقت الحاضر حيث يبدو أنّه لا وجود للرق. فإنّ على المسلمين أن يخـتاروا واحـدة مـن الكـفارتين المتقدّمتين.

١. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٦٦٦؛ وتفسير البرهان. ج ١، ص ٤٩٦. ٢. ثمّة حديث بهذا الشأن عن الإمام الباقر لليُلْخ أو الإمام الصادق للمُلْخ أنظر تفسير البرهان، ج ١، ص ٤٩٦. 219

ليس ثمّة شك في أنّ هذه المواضيع الثلاثة متباينة من حيث قيمتها تبايناً كبيراً، ولعلّ القصد من هذا التباين هو حريّة الإنسان في اختيار الكفارة التي تناسبه وتناسب إمكاناته المادية.

ولكن قد يوجد من لا قدرة له على أيّ منها، لذلك فإنّه بعد بيان تلك الأحكام يقول سبحانه و تعالى: **﴿فَحْنَ لَم يَجَدَ فَصَيَّام ثَلَاثَة لَيَّام﴾**.

إذن. فصيام ثلاثة أيّام مقصور على الذين لا قدرة لهم على تحقيق أيّ من الكفارات الثلاث السابقة، ثمّ يؤكّد القول ثانية: ﴿ذَلك كفارة أيجانكم إذا حلفتم».

ومع ذلك، فلكي لا يظن أحد أنَّه بدفع الكفارة يجوز للمرء أن يرجع عن قَسَمٍ صحيح أقسمه، يقول تعالى: **﴿واحفظو***ا أي***جانكم**﴾.

وبعبارة أخرى: إنّ الالتزام بالقَسَم واجب تكليني، وعدم تنفيذه حرام، والكفارة تأتي بعد الرجوع عن القَسَم.

في ختام الآيات يبيّن القرآن أنّ هذه الآيات توضّح لكم الأحكام التي تضمن سعادة الفرد والمجتمع وسلامتها لتشكروه على ذلك: **وكذلك يبيّن الله لكم آياته لعلكم تشكرون.** 3003 يَنَايَّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِنَّمَا ٱلْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُوَا لَأَنصَابُ وَالْأَزَلَمُ رِجْسُ مِن عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفَلِحُونَ ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَالْبَعْضَاءَ فِي الخَبَرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَةِ فَهَلَ آنَهُمْ مُنتَهُونَ ﴿ وَأَعْلِعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَآحَذَرُوا فَإِن نَوَلَيَّتُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّ عَامَ عَلَى وَالْعَالُونَ الْنَهُ مُنتَهُونَ ﴿

سبب اللزول

تذكر التفاسير الشيعية والسنّية روايات متعددة عن سبب نزول الآية الأولى تكاد تكون متشابهة، من ذلك أنّه جاء في تفسير «الدر المنثور» عن سعد بن أبي وقاص أنّه قال: إنّ هذه الآية قد نزلت بشأني، حيث كان أنصاري قد أعدّ طعاماً دعانا إليه مع جمع من الناس، فتناولوا الطعام وشربوا الخمر، وكان هذا قبل تحريمها في الإسلام، وعندما صعدت النشوة إلى رؤوسهم أخذوا يتفاخرون وارتفع بينهم الكلام شيئاً فشيئاً حتى وصل الأمر بأحدهم أن تناول عظم بعير فضربني به على أنني فشجّه فقمت إلى رسول الله يتجاهر له ما جرى، فنزلت الآية المذكورة. <sup>(</sup>

وفي «مسند أحمد» و«سنن أبي داود» و«النسائي» و«الترمذي» أنّ عمر (وكان يكثر من الخمر كما جاء في تفسير «في ظلال القرآن» ج ٣، ص ٣٣) كان يدعو الله أن ينزل حكماً واضحاً في الخمر، وعندما نزلت الآية ٢١٩ من سورة البقرة **﴿ يسألونك من للخمروللميسر..؟** قرأها رسول الله يَبْيَانٍ، ولكنّه ظل يكرر دعاءه ويطلب مزيداً من التوضيح حتى نزلت الآية

۲۰ تفسیر در المنثور، ج ۲، ص ۳۱۵؛ و تفسیر المیزان، ج ٦، ص ۱۳۲.

٤٣ من سورة النساء: **﴿يا لَيْها الدُينَ آمنوا لا تقربوا المَّلَاة ولَنتَم سَكَارَى ﴾** فقرأهــا رنسـول اللهﷺ أيضاً، غير أنَّه استمر في دعاءه، حتى نزلت الآية التي نحن بصددها موضّحة الحكم بشكل كامل، وعندما قرأها رسول اللهﷺ على عمر، فقال: انتهينا انتهينا<sup>(</sup> !

## التفسير

### مرامل تمريم الممر ومكمها النهائي:

۳]

سبق أنَّ ذكرنا في المجلد الثَّالث من هذا التَّفسير في ذيل الآية ٤٣ من سورة النساء، إنَّ معاقرة الخمر في الجاهلية وقبيل الإسلام كانت منتشرة إنتشاراً أشبه بالوباء العام، حتى قيل: أنَّ حبّ عرب الجاهلية كان مقصوراً على ثلاثة: الشعر والخمر والغزو.

ويستفاد من بعض الرّوايات، أنّه حتى بعد تحريم الخمر فإنّ الإقلاع عنها كان شاقًاً على بعض المسلمين، حتى قالوا: ما حرّم علينا شيء أشدّ من الخمر<sup>٢</sup> !

من الواضح أنَّ الإسلام لو أراد أن يحارب هذا البلاء الكبير الشامل بـغير أن يأخـذ الأوضاع النفسية والاجتماعية بنظر الاعتبار لتعذَّر الأمر وشقّ تطبيق التحريم، لذلك إتخذ أسلوب التحريم التدريجي وإعداد الأفكار والأذهان لاقتلاع هذه الآفة من جذورها، وهي العادة التي كانت قد تأصّلت في نفوسهم وعروقهم، في أوّل الأمر وردت إشـارات في الآيات المكيّة تستقبح شرب الخمر، كما في الآية ٦٧ من سورة النحل: **خومن ثعرات النخيل** ولاأعناب تتخذون هنه سكرا ورزقا حسنا).

فهنا «سكر» وتعني الشراب المسكر الذي كانوا يستخرجونه من التمر والعنب، قد وضع في قبال الرزق الحسن، فاعتبر، شراباً غير طيّب بخلاف الرزق الحسن، إلّا أنّ تلك العادة الخبيئة ـ عادة معاقرة الخمرة ـ كانت أعمق من أن تستأصل بهذه الإشارات، ثمّ إنّ الخمر كانت تؤلف جانباً من دخلهم الاقتصادي، لذلك عمندما هاجر المسلمون إلى المدينة وأسسوا أولى الحكومات الإسلامية، نزلت آية ثانية أشدّ في تحريم الخمر من الأولى، لكي تهيّىء الأذهان أكثر إلى التحريم النهائي، تلك هي الآية ١٩ من سورة البقرة: ﴿يسألونك عن الخمو وللعيسر قل فيهما لإلم كبير ومنافع للناس وللمهما أكبر من نفسهما».

۲. تفسير المنار، ج ۷، ص ۵۰.
 ۲. المصدر السابق، ص ۵۱.

5]

فها هنا إشارة إلى منافع الخمر الاقتصادية لبعض المجتمعات، كالمجتمع الجاهلي، مصحوبة بإشارة إلى أخطارها الكبيرة ومضارّها التي تفوق كثيراً منافعها الاقتصادية.

ثمّ في الآية ٤٣ من سورة النساء: ﴿يا لَيْها الذين آهنوا لا تقوبوا الصّلاة ولنتم سكارئ حتى تحلجوا ها تقولون، يأمر الله المسلمين أمراً صريحاً بأن لا يقيموا الصّلاة وهم سكارئ حتى يدركوا ما يقولونه أمام الله.

واضح أنَّ هذا لم يكن يعني أنَّ شرب الخمر في غير الصّلاة جايز. بل هي مسألة التدرّج في تحريم الخمر مرحلة مرحلة. أي أنَّ هذه الآية كأنَّها تـلتزم الصـمت ولا تـقول شـيئاً صراحة في غير مواقع الصّلاة.

إنَّ تقدَّم المسلمين في التعرَّف على أحكام الإسلام وإستعدادهم الفكري لإستئصال هذه المفسدة الاجتماعية الكبيرة التي كانت متعمّقة في نفوسهم، أصبحا سبباً في نزول آية صريحة تماماً في تحريم الخمر حتى سدّت الطريق أمام الذين كانوا يتصيّدون الأعذار والمسوّغات، وهذه الآية هي موضوع البحث.

وإنَّه لمما يستلفت النظر أنَّ تحريم الخمرة يعبَّر عنه في هذه الآية بصوره متنوعة:

ا-فالآية تبدأ بمخاطبة المؤمنين: ﴿يا لَيْها للدَينَ آمنولَهُ أَي إِنَّ عدم الصدوع بهذا الأمر لا ينسجم مع روح الإيمان.

٢\_استعمال «إنَّما» التي تعني الحصر والتوكيد.

٣\_وضعت الخمر والقيار إلى جانب الأنصاب (وهي قطع أحجار لا صورة لها كانت تتخذ كالأصنام) للدلالة على أنّ الخمر والقيار لا يقلّان ضرراً عن عبادة الأصنام، ولهذا جاء في حديث شريف أنّ رسول الله ﷺ قال: «شارب الخمر كعابد الوثن» <sup>7</sup>.

٤\_الخمر والقيار وعبادة الأصنام، والإستقسام والأزلام (ضرب من اليانصيب) "كلّها قد اعتبرها القرآن رجساً وخبثاً: ﴿لِتَما للعُمر وللميسر وللأنصاب وللأزلام رجس». ٥\_وهذه الأعيال القبيحة كلّها من أعيال الشيطان: ﴿هن معل للشيطان».

١. انظر ذيل الآية ٣ من سورة المائدة من هذا التفسير بشأن الأنصاب والنصيب.
 ٢. تفسير جامع البيان، ج ٧، ص ٣١، وقد جاء هذا الحديث في تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٦٦٩ عن الإمام الصادق للظلمية.
 ٣. انظر شرح كيفية الأزلام ذيل الآية ٣ من سورة المائدة من هذا التفسير.

٦- وأخيراً يصدر الأمر القاطع الواجب الإتباع: ﴿فَاجَتَنَبُو ﴾. لابدّ من التنوية بأنّ لتعبير «فاجتنبوه» مفهوماً أبعد، إذ أنّ الاجـتناب يـعني الإبـتعاد والانفصال وعدم الإقتراب، ممّا يكون أشدّ وأقطع من مجرّد النهي عن شرب الخمر.

٧\_ وفي الختام يقول تعالى أنَّ ذلك: ﴿ل**ملكم تفلحون**﴾ أي لا فلاح لكم بغير ذلك.

٨- وفي الآية التّالية لها يعدد بعضاً من أضرار الخمر والقيار، التي يـريد الشـيطان أن يوقعها بهم: ﴿لِنّها يريد الشيطان أن يوقع بينكم للعدلوة والبغضا. في الخمر والميسر ويصدّهم من ذكر الله ومن المتلاقي.

٩\_ وفي ختام هذه الآية يتقدّم بإستفهام تقريري: ﴿ فَهُلَ لَنتُمُ مُنتَهُونَ ﴾ ؟

أي بعد كل هذا التوكيد والتوضيح، ثمَّة مكان لخلق المبررات أو للشك والتردد في تجنّب هذين الإثمين الكبيرين؟ لذلك نجد أنَّ عمر الذي كان شديد الولع بالخمر (كما يقول مفسّروا أهل السنّة) والذي كان \_ لهذا السبب \_ لا يرى في الآيات السابقة ما يكني لمنعه، قال عندما سمع هذه الآية: إنتهينا، إنتهينا! لأنَّه رأى فيها الكفاية.

١٠- في الآية الثالثة التي تؤكّد هذا الحكم، يأمر المسلمين: ﴿وَلَطِيعُوا الله وَلَطِيعُوا الرّسول واحدروا».

ثمّ يتوعّد المخالفين بالعقاب، وأنّ مهمّة رسول الله تَبَكَلُوُ هي الإبلاغ: ﴿فَإِنْ تَوَلَيْتُم فَاعَلَمُوا أنّها على رسولنا البلاغ الهبين».

## ہدت

### الآثار المهلكة للفمر والميسر:

٣

على الرغم من أنّنا أشرنا في تفسير الآية ٢١٩ من سورة البقرة في المجلد الثّاني من هذا التّفسير إشارة موجزة أضرار هاتين الآفتين الاجتماعيتين، إلّا أنّنا لتوكيد الأمر \_إقـتداء بالقرآن الكريم \_نضيف هنا أموراً أخرى هي مجموعة من الإحصاءات المختلفة كل واحدة منها تعتبر شهادة وافية تدل على عظم تلك الأضرار وعمق تأثيرها.

١- في إحصائية صدرت في بريطانيا بشأن الجنون الكحولي ومقارنته بالجنون العادي،

**ट**]

جاء أنّه في مقابل ٢٢٤٩ مجنوناً بسبب الإدمان على الخمر هناك ٥٣ مجنوناً فقط لأسباب مختلفة أخرىٰ (

٢- وفي إحصاء آخر من أمريكا أنّ ٨٥٪ من المصابين بأمراض نفسية هم من المدمنين على الخمر <sup>٢</sup>.

٣ـ يقول عالم إنجليزي اسمه (بنتام): أنّ المشروبات الكحولية تحوّل أهـالي الشهال إلى أناس حمق وبله، وأهالي الجنوب إلى مجانين. ثمّ يضيف: إنّ الدين الإسلامي يحرّم جمسيع أنواع المسكرات. وهذا واحد من مميزات الإسلام<sup>٢</sup>.

٤- لو أجري إحصاء عن السكاري الذين إنتحروا، أو إر تكبوا الجرائم وحطّموا العوائل، لكان لدينا رقم رهيب<sup>٤</sup>.

٥- في فرنسا يموت كلّ يوم ٤٤٠ شخصاً ضحية للخمور ٥.

٦- تقول إحصائية أخرى من أمريكا: أنّ عدد المرضى النفسانيين خلال سنة واحدة بلغ ضعف قتلاها في الحرب العالمية الثّانية، ويرى العلماء الأمريكان أنّ السببين الرئيسيين لهذا هما المشروبات الكحولية والتدخين<sup>7</sup>.

٧- جاء في إحصائية وضعها عالم يدعى (هوكر) نشرها في مجلة (العلوم) بمناسبة عيد تأسيسها العشرين، قال فيها: أنَّ ٦٠٪ من القتل المتعمد، ٧٥٪ من الضرب والجرح و ٣٠٪ من الجرائم الأخلاقية (بما فيها الزنا بالمحارم!) و ٢٠٪ من جرائم السرقة، سببها المشروبات الكحولية، وعن هذا العالم نفسه أنَّ ٤٠٪ من الأطفال المجرمين قد ورثوا آثار الكحول<sup>٧</sup>.

٨- إنّ الخسائر التي تصيب الاقتصاد البريطاني من جرّاء تغيّب العمّال عن العمل بسبب إدمانهم على الخمر تبلغ سنوياً نحو ٥٠ مليون دولار، وهو مبلغ يكني لإنشاء الآلاف من رياض الأطفال والمدارس الإبتدائية والثانوية.

٩- الإحصاءات التي نشرت عن خسائر الإدمان على الكحول في فـرنسا تـقول: إنّ الخزينة الفرنسية تتحمل سنوياً مبلغ ١٣٧ مليارد فرنك، إضافة إلى الأضرار الأخرى كما يلي:

١٠ ندوة الكحول، ص ٦٥.
 ٢. ندوة الكحول، ٦٥.
 ٣. ندوة الكحول، ٢٥.
 ٣. نفسير الططاوي، ج ١٦ م٦٥.
 ٩. دائرة المعارف فريد وجدي، ج ٣. ص ٧٩٠.
 ٩. الآفات الاجتماعية في قرننا، ص ٢٠٥.
 ٣. مجموعة منشورات الجيل الجديد.
 ٧. ندوة الكحول، ص ٦٦.

٦٠ مليار فرنك للصرف على المحاكم والسجون. ٤٠ مليار فرنك للصرف على الإعانات العامّة والمؤسسات الخيرية. ١٠ مليارات من الفرنكات للصرف على المستشفيات الخاصّة لمعالجة المدمنين عملى المسكرات.

٧٠ مليار فرنك للصرف على الأمن الإجتاعي.

۳]

وهكذا يتّضح أنّ عدد المرضى النفسانيين ومصحات الأمراض العقلية وجرائم القستل والخاصات الدموية والسرقة والإغتصاب وحوادت المرور، تتناسب تناسباً طردياً مـع عدد حانات الخمور.

١٠- أثبتت الدوائر الإحصائية في أمريكا أنّ القبار كان السبب المباشر في ٣٠٪ من الجرائم، وفي إحصائية أخرى عن جرائم القبار نرى وللأسف الشديد أنّ ٩٠٪ من جرائم الجرائم، وفي إحصائية أخرى عن جرائم القبار نرى وللأسف الشديد أنّ ٩٠٪ من جرائم السرقة و ٥٠٪ من الطلاق و ٤٠٪ من السرقة و ٥٠٪ من الطلاق و ٤٠٪ من الضرب والجرح و ٥٪ من حوداث الإنتحار إنّا هي بسبب القبار<sup>1</sup>.

## سبب اللزول

جاء في تفسير مجمع البيان وتفسير الطبري وتفسير القرطبي وغيرها من التفاسير أنّه بعد نزول آية تحريم الخمر والميسر، قال بعض أصحاب رسول الله يَتْلِيَّة : إذا كمان همذان العملان على هذا القدر من الإثم، فما حال المسلمين الذين توفاهم الله قبل نزول هذه الآية وكانوا لايزالون يمارسونهما؟ فنزلت هذه الآية جواباً لهم.<sup>١</sup>

## الأفسير

تجيب هذه الآية الذين يتساءلون عن الماضين قبل نزول آية تحريم الخمر والميسر، أو الذين لم يسمعوا بعد تلك الآية لبعد مناطقهم التي يعيشون فيها، فتقول: ﴿ليس على للذين تمنوا ومعلوا للسالحات جناح فيها طعموانه ` ولكنّها تشترط لتلك التقوى والإيمان والعمل الصالح: ﴿إذا ما لتقوا وتمنوا وهملوا للصالحات، ثمّ تكرر ذلك ﴿ثمّ لتقوا وآهنوانه وللمرّة الشالخة تكرر الآية بقليل من الاختلاف ﴿ثمّ لتقوا وأحسنوانه، وتنتهي بالتوكيد ﴿والله بحبً المحسنين».

هنالك كلام كثير بين المفسّرين القدامي والمحدثين حول هـذا التكـرار، فـبعض يـراه

١. تفسير مجمعالبيان، ج ٢٢ ص ٤١٢، ذيل الآية مورد البحث. ٢. تطلق كلمة عام «الطعام» على المأكولات غالباً، ولكنّها قد تطلق على المشروبات أيضاً، كما جاء في الآبة ٢٤٩ من سورة البقرة.

۳]

للتوكيد ويقول: أنَّ أهميّة التقوى والإيمان والعسمل الصبالح تسقتضي الإعسادة والتكسرار والتوكيد.

إلا أنَّ جمعاً آخر من المفسّرين يعتقدون أنَّ كلَّ جملة من هذه الجمل المكررة تشير إلى حقيقة منفصلة عن الأخرى، وأنَّ هناك احتمالات متعددة بشأن اختلاف كلَّ جمسلة عسن الأخرى، ولكن معظم هذه الاحتمالات لا يقوم عليها دليل أو شاهد.

ولعلَّ خير ما قيل بهذا الخصوص هو قولهم: أنَّ المقصود بالتقوى في المرَّة الأولى هو ذلك الإحساس الداخلي بالمسؤولية والذي يسوق الإنسان نحو البحث والتدقيق في الديس، ومطالعة معجزة الرَّسول تَنَكَنَّ والبحث عن الله، فتكون نتيجة ذلك الإيمان والعمل الصالح، وبعبارة أخرى: إذا لم يكن في الإنسان شيء من التقوى فإنَّه لا يتّجه إلى البحث عن الحقيقة، وعليه فإنَّ ورود كلمة «التقوى» لأوّل مرّة في هذه الآية إشارة إلى هذا المقدار من التقوى، وليس في هذا تناقض مع بداية الآية التي تقول: فوليس على الذين **آمنوا ومعلواللصالحاسية** لأنَّ الإيمان الذي يحمن التسليم الظاهري، بينا الإيمان الذي يحصل بعد التقوى هو الإيمان الحقيق.

وتكرار التقوى للمرّة الثّانية إشارة إلى التقوى التي تنفذ إلى أعماق الإنسان فيزداد تأثيرها، وتكون نتيجتها الإيمان الثابت الوطيد الذي يؤدّي إلى العمل الصالح، ولذلك لم يرد «العمل الصالح» بعد «الإيمان» في الجملة الثّانية: **﴿ثمّ لتقوا وآمـنوا»** أي إنّ هذا الإيمان من الثبوت والنفاذ بحيث لا حاجة معه لذكر العمل الصالح.

وفي المرحلة النّالثة يدور الكلام على التقوى التي بلغت حدّها الأعلى بحيث إنّها فضلاً عن دفعها إلى القيام بالواجبات، تدفع إلى الإحسان أيضاً، أي إلى الأعمال الصمالحة التي ليست من الواجبات.

وعليه فإنّ هذه الضروب الثلاثة من التقوى تشير إلى ثلاث مراحل من الإحسـاس بالمسؤولية وكأنّها تمثّل المرحلة (الابتدائية) والمرحلة (المتوسطة) والممرحـلة (النهـائية)، ولكل مرحلة قرينة تدل عليها في الآية.

أمّا ما ذهب إليه مفسّرون آخرون بشأن تناول الآية ثلاثة أنواع من التقوى وشلاثة أنواع من الإيمان فلا قرينة عليه ولا شاهد في الآية. හා 103

#### الآيات

يَنَايَّهُا الَذِينَ ءَامَنُوا لِيَبْلُوَنَّكُمُ اللَّهُ بِشَىءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ آيَدِيكُمْ وَرِمَا حُكْم لِيَعْلَمُ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ مِنَا لَذِينَ ءَامَنُوا مَن يَخَافُهُ مِنَا تَعْدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ مَعْذَابُ أَلِيمُ ٢ يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يَخَافُهُ مِنا تَعْدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ مَعْذَابُ أَلِيمُ ٢ يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَانَقْنُلُوا الصَيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَلَلَهُ مِن مُعْتَدَى بَعْدَ أَوْ كَفَرُ مَتَعَمِّدًا فَجَزَآ مُ يَتَأَيَّهُا الَذِينَ ءَامَنُوا لَانَقْنُ لُوا الصَيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَلَلَهُ مِن مُعْتَعَمِدًا فَجَزَآ مُ يَتْأَيْهُ اللَّهُ مِن النَّعَدِيمَ مُعْتَعَمَدُ أَعْذَلُ مَن النَّعَمِيمَةُ لَائَقُنُ لَعْذَلُ مَن النَّعَ بَعَكُمُ لِيعَامُ لِنَعْذَا وَعَذَلُ وَاللَّهُ مِنْ النَّعْدِيمَةُ مَن يَكُمُ مَن النَّعَدِيمَةُ لَكُمْ مَعْذَلُ مَا قَنْلَ مِن النَّعَدِيمَةُ لَن الْعَدِيمَةُ وَمَن عَذَا لَعْذَلُ مَنْ اللَّهُ مِنْ أَعْتَ مَنْ مَن الْنَعْذِي عَمَدُ الْعَنْ أَوْ أَلْقَيْدَ وَأَنتَمَ حُرُمَ وَكَفَنَا لَكُمْ اللَّهُ مِنْ أَوْ الْتَعْوَى مَعْهُ اللَهُ مِنْ أَعْتَ لُو عَنْ الْتَعْذَلُ مِنْ الْتَعْرِيمَ مُرَ

## سبب الأزول

جاء في كتاب الكافي وفي كثير من التفاسير أنّه في عام الحديبية، عندما قصد رسبول الله يُنْتَنَقَق ومن معه من المسلمين العمرة وهم محرمون، صادفوا في طريقهم كثيراً من الحيوانات البرّية وكانوا قادرين على صيدها باليد أو بالرع، لقد كان الصيد من الكثرة بحيث قيل أنّ الحيوانات كانت تجوس بين الخيام وتمر بين الناس، الآية الأولىٰ من هذه الآيات نزلت في هذا الوقت تحذّر المسلمين من صيدها، وتعتبر إمتناعهم عن صيدها ضرباً من الإمتحان لهم.<sup>(</sup>

### التفسير

أمكام المّيد عند الإمرام:

تبيَّن هذه الآيات أحكام صيد البر والبحر أثناء الإحرام للحج أو للعمرة.

· اصول الكافي، ج ٤، ص ٣٩٦؛ وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٤١٥ و٤١٧.

۳]

في البداية إشارة إلى ما حدث للمسلمين في عمرة الحديبية، فيقول سبحانه وتعالىٰ: ﴿يا أَيُّها الدِّينَ آهنوا ليبلونُكم الله بشي. هن الصيد تناله أيديكم ورهاحكم».

يستفاد من تعبير الآية أنّ الله تعالى يريد إنباء الناس عن قضية سوف تقع في المستقبل. كما يظهر أيضاً أنّ وفرة الصيد في ذلك المكان لم يكن أمراً مألوفاً. فكمان همذا إمستحاناً للمسلمين، على الأخص إذا أخذنا بنظر الاعتبار حاجتهم الماسة إلى الحصول على طعامهم من لحوم ذلك الصيد الذي كان موفوراً وفي متناول أيديهم، إنّ تحمّل الناس في ذلك العصر الحرمان من ذلك الغذاء القريب يعتبر إمتحاناً كبيراً لهم.

قال بعضهم: أنَّ المقصود من عبارة ﴿ **تناله ليديكم**﴾ هو أنَّهم كانوا قادرين على صيدها بالشباك أو بالفخاخ، ولكن ظاهر الآية يشير إلى أنَّهم كانوا حقّاً قادرين على صيدها باليد.

ثمّ يقول من باب التوكيد: فلي**علم الله من يفافه بالفير، ب**سبق أن أوضحنا في الجملد الأوّل من هذا التّفسير في ذيل الآية ١٤٣ من سورة البقرة أنّ تعبير «لنعلم» أو «ليملم» وأمثالها لا يقصد بها، أنّ الله لم يكن يعلم شيئاً، وأنّه يريد أن يعلمه عن طريق اختبار الناس، بل المقصود هو إلباس الحقيقة المعلومة لدى الله لباس العمل والتحقق الخارجي، وذلك لأنّ الإعتاد على نوايا الأشخاص الداخلية واستعدادهم غير كماف للمتكامل وللمعاقبة والإثابة، بل يجب أن ينكشف كلّ ذلك خلال أعمال خارجية لكي يكون لها تلك الآثار (لمزيد من التوضيح انظر ذيل الآية المذكوره).

والآية في الخاعة تتوعّد الذين يخالفون هذا الحكم الإلهي بعذاب شديد: ﴿ فَحَنْ لَعَتْدَى بعد ذلك قله مذلب أليم».

على الرّغم من أنّ الجملة الأخيرة في الآية تدل على تحريم الصيد أثناء الإحرام، ولكن الآية التّالية لها تصدر حكماً قاطعاً وصريحاً وعاماً بشأن تحريم الصيد أثناء الإحسرام، إذ تقول: **﴿يا لَيْها الذين آهنوا لا تقتلوا الصيد ولنتم حرمه**.

وهل تحريم الصيد (وهو صيد البر بدلالة الآية التي تليها) يشمل جميع أنواع الحيوانات البرّية، سواء أكان لحمها حلالاً أم حراماً، أم أنّه يختص بحلال اللحم منها؟

لا تتفق آراء المفسّرين والفقهاء بهـذا الشأن، إلّا أنَّ المـشهور بـين فــقهاء الإمـامية

[ع

ż

ومفسّريهم أنّ الحكم عام، ويؤيّد ذلك الرّوايات المروية عن أنمّة أهل البيت للظِّل ، أمّا فقهاء أهل السنّة فمنهم ـ مثل أبي حنيفة ـ من يتفق مع الإمامية في ذلك، ومنهم ـ كالشافعي ـ من يرى الحكم مقصوراً على الحيوانات المحللة اللحوم ولكن الحكم، على كلّ حال، لا يشمل الحيوانات الأهلية، لأنّ الحيوانات الأهلية لا توصف بالصيد، وما يلفت النظر في رواياتنا هو أنّ الصيد ليس وحده الحرّم أثناء الإحرام، بل التحريم يشمل حتى الإعانة على الصيد، والإشارة أو الدلالة عليه أيضاً.

قد يظن بعض أنّ الصيد لا يشمل ذوات اللحم الحرام، إلّا أنّ الأمر ليس كـذلك، لأنّ الغرض من صيد الحيوان متنوّع، فمرّة يكون الغرض لحمها، وأخرى جلدها، وثالثة لدفع أذاها، ثمّة بيت ينسب إلى الإمام علي الله من المكن أن يكون شاهداً على هذا التـعميم: يقول:

صيد الملوك أرانب وثعالب وإذا ركبت فصيدى الأبطال

وللإستزادة من المعرفة بشأن أحكام الصيد الحلال والحرام يمكن الرجوع إلى الكــتب الفقهية.

ثمّ بعد ذلك يشار إلى كفارة الصيد في حال الإحرام، فيقول: ﴿وَمِنْ قَتَلَهُ مِنْكُمُ مُسْتَعْمَدُا فجزاء مثل ما قتل من للنعم ﴾.

فهل المقصود من «مثل» هو التماثل في الشكل والحجم أي إذا قتل أحد حيواناً وحشياً كبيراً مثل النعامة \_مثلاً \_فهل يجب عليه أن يختار الكفارة من الحيوانات الكبيرة، كالبعير مثلاً أو إذا صاد غزالاً، فهل كفارته تكون شاة تقاربه في الحجم والشكل؟ أم أنّ «مثل» هو التماثل في القيمة؟

إنَّ المشهور والمعروف بين الفقهاء والمفسّرين هو الرأي الأوّل، كما أنَّ ظاهر الآية أقرب إلى هذا المعنى، وذلك لأنّه بالنظر لعمومية الحكم على الحـيوانـات ذوات اللـحم الحـلال وذوات اللحم الحرام. فإنّ أكثر هذه الحيوانات ليس لها قيمة ثابتة لكـي يمكـن اخـتيار مثيلاتها من الحيوانات الأهلية.

التهذيب، ج ٥، ص ٣٠٠ وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٤١٥ و٤١٦.

٢. وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٤١٥ باب تحريم صيد البرّ كله على المحرم اصطياداً ودلالةً.

٣

وهذا ـ على كلّ حال ـ قد يكون ممكناً في حالة وجود المثيل من حيث الشكل والحجم، أمّا في حالة انعدام المثيل، فلا مندوحة من تقدير قيمة للصيد بشكل من الأشكال. ويمكن اختيار حيوان أهلي حلال اللحم يقاربه في القيمة.

ولماً كان من الممكن أن تكون قضية التماثل موضع شك عند بعضهم فقد أصدر القرآن حكمه بأنَّ ذلك ينبغي أن يكون بتحكيم شخصين مطَّلعين وعادلين: **(يحكم به ذو***ا مـدل* **هنكم)**.

أمّا عن مكان ذبح الكفارة، فيبيّن القرآن أنّه يكون بصورة «هدي» يبلغ أرض الكعبة: **وهديا بالغ الكمية»**.

والمشهور بين فقهائنا هو أنّ «كفارة الصيد أثناء الإحرام للـعمرة» يجب أن تــذبح في «مكّة» و«كفارة الصيد أثناء الإحرام للحج» يجب أن تذبح في «منى»، وهذا لا يتعارض مع الآية المذكورة، لأنّها نزلت في إحرام العمرة، كما قلنا.

ثمّ يضيف أنّه ليس ضرورياً أن تكون الكفّارة بصورة أضحية، بل يمكن الإسـتعاضة عنها بواحد من اثنين آخرين: **﴿لُوَكَفَارَةَ طِعَامٍ هِسَاكِينَ﴾ و﴿لُو عدل ذَلك صياهاً﴾**.

مع أنَّ الآية لا تذكر عدد المساكين الذين يجب إطعامهم، ولا عدد الأيّام التي يجب أن تصام، فإنَّ إقتران الاثنين معاً من جهة، والتصريح بلزوم الموازنة في الصيام، يدل على أنَّ المقصود ليس إطلاق عدد المساكين الذين يجب إطعامهم بحسب رغبتنا، بل المقصود تحديد ذلك بمقدار قيمة الأضحية.

أمّاكيف يتم التوازن بين الصيام وإطعام المسكين، فيستفاد من بعض الرّوايات أنّ مقابل كلّ «مدّ» من الطعام (ما يعادل نحو ٧٥٠ غراماً من الحنطة وأمثالها) يصوم يوماً واحداً، <sup>(</sup> ويستفاد من روايات أخرى أنّه يصوم يوماً واحداً في مقابل كلّ «مدّين» من الطعام، <sup>٢</sup> وهذا يعود في الواقع إلى أنّ الذي لا يستطيع صوم رمضان يكفّر عن كل يوم منه بمدّ واحد أو بمدّين اثنين من الطعام للمحتاجين <sup>7</sup> (لمزيد من الإطلاع بهـذا الخـصوص المظر الكستب

أمّا إذا ار تكب محرم صيداً فهل له أن يختار أيّاً من هذه الكفارات الثلاث، أو أنّ عليه أن

بحارالاتوار، ج ٦٩، ص ١٥٨؛ واصول الكافي، ج ١٤، ص ٣٨٦.

٢. اصول الكافي، ج ٤. ص ٨٥ و٢٨٧. ٢٠ ٢٠ لمزيد الايضاح، راجع كتب الفقهي.

[ع

يختار بالترتيب واحدة منها، أي الذبيحة أوّلاً، فإن لم يستطع ف إطعام المسكين، ف إن لم يستطع فالصيام، فالفقهاء مختلفون في هذا، ولكن ظاهر الآية يدل على حرية الاختيار. إنّ الهدف من هذه الكفارات هو ف**ليذوق وبال لعر» ب**ا.

ثمّ لمّا لم يكن لأيّ حكم أثر رجعي يعود إلى الماضي، فيقول: **﴿عفَّا لله معاصلف ﴾** أمّا من لم يعتن يهذه التحذيرات المتكررة ولم يلتفت إلى أحكام الكفارة وكرر مخالفاته لحكم الصيد وهو محرم فإنّ الله سوف ينتقم منه في الوقت المناسب: **﴿وهن ماد فينتقم لله هنه** والله عزيز دوالتقام».

ثمَّة نقاش بين المفسّرين عمّا إذا كانت كفارة صيد المحرم تتكرر بتكرره. أو لا. ظاهر الآية يدل على أنّ التكرار يستوجب انتقام الله، فلو استلزم تكرار الكفارة لوجب أن لا يكتني بذكر الإنتقام الإلهي، وللزم ذكر تكرار الكفارة صراحة، وهذا ما جاء في الرّوايـات التي وصلتنا عن أهل البيت للمجلّاً.<sup>1</sup>

بعد ذلك يتناول الكلام صيد البحر: ﴿**أُحلَ لَكُمَ صيد البحر وطعامه ﴾**.

لكن ما المقصود من الطعام؟ فإنّ بعض المفسّرين يرون أنّه ذلك النوع من السمك الذي بموت بدون صيد ويطفو على سطح الماء، مع أنّنا نعلم أنّ هذا الكلام ليس صحيحاً، لأنّ السمك الميت بهذا الشكل حرام، مع أنّ بعض الرّوايات التي يرويها أهل السنّة تدل على حلّيته.<sup>٣</sup>

إنَّ ما يستفاد من التعمّق في ظهور الآية هو أنَّ القصد من الطعام ما يهيّأ للأكل من سمك الصيد إذ أنَّ الآية تريد أن تحلل أمرين، الأوّل هو الصيد، والثّاني هو الطعام المتخذ من هذا الصيد.

وبهذه المناسبة، ثمَّة فنوى معروفة بين فقهائنا تعتمد مفهوم هذا التعبير، وذلك فيما يتعلَّق بصيد البر، فإنَّ هذا الصيد ليس وحده حراماً، بل إنَّ طعامه حرام أيضاً.

ثمّ تشير الآية إلى الحكمة في هذا الحكم وتقول: **(متاماً لكم وللسيارة)،** أي لكيلا تعانوا المشقّة في طعامكم وأنتم محرمون، فلكم أن تستفيدوا من نوع واحد من الصيد، ذلكم هو

١. في «مفردات الراغب» أنّ «وبال» من «الوبل والوابل» وهو المطر الغزير، ثمّ أطلق على العسمل الشاق الجسيم، ولمّا كان العقاب شديداً وتقيلاً عادة. فقد وصف بأنّه «وبال». ٢. اصول الكافي، ج ٤. ص ٣٩٤؛ وسائل الشيعة. ج ١٣. ص ٩٤ و ٩٥. ٣. سنن كبرى للبيهقي. ج. ص ٢٥٥.

صيد البحر.

۳]

ولمّا كان من المألوف أن يكون السعك الذي يحمله المسافر معه هو السعك المملح، فقد ذهب بعض المفسّرين إلى تفسير العبارة المذكورة في الآية بأنّه يجوز «للمقيمين» أن يطعموا السمك الطازج و«للمسافرين» السمك المملح.

ولابد من التنبيه إلى أنَّ حكم **(احلَ لكم صيد للبحروطحامه)** ليس حكماً مطلقاً وعاماً في حلّية صيد البحر كافة كما يظن بعضهم، وذلك لأنَّ الآية ليست في معرض بيان أصل حكم صيد البحر، بل هدف الآية هو أنَّ تبيَّن للمحرم أنَّ صيد البحر الذي كان حلالاً قبل الإحرام له أن يطعمه في حال الإحرام أيضاً، وبعبارة أخرىٰ: لاتبيَّن الآية أصل تشريع القانون، وإمَّا تشير إلى خصائص قانون سبق تشريعه فليست الآية في معرض عمومية الحكم، بل هي تبيَّن حكم المحرم فحسب.

وللتوكيد تعود الآية إلى الحكم السابق مرّة أخرى وتقول: **﴿وحرّم عليكم صيد للبره**ــا د**متم حرما)**.

ولتوكيد جميع الأحكام التي ذكرت. تقول الآيـة في الخــاتمة: **﴿ولتـــقوا الله للذي لِلِيــه** تحشرون﴾.

بحث

## محمة تمريم الصّيد مال الإمرام:

معلوم أنّ الحج والعمرة من العبادات التي تفصل الإنسان عن عالم المادة وتنقله إلى محيط ملىء بالمعنويات، فخصوصيات الحياة المادية، والجدال والخصام، والرغبات الجسنسية، واللذائذ المادية كلّها تنفصل عن الإنسان في مناسك الحج والعمرة، ويبدأ الإنسان ضرباً من الرياضة الإلهيّة المشروعة، ويبدو أنّ تحريم صيد البرّ في حال الإحرام يرمي إلى الهدف نفسه.

ثمّ لو أحلّ الصيد لزائري بيت الله الحرام، مع الأخذ بنظر الاعتبار كثرة الزوار وكـثرة ترددهم في كلّ سنة على هذه الأرض المقدسة، لقضي على وجود الكثير من الحيوانـات القليلة أصلاً في تلك الأرض القاحلة الخالية من الماء والزرع، فجاء هذا التشريع لضمان بقاء حيوانات تلك المنطقة والحفاظ عليها من الإنقراض. **E**]

وإذا أخذنا بنظر الاعتبار أنّه حتى في غير حال الإحرام بمنع صيد الحرم. وكذلك قطع أشجاره وحشائشه، تبيّن لنا أنّ لهذا التشريع إرتباطاً وثيقاً بقضية الحفاظ على البيئة وعلى النبات والحيوان في تلك المنطقة، وصيانتها من الإبادة.

إنَّ هذا التشريع من الدَّقة والإحكام بحيث إنَّه يمنع فيه حتى هداية الصيّاد إلى مكان الصيد، فقد جاء في بعض الرّوايات من طرق أهل البيت بيك أنَّ الإمام الصادق للله قال لأحد أصحابه: «لا تستعلن شيئاً من الصيد وأنت حرام ولا أنت حلال في العرم ولا تدلن معلاً ولا محرماً فيصطاده، ولا تشر إليه فيستحل من أجلك، فإنَّ فيه فداء لمن تعمّده»<sup>(</sup>.

8003

#### الآيات

جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْحَبْبَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ قِينَمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَٱلْحَدَى وَٱلْقَلَبَيْدَ ذَلِكَ لِتَعَسَلُمُوا أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَافِي ٱلسَمَنُوَتِ وَمَافِي ٱلْأَرْضِ وَأَتَ ٱللَّهَ بِكُلِ شَى ع عَلِيهُ فَسُ آعْلَمُوا أَتَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَمَنُوتِ وَمَافِي ٱلْأَرْضِ وَأَتَ ٱللَّهُ بِكُلِ شَى ع الرَّسُولِ إِلَا ٱلْبَلَغُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَبَدُونَ وَمَاتَكَتُمُونَ شَ

#### التفسير

بعد الكلام في الآيات السابقة عن تحريم الصيد في حال الإحرام، يشير القرآن الكريم في هذه الآية إلى أهمّية «مكّة» وأثرها في بناء حياة المسلمين الاجتماعية، فيقول أوّلاً: ﴿جعل الله الكعبة البيت الحرلم قياما للنّاس».

فهذا البيت المقدس رمز وحدة الناس ومركز لتجمّع القلوب حوله، ومؤتمر عظيم لتوثيق الرّوابط المختلفة، فهم في ظل هذا البيت المقدس وفي مركزيته ومعنويته المستمدة من جذور تاريخية عميقة يستطيعون إصلاح الكثير ممّا يستوجب الإصلاح والترميم في حياتهم، وإقامة سعادتهم على قواعده المتينة، لذلك فقد وصف هذا البيت في سورة آل عمران (الآية ٩٦): **(بنّ أول بيت وضع للناس للذي ببكة هباركا وهدى للعالمين)**.

في الحقيقة إنّ المسلمين يستطيعون \_إنطلاقاً من المفهوم الواسع لقوله: ﴿قياهاً للناص﴾ \_ أن يصلحوا كلّ أمورهم بالركون إلى هذا البيت وفي إطار تعاليم الحج البنّاءة.

ولمّا كانت هذه المناسك يجب أن تجري في جوّ آمن وخال من الحسروب والمـنازعات والمخاصمات، فقد أشارت الآية إلى أثر الأشهر الحرم (وهي الأشهر التي تمنع فيها الحسرب مطلقاً) وقالت: **﴿وللشهر للحرلم؟** <sup>(</sup>كما أشارت إلى الأضـاحي الفـاقدة للـعلامة (الهـدي)

١. مرّ ذكر الأشهر الحرم في تفسير الآية ١٩٤ من سورة البقرة من هذا التّفسير.

[ع

والأضاحي ذات العلامة (القلائد) التي منها يطعم الناس في موسم الحج، و تؤمّن جانباً من احتياجات الحاج للقيام بمناسكه، فقالت: **﴿ والهدي والقلائد؛** ِ

ولماً كان مجموع هذه الأحكام والقوانين والتشريعات بشأن الصيد، وكذلك بشأن حرم مكّة والشهر الحرام وغير ذلك، يحكي عمق تدبير الشارع وسعة علمه تقول الآية: **﴿ذلك لتعلموا أنّ الله يعلم ما في السماولت وما في الأرض وأنّ الله بكل شي. عليم»**.

بناءاً على ما مرّ بنا في تفسير هذه الآية يتّضح الإرتباط بين بدايتها ونهايتها، إذ أنّ هذه الأحكام التشريعية لا يستطيع أن ينظّمها إلّا من كان عليماً بأعهاق القوانين التكوينية. فالذي لا علم له بدقائق شؤون السهاء والأرض وبما استقرّ في روح الإنسان وجسمه عند خلقه، لا تكون له القدرة على تقرير أحكام كهذه، فالقانون الصحيح السليم هو ذاك الذي ينسجم مع قانون الخلق والفطرة.

**الآية التّـالية** تؤكّد تلك التشريعات، وتحثّ النـاس عـلى إتّـباعها وتهــدد الخــالفين والعاصين فتقول: **﴿لِملحو***ا أنَّ الله هُديدالمقاب وأنّ اللّه فغور رحيه***».** 

ولعلَّ تقديم **﴿شديدللعقامِي**هِ على **﴿مَغُوررحيمِ»** إشارة إلى أنَّ عقاب الله الشديد يمكن إطفاؤه بماء التوبة والدخول في رحمة الله وغفرانه.

ومرّة أخرىٰ تؤكّد الآية على أنّ الناس هم المسؤولون عن أعيالهم، وأنّ النّبي مسؤول عن تبليغ الرّسالة لا غير **﴿ما على للرّسول لِلّالبلاغ﴾** وفي الوقت نفسه: **﴿والله يعلم ما تبدون وما تكتمون**﴾ ِ

ہدت

## أهمّية التعبة:

إنَّ «الكعبة» ـ التي ذكرت في هذه الآية وفي الآيات السابقة مرّتين ـ من مادة «كعب» أي بروز خلف القدم، ثمّ أطلق على كلّ بروز، والمكعب كذلك لأنّه بارز من جهاته الأربع، والكاعب (وجمعها كواعب) هي الأنثى التي برز صدرها.

والظاهر أنّ تسمية بيت الله بالكعبة يرجع أيضاً. إلى ارتفاعه الظاهري وبروزه. كما هو رمز لإرتفاع مقامه وعظمة مكانته.

إنَّ للكعبة تاريخاً عريقاً حافلاً بالحوادث والوقائع، وكلَّ هذه الحـوادث تـنطلق مـن عظمتها ومكانتها المهمّة. ٦٣٧

أهمّية الكعبة تبلغ حدّاً بحيث إنّ الأحاديث الإسلامية تعتبر هدمها في مصاف قتل النّبي والإمام ( والنظر إليها عبادة، والطواف بها من أفضل الأعمال، وقد جاء في رواية عن الإمام الباقر للجلا أنّه قال: «لا ينبغي لأحد أن يرفع بناءه فوق الكعبة» .

طبيعي أنّ أهميّية الكعبة واحترامها لم يأتيا من بنائها، فقد قال أميرالمؤمنين علي للله في الخطبة القاصعة: «ألا ترون أنّ الله، سبحانه، اختبر الأولين من لدن آدم صلوات الله عليه، إلى الآخرين من هذا العالم، بأحجار لا تضر ولا تنفع ولا تبصر ولا تسمع، فجلعها بيته الحرام (الذي جعله للنّاس قياماً) ثمّ وضعه بأوعر بقاع الأرض حجراً. وأقل نتائق الدنيا مدراً...»<sup>7</sup>.

أهميّة مكانة الكعبة عند الله تعود إلى أنّها أقدم مراكز العبادة والتوحيد، ونقطة تجتذب إليها أنظار الشعوب والأقوام المختلفة.

રુજ

۲. سفينة البحار، ج ۲. ص ٤٨٢.

. وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٢٩٩.

٣. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٢ (القاصعة).

قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيَّبُ وَلَوْأَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ فَأَتَّقُوا ٱللَّهَ يَتَأُولِي ٱلأَلْبَنِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ٢

### التفسير

# الأكثرية ليست دليلاً على المقَّ:

دار الحديث في الآيات السّابقة حول تحريم الخمر والقهار والأنصاب والأزلام وصيد البر في حال الإحرام، ولكن قد نجد أناساً يتذرّعون لإرتكاب هذه المعاصي بالكثرة الكاثرة من الذين يرتكبونها في بعض الأمصار، فيقولون مثلاً: أنّ أكثر أهل المدينة الفلانية يعاقرون الخمرة، أو أنّهم يمارسون القهار، أو أنّ أكثرية الناس في ظروف خاصّة لا يقيمون وزناً لتحريم الصيد ولغيره لذلك، فهم أيضاً يحذون حذوهم ويهملون العمل ستلك التشريعات، فلكيلا يتذرّع الناس بأمثال هذه الأعذار، يضع الله سبحانه قاعدة كلية عامّة ورئيسية في عبارة قصيرة شاملة يخاطب بها رسوله الكريم: فحل لا يستوي الغبيسة والطّيب

وعليه فإنّ الخبيث والطيب \_ في الآية \_ يشملان كل ما يرتبط بالإنسان، طعاماً كان ذلك أم فكراً.

وفي الختام يخاطب العلماء وأصحاب العقول والأذكياء فيقول: ﴿فَاتَقُوا للله يا لُولي الأَلبابِ الحلكم تفلحون».

أمّا أنّ مدلول الآية من قبيل توضيح الواضحات. فذلك لأنّ ثمّة مـن يـظن أنّ أمـوراً عارضة، مثل كثرة أتباع الخبيث، أو ما يسمى بـ«الأكثرية» تجعل ذلك الخبيث في مـصاف الطيب، كما يحدث أحياناً أن نرى بعضهم يقع تحت تأثير الجماعة وإتجاه أهواء الأكثرية، ظانًا أنّه حيثا مالت الأكثرية كان ذلك دليلاً قاطعاً على صحة ما مالت إليه، بينا الأمر ليس كذلك، والقضايا التي أيّدتها الأكثرية وظهر بطلانها كثيرة جدّاً.

في الواقع إنّ ما يميّز الخبيت من الطيب هو الأكثرية الكيفية لا الكميّة، أي إنّ المطلوب هو أفكار أقوى وأرفع وأسمى وأنقى لاكثرة المؤيّدين.

هذه القضية لا تلاءم أذواق بعض الناس في العصر الحاضر، بعد أن تشبّعت أذهانهم على أثر التلقين ووسائل الإعلام بأنّ الأكثرية هي معيار معرفة الخبيث من الطيب، إلى حدّ الإيمان بأنّ «الحقّ» هو ما أرادته الأكثرية، و«الطيب» هو ما مالت إليه الأكمثرية، وليس كذلك. فإنّ معظم مشاكل العالم ناتجة عن هذا اللون من التفكير.

نعم، إذا تمتّعت الأكثرية بقيادة صادقة وتعليمات صحيحة، بحيث تؤلّف أكثرية ناضجة بما للكلمة من معنى، فيمكن حينئذٍ اعتبار هذه الأكثرية واتجاهاتها مقياس تمييز الخبيث عن الطيب، لا الأكثرية الفجّة غير الناضجة.

على كل حال، يشير القرآن إلى هذا الأمر في هذه الآية، ويحذّر الناس من الإنجراف مع أكثرية الخبثاء، وفي مواضع أخرى تكاد تبلغ العشرة يقول تعالى: **﴿ولكن أكثر للنّاص لا يعلمون ا**ممّا تقديم «الخبيث» على «الطيب» في الآية، فذلك لأنّ الكلام موجّه إلى الذين يحسبون كثرة الخبيث دليلاً على صحة ما يذهبون إليه، فلابدّ من الردّ على هؤلاء، وتعريفهم بأنّ معيار الخباثة والطيبة لم يكن في يوم من الأيّام هو الأكثرية أو الأقلية، بل في كل زمان ومكان كان «الطيب» خيراً من «الخبيث» وأن أصحاب الحجى والتبصّر لا ينخدعون بالكثرة، فهم يتجنّبون الخبيث دائماً حتى وإن تلوّث به جميع الحيطين بهم، ويندفعون نحو الطّيب حتى وإن ابتعد عنه الجميع.

જીલ્સ

١. الاعراف، ١٨٧؛ يوسف، ٢١، ٤٠، ٢٨؛ النحل، ٣٨؛ الروم، ٦ و ٣٠؛ سبأ، ٢٨ و ٣٦؛ غافر، ٥٧؛ الجاثية، ٢٦.

#### الآيتان

يَسَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَسْتَلُواْ عَنَ أَشْيَاءَ إِن تَبْدَلَكُمْ تَسُوْكُمْ وَإِن تَسْتَلُواْ عَنَهَا حِينَ يُسَزَّلُ ٱلْقُرَءَانُ تُبْدَلَكُمْ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهَ أُوَاللَّهُ غَفُورُ حَلِيهُ فَنُ فَكُرْ صَالَحُا مِن قَبْلِحَتْم ثُعَرَ أَصْبَحُواْ بِهَا كَفِرِينَ شَ

سبب النزول

الأقوال في سبب نزول هاتين الآيتين مختلف في مصادر الحديث والتّفسير، ولكن الذي ينسجم أكثر مع سبب نزول هاتين الآيتين، هو ما جاء في تفسير «مجمع البيان» عن علي بن أبي طالب الله قال: خطب رسول الله يَتَلَيَنَ فقال: «إنّ الله كتب عليكم الحج» فقام عكاشة بن محصن وقيل سراقة بن مالك فقال: أفي كلّ عام يا رسول الله؟ فأعرض عنه حتى عاد مرّتين أو ثلاثاً، فقال رسول الله: «ويحك ما يؤمّنك أن أقول: نعم، والله لو قلت نعم لوجبت، ولو وجبت ما استطعتم، ولو تركتم لكفرتم، فاتركوني كها تركتكم، فإنّما هلك من كان قسبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه»<sup>(</sup>.

ينبغي ألا يظن أحد بأنّ سبب نزول هاتين الآيتين ـكما سنتطرّق إلى ذلك في تفسير هما ـ يعني غلق أبواب السؤال وباب تفهّم الأمور بوجوه الناس، لأنّ القرآن في آياته يأمر الناس صراحة بالرجوع إلى أصحاب الخبرة في فـهم الأمـور: **﴿فـاسالوا أهـل الذّكـر إن كـنتم لا** تعلمون﴾ <sup>7</sup> بل المقصود هو الأسئلة التافهة والتحجج، والإلحاح المؤدّي غالباً إلى تشويش أفكار الناس وقطع التسلسل الفكري للخطيب.

 ٢. تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٤٢٨ وتفسير در المنثور، ج ٢، ص ٣٣٥. والمنار في ذيل الآية مورد البحث مع بعض الاختلاف.

## التفسير

### الأسئلة الفضولية:

۳]

لائيك أنّ السؤال مفتاح المعرفة، ولذلك من قلّت أسئلته قلّت معرفته، وفي القرآن وفي الرّوايات الكثير من التوكيد على الناس أن يسألوا عمّا لا يعرفون، ( ولكن لكلّ قاعدة استثناء، ولهذا المبدأ التربوي الأساس استثناءاته أيضاً، منها أنّ هناك – أحياناً – بمعض المسائل التي يكون إخفاؤها أفضل لحفظ النظام الاجتماعي ولمصلحة أفراد المجتمع، فني أمثال هذه الحالات لا يكون الإلحاح في السؤال عنها والسعي لكشف النقاب عن حقيقتها بعيداً عن الفضيلة فحسب، بل يكون مذموماً أيضاً، منلاً:

يرى معظم الأطبّاء ضرورة كتمان الأمراض الصعبة الشفاء والمخيفة عن المريض نفسه، وقد يخبرون أهله شريطة أن يلتزموا كتمان الأمر عن المريض، والسبب هو أنّ التجارب قد دلّت على أنّ المريض إذا عرف أنّ مرضه لا يشنى بسرعة انتابه الرعب والهلع وقد يؤخّر ذلك شفاءه إن لم يكن مرضه مهلكاً، فعلى المريض أن لا يلح في القاء الأسئلة على طبيبه العطوف، لأنّ هذا الإلحاح قد يحرج الطبيب، فيصرّح للمريض بما لا ينبغي أن يصارحه به تخلّصاً من هذا الإصرار واللجاج.

كذلك الناس عموماً، فهم في التعامل فيا بينهم يحتاجون إلى أن يحسن بعضهم الظن ببعض، فللحفاظ على هذا الرصيد الهام، خير لهم ألاّ يعرفوا خفايا الآخرين، إذ إنّ لكل امرىء نقاط ضعيفة، فانكشاف نقاط ضعف الناس يضرّ بالتعاون فيا بينهم فقد يكون امرؤ ذو شخصية مؤثرة قد ولد في عائلة واطئة ومنحطّة، وإذا انكشف هذا فقد تتزلزل آثاره الوجودية في المجتمع، لذلك ينبغي على الناس ألاّ يلحّوا في السؤال والتفتيش في هذا المجال. كما أنّ الكثير من الخطط والمناهج الاجتماعية يلزمها الكتمان حتى يتمّ تنفيذها، فالإعلان

عنها يعتبر ضربة تؤخّر سرعة إنجاز العمل. 5- منها العتبر ضربة تؤخّر سرعة إنجاز العمل.

هذه وأمثالها غاذج لما لا يصح فيه الإلحاح في السؤال، وعلى القادة أن لا يفشوا أمثال هذه الأسرار ما لم يقعوا تحت ضغط شديد.

والقرآن في هذه الآية يشير إلى الموضوع نفسه ويقول: **﴿يا لَيّها الذين آهنوا لا تسألوا عن أشيا. إن تبد لكم تسوّكم**». [ع

ولكن الحاح بعض الناس بالسؤال من جهة، وعدم الإجابة على أســئلتهم مــن جــهة اُخرىٰ، قد يثير الشكوك والريب عند الآخرين بحيث يؤدّي الأمر إلى مفاسد أكثر، لذلك تقول الآية: **﴿ولِن تسألوا عنها حين ينزل القرآن تبد لكم﴾** فيشق عليكم الأمر.

أمّا قصر افشائها على وقت نزول القرآن، فذلك لأنّ تلك التساؤلات كــانت مــتعلّقة بمسائل ينبغي أن تنزل أجوبتها عن طريق الوحي.

ثمّ لا تحسبوا الله غافلاً عن ذكر بعض الأمور إن سكت عنها، فقد **﴿مفا للله منها وللله** ققورحليم».

يقول علي ﷺ : «إنَّ الله افترض عليكم فرائض فلا تضيعوها، وحدَّ لكم حدوداً فلا تعتدوها. ونهى عن أشياء فلا تنتهكوها، وسكت لكم عن أشياء ولم يدعها نسياناً فلا تتكلفوها» (

**سؤال: ق**د يسأل سائل: إذا كان إفشاء هذه الأمور يتعارض مع مصلحة الناس، فلهاذا ياط اللثام عنها على أثر الإلحاح؟

**الجواب:** السبب هو ما قلناه من قبل، فالقائد إذا لزم الصمت رغم الإلحاح بالسؤال، فقد تنجم عن ذلك مفاسد أخطر، ويثار سوء ظن يشوب أذهان الناس، مثل صمت الطبيب إزاء الحاح المريض في السؤال عن مرضه، فإنّ ذلك يثير شكوك المريض، وقد يحمله على الظن بأنّ الطبيب لم يشخّص مرضه بعد، فيهمل استعمال ما يصفه له من علاج، عندنذ لا يسع الطبيب إلّا أن يفشي له سرّ مرضه، ولو سبب له ذلك بعض المشاكل.

الآية التي بعدها تؤكّد هذه الحقيقة، و تبيّن أنّ أقواماً سابقين كانت لهم أسئلة كهذه، وبعد أن سمعوا أجوبتها خالفوها وعصوا: ﴿ **قد سالها قوم من قبلكم ثمّ أصبحوا بها كافرين»**.

وللمفسّرين أقوال مختلفة بشأن تلك الأقوام، منهم من ذهب إلى أنّ الأمر يخصّ تلامذة عيسى للله عندما طلبوا مائدة من السهاء، فعندما تحقق لهم ما أرادوا عصوا، ويقول بعض: إنّها حكاية مطالبة النّبي صالح للله بمعجزة، ولكنّ الظاهر أنّ هذه الاحتمالات بسعيدة عسن الصواب، لأنّ الآية تتحدّث عن «سؤال» عن مجهول يراد الكشف عنه، لا عن «طسلب» شيء، ولعلّ استعمال كلمة «سؤال» في كلا الحالين هو سبب هذا الخطأ.

قد تكون تلك الأقوام من بني إسرائيل أمروا بذبح بقرة للتحقيق في أمر جريمة (انظر

۸. تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٤٢٩، ذيل الآية مورد البحث.

شرح ذلك في المجلد الأوّل من هذا التّفسير) فراحوا يطرون موسى بالأسئلة عن خصائص البقرة ومميزاتها ممّا لم يكن قد نزل بشأنها أيّ شيء، ولكنّهم بسؤالاتهم المتكررة التي لم تكن ضرورية أخذوا يشقّون على أنفسهم، بحيث إنّ العثور على تلك البقرة الموصوفة أصبح من الصعوبة بمكان وتحمّلوا الكثير من النفقات في سبيل ذلك، حتى كادوا أن يستصرفوا عسن التنفيذ.

> في تفسير قوله تعالى **(وأصبحوا بها محافرين)،** إحتالان: **الأول:** أنّ المقصود بالكفر هو العصيان، كما سبقت الإشارة إليه.

[٣

**والثّاني:** هو أنَّ الكفر قصد بمعناه المعروف، وذلك لأنَّ سماع الإجابات المزعجة التي تثقل على السامع قد تدفع به إلى إنكار أصل الموضوع وصلاحية الجيب، كأن يسمع ممريض جواباً لا يروقه من طبيبه، فيؤدّي ردّ الفعل به إلى إنكار صلاحية الطبيب واتهامه بـعدم الفهم مثلاً أو بالهرم ونسيان المعلومات.

في ختام هذا البحث نجد لزاماً أن نكرر ما قلناه في بدايته، وهو أنّ هذه الآيات لا تمنع أبداً القاء الأسئلة المنطقية التربوية والبنّاءة، بل تتحدد بالأسئلة التي لالزوم لها، وبالتعمّق في أمور لا ضرورة للتعمّق فيها والتي من الأفضل بل من اللازم ـ أحياناً ـ بقاؤها في طيّ الكتان.

8003

## الآيتان

مَاجَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَاسَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَاحَامِ وَلَكِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْمَوْ لَكَذِبَ وَإَكَرَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ الْحَدْ تَعَالَوْا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ الْحَدْ تَعَالُوا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ الْحَذِبَ وَأَكْرَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ الْحَذِبَ أَوَ لَوَا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ الْحَذِبَ وَأَكْرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَ وَإِذَاقِيلَ لَهُ مُوْتَعَالُوا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ الْحَذِبَ وَا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ الْحَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَ وَإِذَاقِيلَ لَهُ مُوالِي فَا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ الْحَذِبَ وَا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَا إِلَى مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ الْحَذِبَ أَنْ أَنْ أَوْلُولَ اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَا إِلَى مَآ أَنْزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَا إِلَى مَا أَنْ أَنْهُ وَا إِلَى مَا أَنْ وَا تَعْدَالُ وَصِيلَةِ وَالَا حَدْ إِلَى مَا أَذِي أَعْلَمُونَ اللَّهُ وَا إِلَى اللَّهُ وَالَقُولُ فَرَا أَذَا وَالَقُولُولُ اللَّهُ وَالَى اللَّهُ وَالْحَدْ الْحَالَةُ إِلَى مَآ أَنْ أَنْ أَنْهُ وَا حَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْتَلْ اللَهُ مَا لَكُلُ اللَّهُ وَالَى اللَّهُ وَلَقُولُ اللَ

التغسير

في الآية الأولى إشارة إلى أربعة «بدع» كانت سائدة في الجاهلية، فقد كانوا يضعون على بعض الحيوانات علامات وأسماء لأسباب معيّنة ويحرّمون أكل لحومها ولا يجيزون شرب لبنها أو جزّ صوفها أو حتى امتطاءها، كانوا أحياناً يطلقون هذه الحيوانات تسرح وتمرح دون أن يعترضها أحد، أي أنّهم كانوا يطلقونها سائبة دون أن يستفيدوا منها شيئاً، لذلك يقول الله تعالى: **(ما جعل الله من بحيرة ولا سائبة ولا وميلة ولاحام)**.

#### ہدوث

ا- «البحيرة» هي النّاقة التي ولدت خمسة أبطن خامسها أنثى ـ وقيل ذكر ـ فيشقّون أذُنها، وتترك طليقة ولا تذبح.

«البحيرة» من مادة «بحر» بمعنى الواسع العريض، ولهذا سمي البحر بحراً، وتسمية الناقة بالبحيرة جاءت من شقّ أذنها شقّاً واسعاً عريضاً.

٢- «السائبة» هي الناقة التي تكون قد ولدت اثني عشر بطناً \_ وقيل عشرة أبطن \_ فيطلقونها سائبة ولا يمتطيها أحد، ولها أن ترعى حيثما تشاء وترد حيثما تشاء دون أن يعترضها أحد، وقد يحلبونها أحياناً لإطعام الضيف، و«السائبة» من مادة «سيب» أي جريان الماء أو المشي بحرّية. ٦٤ ٥

٣\_ «الوصيلة» هي الشاة التي ولدت سبعة أبطن \_ وقيل أنّها التي تلد التوائم \_ من مادة «وصل» وكانوا يحرّمون ذبحها.

٤\_ «العام» واللفظة اسم فاعل من مادة «حمى»، ويبطلق عـلى الفـحل الذي يـتخذ للتلقيح، فإذا استفيد منه في تلقيح الأناث عشر مرات وولدن منه، قالوا: لقد حمى ظهره، فلا يحقّ لأحد ركوبه، ومن معاني «الحماية» المحافظة والحيلولة والمنع.

هناك احتمالات أخرى وردت عـند المـفسّرين وفي الأحـاديث بشأن تحـديد هـذه المصطلحات الأربعة. لكن القاسم المشترك بين كل هذه المعاني هو أنّها تدل جمـيعاً عـلى حيوانات قَدّمت خدمات كبيرة لأصحابها في «النتاج» فكان هؤلاء يحترمونها ويطلقون سراحها لقاء ذلك.

صحيح أنّ عملهم هذا ضرب من العرفان بالجميل ومظهر من مظاهر الشكر، حتى نحو الحيوانات، وهو بهذا جدير بالتقدير والإجلال، ولكنّه كان تكريماً لا معنى له لحيوانات لا تدرك ذلك.

كماكان \_فضلاً عن ذلك \_مضيعة للمال وإتلافاً لنعم الله وتعطيلها عن الإستثمار النافع، ثمّ إنّ هذه الحيوانات، بسبب هذا الإحترام والتكريم. كانت تعاني مـن العـذاب والجـوع والعطش لأنّه قلّما يقدم أحد على تغذيتها والعناية بها.

ولمّا كانت هذه الحيوانات كبيرة في السن عادة، فقد كانت تقضي بقية أيّامها في كثير من الحرمان والحاجة حتى تموت ميتة محزنة، ولهذا كله وقف الإسلام بوجه هذه العادة!

إضافة إلى ذلك، يستفاد من بعض الرّوايات والتفاسير أنّهم كانوا يتقرّبون بذلك كلّه، أو بقسم منه إلى أصنامهم، فكانوا في الواقع ينذرون تلك الحيوانات لتلك الأصنام، ولذلك كان إلغاء هذه العادات تأكيداً لحاربة كل مخلّفات الشرك.

والعجيب في الأمر. أنَّهم كانوا يأكلون لحوم تلك الحيوانات إذا ما ماتت موتاً طبيعياً (وكانُهم يتبرّكون بها) وكان هذا عملاً قبيحاً آخر<sup>(</sup>.

ثمَّ تقول الآية: ﴿ولكن للذين كفروا يفترون على الله الكذب﴾ قائلين أنَّ هذه قوانين إلهيَّة دون أن يفكّروا في الأمر ويعقلوه، بل كانوا يـقلّدون الآخـرين في ذلك تـقليداً أعـمى: ﴿واكثرهم لايعقلون﴾.

۳]

5]

الآية الثّانية تشير إلى منطقهم ودليلهم على قيامهم بهذه الأعيال: ﴿وَلِدًا قَيلَ لِهِم تَعَالُوا إلى ها لنزل الله وإلى الرّسول قالوا حسبنا ها وجدنا عليه آيا.نا ﴾.

في الواقع، كان كفرهم وعبادتهم الأصنام ينبع من نوع آخر من الوثنية، هـو التسـليم الأعمى للعادات الخرافية التي كان عليها أسلافهم، معتبرين ممارسات أجدادهم لها دليلاً قاطعاً على صحتها، ويردّ القرآن بصراحة على ذلك بقوله: **(أولوكان آباؤهم لايطمون شيئا** ولايهتدون).

أي لوكان أجدادكم الذين تستندون إليهم في العقيدة والعمل من العلماء والمهتدين لكان إتَّباعكم لهم إتَّباع جاهل لعالم، لكنَّكم تعلمون أنَّهم، لا يعلمون أكثر منكم ولعلّهم أكـثر تخلّفاً منكم، ومن هنا فإنَّ تقليدكم إيّاهم تقليد جاهل لجاهل، وهو مرفوض ومذموم في ميزان العقل.

تركيز القرآن في هذه الآية على كلمة «أكثر» يدل على أنّه كانت في ذلك المحيط الجاهلي المظلم فئة ــوإن قلّت ــعلى قدر من الفهم بحيث تنظر بعين الإحتقار والإشمئزاز إلى تلك المهارسات.

### ہدئان

۱\_ وثن اسمه «الأسلاف»

من الأمور التي كانت سائدة في الجاهلية والتي تكررت الإشارة إليها في القرآن التفاخر بالآباء والأجداد وإجلالهم إلى حدّ التسقديس الأعـمى وإتـباع أفكـارهم وعـاداتهـم وتقاليدهم. وليس هذا مقصوراً على الجاهلية الأولى، فهو موجود بين كثير مـن الأقسوام المعاصرة، ولعلّه أحد أسباب اشاعة الخرافات وانتقالها من جيل إلى جيل، وكان «الموت» يضفي هالة من القدسية والإحترام والإجلال على الأسلاف.

لا شك أنّ روح الإعتراف بالجميل ورعاية المبادىء الإنسانية توجب علينا إحترام الماضين من آبائنا وأجدادنا، ولكن لاأن نعتبرهم معصومين عن كل خطأ ومصونين عن كل نقد وتجريح لأفكارهم وسلوكهم فنتّبع خرافاتهم ونقلّدهم فيها تقليداً أعمى، ليس هذا في الواقع سوى لون من ألوان الوثنية والمنطق الجاهلي، إنّنا من المكن أن نحترم أفكـارهم وتقاليدهم المفيدة، ونحطّم في الوقت نفسه عاداتهم غير الصحيحة، خاصّة وأنّ الأجـيال الحديثة أوسع علماً وأعمق معرفة من الأجيال السابقة بسبب مضي الزمن وتقدّم العسلم والتجربة، وما من عقل رصين يجيز تقليد الماضين تقليداً أعمى. ومن العجيب أن نرى بعض العلماء وأساتذة الجامعة يعيشون هذا اللون من التقديس الأعمى لعادات السلف، فيبلغ بهم التعصّب القومي إلى التمسك بعادات وتقاليد ما أنزل الله بها من سلطان متّبعين بذلك منطق العرب في جاهليتهم الأولى.

#### ۲\_ تناقض بلا مبرّر

۱. تفسير الميزان، ج ٦. ص ١٦١.

۳[

جاء في تفسير «الميزان» و«الدر المنثور» عن عدد من الرواة منهم الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول» وعن غيره، عن أبي الأحوص عن أبيه، قال: أتسيت رسسول الله يَتَنَيْنَة في خَلِقان من الثياب، فقال لي: «هل لك من مال؟» قلت: نعم، قال: «من أيّ المال؟» قلت: من كل المال، من الإبل والغنم والخيل والرقيق، قال: «فإذا أتاك الله، فلُيرَ عليك». أي لا ينبغي أن تعيش كالمساكين مع أنّك صاحب ثروة.

ثمّ قال: «تنتج ابلك وافية آذانها؟» قلت: نعم وهل تنتج الإبل إلّاكذلك؟ قال: «فلعلّك تأخذ موسى فتقطع آذان طائفة منها وتقول: هذه بحر، وتشق آذان طائفة منها وتقول: هذه الصرم؟» قلت: نعم، قال: «فلا تفعل، إنّ كل ما أتاك الله لك حلّ، ثمّ قال: ما جعل الله من بحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام» (.

نفهم من هذه الرواية أنّهم كانوا يجمدون قسماً من أموالهم، ولكنّهم في الوقت نفسه كانوا يقتصدون في ملبسهم، بل ويبخلون فيه، وهذا نوع من التناقض الذي لا مسوّغ له.

રુજ

يَنَأْيُهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمُ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَيِعًا فَيُنَبِّ بُكُم بِمَاكُنتُم تَعْمَلُونَ ٢

### التغسير

## كلّ أمرى، مسؤول عن عمله:

دار الحديث في الآية السابقة حول تقليد الجاهليين آباءهم الضالين، فأنذرهم القرآن بأنّ تقليداً كهذا لا ينسجم مع العقل والمنطق، فمن الطبيعي أن يتبادر إلى أذهانهم السؤال: إنّنا إذا كان علينا أن ننفصل عن أسلافنا في هذه الأمور، فماذا سيكون مصيرهم؟ ثمّ إذا نحن أقلعنا عن هذه التقاليد فما مصير الكثير من الناس الذين ما يزالون متمسكين بها وواقعين تحت تأثيرها فكان جواب القرآن: **فيا لذين آهنوا مليكم لنفسكم لا يغركم هن فال لإد** اهتديته.

ثمّ يشير إلى موضوع البعث والحساب ومراجعة حساب كل فرد: ﴿لِلَّى لِللَّهُ هُرَجَّـعَكُمُ جميعاً فينيئكم بماكنتم تحطون﴾.

## ردّ على اعتراض:

أثار بعضهم شبهة حول هذه الآية، فظن أنّ بين هذه الآية والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر \_وهو من التشريعات الإسلامية الصريحة المسلّم بهما \_ضرب ممن التـضاد أو التناقض، إذ أنّ هذه الآية تقول **﴿عليكم لنفسكم لا يقركم من ضل إذالهتديتم»**.

هناك أحاديث وروايات تدل على أنّ هذا الموضوع أثار شبهة حتى في عصر نزول الآية يقول (جبير بن نفيل): كنت في جمع من أصحاب رسول الله ﷺ جالسين بحضر ته، وكنت أحدثهم سنّاً، وكان الحديث يدور حول الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فقاطعتهم وقلت:

۳]

ألم يأت في القرآن **فيا للذين آمنوا مليكم لنفسكم لا يضركم من ضل لذا له تديتم ؟** <sup>(أي</sup> بهذه الآية لا يبقى ما يوجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر) وإذا بالحاضرين يجمعون على توبيخي وتقريعي قائلين: كيف تمقتبس آيمة من القرآن دون أن تمعرف معناها وتفسيرها؟ فندمت على ما قلت أشدّ الندم، وعادوا إلى بحثهم السابق.

وعند انفضاض المجلس التفتوا إليّ قائلين: إنّك شاب حدث السن، قمت بتفصيل آية من القرآن عمّا حولها بغير أن تعرف معناها.

وقد يطول بك العمر حتى ترى كيف يحيط البخل بالناس ويسيطر عـليهم، وتسـيطر عليهم أهواؤهم ويعتدّ كلّ منهم برأيه، فلتحذر يومنذ من أن يضرّك من ضلّ منهم (أي أنّ الآية تشير إلى ذلك الزمان).

واليوم نجد الراكنين إلى الدعة وطلّاب الراحة، عندما يدور الحديث حول القيام بهاتين الفريضتين الإلهيتين الكبيرتين \_الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر \_ يتذرّعون بهذه الآية ويحرّفونها عن موضعها، مع أنّنا بقليل من الدقّة في النـظر نـدرك ألّا تـضاد بـين هـاتين الفريضتين وما جاء في هذه الآية:

**فأولاً.** تبيَّن الآية أنَّ كل امرى. يحاسب على إنفراد، وأنَّ ضلال الآخرين من الأسلاف وغير الأسلاف لا يؤثّر في هداية الذين اهتدوا، حتى وإن كانوا قريبين كالأخ أو الأب أو الابن، لذلك فلا تتبعوهم وانجوا بأنفسكم (لاحظ بدقَّة).

**وثانياً،** تشير هذه الآية إلى الحالة التي لا يكون للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أيّ أثر، أو تكون شروط فاعليتها غير متوفرة، فني أمثال هذه الحالات يشعر بعض المؤمنين بالألم، ويتساءلون عمّا ينبغي لهم أن يفعلوه، فتجيبهم الآية؛ لا تثريب عليكم، فقد أدّيتم واجبكم، إذ **(لا يفتركم من فال إذا لفتديتم)**.

نجد هذا المعنى في الحديث الذي ذكرناه أعلاه، وكذلك في بعض الأحاديث الأخرى فقد سئل رسول الله يَتَكَلَّلُ عن هذه الآية فقال: «إئتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر، فإذا رأيت دنيا مؤثرة وشحاً مطاعاً وهوى متبعاً واعجاب كل ذي رأي برأيه، فعليك بخويصة نفسك وذر عوامهم»<sup>(</sup>.

| 5]                | سورة المائدة / الآية ٢٠٥                                       | ۰ە٦              |
|-------------------|----------------------------------------------------------------|------------------|
|                   | ات أخرى بالمضمون نفسه وتفيد هذه الحقيقة ذاتها.                 | وهنالك رواي      |
| ؤال المذكورة،     | إزي – حسب عادته _ يذكر عدّة أوجه في الإجابة على الس            | فخر ألدين الر    |
| ة عددها. ا        | د كلُّها إلى الأمر الذي ذكرناه، ولعلَّه ذكرها جميعاً لبيان كثر | ولكنها تكاد تعوه |
| ركان الاسلام      | ، لا شك أنَّ مسألة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أر       | على كلَّ حال     |
| ۔<br>س من تأثيرها | ضي عنها بأيَّ شكل من الأشكال، ولا تسقط إلَّا عند اليأس         | التي لايكن التغا |
| <b>-</b> -        | . لها                                                          | أو من توفّر شروم |

રુજ

١. تفسير الكبير، ج ١٢، ص ١١٢، ذيل الآية مورد البحث.

# الآيات

يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيَنِيكُمْ إِذَاحَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيمَةِ آشَانِ ذَوَاعَدَلِ مِنكُمْ أَوَءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ ٱنْتُمْ ضَرَيْبُمَ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَبَتَكُم تُصِيبَة الْمَوْتَ تَحَيْسُونَهُ مَا مِنْ بَعَدِ ٱلصَبَلَوَةِ فَيُقْسِمانِ بِٱللَّهِ إِنَّ ٱرْتَبْتُمْ تُصَيبَتُكُم تُصِيبَة ثَمَنَا وَلَوَكَانَ ذَاقُرَيْ وَلَانَكَتُتُمُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ إِنَّا إِذَا لَمِنَ ٱلاَّرْضِ فَأَصَبَتَكُم تُصِيبَة ثَمَنَا وَلَوَكَانَ ذَاقُرَيْ وَلَانَكَتُتُمُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ إِنَّا إِذَا لَمِنَ ٱلاَّرْضِ فَأَصَبَتَكُم تُص ثَمَنَا وَلَوَكَانَ ذَاقُرِينَ عَلَيْهِمُ الْمَدَةِ مَنْ مَعَدَمَ أَعَرَ مَعَانَ مِعْذَا لَمَ أَنْ أَعْذَى مَعْ فَيُقْصِمانِ بِاللَّهِ لَنَهُ مَا فَا خَرَانِ يَقُومانِ مَقَامَهُ مَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ أَلْأَوْلَيسَ فَيُقْسِمانِ بِاللَّهِ لَنَهُ مَا فَا خَرَانِ يَقُومانِ مَقَامَهُ مَا مَنَ الَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ أَلْأَوْلَيسَ فَيُقْسِمانِ بِاللَّهِ لَنَهُ مَا فَا خَرَانِ يَقُومانِ مَقَامَهُ مَا مِنَ ٱلَّذِينَ اللَّهُ مَا فَا فَا مَدَ وَنَقَعْصَانَ إِلَالَهِ لَنَهُ مَا أَذَى أَنْ عَيْرَ أَوْ لَيْنَا أَنَا أَعْلَكُولُ مَنْ مَا أَذَا لَينَ أَعْرَ

## سبب التزول

جاء في مجمع البيان وبعض التفاسير الأخرى في سبب نزول هذه الآيات أن أحد المسلمين، ويدعى (ابن أبي مارية) ومعه اخوان مسيحيان من العرب يـدعيان (تمـم) و(عدي) خرجوا من المدينة للتجارة، وفي الطريق مرض (ابن أبي مارية) المسلم، فكتب وصية أخفاها في متاعه، وعهد بمتاعه إلى رفيقيه \_ النصرانيين \_ في السفر، وطلب منهما أن يسلّماه إلى أهله، ثمّ مات ففتح النصرانيان متاعه واستوليا على الثمين والنفيس فيه، وسلّما الباقي إلى الورثة، وعندما فتح الورثة متاعه لم يجدا فيه بعض ماكان ابن أبي مارية قد أخذه معه عند سفره وفجأة عثروا على الوصية، ووجدوا فيها ثبتاً بكلّ الأشياء المسروقة، ففاتحوا المسيحيين بالموضوع، فانكرا وقالا: لقد سلّمناكم كلّ ما سلّمه لنا، فشكوا الرجلين દ]

إلى رسول الله ﷺ، فنزلت هذه الآيات تبيَّن حكم القضية. ﴿

غير أنَّ سبب النَّزول المذكور في «الكافي» يقول: إنَّهما أنكرا أوَّلاً وجود مـتاع آخـر، ووصل الأمر إلى رسول الله ﷺ ولمَّا لم يكن هناك دليل ضدّهما طلب منهما رسول الله ﷺ أن يحلفا اليمين، وبرَّأهما، ولكن بعد أيّام قليلة ظهر بعض المتاع المسروق عند الرجلين فثبت كذبهما، فبلغ ذلك رسول الله ﷺ فانتظر حتى نزلت الآيات المذكورة، عندئذ أمر أوليـاء الميت بالقسم، وأخذ الأموال ودفعها إليهم.

## التغسير

من أهم المسائل التي يؤكِّدها الإسلام هي مسألة حفظ حقوق الناس وأموالهم وتحقيق العدالة الاجتماعية، وهذه الآيات تبيَّن جانباً من التشريعات الخاصّة بذلك، فلكيلا تغمط حقوق ورثة الميت وأيتامه الصغار، يصدر الأمر للمؤمنين قائلاً: ﴿يا لَيُها الدِّينَ آهنوا شهادة بينكم إذا حضر أحدكم الموت حين الوصية الثان ذوا مدل منكم).

المقصود بالعدل هنا العدالة، وهي تجنّب الذنوب الكبيرة ونظائرها. ولكن يحـتمل في معنى الآية أيضاً أن يكون المقصود من العدالة: الأمانة في الشؤون المالية، إلّا إذا ثبت بدلائل أخرى ضرورة توفّر شروط أخرى في الشاهد.

و«منكم» تعني من المسلمين بازاء غير المسلمين، الذين تأتي الإشارة إليهم في العبارة التّالية من الآية.

لابدّ من القول بأنّ القضية هنا لا تتعلّق بالشهادة العادية المألوفة، بل هي شهادة مقرونة بالوصاية، أي إنّ هذين وصيّان وشاهدان في الوقت نفسه، أمّا الاحتمال القائل بــاختيار شخص ثالث كوصي بالإضافة إلى الشاهدين هنا، فإنّه خلاف ظاهر الآية ويخالف سبب نزولها، لأنّنا لاحظنا أنّ ابن أبي مارية لم يكن يرافقه في السفر غير اثنين اختارهما وصيين وشاهدين.

ثمَّ تأمر الآية: إذا كنتم في سفر ووافاكم الأجل ولم تجدوا وصيّاً وشاهداً من المسلمين فاختاروا اثنين من غير المسلمين: **«أو آخران من غيركم إن أنتم ضربتم في الأرفن فأصابتكم** هميبة للموسية.

۳]

وعلى الرغم من عدم وجود ما يفهم من الآية أنّ اختيار الوصي والشاهد من غير المسلمين مشروط بعدم وجودهما من المسسلمين، إلّا أنّ مثل هذا الشرط واضح، لأنّ الإستعاضة تكون عندما لا تجد من المسلمين من توصيه، كما أنّ ذكر قيد السفر يفيد هذا المعنى أيضاً، وعلى الرغم من أنّ (أو) تفيد «التخيير» عادة، إلّا أنّها هنا \_ وفي كثير من المواضع الأخرى \_ تفيد «الترتيب»، أي اخترهما أوّلاً من المسلمين، فإن لم تجد، فاخترهما من غير المسلمين.

وغني عن القول أنّ المقصود من غير المسلمين هم أهل الكتاب من اليهود والنصاري طبعاً، لأنّ الإسلام لم يقم وزناً في أيّة مناسبة للمشركين وعبدة الأصنام مطلقاً.

ثمّ تقرر الآية حمل الشاهدين عند الشهادة على القسم بالله بعد الصّلاة، في حالة الشك والتردد: ﴿تحيسونهما من بعد للصّلاة فيُقسمان بالله لِن لرتبتُم).

ويجب أن تكون شهادتهما بما مفاده: إنَّنا لسنا على استعداد أن نبيع الحقّ بمنافع مادية فنشهد بغير الحقّ حتى وإن كانت الشهادة ضدّ أقربائنا: **ولا نشتري به ثمنا ولوكان ذا قربنَ»** وإنَّنا لن نَعْنِي أبداً الشهادة الإلهيّة، وإلَّا فسنكون من المذنبين: **وولا نكتم شهادة الله لِنَّا لِذَا لِعَن** ال**آلجين**».

> ولابدً أن نلاحظ ما يلي: **أوَلاً،** إنَّ هذه التفاصيل في أداء الشهادة إنَّا تكون عند الشك والتردد.

وثانياً؛ لا فرق بين المسلم وغير المسلم في هذا كما يبدو من ظاهر الآية، وإنّما هـو في الحقيقة وسيلة لإحكام أمر حفظ الأموال في إطار الإتهام، وليس في هذا ما يناقض القبول بشهادة عدلين بغير تحليف، لأنّ هذا يكون عند انتفاء الشك في الشاهدين، لذلك فلا هو ينسخ الآية ولا هو مختص بغير المسلمين (تأمل بدقّة).

ثالثاً: الصّلاة بالنسبة لغير المسلمين يقصد بها صلاتهم التي يتوجّهون فيها إلى الله ويخشونه، أمّا بالنسبة للمسلمين فيقول بعض: إنّها خاصّة بصلاة العصر، وفي بعض الرّوايات الواردة عن أهل البيت للمظلا إشارة إلى ذلك، إلّا أنّ ظاهر الآية هو الإطلاق ويشمل الصلوات جميعها، ولعلّ ذكر صلاة العصر في رواياتنا يعود إلى جانبه الإستحبابي، إذ أنّ الناس يشتركون أكثر في صلاة العصر، ثمّ إنّ وقت العصر كان الوقت المألوف للتحكيم والقضاء بين المسلمين. [ع

**رابعاً:** اختيار وقت الصّلاة للشهادة يعود إلى أنّ المرء في هذا الوقت يعيش آثار الصّلاة التي فحنهي عن للفحشا. وللمـنكر<sup>ي (</sup> وأنّد في هذا الظرف الزماني والمكاني يكون أقرب إلى الحقّ، بل قال بعضهم: إنّ من الأفضل أن تكون الشهادة في «مكّة» عـند الكـعبة وبـين «الركن» و«المقام» باعتباره من أقدس الأمكنة، وفي المدينة تكـون جـنب قـبر رسـول الله يَنْيَانٍ .

وفي الآية التّالية يدور الكلام على تبوت خيانة الشاهدين إذا شهدا بغير الحقّ، كيا جاء في سبب نزول الآية، فالحكم في مثل هذه الحالة \_ أي عند الإطلاع على أنّ الشاهدين قد إر تكبا إثمّ العدوان على الحقّ واضاعته \_ هو أن تستعيضوا عنهما باثنين آخرين نمن ظلمهما الشاهدان الأوّلان (أي ورثة الميت) فيشهدان لإحقاق حقهما: ﴿فإن مثر على لَتَهما لستعقا لِثما فآخران يقومان مقامهما من الذين لستحق عليهم الأوليان).

يذهب العلّامة الطبرسي في «مجمع البيان» إلى أنّ هذه الآية تعتبر من حسيت المسعنى والإعراب من أعقد الآيات وأصعبها، <sup>7</sup> ولكن بالإلتفات إلى نقطتين نجد أنّها ليست بتلك الصعوبة والتعقيد.

**فالنّقطة الأولىٰ: ه**ي أنّ معنى «استحق» هنا بقرينة كلمة «إثم» هو إثمّ العدوان على حقّ الآخرين.

**والنّقطة الثّانية: ه**ي أنّ «الأوليان» تعني هنا «الأوّلان» أي الشاهدان اللذان كانا عليهها أنّ يشهدا أوّلاً ولكنّهها انحرفا عن طريق الحقّ.

وعليه يكون المعنى: إذا ثبت أنَّ الشاهدين الأوّلين إر تكبا مخالفة، فيقوم مقامهها اثنان آخران ممن وقع عليهم ظلم الشاهدين الأولين "

ثمّ يبيّن ما ينبغي على هذين الشاهدين أن يفعلاه **وفيقسمان بالله لشهادتنا أحتى هن** شهادتهما وما اعتدينا إذا لمن الظالمين».

لماً كان أولياء الميت على علم بالأموال والأمتعة التي أخذها معد عــند ســفره أو التي

۲. تفسير مجمع البيان، ج ۲، ص ٤٤١.

٣. على هذا يكون إعراب «آخران» مبتدأ، وجملة «يقومان مقامهما» خبر، و«أوليان» فاعل «إستحقا» و«من الذين» أي من ورثة الميت الذين وقع عليهم الظلم، والجار والمجرور صفة لا آخران» «تأمل بدقّة».

١ العنكبوت. ٤٥.

يملكها عموماً، فيمكن أن يشهدوا على أنَّ الشاهدين الأولين قد خانا وظلماً، وتكون هذه الشهادة حسية مبنيَّة على القرائن، لا حدسية.

والآية الأخيرة، في الحقيقة، بيان لحكمة الأحكام التي جاءت في الآيات السابقة بشأن الشهادة وهي أنّه إذا أجريت الأمور بحسب التعاليم، أي إذا طلب الشاهدان للشهادة بعد الصّلاة بحضور جع، ثمّ ظهرت خيانتهما، وقام اثنان آخران من الورثة مقامهما للكشف عن الحقّ، فذلك يحمل الشهود على أن يكونوا أدق في شهادتهم، خوفاً من الله أو خوفاً من الناس: فذلك أن يأتوا بالشهادة على وجهها أو يخافوا أن قرد أيمان بعد أيماتهم في

في الواقع سيكون هذا سبباً في الخشية من المسؤولية أمام الله وأمام الناس، فلا ينحرفان عن محجّة الصواب.

ولتوكيد الأحكام المذكورة يأمر الناس قائلاً: ﴿وَلِتَقُوا لِللَّهُ وَلِسَحُوا وَلِللَّهُ لا يَهْدِي لِقَسُومُ الغاسقيني».

EO CIS

يَوْمَ يَجْمَعُ ٱللهُ ٱلرُسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُعْ قَالُوا لَاعِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلَمُ ٱلْعُيوبِ

#### الأفسير

هذه الآية، في الحقيقة، تكملة للآيات السابقة، فني ذيل تلك الآيات الخاصّة بالشهادة الحقّة والشهادة الباطلة، كان الأمر بالتقوى والخشية من عصيان أمرالله، وفي هذه الآية تذكير بذلك اليوم الذي يجمع الله الرسل فيه ويسألهم عن رسالتهم ومهمّتهم وعـمّا قـاله الناس ردّاً على دعواتهم ﴿يوم يجمع للله للرسل فيقول هاذا أجبته».

لقد نفوا عن أنفسهم العلم، وأوكلوا جميع الحقائق إلى علم الله و**﴿قالوا لا علم لنا لِلّك لَنت ملام للغيوب ﴾** وعليه فإنّكم أمام علّام الغيوب وأمام محكمة هذا شأنها، فاحذروا أن تنحر ف شهادتكم عن الحقّ والعدل <sup>(</sup>.

هنا يبرز سؤالان: ا**لأوّل:** إنّ ما يستفاد من الآيات القرآنية أنّ الأنبياء شهـداء عـلى أممهم، بينها نجدهم في هذه الآية ينكرون كل علم ويوكلون كل شيء إلى الله.

ولكن ليس في هذا اختلاف ولا تضاد. بل هو يحكي عن مرحلتين. في المرحلة الأولى -وهي التي تشير إليها الآية التي نحن بصددها - يُظهر الأنبياء الأدب بازاء سؤال الله، فينفون العلم عن أنفسهم، ويوكلون كلّ شيء إلى علم الله، ولكنّهم في المراحل التّالية يبيّنون ما يعرفونه عن أممهم ويشهدون، وهذا يكاد يشبه المعلّم الذي يطلب من تلميذه أن يجيب على سؤال فيظهر التلميذ التأدب أوّل الأمر ويقول: أنّ علمه لا شيء بالنسبة لعلم المعلّم، ثمّ بعد ذلك يدلي بما يعرف.

**والسؤال الآخر:**كيف ينغي الأنبياء العلم عن أنفسهم مع أنَّهم إضافة إلى العلوم العادية

ا. يتّضح من هذا أنّ ﴿ يوم...﴾ مفعول به لفعل محذوف تفسّره الآية السابقة وتقديره «اتقوا يوم».

يعلمون الكثير من الحقائق الخفيّة التي علّمها الله لهم.

۳]

رغم أنّ للمفسّرين كلاماً كثيراً في جواب هذا السؤال، نرى أنّ الموضوع واضح وهو أنّ الأنبياء يرون علمهم لا شيء بالنسبة لعلم الله، والحقّ كذلك، فوجودنا لا شيء بالنسبة لوجود الله الأبدي وعلمنا لا وزن له بازاء علم الله، فمهما يكن «الممكن» فإنّه لا يكون شيئاً بازاء «الواجب»، وبعبارة أخرىٰ: إنّ علم الأنبياء، وإن كان في حدّ ذاته غـزيراً، لكـنّه لا شيء بالقياس إلى علم الله.

في الحقيقة، العالم الحقيقي هو الذي يكون حاضراً وناظراً في كلّ مكان وزمان، وعارفاً بتركيب كلّ ذرّة من ذرّات العالم، وبكلّ أجزاء هذا العالم المترابط في وحدة واحدة، وهذه صفة تختص بالله سبحانه.

يتّضح ممّا قلناه أنّ هذه الآية ليست دليلاً على نغي كلّ علم بالغيب عن الأنبياء والأئمّة كها زعم بعضهم، وذلك لأنّ «علم الغيب» بالذات يختص بمن يكون حاضراً في كلّ مكان وزمان، وأمّا غيره تعالىٰ فإنّه لا علم له بالغيب سوى ما يعلّمه الله.

وهذا مأخوذ من آيات عديدة في القرآن، منها الآية ٢٦ و٢٧ من سورة الجن: ﴿عالم الفيب قلا يظهر على قيبه أحداً « إلاً هن لرتض هن رسول) والآية ٤٩ من سورة هود: ﴿تلك هن أديا.الفيب دوحيها إليك).

يستفاد من هذه الآيات وأمثالها أنّ علم الغيب مختص بذات الله، ولكنّه يُعلِّمه لمن يشاء وبالقدر الذي يشاء.

ଷ୍ଠଠଓ

إِذَقَالَ ٱللَّهُ يَنْعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ آذَ حَصَرٌ نِعْمَنِى عَلَيْكَ وَعَلَى وَلِدَتِكَ إِذَ أَيَّدَتُكَ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ تُحَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِى ٱلْمَهْدِ وَحَصَهَ لَاَّ وَإِذْ عَلَمْتُكَ ٱلْحَصِتَ بَوَ ٱلْحِكْمَةَ وَٱلتَّوْرَىنَةَ وَٱلإَنِحِيلَ وَإِذْ غَنْ لَقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَ يَتَةِ ٱلطَّيْرِ بِإِذَنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْراً بِإِذَتِي وَتُبْرِئُ ٱلأَحْصَمَة وَٱلأَبْرَصَ بِإِذَتِي فَتَنفُخُ الْمَوْنَى بِإذْتِي وَإِذْ حَصَفَفَتُ بَخِي إِسْرَءِ يل عَمَهِ وَالْأَبْرَصَ بِإِذَتِي فَتَنفُخُ الْمَوْنَى بِإذْتِي وَإِذَ حَصَفَفَتُ بَخِي إِسْرَء يل عَمَالَ اللَّهُ وَالْاَبْرَ مَنْ الْعَلَيْ وَالْتَوْرَ الْمَوْنَى بِإِذْتِي فَاللَّهُ مِنْ عَالَ إِلَيْ فَا الْعَالَةُ عَالَهُ عَلَى الْعَلِي كَمَة وَالْتُوَرَى اللَّ

التفسير

نعم الله على المسيع:

هذه الآية والآيات التّالية لها حتى آخر سورة المائدة تخـتص بسـيرة حـياة السـيد المسيحيظٍ والنعم التي أسبغها الله عليه وعلى أمّه، يبيّنها الله هنا لتوعية المسلمين وايقاظهم فتقول الآية: **(إذ قال الله يا عيسى لبن مريم لذكر نصعتي عليك وعلى وللدتك ﴾** ومعنى «إذ قال»: واذكر إذ قال.

وحسب هذا التّفسير، تشرع هذه الآيات ببحث مستقل، له جانبه التربوي للمسلمين ويرتبط بهذه الدنيا، إلّا أنّ عدداً من المفسّرين ـكـالطبرسي والبـيضاوي وأبي الفـتوح والرازي ـ يرون أنّ هذه الآية تابعة للآية السابقة وتتعلّق بـالحوار الذي يـدور بـين الله والأنبياء يوم القيامة، ا وعلى هذا يكون الفعل الماضي «قال» بمعنىٰ «يقول» المضارع، غير أنّ هذا يخالف ظاهر الآية، خاصّة وأنّ تعداد النعم التي أنزلت على شخص ما يسـتهدف

تفسیر مجمع البیان، ج ۳، ص ٤٤٨.

.....

٣

إحياء روح الإعتراف بالجميل والشكر فيه، وهذا لا مكان له يوم القيامة.

ثمّ تشرع الآية بذكر النعم: ﴿ لِدْ أَيدتك بروح للقدس ﴾ ·

لقد بحثنا معنىٰ «روح القدس» في المجلد الأوّل من هذا التّفسير بحثاً مستفيضاً وأحـد الاحتمالات المقصودة هو أنّه إشارة إلى ملك الوحي، جبرائيل، والاحتمال الآخر هو تلك القوّة الغيبية التي كانت تعين عيسى على إظهار المعجزات وعلى تحقيق رسالته المهمّة، وهذا المعنى موجود في غير الأنبياء أيضاً بدرجة أضعف.

من نعم الله الأخرى: **﴿تكلم للناس في للمهد وكهلا ﴾** أي إنّ كلامك في المهد، مثل كلامك وأنت كهل، كلام ناضج ومحسوب، لاكلام طفل غر.

ثمّ أيضاً: **﴿ولِدُ علمتك الكتاب والحكمة والتّورلة والإنجيل ﴾** إنّ ذكر التّوراة والإنجيل بعد ذكر كلمة كتاب مع أنّهما من الكتب السماوية، إنّما هو من باب التفصيل بعد الإجمال.

ومن النعم الأخرى: ﴿ولِد تحلق من الطين كهيئة الطير بإذني فستنفخ فسيها فستكون طسرا باذني).

ومع ذلك فإنّك تشني بإذن الله الأعمى بالولادة والمصاب بالمرض الجلدي (البرص): **«وتيري. للأكمه والأبرص باذني»**.

ثمَّ ﴿وَإِذْ تَخْرِج الْمُوتَىٰ بِادْنِي ﴾ -

وأخيراً كان من نعمي عليك بأن منعت عنك أذى بني إسرائيل يوم قام الكافرون منهم بوجهك ووسموا ما تفعل بأنّه السحر، فدفعت أذى أولئك المعاندين اللجوجين عنك وحفظتك حتى نسير بدعوتك: **(ولِذَكففت بني لِمرلئيل منك لِذَجئتهم بالبيّنات ققال للذين** كفروا هنهم لِنْ هذا لِلَّا سعرهبين ﴾.

و مما يلفت النظر في هذه الآية أنّها تكرر «باذني» أربع مرات لكيلا يبقى مكان للغلو في المسيح الله وادعاء الألوهية له، أي أنّ ماكان يحققه المسيح الله بالرغم من إعجازه وإثارته الدهشة ومشابهته للأفعال الإلهيّة، لم يكن ناشئاً منه، بل كان من الله وباذنه، فما كان عيسى سوى عبد من عبيد الله، مطيع لأوامره، وماكان له إلّا ما يستمدّه من قوّة الله الخالدة.

وقد يسأل سائل: إن كانت هذه النعم كلُّها قد أسبغت على عيسى الله فلماذا تعتبر الآية هذه النعم قد أسبغت على أمّه أيضاً؟

لاشك أنَّ كلِّ موهبة تصل الابن تكون قد وصلت الأم أيضاً، فكلاهما من اصل واحد، ومن شجرة واحدة. [ع

وكما ذكرنا في ذيل الآية ٤٩ من سؤرة آل عمران، فإنّ هذه الآية والآيات المشـــابهة دلائل على ولاية أولياء الله التكوينية، فني تاريخ حياة المسيح ﷺ ينسب إليه إحياء الموتى وإيراء الأكمه والأبرص. ولكن بأمر الله وإذنه.

يتّضح من هذا أنّ من الممكن أن ينعم الله على من يشاء، قدرة كهذه تمكّنه من التصرّف بعالم التكوين والقيام بأمثال هذه الأعمال أحياناً، إنّ تفسير هذه الآية بأنّها تشير إلى دعاء الأنبياء وإستجابة الله لدعائهم هو خلاف ظاهر الآية، وأنّ ما نقصده بـولاية أولياء الله التكوينية هو هذا الذي قلناه آنفاً، إذ ليس ثمّة دليل على أكثر من هذا المقدار (انظر تفسير سورة آل عمران الآية ٤٩ لمزيد من التوضيح).

8003

### الآيات

وَإِذَا وَحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَّارِيَّنَ أَنَّ مَامِنُوا بِ وَبِرَسُولِي قَالُوَا مَامَنَا وَٱشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسَلِمُونَ ش إِذْقَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَنِعِيسَى ٱبَنَ مَرْبَعَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ ٱلسَمَآَةِ قَالَ ٱنَّقُوا ٱللَّهَ إِن حَصْنَتُم تُوْمِنِينَ ش قَالُوا نُرُيدُ أَن نَا حَصُلَ مِنْهَ وَتَطْمَينَ قُلُو بُنَ وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَ نَاوَ تَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّبِعِدِينَ ش قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُ مِن قَدْ صَدَقْتَ مَا وَتَعْلَمَ مَن الشَّبِعِدِينَ ش قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُ مَا نَقَدَ صَدَقْتَ مَا وَتَعْلَمَ مَن الشَّبِعِدِينَ قَالَ عَلَي مَا وَتَظْمَينَ قُلُو بُنَ وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَ مَا وَتَكُونَ عَلَيْهَ مِن الشَّبِعِدِينَ شَ قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُ مَرَا أَنْ أَنْ الشَّبِعِدِينَ هُ مَنْ لَنَا عَلَي مَا وَتَظْمَينَ قُلُو بُنَ وَنَعْلَمَ أَن قَدَ صَدَقَتَ مَا وَتَكُونَ عَلَيْهَ مَا أَن الشَّبِعِدِينَ هِذِينَ اللَهُ قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُ مَرَيْ أَنْ أَنْ أَذَا وَانَتَ عَيْنَا مَا يَدَةً مِنْ السَمَا الشَّذِي فَيْ لَنُولَ اللَهُ أَنْ وَا أَنْ أَنْهُ مُوالَا مَا يَعْتَعُونَ عَلَيْهُ مَا أَنَ أَنْ أَنْ يَعْعَينَ مَا يَعَا مَ يَعْتَ الْتَسَعَلَي مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْتَ مَنْ أَعْلَي مَا مَنْ السَمَا مِنَ عَلْ أَعْتَ الْتَعَا فَا أَعْنَ مُ عَذَى أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْلَ مَا يَعْتَ مَا مَا يَعْتُ مُنْ يَ عَالَمُ أَنْ فَذَ مَدَ يَ مَنْ يَتَعْذَا وَا مَا مَا يَعْتَنُ مُ

#### التفسير

### قصّة نزول المائدة على المواريين:

تعقيباً على ما جاء في الآيات السابقة من بحث حول ما أنعم الله به على المسيح يدور الحديث هنا حول النعم التي أنعم الله بها على الحواريين، أي أصحاب المسيح فني البداية تشير الآية إلى ما أوحي إلى الحواريين أن يؤمنوا بالله وبرسوله المسيح فاستجابوا **(ولا لوحيت للى الحواريين لن آمنوا بي وبرسولي قالوا آمنا ولفهد بأننا مسلمون).** إنّ للوحي في القرآن معنى واسعاً لا ينحصر في الوحي الذي ينزل على الأنبياء، بل أنّ الإلهام الذي ينزل على قلوب الناس يعتبر من مصاديقه أيضاً، لذلك جاء هذا المحنى في [ع

الآية ٧ من سورة القصص بشأن أم موسى التي أوحي إليها ` بل إنّ الكلمة تطلق في القرآن

حتى على الغرائز التكوينية عند الحيوان، كالنحل. مدالها مالا أسبك من

وهناك احتمال أن يكون المقصود هو الإيحاء الذي كان يلقيه المسيح ﷺ بواسطة المعاجز في نفوسهم.

لقد تناولنا الحواريين وأصحاب المسيح لللا بالبحث في تفسير الآية ٥٢ من سورة آل عمران من هذا التّفسير.

ثمّ تذكر الآية نزول المائدة من السهاء: **﴿لِدُقَالَ للحولريونَ يا عيسى لين هريم هل يستطيع** ر**بتك أن ينزل هلينا هائدة هن السهاب**ي.

«المائدة» تعني في اللغة الخوان والسفرة والطبق، كما تعني الطعام الذي يوضع عــليها وأصلها من «ميد» بمعنى التحرّك والإهتزاز، ولعلّ سبب إطلاق لفظة المائدة على السـفرة والطعام هو ما يلازمها من تحريك وانتقال.

شعر المسيح ﷺ بالقلق من طلب الحواريين هذا الذي يدل على الشك والتردد، عـلى الرغم من كلّ تلك الأدلة والآيات. فخاطبهم و **«قال لتقوا الله إن كنتم هؤمنين»**.

ولكنّهم سرعان ما أكّدوا للمسيح ﷺ أنّ هدفهم برىء، وأنّهــم لا يـقصدون العـناد واللجاج، بل يريدون الأكل منها (مضافاً إلى الحالة النّورانية في قلوبهم المترتبة على تناول الغذاء السماوي لأنّ للغذاء ونوعيته أثر مسلّم في روح الإنسان) ﴿قالوا نريد أن ناكل منها وتطعنن قلوبنا ونعلم أن قدصدقتنا ونكون عليها من للشاهدين».

فبيّنوا قصدهم أنّهم طلبوا المائدة للطعام، ولتطمئن قلوبهم به لما سيكون لهذا الطـعام الإلهي من أثر في الروح ومن زيادة في الثقة واليقين.

ولمّا أدرك عيسى للله حسن نيّتهم في طلبهم ذاك، عرض الأمر على الله: ﴿قَالَ هَيسَ لَعِنْ هريم اللّهم ريّنا لذل علينا هائدة هن السما. تكون لنا عيدا لأولنا وآخرنا وآية هنك ولرزقنا وأنت خير الرازقين».

من الواضح هنا أنَّ الأُسلوب الذي عرض به عيسى بن مريم الأمر على الله كان أليق وأنسب، ويحكي عن روح البحث عن الحقيقة ورعاية الشؤون العامّة للمجتمع. فاستجاب الله لهذا الطلب الصادر عن حسن نيَّة وإخلاص، ﴿ قَالَ للله لِنِّي مَنزَلَها عليكم فهن يكفر بعد هنكم قاِتِي أعذبه عذلياً لا أعذبه أحداً هن للعالمين».

فبعد نزول المائدة تزداد مسؤوليات هؤلاء وتقوى الحجة عليهم، ولذلك فإنّ العقاب سيزداد أيضاً في حالة الكفر والانحراف.

ہدوث

هنا لابدً من التحقيق في عدّة نقاط من هذه الآيات الكريمة:

#### ۱\_ م) القصد من طلب المائدة؟

٢

لائنك أنَّ الحواريين لم يكونوا مدفوعين بقصد سي، في طلبهم هذا، ولا هم كانوا يريدون المشاكسة والمعاندة، بل كانوا يرغبون في بلوغ مرحلة الإطمئنان الأقوى وإيعاد ما بقي من رواسب الشك والوسوسة من أعماقهم، فكثيراً ما يحدث أنَّ انساناً يتأكَّد من أمر بالمنطق وحتى بالتجربة، ولكن إذا كان الأمر مهماً جداً فإنَّ بقايا من الشك والتردد تظل في ثنايا قلبه، لذلك فهو شديد الرغبة في أن تتكرر تجاربه واختباراته، أو أن تتبدل استدلالاته المنطقية والعلمية إلى مشاهدات عينية تقتلع من أعماق علبه جدور تلك الشكوك والوساوس، ولهذا نرى إبراهيم على ما كان عليه من مقام ويقين يسأل الله أن يسرى المعاد رأي العين لكي يتبدل إيمانه العلمي إلى «عين اليقين» وإلى «شهود».

ولكن أسلوب طلب الحواريين تميّز بشيء من الفضاضة لذلك ظنّ عــيسى ﷺ أنّهــم بصدد البحث عن الأعذار والحجج، فوعظهم بما تقدم في الآية، وبعد أن شرحوا له حقيقة موقفهم وافق على طلبهم.

### ٢\_ ما المقصود بعدارة ﴿ مَل يستميع ريَّتُهُ ؟

لا شك أنّ ظاهر هذا الكلام يوحي بأنّ الحواريين كانوا يشكّون في قدرة الله على إنزال مائدة، إلّا أنّ المفسّرين المسلمين لهم آراء أخرى في تفسيرها، منها أنّ هذا الطلب وقع في **5**]

بداية أمرهم وقبل أن يتعرّفوا على جميع صفات الله.<sup>ا</sup> ورأي آخر يقول: إنّ سؤالهم يعني: هل يرى الله أنّ من المصلحة أن ينزل عليهم مائدة من السماء؟ كأن يقول شخص: لا أستطيع أن أعهد إلى فلان بكل ثروتي، ولا يعني أنّه ليس بقادر على ذلك، بل يعني أنّه لا يرى مصلحة في الأمر.<sup>ا</sup>

ورأي ثالث يقول: أنّ «يستطيع» تعني «يستجيب» لأنّ مادة (طوع) تعني الإنقياد، فإذا وردت من باب (الإستفعال) فيمكن أن تفيد المعنى نفسه، آ فيكون المعنى: هل يستجيب الله لطلبنا بشأن إنزال مائدة من السماء؟

## ٣\_ ما هي تلك المائدة السماوية؟

لم يذكر القرآن شيئاً عن محتوياتها، ولكن يستفاد مـن بـعض الأحـاديث، وخـاصّة الحديث المروي عن الإمام الباقر الله، أنّ تلك المائدة كانت تحوي أرغفة من الخبز ومقداراً من السمك، ولعلّ سبب طلب هذه المعجزة كان ما سمعوه عن المائدة السهاوية التي نزلت على بني إسرائيل باعجاز من موسى للله فطلبوا هم أيضاً من عيسى لله مثل ذلك.<sup>2</sup>

### ٤۔ هل نزلت عليهم مائدة؟

رغم أنَّ الآيات المذكورة تكاد تصرَّح بنزول المائدة، فالله لا يخلف وعـده، ولكـن العجيب أنَّ بعض المفسّرين يشكّون في نزول المائدة، ويقولون: أنَّ الحواريين حين عرفوا عظم المسؤولية التي سوف تقع عليهم بعد نزول المائدة، تخلّوا عن طلبهم، ولكنَّ الواقع أنَّ المائدة قد نزلت فعلاً.

#### ٥- ما العيد؟

«العيد» في اللغة من «العود» أي الرجوع، لذلك فذكرى الأيّام التي تنداح فيها المشاكل عن قوم أو مجتمع و تعود أيام الفوز والهناء الأوّل تكون عيداً، كذلك هي الأعياد الإسلامية

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٥٢.
 ٢. المصدر السابق.
 ٣. تفسير التبيان، ج ٤. ص ٥٨.
 ٢. تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٤٥٥.

فبعد شهر من طاعة الله في صوم رمضان، أو بعد أداء فريضة الحج العظيمة، يعود إلى النفس طهرها وصفاؤها الأولين الفطريين، ويزول التلوّث عن الفطرة، فيكون العيد، ولمّا كان يوم نزول المائدة يوم العودة إلى الفوز والطهارة والإيمان بالله، فقد سمّاه المسيح الله عيداً. وقد ورد في الأخبار أنّ نزول المائدة كان في يوم الأحد، أ ولعل هذا هو سبب الإحترام

الذي يكنّه المسيحيون لهذا اليوم. إنّنا نقرأ لأمير المؤمنين علي ﷺ قوله: «وكل يوم لا يعصىٰ الله فيه فهو يوم عيد» <sup>ت</sup>.

وفي هذا إشارة إلى الموضوع نفسه، لأنّ يوم ترك المعصية هو يوم قوز وطهارة وعودة إلى الفطرة الأولى.

### ٦\_ لماذا العقاب الشديد؟

۳]

هنا أمر مهم ينبغي ألَّا نغفل عنه، وذلك أنَّه عندما يبلغ الإيمان مرحلة الشهود وعمين اليقين أي عندما ترى الحقيقة رأي العين، ولا يبقى مكان لأي شك أو تردد، فإنَّ مسؤولية المرء تزداد وتثقل، لأنَّ هذا المرء لم يعد ذلك الذي كانت تنتابه الوساوس والشكوك من قبل، بل هو امرؤ ورد مرحلة جديدة من الإيمان وتحمّل المسؤولية، فأقل تقصير أو غفلة من جانبه يستدعي العقاب الشديد، ولهذا فإنَّ مسؤولية الأنبياء وأولياء الله أشد وأثقل، من جانبه يستدعي العقاب الشديد، ولهذا فإنَّ مسؤولية الأنبياء وأولياء الله أشد وأثقل، يميث إنَّهم كانوا في خشية دائمة منها، إنّنا في الحياة اليومية نصادف نماذج من هذا القسبيل أيضاً، فمثلاً يعلم كلّ شخص أنَّ في بلده أو مدينته جياعاً يتحمّل مسؤوليتهم، ولكنّه عندما يرى بعينيه انساناً بريئاً يتضوّر جوعاً ويتألم سغباً، فلا شك أنَّ درجة مسؤوليته تكون عندئذ أعلىٰ.

## ۲\_ «العهد المديد» والمائدة

في الأناجيل الأربعة الموجودة حالياً لانجد كلاماً عن المائدة كما في القرآن، عدا ما جاء في إنجيل يوحنا. في الباب ٢١. حول استضافة المسيح الإعجازية جمعاً من الناس بالخبز [ع

والسمك، ولكننا بقليل من التفحّص ندرك أنّ ذلك لا علاقة له بالمائدة التي نزلت من السهاء للحواريين (

ثمَّة كلام في كتاب «أعمال الرسل» وهو من كتب العهد الجديد، يدور حول نزول مائدة على أحد الحواريين واسمه بطرس، ولكن هذا أيضاً ليس هو الموضوع الذي نحن بصدد،، غير أنّنا نعلم أنّ كثيراً من الحقائق التي نزلت على عيسىٰ الله لا أثر لها في الأناجيل السائدة، كما أنّ كثيراً ممّا نراه في هذه الأناجيل لم ينزل على المسيح الله ل

8003

وَإِذْقَالَ ٱللَّهُ يَسْعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ مَ أَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱنْحِذُونِ وَأَمِّى إِلَىهِ يَنِ مِن دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيّ آَنَ أَفُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ، فَقَدْ عَلِمْتَهُ مَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلَا آعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ الْعُيُوبِ شَ مَا قُلْتُ لَحُمُ إِلَا مَآ أَمْرَتَنِي بِعِناً نِ اعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَعِيدُا مَا دُمْتُ فَيْدَ لَحُمُ إِلَى مَآ أَمْرَتَنِي بِعِناً نِ اعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَعِيدًا فَيْ فَلْتَ لَحُمُ إِلَى مَآ أَمْرَتَنِي بِعِنا أَن عَبُدُوا ٱللَّهُ رَبِي وَرَبَّكُمْ تَعْذَذُهُمْ فَلَمَا أَمْ تَعْذِي عَالَا أَن أَعْبُدُوا اللَّهُ وَقُلا اللَّهُ مَا فِي فَعَالَيْ مَا لَعُنْتُ عَلَيْهُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ أَعْذَا مَا مُعَنُو فَيْعَمْ فَلَمَا أَوَقُلْمَا آَمَرْتَنِي بِعِنا أَن اعْبُدُوا ٱللَّهُ رَبِي وَالَيْتَ عَلَيْهُمْ وَكُنتُ عَلَيْ تُعَذِي مَا عَلَيْهُمْ وَكُنتَ عَلَيْهُمْ عَالَهُ مَا أَمْ مَا فَي فَقَسِ وَلَا آلَهُ وَاللَهُ وَقُلَى أَنْ مَ

## التفسير

## براءة المسيع من شرك أتباعه:

هذه الآيات تشير إلى حديث يدور بين الله والمسيح يوم القيامة، بدليل أنّنا بعد بضع آيات نقرأ: **﴿هذ***ا***يوم ينفع الصّادقين صدقهم﴾** ولا شك أنّه يوم القيامة.

ثمّ إنّ جملة **فقلمًا توفيتني كنت لنت للوقيب عليهم،** دليل آخر على أنّ الحوار قد جرى بعد عهد نبوة المسيح <sup>طليلا</sup>، والفعل «قال» الماضي لا يتعارض مع ما ذهبنا إليه. لأنّ القرآن مليء بذكر أمور عن يوم القيامة استعمل فيها الزمن الماضي، وهو إشسارة إلى أنّ وقسوعه حتمي، أي إنّ مجيئه في المستقبل على درجة من الثبوت والحتمية بحيث إنّه يبدو وكانّه قد وقع فعلاً، فيستعمل له صيغة الماضي.

على كل حال تقول الآية الأولى: ﴿ وَإِذْ قَالَ الله يَا عَيْسَى لَبْنَ شَرِيمٍ أَلَّتُ قَسَلُتُ السَّاس التَّحْدُونِي وَلَحْيَ إِلَهِينَ مِنْ دونَ الله».

لا ريب أنّ المسيح ﷺ لم يقل شيئاً كهذا، بل دعا إلى التوحيد وعبادة الله، إلّا أنّ القصد من هذا الإستفهام هو إستنطاقه أمام اُمّته وبيان إدانتها. فيجيب المسيح ﷺ بكلّ احترام ببضع جمل على هذا السؤال: ١-أوّلاً ينزّه الله عن كلّ شرك وشبهه: ﴿قَالَ سِبِحانِكَ﴾.

٣-ثمّ يقول: ﴿ ها **يكون لي أن أقول ها ليس لي بحق»** أي ما لا يحق لي قوله ولا يليق بي أن أقوله.

فهو في الحقيقة لا ينني هذا القول عن نفسه فحسب، بل ينني أن يكون له حق في قول مثل هذا القول الذي لا ينسجم مع مقامه ومركزه.

٣- ثمّ يستند إلى علم الله الذي لا تحدّه حدود، تأكيداً لبراءته فيقول: ﴿ إِنْ كَنْبُ قَلْتُه فَقَدُ ملعته تعلم ها في نفسي ولا أعلم ها في نفسك لِلَّك أنب علام الفيوب» (.

٤- ﴿ هَا قَلْنُهُ لِهُمْ إِلَّا هَا لَعَرَتَنِي بِهُ لَنْ لَعَبِدُوا اللَّهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ﴾ ، لا أكثر من ذلك.

- ﴿ وَكَنْتُ عليهم فيهيداً ما دَمَت فَيهم قَلْمًا تَوَقَيْتَنِي كَنْتُ لَنْتَ الرَّقِيبِ عليهم ولَنْتُ على كل في، فهيدي . <sup>(</sup>

أي كنت أحول دون سقوطهم في هاوية الشرك مدّة بمقائي بسينهم، فكمنت الرقسيب والشاهد عليهم، ولكن بعد أن رفعتني إليك، كنت أنت الرقيب والشاهد عليهم.

٦- ولين تعذيبهم فإنهم مبادك ولن تغفر لهم فإنك النساليزيز العكيم»، أي على كلّ حال فالأمر أمرك والإرادة إرادتك، إن شئت أن تعاقبهم على انحرافهم الكبير فهم عبيدك وليس بامكانهم أن يفرّوا من عذابك، فهذا حقّك بإزاء العصاة من عبيدك، وإن شئت أن تغفر لهم ذنوبهم فإنّك أنت القوي الحكم، فلا عفوك دليل ضعف، ولا عقابك خال من الحكمة والحساب.

هنا يتبادر إلى الذهن **سؤالات**:

**السؤال الاوّل؛ ه**ل يوجد في تاريخ المسيحية ما يدل على أنّهـم اتّخـذوا مـن (مـريم) معبودة؟ أم أنّهم إنّما قالوا فقط بالتثليث أو الآلهة الثلاثة: (الإله الأب) و(الإله الابن) و(روح القدس) على اعتبار أنّ (روح القدس) هو الوسيط بين (الإله الأب) و(الإله الابن) وهـو ليس (مريم).

<sup>1</sup> إطلاق كلمة «نفس» على الله لا يعني الروح، فمن معاني النفس الذات.
<sup>7</sup> في معنى «توفى» وكونها لا تعني موت المسيح <sup>طليلة</sup> أنظر ذيل الآية ٥٥ من سورة آل عمران.

للإجابة على هذا السؤال نقول: صحيح أنّ المسيحيين لم يؤلَّموا مـريم. ولكـنّهم كــانوا يؤدّون أمام تمثالها طقوس العبادة. كالوثنيين الذين لم يكـونوا يـعتبرون الأصــنام آلهـة. ولكنّهم كانوا يعتبرونها شريكة لله في العبادة.

وهناك فرق بين «الله» بمعنى الخالق، وال«إله» بمعنى المعبود، وكانت (مريم) عند المسيحيين (آلهة) لا أنّها بمثابة «الله».

يقول أحد المفسّرين: إنّ المسيحيين على اختلاف فرقهم، وإن لم يطلقوا كلمة (إله) أو معبود على مريم، واعتبروها أمّ الإله لا غير، فهم في الواقع يقدّمون لها طـقوس الدعـاء والعبادة، سواء أطلقوا عليها هذا الاسم أم لم يطلقوه، ثمّ يضيف قائلاً: قبل مدّة صدر في بيروت العدد الناسع من السنة السابقة من مجلة (المـشرق) المسيحية بمـناسبة الذكـرئ الخمسين للبابا (بيوس التاسع) وفيها مواضيع مثيرة عن السيدة مريم، منها تصريح بأنّ كلتا الكنيستين الشرقية والغربية تعبدان (مريم).

وفي العدد الرّابع عشر من السنة الخامسة من المجلة نفسها مقال بقلم (الأب انستانس الكرملي) حاول فيه أن يعتر عن أصول عبادة مريم حتى في العهد القـديم، فـراح يـفسّر حكاية الأفعى (الشيطان) والمرأة (حواء) باعتبارها حكاية مريم<sup>ا</sup>.

وعليه فإنَّ عبادة مريم موجودة بينهم.

۳[

**السؤال الثّـاني،** كيف يتحدّث المسيحيظِ عن مشركي أمّته بعبارات يشم منها رائحة الشفاعة لهم فيقول: **فوان تشفر لهم فإلّك لنح العزيز الحكيم ﴾**؟ أيكون المشرك أهلاً للشفاعة والغفران؟

في الجواب نقول: لو كان قصد عيسى الله والشفاعة لهم لكان عليه أن يقول: ﴿قَائِتُ لَنُتُ لَقُصُ اللهُ وَلَا اللهُ وَ لَنُتَ الفَقُور الرَّحِيمِ ﴾ لأنَّ غفران الله ورحمته هما اللذان يناسبان مقام الشفاعة، ولكنَّنا نسراه يقول ﴿قَائِتُ لَنَتَ العَزِيز العكيمِ ﴾ من هذا يتَّضح أنَّه لم يكن في مقام الشفاعة لهم، بل كان يريد أن ينفي عن نفسه أيَّ اختيار، وأن يوكل الأمر كلَّه إلى الله، إن شاء عنها، وإن شاء عاقب، وكلَّ مشيئة منه سبحانه تستند إلى حكمة.

ثمّ ربًّا كما بينهم جماعة أدركت خطأها وسارت على طريق التوبة، فتكون هذه الجملة قد قيلت بحقها.

#### الآيتان

قَالَ ٱللَّهُ هَٰذَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّابِةِينَ صِدْقُهُمْ هَمْ جَنَّتُ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَذْهَ رُخَالِدِينَ فِبِهَا أَبْدَارَضِي ٱللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُواْعَنَهُ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ٢ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَافِيهِنَّ وَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍقَدِيرًا ٢

التفسير

#### الفوز العظيم:

بعد الحوار الذي جرى بين الله والمسيحينية يوم القيامة حكما شرحناء في تفسير الآيات السابقة ــ تقول الآية **همال الله هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم »**.

طبيعي أنَّ المقصود من هذا هو أنَّ الصدق في القول والعمل في هذه الدنيا هو الذي ينفع في الآخرة، لأنَّ الصدق في الآخرة \_التي لا تكليف فيها \_لا ينفع شيئاً ثمّ إنَّ الوضع في تلك الحياة مختلف بحيث لا يستطيع أحد إلَّا أن يقول الصدق، حتى المذنبون يعترفون بسيئات ما عملوا، وعلى هذا فلا وجود للكذب يوم القيامة.

وعليه، فإنّ الذين أنجزوا ما كلّفوا من مسؤولية ورسالة ولم يسيروا إلّا في طريق الصدق، مثل المسيحية: وأتباعه الصادقين، أو أتباع سائر الأنبياء الآخرين الذين التزموا الصدق سينالون ثوابهم.

يتّضح لنا من هذا بأنّ جميع الأعمال الصالحات يمكن أن تنطوي تحت عنوان الصدق في القول والفعل، وأنّه الرصيد الذي ينفع يوم القيامة لا غير.

وهؤلاء الصادقون: **(لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ﴾** وخير من هـذه النعمة المادية أنّهم: **فرضي الله منهم ورضوا منه ﴾ و**لا شك أنّ هذه النعمة الكبرى التي تجمع بين النعم المادية والنعم المعنوية شيء عظيم: **(**ذلك للفوز للمقيم ﴾.

يلفت النظر أنَّ الآية. بعد ذكر بساتين الجنَّة ونعمها الكثيرة. تذكر نعمة رضي الله عن

۲]

عباده، ورضى عباده عنه وتصف ذلك بأنّه الفوز العظيم، وهذا يدل على مدى أهمّية هذا الرضى المتبادل، فقد يكون أمرؤ غارقاً في أرفع نعم الله، ولكنّه إذا أحسّ بأنّ مولاه ومعبوده ومحبوبه ليس راضياً عنه، فإنّ جميع تلك النعم والهبات تصير علقماً في ذائقة روحه.

كما يمكن أن يتوفر لأمرىء كل شيء، ولكنّه لا يكون راضياً ولا قانعاً بما عنده، فمسن الواضح أنّ هذه النعم بأجمعها غير قادرة على إسعاد تلك الروح، بل تكون دائماً مسعرّضة لعذاب قلق غامض واضطراب نفسي مستمر يقضيان على الراحة النفسية التي هسي مسن أعظم نعم الله.

ثمّ إذا كان الله راضياً عن أمرىء فإنّه يعطيه كل ما يريد. فإذا أعطاه كل ما يريد فإنّه يكون راضيا عن ربّه أيضاً. من هنا فإنّ أعظم النعم هي أن يرضى الله عن الإنسان ويرضى الإنسان عن ربّه.

وفي آخر الآية إشارة إلى امتلاك الله كل شيء وسيطرته على السموات والأرض وما فيها، وأنّ قدرته عامّة تشمل كل شيء: **(لله ملك السّماولس والأرفن وما فيهن وهو على كل شي. قدير ب**.

هذه الآية – في الواقع – تعتبر سبب رضى عباد الله عن الله، وذلك لأنّ الذي يملك كلّ شيء في عالم الوجود له القدرة أن يعطي عباده ما يريدون وأن يغفر لهـم وأن يسفرحـهم ويرضيهم، كما تتضمن إشارة إلى عدم صدق أعمال النصارى في عبادة مريم، لأنّ العبادة جديرة بأن تكون لمن يحكم عالم الخليقة بأكمله، لا مريم التي لا تزيد عن كونها مخـلوقة مثلهم.

نهاية سورة مائدة

રુજ

| ۷                                     | ٦_موضع نزول هذه السورة                                     |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| <b>v</b>                              | محتويات هذه السورة٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠           |
| λ                                     | ٣_فضيلة تلاوة هذه السّورة                                  |
|                                       | تفسير الآية: ١                                             |
| <b>N</b> •                            | مكافحة التمييزات والإستثناءات:                             |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | کيف کان زواج أبناء آدم؟                                    |
|                                       | الدّعوة إلى العناية بالرّحم:                               |
|                                       | سبب النّزول                                                |
|                                       | تفسير الآية: ٢                                             |
| ١٤                                    | لا للخيانة في أموال اليتامي:                               |
| 10                                    |                                                            |
| ١٧                                    | سبب النّزول                                                |
|                                       | تفسير الآية: ٣                                             |
| 19                                    | (مثنی) و(ثلاث) و(رباع):                                    |
|                                       | بحثان بحثان                                                |
|                                       | <ul> <li>١- ما هو المقصود من العدل بين الزوجات؟</li> </ul> |
| ۲۱                                    |                                                            |
|                                       | تفسير الآية: ٤                                             |
| ۲۸                                    | بحث: الصداق دعامة إجتماعية للمرأة                          |

| ε]    | قهرس                                    | ₹₩٤                                              |
|-------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------|
|       | تفسير الآيتان: ٥ ـ ٦                    |                                                  |
| ۳     |                                         | من هو السّفيه؟                                   |
| ۳۲    | · · · , , · · · · · · · · · · · · · · · | أموالكم قوام لكم:                                |
| ۳۳    | ى:                                      | تعليمان في شأن اليتام                            |
| ۳٤    | امي وأموالهم:                           | تعليم آخر في شأن اليت                            |
| ٣٦    |                                         | سبب النّزول                                      |
| •~    | تفسير الآية: ٧<br>١١ - ١٢ -             | en lite i la sía ha                              |
| V \ , |                                         | خطوة أخرى لحفظ حة                                |
| NU .  | تفسير الآية: ٨                          | . :N•1 <.                                        |
| ۳۸    |                                         | حكم أخلاقي:                                      |
|       | تقسير الآية: ٩                          | t i. •1 tt t1.⊷                                  |
| ٤•    | ليتامى:                                 | دعوة إلى العطف على ا                             |
| ٤ \   |                                         | ب <b>حث</b>                                      |
|       | تفسير الآية: ١٠                         | 1 11 - <b>K</b> 1                                |
|       | لېشر:                                   |                                                  |
| ٤٥    |                                         | سيب النزول                                       |
|       |                                         |                                                  |
|       |                                         |                                                  |
| ٤٧    | اب <b>قة</b>                            | ٢-الأرث في الأمم الس                             |
|       | تفسير الآيتان: ١١ ـ ١٢                  |                                                  |
| 0 •   | المرأة؟                                 | الماذا يرث الرّجل ضعفه<br>الماذا يرث الرّجل ضعفه |
|       |                                         |                                                  |
|       | ين:                                     |                                                  |
|       | ن بعض:                                  | •                                                |
| ٥٤    |                                         | إرث أخوة الميت وأخو                              |
| 00    |                                         | عودة إلى تفسير الآية:.                           |

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | ٣]                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                         | بحوث                                                                                                                                                                                                              |
| تفسير الآيتان: ١٣ ١٤                    |                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         | بحثان                                                                                                                                                                                                             |
| إسلامي                                  | ١_ميزات قانون الإرث الا                                                                                                                                                                                           |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                   |
| تفسير الآيتان: ١٥ ـ ١٦                  |                                                                                                                                                                                                                   |
| ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | الشهادة على الفحشاء:                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                   |
| تفسير الآيتان: ١٧ ــ ١٨                 | -                                                                                                                                                                                                                 |
|                                         | شرائط قبول التوبة:                                                                                                                                                                                                |
|                                         | سبب النّزول                                                                                                                                                                                                       |
| تفسير الآية: ١٩                         |                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         | الدّفاع عن حقوق المرأة:                                                                                                                                                                                           |
|                                         | ے ۔<br>سبب النّزول                                                                                                                                                                                                |
| تفسير الآيتان: ٢٠ ـ ٢١                  |                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         | سبب النّزول                                                                                                                                                                                                       |
| تفسير الآية: ٢٢                         |                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         | تحريم الرّواج بالمحارم:                                                                                                                                                                                           |
| تفسير الآية: ٢٤                         |                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         | الزّواج المؤقت في الإسلا                                                                                                                                                                                          |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         | ١_هل نسخ هذا الحكم؟                                                                                                                                                                                               |
|                                         | ۲_الزواج المؤقت ضرور                                                                                                                                                                                              |
| -                                       | ۳_مؤاخذات على الزوا <u>ج</u>                                                                                                                                                                                      |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         | تفسير الآيتان: ١٣ ١٤<br>إسلامي.<br>تفسير الآيتان: ١٥ ــ ١٦<br>تفسير الآيتان: ١٧ ١٨<br>تفسير الآيتان: ١٧ ١٩<br>تفسير الآيتان: ٢٠ ــ ٢١<br>تفسير الآية: ٢٢<br>تفسير الآية: ٢٢<br>تفسير الآية: ٢٤<br>تفسير الآية: ٤٢ |

•

| <b>c</b> ]                                | فهرس                                    | <b>רער</b>                  |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------|
|                                           | تفسير الآية: ٢٥                         |                             |
| ۹۸                                        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | التَّزوج بالإماء:           |
|                                           | تفسير الآيات: ٢٦ ـ ٢٨                   |                             |
| 1.7                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | هذه القيود لماذا؟           |
|                                           | تفسير الآيتان: ٢٩ _ ٣٠                  |                             |
| ۱٠٤                                       | بسلامة الإقتصاد:                        | سلامة المجتمع ترتبط         |
|                                           | تفسير الآية: ٣١                         |                             |
| ۱.۷                                       | <b>نير ة:</b>                           | المعاصي الكبيرة والصّ       |
| ۱.٩                                       | نيرة إلى كبيرة؟                         | بحث: متى تنقلب الصّ         |
| 111                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النّزول                 |
|                                           | تفسير الآية: ٣٢                         |                             |
| 117                                       | بين النَّاس لماذا؟                      | بحث: التفاوت الطبيعي        |
|                                           | تفسير الآية: ٣٣                         |                             |
|                                           | تفسير الآية: ٣٤                         |                             |
| ۱۱۸                                       |                                         | القوامة في النّظام العائلم  |
| ۱۲.                                       | الت:                                    | النساء المقصرات الناشز      |
|                                           | تفسير الآية: ٣٥                         |                             |
| ١٢٣                                       |                                         | محكمة الصّلح العائلية:      |
|                                           | تفسير الآية: ٣٦                         |                             |
| 177                                       | ركوا به شيئاً)                          | ۱_(واعبدوا الله ولا تشـ<br> |
|                                           |                                         | ٢-(وبالوالدين إحساناً.      |
| ١٢٧                                       | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٣_(وبذي القُربيٰ)           |
|                                           |                                         |                             |
| ١٢٨                                       |                                         | ٥_(والمساكين)               |
| ١٢٨                                       |                                         | ٦_(والجار ذي القربي).       |
| ۱۲۸ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •••••••••••••••••                       | ۷_(والجار الجنب)            |

| ٣]                    | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل       | <b>1VV</b> |
|-----------------------|----------------------------------------|------------|
| ٨_(والصّاحب بالج      | لجنب)                                  | 179        |
|                       |                                        |            |
|                       | أيمانكم)                               |            |
|                       | -                                      |            |
| الإنفاق رياءً والإنفا |                                        | ۱۳۲        |
|                       | تفسير الآية: ٤٠                        |            |
| ما هي «الذّرة»؟       |                                        | ١٣٥        |
| 2 Q                   | تفسير الآيتان: ٤٦ ـ ٤٢                 |            |
| شهود يوم القيامة: .   |                                        | ۱۳۷        |
|                       | تفسير الآية: ٤٣                        |            |
| بعض الأحكام الفقو     |                                        | ١٤٠        |
| با الحوث              |                                        | ١٤٣        |
| - 5 .                 | تفسير الآيتان: ٤٤ ـ ٤٤                 |            |
|                       | تفسير الآية: ٤٦                        |            |
| جانب آخر من أع        |                                        | ۱٤٨        |
| 0, 4, 4,              | تفسير الآية: ٤٧                        |            |
| مصير المعائدين.       |                                        | ۱۰۱        |
| 0                     | تفسير الآية: ٤٨                        |            |
| أرجب آبات القرآن      | ِآن:                                   | ٥٤         |
| _                     | نفرة الذتوب                            |            |
|                       | ·····                                  |            |
|                       | تفسير الآيتان: ٤٩ ــ ٥٠                |            |
| تزكية النفس:          | ······································ | ٥٧         |
| _                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |            |
| سېپ درون د            | تفسير الآيتان: ٥١ ـ ٥٢                 |            |
| المداهنون:            |                                        | ٦١         |
|                       |                                        |            |

| <b>فه</b> رس                          | 778           |
|---------------------------------------|---------------|
| الطّاغوت:                             | الجبت و       |
| تفسير الآيات: ٥٢ ـ ٥٥                 |               |
| ور الحسد في الجرائم                   | بحث: در       |
| تفسير الآيتان: ٥٦ ـ ٥٧                |               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بحث ···<br>31 |
| زول                                   | سيب الم       |
| تفسير الآية: ٨٥                       |               |
| إسلاميان مهمّان:                      |               |
| مميّة الأمانة والعدل في الإسلام       | بحث: اد       |
| تفسير الآية: ٥٩                       |               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بحوث ا        |
| م أولوا الأمر؟                        | ۱_من ه        |
| بة على أسئلة                          |               |
| ة الأحاديث                            | ۳_شهاد        |
| زول                                   | سبب الدّ      |
| تفسير الآية: ٦٠                       |               |
| الطّاغوت:                             | حكومة         |
| تفسير الآيات: ٦٦_٦٢                   |               |
| كم الطّاغوت:                          | نتائج ح       |
| تفسير الآية: ٦٤                       |               |
| زول                                   | سبب التم      |
| تفسير الآية: ٦٥                       |               |
| أمام الحق:                            | التسليم       |
| تفسير الآيات: ٦٦ ـ ٦٨                 |               |
| زول                                   | سبب التّ      |

| ·]                 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل        | ۹۷۲                                             |
|--------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------|
|                    | تفسير الآيتان: ٦٩ ـ ٧٠                  |                                                 |
| فقاء الجنّة:       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 197                                             |
|                    | تفسير الآية: ٧١                         |                                                 |
| لحذر الدّائم       |                                         | ۱۹۹                                             |
|                    | تفسير الآيتان: ٧٢ ـ ٧٢                  |                                                 |
|                    | تفسير الآية: ٧٤                         |                                                 |
| إعداد المؤمنين لل  | لجهاد:                                  | ۲ <b>۰</b> ۳۰۰۰۰۰                               |
|                    | تفسير الآية: ٧٥                         |                                                 |
| الإستعانة بالعواطة | لف والمشاعر الإنسانية:                  | ۲۰٥۰۰۰۰۰                                        |
|                    | تفسير الآية: ٧٦                         |                                                 |
| سبب النّزول        |                                         | ۲۸                                              |
|                    | تفسير الآية: ٧٧                         |                                                 |
| قوم بضاعتهم الكا   | كلام دون العمل:                         | ۲                                               |
|                    | تفسير الآيتان: ٧٨ ـ ٧٩                  |                                                 |
| من أين تأتي الإنة  | يتصارات والهزائم؟                       | ()7                                             |
| جواب على سؤال      | ل مهم:                                  | ( <b>\y</b>                                     |
|                    | تفسير الآيتان: ٨٠ ـ ٨١                  |                                                 |
| سنّة النّبيﷺ بمنز  | ينزلة الوحي:                            | ۱۹                                              |
| -                  | تفسير الآية: ٨٢                         |                                                 |
| خلوّ القرآن من الا | لإختلاف دليل حي على إعجازه:             | ***                                             |
|                    | تفسير الآية: ٨٣                         |                                                 |
| نشر الإشاعات:.     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ۲٤ · · · · · · · · ·                            |
| أضرار إختلاق الإ   | لإشاعة ونشرها:لإشاعة ونشرها:            | ۲٥٠٠٠٠                                          |
| سبب التَّزول …     |                                         | ۲۷۰۰۰۰۰                                         |
|                    | تفسير الآية: ٨٤                         |                                                 |
| اسما المالية       | ول عمّا كلّف به:                        | <b>YV</b> · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

| فهرس                                               | <b>٦٨٠</b>                                                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سي» و«لعل» في كلام الله                            | بحث: معنى كلمتي «عد                                                                                                                                                                                      |
| تفسير الآية: ٨٥                                    |                                                                                                                                                                                                          |
| الخير أو الشرّ:                                    | عواقب التّحريض على                                                                                                                                                                                       |
| تفسير الآبة: ٨٦                                    |                                                                                                                                                                                                          |
|                                                    | دعوة إلى مقابلة الودّ بال                                                                                                                                                                                |
|                                                    | بحث: السّلام، تحية الإر                                                                                                                                                                                  |
|                                                    | • - , - ,                                                                                                                                                                                                |
|                                                    | سبب النَّزول                                                                                                                                                                                             |
| AA .7. NI 27                                       |                                                                                                                                                                                                          |
| -                                                  |                                                                                                                                                                                                          |
| تقسیر ۱۱ یه: ۸۸                                    | سبب النّزول                                                                                                                                                                                              |
|                                                    | سېپ الترون                                                                                                                                                                                               |
| •                                                  | Landi ( and — Made                                                                                                                                                                                       |
|                                                    |                                                                                                                                                                                                          |
|                                                    | سبب النزول                                                                                                                                                                                               |
| تفسير الآية: ٩١                                    |                                                                                                                                                                                                          |
|                                                    |                                                                                                                                                                                                          |
|                                                    | سبب النّزول                                                                                                                                                                                              |
| تفسير الآية: ٩٢                                    |                                                                                                                                                                                                          |
| لخطأ:                                              | أحكام القتل الناتج عن                                                                                                                                                                                    |
|                                                    | بحوث                                                                                                                                                                                                     |
|                                                    | سبب النّزول                                                                                                                                                                                              |
| تفسير الآية: ٩٣                                    |                                                                                                                                                                                                          |
|                                                    | عقوبة القتل العمد:                                                                                                                                                                                       |
|                                                    |                                                                                                                                                                                                          |
| _                                                  | · · · ·<br>١-جريمة القتل العمد و                                                                                                                                                                         |
| <del>س</del> · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                                                                                                                                                                                          |
|                                                    | سى» و«لعل» في كلام الله<br>تفسير الآية: ٨٥<br>الخير أو الشرّ:<br>تفسير الآية: ٢٨<br>سلام الكبرى<br>تفسير الآية: ٨٩<br>تفسير الآية: ٩٩<br>تفسير الآية: ٩٩<br>تفسير الآية: ٩٩<br>الخطأ:<br>تفسير الآية: ٢٩ |

| ۲]                        | لأمثل في تفسير كتاب الله المنزل         | <b>W</b> I                    |
|---------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|
| سبب النزول                | ••••••                                  | ۲٥٩                           |
|                           | تفسير الآية: ٩٤                         |                               |
| حت: الجهاد الإسلامي       | ن البعد المادي                          | ۲٦.                           |
|                           | تفسير الآيتان: ٩٥ ـ ٩٦                  |                               |
| حثان                      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 172                           |
| ١ــنكات مهمة حول الم      | پين                                     | 172                           |
| ٢_الأهميَّة البالغة للجها |                                         | ۲٦٥                           |
| سبب النّزول               |                                         | ۲٦٧                           |
|                           | تفسير الآيات: ٩٧ ـ ٩٩                   |                               |
| ېخوث                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | *74                           |
| ۱ <b>. تجرّد الرّوح</b>   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | *74                           |
| ٢_ملك الموت أم ملائك      | وت                                      | ۲٦٩                           |
| ٣ـ من هو المستضعف؟        | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۲۷                            |
|                           | تفسير الآية: ١٠٠                        |                               |
| -                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                               |
| بحث: الإسلام والهجرة      |                                         | ۲۷۳                           |
|                           |                                         |                               |
| -                         |                                         |                               |
| سبب النّزول               |                                         | ***                           |
|                           | تفسير الآية: ١٠٢                        |                               |
| بحوث                      |                                         | ۲۸۳۰۰۰۰۰                      |
|                           | تفسير الآية: ١٠٣                        |                               |
|                           |                                         |                               |
|                           | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••  |                               |
| قرع السّلاح بسلاح يش      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | κ <b>λγ</b> · · · · · · · · · |

| ٤]                                     | فهرس                                                                   | 747                   |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
|                                        | تفسير الآية: ٢٠٤                                                       |                       |
| ¥4                                     |                                                                        | سبب النّزول           |
|                                        | تفسير الآيتان: ١٠٥ ـ ١٠٦                                               |                       |
| 793                                    | ين:                                                                    | منع الدّفاع عن الخائد |
|                                        | تفسير الآيات: ١٠٧ ــ ١٠٩                                               |                       |
|                                        | تفسير الآيات: ١١٠ ـ ١١٢                                                |                       |
| ۲۹۸                                    |                                                                        | بحث: جريمة البهتان    |
|                                        | تفسير الآية: ١١٣                                                       | _                     |
| ۳                                      |                                                                        | بحث: مصدر عصمة ا      |
|                                        | تفسير الآية: ١١٤                                                       |                       |
| Ψ.Υ                                    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                | النجوي أو الهمس:<br>  |
| Ψ.ο                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | سبب النّزول           |
| ₩ -                                    | تفسير الآية: ١١٥                                                       | 1                     |
| ۳.٦                                    |                                                                        | بحث: حجية الإجماع     |
| ۳.۸                                    | تفسير الآية: ١١٦                                                       | e area No. 13 al Tall |
|                                        | تفسير الآيات: ١١٧ ـ ١٢١                                                | الشّرك ذنب لا يغتفر:  |
| ۳۱                                     | <u>بور میں او بار م</u> انی کا میں | مكائد الشيطان:        |
|                                        | تفسير الآية: ١٢٢                                                       | 0                     |
| ۳۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | ·····                                                                  | سبب النّزول           |
|                                        | تفسير الآيتان: ١٢٣ ـ ١٢٤                                               |                       |
| ۳۱۰۰۰۰۰۰                               |                                                                        | امتيازات حقيقية وأخ   |
|                                        | تفسير الآيتان: ١٢٥ ـ ١٣٦                                               |                       |
| ۳۱۹                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | ما هو معنى الخليل؟    |
|                                        | تفسير الآية: ١٢٧                                                       |                       |
| ۳۲۱                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | عود على حقوق المر     |

| 7.87                                     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل              | ٣]              |
|------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------|
| ۳۲۳                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | سبب النّزول     |
|                                          | تفسير الآية: ١٢٨                              |                 |
| ۳۲۳                                      |                                               | الصّلح خير      |
|                                          | تفسير الآيتان: ١٢٩ ـ ١٣٠                      |                 |
| ٣፻٦                                      | , تعدد الزّوجات:                              | العدالة شرط في  |
| ۳۲۷                                      | ال ضروري:                                     | جواب على سؤ     |
|                                          | تفسير الآيات: ١٣١ ـ ١٣٤                       |                 |
|                                          | تفسير الآية: ١٣٥                              |                 |
| ۲۳۳                                      | عية:                                          | العدالة الإجتما |
| ۳۳٦                                      |                                               | سبب النّزول     |
|                                          | تفسير الآية: ١٣٦                              |                 |
|                                          | تفسير الآيات: ١٣٧ ـ ١٣٩                       |                 |
| ۳۳۸                                      | ، المعائدين:                                  | مصير المنافقين  |
| ٣٤ • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                               | سبب النّزول     |
|                                          | تفسير الآية: ١٤٠                              |                 |
| ٣٤٠                                      | اركة في مجالس يعصى الله فيها:                 | النّهي عن المشا |
| ۳٤١٠٠٠٠                                  | · · · · · <i>· · · · · · · · · · · · · · </i> | بحوث            |
|                                          | تفسير الآية: ١٤١                              |                 |
| Ψ٤٢                                      | ن:                                            | صفات المنافقي   |
|                                          | تفسير الآيتان: ١٤٢ ـ ١٤٣                      |                 |
|                                          | تفسير الآيات: ١٤٢ ـ ١٤٦                       |                 |
|                                          | تفسير الآية: ١٤٧                              |                 |
| Ψο                                       | ليس دافعه الإنتقام:                           | العقاب الإلهي   |
|                                          | تفسير الآيتان: ١٤٨ ـ ١٤٩                      |                 |
| ۳٥٣٠٠٠٠٠                                 | للمعتدي وأثره على نزعة العدوان                | بحث: العفو عن   |

| ٤]  | قهرس                                    | ₹₩2                         |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------|
|     | تفسير الآيات: ١٥٠ ـ ١٥٢                 |                             |
| ۳٥٥ |                                         | لا تمييز بين الأنبياء:      |
| ٣٥٦ |                                         | التّناسب بين الذّنب والعقاب |
| ۳٥٨ |                                         | سبب النّزول                 |
|     | تفسير الآيتان: ١٥٣ ـ ١٥٤                |                             |
| rox | عذار:                                   | هدف اليهود من اختلاق الأ    |
|     | تفسير الآيات: ١٥٥ ـ ١٥٨                 |                             |
| ۳٦١ | اليهود العدوانية:                       | نماذج أخرى من ممارسات       |
| ۳٦٣ |                                         | بحث: أُسطورة الصّليب؟       |
|     | تفسير الآية: ١٥٩                        |                             |
|     | تفسير الآيات: ١٦٠ ـ ١٦٢                 |                             |
| ۳۷  | من اليهود:                              | مصير الصالحين والطالحين     |
|     | تفسير الآيات: ١٦٣ ـ ١٦٦                 |                             |
| ۳۷٥ |                                         | بحوث                        |
|     | تفسير الآيات: ١٦٧ ـ ١٦٩                 |                             |
|     | تفسير الآية: ١٧٠                        |                             |
|     | تفسير الآية: ١٧١                        |                             |
|     |                                         |                             |
| ۳۸٥ | برافة مسيحية                            | بحث: عقيدة التثليث أكبر خ   |
| ۳۹۱ |                                         | سبب النّزول                 |
|     | تفسير الآيتان: ١٧٢ _ ١٧٣                |                             |
| ۳۹۱ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | المسيح هو عبدالله:          |
| ۳۹۲ |                                         | بحثان                       |
|     | تفسير الآيتان: ١٧٤ ـ ١٧٥                |                             |
| ٣٩٤ |                                         | النّور المبين:              |
| ۳۹٦ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | سبب الترول                  |

۳]

تفسير الآية: ١٧٦

# سورة المائدة تفسير الآية: ١ بحثان س تفسير الآية: ٢ تفسير الآية: ٣ الإعتدال في تناول اللحوم: ٤١٦-----بحث: متى أكمل الله الدين للمسلمين؟ ..... تفسير الآية: ٤ الحلال من الصيد: . . . . . . . . . . . تفسير الآية: ٥ حكم طعام أهل الكتاب وحكم الزّواج معهم: ...... تفسير الآية: ٦ تطهير الجسم والرّوح:..... ٤٣٥ ..... ٤٤٠ -----بحثان ۰۰ ٩\_فلسفة الوضوء والتيمم .....٩ تفسير الآية: ٧ العهود الرّبانية:.....

| ٤]    | <b>قهرس</b>               | <b>۲۸۰</b>             |
|-------|---------------------------|------------------------|
|       | تفسير الآيات: ٨ ـ ١٠      |                        |
| ££V   |                           | دعوة مؤكّدة إلى العد   |
| ٤٤٨   | لامي مهم ،                | بحث:العدل ركن إس       |
|       | تفسير الآية: ١١           |                        |
|       | تفسير الآية: ١٢           |                        |
|       | تفسير الآية: ١٣           |                        |
| ٤٥٧   |                           | بحثان                  |
| ٤٥٧   | يفية لليهود               | ١_الممارسات التّحر     |
| ٤٥٨   | ، الإنسان قاسياً؟         | ۲ــ هل يجعل الله قلم   |
|       | تفسير الآية: ١٤           |                        |
| ٤٦    |                           | العداء الأبدي:         |
| • ٦ ١ |                           | بحوث                   |
| 2     | تفسير الآيتان: ١٥ _١٦     |                        |
|       | تفسير الآية: ١٧           |                        |
| ٤٦٧   | 15 th                     | كيف يمكن للمسيح أ      |
| 6.11  | تفسير الآية: ١٨           |                        |
|       | تفسير الآبة؛ ١٩           |                        |
|       | تفسير الآيات: ٢٠ ـ ٢٦     |                        |
| ٤٧٦   |                           | بنوإسرائيل والأرض ال   |
| 244   | تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٢٩     |                        |
| 6 4 4 |                           | أوّل حادثة قتل على ا   |
| ٤٨٥   |                           |                        |
| ٤٨٦   | تفسير الآيتان: ٣٠_٣١      | •<br>•                 |
| < 1 A | مشير ، و يكان , ۲۰ ، ۲۰ ، | التّستر على الجريمة: . |
| ٤٨٩   | تفسير الآية: ٣٢           |                        |
|       |                           | محدة الازرانية وكرامة  |
| ٤٩٢   |                           | وحصناه مرمصانية وترامه |

-

| ۲]                   | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | <b>~~</b>                               |
|----------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| سبب النّزول          | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٤٩٦                                     |
|                      | تفسير الآيتان: ٣٣ ـ ٣٤                  |                                         |
| جزاء مرتكب العدوان   | دوان:                                   | ٤٩٧                                     |
|                      | تفسير الآية: ٣٥                         |                                         |
|                      | ى الله:                                 |                                         |
| التوسل في القرآن:    |                                         | ٥٠١                                     |
| التّوسل في الرّوايات | يات الإسلامية:                          | 0 • Y                                   |
| بحوث                 |                                         | ٥٠٤                                     |
|                      | تفسير الآيتان: ٣٦ ـ ٣٧                  |                                         |
|                      | تفسير الآيات: ٣٨ ــ ٤٠                  |                                         |
| عقوبة الشرقة:        |                                         | ۰                                       |
| بحوث                 |                                         | ۸                                       |
| سبب النّزول          | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|                      | تفسير الآيتان: ٤١ ـ ٤٢                  |                                         |
| التّحكيم بين الأنصار | صار والأعداء:                           | ۵١٤                                     |
|                      | تفسير الآية: ٤٣                         |                                         |
|                      | تفسير الآية: ٤٤                         |                                         |
|                      | تقسير الآية: ٤٥                         |                                         |
| القصاص والعفو:       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         |
|                      | تفسير الآية، ٤٦                         |                                         |
|                      | تفسير الآية: ٤٧                         |                                         |
| الإمتناع عن الحكم    | كم بالقانون الإلهي:كم بالقانون الإلهي:  | ۲۸                                      |
|                      | تفسير الآية: ٤٨                         |                                         |
| سبب النَّزول         |                                         | ۳۳                                      |
|                      | تفسير الآيتان: ٤٩ ـ ٥٠                  |                                         |
| سبب النّزول          |                                         | ۳٦                                      |

| ٤]     | فهرس                                  | ••••                    |
|--------|---------------------------------------|-------------------------|
| •••••• | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٥٢                 |                         |
| 089    | لغرباء                                | بحث: الإعتماد على ال    |
|        | تفسير الآية: ٥٤                       |                         |
| ٥٤٦    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | سبب النّزول             |
|        | تفسير الآية: ٥٥                       |                         |
| ٥٤٨    |                                       | بحثان                   |
| ٥٤٨    | المفسّرين والمؤرخين                   | المشهادة الأحاديث و     |
| ٥٤٩    | ت <b>ثمانية</b>                       | ۲_الرّد على اعتراضات    |
|        | تفسير الآية: ٥٦                       |                         |
| ٥٥٨    |                                       | سبب النّزول             |
|        | تفسير الآيتان: ٥٧ ـ ٥٨                |                         |
| ٥٥٩    |                                       | بحثان                   |
| 009    | ې کېير                                | ۱_الأذان شعار اسلامي    |
| ٥٦١    | ملى النّبي                            | ٢-نزول الأذان وحياً ع   |
| 077    |                                       | سبب النّزول             |
|        | تفسير الآيتان: ٥٩ ـ ٦٠                |                         |
|        | تفسير الآيات: ٦١ ـ ٦٣                 |                         |
|        | تفسير الآية: ٦٤                       |                         |
|        | تفسير الآيتان: ٦٥ ـ ٦٦                |                         |
|        | تفسير الآية: ٦٧                       |                         |
|        | نتهاء الرسالة:                        | -                       |
|        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                         |
|        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | -                       |
|        |                                       |                         |
|        |                                       |                         |
| ٥٨٥    | و «الأولى بالتصرّف»؟                  | أ) هل معنىٰ «المولى» هو |
|        |                                       |                         |

| 7,89 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل    | ۳]              |
|------|-------------------------------------|-----------------|
| ٥٨٦  |                                     | ب) ترابط الآباء |
|      | اح كلُّها هذا الحديث؟               |                 |
|      | ے .<br>علي وأهل البيت: بهذا الحديث؟ |                 |
|      | ية الأخيرة من الآية                 |                 |
|      | جود وليّين في وقت واحد؟             |                 |
|      |                                     |                 |
|      | تفسير الآيتان: ٦٨ ـ ٦٩              |                 |
|      | تفسير الآيتان: ٧٠ ـ ٧٧              |                 |
|      | تفسير الآيات: ٧٢ ـ ٧٤               |                 |
|      | تقسير الآيات: ٧٥ ـ ٧٧               |                 |
|      | تفسير الآيات: ٢٨ ـ ٨٠               |                 |
|      | تفسير الآية: ٨٨                     |                 |
| ٦•٨  |                                     | سبب النّزول .   |
|      | وّل في الإسلام:                     |                 |
|      | ۔<br>تفسیر الآیات: ۸۲_۸۲            |                 |
| 1)Y  | ودَة النصاري:                       | حقد اليهود وم   |
| NE   |                                     | سبب النّزول .   |
| ۱١٤  | مدودا                               | لاتتجاوزواال    |
|      | تفسير الآيات: ٨٧ ـ ٨٩               |                 |
| 110  |                                     | القسم وكفّارته  |
|      |                                     | سبب النّزول .   |
|      | تفسير الآيات: ۹۰ ـ ۹۲               |                 |
| ۲۱   | الخُمر وحكمها النهائي:              | مراحل تحريم     |
| ۲۳   | لمهلكة للخمر والميسر                | بحث: الآثار اا  |
|      |                                     |                 |

| ٤]    | فهرس                                         |                        |
|-------|----------------------------------------------|------------------------|
|       | تفسير الآية: ٩٣                              |                        |
| ٦٢٨   |                                              | سبب النّزول            |
|       | تفسير الآيات: ٩٢_٩٦                          |                        |
|       | حرام:                                        |                        |
| ٦٣٣   | لصّيد حال الإحرام                            | بحث: حكمة تحريم ا      |
|       | تفسير الآيات: ٩٧ _ ٩٩                        |                        |
| ٦٣٦   |                                              | بحث: أهمّية الكعبة     |
|       | تفسير الآية: ١٠٠                             |                        |
| ٦٣٨   | على الحقّ:                                   | الأكثرية ليست دليلاً . |
|       |                                              | · •                    |
|       | تفسير الآيتان: ١٠١ ـ ١٠٢                     |                        |
| 361   |                                              | الأسئلة الفضولية:      |
|       | تفسير الآيتان: ١٠٣ - ١٠٤                     |                        |
| 722   |                                              | بحوث                   |
| ٦٤٦   |                                              | بحثان                  |
|       |                                              |                        |
|       |                                              |                        |
|       | تفسير الآية: ١٠٥                             |                        |
| ገደለ   | عمله:                                        | کلّ اُمریء مسؤول عن    |
| ጓኔአ   |                                              | رد على اعتراض:         |
|       |                                              |                        |
|       | تفسير الآيات: ١٠٦_١٠٨                        |                        |
|       | تفسير الآية: ١٠٩                             |                        |
|       | تفسير الآية: ١١٠                             |                        |
| ገ ለ ለ | · · <i>· ·</i> · · · · · · · · · · · · · · · | نعم الله على المسيح:   |

| 141 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | ۳]    |
|-----|----------------------------------|-------|
|     | تفسير الآيات: ١١١ ـ ١١٥          |       |
| ٦٦١ | نزول المائدة على الحواريين:      | قصة ز |
|     | ب                                |       |
|     | القصد من طلب المائدة؟            |       |
| ٦٦٣ | المقصود بعبارة (هل يستطيع ربّك)؟ | ۲_ما  |
| ٦٦٤ | هي تلك المائدة السماوية؟         | ۳_ما  |
|     | ۔<br>ل نزلت عليهم مائدة؟         |       |
|     | العيد؟                           |       |
| مەر | اذا العقاب الشديد؟               | ٦_لم  |
| ٥٦٢ | لعهد الجديد» والمائدة            | l»_V  |
|     | تفسير الآيات: ١١٦ ـ ١١٨          |       |
| ۷۲  | المسيح من شرك أتباعه:            | براءة |
|     | ت<br>تفسير الآيتان: ١١٩ ـ ١٢٠    |       |
| ٦٧. | العظيم:                          | الفوز |