

.

.

في تفيير في المالي المالي المالي الم معَ تَهذيبِ جَديد الجزء الرابح تأليف العلامة الفقيه المفسر الشيخ تناصر مكارم الشيرازى TAN SF

مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵ الامثل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازي؛ [با همكاري جمعي از فضلا][ويرايش ٣] - قم: مدرسة الامام على بن ابي طالبﷺ ، ١٤٢٦ ق. = ١٣٨٤. (دوره) ISBN:964-8139-61-x 10 ج (٤ .ج) ISBN:964-8139-66-0 فهرستنويسي براساس اطلاعات فييار كتاب حاضر ترجمهٔ تفسير نمونه است. کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است. كتابنامه. تفاسير شيعه - قرن ١٤. الف. مدرسة الأمام على بن ابي طالب. ب. عنوان. ×٤. ۷ ت ۷ م/BP۹۸. 191/119 ITAL

| هوية الكتاب                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل لسماحة الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي ـ الجزء الرابع |
| عدد الصفحات: ٢٣٤ ٢٣٤                                                               |
| حجم الغلاف:                                                                        |
| تاريخ النّشر: ۱۳۸۶ ه.ش ــ ۱۲۳۲ ه.ق                                                 |
| الكمّيّة:                                                                          |
| الطبعة:                                                                            |
| المطبعة: سليمانزاده                                                                |
| النّاشرنمدرسة الإمام على بن ابي طالب ﷺ                                             |
| <b>عنوان النّاشر:.</b> شهداء / فرع ۲۲                                              |
| هاتف و فاکس: ۷۷۳۲٤۷۸ ۲۵۱ ۹۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                    |

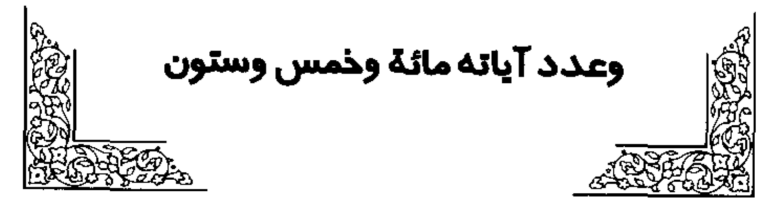
ردمک: .\_۲۲\_۹۹٤ ، ۹٦٤

\_عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com

د .... جميع الحقوق محفوظة للتّاشر مؤسسة اللي الله التراث يعني مانتيه الله مة



مكيّة



# «سورة الأنعام»

# مربّ على الشرك والوثنية:

قيل أنَّ سورة الأنعام مكيّة، وهي السورة التاسعة والستون في تسلسل نزول السور القرآنية، إلَّا أنَّ هناك اختلافاً بشأن عدد من آياتها، يعتقد بعض أنَّ تلك الآيات نزلت في المدينة، لكنّ الأخبار الواصلة إلينا من أغَّة أهل البيت بيﷺ تفيد بأنّ واحدة من مميزات هذه السورة هي أنّ آياتها جميعاً نزلت في مكان واحد، \ وعليه فكل آياتها مكيّة.

هدف هذه السورة الرئيسي \_ مثل أهداف السور المكيّة \_ تـوكيد الأصـول الثـلاثة: «التوحيد» و«النبوة» و«المعاد»، ولكنّها تؤكّد أكثر ما تؤكّد قضية عبادة الله الواحد ومحاربة الشرك والوثنية، بحيث إنّ معظم آيات هذه السورة يخاطب المشركين وعـبدة الأصـنام، وبهذا يتناول البحث في أكثر المواضع، أعمال المشركين وبدعهم.

على كل حال. فإنّ تدبّر آيات هذه السورة والتفكير في استدلالاتها الحيّة الجليّة، يحيي روح التوحيد وعبادة الله في الإنسان. ويحطم قواعد الشرك ويقتلع جذوره، ولعل السبب في نزول هذه السورة في مكان واحد هو هذا التماسك المعنوي وإعطاء الأولوية لمسألة التوحيد.

ولعل هذا أيضاً هو السبب لما نقرؤه من روايات عن فضل هذه السورة، وإنّهــا عــند نزولها رافقها سبعون ألف ملك، وأنّ من يقرأها وترتوي روحه من ينبوع التوحيد يستغفر له كل أولئك الملائكة.<sup>٢</sup>

إنَّ التمعِّن في آيات هذه السورة يقضي على روح النفاق والتشتت بين المسلمين، ويجعل الآذان سميعة، والأعين بصيرة، والقلوب عارفة.

ولكن العجيب أن نرى بعضهم يكتني من هذه السورة بقراءة ألفساظها فسقط، ويسعقد

٢. تفسير مجمع البيان، ج٤، ص٥ و٦.

٨ سورة الأنعام [5]
الجلسات لتلاوة آياتها من أجل حلّ المشاكل الشخصية، فلو اهـتمّت هـذه الجـلسات بجلسات لتلاوة آياتها من أجل حلّ المشاكل الشخصية، فلو اهـتمّت هـذه الجـلسات بعدتوى السورة، فلا تنحل المشاكل الخاصّة وحدها، بل تنحل جميع مشاكـل المسـلمين العامّة أيضاً، ومن المؤسف جداً أنّ جمعاً من الناس يعتبرون القرآن بجموعة من (الأوراد) التي لها خواص غامضة ومجهولة فيقرأونها بغير تمعّن في مضامينها، مع أنّ القرآن كلّه مدرسة ودروس ومنهج ويقظة، ورسالة ووعي.

ରେଷ

#### الآيتان

ينسب إِنتَمَالَخَمَرُ اللَّهُ وَمَعَالَ لَقُلْمَ اللَّهُ مَن وَاللَّوَ لَقُوَرُ اللَّحَمَ وَاللَّوَ اللَّوَ الْ الحَسَمَدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَنوَتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ لَظُلُمَنْتِ وَالنُّورُ ثُعَرًا لَذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ٢٠ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن طِينِ ثُعَقَضَى آَجَلاً وَآَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُ ثُقَرَا لَتُمَتَمَ تَرُونَ ٢٠

التفسير

تبدأ السّورة بالحمد لله والثناء عليه، ثمّ تشرع بتوعية الناس على مبدأ التوحيد، عن طريق خلق العالم الكبير (السماوات والأرض) أولاً، ثمّ عن طريق خلق العالم الصغير (الإنسان) ثانياً: **(الحمدلله الذي خلق السماولت والأرض )** الله الذي هو مبدأ الظّلمة والنّور، بخلاف ما يعتقده الثنويون، وهو وحده خالق كلّ شيء: **(وجعل الظّلمات والنّور)**.

غير أنَّ الكافرين والمشركين، بدلاً من أن يتعلَّموا من هذا النظام الواحد درس التوحيد، يصطنعون لله الشريك والشبيه: **«ثمّ الّذين كفروا برتِمم يحدلون »**`.

نلاحظ أنّ القرآن يذكر عقيدة المشركين بعد حرف العطف «ثم» الذي يـــدل في اللـــغة العربية على الترتيب والتراخي، وهذا يدل على أنّ التوحيد كان في أوّل الأمر مبدأً فطرياً وعقيدة عامّة للبشر، بعد ذلك حصل الشرك كانحراف عن الأصل الفطري.

أمّا لماذا استعملت الآية كلمة «الخلق» بشأن السموات والأرض، وكلمة «جعل» بشأن النّور والظلمة، فإنّ للمفسّرين في ذلك كلاماً كثيراً، ولكن أقربه إلىٰ الذهن هو القول بأنّ «الخلق» يكون في أصـل وجـود الشيء، و«الجـعل» يكـون بشأن الخـصائص والآثـار

 <sup>«</sup>يعدلون» من «عدل» على وزن «حفظ» بمعنى التساوي، وهي هنا بمعنى (العديل) أي الشريك والشبيه والمثيل.

[ع

والكيفيات التي هي نتيجة لخلق تلك المخلوقات، ولمَّا كان النَّور والظلمة حالتين تابعتين فقد عبّر عنهما بلفظة «جعل».

وروي عن أميرالمؤمنين علي ﷺ في تفسير هذه الآية قوله: «وكان في هذه الآية ردّ على ثلاثة أصناف منهم، لمّا قال: **﴿ الحمد لله الذي خلق السماوات والأرنى؛** فكان ردّاً على الدهرية الذين قالوا: إنّ الأشياء لا بدء لها وهي دائمة، ثمّ قال: **﴿ وجعل الطّلمات والنّور؛** فكان ردّاً على الثنوية الذين قالوا: إنّ النّور والظلمة هما المدبران.

ثمّ قال: ﴿ ثُمّ الدّين كفروا بربّهم يعدلون﴾ فكان ردّاً على مشركي العرب الذين قـالوا: إنّ أو ثاننا آلهة» <sup>(</sup>.

#### هل الظلمة من المفلوقات؟

تفيد الآية إنّه مثلها أنّ «النّور» من مخلوقات الله، فإنّ «الظلمة» كذلك من مخلوقاته، مع أنّ الفلاسفة والمختصّين بالعلوم الطبيعية يعرفون أنّ الظلمة هي انعدام النّور، ولهذا فلا يمكن اطلاق صفة «المخلوق» على المعدوم، إذن كيف تعتبر الآية المذكورة الظلمة من المخلوقات؟ في ردّ هذا الإعتراض نقول:

**أولاً** الظّلمة ليس تعني دانماً الظلام المطلق، بل كثيراً ما تطلق على النّور الضعيف جدّاً بالمقارنة مع النّور القوي، فنحن جميعاً نقول – مثلاً – ليل مظلم، مع العلم بأنّ ظلام الليل ليس ظلاماً مطلقاً، بل هو مزيج من نور النجوم الضعيف أو مصادر أخرى للنور، وعسلى هذا يكون مفهوم الآية هو أنّ الله جعل لكم نور النهار وظلام الليل، فسالأوّل نسور قسوي والآخر نور ضعيف جداً وواضح أنّ الظلمة، بهذا المعنى، تكون من المخلوقات.

**وثانياً:**صحيح أنّ الظلمة المطلقة أمر عدمي، ولكن الأمر العدمي \_ في ظروف خاصّة \_ يكون نابعاً من أمر وجودي، أي إذا أراد الشخص أن يوجد ظلمة مطلقة في ظروف خاصّة لهدف معيّن، لابدّ أن يكون قد استعمل لذلك وسائل وجودية، فإذا أردنا أن نجعل الغرفة مظلمة لتحميض صورة \_ مثلاً \_ فعلينا أن نمنع النّور لكي تحصل الظلمة في تلك اللـحظة المعيّنة، وظلمة هذا شأنها ظلمة مخلوقة (مخلوقة بالتبع).

۱ تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ۷۰۱.

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

وإذا لم يكن (العدم المطلق) مخلوقاً، فإنّ (العدم الخاص) له نصيب من الوجود، وهــو مخلوق.

### النُّور رمز الومدة، والطَّلمة رمز التشتت:

٤]

الأمر الآخر الذي ينبغي الإلتفات إليه هنا هو أنّ لفظة (نور) ترد في القرآن بصيغة المفرد. بينما الظلمة تأتي بصيغة الجمع (ظلمات).

وقد يكون هذا إشارة لطيفة إلى حقيقة كون الظلام (المادي والمحنوي) مصدراً دامًاً للتشتت والإنفصال والتباعد، بينما النّور رمز التوحّد والتجمّع.

طالما شاهدنا أنّنا في الليلة الصيفية الظلماء نوقد سراجاً في فناء الدار، ثمّ لا تمضي إلّا دقائق حتى نرى مختلف أنواع الحشرات تتجمع حول السراج مؤلفة تجمّعاً حيّاً حول النّور، ولكنّنا إذا أطفأنا السراج تفرّقت الحشرات كلّ إلى جهة، كذلك الحال في الشؤون المعنوية والاجتاعية، فنور العلم والقرآن والإيمان أساس الوحدة، وظلام الجهل والكفر والنفاق أساس التفرّق والتشتت.

قلنا: إنّ هذه السورة تسعى إلى لفت نظر الإنسان إلى العالم الكبير لتثبيت قواعد عبادة الله والتوحيد في القلوب، توجّه نظره أوّلاً إلى العالم الكبير، والآية التّالية تلفت نظره إلى العالم الصغير (الإنسان) فتشير إلى أعجب أمر، وهو خلقه من الطين فتقول **«هوالذي خلقكم** هن طين».

صحيح أنّنا ولدنا من أبوينا، لا من الطين، ولكن بما أنّ خلق الإنسان الأوّل كان مــن الطين، فيصح أن نخاطب نحن أيضاً على أنّنا مخلوقين من الطين.

وتستمر السورة فتشير إلى مراحل تكامل عمر الإنسان فتقول: إنَّ الله بعد ذلك عيَّن مدّة يقضيها الإنسان على هذه الأرض للنمو والتكامل: ﴿**لَمَ قَضَىٰ أَجِلاً﴾**.

«الأجل» في الأصل بمعنى «المدّة المعيّنة» و«قضاء الأجل» يعني تعيين تـلك المـدّة أو إنهاءها، ولكن كثيراً ما يطلق على الفرصة الأخيرة اسم «الأجل»، فتقول، مثلاً: جاء أجل الدَّين، أي أنّ آخر موعد التسديد الدّين قد حلّ. ومن هنا أيضاً يكون التعبير عن آخر لحظة من لحظات عمر الإنسان بالأجل لأنّها موعد حلول الموت. ثمّ لإستكمال البحث تقول: **﴿وأجل هستَنَ عنده**﴾. [ع

بعد ذلك تخاطب الآيةالمشركين وتقول لهم: ﴿ **ثمّ لنتم تحترون؛** أي تشكّون في قدرة الخالق الذي خلق الإنسان من هذه المادة التافهة (الطين) واجتاز به هذه المراحل المدهشة، وتعبدون من دونه موجودات لاقيمة لها كالأصنام.

# ما معنىٰ الأجل المسمىٰ؟

لاشك أنّ «الأجل المسمى» و«أجلاً» في الآية مختلفتان في المعنىٰ، أمّا اعتبار الإثنين بمعنى واحد فلا ينسجم مع تكرار كلمة «أجل» خاصّة مع ذكر القيد «مسمىٰ» في الثّاني.

لذلك بحث المفسّرون كثيراً في الإختلاف بين التعبيرين، والقرائن الموجودة في القرآن والرّوايات التي وصلتنا عن أهل البيت ﷺ تفيد أنّ «أجل» وحدها تعني غير الحتمي من العمر والوقت والمدّة، و«الأجل المسمىٰ» بمعنى الحتمي مـنها، وبـعبارة أخـرىٰ «الأجـل المسمىٰ» هو «الموت الطبيعي» و«الأجل» هو الموت غير الطبيعي. <sup>(</sup>

ولتوضيح ذلك نقول: إنّ الكثير من الموجودات لها من حيث البناء الطبيعي والذاتي الإستعداد والقابلية للبقاء مدّة طويلة، ولكن قد تحصل خلال ذلك موانع تحول بينها وبين الوصول إلى الحدّ الطبيعي الأعلى، افترض سراجاً نفطياً يستطيع أن يـبتى مشـتعلاً مـدّة عشرين ساعة مع الأخذ بنظر الاعتبار سعته النفطية، غير أنّ هبوب ريح قويّة، أو هطول المطر عليه أو عدم العناية به، يكون سبباً في قصر مدّة الإضاءة، فإذا لم يصادف السراج أي مانع، وظلّ مشتعلاً حتى آخر قطرة من نفطه ثمّ انطفاً نقول: إنّه وصل إلى أجله المحتوم، وإذا أطفأته الموانع قبل ذلك، فيكون عمره «أجل» غير محتوم.

والحال كذلك بالنسبة للإنسان، فإذا توفّرت جميع ظروف بقاءه وزالت جميع الموانع من طريق استمرار حياته، فإنّ بنيته تضمن بقاءه مدّة طويلة إلى حدّ معيّن، ولكنّه إذا تعرّض لسوء التغذية، أو ابتلى بنوع من الإدمان، أو إذا انتحر، أو أعدم لجريمة ومات قبل تلك المدّة، فإنّ موته في الحالة الأولى يكون أجلاً محتوماً، وفي الحالة الثّانية أجلاً غير محتوم.

وبعبارة أخرىٰ: الأجل الحتمي يكون عندما ننظر إلى «مجموع العلل التامّة»، والأجل غير الحتمي يكون عندما ننظر إلى «المقتضيات» فقط.

استناداً إلى هذين النوعين من الأجل يتّضح لنا كثير من الأمور، من ذلك مثلاً ما نقرؤه

۱.۱ بحارالانوار، ج ٤، ص ١١٦ و١٧٧؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٧٠٣.

٤] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

في الرّوايات والأحاديث من أنّ صلة الرحم تطيل العمر، وقطعها يقصر العمر، وواضح أنّ العمر هنا هو الأجل غير الحتمي.<sup>(</sup>

أمّا قوله تعالى: ﴿فَإِذَاجًا، أَجْلِهِم لا يستأخرون سامة ولا يستقدمون ﴾ ﴿

فهو الأجل المحتوم، أي إنّ الإنسان قد وصل إلى نهاية عمره، وهو لا يشمل الموت غير المحتوم السابق لأوانه.

ولكن علينا أن نعلم \_ على كلّ حال \_ أنّ الأجلين يعيّنهما الله، الأوّل بصورة مطلقة، والنّاني بصورة معلّقة أو مشروطة، وهذا يشبه بالضبط قولنا: إنّ هذا السراج ينطنى، بعد عشرين ساعة بدون قيد ولا شرط، ونقول إنّه ينطنى، بعد ساعتين إذا هبّت عليه ريح، كذلك الأمر بالنسبة للإنسان والأقوام والملل، فنقول: إن الله شاء أن يموت الشخص الفلاني أو أن تنقرض الأمّة الفلانية بعد كذا من السنين، ونقول إنّ هذه الأمّة إذا سلكت طريق الظلم والنفاق والتفرقة والكسل والتهاون فإنّها ستهلك في ثلث تلك المدّة، كلا الأجلين من الله، الأوّل مطلق والآخر مقيد بشروط.

جاء عن الإمام الصادقﷺ تعقيباً على هذه الآية قوله: «هما أجلان: أجل محتوم وأجل موقوف» <sup>٣</sup>كما جاء عنه في أحاديث أخرى أنّ الأجل الموقوف قابل للــتقديم والتأخــير، والأجل الحتمى لا يقبل التغيير<sup>4</sup>.

চ্চান্তে

۱. وسائل الشيعة، ج ۹، ص ۳۸٤ و۳۹۷. ۳. تفسير نورالثقلين، ج ۱، ص ۷۰۳.

۲. الأعراف، ۳٤. ٤. المصدر السابق، ص ۲۰٤. وَهُوَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ٢

#### التفسير

هذه الآية تكمل البحث السابق في التوحيد ووحدانية الله، وترد على الذين يـقولون بوجود إله لكل مجموعة من الكاننات، أو لكل ظاهرة من الظواهر، فيقولون: إله المطر، وإله الحرب، وإله السلم، وإله السماء، وما إلى ذلك، تقول الآية: ﴿وهو للله في للسحاولت وفسي الأرض أي كما أنّه خالق كل شيء فهو مدير كل شيء أيضاً، وبذلك ترد الآية على مشركي الجاهلية الذين كانوا يعتقدون أنّ الخالق هو «الله» لكنّهم كانوا يؤمنون أنّ تدبير الأمور بيد الأصنام.

هنالك احتمال آخر في تفسير الآية، وهو أنّها تعني حضور الله في كل مكان، في السموات والأرض، ولا يخلو منه مكان. فليس هو بجسم ليشغل حيّزاً معيّناً، بل هو المحسيط بكـل الأمكنة.

من الطبيعي أن يكون الحاكم على كل شيء والمدبّر لكلّ الأمور والجاضر في كل مكان عارفاً بجميع الأسرار والخفايا ولهذا تقول الآية: إنّ ربّاً كهذا **﴿يعلم سرّكم وجمرّكم ويعلم ما** تكسبون﴾.

قد يقال بأنّ (السرّ) و(الجهر) يشملان أعمال الإنسان ونواياه، وعلى ذلك فلا حــاجة لذكر **﴿ويعلم ها تكسبون﴾** 

ولكن ينبغي الإلتفات إلى أنَّ «الكسب» هو نتائج العمل والحالات النفسية الناشئة عن

٨. ثمّة اختلاف بين المفسّرين حول إعراب هذه العبارة القرآنية والظاهر أنّ «هو» مبتدأ و«الله» خبر. و﴿في السماوات...﴾ جار ومجرور متعلقان بفعل تدل عليه كلمة «الله» والتقدير: (هو المتفرد في السموات والأرض بالألوهية).

٤ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٥ الأعمال الحسنة والأعمال السيئة، أي إنّ الله يعلم أعمالكم ونواياكم. كما يعلم الآثار التي تخلفها تلك الأعمال والنوايا في نفوسكم، وعلى كلّ حال، فانّ ذكر العبارة هذه يفيد التوكيد بشأن أعمال الإنسان.

େଓ

# الآيتان

ۅؘڡؘٵؾٙٲ۫ڹيهر مِنْءَايَة مِنْءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْعَنْهَا مُعْضِينَ ٥ فَقَدَكَذَّ بُوَابِٱلْحَقِ لَمَاجَآءَهُمٌ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَتَوُاْ مَاكَانُواْبِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ٥

التفسير

قلنا: إنّ معظم الخطاب في سورة الأنعام موجّه إلى المشركين، والقرآن يستخدم شـتّىٰ السبل لإيقاظهم وتوعيتهم. فهذه الآية والآيات الكثيرة التي تليها تواصل هذا الموضوع.

تشير هذه الآية إلى روح العناد واللامبالاة والتكبّر عند المشركين تجاء الحــقّ وتجــاه آيات الله فتقول: ﴿وِها قاقيهم هن آية هن آيات رتيهم *إلّا ك*انو*ا من*ها همرضين﴾ <sup>(</sup>.

أي إنَّ أبسط شروط الهداية \_وهو البحث والتقصّي \_غير موجود عندهم، وليس فيهم أيَّ اندفاع لطلب الحقيقة، ولا يحسّون بعطش إليها ليبحثوا عنها، وحتى لوتدفّق ينبوع الماء الزلال عند عنبات بيوتهم لأعرضوا عنه ولما نظروا اليه... وكذلك فهم يعرضون عن آيات «ربّهم» النازلة لتربيتهم وتكاملهم.

مثل هذه النفسية لا يقتصر وجودها على عهود الجاهلية ومشركي العرب، فاليوم أيضاً نجد من بلغ الستين من عمره ومع ذلك لم يجشم نفسه عناء ساعة واحدة من السحث والتحقيق في الله والدين، وإن وقع بيده كتاب أو بحث في هذا الموضوع لم ينظر إليه، وإن تحدّث إليه أحد بهذا الشأن لم يصغ إليه، هؤلاء هم الجهلاء المعاندون الغافلون الذين قـد يظهرون أحياناً أمام الناس بمظهر العالم المتجبّر!

ثمّ تشير الآية إلى نتيجة أعمالهم، وهي: أنّهم عندما رأوا الحقيقة كذّبوها، ولو أنّهم دققوا في آيات الله جيّداً لرأوا الحقيقة وأدركوها وآمنوا بها: **﴿فقد محدّبوا بـالحقّ لمّـا جـاءهم›**،

كلمة وآية، نكرة، ووردت في سياق النفي، فيكون المعنى: (إنّهم يعرضون عن كلّ آية ولا يفكّرون فيها).

ولسوف تصلهم نتيجة هذا التكـذيب والسـخرية: ﴿فسوف يأتــيهم أنــبا، هــاكــانوا بــه يستهزؤون﴾.

في هاتين الآيتين إشارة إلى ثلاث مراحل من الكفر تتزايد في الشـدّة عـلى التـوالي. المرحلة الأولى هي مرحلة الإعراض. ثمّ مرحلة التكذيب. وأخـيراً مـرحـلة الإسـتهزاء بآيات الله.

يدل هذا على أنَّ الإنسان في كفر. لا يتوقف في مرحلة واحدة. بل يسزداد بـاستمرار إنكاراً للحق وعدواة له وابتعاداً عن الله.

المقصود من التهديد المذكور في آخر الآية أنَّ أوزار عدم الإيمان ستحيق بهم عاجلاً أو آجلاً في الدنيا والآخرة، والآيات التّالية تؤكّد هذا التّفسير.

8003

.

أَلَمَ يَرَوَا كَمْ أَهْلَكْنَامِن قَبْلِهِ حِين قَرْنِ مَكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَالَرْ نُعَكِّن لَكُرُ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَمَاءَ عَلَيْهِم مِدْدَادًا وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَ رَبِّرِى مِن تَحِبْهِمْ فَأَهْلَكْنَهُم بِذُنُو بِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعَدٍ هِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ ٢

التغسير

# ممير الطّغاة:

ابتداء من هذه الآية وما بعدها يشرع القرآن بعرض خطَّة تربوية مرحلية لإيقاظ عبدة الأصنام والمشركين تتناسب مع اختلاف الدوافع عند الفريقين، يبدأ أوَّلاً بمكافحة عامل (الغرور) وهو من عوامل الطغيان والعصيان والانحراف المهمّة، فيذكّرهم بالأمم السالفة ومصائرهم المؤلمة، وبذلك يحذر هؤلاء الذين غطت أبصارهم غشاوة الغرور، ويقول: ﴿لَمَ يروا كم أهلكنا من قبلهم من قرن متنّاهم في الأرض ما لم تمتّن لكم وأرسلنا السحاء عليهم هدراراً وجعلنا الأنهار تجري من تحتهم».

ولكنّهم لمّا استمروا على طريق الطغيان، لم تستطع هذه الإمكانات إنقاذهم من العقاب الإلهي: **فإفالكناهم بذنوبهم وأنشأنا هن بمدهم قرنا آخرين»**.

أفلا ينبغي أن يكون علمهم بمصائر الماضين عبرة لهم، توقظهم من نوم غفلتهم، ومن سكرتهم؟ أليس الله الذي أهلك السابقين بقادر على أن يهلك هؤلاء أيضاً؟

# ہموٹ

١- على الرّغم من أنّ «قرن» تعني فترة طويلة من الزمن (مئة، أو سبعين أو ثلاثين سنة)،

١- والمدرار، في الأصل من «در» اللبن، ثمّ إنتقل إلى ما يشبهه في النّزول كالعطر، والكلمة صيغة مبالغة، وجملة ﴿أرسلنا السماء﴾ للزيادة في المبالغة. ولكنّها قد تعني أيضاً ــكما يقول اللغويون ــالقوم والجماعة في زمان مسعيّن (القــرن مــن الإقتران بمعنى التقارب، وبالنظر لأنّ أهل العصر الواحد أو العصور المتقاربة قريبون مــن بعضهم فقد يطلق عليهم وعلى زمانهم اسم القرن).<sup>(</sup>

٣- يتكرر في القرآن القول بأن الإمكانات المادية الكثيرة تبعث على الغرور والغفلة لدى ضعفاء النفس من الناس كقوله تعالى: ولن للإنسان ليطفئ • أن رآ استغنى > <sup>7</sup> لأنهم بتوفر تعفاء النفس من الناس كقوله تعالى: ولن للإنسان ليطفئ • أن رآ استغنى > <sup>7</sup> لأنهم بتوفر تلك الإمكانات عندهم يرون أنفسهم في غنى عن الله، غنافلين عن العناية الإلهية والإمدادات الربانية المغدقة عليهم في كل لحظة وثانية، ولو لاها لما استمروا على قيد الحياة.

٣- ليس هذا التحذير مختصاً بعبدة الأصنام، فالقرآن يخاطب \_ أيضاً \_ اليوم العالم الصناعي الثري الذي أثملته الإمكانات المادية وملأته بالغرور، ويحذّره من نسيان الأقوام الصناعي الثري الذي أثملته الإمكانات المادية وملأته بالغرور، ويحذّره من نسيان الأقوام السابقة وممما حاق بهم نتيجة ما ارتكبوه من ذنوب، وكأتي بالقرآن يقول للمغرورين في عالمنا اليوم: إنّكم ستفقدون كل شيء بانطلاق شرارة حرب عالمية أخرى، لتعودوا إلى عصر ما قبل التمدين المناعي من وهذه عوامل عالمية أخرى، لتعودوا إلى وظلمهم واضطهادهم الناس وعدم إيمانهم وهذه عوامل ظاهرة في بالقرآن يقول للمغرورين في والمنا اليوم: إنّكم ستفقدون كل شيء بانطلاق شرارة حرب عالمية أخرى، لتعودوا إلى عصر ما قبل التمدن الصناعي اعلموا أنّ سبب تعاسة أولئك لم يكن شيئاً سوى إثمهم وظلمهم واضطهادهم الناس وعدم إيمانهم وهذه عوامل ظاهرة في مجتمعكم أيضاً.

حقّاً إنّ دراسة تاريخ فراعنة مصر، وملوك سبأ وسلاطين كـلدة وآشـور، وقسياصرة الرّوم، ومعيشتهم الباذخة الأسطورية وما كانوا يتقلّبون فيه من نعم لا تعدّ ولا تحصىٰ، ثمّ رؤية عواقب أمورهم المؤلمة التي حاقت بهم بسبب ظلمهم الذي قوّض أركان حياتهم، فيها أعظم العبر والدروس.

চ্চাস্ত

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١١.
 ٢. العلق، ٦ و٧.

# وَلَوْنَزَّلْنَاعَلَيْكَ كِنَبُافِي قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ هَذَا إِلَّا سِحُرْ مُبِينٌ ٢

# الأفسير

# منتهى العنادا

من عوامل انحرافهم الأخرى التكبّر والعناد اللذين تشير إليهها هذه الآية، أنّ المتكبّر المكابر انسان عنيد في العادة، لأنّ التكبّر لا يسمح لهم بـالإستسلام للـحق والحـقيقة، والأفراد المتصفون بهذه الصفة يكونون عادة معاندين مكابرين، ينكرون حـتى الأمور الواضحة القائمة على الدليل والبرهان، بل ينكرون حتى البديهيات، كما نراه بأمّ أعيننا في المتكبرين من أبناء مجتمعاتنا.

يشير القرآن هنا إلى الطلب الذي تقدّم به جمع من عبدة الأصنام (يقال أنّ هؤلاء هم نضر بن الحارث وعبد الله بن أبي أمية، ونوفل بن خويلد الذين قالوا لرسول الله ﷺ: لن نؤمن حتى ينزل الله كتاباً مع أربعة من الملائكة!) ` ويقول: ﴿ولو تؤلنا عليك كتاباً في قرطاس فلمسوة بأيديهم لقال للذين كفروا إن هذا إلا سحر هبين﴾.

أي إنَّ عنادهم قد وصل حدَّاً ينكرون فيه حتى ما يشـاهدونه بأعـينهم ويـلمسونه بأيديهم فيعتبرونه سحراً لكيلا يستسلموا للحقيقة، مع أنّهم في حياتهم اليومية يكـتفون بعشر هذه الدلائل للإيمان بالحقائق ويقتنعون بها، وما هذا إلّا بسبب ما فيهم من أنـانية وتكبَّر وعناد.

وبهذه المناسبة فإنّ «القرطاس» هو كل ما يكتب عليه، سواء أكان ورقاً أو جـلداً أو ألواحاً، أمّا اطلاقه اليوم على الورق فذلك لانتشار تداول الورق أكثر من غيره للكتابة.

. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٢.

#### الآيات

وَقَالُوا لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوَ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِي الأَمَرُ ثُمَ تُعَرِّلا يُنظَرُونَ ۞ وَلَق جَعَلْنَهُ مَلَكً لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلَبَسْنَاعَلَيْهِ مِمَا يَلْبِسُونَ ۞ وَلَقَدِ اَسْنُهْزِيَّ بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَذِينَ سَخِرُوا مِنْهُ مِمَاكَ وَالْعِ عَالَمُ اللَهِ مَا يَتُ

الأفسير

فلق المبررات:

من عوامل الكفر والإنكار الأخرى، روح التحجج والبحث عن المبررات، وعلى الرغم من أنّ لهذه الروح عوامل أخرى، مثل التكبّر والأنانية، ولكنّه ينقلب بالتدريج إلى حالة نفسية سلبية، تصبح بدورها عاملاً من عوامل عدم التسليم للحق.

ومن جملة الحجج التي احتج بها المشركون على رسول الله تَنْتَخْتُ وأشار إليها القرآن في كثير من آياته ـ ومنها هذه الآية ـ هي أنّهم كانوا يقولون: لماذا يقوم رسول الله تَنْتَخْتُ وحده بهذا الأمر العظيم؟ لماذا لا يقوم معه بهذا الأمر أحد من غير جنس البـ شر، مـن جـنس الملائكة؟ أيكن لإنسان من جنسنا أن يحمل بمفرده هذه الرسالة على عاتقه؟ **وقالولولا لنزل** عليه هلكه».

ولا مجال لهذا التحجج على نبوّة رسول اللهﷺ مع كل هذه الدلائل الواضحة والآيات البيّنات، ثمّ إنّ الملك ليس أقدر من الإنسان ولا يملك قابلية لحمل رسالة أكثر من قابلية الانسان بل انّ قابلية الإنسان أكثر بكثير.

يرد القرآن عليهم بجملتين في كل منهما برهان: **الأولى: خولو لنزلنا هلكا لقضي الأهر ثمّ لا ينقرون ب**ه. أي لو نزل ملك لمعاونة رسول الله تَشْنَ<sup>يْنَ</sup> لهلك الكافرون، وسبب ذلك ما مسرّ في آيسات [ع

سابقة، وهو أنّه إذا اتخذت النبوة جانب الشهود والحس، أي إذا تحوّل الغيب بنزول الملك إلى شهود، بحيث يرى كلّ شيء عياناً، غدت المرحلة هي المرحلة النهائية في إتمام الحجة، إذ لا يكون ثمّة دليل أوضح منها، وعلى ذلك فإنّ العصيان في هذه الحالة يستوجب العقاب القاطع، ولكن الله للطفه ورحمته بعباده، ولكي يمنحهم فرصة التأمل والتفكير، لا يفعل ذلك إلّا في حالات خاصّة يكون فيها طالب الدليل على أتمّ استعداد، أو في حالات يستحق فيها طالب الدليل الهلاك، أي إنّه إر تكب ما يستوجب معه العقاب الإلهي، في هذه الحالة يعتسلم على أله

الثّانية: هي أنّ الرّسول الذي يبعنه الله لقيادة الناس وتربيتهم وليكون أسوة لهم. لابدً أن يكون من جنس الناس أنفسهم وعلى شاكلتهم من حيث الصفات والغرائز البشرية، أمّا الملك فلا يظهر لعيون البشر كما أنّه ليس بإمكانه أن يكون قدوة عملية لهم، لأنّه لا يدري شيئاً عن حاجاتهم وآلآمهم ولا عن غرائزهم ومتطلباتها، لذلك فإنّ قيادته لجنس يختلف عنه كل الإختلاف لا يحقق الهدف.

لذلك فالقرآن في الجواب الثّاني يقول: لو شئنا أن يكون رسولنا ملكاً حسبا يريدون. لوجب أن يتصف هذا الملك بصفات الإنسان وأن يظهر في هيئة إنسان: **﴿ولو جِطناه ملكاً** ل**جعلناه رجلا﴾** أ.

يتّضع ممّا قلنا أنّ جملة **(لجعلنا، رجلا)،** لا تعني: أنّنا سنجعله على هيئة إنسان، كما تصوّر بعض المفسّرين، بل تعني: أنّنا نجعله على هيئة البشر في الصفات الظاهرية والبـاطنية، ثمّ يستنتج من ذلك أنّهم ـ في هذه الحالة أيضاً ـكانوا سيعترضون الإعتراض نفسه، وهو: لماذا أوكل الله مهمّة القيادة إلى بشر وأخنى عنّا وجه الحقيقة: **﴿وللبسنا عليهم ها يلبسون؟**.

«اللبس» بمعنى خلط الأمر وجعله مشتبهاً بغير، خافياً، و«اللبس» بمعنى إرتداء اللباس، ومن الواضح أنّ الآية تقصد المعنىٰ الأوّل، أي أنّنا لو أردنا أن نرسل ملكاً لوجب أن يكون في صورة الإنسان وسلوكه، وفي هذه الحالة سيعتقدون أنّنا خلطنا الأمر على الناس وأوقعناهم في الإشتباه، ولكانوا يشكلون علينا الإشكالات السابقة، بمثل ما يوقعون الجهلة

٨. الضمير «جعلناه» يمكن أن يعود على الرّسول، أو على من يرسل معه لإعانته على تثبيت النسوة وعسلى الاحتمال الثّاني يكون إقتراحهم قد تحقق، وعلى الأوّل قد تحقق أكثر ممّا طلبوه. من الناس في الخطأ والإشتباء ويلبسون وجه الحقيقة عنهم، وعليه فإنّ نسبة «اللــبس» والإخفاء إلى الله إنّا هي من وجهة نظرهم الخاصّة.

وفي الختام يهوّن الأمر على رسوله ويقول له: ﴿ولقد استهزئ برسل من قبلك فحاق بالذين سخروا منهم ماكانوا به يستهزؤون﴾.

هذه الآية في الواقع تسلية لرسول الله ﷺ يطلب الله فيها منه أن لا تزعزعه الزعازع، ويهدد في الوقت نفسه المخالفين والمعاندين ويطلب مـنهم أن يـتفكّروا في عـاقبة أمـرهم المؤلمة (

છાજ

١. دحاق» بمعنى أحاط به وحلّ به، و﴿ما كانوا به يستهزؤون﴾ أي ما كانوا يستهزؤون به من تهديد وإنذار يسمعونه من أنبياء الله مثل إنذار نوح وقومه بوقوع الطوفان، فكان قومه من عبدة الأصنام يسخرون من ذلك. وعليه فلا ضرورة لتقدير كلمة «جزاء» كما يقول بعضهم، إذ يكون المعنى: العقوبات التي كانوا يستهزؤون بها حكّت بهم.

قُلْ سِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ ثُعَر ٱنظُرُوا حَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ ١

# التغسير

لكي يوقظ القرآن هؤلاء المعاندين المغرورين يسلك في هذه الآية سبيلاً آخر فسيأمر رسوله أن يوصيهم بالسياحة في أرجاء الأرض ليروا بأعبنهم مصائر أولئك الذين كذّبوا بالحقائق، فلعلّ ذلك يوقظهم من غفلتهم فقل سيروا في الأرض ثمّ لنظروا تحيف كان مساقبة المكذّبين».

لا شك أنّ لرؤية آثار السابقين والأقوام التي هلكت بسبب إنكارها الحسقائق تأشيراً أعمق من مجرّد قراءة كتب التّأريخ، لأنّ هذه الآثار تجسّد الحقيقة ناطقة مسلموسة، ونهـذا استعمل جملة «أنظروا» ولم يقل «تفكّروا».

ولعلّ استعمال «ثم» العاطفة التي تفيد عادة التراخي الزمني يراد منه أن لا يتعجّلوا في سيرهم وفي اطلاق أحكامهم، عليهم أن يعنوا النظر في تلك الآثار التي خــلَفتها الأقـوام السالفة ويفكّروا فيها ثمّ يأخذوا منها العبر ويروا عاقبة أعمال تلك الأمم.

فيما يتعلّق بالسير والسياحة في الأرض وتأثيره في ايقاظ الأفكار انظر تفسير الآيــة ١٣٧ من سورة آل عمران في هذا التّفسير.

જીજી

## الآيتان

قُل لِمَن مَّافِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِنَّهِ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ لَيَجْمَعَ كُمَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ لَارَيْبَ فِيهُ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓ أَأَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُوْمِنُونَ ٣ وَلَهُ,مَاسَكَنَ فِي ٱلَيْلِ وَٱلنَّهَا زِوَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيعُ شَ

التفسير

يواصل القرآن مخاطبة المشركين، فني الآيات السابقة دار الكلام حول التوحيد وعبادة الله الأحد وهنا يدور الحديث عن المعاد، وبالإشارة إلى مبدأ التوحيد يواصل القول عن المعاد بطريقة رائعة، هي طريقة السؤال والجواب، والسائل والجيب كلاهما واحد، وهو من الأساليب الأدبية الجميلة.

يتكوّن الاستدلال هنا على المعاد من مقدمتين:

**أوّلاً:** يقول: فقل لهن ها في السعاولات والأرض». ثمّ يقول مباشرة: أجب أنت بملسان فطرتهم وروحهم: فقل لله»، فبموجب هذه المقدمة يكون كلّ عالم الوجود ملكاً لله وبيده وتدبيره.

ثانياً، إنَّ الله هو وحد. مصدر كل رحمة، وهو الذي أوجب على نفسه الرحمة، ويفيض بنعمه على الجميع: ﴿كتب على نفسه للرحمة﴾.

أيمكن لربِّ هذا شأنه أن يقطع سلسلة حياة البشر نهائياً بـالموت فـيوقف التكـامل واستمرار الحياة؟ أيتّفق هذا مع مبدأكون الله «فيّاضاً» و«ذا رحمة واسعة»؟ أيمكن أن يكون قاسياً على عباده بهذا الشكل. وهو مالكهم ومدبّر شؤونهم. بحيث إنّهم بعد مدّة يـفنون ويتبدلون إلى لاشيء؟

طبعاً لا، إذ أنَّ رحمته الواسعة توجب عليه أن يسير بالكائنات ــوخاصَّة البشر ــ في طريق التكامل. بمثل ما يجعل برحمته من البذرة الصغيرة الزهيدة شجرة ضخمة قويّة، أو た]

يحيلها إلى شجيرة ورد جميلة، كما أنّه بفيض رحمته يبدل النطفة التافهة إلى إنسان كامل، هذه الرحمة نفسها توجب أن يرتدي الإنسان \_الذي عنده إمكانية الخلود \_لباس حياة جديدة بعد موته في عالم أوسع، تدفعه يد الرحمة في سيره التكاملي الأبدي، لذلك يقول بعد هاتين المقدمتين: ﴿ليجمعنّهم إلى يوم للقيامة لاريب فيه».

إنّ الآية تبدأ بالاستفهام التقريري الذي يراد به انتزاع الإقرار من السامع، ولمّا كان هذا الأمر مسلّماً به بالفطرة، كما كان المشركون يعترفون بأنّ مالك عالم الوجود ليس الأصنام، بل الله، فإنّ الجواب يرد مباشرة، وهذا أسلوب جميل في عرض مختلف المسائل.

في مواضع أخرى من القرآن يستدل على المعاد بطرق أخرى، بطريق قانون العــدالة. وقانون التكامل، والحكمة الإلهيّة، ولكن الاستدلال بالرحمة استدلال جديد جاءت به هذه الآية.

في نهاية الآية إشارة إلى مصير المشركين المعاندين وعاقبتهم، فهؤلاء الذين أضاعوا رأس مال وجودهم في سوق تجارة الحياة، لا يؤمنون بهذه الحقائق: ﴿ للذين خسروا لنفسهم فهم لا يؤمنونه،

ما أعجب هذا التعبير! فقد يخسر المرء أحياناً ثروته أو مركزه أو أيّ نوع آخر من أنواع رأس المال، فني هذه الحالات يكون قد خسر شيئاً، ولكن هـذا الشيء الذي خــسره لا يكون جزءاً من وجوده، أي إنّه خارج وجوده، أمّا أعظم الخسـائر التي هـي في الواقـع الخسارة الحقيقية، فهي عندما يخسر الإنسان أصل وجوده.

إنَّ أعداء الحقيقة والمعاندين يخسرون تماماً رأس مال العمر ورأس مال الفكر والعقل والفطرة وجميع المواهب الروحية والجسمية التي كان ينبغي لهم أن يستخدموها في طريق الحقّ للوصول إلى مرحلة التكامل، وعندنذ لا يبقى رأس المال ولا صاحبه.

لقد ورد هذا التعبير في عدد من آيات القرآن الكريم، وهي تعبيرات مرعبة عن المصير المؤلم الذي ينتظر منكري الحقيقة والمذنبين الملوّثين.

**السؤال:**قد يقال: إنّ الحياة الأبدية تكون مصداقاً للرّحمة بالنسبة للمؤمنين فقط، أمّا لغيرهم فهي لا تعدو أن تكون شقاء وتعاسة.

الجواب: لا شك أنَّ الله هو الذي يوفَّر فرص الرحمة، فهو الذي خلق الإنسان، ووهب له

٤]

العقل، وأرسل له الأنبياء لقيادته وهدايته، ومنحه مختلف أنواع النعم، وفتح أمامه طريقاً للحياة الخالدة، فهذه كلّها ألوان من الرحمة.

والإنسان في غضون مسيرته للوصول إلى ثمرات هذه الرحمة إذا انحرف عمن الطبريق وحوّل هذه الرحمة إلى عذاب وشقاء، فإنّ ذلك لا يخرجها عن كونها رحمة، بل الإنسان هو الملوم على الانحراف عنها وتبديلها إلى عذاب وألم.

الآية الثّانية تكمل في الواقع الآية السابقة، فالآية السابقة تشير إلى أنّ الله مالك كملّ شيء يستوعبه ظرف «المكان»: **﴿قُلْ لَحْنَ مَا فَيَ لِلسَحَاوِلِتِ وَالأَرْمَنِ...﴾**؟

أمّا هذه الآية فتشير إلى ملكية الله لما يستوعبه ظرف «الزمان» الوسيع، و تقول: **﴿وله ها سكن في الليل والنهار»**.

في الواقع، عالم المادة هذا يتحدد بالزمان والمكان، فكل الكائنات التي تقع ضمن ظرف المكان والزمان ــأي عالم المادة كلَّه ــملك لله.

وليس الليل والنهار مختصّين \_طبعاً \_بالمنظومة الشمسية، فإنّ لجميع كائنات السهاوات والأرض ليلاً ونهاراً، بعضها له نهار دائم بلاليل ، ولبعضها ليل بلا نهار، فني الشمس \_مثلاً \_ نهار دائم، فهناك ضوء دائم بلا ظلام، وفي بعض الكواكب الخامدة، التي لا نور فيها ولا تجاور النجوم، ليل دائم سرمدي، وهذه كلّها مشمولة بالآية المذكورة.

لابدٌ هنا أن نلاحظ أنّ «سكن» والسكونة تعني التوقف والإستقرار في مكان ما، سواء أكان ذلك الموجود الساكن في حالة حركة أم سكون، نقول مثلاً: فلان «ساكن» في المدينة الفلانية، أي إنّه مستقر هناك، مع أنّه يمكن أن يكون متحرّكاً في شوارعها.

كما يحتمل أن تقابل «السكون» في هذه الآية «الحركة»، ولمّا كان السكون والحركة من الحالات النسبية، فإنّ ذكر أحدهما يغنينا عن ذكر الآخر، وعليه يصبح معنى الآية هكذا: كل ما هو كائن في الليل والنهار وظرف الزمان، ساكناً كان أم متحركاً، ملك لله.

وبهذا يمكن أن تكون الآية إشارة إلى أحد أدلة التوحيد، لأنّ «الحركة» و«السكون» حالتان عارضتان وحادثتان طبعاً، فلا يمكن أن تكونا قديمتين أزليتين، لأنّ الحركة تعني وجود الشيء في مكانين مختلفين خلال زمانين، والسكون يعني وجود الشيء في مكان واحد خلال زمانين، وعليه فـإنّ الإلتسفات إلى الحـالة السـابقة كـامن في ذات الحـركة [ع

والسكون. ونحن نعلم أنّ الشيء إذا كانت له حالة سابقة لا يمكن أن يكون أزلياً. نستنتج من هذا الكلام أنّ الأجسام لا تخلو من الحركة والسكون، وأنّ ما لا يـخلو مـن الحركة والسكون لا يمكن أن يكون أزلياً، وعليه فكل جسم حادث، وكلّ حادث لابدّ له من محدث (خالق).

ولكن الله ليس جسماً، فلا حركة له ولا سكون، ولا زمان ولا مكان، ولذلك فهو أبدي أزلي.

وفي نهاية الآية، وبعد ذكر التوحيد، تشير الآية إلى صفتين بارزتين في الله فتقول: **﴿وهو** الس**جيع العليم ﴾**، أي أنَّ إتساع عالم الوجود، والكائنات في آفاق الزمان والمكان لا تحول أبداً دون أن يكون الله عليماً بأسرارها، بل إنّه يسمع نجواها، ويعلم حركة النملة الضعيفة على الصخرة الصماّء في الليلة الظّلماء في أعماق واد سحيق صامت، وإنّه ليـدرك حـاجاتها وحاجات غيرها، ويعلم ما تفعل.

চ্চত্ৰ

#### الآيات

قُلْ أَغَبَرَ ٱللَّهِ أَنَّخِذُ وَلِيَّا فَاطِرِ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ فَلْ إِنِي أَمِرْتُ أَنْ أَحْكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ وَلَا تَكُونَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ شَ قُلْ إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصَبَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ شَ مَن يُعْتَرَفْ عَنْهُ يَوْ مَبِي فِفَ ذَرَحِمَهُ وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ شَ

#### التفسير

# لا ملماً غير الله

من المفسّرين من يذكر أنّ سبب نزول الآية هو أنّه جاء جمع من أهل مكّة إلى رسول الله ﷺ وقالوا: يا محمّد، إنّك تركت دين قومك، ولم يكن ذلك إلّا بسبب فقرك، فاقبل منّا نصف أموالنا تكن غنياً على أن تترك آلهتنا وشأنها وتعود إلى ديننا، فنزلت هذه الآية تردّ عليهم \

سبق أن قلنا؛ إنّ آيات هذه السورة نزلت مرّة واحدة في مكّة، كما جاء في الأخبار المروية، لذلك لا يمكن أن يكون لكلّ منها سبب نزول خاص، غير أنّ أحاديث كانت قد جرت قبل نزول هذه السورة بين رسول الله يَتَمَيَّةُ والمشركين وبعض هذه الآيات تشير إلى تلك الأحاديث، لذلك ليس ثمّة ما يمنع أن تكون أحاديث من هذا القبيل أيضاً قد جرت بين رسول الله يَتَمَيَّةُ والمشركين، فيشير القرآن في هذه الآيات إلى أحاديثهم ويردّ عليهم.

على كلّ حال، الهدف من نزول هذه الآيات هو إثبات التوحيد ومحاربة الشرك وعبادة الأصنام فالمشركون، وإن اعتقدوا أنّ الله هو خالق العالم، كانوا يتخذون من الأصنام ملجاً لأنفسهم، ولربّما اتخذوا صنماً لكلّ حاجة معيّنة، فلهم إله للمطر، وإله للظلام، وإله للحرب

د تفسير روح الجنان؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٨.

والسلم، وإله للرزق، وهذا هو تعدد الأرباب الذي ساد اليونان القديم.

ولكي يزيل القرآن هذا التفكير الخاطىء، يأمر رسول الله ﷺ أن **﴿قُلُ لُقير للله أتّسخَدُ وليّا فاطر للسجاولت والأرفن وهو يطمع ولا يطمع»**.

فإذا كان هو خالق عالم الوجود كلّه دون الاستناد إلى قدرة أخرى، وهو الذي يرزق مخلوقاته، فما الذي يدعو الإنسان إلى أن يتخذ من دونه وليّاً وربّاً؟ وإنّ كلّ الأشياء غيره مخلوقات وهي بحاجة إليه في كلّ لحظات وجودها، فكيف يمكـن لهـا أن تـقضي حـاجة الآخرين؟

هذه الآية تستعمل كلمة «فاطر» في حديثها عن خالق السحوات والأرض، وأصل «الفطر» و«الفطور» هو الشق، يروى عن ابن عباس أنّه قال: ما عرفت معنى فاطر السموات والأرض إلّا عندما رأيت أعرابيين يتنازعان على بئر قال أحدهما: «أنا فـطرتها» أي أنـا أحدثتها وأوجدتها.<sup>(</sup>

ولكنّنا اليوم أقدر من ابن عباس على معرفة معنى «فاطر» بالإستعانة بالعلوم الحديثة، أنّه تعبير ينسجم مع أدق النظريات العلمية الحديثة عن تكوّن العالم، لقد أظهرت دراسات العلياء أنّ العالم الكبير (الكون) والعالم الصغير (المنظومة الشمسية) كانت كلّها كتلة واحدة تشققت على أثر الإنفجارات المتتالية، وتكوّنت الجرّات والمنظومات والكرات، وفي الآية من سورة الأنبياء بيان أوضح لهذا الأمر: **ولولم يرالذين كفروا أنّ السماولت والأرض كانت**ا

والنقطة الأخرى التي ينبغي ألا نغفل عنها في هذه الآية هو أنّها تقتصر على تـوكيد إتصاف الله باطعام مخلوقاته ورزقهم، ولعلّ ذلك إشارة إلى أنّ أقوى حاجات الإنسان في حياته المادية هي حاجته إلى «لقمة العيش» كما يقال، وهذه اللقمة هي التي تحمل الناس على الخضوع لأصحاب المال والقوّة، وقد يصل خضوعهم لأولئك حدّ العبودية، فني هذا يقرر القرآن أنّ رزق الناس بيد الله لابيد هؤلاء ولابيد الأصنام، فأصحاب المال والقوّة هم أنفسهم محتاجون إلى الطعام، وأنّ الله هو وحده الذي يطعم الناس ولا يحتاج إلى طعام. وفي آيات أخرى نرى القرآن يؤكّد مـالكية الله ورازقـيته بـإنزال الأمـطار وإنـبات

۳.

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٨؛ وبحار الانوار، ج ٨١، ص ٣٦٩.

٤]

energia a la construcción de la construcción de

النباتات، وذلك لكي يزيل من أذهان البشر كلّياً فكرة اعتمادهم على مخلوقات مثلهم. ثمّ للردّ على أولئك المشركين الذين كانوا يدعون رسول الله إلى الإنضام إليهم، يـوَكّد القرآن على ضرورة رفض دعوة هؤلاء إنطلاقاً من مبدأ نهي الوحي الإلهـي عــن ذلك، إضافة إلى نهي العقل: **فقل لِتي لُهرت لن لكون لوّل من لسلم ولا تكونن من للعشركين به** (

لا شك أنّ أنبياء الله والصالحين من أقوامهم سبقوا النّبي الخاتم في استسلامهم لأمر الله وعليه فإنّ قوله تعالى: **(لِتِي لُعرت أن أكون أوّل من أسلم)،** يعني أوّل مسلم من أمّة الرسالة الخاتمة.

كما أنَّ هذا إشارة إلى أمر تربوي مهم أيضاً، وهو أنَّ كل قائد ينبغي أن يكون في تطبيق تعاليم دينه قدوة وطليعة، وعليه أن يكون أوّل المؤمنين برسالته، وأوّل العاملين بها، وأكثر الناس اجتهاداً فيها، وأسرعهم إلى التضحية في سبيلها.

الآية التّالية فيها توكيد أشدّ لهذا النهي الإلهي عن إتّباع المشركين: ﴿قُل لِتّي أَحَاف لِنّ محيت رَبِي عدّلت يوم عظيم» <sup>7</sup> أي يأمر الله رسوله أن يقول بأنّه ليس مستثنى من القوانين الإلهيّة، وأنّه يخاف \_إن ركن إلى المشركين \_عذاب يوم القيامة.

ومن هذه الآية نفهم أيضاً أنَّ شعور الأنبياء بالمسؤولية يفوق شعور الآخرين بها.

ولكي يتّضح أنّ النّبي ﷺ لا يستطيع شيئاً بغير الاستناد إلى لطف الله ورحمته، فكـلّ شيء بيد الله وبأمره، وحتى رسول اللهﷺ نفسه يترقّب بعين الرجاء رحمة الله الواسـعة، ومنه يطلب النجاة والفوز: ﴿من يصرف عنه يومنذ فقد رحمه وذلك الفوز العبين﴾.

هذه الآيات تبيّن منتهى درجات التوحيد، وتردّ على الذين كانوا يرون للأنبياء سلطاناً مستقلاً عن إرادة الله، كما فعل المسيحيون عندما جعلوا من المسيحﷺ المخطّص والمـنقذ، فتقول لهم: إنّ الأنبياء أنفسهم يحتاجون إلى رحمة الله مثلكم. فتتول هم: إنّ الأنبياء أنفسهم يحتاجون إلى رحمة الله مثلكم.

١. جملة ﴿إِنّي أمرت...﴾ من قبيل الخطاب غير المباشر، وجملة ﴿ولا تكونن﴾ خطاب مباشر، ولعلَّ هـذا الإنتقال يقصد به القول بأنَّ الإبتعاد عن الشرك واستنكار، أهم بكثير من أن يكون المرء أوَّل المسلمين، ولذا جاء موضوع تجنب الشرك في خطاب مباشر ومؤكَّد بنون التوكيد الثقيلة.
٢. يلاحظ أنَّ تركيب عبارة الآية يقتضي أن تأتي جملة «أخاف» بعد جملة «إن عصيت ربّي» لأنّها جـواب الشرط، غير أن تقديمها يفيد التأكيد على عظم إحساس رسول الله بالماس والله بالتركيد الثقيلة.

#### الآيتان

وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّفَلَا حَكَاشِفَ لَهُ وَإِن يَمْسَسُكَ بِخَيْرِ فَهُوَعَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ٢ ٢ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُفَوْقَ عِبَادِهِ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْنَبِيرُ ٢

#### التفسير

قدرة الله القاهرة:

قلنا إنَّ هدف هذه السَّورة هو استئصال جذور الشرك وعبادة الأصنام، وهاتان الآيتان تواصلان تحقيق ذلك.

فالقرآن يتساءل أوّلاً: لماذا تتوجّهون إلى غير الله، وتلجأون إلى معبودات تصطنعونها لحلّ مشاكلكم ودفع الضرّ عن أنفسكم واستجلاب الخير لها؟ بينها لو أصابك أدنى ضرر فلا يرفعه عنك غير الله، وإذا أصابك الخير والبركة والفوز والسعادة فما ذلك إلّا بقدرة الله، لأنّه هو القادر القوي: ﴿ولِن يحسبك للله يضرّ فلا تالف له إلّا هو وإن يحسبك يخير فهو على كلّ شي. قدير﴾ `.

في الواقع إنّ سبب الإتجاء إلى غير الله إمّا لتصوّرهم أنّ ما يتّجهون إليه مصدر الخيرات. وإمّا لإعتقادهم بقدرته وأنّه يدرأ عنهم المصائب ويحلّ لهم مشاكلهم، والخضوع إلى حدّ العبادة لذوي السلطان والمال والقوة ينشأ من أحد هذين الدافعين، هذه الآية تبيّن أنّ إرادة الله حاكمة على كلّ شيء، فإذا منع عن أحد نعمة، أو منح أحداً نعمة، فما من قدرة في العالم تستطيع أن تغير ذلك, فلهاذا إذن يطأطئون رؤوسهم خضوعاً لغيره؟

 د والضر، هو كلّ نقيصة بتعرّض لها الانسان إمّا في الجسم مثل نقص عضو والمرض، وإمّا في النفس مثل الجهل والسفاهة والجنون، وإمّا في أمور أخرى مثل ذهاب المال أو المقام أو الأبناء. ٣٣

إنَّ استعمال «يمسسك» في الخير والشر، وهي من «مسَّ»، تشير إلى أنَّ الحير والشر ــ مهما قلّ ـ لا يكون إلّا بإرادته وقدرته.

ثمّ إنَّ الآية المذكورة تدحض فكرة «الشنويين» القمائلين بمبدأي «الخمير» و«الشر» وعبادتهما، وتقول إنَّ الإثنين كليهما من جانب الله، ولكنَّنا سبق أن قلنا أن ليس فمَّة شيء اسمه «الشر المطلق».

وعليه فعندما ينسب الشر إلى الله فإنَّما يقصد به على الظاهر «سلب النعمة» وهو بحدّ ذاته «خير»، فهو إمّا أن يكون للإيقاظ والتربية والتعليم وكبح حالات الغرور والطغيان والذاتية، أو لمصالح أخرى.

وفي الآية التي تليها إكمال للبحث، فيقول: ﴿وهو القاهر فوق مبادة».

«القاهر» و«الغالب» وإن كانا بمعنى واحد، إلَّا أنَّهما من جذرين مختلفين. «القهر» يطلق على ذلك النصر الذي يتحقق دون أن يتمكَّن الطرف المقهور من إيداء أيَّة مقاومة، وفي كلمة «الغلبة» لا يوجد هذا المعنى، وقد تحصل بعد المقاومة، وبعبارة أخرى: القاهر يمقال لمن يكون تسلُّطه على الطرف الآخر من الشمول بحيث إنَّه لا يستطيع المقاومة مطلقاً كصبٍّ سطل من الماء على جذوة صغيرة من النَّار فيطفؤها فوراً.

يرى بعض المفسّرين أنَّ «القهر» تستعمل حيث يكون المقهور كمائناً ماقلاً، ولكس «الغلبة» أوسع منها وتشمل النصر على الكائنات غير العاقلة أيضاً ﴿

وعليه إذا كانت الآية السابقة تشير إلى شمول قدرة الله إزاء المعبودات الزائفة الأخرى وأصحاب القوّة، فذلك لا يعنى أنَّه مضطر إلى الدخول مدَّة في صراع مع تلك القوى كي يتغلّب عليها، بل يعنى أنّ قدرته قاهرة، وقد جاء تعبير **﴿فُوق مبادَّةٍ ل**تأكيد هذا المعنىٰ.

وعلى هذا، كيف يكن لإنسان واع أن يعرض عن ربَّ العالمين ويستَّجه إلى كسائنات وأشخاص لا يملكون بذواتهم أيَّة قدرة، وما يملكونه من قوَّة زهيدة إنَّما مصدرها الله أيضاً.

ولإزالة كل وهم قد يخطر لأحدهم بأنَّ الله قد يسيء استعمال قدرته غير المتناهية كما هو الحال في ذوي القدرة من البشر، يقول القرآن: **﴿وهو للحكيم للخبير» أى أنَّد ص**احب حكمة، وكل أعياله محسوبة، لأنَّه خبير وعالم ولا يخطىء في استعمال قدرته أبداً. [ع

ونقرأ في حالات «فرعون» أنّه عندما هدد بقتل بـني إسرائـيل، قـال: **﴿ولِدًا فـوقهم** قاهرون﴾ أي أنّه اتخذ من قدرته القاهرة ـوإن تكن ضعيفة ـوسيلة للظلم وغمط حقوق الآخرين. إلّا أنّ الله الحكيم الخبير بتلك القدرة القاهرة منزّه عن أن يـظلم حـتى أصـغر مخلوقاته.

ومن نافلة القول أنَّ تعبير **﴿فوق عباد»﴾** هو التفوّق في المقام لا في المكان، إذ ليس لله مكان محدد.

ومن العجيب جدّاً أنّ بعض ذوي العقول المتحجّرة اتخذ من هذه الآية دليلاً على تجسيم الله سبحانه، على الرغم من عدم وجود أيّ شك في أنّ هذا التعبير معنوي يدل على تفوّق الله من حيث القدرة على عبيده وحتى فرعون ـ مع كونه بشراً ذا جسم ـ يستعمل الكلمة نفسها لإظهار تفوّقه السلطوي، لاتفوّقه المكاني (تأمل بدقّة).

ଚ୍ଚର

### الآيتان

قُلْ أَى َشَىءٍ أَكْبَرُشَهَدَةً قُلُ اللَّهُ شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَى هَذَا ٱلْقُرْءَ انُ لِأَنذِرَكُم بِهِ ع وَمَنْ بَلَغُ أَبِنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَتَ مَعَ ٱللَهِ ءَالِهَةً أَخْرَى قُل لَا أَشْهَدُ قُل إِنَّهُ الْعُو إ وَحِدٌ وَإِنَّى بَرِى مُعَمَا تُشْرِكُونَ ٢ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُ مُ الْحَرَا لِحَتَبَ يَعْ فُونَهُ وَكَمَا يَعْ إَبْنَاءَ هُمُ ٱلَذِينَ خَسِرُوٓ أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُوْمِنُونَ ٢

### التفسير

### أعظم الشّاهدين:

يذكر جمع من المفسّرين أنّ عدداً من مشركي مكّة جاؤوا إلى رسول الله تَشَيَّرُ وقسالوا: كيف تكون نبيّاً ولا نرى أحداً يؤيّدك؟ وحتى اليهود والنصارى الذين سألناهم، لم يشهدوا بصحة أقوالك بحسب ما عندهم في التّوراة والإنجيل، فهات من يشهد لك على رسىالتك، والآيتان المذكور تان تشيران إلى هذه الواقعة.<sup>(</sup>

في مواجهة هؤلاء المخالفين المعاندين الذين يغمضون أعينهم عن رؤية كل تلك الدلائل على صدق الرسالة، ويطلبون مزيداً من الشواهد، يؤمر النّبيﷺ أن: **﴿قُلْ لَيَّ هُيَ. أَكْسِر شهادة)**.

أهناك شهادة أعظم من شهادة ربّ العالمين؟ ﴿قُلَ الله شهيد بيني وبينتهم» وهل هناك دليل أكبر من هذا القرآن؟: ﴿ولُوحي لِليِّ هذا القرآن»، هذا القرآن الذي لا يمكن أن يكون وليد فكر بشري، خاصّة في تلك الظروف الزّمانية والمكانية، هذا القرآن الذي يضمّ مختلف الشواهد على إعجازه، فألفاظه معجزة، ومعانيه معجزة، أليس هذا الشاهد الكبير وحده كاف لأن يكون تصديقاً إلهيّاً للدعوة!!.

تفسیر مجمع البیان، بع ٤، ص ٢٢؛ وتفسیر نورالتقلین، بع ١، ص ٧٠٦.

٤Ĵ

يستفاد من هذه العبارة أيضاً أنَّ القرآن أعظم معجزة وأكبر شاهد على صدق دعـوة رسول اللهﷺ.

ثمّ يشير إلى هدف نزول القرآن ويقول: ﴿لَأَندَرَكُمْ بِهُ وَمِنْ بُـلِغَ﴾ أي إنّ القرآن قد نزل عليّ لكي أنذركم، وأنذر جميع الذين يصل إليهم ـ عبر تاريخ البشر، وعلى إمتداد الزمان وفي أرجاء العالم كافة \_كلامي، وأحذّرهم من عواقب عصيانهم.

يلاحظ هنا أنَّ الكلام مقتصر على الإنذار مع أنَّ خطابات القرآن تجمع غالباً بين الإنذار والبشرى، والسبب في ذلك يعود إلى أنَّ الكلام موجّد هنا إلى أفراد معاندين مصرّين على المكابرة، ولا يمكن أن نتصوّر في الواقع عبارة أوجز وأشمل لبيان المقصود من هذه العبارة، وما فيها من دقّة وسعة يزيل كلّ إيهام في عدم اختصاص دعوة القرآن بالعرب أو بزمان أو مكان معيّتين.

بعض العلماء استدلوا بهذا التعبير وأمثاله على ختم النّبوة برسول الله تشكل ، فهذه الجملة تعني أنّ الرّسول قد بعث إلى جميع الذين تصلهم دعوته، وهذا يشمل جميع الذين يردون الحياة حتى نهاية العالم.

وتفيد الأحاديث الواردة عن أهل البيت ﷺ أنّ مفهوم إيلاغ القـرآن لا يسعني مجـرّد وصول نصوصه إلى الأقوام الأخرى فحسب، بل إنّ المفهوم يشمل وصول ترجماته بمختلف اللغات إلى تلك الأقوام.

جاء عن الإمام الصّادق ﷺ أنَّه عندما سئل عن هذه الآية قال: «بكل لسان» ﴿

كما أنّ من أصول الفقه المسلّم بها هو مبدأ «قبع العقاب بلا بيان» وهذا ما تفيده الآية المذكورة.

فقد ثبت في أصول الفقد أنَّه مادام الحكم لم يبلغ شخصاً، فإنَّه لا يتحمّل مسؤولية تنفيذه (إلّا إذا كان مقصّراً في استيعاب الحكم)، فهذه الآية تـقول بأنَّ الذيـن تـصلهم الدعـوة يتحمّلون مسؤوليتها، أمّا الذين لم تصلهم الدعوة –بدون تقصير – فلا مسؤولية عليهم.

ي يُفسير (المنار) رواية عن أُبيَّ بن كعب قال: أَتي رسول الله ﷺ بأسارى فقال لهم: هل دعيتم إلى الإسلام؟ قالوا: لا، فخلّى سبيلهم، ثمّ قرأ ﴿ولُوحي لِليّ هذا القرآن لأنذركم به ومن

تفسير البرهان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالتقلين، ج ١، ص ٧٠٧.

| <b>*</b> V | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [1 |
|------------|---------------------------------------|----|
| ····       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |    |

بلغ»، ثمّ قال: خلّوا سبيلهم حتى يأتوا مأمنهم من أجل أنّهم لم يدعوا (. ومن هذه الآية نفهم، أيضاً أنّ إطلاق كلمة «شيء» عـلى الله جـائز، إلّا أنّــه شيء لا كالأشياء المخلوقة المحدودة، بل هو خالق ولا تحدّه حدود.

ثمّ أمر الله رسوله أن يسألهم: ﴿ لَنَنكَم لِتَشْهِدُونَ لَنَّ مِع الله آلِهة لُحَرِيَّ ﴿ وَيأْمَرُه أَن: ﴿ قُلْ ل أشهد قل لِنّها هو إله واحد ولِنّتي بري، همًا تشركونَ .

ذكر العبارات الأخيرة في الآية له هدف نفسي هام، وهو أنّ المشركين قد يتصوّرون حدوث تزلزل في نفس النّبيﷺ على أثر كلامهم، فيتركون المحـلس آمـلين، ويـبشّرون أصحابهم بإمكان أن يعيد محمّدﷺ النظر في دعوته.

فهذه الجمل الصريحة الحاسمة تقضي على أمل المشركين وتحيله إلى يأس، وتبيّن لهم أنّ الأمر أعظم ممّا يظنون، وأنّه لم يداخله أدنى شك في دعوته، ولقد دلّت التجارب على أنّ ذكر أمثال هذه العبارات الجازمة والحاسمة في ختام كل بحث له أثر عسميق في تحسقيق الهـدف النهائي.

أمّا الذين قالوا: إنّ أهل الكتاب لم يشهدوا لنبي الإسلام يَتَلِيَّة، فإنّ الآية التي بعدها ترد عليهم و تقول: (الذين **آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون لبنا.هم به** أي إنّ معرفتهم به لا تقتصر على مبدأ ظهوره ودعو ته فحسب، بل إنّهم يعرفون حتى التفاصيل والخصائص وعلاماته الدقيقة أيضاً، وعليه، إذا قال جمع من أهل مكّة: إنّهم رجعوا إلى أهل الكتاب فلم يجدوا عندهم علماً بالنّي، فإنّهم إمّا أن يكونوا قد كذبوا ولم يتحققوا من الأمر، أو أنّ أهل الكتاب قد أخفوا عنهم الحقائق ولم يطلعوهم عليها، وهذا الكتان تشير إليه آيات أخرى من القرآن (لمزيد من التوضيح انظر المجلد الأوّل من هذا التّفسير في ذيل الآية آيات أخرى سورة البقرة).

والآية تعلن في آخر مقاطعها النتيجة النهائية: ﴿*الذين محسروا لتفسيم فيمم لايؤمنون﴾* أي إنّ الذين لا يؤمنون بالنّبي ــ مع كلّ ما تحيطه من دلائل وعلامات واضحة ــ هم فقط أولئك الذين خسروا كلّ شيء في تجارة الحياة.

રુજ

۱. تفسير المنار، ج ۷، ص ۳٤۱.

وَمَنْ أَظْلَرُمِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوَكَذَّبَ بِنَايَنِتِهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِعُ ٱلظَّلِمُونَ ٢ وَيَوْمَ نَحَشُرُهُمْ جَيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوَ أَأَيْنَ شُرَكَآ وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ٢ شُوَلَةً فَعَشُرُهُمْ جَيعًا ثُمَ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَآ وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ٢ شُ تُعَرَلَةً تَعَشُرُهُمْ جَيعًا ثُمَ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَآ وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ٢ ثُنَ تُعَرَلَةً تَعَشُرُهُمْ جَيعًا ثُمَ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَآ وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ٢ ثُنَ تُعَرَلَةً مَ تَعَمَّ ثُلًا عَمَدُ مَعْرَكَةً وَكُمُ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ٢ ثُنَهُ تَعَرَلَة ت تَتَكُنُ فِتْنَبُهُمْ إِلَا آَنَ قَالُوا وَٱللَّهِ رَبِنَا مَا كُنَا مُشْرَكِينَ ٣ ٱنظُرَكَيْفَ مَعْذَا إِنَّهُ وَضَلَ لَعَنْهُمُ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ٢

التفسير

# أشدّ الظّلم:

تواصل هذه الآيات المنهج القرآني في مقارعة الشرك وعبادة الأصنام بشكل شامل. تقول الآية الأولىٰ بصراحة وبصورة استفهام إستنكاري: **﴿وهن أظلم همَّن لفترىٰ على الله كذبا أوكذب بآياته ﴾؟** 

الجملة الأولى في الواقع مإشارة إلى إنكار التوحيد، والثّانية إشارة إلى إنكار النّبوة حقّاً لا ظلم أكبر من أن يتخذ المرء قطعة جماد لا قيمة لها، أو إنساناً ضعيفاً مثله شريكاً لربّ لا تحدّه حدود، وله الحكم على كل عالم الوجود، فهذا ظلم من جهات ثلاث: ظلم لذات الله بالقول بوجود شريك له، وظلم للشخص نفسه بالحط من قدره إلى حدّ السجود والخضوع لقطعة حجر أو خشب، وظلم بحق المحسمع الذي يسبب له الشرك والتشبتت والتفرّق والإبتعاد عن روح الوحدة والتوحّد.

فلا شك إذن في أنّ أيّ ظالم ـ وعلى الأخص أولئك الذين لظلمهم جوانب متعددة ـ لا يمكن أن يرى السعادة والفلاح: **﴿لِنّه لا يفلح للظالمون﴾**.

إنَّ لفظة «الشَّرك» لم ترد صراحة في الآية، ولكن بأخذ الآيات السابقة واللاّحقة لها بنظر الاعتبار التي تدور حول الشرك، يتّضح أنَّ القصد من كلمة «إفتراء» هـو القـول بـوجود شريك لله سبحانه. ومممّا يلفت النظر أنّ القرآن يصف في خمسة عشر موضعاً بعض الناس بانَهم من أظلم الناس في سياق الإستفهام: ﴿وَهِنْ لَظلمٍ…﴾ أو ﴿فَحِنْ لَظلمٍ…﴾ وعلى الرغم من أنّ معظم تلك الآيات تتناول الشرك وعبادة الأصنام وإنكبار آيبات الله، أي إنّهها تبدور حبول

تلك الآيات تتناول الشرك وعبادة الأصنام وإنكبار آيبات الله، أي إنّهها تبدور حبول التوحيد، فإنّ بعضاً آخر منها يدور حول أمور أخرى، مثل **﴿ومن لظلم همّن منع مساجدالله** أن يذكر فيها لسمه ﴾`.

وقول سبحانه ﴿وَهِنْ أَطْلَمْ هِمِّنَ كَتُمْ شِهَادَةً عَنْدَهُ مِنْ اللَّهُ ﴾ ``.

٤[

هنا يثار هذا السّؤال: كيف يمكن أن تكون كلَّ طائفة من هؤلاء أظلم الناس، في حين أنّ صفة (الأظلم) لا يمكن أن تنطبق إلّا على طائفة واحدة منها؟

نقول في الجواب: كلّ هذه الحالات تستقي ـ في الحقيقة ـ من منبع واحد، وهو الشرك والكفر والعناد، فمنع الناس من ذكر الله في المساجد والسعي في خرابها دليل عسلى الكفر والشرك، وكتمان الشهادة أي كتمان الحقائق المؤدّي إلى حيرة الناس وضلالهم، هو مَعلم من معالم الشرك وإنكار وحدانية الله.

**الآية التّالية** تشير إلى مصير المشركين يوم القيامة مبيّنة أنّهم باعتهادهم على مخلوقات ضعيفة كالأصنام، لا هم حققوا لأنفسهم الراحة في هذا العالم، ولا هم ضمنوا ذلك في الحياة الآخرة، فتقول الآية: **فويوم نعشرهم جميعاً ثمّ نقول للّذين أشركوا أين شركاؤكم الذين كنتم** تزمعون»، أين هم؛ لماذا لا يأتون اليوم لإنقاذكم؟ لماذا لا يظهرون أيّ حول ولا يبدون أيّة قوّة؟

ألم تكونوا تتوقعون منهم أن يعينوكم على حلَّ مشكلاتكم؟ فلهاذا \_ إذن \_ لا نرى لهم أثراً؟

فيستولي على هؤلاء الرعب والخوف ويبهتون ولا يحيرون جواباً، سوى أن يسقسموا بالله إنّهم لم يكونوا مشركين، ظنّاً منهم أنّهم هناك أيضاً قادرون على إخفاء الحقائق: ﴿لَمْ لَمَ تكن فتنتهم إلّا أن قالوا والله ربّنا هاكنًا هشركين﴾.

حول معنى «فتنة» ثمَّة كلام بين المفسّرين، منهم من قال: إنَّها بمعنى الإعــتذار، وقــال

١. البقرة، ١١٤ و ١٤٠؛ والانعام، ٢١ و ٩٣ و ١٤٤ و ١٥٧؛ والاعراف، ٣٧؛ ويونس، ١٧؛ وهود، ١٨؛ والكهف، ١٥ و ٥٧؛ والعنكبوت، ٦٨؛ والسجدة، ٢٢؛ والزَّمر، ٣٢؛ والصف، ٧. ٢. البقرة، ١١٤.

آخرون: إنَّها بمعنى الجواب: وقالوا أيضاً: إنَّها الشرك `.`

٤٠

هنالك احتال آخر في تفسيرهذه الآية، وهو القول بأنّ «الفتنة» من «الإفتتان» أي الوله بالشيء، فيكون المعنى أنّ إفتتانهم بالشرك وعسادة الأصلام، بشكل يخشى علقولهم وأفكارهم، قد أدّى إلى أن يدركوا يوم القيامة \_ يسوم يسزاح السستر \_ خسطاهم الكسير، ويستقهحوا أعيالهم وينكروها تماماً.

يقول الراغب في «المفردات»: أنَّ أصل «الفتن» إدخال الذهب النَّار لتظهر جودته من رداءته، فقد يكون هذا المعنى ممّا تفسّر به الآية المذكورة، أي انَّهم عندما تحيط بهم شدّة يوم القيامة يستيقظون ويقفون على خطأهم، فينكرون أعمالهم طلباً للنجاة.

الآية الثّالثة ومن أجل أن يعتبر الناس بمصير هؤلاء الأفراد تقول: ﴿لُنظر كيف كذبوا على لنفسهم».

وتنهار المساند التي إختاروا الاستناد عليها وجعلوها شريكة لله، وخابوا في مسعاهم **ووضل منهم هاكانو***ا يفت***رون**ه.

## بعوث

ا-لا شله أنَّ المقصود بعبارة «انظر» هو النظر بعين العقل، لا بالعين الباصرة إذ لايكن أن ترى مشاهد يوم القيامة رأي العين في هذه الدنيا.

٢- وقوله سبحانه (تذبوا على لنفسهم) إمّا أن يعني أنّهم خدعوا أنهم في الدنسا وخرجوا عن طريق الحق، وإمّا أن يراد منه يوم القيامة حيث يقسمون على أنّهم لم يكونوا مشركين، والحقيقة أنّهم بهذا يكذبون على أنفسهم، فقد كانوا مشركين فعلاً.

٣- يبق سؤال آخر، وهو أنَّ الآية المذكورة تفيد أنَّ المشركين ينكرون شركـهم يـوم القيامة مع أنَّ ظروف يوم القيامة لا يمكن أن تسمح لأحد أن يجانب الصدق وهو يرى تلك الحقائق الحسيّة، كما لوكان أحد يريد أن يغطِّي على الشمس في رابعة النهار، ليقول كذباً: إنَّ

 ١٠ إذا أخذناها على إنها بمعنى الإعتذار والجواب، فلا حاجة فيهما للتقدير، أمّا إذا أخــذت بـمعنى الشـرك، فينبغي أن نقدر كلمة «نتيجة» أي إنّ نتيجة شركهم كانت أن يقــموا إنّهم لم يكونوا مشركين.
 ٢٠ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٦. الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

٤[

الدنيا ظلام. ثمّ إنّ هناك آيات أخرى تفيد بأنّهم يوم القيامة يعترفون صراحة بشركهم ولا يخفون أمراً: **﴿ولايكتمون لله حديثا﴾** `.

يكن أن نذكر لهذا السؤال جوابين:

**أوّلاً:** ليوم القيامة مراحل، فني المراحل الأولىٰ يظن المشركون أنّهم بالكذب يستطيعون التملّص من عذاب الله الأليم، لذلك يرجعون إلى عادتهم القديمة في التوسل بالكذب، ولكن في المراحل التّالية يدركون أن لا مهرب لهم أبداً، فيعترفون بأعمالهم.

يبدو أنَّ الأستار يوم القيامة ترفع ـبالتدريج ـ عن عين الإنسان، وفي البداية عندما لا يكون المشركون قد درسوا ملفّات أعمالهم جيّداً بعد ـ يسركنون إلى الكسذب، ولكس في المراحل التّالية حيث ترتفع فيها الأستار أكثر ويرون كل شيء حاضراً، لا يجدون مندوحة عن الإعتراف تماماً، مثل المجرمين الذين ينكرون كل شيء في بداية التحقيق، حتى معرفتهم بأصدقائهم... ولكنّهم عندما يرون الأدلة المادية والمستندات الحيّة التي تفضح جرعتهم، يدركون أنّ الأمر من الوضوح بحيث لا يحتمل الإنكار، فيعترفون ويدلون بإفادة كاملة، وقد ورد هذا الجواب في حديث عن أميرالمؤمنين علي الجُنْ

وثانياً: إنّ الآية المذكورة تتحدث عمّن لا يرى نفسه مشركاً مثل المسيحيين الذين قالوا بالآلهة الثلاثة واعتقدوا أنّهم موحّدون. أو مثل الذين يدّعون التوحيد، لكن أعمالهم ملوّثة بالشرك، لأنّهم كانوا يعرضون عن تعاليم الأنبياء، ويعتمدون على غير الله وينكرون ولاية أولياء الله... هؤلاء يقسمون يوم القيامة على أنّهم كانوا موحّدين، ولكنّهم سرعان ما يدركون أنّهم في الباطن كانوا مشركين، هذا الجواب أيضاً قد ورد في عدد من الرّوايات نقلاً عن الإمام علي الله والإمام الصادق الله <sup>7</sup>

وكلا الجوابين مقبولان.



۲۰ تفسير نور الثقلين، ج ۱، ص ۷۰۸.

۱، النساء، ٤٢. ۲. المصدر السابق.

### الآيتان

وَمِنْهُم مَّن يَسْتَعِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَاعَلَىٰ قُلُو بِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي َ اذَا يَهِمْ وَقُرْأُ وَإِن يَرَوْاصِحُلَ الَذِينَ كَفَرُوا بِهَأَحَتَى إِذَاجَاءُوكَ يُجَدِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَا أَسَطِيرُ الأَوَلِينَ ٢ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْتَوْتَ عَنْهُ وَانِ يُهَلِكُونَ إِلَا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ٣

### التفسير

ممب لا تقبل الإمتراق:

في هذه الآية إشارة إلى الوضع النفسي لبعض المشركين، فهم لا يبدون أيّة مرونة تجاه سماع الحقائق، بل أكثر من ذلك، يناصبونها العداء، ويقذفونها بالتهم، فيبعدون أنسفسهم وغيرهم عنها، عن هؤلاء تقول الآية: ﴿وهنهم من يستمع لليك وجعلنا على قلوبهم أكنّة أن يفقهوه وفي آذلتهم وقراًهِ `.

في الواقع كانت عقولهم وأفكارهم منغمسة في التعصّب الجاهلي الأعمىٰ، وفي المصالح المادية والأهواء، بحيث أصبحت وكانّها واقعة تحت الأستار والحواجز، فلا هم يسمعون حقيقة من الحقائق، ولا هم يدركون الأمور إدراكاً صحيحاً.

سبق أن قلنا مراراً أنّ نسبة هذه الأمور إلى الله، إنّما هو إشارة إلى قانون «العلة والمعلول» وخاصية «العمل»، أي إنّ أثر الاستمرار في الانحراف والإصرار على المـعاندة والتشـاؤم يظهر في إتصاف نفس الإنسان بهذه المؤثرات، وفي تحوّلها إلى مـثل المـرآة المـعوجة التي تعكس صور الأشياء معوجة منحرفة، لقد أثبتت التجربة أنّ المنحرفين والمذنبين يحسّون أوّل الأمر بعدم الرضا عن حالهم، ولكنّهم يعتادون ذلك بالتدريج، وقد يصل بهم الأمر إلى

٩. «أكنة» جمع وكنان» وهو كلّ ستار أو حاجز، و«الوقر» بمعنى ثقل السمع.

٤[

اعتبار أعيالهم القبيحة لازمة وضرورية، وبتعبير آخر: هذا واحد من أنواع العقاب الذي يناله المصرّون على العصيان ومعاداة الحقّ.

٤٣

وهؤلاء وصلوا حداً تصفه الآية فتقول: **﴿وَلِنَ يَرُوا كُلَ آية لا يَوْهَنُوا بِهَا ﴾** ، بل الأكثر من ذلك أنّهم عندما يأتون إليك، لا يفتحون نوافذ قلوبهم أمام ما تقول، ولا يأتون \_على الأقل \_ بهيئة الباحث عن الحقّ الذي يسعى للعثور على الحقيقة والتفكير فيها، بل يأتون بروح وفكر سلبيين، ولا هدف لهم سوى الجدل والإعتراض: **﴿متى إذا جاؤوك يجادلونك ﴾** أنّهم عند سماعهم كلامك الذي يستق من ينابيع الوحي ويجري على لسانك الناطق بالحق" يبادرون إلى إتهامك بأنّ ما تقوله إنّما هو خرافات اصطنعها أناس غابرون: **﴿يقول الَّدَيْنَ** 

الآية التّالية تذكر أنّ هؤلاء لا يكتفون بهذا، فهم مع ضلالهم يسعون جاهدين للحيلولة دون سلوك الباحثين عن الحقيقة بما يشيعونه ويروّجونه من مختلف الأكاذيب، ويمنعونهم أن يقتربوا من رسول الله تَظَلَّ : **(وهم ينهون منه)**، ويبتعدون عنه بأنفسهم: **(ويناون منه)**<sup>1</sup>، دون أن يدركوا أنّ من يصارع الحقّ يكن صريعه، وأخيراً، وبحسب قانون الخلق الثابت، يظهر وجه الحقّ من وراء السحب، وينتصر بما له من قوّة، ويتلاشى الباطل كما يستلاشى الزبد الطافي على سطح الماء، وعليه فإنّ مساعيهم سوف تتحطم على صخرة الإخفاق والخيبة وما يهلكون غير أنفسهم، ولكنّهم لا يدركون الحقيقة: **(وبن يُهلكون إلا لد فسهم** ومايشعرون).

# إلصاق تهمة عظيمة بأبي طلاب مؤمن قريش:

يتّضح ممّا قيل في تفسير هذه الآية أنّها تتابع الكلام على المشركين المعاندين وأعداء رسول اللهﷺ الألداء، والضمير «هم» يعود ـ بموجب قواعد الأدب واللغة ـ إلى الذيس تتناولهم الآية بالبحث، أي الكفار المتعصبين الذين لم يدخروا وسعاً في إيـذاء النّـبيﷺ ووضع العثرات في طريق الدعوة إلى الإسلام.

ولكن الشديد الأسف انرئ بعض المفسّرين من أهل السنّة يخالفون جميع قواعد اللغة

۱. «ینأون» من «نأیٰ» بمعنی إبتعد.

العربية. فيقطعون الآية الثّانية من الآية الأولىٰ ويقولون: إنّهــا نــزلت في أبي طــالب والد أميرالمؤمنين عليﷺ.

إنّهم يفسّرون الآية هكذا: هناك فريق يدافعون عن رسول الإسـلامﷺ ولكـنّهم في الوقت نفسه يبتعدون عنه: **﴿وهم ينهون عنه ويناون عنه﴾ <sup>(</sup> وهم يستشهدون في تـوكيد** رأيهم ببعض الآيات الأخرى من القرآن، ممّا سنتناوله في موضعه، مثل الآيـة ١١٤ مىن سورة التوبة والآية ٥٦ من سورة القصص.

لكن جميع علماء الشيعة وجمع من علماء أهل السنّة، ومثل ابن أبي الحديد شارح نهج البلاغة والقسطلاني في «إرشاد الساري» وزيني دحلان في حماشية السميرة الحملبية، ويعتبرون أبا طالب من مؤمني الإسلام، وهناك في المصادر الإسلامية الأصيلة دلائل كثيرة على هذا.

ومن يطالع هذه الأدلة يندفع للتساؤل بدهشة: ما السبب الذي حدا ببعضهم إلى كره أبي طالب و توجيه مثل هذا الإتهام الكبير إليه؟!

كيف يكون هدفاً لمثل هذا الإتهام من كان يدافع بكلّ كيانه ووجوده عن رسول الله ﷺ ولطالما وقف هو وابنه في مواقع الخطر يدرآن عن حياة رسول الله ﷺ كلّ خطر؟!

هنا يرى المحققون المدققون أنّ التيار المناويء لأبي طالب تيار سياسي ينطلق من عداء «شجرة بني أُمية الخبيثة» لمكانة علي ﷺ.

ذلك لأنَّ أبا طالب ليس الوحيد الذي تعرَّض لمثل هذه الهجهات بسبب قـرابـته مـن أميرالمؤمنين علي ﷺ، بل إنَّنا نلاحظ على امتداد تاريخ الإسلام أنَّ كلَّ من كان له بأيَّ شكل من الأشكال نوع من القرابة من أميرالمؤمنين علي ﷺ لم ينج من هذه الحملات اللئيمة، وفي الحقيقة كان ذنب أبي طالب الوحيد أنَّه والد الشخصية الإسلامية الكبري علي ﷺ.

ونذكر هنا بإيجاز مختلف الأدلة التي تثبت إيمان أبي طالب، تاركين التفاصيل للكــتب المختصة في الموضوع:

ا-كان أبو طالب يعلم، قبل بعثة الرّسول الأكرمﷺ، أنّ ابن أخيه سوف يصل إلى مقام النبوة، فقد كتب المؤرخون أنّه في رحلته مع قافلة قريش إلى الشام اصطحب معه ابن أخيه

١. تفسير جامعالبيان، ج ٧، ص ٢٢٨ و٢٢٩؛ ومستدرك الحاكم، ج ٢، ص ٣١٥.

٤[

محمّداً البالغ يومئذ الثّانية عشرة من العمر، وفي غضون الرحلة رأى منه مختلف الكرامات، ثمّ عندما مرّت القافلة بالراهب (بحيرا) الذي أمضىٰ سنوات طوالاً في صومعته على طريق القوافل التجارية، لفت سياء محمّد نظر الراهب الذي راح يدقق في وجهه وملامحه، ثمّ التفت إلى الجمع سائلاً: من منكم صاحب هذا الصبي؟ فأشار الجمع إلى أبي طالب الذي قال له: هذا ابن أخي، فقال بحيرا: إنّ لهذا الصبي شأناً، إنّه النّبي الذي أخبرت به وبرسالته الكتب السماوية، وقد قرأت فيها تفاصيل ذلك كلّه (

ولقد كان أبو طالب قبل ذلك قد أدرك من الوقائع والقرائن التي رآها من ابن أخيه أنّه سيكون نبي هذه الأمّة.

وبموجب ما يذكره الشهرستاني صاحب «الملل والنحل» وغيره من علماء السنّة أنّ سهاء مكّة قد جست بركتها عن أهلها سنة من السنين، فواجه الناس سنة جفاف شديد، فأمر أبو طالب أن يأتوه بابن أخيه محمّد، فأتوه به وهو رضيع في قماطه، فوقف تجاه الكعبة، وفي حالة من التضرّع والخشوع أخذ يرمي بالطفل ثلاث مرات إلى الأعلى ثمّ يتلقّفه وهو يقول: يا ربّ بحقّ هذا الغلام اسقنا غيثاً مغيثاً دائماً هطلاً، فلم يض إلا بعض الوقت حتى ظهرت غمامة من جانب الأفق وغطّت سماء مكّة كلّها وهطل مطر غزير كادت معه مكّة أن تغرق. ثمّ يقول الشهرستاني: هذه الواقعة، التي تدل على علم أبي طالب بـنبوة ابـن أخيبه

ورسالته منذ طفولته تؤكَّد إيمانه به، وهذه أبّيات أنشدها أبو طَّالب بعد ذلك بتلك المناسبة:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامى عنصمة للأراميل يلوذ به الهلاك من آل هناشم فهم عنده في نعمة وفيواضيل

وميزان عدل لا يخيس شـعيرة ووزان صدق وزنه غير هـائل آ

إنَّ حكاية إقبال قريش على أبي طالب ( عند الجفاف، واستشفاع أبي طالب إلى الله بالطفل قد ذكرها غير الشهرستاني عدد آخر من كـبار المـؤرخـين، وقـد أورد العـلّامة الاميني في صاحب كتاب «الغدير» هذه الحكاية وذكر أنَّه نـقلها مـن «شـرح البـخاري» و«المواهب اللدنية» و«الخصائص الكبرى» و«شرح بـهجة المـحافل» و«السـيرة العـلبية» و«السيرة النبوية» و«طلبة الطالب»<sup>7</sup>.

٢- إضافة إلى كتب التَّاريخ المعروفة، فإنَّ بين أيدينا شعراً لأبي طالب جمع في «ديوان أبي طالب»، ومنه الأبيات التَّالية:

ملخص ما ورد في سيرة ابن هشام، ج ١، ص ١٦٦، وسيرة الحليي، ج ١، ص ١٣٦، وكتب أخرى.
 ٢. يحارالانوار، ج ٣٥، ص ١٦٦.

[ع

والله لن يصلوا إليك بمجمعهم حتى أوسد في التراب دفينا فاصدع بأمرك ما عليك غضاضة وابشر بذاك وقر منك عيونا ودعوتني وعلمت أنك ناصحي ولقد دعوت وكنت ثم أميناً ولقد علمت بأنّ دين محمّد من خير أديان البرية دينا<sup>(</sup> كما قال أيضاً:

ألم تـــعلموا أنّــا وجـدنا مـحمّداً رسولاً كموسى خط في أوّل الكتب وإنّ عــليه فــي العــباد مــحبّة ولا حيف في من خصّه الله بالحبّ<sup>٢</sup>

يذكر ابن أبي الحديد طائفة كبيرة من أشعار أبي طالب (التي يقول عنها ابن شهر آشوب في «متشابهات القرآن» أنّها تبلغ ثلاثة آلاف بيت) ثمّ يقول: إنّ هذه الأشعار لا تدع مجالاً للشك أنّ أبا طالب كان يؤمن برسالة ابن أخيه.

٣. ثمَّة أحاديث منقولة عن رسول الله تَتَكَنَّ تؤكَّد شهادته بإيمان عمّه الوفي أبي طالب، من ذلك ما ينقله لنا صاحب كتاب «أبو طالب مؤمن قريش» فيقول: عندما توفي أبو طالب رثاه رسول الله تَتَكَنَّ وهو على قبره، قائلاً: «وا أبتاه! وا أبا طالباه واحزناه عليك! كيف أسلو عليك يا من ربيتني صغيراً، واجبتني كبيراً، وكنت عندك بمنزلة العين من الحدقة والروح من الجسد»<sup>7</sup>.

وكثيراً ما كان رسول الله ﷺ يقول: «ما نالت منّي قريش شيئاً أكرهه حـتى مـات أبـو طالب»<sup>2</sup>.

٤- من المتفق عليه أنّ رسول الله تَنْكُرُ قد أمر بقطع كل رابطة وصحبة له بالمشركين، وكان ذلك قبل وفاة أبي طالب بسنوات، وعليه فإنّ ما أظهره رسول الله تَنْكُرُ من الحبّ والتعلّق بأبي طالب يدل على أنّه كان يرى في أبي طالب تابعاً لمدرسة التوحيد، وإلّا فكيف ينهى الآخرين عن مصاحبة المشركين، ويبق هو على حبّه العميق لأبي طالب؟

هـ في الأحاديث التي وصلتنا عن أهل البيتﷺ أدلة وافرة عـلى إيـان أبي طـالب وإخلاصه، ولا يسع المجال هنا لذكرها، وهي أحـاديث تسـتند إلى الاسـتدلال المـنطقي

٢. المعبدر السابق، ص ٣٣٢. ۱. الغدير، ج ۷، ص ۳۳۶ و ۳۵۱. ٣. «شيخ الأباطح» نقلاً عن «أبو طالب مؤمن قريش». ٤. الغدير، ج ٧، ص ٣٧٦.

والعقلي، كالحديث المنقول عن الإمام زين العابدين في الذي قال ـ بعد أن سئل عن إيمان أبي طالب وأجاب بالإيجاب – : «إنَّ هنا قوماً يزعمون أنَّه كافر... واعجبا كل العجب! أيطعنون على أبي طالب أو على رسول الله ﷺ وقد نهاء الله أن تقرّ مؤمنة مع كافر في غير آية من القرآن (أي في أكثر من آية) ولا يشك أحد أنَّ فاطمة بنت أسد رضي الله تعالى عنها من المؤمنات السابقات، فإنّها لم تزل تحت أبي طالب حتى مات أبو طالب رضي الله عنه»<sup>(</sup>.

٦\_وإذا تركناكل هذا جانباً، فانّنا قد نشك في كل شيء إلّا في حقيقة كون أبي طالب كان على رأس حماة الإسلام ورسول الإسلام، وكانت حمايته تتعدى الحدود المألوفة بين أبناء العشيرة والعصبيات القبلية ولا يمكن تفسيرها بها.

ومن الأمثلة الحيّة على ذلك حكاية (شعب أبي طالب) يجمع المؤرخون على أنّه عندما حاصرت قريش النّبي يَتَنَقَد والمسلمين محاصرة اقتصادية واجـتهاعية وسياسية شديدة وقطعت علائقها بهم، ظلّ أبو طالب الحامي والمدافع الوحيد عنهم مدّة ثلاث سنوات ترك فيها كل أعهاله، وسار ببني هاشم إلى واد بين جبال مكّة يعرف بشعب أبي طالب فعاشوا فيه، وقد بلغت تضحياته حدّاً أنّه – فضلاً عن بنائه الأبراج الخاصّة للموقوف بوجه أيّ هجوم قد تشنه قريش عليهم –كان في كلّ ليلة يوقظ رسول الله يَتَنَقَ من نومه ويأخذه إلى مضجع آخر يعدّه له ويجعل ابنه الحبيب إليه علياً في مكانه، فإذا ما قال له ابنه علي على يا أبة، إنّ هذا سيوردني موارد الهلكة، أجابه أبو طالب في ولدي عليك بالصبر، كلّ حي إلى ممات، لقد جعلتك فداء لابن عبدالله الحبيب، فيرد علي على ابة، ما قملت لك ذلك خوفاً من الموت في سبيل محمّد يَتَنَقَ، بل كنت أريدك أن تعلم مدى طاعتي لك واستعدادي للوقوف إلى جانب محمّد يَتَنَقَ<sup>14</sup>.

إنَّنا نرى أنَّ من يترك التعصّب، ويقرأ ـبغير تحيَّز ـماكتبه التَّاريخ بحروف من ذهب عن أبي طالب، سيرفع صوته مع صوت ابن أبي الحديد منشداً: ولولا أبــو طـــالب وابــنه لما مثل الدين شخصاً وقاما فذاك بــمكَّة آوى وحــامى وهذا بيثرب جسّ العماما<sup>T</sup>

#### 8003

٢. المصدر السابق، ص ٣٥٧ و ٣٦٣.

۱. الغدير، ج ۷. ص ۳۸۹. ۲. المصدر السابق، ص ۳۳۰.

٤[

#### الآيتان

وَلَوْتَرَى إِذْ وُفِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلَيَّنَا نُرَدُ وَلَا نُكَذِّبَ بِتَايَنِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ لَوْمِنِينَ ٣ بَلْ بَدَا لَحُهُمْ مَاكَانُوا يُحْفُونَ مِن قَبْلُ وَلَوَرُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لكَذِبُونَ ٣

#### التفسير

يقظة عابرة عقيمة:

في هاتين الآيتين إشارة إلى بعض مواقف عناد المشركين، وفيهما يتجسد مشهد من مشاهد نتائج أعمالهم لكي يدركوا المصير المشؤوم الذي ينتظرهم فيستيقظون، أو تكون حالهم ـ على الأقل ـ عبرة لغيرهم، فتقول الآية: ﴿ولو ترىٰ إذ وَقَفُوا على النّار...﴾ ( لتبيّن لك مصيرهم السيىء المؤلم.

إنَّهم في تلك الحال على درجة من الهلع بحيث إنَّهم يصرخون: ليتنا نرجع إلى الدنسيا لنعوّض عن أعهالنا القبيحة، ونعمل للنجاة من هذا المصير المشؤوم، ونصدّق آيات ربّنا، ونقف إلى جاب المؤمنين: ﴿فقالوا بِاليتنا نُردَ ولا نكذَب بآيات ربّنا ونكون هن العؤمنين﴾ <sup>7</sup>.

الآية التّالية تؤكّد أنّ ذلك ليس أكثر من تمنّ كاذب، وإنّما تمنّوه لاُنّهم رأوا في ذلك العالم كلّ ما كانوا يخفونه ـ من عقائد ونيّات وأعمال سيئة ـ مكشوفاً أمامهم، فاستيقظوا يقظة مؤقتة عابرة: ﴿بل بدالهم هاكانوا يخفون هن قبل﴾.

· . «لو» شرطية، وقد حذف الجواب لوضوحه. ·

٢. ينبغي الإنتباء إلى نقطة مهمّة في الآية: في القراءة المشهورة التي بين أيدينا «نرد» مرفوعة و«ولانكذب» و«نكون» منصوبتان، مع أنّ الظاهر يدل على أنهما معطوفتان على «نرد» وخير تعليل لذلك هو القول بأنّ «نرد» جزء من التمني، و«ولا نكذب» جزء من التمني، و«ولا نكذب» جزء من التمني، و«ولا نكذب» جزء من التمني، وولا نكذب على أنهما معطوفتان على «نرد» وحير تعليل لذلك هو القول بأنّ «نرد» جزء من التمني، و ولا نكذب» جواب التمني، و «الواو» هنا بمنزلة «الفاء» ومعلوم أنّ جواب التمني إذا وقع بعد الفاء كان متصوباً، إنّ مفسرين كالفخر الرازي والمرحوم الطبرسي وأبي الفتوح الرازي أوردوا تعليلات أخرى، ولانكذ الذي قطرين كالفخر الرازي والمرحوم الطبرسي وأبي الفتوح الرازي أوردوا تعليلات أخرى، ولكن الذي قلناء أوضح الوجوه، وعليه فهذه الآية تكون شبيهة بالآية ٨٥ من سورة الزمر: ﴿لو أنّ لي كرةً فاكن الذي قلناء أوضح الوجوه، وعليه فهذه الآية تكون شبيهة بالآية ٨٥ من سورة الزمر: ﴿لو أنّ لي كرةً فاكن الذي قلناء أوضح الوجوه، وعليه فهذه الآية تكون شبيهة بالآية ٨٥ من سورة الزمر: ﴿لو أنّ لي كرةً فاكن الذي قلناء أوضح الزمر: ﴿لو أنّ لي كرة في المون من المحد في ألها، من القرب التوجوه، وعليه فهذه الآية تكون شبيهة بالآية ٨٥ من سورة الزمر: ﴿لو أنّ لي كرة فاكن المحد بلها لهما مطون من المحد الزمر: ﴿لو أنّ لي كرة فاكن الذي قلناء أوضح الوجوه، وعليه فهذه الآية تكون شبيهة بالآية ٨٥ من سورة الزمر: ﴿لو أنّ لي كرة فاكن الذي قلناء أوضح الوجوه، وعليه فهذه الآية تكون شبيهة بالآية ٥٠ من سورة الزمر: ﴿لو أنّ لي كرة فاكن الذي قلناء أوضح الوجوه، وعليه فهذه الآية تكون شبيهة بالآية ٥٠ من سورة الزمر: ﴿لو أنّ ألي كرة فاكن الذي قلناء أوضل الزمرية ألن الفقول مالون المحد بله القلول من المحد بلو ألزم.

غير أنَّ هذه اليقظة ليست قائمة ثابتة، بل إنَّها قد حصلت لظروف طارئة، ولذلك فحتى لو افترضنا المستحيل وعادوا إلى هذه الدنيا مرَّة أُخرىٰ لفعلوا ما كانوا يفعلونه من قبل وما نهوا عنه: **ولو ردّوا لعادوا لها نهوا عنه** لذلك فهم ليسوا صادقين في تمنّياتهم ومـزاعـمهم **ولِتَهم لكاذبون**.

### ہموث

١- يتبيَّن من ظاهر ﴿بدلهم أنهم لم يكونوا يخفون كثيراً من الحسقائق عـن النـاس فحسب، بل كانوا يخفونها حتى عن أنفسهم، فتبدوا لهم جليّة يوم القيامة، وليس في هذا ما يدعو إلى العجب، فالإنسان كثيراً ما يخني عنه نفسه الحقائق ويغطّي على ضميره وفطرته لكى ينال شيئاً من الراحة الكاذبة.

إنَّ قضية مخادعة النفس وإخفاء الحقائق عنها من القضايا التي تعالجها البحوث الخاصّة بنشاط الضمير، فقد نجد الكثيرين من الذين يتبعون أهواءهم يستنبّهون إلى أضرار ذلك عليهم، ولكنّهم لكي يواصلوا أعمالهم تلك بغير أن تنغصها عليهم ضمائرهم، يحاولون إخفاء هذا الوعي فيهم بشكل من الأشكال.

غير أنَّ بعض المفسَّر ين \_دون الإلتفات إلى هذه النكتة \_فهموا من (لهم) ما ينطبق على الأعمال التي أخفاها المشركون عن الناس (تأمل بدقَّة).

٢-قد يقال أنّ التمني ليس من الأمور التي يصح فيها أن تكون صادقة أو كاذبة، فهي مثل «الإنشاء» الذي لا يحتمل الصدق والكذب، إلاّ أنّ هذا القول بعيد عن الصواب، وذلك لأنّ «الإنشاء» كثيراً ما يصاحبه «الإخبار» ممّا يحتمل الصدق والكذب، فقد يقول قائل أتمنى أن يعطيني الله مالاً وفيراً فاعينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنّه إذا أعطاني الله مالاً وفيراً فاعينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنّه إذا أعطاني أن ما يحدق أو كاذباً من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنّه إذا أعطاني أن يعطيني الله مالاً وفيراً فاعينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنّه إذا أعطاني الله مالاً وفيراً فاعينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنّه إذا أعطاني أن أنه مالاً وفيراً فاعينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنّه إذا أعطاني مالاً وفيراً فاعينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنه إذا أعطاني أن أنه مالاً وفيراً فاعينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنه إذا أعطاني أنه مالاً وفيراً فاغينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنه إذا أعطاني أنه مالاً وفيراً فاعينك، هذا من باب التمني بالطبع، ولكن مفهومه هو أنه إذا أو كاذباً.

٣- إنّ سبب ذكر الآية (أنّهم لو عادوا إلى الدنيا لعادوا إلى تكرار أعهالهم السابقة) هو أنّ كثيراً من الناس عندما يشاهدون نتائج أعهالهم بأعينهم، أي حينها يصلون إلى مسرحملة الشهود، يستنكرون ما فعلوا ويندمون آنيّاً ويتمنون لو يتاح لهم أن يجبروا ماكسروا، إلّا أنّ شأنهم في ذلك شأن عبدة الأصنام الذين دهمهم طوفان عظيم في البحر ورأوا أنفسهم على عتبة الهلاك، فنسوا كل شيء سوى الله، ولكن ما أن هـدأت العـاصفة ووصـلوا إلى ساحل الأمان حتى عاد كل شيء إلى ماكان عليه <sup>(</sup>.

٤- ينبغي الإلتفات إلى أنّ هذه الحالات تخصّ جمعاً من عبدة الأصنام الذيس مسرّت الإشارة إليهم في الآيات السابقة لاكلهم، لذلك كان لابد لرسول الله تقليلاً أن يواصل نصح الآخرين لإيقاظهم وهدايتهم.

રીજ

۸ يونس، ۲۲.

وَقَالُوَا إِنْ هِيَ إِلَاحَيَانُنَا ٱلدُّنِيَا وَمَا حَتَّنُ بِمَعْوَثِينَ ٢ وَلَوْتَرَى إِذَ وُقِفُوا عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ ٱلَيْسَ هَذَا بِٱلْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَيِّنَا قَالَ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُم تَتَحْفُرُونَ ٢ قَدْخَسِرَ ٱلَذِينَ كَذَبُوا بِلِقَاءِ ٱللَهِ حَتَّى إِذَاجَاءَ تَهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَعْتَةَ قَالُوا يَحَسَرَنَنَا عَلَى مَافَرَ طَنَافِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ ٱلسَّاعَةُ بَعْتَةَ قَالُوا يَحَسَرَنَنَا عَلَى الدُنْيَ آلِا لَنَهُ الْعَلَى أَلَا لَعَنَى إِذَا حَيْفَ أَعَلَى اللَّهِ عَمَالَ اللَّهِ عَمَالَ الْعَالَ عَالَ

#### الأغسير

في تفسير الآية الأولى امتمالان:

الأول: أنّها إستئناف لأقوال المشركين المعاندين المتصلّبين الذين يستمنون ـ عـندما يشاهدون أهوال يوم القيامة ـ أن يعودوا إلى دار الدنيا ليتلافوا ما فاتهم، ولكن القـرآن يقول إنّهم إذا رجعوا لا يتّجهون إلى جبران ما فاتهم، بل يستمرون على ما كـانوا عـليه، وأكثر من ذلك فإنّهم يعودون إلى إنكار يوم القيامة **﴿وقَالُوا إِنْ هِيَ إِلَّا حِياتِنَا الدَّنِي**ا وِها نَحْنَ

**الثّاني:** أنّ الآية تشرع بكلام جديد يخصّ نفراً من المشركين ممّن كفروا بالمعاد كلّياً. فقد كان بين مشركي العرب فريق لا يؤمنون بالمعاد، وفريق آخر يؤمنون بنوع من المعاد.

**الآية التّالية** تشير إلى مصيرهم يوم القيامة، يوم يقفون بين يدي الله: ﴿ولو ترىٰ لِدُ وقفوا ملى رتيهم قال لليس هذا بالحقّى، فيكون جوابهم أنّهم يقسمون بأنّه الحقّ: ﴿قالوا بلىٰ وربّنا». عند ئذٍ: ﴿قال فذوقوا الحذاب بما كنتم تكفرون» لا شك أنّ «الوقوف بين يـدي الله» لا يعني إنّ لله مكاناً، بل يعني الوقوف في ميدان الحساب للجزاء، كما يقول بعض المفسّرين، أو

١. بحسب هذا الاحتمال «وقالوا» معلوفة على «عادوا» وهذا ما يقول به صاحب تفسير المنار.

أنَّه من باب المجاز، مثل قول الإنسان عند أداء الصِّلاة أنَّه يقف بين يدي الله وفي حضر ته. يُعَمَّ ثريبه من مدار مدين باب المدين من المناسبة المُناسبة من المار بالتريبة الذهنية.

**الآية التي بعدها، ف**يها إشارة إلى خسران الذين ينكرون المعاد، فتقول: **فقد خسر** *الذين* **مذبوا بلغاء الله»،** إنّ المقصود بلقاء الله هو حكما قلنا من قبل ــ اللــقاء المـعنوي والإيمـان الشهودي (الشهود الباطني)، أو هو لقاء مشاهد يوم القيامة والحساب والجزاء.

ثمّ تبيّن الآية أنّ هذا الإنكار لن يدوم، بل سيستمر حتى قيام يوم القيامة، حين يرون أنفسهم فجأة أمام مشاهده الرهيبة، ويشهدون بأعينهم نستائج أعسالهم، عسندئذٍ تسرتفع أصواتهم بالندم على ما قصّروا في حقّ هذا اليوم: فرحتّى إذا جاءتهم للساعة بغتة قسالوا يسا حسرتنا على ها قرطنا فيهابي.

و«الساعة» هي يوم القيامة، و«بغنة» تعني فجأة وعلى حين غرة، إذ تقوم القيامة دون أن يعلم بموعدها أحد سوى الله تعالى، وسبب إطلاق «الساعة» على يوم القيامة إمّا لأنّ حساب الناس يجري سريعاً فيها، أو للإشارة إلى فجائية حدوث ذلك، حيث ينتقل الناس بسرعة خاطفة من عالم البرزخ إلى عالم القيامة.

و«التحسر» هو التأسف على شيء، غير أنَّ العرب عـند تأثّـرهم الشـديد يخـاطبون «الحسرة» فيقولون: «يا حسر تنا»، فكأنّهم يجسّدونها أمامهم ويخاطبونها.

ثم يقول القرآن الكريم فروهم يحملون أوزلرهم ملي ظهورهم.

«الأوزار» جمع «وزر» وهو الحمل الثقيل، وتعني الأوزار هنا الذنوب، ويمكن أن تتخذ هذه الآية دليلاً على تجسّد الأعبال، لأنّها تقول إنّهم يحملون ذنوبهم على ظهورهم، ويمكن أيضاً أن يكون الاستعبال مجازياً كناية عن ثقل حمل المسؤولية، إذ إنّ المسؤوليات تشبّه دائماً بالحمل الثقيل.

وفي آخر الآية يقول الله تعالى: ﴿ لا سا حا يزرون ﴾.

في هذه الآية جرى الكلام على حسران الذين ينكرون المعاد، والدليل على هذا الخسران واضح، فالإيمان بالمعاد، فضلاً عن كونه يعد الإنسان لحياة سعيدة خالدة، ويحتَّه على تحصيل الكمالات العلمية والعملية، فانّ له تأثيراً عميقاً على وقياية الإنسان من التلوّث بالذنوب والآثام، وهذا ما سوف نتناوله مان شاء الله معند بحث الإيمان بالمعاد وأثره البنّاء في الفرد والمجتمع.

ثمَّ لبيان نسبة الحياة الدنيا إلى الحياة الآخرة، يقول الله تعالى: ﴿وَهَا الحِياة الدنيا إِلَّا لَعَب

| 1 11 3.1         | ··· · · · <b>Š</b> H | Γ. |
|------------------|----------------------|----|
| كتاب الله المنزل | الأمثل في تفسير      | ٤[ |

**وليمو» فهؤلاء الذين اكتفوا بهذه الحياة، ولا يطلبون غيرها، هم أشبه بـالأطفال الذيـن** يودون أن لو يقضوا العمر كلّه في اللعب واللهو غافلين عن كلّ شيء.

إنَّ تشبيه الحياة الدنيا باللهو واللعب يستند إلى كون اللهو واللمعب من الممهارسات الفارغة السطحية التي لا ترتبط بأصل الحياة الحقيقية، سواء فاز اللاعب أم خسر، إذ كل شيء يعود إلى حالته الطبيعية بعد اللعب.

وكثيراً ما نلاحظ أنّ الأطفال يتحلقون ويشرعون باللعب، فهذا يكون «أميراً» وذاك يكون «وزيراً» وآخر «لصاً» ورابع يكون «قافلة»، ثمّ لا تمضي ساعة حتى ينتهي اللعب ولا يكون هناك «أمير» ولا «وزير» ولا «لص» ولا «قافلة»! أو كها يحدث في المسرحيات أو التمثيليات، فنشاهد مناظر للحرب أو الحبّ أو العداء تتجسد على المسرح، ثمّ بعد ساعة يتبدد كلّ شيء.

والدنيا أشبه بالتمثيلية التي يقوم فيها الناس بتمثيل أدوار الممثلين، وقد تجتذب هـذه التمثيلية الصبيانية حتى عقلاءنا ومفكّرينا، ولكن سرعان ما تسدل الستارة وينتهي التمثيل. «لعب» على وزن «لزج» من «اللعاب» على وزن «غبار» وهو الماء الذي يتجمّع في الفم ويسيل منه، فإطلاق لفظة «اللعب» على اللهو والتسلية جاء للتشابه بينه وبين اللعاب الذي

> یسیل دون هدف. مسیس دانچ می استار ۱۱ مانچ می در انداز دستار

ثمّ تقارن الآية حياة العالم الآخر بهذه الدنيا، فتقول: ﴿وللدَّلا الآخرة خير للَّذين يتَّقون أَقَلا تحقلون﴾.

فتلك حياة خالدة لا تفنى في عالم أوسع وأرفع، عالم يتعامل مع الحقيقة لا المجاز ومع الواقع لا الخيال، عالم لا يشوب نعمه الألم والعذاب، عالم كلّه نعمة خالصة لا ألم فسيه ولا عذاب.

ولكن إدراك هذه الحقائق وتمييزها عن مغريات الدنيا الخـدّاعـة غـير ممكـن لغـير المفكّرين الذين يعقلون، لذلك إتّجهت الآية إليهم بالخطاب في النهاية.

في حديث رواه هشام بن الحكم عن الامام موسىٰ بن جعفرﷺ قال: «يا هشام إنَّ اللَّه

٥٤ سورة الأنعام / الآية ٢٩ ـ ٣٣ [5]
وعظ أهل العقل ورغبهم في الآخرة فقال: ﴿وها الحياة الدّنيا إلالسب ولهو وللذلر الآخرة خير للّذين يتقون لفلا تعقلون ﴾.`
غني عن القول أنّ هدف هذه الآيات هو محاربة الانشداد بمظاهر عالم المادة ونسبيان

الغاية النهائية، أمّا الذين جعلوا الدنيا وسيلة للسعادة فهم يبحثون ـ في الحسقيقة ـ عسن الآخرة، لا الدنيا.

8003

٨ تفسير نورالثقلين، ج ٩، ص ٩٦٦؛ واصول الكافي، ج ٩، ص ٩٤.

### الآيتان

قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْرُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمَ لَا يُكَذِّبُو نَلْتَ وَلَكِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِتَايَنَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ (٣) وَلَقَدْكُذِبَتَ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَاكُذِبُوا وَأُو دُواحَتَى آلَهُمْ مَعْر أَنَهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِلَ لِكَلِمَنْتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ (٣)

### التفسير

# المصلمون يواجهون الصعاب دائماً:

لا شك أنَّ رسول الله عَنْنَة في نقاشاته المنطقية ومحاوراته الفكرية مع المشركين المعاندين المتصلّبين، كان يواجه منهم المعاندة واللجاجة والتصلّب والتعنّت، بـل كـانوا يـرشقونه بتهمهم، ولذلك كلَّه كان النَّبي عَنْنَة يشعر بالغم والحزن، والله تعالى في مواضع كـثيرة مـن القرآن يواسي النَّبي عَنْنَة ويصبَّره على ذلك، لكي يواصل مسيرته بـقلب أقـوى وجأش أربط، كها جاء في هذه الآية: فقد نعلم لِنَّه ليحزنك الذي يقولون»، فاعلم أنَّهم لا ينكرونك أنت، بل هم ينكرون آيات الله، ولا يكذّبونك بل يكذّبون الله: فقائمهم لا يكتوبونك ولكنّ الظالمين بآيات الله يجعدون».

ومثل هذا القول شائع بيننا، فقد يرى «رئيس» أنّ «مبعوثه» إلى بمعض النساس عساد غاضباً، فيقول له: «هوّن عليك، فانّ ما قالوه لك إنّما كان موجّهاً إليّ، وإذا حصلت مشكلة فأنا المقصود بها، لا أنت» وبهذا يسعى إلى مواساة صاحبه والتهوين عليه.

ثمَّة مفسَّرون يرون للآية تفسيراً آخر، لكن ظاهر الآية هو هذا الذي قلناه، ولكن لا بأس من معرفة هذا الاحتمال القائل بأنَّ معنى الآية هو: إنَّ الذين يعارضونك هم في الحقيقة مؤمنون بصدقك ولا يشكّون في صحة دعوتك، ولكنَّ الخوف من تعرَّض مصالحهم للخطر هو الذي يمنعهم من الرضوخ للحق، أو أنَّ الذي يحول بينهم وبين التسليم هو التـعصّب والعناد. [ع

يتبيِّن من كتب السيرة أنَّ الجاهليين \_ بما فيهم أشدَّ المعارضين للدَّعوة \_ كانوا يعتقدون في أعماقهم بصدق الدعوة، ومن ذلك ما روي أنَّ رسول الله يَنْتَيْنَ لتي أبا جهل فصافحه أبو جهل، فقيل له في ذلك، فقال: والله إنيَّ لأعلم أنَّه صادق، ولكنَّا متى كنَّا تبعاً لعبد مناف! (أي أنَّ قبول دعو ته سيضطرنا إلى اتباع قبيلته). \

وورد في كتب السيرة أنَّ أبا جهل جاء في ليلة متخفّياً يستمع قراءة النّبي تَيَنَى ، كما جاء في الوقت نفسه أبو سفيان والأخنس بن شريق، ولا يشعر أحد منهم بالآخر فاستمعوا إلى الصباح، فلما فضحهم الصبح تفرّقوا، فجمعتهم الطريق، فقال كلَّ منهم للآخر ما جاء به، ثمّ تعاهدوا أن لا يعودوا، لما يخافون من علم شبّان قريش بهم لئلا يفتتنوا بجيئهم، فلما كانت الليلة الثانية جاء كلّ منهم ظانًا أنَّ صاحبيه لا يجيئان لما سبق من العهود، فلما أصبحوا، الليلة الثانية جاء كلّ منهم ظانًا أنَّ صاحبيه لا يجيئان لما سبق من العهود، فلما أصبحوا، إيضاً، فلما أصبحوا تعاهدوا أن لا يعودا لمثلها، ثمّ تفرّقوا فلما أصبح الأخنس بن شريق أخذ عصاء ثمّ خرج حتى أتى أبا سفيان في بيته، فقال: اخبرني ـ يا أبا حنظلة ـ عن رأيك فيا سمعت من محمّد؟

قال: يا أبا ثعلبة، والله لقد سمعت أشياء أعرفها، وأعرف ما يراد بها، وسمعت أشياء، ما عرفت معناها ولاما يراد بها.

قال الأخنس: وأنا والذي حلفت به.

ثمّ خرج من عنده حتى أتى أبا جهل، فدخل عليه في بيته فقال: يا أبا الحكم، ما رأيك فيا سمعت من محمّد؟

قال: ماذا سمعت؟ تنازعنا نحن وبنو عبد المناف الشرف، أطعموا فأطعمنا، وحملوا (أي أعطوا الناس ما يركبونه) فحملنا، وأعطوا فأعطينا، حتى إذا تجاثينا على الركب وكنّا كفرسي رهان، قالوا: منّا نبي يأتيه الوحي من السماء، فمتى ندرك هذه؟ والله لا نؤمن به أبداً، ولا نصدّقه، فقام عنه الأخنس وتركه.

وروي أنّه التق أخنس بن شريق وأبو جهل بن هشام فقال له: يا أبا الحكم، أخبرني عن محمّد أصادق هو أم كاذب، فإنّه ليس ها هنا أحد غيري وغـيرك يسـمع كـلامنا، فـقال

د. تقسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٤٢.

٤[

أبوجهل: ويحك والله إنّ محمّداً لصادق وما كذب قط، ولكن إذا ذهب بنو قسصي بـاللواء والحجابة والسقاية والندوة والنّبوة فماذا يكون لسائر قريش؟!`

يتبيَّن من هذه الرّوايات وأمثالها أنّ كثيراً من أعداء رسول الله ﷺ الألدّاء كــانوا في باطنهم يعترفون بصدق ما يقول، إلّا أنّ التنافس القبلي وما إلى ذلك، لم يكن يسمح لهـم بإعلان ما يعتقدون، أو لم تكن لديهم الشجاعة على ذلك.

انِّنا نعلم أنّ مثل هذا الإعتقاد الباطني ما لم يصاحبه التسليم، لن يكون له أيّ أثر. ولا يُدخل الإنسان في زمرة المؤمنين الصادقين.

الآية الثّانية تستأنّف مواساة الرّسولﷺ وتبيّن له حال من سبقه من الأنبياء، وتؤكّد له أنّ هذا ليس مقتصراً عليه وحده، فالأنبياء قبله نالهم من قومهم مثل ذلك أيضاً: ﴿ولقد تخدّبت رسل من قبلك».

ولكنّهم صبروا وتحمّلوا حتى انتصروا بعون الله: ﴿ فصبروا على ما تَذْبوا ولودُواحتَىٰ لتاهم نصرنا﴾ وهذه سنة إلهيّة لا قدرة لأحد على تغييرها: ﴿ولا مِبدّل لكلمات الله﴾.

وعليه، فلا تجزع ولا تبتئس إذا ما كذّبك قومك وآذوك، بل اصبر على معاندة الأعداء وتحمّل أذاهم، واعلم أنّ الإمدادات والألطاف الإلهيّة ستنزل بساحتك بموجب هذه السنّة، فتنتصر في النهاية عليهم جميعاً، وإنّ ما وصلك من أخبار الأنبياء السابقين عن مواجهتهم الشدائد والمصاعب وعن ثباتهم وصبرهم وإنتصارهم في النهاية، لهو شهادة بيّنة لك: ﴿ولقد جابك هن نبإي للهرسلين﴾.

تشير هذه الآية \_ في الواقع \_ إلى مبدأ عام هو أنّ قادة المجتمع الصالحين الذين يسعون لهداية الشعوب عن طريق الدعوة إلى مبادى، وتعاليم بنّاءة، وبمحاربة الأفكار المنحطّة والخرافات السائدة والقوانين المغلوطة في المجتمع، يواجهون معارضة شديدة من جانب فريق الإنتهازيين الذين يرون في انتشار تلك التعاليم والمبادى، البنّاءة خطراً يهدد مصالحهم، فلا يتركون وسيلة إلّا استخدموها لترويج أهدافهم المشؤومة، ولا يستورّعون حتى عن التوسل بالتكذيب والإتهام، والحصار الاجتماعي، والإيذاء والتعذيب، والسلب والنهب، والقتل، وبكلّ ما يخطر لهم من سلاح لمحاربة أولئك المصلحين.

۲. تفسیر مجمع البیان، ج ٤، ص ٤٢.

[ع

إِلَّا أَنَّ المحقيقة، بما فيها من قوّة الجاذبية والعمق، وبموجب السنّة الإلهيّة، تعمل عـملها وتزيل من الطريق كل تلك الأشواك، إلّا أنّ شرط هذا الإنتصار هـو الصـبر والمـقاومة والثبات.

تعبَّر هذه الآية عن السنن بعبارة «كلمات الله»، لأنّ الكلم والكلام في الأصل، التأثير المدرك بإحدى الحاستين، السعع أو البصر، فالكلام مدرك بحاسة السمع، <sup>(</sup> والكلم بحاسة البصر، وكلمته: جرحته جراحة بان تأثيرها، ثمّ توسعوا في إطلاق «الكلمة» على الألفاظ والمعاني وحتى على العقيدة والسلوك والسنّة والتعاليم.

80CB

#### الآيتان

وَإِن كَانَ كَبُرَعَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوْسُلَّمَا فِي ٱلسَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُم بِتَايَةٍ وَلَوْشاءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَلِع () إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْتَى بَبَعَهُمُ ٱللَّهُ ثُمَ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ()

التفسير

#### الأموات المتمركون:

هاتان الآيتان استمرار لمواساة النّبيﷺ التي بدأت في الآيات السابقة لقد كان رسول اللهﷺ يشعر بالحزن العميق لضلال المشركين وعنادهم، وكان يـود لو أنّــه اســتطاع أن يهديهم جميعاً إلى طريق الإيمان بأيّة وسيلة كانت.

فيقول الله تعالى: ﴿وَلِنَ كَانَ كَبُر عليك لمراضهم فإن استطعت أن تبتغي نفقاً في الأرض أو سلّما في السحاء فتاتيهم بآية» ( . أي إذا كان إعراض هؤلاء المشركين يصعب ويثقل عليك، فشق أعماق الأرض أو ضع سلّماً يوصلك إلى السماء للبحث عن آية ـ إن استطعت ـ ولكن اعلم أنّهم مع ذلك لن يؤمنوا بك.

«النفق» في الأصل «النقب» وهو الطريق النافذ، والسرب في الأرض النافذ فيها، ومنه النفاق، وهو الدخول في الشرع من باب والخروج عنه من باب، أي أنّ للـمنافق سـلوكاً ظاهراً وآخر خفيّاً.

في هذه الآية يخبر الله نبيّه بأن ليس في تعليماتك ودعوتك وسعيك أي نقص، بل النقص فيهم لأنّهم هم الذين رفضوا قبول الحقّ، لذلك فانّ أيّ مسعى من جانبك لن يكون له أثر فلا تقلق.

جملة ﴿إِن استطعت...﴾ جملة شرطية جوابها محذوف، تقديره: (إن استطعت... فافعل ولكنّهم لا يؤمنون).

٦.

ولكن لكيلا يظن أحد أنّ الله غير قادر على حملهم على التسليم يقول: ﴿ولوشــا. الله لجمعهم على الهدئ﴾ أي لو أراد حملهم على الإستسلام والرضوخ لدعوتك والإيمان بالله لكان على ذلك قديراً.

غير أنّ الإيمان الإجباري لاطائل تحته، إنّ خلق البشر للتكامل مبني على أساس حرية الاختيار والإرادة، فني حالة حرية الاختيار وحدها يمكن تمييز «المؤمن» من «الكافر»، و«الصالح» من «غير الصالح» و«المخلص» من «الخائن» و«الصادق» من «الكاذب»، أمّا في الإيمان الإجباري فلن يكن ثمّة اختلاف بين الطيب والخبيث، وعلى صعيد الإجبار تفقد كلّ هذه المفاهيم معانيها تماماً.

ثمّ يقول سبحانه لنبيّه: **﴿فلا تكوننَ من الجاهلين﴾**، أي لقد قلت هذا لئلا تكون مسن الجاهلين، أي لا تفقد صبرك ولا تجزع، ولا يأخذك القلق بسبب كفرهم وشركهم.

وما من شك أنّ النّبيﷺ كان يعلم هذه الحقائق ولكن الله ذكرها له من باب التطمين وتهدئة الروع. تماماً كالذي نقوله نحن لمن فقد إينه: لا تحزن فالدنيا فانية، سنموت جميعاً. وأنت ما تزال شاباً ولسوف ترزق بابن آخر، فلا تجزع كثيراً.

فلا ريب أنَّ فناء دار الدنيا، أو كون الفقيد شاباً ليسا مجهولين عنده، ولكنَّها أمور تقال للتذكير.

على الرّغم من أنّ هذه الآية من الآيات التي تنفي الإجبار والإكراه، فإنّ بعض المفسّرين كالرّازي، يعتبرها من الأدلة على «الجبر» ويستند إلى فولوها...> ويقول: يتّضح من هذه الآية أنّ الله لا يريد للكفار أن يؤمنوا! ولكنّه غفل عن أنّ الإرادة والمشيئة في هذه الآية هما الإجباريتان، أي أنّ الله لا يريد الناس أن يؤمنوا بالإجبار والإكراه، بل يريدهم أن يؤمنوا باختيارهم وإرادتهم، وعليه فإنّ هذه الآية دليل قاطع يدحض مقولة «الجبريين».

في الآية التي تليها استكمال لما سبق ومزيد من المواساة للرسول الكريمﷺ ، فستقول الآية **(ال**تجا يستجيب الذين يسمعون).

أمّا الذين هم في الواقع أشبه بالأموات فإنّهم لا يؤمنون حتى يبعثهم الله يوم القـيامة: ﴿والهوتئ يبعثهم الله ثمّ لِليه يرجعون﴾ \

يومئذٍ، وبعد أن يروا مشاهد يوم القيامة يؤمنون، إلَّا أنَّ إيمانهم ذاك لا ينفعهم شيئاً، لأنَّ

 من حيث الاعراب ﴿الموتىٰ﴾ مبتدأ، و﴿ يبعثهم الله خبر، ومعنى ذلك هو أنّ هؤلاء لا يطرأ على حالهم أيّ تغيير حتى يبعثهم الله يوم القيامة فبرون الحقائق.

٤]

رؤية مناظر يوم القيامة العظيمة تحمل كل مشاهد على الإيمان فيكون نوعاً مــن الإيمــان الإضطراري.

ومن نافلة القول أنّ «الموتى» في هذه الآية لا تشير إلى الموت الجسهاني في الأفراد، بل الموت المعنوي، فالحياة والموت نوعان: حياة وموت عضويان، وحياة وموت معنويان، كذلك أيضاً السمع والبصر، عضويان ومعنويان فكثير ما نـصف المـبصرين السـامعين الأحياء الذين لا يدركون الحقائق بأنّهم عمي أو صم أو حتى أموات، إذ أنّ ردّ الفعل الذي يصدر عادة من الإنسان الحي البصير السامع إزاء الحقائق لا يصدر من هؤلاء.

أمثال هذه التعبيرات كثيرة في القرآن، ولها عذوبة، وجاذبية خاصّة، بل إنّ القـرآن لا يعير أهمّية كبيرة للحياة المادية البايلوجية التي تتمثل في «الأكل والنوم والتنفس» وإنّما يعني أشدّ العناية بالحياة الإنسانية المعنوية التي تتمثل في تحـمّل التكـاليف والمسـوّولية والإحساس واليقظة والوعي.

لابدٌ من القول أيضاً: إنّ المعنوي من العميٰ والصمم والموت ينشأ من ذات الأفراد، لأنّهم لإستمرارهم في الإثم وإصرارهم عليه وعنادهم، يصلون إلى تلك الحالة.

إنّ من يغمض عينيه طويلاً يصل إلى حالة يفقد فيها تدريجياً قوّة البصر، وقد يبلغ به الأمر إلى العميٰ التام. كذلك الذي يغمض عين روحه عن رؤيـة الحـقائق طـويلاً يـفقد بصيرته المعنوية شيئاً فشيئاً.

જીજી

وَقَالُوا لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ مِن رَبِّهِ عَلَّلَ إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِلَ ءَايَةُ وَلَكِنَ أَحْتُ ثَرَ هُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢

#### التفسير

تشير هذه الآية إلى واحد من الأعذار التي يتذرّع بها المشركون. فقد جاء في بـعض الرّوايات أنّه عندما عجز بعض رؤساء قريش عن معارضة القرآن ومقابلته، قالوا لرسول الله تَبْكَرُ : كل هذا الذي تقوله لا فائدة فيه، إذا كنت صادقاً فيا تقول، فأتنا بمعجزات كعصا موسى وناقة صالح، أيقول القرآن بهذا الشأن: **(وقالوالولا نزّل عليه آية هن ربّه)**.

من الواضح أن أولنك لم يكونوا جادين في بحثهم عن الحقيقة، لأن الرسول على عدة جاء لهم من المعاجز بما يكني، وحتى لو لم يأت بمعجز سوى القرآن الذي تحدّاهم في عدة آيات منه ودعاهم بصراحة إلى أن يأتوا بمثله فعجزوا عن ذلك، لكان فيه الكفاية لإثبات نبوته، غير أن هؤلاء المزيفين كانوا يبحثون عن عذر يتيح لهم إهانة القرآن من جهة، والتملص من قبول دعوة الرسول عن من جهة أخرى، لذلك كانوا لا يفتأون يطالبونه بالمعجزات، ولو أن رسول الله تينة إستجاب لمطاليبهم لأنكروا كلّ ذلك بقولهم فهذا سعر مبينه، أكما جاء في آيات أخرى من القرآن، لذلك يأمر الله رسوله أن: فقل لي الله قادر على أن ينزل تعقي إلا أن في ذلك أمراً أنتم عنه غافلون، وهو أنه إذا حقق الله مطالبيكم التي يدفعكم إليها عنادكم، ثم بقيتم على عنادكم ولم تؤمنوا بعد مشاهد تكم للمعاجز، فسوف يقع عقاب الله عليكم جميعاً، وتفنون عن آخركم، لأن ذلك سيكون منتهى الإستهتار بقام الألوهية المقدس وببعونه وآياته ومعجزاته، وهذا تنتهي الآية بالقول: فولكن في التي عالم يعلمون منتهى الإليان في ذلك أمراً أنتم عنه غافلون، وهو أنه إذا حقق الله مطالبيكم التي يدفعكم إليها عنادكم، ثم بقيتم على عنادكم ولم تؤمنوا بعد مشاهد تكم للمعاجز، فسوف يقع عقاب الله عليكم جميعاً، وتفنون عن آخركم، لأن ذلك سيكون منتهى الإستهتار بقام الألوهية المقدس وببعونه وآياته ومعجزاته، وهذا تنتهي الآية بالقول: فله بكان ولهم في عليم م يعلمونه.

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٤٦.
 النمل، ١٣؛ والأحقاف، ٧؛ والصف، ٦.

٤]

**إشكال:** يتبيِّن من تفسير «مجمع البيان» أنَّ بعض مناوني الإسلام قد اتَّخذوا من هذه الآية \_ منذ قرون عديدة \_ دليلاً يستندون إليه في الزعم بأنَّه لم تكن لرسول اللهﷺ أيّـة معجزة، لانَّه كلّما طلبوا منه معجزة كان يكتني بالقول: إنَّ الله قادر على ذلك، ولكن أكثركم لا تعلمون، <sup>(</sup> وهذا ما نهجه بعض الكتَّاب المتأخرين فأحيوا هذه الفكرة البالية مرّة أخرى.

الجواب: أوّلاً: يبدو أنّ هؤلاء لم يعنوا النظر في الآيات السابقة والتّالية لهذه الآية، وإلّا لأدركوا أنّ الكلام يدور مع المعاندين الذين لا يستسلمون للحق مطلقاً، وإنّ موقف هؤلاء هو الذي منع رسول الله على من إجابة طلبهم، فهل نجد في القرآن أنّ طلاب الحقيقة سألوا الرّسول على أن يحقق لهم معجزة فامتنع؟ الآية ١١١ من هذه السورة نفسها تتحدّث عن أمثال هؤلاء فتقول: ﴿ولو لنّنا نزلنا لِليهم للملائكة وكلّمهم للموتئ وحشرنا عليهم كلّ شي. قبلاً

ثانياً. تفيد الرّوايات أنّ هذا الطلب تقدم به بعض رؤساء قريش، وكار هدفهم من ذلك إهانة القرآن والإعراض عنه، فمن الطبيعي أن لا يستجيب رسول الله ﷺ لطلب يكون دافعه بهذا الشكل.

**ثالثاً.** إنَّ أصحاب هذا الإشكال قد أغفلوا سائر آيات القرآن الأخرى التي تصرّح بأنَّ القرآن نفسه معجزة خالدة، وكثيراً مـا دعت الخـالفين إلى مـعارضته، وأثـبتت ضـعفهم وعجزهم عن ذلك، كما أنّهم نسوا الآية الأولى من سورة الإسراء التي تقول بكل وضوح: إنَّ الله أسرى بنبيّه من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى في ليلة واحدة.

**وابعاً:** ليس من المعقول أن يكون القرآن مليئاً بذكر معاجز الأنبياء وخوارق عاداتهم ويدّعي النّبي ﷺ إنّه خاتم الأنبياء وأرفعهم منزلة. وأنّ دينه أكمل من أديانهم ثمّ ينكص عن إظهار معجزة، إستجابة لطلب الباحثين عن الحقّ والحقيقة. أفـلا يكـون هـذا نـقطة غامضة في دعوته في نظر الحايدين وطلاب الحقيقة؟

فلو لم تكن له أية معجزة، لكان عليه أن يسكت عن ذكر معاجز الأنبياء الآخرين لكي يتمكن من تمرير خطَّته ويغلق طريق الإعتراض والإنتقاد عليه، ولكنَّه لا يفتأ يتحدَّث عن إعجاز الآخرين ويعدد خوارق العادات عند موسى بن عمران وعـيسى بـن مـريم

۱٫ تفسیر مجمعالبیان، ج ٤، ص ٤٧.

| <b>٤]</b> | سورة الأتعام / الآية 37                                                     | - |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------|---|
| لتماريخ   | إيراهيم وصالح ونوح ﷺ، وهذا دليل بيّن على ثقته التــامّة بمـعاجزه، إنّ كــتب |   |
| _ادات     | لإسلامي والرّوايات المعتبرة ونهج البلاغة تشير بما يشبه التواتـر إلى خـوارق  | ł |
|           | رسول الله ﷺ.                                                                | } |

وَمَامِنِ دَابَتَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَاطَتِبِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَّافَرَ طَنَافِي ٱلْحِتَبِ مِن شَي عُوثُمُو إِلَىٰ دَبِّهِمْ يُحَشَرُونَ ٢

## التفسير

لإتساع البحث حول هذه الآية، سنبدأ بشرح ألفاظها، ثمّ نفسّرها بصورة إجمالية، ثمّ نتناول سائر جوانبها بالبحث.

«**الدّابة»** من «دبّ» والدبيب المشي الخفيف، ويستعمل ذلك في الحيوان والحشرات أكثر، <sup>(</sup> وقد ورد في الحديث «لا يدخل الجنّة ديبوب» <sup>(</sup> وهو الّنمام الذي يمشي بين النــاس بالنميمة.

«الطائر» كل ذي جناح يسبح في الهواء، وقد يوصف بها بعض الأمور المـعنوية التي تتقدّم بسرعة واندفاع، والآية تقصد الطائر الذي يطير بجناحيه.

«أممم» جمع أمّة، وهي كل جماعة يجمعهم أمر ما، كالدين الواحد أو الزمان الواحد أو المكان الواحد.

«**يحشرون»** من **«حشر» بم**عنى «الجمع»، والمعنى الوارد في القرآن يقصد به يوم القيامة، ولا سيا أنّه يقول: ﴿لِلن ر**تِهم**﴾.

هذه الآية تستأنف ما جاء في الآيات السابقة من الكلام مع المشركين وتحذيرهم من مصيرهم يوم القيامة، فتتحدّث عن «الحشر» وبعث عام يشمل جمسيع الكمائنات الحميّة والحيوانات، فتقول أولاً: ﴿وما هن دلبّة في الأرض ولاطانو يطير بجناحيه لِلّا لُهم لَمثالكم﴾.

يتّضح من هذا أنّ فصائل الحيوان والطيور أمم مثل البشر، غير أنّ للمفسّرين أقـوالاً مختلفة بشأن وجه الشبه في هذا التمثيل.

د. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٤٧.

[ع

بعض يقول: إنَّ التشابه يختص بأسرار خلقتها العجيبة التي تدل على عــظمة الخــالق سبحانه.

وبعض آخر يرى التشابه في حاجاتها الحياتية المختلفة وفي طرق سد تلك الحــاجات وإشباعها.

ومنهم من يعتقد أنّ التشابه كامن في تشابه الإدراك والفهم والمشاعر، أي إنّ للحيوان والطير – أيضاً – إدراكه ومشاعر، في عالمه الخاص، ويعرف الله ويسبّح له ويقدّسه بحسب طاقته، وإن تكن قوّة إدراكه أدنى ممّا في الإنسان، ثمّ إنّ ذيل هذه الآية ـكما سيأتي بيانه ـ يؤيّد هذا الرأي الأخير.

ثمّ تقول الآية: ﴿ما فَرَطنا فِي الكتاب مِنْ شِي.﴾.

لعلَّ المقصود بالكتاب هو القرآن الذي يضم كلَّ شيء (ممّــا يــتعلَّق بــتربية الإنســان وهدايته وتكامله) يبيّنه مرّة بياناً عاماً، كالحث على طلب العلم مطلقاً، ومرّة بياناً تفصيلياً كالكثير من الأحكام الإسلامية والقضايا الأخلاقية.

ثمَّة احتمال آخر يقول: إنَّ المقصود بالكتاب هو «عالم الوجود» إذ أنَّ عالم الخليقة مثل الكتاب الضخم، يضمّ كلَّ شيء ولا ينسى شيئاً.

ليس ثمَّة ما يمنع من أن تشمل الآية كلا التَّفسيرين، فالقرآن لم يترك شيئاً تسربوياً إلّا وذكره بين دفتيه، كما أنَّ عالم الخليقة يخلو من كل نقص وعوز.

وتختم الآية بالقول: ﴿ ثُمَّ لِلِّي رَبِّهِم يحشرونَ ﴾.

يظهر أنّ ضمير (هم) يعود إلى الدواب والطير على اختلاف أنواعها وأصنافها، أي إنّ لها ــ أيضاً ــ بعثاً ونشوراً، وثواباً وعقاباً، وهذا ما يقول به مـعظم المـفسّرين، إلّا أنّ بـحض المفسّرين ينكرون هذا، ويفسّرون هذه الآية والآيات المشابهة تفسيراً آخر، كقولهم: إنّ معنى «العشر إلى الله» هو الموت والرجوع إلى نهاية الحياة <sup>(</sup>.

ظاهرالآية يشير \_كما قلنا \_إلى البعث والحشر يوم القيامة.

من هنا تنذر الآية المشركين وتقول لهم: إنَّ الله الذي خلق جميع الحيوانات ووفَّر لها ما تحتاجه، ورعى كل أفعالها، وجعل لها حشراً ونشوراً. قد أوجد لكم دون شك بعثاً وقيامة،

١. نقل هذا الاحتمال صاحب المنار عن ابن عباس.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وليس الأمر كما تقول تلك الفئة من المشركين من أنَّه ليس تُمَّة شيء سوى الحسياة الدنسيا والمهات.

ہدوث

#### ۱\_ هل هناک بعث للمیوانات؟

٤]

ما من شك أنَّ الشَّرط الأوَّل للمحاسبة والجـزاء هـو «العـقل والإدراك» ويسـتتبعهما «التكليف والمسؤولية».

يقول أصحاب هذا الرأي: إنّ لديهم ما يثبت أنّ للحيوانات إدراكاً وفهماً بمقدار ما تطيق، ومن ذلك أنّ حياة كثير من الحيوانات تجري وفق نظام دقيق ومثير للعجب، ويدلّ على إرتفاع مستوى إدراكها وفهمها، فمن ذا الذي لم يسمع بالنمل والنحل وتمدّنها العجيب ونظامها الحيّر في بناء بيوتها وخلاياها، ولم يستحسن فهمها وإدراكها؟ فعلى الرغم من أنّ بعضهم يعزوا ذلك كلّه إلى نوع من الإلهام الغريزي، فليس ثمّة دليل على أنّ هذه الأعمال تجري بصورة غريزية لا عقلية.

ما الدليل على أنّ هذه الأعمال ـ حسبها يدل ظاهرها ـ ليست ناشئة عن تعقّل وإدراك؟ كثيراً ما يحدث أنّ الحيوان يبتكر ـ إستجابة لظرف من الظروف ـ شيئاً لم يسبق له أن مرّ به وجرّبه. فالشاة التي لم يسبق لها أن رأت ذئباً في حياتها تفزع منه أوّل ما تراه وتدرك خطره عليها، وتتوسل بكل حيلة لدرء خطره عنها.

إنَّ العلاقة التي تتكوَّن بين الحيوان وصاحبه تدريجياً دليل آخر على هذا الأمر. فكثير من الكلاب المفترسة الخطرة تعامل أصحابها ـ بل وحتى أطفالهم ـ كما يـعاملهم الخـادم العطوف.

ويحكى الكثير عن وفاء الحيوانات وعن تقديمها كثيراً من الخدمات للإنسان ولا شك أنّ هذه أمور ليس من السهل اعتبارها ناشئة بدافع الغريزة، إذ إنّ الغريزة تنشأ عنها أعمال رتيبة من طراز واحد باستمرار، أمّا الأعمال التي تقع في ظروف خاصّة كردود فعل لحوادث طارئة غير متوقعة، فهذه تكون إلى التعقل والإدراك أقرب منها إلى الغريزة.

نشاهد اليوم أنّ حيوانات مختلفة يجري تدريبها لأغراض متنوعة، فالكلاب البوليسية تدرّب للقبض على المجرمين، والحمام الزاجل لنقل الرسائل، وحـيوانــات أخــرى تـرسل [ع

لابتياع بعض الحوائج من السوق، وحيوانات أخرى للصيد، وهي كلّها تؤدّي مهماتها بكلّ دقة وإتقان (حتى أنّهم افتتحوا مؤخّراً مدارس خاصّة لتعليم مختلف الحيوانات)!

فضلاً عن ذلك كلّه، فإنّ هناك بعض الآيات التي تدل ـ بوضوح ـ على أنّ للحيوانات فهماً وإدراكاً، من ذلك حكاية هروب النمل من أمام جيش سليمان، وحكاية ذهاب الهدهد إلى منطقة سبأ باليمن ورجوعه بأخبار متيرة لسليمان.

ثمَّة أحاديث إسلامية كثيرة حول بعث الحيوانات، من ذلك ما روي عن أبي ذر قال: بينا أنا عند رسول الله ﷺ إذ انتطحت عنزان، فقال رسول الله ﷺ «أتدرون فسيما استطحتا؟» فقالوا: لا ندري، قال: «ولكن الله يدري وسيقضي بينهما» `.

وفي رواية بطرق أهل السنّة عن رسول الله ﷺ في تفسير هذه الآية أنّه قال: «إنّه يحشر هذه الأمم يوم القيامة ويقتص من بعضها لبعض حتى يقتص للجماء من القرناء» `

وفي الآية ٥ من سورة التكوير يقول سبحانه: ﴿و*لِدَا الوحوف حضرت وه*ي دليل آخر على ذلك.

#### ٢\_ المشر والتكليف

تطرح هنا مسألة يتوقف فهم الآية عليها، وهي هل أنّ مقولة تكليف الحيوانات معقولة. مع أنّ من شروط التكليف العقل، ولهذا لا يكون الطفل والمجنون مكلّفين؟ فهل للحيوانات ذلك العقل الذي يؤهّلها للتكليف؟ وهل يمكن أن نعتبر الحيوان أكثر عـقلاً وإدراكاً مس الصبي غير البالغ ومن المجنون؟ فإذا لم يكن له مثل هذا العقل والإدراك، فكيف يجوز أن يكلّف. وبأيّ تكليف؟

للجواب على هذا السؤال نقول: إنّ للتكليف مراحل ودرجات، وكل مرحلة تـناسب درجة معيّنة من العقل والإدراك، وإنّ التكاليف الكثيرة المفروضة في القوانين الإسـلامية على الإنسان تتطلّب مستوى رفيعاً من العقل والإدراك لإنجازها، ولا يمكن أن نفرض مثل تلك التكاليف على الحيوانـات طـبعاً، لأنّ الشرط المـطلوب لإنجـازها غـير مـتوفر في

١. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٥٠، وتفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٧١٥.
 ٢. والجماء عكس القرناء: الحيوان الفاقد للقرن؛ وتفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

الحيوانات، إلا أنّ مرحلة من التكاليف البسيطة التي يكني لها ما يناسبها من الفهم والإدراك يكن تصورها وقبولها في الحيوان ولا يكن إنكارها، بل من الصعب أن نرفض كلّ تكليف بشأن الأطفال والجانين القادرين على فهم بعض المسائل، فالصبي الذي لم يبلغ سن الرشد \_ كأن يكون عمره ١٤ سنة مثلاً \_لو ارتكب جريمة قتل، وهو عالم بكلّ أضرار هذا العمل، فلا يكن اعتباره بريئاً، والقوانين الجزائية في العالم تضع عقوبات على بعض جرائم الأطفال غير البالغين، وإن كانت العقوبات أخف طبعاً.

وعليه، فإنّ البلوغ واكتمال العقل من شروط التكليف في المراحل العليا المتكاملة، أمّا في المراحل الأدنى، أي في الذنوب التي لا يخنى قبحها حتى على من هم أدنى مرتبة، فإنّ البلوغ والتكامل العقلي ليسا شرطاً لازماً.

فإذا أخذنا اختلاف مراحل التكليف واختلاف مراتب العقل بنظر الاعتبار، يمكن حلّ قضية الحيوانات أيضاً بهذا الشأن.

### ٣\_ هل تدل هذه الآبة على التناسغ؟

٤]

من العجيب أنّ بعض مؤيدي فكرة «التناسخ» الخرافية يتخذون من هذه الآية دليـلاً على صحة فكرتهم، ويقولون: يفهم من الآية أنّ الحيوانات أمم مثلكم، مع أنّنا نعلم أنّها ذاتياً ليست مثلنا، فيمكن إذن القول بأنّ أرواح البـشر التي تـفارق أبـدانهــا تحــلً في أبـدان الحيوانات، وجذا الشكل تنال الأرواح المذنبة العقاب.

ولكن على الرغم من أنَّ فكرة التناسخ تناقض «قانون التكامل» ولا تتفق مع منطق العقل، وتستوجب إنكار «المعاد» (كما سبق شرحه في موضعه)، فإنّ هذه الآية لا تدل على التناسخ مطلقاً، إذ إنَّ المجتمعات الحيوانية \_كما قلنا \_ تشبه المجتمعات البشرية، وهو شبه بالفعل لا بالقوّة، لأنّ للحيوانات نصيبها من الفهم والإدراك، ونصيبها من المسؤولية أيضاً. ومن ثمّ نصيبها من البعث والحساب، فهي تشبه الإنسان في هذه الحالات.

ينبغي أن نعرف أنّ التكاليف والمسؤوليات الملقاة على الحيوانات في مرحلة خاصّة لا تعني أنّ لها إماماً وقائداً وشريعة وديناً كها ذهب اليه بعض أصحاب التـصوّف، فـهي لا يقودها سوى إدراكها الباطني، أي أنّها تدرك بعض الأمور، فتكون مسؤولة عـنها بـقدر إدراكها لها.

وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِتَايَنِينَاصُ تُرُوَبُكُمٌ فِي ٱلظُّلُمَنِتُ مَن يَشَا ٱللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَأَ يَجْعَلْهُ عَلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِبِدٍ ٢

التغسير

الصّم والبُكم:

مرّة أخرى يعود القرآن ليتطرّق إلى المنكرين المعاندين، فيقول: ﴿وَللَّذَينَ مُخْبُولُ بِآياتُنَا صمّ وبكم في للقلماسة فهم لا يملكون آذاناً صاغية لكي يستمعوا إلى الحقائق، ولا ألسناً ناطقةً بالحقّ توصل إلى الآخرين ما يدركه الإنسان من الحقائق، ولمّا كانت ظلمات الأنانية وعبادة الذات والمعاندة والجهل تحيط بهم من كل جانب، فهم لا يستطيعون رؤية وجسه الحقيقة، ولذلك فهم محرومون من النعم الثلاث التي تربط الإنسان بالعالم الخارجي (أي

يرى بعض المفسّرين أنّ المقصود بالصمّ هم المقلّدون الذين يتبعون قادتهم الضالين دون إعتراض، ويصمون آذانهم عن سماع دعوات الهداة الإلهيين، وإنّ المقصود بالبُكم هم أولئك القادة الضالون الذين يدركون الحقائق جيّداً، ولكنّهم حفاظاً على مصالحهم ومراكـزهم الدنيوية، يكون أفواههم، ولا ينطقون بالحقّ، فكلا الفريقين غريقان في ظلمات الجـهل وعبادة الذات <sup>(</sup>.

وبعد ذلك يقول القرآن الكريم: ﴿ **مَن يَشَا للله يَصَلله ومَن يَشا يَجعله على صراط مستقيمه**. سبق أن قلنا إنَّ نسبة الهداية والضلالة إلى مشيئة الله وإرادته نسبة تفسّرها آيات أُخرى في القرآن يقول سبحانه: ﴿ **يَضَلَ الله الطَّالِحِينَ `**و يقول: ﴿ وَهَا يَضَلُ بِهَ إِلَّا لِلفَاسَقِينَ، <sup>`</sup> وَ فِي

موضع آخر يقول: **﴿وَالدَينَ جَاهدُوا فَينَا لَنهدينَهُمُ سَبَلَنَا﴾** <sup>لا</sup> يتّضح من هذه الآيات وغيرها من الآيات القرآنية أنّ الهداية والضلالة اللتين تنسبان في هذه الحالات إلى مشيئة الله إنّما هما في الحقيقة ثواب الله وعقابه لعباده على أفعالهم الحسنة أو السيئة.

٧١

وبعبارة أخرى: قد يرتكب الإنسان أحياناً إثماً كبيراً يؤدّي به إلى أن يحيط بروحه ظلام مخيف، فتفقد عينه القدرة على رؤية الحقّ، وتفقد أذنه القدرة على سماع صوت الحقّ، ويفقد لسانه القدرة على قول الحقّ.

وقد يكون الأمر على عكس ذلك، أي قد يعمل الإنسان أعمالاً صالحة كثيرة بحيث إنّ عالماً من النّور والضوء يشع في روحه، فيتسع بصر، وبصيرته، وتزداد أفكار، إنسعاعا، ويكون لسانه ابلغ في إعلان الحقّ، ذلكم هو مفهوم الهداية والضلالة اللتين تنسبان إلى إرادة الله ومشيئته.

ଚ୍ଚର

## الآيتان

قُلُ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَنَىٰكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوَأَتَنَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُوً صَدِقِينَ ۞ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَاتَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ وَتَنسَوْنَ مَاتُشْرِكُونَ ۞

الأغسير

التّوميد الفطري:

يعود الكلام مرّة أخرى إلى المشركين، ويدور الاستدلال حول وحدانية الله وعـبادة الواحد الأحد عن طريق تذكيرهم باللحظات الحرجة والمؤلمة التي تمـرّ بهــم في الحــياة، ويستشهد بضمائرهم، فهم في مثل تلك المواقف ينسون كلّ شيء، ولا يجدون غير الله ملجأ لهم.

يأمر الله سبحانه نبيّه أن: ﴿ قَلَ لَوَلَيتَكُم لِنَ لَتَاكُم عَدَلِبَ الله لَو لَتَسْتَكُم الساعة أغسير الله تدعون إن كنتم صادقين» (.

الحالة النفسية التي تصوّرها هذه الآية لا تنحصر في المشركين، بل في كلّ إنسان حين يتعرّض إلى الشدّة وحوادث الخطر وقد لا يلجأ الإنسان في الحوادث الصغيرة والمألوفة إلى الله، إلّا أنّه في الحوادث الرهيبة والمخيفة ينسى كلّ شيء وإن ظلّ في أعماقه يحس بأمل في النجاة ينبع من الإيمان بوجود قوّة غامضة خفيّة، وهذا هو التوجّه إلى الله وحقيقة التوحيد. حتى المشركون وعبدة الأصنام لا يخطر لهم التوسل بأصنامهم، بل ينسونها في مثل هذه

١. يقول علماء العربية: إنّ (ك، في (أرأيتك، ووكم، في وأرأيتكم، ليستا إسماً ولا ضميراً، ولكنّهما حرف خطاب يغيدان التوكيد، والفعل في مثل هذه الحالات يكون مفرداً، والإفراد والتثنية والجمع تظهر على حرف الخطاب هذا، قفي وأرأيتكم، المخاطبون جماعة ولكن الفعل ورأيت، مفرد، و«كم» هو الذي يدل على أنّ المخاطبين جماعة، وقيل: أنّ هذا التعبير من حيث المعنى يساوي قولك: (أخبرني) أو (أخبروني)، ولكن المحاطبين جماعة، وقيل: أنّ هذا التعبير من حيث المعنى يساوي قولك، (أخبرني) أو (أخبروني)، ولكن والمحققية، إن المعناها الإستفهامي، و(أخبروني) ملازم للمعنى، لا المعنى يساوي وأعلمتم»؟ الظروف تماماً، فتقول الآية: ﴿ بل لِيّاة تدمون فيكشف ما تدعون لِليه إن شا. وتسنسون ما تشركون».

## ہموث

هنا يحسن الإلتفات إلى النقاط التَّالية:

٤]

١- إنّ الاستدلال المطروح في هاتين الآيتين هو الإستدلال على التوحيد الفطري الذي يمكن الاستفادة منه في مبحثين: الأول: في إثبات وجود الله، والثّاني: في إثبات وحدانيته، لذلك استشهدت الرّوايات الإسلامية والعلماء المسلمون بهاتين الآيتين للردّ على منكري وجودالله، وكذلك للردّ على المشركين.

٢- من الملاحظ أنّ الاستدلال المذكور تطرّق إلى (قيام الساعة)، وقد يقال: إنّ المخاطبين لا يؤمنون بالقيامة أصلاً، فكيف يمكن طرح مثل هذا الاستدلال أمام هؤلاء؟

**نقول أوّلاً:** إنّ هؤلاء لم يكونوا جميعاً ينكرون يوم القيامة، فقد كان فريق منهم يؤمنون بنوع من البعث.

**وثانياً:**قد يكون المعنى بالساعة هي ساعة الموت، أو الساعة الرهيبة التي تتزل فيها على الإنسان مصيبة تضعه على شفا الهلاك.

**وثالثاً: ق**د يكون هذا تعبيراً مجازياً عن الحوادث الخيفة، فالقرآن يكرر القول بأنّ يوم القيامة يقترن بسلسلة من الحوادث المروعة، كالزلازل والعواصف والصواعق وأمثالها.

٣-إنّنا نعلم أنّ يوم القيامة وما يصحبه من وقائع وأمور حتمية الوقوع، لا يمكن تغييرها إطلاقاً، فكيف تقول الآية: ﴿ بِل لِيًا تَدْعُونَ فَيكَشُفُ ما تَدْعُونَ لِلِيه لِنَ شَائه؟ فهل القصد هو إطلاقاً، فكيف تقول الآية: ﴿ بِل لِيًا تَدْعُونَ فَيكَشُفُ ما تَدْعُونَ لِلِيه لِنَ شَائه؟ فهل القصد هو إظهار قدرة الله، أم أنّ هناك قصد آخر؟

في جواب هذا السؤال نقول: لا يعني هذا أنّ الله سوف يلغي بالدعاء المبعث وقسيام الساعة أصلاً، بل الآية تقصد القول بأنّ المشركين \_وحتى غير المشركين \_عند مشاهدتهم الحوادث الرهيبة عند قيام الساعة والأهوال والعذاب الذي ينتظرهم، يستولي عليهم الفزع والجزع، فيدعون الله ليخفف عنهم تلك الأهوال، وينجيهم من تلك الأخطار، فدعاؤهم يكون لنجاتهم من أهوال يوم القيامة الرهيبة، لا لإلغاء ذلك اليوم من الأساس.

#### الآيات

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمِمِن قَبْلِكَ فَأَخَذْ نَهُم بِٱلْبَاسَلَةِ وَٱلضَّرَّةِ لَعَلَّهُمْ بَصَرَّعُونَ ٢ فَلَوْلاَ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِن قَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ ماكَانُوا يَعْمَلُونَ ٢ فَ فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكْرُوا بِهِ عَنَحَنا عَلَيْهِمَ أَبُوبَ مُكُلِّ شَحْلِ أَنْ يَعْمَلُونَ ٢ فَ فَلَمَا نَسُوا مَا ذُكْرُوا بِهِ عَنَدَ مَعْدَا عَلَيْهِمَ أَبُوبَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَذِينَ ظَلَمُوا وَٱلْحَدَلِقَهِ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ٢ هُ فَلَمَا أُولُونَ الْعَالَيْ فَالَ

#### التفسير

#### مصير الذين لا يعتبرون:

تواصل هذه الآيات توجيه الكلام للضّالين والمشركين، ويتخذ القرآن فيها طريقاً آخر لإيقاظهم وذلك بأن ينقلهم إلى القرون السالفة والأزمان الماضية، يشرح لهم حال الأمم الضّالة والظالمة والمشركة، ويبيّن لهم كيف أتيح لها جميع عوامل التربية والتهذيب والوعي، غير أنَّ جمعاً منهم لم يلقوا بالآ إلى أيّ من تلك العوامل، ولم يعتبروا بما حاق بهم من (بأساء) و(ضراء) <sup>(</sup> ولقد لرسلنا إلى أهم هن قبلك فأخذناهم بالبأسا، وللقول لعلّهم يتفرّمون».

أماكان من الأجدر بهؤلاء أن يستيقظوا عندما جاءهم البأس وأحاطت بهم الشدائد؟! ﴿ قلولا إذ جاءهم بأسنا تضرّموله ولكنّهم لم يستيقظوا، ولذلك سببان:

١. «البأساء» الشدّة والمكروه، وتطلق على الحرب أيضاً، وكذلك القحط والجفاف والفقر، أمّا «الضراء» فأكثر ما تعني العذاب الروحي، كالهم والغم والإكتئاب والجهل، أو الآلام الناشئة عن الأمراض أو عن فقدان مال أو مقام. ولعلّ الاختلاف بين معنيي اللفظتين ناشىء عن أنّ والباساء، تشير إلى المكروه الخارجي و«الضراء» تشير إلى المكروه الداخلي، النفسي أو الروحي، وعلى هذا تكون «الباساء» من عوامل إيجاد «الضراء»، فتأمل بدقّة!

٤[

**الأوّل:** إنّهم لكثرة آثامهم وعنادهم في الشرك زايلت الرحمة قلوبهم والليونة أرواحهم: **«ولكن قست قلوبهم»**.

**والثّاني:** إنّ الشيطان قد استغل عبادتهم أهواءهم فزيّن في نظرهم أعهالهم، فكل قبيح إر تكبوه أظهره لهم جميلاً، ولكل خطأ فعلوه جعله في عيونهم صواباً: **﴿وَنَعْنَ لَهُمُ لَلْتَمْطَانَ مَا** كانوا يعملونه.

ثمّ تذكر **الآية التّالية** أنّه لمّا لم تنفع معهم تلك المصائب والمشاكل والضغوط عاملهم الله تعالى بالعطف والرحمة، ففتح عليهم أبواب أنواع النعم، لعلهم يستيقظون ويسلتفتون إلى خالقهم الذي وهب لهم كل تلك النعم، ويشخّصوا الطريق السوي: ﴿ قَلْمًا نُسُواً مَا ذَكْرُوا بِهُ فتحنا عليهم أيولب كلّ شيبه.

إلا أنّ هذه النعم كانت في الواقع ذات طابع مزدوج، فهي مظهر من مظاهر المحبّة التي تستهدف إيقاظ النائمين، وهي كذلك مقدمة لنزول العذاب الأليم إذا استمرّت الغفلة، والذي ينغمس في النعمة والرفاهية، يشتد عليه الأمر حين تؤخذ منه هذه النعم فحاة، بسينما لو أخذت منه بالتدريج، فلا يكون وقع ذلك عليه شديداً، ولهذا يقول إنّنا أعطيناهم الكثير من النعم: **وحتى إذا فرحوا بها أوتو***ا أخذ***ناهم بختة فإذا هم مبلسونه** <sup>(</sup>

وهكذا استؤصلت جذور أولئك الظلمة وانقطع نسلهم: ﴿ فَقَطَع دَلِمُوالِقُومُ لِلدِّينَ ظَلَمُولُ﴾. و«الدابر» بمعنى المتأخر والتابع.

ولمّا كان الله قد وفّر لهؤلاء كلّ وسائل التربية ولم يبخل عليهم بأيّ شيء منها، لذلك فإنّ الحمد يختص بالله الذي يربيّ أهل الدنيا كافة: ﴿ والحمد لله ربّ العالمين».

ہحوث

لابدٌ هنا من التنبّه إلى بضع نقاط: ١-قد يبدو لدى البعض أنّ هذه الآيات تتعارض مع الآيات السابقة. فقد بيّنت الآيات السابقة أنّ المشركين إذا هاجمتهم المصاعب والشدائد يتوجّهون إلى الله وينسون كسل مــا

· «الإبلاس» الحزن المعترض من شدّة التألم بسبب كثرة المنغّصات المؤلمة، ومنها اشتقت كلمة «إبليس»، وهي هنا تدل على شدّة الغم والهم اللذين يصيبان المذنبين يومئذٍ. [ع

عداه، ولكن هذه الآيات تقول: إنَّ هؤلاء لا يستيقظون حتى بعد تـعرَّضهم للـمنغَّصات الشديدة.

هذا التباين الظاهري يزول إذا انتبهنا إلى النقطة التّالية، وهي أنّ اليقظة الخاطفة المؤقتة عند ظهور الشدائد لا تعتبر يقظة حقيقية، لأنّهم سرعان ما يعودون إلى الغفلة السابقة.

في الآيات السابقة كان الكلام عن التوحيد الفطري، فكان التـيقّظ والتـوجّه العـابر ونسيان كلّ شيء سوى الله في تلك اللحظات الحساسة ما يكني لإثبات ذلك، أمّا في هذه الآيات فالكلام يدور عن الإهتداء والرجوع عن الضلال إلى الطريق المستقيم، لذلك فإنّ اليقظة العابرة المؤقتة لا تنفع شيئاً.

قد يتصوّر أنَّ الاختلاف بين الموضعين هو أنَّ الآيات السابقة تشير إلى المشركين الذين عاصروا رسول الله يَبْنِيَّ ، والآيات التي بعدها تشير إلى الأقوام السابقين، ولذلك لا تعارض بينها (

ولكن من المستبعد جدًا أن يكون المشركون المعاندون المعاصرون لرسول الله عليه خيراً من الضالين السابقين، وعليه فلا حلّ للإشكال إلّا بما قلناه.

٢\_ نقرأ في هذه الآيات أنّه عندما لم يكن لابتلائهم بالشدائد تأثير في توعيتهم، فإنّ الله يفتح أبواب الخيرات على أمثال هؤلاء الآثمين، فهل هذا ترغيب بعد المعاقبة، أم هو مقدمة لعقاب أليم؟ أي: هل هذه النعم نعم إستدراجية، تغمر المتمرّد تدريجياً بالرفاهية والتسنعم والسرور... تغمره بنوع من الغفلة، ثمّ ينتزع منه كلّ شيء دفعة واحدة؟

ثمَّة قرائن في الآية تؤيَّد الإحتمال الثَّاني، ولكن ليس هناك ما يمنع من قبول الاحتمالين، أي أنَّه ترغيب وتحريض على الإستيقاظ، فإن لم يؤثّر، فمقدمة لسلب النـعمة ومـن ثمّ إنـزال العذاب الأليم.

> ١. يشير الفخر الرازي إلى هذا الاختلاف في التفسير الكبير، ج ١٢، ص ٢٢٤. ٢. تفسير مجمعالبيان، ج ٤. ص ٥٥؛ وتفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٧١٨.

٤[

وفي حديث عن أميرالمؤمنين عليﷺ قال: «يا ابن آدم، إذا رأيت ربّك سبحانه يــتابع عليك نعمه وأنت تعصيه فاحذره» (.

وفي كتاب (تلخيص الأقوال) عن الإمام الحسن العسكري على قال: «إنَّ قسنبر مسولى أميرالمؤمنين علي على أدخل على الحجاج، فقال: ما الذي كنت تلي من علي بن أبي طالب؟ قال: كنت أوضيه، فقال له: ماذا يقول إذا فرغ من وضوئه؟ فقال: كان يتلو هذه الآية: ﴿ قَلْمًا نسوا ها ذَكَرُوا بِه فَتَحنا عليهم لبولب كلّ شي. حتَّىٰ إذا فرحوا بِها لوتوا أخذناهم بفتة فإذا هم هبلسون \* فقطع دلبر للقوم للذين ظلموا والعهد لله رب العالمين »، فقال الحجاج: أظنّه كان يتأو لها علينا؟!

٣ـ يتّضح من هذه الآيات أنّ هدف الكثير من الحوادث المؤلمة هو الإيقاظ والتوعية، وهذا جانب من فلسفة «المصائب والآفات» التي تحدّثنا بشأنها في بحث التوحيد، ولكن الملفت للنظر هو أنّه يبدأ الموضوع بكلمة «لعل»، وذلك لأنّ نزول البلاء وحده لا يكفي للإيقاظ، بل هو تمهيد للقلوب المستعدة (سبق أن قلنا أنّ «لعل» في كلام الله تستعمل حيثًا تكون هناك شروط أخرى).

هنالك أيضاً كلمة «تضرع» التي تعني أصلاً نزول اللبن في الندي واستسلامه للرضيع، ثمّ انتقل المعنى إلى الاستسلام مع الخضوع والتواضع، أي أنّ تلك الحوادث الشديدة تهدف إلى إنزالهم عن مطية الغرور والتمرّد والأنانية، والاستسلام لله.

٤- ممما يلفت النظر إختتام الآية بقول: الحجد لله رب العالمين» وهذا دليل على أن استئصال جذور الظلم والفساد والقضاء على شأفة الذين يمكن أن يواصلوا هذا الأمر من الأهمية بحيث يستوجب الحمد لله.

في حديث ينقله فضيل بن عياض عن الإمام الصادق الله يقول: «من أحبَّ بقاء الظالمين فقد أحبَّ أن يعصى الله، إنَّ الله تبارك و تعالى حمد بنفسه بهلاك الظلمة فقال: ﴿ فَقَطَع دَلَّبُرَ القُومِ الذين ظلموا والحمدالله ربَّ العالمين﴾. <sup>7</sup>

#### રીજ

نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٥.
 ٢٠ تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٧١٨.
 ٣. اصول الكافي، ج ٥، ص ١٠٨؛ وتفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٥٦.

الآيات

قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنَ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمَعَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَحَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَنَ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِقُرِ ٱنظُرَ حَيْفَ نُصَرِفُ ٱلْآيَنَتِ ثُمَةَ هُمْ يَصَدِفُونَ (\*) قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَنَنَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ بَغْتَةً أَوْجَهْرَةً هَلَ يُهَلَكُ إِلَا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ (\*) وَمَا نُرَسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَنَ ءَا مَنَ وَأَصَلَحَ فَلَا خَوْفَ عَلَيْهِمْ يَحْدِنُونَ \*

## التفسير

#### أعرفوا وأهب النعما

الخطاب ما يزال موجّهاً إلى المشركين.

في هذه الآيات حثّ استدلالي على إيقاظهم ببيان آخر يعتمد غريزة دفع الضرر، فيبدأ بالقول: إنّه إذا سلب منكم الله النعم الثمينة التي وهبها لكم، مثل السمع والبصر، وأغلق على قلوبكم أبواب التمييز بين الحسن والسيء، والحقّ والباطل، فمن يا ترى يستطيع أن يحيد إليكم تلك النعم؟ فقل **زريتم إن أخذالله سمعكم وأبصاركم وختم على قلوبكم من إله غيرالله** 

في الواقع، كان المشركون أنفسهم يعتقدون أنَّ الخالق والرازق هو الله، وكانوا يعبدون الأصنام للإستشفاع بها عند الله.

والقرآن يحتِّهم على الإتجاء المباشر نحو الله، مصدر كلِّ الخيرات والبركات بدل الإتجاء إلى أصنام لا قيمة لها.

وإضافة إلى ماكان يحمله عبدة الأصنام من اعتقاد بالله. فإنَّ القرآن استجوب عقولهم

٧٩

هنا لإبداء رأيها وحكمها في أمر أصنام لا تملك هي نـفسها عـيناً ولا أذناً ولا عـقلاً ولا شعوراً، فهل يكنها أن تهب أمثال هذه النعم للآخرين؟! ثمّ تقول الآية: أنظر إلى هؤلاء الذين نشرح لهم الآيات والدلائل بمختلف الوسـائل،

ولكنَّهم مع ذلك يعرضون عنها: **﴿لُنظر كيف نصرَّف الآيات فمَّ هم يصدفون ﴾**.

وفيا يتعلّق بمعنى «ختم» وسبب ورود «سمع» بصيغة المفرد، و«أبصار» بصيغة الجمع في القرآن راجع المجلد الأوّل من هذا التّفسير.

«نصرف» من «التصريف» بمعنى «التغيير»، والكلمة هنا تشير إلى مختلف الاستدلالات في صور متنوعة.

و«يصدفون» من «صدف» بمعنى «الجانب» و«الناحية» أي إنّ المعرض عن شيء يـدير وجهه إلى جانب أو ناحية أخرى.

وهذه الكلمة تستعمل بمعنى الإعراض أيضاً، ولكنَّه «الإعـراض الشـديد» كـما يـقول الراغب الأصفهاني.

تشير الآية الثّانية – بعد ذكر هذه النعم الثلاث «العين والأذن والإدراك» التي هي منبع جميع نعم الدنيا والآخرة \_ إلى إمكان سلب هذه النعم كلّها دفعة واحدة، فستقول: ﴿قُـل أرأيتكم إن أتاكم عذلب الله بغتة أو جهرة هل بهلك إلّا القوم الطّالهون﴾ \.

«بغتة» بمعنى «فجأة» و«جهرة» بمعنى «الظاهر» والعلانية. والمألوف استعمال «سرّاً» في مقابل «جهرة» لا «بغتة». ولكن لمّا كانت مقدمات العمل المباغت خافية غــالباً. إذ لولا خفاؤها لما كان مباغتاً، فإنّ في «بغتة» يكمن معنى الخفاء والسرية أيضاً.

والقصد هو أنّ القادر على إنزال مختلف العقوبات، وسلب مختلف النعم هو اللّه وحده، وإنّ الأصنام لا دور لها في هذا أبداً، لذلك ليس ثمّة ما يدعو إلى اللجوء إليها، لكن الله لحكمته ورحمته لا يعاقب إلّا الظالمين.

ومن هذا يستفاد أنّ للظلم معنى واسعاً يشمل أنواع الشرك والذنوب، بل إنّ القـرآن يعتبر الشرك ظلماً عظيماً، كما قال لقمان لابنه: ﴿**لا تشرك بالله لِنَ الشرك لظلم عظيم﴾** <sup>ت</sup>ـ

٨. شرحنا معنىٰ «أرأيتكم» عند تفسير الآبة ٤٠ من هذه السورة وقلنا: ليس هناك ما يدعوا إلى اعتبار المعنىٰ «أخبروني» بل المعنى هو «أعلمتم»؟

[ع

**الآية الثالثة** تشير إلى مركز الأنبياء. فتقول: ليست الأصنام العديمة الروح هي وحدها العاجزة عن القيام بأيّ أمر، فإنّ الأنبياء العظام والقادة الإلهيين أيضاً لا عمل لهم سـوى إيلاغ الرسالة والإنذار والتبشير، فكل ما هنالك من نعم إنّا هي من الله وبأمره، وأنّهم إن أرادوا شيئاً طلبوه من الله: **فوها نرسل للموسلين إلا هبشرين وهنذرين.** 

والاحتمال الآخر في ربط هذه الآية بالآيات السابقة هو أنّ تلك الآيات كانت تتكلّم عن البشارة والإنذار، وهنا يدور القول على أنّ هذا هو هدف بعثة الأنبياء، فهم مبشرون ومنذرون.

ثمّ تقول: إنّ طريق النجاة ينحصر في أمرين، فالذين يـؤمنون ويـصلحون أنـفــهم (ويعملون الصالحات) فلا خوف عليهم من العقاب الإلهي، ولا حزن على أعبالهم السابقة. فرقهن آهن وأصلح فلاخوف عليهم ولا هم يحزنون).

أمّا أولئك الذين لا يصدّقون بآياتنا، بل يكذّبون بها فانّ عقابهم على فسقهم وعصيانهم عذاب من الله: ﴿والذينَ تَذَبُوا بِآياتنا يمسّهم العدّلب بما كالوا يفسقون، .

من الجدير بالانتباء أنَّ الآية ذكرت عقاب الذين يكذبون بآيات الله بعبارة ﴿يحسّهم العذاب، فكأنَّ هذا العقاب يطاردهم في كل مكان حتى يشملهم بأشدَّ ما يكمون من العذاب.

كذلك ينبغي القول أنّ لكلمة «فسق» معنى واسعاً أيضاً، يشمل كـل أنـواع العـصيان والخروج عن طاعة الله وعبوديته وحتى الكفر في بعض الأحيان، وهذا المعنى هو المقصود في هذه الآية، لذلك لا محل للبحوث التي عقدها الفخر الرازي ومفسّرون آخـرون بشأن معنى «الفسق» وشمولها الذنوب، ومن ثمّ الدفاع عن ذلك. 8003

# قُلُلاً أَقُولُ لَكُمرً عِندِى خَزَاَيِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُم إِنِي مَلَكُ إِن أَتَبِعُ إِلَا مَا يُوحَى إِلَى قُلْ هَلَ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَنْفَكَرُونَ ٣

## التفسير

#### معرفة الغيب:

هذه الآية استمرار للردّ على إعتراضات الكفار والمشركين المختلفة، والرد يشمل ثلاثة أقسام من تلك الإعتراضات في جمل قصيرة:

الأول: هو أنّهم كانوا يريدون من رسول الله تَتَنَيَّنَ القيام بمعجزات عجيبة وغريبة، وكان كل واحد يتقدّم باقتراح حسب رغبته، بل إنّهم لم يكونوا يقنعون بمشاهدة معجزات طلبها آخرون، فمرّة كانوا يطلبون بيوتاً من ذهب، ومرّة يريدون هبوط الملائكة، ومرّة يريدون أن تتحوّل أرض مكّة القاحلة المحرقة إلى بستان مليء بالمياه والفواكه وغير ذلك ممّـا كـانوا يطلبونه من النّبي تَنَالَهُ، ممّا سيأتي شرحه في تفسير الآية ٩٠ من سورة الإسراء.

ولعلّهم بطلباتهم الغريبة تلك كانوا يتوقعون أن يكون للنّبي مقام الألوهسية وإستلاك الأرض والسهاء، فللردّ على هؤلاء يأتي الأمر من الله: **﴿قُلْ لا تَقُولُ لِكُمْ مِنْدِي خَزَلْتَنْ اللَّهُ**﴾.

«الخزائن» جمع الخزينة، بمعنى المكان الذي تخزن فيه الأشياء التي يراد حفظها وإخفاؤها عن الآخرين، وإستناداً إلى الآية: **﴿ولن من في. إلّا مندنا خزلننه وما ننزله إلّا بقدرمعلوم ﴾** <sup>(</sup> يتّضح أنّ «خزائن الله» تشمل مصدر ومنبع جميع الأشياء، وهي في الحقيقة تستتي من ذات الله اللامتناهية منبع جميع الكمالات والقدرات.

والثاني: ثمّ تردّ الآية على الّذين كانوا يريدون من رسول الله ﷺ أن يكشف لهم عن

١. الحجر، ٢١.

سورة الأنعام / الآية ٥٠

[ع

جميع أسرار المستقبل، بل ويطلعهم على ما ينتظرهم من حوادث لكني يندفعوا الضرر ويستجلبوا النفع، فتقول: ﴿ولا أعلم الغيب﴾.

سبق أن قلنا إنّه لا يكون أحد مطلّعاً على كلّ شيء إلّا إذا كان حاضراً وشاهداً في كلّ مكان وزمان، وهو الله وحده، أمّا الذي يكون وجوده محدداً بمكان وزمان معيّنين فلا يكن بالطبع أن يطلّع على كلّ شيء، ولكن ما من شيء يحول دون أن يمنح الله جزءاً من عمله هذا إلى الأنبياء والقادة الإلهيين لإكمال مسيرة القيادة، حسبا يراه من مصلحة، وهذا بالطبع لا يكون علماً بالغيب بالذات، بل هو «علم بالغيب بالعرض» أي أنّه تعلّم من عالم الغيب.

هنالك آيات عديدة في القرآن تدل على أنّ الله لا يظهر علمه هـذا للأنـبياء والقـادة الإلهيين وحدهم، بل قد يظهره لغيرهم أيضاً، فني الآيتين ٢٦ و٢٧ من سورة الجن نـقرأ: إماليم للغيب قلا يظهر على غيبه أحدا \* إلّا هن لرتضى من رسول ﴾.

لا شك أنَّ مقام القيادة، وخاصّة القيادة العالمية العامة، يتطلب الإطلاع على كثير من المسائل الخافية على عامّة الناس، فإذا لم يطلع الله مبعوثيه وأولياءه عملى عملمه، فمانً مراكزهم القيادية لن تكون كاملة (تأمل بدقّة).

وإذا تجاوزنا ذلك، فإنّنا نلاحظ أنّ بعض الكاننات الحسيّة لابدّ لهما أن تسعلم الغسيب للمحافظة على حياتها، فيهبها الله ما تحتاجه من علم، فنحن سمثلاً لمقد سمعنا عن بعض الحشرات التي تتنبّأ في الصيف بما سيكون عليه الجو في الشتاء، أي أنّ الله قد وهبها هذا العلم بالغيب، لأنّ حياتها ستتعرض لخطر الفناء دون هذه المعرفة، وسسوف نسفصّل هذا الموضوع أكثر إن شاء الله عند تفسير الآية ١٨٨ من سورة الأعراف.

والثالث: في الجملة النّالثة ردّ على الذين كانوا يتصوّرون النّبي ﷺ ملكاً، أو أن يصاحبه ملك، وان لا يتصف بما يتصف به البشر من تناول الطعام والسير في الطرقات، وغير ذلك، فقال: ﴿ولا أقول لكم لِتِي هلك لِن أقبع لِلّا ما يوحيٰ لِليّ﴾

يتّضح من هذه الآية بجلاء أنّ كلّ ما عند رسول الله ﷺ من علم، وكلّ ما فعله كـان بوحي من السهاء، وإنّه لم يكن يفعل شيئاً باجتهاده ولا بالعمل بالقياس ولا بأيّ شيء آخر - كها يرى بعض ـ وإنّما كان يتبع الوحي في كلّ أمر من أمور الدين.

وفي الختام يؤمر رسول الله ﷺ أن يقول لهم: هل يمكن للذين يغمضون أعينهم ويغلقون عقولهم عن التفكير أن يكونوا عملى قمدم المسماواة مع الذيمن يمرون الحمقائق جميّداً ٨٣

ويتفهمونها؟ ﴿قُلْ هِلْ يَسْتَوِي الأَعْمَىٰ وَالبِصِيرِ أَفَلا تَتَفَكَّرُونَ ﴾.

٤]

إنَّ ذكر هذه الجملة في أُعقاب الجملات الثلاث السابقة قد يكون لأنَّ رسول الله ﷺ سبق أن قال: **﴿لا تقول لكم مندي خزلئن الله ﴾ و ﴿ولا تعلم للغيب ﴾ و ﴿لا تقول لكم لِنّي هلك ﴾ بل <b>﴿لِن تقيم لِلا ما يوحيٰ لِل**يّ ﴾، ولكن هذا كلَّه لا يعني إنَّني مثلكم، أيّها المشركون، بل أنا إنسان بصير بالواقع بينا المشرك أشبه بالأعمى، فهل يستويان؟

ثمَّة احتمال آخر لربط هذه الجمل، وهو أنَّ الأدلة والبراهين على التوحيد وعلى صدق رسول اللهﷺ واضحة جلية، ولكنَّها تتطلب عيناً بصيرة لكي تراها، فإذا كنتم لا تقبلونها فليس لأنّها أدلة غامضة معقّدة، بل لكونكم تفتقرون إلى العين البصيرة، فـهل يسـتوي الأعمى والبصير؟

રીજ

## التفسير

في ختام الآية السابقة ذكر سبحانه عدم استواء الأعمى بالبصير، وفي هذه الآية يأمر نبيَّه أن ينذر الذين يخشون يوم القيامة **﴿ولتذربه الذين يخافون أن يحشرو***ا إلى رتبهم ﴾* **أي إنّ** هؤلاء لهم هذا القدر من البصيرة بحيث يحتملون وجود حساب وجزاء، وفي ضوء هـذا الاحتمال والخوف من المسؤولية تتولّد فيهم القابلية علىٰ التلقيّ والقبول.

سبق أن قلنا: إنَّ وجود القائد المؤهَّل والبرنامج التربوي الشامل لا يكفيان وحـدهما لهداية الناس، بل ينبغي أن يكون لدى هؤلاء الناس الإستعداد لتقبّل الدعوة. تماماً مـثل أشعة الشمس التي لا تكني وحدها لتشخيص معالم الطريق، بل لابدٌ مـن وجـود العـين الباصرة أيضاً، ومثل البذرة السليمة التي لا يمكن أن تنمو بغير وجود الأرض الصـالحة للزراعة.

يتّضح من هذا أنّ الضمير في «بم» يعود على القرآن، وهذا يتبيّن من القرائن، على الرغم من أنّ كلمة «قرآن» لم تذكر في الآيات السابقة بصراحة.

كما أنَّ المقصود من «يخافون» أي يحتملون وجود الضرر، إذ يخطر ببال كل عاقل يستمع إلى دعوة الأنبياء الإلهيين، بأنَّ من المحتمل أن تكون دعوة هؤلاء صادقة، وأنَّ الإعراض عنها يوجب الخسران والضرر، ويستنتج من ذلك أنَّ من الخير له أن يدرس الدعوة ويطَّلع على الأدلة.

وهذا واحد من شروط الهداية. وهو ما يطلق عليه علماء العقائد اسم «لزوم دفع الضرر المحتمل» ويعتبرونه دليل وجوب دراسة دعوى من يدعي النّبوة. ولزوم المطالعة لمعرفة الله. ٨٥

ثمّ يقول: إنّ أمثال هؤلاء من ذوي القلوب الواعية يخافون ذلك اليوم الذي ليس فيه غير الله ملجأ ولا شفيع: **«ليس لهم من دونه وليّ ولا شفيع»**.

نعم، أنذر أمثال هؤلاء الناس وادعهم إلى الله، إذ أنَّ الأمل في هدايتهم موجود: ﴿لِعَلَمِهِم يتقونَهِ.

بديهي أنّ نغي «الشفاعة» و«الولاية» في هذه الآية عن غير الله لا يتناقض مع شسفاعة أولياء الله وولايتهم، إذ إنّنا سبق أن أشرنا إلى أنّ المقصود هو نغي الشفاعة والولاية بالذات، أي أنّ هذين الأمرين مختصّان ذاتاً بالله، فإذا كان لأحد غيره مقام الشفاعة والولاية فبإذن منه وبأمره، كما يصرح القرآن بذلك: **(من ذا للذي يشفع مند الأ بإذنه ب**اً.

للمزيد من التوضيح بشأن الشفاعة عموماً، ذيل الآية ٤٨ من سورة البقرة، من هذا التّفسير.

80CB

### الآيتان

وَلا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ دَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِي يُرِيدُونَ وَجَهَدُمَا عَلَيْكَ مِنْ حسكابهم مِن شَيْءٍ وَمَامِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِ حِمِّن شَيْءٍ فَتَظْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ٢ أَسْ وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِيَقُولُوا أَهَتَوْلَاً مِنَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِٱلشَّرْحِينَ ٢

## سبب اللزول

ذكرت روايات عديدة في سبب نزول هاتين الآيتين، ولكنَّها متشابهة، من ذلك ما جاء في تفسير «الدر المنثور»: مرّت جماعة من قمريش بمجلس رسول الله تَبَالِلًا حميث كان «صهيب» و«عمار» و«بلال» و«خباب» وأمثالهم من الفقراء والعمال حاضرين فيه، فتعجبوا من ذلك (لأنَّهم كانوا يحسبون أنَّ شخصية المرء مرهونة بالثروة والجاه والمقام، ولم يستطيعوا إدراك المنزلة المعنوية لهؤلاء الأشخاص، ولاما سيكون لهم من دور بنّاء في إيجاد الجتمع الإسلامي والإنساني الكبير) فقالوا: يا محمّدا أرضيت بهؤلاء من قمومك، أفمنحن نكون تبعاً لهم؟ أهؤلاء الذين منَّ الله عليهم؟! اطردهم عنك، فلعلك إن طردتهم اتَّبعناك، فأنزل الله الآبة. `

بعض مفسّري أهل السنّة، مثل صاحب تفسير (المنار) يورد حديثاً بهذا المضمون. ثمّ يقول: إنَّ عمر بن الخطاب كان حاضراً واقترح على رسول الله ﷺ أن يقبل عرض هؤلاء الملاً من قريش، ليتبيَّن مدى صدق قولهم؟ فنزلت الآيتان في رفض إقتراحه. `

ينبغي ألّا يغرب عن البال أنَّ ذكر سبب نزول بعض آيات هذه السورة لا يتنافى مع

٥ تفسير الميزان، ج ٧، ص ١٠٩.

٢. المصدر السابق.

نزول السورة كلّها في مكان واحد، فقد سبق أن قلنا إنّ من الممكن أن تقع حوادث مختلفة في أوقات مختلفة قبل نزول السورة، ثمّ تنزل السورة بشأن تلك الحوادث.

يلزم هنا أن نذكر أنّه جاء في رواية أنّ الملأ من قريش .حينها رفض رسول الله عرضهم -اقترحوا عليه شيئاً آخر، وقالوا له: لو نحيّت هؤلاء حتى نخلو بك... فإذا انصر فنا، فإذا شئت أعدتهم إلى مجلسك، فأجابهم النّبي إلى ذلك، فقالوا له: اكتب لنا بهذا على نفسك كتاباً، فدعا بصحيفة وأحضر علياً ليكتب، فنزل جبرائيل بالآية تنهيٰ عن ذلك.

غير أنّ هذه الرواية، على الرغم من كونها لا تنسجم مع روح تمعاليم الإسلام التي رفضت دوماً المساومة في مثل هذه الحالات، وأكّدت باستمرار على وحدة المجمع الإسلامي. فإنّها لا تنسجم مع الآية السابقة: **ولن أتبع** *إلاحا يوحن للتي)* **فكيف يكن لرسول** الله تَبْكَةُ قبول الإقتراح دون انتظار للوحي.

ثمّ إنّ عبارة ﴿ولا تطردَه في بداية الآية تدل على أنّهم قد طلبوا طرد أولئك، لا التناوب معهم، والبون شاسع بين طلب الطرد وطلب التناوب، وهذا يدل على أنّ سبب نزول الآية هو ما أوردناه أوّلاً.

## مكافمة التَّفكير الطَّبقي:

٤]

في هذه الآية إشارة إلى واحد من إحتجاجات المشركين، وهو أنّهم كانوا يريدون من النّبي ﷺ أن يقرّ ببعض الإمتيازات لطبقة الأغنياء ويفضّلهم على طبقة الفقراء، إذ كمانوا يرون في جلوسهم مع الفقراء من أصحاب رسول الله ﷺ منقصة لهم أيّ منقصة! مع أنّ الإسلام كان قد جاء للقضاء على مثل هذه الإمتيازات الزائفة الجوفاء، كانوا يصرّون على هذا الطلب في طرد أولئك عنه، غير أنّ القرآن ردّ هذا الطلب مستنداً إلى أدلة حيّة، فيقول: وولا تطرد للذين يدمون رتبهم بالغدلوة وللمشيّ يريدون وجهه في آ

وممّا يلفت النظر أنّ القرآن لم يشر إلى هؤلاء الأشخاص إشارة خاصّة، بل اكتنى بصفتهم البارزة وهي أنّهم يذكرون الله صباح مساء، أي دائماً، وانّ ذكرهم الله هذا ليس فيه رياء، بل

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٢؛ وبحار الاتوار، ج ٢٢، ص ٢٣.

٢. معنى «الوجه» في اللغة معروف، ولكنّ الكلمة قد تعني «الذات» كما في هذه الآية، وهناك شسرح أوفىٰ لذلك ذيل الآية ٢٧٢ من سورة البقرة، في هذا التّفسير. **č**]

هو لذات الله وحده، فهم يريدونه وحده ويبحثون عنه، وليس ثمَّة إمتياز اسميٰ من هذا.

يتبيِّن من آيات قرآنية مختلفة أنَّ هذا لم يكن أوَّل طلب من نوعه يستقدَّم بـ هـ وَلاء المشركون الأغنياء المتكبّرون إلى رسول الله تَتَكَرُّ ، بل لقد تكرر إعتراضهم على النّبي بشأن اجتاع الفقراء حوله، ومطالبتهم إياه بطردهم.

في الحقيقة كان هؤلاء يستندون في طلبهم ذاك إلى سنَّة قديمة خاطئة تقيِّم المرء عـلى أساس ثروته، وكانوا يعتقدون أنَّ المعايير الطبقية القائمة على أساس الثروة يجب أن تبق محفوظة، ويرفضون كل دعوة تستهدف إلغاء هذه القيم والمعايير.

في سيرة النّبي نوحﷺ نرى أنَّ أشراف زمانه كانوا يقولون له: ﴿وما ترك لتّبعك إلَّا للدِّين **هم أرادلنا بادي الرأي ﴾** ` واعتبر وا ذلك دليلاً على بطلان رسالته.

إنَّ واحداً من دلائل عظمة الإسلام والقرآن، وعظمة مدرسة الأنبياء عموماً، هو أنَّها وقفت ثابتة لا تتزحزح في وجه أمثال هذه الطلبات، وراحت تحطّم هذه الإمستيازات الموهومة في كل الجتمعات التي تعتبر التمايز الطبق مسألة ثابتة. لتعلن أنَّ الفقر ليس نقصاً في أشخاص مثل سلمان وأبيذر والخباب وبلال، كما أنَّ الثروة ليست إمـتيازاً اجـتماعياً أو معنو ياً لهؤلاء الأثرياء الفارغين المتحجّرين المتكبّرين.

ثمّ تقول الآية: إنّه ليس ثمَّة ما يدعو إلى إبعاد هؤلاء المؤمنين عنك، لأنَّ حسابهم ليس عليك، ولا حسابك عليهم: ﴿ما عليك من حسابهم من شي. وما من حسابك عليهم من شي. ﴾، ولكنِّك مع ذلك إذا فعلت تكون ظالماً: **﴿فَتَطْرَدُهُمُ فَتَكُونُ مِنَ الطَّالَحِينُ ﴾**.

يختلف المفسّرون في توضيح المقصود من «الحساب» هنا.

منهم من يقول: إنَّ المقصود هو حساب رزقهم، أي إنَّهم وإن كانوا فقراء فإنَّهم لا يثقلون عليك بشيء، لأنَّ حساب رزقهم على الله، كما أنَّك أنت أيضاً لا تحملهم ثقل معيشتك، إذ ليس من حساب رزقك عليهم من شيء.

غير أنَّ هذا الاحتال يبدو بعيداً، لأنَّ الظاهر أنَّ القصد من الحساب هو حساب الأعمال، كما يقول كثير من المفسّرين، أمّا لماذا يقول الله أنّ حساب أعمالهم ليس عليك، مع أنَّهم لم يبدر منهم أي عمل سيء يستوجب هذا القول؟ فالجواب: إنَّ المُـشركين كـانوا يُـتهمون

أصحاب رسول الله يَتَبَلَّلُهُ الفقراء بالإبتعاد عن الله بسبب فقرهم، زاعـمين أنّهـم لو كـانت أعـالهم مقبولة عند الله لزمه الترفيه والتوسعة عليهم في معيشتهم، بل كانوا يتهمونهم بأنّهم لم يؤمنوا إلّا لضمان معيشتهم والوصول إلى لقمة العيش.

فيرد القرآن على ذلك مبيّناً أنّنا حتى لو فرضنا أنّهم كذلك، فإنّ حسابهم على الله، مادام هؤلاء قد آمنوا وأصبحوا في صفوف المسلمين، فلا يجوز طردهم بأيّ تمن، وبهذا يقف في وجه إحتجاج أشراف قريش.

وشاهد هذا التّفسير ما جاء في حكاية النّبي نوحﷺ التي تشبه حكاية أشراف قريش، فأولئك كانوا يقولون لنوح: **﴿لَنَوْهِنَ لِكَ وَآقَبَعَكَ الأَرْدَلُونَ﴾** فير د عليهم نوح قائلاً: **﴿وها** علمي بما كانوا يعملون **\* إن حسابهم إلّا على رتِي لو تشعرون \* وها أنا بطارد المؤهنين﴾ <sup>(</sup>.** 

من هنا يجب على الأنبياء أن يتقبّلوا كل امرى، يظهر الإيمان بدون أي تمييز ومن أيّة طبقة كان فكيف بالمؤمنين الأطهار الذين لا يريدون إلّا وجه الله، وكل ذنبهم هو أنّهم فقراء صفر اليدين من الثروة، ولم يتلوّثوا بالحياة الدنينة لطبقة الأشراف!

## إمتياز كبير للإسلام:

إنّنا نعلم أنّ دائرة صلاحيات رجال الدين المسيحيين المعاصرين قد اتسعت إتساعاً مضحكاً بحيث إنّهم أعطوا أنفسهم حق غـفران الذنـوب، فـبإمكانهم طـرد الأشـخاص وتكفيرهم أو قبولهم لأتفه الأمور.

إلّا أنّ القرآن، في هذه الآية وفي آيات أخرى ينني صراحة أن يكون لأحد الحقّ، بل ولا لرسول اللهﷺ نفسه في أن يطرد أحداً أظهر إيمانه ولم يفعل ما يوجب إخراجه من الإسلام، وأنّ غفران الذنوب والحساب بيد الله وحده، ولا يحقّ لأحد التدخّل في هذا أبداً.

والكلام هنا عن «الطرد الديني» لا «الطرد العقوقي» فلو كانت إحدى المدارس وقــفاً على طبقة خاصّة من الطلاب، وقُبل أحدهم فيها لتوفّر شروط القبول فيه. ثمّ فقد بـعض تلك الشروط، فإنّ طرده وإخراجه من تلك المدرسة لا مانع فيه. كذلك لو أنّ مدير مدرسة أعطيت له صلاحيات معيّنة لغرض إدارة شؤونها. فله كلّ الحقّ في الاستفادة مـن تـلك

٨ الشعراء، ١١١ ـ ١١٤.

الصلاحيات لحفظ النظام ورعاية مصالح المدرسة (فما ورد في حديث صاحب تفسير المنار عند تفسيره الآية ممّا يخالف هذا المعنى ناشئ من الاشــتباه بــين الطـرد الديــني والطـرد الحقوق).

الآية الثّانية يحذّر فيها القرآن أصحاب المال والثروة من أنّ هذه الأمور اختبار لهـم، فإذا لم يجتازوا الامتحان فعليهم أن يتحمّلوا العواقب المؤلمة، فالله يمتحن بعضهم بـبعض: ﴿ وكذلك فتّنا بعضهم ببعض».

«الفتنة» تعني هنا الامتحان <sup>(</sup> وأيّ إمتحان أصعب ممّا يمرّ به الأغنياء الذين كانوا قــد اعتادوا لسنوات طويلة على الترفّع على الطبقات الدنسيا، فـلا يشــاركونهم أفـراحـهم وأتراحهم، بل حتى أنّهم يبعدون قبور موتاهم عن قبورهم، أمّـا الآن فـيطلب مـنهم أن يتخلّوا عن كل ذلك وأن يحطمّوا كل تلك العادات والسنن، ويكسروا القيود والسلاسل ليلتحقوا بدين طلائعه من الفقراء ومن يسمون بالطبقة الدنيا.

ثمّ تضيف الآية أنّ الأمر يصل بهؤلاء إلى أنّهم ينظرون إلى المؤمنين الصادقين نــظرة احتقار **﴿ ليقولو***ا* **أهؤلا. هنّ الله عليهم هن بيننا**﴾ <sup>آ</sup>؟!

ثمّ تجيب الآية على المعترضين مؤكّدة أنّ هـؤلاء الأشـخاص أنـاس شكـروا نـعمة التشخيص الصحيح بالعمل، كما أنّهم شكروا نعمة دعوة رسول الله ﷺ بقبولها، فأيّ نعمة أكبر، وأيّ شكر أرفع، ولذلك رسّخ الله الإيمان في قلوبهم: ﴿ لليس للله بأعلم بالشّاكرين. كن23

١. لمزيد من الشرح أنظر إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآيتين ١٩١ و ١٩٣ من سورة البقرة. ٢. أشرنا في تفسيرنا هذا، ذيل الآية ١٦٤ من سورة آل عمران إلى أنَّ «المنة» تعني في الأصل النعمة يهبها الله.

## الآيتان

وَإِذَاجَاءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِحَايَنِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيَكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِمِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَءَ الِبَحَهَ لَةِ ثُمَّ تَابَ مِن بَعَدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ مَ غَفُورٌ رَّحِيمُ شَ وَكَذَلِكَ نُعَصِّلُ ٱلْأَيكَتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ٢

#### التفسير

يرى بعض المفسّرين أنّ الآية نزلت بشأن الذين نهت الآيات السابقة عــن طـردهم وإبعادهم، ويرى بعض آخر أنّها نزلت في فريق من المذنبين قدموا عــلىٰ رســول اللهﷺ وقالوا: إنّهم قد أذنبوا كثيراً، فسكت النّبيﷺ حتى نزلت الآية.

ومهما يكن سبب نزول الآية، فالذي لا شك فيه أنّ معناها واسع وشامل، لأنّها تبدأ أوّلاً بالطلب من رسول الله ﷺ أن لا يطرد المذنبين مهما عظمت ذنوبهم، بل عليه أن يستقبلهم ويتقبلهم: **﴿ولِدَاجاءك الدُين يؤهنون بآياتنا فقل سلام مليكم»**.

يحتمل أن يكون هذا السّلام من الله بوساطة رسوله ﷺ، أو أنّه من الرّسول ﷺ مباشرة، وهو \_على كلا الاحتمالين – دليل على القبول والترحيب والتفاهم والحبّة.

ثمَّ تقول الآية ﴿كتب رَبِّكَم على نفسه للرحمة) .

«كتب» تأتي في كثير من الأحيان كناية عن الإلزام والتعهد، إذ إنّ من نتائج الكـتابة توكيدالأمر وثبوته.

وفي الجزء الأخير من الآية \_وهو توضيح وتفسير لرحمة الله \_يتحدّث بلهجة عاطفية: ﴿ لَنَه هِنْ عَمَلَ هِنْكُمْ سُوراً بِجِهَالَة ثُمَّ تَامِه هِنْ بِعَدَة وأَصلِح فَانَه عَفُور رَحِيمَهُ. **E**]

وقد سبق القول أنّ «الجهالة» في مثل هذه المواضع تعني طغيان الشهوة وسيطرتها، والإنسان بسبب هذه الأهواء المستفحلة – لا بسبب عدائه لله وللحق \_ يفقد المقدرة العقلية والسيطرة على الشهوات، مثل هذا الشخص \_ وإن كان عالماً بالذنب والحرمة \_ يسمى جاهلاً، لأنّ علمه مستتر وراء حجب الأهواء والشهوات، وهذا الشخص مسؤول عن ذنوبه، ولكنّه يسعى لإصلاح نفسه وجبران أخطائه لأنّ أفعاله لم تكن عن روح عداء وخصام.

تأمر الآية رسول الله تُتَكَنَّ<sup>ق</sup> أن لا يطرد أيّ شخص مؤمن مهما تكن طبقته وظروفه وعنصره، بل عليه أن ينظر إلى الجميع بعين المساواة، وأن يحتضنهم ويعمل على إصلاحهم حتى وإن كانوا ملوّثين بالذنوب.

**الآية التّالية** ومن أجل توكيد هذا الموضوع تشير إلى أنّ الله سبحانه يـوضّح آيـاته وأوامره توضيحاً بيّناً لكي يتبيّن طريق الباحثين عنه والمطيعين له، كما يتبيّن طريق الآثمين المعاندين من أعداء الله: **﴿وَكَذَلِكَ نَفْضَلُ الآيَامِتَ وَلَتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْحَجَرَحِينَ ﴾** [.

من الواضح في هذه الآية أنّ «المجرم» ليس كلّ مذنب، لأنّ رسول الله تَتَكَنَّ مكلّف في هذه الآية أن يتقبل المذنبين الذين يُقبلون عليه، مهما يكن جرمهم الذي إر تكبوه عن جهل، وعليه فانّ الجرمين هنا هم أولئك المذنبون المعاندون الذين لا يستسلمون للحق.

أي بعد هذه الدعوة العامّة إلى الله، التي تشمل حتى الجرمين النادمين يتّضح بشكل كامل طريق المعاندين الذين لا يرجعون عن عنادهم. فكنا

أ· راجع إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآية ١٧ من سورة النساء.
 ٢- جملة ﴿ ولتستبين﴾ معلوفة في الواقع على جملة محذوفة تدرك بالقرينة، فيكون المعنىٰ: (لتستبين سبيل المؤمنين المطيعين ولتستبين سبيل المجرمين).

## الآيات

قُلْ إِنِي نَهُ بِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُلُ لَا آَنَيَ مُ آَهَوَاءَ حَكُمٌ فَدَ ضَكَلَتُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُهْتَذِينَ (٣) قُلَ إِنِي عَلَى بَيْنَةٍ مِن زَبِي وَحَكَذَ بْنُم بِهِ مَاعِندِ مَا تَسْتَعَجِلُونَ بِهِ عَإِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَا لِلَّهِ يَقُصُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيرُ ٱلْفَصِلِينَ (٣) قُل لَوَ أَنَّ عِندِ ما تَسْتَعَجِلُونَ بِهِ مَا يَعْهِ مَا يَعْن مَا يَعْن مَ أَعْد مَا يَعْهُ وَاللَّهُ أَ اعْد لَمُ بِالظَّلِعِينَ (٣)

## التفسير

#### الإصرار العقيم:

ما يزال الخطاب في هذه الآيات موجّهاً إلى المشركين وعبدة الأصنام المعاندين \_كدأب معظم آيات هذه السورة \_يبدو من سياق هذه الآيات أنّهم دعوا رسول الله يَتَكَيْنُ إلى إعتناق دينهم، الأمر الذي يستدعي نزول الآية: **﴿قل لِتَي تُهيت أن أعبد الذين تـدعون حـن دون** الله ﴾ <sup>(</sup>.

جملة «نُهيتُ» التي وردت بصيغة الماضي ومبنية للمجهول تشير إلى أنّ النهي عن عبادة الأصنام ليس أمراً جديداً، بل كان دائماً قائماً وسيبتى كذلك.

ثمّ بجملة **﴿قل لا أتّبِع لَهوا.كم ﴾** يجيب بوضوح على إصرارهم العقيم، نظراً لأنّ عسبادة الأصنام لا تتفق مع المنطق ولا مع الأدلة العقلية، لأنّ العقل يدرك بسهولة أنّ الإنســـان أشرف من الجهاد، فكيف يكن للإنسان أن يخضع لأيّ مخلوق آخر فــضلاً عــن المخــلوق

٨. استعمال «الذين» التي هي للجمع المذكر العاقل، لا للإشارة إلى الأصنام، يدل على أنَّ الكلام يجري وفق وجهة نظر المشركين. ē]

الأدنى؟ هذا مع أنّ هذه الأصنام هي من صنع الإنسان نفسه فكيف يتخذ الإنسان ما خلقه ينفسه معبوداً يعبده ويلجأ إليه في كلّ مشاكله؟ وبناء على ذلك، فإنّ منشأ عبادة الأصنام ليس سوى التقليد الأعمى والإتّباع المقيت للأهواء والشهوات.

وفي ختام الآية يؤكّد القرآن مرّة أخرى على أنّه إذا فعل ذلك ﴿قد صللت لِذَا وما لَنَا مَنَ الجهتدين».

الآية التّالية تتضمّن جواباً آخر، وهو: ﴿قُلْ لِنِّي على بِيّنة مِن رَبِّي وَكَذَّبِتُم مِهُ ﴾.

«البيّنة» أصلاً ما يفصل بين شيئين بحيث لا يكون بينهما تمازج أو اتصال. ثمّ أطلقت على الدليل والحجة الواضحة، لأنّها تفصل بين الحق والباطل.

وفي المصطلح الفقهي تطلق «البيّنة» على الشاهدين العدلين، غير أنّ معنى الكسلمة اللغوي واسع جدّاً، وشهادة العدل واحد من تلك المعاني، وكذلك كانت المعجزة بيّنة لأنّها تفصل بين الحق والباطل، وإذا قيل للآيات والأحكام الإلهيّة بيّنات فلكونها من مصاديق الكلمة الواسعة.

وعليه، فرسول الله يَبْلَيْنَ يؤمر في هذه الآية أن يقول: إنّ دليلي في قضية عبادة الله ومحاربة الأصنام واضح وبيّن، وانّ تكذيبكم وإنكاركم لا يقللان من صدق الدليل.

ثمّ يشير إلى حجّة واهية أخرى من حججهم، وهي أنّهم كانوا يقولون: إن كنت على حق فعلاً فعجّل بالعقاب الذي تتوعدنا به، فيقول لهم رسول الله تَنْظِيَّة : ﴿ها مندي ها تستعجلون بهه، لأنّ الأعمال والأوامر كلّها بيد الله: ﴿إنّ العكم لِلّا لله».

وبعد ذلك يقول مؤكّداً: إنَّ الله هو الذي ﴿ يقعن الحقّ وهو خير الغاصلين ﴾ .

بديهي أنّ القادر على أن يفصل بين الحق والباطل على خير وجه هو الذي يكون أعلم الجميع، ومن السهل عليه التمييز بين الحق والباطل، ثمّ تكون له القدرة الكافية على استخدام علمه، وهاتان الصفتان (العلم والقدرة) هما من صفات الذات الإلهيّة اللامحدودة، وعليه فإنّه عزّ وجلّ خير من يقص الحق، أي يفصل الحق من الباطل.

**الآية التّالية** تأمر رسول الله تَنْبَيْنَ أن يقول لهؤلاء الجماعة الملحاحة العنيدة الجاهلة: لو أنّ ما تطلبونه منيّ على عجل كان في سعتي وقدرتي، وأجبتكم إليه لانتهى الأمر، ولم يعد بيني وبينكم شيء: **(قل لو أنّ مندي ما تستعجلون به لقضي الأمربيني وبينكم)**.

ولكيلا يظنّوا أنّ عقابهم قد طواه النسيان، يقول في النهاية ﴿ولالله أسلم بالظالمين﴾ وسوف يعاقبهم في الوقت المناسب.

## ہدوث

هنا لابدّ من ذكر بعض النقاط:

ا. يستفاد من آيات القرآن أنَّ كثيراً من الأمم الماضية طلبوا مثل هـذا الطـلب مـن أنبيائهم، وهو: إذا كنت صادقاً فيا تقول فلماذا لا ترسل علينا العقاب الذي تتوعدنا به؟

قوم نوح الله طلبوا منه ذلك **(قالوليا نوح قدجادلتنا فأكثرت جدالنا فأتنا بما تعدنا لِن كنت** هن المسادقين) ( ونظير ذلك جاء على لسان قوم صالح وكذلك فعل قوم عاد مع نسبيّهم هود ).

ويستفاد من سورة الإسراء أنَّ هذا الطلب قد تكرر لرسول الله ﷺ ، حتى أنَّهم قالوا له: إنَّنا لا نؤمن لك ﴿**لُو تَسقَط للسما. كما زممت علينا تُسغًا**﴾ <sup>!</sup>

كان الدافع إلى هذه الطلبات غير المعقولة، السخرية والإستهزاء، أو الرغبة في رؤية المعجزة، وفي كلتا الحالتين كان الطلب أحمقاً، إذ في الحالة الثانية يكون تحقق الطلب سبباً في إيادتهم، ولا يكون ثمّة مجال للاستفادة من ظهور المعجزة، وفي الحالة الأولى كان لدى الأنبياء أدلّة بيّنة توفّر ـ على الأقل \_ احتمال التصديق عند كلّ ناظر بصير، فكيف يمكن مع هذا الاحتمال أن يطلب أحد القضاء على نفسه، أو أن لا يأخذ المسألة مأخذ الجد، غير أنّ التعصّب والعناد بلاء عظيم يقفان بوجه كل فكر ومنطق.

٢- إنَّ معنى ﴿**إِنَّ الحكم لِلَّا لله﴾** واضح، أي إنَّ كل أمر في عالم الخلق والتكوين وفي عالم الأحكام والتشريع بيد الله، وبناء على ذلك إذا كان لرسول الله ﷺ أن يقوم بمهمّة فــذلك أيضاً بأمر من الله.

فإذا أحيا المسيح ﷺ ميتاً \_ مثلاً \_فهو بإذن الله، وكذلك كل منصب \_بما في ذلك القيادة الإلهيّة والتحكيم والقضاء \_إذا أوكل إلى أحد، فإنَّما هو بأمر الله تعالى.

ولكنّ الذي يؤسف له أنّ هذه الآية الواضحة استغلت على مدى التّاريخ، فمرّة تمسك بها الخوارج في قضية «التحكيم» التي أرادوها هم وأمثالهم في حرب «صفين» فكانت «كلمة حق أريد بها باطل» كها قال الإمام علي اللهِ ، حتى أصبح شعارهم (لا حكم إلّا لله).

| ۲. الاعراف، ۷۷. | ۱. هود، ۳۲.     |
|-----------------|-----------------|
| ٤ الإسراء، ٩٢.  | ٣. الأعراف، ٧٠. |

Ę]

لقد كانوا من الجهل والبلاهة إنّهم حسبوا أنّ من حكم بأمر الله والإسلام في أمر من الأمور يكون قد خالف **(إن الحكم إلّا لله)** بينما كانوا يقرأون القرآن كثيراً، ولكن لا يفهمونه إلّا قليلاً، فالقرآن نفسه في موضوع الإحتكام العائلي يصرّح بإختيار حكم من جانب الزوجة وحكم من جانب الزوج: **(فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها)** .

واعتبر بعض آخر هذه الآية ـكما يقول الفخر الرازي في تفسيره ـ دليلاً على الجبرية. قائلين إنّنا إذا قبلنا بأنّ الأوامر في عالم الخلق بيد الله، فلا يبق لأحد مجال للاختيار.

ولكنّنا نعلم أنّ حرية إرادة عباد الله وحرية اختيارهم هي أيضاً، بأمر من الله الذي شاء أن يكونوا أحراراً في اختيار ما يعملون. لكي يحمّلهم مسؤولية أعمالهم والتكاليف الملقاة على عواتقهم.

٣\_ «يقص» في اللغة ترد بمعنىٰ القطع، وفي القاموس: «قص الشعر والظفر أي قطع منهما بالمقص أي المقد أي قطع منهما بالمقص أي المقراض»، وعلى هذا يكون معنى و (يقعن العقر) إنّ الله يقطع الحق عن الباطل ويفصل بينهما، ولذلك يتلوها بقوله: (هو خير الفاصلين) للتوكيد، فالفعل «يقص» هنا لا يعني سرد حكاية، كما ظنّ بعض المفسّرين.

રાજ

وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَاهُوَ وَيَعْلَمُ مَافِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحَرِ وَمَاتَسْقُطُ مِن وَرَقَتِ إِلَا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِى ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَظْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِى كِنَبِ مُبِينِ ٥ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنَ حَمْ بِالَيْلِ وَيَعْلَمُ مَاجَرَحْتُهُ بِالنَّهَا رِثْمَ يَبْعَثُهُمُ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلُ مُسَمَى شُعَرَ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَ يَنتِ تَكْم بِمَا كُذَتُم تَعْمَلُونَ ٥ وَ فُوَ ٱلْقَاهِ رُفَوْقَ عِبَدَادِةٍ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَى إِذَاجَاءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَتَهُ وَسُلْنَا وَهُمَ لَا يُفَرِّطُونَ ٣ ثُمَ ذَوْ آإِلَى ٱللَّهِ مَوْلَنَهُ مَا تَعْدَلُهُ ٱلْحَدَةُ وَقُوَ أَسَرَعُ ٱلْحَابَةِ مَوْلَنَهُ مَا حَدَيْهُ الْعَالِي مَا يَعْتَ عُوالَةُ وَالَقَاهِ مُوَقَاعَ مَعْهُ الْمَعْتَ

## التفسير

أسرار الغيب:

في هذه الآيات يدور الكلام حول علم الله وقدرته وسعة حكمه وأمره، وهي تشرح ما اجملته الآيات السابقة.

تشرع الآية في الكلام على علم الله فتقول: **﴿ومندا هفاتح للغيب لا يعلمها لِلّا هو﴾**. ماذات محمد ماذ- على كروبال ماذت التاري مع الذتاب أثلاذا كانات بذت ال

«مغاتح» جمع «مفتح» (بكسر الميم وفتح التاء) وهو المفتاح. أمّا إذا كانت بفتح الميم فهي بمعنى الخزانة التي تختزن فيها الأشياء.

> وعلى الأوّل يكون المعنى: إنّ جميع مفاتيح الغيب بيد الله. وعلى الثّاني يكون المعنى: إنّ جميع خزائن الغيب بيد الله.

ويحتمل أن يكون المعنيان قد اجتمعا في عبارة واحدة، وكما هو ثابت في علم الأصول. فإنَّ استعمال لفظة واحدة لعدَّة معان لا مانع مـنه، وعـلى كـل حـال فـهاتان الكـلمتان متلازمتان، لأنَّه حيثما كانت الخزانة كان المفتاح. [ع

وأغلب الظن أنّ «مفاتح» بمعنى «مفاتيح» لا بمعنى «خزائن» لأنّ الهدف هو بيان علم الله، فتكون المفاتيح وسائل لمعرفة مختلف الذخائر وهو أنسب بالآية، وفي موضعين آخرين في القرآن ترد كلمة «مفاتح» بمعنى المفاتيح<sup>ن</sup>.

ثمّ لتوكيد ذلك أكثر يقول: ﴿وَيَعْلَمُ مَا فَي البَّرْ وَالبَّحْرِ﴾.

«البرّ» كل مكان واسع فسيح، وتطلق على اليابسة، «والبحر» كذلك تعني المحل الواسع الذي يتجمّع فيه الماء، وتطلق على البحار والمحيطات وعلى الأنهر العظيمة أحياناً.

فالقول بأنَّ الله يعلم ما في البر والبحر، كناية عن إحاطته بكل شيء، وهذه الإحاطة بما في البرّ والبحر إِنَّما تمثّل في الحقيقة جانباً من علمه الأوسع.

- ي بادر بروي في في أي من الكائنات الحيّة، الكبيرة والصغيرة، في أعماق البحار. فهو عالم بحركة آلاف الملايين من الكائنات الحيّة، الكبيرة والصغيرة، في أعماق البحار. وهو عالم بمسيرة كل برعمة وتفتح أوراقها.
  - ومو عالم بجريان النسيم في البوادي ومنعطفات الوديان. وهو عالم بحدد خلايا جسم الإنسان وكريات دمه. وهو عالم بكل الحركات الغامضة في الإلكترونات في قلب الذّرة.

وهو عالم بكل الأفكار التي تمرّ بتلافيف أدمغتنا حتى أعهاق أرواحنا... نعم إنّه عالم بكل ذلك على حدّ سواء.

لذلك فإنَّه يؤكِّد ذلك مرَّة أخرى فيقول: ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةً إِلَّا بِعَلْمُهَا﴾.

أي إنّه يعلم عدد الأوراق ولحظة إنفصال كل ورقة عن غصنها وطيرانها في الهواء، حتى لحظة استقرارها على الأرض، كل هذا جلي أمام علم الله.

كذلك لا تختني حبّة بين طيّات التراب إلّا ويعلمها الله ويعلم كل تفاصيلها: ﴿ولاحبَّة في ظلمات الأرض».

التركيز هنا في الحقيقة وعلى نقطتين حساستين لا يمكن أن يتوصل إليهها الإنسان حتى لو أمضى ملايين السنين من عمره يرتقي سلّم الكمال في صنع أجهزته وأدواته المدهشة. ترى من ذا الذي يستطيع أن يعرف كم تحمل الرياح معها في هبوبها على مختلف أصقاع

. ﴿ ما إِنَّ مَعَاتِحَه لتنوء بالعصبة أُولي القوّة ﴾ القصص، ٧٦ و﴿ أو ما ملكتم مفاتحه ﴾ النّور، ٦١.

الأرض في الليل والنهار، من أنواع البـذور المـنفصلة عـن نـباتاتها؟ وإلى أيـن تحـملها وتنشرها، أو تدسها في التراب حيث تبق سنوات مختفية، حتى يتهيأ لها الماء فتنبت وتنمو؟ من ذا الذي يعلم كم من هذه البذور في كل أنحاء الدنيا تحمل عن طريق الإنسـان أو الحشرات في كل ساعة من نقطة إلى نقطة أخرى؟

أيٍّ دماعٌ الكتروني هذا الذي يستطيع أن يحصي عدد أوراق الشجر التي تسقط كل يوم من أشجار الغابات؟ انظر إلى غابة من الغابات في الخريف، وخاصّة بعد مطر شديد أو ريح عاصفة، وتطلّع إلى مشهد سقوط الأوراق المتواصل البديع، عـندئذٍ تـتكشف لك هـذه الحقيقة، وهي أنّ علوماً من هذا القبيل لن تكون يوماً في متناول يد الإنسان.

إنّ سقوط الورقة \_ في الحقيقة \_ هو لحظة موتها، بينما سقوط البذرة في مكمنها من الأرض هو لحظة بدء حياتها، وما من أحد غير الله يعلم بنظام هذا الموت وهذه الحياة، وحتى أنّ كلّ خطوة تخطوها البذرة نحو حياتها وإنبعائها وتكاملها خلال اللحظات والساعات، جلية في علم الله.

إنَّ لهذا الموضوع أثراً «فلسفياً» و آخر «تربوياً»:

٤[

أمّا أثره الفلسني، فينغي رأي الذين يحصرون علم الله بالكليات. ويعتقدون أنّه لا يعلم عن الجزئيات شيئاً، وفي الآية هنا تأكيد على أنّ الله يعلم الكليات والجزئيات كلّها.

أمّا أثره التربوي فواضح، لأنّ الإيمان بهذا العلم الواسع لله يقول للإنسان: إنّ جميع أسرار وجودك، وأعهالك، وأقوالك ونيّاتك، وأفكارك كلّها بيّنة أمام الله، فإذا آمن الإنسان حقّاً بهذا، فكيف يمكن له أن لا يكون رقيباً على نفسه ويسيطر على أعهاله وأقواله ونيّاته!

وفي ختام الآية يقول تعالى: **﴿ولارطب ولايابِس لِلَّا في كتاب هبين﴾** \_

تبيّن هذه العبارة القصيرة سعة علم الله اللامحدود وإحاطته بكلّ الكائنات بـدون أيّ إستئناء، إذ أنّ «الرطب» و«اليابس» لا يقصد بهما المعنى اللغوي، بل هما كناية عن الشمول والعمومية.

وللمفسّرين آراء متعددة في معنى: «كتاب مبين»، ولكنّ الأقوى أنّه كناية عن علم الله الواسع، أي إنّ كلّ الموجودات مسجّلة في علم الله اللامحدود، كما أنّه يفسّر بكونه «اللـوح المحفوظ» نفسه، إذ لا يستبعد أن يكون اللوح المحفوظ هو صفحة علم الله.

وثمَّة احتمال آخر عن معنى «كتاب مبين» وهو أنَّه عالم الخلق وسلسلة العلل والمعلولات التي كتب فيها كلَّ شيء. Ę]

جاء فيا روي عن أهل البيت ﷺ أنَّ «الورقة» الساقطة بمعنى الجنين الساقط، و«الحبّة» بمعنى الابن، و«ظلمات الأرض» بمعنى رحم الأم، و«رطب»ما بتي حياً من النطفة، و«يابس» ما تلاشى من النطفة `.

لا شك أنَّ هذا التَّفسير لا ينسجم مع الجمود على المعاني اللغوية للآية، إذ إنَّ معنى «الورقة» و«العبّة» و«ظلمات الأرض» و«الزطب» و«اليابس» معروف، ولكن أنمَّة أهـل البيت ﷺ بهذا التَّفسير أرادوا أن يوسعوا من آفاق نـظرة المسـلمين إلى القـرآن، وأن لا ينحصروا في إطار الألفاظ، بل يتوسعوا في نظرتهم حين توجد قرائن على هذا التوسع.

الرّواية أعلاء تشير إلى أنّ معنى «العبّة» لا ينحصر في بذور النباتات، بل يشمل أيضاً بذور النطف الإنسانية.

في الآية الثانية ينتقل الكلام إلى إحاطة علم الله بأعمال الإنسان وهو الهدف الأصلي وإلى بيان قدرة الله القاهرة، لكي يستنتج الناس من هذا البحث الدروس التربوية اللازمة فتبدأ بالقول بأنّ الله هو الذي يقبض أرواحكم في الليل، ويعلم ما تعملون في النهار: ﴿وهو الذي يتوقّاتهم بالليل ويعلم ما جرحتم بالنهار».

«توفي» تعني استرجع، فالقول بأنّ النوم هو استرجاع للروح يعود إلى أنّ النوم أخـو الموت، أكما هو معروف، فالموت تعطيل كامل لجهاز الدماغ، وانقطاع تام في إرتباط الروح بالجسد، بينا النوم تعطيل قسم من جهاز الدماغ وضعف في هذا الإرتباط، وعليه فالنوم مرحلة صغيرة من مراحل الموت<sup>7</sup>.

«جرحتم» من «جرح» وهي هنا بمعنى الإكتساب، أي أنّكم تعيشون تحت ظل قدرة الله وعلمه ليلاً ونهاراً، وانّ الذي يعلم بإنفلاق الحبّة ونموها في باطن الأرض، ويعلم بسقوط أوراق الأشجار وموتها في أيّ مكان وزمان، يعلم بأعمالكم أيضاً.

ثمّ يقول: إنّ نظام النوم واليقظة هذا يتكرر،فأنتم تنامون في الليل **«ثـمّ يـبعثكم فـيه** ل**يقضيٰ أجل مسقيٰ»** <sup>ع</sup>أي ثمّ يوقظكم في النهار .. وتستمر هذه العملية حتى نهاية حياتكم. تربيات تربيات من النواب المتارك المن الديكار التراك المتارك المحمد المعملية متن من التركيم.

ويبيَّن القرآن النتيجه النهائية لهذا المبحث بالشكل التالي: ﴿ثمّ لِليه مرجعكم ثمّ ينبَّئكم بماكنتم تعملون﴾.

٢. تفسير البرهان، ج ٦، ص ٥٢٨.
 ٢. تفسير الصافى، ج ٣، ص ٢٣٧.
 ٣. حناك شرح أوفى لهذا في تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٥٥ من سورة آل عمران.
 ٤. الضمير في «فيه» يعود على والنهاره وديبعثكم» بمعنى يوقظكم وينهضكم، و«أجل مسمى» هـو العـمر المحدد لكلّ فرد.

| كتاب الله المنزل | الأمثل في تفسير |  |
|------------------|-----------------|--|
| <br>             | 🍝               |  |

وفي **الآية الثّالثة** توضيح أكثر لإحاطة علم الله بأعمال عباده وحفظها بكلّ دقّة ليوم الحساب، بعد أن يسجلها مراقبون مرسلون لإحصاء أعمالهم: **ووهو القاهر فوق عبادة ويرسل** عليكم حفظة بي

1+1

سبق أن قلنا إنّ «القاهر» هو المتسلط الغالب المهيمن الذي لا تقف أمامه أية قوّة، ويرى بعضهم هذه الكلمة تستعمل حيث يكون المقهور عاقلاً.

أمّا كلمة «الغالب» فليست فيها هذه الخصوصية، فهي عامّة واسعة المعنى.

«حفظة» جمع «حافظ» وهم هنا الملائكة الموكّلون بحفظ أعيال الناس، كيا جاء في الآيات ١٠ ــ ١٢ من سورة الإنفطار: فإنّ عليكم لحافظين \* كرلعا كاتبين \* يحلحون ها تفعلون ﴾.

ويرى بعض المفسّرين أنّهم لا يحفظون أعمال الإنسان، بل هم مأمورون بحفظ الإنسان نفسه من الحوادث والبلايا حتى يحين أجله المعيّن، ويعتبرون **(متى إذاجا. أحدكم للموت )** بعد «حفظة» قرينة تدل على ذلك، كما يمكن اعتبار الآية ١١ من سورة الرعد دليلاً عليه كذلك<sup>(</sup>.

ولكنّ بالتدقيق في مجموع الآية التي نحن بصددها نتبيّن أنّ القصد من الحفظ هنا هــو حفظ الأعـمال، أمّا بشأن الملائكة الموكّلين بحفظ الناس فسوف نشرحه بإذن الله عند تفسير سورة الرعد.

ثمّ يبيّن القرآن الكريم أنّ حفظ الأعبال يستمر حتى نهاية الأعبار وحلول الموت: ﴿حتى إذاجا. أحدهم للموحة توقّته رسلتا).

وتبيَّن الآية في النهاية أنَّ هؤلاء الملائكة لا يقصرون ولا يـفرطون في مـهمتهم، فـلا يتقدمون لحظة ولا يتأخرون في موعد قبض الروح : **﴿وهم لايفرّطون ﴾**.

ويحتمل أيضاً أنّ هذه الصفة ترتبط بالملائكة الذين يحفظون حساب أعمال البشر، فهم في حفظهم للحساب لا يصدر منهم أدنى تقصير أو قصور، والآية تركّز على هذا القسم بالذات.

في الآية الأخيرة يشير القرآن الكريم إلى آخر مراحل عمل الإنسان، فيقول: ﴿لَمْ رَدُولَ إلى الله هولاهم الحقّ﴾ أي عادوا إلى الله بعد أنَّ طووا مرحلة حياتهم، واختتم ملفهم الحاوي على كل شيء.

۱. تفسير الميزان، ج ۷، ص ۱۳۱.

٢. لمزيد الايضاح حول قبض الروح، راجع ذيل الآية ٩٧ من سورة النساء.

[ع

وفي تلك المحكمة يكون النظر في القضايا وإصدار الأحكام بيد الله: **﴿الاله للحكم﴾**. وعلى الرغم من كل تلك الأعمال والملفّات المتراكمة عن أفراد البشر طوال تساريخهم الصاخب فانّ الله سريع في النظر فيها: **﴿وهو أسرع للحاسبين﴾**.

لقد جاء في بعض الرّوايات: «إنّه سبحانه يحاسب جميع عباده في مقدار حلب شاة» أي إنّ ذلك لا يتجاوز فترة حلب شاة`.

وكما قلنا في تفسير الآية ٢٠٢ من سورة البقرة، إنّ إجراء الحساب من السرعة بحيث إنّه يمكن أن يتمّ في لحظة واحدة بالنسبة للجميع، بل إنّ ذكر فترة حلب شاة في الرواية المذكورة يقصد منه بيان قصر الزمن اللازم لذلك، وعلى هذا نقرأ في رواية أخـرى: «إن الله تـعالى يحاسب الخلائق كلّهم في مقدار لمح البصر»<sup>7</sup>.

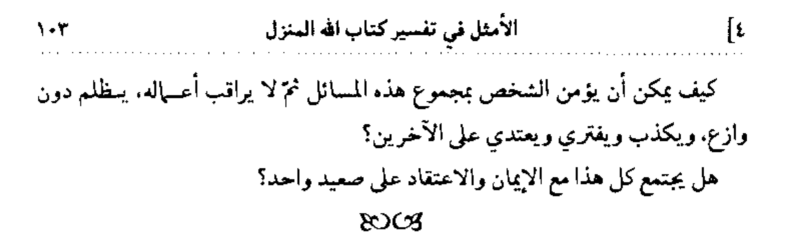
والدليل على ذلك هو ما ذكرناه في تفسير هذه الآية، وهو أنّ أعمال الإنسان تؤثّر في وجوده وفي وجود الكائنات المحيطة به، تماماً مثل الماكنة التي تسجل مقدار حركتها في عدّاد متصل بها.

وبتعبير أوضح. لو كانت هناك أجهزة دقيقة جـداً لاســتطاعت أن تسـجّل في عـين الإنسان عدد النظرات الآثمة. وعلىٰ الألسنة عدد الأكاذيب والإفتراءات والتهم والطعون التي اقترفتها. أي أنّ كل عضو من أعضاء الجسم فيه ـبالإضافة إلى روحه ـجهاز حاسب يكشف الحساب في لحظة واحدة.

وإذا جاء في بعض الرّوايات أنّ محاسبة المسؤولين والأغنياء تطول يوم القيامة فإنّ هذا لا يعني في الواقع طول زمن الحساب، بل هو طول زمن المحاسبة عليهم، إذ لابدّ لهم مـن الإجابة على الأسئلة الكثيرة التي تلق عليهم بشأن الأعمال التي إرتكبوها، أي إنّ تسقل مسؤولياتهم ولزوم إجابتهم على الأسئلة لإتمام الحجّة عليهم هي التي تطيل زمن محاكمتهم. يؤلّف مجموع هذه الآيات درساً تربوياً كاملاً لعباد الله في إحاطة علمه تعالى بأصغر

يوت بتعوى مدهم، يات درت تربويا تامبر تعبار الله في إعاظه عنه معالى بالسعر ذرّات هذا العالم وبأكبرها وقدرته وقهره لعباده ومعرفته بجميع أعمال البشر، وقيام كتبة اُمناء بحفظ أعمال الناس وقبض أرواحهم في لحظات معيّنة بالنسبة لكل منهم، وبعثهم يوم القيامة، ومن ثمّ محاسبتهم محاسبة دقيقة وسريعة.

۲۹۸ تفسیر مجمع البیان، ج ۲، ص ۳۱۳.
۲۰ المصدر السابق، ج ۱ و۲، ص ۲۹۸.



## الآيتان

قُلْ مَن يُنَجِيكُمِن ظُلُمَن ٱلْبَرِوَ ٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ، تَصَرَّعَا وَخُفَيَةً لَبِن أَجَى كَامِنَ هَلَاهِ لَنَكُونَ أَمِنَ الشَّكِرِينَ أَنَّ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ ثُمَ أَنَتُم تُشْرِكُونَ أُ

## التفسير

النّور الّذي يضيء في الظَّلام:

مرّة أخرى يأخذ القرآن بيد المشركين ويتوغّل بهم إلى أعماق فطرتهم. وهناك في تلك الأغوار المحفوفة بالأسرار الغامضة يريهم نور التوحيد وعـبادة الواحـد الأحـد. فـيقول للنّبي تَشَرَّ قل لهم: فِقُل مَن يُنجَيكُم مِنْ ظُلماس البِرُوالبَحرِهِ؟

إنّ الظلام يكون حسياً أحياناً ومعنوياً أحياناً أخرى، الظلام الحسي هو الذي يكون عند انقطاع النّور إنقطاعاً تاماً، أو يضعف بحيث لا يرى شيء، أو يرى بـالجهد الجـهيد، والظـلام المـعنوي هـو المشـاكـل والصعوبات ذات النهـايات المـظلمة الغـامضة، الجهلالاضطرابات الاجتماعية والاقتصادية والفكرية، والانحرافات والفساد الأخلاقي التي لا يمكن النكهّن بعواقبها السينة، أو التي تجر إلى التعاسة والشقاء...كلّها ظلام.

إنّ الظلام بذاته مخيف مثير للأوهام والتخيلات، فهجوم الكثير من الحيوانات الخطرة وسطوة اللصوص والمجرمين يقع تحت جنح الظلام، أنّ لكل امرىء ذكرياته عسن همذه الحالات، فعند هبوط الظلام تنشط الأوهام وتخرج منها الأشباح المرعبة، فيستولي الخوف والهلع على العامّة من الناس.

الظلام من العدم، والإنسان يهرب بطبيعته من العدم ويخافه، ولهذا تراه يخاف الظلام. وإذا حدثت في هذا الظلام حوادث واقعية مرعبة، كأن يكون الإنسان مسافراً في البحر، وتحاصره في ليلة ظلماء الأمواج الهائلة والدوامات المائية، فإنّ خـوفه مـن ذلك يكـون أضعاف ما لو حدث ذلك بالنهار، لأنّ الإنسان في مثل هذه الظروف يجد أبـواب النـجاة مسدودة في وجهه، وهكذا لوكان في ليلة حالكة الظلام يسير في الصحراء فيضل الطريق ويسمع زمجرة الوحوش المفترسة من هنا وهناك وهي تبحث عن فريسة، في مـثل هـذه اللحظات ينسى الإنسان كل شيء ولا يعود يتذكّر شيئاً سوى نفسه، والنّور الذي يسطع في أعهاقه ويجذبه نحو المبدأ قادر على إزالة ما يعتوره من بلاء وضيق، هذه الحالات تفتح نوافذ على عالم التوحيد ومعرفة الله، لذلك يقول في أمثال هذه الحالات: **«تدمونه تفرّما وخفية».** و تعقدون ـ وأنتم في تلك الحالة ـ عهداً وميثاقاً على أنفسكم، و تقولون: **«لمن أنجانا من** 

هذه لتكوننَ من للشاكرين ﴾ .

ثمّ تأمر الآية النّبيﷺ أن يخبرهم أنّ الله سوف ينجيهم من هـذه ومـن غـيرها مـن الأخطار، وقد فعل ذلك من قبل مراراً، ولكنّهم بعد زوال الخطر عنهم يعودون إلى طريق الشرك والكفر: **(قل الله ينجيكم منها ومن كلّ كرب ثمّ لنتم تشركون )**.

ہدوث

هنا لابدٌ من الإلتفات إلى عدّة نقاط:

1 لعلّ ذكر «التضرع» وهو الدعاء علانية، و«الخفية» هي الدّعاء في السرّ، إشارة إلى أنّ المصائب تختلف، فالتي لم تصل مرحلة شديدة قد تستدعي الدعاء خفية، وعندما تكون شديدة تحمل المرء على أن يرفع يديه بالدعاء جهراً، وقد يصاحب ذلك البكاء والصراخ، أي إنّ الله يحل مشاكلكم خفيفها وشديدها.

٢\_ يرى بعضهم أنّ الآية تشير إلى أربع حالات نفسية في الإنسان، كل واحدة منها ردة فعل معيّنة لظهور المشاكل: حالة «الدعاء» وحالة «التضرع» وحالة «الإخلاص» وحالة «تقديم الشكر عند النجاة من الأخطار».

ولكنّ الذي يؤسف له أنّ هذه الحالات تمرّ ببعض الناس مروراً خاطفاً وكانّها حالات إضطرارية في مواجهة الأخطار والمشاكل، وبما أنّها ليست مصحوبة بالوعي والإدراك، فإنّها تخفت وتنطفىء بمجرّد إنتهاء الأزمة.

وبناء على ذلك، فإنّ هذه الحالات، وإن تكن خاطفة، تستطيع أن تكون دليـلاً عـلى معرفة الله لمن عسر عليه ادراك الدلائل الأخرى.

٣\_ «الكرب» في الأصل بمعنى حفر الأرض وقلبها، وكذلك تعني العقدة المحكمة الشد في

حبل الدلو، ثمّ أطلقت بعد ذلك على الغم والهم والحزن التي تقلب قلب الإنسان و تثقل عليه كالعقدة.

لذلك فإنَّ ذكر «الكرب» بما له من المعنى الواسع الذي يشمل أنواع المشاكل والأزمات بعد ذكر ﴿ قلما**ت البرّ والبحر﴾** والتي تشمل جانباً من المشاكل فقط، يعتبر من قبيل ذكر مفهوم عام بعد بيان مفهوم خاص (تأمل بدقّة).

وهنا يجدر بنا أنّ نذكر حديثاً تورده بعض التفاسير في هذه الآية: روي عـن رسـول الله ﷺ قال: «خير الدعاء الخفي وخير الرزق ما يكـفي» ` (لا الثروات الضـخمة التي هـي حصيلة حرمان الآخرين، وتكون عبناً على كاهل الإنسان)، وروي أيضاً أنّه ﷺ مرّ بقوم رفعوا أصواتهم بالدعاء فقال: «إنّكم لا تدعون أصمّ ولا غائباً، وإنّما تدعون سميعاً قريباً» `. يستفاد من هذا الحديث أنّ خير الدعاء ما كان خفياً مقترناً بتوجّه وإخلاص.

8003

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نور الثقلين ج ١، ص ٧٢٤.
 ٢. المصدر السابق.

قُلْ هُوَٱلْقَادِرُعَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوَقِيكُمْ أَوْمِن تَحْتِ أَرَجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِينَ بَعَضَكُمْ بَأْسَ بَعْضُ ٱنْظُرَكَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَنِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ٣

## التفسير

## ألوان العذاب:

في الآيات السابقة التي تتضمّن بيان التوحيد الفطري تتجلى محبّة الله لعباده. وحــنوه عليهم عند الشّدائد والصعاب، واستجابته لدعواتهم.

وفي هذه الآية تركيز على التهديد بعذاب الله وعقابه، من أجل إكمال طرق التربية والتهذيب، أي أنّ الله وهو أرحم الراحمين وملجأ اللاجنين، قسهّار مسنتقم مقابل الطغاة العصاة، فني هذه الآية يؤمر الرّسول<sup>300</sup> بتهديد المجرمين بثلاثة أنواع من العقاب: عذاب من فوق، وعذاب من تحت، وعقاب يتمثل في اختلاف الكلمة والحرب وإراقة الدماء: فاقل هو للقادر على أن يبصف عليكم عذابا هن فوقكم أو هن تحت أرج لكم أو يسلبسكم فسيعاً ويسنيق بعضكم بأمن بعض بي.

وفي الختام تقول الآية؛ **وللظُرَّحيف نصرَف** *الآي***ات لحلّهم يفقهون ب**، أي انظر كيف نوضّح لهم المعالم والدلائل على أمل أن يفهموا الحقائق ويعودا إلى الله.

## ہموٹ

هنا أيضاً لابدّ من الإشارة إلى بعض النقاط: ١- هنالك اختلاف بين المفسّر يين بشأن المقصود من العذاب من فوق ومن تحت، ويظهر أنّ لهاتين الكلمتين معاني واسعة، فهما تشملان الجهتين الماديتين من السماء ومن الأرض كـالصواعـق والأمـطار الغـزيرة والعـواصـف المـدمّرة التي يأتي مـن فـوق، والزلازل [ع

والإنشقاقات الأرضية المدمّرة وفيضانات الأنهر والبحار من تحت.

كذلك تشمل الآلام والمصائب التي ينزلها بعض الحكّام والطبقات المتسلطة في المجتمع على رؤوس الشعوب، وكذلك الآلام والعذاب الذي يسببه بعض الموظّفين الذين لا يعرفون واجبهم للناس ممّا قد لا يقل عمّا يسببه الحكّام والطّبقات العليا من المجتمع.

وكذلك يحتمل أن تشمل أسلحة الحرب المخيفة في عصرنا التي تبيد حياة البشر بشكل وحشي من الأرض والجو، وتحيل المدن خلال مدّة قصيرة إلى ركام وأنقاض عن طريق القصف الجوي والهجوم الأرضي وزرع الألغام وبواسطة الغواصات المدمّرة داخل البحار.

٢-«يلبسكم» من «اللبس» بفتح اللام بمعنى الإختلاط والإمتزاج، لا من «اللبس» بضم اللام بمعنى إرتداء الملابس، وعلى ذلك يكون معنى الآية: إنّه قادر على أن يجعل منكم جماعات مختلفة تختلط بعض ببعض.

يستنتج من هذا التعبير أنَّ مسألة اختلاف الكلمة والتفرّق في المجتمع لا تقل خطورتها عن العذاب السهاوي والصواعق والزلازل، وهو في الحقيقة كذلك، بل قد يكون الخراب الناشىء من اختلاف الكلمة والتفرّق أحياناً أشدّ وطأة ودماراً من الزلازل والصواعـق. كثيراً ما نلاحظ أنّ دولاً عامرة يصيبها الفناء بسبب النفاق والتفرقة، وهذه الكلمة تحذير لجميع مسلمي العالم!

هنالك أيضاً احتمال آخر في تفسير هذه الآية، وهو أنّ الله قد أشار ـــإلى جانب العذاب السهاوي والأرضي ــإلى لونين آخرين من العذاب: أحدهما: اختلاف العقيدة والفكر (وهو في الواقع مثل العذاب النازل من فــوق)، والآخــر: هــو الاخــتلاف في العـمل والسـلوك الاجتماعي الذي يؤدّي إلى الحروب وإراقة الدماء (وهو أشبه بالعذاب الآتي من تحت).

وعليه، فالآية تشير إلى أربعة ألوان من العذاب الطبيعي، ولونين من العذاب الاجتماعي. ٣-لابدّ من الإنتباه إلى أنّ قوله تعالى: ﴿**لَوَيلَبَسَكُم شِيعاً﴾** `، لا يعني أنّ الله يبتلي الناس ـ بدون مبرر ـ بالنفاق والاختلاف، بل إنّ ذلك نتيجة سوء أعمالهم وغرورهم وأنهانياتهم، والانغماس في منافعهم الشخصية، ممّا يثير روح النفاق والتفرقة بينهم، وما نسبة ذلك إلى الله إلّا لأنه جعل تلك الآثار من نتائج تلك الأعمال.

«شيعاً» جمع «شيعة» بمعنى الجماعة.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٤]

بعض الشعوب المسلمة تتحدّث عن التوحيد وعبادة الله بأقوالها، ولكنّها بأفسعالها مشركة تعبد الأصنام. إنّ مصائر شعوب كهذه لا يختلف عن مصائر المشركين. وقد يكون حديث الإمام الباقريليِّيّ : «كل هذا في أهل القبلة» إشارة إلى هذا الاختلاف بين المسلمين، فعندما ينحرف المسلمون عن طريق التوحيد، تأخذ الأنانية وحبّ الذات مكان الأخوّة الإسلامية، وتتغلب المصالح الشخصية على المصلحة العامّة. ولا يسفكّر الفسرد إلّا بسنفسه وينسى الناس أوامر الله ونواهيه، فيحيق بهم ما أحاق بأولئك.

8003

٨ تفسير على بن أبراهيم القمي، ج ٨، ص ٢٠٤؛ وتفسير الميزان، ج ٧، ص ١٤٩.

وَكَذَبَبِهِ، فَوَمُكَ وَهُوَ أَلْحَقُ قُلُ لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ أَنْ لِكُلْ نَبَإِ مُسْتَقَرُ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ

#### التفسير

تكمل هاتان الآيتان البحث الذي جرى في الآيات السابقة عن الدعوة إلى الله والمعاد وحقائق الإسلام والخشية من عقاب الله.

الآية الأولى: تخبر رسول الله تَبَيَّة أنَّ قومه \_أي قريش وأهل مكَّة \_لم يصدقوا ما يقول مع أنَّه صدق وحق وتؤكَّده الأدلة العقلية المختلفة والفطرية: ﴿و**كذَب به قومك وهو للعقى؛** <sup>(</sup> ثمّ يصدر الأمر إلى رسول الله تَبَيَّة: ﴿قل لسنه عليكم بوكيل» أي إغًا أنا رسول ولست أضمن قبو لكم.

في الآيات الكثيرة المشابهة لهذه الآية (كالآيات ١٠٧ ـ الأنعام، ١٠٨ ـ يونس، ٤١ ـ الزمر، ٦ ـ الشورى) يتبيَّن أنَّ المقصود من «وكيل» في هذه المواضع هو المسؤول عن الهداية العملية للأفراد والضامن لهم لذلك فإنَّ رسول الله تَشَيَّنُ يقول لهم في هذه الآية: إنَّ الأمر يعود إليكم، فأنتم الذين يجب أن تتخذوا القرار النهائي في قبول الحقيقة أو ردّها، فما أنا إلاّ رسول أبلّغ رسالة الله.

وفي الآية التّالية القصيرة ذات المعنى العميق تحذير لهم، ودعوة إلى إختيار الطريق الصحيح، ﴿ولكلّ نبإ هستقرّوسوف تعلمون﴾ `أي أنّ كل خبر أخبركم به الرّسولﷺ في هذه الدنيا أو في الآخرة موضع ومقر، وسوف يتحقق في موعده المقرر، وعندئذٍ ستعرفون ذلك. كنن؟

١. الضمير في وبه، يرجعه بعضهم إلى القرآن، ويرجعه آخرون إلى العذاب الذي ورد في الآيــات الســابقة. ولكنَّ الظاهر إنَّه يرجع إلى كلَّ هذه وإلى تعاليم الرَّسولﷺ التي كذبوا بها، وتؤكَّد ذلك الآية التَّالية. ٢. قد يكون والمستقرة المصدر الميمي بمعنى والإســتقرار، أو اسماً لمكان وزمان بمعنى مكــان الإســتقرار. بالمعنى الأوّل يكون إخباراً عن تحقيق وعد الله، وبالمعنى الثاني الإخبار عن مكان تحققه وزمانه. الآيتان

وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَكِنَا فَأَعْرِضَ عَنَّهُمَ حَتَّى يَخُوضُوا فِ حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُكْسِيُنَّكَ ٱلشَّيْطُنُ فَلَا لَقَعُدْ بَعَدَ ٱلذِّحَكَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلْظَالِمِينَ ٥ وَمَاعَلَ ٱلَّذِين يَنَقُونَ مِنْ حِسَابِهِ مِنْشَى وِوَلَاحِن ذِحْكَرَىٰ لَعَلَّهُمْ مَنَا لِعَدَمِ لَعَلَهُمْ مَنَعَهُ وَمَاعَلَ

سبب اللزول

جاء في تفسير مجمع البيان عن الإمام الباقر الله عند ما نزلت الآية الأولى ونهمي المسلمون عن مجالسة الكفار والذين كانوا يسخرون من آيات الله، قال فريق من المسلمين إذا كان علينا أن نلتزم بهذا النهي في كل مكان فإنّه يمتنع علينا الذهاب إلى المسجد الحرام والطواف به (وذلك لأنّ أولئك كانوا منتشرين في أطراف المسجد ولا يسفتأون يستناولون الآيات القرآنية بالكلام الباطل، فحيثها نتوقف في أرجاء المسجد ثمّة احتال أن يصل كلامهم إلى مسامعنا). عندئذٍ نزلت الآية الثانية تأمر المسلمين في مثل هذه الحالات أن ينصحوهم ويهدوهم ويرشدوهم قدر إمكانهم <sup>1</sup>.

إنَّ ورود سبب نزول لهذه الآية لا يتعارض كما قلنا من قبل ــ مع نزول السورة كلَّها مرّة واحدة، إذ من المحتمل أن تكون هناك حوادث مختلفة في حياة المسلمين، فتنزل سورة واحدة تختص كلّ مجموعة من آياتها ببعض تلك الحوادث.

التفسير

## إمتناب ممالس أهل الباطل:

بما أنَّ المواضيع التي تتطرَّق إليها هذه السورة تتناول حال المشركين وعبدة الأصنام،

٨. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحار الانوار، ج ٩. ص ٨٩.

[ع

فهاتان الآيتان تبحثان موضوع آخر من المواضيع التي تتعلّق بهم، فــني البــدايــة تــقول للرّسول ﷺ : ﴿وَإِذَا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض منهم حتى يخوضوا في حـديت غيره﴾ \.

على الرغم من أنّ الكلام هنا موجّه إلى رسول الله ﷺ، إلّا أنّه لا يقتصر عليه وحده، بل هو موجّه إلى المسلمين كافة، إنّ فلسفة هذا الحكم واضحة، إذ لو اشترك المسلمون في مجالسهم، لاستمر المشركون في خوضهم في آيات الله بالباطل نكاية بالمسلمين واستهزاء بكلام الله ولكنّ المسلمين إذا مرّوا دون أن يبالوا بهم، فسيكفّون عن ذلك ويغيرون الحديث إلى أمور أخرى، لائمهم كانوا يتقصدون إيذاء رسول الله ﷺ والمسلمين.

ثمَّ تخاطب الآية رسول الله مؤكَّدة أهمية الموضوع: **﴿وَلِعَا يِنسِينَك الشَيطان فلا تفعد <sup>آ</sup> يعد الذكرى مع القوم الظالمين»** أي إذا أنساك الشيطان هذا الأمر وجلست مع هـوَّلاء القـوم سهواً، فعليك ـ حالما تنتبه ـ أن تنهض فوراً وتترك مجالسة الظالمين.

## سؤالان:

هنا يبرز سؤالان: **الأوّل: ه**ل يمكن للشّيطان أن يتسلط على النّبيﷺ ويسـبب له النسـيان؟ وبـعبارة أخرى، كيف يمكن للنّبي مع عصمته وكونه مصوناً عن الخـطأ حـتى في المـوضوعات أن يخطىء وأن ينسى؟

**الجواب: في** الإجابة على هذا السؤال يمكن القول بأنّ الخطاب في الآية وإن يكن موجّهاً إلى النّبي تَبَلَيَّة فهو يتحدّث في الواقع مع أتباعه الذين يمكن أن ينسوا فيساهموا في اجتهاعات المشركين الآثمة، فهؤلاء عليهم حال إنتباههم إلى ذلك أن يـتركوا المكـان، أنّ مـثل هـذا الأسلوب كثير الحدوث في حياتنا اليومية وموجود في مختلف آداب العالم، فأنت قد توجّه الخطاب إلى أحدهم ولكنّ هدفك هو أن يسمع الآخرون ذلك كها يقول المثل: إياكِ أعني واسمعي يا جارة<sup>7</sup>.

١. «الخوض» كما يقول الراغب الأصفهاني في «مفرداته» هو الدخول في الماء والمرور فيه، ثمّ إستعير للورود في أمور أخرى، وأكثر ما ترد في القرآن بشأن الدخول في موضوع باطل لا أساس له. ٢. غني عن القول بأنّ (لا تقعد) لا تعني النهي عن مجرّد الجلوس مع هؤلاء، بل تعني النهي عن معاشرتهم في جميع حالات الجلوس والوقوف أو المسير.

٤[

هناك مفسّرون آخرون مثل الطبرسي في مجمع البيان وأبي الفتوح في تفسيره المعروف يوردون جواباً آخر عن هذا السؤال خلاصته: إنّ السهو والنسيان في قسضايا الأحكمام ومقام حمل الرسالة من جانب الله غير جائزين بالنسبة للأنبياء، أمّا في الحمالات التي لا تؤدّي إلى ضلال الناس فجائزان`، إلّا أنّ هذا الجواب لا يتفق مع ما همو مشهور عمند متكلمينا من أنّ الأنبياء والأئمة معصومون عن الخطأ ومصونون عن النسيان، لا في قضايا الأحكام وحدها، بل حتى في القضايا العادية أيضاً.

**السؤال الثّاني:** يعتبر بعض علماء أهل السنّة هذه الآية دليلاً على عدم جواز التـقية الدينية للقادة الدينيين، وذلك لأنّ الآية تصرّح بالنهي عن اللجؤ إلى التقية أمام الأعداء وتأمر بترك مجلسهم.

**والجواب**: على هذا الإعتراض واضح، فالشيعة لا يقولون بوجوب التقية داغاً. بل إنّ التقية في بعض الأحيان حرام، إنّما ينحصر وجوبها في الظروف التي تكون فيها للتقية وكتمان الحق منافع أكبر من منافع إظهاره، أو تكون سبباً في دفع خطر أو ضرر كبير.

الآية التّالية فيها إستئناء واحد، فإذا اشترك بعض المتقين في جلسات هؤلاء المشركين لكي ينهوهم عن المنكر على أمل أن يؤدّي ذلك إلى انصراف أولئك عن الإثم، فلا مانع من ذلك، وأنّ آثام أولئك لا تسجل على هؤلاء، لأنّ قصدهم هو الخدمة والقيام بالواجب: فوها على للذين يتقون هن حسابهم هن شي. ولكن ذكري لعلّهم يتقون».

وهنالك تفسير آخر لهذه الآية، والذي قلناه أكثر إنسجاماً مع ظاهر الآية ومع سبب النّزول.

وينبغي أن نعلم ـ في الوقت نفسه ـ إنّ الذين لهم أن يستفيدوا من هذا الاستثناء هـم الذين تنطبق عليهم شروط الآية، فيكونون متميزين بالتقوى، وبعدم التأثّر بهم، وبالقدرة على التأثير فيهم.

سبق في تفسير الآية ١٤٠ من سورة النساء أن تطرّقنا إلى هذا الموضوع وذكرنا مسائل أخرى أيضاً.

#### જીજી

· تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

وَذَرِ ٱلَّذِينَ ٱتَّحَدُواْ دِينَهُمْ لَعِبَاوَلَهُوَا وَغَرَّتَهُ مُرَالَحَيَوَةُ ٱلذُّنْيَأُوَ ذَكِرِهِ وَ أَن تُبْسَلَ نَفْسُ بِمَا كَسَبَتَ لَيْسَ لَمَا مِن دُوبِ ٱللَّهِ وَلِيُّ وَلا شَفِيعٌ وَإِن تَعَدِلَ حَكْلَ عَذَلِ لَا يُوَحَذَ مِنْهَ أَوْلَةٍ كَالَذِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُواً لَهُ مَرَابٌ مِنْ حَيدٍ وَعَذَابُ آلِي عُرْبِمَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ ()

## التفسير

## الذين أتَّمَذوا الدّين لعباً:

هذه الآية تواصل ما بحثته الآية السابقة، وتأمر رسول الله عنه أن يدع أولئك الذيس يستهينون بأمر دينهم، ويتخذون ممّا يلهون ويلعبون به مذهباً لهم ويغتر ون بالدنيا وبمتاعها المادي: ﴿وذر للذين لتغذوا دينهم لعبا ولهوا وترتيهم للعياة للدنيا».

بديهي أنَّ الأمر بترك هؤلاء لا يتعارض مع قضية الجهاد، فللجهاد شروط، ولإهمال الكفار شروط أخرى، وكل واحد من هذين الحالين يجب أن يتحقق في ظروفه الخاصّة، قد يستلزم الأمر \_أحياناً \_ دفع المناوئين عن طريق عدم الإعتناء بهم، وفي أحيان أخرى قد يقتضي الأمر الجهاد والتوسل بالسلاح، أمّا القول بأنّ آيات الجهاد قد نسخت هذه الآية فغير صحيح.

وتشير هذه الآية إلى أنَّ سلوكهم الحياتي من حيث المحتوى أجوف وواه، فهم يطلقون اسم الدين على بعض الأعمال التي هي أشبه بلعب الأطفال ومجون الكبار، فسهؤلاء غـير جديرين بالمناقشة والمباحثة، وعليه يؤمر النّبيﷺ بأن يعرض عنهم ولا يعتني بـدينهم الفارغ.

يتضح ممّا قلنا أنَّ «دينهم» يعني «دين الشرك وعبادة الأصنام» الذي كانوا يدينون به، أمَّا

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٤]

القول بأنّ المقصود هو «الدين الحق» وأنّ إضافة الدين إليهم يستند إلى كون الدين فطرياً. فيبدو بعيداً.

والاحتمال الآخر في تفسير الآية هو أنّ القرآن يشير إلى جمع من الكفار الذين كـانوا يتعاملون مع دينهم كألعوبة وملهاة، ولم ينظروا أبداً إلى الدين كأمر جاد يستوجب إمعان الفكر والتأمل، أي إنّهم كانوا لايؤمنون حقيقة حتى في معتقدات شركهم، ولم يقيموا وزنا حتى لدينهم الذي لا أساس له.

على كل حال فالآية لا تخصّ الكفار وحدهم، بل هي تشمل جميع الذين يتخذون من الأحكام الإلهيّة ومن المقدسات وسائل للتلهي وملء الفراغ وبملوغ الأهمداف الممادية الشخصية، أولئك الذين يجعلون الدين آلة الدنيا، والأحكام الإلهميّة ألعموبة أغمراضهم الخاصّة.

ثمّ يؤمر رسول الله تَنْجَنَّة أن ينتِههم إلى أعلالهم هذه وإلى أنّ هناك يــوماً لابــدّ لهــم أن يستسلموا فيه لنتائج أعلالهم ولن يجدوا من ذلك مفرّاً: **﴿وَدَحَرَبُـه أَنْ تَسَسَّلُ مَقَّانَ بِلَحَا** كسبتهه (.

يوم لا شفيع ينفع ولا ولي سوى الله: ﴿لِيسَ لَهَا مِنْ دُونَ لَلْهُ وَلَيَّ وَلا شَفْيِعَ﴾.

إنّهم يومئذٍ في حال صعبة مؤلمة يرزحون في قيود أعمالهم بحيث إنّهم ير تضون أن يدفعوا أيّة غرامة (إن كان عندهم ما يدفعونه) ولكنّها لن تقبل منهم: ﴿ولِن تحدل كلّ عدل لا يؤخذ هنها﴾ <sup>(</sup>.

ذلك لأنّهم يكونون بين مخالب أعمالهم، ولا فدية تنجيهم، ولا توبة تنفعهم بعد أن فات الأوان: **(أولئك الذين أبسلوا بماكسبوا)**.

ثمّ يشار إلى جانب ممّا سيصيبهم من العذاب الأليم بسبب إعراضهم عن الحق والحقيقة: «لهم شراب من حميم ومذلب أليم بما كانوا يتفرون».

إنَّهم يتعذَّبون بالماء الحريق من الداخل، ويكتوون بنار الجحيم.

٨. «البسل» هو حفظ الشيء ومنعه بالقوّة والقهر، والإبسال حمل المرء على التسليم، كما تطلق الكلمة على الحرمان من الثواب، أو أخذ الرهائن، والجيش الباسل بمعنى القاهر الذي يحمل العدو على التسليم، والمعنى في الآية هو تسليم المرء وخضوعه لأعماله السيئة.
٢. «العدل» بمعنى «المعادل» وهو ما يدفع جزاءاً وغرامة لقاء التحرر، وهو أشبه في الواقع بما يفتدى به.

[ع

يجدر الإنتباء هنا إلى أنّ جملة **ولُولئك الذين لبسلوا بماكسبول»** هي بمثابة السبب الذي يمنع من قبول الغرامة ومن قبول أيّ شفيع وولي، أي إنّ عقابهم ليس لعلّة خارجية بحيث يمكن دفعها بشكل من الأشكال، بل ينبع من داخل الذات وسلوكها وأعمالها، إنّهم أسرى أعمالهم القبيحة، لذلك لا مفرّ لهم، لأنّ فرار المرء من أعماله وآثارها إنّما هو فرار من ذاته، وهو غير ممكن.

غير أنّنا لابدً أن نعلم أنّ هذه الحالة من الشدّة والصعوبة وإنعدام طريق العودة ورفض الشفاعة إنّا تكون بحق الذين أصروا على كفرهم واستمروا عليه، كما يتبيّن من عبارة: ﴿بِعا كالوا يكفرون﴾ (الفعل المضارع يفيد الاستمرارية).

8003

## الآيتان

قُلْ أَنَدَّعُواْمِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَىنَا ٱللَّهُ كَالَذِى ٱسْتَهْوَتَهُ ٱلشَّيَطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُ إِلَى ٱلْهُدَى ٱتْتِنَاً قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى وَأُمْرَنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِ ٱلْعَنلَمِينَ ٥ وَأَنَّ أَقِيمُوا ٱلصَلَوْةَ وَاتَقُوهُ وَهُوَ ٱلَّذِى إِلَيْهِ عُمَّ أَنْتَ مِتَا اللَّهِ عَالَهُ وَالْهُ أَنْدَ

التغسير

كان المشركون يصرّون على دعوة المسلمين إلى العودة إلى الكفر وعسادة الأصنام. فنزلت هذه الآية تأمر النّبيﷺ بالردّ عليهم ردّاً يدحض رأيهم ويفند دعوتهم في جواب بصيغة الاستفهام الإستنكاري: أتريدون منّا أن نشرك مع الله ما لا يملك لنا نفعاً فسنعبده لذلك، ولا يملك لنا ضرراً فنخافه؟ا: ﴿قل لندموهن دون الله ما لايتفعنا ولا يضرّدا ﴾.

هذه الآية تشير إلى أنَّ أفعال الإنسان تنشأ عادة عن دافعين، فهي إمَّا أن تهمدف إلى استجلاب منفعة (مادية كانت أم معنوية)، وإمَّا إلى دفع ضرر (مادياً كان أم معنوياً)، فكيف يقدم الإنسان على أمر ليس فيه أيّ من هذين العاملين؟

ثمّ يأتي باستدلال آخر على بطلان سلوك المشركين، فسيقول: إذا عددنا إلى عسبادة الأصنام، بعد الهداية الإلهيّة نكون قد رجعنا القهقري، وهذا يناقض قانون التكامل الذي هو قانون حياتي عام: **﴿ودرة على أمقابنا بعد إذ هدلنا الله﴾** <sup>(</sup>.

ثمّ يضرب مثلاً لتوضيح الأمر. فيقول: إنّ الرجوع عن التوحيد إلى الشرك أشبه بالذي أغوته الشياطين (أو غيلان البوادي التي كان عرب الجساهلية يسعتقدون أنّهسا تسكمن في

٨. «أعقاب» جمع «علقب» وهو مؤخر الرجل، ورجع على عقبه بمعنى انثنى راجلعاً، وهلو هلنا كلناية علن الانحراف عن الهدف، وهو ما يطلق عليه اليوم اسم والرجعية». [ع

منعطفات الطرق وتغوي السابلة وتضلهم عن الطريق) فتاه عن مقصده وظل حيراناً في الباديّة: **وكالذي استهوته الشياطين في الأرض حيران >** بينما له رفاق يـر شدونه إلى الصراط السوي المستقيم وينادونه: هلم إلينا، ولكنّه من الحيرة والتيه بحيث لا يسمع النداء، أو إنّه غير قادر على اتخاذ القرار: **وله أصحاب يدعونه إلى الهدى لنتنا >** <sup>(</sup>

وفي الختام يؤمر النّبي يَجْهَنْ أن يقول: إنّ الهداية من الله وليس لنا إلّا أن نسلم لأمر الله ربّ العالمين: **وقل إنّ هدى الله هو الهدى ولعرنا لنسلم لربّ العالمين ﴾**.

وهذا دليل آخر على رفض دين المشركين، إذ التسليم لا يكون إلّا لخالق الكون ومالكه وربّ عالم الوجود، لا الأصنام التي لا دور لها في إيجاد هذا العالم وإدارته.

السؤال: يبرز هنا هذا السؤال: لم يكن رسول الله يجل البعثة من أتباع دين المشركين فكيف تقول الآية: (نود على لمقابنا) ونحن نعلم أنّه لم يسجد قط لصنم، إذ لم يرد هذا في جميع التواريخ التي كتبت عنه، بل إنّ مقام العصمة لا يكن أن يسمح بحدوثه؟

**الجواب: في الحقيقة تعتبر هذه الآية ممّا جاء على لسان جميع المسلمين، لا على لسان** النِّيﷺ وحده، ولذلك جاءت الضمائر فيها بصيغة الجمع.

الآية التّالية. تواصل شرح الدعوة الإلهيّة قائلة: إنّنا فضلاً عن التوحيد، فـقد أمـرنا بإقامة الصّلاة وبتقوى الله: **فوان أقيموا الصّلاة والتّقوه ﴾**.

وفي الختام يشار إلى المعاد وإلى أنّ الناس إلى الله يرجعون: ﴿وهو للذي لِليه تحشرون ﴾ هذه الآيات القصار تكشف عن البرنامج الذي يدعو اليه الرّسول ﷺ والمــتألف مــن أربعة مبادىء، تبدأ بالتوحيد وتنتهي بالمعاد، وبينهما مرحلتان مـتوسطتان همـا: تـقوية الإرتباط بالله، والإتقاء من كلّ ذنب.

#### ଚ୍ଚାର

 «إستهوته» من «الهوئ» وهو ميل النفس إلى الشهوة، واستهوته بمعنى حملته على إتباع الهوئ، و«الحيرة» هي التردد في الأمر، وفي الأصل: الجيئة والذهاب، فالآية تشير إلى الذين يذهبون من الإيمان إلى النسرك مستلهمين تحركاتهم من الشيطان. وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَ حَكُونُ قَوْلُهُ ٱلْحَقِّ وَلَهُ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَحُ فِي ٱلصُّورِّعَكِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَ كَذَةً وَهُوَ الْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ شَ

## الأفسير

هذه الآية دليل على ما جاء في الآية السابقة، وعلى ضرورة التسليم لله وإتّباع رسوله. لذلك تقول: **(هو للذي خلق للسعاولت والأرفن بالحقّ)**.

إنّ مبدأ عالم الوجود هو وحده الجــدير بـالعبادة، وهـو وحــده الذي يجب الخــضوع والتسليم له، لأنّه خلق الأشياء لمقاصد حقّة.

المقصود من (الحق» في الآية هو الأهداف والنتائج والمنافع والحكم، أي إنَّ كلَّ مخلوق قد خلق لهدف وغاية ومصلحة، وهذه الآيه تشبه الموضوع الذي تتناوله الآية ٢٧ من سورة ص التي جاء فيها: **﴿وها خلقنا السها، والأرةن وها بينهها باطلاب**.

ثمّ يقول: إنّه فضلاً عن كونه مبدع عالم الوجود، فانّ بوم القيامة أيضاً يقوم بأمره، وإذا ما أصدر أمره بقيام ذلك اليوم فإنّه يتحقق فوراً: **﴿وبوم يقول كن فيكون ﴾**`.

يحتمل بعضهم أنّ هذه العبارة تشير إلى مبدأ الخلق وإيجاد عالم الوجود، حيث خلق كلّ شيء بأمر الله، ولكن بالنظر لأنّ الفعل «يقول» مضارع، وهناك قبل هذه الآية إشارة إلى أصل الخلق، وكذلك بالرجوع إلى الآيات التّالية، يمكن القول بأنّ هذه العبارة تخصّ البعث ويوم القيامة.

سبق في تفسير الآية ١١٧ من سورة البقرة أن قلنا إنَّ ﴿ كَنْ فَيَكُونَ ﴾ لا تعني إصدار أمر

١. يختلف المفشرون في متعلق الظرف «يوم»، فبعض يعلّقه بجملة «خلق» وبعض يـعلّقه بـجملة «اذكروا»
 المعذوفة، ولكن لا يستبعد أن يكون متعلّقاً بجملة «يكون»، فيصبح المعنى: يكون يوم القيامة يوم يقول له كن.

سورة الأنعام / الآية ٧٣

لفظي لشيء أن يكون فيكون، بل تعني إنّه إذا شاء خلق شيء. فإنّ إرادته تــتحقق دون حاجة الى وجود أيّ عامل آخر، فإذا شاء أن يتحقق الشيء فهو يتحقق فوراً. وإذا شاء أن يتحقق تدريجياً فإنّ خطّة تحققه التدريجي تبدأ.

ثمّ يضيف: أنّ ما يقوله الله هو الحق، أي إنّه مثلما كان مبدأ الخلق ذا أهـداف ونـتائج ومصالح، كذلك سيكون يوم القيامة: **(قوله العقى)**.

وفي ذلك اليوم الذي ينفخ فيه في الصور ويبعث الناس يوم القيامة، يكون الحكم والملك لله: **(وله الملك يوم ينفخ في الصور ﴾**.

حكومة الله على عالم الوجود ومالكيته له قائمتان منذ بداية الخلق حتى نهايته وفي يوم القيامة، ولا يختص ذلك بيوم القيامة وحده، لكن هناك عوامل وأسباباً تؤثّر في مسار هذه الدنيا وتقدّمها نحو أهدافها، لذلك قد يغفل الإنسان أحياناً عن وجود الله وراء هـذه الأسباب والعوامل، أمّا في ذلك اليوم الذي تتعطل فيه جميع الأسباب والعوامل، فإنّ حكومة الله ومالكيته تكونان أجلى وأوضح من أيّ وقت سابق، كها جاء في آية أخرى: همن الحلك لليوم لله للواحد للقيّار بينا.

فيما يتعلّق بماهية «الصور» وكيف ينفخ فيه إسرافيل فتموت الأحياء، ثمّ يعيد النفخ في الصور فيعود الجميع إلى الحياة ويبدأ يوم القيامة ــسوف نشرح ذلك إن شاء الله ــفي تفسير الآية ٦٨ من سورة الزمر.

وفي ختام الآية إشارة إلى ثلاث من صفات الله تعالى، فهو: ضالم الشيب والشهادة وهو الحكيم الخبير ﴾.

ترد هذه الصفات غالباً في الآيات التي تخصّ يوم القيامة، أي إنّه بمقتضى صفة العسلم المطلق عالم بأعمال عباده، وبمقتضى قدرته وحكمته يجازي كلّاً بما يستحقه.

ରେଓ

17.

۱. غافر، ۱۲.

٤]

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا وَالِهَةً إِنِّي أَرَبْكَ وَقَوْ مَكَ فِي ضَلَال مَبِينٍ ٢

#### التفسير

لمّا كانت هذه السورة تحارب الشرك وعبادة الأصنام ويدور فيها الكلام أكثر ما يدور على المشركين وعبدة الأصنام، وتستخدم مختلف الأساليب لإيقاظهم، فهي تستخدم هنا حكاية إيراهيم بطل التوحيد، وتشير إلى منطقه القوي في تحطيم الأصنام ضمن بضع آيات. من الجدير بالإنتباء أنّ القرآن في كثير من بحوثه عن التوحيد ومحاربة عبادة الأصنام يستند إلى هذه الحقيقة، لأنّ إيراهيم على كان يحظي باحترام الأقوام كافّة، وعلى الأخسص مشركي العرب.

يقول: إنّ إيراهيم وبّخ أباه (عمّه) قائلاً: أتختار هذه الأصنام الحقيرة التي لا حياة فيها آلهة للعبادة: **﴿ولِدْ قَال لِيراهيم لأبيه آزر لَتَتَحَدْ أَصناها آليهة لِتَي لَراك وقومك في ضلال هبين ﴾** وأي ضلال أشدّ وأوضح من أن يجعل الإنسان ما يخلقه بيده إلهاً يعبده، ويتخذ من كائن جامد لا روح فيه ولا إحساس ملجاً يفزع إليه ويبحث عن حلّ مشاكله عنده.

# هل كان آزر أبا إبراهيم؟

تطلق كلمة «الأب» في العربية على الوالد غالباً، ولكنّها قد تطلق أيضاً على الجد من جهة الأمّ وعلى العم، وكذلك على المربيّ والمعلّم والذين يساهمون بشكل ما في تربية الإنسان، ولكنّها إذا جاءت مطلقة فانّها تعني الوالد ما لم تكن هناك قرينة تدلّ على غير ذلك.

فهل الرجل الذي تشير إليه الآية (آزر) هو والد إيراهيم؟ أيجوز أن يكون عابد الأصنام وصانعها والد نبي من أولي العزم؟ ألا يكون للوراثة من هذا الوالد تأثير سيء في أبنائه؟ بعض مفسّري أهل السنّة يجيب بالإيجاب على السؤال الأوّل، ويعتبر آزر والد إبراهيم الحقيقي، أمّا المفسّرون الشيعة فيجمعون على أنّ آزر ليس والد إبراهيم، بل قال بعضهم: إنّه كان جدّه لأمّد، وقال أكثرهم: إنّه كان عمه، وهم في ذلك يستندون إلى القرائن التّالية:

الم يرد في كتب التّأريخ أنّ أبا إيراهيم هو آزر، بل يقول التّأريخ إنّ اسم أبيه هو «تارخ» وهذا ما ورد أيضاً في العهدين القديم والجديد، والذين يعتبرون آزر والد إيراهيم يستندون إلى تعليلات لا يمكن قبولها، من ذلك أنّهم يقولون: إنّ اسم والد إيراهيم هو تارخ ولقبه آزر، وهذا القول لا تسنده الوثائق التّأريخية.

أو يقولون: إنّ «آزر» اسم صنم كان أبو إبراهيم يعبده، وهذا القول لا يأتلف مع هـذه الآية التي تقول أنّ أباه كان آزر، إلّا إذا قدّرنا جملة أو كلمة، وهذا أيضاً خلاف الظاهر.

يتّضح من هذه الآية بجلاء أنّ إبراهيم بعد أن يئس من آزر، لم يعد يطلب له المغفرة ولم يكن يليق به أن يفعل.

كلّ القرائن تدل على أنّ هذه الحوادث وقعت عندما كان إيراهيم شاباً، يعيش في بابل ويحارب عيدة الأصنام.

ولكن آيات أخرى في القرآن تشير إلى أنّ إبراهيم في أواخر عمره، وبعد الإنتهاء من بناء الكعبة، طلب المغفرة لأبيه (في هذه الآيات ـ كما سيأتي ـ لم تستعمل كلمة «أب» بل استعملت كلمة «والد» الصريحة في المعنى) حيث يقول: **(الحد لله الذي وهب لي على الكير إسعاميل وبسحاق لنّ ربّي لسميع الدماء \*... ربّنا اله غر لي ولوالديّ ولل حومنين بـ وم يـ قوم.** الحسابية <sup>7</sup>.

۲. مريم، ٤٧.

۱. التوبه, ۱۱۳ و ۱۱٤.

۲. إبراهيم، ۳۹ و ٤١.

٤]

إذا جمعنا هذه الآية مع آية سورة التوبة التي تنهى المسلمين عن الاستغفار للمشركين وتنفي ذلك عن إبراهيم، إلا لفترة محدودة ولهدف مقدّس، تبيّن لنا بجلاء أنّ المقصود مس «أب» في الآية المذكورة ليس «الوالد»، بل هو العم أو الجد من جانب الأمّ أو ما إلى ذلك، وبعبارة أخرى: إنّ «والد» تعطي معنى الأبوة المباشرة، بينما «أب» لا تفيد ذلك.

وقد وردت في القرآن كلمة «أب» بمعنى العم، كما في الآية ١٣٣ من سورة البقرة: ﴿قَالُوا نصد اللهك والله **آبانك ابراهيم واسعاميل واسحاق اللها واحدا)،** والضمير في «قالوا» يعود على أبناء يعقوب، وكان إسماعيل عم يعقوب، لا أباه.

٣- هناك روايات إسلامية مختلفة تؤكد هذا الأمر، فقد جاء في حديث معروف عن رسول الله عن أنه قال: «لم يزل ينقلني الله من أصلاب الطاهرين إلى أرحام المطهرات حتى أخرجني في عالمكم هذا لم يدنسني بدنس الجاهلية»<sup>(</sup>.

ولا شك أنّ أقبح أدناس الجاهلية هو الشرك وعبادة الأوثان، أمّا القائلون أنّ أقبحها هو الزنا فلا يقوم على قولهم دليل. خاصّة وأنّ القرآن يقول: ﴿لِمّها للمشركون نَجس﴾ `.

الطبري، وهو من علماء أهل السنّة، ينقل في تفسيره «جامع البيان» عن المفسّر المعروف «مجاهد» أنّه قال: لم يكن آزر والد إيراهيم <sup>ت</sup>.

الآلوسي في «روح المعاني» يؤكِّد عند تفسير هذه الآية أنَّ الشيعة ليسوا وحدهم الذين يعتقدون أنَّ آزر لم يكن والد إيراهيم، بل إنَّ كثيراً من علماء المذاهب الأخرى يرون أنَّ آزر اسم عم إيراهيم<sup>ع</sup>.

والسيوطي العالم السنّي المعروف، نقل في كتابه «مسالك الحنفاء» عــن أسرار التــنزيل للفخر الرازي أنّ والدي رسول اللهتيَّةَ وأجداده لم يكونوا مشركين أبداً، مستدلاً على ذلك بالحديث الذي نقلناه آنفاً، ثمّ يستند السيوطي نفسه إلى مجموعتين من الرّوايات.

الأولى: تقول إنَّ آباء رسول الله ﷺ وأجداده حتى آدم كان كل واحد منهم أفضل أهل

 يورد هذا الحديث كثيرون من مفسّري الشيعة والسنّة، كالمرحوم الطبرسي في مجمع البيان والنيسابوري في تفسير غرائب القرآن والفخر الرازي في التفسير الكبير والآلوسي في تفسير روح المعاني،
 ٢. التوبة، ٢٨.
 ٢. تفسير جامع البيان، ج ٧، ص ١٦٩.
 ٤. تفسير روح المعاني، ج ٧، ص ١٦٩.

145

[ع

زمانه (وينقل أمثال هذه الرّوايات عن «صحيح البخاري» و«دلائمل النمبوة» للمبيهقي وغيرهما من المصادر).

**والثانية: هي** التي تقول: إنّه في كل عصر وزمان كان هناك أناس من الموحّدين الذين يعبدون الله، ثمّ يجمع بين ها تين المجموعتين من الرّوايات ويستنتج أنّ أجداد رسول الله ﷺ، بما فيهم والد إيراهيم، كانوا حتماً من الموحّدين <sup>1</sup>.

يتبيِّن من هذا أنَّ التَّفسير المذكور لهذه الآية مبني على وجود قرائن واضحة من القرآن نفسه ومن مختلف الرّوايات الإسلامية، وليس تفسيراً مبنياً على الرأي الشخصي فقط، كما يقول بعض مفسّري أهل السنّة، مثل صاحب «المنار».

8003

١. مسالك الحنفاء، ص ١٧ كما جاء في هامش بحار الأنوار، ج ١٥، ص ١١٨ وما بعدها، الطبعة الجديدة.

#### الآيات

وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ٣ فَلَمَاجَنَ عَلَيْهِ ٱلَيْلُ رَءَا كَوْكَباً قَالَ هَذَارَتٍى فَلَمَا آفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ ٣ فَلَمَا جَنَ عَلَيْهِ اللَّهَ مَرَبَانِ عَاقَالَ هَذَارَتٍى فَلَمَا آفَلَ قَالَ لَمِن لَمْ يَهْدِفِ رَبِي لَأَ مِنَ ٱلْفَوْرِ الْفَمَرَ بَانِ عَاقَالَ هَذَارَتِي فَلَمَا آفَلَ قَالَ لَمِن لَمْ يَهْدِفِ رَبِي لَا صَحُونَ مِنَ ٱلْفَوْرِ الْفَالَ يَقَوْ مِا أَعْدَ أَصَلَى مَا أَفَلَ قَالَ لَمِن لَمْ يَهْدِفِ رَبِي لَا صَحُونَ أَفَلَتَ قَالَ يَقَوْ مِ إِنِي بَرِى ثَلُمَ عَلَمَ أَفَلَ قَالَ لَمَ الْمَ عَلَيْهِ اللَّهُ مَا أَفَلَ قَالَ لَ

#### التغسير

## أدلة التوميد في السموات:

على أثر الكره الذي كان يحمله إيراهيم للأوثان وطلبه من آزر أن يترك عبادة الأصنام. تشير هذه الآيات إلى نضال إيراهيم المنطقي مع مختلف عبدة الأصنام، وتبيّن كيفية توصله إلى أصل التوحيد عن طريق الاستدلال العقلي الواضح.

تبيَّن أولاً أنَّ الله كما عرَّف إيراهيم على أضرار عبادة الأصنام عرَّفه على مالكية الله وسلطته المطلقة على السموات والأرض: **﴿وَكَذَلِكَ نَرَى لِبَرَاهِيم مَلْكُوتَ لِلسَّحَاوَلِتَ وَالأَرْضَ ﴾** `. الإياري المحادثة على السموات والأرض: ﴿وَكَذَلِكَ نَرَى لِبُرَاهِيم مَلْكُوتَ لِلسَّحَاوَلِتِ وَالأَرْضَ ﴾ `.

«الملكوت» من «ملك» بمعنى الممالكية والحكم و«الواو» و«التماء» أضميفتا للمتوكيد والمبالغة، فالمقصود من الكلمة هنا حكومة الله المطلقة على عالم الوجود برمّته.

ولعلّ هذه الآية إجمال للتفصيل الوارد في الآيمات التّمالية بشأن الكمواكب والقسمر والشمس وإدراك أنّها من المخلوقات لدى مشاهدة أفولها.

١. وعلى هذا، هناك محذوف مقدّر في الآية يدل عليه ما في الآيات السابقة، فيكون مضمون الآية؛ كما أرينا إبراهيم قبح ما كان عليه قومه من عبادة الأصنام كذلك ترى إبراهيم ملكوت السمُوات والأرض (تأمل بدقّة). [ع

أي إنَّ القرآن بدأ بذكر مجمل تلك الحالات. ثمَّ أخذ يفصَّلها، وبهذا يتَّضح المقصود من إراءة ملكوت السعوات والأرض لإبراهيم ﷺ.

كما أنّه في الختام يقول إنّ الهدف من ذلك هو أن يصبح إبراهيم من أهل اليقين: ﴿وليكونُ هن الهوقنين».

لا شك أنّ إيراهيم كان موقناً يقيناً استدلالياً وفطرياً بواحدانية الله، ولكنّه بـدراسـة أسرار الخلق بلغ يقينه حدّ الكمال، كما أنّه كان مؤمناً بالمعاد ويوم القيامة، ولكنّه بمشاهدة الطيور المذبوحة التي عادت إليها الحياة بلغ إيمانه مرحلة «عين اليقين».

الآيات التّالية تشرح هذا المعنىٰ، وتبيّن استدلال إبراهيم من أفول الكواكب والشمس على عدم الوهيتها، فعندما غطّى ستار الليل المظلم العالم كلّه، ظهر أمام بصره كوكب لامع، فنادى إيراهيم: هذا ربيّا ولكنّه إذ رآه يغرب، قال: لا أحبّ الذين يغربون: ﴿ فَلَمَّا حِنَّ الليل رآكوكيا قال هذا ربّي فلمًا أقل قال لا أحبّ الآفلين﴾.

ومرّة أخرى رفع عينيه إلى السماء فلاح له قرص القمر الفضّي ذو الإشعاع واللسمعان الجذّاب على أديم السماء، فصاح ثانية: هذا ربيّ: ولكنّ مصير القمر لم يكن بأفضل من مصير الكوكب قبله، فقد أخفى وجهه خلف طيّات الأفق.

هنا قال إبراهيم؛ إذا لم يرشدني ربيّ إلى الطريق الموصل إليه فسأكون في عداد التائهين «فلما رآ القمر بازما قال هذا ربّي فلمّا أفل قال لئن لم يهدني ربّي لأكوننّ من القوم الضّالين».

عند ذلك كان الليل قد انقضى، وراح يجمع أطراف أستاره المظلمة هارباً من كبد السهاء، بينا راحت الشمس تطل من المشرق و تلتي بأشعتها الجميلة كنسيج ذهبي تنشره على الجبل والوادي والصحراء، وما أن وقعت عين إبراهيم الباحث عن الحقيقة على قرص الشمس الساطع صاح: هذا ربي فإنّه أكبر وأقوى ضوءاً، ولكنّه إذ رآها كذلك تغرب وتخستني في جوف الليل البهيم أعلن إبراهيم قراره النهائي قائلاً: يا قوم! لقد سئمت كل هذه المعبودات المصطنعة التي تجعلونها شريكة لله: فقلمًا رآ للشمس بازغة قال هذا رتبي هذا أكبر فلمًا أقلت

الآن بعد أن عرفت أنّ وراء هذه المخلوقات المتغيّرة المحدودة الخاضعة لقوانين الطبيعة إلهاً قادراً وحاكماً على نظام الكائنات، فاني أتجه إلى الذي خلق السموات والأرض، وفي إيماني هذا لن أشرك به أحداً، فاني موحّد ولست مشركاً: ﴿لِنَّنِ وَجَهِت وَجِهِي للّذي فطر السماوات والأرض حنيفاً وما لذا من العشركين».

٤[

للمفسّرين كلام كثير في تفسير هذه الآية والآيات التّالية بشأن ما دفع بإبراهيم الموحّد العابد لله الواحد، أن يشير إلى كوكب في السماء ويقول: هذا ربيّ؟ ومن بين آراء المفسّرين الكثيرة نقف عند تفسيرين قد اختار كلاً منهما عدد من كبار المفسّرين، كما أنّهما مدعومان بشواهد من المصادر الحديثية:

**الأوّل:** يقول إنّ إبراهيم كان يريد شخصياً أن يفكّر في معرفة الله وأن يعتر على المعبود الذي كان يجده بفطرته النقية في أعلماق ذاته، إنّه كان يعرف الله بنور فطرته ودليل العقل الإجمالي إذ إنّ كلّ تعبيراته تدل على أنّه لم يكن يشك أبداً في وجوده، ولكنّه كان يبحث عن مصداقه الحقيقي، بل لقد كان يعلم بمصداقه الحقيقي أيضاً، ولكنّه كان يريد أن يصل عن طريق الاستدلال العقلي الأوضح إلى مرحلة «حق اليقين».

وقد وقعت له هذه الحوادث قبل نبوته، ويحتمل أن تكون في أوّل بلوغه أو قبيل ذلك.

نقرأ في بعض التواريخ والرّوايات أنّ هذه كانت المرّة الأولىٰ التي يرنو فيها إيراهيم بنظره إلى السهاء وإلى كواكبها الساطعة، لأنّ أمّه كانت منذ طفولته قد أخفته في غار خوفاً عليه من بطش نمرود الجبار وجلاوزته (.

غير أنّ هذا الاحتال يبدو بعيداً، إذ يصعب أن نتصور إنساناً يعيش سنوات طويلة في بطن غار ولا يخطو خارجه، ولو مرّة، في ليلة ظلماء، فلعل الذي قوّى هذا الاحتال في نظر بعض المفسّرين هو تعبير **(ر7 توكيا)** الذي يوحي بأنه لم يكن قد رأى كوكباً حتى ذلك الحين، ولكن هذا التعبير لا يحمل في الواقع مثل هذا المفهوم، بل المقصود هو أنّه، وإن كان قد رأى الكواكب والشمس والقمر مرّات حتى ذلك الوقت، فقد ألتى لأوّل مرّة نظرة فاحصة مستطلعة إلى هذه الظواهر. وكان يفكّر في مغزى بزوغها وأفوها ونني الألوهية عنها، في الحقيقة كان إبراهيم قد رآها مراراً، ولكن لا بتلك النظرة.

لذلك فإنّه عندمًا يقول: ﴿هذا رَبِيَ﴾ لا يقولها قاطعاً جازماً، بل يقولها من باب الفرض والاحتال حتى يفكّر في الأمر، وهذا يشبه تماماً حالنا ونحن نحاول أن نعثر على سبب حادثة ما، فنقلّب مختلف الاحتالات والإفتراضات على وجوهها واحدة واحدة، ونستقصي لوازم كلّ فرضية حتى نعثر على العلّة الحقيقية، وهذا لا يكون كفراً، بل ولا حتى دليلاً على عدم الإيمان، بل هو طريق لتحقيق أكثر ولمعرفة أفضل، للوصول إلى مراحل أعلىٰ من الإيمان، كما فعل إبراهيم في مسألة «المعاد» إذ قام بمزيد مـن الدراسـة يـوصل إلى مـرحــلة الشهـود والإطمئنان.

جاء في تفسير العياشي عن محمّد بن مسلم عن الإمام الباقر أو الصادق للمَثْنَة قال: «إنّما كان إبراهيم طالباً لربّه، ولم يبلغ كفراً، وانّه من فكر مـن النــاس فــي مــثل ذلك فــإنّه بمنزلته» (.

وهنالك روايتان أخريان يذكرهما تفسير نورالثقلين بهذا الشأن.

أمّا التّفسير القاني فيقول: إنّ إيراهيم كان يقول هذا الكلام أثناء مخاطبته عبدة النجوم والشمس، ويحتمل أن يكون ذلك بعد مخاصماته الشديدة في بابل مع عبدة الأوثان وخروجه منها إلى الشام، حيث التتى بهؤلاء الأقوام، وإيراهيم الذي كان قد خبر عناد الأقوام الجاهلة في بابل وخطأ تفكير هم، أراد أن يجلب إليه إنتباء عبدة الكواكب والشمس والقمر، فأظهر في البداية أنّه معهم وقال لهم: إنّكم تقولون: إنّ كوكب الزهرة هو ربيّ، حسناً، فلنر ما يحصل لهذا الإعتقاد في النهاية، ولم يض وقت طويل حتى أختنى وجه الكوكب النير خلف ستار الأفق المظلم، عندئذ إتّخذ إيراهيم من هذا الأفول سلاحاً يواجههم به فقال: أنا لا يمكني أن أتقبل معبوداً كهذا.

وعليه، فإنَّ عبار<del>ة ﴿**هذا رَبِيَ**﴾</del> تعني: هذا ما تعتقدون أنَّــه ربيّ، أو أنَّــه قــالها بــلهجة الاستفهام: «هذا ربيّ؟».

ويؤيّد هذا التّفسير أيضاً رواية في «نور الثقلين» وتفاسير أخرى عن كتاب «عـيون أخبار الرضاﷺ». <sup>آ</sup>

## كيفية استدلال إبراهيم على التوميد:

هنا يبرز هذا السؤال: كيف استطاع إيراهيم أن يستدل من غروب الشـمس والقـمر والكواكب على عدم ربوبيتها؟ يكن أن يكون هذا الاستدلال من طرق ثلاثة: 1-إنّ الله المربقي، كما يستفاد من كلمة «رب» لابدّ أن يكون داغاً قريباً من مخلوقاته وأن

۸ تفسير نور الثقلين، ج ۸، ص ۷۳۸.
۲۰ تفسير الميزان، ج ۷، ص ۲۰۵.

لا ينفصل عنهم لحظة واحدة، وعليه لا يجوز لكائن يغرب ويختني ساعات طويلة بنوره وبركته وتنقطع صلته كلّياً عن الكائنات الأخرى، أن يكون ربّاً وإلهاً.

٣- إنَّ كائناً يغرب ويبزغ ويخضع للقوانين الطبيعية، لا يمكن أن يحكم على هذه القوانين ويلكها؟ إنّه هو نفسه مخلوق ضعيف يخضع لأوامرها وغير قادر على أدنى انحراف عنها...

٣- إنّ الكانن المتحرّك لا يمكن إلّا أن يكون كائناً حادثاً، فقد أثبتت الفلسفة أنّ الحركة دليل على الحدوث، لأنّ الحركة ذاتها نوع من الوجود الحادث، وأنّ ما يكون في معرض الحوادث، أي يكون ذا حركة، لا يمكن أنّ يكون كائناً أزلياً وأبدياً (تأمل بدقّة).

## ہحوث

هنا لابد من الانتباء إلى النقاط التّالية:

٤]

١- في الآية الأولى من الآيات التي نحن بصددها، كلمة «كذلك...» تلفت النظر، وهي تعني: إنّنا مثلها أوضحنا ــ عقلاً ــ أضرار عبادة الأصنام لإبراهيم، كذلك نريه مــالكية الله للسهاوات والأرض وحكمه عليها، يقول بعض المفسّرين: ذلك يعني: إنّنا كما أريناك قدرة الأسهاوات والأرض وحكمه عليها، يقول بعض المفسّرين: ذلك يعني: إنّنا كما أريناكا قدرة الله وحكمه عليها المالي أيضاً لكي يزداد معرفة بالله.

٢. أصل «الجن» ستر الشيء عن الحاسة، فمعنىٰ الآية هو: عندما ستر اللـيل مـلامح الكائنات عن إبراهيم... وإطلاق كلمة «مجنون» على المخبول لإسـدال سـتار عـلى عـقله، وإطلاق «الجن» على الكائنات غير المرئية جاء من هذا الباب، وكذلك الجنين لإختفانه عن الأنظار في رحم أمّه، و«الجنّة» هي البستان التي إختفت أرضها تحت أغـصان الأشـجار، وقيل للقلب «الجنان» لإستتاره في الصدر، أو لأنه يخفي أسرار الإنسان.

٢- وبشأن تعيين الكوكب الذي رآه إيراهيم، ذهب المفترون مذاهب شتى، غير أنّ معظمهم يراه «الزهرة» أو «المشتري» ويذكر التّأريخ أنّ القدامس كمانوا يعبدون هذين الكوكبين من بين آلهتهم، أمّا الحديث المنقول عن الإمام الرضائية في «عميون الأخبار» فيقول: إنّ ذلك الكوكب كان «الزهرة"»، وهذا ما جاء أيضاً في تفسير علي بن إيراهيم عسن الإمام الصادق الله".

يقول بعض المفسّرين أنَّ أهالي كلدة وبابل شرعوا في محاربة عبدة الأصنام، وراحوا

عبون اخبار الرضائي ، ج ٢، ص ١٧٥.
 ٢. تفسير على بن أبراهيم القمي، ج ١، ص ٢٠٧.

[ع

13.

يختارون السيارات باعتبار كلّ واحدة منها تمثّل إلهاً لنوع من أنواع الأشياء، من ذلك أنّهم اعتبروا «المبريخ» إله الحسرب، و«المشستري» إله العسدل والعسلم، و«عسطارد» إله الوزراء و«الشمس» ملك الآلهة جميعاً \

٤\_ «بازغ» من «بزغ» وبزغه: شقه وأسال دمه، ولذلك تطلق عـلى عـمل البـيطار في الجراحة، وإطلاق هذه الكلمة على طلوع الشمس أو القمر تعبير بليغ يحمل أجمل صـور التشبيه، فالشمس والقمر عند الطلوع يشقّان الظلام، ويسكبان عند الأفق إحمرار الشفق الذي ليس ببعيد الشبه عن الدم المسفوح.

٥. «فطر» من «الفطور» بمعنى الشق، ولعلّ إطلاق هذه الكلمة على خلق السماء والأرض ناشىء ـكما قلنا في تفسير الآية ١٤ من هذه السورة ـ من كون العالم كان في اليوم الأوّل -حسبما يقول العلم اليوم ـكتلة واحدة، ثمّ تشققت وظهرت الكرات والأجـرام السماوية الواحدة بعد الأخرى (انظر تفسير الآية المذكورة لمزيد من الإيضاح). ٢\_ «الحنيف» هو الخالص، كما جاء في تفسير الآية ٧٦ من سورة آل عمران.

રુજ

الآيات

وَحَابَجَهُ, فَوَمَهُ, قَالَ أَتُحَتَجُوَنِي فِي اللَهِ وَقَدْ هَدَنِ وَلَا أَخَافُ مَا تُسْرِكُونَ بِعِ إِلَا أَن يَشَاءَ رَبِي شَيْعاً وَسِعَ رَبِي حَكَلَ شَى عِلْماً أَفَلَا تَتَذَحَكَرُونَ () وَ حَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَحَتُ مُ وَلاَعَكَ فُوْنَ أَنَّكُمُ أَشْرَكْتُ وَإِلَيْهِ مَا لَمْ يُنَزِل بِعِ عَلَيْ عَلَيْحَكُمْ سُلْطَنْنا فَاَى أَلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالآَمَنِ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ () الَّذِينَ عَلَيْحَكُمْ سُلْطَنْنا فَاَى أَلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالآَمَنِ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ () الَذِينَ عَلَيْحَكُمْ سُلْطَنْنا فَاَى أَلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالآَمَنِ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ () الَذِينَ عَلَيْ مَنْ وَهُم مُعْتَدُونَ () مَنْ مَنْ مَعْذَلُكُونَ أَنْ مَا مَعْذَلُ وَقُونَ الْذَينَ مُحَيِّنُا وَلَمْ يَعْذَلُونَ أَنْ وَعَانَ الْفَرَيْنَ مَعْذَلُ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَوْلَ إِن اللَّهُ مَعْذَلُكُمُ الْمَا الْمَا يُنَوْلُونَ الْ عَلَيْ مَا مَعْتَلُونَ الْمَا اللَّهُ مَا مَعْذَلُونَ الْعَلَى الْعَامَ مُنْتَعْ مَا لَهُ الْمَنْ الْعَامَةُ مُنْ أَعْلَى الْمَا الْعَامَ مُوَنَعُ مَا لَعْذَلْهُ مَا لَهُ مُنَوْلَ الْمَا اللَهِ مَا لَهُ مُنَوْلًا الْمَ عَلَيْ مَنْ أَوْلَ اللَهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا أَعْنَا مَا أَعْنَ الْعَنْ عَلَيْ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْعَنْقُ الْعَامَ مَا مُ

## التفسير

تعقيباً على ما جرى بحثه في الآيات السابقة بشأن استدلالات إبراهيم في التوحيدية، تشير هذه الآيات إلى ما دار بين إبراهيم والأقوام المشركة من عبدة الأصنام، الذين بدأوه بالحاجّة **﴿وحاجه قومه**﴾.

فردّ عليهم إبراهيم الله قائلاً؛ لماذا تجادلونني في الله الواحد الأحد وتخالفونني فيه، وهو الذي وهبني من الدلائل المنطقية الساطعة ما هداني به إلى طريق التوحيد **﴿قال أتحاجّونَي في الله وقد هدلن﴾**.

يتّضح في هذه الآية بجلاء أنّ قوم إيراهيم المشركين من عبدة الأصنام كانوا يحـاولون جهدهم وبأيّ ثمن أن يبعدوا إيراهيم عن عقيدته ويرجعوه إلى عبادة الأصنام، ولكنّه بكلّ شجاعة وجرأة ردّ عليهم بالدلائل المنطقية الواضحة.

لا تشير هذه الآيات إلى المنطق الذي توسّل به قوم إبراهيم لحمله على ترك عقيدته. ولكن يبدو من جواب إبراهيم أنّهم قد حذّروه وهددوه بغضب آلهتهم وعقابها في محاولة لإرعابه وإخافته، لأنّنا على أثر ذلك نسمع إبراهيم يستهين بتهديدهم ويؤكّد لهـم أنّـه لا

132

يخشى أصنامهم التي لا حول لها ولا قوّة في إيصال أيّ أذى إليه **﴿ولا أخاف ما تشرّكون به…﴾** فما من أحد ولا من شيء بقادر على أن يلحق بي ضرراً إلّا إذا شاء الله: **﴿إِلّا أَن يَشَا. رَبِيَ** هيئا) <sup>(</sup>.

يظهر من هذه الآية أنّ إيراهيم في سعى لإتخاذ إجراء وقاني تجاه حوادث محتملة، فيؤكّد أنّد إذا أصابه في هذا الصراع شيء ـ فرضاً ـ فلن يكون لذلك أيّ علاقة بالأصنام، بل يعود إلى إرادة الله، لأنّ الصنم الذي لا روح فيه ولا قدرة له على أن ينفع نفسه أو يضرّها، لا يتأتى له أن ينفع أو يضرّ غيره.

ويضيف إلى ذلك مبيّناً أنّ ربّه على درجة من سعة العلم بحيث يسع علمه كـلّ شيء: وسع ر**بّي كل شي. ملعاً ب**ه

هذه العبارة ـ في الواقع ـ دليل على العبارة السابقة التي تقول: إنّ الأصنام لا قدرة لها على النفع والضرر، لأنّها لا تملك العلم ولا المعرفة اللازمين لمن يريد أن ينفع أو يضرّ، إنّ الله الذي أحاط علمه بكلّ شيء هو وحده القادر على أن يكون منشأ النفع والضرر، فلم إذن أخشى غضب غير الله؟!

ثمّ يحرّك فيهم روح البحث والتفكير فيخاطبهم قائلاً: ﴿ أَفَلا تَتَذَكُّرُونَ ﴾ .

في **الآية التّالية** ينهج إيراهيم منطقاً استدلالياً آخر، فيقول لعبدة الأصنام: كيف يمكنني أن أخشى الأصنام ويستولي عليّ الخوف من تهديدكم، مع إنيّ لا أرى في أصنامكم أشراً للعقل والإدراك والشعور والقوة والعلم، أمّا أنتم فعلى الرغم من إيمانكم بوجود الله وإقراركم له بالعلم والقدرة، ومعرفتكم بأنّه لم يأمركم بعبادة هذه الأصنام، فانّكم لا تخافون غضبه: **فوكيف أخاف ما لمركتم ولا تخافون أنّكم ل**شركتم يالله ما لم ينزّل به عليكم سلطالاً في أ

روييك الحكمة المستورية وتركي بي يكن وجود الله خالق السموات والأرض، إنّنا نعلم أنّ عبدة الأصنام في عبادته ويعتبرونها شفيعة لهم عنده، كونوا منصفين إذن وقولوا: **(فاتي الفريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون)**.

٨. هذا أشبه بالإستثناء المنقطع، فقد نفي عن الأصنام كلَّ قدرة على النفع والضرر، وأثبتها لله، وللمفسّرين آراء أخرى في تفسير هذه الآية، غير أنَّ ما قلناه أقرب.

٢. «السلطان» بمعنى التفوق والإنتصار، ولمّا كان الدليل والبرهان من أسباب الفوز والإنتصار، فقد يوصفان بالسلطان أيضاً، كما هو الحال هنا، أي لا وجود لأيّ دليل على السماح بعبادتها وهذا ما لم يستطع إنكاره عابد صنم، لأنّ أمراً كهذا ينبغي أن يصدر عن طريق العقل والمنطق، أو عن طريق الوحي والنبوة، وعبادة الأصنام مفتقرة إلى كليهما.

يستند منطق إبراهيم ﷺ هنا إلى منطق العقل القائم على الواقع، إنّكم تهددونني بغضب الأصنام، مع أنّ تأثيرها وهمٌ من الأوهام، ولكنّكم بعدم خشيتكم من الله العسظيم الذي نؤمن به جميعاً، ونعتقد بوجوب اتباع أمره تكونون قد تركتم أمراً ثابتاً، وتمسكتم بأمر وهمي، ولم يصدر الله تعالى إلينا أمراً بعبادة الأصنام.

في الآية التبالية جواب يدلي به إبراهيم على سؤال كان هو قد ألقاء في الآية السابقة (وهذا أسلوب من أساليب الاستدلال العلمي، فقد يسأل المتكلم سؤالاً عن لسان المخاطب ثمّ يبادر إلى الإجابة عليه مباشرة كدليل على أنّ الجواب من الوضوح بحسيت يسنبغي أن يعرفه كلّ شخص)، يقول: إنّ المؤمنين الذين لم يمزجوا إيمانهم بظلم، هسم الآسنون وهسم المهتدون فرالذين آهنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم لولنك لهم الأمن وهم همتدون.

ثمَّة رواية عن أميرالمؤمنين علي ﷺ تؤيّد كون هذه الآية إستكمالاً لحوار إيراهسيم منع عبدة الأصنام (.

بعض المفسّرين يرى أنّ من المحتمل أن تكون هذه الآية بياناً إلهيّاً، وليست مقولة قالها إيراهيم، إلّا أنّ ما ذكرناه \_فضلاً عن تأييد الرواية المذكورة له \_أكثر إنسجاماً مع ترتيب الآيات ووضعها، أمّا القول بأنّ هذه الآية لسان حال عبدة الأصنام، وإنّهم قـالوها بـعد تيقّظهم على أثر سماع أدلة إيراهيم، فأمر بعيد الاحتمال جدّاً.

## ما معنى «الظلم» هنا؟

٤[

يرى معظم المفسّرين أنّ معنىٰ «الظلم» هنا هو «الشرك». وأنّ الآية ١٣ من سورة لقيان: ﴿ **إِنَّ الشّرك لظلم مظيم»** دليل على ذلك.

وفي رواية منقولة عن ابن عباس أنَّه عند نزول هذه الآية شقّ على الناس فقالوا: يــا رسول الله وأيّنا لم يظلم نفسه؟ (أي أنَّ الآية تشملهم جميعاً)، فقال رسول الله ﷺ: «إنَّه ليس الذي تعنون، ألم تسمعوا إلى ما قال العبد الصالح: ﴿ ... يا بنتِ لا تشرك بالله لِنَّ للشرك لظلم عظيم﴾ <sup>7</sup>.

غير أنَّ لآيات القرآن معاني متعددة في كثير من الحالات بحيث يمكن أن يكون أحدها

١. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٠٠. ٢٠٠ ٢. المصدر السابق، ص ٩٩.

5]

أوسع وأشمل، وهذا الاحتمال جائز في هذه الآية أيضاً، فيحتمل أن يكون «الأمن» عاماً يشمل الأمن من عقاب الله، والأمن من حوادث المجتمع المؤلمة، والأمن من الحروب والمفاسد والجرائم، وحتى الأمن النفسي لا يتحقق إلّا عندما يسود المجتمع مبدآن معاً: الإيمان والعدالة الاجتماعية، فإذا ما تزلزلت قاعدة الإيمان بالله، وزال الشعور بالمسؤولية أمام الله، وحلّ الظلم محل العدالة الاجتماعية، فلن يكون في مثل هذا المجتمع أمان. لذلك فعلى الرغم من المساعي والجهود التي يبذلها فريق من العلماء في العالم للحيلولة دون إنعدام الأمن، فإنّ الهوة بين العالم وحالة الأمن والإستقرار تتسع يوماً بعد يوم. إنّ السبب هو ما جاء في الآية المذكورة: تزلزل أركان الإيمان، وقيام الظلم مقام العدالة.

إنَّ تأثير الإيمان في الإطمئنان النفسي والهدوء الروحي لا يمكن إنكاره، كما لا تخفى على أحد حالات تبكيت الضمير والقلق النفسي بسبب إر تكاب المظالم.

روي عن الإمام الصّادقﷺ في قوله تعالى: ﴿للذين آهنوا ولم يلبسوا ليحانهم بظلم» قال: «بما جاء به محمّدﷺ من الولاية، ولم يخلطوها بولاية فلان وفلان» `.

هذا التّفسير يستهدف في الحقيقة بيان روح الموضوع في الآية الشريفة، إذ أنّ الكلام يدور حول ولاية الله وعدم خلطها بولاية غيره، ولمّا كانت ولاية أمير المؤمنين علي علي بموجب فيتما وليكم لله ورسوله... في قبساً من ولاية الله ورسوله يَمْنَى والولايات غير المعيّنة من قبل الله ليست كذلك، فإنّ هذه الآية من خلال نظرة واسعة تشمل الجميع، وعليه ليس المقصود من هذا الحديث أن ينحصر معنى الآية في هذا فقط، بل إنّ هذا التّفسير قبس من مفهوم الآية الأصلي.

لذلك نجد في حديث آخر عن الإمام الصّادقﷺ أنّه جعل هذه الآية تشمل الخوارج الذين خرجوا من ولاية الله ودخلوا في ولاية الشيطان<sup>7</sup>.

الآية التّالية فيها إشارة إجمالية لما مضى من بحث بشأن التوحيد ومجابهة الشرك كما جاء على لسان إبراهيم، فتقول: **(وتلك حجّتنا آتيناها إبراهيم على قومه)**. أرّ مال المراجع من المراجع من من من من من من المراجع من من قومه من المراجع من من

صحيح أنَّ تلك الاستدلالات كانت منطقية توصَّل إليها إبراهيم بقوَّة العقل والإلهـــام

- تفسير نورالثقلين، ج ٦، ص ٧٤٠.
   ٢. المائدة، ٥٥.
  - ٣. تفسير البرهان، ج ١، ص ٥٣٨.

الفطري غير أنّ قوّة العقل والإلهام الفطري من الله، لذلك فإنّ الله ينسبها إلى نفسه و يوقعها في القلوب المستعدة كقلب إيراهيم ﷺ.

ومن الجدير بالملاحظة أنَّ «تلك» اسم إشارة للبعيد، غير أنّها تستعمل أحياناً للقريب للدلالة على أهميّة المشار إليه وعلوّ مقامه، مثل ذلك ما جاء في أوّل سورة البقرة: ﴿قَلْكُ الكتاب لاريب فيعه.

ثمّ تقول الآية: **﴿ نوفع درجات من نشا**﴾ <sup>(</sup> ولكيلا يخامر بعضهم النبك في أنّ الله يحابي في إعطاء الدرجات لمن يشاء، تقول: إن الله متصف بالحكة وبالعلم، فلا يكن أن يرفع درجة من لا يستحق ذلك: **﴿لِنّ ربّله حكيم عليم﴾**.

8003

٨. أنظر، تفسير الآية ١٤٥ من سورة النساء لمعرفة الفرق بين «الدرجة» و«الدرك».

#### الآيات

وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَقَ وَيَعْفُوبَ صَحُلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن فَبَلُ وَمِن ذُرِيَتَنِهِ دَاوُد وَسُلَيْمَن وَأَيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَدُونَ وَكَذَلِكَ بَعَزِى الْمُحْسِنِينَ ٢٠ وَزَكَرِيَا وَيَعَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسُ كُلُّ مِنَ ٱلصَلِحِينَ ٢٠ وَإِسْمَنِعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطاً وَحَتَلًا فَضَلَا عَلَ الْعَالَمِينَ ٢٠ وَمِن مَا بَالِهِ وَذُرِيَنَنِهِمْ وَإِخْرَبَهِمْ وَاجْنَبَيْنَهُ وَهَدَيْنَهُ وَهَدَيْنَهُ وَمَوسَىٰ وَهُ وَالْيَاسُ

#### التفسير

في هذه الآيات إشارة إلى النعم التي اسبغها الله على إيراهيم، وهي تتمثل في أبناء صالحين وذرية لائقة، وهي من النعم الإلهيّة العظيمة.

يقول سبحانه: **﴿ووهبنا له لِسحاق ويعقوب﴾** ولم تذكر الآية ابن إيراهيم الآخر إسهاعيل، بل ورد اسمه في سياق آية اخرى، ولعلّ السبب يعود إلى أنّ ولادة إسحاق من (سارة) العقيم العجوز تعتبر نعمة عجيبة وغير متوقعة.

ثمّ يبيّن أنّ مكانة هذين لم تكن لجرّد كونهما ولدي نبي، بل لإشعاع نور الهداية في قلبيهما نتيجة التفكير السليم والعمل الصالح: **﴿تَلَاهَدِينَا﴾**.

ثمّ لكيلا يتصور أحد أنّه لم يكن هناك من يحمل لواء التوحيد قبل إبراهيم، وأنّ التوحيد بدأ بإبراهيم، يقول: **﴿ونوحا هدينا من قبل﴾**.

إنّنا نعلم أنّ نوحاً هو أوّل أولي العزم من الأنبياء الذين جاؤوا بدين وبشريعة. بن

فالإشارة إلى مكانة نوح، وهو من أجداد إيراهيم، والإشارة إلى فريق من الأنبياء من أبنائه وقبيلته، إنّما هي توكيد لمكانة إيراهيم المتميزة من حيث «الوراثة والأصل» و«الذّرية». وعلى أثر ذلك ترد أسهاء عدد من الأنبياء من أسرة إيراهيم: **﴿وهن ذرّيته دلود وسليحان** 

٤

**وتيّوب ويوسف وهوسيٰ وهارون،** ، ثمّ يبيّن أنّ منزلة هؤلاء ناشئة من أعيالهم الصالحة وهم الذلك ينالون جزاءهم: **﴿وَكَذَلَكَ نَجْزِي المُحَسَنِينَ﴾**.

هناك كلام كثير بين المفسّرين بشأن الضمير في ﴿وَمَن دُرَيّتُه ﴾ هل يعود إلى إيراهيم، أم إلى نوح؟ غير أنَّ أغلبهم يرجعه إلى إيراهيم، والظاهر أنَّه لا مجال للشك في عودة الضمير إلى إيراهيم، لأنّ الكلام يدور على ما وهبه الله لإبراهيم، لا لنوح عليمًا ، كما أنّ الرّوايات التي سوف نذكرها تؤيّد هذا الرأي.

النقطة الوحيدة التي حدت ببعض المفسّرين إلى إرجاع الضعير إلى نوح هي ورود ذكر «يونس» و«لوط» في الآيات التّالية، إذ المشهور في التّاريخ أنّ «يونس» لم يكن من أبــناء إبراهيم، كما أنّ «لوطاً» كان ابن أخ إبراهيم أو ابن أخته.

غير أنَّ المؤرخين ليسوا مجمعين على نسب «يونس»، فبعضهم يراه من أسرة إيراهــيم` وآخرون يرونه من أنبياء بني إسرائيل`.

ثمّ إنّ الجاري عند المؤرخين أن يحفظوا النسب من جهة الأب، ولكن ما الذي يمنع من أن ينتسب «يونس» من جهة أمّد إلى إبراهيم، كما هي الحال بالنسبة إلى عيسى الذين نقرأ اسمه في الآيات؟

أمّا «لوط» فهو، وإن لم يكن من أبناء إبراهيم، فقد كان من أسرته، فالعرب تطلق لفظة «الأب» على «العم»، وكذلك تعتبر ابن الأخ أو ابن الأخت من «ذرية» المرء، وعلى هذا ليس لنا أن نتغاضى من ظاهر هذه الآيات فنعيد الضمير إلى نوح، وهو ليس موضوع القول هنا.

في الآية الثانية يرد ذكر زكريا ويعيى وعيسى والياس على أنّهــم جمـيعاً كــانوا مــن الصالحين، أي إنّ مكانتهم المرموقة ليست من باب الجاملة الإجبارية، بل هي بسبب أعمالهم الصالحة في سبيل الله: ﴿وَرَكُويَا وَيَعْمِنْ وَعِيْسَىٰ وَلِليَّامَ كُلْ هَنْ الصَّالَحِينَ﴾.

الآية الثالثة تذكر أربعة آخرين من الأنبياء والقادة الإلهيين، وهم إسماعيل واليسع ويونس ولوط الذين رفعهم رتبهم درجات على أهل زمانهم: ﴿ولِسماعيل واليسع ويـونس ولوطا وكلّا فضّلنا على العالمين﴾.

١. تفسير روح المعاني، بع ٢، ص ١٨٤.

۲. دائرة المعارف فريد وجدي، ج ۱۰، ص ۱۰٥ في مادة «يونس».

**ट**]

لم يتفق المفسّرون بشأن اسم «اليسع» فقد قال بعض: إنّه اسم عبري أصله «يوشع» ثمّ أضيفت إليه الألف واللام وأبدلت الشين سيناً، وبعض يرى أنّـه اسم عسربي مــن الفـعل المضارع «يسع» وعلى كلّ حال هو اسم أحد الأنبياء من نسل إيراهيم.

وفي الآية الأخيرة إشارة عامّة إلى آباء الأنبياء المذكورين وأبنائهم وإخوانهم ممن لم ترد أسماؤهم بالتفصيل وهم جميعاً من الصالحين الذين هداهم الله: ﴿وهـن آبـائهم ودُريّـاتهم وإخولتهم ولجتبيناهم وهديناهم للى صراط هستقيم».

# ہدوٹ

هنا لابدً من الإشارة إلى بعض النقاط:

1\_أبذاء النّبي في هذه الآيات اعتبر عيسى من أبناء إبراهيم (وباحتال من أبناء نوح) مع انّنا نعلم أنّ اتصاله بهما إنّما هو من جهة الأم، وهذا دليل على أنّ سلسلة النسب تتقدّم من جهة الأب والأم تقدّماً متساوياً، ولذلك فإنّ الأحفاد من الابن أو البنت هم ذرية المرء وأولاده. وعلى هذا فإنّ أغمّة أهل البيت عليمًا – وهم جميعاً من أحفاد رسول الله تَتَطَلُّ من ابنته –

وطبق مدا فإن المدالي البيك الميد . يعتبرون أبناء رسول الله تتكلاً.

إنَّ جاهلية ما قبل الإسلام لم تكن تعترف للمرأة بأيَّة مكانة أو قسيمة، وكمان النسب عندهم ما اتصل من جهة الأب فقط، غير أنَّ الإسلام أبطل هذه العادة الجساهلية، ومسن المؤسف أنَّ بعض أصحاب الأقلام الذين في نفوسهم شيء تجاه أعمّة أهل البيت للمَيَّا، سعوا إلى إنكار هذا الموضوع، وحاولوا العودة إلى الجاهلية بالإمتناع عن نسبة أبناء فاطمة إلى رسول الله ﷺ ورفضوا اطلاق عبارة «ابن رسول الله» عليهم إحياء للتقاليد الجاهلية.

هذا الموضوع نفسه كان قد عرض للمناقشة على عهود الأثمَّة، فكانوا يجيبونهم بهـذه الآية باعتبارها الدليل الدامغ والردّ الحاسم على ما يفترون.

من ذلك ما جاء في «الكافي» وفي تفسير العياشي عن الإمام الصادق ﷺ أنَّه قال: «والله

لقد نسب الله عيسى بن مريم في القرآن إلى إبراهيمﷺ من قبل النساء ثمّ تلا: ﴿وَهِنْ ذُرَّيْتُهُ دَلُودُ

وسليعان...» إلى آخر الآيتين، وذكر عيسى <sup>(</sup> . وفي تفسير العياشي عن أبي الأسود قال: أرسل الحجاج إلى يحيى بن معمر قال: بلغني أنّك تزعم أنّ الحسن والحسين من ذرية النّبي تجدونه في كتاب الله، وقد قرأت كتاب الله من أوّله إلى آخره فلم أجده، قال: أليس تقرأ سورة الأنعام: **﴿وهن دُرَيّته دلود وسليحان» ح**تى بلغ **﴿يحيئ وميسئ»** أليس عيسى من ذرية إبراهيم وليس له أب؟ قال: صدقت.<sup>٢</sup>

وفي (عيون أخبار الرضا) في باب جمل من أخبار موسى بن جعفر علام مع هارون الرشيد ومع موسى بن المهدي حديث طويل بينه وبين هارون وفيد.. ثم قال: كيف قلتم: إنّا ذريّة النّبي، والنّبي تتكل لم يعقب، وإنّا العقب للذكر، لا للأنثى وأنتم ولد لابنته، ولا يكون لها عقب، فقلت: «أسألك بحق القرابة والقبر ومن فيه إلّا ما اعفيتني من هذه المسألة» فقال: لا، أو تخبرني بحجّتكم فيه يا ولد علي، وأنت يا موسى يعسوبهم وإمام زمانهم، كذا أنهسي إليّ، ولست أعفيك في كلّ ما أسألك عنه حتى تأتيني فيه بحجّة من كتاب الله، وأنتم تدعون ولست أعفيك في كلّ ما أسألك عنه حتى تأتيني فيه بحجّة من كتاب الله، وأنتم تدعون معشر ولد علي أنّه لا يسقط عنكم منه شيء لا ألف ولا واو، إلّا وتأويمله عندكم، واحتججتم بقوله عزّ وجلّ: فها فرطنا في لكتاب من هي. آبه واستغنيتم عن رأي العملهاء وقياسهم، فقلت: «تأذن لي في الجواب؟» قال: هات، فقلت: «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم: فوهن ذريته دلود وسليعان وأيتوب ويوسف وهوسئ وهارون يحقلك نجزي للمحسنين \* وزكريًا ويحين وعيسينه» من أبو عيسى يا أميرالمؤمنين؟ قال: ليس لعيسى أب، فقلت: «إنما ألحة بذراري الأنبياء من طريق محيتي من أمو على المعانية عن الهمان بدراري النبي من قبل أمنا فاطمتيك » أله عنه، من أبو عيسى يا أميرالم ومنيا؟ قال: ليس لعيسى أب، فقلت: «إنما ألحق بذراري الأنبياء من طريق محريم ها، وكذلك ألحقنا بذراري النبي من قبل أمنا فاطمتيك »<sup>3</sup>.

و مما يلفت النظر أنّ بعض المتعصّبين من أهل السنّة تطرّقوا إلى هـذا المـوضوع عـند تفسيرهم لهذه الآية، منهم الفخر الرازي في تفسيره حيث استدل بها أنّ الحسن والحسين من ذرية النّبي، لأنّ الله ذكر عيسى من ذرية إيراهيم مع أنّه يرتبط به عن طريق الأم فقط<sup>°</sup>. وصاحب المنار الذي لا يقل تعصّباً عن الفخر الرازي يقول بعد أن ينقل كلام الرازي: إنّ [ع

في هذا الباب حديثاً ذكره البخاري في صحيحه عن أبي بكر عن رسول الله ﷺ قال مشيراً إلى الحسن بن علي ﷺ: «انّ ابني هذا سيد» `بينما كانت لفظة (ابن) عند عرب الجاهلية لا تطلق على ابن البنت... ثمّ يضيف: هذا السبب، اعتبر الناس أولاد فاطمة أولاد رسول الله وعترته وأهل بيتد.

لا شك أنّ أبناء البنت وأبناء الابن هم أبناء المرء ولا فرق بينهها، ولا هي قضية اختص بها رسول الله ﷺ وحده، وما سبب الإعتراض على هذا إلّا التعصّب والتمسك بالأفكار الجاهلية، ولهذا نجد جميع التشريعات الإسلامية، كالزواج والإرث، لا تـفرّق بسينهها، إنّ الاستثناء الوحيد في هذا الباب هو في موضوع الخمس الذي ورد في كتب الفقه، حيث جعل لمن تحصل فيه عنوان السيادة.

٢\_ لماذا وردت أسماء الأنبياء في ثلاث مجموعات في ثلاث آيات؟

يحتمل بعض المفسّرين أنّ المجموعة الأولى: داود وسليمان وأيوب ويسوسف ومسوسى وهارون، هؤلاء الستة، كانوا بالإضافة إلى نبوتهم يمسكون بيدهم القيادة وزمان الحكم، ولعلّ ورود **وكذلك نجزي للمعسنين،** إشارة إلى الأعمال الصالحة التي قساموا بهسا أثسناء حكمهم.

أمّا المجموعة الثّانية: زكريا ويحيى وعيسى والياس، فهم بـالإضافة إلى نـبوتهم كـانوا معروفين بالزهد وإعتزال الدنيا، فجاء تعبير: ﴿كلّ هن الصالحين﴾ بعد ذكر أسمائهم.

والمجموعة الثّالثة: إسماعيل واليسع ويونس ولوط، فمهم يشتركون في كمونهم قماموا برحلات طويلة وهاجروا في سبيل نشر دعوة الله، وعبارة **«تلافضلنا على للعالمين»** (إذا اعتبرنا الإشارة إلى هؤلاء الأربعة، لا لجميع من ورد ذكرهم في هذه الآيات الثلاث) تعتبر إشارة إلى هجرة هؤلاء في أرجاء الأرض وبين الأقوام المختلفة.<sup>٢</sup>

# ٣**ـ أهمية الأبناء الصالمين في تعريف شفصية الإنسان** وهذا موضوع آخر يستنتج مـن هـذه الآيـات، فـلإضفاء الأهمّـية عـلى شـخصية

صحيح البخاري، ج ٣. ص ١٦٩ و ١٧٠.
 ٢. تفسير الميزان، ج ٧. ص ١٢٤.

ز ل

121

إيراهيم الله ، بطل تحطيم الأصنام. يشير الله إلى شخصيات إنسانية عظيمة كانوا من ذريّته في العصور المختلفة، ويصفهم بصفات جليلة، بحيث نجد من بين مجموع خمسة وعشرين نبيّاً ورد ذكرهم في القرآن، ستة عشر منهم من ذرية إيراهيم، وواحداً من أجداده، وهـذا في الواقع درس كبير للمسلمين كافة لكي يدركوا أنّ أبناءهم جزء من كيانهم وشخصيتهم. وأنّ لقضاياهم التربوية والإنسانية أهمّية كبيرة جدّاً.

## ٤\_ مواب على إعتراض

لعل الذين يقرأون: فومن آبانهم ودريّاتهم وبخولتهم واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط مستقيم» يستنتجون أنّ آباء الأنبياء لم يكونوا جميعاً من المؤمنين وأنّ منهم من لم يكن موحداً، كما يقول بعض المفسّرين من أهل السنّة عند تفسير هذه الآية، ولكنّنا يجب أن نلاحظ أنّ تعبير فاجتبيناهم وهديناهم» بالقرينة الموجودة في هذه الآيات تعني مقام النبوة وحمل الرسالة، وبهذا يتهاوى الإعتراض، أي أنّ معنى هذه الآية سيكون هكذا: إنّـنا قـد اخترنا بعضاً منهم لمقام النبوة، وهذا لا يعني أنّ الآخرين لم يكونوا موحّدين وفي الآية ٩ من هذه السورة وردت لفظة «الهداية» بمعنى النبوة <sup>(</sup>

١. «من آبائهم» جار ومجرور متعلّقان إمّا بجملة «فضلنا» الواردة في الآية السابقة أو بمحذوف تفسّره الجملة التّالية فيكون الأصل «إجتبينا من أبائهم»، وينبغي الإلتفات إلى أنّ «من» في الآية تبعيضية حسب الظاهر.

## الآيات

ذَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوَ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنَّهُ مِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ٥ أُولَتِيكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكَنْبَ وَٱلْحُكُرَ وَٱلنَّبُوَةُ فَإِن يَكْفُرَ بِهَا هَوَلَا فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَاقَوْمَا لِّيَسُوا بِهَا بِكَفِرِينَ ٥ أُولَتِيكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَنهُ مُ أَقْتَدِةً قُسُل لَا آسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكْرَى لِلْعَنَكِيمَ أَنْ وَلَتِيكَ ٱلْكَ

## الأفسير

## ثلاثة إمتيازات مهمّة:

بعد ذكر مجموعات الأنبياء في الآيات السابقة، تتناول هذه الآيات الخطوط العمامّة لحياتهم، وتبدأ القول: ﴿ **ذلك هدى الله يهدي به من يشاءهن مبادة**).

أي أنّ هؤلاء على الرغم من صلاحهم وإسترشادهم بقوّة العقل والفكـر في سـيرهم الحثيث على طريق الهداية، شملتهم عناية الهداية الإلهيّة، وأخذت بأيديهم وإلّا فــاحتمال انحرافهم وانحراف كلّ انسان موجود دائماً.

ولكيلا يحسب البعض أنّ هؤلاء قد أجبروا على السير في هذا الطريق، أو يظن أنّ الله ينظر إلى هؤلاء نظرة خاصّة وإستثنائية دونما سبب، يقول القرآن عنهم: **﴿ولو أشرتوالحيط منهم هاكانو***ا* **يحطون﴾**.

فهم إذن مشمولون بهذا القانون الإلهي الذي يسري على غيرهم بغير محاباة. الآية التّالية تشير إلى ثلاثة إمتيازات مهمّة هي أساس جميع إمتيازات الأنبياء، وهي

قوله: ﴿ لُولئك الذين آتيناهم الكتاب والحكم والنَّبوَّة ﴾

ولا يعني هذا أنّهم جميعاً كانوا من أصحاب الكتب الساوية، ولكن الكلام يدور على الجموع، فنسب الكتاب إلى الجموع أيضاً. وهذا كقولنا: الكتاب الفلاني ذكر العلماء وكتبهم، أي كتب من له تأليف منهم. أمّا المقصود من «الحكم» فشمّة إحتمالات ثلاثة:

1- الحكم بمعنى «العقل والإدراك»، أي: إنّنا فضلاً عن إنزال كتاب سماوي عــليهم فــقد وهبناهم القدرة على التعقّل والفهم، إذ إنّ وجود الكتاب بغير وجود القدرة على فهمه فهماً كاملاً عميقاً لاجدوى فيه.

٢- بمعنى «القضاء» أي أنّهم بإستنباط القوانين الإلهيّة من تلك الكتب السهاوية كانوا قادرين على أن يقضوا بين الناس بإمتلاكهم لجميع شروط القاضى العادل.

٣- بمعنى «الحكومة» والإمساك بزمام الإدارة، بالإضافة إلى مقام النّبوة. إنّ الدليل على المعاني المذكورة \_بالإضافة إلى المعنى اللغوي الذي ينطبق عليها \_هو أنّ كلمة «الحكم» قد وردت بهذه المعاني نفسها أيضاً في آيات أخرى من القرآن<sup>(</sup>.

وليس ثمّة ما يمنع من أن يشمل استعمال الكلمة في هذه الآية المعاني الشلاثة مجستمعة، فالحكم أصلاً حكما يقول «الراغب» في «مفرداته» – هو المنع، ومن ذلك العقل الذي يمنع من وقوع الأخطاء والمخالفات، وكذلك القضاء الصحيح يمنع من وقوع الظلم، والحكومة العادلة تقف بوجه الحكومات غير العادلة، فهي قد استعملت في المعاني الثلاثة.

قلنا من قبل إنَّ جميع الأنبياء لم يكونوا يحظون بهذه الإمتيازات كلها، وإسناد حكم إلى الجمع لا يعني شموله جميع أفراد ذلك الجمع، بل قد يكون لبعض أفراده، ومن ذلك مسألة إيتاء الكتاب لهؤلاء الأنبياء.

ثمّ يقول: لئن رفضت هذه الجماعة (أي المشركون وأهل مكّة) تلك الحقائق، فإنّ دعو تك لن تبق بغير إسْتجابة، إذ إنّنا قد أمرنا جمعاً آخر، لا بقبولها فحسب، بل وبالحفاظ عليها فهم لا يسلكون طريق الكفر أبداً، بل يتبعون الحقّ: **﴿فَإِنْ يَكفر بِها هؤلا. فقد وكّلنا بها قوما ليسوا** بها بكافرين﴾.

جاء في تفسير «المنار» وتفسير «روح المعاني» عن بعض المفسّر ين أنّ المقصود بالقوم هم الفرس<sup>۲</sup>، وقد أسر عوا في قبول الإسلام وجاهدوا في سبيل نشره، وظهر فيهم العلماء في

١٤٣

[ع

شتى العلوم والفنون الإسلامية وألفوا الكثير من الكتب .

**الآية الآخيرة** تجعل من منهاج هؤلاء الأنبياء العظام قدوة رفيعة للهداية تعرض على رسول الاسلامﷺ فتقول له: **ولولئك الذين هدى الله فيهداهم اقتده ب**ل

تؤكّد هذه الآية مرّة أخرى على أنّ أصول الدعوة التي قام بها الأنبياء واحدة، بالرغم من وجود بعض الاختلافات الخاصّة والخصائص اللازمة التي تقتضيها الحاجة في كل زمان ومكان، وكل دين تال يكون أكمل من الدين السابق. بحـيث تسـتمر مسـيرة الدروس العلمية والتربوية حتى تصل إلى المرحلة النهاية، أي الإسلام.

ولكن ما المقصود من أمر النَّبِي ﷺ أن يهتدي بأولئك الأنبياء؟

يقول بعض المفسّرين: إنّ المقصود قد يكون هو الصبر وقوّة التحمّل والثبات في مواجهة المشاكل، ويقول بعض آخر إنّه «التوحيد وإيلاغ الرسالة» ولكن يبدو أنّ للهداية مـعنى واسعاً يشمل التوحيد وسائر الأصول العقائدية، كما يشمل الصبر والثبات وسائر الأصول الأخلاقية والتربوية.

يتّضح ممّا سبق أنّ هذه الآية لا تتعارض مع القول بأنّ الإسلام ناسخ الأديان والشرائع السابقة، إذ أنّ النسخ إنّما يشمل جانباً من أحكام تلك الشرائع لا الأصول العامّة للدعوة.

ثمّ يؤمر النّبيﷺ أن يقول للنّاس إنّه مثل سائر الأنبياء لا يتقاضى أجراً لقاء عـملية تبليغ الرسالة: **﴿قُلْ لا نُسَائِكُم عليه أجراب** 

ليس الإقتداء بالأنبياء وبسنّتهم الخالدة هو وحده الذي يوجب عليّ عدم طلب الأجر. بل إنّ هذا الدين الطاهر الذي جئتكم به وديعة إلهيّة أضعها بين أيديكم. وطلب الأجر على ذلك لا معنى له.

ثمَّ إنَّ هذا القرآن وهذه الرسالة والهداية إن هي إلَّا إيقاظ و توعية للناس جميعاً: **﴿إِن هو إِلَّا ذَكريُ للعالمين**﴾.

٨. يحتمل أيضاً أن يكون المراد من «هؤلاء» هم الأنبياء أنفسهم، أي إذا افترضنا المستحيل، وقلنا أنّ هؤلاء الأنبياء الخلام تخلّوا عن أداء الرسالة الإلهيّة، فإنّ الرسالة كانت تواصل سيرها على أيدي قوم آخرين، هنالك تعبيرات مماثلة في القرآن، كما جاء في الآية ٦٥ من سورة الزمر ﴿لئن أشركت ليحبطنّ عملك﴾. ٢. الهاء في «اقـتده» ليست ضميراً، بل هي هاء السكت التي تلحق الكلمة المتحركة عند الوقف، مثل همزة الوصل التي يؤتى بها إذا كان حرف الابتداء في الأحتياط وارتوى الوقف هنا كناً، وهي تسقط عند الوقف، مثل همزة هذه الهاء بقيت في الكتابة القرآنية من باب الإحتياط وارتوى الوقف هنا لكي تظهير هذه المتحركة عند الوقف، مثل همزة الوصل التي يؤتى بها إذا كان حرف الابتداء في الكلمة ساكناً، وهي تسقط عند الوصل، مثل هاء السكت غير أنّ

٤[

دين عالمي عام.

إنّ النعم العامّة الشاملة مثل نور الشمس والهواء والأمطار هي أمور عامّة وعالمية، لا تباع ولا تشترى، ولا أجر يعطى لقاءها، هذه الهداية أو الرسالة ليست خاصّة ومقصورة على بعض دون بعض حتى يمكن طلب الأجر عليها، (و ممّا قيل في تفسير هذه العبارة يتّضح الترابط بينها وبين عبارات الآية الأخرى، وبين ما سبقها من آيات). كما يتّضح من هذه الآية الأخيرة أنّ الدين الإسلامي ليس قومياً ولا إقليمياً، وإنّا هو

ROCS

وَمَافَدَرُوا ٱللَّهَ حَقَّ فَدَرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى بَشَرِمِن شَى أَقَلْ مَن أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورا وَهُدُى لِلنَّاسَ تَجَعَلُونَهُ فَرَاطِيسَ تُبَدُونَهَا وَتُحْفُونَ كَنِيراً

سبب النزول

الفافلون عن الله:

روي عن ابن عباس أنَّ جمعاً من اليهود قالوا لرسول الله ﷺ: يا محمّد أحقّاً أنـزل الله عليك كتاباً؟ فقال: نعم، فقالوا: قسماً بالله إنّه لم ينزل عليك كتاباً من السهاء <sup>(</sup>. هنالك أقوال أخرى في سبب نزول هذه الآية، ولكنّنا سنعرف فيا بعد أنّ ما قلناه أقرب وأنسب.

التفسير

يختلف المفسّرون حول كون هذه الآية واردة بشأن اليهود أو المشركين، ولمّا لم تكن لرسول الله ﷺ مباحثات مع اليهود في مكّة، بل بدأت في المدينة، وهذه السورة مكّية، لذلك يرى بعضهم أنّ هذه الآية قد نزلت في المدينة، إلّا أنّها وضعت في هذه السّورة المكيّة بأمر من رسول الله ﷺ، ولهذا في القرآن ما يشابهه.

لإتضاح الحقيقة يجب أن نتعرّف أوّلاً على تفسير الآيـة الإجــالي. ثمّ نــبحث عــمّن تتحدّث عنه الآية، وعمّا تستهدفه.

في البداية تقول الآية: إنَّهم لم يعرفوا الله معرفة صحيحة وأنكروا نزول كتاب سهاوي على

تفسير مجمع البيان ج ٤، ص ١٠٧؛ وتفسير الميزان، ج ٧، ص ٢٠٤.

أحد: ﴿ وها قدروا الله حقَّ قدره إذ قالوا ها لَنزَل الله على بشر هن شي ﴾ .

٤[

فيأمر الله رسوله أن ﴿قُلْ هِنْ لَدْرَّلْ للكتَّابِ الذي جاءبه هوسي نوراً وهدي للنَّاسَ ﴾.

ذلك الكتاب الذي جعلتموه صحائف متناثرة، تظهرون منه ما يسنفعكم وتخسفون سا تظنونه يضرّكم: **﴿تجعلونه قراطيس تبدونها وتخفون كثير<sup>[</sup>﴾**.

إنّكم تتعلمون من هذا الكتاب السماوي أموراً كثيرة لم تكونوا أنتم ولا أباؤكم تعلمون عنها شيئاً: **﴿وعلّحتم ها لم تعلموا لَنتم ولا آباؤكم﴾**.

وفي ختام الآية يؤمر النّبي ﷺ أن يذكر الله وأن يترك أولئك في أبــاطيلهم وعــنادهم ولعبهم: **﴿قُلُ الله ثمّ ذرهم في خوصهم يلعبون﴾**.

إذاكانت هذه الآية قد نزلت في المدينة وكان اليهود هم المعنيين بها، يكون المعنى أنَّ جمعاً من اليهود كانوا ينكرون نزول كتاب سهاوي على الأنبياء.

ولكن هل يمكن أن ينكر اليهود \_ اتباع التوراة \_ نزول كتاب سماوي؟ نعم، وسيزول عجبك إذا علمت المسألة التّالية: لو أمعنا النظر في العهد الجديد (الأنجيل) والعهد القـديم (التّوراة والكتب الملحقة بها) نجد أنّ كلّ هذه الكتب تفتقر إلى المسحة السماوية، أي إنّها ليست خطاباً موجّهاً من الله إلى البشر، بل إنّها مقولات وردت على ألسنة تلامذة موسى والمسيح الله وأتباعها على شكل سرد لحـوادث تـاريخية وسير، والظـاهر أنّ اليهـود والمسيحيين اليوم لا ينكرون ذلك، إذ إنّ حكاية موت موسى وعيسى وحوادث كـثيرة أخرى وقعت بعدهما، وردت في هذه الكتب، لا باعتبارها تنبؤات عن المستقبل، بل سرداً لموادث ماضيرة المستقبل على متقربات مثل ما معنا النظر في الموت موسى وعيسى وحوادث كـثيرة المرابع

كلّ ما في الأمر أنّ المسيحيين واليهود يعتقدون أنّ هذه الكتب قد كتبت بأيدي أناس عندهم أخبار عن الوحي، فاعتبروها كتباً مقدّسة خالية من الخطأ ويمكن الإعتاد عليها.

بناء على هذا يتّضح لنا لماذا كان هؤلاء ينتابهم العجب لدى سماعهم أسلوب القـرآن بشكل خطاب من الله إلى النّبي وإلى عباد الله؟ وكما قرأنا في سبب نزول هذه الآية فإنّهم قد انتابهم العجب فسألوا الرّسولﷺ إن كان الله قد أنزل عليه \_ حقاً \_كتاب، ثمّ أنكروا هذا الأمر كلياً ونفوا أن يكون أيّ كتاب قد نزل على أحد، حتى على موسي.

غير أنَّ الله يردَّ عليهم قائلاً: إنَّكم ــ أنفسكم ــ تعتقدون أنَّ ألواحاً ومواضيع قد نزلت على موسى، أي إنَّ الكتاب الذي بين أيديكم وان لم يكن كتاباً سهاوياً إلَّا أنَّكم تؤمنون ــ سورة الأنعام / الآية ٩١

على الأقل ــبأنّ شيئاً مثل هذا قد نزل من قبل الله، وأنتم تظهرون قسماً منه وتخفون كئيراً منه، وعلى ذلك فلا يبقى مجال للشك في إمكان إنكار اليهود نزول كتاب سهاوي.

أمّا إذا كانت الآية كسائر آيات هذه السّورة تخصّ المشركين، فيكون المعنى أنّهم أنكروا نزول أيّ كتاب سهاوي لإنكار ونني دعوة النّبي تَنْتَلْهُ ، ولكن الله يبيّن لهم مستطقياً أنّهم لا يستطيعون إنكار ذلك كلياً بالنظر لنزول التّوراة على موسى، وأنّ المشركين \_ وإن لم يدينوا بدين اليهود \_كانوا يعتبرون الأنبياء السابقين وإبراهيم \_ وموسى أيضاً على أقوى احتال \_ أنبياء في عصورهم وأقاليمهم، لذلك فهم عند ظهور نبي الإسلام تَنْتَلْهُ لجأوا إلى أهل الكتاب يحثون عندهم في كتبهم عن إمارات ودلائل تتنبأ بظهور هذا النّبي، فلو لم يكونوا يؤمنون بأنّ تلك الكتب نازلة من السهاء، لما لجأوا إليها يطلبون ما طلبوا، لذلك فهم بعد أن سألوا اليهود، أظهروا ما كانت فيه مصلحتهم، وأخفوا ما عداه (كعلامات ظهور النّسي الجديد المذكورة في تلك الكتب)، وعلى هذا يمكن تطبيق هذه الآية على أقوال مشركي مكّة أيضاً. لكن التّفسير الأوّل أقرب إلى سياق الآية وسبب النّزول وما فيها من ضائر.

### ہموث

هنا لابدً من الإشارة إلى بضع نقاط:

ا-«قراطيس» جمع «قرطاس» من أصل يوناني حسب قول البعض، وهو «ما يكتب فيه» كما يقول «الراغب» في «مفرداته» وبناءاً على ذلك فإنّ الورق العادي وجلود الحيوانات والأشجار وأمثالها التي كانت تستخدم في الكتابة قدمياً، تنضوي تحت هذه الكلمة.

٣- قد يسأل سائل: لماذا تذم الآية اليهود وكتابتهم الوحي الإلهي على القراطيس، وهل في ذلك ما يوجب الذم؟

وجواباً على ذلك نقول: إنّ الذم لم يكن لهذا السبب. إنّما السبب هو أنّهم كــتبو، عــلى قراطيس متفرّقة بحيث يمكنهم أن يظهروا منه ما تقتضيه منافعهم، وأن يخفوا ما يؤدّي إلى ضررهم.

٣- إنّ عبارة ﴿وها قدروا الله حق قدر» في الواقع إشارة إلى أنّ من يـعرف الله مـعرفة صحيحة لا يمكن أن ينكر إرساله الهداة والمرشدين ومعهم الكتب السماوية إلى البشر، لأنّ حكمة الله توجب: **أوَلاً.** أن يعين الإنسان في مسير ته المليئة بالمنعطفات لبلوغ هدفه التكاملي الذي خلق من أجله وإلاّ انتقض الهدف من الخلقة، وهذا الهدف لا يمكن تحقيقه بغير الوحي والكتب السماوية والتعاليم السليمة من كل خطأ وسهو.

**ثنائياً:** كيف يمكن لربوبية الله ذات الرحمة العامّة والخاصّة أن تترك الإنسان وحيداً في طريق سعادته المليء بمختلف الموانع والعقبات والمتاهات، فلا يرسل إليه قائداً ومسرشداً يحمل التعاليم الشاملة للأخذ بيده وتوجيهه، وعليه فإنّ حكمته ورحمته تسوجبان إسسال الرسل وإنزال الكتب السماوية.

لا شك أنَّ معرفة حقيقة الذات الالهيَّة المقدسة وكنه صفاته غير ممكنة، وهذه الآية لا تقصد هذا الحدّ من معرفة الله، وإنَّا تريد أن تقول: لو حصل الإنسان على المقدار الميسور من معرفة الله فلا يبقي شك بأنَّ مثل هذا الربّ لا يمكن أن يترك عباده بدون هاد ودليسل وكتاب سماوي.

### RO CI

# التفسير

تعقيباً على البحث الذي دار في الآيات السابقة حول كتاب اليهود السهاوي، تشير هذه الآية إلى القرآن باعتباره كتاباً سهاوياً آخر، والواقع أنّ ذكر التّوراة مقدمة لذكر القرآن لإزالة كلّ عجب وتخوّف من نزول كتاب سهاوي على فرد من البشر، فتبدأ بالقول: **﴿وهذا كتاب لنزلناه ﴾ وهو** كتاب **﴿ب**ارك ﴾ لأنّه مصدر كل خير وبركة وصلاح وتقدّم، ثمّ إنّه يؤكّد الكتب التي نزلت قبله: **﴿مصدّق الذي بين يديه ﴾**، والمقصود من أنّ القرآن يصدّق الكتب التي بين يديه، هو أنّ جميع الإشارات والإمارات التي وردت فيها تنطبق عليه.

وهكذا نجد علامتين على أحقّية القرآن وردتا في عبارتين: الأولى: وجود علامات في الكتب السابقة تخبر عنه، والثّانية: محتوى القرآن نفسه الذي يضم كلّ خير وبركة وسعادة، وبناءاً على ذلك فصدق القرآن يتجلى في محتواه من جهة، وفي المستندات التاريخية من جهة اُخرى.

ثمّ يبيّن القرآن هدف نزوله وهو توجيه الإنذار والتحذير لأمّ القرىٰ (مكّة) والساكنين حولها وتنبيههم إلى مسؤولياتهم وواجباتهم: ﴿ولتنذرلُمّ القرئ ومن حولها﴾`.

«الإنذار» اخبار فيه تخويف من ترك الواجبات والمسؤوليات وهذا من أهمم أهمداف القرآن، خاصّة بالنسبة للطغاة المعاندين.

وفي الختام تقرر الآية أنَّ الذين يعتقدون بيوم القيامة، يوم الحساب والجزاء، سيصدَّقون

 يختلف المفسّرون في الجملة التي يمكن أن نعطف عليها جملة «ولتنذر» ولعلّها منطوفة عنلى جنملة محذوفة بمعنى «لتبشر» أو مثلها. بهذا الكتاب، ويؤدّون قريضة الصّلاة ولا يفرّطون فيها: ﴿وَلَدَين يَوْمِنُونَ بِالْآخَرَة يَوْمِنُونَ بِه وهم على صلاتهم يحافظون ﴾.

بحوث

نلفت الإنتباء هنا إلى النقاط التّالية:

١\_ الإسلام دين عالمي

**[**£

تبيَّن آيات القرآن المختلفة بما لا يدع مجالاً للشك أنَّ الإسلام دين عالمي، من ذلك: ولأنذركم به ومن بلغ» ( و فإن هو إلا ذكرى للمالمين» ( و فقل يا تيها الناس لِتي رسول الله الميكم جميعاً» ( وغير ها كثير في القرآن، وكلَّها تؤكَّد هذه الحقيقة، وإنَّه لمها يثير الإنتباء أنَّ معظم هذه الآيات قد نزلت في مكَّة يوم لم يكن الإسلام قد تخطي حدود تلك المدينة.

ولكن فيا يخصّ الآية التي نحن بصددها، يظهر لنا السؤال التالي: إنَّ الآية توجّه الإنذار

والهداية إلى أم القرئ ومن حولها، فكيف ينسجم هذا مع القول بأنّ الإسلام عالمي؟ في الحقيقة أنّ هذا الإعتراض جاء أيضاً على لسان اليهود وغيرهم من أتباع الأديان الأخرى ظانين أنّهم قد أصابوا من عالمية الإسلام مقتلاً، باعتبار أنّ الآية تحدد مكانه بمنطقة خاصّة هي مكّة وأطرافها<sup>ع</sup>.

**الجواب:** يتّضح الجواب عن هذا الإعتراض بالإنتباء إلى نقطتين. بحيث ندرك أنّ هذه الآية. فضلاً عن كونها لا تتعارض مع عالمية الإسلام. هي واحد من أدلة عالميته أيضاً:

«القرية» بلغة القرآن اسم لكلّ موضع يجتمع فيه الناس، سواء كان مدينة كبيرة أم قرية صغيرة، فني سورة يوسف \_ مثلاً \_ جاء على لسان اخوة يوسف، يخاطبون أباهم: ﴿ولسأل القرية للتي كنّا فيها ﴾ <sup>0</sup> ونحن نعلم أنّهم كانوا قد رجعوا لتوّهم من عاصمة مصر حيث حجز عزيز مصر أخاهم (بنيامين)، كذلك نقراً: ﴿ولو أنّ أهل القرئ آهنوا والتقوالقتحنا عليهم بركامته **هن السعاء والأرض» `**. بديهي أنّ المقصود هنا ليس القرى في الأرياف، بل هو كـلّ مـنطقة مسكونة في العالم.

ومن جهة أخرى هناك روايات عديدة تقول: إنَّ اليابسة قد انتشرت من تحت الكعبة، وهو ما أطلق عليه اسم «دحو الأرض»`.

كما أنّنا نعلم أنّه في البداية هطلت أمطار غزيرة فغطّىٰ الماء الكرة الأرضية برمّتها، ثمّ غاض الماء شيئاً فشيئاً واستقر في المنخفضات، وظهرت اليابسة من تحت الماء، وكانت مكّة أوّل نقطة يابسة ظهرت من تحت الماء، حسب الأحاديث الإسلامية."

وكون مكّة ليست أعلى مكان على الكرة الأرضية في الوقت الحاضر، لا يتعارض أبداً مع هذا القول، لأنّ مئات الملايين من السنين تفصلنا اليوم عن ذاك الزمان، وقد حدثت خلال ذلك تغيّرات جغرافية بدّلت وجه الأرض كلياً، فبعض الجبال هـبطت إلى أعساق البحار، وبعض أعماق البحار ارتفع فصار جبلاً، وهذا ثابت في علم التضاريس الأرضية والجغرافية الطبيعية.

أمّا كلمة «أم» فتعنى \_كما سبق أن قلنا \_الأصل والأساس والمبدأ لكلّ شيء.

من كلَّ هذا يتبيَّن أنَّه إذا أطلق على مكَّة اسم «أم القرى» فذلك يستند إلى أنَّها كانت مبدأ ظهور اليابسة على الأرض، «ومن حولها» أي جميع الناس الذين يسكنون الأرض برمَتها.

وهذا ما تؤيّده الآيات الأخرى التي تؤكّد عالمية الاسلام، وكذلك الرسائل الكثيرة التي بعث بها رسول اللهﷺ إلى رؤساء العالم، مثل كسرى وقيصر، وقد جاء شرح ذلك في المجلد الثاني من هذا التّفسير.

# ٢\_ العلاقة بين الإيمان بالقرآن والإيمان بالآفرة

تبيَّن هذه الآية: إنّ الذين يؤمنون بالآخرة يؤمنون أيضاً بالقرآن، أي أنّهم يعلمون أنّ هذه الدنيا ما هي إلّا مقدمة لعالم الآخرة، وانّها أشببه بالمزرعة أو المدرسة أو المتجر، والوصول إلى ذلك الهدف الرفيع والإستعداد لذلك اليوم لا يكون إلّا عن طريق مجموعة من

- ٦ الأعراف، ٩٦.
- ٢. تفسير الميزان، ج ٦٢، ص ٣٥٦؛ وبحار الانوار، بع ٦٢، ص ٤٥٤.
- ٣. وسائل الشيعة، ج ١٠، ص ٤٤٩، (الباب ١٦، بابُ استحباب صوم يوم دحوى الارض).

| 107              | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                  | [٤                    |
|------------------|---------------------------------------------------|-----------------------|
|                  | دساتير وإرسال الأنبياء.                           | القوانين والمناهج وال |
| مسيرته التكاملية | 5 الله قد أرسل الإنسان إلى هذه الحياة ليـطوي ·    |                       |
| _                | الأصلي في العالم الآخر. وهذا الغرض ينتقض إذا ا    |                       |
|                  | ن هنا يمكن أن نستنتج من الإيمان بالله والمعاد، ال |                       |
|                  |                                                   | والكتب السماوية (تأ   |

# ٣\_ أهمية الصّلاة

نلاحظ في هذه الآية أنَّها تشير إلى الصَّلاة من بين جميع الفرائض الديـنية. ونـعلم أنَّ الصِّلاة هي مظهر الإرتباط بالله، ولذلك كانت أرفع من جميع العبادات منزلة، ويرى بعضهم أنَّه عند نزول هذه الآية كانت العبادة الوحيدة المفروضة حتى ذلك الوقت هي الصَّلاة `. 2003

# سبب اللزول

غَة روايات متعددة في سبب نزول هذه الآية وردت في كتب الحديث والتفسير، من ذلك أنَّ الآية نزلت بشأن شخص يسمى «عبد الله بن سعد» من كتّاب الوحي، ثمّ خان فطرده رسول الله عَنْنَ ، فراح يزعم أنّه قادر على قول مثل آيات القرآن، أيقول جمع آخر من المفسّرين أنَّ الآية، أو قسماً منها، نزلت بحقّ «مسيلمة الكذاب» الذي إدّعى النبوة، أولكن نظراً لأنّ مسيلمة الكذاب ظهر في أواخر حياة رسول الله عَنْنَ ، وهذه السورة مكّية، فإن مؤيّدي هذا التفسير يقولون: إنّ هذه الآية نزلت في المدينة، ثمّ أدخلت ضمن هذه السورة بأمر رسول الله عَنْنَة.

على كل حال هذه الآية، مثل سائر آيات القرآن، نزلت في ظروف خاصّة، وهي ذات محتوى عام يشمل كل من إدّعى النبوة وأمثالهم.

### التفسير

في الآيات السابقة مرّت الإشارة إلى مزاعم اليهود الذين أنكروا نزول أي كتاب سهاوي

۲۰۲ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١١١؛ وتفسير التبيان، ج ٤، ص ٢٠٢.
 ۲۰۲ المصدر السابق.

٤]

على أحد، وفي هذه الآية يدور الكلام على اشخاص آخرين يقفون على الطرف المعاكس تماماً لأولئك، فيزعمون كذباً أنّ الوحي ينزل عليهم.

و تتناول الآية ثلاث جماعات من هؤلاء بالبحث، فني البداية تقول: ﴿وَهُنَ أَطْلُمُ هُمَّنَ الْفَتَرَىٰ عَلَى للله كذبا ﴾.

والجهاعة الثّانية هم الذين يدّعون النّبوة ونزول الوحي عليهم، فلا هم أنبياء، ولا نزل عليهم وحي: **﴿نُوقَالَ لُوحيَ لِلَيْ وَلَمْ يَوْحَ لِلِيهُ شَيْ. ﴾**.

والجماعة الثّالثة هم الذين أنكروا نبوة نبي الإسلامﷺ، أو زعـموا سـاخرين أنّهـم يستطيعون أن يأتوا بمثل آيات القرآن، وهم في ذلك كاذبون ولا قدرة لهم على ذلك: ﴿وَمَنَ قال سائزل مثل ما لنزل لله ﴾.

نعم، هؤلاء كلّهم ظالمون، بل أظلم الظالمين، لأنّهم يغلقون طريق الحق بوجه عباد الله ويضلّونهم في متاهات الضلال حائرين، ويحاربون قادة الحق، فهم ضالون مضلون، فمس أظلم ممن يدّعي لنفسه القيادة الإلهيّة وليست لديه صلاحية مثل هذا المقام.

على الرغم من أنّ الآية تخصّ أدعياء النبوة والوحي، إلّا أنّ روحها تشمل كـلّ مـن يدّعي –كذباً – لنفسه مكانة ليس أهلاً لها.

ثمّ تبيّن العقاب الأليم الذي ينتظر أمثال هؤلاء فتقول: ﴿ولو ترى لِدُ للظالمون في مُعراسه الموسه وللملائكة باسطوا ليديمهم أخرجوا لنسفسكم﴾ <sup>(</sup> أي لو أنّك ــ أيّها النّبي ــ رأيت هــؤلاء الظالمين وهم يمرون بشدائد الموت والنزع الأخير، وملائكة قبض الأرواح مادّين أيديهم نحوهم ويقولون لهم: هيّا أخرجوا أرواحكم، لأدركت العذاب الذي ينزل بهم.

عندئذٍ تخبر هم ملائكة العذاب بأنّهم سينالون اليوم عذاباً مذلاً لأمرين: الأوّل: إنّهـم كذبوا على الله، والآخر، إنّهم لم ينصاعوا لآياته: (اليوم تجزون مذلب الهون بماكنتم تقولون على الله غير الحقّ وكنتم من آياته تستكبرون).

ہموث

ينبغي هنا ملاحظة النقاط التّالية:

١. «الغمرات» جمع «غمرة» على وزن «ضربة»، وأصل الغمر إزالة أثر الشيء، ثمّ استعملت للماء الكثير الذي يستر وجه الشيء تماماً، كما تطلق على الشدائد والصعاب التي تغمر المرء. [ع

ل تعتبر الآية أدعياء النبوة والقادة المزيفين من أشدّ الظالمين. بل لا ظلم أشـدّ مـن ظلمهم، لأنّهم يسرقون أفكار الناس ويهدمون عـقائدهم ويـغلقون بـوجوههم أبـواب السعادة ويحيلونهم إلى مستعمرين – فكرياً – لهم.

٣- جملة ﴿باسطوا أيديهه﴾ قد تعني أنَّ ملائكة قــبض الأرواح تــبـسط أيــديها إليهــم إستعداداً لقبض أرواحهم، وقد تعني بسط أيديهم للبدء بتعذيبهم.

٣- ﴿ تُعْرَجُولُ لَنفُسْكُمْ﴾ تعني في الواقع ضرباً من التحقير تبديه المبلائكة نحو هـؤلاء الظالمين. وإلا فإنّ إخراج الروح ليس من عمل هؤلاء. بل هو من واجب الملائكة. مثل ما يقال للمجرم عند إعدامه: مت! ولمعلّ هذا التحقير يقابل تحقيرهم لآيات الله وأنبيائه وعباده.

8003

وَلَقَدَجِنْتُمُونَا فُرَدَى كَمَاخَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَوَوَتَرَكْتُمُ مَّاخَوَلْنَكُم وَرَاءَ ظُهُورِكُم وَمَانَرَىٰ مَعَكُمُ شُفَعَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمُ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَّكَوْأُلْقَدتَّقَطَّعَ بَيْنَكُمُ وَ ضَلَّعَن حَكُم مَّاكُنتُم تَزْعُمُونَ ٢

# سبيب الأزول

جاء في تفسير مجمع البيان وتفسير الطبري وتفسير الآلوسي إنّ مشركاً إسمه النضربن الحارث قال: إنّ اللآت والعزى (وهما من أصنام العرب المشهورة) سوف يشفعان لي يوم القيامة، فنزلت هذه الآية جواباً له ولأمثاله.<sup>(</sup>

## التفسير

## الضّالون:

أشارت الآية السابقة إلى أحوال الظالمين وهم على شفا الموت. وتنطلق هـذه الآيــة لتتحدث عن خطاب الله لهم عند الموت أو عند الورود إلى ساحة يوم القيامة.

فتبدأ الآية بالقول بأنَّهم يأتون يوم القيامة منفردين كما خلقوا منفردين: ﴿ولقد جنتمونا فرادي كما خلقتاكم أول هرَّة».

والأموال التي وهيناها لكم وكنتم تستندون إليها في حياتكم، قد خلّفتموها وراءكم، وجئتم صفر الأيدي: **فوتركتم ما خوّلناكم ورا. ظهوركم»** <sup>7</sup>.

ولانرى معكم تلك الأصنام التي قلتم إنَّها سوف تشفع لكم وظننتم أنَّها شريكـة في

٢٦٣ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١١٥؛ وتفسير جامع البيان، ج ٧، ص ٢٦٣.
 ٢٦ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١١٥؛ وتفسير جامع البيان، ج ٧، ص ٢٦٣.
 ٢ «خولناكم» من «الخول» وهو إعطاء ما يحتاج إلى التعهد والتدبير والإدارة. وهو النعم التي يسبغها الله تعالى على عباده.

[ځ

.

تعيين مصائركم فوها ترئ معكم شفعا كم الذين زمتم لتبهم فيكم شركا به

ولكن الواقع أنَّ جمعكم قد تبدد، وتقطعت جميع الروابط بينكم: ﴿لقد تقطَّع بينكم﴾.

وكلَّ ما ظننتموه وما كنتم تستندون إليه قد تلاشى وضاع: **﴿وَصَلَّ مــنكم هــاكــنتم تزممون**﴾.

كان المشركون العرب يستندون في حياتهم إلى أشياء ثلاثة: القبيلة أو العشيرة التي كانوا ينتمون إليها، والأموال التي جمعوها لأنفسهم، والأصنام التي اعتبروها شريكة لله في تقرير مصير الإنسان وشفيعة لهم عند الله، والآية في كلّ جملة من جملها الثلاث تشير إلى واحدة من هذه الأمور، وإلى أنّها عند الموت تودعه وتتركه وحيداً فريداً.

### ہدثان

١- نظراً لجي، هذه الآية في أعقاب الآية السابقة التي تحدّثت عن قيام الملائكة بقبض الأرواح عند الموت، وكذلك بالنظر إلى عبارة (وتركتم ها خوتناكم ورا ظهوركم)، نفهم أن هذا الكرواح عند الموت، وكذلك بالنظر إلى عبارة (وتركتم ها خوتناكم ورا ظهوركم)، نفهم أن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، غير أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، غير أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، غير أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، غير أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، غير أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، عمر أن مع الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، عمر أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، عمر أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من جانب الله، عمر أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الكلام يقال لهم عند الموت أيضاً، ولكن من من موانب الله، عمر أن بعض الرّوايات تقول: إن هذا الخطاب يوجه إليهم يوم القيامة، على أي حال فإن الهدف لا يختلف في الحالين.

٢- على الرغم من نزول هذه الآية بشأن مشركي العرب، فهي ليست بالطبع مقصورة عليهم.

فني ذلك اليوم تنفصم العرى وتنفصل عن البشر كل الإنشدادات المادية والمعبودات الخيالية المصطنعة وجميع ما اصطنعوه لأنفسهم في الحياة الدنيا ليكون سنداً لهم يستعينون به في يوم بؤسهم حيث لا يبقى سوى الشخص وعمله، ويزول كل ما عدا ذلك، أو يضل عنهم بحسب تعبير القرآن، وهو تعبير جميل يوحي بأنّ الشركاء سيكونون إلى درجة من الصغر والحقارة والضياع بحيث إنّهم لايُروا بالعين.

રુજ

ا. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١١٥.

إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى يُحَرِّجُ ٱلْحَيَّمِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ٢٠ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَيْلَ سَكَنَا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ٢٠

التفسير

فالق الاصباع:

مرّة أخرى يوجّه القرآن الخطاب إلى المشركين، ويشرح لهم دلائل التوحيد في عبارات جذّابة وفي نماذج حيّة من أسرار الكون ونظام الخلق وعجائبه.

في **الآية الأولى** يشير إلى ثلاثة أنواع من عجائب الأرض، وفي الآية الثّانية يشير إلى ثلاثة من الظّواهر الساوية.

يقول القرآن الكريم أوَّلاً: ﴿ إِنَّ الله قَالَقَ الحبِّ والنَّويُ ﴾.

«الفلق» شقّ الشيء وإيانة بعضه عن بعض .

و«العب» و«العبة» تقال لأنواع الحبوب الغذائسية كمالحنطة والتسعير ونحسوهما مسن المطعومات التي تحصد، كما يقال ذلك لبروز الرباحين أيضاً <sup>7</sup>.

و«النوى» من النّواة، قيل إنّه يخصّ نوى التمر، ولعل هذا يرجع إلى كثرة التمسر في بسيئة العرب حتى كان العربي ينصرف ذهنه إلى نوى التمر إذا سمع هذه الكلمة.

ولننظر الآن إلى ما يكمن في هذا التعبير:

ينبغي أن نعلم أنّ أهم لحظة في حياة الحبّة والنّوىٰ هي لحظة الفلق، وهي أشبه بلحظة ولادة الطفل وانتقاله من عالم إلى عالم آخر، إذ في هذه اللحظة يحصل أهم تحوّل في حياته.

[ع

وممما يلفت الإنتباء أنّ الحبّة والنّواة غالباً ما تكونان صلبتين، فنظرة إلى نوى التمر والخوخ وأمثالهما، وإلى بعض الحبوب الصلبة، تكشف لنا أنّ تلك النطفة الحياتية التي هي في الواقع صغيرة، محصنة بقلعة مستحكمة تحيط بها من كلّ جانب، وأنّ يد الخالق قد أعطت لهـذه القلعة العصية على الإختراق خاصية التسليم والليونة أمام إختراق نطفة النبات، كما منحت النطفة قوّة إندفاع تُمكّنها من فلق جدران قلعتها فتطلع النبتة بقامتها المديدة، هـذه حـقاً

ثمّ يقول: ﴿ يَجْرِج الحيِّ مِنَ المِيَّتِ وَمِحْرِج المِيَّتِ مِنَ الحيَّ ﴾.

يتكرر هذا التعبير كثيراً في القرآن مشيراً إلى نظام الموت والحياة وتبديل هذا بـذاك، فمرّة ترى الحياة تنبعث من مواد جامدة لا روح فيها في أعماق المحيطات ومجاهل الغابات والصحاري، فيخلق من تركيب مواد كلّ واحدة منها سم قاتل ومواد حيوية، وأحياناً ترى العكس، فبإجراء تغيير بسيط على كائنات حيّة قويّة مفعمة بالحياة تراها قد تحـوّلت إلى كائن لا حياة فيه.

إنَّ موضوع الحياة والموت بالنسبة للكائنات الحيَّة من أعقد المسائل التي لم تستطيع العلوم البشرية الوصول إلى كنه حقيقتها ورفع الستار عن أسرارهــا لتـخطو إلى أعــاق مجهولاتها، ولتعرف كيف يمكن لعناصبر الطبيعة وموادها الجامدة أن تطفر طـفرة عـظيمة فتتحوَّل إلى كائنات حيَّة.

قد يأتي ذلك اليوم الذي يستطيع فيه الإنسان أن يصنع كائناً حيّاً باستخدام التركيبات الطبيعية المختلفة وتحت ظروف معقّدة خاصّة، وبطريقة تركيب أجزاء مصنعة، كما يفعلون بالمكائن والأجهزة، غير أنّ قدرة البشر «المحتملة» في المستقبل لا تستطيع أن تقلل من أهمية مسألة الحياة وتعقيداتها التي تبدأ من المبدع القادر.

لذلك نجد القرآن ـ وفي معرض إثبات وجود الله ـ كثيراً ما يكرر هذا المـوضوع، كــها يستدل أنبياء عظام كإبراهيم وموسى، على وجود مبدأ قادر حكيم بمسألة الحياة والموت لإقناع جبابرة طغاة مثل غرود وفرعون. يقول إيراهيم المرود: ﴿**رَبِّي الذي يحيي ويمينه**﴾ أ، ويقول موسى لفرعون: ﴿**ولَنزل من** السماءها**. فأخرجنا به أزواجاً من نيات شتَّيْ**﴾ [.

ينبغي ألّا ننسىٰ أنّ ظهور الحي من الميت لا يختص ببداية ظهور الحياة عـلى الأرض فقط، بل يحدث هذا في كلّ وقت بإنجذاب الماء والمواد الأخرى إلى خلايا الكائنات الحيّة، فتكتسي كائنات غير حيّة بلباس الحياة، وعليه فإنّ القانون الطبيعي السائد اليوم والقائل بأنّه لا يمكن في الظروف الحالية التي تسود الأرض لأيّ كائن غير حي أن يتحوّل إلى كائن حي، وحيثما وجد كائن حي فئمّة بذرة حيّة وجد منها، هو قانون لا يتعارض مع ما قلناه، (فتأمل بدقّة)!

ويستفاد من روايات أئمّة أهل البيت عليمًا في تفسير هذه الآية والآيات المشابهة لها. أنّ ذلك يشمل الحياة والموت الماديين كما يشمل الحياة والموت المعنويين أيضاً فثمّة مؤمنون ولدوا لآباء غير مؤمنين، وآخرون مفسدون وأشرار ولدوا لآباء من المتقين الأخميار، ناقضين قانون الوراثة بإرادتهم وإختيارهم.

وهذا بذاته دليل آخر على عظمة الخلَّاق الذي أعطى الإنسان هذه القدرة والإرادة.

النقطة الأخرى التي ينبغي الإلتفات إليها هي أنّ «يخرج» فعل مضارع و«مخرج» اسم فاعل، وهما يدلان على الاستمرار، أي إنّ نظام ظهور الحي من الميت وظهور الميت مسن الحي نظام دائم وعام في عالم الخلق.

وفي ختام الآية توكيد للموضوع: **﴿ذلكم الله فأتَىٰ تؤفكون﴾** أي هذا هو ربّكم وهذه هي قدرته وعلمه اللامتناهي. فكيف بعد هذا تنحرفون عن الحق وتميلون إلى الباطل؟

**في الآية الثّانية** يشير القرآن إلى ثلاث نعم سماويـــة: فــيقول أولاً: **﴿فَـالَقَ للإصـبَاحِ﴾** وذكرنا: أنَّ «الفلق» هو شقّ الشيء وإيانة بعضه عن بعض، و«الإصباح» و«الصبح» بمــعنى واحد.

إنّه تعبير رائع، فظلام الليل قد شبّه بالستارة السميكة التي يشقها نور الصباح شــقًاً. وهذه الحالة تنطبق على الصبح الصادق والصبح الكاذب كليهما. لأنّ الصبح الكاذب هو

۲. طه، ۵۳.

٦. البقرة، ٢٥٨.

٤[

٣. أصول الكافي، ج ٢، ص ٥. باب (طينة المؤمن والكافر)؛ وتفسير البرهان، ج ١، ص ٥٤٣.

[ع

الضوء الخفيف الذي يظهر في آخر الليل عند المشرق على هيئة عمود، وكأنّه شق يبدأ من الشرق نحو الغرب في قبة السماء المظلمة، والصبح الصادق هو الذي يلي ذلك عـلى هـيئة شريط أبيض لامع جميل يظهر عند إمتداد الأفق الشرقي، وكأنّه يشق عباب الليل الأسود من الأسفل ممتداً من الجنوب إلى الشمال، متقدّماً في كلّ الأطراف حتى يغطّي السماء كلّها شيئاً فشيئاً.

ولكيلا يظن أحد أنّ فلق الصبح دليل على أنّ ظلال الليل أمر غير مطلوب وأنّه عقاب أو سلب نعمة، يبادر القرآن إلى القول: **﴿وجعل الليل سكنا﴾**.

من الأمور المسلّم بها أنّ الإنسان يميل خلال انتشار النّور والضياء إلى العـمل وبـذل الجهد، ويتّجه الدم نحو سطح الجسم وتتهيّأ العضلات للفعالية والنشاط، ولذلك لا يكون

٨. يقول علماء الفلك: يبدأ طلوع الصبح عندما تصل الشمس إلى ١٨ درجة قبل الأفق الشرقي. ويعمّ الظلام كلّ شيء ويختفي الشفق عندما تصل إلى ١٨ درجة تحت الأفق الغربي. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

177

النوم في الضوء مريحاً، بل يكون أعمق وأكثر راحة كلّما كان الظلام أشد، حيث يتّجه الدم فيه نحو الداخل، وتدخل الخلايا عموماً في نوع من السكون والراحة، لذلك نجد في الطبيعة أنّ النوم في الليل لا يقتصر على الحيوانات فقط، بل إنّ النباتات تنام في الليل أيضاً، وعند بزوغ خيوط الصباح الأولى تشرع بفعاليتها ونشاطها، بعكس الإنسان في هذا العصر الآلي، فهو يبق مستيقظاً إلى ما بعد منتصف الليل، ثمّ يظل نائماً حتى بعد ساعات من طلوع الشمس، فيفقد بذلك نشاطه وسلامته.

في الأحاديت الواردة عن أهل البيت للمتظن نجد التأكيد على ما ينسجم مع هذا التنظيم. من ذلك ما جاء في نهج البلاغة عن الإمام علي للله أنّه قال يوصي أحد قوّاده «... ولا تسر أوّل الليل فإنّ الله جعله سكناً وقدره مقاماً لا ضعنا. فأرح فيه بدنك وروّح ظهرك» (

وفي حديث عن الإمام الباقر الله أنَّه قال: «نزوّج بالليل فإنَّه جعل الليل سكناً» `.

وفي كتاب الكافي عن الإمام زين العابدين علي بن الحسين الله أنَّه كان يأمر بعدم ذبح الذبائح في الليل وقبل طلوع الفجر، وكان يقول: «إنَّ الله جعل الليل سكناً لكلَّ شيء» ؟

ثمّ يشير الله تعالى إلى الثالثة من نعمه ودلائل عظمته بجعل الشمس والقسمر وسبيلة للحساب: **﴿والشمس والقمر حسبانا**﴾.

«الحسبان» بمعنى الحساب، ولعل القصد منه أنّ الدوران المنظّم لهاتين الكرتين السماويتين وسيرهما الدائب (المقصود طبعاً حركتها في أنظارنا وهي الناشئة عن حركة الأرض) عون لنا على وضع مناهجنا الحياتية الختلفة وفق مواعيد محسوبة، كما ذكرنا في التّفسير.

يرى بعض المفسّرين أنّ الآية تريد أن تقول إنّ ها تين الكر تين السماويتين تتحرّ كان في السماء وفق حساب وبرنامج ونظام.

وعليه فهي في الحالة الأولى إشارة إلى إحدىٰ نعم الله على الإنسان، وفي الحالة الثانية إشارة إلى واحد من أدلة التوحيد وإثبات وجود الخالق، ولعلّها إشارة إلى كلتيهما.

على كل حال، إنّه لموضوع مهم جدّاً أن تكون الأرض منذ ملايين السنين تدور حول الشمس، والقمر يدور حول الأرض، وبذلك تنتقل الشمس في أنظارنا من برج إلى برج بين

- ١. نهجالبلاغة، الرسالة ١٢.
- ٢. اصول الكافي، ج ٥، ص ٣٦٧؛ وسائل الشيعة، ج ٢٠، ص ٩١.
  - ٣. اصول الكافي، ج٦، ص ٢٣٦؛ والتهذيب، ج٩، ص ٦٠.

[ع

الأبراج الفلكية الاثنتي عشرة، والقمر يدور في حركته المنتظمة من الهلال حتى المحاق، أنّ حساب هذا الدوران من الدقّة والضبط بحيث إنّه لا يتقدّم ولا يتأخر لحظة واحدة، ولو لاحظنا أنّ الأرض تدور حول الشمس في مدار بيضوي معدّل شعاعه ١٥٠ مليون كيلومتر ضمن جاذبية الشمس العظيمة، والقمر الذي يدوركل شهر حول الأرض في مدار شبه دائرة شعاعه نحو ٣٧٤ ألف كيلومتر ولا يخرج من جاذبية الأرض العنظيمة، فهو دائم الإنجذاب نحوها، عندئذٍ يكن أن ندرك مدى التعادل الدقيق بين قوّة الجذب بين هذه الأجرام السهاوية من جهة، والقوّة الطاردة عن مراكزها (القوّة المركزية) من جهة أخرى، بيت لا يكن أن تتوقف لحظة واحدة أو تختلف قيد شعرة.

وهذا ما لا يمكن أن يكون إلَّا في ظل علم وقدرة لا نهائيتين يضعان تخطيطه وينفذانه بدقَّة. لذلك تنتهي الآية بقوها: **﴿ذلك تقدير العزيز العليم﴾**.

ଷା

الآية

وَهُوَالَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلنَّجُومَ لِنَهْ تَدُو أَبِهَا فِي ظُلُمَنَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ قَدْفَصَّلْنَا ٱلْأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٢

### التفسير

بعد شرح نظام دوران الشمس والقمر في الآية السابقة، تشير هذه الآية إلى نعمة أخرى من نعم الله على البشر، فجعل النجوم ليهتدي بها الانسان في ليالي البر والبحر: **﴿وهو الذي** حِ**عل لكم النجوم لتهتدوا بها في قلمات البرّ والبحر»**.

وتختتم الآية بالقول بأنّ الله قد بيّن آياته لأهل الفكر والفهم والإدراك: **﴿وقــد فــمتلنا** ا**لآيات لقوم يعلمون**».

منذ آلاف السنين والإنسان يعرف النجوم في السهاء ونظامها، وعلى الرغم من تسقدًم البشر في هذا المضهار تقدّماً كبيراً، فإنّه ما يزال يتابع وضع النجوم قليلاً أو كثيراً، بحسيث كانت له هذه النجوم خير وسيلة لمعرفة الإتجاه في الأسفار البرية والبحرية، وعلى الأخص في الحيطات الواسعة التي كانت تخلو من كلّ إمارة تشدير إلى الإنجاه قسبل إختراع الإسطرلاب.

إنَّ النجوم هي التي هدت ملايين البشر وأنقذتهم من الغرق وأوصلتهم إلى برَّ السلامة.

لو تطلّعنا إلى السماء عدّة ليال متوالية لإنكشف لنا أنّ مواضع النجوم في السماء متناسقة في كل مكان، وكأنّها حبات لؤلؤ خيطت على قماش أسود، وأنّ هـذا القساش يسحب باستمرار من الشرق إلى الغرب، وكلّها تتحرّك معه وتدور حول محور الأرض دون أن تتغير الفواصل بينها، إنّ الاستثناء الوحيد في هذا النظام هو عدد من الكواكب التي تسمئ بالكواكب السيارة لها حركات مستقلة وخاصّة، وعددها ثمانية: خمسة منها ترى بالعين الجرّدة، وهي (عطارد والزهرة، وزحل، والمريخ والمشتري) وثلاثة لا ترى إلّا بالتلسكوب وهي (أورانوس ونبتون وبلوتو) بالإضافة إلى كوكب الأرض التي تجعل المجموع تسعة. ولعل إنسان ما قبل التّاريخ كان يعرف شيئاً عن «الثوابت» و«السيارات» لأنّه لم يكن هناك ما يمكن أن يجلب انتباهه أكثر من السهاء المرصعة بالنجوم في ليلة ظلهاء، فلا يستبعد أن يكون هو أيضاً قد استخدم النجوم في الإستهداء ومعرفة الإتجاه.

يستفاد من بعض روايات أهل البيت ﷺ أنّ لهذه الآية تفسيراً آخر، وهو أنّ المقصود بالنجوم القادة الإلهيين والهداة إلى طريق السعادة، أي الأئمّة الذين يهتدي بهم الناس في ظلام الحياة فينجون من الضياع، ` وسبق أن قلنا إنّ هذه التفاسير المعنوية لا تتنافي مع التفاسير الظاهرية، ومن الممكن أن تقصد الآية كلا التفسيرين.

8003

تفسير نورالثقلين، ج ١, ص ٧٥٠.

[ع

### الآيتان

وَهُوَ الَّذِى أَنشا كُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ فَسَتَقَرُّوُ مُسْتَوَدَعٌ قَدْ فَصَلْنَا الْآيَنتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ (٥) وَهُوَ الَّذِى أَنزَلَ مِنَ السَمَاءِ مَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَىء فَاخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِراً نَحْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُتَرَاحِيبَا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوانُ دانِيَةٌ وَجَنَّنتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّعَانَ مُسْتَبِها وَعَبَرَ مُتَشَلِيهُ أَنظرُوا إِلَى شَهَرِهِ إِذَا أَنْهَرَو يَنْعِذِّ إِنَّ وَلَا يَعْذَلُ مَنْ التَعَانَ مُسْتَبِها وَعَبَرَ مُتَشَلِيهُ أَنظر

### الأفسير

هاتان الآيتان تتابعان دلائل النوحيد ومعرفة الله، وللوصول إلى هذا الهـدف يأخـذ القرآن بيد الإنسان ويسيح به في آفاق العالم البعيدة وقد يــير به في داخل ذاته ويبيَّن له آثار الله في جسمه وروحه، فيتيح له أن يرى الله في كل مكان.

فيبدأ بالقول: ﴿وهو للذي لَتَشَاكُم مِنْ نَفْسَ وَلَحَدَهُ ﴾.

أي إنّكم، على اختلاف ملامحكم وأذواقكم وأفكاركم والتباين الكبير في مختلف جوانب حياتكم، قد خلقتم من فرد واحد، وهذا دليل على منتهى عـظمة الخـالق وقـدرته التي أوجدت من المثال الأوّل كل هذه الوجوه المتباينة.

وجدير بالملاحظة أنّ هذه الآية تعبّر عن خلق الإنسان بالإنشاء، والكلمة لغوياً تعني الإيجاد والإبداع مع التربية، أي أنّ الله قد خلقكم وتعهّد بتربيتكم، ومن الواضح أنّ الخالق الذي يخلق شيئاً ثمّ يهمله لا يكون قد أبدئ قدرة فسائقة، ولكنّه إذا استمر في العسناية بمخلوقاته وحمايتها، ولم يغفل عن تربيتها لحظة واحدة، عندئذٍ يكون قد أظهر حقّاً عظمته وسعة رحمته.

بهذه المناسبة ينبغي ألًّا نتوهَّم من قراءة هذه الآية، أنَّ أُمَّنا الأولى حواء قد خُلقت من

آدم (كما جاء في الفصل الثّاني من سفر التكوين من التّوراة)، ولكن آدم وحواء خلقا من تراب واحد، وكلاهما من جنس واحد ونوع واحد، لذلك قال: إنّهما خلقا من نفس واحدة، وقد بحثنا هذا الموضوع في بداية تفسير سورة النساء.

ثم يقول: إنّ فريقاً من البشر «مستقر» وفريقاً آخر «مستودع» ﴿فَهستَقرُّوهستودع».

«المستقر» أصله من «القُر» (بضم القاف) بمعنىٰ البرد، ويقتضي السكون والتوقف عن الحركة، فمعنىٰ «مستقر» هو الثابت المكين.

و«مستودع» من «ودع» بمعنى ترك، كما تستعمل بمعنى غير المستقر، والوديعة هي التي يجب أن تترك عند من أودعت عنده لتعود إلى صاحبها.

يتّضح من هذا الكلام أنّ الآية تعني أنّ الناس بـعض «مـــــتقر» أي ثــابت، وبـعض «مستودع» أي غير ثابت، أمّا ما المقصود من هذين التعبيرين؟ فالكلام كثير بين المفسّرين، وبعض التفاسير تبدو أقرب إلى جوّ الآية كما أنّها لا تتعارض فيما بينها.

من هذه التفاسير القول بأنّ «مستقر» صفة الذين كمل خلقهم ودخلوا «مستقر الرحم» أو مستقر وجه الأرض، و«المستودع» صفة الذين لم يكتمل خلقهم بعد وما يزالون نطفاً في أصلاب آبائهم.

تفسير آخر يقول: إنّ «مستقر» إشارة إلى روح الإنسان الثابتة والمستقرة، و«مستودع» إشارة إلى جسم الإنسان الفاني غير الثابت.

وقد جاء في بعض الرّوايات تفسير معنوي لهذين التعبيرين. وهو أنّ «مستقر» تعني الذين لهم إيمان ثابت «ومستودع» تعني من لم يستقر إيمانه<sup>(</sup>.

وثمَّة احتمال أن يكون هذان التعبيران إشارة إلى الجرئين الأولين في تركيب نطفة الإنسان، إنَّ النطفة ـكما نعلم ـ تتركب من جزئين: الأوَّل هو «البويضة» من الأنثى، والثاني هو «الحيمن» أو «المني» من الذكر، فالبويضة في رحم الأنثىٰ تكاد تكون مستقر، ولكن حيمن الذكر حيوان حي يتحرك بسرعة نحوها، وما أن يصل أوّل حيمن إلى البويضة حتى يتزج بها و«يخصبها» ويصد (الحيامن) الأخرى، ومن هذين الجزئين تتكون بذرة الإنسان الأولى.

ا، تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٧٥٠.

وفي ختام الآية يعود فيقول: ﴿قد فسَّلنا الآيات لقوم يفقهون،

عند الرجوع إلى كتب اللغة يتبيّن لنا أنّ «الفقه» ليس كل معرفة أو فهم، بل هو التوصل إلى علم غائب بعلم حاضر `، وبناء على ذلك فالهدف من التمعّن في خلق الإنسان واختلاف أشكاله وألوانه، هو أن يتوصّل المرء المدقق من معرفة الخلق إلى معرفة الخالق.

**الآية الثانية** هي آخر آية في هذه المجموعة التي تكشف لنا عن عجائب عالم الخلق وتهدينا إلى معرفة الله بمعرفة مخلوقاته.

في البداية تشير الآية إلى واحدة من أهم نعم الله التي يمكن أن تعتبر النعمة الأم وأصل النعم الأخرى، وهي ظهور النباتات ونموها بفضل النعمة التي نزلت من السهاء: **﴿وهو للذي أنزل هن السها.ها.﴾**.

وإنّما قال (من السماء) لأنّ سماء كل شيء أعلاه، فكل ما في الأرض من مياه العميون والآبار والأنهار والقنوات وغيرها منشؤها الأمطار من السماء، وقلّة الأمطار تؤثّر في كمية المياه في تلك المصادر كلها، وإذا استمر الجفاف جفّت تلك المنابع، أيضاً.

ثمّ تشير إلى أثر نزول الأمطار البارز: ﴿ فأخرجنا به نبامه كل شي ﴾.

يرى المفسّرون احتالين في المقصود من ﴿ تَبَاتُ كُلْ شَيْ ﴾:

**الأوّل:** إنّ المقصود من ذلك كل أنواع النباتات وأصنافها التي تستى من ماء واحـد. وتنبت في أرض واحدة وتتغذّى من تربة واحدة. وهذه واحدة من عجائب الخلق، كيف تخرج كلّ هذه الأصناف من النباتات بأشكالها وألوانها وأغارها المختلفة والمتباينة أحياناً من أرض واحدة وماء واحدا

**والثّاني:** هو أنّ النباتات يحتاج إليها كل مخلوق آخر من حشرات وطيور وحيوانات في البحر والبر، وأنّه لمن العجيب أنّ الله تعالى يخرج من أرض واحدة وماء واحد الغذاء الذي يحتاجه كل هؤلاء، وهذا من روائع الأعمال المعجزة كأن يستطيع أحد أن يصنع من مادة معيّنة في المطبخ آلاف الأنواع من الأطعمة لآلاف الأذواق والأمزجة.

والأعجب من كلّ هذا أنّ نباتات الصحراء واليابسة ليست وحدها التي تنمو ببركة ماء المطر، بل إنّ النباتات المائية الصغيرة التي تطفو على سطح البحر و تكون غذاء للأسماك تنمو بأشعة الشمس وقطرات المطر. ولا أنسىٰ ما قاله أحد سكّان المدن الساحلية وهو يشكو قلّة الصيد في البحر، ويذكر سبب ذلك بأنّه الجفاف وقلّة نزول المطر، فكان يعتقد أنّ قطرات المطر في البحار أشدّ تأثيراً منها في اليابسة.

ثمّ تشرح الآية ذلك وتضرب مثلاً ببعض النباتات التي تنمو بفضل الماء. فتذكر أنّ الله يخرج بالماء سيقان النباتات الخضر من الأرض، ومن تلك الحبّة الصلبة يخـلق السـاق الأخضر الطري اللطيف الجميل بشكل يعجب الناظرين: **﴿فَاخْرَجْنَاهِنَهُ حُفُولُهُ** <sup>(</sup>.

ومن ذلك الساق الأخضر أخرجنا الحبِّ متراصفاً منظَّماً: ﴿ نخرج هنه حيًّا متراكباً﴾ [.

وكذلك بالماء نخرج من النخل طلعاً مغلقاً، ثمّ يتشقق فتخرج الاعذاق بخيوطها الرفيعة الجميلة تحمل حبّات التمر، فتتدلى من ثقلها: ﴿وَمِنَ النَّحْلَ مِنَ طلعها قَنُولَنَ دَلَيَةَ﴾.

«الطلع» هو عذق التمر قبل أن ينفتح غلافه الأخضر، وإذ ينفتح الطلع تخرج منه أغصان العذق الرفيعة، وهي القنوان ومفردها قنو.

و«دانية» أي قريبة، وقد يكون ذلك إشارة إلى قرب أغصان العذق من بعضها، أو إلى أنّها تميل نحو الأرض لثقلها.

وكذلك بساتين فيها أنواع الأثمار والفواكه: ﴿وجنَّاتُ مِنْ لَمِنَابٍ والزيتون والرَّمَّانِ﴾.

ثمّ تشير الآية إلى واحدة أخرى من روائع الخلق في هذه الأشجار والأثمار، فستقول: **«هشتيها وقيرهتشابه»**.

انظر تفسير الآية ١٤١ من هذه السورة في شرح المتشابه وغـير المــتشابه للــزّيتون والرّمان<sup>٣</sup>.

إنّ شجرتي الرمان والزيتون متشابهتان من حيث الشكل الخارجي وتكوين الأغصان وهيئة الأوراق تشابهاً كبيراً، مع أنّهها من حيث الثمر وطعمه وفوائده مختلفتان، فني الزيتون مادة زيتية قوية الأثر، وفي الرمان مادة حامضية أو سكريّة، فهها متباينان تماماً، ومع ذلك فقد تزرع الشجرتان في أرض واحدة، وتشربان من ماء واحد، فسها مـتشابهان وغـير متشابهين في آن واحد.

 كلمة «أخسضر» تشمل كلَّ أخضر في النبات، حتى براعم الأشجار، ولكن بما إنَّها متبوعة مباشرة بـالحب المتراكب فالمقصود في الآية هو زراعة الحبوب.
 «المتراكب» من الركوب وما ركب بعضه بعضاً، وأكثر الحبوب بهذا الشكل.
 يقول الراغب في مفرداته: إنَّ «مشتبهاً» و«متشابهاً» متشابهان في المعنى. ومن المحتمل أن تكون إشارة إلى أنواع مختلفة من أشجار الفاكهة التي يتشابه بعضها في الشجر وفي الثمر، ويختلف بعضها عن الآخر في ذلك، (أي إنّ كلّ واحدة من هاتين الصفتين تختص بمجموعة من الأشجار والأثمار، أمّا حسب التّـفسير الأوّل، فمإنّ الصـفتين لشيء واحد).

ثمّ تركّز الآية من بين مجموع اجزاء الشجرة، على نمرة الشجرة وعلى تركيب النمرة إذا أثمرت، وكذلك على نضج الثمرة إذا نضجت، ففيها دلائل واضحة على قدرة الله وحـكمته للمؤمنين من الناس: **ولنظروا لِلى ثمرة إذا لثمر وينمه لِنّ في ذلكم لآيات لقوم يؤمنون)**.

ما نقرؤه اليوم في علم النبات عن كيفية طلوع الثمرة ونضجها يكشف لنا عن الأهميّة الخاصّة التي يوليها القرآن للأثمار، إذ إنّ ظهور الثمرة في عالم النبات أشبه بولادة الأبناء في عالم الحيوان، فنطفة الذكر في النبات تخرج من أكياس خاصّة بطرق مختلفة (كمالرياح أو الحيوانات) وتحط على القسم الأنثوي في النبات، وبعد التلقيح والتركيب تتشكل البيضة الملقحة الأولى، وتحيط بها مواد غذائية مشابهة لتركيبها، وهذه المواد الغذائية تختلف من حيث التركيب وكذلك من حيث الطعم والخواص الفذائية والطبّية. فقد تكون ثمرة (مثل العنب والرمان) فيها مئات من الحبّ، كل حبّة منها تعتبر جنيناً وبذرة لشجرة أخرى، ولها تركيب معقّد عجيب.

إنّ شرح بنية الأثمار والمواد الغذائية والطبّية خارج عن نطاق هذا البحث. ولكن من الحسن أن نضرب مثلاً بثمرة الرمان التي أشار إليها القرآن على وجه الخصوص في هـذه الآية.

إذا شققنا رمّانة وأخذنا إحدى حبّاتها ونظرنا خلالها بإتجاه الشمس أو مصدر ضوء آخر نجدها تتألف من أقسام أصغر، وكأنّها قوارير صغيرة مملوءة بماء الرّمان قد رصفت الواحدة إلى جنب الأخرى. فني حبّة الرمان الواحدة قد تكون المئات من هذه القوارير الصغيرة جدّاً، يجمع أطرافها غشاء رقيق هو غشاء حبّة الرمان الشفاف، ثمّ لكي يكون هذا التغليف أكمل وأمتن وأبعد عن الخطر ركّب عدد من الحبّات على قاعدة في نظام معيّن، ولفّت في غلاف أبيض سميك نسبياً، وبعد ذلك يأتي القشر الخارجي للرمانة، يلفّ الجميع ليحول دون نفوذ الهواء والجراثيم، ولمقاومة الضربات ولتقليل تبخر ماء الرمان في الحبات إلى أقل حدّ ممكن. [ع

إنَّ هذا الترتيب في التغليف لا يقتصر على الرمان. فهناك فواكه أخرى \_مثل البر تقال والليمون \_لها تغليف مماثل، أمّا في الأعناب والرمان فالتغليف أدق وألطف.

ولعل الإنسان حذا حذو هذا التغليف عندما أراد نقل السوائل من مكان إلى مكان، فهو يصف القناني الصغيرة في علبة ويضع بينها مادة ليّنة، ثمّ يضع العلب الصغيرة في علب أكبر ويحمل مجموعها إلى حيث يريد.

وأعجب من ذلك استقرار حبّات الرمان على قواعدها الداخلية وأخذ كلّ منها حصتها من الماء والغذاء وهذا كلّه ممّا نراه بالعين، ولو وضعنا ذرّات هذه الثمرة تحت الجهر لرأينا عالماً صاخباً وتراكيب عجيبة مدهشة محسوبة بأدقّ حساب.

فكيف يمكن لعين باحثة عن الحقيقة أن تنظر إلى هذه الثمرة ثمّ تقول: إنّ صانعها لا يملك علماً ولا معرفة!!

إنَّ القرآن إذ يقول **﴿لا المرول**﴾ إنَّنا يريد هذه النظرة الدقيقة إلى هذا القسم من الثمرة للوصول إلى هذه الحقائق.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإنّ المراحل المتعددة التي تمرّ بها الثمرة منذ تولّدها حتى نضجها تثير الإنتباه، لأنّ «المختبرات» الداخلية في الثمرة لا تنفك عن العمل في تغيير تركيبها الكيمياوي إلى أن تصل إلى المرحلة النهائية ويثبت تركيبها الكـيمياوي النهسائي، فكـلّ مرحلة من هذه المراحل دليل على عظمة الخالق وقدرته.

ولكن لابدٌ من القول ـ بحسب تعبير القرآن ـ إنّ المؤمنين الذين يمعنون النظر في هــذه الأمور هم الذين يرون هذه الحقائق، وإلّا فعين العناد والمكابرة والإصال والتســاهل لا يمكن أن ترى أدنى حقيقة.

#### રુજ

### الآيات

وَجَعَلُوالِلَّهِ شُرَكاء ٱلِحِنَّ وَخَلَفَهُم وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَكَ بِغَيْرِ عِلْمُ سُبَحَكَنَهُ وَ تَعَكَلَى عَمَّا يَصِفُونَ ۞ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَالأَرْضَ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَوْ تَكُن لَهُ صَحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَى وَوَهُوَ بِكُلِ شَى وِ عَلِيمٌ ۞ ذَلِتَهُ مُاللَهُ رَبُّكُمْ لَا لَكُ إِلَا هُوَ حَلِقُ صَلِقَ مَاللَهُ مَنْ وَعُوالِكُلِ شَى وَ عَلِيمٌ ۞ ذَلِتَهُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا لَكُونُ الأَبْصَرُ وَهُو يُدْ لِكُ اللَّهِ مَاللَهُ مَنْ وَعُوالِكُونُ لَكُ مَنْ وَ عَلَيمٌ ﴾

# التفسير

# فالق کل شیء:

هذه الآيات تشير إلى جانب من العقائد السقيمة والخرافات التي يؤمن بها المشركون وأصحاب المذاهب الباطلة، وتردّ عليهم بالمنطق.

فأوّلاً: قالوا: إنّ لله شركاء من الجن **﴿وجعلوا لله فركا. للجنّ ﴾** 

فيما يتعلّق بالجن، هل المقصود بهم هو المعنى اللغوي الذي يفيد كل كانن غير مرني ومخني عن حس الإنسان، أم هم طائفة الجن التي يرد ذكرها مراراً في القرآن والتي سنشير إليها قريباً؟ للمفسرين في هذا احتمالان.

على الاحتال الأوّل قد تكون الآية إشارة إلى الذين كانوا يعبدون الملائكة أو مخلوقات غير مرئية.

وعلى الاحتمال الثّاني قد تكون إشارة إلى الذين كانوا يـعتبرون الجــن شركــاء لله أو زوجات له.

يقول الكلبي في كتاب «الأصنام»: إنَّ إحدىٰ الطوائف العربية، و تدعى «بنو مليح» وهي ا

5]

إحدى أفخاذ قبيلة «خزاعة» كانت تعبد الجن ، كما يمقال إنَّ عمبادة الجمن والاعمتقاد بالوهيتها كانت منتشرة بين مذاهب اليونان الخرافية وفي الهند .

ويستدل من الآية ١٥٨ من سورة الصافات: **﴿وجعلوا بينه وبين للعِنّة نسبا**﴾ على أنّه كان بين العرب من يرى بين الله والجن نسباً وقرابة، ويذكر بعض المفسّرين أنّ قريشاً كانت تعتقد أنّ الله قد تزوج الجن، فكانت الملائكة غرة ذلك الزواج <sup>7</sup>.

فينكر الإسلام عليهم ذلك، إذ كيف يمكن ذلك وهو الذي خلق الجن: **﴿وخلقهم﴾** أي كيف يمكن أن يكون المخلوق شريكاً للخالق، لأنّ الشركة دليل التماثل والتساوي، مع أنّ المخلوق لا يمكن أن يكون في مصاف خالقه أبداً؛

الخرافة الأخرى هي قولهم ـ جهلاً ـ إنّ لله بنين وبنات: **﴿وخرقو***ا له بنين وبستانت بسغير* **علم﴾**.

أفضل دليل على أنَّ هذه العقائد ليست سوىٰ خرافة، هو أنَّها تصدر عنهم ﴿ **بغير علم﴾** أي إنَّهم لا يملكون أيَّ دليل على هذه الأوهام.

من الملاحظ أنّ القرآن استعمل لفظة «خرقوا» من الخرق، وهو تمزيق الشيء بغير روية ولاحساب، وهي في النقطة المقابلة تماماً «للخلق» القائم على الحساب، هاتان اللفظتان: «الخلق والخرق» قد تستعملان في حالات الكذب والاختلاق، مع اختلاف بينهها، هو أنّ (الخلق والإختلاق) تستعمل في الأكاذيب المدروسة و(الخرق والإختراق) فيا لاحساب فيه من الكذب.

أي إنّهم اختلقوا تلك الأكاذيب دون أن يدرسوا جوانب الموضوع وبدون أن يعدّوا لد ما يلزم من الأمور.

أمّا الطوائف التي كانت تنسب لله البنين، فإنَّ القرآن يذكر في آيات أخرى اسم طائفتين من هؤلاء:

> **الأولى:** هم المسيحيون الذين قالوا: إنّ عيسى ابن الله. **والأخرى:** هم اليهود الذين قالوا: عزير ابن الله.

يستفاد من الآية ٣٠ من سورة التوبة، وممّا توصل إليه المحققون عن دراسة الجـذور المشتركة بين المسيحية والبوذية، وعلى الأخص في موضوع التثليت، أنّ المسيحيين واليهود ليسوا وحدهم الذين نسبوا إيناً لله، بل كان هذا موجوداً في المعتقدات الخرافية القديمة. أمّا بشأن نسبة بنات لله، فالقرآن نفسه يوضّح ذلك في آيات أخرى: **﴿وجعلوا العلائكة** 

الذين هم عباد الرحمان لِنافاً » ` .

وكما سبقت الإشارة إليه، جاء في التفاسير والتواريخ إنَّ قريشاً كانت ترى الملائكة بنات الله من زواجه بالجن.

والقرآن يرفض تماماً في نهاية الآية كلّ هذه الخرافات التي لا أساس لها، وبعبارة حاسمة قاطعة: **﴿سيحانه وتعالىٰ ممّا يصفون**﴾.

**والآية التّـالية** تردّ على تلك العقائد الخرافية فتؤكّد أنّ الله هو ذلك الذي أبدع خــلق السموات والأرض: ﴿يديع للسعاولت والأرض).

هل هناك غير الله من فعل ذلك أو يستطيع فعله كي يكون شريكاً له في عبادته؟ كلا. الجميع مخلوقاته ويطيعون أمره ومحتاجون إليه.

ثمّ کيف يکن أن يکون له أبناء دون أن تکون له زوجة؟! **﴿ لَتَّيْ يَكُونَ لَهُ وَلَدُولَم تَكَنَ لَه** صاحبة﴾.

وما حاجته إلى زوجة؟ ثمّ من التي تكون زوجته وهم جميعاً مخلوقاته؟ وفضلاً عن ذلك كلّه أنّ ذاته القدسية منزّهة عن كل الصفات الجسمانية، بينما الحاجة إلى زوجة وأبناء من الصفات الجسمانية المادية.

ومرّة أخرىٰ تؤكّد الآية مقامه باعتباره خالقاً لكل شيء، ومحيطاً بكل شيء: ﴿وَحَلَقَ كلّ شي. وهو بكلّ شي. عليم﴾

**الآية الثّائثة** تؤكّد على سبيل الاستنتاج من كل ما سبق، من ذكر خالقية الله لكل شيء، وإيداعه السموات والأرض وإيجادها، وكونه منزّهاً عن الصفات والعموارض الجمسمية وعن الحاجة إلى الزوجة والأبناء وإحاطته العلمية بكل شيء: **﴿ ذلكم لله ربّكم لاله لِلّا هو** خالق كلّ شي. فاعبدوه) فلا يستحق العبودية غيره. 5]

ولكي ينقطع كل أمل بغير الله، وتنقلع كل جذور الشرك والإعتماد على غير الله، تختتم الآية بالقول: **﴿وهو على كلّ شي.وكيل﴾**.

أي إنّ مفتاح حل مشاكلكم بيده وحده. وما من أحد غيره قادر على حلّها إذ ما من أحد ـ غيره ـ إلّا وهو محتاج إلى إحسانه وكرمه، فلا موجب إذن لأن تطرح مشاكلك على غيره، وتطلب حلّها من غيره.

لاحظ أنّ العبارة تقول: ﴿**على كلّ شي.وكيل﴾** ولم تقل: لكلّ شيء وكيل، واخستلاف المعنى واضح، لأنّ «على» تفيد التسلط ونفوذ الأمر، أمّا «اللام» فتفيد التبعية، أي إنّ التعبير الأوّل يدل على الولاية والرعاية، والثّاني يدل على التمثيل والوكالة.

الآية الاخيرة من الآيات مورد البحث، ومن أجل إثبات حاكمية الله وإحاطته بكل شيء وحفاظه على كل شيء، وكذلك لإثبات أنّه يختلف عن كل شيء. تقول: ﴿لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير، أي إنّـه الخـبير بمـصالح عـبيده وبحـاجاتهم. ويتعامل معهم بمقتضى لطفه.

في الحقيقة أنّ من يريد أن يكون حافظ كل شيء ومربّيه وملجأه لابدّ أن يتّصف بهذه الصفات.

كما أنّ الآية تقول: إنّه يختلف عن جميع الأشياء في العالم، لأنّ أشياء العالم بعضها يَرى ويُرى، كالإنسان، وبعضها لا يَرى ولا يُرى كصفاتنا الباطنية، وبعض آخر يُرى ولا يَرى، كالجمإدات، فالوحيد الذي لا يُرى ولكنّه يَرى كلَّ شيء هو الله الواحد الأحد.

بحوث

هنا نشير إلى بضع نقاط:

### ۱\_ لاتدرکه الابصار

تثبت الأدلة العقلية أنّ الله لا يمكن أن يرى بالعين، لأنّ العين لا تستطيع أن تـرى إلّا الأجسام، أو على الأصح بعضاً من كيفيات الأجسام، فإذا لم يكن الشيء جسماً ولاكيفية من كيفيات الجسم، لا يمكن أن تراه العين، وبتعبير آخر، إذا أمكنت رؤية شيء بالعين، فلأنّ لهذا الشيء حيّزاً واتجاهاً وكتلة، في حين أنّ الله أرفع من أن يتصف بهذه الصفات، فـ لهو وجود غير محدود وهو أسمى من عالم المادة المحدود في كل شيء. في كثير من الآيات، وعلى الأخص في الآيات التي تشير إلى بني إسرائيل وطلبهم رؤية الله، نجد القرآن ينغي بكل وضوح إمكان رؤية الله (سوف يأتي شرح ذلك في تفسير الآية ١٤٣ من سورة الأعراف إن شاء الله).

ومن العجيب أنّ كثيراً من أهل السنّة يعتقدون أنّ الله سـيرى يـوم القـيامة، ويـعبّر صاحب تفسير المنار عن ذلك بقوله: هذا من مذاهب أهل السنّة والعلم بالحديث.<sup>(</sup>

والأعجب من ذلك أنّ بعض المحققين المعاصر ين الواعين يميلون \_أيضاً \_إلى هذا الإتجاد ويصرّون عليه!

أمّا الواقع، فإنّ بطلان هذه الفكرة إلى درجة من الوضوح بحيث لا يستوجب نقاشاً، لأنّ الأمر لا يختلف بين الدنيا والآخرة (إذا قلنا بالمعاد الجسماني)، فإنّ الله فوق المادة، ولا يتبدل يوم القيامة إلى وجود مادي، ولا يخرج من لا محدوديته ليصبح محدوداً، ولا يتحول في ذلك اليوم إلى جسم أو إلى كيفية من كيفيات الجسم! وهل الأدلة العقلية على عدم إمكان رؤية الله في الدنيا هي غيرها في الآخرة»؟ أم هل يتغيّر حكم العقل بهذا الشأن يومذاك؟!

ولا يمكن تبرير هذه الفكرة بأنّ من المحتمل أن يصبح للإنسان في الآخرة نوع آخر من الرؤية والإدراك، لأنّ هذه الرؤية والإدراك إذا كانت في الآخرة فكرية وعقلانية، فإنّنا في هذه الدنيا أيضاً نشاهد الله وجماله بعين القلب وقوّة العقل، أمّا إذا كانت الرؤية هي نفسها التي نرى بها الأجسام، فإنّ رؤية الله بهذا المعنى مستحيلة في هذه الدنيا وفي الآخرة على السواء.

وبناء على ذلك فإنّ القول بأنّ الإنسان لا يرى الله في هذه الدنيا، ولكن المؤمنين يرونه يوم القيامة غير منطقي وغير مقبول.

إنَّ ما حمل هؤلاء على الذهاب إلى هذا المذهب والدفاع عنه هو وجود أحاديث في كتبهم المعروفة تقول بإمكان رؤية الله يوم القيامة، ولكن أليس من الأفضل أن نقول ببطلان هذا الرأي بالدليل العقلي، ونحكم باختلاق أمثال هذه الرّوايات وعدم اعتبار الكتب التي أوردت مثل هذه الرّوايات، (اللهم إلّا إذا قلنا أنّ المقصود من هذه الرؤية هي الرؤية القلبية) هل يصح أن نجانب حكم العقل والحكمة من أجل أمثال هذه الأحاديث؟!

١. تفسير المنار، ج ٧. ص ٦٥٣.

٤[

5]

أمّا الآيات القرآنية التي يبدو منها لأوّل وهلة أنّها تدل على الرؤية والتجسيم، مـثل ﴿وجوه يومنذ تاضرة \* لِلَى رَبْها تاظرة﴾ ` و﴿يدالله فوق ليديهم﴾ ` فإنّها من بــاب الكــناية والرمز، إنّنا نعلم أنّ أيّة آية قرآنية لا يمكن أن تخالف حكم العقل ومنطق الحكمة.

والملفت للنظر أنّ الأحاديث والرّوايات الواردة عن أهل البيت ٢٠ تستنكر هذه العقيدة الخرافية أشدّ إستنكار، وتنتقد القائلين بها أشدّ إنتقاد، من ذلك أنّ أحد أصحاب الإمام الصّادق ٢٠ واسمه (هشام) يقول: كنت عند الإمام الصّادق ٤٠ فدخل عليه معاوية بن وهب (وهو من أصحاب الإمام أيضاً) وسأله قائلاً: يابن رسول الله، ما قولك في ما جاء بشأن رسول الله ٢٠ أنّه قد رأى الله، فكيف رآه؟ وكذلك في الحديث المروي عنه أنه تقال: إنّ المؤمنين في الجنّة يرون الله. فكيف رآه؟ وكذلك في الحديث المروي عنه أنه قال: إنّ المؤمنين في الجنّة يرون الله. فبأيّ شكل يرونه؟ فتبسم الإمام الصّادق إبتسامة ألم، وقال: «يا معاوية بن وهب! ما أقبح أن يعيش المرء سبعين أو ثمانين سنة في ملك الله. ويتنعم بنعمه، ثمّ لا يعرفه حق المعرفة يا معاوية. إنّ رسول الله تيكيّ لم يسر الله رأي العسين أبداً. إنّ المشاهدة نوعان: المشاهدة القلبية، والمشاهدة البصرية، فمن قال بالمشاهدة القسلية فسقد معدق، ومن قال بالمشاهدة القلبية، والمشاهدة البصرية، فمن قال بالمشاهدة القسلية في قال: من

وفي (أمالي الصدوق) بإسناده إلى إسماعيل بن الفضل قال: سألت الإمام الصّادق للله عن الله تبارك وتعالى، وهل يرى في المعاد؟ فقال: «سبحان الله وتعالى عن ذلك علواً كبيراً. يا ابن الفضل. إنّ الأبصار لا تدرك إلّا ما له لون وكيفية. والله تعالى خالق الألوان والكيفية» <sup>ع</sup>.

من الجدير بالإنتباه أنّ هذا الحديث يؤكّد كلمة «لون» ونحن اليوم نعلم أنّ الجسم بذاته لا يرى مطلقاً. وإنما الّذي نراه هو لونه، فإذا لم يكن للجسم أيّ لون فلن يرى.

(في الجلد الأوّل من هذا التّفسير بحث بهذا الشأن في تفسير الآية ٤٦ من سورة البقرة).

### ۲\_ الله غالق کل شیء

بعض المفسّرين من أهل السنّة، ممن يذهب إلى الجبر يتخذ من قوله تعالى ﴿ حالق كلّ

۱. القيامة، ۲۲ و ۲۲.
 ۲. الفتح، ۱۰.
 ۳. تفسير الميزان، ج ۸، ص ۲۵۵؛ وبحارالانوار، ج ٤، ص ٥٤.
 ۶. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٧٥٣.

144

لهي.» دليلاً على صحة مذهبهم في الجبر، فيقول: إنَّ أعمالنا وأفعالنا من «أشياء» هذا العالم أيضاً. لأنَّ كلمة «شيء» تطلق على كلَّ ذي وجود، مادياً كان أم غير مادي، وسواء كان من الذوات أم من الصفات، وعليه عندما نقول: إنَّ الله خالق كلَّ شيء، لابدّ لنا أن نقبل أيضاً بأنَّه خالق أفعالنا، وهذا هو الجبر بعينه.

بيد أنّ القائلين بحرية الإرادة والاختيار يسردّون بجسواب واضبح عسلى أمثال هذه الاستدلالات، وهو أنّ خالقية الله حتى بسالنسبة لأفسعالنا لا تستعارض مع حسريتنا في الاختيار، إذ إنّ أفعالنا يمكن أن تنسب إلينا وإلى الله، فنسبتها إلى الله قائمة على كونه قد وضع جميع مقدمات ذلك تحت تصرفنا، فهو الذي وهبنا القوّة والقدرة والإرادة والاختيار، فما دامت جميع المقدمات من خلقه، فيمكن أن تنسب أفعالنا إليه باعتباره خالقها. ولكن من حيث إتخاذ القرار النهائي فإنّنا بالاستفادة ممّا وهبه الله لنا من ملكة الإرادة والاختيار نتخذ القرار بأداء الفعل أو تركه، فمن هنا تنسب هذه الأفعال إلينا ونكون مسؤولين عنها.

وبتعبير الفلاسفة: لايوجد في هذا المقام علَّتان أو خالقان للفعل في عرض واحد.

بل هما ممتدتان طولاً، لأنّ وجود علّتين تامّتين في عرض واحد لا معنى له، لكنّهما إذا كانا طوليين فلا مانع من ذلك، ولمّا كانت أفعالنا تستلزم المقدمات التي وهبها الله لنا، فيمكن أن ننسب هذه المستلزمات إليه أيضاً، إضافة إلى نسبتها إلى فاعلها.

هذا الكلام أشبه بالذي يريد أن يختبر عمّاله فيترك لهم الحرية في عملهم واختياراتهم، ويهيّء لهم جميع ما ينطلبه عملهم من مقدمات ووسائل، فطبيعي أن تعتبر أفعالهم منسوبة إلى ربّ العمل، ولكن ذلك لا يسلبهم حرية العمل والاختيار، بل يكونون مسؤولين عن أعمالهم.

وسنبحث فكرة الجبر والاختيار ــــإن شاء الله ــبالتفصيل عند تفسير الآيات المرتبطة بالموضوع.

#### ۲\_مامعنی «بدیع»؟

٤[

 تفسير الآية ١١٧ من سورة البقرة، وذكرنا ما ملخصه: إنّنا عندما نقول إنّ الله أوجد الأشياء من العدم لا نعني أنّ المادة الأولية لخلقها هي «العدم» مثلها نقول: إنّ النجار صنع الكرسي من الخشب، فهذا بالطبع مستحيل، لأنّ «العدم» لا يمكن أن يكون مادة «الوجود».

إنمًا المقصود هو أنّ موجودات هذا العالم لم تكن موجودة من قبل، ثمّ وجدت، وليس في هذا ما يصعب فهمه، وقد ضربنا لذلك أمثلة في تفسير آية ١١٧ من سورة البقرة، ونضيف هنا قائلين: إنّنا قادرون على أن نوجد في أذهاننا أشياء لم تكن فيها من قبل مطلقاً، ولا شك أنّ لهذه الموجودات الذهنية نوعاً من الوجود والكينونة، رغم أنّه ليس وجوداً خارجياً، ولكنّها موجودة في أفق أذهاننا، وإذا كان وجود الشيء بعد العدم مستحيلاً، فما الفرق بين الوجود الذهني والوجود الخارجي؟

وبناءً على ذلك فإنّنا كما نستطيع أن نخلق في أذهاننا كائنات لم يكن لهم وجود من قبل. كذلك يفعل الله ذلك في العالم الخارجي، أنّ قليلاً من التأمل في هذا المثال أو في الأمثلة التي ضربناها هناك كاف لحل هذه المسألة.

# ٤\_ ما معنى «اللطيف»؟

«اللطيف» من مادة «لطف» وقد وردت هذه الصفة في الآيات السابقة كاحدى الصفات الالهيّة، واللطيف إذا وصف به الجسم دلّ على الخفيف المضاد للثقيل، ويسعبِّر بساللطافة واللطف عن الحركة الخفيفة وعن تعاطي الأمور الدقيقة التي قد لا تدركها الحواس، ويصح وصف الله تعالى باللطف على هذا الوجه لمعرفته بدقائق الأمور، ولخلقه أشياء دقيقة لطيفة غير مرئية، وتتسم افعاله بالدقة المتناهية الخارجة عن قدرة الادراك.

يروي (الفتح بن يزيد الجرجاني) حديثاً عن الإمام علي بن موسى الرضايي يعتبر معجزة علمية في هذا المجال يقول: قال الإمام الله : «... إنّما قلنا اللطيف، للخلق اللطيف ولعلمه بالشيء اللطيف، أوَلا ترى \_وفقك الله و ثبتك \_إلى أثر صنعه في النبات اللطيف وغير اللطيف ومن الخلق اللطيف ومن الحيوان الصغار ومن البعوض والجرجس وما هو أصغر منها ما لا يكاد تستبينه العيون، بل لا يكاد يستبان لصغره الذكر من الأنثى، والحدث المولود من القديم، لما

۱. أصول الكافي، ج ۱، ص ۱۱۸.

٤[

رأينا صغر ذلك في لطفه واهتداءه للسفاد والهرب من الموت والجمع لما يصلحه وما في لجج البحار وما في لحاء الأشجار والمفاوز والقفار وإفهام بعضها عن بعض منطقها وما يفهم به أولادها عنها ونقلها الغذاء إليها ثمّ تأليف ألوانها حمرة مع صفرة وبياض مع حمرة وأنّه ما لا تكاد عيوننا تستبينه لدمامة خلقها لا تراه عيوننا ولا تلمسه أيدينا، علمنا أنّ خالق هذا الخلق لطيف لطف بخلق ما سميناه بلا علاج ولا أداة ولا آلة وأنّ كل صانع شيء فمن شيء صنعه والله الخالق اللطيف الجليل خلق وصنع لا من شيء».

إنّ هذا الحديث الذي يشير إلى الجراثيم والكائنات المجهرية قبل أن يـولد (يـاستور) بقرون، يفسّر معنى اللطيف.

ويحتمل أيضاً أن يكون المقصود من اللطيف هو أنّ ذاته المقدسة من اللطافة بحيث لا تدرك بالحواس، وعليه فإنّه «اللطيف» لأنّ أحداً لا علم له به، وهو «الخبير» لأنّه عالم بكلّ شيء.

وقد ورد هذا المعنى في بعض روايات أهل البيتﷺ أيضاً (وليس هناك ما يمنع من إرادة المعنيين من هذه الكلمة.

રુજ

۲. تفسير البرهان، ج ۱، ص ٥٤٨؛ واصول الكافي، ج ١، ص ١٠٠ و ١٢٢.

# الآيات

قَدَّجَاءَكُمْ بَصَابِرُمِن زَيِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَفَلِنَفْسِةٍ - وَمَنْعَبِى فَعَلَيْهَا وَمَاأَنَا عَلَيْكُم يحفِيظٍ ٤ وَكَذَلِكَ نُصَرِفُ آلَايَتِ وَلِيقُولُوا دَرَسَتَ وَلِنَبَيِّنَهُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ١ أَبْعَ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن زَيْكَ لَا إِلَىه إِلَا هُوَ وَاعْدِيَ مَعْ الْعُقْرِينَ ٤ وَلَوَشَاءَ ٱللَّهُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن زَيْكَ لَا إِلَىه إِلَا هُوَ وَاعْدِينَ الْعُقْرِينَ

# التفسير

## ليس من واجبت الإكراه:

تعتبر هذه الآيات نتيجة للآيات السابقة، فني البداية تقول: الدهد جماءكم بسطائر هـن ريكم ﴾.

«بصائر» جمع «بصيرة» من «البصر» بمعنى الرؤية، ولكنّها في الغـالب رؤيـة ذهـنية وعقلانية، وقد تطلق على كلّ ما يؤدّي إلى الفهم والإدراك، وهذه الكلمة في هذه الآيات تعني الدليل والشاهد، وتشمل جميع الدلائل التي وردت في الآيات السابقة، بل إنّها تشمل حتى القرآن نفسه.

ثمّ لكي تبيّن أنّ هذه الأدلة والبراهين كافية لإظهار الحقيقة لأنّها منطقية، تقول: **﴿فَعَنَ لبصر فلنفسه وهن معي فعليها ﴾**، أي إنّ إيصارهم يـعود بـالنفع عــليهم وعــهاهم يســبب الإضرار بهم.

وفي نهاية الآية تقول، على لسان النّبي ﷺ : ﴿ وَهَا لَنَا عليكُم مُحَقِيظٌ ﴾ المُفسَرين إحتالان في تفسير هذا المقطع من الآية:

**الأوّل:** إنيّ لست أنا المسؤول عن مراقبتكم والمحافظة عليكم وملاحظة أعهالكم، فالله هو الذي يحافظ على الجميع، وهو الذي يعاقب ويثيب الجميع، أنّ واجبي لا يستعدّى إيـلاغ الرسالة وبذل الجهد لهداية الناس.

٤]

**والآخر:** أنا غير مأمور لأحملكم بالجبر والإكراه على قبول الإيمان، إنّما واجبي هـو أن أدعوكم إلى ذلك بتبيان الحقائق بالمنطق والحجّة وأنتم الذين تتخذون قراركم النهائي. وليس ما يمنع من إنطواء العبارة على كلا المعنيين.

**الآية التّالية** تؤكّد أنّ إتخاذ القرار النهائي في إختيار طريق الحقّ أو الباطل إنّما يرجع للناس أنفسهم، وتقول: **(وكذلك نصرّف الآيات) (** أي كذلك نبيّن الأدلة والبراهين بـصور وأشكال متنوعة.

لكن جمعاً عارضوا. وقالوا ــ دوغا دليل وبرهان ــ إنّك تلقيت هذا من الآخرين (أي اليهود والنصارى): ﴿لِيَقُولُوا دَرَسَتَهُ<sup>تَ</sup>.

إلاّ أنَّ جمعاً آخر تمن لهم الإستعداد لنقبل الحق لما لهم من بصيرة وفهم وعلم، يسرون وجه الحقيقة ويقبلونها: **(ولنبيّنه لقوم يعلمون )**.

إنَّ إنهام رسول الله تَنَيَّةُ بأنَّه إقتبس تعاليمه من اليهود والنصارى قد تكرر من جانب المشركين، وما يزال المعارضون المعاندون يتابعونهم في ذلك، مع أنَّ حياة الجزيرة العربية لم تكن فيها مدرسة ولا درس ليتعلَّم منها رسول الله تَنَيَّةُ شيئاً، كما أنَّ رحلاته إلى خارج الجزيرة كانت قصيرة لا تدع مجالاً لمثل هذا الاحتال، ثمّ إنَّ معلومات اليهود والمسيحيين الذين كانوا يسكنون الحجاز كانت على درجة من التفاهة وتسطير الخرافات بحيث لا يكن \_أصلاً \_ مقارنتها بما في القرآن ولا بتعاليم الرَّسول تُنَقَّقُ ، وسنشرح هذا الموضوع \_ إن شاء الله \_ عند تفسير الآية ٢٠٢ من سورة النحل.

ثمّ تبيّن الآية واجب رسول الله تَنْتَلَمَنَّ في قبال معاندة المعارضين وحقدهم وإتهـ اماتهم، فتقول: **ولتبع ها لوحي لليك هن ربّك لا لِله لِلَّا هو ﴾** ومن واجبك أيضاً الإعراض عمّا يوجّهه إليك المشركون من إفتراءات: **(وأعرض عن المفركين ﴾**.

هذا ـ في الواقع ـ ضرب من التسلية والتقوية المعنوية للنّبيﷺ لكيلا ينتاب عـزمه الراسخ الصلب أيّ ضعف في مواجهة أمثال هؤلاء المعارضين.

 ٨. «تُصَرِّف» من «التصرف» وهو بمعنى رد الشيء من حالة أو إبداله بغيره، أي إنَّ الآيات تسنزل فـي صـور وأشكال متنوعة ولمختلف المستويات العقلية والعقائدية والاجتماعية.
 ٢. «اللام» في «ليقولوا» هي «لام العاقبة» لبيان العاقبة التي وصل إليها الأمر دون أن تكون هـي الهـدف المقصود, لقد كانت هذه تهمة يوجهها المشركون إلى رسول المُنْبَنَيْنَهُ. **[**]

يتبيَّن ممّا قلناه بجلاء أنّ عبارة **﴿ولُعرض عن المشرّكين ﴾** لا تتعارض مطلقاً مع الأمـر بدعوتهم إلى الإسلام ولا مع الجهاد ضدّهم، فالمقصود هو أن لا يلتي اهتماماً إلى أقــوالهــم الباطلة وإتهاماتهم الكاذبة، بل يمضي في طريقه بثبات.

في الآية الأخيرة يكرر القرآن ـ مرّة أخرى ـ القول بأنّ الله لايريدأن يكره المشركين ويجبرهم على الإسلام، إذ لو أراد ذلك لما كان هناك أيّ مشرك: فولو فا. للله ها لفركول كما يؤكّد القول لرسول الله يَنْكَنْ : إنّك لست مــوولاً عن أعمال هؤلاء، لأنّك لم تبعث لإكراههم على الإيمان: فوها جعلناك عليهم حفيظا ، ولا من واجبك حملهم على عمل الخير: فوها لنت عليهم يوكيل .

«الحفيظ» هو من يراقب أمراً أو شخصاً ليحفظه من أن يصاب بضرر، أمّا «الوكيل» فهو من يسعى لإحراز النفع لموكّله.

لعل من المفيد أن نشير إلى أنّ نني هاتين الصفتين «الحفاظ والوكالة» عن رسول الله يَنْتَيْنَهُ يعني نني الإجبار على دفع ضرر أو اجتلاب نفع، وإلّا فإنّ رسول الله يَنْتَيْنُهُ كان يدعوهم ــ ضمن تبليغه الرسالة ــ إلى عمل الخير وترك الشر بصورة طوعية وإختيارية.

إنَّ الفكرة التي تسود هذه الآيات تستلفت النظر، فهي تقول: إنَّ الإيمان بالله وبتعاليم الإسلام لا يكون عن طريق الإكراه والإجبار، بل يكون عن طريق المنطق والاستدلال والنفوذ إلى أفكار الناس وأرواحهم، فالإيمان بالإكراه لا قيمة له، لأنَّ المهم هو أن يدرك الناس الحقيقة فيتقبّلوها بإرادتهم واختيارهم.

كثيراً ما يؤكّد القرآن حقيقة كون الإسلام بعيداً عن كلّ عنف وخشونة، كتلك الأعمال التي كانت تر تكبها الكنيسة في القرون الوسطى ، ومحاكم تفتيش العقائد.

أمّا صلابة الإسلام في مواجهة المشركين فسوف نبحثها ــإن شاء الله ــ في بداية تفسير. سورة البراءة.

#### ଚ୍ଚର

١. «القرون الوسطى» هي فترة الألف سنة التي إمتدت بين القرن السادس الميلادي حتى نهاية القرن الخامس عشر، كما يطلق عليها إسم «الفترة المظلمة» التي مرّت على أروبا والمسيحية، والجدير بالذكر أنّ «العصر الذهبي الإسلامي» يقع في منتصف القرون الوسطى. ۅٙڵٲڹۜڛڹۅۜٲٱڶۜڍؚۑ؊ؘؽڐڠؙۅڹؘڡؚڹۮۅڹؚٱللَهِ فَيَسُبُّوا ٱللَّهَ عَدَوَّا بِغَيْرِعِلْمِ كَذَلِكَ زَيَّنَا لِكُلِ أُمَّةٍ عَمَلَهُ رَثُمَ إِلَى رَبِّهِم مَّرْجِعُهُ رَفَيُبَتُهُ مَ بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ٢

التفسير

تناولت الآيات السابقة موضوع قيام تعاليم الإسلام على أساس المنطق، وقيام دعوته على أساس الاستدلال والإقناع لا الإكراه، وهذه الآية تواصل نفس التوجيهات فتنهئ عن سبّ ما يعبد الآخرون \_ أي المشركون \_ لأنّ هذا سوف يدعوهم إلى أن يعمدوا هم أيضاً \_ ظلماً وعدواناً وجهلاً \_ إلى توجيه السب إلى ذات الله المقدّسة: **﴿ولا تسبّوا الذين** يدمون من دون الله فيسبّوا الله عدواً بغير علم».

يروى أنَّ بعض المؤمنين كانوا يتألمون عند رؤيتهم عبادة الأصنام. فيشتمون أحـياناً الأصنام أمام المشركين. وقد نهى القرآن نهياً قاطعاً عن ذلك. وأكَّد التزام قواعـد الأدب واللياقة حتى في التعامل مع أكثر المذاهب بطلاناً وخرافة. \

إنّ السبب واضح، فالسّب والشّتم لا يمنعان أحداً من المضي في طريق الخطأ، بـل إنّ التعصّب الشديد والجهل المطبق الذي يركب هـؤلاء يـدفع بهـم إلى التمـادي في العـناد واللجاجة وإلى التشبث أكثر بباطلهم، ويستسهلون إطلاق ألسنتهم بسبّ مقام الرّبوبية جلّ وعلا، لأنّ كل أمّة تتعصّب عادة لعقائدها وأعـالها كما تقول العبارة التّالية من الآية: **«كذلك زينًا لكلّ لُعَة معليم»**.

وفي الختام تقول الآية: ﴿ ثُمَّ لِلَّي رَبِّهِم مرجعهم فينبِّنهم بِمَا كَانُوا يعملونُ ﴾.

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٣٢؛ وتفسير جامع البيان، ج ٧، ص ٤٠٤.

**E**]

## ہدوث

هنا ينبغي الإنتباه إلى تلاث نقاط:

ا- هذه الآية نسبت إلى الله تزيين الأعمال الحسنة والسيئة لكل شخص، وقد يثير هذا عجب بعضهم، إذ كيف يكن أن يزيّن الله أعمال المرء السيئة في نظره؟

سبق أن أجبنا مرّات على مثل هذه الأسئلة فأمثال هذه التعبيرات تشير إلى صفة العمل وأثره. أي إنَّ الإنسان عندما يقوم بعمل ما بصورة متكررة، فإنَّ قبح عمله يتلاشى في نظره شيئاً فشيئاً، ويتخذ شكلاً جذّاباً، ولمّا كان علّة العلل وسبب الأسباب وخالق كل شيء هو الله، وأنَّ جميع التأثيرات ترجع إليه، فإنّ هذه الآثار تنسب أحياناً في القرآن إلى الله (تأمل بدقّة).

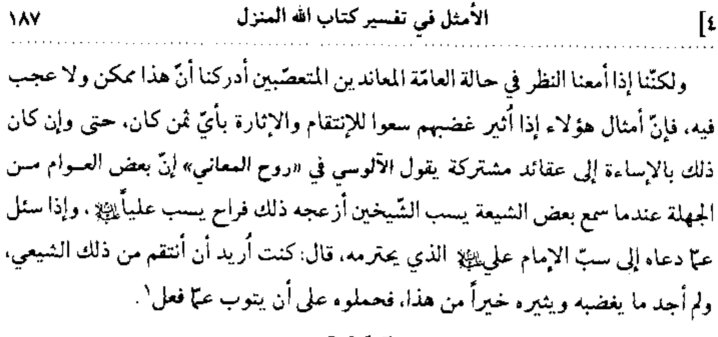
وبعبارة أوضح، إنّ عبارة ﴿**رْمَنَا لَكُلْ لُعَة معلِمِمِ﴾** تفسّر هكذا: لقد أقحمناهم في نتائج سوء أفعالهم إلى الحدّ الذي أصبح القبيح جميلاً في نظرهم.

يتّضح من هذا أنّ القرآن ينسب \_ أحياناً \_ تمزيين الأعمال إلى الشيطان، وهذا لا يتعارض مع ما قلناه، لأنّ الشيطان يوسوس لهم لكي يرتكبوا الأعمال القمبيحة، وهم يستسلمون لوسوسة الشيطان، فتكون النتيجة أنّهم يلاقون عاقبة أعمالهم السيئة، وبالتعبير العلمي نقول: إنّ السببية من الله، ولكنّ هؤلاء هم الذين يموجدون السمب، مدفوعين بوسوسة الشيطان (تأمل بدقّة)<sup>(</sup>

٢- الأحاديث الإسلامية \_ أيضاً \_ تسواصل منطق القرآن في ترك سبّ الضالين والمنحرفين، فقد أمر كبار قادة الإسلام بضرورة الاستناد إلى المنطق والبرهان دانماً، وبلزوم تجنب شتم عقائد الآخرين، فقد جاء في نهج البلاغة أنّ الإمام علي للله خاطب فريقاً من أصحابه الذين كانوا يسبون أتباع معاوية في حرب صفين، فقال: «إني أكره لكم أن تكونوا مسابين، ولكنّكم لو وصغتم أعمالهم وذكرتم حالهم كان أصوب في القول وأبلغ في العذر» .

٣- قد يعترض بعضهم قائلاً: كيف يمكن لعبدة الأصنام أن يسبوا الله مع أنَّهم في الغالب يؤمنون بالله ويعتبرون الأصنام مجرّد شفعاء إلى الله؟

 أ. في ثمانية مواضع من القرآن نسب تزيين الأعمال إلى الشيطان، وفي عشرة مواضع جاء التسعبير بسصيغة المبني للمجهول وزُيّن، وفي موضعين إثنين نسب إلى الله، وممّا سبق أن قلناه يتّضح معنى هذه الحالات الثلاث.
 ٢. نهج البلاغه، الخطبة ٢٠٦.



ଚ୍ଚର

. تفسير روح المعاني، ج ٧، ص ٢١٨.

#### الآيتان

وَأَقَسَمُوا بِاللَّهِ جَهْداً يَعْنِبِمْ لَبِن جَآءَتُهُمْ اللَّهُ لَيُوْمِنُ بَها قُلْ إِنَّمَا ٱلْآينَ عِندَ اللَّهِ وَمَا يُسْعِرُكُمُ أَنَهَ آإِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ٢٠ وَنُقَلِّبُ أَفَيْدَتُهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كَمَالَز يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَنَّ وَوَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِ بِعِدْ يَعْمَهُونَ ٢٠

سبب النزول

قيل في نزول هذه الآية: إنّ قريش قالت: يا محمّد تخبرنا أنّ موسى كانت معه عصا يضرب بها الحجر فينفجر منه إثنتا عشرة عيناً، وتخبرنا أنّ عسيسى كان يحيي الموتى، وتخبرنا أنّ ثمود كانت لهم ناقة، فأتنا بآية من الآيات كي نصدّقك، فقال رسول الله ﷺ: أيّ شيء تحبون أن آتيكم به؟ قالوا: اجعل لنا الصفا ذهباً، وابعث لنا بعض موتانا، حتى نسألهم عنك أحق ما تقول أم باطل، وأرنا الملائكة يشهدون لك، أو إنتنا بالله والملائكة قبيلاً!! فقال رسول الله ﷺ: «فإن فعلت بعض ما تقولون، أتصدقونني؟» قسالوا: نسعم والله لنه عليت لنتبعنك أجعين، وسأل المسلمون رسول الله أن ينزلها عليهم حتى يؤمنوا.

فقام رسول الله ﷺ يدعو الله تعالىٰ أن يجعل الصفا ذهباً، فجاء جبر نيل ﷺ فقال له: إن شئت أصبح الصفا ذهباً، ولكن إن لم يصدّقوا عذّبتهم، وإن شئت تركتهم حتى يتوب تائبهم. فقال رسول الله ﷺ: «بل يتوب تائبهم» فأنزل الله تعالى الآيتين. \

التفسير

وردت في الآيات السابقة أدلة كثيرة كافية على التوحيد، وردّ الشرك وعبادة الأصنام، ومع ذلك فإنّ فريقاً من المشركين المعاندين المتعصّبين لم يرضخوا للحق، وراحوا يعترضون وينتقدون، من ذلك أنّهم أخذوا يطلبون من رسول الله ﷺ القيام بخوارق عجيبة وغريبة

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٣٥؛ وتفسير الميزان، ج ٧، ص ٣٢٤.

۱۸۹

يستحيل بعضها أساساً (مثل طلب رؤية الله)، زاعمين كذباً أنَّ هدفهم من رؤيـة تـلك المعجزات هو الإيمان، في الآية الأولىٰ يقول القرآن: **﴿واقسموا بالله جهد ليمانهم لئن جاءتهم آية ليؤمننَ بها﴾**<sup>(</sup>.

وفي الردّ عليهم يشير القرآن إلى حقيقتين: يأمر النّبيَّنَبَيُّنْ أَوَّلاً أَن يقول لهم: ﴿قُل لِنَّحَا الآيات مندالله ﴾، أي إنّ تحقيق المعجزة لا يكون وفق مشتهياتهم، بل إنّها بيد الله وبأمره.

ثمّ يخاطب المسلمين البسطاء الذين تأثّروا بإيمان المشركين فيقول لهم: **﴿وما يشعركم أنّها إذا جامت لا يؤمنون ﴾** <sup>تا</sup> مؤكّداً بذلك أنّ هؤلاء المشركين كاذبون في قسمهم.

كما أنّ مختلف المشاهد التي جرت بينهم وبين رسول الله ﷺ تؤكّد حقيقة أنّهم لم يكونوا يبحثون عن الحق، بل كان هدفهم من كل ذلك أن يشغلوا الناس ويبذروا في نفوسهم الشك والتردد.

**الآية التّالية** تبيّن سبب عنادهم وتعصّبهم، فتقول: **﴿ونقلّب لَفُندتهم ولبعارهم كما لَم يؤمنوا يه لوّل هرّة ﴾** أي إنّهم بإصرارهم على الانحراف والسير في طريق مسلتو وتسعصّبهم الناشيء عن الجهل ورفض النسليم للحق، أضاعوا قدرتهم على الرؤية الصحيحة والإدراك السليم، فراحوا يعيشون في متاهات الضلال والحيرة.

هنا أيضاً نسب هذا الفعل إلى الله كما سبق من قبل، وهو في الواقع نتيجة أعمالهم وسوء فعالهم، وما نسبة ذلك إلى الله إلا لأنّه علّة العلل ومبدأ عالم الوجود. وكل خصيصة في أيّ شيء إنّما هي بإرادته، وبعبارة أخرى: إنّ الله جعل من النتائج الحتمية للمعناد والتسعصّب الأعمى والانحراف أن يكون لها مثل هذا الأثر، وهو انحراف الإنسان شيئاً فشيئاً في هذا الطريق، فلا يعود يدرك الأمور إدراكاً سليماً.

٨. «الجهد» بمعنى السعي وبذل الطاقة، والمقصود هنا الجهد في توكيد القسم.

٢. المفسّرون غير متفقين على «ما»، أهي إستفهامية أم نافية؟ وكذلك فيما يتعلّق بتركيب الجملة، بعضهم يقول إن «ما» إستفهامية إستنكارية، ولو كانت كذلك لكان معنى الآية: أنّى لكم أن تعلموا إنّهم لا يسؤمنون إن رأوا معجزة، أي إنتفهامية أي إستفهامية معنى الآية: أنّى لكم أن تعلموا إنّهم لا يسؤمنون إن رأوا معجزة، أي إنتهم قد يؤمنون، وهذا خلاف ما تريده الآية، لذلك إعتبر بعضهم «ما» نافية، وهو الأقرب إلى الذهن، ولي كن معنى الآية وي أن معنى الآية أي لكم أن تعلموا إنّهم لا يسؤمنون إن رأوا معجزة، أي إنّهم قد يؤمنون، وهذا خلاف ما تريده الآية، لذلك إعتبر بعضهم «ما» نافية، وهو الأقرب إلى الذهن، فيكون معنى الآية، أن المعجزة، أي إنهم قد يؤمنون، وهذا خلاف ما تريده الآية، لذلك إعتبر بعضهم «ما» نافية، وهو الأقرب إلى الذهن، فيكون معنى الآية منهم «ما» معجزة، أي إنهم قد يؤمنون، وهذا خلاف ما تريده الآية، لذلك إعتبر بعضهم «ما» نافية، وهو الأقرب إلى الذهن، فيكون معنى الآية، قد إنهم «ما» ما» نافية، وهو الأقرب إلى الذهن، فيكون معنى الآية، قد إلى الذهن، فيكون معنى الآية، قد إنهم قد يؤمنون، وهذا خلاف ما تريده الآية، قدلك إعتبر بعضهم «ما» ناهية، وهو الأقرب إلى الذهن، فيكون معنى الآية، قد إلى الذهن، فيكون معنى الآية؛ أنتم لا تعلمون إنّهم حتى إذا تحقفت لهم المعجزات لا يؤمنون، وعلى ذلك يكون فساعل «يشعر» مقدر بمعنى «شيء» وللفعل «يشعر» مفعولان «كم» و إنها...) (تأمل بدقّة).

| ٤Ì            | سورة الأنعام / الآية ١٠٩ ــ ١٠                                 | 14.             |
|---------------|----------------------------------------------------------------|-----------------|
| ، لکے پشتد    | لآية في الخاتمة إلى أنَّ الله، يترك أمتال هؤلاء في حالتهم تسلك |                 |
| <u> </u>      | ضلالهم وتزداد حيرتهم: <b>﴿وتذرهم في طغياتهم يعمهون ﴾</b> (     |                 |
| ا السيئة. وأن | أن يجنبنا الإبتلاء بمثل هذا الضلال والحيرة الناتجة عن أعمالنا  | نسأل الله       |
| _             | لسليمة الكاملة لكي نرى الحقيقة ناصعة لاغبش عليها.              | يمنحنا النظرة ا |
|               | 8003                                                           |                 |

<sup>&</sup>lt;sup>1.</sup> ويعمهون» من وهمه» بمعنى الحيرة والشك.

وَلَوَأَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْمِ حَدَّةً وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمُوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَى وَقُبُلًا مَاكَانُوا لِيُوْمِنُوا إِلَا آَن يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنَ أَحْتُ ثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ شَ

التفسير

# لماذا لا يرعوى المعاندون؟

هذه الآية تتبع سابقاتها في تعقيب الحقيقة نفسها، وهدف هذه الآيات هو بيان كذب اُولئك الذين طلبوا تحقيق معجزات عجيبة وغريبة يستحيل تحقق بعضها كما مرّ (مثل رؤية الله جهرة).

فهم يظنون أنّهم بطلبهم تلك المعجزات العـجيبة سـوف يـزعزعون أفكـار المـؤمنين ويزلزلون عقائد الباحثين عن الحق ويشغلونهم عن ذلك.

فيصرّح القرآن في الآية المذكورة قائلاً: ﴿ولو لَتَنا تَزَلنَا لِلِيهِمِ المَلائكة وكَـلَّمِهِم الموتئ وحشرنا عليهم كلّ شي. قيلاً ما كانوا ليؤمنونه (.

ثمّ يؤكّد ذلك أنّهم لا يكن أن يؤمنوا إلّا في حالة واحدة وهي أن يجبرهم الله بإرادته على الإيمان: **﴿إِلَانَ بِشَاءالله﴾ إ**لّا أنّ إيماناً كهذا لا ينفع في تربيتهم ولا يؤثّر في تكاملهم وفي النهاية يقول: **﴿ولكنّ أكثرهم يجهلون**﴾.

هناك كلام مختلف بين المفسّرين عمّن يعود إليهم الضمير «هم» في هذه العبارة، فقد يعود إلى المؤمنين الذين أصرّوا على رسول الله ﷺ أن يحقق للمشركين طلباتهم ويأتيهم بكل معجزة يريدونها.

١. ﴿حشرنا عليهم كل شيء﴾ تعني: حققنا لهم كلَّ طلباتهم، فالحشر بمعنى الجمع، و«تُحبُلاً» بمعنى أسامهم. وقبالتهم، وقد تكون «قُبُل» جمع «قبيل» بمعنى تجميع الملائكة والأموات أمامهم جماعات. سورة الأنعام / الآية ١١١

وذلك لأنّ معظم هؤلاء المؤمنين كانوا يجهلون زيف الكفار في دعواهم، ولكنّ الله كان عالماً بأنّهم كاذبون، ولذلك لم يجبهم إلى طلباتهم، إلّا أنّ دعوة رسول الله يَتَكِلُمُ لا يمكن أن تخلو ـ طبعاً ـ من معجزة، فقد حقق الله في مواضع خاصّة معجزات مختلفة على يده.

والاحتمال الآخر هو أنّ الضمير «هم» يعود إلى الكفّار، أصحاب الطلبات أنفسهم، أي أنّ أكثرهم يجهل قدرة الله على تحقيق كل أمر خارق للعادة، ولعلّهم يعتبرون قدرته محدودة لذلك كانوا يصفون معاجز الرّسول بالسحر، يقول سبحانه: **﴿ولو فتحنا عليهم بِاباً مِن السِعا**. **فظلّوا فيه يعرجون \* لقالوا لِنّما ستّرت ليعارنا بل نحن قوم مسعورون ﴾ <sup>(</sup> فهم قوم معاندون وجاهلون وينبغي أن لا يهتم أحد بكلامهم.** 

8003

# الآيتان

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَ إِكْلَ نَبِي عَدُوَّا شَيَطِينَ ٱلْإِنِي وَٱلْحِنِّ يُوْحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ رُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُوزاً وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ مَافَعَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَايَفَتَرُونَ ٢ ٢ وَلِنَصْغَى إِلَيْهِ أَفْتِدَةُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُواْ مَاهُم تُقْتَرِفُونَ

التفسير

وساوس الشياطين:

تشير هذه الآية إلى أنّ أمثال هؤلاء المعاندين اللجوجين المتعصّبين الذين أشارت إليهم الآيات السابقة، لم يقتصر وجودهم على عهد نبي الإسلام تَتَبَيَّنَهُ، بل إنّ الأنبياء السابقين وقف في وجوههم أعداؤهم من شياطين الإنس والجن: **وتذلك جعلنا لتدل نسبي عدوًا** فياطين للإنس وللجنّه، لا عمل لهم سوى الكلام المنمّق الخادع يستغفل به بعضهم بعضاً، يلقونه في غموض أو يهمس به بعض لبعض: **ويومي بعضهم إلى بعض زفرف القول فروراً.** 

ولكن: لو أراد الله لمنع هؤلاء بالإكراه عن ذلك ولحال دون وقوف هؤلاء الشـياطين وأمثالهم بوجه الأنبياء: **﴿ولوشا،رتِك ما فعلو»﴾**.

بيد أنَّ الله لم يشأ ذلك، لأنَّه أراد أن يكون الناس أحراراً، وليكون هناك مجال لاختبارهم وتكاملهم وتربيتهم، إنَّ سلب الحرية والإكراه لا يأتلف مع هذه الأغراض، ثمّ إنَّ وجود أمثال هؤلاء الأعداء المعاندين المتعصّبين لا يضر المؤمنين الصادقين، شـيئاً، بسل يـؤدّي بشكل غير مباشر إلى تكامل الجماعة المؤمنة، لأنّ التكامل يسير عبر التضاد، ووجود عدو قوي له تأثير على تعبئة الطاقات البشرية وتقوية الإرادة.

لذلك يأمر الله نبيّه في آخر السورة أن لا يلتى بالاً إلى أمثال هذه الأعمال الشسيطانية: **﴿فدرهم وما يفترون**﴾. [ع

# بحوث

نسترعي الإنتباء إلى النقاط التّالية:

ا-في هذه الآية ينسب الله إلى نفسه وجود شياطين الإنس والجن في قبال الأنبياء بقوله: (وكذلك جعلنا...) واختلف المفسّرون في معنى هذه العبارة، ولكن كما سبق أن شرحنا جميع أعمال الناس يمكن أن تنسب إلى الله، لأنّ ما يملكه الناس اغّا هو من الله، فقدرتهم منه، وكذلك حرية اختيارهم وإرادتهم، لذلك فانّ أمثال هذه التعبيرات لا يمكن أن تعني سلب حرية الإنسان واختياره، ولا أنّ الله قد خلق بعض الناس ليتخذوا موقف العداء من الأنبياء، إذ لو كان الأمر كذلك لما توجّهت إليهم أيّة مسؤولية بشأن عدائهم للأنبياء، لأنّ عملهم في هذه الحالة يعتبر تنفيذاً لرسالتهم، والأمر ليس كذلك... بالطبع.

ولا يمكن إنكار ما لوجود أمثال هؤلاء الأعداء \_ المختارين طبعاً \_ من أثر بـنّاء غـير مباشر في تكامل المؤمنين، وبتعبير آخر: يستطيع المؤمنون الصادقون أن ينتزعوا من وجود الأعداء أثراً إيجابياً متخذين منه وسيلة لرفع مستواهم ووعيهم وإعدادهم للمقاومة، لأنّ وجود العدو يحفز الإنسان لاستجماع قواه.

٢- للشياطين (جمع شيطان) معنى واسع يشمل كلّ طاغ معاند مؤذ، لذلك يطلق القرآن على الوضيع الخبيث الطاغي من البشر اسم الشيطان، كما نلاحظ في هذه الآية حيث ذكر شياطين الإنس وغير الإنس الذين لا نراهم، أمّا «إبليس» فهو اسم خاص للشيطان الذي وقف بوجه آدم على وهو في الحقيقة رئيس جميع الشياطين، وعليه فالشيطان اسم جنس.

٣- ﴿رَحُرف للقسول﴾ يعني الكلام المعسول الخادع الذي يعجبك ظاهره وهو في الباطن قبيح<sup>7</sup> و«الغرور» هو الغفلة في اليقظة.

٤- تعبير فيوحي يعضهم للى بعض» فيه إشارة لطيفة إلى أنّهم في أقـوالهـم وأفـعالهم الشيطانية يرسمون خططاً غامضة يتبادلونها فيا بينهم سرّاً لئلا يعرف الناس شـيئاً عـن أعـها محتى ينفدوا خططهم كاملة، إنّ من معاني «الوحي» الهمس في الأذن.

١. انظر بهذا الشأن في ذيل الآية ٣٤ من سورة البقرة من هذا التفسير. ٢. «زخرف» تعني أصلاً الزينة والذهب الذي يستخدم للزينة. ثمّ أُطلقت على الكـلام ذي الظـاهر الجـميل المزين. **الآية التّالية** تشير إلى نتيجة كلام الشياطين المزخرف المخادع فتقول: أخيراً سيستمع الذين لا إيمان لهم \_أي الذين لا يؤمنون بيوم القيامة \_إلى تلك الأقوال وتميل قلوبهم إليها:

﴿ولتصغيٰ لِليه أَفْتَدَة الدِّينَ لا يؤمنونَ بِالآخرةَ ﴾ ﴿

٤]

«لتصغى» من «الصغو» وهو الميل إلى شيء، ولكنّه في الأغلب ميل ناشيء عن طريق السمع، فإذا استمع أحد إلى كلام مع الموافقة، فهو «الصغو» و«الإصغاء». ثمّ يقول: إنّ نهاية هذا الميل هو الرضا التام بالمناهج الشيطانية **﴿وليرضو»**﴾.

وختام كل ذلك كان إرتكاب أنواع الذنوب والأعمال القمبيحة: ﴿وليسقترفوا هـم مقترفون».

8003

١. يختلف المفسّرون في إعراب هذه الآية، وفي ما عطفت عليه جملة وولتصفى» أمّا الأقرب إلى مفهوم الآية فهو أنّ الجملة معطوفة على «يوحى» ولامها «لام العاقبة» أي إنّ عاقبة أمر الشياطين ستكون أنّهم يوحي بعضهم إلى بعض كلاماً خادعاً قيميل إليه الذين لا إيمان لهم، وقد تكون معطوفة على محل «خروراً» وهي مفعول لأجله (إذ إنّ الإنسان ينخدع أوّلاً ثمّ يعيل إلى ما انخدع به) فتأمل بدقة.

# الآيتان

أَفَعَنَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِي حَكْمًا وَهُوَ ٱلَّذِي آَنَزُلَ إِلَيْسَكُمُ ٱلْكِنُبَ مُفَصَّلًا وَٱلَّذِينَ مَاتَيْنَهُ مُوَ ٱلْكِنُبَ يَعْلَمُونَ أَنَهُ مُنَزَلُهُ مِن زَيِكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُونَنَ مِن ٱلْمُعْتَذِينَ ٢ وَتَمَتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقَاوَ عَدْلًا لَا مُبَدِلَ لِكَلِمَنِيهُ وَهُو ٱلسَّعِيعُ ٱلْعَلِيمُ شَ

# التفسير

هذه الآية في الواقع هي نتيجة الآيات السابقة، إذ تقول: بعد كل تلك الأدلة والآيات الواضحة التي تؤكّد التوحيد: **(أفغير للله ليتغي حكماً)** ؟ وهو الذي أنزل هـذا الكـتاب الساوي العظيم الذي فيه كل احتياجات الإنسان التربوية، وما يميّز بين الحـق والبـاطل والنّور والظلمة، والكفر والإيمان: **(وهو للذي أنزل لليكم للكتاب هفتلا)**.

وليس الرّسول والمسلمون وحدهم يعلمون أنّ هذا الكتاب قد نزل من الله، بل إنّ أهل الكتاب (اليهود والنصارئ) يعلمون ذلك أيضاً. لأنّ علائم هذا الكتاب السماوي قرؤوها في كتبهم ويعلمون أنّه نزل من الله بالحق: ﴿والذينَ آتيناهم الكتاب يعلمون أنّه هنزًل هن ربّك بالحقي).

وعلى ذلك لم يبق مجال للشك فيه، وكذلك أنت أيّها النّبي لا تشك فيه أبداً، **﴿فلا تكوننَ** هن الهمترين﴾.

**سؤال: ه**نا يبرز هذا السؤال: هل كان النّبيﷺ يداخله أدنى شك ليخاطب بمثل هذا القول؟

 ٩. والحكمة القاضي والعاكم، وبعضهم يراه مساوياً للحاكم من حيث المعنىٰ، ولكن يسرى بنعضهم، ومسنهم الشيخ الطوسي للهُ ، أنَّ الحكم من لا يحكم بغير الحق، أمَّا الحاكم فقد يحكم بكليهما، ويرى آخرون، ومنهم صاحب المنار أنَّ الحكم من يختاره الطرفان للحكم، وليس الحاكم كذلك. **والجواب:**هو ما سبق أن قلناه في مثل هذه الحالات، وهو أنّ المخاطب في الحقيقة هم الناس، وما مخاطبة النّبي مباشرة إلّا لتوكيد الموضوع وترسيخه، وليكون التحذير للناس أقوى وأبلغ.

الآية التّالية تقول: ﴿ وتعمت كلعت ربّك صدقاً وعدا لا هبدّل لكلماته وهو السعيع العليم». «الكلمة» بمعنى القول، و تطلق على كل جملة وكل كلام مطولاً كان أم موجزاً، وقد تطلق على الوعد، كما في الآية: ﴿ وتعمت كلعت ربّك الحسنيٰ على بني لِسرلنيل بعا صبرواله ﴿، لأنّ الشخص عندما يعد، يتلفظ ببعض الكلمات المتضمّنة لمفهوم الوعد.

وقد تأتي بمعنى الدين والحكم والأمر للسبب نفسه

أمّا بالنسبة لاستعمالها في هذه الآية فقيل إنّها تعني القرآن، وقيل إنّها دين الله، وقيل: وعد النصر الذي وعد الله نبيّه ﷺ وليس بين هذه تعارض، فقد تكون الآية أرادت هذه المعاني جميعاً، ولأنّ الآيات السابقة كانت تشير إلى القرآن، فتفسير الكلمة بالقرآن أقرب. فيكون معنى الآية إذن: إنّ القرآن ليس موضع شك بأيّ شكل من الأشكال، فهو كامل

فيكون معنى الاية إدن. إن الفران ليس موضع لللك بافي تساس من المصلحات، بارسان من جميع الجهات ولا عيب فيه، وكل أخباره وما فيه من تواريخ صدق، وكــل أحكــامه وقوانينه عدل.

وربما يكون معنى «كلمة» هنا هو الوعد الذي جاء في العبارة التّالية ﴿ لاحدّل لكلماته إذ يتكرر هذا التعبير في القرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿ وتحت كلمة ربّك لأملأنّ جهنّم هن الجنّة وللناس أجمعينه أوقوله سبحانه ﴿ ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا الحرسلين \* لِنّهم لهم المتصورونه آ، في أمثال هذه الآيات تكون الآية التّالية بياناً للوعد الذي ورد من قبل تحت افظة «كلمة».

وعلى ذلك يكون معنىٰ الآية؛ لقد تحقق وعدنا بالصدق وبالعدل، وهو أنَّه ليس لأحد القدرة على تبديل أحكام الله.

وقد تتضمّن الآية كل هذه المعاني.

وإذا كانت الآية تعني القرآن، فذلك لا يتعارض مع كون القرآن لم يكن قد إكتمل نزوله

۲.هود، ۱۱۹،

۱.الأعراف، ۱۳۷. ۳.الصافات، ۱۷۱ و ۱۷۲. [ع

حينذاك، إذ المقصود هو أنَّ ما نزل منه كان متكاملاً ولا عيب فيه. ويستند بعض المفسّرين إلى هذه الآية لاثبات عدم تحريف القرآن، لأنَّ تعبير **(لاهبذل** لكلهاته به تعني أنَّ أحداً لا يستطيع أن يحدث في القرآن تبديلاً أو تغييراً، لا في لفظه، ولا في أخباره، ولا في أحكامه، وأنَّ هذا الكتاب السهاوي الذي يجب أن يبقى حتى نهاية العالم هادياً للناس سيبق محفوظاً ومصوناً من أغراض الخائنين والمحرّفين.

## الآيتان

وَإِن تُطِع أَحَتْ يَرَمَن فِف ٱلْأَرْضِ يُضِ لُوكَ عَن سَبِيل ٱللَّوْ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلْظَنَّ وَإِنَّ هُمُ إِلَّا يَخُرُصُونَ ٢ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَضِلُّ عَن سَبِيلِةٍ وَهُوَأَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ٢

التفسير

نعلم أنّ آيات هذه السورة نزلت في مكّة، يوم كان المسلمون قلّة في العدد، ولعل قلّتهم هذه وكثرة المشركين وعبدة الأصنام كانت مدعاة لتوهّم بعضهم أنّه إذا كان دين أولئك باطلاً قلم كثر أتباعه؟! وإذا كان دين الإسلام حقّاً، فما سبب قلّة معتنقيه؟

ولدفع هذا النوهم بخاطب الله نبيّه بعد ذكر أحقّية القرآن في الآيات السابقة قائلاً: ﴿وَلِنَ تطع أكثر هن في الأرض يضلّوك عن سبيل الله».

وفي الجملة التّالية يبيّن سبب ذلك، وهو أنّهم لا يتبعون المنطق والتفكير السليم، بل هم يتبعون الظنون التي تخالطها الأهواء والأكاذيب ويمتزج بها الخداع والتخمين: ﴿لِنْ يَتّبعونَ لِلَا الظَنِّ ولِن هم لِلَا يخرصون ﴾ <sup>(</sup>.

فيكون مفهوم الآية الشريفة أنّ الأكثرية لا يمكن أن تكون وحدها الدليل على طريق الحق، ومن هذا نستنتج أنّه يجب التوجّه إلى الله وحده لمعرفة طريق الحق، حتىٰ لو كـان السائرون في هذا الطريق قلّة في العدد.

والدليل على ذلك يرد في **الآية التّالية** التي تؤكّد على أنّ الله عليم بكل شيء ولا مكان للخطأ في علمه، فهو أعرف بطريق الهداية، كما هو أعرف بالضالين وبالسائرين على طريق

١. «الخرص» هو كل قول أُطلق عن ظن وتخمين، وأصله من تخمين كمية الثمر على الأشجار عند استئجار البستان، وأمتال ذلك، ثمّ أُطلق على كل ظن وتخمين قد يطابق الواقع وقد لا يطابقه، والكلمة تسعمل فـي الكذب أيضاً، وقد تكون في الآية بكلا المعنيين. [ع

الداية: ﴿ إِنَّ رَبِّنُهُ هو أعلم من يعل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين، ﴿

هنا يبرز سؤال: يفهم من الآية أنّ الله سبحانه أعلم بطريق الهداية، فهل هناك من يعلم طريق الهداية بدون هدى الله حتى كون الله هو الأعلم؟!

والجواب: إنّ الإنسان قادر \_بلا شك \_ أن يتوصّل بعقله إلى بعض الحقائق، ويدرك طريق الهداية والضلالة إلى حدّ ما، غير أنّ مديّات ضوء العقل لها حدود، وقد يظل بعض الحقائق خارج نطاق تلك الحدود، ثمّ إنّ معلومات الإنسان قد يعتورها الخطأ، فيكون لذلك بحاجة إلى مرشدين وهداة إلهيين، لذلك فتعبير «الله أعلم» صحيح، وإن يكن قياساً مع الفارق.

# ہدث

# لا أهمّية للكثرة العددية:

على العكس مممّا يظنّه بعضهم بأنّ الكثرة العددية توافق الصواب دائماً فإنّ القرآن ينفي هذا في كثير من آياته، ولا يقيم للكثرة «العددية» أيّ وزن، بل يسرى ــ في الحــقيقة ــ إنّ الكثرة «الكيفية» هي المقياس، لا الكثرة «الكمية» على الرغم من أنّ المجتمعات المعاصرة لم تجد لإدارة الحياة الاجتهاعية طريقاً سوى الإستناد إلى الأكثرية، فلا ننس أنّ هذا ــكها قلنا ـ نوع من الإضطرار والوصول إلى طريق مسدود، إذ لا يمكن العثور في مجتمع مادي على وسيلة صحيحة وسليمة لإتخاذ القرارات ولسنّ القوانين.

لذلك نجد الكثير من العلماء مضطرين إلى القبول بفكرة الأكثرية، عملى الرغم من اعترافهم بأنَّ هذه القاعدة كثيراً ما يصاحبها الخطأ، وذلك لأنَّ عيوب الوسائل الأخرى أكثر.

بيد أنَّ مجتمعاً مؤمناً برسالة الأنبياء لا يجد نفسه مضطراً لإتباع نظر الأكثرية في سنّ القوانين، لأنّ مناهج الأنبياء الصادقة وقوانينهم الإلهيَّة خالية من كلّ عيب ونـقص، ولا يكن مقارنتها بما تستصوبه الأكثرية المعرّضة للخطاً.

٠١-صيغة التفضيل تتعدى عادة بالباء، فكان المفروض أن يقال «أعلم بمن يضل» ولكن الباء حذفت هنا و«من يضل» منصوبة بنزع الخافض.

٤[

۲ • ۲

لو ألقينا نظرة على وضع العالم اليوم وعلى الحكومات القائمة على أساس رأي الأكثرية، وعلى القوانين السقيمة التي تمليها الأهواء ثمَّ تقرَّها الأكثرية، لرأينا أنَّ الأكثرية العددية لم تداو جرحاً، بل إنَّ معظم الحروب وأكثر المفاسد أقرَّتها الأكثرية.

الاستعمار، والاستغلال، والحروب، وإراقة الدماء، وحرية تعاطى المسكرات، والقمار، والإجهاض، والبغاء، وغير ذلك ممّا يندى له الجبين خجلاً، فد أقرّتها الأكثرية في المحالس النيابية في كثير من البلدان التي تصف نفسها بأنَّها متقدَّمة باعتبارها تعكس رغبة أكثرية الناس، وهذا دليل على حقيقة ما نقول.

ومن الناحية العلمية نتساءل هل أنَّ أكثرية المجتمعات صادقة؟ هل الأكثرية أسينة؟ أتراها تمنع نفسها من الإعتداء على حقوق الآخرين، إذا استطاعت؟ هل تنظر الأكثرية إلى منافعها ومنافع الآخرين بنظرة واحدة؟

الإجابات ناطقة بلسان الحال لا المقال، لذلك لابدّ من الإعستراف بأنَّ استناد العالم المعاصر إلى الأكثرية نوع من الإكراء تفرضه الأوضاع القائمة، وأنَّه شرَّ مـفروض عـلى المجتمعات.

نعم، لو أنَّ العقول المفكَّرة، ومصلحي المجتمعات البشرية المخلصين، والعلماء الهادين -وهم أقلية دائماً \_شنّوا حملة شاملة لتنوير أفكار عامّة الناس بحيث تنال الجتمعات قسطاً من الوعي والرشد الفكري والاجتماعي. لإقتربت وجهات نظر أكثرية كهذه إلى الحــقيقة إقتراباً كبيراً. غير أنَّ أكثرية غير راشدة وغير واعية. بل فـاسدة ومـنحرفة وضـالة، لا تستطيع أن تقيل عثرة نفسها أو غيرها! لذلك فالأكثرية وحدها لا تكنى. وإنَّا الأكثرية المهتدية هي القادرة على حلَّ مشاكل المجتمع بالمقدار الَّذي يستطيعه بشر.

وإذاكان القرآن في كثير من المواضع يذمَّ الأكثرية، فالمقصود هو الأكثرية غير الرشيدة دون شك.

छाछ

### الآيات

فَكُلُوا مِعَادُكُر ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِنَا يَنِيهِ مُوْمِنِينَ ٢ وَمَا لَكُمُ ٱلَّا تَأْتُ فَ مِمَا ذُكر ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ إِلَّا مَا اصْطُرِ دَتُمَ إِلَيْهُ إِنَّ كَثِيراً لَيْضِلُونَ بِأَهُوا بِهِم بِغَيْرِ عِلْمُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ ٢ وَذَرُوا ظَنِهِ رَائِ نُعِر وَبَاطِنَهُ أَإِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ الْإِنْمَ سَبُحْزَوْنَ بِمَا كُنُوا يَعْتَدِينَ ٢

#### التغسير

# لابدٌ من إزالة آثار الشرك:

هذه الآيات في الحقيقة واحدة من نتائج البحوث التي سبقت في التوحيد والشرك، لذلك تبدأ الآية الأولى بغاء التفريع التي يؤتى بعدها بالنتيجة.

الآيات السابقة تناولت بأساليب متنوعة حقيقة التوحيد وإثبات بطلان الشرك وعبادة الأصنام.

ومن نتائج ذلك أنّ على المسلمين أن يمتنعوا عن أكل لحوم القرابين التي تـذبح بـاسم الأصنام، بل عليهم أن يأكلوا من لحم ما ذكر اسم الله عليه، حيث كان من عادة العرب أن يذبحوا القرابين لأصنامهم، ويأكلوا من لحومها للتبرك بها، وكان هذا جزءاً من عـبادتهم الأصنام، لذلك يبدأ القرآن بالقول: **(فكلوا معًا ذكر اسم الله عليه إن كنتم بآياته مؤمنين)**.

أي إنَّ الإيمان ليس مجرّد قول وادعاء وعقيدة ونظرية، بل لابدّ أن يظهر على صحيد العمل أيضاً. فالذي يؤمن بالله يأكل من هذه اللحوم فقط.

بديهي أنّ الفعل «كلوا» لا يعني الوجوب، بل يعني إباحة أكلها وحرمة أكل ما عداها. ومن هذا يتبيّن أنّ حرمة الذبائح التي لم يذكر اسم الله عليها، ليست من وجهة النسظر الصحية حتىٰ يقال: ما الفائدة الصّحية من ذكر اسم الله على الذبيحة بل لها خلفية أخلاقية ومعنوية وتستهدف تثبيت قواعد التوحيد وعبودية الله الواحد الأحد.

**الآية التّالية** توردفهذا الموضوع نفسه بعبارة مغايرة مع مزيد من الاستدلال، فتقول: لم لا تأكلون من اللحوم التي ذكر اسم الله عليها، في الوقت الذي بيّن الله لكم ما حرم عليكم؟ **ووما لكم ألا تأكلوا هيّا ذكر لسم الله عليه وقد فعتل لكم ما حرّم عليكم»**.

مرّة أخرى نشير إلى أنّ التوبيخ والتوكيد ليسا من أجل ترك أكل اللحم الحلال، بـل الهدف هو أنّ هذه هي ما ينبغي أن تأكلوا منها، لا من غيرها، وبعبارة أخرى: التوكيد هنا على النقطة المقابلة لمفهوم العبارة، من هنا استدل على ذلك بالقول: **﴿وقد فَصَل لَكُم ما حَرْم** مليكُم﴾.

أمّا موضع هذا التفصيل فقد يتصوّر البعض أنّه في سورة المائدة، أو في آيات من هذه السورة الأنعام، ١٤٥.

ولماً كانت هذه السورة قد نزلت في مكّة، وسورة المائدة نزلت بالمدينة، **والآيات التّالية** من هذه السورة لم تكن قد نزلت بعد فإنّ أيّاً من هذين الاحتمالين غير صحيح، فالموضوع إمّا أن يكون الآية ١١٥ من سورة النحل التي تذكر بعض اللحوم المحرّم أكلها، وخاصّة التي لم يذكر عليها اسم الله، أو أن يكون المراد التعاليم التي كان رسول الله تَبْكَلُهُ بيّنها بشأن اللحوم، لأنّ النّبي تَبَلُلُهُ لم يكن يتحدّث إلّا بوحي.

ثمّ يستثني من ذلك حالة واحدة: ﴿**لِأَ مَا نَصْطَرَرْتَمَ لِلِيهَ ﴾** سواء كان هذا الاضطرار ناشئاً من وجود الإنسان في البيداء وتحت ضغط الجوع الشديد، أو الوقوع تحت سيطرة المشركين الذين قد يجبرونه على أكل لحومهم.

ثمّ تشير الآية إلى أنّ كثيراً من الناس يحاولون أن يضلوا الآخرين عن جهل أو عـن إتباع الهوى: **﴿ولِنَ كثيراً ليصلّون بأهوانهم بغير علم﴾** 

وعلى الرغم من أنّ إتباع الهوىٰ مصحوب دامًاً بالجهل، ولكنّه يكرر ذلك للـتوكيد فيقول: ﴿...**بأهولئهم بغير علم ﴾**.

يستفاد من هذا التعبير أيضاً انّ العلم الصحيح لا يقترن بإتّباع الهوى والإنسياق مع الخيال، وحيثما اقترن فهو الجهل لا العلم.

يلزم القول أنّ الجملة المذكورة ربّما تكون إشارة إلى ما كان سائداً بين المشركين العرب الذين كانوا يسوّغون لأنفسهم أكل لحوم الحيوانات الميتة بالقول: أيجوز أن تسعتبر لحسوم [ع

الحيوانات التي نقتلها بأنفسنا حلالاً. ولحوم الحيوانات التي يقتلها الله حراماً؟

بديمي أنَّ هذا لم يكن سوى سفسطة فارغة، لأنَّ الحيوان الميت ليس حيواناً ذبحه الله ليمكن مقارنته بالحيوانات المذبوحة، إذ إنَّ الحيوان الميت بؤرة الأمراض ولحمه فاسد، ولهذا حرّم الله أكله، وأخيراً يقول: ﴿ **إنَّ ربّك هو أعلم بالمستدينة** الذين يحاولون بهسذه الأدلة الواهية تنكّب طريق الحق، بل يسعون إلى إضلال الآخرين.

الآية الثّالثة تذكر قانوناً عاماً، فيحتمل أن ير تكب بعضهم هذا الإثم في الخفاء، و تقول: ﴿ وذروا ظاهر الإثم وباطنا).

يقال إنّهم في الجاهلية كانوا يعتقدون أنّ الزنا إذا ارتكب في الخفاء فلا بأس به، أمّا إذ إرتكب علناً فهو الإثم! واليوم ـ أيضاً ـ نجد أناساً يسيرون وتخق هـذا المـنطق الجـاهلي فيخشون إرتكاب الإثم علانية، ولكنّهم يرتكبون في الخفاء ما يشاؤون من الآثـام دون رادع من ضمير.

إنَّ هذه الآية لا تدين هذا المنطق فحسب، بل تحمل مفاهيم واسعة، فهي بالإضافة إلى ما قلناه آنفاً، تتضمّن الكثير من التفاسير التي وردت للإثم الظاهر والباطن، من ذلك \_مثلاً مقولهم: إنَّ الإثم الظاهر هو ما ير تكب بوساطة أعضاء الجسم، والإثم الباطن هو ما ير تكب في القلب وفي النيّة والعزم.

ثم من باب تهديد المذنبين بما ينتظرهم من مصير مشؤوم و تذكيرهم بذلك. تقول الآية: ﴿ إِنَّ الْدُين يكسبون الإلم سيجزون بما كانوا يقترفونه.

عبارة ﴿ **يكسبون للإلم**ة تعبير رائع يشير إلى أنّ الإنسان في هذه الدنيا أشبه بأصحاب رؤوس الأموال الذين يدخلون سوقاً كبيرة، فرؤوس أموالهم الذكاء والعمقل والعمر والشباب والطاقات المختلفة التي هي مواهب الله، فالمسكين ذاك الذي «يكتسم» الإثم بهذه المواهب بدل أن يكتسب السعادة والشخصية الإنسانية والتقوى والقرب إلى الله.

و«سيجزون» أي ينالون الجزاء في المستقبل القريب... قد يشير إلى يوم القيامة، وأنَّه وإن بدا في نظر بعضهم بعيداً، فهو في الحقيقة قريب جدّاً، وإنّ هذا العالم سرعان ما تنطوي أيّامه ويحين المعاد.

وقد يكون إشارة إلى أنَّ أغلب أفراد البشر ينالون في هذه الدنيا بعض ما يستحقونه من نتائج أعمالهم السيئة بشكل ردود فعل فردية واجتماعية. وَلَا تَأْصَحُلُوا مِمَّالَمَرْ يُذَكَرَ أَسَمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ الْفِسَقُّ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِ قَرِلِيُجَدِ لُوكُمْ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُتَرِكُونَ أَنَّ

#### التفسير

دار الكلام في الآيات السابقة حول الجانب الإيجابي من مسألة اللحوم، أي أكل اللحوم الحلال، وفي هذه الآية تأكيد للجانب السلبي من المسألة: **﴿ولا تأكلوا همّا لَم يذكر لسم الله** عليه» ثمّ في جملة واحدة يدين هذا العمل: **﴿ولِنّه لفسق»** وإثم وخروج عن طريق العبودية وإطاعة الله.

ولكيلا يقع بعض البسطاء من المسلمين تحت تأثير وسوسة الشيطان، تخاطبهم الآية: إنَّ الشياطين يوسوسون في الخفاء لأتباعهم لكي يدخلوا معكم في جـدل ونـقاش: ﴿وَلِنَّ الشياطين ليوحون للى لوليائهم ليجادلوكم، ولكن كونوا على حـذر، ولا تـطبعوهم: ﴿وَلِنَ لطعتموهم لِتَكم لحشركون، .

لعل هذا الجدل والوسوسة إشارة إلى ما كان سائداً بين المشركين بشأن أكل المسينة (وذهب البعض إلى أنّ العرب المشركين أخذوه من المجوس) وقولهم: إنّنا نأكل المينة لأنّ الله أماتها، وهي لذلك أفضل ممّا نقتله بأيدينا، معتقدين أنّ عدم أكل المينة نوع من الجفاء لعمل الله! غافلين أنّ الحيوان الميت موتاً طبيعاً، إضافة إلى مرضه غالباً، يضمّ بين لحمه دماً قذراً فاسداً يفسد معه اللحم، بسبب عدم إنقطاع أوداجه، ولذلك أمر الله أن تؤكل ـ فقط ـ لحوم الحيوانات المذبوحة بطريقة خاصّة، والتي أريق دمها خارج بدنها. ويستفاد من هذه الآية \_ ضمنياً \_ حرمة الذبيحة غير الإسلامية، لأنّها – إضافة إلى الجهات الأخرى \_ لم يتقيّد ذابحها بذكر اسم الله عليها.

8003

# الآيتان

أَوَمَن كَانَ مَيْتَ أَفَأَحْيَكُنَهُ وَجَعَلْنَ الْمُرْنُورُ أَيَمْشِى بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي الْ ٱلظُّلُمُكْتِ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَنِفِرِينَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ٢٤ وَكَذَلِكَ خُورَ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْبَةٍ أَكَبِرَ مُجْرِمِيهَ إِلِيَمْ حُرُوا فِيهِ أَوْمَا يَمْحُرُونَ إِلَا يَ إِلَا بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَسْعُرُونَ ٢

# سبب الأزول

قيل في نزول الآية الأولى إنّ أبا جهل الذي كان من ألدّ أعداء الإسلام والرّسول يَنْتَقَدَّى يوماً رسول الله يَنْتَقَدَّ لِبَدَاءً شَديداً، وكان «حمزة» عم النّبي يَنْتَقَدَّ ـ ذلك الرجل الشجاع ـ أذى يوماً رسول الله يَنْتَقَدَّ لِبَدَاءً شَديداً، وكان «حمزة» عم النّبي يَنْتَقَدَّ ـ ذلك الرجل الشجاع ـ لم يسلم بعد، بل كان ما يزال يقلّب الأمر في ذهنه، وقد خرج في ذلك اليوم كعادته للصيد في الصحراء، وعند عودته سمع بما جرى بين أبي جهل وابن أخيه، فغضب غضباً شديداً وذهب إلى أبي جهل وصفعه صفعة أسالت الدم من أنفه، وعلى الرغم من مكانة أبي جهل ونفوذه في عشير ته، فإنّه لم يرد عليه لما يعرفه عن شجاعة حمزة.

وعاد حمزة إلى رسول الله ﷺ وأعلن إسلامه، ومنذ ذلك اليوم أصبح جندياً من جنود الإسلام، ودافع عنه حتى إستشهد بين يدي رسول الله ﷺ.

هذه الآية نزلت بشأن هذه الحادثة وبيّنت إسلام حمزة، وإصرار أبي جهل على الكفر والفساد.

وتفيد بعض الرّوايات الأخرىٰ أنّ الآية نزلت بشأن إسلام عمار بن ياسر وإصرار أبي جهل على الكفر.

ومهما يكن، فإنَّ هذه الآية \_مثل الآيات الأخرىٰ ـ لا تختص بواقعة نزولها، بل هـي ذات مفهوم واسع يصدق على كل مؤمن صادق وكل معاند لجوج.

## الأفسير

## الإيمان والرَّؤية الواضمة:

ترتبط هذه الآية بالآيات السابقة من حيث كون الآيات السابقة أشارت إلى طائفتين من الناس: المؤمنين المخلصين، والكافرين المعاندين الذين لا يكتفون بضلالهم، بل يسعون حثيثاً إلى تضليل الآخرين، هنا أيضاً يتجسد وضع هاتين الطائفتين من خلال ضرب مثل واضح.

يشير المثال إلى طائفة من الناس كانوا من الضّالين، ثمّ غيّروا مسيرتهم باعتناق الإسلام فهؤلاء أشبه بالميت الذي يحييه الله بإرادته: **«أو من كان ميتا فأحيينا» »**.

كثيراً ما يستعمل القرآن «الموت» و«العياة» بالمدلول المعنوي لهما لتمثيل الكفر والإيمان، وهذا يدل على أنّ الإيمان ليس مجرّد معتقدات جافّة وأوراد وطقوس، بل هو بمئابة الروح التي تحل في النفوس الميتة غير المؤمنة، فتؤثّر عليها في جميع شؤونها، وتمنح العيون الرؤية، والآذان قدرة السمع، واللسان قموّة البميان، والأطراف العزم عملى أداء النشاطات البنّاءةالإيمان يغيّر الأفراد، ويشمل هذا التغيير كل جوانب الحياة، وتبدو آشاره في كمل الحركات والسكنات.

و تفيد جملة **(فاحييناه)** أنَّ الإيمان \_وإن استلزم سعي الإنسان لنيله \_ لا يتم إلَّا بهداية من الله! ثمّ تقول الآية عن أمثال هؤلاء: **(وجعلنا له نورا يعشي به في الناس)**.

على الرغم من وجود الإختلاف في تفسير هذا «النّور» فالظاهر أنّ المقصود ليس القرآن وتعاليم الشرع فحسب، بل أكثر من ذلك، حيث يمنع الإيمان بالله الإنسان رؤية وإدراكاً جديدين... يمنحه رؤية واضحة ويوسّع من آفاق نظرته لتستجاوز إطار حسياته المادية وجدران عالم المادة الضيّق إلى عالم أرحب وأوسع.

ولماً كان الإيمان يدعو الإنسان إلى أن يبني نفسه، فانّه يزيح عن عينيه أغشية الأنانية والتعصّب والمعاندة والأهواء، ويريه حقائق ماكان قادراً على إدراكها من قبل.

إنّه في ضوء هذا النّور يستطيع أن يميّز مسيرة حياته بين النــاس، وأن يــصون نــفسه ويحافظ عليها ويحصنها ضد ما يقع فيه الآخرون من أخطار الطــمع والجشــع والأفكــار المادية المحدودة، والوقوف بوجه أهوائه وكبح جماحها.

إنَّ ما نقرأه في الأحاديث الإسلامية من أنَّ «المؤمن ينظر بسنور الله» إشسارة إلى هــذه

[ع

المصفيفة قاديما تبانيتهمائم

الحقيقة، إنّ مجرّد الوصف غير قادر على تبيان خصائص هذه الرؤية الإيمانية التي يمنحها الله للإنسان، بل ينبغي أن يذوق الإنسان طعمها لكي يدرك بنفسه مغزى هذا القول ويحس به. ثمّ -تاب الآتي مد مذا اللان المعال مان الساله من معني ما مان المعام الم

ثمّ تقارن الآية بين هذا الإنسان الحي، الفعال، النيّر، والمؤثّر، بالإنسان العديم الإيمان والمعاند، فتقول: ﴿محمن مثّله في الطّلحات ليس بخارج متبها﴾.

نلاحظ أنَّ الآية لا تقول: «كمن في الظّلمات» بل تقول: ﴿ كمن مَثْلَه في الظّلمات﴾ يقول بعضهم: إنّ الهدف من هذا التعبير هو إثبات أنّ هولاء الأفراد غارقون في الظّلمات والتعاسة إلى الحدّ الذي جعلهم مثلاً يعرفه المدركون.

وقد يكون ذلك إشارة إلى معنى أدق هو: أنّه لم يبق من وجود هؤلاء الأفراد سوى شبح، أو قالب، أو مثال أو تمثال، لهم هياكل خالية من الروح وأدمغة معطلة عن العمل.

لابدٌ من القول ــ أيضاً ــ إنّ «النّور» الذي يهدي المـؤمنين جــاء بـصيغة المـفرد، بــينها «الظّلمات» التي يعيش فيها الكافرون جاءت بصيغة الجمع، وذلك لأنّ الإيمان ليس سوى حقيقة واحدة، وهو يرمز إلى الوحدة والتوحيد، بينها الكفر وعدم الإيمان مدعاة للتشتت والتفرقة.

وفي الختام تشير الآية إلى سبب مصير هؤلاء المشؤوم فتقول: ﴿ محدك زيَّن للكافرين ها كانوا يحملون﴾.

سبق أن قلنا: إنّ من خصائص تكرار العمل القبيح أنّ قبحه يتضاءل في عين الفـاعل حتى يبدو له أخيراً وكانّه عمل جميل، ويتحوّل إلى مثل القيد يشدّ أطرافـه، ويــنعه مــن الخروج من هذا الفخ، إنّ مطالعة بسيطة لحال المجرمين تكشف لنا هذه الحقيقة بجلاء.

ولماً كان بطل هذه المشاهد في جانبها السلبي هو «أبو جهل» الذي كان من كبار مشركي قريش ومكمّة، فالآية الثّانية تشير إلى حال هؤلاء الزعباء الضالين وقادة الكفر والفساد، فتقول: ﴿وكذلك جعلنا فيكلّ قرية أكابر هجرهيها ليعكروا فيها».

كررنا القول من قبل: أنّ سبب نسبة أمثال هذه الأفعال إلى الله، لكونه تعالىٰ هو عـلّة العلل ومسبب الأسباب ومصدر كل القدرات، والانسان يستخدم ما وهبه الله من إمكانات طالحاً كان هذا الفعل أم صالحاً. جملة «ليمكروا» تشير إلى عاقبة أعيالهم، ولا تعني الهدف من خلقهم <sup>(</sup> أي إنّه عـــاقبة عصيانهم وكثرة ذنوبهم أدّت بهم إلى أن يصبحوا سدّاً على طريق الحق، وعاملاً على جرّ الناس نحو الانحراف والإبتعاد عن طريق الحق، فالمكر في الأصل هو اللـف والدوران، ثمّ أطلق على كل عمل منحرف مقرون بالإخفاء.

وفي الختام تقول الآية: ﴿وِها يحكرون إِلَّا بِأَنفُسِهِم وَها يشعرونَ ﴾.

وأيّ مكر وخديعة أعظم من أن يقوم هؤلاء باستخدام كل رؤوس أموال وجودهم، بما في ذلك فكرهم وذكاؤهم وإيتكاراتهم وأعمارهم ووقتهم وأموالهم، في صفقة لا تعود عليهم بأيّ ربح. بل تثقل ظهورهم بأحمال الذنوب والآثام الثقيلة، ظانين أنّهم قد أحرزوا الربح والإنتصارا

كما يستفاد من هذه الآية أنّ النكبات والتعاسة التي تصيب المجتمع إنّما تنشأ من رموزه وقادته، إذ يتوسلون بالمكر والحيلة لتغيير معالم الطريق إلى الله، ويخفون وجه الحق عسن الناس.

EOCS

4.9

١. «اللام» هنا هي لام «العاقبة» وليست اللام الغائية، وقد وردت في القرآن كثيراً.

وَإِذَاجَاءَتَهُمْ ءَايَةٌ قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَتَّى نُوْتَى مِثْلَ مَا أُوتِى رُسُلُ ٱللَّهِ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَكَانَتُهُ سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْصَغَارُ عِندَ ٱللَّهِ وَعَذَابٌ شَدِيدُ بِعَاكَانُواْ يَمْكُرُونَ ٢

سبب الأزول

يقول العلّامة الطّبرسي في «مجمع البيان»: نزلت هذه الآية بشأن «الوليد بن المخبرة» (الذي كان من زعهاء عبدة الأصنام ودماغهم المفكّر) كان هذا يقول لرسـول الله ﷺ : إذا كانت النّبوة حقّاً، فأنا أولى منك بها لكبر سنّي ولكثرة مالي <sup>(</sup>

وقيل: إنّها نزلت بشأن «أبي جهل» لأنّه كان يقول: مقام النّبوة يجب أن يكون موضع تنافس، فنحن وبنو عبد مناف (قبيلة رسول الله) كنّا نتنافس على كل شيء، ونجري كفرسي رهان كتفاً لكتف، حتى قالوا: إنّ نبياً قام فيهم، وأنّه ينزل عليه الوحي فنحن لا نؤمن به إلّا إذا نزل علينا الوحي كما ينزل عليه.<sup>1</sup>

## التفسير

# الله أعلم ميث يمعل رسالته:

تشير هذه الآية بإيجاز إلى طريقة تفكير هؤلاء الأكابر **﴿أكابرهجرهيها﴾** وإلى مزاعمهم المضحكة الباطلة، فتقول: **﴿وَلِدَا جَاءَتِهِم آية قَالُوا لَنْ نَوْهِنْ حَتَى نَوْتَىٰ هُتُلَ هَا لُوتِي رَسَل الله﴾ كأنَّ الوصول إلى مقام النبوة وهداية الناس يعتمد على سنَّ الشخص وماله، أو هو ميدان** 

> ١. تفسير مجمعالبيان، ج ٤، ص ١٥٥ ذيل الآية مورد البحث. ٢. المصدر السابق.

**Y N** 

للمنافسة الصبيانية بين القبائل! وكأنَّ على الله أن يراعي هذه الأمور المضحكة الباطلة التي لا تدل إلّا على منتهى الإنحطاط الفكري وعدم إدراك معنى النبوة وقيادة الخليقة!

إنَّ القرآن يردَّ على هؤلاء بوضوح قائلاً: ﴿الله لملم حينه يجعل رسالته».

بديهي أنّ الرسالة لا علاقة لها بالسن ولا بالمال ولا بمراكز القبائل. لأنّ شرطها الأوّل هو الاستعداد الروحي، وطهارة الضمير، والسجايا الإنسانية الأصيلة. والفكر السامي، والرأي السديد ثمّ التقوى إلى درجة العصمة... إنّ هذه الصفات، وخصوصاً الإستعداد لمقام العصمة لا يعلم بها غير الله، فما أبعد الفرق بين هذه الشروط وماكان يدور بخلد أولئك.

كما إنّ من يخلف رسول الله ﷺ لابدٌ أن تكون له جميع تسلك الصفات عسدا الوحسي والتشريع، أي أنّه حامي الشرع والشريعة، والحارس على قوانين الإسلام، والقائد المادي والمعنوي للناس، لذلك لابدٌ له أن يكون معصوماً عن الخطأ والإثم، لكي يكون قادراً على أن يوصل الرسالة إلى أهدافها، وأن يكون قائداً مطاعاً وقدوة يُعتمد عليه.

وبناءاً على ذلك، يكون اختياره من الله أيضاً، فهو وحده الذي يعلم أين يـضع هـذا المقام، فلا يكن أن يترك ذلك للناس ولا للإنتخابات والشوري.

وفي النهاية تشير الآية إلى المصير الذي ينتظر أمثال هؤلاء المجرمين والزّعهاء الذيس يدّعون الباطل، فتقول: ﴿س**يصيب الذين أجرهوا سخار مند الله ومدّاب شديد بحا كانوا** يحكرون﴾ <sup>(</sup>.

كان هؤلاء الأنانيون بمواقفهم العدائية يريدون أن يحافظوا على مراكزهم، ولكسّ الله سينزلهم إلى أدنى درجات الصغار والحقارة بحيث إنّهم سيتعذبون بـذلك عـذاباً روحـياً شديداً، مضافاً إلى أنّهم سيلاقون العذاب الشديد في الآخرة لأنّ سعيهم على طريق الباطل كان شديداً أيضاً.

#### જીઉર

١. «الإجرام» من «جرم» وأصله القطع، والمجرم هو الذي يقطع العهود وإرتباطه بالله بـعدم إطـاعته، ولذلك أطلقت كلمة «الجرم» على الإثم والذنب، في هذا إشارة لطيفة إلى أنّ هناك في ذات الإنسان إتفاق مع الحق والطهارة والعدالة، والإجرام هو قطع هذا الإتفاق الفطري الإلهي.

## الآيات

فَمَن يُودِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِ يَهُ لِنَسْحَ صَدْرَهُ لِلإِسْلَامِ وَمَن يُودَ أَن يُضِلَهُ يَجْعَلُ اللَّهُ صَدْرَهُ مَنَيقًا حَرَجًا حَكَانَكَ يَصَحَدُ فِي ٱلسَمَاءً حَكَذَ لِلَّهُ يَجْعَلُ ٱللَّهُ الرِّجْسَعَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ ٢ ٢ وَهَذَا صِرَطُ رَبِّهُ مُسْتَقِيماً قَدْ فَصَلَى اللَّهُ الْأَيْنَ لِقَوْمِ يَذَكُرُونَ ٢ هُمْ دَارُ ٱلسَلَامِ عِندَ رَبِيمٌ وَهُوَ وَلِيَّهُم بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ٢

# التفسير

# الإمدادات الإلهيّة:

تعقيباً على الآيات السابقة التي دارت حول المؤمنين الصادقين والكافرين المعاندين تشرح هذه الآية النعم الإلهيّة الكبيرة التي تنتظر الفريق الأوّل، والشقاء الذي سيصيب الفريق الثاني، فتقرر أنّ الله ينعم بالهداية على من يشاء، وذلك بأن يفتح صدره لتسقبّل الإسلام، أمّا الذي لا يريد الله أن يوفّقه لذلك سلسوء أعهاله ميضيق صدره بحيث يجعله وكأنّه يريد أن يصعد إلى السماء. فقعن يود الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام وهن يسرد أن يفلّه يجعل صدره فيقا حرجا كالما يعتقد في السعاري. ولتوكيد هذا الأمر تضيف الآية: فكذلك يسعمان الله الرّجس على للذيس لايوني في فيسلبهم التوفيق ويركسهم في التعاسة والشقاء.

## ہموث

هنا ينبغي أن نلاحظ النقاط التَّالية:

# ۱\_ ما هو المقصود من «الهداية» و«الضلالة»؟

المقصود من «الهداية» و«الضلالة» سبق لنا أن قلنا مرّات عديدة أنَّ المقصود من

لفظي «الهداية» و«الضلالة» الإلهيين هو توفير الظروف والمقدمات المـؤدّية إلى الهـدايـة بالنسبة للّذين لهم الاستعداد لذلك، وسلبها عن الذين لا استعداد لهم لذلك ،بـالنظر إلى أعهالهم.

إنّ سالكين طريق الحق والباحثين عن الإيمان المتعطشين إليه، يـضع الله في طـريقهم مصابيح مضيئة لكيلا يضيعوا في ظلمات الطريق، وليصلوا إلى منبع أكسير الحياة، أمّا الذين أثبتوا تماهلهم تجاه هذه الحقائق فهم محرومون من هذه الإمدادات الإلهيّة، وسوف يتعثرون في طريقهم بالكثير من المشاكل، ولا يوفّقون لهداية.

وبناءاً على ذلك، قلا الفريق الأوّل مجبور على السير في هذا الطريق، ولا الفريق الثاني في أعهالهم، وفي الواقع أنّ الهداية والضلال يكملان ما أرادوه هم بأنفسهم واختاروه.

## ۲\_ما هو المقصود من «المدر»؟

المقصود من **«الصّـدر»** هنا هو الروح والفكر، وهذه الكناية ترد كثيراً، والمقصود من «الشرح» هو بسط الروح وإرتفاع الفكر واتساع أفق العقل البشري، لأنّ تـقبّل الحـق يستدعي التنازل عن الكثير من المصالح الشخصية، ممّا لا يـقدر عـليه إلّا ذوو الأرواح العالية والأفكار السامية.

### ٣\_ما هو «المزم»؟

٤]

**«الحرج»** بمعنى الضيق الشديد، وهذه هي حال المعاندين وفاقدي الإيمان، فــفكرهم قاصر وروحهم ضيّقة صغيرة، ولا يتنازلون في حياتهم عن شيء.

# ٤\_ معمزة قرآنية علمية

إنّ تشبيه أمثال هؤلاء بالذي يريد أن يصعد إلى السماء، جاء لأنّ الصعود إلى السماء صعب جدّاً، فكذلك هو قبول الحق عند هؤلاء. إنّنا في كلامنا اليومي نتمثل بهذا التشبيه، فإذا أردنا أن نقول أنّ الوصول إلى الأمر الفلاني

صعب تقول: أن تصل إلى السباء أقرب إليك من ذلك. إلا من الماري المارية الماريان الماري أنذاله أكثر ماريا المشرب

بالطّبع لم يكن الطيران في السهاء للبشر آنذاك أكثر من تصور، ولكن على الرغم مــن

[ع

تحقق ذلك اليوم، فهو ما يزال صعباً، وكثيراً ما يصادف روّاد الفضاء المشاكل في طيرانهم. ويخطر في الذهن معنى ألطف من ذلك يكمل البحث السابق، وهو أنّه ثبت اليوم علمياً أنّ الهواء الجاور للارض مضغوط بشكل يصلح لتنفس الإنسان، ولكنّنا كلّما ارتفعنا قلّت كثافة الهواء ونسبة وجود الأوكسجين فيه، بحيث إنّنا إذا ارتفعنا بضعة كيلومترات أصبح من الصعب أن نتنفس بسهولة (بغير قناع الأوكسجين)، وإذا ما واصلنا صعودنا ازداد ضيق تنفسنا واصبنا بالإغماء، إنّ ذكر هذا التشبيه في ذلك الزمن قبل أن تثبت هذه الحقيقة العلمية يعتبر واحدة من معجزات القرآن العلمية.

# ٥\_ ما هو شرع الصدر؟

في هذه الآية يعتبر «شرح الصدر» من نعم الله الكبرى و «ضيق الصدر» من عقاب الله، كما جاء ذكر هذه النعمة في قوله تعالى: فرالم نشرح لك صدرك <sup>(</sup> ويتضح هذا أكثر عند دراسة الأشخاص، فأنت ترى بعضهم على درجة من سعة الصدر بحيث إنّهام قادرون عالى إستيعاب كل حقيقة مهما كبرت، وعلى العكس منهم نرى صدر بعضهم من الضيق بحيث لا تكاد تنفذ إليها أيّة حقيقة، فأفق رؤيتهم الفكرية محدود جداً ومقتصر على الحياة اليومية، فلو تهيئاً لهم الأكل والنوم فكلّ شيء على ما يرام، وإذا اختل ذلك فقد انهارت حياتهم وانتهى كلّ شيء.

عندما نزلت الآية المذكورة أعلاه، سئل رسول الله يَتَمَالَيُهُ عن معنى شرح الصدر، فقال: «نور يقذفه الله في قلب من يشاء فينشرح له صدره وينفسح». فسألوه: ألذلك علامة يعرف بها؟

قال: «نعم، الإنابة إلى دار الخلود، والتجافي عن دار الغرور، والإستعداد للموت قبل نزول الموت»<sup>7</sup> أي بالإيمان والعمل الصالح والسعي في سبيل الله.

**الآية التّالية** تؤكّد البحث السابق فتقول: إنّ المدد الإلهي الذي يشمل السالكين في خط الايمان والعبودية لله ويُسلب عن الذين يتنكبون عن سبيل الله، إنّما هو سنة إلهيّة مستقيمة ثابتة لا تتبدل **﴿وهذا صراط ربّك مستقيما»**.

> ۱. الإنشراح، ۱. ۲. تفسير مجمعالبيان، ج ٤، ص ۱۵۸؛ وبحارالانوار، ج ٦٥، ص ٢٣٦.

| 110 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | ٢٤ |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  | L- |

كما يحتمل أن يكون «هذا» إشارة إلى الإسلام أو القرآن، إذ إنّ الصراط المستقيم هـو الطريق المستقيم المستوي.

وفي ختام الآية توكيد آخر: ﴿قد فصلنا الآياساقوم يذَّرونَ أي لمن يملكون قلوباً واعية وآذاناً سامعة.

**الآية الثّالثة** تشير إلى نعمتين من أكبر النعم التي يهجها الله للـذين يـطلبون الحـق، إحداهما: **ولهم دلرالسّلام عندريّهم»، والثّانية: (وهووليّهم»، أ**ي ناصرهم وحافظهم، وكل ذلك لما قاموا بد من الأعمال الصالحة: **(بماكانوا يعملون)**.

فأيّ فخر أجل وأرفع من أن يتولى الله أمور الإنسان ويتكفل بها فيكون حافظه ووليه، وأيّة نعمة أعظم من أن تكون له دار السلام، دار الأمن والأمان، حيث لا حرب ولا سفك دماء، ولا نزاع ولا خصام، ولا عنف ولا تنافس قاتل ومميت، ولا تضارب مصالح، ولا كذب ولا إفتراء، ولا إتهام ولا حسد ولا حقد، ولا هم ولا غم، بل الهـدوء والطـمأنينة والهناء؟

ولكن الآية تقول أيضاً: إنّ هذه النعم لا تأتي بمجرّد الكلام، بل هي تعطى لقاء العمل نعم العمل!

8003

وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَحْعَشَراً لِجِنَ قَدِ ٱسْتَكْثَرْ تُمْ مِنَ ٱلْإِنسَ وَقَالَ أَوْلِيَا وَهُمُ مِنَ ٱلإِنسَ رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعَضُ نَابِبَعْضِ وَبَلَغْنَا آَجَلَنَا ٱلَّذِى آَجَلَتَ لَنَاقَالَ ٱلنَّارُ مَتُوَنَكُمُ خَلِدِينَ فِيهَآ إِلَّا مَاشَاءَ ٱللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ (أَنَّ وَكَذَلِكَ نُوُلِي

التفسير

تعود هاتان الآيتان إلى بيان مصير الجرمين الضالين والمضلين فستكملان ما بحث في السابق، فتذكّران بيوم يقفون فيه وجهاً لوجه أمام الشياطين الذين كانوا يستلهمون منهم، فيواجه التابعون والمتبوعون سؤالاً لا جواب لديهم عمليه، ولا يمنالون سوى التحسّر والحزن، إنّها تحذيرات للإنسان كيلا ينظر فقط إلى أيّامه المعدودات على الأرض، بل عليه أن يفكّر بالعاقبة.

تذكّر الآية في البداية بذلك اليوم الذي يجتمع فيه الجن والإنس، ثمّ يقال يا أيّها المضلون من الجن لقد أضللتم كثيراً من الناس: **(ويوم يحشرهم جميعاً يا محشر للجنّ قد لستكثرتم من** الإنس) (

«الجن» هنا هم الشياطين، لأنّ كلمة الجن \_كما سبق أن قلنا \_ تشمل كل كائن غير مرني والآية ٥٠ من سورة الكهف تذكر عن رئيس الشياطين، إيليس إنّه **وحان من الجن»**.

الآيات السابقة التي تحدّثت عن وسوسة الشياطين الهامسة **وإنّ الشياطين ليوحون إلى أوليائهم)،** وكذلك الآية التّالية التي تحدّثت عن سيطرة بعض الظالمين على الآخرين، قد تكون إشارة إلى هذا الموضوع.

١. «يوم» ظرف متعلَّق بجملة «يقول» المحذوفة فيكون أصل الجملة: ﴿ يوم يحشرهم جميعاً يقول﴾.

ويبدو أنّ الشياطين المضلين لا جواب لديهم على هذا السؤال ويطرقون صامتين، غير أنّ أتباعهم من البشر يقولون: ربّنا، هؤلاء استفادوا منّا كما إنّنا استفدنا منهم حستى جساء أجلنا: **«وقال أولياؤهم هن الإدس ربّنا استمتع بعضنا ببعض وبلغنا أجلنا الذي أجّلنه لنا»**.

أي كان شياطيننا فرحين بسيطرتهم علينا وكنّا نتبعهم مستسلمين، أمّــا نحــن فكــنّا مستمتعين بمباهج الحياة ولذائذها غير متقيدين بشيء ولا ملتفتين إلى سرعة زوالها، لما كان الشياطين يوسوسون في آذاننا ويظهرون الدنيا لهم في صور جميلة جذّابة.

هنا تختلف آراء المفسّريين بشأن المقصود من كلمة «أجل»، هل هي نهاية عمر الإنسان، أم يوم القيامة؟ ولكن الظاهر أنّ المقصود نهاية العمر لأنّ «الأجل» كثيراً ما استعمل في القرآن بهذا المعنى!

غير أنَّ الله يخاطب التابعين والمتبوعين الفاسدين والمفسدين جميعاً؛ ﴿قال النَّار متُواكم ح حالدين فيها إلَّا ها شاء الله».

إنَّ الجملة الإستثنائية **﴿لِآ ما فا. الله﴾** إمَّا أن تكون إشـارة إلى خـلودهم في العـذاب والعقاب، وفي هذه الحالات لا يسلب القدرة من الله على تغيير الحكم، فهو قـادر في أيَّ وقت يشاء أن يغيَّر ذلك، وإن أبقاه خالداً لجمع منهم.

وإمّا أن تكون إشارة إلى الذين لا يستحقون الخلود في العذاب، أو الجديرون بنيل العفو الإلهي، فيجب استثناؤهم من الخلود في العذاب.

وفي الختام تقول الآية: **(إنّ ربّك حكيم عليم)، فع**قابه مبني على حساب دقيق، وكذلك عفوه، لأنّه عالم بمن يستحقهما.

الآية التّالية تشير إلى سنّة إلهيّة ثابتة بشأن هؤلاء الأشخاص، وتقرر أنّ هؤلاء الطغاة والظالمين سيكون وضعهم في الآخرة كما كانوا عليه في الدنيا يجر بعضهم بعضاً نحو التهلكة وسوء المصير والانحراف: **(وكذلك نولي يعفن للقالمين بعضاً بما كانوا يكسبون)،** وكما ذكرنا في البحوث الخاصّة بالمعاد فانّ يوم القيامة مشهد ردود الفعل في صور مكبرة، وما يوجد هناك إنعكاس عن أعمالنا في هذه الدنيا.

جاء في تفسير علي بن إبراهيم القمي عن الإمام ﷺ في معنى هذه الآية قال: «أي نولي كل من تولى أولياءهم فيكونون معهم يوم القيامة». <sup>(</sup>

تفسير على بن ابراهيم القتي، ج ١١ ص ٢١٦.

ह]

ومن الجدير بالملاحظة أنَّ جميع هؤلاء قد وصفوا بالظلم في هذه الآية، ولا شك أنَّ الظلم بمعناه الواسع يشملهم جميعاً، فأيّ ظلم أكبر من أن يخرج الإنسان نـفسه مـن ولايـة الله ليدخل في ولاية المستكبرين ويتّبعهم فيكون في العالم الآخر تحت ولايتهم أيضاً. ثمّانٌ هذا التوبع بدكذاله توبير هم بالله الم من ما ما ما ما الأخر الم

ثمّ إنّ هذا التعبير، وكذلك تعبير **﴿بماكانوا يكسبون﴾** يشيران إلى أنّ هذا المصير السيء إنّا هو بسبب أعمالهم، وهذه سنّة إلهيّة وقانون الخليقة القاضي بأنّ السائرين في الظلام لابدّ أن يسقطوا في هوّة التعاسة والشقاء.

8003

# الآيات

يَمَعْشَرَ ٱلِجِنِ وَٱلإِنسِ ٱلَرْيَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْ حَكُمْ مَايَنِي وَيُنذِرُونَكُر لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَذَاً قَالُواْ شَهِدْنَاعَلَىٰ آَنَفُسِنَاً وَعَنَّ تَهُو ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنِياوَ شَهِدُواْ عَلَىٰ آ أَنَّهُ رَكَانُوا حَفِي شَارَ إِنَّى ذَلِكَ آَنَ لَمْ يَكُن زَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْرِ وَأَهْلُهَا عَنفِلُونَ وَلِحُلِّ ذَرَجَتُ مِعَاعَكُواْ وَمَا رَبُّكَ بِغَنْفِلِ عَمَا يَعْمَلُونَ الْ

الأفسير

إتمام الممة:

ورد وصف مصير الظالمين من أتباع الشياطين يوم القيامة في الآيات السابقة ولكيلا يظن أحد أنّهم في حالة من الغفلة ار تكبوا ما ار تكبوه من إثم، تبيّن هذه الآيات أنّ تحذيرهم قد تمّ بما فيه الكفاية وتمّت عليهم الحجة، لذلك يقال لهم يوم القيامة: ﴿يا معشر للجنّ والإنس ألم يأتكم رسل هنكم يقصّون عليكم آياتي وينذرونكم لقا. يومكم هذا».

«معشر» من العدد «عشرة»، وبما أنّ العشرة تعتبر عدداً كاملاً، فالمعشر هي الجسهاعة الكاملة التي تضمّ مختلف الطوائف والأصناف، أمّا بشأن الرسل الذين بعثوا إلى الجن هل كانوا منهم، أم من البشر؟ فهناك كلام بين المفسّرين، ولكن الذي يستفاد من آيات سورة الجن يدل بجلاء على أنّ الإسلام والقرآن للجميع بما فيهم الجن، وأنّ نبي الإسلام الله إلى الجميع، ولكن هذا لا يمنع أن يكون لهم رسل وممثلون من جنسهم عهد إليهم رسول الله يمني بدعوتهم إلى الإسلام (سيأتي شرح ذلك بالتفصيل، وكذلك المعنى العلمي للجن في تفسير سورة الجن في الجزء ٢٩ من القرآن الكريم).

ولكن ينبغي أن نعلم أنّ «منكم» لا تعني أنّ أنبياء كل جنس يكونون من الجنس نفسه، لأنّنا عندما نقول: «نفر منكم...» يمكن أن يكون هؤلاء من طائفة واحــدة أو مــن عـدّة طوائف. [ع

ثمَّ تقول الآية: **وقالوا شهدنا على لنفسنا؛** لأنَّ يوم القيامة ليس يوم الكتمان، بل إنَّ دلائل كلَّ شيء تكون بادية للعيان، وما من أحد يستطيع أن يخفي شيئاً، فالجميع يعترفون أمام هذا السؤال الإلهي قائلين: إنَّنا نشهد ضدَّ أنفسنا ونعترف أنَّ الرسل قد جاؤونا وأبـلغونا رسالاتك ولكنَّنا خالفناها.

نعم... لقد كانت أمامهم آيات ودلائل كثيرة من الله، وكان يميّزون الخطأ من الصواب. إلّا أنّ الحياة الدنيا ببريقها ومظاهرها قد خدعتهم وأضلتهم: ﴿و**فرّتهم العياة الدنيا»**.

هذه الآية تدل بوضوح على أنَّ العقبة الكبرى في طريق سعادة البسشر هـي الحبّ اللامحدود لعالم المادة والخضوع له بلا قيد ولا شرط، ذلك الحبّ الذي كبل الإنسان بقيود الأسر ودفعه إلى إرتكاب كلَّ ألوان الظلم والعدوان والإجحاف والأنانية والطغيان.

مرّة أخرى يؤكّد القرآن أنّهم شهدوا على أنفسهم بألسنتهم بأنّهم قد ساروا في طريق الكفر ووقفوا إلى جانب منكري الله: **﴿وثمهدوا على أنفسهم أنّهم كانوا كافرين»**.

الآية التّالية تعيد المضمون السابق بصورة قانون عام وسنّة ثابتة، وهي: أنّ الله لا يأخذ الناس في المدن والمناطق المسكونة بظلمهم إذا كانوا غافلين، إلّا بعد أن يرسل إليهم الرسل لينبّهوهم إلى قبيح أعمالهم، ويحذّروهم من مغبّة أفعالهم: فقلك أن لم يكن ربّك معلك للقوئ بظلم وأهلها غافلون».

قد تعني «بظلم» أنّ الله لا يعاقب أحداً بسبب ظلمه وهو غافل عنه. وقبل أن يرسل الرسل. وقد تكون بمعنى أنّ الله لا يظلم أحداً بأن يعاقبه عمّ فعل وهو غافل. لأنّ معاقبتهم بهذه الصورة تعتبر ظلماً. والله أرفع من أن يظلم أحداً .

وتذكر **الآية الثالثة** خلاصة ما ينتظر هؤلاء من مصير، وتقرر أنّ لكلّ من هـؤلاء ـ الأخيار والأشرار، المطيعين والعصاة، طالبي العدالة والظالمين ـ درجـات ومـراتب يـوم القيامة تبعاً لأعيالهم، وإنّ ربك لا يغفل عن أعيالهم، بل يعلمها جميعاً، ويجزي كلاً بقدر ما يستحق: **(ولكلّ درجات ما عملوا وما ربّك بغافل مقا يعملون)**.

هذه الآية تؤكَّد مرَّة أخرى الحقيقة القائلة بأنَّ جميع «الدَّرجمات» و«الدَّركمات» التي يستحقها الإنسان إنَّا هي وليدة أعماله، لاغير.

١. في الحالة الأولى فاعل وظلم، هم الكافرون، وفي الحالة الثانية يكون نفي الظلم عن الله تعالى.

### الآيات

وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ إِن يَسَ أَيُذَهِ بَحْمَ وَيَسْتَغْلِفَ مِنْ بَعَدِكُمَ مَا يَسَاءُ كَمَا أَنشَآ صَحْمَ مِن ذُرِّيَتَةِ قَوْمٍ مَا حَرِينَ شَا إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لَا تَرُو مَا أَنتُ مِبِمُعْجِزِينَ شَ قُلْ يَنقَوْ مِاعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُم إِنِّي عامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُ عَنِيبَةُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ شَ

التفسير

الآية الأولى تستدل على ما سبق في الآيات التي مرّت بشأن عدم ظلم الله تمعالى. وتؤكّد أنّ الله لا حاجة له بشي، وهو عطوف ورحيم، وعليه لا دافع له على أن يظلم أحداً أبداً، لأنّ من يظلم لابدً أن يكون محتاجاً، أو أن يكون قاسي القلب فظاً: ﴿وربّك للغنيّ ذو الرحمة) كما أنّه لا حاجة له بطاعة البشر، ولا يخشى من ذنوبهم، بل إنّه قادر على إزالة كلّ جاعة بشرية ووضع آخرين مكانها كما فعل بمن سبق تلك الجهاعة: ﴿إِن بِشاً بِهُ هَعِكَمَ ويستغلف من بعدكم ما يشا، كما أنشاكم من ذرّيّة قوم آخرين».

بناءاً على ذلك فهو غني لا حاجة به إلى شيء، ورحيم، وقادر على كلّ شيء، فلا يمكن إذن أن نتصوّره ظالماً.

وإذا أدركنا قدرته التي لا حدود لها يتّضح لنا أنّ ما وعده بشأن يوم القيامة والجسزاء سوف يتحقق في موعده بدون أيّ تخلّف: **﴿لِنَّ ما توعدون لَاسَ﴾**.

كها أنّكم لا تستطيعون أن تخرجوا عن نطاق حكمه ولا أن تهربوا من قبضته العـادلة: **«وما لنتم بمعجزين»** <sup>(</sup>.

١. «معجزين» من «أعجز» أي جعله عاجزاً، فالآية تقول: إنَّكم لا تستطيعون أن تجعلوا الله عاجزاً عن بـعت الناس وتحقيق العدالة، وبعبارة أخرى: أنتم لا تستطيعون مقاومة قدرة الله.

| c]              | سورة الأنعام / الآية ١٣٣ ـ ١٣٥                              | ***               |
|-----------------|-------------------------------------------------------------|-------------------|
| ع عادام قسوف    | ل الله على عددهم: ﴿قُلْ يَا قُوم المعلوا على مكانتكم إِنَّم | ثمّ يؤمر رسو      |
| /               | له عاقبة الدار إنَّه لا يفلح الطَّالمون ﴾ .                 | تعلمون من تكون    |
| يعنى أنَّ الكفر | حظ أنَّ كلمة «الكفر» استعيض عنها بكلمة «ظلم». وهذا          | هنا أيضاً نلا     |
| ولما كان الظلم  | ن الظلم الصريح، فهو ظلم بحقَّ النفس، وظلم بحقَّ المجتمع،    | وإنكار الله نوع م |
| . <b>.</b> .    | مامّة في عالم الوجود. فهو محكوم بالإخفاق والهزيمة.          | يناقض العدالة ال  |
|                 | 8003                                                        |                   |
|                 |                                                             |                   |

وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِعَاذَرًا مِنَ ٱلْحَرَثِ وَٱلْأَنْعَكِمِ نَصِيبُ افَقَالُوا هَاذَا لِلَهِ بِزَعْهِ هِ وَهَذَا لِشُرَكَآيِنا فَ مَاكَان لِشُرَكَآيِهِ مِ فَكَا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَاكَان لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُرَكَآيِهِ مُ سَنَاءَ مَا يَحْصُهُون ٢

التغسير

لإقتلاع جذور الشرك وعبادة الأصنام من الاذهان يعود القرآن إلى ذكر العادات والتقاليد والعبادات الخرافية السائدة بين المشركين، ويثبت في بيان واضح أنّها خرافية ولا أساس لها، فقد كان كفّار مكّة وسائر المشركين يخصصون لله سهماً من مزارعهم وأنعامهم، كإكانوا يخصصون سهماً منها لأصنامهم أيضاً، قائلين: هذا القسم يخصّ الله، وهذا القسم يخصّ شركاءنا أي الأصنام: فوجعلوا لله همًا ذراً من للعرب والأنعام تصيباً فتقالوا هذا لله بزعمهم وهذا لشركاننا).

على الرغم من أنّ الآية تشير إلى نصيب الله فقط، ولكن العبارات النّالية تدل على أنّهم كانوا يخصصون نصيباً للأصنام أيضاً، جاء في بعض الرّوايات: أنّهم كانوا يـصرفون مـا يخصصونه لله على الأطفال والضيوف، والنصيب المخصص للأصنام من الزرع والأنعام كانوا يصرفونه على خدم الأصنام والقائمين على معابدها والأضاحي وعلى أنفسهم أيضاً<sup>1</sup>. أمّا سبب اعتبارهم الأصنام شركاءهم فيعود إلى كونهم يرونها شريكة لهم في أموالهم وحياتهم.

وتعبير ﴿مِعَادُراً﴾ أي ممّا خلق، يشير إلى بطلان مزاعمهم، إذ إنَّ كل أموالهم وما يملكون

۱. تفسير المنار، ج ۸، ص ١٢٢.

هو ممّا خلق الله فكيف يجعلون نصيباً منه لله ونصيباً منه للأصنام؟!

225

ثمّ تشير الآية إلى واحد من أحكامهم العجيبة وهو الحكم بأنّ ما خصصوه لشركائهم لا يصل إلى الله، ولكن ما خصصوه لله يصل إلى شركائهم **وقعاكان لشركائهم فلا يصل إلى الله** وهاكان لله فهو يصل إلى شركائهم».

اختلف المفسّرون بشأن المقصود من هذه الآية، ولكن آراءهم كلّها تدور حول حقيقة واحدة، هي أنّه إذا أصاب نصيب الله ضرر على أثر حادثة قالوا: هذا لا أهميّة له لأنّ الله لا حاجة به إليه، ولكن إذا أصاب الضرر نصيب أصنامهم عوّضوا عنه من نصيب الله، قائلين: إنّ الأصنام أشدّ حاجة إليه.

كما أنّهم إذا نفذ الماء المار بمزرعة الله إلى مزرعة الأصنام قالوا: لا مانع من ذلك، فالله ليس محتاجاً. ولكن إذا حدث العكس منعوا الماء المتسرب إلى مـزرعة الله، قـائلين: إنّ الأصنام أحوج!

وفي الختام تدين الآية هذه الخرافات فتقول: ﴿ساءها يحكمون﴾.

إنَّ قبح عملهم - فضلاً عن قبح عبادة الأصنام - يتبيَّن في الأمور التَّالية:

١- على الرغم من أنّ كل شيء هو من خلق الله، وملك له دون منازع، وأنّه هو الحاكم على كل الكائنات وهو مدبرها وحافظها فإنّهم إنّما كانوا يخصصون جانباً من ذلك كله لله، وكأنّهم هم المالكون الأصليون، وكأنّ حق التقسيم بيدهم، (إنّ جملة ﴿همّا فرآ﴾ تشير إلى هذا كها قلنا).

٢-لقد كانوا في هذا التقسيم يلزمون جانب الأصنام ويفضلون ما لها على ما لله، لذلك لم يكونوا يهتمون بما يصيب نصيب الله من ضرر، ولكنّهم كانوا يجبرون كل ضرر يـصيب نصيب الأصنام من نصيب الله، فكان هذا تحيّزاً إلى جانب الأصنام ضدّ الله!

٣- يتبيَّن من بعض الرَّوايات أنَهم كانوا يهتمون إهتماماً كبيراً بحصة الأصنام، فقد كان خدم الأصنام والقانمون على معابدها وكذلك المشركون يأكلون من حصة الاوثان، بينما كانوا يخصصون حصة الله للأطفال وللضيوف، وتدل القرائن على أنَّ الأغنام السمينة والحاصيل الزارعية الجيّدة كانت من نصيب الأصنام، أي لمصلحة السدنة الخاصّة.

بحارالانوار، ج ٩، ص ٩٢ و٢٠٧؛ وتفسير العياشي، ج ٧، ص ٨٩.

[ع

.

.

.

.

· • •

. .

.

.

.

وكذالك زتن ليتغير من ألمشرك يخت فتسل أولا وهم شَرَكَ آوُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيكَبِسُوا عَلَيْهِ وِينَهُمْ وَلَوْسَاءَ ٱللَّهُ مَافَعَكُوهُ فَنَذَرْهُمُ وَمَا يَفْتَرُونَ ٢

الأفسير

يشير القرآن في هذه الآية إلى عمل قبيح آخر من أعلال عبدة الأصنام القبيحة وجرائمهم الشائنة، ويذكر أنّه كما ظهر لهم أنّ تقسيمهم الحصص بين الله والأصنام عمل حسن بحيث إنّه اعتبروا هذا العمل القبيح والخرافي، بل والمضحك، عملاً محموداً، كذلك زيّن الشركاء قتل الأبناء في أعين الكثيرين من المشركين بحيث إنّهم راحوا يعدّون قتل الأولاد نوعاً من «الفخر» و«العبادة»: **(وكذلك زيّن لكثير من المشركين قتل أولادهم فركاؤهم)**.

«الشّركاء» هنا هم الأصنام، فقد كانوا أحياناً يقدمون أبناءهم قـرابـين لهـا، أو كـانوا ينذرون أنّهم إذا وهبوا ابناً يذبحونه قرباناً لأصنامهم، كها جاء في تــاريخ عـبدة الأصــنام القدامي وعليه فانّ نسبة «التزيين» للأصنام تعود إلى أنّ شدّة تعلّقهم بأصنامهم وحبّهم لها كان يحدو بهم إلى إرتكاب هذه الجريمة النكراء، واستناداً إلى هذا التّفسير، فإنّ قتل الأولاد هذا لا علاقة له بوأد البنات أو قتل الأولاد خشية الإملاق.

يحتمل أيضاً أن يكون المقصود بتزيين الأصنام هذه الجريمة، هو أنّ القائمين على أمر الأصنام والمعابد هم الذين كانوا يحرضونهم على هذا العمل ويبزينونه لهم، بساعتبارهم الألسنة الداعية باسم الأصنام، فقد جاء في التّاريخ أنّ العرب كانوا إذا عزموا على السفر أو الأعيال المهمّة، طلبوا الإذن من «هبل» كبير أصنامهم، وذلك بأن يبضربوا بـالقداح، أي بأسهم الميسر، فقد كان هناك كيس معلّق بجانب هبل فيه سهام كتب على مقابضها «افعل» أو «لا تفعل»، فكانوا يخلطون السهام ثمّ يسحبون واحداً منها، فما كتب عليه، يكون هـو YYY

الأمر الصادر من هبل، وبهذه الطريقة كانوا يتصورون أنّهم يكتشفون آراء أصنامهم، فلا يستبعد أنّهم في مسألة قتل أولادهم قرابين للأصنام كـانوا يـلجأون إلى أوليـاء المـعابد ليأتوهم بما تأمر به الأصنام.

هنالك أيضاً الاحتمال القائل بأنّ وأد البنات - الذي كان سائداً، كما يقول التّاريخ بين قبائل بني تميم لرفع العار -كان أمراً صادراً عن الأصنام، فقد جاء في التّاريخ أنّ «النعمان بن المنذر» هاجم بعض العرب وأسر نساءهم وفيهن ابنة «قيس بن عاصم» ثمّ أقرّ الصلح بينهم وعادت كل امرأة إلى عشيرتها، عدا ابنة قيس التي فضّلت البقاء عند العدو لعلّها تتزوج أحد شبّانهم، فكان وقع هذا شديداً على قيس، فاقسم بالأصنام أنّه إذا رزق بابنة أخرى فانّه سوف يئدها حيّة، ثمّ لم يمض زمن طويل حتى أصبح هذا العمل الشائن سنّة بسينهم، وباسم الدفاع عن العرض راحوا ير تكبون أفظع جريمة بقتلهم أولادهم الأبرياء<sup>(</sup>.

وعليه، فإنَّ وأد البنات يمكن أن يكون مشمولاً بمفهوم هذه الآية.

هنالك أيضاً احتمال آخر في تفسير هذه الآية وان لم يتطرّق إليه المفسّرون، وهو أنّ عرب الجاهلية كانوا على درجة من التقدير والإحترام لأصنامهم بحيث إنّهــم كــانوا يــصرفون أموالهم الثمينة على تلك الأصنام وعلى خدّامها المتنفذين الأثرياء، ويبقون هم في فقر مدقع إلى الحدّ الذي كان يحملهم هذا الفقر والجوع على قتل بناتهم.

فهذا التعلّق الشديد بالأصنام كان يزين لهم عملهم الشنيع ذاك.

ولكن التّفسير الأوّل، أي التضحية بأولادهم قرباناً للأصنام، أقرب إلى نص الآية.

ثمّ يوضّح القرآن أنّ نتيجة تلك الأفعال القبيحة هـي أنّ الأصــنام وخــدّامـها ألقــوا بالمشركين في مهاوي الهلاك، وشككوهم في دين الله، وحرموهم من الوصول إلى الديــن الحق: **«ليردوهم وليلبسو/ مليهم دينهم»**.

ومع ذلك كلّه، فإنّ الله قادر على أن يوقفهم عند حدّهم بالإكراه، ولكن الإكراه خلاف سنّة الله، إنّ الله يريد أن يكون عباده أحراراً لكي يمهّد أمامهم طريق التربـية والتكـامل. وليس في الإكراه تربية ولا تكامل: **﴿ولوها.الله ما فعلوه**﴾.

 ١. يتصور بعض أنَّ كلمة «أولاد» في الآية لا تنسجم مع هذا التَّفسير، غبر أنَّ لهذه الكلمة معنى واسعاً يشمل الأبناء والبنات، وكما جاء في الآية ٢٣٣ من سورة البقرة: ﴿والوالدات يرضعن أولادهنَ حولين كاملين﴾؛ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٧١ ذيل الآية مورد البحث. ٢٢٨ ومادام هؤلاء منغمسين في أباطيلهم وخرافاتهم دون أن يدركوا شناعتها، بل الأدهى من ذلك أنهم ينسبونها أحياناً إلى الله، إذن فاتركهم وإتهاماتهم والتفت إلى تربية القلوب المستعدة: ﴿فذرهم وما يفترون﴾.

চ্চাস্ত

### الآيتان

وَقَالُوا هَٰذِهِ آَنْعَنَدٌ وَحَرَثٌ حِجَرٌ لَا يَطْعَمُهَا إِلَّا مَن نَشَآ مُرَعَمِهِمْ وَأَنْعَدُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَنُهُ لَا يَذَكُرُونَ أَسْعَالَتَهِ عَلَيْهَا أَفْتِرَاً مَّ عَلَيْهُ سَيَجْزِيهِ مِع حَانُوا يَفْتَرُونَ ٢ ٢ وَقَالُوا مَافِ بُطُونِ هَاذِهِ ٱلْأَنْعَدِهِ الْمَعَالَةُ الذُكُورِنَا وَمُحَرَّمُ عَلَى آزُواجِناً وَإِن يَكُن مَيْتَة فَهُمْ فِيهِ شُرَحاً مَ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ, حَكِيمٌ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِيهُ

### الأغسير

تشير هذه الآيات إلى بعض الأحكام الخرافية لعبدة الاوثان، والتي تدل عــلى قــصر نظرتهم وضيق تفكيرهم، وتكمل ما مرّ في الآيات السابقة.

تذكر في البداية أقوال المشركين بشأن من لهم الحق في نصيب الأصنام من زرع وأنعام، وتبيَّن أنَّهم كانوا يرون أنَّها محرَّمة إلَّا على طائفة معيَّنة: ﴿وقالوا هذه تسحام وحسرت مسجر لا يضعهها إلَّا من نشا، بزعمهم».

ومرادهم المتولّون أمور الأصنام والمعابد، والمشركون كانوا يـذهبون إلى أنّ لهـوّلاء وحدهم الحق في نصيب الأصنام.

يتّضح من هذا أنّ القسم الأوّل من الآية يشير إلى كميفية تمصرّفهم فميا يخمصصونه الأصنام من الزرع والأنعام.

«العجر» هو المنع، ولعلها مأخوذة كما يقول الراغب الأصفهاني في «المفردات» من الحجر، وهو أن يبنى حول المكان بالحجارة ليمنع عمّا وراءه، وحجر إسماعيل سمّي بذلك لأنّه مفصول عن سائر أقسام المسجد الحرام بجدار من حجر، وعلى هذا الاعتبار يطلق عـلى «العقل» اسم «الحجر»، أحياناً، لكونه يمنع المرء من إرتكاب الأعمال القبيحة، وإذا ما وضع ē]

أحد تحت رعاية أحد وحمايته قيل: إنّه في حجره، والمحجور هو الممنوع من التـصرف في ماله`.

ثمّ تشير الآية إلى واحدة أخرىٰ من خرافاتهم تـقضي بمـنع ركـوب بـعض الدواب: **وولنسام حرّمت ظهورهان**ه.

الظاهر أنّها هي الحيوانات التي مرّ ذكرها في تفسير الآية ١٠٣ من سورة المائدة، وهي « «السائبة» و«البحيرة» و«الحام» (انظر التفسير المذكور لمزيد من التوضيح).

ثمّ تشير إلى القسم الثّالث من الأحكام الباطلة فتقول: ﴿وَلَتَسْعَامِ لا يُسْتَكُرُونَ لَسْمِ لَلْهُ عليها».

ولعلها إشارة إلى الحيوانات التي كانوا يذكرون أسهاء أصنامهم عليها فقط عند ذبحها، أو هي المطايا التي كانوا يحرّمون ركوبها للذهاب إلى الحج، كها جاء ذلك في تفسير «مـجمع البيان» و«التفسير الكبير» و«المنار» و«القرطبي» نقلاً عـن بـعض المـفسّرين، وفي كـلتا الحالتين كان الحكم خرافياً لا أساس له.

والأعجب من ذلك أنّهم لم يقنعوا بتلك الأحكام الفارغة، بل راحوا ينسبون إلى الله كل ما يخطر لهم من كذب: ﴿لقترا عليه﴾.

وفي ختام الآية. وبعد ذكر تلك الأحكام المصطنعة. تقول إنَّ الله: **﴿سيجزيهم بِمَا كَانُوا يفترون**﴾.

نعم، إذا أراد الإنسان \_بفكره الناقص القاصر \_أن يضع القوانين والأحكام، فلاشك أنّ كل طائفة سوف تضع من القوانين ما ينسجم وأهواءهم ومطامعهم، فيحرّمون على أنفسهم أنعم الله دون سبب. أو يحللون على أنفسهم أفعالهم القبيحة، وهذا هو سبب قـولنا إنّ الله وحده هو الذي يسنّ القوانين لأنّه يعلم كل شيء ويعرف دقائق الأمور، وهو سبحانه بمعزل عن الأهواء.

الآية التّالية تشير إلى حكم خرافي آخر بشأن لحوم الحيوانات، يقضي بأنّ حمل هذه الأنعام يختص بالذكور، وهو حرام على الزوجات. أمّا إذا خرج ما في بطونها ميتاً، فكلّهم شركاء فيه: **(وقالولها في بطون هذه الأنصام خالصة لذكورنا ومحرّم على أزواجنا وإن يكن هيتة** فهم فيه شركاء).

٢. وحجر، في هذه الآية وصفية، بمعنى محجور، ويستوي فيها المذكر والمؤنث.

241

ولابد من الإشارة إلى أنّ **(هذة الأنعام)، ه**ي الحيوانات التي ذكرناها من قبل. يرى بعض المفسّرين أنّ عبارة **(ها في بطون هذة الأنعام)،** تشمل لبن هـذه الأنـعام، ولكن عبارة **(وإن يكن ميتة)،** تبيّن أنّ المقصود هو الجنين الذي إذا ولد حيّاً فهو للذكور، وإنّ ولد ميتاً \_وهو ما لم يكن مرغوباً عندهم \_فهم جميعاً شركاء فيه بالتساوي.

هذا الحكم لا يقوم \_ أوّلاً \_ على أيّ دليل، وهو \_ ثانياً \_ قبيح وبسّع فيا يتعلّق بالجنين الميت، لأنّ لحم الحيوان الميت يكون في الغالب فاسداً ومضراً، ثمّ هو \_ ثالثاً \_نوع من التمييز بين الرجل والمرأة، بجعل الطيّب للرجال فقط، وبجعل المرأة شريكة في الفاسد فقط.

و يشجب القرآن هذا الحكم الجاهلي، ويقرر أنَّ الله سوف يعاقبهم على هذه الأوصاف، «سي**جزيهم وصفهم»**.

«الوصف» هنا يشير إلى ما كانوا ينسبونه إلى الله، كأن ينسبون إليه تحريم هذه اللحوم بالرغم من أنّ المقصود هو الصفة أو الحالة التي تستولي على المذنب على أثر تكرار الإثم، وتجعله مستحقاً للعقاب، وختاماً تقول: **(لِلَه حكيم عليم)**.

فهو عليم بأعيالهم وأقوالهم وإتهاماتهم الكاذبة، كما أنَّه يعاقبهم وفق حساب وحكمة. محمدهم

જીજી

قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَسَلُوا أَوْلَندَهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِعِلْمِ وَحَسَرَمُوا مَارَزَقَهُ مُ اللَّهُ أَفْ بِرَاءً عَلَى ٱللَّهِ قَدْضَكُوا وَمَا كَانُوا مُعْتَدِينَ ٢

#### التغسير

تعقيباً على الآيات السابقة التي تحدّثت عن بعض الأحكام التافهة والتقاليد القبيحة في عصر الجاهلية الشائن، كقتل الأبناء قرباناً للأصنام، ووأد البنات خشية العسار، وتحسريم بعض نعم الله الحلال. تدين هذه الآية كل تلك الأعمال بشدّة، في سبعة تعبيرات وفي جمل قصيرة نافذة توضّح حالهم.

فني البداية تقول: فقد خسر للذين قتلوا لولادهم سفها بغير علم ﴾، فعملهم وصف هنا بأنّه خسران بالمنظار الإنساني والأخلاقي، وبالمنظار العاطني والاجتماعي، والخسارة الكبرئ هي الخسارة المعنوية في العالم الآخر. فهذه الآية تعتبر عملهم أوّلاً «خسراناً» ثمّ «سفاهة» وخفّة عقل، ثمّ «جهلاً» وكل صفة من هذه الصفات الثلاث كافية لإظهار قبح أعمالهم، فأيّ عقل يجيز للأب أن يقتل أولاده بيده؟ أوليس من السفاهة وخفّة العقل أن يفعل هذا ثمّ لا ينجل من فعلته، بل يعتبرها نوعاً من الفخر والعبادة؟ أيّ علم يجيز للإنسان أن يعتبر هذه الأعمال قانوناً اجتماعياً؟

من هنا نفهم ما قاله ابن عباس بشأن ضرورة قراءة سورة الأنعام لمن شاء أن يدرك مدى تخلّف الأقوام الجاهليين.

ثمّ يذكر القرآن أنّ هؤلاء قد حرموا على أنفسهم ما رزقهم الله وأحلّه لهم وكذبوا على الله ونسبوا هذه الحرمة له سبحانه: **«وحرّهوا ما رزقهم الله افترا. على الله »**.

في هذه العبارة إدانة أخرىٰ لأعيالهم. فهم ــ أوّلاً ــ حرموا عــلى أنــفسهم النــعمة التي «رزقهم» إيّاها وأباحها لهم وكانت ضرورية لحياتهم. فنقضوا بذلك قانون الله.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل 777 ٤] وهم \_ ثانياً \_ «افتروا» على الله قائلين إنّه هو الذي أمر بذلك. في ختام الآية وفي جملتين قصير تين إدانة أخرى لهم، فهم: ﴿قد صلُّولَهُ، ثُمَّ إِنَّهُم لم يسلكوا يوماً الطريق المستقيم: **﴿وماكانوا مهتدين**﴾. 8003

. .

وَهُوَٱلَّذِي أَنشأَ جَنَّتٍ مَّعْهُوشَنَتٍ وَغَيْرَمَعْهُ وَشَنَتٍ وَٱلنَّحْلَ وَٱلزَّدْعَ مُخْلِطًا أُحْكُلُهُ وَٱلزَّيْتُون وَٱلرُّمَّان مُتَشَنِبِهَا وَغَيْرَمُتَشَنِبِغٍ حَكُوا مِن تَمَرِقِ إِذَا أَشْمَرُو مَاتُواحَقَّهُ, يَوْمَحَصَادِهِ وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ٢

التغسير

درس عظيم على درب التوميد:

لقد جاءَت الإشارة في هذه الآية إلى عدّة مواضيع، كل واحد منها متفرّعُ عن الآخر. ونتيجة عنه.

فهو تعالى يقول أوَّلاً: إنَّ الله تعالى هو الذي خلق أنواع البساتين والمزارع الحاوية على أنواع الأشجار والنباتات، فمنها ما يعتمد في موقفه على الأعمدة والعروش حيث تحمل ما لذَّ وطاب من الفواكه والثمار، وتجلب بمنظرها الساحر العيون والالباب، ومنها ما لا يحتاج إلى عريش، بل هو قائم على سوقه يلتي بظلاله الوارفة على رؤوس الآدميّين، ويسدّ بثاره المتنوعة حاجة الإنسان إلى الغذاء: ﴿ وهو الذي لنشا جنّاب معروشات وغير معروشات».

لقد ذهب المفسّرون في تفسير كلمة «معروش» و«غير معروش» إلى ثلاثة إحتمالات:

ا-ما أشرنا إليه قبل قليل، فالمعروش هو الأشجار والنباتات التي لا تقوم على سوقها بل تحتاج إلى عروش وسُقفٍ، وغير المعروش هو الأشجار والنباتات التي تقومُ على سوقها ولا تحتاج إلى عروشٍ وسُقفٍ، (لأنَّ العرشَ يَدلُّ على ارتفاع في شيء، ولهذا يُقال لسقفِ البيت عرش، ويقال للسرير المرتفع عرش). <sup>(</sup>

٢-إنَّ المراد من «المعروش» هو الأشجار المنزلية وما يزرعه الناس ويُحفِّظ بــواســطة

١. بحارالانوار، ج ٦٢، ص ١١٩؛ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٧٧.

الحيطان في البساتين، ومن «غير المعروش» الأشجار البرّية والنباتات الصحراوية والجبلية وما ينبت في الغابات.\

٣- «المعروش» هو ما يقوم على ساقه، من الأشجار أو يرتفع عـلى الأرض، و«غـير المعروش» هو الأشجار التي تمتد على الأرض.<sup>٢</sup>

ولكن يبدو أنّ المعنى الأوّل أنسب، هنا، ولعلّ ذكر «المعروشات» في مطلع الحديث إنّما هو لأجل بنيان هذا النوع من الأشجار وتركيبها العجيب، فإنّ نظرة عابرة إلى شجرة الكرم وقضبان العنب وسيقانها الملتوية العجيبة، والمزوّدة بكلاليب ومقابض خـاصّة، وكـيفية التفافها بكل شيء حتى تستطيع أن تنمو، وتثمر، خير شاهد على هذا الزعم.

ثمَّ إنَّ الآية تشير إلى نوعين من البساتين والمزارع إذ تقول: ﴿وللنعل والزرع».

وذكر هذين النوعين بالخصوص إنّما هو لأهمّيتهما الخاصّة في حياة البشر، ودورهما في نظامه الغذائي (ولابدّ أن تعرفَ أن الجنّة كما تطلَق على البستان، كذلك تطلَق على الأرض التي غطّاها الزرع).

ثمّ إنّه تعالى يضيف قائلاً: إنَّ هذه الأشجار مختلفة ومتنوعة من حيث الثمر والطعم. فمع أنّ جميعَها ينبت من أرض واحدة ويستى بماء واحد فإنّ لكل واحدة مسنها رائـحة خــاصّة، ونكهة معيّنة، وخاصية تختص بها، ولا توجد في غيرها: ﴿مختلفا أَكْلُه﴾<sup>٢</sup>.

ثمّ يُشير سبحانه إلى قسمّين آخرين من الثمار عظيمَي الفائدة، جَليلَي النفع في محمال التغذية البشرية إذ يقول: **﴿والزيتون والرّقان**﴾.

إنّ اختيار هاتين بالذِكر من بين أشجار كثيرة إنّما هو لأجل أنّ هاتين الشجرتين: (شجرة الزيتون وشجرة الرمان) رغم تشابههما من حيث الظاهر والمظهر تختلفان اختلافاً شاسعاً من حيث الثرة، ومن حيث الخاصية الغذائية، ولهذا عقَّب على قوله ذلك بهاتين الكلمتين: «متفابها وقير متفابه» <sup>3</sup>.

وَبِعد ذكر كلّ هذه النِّعَم المتنوَّعة يقولُ سبحانه: ﴿كَلُوا مِن ثِهرِ إِذَا لَثَهَر وَآَتُوا حَقَّه يومَ مصادِه».

١. بحارالانوار، ج ٦٢، ص ١١٩؛ تفسير مجمعالبيان، ج ٤، ص ١٧٧.
 ٢. المصدر السابق.
 ٣. «الأكل» بضم الألف، وضم أو سكون الكاف يعني ما يُؤكل.
 ٤. تقدم لنا توضيح في هذا المجال عند تفسير الآية ٩٩ من نفس هذه السورة.

٤]

ثمٌّ ينهى في نهاية المطاف عن الإسراف إذ يمقول تمالى: **﴿ولا تسرفوا لِنَّــه لا يَــحبُّ** المسرقين».

«الإسراف» تجاوز حدّ الاعتدال في كل فعل يفعله الإنسان. وهذه الجملة يمكن أن تكون إشارة إلى عدم الإسراف في الأكل، أو عدم الإسراف في الإنفاق والبذل. لأنَّ البعض قد يسرف في البذل والإنفاق إلى درجة أنَّه يهبُ كلَّ ما عنده إلى هذا وذاك، فيقع هو وأبناؤه وأهلُه في عسرٍ وفقرٍ وحرمان!!

# ہدوث

# ١- إرتباط هذه الآية بالآيات السابقة

في الآيات السابقة من هذه السورة جرى حديثً عن الأحكام الخرافية التي كمانت سائدة بين الوثنيين، الذين كانوا يجعلون نصيباً من الزرع والأنعام لله، وكانوا يعتقدون بأنّ ذلك النصيب يجب أن يُصرَفَ على نحو خاص، كمانوا يُحرَّمونَ ركوب بمعض الأنعام، ويقدّمون أولادهم قرابين إلى بعض الأصنام والأوثان!!

إنَّ الآية الحاضرِة، والآية اللاحقة تحملان رَدَّاً على جميع هذه الأحكام والمـقررات الخرافيَّة الجاهلية إذ تقولان بصراحة، إنَّ الله تعالى هو خالق جميع هذه النِعم، فهو الذي أنشأ جميع هذه الأشجار والأنعام والزروع، كما أنَّه هو الذي أمر بالإنتفاع بها، وعدم الإسراف فيها، وعلى هذا الأساس فليس لغيره أيَّ حق لا في «التحريم». ولا في «التحليل».

# ٢\_ ما هو المراد من «ثمره»؟

ماذا تعني مجملة **وإذا لتعرب مع** ذكر «تمره» قبل ذلك؟ فقد وقع فيه كلام بين المفسّرين، ولكن الظاهر أنّ هذه الجملة تهدف إلى تقرير وبيان أنّ بمجرّد ظهور الثمار على هذه الأشجار، وظهور سنابل القمح، والحبوب في الزرع يجوز الإنتفاع بها حتى إذا لم يُعطَ منها حقوق الفقراء بعدُ، وإنّا يجب إيتاء هذا الحق لأهله حين حصاد الزرع، وقطاف الثمر (يوم الحصاد) كما يقول تعالى: **(واتواحقَه يوم حصاده)**.

# ٣- ما هو المراد من المقّ الذي يمب إعطاؤه؟

يرى البعض أنّها هي الزّكاة الواجبة المفروضة. أي عشر أو نصف عشر المحصول البالغ حدّ النصاب الشرعي. و لكن مع الإلتفات إلى أنَّ هذه السورة قد نزلت في مكَّة، وأنَّ حكم الزَّكاة نزل في السنة الثانية من الهجرة أو بعد ذلك في المدينة المنورة، يبدو مثل هذا الاحتمال بعيداً.

وقد عُرَّفَ هذا الحق في روايات عَديدة وصلتنا من أهل البيتﷺ، وكذا في روايات عديدة وردت في مصادر أهل السنّة بغير الزّكاة.

وجاء فيها أنّ المراد منه هو يُعطىٰ من المحصول إلى الفقير عند حضوره عملية الحصاد أو القطاف، وليس له حدَّ معَيِّن ثابت (

وفي هذه الحالة، هل هذا الحكم وجوبي أم استحبابي؟

٤[

يرى البعض أنّه حكم وجوبي، أي أنَّ إعطاء هذا الحق كان واجباً على المسلمين قبل تشريع حكم «الزّكاة» ولكنّه نسِخ بعد نزول آية الزّكاة، فحلّت الزّكاة بحدودها الخاصّة محلّ ذلك الحق.

ولكن يُستفاد من أحاديث أهل البيت ﷺ أنَّ هذا الحكم لم ينسَخ، بل هو باق في صورة الحكم الإستحبابي، وهذا يعني أنه يُستحبُّ الآن إعطاء شيء من الحاصيل الزراعية إلى من يحضر عند حصادها وقطافها من الفقراء.

### ٤\_ ما هو المراد من تعبير بتلمة «يوم»؟

يمكن أن يكون التعبير بكلمة «يوم» إشارة إلى أنّه يُحبّذ أن يوقّع حصاد الزرع، وقطاف الثمر في النهار حتىٰ اذا حضر الفقراء يعطي إليهم شيء منها، لا في الليل كما يـفعل بـعض البخلاء لكيلا يعرفُ أحدُّ بهم.

وقد أكّدت الرّوايات الواصلةُ إلينا من أهل البيت على هذا الأمر أيضاً (. حن 800%

 الأحاديث المذكورة ذكرها صاحب الوسائل في كتاب الزكاة في أبواب زكاة الغلات في الباب ١٣، والبيهقي في كتاب السنن، ج ٤، ص ١٣٢.
 ٢. راجع بهذا الصدد وسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٣٦، كتاب الزّكاة، أبواب زكاة الغلات، باب كراهة الحصاد والجذاذ بالليل. الآيات

وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ حَمُولَة وَفَرْشَأْ حَكُوا مِمَّارَزَقَكُمُ ٱللَّهُ وَلَا تَنْبِعُوا خُطُونِ الشَّيَطُنُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوْمُ مِنَ شَ شَكِنِيَة أَزْوَجَ مِنَ الضَّافِ آشْبَدِ وَمِنَ الْمَعْزِ ٱشْكَنْ فَلَ مَآلذَ حَرَيْ حَرَّمَ أَمِ الْأُنْثَيَيْنِ أَمَّا ٱسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْمُعْزِ ٱشْكَنْ فَلَ مَآلذَ حَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنْثَيَيْنِ أَمَّا ٱسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأُنْثَبَيْنِ نَبِتُونِي بِعِلْمٍ إِن حَكْمَ أَمِ الْأُنْثَيَيْنِ أَمَّا ٱسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْمُعْزِ ٱشْكَنْ فَقْ مَآلذَ حَكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنْثَيَيْنِ أَمَّا ٱسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْمُعْزِ ٱشْنَيْنِ نَبِتُونِي بِعِلْمٍ إِن حَكْمَ أَمِ الْأُنْثَيَيْنِ أَمَّا ٱسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأُنْتَذَيْنَ نَبْذَيْنَ أَمَّ السَّتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْمُعْزِ ٱشْنَيْنِ نَبِي فَلْ مَآلذَ حَكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنْشَيَيْنِ أَمَّا ٱسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَزْحَامُ الْمُعَرِ آنْنَيْنِ نَبِي أَنْ أَمَا أَسْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ أَنْ اللَّهُ عَلَيْ أَمْ

### الأفسير

إنَّ هذه الآيات \_كما أشَرنا إلى ذلك \_ بصدد إيطال أحكم خسرافييّة جماهليّة كمان المشركون يدينون بها في مجال الزراعة والأنعام

فني الآية المتقدّمة جرى الحديث حول أنواع المزروعات والثمار التي أنشأها الله، وفي هذه الآيات يدور الحديث حول الحيوانات المحلّلة اللحم، وما تؤدّيه من خدمات، وما يأتي منها من منافع.

يقول أوَّلاً: إنَّ الله هو الذي خلق لكم حيوانات كبيرة للحمل والنقل، وأخرى صغيرة: **«وهن الأنمام حمولة وفرشا»** (

و«حمولة» جمع وليس لها مفرد ـكما قال علماء اللغة ـ وتعني الحيوانات الكـبيرة التي تستخدم للحمل والنقل كالإبل والفرس ونظائرها.

<sup>1</sup> «الواو» في صدر الآية هي واو العاطفة وما بعدها عطف على الجنّات في الآية السابقة.

و«فرش» هو بنفس المعنى المتعارف، ولكن فُسَّر هنا بالغنم وما يشابهه من الحيوانات الصغيرة. والظاهر أنّ العلّة في ذلك هو أنّ هذا النوع من الأنعام لصغرها واقـترابهـا من الأرض كالفراش في مقابل الأنعام والحيوانات الكبيرة الجئّة ـ التي تقوم بـعملية الحـمل والنقل، كالإبل ـ فعند ما نشاهد قطيعاً من الاغنام وهي مشغولة بالرعي في الصـحاري والمراعي فانّها تبدو لنا وكانّها فرش ممدودة على الأرض، في حين أن قطيع الإبل لا يكون له مثل هذا المنظر.

ثمّ إنّ تقابلَ «الحمولة» لـ «الغرش» أيضاً يؤيّد هذا المعنى.

وقد ذهبَ بعض المفسّرين إلى احتمال آخر أيضاً، وهو أنَّ المراد من هذه الكلمة هـي الفُرُش التي يتخذها الناس من هذه الأنعام والحيوانات، يعني أنَّ الكثير من هذه الحيوانات تستخدم للحمل والنقل، كما يُستفاد منها في صنع الفُرُش. ولكن الاحتمال الأوّل أقرب إلى معنى الآية.

ثمّ إنّ الآية الشريفة تخلص إلى القول بأنّه لمّا كانت جميع هذه الانعام قد خلقها الله تعالى وحكمها بيده، فإنّه يأمركم قائلاً: ﴿تُلُوا همّا ر**زقتهم الله ﴾**.

أمّا أنّه لماذا لا يقول: كُلُوا من هذه الأنعام والحيوانات، بل يقول: ﴿كلوا همّا رَقْحَم الله ﴾؟ فلأنّ الحيوانات الحلّلة اللحم لا تنحصر في ما ذكر في هذه الآيات، بل هناك حسيوانسات أخرى محلّلَة اللحم أيضاً ولكنّها لم تُذكر في الآياتِ السابقةِ.

ولتأكيد هذا الكلام وإيطال أحكام المشركين الخرافية يقول: **﴿ولاتتّبعوا خطوات الشيطان** ل**ِتَه لكم مدوَّهبين» فه**و الذي أعلن الحرب على آدم منذ بداية الخلق.

وهذه العبارة إشارة إلى أنَّ هذه الأحكام والمقررات العارية عن الدليل، والتي تنبع فقط من الهوى والجهل، ما هي إلَّا وساوس شيطانية من شأنها أن تبعدكم عن الحـق خـطوةً فخطوةً، وتؤدِّي بكم إلى متاهات الحيرة والضلالة.

هذا وقد مرّ توضيح أكثر لهذه العبارة عند تفسير الآية ١٦٨ من سورة البقرة.

**الآية الثانية** تبيَّن قسماً من الحيوانات المحلّلة اللحم، وبعض الأنعام التي يستفاد منها في النقل، كها يستفاد منها في تغذية البشر وطعامهم أيضاً فيقول: إنَّ الله خلق لكم غانية أزواج [ع

من الأنعام: زوجين من الغنم (ذكر وأُنثىٰ)، وزوجين من المعز: ﴿ثمانية لَزُولِج ( مِن الضَّأَن الثنين ومن المعز لثنين﴾.

وبعد ذكر هذه الأزواج الأربعة يأمر تعالى نَبِيّهُ فُوراً بأن يسألهم بصراحة: هل أنَّ الله حرّم الذكور منها أم الانات: ﴿قُل الذَّكرين حرّمَ لَم الأُنتَيينَ»؟! أم أنَّه حرّم عليهم ما في بطون الإنات من الأغنام، أم ما في بطون الإنات من المعز؟: ﴿ لَقَا لِفَتَعَلَمُ عَلَيه لَرَحَام الأُنتَيينَ»؟!

ثمّ يضيف قائلاً: إذا كنتم صادقين في أنّ الله حرّم شيئاً ممّا تدعونه، وكان لديكم ما يدلّ على تحريم أيّ واحد من هذه الأنعام فهاتوا دليلكم على ذلك: ﴿ فَـــبْثُونِي بِـعلمٍ لِنَ كَــنتم صادقين﴾.

ثمَ في الآية اللاحقة يبيَّن الأزواج الأربعة الأخرى من الأنعام التي خلقها الله للبشر، إذ يقول: وخلق من الإبل ذكراً وأنثى، ومن البقر ذكراً وأنثى، فأيّ واحد من هذه الأزواج حرّم الله عليكم: الذكور منها أم الإناث؟ أم ما في بطون الإناث من الإبل والبقر: ﴿ وهن الإبل للتين ومن البقر للنين قل آلة كرين حرّم لم الأنثيين لمّا المتحليم عليه لرحام الأنثيبين؟

وحيث إنّ الحكم بتحليل هذه الأنعام وتحريمها إنّما هو بيد الله، خالقها وخالق البسشر وخالق العالم كلّه، من هنا يتوجَّب على كلّ مَن يَدّعي تحليل أو تحريم شيء منها، إمّا أن يثبت ذلك عن طريق شهادة العقل، وإمّا أن يكون قد أوحي له بذلك، أو يكون حاضراً عند النّبي ﷺ عند صدور هذا الحكم منه.

ولقد صرّح في الآية السابقة بأنّه لم يكن لدى المشركين أيّ دليل علميّ أو عقليّ على تحريم هذه الأنعام، وحيث إنّهم لم يَدّعوا أيضاً نزول الوحي عليهم، أو النبوة، فعلى هذا يبقى الاحتمال الثالث فقط، وهو أن يدّعوا أنّهم حضروا عند أنبياء الله ورسله يوم أصدروا هذه الأحكام، ولهذا يقول الله لهم في مقام الإحتجاج عليهم: هل حضرتم عند الأنبياء وشهدتم أمر الله لهم بتحليل أو تحريم شيء من هذه الأنعام: ﴿لَ**مِ كَنتَمَ شِهدًا لِدَ وَصَائِمَ لِللهُ بِهذَا**يَّا

٨. وأزواج» جمع وزوج» تعني في اللغة ما يقابل الفرد، ولكن يجب الإنتباء إلى أنّه ربّما يراد منه مجموع الذكر والأثنىٰ، وربّما يطلق على كل واحد من الزوجين، ولهذا يُطلق على الذكر والأنثىٰ معاً: زوجين، واستعمال لفظ الأزواج الثمانية في الآية إشارة إلى الذكور الأربعة من الأصناف الأربعة، والإنتىٰ، وربّما يطلق على كل واحد من الزوجين، ولهذا يُطلق على الذكر والأنثىٰ معاً: زوجين، واستعمال لفظ الأزواج الثمانية في الآية إشارة إلى الذكور الأربعة من الأصناف الأربعة، والإناث الأربع من تلك الأصناف. ويحتمل أيضاً أن يكون المراد إلى الذكور الأربعة من الأصناف الأربعة، والإناث الأربع من تلك الأصناف. ويحتمل أيضاً أن يكون المراد من الأزواج الثمانية في الآية: الأليف من تلك الأصناف الأربعة، والإناث الأربعة وما يقابلها من ويحتمل أيضاً أن يكون المراد من الأزواج الثمانية في الآية: الأليف من تلك الأصناف الأربعة وما يقابلها من الوحشي، أي الذكر والأنثى من الغنم الأزواج الثمانية من الغنم الوحشي، والمناف الغربية، أن يكون المراد من الأزواج الثمانية في الآية: الأليف من تلك الأصناف الأربعة وما يقابلها من ويحتمل أيضاً أن يكون المراد من الأزواج الثمانية في الآية: الأليف من تلك الأصناف الأربعة وما يقابلها من الوحشي، أي الذكر والأنثى من الغنم الأليف، والذكر والأنثى من الغنم الوحشي، وهكذا... فتكون الأزواج حينتُذ مانية.

وحيث إنّ الجواب على هذا السؤال هو الآخر بالنني والسَلب، يثبت أنّهــم مــا كــانوا يمتلكون في هذا المجال إلّا الإفتراء، ولا يستندون إلّا إلى الكذب.

٤[

و لهذا يضيف في نهاية الآية قائلاً: ﴿قُحن نَظَلَمَ حَمَّنَ الْحَتَرَىٰ على الله كذباً ليضلّ الناس بغير علم إنَّ الله لا يَهدى القوم الظالمين ﴾`.

فيستغاد من هذه الآية أنّ الإفتراء على الله من أكبر الذنوب والآثام، إنّه ظلم لله تعالى ولمقامه الربويّ العظيم، وظلم لعباد الله، وظلم للنفس، وللتعبير بدأظلم» في مثل هذه الموارد -كها قلنا سابقاً – جانب نسبيّ، وعلى هذا فلا مانع من استعمال نفس هذا التعبير بالنسبة إلى بعض الذنوب الكبيرة الأخرى.

كما ويُستفاد من هذه الآية أيضاً أنَّ الهداية والإضلال الإلهيين لا يكونان بالجبر، بل إنَّ لهما مقدمات وعللاً تبدأ من الإنسان نفسه وتتحقق بفعله هو، فعندما يعمد أحدً باختياره إلى ممارسة الظلم والجور يحرمه الله حينئذٍ من عنايته وحمايته، ويتركه يضيع في متاهات الحيرة والضلالة.

EOC3

٨. ثمّة إحتمالات عديدة حول ما هو متعلق بالجار والمجرور في قوله: وبغير علم»، ولكن لا يبعد أن يكون هذا الظرف متعلقاً بفعل: «يضل» يعني أنّهم بسبب جهلهم يضلون الناس.

قُلُ لَآجَدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَهُ مُهُ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَق دَمَامَسْفُوحًا أَوْلَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِدِءْ فَهَن أَصْطُرَ غَيْرُبَاغٍ وَلَاعَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيدٌ ٢

# التفسير

بعض الميوانات الممرّمة:

ثمَّ إنَّه تعالى ـ بهدف تمييز المحرمات الإلهيّة عن البِدِع التي أحدثها المشركون وأدخلوها في الدين الحق ـ أمر نبيّه يَبَيَنَ في هذه الآية بأن يقول لهم بكلّ صراحة، ومن دون إجمال أو إبهام: فقل لا أجد في ها أوحي للتي > من الشريعة أيّ شيء من الأطعمة يكون فهعوّها على طاعم يُطعقه > من ذكر أو أنثى، وصغير أو كبير. اللّهم فإلا > عدّة أشياء، الأول: فإن يكون فيتة >.

**قو)** يكون **(دما مسفوحاً)** وهو ما خرج من الذبيحة عند التذكية بالقدر المتعارف (لا الدَّماء التي تبق في جسم الذبيحة في عروقها الشعرية الدقيقة. بعد خروج قدرٍ كبيرٍ منها بعد الذبح).

**(تولعم خنزير)**. لأنّ جميعَ هذه الأشياء رِجس ومنشأً لمختلف الأضرار **(فإنّه رِجس)**. إنّ الضّمير في «فإنّه» وإن كان ضمير الإفراد، إلّا أنَّه يرجع ـحسبَ ما يذهب إليه أكثُر المفسّرين ـإلى الأقسام الثلاثة المذكورة في الآية (الميتة، الدم، لحم الخنزير) فيكون معنى

٤]

الجملة الأخيرة هي: فإنَّ كلَّ ما ذُكِر رجس <sup>(</sup> , وهذا هو المناسِب لظاهر الآية وهو عمودة الضمير إلى جميع تلك الأقسام، إذ لا شك في أنّ الميتة والدم هما أيضاً رجس كلحم الخنزير. ثمّ أشار تعالى إلى نوع رابع فقال: **﴿لَوَ فَسَعًا لَعِلْ لَغِيرِ للله بِهِ ﴾** آي التي لم يذكر اسم الله علبها عند ذبحها.

والجدير بالتأمل أنَّه ذكرت لفظة «فسقاً» بدلاً عن كلمة «الحيوان».

و«الفسق» كما أسلفنا يعني الخروج عن طاعة الله وعن رسم العبودية، ولهذا يُطلق على كل معصية عنوان الفسق.

وأمّا ذكر هذه اللفظة في هذا المورد في مقابل الرجس الذي أُطلق على الموارد الثلاثة المذكورة سابقاً، فيمكن أن يكون إشارة إلى أنّ اللحوم المحرمة على نوعين:

اللحوم الحرّمة لخباثتها بحيث تنفر منها الطباع، وتوجب أضراراً جسدية، ويطلق عليها وصف الرجس (أي النجس).

اللحوم التي لا تعدّ من الخبائث، ولا تستتبع أضراراً جسميّة وصحيّة، ولكنّها ـ من الناحية الأخلاقية والمعنوية ـ تدلُّ على الإبتعاد عن الله وعن جادّة التوحيد، ولهذا حُرّمت أيضاً.

وعلى هذا الأساس لا يجب أن نتوقع أن تنطوي اللحوم المحرمة دائماً على أضرار صحيّة. بل ربّما حُرّمت لأجل أضرارهــا المـعنوية والأخــلاقية، ومـن هــنا يــتّضح أنّ الشروط الإسلامية المقرّرة في الذبح على نوعين أيضاً:

بعضها \_مثل قطع الأوداج الأربعة، وخروج القدر المتعارف من دم الذبيحة \_لها جانب صحّى.

وبعضها الآخر \_مثل توجيه مقاديم الذبيحة نحو القبلة عند الذبح، وذكر اسم الله عنده، وكون الذابح مسلماً \_لها جانب معنويّ. ثمّ إنّه سبحانه استثنىٰ \_ في آخر الآية \_من اضطر إلى تناول شيء ممّا ذكر من اللحوم

١. وفي الحقيقة يكون معنى كلمة «فإنّه» هو «فإنّ ما ذُكِرَ».
٢. «أهِلْ» أصله «الإهلال»، وهو مأخوذ في الأصل من الهلال، والإهلال يعني رفع الصّوت عند رؤية الهلال، ثمّ استعمل لكل صوت رفيع، كما أنّه يطلق على بكاء الصبي عند الولادة الإستهلال، وحيث إنّهم كانوا يذكرون أسماء أصنامهم بصوتٍ عالٍ عند ذبح الأنعام عبرً عن فعلهم هذا بالإهلال.

[ع

الحرَّمة، كما لولم يجد أيَّ طعام آخر وتوقَّفت حياته على تناول شيء من تلك اللحوم، إذ قال: **﴿فَجنَ لِسَطَرٌ غِيرِ بِاغٍ ولا مادٍ فَإِنَّ رَبِّكَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ \ يعنى أنَّ من اضطرَّ إلى أكل شيء تمّا ذكر** من المنهيّات فلا إثم عليه، بشرط أن يكون للحفاظ على حياته، لا للذة، ولا مستحلًّا لما حرّمه الله، أو متجاوزاً حدّ الضرورة، فني هذه الصورة ﴿فَانَ رَبِّكَ عَفُور رَحِيمٍ ﴾.

وإنما اشترط هذان الشرطان لكي لا يتذرّع المضطرون بهذه الإباحة فيتعدّوا حدودَ ما قرَّره الله بحجة الاضطرار، ويتخذوا من ذلك ذريعة لتجاهل حِميٰ القوانين الإلهيَّة.

ولكنِّنا نقرأ في بعض الأحاديث الواردة عن آل البيت؟ ٢ ، مثل الحديث المنقول عــن الإمام الصادقﷺ : «الباغي:الظالم، والعادي: الغاصب» 📜

كما نقرأ في حديث آخر منقول عن الإمامﷺ أنَّه قال: «الباغي: الغارج عــلى الإمــام، والعادي: اللص»<sup>7</sup>.

هذه الرّوايات ونظائرها تشير إلى أنَّ الاضطرار إلى تناول اللحوم الجرّمة يتّفق عادة في الأسفار، فإذا أقدم أحد على السَفَر في سبيل الظلم أو الغصب أو السرقة ثمَّ فَـقَد الطـعامَ الحلال في خلال السفر لم يجز له تناول اللحوم المحرّمة، وإن كانت وظيفته ــ للحفاظ عــلي حياته من التلف \_ هو التناول من تلك اللحوم، ولكنَّه يعاقب على إثمه هذا. لأنَّه أوجــد بنفسه المقدمات لمثل هذا السَفّر الحرام، وعلى كلَّ حال فإنَّ هذه الرّوايــات تــنسجم مـع المفهوم الكليّ للآية انسجاماً كاملاً.

# مواب على سؤال:

وهنا يطرح سؤال هو: كيف حُصِرَت جميع الحرّمات الإلهيّة ـ في مجال الأطعمة \_ في أربعة أشياء، مع أنَّنا نعلم بأنَّ الأطعمة المحرَّمة لا تنحصر في هذه الأشياء، مثل لحوم الحيوانات المفترسة، ولحوم الحيوانات البحرية (إلَّا ما كان له فلس من الأسماك) وما شابه، فهذه كلُّها حرام، في حين لم يجيء في الآيةأيّ ذكر عن تلك اللحوم، بل حصرت المحرّمات في هـذه الأشياء الأربعة؟!

> ١٠ «الباغي» من «البَغْي» وهو يعني الطلب، «والعادي» من «الغذو» وهو يعني التجاوز. ٢. بحار الأنوار، ج ٢٢، ص ١٣٦ و ١٣٧. ٣. العصدر السابق.

قال البعض في مقام الإجابة على هذا السؤال، بأنَّ هذه الآيات نزلت في مكَّة وحكم الأطعمة الحرّمة الأخرى لم ينزل بعدً. غير أنَّ هذه الإجابة تبدو غير صحيحة، والشاهد على ذلك أنَّ نفس هذا التعبير أو تظيره قد ورد في السُوّر المدنية مثل الآية ١٧٣ من سورة البقرة. والظاهر أنَّ هذه الآية ناظرة \_فقط \_إلى نفي الأحكام الخرافية التي كانت شائعة وسائدة في أوساط المشركين، فالحصر «حصر إضافي» لا حقيقيًّ. وبعبارة أخرى: كأنَّ الآية تقول: الحرّمات الإلهية هذه، وليس ما نسجته أوهامُكم. ولكي تتّضح هذه الحقيقة لا بأس بأن نضرب لذلك مثلاً: يسألنا أحد: هل جاء الحسن والحسين كلاهما، فنجيب: كلَّا بل جاء الحسن فقط، لا شك أننا هنا نريد نفي مجيء الشخص الثاني (أي الحسين) ولكن لا مانع من أن يكون آخرون ـ من لم يكونوا محور حوارنا أصلاً \_قد جاؤوا أيضاً، وهذا هو ما يسمى بالحصر الإضافي (أو النسبيّ).

نعم، لابد من الإنتباء إلى نقطة مهمّة، وهي ان ظاهرَ الحصر \_عادة \_الحصر الحقيقي إلا في الموارد التي يوجد فيها قرائن صارفة عن مدلول الظاهر مثل ما نحن فيه الآن. صحاح

# الآيتان

وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا حَكَلَ ذِى ظُفُرٌ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُ مَآ إِلَّا مَاحَمَلَتْ ظُهُورُهُ مَآ أَوِ ٱلْحَوَابِ ٓأَوْ مَا آخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَلِكَ جَزَيْنَهُ مِيبَغِيبٍمْ وَإِنَّ الصَلِقُونَ ٢ فَإِن حَكَذَبُوكَ فَقُل زَبُّحَمْ دُو رَحْمَةٍ وَسِعَةٍ وَلَا يُرَدُبَآسُهُ مَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ٢

### التفسير

# ما مُرَّم على اليهود:

في الآيات السابقة حُصِرت الحرّمات من الحيوان في أربعة، غـير أنَّ هـاتين الآيـتين تشيران إلى بعض ما حرّم على اليهود ليتبيَّن أنَّ أحكام الوثنيين الخرافية والمجهولة لا تنطبق لا على أحكام الإسلام، ولا على دين اليهود (بل ولا على دين المسيح الذي يتبع في أكثر أحكامه الدين اليهودي).

ثمّ إنّه قد صُرّح في هذه الآيات أنّ هذا النوع من المحرّمات على اليهود كـان له طـابع المعاقبة وصفة الجمازاة، ولو أنّ اليهود لم يرتكبوا الجنايات والمخالفات لما حُرِّم عليهم هـذه الأمور، وعلى هذا الأساس لسائلٍ أن يسأل الوثنيين: مـن أيـن أتـيتم بهـذه الأحكـام المصطنعة؟

و لهذا يقول سبحانه في البداية: ﴿وَعَلَى الدِّينَ هَادُوا حَرَّمنا كُلَّ دَي ظُغُرٍ ﴾ .

و«الظُفر» هو في الأصل المخلب، ولكنّه يُطَلق أيضاً على ظلف الحيوانــات مــن ذوات الأظلاف (من الحيوانات التي لها أظلاف غير منفرجة الأصابع كالحصان لا كالغنم والبقر التي لها أظلاف منفرجة) لأنّ أظلافها تشبه الظُفر، كما أنّه يُطلق على خف البعير الذي يكون منتهاه مثل الظفر، ولا يكون فيه إنشِقاق وإنفراج مثل إنفراج الأصابع. وعلى هذا الأساس فإنّ المستفاد من الآية المبحوثة هو أنّ جميع الحيوانات التي لا تكون ذات أظلاف \_دواباً كانت أو طيوراً \_كانت محرَّمة على اليهود.

ويستفاد هذا المعنى ــ على نحو الإجمال ــ أيضاً من سفر اللاويين من التّوراة الحاضرة الإصحاح ١١ حيث يقول:

«وأمر الربّ موسى وهارون: أوصيا بني إسرائيل: هذه هي الحيوانات التي تأكلونها من جميع بهانم الارض: تأكلون كل حيوان مشقوق الظّلف ومجتر، أمّا الحيوانات المجترة فقط أو المشقوقة الظلف فقط، فلا تأكلوا منها، فالجمل غير طاهر لكم لأنّه مجتر ولكنّه غير مشقوق الظلف»<sup>(</sup> .

كما أنّه يمكن أن يستفاد من العبارة التّالية في الآية المبحوثة التي تحدّثت عن خصوص البقر والغنم، حرمة لحم البعير على اليهود بصورة كلية أيضاً. (تأمل بدقّة).

ثمّ يقول سبحانه: ﴿وَمِنْ البِقُرُ وَالْعَنْمُ حَرَّمْنَا عَلَيْهُمْ هُجُوْهُهُمْ ﴾ .

ثمّ يستثني بعد هذا ثلاثة موارد: **أوّلهما** الشحوم الموجودة في موضع الظهر من هـذين الحيوانين إذ يقول: **ولِلّاها حملت ظهورُهمان**ي.

وثانياً: الشّحوم الموجودة على جنبيها، أو بين أمعائها: ﴿لَوَاللَّحُولَيَّا﴾ . وثالثاً: الشحوم التي امتزجت بالعظم والتصقت به **ولوها اختلط بعظمٍ»**. ولكنّه صرّح في آخر الآية بأنّ هذه الأمور لم تكن محرّمة على اليهود ـ في الحـقيقة ـ ولكنّهم بسبب ظلمهم وبغيهم حُرمُوا ـ بحكم الله وأمره ـ من هذه اللحوم والشـحوم التي كانوا يحبُّونها **وذلك جزيناهم ببغيهم »**.

ويضيف \_لتأكيد هذه الحقيقة \_قوله: ﴿**وَلِنَّا لِصَادِقُونَ ﴾** وإنَّ ما نقوله هو عين الحقيقة.

# ہدئان

# ۱۔ ماذا کان یقترف بنو إسرائیل؟

٤]

لابدّ أن نرى هنا أيّ ظلم كان يقترفه بنو إسرائيل بحيث أوجب أن يحرّم الله تعالى عليهم هذه النِعم التي كانوا يحبّونها؟!

١٤٢ الكتاب المقدس، سفر اللاويين، الاصحاح ١٤١.

۲. «الحوايا» جمع «حاوية» وهي مجموعة ما يوجد في بطن الحيوان والتي تكون على هيئة كبرة تستضمّن الأمعاء.

ē]

هناك مذاهب متباينة للمفسّرين في هذا الصعيد، ولكن ما يســتفاد مــن الآيــة ١٦٠ و ١٦١ من سورة النساء، هو أنّ علّة التحريم المذكور، كان عدّة أمور: ظلمهم للضعفاء، ومعارضتهم للأنبياء، ومنعهم من هداية الناس، وأكل الربا، وأكــل

طلمهم للضعفاء، ومعارضتهم للانبياء، ومنعهم من هدايد أموال الناس بالباطل، إذ يقول:

﴿ فَيَطْلَمُ مِنَ الذِّينَ هَادوا حرَّمنا عليهم طيَّبات أَحلُت لهم ويصدَّهم عن سبيل الله كثيراً \* وأخذهم الرَّبا وقد تهوا منه وأكلهم أهوال الناس بالياطل».

# ٢\_ ١ معدى ﴿ لِنَّا لمادقونَ ٢

إنَّ عبارة ﴿ولِتَالصادقونِ﴾ التي جاءت في آخر الآية يمكن أن تكون إشارة إلى هـذ. النقطة وهي: أنَّ الصدق والحق في مسألة تحريم هذه الأطعمة هو ما قلناه لا ما قاله اليهود في بعض كلامهم، وهو أنَّ تحريم هذه الأطعمة واللحوم إغًا كان من جانب إسرائيل (يعقوب)، لأنّ يعقوب ـكها جاء في الآية ٣٣ من سورة آل عمران ـلم يحكم بحرمة هذه الأشياء أبداً، وليس هذا سوى تهمة ألصقتها اليهود به.

ولماً كان عنادُ اليهود المشركين أمراً بيِّناً، وكان من المحتمل أن يستصلَّبوا ويستهادوا في تكذيب رسول الله تَنْتَلَنَّهُ، أمرَ الله تعالى نبيّه في الآية الأخرى أن يقول لهم إن كذَّبوه: إنّ ربّكم ذو رحمة واسعة فهو لا يسارع إلى عقوبتكم ومجازاتكم، بل يمهلكم لعلكم تؤوبون إليه، وترجعون عن معصيتكم، وتندمون من أفعالكم وتعودون إلى الله، ﴿ فَإِنَّ تَقْبُوك فَقُلُ رَبّكُمُ دُورحمةٍ ولسعةٍ

ولكن إذا أساؤوا فهم أو استخدام هذا الإمهال الإلهي، واستمروا في كيل التهم فيجب أن يعلموا أنَّ عقاب الله إيّاهم حتميّ لا مناص منه، وسوف يصيبهم غضبه في المآل: ﴿ ولا يردُّ بأسه من *ال*قوم *المجرمين*ية.

إنَّ هذه الآية تكشف \_بوضوح \_عن عظمة التعاليم القرآنية، فإنَّه بعد شرح وبيان كل هذه المخالفات التي ارتكبها اليهود والمشركون لا يعمد إلى التهديد بالعذاب فوراً، بل يترك طريق الرجعة مفتوحاً، وذلك بذكر عبارات تفيض بالحب مثل قوله: «ربّكم» «ذو رصة» «واسعة». حتى إذا كان هناك أدنى استعداد للرجوع والإنابة في نـفوسهم شـوّقتهم هـذه العبارات العاطفية على العودة إلى الطريق المستقيم.

| 729 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | ٤          |
|-----|----------------------------------|------------|
|     |                                  | •••••••••• |

ولكن حتى لا تبعث سعة الرحمة الإلهيّة هذه على التمادي في غيّهم، وتتسبّب في تزايد جرأتهم وطغيانهم، وحتى يكفّوا عن العناد واللجاج هدّدهم في آخر جملة من الآية بالعقوبة الحتمية.

চ্চন্থে

#### الآيات

سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا آَشْرَ حَنَا وَلَا الآَوْنَ اوَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيْعُ حَذَلِكَ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مَحَتَى ذَاقُوا بَأَسَتَ أَقُلْ هَلْ عِندَ حَمُ مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَاً إِن تَنَبِعُونَ إِلَا ٱلظَّنَ وَإِنّ أَنتُمْ إِلَا تَخْرُصُونَ ٢ قُلْ فَلَمَ اللَّهِ عَلَي فَتَحْرِجُوهُ لَنَا إِن تَنَبِعُونَ إِلَا ٱلظَّنَ وَإِنّ أَنتُمْ إِلَا تَخْرُصُونَ ٢ قُلْ فَلِلَهِ الحُجَةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوَ شَاءَ لَهَدَ نَكُمُ أَجْمَعِينَ ٢ قُلْ هَلُمَ شَهُدَاءَ كُمُ ٱلَذِينَ فَلَتَهِ الْحَبَةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوَ شَاءَ لَهَدَ نَكُمُ أَجْمَعِينَ ٢ عَنْ عَلَمَ اللَّهُ عَذَى اللَّهُ عَلَى فَلَتَهِ الْحَبَقُ الْمَائِعَةُ الْبَلِعَةُ فَلَوَ شَاءَ لَهُ مَعْذَا فَقُلْ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى أَوْلَا تَعْتَعُونُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَهُ عَلَي عَلَي الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ مَائَةَ عَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْكَلَا عَنْ اللَهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْحَرُ عَلَى الْنَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْتَعَامَ الْعَلَى الْتَنْتَعَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَامِ الْعَلَى الْحَمْ الْحَمَا الْعَلَى الْ اللَذِي كَنَا مَعْمَ الْذِي اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْتَعَالَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْتَعْتَى الْحَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْكَلَيْ الْحَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْحَلَى الْعَلَى الْتَعْتَعَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَامِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْحَلَى الْعَلَى الْعَا الْعَلَى الْعَامِ الْعَلَى الْعَامِ

# التفسير

التملُّص من المسؤولية بممة «المبر»:

عقيب الكلام المتقدّم عن المشركين في الآيات السابقة، أشار في هذه الآيات إلى طائفة من استدلالاتهم الواهية، مع ذكر الأجوبة عنها.

فيقول أوّلاً: إنّ المشركين سيقولون في معرض الإجابة عن اعتراضاتك عليهم في مجال الإشراك بالله، وتحريم الأطعمة الحلال: إنّ الله لو أراد أن لا نكون مشركين، وأن لا يكون آباؤنا وثنيين، وأن لا نحرّم ما حرّمنا، لفعل: وسيقول للذين لشركول لو ها. للله ها المسركنا ولا لاباؤنا ولا حرّهنا هن شي.».

ويلاحظ نظيرُ هذه العبارة في آيتين أخرَيين من الكتاب العزيز، في الآية ٣٥ سورة النحل: **ووقال للذين لفركوالو فا. الله ما عبدنا من دونه من شي. نحن ولا آباؤنا ولا حرّمنا من دونه). وفي الآية ٢٠ سورة الزخرف: ووقالوالو فا. للرحمان ما عبدناهم ).** 

وهذه الآيات تفيد أنَّ المشركين ــ مثل كثير من العصاة الذين يريدون التمــلَّص مــن مسؤولية العصيان تحت ستار الجبر ــكانوا يعتقدون بالجبر، وكانوا يقولون: كلَّ ما نفعله فإِنَّمَا هو بإرادة الله ومشيئته وإلَّا لما صَدَرت منَّا مثل هذه الأعمال.

وفي الحقيقة أرادوا تبرئة أنفسهم من جميع هذه المعاصي، وإلّا فإنَّ ضمير كل إنســانٍ عاقلٍ يشهد بأنّ الإنسـان حرَّ في أفعاله وغير مجبور، ولهذا إذا ظلمه أحدً انزعج منه، وأخذه ووبخَّه، بل وعاقبه إذا قدر.

وكل ردود الفعل هذه تفيد أنّه يرى المجرم حرّاً في عمله ومختار، فهو ليس على إستعداد لأن يغض الطرف عن ردود الفعل هذه بحجّة أنّ الظلم الواقع عليه من قبل ذلك الشخص مطابق لإرادة الله ومشيئته (تأمل بدقّة).

نعم هناك احتمال في هذه الآية. وهو أنّهم كانوا يدَّعون أنّ سكوت الله عـلى عـبادتهم للأصنام وتحريمهم لطائفة من الحيوانات دليل على رضاه. لأنّه إذا لم يكن راضياً بها وجب أن يمنعهم عنها بنحو من الأنحاء.

وكانوا يربدون ـ بذكر عبارة **(ولا آباؤنا ﴾ \_**أن يسبغوا على عقائدهم الفارغة لون القدم والدوام، ويقولون: إنّ هذه الأمور ليست بجديدة ندّعيها نحن، بل كان ذلك دائماً.

ولكن القرآن تصدّى لجوابهم وناقشهم بشكل قاطع، فـهو يـقول أوّلاً: ليس هـؤلاء وحدهم يفترون على الله مثل هذه الأكاذيب: **«تذلك تدّب الذين من قبلهم »**\ ولكـنّهم ذاقوا جزاء افتراءاتهم: **«متى ذلقوا باسنا »**.

فهؤلاء \_ في الحقيقة \_كانوا يكذبون في كلامهم هذا، كما أنّهم يكذّبون الأنسبياء، لأنّ الأنبياء الإلهيين نهوا البشرية \_ بصراحة \_ عن الوثنية والشرك وتحريم ما أحلّه الله، فسلا آباؤهم سمعوا ذلك ولا هؤلاء، مع ذلك كيف يمكن أن نعتبر الله راضياً بهذه الأعمال؟... ولو كان سبحانه راضياً بهذه الأمور فكيف بعث أنبياءه للدعوة إلى التوحيد؟!

إنَّ دعوة الأنبياء ـ في الأساس ـ أقوى دليل على حرية الإرادة الإنسانية، واخــتيار البشر.

ثمّ يقول سبحانه: قل لهم يا محمّد: هل لكم برهان قاطع ومسلّم على ما تدّعونه؟ هاتوه إن كان: **(قل هل عندكم من علم فتغرجو«لنا ﴾**.

ثمّ يضيف في النهاية: إنّ ما تتبعونه ليس سوى أوهام وخيالات فجّة: **فإن تتّبعون إلّا** لل**فّنّ وإن أنتم إلّا تخرصون ﴾**. [ع

وفي الآية اللاصقة يذكر دليلاً آخر لإبطال ادّعاء المشركين، ويقول: قل إنّ الله أقبام براهين جلية ودلائل واضحة وصحيحة على وحدانيته، وهكذا أقام أحكام الحلال والحرام سواء بواسطة أنبيائه أو بواسطة العقل، بحيث لم يبق أيّ عذر لمعتذر: ﴿قُسل فسلُه للصّجّة للبالغة﴾.

وعلى هذا الأساس لا يمكن أن يدّعي أحدَّ أبداً أنَّ الله أمضى \_ بسكوته \_ عـقائدهم وأعمالهم الباطلة، وكذلك لايسعهم قط أن يدّعوا أنّهم كـانوا محـبورين، لأنّهـم لو كـانوا مجبورين لكان إقامة الدليل والبرهان، وإرسال الأنبياء وتبليغهم ودعوتهم لغواً. إنّ إقامة الدليل دليل على حرية الإرادة.

على أنّه يجب الإنتباء إلى أنّ «الحُجة» الذي هو من «حجّ» يعني القصد، و تطلق «الحجة» على الطريق الذي يقصده الإنسان، ويطلق على البرهان والدليل «الحُـجة» أيـضاً، لأنّ القائل يقصد إثبات مدّعاء للآخرين عن طريقه.

ومع ملاحظة لفظة «بالغة» يتتضح أنّ الأدلة التي أقامها الله للبشر عن طـريق العـقل والنقل وبواسطة العلم والفكر، وكذا عن طريق إرسال الأنبياء واضحة لا لبس فيها مـن جميع الجهات، بحيث لا يبق أيّ مجال للترديد والشك لأحد، ولهذا السبب نفسه عصم الله سبحانه أنبياءه من كل خطأ ليبعدهم عن أيّ نوع مـن أنـواع التردد والشك في الدعـوة والإبلاغ.

ثمّ يقول في ختام الآية: ولو شاء الله أن يهديكم جميعاً بالجبر لفعل: ﴿ قلو لها. لهداكم أجمعينه.

وفي الحقيقة فإنّ هذه الجملة إشارة إلى أنّ في مقدور الله تعالى أن يجبر جميع أبناء آدم على الهداية، بحيث لا يكون لأحد القدرة على مخالفته، ولكن في مثل هذه الصورة لم يكن لمثل هذا الإيمان ولا للأعمال التي تصدر في ضوء هذا الإيمان الجبري القسري أيّة قيمة، إنّما فضيلة الإنسان وتكامله في أن يسلك طريق الهداية والتقوى بقدميه وبإرادته وإختياره.

وعلى هذا الأساس لا منافاة أصلاً بين هذه الجملة والآية السابقة التي ورد فيها نـــني الجبر.

إنَّ هذه الجملة تقول: إنَّ إجبار الناس الذي تدَّعونه أمرُّ ممكن ومقدور لله تعالى، ولكنَّه لن يفعله قط، لأنَه يخالف الحكمة وينافي المصلحة الإنسانية.

٤]

وكان المشركون قد تذرّعوا بالقدرة والمشيئة الإلهيتين لاختيار مذهب الجبر، في حين أنّ القدرة والمشيئة الإلهيتين حق لا شبهة فيهما، بيد أنّ نتيجتهما ليست هي الجبر والقسر، بل إنّ الله تعالى أراد أن نكون أحراراً، وأن نسلك طريق الحق باختيارنا وبمحض إرادتنا.

جاء في كتاب الكافي عن الإمام الكاظمﷺ أنَّه قال: «إنَّ لله على الناس حجّتين حـجّة ظاهرة وحجّة باطنة، فأمّا الظاهرة فالرسُل والأنبياء والأثمّة، وأمّا الباطنة فالعقول» .

وجاء في أمالي الصّدوق عن الإمام الصّادق الله للم المترف عن تفسير قوله تعالى: ﴿ قُللَهِ الحجّة اليائِفة ﴾ أنّه قال: «إنّ الله تعالى يقولُ للعبد يومَ القيامة: عبدي أكنتَ عالماً، فإن قال: نعم، قال له: أفلا عملتَ بما علمتَ؟ وإن قال: كنتُ جاهلاً. قال له: أفلا تعلَّمتَ حستى تسعمل؟ فيخصمه, فتلك الحجّة البالغة»<sup>؟</sup>.

إنّ من البديهي أنّ المقصود من الحديث المذكور ليس هو أنّ الحجّة البالغة منحصرة في حوار الله تعالى مع عباده يوم القيامة، بل إنّ لله حججاً بالغة عديدة من مصاديقها ما جاء في الحديث المذكور من الحوار بين الله وبين عباده، لأنّ نطاق الحجج الإلهيّة البالغة واسع يشمل الدنيا والآخرة.

وفي الآية التّالية \_ولكي يتّضع بطلان أقوالهم. ومراعـاةً لأسس القـضاء والحكـم الصحيح \_دعا المشركين ليأتوا بشهدائهم المعتبرين لوكان لهم. لكي يشهدوا لهم بأنّ الله هو الذي حرّم الحيوانات والزروع التي ادّعوا تحريمها. لهذا يقول: فقل هلمّ شـهدا بحم للديسن يشهّدون أنّ الله حرّم هذابه.

ثمّ يضيف قائلاً: إذا كانوا لا يملكون مثل هؤلاء الشهداء المعتبرين (ولا يملكون حتماً) بل يكتفون بشهادتهم وادّعائهم أنفسهم فقط، فلا تشهد معهم ولا تؤيّدهم في دعاويهم: (فإن شهدوا فلا تشهد معهم).

اتّضح ممّا قيل إنّه لا تناقض قطّ في الآية لو لوحظت مجموعةً. وأمّا مطالبتهم بالشاهد في البداية ثمّ أمره تعالى بعدم قبول شهداتهم، فلا يستتبع إشكالاً، لأنَّ المقصود هو الإشعار بأنّهم عاجزون عن إقامة الشهود المعتبرين على القطع واليقين، لأنّهم لا يمتلكون أيّ دليل من الأنبياء الإلهيين والكتب السماوية يقرر تحريم هذه الأمور، ولهذا فإنّهم وحدّهم الذين [ع

يَدَّعُون هذه الأمور سيشهدون، ومن المعلوم أنَّ مثل هذه الشهادة مرفوضة. هذا مضافاً إلى أنَّ جميع القرائن تشهد بأنَّ هذه الأحكام ما هي إلَّا أحكام مـصطنعة مختلقة نابعة عن محض الهوى والتقليد الأعمىٰ، ولا اعتبار لها مطلقاً.

ولذلك قال في العبارة اللاحقة: ﴿ولا تَتَبِع لَهُوا الَّذِينَ كَذَبُوا بِآياتِنا وَالَّذِينَ لا يَوْهَنُونَ بِالأَخْرَةَ وَهُمْ بِرَبِّهُمْ يَعْدَلُونَ ﴾ (

يعني أنَّ وثنيتهم، وإنكارهم للقيامة والبعث، والخرافات، وإتباعهم للهوى، شواهد حيَّة على أنَّ أحكامهم هذه مختلقة أيضاً، وأنَّ إدّعاهم في مسألة تحريم هذه المـوضوعات مـن جانب الله لا قيمة له، ولا أساس له من الصحة.

8003

۹. «يعدلون» مشتق من مادة وهدل» بمعنى الشريك والشبيد، وعلى هذا الأساس فإنّ سفهوم جسملة «وهم برتبهم يعدلون» هو أنّهم كانوا يعتقدون بشريك وشبيه فه سبحانه.

#### الآيات

قُلْ تَعَالَوْا أَتَلُ مَاحَزَمَ رَبُّحُمْ عَلَيْحَمْ مَلَيْ تَشْرِكُوا بِهِ مَسَيَّاً وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنْنَا وَلاَ تَقْنُلُوْا أَوْلَنَدَ حَصُم مِنْ إِمْلَقٍ خَتْنُ نَرَزُقُ حَصُمْ وَإِيتَ اهُمْ وَلا تَقْتَرَبُوا الْفُوَحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَ اوَ مَابَطَ وَلَا تَقْنُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَلَكُم بِهِ لَعَلَكُمُ نَعْلُونَ ٢ وَلا تَقْدَلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا يَا لَحَقِ ذَلِكُمْ وَصَلَكُم بِهِ لَعَلَكُمُ نَعْقِلُونَ ٢ وَلا تَقْدَلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ بِالَيْ مِي أَحْسَنُ حَتَى يَبْلُعُ اللَّهُ أَمْ وَا تَحْتَدُ أَوْ وَلَا يَقْدَوُا مَالَ الْيَنِهِ مِرَا اللَّهُ إِلَا يَعْذَلُوا مَا لَا يَعْتَمُ وَلَا يَعْذَلُوا الْنَقْسَ الَتِي حَرَّمَ مَنْ اللَّهُ إِلَا يَعْذَلُوا الْحَقَقُ ذَلِكُمْ وَصَلَكُمُ بِعِالَةً لَا لَكُولَا الْتَعْرَبُوا مَا لَا لَكَتَ اللَّهُ إِلَيْ وَالْحَقَقُ ذَلِكُمْ وَصَلَكُمُ بِعَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَقُوا الْنَقْ مَا لَا لَيْ يَعْر وَالَيْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَةُ وَالَا وَالَوْ لَوَ كَا مَا لَا لَكَتِنَهُ وَلَا لَكُولُوا وَصَلَكُمُ بِعِالَةُ وَلُوا وَلُولَةً الْحَسَنُ مَا إِلَا يَعْذُلُوا الْوَلَكَ حَصُمَ وَا الْمَالَةُ الْمُ الْمُ أَعْتَمُ وَ أَيْتَ الْمَالَا وَصَلَا مَا لَاللَهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُ وَمَا مَعْلَ وَا وَا وَا وَالَوْ وَلَا الْتَي مَوْلًا اللَّهُ الْعَالَةُ وَلُوا أَذَا لِحَصَمَ وَصَلَكُمُ بِهِ لَعَالَكُولَ وَالَا لَعْنُولُ وَالَقُولَ الْتَعْمَى وَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَةُ وَا وَالَ

#### التفسير

#### الأوامر العشرة:

بعد نني أحكام المشركين المختلقة التي مرّت في الآيات المتقدمة، أشارت هذه الآيات الثلاثة إلى أصول الحرّمات في الإسلام، وذكرت الذنوب الرئيسية الكبيرة في عشرة أقسام ببيان مقتضب، عميق وفريد، ودعت المشركين إلى أن يحضروا عند النّبي ويستمعوا إلى ما يتلى عليهم من الحرّمات الإلهيّة الواقعية، ويتركوا الحرّمات المختلقة جانباً.

یقول: ﴿قُل تعالوا لَتَل ما حرَّم رَبَّكَم عليكَم ﴾ ١\_ ﴿لَا تشركوا به شيئا ﴾ ٢\_ ﴿وبالوالدين إحساداً ﴾ ŧ]

٣- ﴿ولا تقتلوا لولادكم مِن لِعلاق ﴾ أي بسبب الفقر والحرمان لأنسنا ﴿تحن ترزقكم ولِيّاهم ﴾.

٤- ﴿ولا تقربوا الفواحض ما ظهر منها وما بطن ﴾ أي لا تقربو ها فضلاً عن أن لا تر تكبوها.

٥- ﴿ولا تقتلوا للنفس للتي حرّم الله إلا بالحق ﴾ فلا تسفكوا الدّماء البريئة، ولا تسقتلوا النفوس التي حرّم الله قتلوا من أذِنَ الله النفوس التي حرّم الله قتلها إلا ضمن قوانين العقوبات الإلهيّة، فيجوز أن تقتلوا من أذِنَ الله لكم بقتله.

ثمّ إنّه تعالى بعد ذكر هذه الأقسام الخمسة يقول لمزيد من التأكيد: **وذلكم ومتاكم به** ل**ملّكم تعقلون ﴾** فلا تر تكبوها.

٦- **﴿ولا تقربوا هال اليتيم إلّا بالتي هي أحسن حتى يبلغ لشدّة ﴾** فلا تقربوا مال اليتيم إلّا بقصد الإصلاح حتى يبلغ أشدّه ويستوي.

٧- ﴿وَأُوقُوا الكِيلَ وَالْحِيرَانَ بِالقَسْطَ ﴾ فلا تطففوا و لا تبخسوا.

وحيث إنَّ الإنسان ــ مهما دقق في الكيل والوزن ــ قد يزيد أو ينقص بما لا يمكــن أن تضبطه الموازين والمكاييل المتعارفة لقلَته وخفائه، لهذا عقّب على ما قال بقوله: **ولا تكلّف نفساً إلَّا وسفها)**.

٨- ﴿وَإِذَا قَلْتُمْ فَاعدُلُوا وَلُو كَانَ ذَا قُرِينَ ﴾ فلا تنحر فوا عن جادَّة الحق عند الشهادة أو القضاء أو أمر آخر حتى ولو كان على القريب، فاشهدوا بالحق، واقضوا بالعدل.
٩- ﴿وَبِعَهدَ الله لُوقُوا ﴾ ولا تنقضوه.

وأمّا ما هو المراد من العهد الإلهي المذكور في هـذه الآيـة؟ فـقد ذهب المـفسّرون إلى احتمالات عديدة فيه، ولكن مـفهوم الآيـة يشـمل جمـيع العـهود الإلهـيّة «التكـوينية» و«التشريعية» والتكاليف الإلهيّة وكل عهد ونذر ويَمين.

ثمَّ إنَّه سبحانه يقول في ختام هذه الأقسام الأربعة \_للتأكيد \_ **﴿ذلكم ومَاكم بِه لعلّكم** تذكرون﴾.

١٠- ﴿وأَنَ هذا صراطي هستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ إنّ طريق هذا هو طريق التوحيد، طريق الحق والعدل، طريق الطهر والتقوى فامشوا فيه، واتبعوه، هذا هو طريق التوحيد الطرق المنحرفة والمتفرقة، فتؤدّي بكم إلى الانحراف عن الله وإلى الاختلاف، والتشرذم، والتفرق، و تزرع فيكم بذور الفرقة والنفاق.

ثمّ يختم جميع هذه الأقسام وللمرّة القّالئة \_ لغرض التأكيد \_ بقوله: ﴿ **دُلكم ومَاكم بِـه** ل**علّكم تتّقون﴾**.

## بحوث

إنَّ ها هنا عدّة نقاط يجب أن نقف عندها، وهي:

#### ١\_ الشروع بالتوميد والمتم بنبذ الافتلاف

إنّ الملاحَظ في هذه الآيات أنّ هذه التعاليم والأوامر العشرة بدأت بتحريم الشرك الذي هو في الواقع المنشأ الأصلي لجميع المفاسد الاجتماعية والمحرّمات الإلهيّة، وانتهت ــ أيضاً ــ بالدّعوة إلى نبذ التفرّق والاختلاف الذي يُعدُّ هو الآخر، نوعاً من الشرك العملي.

إنّ هذا الموضوع يكشف عــن أهــيّة مسألة التـوحيد في جــيع الأصـول والفـروع الإسلامية، وبالتالي يكشف عن أنّ التوحيد ليس مجرّد أصل عقائدي بحت، بل يمثّل روح التعاليم الإسلامية برمّتها.

### ۲\_ التأكيدات المتنابعة

٤[

لقد تكرّرت عبارة **﴿ذلكم وصاكم بِهِ﴾** للتأكيد عند ختام كلّ آية من الآيات الثلاث، مع فوارق في الفواصل طبعاً، فقد ختمت العبارة في الآية الأولى بجملة: **﴿لعلّكم تعقلون﴾**، وفي الآية الثّانية بجملة: **﴿لعلّكم تذكرون﴾** وفي الآية الثّالثة بجملة: **﴿لعلّكم تتّقون**﴾.

ويبدو أنّ هذه التعابير المختلفة إشارة إلى النقطة التّالية وهي: أنّ المرحلة الأولى عند تلقّي أيّ حكم من الأحكام هو مرحلة «التعقل» أي فهم ذلك الحكم وإدراكه.

والمرحلة الثّانية هي: مرحلة «التذكر» وهضم ذلك الحكم وامتصاص مفاده واستيعاب محتواه.

والمرحلة الثّالثة هي: المرحلة النهائية، وهي مرحلة العمل والتطبيق، وقد أسهاها القرآن بمرحلة «التقوى».

صحيح أنَّ كل واحدة من هذه العبارات (والمراحل) جاءت بعد ذكر عدَّة تعاليم مـن التعاليم العشرة، إلَّا أنَّه من الواضح أنَّ هذه المراحل لا تختص بأحكام معيَّنة، لأنَّ كل حكم [ع

من الأحكام. وكل تعليم من التعاليم بحاجة إلى «التعقل» و«التذكر» و«التقوى والعمل». كل ذلك لرعاية جهات الفصاحة والبلاغة. التي اقتضت توزيع هذه التأكيدات (والمراحل) في أثناء تلك التعاليم العشرة.

# ٣\_ التعاليم والأوامر المالدة

لعلّنا في غنى عن التذكير بأنّ هذه التعاليم والأوامر العشرة لا تختص بالدين الإسلامي. بل كان نظيرها في جميع الشرائع المتقدمة عليه وإن كانت قد حظيت في الإسلام بعناية أكبر وأوسع.

وفي الحقيقة أنّ هذه التعاليم ممّا يدركه العقل السويّ والضمير السليم بوضوح وجلاء وبعبارة أخرى: هي من «المستقلات العقلية» ولهذا فإنّها كها ذكـرت في القـرآن الكـريم، تلاحظ بشكلٍ أو بآخر في شرائع الأنبياء الآخرين <sup>(</sup>

# ٤\_ أهمية الإمسان إلى الوالدين

إنَّ ذكر مسألة الإحسان للوالدين ـبعد مكافحة الشرك مباشرة، وقبل ذكر تعاليم مهمّة مثل حرمة قتل النفس والأمر بالعدل ـ يدلّ على الأهميّة القصوى التي يحظى بهـا حـق الوالدين في التعاليم الإسلامية.

ويتّضح هذا الأمر أكثر عندما نرى أنّ القرآن الكريم ذكر بدل تحريم أذى الوالدين الذي يلائم سياق هذه الآية في استعراضها للمحرّمات، مسألة الإحسان إليهما، يعني أنّــه ليس إزعاج الوالدين وإيذاؤهما محرّماً فقط، بل يجب الإحسان إليهما.

والأجمل من هذا كلّه أنّ كلمة «الإحسان» عُدَّيت بحرف «الباء» فقال: **﴿وَبَالوَلَدَينَ إحساناً﴾** ونحن نعلم أنّ الإحسان قد يعدّى بإلىٰ وقد يُعَدّى بالباء، فإذا عُدِّ بإلىٰ كان معناه: الإحسان إلى الآخر سواء كان بصورة مباشرة، أو مع الواسطة. ولكنّه عندما يُعدّى بالباء يكون معناه: الإحسان بصورة مباشرة ومن دون واسطة.

٨ الشورئ، ١٣.

| ·09 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | ٤[ |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  | -  |

وعلى هذا الأساس فإنّ هذه الآية تؤكّد أنّ موضوع الإحسان إلى الوالدين من الأهمّية البالغة بحيث يجب على الإنسان أن يباشر الاحسان بنفسه إلى الوالدين `.

## ه\_ قتل الأولاد من الإملاق والموع

يستفاد من هذه الآيات أنّ العرب في العهد الجاهلي لم يستصروا عسلى قستل البنات ووأدهن بسبب بعض العصبيات الخاطئة فحسب، بل كانوا يقتلون أولادهم الذين كانوا يُعَدُّون ثروة كبرى في المجتمع يومذاك، وذلك بسبب الفقر وخشيتهم من الفاقة، والله تعالى يلفت نظرهم إلى مائدة النعم الإلهيّة الواسعة التي يستفيد منها حتى أضعف المسوجودات، ونهاهم سبحانه عن ذلك.

ولكن هذا العمل الجاهلي ــوللأسف البالغ ـ يتكرّر الآن في عصرنا في صورة أخرى، إذ نلاحظ كيف يعمد الناس إلى قتل الأطفال الأبرياء وهم أجنّة عــن طـريق «الكـورتاج» والإجهاض بحجة النقصان الاحتمالي في المواد الغذائية.

إنَّ إسقاط الجنين وإن كان يُبَرَّرُ الآن بأدلة وحجج أخرى أيـضاً، إلَّا أنَّ مسألة الفـقر ومسألة نقصان المواد الغذائية، هي من أدلتها الأصليّة.

هذه المسألة والمسائل المشابهة الأخرى تشير إلى أنَّ العَهد الجاهلي يتكرَّر في شكـل آخر، وأنَّ «جاهلية القرن العشرين» أكثر وحشية من جاهلية ما قبل الإسلام.

### ٦\_ ما هو المقصود من الفوامش؟

«الفواحش» جمع «فاحشة» يعني ما عظم قبحه من الذنوب. وعلى هذا الأساس فإنّ نقض العهد، والتطفيف والشرك وما شابه ذلك وإن كانت من الذنوب الكبار، إلّا أنّ ذكسرها في مقابل الفواحش إنّما هو لأجل التفاوت المفهومي بينها.

#### ٧\_ لا تقربوا هذه الذَّنوب

في الآيات الحاضرة ورد التعبير بجملة لا تغربوا في موضعين، وقد تكرر هذا الموضوع

۱. تفسير المنار، ج ۸ ص ۱۸۵.

[ع

(وهذا النهي) في القرآن لبعض الذنوب الأخر أيضاً، ويبدو أنَّ هذا التعبير قد ورد في مجالِ الذنوبِ المثيرة كالزنا، وأموال اليتامي وما شابهها، لهذا يحدَّر الناس من الإقتراب إليها لكي لا يقعوا تحت إثارتها.

# ٨- الذُّنوب الظاهرة والباطنة

لاشك في أنَّ جملة ﴿ما **ظهرمنها وما بطن﴾** تشمل كل الذنوب القبيحة الظاهرة، والخفيّة، ولكن جاء في بعض الأحاديث عن الإمام الباقر ﷺ «ما ظهر هو الزنا وما بطن هو المخالّة»<sup>(</sup> (أي اتخاذ الخليلات والصديقات سرّاً وخفيةً) ولكنّه واضح أنّ ذكر هذه الموارد إغّا هو بيان المصداق الواضح، لا أنّه يعني إنحصارها فيها.

#### ٩۔ الوصایا العشر عند الیهود

نلاحظ في التّوراة في الفصل ٢٠ سفر الخروج أحكماماً عمشرة تمعرف عمند اليهمود بالوصايا، وهي تبدأ من الجملة الثانية وتنتهي عند السابعة عشرة من ذلك الفصل.

ولكن بالمقارنة بين الوصايا العشر، وبين ما جاء في الآيات الحاضرة يتّضح أنّ فسرقاً واسعاً وبوناً شاسعاً بين هذين البرنامجين، على أنّــه لا يمكــن الإطــمننان إلى أنّ التّــوراة الحاضرة لم تحرّف في هذا المجال، كما تعرّضت للتحريف في الأقسام الأخرى، ولكنّ ما هو مسلّم هو أنّ الوصايا العشر الموجودة في التّوراة وإن كانت مشتملة على المسائل اللازمة. إلّا أنّها أقلُ مستوىً بكثير ــمن حيث السعة والأبعاد الأخلاقية، والاجتماعية والعقيدية ــ من مفاد الآيات الحاضرة.

## ١٠- كيف غَيّرت هذه الآيات وجه المدينة المنورة؟

لقدوردت في بحار الأنوار، وكذا في كتاب أعلام الورى قصّة جميلة تحكي عن تأثير هذه الآيات البالغ في نفوس المستمعين، وها نحن ندرج هنا القصّة المذكورة باختصار وفقاً لما جاء في بحار الأنوار برواية علي بن إيراهيم:

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ١٩١، ذيل الآية مورد البحث.

قدم أسعد بن زرارة، وذكوان بن عبد قيس مكمّة في موسم من مواسم العرب وهما من الخزرج، وكان بين الأوس والخزرج حرب قد بقوا فيها دهراً طويلاً، وكانوا لا يسضعون السلاح لا بالليل ولا بالنهار، وكان آخر حرب بينهم يوم بعاث، وكانت الغلبة فيها للأوس على الخزرج، فخرج أسعد بن زرارة وذكوان إلى مكّة يسألون الحلف على الأوس وكان أسعد بن زرارة صديقاً لعتبة بن ربيعة فنزل عليه، وقصّ عليه ما جاء من أجله فقال عتبة بن ربيعة في جواب أسعد: بُعدت دارنا من داركم، ولنا شغلُ لا نتفرغ لشيء، قال أسعد: وما شغلكم وأنتم في حرمكم وأمنكم؟ قال عتبة: خرج فينا رجُل يدّعي أنّه رسول الله، سفّه أحلامنا، وسبّ آلهتنا، وأفسد شبابنا، وفرّق جماعتنا.

فقال له أسعد: من هو منكم؟ قال: ابن عبدالله بن عبد المطلب، مــن أوسـطنا شرفاً. وأعظمنا بيتاً.

فلمّا سمع أسعد وذكوان ذلك. أخذا يفكّران فيه، ووقع في قلبهها ما كانا يسـمعانه مــن اليهود. أنّ هذا أوانُ نبيّ يخرج بمكّة يكون مهاجره بالمدينة.

فقال أسعد: أين هو؟

٤]

قال عتبة: جالس في الحجر (حجر إسماعيل) وأنَّهم (أي المسلمون) لا يخرجسون مس شعبهم إلّا في المواسم، فلا تسمع منه، ولا تكلّمه، فإنَّه ساحر يسحرك بكلامه، وكان هذا في وقت محاصرة بني هاشم في الشعب.

فقال أسعد لعتبة: فكيف أصنع، وأنا محرم للعمرة لابدَّ لي أن أطوف بالبيت؟ قال: ضَع في أُذنيك القطن.

فدخل أسعد المسجد، وقد حشا أذنيه بالقطن فطافَ بالبيت ورسول الله جمالس في الحجر مع قوم من بني هاشم، فنظر إليه نظرة فجازه.

فلمّاكان في الشّوط الثّاني قال في نفسه: ما أجد أجهَلَ منّي. أيكون مثل هذا الحديث بمكّة فلا أتعرّفه حتى أرجع إلى قومي فأخبرهم؟ فأخذ القطّن من أذنيه ورمى به، وقال لرسول الله ﷺ : أنعِم صباحاً. فرفع رسولُ الله ﷺ رأسَه إليه، وقال: قد أبدلنا الله به ما هو أحسن من هذا، تحية أهل الجنّة، السلام عليكم.

١. كامل ابن الأثير، ج ١، ص ٤٤٣.

فقال له أسعد: إلى مَ تدعو يا محمّد؟

قال النّبي ﷺ: إلى شهادة أن لا إله إلّا الله، وأنيّ رسول الله، وأدعوكم إلى... (ثمّ تلاﷺ) الآيات الثلاثة المبحوثة هنا والتي تتضمّن التعاليم العشرة).

فلمّا سمع أسعد هذا قال له: أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّك رسول الله، يا رسول الله بأبي أنت وأمي أنا من أهل يثرب من الخزرج، وبيننا وبين أخوتنا من الأوس حبال مقطوعة، فإن وصَلَها الله بك، ولا أجدُ أعزّ منك، ومعي رجلٌ من قومي، فإن دخَلَ في هذا الأمر رجوت أن يتمّم الله لنا أمرَنا فيك.

والله يارسولَ الله، لقد كنّا نسمع من اليهود خبَرك. ويبشروننا بمخرجك، ويخبروننا بصفتك، وأرجو أن تكون دارُنا دارَ هجرتك عندنا فقد أعلمنا اليهودُ ذلك، فالحمد لله الذي ساقني إليك، والله ما جئتُ إلّا لنطلب الحلفَ على قومنا، وقد آتانا الله بأفضل ممّا أتيت له. ثمّ أسلم رفيقُ أسعد \_ذكوان \_أيضاً، ثمّ طلبا من رسول الله يَتَبَالاً أن يبعث معهم رجلاً يعلمهم القرآن، ويدعو الناس إلى أمره، ويطنىء الحروب، فبعث رسول الله يَتَبَالاً معها إلى المدينة «مصعب بن عمير» ومنذئذٍ أسست قواعد الإسلام في المدينة وتغيّر وجه يثرب<sup>1</sup>.

8OCS

ثُمَرَ مَاتَبْنَامُوسَى ٱلْكِنَبَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي ٱحْسَنَ وَتَغَصِيلًا لِكُلِّ شَى وَ هُدَى وَرَحْمَة لَقَلَهُم بِلِقَآءِ رَبِعِحْدُة مِنُونَ ٢ وَهَذا كِنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَٱتَّبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَكُم تُرْحَمُونَ ٢ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِنَبُ عَلَى طَآيِفَتَيْ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَاعَن دِرَاسَتِهِم لَعَنفِلِي ٢ أَ وَتَقُولُوا لَوَ أَنَا أَنزِلَ عَلَيْهَ أَنزَلَ عَلَيْهُم لَكُنَا آهَدَى مِنْهُم فَقَدْ جَآءَ حَكُم بَيِنَةٌ مِن زَيِحَكُم وَهُدَى وَرَحْمَةً فَمَن آ فَلْكُ

### التفسير

# ردُ ماسمُ على المتمجمين والمتعلَّلين:

في الآيات السابقة دار الحديث عن عشرة من أحكام الإسلام الأساسية التي تشكِّل – في الحقيقة \_أساساً وقاعدةً للكثير من الأحكام الإسلامية، ويستفاد من قوله تعالى: **﴿لَنَّ** هذا صراطي مستقيماً فالبُعُونَة ونظائره، أنَّ هذه الأحكام لم تكن مخستصّة بدين معيَّن أو شريعةٍ خاصَةٍ، لا سيمٍ وأنَّها من الأصول والمبادىء التي يحكمُ بها العقلُ ويؤيّدهامن دُون تلكَّوٍ أو تأخير، وبهذا يكون مضمون الآيات السابقة هو بيانُ الأحكام التي لم تكن مخسَصّةً بالإسلام، بل هي موجودة ومقررة في جميع الأديان.

ثمّ قال عقيب ذلك في هذه الآيات: ﴿ **فَمَ آثِينًا موسىٰ للكتابَ نَمَاماً عَلَى لَذَي أَحَسَنَ﴾** فقد أتمنا نعمتنا على المحسنين والذين سلّموا لأمره واتّبعوه.

وممّا قيل يتّضح المراد من كلمة «ثُمّ» التي تُستعمل في اللغة العربية عادة في «العطف مع

٤]

التراخي» ويكون معنى الآية هو: أنّنا آتَينا هذه التعاليم والوصايا العامّة للأنبياء السابقين أوّلاً، ثمّ آتينا موسى كتاباً سماوياً وَبَيّنا فيه هذه التـعاليم والبرامج وغـيرها مـن التـعاليم والبرامج اللازمة.

وبهذا لا حاجة إلى ما ذهب إليه بعض المفسّرين من التوجيهات المختلفة، والضعيفة أحياناً في هذا المجال.

كما تتّضح هذه النقطة أيضاً، وهي أنّ عبارة: **ولذي أحسَنَ»** إشارة إلى جميع المحسنين. والذين يستجيبون للحق، ويقبلون بالأوامر الإلهيّة.

**ووتغصيلا لكل شي.)؛ فإنَّ في**ه كلَّ شيء ممّا يحتاج إليه المجتمع، وممّا له أثبرٌ في تكسامل الإنسان وترشيده.

**وَقَدَى وَرَحِجَة ﴾** أي أنَّ في هذا الكتاب الذي نزل على موسى مضافاً إلى ما سبق: هدئً ورحمةً.

إنَّ جميع هذه البرابج ما هيَ إلَّا لكي يؤمنوا بيوم القيامة، وبلقاء الله، ولكي يُطهِّروا عن طريق الإيمان بالمعاد أفكارَهم، وأقوالهَم، وأعمالهَم ويزكّوها: **﴿لعلّهم بلقا، ربّيهم يُؤمِنُونَ ﴾** إ

هذا، ويمكن أن يُقال: إذا كانت شريعة موسى شريعةً كاملةً (كما يُســتفاد مــن كــلمة «تماماً») فما الحـاجـة إلى شريعة عيسىٰ، وإلى الشريعة الإسلامية؟

ولكن يجب أن يُعْلَم أنَّ كلَّ شريعة من الشرائع إِنَّا تكون شريعة جامعة وكاملة بالنسبة لعصرها، ومن المستحيل أن تنزل شريعة ناقصة من جانب الله تعالى.

بيد أنَّ هذه الشريعة التي تكون كاملةً بالنسبة إلى عصرٍ معيَّنٍ يمكن أن تكون ناقصةً غير كاملةٍ بالنسبة إلى العصور اللاحقة، كما أنّ البرنامجَ الكاملَ الجامعَ المُعَدّ لمرحــلة الدراسـة الإبتدائية، يكون برنامجاً ناقصاً بالنسبة إلى مرحلة الدراسة المتوسّطة، وهذا هــو السرّ في إرسال الأنبياء المتعددين بالكتب السماويّة المختلفة المتنوعة حتى يــنتهي الأمـرُ إلى آخـر الأنبياء وآخر التعاليم.

نعم إذا تَهيَّأ البشر لتلقِّي التعاليم النهائية، وصدرت إليهم تلك التعاليم والأوامر، لم يبق حاجةً \_بعد ذلك \_إلى دينٍ جديدٍ، وكان شأنهم حينئذٍ شأنَ المتخرّجين الذين يمكنهم بما عندهم من معلومات، الحصول على نجاحات علمية عن طريق المطالعة والتأمل. إنّ أتباع مثل هذه الشريعة، ومثل هذا الدين (النهائي) لن يحتاجوا إلى دين جديد، وإغّا يكتسبون طاقة حركتهم وتقدّمهم من نفس ذلك الدين الإلهي.

٤]

كما أنّه يُستفاد من هذه الآية أيضاً أنّ القضايا المرتبطة بالقيامة قد وردت في التّـوراة الأصلية بالقدر الكافي. وإذا لم نلاحظ اشارة إلى قضايا الحشر والمعاد في التّوراة الفـعلية والكتب الحاضرة المرتبطة بها إلّا نادراً، فالظاهر أنّ ذلك بسبب تحريف اليهود وأصحاب الدنيا الذين كانوا يرغبون في قلّة التحدّث عن القيامة وقلّة السماع عنها.

على أنّه قد وردت في التّوراة الفعلية مـع ذلك إشـارات عـابرة ومخـتصرة إلى مسألة القيامة، ولكنّها قليلة إلى درجة دفع بالبعض إلى القـول: إنّ اليهـود لا يـعتقدون بـالمعاد والقيامة أساساً، ولكن هذا الكلام أشبه بالمبالغة من الواقع والحقيقة.

كما أنّه يجب أيضاً أن نلفت نظر القارىء إلى أنّ المراد من لقاء الله الذي ورد في الآيات القرآنية ليس هو اللقاء الحسي والرؤية البصرية، بل المرادُ هو نوعٌ من الشهود الساطني، واللقاء الروحاني، الذي يتحقق في يوم القيامة عسلى أثـر التكـامل الإنسـاني الحـاصل للأشخاص، أو المقصود منه هو: مشاهدة الثوابِ والعقابِ في العالم الآخر.

**الآية اللاحقة** تشير إلى نزول القرآن وتعلياته القيّمة، وبذلك أكملت البحث المطروح في الآية السابقة، يقول تعالى: **﴿وهذا تتابّ لنزلناء مباركَ﴾ فه**ذا الكتاب الذي أنزلناه كتاب عظيم الفائدة، عظيم البركة، وهو المنبع لكلَّ أنواع الخير والبركة.

ولمّا كان الأمر كذلك وَجَبَ اتَّباعه بصورة كاملة، ووجب التزوّدُ بالتقوى، والتـجنّبُ عن مخالفته، لتشملَكم رحمة الله ولطفه **﴿فَاتَبِعُوهُ وَلَتَقُوا لَعَلَّكُم تَرْخُعُونَ﴾**.

وفي الآية الثالثة أبطل سبحانه جميع المعاذير والتحججات وسد جميع طرق التملق والفرار في وجه المشركين، فقال لهم أوّلاً، لقد أنزلنا هذا الكتاب مع هذه المميزات لكي لا تقولوا؛ لقد نزلّت الكتب الماوية على الطائفتين السابقتين (اليهود والنصارى) وكنّا عس دراستها غافلين، وليس تَمَرّدنا على أوامر الله إلا لكونها موجودة عند غيرنا من الأمم، ولم يبلغنا منها شيء: فأن تقولوا لِقَعا أنزل للكتاب على طائفتين من قبلنا ولن كنّا عن دراستهم لغافلين»<sup>1</sup>.

ثمَّ إِنَّه سبحانه ينقل عنهم **ـ في الآية اللاحقة ـ** نفس ذلك التحجج ولكن بصورة أوسع،

١. ﴿ أَن تَقُولُوا ﴾ معناء «لثَلًا تقولوا» ونظير ذلك كثير في لغة العرب.

**E**]

ومقروناً هذه المرّة بنوع أشدّ من الغرور والصَّلَف وهو: أنّ القرآن الكريم لو لم ينزل عليهم لكانَ من الممكن أن يدّعوا أنّهم كانوا أكثر استعداداً من أيّة أمّة أخرى لقبول الأمر الإلهي: **﴿ لَو تقولوا لو لَذَا لَنزَل علينا الكتاب لكنّا أهدى منهم»**.

والآية المتقدّمة كانت تعكس في الحقيقة وهذا التحجج وهو: أنّ عدم اهتدائنا إنّما هو بسبب غفلتنا وجهلنا بالكتب السماوية، وهذه الغفلة وهذا الجهل ناشىء عن أنَّ هذه الكتب نزلت على الآخرين، ولم تنزل علينا.

أمّا هذه الآية فتعكس صفة الإحساس بالتفوّق والإدّعاء الفارغ الذي كانوا يدّعونه عن تفوّق العنصر العربيّ على غيرهم.

وقد نُقِلَ نظيرُ هذا المعنى في سورة فاطر في الآية ٤٢ على لسان المــشركين في شكـل مسألةٍ حتمية وليس من بابِ القضية الشرطية وذلك عندما يقول: ﴿و**لقسموا بِــالله جِــهد** أيحانهم لنن جا.هم نذيرَ ليكوننَ أهدى من إحدىٰ الأُمم فلمًا جا.هم نذيرَ ما زادهم إلا نفورانه.

وعلى أيّة حال فإنّ القرآن يقول في معرض الرّد على هذه الإدعاءات أنّ الله سبحانه سدّ عليكم كل سُبُل التملّص والفرار، وأبطل جميع الذرائع والمعاذير، لأنّ الله آتاكم كلّ الآيات، وأقام كل الحجج المقرونة بالهداية الإلهيّة وبالرحمة الربانية لكم: ﴿ فقدجا يحم بيّنة هن ريّكم وهذى ورحمة﴾.

والملفتُ للنظر أنّه استعمل لفظ «البينة» بدل الكتاب السهاوي. وهو إشارة إلى أنّ هذا الكتاب السهاوي واضح المعالم. بَيّن الحقائق من جميع الجهات. ومقرونُ بالدلائل القاطعة. والبراهين الساطعة اللامعة.

ومع ذلك ﴿ فَحِنَّ أَطْلَعَ حِجَّنَ كَذَّبِ بِآيَاتِ الله وصدف سَبْهَا».

و«صَدَفَ» من «الصَدْف» ويعني الإعراض الشديد ـ من دون تفكير ـ عن شيء، وهو إشارة إلى أنّهم لم يكونوا ليعرضوا عن آيات الله فحسب، بل كانوا يبتعدون عنها ـ أيضاً ـ من دون أن يفكّروا فيها أدنى تفكير. ربّما استُعمِلت هذه اللـفظة بمـعنىَّ آخــر وهــو مــنع الآخرين أيضاً.

وفي خاتمة هذه الآية بيّن الله تعالى العقاب الأليم الذي أُعِدَّ لهؤلاء الخاصمين المعاندين الذين يرفضون الحقائق وينكرونها من دون أن يفكّروا فيها ويدرسوها ولو قليلاً، بل ولا يكتفون برفضها إنّا يعمدون إلى صدّ الآخـرين عـنها، ويحـولون بـينهم وبـين سماعـها

٤[

واستيعابها، بَيَّن كلَ ذلك في قوله الموجز والبليغ: ﴿سَنْجَزِي الذَّينَ يَصَدَفُونَ عَنَ آيسَاتُنَا سَوْمُ

و«سوءُ العذاب» وإن كان بمعنى العذابَ السيَّء، ولكن حيث إنَّ العذابَ السيَّء عقابٌ شديدٌ وموجع للغاية في حدّ نفسه، لذلك فسَّره بعض المفسّرين بالعقاب الشديد.

ثمّ إنَّ تكرارَ لفظة «يصدفون» عند بيان جزاء الصادفين عن آيات الله لأجل توضيح هذه الحقيقة، وهي أنَّ جميع البلايا والمحن التي تصيب هذا الفريق ناشئة من كونهم يعرضون عن الحقائق من دون أدنى تفكير ودراسة، ولو أنَّهم سمحوا لأنفسهم بالتفكير والدراسة -كباحثٍ عن الحقيقة وشاكٍ يطلب اليقين - لما أصيبوا بمثل هذه العواقب الأليمة والمصير المؤلم. كالحظ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتَبِكَةُ أَوْ يَأْتِى رَبُّكَ أَوْيَأْتِى بَعْضُ النَتِ رَبِكَ يَأْتِي بَعْضُ النَتِ رَبِكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُ الَرْ تَكُنْ المَنتَ مِن قَبْلُ أَوْكَسَبَتَ فِي إِيمَنِهَا حَيِّراً قُلِ ٱنْنَظِرُوا إِنَّا مُننَظِرُونَ ٢

### التفسير

توقعات باطلة ومطاليب مستميلة:

في الآيات السابقة تبيّنت هذه الحقيقة وهي: أنّنا أتمنا الحجّة على المشركين، وآتيناهم الكتاب الساوي (أي القرآن) لهدايتهم جميعاً، لكي لا يبق لديهم أيّ عـــذر يــبرّرون بــه مخالفتهم للرسالة ومعارضتهم للدعوة.

وهذه الآية تقول: ولكن هؤلاء الأشخاص المخـاصمين المـعاندين بــلغوا في لجــاجهم وعنادهم حدّاً لا يؤثّر فيهم حتى هذا البرنامجُ الواضحُ البيَّنُ. وكانَّهم يتوقعون وينتظرون هلاكهم، أو ذهاب آخر فرصة، أو ينتظرون أموراً مستحيلة.

فيقول أولاً: ﴿هل ينظرون إلا أن تأتيهم العلائكة» لتقبض أر واحهم.

**(لوياتي ريّك) إليهم فيرونه، حتى يؤمنوا به**.

ويراد من هذا الكلام في الحقيقة أنَّهم ينتظرون أموراً مستحيلة، لا أنَّ مجيء الله سبحانه وتعالى أو رؤيته أمور ممكنة.

وهذا النوع من البيان والكلام أشبه ما يكون بمن يقول لشخص مجرم معاند، بعد أن يريه ما لديه من وثائق كافية دامغة وهو مع كل هذا ينكر جنايته: إذا كنتَ لا تقبل بكل هذه الوثائق، فلعلّك تنتظر أن يعود المقتول إلى الحياة، ويحضر في المحكمة ليشهد عـليك بأنّك الذي قتلَته؟

ثمّ يقول: أو أنَّكم تنتطرون أن تتحقق بعض الآيات الإلهيَّة والعلامات الخاصَّة بسيوم

القيامة ونهاية العالم يوم تنسدٌ كلُ أبواب التوبة: ﴿ أو يأتي بعض آيات ربِّك ﴾ ؟

٤[

وعلى هذا الأساس فإنَّ عبارة ﴿**آيات رَبِّك﴾ وإن ج**اءت بصورة كمليَّة وعملى نحو الإجمال، ولكنِّها يمكن أن تكون بقرينة العبارات اللاحقة التي سميأتي تسفسيرها، بمعنى علامات القيامة، مثل الزلازل المخيفة، وفقدان الشسمس والقسر والكواكب لأسوارهما وأضوائها، وما أشبه ذلك.

أو يكون المراد من ذلك المطاليب غير المعقولة التي يطلبونها من رسول الله ﷺ، ومن جملتها أنّهم لا يؤمنون به إلّا أن تمطر عليهم السماء حجارة، أو تمتليء صـحاري الحـجاز القفراء اليابسة بالينابيع والنخيل!!

ثمّ يضيف عقيب ذلك قائلاً: **فيوم ياتي بعن آيات ربّك لاينفع نفسا ليحانها لم تكن تمنت من قبل لوكسبت في ليمانها خيرلَه ف**أبواب التوبة حينذاك مغلقة في وجوه الذين لم يؤمنوا إلى تلك الساعة، لأنّ التوبة ساعتئذٍ تكون ذات صبغة اضطرارية إجبارية، وفاقدة لمعطيات الإيمان الاختياري وقيمة التوبة النصوح.

هذا، ويتّضح ممّا قيل أنّ عبارة **فراوكسبت في ليعانها خيراب** تعني أنّ الإيمان وحده لا ينفع في ذلك اليوم، بل حتى أولئك الذين آمنوا من قبل، ولكنّهم لم يعملوا عملاً صالحاً، لم ينفعهم في ذلك اليوم أن يعملوا عملاً صالحاً، لأنّ أوضاعاً كتلك تسلبُ من الإنسان القدرة على إرتكاب الذنب، وتقوده نحو العمل الصالح بصورةٍ جبريةٍ لا مفرّ منها، فلا يكون لمثل هذا العمل أيّة قيمةٍ ذاتيةٍ.

ثمّ إنَّد في المقطع الأخير من الآية يوجّه تهديداً شديداً إلى هؤلاء الأشخاص المعاندين، إذ يقول بنبرة شديدة: ﴿قل لنتظروا لِنّا منتظرون﴾.

ہدت

#### لا فائدة للإيمان بدون عمل:

إنّ من النقاط الهامّة التي نستفيدها من الآية الحاضرة هو أنّ الآية تعتبر طريقَ النجاة منحصرة في الإيمان، ذلك الإيمان الذي يكتسب المرء فيه خيراً ويعمل في ظلّهِ عملاً صالحاً. ويمكن أن ينطرح هذا السؤال وهو: هل يكني الإيمان وحده ولو لم يـقترن بـالأعمال الصالحة؟ 5]

ونجيب: صحيح أنَّ المؤمن يمكن أن يزلَّ أحياناً ويرتكِبَ بعض الذنوب والمعاصي ثمّ يندم على فعله ويعمد إلى إصلاح نفسه، ولكن مّن لم يعمل أيِّ عمل صالح طوال حياته، ولم يستغل الفرص الكثيرة والكافية لذلك، بل على العكس من ذلك صدر منه كل قبيح ووقعت منه كل معصية، واقترف كل إثم، فإنَّه يبدو من المستبعّد جداً أن يكون من أهل النجاة، ومن الذين ينفعهم إيمانُهم، لأنَه لا يمكن أن نصدَق بأنَّ شخصاً ينتمي إلى دين من الأديان، ولكنَّه لا يعمل بأيَّ شيء من تعاليم ذلك الدين ولا مرّة واحدة في حياته، بل كان يرتكب خلافها دائماً، إذ إنَّ حالته وموقفَه هذا دليلٌ قاطعٌ وبيَّنُ على عدم إيمانه، وعدم اعتقاده.

وعلى هذا الأساس يجب أن يقترن الإيمان ولو بالحدّ الأدنى من العمل الصالح، ليدلّ ذلك على وجود الإيمان.

চ্চাস্ত

#### الآيتان

إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا سِيَعَا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي شَىءَ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَ يَنَبِتُهُم بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ٢٠ مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَا لِهَا وَمَن جَاءَ بِٱلسَّبِتَةِ فَلَا يُجَزِيَ إِلَا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ٢٠

التفسير

رفض المفرّقين للصّفوف ونفيهم:

تعقيباً على التعاليم والأوامر العشر التي مرّت في الآيات السابقة، والتي أُمِرَ في آخرها بإتباع الصِراط الإلهي المستقيم، وبمكافحة أيّ نوع من أنواع النفاق والتفرقة، جاءت هذه الآية تتضمّن تأكِيداً على هذه الحقيقة، وتفسيراً وشرحاً لهَا.

فيقول تعالى أوّلاً: ﴿**إِنَّ الدِينَ فَرْقُوا دِينَهِم وَكَانُوا هُيعًا لِسَتَ مِنْهِمٍ فَـيَ هُـيَ.﴾ ` أي أنَّ** الذين اختلفوا في الدين و تفرّقوا فرقاً وطوائف لا يُتَون إليك بصلة أبداً، كما لا يـر تبطون بالدين أبداً، لأنّ دينك هو دين التوحيد، ودين الصِراط المستقيم، والصراطُ المستقيم ما هو إلّا واحد لا أكثر.

ثمّ قال تعالى ــ مُهدِّداً مُوبِّخاً أولئك المفرِّقين ــ : ﴿لِمَحا لِموهم لِلِي للله لمّ ينتِمَهم بِحاكانول يفعلون& أي أنّ الله هو الذي سيؤاخذِهم بأعيالهم وهو عليم بها، لا يغيبُ شيء منها. 8003

١. «الشِيَع» من حيث اللغة تعني الفرق والطوائف المختلفة وأتباع الأشخاص المختلفين. وعلى هذا فإنّ مفرد هذه الكلمة يعني من يتّبع مدرسة أو شخصاً معيّناً. هذا هو المعنى اللغوي لكلمة الشيعة. ولكن للفظة الشيعة معنى آخر في الإصطلاح، فهو يُطلق على من يتبع أميرالمؤمنين علياً عليَّلاً ويشايعه. ولا يصح أن نخلط بين المعنيين اللغوي والإصطلاحي. [ع

بحوث

## ١- من همُ المقصودون في الآية؟

يعتقد جماعةٌ من المفسّرين أنَّ هذه الآية نزلت في اليهود والنـصارى الذيـن اخــتلفوا وتفرّقوا إلى فرق وطوائف مذهبية مختلفة، وتباغضوا وتشاحنوا وتنازعوا فيا بينهم. <sup>(</sup>

ولكن يرى آخرون أنّ هذه الآية إشــارة إلى الذيــن يـفرّقون صـفوف هــذه الأمّــة (الإسلامية) بدافع التعصّب وحبّ الاستعلاء، وحبّ المنصب والجـاه.

ولكن محتوى هذه الآية يمثّل حكماً عامّاً يشمل كل من يفرّق الصفوف، وكل من يبذر بذور النفاق والاختلاف بين عباد الله بابتداع البدّع، من دون فرق بين من كان يفعل هذا في الأمم السابقة أو في هذه الأمة.

وما نلاحظه من الرّوايات المنقولة عن أهل البيت ﷺ وهكذا روايات أهلُ السنّة التي تصرّح بأنّ هذه الآية إشارة إلى مفرّقي الصفوف وأهل البدع في هذه الأمّة، فهو من باب بيان المصداق '، لأنّه لو لم يُذكر هذا المصداق لظنّ البعض أنَّ المقصود بالآية هم الآخرون خاصّة، وأنّ الضمير عائد إلى غيرهم فيبرّئوا بذلك ساحتهم.

فني رواية منقولة عن الإمام الباقر ﷺ في ذيل هذه الآية ــ على ما في تفسير علي بن إيراهيم ــقال في تفسيرها: «فارقوا أميرالمؤمنين ﷺ وصاروا أحزاباً» <sup>7</sup>.

وهناك أحاديث أخر رويت عن رسول الله ﷺ حول افـتراق هـذه الأمّــة وتشــتتها وتشرذمها إلى فرق ذكرها على سبيل التنبؤ، جميعها تؤيّد هذه الحقيقة أيضاً.

## ٢\_ بشاعة التفرقة وزرع الامتلاف

هذه الآية تكرّر مرّة أخرى \_ وبمزيد من التأكيد \_ هذه الحقيقة، وهي أنّ الإسلام دين الوحدة والإتحاد، وأنّه يرفض كل لون من ألوان التفرقة وإلقاء الاختلاف في صفوف الأمة. وتقول لرسول الله تَبَيَّيَنَّ: إنّ عملك وبرنامجك لا يشابه عمل المفرّقين للـصفوف، نـاشري الخلاف فيها مطلقاً، وانّهم بالتالي لا يمتّون إليك ولا تمتّ إليهم بصلة أبداً، وإنّ الله المـنتقم

۲. بحارالانوار، ج ۹، ص ۹۳.
 ۲. تفسير نورالثقلين، ج ۱، ص ۷۸۳.
 ۳. المصدر السابق.

الجبّار سوف ينتقم منهم، ويريهم عاقبة أعمالهم الشريرة.

٤[

إنَّ التوحيد الحقيقي ليس واحداً من أصول الإسلام وقواعده فحسب. بـل إنّ جمـيع أصول الإسلام وفروعه، وجميع برامجه المتنوعة، تدور حول محور التوحيد، وتنطلق مـنه وتنتهي إليه، فالتوحيد روح سارية في كيان التعاليم الإسـلامية بـرمّتها، والتـوحيد هـو الاساس الحضاري الذي تقوم عليه مبادىء الإسلام عامّته.

ولكن هذا الدين الذي يتألّف من أقصاه إلى أقصاهُ من عنصر الوحدة والإتحاد قد وقع اليومَ ــ مع شدّة الأسف ــ فريسة بأيدي مفرّقي الصفوف، ومثيري الاختلاف بحيث فَــقَدَ وجهه الحقيقي.

فبين يوم وآخر ينعق ناعق. ويثير نغمةً جديدة خبيئة. ويقوم معقّد أو معتو. أو غبيّ ويخالف حكماً من أحكام الإسلام. وبرنامجاً من برامجه. فيلتف حوله فـريق مـن الجــهلة والبسطاء. فيفرز تمزّقاً جديداً.

على أنَّ للـجهل الذي يـعاني مـنه فـريق مـن العـامّة دوراً مـؤثّراً في هـذه التـفرقة والاختلافات، لا يقل عن تأثير ذكاء الأعداء وفطنتهم ويقظتهم في إذكاء التمزّق الداخلي.

فربمًا طرح البعض أموراً أكل عليه الدهر وشرب، من جديد، وأحدثوا حولها ضبخة غبيّة ليشغلوا بها بال الناس، ولكن الإسلام ـكما صرّحت الآية - غريب عن أعسالهم، وأعبالهم غريبة عن الإسلام، وستفشل في المآل كلّ محاولات المفرّقين للصفوف، وتذهب أدراج الرياح، ولن يحصدوا منها سوى الخيبة والخسران.

## ٣- مملات كاتب «المنار» الظالمة على الشَّيعة

يعاني كاتب تفسير المنار من سوء ظن بالغ الشدّة بالنسبة إلى الشيعة، وبنفس القـدر يعاني من الجهل بعقائد الشيعة و تاريخهم.

فني ذيل هذه الآية يعقد فصلاً حول الشيعة تحت غطاء الدعوة إلى الإتحاد، ويصفهم بأنّهم يفرّقون الصفوف ويخالفون الإسلام، وأنّهم ممن يحملون ضدً الإسلام ويقومون بنشاطات سياسية تخريبية تحت غطاء المذهب والعقيدة الدّينية، وكأنّ وجود كلمة «شيعاً» في الآية الحاضرة والتي ليس لها أيّ إرتباط بقضية التشيع والشيعة ذكّره بهـذه الأمـور التافهة، فاندفع ينّهم هذه الجماعة المؤمنة من دون تورّع. سورة الأنعام / الآية ١٥٩ ـ ١٦٠

۲۷٤

[ع إنّ كتاباته أفضل جواب على أقواله. وخير شاهد على عدم معرفته بـعقائد الشـيعة. وتأريخهم. وذلك لأنّه:

ا\_يربط بين الشّيعة و«عبد الله بن سبأ» اليهودي المشكوك في أصل وجوده من وجهة نظر التّأريخ، والذي ليس له \_على فرض وجوده \_أدنى دورٍ في تاريخ التشيع والشيعة؛

بينما نجده من جانب آخر يربط بين الشيعة و«الباطنية» بل حتى بين الشـيعة والفـرقة البهائية التي هي أعدى أعداء الشيعة، والحال أنّ من له أدنى معرفة بتاريخ الشيعة يعلم أنّ هذه الأحاديث والمزاعم ليست سوى مزاعم وأحاديث خيالية وهمية، بل محـض افـتراء وإتهام واختلاق.

والأعجب من كل ذلك هو أنّ هذا الكاتب يوبط بين جماعة «الغملاة» (وهمم الذيس يرفعون علياً للله إلى درجة الألوهية غلوّاً) وبين الشيعة في حين أنّ الفقه الشيعي أفرز فصلاً للغلاة تحت عنوان إحدى الفرق والطوائف المقطوع بكفرها، ويتهم الشيعة بأنّهم يعبدون أهل البيت، وغير ذلك من النسب الباطلة الرخيصة.

إنَّ من المسلَّم أنَّ كاتب «المنار» لو لم يكن قد تأثّر بالأحكام المـتسرّعة والعـصبيات العمياء، وسمح لنفسه بأن يسمع عقائد الشيعة من أفسواهـم أنـفسهم، ويأخـذها مـنهم، ويستقرئها من كتبهم لا من كتب أعدائهم لعرف جيّداً بأنّ ما نسبه إلى الشيعة ليس مجرّد افتراءات وأكاذيب، بل هو مهازل مضحكة.

والأعجب من ذلك كلّه أنّه عزا نشأة التشيع إلى الإيرانيين، على أنّ التشيع كان فاشياً في العراق والحجاز ومصر قبل أن يتشيع الإيرانيون بقرون مديدة، والوثائق التّاريخية شواهد حيّة على هذه الحقيقة.

٢- إنَّ ذَنَّب الشيعة هو أنَّهم عملوا بما صدر عن رسول الله ﷺ قطعاً، والذي ورد ـكذلك - في أوثق المصادر السنيّة وهو قوله ﷺ: «إنّي تارك فيكم الثقلين ما أن تمسكتم بـهما لن تضلوا أبدأكتاب الله وعترتي أهل بيتي» (

إِنَّ ذَنْبِ الشيعة هو أنَّهم يعتبرون أهل البيت النبوي أدرى وأعرف من غيرهم بـدين

١. راجع صحيح الترمذي. ج ٣ ص ١٠٠، وسنن البيهقي، ج ١، ص ١٢ و ج ٢. ص ٢٤، وكنزالعمال. ج ١. ص ١٥٤ و١٥٩، والطبقات الكبرى لابن سعد، ج ٢. ص ٢ وكتباً أخرى.

٤]

النّبي ورسالته، فجعلوهم الملجأ والمرجَع في المشاكل الدينية، وأخذوا عـنهم حـقائق الإسلام.

إنَّ ذنب الشيعة هو أنَّهم فتحوا باب «الإجتهاد» أخذاً بمكم المنطق والعـقل. والقـرآن والسنّة وبذلك منحوا الفقه الإسلامي فاعلية متحركة، ولم يحصروه بـ «أربعة أشـخاص» ويجبروا الناس على إنَّباعهم.

أليست خطابات القرآن والسنّة موجّهة إلى عموم المؤمنين في جميع الدهور والعصور؟ أم هل كان أصحاب رسول الله ﷺ يتّبعون في فهم الكتاب والسنّة أشخاصاً معيّنين. فلهاذا نحصر الإسلام في حصار قديم من الجمود باسم «المذاهب الأربعة» الحنفي، الحنبلي. المالكي. الشّافعي؟!

إنَّ ذَنب الشيعة هو أنّهم يقولون: إنَّ صحابة رسول الله تَنْبَعُهُ مثل سائر المسلمين يجب أن يقيَّموا بقياس إيمانهم وفي ضوء أعيالهم، فمن وافق عمله الكتاب والسنّة كان صالحاً، ومن خالف عمله الكتاب والسنّة ـ سواء أكان في عصر النّبي يَنْبَعُ أو جاء بعده ـ رُفِض وطُرِدَ، ولا تكني مجرّد الصحبة ليتستر بها الجرمون والجناة، فلا يجوز أن يقدَّسَ ويُحتَرم رجال كمعاوية الذي داس كلّ القيم وتجاهل جميع الضوابط الإسلامية، وخرج على إمام زمانه الذي رضيت به الأمّة الإسلامية، وعلى الأقل في ذلك العصر (ونعني علياً على)، وأراق تلك الذماء الكثيرة!... لا يجوز تقديس هذا الشخص وأمناله لمجرّد صحبته لرسول الله تَنْبَعُوا ما الذي بعض الصحابة المرتزقة ممن والاه وسار في ركابه.

نعم هذه هي ذنوب الشيعة وهم يعترفون بها، ولكن هل وجدتم في عالمنا هذا من هو أشد مظلومية من الشيعة، بحيث تُعتَبَر أَفضَل نقاط القوّة في تاريخها وعقائدها نقاط ضعف، ويكيلون لها سيلاً من الإتهامات والأكاذيب، بل ولا يسمحون لها بأن تنشر معتقداتها في أوساط المسلمين وتعرضها عليهم بحرية، كما يفعل غيرها من الطوائف، بسل يأخذون عقائدها من غيرها.

ترى إذا عملت جماعة بأمر نبيّهم في حين لا يعمل الآخرون به، فهل يعتبر عمل تلكم الجماعة تفريقاً للصفوف، وشقّاً لعصىٰ الأمّة؟ وهل يجب صرف هذه الجماعة عن مسارها لينحقق الإتحاد، أو تقويم من يسلك غير سبيل المؤمنين؟ ٣- إنَّ تاريخ العلوم الإسلاميَّة يشهد أنَّ الشيعة كانوا السبّاقين في أكثر هـذه العـلوم [ع

والمعارف إلى درجة أنَّه اعتبِرَ الشيعة، البناة المؤسسين لعلوم الإسلام. ﴿

إنَّ الكتب التي ألَّفها علماء الشيعة في مجال التفسير والتَّاريخ، والحديث والفقه، والأصول، والرجال والفلسفة الإسلامية، ليست أموراً يمكن تجاهلها وإنكمارُها أو إخمفاؤها، فمهي موجودة في جميع المكتبات (اللَّهم إلَّا اكثر مكتبات أهل المنَّة الذين لا يسمحون عمادة بدخول هذه المؤلَّفات والكتب إلى مكتباتهم، في حين أنَّنا نسمح بمدخول مؤلفاتهم الى مكتباتنا منذ قرون مديدة) وهذه الكتب شواهد حيّة على ما ذكرناه.

فهل هؤلاء الذين صنّغوا وألّفوا كلّ هذه الكتب حول الإسلام و تعاليمه، في سبيل نشرها وبثّها و تعميقها، كانوا أعداءً للإسلام؟

وهل عرفتم عدوّاً يحبّ الإسلام بهذه الدرجة؟!

أم هل يستطيع أحدٌ أن يخدم الإسلام الحنيف بمثل هذه الخدمةِ الكبيرةِ،إذا لم يكن محبًّا مخلِصاً، وعاشِقاً متيّماً؟!

هذا ونقول في ختام حديثنا: إذا أردتم أن نزيل كل هذا الاختلاف والفرقة تعالوا نعمل شيئاً آخر بدل التراشق بالإتهامات، وذلك أن يتعرّف بعضنا على بعض ويفهم بعضنا بعضاً. لأنّ مثل هذه النسب والإفتراءات الباطلة ليس من شأنها أن تحقق الوحدة الإسلامية، بل توجّه ضربة قاضية إلى أسس الوحدة الإسلامية.

## ثواب أكثر، عمّاب أقلّ:

في الآية اللاحقة إشارة إلى الرحمة الإلهيّة الواسعة، وإلى الثواب الإلهي الواســع الّــذي ينتظر الأفراد الصــالحين المحســنين، وقــد عــقّبت التهــديدات المــذكورة في الآيــة بهــذه التشجيعات: ﴿مَنْ جَاءبالحَسَنَة فَلَهُ عَشَرُ لَعِثَالِهَا﴾.

ثمّ قال: ﴿ وَمِنْ جَاء بِالسَّيْنَة فَلا يُجزِّي إِلَّا مُتْلِهَا﴾.

وللتأكيد يضيف هذه الجملة أيضاً فيقول: ﴿وهم لا يُـظَلّمونَ وإِنَّما يـعاقبون بمـقدار أعهالهم.

١٠ للوقوف على أدلة هذا الموضوع راجع كتاب «تأسيس الشيعة لعلوم الإسبلام»، وكـتاب «أصبل الشيعة وأصولها». وأمّا ما هو المراد من «العسنة» و«الشيئة» في الآية الحساضرة وهسل همسا خسطوص «التوحيد» و«الشرك» أو معنى أوسَع؟ فبين المفسّرين خلاف مذكور في محلّه، ولكن ظاهر الآية يشمل كل عمل صالح وفكر صالح وعقيدة صالحة أو سينة، إذ لا دليل على تحديد أو حصر الحسنة والسيئة.

ہدوث

وها هنا نكاتٌ يجب التَوجُّه إليها والتوقف عندها:

# 1\_ ما هو المراد من قوله «ماء به»؟

٤]

كما يستفاد من مفهوم الجملة هو أن يجيء بالعمل الصالح أو السيء معه، يعني إذا مثل الإنسان أَمامَ المحكة الإلهيّة العادلة يوم القيامة فإنّه لا يحضر بيدٍ فارغةٍ خاليةٍ من العقيدة والعمل الصالحين، أو عقيدة وأعمال طالحة، بل هي معه داغاً، ولا تنفصل عنه أبداً، فسهي قرينته في الحياة الأبديّة وتحشر معه.

لقد استعمل مثل هذا التعبير في الآيات القرآنية الأخرى بهذا المعنى أيضاً... فني الآية ٣٣ من سورة (ق) تقرأ قوله تعالى: ﴿من خشي للوُحمان بالفيب وجاء بقلب منيب ﴾ إنَّ الجنّة لمن آمن بالله عن طريق الإيمان بالغيب، وخافه وأتى إلى ساحة القيامة بقلب تائب مملوء بالإحساس بالمسؤولية.

# ٢\_ أمر المسنة، عشرة أضعاف

نقرأ في الآية الحاضرة أنّ الحسنة يُثابُ عليها بعشرة أضعافها، بينا يستفاد من بعض الآيات القرآنية أنّه اقْتصِرَ على عبارة **(تصافا كثيرة >** من دون ذكر عدد الأضعاف (كما في الآية ٢٤٥ من سورة البقرة) وفي بعض الآيات بلغ نواب بعض الأعمال مثل الإنفاق إلى سبعمائة ضعف (كما في الآية ٢٦٦ من سورة البقرة) بل ربّما إلى أكثر من ذلك مثل قوله: **ولِنْما** يوقى للصابرون أجرهم بغير حساب كَ<sup>ن</sup>. [ع

إنّ من الواضح أنّه لا تناقض بين هذه الآيات أبداً، إذ إنّ أقل ما يعطى للمحسنين هو عشرة أضعاف الحسنة، وهكذا يتصاعد حجم الثواب مع تعاظم أهمّية العمل والحسنة، ومع تعاظم درجة الإخلاص، ومع ازدياد مقدار السعي والجهد المبذول في سبيل العمل الصالح، حتى يصل الأمر إلى أن تتحطم الحدود والمقادير، ولا يعلم حدّ الثواب ومقداره إلّا الله تعالى.

فمثلاً الإنفاق الذي يحظى بأهتية بالغة في الإسلام يتجاوز مقدار ثوابه الحدّ المـتعارف للعمل الصالح الذي هو عشرة أضعاف الحسنة، ويصل إلى «الأضعاف الكثيرة» أو «سبعهائة ضعف» وربّما أكثر من ذلك.

إن حركة الانسان في خط الاستقامة هي أساس جميع النجاحات والسعادات، ولا تبقى عقيدة أو عمل صالح بدونها، وقد ذكر القرآن لها ثواباً خارجاً عن حدّ الإحصاء والحساب. ومن هنا أيضاً يتّضح عدم المنافاة بين هذه الآية وبين الرّوايـات التي تـذكر لبـعض

الأعمال الحسنة مثوبة أكثر من عشرة أضعاف.

كما أنَّ ما نقرؤه في الآية ٨٤ من سورة القصص في قوله تعالى: **وعن جا. بالجسنة فله خيرً** متها > لا ينافي الآية الحاضرة حتى نحتاج إلى القول بنسخ الآية. لأنَّ للخير معنىً واسـعاً يتلاءم مع عشرة أضعاف أيضاً.

## ٣\_ لماذا كفارة يوم وامد ستين يوماً؟

ربِّما يتصور البعض: أنَّ وجوب صوم «ستين يوماً» من باب الكفارة في مقابل إفطار يوم من شهر رمضان، والعقوبات الأخرى في الدنيا والآخرة من هذا القبيل، لا تتلاءم مع الآية الحاضرة التي تقول: السيئة تجازى بمثلها فقط.

ولكن مع الإلتفات إلى نقطة واحدة يتّضح جواب هذا الإعتراض أيضاً وهي أنّ المراد من المساواة بين «المعصية والعقوبة» ليس هو المساواة العددية، بل لابدّ من أخـــذ كــيفية العمل أيضاً بنظر الاعتبار.

إنّ إفطار يوم واحد من أيّام شهر رمضان المبارك مع ماله من الأهميّة، ليست عقوبته صوم يوم واحد بدله من باب الكفارة، بل عليه أن يصوم أيّاماً عديدة حتى تساوي مبلغ احترام ذلك اليوم من شهر رمضان المبارك، ولهذا نقرأ في بعض الرّوايات أنّ عقوبة الذنوب في شهر رمضان أشد وأكبر من عقوبة الذنوب في الأيّام والأشهر الأخرى. كما أنّ ثواب الأعمال الصالحة في تلك الأيام أكثر وأزيد، إلى درجة أنّ ثواب ختمة واحدة للقرآن في هذا الشهر يعادل ثواب سبعين ختمة للقرآن في الأشهر الأخرى.

# ٤\_منتهى اللطف الآباني

٤]

إنّ النقطة الأجمل في المقام هي أنّ الآية الحاضرة جسّدت منتهى اللطف والرحمة الإلهيّة في حقّ الإنسان.

فهل عرفت أحداً بيده كل أزمّة الإنسان وشؤونه، كما أنّه محيط بجميع أعماله وشؤونه، يبعث قادة ومرشدين معصومين لهدايته وإرشاده، ليوفّق إلى الإتيان بالعمل الصالح في هدي رُسُله، مستفيداً من الطاقة الإلهيّة الممنوحة له، مع ذلك يثيبه على حسناته بحشر أمثالها، ولكنّه لا يجازيه على السيئة إلّا بمثلها، ثمّ يجعل باب التوبة ونيل العفو مفتوحاً في وجهه؟!

يقول أبوذر؛ قال الصادق المصدَّقَ [أي رسول الله]: «إنَّ الله قال الحسنة عشر أو أزيــد، والسيئة واحدة أو أغفرُ، فالويل لمن غلبت آحادهُ أعشارُه» .

રુજ

قُلْ إِنَّنِي هَدَىنِي دَبِّ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِبِعٍ دِينَاقِبَحَامِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفَأَ وَمَاكَانَ مِن ٱلْمُشْرِكِينَ ٢ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُجِي وَمَعْيَاى وَمَعَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ٣ لَا شَرِيكَ لَهُ,وَبِذَلِكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوَلُ ٱلْمُتَالِعِينَ ٣

التغسير

هذا هو طريقي المستقيم:

هذه الآية والآيات الأخر التي سنقرؤها فيا بعد والتي ختمت بها سورة الأنعام، تعتبر خلاصة الأبحاث المطروحة في هذه السورة التي بدأت وانتهت بمكافحة الشرك والوشنية، وتركّزت أحاديثها على توضيح هذا الأمر. فقد بدأت هذه السورة بالدعوة إلى التـوحيد ومكافحة الشرك، وختمت بنفس ذلك البحث أيضاً.

فني البداية أمرت رسول الله يَجَنَّنُ بأن يقول في مواجهة معتقدات المشركين والوثـنيين ومزاعمهم الجوفاء والعارية عن المنطق السليم: ﴿قُلْ لِتَنْيَ هُدَلَنِي رَبِّي لِلْى صُرَاط هُستَقْيِمِ﴾ أي طريق التوحيد، ورفض كلّ أشكال الشرك والوثنية.

والجدير بالذكر أنَّ هذه الآية وطائفة كبيرة من الآيات السابقة واللاحقة لها تبدأ بجملة: «قُلْ» ولعلَّه لا توجد في القرآن الكريم سورة كررت فيها هذه الجملة بهذا القدر مثل هذه السورة، وهذا يعكس في الواقع مدى شدَّة المواجـهة بـين رسـول اللهُ تَظِيَّةُ وبـين مـنطق المشركين.

كما أنّه يسُدُّكل أبواب العذر في وجوههم، لأنّ تكرار كلمة «قل» علامة على أنّ كل ما يقوله لهم رسول الله ﷺ إنّما هو بأمر الله، بل هو عين كلام الله، لا أنّها آراء رسول اللهﷺ وأفكاره وقناعاته الشخصية.

ومن الواضح أنَّ ذكر كلمة «قل» في هذه الآيات وأمثالها في نص القرآن. إنَّا هو لحفظ

141

أصالة القرآن، وللدلالة على أنّ ما يأتي بعدها هو عين الكلمات التي أوحيت إلى رسول الله. وبعبارة أخرى: الهدف منها هو الدلالة على أنّ رسول الله ﷺ لم يحدث فيها أيّ تغيير في الألفاظ التي أوحيت إليه، وحتى كلمة «قل» التي هي خطاب إليه قد ذكرها عيناً. ثمّ إنّه تعالى يوضّح «الصراط المستقيم» في هذه الآية والآيتين اللاحقتين.

الم الم الم الذين المستقيم الذي هو في نهاية الصحة والاستقامة، وهو الأبدي فهو يقول أوّلاً: إنّه الدين المستقيم الذي هو في نهاية الصحة والاستقامة، وهو الأبدي الخالد القائم المتكفل لأمور الدين والدنيا والجسد والروح: ﴿دينا قيماً﴾ `.

وحيث إنّ العرب كانوا يكنّون لإبراهيمﷺ محبّة خاصّة، بل كانوا يـصفون عـقيدتهم ودينهم بانّه دين إيراهيم، فهذا هو الذي أدعو أنا إليه لا ماتزعمونه: **﴿ملّة لِبراهيم﴾**.

إيراهيم الله الذي أعرض عن العقائد الخرافية التي كانت سائدة في عصره وبيئته، وأقبل على التوحيد **(حنيفا)**.

و«الحنيف» يعني الشخص أو الشيء الذي يميل إلى جهة ما، وأمّا في المصطلح القرآني فيطلق هذا الوصف على من يعرض عن عقيدة عصر الباطلة ويولّي وجهه نحو الدين الحق والعقيدة الحقّة.

وكأنّ هذا التعبير جواب وردّ على مقالة المشركين الذين كانوا يـعيبون عـلى رسـول الله يَتَهَالِلَهُ مخالفته للعقيدة الوثنية التي كانت دين أسلافهم من العرب، فقال النّبي في معرض الردّ على مقالتهم هذه، بأنّ نقض السنن الجاهلية والإعراض عن العقائد الخرافية السائدة في البيئة ليس هو من فعلي فقط، بل كان إيراهيم \_الذي نحتر مه جميعاً \_كذلك أيضاً.

ثمّ يضيف للتأكيد قائلاً: **﴿وما كان من العشركين﴾**، بل هو بطل الكفاح ضد الوثـنية، وحامل الحرب ضد الشرك، الذي لم يفتأ لحظةً واحدة عن محاربته وكفاحه.

إنَّ تكرار جملة **وحنيفا وما كان من المشركين» في** عدَّة موارد من آيات القرآن الكريم مع قوله: «مسلماً» أو بدونها، إنَّنا هو للتأكيد على هذه المسألة وهي أنّ إبراهيم الذي يفتخر به العرب الجاهليون مبرّاً ومنزّه عن كل هذه العقائد والأعمال الخاطئة <sup>(</sup>

**الآبة اللاحقة** تشير إلى أنّه على النّبي أن يقول: إنّي لست موحّداً من حيث العـقيدة

١. «قيماً» قد تأتي أيضاً بمعنىٰ الاستقامة، وقد تأثي بمعنىٰ الثبات والدوام وكذلك تأتي بمعنىٰ القائم بسامور الدين والدنيا. فحسب، بل إنيَّ أعمل كل عمل صالح: **﴿قُلْ لِنَّ صلاتي ونسكي ومحياي ومحاتي لله ربّ** العالمين﴾، فأنا أحيىٰ لله، وله أموت، وأفدي بكل شيء لأجله، وكل هد في وكل حبّي بل كل وجودي له.

و«النُسُك» يعني في الأصل العبادة، ولذا يقال للعابد: ناسك، ولكن هذه الكلمة تطلق في الأغلب على أعمال الحج فيقال: مناسك الحج.

وقد احتمل البعض أن يكون المراد من «النُسُك» هنا هو «الأضحيّة»، ولكن الظاهر أنّه يشمل كل عبادة، وهو إشارة أوّلاً إلى الصّلاة كأهم عبادة، ثمّ إلى سائر العبادات بشكل كلّي، يعني صلاتي وكل عباداتي، بل وحتى موتي وحياتي كلها له تعالى.

ثمّ في الآية الثالثة يضيف للتأكيد، وإيطالاً لأيّ نوع من أنواع الشرك والوثنية قائلاً: ﴿لا شريك له».

ثمّ يقول في ختام الآية: ﴿وَبِذَلِكَ أَمْرِتُ وَلَنَا أَوَّلَ المسلمينَ ﴾.

# كيف كان النّبتُ أوّل مسلم؟

في الآية الحاضرة وُصِف رسول الله تَشْتُرُدُّ بأنَّه أوَّلُ المسلمين.

وقد وقع بين المفسّرين كلام حول هذه المسألة، لأنّنا نعلم أنّه إذا كـان المـقصود مـن «الإسلام» هو المعنى الواسع لهذه الكلمة فإنّه يشمل جميع الأديان السهاويّة، ولهذا يُـطلَق وصف المسلم على الأنبياء الآخرين أيضاً، فانّنا نقرأ حول نوحﷺ : **فوأعرت أن أكون من** المسلمين﴾ (

ونقرأ حول إبراهيم الخليل على وإينه إسماعيل أيضاً: ﴿رَبَّنَا وَلَجَعَلْنَا حَسَلَمَينَ لَكَ﴾ وجاء في شأن يوسف الله : ﴿توقَنْنِ مسلماً﴾ `

على أنَّ «المسلم» يعني الذي يسلَّم ويخضع أمام أمر الله، وهذا المعنى يصدق على جميع الأنبياء الإلهيين وأُممهم المؤمنة، ومع ذلك فإنَّ كونَ رسول الإسلام أوَّلَ المسلمين، إمَّا من

۲. البغرة. ۸۲۸.

۱. یونس، ۷۲. ۲. یوسف، ۱۰۱. جهة كيفية إسلامه وأهميّته، لأنّ درجة إسلامه و تسليمه أعلى وأفضل من الجميع، وإمّا لأنّه كان أوّل فرد من هذه الأمّة التي قبلت بالإسلام والقرآن.

وقد ورد في بعض الرّوايات \_ أيضاً \_ أنّعﷺ أوّل من أجاب في الميثاق في عالم الذّر. فإسلامه متقدّم على إسلام الخلائق أجمعين\.

وعلى أيّ حال فإنّ الآيات الحاضرة توضّح روح الإسلام. وتعكس حقيقة التـعاليم القرآنية وهي: الدعوة إلى الصراط المستقيم، والدعوة إلى دين محطم الأصــنام إيـراهــيم، والدعوة إلى رفض أيّ نوع من أنواع الشّرك والثنوية... هذا من جهة العقيدة والإيمان.

وأمّا من جهة العمل: الدّعوة إلى الإخلاص، وإلى تصفية النيّة، والإتيان بكل شيء لله تعالى، والحياة لأجله، والموت في سبيله، وطلب كل شيء منه، ومحبّته، والإنقطاع إليــه، وعن غيره، والتولّي له، والتبرؤ من غيره.

فما أكبر الفرق بين ما جاء في الدعوة الإسلامية الواضحة، وبين أعمال بعض المتظاهرين بالإسلام الذين لا يفهمون من الإسلام سوى التظاهر بالدين، ولا يفكّرون في عباداتهم إلّا في الظاهر، ولا يعتنون بالباطن والحـقيقة، ولهـذا فسليس حـياتهم وممـاتهم واجـتاعهم ومفاخرهم وحريتهم سوى قشور خاوية لاغير.

80CB

### التفسير

إنَّ التأكيدات المتتابعة المتوالية والاستدلالُ المتنوّع في هذه السورة في صعيد التوحيد ومكافحة الشرك تنبىء عن أهمّية كبرىٰ للموضوع.

وهذه الآية شجبت منطق المشركين من طريق آخر، حيث قال سبحانه لنبيّه: قل لهم واسألهم: هل من الصحيح أن أطلب ربّاً غير الله الواحد في حين أنّه هو المالك والمربيّ، وهو ربّ كل شيء وبيده أزمّة جميع الكائنات، وحكمه جارٍ في جميع ذرّات الوجود بلا استثناء: وقُل لَفيزَ للله لبغي ربّاً وهو ربّ كل شي؛ به.

ثمَّ إنَّه يردَّ على جماعة من المشركين المتحجرين ثمن قالوا لرسول الله ﷺ : اتَّبِغنا وعَلينا وِزرَكَ إِن كان خطأً. قائلاً: ﴿ولا تكسب كل نفس إلاّ عليها ولا تزرولزرة وزر أخرى ﴾ فلا يعمل أحد إلّا لنفسه، ولا يحمل أحد وزر أحد.

وثم إلى ربّكم مرجعكم فينبّئكم بماكنتم فيه تختلِفُونَ ﴾ فمآلكم إليه وهو يخبركم عــن جميع ما اختلفتم فيه.

#### ہحثان

إنَّ ها هنا نقطتين يجب أن نقف عندهما ونلتفت إليهما:

### ۱\_ ربّما مملنا وزر غیرنا

قد يتوهمُ أنَّ الآية الحاضرة التي تبيَّن أصلين من الأصول المنطقية المسلَّمة لدى جميع

270

الأديان والشرائع (أي مبدأ: لا يعمل أحد إلا لنفسه، ولا يعاقب أحد بذنب غيره) تتنافئ مع الآيات القرآنية الأخرى، كما لا توافق جملة من الرّوايات في هذه الجال، لأنّ الله تعالى يقول في سورة النحل الآية ٢٥: ﴿ ليحملوا لوزارهم كاملة يوم للقيامة ومن لوزار للذين يضلّونهم بغير عليهه.

فإذا لم يحمل أحدٌ وزر أحد فكيف يحمل هؤلاء المضلُّون وزر الضالَّين أيضاً.

كما أنَّ الأحاديث المرتبطة ب«السُنّة الحَسنة» و«السنّة السيئة» المروية بـطرق الشـيعة والسنّة، تتنافى مع مفهوم الآية الحاضرة كقول رسول الله ﷺ: «من سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً كان لَهُ أجر من عَمِلَ بها من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سَنَّ سَنَّةً سيئة كان عليه وزرُ مَن عمل بها من غير أن ينقص من أوزارِهم شيءٌ». (

ولكن الإجابة على هذا السؤال واضحة، فإنّ الآية المبحوثة هنا تقول: إنّه لا يحمل أحد وزر أحد من دون سبب، ولكن الآيات والرّوايات المشار إليها سلفاً تقول: إذاكان الإنسان مؤسَّساً لعمل صالح أو سيّء يعمل وفقه الآخرون، أي كان له «التحبيب» والدلالة في قيام الآخرين بعمل معيّن، وكانت له بالتالي دخالة في وقوعه، فإنّه ـبلا شك ـيشترك معهم في نتائجه وعواقبه، لأنه يعتبر ـ في الحقيقة ـ عمله وفعله، فلا مناص من أن يتحمّل تبعاته إن خيراً فخير، وإن شراً فشرّ، لأنّه هو الذي وضع بيده أساسه الذي قام عليه صرح العمل، وارتفع بنيانه.

### ٢\_ هل أنّ أعمال الآفرين الصالمة تنفعنا؟

إنَّ التوهِّم الآخر الذي يمكن أن يخالج الأذهان حول هذه الآية هو: أنَّ الآية تقول: إنَّ عَمَلَ كل إنسان لا ينفع إلَّا نفسه، وعلى هذا فإنَّ الأعمال الصالحة التي تهدى إلى الأموات، بل وحتى الأحياء أحياناً، لا يمكن أن تنفعهم، في حين نقرأ في روايات كثيرة مروية عسن طريق الشيعة والسنّة عن النّبي تَتَمَلَّهُ من أهل البيت عَمَدًا أنَّ مثل هذه الأعمال قد تنفع الآخرين، وإنَّ هذا ينطبق على الجميع، فلا ينحصر بعمل الولد لوالديه، بل يشمل كل من يعمل عملاً ويهدي ثوابه للآخرين.

١. أصول الكافي، ج ٥، ص ٩.

سورة الأنعام / الآية ١٦٤

٤]

هنا مضافاً إلى أنّنا نعلم أنّ الثواب يرتبط بتأثير العـمل الصـالح المأتي بــه عــلى روح الإنسان ودوره في تكامل الإنسان ورقيّه، ولكنّ الذي لم يعمل عملاً صالحاً قط، بل ولم يكن له أيّة دخالة في مقدماته كذلك، فكيف يمكن أن ينشأ منه أثر روحي ومعنوي؟؟

ولقد واصل البعض طرح هذا الإشكال بصورة مسهبّة، ولم يكن الأفـراد العـاديون وحدهم هم الذين طرحوه، بل تأثّر به بعض المفسّرين والكتّاب، مثل كاتب «المنار» إلى درجة أنّهم تناسوا كثيراً من الأحاديث والرّوايات المسلّمة، ولكن مع الإلتفات إلى نقطتين يتّضِح الجواب على هذا الإشكال:

ا-صحيح أنَّ عمل كل إنسان سبب لتكامله بالخصوص، وأنَّ نتائج الأعمال الصالحة وآثارها الواقعية عائدة إلى القائم بالعمل الصالح، تماماً كما تكون «الرّيـاضة»، و«التّـعليم والتَّربية» من كل أحد سبباً لتقوية جسم فاعلها وروحه ونفسه، وتكاملهما.

ولكن عندما يَعمل أحدَّ عَمَلاً صالحاً لشخص آخرٍ، فإنَّه إنَّا يفعله حتماً لأجل أنَّ ذلك الشخص يمتلك إمتيازاً على غيره وصفةً حسنةً، أو لأنَّه كان مربّياً صالحاً، أو تلميذاً صالحاً، أو صديقاً طيّباً أو جاراً وفيّاً له، أو كان عالماً خدوماً للمجتمع، أو مؤمناً مخلصاً، أو يمتلك أدنى حدٍّ من الصلاح في حياته، يوجب جلب أنظار الآخرين، ويسبّب في أن يعملوا أعمالاً

وعلى هذا فذلك العمل ـ في الحقيقة ـ إنّما يكون نتيجة لذلك الإمتياز، ونتيجة للصفة الحسنة المذكورة، وللنقطة المضيئة في شخصيته وحياته، ولهـذا يكـون قـيام الآخـرين بالأعـال الصالحة له إنّما هو أشعّة من ضوء عمله الطيّب أو نيّته الصالحة، ونـتيجة لتـلك الخصلة الحسنة التي يتّصف بها.

٢- المثوبات التي يعطيها الله تعالى للأشخاص على نوعين: مثوبات تتناسب مع وضع تكاملهم الروحي وصلاحيتهم، يعني أنّ أرواحهم ونفوسهم قد تسمو بسبب قديامهم بالأعمال الصالحة سمّواً كبيراً، وترتتي في سلّم الكمال رقيّاً عطيماً إلى درجة يصلحون للعيش في عوالم أعلى وأفضل، ويرتفعون بما صنعو، على أجنحة العقيدة والعَمَل الصالح.

ولكن حيث إنّ أيَّ عملٍ صالحٍ هو إطاعةٌ لأمر الله سبحانه، ويستحق المطيع لإطاعته أجراً ومثوبة، فإنّه يمكنه أن يهدي ذلك الثوابُ والأجر إلى غيره بإرادته ورغبته، تماماً، مثل أستاذ متخصّص في شعبة مهمّة من العلوم يدرّس في جامعة من الجامعات، فإنّه لا ريب في أنّه يصل بتدريسه إلى نتيجتين: فهو من جهة يصل - في ضوء تدريسه \_إلى درجات علمية أكمل وأقوى، وهو في نفس الوقت يحصل على أموال لقاء خدمته، ولا ريب في أنّه لا يستطيع أن يهدي النتيجة الأولى لأحد لأنّها خاصّة به، ولكنّه يكنه أن يقدّم (أو يهدي) النتيجة الثانية إلى من يرغب ويحب. إنَّ إهداء (ثواب) الأعمال الصالحة من جانب العاملين بها إلى الأموات، بل وإلى الأحياء أحياناً، إنّا هو من هذا النمط ومن هذا القبيل. وبهذا يرتفع وينتني أيّ إبهام يحوم حول هذه الأحاديث.

ولعن يبب ال تلتم بال السوب علمي علم بال مسوب علم عن المحاطرين من المحاطرين من المحاطرين من المحاطرين من المحاط تضمن سعادتهم، بل تُصيبهم منها آثارًا قليلة، والأصل والأساس في نجاتهم إنَّما هو إيمانهم وعملهم أنفسهم.

છાજ

#### التفسير

في هذه الآية التي هي آخر الآيات من سورة الأنعام إشارة إلى أهميّة مقام الإنسان ومكانته في عالم الوجود لتكميل الأبحاث الماضية في مجال تقوية دعائم التوحيد، ومكافحة الشرك، يعني أن يعرف الإنسان قيمة نفسه، كأرقئ وأفضل كائن في عالم الخلق، ولا يسجد للخشب والحجر، ولا يركع أمام الأصنام المختلفة الأخرى، ولا يقع في أسرها، بل يكون أميراً وحاكماً عليها بدل أن يكون أسيراً ومحكوماً لها.

هٰذا قال تعالى في مطلع كلامه: ﴿وهو الذي جعلكم خلائف الأرض) ﴿

إنَّ الإنسان الذي هو خليفة الله في أرضه. والذي سُخِّرت له كل منابع هذا العالم وصدر الأمر بحكومته على جميع الموجودات من جانب الله تـعالى، لا يجـوز أن يسـمح لنـفسه بالسقوط إلى درجة السجود للجهادات.

ثمّ أشار سبحانه إلى اختلاف المواهب والاستعدادات في المواهب البدنية والروحية لدى البشر، والهدف من هذا الاختلاف والتفاوت، فيقول: **﴿ورقع بعضكم قـوق بـعفنِ درجـاتِهِ** ليبلوكم في ما آقاكم﴾ من المواهب المتنوعة والمتفاوتة ويختبركم بها.

ثمَّ تشير في خاتمة الآية الحاضرة إلى حرية الإنسان في اختيار طريق السعادة وطريق الشقاء نتيجة هذه الاختبارات والإبتلاءات، إذ يقول: ﴿**لِنَّ رَبِّكَ سَرِيعَ للعقّابِ وَلِنَّـهُ لَمُ فَوَر** 

٨. «الخلائف» كما في المفردات للراغب، جمع خليفة ووخلفاء» جمع وخليف» وهما بمعني من يقوم مقام أحد بعده، والتاء المضافة إلى الكلمة تفيد المبالغة، وقال جمع آخر من أهل اللغة: الخـلائف جـمع خـليف وخليفة. رحيم»، فإنَّ ربَّك سريع العقاب مع الذين يفشلون في هذا الاختبار، وغفور رحيم للذين ينجحون فيه ويسعون لإصلاح أخطائهم.

# **بحثان** ١\_ التفاوت بين أفراد البشر ومبدأ العدالة

٤]

لا شك أنَّ بين أفراد البشر طائفة من الاختلافات والفوارق المصطنعة، التي هي نتيجة المظالم التي يمارسها بعض أفراد البشر ضد الآخرين، فهناك مثلاً جماعة يمتلكون شرواتٍ هائلةٍ، وجماعات أخرى تعاني من الفقر المدقع، جماعة يعانون من الجهل والأمّية بسبب عدم توفّر مستلزمات الدراسة، وجماعة أخرى تبلغ المراتب العليا في الثقافة والعلم بسبب

جماعةٌ يعانون من المَرضَ والعِلّة بسبب سوء التغذية وندرة الوسائل الصحيّة، في حين يحظى أفراد معدودون بقدرٍ كبيرٍ من السلامة والعافية، بسبب توفّر جميع الإمكانيات.

إنَّ مثل هذه الفوارق والاختلافات: الثروة والفقر، والعلم والجهل، والسلامة والمرض. هي في الأغلب وليدة الاستعمار والاستثمار، وهي مظاهر مختلفة للعبودية والمظالم الظاهرة والخفية.

إنَّ من المسلَّم أنه لا يُمكن أن تعتبر هذه الأمور من فعل المشيئة الإلهـيّة، وليس سن الصحيح مطلقاً الدفاع عن مثل هذه الاختلافات غير المبرَّرة أساساً.

ولكن في نفس الوقت لا يكن إنكار أنّه حتى لو روعيت جميع أصول العدالة في المجتمع الإنساني \_ أيضاً \_ فإنّه لا يتساوى الناس جميعاً من حيث القابليات ومن حيث الفكـر، والذوق، والذكاء، والسليقة وحتى من جهة التركيب البدنيّ.

ولكن هل وجودُ هذه الاختلافات والفوارق مخالفٌ لمبدأ العدالة، أو أنّه عـلى العكس يكون هو العدل بمعناء الواقعي، يعني أنّ مبدأ وضع كل شيء في محلّه يـوجب أن يكـون الأفراد غير متساوين.

إذا كان جميع الأفراد في المجتمع الإسلامي متساوين ومتشابهين في المواهب والقابليات كالقهاش أو الأواني التي تخرج من مصنع واحد، كان المجتمع الإنساني ـ حينئذٍ ـ مجتمعاً ميّتاً ساكناً جامداً عارياً عن التحرّك والتكامل.

أنظروا إلى نبتة الورد، فهناك جذور قويّة متينة، وسوق رقيقة، ولكنّها متينة نوعاً مّا، وفروع ألطف، ثمّ أوراق وأوراد بعضها ألطف من بعض، وهذه المجموعة المتنوعة في تراكيبها والمختلفة في متانتها ولطافتها تشكّل نبتة وردة جميلة تختلف فيها الخلايا بحسب اختلافها في وظائفها، وتختلف فيها القابليات والاستعدادات بحسب اختلافها ووظائفها.

إنَّ نفس هذا الموضوع يلحظ في العالم البشري، فأفراد البشر يشكِّلون من حيث المجموع شجرة كبيرة واحدة يقوم كل فرد برسالة خاصّة في هذا الصرح العظيم، وله بنيان مخصوص يتلاءم مع وظائفه.

ولهذا يقول القرآن الكـريم: إنّ هـذه الفـوارق وهـذا التـفاوت وسـيلة لاخــتباركم وامتحانكم، لإنّ الاختبار والامتحان الإلهي ــكما قلنا سابقاً ــ يعني «التربية».

وبهذا يُجاب على كل اعتراض وإشكالٍ يورّد في المقام على أثر الفهم الخاطيء لمفهوم الآية.

## ٢\_ فلافة الإنسان في الأرض

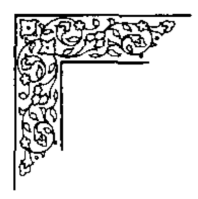
إنَّ النقطة الأخرى الجديرة بالاهتمام، هي أنَّ القرآن الكريم وصف الإنسان مراراً بأنَّ هُ خليفة الله في أرضه، إنَّ هذا الوصف، وهذا التعبير ضمن بيانه لمكانة الإنسان يبيّن هـذه الحقيقة أيضاً، وهي: أنَّ الله تبارك وتعالى هو المالك الأصلي والحقيقي للأموال والثروات والقابليات، وجميع المواهب الإلهيّة الممنوحة للإنسان، وما الإنسان ـ في الحقيقة ـ إلّا خليفة الله ووكيلٌ من جانبه، ومأذون من قبله.

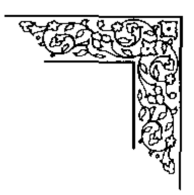
ومن البديهي أنَّ الوكيل ــ مهما كان ــ فهو غير مستقل في تصرّفاته، بل يجب أن تخضع تصرّفانه لإذن صاحبها الأصلي، وتقع ضمن إجازته.

ومن هنا يتّضح أنّ الإسلام ـ منلاً ـ يختلف عن النظام الشيوعي، وكـذا عـن النـظام الرأسمالي في مسألة المالكية، لأنَّ الفريق الأوّل يخصّص الملكية بالجماعة، والفريق الثاني يخصِصُها بالفرد، بينما يقولُ الإسلامُ: الملكية لا هي للفرد ولا هي للمجتمع، بـل هـي في الحقيقة لله تعالى، والناس وكلاء الله، وخلفاؤه. ٤ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٤ وبهذا الدليل نفسِه يراقب الإسلام طريقة تصرّف الأفراد في الأموال كسباً وصرفاً، ويضع لكلّ ذلك قيوداً وشروطاً تجعل الاقتصاد الإسلامي نظاماً متميّزاً في مقابل الأنظمة الأخرى.

نهاية سورة الانعام

8003





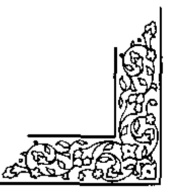


سورة

الأعراف

مكّيّة







«سورة الأعراف»

## لممة سريعة عن ممتويات هذه السّورة:

إنّ أكثر السور القرآنية ٨٠ إلى ٩٠ سورة ـكها نعلم ـنزلت في مكّة، ونظراً إلى الأوضاع التي كانت سائدة في المحيط المكّي، وحالة المسلمين خلال ١٣ عـاماً، وكـذا بـالإمعان في صفحات التّاريخ الإسلامي بعد الهجرة، يتّضح بجلاء أنّ هناك فرقاً بين لحن السور المكيّة والسور المدنية.

فني السّور المكيّة يدور الحديث \_ غالباً \_ حول المبدأ والمعاد، وحول إثبات التوحيد، ويوم القيامة، ومكافحة الشرك والوثنية، وتقوية مكانة الإنسان ودعم موقعه في عمالم المخلق، لأنّ الفترة المكّية كانت تشكّل فترة بناء المسلمين من حيث العقيدة، وتقوية أُسس الإيمان كأسس وقواعد لـ «نهضة متجذرة».

فني الفترة المكيّة كان على رسول الله تَنْكُلُوْ أن يطهّر العقول والأذهان من جميع الأفكار الوثنية المخرافية، ويغرس محلّها روح التوحيد، والعبودية لله تعالى، والإحساس بالمسؤولية لأفراد الطبقة المسحوقة والمحقّرة في زمن العهد الوثني وإشعارهم بشخصيتهم الحصارية وهويتهم وكرامتهم الإنسانية، وحقيقة موقعهم في نظام الوجود، وعالم الخلق، ليصنع – بالتالي ـ من ذلك الشعب الوضيع المشحون بالخرافة، أمّة ذات شخصية قويّة، وذات إرادة صلبة، وإيمان فاعل، وقد كان هذا البناء العقائدي القوي الذي تم على يد رسول الاسلام

١. الأعراف، ١٦٣ - ١٦٥.

197

وهدي القرآن في مكّة، هو السبب في تقدّم الإسلام المطّرد في المدينة.

إنَّ آيات السور المكّية كذلك تتناسب جميعها مع هذا الهدف الخاص.

أمّا الفترة المدنيّة، فقد كانت فترة تشكيل وتأسيس الحكومة الإسلامية، فترة الجهاد في مقابل الأعداء، فترة تأسيس وبناء مجتمع سليم على أساس القـيم الإنسـانية، والعـدالة الاجتماعية.

سورة الأعراف

ولهذا تهتم السور المدنية في كثير من آياتها بتفاصيل القضايا الحسقوقية، والأخــلاقية والاقتصادية، والجزائية، وغير ذلك من الحـاجـات الفردية والاجتماعية.

وإذا أراد المسلمون اليوم أن يستعيدوا عظمتهم الغابرة، ومجدهم القديم، وجب عليهم أن ينفّذوا هذا البرنامج بالذات، وأن يطووا هاتين الفترتين بصورة كاملة، فإنّه ما لم تـتوطد الأسس العقائدية، وما لم يتم بناؤها بشكل محكَم لم تحظ اللّبنات الفوقية والبناء الحضاري للمجتمع بالمتانة والقوّة اللازمة.

وعلى كل حال فحيث إنّ سورة الأعراف من السور المكيّة، لذلك تجلّت فسيها جمسيع خصائص السورة المكيّة ولهذا نرى:

كيف أنّها أشارت في البدء إلى مسألة «المبدأ والمعاد». ثمّ بهدف إحياء شخصية الإنسان شرحت \_باهتمام وعناية كبيرة \_قصّة خلق آدم. ثمّ عدّدت \_ بعد ذلك \_ المواثيق التي أخذها الله تعالى من أبناء آدم في مسير الهدايـة والصلاح، واحداً واحداً.

نمّ للتدليل على هزيمة وخسران الجماعات التي تحيد عمن سبيل التسوحيد والعسدالة والتقوى، وكذا للتدليل على نجاح المؤمنين الصادقين وإنتصارهم، ذكرت قصص كثير من الاقوام الغابرة والأنبياء السابقين مثل «نوح» و«لوط» و«شعيب» وختمت ذلك ببيان قصّة بني إسرائيل، وجهاد «موسى» ضدّ فرعون، بصورة مفصّلة.

وفي آخر السورة عادت مرّة أخرى إلى مسألة المبدأ والمعاد، بهــذا تــتناغم البــدايــة والخاتمة.

#### أهمّية هذه السّورة:

جاء في تفسير العياشي عن الإمام الصادقﷺ أنَّه قال: «من قرأ سورة الأعراف في كل

شهركان يوم القيامة من الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزئون... فإن قرأها في كل جمعة كان ممن لا يحاسب يوم القيامة (وكذا قال:) أمّا أن يكون فيها محكماً فلا تدعوا قراءتها والقيام بها فإنّها تشهد يوم القيامة لمن قرأها» <sup>(</sup> .

إنّ ما يستفاد من الحديث الحاضر بوضوح هو أنّ هذه الرّوايات والأحاديث الواردة في فضل السور لا تعني أنّ مجرّد قراءتها تنطوي على كل تلك النتائج، والثمرات الكبرى، بل إنّ ما يعطي هذه القراءة القيمة النهائية هو الإيمان بمضامين السورة، ثمّ العمل على طبقها.

و لهذا جاء في الرواية الحاضرة: قراءتها وتلاوتها والقيام بها. كما أنّنا نقراً في هذه الرواية أنّد الله قال: «من قرآ هذه السورة كان يوم القيامة من الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون».

وفي الحقيقة فإنّ هذه إشارة لطيفة إلى الآية ٣٥ من هذه السورة، التي يقول فيها سبحانه: ﴿ فَعَنَ لَتَعَيُّ وأصلح فَلا خوف عليهم ولا هم يحزنون﴾.

فهذه المنزلة ـكما يلاحظ القارىء الكريم ـ مخصوصة بالذين اتقوا، وسـلكوا سـبيل الصلاح، هذا مضافاً إلى أنّ القرآن الكريم كتاب «عـقيدة» و«عـمل» والقـراءة والتـلاوة تعتبران مقدمة لهذا الموضوع.

قال الراغب في كتاب «المفردات» في مادة: تلاوة: قوله: ﴿ يتلونه حقّ تلاوته ] : إتباع القرآن بالعلم والعمل.

وهذا يعني أنّ للنلاوة مفهوماً أعلى من مفهوم القراءة، فهي مقرونة بنوع مــن التــدبّر والتفكّر والعمل.

চ্চত্ৰ

۱۰۲ البقرة، ۱۲۱.

بتسمي التجيع

المَصَّ ۞ كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْدِكَ حَتَرَجٌ مِنْهُ لِنُنذِرَبِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُوَمِنِينَ ۞ ٱتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَيِّكُرُوَ لَاتَنَبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَا َ تَقَلِيلًا مَا تَذَكَرُونَ ۞

#### الأفسير

في مطلع هذه السّورة نواجه مرّة أخرى «الحروف المقطَّعة» وهي هنا عبارة عن: الألف واللام والميم والصاد.

وقد سبقت منّا أبحاثٌ مفصّلة عند تفسير هذه الحروف في مطلع سورة «البقرة» وكذا «آل عمران».

وهنا نلفت النظَر إلى تفسير آخر من التفاسير المطروحة في هـذا الصـعيد اسـتكمالاً للبحث وهو: أنّه يمكن أن يكون أحد الأهداف لهذه الحروف هو جلب إنتباه المسـتمعين، ودعوتهم إلى السكوت والإصغاء. لأنَّ وجود هذه الحروف في مـطلع الكـلام مـوضوع عجيب لم يسبق له مثيل في نظر العرب، ومن شأنها أن تثير في العربي حبّ الاسـتطلاع، وتدعوه إلى متابعة الكلام إلى نهايته.

ومن الإتفاق أنَّ غالب السور المبدوءة بالحروف المقطَّعة هي السور التي نزلت في مكَّة، ونحن نعلم أنَّ المسلمين في مكَّة كانوا أقليَّة، وكان أعداؤهم وخصومهم خصوماً ألدًاء، اشتد عنادهم إلى درجة أنَّهم ما كانوا على استعداد حتى لاستماع كلام رسول الله تَتَكِلاً، بل ربّما أثاروا ضجيجاً، ورَفَعوا الأصوات في وجه رسول الله تَتَكِلاً عند قراء ته للآيات القرآنية ليضيع في زحمتها وخضعها نداؤهُ تَتَكِيَنَ، وهو ما أشارت إليه بعض الآيات (مثل الآية مَتَكَلاً، من سورة فصلت والسجدة).

٤[

كما أنّنا نقرأ في بعض الرّوايات والأحاديث المروية عن أهل البيت بي أنّ هذه الحروف رموز وإشارت إلى أسماء الله، ف: «المص» في السورة المبحوثة مثلاً إشارة إلى جملة: أنا الله المقتدر الصادق. (

وبهذا الطريق يكون كلّ واحد من الحروف الأربعة صورة مختصرة عن أحد أسهاء الله تعالى.

ثمّ إنّ موضوع إحلال الصياغات المختصرة محلّ الصياغات المفصَّلة للكلمات كان أمراً رائجاً من قديم الزمان، وإن حصل مثل هذا في عصرنا أيضاً بشكل أوسع، حيث اختصِرت الكتير من العبارات الطويلة، وكذا أسامي المؤسسات أو الهيئات في كلمةٍ قصيرةٍ أو أحرفٍ معدودةٍ.

على أنَّ ثمَّة نقطةً تستحقُ التنويه بها هنا، وهي أنَّ التفاسير والتـحاليل الخـتلفة عـن «الحروف المقطعة» لا تتنافي ولا تتناقض فيا بينها، ويمكن أن تكون جميع التفاسير بطوناً مختلفة من بطون القرآن.

ثمّ يقول تعالى في الآية اللاحقة: ﴿كتابَ أَمَوْلَ لِلَيكَ فَلا يَكْنَ فَي صدركَ حَرْجَ هِنْهَ﴾. و«الحرج» في اللغة يعني الشعور بالضيق وأيّ نوع من أنواع المعاناة، والحرج في الأصل يعنى مجتمع الشجر الملتف أوّلاً ثمّ المنتشر، وهو يُطلق على كلّ نوع من أنواع الضيق.

إَنَّ العبارة الحاضرة تسلّي النّبي تَبَيَّ وتطمئن خاطره بأنّ هذه الآيات نازلة من جانب الله تعالى فيجب أن لا يشعر تَبَيَّ بأيّ ضيق وحرج، لا من ناحية ثقل الرسالة الملقاة على عاتقه، ولا من ناحية ردود فعل المعارضين والأعداء الألدّاء تجاه دعوته، ولا من ناحية النتيجة المتوقّعة من تبليغه ودعوته.

هذا ويمكن إدراك المشكلات التي كانت تعرقل حركة النّبي يَمَنِي إدراكاً كاملاً إذا عرفنا أنّ هذه السورة من السور المكّية، ونحن وإن كنّا نعجز عن تصوّر جميع الجزئيات والتفاصيل المرتبطة بحياة رسول الله يَمَنَيُنَ وصحبه في المحيط المكّي، وفي مطلع الدّعوة الإسلامية، ولكن مع الإلتفات إلى حقيقة أنّ النّبي يَمَنَيْ كان عليه أن يقوم بنهضة ثورية في جميع الجالات والأصعدة في تلك البيئة المتخلّفة جداً وفي مدّة قصيرة، يمكن أن نتصوّر على نحو الاجمال أبعاد وأنواع الصعاب التي كانت تنتظره.

بحارالاتوار، ج ٨٩. ص ٣٧٣؛ تفسير صافي، ج ٢. ص ١٧٩.

[ع

وعلى هذا الأسّاس يكون من الطبيعي أن يعمد الله سبحانه إلى تسلية النّبي و تطمينه بأن لا يشعر بالضيق والحرج، وأن يطمئنَّ إلى نتيجة جهوده.

ثمّ يضيف تعالى في الجملة اللاحقة أنّ الهدف من نزول هذا الكتاب العزيز هو إنــذار الناس وتحذيرهم من عواقب نواياهم وأعمالهم الشريرة، وتذكير المؤمنين الصــادقين، إذ يقول: **«لتنذربه وذكرى للمؤمنين»** <sup>(</sup>

هذا ومجيء قضية «الإنذار» في صورة الأمر العام الموجّه للجميع، واختصاص «التذكير» بالمؤمنين خاصّة، إنّما هو لأجل أنَّ الدعوة إلى الحق، ومكافحة الانحراف ت يجب أن تستمّ بصورة عامّة وشاملة، ولكن من الواضح أنّ المؤمنين هم وحدهم الذين يستفعون بهسذه الدعوة، أولئك الذين تتوفر لديهم أرضيات مستعدّة لقبول الحق، وقد أبعدوا عن أنفسهم روح العناد واللجاج وسلّموا أمام الحقائق.

وقد جاءت هذه العبارة بعينها في مطلع سورة البقرة إذ يقول تعالى: ﴿دَلَكَ لَكَتَابَ لَارِيَبَ فيه هدي للمتَقينَ» (وللمزيد من التوضيح راجع تفسير الآية ٢ من سورة الحمد).

ثمّ إنّه سبحانه يوجّه خطابه إلى عامّة الناس ويقول: ﴿ل**تَبعوا مَا أَنزل لِليكم من رَبّكم﴾** وبهذا الطريق يكون قد بدأ الحديث عن رسول الله تَنْبَيَنَهُمُ ومهمّته ورسالته، وانتهى بوظيفة الناس وواجبهم تجاه الرسالة.

وللتأكيد يضيف سبحانه قائلاً: **﴿ولاتَتَبِعوا مِن دونه أوليا.﴾** فلا تتبعوا غير أوامر الله، ولا تختاروا ولياً غير الله.

وحيث إنَّ الخاضعين للحق والمتذكّرين قليلون، لذا قال في خــتام الآيـة: **﴿قَـليلاً هِـا تذكّرون﴾**.

ومن هذه الآية يستفاد أنّ الإنسان يواجه طريقين (أو خيارين) إمّا القبول بولاية الله وقيادته، وإمّا الدخول تحت ولاية الآخرين، فإذا سلك الطريق الأوّل كان الله وليَّه، وأمّا إذا دخل تحت ولاية الآخرين فإنّ عليه ـحينئذٍ ـ أن يخضع في كلّ يوم لواحد من الأرباب، وأن يختار ربّاً جديداً.

وكلمة «الأولياء» التي هي جميع «ولي» إشارة إلى هذا المعنى'.

١. وعلى هذا الأساس فإنّ جملة ﴿لتنذر﴾ تتعلّق بـ «أنزل» وليس بجملة ﴿فلا يكن﴾ ولعـلّ جـعل هـذه الجملة (أي جملة لتنذر) بعد جملة وفلا يكن في صدرك حرج» لأَجل أنّه يجب أوّلاً إعداد النّبي في طـريق الدعوة، ثمّ إقتراح الهدف – وهو الإنذار. \_عليه (تأمل جيّداً). ۅۜٙػؘۭۜؠڡؚٙڹڡؘٙڒٙۑؘۃۣ أَهۡلكَنَهَافَجَاءَ هَاڹؘأَسُنَابَيَنَّا أَوۡهُمۡ قَآبِلُون ۞ فَمَاكَانَ دَعۡوَنهُ ٳؚذَ جَآءَهُم بَأْسُنَآ إِلَّا أَن قَالُوٓ أَإِنَّا كُتَ ظَلِمِينَ ۞

#### التفسير

الأقوام التي هَلَكت وبادت:

هاتان الآيتان تشيران إلى العواقب المؤلمة التي تترتب على مخالفة الأوامر التي تمّ بيانها في الآيات السابقة، كما أنّهما تعدّان ـ في الواقع ـ فهرستاً إجمالياً عن قصص الأقوام المتعددة أمثال نوح، وقوم فرعون، وقوم عاد وثمود، وقوم لوط التي ستأتي فيا بعد.

إنَّ القرآن الكريم يحدَّر وينذر بشدَّة في هذه الآية كل أولئك الذين يتمرّدون على تعاليم الأنبياء ويقومون بزرع الفجور والفساد بدل إصلاح أنهسهم وإصلاح الآخرين، بأن يتدبّروا قليلاً في حياة الأقوام السالفة وينظروا كم من قرية عـامرة أبـادَها الله، وأهـلك سكّانها الفاسقين: **(وكم من قرية أهلكناها)**.

ثمّ يبيّن كيفية هلاكهم بأنّ العذاب الأليم جاءهم في منتصف الليل وهم يقضون ساعات الراحة والسكون، أو في وسط النهار وهم يمضون لحظات الاستراحة والإسـترخـاء بـعد رحلة من العمل والنشاط اليومي الدّائب: **﴿فجاءها بأستا بياتا أو هم قاتلون﴾**.

ثمّ يواصل الحديث في الآية اللاحقة هكذا: **﴿فَجَاكَانَ دَعُواهُمَ إِذَجًا هُمْ يَأْسَنَا لِلَّا أَنَ قَالُولَ** لِ**نَاكَنَا ظَـالَمِينَ﴾** فعندما يتورَّطون في البلاء، وتتحطم حياتهم بعواصف الجــزاء يــتركون كبرياءهم ونخوتهم وينادون معترفين بظلمهم: إنَّا كنَّا ظالمين.

## ہدوٹ

إنَّ ها هنا نقاطاً عديدة ينبغي الإلتفات إليها:

ا- «القرية» مأخوذة أصلاً من «قرى» (على وزن نهى) وهي تعني الاجتماع، وحيث إنّ القرية مركز لاجتماع أفراد البشر أطلق عليها هذا الاسم.

من هنا يتّضح أنّ القرية لا تعني الرستاق فقط، بل تشمل كلّ موضع عامر اجتمع فيه أفراد البشر، وقد أُطلقت هذه اللفظة \_ في كثير من آيات القرآن الكريم \_ على المدينة، أو أيّة منطقة عامرة مدينة كانت أو رستاقاً.

و«قائلون» اسم فاعل من «القيلولة» بمعنى النوم في نصف النهار، وأصله الراحة، ولهذا يقال الإقالة في البيع لأنّه الإراحة منه بالإعفاء من عقده.

و «البيات» أي عند الليل.

٢- إنّ ما نقرؤه في هذه الآيات من أنّ عقاب الله تعالى وعذابه يصيب الظالمين ليلاً، أو عند منتصف النهار، لأجل أن يذوقوا طعم العذاب والجزاء، وذلك عندما تنهدم راحـتهم وسكونهم به انهداماً كاملاً، كما سبق لهم أن هدموا راحة الآخـرين وسكـونهم وعكّـروا صفوهم، وبهذا يكون جزاؤهم مناسباً لذنبهم ومن جنسه.

٣- يستفاد من الآية الحاضرة أيضاً أنّ جميع الأقوام العاصية الجانية عندما تسواجسه العقاب، وتنكشف عن عيونها أغطية الغفلة والغرور، تعترف ـ برمّتها ـ بذنوبها، ولكن لا يجديها مثل هذا الاعتراف، لأنّه نوع من الاعتراف «الجبري والاضطراري» الذي يضطرّ إليه حتى أشدّ الناس غروراً.

وبعبارة أخرى؛ إنّ هذه اليقظة نوع من اليقظة الكاذبة والعابرة وغير المؤثرة التي لا تحمل أيّة علامة من علامات الإنقلاب والتحوّل الروحي، لهذا لا يكون لها أيّة نتيجة... نعم، إذا كانوا يظهرون هذه الحقيقة في حالة الاختيار والحرية كان ذلك دليـلاً عـلى انـقلابهم الروحي وسبباً لنجاتهم.

٤- من المباحث المطروحة عند المفسّرين في مجال الآية الحاضرة هو: لماذا قال القرآن أوّلاً: ﴿ فَطَلَكْنَاهَا﴾ ثمّ أعقب هذه الجملة بجملة أخرى مبدوءة بفاء التفريع التي هي عادة للترتيب الزماني فقال: ﴿ فَجاءَها بأسنا بيانا ﴾ في حين أنّ مثل هذا العقاب (أي مجيء البأس بياتاً) كان قبل الهلاك لا بعد الهلاك.

ولكن يجب أن نعلم أنّ الجملة المبدوءة بالفاء قد تكون شرحاً و تفصيلاً للجملة السابقة لا لبيان حادثة أخرى، وفي المقام أشار أوّلاً إلى موضوع الإهلاك على نحو الإجمال، ثمّ عمد

إلى شرح هذا الموضوع الجمّل بقوله: ﴿فجاءها باسنا بيانا أو هم قائلون \* فماكان دمواهم إذ جاءهم بأسنا إلا أن قالوا لِذاكنا ظالمين ﴾. وهذا في الأدب العربي نظائر كثيرة.

2.2

٥-إنَّ هذه الآيات يجب أن لا تعتبر شرحاً لقصص الأمم الغابرة، وحديثاً يرتبط بالزمن الغابر والأمم الماضية فقط.

إنَّ هذه الآيات تحذيرات صاعقة لهذا العصر وما يليه من العصور، لنا وللأمم والأقوام القادمة، لأنَّه لا معنى للتبعيض في السنَّة الإلهيَّة.

والإنسان المسلح بالتكنولوجيا المتقدّمة مع كلّ ما أوتي من قوّة هو الآخر عاجز أمام الزلازل والعواصف، وأمام السيول والأمطار الغزيرة، تماماً مثل عجز الأمم ما قبل التّاريخ وضعفها.

وعلى هذا فليست مثل تلك العواقب السينة والأليمة التي أصابت ظَلَمة الأمم الغابرة. وجبّاريها، وحلّت بالمغرورين والفسقة والمتمردين ليلاً وحطّمتهم. ببعيدة عن الإنسان الحاضر. بل إنّ قوّة الإنسان المعاصر وقدراته الكبرى يمكن أن تكون مصدر بلاء عظيم له، وتجرّه إلى أحضان حروب مدَمَّرة لا تنتج سوى فناء جيله. ألا يجب أن نعتبر بهذه الحوادث ونستيقظ من نوم الغفلة!؟

ଚ୍ଚାର

فَلَنَسْتَكَنَّ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْتَكَنَ ٱلْمُرْسَلِينَ () فَلَنَقُصَنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمُ وَمَاكُنَا عَالَمِبِينَ ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَبِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن تُقُلَتَ مَوَزِيتُ مُ فَأُوْلَتِ كَهُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَتْ مَوَزِيتُهُ فَأُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُم بِعَاكَانُوا بِعَايَنِيْنَا يَظْلِمُونَ ﴾

التفسير

# التّمقيق الشّامل:

لقد تضمّنت الآيات السابقة إشارة إلى معرفة الله ونزول القرآن الكريم، أمّــا الآيــات أعلاه فانّها تتحدّث عن المعاد فهي مكملة للآيات السالفة، مضافاً إلى أنّ الآية المــتقدمة تحدّثت عن الجزاء الدنيوي للظالمين، وهذه الآيات تبحث في الجزاء والعقاب الأخــروي لهم، وبهذا يتّضح الإرتباط بينها.

يقول تعالى أوّلاً وهو يقرر سُنّة عامّة: ﴿فَلَنُسَائِنَ لِلّذِينَ لَرَسَلَ لِلِيهِمِ﴾ أي إنّنا سنسأل في يوم القيامة كل من أرسلنا لهدايته رسولاً، حتماً ودون ريب.

بل ونسأل الأنبياء أيضاً، ماذا فعلوا في مجال تبليغ رسالتهم: ﴿ولنسألنّ للمرسّلين﴾ وعلى هذا الأساس فالجميع مسؤولون، قادةً وأتباعاً، رسلاً ومرسلاً إليهم، غاية ما في

الأمر أنَّه يختلف السؤال والمسؤوليات من طائفة إلى أخرى.

وثمَّة حديث مروي عن الإمام أميرالمؤمنين ﷺ في هذا الصعيد يؤيّد هذا المعنى أيضاً، إذ يقول: «فيقام الرسل فيُسألون عن تأدية الرسالات التي حملوها إلى أممهم. فأخبروا أنّهم قد أدّوا ذلك إلى أممهم» <sup>(</sup>.

تفسير نور الثقلين، ج ١، ص ٤٢٨؛ وبحارالانوار، ج ٩٠. ص ١٠١.

هذا وقد صرّح في حديث آخر في تفسير علي بن إبراهيم بهذا المعنى أيضاً<sup>؟</sup> . في **الآية اللاحقة \_**ولكي لا يتصور أحدٌ بأنّ سؤال الله للانبياء يعني أنّ الأمر قد خني على الله وغاب عن علمه – قال تعالى بصراحة مزيجة بالقَسَم، بأنّنا سوف نشرح لهم كل أعيالهم بعلمنا، لأنّه ما غاب عنّا شيء من أفعالهم، وما غابوا هم عنّا، فقد كنّا معهم في كل حين ومكان: **﴿فلنقصنَ عليهم بعلمٍ وماكنًا لهائبين﴾**.

«لنقصن» مأخوذة من «القصّة» وهي في الأصل تعني ما يتلو بعضه بعضاً، وحيث إنّ القضايا عند شرحها يتلو بعضها بعضاً أُطلق عليها لفظ القصّة، وهكذا أُطلق على العقوبة التي تتلو الجناية لفظ «القصاص»، ومنه «المقصّ» لأنّه يقطع الشعر بالتوالي، ويقال عمّن يبحث عن شيء أنّه «قصّ» لأنّه يبحث الحوادث واحداً بعد واحد.

وحيث إنّ في هذه الجملة أربعة أنواع من التأكيد (لام القسم، ونون التأكيد، وكلمة علم، التي جاءت بصورة النكرة، والمراد من ذلك بيان عظمته، وجملة مــاكـنّا غــائبين) لذلك يستفاد منها أنّ المقصود هو: أنّنا نشرح لهم تفاصيل أعمالهم جميعها القذة بالقذة وتــباعاً، ليعلموا أنّه لا يخفى عنّا شيء من نيّة أو عمل قط .

#### المساءلة لماذاك

٤[

إنَّ أوَّل ما يطرح نفسه هنا هو: نحن نعلم أنَّ الله سبحانه يعلم بكل شيء، فهو الحاضر في كل زمان ومكان، الناظر لكل شيء من نيّة أو عمل. فما الحاجة إلى مساءلة الرسل والأمم عامّة وبدون إستثناء؟!

الجواب على هذا السؤال واضح، لأنَّ السؤال لو كان للاستعلام والاستفهام، وبهــدف الوقوف على الحقيقة لم يصح أن يقع من العالِم العارِف.

وأمّا إذا كان المقصود منه هو إلفات الشخص إلى ما عمله، أو إتمام الحجّة عليه، أو ما أشبه ذلك، لم يكن في ذلك بأس ولاضير، إذ يشبه ذلك تماماً ما لو أسدَينا إلى أحد خدمات كثيرة وقابَلَنا بالإساءة والخيانة، وكان كل ذلك معلوماً معروفاً عـندنا، ومـع ذلك فــإنّنا

تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٤.

تفسير مجمع البيان، وتفسير التبيان عن معنى القصّة ذيل الآية المذكورة ورد البحث أعلام.

نسائله ونقول: ألسنا قد أسدينا إليك كذا وكذا من الخدمة؟ فهل كان هذا جزاء الإحسان إليك؟؟

إنَّ مثل هذه المساءلة ليست لاكتساب العلم، واكتشاف الحقيقة الجهولة، بل هي لتفهيم الطرف الآخر وإيقافه على الحقيقة، أو أنَّه لتثمين خدمة قام بها أحد المسؤولين وتشجيعه، فنسأله: ماذا فعلت في هذه السفرة التي كلَّفت فيها بمهمّة؟ مع أنَّنا نعرف من قبل بتفاصيل عمله.

# التّوفيق بين آيات المساءلة في القرآت:

۳-٦

قد يُظنَّ أنَّ الآيات المطروحة هنا على بساط البحث، والتي تصرّح بكل تأكيد بأنَّ الله يسأل الجميع عمّا فعلوه وار تكبوه، تنافي بعض الآيات القرآنية الأخرى في هذا الصعيد مثلها جـاء في سـورة الرحمـن: **فليومنذ لا يُسأل عـن ذنب لِنس ولا جـانَ... يـعرف اله جرمون** يسيعاهم...هِ <sup>(</sup>.

وكذا الآيات الأخرى التي تنتي السؤال فكيف يمكن التوفيق والجمع بين تلك الآيات والآيات الحاضرة التي تثبت قضية المساءلة يوم القيامة؟!

إنَّ الإمعان في هذه الآيات كفيل بأن يكشف كل إبهام عنها، فإنَّه يستفاد من مجسوع الآيات الواردة في مجال المساءلة في يوم القيامة أنَّ الناس يمرّون في ذلك اليوم بمراحل مختلفة متنوعة، فني بعض المراحل لا يُسألون عن أيّ شيء مطلقاً، بل يُختم على أفواههم، وتتكلّم أعضاؤهم وجوارحهم التي تحتفظ بآثار أعالهم في نفسها، كشاهد حسيّ لا يسرد، يسروي أعالهم بدقة متناهية.

وفي المرحلة الأخرى يُرفع الختم عن أفواههم فيتحدّثون ويُسألون فيعترفون عند ذلك ـ بعد مشاهدة الحقائق التي انكشفت في ضوء شهادة الجوارح ـ بأعيالهم، تماماً كالمجرم الذي لا يرى بُدَاً من الاعتراف بجرمه عند مشاهدة الأدلة العينية.

وقد احتمل بعض المفسّرين أيضاً في تفسير هذه الآيات، أنّ الآيات النافية للسؤال إشارة إلى نني المساءلة الشفاهية، والآيات المثبتة إشارة إلى السؤال من الجوارح وهي تجيب

۱. الرحمٰن، ۳۹ و٤١.

بلسان الحال ـ مثل حمرة وجه الإنسان خجلاً من انكشاف جرمه ـ بالحقائق. وفي هذه الصورة يرتفع التنافي بين هاتين الطائفتين من الآيات.

في **الآية اللاحقة \_** تكيلاً لمبحث المعاد \_ يشير تعالى إلى قضية «وزن الأعمال» الذي جاء ذكره في السور القرآنية الأخرى مئل ما جاء في سورة «المـؤمنون» في الآيـة ١٠٢ و١٠٣ وسورة القارعة الآية ٦و٨.

فيقول أوّلاً: إنّ وزن الأعبال يوم القيامة أمر واقع لاريب فيه: ﴿وللوزن يومنذ للعقّ﴾ ﴿

## ما هو ميزان الأعمال يوم القيامة؟

٤]

لقد وقع كلام كثير بين المفسّرين والمتكلمين حول كيفية وزن الأعمال يسوم القسيامة. وحيث إنّ البعض تصوّر أنّ وزن الأعمال وميزانها في يوم القيامة يشسبه الوزن والمسيزان المتعارف في هذه الحياة، ومن جانب آخر لم يكن للأعمال البشرية وزن، وخفة وثقل يمكن أن يُعرّف بالميزان، لهذا لابدّ من حلّ هذه المشكلة عن طريق فكرة تجسّم الأعمال، أو عن طريق أنّ الأشخاص أنفسهم يوزنون بدل أعمالهم في ذلك اليوم.

حتى أنّه روي عن «عبيد بن عمير» أنّه قال: «يؤتى بالرجل الطويل العظيم فلا يزن جناح بعوضة» إشارة إلى أنّ أولئك الأشخاص كانوا في الظاهر أصحاب شخصيات كبيرة، وأمّا في الباطن فلم يكونوا بشيء؛ آولكن لو تركنا مسألة المقارنة والمقايسة بين الحياة في ذلك العالم والحياة في هذا العالم، وعلمنا بأنّ كلّ شيء في تلك الحياة يختلف عمّا عليه في حياتنا هذه، تماماً مثلها تختلف أوضاع الفترة الجنينية عن أوضاع الحياة الدنيا، وعلمنا \_أيضاً \_أنّه ليس من الصحيح أن نبحث \_ في فهم معاني الألفاظ \_ عن المصاد يق الحاضرة والمعيّنة داغاً، بل البير أن ندرس المفاهيم من حيث النتائج، اتضحت وانحلت مشكلة «وزن الأعمال في يوم

وتوضيح الأمر هو: أنَّنا لو كنَّا نتلفظ فيا مضى من الزمن بلفظ المصباح كان يتبادر إلى

 ٨. بناء على هذا يكون «الوزن» هنا بمعناه المصدري وهو مبتدأ و«الحق» خبره، وإن أعطيت احتمالات في تركيب الجملة الحاضرة ولكن ما قلناه أقرب من الجميع.
 ٢. رويت هذه الرواية من عبيد بن عمير في تفسير مجمعالبيان، ج ٤، ص ٢٢٠؛ وتفسير جامعالبيان، ج ٨، ص ١٦٢، وظاهر العبارة يوحي بأنّ الكلام هو لعبيد وليس لرسول الله عَنْبَوْنَ. [ع

ذهننا صورة وعاء خاص فيه شيء من الزيت، ونصب فيه فتيل من القطن، وربّما أيـضاً تصوَّرنا زجاجة وضعت على النّار لتحفظها من الإنطفاء بسبب الرياح، على حين يتبادر من لفظ المصباح إلى ذهننا اليوم جهاز خاص لا مكان فيه للزيت، ولا للفتيل، أمّا ما يجمع بين مصباح الامس ومصباح اليوم. هو الهدف من المصباح والنتيجة المتوخاة أو المتحصلة منه، يعني الأداة التي نزيل بها الظلمة.

والأمر في قضيّة «الميزان» على هذا الغرار، بل وفي هذه الحسياة ذاتهــا نــرى كــيف أنّ الموازين تطوّرت مع مرور الزمن تطوّراً كبيراً، حتى أنّه بات يُطلق لفظ الميزان على وسائل التوزين الأخرى، مثل مقياس الحرارة، ومقياس سرعة الهواء وامثال ذلك.

اذن، فالمسلّم هو أنّ أعمال الإنسان توزن في يوم القيامة بأداة خاصّة لا بواسطة موازين مثل موازين الدنيا. ويمكن أن تكون تلك الأداة نفس وجود الأنبياء والأثمّة والصالحين. وهذا ما يستفاد \_أيضاً ـ من الأحاديث المروية عن أهل البيت للمّلاً.

فني بحار الأنوار ورد عن الإمام الصادق الله في تفسير قوله تعالى: ﴿وَتَضْعُ لَلْحُولَانِيْنَ القسط» ( أنّه قال: «والموازين الأنبياء، والأوصياء، ومن الخلق من يَدخُل الجنّة بغير حساب» [. وجاء في رواية أخرى: إنّ أمير المؤمنين والأغَة من ذريته الله هم الموازين [.

ونقرأ في إحدى زيارات الإمام أميرالمؤمنين المطلقة: السلام على ميزان الأعمال.

وفي الحقيقة أنّ الرجال والنساء النموذجيين في العالم هم مقاييس لتقييم أعمال العباد. فكل من شابههم كان له وزن بمقدار مشابهته لهم، ومن بعد عنهم كان خفيف الوزن، أو فاقد الوزن من الأساس.

بل إنَّ أولياء الله في هذا العالم هم أيضاً مقاييس للوزن والتقييم، ولكن حيث إنَّ أكثر الحقائق في هذا العالم تبق خلف حجب الإبهام والغموض، تبرز في يوم القيامة بمقتضى قوله تعالى: **﴿وبرزوا لله الواحد القيّار»** <sup>3</sup> وتنكشف هذه الحقائق وتنجلي للعيان.

ومن هنا يتّضح لماذا جاء لفظ الميزان في الآية بصيغة الجمع: «الموازين» لأنّ أولياء الله الذين يوزّن بهم الأعمال متعددون.

ثمَّ إنَّ هناك احتمالاً آخر أيضاً، وهو أنَّ كل واحد منهم كان متميَّزاً في صفة معيِّنة، وعلى

۲۰ الأنبياء، ٤٧.
 ۲۰ الأنبياء، ٤٧.
 ۲۰ المصدر السابق.
 ۲۰ المصدر السابق.

3.4

٤[

هذا يكون كلّ واحد منهم ميزاناً للتقييم في إحدى الصفات والأعمال البشرية. وحيث إنّ أعمال البشر وصفاتهم مختلفة. لهذا يجب أن تكون المعايير والمقاييس متعددة.

ومن هنا أيضاً يتضح أنّ ما جاء في بعض الرّوايات والأخبار، مثل ما ورد عن الإمام الصادقﷺ حيث سألوه: ما معنى الميزان؟ قال: «العدل» لا ينافي ما ذكرناه، لأنّ أولياء الله، والرجال والنساء النموذجيين في هذا العالم هم مظاهر للعدل من حيث الفكر، والعدل من حيث العقيدة، والعدل من حيث الصفات والأعمال (تأملوا)<sup>(</sup>

ثمّ إنّه تعالى يقول في المقطع الآخر من الآية: ﴿ قَمَنَ لَعَلَتَ مُوازَينُه فَأُولَنَكَ هُمُ المفلحون \* ومن حفّت موازينه فأولئك الذِين خَسروا لَنفسَهم بِما كانوا بآياتنا يَظلمون ﴾.

إنَّ من البديهي أنَّ المراد من الخفَّة والثقل في الموازين ليس هو خفة وثقل نفس الميزان. بل قيمة ووزن الأشياء التي توزن بواسطة تلك الموازين، وتُقاس بتلك المقاييس.

ثمّ إنّ في التعبير بجملة «خسروا أنفسهم» إشارة لطيفة إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ هؤلاء قد أصيبوا بأكبر الخسارات، لأنّ الإنسان قد يخسر ماله، أو منصبه، ولكنّه قد يخسر أصل وجوده من دون أن يحصل على شيء في مقابل ذلك، وتلك هي الخسارة الكبرى، والضرر الأعظم.

إنَّ في التعبير بـ«كانوا بآياتنا يظلمون» في أخر الآية إشارة إلى أنَّ مثل هؤلاء لم يظلموا أنفسهم فحسب، بل ظلموا -كذالك -البرامج الإلهيَّة الهادية. لأنَّ هذه البرامج كان ينبغي أن تكون سبلاً للهداية ووسائل للنجاة، ولو أنَّ أحداً نجاهلها، ولم يكترث بها، فلم يحصل منها هذا الأثر، كان ظالماً لها.

وقد جاء في بعض الرّوايات والأخبار أنّ المراد من الآيات هنا هم أنمّة الهدى ﷺ، على أنّ هذا النمط من التّفسير ـكما أسلفنا مراراً ـلا يعني حصر مفهوم الآية فـيهم، بـل هـم المصاديق الأتمّ والأظهر للآيات الإلهيّة.

هذا، وفسّر بعض المفسّرين الظلم في الآية بالكفر والإنكار، وهذا المعنى ليس بعيداً عن مفهوم الظلم، إذ قد ورد الظلم في بعض الآيات القرآنية الأخرى بهذا المعنى! 8003

۲. تفسير نورالثقلين، ج ۲، ص ٥؛ وتفسير الميزان، ج ۸ ص ١٦.

## التفسير

## مكانة الإنسان وعظمته في عالم الومود:

عقيب الآيات التي أشارت إلى المبدأ والمعاد، يدور البحث في هـذه الآيـة والآيـات اللاحقة حول عظمة الانسان وأهمّية مقامه، وكيفية خلق هذا الكائن والمفاخر التي وهبها الله له، والمواثيق التي أخذها الله منه لقاء هذه المواهب والنِعم، كلّ ذلك لتقوية قواعد وأسس تربيته و تكامله.

وفي البداية اختصر جميع هذه الأمور في هذه الآية، ثمّ شرحها وفـصّلها في الآيــات اللاحقة.

فهو يقول في البداية: نحن الذين منحناكم الملكية والحاكمية وسلّطناكم على الأرض: **«ولقد متمنّاتهم في الأرفن»**.

وأعطيناكم وسائل العيش بجميع أنواعها: **﴿وجعلنا لكم فيها معايش»**. ولكن مع ذلك لم تشكروا هذه النعم إلاّ قليلاً **﴿قليلا ما تشكرون ﴾** و«التمكين» هنا ليس بمعنى أن يوضع شخص في مكان مّا، بل معناه أن يعطىٰ ويوفَّرَ له كل ما يستطيع بواسطته تنفيذ مآربه، وتهيئة أدوات العمل له، ورفع الموانع وإزالتها عـن طريقه، ويُطلق على مجموع هذا، لفظ «التمكين»، فإنّنا نقرأ في القرآن الكريم حول يوسف: **وكذلك مكتّاليوسف في الأرض ﴾** أي إنّنا جعلنا جميع الإمكانيات تحت تصرّفه. إنّ هذه الآية – مثل بعض الآيات القرآنية الأخرى ــ تدعو الناس ــ بعد ذكر و تعداد

۱. يوسف، ٥٦.

٤[

النعم الإلهيّة والمواهب الربانيّة \_ إلى شكرها، وتذم كفران النعم. إنّ من البديهي أنّ بعث روح الشُكر والتقدير لدى الناس في مقابل النعم الإلهيّة، إنّا هو لأجل أن يخضعوا لواهب النعم تمشّياً واستجابة لنداء الفطرة، ولكي يعرفوه ويطيعوه عن قناعة فيهتدوا ويتكاملوا بهذه الطريقة، لا أنّ الشاكر يؤثّر بشكره في مقام الرّبوبية العظيم، بل الأثر الحاصل من الشكر \_ مثل سائر آثار العبادات والأوامر الإلهيّة \_ جميعاً \_ يعود إلى الإنسان لا غير.

ଚ୍ଚର

#### الآيات

وَلَقَدَ خَلَقْنَ حَكْمَ ثُمَ صَوَرْنَكُمْ ثُمَ قُلْنَا لِلْمَلَةِ كَوَ السَجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَا إِبْلِيسَ لَمَرْيَكُم مِنَ السَّحِدِينَ شَ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدُإِذَ أَمَرْتُكُ قَالَ أَنَا خَيْرُ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَا وِ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ شَ قَالَ فَا هَبِط مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَر فِيها فَاحْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصَّحِدِينَ شَ قَالَ أَنظِرَفِتِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ شَ قَالَ إِنَكَ مِن الْمُنظِين فَاحْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصَحِدِينَ شَ قَالَ أَنظِرَفِتِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ شَ قَالَ إِنَكَ مِنَ الْمُنظِين مَا حَرُجُ إِنَّا مَن الصَحِدِينَ مَن الصَحِدِينَ مَ قَالَ أَنظِرُفِتِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ شَ قَالَ إِنَكَ مِن الْمُنظَينَ مَا حَرُجُ إِنَّا مَن الصَحَدِينَ مَن الصَحِدِينَ مَ قَالَ أَنظِرُفِتِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ شَ قَالَ إِنَكَ مَن الْمُنظَينَ مَا حَرُجُ إِنَا مَن الصَحِدِينَ مَن الصَحِدِينَ مَن قَالَ أَنظِرُفِتِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ شَ قَالَ إِنَكَ مِنَ الْمُنظَينَ مَنْ قَالَ فَي مَا أَعْوَيْتَنِي مَن الصَحِدِينَ مَن الْقَا فَعَمُ مَا اللَّهُ مَعْهُ مَ فَالَ فَا لَمُنْتَقِي مَنْ عَلَيْ وَالَ فَي مَا آعْرَيْنَ الْمَالِي مَ الْمَا عَمْ مَن اللَّهُ مِن الْمُ عَلَى مَا الْعَنْ الْمَا مَ

#### التفسير

قصّة عصيان إبليس:

لقد أشير إلى مسألة خلق الإنسان وكيفية إيجاده في سبع سور من سُوَر القرآن الكريم، والهُدَفَ من ذكر هذا الموضوع ـكما سبق أن أشرنا في الآية السابقة ـ هو بيان شـخصية الإنسان، ومقامه، ومنزلته بين كائنات العالم، وبعث روح الشكر والحمد فيه.

لقد جاء ذكر خلق الإنسان من التراب، وسجود الملائكة له، وتمرّد الشيطان وعصيانه. ثمّ موقفه تجاه النوع الإنساني في هذه السور بتعابير مختلفة.

وفي الآية المبحوثة الآن يقول الله تعالى: **وولقد خلقناكم ثمّ صوّرناكم ثمّ قلنا للـحلانكة** لسجدوا لأدم» جدّكم الأوّل، ومن المأمورين بـالسجود إيـليس الذي كـان مـوجوداً في صفوفهم وإن لم يكن منهم، فامتثلوا لهذا الأمر جميعاً وسجدوا لآدم إلّا إيليس: **وقسجدوا إلّا** إيليس لم يكن هن للساجدين».

ويمكن أن يكون ذكر «الخلق» في الآية الحاضرة قبل «التصوير» إشارة إلى: أنَّنا أوجدنا المادة الأصلية للإنسان أوّلاً، ثمّ أفضنا عليها الصورة الإنسانية.

وكما قلنا في ذيل الآية ٣٤ من سورة البقرة: إنّ سجود الملائكة لآدم لم يكن سنجود عبادة، لأن العبادة مخصوصة لله سبحانه، بل السجدة هنا بمعنى التواضع (أي الخضوع أمام عظمة آدم وسموّ منزلته في عالم الخليقة) أو بمعنى السجود لله الذي خلق مثل هذا المخلوق المتعادل المتوازن.

إنَّ «إبليس» ـكما قلنا في ذيل تلك الآية ـ لم يكن من الملائكة. بل هو حسب صريح الآيات القرآنية من قسم آخر من الكائنات يُدعى «الجنّ» (وللمزيد من التوضيح راجع ذيل الآية ٣٤ من سورة البقرة من هذا التّفسير في الحديث عن سجود الملائكة لآدم).

في الآية الاحقة يقول تعالى: أنّه أخذ إيليس على عصيانه وطغيانه، و﴿قال ما متحله لَلّا تسجد لِدُ لَمرتك». فتذرّع - في مقام الجواب - بعذر غير وجيه إذ: ﴿قال لَنا حَيرَ منه خلقتني من نار وخلقته من طين».

وكان إبليس كان يتصوّر أنّ النّار أفضل من التراب، وهذه هي أكبر غلطاته وأخطائه، ولعلّه لم يقل ذلك عن خطأ والتباس، بل كذب عن وعي وفهم، لأننا نعلم أنّ التراب مصدرُ أنواع البركات، ومنبَعُ جميع المواد الحياتية، وأهم وسيلة لمواصلة الموجودات الحيّة حياتها، على حين أنّ الأمر بالنسبة إلى النّار ليس على هذا الشكل.

صحيح أنّ النّار أحد عوامل التجزئة والتركيب في الكائنات الموجودة في هذا الكون. ولكن الدور الأصلي والأساسي هو للمواد الموجودة في التراب، وتعدّ النّار وسيلة لتكميلها فقط.

وصحيح أيضاً أنّ الكرة الأرضية انفصلت \_ في بداية أمرها \_عن الشمس، وكانت على هيئة كرةٍ ناريةٍ فبردت تدريجاً، ولكن يجب أن نعلم أنّ الأرض مادامت مشتعلة وحارة لم يكن عليها أيّ كائن حيّ، وإنّا ظهرت الحياة على سطح هذه الكرة عـندما حـلّ التراب والطبن محلّ النّار.

هذا مضافاً إلى أنّ أيّة نار ظهرت على سطح الأرض كان مصدرها مواد مستفادَة من التراب، ثمّ إنّ التراب مصدر غوّ الأشجار، والأشجار مصدر ظهور النّــار، وحـتى المـواد النفطية أو الدهون القابلة للاشتعال والإحتراق تعود أيضاً إلى التراب أو إلى الحيوانات التي تتغذى من المواد النباتية.

على أنَّ ميزة الإنسان \_بغض النظر عن كل هذه الأمور \_لم تكن في كونه من التراب، بل إنَّ ميزته الأصلية تكمن في «الروح الإنسانية» وفي خلافته لله تعالى.

وعلى فرض أنَّ مادة الشيطان الأصلية كانت أفضل من مادة الإنسان. فإنَّ ذلك لا يعني تسويغ عدم السجود للإنسان الذي خلق بتلك الروح، ووهبه الله تلك العـظمة، وجـعله خليفة له على الأرض.

والظاهر أنّ الشيطان كان يعرف بكل هذه الأمور، ولكن التكبّر، والأنانية هما اللذان منعاه عن امتثال أمر الله، وكان ما أتى به من العذر حجة داحضة. ومحض تحجج وتعلّل.

# أوّل قياس هو قياس الشيطان:

القياس في الأحكام والحقائق الدينية مرفوض بشكل قاطع في أحاديث عديدة وردت عن أهل البيت إيلام، ونقرأ في هذه الأحاديث أنَّ أوّل من قاس هو الشيطان. قال الإمام الصادق في لأبي حنيفة: «لا تقش، فإنّ أوّل من قاس إبليس» <sup>(</sup> وقد روي هذا المطلب في تفاسير أهل السنّة قديماً وحديثاً مثل تفسير «الطبري» عن

«ابن عباس» وتفسير المنار و«ابن سيرين» و«الحسن البصري» [ الما مسالما من ا

والمراد من القياس هو أن نقيس موضوع على آخر يتشابهان من بعض الجهات، ونحكم للثّاني بنفس الحكم الموجود للموضوع الأوّل من دون أن نعرف فلسفة الحكم وأسراره كاملاً، كأن نقيس «بول» الإنسان المحكوم بالنجاسة، ووجوب الإجتناب عنه بعرق الإنسان، ونقول: بما أنّ هذين الشيئين يتشابهان من بعض الجهات وفي بعض الأجزاء، لهذا يسري حكم الأوّل إلى الثاني فيكون كلاهما نجسين، في حين أنّها حتى لو تشابها من جهات، فهما متفاوتان مختلفان من جهات أخرى أيضاً، فأحدهما أرق والآخر أغسلظ، والإجتناب من أحدهما سهل، ومن الآخر صعب وشاق جداً، هذا مضافاً إلى أنّه ليست فلسفة الحكم الأوّل معلومة لنا بالكامل، فمثل هذا القياس ليس سوى قياس تخميني لا

> ار تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٦. ٢. تفسير المنار، ج ٨ ص ٣٢١؛ وتفسير القرطبي، ج ٤، ص ٢٠٦٧.

ولهذا السبب منع أغَننا للملك من القياس بشدّة، استلهاماً من كلام النّبي تَبْكُدُ وأبطلوه، لأنّ فَتْح باب القياس يتسبب في أن يعمدَ كلّ أحدِ بالاعتماد على دراسته المحدودة وفكره القاصر وبمجرّد أن يعتبر موضوعين متساويين من بعض الجهات... أن يعمد إلى إجراء حكم الأوّل على الثاني، وبهذا تتعرّض قوانين الشرع وأحكام الدين إلى الهرج والمرج.

إنَّ بطلان القياس عقلاً ليس مقصوراً على القوانين الدينية فحسب، فالأطباء هم أيضاً يؤكِّدون في توصياتهم على أن لا تعطىٰ وصفة أيّ مريض لمريض آخر مهما تشابها من بعض النواحي، وفلسفة هذا النهي واضحة، لأنّه قد بتشابه المريضان في نظرنا من بـعض النواحي، ولكن مع ذلك يتفاوتان من جهات عديدة، مثلاً من جهة القدرة عـلى تحمّل الدواء، وفئة الدم، ومقدار السّكر في الدم، ولا يستطيع الأشخاص العاديون من الناس أن يشخّصوا هذه الأمور، بل تشخيصها يختص بالأطباء وذوي الاختصاص في الطب، فلو أعطيت أدوية مريض لآخر دون ملاحظة هذه الخصوصيات، فحضافاً إلى احـتمال عـدم الانتفاع بها، فإنّها ربّما تكون منشأً لسلسلة من الأخطار غير القابلة للجبران.

والأحكام الإلهيّة أدقّ من هذه الجهة، ولهذا جاء في الأحاديث والأخبار أنّه لو عُمِلَ بالقياس لُحِقَ الدين، أو كان فساده أكثر من صلاحه .

أضف إلى ذلك أنّ اللجوء إلى القياس لاكتشاف الأحكام ومعرفتها دليل على قصور الدين، لأنّه إذا كان لكل موضوع حكم في الدين لم يكن أيّة حاجة إلى القياس، ولهذا فإنّ الشيعة حيث إنّهم أخذوا جميع أحتياجاتهم من الأحكام الدينية من مدرسة أهل البيت، ورثة النّبي الأكرميكي لم يروا حاجة إلى اللجوء إلى القياس، ولكن فقهاء السنّة حيث إنّهم تجاهلوا مدرسة أهل البيت الذين هم حسب نص النّبي الملجأ الثّاني للمسلمين بعد القرآن الكريم لذلك واجهوا نقصاً في مصادر الأحكام الإسلامية وأدلتها، ولم يروا مناصاً من اللجوء إلى القياس.

## لماذا كان الشيطان أول من قال بالقياس؟

وأمَّا في مورد الشيطان، فنحن نقرأ في النصوص والرَّوايات أنَّه كــان أوَّل مــن قــاس،

[ع

والنكتة فيها أنّه قاس خلقته \_ من الناحية المادية \_ بخلقة آدم، وتمسك بأفضلية النّار على التراب في بعض الجهات، واعتبر ذلك دليلاً على أفضلية النّار من جميع النواحي، من دون أن يلتفت إلى امتيازات التراب، بل ومن دون أن يلتفت إلى امتيازات آدم الروحانية والمعنوية، فحكم على طريق ما يسمّىٰ بقياس الأولوية، ولكن قياساً على أساس التخمين والظن والدراسة السطحية والمحدودة، بأفضليته على آدم، بل ودفعه هذا القياس الباطل إلى تجاهل الأمر الإلهي.

والملفِت للنظر أنَّه وَرَدَ في بعض الرّوايات المروية عن الإمام الصادقﷺ في مــوَلفات الشيعة والسنّة معاً أنّه قال: «من قاس أمرَ الدين برأيه قَرَنَه الله تعالى يوم القيامة بإبليس» <sup>(</sup>

وباختصار، إنّ قياس موضوع بموضوع آخر من دون علم بجميع أسراره وفلسفته. لا يصح أن يكون دليلاً على اتحاد حكمها، ولو أنّ القياس تطرّقُ إلى مسائل الدين وقضايا الشريعة لم تبق للأحكام ضابطة ثابتة. إذ يمكن حينئذٍ أن يقيس شخصٌ ما موضوعاً بنحو، ويصدر حكماً بحرمته، ويقيس شخص آخر الموضوع نفسَه بنحو آخـر ويـصدر حكماً بحليّته.

#### قياس منصوص العلة:

والمورد الوحيد الذي يمكن استثناؤه من هذا الأمر هو ما إذا ذكر المقنّنُ أو الطبيبُ نفسه، دليل حكمه وفلسفة قانونه، فني هذه الحالة يجوز لنا إذا رأينا هذا الدليل وهذه الفلسفة في موضوع آخر أن نجري الحكم فيه ونُعَدَّيهِ إليه أيضاً، وهذا هو ما اصطُلِح عليه بالقياس «المنصوص العلّة» مثلاً: إذا قال الطبيب للمريض: يجب أن تتجنب تناول الفاكهة الفلانية لأنها حامضة، علم المريض بأنّ الحموضة تضرّهُ، وأنّه يجب أن يتجنب الحموضة وإن كان في فاكهة أخرىٰ.

وهكذا إذا صرّح القرآنُ الكريم أو صرّحت السُنّة الشريفة بأن: تــجنَّبوا الخــمر لأنَّــه مسكر، علمنا أنّ كل مــكر حرام (وإن لم يكن خمراً) ويجب اجتنابه.

إنَّ هذا القياس ليس باطلاً ولا ممنوعاً، لأنَّه معلوم الدليل ومنصوص العلَّة مقطوع بها،

تفسير المنار، ج ٨ ص ٢٣٦؛ وتفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٧.

والقياس الممنوع هو فيا إذا لم نعلم بدليل الحكم وفلسفته بصورة القطع ومن جميع الجهات. على أنَّ مبحث القياس مبحثٌ واسعُ الأطراف، وما مضى من البحث ما هو إلَّا عصارة منه، ولمزيد التوضيح والإطلاع راجعوا كتب أُصول الفقه وكتب الأخبار، باب القـياس، ونحن نختم البحث الحاضر بذكر حديث في هذا الجال.

جاء في كتاب «علل الشرائع» دخل أبو حنيفة على الإمام الصادق الله فقال له : «يا أبا حنيفة، بلغني أنَّك تقيس؟ قال: نعم، أنا أقيس. قال: لا تقس فإنَّ أوَّل من قاس إبليس حين قال: خلقتني من نار وخلقته من طين فقاس ما بين النَّار والطين، ولو قاس نورية آدم بنورية النَّار عرف فضل ما بين النَّورين وصغاء أحدهما على الآخر»`.

# كيف فاطب الشيطان الله تعالى؟

٤]

**بقي هنا سؤال و**هو: كيف كان يتحدّث الشيطان مع الله، فهل كان ينزل عليه الوحى؟ **الجواب هو:** أنَّ كلام الله لا يكون بالوحي داغاً، فالوحي عبارة عن رسالة النبوَّة، فلا مانع من أن يكلُّم الله أحداً لا بعنوان الوحي والرسالة. بل عن طريق الباطني أو بواسطة بعض الملائكة، سواء كان من يحادثه الله من الصالحين الأبرار مثل مريم وأمَّ موسى، أو من غير الصالحين مثل الشيطان!

ولنعد الآن إلى تفسير بقية الآيات:

حيث إنَّ امتناع الشيطان من السجود لآدم الله لم يكن امتناعاً بسيطاً وعادياً ولم يكن معصية عادّية، بل كان تمرّداً مقروناً بالاعتراض والإنكار للمقام الربوبي، لأنّه قــال: أنــا أفضل منه، وهذه الجملة تعنى في حقيقة الأمر أنَّ أمرك بالسجود لآدم أمرَّ مخالفٌ للحكمة والعدالة وموجب لتقديم «المرجوح» على «الراجح» لهذا فإنَّ مخالفته كانت تسعني الكـفر وإنكار العلم والحكمة الإلهيين، فوجب أن يخسر جميع مراتبه ودرجاته، وبالتالي كلَّ ما له من مكانة عند الله، ولهذا أخرجه الله من ذلك المقام الكريم، وجرّده من تلك المنزلة السامقة التي كان يتمتع بها في صفوف الملائكة، فقال له: ﴿قَالَ فَاهْبِطْ مُنْهَا﴾.

وقد ذَهَبَ جمعٌ من المفسّرين في ضمير «منها» إلى إرجاعه إلى «السمام» أو «الجـنّة»

١. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٧، وعلل الشرائع، ج ١، ص ٨٦.

وذَهَبَ آخرون إلى إرجاعه إلى «المنزلة والدرجة»، وهما لا يخستلفان كـ ثيراً مــن حــيث النتيجة.

ثمّ إنّه تعالى شرح له منشأ هذا السقوط والتنزّل بالعبارة التّالية: ﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ لَنَ تَتَكَبّر فيها».

وأضاف للتأكيد قائلاً: **﴿فَاخْرَجَ لِنَكَ مِنَ الصَّاعَرِينَ﴾** يعني إنَّك بعملك وموقفك هــذا لم تصبح كبيراً، بل على العكس من ذلك أصبتَ بالصغار والذلة.

إنَّ هذه الجملة توضّح بجلاء أنَّ شقاء الشيطان كلَّه كان وليدَ تكبَّره، وإنَّ أنانيته هذه هي التي جعلته يرى نفسه أفضلَ ممّا هو، وهي التي تسببت في أن لا يكتني بعدم السجود لأدم، بل وينكر علم الله وحكمته، ويعترض على أمر الله، وينتقده، فخسر على أثر ذلك منزلته ومكانته، ولم يحصد من موقفه إلَّا الذلة والصغار بدل العظمة وهذه يعني أنَّه لم يـصل إلى هدفه فحسب، بل بات على العكس من ذلك.

ونحن نقراً في نهج البلاغة «الخطبة القاصعة» في كلام أميرالمؤمنين ﷺ عند ذمّه للتكبّر والعجب ما يلي: «فاعتبروا بما فعل الله بإبليس إذ أحبط عمله الطويل، وجهده الجهيد، وكان قد عبد الله ستة آلاف سنة... عن كبر ساعةٍ واحدة، فمن ذا بعد إبليس يسلّم على الله بمثل معصيته؟ كلّا، ما كان الله سبحانه ليدخل الجنّة بشراً بأمرٍ أخرج به منها مَلَكاً، إنّ حكمه في أهل السماء وأهل الأرض لواحد» <sup>(</sup>

وقد جاء أيضاً عن الإمام علي بن الحسين عَنْلا أنّه قال: «إنّ للمعاصي شعباً. فأوّل ما عصي الله به الكبر، وهي معصية إبليس حين أبن واستكبر وكان من الكافرين. والعرص وهي معصية آدم وحواء... ثمّ الحسد وهي معصية ابن آدم حيث حسد أخاه فقتله» <sup>7</sup>

وكذا نقل عن الإمام الصادق عَظِّلا أنَّه قال: «أُصول الكفر شلاثة: العـرص والاسـتكبار والعسد، فأمَّا العرص فإنَّ آدم حين نهي عن الشجرة حمله العرص على أن أكل منها، وأمّـا الاستكبار فإبليس حيث أُمِر بالسجود لآدم فأبي، وأمَّا العـد فإبنا آدم حـيث قــتل أحـدهما صاحبه» <sup>7</sup>

١. إطلاق «المَلَك» على الشيطان إنّما هو لأجل أنّه كان له مكان في صفوف الملائكة. وكان رديفاً لهم لا أنّه كان منهم ومن جنسهم كما قلنا سابقاً. ٣.أصول الكافي، ج ٢، ص ٢١٩، باب أُصول الكفر. ولكن قصّة الشيطان لم تنته إلى هذا الحدّ، فهو عندما عرف بأنّه صار مطروداً من حضرة ذي الجلال زاد من طغيانه ولجماجته، وبدل أن يتوب ويثوب إلى الله ويعترف بخطئه فسإنّ الشيء الوحيد الذي طلبه من الله تعالى هو أن يمهله ويؤجّل موته إلى يوم القيامة: ف<sup>قال</sup> أنظرني إلى يوم يُبحثون».

ولقد استجاب الله لهذا الطلب، فرقال لِنْك من المنظَّرين ﴾.

إنّ هذه الآيات وان لم تصرّح بالمقدار الذي استجيب من طلب الشيطان من حسيت الزمن، إلّا أنّنا نقرأ في الآية ٣٧ و ٣٨ من سورة الحجر أنّه تعالى قال له: **ولِنّك من العنظرين\* للى يوم الوقعة للمسلوم >** وهذا يعني أنّ مطلب الشيطان لم يستجب له بتمامه وكسماله، بسل استجيب إلى الوقت الذي يعلمه الله تعالى (وسوف نبحث عند تفسير الآية ٣٨ من سورة الحجر حول معنى قوله **وللى يوم الوقعة المعلوم >** إن شاء الله).

غير أنّ الشيطان لم يبغ من مطلبه هذا (أي الإمهال الطويل) الحصول على فرصة لجبران مافات منه أو ليعمّر طويلاً، إنّما كان هدَفه من ذلك هو إغواء بني البشر ف**قال فبعا أقويتني القحدن لهم صرلطك المستقيم)** أي لأغوينّهم كما غويتُ، ولأُضِلنّهم كما ضللتُ.

#### إبليس أوّل القائلين بالمبر:

٤]

يستفاد من الآية الحاضرة أنّ الشيطان لتبرئة نفسه نسب إلى الله الجبر إذ قال: ﴿قُبِهَا أهويتني﴾ لأغوينّهم.

بعض المفسّرين أصرّ على تفسير جملة ﴿فيها لقويتني بنحوٍ لا يُفهَمُ منه الجبر، إلّا أنّ الظاهر هو أنّه لا موجب لمثل هذا الإصرار. وشاهد هذا القول هو ما روي عن أمير المؤمنين عليه : «كان أمير المؤمنين جالساً بالكوفة بعد منصر فه من صفّين إذ أقبل شيخ فجثا بين يديه ثمّ قال له: يا أمير المؤمنين: اخبرنا عن مسيرنا إلى أهل الشام أبقضاء الله وقدره؟ فقال له أمير المؤمنين عليه : «أجل مه يا شيخ ما علوتم تلعة ولا هبطتم بطن وادٍ إلّا بقضاء من الله وقدره.

فقال له الشّيخ: عند اللَّه أحتسب عنائي يا أمير المؤمنين.

فقال له إلي الله الله الله لقد عظم الله تعالىٰ لكم الأجر في مسير تكم وأنتم سائرون وفي مقامكم وأنتم مقيمون وفي منصرفكم وأنتم منصرفون ولم تكونوا في شيء مين حيالاتكم مكرهين ولا إليه مضطرين». **č**]

فقال له الشبيخ: وكيف لم نكن في شيء من حالاتنا مكرهين ولا إليه مضطرين وكان بالقضاء والقدر مسيرنا ومنقلبنا ومنصرفنا. (فاستفاد السائل من هذه الإجابة الجبرية)

فقال لع<sup>طي</sup> : «أو تظن أنّه كان قضاء حتماً وقدراً لازماً؟ أنّه لو كان كذلك لبسطل الشواب والعقاب والأمر والنهي والزجر من اللّه تعالى وسقط معنى الوعد والوعيد فلم تكسن لائسمة للمذنب ولا محمدة للمحسن ولكان المحسن أولى بالعقوبة من المذنب تلك مقالة اخوان عبدة الأوثان وخصماء الرحمن وحزب الشيطان وقدرية هذه الأمّة ومجوسها...».<sup>(</sup>

ومن هذا يتّضح أنَّ أوَّل من وقع في ورطة الاعتقاد بالجبر هو الشيطان.

ثمّ إنّ الشيطان أضاف \_ تأكيداً لقوله \_ بانّه لن يكتني بالقعود بالمرصاد لهم، بل سيأتيهم من كل حدب وصوب، ويسدّ عليهم الطريق من كل جانب ف**ائم التينّهم هن بين أيديهم** وهن خلفهم ومن أيحاتهم ومن لهماتلهم ولا تجد أكثرهم لهاكرين».

ويمكن أن يكون هذا التعبير كناية عن أنَّ الشيطان يحاصر الإنسان من كل الجــهات ويتوسل إلى إغوائه بكل وسيلة ممكنة. ويسعى في إضلاله، وهذا التعبير دارج في المحاورات اليومية أيضاً. فنقول: فلان حاصر ته الديون أو الأمراض من الجهات الأربع.

وعدم ذكر الفوق والتحت إنَّما هو لأجل أنَّ الإنسان يتحرّك عادة في الجهات الأربـع المذكورة، ويكون له نشاط في هذه الأنحاء غالباً.

ولقد نقل في حديث مروي عن الإمام الباقر على تفسير أعمق لهذه الجهات الأربع حيث قال: «ثمّ قال: لآتينّهم من بين أيديهم، معناه أهوّن عليهم أمر الآخرة، ومن خلفهم، آمرهم بجمع الأموال والبخل بها عن الحقوق لتبقى لورثتهم. وعن أيمانهم، أفسد عليهم أمر دينهم بتزيين الضلالة وتحسين الشبهة. وعن شمائلهم، بتحبيب اللذّات إليسهم وتسغليب الشّهوات عسلى قلوبهم»<sup>7</sup>.

وفي آخر آية من الآيات المبحوثة هنا يصدر مرّة أخرىٰ الأمر بخروج الشـيطان مـن حريم القرب الإلهي والمقام الرفيع، بفارق واحد، هو أنّ الأمر بطرده هنا اتخذ صورة أكثر ازدراءً وتحقيراً، وأشدّ عنفاً ووقعاً، ولعلَّ هذا كـان لأجـل العـناد واللـجاج الذي أبـداه الشيطان بالإلحاح على الوسوسة للإنسان وإغوانه وإغرائه، يعني أنّ موقفه الأثيم في البداية ٤ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٤ كان منحصراً في التمرّد على أمر الله وعدم إمتثاله، ولهذا صدر الأمر بخروجه فقط، ولكن عندما أضاف معصية أكبر إلى معصيته بالعزم على إضلال الآخرين جاء الأمر المشددًد:
٤ قال أخرج هنها هذوها هدحورانه.

أجمعين).

## بدثان

١\_ فلسفة فلق الشيطان ومكمة إمهاله

في مثل هذه الأبحاث تتبادر إلى الأذهان \_عادة \_أسئلة متنوعة ومختلفة أهمّها سؤالان: السؤال الأول: لماذا خلق الله الشيطان، مع أنّه علم بأنّه سيكون مـنشأ للكـثير مـن الوساس والضلالات؟

**السؤال الثاني:**بعد أن ارتكب الشيطان مثل تلك المعصية الكبيرة، لماذا قبل الله طلبه في الإمهال، و تأخير الأجل؟

**وقد أجبنا على السؤال الأوّل: ف**ي الجلد الأوّل من تفسيرنا هذا (الأمثل) وقلنا:

**أوّلاً:** إنّ خلق الشيطان كان في بداية الأمر خلقاً جيّداً. لا عيب فيه، ولهذا احتل موقعاً في صفوف المقرّبين إلى الله، وبين ملائكته العظام، وإن لم يكن من جنسهم ثمّ إنّــه بسـوء تصرّفه في حريته بنى على الطغيان والتمرّد، فطرد من ساحة القرب الإلهي، واختصَّ باسم الشيطان.

ثانياً إنّ وجود الشيطان ليس غيرَ مضرَّ بالنسبة لسالكي طريق الحقّ فحسب، بل يعدَّ رمزاً لتكاملهم أيضاً، لأنّ وجود مثل هذا العدوّ القويّ في مقابل الإنسان يـوجب تـربية الإنسان وتكامله وحنكته، وأساساً ينبثق كلّ تكامل من بين ثنايا التناقضات والتدافعات، ولا يسلك أيّ كائن طريق كماله ورشده إلّا إذا واجه ضدّاً فويّاً، ونقيضاً معانداً.

فتكون النتيجة أنّ الشيطان وإن كان بحكم إرادته الحرّة مسؤولاً تجاه أعماله المخــالفة، ولكن وساوسه لن تضرّ عباد الله الذين يريدون سلوك طريق الحقّ، بل يكون مفيداً لهم بصورة غير مباشرة.

**والجواب على السؤال الثاني:** يتّضح ممّا قلناه في الجواب على الاعتراض الأوّل، لأنّ

مواصلة الشيطان لحياته كقضية سلبية يكون وجودها ضرورياً لتقوية نقاط إيجابية، لا يكون غير مضرٍّ فحسب، بل هو مؤثّر ومفيد أيضاً، فإنّه مع غضّ النظر عن الشيطان، هناك مجموعة من الغرائز المختلفة في داخِلنا، وهي بوقوفها في الطرف الآخر من قوانـا العمقلية والروحية تشكّلان ساحة صراع وتناقض قويّين، وفي مثل هذه الساحة يستحقق تسقدّم الإنسان وتكامله، وتربيته ورشده. واستمرار حياة الشيطان ـ هو الآخر ـ لتقوية عوامل هذا التناقض المثمر المفيد.

وبعبارة أخرى: إنّ الطريق المستقيم يتميَّز داغاً بالالتفات إلى الطرق المسنحرفة حموله ولولا هذه المقايسة والمقارنة لما أمكن تمييز الطريق المستقيم عن الطريق المنحرف.

كلّ هذا بغض النظر عن أنّنا نقرأ في بعض الأحاديث أنّ الشيطان بعد قيامه بذلك الذنب، عرّض سعادته ونجاته في العالم الآخر للخطر بصورة كلّية، ولهذا فإنّه طلب من الله تعالى أن يعطيه عمراً طويلاً في هذه الدنيا في مقابل عباداته التي كان قد أتى بها قبل ذلك، وكانت العدالة الإلهيّة تقتضى قبول مثل هذا الطلب.

إنَّ النقطة المهمّة الأخرى التي يجب الإنتباء إليها \_أيضاً \_هي أنَّ الله تعالى وإن كان ترك الشيطان حرّاً في القيام بوساوسه، ولكنّه من جانب آخر لم يدع الإنسان مجرّداً من الدفاع عن نفسه.

لاَن**َه أَوَلاً:** وهبه قوّة العقل التي يمكن أن توجد سدّاً قويّاً مـنيعاً في وجــه الوســاوس الشيطانية خاصّة إذا لقيت تربية صالحة.

**وثانياً:** جعل الفطرة النقيّة وحبّ التكامل في باطن الإنسان كعامل فعّال من عوامــل السعادة.

**وثالثاً:** يبعث الملائكة التي تلهم الخيرات إلى الذين يريدون أن يعيشوا بمنأى عن الوساوس الشيطانية، كما يصرّح القرآن الكريم بذلك إذ يقول: **(بنّ الذين قالوا ربّنا الله لمّ** استقاموا تتنزّل عليهم العلائكة) <sup>(</sup> إنّهما تمنزل عمليهم لتمقوية معنوياتهم بمإلهامهم ألوان البشارات والتطمينات لهم.

ونقرأ في موضوع آخر: ﴿**لِدْ يومي رَبُك لِلَّى للعلائكة لَنِّي مَعكم فَـثَبَتُوا للَّذِيسَ آهـنُولُ<sup>نَهِ أَ</sup>** وسدَّدوا خطاهم في طريق الحق.

# ٢\_ فرضية تطوّر الأنواع ومُلقة آدم

هل هناك تلاؤم بين ما يقوله القرآن الكريم في خلقة آدم، مع ما هو مطروح في فرضية الأنواع في أبحاث العلوم الطبيعية، أو لا؟ وأساساً هل بلغت فرضية التطوّر والتكامل مرحلة القطعية واليقين من وجـهة نـظر العلماء، أو لا؟... كل هذه الأمور بحاجة إلى أبحاث مفصّلة سوف نخوضها بمشيئة الله في ذيل آيات أكثر

كل هذه الامور بحاجة إلى انجات مفضلة سوف مخوضها بمشيئه الله في ديل الات العر تناسباً، مثل الآيات ٢٦ إلى ٣٣ من سورة الحجر.

ର୍ଯ୍ୟ

وَيَتَادَمُ اَسَكُنَ آَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَةَ فَكُلًا مِنْ حَيْتُ شِئْتَمَا وَلَا نَقْرَبَا هَلَا وَ الشَّجَرَة فَتَكُونا مِنَ الظَّلِمِينَ ٢ فَوَسَوَسَ لَحُمَا ٱلشَّيْطَنُ لِيُبَدِى لَمُمَا مَا وُ رِي عَنْهُ مَا مِن سَوْءَ يَعِمَا وَقَالَ مَا نَهَ كُمَا رَبُكُما عَنْ هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَا آَن تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوْتَكُونا مِن الْخَلِدِينَ وَقَاسَمَهُ مَا إِنِي لَكُما لَمِن ٱلنَّصِحِينَ ٢ فَ فَذَلَ لَهُ مَا بِعُرُو فَلَمَا ذَاقَ ٱلشَّجَرَة بَدَتَ لَحُمَا سَوْءَ تَهُما إِنِي لَكُما وَاللَّهُ مَا الشَّخْرَةِ وَالشَّحَرَةِ إِلَا آَن تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوْتَكُونا مِنَ الْخَلِدِينَ وَقَاسَمَهُ مَا إِنِي لَكُما وَالشَّحَرَة وَالشَّحَرَةِ وَالشَّحَرَةِ إِلَا آَن تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوْتَكُونا مَن الْخَ مَا سَمَهُ مَا إِنِي لَكُما وَمَا يَعْنَ النَّصِحِينَ ٢ إِذِي الْعَمَا بِعُرُورَ فَلَمَا ذَاقَ ٱلشَّحَرَة بَدَت عَنَ تِلَكُما سَوْءَ تَتَعْمَا إِنِي لَكُما وَمَا يَعْنَ النَّصِحِينَ ٢ هُ فَذَلَ لَهُمَا بِغُرُورٍ فَلَمَا ذَاقَ ٱلشَّحَرَة بَدَت عَن تِلْكُونَا لَشَحَرَة وَاللَّهُ مَنَ النَّعَا اللَّهُ الْتَ وَرَقَ الْمَعْتَ الْتَكْمَا وَنَ عَلَيْهِ مَا ي

## الأفسير

## وساوس شيطانيَّة هي ملل مُلَّابة:

تُبَيِّنُ هذه الآيات وتستعرض فصلاً آخر من قصّة آدم. فتقول أوّلاً: إنّ الله سبحانه أمر آدم وزوجته حواء بأن يسكنا الجنّة: **﴿ ويا آدم لسكن لُنت وزوجك للجنّة؛**.

ويستفاد من هذه العبارة أنَّ آدم وحواء لم يكونا في بدء الخلقة في الجنّة، إنَّا خلقا أوّلاً ثمّ هُديا إلى السكنى في الجنّة وأنَّ القرائن تفيد \_كما أسلفنا في ذيل الآيات المتعلّقة بقصّة خلق آدم في سورة البقرة \_أنَّ تلك الجنّة لم تكن جنّة القيامة، بل هي \_كما ورد في أحاديث أهل البيت ﷺ أيضاً \_جنّة الدنيا، أي أنَّها كانت بستاناً جميلاً أخضر من بساتين هذا العالم، وفّر الله سبحانه فيها جميع أنواع النعم والخيرات. <sup>(</sup>

وفي هذه الأثناء صدر أوّل تكليف وأمر ونهي إلى آدم وحواء من جانب الله تعالى، بهذه الصورة: ﴿ فَكلا هنْ حينه شنتها ولا تقربا هذه الشجرة فتتكونا هن الظالمين» أي إنّ الأكل من

راجع إلى تفسيرنا هذا ذيل الآية ٣٥ من سورة البقرة.

٤]

جميع أشجار هذه الجنّة مباح لكما، إلّا شجرة خاصّة لا تقرباها، وإلّاكنتما من الظالمين. ثمّ إنّ الشيطان الذي طُرِدَ من رحمة الله تعالى بسبب إحجامه عن السجود لآدم، وكان قد صمّم على أن ينتقم لنفسه من آدم وبنيه ما أمكن، ويسعى في إضلالهم ما استطاع، وكان يعلم جيّداً أنّ الأكل من الشجرة الممنوعة تسعرّض آدم للإخبراج من الجسنّة، عسمد إلى الوسوسة لآدمَ وزوجته، وبغية الوصول إلى هذا الهدف نشر شباكاً متنوعة على طريقها.

فني البداية ــ وكما يقول القرآن الكريم ــ بدأ بنزع لباس الطاعة والعبودية لله، عــنهما، فأبدى عورتهما التي كانت مخبأة مستورة: **(قوسوس ليهما الشيطان ليبدى لهما ما وورِئ منهما هن سو?تيهما ﴾**.

وللوصول إلى هذا الهدف رأى أنّ أفضل طريق هو أن يستغلّ حبّ الإنسان ورغسته الذاتية في التكامل والرقي والحياة الخالدة، وليوفّر لهما عذراً يعتذران ويتوسلان به لتبرير مخالفتهما لأمر الله ونهيه، ولهذا **فوقال >** لآدم وزوجته: **فعا فهاكما رتكما من هذه الشجرة إلّا** أن تكونا هلكين أو تكونا من الغالدين >.

وبهذه الطريقة صوَّرَ الأمر الإلهي في نظرهما بسكل آخر، وصوّر المسألة وكأنَّ الأكل من «الشجرة الممنوعة» ليس غير مضرّ فحسب، بل يورث عمراً خالداً أو نيل درجة الملائكة. والشاهد على هذا الكلام هو العبارة التي قالها إيليس في سورة طه الآية ١٢٠: ﴿يا آدم هل أدلك على شجرة للغلد ومُلكِ لا يبليٰ ﴾.

فقد جاء في رواية رويت في تفسير القمي عن الإمام الصادق للله ، وفي «عيون أخبار الرضا» عن الإمام علي بن موسى الرضائليَّة : فجاء إبليس فقال: «إنّكما إن أكلتما من هـذ، الشجرة التي نهاكما الله عنها صرتما ملكين، وبقيتما في الجنّة أبداً، وإن لم تأكلا منها أخرجكما الله من الجنّة» .

ولمّا سمع آدم هذا الكلام غرق في التفكير، ولكنّ الشيطان ــ من أجل أن يحكم قبضته ويعمّق وسوسته في روح آدم وحواء ــ تَوسَّلَ بالأيمان المغلَّظة للتدليل على أنه يريد لهما الخير! **(وقاسمهما لِتَنِ لكما لمن الناصعين)**.

لم يكن آدم يمتلك تجربة كافية عن الحياة، ولم يكن قد وقع في حبائل الشيطان وخدعه

تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١١؛ عيون اخبارالرضا، ج ١، ص ١٩٦.

**č**]

بعد، ولم يعرف بكذبه و تضليله قبل هذا، كما أنَّه لم يكن في مقدوره أن يصدّق بأن يأتي بمثل هذه الأيمان المغلَّظة كذباً، وينشر مثل هذه الحبائل والشباك على طريقه.

ولهذا وقع في حبال الشيطان، وانخدع بوسوسته في المآل، ونزل بحبل خداعــه في بــتر الوساوس الشيطانية للحصول على ماء الحياة الخالدة والملك الذي لا يبلى، ولكـنّه ليس فقط لم يظفر بماء الحياة كما ظنّ، بل سقط في ورطة المخالفة والعصيان للأوامر الإلهيّة، كما يعبّر القرآن عن ذلك ويلخّصه في عبارة موجزة إذ يقول: **﴿فدلَاهما بغرور﴾** <sup>(</sup>

ومع أنَّ آدم ــ نظراً لسابقة عداء الشيطان له، ومع علمه بحكمة الله ورحمــته الواسـعة، ومحبته ولطفه \_كان من اللازم أن يبدّد كل الوساوس ويقاومها، ولا يسلّم للشيطان، إلّا أنّه قد وقع ما وقع على كل حال.

وبمجرّد أن ذاق آدم وزوجته من تلك الشجرة الممنوعة تساقط عنهما ما كان عليهما من لباس وانكشفت سوءاتهما **«قلمًا ذاقًا الشجرة بدمه لهما سوالتهما»**.

ويستفاد من العبارة أعلاه أنّهما بمجرّد أن ذاقا من ثمرة الشجرة الممنوعة أُصيبا بهـذه العاقبة المشؤومة، وفي الحقيقة جُرّدا من لباس الجنّة الذي هو لباس الكرامة الإلهيّة.

ويستفاد من هذه الآية جيّداً إنّهما قبل إرتكابهما لهذه المخالفة لم يكونا عاريين، بل كانا مستورين بلباس لم يرد في القرآن ذكر عن حقيقة ذلك اللباس وكيفيته، ولكنّه عـلى أيّ حال كان يعدّ علامة لشخصية آدم وحواء ومكانتهما واحترامهما، وقـد تسـاقط عـنهما بمخالفتهما لأمر الله، وتجاهلهما لنهيه.

على حين تقول التّوراة المحرّفة: إنّ آدم وحواء كانا في ذلك الوقت عــاريين بــالكامل، ولكنّهها لم يكونا يدركان قبح العري، وعندما ذاقا وأكلا من الشجرة الممنوعة التي كانت شجرة العلم والمعرفة، انفتحت أبصار عقولهما، فرأيا عريهما، وعرفا بقبح هذه الحالة.

إنَّ آدم الذي تصفه التَّوراة لم يكن في الواقع إنساناً، بل كان بعيداً من العلم والمـعرفة جدّاً، إلى درجة أنَّه لم يكن يعرف حتى عريه.

ولكن آدم الذي يصفه القرآن الكريم، لم يكن عارفاً بوضعه فحسب، بل كان واقفاً على

١. «دلّى» من مادة «التدلية» وتعني إرسال الدلو في البئر بحبل تدريجاً، وهذه في حقيقتها كناية لطيفة عن أنّ الشيطان أنزل بحبل مكره وخداعه آدم وزوجته من مقامهما الرفيع، وأرسلهما إلى قعر بسئر المشكلات والإبتعاد عن الرحمة الإلهيّة. ويشهد لهذا القول الآية ٢٧ من نفس هذه السورة، والتي تقول: ﴿يا بِنْيَآدَم لَا يَفْتَنَنَّكُمُ الشيطان كما أخرج لبوَيكم هن الجنَّة ينزع منهما لباسهما».

وماكتبه بعض الكتّاب المسلمين من أنّ آدم كان عارياً منذ البداية، فهو خطأ بيّن نشأ ممّا ورد في التّوراة الحرّفة.

وعلى كل حال فإنّ القرآن يقول: إنّ آدم وحواء لمّا وجدا نفسيهها عاريين عمدا فوراً إلى ستر نفسيهها بأوراق الجنّة: **(وطفقا يتحصفان عليهما من ورق الجنّة)** <sup>(</sup>

وفي هذا الوقت بالذات جاءهما نداء من الله يقول: ألم أُحذَّركما من الاقتراب والأكل من هذه الشجرة؟ ألم أقل لكما: إنّ الشيطان عدوَّ لكما؟ فلماذا تناسيتم أمري ووقعتم في مثل هذه الأزمة: **(ونادلهما رتبهما ألم لنهكما من تلكما الشجرة وأقل لكما إنّ القيطان لكما مدوّ مبين)**.

من المقايسة بين تعبير هذه الآية والآية الأولى التي أجاز الله فيها لآدم وحواء أن يسكنا الجنّة، يستفاد بوضوح أنّهما بعد هذه المعصية ابتعدا عن مقام القرب الإلهي إلى درجة أنّ أشجار الجنّة أيضاً اضحت بعيدة عنهما. لأنّه في الآية السابقة تمّّت الإشارة إلى الشجرة بأداة الإشارة القريبة (هذه الشجرة) وأمّا في هذه الآية فقد استعملت مضافاً إلى كلمة (نادى) التي هي للخطاب من بعيد، استعملت (تلكما) التي هي للإشارة إلى البعيد.

بحوث

إنَّ في هذه الآية نقاطاً لابدٌ من التوقف عندها:

## ١\_ كيفية وسوسة الشيطان

٤]

يستفاد من عبارة (وسوس له) نظراً إلى حرف اللام (التي تأتي في العادة للفائدة والنفع) أنّ الشيطان كان يتخذ صفة الناصح، والمحبّ لآدم، في حين أنّ (وسوس إليه) لا ينطوي على

٨. «يخصفان» من مادة «الخصف» وتعني في الأصل ضمّ شيء إلى شيء آخر، والجمع، ثمّ أطلق على ترفيع النعل أو الثوب المتمزق وخياطته فقيل: خصف النعل أو الثوب، أي جمع الأجزاء المتفرقة وضم بعضها إلى الآخر. [ع

هذا المعنى، بل يعنى فقط مجرّد النفوذ والتسلُّل الخنيّ إلى قلب أحد.

وعلى كل حال يجب أن لا يتصور أنّ الوساوس الشيطانية مهما بلغت من القوّة تسلب الإرادة والاختيار من الإنسان، بل يمكن للإنسان ــ رغم ذلك ــ وبقوّة العقل والإيمان أن يقف في وجه تلك الوساوس ويقاومها.

وبعبارة أخرى: إنّ الوساوس الشيطانية لا تجبر الإنسان على المعصية، بل قوّة الإرادة وحالة الاختيار باقية حتى مع الوساوس، وإنّ مقاومتها تحتاج إلى الاستقامة والصمود الأكثر وربّما إلى تحمّل الألم والعذاب وكذلك فإنّ الوساوس الشيطانية لا تسلب المسؤولية عن أحد ولا تجرّده عنها، كما نلاحظ ذلك في آدم. ولهذا نرى أنّه رغم جميع العوامل التي حفت بآدم، ودعته إلى مخالفة أمر الله ونهيه، وشجّعته عليها، والتي أقامها الشيطان في طريقه، فإنّ الله سبحانه اعتبره مسؤولاً عن عمله، ولهذا عاقبه على النحو الذي سيأتي بيانه.

## ٢\_ ماذا كانت الشَّمِرة الممنوعة؟

جاءت الإشارة إلى الشجرة الممنوعة في ست مواضع من القرآن الكريم، من دون أن يجري حديث عن طبيعة أو كيفية أو اسم هذه الشجرة، وأنّها ماذا كانت؟ وماذا كان ثمرها؟ بيد أنّه ورد في المصادر الإسلامية تفسيران لها. أحدهما «ماديّ» وهو أنّها كانت «العنطة»<sup>(</sup> كما هو المعروف في الرّوايات.

ويجب الإنتباء إلى نقطة، وهي أنّ العرب تطلق لفظة «الشجرة» حتى على النبتة، ولهذا أطلقت ـ في القرآن الكريم ـ لفظة الشجرة على نبتة اليقطين، إذ قال سبحانه: **﴿ولَدَيْتَنَا عَلَيْهُ** هُجرة هِنْ يَقْطِينَ ﴾ <sup>ت</sup>.

والتّفسير الآخر «معنوي» وهو أنّ المقصود من تلك الشجرة ـكما في الرّوايات ـهو ما عبّر عنها بـ «شجرة العسد» لأنّ آدم طبقاً لهذه الرّوايات ـ بعد ملاحظة مكانته ومقامه ـ تصوّر أنّه لا يوجد فوق مقامه مقام، ولا فوق مكانته مكانة، ولكنّ الله تعالى أطلعه على

مقام ثلَّة من الأولياء من ذريته وأبنائه (رسول الإسلام وأهل بيته)، فحصل عنده ما يشبه الحسد، وكانت هذه هي الشجرة الممنوعة التي أمر آدم بأن لا يقربها. وفي الحقيقة تناول أدم \_ طبقاً لهذه الرّوايات \_ من شجرتين، كانت إحداهما أقلّ منه مرتبةً وأدنى منه منزلة، وقد قادته إلى العالم المادي، وكانت هي «الحنطة». والأخرى هي الشجرة المعنوية التي كانت تمثل مقام ثلَّة من أولياء الله، والذي كان أعلى وأسمى من مقامه ومرتبته، وحيث إنَّه تعدَّى حدَّه في كلا الصعيدين ابتلي بذلك المصير المؤلم. ولكن يجب أن نعلم أنَّ هذا الحسد لم يكن من النوع الحرام، بل كان مجمرًد إحسباس نفساني من دون أن تتبعه أيَّة خطوة عملية على طبقه. وحيث إنَّ للآيات القرآنية \_كما أسلفنا مراراً \_معانٍ متعدّدة، فلا مانع من أن يكون كلا المعتيين مرادين من الآية. ومن حسن الإتفاق أنَّ كلمة «الشجرة» قد استعملت في القرآن الكريم في كلا المعنيين. فحيناً استعملت في المعنى المادي المتعارف للشجرة مثل: **فيشجرة تخرج من طورسينا. تنبعه بالدِّهن ﴾**` التي هي إشارة إلى شجرة الزيتون، وتارة استعملت في الشجرة المعنوية مـثل **ووالشجرة العلمونة في القرآن به** التي يكون المراد منها إمّا طائفة من المشركين، أو اليهود، أو الأقوام الطاغية الأخرى مثل بني أمية. على أنَّ المفسّرين أبدوا احتالات متعددة أخرى حول الشجرة الممنوعة، ولكن ما قلناه هو الأبين والأظهر من الجميع. ولكن النقطة التي يجب أن نذكَّرَ بها هنا. هي أنَّه وصفت الشجرة الممنوعة في التَّــوراة المختلقة \_المعترف بها اليوم من قِبَل جميع مسيحيي العالم ويهودييه \_بشجرة العلم والمعرفة وشجرة الحياة [ تقول التّوراة: إنَّ آدم لم يكن عالماً ولا عارفاً قبل أكله من شجرة العـلم والمعرفة، حتى أنَّه لا يعرف ولم يميَّز عريه، وعندما أكل من تلك الشجرة، وصار إنساناً بمعنى الكلمة طرد من الجنَّة خشية أن يأكل من سجرة الحياة أيضاً فيخلد كما هو حال الآلحة. وهذا من أوضح القرائن الشاهدة على أنَّ التَّوراة الرائجة ليست كتاباً ساوياً، بل هي

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٤[

من نسيج العقل البشري القاصر المحدود، الذي يعتبر العلم والمعرفة عيباً وشيناً للإنسان.

٢. الإسراء. ٦.

١. المؤمنون، ٢٠.

٢. التَّوراة، سفر التكوين الإصحاح الثاني الفقرة رقم ١٧.

[ع

ويعتبر آدم بسبب ارتكابه معصية تحصيل العلم والمعرفة مستحقاً للطرد من جنّة الله، وكأنّ الجنّة لم تكن مكان العقلاء الفاهمين ومنزل العلماء العارفين!!

والملفت للنظر أنّ الدّكتور «ويليم ميلر» الذي يُعَدّ من مفسري الإنجسيل القديرين والبارزين بل من مفسّري العهدين (التوراة والإنجيل معاً) يقول في كتابه المسمىٰ «ما هي المسيحية»: «إنّ الشيطان تسلّل إلى الجنّة في صورة حيّة، وأقنع حواء بأن تأكل من ثمرة تلك الشجرة، ثمّ أعطت حواء من تلك الثمرة إلى آدم، فأكل منها آدم أيضاً، ولم يكن فعل أبوينا الأوّليين مجرّد خطأ عادي، أو غلطة ناشئة من عدم التفكير، بل كان معصية متعمّدة ضدّ الخالق، وبعبارة أخرىٰ: إنّ آدم وحواء كانا يريدان بهذا الصنيع أن يصيرا آلهة، إنّها لم يرغبا في أن يطيعا الله، بل كانا يريدان أن يعملا وفق رغباتهما وميولهما الشخصية، فماذا كانت والألم والمحنة».

لقد أراد مفسّر التّوراة والإنجيل هذا أن يبرر شجرة التّوراة الممنوعة، ولكنّه نسب أعظم الذنوب – وهو مضادة الله ومحاربته \_إلى آدم... أماكان من الأفضل أن يعترف \_بدل إعطاء مثل هذه التّفسيرات – بتطرّق التـحريف والتـلاعب إلى هـذه الكـتب المـسماة بـالكتب المقدّسة؟!

## ٣- مل ارتكب آدم معصية؟

يستفاد مممما نقلناه من الكتب المقدَّسة ـ لدى اليهود والنصارئ ـ أنّهم يعتقدون بأنّ آدم إر تكب معصية، بل ترى كتبهم أنّ معصيته لم تكن معصية عادية، وإنّا كانت معصية كبيرة وإنماً عظيماً، بل إنّ الذي صَدَرَ عن آدم هو مضادة الله والطموح في الألوهية والربوبيّة، ولكن المصادر الإسلامية ـ عقلاً ونقلاً ـ تقول لنا: إنّ الانبياء لاير تكبون إثماً، وإنّ منصب إمامة الناس وهدايتهم لا يُعطىٰ لمن ير تكب ذنباً ويقترف معصية. ونحن نعلم أنّ آدم كان من الأنبياء الإلهيين، وعلى هذا الأساس فإنّ كلّ ما ورد في هذه الآيات مثل غيرها من التعابير التي جاءت في القرآن حول سائر الأنبياء الذين نسب إليهم العصيان، جميعها تعني «العصيان النسبي» و«ترك الأولىٰ» لا العصيان المطلق.

وتوضيح ذلك: أنَّ المعصية على نـوعين: «المـعصية المـطلقة» و«المـعصية النسـبية»،

٤[

والمعصية المطلقة هي مخالفة النهي التحريمي، وتجاهل الأمر الإلهي القطعي، وهي تشمل كلَّ نوعٍ من أنواع ترك الواجب وإتيان الحرام.

ولكن المعصية النسبية هي أن يصدر من شخصية كبيرة عمل غير حرام لا يناسب شأنه ولا يليق بمقامه، وربمًا يكون إتيان عمل مباح -بل ومستحب ـ لا يليق بشأن الشخصيات الكبيرة، وفي هذه الصورة يُعدّ إتيان ذلك العمل «معصية نسبية»، كما لوساعد مؤمنٌ واسع الثراء فقيراً لإنقاذه من مخالب الفقر بمبلغ تافه، فإنّه ليس من شك في أنّ هذه المعونة المالية مهما كانت صغيرة وحقيرة لا تكون فعلاً حراماً، بل هي أمر مستحب، ولكن كل من يسمع بها يذمُ ذلك الغني حتى كأنّه إرتكب معصية واقترف ذنباً، وذلك لانّه يتوقّع من مثل هذا الغني المؤمن أن يقوم بمساعدة أكبر.

وإنطلاقاً من هذه القاعدة تقاس الأعمال التي تصدر من الشخصيات الكبيرة بمكانتهم وشأنهم المعتاز، وربّما يطلق على ذلك العمل ـ مـع مـقايسته بـذلك ـ لفـظ «العـصيان» و«الذنب».

فالصّلاة التي يقوم بها فرد عادي قد تعتبر صلاة ممتازة، ولكنّها تعدّ معصية إذا صدر مثلها من أولياء الله، لأنّ لحظة واحدة من الغفلة في حال العبادة لا تناسب مقامهم ولا تليق بشأنهم. بل نظراً لعلمهم وتقواهم ومنزلتهم القريبة يجب أن يكونوا حال عبادة الله تعالى مستغرقين في صفات الله الجهالية والجلالية، وغارقين في التوجّه إلى عظمته وحضرته.

وهكذا الحال في سائر أعمالهم، فإنّها على غرار عـباداتهـم، يجب أن تـقاس بمـنازلهم وشؤونهم، ولهذا إذا صدر منهم «ترك الأولىٰ» عوتبوا من جانب الله، والمـراد مـن تـرك الأولىٰ، هو أن يترك الإنسان فعل ما هو الأفضل، ويعمد إلى عمل جيّد أو مُستحبّ أدنى منه في الفضل.

فإنّنا نقرأ في الأحاديث الإسلامية أنّ ما أُصيب به يعقوب من محنةٍ فراقٍ ولده يوسف، كان لأجل غفلته عن إطعام فقير صائم وقف على باب بيته عند غروب الشمس يطلب طعاماً، فغفل يعقوب عن اطعامه، فعاد ذلك الفقير جائعاً منكسراً خائباً.

فلو أنَّ هذا الصنيع صدر من إنسان عادي من عامَّة الناس لما حظي بمثل هذه الأهمَّية

[ع

والخطورة، ولكن يُعدّ صدور، من نبيّ إلهيٍّ كبيرٍ، ومن قائد أمّة، أمراً مُهمّاً وخطيراً يستتبع عقوبةً شديدةً من جانبِ الله تعالى ٰ

إنّ نهي آدم عن الشجرة الممنوعة لم يكن نهياً تحريمياً، بل كان ترك أَوْلىٰ، ولكن نظراً إلى مكانة آدم ومقامه ومرتبته عُدَّ صدورُه أمراً مهمّاً وخطيراً، واستوجب مخالفة هذا النهــي (وإن كان نهياً كراهياً وتنزيهياً) تلك العقوبة والمؤاخذة من جانب الله تعالى.

هذا وقد احتمل بعض المفسّرين \_أيضاً \_أنّ نهي آدم عن الشجرة الممنوعة كان «نهياً إرشادياً» لا نهياً مولوياً، وتوضيح ذلك: أنّه قد ينهى الله تعالى عن شيء من منطلق كونه مالك الإنسان وصاحب أمره ومولاه، وطاعة هذا النوع من النهي واجبة على كلّ أحد من الناس، وهذا النوع من النهي يسمى نهياً مولوياً.

ولكنّه قد ينهي عن شيء لمجرّد أن ينبّه الإنسان على أنّ ارتكاب هذا النهي ينطوي على أثر غير محمود تماماً، مثل نهي الطبيب عن الأطعمة المـضرّة، ولا شك في أنّ المـريض لو خالَفَ الطبيب لا يكون قد أهان الطبيب، ولا أنّه خالف شخصه، بل يكون بتجاهله نهيَ الطبيب قد تجاهَلَ إرشاده، وجرّ إلى نفسه التَعَب والنَصَب.

وفي قصّة آدم أيضاً قال الله تعالى له: إنّ نتيجة الأكل من الشجرة الممنوعة هي الخروج من الجنّة، والوقوع في التعب والنصب، وكان هذا مجرّد إرشاد وليس أمراً. وبهذا فإنّ آدم خالفَ نهياً إرشادياً فقط، لا أنّه أتى عصياناً وذنباً واقعياً.

ولكنَ التّفسير الأوّل أصحّ، لأنَّ النهي الإرشاديّ لا يحتاج إلى مغفرة، في حين أنَّ آدم – كما سنقرأ في الآية اللاحقة – يطلب من الله تعالى الغفران، هذا مضافاً إلى أنّ فترة الجـنّة كانت تعدّ فترةً تدريبية وتعليمية بالنسبة لآدم...، فترة الوقوف على التكاليف والأوامر والنواهي الإلهيّة... فترة معرفة الصّديق والعدو... فترة الوقوف على نتائج العصيان وثمرة مخالفة الأمر الإلهي واتباع الشيطان وقبول وساوسه، ونحن نعلم أنّ النهي الإرشادي ليس في حقيقته تكليفاً، ولا ينطوي على تعهّد، ولا يورث مسؤولية.

وفي خاتمة هذا البحث نذكّر القــارىء بأنّ كــلمة «النسهي» و«العــصيان» و«الغسفران» و«الظلم» تبدو في بادىء النظر وكأنّها تعطي معنى المعصية المطلقة والذنب الحقيتي وآثاره،

تفسير نورالثقلين، ج٢، ص ٤١١، نقلاً عن كتاب علل الشرائع، ج١، ص ٤٥.

٤] الأمثل في تفسير كتاب الله السنزل ولكن نظراً لمسألة عصمة الأنبياء الثابتة بالدليل العقلي والنقلي تُحمل جميع هذه التعابير على «العصيان النسبي»، وهذا الأمر لا يبدو بعيداً عن ظاهر اللفظ بالنظر إلى منزلة آدم العظيمة وسموّ مقامه.

છાજ

#### الآيات

قَالَارَبَّنَاطَلَمَنَا أَنْفُسَنَاوَإِن لَرْتَغَفِرْلَنَاوَتَرَحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ٢ قَالَ الْهِطُوا بَعَضُكُر لِبَعْضٍ عَدُوُ وَلَكُرُفِي ٱلأَرْضِ مُسْتَقَرُّو مَتَعَمَّ إِلَى حِينٍ ٢ قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ ٢

### التفسير

### رجوع آ دم إلى الله وتوبته:

وفي المآل عندما عرف آدم وحواء بكيد إيليس، وخطّته ومكره الشيطاني، ورأيا نتيجة مخالفتهم فكّرا في تلافي ما فات، وجبران ما صدر منهما، فكانت أوّل خطوة خطياها هي: الاعتراف بظلمهما لنفسيهما أمام الله: ﴿قَالارَيْنَا طَلَّمَنَا لَنفُسْنَا وَلِنَ لَمَ تَعْفَرُلْنَا وَتَرْجَعْنَا لَنكُونَنَ مَنَ الغاسرين﴾.

والخطوة الأولى في سبيل التوبة والإنابة إلى الله وإصلاح المفاسد هي: أن ينزل الإنسان عن غروره ولجاجه، ويعترف بخطأه اعترافاً بَنَّاءً واقعاً في سبيل التكامل.

والملفت للنظر أنّ آدم وحواء يُظهران أدَباً كبيراً مع الله في توبتهما وطلبهما العفو والغفران منه تعالى فلم يقولا: ربّنا اغفر لنا، بل يسقولان: ﴿لِنَ لَم تستقولنسا وتسرحهما لنكونتَ مِنَ المحاسرين﴾.

ولا شك أنّ مخالفة أوامر الله ونواهيه ظلم يورده الإنسان على نفسه، لأنّ جميع البرامج والأوامر الإلهيّة تهدف إلى خير الإنسان، وتتكفل سعادته وتقدّمه، وعلى هذا الأساس فإنّ أيّة مخالفة من جانب الإنسان تكون مخالفة لتكامل نفسه، وسببا لتأخّرها وسقوطها، وآدم وحواء وإن لم يذنبا ولم يرتكبا معصية، ولكن نفس هذا الترك للأولى أنزلهما من مقامهما الرفيع، واستوجب حطٍّ منزلتهما.

إنَّ توبة آدم وحواء الخالصة وإن قُبِلت من جانب الله تعالى ــكما نفراً ذلك في الآية ٣٧

من سورة البقرة **فقتاب عليه» \_ و**لكنّهما لم يستطيعا على كل حال التـخلّص مـن الأثـر الوضعي والنتيجة الطبيعة لعملهما، فقد أمِرا بمغادرة الجنّة، وشمل هذا الأمر الشيطان أيضاً: **فقال لهبطوا بمضكم لبعض عدة ولكم في الأرنن مستقرّومتاع لِلن حين»**.

كما ذكّر الجميع بأنّهم سيتعرّضون في الأرض للموت بعد الحياة، ثمّ يخرجون من الأرض مرّة أخرى للحساب **«قال فيها تحيون وفيها تموتون ومنها تخرجون »**.

والظاهر أنّ المخاطبين في هذه الآية: **﴿قال لهبطوا بعضكم لبعض عدق**﴾ هم آدم وحواء وإيليس جميعاً. ولكن لا يبعد أن يكون المخاطبين في الآية اللاحقة هم آدم وحواء فقط لأنّهما هما اللذان يخرجان من الأرض.

#### بحث

### قصَّة آدم ومستقبل هذا العالم:

٤]

إنّ بعض المفسّرين الذين تأثّروا بموجة الأفكار الغربية الإلحادية عادة، وحاولوا أن يضفوا على قصّة آدم وحواء من بدايتها إلى نهايتها طابع التشبيه والكناية والجازية، أو ما يسمّى الآن بالرمزية، ويحملوا جميع الألفاظ المتعلقة بهذه الحادثة ـ على خلاف الظاهر ـ على الكناية عن المسائل المعنوية.

ولكن الذي لا شك فيه أنّ ظاهر هذه الآيات يحكي عن حادثة واقعية عينية وقعت لأبينا وأمّنا الأوّلين: آدم وحواء، وحيث إنّ هذه القصّة لا تتضمّن أيّة نكتة غـير قـابلة للتفسير حسب الظاهر، كما ليس فيها ما يخالف الموازين العقلية (ليكون قرينة على حملها على المعنى الكنائي) لهذا ليس هناك أيّ دليل على أن نعرض عن ظاهر الآيات، ولا نحملها على معناها الحقيق.

ولكن مع ذلك يمكن أن تحمل هذه الحادثة الواقعية الحسية إشارات إلى حسياة النسوع البشري في مستقبل هذا العالم.

يعني أنّ الإنسان المركّب من قوّة «العقل» ومن «الغرائز الجامحة» والتي تجرّه كل واحدة منهما إلى جهة وناحية يواجه في خضم هذه الحياة الصاخبة دعاة كذّابين أصحاب سوابق سيئة مثل الشيطان، يحاولون بوساوسهم المتواصلة إلقاء الستار والحجاب على عقله بغية عزله عنه، وبغية خداعه وإضلاله وتركه حائراً في متاهات الحياة يبحث عن سراب.

227

إنَّ أوَّل نتيجة للإستسلام أمام الوساوس هو إنهيار حاجز التقوى، ومسقوط لبـاسه، وانكشاف مساوئه وسوءاته.

والأخرى هي الابتعاد عن مقام القرب إلى الله، وسقوط الإنسان عن مقام الإنسانية الكريم. والإخراج من جنّة الأمن والطمأنينة. والوقوع في دوّامة الحياة المادية المضنية.

وفي هذه الحالة يمكن لقوّة العقل \_أيضاً \_أن تساعد الإنسان وتعينه على النهوض من كبوته، فيفكّر فوراً في تلافي ما فاته، وجبران ما بدر منه، فيبعثه العقل والتفكير إلى أن يعود إلى الله كي يعترف بكل شجاعة وصراحة بذنوبه، اعترافاً بنّاءاً واعياً مفيداً يعدُّ منعطفاً في حياته.

وفي هذا الوقت تمتد إليه يد الرحمة الإلهيّة مرّة أخرى، وتنقذه وتخلّصه من السقوط الأبدي، وإن كان لا يستطيع مع ذلك التخلّص من آثار معصيته الوضعية ونتائجها الطبيعية مهما كانت قليلة ومحدودة. ولكن هذه الحادثة ستكون له درساً وعبرة، وسيمكّنه ذلك من أن يتخذ من هذه الهزيمة قاعدة صلبة لإنتصاره في مستقبل الحياة، ويستفيد من هذا الضرر نفعاً كبيراً في المراحل القادمة من حياته.

જીઉર

#### الآيات

يَبَنِيَ ادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُرْ لِبَاسَا بُوَرِي سَوْءَ يَكُمْ وَرِيشَآ وَ لِبَاسُ النَّقَوى ذَلِكَ خَيْرُ ذَلِكَ مِنْ النَّ اللَهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَرُونَ ٢ يَبَنِي ءَادَمَ لَا يَفْنِنَتَ مُ الشَّيْطَنُ كَمَا آخْرَجَ أَبُوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُ مَاسَوْءَ بِمَ أَلْشَيْطَنُ هُوَوَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نُرَوْنَهُمْ إِذَا جَعَلْنَا الشَّيْطِينَ أَوَلِيَةَ لِلَّذِينَ لَا يُوَمِنُهُمُ وَإِذَا فَعَلُوا فَنْحِشَةً قَالُوا وَجَدْ نَاعَلَيْهَا مَا الشَيْطِينَ أَوَلِيَةً لِلَذِينَ لا يُوَمِنُونَ ٢ وَإِذَا فَعَلُوا فَنْحِشَةً قَالُوا وَجَدْ نَاعَلَيْهَا مَا الشَيْطِينَ أَوَلِيَةً لِلَذِينَ لا يُوَمِنُهُمُ

التفسير

إ**لذاا إلىٰ كل أبلاء آدم:** إن قصة آدم ومشكلته مع الشيطان -كما أسلفنا في آخر بحث في الآيات السابقة -عكست تصويراً واقعياً عن حياة جميع أفراد البشر علىٰ الأرض، ولهذا بيّن الله تعالى في الآيات الحاضرة وما بعدها سلسلة من التعاليم والبرامج البنّاءة لجميع أبناء آدم، وهي تعتبر في الحقيقة استمراراً لبرامج آدم في الجنّة. أفي البداية يشير إلى مسألة اللباس وستر سوءات البدن التي كان لها دور مهم في قصّة ولكن فائدة اللباس الذي أرسلناه لكم لا تقتصر علىٰ ستر البـدن وإخـفاء العـيوب ولكن فائدة اللباس الذي أرسلناه لكم لا تقتصر علىٰ ستر البـدن وإخـفاء العـيوب ولكن فائدة اللباس الذي أرسلناه لكم لا تقتصر علىٰ ستر البـدن وإخـفاء العـيوب ولكن فائدة اللباس الذي أرسلناه لكم لا تقتصر علىٰ ستر البـدن وإخـفاء العـيوب السوءآت، بل للتجمل والزينة أيضاً حيث يجعل أجسامكم أجمل كمّا هي عليه. فوريشا ك. وكلمة «ريش» في الأصل هو ما يستر أجسام الطيور، وحيث إنّ ريش الطـيور هـو اللباس الطبيعي في أجسامها، لهذا أطلِق على نوع من أنواع الألبسة، ولكن حيث إنّ ريش 5]

الطير في الأغلب مختلف الألوان جميلها، لذلك تتضمّن هذه الكلمة مفهوم الزينة والجمال. هذا مضافاً إلى أنّه تطلق كلمة الريش على الأقمشة التي تلتى على سَرْج الفرس أو جـهاز البعير.

وقد أطلق بعض المفسّرين وأهل اللغة هذه اللفظة على معنى أوسع أيضاً. وهو كل نوع من أنواع الأثاث والحاجيات التي يحتاج إليها الإنسان. ولكن الأنسب في الآية الحاضرة هو الألبسة الجميلة وثياب الزينة.

ثمّ تحدث القرآن عقيب هذه الجملة التي كانت حول اللباس الظاهري. عن حدّ اللباس المعنوي تبعاً لسير تد في الكثير من الموارد التي تمزج بين الجانبين المادي والمعنوي. الظاهري والباطني إذ قال: فولباس للتقوى ذلك خيري.

وتشبيه التقوى باللباس تشبيه قوي الدلالة، معبَّرُ جدًّا، لأنه كما أنَّ اللباس يحفظ البدن من الحرَّ والقرّ، يقي الجسم عن الكثير من الأخطار، ويستر العيوب الجسمانية، وهو بالإضافة إلى هذا وذاك زينة للإنسان، ومصدر جمال، كذلك روح التقوى، فإنَّها مـضافاً إلى سـتر عيوب الانسان، ووقايته من الكثير من الأخطار الفردية والاجتماعية، تعدَّ زينة كبرى له... زينة ملفتة للنظر تضيف إلى شخصيته رفعة وسمَّواً، وتزيدها جلالاً وبهاءً.

ثم إنّ هناك مذاهب متعددة للمفسّرين في تحديد المراد من لباس التقوى، وأنّه ما هو؟ فبعض فسّره بـ«العمل الصالح» وبعض بـ«الحياء» وبعض بـ«لباس العبادة»، وبعض بـ « «لباس الحرب» مثل الدرع والخوذة، ` وحتى الترس، لأنّ لفظة التقوى مشتقّة من مادة «الوقاية» بمعنى الحفظ والحماية، وبهذا المعنى جاء في القرآن الكريم أيضاً، كما نقرأ في الآية م

ولكن للآيات القرآنية ـكما قلنا مراراً ـ معنىً واسعاً في الغالب، ولها مصاديق متعددة ومختلفة، وفي الآية الحاضرة ـ أيضاً ـ يمكن استفادة جميع هذه المعاني منها.

وحيث إنَّ لباس التقوى في هذه الآية موضوع في مقابل اللباس الساتر للبدن، لهذا يبدو للنظر أنَّ المراد منه هو «روح التقوى» التي تحفظ الإنسان، وتنطوي تحتها معاني «الحسياء» و«العمل الصالح» وأمثالهما.

ثمَّ إنَّ الله تعالى يقول في ختام الآية: ﴿ذلك مِن آيات الله لعلمهم يذَّكرون ﴾ أي إنَّ هذه

١. بحارالانوار، ج ٢٤، ص ٦٦ و٦٧؛ اصول الكافي، ج ٥. ص ٤.

| ٺ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنز | [8 |
|---|---------------------------------|----|
|   | -                               |    |

الألبسة التي جعلها الله لكم، سواء الألبسة المادية أو المعنوية، اللباس الجسماني أو لبساس التقوى. كلّها من آيات الله ليتذكر الناس نعم الربّ تعالى.

## نزول اللباسا

نلاحظ في آيات متعددة من القرآن الكريم أنَّ الله سبحانه يقول في صعيد توفير اللباس للبشر: «وأنزلنا» وهو بمعنى الإرسال من مكان عالٍ إلى الأسفل، إذ يقول: فقد تنزلنا عليكم لياسان في حين أنَّ اللباس كما هو المعلوم أمَّا أنَّه يُتَّخَذ من الصوف، أو يتّخذ من مواد نباتيّة وما شاكل ذلك من أشياء الأرض.

كها أننا نقرأ في الآية ٦ من سورة الزمر ﴿ولَنزَلَ لَكُمْ مِنَ الْنَحَامِ تُحَانِيةً أَزَوَلَجَ﴾ وفي سورة الحديد الآية ٢٥ ﴿ولنزلنا العديد﴾. فماذا يعني هذا؟

يصرّ كثير من المفتّرين على تفسير مثل هذه الآيات بالنّزول المكاني أي من فوق إلى تحت، مثلاً يقولون: إنّ ماء المبطر يستزل سن السماء إلى الأرض فستروى مسنه النسباتات والحيوانات، من هنا تكون مواد اللباس قد نزلت سبهذا المعنى سمن السماء إلى الأرض.

وفي مجال الحديد أيضاً يقولون: إنّ الأحجار والصخور الساوية العظيمة التي تحتوي على عناصر الحديد قد انجذبت إلى الأرض.

ولكن النَّزول ربما استعمل بمعنى النِّزول المقامي، وقد استعملت هذه اللفظة في المحاورات اليومية بهذا الشكل كثيراً، فيقال مثلاً، أصدر الحاكم أمره إلى أمرائه ومعاونيه، أو يـقال: رفعت شكواي إلى القاضي، لهذا لا داعي إلى الإصرار على تفسير هذه الآيات بـالنَّزول المكانى.

فحيث إنَّ النعم الإلهيَّة قد صدرت من المقام الرَّبوبي الرفيع إلى البشر، لهذا عُبَّرَ عن هذا المفهوم بهذا اللفظ، وهو تعبير يدركه الإنسان بدون إشكال أو صعوبة.

ويُشبد هذا الموضوع ما نلاحظه في ألفاظ الإشارة القريبة والبعيدة أيضاً، فقد يكون شيء ما ذا بال أو موضوع مهمّ في متناول أيدينا، ولكنّه ــ لما كان من حيث الشأن ــ يتمتّعِ بمقام مهمّ رفيع، فإنّنا نشير إليه باسم الإشارة البعيد، فــنقول في محــاوراتــنا مــثلاً: تــلك [ع

الشّخصية، ونحن نقصد رجلاً حاضراً قريباً، وقد جاء في القرآن الكريم: **وذلك للكـتاب لا** ر**يب فيه»**. ( والمقصود من الكتاب المشار إليه بالإشارة البعيدة القرآن الحـاضر، ولكـن تعظيماً له أستعيض في الإشارة إليه عن أداة الإشارة القريبة بأداة الإشارة البعيدة.

## اللباس في الماضي والماضر:

لم يزل الإنسان فيا مضى \_كما يشهد به التاريخ \_ يلبس النياب، ولكن الألبسة قد تغيرت وتنوعت تنوعاً بالغاً عبر الزمن، فقد كانت النياب تلبس فيا سبق \_ وفي الأغلب \_ لأجل حفظ الجسم من الحرّ والقرّ وكذا للزينة والتجمل، والجانب الوقائي كان يأتي في الدرجة اللاحقة، ولكن في ظل الحياة الصناعية الحاضرة أصبح الجانب الوقائي في المرتبة الأولى من الأهتية في كثير من الحقول، فرجال الفضاء ورجال الإطفاء، وعال المعادن والمناجم والغواصون، وغيرهم كثيرون، يستخدمون ألبسة خاصّة لوقاية أنفسهم من مختلف الأخطار.

لقد تطورت وسائل إنتاج الألبسة والثياب في عصرنا الراهن تطوراً هـائلاً. واتسـع نطاقها اتساعاً كبيراً، بحيث أصبح لا يقاس بما مضي.

يقول كاتب تفسير المنار في المجلد الثامن عند تفسير الآية المبحوثة هنا: «لقد بلغ من إتقان صناعات اللباس أنّ عاهل ألمانية الأخير (قيصرها) دخل مرّة أحد معامل الثياب ليشاهد ماوصلت إليه من الإتقان، فجزوا أمامه عند دخوله صوف بعض كباش الغنم، ولما انتهى من التجوال في المعمل ومشاهدة أنواع العمل فيه، وأراد الخروج قددّموا له معطفاً ليلبسه تذكاراً لهذه الزيارة، وأخبروه أنّه صنع من الصوف الذي جزوه أمامه عند دخوله فهم قد نظفوه في الآلات المنظَّفة، فغزلوه بآلات الغزل، فنسجوه بآلات النسبع، فيضاًوه فخاطوه في تلك الفترة القصيرة، فانتقل في ساعة أو ساعتين من ظهر الخروف إلى ظهر الإمبراطور».<sup>٢</sup>

ولكن \_للأسف \_قد اتسعت الجوانب الفرعية، بل وغير المحمودة والفاضحة للـثياب والألبسة وتعددت كثيراً إلى درجة أنّها غطت على الفلسفة الأصلية للباس.

١. البقرة، ٢.

٤[

لقد أصبح اللباس -اليوم -وسيلة لأنواع النظاهر، وإشاعة الفساد، وتحريك الشهوات، والتكبر والإسراف والتبذير، وما شابه ذلك. حتى أنّنا ربّما نشاهد ألبسة يرتديها جماعات من الناس - وبخاصّة الشباب المتغرب - يفوق طابُعها الجنوني على الطابع العقلاني، وتكون أشبه بكل شيء إلّا باللباس والثوب.

والذي تقود إليه الدراسة الموضوعية لهذه الظاهرة. هو أنّ للعُقد النفسية دوراً مهمّاً في إرتداء مثل هذه الألبسة العجيبة الغريبة، فالأفراد الذين لا يتمكنون من القيام بعمل مهم وملفت للنظر لتوكيد وجودهم في المجتمع يلجأون إلى هذا الاسلوب ويحاولون بإرتداء هذه الألبسة غير المأنوسة والعجيبة إثبات وجودهم وحضورهم، ولهذا نـ لاحظ أنّ أصحاب الشخصيات المحترمة، أو الذين لا يعانون من عقد نفسيّة ينفرون من إرتداء مشل هـذه الثياب.

وعلى كل حال فإنّ مبالغ طائلة وثروات عظيمة جداً تهدر وتبدّد ـ اليوم ـ في سبيل اقتناء وتعاطي الألبسة المتنوعة والموضات المختلفة ولو مُنع هذا التـبذير والإسراف فسيها لأمكن حل الكثير من المشكلات الاجتماعية بها، ولتحولت إلى بلاسم وضهادات نـاجعة لكثير من جراحات الطبقات المحرومة والفئات البائسة الفقيرة في المجتمعات البشرية.

هذا ويستفاد من تاريخ حياة رسول الله تتجل وسائر الأنمة العظام أنهم كانوا يعارضون بشدة مسألة التفاخر بالألبسة والإفراط في التجمل بها، إلى درجة أنّنا نقرأ في الرّوايات أنّ وفداً من النصارى قدم على رسول الله تتجل المدينة، وهم يلبسون الألبسة الحريرية الجميلة جداً، والتي لم يرها العرب إلى ذلك اليوم ولم يعهد أن لبسوها، فلما حضروا عمند رسول الله تتجل سلموا عليه، لم يردَّ رسول الله تتجل على سلامهم، بل أحجم حتى عن التحدث معهم ولو بكلمة، وأعرض عنهم، فلما سألوا علياً على سلامهم، بل أحجم حتى عن التحدث معهم فم: أرى أن تضعوا حللكم هذه وخواتيمكم ثم تعودون إليه.

ففعل النصارى ما قاله لهم الإمام للله ، ثمّ دخلوا على النّبي ﷺ فسلّموا عليه فردٌ عليهم وتحدث معهم. ثمّ قال النّبي ﷺ: «والذي بعثني بالحق لقد أتوني المسرّة الأولى وإنّ إبسليس لمعهم». <sup>(</sup>

١. سفينة البحار، ج ٢، ص ٤ ـ ٥، مادة (لبس).

5]

الآية اللاحقة يحذّر فيها الله سبحانه جميع أبناء البشر من ذرية آدم من كيد الشيطان ومكره، ويدعو إلى مراقبته، والحذر منه، لأنّ الشيطان أبدى عداءه لأبيهم آدم، فكما أنّـه نزع عنه لباس الجنّة بوساوسه يمكن أن ينزع عنهم لباس التقوى، ولهذا يقول تعالى: فيها بتي آدم لايفتننّكم القيطان كما أخرج أبوبكم من الجنّة ينزع منهمالباسهماليريهماسواتهماني.

وفي الحقيقة إنَّ الأمر الذي يربط الآية الحاضرة بالآية السابقة هو أنَّ الآيـة السـابقة تحدثت عن اللباس الظاهري والمعنوي للإنسان (لباس التقوى)، وهـذه الآيـه تـضمنت تحذيراً ودعوة لمراقبة الشيطان والحذر من نزعه لباس التقوى عنكم.

على أنّ ظاهر عبارة **ولايفتننّكم للشيطان؛ هو نهي الشيطان عن هذا الع**ـمل، ولكـن أمثال هذه العبارات تعتبر كنايات لطيفة لنهي الخاطب، وتشبه ما إذا خاطبنا صديقاً نحبه قائلين: لا يصح أن يوجه إليك فلان ضربة، أي راقبه حتى لا تتعرض لضربته وأذاه.

ثمّ إنّ الله تعالى يؤكّد على أنّ الشيطان وأعوانه يختلفون عن غيرهم من الأعداء ولِقَه يراكم هو وقبيله من حين لا ترونيهم» فلابدٌ من شدّة الحذر من مثل هذا العدّو.

وفي الحقيقة عند ما تظن أنّك وحيد، فإنّه من الممكن أن يكون حاضراً معك. فيجب عليك الحذر من هذا العدوّ الحنيّ الذي لا يمكن معرفة لحظات هجومه وعدوانه المباغت. ولابدّ من اتخاذ حالة الدفاع الدائم أمامه.

وفي خاتمة الآية يأتي سبحانه بجملة هي في الحقيقة إجابة على سؤال مهم، فقد يتساءل أحد: كيف سلّط الله العادل الرحيم عدوّاً بهذه القوة على الإنسان... عدوّاً لا يمكن مقايسة قواه بقوى الإنسان... عدواً يذهب حيث يشاء دون أن يحس أحد بتحركاته، بسل إنّــه ــ حسبا جاء في بعض الأحاديث ــيجري من الإنسان بحرى الدم في عروقه، فهل تنسجم هذه الحقيقة مع عدالة الله سبحانه؟!

الآية الشريفة في خاتمتها - ترد على هذا السؤال الاحتمالي إذ تقول: ﴿لِمَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أوليا. للّذين لا يؤهنون).

أي إنَّ الشياطين لا يسمح لهم قط بأن يتسلَّلوا وينفذوا إلى قـلوب وأرواح المـؤمنين الذين لم يكونوا على استعداد لقبول الشيطان والتعامل معد.

١. اصول الكافي، ج ٢، ص ٤٤٠، ح ١؛ وتفسير العياشي، ج ١، ص ٢٧٦ و٣٠٩.

وبعبارة أخرى: إنّ الخطوات الأولى نحو الشيطان إنّما يخطوها الإنسان نفسه، وهو الذي يسمح للشيطان بأن يتسلل إلى مملكة جسمه. فالشيطان لا يستطيع إجتياز حدود الروح ويعبرها إلّا بعد موافقة من الإنسان نفسه، فاذا أغلق الانسان نوافذ قلبه في وجه الشياطين والأبالسة، فسوف لا تتمكن من النفوذ إلى باطنه.

إنَّ الآيات القرآنية الأخرى شاهدة أيضاً على هذه الحقيقة، فني سورة النحل في الآية ١٠٠ نقراً ف**إنجا سلطانه على الذين يتولونه والذين هم بـه مشركون»، فـ**الذين يـتعشقون الشيطان ويسلمون إليه زمام أمرهم ويعبدونه هم الذين يتعرضون لسيطرته ووساوسه.

وفي الآية ٤٢ من سورة الحجر نقراً ولنَّ عبادي ليس لله عليهم سلطان *إلاً* هن لتّبعك هن الفاوين».

وبعبارة أخرى: صحيح أنّنا لانرى الشيطان وجنوده وأعوانه، إلّا أننا نستطيع أن نرى آثار أقدامهم، فني كل مجلس معصية، وفي كل مكان تهيّأت فيه وسائل الذنب، وفي كـل مكان توفرت فيه زبارج الدنيا وبهارجها، وعند طغيان الغرائيز، وعمند اشـتعال لهـيب الغضب، يكون حضور الشيطان حتمياً ومسلَّماً، وكأنَّ الإنسان يسمع في هـذه المـواقـع صوت وساوس الشيطان بآذان قلبه، ويرى آثار قدمه بأمّ عينيه.

وقد روي في هذا الصعيد حديث رائع عن الإمام الباقر ﷺ إذ يقول: «لما دعا نوحُ ربّه عزوجل على قومه أتاه إبليس لعنة الله فقال: يا نوح إنَّ لك عندي يدأً! أريد أن أكافئك عليها.

فقال نوح: إنَّه ليبغض إليَّ أن يكون لك عندي يد. فما هي؟

قال: بلي دعوت الله على قومك فأغرقتهم، فلم يبق أحد أغويه، فأنا مستريح حتى ينشأ قرن آخر وأغويهم.

١, بعارالاتوار، ج ١١، ص ٣١٨.

5]

النقطة الأخرى التي يجب الإنتباء إليها هنا، هي أنَّ ثلَّة من المفسّرين استنبطوا من هذه الآية أنَّ الشيطان غير قابل للرؤية للإنسان مطلقاً، في حين يستفاد من بعض الرَّوايات أنَّ هذا الأمر بمكن أحياناً. ﴿

ولكن الظاهر أنَّ هذين الإتجاهين غير متعارضين، لأنَّ القاعدة الأولية والأصلية هي أن لا يُرى، ولكن لهذه القاعدة ٦كغيرها ٦استثناءات، فلا تناف.

**في الآية التالية** يشير تعالى إلى واحدة من وساوس الشيطان المهمّة والتي تجري على ألسنة بعض الشياطين من الإنس أيضاً، وهي أنَّه عندما يُسأل الشخص لدى إر تكابه عملاً قبيحاً، عن دليله يجيب قائلاً: هذا ما وجدنا آباءنا يفعلونه: ﴿وَإِذَا قُعلوا فَاحشَة قَالوا وجدنا عليها الباحاب. ثمّ يضيفون إلى هذه الحجّة حجّة كاذبة أخرى قائلين: ﴿والله لمردا بها،

إنَّ مسألة التقليد الأعمى للآباء، بالإضافة إلى الإفستراء عسلى الله، عــذران مخستلفان، وحجّتان داحضتان يتشبث بهما العصاة المتشيطنون لتبرير أعمالهم القبيحة غالباً.

والملفت للنظر أنَّ القرآن الكريم لم يَعبأ بالدليل الأوّل (يعنى التـقليد الأعـمي للآبـاء والأسلاف) ولم يعتن به، وكأنَّه وجد نفسه في غنيَّ عن الرَّدَّ عليه وإيطاله، لأنَّ العقل السليم. يدرك بطلانه، هذا مضافاً إلى أنَّه قد ردَّ عليه في مواضع عديدة من القرآن الكريم. وإنَّا اكتنى بالردّ على الحجّة الثّانية، أو بالأحرى (التبرير النّــاني) حــيث قــال: ﴿قــل لِنَّ للله لا يأهـر بالقحشاء).

إنَّ الأمر بالفحشاء حسب تصريح الآيات القرآنية عمل الشيطان لا عـمل الله. فما نَّه تعالى لا يأمر إلّا بالمعروف والخير ]. ثمّ يختم الآية بهذه العبارة: ﴿تقولون على الله هـ الا تعلمون).

ورغم أنَّ الأنسب أن يقول: لماذا تنسبون ما هو كذب وليس له واقع إلى الله؟ لكنَّه قال بدل ذلك: لماذا تقولون ما لا تعلمون على الله؟ وهذا في الحقيقة استناداً إلى الحدّ الأدني من موضع قبول الطرف الآخر، فيقال: إذا كنتم لا تتيقنون كذب هذا الكلام، فعلى الأقل ليس لديكم دليل على إثباته، فلماذا تتهمون الله وتقولون على الله ما لا تعلمون؟!.

> ۱. بحارالاتوار، بع ۱۸، ص ۱۱۱. ۲. البقرة، ۲٦٨ و ۲٦٩.

### ما هو المقصود من الفمشاء؟

٤]

ما هو المراد من الفحشاء هنا؟ قالت طائفة كبيرة من المفسّرين: إنّها إشارة إلى تقليد كان سائداً بين جماعة من العرب في العهد الجاهلي، وهو الطواف حول بيت الله المـعظم عـراة «رجالاً ونساءً» ظناً منهم بأنّ الثياب التي إرتكبت فيها الذنوب لا تليق بأن يطاف بهما حول الكعبة المعظمة.

على أنّ هذا التّفسير يتناسب مع الآيات السابقة التي دار الحديث فيها عــن التّــياب والألبسة.

ولكنّنا نقرأ في روايات متعددة أنّ المراد من الفحشاء هنا هو كلام حكّام الجور الذين يدعون الناس إلى أنفسهم، ويعتقدون بأنّ الله فرض طاعتهم على الناس.

ولكن بعض المفسّرين \_ مثل كاتب «المنار» و«الميزان» \_ أخذوا للآية مفهوماً واسعاً إذ قالوا: إنّ الفحشاء تشمل كل عمل قبيح منكر، وبملاحظة سعة مفهوم لفظة الفاحشة، فإنّ الأنسب هو أنّ للآية معنىً واسعاً سعة معنى الكلمة، ومسألة «الطواف بالبيت عمراة» و«اتباع القادة والزعباء الظلمة» تعدّمن المصاديق الواضحة لذلك، فلا منافاة بين الطائفتين من الرّوايات.

هذا وقد أعطينا توضيحاً كافياً حول التسليم المطلق لتقاليد الأسلاف وأعرافهم عند تفسير الآية ١٧٠ من سورة البقرة.

જીજી

## الآيتان

قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيهِ مُوا وُجُوهَ كُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ وَأَدْعُوهُ مُخْلِصِين لَهُ ٱلَّذِينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ٢ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّكَلَةِ إِنَّهُمُ ٱتَخَذُوا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيَحْسَبُونَ ٱنَّهُم مُهْتَدُونَ ٢

#### الأفسير

بما أنّ الحديث في الآية السابقة دار حول الفحشاء التي يشمل مفهوماً كلّ أنواع الفعل القبيح، وتأكَّدَ أنّ الله لايأمر بالفحشاء اطلاقاً لهذا أشير في هذه الآية إلى أصول ومبادى. التعاليم الإلهيّة في مجال الوظائف والواجبات العملية في جملة قصيرة، ثمّ تبعه بيان أصول العقائد الدينية، أي المبدأ والمعاد، بصورة مختصرة موجزة.

يقول أوّلاً: أيها النّبي ﴿ قُلْ لَحْرَرَتِي بِالقَسْطَ﴾ والعدل.

ونحن نعلم أنّ للعدل مفهوماً واسعاً يشمل جميع الأعمال الصالحة. لأنّ حقيقة العدل هي استخدام كل شيء في مجاله، ووضع كل شيء في محلّه.

ثمّ إنّ بين «العدالة» و«القسط» تفاوتاً، إذ تطلق «العدالة» ويراد منها إعطاء كل ذي حق حقه، ويقابلها «الظلم» وهو منع ذوي الحقوق من حقوقهم، بينما يعني «القسط» أن لا تعطي حق أحد لغيره.

وبعبارة أخرىٰ: أن لا يرضى بالتبعيض، ويقابله أن يعطي حقّ أحد لغيره.

ولكن المفهوم الواسع لهاتين الكلمتين اللتين قد تستعملان منفصلتين، متساوٍ تقريباً، وهما يعنيان رعاية الإعتدال والتوازن في كل شيء وفي كل عمل، وبالتالي وضع كل شيء في مكانه.

ثمَّ إنَّه سبحانه أمر بالتوحيد في العبادة ومحاربة كـلَّ ألوان الشرك وأنـواعـه، إذ قــال:

٤] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٢٤٧

**ووأقيموا وجوهكم مندكل مسجد»** أي وجّهوا قلوبكم نحو الله الواحد دون سواه، **فوادموه** مخلصين له *الدين*».

وبعد تحكيم وإرساء قاعدة التوحيد، وجه الأنظار نحو مسألة المعاد والبعث يوم القيامة، إذ قال: **«كما بدأكم تمودون»**.

### ہدثان

هنا نفطتان يجب الإلتفات إليهما والوقوف عندهما:

۱\_ ما المقصود من ﴿لقيموا وجوهكم...)

ذكر المفسّرون في تفسير ﴿أقيموا وجوهكم عندكل مسجد﴾ تفاسير متنوعة، فتارة قالوا: المراد هو التوجه صوب القبلة.

وأخرى: إنّ المراد هو المشاركة في المساجد أثناء الصلوات اليومية. وثالثة احتملوا أيضاً أن يكون الهدف منه هو حضور القلب والنية الخالصة عند العبادة. ولكن التّفسير الذي ذكرناه أعلاه (أي التوجه إلى الله، ومحاربة كل ألوان الشرك والتوجه إلى غير الله) يبدو للنظر أنّه أنسب مع ما سبق وما يلحق هذه الجملة، وإن لم تكن إرادة كل هذه المعاني بعيدة عن مفهوم الآية أيضاً.

٢\_ أقصر الأدلة على المعاد

لقد بحث أمر المعاد والبعث في يوم القيامة كثيراً، ويستفاد من آيات القرآن الكريم أنَّ هضم هذه المسألة كان أمراً صعباً وعسيراً بالنسبة إلى كثير من الناس في العصور الغابرة، إلى درجة أنَّهم كانوا يتخذون أحياناً من طرح مسألة القيامة والمعاد من قبل الأنبياء دليلاً على عدم صحة دعوتهم، وبل حتى (والعياذ بالله) دليلاً على الجنون ويقولون: ﴿لفترى على للله كذبا أم يه جنّة﴾ <sup>1</sup>.

ولكن يجب الإنتباء إلى أنَّ ما كان يدعو لمزيد من تعجبهم ودهشتهم. هو مسألة المعاد

الجسهاني، لأنّهم ما كانوا يصدّقون بأنّ الأبدان بعد صيرورتها تراباً، وتبعثر ذراتهــا بــفعل الرياح والاعاصير وتناثرها في أرجاء الأرض، أن تجتمع هذه الذرات المتبعثرة من بـين أكوام التراب، وأمواج البحار، ومن بين ثنايا ذرات الهواء، ويلبس ذلك الإنســان لبـاس الوجود والحياة مرّة أخرى.

إنَّ القرآن الكريم أجاب في آيات متنوعة على هذا الظن الخاطيء، والآية الحاضرة تعكس إحدى أقصر وأجمل التعابير في هذا الجال، إذ تقول: أنظروا إلى بداية الخلق، انظروا إلى جسمكم الذي يتكون من مقدار كبير من الماء، ومقدار أقل من المواد المعدنية وشبه المعدنية المختلفة المتنوعة أين كان في السابق؟ فالمياه المستخدمة في جسمكم يحتمل أنّ كل قطرة منها كانت سادرة في محيط من محيطات الأرض ثمّ تبخّرت وتبدلت إلى السُّحب، ثمّ نزلت في شكل قطرات المطر على الأراضي، والذرات التي استخدمت في نسيج جسمكم من مواد الأرض الجامدة كانت ذات يوم في هيئة حبّة قمح أو ثمرة شجرة، أو خضروات مختلفة مجمعت من مختلف نقاط الأرض.

وعلى هذا فلا مكان للتعجب والدهشة إذا سمعنا أنّه بعد تلاشي بدن الإنسان ورجوعه إلى حالته الأولى تجتمع تلك الذرّات ثانية، وتتواصل وتترابط ويتشكل الجسم الأوّل، فلو كان هذا الأمر محالاً فلهاذا وقع في مبدأ الخلقة؟!

إذاً «كما بدأكم» الله «تعودون» أي يعيدكم في الآخرة، وهذا هو الموضوع الذي تضمنته العبارة القصيرة.

**في الآية اللاحقة** يصف سبحانه ردود الفعل التي أظهرها الناس قسبال هسذه الدعسوة (الدعوة إلى التوحيد والخير والمعاد) فيقول: **﴿ فريقا هدىٰ وفريقا حتى مليهم الضّلالة﴾**. <sup>(</sup>

ولأجل أن لا يتصور أحد أنّ الله يهدي فريقاً أو يضلّ فريقاً من دون سبب، أضاف في الجملة ما يلي: **﴿لِنّهم لتَخدُوا الثياطين لَوليا. هن دون الله؛** أي إنّ الضالين هم الذين إختاروا الشياطين أولياء لهم بدل أن يدخلوا تحت ولاية الله، فضلوا.

٨ جملة ﴿ فريقاً هدى﴾ من حيث الإعراب والتركيب تكون كـالتالي: فـريقاً مـفعول هـدى فـعل وفـاعل مؤخرين، وفريقاً (الثّانية) مفعول مقدم. وأضل فعل وفاعل مؤخران مقدران دل عليهما جملة ﴿ حق عليهم الضلالة﴾.

| 829                                     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | ٤] |
|-----------------------------------------|----------------------------------|----|
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                  |    |

والعجب أنَّه رغم كل ما أصابهم من ضلال وانحراف يحسبون أنَّهم المهتدون الحقيقيون ويحسبون لنَّهم ههتدون».

إنّ هذه الحالة تختص بالذين غرقوا في الطغيان والمعصية، وكان انغهاسهم في الفساد، والضلال والانحراف، والوثنية، كبيراً إلى درجة أنّه انقلبت حاسة تمييزهم رأساً على عقب، فحسبوا القبيح حسناً، والضلالات هداية، وفي هذه الحالة أغلقت في وجوههم كل أبواب الهداية، وهذا هو ما أوجدوه وجلبوه لأنفسهم. فك13 يَبَنِي مَادَمَ حُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ وَصَحُلُوا وَاسْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا أَإِنَّهُ لَا يُحِبُ المُسْرِفِينَ ٢ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَهِ ٱلَّتِي آَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِبَنَتِ مِنَ ٱلرِّزَقِ قُلْ حِي لِلَذِينَ مَامَنُوا فِ ٱلْحَيوَةِ الدُّنيَا خَالِصَةَ يَوَمَ ٱلْقِيدَمَةِ كَذَلِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَعَلَمُونَ ٢

التّفسير

الحديث في هاتين الآيتين يتناسب مع قصّة آدم في الجنّة، وكذلك يتناول مسألة اللباس وسائر مواهب الحياة، وكيفية الاستفادة الصحيحة منها.

في البداية يأمر جميع أبناء آدم ضمن دستور عام أبدي، يشمل جميع الأعصار والقرون. أن يتخذوا زينتهم عندما يذهبون إلى المساجد ﴿يابِني آدم خذوازينتكم مندكل مسجد».

هذه الجملة يمكن أن تكون إشارة إلى كل «زينة جسمانية» ممّا يشمل لبس الثياب المرتبة الطاهرة الجميلة، وتمشيط الشعر، واستعمال الطيب والعطر وما شابه ذلك كما يمكن أيضاً أن تكون إشارة إلى كل «زينة معنوية» يعني الصفات الإنسانية والملكات الأخلاقية، وصدق النية وطهارتها وإخلاصها.

وإذا رأينا أنّ بعض الرّوايات الإسلامية تشير \_ فقط \_ إلى اللباس الجـيّد أو تمشـيط الشعر، أو إذا رأينا أنّ بعضها الآخر يتحدث \_ فقط \_عن مراسيم صلاة العيد وصلاة الجمعة، فإنّ ذلك لا يدل على الإنحصار، بل الهدف هو بيان مصاديقها الواضحة '

وهكذا إذا رأينا أنَّ طائفة أخرى من الرّوايات تفسّر الزينة بالقادة الصالحين ]، فإنَّ كل

۱. للإطلاع على هذه الرّوايات راجع تفسير البرهان ج ۲، ص ۹ و ۱۰؛ وتفسير نورالثقلين ج ۲، ص ۱۸ و ۱۹. ۲. المصدر السابق.

٤[

ذلك يدل على سعة مفهوم الآية الذي يشمل جميع أنواع الزينة الظاهرية والباطنية. م

وهذا المحكم وإن كان يتعلق بجميع أبناء آدم في كل زمان ومكان، إلاّ أنّه ينطوي ضمناً على ذم عمل قبيح كان يقوم به جماعة من الأعراب في العهد الجاهلي عند دخسولهم في المسجد الحرام والطواف بالكعبة المعظمة، حيث كانوا يطوفون بالبيت المعظم عراةً من دون ساتر يستر عوراتهم، كما أنّه يتضمن \_أيضاً \_نصيحة لأولئك الذين يرتدون عند إقامة الصلاة أو الدخول إلى المساجد ثياباً وسخة خلقة أو ألبسة تخصّ المنزل، ويشتركون في مراسيم عبادة وهم على تلك الهيئة المزرية، الأمر الذي نشاهده اليوم \_وللأسف \_بين بعض الفللة السذج من المسلمين، في حين أننا مكلّفون \_طبقاً للآية الحاضرة، والرّوايات الواردة في هذا الصعيد \_بأن نرتدي لدى إرتيادنا للمساجد أفضل ثيابنا وألبستنا.

ثمّ في العبارة اللاحقة يشير سبحانه إلى مواهب أخرى، يعني الأطعمة والأشرية الطاهرة الطيبة، ويقول: **فوكلوا ولفربوا ب**ه.

ولكن حيث إنَّ الإنسان حريص بحكم طبيعته البشرية، يمكن أن يسيء استخدام هذين التعليمين، وبدل أن يستفيد من نعمة اللباس والغذاء الصحيح بالشكل المعقول والمعتدل. يسلك سبيل الإسراف والتبذير والبذخ، لهذا أضاف مباشرة قائلاً: **(ولا تسرفو***ا لِتّــه الله لا* **يحبّ للمسرفين)**.

وكلمة «الإسراف» كلمة جامعة جدّاً بحيث تشمل كل إفراط في الكم والكـيف، وكـذا الأعيال العابثة والإتلاف وما شابه ذلك، وهذا هو أسلوب القرآن خاصّة، فهو عند الحث على الاستفادة من مواهب الحياة والطبيعة يحذّر فوراً من سوء إستخدامها، ويوصي برعاية الإعتدال.

وفي الآية اللاحقة يعمد إلى الردّ ـ بلهجة أكثر حدّةً ـ على من يظن أنّ تحريم أنواع الزينة والتزين والإجتناب من الأطعمة الطيبة الحلال علامة الزهد. وسبباً للتقرب إلى الله فيقول: أيّها النّبي فحقل هن حرّم زينة الله التي أخرج لعباده والطّيّبات هن الرزق ﴾؟

إذا كانت هذه الأمور قبيحة فإنّ الله تعالى لا يخلق القبيح، وإذا خلقها الله ليتمتع بهما عباده فكيف يمكن أن يحرّمها؟ وهل يمكن أن يكون هناك تناقض بين جهاز الخلق، وبين التعاليم الدينية؟!

ثمَّ أضاف للتأكيد: ﴿قُلْ هِي لِلَّذِينَ آَهِنُوا فِي الحِياةَ الدِنِيا خَالِمَةَ يَوْمِ القيامةَ ﴾ أي إنَّ هذه

E]

النعم والمواهب قد خلقت للمؤمنين في هذه الحياة، وإن كان الآخرون \_أيضاً \_ يستفيدون منها رغم عدم صلاحيتهم لذلك، ولكن في يوم القيامة حيث الحياة الأعملي والأفسط، وحيث يتميز الخبيث عن الطيب، فإنّ هذه المواهب والنّعم ستوضع تحت تصرف المؤمنين الصالحين فقط، ويحرم منها الآخرون حر ماناً كليّاً.

وعلى هذا الأساس فإنَّ ما هو للمؤمنين في الدنيا والآخرة، وخاص بهم في العالم الآخر كيف يمكن أن يحرّم عليهم؟ إنَّ الحرام هو ما يورث مفسدة، لا ما هو نعمة وموهبة.

هذا وقد احتمل أيضاً في تفسير هذه العبارة من الآية أنّ هذه المواهب وإن كانت في هذه الدنيا ممزوجة بالآلام والمصائب والبلايا، إلّا أنّها توضع تحت تصرف المؤمنين وهي خالصة من كل ذلك في العالم الآخر (ولكن التفسير الأوّل يبدو أنّه أنسب).

وفي ختام الآية يقول من باب التأكيد: ﴿ كذلك تفعَّل الآيات لقوم يَعْلَمون ﴾.

### ہدثان

# ١\_ الزّينة والتَّجمل من وجهة نظر الإسلام

لقد اختار الإسلام ـكسائر الموارد ـ حـدّ التـوسط والإعـتدال في مجـال الإنـتفاع والاستفادة من أنواع الزينة، لاكما يظن البعض من أنّ التمتع والاستفادة من الزينة والتجمل - مهما كان بصورة معتدلة ـ أمر مخالف للزّهد، ولاكما يتصور المفرطون في استعمال الزينة والتجمل الذين يجوّزون لأنفسهم فعل كل عمل شائن بـغية الوصـول إلى هـذا الهـدف الرخيص.

ولو أننا أخذنا بناء الجسم والروح بنظر الاعتبار، لرأينا أنّ تعاليم الإسلام في هذا الصعيد تستسجم تمساماً منع خسصائص الروح الإنسسانية وبسناء الجسسم البسشري ومستطلباتهما، واحتياجاتهما الذاتية.

**توضيح ذلك: إ**نَّ غريزة حبَّ الجمال ـ باعتراف علماء النفس ـ هي إحدى أبعاد الروح الإنسانية الأربعة، والتي تشكل مضافاً إلى غريزة حب الخير، وغريزة حب الاستطلاع، وغريزة التدين، الأبعاد الأصيلة في النفس الإنسانية. ويعتقدون بأنَّ جميع الظواهر الجمالية الأدبية والشعرية، والصناعات الجميلة، والفن بمعناه الواقعي، إنَّا هو نتيجة هذه الغريزة وهذا الإحساس.

٤[

ومع هذا كيف يمكن أن يعمد قانون صحيح إلى خنق هذا الحس المتأصل والمتجذر في أعياق الروح الإنسانية، ويتجاهل العواقب السيئة في حال عدم إشباعه بصورة صحيحة؟ ولهذا لم يكتف الإسلام بتجويز التمتع بجمال الطبيعة والاستفادة من الألبسة الجسميلة والمناسبة واستعمال كل أنواع العطور فحسب بل أوصي بذلك وَحُثَّ عليه أيضاً، ورويت في هذا الجمال أحاديث كثيرة عن أمَّة الدين في المصادر والكتب الموثوقة.

فإننا نقرأ \_ مثلاً \_ في تاريخ حياة الإمام الحسن المجتبى على أنَّه عندما كان يسنهض إلى الصلاة كان يرتدي أحسن ثيابه، ولما سئل: لماذا يلبس أحسن ثيابه؟ قال: «إنَّ الله جميل يحبّ الجمال. فأتجمل لربّي وهو يقول: خذوا زينتكم عندكل مسجد» أ.

وفي الحديث أنّ أحد الزهاد، ويدعى عباد بن كثير البصري، رأى الإمام الصادق وهو يلبس ثياباً غالية الثمن فقال معترضاً عليه: يا أبا عبدالله، إنّك من أهل بيت نبوّة وكان أبوك وكان، قما لهذه الثياب المزينة عليك؟ فلو لبست دون هذه الشياب. فقال له أبو عبدالله ﷺ : «ويلك - يا عباد - من حرّم زينة الله التي أخرج لعباده والطيّبات من الززق؟» وأحاديث أخرى.

إنّ هذا التعبير، أي إنّ الله جميل يحب الجمال، أو أنّ الله مصدر الجمال إشارة إلى هـذه الحقيقة، وهي : أنّ الاستفادة من كل نوع من أنواع الزينة والجمال لو كان ممنوعاً لما خلق الله تلك الزينة أبداً، إنّ خلق الأشياء الجميلة في عالم الوجود دليل على أنّ خالقها يحبّ الجمال. ولكن المهم هنا أنّ الناس يسلكون \_غالباً \_ في مثل هذه المواضيع طـريق الإفـراط

والمبالغة، ويعمدون إلى الترف بمختلف المحج والمعاذير.

ولهذا يعمد القرآن الكريم فوراً وبعد ذكر هذا الحكم الإسلامي كما أسلفنا إلى تحذير المسلمين من الإسراف والإفراط والمبالغة في الاستفادة من هذه الأمور، فسني أكثر مسن عشرين موضعاً من القرآن الكريم يشير إلى مسألة الإسراف ويذمّه بشدّة (وقد تحدثنا بإسهاب حول الإسراف في تفسير الآيات المناسبة).

وعلى كل حال، فإنَّ أُسلوب القرآن الكريم والإسلام في هذا الصعيد أسـلوب يــتسم

وسائل الشيعة، ج ٣، أبواب أحكام العلابس؛ وتفسير العياشي، ج ٢، ص ١٤.
 ٢. المصدر السابق.

ट]

بالتوازن والإعتدال، فلا جمود فيه يقمع الرغبات المودعة في الروح الإنسانية إلى الجمال. ولا هو يؤيد مسلك المسرفين المتطرفين وذوي البطنة والجشع في التمتع بالزينة والجمال.

بل هو ينهى حتى عن التزين والتجمل المعتدل في المجتمعات التي يعيش فيها محرومون ومساكين، ولهذا نلاحظ في بعض الرّوايات والأحاديث أنّه عندما يُسأل أحد الأثمّة: لماذا يلبس ثياباً فاخرة، وقد كان جدّه لا يلبس مثل هذه الثياب؟ فيجيب الإمامﷺ قائلاً: «إنّ على بن أبي طالبﷺ كان في زمان ضيق، فإذا اتّسع الزمان فأبرار الزّمان أولى به» أ

## ۲\_ توصية صمية هامة

إنَّ عبارة (كلوا والمربوا ولا تسوفوا) التي جاءت في الآية الحاضرة، وإن كانت تبدو للنظر أمراً بسيطاً جداً، إلا أنَّه ثبت اليوم أنَّه واحد من أهم الأوامر والتعاليم الصحية، وذلك لأنَّ تحقيقات العلماء توصلت إلى أنَّ منبع الكثير من الأمراض والآلام هو الأطعمة الإضافية الزائدة التي تبقي في بدن الإنسان إنَّ هذه المواد الإضافية تشكل من جانب عبئاً تقيلاً على القلب وغيره من أجهزة الجسم، وهي من جانب آخر منبع مهيَّاً لمختلف أنواع العفونات والأمراض، ولهذا فإنَّ الخطوة الأولى لعلاج الكثير من الأمراض هو أن تحترق هذه المواد الزائدة التي تمثل - في الحقيقة - فضلات الجسم، وتتم عملية تطهير الجسم منها عملياً.

إنّ العامل الأصل في وجود هذه المواد الزائدة هو الإسراف، والإفراط في الأكل والبطنة، والطريق إلى تجنب هذه الحالة ليس إلّا رعاية الإعتدال في الأكل، وخاصّة في عصرنا هذا الذي كثرت فيه أمراض مختلفة مثل السكري، وتصلب الشرايين، وأنواع السكتة، وما شابه ذلك من الأمراض التي يُعدّ الإفراط في الأكل مع عدم الحركة البدنية بالمقدار الكافي أحد العوامل الأساسية لها، وليس هناك من سبيل لإزالة هذه الأمراض وتجـنبها إلّا الحـركة البدنية الكافية، والإعتدال في المأكل والمشرب.

وقد نقل المفسّر الكبير العلامة «الطبرسي» في «مجمع البيان» قصة رائعة في هذا المجال وهي أنّه: حكي أنّ هارون الرشيد كان له طبيب نصراني حاذق، فقال ذات يوم لعلي بن الحسين بن واقد: ليس في كتابكم من علم الطب شيء، والعلم علمان: علم الأديان، وعلم الأبدان.

د. وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٢٠؛ وبحارالانوار، ج ٤٧، ص ٣٦٠.

| r00 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | ٢z |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  | ٤[ |

فقال لد علي: قد جمع الله الطب كلَّه في نصف آية من كتابه وهو قوله: **وكلوا ولشربوا ولا** تسرفول» وجمع نبيّناﷺ الطب في قوله: «المعدة بيت الداء والحمية رأس كل دواء. واعط كل بدن ما عودته».

١. يحارالانوار، ج ٦٢، ص ١٢٣؛ تفسير القرطبي، ج ٧، ص ١٩٢.

قُلْ إِنَّمَاحَرَّمَ رَبِي ٱلْفُوَحِشَ مَاظَهَرَمِنْهَاوَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَالْبَغَى بِغَيْرِ الْحَقِ وَأَن تُشْرِكُوا بِٱللَّهِ مَالَمَ يُنَزِلْ بِهِ - سُلْطُنُ أَوَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ مَا لَائَعْلَمُونَ ٢

### التفسير

الممرمات الإلهيّة:

لقد شاهدنا مراراً أنّ القرآن الكريم كلّما تحدث عن أمرٍ مباحٍ أو لازم. تحدث فوراً عن ما يقابله، من الأمور القبيحة والحرمات، ليكمَّل كل واحد منهما الآخر.

وهنا أيضاً تحدّث \_عقيب السماح بالتمتع والاستفادة من المواهب الإلهيّة وإباحة كل ما هو زينة وجمال \_عن المحرمات على نحو العموم، ثمّ أشار بصورة خاصّة إلىٰ عدة نقاط مهمّة. فني البداية تحدث عن تحريم الفواحش وقال: يا أيّها النّبي **﴿قُلْ لِنَّهَا حَرْمٍ رَبّي لِلفُواح**ش ها

ظهر هتيها وها يطن).

و «الغواحش» جمع «فاحشة» وتعني الأعمال القبيحة البالغة في القبح والسوء لا جميع الذنوب، ولعلّ التأكيد على هذا المطلب (ماظهر منها وما بـطن) هـو لأجـل أنّ العـرب الجـاهليين كانوا لا يستقبحون عمل الزنا إذا أتي به سرّاً، ويحرّمونه إذا كان ظاهراً مكشوفاً. ثمّ إنّه عمّم الموضوع، وأشار إلى جميع الذنوب وقال «والإثم» أى كل إثم.

والإثمّ في الأصل يعني كل عمل مضرّ، وكل ما يوجب انحطاط مقام الإنسان وتردّي منزلته، ويمنعه ويحرمه من نيل الثواب والأجر الحسن. وعلى هذا يدخل كل نوع من أنواع

الذنوب في المفهوم الواسع للإثم. لك مدينة الما المثنية من الملاحثة من المدينة المحسنين الم

ولكن بعض المفسّرين أخذوا الإثمّ هنا فقط بمعنى «الخسمر» واسستدلوا لذلك بسالشعر المعروف.

٤[

شربت الإثمّ حتى ضلّ عقلي كذاك الإثمّ يصنع بالعقول<sup>\</sup> ولكنّ الظاهر أنّ هذا المعنى ليس هو تمام مفهوم الكلمة، بل أحد مصاديقه. ومرّة أخرى يشير بصورة خاصّة إلى عدد من كـبريات المـعاصي والآثـام، فـيقول: ووالبغي بغير للحق 4 أي كل نوع من أنواع الظلم، والتجاوز على حقوق الآخرين.

301

و«البغي» يعني السعي والمحاولة لتحصيل شيء، ولكن يراد منه غالباً الجهود المـبذولة لغصب حقوق الآخرين، ولهذا يكون مفهومه ـ في الغالب ـ مساوياً لمفهوم الظلم.

ومن الواضح أنَّ وصف «البغي» في الآية المبحوثة بوصف «غـير الحــق» مـن قــبيل التوضيح والتأكيد على معنى «البغي».

ثمّ أشار تعالى إلى مسألة الشرك وقال: **﴿وَلَنَ تَشْرَكُوا بِاللَّهُ مَا لَمَ يِنَزَّلُ بِهُ سَلَطَانًا ﴾ فَـهُو** أيضاً محرّم عليكم.

ومن الواضح أنَّ جملة ﴿مالَم ينزَل بِه سلطانا ﴾ للتأكيد، ولإلفات النظر إلى حـقيقة أنَّ المشركين لا يملكون أي دليل منطقي وأي برهان معقول، وكلمة «السلطان» تعني كل دليل وبرهان يوجب تسلَّط الإنسان وانتصاره على من يخالفه.

و آخر ما يؤكّد عليه من الحرمات هو نسبة شيء لله لايستند إلى علم: **﴿وَلَنَ تَقُولُوا عَلَى** الله ها لاتعلمون ﴾.

ولقد بحثنا حول القول على الله بغير علم عند تفسير الآية ٢٨ من نفس هذه السـورة أيضاً.

ولقد أكِّد في الآيات القرآنية والأحاديث الإسلامية على هـذه المسألة كـثيراً، ومُـنِع المسلمون بِشدة عن قول ما لا يعلمون إلى درجة أنَّه روي عن رسول اللَّقَيَّيَّةُ أنَّه قال: «من أفتى بغير علم لعنته ملائكة السماوات والأرض».<sup>"</sup>

ولو أنّنا أمعنا النظر ودققنا جيداً في أوضاع المجتمعات البشرية، والمصائب والمتاعب التي تعاني منها تلكم المجتمعات، لعرفنا أنّ القسط الأكبر من هـذا الشـقاء نـاشيء مـن بث الشائعات، والقول بغير علم، والشهادة بغير الحق، وإيداء وجهات نظر لا تستند إلى برهان أو دليل.

છાજ

١. تفسير التبيان، ج ٤، ص ٣٩٠، ذيل الآية مورد البحث. وتاج العروس، ج ٨ ص ١٧٩، مادة (إنم). ٢. عيون أخبار الرضلائيُّة ، ج ٢، ص ٤٦؛ وسائل الشبعة، ج ٢٧، ص ١٩٠.

وَلِكُلِ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَاجَاءً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقَدِ مُونَ ٢

#### التغسير

## لكلّ أمّة أجل:

في هذه الآية يشير الله تعالى إلى واحدة من سنن الكون والحياة، أي فناء الأمم وزوالها، ويلقي ضوءاً أكثر على الأبحاث التي تتعلق بحياة أبناء البشر على وجه الأرض ومصير العصاة، التي سبق الحديث عنها في الآيات السابقة.

فيقول أوَّلاً: **﴿ولكل أُمَّة أُجِل ﴾**.

ثمّ يشير إلى أنّ هذا الأجل لا يتقدم ولا يتأخر إن جاء **﴿فَإِذَا جَاء أَجَلَهُم لا يَسْتَاخُرُونُ** سامة ولا يستقدمون ﴾.

أي إنّ الأمم والشعوب مثل الأفراد، لها موت وحياة، وأنّ الأمم تندثر وينمحي أثرها من على وجه الأرض، وتحل مكانها أمم أخرى، وإنّ سنّة الموت وقانون الفناء لا يختصان بأفراد الإنسان، بل تشمل الجماعات والأقوام والأمم أيضاً، مع فرارق وهو أنّ موت الشعوب والأمم يكون ـ في الغالب ـ على أثر انحرافها عن جادة الحق والعدل، والإقبال على الظلم والجور، والإنغماس في بحرار الشهبوات، والغرق في أمواج الإفبراط في الترجمل والرفاهية.

فعندما تسلكُ الأمم في العالم هذه المسالك وتنحرف عن سنن الكون وقوانين الخلقة. تفقد مصادرها الحيوية الواحد تلو الآخر، وتسقط في النهاية.

إنّ دراسة زوال مدنيات كبرى، مثل حـضارة بـابل، وفـراعـنة مـصر، وقـوم سـبأ. والكلدانيين والآشوريين، ومسلمي الأندلس وأمثالها، توضح الحقيقة التالية، وهي أنّه لدى صدور الأمر بزوال هذه المدنيات والحضارات الكبرى – إثر بلوغ الفساد أوجّه فيها – لم تستطع حكوماتها أن نحفظ أسسها المتزعزعة حتى ساعة واحدة. ويجب الإلتفات إلى أنّ «الساعة» في اللغة تعني أصغر وحدة زمنية، فرتّما تكون بمعنى لحظة، وربّما تكون بمعنى أقل قدر من الزمن، وإن كانت الساعة تعني في عرفنا الحاضر اليوم مدة واحد من أربع وعشرين ساعة في اليوم.

# الردّ على مُطأ:

رأت بعض المذاهب المختلفة التي ظهرت في القرون الأخيرة بغية الوصول إلى أهدافها، أن تزعزع - بظنها - قبل أي شيء أسس خاتمية رسول الإسلام يَظِيَّن ، ولهذا تمسكت بمعض الآيات القرآنية التي لا تدل على هدفها، وبمعونة من تفسيرها بالرأي، وشيء من المغالطة والسفسطة للتدليل على مقصودها.

ومن تلك الآيات الآية المبحوثة هنا. فقالوا: إنّ القرآن يـصرّح بأنّ لكـل أمّـة أجـلاً ونهاية، والمراد من الأمّة الدين والشريعة، ولهذا فإنّ للدّين الإسلامي أمداً ونهاية أيضاً!. إنّ أفضل الطرق لتقييم هذا الإستدلال هو أن ندرس المعنى الواقعي للفظة الأمّة في اللغة،

- ثمّ في القوآن الكريم.
- يستفاد من كتب اللغة، وكذا من موارد استعمال هذه اللفظة في القرآن الكريم، والتي تبلغ ٦٤ موضعاً، أنّ الأمّة في الأصل تعني الجماعة.
- فمثلاً في قصة موسى نقرأ هكذا: ﴿ولما وردها، هدين وجد عليه لُمَّة من الناس يسقون ﴾ <sup>(</sup> أي يتحون الماء من البتر لأنفسهم ولأنعامهم.

وكذا نقرأ في مجال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: ﴿ولتكن منتكم أُمَّة يدمون لِلن القير»<sup>7</sup>.

كما نقرأ أيضاً: **﴿ولِدُ قَالَتَ أُمَّةَ مَنهُم لِمُ تَعَقُّونَ قَوْما للله مهلكهم ﴾**<sup>7</sup>. والمعنيون بالأُمَّة هم أهالي مدينة إيلة من بني إسرائيل. ونقرأ حول بني إسرائيل: **﴿وقطَّمناهُم للنتي مشرة لسباطا أهما ﴾**<sup>2</sup>.

٨٠٤ - ٢٠٠٠ - ٢٠٠٠ - ٢٠٠٠ - ٢٠٠٠
 ٨٠٤ - ٢٢
 ٢٣ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢
 ٢٠ - ٢٢

| 5]                    | سورة الأعراف / الآية ٣٤                                | ۳٦.                 |
|-----------------------|--------------------------------------------------------|---------------------|
| .ين، ولا أتباع الدين، | ا يتّضح جيداً أنَّ الأُمّة تعني الجماعة، ولا تعني الد  | من هذه الآيات       |
| - ,                   | همالها في أتباع الدين. فإنَّما هو بلحاظ أنَّهم جمَّاعة | ولو أننا لاحظنا است |
| جماعة من الجماعات     | اس يكون معنى الآية المبحوثة هنا هو أنَّ لكل            | وعلى هذا الأس       |
| بارهم آجمال وأمماد    | س آحاد الناس هم الذين يمو تون، و تكون لأعــ            | البشرية نهاية. فلي  |
|                       | لمي الأخرى تموت، وتتلاشى وتنقرض.                       |                     |
| ترتبط بمسألة الخاتمية | مل لفظة الأُمّة في الدين أبداً، ولهذا فإنَّ الآية لا   | وأساساً لم تستع     |
|                       |                                                        | مطلقاً              |

રુજ

## الآيتان

يَبَنِيَ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ يِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ وَايَنِي فَمَنِ ٱتَّقَى وَأَصْلَحَ فَلاَخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ٢ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِتَايَنِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا أَوْلَيْكَ أَصْحَنْبُ ٱلنَّ أَرَّهُمْ فِيهَاخَلِدُونَ ٢

التغسيد

تعليم آخر لأبناء آدم: مرّة أخرى يخاطب الله سبحانه أبناء آدم وذريّته، إذ يقول: فيا بني آدم لغا يأتينّكم رسل منكم يقصّون مليكم آياتي فمن آتقى وأصلح فلاخوف عليهم ولا هم بحزنون به أي إذا أتتكم رسلي يتلون عليكم آياتي فاتّبعوهم، لأنّ من اتّق منكم واتبعهم وأصلح نفسه والآخرين كان في أمن من عذاب الله الأليم، فلا يخاف ولا يحزن. وفي الآية اللاحقة يضيف سبحانه وتعالى قائلاً: فوالدين تدّبوا بآياتنا واستكبروا عنها ولائك تمحاب الله المون به.

**(د على سفَسطة أهرئ:** أقدم جماعة من مختلقي الأديان والمذاهب في العصور الأخيرة ـ على غرار ما قـلنا في تفسير الآيات السابقة ـ على التمسك بطائفة من الآيات القـرآنـية بـغية تـعبيد الطـريق لأهدافهم والتمهيد لتحقيقها، وادعواكونها دليلاً على نني خاتمية رسول الإسلام، على حين لا ترتبط هذه الآيات بتلك المسألة قط.

٨ «أمّا» مركبة في الأصل من وأن»، ودما» ودان» حرف شرط ودما» حرف للتأكيد.

[ع

ومن تلكم الآيات الآية الحاضرة، فهم من دون أن يلاحظوا ما يسبقها وما يلحقها من الآيات قالوا: إن «يأتينّكم» فعل مضارع، ويدلّ على أنّه من الممكن أن يبعث الله رسـلاً آخرين في المستقبل.

ولكن لو رجعنا إلى الوراء قليلاً، واستعرضنا الآيات التي تستحدث عن خلقة آدم وسكونته في الجنّة، ثمّ إخراجه منها هو وزوجته. ولاحظنا أنّ المخاطبين في هذه الآيات ليسوا المسلمين، بل مجموع البشر وجميع أبناء آدم، لاتضح جواب هذه الشّبهة وردّ هذا الاستدلال، لأنّه لا شك أنّه قد بعث لمجموع أبناء آدم رسل كثيرون، جاء ذكر أسماء طائفة معتدًّ بها في القرآن الكريم، وجاء ذكر آخرين في كتب التواريخ.

غاية ما في الأمر أنّ هذا الفريق من مختلتي المذاهب والأديان. تجاهلوا الآيات السابقة بغية إضلال الناس وخداعهم، وقالوا: إنّ المخاطبين في هذه الآية هم خصوص المســلمين. وإستنتجوا من ذلك إمكان وجود رسل آخرين.

إنَّ لأمثال هذه السفسطات نظائر كثيرة في السابق، وبخاصّة في حالة الفصل بين آيــة وأخرى وجملة وأخرى، والتغافل عن سوابق الآية ولواحقها، فينتزعون منها مفهوماً يوافق رغباتهم وإن كان يقابل المفهوم الواقعي للآية في الحقيقة.

ଚ୍ଚାର

فَمَنْ أَظْلَرُمِمَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْكَذَبَ بِتَايَنِيَةٍ أَوْلَيْكَ يَنَا لَمُمَ نَصِيبُهُم مِنَ ٱلْكِنَبِ حَقَّى إِذَاجَاءَتَهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَقَ نَهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَدْعُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ قَالُوا صَلُوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَفِرِينَ ٢

### الأفسير

من هذه الآية فما بعد تتضمّن الآيات بيان أقسام مختلفة من المصير السيء الذي ينتظر المفترين والمكذبين لآيات الله تعالى، وفي البداية تشير إلى كيفية حالهم عـند المـوت، إذ تقول: **(فمن لظلم ممّن لفترى ملى الله كذبا أو كذّب بآياته)**.

وكما أسلفنا \_ في سورة الأنعام في ذيل الآية ٢١ \_لقد ورد ذكر «أظلم الناس» في عدّة آيات من القرآن الكريم بنعابير مختلفة، ولكن الصفات التي ذكرت لهم تعود كلّها إلى جذر واحد، وهو الشرك وعبادة الأصنام وتكذيب آيات الله سبحانه، وفي الآية المبحوثة هنا ذكرت مسألة الإفتراء على الله سبحانه كصفة بارزة من صفاتهم، مضافاً إلى صفة التكذيب بالآيات الإلهيّة.

ونظراً إلى أنّ منشأ جميع أنواع الشقاء في نظر القرآن هـو الشرك، ورأس مـال جمـيع السعادات هو التوحيد، يتّضح لماذا يكون هؤلاء الضالون المضلون أظلم الناس. إنّ هؤلاء ظلموا أنفسهم كما ظلموا المجتمع الذي يقيمون فيه، إنّهم يغرسون النفاق والتفرقة في كـل مكان، ويشكّلون سدّاً ومانعاً كبيراً في طريق وحدة الصفوف والتـقدم والإصـلاحات الواقعية.<sup>(</sup>

ثمّ إنّه تعالى يصف وضعهم عند الموت فيقول: **﴿لُولنك ينالهم نصيبهم من الكتاب حتى إذا** 

لمزيد من التوضيح راجع تفسير الآية ٢١ من سورة الأنعام.

[ع

314

**جاءتهم رسلتا يتوفُّونهم»**. أي إنَّ هؤلاء سيأخذون ما هو نصيبهم وما هو مقدر مكتوب لهم من النعم المختلفة، حتى إذا استوفوا حظهم من العمر، وانتهوا إلى أجالهم النهـائية، حــينئذٍ تأتيهم ملائكتنا الموكلون بقبض أرواحهم.

والمراد من «الكتاب» هي المقدرات من النعم المختلفة التي قدرها الله تعالى لعباده في هذا العالم. وإن احتمل بعض المفسّرين أن يكون المراد من الكتاب هو العذاب الإلَّمي، أو ما هو أعمّ من المعنيين.

ولكن بالنظر إلى كلمة (حتى) التي تشير عادة إلى إنتهاء الشيء، يتّضح أنَّ المراد هو فقط نعم الدنيا المتنوعة المختلفة التي لكل أحد فيها حظ ونصيب، سواء المؤمن أو الكافر، الصالح والطالح، والتي تؤخذ عند الموت. لا العقوبات الإلهيَّة التي لا تنتهي بحلول الموت، والتعبير بالكتاب عن هذه النعم والمقدرات إنَّما هو لأجـل شـبهها بـالأمور التي تخـضع للـتقسيم والأسهم وتكتب.

وعلى كل حال، فإنَّ عقوباتهم تبدأ منذ لحظة حلول الموت، فني البداية يواجهون التوبيخ وعتاب الملائكة المكلِّفين بقبض أرواحهم، فيسألونهم: أين معبوداتكم التي اتخذتموها من دون الله والتي طالما تحدثتم عنها، وكنتم تسوقون إليها ثرواتكم سفهاً. **فالو<sup>ر</sup> أين ماكنتم** تدمون من دون الله کې

فيجيبهم هؤلاء بعد أن يرون أنفسهم منقطعين عن كلَّ شيء، ويرون كيف تبددت جميع أوهامهم وتصوراتهم الخاطئة حول آلهتهم وذهبت أدراج الرياح، قائلين: لا نرى منها أثراً وإنَّها لا تملك أن تدافع عنًّا، وإنَّ جميع ما فعلناه من العبادة لها كان عبثاً وباطلاً **﴿قَالُوا صَلُوا** ية ال

وهكذا يشهدون على أنفسهم بالكفر والضلال **وشهدوا سلى أنسقسهم لتسهم محانوا** کافرين کې

إنَّ ظاهر المسألة وإن كان يوحى بأنَّ الملائكة تسأل وأنَّهم يجيبون، ولكنَّه في الحقيقة نوع من العقوبة النفسية لهم يُلفتون بها نظرهم إلى الوضع المأساوي الذي يصيبهم من جراء أعبالهم، ويرونهم كيف ضلوا وتاهوا في المتاهات والضلالات مدة طويلة من العمر، وضيِّعوا كل رؤوس أموالهم الثمينة دون جدوى ودون أن يحصدوا منها حسصيلة مسبَّرَّة مشرّفة في حين أغلق في وجههم طريق العودة، وهذا هو أوّل سوط جهنّمي من سياط العقوبة الإلهيّة التي تتعرض لها أرواحهم.

## الآيتان

قَالَ ٱدْخُلُوا فِي أُمَمِ فَدْخَلَتْ مِن قَبْلِحَكُم مِّنَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنسِ فِي ٱلنَّارِكُلَّمَا دَخَلَتَ أُمَّةً لَحَنَتَ أُخْلَهُ آَحَتَى إِذَا ٱذَارَكُوا فِيهَا جَمِيعًا قَالَتَ أُخْرَىنهُ مَر لِأُولَ لَهُمْ رَبَّنَا هَ تَؤلاً أَصَلُونا فَنَا بِهِمْ عَذَاباً ضِعْفَا مِنَ ٱلنَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لَائَعَ لَعُونَ ٢ وَقَالَتَ أُولَ لَهُ مَرِلاً خُرَىنهُ مَاكَاتَ لَكُرْ عَلَيْنا مِن فَضَلٍ فَذُوقُوا آلْعَذَابَ بِمَا كُنْتُو تَتَحْسِبُونَ ٢

# الأفسير

# تنازع القادة والاتباع في جهنها

في هذه الآية يواصل القرآن الكريم بيان المصير المشؤوم للمكذبين بآيات الله.

وقد صوّرت لنا الآيات السابقة وضعهم عند حلول الموت، وسؤال الملائكة القــابضة للأرواح لهم، وهنا يوسم لنا ما يجري بين الجماعات المظلّة والغاوية، وبين مــن تــعرضوا للإغواء في يوم القيامة.

فني يوم القيامة يقول الله لهم: التحقوا بمن يشابهكم من الجن والإنس ممــن ســبقوكم. وذوقوا نفس مصيرهم النّار فرقال ادخلوا في أهم قد خلت من قبلكم من الجنّ والإنس فسي النّار﴾.

إنّ هذا الأمر يمكن أن يكون بشكل أمر تكويني، يعني أن يجعلهم جميعاً في مكان واحد. أو يكون شبيهاً بأمر تشريعي يصدر إليهم يسمعونه بآذانهم، ويكمونون مجـبورين عـلى إطاعته.

وعندما يدخل الجميع في النّار تبدأ مصادماتهم مع زملائهم وأشباههم في المسلك، وهي مصادمات عجيبة، فكلّما دخلت جماعة منهم في النّار لعمنت الأخـري واعـتبرتها سبباً لشقائها ومسؤولة عن بلائها ومحنتها وكلما دخلت لمة لعنت لختها، 🕙

377

ولعلنا قلنا مراراً: إنَّ ساحة القيامة وما يجري فيها انعكاس واسع وكبير لمجريات هذه الدنيا. فلطالما رأينا في هذا العالم الجماعات والفرق والأحزاب المـنحرفة تـلعن إحـداهـا الأخرى، وتبدي تنفرها منها، على العكس من أنبياء الله، والمؤمنين الضالحين، والمصلحين الخيّرين، فإنّ كل واحد منهم يؤيّد برنامج الآخر، ويعلن عن إرتباطه به واتحاده مـعه في الأهداف والغايات.

إلاّ أنَّ الأمر لا ينتهي إلى هذا الحدّ، بل عندما يستقر الجميع ـ بمنتهى الذلّة والصغار ـ في الجحيم والعذاب الأليم، تبدأ كل واحدة منها برفع شكايتها إلى الله من الأخرى.

فني البداية يبدأ المخدوعون المغرّر بهم بعرض شكايتهم، وحيث إنّهم لا يجدون مناصاً ممّا هم فيه يقولون: ربّنا إنّ هؤلاء المُغوين هم الذين أضلونا وخدعونا، فيضاعف يا ربّ عذابهم، عذاباً لضلالهم وعذاباً لإضلالهم إيّاناً، وهذا هو ما يتضمّنه قوله تعالى: **وحتى إذا** الألركوا فيها جميعاً قالت أخراهم لأولينهم ربّنا هؤلا. أضلونا فآتيهم عذلباً ضعفاً هن النّاري.

ولا شك أنّ هذا الطلب منطقي ومعقول جدّاً، بل إنّ المضلين سينالون ضعفاً من العذاب حتى من دون هذا الطلب، لأنّهم يتحملون مسؤولية انحراف من أضلوا أيضاً دون أن ينقص من عذابهم شيء، ولكن العجيب هو أن يقال لهم في معرض الإجابة على طلبهم: سيكون لكلتا الطائفتين ضعفان من العذاب وليس للمضلين فقط **وقال لكلّ ضعف ولكن لاتعلمون.** 

ومع الإمعان والدقة يتّضح لماذا ينال المخدوعون المضلّلون ضعفاً من العذاب أيضاً، لأنّه لا يستطيع أئمّة الظلم والجور ورؤوس الإنحراف والضلال أن ينفّذوا لوحدهم برامجهم، بل هؤلاء الأتباع المعاندُون المتعصبون لأسيادهم هم الذين يمدون قدادة الضلال ورؤوس الانحراف بالقوّة والمدّد الذي يوصلهم إلى أهدافهم الشريرة، وعلى هدذا يجب أن يسال الأتباع ضعفاً من العذاب أيضاً، عذاباً لضلالهم هم، وعذاباً لمساعدتهم للظالمين وإعانتهم قادة الانحراف.

ولهذا نقرأ في حديث معروف عن الإمام الكاظمﷺ حول أحد شيعته يدعى صفوان.

التعبير «بالأخت» كناية عن الإرتباط الفكري والصلة الرّوحية بين هذه الفرق المنحرفة. وحيث إنّ الأمّة مؤنث لفظي، لهذا عبّر عنها بالأخت، لا الأخ.

| 12    |
|-------|
| <br>L |

حيث نهاء عن التعاون مع هارون الرشيد قائلاً: «يا صفوان كلَّ شيء منك حسن جميل ما خلا شيئاً واحداً».

قلت: جعلت فداك أي شيءٌ؟ قال ﷺ : إكراؤك جمالك من هذا الرجل (هارون الرشيد العباسي). قلت: والله ما أكريته أشراً ولا بطراً ولا للصيد ولا للهو، ولكني أكريته لهذا الطبريق (يعني طريق مكّة)... فقال لي ﷺ : ياصفوان أيقع كراؤك عليهم؟ قلت: نعم جعلت فداك. فقال لي: أتحبّ بقاءهم حتى يخرج كراؤك. قلت: نعم جالت فداك. قالﷺ : «من أحبّ بقاءهم فهو منهم، ومن كان منهم كان ورد النّار».<sup>(</sup>

وفي الآية اللاحقة ينقل القرآن الكريم جواب قادة الضلال والانحراف بأنّه ليس بيننا وبينكم أي تفاوت، فإذا قلنا فقد أيدتم، وإذا خطونا فقد ساعدتم، وإذا ظلمنا فقد عاونتم، وإذن فذوقوا بإزاء أعمالكم عذاب الله الأليم، **﴿وقالت أولهم لأُخراهم فما كان لكم علينا من** 

قصل فذوقوا العذاب بها كنتم تكسبون ﴾ أ

والمقصود من «الأولىٰ» الطائفة الأولىٰ أي القادة (قادة الضلال الانحراف) والمقصود من «الأخرىٰ» الأتباع، والأنصار.

> ह्छा इ

# الآيتان

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِتَايَنِيْنَا وَٱسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لَانُفَنَتَ هُمُ أَبَوَبُ ٱلسَّمَاةِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّهَ حَقَىٰ يَلِجَ ٱلجُحَلُ فِي سَتِرَاتِيْ يَاطٍ وَحَكَذَ لِكَ جَعْزِى ٱلْمُجْرِمِينَ ٢٠ هُمُ مِن جَهَنَمَ مِهَا ذُومِن فَوْقِهِ دَغَوَاشٍ وَكَذَ لِكَ بَحْزِى ٱلظَّالِمِينَ ٢٠

### التغسير

مرّة أخرى يتناول القرآن بالحديث مصير المتكبرين والمعاندين. يعني أولنك الذين لا يخضعون لآيات الله ولا يستسلمون للحق، فيقول: ﴿ لِنَّ الَّذِينَ كَذَبُوا بِآياننا واستكبروا منها لا تفتّح لهم أبواب السمامي

وقد جاء في حديث عن الإمام الباقرﷺ : «أمّا المؤمنون فترفع أعمالهم وأرواحهم إلى السماء فتغتع لهم أبوابها، وأمّا الكافر فيصعد بعمله وروحه حتى إذا بلغ إلى السماء نادى مناد: اهبطوا به إلى سجّين». `

وقد رويت بهذا المضمون أحاديث عن النّبي الأكرمﷺ في تـفسير الطـبري وسـائر التفاسير، في ذيل الآية المبحوثة.

من الممكن أن يكون المقصود من السهاء هنا معناه الظاهر، وكذا يمكن أن تكون كناية عن مقام القرب الإقمي، كما نقرأ في الآية ١٠ من سورة فاطر: ولليه يسصعد الكملم الطّيّب والعمل الصالح يوفعهم.

ثمّ أضاف قائلاً: ﴿وَلا يدخلون الجنّة حتى يلج الجمل في سمّ الخياط»، أي حتى يسدخل البعير في ثقب الأبرة.

إنَّ هذا التعبير كناية لطيفة عن استحالة هذا الأمر، وقد اختير هذا المـثال والتـصوير

۲۰ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٥٤، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٠.

الحسّي للإخبار عن عدم إمكان دخول هؤلاء الأشخاص في الجنّة، فكما لا يتردد أحد في استحالة عبور الجمل بجثته الكبيرة من خلال ثقب الأبرة، فكذلك لا ينبغي الشك في عدم وجود طريق لدخول المستكبرين إلى الجنّة مطلقاً.

و «ال**جمل» في** اللغة يعني البعير الذي خرجت أسنانه حديثاً. ولكن أحد معاني الجمل هو الحبل القوي والمتين الذي تربط به السفن أيضاً<sup>(</sup>.

وحيث إنَّ بين الحبل والأبرة تناسباً أقوى وأكثر، لهذا ذهب بعضهم إلى هذا المعنى عند تفسير الآية، ولكن أكثر المفسّرين الإسلاميين رجّح المعنى الأوّل، وهم على حق في هذا الإتجاء لأمور:

أولاً: إنَّ في أحاديث أغمَّ الإسلام كذلك تعابير تناسب التَّفسير الأوَّل. ﴿

**ثانياً:** إنّه يلاحظ نظير هذا التّفسير حول الأثرياء (المتكبرين الأنبانيين) في الإنجسيل أيضاً، فني إنجيل لوقا الباب ١٨ الجملة ٢٤ و ٢٥ نقرأ هكذا: إنّ عيسى قال: «ما أعسر دخول ذوي الأموال إلى ملكوت الله. لأنّ دخول الجمل من ثقب إبرة أيسر من أن يدخل غني إلى ملكوت الله».

ولا أقل يستفاد من هذه العبارة أنّ هذه الكناية كانت متداولة بين الشعوب منذ قديم الزمان.

وقد نستعمل هذا المثل أيضاً، في محاوراتنا اليـومية الآن، فـيقال عـن الأشـخاص المتشدّدين جدّاً أحياناً، والمتساهلين جدّاً أحياناً أخرىٰ: (إنّ فلاناً تارةً لا يدخل من باب المدينة، وتارةً يدخل من ثقب إيرة).

**ثالثاً:** بالنظر إلى أنَّ استعمال لفظة الجمل في المعنى الأوّل (أي البعير) أكثر، بينما استعمالها في الحبل الغليظ قليل جداً، لهذا يبدو أنَّ التّفسير الأوّل أنسب.

وفي خاتمة الآية يضيف تعالى للمزيد من التأكيد والتوضيح قــائلاً: **﴿وَكَـدْلَكَ نُسْجَزِيَ** *المجرمين*﴾.

٨ راجع تاج العروس، والقاموس مادة (الجمل). ٢٠ بحارالانوار، ج ٤، ص ٤٥.

| દો                           | سورة الأعراف / الآية ٤٠ ــ ٤١                         | ***•           |
|------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------|
|                              |                                                       |                |
| بقول: <b>﴿ليهم هن جهنَّم</b> | ا <b>حقة</b> يشير إلى قسم أخر من عقوبتهم المؤلمة إذ إ | وفي الآية اللا |

ههاد ومن قوقهم غولش∢`. م

ثمّ يضيف للتأكيد **﴿وَكَذَلَكَ نَجْزَيَ الظَّالَحِينَ﴾**. والملفت للنظر والطريف: أنّه يعبّر عنهم مرّة بـ «المجرم» ومرّة بـ «الظـالم» وشـالئة بـ «المكذبين» لآيات الله، ورابعة بـ «المستكبرين»، وترجع جمـيعها إلى حـقيقة واحـدة في الواقع.

8003

١. «المهاد» جمع «مهد» وزان عهد أي الفرش، و«الغواش» في الاصل «غواشي» جمع غاشية بمعنى كل نوع من أنواع الغطاء، كما أنّه يطلق على الخيمة أيضاً، وفي الآية الحاضرة يمكن أن يكون بمعنى الخيمة أو بمعنى الغطاء.

## الآيتان

وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَتَعِلُوا ٱلْصَلِحَتِ لَأَنْكَلِفُ نَفْسًا إِلَا وُسَعَهَ آوُلَتِكَ أَصْحَبُ ٱلجَنَةِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ٢ وَنَزَعْنَا مَافِى صُدُودِهِم مِنْ غِلْ تَجْرِى مِن تَعْلِمُ ٱلآنَهُ رُوَقَالُوا ٱلْحَمَدُ لِلَهِ ٱلَّذِى هَدَننَا لِهَذَا وَمَاكَاً لِنَهْ تَدِى لَوْلاً أَنْ هَدَننَا ٱللَّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَيْ وَنُودُوَا أَن يَلْكُمُ ٱلْجَنَةُ أُورِ شُمُوهَا بِمَاكُنَهُ مَعْمَلُونَ ٢

# التفسير

الطّمأنينة الكاملة والسّعادة الفائدة:

إنَّ أُسلوب القرآن -كما أشرنا إلى ذلك سابقاً - هو عرض الطوائف المخستلفة وبسيان مصائرها جنباً إلى جنب لتأكيد الموضوع، وشرح أوضاعها عن طريق المقارنة والمقايسة سنها.

ولقد كان البحث في الآيات السابقة حول المكذبين لآيات الله، والمستكبرين والظالمين. وهنا يشرح ويبيَّن المستقبل المشرق للمؤمنين إذ يقول: ﴿وللذين آهنوا ومعلوا للمّالحات... أولئك أصحاب للجنّة هم فيها خالدون﴾

وقد أتى بين المبتدأ والخبر بجملة معترضة \ توضّح الكثير من الإبهامات إذ يقول: ﴿لا تكلّف نفساً إلا وسعها ﴾.

وهذه الجملة تؤكّد بأنّه لا ينبغي لأحد أن يتصور بأن الايمان بالله، والإنيان بـالعمل الصالح وسلوك سبيل المؤمنين، أمر متعسر غير مقدور إلّا لأفراد معدودين، لأنّ التكاليف

يتبغي أن لا يتصور أحد بأنّ معنى الجملة المعترضة هو أنّ مفادها أجنبي وغريب من الموضوع المعترض.
 يتبغي أن لا يتصور أحد بأنّ معنى الجملة المعترضة هو أنّ مفادها أجنبي وغريب من الموضوع المعترض.
 بل لايد أنّ هناك إرتباطاً ما بينها وبين ما قبلها وما بعدها، وإن كانت من حيث التركيب توسطت كلاماً متصلاً.
 وعلى هذا الأساس فإنّ الجملة المعترضة معترضة من حيث التركيب اللفظي، لا من حيث المعنى.

الإلهيّة في حدود الطاقة البشرية وليست أكثر منها، وبهذا فتح الطريق في وجه كل أحد عالماً كان أو جاهلاً، صغيراً كان أو كبيراً، ودعا الجميع إلى اللحاق بهذا الصف، فالمطلوب من كل أحد العمل بمقدار قابليته الفكرية والبدنية وإمكانياته.

إنَّ هذه الآية ـ مثل سائر الآيات القرآنية ـ تحصر وسيلة النجاة والسعادة الأبدية في الإيمان والعمل الصالح، وهكذا تفنَّد العقيدة النّصرانية المحرفة الذين يعتبرون صلب المسيح في مقابل ذنوب البشر وسيلة للنجاة، ويقولون: إنّه قربان لخطايا الإنسانية.

إنَّ إصرار القرآن الكريم على مسألة الإيمان والعمل الصالح، في الآيات المختلفة لتسفنيد هذه المقولة وأمثالها.

**وفي الآية اللاحقة** أشار تعالى إلى واحدة من أهم النعم التي أعطاها الله سبحانه لأهل الجنّة، والتي تكون سبباً لطمأنينتهم النفسية وسكنتهم الروحية، إذ قال **(وتـــزمناهــا فــي** صدورهم من فلّ).

و (الغِل) في الأصل بمعنى نفوذ الشيء خفيّة وسرّاً، ولهذا يقال للحسد والحقد والعداوة. الذي يتسلّل إلى النفس الإنسانية بصورة خفية (الغل)، وإغّا يطلق «الغلول» على الرشوة بهذه المناسبة لأنّها تؤخذ خفيّة وسرّاً لإرتكاب خيانة.

وفي الحقيقة إنّ من أكبر عوامل الشقاء التي يعاني منها الناس في هذه الحياة، ومصدر الكثير من الصراعات الاجتماعية الواسعة التي تؤدّي \_مضافاً إلى الخسائر الفادحة في المال والنفس \_إلى زعزعة الاستقرار الروحي، هو الحسد والحقد.

فنحن نعرف الكثير ممن لا ينقصهم شيء في الحياة، ولكنّهم يعانون من الحسد والحقد للآخرين، وهو عذابهم الوحيد الذي يعكر صفو حياتهم ويضيق عليهم رحبها، ويسترك معيشة هؤلاء المرفهين ساحة تجوال عساكر الحزن والغم، وتدفعهم إلى سلوكيات مرهقة وغير منطقية.

إنّ أهل الجنّة معافون من هذه الشقاوات والحن بالكلية، لأنّهم لا يتصفون بهذه الصفات القبيحة، فلا حسد ولا حقد في قلوبهم، ولهذا لا يتعرضون لعواقبها النكرة، إنّهم يعيشون معاً في منتهىٰ التواد والتحابب والصفاء والسكينة.

<sup>1</sup> للمزيد من التوضيح راجع الآية ١٦٦ من سورة آل عمران من هذا التفسير.

إنَّهم راضون عن وضعهم الذي هم فيه، حتى الذين بعيشون في مراتب أدنى من الجنَّة لا يحسدون مَن فوقهم أبداً، ولهذا تنحل أعظم مشكلة تعترض طريق التعايش السلمي.

ولقد نقل بعض المفسّرين حديثاً في المقام عن السدّي قال: «إنّ أهل الجنّة إذا سيقوا إلى الجنّة وجدوا عند بابها شجرة في أصل ساقها عينان فيشربون من إحداهما فمينزع ما فمي صدورهم من غلّ، فهو الشراب الطهور، واغتسلوا من الأخرى فجرت عليهم نضرة النعيم، فلن يشعثوا ولن يشحبوا بعدها أبداً»<sup>(</sup>.

إنّ هذا الحديث وإن لم ينته سنده إلى النّبيﷺ والأعّمّائيّ وإنّما رواه أحد المفسّرين وهو «السّدي» ولكنّه لا يبعد أن يكون قد روي عن النّبيﷺ في الأصل، لأنّ هذه الأمور ليست من المسائل والقضايا التي يستطيع السدي وأمثاله الإطلاع عليها.

وعلى كل فهي إشارة لطيفة إلى الحقيقة التالية، وهي أنَّ أهل الجنّة قد تــطهروا بــاطناً وظاهراً. جسماً وروحاً. فهم يتحلون بالجهال الجسماني، والجهال الروحاني معاً. ولهذا فهم لا يعانون. \_مطلقاً \_من الحسد والحقد.

فما أسعد من يبني لنفسه في هذه الدنيا جنّة أخرى، بتطهير صدره من الحقد والحسند ليتخلّص من افرازاتهما المؤلمة.

وبعد ذكر هذه النعمة الروحانية، يُشير القرآن الكريم إلى نعمهم المادية الجسدية، فيقول: «تجري هن تحتيم الأنهار».

ثمّ يعكس رضى أهل الجنّة الكامل الشامل الذي يعبرون عنه بالحمد والشكر لله وحده ثمّ يعكس رضى ألفل الجنّة الكامل الشامل الذي هدانا لهذا وما متا لنهتدي لولا أن هدانا الله على ما هداهم إليه من النعم ﴿وقالوا الحمد لله الذي هدانا لهذا وما متا لنهتدي لولا أن هدانا الله لقد جاءه رسل ربّنا بالحقّ).

وهنا يأتيهم النداء بأن ما ورثتموه من النعم إنَّا هو بسبب أعبالكم ﴿ونودوا أن تسلكم الجِنَّة تورثتموها بماكنتم تعملون».

ومرّة أخرى نصل إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ النجاة رهــن بــالعمل الصــالح. وليســن بالأماني والظنون الخاوية.

و«الإرث» في الأصل بمعنى انتقال مال أو ثروة من شخص إلى آخر من دون أن يكون

١. تفسير المنار، ج ٨ ص ٤٢١؛ تفسير جامع البيان، ج ٨ ص ٢٤١.

| 5] | سورة الأعراف / الآية ٤٣ ـ ٤٣ | 275 |
|----|------------------------------|-----|
|    |                              |     |

بينهما عقد (أي الإنتقال عبر مسير طبيعي تلقائي، لا عن طريق البيع والشراء) ولهذا يطلق الإرث على انتقال أموال الميت إلى خَلَفه.

# لماذا عبّر بالإرث؟

وهنا ينقدح سؤال وهو: كيف يقال لأهل الجنّة: هذه النعم أور ثتموها لقاء أعمالكم؟ و قد ورد الجواب في حديث روي بطرق الشيعة والسنّة عن رسول الله ﷺ حيث يقول: «ما من أحد إلّا وله منزل في الجنّة، ومنزل في النّار، فأمّا الكافر فيرث المؤمن منزله من النّار، والمؤمن يرث الكافر منزله من الجنّة، فذلك قوله أور ثتموها بما كنتم تعملون».

فهذا الحديث يشير إلى أنّ أبواب السعادة والشقاء مفتوحة أمام جميع الناس قاطبة، وإنّه لم يخلق أحد يوم خلق وهو من أهل الجنّة، أو من أهل النّار، بل يمتلك الجميع قابلية الوصول إلى كلا هذين المنزلين، وإنّما إرادتهم هي التي تحدد وتقرّر مصيرهم.

ومن البديهي أنّه عندما يستقر المؤمنون بسبب أعهالهم الصالحة في الجنّة، ويستقر الكفّار والأشرار في النّار ينتقل مكان ومنزل كل واحد منهما الىٰ الآخر بصورة طبيعية.

وعلى كل حال، فإن هذه الآية وهذا الحديث هما من البراهين والدلائل الواضحة على نبي الجبر، وثبوت الاختيار وحرية الإرادة في الإنسان.

চ্চাস্ত

# الآيتان

وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلجَنَدِ أَصْحَبَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَامَا وَعَدَنَا رَبُّنَاحَقًا فَهَلْ وَجَدتُم مَا وَعَد رَبُّكُمْ حَقَّاً قَالُوا نَعَدٌ فَأَذَّنَ مُؤَذِنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَ ٱلظَّالِيِينَ ٤ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَنسَبِيلِ لَلَهِ وَبَنْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِٱلْآخِرَةِ كَفِرُونَ ٢

## التفسير

بعد البحث في الآيات السابقة حول مصير أهل الجنّة وأهل النّار، أشار هنا إلى حوار هذين الفريقين في ذلك العالم، ويستفاد من ذلك أنّ أهل الجنّة وأهل النّار يتحادثون بينهم وهم في مواقعهم في الجنّة أو النّار.

فيقول أوَّلاً: ﴿ وِدَادِي أَصحابُ الجِنَّة أَصحابُ النَّار أَن قَد وَجِدِنا ما وَعَدَنا رَيُّنا حقّاً فَهل وَجدتُم ما وعد ربّكم حقّاً﴾ .

فيجيبهم أهل النّار قائلين: نعم وجدنا كل ذلك، عين الحقيقة ﴿قَالُوا نَصْهَ﴾.

ويجب الإلتفات إلى أن (نادى) وإن كان فعلاً ماضياً، إلّا أنّه هنا يعطي معنى المضارع. ومثل هذه التعابير كثيرة في القرآن الكريم، حيث يذكر الحوادث التي تقع في المستقبل حتماً بصيغة الفعل الماضي، وهذا يعدّ نوعاً من التأكيد، يعني أنّ المستقبل واضح جدّاً، وكانّه قد حدث في الماضي وتحقق.

على أنَّ التعبير بـ «نادى» الذي يكون عادةً للمسافة البعيدة، يصوّر بُعد المسافة المقامية أو المكانية بين هذين الفريقين.

وهنا يمكن أن يطرح سؤال وهو: وما فائدة حوار هذين الفيريقين منع أنّهمها يتعلمان بالجواب؟

وجواب هذا السؤال معلوم، لأنّ السؤال ليس داغاً للحصول على المزيد من المعلومات. بل قد يتّخذ أحياناً صفة العتاب والتوبيخ والملامة، وهو هنا من هذا القبيل. وهـذه هـي **ट**]

واحدة من عقوبات العصاة والظالمين الذين عندما كانوا يتمتعون بلذائذ الدنيا، حيث كانوا يؤذون المؤمنين بالعتابات المرّة، والملامات المزعجة، فلابدّ في الآخرة أن ينالوا عقاباً من جنس عملهم كنتيجة طبيعة لفعلهم، ولهذا الموضوع نظائر في سور القرآن المختلفة، منها ما في آخر سورة المطففين.

ثمّ يضيف تعالى بأنّه في هذا الوقت بالذات ينادي منادٍ بنداء يسمعه الجميع: أن لعنة الله على الظالمين **(فأذن مؤدّن بينهم أن لعنة الله على الظالمين)**.

تمّ يعرّف الظالمين و يصفهم بقوله: ﴿الذين يصدّون عنّ سبيل الله ويسبغونها عسوجاً وهسم بالآخرة كافرون ﴾ ` .

ومن الآية الحاضرة يستفاد مرّة أخرى أنّ جميع الانحرافات والمفاسد قد اجتمعت في مفهوم «الظلم» وللظالم مفهوم واسع يشمل جميع مرتكبي الذنوب، والآثــام، وخــصوصاً الضالون المضِلُّون.

### ہدت

# من هو المُؤذَّنا والمنادي؟

مَن هو هذا المؤذن الذي يسمعه الجميع؟ وفي الحقيقة له سيطرة و تفوق على جميع الفرقاء والطوائف؟

لا يستفاد من الآية شيء في هذا المجال. ولكن جاء في الأحاديث الإسلامية المفسّرة والموضّحة لهذه الآية. تفسير المؤذّن بأمير المؤمنين عليﷺ

روى الحاكم أبوالقاسم الحسكاني \_الذي هو من علماء أهل السنّة بسنده عن «محمّد بن الحنفية» عن عليﷺ أنّه قال: «أنا ذلك المؤذّن». <sup>٢</sup>

وهكذا روى بسنده عن «ابن عباس» أنَّ لعلَّيﷺ أسهاء في القرآن الكـريم لا يـعرفها

 ( فيبغونها عوجاً) بمعنى يطلبونها عوجاً، أي إنّهم يرغبون ويجتهدون في أن يضلوا الناس بإلقاء الشبهات والدعايات المسمومة عن الطريق المستقيم. كما أنّ الراغب قال في «المفردات»: عَوج (بفتح العين) يسعني الإعوجاج الحسي، وعوج (بكسر العين) يطلق على الإعوجاجات التي تدرك بالفكر والعقل، ولكـن هـذا التفصيل لا ينسجم مع ظاهر طائفة من الآيات القرآئية مثل الآية ١٠٧ من سورة طه (فتاً مل بدقة).
 ٢. يحارالانوار، ج ٨ ص ٣٣١؛ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٥٩.

\*\*\*

الناس، منها «المؤذّن» في قول الله تعالى: **﴿فَاذَنَ مؤذَّنَ بِينهمِ﴾** فهو الذي ينادي بين الفريقين أهل الجنّة وأهل النّار، ويقول: «ألا لعنة الله على الذين كذبوا بولايتي واستخفّوا بحقّي»<sup>(</sup>.

ولقد رويت روايات وأحاديث متعددة ممائلة بطرق الشيعة، منها ما رواه الصّدوق ( بسنده عن الإمام الباقر الله أنّ أميرالمؤمنين الله خطب بالكوفة في منصر قد مس نهسروان، وبلغه أنّ معاوية يسبّه ويعيبه ويقتل أصحابه، فقام خطيباً (إلى أن قال): «وأنا المؤذن في الدنيا والآخرة، قال الله عزَّوجلَّ فِفَاذَن هؤذن بينهم أن لعنة الله عسلى للقسالهين» أنسا ذلك المؤذن، وقال: فوأذان هن للله ورسوله، أنا ذلك الأذان» .

ونحن نرئ أنَّ السبب في انتخاب أميرالمؤمنين علي الله مؤذناً ومنادياً في ذلك الوقت هو: أوَّلاً: لاَنَه كان له مثل هذا المنصب من قبل الله والنّبي تَنَقِيرًا في الدنيا أيضاً، فهو بعد فتح مكّة كلّف من جانب الله بأن يتلو الآيات الأولى من سورة البراءة على مسامع النساس بصوت عال في موسم الحج، تلك الآيات التي تبدأ بقوله تعالى في الآية ٣ من سورة التوبة: فوأذلن هن الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر أنَّ الله بري. هن المشركين ورسوله، <sup>7</sup>

ثانياً: إنّ موقف الإمام علي للله طوال حياته الشريفة كان سوقف المكمافحة للمظلم. والنضال ضدالظالمين، حتى أنّ دفاعه عن المظلوم وعداءه للظالم وخماصّة مع مملاحظة ظروف عصره لتسطع في الصفحات البارزة من تأريخه.

أفليست الحياة في العالم الآخر هي نوع من تجسم كبير وواسع ومتكامل لحياة البشر في هذا العالم؟ وكلاهما بالتالي وجهان لعملة واحدة.

فإذا كانت هذه حقيقة من الحقائق، لم يبق أي مجال لإستغراب أن يكون مـؤذن ذلك اليوم، والذي يلعن الظالمين في مكان بين الجنّة والنّار، بأمر من الله والنّبي تَقْلِمَةُ هو علي الله .

من هذا يتّضح الجواب والردّ على ماكتبه كاتب «المنار» الذي شكك في كون هذا المقام لعليﷺ فضيلة، إذ يقول: ولو كنّا نعقل لإسناد هذا التأذين إليه كرم الله وجهه معنىً يعدُّ به فضيلة أو مثوبة عند الله تعالى لقبلنا الرّواية بما دون السند الصحيح.<sup>2</sup>

إذ يجب أن نقول له: كما أنَّ النيابة عن رسول الله تَتَكَثُّ في إيلاغ سورة البراءة في موسم

۲۵ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٢٥٩، ذيل الآية مورد البحث.
 ۲۰ بحارالانوار، ج ٣٣، ص ٢٨٣، ح ٥٤٧.
 ۲۰ بحارالانوار، ج ٣٣، ص ٢٨٣، ح ٥٤٧.

٤. تفسير المنار، ج ٨. ص ٤٢٦.

صد ما بي تون منه مسار بيهند مي ملياند و مدي يند المسرار الملس داند البران ج د طاهرة له أيضاً.

كما يتّضح ممّا قلناه ــ أيضاً ــ الردّ على ماكتبه «الآلوسي» كاتب تفسير «روح المعاني» الذي قال: ورواية الإمامية عن الرضا وابن عباس أنّه علي كرم الله تعالى وجهه ما لم يثبت من طريق أهل السنّة <sup>(</sup>.

لأن هذا الحديث \_كما أسلفنا \_نقله علماء الفريقين السنّة والشيعة كـلاهما في كـتبهم ومصنفاتهم، فلامجمال للتشكيك في صدوره.

8003

### الآيات

وَبَيْنَهُمَا حِجَابٌ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ بِجَالُ يَعْرِفُونَ كُلَّا بِسِيمَ هُمَّ وَنَادَوْا أَصْحَبَ ٱلجَنَةِ أَن سَلَمَ عَلَيْكُمْ لَمَ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ (\* وَإِذَاصُرِفَتَ أَبْصَرُهُمْ نِلْقَاءَ أَصْحَبِ النَّارِقَالُواْرَبَنَا لَاجَعَلْنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (\* وَفَادَى أَصْحَبُ ٱلْآعْرَافِ بِجَالا يَعْرِفُوهُمْ نِلْقَاءَ أَصْ مَا أَغْنَى عَنكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ (\* أَعْرَافِ رِجَالا يَعْرِفُونَ أَعْدَى النَّارِ اللَّهُ بِرَحْمَةٍ أَدْخُلُوا ٱلْخَالِمِينَ اللَّهُ وَفَادَى أَصْحَبُ ٱلْآعْرَافِ رِجَالا يَعْرِفُونَهُمْ يَسْ مَا أَغْنَى عَنكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنتُهُمْ تَسْتَكْبِرُونَ (\* اللَّهُ أَعْتَقُونَ أَنْ اللَهُمُ

### التفسير

# الأعراف معبر مهم إلى المِنَّة:

عقيب الآيات السابقة التي بيّنت جانباً من قصّة أهل الجنّة وأهل النّار، تحدث في هذه الآيات حول «الأعراف» التي هي منطقة في الحد الفاصل بين الجنّة والنّار مع خصوصياتها. وفي البداية يشير إلى الحجاب الذي أقيم بين أهل الجنّة وأهل النّار، إذ يقول: **﴿وبينهما** 

وفي البداية يشير إلى الحجاب الذي الحيم بين الفن الجنة والش التارا ب<sup>ي</sup> يتون، الريد به. **حجاب»**.

ويستفاد من الآيات اللاحقة أنَّ الحجاب المذكور هو «الأعراف» وهو مكان مرتفع بين الفريقين يمنع من رؤية كل فريق الفريق الآخر، ولكن وجود مثل هذا الحجاب لا يمنع من أن يسمع كل منهما صوت الآخر ونداءه، كما مرّ في الآيات السابقة.

فلطالما رأينا جيرة يتحادثون من وراء الجدار، ويستجلي أحدهما حال الآخر دون أن يراه، على أنّ الذين يقفون على الأعراف، أي على الأقسام المرتفعة من هذا المكان المرتفع، يرون كلا الفريقين (تأملوا جيداً).

ويستفاد من بعض آيات القرآن الكريم، مثل الآيه ٥٥ من سورة الصافات، أنّ أهــل الجنّة ربّما تطّلعوا من أماكنهم وشاهدوا أهل النّار، ولكن مثل هذه الموارد الاستثنائية لا

34.

[ع

تنافي ما عليه وضع الجنّة والنّار أساساً، وإنّ ما قلناء آنفا يعكس ويصور الكيفية لهذين المكانين، وإن كان لهذا القانون ـ أيضاً ـ بعض الاستثناءات. فيمكن أن يشاهد بعض أهل الجنّة أهل النّار في شرائط خاصّة.

إنّ ما يجب أن نذّكر به مؤكدين قبل الخوض في بيان كيفية الأعراف هـو أن التـعابير الواردة حول القيامة والحياة الأخرى لا تستطيع ـ بحالٍ ـ أن تكشف القناع عـن جمـيع خصوصيات تلكم الحياة، بل للتعابير ـ أحياناً ـ صفة التشبيه والتمثيل.

وأحياناً تكشف بعض تلك التعابير عن مجرّد شبح في هذا المجال، لأنّ الحياة في ذلك العالم تكون في آفاق أعلى، وهي أوسع بمراتب كثيرة من الحياة في هذا العالم، تماماً مثل سعة الحياة الدنيا هذه بالقياس إلى عالم الرحم والجنين. وعلى هذا فلا عـجب إذا كـانت الألفاظ والمفاهيم المتداولة في هذا العالم لا تستطيع أن تعكس بصورة كاملة ومعبّرة تلك المفاهيم.

ثمّ إنّ القرآن الكريم يقول: ﴿وملى *الأعراف رجال يعوفون كلّا بسيماهم*﴾ يرون كلّاً مــن أهل الجنّة وأهل النّار ويعرفونهم بملائح وجوههم.

و «الأعراف» في اللغة جمع «عرف» بمعنى المحل والموضع المرتفع، ولهذا يطلق على شـعر ناصية الفرس، والريش الموجود على عنق الديك لفظ العُرف، فيقال «عـرف الفـرس» أو «عرف الديك»، ومن هذا المنطلق يطلق على المكان المرتفع من البدن لفظ العـرف أيـضاً (وسوف نتحدث بتفصيل حول خصوصيات منطقة الأعراف التي جاء ذكرها في هذه الآية بعد الفراغ من تفسير الآيات).

ثمّ يقول: إنّ هؤلاء الرجال ينادون أهل الجنّة ويسلّمون عليهم، ولكنّهم لا يـدخلون الجنّة وإن كانوا يرغبون في ذلك **﴿ونادوا أصحاب الجنّة أنّ سلام مـليكم لم يـدخلوها وهـم** يطمعون﴾.

ولكن عندما ينظرون إلى الطرف الآخـر ويشـاهدون أهـل النّـار يـصطلون فـيها، يتضرعون إلى الله طالبين أن لا يجعلهم مع الظالمين **﴿واِدَا صرفت أبصارهم تلقا. أصحاب ا**لنَّار قالوا ريِّنا لا تجعلنا مع القوم الظالمين﴾ (.

١. «تلقام» في الأصل ــحسب قول بعض المفسّرين وأهل الأدب ــمصدر، وهو بمعنى المقابلة، ولكن استعمل فيما بعد في معنى ظرف المكان، أي في المكان المقابل والمحاذي. والجدير بالذكر أنّه استخدم في رؤية أهل النّار في الآية لفظة ﴿وَلِ<sup>ذِر</sup> سرفت ليسعارهم﴾ يعني عندما تعطف أبصارهم نحو جهنم لمشاهدة أهلها، وهذه إشارة إلى أنّههم يكرهون مشاهدة أهل النّار، وكأنّ نظرهم إليهم مقرون بالإكراه والإجبار.

وفي الآية اللاحقة يضيف: إنّ أصحاب الأعراف ينادون فريقاً من الجهنميين الذين يعرفونهم بملامح وجوههم ويلومونهم قائلين: أمّا ترون أنّ جمعكم للأموال والأفراد والنجبّر والتكبّر عن قبول الحق لم ينفعكم شيئاً، فأين تلك الأموال وأولئك الأعوان؟ وماذا حصدتم من تلك المواقف والصفات السيّنة؟! ﴿ونادىٰ لصحاب الأعراف رجالا يعرفونهم بسيماهم قالوا ها لفنىٰ منكم جمعكم وماكنتم تستكبرون».

ومرّة أخرى يقولون موبخين ومعاتبين، وهم يشيرون إلى جمع من ضعفاء المؤمنين المستقرين فوق الأعراف: **﴿ أهؤلا. الّذين أقسمتم لاينالهم الله برحمة**».

وفي المآل تشمل الرحمة الإلهيّة هذه الطائفة من ضعفاء المؤمنين، ويقال لهم والدخسلوا العِنّة لاحوف عليكم ولا أنتم تحزنون».

من كل ما قلنا اتضح أنّ المراد من ضعفاء المؤمنين هم الذين آمنو وعملوا الصالحات، ولكنّهم بسبب تورطهم في بعض الذنوب كانوا موضع از دراء من قبل أعداء الحق في الدنيا، وكانوا يركزون على هؤلاء ويقولون: كيف يمكن لمثل هؤلاء أن تشملهم الرحمة الإله يّة؟ وكيف يمكن لمثل هؤلاء أن يسعدوا؟ ولكن روح الإيمان والحسنات التي كمانت عسندهم فعلت فعلتها - في المآل - وفي ظلّ اللطف الزباني والرحمة الإلهيّة، فسعدوا ودخلوا الجنّة.

بحث

# من هم أصماب الأعراب:

٤]

«الأعراف» في الأصل ـ وكما أسلفنا ـ منطقة مرتفعة، ويتضح في ضوء القـرائــن التي وردت في آيات القرآن وأحاديث أئمة الإسلام، أنّه مكــان خــاص بـين قـطبي السـعادة والشقاء، أي الجنّة والنّار. وهو كحجاب حائل بين هذين، أو كأرض مرتفعة فصلت بين هذين الموضعين بحيث يشرف من يقف عليها على الجنّة والنّار، ويشاهد كــلا الفـريقين، ويعرفهم بوجوههم المبيّضة أو المسودّة، المشرقة أو المظلمة المكفهرة. والآن لنرى من هم الواقفون على الأعراف؟ ومن هم أصحاب الأعراف؟ [ع

إنّ دراسة الآيات الأربع المبحوثة هنا تفيد أنّ القرآن الكريم ذكر لهؤلاء الأشــخاص نوعين متناقضين مختلفين من الصفات:

فني الآية الأولى والثّانية وصف الواقفون على الأعراف بأنّهم يتمنّون أن يدخلوا الجنّة. ولكنّ ثمّة موانع تحول دون ذلك، وعندما ينظرون إلى أهل الجنّة يحيّونهم ويسلّمون عليهم ويودّون لو يكونوا معهم، ولكنّهم لا يستطيعون فعلاً أن يكونوا معهم، وعندما ينظرون إلى أهل النّار يستوحشون ممّا آلوا إليه من المصير، ويتعوذون باللّه من ذلك المصير، ومن أن يكونوا منهم.

ولكن يستفاد من الآية النّالئة والرّابعة بأنّهم أفراد ذوو نفوذ وقدرة، يوبّخون أهل النّار ويعاتبونهم، ويساعدون الضعفاء في الأعراف على العبور إلى منزل السعادة.

وقد قسمت الرّوايات الواردة في هذا الجمال أهل الأعراف إلى هذين الفريقين المختلفين أيضاً.

فغي بعض الأحاديث الواردة عن أتمَّة أهل البيت ﷺ نقراً: «نعن الأعراف» <sup>(</sup> أو عبارة: «آل محمّدهم الأعراف» <sup>7</sup> وما شابه هذه التعابير.

ونقرأ في طائفة أخرى عبارة: «هم أكرم الخلق على الله تبارك وتعالى» <sup>7</sup> أو «هم الشهداء على الناس والنّبيون شهداؤهم» <sup>4</sup> وروايات أخرى تحكي أنّهم الأنبياء والأئمّة والصلحاء والأولياء.

ولكن طائفة أخرى مثليا ورد عن الإمام الصادقﷺ تقول: «هم قوم استوت حسناتهم وسيئاتهم، فإن أدخلهم النّار فبذنوبهم، وإن أدخلهم الجنّة فبرحمته». <sup>0</sup>

وثمَّة روايات متعددة أخرى في تفاسير أهل السنة قد رويت عن «حذيفة» و«عبدالله بن عباس» و«سعيد بن جبير» وأمثالهم بهذا المضمون [.

ونرى في هذه التفاسير أيضاً مصادر تفيد أنَّ أهل الأعراف هـم الصــلحاء والفــقهاء. والعلماء أو الملائكة.

۲. تغسير البرهان، ج ۲. ص ۱۷ و ۱۸ و ۱۹.
 ۲. المصدر السابق.
 ۲. المصدر السابق.
 ۲. تفسير نورالثقلين، ج ۲. ص ۲۲.
 ۵. تفسير البرهان، ج ۲. ص ۱۷.
 ۲. تفسير جامع البيان، ج ۷. ص ۱۳۷ و ۱۳۸، ذيل الآية مورد البحث.

**ም**ለዋ

٤[

وبالرغم من أنّ ظاهر الآيات وظاهر هذه الرّوايات تبدو متناقضة في بدو النظر، ولعله لهذا السبب أبدى المفسّرون في هذا الجمال أراءً مختلفة، ولكن مع التدقيق والإمعان يتّضح أنّه لا يوجد أي تناقض ومنافاة، لابين الآيات ولابين الأحاديث، بل جميعها تشير إلى حقيقة واحدة.

**وتـوضيح ذلك: إنّ**ه يستفاد من مجموع الآيات والرّوايات ..كها أسلفنا .. أنّ الأعراف معبر صعب العبور على طريق الجنّة والسعادة الأبدية.

ومن الطبيعي أنّ الأقوياء الصالحين والطاهرين هم الذين يعبرون هذا المعبر الصعب بسرعة، أمّا الضعفاء الذي خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً فيعجزون عن العبور.

كما أنّه من الطبيعي أيضاً أن تقف قيادات الجموع وسادة القوم عند هذه المعابر الصعبة مثل القادة العسكريين الذين يمشون في مثل هذه الحالات في مؤخرة جيوشهم ليعبر الجميع، يقفون هناك ليساعدوا ضعفاء الإيمان، فينجو من يصلح للنجاة ببركة مساعدتهم ومعونتهم ونجدتهم.

وعلى هذا الأساس، فأصحاب الأعراف فريقان: ضعفاء الإيمان والمتورطون في الذنوب الذين هم بحاجة إلى الرحمة، والأثمَّة السادة الذين يساعدون الضعفاء في جميع الأحوال.

وعلى هذا فإن الطائفة الأولىٰ من الآيات والأحاديث تشـير إلى الفـريق الأوّل مـن الواقفين على الأعراف، وهم الضعفاء، والطائفة القّانية منها تشير إلى الفريق الشّـاني مـن أصحاب الأعراف، وهم السادة والأنبياء والأثمّة والصلحاء.

ونرى في بعض الرّوايات \_ أيضاً \_ شاهداً واضحاً وجلياً على هذا الجمع مثل الحديث المنقول عن الإمام الصّادقﷺ الذي قال فيه: «الأعراف كثبان بين الجنّة والنّار، والرجال الأئمّة يقفون على الأعراف مع شيعتهم وقد سبق المؤمنون إلى الجنّة بلا حساب». ويقصد من الشيعة الذي يقفون مع الأئمّة على الأعراف العصاة منهم.

ثم يضيف قائلاً: «فيقول الأئمة لشيعتهم من أصحاب الذنوب: انظروا إلى إخوانكم في الجنّة قد سبقوا إليها بلا حساب، وهو قوله تبارك وتعالى: **﴿ملام عليكم لم يدخلوها وهم يطحون﴾** ثمّ يقال: انظروا إلى أعدائكم في النّار، وهو قوله تعالى: **﴿ولِدًا صرفت ليصارهم تلقا. أصحاب** *النّار قالواريّتا لا تجعلنا مع للقوم للقالمين﴾ ثمّ* يقولون لمن في النّار من أعدائهم: هؤلاء شيعتي وإخواني الذين كنتم أنتم تختلفون (تحلفون) في الدنيا أن لا يناهم الله برحمة، ثمّ تقول الأئمّة **e**]

لشيعتهم: أدخلوا الجنَّة لا خوف عليكم ولاأنتم تعزنون» 📜

ونظير هذا المضمون روي في تفاسير أهل السنّة عن حذيفة عن النّبي ﷺ <sup>٢</sup>. ونكرر مرّة أخرى هنا أنّ الحديث حول تفاصيل وجزئيات القـيامة وخـصوصيات الحياة في العالم الآخر أشبه بما لو أننا أردنا أن نصف شبحاً من بعيد، في حين أنّ بـين ذلك الشبح وبين حياتنا تفاوتاً واسعاً واختلافاً كبيراً، فما نفعله في هذه الصورة هو أنّنا نستطيع بألفاظنا المحدودة والقاصرة أن نشير إليه إشارة ناقصة قصيرة.

هذا، والنقطة الجديرة بالإلتفات هي أنّ الحياة في العالم الآخر مبتنية على أساس النماذج والعيّنات الموجودة في هذه الدنيا، فهكذا الحال بالنسبة إلى الأعراف، لأنّ الناس في هذه الدنيا ثلاث فرق: المؤمنون الصادقون الذين وصلوا إلى الطمأنينة الكاملة في ضوء الإيمان، ولم يدخروا وسعاً في طريق المجاهدة. والمعاندون وأعداء الحق المتصلبون المتهادون في لجاجهم الذين لا يهتدون بأية وسيلة. والفريق النّالث هم الذين يقفون في هذا الممر الصعب عبوره - في الوسط بين الفريقين، وأكثر عناية القادة الصادقين وأغمّة الحق موجهة إلى هؤلاء، فهم يبقون إلى جانب هؤلاء، ويأخذون بأيديم لإنقاذهم وتخليصهم من مرحلة الأعراف ليستقروا في صف المؤمنين الحقيقيين.

ومن هنا يتّضح أن تدخّل الأنبياء والأئمّة في انقاذ هذا الفريق في الآخرة كتدخلهم لذلك في الدنيا لا ينافي أبداً قدرة الله وحاكميته على كل شيء، بل كل ما يفعلونه إنّما هو بإذن الله تعالى وأمره.

8003

١.بحارالانوار، ج ٨ ص ٣٣٥؛ وتفسير الصافي، ج ٢، ص ٢٠٢. ٢-تفسير جامعالبيان، ج ٨ ص ٢٤٩ فما بعد.

### الآيتان

وَنَادَى آَصَحَبُ ٱلنَّارِ آَصَحَبَ ٱلْجُنَّذِ أَنَّ أَفِيضُواْ عَلَيْتَ مِنَ ٱلْمَاءِ أَوَّمِعَارَ ذَقَصَحُمُ ٱلتَّهُ فَالُوَا إِنَ ٱللَّهَ حَرَّمَهُ مَاعَلَى ٱلْكَفِرِينَ () ٱلَّذِينَ ٱتَحَدُوا دِينَهُمْ لَهُوَا وَلَعِبَا وَعَرَّبَتَهُمُ ٱلْحَكِوْةُ ٱلدُّنِي فَالْيَوْمَ نَنسَ لَهُ مُحَكَمًا فَسُوا لِفَاءَ يَوْمِهِرْهَاذَا وَمَاحَكُانُوا إِنَا يَنْئِنَا يَجْحَدُونَ ()

### التفسير

نِعَم المِنَّة مرام على أهل النَّار:

بعد أن استقر كل من أهل الجنّة وأهل النّار في أماكنهم ومنازلهم. تدور بينهم حوارات نتيجتها العقوبة الروحية والمعنوية لأهل النّار.

وفي البداية يبدأ الكلام من جانب أهل النّار: ونادئ أصحاب النّار أصحاب الجنّة أن أفيضوا هلينا هن العاء أو هما رزقكم الله ﴾. فهم يطلبون أن يجودوا عليهم بشيء من الماء أو من نِعم الجنّة.

ولكن أهل الجنَّة يبادرون إلى رفض هذا المطلب ﴿الوالِنَّ الله حرَّجهما على للكافرين ﴾.

ہدوث

هنا عدَّة نقاط يجب أن نتوقف عندها ونلتفت إليها: د. يبدأ القرآن الكريم بأحاديث أهل النّار مع أهل الجنّة بلفظة (ونادى) التي تستعمل
 عادة للتخاطب من مكان بعيد، وهذا يفيد بأنَّ بين الفريقين فاصلة كبيرة ومع ذلك يتم هذا
 الهوار ويسمع كل منهما حديث الآخر، وهذا ليس بعجيب، فلو أن المسافه بلغت ملايين
 الفراسخ لأمكن أن يسمع كل واحد منهما كلام الآخر، بل ويرى - في بعض الأحيان الطرف الآخر. (ع

ولو كان القبول بهذا أمراً متعذراً أو متعسراً في الماضي، وكانت تشكل مشكلة بالنسبة إلى السامعين، فإنّه مع انتقال الصوت والصورة في عصرنا الحاضر من مسافات بعيدة جداً انحلّت هذه المشكلة، ولم تعد الآية موضع تعجب وغرابة.

٣- إنَّ أوّل طلب يطلبه أهل النّار هو الماء، وهذا أمر طبيعي، لأنَّ الشخص الذي يحترق في النّار المستعرة يطلب الماء قبل أي شيء حتى يبرد غليله و يرفع به عطشه.

٣- إنّ عبارة (مقارزة عم الله) التي هي عبارة مجملة، وتتسم بالإبهام، تفيد أنّه حتى أهل النّار لا يكنهم أن يعرفوا بشيء من حقيقة النعم الموجودة في الجنّة وأنواعها. وهذا الموضوع يتفق وينسجم مع بعض الأحاديث التي تقول: (إنّ في الجنّة ما لا عين رأت ولا أذن سمعت. ولا خطر على قلب بشر).<sup>1</sup>

ثمّ إنّ عطف الجملة بــ«أو» يشير إلى أنّ النعم الاخروية الأخرى وخاصّة الفواكه يكنها أن تحلّ محل الماء وتطنيء عطش الإنسان.

٤- إنّ عبارة ﴿ حرّمهما الله على الكافرين﴾ إشارة إلى أنّ أهل الجنّة بأنفسهم، ليسوا هم الذين يمتنعون عن إعطاء شيء من هذه النعم لأهل النّار، لأنّه لا يقلّ منها شيء بسبب الذين يمتنعون عن إعطاء شيء من هذه النعم لأهل النّار، لأنّه لا يقلّ منها شيء بسبب الإعطاء، ولا أنّهم يحملون حقداً أو ضغينة على أحد في صدورهم، حيتى بالنسبة إلى أعدائهم، ولكن وضع أهل النّار بشكل لا يسمح لهم أن يستفيدوا من نعم الجنّة.

إنَّ هذا الحرمان ـ في الحقيقة ـ نوع من «الحرمان التكويني» مثل حـرمان كــثير مــن المرضى من الأطعمة اللذيذة المتنوعة.

في الآية اللاحقة يبيَّن سبب حرمانهم، بذكر صفات أهل النَّار وأنَّ أهل هذا المصير الأسود هم الذين أوقعوا أنفسهم فيه فيقول أوَّلاً: إنَّ هؤلاء هم الذين اتخذوا دينهم لعباً (الذين اتتخذوا دينهم لهوا ولعبا).

وهذا إلى جانب أنَّهم خدعتهم الدنيا واغتروا بها ﴿ وَقَرَّتِهم للعياة للدنيا ﴾.

إنَّ هذه الأمور سببت في أن يغرقوا في وحل الشهوات، وينسوا كل شيء حتى الآخرة، وينكروا أقوال الأنبياء، ويكذبوا بالآيات الإلهيَّة، ولهذا أضاف قائلاً: **﴿فاليوم ننساهم كما** 

٤٧٨ وسائل الشيعة، ج ١٠، ص ٤٧٦ و٤٧٨.

نسوالقا، يومهم هذا وما كانوا بآياتنا يجعدون

٤[

ومن البديهي أنّ المراد من «النسيان» الذي نُسِبّ هنا إلى الله هو بمعنى أنّنا نعاملهم معاملة الناسي تماماً، مثل أن يقول شخص لصديقه: (كما أنّك نسيتني فسوف أنساك أنا أيضاً) أي أننى سوف أعاملك معاملة المتناسي لشيء.

كما أنّه يستفاد من هذه الآية أنّ أوّل مرحلة من مراحل الإنحراف والضلال، هو أن لا يأخذ الإنسان قضاياه المصيرية بمأخِذ الجدّ، بل يتعامل معها معاملة المستسلّي والهسازل. فتؤدّي به هذه الحالة إلى الكفر المطلق، وإنكار جميع الحقائق.

8003

# الآيتان

وَلَقَدَ حِتْنَكُم بِكِنْبِ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمِ هُدَى وَرَحْبَ تَنِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ٢ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ بَوْمَ يَ أَتِى تَأْوِيلُهُ بَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدَجَآءَتَ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ فَهَل لَنَا مِن شُفَعَآءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْنُرَدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدَ خَسِرُوا أَنْهُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّاحَانُوا يَفْتَرُونَ ٢

### التفسير

هذه الآية إشارة \_ في الدرجة الأولىٰ \_ إلى أنّ حرمان الكفّار ومصيرهم المشؤوم إنّما هو نتيجة تقصيراتهم أنفسهم، وإلّا فليس هناك من جانب الله أي تقصير في هدايتهم وقيادتهم وإيلاغ الآيات إليهم وبيان الدروس التربوية لهم، لهذا يقول تعالى: إنّــنا لم نألُ جــهداً ولم ندخر شيئاً في مجال الهداية والإرشاد، بل أرسلنا لهم كتاباً شرحنا فيه كـل شيء بحـكمة ودراية **(لقد جنناهم بكتاب فصّلناء على علم )**.

وهو كتاب فيه رحمة وهداية، لا للمعاندين الأنانيين، بل للمؤمنين (هدًى ورحمة لقوم يؤمنون ».

الآية اللاحقة تشير إلى الطريقة الخاطئة في تفكير العصاة والمنحرفين في صعيد الهداية الإلهيّة فيقول: (هل ينظرون إلا تأويسله ﴾ أي كأنّ هؤلاء يتوقعون أن يسروا نستيجة الوعسد والوعيد الإلهي بعيونهم (أي يروا أهل الجنّة وهم فيها، وأهل النّار وهم فيها) حتى يؤمنوا. ولكنّه توقّع سخيف، لأنّه عندما تُترجم الوعود الإلهيّة على صعيد الواقع ينتهي الإمر، ولم يعد هناك مجال للرجوع ولا طريق للعودة، وهناك سيعترفون بأنّهم قد تناسوا كتاب الله وتجاهلوا التعاليم الإلهيّة التي أنزلها على رسله بالحق، وكان قولهم حقّاً أيضاً. تأويله يقول الذين تسوه هن قبل قد جاست رسل وتنا بالحق في الحق سيغرقون في هذا الوقت في قلق واضطراب، ويفكرون في مخلّص يستقذهم مس هـذه المشكلة ويقولون: ﴿ فَهِلَ لِنَا مِنْ شَفْعًا. فَيَشْفَعُوا لِنَهِ.

وإذا لم يكن هناك شفعاء لنا، أو إنّنا لا نصلح أساساً للشّفاعة، أفلا يمكن أن نرجع إلى الدنيا ونقوم بأعمال غير ما عملناه سابقاً، ونسلّم للحق والحقيقة ﴿ أو مردً فتصحل عير الذي تمتّا تعجليه.

ولكن هذا التنبيه جاء \_ وللأسف \_ متأخراً جداً، فلا طريق للعودة ولا صلاحية لهم ولكن هذا التنبيه جاء \_ وللأسف \_ متأخراً جداً، فلا طريق للعودة ولا صلاحية لهم للشفاعة، لأنهم قد خسروا كل رؤوس أموالهم، وتورطوا في خسران جميع وجودهم ﴿ قد حسرو*ا ل*نفسيمه.

وسوف يثبت لهم أنَّ أصنامهم ومعبوداتهم ليس لها أي دور هناك، وفي الحقيقة ضاعت ـ في نظرهم ـ جميعاً ﴿ وضلَ منهم هاكانوا يغترون».

وكان الجملتين الأخيرتين ردّ على طلبهم، يعني إذا كانوا يريدون شفعاء يشفعون فإنّ عليهم حتماً أن يتوسّلوا بأصنامهم التي كانوا يسجدون لها، في حين أنّ تـلك الأصـنام والأوثان لا تكون مؤثرة هناك مطلقاً.

وأمّا عودتهم إلى الدنيا فإنّها تمكنة في ما لو بقي لديهم رأس مال، ولكنّهم قد خسر واكل رؤوس أموالهم وفقدواكل وجودهم.

من هذه الآية يستفاد أوّلاً: أنّ الإنسان حرّ مختار في أعساله، وإلّا لمـا طـلب العـودة والرجوع إلى الدنيا لجبران ما فات، وثانياً: إنّ العالم الآخر ليس مكان العمل واكـتساب الفضائل والنجاة.

চ্চত্ৰ

#### التفسير

في الآيات السابقة قرأنا أنّ المشركين يقفون يوم القيامة على خطأهم الكبير في صعيد انتخاب المعبود، والآية الحاضرة تصف المعبود الحقيقي مع ذكر صفاته الخاصّة حتى يستطيع الذين يطلبون الحقيقة وينشدونها أن يعرفوه بوضوح في هذا العالم وقبل حلول يوم القيامة، ويبدأ حديثه هذا بقوله: ف**إنّ رتِكم الله الذي خلق السعاولت والأرض في ستّة أيّـام >** أي أنّ المعبود لا يكن أن يكون إلّا من كان خالقاً.

# هل فلق العالم في سنَّة أيَّام؟

لقد ورد البحث عن خلق العالم وتكوينه في ستّة أيّام، في سبعة موارد من آيات القرآن الكريم<sup>1</sup>، ولكنّه في ثلاثة موارد أضيف إلى السماوات والأرض لفظة «وما بينهما» أيضاً. والتي هي في الحقيقة توضيح للجملة السابقة، لأنّ جميع هذه الأشياء تـدخل في مـعنى السماوات والأرض، لأنّنا نعلم أنّ السماء تشمل جميع الأشياء التي تـوجد في الأعـلى، والأرض هي النقطة المقابلة للسماء.

وهنا يتبادر هذا السؤال فوراً وهو: قبل أن تخلق السهاوات والأرض لم يكن ليل ولا

ا- وهي: الآية المبحوثة هنا، ويونس، ٣. وهود، ٧. والفرقان، ٥٩، والسجدة، ٤. و ق، ٣٨، والحديد، ٤.

نهار ليقال: خلقت السماوات والأرض فيهما. لأنَّ الليل والنهار ناشئان من دوران الأرض حول نفسها في مقابل الشمس.

هذا مضافاً إلى أنّ ظهور المجموعة الكونية في ستّة أيام ـ يعني أقل من اسبوع ـ يخالف العلم. لأنّ العلم يقول: لقد استغرق تكوّن الأرض والسهاء حتى وصل إلى الوضع الحــالي ملياردات من السنوات والأعوام.

ولكن نظراً إلى المفهوم الواسع للفظة «يوم» وما يعادلها في مختلف اللغات، يكون جواب هذا السؤال واضحاً، لأنّه كثيراً ما يستعمل اليوم بمعنى الدورة، سواء استغرقت مدّة سنة، أو مائة سنة، أو مليون سنة أو ملياردات السنين، والشواهد التي تثبت هذه الحقيقة، وتفيد أنّ أحد معاني اليوم هو الدورة، كثيرة:

القد استعملت لفظة اليوم والأيّام في القرآن الكريم منات المرات، وفي كثير من الموارد لم تكن بمعنى الليل والنهار، مثلاً يعبر عن عالم البعث بيوم القيامة، وهذا يشهد بأنّ مجموع عملية القيامة التي هي دورة طويلة الأمد والمدّة، تسمى يوم القيامة.

ويستفاد من بعض الآيات القرآنية أنّ يوم القيامة ومحاسبة أعمال النماس يستغرق خمسين ألف سنة (سورة المعارج الآية ٤).

٢-نقرأ في كتب اللغة أيضاً أنّ اليوم ربّما يطلق على الزمن بين طلوع الشمس وغروبها. وربّما على مقدار من الزمان مهما كان قدره، قال الراغب في المفردات: «اليوم يعبّر به عــن وقت طلوع الشمس إلى غروبها، وقد يعبّر عن مدة من الزمان أي مدّةٍ كانت».

٣-جاء في روايات أئمّة الدين وأحاديثهم \_كذلك \_استعمال اليوم بمعنى الدهر، كما روي عن أمير المؤمنين ﷺ في نهج البلاغة أنّه قال: «الدّهر يومان: يوم لك، ويوم عليك». <sup>(</sup>

ونقرأ في تفسير البرهان في تفسير هذه الآية، عن تفسير علي بن إبراهيم أنّ الإمامﷺ قال: «في ستة أيّام، أي في ستة أوقات»، أي في ست دورات. `

٤ـكثيراً ما نشاهد في المحاورات اليومية، وأشعار الشعراء في اللغات المختلفة، أنّ كلمة اليوم وما يعادلها قد استعملت بمعنى الدورة والعهد، مثلاً نقول يوم كانت الكرة الأرضية

> ۱. شرح نهج البلاغة لابن ابی الحدید، ج ۱۸. ص ٦٠. ۲. تفسير علی بن ابراهيم القمّي، ج ۱، ص ٢٣٦؛ و تفسير نورالثقلين، ج ۲، ص ٣٨.

حارة ومشتعلة، ويوم صارت باردة وظهرت فيها آثار الحياة، في حين أنّ فترة سـخونة الأرض واشتعالها استغرقت ملياردات من الأعوام.

أو عندما نقول غصب آل أمية الخلافة الإسلامية يوماً، وغصبها بنو العباس يوماً آخر. في حين أنّ فترة اغتصاب الأمويين للخلافة استغرقت عشرات السنين وفترة اغستصاب العباسيين لها استغرقت المئات.

من مجموع الحديث السابق نستنتج أنَّ الله سبحانه وتعالى خلق السهاوات والأرض في ست دورات متوالية، وإن استغرقت كل دورة من هـذه الدورات مـلايين أو مـلياردات السنين، والعلم الحديث لم يبيّن أي أمر يخالف هذا الموضوع.

وهذه الدورات \_احتمالاً \_هي على الترتيب:

ا\_يوم كان الكون في شكل كتلة غازية الشكل، فانفصلت منها أجزاء بسبب دورانها. حول نفسها، وتشكلت من المواد المنفصلة الكرات والأنجم.

٢ـ هذه الكرات قد تحولت تدريجاً إلى هيئة كتلة من المواد الذائبة المشـعة أم البـاردة ا القابلة للسكني.

# لماذا لم يفلق الله العالم في لمظة واعدة؟

وهنا يطرح سؤال آخر نَفسَه وهو: لماذا خلق الله السهاوات والأرض في دورات عديدة وطويلة، وهو القادر على خلقها في لحظة واحدة؟

إنَّ جواب هذا السؤال يمكن الوقوف عليه بالإلتفات إلى نقطة واحدة، وهي أنَّ الخلق لو تمَّ في لحظة واحدة، لكان ذلك أقل دلالة على عظمة الخالق وقدرته وعلمه، ولكن لما تمَّت عملية الخلق والتكوين في مراحل مختلفة وأشكال متنوعة، وفق برنامج منظم محسوب، كان لذلك دلالة أوضح على معرفة الخالق.

٤]

فني المثل لو كانت النّطفة البشرية تتبدل في لحظة واحدة إلى وليد كامل، لمّا كان ذلك يحكي عظمة الخلق والتكوين، ولكن عندما ظهر الوليد خلال ٩ أشهر، وضمن برنامج دقيق واتخذ في كل يوم وشهر شكلاً خاصاً وصورة خاصّة، استطاعت كل واحدة من هـذه المراحل أن تقدّم آية جديدة من آيات العظمة الإلهيّة، وتكون دليلاً جديداً عـلى قـدرة الخالق.

ثمّ يقول القرآن الكريم: إنَّ الله تعالى بعد خلق السهاوات والأرض أخذ زمام إدارتها بيد. (أي ليس الخلق منه فقط، بل منه الإدارة والتدبير أيضاً) فقال تعالى: ﴿ ثُمّ لستوى عملى العرفي).

وهذا جواب لمن يعتقد أنَّ الكون محتاج إلى الله تعالى في الخلق والإيجاد دون البقاء.

#### ماهوالعرش؟

«العرش» في اللغة هو ما له سقف، وقد يطلق العرش على نفس السقف، مثل قوله تعالى: ﴿ أو كالذي هرّ على قرية وهي خاوية على عروشها ﴿

وربّما يأتي بمعنى الأسرة الكبيرة المرتفعة، مثل أسرة الملوك والسلاطين، كما جاء في قصة سليان: ﴿ **نَيْكم يأتيني بعرشهه** `.

وهكذا يطلق لفظ العرش على الأسقف التي يقيمها المزارعون لحفظ بعض الأشــجار، وبخاصّة المتسلقة منها، كما نقرأ في القرآن الكريم ﴿ وهـو للذي لنشأ جــتّامع هـعروشامه وغـير همروشامه ]

ولكن عندما ينسب الى الله سبحانه وتعالى ويقال: عرش الله، يراد منه مجموعة عـــالم الوجود، الذي يعدّ في الحقيقة سرير حكومة الله تعالى.

وأساساً فإنّ عبارة ﴿ لستوىٰ على للعرف كناية عن سيطرة حاكم من الحكام على أمور بلده، كما أنّ المراد من جملة «ثلّ عرشه» هو خروج زمام الأمر من يده وفقدان السيطرة عليه، وقد استعملت هذه الكناية في اللغة بكثرة إذ يقال: إنّ جماعة من الناس ثارت في

۲۸، النمل، ۳۸.

۱.البقرة. ۲۵۹. ۲.الأنعام. ۱٤۱. البلد الفلاني، وأنزلت حاكمه من سريره وعرشه، في حين من الممكن أن لا يكون لذلك الزعيم والحاكم تخت أصلاً.

أو يقال: إنّ جماعة من الناس أيدوا فلاناً، وأجلسوه على العرش، فكل هذه كناية عن امتلاك السلطة أو فقدانها.

وعلى هذا تكون عبارة **﴿لستوىٰ على للعرفن﴾** كناية عن الإحاطة الكماملة لله تمعالى وسيطرته على تدبير أمور الكون \_سهاءاً وأرضاً \_بعد خلقها.

ومن هنا يتّضح أنّ الذين أخذوا هذه الجملة دليلاً على «جسمانيّة الله» كأنّهم لم يلتفتوا إلى موارد استعمال هذه الجملة العديدة في هذا المعنى الكناني.

وهناك معنى آخر للعرش، وهو أنّه قد ورد أحياناً في قبال «الكرسي» وفي مثل هـذه الموارد يمكن أن يكون الكرسي (الذي يطلق عادة على المقعد القصير القوائم) كناية عـن العالم المادي، والعرش كناية عن عالم ما فوق المادة (أي عالم الأرواح والملائكة) كما جاء في تفسير آية **﴿ وَسِع كرسيَّه للسعاولت والرفن؟** التي مرّت في الآية، ٢٥٥ من سورة البقرة.

ثمّ يقول بأنّه تعالى هو الذي يلتي بالليل ـكغشاء ـ على النهار، ويستر ضـوء النهـار بالأستار المظلمة **﴿يَعْشِي للليلَ للنهارَه**ِ

والملفت للنظر أنّ العبارة المذكورة ذكرت في مجال الليل فقط، ولم يقل (ويغشي النهار الليلَ) لأنّ الغطاء والغشاء يناسب الظلمة فقط ولا يناسب النور والضوء.

ثمّ يضيف بعد ذلك قائلاً: إنّ الليل يطلب النهارَ طلباً حثيثاً ﴿ يطلبه حثيثاً».

إنّ هذا التعبير \_ نظراً لوضع الليل والنهار في الكرة الأرضية \_ تعبير في غاية الروعة والجهال، لأنه لو نظر أحد إلى كيفية حركة الكرة الأرضية من الخارج، وكيفية دورانها حول نفسها ووقوع ظلها المخروطي الشكل على نفسها، مع العلم أنّ الكرة الأرضية تدور بسرعة فائقة حول نفسها (أي في حدود ٣٠ كيلومتراً في الدقيقة) لأحس أنّ غول الظلّ المخروطي الأسود يجري بسرعة كبيرة على هذه الكرة خلف ضوء النهار.

ولكن هذا الأمر غير صادق بالنسبة إلى ضوء النهار، لأنّ ضوء الشمس منتشر في نصف الكرة الأرضية وفي جميع الفضاء المحيط بأطراف الأرض، ولا يتخذ لنفسه شكلاً خــاصاً، وإنّما ظلمة الليل فقط هي التي تدور مثل شبح غامض الأسرار حول الأرض.

ثمّ يضيف تعالى أنّه هو الذي خلق الشمس والقمر والنجوم، خاصّعة لأمره بعد خلقها: **﴿والشمس والقمر والنجوم مسقّرات بأمرة**﴾. 390

وسوف نبحث حول تسخير الشمس والقمر والنجوم ومعاني ذلك في ذيل الآيــات المناسبة بإذن الله تعالى).

ثمّ بعد ذكر خلق العالم ونظام الليل والنهار، وخلق الشمس والقمر والنجوم، قال مؤكّداً: اعلموا أنّ خلق الكون و تدبير أموره كلّه بيده سبحانه دون سواه، **﴿الاله للفلق والأهر﴾**.

## ماهو «الفلق» و«الأمر»؟

هناك كلام كثير بين المفسّرين حول المراد من «الخلق» و«الأمر» ولكن بالنظر إلى القرانن الموجودة في هذه الآية ـ والآيات القرآنية الأخرى – يستفاد أنّ المراد من «الخلق» هـو الخلق والإيجاد الأوّل. والمراد من «الأمر» هو السنن والقوانين الحاكمة على عالم الوجود بأسره بأمر الله تعالى، والتي تقود الكون في مسيره المرسوم له.

إنَّ هذا التعبير في الحقيقة ردَّ على الذين يتصورون أنَّ الله خلق الكون ثمّ تركه لحماله وأهله، وجلس جــانباً. أي إنَّ العــالم بحــاجة إلى الله في وجــوده وحــدوثه، دون بــقائه واستمراره.

إنّ هذه الجملة تقول: كلّا، بل إنّ العالم كما يحتاج في حدوثه إلى الله، كذلك يحــتاج في تدبيره واستمرار حياته وإدارة شؤونه إلى الله، ولو أنّ الله صرف عنايته ولطفه عن الكون لحظة واحدة لنبدد النظام وانهار وانهدم بصورة كاملة.

وقد مال بعض الفلاسفة إلى أن يفسّر عالم «الخلق» بعالم «المادة» وعالم «الأمر» بعالم «ما وراء المادة» لأنّ لعالم الخلق جانباً تدريجياً، وهذه هي خاصية المادة. ولعالم الأمر جانباً دفعياً وفورياً، وهذه هي خاصية عالم ما وراء المادة، كما نقراً في قوله تعالى: **﴿لِتَمَا لَعُرَّهُ لِذَلَ لراد شيئا أن يقول له كن فيكون به** `.

ولكن بالنظر إلى موارد استعمال لفظة الأمر في آيات القرآن. وحتى عبارة **﴿وللشحس** والقعروالنجوم مستحرات بأهر» الواردة في الآية المبحوثة يستفاد أنّ الأمر يعني كل أمر إلمّي سواء في عالم المادة أو في عالم ما وراء المادة (فتدبّر). ثمّ في ختام الآية يقول: **﴿تبارك الله ربّ العالمين﴾**.

م المعالمة يتريحون. و**لبرك مكارب مكالمين ب**ري.

في الحقيقة إنَّ هذه الجملة \_ بعد ذكر خلق السهاوات والأرض والليل والنهار والشمس

۱. یس، ۸۲

5]

والقمر والنجوم وتدبير عالم الوجود ـنوع من الثناء على الذات الربوبية المقدسة، وقد سيق لتعليم العباد.

و «تبارك» من مادة البركة وأصلها «بَرْك» ومعناها صدر البعير، حيث إنّ الإبل عندما تستقر في مكان ما تلصق صدورها على الأرض، لهذا اتخذت هذه الكلمة تدريجياً معنى الثبوت والإستقرار والإستتباب، ثمّ وصفت وسمّيت كل نعمة مستقرة ودائمة، وكل كـائن طويل العمر، ومستمر الآثار والخيرات، بأنّه موجود مبارك، ويقال أيـضاً للـمكان الذي يتجمع فيه الماء «بركة» لبقائه في ذلك المكان مدة طويلة.

من هنا يتّضح أنّ رأس المال «المبارك» هو الذي يتصف بالدوام، والكائن «المبارك» هو الموجود المستديم الآثار، ومن البديهي أنّ أليق وجود لهذه الصفة هو وجود الله تعالى، فهو وجود مبارك أزلي أبدي، وهو بالتالي منشأ جميع البركات والخيرات، ومنبع الخير المستمر (تبارك لله ربّ للمالهين) (وسوف نتحدث في هذا المجال في تفسير الآية ٩٢ من سورة الأنعام أيضاً).

8003

## الآيتان

ٱدْعُوارَبَّكُمْ تَضَرِّعَاوَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ٢٠ وَلَا نُفْسِدُوا فِ ٱلأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَىحِهَا وَأَدْعُوهُ خَوْفَا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّن ٱلْمُحْسِنِينَ ٢

#### التفسير

شروط استمابة الدعاء:

لقد أثبتت الآية السابقة ـ في ضوء ما أقيم من برهان واضح ـ هذه الحقيقة، وهـي أنّ الذي يستحق العبادة فقط هو الله، وفي عقيب ذلك ورد الأمر هنا بالدعاء، الذي هـو مخ العبادة وروحها، يقول أوّلاً: **فإدموا ربتكم تشرّما وخفية ب**.

و«التضرع» في الأصل من مادة «ضَرّع» بمعنى الندي، وعلى هذا يكون فعل التضرع بمعنى حلب اللبن من الضرع، وحيث إنّه عند حلب اللبن تتحرك الأصابع على حلمة الندي من جهاتها المختلفة استداراً للحليب، لهذا استعملت هذه الكلمة في من يظهر حركات خاصّة إظهاراً للخضوع والتواضع.

وعلى هذا فإنّ الآية المبحوثة، وعبارة **الدعوريّكم تغيّرُعا ب** تحقّنا على أن نقبل على الله وعلى هذا فإنّ الآية المبحوثة، وعبارة **الدعوريّكم تغيّرُعا ب** تحقّنا على أن نقبل على الله بمنتهى الخضوع والخشوع والتواضع، بل يجب أن تستعكس روح الدعاء في أعساق روح الإنسان، وعلى جميع أبعاد وجوده، ويكون اللسان مجرّد ترجمانها، ويتحدث نيابة عن جميع أعضائه.

وأمره تعالى في الآية الحاضرة -بأن يدعى الله «خفية» وفي السّر، لأنّه أبعد عن الرياء، وأقرب إلى الإخلاص، ولأجل أن يكون الدعاء مقروناً بتمركز الفكر وحضور القلب.

ونحن نقرأ في حديث أنّ رسول الله ﷺ لما كان في إحدى غزواته، ووصل جنود الإسلام إلى واد رفعوا أصوائهم بالتهليل والتكبير قائلين: «لا إله إلّا الله»«الله أكبر» فقال النّبيﷺ : سورة الأعراف / الآية ٥٥ ـ ٥٦

344

<u>ح</u>]

«يا أيَّها الناس اربعوا على أنفسكم، أما إنَّكم لا تدعون أصمّ ولا غائباً. إنَّكم تدعون سسميعاً قريباً، إنَّه معكم» <sup>(</sup>.

كما ويحتمل في هذه الآية أيضاً أن يكون المراد من «التضرع» هو الدعاء الظاهر العلني. والمراد من «الخفية» الدعاء الخني السّري، لأنّ لكل مقام اقتضاءً خاصّاً، فقد يسقتضي أن يكون الدعاء علناً، وربّما يقتضي خفية وسراً، وهناك رواية وردت في ذيل هذه الآية تؤيد هذا الموضوع.

ثمّ قال تعالى في ختام الآية: ﴿ لِمُه لا يحبُ المعتدينَ أي إنَّ الله لا يحب المعتدين.

ولهذه العبارة معنى وسيع يشمل كل نوع من أنواع العدوان والتجاوز، سواء الصراخ ورفع الصوت عالياً جداً حين الدعاء، أو التظاهر وممارسة الرياء، أو التوجه إلى غير الله حين الدعاء.

وفي **الآية اللاحقة** يشير تعالى إلى حكم هو في الحقيقة شرط من شروط تأثير الدعاء. إذ قال: **﴿ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها﴾**.

ومن المسلم أنَّ الأدعية إنَّما تكون عند الله أقرب إلى الإجابة إذا تحققت فيها الشرائط اللازمة، ومن جملة ذلك أن يكون الدعاء مقترنا بـالجوانب البـناءة والعـملية في حـدود المستطاع، وأن تراعى حقوق الناس، وأن تلتي حقيقة الدعاء بأنوارها وظلالها على وجود الإنسان الداعي بأسره، ولهذا فلا تستجاب أدعية المفسدين والعصاة، ولا تنتهي إلى أية نتيجة مرجوة.

والمراد من «الغساد بعد الإصلاح» يمكن أن يكون الإصلاح من الكفر أو الظلم أو كليهما. جاء في رواية عن الإمام الباقر عليه: (إنَّ الأرض كانت فاسدة فأصلحها نبيّه ﷺ» [.

ومرّة أخرى يعود إلى مسألة الدعاء ويذكر شرطاً آخر من شرائطه فيقول: ﴿ولدعوه حوفا وطمعا﴾.

أي لا تكونوا راضين معجبين بأفعالكم بحيث تظنون أنّه لا توجد في حياتكم أيّة نقطة سوداء، إذ إنّ هذا الظن هو أحد عوامل التقهقر والسقوط، كما لا تكونوا يائسين إلى درجة

۲۷۱ تفسیر مجمع البیان، ج ٤، ص ۲۷۱.
 ۲۸ تفسیر مجمع البیان، ج ٤، ص ۲۷۲؛ و تفسیر العیاشی، ج ۲، ص ۱۹.

٤[

أنّكم لا ترون أنفسكم لائقين للعفو الإلّمي ولإجابة الدعاء، إذ إنّ هذا اليأس والقنوط هو الآخر سبب لإنطفاء شعلة السعي والإجتهاد، بل لابدّ أن تعرجوا نحوه تـعالى بجـناحي (الخوف) و(الأمل) الخوف من المسؤوليات والعثرات، والأمل برحمته ولطفه.

وفي خاتمة الآية يقول تعالى للمزيد من التأكيد على أسباب الأمل بالرحمة الإلهيّة وان رحمت الله قريب من المحسنين ﴾

ويمكن أن تكون هذه العبارة إحدى شرائط إجابة الدعاء، يعني إذا كنتم تريدون أن لا تكون أدعيتكم خاوية، ومجرّد لقلقة لسان، فيجب أن تقرنوها بعمل الخـير والإحسان، لتشملكم الرحمة الإلهيّة بمعونة ذلك وتثمر دعواتكم، وبهذا تكون الآية قد تضمنت الإشارة إلى خمسة من شرائط قبول الدعاء وإجابته، وهي باختصار كالتالي:

### الآيتان

وَهُوَٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيْحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَّ سَحَابًا ثِقَالا سُقْنَهُ لِبَلَدِ مَيِّتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ ٱلشَّمَرَ تَكَذَلِكَ نُحْرَجُ ٱلْمَوْتَ لَعَلَّكُم تَذَكَتَرُونَ ٢ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَعْرُجُ بَبَاتُهُ بِبِإِذْنِ رَبِهِ مُ

#### التمسير

#### لابد من المربى والقابليَّة:

في الآيات الماضية مرّت إشارات عديدة إلى مسألة «المبدأ» أي التوحيد ومعرفة الله، من خلال الوقوف على أسرار الكون، وفي هذه الآيات ضمن بيان طائفة من النعم الإلهيّة وردت الإشارة إلى مسألة «المعاد» والبعث، ليكمل هذان البحثان أحدهما الآخر.

وهذه هي سيرة القرآن الكريم ودأبه في كثير من الموارد، حيث يـقرن بـين «المـبدأ» و«المعاد»، والملفت للنظر أنّه يستعين لمعرفة الله، وكذا لتوجيه الأنظار إلى أمر المعاد مـعاً بالاستدلال بالأسرار الكامنة في خلق موجودات هذا العالم. فيقول تعالى أولاً: ﴿هوالّذي يرسل للرياح بشراً بين يدي رحمته ﴾.

ثمّ يقول: إنّ هذه الرياح التي تهب من المحيطات تحمل معها سحباً ثقيلة مشبّعة بـالماء **حمتي إذا أقلبت سحاباً ثقالاً ب**.

ثمّ يسوق تلك السحب إلى الأراضي الظامئة اليابسة، ويكلّفها بأن تروي تلك الأراضي العطاشي ﴿سقناء ليلد هيّمت ﴾.

وبذلك ينهمر ماء الحياة في كل مكان فأنزلنا به العا. ٢.

وبمعونة هذا الماء نخرج للبشر أنواعاً متنوعة من الثمار والفواكة **(وأخرجنا به مـن كـلُ** التُهرانية).

٤]

نعم، إنّ الشمس تسطع على المحيطات والبحار، فيتبخر الماء ويستصاعد البخار إلى الأعلى، وهناك في الطبقات العالية الباردة من الجو يتراكم البخار ويشكل كتلاً ثقيلة من السحب، ثمّ تحمل الرياح كتل السحاب العظيمة على ظهرها، وتستوجه إلى الأراضي التي كُلِفت بسقيها، فتجري بعض هذه الرياح قدام كتل السحاب، وتكون مزيجة بشيء مس الرطوبة الخفيفة، فتحدث نسيماً مريحاً تستشم منه رائِحة المطر اللذيذة البساعثة للسحياة والنشاط.

إنّها - في الحقيقة - المبشرات بنزول المطر، ثمّ تُرسل كنل الغيم العظيمة حبات المطر من بين ثناياها، لكنّها ليست بالكبيرة جداً فنتلف الزروع والأراضي، ولا بالصغيرة جداً فتضيع في الفضاء ولا تصل إلى الأرض، ثمّ تحط هذه الحبات على الأرض بوفق وهدوء، وتنفذ في ترابها شيئاً فشيئاً، فتنبت البذور والمبات. وتبدل الأرض المحترقة بالجفاف، والتي كانت أشبه شيء بمقبرة مظلمة وساكنة وهامدة، إلى مركز فعّال نابض بالحياة والحركة، وتنشأ الجنائن الخضراء الغنية بالأزاهير والثمار.

ثمّ عقيب ذلك يضيف فوراً (كذلك تخرج الموتئ» وتلبسهم حلّة الوجود والحياة مرّة أخرى.

ولقد أتينا بهذا المثال لأجل أن نريكم أغوذجاً من المعاد في هذه الدنيا، الذي يتكرر أمام عيونكم كل يوم **(لملّكم تذكّرون)**.

وفي الآية اللاحقة وحتى لا يظن أحد أن نزول المطر على نمط واحد يدل على أنّ جميع الأراضي تصير حيّة على نمط واحداً أيضاً، وحتى يتّضع أنّ القابليات والإستعدادات المتفاوتة تسبّبت في أن تتفاوت حالات الاستفادة والإنتفاع بالمواهب الإلهيّة يقول: ﴿ والبلد الطّيّب يُخرج نبائه بإذن ربّه أي إنّ الأرض الصالحة هي التي تستفيد من المطر، وتثمر خير إثمار بإذن ربّها.

أمّا الأراضي السبخة والخبيثة فلا تثمر إلّا بعض الأعشاب غير النافعة **﴿وَلَدُي خَبِفَ لَا** يَعَرِجِ *إِ*لَا تَتَدَلُهُ. \

٨. «النّكد» هو البخيل الممسك الذي يتعذر أخذ شيء منه بسهولة، ولو أنّه أعطى لأعطى الشيء اليسير الحقير.
 ولقد شبهت الأراضي المالحة السبخة غير المساعدة للزرع بمثل هذا الشخص.

[ع

هكذا يكون الأمر بالبعث، وإنكان سبباً لعودة الحياة إلى جميع أفراد البشر، إلّا أنّ جميع الناس لا يحشرون على نمط واحد وهيئة واحدة، إنّهم مختلفون متفاوتون في ذلك مئل تفاوت الأرض الحلوة، والأرض المالحة، نعم يتفاوتون. ويكون هذا التفاوت ناشئاً من الأعمال والعقائد والنيات.

ثمّ في ختام الآية يقول تعالى: إنّ هذه الآيات نبيّنها لمن يشكرونها، ويستفيدون من عِبَرها ومداليلها، ويسلكون في ضوئها سبيل الهداية **«تذلك نصرّف الآيات لقوم يشكرون»**.

إن الآية الحاضرة ـ في الحقيقة \_إشارة إلى مسألة مهمّة تتجلى في هذه الحياة وفي الحياة الأخرى في كل مكان، وهي أنّ فاعلية الفاعل وحدها لا تكني للإثمار والإنتاج الصحيح المطلوب، بل لابدٌ من «قابلية القابل» فهي شرط للتأثير والإثمار. فإنّه ليس همتاك شيء ألطف وأكثر بعثاً للحياة والنشاط من حبات المطر، ولكن هذا المطر نفسه الذي لا شك في لطافة طبعه، يورق ويورد في مكان، وينبت الشوك والحنظل في مكان آخر.

8003

#### الآيات

لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَعَوْمِ أَعْبُدُوا ٱللَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ عَبَّرُهُ وَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ٢ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ إِنَّ الْمَرَىكَ فِي صَلَالِ تَبِينِ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ٢ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ إِنَّ الْمَائِي فَ صَلَالِ تَبِينِ أَبْلَغْكُمْ رِسَلَتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَائَعْ لَمُونَ ٢ أَوَعَبَرُمَ أَنْ جَآءَ كُرْ ذِكُرُمَ نَدَ تَعَدَى رَبُو أَعْلَمُ مِن اللَّهِ مَا لَائَعْ لَمُونَ ٢ أَوَعَبَرُمُ وَكَذَبُوهُ فَأَجَبَنَهُ وَاللَّذَانَ وَعَالَ مَا لَائَعْ لَمُونَ ٢ أَوَعَبَرُونَ وَكَذَبُوهُ فَأَجَبَنَهُ وَاللَّذِينَ مَعَهُ فِي أَنْفُلْكِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَائَعْ لَمُونَ ٢

#### التفسير

رسالة نوع أوّل الرّسل من أولي العزم:

تقدم أنَّ هذه السورة مبعد ذكر سلسلة من القضايا الجوهرية والعامّة علي صعيد معرفة الله والمعاد والهداية الإلهيّة للبشر، ومسألة الشعور بالمسؤولية م تشير إلى قصص تلّة من الأنبياء الكرام والرسل العظام مثل «نوح» و«هود» و«صالح» و«شعيب» وبالتالي «موسى بن عمران» بيتي ، كي تقدم أمثلة حية لهذه الأبحاث وبصورة عملية في ثنايا تاريخهم الحافل بالحوادث والعبر.

فيبدأ سبحانه من قصة نوح النّبي، ويستعرض قسماً من حواراته مع قــومه الوثــنيين المعاندين.

وقد وردت قصة نوح في سور قرآنية متعددة. مثل سورة هـود. الأنـبياء. المـؤمنون. الشعراء. كما أنّ هناك سورة قصيرة في القرآن الكريم باسم «سورة نوح» وهـي السـورة الحادية والسبعون من سور الكتاب العزيز. [ع

وسوف يأتي شرح ودراسة جهود هذا النّبي العظيم، وكيفية صنعه للسفينة، والطوفان الرهيب، وغرق قومه الأنانيين الفاسدين والوثنيين بإسهاب في السور المذكورة، وهنا أكتني \_فقط \_بإعطاء فهرست عن ذلك ضمن ست آيات هي:

يقول أوَّلاً: ﴿ لقد لُرسلنا نوحاً لِلن قومه) .

إنَّ أوَّل شيء ذكَّرهم به هو إلفات نظرهم إلى حقيقة التوحيد، ونني أي نوع من أنواع الوثنية **﴿ فقال يا قوم لمبدو***ا الله* **ما لكم من إله غيره**.

إنَّ شعار التوحيد ليس شعار نوح وحده، بل هو أوَّل شعار لجميع الأنبياء والمرسلين الإلهيين، ولهذا يشاهد في آيات متعددة من هذه السورة ـ وغيرها من السور القرآنية \_أنَّ أوَّل ما يفتتح أكثر الأنبياء دعواتهم به هو هذا الشعار: ﴿ يا قوم تعبدولالله ما لكم من لِله قيره (راجع الآيات ٦٥، و٧٣ و ٨٥ من نفس هذه السورة).

من هذه العبارات يستفاد جيداً أنّ الوثنية كانت أسوأ مانع في طريق سعادة البشرية جمعاء، وأنّ حملة غصون التوحيد هؤلاء كانوا أوّل ما يفعلونه لغرس هذه الغصون في مزرعة الحياة البشرية وتربية أنواع الورود الزاهية والأشجار المثمرة فيها، هو أنّهم يشمرون عن ساعد الجدّ ليطهروا الحياة البشرية بمنجل تعاليمهم البناءة من الأشسواك، أشسواك الوثنية والشرك والعبودية لغير الله تعالى.

ويستفاد من الآية ٢٣ في سورة نوح خاصّة أنّ الناس في زمن النّبي نــوح ﷺ كــانوا يعبدون أصناماً متعددة تدعى «ودّ» و«سواع» و«يغوث» و«يعوق» و«نسر»، التي سيأتي الحديث عنها عند تفسير تلك الآية بإذن الله.

وبعد أن أيقظ نوح ضمائرهم وفطرتهم الغافية، حذّرهم من مغبة الوثنية وعاقبتها المؤلمة إذ قال: ﴿ **لِنِي أخاف مليكم عذلب يوم عظيم**﴾.

والمراد من ﴿ عدّله يوم عظيم﴾ يمكن أن يكون الطوفان المعروف بطوفان نوح، الذي قلّها شوهد عقاباً مثله في العظمة والسِعة، كما ويمكن أن يكون إشارة إلى العقوبة الإلهيّة في يوم القيامة، لأنّ هذا التعبير قد ورد في معنيين من القرآن الكريم. فإنّنا نقرأ في الآية ١٨٩ من سورة الشعراء: **﴿ فاخذهم عذلب يوم الظلّة لِنّه كان عذلب يوم عظيم**﴾ الآية وردت حول العقوبة التي نزلت بقوم شعيب في هذه الدنيا بسبب ذنوبهم ومعاصيهم، ونقرأ في الآيتين ٤ و ٥ من سورة المطففين: ﴿ لا يقنَّ أُولنك لَنَّهم مبعوثون \* ليوم مقيم ﴾ .

٤[

إنّ عبارة «أخاف» (بمعنى أخشى أن تصيبكم هذه العقوبة) بعد ذكر مسألة الشرك في إنّ عبارة «أخاف» (بمعنى أخشى أن تصيبكم هذه العقوبة) بعد ذكر مسألة الشرك في الآية المبحوثة، يمكن أن تكون لأجل أنّ نوحاً يريد أن يقول لهم: إذا لم تتيقنوا وقوع هذه العقوبة، فعلى الأقل ينبغي أن تخافوا منها، ولهذا لا يجيز العقل أن تسلكوا ـ مع هذا الاحتمال \_ هذا السبيل الوعر، وتستقبلوا عذاباً عظيماً أليماً كهذا.

ولكن قوم نوح بدل أن يستقبلوا دعوة هذا النّبي العظيم الإصلاحية، المقرونة بمقصد الخير والنفع لهم، فينضوون تحت راية التوحيد ويكفون عن الظلم والفساد، قال جماعة من الأعيان والأثرياء الذين كانوا يحسون بالخطر على مصالحهم بسبب يقظة الناس وانتباههم، ويرون الدين مانعاً من عبثهم ومجونهم وشهوانهم، قالوا لنوح بكل صراحة وقحة: نحسن نراك في ضلال واضح فخال للعلاً من قومه لِمَّا لنواك في ملال هبين ﴾.

و«الملا» تطلق عادة على الجماعة التي تختار عقيدة وفكرة واحدة، ويمـلا اجـماعها وجلالها الظاهري عيون الناظرين، لأن مادة «الملا» أصلاً من «المـلء»، وقـد اسـتعملها القرآن على الأغلب في الجماعات الأنانية المستبدة ذات المظهر الأنـيق والبـاطن الفـاسد الملوث بالأدران والشرور، والذين يملأون ساحات المجتمع المختلفة بوجودهم.

ولقد جابه نوح الله تعنتهم وخشونتهم بلحن هادي، ولهجة متينة تطفح بالمحبّة والرحمة، فقال في معرض الردّ عليهم: أنا لست بضال، بل ليست فيّ أية علامة للضلال، ولكنيّ مرسل من الله **وقال ياقوم ليس بي ضلالة ولكتّي رسول من ربّ للحالمين ب** 

س الماري الي أنَّ الأرباب التي تعبدوها وتفترضون لكل واحد منها مجالاً للسيادة وهذه إشارة إلى أنَّ الأرباب التي تعبدوها وتفترضون لكل واحد منها مجالاً للسيادة والحاكمية، مثل إله البحر، إله السماء، إله السلام والحرب، وما شاكل ذلك، كله لا أساس لها من الصحة، ورب العالمين ما هو إلاّ الله الواحد الذي خلقها جميعاً وأوجدها من العدم.

ثمّ إنّ هدفي إنّما هو إيلاغ ما حمّلت من رسالة **﴿لَبِلْسُكُمْ رَسَالَاتُ رَبِّي ﴾**.

ولن آلو جهداً في تقديم النصح لكم، وقصد نفعكم، وإيصال الخير إليكم **فولتصح لكم ».** «أنصح» من مادة «نُ**ضح» يعني الخلوص والغلو عن الغش وعن الشيء الدخيل، لهذا** يقال للعسل الخالص: ناصح العسل، ثمّ أطلقت هذه اللفظة على الكلام الصادر عن سلامة نية، وبقصد الخير، ومن دون خداع ومكر. [ع

ثمّ أضاف تعالى **﴿وأعلم من الله ما لا تعلمون ﴾**.

إنّ هذه العبارة يمكن أن يكون لها جانب تهديد في مقابل معارضاتهم ومخالفتهم، وكأنّه يريد أن يقول: أنا أعلم بعقوبات إلهية أليمة تنتظر العصاة لا تعلمون شيئاً عنها، أو تكون إشارة إلى لطف الله ورحمته، وتعني أنّكم إذا أطعتم الله، وكففتم عن تعنتكم، فسإنيّ أعسلم مثوبات عظيمة لكم لا تعلمونها ولم تقفوا لحدّ الآن على سعتها، أو تكون إشارة إلى أنّني إذا كنت قد كلفت بهدايتكم فإنّني أعلم أموراً عن الله العظيم وعن أوامره لا تعرفونها، ولهذا يجب أن تطيعوني وتتبعوني، ولا مانع من أن تكون كل هذه المعاني مقصودة ومجتمعة في مفهوم الجملة الحاضرة.

وفي الآية اللاحقة نقرأ لنوح كلاماً آخر قاله في مقابل استغراب قومه من أنّه كيف يكن لبشر أن يكون حاملاً لمسؤولية إيلاغ الرسالة الإلهيّة، إذ قال: ﴿لَو معيمته لَنْ جاءكم ذكر هن ربّكم على رجل هنكم لينذركم ولتتّقوا ولعلّكم ترحمون ﴾.

يعني: أيّ شيء في هذه القضية يدعو إلى الإستغراب والتعجب، لأنّ الانسان الصالح هو الذي يمكنه أن يقوم بهذه الرسالة أحسن من أي كائن آخر، هذا مضافاً إلى أنّ الإنسان هو القادر على قيادة البشر، لا الملائكة ولا غير هم.

ولكن بدل أن يقبلوا بدعوة مثل هذا القائد المخلص الواعي فقد كذّبه الجميع، فأرسل الله عليهم طوفاناً فغرق المكذبون ونجا في السفينة نوح ومن آمن **(فكذّبو» فانجينا» والذين معه في الفلك وأهرقنا الذين كذّبوا بآياتنا)**.

وفي خاتمة الآية ذكر دليل هذه العقوبة الصعبة، وأنَّه عمى القلب الذي منعهم عن رؤية الحق، وأتباع**ه «لِنِهم كانوا قوما ممين ` ﴾**.

وهذا العمى القلبي كان نتيجة أعمالهم السيئة وعنادهم المستمر. لأنّ التجربة أثبتت أنّ الإنسان إذا بقي في الظلام مدة طويلة. أو أغمض عينيه لسبب من الأسباب وامتنع عن النظر مدة من الزمن. فإنّه سيفقد قدرته على الرؤية تدريجاً وسيصاب بالعمى في النهاية.

١. «عمين» جمع «عمي»، وهو يظلق عادة على من تحطّلت بصيرته الباطنية، ولكن الأعمى يطلق على من فقد بصره الظاهري، وكذلك يطلق على من فقد بصيرته الباطنية أيضاً (وعَمْي حينما يدخل عليها الإعراب تتبدل إلى عم).

| 2 · V | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | r   |
|-------|----------------------------------|-----|
|       | الأمثل في المشير عدب المسرون     | ٤ ا |
|       |                                  | -   |

وهكذا سائر أعضاء البدن إذا تركت الفعالية والعمل مدّة من الزمن يبست و تعطلت عن العمل نهائياً.

وبصيرة الإنسان هي الأخرى غير مستئناة عن هذا القانون، فالتغاضي المستمر عن الحقائق، وعدم استخدام العقل والتفكير في فهم الحقائق والواقعيات بصورة مستمرة، يضعف بصيرة الإنسان تدريجاً إلى أن تعمى عين القلب والعقل في النهاية تماماً. هذه لحة عن قصة نوح، وأمّا بقية هذه القصّة وكيفية وقوع الطوفان وتفاصيلها الأخرى. فسوف نشير إليها في السور التي أشرنا إليها في مطلع هذا البحث.

#### الآيات

وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَنْقَوْ مِاعَبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَى عَيْرُهُ أَفَلَا مَنَقُونَ شَ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَذِيبَ كَفَرُوا مِن قَوْ مِعِ إِنَّ النَرَى الَ فِي سَفَاهَةٍ وَ إِنَّ النَظُنُكَ مِن ٱلْكَذِبِين شَ قَالَ يَنْقَوْمِ لَيْسَ بِ سَفَاهَةٌ وَلَكَيْ رَسُولُ مِن رَبِ ٱلْعَنكَمِينَ شُ أَبْلَغُ حُمْ رَسَلَت رَبِي وَأَنَا لَكُونَ اصْحُ أَمَا وَ عَجَبْتُوا أَن جَآءَ كُمْ ذِحْرُ مَن رَبِحُمْ عَلَى رَجُلِ مِنكُمْ لِسُنذِ رَحُمُ قَاذَ حَمُووا إِذَ جَعَلَكُمْ خَلَفَاءَ مِن بَعْدِ مَن رَبِحُمْ عَلَى رَجُلِ مِنكُمْ لِسُنذِ رَحُمُ قَاذَ حَمُووا إِذَا عَمَدَ مَا عَدِ وَ مَن رَبِحُمْ عَلَى رَجُل مِنكُمْ لِسُنذِ رَحُمُ قَاذَ حَمُرُوا إِذَا كَمُ خَلَفًاءَ مِن بَعْدِ مَن رَبَعَهُمْ عَلَى رَجُل مِنكُمْ لِسُنذِ رَحُمُ قَاذَ حَمُوا إِذَا كَمَ نَعْذَا فَا لَعَذَ مِن رَبَعَهُمْ عَلَى رَجُل مِنكُمْ فَلَفَاءَ مِن بَعْدِ مَن رَبَعَهُ عَلَى رَجُل مِنكُمْ لِسُنذِ رَحُمُ قَاذَ حَمُ وَا إِذَا مَعْذَى مَعْ لَعْذَى مِنكُمْ عَلَيْ وَ مَن رَبِحُمُ عَلَى رَجُل مِن كُمْ تَعْلَقَاءَ مِنَ بَعْدِ مَا عَا لُوَ أَجَعْبَتُ الْتَعْبُدُ اللَّهُ وَا لَحَلَقُونَ فَا أَنْهُ مَعْدَا مَا اللَّهُ مَا أَنْ فَا مَنْ وَعَمْ مَا لَا إِن كُمْ وَ مَن الصَدِي فِي الْمَا وَ عَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْتُ مَا مَا يَنْ وَعَالَكُو مَا يَعْ مُوا الَحَوْ مَا مَا مَن الصَاحَةَ فَا لَكُن وَ مَوْ مَا مَنْ وَا مَا يَعْهُ مَا يَنْ وَى مُعْ مَا يَنْ وَا مَا يَ كُون مَا مَعْ مَا مَا يَعْ مُوا مَا يَ مُا يَعْ يَعْمُ مَا يَنْ مَا عَلَى مَا عَمْ مَا يَ مَنْ مَا عَمْ مَا يَ مُوا مَا يَ مُ مَا يَ مَا يَعْتَ مِن مَا عَلَ مَا يَ مَعْ مَا يَ مَن مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَعْ مَا مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا عَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا مَا مَا يَ مَوْ عَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَن مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَ مَ مَا يَ وَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مُ وَالَةَ مِعْ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ يَ مَا يَ يَ مَ مَ مَ مَا يَ مَ مُ يَ مَ مَ يَ مَ مَ يَ مَ مَ يَ مَ مَ مَ مَ مَ مَا يَ مَ مَ مَ مَ مَ مَ مَ مَ مَ مُ مَا يَ مَ مُ مِ مَ مُ مُ مَا يَ مَا ي

الأغسير

#### لممة عن قصّة قوم مود:

عقيب ذكر رسالة نوح والدروس الغنية بالعبر الكامنة فيها، عمد القرآن الكـريم إلى إعطاء لمحة سريعة عن قصّة نبي آخر من الأنبياء العظام، وهو النّبي هودلالِلا ، وذكر ما جرى بينه وبين قومه.

وهذه القصّة ذكرت في سور أخرى من القرآن الكريم مثل سورة «الشعراء» وسـورة

٤[

«هود» التي تناولت هذه القصّة بشيء من التفصيل، وأمّا في الآيات الحاضرة فقد ذكر شيء مختصر عمّا دار بين هود والمعارضين له ونها يتهم.

يقول تعالى أوَّلاً: ولقد أرسلنا إلى قوم عاد أخاهم هوداً والى عاد أخاهم هودا ﴾.

وقوم «عاد» كانوا أمَّةٌ تعيش في أرض «اليمن» وكانت أمَّة قوية من حيث المقدرة البدنية والثروة الوافرة التي كانت تصل إليهم عن طريق الزراعة والرعي، ولكنّها كانت مستخمة بالانحرافات الإعتقادية وبخاصّة الوثنية والمفاسد الأخلاقية المتفشية بينهم.

وقد كُلِّف «هود» الذي كان منهم ـ وكان يرتبط بهم بوشيجة القربى ـ من جانب الله بأن يدعوهم إلى الحق ومكافحة الفساد، ولعل النعبير بـ «أخاهم» إشارة إلى هـذه الوشـيجة النسبية بين هود وقوم عاد.

ثمّ إنّه يحتمل أيضاً أن يكون التعبير بـ «الأخ» في شأن النّبي هود، وكذا في شأن عـدّة أشخاص آخرين من الأنبياء الإلهيين مثل نوح الله (سورة الشعراء الآيـة ١٠٦) وصـالح (سورة الشعراء الآية ١٤٢) ولوط (سورة الشعراء الآية ١٦١) وشعيب (سورة الأعـراف الآية ٨٥) إنّا هو لأجل أنّهم كانوا يتعاملون مع قومهم في منتهى الرحمة، والمحبّة مـثل أخ حمي، ولا يألون جهداً في إرشادهم وهدايتهم ودعوتهم إلى الخير والصلاح.

إنّ هذه الكلمة تستعمل في من يعطف على أحد أو جماعة غاية العطف، ويتحرق لهم غاية التحرق، مضافاً إلى أنّها تحكي عن نوع من التساوي ونسني أي رغسة في التسفوق والزعامة، يعني أنّ رسل الله لا يحملون في نفوسهم أيّة دوافع شخصية في صعيد هدايتهم، إنما يجاهدون فقط لإنقاذ شعوبهم وأقوامهم من ورطة الشقاء.

وعلى كل حال، فإنّ من الواضح والبيّن أنّ التعبير بـ «أخاهم» ليس إشارة إلى الأخوة الدينية مطلقاً، لأنّ الأقوام هذه لم تستجب ـ في الأغلب ـ لدعوة أنبيائها الإصلاحية.

ثمّ يذكر تعالى أنّ هود شرع في دعوته في مسألة التوحيد ومكافحة الشرك والوثنية: قال يا قوم لمبدوا الله ها لكم من لله غيرة أفلا تتقون ﴾

ولكن هذه الجماعة الأنانية المستكبرة، وبخاصة أغنياؤها المغرورون المعجبون بأنفسهم، ولكن هذه الجماعة الأنانية المستكبرة، وبخاصة أغنياؤها المغرورون المعجبون بأنفسهم، والذين يعبر عنهم القرآن بلفظة «الملا» باعتبار أن ظاهرهم يملأ العيون، قالوا لهود نفس ما قاله قوم نوح لنوح بي القال للحلا للذين تفروا من قومه بقا لنراك في سفاهة ولبقا لنظنك من الكاذبين ؟. [ع

«السفاهة» وخفة العقل كانت تعني في نظرهم أن ينهض أحد ضد تقاليد بيئته مهما كانت تلكم التقاليد خاوية باطلة، ويخاطر حتى بحياته في هذا السبيل.

لقد كانت السفاهة في نظرهم ومنطقهم هي أن لا يوافق المرء علىٰ تقاليد مجتمعه وسننه البالية، بل يثور على تلك السنن والتقاليد، ويستقبل برحابة صدر كل ما تخـبنه له تــلك الثورة والجمابهة.

ولكن هوداً ـ وهو يتحلى بالوقار والمتانة التي يتحلى بها الأنبياء والهـداة الصـادقون الطاهرون ـ من دون أن ينتابه غضب، أو تعتريه حالة يأس **﴿قال يا قوم ليس بي سفاهة** و**لكتّنِ رسول من ربّ للعالمين**﴾.

ثمّ إنّ هوداً أضاف: إنّ مهمته هي إيلاغ رسالات الله إليهـم. وإرشـادهم إلى مـا فـيه سعادتهم وخيرهم، وانقاذهم من ورطة الشرك والفساد، كل ذلك مع كـامل الإخـلاص والنصح والأمانة والصدق ﴿ **لْبِلْحُكُم رسالات رَبِّي وَلَنَا لَكُم نَاصِح لَمِينَ»**.

ثمّ إنّ هوداً أشار ـ في معرض الردّ على من تعجب من أن يبعث الله بشراً رسولاً ـ إلى نفس مقولة نوح النّبي لقومه: ﴿ **أو مجبتم أن جا.كم ذِكرَ هن ربّكم على رجل هنكم لينذركم؛** أي هل تعجبون من أن يرسل الله رجلاً من البشر نبيّاً، ليحذركم من مغبة أعمالكم، وسا ينتظركم من العقوبات في مستقبلكم؟

ثمّ إنّه إستثارة لعواطفهم الغافية، وإثارة لروح الشكر في نفوسهم، ذكر قسماً من النعم التي أنعم الله تعالى بها عليهم، فقال: ﴿ و*لذكروا إذ جعلكم خلفا هن بعد قوم نوح*﴾، فقد ورثتم الأرض بكل ما فيها من خيرات عظيمة بعد أن هلك قوم نوح بالطوفان بسبب طـغيانهم وبادوا.

ولم تكن هذه هي النعمة الوحيدة، بل و هب لكم قوة جسدية عظيمة **﴿ وزادكم في الخلق** يصطق*ه*.

إنَّ جملة ﴿ زَادَكُم في المخلق بعطة عكن أن تكون \_كما ذكرنا \_إشارة إلى قوة قوم عاد الجسدية المتفوقة، لأنَّه يستفاد من آيات قرآنية عديدة، وكذا من التواريخ، أنَّهم كانوا ذوي هياكل عظمية قوية وكبيرة، كما نقرأ ذلك من قولهم في سورة «فصلت» الآية ١٥ ﴿ هن لقد مناقوت وفي الآية ٧ من سورة الحاقة نقرأ \_عند ذكر ما نزل بهم من البلاء بذنوبهم \_ ﴿ فترى القوم فيها صرمىٰ كأنَّهم أعجازنغل خاوية > حيث شبه جسومهم بجذوع النخل الساقطة على الأرض. ويمكن أن تكون إشارة \_أيضاً \_إلى تعاظم نروتهم وإمكانياتهم المالية، ومدنيتهم الظاهرية المتقدمة، كما يستفاد من آيات قرآنية وشواهد تاريخية أخرى، ولكن الإحستال الأوّل أنسب مع ظاهر الآية.

وفي خاتمة الآية يذكّر تلك الجماعة الأنانيّة بأن يتذكروا نعم الله لتستيقظ فسيهم روح الشكر فيخضعوا لأوامره، علّهم يفلحون **﴿فَادَكُرُوا آلَا. الله لملّكُم تفلحونَ﴾**.

ولكن في مقابل جميع المواعظ والإرشادات المنطقية، والتذكير بنعم الله ومواهبه، انبرت تلك الثلة من الناس الذين كانوا يرون مكاسبهم المادية في خطر، وقطول دعموة النّبي تصدّهم عن التمادي في أهوائهم وشهواتهم، انبرت إلى المعارضة، وقالوا بمصراحة،: إنّك جئت تدعونا إلى عبادة الله وحده وترك ماكان أسلافنا يعبدون دهراً طويلاً، كلّا، لا يمكن هذا بحال **(قالوا أجنتنا لنعبد الله وحده ونذر ماكان أسلافنا يعبدون دهراً طويلاً، كلّا، لا يمكن** 

لقدكان مستوى تفكير هذه الثّلة منحطاً جدّاً ـكما تلاحظ ـ إلى درجة أنّهــم كــانوا يستوحشون من عبادة الله وحده، بينما يعتبرون تــعدّد الآلهــة والمـعبودات مــفخرةً مــن مفاخرهم.

والجدير بالتأمل أنَّ دليلهم في هذا الجال لم يكن إلَّا التقليد الأعمى لما كان عليه الآباء والأسلاف، وإلَّا فكيف يكن أن يبرروا خضوعهم لقطعات من الصخور والأخشاب؟!

وفي النهاية، ولأجل أن يقطعوا أمل هود فيهم تماماً، ويقولوا كلمتهم الأخيرة قالوا: إذا كان حقاً وواقعاً ما تنذرنا به من العذاب، فلتبادر به، أي إنّنا لا نخشى تهديداتك أبداً **﴿فاتنا بما تحدا إن كنت هن الصادقين ﴾**.

وعندما بلغ الحوار إلى هذه النقطة، وأطلق أولئك المتعنتون كلمتهم الأخيرة الكاشفة عن رفضهم الكامل لدعوة هود، وأيس هود \_ هو الآخر \_ من هدايتهم تماماً، قال: إذن ما دام الأمر هكذا فسيحلّ عليكم عذاب ربّكم **﴿قال قد وقع عليكم من ربّكم رجس ومغسب ﴾**.

و«الرّجس» في الأصل بمعنى الشيء غير الطاهر، ويرى بعض المفسّرين أنّ لأصل هذه اللفظة معنى أوسع، فهو يعني كل شيء يبعث على النفور والتقزز والقرف، ولهذا يطلقُ على جميع أنواع الخبائث والنجاسات والعقوبات لفظ «الرجس» لأنّ جميع هذه الأمور توجب نقور الإنسان، وابتعاده.

وعلى كل حال فإنَّ هذه الكلمة في الآية المبحوثة يكن أن تكون بمعنى العقوبات الإلهيَّة،

[ع

٤١٢

و يكون ذكرها مع جملة «قد وقع» التي هي بصيغة الفعل الماضي إشارة إلى أنّكم قد أصبحتم مستوجبين للعقوبة حتماً وقطعاً، وأنّ العذاب سيحل بكم لا محالة.

كما يمكن أن يكون بمعنى النجاسة وتلوث الروح، يعني أنّكم قد غـرقتم في دوّامـة الانحراف والفساد إلى درجة أنّ روحكم قد دفنت تحت اوزار كثيفة من النجاسات، وبذلك استوجبتم غضب الله، وشملكم سخطه.

ثمّ لأجل أن لا يبقى منطق عبادة الاوثان من دون ردّ أضاف قائلاً: **﴿لتجادلونني فـي أسها. ستيتموها أنتم وآباؤكم ما نزّل الله بها هن سلطان)** فهذه الاصنام التي صنعتموها انتم وآباؤكم ليس لها من الالوهيّة الاّ اسم فارغ وضعها أسلافكم كـذباً وزوراً، ثمّ وجـئتم تجادلونني في عبادتها في حين لم ينزل بذلك أي دليل من جانب الله.

وفي الحقيقة، أنَّ هذه الأصنام لا تملك من الألوهية إلَّا أسهاء من دون مسمّيات، وهي أسهاء من نسج خيالكم وخيال أسلافكم، وإلَّا فهي كومة أحجار وأخشاب لا تختلف عن غيرها من أحجار البراري وأخشاب الغابات.

ثمّ قال: فإذا كان الأمر هكذا فسلننتظر جمسيعاً. انستظروا أنستم أن تسنفعكم أصسنامكم ومعبوداتكم وتنصركم، وأنتظر أنا أن يحلّ بكم غضب الله وعذابه الأليم جزاء تسعنتكم. وسيكشف المستقبل أي واحد من هذين الإنتظارين هو الأقسرب إلى الحسقيقة والواقىع **«فانتظروا لِتِي معكم من المنتظرين»**.

وفي نهاية الآية بيَّن القرآن مصير هؤلاء القوم المتعنتين في عبارة قـصيرة مـوجزة: **«فأنجينا» والذين همه برحمة هنّا وقطعنا دلبر للّذين تذّبوا بآياتنا وما تانوا مؤهنين»** أجل، لقد أنجى الله هوداً ومن اتبعه من القوم بلطفه ورحمته، وأمّا الذين كذبوا بآيات الله، ورفـضوا الإنضواء تحت لواء دعوته، والإنصياع للحق، فقد أبيدوا نهائياً.

و«دابو» في اللغة بمعنى آخر الشيء ومؤخرته، وبناء على هذا المفهوم يكون معنى الآية: أنّنا أبدنا هؤلاء القوم إيادة كاملة واستأصلنا شأفتهم.

وسوف نبحث بالتفصيل حول قوم عاد وبقية خصوصيات حياتهم وكيفية عقوبة الله لهم والعذاب الذي نزل وحلّ بهم عند تفسير سورة هود بإذن الله).

#### الآيات

## التفسير

#### قصة قوم صالع وما فيها من عبر:

في هذه الآيات جاءت الإشارة إلى قيام «صالع» النّبي الإَهمي العظيم في قومه «ثمود» الذين كانوا يسكنون في منطقة جبلية بين الحجاز والشام، وبهذا يواصل القـرآن أبحـاثه السابقة الغنية بالعبر حول قوم نوح وهود. وقد أشير إلى هذا القصة أيضاً في سورة: «هود» و «الشعراء» و «القسر» و «الشسس» وجاءت بصورة أكثر تفصيلاً في سورة «هود» أمّا هذه الآيات فقد أوردت ما دار بسين صالح للله وقومه قوم ثمود، وعن مصير هم، وعاقبة أمر هم بصورة مختصرة. فيقول تعالى في البداية: **﴿ولِلى ثمود أخاهم صالحا»**.

وقد مربيان العلة في إطلاق لفظة «الأخ» على الأنبياء عند تفسير الآية ٦٥ من نفس هذه السورة في قصة هود.

ولقد كانت أوّل خطوة خطاها نبيّهم صالح في سبيل هدايتهم، هي الدعوة إلى التوحيد. وعبادة الله الواحد **﴿قال يا قوم لميدو***ا* **الله ها لكم هن إله قير» ﴾**.

ثمّ أضاف: إنّه لا يقول شيئاً من دون حجة أو دليل، بل قد جاء إليهم ببيّنة من ربّهم فحد جا**رتكم بيّنة من ربّكم هذه ناقة الله لكم آية»**.

و«النّاقة» أنثى الإيل، وقد أشير إلى ناقة صالح في سبعة مواضع من القرآن الكريم (.

وأمّا حقيقه هذه الناقة، وكيف كانت معجزة صالح الساطعة، و آيته المفحمة لقومه، فذلك ما سنبحثه في سورة هود، في ذيل الآيات المرتبطة بقوم ثمود بإذن الله.

على أنّه ينبغي الإلتفات إلى أنّ إضافة «الناقة» إلى «الله» في الآيات الحاضرة من قبيل الإضافة التشريفية ــكها هو المصطلح ــفهي إشارة إلى أنّ هذه الناقة المذكورة لم تكن ناقة عادية، بل كانت لها ميزات خاصّة.

ثمّ إنّه يقول لهم: اتركوا الناقة تأكل في أرض الله ولا تمنعوها **«قدروها تأكل في أرض الله ولا تمشّوها بسو. فيأخذكم مدّلب أليم.»**.

وإضافة الأرض إلى «الله» إشارة إلى أنَّ هذه الناقة لا تزاحم أحداً، فهي تعلف من علف الصحراء فقط، ولهذا يجب أن لا يزاحموها.

ثمّ يقول في الآية اللاحقة **﴿ولذكرولاٍذجعلكم خلفًا من بعدعاد وبوَّاكم في للَّرفن﴾** أي من جانب لا تنسوا نعم الله الكثيرة، ومن جانب آخر انتبهوا إلى أنّه قد سبقكم أقوام (مثل قوم عاد) طغوا فحاق بهم عذاب الله بذنوبهم وهلكوا.

٨. قال الطبرسي في المجمعالبيان، جـ ٤، صـ ٢٩٠؛ الناقة أصلها من التوطئة والتذليل يقال بعير منوق أي مذلل موطأ، ولعل إطلاقها على أثني الإبل لكونها أكثر ذلولاً للإمتطاء والركوب.

٤]

ثمّ ركّز على بعض النعم الإلهيّة كالأرض فقال: **وتتخذون من سهولها قـصورا وتـنحتون** ال**عيال يوتاب**، فالأرض قد خُلِقَت بنحوٍ تكون سهولها المستوية والمزودة بالتربة الصالحة لإقامة القصور الفخمة، كما تكون جبالها صالحة لأن تنحت فيها البيوت القـوية المحـصنة لفصل الشتاء والظروف الجوية القاسية.

ويبدو للنظر من هذا التعبير هو أنّهم كانوا يغيرون مكان سكناهم في الصيف والشتاء، فني قصل الربيع والصيف كانوا يعمدون إلى الزراعة والرعي في السهول الواسعة والخصبة، وهذا كانت عندهم قصور جميلة في السهول، وعند حلول فصل البرد والإنتهاء من الحصاد يسكنون في بيوت قوية منحوتة في قلب الصخور، وفي أماكن آمنة تحفظهم من خطر السيول والعواصف والاخطار.

وفي ختام الآية يقول تعالى على لسان نبيّه صالح: ﴿فَادْكُرُوا آلا الله ولا تَصْوَا فِي الأرض مفسدين﴾ `.

ثمّ إنّنا نلاحظ أيضاً أنّ جماعة الأغنياء والمترفين ذوي الظاهر الحسن. والباطن القبيح الخبيث. الذين عبر عنهم بالملأ أخذوا بزمام المعارضة لهذا النّبي الإلهيّ العظيم، وحيث إنّ عدداً كبيراً من أصحاب القلوب الطبية والافكار السليمة كانت ترزح في أسر الأغـنياء والمترفين. قد قبلت دعوة النّبي صالح واتبعته. لهذا بدأ الملأ بمخالفتهم لهؤلاء المؤمنين.

فقال الفريق المستكبر من قوم صالح للمستضعفين الذين آمنوا بصالح: هل تعلمون يقيناً أنَّ صالحاً مرسَل من قبل الله ﴿قال العلا الذين استكبروا هن قومه للذين استضعفوا لهن آهن هنهم أتعلمون أنَّ صالحاً هرسل هن ريَّه ﴾

على أنَّ الهدف من هذا السؤال لم يكن هو تحري الحق، بل كانوا يريدون بإلقاء هـذه الشبهات زعزعة الإيمان في نفوس من آمن، وإضعاف معنوياتهم، وظـناً مـنهم بأن هـذه الجماهير ستطيعهم وتكف عن متابعة صالح وحمايته، كما كانت مطيعة لهم يوم كانت تحت سيطرتهم ونفوذهم.

ولكن سرعان ما واجهوا ردَّ تلك الجموع المؤمنة القاطع. الكاشف عن إرادتها القوية

٨. «تعتُوا» مشتقة من مادة «عثى» بمعنى إيجاد الفساد. غاية ما هنالك أنَّ هذه المادة تستعمل في الأغلب في المفاسد الأخلاقية والمعنوية، في حين تطلق مادة «عبث» على المفاسد الحسبة. وبناء على هذا يكون كلمة «المفسدين» بعد جملة «لا تعثوا» لغرض التأكيد، لأنَّ كليهما يحليان معنيَّ واحداً. を]

وعزمها على مواصلة طريقها، حيث قالوا: إنّنا مضافاً إلى اعتقادنا بأنّ صالحاً رسول من قبل الله، فنحن مؤمنون أيضاً بما جاء به **﴿ قالو***ا***لِدًا بِها أرسل بِه هؤهنونِه**ِ.

ولكن هؤلاء المغرورين المتكبرين لم يكفوا عن عملهم. بل عـادوا مـرّة أخـرى إلى إضعاف معنوية المؤمنين **﴿قال الذين استكبروا إنّا بالذي آهنتم به كافرون»**. وكـانت هـذه محاولة منهم لجرّ هؤلاء المستضعفين إلى صفوفهم مرّة أخرى.

كانوا المقدّمين في المجتمع والأسوة للآخرين على الدوام بما كانوا يتمتّعون به من قـوة وثراء، لهذا كانوا يظنون أنّهم بإظهار الكفر سيكونون أسوة للآخرين أيـضاً، وأن النـاس سوف يتبعونهم كما كانوا يفعلون ذلك من قبل، ولكنّهم سرعان ما وقفوا عـلى خـطأهم، وعلموا أنّ الناس قد اكتسبوا بالإيمان بالله على شخصيّة حـضارية جـديدة والـــتقلال فكري، وقوة إرادة.

والجدير بالإنتباء أنّ الأغنياء والملأ وُصِفُوا في الآيات الحاضرة بالمستكبرين، ووصفت الجماهير الكادحة المؤمنة بالمستضعفين، وهذا يفيد أنّ الفريق الأوّل قد وصلوا بشعورهم بالتفوق، وغصب حقوق الناس واستغلالهم إلى مرتبة ما يسمى في لغة العصر بـ «الطبقة المستغِلّة»، والفريق الآخر بالطبقة المستغَلَّة.

عندما ينس الملأ والأغنياء المستكبرون من زعزعة الإيمان في نفوس الجهاهير المؤمنة بصالح ﷺ، ومن جانب آخر رأوا أنّ وساوسهم وشائعاتهم لاتجدي نفعاً مع وجود «الناقة» التي كانت تُعَدّ معجزة صالح ﷺ، لهذا قرّروا قتل الناقة. مخالفين بذلك أمر رتّهـــم ﴿ فــعقرول النّاقة وعتوا من لمورتيهم» (

ولم يكتَفوا بهذا أيضاً، بل أَتَوا إلى صالح نفسه وبصراحة ﴿وقالوا يا صالح لنتنا بما تحدا إن كنيه من المرسلين».

يعني أنَّنا لا نخاف تهديداتك مطلقاً. وأن هذه التهديدات جميعها لا أساس لهاوالحقيقة أنَّ هذا الكلام نوع من الحرب النفسية ضد صالح ﷺ، بهدف إضعاف روحـيته وروحـية المؤمنين به.

٨. المراد من «العقر» هو قطع عصب خاص خلف رجل الناقة أو الفرس هو سبب حركتها، فإذا قبطع سنقط الحيوان، وفقد القدرة على الحركة والتنقل. وعندما وصل المعارضون بطغيانهم وتمرّدهم إلى آخر درجة، وأطفأوا في نفوسهم آخر بارقة أمل في الإيمان، حلّت بهم العقوبة الإلهيّة طبقاً لقانون انتخاب الأصلح، وإهلاك ومحو الكائنات الفاسدة والمفسدة **﴿فَاحَدْتَهُمُ لَرْجَفَة فَاصِبَحُوا فَيَ دَلَرْهُمُ جَائَمَيْنُ﴾**.

إنّها كانت زلزلة ورجفة عظيمة تهاوت على أثرها قصورهم وبيوتهم القوية، واندثرت حياتهم الجميلة، حتى أنّه لم يبق منهم إلّا أجساد ميتة... هكذا أصبحوا.

و«جائم» في الأصل مشتق من مادة «جثم» بمعنى القعود على الركب، والتوقف في مكان واحد، ولا يبعد أن يكون هذا التعبير إشارة إلى أنّ الزلزلة والرجفة جاءتهم وهم في حالة نوم هنيئة، فجلسوا على أثرها فجأة، وبينما كانوا قاعدين على ركبهم لم تمهلهم الرجفة، بل ماتوا وهم على هذه الهيئة، إمّا خوفاً، وإمّا بسبب إنهيار الجدران عليهم، وإمّا بفعل الصاعقة التي رافقت الزلزال!!

## بِأَيِّ شيء أُهلِكَ قوم ثمود:

٤[

وهنا يطرح سؤال وهو: يستفاد من الآية الحاضرة أنّ الشيء الذي أهلك هؤلاء المتمردون كان هو الزلزال، ولكن يظهر من الآية ١٣ من سورة فصلت أنّه كان الصاعقة، بينما نقراً في الآية ٥ من سورة الحاقة **﴿لَقَا تُمُود فَاهَلْتُوا بِالطَّاهِيةَ﴾** يعني أنّ قوم غود أهلكوا بشيء مدمّر، فهل هناك تناقض بين هذه التعابير؟

إنّ الجواب على هذا السؤال يمكن أن يلخص في جملة واحدة، وهي جميع هذه العبارات ترجع إلى معنى واحد، أو أنّه يلازم بعضها بعضاً، فكثيراً ما تحدث الرجّة الأرضية في منطقة ما بفعل صاعقة عظيمة، أي أنّه تحدث صاعقة أوّلاً، ثمّ تحدث على أثرها رجة أرضية.

وأمّا «الطاغية» فهي بمعنى كائن تجاوز عن حدّه، وهذا ينسجم مع الزلزلة وكــذا مـع الصاعقة، ولهذا فلا يوجد أي تناقض بين الآيات.

وفي آخر آية من الآيات المبحوثة يقول: ﴿فتولَىٰ منهم وقال يا قوم لقد أبلغتكم رسالة ربّي ونصحت لكم ولكن لا تحبّون الناصحين﴾ أي بعد هذه القضية تولى صالح وهو يقول: لقد أديت رسالتي إليكم، ونصحت لكم ولكنّكم لا تحبّون من ينصحكم.

وهنا يطرح سؤال آخر، وهو: هل كلام صالح هذا كان بعد هلاك المتمردين من قومه، أو أنّ هذا الكلام هو الحوار الأخير الذي جرى بينه وبين قومه قبيل هلاك القوم وموتهم، أي بعد إتمام الحجّة عليهم... ولكن ذكر في عبارة القرآن بعد قضية هلاكهم وموتهم بالرجفة؟ المحمد الحجّة عليهم...

هناك احتمالان: والحقيقة أنّ الإحتمال النّاني أنسب مع ظاهر الخطاب، لأنّ الحديث مع قوم نمود يفيد أنّهم كانوا أحياء، ولكن الإحتمال الأوّل هو أيضاً غير بعيد، لأنّه كثيراً ما تتم محادثة أرواح الموتى بمثل هذا الكلام ليعتبر الباقون الحاضرون، تماماً كما نقرأ نظير ذلك في تاريخ الإمام علي ليّلاً فإنّه لميّلاً وقف بعد معركة الجمل معند جسد طلحة وقال: «ويل أمّك، طلحة! لقد كان لك قدم لو نفعك، ولكن الشيطان أضلك فأزلك. فعجلك إلى النّار». <sup>(</sup>

كما نقراً \_ أيضاً \_ في أواخر نهج البلاغة أنّ الإمام علياً الله عندما عاد من معركة صفّين وقف عند مدخل الكوفة والتفت إلى مقابر الموتى، فسلّم على أرواح الماضين أوّلاً. ثمّ قال: «أنتم السابقون ونحن اللاحقون».

જીજી

[ع

#### الآيات

وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةَ مَاسَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِمِنَ ٱلْعَالَمِينَ () إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةَ مِن دُونِ النِّسَآَء بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسَرِفُونَ () وَمَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَةِ مُعْمَ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَنَطَهَرُونَ () فَأَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ إِلَا آمْ أَتَه مَانَتَ مِن أَعْدَبِرِينَ () وَمَاحَانَ مَعَانَ مَانَ يَنْطَهَرُونَ () فَا يَعْذَبُ وَأَهْلَهُ إِلَا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَةِ مُعْمَ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَنَطَهَرُونَ () فَا يَعْدَنَهُ وَأَهْلَهُ وَإِنَّه مَعْنَ قَرْيَةِ مَعْنَ الْعَامِ فَي مَعْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ مَنْ مَعْدَرُونَ () فَا يَعْذَبُ مَعْدَةُ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ وَمَا يَعْتَعُهُ مُعْنَا مُعْذَكُرُ أَنْ أَنْ أَعْذَبُهُ وَأَعْلَهُ وَاللَّهُ مَعْنَ قَرْيَةِ مُعْنَا مُعْتَقَالُهُ أَعْتَنُهُ وَأَعْلَهُ مَعْنَ أَنْ مُنَا لَعُنْهُ مَا مَنْ أَعْذَا الْعُنْكَرِينَ مُنْ أَعْتَقُومُ مَعْنَ فَرْ يَعْتَعُونَهُ أَنْ فَالُوا أَخْرَجُوهُ مِعْنَ قَرْيَعَ مَعْنَ أَلُولُونَ أَعْوَالُهُ مَوْ فَالْعَاقُونَ أَعْتَعُونُ مَا يَعْتَمُ مُالُكُونَ أَعْذَا مَنْ مَا عُوْنَ أَنْ وَيَا أَعْذَا مُعْتَقُونُ مَالُ مَنْ يَعْتَعُهُ مُونَ الْنَاقُ أَنْ أَنْتُ مَنْ مَا مُنْ مَنْ مَا أَنَا مُكَانَ مَا مَنْ يَعْتَعُونُ أَنْ فَالْعُونُ مُعْتَعُهُ مَا مُنَا مُ مُنَا مُعْتَعُهُ أَنْعُالُونُ أَعْرُونَ الْ

#### الأفسير

## مصير قوم لوط المؤلم:

في هذه الآيات يستعرض القرآن الكريمُ فَصلاً آخر غنياً بالعبر من قصص الأنسبياء. وبذلك يواصل هدف الآيات السابقة ويكمله، والقصة هذه المرّة هي قصة النّسي الإقمسي العظيم «لوط».

ولقد ذكرت هذه القصة في عدّة سور من القرآن الكريم، منها سورة «هود» و«الحجر» و«الشعراء» و«الأنبياء» و«النمل» و«العنكبوت».

وهنا يشير القرآن الكريم ــ ضمن آيات خمس ــ إلى خلاصة سريعة عن الحوار الذي دار بين لوط، وقومه.

ويظهر أنَّ الهدف الوحيد في هذه السورة (الأعراف) هو تقديم عصارات وخـلاصات من مواجهات الأنبياء وحواراتهم مع الجماعات المتمردة من أقوامهم، ولكن الشرح الكامل لقصصهم موكول إلى السور القرآنية الأخرى (وسوف نأتي بقصّة هـذه الجـماعة بـصورة مفصلة في سورة هود والحجر إن شاء الله).

**الآية الأولى تقول في البدء:**اذكروا إذ قال لوط لقومه: أتر تكبون فعلاً قبيحاً لم يفعله

قبلكم أحد من الناس؟ ﴿ ولوطاً إِذْ قَالَ لِقُومِهِ لَتَأْتُونَ لِلفَاحِشَةِ مِـاسِيقَكُم سِها مِـن أحـد مِـن العالمين﴾؟!

فهذه المعصية مضافاً إلى كونها عملاً قبيحاً جدّاً \_لم يفعلها قبلكم أحد من الأقـوام \_ وبذلك يكون قبح هذا العمل الشنيع مضاعفاً، لأنّه أصبح أساساً لسنّة سيئة، وسبباً لوقوع الآخرين في المعصية عاجلاً أو آجلاً.

ويستفاد من الآية الحاضرة أنّ هذا العمل القبيح ينتهي ـ من الناحية التاريخية ـ إلى قوم لوط، وكانوا قوماً أثرياء مترفين شهوانيين، سنذكر أحوالهم بالتفصيل في السور التي أشرنا إليها إن شاء الله تعالى.

**وفي الآية اللاحقة** يشرح المعصية التي ذكرت في الآية السابقة ويقول: ﴿ لِ**نْكَم لتاتون** الرّجال شهوة هن دون النّسا.».

وأي انحراف أسوأ وأقبح من أن يترك الإنسان وسيلة توليد النسل وإنجساب الأولاد. وهو مقاربة الرجل للمرأة، والذي أودعه الله في كيان كل إنسان بصورة غريزية طسيعية، ويعمد إلى «الجنس الموافق»، ويفعل بالتالي ما يخالف ـ أساساً\_الفطرة، والتركيب الطبيعي للجسم والروح الإنسانيين، والغريزة السوية الصحيحة، ويكون نستيجته عسقم الهـدف المتوخى من المقاربة الجنسية.

وبعبارة أخرى: يكون أثره الوحيد، هو الإشباع الكاذب والمنحرف للحاجة الجنسية. والقضاء على الهدف الأصلي، وهو إستمرار النسل البشري.

ثمّ يقول تعالى في نهاية الآية: ﴿ **بل لنتم قوم مسرفون﴾** أي تجاوزتم حدود الله، ووقعتم في متاهة الانحراف والتجاوز عن حدود الفطرة.

ويمكن أن تكون هذه العبارة إشارة إلى أنَّهم لم يسلكوا سبيل الإسراف في مجال الغريزة الجنسية فحسب، بل تورطوا في مثل هذا الانحراف والاسراف في كل شي، وفي كل عمل.

والجدير بالذكر أنّ الآية الأولىٰ ذكرت الموضوع بصورة مجملة، ولكن الآية النّـانية ذكرته بصورة مبيّنة وواضحة، وهذا هو أحد فنون البلاغة عند بيان القضايا الهامة، فإذا فعل أحد عملاً شيئاً قال له مرشده ووليه الواعي الحكيم، لبـيان أهمّـية المـوضوع: أنت إرتكبت ذنباً عظيماً، فإذا قال له الشخص، ماذا فعلت؟ يقول له مرّة أخرىٰ: أنت إرتكبت ذنباً عظيماً، وفي المآل يكشف القناع عن فعله ويشرحه.

٤]

إنَّ هذا النوع من البيان يهيء فكر الطرف الآخر للوقوف تدريجاً على شناعة عـمله القبيح وخطورته، وهو أبلغ في التأثير.

وفي الآية اللاحقة أشار القرآن الكريم إلى الجواب المتعنت وغير المنطقي لقوم لوط، وقال: إنّهم لم يكن لديهم أي جواب في مقابل دعوة هذا النّبي الناصح المصلح، إلّا أن قالوا: أخرجوا لوطأ وأتباعه من مدينتكم. ولكن ما كان ذنبهم؟ إنّ ذنبهم هو أنّهم كانوا جماعة طاهرين لم يلوثوا أنفسهم بأدران المعصية **(وماكان جواب قومه إلّا أن قالوا أخرجوهم من** 

وهذا ليس موضع تعجب وإستغراب أن يطرد جماعة من العصاة الفسقة أشخاصاً طاهرين لا لشيء إلّا لأنّهم أنقياء الجيب، يجتنبون المنكرات، وذلك لأنّ هـؤلاء القـوم يعتبرون هؤلاء مزاحمين لشهواتهم، فكانت نقاط القوة لدى أولئك الأطهار تقاط ضعف وعيب في نظرهم.

ويحتمل أيضاً في تفسير جملة **(لِنَهم لنامن يتطهّرون)** أنّ قوم لوط كانوا يريدون بهذه العبارة أن يتهموا ذلك النّبي العظيم وأتباعه الأتقياء بالرياء والنظاهر بالتطهر، كما سمعنا وقرأنا في الأشعار كثيراً حيث يتهم الخبارون الأشخاص الطيبين النزيهين بالرياء والنظاهر، ويعتبرون (خرقتهم الملوثة بالخمر) أفضل من (سجادة الزاهد) وهذا نموع من التزكية الكاذبة للنفس التي يتذرع بها هؤلاء العصاة الأشقياء.

مع ملاحظة كلّ ما قيل في الآيات الثلاثة أعلاه، يستطيع كل قاض منصف أن يصدر حكمه بحق مثل هذه الجماعات والأقوام الذين يتوسلون – في مقابل إصلاح المصلحين ونصيحة الناصحين، ودعوة نبي إلهيّ عظيم – بالتهديد والإتهام، ولا يعرفون إلّا لغة القوّة والقهر، ولهذا قال الله تعالى في الآية اللاحقة: **(قانجيناء وأهله الإلمرئته كانت من الغابرين)**<sup>1</sup> أي لما بلغ الأمر إلى هذا الحد أنجينا لوطاً وأتباعه الواقعيين وأهله الطيبين، إلّا زوجته التي كانت على عقيدة قومه المنحرفين فتركناها.

قال البعض: إنَّ كلمة «أهل» وإن كان المتعارف إطلاقها على العائلة، ولكـن في الآيــة

<sup>1.</sup> يقال «الغاير» لمن ذهب أهله وفنوا وبقي هو وحده، كما ذهبت عائلة لوط معه، وبقيت زوجته وحـدها. وأصيبت بما أصيب به العصاة.

[ع

٤٢٢

الحاضرة استعملت في الأتباع الصادقين \_أيضاً \_ يعني أنّهم كانوا معدودين جزءاً من أهله وعائلته أيضاً، ولكن يستفاد من الآية ٣٦ من سورة الذاريات أنّه لم يؤمن بلوط ودعوته أحد من قومه قط إلّا عائلته وأقرباؤه، وعلى هذا الأساس يكون لفظ الأهل هنا مستعملاً في معناه الأصلي، أي أقرباؤه.

من الآية ١٠ من سورة التحريم إجمالاً أنَّ زوجة لوط كانت في البداية امرأة صـالحة. ولكنِّها سلكت سبيل الخيانة فيا بعد، وجرأت أعداء لوط عليه.

وفي آخر آية من الآيات إشارة قصيرة جداً \_ولكن ذات مغزى ومعنى عـميق\_إلى العقوبة الشديدة والرهيبة التي حلّت بهؤلاء القوم، إذ قال تعالى: **(ولمطردا عليهم هطراً ﴾** أيّ مطر... إنّه كان مطراً عجيباً حيث إنهالت عليهم الشهب والنيازك كالمطر وأبادتهم عـن آخرهم!!.

إنّ هذه الآية وإن لم تبيّن نوع المطر الذي نزل على القوم، ولكن من ذكر لفظة «المطر» بصورة مجملة اتضح أنّ ذلك المطر لم يكن مطراً عادياً، بل كان مطراً من الحجارة، كما سيأتي في سورة هود الآية ٨٣.

انظركيف كان عاقبة المجرمين ﴾.

إنّ هذا الخطاب وإن كان موجهاً إلى النّبيﷺ ولكنّه من الواضح أنّ الهدف هو اعتبار جميع المؤمنين به.

هذا وسيأتي تفصيل قصّة هذه الجماعة، وكذا مضار اللواط المتعددة، وحكمه في الشريعة الإسلامية، عند تفسير آيات سورة «هود» و«الحجر».

રુજ

## الآيات

وَإِلَىٰ مَدَىنَ أَخَاهُمْ شَعَيْبُأَقَالَ يَنْقَوْمِ آعَبُ دُوا ٱللّهَ مَالَكُم مِنْ إِلَيْهِ غَبْرُهُ قَدَّجَآءَ تَحْمَ بَيِنَةٌ مَن رَبِحَهُمْ فَأَوَفُوا ٱلْحَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ وَلَانَبْخُسُوا ٱلنَّاسَ أَسْبَآءَ هُمْ وَلَا نُفْسِدُ وَافِ ٱلْآرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ذَلِحَهُمْ خَبْرٌ لَكُمْ إِن حُنتُ مُقْوَمِنِينَ ٢ وَلَا نَقْعُدُوا بِحُلْ صِرَطِ تُوَعِدُونَ وَتَصُدُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَن بِهِ وَتَبَعُونَهُ مَاعِوجًا وَاذْ حَكُرُوا إِذْ حَنْتُ مَا عَنْتُ مَا مَنْ عَامَ وَالْفَعْمَا عَوْجُهُمْ وَطَآبِفَةٌ لَمَ وَإِن كَانَ طَآبِفَةٌ مِن مَا مَنْ مَا مَنْ إِلَيْهِ وَطَآبِفَةٌ لَمَ يَعْمَدُوا فَاصْبِرُوا حَتَى يَعْتُمُ ٱللَّهُ بَيْنَا وَهُوَ خَبْرُ أَلْكَ عَلَيْ مَا عَوْجُهُ

## التفسير

# (سالة شعيب في مدين:

في هذه الآيات يستعرض القرآن الكريم فصلاً خامساً من قصص الأقسوام المساضين. ومواجهة الأنبياء العظام معهم، وهذا الفصل يتناول قوم شعيب.

بعث شعيب الله الذي ينتهي نسبه ـ حسب كتب التساريخ ـ إلى إسراهسيم عسبر خمس طبقات، إلى أهل مدين، وهي مدينة من مدن الشام، كان أهلها أهل تجارة و ترف قد سادت فيهم الوثنية، وكذا الحيلة، والتطفيف في المكيال والميزان، والبخس في المعاملة.

وقد جاء تفصيل هذه المواجهة بين هذا النّبي العظيم وبين أهل مدين، في سور متعددة من القرآن الكريم، وبخاصّة في سورة «هود» و«الشعراء»، ونحن تبعاً للقرآن الكريم سنبحث 5]

٤٢٤

بتفصيل هذه القصّة في ذيل آيات سورة هود إن شاء الله، أمّا هنا فنذكر شيئاً عن هذه القصّة باختصار طبقاً للآيات المطروحة هنا.

في البداية يقول سبحانه: ولقد أرسلنا إلى أهل مدين أخاهم شعيباً **﴿ولِلَّى هدين أخاهم** شعيباً».

روى جماعة من المفسّرين، مثل العلّامة الطبرسي في مجمع البيان، والفخر الرازي في تفسيره المعروف، أن «مدين» في الأصل اسم لأحد أبناء إيراهيم الخليل، وحيث إنّ أبناءه وأحفاده سكنوا في أرض على طريق الشام سميت تلك الأرض «مدين».<sup>(</sup>

هذا وقد أوضحنا السرّ في استعمال لفظة «أخاهم» في الآية ٦٥ من هذه السورة.

ثمّ إنّه تعالى أضاف: إنّ شعبباً مثل سائر الأنبياء بدأ دعوته بمسألة التوحيد (قال يا قوم لعبدوا الله ها لكم هن لِله غيرة ».

وقال: إنّ هذا الحكم مضافاً إلى كونه من وحي العقل، ثابت بواسطة الأدلة الواضحة التي جاءتهم من جانب الله أيضاً: **﴿قد جاءتكم بيّنة من ريّكم﴾**.

أمّا أنّ هذه «البيّنة» ماهي؟ فإنّه لم يرد كلام حولها في الآيات الحاضرة، ولكن الظاهر أنّها إشارة إلى معجزات شعيبﷺ.

ثمّ إنّه للله بعد الدعوة إلى التوحيد أخذ في محساربة المـفاسد الاجــتماعية والأخــلاقية والاقتصادية السائدة فيهم، وفي البدء منعهم من ممارسة التــطفيف، والغش في المـعاملة، يقول: **﴿فأوفوا للكيل وللميزان ولا تبخسوا للناس أشيا.هم ﴾**`.

وواضح أن تسرّب أيّ نوع من أنواع الخيانة والغش في المعاملات يزعزع بل ويهدم أسس الطمأنينة والثقة العامّة التي هي أهم دعامة لاقتصاد الشعوب وتلحق بالمجتمع خسائر غير قابلة للجبران. ولهذا السبب كان أحد الموضوعات الهامّة التي ركز عليها شعيب هو هذا الموضوع بالذات.

ثمّ يشير إلى عمل آخر من الأعمال الأثيمة، وهو الإفساد في الأرض بعد أن أصلحت أوضاعها بجهود الأنبياء، وفي ضوء الإيمان فقال: **﴿ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها﴾**.

۲۰۲ تفسير مجمع البيان، ج٤، ص٢٠٢؛ تفسير الكبير، ج١٤، ص١٧٢.

٢. «البخس» يعني نقص حقوق الأشخاص، والنَّزول عن الحد بصورة توجب الظلم والحيف.

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [: |
|----------------------------------|----|
|                                  | L  |

ومن المسلّم أنّه لا يستفيد أحد من إيجاد الفساد ومن الإفساد، سواء كمان فساداً أخلاقياً، أو من قبيل فقدان الإيمان، أو عدم وجود الأمن، لهذا أضاف في آخر الآية قائلاً: فإذلكم خيراكم إن كنتم مؤهنين؟.

وكانَّ إضافة عبارة: «إن كنتم مؤمنين» إشارة إلى أنَّ هذه التعاليم الاجتماعية والأخلاقية إمَّا تكون متجذرة ومثمرة إذا كانت نابعة من الإيمان ومستمدة من نوره. أمَّا لو كانت قاعَة على أساس سلسلة من ملاحظة المصالح المادية لم يكن لها بقاء ودوام.

وفي الآية اللاحقة يشير إلى رابع نصيحة لشعيب، وهي منعهم عن الجلوس على الطرقات وتهديد الناس، وصدّهم عن سبيل الله، و تضليل الناس بإلقاء الشبهات و تزييف طريق الحق المستقيم في نظرهم، فقال: (ولا تقعدوا بكل مراط توعدون وتعدّون عن سبيل الله هن آهن به وتبغوتها موجا).

وأمّا أنّه كيف كانوا يهدّدون الراغبين في الإيمان، فقد ذكر المفسّرون في هـذا الجـال احتمالات متعددة، فالبعض احتمل أنّه كان ذلك عن طريق التهديد بالقتل، وبعض آخـر احتمل أنّه كان عن طريق قطع الطريق ونهب أموال المؤمنين، ولكن المـناسب مـع بـقية العبارات الأخرى في الآية هو المعنى الأول.

وفي ختام الآية جاءت النصيحة الخامسة لشعيب، التي ذكّر فيها قومه بالنعم الالهـيّة لتفعيل حسّ الشكر فيهم، فيقول: تذكّروا عندما كنتم أفراداً قلائل فزادكم الله في الأفـراد وضاعف من قو تكم: **فواذ تروابا كنتم قليلا فتترتم ب**ا

ثمّ يلفت نظرهم إلى عاقبة المفسدين ونهاية أمرهم ومصيرهم المشؤوم حتى لا يتبعوهم في السلوك فيصابوا بما أصيبوا به، فيقول: **﴿ولنظرواكيف كان ماقبة المفسدين ﴾**.

ويستفاد من الجملة الأخيرة أنّه على العكس من الدعايات غير المدروسة لتحديد النسل في هذه الأيّام فإنّ كثرة أفراد المجتمع، يمكن أن تكون منشأ قوّة وعظمة وتقدم المجتمع في أكثر الموارد، طبعاً شريطة أن تضمن معيشتهم وفقاً لبرامج منظمة، من الناحية المادية والمعنوية.

إنّ آخر آية من الآيات المبحوثة هنا بمثابة إجابة على بعض استفهامات المؤمنين والكفار من قومه، لأنّ المؤمنين ـ على أثر الضغوط التي كانت تتوجه إليهم من جانب الكفار ـ كان من الطبيعي أن يطرحوا هذا السؤال على نبيّهم: إلى متى نبق في العذاب ونتحمل الأذى؟ 5]

وكان معارضوهم \_ أيضاً \_ والذين تجرأوا لأنّهم لم تصبهم العقوبة الإلهيّة فوراً يقولون: إذا كنت من جانب الله حقّاً فلماذا لا يصيبنا شي، رغم كل ما نقوم به من إيذا، ومعارضة؟ فيقول لهم شعيب: إن كانت طائفة منكم آمنت بما بُعِنت به، وأعرضت أخرى فلا ينبغي أن يكون ذلك سبباً لغرور الكفار، ويأس المؤمنين، اصبروا حتى يحكم الله بسيننا وبسينهم. فالمستقبل سوف يكشف عمن يكون على حق، ومن يكون على باطل فوان كان طائفة منكم آمنوا بالذي أرسلت به وطائفة لم يومنوا فاصبروا حتى يحكم لله بسيننا وهو قسير للحاكمين».

8003

قَالَ الْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَكَ يَشْعَيْبُ وَٱلَّذِينَ مَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا آوْلَتَعُودُنَ فِي مِلَيَّنَا قَالَ أَوَلَوْ كُنَّاكَثِرِهِينَ ٢ قَدِ ٱفْتَرَيْنَا عَلَى ٱللَّهِ كَذِ عُدْنَا فِي مِلَيْحَتُم بَعَدَ إِذْ يَحَنَّنَا ٱللَّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا آَنَ نَعُودَ فِيهَ إِلَّآَن بَشَآءَ اللَّهُ رَبُّنَا فَي مَلَيْحَتُم بَعَدَ إِذْ يَحَنَّنَا ٱللَّهُ مِنْها وَمَا يَكُونُ لَنَا آَنَ نَعُودَ فِيهَ إِلَي أَنْ يَشَاءَ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَرَيُنَا وَلَتَعُودُنَ فَوْمِنَا إِلَى مَعْدَ إِذَ يَحَنَّ اللَّهُ مِنْها وَمَا يَكُونُ لَنَا آنَ نَعُودَ فِيهَا إِلَى اللَّهُ مَنْهَ عُذَى أَوَ مَا يَتُكُونُ لَنَا آنَ نَعُودَ فِيها إِلَا آَنَ يَشَاءَ وَاللَّهُ رَبُّنَا وَلَيَعَرَبُنَا وَمِنْ مَعْدَ إِذَ يَحَدَّى اللَّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا آَنَ نَعُودَ فِيهَا إِلَا آَنَ يَشَاءَ

#### التفسير

هذه الآيات تستعرض ردّ فعل قوم شعيب مقابل كلمات هذا النّبي العـظيم المـنطقية، وحيث إنّ الملا والأثرياء المتكبرين في عصره كانوا أقوياء في الظاهر، كان ردّ فعلهم أقوى من ردّ فعل الآخرين.

ابنهم كانوا \_ مثل كل المتكبرين المغرورين - يهددون شعيباً مستمدين على قسوتهم وقدرتهم، كما يقول القرآن الكريم: فقال العلا الذين استكبروا من قومه لنخرجتك يا تسعيب

قد يتصور البعض من ظاهر هذا التعبير «لتعودن إلى ملتنا» أنّ شعيباً كان قبل ذلك في صفوف الوثنيين، والحال ليس كذلك، بل حيث إنّ شعيباً لم يكن مكلّفاً بالتبليغ، لذلك كان يسكت على أعباهم، وكانوا يظنون أنّه كان على دين الوثنية، في حين أنّ أحداً من النّبيين لم يكن وثنياً حتى قبل زمان النّبوة، وإنّ عقول الأنبياء ودرايتهم كانت أسمىٰ من أن يرتكبوا مثل هذا العمل غير المعقول والسخيف، هذا مضافاً إلى أنّ هذا الخطاب لم يكن موجهاً إلى شعيب وحده، بل يشمل المؤمنين من أتباعه \_أيضاً \_ويكن أن يكون هذا الخطاب لم على أن تهديد المعارضين لم يقتصر على هذا، بل كانت هناك تهديدات أخرى سنبحثها في سائر الآيات المرتبطة بشعيب. [ع

وقد أجابهم شعيب في مقابل كل تهديداتهم وخشونتهم تلك بكلهات في غاية البساطة والرفق والموضوعية، إذ قال لهم: وهل في إمكانكم أن تعيدوننا إلى دينكم إذا لم نكن راغبين في ذلك: **وقال أولوكتاكارهين به**`؟

وفي الحقيقة يريد شعيب أن يقول لهم: هل من العدل أن تـفرضوا عـقيدتكم عـلينا. وتكرهوننا على أن نعتنق ديناً ظهر لنا بطلانه وفساده؟ هذا مضافاً إلى أنّه ما جدوى عقيدة مفروضة، ودين جبريّ؟!

وفي الآية اللاحقة يواصل شعيب قوله: ﴿قَدَافَتَرَينَا عَلَى الله كَذَباً إِنَّ عَدْنَا فَي هَلْتَكُم بِعَد إِذَ نَجِّانَا الله هِنِها ﴾.

إن هذه الجملة في الحقيقة توضيح للجملة السابقة المجملة، ومفهوم هذه الجملة هو: نحن لم نترك الوثنية بدافع الهوى والهوس، بل أدركنا بطلان هذه العقيدة بجلاء، وسمعنا الأمر الإتمي في التوحيد بأذن القلب، فإذا عدنا من عقيدة التوحيد إلى الشرك ـ والحال هذه ـ نكون حينئذٍ قد إفترينا على الله عن وعي وشعور، ومن المسلم أنَّ الله سيعاقبنا على ذلك بشدّة.

ثمّ يضيف شعيب قائلاً: ﴿وها يكون لنا أن نعود فيها إلَّا أن يشاء الله ريَّنا ﴾.

ومراد شعيب من هذا الكلام هو أنّنا تابعون لأمر الله، ولا نعصيه قيد شعرة، فعودتنا غير بمكنة إلّا إذا أمر الله بذلك.

ثمّ من دون إيطاء يضيف: إنّ الله لايأمر بمثل هذا، لأنّ الله يعلم بكل شيء ويحط علماً بجميع الأمور فوسع ر**بّناكل شي. علما ﴾** وعلى هذا الأساس ليس من الممكن أن يعود عن أمر أعطاه. لأنّه لا يعود ولا يرجع عن أمر أعطاه إلّا من كان علمه محدوداً، واشتبه ثمّ ندم على أمره. أمّا الذي يعلم بكل شيء ويحيط بجميع الأمور علماً فيستحيل أن يعيد النظر.

ثمّ لأجل أن يفهمهم بأنّه لا يخاف تهديداتهم، وأنّه ثابت في موقفه، قــال: ﴿مــلى *الله* **توتملنا**﴾.

وأخيراً لأجل أن يثبت حسن نيَّته، ويظهر رغبته في طلب الحقيقة والسلام، حــتى لا

١. إنَّ في هذه الجملة حذفاً وتقديراً، فالكلام في الأصل على هذه الصورة: (أشردوننا فمي مسلتكم ولو كنَّا كارهين). يتهمه أعداؤه بالشغب والفوضوية والإخلال بالأمن يقول: ﴿ رَبُّنَا لَقَتْحَ سِينَنَا وَسِينَ قَسُومِنَا بالحقّ وأنبعا خير الفاتحين﴾.

849

أي: يا ربّ أنت أحكم بيننا وبين هؤلاء بالحق، وارفع المشاكل التي بيننا وبين هؤلاء. وافتح علينا أبواب رحمتك، فأنت خير الفاتحين.

وقد روي عن ابن عباس أنّه قال: ما كنت أعرف ماذا يعني الفتح في الآية حتى سمعت امرأة تقول لزوجها: أفاتحك عند القاضي، يعني أطلبك عند القاضي للفصل بيننا، فعرفت معنى الفتح في مثل هذه الموارد، وأنّه بمعنى القضاء والحكم (لأنّ القاضي يفتح العـقدة في مشكلة الطرفين) <sup>(</sup>.

was

#### الآيات

وَقَالَ الْلَا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَلَينِ ٱتَبَعْتُمْ شُعَيْبًا إِنَّكُرُ إِذَا لَخَسِرُونَ ٥ فَأَخَذَتَهُمُ ٱلرَّحِفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَثِمِ مِن ٥ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَأَن لَّمْ يَعْنَوْا فِيهاً ٱلرَّحِفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَثِمِ مِن ٥ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَأَن لَمْ يَعْنَوْ افِيهاً ٱلرَّحِفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَثِمِ مِن ٥ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَأَن لَمْ يَعْنَوْ افِيها أَلَذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَأَن لَمْ يَعْنَوْ افِيها أَلَا لَذَي كَذَبُوا شُعَيْبًا كَأَن لَمْ يَعْنَوْ افِيها أَلَذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَأَن لَمْ يَعْنَوْ افِيها أَلَذَي كَذَبُوا شُعَيْبًا كَان لَمْ يَعْنَوْ افِيها أَلْذَي كَذَبُوا شُعَيْبًا كَان لَمْ يَ ٱلَذِي كَذَبُوا شُعَيْبًا كَانُوا هُمُ ٱلْخَسِرِينَ ١ آلَذِينَ كَذَبُوا شُعَيْبًا كَانُوا لَيْعَوْمِ لَعَة مُ أَلْ أَبْلَغَنْ صَحْمَ مِنَا لَهُ مَنْهُ إِلَيْ اللّهُ مُوا لَعْهُمُ ٱلْخَسِرِينَ ١ أَنْ لَذَي فَنُولَ اللّهُ مَا كَ

#### التفسير

تتحدث الآية الأولىٰ عند الدعايات التي كان يبتَّها معارضو شعيب ضدّ من يحتمل فيهم الميل إلى الإيمان به فتقول: ﴿وقال العلاَ الذين كفروا هن قوهه لنه ن اتسبعتم شعيباً لِتَكم لِدَا لغاسرون﴾.

والمقصود من الخسارة \_هنا \_الخسارات المادية التي تصيب المؤمنين بدعوة شعيب، إذ من المسلَّم عدم عودتهم إلى عقيدة الوثنية، وعلى هذا الأساس كان يجب أن يخرجوا من بلدهم وديارهم بالقهر، ويتركوا بيوتهم وأملاكهم.

وهناك احتمال آخر في تفسير الآية، وهو أنَّ مرادهم هو الأضرار المعنوية بالإضافة إلى الأضرار المادية، لأنّهم كانوا يتصورون أنَّ طريق النجاة يتمثل في الوثنية لا في دين شعيب.

وعندما وَصَل أمرهُم إلى الإصرار على ضلاتهم، وَعلى إضلال غيرهم أيضاً، ولم يبق أي أمل في إيمانهم وهدايتهم، حلّت بهم العقوبة إلالهيّة بحكم قانون حسم مـادة الفسـاد، فأصابهم زلزالُ رهيبٌ شديدٌ بحيث تهاوى الجميع أجساداً ميّتة، في داخل بيوتهم ومنازلهم **﴿فَاحَدْتَهُمُ للرَّجْفَة فَأَصِيحُوا فِي دارِهُمُ جَائِمِينَ﴾**.

وقد مرّ في ذيل الآية ٧٨ من هذه السورة \_ تفسير لفظة «جاثمين» وقلنا هناك أنّه قد استعملت عبارات وألفاظ مختلفة للتعبير عن عامل هلاك هذه الجماعة لا منافاة بينها. فمثلاً: جاء في شأن قوم شعيب \_في الآية الحاضرة \_أنّ عامل هلاكهم كان هو: «الزلزال» 521

وفي الآية ٩٤ من سورة هود أنّه «صيحة سماوية» وفي الآية ١٨٩ من سورة الشعراء: أنّه «ظلة من السحاب القاتل» وتعود كلها إلى موضوع واحد، وهو أنّ العـذاب المـهلك كـان صاعقة سهاوية مخيفة، اندلعت من قلب السحب الكثيفة المظلمة، واسـتهدفت مـدينتهم، وعلى أثرها حدث زلزال شديد (هو خاصية الصواعق العظيمة) ودمّر كل شيء.

**في الآية اللاحقة** شرح القرآن الكريم أبعاد هـذا الزلزال العـجيب الخـيف الرهـيب بالعبارة التالية: **(الذين كذبوا شعيبا كان لم يشنوا فيها)** ` . أي إنّ الذين كذبوا شعيباً أبيدوا إيادة عجيبة، وكأنّهم لم يكونوا يسكنون تلك الديار.

وفي ختام الآية يقول: ﴿الَّذِينَ كَذْبُوا شَعِيبًا كَانُوا هُم الخَاسرونَ ﴾.

وكأنَّ هاتين الجملتين جواباً لأقوال معارضي شعيب، لأنَّهم كانوا قد هدَّدوا بأن يخرجوه هو وأتباعه في حالة عدم انصرافهم من دين التوحيد إلى الدين السابق، فقال القرآن: إنَّهم اُبيدواكاملة، وكانُهم لم يسكنوا في تلك المنازل، فضلاً عن أن يستطيعوا إخراج غيرهم من البلد.

وفي مقابل قولهم: إنَّ أَتَّباع شعيب يستلزم الخسران. قال القرآن الكريم: إنَّ نتيجة الأمر أثبتت أنَّ مخالفة شعيب هي العامل الأصلي في الخسران.

**وفي آخر آية –** من الآيات المبحوثة ـ نقرأ آخر كلام لشعيب مع قومه بعد اعراضــه عنهم حيث قال: لقد بلّغت رسالات ربيّ، ونصحتكم بالمقدار الكــافي، ولم آلُ جــهداً في إرشادكم: **﴿فتولَىٰ منهم وقال ياقوم لقد لبلغتكم رسالات ربّي ونصحت لكم﴾**.

ثمّ قال: **﴿فكيف آسا على قوم كافرين﴾** أي لست متأسّفاً على مصير الكافرين، لأنني قد بذلت كل ما في وسعي لهدايتهم وإرشادهم، ولكنّهم لم يخضعوا للحق ولم يسلّموا، فكسان يجب أن ينتظروا هذا المصير المشؤوم.

أمّا أنّه هل قال شعيب هذا الكلام بعد هلاكهم، أم قبل ذلك؟ هناك احتمالان. فيمكن أن يكون قبل هلاكهم، ولكن عند شرح القصة جاء ذكره بعد ذلك.

ولكن مع الإلتفات إلى آخر عبارة، والتي يقول فيها: إنّ مصير هؤلاء الكافرين المؤلم لا يدعو إلى الأسف أبداً، يترجح للنظر أنّ هذه الجملة قيلت بعد نزول العـذاب، وأنّ هـذه

١. «يغنوا» مشقة من مادة «غنيّ» بمعنى «الإقامة في المكان» يقول الطبرسي في مجمع البيان: لا يبعد أن يكون المفهوم الأصلي للغنى هو عدم الحاجة، لأنّ من كان عنده منزل حاضر، فهو مستغن عن منزل آخر.

| ٤]                 | سورة الأعراف / الآية ٩٠ ـ ٩٣                     | ٤٣٢               |
|--------------------|--------------------------------------------------|-------------------|
| ل للأمموات كمثيراً | نا في ذيل الآية ٧٩ من هـذه السمورة قـيلت و تـقال | التعابير _كما أشر |
|                    | اهد ذلك).                                        | (وقدأشرنا إلى شو  |
|                    |                                                  |                   |

ଚ୍ଚର

# الآيتان

وَمَآأَرْسَلْنَافِ فَرْيَةٍ مِن نَبِي إِلَآ آَخَذْنَآ أَهْلَهَا بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ لَعَلَّهُ تَرَعُونَ ٢٠ ثُمَّ بَذَلْنَا مَكَانَ ٱلسَّيِتَةِ ٱلْحَسَنَةَ حَتَّى عَفَوا وَقَالُوا فَدْ مَتَرَ ءَابَآءَنَا ٱلضَّرَّآةُ وَٱلسَّرَآةُ فَاَخَذْنَهُم بَغْنَةُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ٢٠

#### التفسير

إذ لم تنفع المواعظ:

إنّ هذه الآيات ـ التي ذكرت بعد استعراض قصص مجموعة من الأنبياء العظام. مثل نوح وهود وصالح ولوط وشعيب. وقبل أن يعمد القرآن الكريم إلى استعراض قصّة موسى بن عمران ـ أشارت إلى عدَّة أصول وقواعد عامّة تحكم في جميع القصص والحوادث. وهي قواعد وأصول إذا فكَّرنا فيها كشفت القناع عن حقائق قيمة تـرتبط بحـياتنا ـ جـيعاً ـ ارتباطاً وثيقاً.

في البداية يقول: **﴿وما أرسلنا في قرية من نبيّ لِلَّا أَخَدَنا أَهُـلها بِسَالياًسا. وللفَّسَرَّد لَعَـلَهِم** ي**ضَرَّعون}** فالصِعاب والمشاق والبلايا التي تصيب الأفراد إنّما ينفعلها الله بهـم عـسى أن ينتبهوا، ويتركوا طغيانهم، ويرجعوا إلى الله ويتوبوا إليه. وذلك لأنّ النـاس مـا دامـوا في الرخاء والرفاه فهم في غفلة وقلما يكون لديهم استعداد وقابلية لقبول الحق. أمّـا عـندما يتورّطون في المحنة والبلاء، يشرق نور فطرتهم وتوحيدهم ويتذكرون الله قهراً بلا اختيار، وتستعد قلوبهم لقبول الحق.

ولكن هذه اليقظة والنهضة ليست عند الجميع على حدّ سواء، فهي في كثير من الناس سريعة وعابرة وغير ثابتة، وبمجرّد أن تزول المشكلات يعودون إلى غـ فلتهم وغـ فوتهم، ولكن هذه المشكلات تعتبر بالنسبة إلى جماعة آخرين نقطة تحول في الحياة، ويعودون إلى الحق إلى الأبد.

والأقوام الذين جرى الحديث في الآيات السابقة وحولهم كانوا من النمط الأوّل. ولهذا قال تعالى **في الآية اللاحقة:** عندما لم تغيّر تلك الجهاعات سلوكها ومسيرها تحت ضعظ المشكلات والحوادث، بل بقوا في الضلال، رفعنا عانهم المشكلات وجعلنا مكانها النعم والرخاء فازدهرت حياتهم وكثر عددهم وزادت أموالهم **«شمّ بدّلنا مكان** للسّينة للحسنة حتى عفول».

و«عفوا» من مادة «عفو» التي تكون أحياناً بم عنى الكثرة، وأحياناً بم عنى الترك والإعراض، وتارة تكون بمعنى محو آثار الشيء، ولكن لا يبعد أن يكون أصل جميع تلك الأ،ور هو الترك، غاية ما هنالك قد يترك شيء لحاله حتى يستجذر، ويستوالد ويستناسل ويزداد، وربّما يترك حتى يهلك وينهدم تدريجاً وشيئاً فشيئاً. ولهذا جاء بم عنى الزيادة والهلاك معاً.

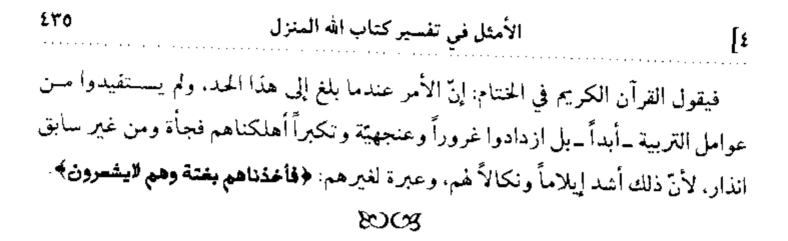
وقد احتمل المفسّرون في الآية المبحوثة ثلاثة احتمالات أيضاً:

**الأوّل: أنّ**نا أعطيناهم إمكانيات حتى يزدادوا فيستعيدوا كل ما فقدوه ـ في فترة الشدّة والضراء ـ من الأفراد والاموال.

**الثاني:** أنّنا أعطيناهم نعماً كثيرة جداً بحيث غرتهم. فنسوا الله، و تركوا شكره. **الثّالث: أنّ**نا أعطيناهم نعماً كي يستطيعوا بها أن يزيلوا أثار فترة النكية ويمحوها.<sup>(</sup>

إنَّ هذه التفاسير وإن كانت متفاوتة من حيث المفهوم. ولكنّها من حيث النتيجة متقاربة فيا بينها.

ثم أضاف: أنّهم عند زوال المشكلات بدل أن يلتفتوا إلى هذه الحقيقة وهي «النعمة» و «النقمة» بيدالله، وأنّهم راجعون إلى الله، يتذرعون \_ لخداع أنفسهم \_ بهذا المنطق، وهو إذا تعرضنا للمصائب والبلايا، فإنّ ذلك ليس بجديد، فقد مس آباءنا الضراء والسراء، وكانت لهم حالات رخاء وحالات بلاء، فالحياة لها صعود ونزول، والصعاب أمواج غير ثابتة وسريعة الزوال **(وقالوا قد من آباننا القوّا. والسوّا.)**. فهي إذن قيضية طبيعية، ومسألة إعتيادية.



#### الآيات

وَلَوَأَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَى مَا مَنُوا وَاَتَّقَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ وَلَكَنَ كَذَبُوا فَأَخَذَبْنَهُم بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ ٢ أَفَأَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَى أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَابَيَنَا وَهُمْ نَآبِمُونَ ٢ أَوَأَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَى آن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا شُحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ ٢ أَفَأَ مِنُوا مَحْرَ اللَّهُ فَلَايَا مَنُ مَحْرَاللَهِ إِلَا ٱلْقُومَ أَنْخَسِرُونَ ١ أَوَلَمَ يَعْدِلِلَّذِينَ يَرِنُونَ آلَا أَمْ أَعْذَا الْقُرَى الْعَامَ أَعْذَا الْقُومَ أَصْبَنَهُم بِذُنُو بِهِمَ وَنَعْبَعُ مَا يَعْدَ عَلَى أَعْهُمُ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ الْقُومَ الْعَامَ أَعْذَ

#### التفسير

التَّقدم والعمران في ظل الإيمان والتقون:

في الآيات الماضية وقع البحث فيا جرى لأقوام مثل قوم هود وصالح وشعيب ونـوح ولوط على نحو الإجمال، وإن كانت تلك الآيات كافية لبيان النتائج المشحونة بالعبر في هذه القصص، ولكن الآيات الحاضرة تبيَّن النتائج بصورة أكثر وضوحاً فتقول: **﴿ولو أنَّ أهل** القرئ **آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض،** أي لو أنَّهم سلكوا سبيل الإيمان والتقوى، بدل الطغيان والتمرد وتكذيب آيات الله والظلم والفساد، لم يتخلصوا من غضب الله وعقوبته فسحب، بل لفتحت عليهم أبواب السماء والأرض.

ولكن ـ للأسف ـ تركوا الصراط المستقيم الذي هو طريق السعادة والرف، والأمس، وكذبوا الأنبياء، وتجاهلوا برابحهم الإصلاحية، فعاقبناهم بسبب أعـمالهم **﴿ولكـــن كـذبوا** فاخذناهم بماكانوا يكسبون﴾.

જીજી

بحوث

وهنا مواضيع ينبغي الوقوف عندها:

# ١\_ بركات الأرض والسماء

٤[

لقد وقع حديث بين المفسّرين في ما هو المراد مـن «بـركات» الأرض والسهاء؟ فــقال البعض: إنّها المطر، والنباتات التي تنبت من الأرض.

وفسّرها البعض بإجابة الدعاء، وحل مشاكل الحياة. ﴿

ولكن هناك احتمال آخر ــ أيضاً ــ هو أنَّ المراد من البركات الــماويــة هــي البركــات المعنوية، والمراد من البركات الأرضية هي البركات المادية.

ولكن مع ملاحظة الآيات السابقة يكون التّفسير الأوّل أنسب من الجـميع، لأنّـه في الآيات السابقة التي شرحت العقوبات الشديدة التي حلّت بالمجرمين والطغاة، فأشـارت تارة إلى نزول السيول من السماء وطغيان الينابيع والعيون من الأرض (مثل طوفان نوح) وأخرى إلى الصواعق والصيحات السماوية، وثالثة إلى الزلازل الأرضية الرهيبة.

وفي الآية المطروحة هنا طرحت هذه الحقيقة على بساط البحث، وهي: أنّ العقوبات ما هي إلّا بسبب أفعالهم هم، وإلّا فلو كان الإنسان طاهراً مؤمناً، فإنّه بدل أن يحل العـذاب الساوي أو الأرضي بساحته، تتواتر عليه البركات الإلهيّة من الساء والأرض.... أجل، إنّ الإنسان هو الذي يبدل البركات بالبلايا.

## ۲\_معنی «البرگات»

«البركات» جمع «بركة» وهـذه الكـلمة ـكـما أسـلفنا ـ تـعني في الأصـل «الشـبات» والإستقرار، ويطلق على كل نعمة وموهبة تبق ولا تزول، في مقابل الموجودات العارية عن البركة، والسريعة الفناء والزوال، والخالية عن الأثر.

والملفت للنظر أنّ فائدة التقوى والإيمان لا تقتصر علىٰ نزول البركات الإلهيّة، بل هما سبب في أن يَصرف الإنسان مالديه في المصارف اللازمة الصّحيحة.

تفسير مجمع الهيان، ج ٤، ص ٢١٤، ذيل الآية مورد البحث.

فني المثل نلاحظ اليوم أنّ قسماً كبيراً من الطاقات الإنسانية، والمصادر الاقستصادية تصرف في سبيل سباق التسلح وصنع الأسلحة المدمّرة، وبذلك تنعدم البركة فيها، ولا تشر سوى الدمار والخراب، ولكن المجتمعات البشرية إذا تحلّت بالتقوى والإيسان، فسإنّ هـذه المواهب الإلهيّة سيكون لها وضع آخر، ومن الطبيعي أن تبق آثارها وتخلد، وتكون مصداقاً لكلمة البركات.

## ٣\_ ماذا يعنى «الأفذ»؟

في الآية أعلاه استعملت كلمة «أخذ» في مفهوم الجازاة والعقوبة، وهذا في الحقيقة لأجل أنّ الشخص الذي يراد عقوبته يؤخذ أوّلاً في العادة، ثمّ يُوثق بوسائل خاصّة حتى لا تبق له قدرة على الفرار، ثمّ يعاقب.

### ٤\_ المفهوم الواسع للآية

إنَّ الآية الحاضرة وإن كانت ناظرة إلى وضع الأقوام الغابرة، ولكنّه من المسلّم أنَّ مفهومها مفهوم واسع وعام ودائم، ولا تنحصر في شعب معين أو قوم خاص، فإنّها سنة إلهية أن يبتلى غير المؤمنين، والمتورطين في المعاصي والذنوب بأنواع مختلفة ومتنوعة من البلايا في هذه الدنيا، فربمًا ينزل عليهم البلاء السهاوي والأرضي، وربمًا تشتعل نيران الحروب العالمية أو المحلية فتبتلع أموالهم وتبيدها وربمًا يفارقهم الأمن والإستقرار، فتسحق الخاوف والهواجس بأظلافها أبدانهم ونفوسهم، وحسب تعبير القرآن يكون كل ذلك بما كسبت أيديهم ورد فعل لأعمالهم.

إنَّ فيض الله ليس محدوداً ولا ممنوعاً، كما أنَّ عقوباته لا تختص بقوم أو شعب.

## ٥- لماذا تعيش الأمم الكافرة في الرفاء؟

من كل ما قلناه يتّضح الجواب على سؤال يدور كثيراً بين جماعة من الناس، وهو: إذا كان الإيمان والتقوى يبعثان على نزول أنواع البركات الإلهيّة، ويكون العكس موجباً لسلب البركات، فلهاذا نشاهد الشعوب غيرالمؤمنة ترفل في الرخاء والرفاه، في حين يعيش جماعة من أهل الإيمان بعسر ومشقّة؟ إنَّ الإجابة على هذا السؤال تتّضح بملاحظة نقطتين:

٤]

١- إنَّ تصوَّر أنَّ الشعوب غيرا لمؤمنة الفاقدة للتقوى ترفل في النعمة والرخاء وتغرق في السعادة وتعرق في السعادة هو تصور خاطيء ينبع من اشتباه أكبر، وهو اعتبار الثروة دليلاً على السعادة.

إنَّ الناس يتصورون ــعادة ـ أنَّ كل شعب امتلك صناعة أكثر تقدماً. وثروة أكبر، كان أسعد من غيره، في حين لو تسنى لنا أن ننفذ إلى أعماق هذه الجـتمعات ونـلاحظ الآلام الممضة التي تحطم روح هذه الشعوب وجسمها عن كثب. فسوف نُسـلّم أن أكـثر تـلك الشعوب هي من أشق سكان الأرض.

هذا بغض النظر عن أنّ هذا التقدم النسبيّ إنّما هو نتيجة استخدامهم لأصول ومباديء مثل السعي والإجتهاد، والنظم والشعور بالمسؤولية التي هي جزء من تعاليم الأنبياء، ومن صلب توجيهاتهم.

في هذه الأيّام \_التي نكتب فيها هذا القسم من التّفسير \_نشرت الجرائد والصحف أنّه حدث في نيويورك \_ التي هي واحدة من أكبر نقاط العالم المادي ثروة وأكثرها تقدماً \_ حادث جدّ عجيب على أثر انقطاع فجائي للتيار الكهربائي، وذلك الحادث هو أنّ كثيراً من الناس هاجموا المحلات والمخازن وسرقوا كل ما فيها بحيث إنّ ثلاثة آلاف من المغيرين على المحلات اعتقلوا بواسطة البوليس.

إنَّ من المسلَّم أن عدد المغيرين في الواقع أكثر بأضعاف من هذا العدد، وهذا العدد هم الذين لم يكنهم الفرار والهرب والنجاة من قبضة البوليس، كما أنَّه من المسلَّم أنَّ المغيرين لم يكونوا سراقاً محترفين هيّأوا أنفسهم من قبل لمتل هذه الإغمارة العمومية، لأنَّ الحمادثة المذكورة كانت حادثة فجائية.

من هذا نستنتج أنّه مع حالة إنقطاع عابر للتيار الكهربائي يتحول عشرات الآلف من سكان مدينة ثرية ومتقدمة \_كما يشاؤون تسميتها \_إلى لصوص وسراق، إنّ هذا لا يدل على الإنحطاط الخلقي لدى شعب من الشعوب فحسب، بسل يحل على فقدان الأمن الاجتماعي الشديد أيضاً.

والخبر الآخر الذي نقلته الصحف، ويكمل ـ في الحقيقة ـ هذا الخــبر، وهـو أنّ أحــد الشخصيات المعروفة كان يقيم في تلك الأيّام في نيويورك، في أحد الفنادق الشهيرة ذات العشرات من الطوابق، قال: إنّ انقطاع التيار الكهربائي تسبب في أن يمسي التجول في معابر

وصالات ذلك الفندق عملاً بالغ الخطورة، بحيث إنّ مسؤولي الفندق ما كمانوا يسمحون لأحد بأن يغادر مكانه إلى غرفته حتّى لايتعرض للمغيرين داخل صالات الفندق، ولهذا نظموا المسافرين والنزلاء في جماعات مكونة من عشرة أو أكثر، وتولى موظفون مسلحون إيصالهم إلى غرفهم تحت حراسة مشددة.

ثمّ يضيف ذلك الشخص المذكور: أنَّه ما لم يعانِ من الجوع الشديد لم يجرأ على الخروج من غرفته.

ولكن انقطاع التيار الكهرباني هذا يقع في البلاد المتأخرة الشرقية كمثيراً، ولكمن لا تحدث مثل هذه المشاكل، وهذا يفيد أن سكان البلدان المتقدمة رغم كونهم يمتلكون ثروة عظيمة، وصنائع عظيمة، لا يملكون أدنى قدر من الأمن في بينتهم.

هذا مضافاً إلى أنَّ شهود عيان يقولون: إنَّ القتل والإغتيال في تلك البيئات كشرب الماء من حيث السهولة واليسر.

ونحن نعلم أنّنا أعطينا الدنيا كلها لأحد وكان يعيش في مثل هذه الظروف، كان من أشتى أهل الأرض... على أنّ مشكلة الأمن هي واحدة مـن مشكـلاتهم، وإلّا فـهناك مـفاسد اجتماعية أخرى كل واحد منها بدوره حالة مؤلمةً جداً... ومع الإلتفات إلى هذه الحقائق فلا معنىٰ لتوهّم أنّ الثروة سعادة.

٢- أمّا ما يقال عن سبب تخلّف المجتمعات المتحلية بالإيمان والتقوى، فإذا كان المقصود من الإيمان والتقوى هو مجرّد ادعاء الإسلام وإدعاء أتباع مبادىء الأنسبياء وتسعاليمهم، فالاعتراض وجيه، ولكننا لا نعتبر حقيقة الإيمان والتقوى إلّا نسفوذهما في جسيع أعسال الإنسان، وجميع شؤون الحياة، وهذا أمر لا يتحقق بمجرّد الاتحاء والزعم.

إنّ من المؤسف جدّاً أن نجد التعاليم الإسلامية ومبادىء الأنبياء متروكة أو شبه متروكة في كثير من الجتمعات الإسلامية، فملامح هذه المجتمعات ليست ملامح مجــتمعات المســلمين الصادقين الحقيقيين.

لقد دعا الإسلام إلى الطهارة والإستقامة والأمانة والإجتهاد والجد، فأين تلك الأمانة والإجتهاد؟

إنَّ الإسلام يدعو إلى العلم والمـعرفة واليـقظة والوعـي، فأيــن ذلك العــلم والوعــي واليقظة؟!

وإن الإسلام يدعو إلى الإتحاد والتضامن ووحدة الصفوف والتفاني، فهل سادت هذه

الأصول والمبادىء في المجتمعات الإسلامية الحاضرة بمصورة كماملة. ومع ذلك بمقيت متخلّفة؟!

لهذا يجب أن نعترف بأنَّ الإسلام شيء، والمسلمون اليوم شيء آخر.

في الآيات اللاحقة ولمزيد من التأكيد على عمومية هذا الحكم، وأن القانون أعلاه ليس خاصاً بالأقوام الغابرة بل يشمل الحاضر والمستقبل أيضاً - يقول: هل أنّ الجرمين الذين يعيشون في نقاط مختلفة من الأرض يرون أنفسهم في أمن من أن تحل بهم العقوبات الإلهيّة، فتنزل بهم صاعقة أو يصبهم زلزال في الليل وهم ناغون (افامن أهل القرى أن ياتيهم بأسنا بياتا وهم نائمون في

وهل هم في أمان من ذلك العذاب في النهار وهم غارقون في أنواع اللهو واللعب ﴿ **أو أَحَنَ** أهل القرئ أن يأتيهم بأستا تسخّى وهم يلعبون ﴾

يعني أنّهم في قبضة القدرة الإلهيّة في جميع الأحوال والأوقات، ليلاً ونهاراً، في اليقظة والنوم، في ساعات الفرح والترح، وبإشارة واحدة وأمر واحد يقضى عليهم جميعاً، ويطوي صفحة حياتهم نهائياً، دون الحاجة إلى مقدمات وأسباب قبلية، أو لمرور الزمان لهذا العمل. أجل في لحظة واحدة، ومن دون أية مقدمات يكن أن تحل أنواع المصائب والنوائب

بهذا الإنسان الغافل.

٤[

والعجيب أنّ البشرية الحاضرة، رغم كل ما أحرزته من تقدم ورقي في الصنائع وفي التكنولوجيا، ومع أنّها سخرت طاقات الكون والطبيعة المختلفة لمخدمة نفسها، فإنّها ضعيفة وعاجزة تجاه هذه الحوادث، بنفس المقدار من العجز والضعف الذي كمان عمليه إنسان العصور السابقة. يعني أن الإنسان لم يتغير حاله تجاه الزلازل والصواعق وما شابهها، حتى بالنسبة إلى إنسان ما قبل التاريخ، وهذه علامة قوية على نهاية عجز الإنسان وشدة ضعفه رغم قدرته وقوّته... وهذه حقيقة يجب أن يجعلها الإنسان نصب عينيه دائماً وأبداً.

وفي الآية اللاحقة يعود القرآن الكريم إلى ذكر و تأكيد هذه الحقيقة بشكل آخر فيقول: أفأمن الجرمون من المكر الإلحي في حين لا يأمن مكره إلا الخاسرون (أفأهنوا متوالله فلا يامن متوالله إلاالقوم المحاسرون ﴾

و«المكر» ـكما قلنا في ذيل الآية ٩٤ من سورة آل عمران ـ يعني في اللغة العربية كل حيلة ووسيلة لصرف الشخص عن الهدف الذي يمضي إليه، سواء كان حقاً أو باطلاً، وقد

أخذ في مفهوم هذه اللغة نوع من التدرج والنفوذ التدريجي.

وعلى هذا فالمراد من المكر الإقمي. هو أنَّ الله تعالى يصر فهم بخططه القوية التي لا تقهر عن حياة الرفاء واللذة دون اختيارهم ويقطعها عليهم. وهذه إشارة إلى العقوبات الإلهيّة الفجائية والمهلكة.

#### جواب على سؤال:

إنّ الجملة التي وردت في ختام الآية الحاضرة تقول: لا يأمن أحد \_إلّا الخاسرون \_من المكر الإلهي والعقوبة الإلهيّة، وهنا يطرح هذا السؤال، وهو: هل تشمل هذه العبارة الأنبياء والأئمّة العظام والصالحين؟

لقد تصوّر البعض أنّهم خارجون من هذا الحكم، وأنّ الآية تختص بـالمجرمين. ولكـن الظاهر أن هذا الحكم عام يشمل الجميع، لأنّه حتى الأنبياء والأثمّة كانوا مراقبين لأعمالهم دائماً كي لا تصدر منهم أدنى زلة أو عثرة، لأنّنا نعلم أنّ مـقام العـصمة ليس مـفهومه أنّ المعصية مستحيلة عليهم، بل يعني أنّهم مصونون عن الإثمّ والمعصية بفعل إرادتهم وإيمانهم وحسن إختيارهم إلى جانب العنايات الربانية.

إنَّهم كانوا يخافون من ترك الأولى ويتجنبونه، ويخشون أن لا يستمكنوا مـن القسيام بمسؤولياتهم الثقيلة. ولهذا نقرأ في الآية ١٥ من سورة الأنعام حول الرّسول الأعظم **﴿قُلُ لِتِي أَحَافَ لِنَ مُعَيِّبُ رَبِي مَدْلُبٍ يَوْمٍ مَظْيِمٍ﴾.** 

ولقد رويت في تفسير الآية الحاضرة \_أيضاً \_أحاديث تؤيد ما قلناه: «صليت خلف أبي عبدالله (الصادق) الله فسمعته يقول: «اللهم لا تؤمني مكرك. ثمّ جهر فقال: ﴿فلا يأمن مكر الله إلا للقوم للخاسرون»».

ونقرأ في نهج البلاغة أيضاً: «لا تأمنن على خير هذه الأمّة عذاب الله، لقول الله سبحانه: ﴿ فَلا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون» » \.

إنَّ عدم الأمن من المكر الإقمي في الحقيقة ويعني الخوف من المسؤوليات والخوف من التقصير فيها، ومن المعلوم أنَّ الخوف يجب أن يكون في قلوب المؤمنين دائماً إلى جانب الأمل

١. نهيع البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٣٧٧.

بالرحمة الإلهيّة بشكل متساوٍ. وأن التوازن بين هذين هو منشأ كلّ حركة ونشاط، وهسو الذي يعبّر عنه في الرّوايات بالخوف والرجاء. (

وقد جاء التصريح في هذه الرّوايات بوجوب أن يكون المؤمنون دائماً بـين الخـوف والرجاء، ولكن المجرمين الخاسرين نسوا العقوبات الإلهيّة بحيث صاروا يرون أنفسهم في منتهى الأمن المكر الإلهي.

وفي الآية اللاحقة يقول القرآن الكريم - بهدف إيقاظ عقول الشعوب الغافية وإلفات. نظرهم إلى العبر التي كانت في حياة الماضيين: ألا يتنبه الذين ورثوا السيادة على الأرض -من الأقوام الماضية - إلى ما في حياة الماضيين وقصصهم من عبر، فلو أنّنا أردنا أن تهلكهم بذنوبهم لفعلنا فأولم يبعد للذين يرثون الأرض من بعد أهلها أن لونشا، أصبناهم بذنوبيهم في

ويمكننا أيضاً أن نتركهم أحياء ونسلب منهم الشعور وحس التشخيص والتمييز بالمرّة بسبب توغّلهم في الذنوب، بحيث لا يسمعون معها حقيقة، ولا يقبلون نصيحة، ويعيشون بقية حياتهم حيري **(ونطبع على قلوبهم فهم لايسمعون)**.

أمّا كيف يسلب الله تعالى من هذا الفريق مـن الجسرمين حس التمـييز والتشـخيص، فيمكنك الوقوف على مزيد التوضيح في هذا الجال في تفسير الآية ٧ من سورة البقرة. 8003

۱. بحارالانوار، ج ۲۷، ص ۳۹۰.

#### الآيتان

نِلْكَ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآبِها وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا بِمَاحَكَذَبُوا مِن قَبَلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْحَكِفِ نَوْ ١ وَمَاوَجَدْنَا لِأَحَتْ ثَرِهِم مِّنْ عَهْدٍ وَإِن وَجَدْنَا آَحَتْ ثُرَهُمْ لَفَسْمِقِينَ ٢

#### التفسير

في هاتين الآيتين ركّز القرآن الكريم على العبر المستفادة من بيان قسص المساضين. والخطاب متوجه هنا إلى الرّسول الأكرم تَنْبَيْنُ إلّا أنّ الهدف هو الجميع، يقول القرآن الكريم أوّلاً: هذه هي القرئ والأقوام التي نقص عليك قصصهم: ﴿ تلك للقسرى تسقع مسليك هـن أنبائههم <sup>(</sup>.

ثمّ يقول: لم يكن إهلاكهم قبل إتمام الحجّة عليهم، بل لقد جاءهم الأنبياء أوّلاً بالبراهين الجلية وبذلوا قصاري جهدهم في إيقاظهم وإرشادهم **﴿ ولقد جاءتهم رسلهم بالبيّناسة**.

ولكنّهم قاوموا الأنبياء وخالفوا دعوتهم، وأصروا ولجّوا في عنادهم، ولم يكونوا على إستعداد لأن يؤمنوا بما كذبوا به من قبل، بل استمروا على تكذيبهم حتى مع مشــاهدتهم البينات: **﴿ فماكانوا ليؤمنوا بماكذّبوا من قبل؛** .

من هذه الجملة يستفاد أنَّ الأنبياء الإقميين قاموا بدعوتهم وإرشادهم مراراً وتكراراً. ولكن المشركين لجوا في عنادهم، وبقوا متصلبين في مواقفهم المتعنتة الرافضة، وأعرضوا عن قبول دعوة الأنبياء حتى بعد وضوح الكثير من الحقائق.

وفي العبارة اللاحقة يبيَّن تعالى علَّة هذا التعنت واللجاج: ﴿ كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين﴾.

٩. وتُقُصُّ من مادة وقص» وقد مر شرحها في ذيل الآية ٧ من هذا السورة.

٤]

يعني أنَّ الذين يسيرون في درب خاطيء، ويستعرون في السير في ذلك الطريق. ينتقش الانحراف والكفر على قلوبهم نتيجة تكرار العمل السيء، ويستجذر الفسساد في نفوسهم، كما يثبت النقش على السكة (والطبع في اللغة نقش صورة على شيء كمالسكة) وهذا في الحقيقة هو أثر العمل وخاصيته.

وقد نسب إلى الله هو تعالى مسبب الأسباب، وهو منشأ تأثير كل مؤثر، فهو يهب الفعل هذه الخاصية عند تكراره، حيث يجعله «مَلَكة» في نفس الشخص.

ولكن من الواضح والبيّن أن مثل الضلال ليس له أي صفة جبرية وقهرية، بل إنّ موجد الأسباب هو الإنسان وإن كان التأثير بأمر الله تعالى (فتأمّل).

**وفي الآية اللاحقة** يبيَّن تعالى قسمين آخرين من نقاط الضعف الأخلاقي لدى هذه الجهاعات، والتي تسببت في ضلالها وهلاكها.

في البداية يقول: إنّهم كانوا لا يحترمون العهود والمواثبيق بل يستقضونها **﴿ومسا وجدنا** الأكثرهم هن عهد».

وهذا العهد يمكن أن يكون إشارة إلى «العهد الفطري» الذي أخذه الله على جميع عباده بحكم الجبلة والفطرة، لأنه عندما أعطاهم العقل والذكاء والقابلية، كان مفهوم ذلك هو أخذ العهد والميثاق منهم بأن يفتحوا عيونهم وآذانهم، ويروا الحقائق ويسمعوها. وهذا هو ما أشارت إليه الآيات الأخيرة من هذه السورة أي الآية ١٧٣ وهو المعروف بـ «عالم الذّر»

كما أنّه يمكن أن يكون إشارة إلى العهد الذي كان الأنبياء الإلهيّون يأخذونه من الناس. وكان أكثر الناس يقبلونه، ولكنّهم ينقضونه.

أو يكون إشارة إلى جميع المواثيق «الفطرية» و«التشريعية».

وعلى كل حال فإنّ روح نقض الميثاق كان من أسباب معارضة الأنبياء والإصرار على سلوك طريق الكفر والنفاق، والإبتلاء بعواقبها المشؤومة.

ثمّ يشير القرآن الكريم إلى عامل أخر إذ يقول: ﴿ وَلِنَ وَجِدْنَا أَكْثُرُهُم لِفَاسَقَيْنَ ﴾ ·

يعني أن روح التمرد والنجاوز على القانون، والخروج عن نظام الخلقة والقوانين الإلهيّة، كان عاملاً آخر من عوامل استمرارهم على الكفر، وإصرارهم على مخالفة الدعوة الإلهيّة. ويجب الإنتباه إلى أن الضمير في «أكثرهم» يرجع إلى جميع الأقوام والجهاعات السالفة.

وما ورد في الآية من أن أكثرهم ينقضون العهد إنّما هو من باب رعاية حال الأقليات التي آمنت بالأنبياء السابقين، وبقيت وفيّة لهم، وهذه الجماعات المؤمنة وإن كانت قسليلة وضئيلة العدد جدّاً بحيث إنّها ما كانت تتجاوز أحياناً أسرة واحدة، ولكن روح الواقعية وتحري الحق المتجلّية في كل آيات القرآن أوجبت أن لا يتجاهل القرآن الكريم حق هذه الجماعات القليلة أو الأفراد المعدودين، بل يراعيها فلا يصف جميع الأفراد في الجستمعات السالفة بالانحراف والضلال ونقض العهد والفسق.

وهذا موضوع جميل جدّاً، وجدير بالإهتمام، وهو ما نشاهده ونلحظه في آيات القرآن كثيراً.

চ্চা

#### الآيات

ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعَدِهِم مُوسَى بِنَايَدِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْدِ فَظَلَمُوا بِهَا فَأَنظُر كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ وَقَالَ مُوسَى يَفِرْعَوْنَ إِنِي رَسُولٌ مِن رَبِّ الْعَلَمِينَ ۞ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَن لَا أَقُولَ عَلَى ٱللَهِ إِلَا ٱلْحَقَّ قَدَ حِنْ لُحَم بِبَيِنَةٍ مِن رَبِيكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِى بَنِي إِسْرَةٍ يلَ ۞ قَالَ إِن كُنتَ جِنْتَ بِنَا يَهِ فَأَتِ بِهَا إِن كُنتَ مِن ٱلصَدِقِينَ ۞ فَالَقَى عَصَاهُ فَإِذَاهِ تَعْبَانُ مُبِينٌ ۞ وَنَا يَعْمَانُ أَنْ كُنتَ مُعَمَ بَيَةٍ مَعْ مِن ٱلصَدِقِينَ ۞ فَالَقَى عَصَاهُ فَإِذَاهِ مَعْ بَعْنَا أَنْ لَا أَقُولَ عَلَى اللَّهِ عَنْ الْعَالَ مَعْ مَعْ مِن ٱلصَدِقِينَ ۞ فَالَقِي عَصَاهُ فَإِذَاهِ مَعْ بَيْ يَعْرَبُونَ عَلَىٰ مَصَاء مُوَالَ مَعْ بَيْ أَعْوَى عَلَى اللَّهِ إِلَىٰ الْعَاقِ مَعْ يَعْ مَا أَنْ عُولَ عَلَى اللَّهِ مَعْ يَعْ مَعْ يَعْ أَنْ مُوسَ عَنْ عَالَ إِن كُنتَ عَنْ أَنْ عَنْ يَعْ فَا أَنْ مَا يَعْ مَا يَعْ مَعْ يَعْ عَنْ أَعْ عَلَىٰ أَنْ أَوْرَ عَلَى اللَّهُ إِلَا الْحَقَقَ فَقَدَ عَنْ يَعْمَ بَعَنْ أَعْنَ عَمْ مَعْ عَنْ مَعْ يَعْ يَعْ إِلَى فَرْعَوْنَ وَمَا يَعْتَ عَظْلَمُوا الْمَا الْعَاقَ عَنْ مَا يَعْ عَنْ الْعَاقُولَ عَلَيْ مَنْ الْعَاقُولَ عَلَي مُ

#### التفسير

#### المواجهة بين موسى وفرعون:

بعد ذكر قصص ثلة من الأنبياء العظام باختصار في الآيات السابقة بيّن تعالى في هذه الآيات والآيات الكثيرة اللاحقة قصّة موسى بن عمران، وما جرى بينه وبين فرعون وملئه وعاقبة أمره.

وعلَّة بيان هذه القصَّة بصورة أكثر تفصيلاً من قصص الأنبياء الآخرين في هذه السورة قد تكون لأجل؛ **أوّلاً:** أنّ اليهود أتباع موسى بن عمران كانوا أكثر من غيرهم في بيئة نزول القرآن، وكان إرشادهم إلى الإسلام أوجب. <sup>(</sup>

**وثانياً:** لأنّ قيام النّبي الأكرم كان أشبه يقيام موسى بن عمران من غيره من الأنبياء. وعلى كل حال فإنّ هذه القصة الزاخرة بالعبر قد أشير إلى فصول أخرى منها أيضاً في

٨. صحيح أنَّ هذه السورة نزلت في مكَّة، ولم تكن مكَّة مركز تنجمع الينهود، ولكن من دون شك كنان لحضورهم في المدينة وسائر نقاط الحجاز أثر واسع في المجتمع المكّي.

سور أخرى، مثل: سورة البقرة، طه، الشعراء، النمل، القصص، وسور أخرى، ولو أنّنا درسنا آيات كل سورة على حدة، ثمّ وضعناها جنباً إلى جنب لم نلحظ فيها جانب التكرار على خلاف ما يتصوره البعض، بل ذكر من هذه الملحمة التاريخية في كل سورة ما يناسبها من البحث للاستشهاد به، وحيث إنّ مصر كانت أوسع، وكان لشعبها حضارة أكثر تقدماً من قوم نوح وهود وشعيب وما شابههم، وكانت مقاومة الجهاز الفرعوني ـ بنفس النسبة ـ أكثر وأكبر، ولهذا تمتع قيام موسى بن عمران بأهميّة أكبر، وحوىٰ عبراً ونكاتٍ أكثر، وقد ركّز القرآن الكريم علىٰ النقاط البارزة المختلفة من حياة موسى وبني إسرائيل بناسبات مختلفة.

وعلى العموم يمكن حصر وتلخيص حياة هذا النّبي الإلّمـي العـظيم في خمس دورات ومراحل:

٦ـ مرحلة الولادة، وما جرى عليه من الحوادث حتى ترعرعه في البلاط الفرعون. ٢\_مرحلة فراره من مصر، وحياته في أرض «مدين» في كنف النّبي شعيب عليه. ٣\_مرحلة بعثته، ثمّ المواجهات الكثيرة بينه وبين فرعون وجهازه.

٤\_ مرحلة نجاته ونجاة بني إسرائيل من مخالب فرعون، والحوادث التي جرت عليه في الطريق، وعند وروده إلى بيت المقدس.

٥\_مرحلة مشاكله مع بني إسرائيل.

ويجب الإنتباء إلى أن القرآن الكريم تناول في كثير من سور، قسماً \_أو عدّة أقسام \_من هذه المراحل الخمس.

ومن تلك الآيات التي تناولت جوانب من قصّة موسى الله هذه الآيات، وعشرات الآيات الأخر من هذه السورة، وهي تشير إلى مراحل مابعد بعثة موسى بن عمران بالنبوّة، ولهذا فإنّنا نوكل الأبحاث المتعلقة بالمراحل السابقة على هذه المرحلة إلى حين تسفسير الآيات المرتبطة بتلك الأقسام في السور الأخرى، وبخاصّة سورة القصص.

**في الآية الأولىٰ** من الآيات الحاضرة يقول تعالى: ﴿ثمّ بِعثنا هن بِعدهم هوسىٰ بِآياتنا إلى فرمون وهلإنه﴾ أي من بعد قوم نوح وهود وصالح.

ويجب الإلتفات إلى أنّ «فرعون» اسم عام، وهو يطلق على كل ملوك مصر، كما يطلق على ملوك الروم «قيصر» وملوك فارس «كسرى» .

ولفظة «الملأ» ـكما أشرنا إلى ذلك فيا سبق ـ تعني الأعيان والأشراف الذين يمـلأون

ببريقهم وظواهرهم الباذخة العيون، ولهم حضور ملفت للنظر في جميع ميادين المجتمع. والسر في إرسال موسى في بداية الدعوة إلى فرعون وملأه هو أنّه علاوة على أنّ إحدى برامج موسى كان هو نجاة بني اسرائيل من براثن استعمار الفراعنة وتخطيصهم من أرض مصر \_وهذا لا يمكن أن يتم من دون الحوار مع فرعون - إنّا هو لأجل أنّ المفاسد الاجتماعية وانحراف البيئة لا تعالج بمجرّد الإصلاحات الفردية والموضعية فقط، بسل يجب أن يُسِدأ بإصلاح رؤوس المجتمع وقادته الذين يمسكون بأزمة السياسة والاقتصاد والثقافة، حتى تتهيأ الأرضية لإصلاح البقية، كما يقال عرفاً: إنّ تصفية الماء يجب أن تنكون من المنبع. وهذا هو الدرس الذي يعطيه القرآن الكريم لجسميع المسلمين، لإصلاح الجسمات

الإسلامية.

٤]

ئم يقول تعالى: **﴿فَطْلُمُوا بِهَا﴾**.

ونحن نعلم أنّ لفظ الظلم بالمعنى الواسع للكلمة هو: وضع الشيء في غير محلّة، ولا شك في أن الآيات الإلهيّة توجب أن يسلّم الجميع لها، وبقبولها يُصلح الإنسان نفسه ومجتمعه، ولكن فرعون وملاًه بإنكارهم لهذه الآيات ظلموا هذه الآيات.

ثمّ يقول تعالى في ختام الآية: ﴿ فانظر كيف كان ماقبة المفسدين ﴾ .

وهذه العبارة إشارة إجمالية إلى هلاك فرعون وقومه الطغاة المتمردين، الذي سيأتي شرحه فها بعد

وهذه الآية تشير إشارة مقتضبة إلى مجموع برنامج رسالة موسى، وما وقع بينه وبـين فرعون من المواجهة وعاقبة أمرهم.

أمّا الآيات اللاحقه فتسلّط الاضواء بصورة أكثر على هذا الموضوع.

فيقول أوَّلاً: ﴿وقال موسىٰ يا فرمون لِتِي رسول من ربٍّ للعالمين ﴾ .

وهذه هي أوّل مواجهة بين موسى وبين فرعون، وهي صورة حية وعملية من الصراع بين «الحق» و«الباطل».

والطريف أنّ فرعون كأنّه كان ينادى لأوّل مرّة بـ «يا فرعون» وهو خطاب رغم كونه مقروناً برعاية الأدب، خالٍ عن أي نوع من أنـواع التمـلتى والتزلف وإظـهار العـبودية والخضوع، لأنّ الآخرين كانوا يخاطبونه عادة بألفاظ فيها الكثير من التعظم مثل: يامالكنا، يا سيدنا، يا ربنا، وما شابه ذلك.

وتعبير موسى هذا، كان يمثل بالنسبة إلى فرعون جرس إنذار وناقوس خطر، هذا مضافاً إلى أن عبارة موسى **﴿لِنْي رسول هن ربّ للعالمين﴾** كانت \_ في الحقيقة \_ نوعاً من إعـلان الحرب على جميع تشكيلات فرعون، لأنّ هذا التعبير يثبت أنّ فرعون ونظراءه من أدعياء الرّبوبية يكذبون جميعاً في ادّعائهم، وأن ربّ العالمين هو الله فقط، لا فرعون ولا غيره من البشر.

وفي الآية اللاحقة نقرأ أنَّ موسى عقيب دعوى الرسالة من جانب الله قال: فالآن إذ أنا رسول ربّ العالمين ينبغي ألا أقول عن الله إلّا الحق، لأنّ المرسل من قبل الله المنزّه عن جميع العيوب لا يمكن أن يكون كاذباً **(حقيق على أن لا تقول على الله إلّا الحق.)**.

ثمَّ لأجل توثيق دعواه للنّبوة، أضاف: أنا لا أدعي ما أدّعيه من دون دليل، بل إنّ معي أدلة واضحة من جانب الله **﴿قدجنتكم ببيّنة من ريّكم﴾**.

فإذا كان الأمر هكذا ﴿قارسل جعي بني إسرائيل).

وكان هذا في الحقيقة قسماً من رسالة موسى بن عمران الذي حرّر بني إسرائيل من قبضة الاستعمار الفرعوني، ووضع عنهم إصرهم وأغلال العبودية التي كانت تكبّل أيديهم وأرجلهم، لأنّ بني إسرائيل كانوا في ذلك الزمان عبيداً أذلاء بأيدي القبطيين (أهالي مصر) فكانوا يستغيدون منهم في القيام بالأعمال السافلة والصعبة والثقيلة.

ويستفاد من الآيات القادمة \_وكذا الآيات القرآنية الأخرى بوضوح وجلاء أنّ موسى كان مكلفاً بدعوة فرعون وغيره من سكان أرض مصر إلى دينه، يعني إن رسالته لم تكن منحصرة في بني إسرائيل.

فقال فرعون بمجرّد سماع هذه العبارة \_ (أي قوله: قد جئتكم ببيّنة) \_ هات الآية التي معك من جانب الله إن كنت صادقاً **(قـال لِن كـنىف جـنىف بآيـة فات بـها لِن كـنى، هـن** الصادقين).

وبهذه العبارة اتّخذ فرعون ــ ضمن إظهار التشكيك في صدق موسى ــ هيئة الطــالب للحق المتحري للحقيقة ظاهراً، كما يفعل أي متحر للحقيقة باحث عن الحق.

ومن دون تأخير أخرج موسى معجز تيه العظميتين التي كانت إحداهما مظهر «الخوف»

| بيركتاب الله المتزل | الأمثل في تفس | [٤ |
|---------------------|---------------|----|
|                     | -             | ι- |

والأخرى مظهر «الأمل» وكانتا تكملان مقام إنذاره ومقام تبشيره، وألق في البداية عصاه: **«فالقيٰ مصاه فإذا هي ثعبان هبين»** (

والتعبير بـ«العبين» إشارة إلى أنّ تلك العصا التي تبدلت إلى ثعبان حقّاً، ولم يكن سحراً وشعبذة وما شاكل ذلك، على العكس من فعل السحرة لأنّه يقول في شأنهم: إنّهم مارسوا الشعبذة والسحر، وعملوا ما تصوره الناس حيات تتحرك، وما هي بحيات حقيقة وواقعاً.

إنَّ ذكر هذه النقطة أمرَّ ضروري، وهي أنّنا نقرأ في الآية ١٠ من سورة النمل، والآية ٣١ من سورة القصص، أنّ العصا تحركت كالجانّ، و«الجانّ» هي الحيات الصـغيرة السريـعة السير، وأنّ هذا التعبير لا ينسجم مع عبارة «ثعبان» التي تعني الحية العظيمة ظاهراً.

ولكن مع الإلنفات إلى أنّ تينك الآيتين ترتبطان ببداية بعثة موسى. والآية المبحوثة هنا ترتبط بحين مواجهته لفرعون. تنحل المشكلة. وكأن الله أراد أن يوقف موسى على هـذه المعجزة العظيمة تدريجاً فهي تظهر في البداية أصغر، وفي الموقف اللاحق تظهر أعظم.

# هل يمكن قلب العصا إلى مية عظيمة؟!

على كل حال لا شك في أنّ تبديل «العصا» إلى حية عظيمة معجزة، ولا يمكن تفسيرها بالتحليلات المادية المتعارفة، بل هي من وجهة نظر الإتمي الموحد \_ الذي يـعتبر جميع قوانين المادة محكومة للمشيئة الربانية \_ ليس فيها ما يدعو للعجب فلا عجب أن تـتبدل قطعة من الخشب إلى حيوان بقوة ما فوق الطبيعة.

ويجب أن لا ننسى أن جميع الحيوانات في عالم الطبيعة توجد من التراب، والأخشاب والنباتات هي الأخرى من التراب، غاية ما هنالك أن تبديل التراب إلى حية عظيمة يحتاج عادة إلى ملايين السنين، ولكن في ضوء الإعجاز تقصر هذه المدّة إلى درجة تتحقق كل تلك التحولات والتكاملات في لحظة واحدة وبسرعة، فتتخذ القطعة من الخشب – التي تستطيع وفق الموازين الطبيعية أن تتغيّر إلى هذه الصورة بعد مضي ملايين السنين ـ تتخذ مثل هذه الصورة في عدّة لحظات.

بر احتمل «الراغب» في «المفردات» أن تكون كلمة لاثعبان» متخذة من مادة لاثعب» بمعنى جريان الماء، لأنّ حركة هذا الحيوان تشبه الأنهر التي تجري بصورة ملتوية.

**č**]

والذين يحاولون أن يجدوا لمعاجز الأنبياء تفسيرات طبيعية ومادية وينفوا طابعها الإعجازي، ويظهروها في صورة سلسلة من المسائل العادية مهما كانت هذه التفاسير مخالفة الصريح الكتب السماوية. إنّ هؤلاء يجب أن يوضحوا موقفهم: هل يؤمنون سائله وقدرته ويعتبرونه حاكماً على قوانين الطبيعة، أم لا؟ فإذا كانوا لا يؤمنون به وبقدرته، لم يكن كلام الأنبياء ومعجزاتهم إلّا لغواً لديهم. وإذا كانوا مؤمنين بذلك، فما الداعي لنحت مشل هذه التفسيرات والتبريرات المقرونة بالتكلف والمخالفة لصريح الآيات القرآنية. (وإن لم نر أحداً من المفسّرين ـ على ما بينهم من اختلاف السليقة ـ عمد إلى هذا التفسير المادي ، ولكن ما قلناه قاعدة كلية).

ثمَّ إن**ّ الآية اللاحـقة** تشير إلىٰ المعجزة الثّانية للنّبي موسىﷺ التي لها طـابع الرجــاء والبشارة، يقول تعالى: **﴿ونزع يده فإذا هي بيضاء للناظرين**﴾.

«نزع» تعني في الأصل أخذ شيء من مكان، مثلاً أخذ العباءة من الكتف واللباس عن البدن يعبر عنه في اللغة العربية بالنزع فيقال: نزع ثوبه ونزع عباءته، وهكذا أخذ الروح من البدن يطلق عليه النزع. وبهذه المناسبة قد يستعمل في الإستخراج، وقد جاءت هذه اللفظة في الآية الحاضرة بهذا المعنى.

ومع أنّ هذه الآية لم يرد فيها أي حديث عن محل إخراج اليد، ولكن من الآية ٣٢ من سورة القصص **(اسلك يدك في جيبك تخرج بيضا.)** يستفاد أنّ موسى كان يدخل يده في جيبه ثمّ يخرجها ولها بياض خاص، ثمّ تعود إلى سيرتها وحالتها الأولى.

ونقرأ في بعض الأحاديث والرّوايات والتفاسير أنّ يد موسى كانت مضافاً إلى بياضها تشعّ بشدّة، ولكن الآيات القرآنية ساكنة عن هذا الموضوع، مع عدم تناف بينهما.

إنّ هذه المعجزة والمعجزة السابقة حول العصا ـكما قلنا سابقاً ـ ليس لها جانب طبيعي وعادي، بل هي من صنف خوارق العادة التي كان يقوم بها الأنبياء، وهي غير ممكنة من دون تدخل قوة فوق طبيعية في الأمر.

وهكذا أراد موسى بإظهار هذه المعجزة أن يوضح هـذه الحــقيقة، وهـي أن بـرابحــه لاتتضمن جانب الترهيب والتهديد فقط، بل الترهيب والتهديد للمخالفين والمعارضين، والتشويق والإصلاح والبناء والنورانية للمؤمنين.

١. تفسير مجمع البيان، بع ٤. ص ٣٢٣.

قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنْ هَٰذَا لَسَحَرْ عَلِيمٌ ٢ يُرِيدُ أَن يُعْرِجَكُم مِنْ أَرْضِكُم فمَاذَاتَأْمُرُونَ ٢٠ ١٠ فَالُوَأَ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي ٱلْمَدَآيِنِ حَيْشِرِينَ ٢٠ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَلْحِرِ عَلِيمِ ﷺ

التفسير

بد، المواجهة:

في هذه الآيات جاء الحديث عن أوّل ردّ فمعل لفرعون وجمهازه في مقابل دعوة موسى الله ومعجزاته.

الآية الأولىٰ تَذكر عن ملأ فرعون أنّهم بمجرّد مشاهدتهم لأعيال موسى الخارقة للعادة اتهموه بالسحر، وقالوا: هذا ساحر عليم ماهر في سحره: **وقال العلاّ من قوم فرمون إنّ هذا** لساحر عليم».

ولكن يستفاد من آيات سورة الشعراء الآية ٣٤ أن هذا الكلام قماله فمرعون حمول موسى: فقال للجلا حوله لِنَ هذا لساحر عليم ».

ولكن لا منافاة بين هاتين الآيتين، لأنه لا يبعد أن يكون فرعون قال هذا الكلام في البداية، وبما إنّ عيون الملأكانت متوجهة إليه، ولم يكن لهذا الملأ المتملق المتزلف هدف إلّا رضى رئيسه وسيده، وما ينعكس على محياه، وما توحي به إشارته، كرّر هو أيضاً ما قاله الرئيس، فقالوا: أجل، إنّ هذا لساحر عليم.

وهذا السلوك لا يختص بفرعون وحواشيه، بـل هـو دأب جمـيع الجـبارين في العـالم وحواشيهم.

مَ مَ أَضَافُوا: إِنَّ هدف هذا الرجل أَن يخرجكم من وطـنكم **﴿يـريد أَنَ يـخرجكم مـن** أر**شكم»**.

يعني أنَّه لا يهدف إلَّا استعباركم واستثماركم والحكومة على الناس، وغـصب أراضي الآخرين، وهذه الأعبال الخارقة للعادة وادعاء النَّبوة كلَّها لأجل الوصول إلى هذا الهدف. ثمّ قالوا بعد ذلك: مع ملاحظة هذه الأوضاع فما هو رأيكم: **﴿فَعَادًا تَأْعَرُونَ﴾**؟

م عنو بلنا تلك معرفي المعاد ، وتسلم ما تلو رايام ، وتسمع بولمبا المروى . يعني أنّهم جلسوا يتشاورون في أمر موسى، ويتبادلون الرأي فيما يجب عليهم اتّخـــاذه تجاهه، لأنّ مادة «أمر» لا تعنى دائماً الإيجاب والفرض، بل تأتى ـــأيضاً ـــمعنى التشاور.

وهنا لابدً من الإلتفات إلى أنَّ هذه الجملة وردت في سورة الشعراء الآية ٣٥ أيـضاً. وذلك عن لسان فرعون، حيث قال لملائه: فماذا تأمرون. وقد قلنا: إنَّه لا منافاة بين هذين.

وقد احتمل بعض المفسّرين \_أيضاً \_أن تكون جملة «فماذا تأمرون» في الآية الحاضرة خطاباً وجهه ملاً فرعون وحاشيته إلى فرعون، وصيغة الجمع إنّما هي لرعاية التعظيم، ولكن الاحتمال الأوّل \_وهو كون هذا الخطاب موجهاً من ملاً فرعون إلى الناس \_أقرب إلى النظر.

وعلى كل حال فقد قال الجميع لفرعون: لا تعجل في أمر موسى وهارون، وأجلّ قرارك بشأنهما إلى ما بعد، ولكن ابعث من يجمع لك السحرة من جميع أنحاء البلاد **(قالوا أرجه وأخاه وأرسل في للمدلئن حاشرين)**.

نعم ابعث من يجمع لك كل ساحر ماهر في حرفته عليم في سحره **﴿يأتوك بكل ساحر مليم»**.

فهل هذا الإقتراح من جانب حاشية فرعون كان لأجل أنّهم كانوا يحــتملون صــدق ادّعاء موسى للنّبوة، وكانوا يريدون اختباره؟

أو أنّهم على العكس كانوا يعتبرونه كاذباً في دعواه، ويريدون افتعال ذريعة سياسيه لأي موقف سيتخذونه ضد موسى كما كانوا يفعلون ذلك في بقية مواقسفهم ونشساطاتهم الشخصية؟ ولهذا اقترحوا أرجاء أمر قتل موسى وأخيه نظراً لمعجزتيه اللتين أورثتا رغبة في مجموعة كبيرة من الناس نحو دعوته وانحيازهم إليه، ومزجت صورة «نبوته» بسصورة «المظلومية والشهادة» وأضفت بضم الثّانية إلى الأولى حمسحة من القداسة والجاذبية عليه وعلى دعوته.

ولهذا فكروا في بداية الأمر في إجهاض عمله بأعمال خارقة للعادة مماثلة، ويسقطوا اعتباره بهذه الطريقة، ثمّ يأمرون بقتله لتنسى قصة موسى وهارون وتمحى عن الأذهان إلى الأبد.

يبدو أن الاحتمال الثّاني بالنظر إلى القرائن الموجودة في الآيات ـ أقرب إلى النظر.

الآيات

وَجَاءَ ٱلشَحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوا إِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن حَيْنَا غَنْ الْغَلِيدِينَ شَ قَالُو نَعَمَ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ شَ قَالُوا يَحُوسَنَ إِمَاآَن تُلْقِى وَإِمَّآأَن نَكُونَ غَنُ ٱلْمُلْقِينَ شَ قَالَ آلْقُوْأَ فَلَمَآ ٱلْقَوْا سَحَرُوا أَعْبُ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَ بُوهُمْ وَجَاءُ وبِسِحْرِ عَظِيمٍ شَ وَأَوْحَيْنَآ إِلَى مُوسَى أَنْ ٱلْقِ عَصَاكَ فَإِذَاهِى تَلْقَفُ مَا وَجَاءُ وبِسِحْرِ عَظِيمٍ شَ وَأَوْحَيْنَآ إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَاهِى تَلْقَفُ مَا يَأْ فِكُونَ شَ فَوَقَعَ ٱلْحَقُّ وَبَطَلَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ شَ فَعُلِبُوا هُنَاكَ وَالْعَلَ مَا شَوَأَلْغِى ٱلسَحَرَةُ سَمِدِينَ شَ قَالُوا يَعْمَلُونَ شَ فَعَالَ أَنْتَقَوْ الْمَعْرِينَ

#### التفسير

## كيف انتصر المقَّ في النهاية؟

في هذه الآيات جرى الحديث حول المواجهة بين النّبي موسى<sup>علين</sup>، وبين السحرة، وما آل إليه أمرهم في هذه المواجهة، وفي البداية تقول الآية: إنّ السحرة بـادروا إلى فـرعون بدعوته، وكان أوّل ما دار بينهم وبين فرعون هو: هل لنا من أجر إذا غلبنا العدة **﴿وجَـاَّمُ السحرة فرمون قالوا إنّ لنا لأجرا إن كنّا نحن الغالبين﴾؟!** 

وكلمة «الأجر» وإن كانت تعني أي نوع من أنواع الثواب، ولكن نظراً إلى ورودها هنا في صورة «النكرة»، و«النكرة» في هذه الموارد إنّما تكون لتعظيم الموضوع وإيراز أهمّيته بسبب إخفاء ماهيته ونوعيته، لهذا يكون الأجر هنا بمعنى الأجر المهم والعظيم وبخاصّة أنّه لم يكن ثمّة نزاع في أصل استحقاقهم للأجر والمثوبة، فالمطلوب من فرعون هو الوعد بإعطائهم أجراً عظيماً وعوضاً مهمّاً.

فوعدهم فرعون \_فوراً \_وعداً جيداً وقال: إنّكم لن تحصلوا على الأجر السخي فقط، بل ستكونون من المقرّبين عندي **﴿قال نعم ولِتَكم لعن المقرّبين**﴾ [خ

وبهذه الطريقة أعطاهم وعداً بالمال ووعداً بمنصب كبير لديه، ويستفاد من هذه الآية أنّ التقرب إلى فرعون في ذلك المحيط، وتلك البيئة كان أعلى وأسمى وأهم من المال والثروة. لائه كان يعني منزلة معنوية كان من الممكن أن تصبح منشأ لأموال كثيرة وثروات كبيرة.

وفي المآل حُدَّدَ موعدٌ معين لمواجهة السـحرة لمـوسى، وكــها جــاء في سـورة «طــه» و«الشعرام» دُعي جميع الناس لمشاهدة هذا النزال، وهذا يدل على أنّ فرعون كان صؤمناً بانتصاره على موسى لل<sup>ينيز</sup> .

وحلّ اليوم الموعود. وهيّاً السحرة كل مقدمات العمل... حفنة من العصيّ والحبال التي يبدو أنّها كانت معبئة بمواد كيمياوية خاصّة، تبعث على حركتها إذا سطعت عليها الشمس، لانّها تتحول إلى غازات خفيفة تحرّك تلك العصي والحبال الجوفة.

وكانت واقعة عجيبة، **ق**وسى وحده (ليس معه إلاّ أخوه) يواجه تلك المجموعة الهائلة من السحرة، وذلك الحشد الهائل من الناس المتفرجين الذين كانوا على الأغلب من أنصار السحرة ومؤيديهم.

فالتفت السحرة في غرور خاص وكبير إلى موسىﷺ وقالوا: إمّــا أن تــشرع فــتلتي عصاك، وإمّا أن نشرع نحن فنلتي عصيّنًا؟ **وقالوا ياهوسى لِقا أن تلقى ولِقا أن نكون نــحن العَلقينَ**﴾.

فقال موسى الله عنتهي الثقة والإطمئنان: بل اشر عوا أنتم **﴿قَالَ لَلْقُوْلَ﴾**.

وعندما ألتى السحرة بحبالهم وعصيّهم في وسط الميدان سحروا أعين الناس، وأوجدوا بأعهالهم وأقاويلهم المهرجة ومبالغاتهم وهرطقاتهم خوفاً في قلوب المتفرجين. وأظهروا سحراً كبيراً رهيباً: **إفلقا ألقوا سعرو<sup>ر</sup> أمين الناس واسترهبوهم وجاؤو***ا يسحر عظيم».* 

وكلمة «السحر» ـكما مرّ في المجلد الأوّل من هذه الموسوعة التفسيرية، عند تفسير الآية ١٠٢ من سورة البقرة ـ تعني في الأساس الخداع والشعبذة، وقد يطلق أيضاً على كل عامل غامض، ودافع غير مرئي.

وعلى هذا الأساس، فإن هذه الجماعة كانت توجد أفعالاً عجيبة بالإعتماد على سرعة حركة الأيدي، والمهارة الفائقة في تحريك الأشياء لتبدو وكأنّها أمورٌ خارقة للعادة وكذلك الأشخاص الذين يستفيدون من الخواص الكيمياوية والفيزياوية الغامضة الموجودة في الأشياء والمواد، فيظهرون أعمالاً مختلفة خارقة للعادة، كل هؤلاء يدخلون تحت عمنوان «الساحر». هذا علاوة على أن السحرة يستفيدون ـ عادة ـ من سلسلة من الإيحاءات المؤثرة في مستمعيهم، ومن العبارات والجمل المبالغة، وربّما الرهيبة المخوفة لتكبيل عملهم. والتي تترك آثاراً جدّ عجيبة في مستمعيهم ومتفرجيهم وجمهورهم.

ويستفاد من آيات مختلفة في هذه السورة ومن سور قرآنية اُخرى حول قصة سحرة فرعون، أنّهم استخدمواكل هذه العوامل والأدوات، وعبارة **﴿سحرو***ا أحين الناس***﴾ وجملة ﴿لسترهيوهم﴾** أو تعبيرات اُخرى في سور «طه» و«الشعراء» جميعها شواهـد عـلى هـذه الحقيقة.

# بدثان

وهنا لابدً من الإشارة إلى نقطتين:

٤[

١- المشهد العميب لسمر الشامرين لقد أشار القرآن الكريم إشارة إجمالية من خلال عبارة ﴿وجاؤوا بسحر عظيم ﴾ إلى الحقيقة التالية وهي: أنّ المشهد الذي أوجده السحرة كان عظيماً ومهماً، ومدروساً ومهيباً، وإلّا لما استعمل القرآن الكريم لفظة «عظيم» هنا.

ويستفاد من كتب التاريخ ومن روايات وأحاديث المفترين في ذيل هذه الآية. وكذا من آيات مشابهة -بوضوح -سعة أبعاد ذلك المشهد.

فبناء على ما قاله بعض المفترين كان عدد السحرة يبلغ عشرات الألوف، وكانت الأجهزة والوسائل المستعملة كذلك تبلغ عشرات الآلاف، ونظراً إلى أنّ السحرة المهرة والمحترفين لهذا الفن في مصر كانوا في ذلك العصر كثيرين جداً، لهذا لا يكون هذا الكلام موضع استغراب وتعجب، خاصة أنّ القرآن الكريم في سورة «طه» الآية ١٧ يقول: (قاوجس في نفسه خيفة موسى) أي إنّ المشهد كان عظيماً جداً ورهيباً إلى درجة أن موسى شعر بالخوف قليلاً، وإن كان ذلك الخوف حسب تصريح نهج البلاغة – لأجل أنه خشي أن من المكن أن يتأثر الناس بذلك المشهد العظيم، فيكون إرجاعهم إلى الحق صعباً. وعلى أي حال فإنّ ذلك يكشف عن عظمة ذلك المشهد ورهبته.

نهج البلاغة، الخطبة، ٤.

5]

## ٢\_ الإستفادة من السلاع المشابه

من هذا البحث يستفاد \_ بجلاء ووضوح ـ أنّ فرعون بالنظر إلى حكومته العريضة في أرض مصر، كانت له سياسات شيطانية مدروسة، فهو لم يستخدم لمواجهة موسى وأخيه هارون من سلاح التهديد والإرعاب، بل سعى للاستفادة من أسلحة مشابهة \_كما يظن \_ في مواجهة موسى، ومن المسلّم أنّه لو نجح في خطّته لما بتي من موسى ودينه أي أثر أو خبر، ولكان قتل موسى عليه في تلك الصورة أمراً سهلاً جداً، بل وموافقاً للرأي العام، جهلاً منه بأنّ موسى لا يعتمد على قوة إنسانية يمكن معارضتها ومقاومتها، بل يعتمد على قوّة أزلية إلهية مطلقة، تحطّم كلّ مقاومة، وتقضي على كل معارضة.

وعلى أية حال، فإنَّ الاستفادة من السلاح المشابه أفضل طريق للإنتصار على العدو المتصلّب، وتحطيم القوى المادية.

في هذه اللحظة التي اعترت الناس فيها حالة من النشاط والفرح، وتعالت صيحات الإبتهاج من كل صوب، وعلت وجوه فرعون وملائد ابتسامة الرضى، ولمع في عيونهم بريق الفرح، أدرك الوحي الإلهي موسى على وأمره بإلقاء العصى، وفجأة انقلب المشهد وتسغير، وبدت الدهشة على الوجوه، وتزعزت مفاصل فرعون وأصحابه كما يقول القرآن الكريم: ﴿ ولُوحينا لِلى هوسىٰ أن ألق مصاك فإذا هي تلقف هايافكونه.

و«تلقف» مشتقة من مادة «لَقْف» (على وزن سَقف) بمعنى أخذ شيء بقوة وسرعة، سواء بواسطة الفم، والأسنان، أو بواسطة الأيدي، ولكـن تأتي في بـعض المـوارد بمـعنى البـلع والإبتلاع أيضاً، والظاهر أنّها جاءت في الآية الحاضرة بهذا المعنى.

و «يأفكون» مشتقّة من مادة «إفك» على وزن «مسك» وهي تعني في الأصل الإنصراف: عن الشيء، وحيث إنّ الكذب يصرف الإنسان من الحق أطلق على الكذب لفظ «الإفك».

وهناك احتمال آخر في معنى الآية ذهب إليه بعض المفسّرين، وهو أنّ عصا موسى بعد أن تحولت إلى حيّة عظيمة لم تبتلع أدوات سحر السحرة، بل عـطّلها عـن العـمل والحـركة وأعادها إلى حالتها الأولى. وبذلك أوصد هذا العمل طريق الخطأ على الناس، في حين أنّ الإبتلاع لا يمكنه أن يقنع الناس بأنّ موسى لم يكن ساحراً أقوى منهم.

ولكن هذا الإحتمال لا يناسب جملة «تلقف» كما لا يناسب مطالب الآية، لأنّ «تلقف» \_ كما أسلفنا \_ تعني أخذ شيء بدقة وسر عة لا قلب الشيء و تغييره. هذا مضافاً إلى أنّه لو كان المقرر أن يظهر إعجاز موسى للله عن طريق إيـطال سـحر السحرة، لم تكن حاجة إلى أن تتحول العصىٰ إلى حيّة عظيمة، كما قال القرآن الكـريم في بداية هذه القصّة.

وبغض النظر عن كل هذا، لو كان المطلوب هـو إيجـاد الشك والوسـوسة في نـفوس المتفرجين، لكانت عودة وسائل السحرة وأدواتهم إلى هيئتها الأولى ـأيضاً ـقابلة للشك والترديد، لأنه من الممكن أن يحتمل أن موسى بارع في السحر براعة كـبرى بحـيث إنّـه استطاع إيطال سحر الآخرين وإعادتها إلى هيئتها الأولى.

بل إنّ الذي تسبب في أن يعلم الناس بأن عمل موسى أمر خارق للعاده، وأنّه عمل إلهي تحقق بالإعتاد على القدرة الإلهيّة المطلقة، هو أنّه كان في مصر آنذاك مجموعة كبيرة مس السحرة الماهرين جدّاً، وكان أساتذه هذا الفن وجوهاً معروفة في تلك البيئة، في حين أنّ موسى الذي لم يكن متصفاً بأي واحدة من هذه الصفات، وكان في الظاهر رجلاً مغموراً، نهض من بين بني إسرائيل، وأقدم على مثل ذلك العمل الذي عجز أمامه الجميع. ومن هنا عُلِمَ أن هناك قوّة غيّبة تدخلت في عمل موسى، وأن موسى ليس رجلاً عادياً.

وفي هذا الوقت ظهر الحق، وبطلت أعمالهم المرَّيفة **﴿فوقع للحقّ وبطل ما كانوا يحملون﴾** لأنَّ عمل موسى كان عملاً واقعياً، وكانت أعمالهم حفنة من الحيل ومن أعمال الشعيذة، ولا شك أنَّه لا يستطيع أي باطل أن يقاوم الحق داغاً.

وهذه هي أوّل ضربة توجهت إلى أساس السلطان الفرعوني الجبّار.

ثمّ يقول تعالى **في الآية اللاحقة: وب**هذه الطريقة ظهرت آثار الهزيمة فيهم، وصاروا جميعاً أذلاء: **﴿فمليوا هنالك ولنقلبوا صاغرين**﴾.

وبالرغم من أنّ المؤرخين ذكروا في كتب التاريخ قضايا كثيرة حول هذه الواقعة، ولكن حتى من دون نقل ما جاء في التواريخ يمكن الحدس أيضاً بما حدث في هذه الساعة مسن اضطراب في الجهاهير المتفرجة... فجهاعة خافوا بشدّة بحيث إنّهــم فـرّوا وهـربوا، وأخــذ آخرون يصيحون من شدّة الفزع، وبعض أغمي عليه.

وأخذ فرعون وملأه ينظرون إلى ذلك المشهد مبهوتين مستوحشين، وقد تحدّرت على وجوههم قطرات العرق من الخجل والفشل، وبدأوا يفكرون في مستقبلهم الغامض المبهم، ولم يدر في خلدهم أنّهم سيواجهون مثل هذا المشهد الرهيب الذي لا يجدون له حلّاً.

والضربة الأقوى كانت عندما تغير مشهد مواجهة السحرة لموسى ﷺ تـغييراً كـلّياً. وذلك عندما وقع السـحرة فـجأة عـلى الأرض سـاجدين لعـظمة الله **﴿والقـي السـحرة ساجدين﴾**.

ثمّ نادوا بأعلى صوتهم و ﴿قَالُوا آهَنَّا بَرَبَّ العالمين \* رَبَّ هُوَسَيْ وَهَارُونَ ﴾ .

وبذكر هذه الجملة بينوا ـ بصراحة \_ الحقيقة التالية وهي: أنّنا آمنا بربّ هو غير الربّ الختلق. المصطنع. إنّه الربّ الحقيق.

بل لم يكتفوا بلفظة «ربّ العالمين» أيضاً. لأنّ فرعون كان يدعي أنّه ربّ العالمين، لهذا أضافوا: «ربّ موسى وهارون» حتى يقطعوا الطريق على كل استغلال.

ولم يكن فرعون والملأ يتوقعون هذا الامر مطلقاً، يعني أنّ الجهاعة التي كان يعلّق الجميع آمالهم عليها للقضاء على موسى ودعوته، أصبحت في الطليعة من المؤمنين بموسى ودعوته، ووقعوا ساجدين لله أمام أعين الناس عامّة، وأعلنوا عن تسليمهم المطلق وغير المشروط لدعوة موسى للطل

على أنَّ هذا الموضوع الذي غيَّر أناساً بمثل هذه الصورة، يجب أن لا يكون مـوضوع استغراب وتعجب، لأنَّ نور الإيمان والتوحيد موجود في جميع القلوب، ويمكن أن تخـفيه بعض الموانع والحجب الاجتماعية مدَّة طويلة أو قصيرة، ولكن عندما تهب بعض العواصف بين حين وآخر تنزاح تلك الحجب، وينجلّى ذلك النور ويأخذ بالابصار.

وبخاصّة أن السحرة المذكورين كانوا أساتذة مهرة في صناعتهم، وكـانوا أعـرف مـن غيرهم بفنون عملهم ورموز سحرهم، فكانوا يعرفون ـ جيداً ـ الفـرق بـين «المـعجزة» و«السحر» فالأمر الذي يحتاج الآخرون لمعرفته إلى المطالعة الطويلة والدقة الكبيرة، كان واضحاً عند السحرة وبيناً، بل أوضح وأبين من الشمس في رابعة النهار.

إنّهم مع معرفتهم بفنون ورموز السحر الذي تعلموه طوال سنوات، عرفوا وأدركوا أن عمل موسى لم يكن يشبه \_أبداً \_السحر، وأنّه لم يكن نابعاً من قدرة البشر، بل كان نابعاً من قدرة فوق الطبيعة وفوق البشر، وبذلك لامجال للإستغراب والتعجب في اعلانهم إيمانهم بموسى بمثل تلك السرعة والصراحة والشجاعة وعدم الخوف من المستقبل.

وجملة «ألقى السحرة» التي جاءت في صيغة الفعل المبني للمجهول ، شاهد ناطق على الإستقبال البالغ لدعوة موسى وتسليم السحرة المطلق لهﷺ. يعني أنّ جاذبية موسى كان لها من الأثر القوي البالغ في قلوب ونفوس أولئك السحرة، بحيث إنّهم سقطوا على الأرض من دون اختيار، ودفعهم ذلك إلى الإقرار والإعتراف. قَالَ فِرْعَوْنُ ءَامَنتُم بِهِ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُوْ إِنَّ هَذَا لَمَكُرٌ مَكَرَّتُمُوهُ فِي ٱلْمَدِينَةِ لِتُخْرِجُوا مِنْهَا أَهْلَها فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (اللهُ لَأُفَظِعَنَ أَيْدِيَكُمُ وَأَرْجُلَكُم مِن خِلَفٍ شُمَّ لَأُصَلِبَ كُمْ أَجْمَعِينَ (اللهُ قَالُوا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ (اللهُ وَمَانَنِقِمُ مِنَّا إِلَا آَفَ ءَامَنَا يَا يَتَ رَبِّنَا لَمَا جَاءَ تَنَا رَبِّنَا آفَرْغَ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَنَا مُسْلِعِينَ (اللهُ مَنْ اللهُ مَن ال

## التفسير

#### التّهديدات الفرعونية الموفاء:

عندما توجهت ضربة جديدة ـ بانتصار موسى على السحرة وإيمانهم به ـ إلى أركان السلطة الفرعونية، استوحش فرعون واضطرب بشدّة ورأى أنّه إذا لم يظهر أي ردّ فعل في مقابل هذا المشهد، فسيؤمن بموسى كل الناس أو أكثرهم. وستكون السيطرة على الأوضاع غير ممكنة، لهذا عمد فوراً إلى عملين مبتكرين:

في البداية وجه اتهاماً (لعلّه مرغوب عند السواد من الناس) إلى السحرة. ثمّ هددهم بأشدّ التهديدات، ولكن على العكس من توقعات فرعون أظهر السحرة مقاومة عجيبة تجاه هذين الموقفين، مقاومة أغرقت فرعون وجهازه في تعجب شديد، وأفشلت جميع خططه، وبهذه الطريقة وجهوا ضربة ثالثة إلى أركان السلطان الفرعوني المتزلزل، وقد رسمت الآيات اللاحقة هذا المشهد بصورة رائعة.

في البداية يقول: إنّ فرعوناً قال للسحرة: هل آمنتم بموسى قبل أن آذن لكم **﴿قال فرعون تمنتم به قبل أن آذن لكم﴾**؟!

وكأنَّ التعبير بـ «به» لأجل تحقير موسى والإزدراء به، وكأنَّه بجملة «قبل أن آذن لكم» أراد أن يظهر أنَّه يتحرى الحقيقة ويطلب الحق، فلو كان عمل موسى للجَّرِ يتسم بـ الحقيقة

والواقعية لأذنت أنا للناس بأن يؤمنوا به، ولكن استعجالكم كشف عن زيفكم، وأنّ هناك مؤامرة مبيّتة ضد شعب مصر.

وعلى أية حال، أفادت الجملة أعلاه أنّ فرعون الجبار الغارق في جنون السلطة كـان يدعي أن لا يحق للشعب أن يتصرف أو يعمل أو يقول شيئاً من دون إجازته وإذنه. بل لا يحق لهم أن يفكروا ويؤمنوا بدون أمره وإذنه أيضاً!!

وهذه هي أعلى درجات الإستعباد والاستحمار، أن يكون شعبٌ من الشعوب أسـيراً وعبداً بحيث لا يحق له حتى التفكير والإيمان القلبي بأحد أو بعقيدة.

وهذا هو البرنامج الذي يواصله «الاستعمار الجديد»، يعني أنّ المستعمرين لا يكتفون بالاستعمار الاقتصادى والسياسي والاجتماعي، بل يسعون إلى تقوية جذورهم عن طريق الاستعمار الفكري.

وتتجلى مظاهر هذا الإستعباد الفكري في البلاد الشيوعية أكثر فأكثر. بالحدود المغلقة. والأسوار الحديدية والرقابة الشديدة المفروضة على كل شيء. وبخساصّة عسلى الأجسهزة الثقافية.

ثمّ يضيف فرعون قائلاً **﴿لِنَّ هذا لمكرَّ مكرتموه في المدينة لتغرجوا منها أهلها ﴾**.

ونظراً إلى الآية ٧١ من سورة «طه» التي تقول **(بنه لكبيركم للذي ملّمكم للسحر)** يتّضح أنّ مراد فرعون هو أنّ هناك مؤامرة مدروسة وتواطؤاً مبيّتاً قد دبرتموه قبل مدّة للسيطرة على أوضاع مصر واستلام زمام السلطة، لا أنّكم دبرتموه للتو وقبل قليل في لقاء محتمل بينكم وبين موسى.

ومن هنا يتّضح أنّ المراد من **(الهدينة)** هو مجموع القطر المصري، والألف واللام ألف ولام الجنس، والمراد من **(التفرجوا بنيها أهليها)** هو تسلط موسى للله وبني إسرائيل عــلى

| 277                   | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | ٤]             |
|-----------------------|-----------------------------------------|----------------|
|                       | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | · · ·          |
| سب الحسباسة، أو اسعاد | مناتبا مامتة من أعبانه عن حميع المناه   | - <b>1</b> · 1 |

اوضاع مصر. وإقصاء حاشية فرعون واعوانه عن جميع المناصب الحساسة. أو إيـعاد بعضهم إلى النقاط البعيدة من البلاد. والآية ١١٠ في هذه السورة شاهدة على ذلك أيضاً.

وعلى كل حال، فإنّ هذه التهمة كانت خاوية ومفضوحة، إلى درجة أنّه لم يكن يقتنع بها إلّا العوام والجهلة من الناس، لأنّ موسى للله لم يكن حاضراً في مصر، ولم يلتق بأحد من السحرة من قبل، ولو كان أستاذهم وكبيرهم الذي علمهم السحر، لوجب أن يكون معروفاً ومشهوراً في جميع الأماكن، وأن يعرفُه أكثر الناس، وهذه لم تكن أموراً يمكن إخفاؤها وكتانها، لأنّ التواطؤ مع أشخاص منتشرين في شتى مناطق مصر على أمر بهذا القدر من الاهمية غير بمكن عملاً.

ثمّ إنّ فرعون هدَّدهم بتهديد غامض ولكنَّه شديد ومحكم، إذ قال: فسوف تعلمون ﴾ !!

وفي الآية اللاحقة بيّن تفاصيل ذلك التهديد الذي هدَّد به السحرة فاقسم بأن يقطع أيديهم وأرجلهم ويصلبهم، إذ قال: ﴿لاَقطَعنَ لَيديكم ولَرجلكم من خلاف ثمة لأسلَبْتُكم أجمعين﴾

وفي الحقيقة كان مراده أن يقتلهم بالتعذيب والتنكيل، ويجعل من هذا المشهد الرهيب درساً للآخرين، لأن قطع الأيدي والأرجل، ثمّ الصلب على الشجر أمام الناس. ومنظر تدفق الدم من أجسامهم وما يرافق هذا من حالات النزع فوق المشانق إلى أن يوتوا، سيكون عبرة لمن يعتبر (ولابدّ من ملاحظة أن الصلب في ذلك الزمان لم يكن يتمّ على النحو الذي يتمّ به الآن، وهو تعليق المشنوق بوضع الحبل في عنقه، بل كان الحبل يوضع تحت كتفيه حتى لا يموت بسرعة).

ولعل قطع اليد والرجل من خلاف، كان لأجل أن هذا العمل يتسبب في أن يمو توا بصورة أبطأ، ويتحملوا قدراً أكثر من الألم والعذاب.

والجدير بالتأمل أن البرابج التي انتهجها فرعون لمكافحة السحرة الذين آمنوا بموسى، كانت برابج عامّة في مكافحة الجبارين وتعاملهم الوحشي الرخيص مع أنصار الحق والمنادين به، فهم من جانب يستخدمون حربة التهمة حتى يزعزعوا مكانة أنصار الحق في نفوس الجهاهير، ومن جانب آخر يتوسلون بسلاح القوّة والقهر والنهديد لتحطيم إرادتهم، ولكن -كما نقرأ في ذيل قصّة موسى -لم يستطع هذان السلاحان أن يفعلا شيئاً في نفوس أنصار الحق، ولن يفعلا.

لقد قاوم السحرة كلتا حربتي فرعون، وأجابوه جواب رجل واحد: إنّنا نرجع إلى ربّنا إذن **﴿قَالُوا لِدًا لِلَى رَيْنَا مَنْقَلَبُونَ﴾** 

يعني إذا تحقق تهديدك الثّاني (وهو القتل) فمعناه أنّنا سننال الشهادة في سبيل الدفاع عن الحق، وهذا لا يوجب ضرراً علينا، ولا ينقصنا شيئاً، بل يُعدّ سعادة وفخراً عظيماً لنا.

ثمّ إنّهم للردّ على تهمة فرعون، ولايضاح الحقيقة لجماهير المتفرجين على هذا المشهد. واثبات براءتهم من أي ذنب، قالوا: إنّ الإشكال الوحيد الذي تورده علينا هو أنّــنا آمــنا بآيات الله وقد جاءتنا **فوها تنقم هنّا لِلَّا أن آهنّا بآيات ريْنا لغاجا.تناب**ى

يعني أنّنا لسنا مشاغبين، ولا متآمرين. ولا متواطئين ضدك. وليس إيماننا بموسى يعني أنّنا نريد استلام أزمة الحكم، ولا أن نخرج أهل هذه البلاد من ديارهم. وأنت نفسك تعلم أننا لسنا بهذا الصدد، بل نحن عندما رأينا الحق وشاهدنا علائمه بوضوح أجبنا داعمي الله ولبينا نداءه وآمنا به، وهذا هو ذنبنا الوحيد في نظرك ليس غير.

وهكذا أظهروا لفرعون بالجملة الأولى أنّهم لا يخافون أي تهديد. وأنّهم يستقبلون جميع الحوادث والتبعات حتى الشهادة بمنتهى الشهامة. وبالجملة الثّانية ردّوا بـصراحـة عـلى الإتهامات التي وجهها فرعون إليهم.

إنَّ جملة «تنقم» مشتقة من مادة «نقمة» على وزن «نعمة» وهي في الأصل تعني رفض شيء باللسان أو بالعمل وتعني كذلك العقوبة، وعلى هذا فإنّ الآية أعلاه يمكن أن تكون بمعنى إنّ العمل الوحيد الذي تنكره علينا هو أنّنا آمنا، أو يعني أنّ العـقوبة التي تـريد أن تعاقبنا بها إنّا هو لأجل إيماننا.

ثمَّمَّ إنَّهم أَشاحوا بوجوههم عن فرعون وتوجهوا إلى الله سبحانه. وطلبوا مــنه الصــبر والإستقامة، لأنَّهم كانوا يعلمون أنَّهم لا يستطيعون أن يقاوموا تلك العقوبات الثقيلة من دون نصره وتأييده وعونه، لهذا قالوا: **﴿ربّنا أفرغ علينا صيرا وتوقّنا مسلمين﴾**.

والملفت للنظر أنّهم بعبارة ﴿**لَعْرَعَ عَلَيْنَا صِبْرَا**﴾ أظهروا أن الخطر المحدق بهم بلغ الدرجة القصوى، فأعطنا يا ربّ أنت \_أيضاً \_ آخر درجات الصبر والإستقامة. لأنّ «أفرغ» من مادة «الإفراغ» بمعنى صبّ السائل من وعاء حتى يفرغ.

#### الاستقامة الواعية:

يمكن أن يتملك الإنسان عجب شديد عند أوّل إطلاعة على قصّة السحرة في زمان

من المؤمنين الصادقين، هل عكن أن

موسى الذين صاروا من المؤمنين الصادقين، هل يمكن أن يحدث مثل هـذا الإنـقلاب والتحول العميق في الروح الإنسانية في مثل هذه المدّة القصيرة، بحيث يقطع الشخص كل علاقاته مع الصف المخالف، ويصير في صف الموافق. ثمّ يدافع عن عقيدته الجديدة بإصرار وعناد عجيبين إلى درجة أنّه يتجاهل مكانته ومصالحه وحياته جميعاً، ويستقبل الشهادة بشجاعة منقطعة النظير، وبوجه مستبشر؟

ولكن هذا الإستغراب يتبدد إذا التفتنا إلى هذه النقطة، وهـي أنّ هـؤلاء ـ نـظراً إلى سوابقهم الكثيرة في علم السحر ـ وقفوا جيداً على عظمة معجزة النّبي موسىﷺ وحقانيته، وسلكوا هذا السبيل عن وعي كامل... وهذا الوعي صار منشأ لعشق ملتهب سربل كـل وجودهم وكيانهم، وهو عشق لا يعرف حدّاً وسدّاً، وفـوق جمـيع النـوازع والرغـبات البشرية.

إنَّهم كانوا يعلمون جيداً أي طريق يسلكونه؟ ولماذا يجاهدون؟ ومن يكافحون؟ وأي مستقبل مشرق ينتظر هذا الجهاد العظيم؟

أجل. إذا كان الإيمان مقروناً بالوعي الكامل فإنّه ينتهي إلى مثل هذا العشق المـلـنهب الذي لا يكون هذا التفاني في سبيله مثار للعجب.

و لهذا نرى كيف أن السحرة قالوا بصراحة وشجاعة (كما في الآية ٧٢ من سورة طه: (قالوالن تؤثرك على هاجا مناهن البيّنات والذي فطرنا فاقض ما أنت قاض لِنّما تقضي هذه الحياة الدنيا). الدنيا).

وأخيراً \_ وكما جاء في الرّوايات وكتب التاريخ \_ استقام أولئك الجماعة من السحرة الذين آمنوا بموسى حتى نفّذ فرعون تهديداته، ومثّل بأجسامهم تمثيلاً مروعاً، وصلبهم على جذوع النخل على مقربة من نهر النيل، وهكذا كتبت أسماؤهم مع أحرار التاريخ بأحرف من نور، وكانواكما وصفهم المفسّر الكبير العلّامة الطبرسي: كانوا أوّل النهار كفاراً سحرة. و آخر النهار شهداء بررة.<sup>(</sup>

ولكن مع الإلتفات إلى أنَّ مثل هذا الإنقلاب والتحول والإستقامة ليس ممكناً إلَّا في ظلَّ الإمدادات الإلهيَّة، ومن المسلَّم أن كلَّ من اختار سلوك طريق الحق، شملته هذه العنايات الرّبانية، والإمدادات الإلهيَّة. وَقَالَ ٱلْمَكَمُ مَوَمِنْ قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفَسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَ الِهَ تَكَ قَالَ سَنُقَذِلُ أَبْنَاءَهُم وَنَسْتَحْي بَسَاءَهُم وَ إِنَّ افَوْقَهُ مُ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَٱصْبِرُوَأَ إِنَ ٱلْأَرْضَ لِلَهِ يُورِثُه كَامَن يَسْتَهُ مِنْ عِبَادِةٍ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ٢ هَ قَالُوا أُوذِينَا مِن قَبْلِ آَن تَأْتِينَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِنْتَنَا قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَ حَمْ وَيَسْتَخْلِفَ مَعْ فَا لَا تَنْ عَالَهُ مَعْ عَلَى مَعْ وَالْ حَيْفَ تَعْمَلُونَ هَا

#### التفسير

في هذه الآيات يبيّن لنا القرآن الكريم مشهداً آخر من الحوار الذي دار بين فرعون وبين ملئه حول وضع موسى ليّلا، ويستفاد من القرائن الموجودة في نفس الآية أنّ محتوى هذه الآيات يرتبط بفترة ما بعد المواجهة بين موسى وبين السحرة.

تقول الآية في البداية: ﴿وقال الملاً مِنْ قومٍ فرمونَ لَتَدَر موسى وقومه ليفسدوا في الأرض ويدرك وآلهتك) .

يستفاد من هذا التعبير \_جيداً \_أنّ فرعون بعد هزيمته أمام موسى الله ترك موسى وبني إسرائيل أحراراً (طبعاً الحرية النسبية) مدّة من الزمن، ولم يترك بنو إسرائيل بدورهم هذه الفرصة من دون أن يشتغلوا بالدعوة والتبليغ لصالح دين موسى الله إلى درجة أن قوم فرعون قلقوا من انتشاره ونفوذ دعوته، فحضروا عند فرعون وحرضوه على اتّخاذ موقف مشدد تجاه موسى وبني اسرائيل.

فهل فترة الحرية النسبية هذه كانت لأجل الخوف والرعب الذي أصاب فرعون بسبب ما رأى من معجزة موسى الله القوية، أو للاختلاف الذي بـرز في شـعب مـصر (وحـتى

٤[

القبطيين منهم) حول موسىٰ ودينه، حيث إنّ جماعة رغبوا في دينه، وكان فرعون شاهداً لهذه الحالة فلم يمكنه أن يتخذ في مثل هذه الأجواء والظروف موقفاً متشدداً من مموسى ودينه.

كلا الاحتمالين قريبان إلى ذهن فرعون، ويمكن أن يكون كلاهما معاً قد تركا أثراً في نفسه وفكره.

وعلى كل حال فإنّ فرعون ـ بــبب تحذيرات أعوانه وحاشيته ـصمم على اتخاذ موقف متشدد من بني إسرائيل، فقال لحاشيته في معرض الجواب عــل تحـريضهم وتحــذيرهم: سأقتل أبناءهم وأستخدم نساءهم ونحن متفوقون عليهم على كـل حـال: **﴿قـال سنقتّل** أبنا.هم ونستحيي نسا.هم ولِقًا فوقهم قاهرون﴾.

وقد وقع كلام بين المفسّرين حول المراد من لفظة «آلهتك» والظاهر من الآية هو أنّ فرعون كانت له معبودات وأصنام، وإن كان يُفهم من الآية ٢٤ من سورة النازعات ﴿ لَمَا رَبْحَم للأعليٰ﴾ ومن الآية ٣٨ من سورة القصص ﴿ ما علمت لكم من لله تميري﴾ إنّ فرعون كان أعظم إله لشعب مصر، أو على الأقل كان فرعون يعتبر نفسه أعظم معبود لشعب مصر ولكن مع ذلك كان قد إختار آلهة لنفسه وكان يعبدها.

والنقطة الأخرى أنّ فرعون عمد هنا إلى مكافحة جذرية وعميقة، وقرر تحطيم قوّة بنى إسرائيل تحطيماً كاملاً، وذلك بالقضاء على المقاتلين ورجال الحرب بقتل أبناء بني إسرائيل واستئصالهم، ويستبقي نساءهم وبناتهم لاسترقاقهن واستخدامهن، وهذا همو نهمج كل مستعمر قديم وجديد، فهو يقضي على الرجال والقوى المؤثرة في المواجهة، أو يقتل فيهم روح الرجولة والشهامة والغيرة والحمية بالوسائل المختلفة، ويستبقي غير المؤثرين في هذا المجال.

على أنّه يحتمل ــ أيضاً ــ أنّ فرعون كان يريد أن يبلغ هــذا الكــلام إلى مســامع بــني إسرائيل، فتتحطم معنوياتهم من جهتين: أولاهما من جهة قتل أبنائهم ورجال مستقبلهم. والأخرى: من جهة وقوع نسائهم وأعراضهم في أيدي العدو.

وعلى كل حال أراد بعبارة **﴿لِنَا فَوَقَهِم قَاهَرُونَ﴾** أن يزيل الخوف والقلق مــن قــلوب حاشيته وأعوانه، ويخبرهم بأنّه مسيطر على الأوضاع سيطرة كاملة. [ع

**السؤال:** وهنا يطرح سؤال، وهو: لماذا لم يقرر فرعون قتل موسى، وإنّما قرر \_فـقط \_ القضاء على أبناء بني إسرائيل؟

**الجواب:** يستفاد من آيات سورة المؤمن \_جيداً \_أنّ فرعون كان عازماً في البداية على قتل موسى، ولكن نصائح مؤمن آل فرعون المقترنة بالتهديد، في أنّ قتل موسى يمكن أن يقترن بالخطر فيحتمل أن يكون مرسلاً من الله حقيقة وواقعاً، وأن كـل مـا يـقوله مـن العقوبات الإلهيّة يتحقق بمقتله، أثرت في روح فرعون وفكره.

هذا مضافاً إلى أنَّ خبر انتصار موسى على السحرة انتشر في كل مكان. ووقع بسببه خلاف بين شعب مصر في مخالفة أو تأييد موسى، ولعل فرعون خاف إن هـو اتّخــذ مــن موسىﷺ موقفاً حاداً واجه ردّ فعل قوي من جانب الناس الذين تأثروا بهــذه المـــألة، ولهذا انصرف عن فكرة قتل موسىﷺ.

**والآية اللاحقة** بيّنت **ـ في** الحقيقة ـ خطّة موسى التي اقترحها على بني إسرائيل لمواجهة تهديدات فرعون، وشرح فيها شروط الغلبة على العدو، وذكرهم بأنّهم إذا عملوا بثلاث مباديء انتصروا على العدو حتماً:

أولها: الإتكال على الله فقط ﴿قال هوسي لقومه استعينوا بالله ﴾.

والآخر: أن يثبتوا ولا يخافوا من تهديدات العدو: ﴿واصيروا﴾.

وللتأكيد على هذا المطلب، ومن باب ذكر الدليل، ذكّرهم بأنّ الأرض كلّها ملك الله. وهو الحاكم عليها والمالك المطلق لها، فهو يعطيها لمن يشاء **واتّ الأرض لله يورثها من يشا، من** عبادة).

وآخر هذه المباديء هو أن يعتمدوا التقوى لأنَّ العاقبة لمن اتَّتى ﴿وللعاقبة للمتَّقينَ﴾.

هذه المبادىء والشروط الثلاثة \_أحدها في العقيدة (الإستعانة بالله) والثّاني في الأخلاق (الصبر والثبات) والأخير في العمل (التقوى) \_ ليست شرائط إنتصار قوم بـني إسرائـيل وحدهم على العدو، بل كل شعب أراد الغلبة على أعدائه لابدّ له من تحـقيق هـذه البرابج الثلاثة فالأشخاص غير المؤمنين والجبناء الضعفاء الإرادة، والشعوب الفاسقة الغارقة في الفساد، إذا ما انتصرت فإنّ انتصارها يكون لامحالة مؤقتاً غير باق.

والملفت للنظر أنَّ هذه الشروط الثلاثة كل واحد منها متفرع علىٰ الآخر. فالتقوى لا

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٤[

تتوفر من دون الثبات والصبر في مواجهة الشهوات، وأمام بهارج العالم المادّي. كما أنّ الصبر والثبات لا يكون لهما أي بقاء ودوام من دون الإيمان بالله.

وفي آخر آية من الآيات الحاضرة يعكس القرآن الكريم شكايات بني إسرائيل وعتابهم من المشكلات التي ابتلوا بها بعد قيام موسى <sup>عليلا</sup> فيقول: **﴿قَالُوا لُودْيِنَا مِنْ قَبْلُ لَنْ تَأْتِينَا وَمِنْ** بعدهاجنتناكم فإذاً متى يحصل الفرج؟!

وكأنّ بني إسرائيل مثل كثير منّا كانوا يتوقعون أن تصلح جميع الأمور بقيام موحى <sup>لللللا</sup> في ليلة واحدة... أن يزول فرعون ويسقط، ويهلك الجهاز الفرعوني برمته، وتصبح مصر بجميع ثرواتها تحت تصرف بني إسرائيل، ويتحقق كل ذلك عن طريق الإعجاز، من دون أن يتحمل بنو إسرائيل أيّ عناء.

ولكن موسى للله أفهمهم بأنّهم سينتصرون في المآل، ولكن أمامهم طريقاً طويلاً، وإنّ هذا الإنتصار \_ طبقاً للسنة الإلهيّة \_ يتحقق في ظل الإستقامة والثبات والسعي والإجتهاد، كما جاء ذلك في الآية الحاضرة **وقال عسى ربّكم أن يُهلك عدوّكم ويستخلفكم في الأرض.** 

وذكر كلمة «عسى» مثل كلمة «لعلّ» التي وردت في كثير من الآيات القرآنية إشارة - في الحقيقة - إلى أنّ لهذا التوفيق والإنتصار شرائط، من دونها لا يصلون إليه، (للوقوف على المزيد في هذا الجال راجع ما كتبناه في تفسير الآية ٨٤ من سورة النساء).

ثمّ يقول في ختام الآية: إنّ الله أعطاكم هذه النعمة، وأعاد إليكم حريتكم المسلوبة كي ينظر كيف تتصرفون أنتم **﴿فينظر كيف تعجلون﴾؟** 

يعني ستبدأ ـ بعد الإنتصار ـ مرحلة امتحانكم واختباركم. اختبار شعب كان فـاقداً لكل شيء ثمّ حصل على كل شيء في ضوء الهداية الإلهيّة.

إنَّ هَذا التعبير \_ هو ضمناً \_ إشعار بأنكم سوف لا تخرجون من هـذا الاخــتبار - في المستقبل ـ بنجاح، وستفسدون و تظلمون كما فعل من كان قبلكم.

ونقرأ في رواية وردت في كتاب الكافي مروية عن الإمام الباقر الله قال: «وجدنا في كتاب علي: إنّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين، أنا وأهل بيتي الذين أورثنا الله الأرض ونحن المتقون».

وهذه إشارة إلى أنَّ الحكم المذكور في هذه الآية حكم شامل، وقانون عام، والأرض هي الآن \_ في الحقيقة \_للمتقين.

د تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٦؛ اصول الكافي، ج ١، ص ٤٠٧.

الآيتان

وَلَقَدْ أَخَذْنَاءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِنَ ٱلشَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّصَحُرُونَ ٢ فَإِذَاجَاءَ تَهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَاهَنِذِهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّتَةُ يُطَيَّرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُ أَلَا إِنَّمَا طَبِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَكِنَ أَصَحْبُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢

التفسير

### العقوبات التنبيهية:

لقدكان القانون الإلهي العام في دعوة الأنبياء ـكما قلنا في تفسير الآية ٩٤ من نفس هذه السورة ـ هو أنّهم كلّما واجهوا معارضة كان الله تعالى يسبتلي الاقسوام المسعاندين بأنسواع المشاكل والبلايا، حتى يحسّوا بالحاجة في ضمائرهم وأعماق نفوسهم، وتستيقظ فيهم فطرة التوحيد المتكلّسة تحت حجاب الغفلة عند الرفاء والرخاء، فيعودوا إلى الإحساس بضعفهم وعجزهم، ويتوجهوا إلى المبدأ القادر مصدر جميع النعم.

وفي أوّل آية من الآيتين الحاضر تين إشارة إلى نفس هذا المطلب في قصّة فرعون، إذ يقول تعالى: **(ولقد أخذنا آل فرمون بالسنين ونقص من الثمرات لطّهم يذّخرون ب** 

و«السنين» جمع «سنة» بمعنى العام، ولكنّها إذا قرنت بلفظة «أخذ» أعطت معنى الإبتلاء بالقحط والجدب، وعلى هذا يكون معنى أخذته السنة هو: أصيب بالقحط والجدب، ولعل علّة ذلك هي أن أعوام القحط والجدب قليلة بالقياس إلى أعوام الخصب والخير، وعلى هذا إذا كان المراد من السنة السنين العادية لم يكن ذلك موضوعاً جديداً، ويتبيّن من ذلك أنّ المراد من السنين هي السنين الاستثنائية، أي سنوات القحط وأعوام الجدب.

وكلمة «آل» كانت في الأصل «أهل» ثمّ قلبت فصارت هكذا، والأهل بمـعنى أقـرباء الإنسان وخاصّته، سواء أقرباؤه أو زملاؤه ونظراؤه في المسلك والتفكير وأعوانه. ومع أنّ القحط والجدب أصابا حاشية فرعون ومؤيديه أجمع، ولكن الخطاب في الآية

موجه إلى خصوص أقربائه وخاصّته، وهو إندارة إلى أنّ المهم هو أن يستيقظ هؤلاء، لأنّ بيدهم أزمة الناس... أن يضلوا الناس، أو يهدونهم، ولهذا توجه الخطاب إليهم فقط، وإن كان البلاء قد أصاب الآخرين أيضاً.

ويجب أن لا نستبعد هذه النقطة، وهي أن الجدب كان يعدّ بلاءً عظيماً لمصر، لأنّ مصر كانت بلداً زراعياً، فكان الجدب مؤذياً لجميع الطبقات، ولكن من المسلّم أنّ آل فرعون -وهم الأصحاب الأصليين للأراضي الزراعية وإنتاجها ــكانوا أكثر تضرراً بهذا البلاء.

ثمّ إنّه يُعلَم من الآية الحاضرة أنّ الجدب استمر عدّة سنوات، لأنّ كلمة «سنين» صيغة جمع، وخاصّة أنّه أضيف إليها عبارة فونقص من الشعراسة لأنّ الجدب المؤقت والعابر يمكن أن يترك شيئاً من الأثر في الأشجار ولكن عندما يكون الجدب طويلاً فإنّه يبيد الأشجار أيضاً، ويحتمل أيضاً أنه علاوة على الجدب فانّ الفواكه والثمار أصيبت بآفات قاتلة كذلك.

وكأنّ جملة **ولطّهم يذّغرون؛** إشارة إلى هذه النسقطة، وهي: أنّ التسوجّه إلى حسقيقة التوحيد موجودة من البداية في الروح الآدمية، ولكنّه على أثر التربية غير الصحيحة أو بطر النعمة ينساها الإنسان، وعند حلول البِلايا والأزمات يتذكر ذلك مجدداً، ومادة «تسذكر» تناسب هذا المعنى.

هذا والجدير بالإنتباء أنّ جملة (لعلمهم يضرّمون) جاءت في ذيل الآية ٩٤ وهي مقدمة أخرى - في الحقيقة - لأنّ الإنسان يتذكر أوّلاً، ثمّ يخضع ويسلّم، أو يطلب من الله الصفح والمغفرة.

ولكن بدل أن يستوعب «آل فرعون» هذه الدروس الإلهيّة، ويستيقظوا من غـفلتهم وغفوتهم العميقة، أساءوا استخدام هذا الظرف والحالة، وفسّروها حسب مزاجهم، فـإذا كانت الأحوال مؤاتية ومطابقة لرغبتهم، وكانوا يعيشون في راحة واستقرار قالوا: إنّ الوضع الحسن هو بسبب جدارتنا وصلاحنا **«فإذا جاءتهم للعسنة قالوالنا هذه».** 

ولكن عندما تنزل بهم النوائب فإنّهم يستسبون ذلك إلى مـوسى الله وجماعته فـوراً ويقولون هذا من شؤمهم: **﴿ولِن تصبيهم سيّنةً يطَيّروا بموسىٰ ومن معه)**.

وييوون عن من مادة «تطيُّر» بمعنى التشاؤم، وأصلها من الطير، فقد كان العرب و«يطيروا» مشتقة من مادة «تطيُّر» بمعنى التشاؤم، وأصلها من الطير، فقد كان العرب غالباً ما يتشاءمون بواسطة الطيور، وربَّنا تشاءموا بصوت الغراب، أو بطيران الطير، فإذا طار من ناحية اليسار اعتبروا ذلك علامة الشقاء والفشل، وكلمة التسطير تسعني مسطلق التشاؤم.

|         |     |         | -       |       |
|---------|-----|---------|---------|-------|
| 181 - 1 | 14. | / الابة | الأعراف | سور ة |
|         |     | -       | -       |       |

ولكن القرآن الكريم قال في معرض الردّ عليهم: اعلموا أنّ منشأ كل شؤم وبلاء أصابكم الّها هو من قبل الله، وأنّ الله تعالى أراد أن تصيبكم نتيجة أعهالكم المشؤومة، ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴿ لَالِقِها طائرهم عندالله ولكنّ أكثرهم لا يعلمون﴾.

والجدير بالتأمل أنّ هذا النمط من التفكير لم يكن خاصاً بالفرعونيين. بل هو أمر نلاحظه بوضوح الآن بين الشعوب المصابة بالأنانية والضلال، فهي ـ بغية قلب الحقائق، وخـداع ضميرها أو ضهائر الآخرين ـ كلما أصابها نجاح وتقدم اعتبرت ذلك ناشئاً من جدارتهـا وكفاءتها، وإن لم يَكن في ذلك النّجاح والتقدم أدنى شيء من تـلك الكفاءة والجـدارة، وبالعكس إذا أصابها أي إخفاق وشقاء نسبت ذلك فوراً إلى الأجانب وإلى أيادي العدو الخفيّة أو المكشوفة، وإن كانوا هم بأنفسهم سبب ذلك الشقاء والإخفاق.

يقول القرآن الكريم: إنّ أعداء الرّسول الأعظم ﷺ كانوا يتوسلون بمثل هذا المنطق أيضاً في مقابل رسول الله (كما نقرأ في الآية ٧٨ من سورة النساء).

وفي مكان آخر يقول: إنّ المنحرفين هم هكذا (كما في سورة فصلت الآية ٥٠) وهذا في الحقيقة هو أحد مظاهر الأنانية واللجاج البارز. <sup>(</sup>

## التفاؤل والتشاؤم (الفأل والطيرة):

٤YY

مسألة التطيّر والتفاؤل والتشاؤم قد تكون منتشرة في مختلف المحتمعات البـشرية، فيتفاءلون بأمور وأشياء ويعتبرونها دليل النجاح، ويتشاءمون بأمور وأشياء ويعتبرونها آية الهزيمة والفشل، في حين لا توجد أية علاقة منطقية بين النجاح والإخفاق وبين هذه الأمور، وبخاصّة في مجال التشاؤم حيت كان له غالباً جانب خرا في غير معقول.

إنّ هذين الأمرين وإن لم يكن لهما أي أثر طبيعي إلّا أنّه يمكن أن يكون لهما أثر نفسي لا ينكر، وإنّ التفاؤل غالباً يوجب الأمــل والتــحرك، والتشــاؤم يـوجب اليأس والوهــن والتراجع.

ولعله لأجل هذا لم يُنْه في الرّوايات والأحاديث الإسلامية عن التفاؤل. بينما نهي عن

٤. ذكر «حسنة» محلاةً بالألف واللام وفإذا» وذكر «سيئة» مع (إن) بصورة النكرة إشارة إلى النعم كانت تنزل عليهم بصورة متتابعة. بينما كانت البلايا تنزل أحياناً.

التشاؤم بشدّة، فني حديث معروف مروي عن النّبي ﷺ قال: «تفاءلوا بالخير تجدوه» <sup>(</sup> وقد شوهد في أحوال النّبي الأكرم ﷺ والأمة الهداة ﷺ ـ أنفسهم ـ أنّهم رتما تفاءلوا بأشياء، مثلاً عندما كان المسلمون في «الحديبية» وقد منعهم الكفار من الدخول إلى مكّة جاءهم «سهيل بن عمرو» مندوب من قريش، فلمّا علم النّبي ﷺ بإسمه قال متفاءلاً باسمه: «قد سهل عليكم أمركم»<sup>7</sup>.

وقد أشار العالم المعروف «الدميري» وهو من كتّاب القرن الثامن الهجري. في إحـدى كتاباته إلى نفس هذا الموضوع. وقال: إنّما أحب النّبي يَتَبَوَّنُ الفأل لأنّ الإنسان إذا أمل فضل الله كان على خير. وإن قطع رجاءه من الله كان على شر. والطيرة فيها سوء ظـن وتـوتع للبلاء <sup>T</sup>.

ولكن في مجال التشاؤم الذي يسمّيه العرب «التطير» و«الطيرة» ورد في الأحاديث الإسلامية ـكما أسلفنا ـ ذم شديد، كما أشير إليه في القرآن الكريم مراراً وتكراراً أيضاً. وشجب بشدّة. <sup>ع</sup>

ومن جملة ذلك ما روي عن النّبي تَتَكَبَّنَهُ أَنَّه قَالَ: «الطيرة شرك» <sup>6</sup> وذلك لأن من يستقد بالطيرة كأنَّه يشركها في مصير الإنسان.

وتشير بعض الأحاديث أنّه إذا كان للطيرة أثر سيء فهو الأثر النفسي، قسال الإسام الصادقﷺ: «الطيرة على ما تجعلها، إن هونتها تهونت، وإن شددتها تشدّدت، وإن لم تجعلها شيئاً لم تكن شيئاً»<sup>7</sup>.

وورد أنّ طريقة مكافحة الطيرة تتمثل في عدم الاعتناء بها، فقد روي عن النّبي ﷺ أنّه قال: «ثلاث لا يسلم منها أحد: الطيرة والحسد والظن. قيل: فما نصنع؟ قال: إذا تطيرت فامض (أي لا تعتنِ بها) وإذا حسدت فلا تبغ (أي لا تعمل بوحي منه شيئاً) وإذا ظننتَ فلا تحقق». والعجيب أنّ مسألة الفأل والطيرة كانت ولا تزال موجودة حتى في البـلاد الصـناعية

٨. ميزان الحكمة، ج ٣. ص ٢٣٥٣. ٢. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٣٣٣؛ تفسير مجمعالبيان، ج ٩، ص ١٩٧. ٣. سفيئة البحار، ج ٢، ص ٢٠٢. ٤. كما ورد هذا المعنىٰ في سورة يس ١٩، والنمل، ٤٧، والآية المطروحة على بساط البحث هنا. ٥. تفسير الميزان، ج ١٩. ص ٧٨. ذيل الآية مورد البحث. ٦. المصدر السابق.

| ٤]               | سورة الأعراف / الآية ١٣٠ ـ ١٣١                              | ٤٧٤               |
|------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------|
| من جملتها: يعتبر | ساط من يسمّون بالمثقفين، بل وحتى النوابغ المعروفين، و       | المتقدمة، وفي أو. |
|                  | لسلم عند الغربيين ـ وسقوط المملحة، وإهداء سكين، أه          |                   |
|                  |                                                             | بشدّة.            |
| أثارٌ حسنة طيبة، | د الفأل الجيد _كما قلنا _ليس مسألة مهمّة، بل لها غالباً أ   | على أنَّ وجو      |
| ، وأفضل وسيلة    | فحة عوامل التشاؤم وفكرة الطيرة. ونبذها من الأذهان           | ولكن يجب مكاه     |
| شــير إلى ذلك في | نوية روح التوكل، والشقة بــالله والإعــتماد عــليه كــها أن | لمكافحتها هي ت    |

8003

الأحاديث الإسلامية.

وَقَالُواْمَهْمَاتَأْنِنَابِهِ مِنْءَايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَافَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ أَنَّ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَءَايَنِ مُفَصَّلَتِ فَآسَتَكْبَرُواْ وَكَانُواْقَوْمَا تُجَرِمِينَ أَنَّ

التفسير

النّوائب المتنوعة:

في هاتين الآيتين أشير إلى مرحلة أخرى من الدروس المنبهة التي لقّنها الله لقوم فرعون، فعندما لم تنفع المرحلة الأولى'، يعني أخذهم بالجدب والسنين وما ترتب عليه من الأضرار المالية في إيقاظهم وتنبيههم، جاء دور المرحلة الثّانية وتمثلت في عقوبات أشدّ، فأنزل الله عليهم نوائب متتابعة مدمِرة، ولكنّهم \_وللأسف \_لم ينتبهوا مع ذلك.

وفي الآية الأولى من الآيات المبحوثة يقول القرآن الكريم من بـاب المـقدمة لنزول النّوائب: إنّهم بقوا يلجّون في إنكار دعوة موسى، وقالوا: مهما تأتـنا مـن آيـة وتـريد أن تسحرنا بها فإنّنا لن نؤمن بك: **﴿وقالوا مهما تأتنا من آية لتسحرنا بها فما نحن لك يمؤمنين**﴾. إنّ التعبير بـ«الآية» لعلّه من باب الإستهزاء والسخرية، لأنّ موسى علّيه وصف معاجزه

ېن الملبيو بـ «ديـ»» دلغا مل باب دېستهو د و مسطوي و د کا تولدې کو د. بانتها آيات الله، ولکنهم کانوا يفسر ونها بالسحر.

إنَّ لمحن الآيات والقرائن يفيد أنَّ الجهاز الإعلامي الفرعوني الذي كـان ـ تـبعاً لذلك العصر ـ أقوى جهاز إعلامي، وكان النظام الحاكم في مصر يستخدمه كامل الاستخدام إنَّ هذا الجهاز الإعلامي قد عبَّا قواه في توكيد تهمة السحر في كل مكان، وجعلها شعاراً عاماً ضد موسى لللهِ ، لأنّه لم يكن هناك تهـمة مـنها أنسب بـالنـبة إلى مـعجزات مـوسى للهِ للحيلولة دون إنتشار الدعوة الموسوية ونفوذها المتزايد في الأوساط المصرية.

ولكن حيث إنَّ الله سبحانه لا يعاقب أمَّة أو قوماً من دون أن يتمَّ عليهم الحجَّة قال في

[ع

الآية اللاحقة: نحن أنزلنا عليهم بلايا كثيرة ومتعددة لعلهم يتنبهون... فقال أولاً: **﴿فَارَسَلنا** عليهم الطوفان».

وكلمة «الطوفان» مشتقّة من مادة «الطوف» على وزن «خَوف» وتسعني الشيء الذي يطوف ويدور. ثمّ أُطلقت هذه اللفظة على الحادثة التي تحيط بالإنسان، ولكنّها أطلقت ـ في اللغة ـ على السيول والأمواج المدمرة التي تأتي على كل شيء في الأغلب، وبالتالي تدمر البيوت، وتقتلع الأشجار من جذورها.

ثمّ سلط الجراد على زروعهم وأشجارهم **﴿والجراد﴾**.

وقد جاء في الأحاديث أن هجوم أسراب الجراد كان عظيماً جدّاً إلى درجة أنّها وقعت في أشجارهم وزروعهم أكلاً وقضماً وإتلافاً، حتى أنّها أفرغتها من جميع الغصون والأوراق، وحتى أنّها أخذت تؤذي أبدانهم، بحيث تعالت صيحاتهم واستغاثاتهم.

وكلّما كان يُصيبهم بلاء كانوا يلجأون إلى موسى الله ويسألونه أن يطلب من الله أن يرفع عنهم ذلك البلاء. فقد فعلوا هذا بعد الطوفان والجراد أيضاً. وقبِل موسى الله ، وارتفع عنهم البلاء ولكنّهم مع ذلك لم يكفّوا عن لجاجهم وتعنتهم.

وفي المرّة الثّالثة سلط عليهم القمل ﴿والقَعْلَ﴾.

وأمّا ما هو المراد من «القمل» فقد وقع فيه كلام بين المفسّر ين. ولكن الظاهر أنّه نوع من الآفات الزراعية التي تصيب الغلات، وتفسدها وتتلفها.

وعندما خفت أمواج هذا البلاء، واستمرّوا في عنادهم سلط الله عــليهم في المـرحــلة الرّابعة، الضفادع، فقد تزايد نسل الضفادع تزايداً شديداً حتى أنّه تحول إلى بلاء عظيم عكّر عليهم صفو حياتهم: **﴿والضفادع﴾** <sup>(</sup>

فني كل مكان كانت الضفادع الصغيرة والكبيرة تزاحمهم. حستى في البسيوت والغسرف والموائد وأواني الطعام. بحيث ضاقت عليهم الحياة بما رحبت. ولكنّهم مع ذلك لم يخضعوا للحق. ولم يسلّموا.

وفي هذا الوقت بالذات سلَّط الله عليهم ﴿والدِّمِ﴾.

١. «الضّغادع» جمع «ضفدعة» وقد جاء ذكر هذا البلاء في الآية بصورة الجمع، ولكن البلايا السابقة جاءت في صورة المفرد. ولعل هذا يفيد أن الله سلّط عليهم أنواعاً مختلفة من الضفادع.

قال البعض: إنّ داء الرعاف (وهو نزيف الدم من الأنف) شاع بينهم كداء عام، وأصيب الجميع بذلك. ولكن أكثر الرّواة والمفسّرين ذهبوا إلى أنّ نهر النيل العظيم تغير وصار لونه كلون الدم، بحيث صار تعافه الطباع، ولم يعد قابلاً للإنتفاع.<sup>(</sup>

وقال تعالى في ختام ذلك: إنّ هذه الآيات والمعاجز الباهرة \_ رغم أنّها أظهرت لهم حقانية موسى \_ ولكنّهم استكبروا عن قـبول الحـق وكـانوا محـرمين. ﴿**آيـات هـفقالت** فاستكبروا وكانوا قوما مجرمين».

وفي بعض الرّوايات نقرأ أنّ كل واحدة من هذه البلايا كانت تقع في سنة واحدة، يعني أنّه أصابهم الطوفان في سنة، والجراد في سنة أخرى، والآفات الزراعـية في سـنة ثـالئة، <sup>أ</sup> وهكذا، ولكن نقرأ في بعض الرّوايات أنّه كان يفصل بين كل بلاء وآخر شهـر واحـد لا أكثر، <sup>7</sup> وعلى أي حال لاشك أنّها كانت تقع بصورة منفصلة، وفي فواصل زمـينة محــتلفة (كما يقول القرآن: مفصّلات) كي تكون هناك فرصة للتفكر والتنبه واليقظة.

هذا والجدير بالإنتباء أننا نقرأ في الرّوايات أن هذه البلايا كانت تسصيب آل فسرعون وقومه خاصّة، وكان بنو إسرائيل في معزل عن ذلك،<sup>4</sup> ولا شك أنّ هذا نوع من الإعجاز. ولكن يمكن أن نبرر قسماً من ذلك بتبرير علمي معقول. لأننا نعلم أنّ أجمل نقطة في بلد مثل مصر هي شاطئا النيل وضفتاه، وكانت هذه الشواطيء والضفاف بسرمتها تحت تسصرف الفرعونيين والقبطيين ومحل سكناهم، فقصورهم الجميلة الشامخة، ومسزار عسهم الخسطراء وبساتينهم العامرة، كانت في هذه الضفاف. وبطبيعة الحال كان نصيب بني إسرائيل الذين كانوا عبيداً للفرعونيين والقبطيين هي النقاط النائية والصحاري البعيدة الشحيحة الما

ومن الطبيعي أنّ الطوفان عندما يحدث يكون الأقرب إلى الخطر ضفتا النيل وشاطئا، ومن يسكنها، وكذا عندما كانت الضفادع تخرج من الماء، وكذا انقلاب الماء إلى هيئة الدم كان يظهر في مياه الفرعونيين الذين كانوا يسكنون إلى جانب النيل دون بني إسرائيل، وأمّا الجراد والآفات النباتية فقد كانت تتعرض لها المناطق الزراعية والبساتين الخضراء الوفيرة المحصول في الدرجة الأولى.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٣٤٠، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. المصدر السابق.
 ٤. المصدر السابق.

| د]                                              | سورة الأعراف / الآية ١٣٢ ـ ١٣٣                          | ٤٧٨              |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|------------------|
| ز واضحف من                                      | بِ الآيات السابقة جاء في التوراة أيضاً. ولكن غُمَّة ف م | کل ما قیل فے     |
| یا و <sup>ع</sup> لے یہ بے ل<br>سابع الی العاشہ | لكريم وما جاء في التوراة (راجع سفر الخروج الفصل ال      | محتويات القرآن ا |
| <i>,</i> 0, 0,                                  |                                                         | من التوراة).     |

8003

### الآيات

وَلَمَّاوَقَعَ عَلَيْهِ مُ ٱلرِّجْزُ قَالُوا يَنْمُوسَى ٱدْعُ لَنَارَبَّكَ بِمَاعَهِ دَعِندَكَ لَبِن كَشَفْتَ عَنَّ ٱلرِّجْزَ لَنُوْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرَّسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَءٍ بِلَ عَظَمًا حَصَشَفْنَ اعَنَّهُمُ ٱلرِجْزَ إِلَى آجَكِلٍ هُم بَلِغُوهُ إِذَاهُمْ يَنكُنُونَ أَعْ فَلَمَّا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَهُمْ فِي ٱلْمَعِ بِأَنَّهُمْ كَذَبُوا بِتَايَئِنِنَا وَحَالُو هُمْ بَلِغُوهُ إِذَاهُمْ يَنكُنُونَ أَعْ

### التفسير

#### نقض العهد المتكرر:

في هذه الآيات نلاحظ رد فعل الفرعونيين في مقابل النوائب والبلايا المنبّهة الإتّمـيّة، ويستفاد من مجموعها أنّهم عندما كانوا يقعون في مخالب البلاء ينتبهون من غفوتهم بصورة مؤقتة شأنهم شأن جميع العصاة، وكانوا يبحئون عن حيلة للتخلص منها، ويطلبون مس موسىﷺ أن يدعو لهم، ويسأل الله في خلاصهم، ولكن بمجرّد أن يزول عنهم طوفان البلاء وتهدأ أمواج الحوادث، ينسون كل شيء ويعودون إلى سيرتهم الأولى.

وفي الآية الأولىٰ نقرأ: ﴿ولمّا وقع عليهم للرّجز قالوا يا هوسىٰ دع لنا ربّك بعا عهد مندك». إنّهم عند نزول البلاء يلجأون إلى موسى ويطلبون منه أن يدعو لرفع العذاب عنهم، وأن يني الله بما وعده له من استجابة دعائه: ﴿مهد مندك».

ثمّ يقولون: إذا دعوتَ فرفع عنّا البلاء فإنّنا نحلف لك بأن نؤمن بك، ونرفع طوق العبودية عن بني إسرائيل: ﴿لئن كشفت عنّا للرجز لنؤمننَ لك ولنرسلنَ معك بني لِسرلئيل﴾.

ولفظة «الرجز» استعملت في معاني كثيرة: البلايا الصعبة، الطاعون، الوثــن والوثــنية، وسوسة الشيطان، والثلج أو البَرَد الصلب.

ولكن جميع ذلك مصاديق مختلفة لمفهوم يشكّل الجذر الأصلي لتلك المعاني، لأنَّ أصل

[ع

هذه اللفظة كما قال «الراغب» في «المفردات» هو الإضطراب. وحسب ما قال «الطبرسي» في «مجمع البيان» مفهومه الأصلي هو الانحراف عن الحق. (

وعلى هذا الأساس إطلاق لفظ «الرجز» على العقوبه والبلاء. لأنّها تنصيب الإنسان لانحرافه عن الحق، وإرتكاب الذنب، وكذا يكون الرجز نوعاً من الانحبراف عن الحسق، والإضطراب في العقيدة، ولهذا أيضاً يطلق العرب هذا اللفظ على داء يصيب الإبل، ويسبب اضطراب أرجلها حتى أنّها تلجأ للمشي بخطوات قصيرة، أو تمشي تارة وتستوقف تسارة أخرى، فيقال لهذا الداء «الزجز» على وزن «المَرضْ».

والسبب في إطلاق الرَجَز على الأشعار الحربيَّة. لأنَّها ذات مقاطع قصيرة ومتقاربة.

وعلى كل حال، فإنّ المقصود من «الرجز» في الآيات الحاضرة هو العقوبات المـنبهة الخمسة التي أُشير إليها في الآيات السابقة، وإن احتمل بعض المفسّرين أن يكون إشارة إلى البلايا الأخرى التي أنزلها الله عليهم ولم يرد ذكرها في الآيات السابقة، ومنها الطاعون أو الثلج والبرد القاتل، الذي وردت الإشارة إليها في التوراة.

هذا، وقد وقع كلام بين المفسّرين في المراد من عبارة ﴿يها مهد مــتدك» وأنّه مــا هــو المقصود من ذلك العهد الإلهي الذي أعطاء سبحانه لموسى؟

إنَّ ما هو الأقرب إلى النظر هو أن المقصود من ذلك الوعد الإلهي هو أن يستجيب دعاءه إذا دعاه، ولكن يحتمل أيضاً أن يكون المقصود هو عهد «النبوة» و تكون «الباء» باء القسم، يعني نقسم عليك بحق مقام نبوتك إلَّا ما دعوت الله ليرفع عنّا هذا البلاء.

وفي الآية اللاحقة يشير إلى نقضهم للعهد ويقول: ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ لَلُحِرَ إِلَى نَعِلَ هُمُ بالموه إذا هم ينكثون ﴾ (

إنَّ جملة ﴿**لِلَى أَجَلَ هُمَ بِالغَوْ\* ﴾** إشارة إلى أنَّ موسى حدّد لهم وقتاً وعيَّن أمداً، فكـان يقول لهم: في الوقت الفلاني سيرفع هذا البلاء عنكم، حتى يتّضح لهم أنَّ إر تفاع ذلك البلاء عنهم ليس أمراً اتفاقياً وصدفة، بل هو بفضل دعائه وطلبه من الله تعالى.

**إنّ جملة ﴿إذا هم ينكثون ﴾ و**بالنظر إلى أن «ينكثون» فعل مضارع يدلّ على الاستمرارية يفيد أنّد قد تكرر تعهدّهم لموسىﷺ ثمّ نقضهم للعهد. حتى أصبح نقض العهد جزءاً من برنامجهم وسلوكهم الدائم.

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٣٤٢، ذيل الآية مورد البحث.

۲. «النكث» على وزن «مَكْتْ»، يعني قل الحبل المفتول، ثمّ أطلق على نقض الميثاق والعهد.

و آخر هذه الآيات تبيَّن ـ من خلال جملتين قصير تين ـ عاقبة كلَّ هذا التعنت، ونقض العهد، فتقول بصورة مجملة **(فانتقمنا منهم)**.

ثمّ تشرح هذا الإنتقام وتذكر تفصيله **وفأغرقناهم في لليمّ بأنّهم كذّبوا بآياتنا وكانوا** منها **فاقلين»** <sup>(</sup>.

إنَّهم لم يكونوا غافلين واقعاً. لأنَّ موسى الله ذكَّرهم مراراً وبالوسائل المختلفة المتعددة ونبههم، بل إنّهم تصرّفوا عملياً كما يفعل الغافلون، فلم يعتنوا بآيات الله أبداً.

ولا شك أن المقصود من الإنتقام الإلهي ليس هو أنّ الله كان يقوم بردّ الفعل في مقابل أعيالهم، كما يفعل الأشخاص الحاقدون الذين ينطلقون في ردود أفعالهم من مواقع الحقد والإنتقام، بل المقصود من الإنتقام الإلهي هو أن الجماعة الفاسدة وغير القابلة للإصلاح لا يحق لها الحياة في نظام الخلق، ولابدً أن تمحى من صفحة الوجود.

والإنتقام في اللغة العربية ـكما أسلفنا ـ يعني العقوبة والمجازاة. لا ما هو شائع في عرف الناس اليوم.

চ্চাম্ব

١. يستفاد من مصادر اللغة، وكتب الأحاديث أن المراد من اليم هو «البحر»، وهو يطلق على نهر النيل أيضاً، أمّا أنّ لفظة اليمّ هل هي عربية أو سريانية أو هيرغلوفية، فقد وقع في ذلك كلام بين العلماء، يقول صاحب تفسير المنار نقلاً عن أحد علماء مصر المعروفين والذي جمع وجوه إشتراك اللغات الهيروغلوفية والعربية وألف كتاب المعجم الكبير في هذا المجال نقل: أنه وجد بعد التحقيق أنّ لفظة اليم كانت في اللغة المصرية تعني البحر، وعلى هذا الأساس حيث إنّ هذه القصة تتعلق بمصر لهذا استفاد القرآن من لغات المصريين في بيان هذه الحادثة.

وَأَوْرَثْنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضْعَفُونَ مَشَكِرِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَكِرِبَهَا ٱلَّتِي بَنَرَكْنَافِيهَا وَتَمَتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَءِ بِلَ بِمَاصَبَرُواْ وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْبَعُ فِرْعَوْتُ وَقَوْمُهُ, وَمَاكَانُواْ يَعْرِشُونَ ٢

### التفسير

قوم فرعون والمصير المؤلم:

بعد هلاك قوم فرعون، وتحطَّم قدرتهم، وزوال شوكتهم، ورث بنو إسرائيل الذين طال رزوحهم في أغلال الأسر والعبودية أراضي الفراعنة الشاسعة والآية الحاضرة تشـير إلى هذا الأمر **﴿وأورثنا القوم الذين كانوا يستفحفون مشارق الأرض ومغاربها التي ياركنا فيها»**.

و «الإرث» كما أسلفنا يعني في اللغة المال الذي ينتقل من شخص إلى آخر من دون تجارة ومعاملة. سواء كان المنتَقَل منه حياً أو ميّتاً.

و«يستضعفون» مشتقّة من مادة «الإستضعاف» وتطابق كلمة «الاستعهار» التي تستعمل اليوم في عصرنا الحاضر، ومفهومها هو أن يقوم جماعة بإضعاف جماعة أخرى حتى يمكن للجهاعة الأولى أن تستغل الجهاعة الضعيفة في سبيل مآربها ومصالحها، غاية ما هنالك أنّ هناك تفاوتاً بين هذه اللفظة ولفظة الاستعهار، وهو: أن الاستعمار ظاهره تعمير الأرض، وباطنه الإبادة والتدمير، ولكن الإستضعفاف ظاهره وباطنه واحد.

والتعبير بـ**«تانوايستفسفون»** إشارة إلى الفرعونيين كانوا يستبقون بني إسرائسيل في حالة ضعف دائمية: ضعف فكري، وضعف أخلاقي، وضعف اقتصادي، ومن جميع الجهات **وفي جميع النواحي**.

والتعبير بـ **(مشارق الأرقن ومغاربها)** إشارة إلى الأراضي الواسعة العريضة التي كــانت تحت تصرّف الفرعونيين، لأنّ الأراضي الصغيرة ليس لها مشارق ومغارب مختلفة، وبعبارة أخرى «ليس لها آفاق متعددة» ولكن الأراضي الواسعة جداً من الطبيعي أن يكون مشارق ومغارب بسبب كروية الأرض فيكون التعبير بمشارق الأرض ومغاربها كناية عن أراضي الفرعونيين الواسعة العريضة جداً.

وجملة **وبارتنا فيهاب** إشارة إلى الخصب العظيم الذي كانت تتمتع به هذه المنطقة – يعني مصر والشام – الني كانت تعدّ أنذاك، وفي هذا الزمان أيضاً، من مناطق العمالم الخمصية الكثيرة الخيرات، حتى أنّ بعض المفسّرين كتب: إن بلاد الفراعنة في ذلك العمر كمانت واسعة جدّاً بحيث كانت تشمل بلاد الشام أيضاً.

وعلى هذا الأساس لم يكن المقصود من العبارة هو الحكومة على كل الكرة الأرضية، لأنّ هذا يخالف الناريخ حتماً، بل المقصود هو حكومة بني إسرائيل على كل أراضي الفراعنة وبلادهم.

ثمّ يقول: **﴿وتمّت كلمت ربّك الحسنيٰ على بني إسرلتيل بما صبرول؛** أي تحقق الوعد الإلهي لبني إسرائيل بانتصارهم على الفرعونيين، بسبب صبرهم وثباتهم. وهذا هو الوعد الذي أشير إليه في الآيات السابقة (الآية ١٢٨ و ١٢٩ من نفس هـذه

وهذا هو الوعد الذي اشير إليه في 11 يات السابلة (11 ي 10 السابلة 10 ي 20 السورة). السورة).

صحيح أنَّ هذه الآية تحدّثت عن بني إسرائيل ونتيجة ثباتهم في وجه الفرعونيين فقط، إلَّا أنَّه يستفاد من الآيات القرآنية الأخرى أنَّ هذا الموضوع لا يختص بقوم أو شعب خاص، بل إن كان شعب مستضعف نهض وحاول تخليص نفسه من مخالب الأسر والاستعبار، استعان في هذا السبيل بالثبات والاستقامة، سوف ينتصر آخر المطاف ويحرر الأراضي التي احتلها الظلمة الجائرون.

مم يضيف في آخر الآية؛ نحن الذين دمرنا قصور فرعون وقسومه العنظيمة، وأبسنيتهم الجميلة الشامخة، وكذا بساتينهم ومزارعهم العظيمة **(ودقرنا ماكان يصنع فرمون وقومه وما** كا**توا يعرفون)**.

و«صنع» كما يقول «الراغب» في «المفردات» يعني الأعمال الجميلة، وقد وردت هـذه اللفظة في الآية الحاضرة بمعنى الهندسة الجميلة الرائعة التي كان يستخدمها الفرعونيين في أبنيتهم.

| ٤]             | سورة الأعراف / الآية ١٣٧                                       | ٤٨٤             |
|----------------|----------------------------------------------------------------|-----------------|
| -              | دن» في الأصل تعني الأشجار والبساتين التي تسنصب بــواسـطة       | و«ما يعرشو      |
|                | جمال عظيم وروعة باهرة.                                         | والسقف، ولها    |
|                | ن مادة «التدمير» بمعنى الإهلاك والإبادة.                       |                 |
| ولماذا؟        | لنا يطرح السؤال التالي وهو كيف أبيدت هذه القصور والبساتين،     | السؤال: وه      |
| ت جديدة        | دنقول في الجواب لا يبعد أن ذلك حدث بسبب زلازل وطوفانان         | الجـواب: ﴿      |
| ، بل غَرق      | التي قضت بهذا الفعل فهي أن جميع الفرعونيين لم يغرقوا في النيل. | وامًا الضرورة ا |
| سلَّم أنَّه لو | من خواصّه وعسكره الذين كانوا يلاحقون موسى الله، ومن الم        | فرعون وجماعة    |
| 11             | ات العظيمة والإمكانيات الاقتصادية المائلة بريد مرالان          | بقيت تلك الثرو  |

بعيب للك الكروات العطيمة والإمكانيات الاقتصادية الهائلة بيد من بتي من الفراعنة الذين كان عدد نفوسهم في شتى نواحي مصر كثيراً جداً، لاستعادوا بها شوكتهم، ولقدروا على تحطيم بني إسرائيل، أو الحاق الاذى بهم على الأقل، أمّا تدمير الإمكانيات والوسائل فإنّ من شأنه أن يجردهم من أسباب الطغيان إلى الأبد.

8003

الآيات

وَجَوَزَنَابِجَنِ إِسْرَءٍ بِلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْمِ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامِ لَّهُ مُقَالُوا يَنْمُوسَى ٱجْعَل لَنَا إِلَىٰهَا كَمَا لَهُمْ ءَالِهُ أَقَالَ إِنَكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ (اللهُ إِنَّ هَنَوُلاَ مُتَبَرُّتَاهُمْ فِيهِ وَبَطِلٌ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ (اللهُ قَالَ أَغَبَرَ ٱللَّهِ أَبْفِي حَمْم إِلَهُ مُ وَهُوَ فَضَّ لَحَكُمْ عَلَى ٱلْعَنْكِينَ (اللهُ قَالَ أَغَبَرَ اللهِ أَعْذَا لَهُ مَعْرَالَهُ أَعْلَ مَا كَانُو يَسُومُونَ حَكْم مَنْ مَا لَعْذَاتٍ يُقَلِلُونَ أَبْنَاءً كُمْ وَإِذَ أَعْتَى مَا لَهُ مَعْنُ أَعْنَ عَلَى أَعْ يَسُومُونَ حَكْم مَنْ مَنَا مَا عَنْكَ أَعْدَاتٍ يُقَلِلُونَ أَبْنَاءً كُمْ وَلِذَا أَعْنَ مَا اللهُ الْعَامِ يَ ذَلِحَكُم بَلَاءً مِنْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ إِنَّا مَا عَالَهُ عَالَ عَلَيْ أَعْنَا عَالَ أَعْنَ اللهُ الْعَ

## التفسير

# الاقتراع على موسى بصنع الوثن:

في هذه الآيات إشارة إلى جانب حساس آخر من قصّة بني إسرائيل التي بـدأت في أعقاب الإنتصار على الفرعونيين، وذلك هو مسألة توجه بني إسرائيل إلى الوثنية التي بحثت بداياتها في هذه الآيات، وجاءت نتيجتها النهائية بصورة مفصّلة في سورة طه من الآية ٨٦ إلى ٩٧، وبصورة مختصرة في الآية ١٤٨ فما بعد من هذه السورة.

وفي الحقيقية فإنّه مع انتهاء قصة فرعون بدأت مشكلة موسى الداخلية الكبرى، يعني مشكلته مع جهلة بني إسرائيل، والأشخاص المتعنتين والمعاندين. وكانت هذه المشكلة أشدّ على موسى الله وأثقل بمراتب كثيرة \_كما سيتّضح \_ من قضية مواجهته لفرعون والملأ وهذه هي خاصية المشاكل والجابهات الداخلية.

في الآية الأولى: ﴿وجاوزنا ببني لِسرلنيل البحر، أي النيل العظيم.

ولكن في مسيرهم مرّوا على قوم يعبدون الأصنام: **﴿فَأَتَوَا على قوم يعكفون على أصنامٍ** لهم». و«عاكف» مشتقّة من مادة «العكوف» بمعنى التوجه إلى شيء وملازمته المقارنة لإحترامه وتبجيله. فتأثَّر الجهلة الغافلون بهذا المشهد بشدّة إلى درجة قالوا لموسى من دون إيطاء: يا موسى انْخذ لنا معبوداً على غرار معبودات هؤلاء: **وقالو***ا***يا هوس اجعل لنا إلها كعا لهم آليهة ب**. فانزعج موسى ل<sup>ظلي</sup>ة من هذا الإقتراح الأحمق بشدّة، وقدال لهم: **وقدان لِنكم قوم** 

قائز عج موسی علیه من هذا الا فکراخ الا محسق بشده، وقتال هسم: **وسان بلسم شوم تجهلون)**.

## ہحوث

وهنا لابدً من الانتباه إلى نقاط:

١\_ المهل منشأ الوثنية

يستفاد من هذه الآية بوضوح أنَّ منشأ الوثنية هو جهل البشر بالله تعالى من جانب. وعدم معرفته بذاته المقدَّسة وأنَّه لا يتصور له شبيه أو نظير أو مثيل.

ومن جانب آخر جهل الإنسان بالعلل الأصلية لحوادث العالم الذي يتسبب أحياناً في أن ينسب الحوادث إلى سلسلة من العلل الخرافية والخيالية ومنها الأصنام.

ومن جانب ثالث جهل الإنسان بما وراء الطبيعة، وقصور فكره إلى درجة أنَّه لا يرى ولا يؤمن إلَّا بالقضايا الحسية.

إن هذه الجهالات تضافرت وتعاضدت، وصارت على مدار التـاريخ مـنشأ للـوثنية وعبادة الأصنام، وإلاّ فكيف يمكن لإنسان واع فاهم عارف بالله وصفاته، عارف بـعلل الحوادث، عارف بعالم الطبيعة وعالم بما بعد الطبيعة أنَّ يأخذ قطعة من الصخر منفصلة من الجبل مثلاً، فيستعمل قسماً منها في بناء بيته، أو صنع سلالم منزله، ويـتخذ قسـماً آخـر معبوداً يسجد أمامه، ويسلّم مقدراته بيده.

والجدير بالذكر أنّنا نقرأ في كلام موسى ﷺ في الآية الحاضرة كيف يـقول لهـم: أنـتم غارقون في الجهل دائماً، (لأنّ تجهلون فعل مضارع ويدل غالباً على الإستمرارية) وبخاصّة أن متعلق الجهل لم يبيّن في الآية، وهذا يدل على عمومية الجهول وشموليته.

والاغرب من كل ذلك أنَّ بني إسرائيل بقولهم **(جعل لنَّا إلما ﴾** أظهروا أن من الممكن أن

يصير الشيء التافه ثميناً ـ بمجرّد اختيارهم وجعلهم ووضع اسم الصنم والمعبود عــليه ـ وتوجب عبادته التقرب إلى الله، وعدم عبادته البعد عنه تعالى، وتكون عبادته منشأ للخير والبركة، واحتقاره منشأ للضرر والخسارة، وهذه هي نهاية الجهل والغفلة.

صحيح أنَّ مقصود بني إسرائيل لم يكن إيجاد معبود يكون خـالق العـالم، بـل كـان مقصودهم هو: إجعل لنا معبوداً نتقرب بعبادته إلى الله، ويكون مصدراً للخير والبركـة، ولكن هل يمكن أن يصير شيء فاقداً للروح والتأثير مصدراً للخيرات والتأثيرات بمجرّد تسمّيته معبوداً وإلهاً؟ هل الدافع لذلك العمل شيء سوى الجهل والخرافة، والخيال الواهي والتصور الخاوي؟!<sup>(</sup>

## ٢\_ أرضية الوثنية عند بني إسرائيل

لا شك أنّه كانت لدى بني إسرائيل \_ قبل مشاهدة هذا الفريق من الوثنيين \_ أرضية فكرية مساعدة لهذا الموضوع، بسبب معاشرتهم الدائمة للمصريين الوثنيين، ولكن مشاهدة هذا المشهد الجديد كان بمثابة شرارة كشفت عن دفائن جبلّتهم، وعلى كل حال فإنّ هذه القضية تكشف لنا أنّ الإنسان إلى أيّ مدى يتأثر بعامل البيئة، فإنّ البيئة هي التي تستطيع أن تسوق الإنسان إلى الله، كما أنّ البيئة هي التي تسوقه إلى الوثنية، وأنّ البيئة يكن أن تصير سبباً لأنواع المفاسد والشقاء، أو منشأ للصلاح والطهر. (وإن كان انتخاب الإنسان نفسه هو العامل النهائي) ولهذا إهتم الإسلام بإصلاح البيئة إهتماماً بالغاً.

# ٣\_ الكفر بالنعم في بني إسرائيل

الموضوع الآخر الذي يستفاد من الآيه بوضوح، أنّه كان بين بني إسرائيل أشخاص كثيرون ممن يكفرون النعمة ولا يشكرونها، فمع أنّهم رأواكل تلك للمعاجز التي أتي بهما موسى للله ، ومع أنّهم تمتعوا بكل تلك المواهب الإلهيّة التي خصّهم الله يها، فإنّه لم ينقض عن هلاك عدوهم فرعون ونجاتهم من الغرق برهة من الزمن حتى نسواكل هذه الأمور دفعة واحدة، وطلبوا من موسى أن يصنع لهم أصناماً ليعبدوها!! [ع

ونقرأ في نهج البلاغة أنّ أحد اليهود اعترض على المسلمين عند أمير المؤمنين للله قائلاً: ما دفنتم نبيّكم حتى اختلفتم فيه، فردّ عليه الإمام صلوات الله عليه قائلاً: «إنّما اختلفنا عنه لا فيه، ولكنّكم ما جفّت أرجلكم من البحر حتى قلتم لنبيّكم اجعّلُ لنا إلّهاً كما لهم آلهة، فقال إنّكم قوم تجهلون». (

أي أنّنا اختلفنا في الأحاديث والأوامر التي وصلت إلينا عن نبيّنا، لا أنّنا اختلفنا حول النّبي ونبوته، (فكيف بألوهية الله) ولكنّكم ما إن خرجتم من مياه البحر إلّا واقترحتم على نبيّكم أن اجعل لنا آلهة كما للوثنيين آلهة، وقال موسى: إنّكم قوم تجهلون.

وفي **الآية اللاحقة** نقرأ أنّ موسىﷺ ـ لتكميل حديثه لبني إسرائيل ـ قـــال: إنّ هــذه الجماعة الوثنية التي ترونها سينتهي أمرها إلى الهلاك، وإن عملهم هذا باطل لا أســـاس له **«إنّ هؤلا. هتبَرَها هم فيه وباطل هاكانوا يعهلون»**.

فعمل هذه الجماعة باطل، وجهودهم غير منتجة، كما أن مصير مثل هؤلاء القوم وكل قوم وثنيين ومشركين هو الهلاك والدمار. (لأنّ «متبَّر» مشتَّقة من التبار أي الهلاك).

ثمّ تضيف الآية التوكيد: إنّ موسى ﷺ ﴿قال أغير الله لبخيكم إلها وهـ و فـقلكم عـلن العالمين﴾.

يعني إذاكان الدافع إلى عبادة الله هو حسّ الشكر، فجميع النعم التي ترفلون فيها هي من الله، وإذاكان الدافع للعبادة والعبودية كون هذه العبادة منشأ لأثر ما، فإنّ ذلك أيضاً يرتبط بالله سبحانه، وعلى هذا الأساس مهما يكن الدافع، فليس سوى الله القادر المنّان يـصلح للعبادة ومستحقاً لها.

وفي **الآية اللاحقة** يذكر القرآن الكريم إحدى النعم الإلهييّة الكبرى التي وهـبها الله سبحانه لبني إسرائيل، ليبعث بالإلتفات إلى هـذه النـعمة الكـبرى حسّ الشكـر فـيهم، وليعلموا أنّ اللائق بالخضوع والعبادة هو الذات الإلهيّة المقدسة فحسب، وليس هناك أي دليل يسوّغ لهم الخضوع أمام أصنام لا تضر ولا تنفع شيئاً أبداً.

يقول في البداية: تذكّروا يوم أنجيناكم من مخالب آل فرعون الذين كانوا يعذبونكم داغاً (ولِدْ لَتجيناكم من آل قرمون يسومونكم سو. المذلب).

و«يسومون» مشتقّة من مادة «سوم» وتعنى في الأصل \_كما قـال «الراغب» في

نهج البلاغة، كلمات القصار، الكلمة ٣١٧.

«المفردات» ـ الذهاب في طلب شيء، كما يستفاد من القاموس تضمنه لمعنى الاستعرار والمضِّي أيضاً، وعلى هذا يكون معنى **(يسومونكم سو.المذلب) أنّهـ م** كـانوا يـعدّبونكم بتعذيبات قاسية باستمرار.

ثمّ تمشياً مع أسلوب القرآن في بيان الأمور بتفصيل بـعد إجمـال شرح هـذا العـذاب المستمر. وهو: قتل الأبناء، واسـتبقاء النسـاء للـخدمة والإسـترقاق **﴿يـقتّلون لَبِـتابَكُم** ويستحيون نسابَكُم﴾.

وقد كان في هذا اختبار عظيم من الله لكم **﴿وفي ذلكم بلا: من ربّكم عظيم﴾** وسياق الآية يكشف عن أن هذه العبارة قالها موسى الله عن الله لنبي إسرائيل عندما رغبوا بعد عبورهم بحر النيل في الوثنية وعبادة الأصنام.

صحيح أنّ بعض المفسّرين احتمل أن يكون المخاطبون في هذه الآية هم يهود عصر الرّسول الأعظم تَنْكُنُوْ ، لأنّ التّفسير الأوّل يحتاج إلى تقدير شيء بأن يقال: إنّ الآية كانت في الأصل هكذا: قال موسى: قال ربّكم... وهذا خلاف الظاهر.

ولكن مع الإلتفات إلى أنّه لوكان المخاطبون في هذه الآية هم يهود عصر النّبي الأكرم ﷺ لإنقطع إر تباط الآية بما يسبقها وما يلحقها بصورة كاملة، وكانت هـذه الآيـة كـالجملة المعترضة، فيبدو للنظر أن التّفسير الأوّل أصح.

هذا ولابدّ \_ضمناً \_من الإلتفات إلى أن نظير هذه الآية مرّ في سورة البقرة الآية ٤٩ مع فارق جداً بسيط، ولمزيد التوضيح راجع تفسير الآية ٤٩ من سورة البقرة. 8003

التفسير

الميعاد الكبير:

في هذا الآية إشارة إلى مشهد من مشاهد حياة بني إسرائيل، ومشكلة موسى الله معهم، وذلك هو قصّة ذهاب موسى إلى ميقات ربّه، وتلتي أحكام التّوراة عـن طـريق الوحـي وكلامه مع الله، واصطحاب جماعة من كبار بني إسرائيل وشخصياتهم إلى الميقات لمشاهدة هذه الحادثة وإثبات أنّ الله لا يمكن أن يدرّك بالأبصار، والتي ذكرت بعد قصّة عبادة بني إسرائيل للعجل وانحرافهم عن مسير التوحيد، وضجّة السامريّ العجيبة.

يقول تعالى أوّلاً: ﴿وولمدنا هوسىٰ ثلاثين ليلة وأتجمناها بمشر فتمّ ميقاده ربّ أربعين ليلة».

وكلمة «الميقات» مشتقّة من مادة «الوقت» بمعنى الموعد المضروب للقيام بـعمل مـا. ويطلق عادة على الزمان. ولكنّه قد يطلق على المكان الذي يجب أن يتمّ العمل فيه، مثل «ميقات الحج» يعني المكان الذي لا يجوز أن يجتازه أحد إلّا محرماً.

ثمّ ذكرت الآية أنّ موسى استخلف هارون وأمره بالإصلاح في قومه، وأن لا ينبع سبيل المفسدين: ﴿وقال هوسيٰ لأخيه هارون اخلفتي في قومي وأصلح ولا تتّبع سبيل المفسدين﴾.

### ہموث

وهنا عدّة نقاط ينبغي التوقف عندها والإلتفات إليها:

# ١\_ لماذا التفكيك بين الثلاثين والعشر؟

٤[

إنّ أوّل سؤال يطرح نفسه في مجال الآية الحاضرة. هو: لماذا لم يبيّن مقدار الميقات بلفظ واحد هو الأربعين، بل ذكر أنّه واعده ثلاثين ليلة ثمّ أتمّه بعشر، في حين أنّه تعالى ذكر ذلك الموعد في لفظ واحد هو أربعين في الآية ١٥١ من سورة البقرة.

ذكر المفسّرون تفسيرات عديدة لهذا التفكيك، والذي يبدو أقرب إلى النـظر وأكـثر انسجاماً مع أحاديث أهل البيتﷺ هو أنّه وإن كان الواقع هو أربعين يـوماً، إلّا أنّـه في الحقيقة وعد الله موسى في البداية ثلاثين يوماً ثمّ مدّده عشرة أيّام أخرى، اختباراً لبـني إسرائيل كي يُعرف المنافقون في صفوف بني إسرائيل.<sup>(</sup>

فقد روي عن الإمام محمّد الباقر الله أنّه قال: إنّ موسى الله لما خرج وافداً إلى ربّه واعدهم ثلاثين يوماً، فلمّا زاده الله على الثلاثين عشراً قال قومه، قد أخلفنا موسى فصنعوا ما صنعوا (من عبادة العجل)<sup>7</sup> .

وأمّا أنّ هذه الأيّام الأربعين صادفت أيّام أي شهر من الشهور الإسلامية، فيستفاد من بعض الرّوايات أنّها بدأت من أوّل شهر ذي القعدة وختمت باليوم العاشر من شهر ذي الحجة (عيد الأضحى)، وقد جاء التعبير بلفظ أربعين ليلة في القرآن الكريم لا أربعين يوماً، فالظاهر أنّه لأجل أنّ مناجاة موسى لربّه كانت تتمّ غالباً في الليالي.

# ۲\_ کیف نصب موسیﷺ مارون قائداً وإماماً؟

السؤال الثّاني الذي يطرح نفسه هنا، هو: إنَّ هارون كان نبيّاً، فكيف نصبه موسىﷺ خليفة له وإماماً وقائد لبني إسرائيل؟

والجواب على هذا السؤال يتّضح بعد الإلتفات إلىٰ أنّ مقام النّبوة شيء ومقام الإمامة شيء آخر، ولقد كان هارون نبيّاً، ولكن لم يكن قد أنيط به مقام الإمامة العامّة لبني اسرائيل، بل كان مقام الإمامة ومنصب القيادة العامّة خاصاً مموسى للجلا ، ولكنّه عندما قصد أن يفارق قومه إلى ميقات ربّه اختار هارون إماماً وقائداً.

بحارالانوار، ج ١٣، ص ١٩٥.

۲. تفسير البرهان، ج ۲، ص ۳۳؛ تفسير تورالثقلين، ج ۱، ص ۸۰.

# ٣- لماذا طلب موسى 🍀 من أفيه الإصلاع وعدم اتّباع المفسدين؟

السؤال الثّالث الذي يطرح نفسه هنا، هو: لماذا قال موسى الله لأخيه: اصلح ولا تتبع سبيل المفسدين، مع أن هارون نبي معصوم من المستحيل أن يتبع طريق المفسدين وينهج نهجهم الفاسد؟

نقول في الجواب: إنّ هذا \_ في الحقيقة \_ نوع من التوكيد لإلفات نظر أخيه إلى أهتـية مكانته في بني إسرائيل. ولعله أراد بهذا الموضوع أن يوضح لبني إسرائـيل ويـفهمهم أنّ عليهم أن يمتثلوا لتعاليم هارون ونصائحه ومواعظه الحكيمة، ولا يستثقلوا أوامره ونواهيه، ولا يعتبروا تلك الأوامر والنواهي وكذلك قيادة هارون لهم دليلاً على قِصَرِهم وصغرهم... بل يفعلون كما يفعل هارون حيث كان رغم منزلته البارزة ومقام نـبوّته تـابعاً ومـطيعاً لنصائح موسى الله.

# ٤\_ميقات وامد أو مواقيت متعددة؟

298

السؤال الرّابع الذي يطرح نفسه هنا، هو: هل ذهب موسى إلى ميقات ربّه مرّة واحدة، وهي هذه الأربعون يوماً، و تلقى أحكام التوراة وشريعته السهاوية عن طريق الوحي في هذه الأربعين يوماً، كما اصطحب معه جماعة من شخصيات بني إسرائيل معه كممثلين عن قومه، ليشهدوا نزول أحكام التوراة عليه، وليفهمهم أن الله لا يدرك بالأبصار أبداً، في هذه الأربعين يوماً نفسها؟

أم أنّه كانت له مع الله أربعينات متعددة، أحدها لأخذ الأحكام. وفي الأخرى اصطحب كبار قومه، وله \_احتمالاً \_أربعون ثالثة لمقاصد ومآرب أخرى غير هذه، (كما يستفاد من سفر الخروج من التوراة الفعلية الفصل ١٩ إلى ٢٤).

وهنا أيضاً وقع كلام بين المفسّرين، ولكن الذي يبدو أنّه أقرب إلى الذهن \_ بملاحظة الآية المبحوثة والآيات السابقة عليها واللاحقة لها \_ أن جميع هذه الأمور ترتبط بحادثة واحدة لا متعددة، لأنّه بغض النظر عن أن عبارة الآية اللاحقة **(ولما جا. هوسيٰ لميقاتنا)،** تناسب تماماً وحدة هاتين القصّتين، فإنّ الآية ١٤٥ من نفس هذه السورة تفيد \_ بجلاء \_ أن قصّة ألواح التوراة، واستلام أحكام هذه الشريعة قد تمّت جميعُها في نفس هذا السفر أيضاً.

### ه\_ مديث المنزلة

٤]

أشار كثير من المفشرين الشيعة والسنّة ـ في ذيل الآية المبحوثة ـ إلى حديث «المنزلة» المعروف، بفارق واحد هو: أنّ الشيعة اعتبروا هذا الحديث من الأدلة الحيّة والصريحة على خلافة على ﷺ لرسول الله ﷺ مباشرة وبلا فصل.

ولكي يتّضح هذا البحث ندرج هنا أوّلاً أسانيد ونص هذا الحديث باختصار، ثمّ نبحت في دلالته، ثمّ نتكلم حول الحملات التي وجهها بعض المفسّرين إلى الشيعة.

أسانيد حديث المنزلة:

روى جمع كبير من صحابة النّبي ﷺ حول غزوة تبوك: أنَّ رسول الله ﷺ خـرج إلى تبوك واستخلف علياً فقال: أتخلفني في الصبيان والنـــاء؟ قال: «ألا ترضى أن تكون مــني بمنزلة هارون من موسى إلا أنَّه ليس نبيّ بعدي».

وهذا النص ورد في أوثق الكتب الحديثية لدى أهل السنّة، يعني صحيح البخاري وعن سعد بن أبي وقاص. (

وقد روى هذا الحديث \_أيضاً \_ في صحيح مسلم الذي يعدّ من المصادر الرئيسية عن أهل السُنّة، في باب «فضائل الصحابة» عن سعد أن النّبي ﷺ قال لعلي ﷺ: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي» <sup>7</sup>.

في هذا الحديث الذي نقله صحيح مسلم أعلن عن الموضوع بصورة كليّة، ولم يرد فيه ذكر عن غزوة تبوك.

وهكذا نقل حديث رسول الله تَنْكَلُنُهُ هذا في سياق ذكر غزوة نبوك بعد ذكر الحديث بصورة كلّية، بصورة مستقلة كما جاء في صحيح البخاري. وقد ورد عين هذا الموضوع في سنن ابن ماجه أيضاً<sup>1</sup>.

وقد أضيف في سنن الترمذي مطلب آخر، وهو أنّ معاوية قال لسعد ذات يوم: ما يمنعك أن تسبَّ أبا تراب؟! قال: أما ما ذكرت ثلاثاً قالهنَّ رسول الله ﷺ فلن أسبَّه، لنن تكون لي

محيح البخاري، ج ٥، ص ١٢٩.
 محيح مسلم، ج ٤، ص ١٨٧.
 محيح لبنا، ج ٤، ص ١٨٧.
 المصدر السابق.

واحدة منهن أحبّ إليّ من حُمَّر النَّعَم. ثمّ عدد الأمور الثلاثة فكان أحدها ما قاله رسول الله لعلي في تبوك وهو قوله: «أمّا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نـبوة بعدي» (

وقد أشير إلى هذا الحديث في عشرة موارد من مسند أحمد بن حنبل، تارة ذكرت فيه غزوة تبوك، وتارة من دون ذكر غزوة تبوك بل بصورة كلّية <sup>7</sup>.

وقد روي في أحد هذه المواضع أنّه أتى ابن عباس ـبينها هو جالس ـ تسعة رهط، فقالوا: يا ابن عباس، إمّا أن تقوم معنا، وإمّا أن تخلونا هؤلاء، فقال ابن عباس: بل أقوم معكم (إلى أن قال) وخرج بالناس (أي النّبي يَتَبَيْنَ) في غزوة تبوك تمّ نقل كلام رسول الله يَتَبَيَّنَ لعلي عليهُ وأضاف: «إنّه لا ينبغي أن أذهب إلّا وأنت خليفتي» ؟

وجاء نفس هذا الحديث في «خصائص النسائي» <sup>ع</sup>وهكذا في مستدرك الحاكم <sup>م</sup>. وفي تاريخ الخلفاء للسيوطي <sup>7</sup>وفي الصواعق المحرقة لابن حجر <sup>V</sup>وسيرة ابن هشام <sup>م</sup>والسسيرة الحلبية <sup>و</sup>وكتب كثيرة أخرى.

ونحن نعلم أن هذه الكتب من الكتب المعروفة، والمصادر الأولى لأهل السنة.

والجدير بالذكر أن هذا الحديث لم يروه «سعد بن أبي وقاص» عن النّبي ﷺ وحده، بل رواه \_ أيضاً \_ مجموعة كبيرة من الصحابة الذين يتجاوز عددهم عشرين شخصاً منهم: «جابر بن عبدالله» و«أبو سعيد الخدري» و«أسماء بنت عميس» و«ابن عباس» و«أم سلمة» و«عبدالله بن مسعود» و«أنس بن مالك» و«زيد بن أرقم» و«أبو أيوب» والأجدر بالذكر أنّ هذا الحديث رواه عن النّبي ﷺ «معاوية بن أبي سغيان» و«عمر بن الخطاب» أيضاً.

وينقل «محب الدين الطبري» في «ذخائر العقبىٰ» أنّه جاء رجل إلى معاوية فسأله عن مسألة فقال: سل عنها علي بن أبي طالب فهو أعلم. قال: يا أمير المؤمنين (ويـقصد بــه معاوية) جوابك فيها أحبّ إليّ من جواب عليّ.

قال: بئسها قلتَ، لقد كرهت رجلاً كان رسول الله ﷺ يغره بالعلم غراً، وقد قال له: أنت منِّي بمنزلة هارون من موسى إلا أنَّه لا نبيّ بعدي. وكان عمر إذا أشكل عليه أخذ منه ` وروى أبو بكر البغدادي في «تأريخ بغداد» بسنده عن عمر بن الخطّاب أنّه رأى رجلاً يسبّ عليّاً ﷺ فقال: إنيّ أظنّك منافقاً، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إنّما عليّ منّي بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنّه لا نبي بعدي» `.

### مديث المنزلة في سبعة مواضع:

النقطة الأخرى، إنّ النّبي ﷺ ــ وخلافاً لما يتصوّره البعض ــ لم يــقل هــذا البــحث في علي ﷺ في غزوة تبوك فقط، بل قال هذه العبارة في عدّة مواضع منها:

ا-في المؤاخاة الأولى: يعني في المرّة الأولىٰ التي آخى فيها رسول الله ﷺ بين المهاجرين وإختار عليّاً ﷺ في هذه المؤاخاة لنفسه وقال: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبق بعدى» ٢.

٢\_في يوم المؤاخاة القانية: وكانت في المدينة بعد الهجرة بخمسة أشهر، حيث آخىٰ بين المهاجرين والأنصار، واصطنى لنفسه منهم عليّاً واتخذه من دونهم أخاه، وقال له: «أنت منّي بمنزلة هارون من موسىٰ إلّا أنّه لا نبيّ بعدي وأنت أخي ووارثي»<sup>2</sup>.

٣\_أم سليم \_ التي كانت على جانب من الفضل والعقل، وكانت تعدّ من أهل السوابق، وهي من الدعاة إلى الإسلام، واستشهد أبوها وأخوها بين يدي النّبي ﷺ وفارقت زوجها لانّه أبي أن يعتنق الإسلام، وكان رسولُ الله ﷺ يزورها في بيتها بين الحين والآخر ويسلّيها ـ تروي أم سليم هذه أنّ رسول الله ﷺ قال لها ذات يوم: «إنّ عليّاً لعمه من لحمي ودمه من دمي. وهو منّي بمنزلة هارون من موسى»<sup>6</sup>.

٤\_قال ابن عباس: سمعت عمر بن الخطاب يقول: كُفّوا عن ذكر علي بن أبي طالب فقد رأيتُ من رسول الله ﷺ فيه خصالاً لئن تكون لي واحدة منهن في آل الخطّاب أحبَّ إلي ممّا طلعت عليه الشمس، كنتُ أنا وأبوبكر وأبو عبيدة في نفر من أصحاب رسول الله صلّى الله

۳. کنز العمال، ج ۵، ص ٤٠، ح ۹۱۸.

٥. كنز العمال، ج ٦، ص ١٦٤.

- ١. ذخائر العقبي، ص ٧٩. الصواعق المحرقة، ص ١٧٧.
  - ۲. تاريخ بغداد، ج ۷، ص ۲۰٦.
    - ٤. المصدر السابق. ٤

عليه و آله وسلم فانتهينا إلى باب أمّ سلمة وعلي قائم على الباب، فقلنا: أردنا رسول الله ﷺ فقال: يخرج إليكم، فخرج رسول الله ﷺ فسرنا إليه، فأتكأ على علي بــن أبي طــالب ثمّ ضرب بيده منكبة ثمّ قال: «أنت (يا علي) أوّل المؤمنين إيماناً، وأوّلهم إسلاماً، وأنت مـنّي بمنزلة هارون من موسى» <sup>(</sup>.

٥-روى النسائي في كتاب «الخصائص» أنَّ علياً وزيداً وجعفر اختصموا في من يكفل ابنة حمزة، وكان كل واحد منهم يريد أن يكفلها هو دون غيره فقال رسول الله ﷺ لعلى: «أنت منّي بمنزلة هارون من موسى» <sup>7</sup>.

٦- روى جابر بن عبدالله أنّه عندما أمر رسول الله ﷺ بسدّ جميع أبواب المــنازل التي كانت مشرعة إلى المسجد إلّا باب بيت عليﷺ ، قال رسول الله ﷺ : «إنّه يـحلّ لك فــي المسجد ما يحلّ لي. وإنّك بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبي بعدي» [.

هذه الموارد السنّة هي غير غزوة تبوك، أخذناها برمتها من المصادر المعروفة لأهـل السنّة، وإلّا فإن هناك في الرّوايات المرويّة عن طريق الشيعة موارد أخرى قال فيها رسول اللهﷺ هذه العبارة في شأن عليﷺ أيضاً.

من مجموع ذلك يستفاد ـ بوضوح وجلاء ـ أنّ حديث المنزلة لم يكن مخستصاً بـغزوة تبوك، بل هو أمر عامٍ ودائم في شأن علي للله.

ومن هنا يتّضح أيضاً ـ أنّ ما تصوره بعض علماء السنّة مثل «الآمــدي» مـن أنّ هــذا الحديث يتكفل حكماً خاصًا في مجال خلافة علي الله وأنّه يرتبط بظرف غزوة تبوك خاصّة. ولا يرتبط بغيره من الظروف والأوقات. تصوّر باطل أساساً. لأنّ النّــبي ﷺ كـرّر هــذه العبارة في مناسبات متنوعة ممّا يفيد أنّه كان حكماً عاماً.

#### ممتوى مديث المنزلة:

لو درسنا ـ بموضوعية وتجرّد ـ هذا الحديث، وتجنَّبُنا الأحكام المسبَّقة والتـحججات الناشئة من العصبية، لاستفدنا من هذا الحديث أنَّ عليّاً للله كان له ـ بموجب هذا الحديث ـ جميع المنازل التي كانت لهارون في بني إسرائيل ـ إلاّ النَّـبوة ـ لأنّ لفـظ الحـديث عـام. والاستثناء (إلاانَه لانبيّ بعدي) يؤكّد هو الآخر هذه العموميّة، ولا يوجد أيّ قيد أو شرط في هذا الحديث يخصصه ويقيّده.

کنز العمال، ج ٦، ص ٢٩٥.
 ٢. خصائص النسائي، ص ١٩.
 ٢. ينابيع المودة، آخر باب ١٧، ص ٨٨.

[ع

وعلى هذا الأساس يمكن أن يستفاد من هذا الحديث الأمور التالية: - إنّ الإمام علياً فضل الأمّة بعد النّبي عَنْ كما كان لهارون مثل هذا المقام. - إنّ علياً وزير النّبي عَنْ ومعاونه الخاص وعضده، وشريكه في قيادته، لأنّ القرآن أثبت جميع هذه المناصب لهارون عندما يقول حاكياً عن موسى قوله: فراجعل لي وزيراً هن أثبت جميع هذه المناصب لهارون عندما يقول حاكياً عن موسى قوله: فراجعل لي وزيراً هن أثبت جميع هذه المناصب لهارون عندما يقول حاكياً عن موسى قوله: فراجعل لي وزيراً هن الملي \* هارون أخي \* لشدد به أذري \* ولمركه في لعري بي أ النبي عَنْنَهُ النبي عَنْنَهُ

<sup>ع</sup>- إنَّ عليَّاً<sup>علي</sup>ٌ كان خليفة رسول الله <sup>تَنَقَرَّ</sup>، ومع وجوده لم يكن أي شخص آخر يصلح لهذا المنصب.

### أسئلة مول مديث المنزلة:

لقد أورد بعض المتعصبين إشكالات وإعتراضات على هذا الحديث والتمسك به لإنبات خلافة علي لرسول الله تُنْتَنْنَهُ بلا فصل. بعض الإشكالات والإعتراضات واهية جداً إلى درجة لا تصلح للطرح على بساط المناقشة، بل لا يملك المرء عند السماع بها إلا أن يتأسف على حال البعض كيف صدّتهم الأحكام المسبقة غير المدروسة عن قبول الحقائق الواضحة؟

أمّا البعض الآخر من الإشكالات القابلة للمناقشة والدراسة فنطرحها عملى بسماط البحث تكميلاً لهذه الدراسة:

الإشكال الأوّل: إن هذا الحديث يبين \_فقط \_حكماً خاصاً محدوداً، لأنّه ورد في غزوة تبوك، وذلك عندما انزعج علي<sup>الينين</sup> من استبقائه في المدينة بين النساء والصبيان، فسـلّاه رسول اللهﷺ بهذه العبارة:

وعلى هذا الأساس كان المقصود هو: إنَّك وحدك الحاكم والقائد لهذه النسوة والصبيان دون غيرك.

وقد اتضح الجواب على هذا الإشكال من الأبحاث السابقة \_ بجلاء \_ وتبيَّن أنَّه \_ على

· طهر ۲۹\_۳۲.

[٤

خلاف تصور المعترضين ــ لم يرد هذا الحديث في واقعة واحدة، ولم يصدر في واقعة تبوك فقط، بل صدر في موارد عديدة على أساس كونه يتكفل حكماً كليّاً، وقد أشرنا إلى سبعة موارد ومواضع منها مع ذكر أسانيدها من مؤلفات علماء أهل السنة.

هذا مضافاً إلى أنّ بقاء عليّ في المدينة لم يكن أمراً بسيطاً يهدف المحافظة على النساء والصبيان فقط، بل لوكان الهدف هو هذا، لتيسّر للآخرين القيام به، وإنّ النّبي لم يكن ليترك بطل جيشه البارز في المدينة لهدف صغير، وهو يتوجه إلى قتال امبراطورية كبرى (هـي إمبراطورية الروم الشرقية).

إنّ من الواضح أنّ الهدف كان هو منع أعداء الرسالة الكثيرين الساكنين في أطراف المدينة والمنافقين القاطنين في نفس المدينة، الذين كانوا يفكرون في استغلال غيبة النّـبي الطويلة لإجتياح المدينة قاعدة الإسلام، ولهذا عمد رسول الله تَنْبَيْنَة إلى أن يخلف في غيبته شخصيّةً قويّةً بيكنه أن يحفظ هذا المركز الحساس، ولم تكن هذه الشخصية سوى علي للله

**الإشكال الثّاني:** نحن نعلم ـكما اشتهر في كتب التاريخ أيضاً ـ أنَّ هارون توفي في عصر موسى الله نفسه، ولهذا لا يُثبت التشبيه بهارون أنَّ عليّاً الله خليفة رسول الله بعد وفاته.

ولعل هذا هو أهم إشكال أورد على هذا الحديث والتمسك به، ولكن جملة «إلا أنّه لا نبي بعدي» تجيب على هذا الإشكال بوضوح، لأنّه إذا كان كلام النّبي تَنْتِي الذي يقول: أنت منّي بمنزلة هارون من موسى، خاصاً بزمان حياة النّبي تَنَبَيْ لما كانت هناك ضرورة إلى جملة «إلّا أنّه لا نبي بعدي» لأنه إذا اختص هذا الكلام بزمان حياة النّبي تَنَبَيْ لكان التحدث حول من يأتي بعده غير مناسب أبداً (إذ يكون لهذا الاستثناء -كما اصطلح في العربية - طابع الإستثناء المنقطع الذي هو خلاف الظاهر).

وعلى هذا الأساس بكشف وجود هذا الاستثناء ــ بجلاء ــ أنّ كلام النّبيﷺ ناظر إلى مرحلة ما بعد وفاته، غاية ما هنالك ولكي لا يلتبس الأمر،لا يعتبر أحدٌ عليّاًﷺ نبيّاً بعد رسول اللهﷺ قال: إنّ لك جميع هذه المنازل ولكنّك لن تكون نبيّاً بعدي.

فيكون مفهوم كلام النّبي ﷺ هو أن لك جميع ما لهارون من المناصب والمسنازل، لا في حياتي فقط، بل إنّ هذه المنازل تظلّ مستمرة وباقية لك إلّا مقام النّبوة.

وبهذه الطريقة يتّضح أن تشبية علي غِنج بهارون، إنّما هو من حيث المنازل والمناصب، لا من حيث مدّة استمرار هذه المنازل والمناصب، ولو أنّ هارون كان يبقى حياً لكان يتمتع بمقام الخلافة لموسى ومقام النّبوة معاً. ومع ملاحظة أنّ هارون كان له ـ حسب صريح القرآن ـ مقام الوزارة والمعاونة لموسى، وكذا مقام الشركة في أمر القيادة (تحت إشراف موسى) كما أنّه كان نبيّاً، تثبت جميع هــذه المنازل لعلي علي الآ النّبوة، حتى بعد وفاة النّبي تَشَيَّخ بشهادة عبارة (إلّا أنّه لا نبي بعدي).

**الإشكال النّالث: إنّ** الاستدلال بهذا الحديث يستلزم أنّه كان لعلي ﷺ منصب الولاية والقيادة حتى في زمن رسول الله ﷺ في حين لا يمكن أن يكون هناك إمامان وقائدان في عصر واحد.

ولكن مع الإلتفات إلى النقطة التالية يتّضح الجواب على هذا الإشكال أيضاً، وهي أنّ هارون كان له \_من دون شك \_مقام قيادة بني إسرائيل حتى في عصر موسى الله ، ولكن لا بقيادة مستقلة، بل كان قائداً يقوم بمهارسة وظائفه تحت إشراف موسى. وقد كان علي الله في زمان النّبي يَتَبَلَهُ معاوناً للنّبي في قيادة الأمّة أيضاً، وعلى هذا الأساس يصير قائداً مستقلاً بعد وفاة رسول الله يَتَبَلَهُ

وعلى كل حال، فإنّ حديث المنزلة الذي هو من حيث الأسانيد من أقوى الأحاديث والرّوايات الإسلامية التي وردت في مؤلفات جميع الفرق الإسلامية بلا استثناء، إنّ هـذا الحديث يوضح لأهل الإنصاف من حيث الدلالة أفضلية على في على الأمّة جمعاء، وأيضاً خلافته المباشرة (وبلا فصل) بعد رسول الله تَتَبَيْنَ.

ولكن مع العجب العجاب أنَّ البعض لم يكتف برفض دلالة الحديث على الخلافة، بل قال: إنَّه لا يتضمّن ولا يثبت أدنى فضيلة لعليَّ في: ... وهذا حقّاً أمر محيّر.

ରେସ

وَلَمَّاجَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَ<sup>ن</sup>ِنِنَا وَكَلَّمَهُ، رَبُّهُ,قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَىنِي وَلَكِنِ ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ, فَسَوَّفَ تَرَىنِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ, الْمَبَكِنِ جَعَلَهُ, دَحَتًا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقَاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَنَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَلُ الْمُؤْمِنِينَ شَ

التغسير

المطالبة برؤية الله:

في هذه الآيات والآيات اللاحقة يشير سبحانه إلى مشهد منير آخر من مشاهد حياة بني إسرائيل، وذلك عندما طلب جماعة من بني إسرائيل من موسى الله ـ بإلحاح وإصرار ـ أن يَروا الله سبحانه، وأنّهم لن يؤمنوا به إذا لم يشاهدوه، فاختار موسى سبعين رجلاً من قومه واصطحبهم معه إلى ميقات ربّه، وهناك رفع طلبهم إلى الله سبحانه، فسمع جواباً

وقد جاء قسم من هذه القصّة في سورة البقرة الآية ٥٥ و٥٦، وقسم آخر منها في سورة النساء الآية ١٥٣، وقسم ثالث في الآيات المبحوثة هنا في الآية ١٥٥ من هذه السورة.

فني الآيات الحاضرة يقول أوّلاً: ﴿وَلَمَّا جَاءَ هُوَسَيْ لَمِيقَاتِنَا وَكُلُّمَهُ رَبَّهُ قَالَ رَبّ أَرْنِي لَنظر لِلِيكَ ﴾.

ولكن سرعان ما سمع الجواب من جانب المقام الرّبوبي: كلا، لن تراني أبداً فقسال لن ترلني ولكن لنظر إلى الجبل فإن استقر هكانه قسوف ترلني فلمًا تجلّىٰ ربّه للجبل جعله دتّاً به ( ر

<sup>1</sup> «دك» في الأصل بمعنى سوّى الأرض، وعلى هذا فالمقصود من عبارة ﴿ جعله دكمّاً ﴾ هو أنّه حطم الجبال وسواها كالأرض وجاء في بعض الرّوايات أنّ الجبل تناثر أقساماً، سقط كلّ قسم منه في جانب أو غار في الأرض وتلاشئ نهائياً.

| 0+1               | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                      | [٤        |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------|
| ط عملي الأرض      | موسىٰ هذا المشهد الرهيب تملكه الرعب إلى درجة أنَّه سنة                | فلہؓ رأی  |
|                   | خرفت جوسيار مسقانج                                                    | Ala F. A. |
| إفسلها أفساق قسال | ور مربوس<br>أفاق قال: ربّاء سبحانك، أنبتُ إليك، وأنا أوّل من آمن بك ﴿ | وعندما    |
|                   | نه لليك وأنا أوّل للمؤهنين ﴾ .                                        |           |

ہموث

وفي هذه الآية نقاط ينبغي التوقف عندها والإلتفات إليها:

١\_ لماذا طلب موسى رؤية الله؟

إنّ أوّل سؤال يطرح نفسه هنا هو: كيف طلب موسى الله \_ وهو النّبي العظيم ومن أولي العزم - رؤية الله وهو يعلم جديداً أن الله ليس بجسم، وليس له مكان، ولا هو قابل للمشاهدة والرؤية، والحال أن مثل هذا الطلب لا يليق حتى بالأفراد العاديّين من الناس؟ صحيح أنّ المفسّرين ذكروا أجوبة مختلفة على هذا السؤال، ولكن أوضح الأجوبة هو أن موسى الله طرح مطلب قومه، لأنّ جماعة من جَهَلة بني إسرائيل أصرّوا على أن يروا الله حتى يؤمنوا (والآية ١٥٣ من سورة النساء خير شاهد على هذا الأمر) وقد أمر موسى الله من جانب الله أن يطرح مطلب قومه هذا على الله سبحانه حتى يسمع الجميع الجواب الكافي، وقد ضرّح بهذا في رواية مرويّة عن الإمام علي بن موسى الرضائي في كتاب عيون أخبار الرضا أيضاً .

ومن القرائن الواضحة التي تؤيد هذا التفسير ما نقرأه في الآية ١٥٥ من نسفس هــذه السورة، من أنّ موسىﷺ قال بعدما حدث ما حدث: **واتبهليمُنا بِها فَحَل** للس**فيها؛منّا ﴾** 

فيتضع من هذه الجملة أنّ موسى الله لم يطلب لنفسه مثل هذا الطلب اطلاقاً، بل لعلّ الرجال السبعين الذين صعدوا معه إلى الميقات هم أيضاً لم يطلبوا مثل هذا الطلب غير المعقول وغيرالمنطق، إنّهم كانوا مجرّد علماء، ومندويين من جانب بني إسرائيل خرجوا مع موسى الله لينقلوا فيا بعد مشاهداتهم لجماعات الجهلة والغافلين الذين طلبوا رؤية الله سبحانه وتعالى ومشاهدته.

## ۲\_ هل يمكن رؤية الله أساساً؟

نقرأ في الآية الحاضرة أن الله سبحانه قال لموسىﷺ : **ولنظر للى الجبل فإن استقر هكانه** فسوف تراني؟ فهل مفهوم هذا الكلام هو أن الله قابل للرؤية أساساً؟

الجواب هو أنّ هذا التعبير هو كناية عن استحالة مثل هذا الموضوع، مثل جملة (حتى يلج الجمل في سمّ الخياط) وحيث كان من المعلوم أنّ الجبل يستحيل أن يستقر في مكانه عند تجلّي الله له، لهذا ذكر هذا التعبير.

# ٣\_ ما هو المراد من تملّي الله؟

لقد وقع كلام كثير بين المفسّرين في هذا الصعيد، ولكن ما يبدو للنظر من مجموع الآيات أنّ الله أظهر إشعاعة من أحد مخلوقاته على الجبل (وتجلّي آثاره بمنزلة تجليه نفسه) ولكن ماذاكان ذلك المخلوق؟ هل كان إحدى الآيات الإلهيّة العظمية التي بقيت مجهولة لنا إلى الآن. أو أنّه نموذج من قوة الذرَّة العظيمة، أو الأمواج الغامضة العظيمة التأثير والدفع، أو الصاعقة العظيمة الموحشة التي ضربت الجبل وأوجدت برقاً خاطفاً للأبصار وصوتاً مهيباً رهيباً وقوّة عظيمة جداً، بحيث حطّمت الجبل ودكّته دكاً ؟!

وكأنَّ الله تعالى أراد أن يُرِيّ ـ بهذا العمل ـ شيئين لموسى 💐 وبني إسرائيل:

**الآول: أنَّه**م غير قادرين على رؤية ظاهرة جد صغيرة من الظواهر الكونية العـظيمة. ومع ذلك كيف يطلبون رؤية الله الخالق.

**الشاني:** كما أنّ هذه الآية الإلهيّة العظيمة مع أنّها مخلوق من المخلوقات لا أكثر، ليست قابله للرؤية بذاتها، بل المرئي هو آثارها، أي الرجة العظيمة، والمسموع هو صوتها المهيب، أمّا أصل هذه الأشياء أي تلك الأمواج الغامضة أو القوة العظيمة فلا هي ترى بالعَين، ولا هي قابلة للإدراك بواسطة الحواس الأخرى، ومع ذلك هل يستطيع أحد أن يشك في وجود

<sup>1</sup> «الصاعقة» عبارة عن التبادل الكهربائي بين قطع الغيوم والكرة الأرضية، فالسحب ذات الكهربية الموجبة عندما تقترب إلى الأرض ذات الكهربية السلبية تندلع شرارة من بينهما يعني السطح المجاور من الكرة الأرضية، وهي خطرة مدمرة في الغالب، ولكن البرق والرعد ينشآن من التبادل الكهربائي بين قطعتين من السحاب أحدهما موجب، والآخر سلبي، وحيث إنهما يحدثان في السماء لذلك لا يشكلان خطراً في العادة إلا الطائرات. والسفن الفضائية. مثل هذه الآية، ويقول: حيث إنّنا لانرى ذاتها، بل ندرك فقط آثارها فلا يكن أن نؤمن بها. فإذا يصح الحكم هذا حول مخلوق من المخلوقات، فكيف يصح أن يقال عن الله تعالى: بما أنّه غير قابل للرؤية، إذن لا يكننا الإيمان به، مع أنّه ملأت آثاره كل مكان؟

وهناك احتمال آخر في تفسير هذه الآية وهو أنّ موسى الله طلب لنفسه هذا المطلب حقيقة، ولكن لم يكن مقصوده مشاهدته بالعين التي تستلزم جسمانيته تعالى، وتنافي نبوة موسى الله، بل المقصود هو نوع من الإدراك الباطني والمشاهدة الباطنية، نوع من الشهود الكامل الروحيّ والفكري، لأنّه كثيراً ما تستعمل الرؤية في هذا المعنى مثلها نقول: «أنا أرى في نفسي قدرةً على القيام بهذا العمل» في حين أنّ القدرة ليست شيئاً قابلاً للرؤية، بل المقصود هو أنّني أجد هذه الحالة في نفسي بوضوح.

كان موسى ﷺ يريد أن يصل إلى هذه المرحلة من الشهود والمعرفة، في حين أنّالوصول إلى هذه المرحلة لم يكن ممكناً في الدنيا، وإن كان ممكناً في عالم الآخـرة الذي هـو عـالم الشهود.

ولكن الله تعالى أجاب موسى على قائلاً: إنّ مثل هذه الرؤية غير ممكنة لك، ولإثبات هذا المطلب تجلّى للجبل، فتحطَّم الجبل وتلاشى، وبالتالي تاب موسى من هذا الطلب. (

ولكن هذا التّفسير مخالف لظاهر الآية المبحوثة هنا، ويتطلب ارتكـاب التـجوّز مـن جهات عديدة <sup>٢</sup> هذا مضافاً إلى أنّه ينافي بعض الرّوايات الواردة في تفسير الآية أيـضاً. فالحق هو التّفسير الأول.

#### ٤\_مم تاب موسى 🕸

٤]

إنَّ آخر سؤال يطرح نفسه هنا هو: أن موسى علَّهُ بعد أن أفاق قال: ﴿ تُسْتُهُ لِلَّيْكَ فِي حَيْن

٨ ملخص من تفسير الميزان، ج ٨. ص ٢٣٧ فما بعد.
٢. فهو مخالف لمفهوم الرؤية، ولإطلاق جملة ﴿لن تراني﴾ وجعلة ﴿ أتهلكنا بما قعل السفهاء منّا﴾.
٨ فذا بغض النظر عن أن طلب الشهود الباطني ليس أمراً سيئاً ليتوب منه موسى، فقد طلب إبراهيم من الله مثل هذا المطلب في مجال المهود الباطني ليس أمراً سيئاً ليتوب منه موسى، فقد طلب إبراهيم من الله مثل هذا المطلب في مجال المهاد أيضاً ولبى الله على دليلاً على المؤلفي الما على الما على المؤلفي من الله على المنهاء مناه.

દો

أنّه لم يرتكب إثماً أو معصية، لأن هذا الطلب كان من جانب بني إسرائيل. وكان طـرحــه بتكليف من الله، فهو أدى واجبه إذن، ثمّ إذا كان هذا الطلب لنفسه وكان مراده الشهــود الباطني لم يُحسب هذا العمل إثماً؟؟

ولكن يمكن الجواب على هذا السؤال من جانبين:

**الأوّل**: أن موسى طلب مثل هذا الطلب بالنيابة عن بني إسرائيل، ومع ذلك طلب من الله أن يتوب عليه، وأظهر الإيمان.

الآخر: أنّ موسى الله وإن كان مكلَّفاً بأن يطرح طلب بني إسرائيل، ولكنّه عندما تجلى ربّه للجبل واتّضحت حقيقة الأمر، انتهت مدّة هذا التكليف، وفي هذا الوقت لا بـدّ مـن العودة إلى الحالة الأولى يعني الرجوع إلى ما قبل التكليف، وإظهار إيمانه حتى لا تبقى شبهة لأحد، وقد بيّن ذلك بجملة، (إنّي تبت إليك وأنا أوّل المؤمنين).

## ٥\_ الله غير قابل للرؤية مطلقاً

0+2

إنَّ هذه الآية من الآيات التي تشهد بقوّة وجلاء أنَّ الله غير قابل للرؤية والمشاهدة مطلقاً، لأنَّ كلمة «لن» حسب ما هو مشهور بين اللغويين للنني الأبدي، وعلى هذا الأساس يكون مفهوم جملة فإلن تولدي 4 إنَّك لا تواني لا في هذا العالم ولا في العالم الآخر.

ولو أنّ أحداً شكّك \_افتراضاً \_ في أن يكون «لن» للنني التأبيدي يدل إطلاق الآيــة، وكون نني الرؤية ذكر من دون قيد أو شرط على أن الله غير قابل للرؤية في مطلق الزمان وجميع الظروف.

إنَّ الأدلة العقلية هي الأخرى تهدينا إلى هذه الحقيقة. لأنَّ الرؤية تختص بالأجسام.

وعلى هذا الأساس، إذا جاء في الأحادين والأخبار الإسلامية أو الآيات القرآنية عبارة «لقاء الله» فإنّ المقصود هو المشاهدة بعين القلب والعقل، لأنّ القرينة العقلية والنقلية أفضل شاهد على هذا الموضوع وقد كان لنا أبحاث أخرى في ذيل الآية ٢٠٢ من سورة الأنعام في هذا الصعيد. قَالَ يَنْهُوسَى إِنِي أَصْطَفَيْسَتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَنِي وَبِكَلَمِي فَخُذْ مَآ ءَاتَ يَتُكَ وَكُن مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ٢ وَحَتَبُنَا لَهُ فِي ٱلْأَلُواحِ مِن صُحِلِ شَى ءِ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلا لِكُلِّ شَىءٍ فَخُذْ هَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْ مَكَ يَأْخُذُ وَإِباَحْسَنِهَ أَسَافُولِيكُمُ دَارَ ٱلْفَنسِقِينَ ٢

التفسير

ألواع التوراة: وفي النهاية أنزل الله شرائع وقوانين دينه على موسى 🖑 فني البداية: ﴿قَالَ بِا هوسيَّ لِنِّي اصطفيتِكَ على الناس برسالاتي وبكلاهي ﴾. فإذا كان الأمر كذلك ﴿فَحَدُها آتيتك ومن من الشاكرين ﴾. فهل يستفاد من هذه الآية أن التكلم مع الله كان من إمتيازات موسى الخاصّة به دون بقية الأنبياء، يعنى اصطفيتك لمثل هذا الأمر من بين الأنبياء؟ الحق أنَّ هذه الآية ليست بصدد إثبات مثل هذا الأمر، بل إنَّ هدف الآية \_بقرينة ذكر الرسالات التي كانت لجميع الأنبياء \_هو بيان امتيازين كبيرين لموسى على الناس: أحدهما تلقى رسالات الله وتحمِّلها، والآخر التكلُّم مع الله، وكلا هذين الأمرين من شأنهما تقوية مقام قيادته بين أمته. ثم أضاف تعالى واصفاً محتويات الألواح التي أنزلها على موسى ﷺ بقوله: **فوكتبنا له في** الألواح هن كلَّ شيء هوعظة وتفصيلاً لكلَّ شي. ﴾. ثمّ أمره بأن يأخذ هذه التعاليم والأوامر مأخذ الجد، ويحرص عمليها بمقوّة الحخذها يقوة ﴾ وأن يأمر قومه أيضاً بأن يختاروا من هـذه التـعاليم أحسـنها ﴿ولَهـرقـومك يأخـذوا بأحستها 🗲

ē]

كما يحذرهم بأنّ مخالفة هذه الأوامر والتعاليم والفرار من المسؤوليات والوظائف تستتبع نتائج مؤلمة، وأن عاقبتها هي جسهنم وسسوف يسرى الفساسقون مكسانهم **﴿سأوريكسم دلر** الفاسقين».

ہدوث

ثمّ إنَّ ها هنا نقاط عديدة ينبغي التوقف عندها والإلتفات إليها:

## ۱۔ نزول الألواع على موسى

إنّ ظاهر الآية الحاضرة يفيد أن الله تعالى أنزل ألواحاً على موسى ﷺ قد كتب فــيها شرائع التوراة وقوانينها. لا أنّه كانت في يدي موسى ﷺ ألواح ثمّ انتقشت فيها هذه التعاليم بأمر الله.

ولكن ماذاكانت تلك الألواح، ومن أي مادة؟ إنّ القرآن لم يتعرض لذكر هذا الأمر، وإنّما أشار إليها بصورة الإجمال وبلفظة «الألواح» فقط، وهذه الكلمة جمع «لوح»، وهي مشتّقة من مادة «لاح يلوح» بمعنى الظهور والسطوع، وحيث إنّ المواضيع تتّضح و تظهر بكتابتها على صفحة، تسمىٰ الصفحة لوحا \

ولكن ثمَّة احتمالات مختلفة في الرّوايات وأقوال المفسّرين حول كيفية وجسنس هــذه الألواح، وحيث إنّها ليست قطعية أعرضنا عن ذكرها والتعرض لها.

## ۲۔ کیف کلم اللہ موسی؟

يستفاد من الآيات القرآنية المتنوعة أنّ الله تعالى كلّم موسى علىها، وكمان تكليم الله لموسى عن طريق خلق أمواج صوتية في الفضاء أو في الأجسام، وربّما انبعثت هذه الأمواج الصوتية من خلال «شجرة الوادي الأيمن» وربّما من «جبل طور» وتبلغ مسمع موسى فى ذهب اليه البعض من أنّ هذه الآيات تدلّ على جسمانية الله تعالى جموداً على الألفاظ تصوُّر خاطىء بعيد عن الصواب.

٥٠٦

٤٠٧
١لأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٤٠٧
على أنّه لا شك في أن ذلك التكلُّم كان من جانب الله تعالى بحيث إنّ موسى للله كان لا
يشك عند سماعه له في أنه من جانب الله، وكان هذا العلم حاصلاً لموسى، إمّا عن طريق الوحي والإلهام أو من قرائن أخرى.

# ٣\_ عدم وجوب جميع تعاليم الألواع

يستفاد من عبارة فمن كل شي. موعظة كم أنّد لم تكن جميع المواعظ والمسائل موجودة في ألواح موسى الله لأنّ الله يقول: فوكتبنا له في الألواح من كل شي. موعظة 4 وهذا لأجل أنّ دين موسى الله لم يكن آخر دين، ولم يكن موسى الله خاتم الإنسبياء، ومن المسلّم أنّ الأحكام الإلهيّة التي نزلت كانت في حدود ما يحتاجه الناس في ذلك الزمان، ولكن عندما وصلت البشرية إلى آخر مرحلة حضارية للشرايع السماوية نزل آخر دستور إلهي يشمل جميع حاجات الناس المادية والمعنوية.

وتتّضح من هذا أيضاً علة تفضيل مقام علي<sup>ينين</sup> على مقام موسى الله في بـعض الرّوايات'، وهي أنّ علياً للل كان عارفاً بجميع القرآن، الذي فيه تبيان كل شيء **(ترّلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شي. به**` في حين أنّ التوراة لم يرد فيها إلّا بعض المسائل.

٤\_ هل في الألواع تعاليم مسنة وأفرى غير مسنة؟

إنّ ما نقرؤه في الآية **﴿ولمر قومك بِاخدُوا بِاحسنها ﴾** لا يعني أنّه كانت في ألواح موسى تعاليم «حسنة» وأخرى «سيئة» وأنّهم كانوا مكلَّفين بأن يأخذوا بالحسنة ويتركوا السيئة، أو كان فيها الحسن والأحسن، وكانوا مكلّفين بالأخذ بالأحسن فقط، بل ربّما تأتي كلمة «أفعل التفضيل» بمعنى الصفة المشبهة، والآية المبحوثة من هذا القسبيل ظاهراً، يسعني أن «الأحسن» هنا بمعنى «الحسن» وهذا إشارة إلى أن جميع تلك التعاليم كانت حسنة وجيدة. ثمّ إنّ هناك احتالاً آخر في الآية الحاضرة ما يضاً موسو أن الأحسن أفسعل

تم إن هناك احتمالا الحر في الايد الخاصرة يرايضا للوسلو ان الاعتبس بنايي عسن التفضيل، وهو إشارة إلى أنّه كان بين تلك التعاليم أُمور مباحة (مثل القـصاص) وأمـور

١. للوقوف على هذه الرّوايات يراجع تفسير نورالثقلين، ج ٢. ص ٦٨.
 ٢. النّحل، ٨٩.

[ع

أُخرىٰ وصفت بأنّها أحسن منها (مثل العفو) يعني: قل لقومك ومن اتبعك ليختاروا ما هو أحسن ما استطاعوا، وللمثال يرجحوا العفو على القصاص (إلّا في موارد خاصّة).<sup>(</sup>

## ٥\_ ما المراد من «دارالفاسقين»

في مجال قوله: ﴿سأوريكم دلرالفاسقينَ﴾ الظاهر أنَّ المقصود منها هو جهنم، وهي مستقرَّ كل أُولئك الذين يخرجون من طاعة الله، ولا يقومون بوظائفهم الإلهيّة.

ثمّ إنّ بعض المفسّرين احتمل أيضاً أن يكون المقصود هو أنّكم إذا خالفتم هذه التعاليم فإنّكم سوف تصابون بنفس المصير الذي أصيب به قوم فرعون والفسقة الآخرون، وتتبدل أرضكم إلى دار الفاسقين <sup>7</sup>.

ଚ୍ଚାର୍ଷ

١. ويحتمل أيضاً أن الضمير في ﴿ أحسنها﴾ يرجع إلى «القوة» أو «الأخذ بقوة» وهو إشارة إلى أنّ عليهم أن يأخذوا بها بأفضل أنواع الجدية والقوة والحرص.
 ٢٠٦ تفسير المنارج ٩، ص ١٩٣؛ بحارالاتوار، ج ١٣، ص ٢١٦.

#### الآيتان

سَأَصْرِفُ عَنْ الَّذِينَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَوْ أَحْتَلَ ايَة لَا يُوَقِي نُوا بِهَا وَإِن يَرَوْ اسَبِيلَ ٱلرُّشْدِ لَا يَتَخِدُوهُ سَبِيلَا وَإِن يَرَوْ ا سَبِيلَ ٱلْغَيَ يَتَخِدُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَبُوا بِتَا يَن يَن وَكَانُوا عَنْهَا غَنفِلِهِ نَ سَبِيلَ وَٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِنَا يَنِينَا وَلِقَاءَ الْأَخِرَةِ حَبِطَتَ أَعْمَلُهُمْ هَلْ يُجْزَوْنَ

## التفسير

## مصير المتكبرين:

البحث في هاتين الآيتين هو في الحقيقة نوع من عملية استنتاج من الآيات الماضية عن مصير فرعون وملئه والعصاة من بني إسرائيل، فقد بين الله في هذه الآيات الحقيقة التالية وهي: إذا كان الفراعنة أو متمرّدو بني إسرائيل لم يخضعوا للحق مع مشاهدة كمل تملك المعاجز والبينات، وسماع كل تلكم الحجج والآيات الإلهيّة، فذلك بسبب أنّنا نسمرف المتكبرين والمعاندين للحق \_بسبب أعمالهم \_عن قبول الحق.

وبعبارة أخرى: إنّ الإصرار على تكذيب الآيات الإلهيّة قد ترك في نفوسهم وأرواحهم أثراً عجيباً، بحيث خلق منهم أفراداً متصلبين منغلقين دون الحق، لا يستطيع نور الهدى من النفوذ إلى قلوبهم.

و لهذا يقول أوّلاً: ﴿سأسرف من آياتي الَّذين يتكبّرون في الأرض بغير الحقّ ﴾.

ومن هنا يتّضح أنّ الآية الحاضرة لا تنافي أبداً الأدلة العقلية حتىٰ يقال بتأويلها كما فعل كثير من المفسّرين ــ إنّها سنة إلهية أن يسلب الله من المعاندين الألدّاء توفيني الهداية بكل أشكاله وأنواعه، فهذه هي خاصية أعمالهم القبيحة، ونظراً لإنتساب جميع الأسباب إلى الله [ع

الذي هو علَّة العلل ومسبب الأسباب في المآل فانَّ عملية سلب الهداية نسبت إليه.

وهذا الموضوع لا هو موجب للجبر، ولا مستلزم لأي محذور آخـر، حـتى نَـعمد إلى توجيه الآية بشكل من الأشكال.

هذا، ولابد من الإلتفات \_ ضمنياً \_ إلى أنّ ذكر عبارة ﴿ بغير للعقّ بعد لفظة: ﴿ يتكبّرون إنّا هو لأجل التأكيد، لأنّ التكبر والشعور بالإستعلاء على الآخرين وإحتقار عباد الله يكون دائماً بغير حق، وهذا التعبير يشبه الآيه ٦١ من سورة البقرة، عندما يقول سبحانه: ﴿ويقتلون للنّبيّين بغير للعقّ) فقيد بغير الحق هنا قيد توضيحي، وتوكيدي لأنّ قتل الأنبياء هو دائماً بغير حق.

خاصّة أنّها أردِفَت بكلمة «في الأرض» الذي يأتي بمعنى التكبر والطغيان فوق الأرض. ولا شك أنّ مثل هذا العمل يكون دائماً بغير حق.

ثمّ أشار تعالى إلى ثلاثة أقسام من صفات هذا الفريق «المتكبر المتعنت» وكيفية سلب توفيق قبول الحق عنهم.

الأولىٰ قوله تعالى: ﴿ولِن يرواكل آية لايؤمنوا بها﴾ إنّهم لا يؤمنون حتى ولو رأوا جميع المعاجز والآيات، والثّانية: ﴿ولِن يرواسبيل الرهد لايتخذوه سبيلا﴾ والثّالثة إنّهم علىٰ العكس ﴿ولِن يرواسبيل الشيّ يتّخذوه سبيلا﴾.

بعد ذكر هذه الصفات الثلاث الحاكية برمتها عن تصلب هذا الفريق تجاه الحق، أشار إلى عللها وأسبابها، فقال: ﴿ذلك **باتهم تذبوا بآياتنا ومانوا منها غاقلين**﴾.

ولا شك أنّ التكذيب لآيات الله مرّة \_أو بضع مرات \_لا يستوجب مثل هذه العاقبة. فباب التوبة مفتوح في وجه مثل هذا الإنسان، وإنّما الإصرار في هـذا الطـريق هـو الذي يوصل الإنسان إلى نقطة لا يعود معها يميّز بين الحسن والقبيح، والمســتقيم والمـعوج، أي يسلب القدرة على التمييز بين «الرشد» و«الغي».

ثمَّ تبيَّنُ **الآيةُ اللاحقةُ** عقوبةَ مثل هؤلاء الأشخاص وتقول: **﴿والدُين كذَّبوابآياتنا ولقا.** الآخرة حبطت أعجالهم».

و «العبط» يعني بطلان العمل وفقدانه للأثر والخاصّية. يعني أنّ مثل هؤلاء الأفراد حتى إذا عملوا خيراً فإنّ عملهم لن يعود عليهم بنتيجة (وللمزيد مـن التـوضيح حـول هـذا الموضوع راجع ماكتبناه عند تفسير الآية ٢١٧ من سورة البقرة). ٤١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٤ وفي ختام الآية أضاف بأنّ هذا المصير ليس من باب الإنتقام منهم، إنّا هو نتيجة أعمالهم هم، بل هو عين أعمالهم ذاتها وقد تجسمت أمامهم فهل يجزون إلّاها كانوا يحملون به؟!
إنّ هذه الآية غوذج آخر من الآيات القرآنية الدالة على تجسّم الأعمال، وحضور أعمال الإنسان خيرها وشرها يوم القيامة.

8003

## الآيتان

وَاتَحْنَدَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعَدِهِ مِنْ حُلِيَهِ مَ عِجْلَا جَسَدَا لَهُ خُوَارً أَلَمْ يَرَوَا أَنَهُ, لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا أَتَحْنَدُوهُ وَكَانُوا ظَالِمِينَ ٢ وَكَانُسْقِطَ فِتِ آَيْدِيهِمْ وَرَأَوْا أَنَهُمْ فَدَصَلُوا قَالُوا لَبِن لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ آلْخَسِرِينَ ٢

#### التفسير

## اليهود وعبادتهم للعمل:

في هذه الآيات يقصّ القرآن الكريم إحدى الحوادث المؤسفة، وفي نفس الوقت العجيبة التي وقعت في بني إسرائيل بعد ذهاب موسى لخِلا إلى ميقات ربّه، وهي قصّة عبادتهم للعجل التي تمّت على يد شخص يدعى «السامري» مستعيناً بحلي بني إسرائيل وما كان عندهم من آلات الزّينة.

إنّ هذه القصّة مهمّة جدّاً بحيث إنّ الله تعالى أشار إليها في أربع سور. في سورة البقرة الآية ٥١ و ٥٤ و ٩٢ و ٩٣. وفي سورة النساء الآية ١٥٣. والأعراف الآيات المبحوثة هنا. وفي سورة طه الآية ٨٨ فما بعد.

على أنَّ هذه الحادثة مثل بقية الظواهر الإجتماعية لم تكن لتحدث من دون مقدمة وأرضيَّة، فبنو إسرائيل من جهة قضوا سنين مديدة في مصر وشاهدواكيف يعبد المصريون الأبقار أو العجول، ومن جهة ثانية عندما عبروا النيل شاهدوا في الضفة الأخرى مشهداً من الوثنية، حيث وجدوا قوماً يعبدون البقر، وكما مرّ عليك في الآيات السابقة طلبوا من موسى للله صنعاً كتلك الأصنام، ولكن موسى لله وبخهم وردّهم، ولامهم بشدّة.

و من جهة ثالثة، تمديد مدّة ميقات موسى في من ثلاثين إلى أربعين، الذي تسبب في أن

تشيع في بني إسرائيل شائعة وفاة موسىﷺ بواسطة بعض المنافقين، كما جـاء في بـعض التفاسير.

والأمر الرابع، جهل كثير من بني إسرائيل بمهارة السامريّ في تنفيذ خِطته المشؤومة، كل هذه الأمور ساعدت على أن تُقبل أكثرية بني إسرائيل في مدّة قصيرة على الوثنية، ويلتفوا حول العجل الذي أوجده لهم السامريّ للعبادة.

وفي الآية الحاضرة يقول القرآن الكريم أوّلاً. إنّ قوم موسى للظِّلا بعد ذهابه إلى ميقات ربّه صنعوا من حليّهم عجلاً، وكان مجرّد تمثال لا روح فيه، ولكنّه كان له صوت كصوتِ البقر، واختاروه معبوداً لهم: **﴿ولتَحَدْقُومٍ موسىٰ من بحدٍ من حليّهم مجلاً جسدًا له خوار﴾**.

ومع أنّ هذا العمل (أي صنع العجل من الحلي) صدر من السامريّ (كما تشهد بسذلك آيات سورة طه) إلّا أنّه مع ذلك نسب هذا العمل إلى بني إسرائيل لأنّ كثيراً منهم ساعد السامريّ في هذا العمل وعاضده، وبذلك كانوا شركاء في جريمته، في حسين رضي بسفعله جماعة أكبر منهم.

وظاهر هذه الآية وإن كان يفيد ـ في بدء النظر ـ أنّ جميع قوم موسى شاركوا في هذا العمل، إلّا أنّه بالتوجه إلى الآية ١٥٩ من هذه السورة، التي تقول: **﴿وهن قوم هوسىٰ أَمّـة** يهدون بالعقى وبه يحدلون﴾ يستفاد أنّ المراد من الآية المبحوثة هنا ليس كلّهم، بل أكثرية عظيمة منهم سلكوا هذا السبيل، وذلك بشهادة الآيات القادمة التي تعكس عجز هارون عن مواجهتها وصرفها عن ذلك.

## كيف كان للعمل الذهبي فوار؟

٤[

و«الغوار» هو الصوت الخاص الذي يصدر من البقر أو العجل، وقد ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ السامري بسبب ما كان عنده من معلومات وضع أنابيب خاصّة في باطن صدر العجل الذهبي، كان يخرج منها هواء مضغوط فيصدر صوت من فم ذلك العجل الذهبيّ شبيه بصوت البقر. ويقول آخرون: كان العجل قد وضع في مسير الريخ بحيث كان يسمّع منه صوتٌ على أثر

ويقول الخرون: كان العجل قد وضع في مسير الريخ بحيث على يستسع من حكوت في م مرور الريخ على فمه الذي كان مصنوعاً بِهيئة هندسية خاصّة. أمّا ما ذهب إليه جماعة من المفسّرين من أن السامريّ أخذ شيئاً من تراب من موضع 5]

قدم جبرئيل وصبّه في العجل فصار كائناً حياً، وأخذ يخور خواراً طبيعياً فلا شاهد عليه في آيات القرآن الكريم، كما سيأتي بإذن الله في تفسير آيات سورة طه.

وكلمة «جسداً» شاهد على أن ذلك العجل لم يكن حيواناً حياً، لأنّ القرآن يستعمل هذه اللفظة في جميع الموارد في القرآن الكريم بمعنى الجسم المجرّد من الحياة والروح (

وبغض النظر عن جميع هذه الأمور يبعد أن يكون الله سبحانه قد أعطى الرجل المنافق (مثل السامريّ) مثل تلك القدرة التي يستطيع بها أن يأتي بـشيء يُشـبه مـعجزة النّـبي موسىﷺ، ويحيي جسماً ميتاً، ويأتي بعمل يوجب ضلال الناس حتماً ولا يعرفون وجه بطلانه وفساده.

أمّا لوكان العجل بصورة تمثال ذهبي كانت أدلة بطلانه واضحة عـندهم. وكـان مـن المكن أن يكون وسيلة لإختبار الأشخاص لاشيء آخر.

**والنقطة الأخرى** التي يجب الإنتباه إليها، هي أنّ السامري كان يعرف أنّ قوم موسى للله قد عانوا سنين عديدة من الحرمان، مضافاً إلى أنّهم كانت تغلب عليهم روح المادية \_كها هو الحال في أجيالهم في العصر الحاضر \_ ويولون الحليّ والذهب احتراماً خاصّاً. لهذا صنع عجلاً من ذهب حتى يستقطب إليه إهتام بني إسرائيل من عبيد الثروة.

أمّا أن هذا الشعب الفقير المحروم من أين كان له كل ذلك الذهب والفضة؟ فقد جاء في الرّوايات أن نساء بني إسرائيل كنّ قد استعرن من الفرعونيين كسمية كسيرة مسن الحسليّ والذهب والفضّة لإقامة أحد أعيادهن، ثمّ حدثت مسألة الغرق وهلاك آل فرعون، فبقيت تلك الحلي عند بني إسرائيل<sup>ت</sup>.

ثمّ يقول القرآن الكريم معاتباً وموتّخاً: ألم ير بنو إسرائيل أنّ هذا العجل لا يتكلم معهم ولا يهديهم لشيء، فكيف يعبدونه؟ **﴿الم يرو لنّه لا يكلّمهم ولا يهديهم سبيلا»**.

يعني أن المعبود الحقيقي هو من يعرف \_على الأقل \_الحسن والقبيح، و تكون له القدرة على هداية أتباعه، ويتحدث إلى عبدته ويهديهم سواء السبيل، ويـعرّفهم عـلى طـريقة العبادة.

> ١. راجع الآيات ٨ من سورة الأنبياء، و ٢٤ من سورة ص. ٢. راجع تفسير مجمعالبيان، ج ٤، ص ٣٦٠، ذيل الآية مورد البحث.

ſ٤

وأساساً كيف يسمح العقل البشري بأن يعبد الإنسان شيئاً ميتاً صنعه وسوّاه بيده، حتى لو استطاع \_افتراضاً \_أن يبدّل الحلّي إلى عجل واقعي فإنّه لا يليق به أن يعبده، لأنّه عجل يضرب ببلادته المثل.

المِّنهم في الحقيقة ظلموا بهذا العمل أنفسهم، لهذا يقول في ختام الآية: ﴿ل**تَحَدُوه وَكَانُول** ق**المين**﴾.

بيد أنّه برجوع موسى على البهم، واتضاح الأمر عرف بنو إسرائيل خطأهم، وندموا على فعلهم، وطلبوا من الله أن يغفر لهم، وقالوا: إذا لم يرحمنا الله ولم يغفر لنا فإنّنا لا شك خاسرون وولما سقط في أيديهم ورأوا تقهم قد صلّوا قالوا لئن لم يرحمنا رئيتا ويخفر لنا التكونين من الغاسرين».

وجملة **وسقط في ليديمج )** أي عندما عثروا على الحقيقة، أو عندما وقعت نتيجة عملهم المشؤومة بأيديهم، أو عندما سقطت كل الحيل من أيديهم ولم يبق بأيديهم شيء في الأدب الهربي كناية عن الندامة، لأنه عندما يقف الإنسان على الحقائق، ويطلع عليها، أو يصل إلى نتائج غير مرغوب قيها، أو تغلق في وجهه أبواب الحيلة، فإنّه يندم بطبيعة الحال، ولهـذا يكون الندم من لوازم مفهوم هذه الجملة.

وعلى كل حال، فقد ندم بنو إسرائيل من عملهم، ولكن الأمر لم ينته إلى هذا الحدّ، كما نقرأ في الآيات اللاحقة.

ରେସ

### الآيتان

وَلَمَّارَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ ، غَضْبَنَ أَسِفَاقَالَ بِنْسَمَا خَلَفَتُهُونِ مِنْ بَعَدِيَّ أَعَجِلَتُم أَمْرَرَبِكُمُ وَأَلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَبِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُهُ إِلَيْهِ قَالَ ابْنَ أَمَ إِنَّ أَلْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِ وَكَادُوا يَقْنُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ فِي الْأَعْدَاءَ وَلَاجَعَلَنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ٢٠ وَكَاءَ قَالَ رَبِ اعْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَاسَتَ أَنْ الْأَنْ وَالْتَعْوَى الْمَا الْمَ

## التفسير

## ردة فعل شديدة تماه عبادة العمل:

في هاتين الآيتين بيّن تعالى بالتفصيل ما جرى بين موسى الله وبين عبدة العجل عند عودته من ميقاته المشار إليه في الآية السابقة. فهاتان الآيتان تعكسان ردة فعل موسى الله الشديدة التي أدّت إلى يقظة هذه الجماعة.

يقول في البدء: ولما عاد موسى الله الى قومه غضبان ممّا صنع قومه من عبادة العجل، قال لهم: ضيعتم ديني وأسأتم الخلافة **(ولمّا رجمع موسىٰ لِلى قموهه تسغيان أسفا قمال بمنسها خلفتهوني من بعدي»** (

إنّ هذه الآية تفيد بوضوح أنّ موسى عند رجوعه إلى قومه من الميقات وقبل أن يلتقي ببني إسرائيل كان غضبان أسفاً، وهذا لأجل أن الله تعالى كان قد أخبر مسوسى للله بأنّسه اختبر قومه من بعده وقد أضلّهم السامريّ **وقال فإنّا قد فتنّا قسومك مسن بسعدك وأضلّهم** الساهريّ» <sup>7</sup>.

٨ «الأسف» كما يقول الراغب في «العفردات» بمعنى الحزن المقرون بالغضب، وهذه الكلمة قد تستعمل في أحد المعنيين أيضاً، وتعني في الأصل أن ينزعج الإنسان من شيء بشدة، ومن الطبيعي أنّ هذا الإنزعاج إذا كان بسبب من هو دونه ظهر مقروناً بالغضب، وبردة فعل غاضبة، وإذا كان مسبب من هو دونه ظهر مقروناً بالغضب، وبردة فعل غاضبة، وإذا كان مسبب من هو دونه ظهر مقروناً بالغضب، وبردة فعل غاضبة، وإذا كان مسمن هو دونه ظهر مقروناً بالغضب، وبردة فعل غاضبة، وإذا كان من مي مسرب من هو دونه ظهر مقروناً بالغضب، وبردة فعل غاضبة، وإذا كان من هو دونه ظهر مقروناً بالغضب، وبردة فعل غاضبة، وإذا كان ممن هو دونه ظهر مقروناً بالغضب، وبردة فعل غاضبة، وإذا كان ممن هو فوقه ممن لا يستطيع مقاومته ظهر بصورة المجرّد، وقد نقل عن ابن عباس أيضاً أنّ للحزن والغضب أصل واحد وإن اختلفا لفظاً.

ثمّ إنّ موسى الله قال لهم: ﴿ لَمَجَلَتُهُ لَعُرَرَبِّكُمْ ﴾ .

٤[

للمفسّرين كلام كثير في تفسير هذه الجملة، وقد ذكروا احتمالات عديدة مختلفة، إلّا أن ظاهر الآيات يفيد أن المراد هو أنّكم تعجلتم في الحكم بالنسبة إلى أمر الله تعالى في قضية تمديد مدّة الميقات من ثلاثين إلى أربعين، فاعتبرتم عدم مجيني في المدة المقررة \_أوّلاً \_دليلاً على موتي، في حين كان يتعين عليكم أن تتريثوا وتنتظروا قليلاً رينما تمرّ أيّام ثمّ تستّضح الحقيقة.

وفي هذا الوقت بالذات، أي عندما واجه موسى الله هذه الأزمة الخطيرة من حياة بني إسرائيل، وكان الغضب الشديد يسر بل كل كيانه، ويثقل روحه حزن عميق، وقلق شديد على مستقبل بني إسرائيل، لأنّ التخريب والإفساد أمر سهل، وربّا استطاع شخص واحد تخريب كيان عظيم ولكن الإصلاح والتعمير أمر صعب وعسير جدًا، خاصّة أنّه إذا سرت في شعب جاهل متعنت نَغمة مخالفة شاذة، وافقت هوى ورغبة. فإنّ محوها لا شك لن يكون أمراً ممكناً وسهلاً.

فهنا لابدً أن يظهر موسى الله غضبه الشديد ويقوم بالحدّ الأعلى من ردّ الفعل والسخط، كي يوقظ الأفكار المخدَّرة لدى بني إسرائيل، ويوجد انقلاباً في ذلك المجتمع الذي انحرف عن الحق، إذ العودة إلى الحق والصواب عسيرة في غير هذه الصورة.

إنّ القرآن يستعرض ردّة فعل موسى الشديدة في قبال ذلك المشهد وفي تلك الأزمة. إذ يقول: إنّ موسى ألق ألواح التوراة التي كانت بيده، وعمد إلى أخيه هارون وأخذ برأســه ولحيته وجرهما إلى ناحيته ساخطاً غاضباً.

وكها يستفاد من آيات قرآنية أخرى، وبخاصّة في سورة طه، أنّه علاوة على ذلك لام هارون بشدّة، وصاح به. لماذا قصّرتَ في المحافظة على عقائد بني إسرائيل وخالفت أمري<sup>(</sup>.

وفي الحقيقة كان هذا الموقف يعكس ـ من جانب ـ حالة موسى الله النفسية، وانزعاجه الشديد تجاه وثنية بني إسرائيل وانحرافهم، ومن جانب آخر كان ذلك وسيلة مؤثرة لهـزّ عقول بني إسرائيل الغافية، والفاتهم إلى بشاعة عملهم.

وبناء على هذا إذا كان إلقاء ألواح التوراة في هذا الموقف قبيحاً \_ فرضاً \_ وكان الهجوم

۱. طد، ۹۲ و ۹۲.

**ट**]

على أخيه لا يبدو كونه عملاً صحيحاً، ولكن مع ملاحظة الحقيقة التالية، وهي أنّه من دون إظهار هذا الموقف الإنزعاجي الشديد لم يكن من الممكن إلفات نــظر بــني إسرائــيل إلى بشاعة خطئهم... ولكان من الممكن أن تبق رواسب الوثنية في أعماق نفوسهم وأفكارهم... إنّ هذا العمل لم يكن فقط غير مذموم فحسب، بل كان يعد عملاً واجباً وضرورياً.

ومن هنا يتّضح أنّنا لانحتاج أبداً إلى التبريرات والتوجيهات التي ذهب إليهـا بـعض المفسّرين، للتوفيق بين عمل موسى للله هذا وبين مقام العصمة التي يتحلى بها الأنبياء، لأنّه يمكن أن يقال هنا: إنّ موسى للله انزعج في هذه اللحظة من تأريخ بني إسرائيل انـزعاجاً شديداً لم يسبق له مثيل، لأنّه وجد نفسه أمام أسوأ المشاهد ألا وهو الإنحراف عن التوحيد إلى عبادة العجل، وكان يرى جميع آثارها وأخطارها المتوقعة.

وعلى هذا فإنّ إلقاء الألواح ومؤاخذة أخيه بشدّة في مثل هذه اللحظة مسألة طبيعية تماماً.

إنَّ ردة الفعل الشديدة هذه وإظهار الغضب هذا، كان له أثر تربوي بالغ في بني إسرائيل. فقد قلب المشهد رأساً على عقبٍ في حين أنّ موسى لو كان يريد أن ينصحهم بـالكلمات اللينة والمواعظ الهادئة، لكان قبولهم لكلامه ونصحه أقلّ بكثير.

ثمّ إنّ القرآن الكريم ذكر أنّ هارون قال \_وهو يحاول استعطاف موسى وإثبات برائته في هذه المسألة \_: يا ابن أمّ هذه الجماعة الجاهلة جعلوني ضعيفاً إلى درجة أنّهم كادوا يقتلونني، فإذن أنا بريء، فلا تفعل بي ما سيكون موجباً لشماتة الأعداء بي ولا تجعلني في صف هؤلاء الظالمين ﴿قال لبنَ لَمْ لِنَّ للقوم لستفسفوني وكادول يقتلونني فلا تشعت بي الأمدا. ولا تجعلني مع للقوم للظالمين ﴾.

إن التعبير بـ: «ابن أمّ» في الآية الحاضرة أو «يا ابن أمّ» (كما في الآية ٩٤ من سورة طه) مع أن موسى وهارون كانا من أب وأم واحدة، إنّما هو لأجل تحريك مشاعر الرحمة والعطف لدى موسىﷺ في هذه الحالة الساخنة.

وفي المآل تركت هذه القصّة أثرها، وسرعان ما التفت بنو إسرائيل إلى قبح أعسالهم. فاستغفروا الله وطلبوا العفو منه.

لقد هدأ غضب موسى ﷺ بعض الشيء، و توجه إلى الله **وقال ربّ لففر لي ولأخي وأدخلنا** في رحمتك وأنت أرحم للراحمين». إنَّ طلب موسى على العفو والمغفرة من الله تعالى لنفسه ولأخيه، لم يكن لذنب اقترفاه، بل كان نوعاً من الخضوع لله، والعودة إليه، وإظهار النفرة من أعمال الوثنيين القبيحة، وكذا لإعطاء درس عملي للجميع حتى يفكروا ويروا إذا كان موسى وأخوه – وهما لم يستقرفا إنحرافاً – يطلبان من الله العفو والمغفرة هكذا، فالأجدر بالآخرين أن يستتبهوا ويحاسبوا أنفسهم، ويتوجهوا إلى الله ويسألوه العفو والمغفرة لذنوبهم. وقد فعل بنو إسرائيل هذا فعلاً – كما تفيد الآيتان السابقتان.

## ہدث

## مقارنة، بين تواريغ القرآن والتوراة الماضرة:

٤[

يستفاد من الآيات الحاضرة، وآيات سورة طه أن بني إسرائيل هم الذين صنعوا العجل لا هارون، وأنَّ شخصاً خاصاً في بني إسرائيل يدعى السامريّ هو الذي أقدم على مثل هذا العمل، ولكن هارون \_أخا موسى ووزيره ومساعده \_لم يكن يتفرج على هذا الأمر بل عارضه، ولم يأل جهداً في هذا السبيل، حتى أنّهم كادوا أن يقتلوه لمعارضته لهم.

ولكن العجيب أنَّ التوراة الفعلية تنسب صنع العجل والدعوة إلى عبادته إلى هـارون خليفة موسى الله ووزيره وأخيه. إذ نقرأ في الفصل ٣٢ من سفر الخروج من التوراة، ما يلي:

«لما رأى الشعب أن موسى أبطأ في النّزول من الجبل، اجتمع الشعب على هارون وقالوا له: قم اصنع لنا آلهة تسير أمامنا، لأنّ هذا موسى الرجل الذي أصعدنا من أرض مصر لا نعلم ماذا أصابه. فقال لهم هارون: إنزعوا أقسراط الذهب التي في آذان نسسانكم وبسيكم وبناتكم وأنوني بها، فنزع كل الشعب أقراط الذهب التي في آذانهم وأنوا بها إلى هارون، فأخذ ذلك من أيديهم وصوّره بالإزميل وصنعه عجلاً مسبوكاً، فقالوا: هذه آلهـتك يا إسرائيل التي أصعدتك من أرض مصر.

فلمّا نظر هارون بني مذبحاً أمامه ونادي هارون وقال: غداً عيد للربّ (ثمّ بين مراسيم تقديم القرابين لهذا العمل».

تم تشرح التوراة قصّة رجوع موسىٰ الله غاضباً إلىٰ بني إسرائيل وإلقاء التـوراة، ثمّ تقول:

«وقال موسى لهارون: ماذا صنع بك هذا الشعب حتى جلبتَ عليه خطيّة عظيمةً؟!

[ع

فقال هارون: لا يحم غضب سيدي. أنت تعرف الشعب إنَّه في شرَّ».

إنّ ما ذكر هو قِسمٌ من قصة عبادة بني إسرائيل للعجل برواية التوراة الحاضرة بالنص، في حين أنّ التوراة نفسها تشير في فصول أخرى إلى سمّو مقام هارون وعلو منزلته، ومن ذلك التصريح بأنّ بعض معاجز موسى قد ظهرت وتحققت على يدي هارون (الإصحاح الثامن من سفر الخروج من التوراة).

كما أنّها تصف هارون بأنّه نبي قد أعلن عن نبوته موسى (الإصحاح الثامن من سفر الخروج أيضاً).

وعلى كل حال، تعترف التوراة لهارون ــالذي كان خليفة لموسى الله وعارفاً بتعاليم شريعته ـ بمنزلة سامية... ولكن انظروا إلى الخرافة التي تصف بأنّه كان صانع العجل، ومن عوامل حصول الوثنية في بني إسرائيل، وحتى أنّه اعتذر لموسى الله عليه بما هو أقبح من الذنب حيث قال: إنّهم كانوا يميلون إلى الشرّ أساساً وقد شجعتهم عليه.

في حين أنَّ القرآن الكريم ينزه هذين القائدين من كـل ألوان التـلوّث بأدران الشرك والوثنية.

على أنّه ليس هذا المورد هو المورد الوحيد الذي ينزّه فيه القرآنُ الكريمُ ساحة الأنبياء والرسل، وتنسب التوراة الحاضرة أنواع الإهانات والخرافات إلى الأنبياء المطهرين. وفي اعتقادنا أنّ أحد الطرق لمعرفة أصالة القرآن وتحريف التوراة والإنجيل الفعليين، هو هـذه المقارنة بين القضايا التاريخية التي وردت في هذه الكتب حول الأنبياء والرسل.

### الآيات

إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَحَذُوا ٱلْعِجْلَ سَيَنَا لَحُمْ عَصَبُ مِّن رَّبِعِمْ وَذِلَّةً فِي ٱلْحَيَوَ ٱلدُّنِي أَوَكَذَلِكَ جَرِى ٱلْمُفْتَرِينَ ٢٥ وَٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِحَاتِ ثُعَ تَابُوا مِنْ بَعَدِ هَا وَءَا مَنُوَ أَإِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعَدِ هَا لَعَفُورٌ تَحِيمُ ٢٥ وَلَمَّا سَكَتَ عَن تُمُوسَى ٱلْعَضَبُ أَخَذَ الْأَلُواحُ وَفِي نُسْخَتِهَا هُدَى وَرَحْمَةٌ لِلَذِينَ هُمْ لِرَبِيمْ يَرَهَبُونَ ٢

#### التفسير

لقد فعلت ردة فعل مسوسى على الشديدة فعلتها في المآل فقد ندم عَبَدة العجل الإسرائيليون -وهم أكثرية القوم -على فعلهم، وقد طرح هذا الندم في عدّة آيات قبل هذه الآية أيضاً الآية ١٤٩ ومن أجل أن لا يُتصور أن مجرّد الندم من مثل هذه المعصية العظيمة يكني للتوبة، يضيف القرآن الكريم قائلاً؛ ولنّ الذين لتَحْذوا العجل سيتاليهم محسبَ من رتبهم وذلة في الحياة للدنياي.

وهكذا لأجل أن لا يُتصور أنَّ هذا القانون يختص بهم أضاف قائلاً: **﴿وَحَـدَلَكَ تَـجَزِي** العفترين﴾.

إن التعبير بــ «اتّخذوا» إشارة إلى أنّ الوثن ليس له أية واقعية، ولكن انــتخاب عَــبَدة الأوثان هو الذي أعطاء تلك الشخصية والقيمة الوهمية، ولهذا أتى بكلمة «العـجل» وراء هذه الجملة فوراً، يعني أنّ ذلك العجل هو نفس ذلك العجل حتّى بعد انتخابه للعبادة.

أمّا أنّ هذا الغضب ما هو؟ وهذه الذّلة ما هي؟ فالقرآن لم يصرح بشيء عنهها في هذه الآية، وإنّما اكتنى بإشارة مجملة، ولكن يمكن أن تكون إشارة إلى الشقاء والمصائب والمشكلات التي ابتلوا بها بعد هذه الحادثة وقبل دخولهم الأرض المقدّسة.

أو أنَّه إشارة إلى مهمّة قتل بعضهم بعضاً العجيبة التي كُلّفوا بها كجزاء وعقوبة لمثل ذلك الذنب العظيم.

| 5] | سورة الأعراف / الآية ١٥٢ ــــ ١٥٤ [     | 077 |
|----|-----------------------------------------|-----|
|    | *************************************** |     |

وهنا قد يطرح هذا السؤال، وهو أنَّ من المرتكزات الفكرية هو أنَّ حقيقة التوبة تتحقق بالندامة، فكيف لم يشمل العفو الإلهي بني إسرائيل مع أنَّهم ندموا على فعلهم؟

والجواب هو أنّه ليس لدينا أي دليل على أنّ مجرّد الندامة لوحدها تنفع في جميع الأحوال والمواضع، صحيح أنّ الندامة هي أحد أركان النوبة، ولكنّها ليست كل شيء.

إنَّ معصية عبادة الأوثان والسجود للعجل في ذلك النطاق الواسع وفي تسلك المدَّة القصيرة، وبالنسبة إلى ذلك الشعب الذي شاهد بأم عينيه كل تلكم المعاجز والآيات، لم تكن معصية يمكن التغاضي عنها بمثل هذه السهولة، فهل يكني أن يقول مرتكبها: «أستغفر الله» وينتهي كلُّ شيء؟!

لابدٌ أن يرى هذا الشعب غضب الله ويذوق طعم المذلة في هذه الحياة، ويُساط الذين افتروا على الله الكذب بسوط البلاء حتى لا يفكروا مرّة أخرى في ار تكاب مثل هذا الذنب العظيم.

وفي الآية اللاحقة يكمّل القرآن الكريم هذا الموضوع ويقول في صورة قدانون عدام: ﴿ والّذين عملوا السّيّنات ثمّ تابوا من بعدها وآمنوا إنّ ربّك من بعدها الحقور رحيم ﴾ فدالذين يتوبون من بعد السيئة وتتوفر كل شروط التوبة لديهم يغفر الله لهم ويعفو عنهم.

#### جواب على سؤالين:

اـ هل الآيتان الحاضرتان جملة معترضة وقعت وسط قصّة بسني إسرائــيل كــتذكير لِرسول الله والمسلمين، أو أنّهها خطاب الله لموسى في بعد قصّة عبادة بني إسرائيل للعجل؟ ذهب بعض المفسّرين إلى الاحتمال الأوّل، وارتضى بعضٌ آخر الاحتمال النّاني.

والذين ارتضوا الاحتمال الأوّل استدلوا بجملة ﴿ فِنْ رَبِّكَ مِنْ بِحَدِهَا لَمْ قُور رَحَمَيْمَ ﴾ لأَنَّ الجملة في صورة خطاب إلى الرّسول الأكرم ﷺ \

والذين ارتضوا الاحتمال الثّاني استدلوا بجملة ﴿سينالهم مضبع﴾ الذي جاء في صورة الفعل المضارع.<sup>٢</sup>

١. تفسير الميزان، ج ٨ ص ٢٥٣. ٢٠ ٢. المصدر السابق.

٤]

ولكن ظاهر الآيات يفيد أنّ هذه الجملة قسم من خطاب الله إلى موسى عَنْهُ في تعقيب قصّة العجل، وفعل المضارع (سينالهم) شاهد جيد على هذا الموضوع، وليس هناك مايمنع أن يكون «إنّ ربّك» خطاب موجه إلى موسى عَنْهُ (.

٣- لماذا جاء الإيمان في الآية الحاضرة بعد ذكر التوبة والحال أنّه ما لم يكن هناك إيمان لا تتحقق توبة؟

إنَّ الجواب على هذا السؤال يتّضح من أنَّ قواعد الإيمان تتزلزل عند إرتكاب المعصية. ويصيبها نوع من الوهن، إلى درجة أنَّنا نقرأ في الأحاديث الإسلامية:

«لا يشرب الخمر وهو مؤمن، ولا يزني وهو مؤمن»` أي أن الإيمان يتضاءل ضوؤه، ويفقد أثره.

ولكن عندما تتحقق التوبة يعود الإيمان إلى ضوئه وأثره الأوّل، وكأنّ الإيمان تجدّد مرّة أخرى.

ثمّ إنّ الآيات الحاضرة ركّزت \_ فقط \_ على الذلة في الحياة الدنيا، ويستفاد من ذلك أنّ توبة بني إسرائيل من هذه المعصية بعد الندامة من قضية الوثنية وتذوق العقوبة في هـذه الدنيا، قد قبلت بحيث أنّها أزالت عقوبتهم في الآخرة، وإن بقيت أعباء الذنوب الأخرى التي لم يتوبوا منها في أعناقهم.

الآية الأخيرة من الآيات المبحوثة تقول: ولما سكن غضب موسى الله ، وحصل على النتيجة التي كان يتوخاها، أخذ الألواح من الأرض، تلك الألواح التي كانت تحتوي – من أوّلها إلى آخرها – على الرحمة والهداية، رحمة وهداية للذين يشعرون بالمسؤولية، والذين يخافون الله، ويَخضعون لأوامره وتعاليمه فولما سكت عن موسى الضضب أخذ الألواح وفحي نسختها هذى ورحمة للذين هم لرتيهم يرهبون ﴾

જીઉલ

٢. وسائل الشيعة، ج ٢٠، ص ٣١٠؛ بحارالانوار، ج ١٠، ص ٢٢٨، ٣٥٧، ٣٦٠.

## الآيتان

وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ فَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلا لِمِيقَـٰنِنَّا فَلَمَآ أَخَذَتَهُمُ ٱلرَّحْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْشِتْتَ آهْلَكْنَهُ مِن قَبْلُ وَإِيَنَى أَتَهْلِكُنَا بِمَافَعَلَ ٱلسُفَهَآءُ مِنَآ إِنْ هِي إِلَافِنْنَكَ تُضِلُّ بِها مَن تَشَاءُ وَتَهْدِع مَن تَشَآءُ أَنتَ وَلِينُنَا فَاعْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْعَنفِرِينَ ٢ وَاحْتَتُ لَنَا فِ هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةَ وَفِي الْآخِرَ وَإِنَّا هُذَنَا إِلَيْكَ تُصُلُ عِلَى وَمُوَتُوتُونَ الزَّيْ هَنذِه وَالَذَيْ يَعَامَ وَاللَّهُ مَن تَشَاءً مَن تَعَمَدُهُ مَعْذَا وَلِينا وَالْحَذَ وَمُوَتُوتُونَ النَّهُ مَن آسَاءً وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَىءٍ فَ فَسَاحَةً وَالَيْ يَنَ عَلَى مَن وَيُوْتُونَ الزَّحَوْ الذَيْ الْنَاقِ هُ مَا إِلَيْ يَنْ عَلَى مَن الْعَامَةِ أَذَ وَتَعْذَى مَن الْعَالَ الْتُ

## التفسير

مندوبو بني إسرائيل في الميقات:

في الآيتين الحاضر تين يعود القرآن الكريم مرّة أُخـرىٰ إلى قـصة ذهـاب مـوسى إلى الميقات «الطور» في صحبة جماعة، ويقص قسماً آخر من تلك الحادثة.

هذا وقد وقع بين المفسّرين كلام في أنّه هل كان لموسى على ميقات واحد مع ربّه، أو أكثر من ميقات واحد؟ وقد أقام كل واحد منهم شواهد لإثبات مقصوده من القرآن الكـريم، ولكنّه كها قلنا سابقاً ـ في ذيل الآية ١٤٢ من هذه السورة ـ أنّه يظهر من مجموع القرائن في القرآن الكريم والرّوايات أنّ موسى على كان له ميقات واحد، وذلك برفقة جماعة من بني إسرائيل.

وفي هذا الميقات بالذات أنزل الله الألواح على موسى وكلمه في: ، وفي نفس هذا الميقات اقترح بنو إسرائيل على موسى في أن يطلب من الله أن يريهم نفسه جهرة، في هذا الوقت نفسه نزلت الصاعقة أو حدث الزلزال وغُشي على موسى في وسقط بنو إسرائـيل عـلى الأرض مغشياً عليهم، وقد ورد هذا الموضوع في حديث مرويّ عن علي بن إبراهــيم في تفسيره.<sup>(</sup>

إنّ كيفية وضع آيات هذه السورة وإن كان يحدث ـ في بادىء النظر ـ إشكالاً، وهو: كيف أشارالله تعالى أولاً إلى ميقات موسى للله ثمّ ذكر قصّة عبادة العجل. ثمّ عاد مرّة أخرى إلى مسألة الميقات؟

هل هذا النظم وهذا الطراز من الكلام يناسب الفصاحة والبلاغة التي يتسم بها القرآن الكريم؟

ولكن مع الإلتفات إلى أنّ القرآن ليس كتاب تأريخ يسجل الحوادث حسب تسلسلها، بل هو كتاب هداية وتربية وبناء إنساني، وفي مثل هذا الكتاب توجب أهميّة الموضوع أن يترك متابعة حادثة مؤقتاً، ويعمد إلى بحث ضروري آخر، ثمّ يعود مرّة أخـرى لنـفس الحادثة الأولى.

بناء على هذا لا توجد أية ضرورة إلى أن نعتبر الآية المذكورة هنا إشارة إلى بقية قصة عبادة العجل، ونقول: إنّ موسى عليم لا هب مرّة أخرى بصحبة بني إسرائيل إلى جبل الطور بعد قضية عبادة العجل للإعتذار إلى الله والتوبة، كها قال بعض المفسّرين، لأنّ هذا الاحتمال بغض النظر عن جهات أخرى يبدو بعيداً عن أجواء الآية من جهة أنّه آل إلى هلاك مجاعة ذهبت إلى الميقات للإعتذار والتوبة، فهل من المكن أن يُهلِكَ الله تعالى حجاعة أتوا إلى الميقات للإعتذار إلى الله بالنيابة عن قومهم؟!

وعلى كل حال، فقد قال القرآن الكريم في الآيتين الحاضر تين أوّلاً: **﴿واختار هوسنُ قومه** س**يمين رجلا لهيقاتنا»**.

ولكن بني إسرائيل حيث إنّهم سمعوا كلام الله طلبوا من موسى الله أن يطلب من الله تعالى أن يريهم نفسه ـ لبني إسرائيل ـ جهرة، وفي هذا الوقت بالذات أخذهم زلزال عظيم وهلك الجهاعة، ووقع موسى الله على الأرض مغشياً عليه، وعندما أفاق قال: ربّاه لو شنتَ لأهلكتنا جميعاً، يعني بماذا أجيب قومي لو هلك هؤلاء: فقلقا أخذتهم للرجفة قال ربّه لو شئت أهلكتهم من قبل وليّاي.

تفسير على بن ابراهيم القتي، ج ١، ص ٢٤١.

[ع

ثمّ قال: ربّاه إنّ هذا المطلب التافة إنَّما هو فعل جماعة من السفهاء، فلا تؤاخذنا بفعلهم: **﴿ لَتِهلكنا بِحا فصل للسفها. هنّا﴾**؟

ولقد اعتبر بعض المفسّرين \_وجود كلمة «الرجفة» في هذه الآية، وكلمة «الصاعقة» في الآية ٥٥ من سورة البقرة المتعلقة بطلب رؤية الله جهرة ً \_دليلاً على التفاوت بين الميقاتين. ولكن \_كما قلنا سابقاً \_إنّ الصاعقة في كثير من الأوقات ترافق الرجفة الشديدة، لانّه على أثر التصادم بين الشحنات الكهربائية الموجبة في السحب والسالبة في الأرض تبرق شرارة عظيمة تهزّ الجبال والأراضي بشدّة، وربّا تحطمها وتبعثرها كما جاء في قصّة البلاء الذي نزل على قوم صالح العصاة، حيث يعبر فيه عنه بالصاعقة تارة سورة فصلت الآية الذي ترارة بالرجفة سورة الأعراف الآية منه عنه بالصاعقة تارة سورة فصلت الآية الذي نزل

وقد استدل بعض المفسّرين بعبارة ﴿يِما فعل للسفها. هنّا) على أنّ العقوبة هسنا كانت لأجل الفعل الذي صدر من بني إسرائيل (مثل عبادة العجل) لا لأجل الكلام الذي قالوه في مجال طلب رؤية الله جهرة.

والجواب على هذا الكلام واضحُ أيضاً، لأنَّ الكلام فعل من أفـعال الإنسـان أيـضاً، وإطلاق «الفعل» على «الكلام» ليس أمراً جديداً وغير متعارف، مثلاً عندما نقول: إنَّ الله يثيبنا يوم القيامة على أعمالنا، فإنَّ من المسلّم أنَّ لفظة أعمالنا تشمل كلماتنا أيضاً.

ثمّ إنّ موسى ﷺ قال في عقيب هذا التضرع والطلب من الله: ربّاه إنيّ أعلم أنّ هذا كان اختبارك وامتحانك، فأنت تضلّ من تشاء (وكان مستحِقاً لذلك) وتهدي من تشاء (وكان لائقاً لذلك) **(إن هي إلافتنتك)** وإختبارك

وهنا أيضاً تكلّم المفسّرون في معنى «الفتنة» كثيراً وذهبوا مذاهب شتى، ولكن بالنظر إلى أنّ لفظة «الفتنة» جاءت في القرآن الكريم بمعنى الاختبار والامتحان مراراً كما في الآية ٢٨ من سورة الأنفال: **﴿لَتَما لَموالكم ولَولادكم فتنة﴾** وكذا في الآية ٢ من سورة العنكبوت، والآية ١٢٦ من سورة التوبة لا يكون مفهوم الآية الحاضرة غامضاً. لأنّه لا شك في أن بني إسرائيل واجهوا في هذا المشهد اختباراً شديداً، فأراهم الله تعالى أن هذا الطلب (طلب رؤية الله) طلب تافة ومستحيل الوقوع.

وفي ختام الآية يقول موسى الله : رباه: ﴿تَصَلَّ بِهَا مِنْ تَشَا. وتهدى مِنْ تَشَا. أنت ولَيُسَا فاغفرلنا وارحمنا وأنت خير الفافرين﴾.

٤]

من مجموع الآيات والرّوايات يستفاد أنّ الهالكين قد استعادوا حياتهم في المآل وعادوا برفقة موسى إلى بني إسرائيل، وقصَّوا عليهم كلّ ما سمعوه وشاهدوه، وأخذوا في إرشاد الغافلين الجاهلين وهدايتهم.

وفي الآية اللاحقة يشير إلى طلب موسى الله من ربّه و تكيل مسألة التوبة التي ذكرت في الآيات السابقة، يقول موسى: ﴿وَلَكَتَبَ لَنَا فَيَ هَذَهُ لَلدَنِيا حَسْبَةً وَفَي الْآخَرَةَ ﴾ .

و«الحسنة» تعني كلّ خير وجمال، وعلى هذا الأساس تشمل جميع النعم، وكذا التوفيق للعمل الصالح، والمغفرة، والجنّة، وكل نوع من أنواع السعادة، ولا دليل على حصرها بنوع خاص من هذه المواهب، كما ذهب إليه بعض المفتّرين.

ثمّ يبيّن القرآن الكريم دليل هذا الطلب هكذا: ﴿لِمّا هُدنا لِليك ﴾ أي عدنا إليك واعتذرنا عمّا فعله سفهاؤنا، حيث طلبوا ما لا يليق بمقام عظمتك.

و«هدنا» مشتقة من مادة «هَوُد» بمعنى العودة المقترنة بالرفق والهدوء، وكما قال بعض اللغويين: تشمل العودة من الخير إلى الشر أيضاً، وكذا من الشر إلى الخير` ، ولكن جاءت في كثير من الموارد بمعنى التوبة والعودة إلى طاعة الله.

يقول الراغب في «المفردات» نقلاً عن بعض: «يهود في الأصل من قولهم: هُـدنا إليك، وكان أسم مدح، ثمّ صار بعد نسخ شريعتهم لأزماً لهم، وإن لم يكن فيه معنى المدح».

ولكن بما أنَّ بعض اللغويين ذكر أنَّ معنى هذه اللفظة هو الرجوع من الشر إلى الخير، أو من الخير إلى الشر، يمكن القول بأنَّ هذه الكلمة ليست متضمنة للمدح بحال، بل هي حاكية عن الاضطراب الروحي والقلق الأخلاقي الذي كانت تعاني منه تلك الجماعة.

وقال بعض آخر من المفسّرين أنّ علّة تسمية هؤلاء القوم بـ«اليهود» لا يرتبط مطلقاً بهذه اللفظة، بل لفظة يهود متخذة أصلاً من مادة «يهـوذا» الذي هـو إسم لأحـد أبـناء يعقوب إليه ثمّ تبدلت الذال إلى الدال، وصارت بهودا، فيطلق على المنسوب إليه يهودي .

ولقد أجاب الله ـ في النهاية \_ دعاء موسى ﷺ وقَبِلَ توبته، ولكن لا بصورة مطلقة، بل جاء ذلك في ختام الآية مشر وطاً بشر وط، أذ يقول: ﴿قال عذلبي أصيب به هن أشا.﴾ وكان مستحِقاً.

٢. تفسير المنار، ج ٩، ص ٢٢١، وقد نقل هذا المعنى عن ابن الأعرابي.
 ٢. تفسير روحالجنان، ج ٥، ص ٢٠٠، ذيل الآية مورد البحث.

[ع

وقد قلنا مراراً: إنّ «المشيئة» في هذه الموارد، بل في جميع الموارد، ليس بمـعنى الإرادة المطلقة ومن غير قيد أو شرط، بل هي إرادة مقترنة بالحكمة والصـلاحيات واللـياقات، وبهذا يتّضح الجواب على كل إشكال في هذا الصعيد.

ثمّ يضيف تعالى قائلاً ﴿ورحمتي وسعت كلّ شي. ﴾.

إنَّ هذه الرحمة الواسعة يمكن أن تكون إشارة إلى النعم والمواهب الدنيوية التي تشمل الجميع ويستفيد منها الكل. برأ وفاجراً، صالحاً وطالحاً.

كما يمكن أن تكون إشارة إلى أنواع الرحمة المادية والمعنوية، لأنَّ النعم المعنوية لا تختَص بقوم دون قوم، وإن كان لها شرائط تتوفر لدى الجميع.

وبعبارة أخرى: إنّ أبواب الرحمة الإلهيّة مفتوحة للجميع، وإنّ الناس هم الذين عليهم أن يقرروا دخول هذه الأبواب فلو لم تتوفر شرائط الورود في بعض الناس فإنّ ذلك دليل على تقصيرهم هم، لا محدودية الرحمة الإلهيّة (والتّفسير الثّاني أنسب مع مفهوم الآية والجملة التي ستأتي).

ولكن حتى لا يظن أحد أنّ قبول التوبة، أو سعة الرحمة الإلهيّة وشموليتها، غير مقيدة وغير مشروطة، ومن دون حساب أو كتاب، يضيف في ختام الآية: سرعان مــا أكــتب رحمتي للّذين تتوفر فيهم ثلاثة أمور: اتقوا، وآتوا الزكاة، وآمنوا بآياتي فمساكتيها للذين يتقون ويؤتون للزكاة والذين هم بآياتنا يؤهنون.

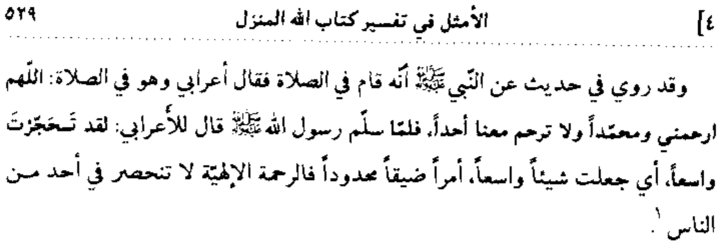
و«التقوي» إشارة إلى إجتناب كل معصية وإثم.

و«الزكاة» مرادة هنا بمعناها الواسع، وحسب الحديث المعروف «لكل شيء زكاة» ( يشمل جميع الأعمال الصالحة والطيبة.

> وجملة ﴿والدين هم بآياتنا يؤمنونَ» تشمل الإيان بالمقدسات. وبهذه الطريقة تتضمّن الآية برنامجاً كاملاً وجامعاً.

وإذا فسرنا الزكاة بمعنى خاص (أي المعنى المتعارف والمصطلح للزكاة) كان ذكرها من بين سائر الوظائف الإلهيّة، لأجل أهميتها في صعيد العدالة الإجتماعية.

۱۰ وسائل الشيعة، ج ۱۰، ص ۸ و ۳۹۸؛ وبحارالانوار، ج ۲، ص ۲۵.



8003

١. تفسير مجمع البيان ذيل الآية مورد البحث.

ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِي ٓٱلأَمِّنَ ٱلَّذِى يَعِدُونَ مُ مَكْنُو بَّاعِندَهُم فِي ٱلْمَن يَتَو ٱلتَوْرَن ذِوَ ٱلإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَمُهُمْ عَنِ ٱلْمُن حَكَرٍ وَيُحِلُّ لَهُ مُ ٱلطَّيِبَ تِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِ مُ ٱلْحَبَيْنِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلأَغْلَالَ ٱلَّتِي كَانتَ عَلَيْهِ مَ أَلَذِينَ مَامَنُوا بِهِ وَعَنَزَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَبَعُوا ٱلنَّورَ ٱلَذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولَيْبِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ٢

التفسير

اتبعوا هذا النَّبي:

هذه الآية في الحقيقة تكمل الآية السابقة التي تحدثت عن صفات الذين تشملهم الرحمة الإلهيّة الواسعة، أي من تتوفر فيهم الصفات الثلاث: التقوى، وأداء الزكاة، والإيمان بآيات الله. وفي هذه الآية يذكر صفات أخرى لهم من بساب التسوضيح، وهسي اتّساع الرّسسول الأعظم يَشِيَرُ ، لأنّ الإيمان بالله غير قابل للفصل عن الإيمان بالنّبي يَشِيرُ وإنّباع دينه، وهكذا التقوى والزكاة لا يتمّان ولا يكملان من دون إتّباع القيادة.

> الهذا يقول تعالى: ﴿الذين يتبعون الرسول﴾. ثمّ يبيّن ست صفات لهذا الرّسول مضافاً إلى مقام الرسالة:

> > ۱\_أنّه نبي الله ﴿ النّبي ﴾.

والنّبي يطلق على كل من يبيّن رسالة الله إلى الناس، ويوحى إليه وإن لم يكن مكـلَّفاً بالدعوة والتبليغ، ولكن الرّسول مضافاً إلى كونه نبيّاً ـ مكلّف بالدعوة إلى دين الله، وتبليغه والإستقامة في هذا السبيل.

وعلى هذا يَكون مقام الرسالة أعلى من مقام النّبوة، وبناءً على هذا يكون معنى النّبوة

مأخوذاً في مفهوم الرسالة أيضاً، ولكن حيث إنَّ الآية بصدد توضيح و تفصيل خصوصيات النّبي ﷺ لهذا ذكرهما على نحو الاستقلال، وفي الحقيقة إنّ ما أخذ في مفهوم الرّسول مجملاً، ذكر في الآية بصورة مستقلة من باب توضيح وتحليل صفاته.

٢- أنَّه نبيَّ أُمّي لم يتعلم القراءة والكتابة، وقد نهض من بين جماهير الناس مــن أرض مكَّة أم القرى قاعدة التوحيد الأصلية: ﴿اللَّعَيّْ﴾

وحول مفهوم «الأمّيّ» المشتقة من مادة «أمّ» بمعنى الوالدة، أو من «الأمّة» بمعنى الجماعة، دار كلام كثير بين المفسّرين، فبعض فسّره بأنّه لم يتعلم ولم يدرس، يعني أنّه باق على الحالة التي ولد بها من أمّه أوّل يوم، ولم يتتلمذ على أحد، وبعض فسّره بمن نهض من بين جماهير الأمّة، لا من بين طبقة الأعيان والمترفين والجبارين، وفسّر ته جماعة ثالثة بأنّه ظهر من مكّة ما القرى» لأنّ هذه الكلمة مرادفة لـ «المكي».

والأحاديث الإسلامية الواردة في مصادر مختلفة هي أيضاً تفسّر هذه الكلمة تارة بأنّه: لم يدرس وأخرى: بأنّه مكّي".

ولكن لا مانع أبداً من أن تكون كلمة «الأمّيّ» إشارة إلى كل المفاهيم والمعاني الثلاثة، وقد قلنا مراراً: إنّه لا مانع من استعمال لفظة واحدة في عدة معانٍ، ولهذا الموضوع شواهد كثيرة في الأدب العربي. (وسنبحث بتفصيل حول أميّة النّبي تَشِيَّلًا بعد الفراغ من تفسير هذه الآية).

٣- ثمّ إنّ هذا النّبي هو **(الذي يجدونه مكتوبا مندهم في التوراة والإنجيل ﴾**.

وفي صعيد وجود البشارات المختلفة في كتب العهدين (التوراة والإنجيل) حتى التـوراة والإنجيل الهرفين الحاضرين أيضاً، سيكون لنا بحث تفصيلي بعد الفراغ من تفسير هـذه الآية.

٤ـ ومن سمات هذا النبي أنّ دعو ته تتطابق لنداء العقل مطابقة كاملة، فهو يدعو إلى كل الخيرات وينهي عن كل الشرور والمعنوعات العقلية: ﴿ يأهرهم بالمعروف ويستهاهم من المنكر).

[ع

٥-كما أنَّ محتوى دعوته منسجم مع الفطرة الإنسانية السليمة، فهو يحل ما ترغب فيه الطباع السليمة ويحرم ما تنفر منه (ويحلَ لهم الطَّيبات ويحرّم عليهم الخيائنة).

٢- أنّه ليس كأدعياء النّبوة والرسالة الذين يهدفون إلى توثيق الناس بأغلال الاستعمار والاستثمار والاستغلال التي والاستغلال التي والاستغلال التي والاستغلال التي تكبّل عقولهم وأفكارهم وتثقل كاهلهم وويضع منهم إصرهم والأغلال التي تكبّل عقولهم وأفكارهم وتثقل كاهلهم وويضع منهم إصرهم والأغلال التي الكبّل عقولهم وأفكارهم وتثقل كاهلهم وويضع منهم إصرهم والأغلال التي المناهم وأفكارهم والثقل كاهلهم ويضع منهم إصرهم والأغلال التي المراه الذي المالية الذين مالي من ذلك، إنّه يرفع عنهم إصرهم والأغلال التي المالي التي المالية الذين المالية الذين مالية الذين مالية النقال التي المالية النتيار والاستغلال التي المالية المالية النامين من ذلك، إنه يرفع عنهم إصرهم والأغلال التي المالية الني مالية المالية النهم والمالية المالية الني مالية النوالية المالية الذين المالية المالية المالية المالية المالية النوالية النها التي المالية النها التي المالية النه النها التي النه النها التي النه النهم والأغلال التي المالية النه النها التي النه النها التي النه النها التي المالية النها التي مالية النهالية النها التي النه النها التي النه النها التي النه الذين النه النه التي تي مالية النهالية التي النه التي التي النه التي النها التي النه النها التي النه النهالية النها التي النه النها التي النه النها التي الهم النه النهم المالية النه النهالية النهم المالية النهم النها التي النه النهالية النهم النهالية النهالية النهالية النها التي النها النها النها النهالية النهالية النها النها النهالية النها النها النهالية النه النهم النها النها النهالية الذينة النهالية النها النهالية النها النهالية النهالية النهالية النهية النهالية النهالية النهال

وبما إنَّ هذه الصفات الست بالاضافة إلى الصفة السابعة وهي مقام الرسالة تشكَّل من حيث المجموع علامة واضحة ودليل قاطع على صدق دعواه، فسيضيف القرآن الكريم: **«فالذين آهنوا به ومزّرو» ونصرو» ولتبعوا للنّور للذي لنزل همه أولئك هم المفلحون»**.

و «عزروه» المشتقّة من مادة «تعزير» تعني الحماية والنصرة المقترنة بالإحترام والتبجيل، ويقول البعض إنّ هذه اللفظة تعني في الأصل المنع، فإذا كان المنع من العدوّ، كان مفهومه النصرة، وإذا كان المنع من الذنب كان مفهومه العقوبة والتنبيه، ولهذا يمقال للعقوبات الخفيفة «تعزير».

والجدير بالإنتباء استعمال كلمة ﴿**أَنزَل هَـهَ﴾** بدلَّ «أُنزَل إليه» في حين أنّنا نعلم أنّـه لم يكن لشخص النّبي ﷺ نزول من السماء، ولكن حيث إنّ النبوة والرسالة نزلا مع القرآن من جانب الله، لهذا عبر بــ«أنزل معه».

## ہدوث

وهنا لا بد من الوقوف عند نقاط هامة هي:

## ١\_ فمسة أدلة على النَّبوة في آية وامدة

لم ترد في آية من آيات القرآن أدلة عديدة على حقانية دعوة الرّسول الأكرمﷺ كها جاء في هذه الآية... فلو أنّنا أمعنا النظر بدقة في الصفات السبع التي ذكرها الله تعالى في هذه الآية لنبيه محمّدﷺ لوجدنا أنّها تحتوي على خمسة أدلة واضحة لإثبات نبوّته:

١. «الإصر» يعني في الأصل عقد الشيء وحبسه، ويطلق على كل عمل يمنع الإنسان من الفعالية والحركة. ويطلق على العهد والميثاق أو العقوبات، لفظ الإصر، لأنَّ هذه الأمور تحدَّ من حركة الإنسان. **الأوّل:**أنّد «أمّي» لم يدرس، ولكنّه مع ذلك أتى بكتاب لم يغيّر مصير أهل الحجاز فقط، بل كان نقطة تحول هام في التاريخ البشري، حتى أنّ الذين لم يقبلوا بنبو ته لم يشكوا في عظمة كتابه و تعاليمه.

فهل يتفق والحسابات الطبيعية أن يقوم بهذا العمل شخص نشأ في بسيئة جساهلية ولم يتتلمذ على أحد؟

**الثّاني:** أنّ دلائل نبوته قد وردت بتعابير مختلفة في الكتب السماوية السابقة على نحـو توجد علماً لدى المرء بحقانيته... فإنّ البشارات التي جاءت في تلك الكتب لا تنطبق إلّا عليه ﷺ فقط.

**التّالث:**أن محتويات دعوته تنسجم انسجاماً كاملاً مع العقل، لأنّه يدعو إلى المعروف، والنهي عن المنكر والقبائح، وهذا الموضوع يتّضح بجلاء بمطالعة تعاليمه.

الرّابع.أنَّ محتويات دعوته منسجمة مع الطبع السليم والفطرة السويَّة.

**الخامس:**لو لم يكن من جانب الله لكان عليه أن يقوم بما يضمن مصالحه الخاصّة، وفي هذه الصورة كان يتعين عليه أن لا يرفع الأغلال والسلاسل عن الناس، بل عليه أن يبقيهم في حالة الجهل والغفلة لاستغلالهم بنحو أفضل، في حين أنّنا نجده يحرر الناس من الأغلال الثقيلة.

أغلال الجهل والغفلة عن طريق الدعوة المستمرة إلى العلم والمعرفة. أغلال الوثنية والخرافة عن طريق الدعوة إلى التوحيد. أغلال التمييز بكل أنواعد، والحياة الطبقية بجميع أصنافها، عن طريق الدعوة إلى الأخوة الدينية والإسلامية، والمساواة أمام القانون. وهكذا سائر الأغلال الأخرى. إنّ كل واحد من هذه الدلائل لوحده دليل على حقانية دعوته، كما أنّ مجموعها دليل أوضح وأقوى.

> **٢\_ كيف كان النّبي أميّاً؟** هناك احتمالات ثلاثة معروفة حول مفهوم «الأمّي» كما قلنا سابقاً: **أولها:** أنّ مغناه: الذي لم يدرس.

**الثّاني:** أنّ معناه: المولود في أرض مكّة، والناهض منها. **الثّالث:** أنّ معناه الذي قام من بين صفوف الجهاهير.

٥٣٤

ولكن الرأي الأشهر هو التّفسير الأوّل، وهو أكثر انسجاماً مع موارد استعمال هـذه اللفظة، ويمكن أن تكون المعاني الثلاثة مرادة برمتها أيضاً، كما قلنا.

ثمّ إنّه لا نقاش بين المؤرخين بأنّ الرّسول الأكرم تَنْكُرُ لم يدرس، ولم يكتب شيئاً، وقد قال القرآن الكريم \_ أيضاً \_ في الآية ٤٨ من سورة العنكبوت حول وضع النّبي قبل البعثة: **«وماكنت تتلوا من قبله من كتاب ولا تخطّه بيمينك إذا لارتاب المبطلون»**.

وأساساً كان عدد العارفين بالكتابة والقراءة في المحيط الحجازي قليلاً جدّاً، حيث كان الجهل هو الحالة السائدة على الناس بحيث إنّ هؤلاء العـارفين بـالكتابة والقـراءة كـانوا معروفين بأعيانهم وأشخاصهم، فقد كان عددهم في مكّـة مـن الرجـال لا يـتجاوز ١٧ شخصاً، ومن النساء أمرأة واحدة <sup>(</sup>.

من المسلّم أن النّبيﷺ لوكان قد تعلّم القراءة والكتابة ـ في مثل هذه البيئة ـ لدى أستاذ لشاع ذلك وصار أمراً معروفاً للجميع، وعلى فرض أنّـنا لم نــقبل بــنبوته، ولكــن كــيف يمكنهﷺ أن ينفي ـ في كتابه \_ بصراحة هذا الموضوع؟ ألا يعترض عليه الناس ويقولون: إن دراستك و تعلّمك للقراءة والكتابة أمر مسلّم معروف لنا، فكيف تنفي ذلك؟

إنَّ هذه قرينة واضحة على أميَّة النَّبي.

وعلى كل حال، فإنّ وجود هذه الصفة في النّبي ﷺ كان تأكيداً على نبو ته حتى ينتني أي احتال في إر تباطه إلّا بالله وبعالم ما وراء الطبيعة في صعيد دعو ته.

هذا بالنسبة إلى فترة ما قبل النّبوة، وأمّا بعد البعثة فلم ينقل أحد المورّخين أنّه تــلقُ القراءة أو الكتابة من أحد، وعلى هذا بتي تَبَكْنُهُ على أمُيّته حتى نهاية عمره.

ولكن من الخطأ الكبير أن تتصوّر أنّ عدم التعلّم عند أحد يعني عدم المعرفة بالكتابة والقراءة، والذين فسّروا «الأُمّية» بعدم المعرفة بالكتابة والقراءة كأنّهم لم يلتفتوا إلى هذا التفاوت.

ولا مانع أبداً من أنَّ النَّبِي تَبْرَلْيَةَ كان عارِفاً بالقراءة والكتابة بتعليم الله، ومسن دون أن

فتوح البلدان، ج ٣. ص ٥٨٠.

يتتلمذ على يد أحدٍ من البشر، لأنّ مثل هذه المعرفة هي بلا شك من الكمالات الإنسانية ، ومكملة لمقام النّبوة.

ويشهد بذلك ما ورد في الأحاديث المروية عن أهل البيتﷺ من أنَّ النَّبيِّ كان قادراً على القراءة والكتابة. <sup>(</sup>

ولكنّه لأجل أن لا يبق أي مجال لأدنى تشكيك في دعوته لم يكن ﷺ يستفيد من هذه المقدرة.

وقول البعض: إنّ القدرة على الكتابة والقراءة لا تعدّ كمالاً. فهما وسيلة للموصول إلى الكمالات العلميّة، وليسا بحدّ ذاتها علماً حقيقياً ولاكمالاً واقعياً فإن جوابه كامن في نفسه، لأنّ العلم بطريق الكمال كمال أيضاً.

قد يقال: إنّه نني في روايتين عن أنمّة أهل البيت ﷺ بصراحة تـفسير «الأُمّـي» بـعدم القراءة والكتابة، بل بالمنسوب إلى «أم القرى» (مكّة).<sup>٢</sup>

ونقول في الردّ: إنّ إحدى ها تين الروايتين «مرفوعة» حسب اصطلاح علم الحديث فلا قيمة لها من حيث السند، والرواية الأخرى منقولة عن «جعفر بن محمّد الصوفي» وهـو مجهول.

وأمّا ما تصوَّره البعض من أنَّ الآية ٢ من سورة الجمعة **ويتلو عليهم آياته ويـزتميهم** ويعلّمهم للكتاب وللعكمة ﴾ وآيات أخرى دليل على أنَّ النّبي <sup>يت</sup>جَدَّ كان يتلو القـرآن عـلى الناس من شيء مكتوب، فهو خطأ بالغ، لأنَّ التلاوة تطلق على التلاوة من مكتوب على شيء، كما تطلق على القراءة حفظاً ومن ظهر القلب، واستعمال لفظة التلاوة في حق الذين يقرأون الأشعار أو الأدعية حفظاً ومن على ظهر القلب كثير.

من مجموع ما قلناه نستنتج:

٦- أنَّ النِّبي ﷺ لم يتلق القراءة والكتابة من أحد حتماً، وبهذا تكون إحدى صفاته أنَّه لم يدرس عند أستاذ.

٢- أنَّنا لا نملك أي دليل معتبر على أن النَّبِي ﷺ قرأ أو كتب شيئاً قبل النبوَّة، أو بعدها.

ا. تقسير البرهان ج ٤، ص ٣٣٢ ذيل الآيات سورة الجمعة؛ وبحارالانوار، ج ١٦، ص ١٣٣ و ١٣٤.
 ٢. تفسير البرهان، ج ٥، ص ٣٣٢؛ وتقسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٧٨، ذيل الآية مورد البحث.

[ع

٣ـ إنَّ هذا الموضوع لا يتنافي مع تعليم الله تعالى القراءة أو الكتابة لنبيَّه ﷺ .

## ٣۔ البشارات بظهور النَّبي في العهدين

إنَّ الشواهد التاريخية القطعية، وكذا محتويات كتب اليهود والنصارى المقدَّسة (التوراة والإنجيل) تفيد أنَّ هذه الكـتب ليست هـي الكـتب السهاويـة التي نـزلت عـلى مـوسى وعيسى الله وأنَّ يد التحريف قد طالتهما، بل إنَّ بعضها اندرس واندثر، وأن ما هو موجود الآن باسم الكتب المقدسة بينهم ما هي إلاّ خليط من نسائج الأفكار والأدمغة البـشرية وشيء من التعاليم التي نزلت على موسى وعيسى الله ممما بقي في أيدي تلامذتهم.

وعلى هذا الأساس لا غرور ولا عجب إذا لم نقف على عبارات صريحة حول البشارة بظهور التّبي الأكرمﷺ.

ولكن مع هذا فإنّه يلحظ في ثنايا هذه الكتب المحرفة عبارات تتضمّن اشارات معتدً بها حول ظهور هذا النّبي العظيم، وقد جمعها ثلّة من علمائنا في كتب وسؤلفات مستقلة، أو مقالات تتحدث في هذا المجال. وحيث إن ذكركل تلك البشائر وما حولها من حديث وكلام ممّا يطول به المقام، فإنّنا نكتني بذكر بعضٍ منها على سبيل المثال لا الحصر.

١-جاء في سفر التكوين الإصطلاح ١٧ العبارة ١٧ إلى ٢٠: «وقال إيـراهـــم لله ليت إسماعيل يعيش أمامك، فقال الله... وأمّا إسماعيل فقد سمعت لك فيه (أي دعاءك في حقه) ها أنا أباركه وأثمره وأكثره كثيراً جيداً. اثني عشر رئيساً يلد وأجعله أمّة كبيرة».

۲\_«لا يزول قضيب من يهوذا ومشترع من بين رجيله حتى يأتي شيلون وله يكون خضوع شعوب».

والجدير بالإنتباه أن أحد معاني شـيلون ـ حسب تـصريح المـــترهاكس في كــتاب قاموس الكتاب المقدس ــهو الإرسال، وهو يوافق كلمة «رسول» أو «رسول الله».

لعبارة رقم ١٦ جاء ما يلي: «وأمّا المعزي الروح القدس». الذي سيرسله الأب باسمي فهو يعلّمكم كل شيء ويذكركم بكل ما قلته لكم».

| [] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [1 |
|-------------------------------------|----------------------------------|----|
|-------------------------------------|----------------------------------|----|

٤. وكذا جاء في إنجيل يوحنا ذاته الإصطلاح ١٦ العبارة رقم ٧: «لكني أقول لكم الحق: إنّه خير لكم أن أنطلق. لأنه إن لَم أنطلق لا يأتيكم المعزّي. ولكن إن ذهبت أرسله إليكم، ومتى جاء ذاك هو يرشدكم إلى جميع الحق، لأنّه لا يتكلم من نفسه بل كل ما يسمع يتكلم به ويخبركم بأمور آتية».<sup>1</sup>

OTV

والنقطة الجديرة بالإهتمام أنّه جاءت الكلمة في إنجيل يوحنا باللغة الفارسية «المسلّي» ولكنّها في الإنجيل العربي طبعة لندن (مطبعة وليسام وطس عسام ١٨٥٧) جساء مكسانها: «فارقليطا».

8003

١. كل النصوص المنقولة هنا مقتبسة من كتاب العهد القديم والجديد طباعة وإصدار دارالكتاب المقدس في العالم العربي عام ١٩٧٩.

# قُلْ يَتَأَيَّهُا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْحَتْمَ جَمِيعً ٱلَّذِى لَهُ مُلَّتُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ لَآ إِلَهَ إِلَّاهُوَ يُحْيِ وَيُمِيتُ فَخَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِي ٱلأُمِيّ ٱلَّذِي يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَحَكِلِمَنِيهِ وَٱتَّبِعُوهُ لَعَلَّحَتُمْ تَهْ تَدُونَ ٢

التفسير

دعوة النَّبى العالميَّة:

جاء في حديث عن الإمام الحسن المجتبى الله قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله تَنْتَلَمَّ فقالوا: يا محمّد، أنت الذي تزعم أنّك رسول الله، وأنّك الذي يوحى إليك كما يـوحى إلى موسى بن عمران؟ فسكت النّبي ساعة ثمّ قال: «نعم أنا سيد ولد آدم ولا فخر، وأنـا خـاتم النّبيين، وإمام المتقين، ورسول ربّ العالمين.» قالوا: إلى من، إلى العرب أم إلى العـجم، أم إلينا؟ فأنزل الله هذه الآية التي صرّحت بأنّرسالة النّبي تَنْتَمَّ رسالة عالمية <sup>1</sup>

ولكن مع ذلك لا يمكن إنكار إر تباط هذه الآية بالآية السابقة المتعلقة بصفات النّبي ﷺ والدعوة إلى اتباع دينه وشريعته.

وفي البداية يأمر الله تعالى رسول الله قائلاً: ﴿قُلْ يَا لَيُّهَا لَنَّاسَ لِنَّتِي رَسُولَ لَلله لِلِيكَمِ جميعة».

إنَّ هذه الآية مثل آيات كثيرة أُخرى من القرآن الكريم دليل واضح على عالمية دعوة رسول الله ﷺ.

وفي الآية ٢٨ من سورة «سبأ» أيضاً نقراً: ﴿ وِها لَرَسَلْنَاكَ لِلَّاكَافَةَ لَلْنَاسَ ﴾.

تفسیر صافی، ج ۲، ص ۲٤۳؛ وبحارالانوار، ج ۹، ص ۲۹٤.

وفي الآية ١٩ من سورة الأنعام أيضاً نقراً: ﴿ولُوحى لِلِيّ هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ﴾ أي بلغه القرآن.

وفي مطلع سورة الفرقان نقرأ: ﴿تبارك الّذي نزّل الفرقان على عبدة ليكون للعالمين نذيراً﴾ فهو أرسل إلى الناس كافة ليحذر هم من المسؤوليات.

هذه نماذج من الآيات التي تشهد بعالمية دعوة الرّسول الأعظم ﷺ، وسوف نسبحث حول هذه المسألة أيضاً في ذيل الآية ٧ من سورة الشورى، وقد مر لنا في ذيل الآية ٩٢ من سورة الأنعام \_أيضاً \_بحثٌ مبسوط نوعاً ما في هذا الصعيد.

ثمّ إنَّه وصف الإلَّه الذي يدعو إليه النَّبِي تَكْنُوْ بِثلاث صفات:

1- والذي له علك السماوات والأرض ♦ فله ألحا كمية المطلقة.

٢\_ ﴿لا إله إلا هو ﴾ فلا معبود يليق للعبادة سواه.

۳\_ ويحيي ويجيحه بيده نظام الحياة والموت.

وبهذه الطريقة تنني هذه الآية ألوهيّة غير خالق السهاوات والأرض، وألّوهيّة كل صنم، وكذا تنني التثليث المسيحي، كما وتؤكّد على رسالة النّبي العالمية وقدرة الله تعالى على أمر المعاد.

وفي الختام تدعو جميع أهل العالم إلى الإيمان بالله وبرسوله الذي لم يتعلّم القرآءة والكتابة والقائم من بين الناس **(فآمنوا بالله ورسوله النّبيّ الأُمّيّ »**.

النَّبي الذي لا يكتني بدعوة الآخرين إلى هذه الحقائق فحسب، بل يؤمن هو في الدرجة الأولىٰ \_بما يقول، يعني الإيمان بالله وكلماته **(الذي يؤهن بالله وكلهاته)**.

إنَّه لا يؤمن فقط بالآيات التي نزلت عليه، بل يؤمن بجميع الكتب الحقيقية للأنسبياء السابقين.

إنّ إيمانه بدينه والذي يتجلىٰ من خلال أعماله وتصرّ فاته دليل واضح على حقانيته، لأن عمل الآمر بشيء يعكس مدى إيمانه بما يأمر به ويدعو إليه، وإيمانه بقوله أحد الأدلة على صدقه إنّ تأريخ النّبي ﷺ برمّته يشهد بهذه الحقيقة وهي أنّهﷺ كان أكثر من غيره التزاماً بالتعاليم التي جاء بها.

أجل، لابدٌ لكم من اتَّباع مثل هذا النَّبي حتى تسطع أنوار الهدايه على قلوبكم، لتهتدوا إلى طريق السعادة **﴿ولتَبِحوه لعلّكم تهتدون**﴾. [ع

وهذا إشارة إلى أنّه لا يكني مجرّد الإيمان، وإنما يفيد الإيمان إذا إقترن بالإتباع العملي. والجدير بالإلتفات إلى أنّ الآية الحاضرة نزلت في مكّة يوم كان المسلمون يشكلون أقلية صغيرة جدّاً بحيث إنّه قلّما كان هناك من يحتمل أن يسيطر النّبي ﷺ على مكّة فضلاً عن جزيرة العرب، أو قسم كبير من العالم.

وعلى هذا الأساس، فإنّ الذين يتصورون أنّ رسول الله ﷺ ادعى في البدايـة تـبليغ الرسالة لأهل مكّة فقط، وعندما إنتشر دينه وعلا أمر، فكر في السيطرة على الحجاز، ثمّ فكر في البلاد الأخرى، وراسل ملوك العالم وأمراءه وقادته، وأعلن عن رسالته العـالمية، تجيب الآية الحاضرة التي نزلت في مكّة على كل تصوراتهم هذه، فهي تصرح في غير إيهام ولا غموض بأنه ﷺ أعلن عن دعوته العالمية منذ البداية.

જીજી

#### الآيتان

وَمِن فَوَرِ مُوسَىٰ أُمَّةٌ يَهَدُونَ بِالحَقَ وَبِعِ يَعَدِلُونَ ٢ وَصَّوَقَطَّعْنَهُمُ أَثْنَى عَشَرَةَ أَسْبَاطًا أُمَماً وَأَوْحَسْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰ إِذِ أَسْتَسْقَىٰ فَوْمُهُ وَأَبِ أَضْرِب بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَأَنْبَجَسَت مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا قَدْعَلِمَ حُلُ أُنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ وَطَلَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْعَمَمَ وَأَنزَ لَنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَن وَالسَلُوى حُلُوا مِن طَيِبَت مَارَزَقْنَ حَكُمُ يَظْلِعُونَ ٢

#### التفسير

مانب من نعم الله على بني إسرائيل:

في الآيات الحاضرة إشارة إلى حقيقة رأينا نظيرها في القرآن الكريم، وهذه الحقيقة هي تحري القرآن للحق، واحترامه لمكانة الأقليات الدينية الصالحة، يعني أنّه لم يكن ليصف جميع بني إسرائيل بأسرهم بالفساد والإفساد، وبأنّ هذا العرق القومي برمته ضالّ متمرد من دون إستثناء، بل اعترف بأنّ منهم أقلية صالحة غير موافقة على أعمال الأكثرية، وقد أولى القرآن الكريم اهتماماً خاصًاً بهؤلاء فيقول: فوهن قوم موسى لُعّة بهدون بالحقّ وبه يحدلونه.

إنَّ هذه الآية قد تشير إلى فريق صغير لم يسلَّموا للسامريّ ودعوته، وكانوا يدافعون عن دين موسى دائماً وأبداً، أو إلىٰ الفرق والطوائف الصالحة الأخــرىٰ التي جــاءت بــعد موسىﷺ.

ولكن هذا المعنى يبدو غير منسجم مع ظاهر الآية، لأن «يهدون» و«يـعدلون» قـعل مضارع، وهو على الأقل يحكي عن زمان الحال، يعني عصر نزول القرآن، ويثبت وجود مثل هذا الفريق في ذلك الزمان، إلا أن نقدّر فعل «كان» فتكون الآية إشارة إلى الزمـان الماضي، ونعلم أن التقدير من دون قرينة خلاف الظاهر. [ع

وكذلك يمكن أن يكون ناظراً إلى الأقلية اليهودية الذين كانوا يعيشون في عصر رسول الله ﷺ والذين اعتنقوا الإسلام تدريجاً وبعد مطالعة دعوة النّبي ومحتوى رسالته. وانضموا إلى صفوف المسلمين الصادقين. وهذا التّفسير ينسجم أكثر مع ظاهر الفعلين المضارعين المستعملين فيها.

وما جاء في بعض روايات الشيعة والسنّة من أنّ هذه الآية إشارة إلى فريق صغير من بني إسرائيل يعيشون فيا وراء الصين، عيشة عدل وتقوى وتوحيد وعبودية الله تعالى فغير مقبول. لأنّه مضافاً إلى عدم موافقته لما نعلمه من جغرافيا العالم اليـوم، ومـضافاً إلى أنّ التواريخ الحاضرة الموجودة لا تؤيد هذا الموضوع، فإنّ الأحاديث المذكورة غير معتبرة من حيث السند، ولا يمكن أن يُعتمد عليها كأحاديث صحيحة حسب قواعد علم الرجال.

**وفي الآية اللاحقة** يشير القرآن الكريم إلى عدّة أقسام من نعم الله على بني إسرائيل. **النعمة الأولى: ف**يقول: **﴿وقطّتناهم لثنتى مشرة أسياطاً أهماً﴾** وهذا التقطيع والتقسيم إنّما هو لأجل أن يسودهم نظام عادل، بعيد عن المصادمات الخشنة.

وواضح أنّه عندما يكون في شعب من الشعوب تقسيات إدارية صحيحة ومـنظمة، ويخضع كل قسم من تلك الأقسام لقيادة قائد قدير. فإنّ إدارتهم ورعاية العدالة بــينهم تكون أسهل، ولنفس هذا السبب عمدت جميع الدول إلى مثل هذا العمل وأخذت بهـذه القاعدة.

و«أسباط» جمع سبط (بفتح السين وبكسر ها) تعني في الأصل الإنبساط في سهولة. ثمّ يطلق السبط والأسباط على الأولاد وبخاصّة الأحفاد لأنّهم امتداد العائلة.

والمراد من الأسباط \_ هنا \_ هو قبائل بني إسرائيل وفروعها، الذين كان كل واحد منها منشعباً ومنحدراً من أحد أولاد يعقوبﷺ.

والنّعمة الأخرى هي: أنّه عندما كان بنو إسرائيل متوجهين إلى بيت المقدس وأصابهم العطش الشديد الخطير في الصحراء، وطلبوا من موسى فلا الماء، أوحسي إليه أن اضرب بعصاك الحجر... ففعل فنبع الماء فشربوا ونجوا من الهلاك **«ولوحينا إلى سوسي إذ استسقاه** قومه أن اضرب بعصاك الحجر فالبجست منه الثنتا عشرة عينا».

وقد كانت الينابيع هذه مقسمة بين أسباط بني إسرائيل بحيث عرف كل سبط منهم نبعه الذي يشرب منه **﴿قد علم كلّ أناس مشريهم ﴾** .

٤[

ويستفاد من هذه الجملة أنّ هذه الينابيع الإننى عشر التي نبعت من تسلك الصخرة العظيمة كانت معلّمة بعلامات ومتميز بعضها عن بعض بفوارق، بحيث كان يعرف كل فريق من فرق بني إسرائيل نبعه المختص به والمقرّر له، لا يقع بينهم أي خسلاف ويسسود النسظم والإنضباط في جماعتهم، ويتمّ الشرب بصورة أسهل وأفضل.

والنّعمة الثالثة هي: أنّ الله تعالى أرسل لهم ـ في تلك الصحاري الملتهبة حيث لا سقف ولا ظلال ـ سحباً ظلّلتهم ﴿وقلّلنا عليهم الفعام ﴾.

والتعمة الرّابعة: إنزال المنّ والسلوى عليهم كغذائين لذيذين ومقويين (وتنزلنا عليهم) المنّ والسلوي).

ثمّ إنّ المفسّرين أعطوا تفسيرات متنوعة لهذين الغذاءين «المنّ» و«السلوى» اللـذين أنزلهما الله على بني إسرائيل في تلك الصحراء القاحلة (وقد ذكرنا هذه التفاسير عند دراسة الآية ٥٧ من سورة البقرة) وقلنا بأنّه لا يبعد أنّ «المن» كان نوعاً من العسل الطبيعي الذي كان في بطون الجبال الجاورة، أو عصارات وإفرازات نَباتية كانت تظهر على أشجار كانت نابتة هنا وهناك في تلك الصحراء، و«السلوى» نوع من الطير الحلال اللحم شبيه بالحهام.

ثمّ يقول الله تعالى: وقلنا ﴿كلوا مِن طيّبات ما رزقناكم ﴾.

ولكنّهم أكلوا وكفروا النعمة ولم يشكروها وبذلك ظلموا في الحقيقة أنفسهم **﴿وما قلمونا** ولكن كانوا أنفسهم يظلمون».

ويجب الإنتباء إلى أنّ مضمون هذه الآية جاء في الآيات ٥٧ و ٢٠ من سورة البقرة مع فارق بسيط، غاية ما في الأمر أنّه عبر عن نبوع الماء من الصخر هنا بـ «انبجست» وهناك بـ «انفجرت»، وحسب اعتقاد جماعة من المفسّرين أنّ التفاوت بين هاتين العبارتين هو أنّ «انفجرت» تعني «خروج الماء بدفع، وكثرة» و«انبجست» تعني «خروج الماء بقلّة» ولعل هذا التفاوت لأجل الإشارة إلى أنّ عيون الماء المذكورة لم تنبع من الصخرة العظيمة دفعة حتى يصير ذلك سبباً لإستيحاشهم وخوفهم وقلقهم، ولا تكون لهم قدرة على تنظيم المياه المتدفقة وحصرها، بل خرجت ابتداءً بهدوء وقلّة، ثمّ توسعت الجـاري وكثرت المياه النابعة.

وذهب بعض المفسّرين إلى أنَّ هاتين الكلمتين ترجعان إلى مفهوم واحد.

١. لمزيد الايضاح لـ ﴿منَّ والسلويٰ﴾ راجع الى هذا التفسير ذيل الآية ٥٧ من سورة البقرة.

#### الآيتان

وَإِذَقِيلَ لَهُمُ ٱسْكُنُوا هَنذِهِ ٱلْقَرْبَيَةَ وَحَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَادْخُلُوا ٱلْبَابَ سُجَدَانَغَفِرَلَكُمْ خَطِيَنَ حَكُمٌ سَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ٥ فَبَدَلَ ٱلَذِينَ طَلَمُوا مِنْهُمْ قَوْلَا غَيْرَ ٱلَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزَا مِنَ ٱلسَحَاةِ بِمَاكَانُوا يَظْلِمُونَ ٢

#### التفسير

في تعقيب الآيات السابقة تشير هاتان الآيتان إلى قسم آخر من المواهب الإلهيّة لبني إسرائيل وطغيانهم تجاه تلك النعم، وكفرانهم بها.

يقول تعالى: ﴿وَ﴾ إذْ كَرُوا ﴿إِذْ قَيْلَ لِهِمْ لَسَكَنُوا هَذَهُ القَرِيةَ وَكَلُوا مِنْهَا حَيْنُهُ شئتم،

وقلنا لهم اطلبوا من الله حطَّ الذنوب عنكم وعفوه عن خطايا كم، وادخلوا من باب بيت المقدس بخضوع **﴿وقولوا حِطَّة وادخلوا الباب سجّدا**﴾.

فاذا قمتم بهذه الأمور غفرنا لكم خطاياكم. وأعطينا للمحسنين ثواباً أكبر **ونغفرلكم** خطيئاتكم سنزيد للمحسنين».

وبالرغم من أنّ الله فتح أمامهم أبواب الرحمة، ولو أردوا إغتنام الفسرصة لاستطاعوا حتماً إصلاح ماضيهم وحاضرهم، ولكن لم يغتنم الظالمون من بني إسرائيل هذه الفرصة فحسب، بل بدّلوا أمر الله، وقالوا خلاف ما أمروا أن يقولوه: **﴿فَبدّل الَّذِينَ ظَلْمُوا هُنهُم قُولاً** عيرالذي قيل لهم».

وفي المآل نزل عليهم بسبب هذا الطغيان والظلم للنفس وللآخرين عذاب من الساء **وفارسلتا عليهم رجزاً هن السها. يها كانوا يظلمون**ه

ويجب الإنتباه إلى أنّ مضمون هاتين الآيتين جاء أيضاً ــ مع فارق بسيط ــ في سورة البقرة الآية ٥٨ و ٥٩، وقد أوردنا تفسيراً أكثراً تفصيلاً هناك. والفرق الوحيد بين هذه الآيات المبحوثة هنا، وآيات سورة البقرة هو أنّه يقول هنا: **(بما كانوا يظلمون)**، وقال هناك: **(بما كانوا يفسقون)**، ولعل الفارق بين هذين إنما هـو لأجل أنّ الذنوب لها جانبان: أحدهما الجانب المرتبط بالله، والجانب الآخر مرتبط بنفس الإنسان، وقد أشار القرآن إلى الجانب الأوّل في آية سورة البقرة بـعبارة «الفسق» الذي مفهومه الخروج عن طاعة الله، وإلى الثّاني في الآية الحاضرة بعبارة «الظلم».

ىدت

## ماهی «مطّة» وماذا تعنی؟

٤[

الجدير بالذِكر أنّ بني إسرائيل كانوا مكلَّفين بأن يطهروا قلوبهم وأرواحهم عند دخولهم بيت المقدس من أدران الذنوب بتوبة خالصة وواقعية تتلخص في كلمة «حطّة» وأن يطلبوا من الله المغفرة لكل تلك الجرائم التي إر تكبوها، وبخاصّة ما آذوا به نبيّهم العظيم موسى بن عمران قبل ورودهم بيت المقدس.

وكلمة «حطّة» التي كانت في المحقيقة مشعارهم عند دخولهم بيت المقدس، هي صورة اختصارية لعبارة «مسألتنا حطّة» يعني نطلب منك يا ربّ أن تحطّ عنّا ذنوبنا بإنزال شآبيب الرحمة والعفو علينا، لأنّ «حطّة» معناها إنزال الشيء من علوٍ وهذا الشعار شأنه شأن جميع الشعارات الأخرى لا يكني فيه أن يكون مجرّد لقلقة لسان، بل يجب أن يكون اللسان ترجمان الروح ومرآة الوجدان، ولكنّهم كما سيأتي في الآية اللاحقة مسخوا كثيراً من تلك الشعارات حتى هذا الشعار التربوي، وجعلوه وسيلة للهو والإستهزاء والسخرية.

રુજ

## الآيات

وَسْتَلْهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّي كَانَتَ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِ ٱلسَّبَتِ إِذْ تَ أَتِيهِ مَحِيتَ انْهُمْ يَوْمَ سَبَيْهِمْ شُرَعً وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِ مُ حَذَلِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴿ وَإِذْقَالَتَ أُمَّةُ مِنْهُمْ لِمَ يَعِظُونَ قَوْمًا اللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْمُعَذِبُهُمْ عَذَابَ اسَدِيداً أَقَالُوا مَعْذِرَةً إِلَى رَبِكُمُ وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ اللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْمُعَذِبُهُمْ عَذَابَ اسَدِيداً أَقَالُوا مَعْذِرَةً إِلَى رَبِكُمُ وَلَعَلَهُمْ يَعْفُونَ قَوْمًا اللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْمُعَذِبُهُمْ عَذَابَ اسَدِيداً أَقَالُوا مَعْذِرَةً إِلَى رَبِكُمُ وَلَعَلَهُمْ يَعْفُونَ اللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْمُعَذِبُهُمْ عَذَابَ اللَّهِ يَعْمَ الْعَالَ اللَّهُ مُعْذِينَ اللَّهُ وَاعْذَ عَالَى مُو فَلَمَا عَنَوْ أَعْدَابَهُ مُعْذَابَ اللَّهُ مُعْذَابَ اللَّهُ مَعْذَابَ اللَّهِ الْعَالَ وَالْعَنْهُ وَالْكَ

التفسير

قصّة فيها عبرة:

في هذه الآيات يستعرض مشهداً آخر من تاريخ بني إسرائيل الزاخر بالحوادث، وهو مشهد يرتبط بجماعة منهم كانوا يعيشون عند ساحل بحر. غاية ما في الأمر أنّ الخطاب موجه فيها إلى الرّسول الأكرم ﷺ، فيقول له: اسأل يهود عصرك حول تلك الجماعة، يعني جدّد هذه الخاطرة في أذهانهم عن طريق السؤال ليعتبروا بها، ويجتنبوا المصير والعقاب الذي ينتظرهم بسبب طغيانهم وتعنتهم.

إنَّ هذه القصَّة ـكما أُشير إليها في الأحاديث الإسلامية ـ ترتبط بجماعة من بني إسرائيل كانوا يعيشون عند ساحل أحد البحار (والظاهر أنَّه ساحل البحر الأحمر المجاور لفلسطين) في ميناء يسمى بميناء «أيلة» (والذي يسمى الآن بميناء ايلات) وقد أمرهم الله تعالى على سبيل الاختبار والامتحان أن يعطَّلوا صيد الأسماك في يوم السبت، ولكنّهم خالفوا هـذا التعليم، فأصيبوا بعقوبة موجعة مؤلمة نقرأ شرحها في هذه الآيات.

٤]

في البداية تقول الآية: **﴿ولسالهم عن القرية التي كانت حاضرة السحر»**. أي <sup>اسأل</sup> يهود عصرك عن قضية القرية التي كانت تعيش على ساحل البحر.

ثمّ تقول: وذكّرهم كيف أنّهم تجاوزوا ـ في يوم السبت ـ القانون الإلّمي **﴿إذ يَحدون في** السيحة؛ لأنّ يوم السبت كان يوم عطلتهم، وكان عليهم أن يكفوا فيه عن الكسب، وعن صيد السمك ويشتغلوا بالعبادة، ولكنّهم تجاهلوا هذا الأمر.

ثمّ يشرح القرآن العدوان المذكور بالعبارة التالية: ﴿**اِدْ تَاتِيهِم حِيَّانِهِم يَوْم سَبَتَهِم هُرَّمًا﴾** فالأسماك كانت تظهر على سطح الماء في يوم السبت، بينما كانت تختفي في غيره من الأيّام. و«السبت» في اللغة تعني تعطيل العمل للإستراحة، وما نقرأوه في سورة النبأ الآيـة ٩

و«السبت» في اللغة تعني تفضيل العمل الإسلامات ومعشرون في مور فوجعلنا نومكم سباتا) اشارة -كذلك -إلى هذا الموضوع، وسمّى «يوم السبت» بهذا الإسم لأنّ الأعيال العادية والمشاغل كانت تتعطل في هذا اليوم، ثمّ بتي هذا الإسم لهذا اليوم علماً له.

ومن البديهي أنّ صيد الأسماك يشكّل لدى سكنة ساحل البحر مورد كسبهم وتغذيتهم، وكأنّ الأسماك بسبب تعطيل عملية الصيد في يوم السبت صارت تحس بنوع من الأمن من ناحية الصيادين، فكانت تظهر على سطح الماء أفواجاً أفواجاً، بينما كانت تتوغل بعيداً في البحر في الأيّام الأخرى التي كان الصيّادون فيها يخرجون للصيد.

إنَّ هذا الموضوع سواء كان له جانب طبيعي عادي أم كان له جانب استثنائي وإلهي، كان وسيلة لامتحان واختبار هذه الجماعة، لهذا يقول القرآن الكريم: وهكذا اختبرناهم بشيء يخالفونه ويعصون الأمر فيه **(تذلك تبلوهم بما كانوا يفسقون)** 

وجملة ﴿بِمَا كَ**انُوا بِغُسْقُونَ ﴾** إشارة إلى أنَّ اختبارهم كان من خلال أدوات موافعة لأهوائهم وما من شأنه أن يدعوهم إلى المعصية والمخالفة، وجميع الاختبارات كذلك، لأن الاختبار يجب أن يبيَّن مدى مقاومة الأشخاص أمام جاذبية المعاصي والذنوب.

عندما واجهت هذه الجماعة من بني إسرائيل هذا الامتحان الكبير الذي كان متداخلاً مع حياتهم تداخلاً كاملاً. انقسموا إلى ثلاث فرق:

«الفريق الأول» وكانوا يشكّلون الأكثرية، وهم الذين خالفوا هذا الأمر الإلهي.

«الفريق الثّاني» وكانوا على القاعدة يشكلون الأقلية، وهم الذين قاموا ـ تجاة الفريق الأوّل بوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

«الفريق الثّالث» وهم الساكتون الحايدون الذين لم يوافقوا العصاة، ولا قاموا يوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. 5]

**وفي الآية الثّانية** من الآيات المبحوثة هنا يشرح الحوار الذي دار بين الساكنين، وبين الذين تحركوا للنهي عن ار تكاب هذه المخالفة فيقول: **﴿وَإِذَ قَالِتَ لُمَّةَ مِنهِم لِمَ تَعَطُّونَ قَوْمَا لِللهُ مهلكهم أو معذّبهم عذلبا فديدله** `.

فأجابهم الآمرون بالمعروف الناهون عن المنكر: بأنّنا ننهىٰ عن المنكر لأنّنا نؤدّي واجبنا تجاه الله تعالى، وحتى لا نكون مسؤولين تجاهه، هذا مضافاً إلى أنّنا نأمل أن يؤثر كلامنا في قلوبهم، ويكفوا عن طغيانهم وتعنتهم **﴿قَالُوالمعذرة لِلَّنَ رَبِّكُمُ وَلُعَلَهُمْ يَتَقُونُ ﴾** إ

ويستفاد من الجملة الحاضرة أنَّ هؤلاء الواعظين كانوا يفعلون ذلك بهدفين:

الأوّل: أنّهم كانوا يعظون العصاة حتى يكونوا معذورين عند الله.

**والآخر**، عسى أن يؤثروا في نفوس العصاة، ويفهم من هذا الكلام أنّهم حتى مع عدم احتمال التأثير، فإنّهم كانوا لا يحجمون عن الوعظ والنصيحة في حين أنّ المعروف هـو أنّ وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مشروطين باحتمال التأثير.

ولكن لابدّ من الإنتباء إلى أنّه ربّما يجب بيان الحقائق والوظائف الإلهيّة حتى مع عدم احتمال التأثير، وذلك عندما يكون عدم بيان الأحكام الإلهيّة، وعدم إنكار المـنكر سـبباً لتناسي وتنامي البدع، وحينما يعدّ السكوت دليلاً على الرضا والموافقة. فني هذه الموارد يجب إظهار الحكم الإلمي في مكان حتى مع عدم تأثيره في العصاة والمذنبين.

إنّ هذه النقطة جديرة بالإلتفات، وهي أنّ الناهين عن المنكر كانوا يقولون: نحن نريد أن نكون معذورين عند (ربّكم) وكأنّ هذا إشارة إلى أنّكم أيضاً مسؤوولون أمام الله، وإنّ هذه الوظيفة ليست وظيفتنا فقط، بل هي وظيفتكم تجاه ربّكم في الوقت ذاته.

تم إن **الآية اللاحقة** تقول: وفي المآل غلبت عبادة الدنيا عليهم، وتناسوا الأمر الإلهي، وفي هذا الوقت نجينا الذين كانوا ينهون عن المنكر، وعاقبنا الظالمين بعقاب أليم بسبب فسبقهم وعصيانهم **﴿ فلمًا نسوا ها ذكروا به أنجينا الذين ينهون عن السو. وأخذنا الذين ظلموا** بعذاب بنيس بما كانوا يفسقون في أ

١. التعبير بـ (أمّة منهم) يكشف عن أن الفريق الثّاني كانوا أقلّ من العصاة، لأنّه عبّر عنهم بلفظة «قوماً» بدون كلمة منهم) ونقرأ في بعض الآيات أنّ عدد نفوس هذه المدينة كان ثمانين ألف وبضعة آلاف، وقد إرتكب ٧٠ ألفاً منهم هذه المعصية (راجع تفسير البرهان، ج ٢، ص ٤٢؛ وبحارالانوار، ج ١٤، ص ٥٦ و٥٧ ذيل الآية مورد البحث). ولا شك أنّ هذا النسيان ليس نسياناً حقيقياً غير موجب للعذر، بل هو نوع من عدم الإكتران والإعتناء بأمر الله، وكأنّه قد نسي بالمرّة. ثمّ يشرح العقوبات هكذا: ﴿قلمًا عنوا عن ما نهوا عنه قلنا لهم كونوا قردة خاستين﴾ <sup>(</sup>. وواضح أن أمر «كونوا» هنا أمر تكويني مثل: ﴿لِنّها لعره لِذَا أراد هينا أن يـقول له كـن فيكون﴾ <sup>(</sup>.

ہموث

وهنا نقاط عديدة يجب الإلتفات إليها:

#### ١\_ كيفَ ارتحبوا هذه المعصية؟

وأمّاكيف بدأت هذه الجماعة عملية التجاوز على هذا القانون الإلهي؟ فقد وقع فيه كلام بين المفسّرين.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّهم عمدوا في البداية إلى ما يسمى بالحيلة الشرعية. فقد أحدثوا أحواضاً إلى جانب البحر، وفتحوا لها أبواباً إلى البحر، فكانوا يفتحون هذه الأبواب في يوم السبت فتقع فيها أسهاك كثيرة مع ورود الماء إليها، وعند الغروب حينها كانت الأسهاك تريد العودة إلى البحر يوصدون تلك فتحبس الأسهاك في تلك الأحواض، ثمّ يعمدون في يوم الأحد إلى صيدها، وأخذها من الأحواض، وكانوا يقولون: إنّ الله أمرنا أن لا نصيد السمك، ونحن لم نصد الأسهاك إنّما حاصرناها فقط <sup>7</sup>

ويقول بعض المفسّرين: إنّهم كانوا يرسلون كلاليبهم وصناراتهم وشباكهم في البحر يوم السبت، ثمّ يسحبونها يوم الأحد وفد علقت بها الأسماك، وهكذا كانوا يصيدون السمك حتى في يوم السبتِ ولكن بصورة ماكرة.

١. «عتوا» من مادة «عتّو» على وزن «غلوّ» بمعنى الإمتناع عن طاعة أمرٍ، وما ذكر، بـحض المـفسّرين مـن تفسير، بمعنى الإمتناع فقط يخالف ما قاله أرباب اللغة. ٢. يس، ٨٢. ٣. تفسير البرهان، ج٢، ص ٤٢، وقد روي هذا الكلام عن ابن عباس في تفسير مجمعالبيان، ج٤، ص ٣٨٤. ذيل الآية مورد البحث.

029

[ع

ويظهر من بعض الرّوايات الأخرىٰ أنّهم كانوا يصيدون السمك يوم السبتِ من دون مبالاة بالنهي الإلهي، وليس بواسطة أية حيلة.

ولكن من الممكن أن تكون هذه الرّوايات صحيحة بأجمعها وذلك أنّهــم في البـدايـة استخدموا ما يسمى بالحيلة الشرعية، وذلك بواسطة حفر أحواض إلى جانب البـحر، أو إلقاء الكلاليب والصنارات، ثمّ لما صُغرت هذه المعصية في نظرهم، جرأهم ذلك على كسر احترام يوم السبت وحرمته، فأخذوا يصيدون السمك في يوم السـبت تـدريجاً وعـلناً. واكتسبوا من هذا الطريق ثروة كبيرة جداً.

#### ٢\_ من هم الذين نموا؟

الظاهر من الآيات الحاضرة أنّ فريقاً واحداً من الفرق الثلاثة (العصاة، المــتفرجــون، الناصحون) هو الذي نجىٰ من العذاب الإلهي وهم افراد الفريق الثّالث.

وكما جاء في الرّوايات. فإنّه عندما رأى هذا الفريق أن عظاته ونصائحه لا تجدي مع العصاة انزعجوا وقالوا: سنخرج من المدينة. فخرجوا إلى الصحراء ليلاً، واتفق أن أصاب العذابُ الإِلَمي كلا الفريقين الآخرين.

وأمّا ما إحتمله بعض المفسّرين من أنّ العصاة هم الذين أصيبوا بالعذاب فقط. ونجئ الساكتون أيضاً، فهو لا يتناسب مع ظاهر الآيات الحاضرة.

## ٣- هل أنّ كلا الفريقين عوقبوا بعقاب وامد؟

يظهر من الآيات الحاضرة أنَّ عقوبة المسخ كانت مقتصرة على العصاة، لأنَّه تـعالى يقول: **﴿قُلْمًا متوامن ما مُهوا منه...﴾** ولكن من جانب آخر يستفاد من الآيات الحاضرة ـ أيضاً ـ أنَّ الناصحين الواعظين فقط هم الذين نجوا من العقاب، لأنَّه تعالى يقول: **﴿لنجينا** الذين ينهون من السو.﴾.

من مجموع هاتين الآيتين يتبيّن أنّ العقوبة نالت كلا الفريقين، ولكـن عـقوبة المسـخ اختصت بالعصاة فقط، وأمّا عقوبة الآخرين فمن المحتمل أنّها كانت الهلاك والفناء، بالرغم من أنّ العصاة أيضاً هلكوا بعد مدّة من المسخ حسب ما جاء في هذا الصدد من الرّوايات.<sup>(</sup>

١- وإن كان يستفاد من بعض الرّوايات خلاف هذا الموضوع، فإنّه مضافاً إلى أنّه لا يمكن الإعتماد عليه في مقابل ظاهر الرّواية.

## ٤\_ هل المسغ كان مسمانياً أو رومانياً؟

٤[

«المسخ» أو بتعبير آخر «تغيير الشكل الإنساني إلى الصورة الحيوانية» ومن المسلّم أنّه حدثُ على خلاف العادة والطبيعة.

على أنّه قد شوهدت حالات جزئية من (موتاسيون) والقفزة، وتغيير الشكل والصورة في الحيوانات إلى أشكال وصور أخرى، وقد شكّلت أسُس فرضية التكمامل في العملوم الطبيعية الحاضرة.

ولكنّ الموارد التي شوهدت فيها الـ «موتاسيون» والقفزة إنّما هي في صفات الحيوانات الجزئية، لا الصفات الكليّة، يعني أنّه لم يشاهّد إلى الآن نوعاً من أنواع الحيوان تغيّر على أثر الـ «موتاسيون» إلى نوع آخر، بل يمكن أن تتغير خصوصيات معينة من الحيوان، ناهيك عن أنّ هذه التغييرات إنّما تظهر في الأجيال التي توجد في المستقبل، لا أن يحصل هذا التغيير المفاجيْ في الحيوان الذي يعيش بصورت طبيعية.

وعلى هذا الأساس، يكون تغير صورة إنسان أو حيوان إلى صورة نوع آخر أمراً خارقاً للعادة.

ولكن تقدم أنّ هناك أموراً تحدث على خلاف العادة والطبيعة، وهذه الأمور ربّما تقع في صورة المعاجز التي يأتي بها الأنبياء، وأحياناً تكون في صورة الأعمال الخارقة للعادة التي تصدر من بعض الأشخاص، وإن لم يكونوا أنبياء (وهي تختلف عن معاجز الأنبياء طبعاً). وبناء على هذا، وبعد القبول بإمكان وقوع المعاجز وخوارق العادة، لا مانع من مسخ

وبناء على هذا، وبعد الفبول بإمكان وقوع المعاجر وشواري اللالالة عالى من مسر صورة إنسان إلى مخلوق آخر. ولا يكون ذلك مستحيلاً تأباه العقول.

ووجود مثل هذه الخوارق للعادة \_كما قلنا في مبحث إعجاز الأنبياء \_لا هو استثناء وخرق لقانون العلية، ولا هو خلاف العقل، بل هو مجرّد كسر قضية «عاديّة طبيعيّة» في مثل هذه الموارد، ولها نظائر رأيناها في الأشخاص غير العاديين <sup>(</sup>.

بناء على هذا لا مانع من قبول «المسخ» على ما هو عليه في معناه الظاهري الوارد في

١. لقد جمع أحد الكتّاب المعاصرين نماذج كثيرة – من مصادر موثوقة – لأشخاص من البشر أو حيوانـات استثنائية، ملفتة للنظر ومثيرة للعجب، ومن جملة ذلك: إنسان يستطيع قراءة السطور بأصابعه، أو امرأة وضعت مرتين في خلال شهرين، وفي كل مرة ولدت ولداً، أو طفلاً كان قلبه خارج صدره، أو امرأة لم تكن تعرف أنّها حامل حتى لحظة وضعها لوليدها، وما شابه ذلك. ٤]

الآية الحاضرة وبعض الآيات القرآنية الأخرى. وأكثر المفسّرين قبلوا هذا التّفسير أيضاً.

ولكن بعض المفسّرين \_وهم الأقليّة \_قالوا: إنّ المسخ هو «المسخ الروحاني» والإنقلاب في الصفات الأخلاقية، بمعنى ظهور صفات مثل صفات القرود أو الخينازير في الطغاة والمتعنتين، مثل الإقبال على التقليد الأعمى والتوجه الشديد إلى البطنة والشهوة، التي هي صفات بارزة لهذين الحيوانين. وهذا الاحتمال نقل عن أحد المفسّرين القدامي وهو مجاهد.

وما أخذه البعض على مسألة المسخ، وأنّه خلاف التكامل، وأنّه يوجب العودة والرجوع والتقهقر في الخلقة غير صحيح، لأنّ قانون التكامل يرتبط بـالذين يسـيرون في طـريق التكامل، لا أولئك الذين انحرفوا عن مسيرة التكامل، وخرجوا عن دائره هذا القانون.

فعلى سبيل المثال: الإنسان السليم ينمو نمواً منتظماً في أعوام الطفولة. ولكنّه إذا حصلت في وجوده بعض النقائص، فيمكن أن لا يتوقف الرشد والنمو فحسب، بل يتقهقر ويفقد نموه الفكري والجسماني تدريجاً.

ولكن يجب الإنتباء على كل حال إلى أنّ المسخ والتبدل والتحول الجسهاني يتناسب مع الأعمال التي قام بها الشخص، يعني أنّ بعض العصاة يسلكون سبيل الطغيان تحت ضغط من دوافع الهوى والشهوة، وجماعة أخرى تتلوث حياتهم بأدران الذنوب أثر التقليد الأعمى، ولهذا يظهر المسخ في كل فريق من هذه الفرق بصورة متناسبة مع كيفية أعمالهم.

على أنّه قد جرى الحديث في الآيات الحاضرة فقط عن «القردة» ولم يجر أي حديث عن «الخنازير» ولكن في الآية ٦٠ من سورة المائدة يدور الحديث حول جماعة مسخ بعضهم في صورتين (بعض قردة وبعض خنازير) وهذه الآية حسبا قال بعض المفسّرين: نزلت حول أصحاب السبت، فالكبار منهم الذين اطاعوا أمر الشهوة والسطن مسخوا خنازير، والشباب المقلد لهم تقليداً أعمى وكانوا يشكلون الأكثرية مسخوا قردة.

ولكن على كل حال يجب الإلتفات إلى أنَّ الممسوخين ـ حسب الرَّوايات ـ بقوا على هذه الحالة عدة أيّام ثمّ هلكوا، ولم يتولد منهم نسل أبداً.

## ٥- المغالفة تمت غطاء الميلة الشرعية.

إنَّ الآيات الحاضرة وإن كانت لا تتضمّن الإشارة إلى تحايل أصحاب السبت في صعيد المعصية، ولكن ـكما أسلفنا ـأشار كثير من المفسّرين في شرح هذه الآيات إلى قصّة حفر الأحواض، أو نصب الصنارات في البحر في يوم السبت، ويشاهد هذا الموضوع نفسه في الرّوايات الإسلامية، وبناء على هذا تكون العقوبة الإلهيّة التي جرت على هذا الفريق – بشدة – تكشف عن أن الوجه الحقيقي للذنب لا يتغير أبداً بانقلاب ظاهره، وباستخدام ما يسمى بالحيلة الشرعية، فالحرام حرام سواء أتي به صريحاً، أو تحت لفافات كاذبة، ومعاذير واهية.

إنَّ الذين تصوروا أنَّه يمكن بالتغيير الصوري تبديل عملٍ حرام إلى حـلال يخـدعون أنفسهم في الحقيقة، ومن سوء الحظ أن هذا العمل رائج بين بعض الغفلة الذيس يـنسبون أنفسهم إلى الدين وهذا هو الذي يشوّه وجه الدين في نظر الغرباء عن الدين، ويكرّهه إليهم بشدّة.

إنّ العيب الأكبر الذي يتسم به هذا العمل مضافاً إلى تشويه صورة الدين ـ هو أنّ هذا العمل التحايلي يصغر الذنب في الأنظار ويقلّل من أهمّيته وخطورته وقسحه، ويجرّى، الإنسان في مجال الذنب إلى درجة أنّه يتهيأ شيئاً فشيئاً لإرتكاب الذنوب والمعاصي بصورة صريحة وعلينة. فنحن نقرأ في نهج البلاغة أنّ الإمام عليّاً في قسال: «إنّ القسوم سيفتنون بأموالهم، ويمنون بدينهم على ربّهم، ويتمنون رحمته، ويأمنون سطوته، ويستحلّون حراسه بالشبهات الكاذبة والأهواء الساهية، فيستحلّون الخمر بالنّبيذ<sup>1</sup> والسحت بالهدية، والربا

ويجب الإنتباه إلى الدافع وراء أمثال هذه الحيل، إمّا إلباس الباطن القبيح بلباس قشيب وإظهاره بمظهرٍ حَسَنٍ أمام الناس، وإمّا خداع الضمير، وإكتساب طمأنينة نفسية كاذبة.

## ٦\_ أنواع الإبتلاء الإلّهي المفتلفة

[£

صحيح أنّ صيد السمك من البحر لسكان السواحل لم يكن مخالفة، ولكن قد ينهي الله جماعة من الناس وبصورة مؤقَّتة، وبهدف الاختبار والامتحان عن مثل هذا العمل، ليرىٰ مدى تفانيهم، ويختبر مدى إخلاصهم، وهذا هو أحد أشكال الامتحان الإلهي. 20٤ هذا مضافاً إلى أنّ يوم السبت كان عند اليهود يوماً مقدساً، وكانوا قد كُلّفوا ـ احتراماً هذا اليوم بالتفرغ للعبادة وممارسة البرامج الدينية ـ والكف ـ عن الكسب والإشــتغال بالأعهال اليومية، ولكن سكان ميناء «أيلة» تجاهلوا كـلَّ هـذه الاعــتبارات والمسائل، فعوقبوا معاقبة شديدة جعلت منهم ومن حياتهم المأساوية ومصيرهم المشـؤوم درس وعبرة للأجيال اللاحقة.

ଚ୍ଚର

#### الآيتان

وَإِذْ تَأَذَّ نَ رَبُّكَ لَيَبَعَنَنَ عَلَيْهِمُ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوَءَ ٱلْعَذَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ, لَعَفُورٌ رَحِيحٌ ٢ وَقَطَّعْنَكُمُ فِ ٱلْأَرْضِ أُمَكَا مِّنَهُ مُ ٱلصَلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُوْنَ ذَلِكَ وَبَلَوْنَهُم بِالْحُسَنَتِ وَٱلسَّيِنَاتِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ٢

#### التفسير

#### تفرق اليهود وتشتتهم:

هاتان الآيتان تشيران إلى بعض العقوبات الدنيوية التي أصابت جماعة مـن اليهـود خالفت أمر الله تعالى، وسحقت الحق والعدل والصدق.

فيقول في البداية: واذكروا يوم أخبر الله بأنّه سيسلّط على هذه الجماعة العاصية المتمردة فريقاً يجعلها حليفة العذاب والأذى إلى يوم القيامة فو*لا*د تأذّن ربّك ليبعثنّ عليهم *إلى يوم* القياهة هن يسوههم سو. العذاب في

و«تأذَّن» و«أذّن» كلاهما بمعنى الإخبار والإعلام، وكذا جاء بمعنى الحلْف والقَسَم، وفي هذه الصورة يكون معنى الآية أنَّ الله تعالى أقسم بأن يكون مثل هؤلاء الأشخاص معذّبين إلى يوم القيامة.

ويُستفاد من هذه الآية أنّ هذه الجماعة المتمرّدة الطاغية لن تسرى وجــه الإســتقرار والطمأنينة أبداً. وإن أسّست لنفسها حكومة وشيّدت دولة، فإنّها مع ذلك ستعيش حالة اضطراب دائم وقلق مستمر، إلّا أن تغيّر \_بصدق \_سلوكها، وتكفّ عن الظلم والفساد.

وفي ختام الآية يضيف تعالى قائلاً: ﴿إِنَّ رَبِّكَ لِسَرِيعِ لِلعَقَّابِ وَلِنَّه لَعْفُور رَحِيمٍ﴾ فبالنسبة إلى الكفَّار سريع العقاب، وبالنسبة للمذنبين التائبين غفور رحيم.

وهذه الجملة تكشف عن أنَّ الله قد ترك الباب مفتوحاً أمامهم حتى لا يظن أحد أنَّه قد

[ع

كُتب عليهم المصير المحتوم والشقاء الابدي الذي لاخلاص منه.

وفي الآية اللاحقة يشير تعالى إلى تفرّق اليهود في العالم فيقول: ﴿وقطّعناهم في الأرض لمعا هنهم الصالحون وهنهم دون ذلك» فهم متفرقون منقسمون على أننفسهم بنعضهم صالحون، ولهذا عندما سمعوا بنداء الإسلام وعرفوا دعوة النّبي محمّديَّيَا آمنوا به، وبعضهم لم يكونوا كذلك بل تركوا الحق وراءهم ظهرياً، ولم يرتدعوا عن معصية في سبيل ضمان مصالحهم وحياتهم المادية.

ومرّة أخرى تتجلى هذه الحقيقة في هذه الآية وهي أنّ الإســلام لا يــعادي العــنصر اليهودي، ولا يشجبهم لكونهم أتباع دين معيّن، أو منتمين إلى عنصر وعرق معيّن، بل يجعل أعهالهم هي مقياس تقييمهم.

ثمّ يضيف تعالى قائلاً: ﴿وبِلوناهم بالحسنات والسَّيِّنات لعلَّهم يرجعونَ».

أي ربمًا نكرمهم ونجعلهم في رفاه ونعمة حتى نثير فيهم روح الشكر، ويعودوا إلى طريق الحق. وربمًا نغرقهم في الشدائد والمصاعب والمصائب حتى يـنزلوا عـن مـركب الغـرور والأنانية والتكبر، ويقفوا على عجزهم، لعلهم يستيقظون ويعودون إلى الله، والهدف في كلتا الحالتين هو التربية والهداية والعودة إلى الحق.

وعلى هذا الأساس تشمل «الحسنات» كل نعمة ورفاه واستقرار، كما تشمل «السّيّئات» كل نقمة وشدة، وحصر هذين المفهومين في دائرة ضيّقة معيّنة لا دليل عليه. 8008

## الآيتان

فَخَلَفَ مِنْ بَعَدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُوا ٱلْكِنَبَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا ٱلْأَدَىٰ وَيَعَوُلُونَ سَيُغْفَرُكَ وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِثْلُهُ مَأْخُدُوهُ أَلَمَ يُوْخَذَ عَلَيْهِم مِيتَنَقُ ٱلْكِتَبِ أَن لَا يَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ إِلَا ٱلْحَقَّ وَدَرَسُوا مَافِيةٍ وَٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَذِينَ يَنَقُونُ أَفَلَا تَعَقِلُونَ شَ

#### التفسير

في الآيات الماضية دار الحديث حول أسلاف اليهود، ولكن في الآية الحاضرة دار الكلام حول أبنائهم وأخلافهم.

وفي البداية يقول تعالى: **وفخلف من بحدهم خلف ورشوا للكتاب يأخذون عرفن هذا** الأدتين» إنّهم ورثوا التوراة عن أسلافهم، وكان عليهم أن ينتفعوا بها ويهتدوا، ولكنّهم رغم ذلك فُتنوا بمتاع هذه الدنيا وحطامها الرخيص التافه، واستبدلوا الحق والهـدى بمـنافعهم الماديّة.

و«خَلْف» على وزن «حَرْف» يأتي غالباً في الأولاد غيرالصالحين ـ كسا ذهب إلى ذلك بعض المفسّرين – في حين أنّ «الخَلَف» على وزن «شَرَف» يأتي بمعنى الولد الصالح <sup>(</sup>.

ثمّ يضيف قائلاً: وعندما وقعوا بين مفترق طريقين: بين ضغط الوجــدان مسن جــهة، والرغبات والمنافع المادية من جهة أخرى عمدوا إلى الأماني والآمال الكاذبة وقالوا: لنأخذ المنافع الدنيوية فعلاً سواءً من حلال أو حرام، والله سيرحمنا ويغفر لنا **﴿ويقولون سِيْعَقُولِنَا﴾**.

إنّ هذه الجملة تكشف عن أنّهم كانوا بعد القيام بمثل هذا العمل يعيشون حالة من الندم العابر والتوبة الظاهرية، ولكن هذه الندامة \_كما يقول القرآن الكريم \_لم تكن لها أيّة جذور

تفسير مجمع البيان، وتفسير روح الجنان، في ذيل الآية مورد البحث.

5]

في أعماق نفوسهم، ولهذا يقول تعالى: ﴿وَلِنْ يَأْتِبُهُمْ عَرْضَ مِثْلُهُ يَأْخُذُوهُ ﴾.

و«غَرض» على وزن «غرض» يعني الشيء الذي لا ثبات له ولا دوام ، ومن هذا المنطق يطلق على متاع العالم المادي اسم العرض، لكونه زائلاً غير ثابت في الغالب، فهو يسقصد الإنسان يوماً ويقبل عليه بوفرة بحيث يضيّع الإنسان حسابه ولا يعود قادراً على عـدّه وإحصائه وجمعه وحضره ويبتعد عنه يوماً آخر بالكلية بحيث لا يملك مـنه إلاّ الحـسرة والتذكر المؤلم، هذا مضافاً إلى أن جميع نِعم هذه الدنيا هي أساساً غير دائمة، وغير ثابته إ

وعلى كلّ حال. فإنّ هذه الجملة إشارة إلى عمليات الإرتشاء التي كان يقوم بها بعض اليهود لتحريف الآيات السهاوية. ونسيان أحكام الله لمضادتها لمصالحهم ومنافعهم المادية.

ولهذا قال تعالى في عقيب ذلك: ﴿أَلَمْ يَوْحَدْ عَلَيْهُمْ مَيْثَاقَ لَلْكَتَابَ أَنْ لَا يَقُولُوا على الله إِلَّ الحقّي أي أنّهم أُخذ عليهم الميثاق \_بواسطة كتابهم السهاوي التوراة \_أن لا يفتروا على الله كذباً، ولا يحرفوا كلهاته، ولا يقولوا إلّا الحق.

ثمّ يقول: لو كان هؤلاء الذين يرتكبون هذه المخالفات جاهلون بالآيات الإلهيّة، لكان من الممكن أن ينحتوا لأنفسهم أعذاراً، ولكن المشكلة هي أنّهم رأوا التوراة مراراً وفّهموا محتواها ومع ذلك ضيّعوا أحكامها، ونبذوا أمرها وراء ظهورهم **﴿ودرسواها قيه**﴾.

و«الدرس» في اللغة يعني تكرار شيء، وحيث إنّ الإنسان عند المطالعة وتلقي العلم من الأستاذ والمعلم يكرّر المواضيع، لهذا أطلق عليه لفظ «الدرس» وإذا ما رأينا أنّهم يستعملون لفظة «درس والاندراس» على إغحاء أثر الشيء أو البناء فإنّما هو لهذا السبب وبهذه العناية، ولأنّ الأمطار والرياح والحوادث الأخرى تتوالى على الأبنية القديمة و تبليها. آ

وفي ختام الآية يقول: إنّ هؤلاء يخطئون في تقديرهم للأمور. وإنّ هــذه الأعـــال لن تجديهم نفعاً ﴿وللدّلو للآخرة خير للّذين يتُقون﴾.

ألا تفهمون هذه الحقائق الواضحة ﴿ أفلا تعقلونَ ﴾ ؟؟

وفي مقابل الفريق المشار إليه سابقاً يشير تعالى إلى فريق آخر لم يكتفوا بعدم اقتراف جريمة تحريف الآيات الإلهيّة وكتمانها فحسب، بل تمسكوا بحذافيرها وطبقوها في حياتهم

٦. يجب الإنتباء، إلى أن «قرّض» على وزن «غَرض» يختلف عن «عرّض» على وزن (فرض) فالأوّل بمعنى كل رأس مال دنيوي، والثّاني بمعنى المال النقدي. ٢٠ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

٤[

المصلحين ﴾.

حرفاً بحرف، والقرآن يصف هذه الجماعة بأنَّهم مصلحو العالم، ويعترف لهم بأجر جزيل وثواب عظيم، ويقول عنهم: ﴿والَّذِينَ يَعْسَكُونَ بِالكِتَابِ وَأَقْدَاهُوا الصَّلَاةَ إِنَّمَا لا تَسْطِيع أُجِر

وقد وقع كلام بين المفسّرين حول المراد من «الكتاب» وهـل أنّـه التـوراة أو القـرآن الكريم؟ بعض ذهب إلى الأوّل، وبعض إلى الثّاني. والظاهر أنّه إشارة إلى فريق مسن بـني إسرائيل الذين انفصلوا عن الضالين الظالمين، وعاكسوهم في سلوكهم وموقفهم. ولا شك أنّ التمسك بالتوراة والإنجيل وما فيهما من بشائر بظهور نبيّ الإسلامﷺ، لا ينفصل عن الإيمان بهذا النّبي.

إنَّ في التعبير بـ«يمسّكون» الذي هو بمعنى الإعتصام والتمسك بشيء نكتة ملفتة للنظر. لأنّ التمسك بمعنى الأخذ والإلتصاق بشيء لحفظه وصيانته. وهذه هي الصورة الحسيّة للكلمة، وأمّا الصورة المعنوية لها فهي أن يلتزم الإنسان بالعقيدة بمنتهى الجدية والحرص. ويسعى في حفظها وحراستها.

إنَّ التمسك بالكتاب الإلهي ليس هو أن يمسك الإنسان بيده أوراقاً من القرآن أو التوراة أو الإنجيل أو أي كتاب آخر ويشدّها عليه بقوّة، ويجتهد في حفظ غلافه وورقه من التلف، بل التمسك الواقعي هو أن لا يسمح لنفسه بأن ير تكب أدنى مخالفة لتعاليم ذلك الكتاب، وأن يجتهد في تحقيق و تطبيق مفاهيمه من الصميم.

إنّ الآيات الحاضرة تكشف لنا بوضوح عن أنّ الإصلاح الواقعي في الأرض لا يكن من دون التمسك بالكتب السهاوية، ومن دون تطبيق الأوامر والتعاليم الإلهيّة، وهذا التعبير يؤكّد ـ مرّة أخرى ـ هذه الحقيقة، وهي أنّ الدين ليس بحرّد برنامج يرتبط بعالم ما وراء الطبيعة، وبدار الآخرة، بل هو برنامج للحياة البشرية، ويهدف إلى حفظ مصالح جميع أفراد البشر، وإجراء مبادىء العدل والسلام والرفاه والإستقرار، وبالتالي كل مفهوم تشمله كلمة «الإصلاح» الواسعة المعنى!

وما نراه من التركيز على خصوص «الصلاة» من بين الأوامر والتعاليم الإلهيّة، فإنّما هو لأجل أن الصلاة الواقعية تقوّي علاقة الإنسان بالله الذي يراه حاضراً وناظراً لجميع أعماله وبرابحه، ومراقباً لجميع أفعاله وأقواله، وهذا هو الذي عبر عنه في آيـات أخـرى بـتأثير الصلاة في الدعوة إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. 5]

وإرتباط هذا الموضوع بإصلاح المجتمع الإنساني أوضح من أن يحتاج إلى بيان. من كل ما قيل يتّضح أنّ هذا المبدأ والمرتكز الفكري لا يختص باليهود، بل هو أصل في حياة الأمم والشعوب. وعلى هذا الأساس فإنّ الذين يجمعون متاعاً زائلاً بواسطة كـتان الحقائق وتحريفها، ثمّ يرون نتائجه المشؤومة يتّخذون لأنفسهم حالة من التوبة الكاذبة. توبة سرعان ما تزول وتذوب أمام إيتسامة من منفعة مادية متجدّدة، كما يذوب الثلج في حرّ القيظ فهؤلاء هم المخالفون لإصلاح المجتمعات البشرية، وهم الذين يضحون بمصالح الجماعة في سبيل مصالح الفرد، سواء صدر هذا الفعل من يهوديّ أو مسيحي أو مسلم.

8003

# وَإِذْ نَنَقْنَا ٱلجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَهُ ظُلَّةٌ وَظَنُوا أَنَهُ وَاقِعُ بِبِمْ خُذُوا مَاءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةِ وَاذْكُرُوا مَافِيهِ لَعَلَّكُمْ نَنَقُونَ ٢

#### التفسير

آغر كلام مول اليهود:

«نتقنا» من مادة «نتق» على وزن «قلع» تعني في الأصل قلع وانتزاع شيء من مكانه، وإلقاءه في جانب آخر، ويطلق على النساء اللواتي يلدن كثيراً أيضاً «ناتق» لأنّهن يفصلن الأولاد من أرحامهن ويخرجنهم بسهولة.

وهذه الآية آخر آية في هذه السورة تتحدث حول حياة بني إسرائيل، وهي تتضمّن تذكير قصّة أخرى ليهود عصر النّبي ﷺ، قصّة فيها عبرة، كما أنّها دليل على إعطاء ميثاق وعهد، إذ يقول: واذكروا إذ قلعنا الجبل من مكانه وجعلناه فوق رؤوسهم كانّه مظلّة ﴿وَلِدُ نتقنا الجبل فوقهم كانّه ظلّة﴾.

وقد ظنوا أنّه سیسقط علی رؤوسهم، فإنتابهم اضطراب شدید وفزع **﴿وطنّوا لَنَّه واقع** بهم﴾.

وفي تلك الحالة قلنا لهم: خذوا ما أعطينا كم من الأحكام بقوة وجديّة ﴿ خُدُوا ها آتينا كم بقوّة﴾

واذكروا ما جاء فيه حتى تتفوا، وخافوا من العقاب الإلهي واعملوا بما أخذناه فيه منكم من المواثيق **﴿واذكروا ها فيه لعلّكم تتّقون**﴾

إنّ هذه الآية نفسها جاءت ـ بفارق بسيط في الآية ٦٣ من سورة البقرة، وكما قلنا هناك فإنّ هذه القصة وقعت ـ حسب ما قال المفسّر المعروف العلّامة الطبرسي في مجمع البيان عن ابن زيد ـ عندما عاد موسىﷺ من جبل الطور، واصطحب معه أحكام التوراة... فعندما [ع

عرض على قومه الواجبات والوظائف وأحكام الحلال والحرام تصوروا أنّ العمل بكل هذه الوظائف أمر مشكل، ولهذا بنوا على المخالفة والعصيان... في هذا الوقت نفسه، رُفعت قطعة عظيمة من الجبل فوق رؤوسهم، بحيث وقعوا في اضطراب عظيم، فالتجأوا إلى موسى عليه وطلبوا منه رفع هذا الخطر والخوف عنهم، فقال لهم موسى عليه في تلك الحالة: لو تعهدتم بأن تكونوا أوفياء لهذه الأحكام لزال عنكم هذا الخطر... فسلَّموا و تعهَّدوا وسجدوا لله تعالى فزال عنهم الخطر، وأزيحت الصخرة من فوق رؤوسهم.

## أسئلة وأجوبة:

وهنا سؤالان أشرنا إليهما في سورة البقرة وإلى جوابيهما، ونذكر مخــتصراً عــنهما هــنا بالمناسبة.

**السَّوَّال الأوَّل،** ألم يكن لأخذ الميثاق في هذه الحالة صفة الإجبار؟

**والجواب**؛ لا شك أنّه كانت تحكم في ذلك الظرف حالة من الإجبار والإضطرار، ولكن من المسلَّم أنّه لمَّا ارتفع وزال الخطر فيا بعد كان بإمكانهم مواصلة هذا السلوك باختيارهم. هذا مضافاً إلى أنّه لا معنى للإجبار في مجال الإعتقاد، أمّا في مجال العمل فلا مانع من أن يجبر الناس على أمور تربوية تضمن خيرهم وسعادتهم وصلاحهم. فهل من العيب لو أنّنا أجبرنا شخصاً على ترك عادة شريرة، أو سلوك طريق آمن من الخطر، وعدم سلوك طريق محفوف بالأخطار؟

السَّوَال الثَّاني: كيف رفع الجبل فوق رؤوسهم:

**الجـواب:** ذهب بعض المفسّرين إلى أنَّ الجبل قُلِعَ من مكانه بأمر الله، واســتقر فــوق رؤوسهم كمظلّة.

وذهب آخرون إلى أنّ الجبل اهتر اهترازاً شديداً بفعل زلزال شديد بحيث شاهد الناس الذين كانوا يسكنون في سفح الجبل ظلَّ قسمُ منه فوق رؤوسهم.

ويحتمل أيضاً أن قطعة من الجبل انتزعت من مكانها واستقرت فوق رؤوسهم لحظة واحدة، ثمّ مرّت وسقطت في جانب آخر.

ولا شك في أنَّ هذا الأمر كان أمراً خارقاً للعادة وليس حدثاً طبيعياً عادياً.

والموضوع الآخر الذي يجب الإنتباء إليه هو أنّ القرآن لا يقول: إنّ الجبل صار مـظلّة فوق رؤوسهم بل قال: (كأنّه ظلّة). وهذا التعبير إنما هو لأجل أنّ المظلّة تنصب على رؤوس الأتسخاص لإظهار الحب. والحال أنّ هذه العملية ـ المذكورة في الآية الحاضرة ـ كانت من باب التهديد. أو لأجل أنّ المظلة شيء مستقر وثابت، ولكن رفع الجبل فوق رؤوسهم كان يتسم بعدم الثبات والدوام. ومع هذه الآية تختم الآيات المتعلقة بقصة بني إسرائيل والحوادث المختلفة، والذكريات الحلوة والمرّة التي وقعت في حياتهم.

وهذه القصّة هي آخر قصص الأنبياء التي جاءت في هذه السورة، وذكر هذه القصّة في نهاية قصصهم ـ مع أنّها ليست آخر حدث من الحوادث المرتبطة بهذه الجماعة ـ لعله لأجل أنّ الهدف من جميع هذه القصص هو التمسك بآيات الله والعمل بالمواثيق، ولأجل الوصول إلى التقوى الذي جاء بيانه في هذه الآية والآية السابقة.

يعني أنَّ رسالة موسى ﷺ وسائر الأنبياء وأعمالهم ومواجهاتهم المستمرة والصعبة وما لقوا من صعاب ومتاعب وشدائد مضنية كانت لأجل تطبيق أوامر الله، وتنفيذ مـبادىء الحق والعدالة والطهر والتقوى في المجتمعات البشرية بشكل كامل.

EO CIS

## الآيات

وَإِذْ أَحُذَ رَبَّكَ مِنْ بَنِي ٓءَادَمَ مِن ظُهُورِ هِرْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ أَلَستُ بِرَتِكُمْ قَالُوا بَلَى شَعِدْنَا آَن تَقُولُوا يَوْمَ ٱلْقِيَحَةِ إِنَّاصَحُنَّا عَن هَذَا غَنفِلِينَ شَ أَوْنَقُولُوا إِنَّمَا آَشْرَكَ ءَابَ آَوُنَا مِن قَبْلُ وَحَصُنَا ذُرِيَّةَ مِنْ بَعْدِهِمْ أَفنُهُ لِكُنا بِمَافَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ شَ وَكَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَتِ وَلَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ شَ

التفسير

## العهد الأوّل وعالم الذّر:

الآيات المذكورة أعلاه، تشير إلى «التوحيد الفطري» ووجود الإيمان في أعساق روح الإنسان... ولذلك فإنّ هذه الآيات تُكمَل الأبحاث الواردة في الآيات المتقدمة مسن هـذه السورة في شأن «التوحيد الإستدلالي»!

وبالرغم من كثرة الأقوال والكلام بين المفسّرين في شأن عالم الذّر، إلّا أنّنا نحاول أن نبيّن التّفسير الإجمالي لهذه الآيات الكريمة، ثمّ نختار الأهم من آراء المفسّرين، ونبيّن وجهة نظرنا بصورة استدلالية موجزة!

يقول الله سبحانه مخاطباً نبيّه في هذه الآية ﴿ولِدُ لَحَدَّرَيَكَ مِنْ سِنْي آدم مِنْ ظَيهورهم دَرَيَتَهم وأشهدهم على أنفسهم السب بربّكم قالوا بليٰ شهدنا...).

«الذريّة» كما يقول أهل اللغة وعلماؤها، معناها في الأصل الأبناء الصغار اليافعون. إلّا أنّها تطلق في الغالب على عموم الأبناء، وقد تستعمل هذه الكلمة في معنى المفرد. كما قد تستعمل في معنى الجمع، إلّا أنّها في الأصل تحمل معنى الجمع! والجذر اللغوى لهذه الكلمة مُختَلفٌ فيه، إذ احتملوا له أوجهاً متعددة:

فقال بعضهم: إنَّ جذر هذه الكلمة مأخوذ من «ذَرَأَ» على زنة «زَرَعَ» ومعناه الخــلق، فعلى هذا الوجه يكون معنى الذرية مساوياً «للمخلوق». وقال بعضهم: إنَّ الجذر مأخوذ من «ذَرَّ» على وزن «شَرَّ» ويعنى الموجودات الصغيرة

وعان بعظهم بي «بي والممل الصغير، ومن هنا فإنّ أبناء الإنسان تبدأ حياتهم من نطفة جدّاً كذرّات الغبار مثلاً والنمل الصغير، ومن هنا فإنّ أبناء الإنسان تبدأ حياتهم من نطفة صغيرة جداً.

والاحتال الثّالث أنّه مأخوذ من مادة ذَرْو ومعناء النثر والتفريق والتنقية [ومـنه ذَرْوُ الحنطة ] وإنما سمّى أبناء الإنسان بالذرية لأنّهم يتفرقون في أنحاء الأرض بعد التكاثر!

ثمّ يشير الله سبحانه إلى الهدف النهائي من هذا السؤال والجواب، وأخذ العهد من ذريّة آدم في مسألة التوحيد، فيقول: **﴿أَنْ تَقُولُوا يَوْمِ القَيَّامَةَ لِنَّاكِتًا مِنْ هَذَا عَاقَلِينَ ﴾**.

الآية التّالية تشير إلى هدف آخر من أخذ هذا العهد، وهو أنّ اللّه تعالى إنّما أخذ هذا العهد من ذرية بني آدم لئلا يعتذروا فواقتولوا لِنّما تشرك آباؤنا من قبل وكنّا فرّيّة من بعدهم أفتهلكنا بما قمل المبطلون».

أجَل... ﴿ وَكَذَلْكَ نَفْصَلُ الآيات وَلَعَلَّهُمْ يَرْجَعُونَ ﴾ .

إيضاح لما ورد عن عَالَم الذَّرِ.

رأينا أَنَّ الآيات محل البحث تتحدث عن أخذ العهد من ذريّة آدم، لكن كيف أُخِذَ هذا العهدُ؟!

لم يرد في النص إيضاح في جزئيات هذا الموضوع، إلّا أنّ للمفسّرين آراء متعددة تعويلاً منهم على الرّوايات الإسلامية ` «الواردة عن النّبيﷺ وأهل بيتهﷺ » ومن أهـم هـذه الآراء رأيان:

ا-حين خُلق آدم ظهر أبناؤه على صورة الذّر إلى آخر نسلٍ له من البشر «وطبقاً لبعض الرّوايات ظَهرَ هذا الذّر أو الذرّات من طينة آدم نفسه» وكان هذا الذرّ عقلٌ وشعور كاف للإستماع والخطاب والجواب، فخاطب الله سبحانه الذرّ قائلاً والسنّه يرتّبتم»؟!...

فَأَجابِ الذرَّ جميعاً: ﴿ بِلَيْ هُهِدِنًّا ﴾.

ثمّ عاد هذا الذرّ «أو هذه الذرات» جميعاً إلى صُلب آدم «أو إلى طينته» ومن هنا فقد سُميّ هذا العالم بعالم الذرّ... وهذا العهدُ بعهد «ألست»؟

فبناءً على ذلك. فإنَّ هذا العهد المشار إليه آنفاً هو عهد تشريعيّ، ويقوم على أسـاس «الوعي الذاتي» بين الله والناس.

بقال ذرأ فلان الحنطة ذروأ أو ذرّاها تذرية، أي نقّاها من الشوائب.
 بحارالانوار، ج ٣، ص ٢٧٩.

**ट**]

٢- إنّ المراد من هذا العالم وهذا العهد هو عالم الإستعداد «والكفاءات»، و«عهد الفطرة» والتكوين والخلق. فعند خروج أبناء آدم من أصلاب آبائهم إلى أرحام الأمهات، وهم نطف لا تعدو الذرات الصغار، وهبهم الله الإستعداد لنقبل الحقيقة التوحيدية. وأودع ذلك السرّ الإلمي في ذاتهم وفطرتهم بصورة إحساس داخلي... كما أودعه في عقولهم وأفكارهم بشكل حقيقة واعية بنفسها.

فبناءً على هذا، فإنَّ جميع أبناء البشر يحملون روح التوحيد. وما أخذه الله من عهد منهم أو سؤاله إيّاهم: ألست بربّكم؟ كان بلسان التكوين والخلق. وما أجابوه كان باللسان ذاته! ومثل هذه التعابير غير قليلة في أحاديثنا اليوميّة، إذ نقول مثلاً: لون الوجه يُخبر عن

سره الباطني «سيماهم في وجوهم»، أو نقول: إنَّ عيني فلان الجهدتين تُنبئان أنَّه لم ينم الليلة الماضية.

وقد رُوي عن بعض أدباء العرب وخطبائهم أنّه قال في بعض كلامِهِ: سَل الأرض من شق أنهارَكِ وغرس أشجارَكِ وأينع تمارَكِ؟ فإن لم تُجبكَ حواراً أجابتك اعتباراً!...

كما ورد في القرآن الكريم التعبير على لسان الحال، كالآية ١١ من سورة فصلت. إذ جاءَ فيها **«فقال لها وللأرض لنتيا طوما أو كرها قالتا أتينا طائعين»**.

هذا باختصار هو خلاصة الرأيين أو النظرتين المعروفتين في تفسير الآيات آنفة الذكر... إلّا أنّ التّفسير الأوّل فيه بعض الإشكالات. ونعرضها في ما يلي:

١- ورد التعبير في نصّ الآيات المتقدمة عن خروج الذريّة من بني آدم من ظهورهم. إذ قال تعالى: ﴿...هن بني آدم هن ظهورهم ذرّيتهم ﴾ مع أنّ التّفسير الأوّل يتكلم عن آدم نفسه أو عن طينة آدم.

٢-إذا كان هذا العهد قد أخذ عن وعي ذاتي وعن عقل وشعور، فكيف نسبته الجميعُ ولا يتذكره أحد مع أنَّ الفاصلة الزمانية بين زماننا ليست بأبعد مدىً من الفاصلة بين هذا العالم والعالم الآخر «أو القيامة»؟ ونحن نقرأ في آيات عديدة من القرآن الكريم أنَّ الناس سواءً كانوا من أهل الجنّة أو من أهل النّار لا ينسون أعمالهم الدنيوية في يوم القيامة، ويتذكرون ما كانوا من أهل الجنّة أو من أهل النّار لا ينسون أعمالهم الدنيوية في يوم القيامة، ويتذكرون ما كانوا من أهل الناس سواءً من القرآن الكريم أنَّ الناس سواءً كانوا من أهل النّار لا ينسون أعمالهم الدنيوية في يوم القيامة، ويتذكرون ما كانوا من أهل الجنّة أو من أهل النّار لا ينسون أعمالهم الدنيوية في يوم القيامة، ويتذكرون ما مجال لتأويلها».

٣-أيّ هدف كان من وراء مثل هذا العهد؟! فإذا كان الهدف أن يســـــر المــعاهدون في طريق الحق عند تذكرهم مثل هذا العهد، وألّا يسلكوا إلّا طريق معرفة الله، فينبغي القول بأنّ مثل هذا الهدف لا يتحقق أبداً وبأي وجه كان، لأنّ الجميع نسوه!!...

وبدون هذا الهدف يعدّ هذا العهد لغواً ولا فائدة فيه.

٤-إنّ الإعتقاد بمثل هذا العالم يستلزم في الواقع القبول بنوع من التناسخ. لأنّه ينبغي مطبقاً لهذا التّفسير أن تكون روح الإنسان قد خُلقت في هذا ألعالم قبل ولادته الفعلية. وبعد فترة طويلة أو قصيرة جاء إلى هذا العالم ثانيةً. وعلى هذا فسوف تحوم حوله كثيراً من الإشكالات في شأن التناسخ!

غير أنّنا إذا أخذنا بالتفسير النّاني، فلا يرد عليه أيَّ إشكال ممّـا سبق. لأنّ السؤال والجواب، أو العهد المذكور \_ عهد فطري، وما يزال كلّ منّا يحس بآثاره في أعماق روحه، وكما يعبر عنه علماء النفس بـ«الشعور الديني» الذي هو من الإحساسات الأصيلة في العقل الباطني للإنسان، وهذا الإحساس يقود الإنسان على امتداد التاريخ البشري إلى «طريق» معرفة الله... ومع وجود هذا الإحساس أو الفطرة لا يمكن التذرّع بأنّ أباءنا كانوا عـبدةً للأصنام ونحن على آثارهم مقتدون!!....

﴿ قطرت الله التي قطرَ التاسَ عليها ﴾ ﴿

والإشكال الوحيد الذي يَرِدُ على التّفسير النّاني هو أنّ هذا السؤال والجـواب يـتخذ شكلاً «كنائيّاً» ويتسم بلغة الحوار، إلّا أنّه مع الإلتفات إلى ما بيّناه آنفاً بأنّ مثل هذه التعابير كثير في اللغة العربية وجميع اللغات، فلا يبتي أيّ إشكال في هذا المحال. ويبدو أن هذا التّفسير أقرب من سواه!

## ہدت

## عالم الذر في الرّوايات الإسلاميّة:

وردت روايات كثيرة في مختلف المصادر الإسلاميّة من كتب الشيعة وأهل السنّة حول عالم الذّر... بحيث تتصور لأوّل وهلة وكأنّها رواية متواترة... فمثلاً في تفسير البرهان وردت ٣٧ روايةً، وفي تفسير نور الثقلين وردت ذيل الآيات الآنفة ٣٠ رواية بعضها مشـترك [ع

والآخر مختلف، وبملاحظة الإختلاف فيها فقد يصل مجموع ما ورد من الرّوايات إلى أربعين روايةً...\

إلَّا أَنَّنا سنجد ـ بعد التدقيق في مضامينها ومحتواها و تقسيمها إلى مجاميع وفحصها ــ أَنَه لا يمكن أن نعثر على رواية واحدة معتبرة منها، فكيف يمكن الإعتقاد بتواترها؟ا

إنَّ أكثر تلك الرَّوايات منقول عن زرارة، وبعضها عن صالح بن سَهْل، وبعضها عن أبي بصير، وبعضها عن جابر، وبعضها عن عبدالله بن سنان، ومن ذلك يظهر لنا أنّــه لو روى شخص واحد روايات كثيرة لكنّها متحدة المضمون فهي تعد بحكم الرواية الواحدة، وبناءً على ذلك فسيقلّ عدد تلك الرّوايات الكثيرة وتتضاءل نسبتها وتبلغ ما بين ١٠ إلى ٢٠ رواية، هذا من ناحية السند.

أمّا من ناحية المضمون والدلالة فإنّ مضامينها تختلف بعضها عن بعض، فمنها ما يوافق التّفسير الأوّل، ومنها ما يوافق التّفسير الثّاني، وبعضها لا يوافق التّفسيرين...

فالرّوايات المرقمة ٣ و٤ و٨ و١١ و٢٩ و٢٩ والمروية عن زرارة في تفسير البرهان ـ ذيل الآيات محل البحث ـ تتفق والتّفسير الأوّل، وما روى عـن عـبدالله بـن سـنان في الروايتين ٧ و١٢ في تفسير البرهان نفسه، يتفق والتّفسير الثاني...

أي إنَّ بعض هذه الرِّوايات مبهم، وبعضها يمَنَّلُ رموزاً وعبارات مجازية، كما في الروايتين ١٨ و٢٣ المرويتين عن أبي سعيد الخدري وعبدالله الكلبي، الواردتين في التَّـفسير آنـف الذكر.

وبعض الرّوايات يذكر «أرواح بني آدم» كما في الرواية ٢٠ المرويّة عن المفضّل!... ثمّ إن الرّوايات \_المذكورة أنفاً \_بعضها ذو سندٍ معتبر، وبعضها فاقد للسند أو مرسل.

فبناءً على ذلك \_وبملاحظة التعارض بين الرّوايات \_لا يمكننا التعويل عليها على أنّها وثيقة معتبرة... وكما عبّر أكابر علماننا في مثل هذه الموارد فإنّه ينبغي أن نتجنّب الحكم على مثل هذه الرّوايات، وأن نكلها إلى أصحابها ورواتها.

وفي هذه الصورة نبقى متمسّكين بالنص القرآني، وكما ذكرنا أنفاً فإنّ التّفسير الثّاني أكثر انسجاماً مع الآيات.

تفسير البرهان، ج ۲، ص ٦٠٥ – ٦١٥؛ وتفسير نورالثقلين، ج ۲، ص ٩٢ ـ ١٠١، ح ٣٣٦ ـ ٣٦٦.

| 073            | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                 | ٤]          |
|----------------|------------------------------------------------------------------|-------------|
| ف الرّوايـات،  | ان أسلوبُنا في البحث التفسري يسمح لنا أن نذكر جميع طـوائـ        | ولو کا      |
|                | فيها كما أشرنا أنفأ لفعلنا ذلك ليكون البحث أكثر وضوحاً           | والتحقيق    |
| برهان»، و«بحار | ُ الراغبين بيكنهم الرجوع إلى التَّفسير «نور الثقلين»، و«تفسير ال | إلّا أنّ    |
| .لو            | وليبحثوا في مجاميعها ويصنفوها، وينظروا في أسانيدها ومضامين       | الأنوار»، ` |
|                | EUCS "                                                           |             |

١. بحارالانوار ج ٥. ص ٢٢٥، باب ١٠ (باب الطّينة والميثاق).

.

#### الآيات

وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِى ءَاتَيْنَهُ ءَايَنِنَا فَآنسَكَمَ مِنْهَا فَأَتَبْعَهُ ٱلشَّيْطَنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْعَاوِينَ ٢ ٢ وَلَوَشِتْنَا لَرُفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ وَأَخْلَدَ إِلَى ٱلأَرْضِ وَٱتَبَعَ هُوَنَهُ فَمَنَهُ ذَكَمَتُلِ ٱلْحَكْلِي إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْتَتَرُصَحَهُ يَلْهَتْ مَوَنَهُ فَمَنَهُ ذَكَمَتُلِ ٱلْحَكَلْ وَإِنَّا يَنِينَا فَأَقْصِ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَرُونَ ذَلِكَ مَتَلُ ٱلْقَوَمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِتَا يَئِنا فَأَقْصُ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَرُونَ شَهْ بَنْهُ فَهُوَ آلْمَهْ تَدِينَ كَذَبُوا بِتَا يَئِنا فَاقْصُ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَرُونَ مَتْ اللهُ فَهُوَ آلْمَهْ تَدِينَ كَذَبُوا بِنَا يَئِنا وَأَنْفُسَهُمْ كَانُوا يَظْلِمُونَ شَ

## التّفسير

في هذه الآيات إشارة لقصّة أخرى من قصص بني إسرائيل، وهي تعد مثلاً وأنموذجاً لجميع أولئك الذين يتصفون بمثل هذه الصفات.

وكما سنلاحظ خلال تفسير الآيات ـ محل البحث ـ فإنّ للمفسّرين احتمالات متعددة في من تتحدث عنه أو (عليه) الآيات... إلّا أنّه ممّا لا ريب فيه أن مفهوم الآيــات ــكســائر الآيات النازلة في ظروف خاصّة ــعامٌ وشامل.

والآية الأولى من هذه الآيات يُخاطَبُ بها النّبيُ تَكَنَّ حيث يقول تعالى: ﴿ ولتلُ عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين».

فهذه الآية تحكي قصّة رجل كان في البداية في صف المؤمنين، وحاملاً للعلوم الإلهـيّة والآيات، إلّا أنّه انحرف عن هذا النهج، فوسوس له الشيطان، فكانت عاقبة أمره أن انجرّ إلى الضلال والشقاء!...

والتعبير بـ«إنسلخ» وهو من مادة «الإنسلاخ» معناه في الأصل الخروج من الجلد... يدلّ

ه المنزل

041

على أنَّ الآيات والعلوم الإلهيَّة كانت تحيط به إحاطة الجلد بالبدن، إلَّا أنَّه خرج منها على حين غرّة واستدار إلى الوراء وغيَّر مسيره بسرعة!

كما يستفاد من التعبير القرآني **﴿فَاتَبِعَهُ للشِيطَانُ﴾** أنَّ الشيطَان كان أوّل الأمر آيساً منه تقريباً، لأنّه كان يسلك سبيل الحق تماماً، وبعد أن انحرف لحقه الشيطان وتربص له وأخذ يوسوس له حتى انتهى أمره إلى أن يكون من الضالين المنحرفين الأشقياء<sup>(</sup>.

والآية التّالية تكمل هذا الموضوع على النحو التّالي ﴿ولوهننا لرفعنا عبها».

و لكن من المسلّم أنّ إكراه الناس وإجبارهم على أن يسلكوا سبيل الحق لا يسسجم والسنن الإلهيّة وحرية الإدارة، ولا يكون ذلك دليلاً على عظمة الشخص، لهذا فإنّ الآية تضيف مباشرة إنّنا تركناه وهواه، وبدلاً من أن ينتفع من معارفه فإنّه هوى وانحط فولكته أخلد إلى الأرفن ولتبع هوله في

وكلمة (أخلد) من (الإخلاد) وهي تعني السكن الدائم في مكان واحد مع حرية الإرادة. فجملة (أخلد إلى الأرض) تعني اللصوق الدائم بالأرض، وهمي كمناية عمن عمالم الممادة وبهارجها. واللذائذ غير المشروعة للحياة المادية.

ثمّ تشبّد الآية هذا الفرد بالكلب الذي يُخرج لسانه لاهثاً داغاً كالحيوانات العسطاشي فتقول **«قمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهنه أو تتركه يلهنه»**.

فهو لفرط اتّباعه الهوى وتعلقه بعالم المادة انتابته حالة من العطش الشديد غير المحدود وراء لذائذ الدنيا، وكل ذلك لم يكن لحاجة، بل لحالةٍ مرضيّةٍ، فهو كالكلب المسعور الذي يظهر بحالة عطش كاذب لا يكن إرواؤها وهي حالة العبيد الذين لا يهمهم غير جمع المال واكتناز الثروة فلا يحسون معه بشبع أبداً.

ثمّ تضيف الآية: إنّ هذا المثال الخاص لا يتعلق بفرد معين، بل: ﴿ قَلَلُهُ مَثْلُ القُومُ الَّذِينَ كَذْبُوا بِآياتِنا فاقصص القصص لحلّهم يتفكّرون ﴾ .

## العالم المتمرف «بلعم بن باعورا .»:

كما لاحظنا أنَّ الآيات السالِفة لم تذكر اسم أحد بعينه، بل تحدثت عن عالم كان يسير في

سورة الأعراف / الآية ١٧٥ ـ ١٧٨

**ट**]

طريق الحق ابتداءً وبشكلٍ لا يفكر معه أحد بأنَّه سينحرف يوماً، إلَّا أنَّه نتيجةً لإتَّـباعه لهوىٰ النفس وبهارج الدنياً انتهىٰ إلى السقوط في جماعة الضالين وأتباع الشياطين.

غير أنّنا نستفيد من أغلب الرّوايات وأحاديث المفسّرين أنّ هذا الشخص يسمّىٰ (بعلم بن باعوراء) الذي عاصر النّبي موسى ﷺ وكان من مشاهير علماء بني إسرائيل. حتىٰ أنّ موسى ﷺ كان يعوّل عليه كداعية مقتدر، وبلغ أمره أن دعاءه كان مستجاباً لدىٰ الباري جل وعلا، لكنّه مال نحو فرعون وإغراءاته فانحرف عن الصواب. وفقد مناصبه المعنوية تلك حتى صار بعدئذٍ في جبهة أعداء موسىٰ ﷺ [.]

إلا أنّنا نستبعد ما يحتمله بعضهم من أنّ المقصود هو (أمية بن الصلت) الشاعر المعروف في زمان الجاهلية، الذي كان باديء أمره ونتيجة لإطلاعه على الكتب السماوية ينتظر نبي آخر الزمان، ثمّ حصل له هاجس أنّ النّبي قد يكون هو نفسه، ولذلك بعد أن بُعث النّبي تَقْتَلْهُ أصابه الحسد له وعاداه.<sup>٣</sup>

وبعيد كذلك ما إحتمله بعضهم من أنّه كان (أبا عامر) الراهب المعروف في الجساهلية، الذي كان يبشر الناس بظهور رسول الإسلام تَشْتُنَهُ لكنّه بعد ظهوره صار من أعدائه <sup>4</sup> لأنّ جملة **﴿ولتل﴾** وكلمة **﴿نبا﴾ وجملة ﴿فاقصص للقصص»** تدل على أنّ تلك الأمور لا تتعلق بأشخاص عاصروا الرسول تَشَيَّةُ، بل بأقوام سابقين، مضافاً إلى تلك فإنّ سورة الأعراف من السور المكية وقضيتا [أبي عامر الراهب] و[أمية بن الصلت] تتعلقان بحوات المدينة.

ولكن بما أن أشخاصاً علىٰ غرار «بلعم» كانوا موجودين في عصر النّبي ﷺ ك(أبي عامر) و(أمية بن الصلت) فإنّ الآيات محل البحث تنطبق على هذه الموارد في كل عصر وزمان، وإلّا فإنّ مورد القصّة هو «بلعم بن باعوراء» لاغير.

وقد نقل تفسير (المنار) عن النّبي ﷺ أنّ مثل بلعم بن باعوراء في بني إسرائيل كاُمية بن أبي الصلت في هذه الأُمّة.<sup>٥</sup>

 أ. في التوراة الحالية نجد ورود قضية «بلعم بن باعوراء» أيضاً، إلاّ أنّ التوراة تبرؤه في النهاية من الانحراف، يراجع بذلك سفر الأعداد الباب ٢٢.
 ٢. بحارالانوار، ج ١٣، ص ٣٧٧، باب ١٣ (تمام قصة بلعم بن باعورا و...).
 ٢. بحارالانوار، ج ١٣، ص ٣٧٩ و ٣٨٠.
 ٥. تفسير المنار، ج ٩، ص ١١٤.

٥٧٢

٤[

وورد عن الإمام الباقرﷺ أنَّه قال: «الأصل من ذلك بلعم، ثمّ ضربه الله مثلاً لكل مؤثرٍ هواه على هوى الله من أهل القبلة». <sup>(</sup>

ومن هذا يتبيّن أنّ الخطر الأكيد الذي يهدّد المجتمعات الإنسانية هـو خـطر المـثقفين والعلماء الذين يسخّرون معارفهم للفراعنة والجيّارين لأجل أهوائهم ومـيولهم الدنـيوية (والإخلاد إلى الأرض)ويضعون كل طاقاتهم الفكرية في سبيل الطاغوت الذي يعمل ما في – وسعه لإستغلال مثل هذه الشخصيات لإغفال وإضلال عامّة الناس.

ولا يختص الأمر بزمن النّبي موسى في أو غيره من الأنبياء، بل حتى بعد عصرالنّسي الكريم على ألى يومنا هذا نجد أمثال بلعم بن باعوراء وأبي عامر الراهب وأمية بن الصلت، يضعون علومهم ومعارفهم ونفوذهم الاجتماعي من أجل الدرهم والدينار. أو المقام. أو لأجل الحسد. تحت اختيار المنافقين وأعداء الحق والفراعنة أمثال بني أمية وبني العباس وسائر الطواغيت.

ويمكن معرفة أولئك العلماء من خلال أوصافٍ أشارت إليها الآيات محل البحث، فإنّهم ممن نسي ربّه واتبع هواه، وهم ذوو نزَوات سخّروها للرذيلة بدل التوجه نحو الله وخدمة خلقه، ويسبب هذا التسافل فقدوا كل شيء ووقعوا تحت سلطة الشسيطان ووساوسِه، فسهل بيعهم وشراؤهم، وهم كالكلاب المسعورة التي لا ترتوي أبداً، ولهذه الأمور تسرك هؤلاء سبيل الحقيقة وضلوا عن الطريق حتى غدوا أئمّة الضلال.

ويجب على المؤمنين معرفة مثل هؤلاء الأشخاص والحذر منهم واجتنابهم.

والآيتان التاليتان \_ كنتيجة عامّة وشاملة لقضية (بلعم) وعلماء الدين الذين أحبّوا الدنيا ~ فتقول أولاهما فرساء مثلا القوم الذين كذّبوا بآياتنا ولتفسهم كانوا يظلمون».

فما أفحش ظلم الإنسان لنفسه وهو يسخّر ملكاته المعنوية وعلومه النافعة التي بإمكانها أن تعود عليه وعلى مجتمعه بالخير، ويضعها تحت اختيار المستكبرين وأصحاب القـدرة الدنيوية ويبيعها بثمن بخس فيؤدّي ذلك إلى سقوطه وسقوط المجتمع والآية الاخيرة تحذّر الإنسان وتؤكّد له أنّ الخلاص من مثل هذا الانحراف وما يكيده الشـياطين لا يحكن إلّا بتوفيق وتسديد من الله عزّوجلّ: **«من يهد الله قيهو المهتدي ومن ينصلل فأولئك هم** الغاسرون».

وتقدم كرّات بأنّ (الهداية) و(الإضلال) الإقميين لا يعدان إجباراً ولا بدون حساب أو دليل، ويقصد بهما إعداد الأرضية للهداية وفتح سبلها أو إيصادها، وذلك بسبب الأعمال الصالحة أو الطالحِة التي صدرت من الإنسان من قبْل، وعلى أيّة حال فالتصميم النهاني بيّد الإنسان نفسه...

فبناءً على هذا فإنّ الآية محل البحث تنسجم مع الآيات المتقدمة التي تذهب إلى أصل حرية الإرادة... ولا منافاة بين هذه الآية وتلكم الآيات بتاتاً.

ଚ୍ଚାର୍ଷ

وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ حَيْدَا مِنَ أَلِحْنَ وَأَلْإِنسَ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ جَهَا وَلَمَ مَ أَعْنُ لَا يُسْعِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَأَ أَوْلَيَتِكَ كَأَلَا نَعْدِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ الْغَنْفِلُوتَ شَنَ وَلِلَهِ آلاَ سَمَاءُ الحُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَنَهِ وَسَيَجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ شَ وَمِمَن خَلَقْنَا أَمَةً يُهَا أَمَن إِلَى عَامَ وَعِدَ إ

التفسير

## علائم أهل النّار:

هذه الآيات تكمّل الموضوع الذي تناولته الآيات المتقدمة حول العلماء الذين ركنوا إلى الدنيا، وعوامل الهداية والضلال. والآيات ـ محل البحث ـ تقسم الناس إلى مجـموعتين... وتحكي عن صفاتهما وهما أهل النّار، وأهل الجنّة.

فتتحدث عن المجموعة الأولىٰ \_أهل النّار \_أوّلاً، فتأتي بالقسم والتوكيد فتقول ﴿ولقد **ذرانا لجهنّم كثيرا من الجنّ والإنس**﴾.

وكلمة «ذرأنا» مشتقّة من «ذَرَأَ»، وتعني هنا الإيجاد والخلق، غير أنّها في أصل اللغة تعني نشر الشيء وتفريقه، وقد وردت بهذا المعنى «الثّاني» في القرآن أيضاً. كها في عبارة **«تدرو»** الرّياح» <sup>(</sup>.

ولأنَّ خلق الكائنات يستلزم تفريقها وتوزيعها وانتشارها على وجبه الأرض، فـقد جاءت هذه الكلمة بمعنى خلق «المخلوق» أيضاً.

وعلى كل حال، فإنَّ الإشكال المهم في هذا التعبير هو كيف قال الله سبحانه ﴿ولقد قرقنا

۱. الکهف، ۵۵.

5]

لجهتم تثيراً من الجنّ والإنس﴾؟ في حين قال في مكان آخر ﴿وما خلقت العِنّ والإنس لِلّا ليحيدون﴾ أوطبقاً لمعنى هذه الآية فإنّ الجلن والإنس لم يخلقوا لغير علبادة الله والرقي والتكامل والسعادة، أضف إلى ذلك أنّ هذا التعبير تُشمّ منه رائحة الجبر في الخلق، ومن هنا فقد استدل بعض مؤيدي مدرسة الجبر من أمثال الفخر الرازي بهذه الآية لإثبات مذهبه.

لكنّنا لو ضممنا آيات القرآن بعضها إلى بمعض وبحسنناها موضوعيّاً دون أن نُسبتلى بالسطحيّة، لوجدنا الجواب على هذا السؤال كامناً في الآية محل البحث ذاتها، كما هو بيّن في آيات أخرى من القرآن الكريم أيضاً... بحيث لا يدع محالاً لأن تُستغل الآية ليُساء فهمها لدى بعض الأفراد. مثلُ هذا التعبير كمثل قول النجار إذ يقول مثلاً: إنّ قسماً كبيراً من هذا الخشب قد هيأته لكي أصنع منه أبواباً جميلة، والقسم الآخر هو للإحراق والإضرام... فالخشب الرائق الجيّد المناسب سأستعمله للقسم الأول، وأمّا الخشب الرديء غير المناسب

فني الحقيقة أنَّ للنجار هدفين: هدفاً «أصيلاً» وهدفاً «تبعيّاً».

فالهدف الأصيل هو صنع الأبواب والأطر الخشبيّة الجيّدة وما إلى ذلك، وهــو يــبذل قصارى جهده وسعيه في هذا المضار...

إلّا أنّه حين يجد أنّ بعض الخشب لا ينفعه شيئاً، فسيكون مضطراً إلى نبِذه ليكون حَطباً للحرق والإشعال، فهذا الهدف «تبعيّ» لا أصلي.

والفرق الوحيد بين هذا المثال وما نحن فيه، أنّ الاخــتلاف بــين أجــزاء الخشب ليس اختياراً. واختلاف الناس له صلة وثيقة بأعمالهم أنفسهم، وهم مختارون وإرادتهــم حـرّة بإزاء أعمالهم.

وخير شاهد على هذا الكلام ما جاء من صفاتٍ لأهل النّار وصفاتٍ لأهل الجــنّة في الآيات محل البحث، التي تدلّ على أنّ الأعمال هي نفسها أساس هذا التقسيم، إذ كان فريق منهم في الجنّة، وفريق في السعير.

وبتعبير آخر فإنّ الله سبحانه \_ووفقاً لصريح آيات القرآن المختلفة \_خلق الناس جميعهم على نسق واحد طاهرين، ووفّر لهم أسباب السعادة والتكامل، إلّا أنّ قـــماً منهم إختاروا 077

بأعهالهم جهنَّم فكانوا من أهلها فكان عاقبة أمرهم خُسراً... وأنَّ قسماً منهم إخــتاروا بأعالهم الجنّة وكان عاقبة أمرهم السعادة....

ثمّ يلخّص القرآن صفات أهل النّار في ثلاث جمل، إذ تقول الآية: ﴿ لهم قلوب لا يفقهون بها∢...

وقد قلنا مراراً: إنَّ التعبير بـ «القلب» في مصطلح القرآن يعنى الفكر والروح وقوَّة العقل، أي إنَّهم بالرَّغم ممَّا لديهم من استعداد للتفكير، وأنَّهم ليسبوا كالبهائم فاقدي الشبعور والإدراك. إلّا أنَّهم في الوقت ذاته لا يفكرون في عاقبتهم ولا يستغلون تفكيرهم ليبلغوا السعادة.

والصفة الثّانية التي ذكرتها الآية لأهل النّار ﴿ ولهم أمين لا يبصرون بها».

والصفة الثَّالثة الواردة في حقهم ﴿ وليهم آذان لا يسمعون بيها لُولئك كالأنعام بل هم أضلَ. لأنَّ البهائم والأنعام لا تملك هذه الإستعدادات والإمكانات، إلَّا أنَّهم بما لديهم من عقل سالم وعين باصرة وأذن سامعة، بإمكانهم أن يبلغوا كل مراتب الرقي والتكامل، إلَّا أنَّهــم نتيجةً لإتباعهم هواهم ورغبتهم \_بكل هذه التوافه من الأمور تركوا هذه الإستعدادات جانباً... وكان شقاؤهم كبيراً لهذا السبب: ﴿ لُولِنْكَ هِم المُاقِلُونَ ﴾.

فالمِّعين الذي يحييهم ويروي ظمأهم موجود إلى جانبهم وهم على مقربة منه، إلَّا أُنَّهم يتصارخون من الظمأ وأبواب السعادة مفتحة أمامهم لكنَّهم لا يلتفتون إليها.

ويتضح ممتا ذكرناه أنفأ أنهم إختاروا بأنفسهم شبل شقائهم وهمدروا النمعم الكبري «العقل والعين والأذن...» لا أنَّ الله أجبرهم على أن يكونوا من أهل النَّار.

## لماذا هم كالأنعام؟

لقد شبّه القرآن الكريم الجاهلين الغافلين عديمي الشعور بالأنعام والبهائم مرارأ، إلّا أن تشبيه القرآن هؤلاء بالأنعام لعله بسبب إنهماكهم باللذائذ والشهموات الجمنسية والنموم فحسب، فهم كالأمم التي تحلم في الوصول إلى حياة مادية مرفهة تحت شعارات برّاقة تخدع الإنسان بأنَّ آخر هدف للعدالة الاجتماعية والقوانين البشرية هـو الحـصول عـلى الخـبز وللاء...

٤[

[ع

وكيا يشبهها الإمام علي ﷺ في نهج البلاغة قائلاً: «كالبهيمة المربوطة همّها عــلفها أو المرسلة شغلها تقممها» <sup>(</sup>.

وبتعبير آخر: إنّ جماعة منهم تنعم بالرفاه كـالأغنام المـربوطة التي تُـدجن لتسـمن، وجماعة آخرين كالغنم الـــاثمة الباحثة عن العلف والماء في الصحراء، إلّا أنّ هدف كل منهما هو ما يشبع البطن ليس إلّا.

وهذا الذي ذكرناه أنفاً قد يصدق على شخص معين كما قد يصدق على أمّة كاملة برمّتها، فالأمم التي لا تفكر بنفسها وتتلّهى بالأمور التافهة غير الصائبة، ولا تعالج جذور شقائها ولا تطمح لأسباب الرقي، ليس لها آذان سامعة ولا أعين باصرة، فهي من أهل النّار أيضاً، لا نار القيامة فحسب، بل هي مبتلاة بنار الدنيا وشقائها كذلك.

وفي الآية التّالية إشارة إلى حال أهل الجنّة وبيان لصفاتهم، فتبدأ الآية بدعوة الناس إلى التدبّر والتوجّه إلى أسماء الله الحسنى كمقدمة للخروج من صف أهل النّار، فستقول: ﴿ولله الأسماء الحسنيٰ قادموه بها».

والمراد من «أسماء الله العسنى» هي صفات الله المختلفة التي هي حُسنى جميعاً، فـنحن نعرف أنّ الله عالم قادر رازق عادل جواد كريم رحيم، كما أنّ له صفات أخرى حسنى من هذا القبيل أيضاً.

فالمراد من دعاء الله بأسهائه الحسنى، ليس هو ذكر هذه الألفاظ وجريانها على اللسان فحسب، كأن تقول مثلاً: يا عالم يا قادر يا أرحم الراحمين، بل ينبغي أن نتمثّلَ هذه الصفات في وجودنا ما استطعنا إلى ذلك سبيلاً، وأن يشعّ إشراق من عـلمه وشـعاع مـن قـدرته وجانب من رحمته الواسعة فينا وفي مجتمعنا.

وبتعبير آخر: ينبغي أن نتّصف بصفاته ونتخلّق بأخلاقه، لنستطيع بهذا الشعاع، شعاع العلم والقدرة والرحمة والعدل أن تُخرج أنفسنا ومجتمعنا الذي نعيش فيه من سسلك أهـل النّار...

ثمّ تحذر الآية من هذا الأمر. وهو أن تُحرّف أسماؤه فتقول: ﴿ودروا الدّين يُلحدون فسي أسمانه سيجزون ماكانوا يسملون﴾

١. نهج البلاغة، الرسالة ٤٥.

والإلحاد في الأصل ـ مأخوذ من مادة «اللَّحْد» على زنة «المَهْد» التي تعني الحفرة التي تقع في طرف واحد، وعلى هذا الأساس فقد سمّيت الحفرة التي تكون في جــانب القـبر «لحداً».

ثمّ أُطلق هذا الاستعمال «الإلحاد» على كل عمل ينحرف عن الحدّ الوسط نحو الإفراط أو التفريط، ولذلك فقد سمّي الشرك وعبادة الأوثان إلحاداً أيضاً.

والمقصود من الإلحاد في أسهاء الله هو أن نحرِف ألفاظها أو مفاهيمها، بحيث نصفه بصفات لا تليق بساحته المقدّسة، كما يصفه المسيحيون بالتثليث «الأب والابن وروح القدس» أو أن نطبّق صفاته على المخلوقين كما فعل ذلك المشركون وعبدة الأوثان إذ اشتقوا لأصنامهم أسهاءً من أسهاء الله فسمّوها اللات والعزّى ومناة... (وغيرها) فهذه الأسهاء مشتقّة من الله والعزيز والمنان «على التوالي».

أو أنَّهم حرَّفوا صفاته حتى شبَّهوه بالمخلوقات، أو عطَّلوا صفاته، وما إلى ذلك.

أو أنَّهم اكتفوا بذكر الإسم فحسب دون أن يتمثلوه ويسعرفوا آشاره في أنسفسهم وفي مجتمعاتهم.

وفي **آخر آية** من الآيات محل البحث إشارة إلى صفتين من أبرز صفات أهل الجنّة، إذ تقول الآية: ﴿ و**معّن خلقنا أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون**﴾.

وفي الواقع، إنَّ لهؤلاء منهجين ممتازين فأفكارهم وأهدافهم ودعواتهم وثقافاتهم حقّة، وهي في اتجاه الحق أيضاً، كما أنَّ أعمالهم وخططهم وحكوماتهم قائمة على أسـاس الحــق والحقيقة.

بحوث

## ١\_ ما هي الأسماء المسنى؟

٤]

في المصادر الروائية «لأهل السنة والشيعة» أبحاث كثيرة عن أسهاء الله الحسنى، نورد خلاصتها في هذا المجال مضافاً إليها ما نعتقده نحن في هذا الصدد.

لا شك أنّ الأسهاء الحسنى تعني الأسهاء الكريمة، ونحن نعرف أنّ أسهاء الله كلّها تحسل مفاهيم حُسنى، ولذلك فجميع أسهائه أسهاءُ حسنى، سواءً كانت صفاتٍ لذات المـقدّسة الثبوتية كالعلم والقادر، أم كانت صفاتٍ سلبية كالقُدّوس مثلاً، أو صفات تحكي فعلاً من **č**]

أفعاله كالخالق أو الغفور أو الرحمان أو الرحيم الخ...

ومن ناحية أخرى. لا شك أنّ صفات الله لا يمكن إحصاؤها. لأنّ كهالاته غير متناهية. ويمكن أن يذكر لكل صفةٍ من صفاته أو كهال من كهالاته اسم...

إِلَّا أَنَّ ما نستفيده من الأحاديث أنَّ لبعض صفاته أهميَّة أكثر من سواها، ولعل «الأسماء الحسنى» الواردة في الآية محل البحث إشارة إلى هذه الطائفة من الأسهاء المتميَّزة، إذ ورد عن النَّبي ﷺ والأَعْمَّة من أهل بيته ﷺ روايات كثيرة بهذا المعنى كالرواية الواردة في كتاب التوحيد «للصّدوق» عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد الصادق، عن آبانه ﷺ، عسن أمير المؤمنين علي ﷺ أنَّه قال: «قال رسول الله ﷺ: «إنَّ لله تبارك وتعالى تسعةً وتسعين إسماً ۔ مئة إلَّا واحدة ـ من أحصاها دخل الجنّة » أ

كما ورد في كتاب التوحيد عن الإمام علي بن موسى الرّضاعة عن آبائه عن علي عليه أنّه قال: «إنّ لله عزوجل تسعة وتسعين إسماً من دعا الله بها استجاب له ومن أحصاها دخل الجنّة» `

وقد جاء في روايـات (أهـل السـنَّة) «كـما في كـتاب صـحيح البـخاري وصـحيح مسلموالترمذي وكتب أخرى» هذا المضمون ذاته: إنّ لله تسعة وتسعين إسماً فمن دعاه بها استجاب دعاءَه. ومن أحصاها فهو من أهل الجنّة <sup>7</sup>.

ويستفاد من بعض الأحاديث أن هذه الأسماء التسعة والتسعين كلها في القرآن، كالرّواية الواردة عن ابن عباس أنّ النّبي ﷺ قال: «لله تسعة وتسعون إسماً من أحصاها دخل الجنّة. وهي في القرآن» <sup>ع</sup>.

ولذلك فقد سعى جماعة من العلماء إلى أن يستخرجوا أسهاء الله الحسنى من القرآن، إلًا أن ما جاء في القرآن من أسهاء وصفات لله سبحانه تزيد على تسعة وتسعين إسماً، فبناءً على ذلك لعل الأسهاء الحسنى من بين تلك الأسهاء، لا أنّه لا يوجد في القرآن غير تسعة وتسعين اسماً لله المشار إليها آنفاً (في بعض الأحاديث)

وقد صّرحت بعض هذه الرّوايات بالأسماء الحسنى «التسعة والتسعين» ونحن نوردها هنا، إلّا أنّه ينبغي الإلتفات إلى أن بعض هذه الأسماء الواردة في هذه الرواية لم ترد في القرآن

٢. تفاسير الميزان، ومجمع البيان، ونور الثقلين، ذيل الآيات مورد البحث.
 ٢. المصدر السابق.
 ٤. المصدر السابق.

٤[

بالصيغة الواردة في الرواية ذاتها وإنَّا ورد مضمونها أو مفهومها في القرآن.

فقد جاء في الرّواية المنقولة في كتاب «التوحيد» للصّدوق عن الإمام الصادق عن أبائه عن على عن النَّبِي تَبْكُلُمُ فبعد أن أشار ظلِّهُ إلى أنَّ لله تسعة و تسعين إسماً قال وهي: «الله. الإله. الواحد، الأحد، الصمد، الأول، الآخر، السميع، البصير، القدير، القادر، العلى، الأعلى، الباقي، البديع، الباري، الأكرم، الباطن، الحي، الحكيم، العليم، الحليم، الحفيظ، الحق، الحسيب، الحميد، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، السيد، السبّوح، الشهيد، الصادق، الصائع، الظاهر، العدل، العفو، الغفور، الغني، الغياث، الفاطر، الفرد، الفتاح، الغالق، القديم، الملك، القدوس، القسوي، القريب، القيّوم، القابض، الباسط، قاضي الحاجات، المجيد، المولى، المنان، المحيط، المبين، المغيث، المصوّر، الكريم، الكبير، الكافي، كاشف الضر، الوتر، النور، الوهّاب، الناصر، الواسع، الودود، الهادي، الوفي، الوكيل، الوارث، البرّ، الباعث، التواب، الجليل، الجواد، الخبير، الخالق، خير الناصرين، الديان، الشكور، العظيم، اللطيف، الشافي». (

لكن الأهم ـ هنا ـ وينبغي ملاحظته والإلتفات إليه، هو أنَّ المراد من دعاء الله بأسمائه الحسني هل يعنى أن نعدٌ هذه الأسماء أو أن نجريها على الألسنة فحسب، بحيث أن من ذكر هذه التسعة والتسعين إسماً دون أن يتمثل محتواها ويفهمها كان من السعداء، أو أنَّه ستجاب دعوته، بل الهدف هو أن يؤمن الإنسان يهذه الأسماء والصفات، ثمّ يسعى ــ ما استطاع إلى ذلك سبيلاً ـ لأن يعكس في وجوده إشراقاً من مفاهيم تلك الأسهاء. أي: العــالم، القــادر. الرحمان، الرحيم، الغفور، القوي، الغني، الرازق، وأمثالها. فإنَّ كان كذلك كان من أهل الجنَّة، وكان دعاؤه مستجاباً ونال كل خير قطعاً.

ويستفاد ضمناً ممّا ذكرناه أنفأ أنَّه لو وردت في بعض الرّوايات الأخرى والأدعية أسماء غير هذه الأسهاء لله سبحانه. حتى لو وصلت إلى الألف \_ مثلاً \_ فلا منافاة بينها وبين مـا تقلناه هنا أبداً. لأنَّ أسماء الله لا حد لها ولا حصر، وهي \_كذاته وكمالاته ـ لا نها ية لها. وإن كان لبعض هذه الأسهاء أو الصفات ميزات خاصّة.

من ذلك الرواية الواردة في أصول الكافي عن الإمام الصادق الله في تفسير هذه الآية، إذ

تفسير الميزان، ج ٨، ص ٣٦٠؛ بحارالانوار، ج ٤، ص ١٨٦.

<u>5</u>]

يقول: «نحن والله الأسماء الحسنى» <sup>(</sup> فهي إنسار إلى أنَّ إشعاعاً من صفاته قد انعكس فينا. فمن عرفنا فقد عرف ذاته المقدسة...

و لو ورد مثلاً في بعض الأحايث أنَّ جميع الأسماء الحسنى تتلخص في التوحيد الخالص. فإنَّما هو لأن جميع صفاته ترجع إلى ذاته المقدسة.

ويشير الفخر الرازي في تفسيره إلى أمر قابل للملاحظة. وهو أنّ جميع صفات الله تعالىٰ يعود إلى إحدى حقيقتين «إستغناء ذاته عن كل شيء» أو «احتياج الآخـرين إلى ذاتــه المقدسة...»<sup>7</sup>.

# ٢\_ الأمَّةُ الهُداة

قرأنا في الآيات محل البحث أنَّ طائفة من عباد الله يدعون إلى الحق ويحكمون به **ودمقن** خلقتا أمة يهدون بالحق وبه يحدلون ».

هناك تعبيرات مختلفة في الرّوايات الواردة في كتب الأحاديث الإسلامية، في المراد من هذه الأمّة. ومن جملة هذه الرّوايات ما ورد عن أميرالمؤمنينﷺ أنّه قال. المراد من الآية هو «أمّة محمّديَبَﷺ » ...

ويعني الإمام بهم أتباع النّبي الصادقين المنزّهين عن كل بدعة وانحراف تغيير أو حياد عن تعاليمه الكريمة...

و لهذا فقد ورد في حديث آخر عنه يَنْتَنْ أنَّه قال: «والذي نفسي بيده لتَفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة كلَّها في النَّار إلَّا فرقة **(وهمَّن خلقتا لُهَة يهدون بالحقّ وبه يعدلون ﴾**، وهذه التي تنجو من هذه الأمة».<sup>3</sup>

ولعل العدد ــ ٧٣ ــ للكثرة، وهو إشارة إلى الطوائف المختلفة التي ظهرت في طول تاريخ الإسلام في عقائد عجيبة غريبة، ولحسن الحظ قد انقرض أغلبها فلم يبق منها إلّا أسهاؤها في كتب «تاريخ العقائد».

۲. تفسير نورالثقلين، ج ۲، ص ۱۰۳.
 ۲. التفسير الكبير، ج ۱۵، ص ٦٦، ذيل الآية مورد البحث.
 ۳. تفسير نورالثقلين، ج ۲، ص ۱۰۵؛ بحارالانوار، ج ٢٤، ص ١٤٤.
 ۶. تفسير نورالثقلين، ج ۲، ص ۱۰۵؛ وبحارالانوار، ج ٢٨، ص ١١.

وفي حديث آخر ورد في كتب أهل السنّة عن الإمام عليﷺ ضمن إشارته لاختلاف الأمم التي تظهر بعدئذ في الأمّة الإسلامية. قالﷺ «الفرقة الناجية أنــا وشــيعتي وأتــباع مذهبي» .

وجاء في بعض الرّوايات الأخرى أنّ المراد من قوله تعالى: ﴿وَهَمْنَ خَلَقْنَا لَمَّة سِهدونَ بالحقّ، هم الأثمّة من أهل البيت ﷺ » [.

وواضح أنّ الرّوايات المذكورة أنفاً كلّها تعالج حقيقةً واحدةً. وهي بـيان المـصاديق المختلفة لهذه الحقيقة. وأن الآية تشير إلى أمّةٍ تدعو إلى الحق وتعمل بـالحق وتحكم بـه، وتسير في مسير الإسلام الصحيح. غاية ما فيالأمر أنّ بعضهم في قمة هذه الأمّة ورأسهـا وبعضهم في مراحل أخر...

وممممّا يسترعي النظر أنّ هؤلاء الذين عبّرت عنهم الآية بقولها **﴿وهمّن صلقنا أُمّة** يهدون» على اختلاف لغاتهم وقوميّاتهم ومراحلهم العلمية وأمثالها، هم أُمّة واحدة لا غير، ولذلك فإنّ القرآن قال عنهم: **﴿لُمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون»** ولم يعبر عنهم بـ «أُمم يهدون...».

## ٣\_ اسم الله الأعظم

٤]

جاء في بعض الرّوايات عن قصة بلعم بن باعورا الذي ورد ذكر، أنفاً أنّه كان يعرف الإسم الأعظم، ولا بأس أن نشير إلى هذا الموضوع لمناسبة وُرود الأسماء الحُسنَى في الآيات محل البحث...

فقد وردت روايات مختلفة في شأن الإسم الأعظم، ويستفاد منها أنّ مَن يعرف الاسم الأعظم لا يكون مُستجاب الدعاء فحسب، بل تكون له القدرة على أن يتصرف في عالم الطبيعة وأن يقوم بأعمال مهمّة... والاسم الأعظم، أيُّ اسم هو من أسماء الله؟! بحث علماء الإسلام كثيراً في هذا الشأن، وأغلب أبحاثهم تدور في أن يعثروا على اسم

ا، تفسیر البرهان، ج ۲، ص ۵۳؛ وبحارالانوار، ج ۲۸، ص ۱۱.
 ۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۲، ص ۱۰٤ و ۱۰۵؛ وبحارالانوار، ج ۲۳، ص ۵.

من بين أسماء الله له هذه الخصوصيّة العجيبة والأثر الكبير.

إِلَّا أَنَّ الأَهم في البحث أن نعتر على اسم أو صفة من صفاته تعالى بتطبيقها على وجودنا نحصل على تكامل روحي تترتب عليه تلك الآثار.

وبتعبير آخر: إنّ المسألة المهمّة هي التخلّق بصفات الله والإتصاف بها وتحقيقها في واقع الإنسان. وإلّا كيف يمكن أن يكون الشخص الرديء الوضيع مستجاب الدعـوة بمـجرّد معرفته الإسم الأعظم؟!

وإذا ما سمعنا أنّ بلعمَ بن باعوراء كان لديه هذا الإسم الأعظم إلّا أنّه فقده، فمفهوم هذا الكلام أنّه كان قد بلغ ـ بسبب بناء شخصيته وإيمانه وعلمه وتقواه ـ إلى مثل هذه المرحلة من التكامل المعنوي بحيث كان مستجاب الدعوة عند الله، إلّا أنّه سقط أخيراً في الوحـل وفقد تلك الروحية بسبب إتباعه لهوى النفس وإنقياده لفراعنة زمانه، ولعـل المـراد مـن نسيان الإسم الأعظم هو هذه الحالة أو هذا المعنى.

كما أنّنا لو قرأنا \_أيضاً \_أنّ الأنبياء والأثمّة الكرام كانوا يعرفون الإسم الأعظم، فمفهوم هذا الكلام هو أنّهم جسّدوا اسم الله الأعظم في وجودهم، واستضاءوا بشعاعه. فأولاهم الله \_بهذه الحال \_ مثل هذا المقام العظيم.

#### જાજ

وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِحَايَنِنَا سَنَسَتَدَرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ٢ وَأَمَّلِي لَهُمَّ إِنَّ کَبْدِی مَبْتِينُ 🖑

التفسير

**الإستدراج:** تعقيباً على البحث السابق الذي عالجته الآيات المتقدمة \_والذي يبيِّن حال أهل النّار ~ تبيِّن هاتان الآيتان واحدةً من سنن الله في شأن كثير من عباده المجرمين المعاندين، وهي ما عبِّر عنها القرآن «بعذاب الإستدراج».

والإستدراج جاء في موطنين من القرآن: أحدهما في الآيتين محل البحث، والآخــر في الآية ٤٤ من سورة القلم، وكلا الموطنين يتعلقان بمكذّبي آيات الله ومنكريها.

وكما يقول أهل اللغة، فإنَّ للإستدراج معنيين:

**أحدهما:** أخذ الشيء تدريجاً، لأنّ أصل الإستدراج مشتقّ من (الدرجة) فحكا أنّ الإنسان ينزل من أعلى العبارة إلى أسفلها بالسلالم درجة درجة، أو يصعد من الأسفل إلى الأعلى درجة درجة ومرحلة مرحلةً، فقد سمي هذا الأمر استدراجاً.

**والمعنى الثَّاني** للإستدراج هو اللَّف والطِّي، كطي السَّجل أو «الطومار» ولفَّه. وهذان المعنيان أوردهما الراغب في مفرداته، إلَّا أنَّ التأمل بدقَّة في المعنيين يكشف أنَّهما يرجعان إلى مفهوم كلي جامع واحد: وهو العمل التدريجي.

وبعد أن عرفنا معنى الإستدراج نعود إلى تفسير الآية محل البحث. يقول سبحانه في الآية الأولى: **خوالذين تذبوا بآباتنا سنستدرجهم هن حينه لا يعلمون ﴾**.

أي سنعذّبهم بالإستدراج شيئاً فشيئاً، ونطوي حياتهم.

والآية الثّانية تؤكّد الموضوع ذاته، وتشير بأنّ الله لا يتعجّل بالعذاب عليهم. بل يهلهم

[ع

لعلهم يحذرون ويتعظون، فإذا لم ينتبهوا من نومتهم ابتلوا بعذاب الله؛ فتقول الآية **﴿وأَهلي لهم»**.

لأنّ الإستعجال يتذرع به من يخاف الفوت. والله قوي ولا يفلت من قبضته أحد **﴿لِنَّ كيدي متين**﴾.

و «المتين» معناه القوي المحكم الشديد، وأصله مأخوذ من المتن، وهو العضلة المحكمة التي تقع في جانب الكتف (في الظهر).

و«الكيد» والمكر متساويان في المعنى، وكما ذكرنا في ذيل الآية ٥٤ من سورة آل عمران. أنّ المكر يعني في أصل اللغة الإحتيال ومنع الآخر من الوصول إلى قصده.

ويستفاد من الآية ــ آنفة الذكر وآيات أخرى وبعض الأحاديث الشريفة الواردة في شأن الإستدراج، أو العذاب الإسـتدراجـي – أنّ الله لا يـتعجل بـالعذاب عـلى الطـغاة والعاصين المتجرَّئين وفقاً لسنته في عباده، بل يفتح عليهم أبواب النعم، فكلّما ازدادوا طغياناً زادهم نعماً.

وهذا الأمر لا يخلو من إحدى حالتين، فإمّا أن تكون هذه النعم مدعاة للتنبيه والإيقاظ فتكون الهداية الإلهيّة في هذه الحال عمليّة.

أو أنّ هذه النعم تزيدهم غروراً وجهلاً، فعندئذٍ يكون عقاب الله لهم في آخر مرحــلة أوجع، لائّهم حين يغرقون في نعم الله وملذاتهم ويبطرون، فإنّ الله سبحانه يسلب عندئذٍ هذه النعم منهم، ويطوي سجل حياتهم، فيكون هذا العقاب صارماً وشديداً جدّاً...

وهذا المعنى بجميع خصوصياته لا يحمله لفظ الإستدراج وحده، بل يستفاد هذا المعنى من جملة: **(من حينه لايعلمون)** أيضاً.

وعلى كل حال. فهذه الآية تنذر جميع المجرمين والمذنبين بأنّ تأخير الجزاء من قبل الله لا يعني صحة أعيالهم أو طهارتهم، ولا عجزاً وضعفاً من الله، وأن لا يحسبوا أنّ النـعم التي غرقوا فيها هي دليل على قربهم من الله، فما أقرب من أن تكون هذه النعم والإنـتصارات مقدمة لعقاب الإستدراج. فالله سبحانه يغشّيهم بالنعم ويمهلهم ويرفعهم عالياً، ثمّ يكبسهم على الأرض فجأة حتى لا يبق منهم أثر، ويطوي بذلك وجودهم وتأريخ حياتهم كله. الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

٤]

يقول الإمام علي ﷺ في نهج البلاغة «أنَّه من وسّع عليه في ذات يده فلم يَرَ ذلك استدراجاً فقد أمن مخوفاً» ( .

كما جاء عنه على في روضة الكافي أنّه قال: «ثمّ إنّه سيأتي عليكم من بعدي زمان ليس في ذلك الزمان شيء أخفى من الحق، ولا أظهر من الباطل، ولا أكثر من الكذب على الله ورسوله إلى أن قال - يدخل الداخل لما يسمع من حكم القرآن فلا يطمئن جالساً حتى يخرج من الدين، ينتقل من دين ملك إلى دين ملك، ومن ولاية ملك إلى ولاية ملك، ومن طاعة ملك إلى طاعة ملك، ومن عهود ملك إلى عهود ملك، فاستدرجهم الله تعالى من حيث لا يعلمون»<sup>٢</sup>.

و يقول الإمام الصادقﷺ : «كم من مغرور بما قد أنعم الله عليه، وكم من مستدرج يستر الله عليه، وكم من مفتون بثناء الناس عليه» .

وجاء عنهﷺ في تفسير الآية المشار إليها آنفاً أنّه قال: «هو العبد يذنب الذنب فتجدد له النعمة معه، تلهيه تلك النعمة عن الاستغفار عن ذلك الذنب».<sup>٤</sup>

وورد عنه الله في كتاب الكافي أيضاً: «إنّ الله إذا أراد بعبد خيراً فأذنب ذنباً أتبعه بنقمةٍ ويذكره الإستغفار، وإذا أراد بعبد شرّاً فأذنب ذنباً أتبعه بنعمةٍ لينسيه الاستغفار، ويتمادى بها، وهو قوله عزّوجل: **(سنستدرجهم من حينه لايعلمون )،** بالنعم عند المعاصي»<sup>0</sup>. كتنك

نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٣٥٨؛ وبحار الانوار، ج ٥، ص ٢٢٠.

تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١٠٦.

المصدر السابق.
 ۵۰. تفسير البرهان، ج ۲، ص ۵۳.

#### الآيات

أَوَلَمْ يَنْفَكُرُوا مَا بِصَاحِبِهِ مِن جِنَةً إِنْ هُوَ إِلَانَذِيرُ مَبِينُ ٢ أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى آَن يَكُونَ قَدِ ٱقْنُرَبَ أَجَلُهُمْ فَبِأَي حَدِيثٍ بَعَدَهُ بِيُوْمِنُونَ ٢ مَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَكَلَاهَادِ كَلَهُ وَيَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ٢

## سبب النّزول

روى المفسّرون أنّ النّبي ﷺ حين كان بمكّة، صعد ذات ليلة على جبل الصفا ودعــا الناس إلى توحيد الله، وخاصّة قبائل قريش، وحذرهم من عذاب الله، وقال: «إنّي نذير لكم بين يدي عذاب شديد، قولوا. لا إله إلّا الله تفلحوا» فقال المشركون: إنّ صاحبهم قد جُنّ، فقد بات ليلاً يصوّت حتى الصباح، \ فنزلت الآيات وألجمتهم وردت قولهم.

ورغم أنَّ الآية لها شأن خاص، إلَّا أنّها في الوقت ذاته لمَّا كانت تدعو إلى معرفة النّبي وهدف الخلق والتهيؤ للعالم الآخر، ففيها إرتباط وثيق بالمواضيع التي سبق بيانها في شأن أهل الجنّة وأهل النّار.

التفسير

التُهم والأباطيل:

في الآية الأولى من الآيات ـ محل البحث ـ يردُّ الله سبحانه على كلام المشركين الفارغ. بزعمهم أنَّ النَّبي ﷺ قد جُنَّ، فيقول سبحانه: ﴿ **أولِم يتفتروا ما بصاحبهم من جنّة**﴾ <sup>ز</sup>

٦. تفسير مجمعالبيان، ج ٤، ص ٧٧٦, ذيل الآية مورد البحث. ٢. «الجنّة» كما يذهب إليه أصحاب اللغة معناها الجنون، ومعناها في الأصل: الحائل والمانع فكأنما يُلقى على العقل حائل عند الجنون.

٤

وهذا التعبير يشير إلى أنّ النّبي ﷺ لم يكن شخصاً مجهولاً بينهم، وتعبير هم ب«الصاحب» يعني المحب والمسامر والصديق وما إلى ذلك، وكان النّبي معهم أكثر من أربعين عاماً يرون ذَهابه وإيابه وتفكير، وتدبير، دائماً وآثار النبوغ كانت باديةً عليه، فمثل هذا الإنسان الذي كان يُعدّ من أبرز الفضلاء والعقلاء قبل الدعوة إلى الله، كيف تلصق به مثل هذه التهمة بهذه السرعة؟! أما كان من الأفضل أن يتفكروا ـ بدلاً من إلصاق التهم به ـ في احتمال أن يكون صادقاً في دعواه ومرسل من قبل الله سبحانه؟! كما عقّب القرآن الكريم وبيّن ذلك بعد قوله أو لم يتفكروا؟ فقال: ﴿ إن هو إلا نذير هين ؟

وفي الآية التّالية \_ استكمالاً للموضوع آنف الذكر \_ دعاهم القرآن إلى النظر في عالم الملكوت عالم السموات والأرض، إذ تقول الآية: ﴿ أولم ينظروا في ملكونه للسماوات والأرض وما خلق الله من هي.).

ليعلموا أنّ هذا العالم الواسع، عالم الخلق، عالم السموات والأرض، بنظامه الدقيق الحيّر المذهل لم يخلق عبثاً، وإنّما هناك هدف وراء خلقه. ودعوة النّبي تَلْكَرْ في الحقيقة، هي مسن أجل ذلك الهدف. وهو تكامل الإنسان وتربيته وارتقاؤه.

و«الملكوت» في الأصل مأخوذ من «الملك» ويعني الحكومة والمالكية، والواو والتساء المزيدتان المردفتان به هما للتأكيد والمبالغة، ويُطلق هذا الاستعمال على حكومة الله المطلقة التي لاحدٌ لها ولا نهاية..

فالنظر إلى عالم الملكوت ونظامه الكبير الواسع المملوك لله سبحانه يقوّي الإيمان بالله والإيمان بالحق، كما أنّه يكشف عن وجود هدف مهم في هذا العالم الكبير المنتظم أيضاً، وفي الحالين يدعو الإنسان إلى البحث عن ممثّل الله ورّسول رحمـته الذي يسـتطيع أن يـطبق الهدف من الخلق في الأرض.

ثمّ تقول الآية معقبة لتنّبههم من نومة الغافلين: ﴿وَأَنْ عَسَىٰ أَنْ يَكُونَ قَدَ لَقَتَرَبِ أَجَـلَهُمُ فبأيّ حديث بعد» يؤهنون﴾.

أي: **أوّلًا:** ليس الأمر كما يتصورون، فأعمارهم غير خالدة، والفرص تمر مرّ السحاب، ولا يدري أحد أهو باقٍ إلى غد أم لا؟! فمع هذه الحال ليس من العقل التسويف و تأجيل عمل اليوم إلى غد.

**ثـانياً:** إذا لم يكونوا ليؤمنوا بهذا القرآن العظيم الذي فيه ما فيه من الدلائل الواضـحة

[ع

والبراهين اللائحة الهادية إلى الإيمان بالله، فأيّ كتاب ينتظرونه خير من القرآن ليؤمنوا به؟ وهل يمكن أن يؤمنوا بكلام آخر ودعوة أخرى غير هذه؟!

وكما نلاحظ فإنّ الآيات محل البحث تُوصد جميع سبل الفرار بوجه المشركين، فمن ناحية تدعوهم إلى أن يتفكروا في شخصيّة النّبي وعقله وسابق أعماله فيهم لئلا يستملّصوا مسن دعوته باتهامهم إيّاه بالجنون.

ومن ناحية أخرى تدعوهم إلى أن ينظروا في ملكوت السهاوات والأرض، والهدف من خلقهها، وأنّهها لم يخلقا عبثاً.

ومن ناحية ثالثة تقول: ﴿و**أن عسىٰ أن يكون قد اقترب أجلهم»** لئلا يسوّفوا قائلين اليوم وغداً وبعد غد الخ

ومن ناحية رابعة تقول: إذا لم يؤمنوا بهذا القرآن فإنّهم لن يؤمنوا بأيّ حديثٍ آخر وأيّ كتابٍ آخر، إذ ليس فوق القرآن كتاب أبدأ...

وأخيراً فإن**ّ الآية التالية،** وهي آخر آية من الآيات محل البحث، تختتم الكلام بالقول ( هن يضلل الله فلاهادي له ويذرهم في طغياتهم يعجهون).

وكما ذكرنا مراراً فإن مثل هذه التعابير لا تشمل جميع الكفّار والمجرمين. بـل تخــتص بأولئك الذين يقفون بوجه الحقائق معاندين ألدّاء. حتى كأنّا على أبصارهم غشاوة وفي سمعهم صمم وعلى قلوبهم طبع، فلا يجدون إلّا أسدالاً من الظلمات تحجب طريقهم. وكل ذلك هو نتيجة أعمالهم، وهو المقصود بالإضلال الإلهى **«من يضلل الله»**.

8003

يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَّسَلَهَا قُلَ إِنَّمَاعِلْمُهَاعِندَ رَبِّ لَا يُجَلِيهَا لِوَقْنِهَآ إِلَّاهُونَقُلَتْ فِ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلأَرْضِ لَاتَأْتِيكُرُ إِلَابَعْنَةُ يَسْتَلُونَكَ كَانَكَ حَفِيٌّ عَنَها قُلْ إِنَّمَاعِلْمُها عِندَ ٱللَّهِ وَلَكِنَ آَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَايَعْلَمُونَ ٢

## سبيب النزول

### أيّان يومُ القيامة ٢

وفقاً لما ورد في بعض الرّوايات <sup>(</sup> فإنّ قريشاً أرسلت عدّة أنفار إلى نجران ليسألوا اليهود الساكنين فيها ـ إضافة إلى المسيحيين هناك ـ مسائل ملتوية ثمّ يلقوها على النّسي عمند رجوعهم إليه، ظنّاً منهم أنّ النّبي تَبَيَّقَ سيعجز عن إجابتهم، ومن جملة هذه الأسئلة كان هذا السؤال: متى تقوم الساعة؟! فلها سألوا النّبي تَبَيَّق ذلك السؤال نزلت الآية محمل البحث وأفحمتهم! <sup>٢</sup>

### التفسير

مع أنَّ هذه الآية ذات سبب خاص في النَّرُول ـكما ذكروا ـ إلَّا أنّها في الوقت ذاته لها علاقة وثيقة بالآيات المتقدمة أيضاً، لأنَّه قــد وردت الإشــارة إلى يــوم القــيامة ولزوم الإستعداد لمثل ذلك اليوم في الآيات السابقة. وبالطبع فإنّ موضوعاً كهذا يستدعي السؤال

١. تفسير البرهان، ج٢. ص٥٤؛ وبحارالانوار، ج٢. ص٦٢. ٢. يرى بعض المفسّرين كالمرحوم الطبرسي أن سبب النّزول هو في جماعة من اليهود الذين جـاءوا النّـبي وسألوه عن يوم القيامة، إلّا أنّه لمّا كانت السورة نازلة في مكّة، ولم يكن بين النّبي واليهود فيها خصام وجدال، فهذا الموضوع مستبعد جدّاً. [3

عن موعده وقيامه، ويستثير كثيراً من الناس أن يسألوه: أيّان يوم القيامة؟ لهذا فإنّ القرآن يقول: **ويسألونك من السامة أيّان هرساها،**؟؟

وبالرغم من أنّ «الساعة» تعني زمان نهاية الدنيا، إلّا أنّها في الغالب \_ أو دائماً كما ذهب البعض \_ تأتي بمعنى القيامة في القرآن الكريم، وخاصّة من بعض القرائن التي تكتنف الآية \_ محل البحث \_ إذ تؤكّد هذا الموضوع كجملة: متى تقوم الساعة؟ الواردة في شأن نزول الآية.

وكلمة «أيّان» تساوي «متى» وهما للسّؤال عن الزمان، والموسى مصدر سيمي من الإرساء، وهما بمعنى واحد، وهو ثبات الشيء أو وقوعه، لذلك يطلق على الجبل وصف «الراسي» فيقال: جبال راسيات، فبناءً على ذلك فإنّ «أيّان مرساها» تعني: في أي وقت تقع القيامة وتكون ثابتةً؟!

ثمّ تضيف الآية مخاطبة النّبي أن يرد عليهم بصراحة قائلة: ﴿قُلْ لِنُّها علمها عند رَبّي لا يجلّيها لوقتها إلّا هو».

إِلَّا أَنَّ الآية تذكر علامتين مجملتين، فتقول أوَّلاً: ﴿ ثُقْلُتُ فِي السَّجَاوَاتُ وَالأَرْضَ ﴾.

أية حادثةٍ يمكن أن تكون أثقل من هذه، إذ تضطرب لهولها جميع الأجسرام السهاوية «قبيل القيامة» فتخمد الشمس ويُظلم القمر وتندثر النجوم، ويتكون من بـقاياها عـالم جديد بثوب آخرا<sup>(</sup>

ثمّ إنّ قيام الساعة يكون على حين غرّة، وبدون مقدمات تدريجية، بل عسلى شكسل مفاجيء وانقلاب سريع. **﴿لاتاتيتكم إلّابغنة﴾**.

ثمّ تقول الآية مرّة أخرى: ﴿يسألونك كأنّك حفيّ منها﴾ ﴿

و تضيف الآية مخاطبة النّبي الكريم: ﴿قُلْ لِنَّمَا عَلَمُهَا عَنْدَاللَّهُ وَلَكُنَّ أَكثر للناس لايعلمون﴾. وربّا يسأل ـ أو يتساءل ـ بعض الناس: لِمَ كان علم الساعة خاصّاً بالله وذاته المقدسة. ولا يعلم بها حتى الأنبياء؟!

١. قال بعض المفسّرين أنّ المراد من هذه الجملة هو أن معرفة القيامة أو عملمها شقيل عملى أهل الأرض والسماوات، إلا أنّ الحقّ هو التّفسير المذكور آنفاً «في المتن» لأنّ القول بحذف كلمتي العلم والأهل خلاف ظاهر الآية.
٢. «الحقي» في الأصل هو من يسأل عن الشيء بتتابع وإصرار، ولما كان الإصرار في السؤال باعثاً على زيادة العلم، فقد تستعمل هذه اللفظة على العالم كما هي هنا أيضاً.

[£

والجواب على ذلك: إن عدم معرفة الناس بوقوع يوم القيامة وزمانها «بضميمة كون القيامة لا تأتي إلّا بغتة» ومع الإلتفات إلى هول القيامة وعظمتها. هذا الأمر يبعث على أن يتوقّع الناس وقوع يوم القيامة في أي وقت ويترقبوها بـاستمرار، ويكونوا عـلى أهـبة الإستعداد والتهيؤ، لكي ينجوا من أهوالها. فعدم المعرفة هذا له أثر إيجابي جليّ في تـربية النفوس والإلتفات إلى المسؤولية واتقاء الذنوب.

ଷ୍ଠାର

قُل لَآ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَاضَرًا إِلَّا مَاشَاءَ ٱللَّهُ وَلَوَحَتُنَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لاَسْتَحَتْ ثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَامَتَنِي ٱلشُوَ أَإِنْ أَنَا إِلَّا ذَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ

## سبب النّزول

روى بعض المفسّرين «كالعلّامة الطبرسي في مجمع البيان» أنّ أهل مكّة قالوا لرسول الله ﷺ : إذا كان لك إرتباط بالله، أفلا يطلعك الله على غلاء السلع أو زهادتها في المستقبل، لتهيء عن هذا الطريق ما فيه النفع والخير وتدفع عنك ما فيه الضرر والسوء أو يطلعك الله على السَّنَة المُحْطِلَة «القَحط» أو العام المخصب العشب، فينتقل إلى الأرض الخصيبة؟ فنزلت عندئذ الآية \_محل البحث \_وكانت جوابَ سؤالهم.

## التفسير

### لا يعلم الغيب إلَّا الله:

بالرّغم من أنّ هذه الآية لها شأن خاص في نزولها، إلّا أنّ إر تباطها بالآية السابقة واضح. لأنّ الكلام كان في الآية السابقة على عدم علم أحد بقيام الساعة إلّا الله، والكلام في هذه الآية على نني علم الغيب عن العباد بصورة كلية.

فني الجملة الأولى من هذه الآية خطاب للنّبي تَنَكَنَ يتَعَولُ: ﴿قُلُ لا لَمَكَ لَنفُسي نَفْعًا ولا صَرًا إلاّها ها. الله».

ولا شك أنّ كل إنسان يستطيع أن ينفع نفسه، أو يدفع عنها الشر، ولكن على الرغم من هذه الحال فإنّ الآية ــمحل البحث، كما نلاحظ ـ تنفي هذه القدرة عن البشر نفياً مـطلقاً. وذلك لأنّ الإنسان في أعماله ليس له قوّة من نفسه، بل القوّة والقدرة والاستطاعة كلّها من الله، وهو سبحانه الذي أودع فيه كل تلك القوّة والقدرة. وبتعبير آخر: إن مالك جميع القوى والقدرات وذو الاختيار المستقل ـ وبالذات ـ في عالم الوجود هو الله عزّوجلّ فحــب، والآخرون حتى الأنبياء والملائكة يكتسبون سنه القدرة ويستمدون منه القوّة، وملكهم وقدرتهم هي بالعرض لا بالذات...

وجملة «إلَّا ما شاء الله» شاهد على هذا الموضوع أيضاً.

وفي كثير من آيات القرآن الأخرى نوى نبي المالكية والنفع والضرر عن غير الله، ولذلك فقد نهت الآيات عن عبادة الأصنام وما سوى الله سبحانه...

ونقرأ في الآية ٣ من سورة الفرقان ﴿ ولتَحَدُّوا مِن دونه آلهة لا يخلقون شيئاً وهم يُخلَقون ولا يحلكون لأنفسهم ضرّا ولا نفعاً» فكيف يملكون لغير هم؟!

وهذه هي عقيدة المسلم، إذ لا يرى أحداً «بالذات» رازقاً ومالكاً وخالقاً وذا نفع أو ضرر إلاّ الله، ولذا فحين يتوجه المسلم إلى أحد طالباً منه شيئاً فهو يطلبه مع التفاته إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ ما عند ذلك الشخص فهو من الله (فتأمل بدقّة).

ويتّضح من هذا إنّ الذين يتذرعون بمثل هذه الآيات لنني كل توسل بالأنبياء والأتمّة، ويعدّون ذلك شركاً، في خطأ فاضح، حيث تصوروا بأنّ التوسل بالنّبي أو الإمام مفهومه أن نعدّ النّبي أو الإمام مستقلاً بنفسه في قبال الله ـ والعياذ بالله ـ وأنّه يملك النفع والضرر أيضاً.

ولكن من يتوسل بالنّبي أو الإمام مع الإعتقاد بأنّه لا يملك شيئاً من نفسه، بل يطلبه من الله، أو أنّه يستشفع به إلى الله، فهذا الإعتقاد هو التوحيد عينه والإخلاص ذاته، وهو ما أشار إليه القرآن في الآية محل البحث بقوله: ﴿لِلّا ما ها. الله﴾ أو بقوله: ﴿لِلّا بِإِذَنِهِ﴾ في الآية (من ذا لذي يشفع مندة لِلّا بإذنه).<sup>(</sup>

فبناءً على ذلك فإنّ فريقين من الناس على خــطأ في مسألة التـوسل بــالنّبي والأنمّــة الطاهرين...

**الفريق الأوّل:** من يزعم أنّ النّبي أو الإمام له قدرة وقوة مستقلة بالذات في قبال الله. فهذا الإعتقاد شرك بالله.

والفريق الآخير: من ينغي القدرة ـ بالغير ـ عن النَّبِي ﷺ والأُمَّة الطاهرين ﷺ ، فهذا

| <b>z</b> ] | سورة الأعراف / الآية ١٨٨ |
|------------|--------------------------|
| - I        |                          |

الإعتقاد انحراف عن مفاد آيات القرآن الصريحة.

٥٩٦

إذن: الحق هو أن النَّبِي والأثمَّة يشفعون للمتوسل بهم بإذن الله وأمره، ويطلبون حسل معضلته من الله.

وبعد بيان هذا الموضوع تشير الآية إلى مسألة مهمّة أخرى ردّاً على سؤال جماعة منهم فتقول: **(ولوكنت أعلم للغيب لاستكثرت عن للغير وما يشني للسو.»** `.

لأنَّ الذي يعرف أسرار الغيب يستطيع أن يختار ما هو في صالحه، وأن يجتنب عمّا يضرّه. ثمّ تحكي الآية عن مقام النّبي الواقعي ورسالته، في جملة موجزة صبر يحة، فتقول على لسانه: **فإن لنا إلا نذير وبشير لقوم يؤمنون.** 

بعث

ألم يكن النّبي ﷺ يعلم الغيب١٢

يحكم بعض السطحيين لدى قراءتهم لهذه الآية ـ وبدون الأخذ بنظر الاعتبار الآيات القرآنية الأخرى، بل حتى القرائن الموجودة في هذه الآية أيضاً ـ أنّ الآية آنفة الذكر دليل على نني علم الغيب عن الأنبياء نفياً مطلقاً...

مع أنَّ الآية ــمحل البحث ـ تنفي علم الغيب المستقل وبالذات عن النّبي، كما أنّها تنفي القدرة على كل نفع وضرَّ بصورة مستقلة، ونعرف أنَّ كل إنسان يملك لنفسه وللآخرين النفع أو الضر.

فبناءً على ذلك فإنَّ هذه الجملة المتقدمة شاهد واضح على أنَّ الهدف ليس هو نني مالكية النفع والضر أو نني علم الغيب بصورة مطلقة، بل الهدف نني الاستقلال، وبتعبير آخر؛ إنَّ النَّبي لا يعرف شيئاً من نفسه، بل يعرف ما أطلعه الله عليه من أسرار غيبه، كما تقول الآيتان ٢٦ و٢٧ من سورة الجن فإهالم للغيب قلا يظهر على تميبه أحداً «إلاّ هن لرتضي هن رسول قائمه يسلك من بين يديه وهن خلفه رصدا».

وأساساً، فإنّ كمال مقام القيادة لا سيما إذا كان الهدف قيادة العـالم بأسره. وفي جمـيع الجالات الماديّة والمعنوية، هو الاحاطة الواسعة بالكثير من المسائل الخفية عن سائر الناس.

١. في الحقيقة أن هناك حذفاً في الآية نقدير. «لا أعلم الغيب» والجملة التي بعدها شاهدة على ذلك.

٤[

لا المعرفة بِأحكام الله وقوانينه فحسب، بل المعرفة بأسرار عالم الوجود، والبناء البشري، وقسم من حوادث المستقبل والماضي، فهذا القسم من العلم يطلعه الله على رسله. وإذا لم يطلعهم عليه لم تكمل قيادتهم!...

وبتعبير آخر: إنّ أحاديث الأنبياء والرسل وسيرتهم ستكون محدودة بظروف عصرهم ومحيطهم، لكن عندما يكونون عارفين بهذا القسم من أسرار الغسيب فسسيقومون بسبناء حضارة على مستوى الأجسيال القسادمة، فستكون مسناهجهم صسالحة نخستلف الظهروف والمتغيرات...

NOS

#### الآيات

هُوَٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَّفَسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسَكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَا تَغَشَّنُهَا حَمَلَتَ حَمَّلًا خَفِيفًا فَمَرَّتَ بِهِ فَلَمَّا أَثْقَلَت ذَعَوَا ٱللَّهَ رَبَّهُ مَا لَبِنَ ءَاتَيْتَنا صَلِحًا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلشَّكَرِينَ ٢ فَلَمَاءَ اتَسْهُ مَاصَلِحًا جَعَلًا لَهُ شُرَكًاءَ فِيمَاءَ اتَنْهُ مَأْفَتَعَنَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ٢ فَ أَيَشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْءًا وَمُ يُخْلَقُونَ لَا يَسْتَطِيعُونَ هَمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ٢ هُ وَإِن تَدَعُوهُمْ إِلَى الْحَدَى لَا يَسْتَطِيعُونَ هَمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ٢ هَ أَيَشْتِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْءًا وَمُ

### التفسير

مِمدُ نعمةٍ عظمى:

في هذه الآيات إشارة إلى جانب آخر من حالات المشركين وأسلوب تفكيرهم. والردّ على تصوّراتهم الخاطئة. لمّا كانت الآية السابقة تجعل جميع الوان النفع والضرّ وعلم الغيب منحصراً بالله، وكانت في الحقيقة إشارة إلى توحيد أفعال الله. فالآيات بحل البحث تـعدّ مكملةً لها لأنّ هذه الآيات تشير إلى توحيد أفعال الله أيضاً.

تقول الآية الأولى من هذه الآيات (هو الذي خلقكم هن نفس واحدة وجعل هنها زوجها ايسكن إليها)، فجعل الحياة والسكن جنباً إلى جنبٍ (قلمًا تشمَّاها حملت حملاً خفيفاً فعرّت به)`.

وبمرور الآيّام والليالي ثقل الحمل ﴿فلمَّا لَثَقَلْتُعَا﴾ كان كل من الزوجين ينتظر الطـفل،

١. «تغشاها» فعل يليه ضمير التأنيث وهو غشي، ومعناه غطَّىٰ، وهذه الجملة كناية لطيفة عن المقاربة الجنسية والمضاجعة. ويتمنّى أن يهبه الله ولداً صالحاً، فلذلك ﴿دعوا الله رتيهما لسُن آسيتنا صالحاً لنكونت من الشاكرين» وعندما استجاب الله دعاءهما، ورزقهما الولد الصالح أشركا بالله ﴿فلمَّا آتـاهما

مالحاً جعلاله شركا. فيما آتاهما فتعالى الله ممة يشركون».

### المواب على سؤال مهما

٤[

هناك بين المفسّرين كلام في المراد من الزوجين اللذين تكلّمت عنهما الآيتان الأوليان من الآيات محل البحث...

هل أنَّ المرادَ من «النفس الواحدة» وزوجها آدم وحواء؟ مع أنَّ آدم من الأنبياء وحواء امرأة مؤمنة كرية، <sup>(</sup> فكيف ينحرفان عن مسير التوحيد ويسلكان مسير الشرك؟!

وإذا كان المراد من النفس الواحدة غير آدم وتشمل الآية جميع أفراد البسشر، فكميفَ ينسجم التعبير إذاً وقوله تعالى **(خلقكم من نفس واحدة)**؟!

ثمّ بعد هذا ما المراد من الشرك، وأي عمل أو تفكير قام به الزوجان فجعلا لله شركاء؟! وفي الجواب على مثل هذه الأسئلة نقول:

يوجد طريقان لتفسير الآيتين هاتين «وما بعدهما»، ولعل جميع ما قاله المفشرون على اختلاف آرائهم يرجع إلى هذين الطريقين...

**الأوّل:** إنَّ المراد من «نفس واحدة». هو الواحد الشخصي كما ورد هذا المعنى في آيات أخرى من القرآن أيضاً، ومنها أوّل آية من سورة النساء.

والتعبير بالنفس الواحدة \_أساساً \_جاء في خمسة مواطن في القرآن المجيد، واحدة منها في الآية \_ محل البحث \_ والأربعة الأخرى هي في سورة النساء (الآية الأولى) وسورة الأنعام، الآية ٩٨، وسورة لقمان، الآية ٢٨، وسورة الزمر، الآية ٦، وبعض هذه الآيات لا علاقة لها ببحثنا هذا، وبعضها يُشبه الآية محل البحث. فبناءً على ذلك فالآيات \_محل البحث \_ تشير إلى آدم وزوجه حوّاء فحسب!

وعلى هذا فالمراد بالشرك ليس هو عبادة غيرالله أو الإعتقاد بألوهية غيره، بل لعـل المراد شي آخر من قبيل ميل الإنــان لطفله، الميل الذي ربّما يجعله غافلاً عن الله أحياناً.

١. بحارالانوار، ج ١١، ص ٢٤٩ و٢٥٣.

سورة الأعراف / الآية 189 ـ 193

5]

**والتّفسير الثاني: ه**و أنّ المراد من النفس الواحدة هو الواحد النوعي، أي إنّ الله خلقكم جميعاً من نوع واحد كما خلق أزواجكم من جنسكم أيضاً.

وبذلك فإنَّ الآيتين وما بعدهما من الآيات \_ محل البحث \_ تشير إلى نوع الناس، فهم يدعون الله وينتظرون الولد الصالح في كمال الإخلاص لله والإنقطاع إليه، كالذين يحدق بهم الخطر فيلتجؤوا إلى الله، ويعاهدون الله على شكره بعد حلَّ معضلاتهم، ولكـن عـندما يرزقهم الله الولد الصالح، أو يحلَّ مشاكلهم ينسون جميع عهودهم فإن كان الولد جميلاً قالوا: إنّه اكتسب جماله من أبيه أو أمّه، وهذا هو قانون الورائة. وتارةً يقولون: إنّ غذاؤه والظروف الصحية تسببت في نموًه وسلامته، وتارةً يعتقدون بتأثير الأصنام ويقولون: إنّ ولدنا كان من بركة الأصنام وعطائها؛ وأمثال هذا الكلام...

وهكذا يهملون التأثير الرّباني بشكل عام، ويرون العلّة الأصلية هي العوامل الطبيعية أو المعبودات الخرافية <sup>(</sup>.

والقرائن في الآيات ـ محل البحث ـ تدل على أنّ التّفسير الثّاني أكثر انسجاماً وأكـثر تفهماً لغرض الآية، لأنّه:

**أولاً:** إنَّ تعبيرات الآي تحكي عن حال زوجين كانا يعيشان في مجتمع ما من قبل، ورأيا الأبناء الصالحين وغيرالصالحين فيه، ولهذا طلبا من الله وسألاه أن يرزقهها الولد الصالح، ولو كانت الآيات تتكلم على آدم وحواء فهو خلاف الواقع، لأنَّه لم يكن يومنذٍ ولد صالح وغير صالح حتى يسألا الله الولد الصالح.

**ثانياً،** الضمائر الواردة في آخر الآية الثّانية والآيات التي تسليها، كسلها ضمائس «جمسع» ويستفاد من هذا أنّ المراد من ضمير التثنية هو إشارة إلى الفريقين لا إلى الشخصين.

**ثالثاً.** إنَّ الآيات التي تلت الآيتين الأوليين تكشف عن أنَّ المقصود بالشرك هو عبادة الأصنام، لا محبّة الأولاد والغفلة عن الله، وهذا الأمر لا ينسجم والنّي آدم وزوجه!

فبملاحظة هذه القرائن يتّضح أنّ الآيات ـ محل البحث ـ تتكلم عــن نــوع الإنســان وزوجه ليس إلّا.

وكما ذكرنا في الجزء الثّاني من التّفسير الأمثل أنَّ خلق زوج الإنسان من الإنسان ليس

١. يرى بعض المفسّرين أن بداية الآية يتعلق بآدم وحواء. وذيل الآية تتعلق بأبناء آدم وحواء، وهذا تكلّف. لأنّه يحتاج إلى حذف وتقدير، وهو لا ينسجم وظاهر الآية.

| <b>\•                                    </b> | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل                     | ٤[           |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------|
| <b>با ورد في</b> روايــــ                     | أ من بدنه انفصل عنه وتبدل إلى زوج له يسكن إليه «كـ   | معناه أن جزء |
|                                               | حواء خلقت من ضلع آدم الأيسر!».                       | إسرائيلية أن |
| سورة الروم قول                                | ن زوج الإنسان من نوعه وجنسه، كما نقرأ في الآية ٢١ من | بل المراد أ  |
|                                               | آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها».   |              |

#### رواية مجعولة:

جاء في بعض المصادر الحديثية لأهل السنَّة، وبعض كتب الحديث الشيعية غير المعتبرة، في تفسير الآيات محل البحث، حديث لا ينسجم مع العقائد الإسلامية، ولا يسليق بشأن الأنبياء أبداً، وهذا الحديث كما جاء في مسند أحمد هو: أنَّ سمرة بــن جــندب روى عــن النَّبِي ﷺ أَنَّه قال: لمّا ولدت حواء طاف بها إبليس وكان لا يعيش لها ولد فقال: سَمِّيه: عـبدَ العارث، فعاش وكان ذلك من وحي الشَّيطان وأمره ` «الحارث اسم من أسماء الشيطان».

وجاء في بعض الرّوايات الوارد فيها هذا المضمون ذاته أنَّ آدم رضي بهذا الأمر!!

وسواءً أكان راوي هذه الرواية سمرة بن جندب ــالكذاب المشهور ــ أم غيره أمــثال كعب الأحبار أو وهب بن منبه اللذين كانا من علماء اليهود ثمَّ أسلما. ويعتقد بعضهم أنَّهما أدخلا في الثقافة الإسلامية خرافات التوراة وبني إسرائيل، ومهما يكن الأمسر فسالروايسة بنفسها خير دليل على فسادها وبطلانها، لأنَّ آدم الذي هو خليفة الله «في أرضه» ونبيَّه الكبير، وكان يعلم الأسهاء، بالرغم من كونه بترك الأولىٰ هبط إلى الأرض، إلَّا أنَّه لم يكن إنساناً يختار سبيل الشرك ويسمّى ولده عبد الشيطان، فهذا الأمر يصدق في مشرك جاهل فحسب لا في آدم...

والأعجب من ذلك أنَّ الخبر أنف الذكر يتضمن معجزة للشيطان أو كرامةً له، إذ بتسمية الولد باسمه عاش الولد خلافاً للأبناء الآخرين. وإنَّه لمدعاة للأسف الشديد أن ينساق كثير من المفسّرين تحت وطأة هذا الحديث المختلق وأضرابه، فيجعلون ممثل هذه الأباطيل تفسيراً للآي، وعلى كل حال، فإنَّ مثل هذا الكلام لما كان مخالفاً للقرآن، ومخــالفاً للـعقل أيضاً، فينبغي أن ينبذ في سلة المهملات.

| د] | سورة الأعراف / الآية ١٨٩ ـ ١٩٣ |
|----|--------------------------------|
|    |                                |

وتعقيباً على هذا الأمر يردّ القرآن ـ بأسلوب بيّن متين ـ عقيدة المشركين وأفكارهم مرة أخرى، فيقول: ﴿ لَيُشْرَكُونَ هَا لا يَحْلَقَ فَيِنَا وَهِم يُحَلِقُونَهِ إِ

وليس هذا فحسب، فهم ضعاف ﴿ ولا يستطيعون لهم نصراً ولا لنفسهم ينصرونه.

والأوثان والأصنام في حالة لو ناديتموها لما استجابت لكم **وابن تدموهم إلى الهدى لا** يتبعوكه».

فمن كان بهذه المنزلة وبهذا المستوى أتي له بهداية الآخرين!

7•8

ويحتمل بعض المفسّرين احتمالاً آخر في تفسير الآية، وهو أنّ الضمير «هم» يرجع إلى المشركين لا إلى الأصنام، أي إنّهم إلى درجة من الإصرار والعناد بحيث لا يسمعونكم ولا يذعنون لكم ولا يسلّمون.

كما ويحتمل أنّ المراد هو أنّكم لو طلبتم منهم الهداية، فلن يتحقق دعاؤكم وطلبكم على كل حال **﴿ سواء عليكم أدموتموهم أم أنتم صامتون﴾**.

وطبقاً للاحتمال الثّاني يكون معنى الجملة على النحو التالي: سواء عليكم أطلبتم مـن الأصنام شيئاً، أو لم تطلبوا فني الحالين لا أثر لها، لاُنّها لا تقدر على أداء أي شيء أو التأثير في شيء.

يقول الفخر الرازي في تفسيره: إذا ابتلي المـشركون بمشكـلة تـضرعوا إلى الأصـنام ودعوها، وإذا لم يُصبهم أذى أو سوء كانوا يسكتون عنها، فالقرآن يخاطبهم بالقول ﴿سولة عليكم لدهوتموهم لم لنتم صاهتون﴾.

રુજ

### الآيتان

إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَ ادُ أَمَنَ ٱلْحَثْمَ فَأَدْعُوهُمْ فَلْيَسَتَجِيبُوا لَحَتُد إِن كُنتُ مَندِقِينَ ٢ أَلَهُمْ أَرَجُلُ يَعْشُونَ بِهَآأَمْ لَمُمْ آيَدٍ يَبْطِشُونَ بِهَآأَمْ لَهُمْ أَعْدُنُ يُبْعِرُونَ بِهَآَأَمْ لَهُمْ مَاذَاتٌ يَسْمَعُونَ بِهَآقُولُ آعُوا شُرَكَآً كُمْ مُرَيكِ دُونِ فَلَا نُنظِرُونِ ٢

#### التفسير

هاتان الآيتان ـ محل البحث ـ تواصلان الكلام على التـوحيد ومكـافحة الشرك. وتكملان ما عالجته الآيات السابقة. فتعدّان كل شرك في العبادة عملاً سفيها وبعيداً عن المنطق والعقل!

والتدقيق في مضمون هاتين الآيتين يكشف أنّهما تبطلان منطق المشركين بأربعة أدلة، والسرّ في كون القرآن يعالج إيطال الشرك باستدلالات مختلفة، وكلَّ حين يأتي ببرهان مبين، لأن الشرك ألدُّ أعداء الإيمان، وأكبر عدوّ لسعادة الفرد والمجتمع.

ولما كانت للشرك جذور مختلفة وأفانين متعددة في أفكار البشر، فإنَّ القرآن يستغل كل فرصة لقطع جذوره الخبيئة وأفانينه التي تهدد المجتمع الإنساني.

فتقول الآية الأولى من هاتين الآيتين: وإن الذين تدمون من دون الله مباد أمثالكم ».

فبناءً على ذلك لا معنى لأن يسجد الإنسان لشيء مثله، وأن يمدّ يد الضراعة والحاجة إليه، وأن يجعل مقدّراته ومصيره تحت يده!

وبتعبير آخر: إنّ مفهوم هذه الآية هو أنّكم ـ أيّها المشركون ـ لو أنعمتم النـظر لرأيــتم معبوداتكم ذات أجـسام وأسيرة المكان والزمان، وتحكمها قوانين الطبيعة، وهي محدودة من حيث الحياة والعمر والإمكانات الأخرى. وخلاصة الأمر: ليس لها امتياز عليكم، وإنّمــا جعلتم لها امتيازاً عليكم بتصوراتكم وتخيلاتكم!

| ٤] | سورة الأعراف / الآية ١٩٤ ـ ١٩٥ | 7+2 |
|----|--------------------------------|-----|
|    |                                |     |

ثمّ إنّ كلمة «عباد» جمع «عبد» ويطلق هذا اللفظ على الموجود الحسي. سع أنّ الآيــة استعملته في الأصنام. فكانت لذلك تفاسير متعددة...

**التّفسير الآوّل:** أنّد من المحتمل أن تشير الآية إلى المعبودِين مــن جــنس الإنســان أو المخلوقات الأخرى، كالمسيح إذ عبده النصارى، والملائكة إذ عبدتها جماعة من المشركين العرب.

والتفسير الثاني: أنَّ الآية تنزَّلت وحكت ما توهمه المـشركين في الأصـنام بأنَّ لهـا القدرة، فكانوا يكلمونها ويتضرعون إليها، فالآية ـمحل البحث ـ تخاطبهم بأنَّه على فرض أنَّ للأصنام عقلاً وشعوراً، فهي لا تعدو أن تكون عباداً أمنالكم.

**التّفسير الثّالث:** أنّ العبد في اللغة يطلق أحياناً على الموجود الذي يسرزح تحت نـ يُر الآخر ويخضع له، حتى لو لم يكن له عقل وشعور، ومن هذا القبيل أنّ العرب يطلقون على الطريق الذي يشهد حركة الذهاب والإياب أنّه «معبّد».

ثمّ تضيف الآية: أنّكم لو تزعمون بأنّ لهم عقلاً وشعوراً ﴿قادموهم قليستجيبوا لكم إن كنتم صادقين».

وهذا هو الدليل الثّاني على إيطال منطق المشركين، وهو كون الأصنام لا تســتطيع أن تعمل شيئاً، وهي ساكتة عاجزة عن الإجابة والردّ...

وفي البيان الثّالث تبرهن الآية على أنّ الأصنام أضعف حتى من عـبادها المـشركين. فتتساءل مستنكرةً: ﴿ لَهِم لَرجِل يعشون بِها لَم لِهم لَيدِ يبطشون ` بِها لَم لِهم لَعين يبصرون بِها لَم لِهم آذان يسمعون بِها».

وهكذا فإنّ الأصنام من الضعة بمكان حتى أنّها بحاجة إلى من يدافع عنها ويحامي عنها. فليس لها أعين تبصر بها، ولا آذان تسمع بها، ولا أرجل تمشي بها، ولا أي إحساس آخر. وأخيراً فإنّ الآية تبيّن ضمن تعبير هو في حكم الدليل الرّابع مخاطبة النّبي ﷺ قائلةً: ﴿قُلُ لدمول شركا،كم ثمّ كيدون فلا تنظرون﴾.

أي إذا كنت كاذباً، وأنّ الأصنام مقرّبات عندالله، وقد تجرأتُ عليها فلِمَ لا تغضبُ عليّ؟ وليس لها ولا لكم ولمكائدكم أي تأثير عليّ. فبناءٌ على ذلك فاعلموا أنّ هـذه الأصـنام موجودات غير مؤثرة، وإنّما تصوراتكم هي التي أضْفَتْ عليها ذلك التوهّم!.

٨. «يبطشون» فعل مشتق من والبطش» على زنة «العرش» ومعناه الإستيلاء بالشدّة والصولة والقدرة!...

الآيات

إِنَّ وَلِتِي اللَّهُ الَّذِى نَزَلَ الْكِنَابُ وَهُوَيَتَوَلَّى الْصَلِحِينَ ٢ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ-لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَحْتُمْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ٢ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْمُدَى لَا يَسْمَعُوا وَتَرَسَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْعِرُونَ ٢

الأفسير

المعبودات التي لا قيمة لها:

تعقيباً على الآية المتقدمة التي كانت تخاطب المشركين بالقول (على لسان النّبي): ﴿لَدَعُولَ شركا.كم ثمّ كيدونِ فلا تُنظرونِ في منبّهة إياهم أنّهم لا يستطيعون أن يسصيبوا النّبي بأدنى ضرر، فإنّ الآية الأولى ـ من الآيات ـ محل البحث ـ تذكر الدليل على ذلك فتقول: ﴿لِنّ وليّ الله للذي نزّل للكتاب .

وليس وليي وحدي فحسب، بل هو وليّ جميع الصالحين **﴿وهويتولّى للصالحين﴾** تمّ يؤكّد القرآن بالآية التّالية على بطلان عبادة الأوثان مرّة أخرى فسيقول: **﴿وللذيس**ن تدمون هن دونه لايستطيعون نصركم ولا لنفسهم ينصرون﴾

بل أبعد من ذلك **فوان تدعوهم للى الهدى لا يسمعول**» وبالرغم من امتلاكهم العيون التي يخيل إلى الرائي أنّها تنظر: فوتراهم ينظرون لليك وهم لا يبصرون».

وكما أشرنا سابقاً أيضاً، فالآية \_محل البحث \_يحتمل أن تشير إلى الأصنام كما يحتمل أن تشير إلى المشركين. فني الصورة الأولى مفهومها \_كما قدمنا بيانه \_ أمّا في الصورة الثّانية فيكون مفهومها: أنّه لو دعا المسلمون هؤلاء المشركين المعاندين إلى طريق التسوحيد الصحيح ما قبلوا ذلك منهم، وهم ينظرون إليك ويرون دلائل الصدق والحق فيك، إلّا أنّهم لا يبصرون الحقائق!

| ٤]               | سورة الأعراف / الآية ١٩٨ـ١٩٨                                | ۲۰٦    |
|------------------|-------------------------------------------------------------|--------|
| ر إنَّا هو لمزيد | الآيتين الأخيرتين ورد في الآيات السابقة أيضاً، وهذا التكرار | ومضمون |
|                  | لمكافحة الشرك وقلع جذوره التي نفذت في أفكار المشركين و      |        |
|                  | والتقرير المتكرر.                                           |        |

8003

الآيات

خُذِ ٱلْعَفُووَأَمْ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ٢ وَإِمَا يَنزَعَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَنْخُ فَاسْتَعِدْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيهُ الْ إِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَتَهُمْ طَلَيفٌ مِنَ ٱلشَيْطَنِ تَذَكَتُ رُوا فَإِذَا هُم تُبْصِرُونَ ٢ وَإِخْوَ نَهُمْ يَمُدُونَهُمْ فِي ٱلْغَيَ شَرَ ٱلشَيْطَنِ تَذَكَتُ رُوا فَإِذَا هُم تُبْصِرُونَ ٢ وَإِخْوَ نَهُمْ يَمُدُونَهُمْ فِي ٱلْغَيَ مُتَرَ لَا يُقْصِرُونَ ٢ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم بِنَا يَةٍ قَالُوا لَوْلا اجْتَبَيْتَهُمْ قُلْ إِنَّا آتَبَعُمَ يُوحَى إِلَى مِنَ آلِقَ مِنْ اللَّهُ مُعَالِيهُ وَالَعَهُ مَنْتَ مَنْ مَعْتَ مِنْ الْعَالَةُ مَعْتَعَوْ يُوحَى إِنَّهُ مَا يَعْتَصِرُونَ ٢ مَنْ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم بِنَا يَةٍ قَالُوا لَوْلا الْحَتَيْتَ مَا تَتَعَ

## التفسير

## وساوس الشَّيطان:

في هذه الآيات يبيّن القرآن شروط التبليغ وقيادة الناس وإمامتهم بأسلوب أخّاذ رائق وجيز، وهي في الوقت ذاته تتناسب والآيات المتقدمة التي كانت تشير إلى مسألة تبليغ المشركين أيضاً.

فني **الآيـة الأولىٰ \_**من الآيات محل البحث \_إشارة إلى ثـلاث مـن وظـائف القـادة والمبلّغين، فتوجّه الخطاب للنّبيﷺ فتقولُ في البداية ﴿مَدْلاصفُوَ﴾

**العفو:** قد يأتي بمعنى الزيادة في الشيء أحياناً، كها قد يأتي بمعنى الحدّ الوسط، كما يأتي بمعنى قبول العذر والصفح عن المخطئين والمسيئين، ويأتي أحياناً بمعنى استسمهال الأمور.

والقرائن الموجودة في الآية تدلّ على أنّ الآية محل البحث لا علاقة لها بالمسائل المالية وأخذ المقدار الإضافي من أموال الناس، كها ذهب إليه بعض المفسّرين. بل مفهومها المناسب هو استسهال الأمور، والصفح، واختيار الحدّ الوسط`.

لمزيد من التوضيح يراجع من هذا التفسير، ذيل الآية ٢١٩ من سورة البقرة.

ē]

ومن البديهي أنّه لو كان القائد أو المبلّغ شخصاً فظاً صعباً، فإنّه سيفقد نفوذه في قلوب الناس ويتفرقون عنه، كما قال القرآن الكريم: **وولو كنت فيقاً غيليظ للقيلب لا نيفقوا مين** حولك»`.

ثمّ تعقّب الآية بذكر الوظيفة الثّانية للنّبي ﷺ و تأمره بأن يرشد الناس إلى حميد الأفعال التي ير تضيها العقل ويدعو إليها الله عزّوجل قائلةً: ﴿ولَهربالعرف» إ

وهي تشير إلى أنَّ ترك الشدَّة لا يعني المجاملة، بل هو أن يقول القائد أو المبلَّغ الحــق، ويدعو الناس إلى الحق ولا يخني شيئاً.

أمّا الوظيفة الثّالثة للنّبيﷺ فهي أن يتحمل الجاهلين، فتقول: ﴿وَلَعرفَن مِن للعِاهلينَ». فالقادة والمبلّغون يواجهون في مسيرهم أفراداً متعصّبين جهلة يـعانون مـن انحـطاط فكري وثقافي وغير متخلقين بالأخلاق الكريمة، فيرشقونهم بالنّهم، ويُسيؤون الظن بهم ويحاربونهم.

فطريق معالجة هذه المعضلة لا يكون بمواجهة المشركين بالمثل، بل الطريق السليم هو التحمل والجلد وعدم الإكثرات بمثل هذه الأمور، والتسجربة خسير دليسل عسلى أنّ هسذا الأسلوب هو الأسلوب الأمثل لمعالجة الجهلة، وإطلفاء النسائرة، والقلضاء عسلى الحسسد والتعصب، وما إلى ذلك.

وفي الآية التّالية دستور آخر، وهو في الحقيقة يمثل الوظيفة الرّابعة التي ينبغي على القادة والمبلّغين أن يتحملوها، وهي أن لا يدعوا سبيلاً للشيطان إليهم، سواء كان متمثلاً بالمال أم الجاه أم المقام وما إلى ذلك، وأن يردعوا الشياطين أو المتشيطنين ووساوسهم، لئلا ينحرفوا عن أهدافهم.

فالقرآن يقول: ﴿وَلِمَّا يَنْزَغُنُّكَ مِنْ الشَّيطَانَ نَزْعُ فَاسْتَعَدُ بِاللَّهُ لِتَّهُ سَعِيع عليم ﴾ `

## أجمع آية أفلاقية:

روي عن الإمام الصادق عنه أنَّه قال: «لا آية في القرآن أجمع في «المسائل» الأخلاقية من

٢. وينزغ» مأخوذ من مادة «النزغ» على زنة «النزع» ومعناه الدخول في الأمر لإفساده أو الإثارة ضده!...

۱. آل عمران، ۱۵۹.

| 7.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | ٤[ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----|
| A Representation of the second s | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | -  |

هذه الآية» ( «أي الآية الأولى من الآيات محل البحث».

قال بعض الحكماء في تفسير هذا الحديث: إنَّ أُصول الفضائل الأخلاقية وفقاً لأُصول القوى الإنسانية «العقل» و«الغضب» و«الشّهوة» تتلخص في ثلاثة أقسام:

۱-الفضائل العقلية: وتدعى بالحكة، وتتلخص بقوله تعالى: ﴿ولمريالعرف».

٢\_ والفضائل النّفسية في مواجهة الطغيان والشهوة، وتدعى بالعفّة، وتتلخص بـ «خذ العفو».

٣- والتسلط على القوة الغضبية، وتدعى بالشجاعة، وتتلخص في قوله تعالى ﴿ولَعرض عن الجاهلين﴾

وسواءً كان الحديث الشريف يدلّ على ما فسّر، المفسّرون وأشرنا إليه آنفاً، أو كما عبّرنا عنه بشروط القائد أو المبلّغ، فهو يبيّن هذه الحقيقة: وهي أنّ هذه الآية القصيرة الوجيزة تتضمّن منهجاً جامعاً واسعاً كليّاً في المجالات الأخلاقية والاجتماعية، بحيث يمكننا أن نجد فيها جميع المناهج الإيجابية البناءة والفضائل الإنسانية، وكما يقول بعض المفسّرين: إنّ إعجاز القرآن بالنسبة إلى الإيجاز في المبنى، والسعة في المعنى، يتجلى في الآية محل البحث تماماً.

وينبغي الإلتفات إلى أنَّ الآية وإن كانت تخاطب النّبي نفسه إلَّا أنّها تشمل جميع الأمّة والمبلّغين والقادة.

كما ينبغي الإلتفات إلى أنّ الآيات محل البحث ليس فيها ما يخالف مقام العصمة أيضاً، لأنّ الأنبياء والمعصومين ينبغي أن يستعيذوا بالله من وساوس الشيطان، كما أنّ أيّ أحد لا يستغني عن لطف الله ورعايته والإستعاذة به من وساوس الشياطين. حتى المعصومين بيني .

وجاء في بعض الرّوايات أنّه لما نزلت الآية ﴿حَدَّلَالْعَقُو...﴾ سأل رسول الله يَشْيَ جَبْر ئيل عن ذلك فقال جبر ئيل: لا أدري، حتى أسأل العالم ثم أتاه فقال: «يا محمّد، إنّ الله يأمرك أن تعفو عمن ظلمك، وتعطي من حرمك، وتصل من قطعك "».

وجاء في حديث آخر أنَّه لما نزلت آية ﴿ حَدَالسَفُو ولمربالعرف وأمرض عن الجاهلين ﴾ قال

١. بحارالاتوار، ج ٦٨. ص ٤٢٦.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحار الانوار، ج ٧٢، ص ٢٤٣.

٤]

النّبي: كيف يا ربّ والغضب؟ فنزل قوله **﴿وَلِمَّا يَنزَعُنَّكَ مِنْ ا**لشَيطا**ن نزَعُ فَاستَعَدُ بِالله لِتَّه سَمِيع** عليم» <sup>(</sup>.

وينبغي الإشارة إلى أنَّ الآية الثّانية هنا جاءت في سورة فصلت الآية ٣٦ بتفاوت يسير. بين الآيتين، إذ ورد التعبير مكان قوله تعالى:﴿لِنَّه سَعِيم عليم﴾ ﴿لِنَّه هو السَّعِيم العليم».

**وفي الآية التّالية** بيان للإنتصار على وساوس الشيطان بهذا النحو ﴿لِنَّ للذين لتَقوا لِذَا هسمهم طائف هن الشيطان تذكروا فإذا هم همبصرون﴾. أي يستذكرون ما أنسعم الله عسليهم، ويفكرون في سوء عاقبة الذنب وعذاب الاخرة فيتّضح لهم بذلك طريق الحق.

**والطَّائف:** هو الذي يطوف ويدور حول الشيء، فكأنَّ وساوس الشيطان تدور حول فكر الإنسان وروحه كالطائف حول الشيء ليجد منفذاً إليه، فإذا تذكر الإنسان في مثل هذه الحالة ربّه، واستعاذ من وساوس الشيطان وعاقبة أمره، أبعدها عنه، وإلّا أذعن لهــا وانقاد وراء الشيطان.

وأساساً فإنّ كل إنسان في أية مرحلة من الإيمان، أو أي عمر كان، يُسبتلى بوساوس الشياطين. وربّما أحس أحياناً أنّ في داخله قوّة مهيمنة تدفعه نحو الذنب وتدعوه إليه، ولا شك أنّ مثل هذه الحالة من الوساوس في مرحلة الشباب أكثر منها في أية مرحلة أخرى، ولا سيا إذا كانت البيئة أو المحيط كما هو في العصر الحاضر من التحلّل والحريّة، لا الحرية بعناها الحقيقي، بل بما يذهب إليه الحمق «من الإنسلاخ من كمل قسيد والتزام أخلاقي أو اجتماعي أو ديني» فتزداد الوساوس الشيطانية عندالشباب.

وطريق النجاة الوحيد من هذا التلوّث والتحلل في مثل هذه الظروف. هو تقوية رصيد التقوى أولاً، كما أشارت إليه الآية ﴿**لِنَ للدّين لتقو**ل..﴾ ثمّ المراقبة والتسوّجه نحسو النسفس. والإلتجاء إلى الله وتذكر ألطافه ونعمه وعقابه الصارم للمذنب..

وهناك إشارات كثيرة في الرّوايات الإسلاميّة إلى أثـر ذكـر الله العـميق في مـعالجة الوساوس الشيطانية. حتى أنّ الكثير من المؤمنين والعلماء وذوي المـنزلة كـانوا يحسـون بالخطر عند مواجهة وساوس الشيطان، وكانوا يحاربونها «بالمراقبة» المذكورة في كتب علم الأخلاق بالتفصيل.

والوساوس الشيطانية مثلها مثل الجراثيم الضارة التي تبحث عن البنية الضعيفة لتنفذ

٨. روى ذلك صاحب المنارج ٩. ص ٥٣٨. قائلاً: رُوي عن جدنا الإمام الصادق إنتِلا.

٦١١

فيها. إلاَّ أنَّ الأجسام القوية تطرد هذه الجراثيم فلا تؤثر فيها.

وجملة **(إذا هم مبصرون)** إشارة إلى حقيقةِ أنَّ الوساوس الشيطانية تلتي حجاباً على البصيرة «الباطنية» للإنسان، حتى أنَّه لا يعرف العدوّ من الصديق، ولا الخير من الشر، إلّا أن ذكر الله يكشف الحجب ويزيد الإنسان بصيرة وهدى. ويمنحه القـدرة عـلى مـعرفة الحقائق والواقعيات. المعرفة التي تخلّصه من مخالب الوساوس الشيطانية.

وملخص القول: أنّنا لاحظنا في الآية السابقة كيف ينجو المتقون من ننزغ الشبيطان ووسوسته بذكر الله، إلّا أنّ الآثمين إخوة الشياطين يبتلون بمزيد الوساوس فلا ينسلخون عنها، كما تعبّر الآية التالية عن ذلك قائلة: ﴿وَإِحَوَلَتَهِم مِحَدَوَتَهِم فِي الغَيّ ثُمّ لا يقصرون﴾.

«الإخوان» كناية عن الشياطين، والضمير «هم» يعود على المشركين والآثمين، كما نسقراً هذا المصطلح في الآية ٢٧ من سورة الإسراء ﴿إِنَّ الهِبِدُرِينِ كَانُوا إَخْوَانَ الشياطينِ﴾.

و «يمدونهم» فعل مأخوذ من الإمداد ومعناه الإعانة والإدامة، أي إنّهم يسوقونهم في هذا الطريق دائماً.

وجملة **وثمّ لا يقعرون به** تعني أنّ الشياطين لا يألون جهداً في إضلال المشركين والآثمين. ثمّ تذكر **الآية التّالية** حال جماعة من المشركين والمذنبين البعيدين عن المنطق، فتقول: إنّهم يكذبونك \_ يا رسول الله \_ عندما تتلو عليهم آيات القرآن، ولكن عندما لا تأتيهم بآية، أو يتأخر الوحي يتساءلون عن سبب ذلك: **ووإذا لم تأتيم بآية قالوا لولا اجتبيتها به `** ولكن قل لهم انني لا اعمل ولا أقول إلّا بما يوحي الله اليّ **وقل لِنّما اتّبع ما يوحيّ لليّ من ربّي** هذا **بعائر من ربّكم وهذي ورحجة لقوم يؤمنون ب** 

ويتّضح من هذه الآية \_ضمناً \_أنّ جميع أقوال النّبي وأفعاله مصدرها وحي السهاء، ومن قال بغير ذلك فهو بعيد عن القرآن.

## રાજ

١. «الإجتباء» مأخوذ من «الجباية»، وأصلها جمع الماء في الحوض ونحوه، ولذلك يستي حوض الماء بـ «الجابية»، وجمع الخراج يستي حوض الماء بـ «الجابية، وجمع الخراج يستى جباية أيضاً. ثمّ توسعوا في الاستعمال فأطلقوا على جمع الأشياء واستخابها واختيار ما يراد منها اجتباءً. فجملة «لولا اجتبيتها» تعني لولا اخترتها.

الآيات

وَإِذَا قُرِي ٱلْقُرْمَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ، وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٢ وَأَذَكُرَ زَبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعَا وَخِيفَةُ وَدُونَ ٱلْجَهَرِمِنَ ٱلْقَوَّلِ بِٱلْغُدُوِّ وَآلَاصَالِ وَلَا تَكُن مِنَ ٱلْغَافِلِينَ ٢ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِكَ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَيْهِ وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ, يَسْجُدُونَ ٢ ٢

## التفسير

وإذا قُرى، القرآن فاستمعوا وانصتوا:

لقد بدأت هذه السورة (سورة الأعراف) ببيان عظمة القرآن، وتنتهي بالآيات ـ محـل البحث ـ التي تتكلم عن القرآن أيضاً.

وبالرغم من أنَّ المفسّرين ذكروا أسباباً لنزول الآية الأولىٰ ـ من هذه الآيـات محـل البحث ـ منها مثلاً ما روي عن ابن عباس وجماعة آخرين، أنَّ المسلمين في باديء أمرهم كانوا يتكلمون في الصلاة، ورمّا ورد شخص (جديد) أثناء الصلاة فيسأل المصلين وهم مشغولون بصلاتهم: كم ركعةٍ صليتم؟ فيجيبونه: كذا ركعة. فنزلت الآية ومنعتهم أو نهتهم عن ذلك.<sup>(</sup>

كما نقل الزّهري سبباً آخر لنزول الآية، وهو أنّه لما كان النّبي يقرأ القرآن، كان شاب من الأنصار يقرأ معه القرآن بصوت مرتفع، فالآية نزلت ونهت عن ذلك. <sup>ت</sup>

وأيّاً كان شأن نزول هذه الآية، فهي تقول: ﴿وَإِذَا قَرَى القَرَآنَ فَاستمعوا لَهُ وَلَتَصتوا لَعَلَّكُم ترحمونَ﴾.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث وهكذا، تفسير جامع البيان.
 ٢. تفسير جامع البيان، ج ٩، ص ١١٠، ذيل الآية مورد البحث.

٤]

والفعل «انصتوا» مأخوذ من مادة «الإنصات» ومعناه: السكوت المشـفوع بـالإصغاء والإستماع.

وقد اختلف المفسّرون في أنّ الإنصات والسكوت هنا في الآية، هل هو عسند قسراءة القرآن في جميع الموارد؟ أم هو منحصر وقت الصلاة وعند قراءة إمام الجمهاعة؟ أم هو عندما يقرأ إمام الجمعة ــ في خطبة الصلاة ــالقرآن؟

كما أنّ هناك أحاديث شتى في هذا الصدد في كتب الفريقين في تفسير هذه الآية. والذي يستفاد من ظاهر الآية أن هذا الحكم عام غير مختص بحال ما ولا وقت معيّن. إلّا أنّ الرّوايات المتعددة الواردة عن الأئمة الطاهرين، بالإضافة إلى إجماع العلماء واتفاقهم على عدم وجوب الإستماع عند قراءة القرآن في أية حال، يُستدل من ذلك على أن هذا الحكم بصورة كليّة حكم استحبابي، أي ينبغي إن قُرىء القرآن – حيثما كان، وكيف كان - أن يستمع الآخرون وينصتوا احتراماً للقرآن، لأنّ القرآن ليس كتاب قراءة فحسب، بل هو كتاب فهم وإدراك، ثمّ هو كتاب عمل أيضاً.

وهذا الحكم المستحب ورد عليه التأكيد إلى درجة أنَّ بعض الرَّوايات عـبَّرت عــنه بالوجوب.

إذ ورد عن الإمام الصادقﷺ قوله: «يجب الإنصات للقرآن في الصّلاة وفي غيرها وإذا قرىء عندك القرآن وجب عليك الإنصات والإستماع» (

حتى أنّه يستفاد من بعض الرّوايات أن لو كان إمام الجماعة مشغولاً بالقراءة في الصلاة. وقرأ شخص آخر آية من القرآن فيستحب للإمام السكوت حتى ينهي قدراءة الآية، ثمّ يكمل الإمام قراءته. حيث ورد عن الإمام الصّادق في أنّ أميرالمؤمنين عليّاً في كان مشغولاً بصلاة الصبح، وكان ابن الكوّا - ذلك المنافق الفظّ القلب - خلف الإمام مشغولاً بالصلاة، فقرأ فجأة فولقد لوحي لليك وللى للذين من قبلك لئن لمسركت لي محيق عملك ولتكوننَ من الخاصرين أوكان هدفه من قراءة الآية أن يعترض على الإمام على عن قبول الحكم في صفين - كما احتملوا ذلك - لكن الإمام سكت العرام علي مكنياً عن ابن الكوّا من قراءة الآية، ثمّ رجع الإمام إلى قراءته فأعاد ابن الكوا عمله مرّة ثانية،

د. تفسير البرهان، ج٢، ص ٥٧.

فسكت الإمام أيضاً، فكرر ابن الكوّا القراءة ثالثة فسكت علي<sup>عظي</sup> أيضاً، ثمّ تلا قوله تعالى: **وفاصيران ومذلله حقّ ولايستخفّنك للذين لايوقنون با** وهو يشير إلى أنّ عذاب الله وعقابه الأليم في إنتظار المنافقين وغير المؤمنين، وينبغي أن يتحمل الإنسان أذاهم، ثمّ إنّ الإمام أكمل السورة وهوى إلى الركوع<sup>7</sup>.

ويستفاد من جميع ما تقدّم، ولا سيا من البحث آنف الذكر، أنّ الإستماع والسكوت عند قراءة آيات القرآن أمر حسن جداً إلّا أنّه بشكل عام غير واجب... ولعلّ جملة **ولصّلكم ترحمون) إضافة إلى الرّوايات والإجم**اع، تشير إلى استجباب هذا الحكم أيضاً.

والمورد الوحيد الذي يجب فيه السكوت أو يكون حكم السكوت فيه واجباً، هو في صلاة الجماعه، إذ على المأموم أن يسكت ويستمع لقراءة الإمام. حتى أنّ جمعاً من الفقهاء قالوا: إنّ هذه الآية تدل على سقوط الحمد والسورة من قبل المأموم «عند صلاه الجماعة».

ومن جملة الرّوايات الدالة على هذا الحكم ما روي من حديث عن الإمام الباقرﷺ : «وإذا قرىء القرآن في الفريضة خلف الإمام فاستمعوا له وانصتوا لعلّكم تُرحمون»".

وأمّا استعمال «لعل» في هذه الجملة، فهو \_كما أشرنا سابقاً \_ لغرض أن تشملكم رحمة الله، **ف**جرّد السكوت غير كافٍ، بل توجد أمور أخرى منها العمل بالآي أيضاً.

ولا بأس أن نذكر الملاحظة التي بيّنها الفقيه المعروف الفاضل المقداد السيوري في كتابه «كنز العرفان» إذ فسّر الآية تفسيراً آخر فقال: إنّ المراد من الآية هـو الإصـغاء للآيـات وإدراك مفاهيمها والإذعان لإعجازها.

ولعل هذا التّفسير كان بسبب أنّ الآية السابقة كانت تتكلم عن المـشركين، إذ كـانوا يتذرعون بحجج واهية في شأن نزول القرآن، فالقرآن يقول لهم: فاستمعوا وانصتوا لعلكم تعرفون الحق<sup>ع</sup>.

وليس هناك مانع من أن نعتبر مفهوم الآية واسعاً بحيث يشمل جميع الكفّار والمسلمين. فغير المسلم عليه أن يستمع وينصت للقرآن ويفكر فيه حتى يمؤمن فسينال رحمة ربّه.

- ۸. الروم. ۲۰.
- ٢. المصدر السابق، ص ٥٧.
- ۲. تفسير البرهان، ج ۲، ص ٥٦.

تفسير كنزالعرفان، ج ١، ص ١٩٥.

[ع

والمسلم عليه أن يستمع ويدرك مفهوم الآي ويعمل به لينال رحمة ربّه، لأنّ القرآن كتاب إيمان وعلم وعمل للجميع، لا لطائفة خاصّة أو فريق معين.

وفي الآية التالية إكمالاً للأمر السابق يخاطب القرآن النبي الكريم \_ وهذا الحكم كملي وعام أيضاً وإن كان الخطاب موجهاً للنبي تَشَنَّ كما هو الحال في سائر آيات القرآن الأخرى وأحكامها \_ إذ يقول سبحانه في كتابه: فواذكر رتك في نفسك تضرّعا وخيفة به . ثمّ يضيف قائلاً: فودون الجهر هن القول بالغدة والأصال بي .

[والآصال: جمع الآصيل، ومعناه قبيل المغرب أو عند الغروب]. ﴿ولا تكنُّ هن للغاقلين».

فذكر الله في كل حال وفي كل وقت، صباحاً ومساءً. مدعاة لإيقاظ القلوب وجلائها من الدرن، وإيعاد الغفلة عن الإنسان. ومثله مثل مزنة الربيع. إذا نزلت أحيت القلوب بأزهار التوجه والإحساس بالمسؤولية والبصيرة، وكل عمل إيجابي بنّاء!...

ثمّ تختتم هذه الآية سورة الأعراف بهذه العبارة، وهي أنّكم لستم المكلّفون فقط بذكر الله بل من يذكر الله من موقع الخشية والاستكانة هم الملائكة المقربون: ﴿إِنَّ لِلذِينَ عند رَبِّكَ لا يستكبرون عن عبادته ويسبّحونه وله يسجدون﴾.

والتعبير بـ **«عند ريّك»** لا يعني القرب المكاني، لأنّ الله ليس له مكان خاص، بل هو إشارة إلى القرب المقامي، أي إنّ الملائكة وغيرهم من المقربين على رغم مقامهم ومنزلتهم عندالله، فهم لا يقصرون في التسبيح والذكر لله والسجود له.

والسجدة عند تلاوة هذه الآية مستحبة، إلا أنّ بعض أهل السنّة كأصحاب أبي حنيفة وأتباعه يقولون بوجوبها.

ربّنا نور قلوبنا بنور ذكرك. ذلك النور الذي يفتح لنا طريقنا نحو الحقيقة، ونستمد منه المدد في نصرة راية الحق ومكافحة الظالمين وأن ندرك مسؤوليتنا ونؤدّي رسالتنا ـ آمين. ص23

نهاية سورة الأعراف

٨. «التضرّع» مأخوذ من «الضرع» وهو الندي، والفعل تضرع يطلق على من يتحلب اللبن بأصابعه، ثمّ توسع في هذا الاستعمال فأُطلق على إظهار الخضوع والتواضع.

| سورة الانعام                           |
|----------------------------------------|
| حربٌ على الشرك والوثنية:               |
| الفسير الآيتان: ٢ ـ ٢                  |
| هل الظلمة من المخلوقات؟                |
| النّور رمز الوحدة، والظلمة رمز التشتت: |
| ما معنىٰ الأجل المسمىٰ؟                |
| تفسير الآية: ٣                         |
| تفسير الآيتان: ٤ ـ ٥                   |
| تفسير الآية: ٦                         |
| مصير الطّغاة:                          |
| بحوث                                   |
| تفسير الآية: ٧                         |
| منتهى العناد!                          |
| تفسير الآيات: ٨ ــ ١٠                  |
| خلق المبررات:                          |
| تفسير الآية: ١١                        |
| تفسير الآيتان: ١٢ ـ ١٣                 |
| تفسير الآيات: ١٤ ـ ١٢                  |
| لا ملجأ غير الله                       |
| تفسير الآيتان: ١٧ ـ ١٨                 |
| قدرة الله القاهرة:                     |

فهرس

| 5]       | <b>فهرس</b>                           | ۸۱۲                   |
|----------|---------------------------------------|-----------------------|
|          | تفسير الآيتان: ١٩ ـ ٢٠                |                       |
| ۳٥       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | أعظم الشّاهدين:       |
|          | تفسير الآيات: ٢١ ـ ٢٤                 |                       |
| ۳۸       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | أشد الظّلم:           |
| ٤        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بحوث                  |
|          | تفسيرالآيتان: ٢٥ ـ ٢٦                 |                       |
| ٤٢       | ىتراق:                                |                       |
| ٤٣       | بأبي طالب مؤمن قريش:                  | إلصاق تهمة عظيمة      |
|          | تقسير الآيتان: ٢٧ ـ ٢٨                |                       |
| ٤٨       |                                       | يقظة عابرة عقيمة      |
| ٤٩       |                                       | بحوث                  |
|          | تفسير الآيات: ٢٩ ـ ٣٢                 |                       |
| ٥١       | لى احتمالان:                          | في تفسير الآية الأو   |
|          | تفسير الآيتان: ٣٣ ـ ٣٤                |                       |
| 00       | ن الصعاب دائماً:                      | المصلحون يواجهور      |
|          | تفسير الآيتان: ٣٥ ـ ٣٦                | Ĺ                     |
| ٥٩       |                                       | الأموات المتحركون     |
|          | تفسير الآية: ٣٧                       |                       |
|          | تفسير الآية: ٣٨                       |                       |
| ν        |                                       | بحوث                  |
| ٠٠٠٠٠ ٧٢ |                                       | ۱_ هل هناك بعث لل     |
| ٦٨       |                                       | ۲۔الحشر والتکليف<br>- |
| ٦٩       |                                       | ٣_ هل تدل هذه الآ     |
|          | تفسير الآية: ۳۹                       |                       |
| ۷        |                                       | الصّم والبُكم:        |

| 719                                             | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل              | [٤                       |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------|
|                                                 | تفسير الآيتان: ٤٠ ـ ٤١                        |                          |
| V7                                              |                                               | التّوحيد الفطري:         |
| ٧٣                                              |                                               | بحوث                     |
|                                                 | تفسير الآيات: ٤٢ ـ ٤٥                         |                          |
| ٧٤                                              |                                               | مصير الذين لا يعتبرون    |
| ۷۵                                              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       | بحوث                     |
|                                                 | تفسير الآيات: ٤٩-٤٩                           |                          |
| ٧λ                                              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       | اعرفوا وأهب النعما       |
|                                                 | تفسير الآية: ٥٠                               |                          |
| ۸۱                                              |                                               | معرفة الغيب:             |
|                                                 | تقسير الآية: ٥١                               |                          |
|                                                 | تفسير الآيتان: ٥٢ ـ ٥٢                        |                          |
| ۸٦                                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | سبب النّزول              |
| λγ                                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | مكافحة التّفكير الطّبقي  |
| ٨٩                                              |                                               | إمتياز كبير للإسلام      |
|                                                 | تفسير الآيتان: ٤٤ ـ ٥٥                        |                          |
|                                                 | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٥٨                         |                          |
| 97                                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | الإصرار العقيم:          |
| 90                                              |                                               | بحوث                     |
|                                                 | تفسير الآيات: ٥٩ ـ ٦٢                         |                          |
| ٩٧                                              | · · · <b>· · · · · · · · · · · · · · · · </b> | أسرار الغيب:             |
|                                                 | تفسير الآيتان: ٦٣ ـ ٦٤                        |                          |
| <b>Λ+ £</b> · · · · · · · · · · · · · · · · · · | لظًلام:                                       | النُّور الَّذي يضيء في ا |
| N-0                                             |                                               | بحوث                     |
|                                                 | تفسير الآية: ٦٥                               |                          |
| ۱.۷                                             |                                               | ألوان العذاب:            |

| ٤]        | فهرس                                    | ٦٢.                     |
|-----------|-----------------------------------------|-------------------------|
| ۱۰۷       |                                         | بحوث                    |
|           | تفسير الآيتان: ٦٦ ـ ٦٧                  |                         |
| ۱۱۱       |                                         | سبب النّزول             |
|           | تفسير الآيتان: ٦٨ ـ ٦٩                  |                         |
| <b>NN</b> | الباطل:                                 | إجتناب مجالس أهل        |
| 117       |                                         | سؤالان:                 |
|           | تفسير الآية: ٧٠                         |                         |
| 118       |                                         | الذين اتّخذوا الدّين له |
|           | تفسير الآيتان: ٧٧ ـ ٧٢                  |                         |
|           | تفسير الآية: ٧٣                         |                         |
|           | تفسير الآية: ٧٤                         | · · · · · ·             |
| 181       | •                                       | هل کان آزر أبا إيراهي   |
|           | تفسير الآيات: ٧٥ ـ ٧٩                   |                         |
| 170       |                                         | أدلة التوحيد في السم    |
| ۱۲۸       | م على التوحيد:                          | كيفية استدلال إيراهي    |
| 149       |                                         | بحوث                    |
| ۱۳۳       | تفسير الآيات: ۸۰ ـ ۸۳                   | Six. 4 (1916) - 1       |
| 111       | تفسير الآيات: ٨٢ ـ ٨٧                   | ما معنى «الظلم» هنا؟    |
| ١٣٨       |                                         | بحوث                    |
| ١٣٨       | ·····                                   |                         |
| ت؟        | ء الأنبياء في ثلاث مجموعات في ثلاث آيا. | **                      |
|           | لحين في تعريف شخصية الإنسان             |                         |
|           |                                         | ٤_جواب على إعترا        |
|           | ۔<br>تفسیر الآیات: ۸۸ ـ ۹۰              |                         |
| ١٤٢       |                                         | ثلاثة إمتيازات مهمة:    |

| [٤                        | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل        | 771       |
|---------------------------|-----------------------------------------|-----------|
| سبب التُزول               |                                         | 127       |
| الغافلون عن الله: .       |                                         | 127       |
|                           | تفسير الآية: ٩١                         |           |
| بحوث                      |                                         | ١٤٨٠٠٠٠٠  |
| 5.                        | تفسير الآية: ٩٢                         |           |
| ى <b>حە</b> ث <sup></sup> |                                         | 101       |
| ۱_الإسلام دين ء           | , عالمي                                 | 101       |
|                           | لإيمان بالقرآن والإيمان بالآخرة         |           |
| ٣_أهمية الصّلاة           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | 107       |
| سبب النّزول               |                                         | 108       |
|                           | تقسير الآية: ٩٣                         |           |
| بحوث                      |                                         | 100       |
|                           |                                         | ۱۰۷       |
|                           | تفسير الآية: ٩٤                         |           |
| الضّالون:                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۱٥٧       |
| ىحثان                     |                                         | ۱٥٨٠٠٠٠٠  |
| <b>.</b> .                | تفسير الآيتان: ٩٥-٩٦                    |           |
| فالق الاصباح:             |                                         | 109       |
|                           | تفسير الآية: ٩٧                         |           |
|                           | تفسير الآيتان: ۹۸ ـ ۹۹                  |           |
|                           | تفسير الآيات: ١٠٠ ـ ١٠٣                 |           |
| خالق کل شيء:.             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ۷۳۰۰۰۰۰   |
| -                         |                                         |           |
|                           | بصار                                    |           |
| ۲_اللہ خالق کل            | ل شيء                                   | ۷۸۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۲_ما معنی «بد ب           |                                         | ٧٩        |

| [ع          | فهرس                                  | 777                           |
|-------------|---------------------------------------|-------------------------------|
| ١٨٠         |                                       | ٤- ما معنى «اللطيف»           |
|             | تفسير الآيات: ١٠٤_١٠٧                 |                               |
| \           | راه:                                  | ليس من واجبك الإك             |
|             | تفسير الآية: ١٠٨                      |                               |
| ۱۸٦         |                                       | 2 .                           |
| ۱۸۸         |                                       | سبب النزول                    |
|             | تفسير الآيتان: ١٠٩ ـ ١١٠              |                               |
|             | تفسير الآية: ١١١                      |                               |
| 191         | دون؟                                  | لماذا لايرعوي المعان          |
|             | تفسير الآيتان: ١١٢_١١٣                | <b>N</b>                      |
| 197         |                                       | وساوس الشياطين: .             |
| 192         |                                       | بحوث                          |
|             | تفسير الآيتان: ١١٤ ـ ١١٥              |                               |
|             | تفسير الآيتان: ١١٦ ـ ١١٧              |                               |
| Y           | المددية:                              | بحث: لا أ <b>هت</b> ية للكثرة |
|             | تفسير الآيات: ١١٨ ـ ١٢٠               |                               |
| <b>*•</b> * |                                       | لابدٌ من إزالة آثار الشر      |
|             | تفسير الآية: ١٢١                      | . <b>.</b>                    |
| ۲۰٦         |                                       | سبب النّزول                   |
|             | تفسير الآيتان: ١٢٢ ـ ١٢٣              |                               |
| ۲.۷         | <b>حة:</b>                            | الإيمان والرّؤية الواض        |
| ۲۱.         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | سبب النّزول                   |
|             | تفسير الآية: ١٢٤                      |                               |
| ۲۱.         |                                       | الله أعلم حيث يجعل ر          |
|             | تفسير الآية: ١٢٥ ـ ١٢٧                |                               |
| 417         |                                       | الإمدادات الإلهيّة            |

| 777           | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | <b>٤</b>           |
|---------------|-----------------------------------------|--------------------|
| *17           |                                         | بحوث               |
| rtr           | د من «الهداية» و«الضلالة»؟              | ١_ما هو المقصو     |
| 117           | د من «الصّدر»؟                          | ٢_ما هو المقصو     |
| *1*           |                                         | ۳-ما هو «الحرج     |
| *1*******     | علمية                                   | عدمعجزة فرانيد     |
| Y 1 £         | صدر؟                                    | ٥-ما هو شرح ال     |
|               | تفسير الآيتان: ١٢٨ _ ١٢٩                |                    |
|               | تفسير الآيات: ١٣٠ ـ ١٣٢                 |                    |
| *19           |                                         | إتمام الحجة:       |
| ,             | تفسير الآيات: ١٣٣ ـ ١٣٥                 |                    |
|               | تفسير الآية: ١٣٦                        |                    |
|               | تفسير الآية: ١٣٧                        |                    |
|               | تفسير الآيتان: ١٣٨ ـ ١٣٩                |                    |
|               | تفسير الآية: ١٤٠                        |                    |
|               | تفسير الآية: ١٤١                        |                    |
| ٢٣٤ · · · · · | رب التوحيد:                             | درس عظیم علی ہ     |
| ۲۳٦           | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | جوث                |
| ۲۳٦           | بة بالآيات السابقة                      | ا_إرتباط هذه الإ   |
| ۲۳٦           | «ثمره»؟                                 | ١_ما هو المراد من  |
| 177           | الحقّ الذي يجب إعطاؤه؟                  | المما هو المراد من |
| ۲۳۷           | تعبير بكلمة «يوم»؟                      | ا_ما هو المراد من  |
|               | تفسير الآيات: ١٤٢_١٤٤                   |                    |
|               | -                                       |                    |
|               | تفسير الآية: ١٤٥                        |                    |
| ٢٤٢           | تفسير الآية: ١٤٥<br>حرّمة:              | ض الحيوانات الم    |

| ٤]        | فهرس                      | 375                      |
|-----------|---------------------------|--------------------------|
|           | تفسير الآيتان: ١٤٦_١٤٧    |                          |
| 727       |                           | ما حُرَّم على اليهود: .  |
| ۲٤٧       |                           | بحثان                    |
| ۲٤٧       | إسرائيل؟                  | ۱_ماذاكان يقترف بنو      |
|           | ين)؟                      |                          |
|           | تفسير الآيات: ١٤٨ ــ ١٥٠  |                          |
| Yo.       | بحجة «الجبر»:             | التملّص من المسؤولية     |
|           | تفسير الآيات: ١٥١ ـ ١٥٣   |                          |
| Y00       |                           | الأوامر العشرة:          |
| YOV       |                           | بحوث                     |
| TOV       | الختم بنبذ الاختلاف       | ١_الشروع بالتوحيد و      |
| YOV       |                           | ٢_التأكيدات المتتابعة    |
| ۲٥٨       | ىال <i>د</i> ة            | ٣_التعاليم والأوامر الخ  |
| ۲٥٨٠٠٠٠٠  | الوالدين                  | ٤_اهمية الإحسان إلى      |
| ۲٥٩       | لاق والجوع                | ٥_قتل الأولاد من الإم    |
| ۲٥٩       | لفواحش؟                   | ٦_ما هو المقصود من ا     |
| ۲٥٩       |                           | ٧_لا تقربوا هذه الذَّنوب |
| ۲٦        | <b>اطنة</b>               | ٨_الذَّنوب الظاهرة والب  |
| ۲٦.       | ليهود                     | ٩_الوصايا العشر عند ا    |
| ۲٦.       | آيات وجه المدينة المنورة؟ | ۱۰۔کیف غَیّرت هذه ۱۱     |
|           | تفسير الآيات: ١٥٤_١٥٧     |                          |
| ۲٦٣       | جين والمتعلَّلين:         | ردٌ حاسمٌ على المتحجم    |
|           | تفسير الآية: ١٥٨          |                          |
| ۰۰۰۰۰ ۸۲۲ |                           | توقعات باطلة ومطاليب     |
| 779       | دون عمل                   | حث: لا فائدة للإيمان ب   |
|           |                           |                          |

| 770                                       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | ٤.                   |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------|
|                                           | تفسير الآيتان: ١٥٩ ـ ١٦٠                |                      |
| YV)                                       | للصفوف ونفيهم:                          | رفض المفرّقين        |
| τγτ · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                                         | بحوث: ۰۰۰۰۰          |
|                                           | صودون في الآية؟                         | <u>١</u> _من هم المق |
| ٢٧٢                                       | قة وزرع الاختلاف                        | ٢_بشاعة التفر        |
| tvt                                       | نب «المنار» الظالمة على الشّيعة         | ٣_حملات کا ا         |
| ۲۷٦                                       | <b>اب أقلّ:</b>                         | ثواب أكثر، عة        |
| ۲۷۷                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   | بحوث                 |
| ۲۷۷                                       | د من قوله «جاء به»؟                     | ١ ما هو المراد       |
| τνν                                       | ة، عشرة أضعاف                           | ٢_أجر الحسنا         |
| ۲۷۸                                       | يوم واحد ستين يوماً؟                    | ٣_لماذا كفارة        |
| ۲۷۹                                       | ف الرّباني                              | ٤_ منتهى اللَّطْ     |
|                                           | تفسير الأيات: ١٦١ ـ ١٦٣                 |                      |
| ۲۸.                                       | والمستقيم:                              | هذا هو طريقي         |
| ۲۸۲ · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ئى أوّل مسلم؟                           | كيف كان النّبي       |
|                                           | تقسير الآية: ١٦٤                        |                      |
| ۲٨٤                                       |                                         | بحثان                |
| ۲۸٤                                       | ا وزر غیرنا                             | ۱_رېّما حملنا        |
| ۲۸٥                                       | بال الآخرين الصالحة تنفعنا؟             | ٢_هل أنَّ أعم        |
|                                           | تفسير الآية: ١٦٥                        |                      |
| ۲۸۹                                       | • · · • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحثان                |
| ۲۸۹ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بن أفراد البشر ومبدأ العدالة            | ۱_التفاوت بي         |
| ۲۹                                        | سان في الأرض                            | ٢_ خلافة الإز        |

## سورة الأعراف

| يعة عن محتويات هذه السّورة: | لمحة سر |
|-----------------------------|---------|
|-----------------------------|---------|

| 5]         | فهرس                                  | רזר                                                 |
|------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ۲۹٦        |                                       | أهمّية هذه السّورة:                                 |
|            | تفسير الآيات: ٢-٢                     |                                                     |
|            | تفسير الآيتان: ٤ ـ ٥                  |                                                     |
| ۳.۱        |                                       | الأقوام التي هَلَكت وبا                             |
| Ψ. \       |                                       | بحوث                                                |
|            | تفسير الآيات: ٦ ـ ٩                   |                                                     |
| Τ.Σ        |                                       | التّحقيق الشّامل:                                   |
| ۳.٥        |                                       | المساءلة لماذا؟                                     |
| ۳.٦        | اءلة في القرآن:                       | التّوفيق بين آيات المس                              |
| Υ.Υ        |                                       | ما هو ميزان الأعمال يو                              |
| , · · •    | تفسير الآية: ١٠                       |                                                     |
| ۳۱         |                                       | مكانة الإنسان وعظمته                                |
|            | تفسير الآيات: ١٨ ـ ١٨                 |                                                     |
| ~~~        |                                       | قصّة عصيان إبليس:                                   |
|            |                                       | أوّل قياس هو قياس الم                               |
|            |                                       | لماذاكان الشيطان أول                                |
|            |                                       | قياس منصوص العلة:                                   |
|            | ن<br>ن                                | ي من مرس معادية<br>كيف خاطب الشيطان اا              |
|            | —                                     | ايك ماليك القائلين بالج<br>إبليس أوّل القائلين بالج |
|            |                                       |                                                     |
|            |                                       | بحثان<br>۱_فلسفة خلق الشيطان                        |
| rr1        | <del>,</del> ,                        |                                                     |
| ۳۲۳        |                                       | ٢ فرضية تطوّر الأنواع                               |
|            | تفسير الآيات: ١٩ – ٢٢<br>١١ تُحت      | ⊷                                                   |
| ٣٢٤        |                                       | وساوس شيطانيَّة في ح                                |
| ۳۲۷        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | يحوث                                                |
| <b>TTV</b> | ن                                     | ١_كيفية وسوسة الشيطا                                |

|                    | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل       | 787 |
|--------------------|----------------------------------------|-----|
| ماذاكانت الم       | لشجرة الممنوعة؟                        | ۳۲۸ |
|                    | آدم معصية؟                             |     |
| , 0                | ا                                      |     |
| موع آدم إلى الأ    | الله وتوبته:                           | ۳۳٤ |
|                    | ، ومستقبل هذا العالم                   |     |
| F.                 | تفسير الآيات: ٢٦ ـ ٢٨                  |     |
| ذار إلىٰ كل أينا   | ناء آدم:                               | ۳۳۷ |
|                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |     |
|                    | اضي والعاضر:                           |     |
| ••                 | من الفحشاء؟                            |     |
|                    | <br>تفسير الآيتان: ٢٩ ـ ٣٠             |     |
| حثان               |                                        | ۴٤٧ |
| _ما المقصود        | . من (أقيموا وجوهكم)                   | ۴٤٧ |
|                    | ة على المعاد                           |     |
| 2                  | ت<br>تفسير الآيتان: ۳۱ ـ ۳۲            |     |
| حثان               |                                        | οτ  |
|                    | جمل من وجهة نظر الإسلام                | ٥٢  |
|                    | حية هامة                               |     |
|                    | تفسير الآية: ٣٣                        |     |
| لمحرمات الإلم      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | ۰۰۰ |
| -                  | تفسير الآية: ٣٤                        |     |
| لكلّ أمّة أجل:     |                                        | ٥٨  |
| ۔<br>الرد على خطأ: | ······································ | ٥٩  |
|                    | تفسير الآيتان: ٣٥ ـ ٣٦                 |     |
| تعليم آخر لأبن     | بناء آدم:                              | ٦١  |
|                    | طة أخرى:                               |     |

| E]           | فهرس                                  | עצר                     |
|--------------|---------------------------------------|-------------------------|
|              | تفسير الآية: ۳۷                       |                         |
|              | تفسير الآيتان: ٢٨_٣٩                  |                         |
| ۳٦٥          | ني جهنما                              | ننازع القادة والاتباع ن |
|              | تفسير الآيتان: ٤٠ ـ ٤                 |                         |
|              | تفسير الآيتان: ٤٢ ـ ٤٣                |                         |
| ۳۷۱          | مادة الخالدة:                         | لطمأنينة الكاملة والس   |
| ۳۷٤          |                                       | ماذا عبّر بالإرث؟       |
|              | تفسير الآيتان: ٤٤ ـ ٤٥                |                         |
| ۳۷٦          | المنادي؟                              | مت: من هو المُؤذِّن! و  |
|              | تفسير الآيات؛ ٤٦ ـ ٤٩                 |                         |
| ۳۷۹          | لجنّة:                                | لأعراف معبر مهم إلى ا   |
| ۳۸۱          | الأعراب                               | يث: من هم أصحاب         |
|              | تفسير الآيتان: ٥٠ ـ ٥١                |                         |
| ۲۸۵          |                                       | لم الجنّة حرام على أه   |
| ۳۸٥٠٠٠٠      |                                       | بوث                     |
|              | تفسير الآيتان: ٥٢ ـ ٥٣                |                         |
|              | تفسير الآية: ٤٥                       |                         |
|              | e ut.                                 | ل خلق العالم في ستَّة   |
|              | في لحظة واحدة؟                        | *•                      |
|              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                         |
|              |                                       | هو «الخلق» و«الأمر      |
| , ,0,        | تفسير الآيتان: ٥٥ ـ ٥٦                | <i>.</i>                |
| <b>W</b> A14 |                                       | روط استجابة الدعاء      |
| ۳۹۷          |                                       | روح اسب به المعن        |
|              | تفسير الآيتان: ٥٧ ـ ٥٨                | witett ti               |
| ٤            | <i></i>                               | بدمن المربي والقابليا   |

| 144     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [٤                |
|---------|----------------------------------|-------------------|
|         | تفسير الآيات: ٥٩ ـ ٦٤            |                   |
| ٤٠٣٠    | الرّسل من أولي العزم:            | رسالة نوح أوّل    |
|         | تفسير الآيات: ٢٥ ـ ٧٢            |                   |
| ٤•٨٠٠٠٠ | نوم هود:                         | لمحة عن قصّة ق    |
|         | تفسير الآيات: ٧٣ ـ ٧٩            |                   |
| ٤١٣     | وما فيها من عبر:                 |                   |
| ٤ ١٧٠   |                                  | بأيّ شيء أُهلِكَ  |
|         | تفسير الآيات: ٨٠ ـ ٨٤            |                   |
| ٤١٩     | المؤلم:                          | مصير قوم لوط ا    |
|         | تفسير الآيات: ٨٥ ـ ٨٧            |                   |
| ٤٢٣٠    | ي <i>مدين:</i>                   | رسالة شعيب فع     |
|         | تفسير الآيتان: ٨٨ ـ ٨٩           |                   |
|         | تفسير الآيات: ۹۰ ـ ۹۳            |                   |
|         | تفسير الآيتان: ٩٢ ـ ٩٥           |                   |
| ٤٣٣     |                                  | إذ لم تنفع المواء |
|         | تفسير الآيات: ٩٦ ـ ١٠٠           |                   |
| ٤٣٦     | في ظل الإيمان والتقوى:           | التقدم والعمران   |
|         |                                  |                   |
| ٤٣٧     | ض والسماء                        | ١_بركات الأرد     |
| £TV     | ات»                              | ۲_ معنى «البركا   |
|         |                                  |                   |
|         | سع للآية                         |                   |
| ٤٣٨     | الأمم الكافرة في الرخاء؟         | ٥_لماذا تعيش      |
| ٤٤٢     | لل:                              | جواب على سؤ       |
|         | تفسير الآيتان: ١٠١ ـ ١٠٢         |                   |
|         | تفسير الآيات: ١٠٣ ـ ١٠٨          |                   |
| ٤٤٧     | وسی وفرعون:                      | المواجهة بين م    |

| <del>د</del> ] | فهرس                                    | ۰۳۰                        |
|----------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| ٤٥٦            | , حية عظيمة؟!                           | هل يمكن قلب العصا إلى      |
|                | تفسير الآيات: ١٠٩_١٢٢                   |                            |
| ٤٥٣            |                                         | بدء المواجهة:              |
|                | تفسير الآيات: ١١٣ ـ ١٢٢                 |                            |
| ٤٥٥            | اية؟                                    | كيف انتصر الحقّ في النها   |
| 20V            |                                         | بحثان                      |
| £0V            | السّاحرين                               | ١-المشهد العجيب لسحر       |
|                | المشايه                                 |                            |
|                | تفسير الآيات: ١٢٣_١٢٦                   |                            |
| ٤٦١            | فاء:                                    | التهديدات الفرعونية الجو   |
| ٤٦٤            |                                         | الاستقامة الواعية:         |
|                | تفسير الآيات: ١٢٧ _ ١٢٩                 |                            |
|                | تفسير الآيتان: ١٣٠ ـ ١٣١                |                            |
| ٤٧.            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | العقوبات التنبيهية:        |
| ٤٧٢            | الطيرة):                                | التفاؤل والتشاؤم (الفأل وا |
|                | تفسير الآيتان: ١٣٢ ـ ١٣٣                |                            |
| ٤٧٥            |                                         | النّوائب المتنوعة:         |
|                | تقسير الآيات: ١٣٤ ـ ١٣٦                 |                            |
| ٤٧٩            |                                         | نقض العهد المتكرر:         |
|                | تفسير الآية: ١٣٧                        |                            |
| ٤٨٢            | ·····································   | قوم فرعون والمصير المؤلم   |
|                | تفسير الآيات: ١٣٨ ـ ١٤١                 |                            |
| ٤٨٥            | الوثن:                                  | الاقتراح على موسى بصنع     |
| ٤٨٦            |                                         | بحوث                       |
| ٤٨٦            |                                         | ١_الجهل منشأ الوثنية       |
| ٤٨٧            | إسرائيل                                 | ٢_أرضية الوثنية عند بني إ  |
|                |                                         |                            |

| 151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الأمثل في تفسير كتاب ألله المنزل                                                       | ٤                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | في بني إسرائيل                                                                         | ٣-الكفر بالنعم                                                                                                                                                            |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تفسير الآية: ١٤٢                                                                       |                                                                                                                                                                           |
| ٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                        | الميعاد الكبير:                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                        | بحوث                                                                                                                                                                      |
| ٤٩١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ، بين الثلاثين والعشر؟                                                                 | ١- لماذا التفكيك                                                                                                                                                          |
| ٤٩١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | رسى 🛬 هارون قائداً وإماماً؟                                                            | ۲-کیف نصب مو                                                                                                                                                              |
| ٤٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سى ﷺ من أخيه الإصلاح وعدم اتّباع المفسدين؟                                             | ٣_لماذا طلب مو                                                                                                                                                            |
| ٤٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | او مواقيت متعددة؟                                                                      | ٤_ميقات واحد                                                                                                                                                              |
| ٤٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                        | ٥-حديث المنزلة                                                                                                                                                            |
| ٤٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ې سبعة مواضع:                                                                          | حديث المنزلة في                                                                                                                                                           |
| ٤٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | منزلة:                                                                                 | محتوى حديث ال                                                                                                                                                             |
| ٤٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ث المنزلة:                                                                             | أسئلة حول حديه                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تفسير الآية: ١٤٣                                                                       |                                                                                                                                                                           |
| <b>0 • •</b> • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                        | المطالبة برؤية الله                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                        | بحوث                                                                                                                                                                      |
| 0.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                        | 11 114 t N                                                                                                                                                                |
| a . Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سى رۇية الله؟                                                                          | ١-لمادا طلب موء                                                                                                                                                           |
| 0.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سى رۇية الله؟                                                                          | ۲_هل يمكن رؤيا                                                                                                                                                            |
| 0 • 1 · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ة الله أساساً؟                                                                         | ۲_هل يمكن رؤيا<br>۲_ما هو المراد من                                                                                                                                       |
| 0 • 1 • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ة الله أساساً؟                                                                         | ۲_هل يمكن رؤيا<br>۲_ما هو المراد من<br>٤_مم تاب موسى                                                                                                                      |
| 0 • 1 • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ة الله أساساً؟                                                                         | ۲_هل يمكن رؤيا<br>۲_ما هو المراد من<br>٤_مم تاب موسى                                                                                                                      |
| 0 • 1 • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ة الله أساساً؟<br>يتجلّي الله؟<br>ينبيح؟<br>يؤية مطلقاً<br>تفسير الآيتان: ١٤٤ ــ ١٤٥   | ۲-هل يمكن رؤيا<br>۲-ما هو المراد من<br>۵-الله غير قابل للر                                                                                                                |
| 0 • 1 • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ة الله أساساً؟<br>يتجلّي الله؟<br>ينبيح؟<br>يؤية مطلقاً<br>تفسير الآيتان: ١٤٤ ــ ١٤٥   | ۲-هل يمكن رؤيا<br>۲-ما هو المراد من<br>۵-الله غير قابل للر                                                                                                                |
| <ul> <li>ο · Υ · · · · · · · · · · · · · · · · ·</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ة الله أساساً؟<br>تجلّي الله؟<br>إلى الله؟<br>يؤية مطلقاً.<br>تفسير الآيتان: ١٤٤ ـ ١٤٥ | ۲- هل يمكن رؤيا<br>۲- ما هو المراد من<br>۵- الله غير قابل للر<br>واح التوراة:                                                                                             |
| <ul> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Σ······</li> <li>ο·Ο······</li> <li>ο·Υ·····</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                              | ة الله أساساً؟                                                                         | <ul> <li>۲-هل يمكن رؤي</li> <li>۲-ما هو المراد من</li> <li>۶-مم تاب موسى</li> <li>۵-الله غير قابل للر</li> <li>واح التوراة:</li> <li>موث</li> <li>ما لألواح عا</li> </ul> |
| <ul> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Υ······</li> <li>ο·Υ·····</li> </ul> | ة الله أساساً؟<br>تجلّي الله؟<br>يَنِيرٍ؟<br>يؤية مطلقاً.<br>تفسير الآيتان: ١٤٤ ـ ١٤٥  | <ul> <li>۲-هل يمكن رؤي</li> <li>۲-ما هو المراد من</li> <li>۶-مم تاب موسى</li> <li>۵-الله غير قابل للر</li> <li>واح التوراة:</li> <li>موث</li> <li>ما لألواح عا</li> </ul> |

| ٤]                | فهرس                                     | 777                       |
|-------------------|------------------------------------------|---------------------------|
|                   | ماليم حسنة وأخرى غير حسنة؟               | ٤_ها, في الألواح ت        |
|                   | الفاسقين»الفاسقين»                       |                           |
| 0 • A             | _                                        | ,,»                       |
|                   | تفسير الآيتان: ١٤٦_١٤٧                   | مصير المتكبرين:           |
| 0.4               |                                          | مصير المتحبرين.           |
|                   | تفسير الآيتان: ١٤٨ ـ ١٤٩                 | It makes all              |
| 017               | ىلى:                                     |                           |
| ٥١٣               | يبي خوار؟<br>                            | فيف ذأن للعجل الده        |
|                   | تفسير الآيتان: ١٥٠ ـ ١٥١                 |                           |
|                   | ، عبادة العجل:                           |                           |
| 014 ·····         | يخ القرآن والتوراة الحاضرة               | بحث:مقارنة بين توار       |
|                   | تفسير الآيات: ١٥٢ ـ ١٥٤                  |                           |
| 077               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | جواب على سؤالين: .        |
|                   | تفسير الآيتان: ١٥٥ ـ ١٥٦                 |                           |
| 0YE               | ي الميقات:                               | مندوبو بني إسرائيل في     |
|                   | تفسير الآية: ١٥٧                         |                           |
| 07                |                                          | اتبعوا هذا النّبي:        |
|                   |                                          |                           |
|                   | بوة في آية واحد <del>ة</del>             |                           |
| 077               | ·····                                    | ٢ ـ كيف كان النّبي أميّاً |
| ۵۳٦               | بي في العهدين                            | ٣-البشارات بظهور ال       |
| 011               | تفسير الآية: ١٥٨                         |                           |
| ٥٣٨               |                                          | دعوة النّبي العالميّة     |
| 01701111111111111 | تفسير الآيتان: ١٥٩ ــ ١٦٠                |                           |
| . ( )             |                                          | حانب من نعم الله علي      |
| 021               | يتي إسرائيل<br>تفسير الآيتان: ١٦١ ــ ١٦٢ |                           |
|                   | نفسیر الایتان: ۱۹۹ ۵ ۱۹۰<br>باذا تعنی؟   | (Then shows               |
| 020               | ۱۵۷ معني:                                | بحصه، ماهي «مصه» و.       |

| ٦٣٣      | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [٤                                    |
|----------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
|          | تفسير الآيات: ١٦٣ ـ ١٦٦                 |                                       |
| ٥٤٦      |                                         | قصّة فيها عبرة:                       |
| ٥٤٩      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحوث                                  |
| ٥٤٩      | لمعصية؟                                 | ۱ کیفَ ار تکبوا هذه ا                 |
| 00       |                                         | ٢_من هم الذين نجوا                    |
| 00.      | ، عوقبوا بعقاب واحد؟                    | ٣. هل أنَّ كلا الفريقين               |
|          | سمانياً أو روحانياً؟                    |                                       |
| 007      |                                         | <ul> <li>۵_المخالفة تحت غط</li> </ul> |
| 007      |                                         |                                       |
|          | ۔<br>تفسیر الآیتان: ۱٦٧ ـ ۱٦٨           |                                       |
| 000      |                                         | تفرق اليهود و تشتتهم:                 |
|          | تفسير الآيتان: ١٦٩ ـ ١٧٠                |                                       |
|          | تفسير الآية: ١٧١                        |                                       |
| 071      |                                         | آخر كلام حول اليهود:                  |
| 077      |                                         | أسئلة وأجوبة:                         |
|          | تفسير الآيات: ١٧٢ ــ ١٧٤                |                                       |
| 072      |                                         | العهدِ الأوّل وعالم الذّر             |
| ٥٦٧      | روايات الإسلاميّة                       |                                       |
|          | تفسير الآيات: ١٧٥ ـ ١٧٨                 | τ. , ,                                |
| ٥٧١      |                                         | العالِم المنحرف «بلعم                 |
|          | تفسير الآيات: ١٧٩ ــ ١٨١                |                                       |
| ٥٧٥٠٠٠٠٠ | ·····                                   | علائم أهل النّار:                     |
|          |                                         | لماذا هم كالأنعام؟                    |
| ٥٧٩      |                                         | ىحوث · · · · · · ·                    |
| ٥٧٩      | ىسئى؟                                   | ١_ما هي الأسماء الح                   |
|          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                       |

| 5]       | فهرس                                    | ٦٣٤                        |
|----------|-----------------------------------------|----------------------------|
| ٥٨٣      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ٣_اسم الله الأعظم          |
|          | تفسير الآيتان: ١٨٢ ـ ١٨٢                |                            |
| ٥٨٥٠٠٠٠  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | الإستدراج:                 |
| ٥٨٨٠٠٠٠٠ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | سبب النّزول                |
|          | تفسير الآيات: ١٨٤ ـ ١٨٦                 |                            |
| ٥٨٨٠٠٠٠٠ |                                         | التُهم والأباطيل:          |
| 091      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | سبب النّزول                |
| 091      |                                         | أيّان يومُ القيامة؟! .     |
|          | تفسير الآية: ١٨٧                        |                            |
| ٥٩٤      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | سبب النّزول                |
|          | تفسير الآية: ١٨٨                        | _                          |
| ٥٩٤٠٠٠٠  |                                         | لا يعلم الغبيب إلَّا اللَّ |
| 097      | يتي يعلم الغيب؟!                        | بحث: ألم يكن النّبج        |
|          | تفسير الآيات: ١٨٩ ــ ١٩٣                |                            |
| ٥٩٨٠٠٠٠٠ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | جحدٌ نعمةٍ عظمى:.          |
| 099      | ۰۰۰۰۰، <mark>۱</mark> مهم ا             | الجواب على سؤال            |
| 7.1      |                                         | رواية مجعولة:              |
|          | تفسيرالآيتان: ١٩٤ ـ ١٩٥                 |                            |
|          | تفسير الآيات: ١٩٦ ـ ١٩٨                 |                            |
| 7.0      | نيمة لها:                               | المعبودات التي لا i        |
|          | تفسير الآيات: ١٩٩ ـ ٢٠٣                 |                            |
| ٦.٧      |                                         | وساوس الشّيطان:            |
| ٦•٨٠٠٠٠  |                                         | أجمع آية أخلاقية:          |
|          | تفسير الآيات: ٢٠٤ ـ ٢٠٦                 | ~ .                        |
| 717      | استمعوا وانصتوا:                        | وإذا قُرىء القرآن ف        |