





# Contraction of the second of t

### في تفييد في المال المال

معَ تَهذيبٍ جَديد

الجزء الفامس

تأليف

العلامة الفقيه البفسر الشيخ ناصر مكارم الشيرازى -



مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵.

الامثل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازى؛ إبها همكارى جمعى از فضلا][ويرايش ٣] - قم: مدرسة الامام على بن ابى طالب الله الديارية على المام على بن ابى طالب الله المام على المام عل

(دررة) ISBN:964-8139-61-x

۱۵ ج

(ج. ۵) ISBN:964-8139-67-9

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات نیپا.

كتاب حاضر ترجمه تفسير نمونه است.

کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است.

كتابنامه.

١. تفاسيو شيعه . قون ١٤. الف. مدرسة الامام على بن ابيطالب. ب. عنوان.

£. ∨ ت ∨ م/BP٩۸ ت ∨ م

ነሞለኒ

444/144

هوية الكتاب

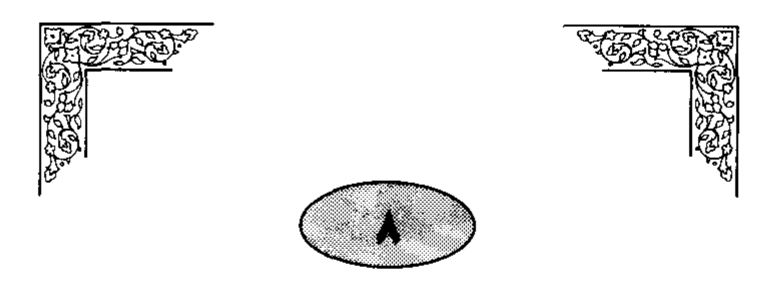
الأمثل في تفسيم الخاص المناسبة الشيخ ناصر مكارم الشيرازي ـ الجزء الخامس عدد الصفحات: من المناسبة المن

ردمک: ۹۲۸\_۸۱۳۹\_۲۷\_۹

عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com

جميع الحقوق محفوظة للنّاشر





سورة

## الأنفال

مدنیّة وعدد آیاتها خمس وسبعون

(B)

#### «سورة الأنفال»

#### نظرة فاطفة إلى ممتويات هذه السورة:

في الآيات الخمس والسبعين التي تتكون منها سورة الأنفال أثيرت مباحث مهمّة جدّاً. فني مستهلها إشارة إلى قسم مهم من المسائل المالية من جملتها الأنفال والغنائم التي يُعدّ كلُّ منها دعامة لبيت المال. كما تضمّنت هذه السورة مباحث أخرى منها:

صفات المؤمنين الصادقين وما يمتازون به، قصّة معركة بدر، وهي أوّل مواجهة مسلحة بين المسلمين وأعدائهم، وما تضمّنت من أحداث عجيبة تلهم العبر.

بعض أحكام الجهاد ووظائف المسلمين إزاء هجوم العدوّ المتواصل.

ماجرى للنبي مَرَالِين في ليلته التاريخية «ليلة المبيت».

حال المشركين قبل الإسلام وخرافاتهم.

ضعف المسلمين وعجزهم باديء الأمر ثمّ زيادة قوّتهم ببركة الإسلام.

حكم الخُمس وكيفية تقسيمه.

وجوب الإستعداد «العسكري والسياسي والاجتاعي» للجهاد في كل زمان ومكان. رجحان قوى المسلمين المعنوية على عدوهم بالرغم من قلّة عددهم ظاهراً.

حكم أسرى الحرب وكيفية معاملتهم.

المهاجرون والذين لم يهاجروا.

مواجهة المنافقين وطريقة التعرّف عليهم. وأخيراً نجد في هذه السورة سلسلة مسائل أخرى أخلاقية واجتماعية بنّاءة.

فلا غرابة أن نقرأ بعض الرّوايات الواردة في شأن هذه السورة وفضيلتها، كالرّوايـة الواردة عن الإمام الصادق عليه قال: «من قرأ سورة الأنفال وبراءة في كل شهر لم يدخله نفاق

أبداً، وكان من شيعة أميرالمؤمنين حقاً، ويأكل يوم القيامة من موائد الجنّة معهم حتى يفرغ الناس من الحساب» .

وكما أشرنا من قبل فإن فضائل سور القرآن والثواب العظيم الذي وُعد به من يتلو هذه السور، كل ذلك لا يتأتى بمجرّد قراءة الألفاظ، بل القراءة مقدمة للتفكّر، والتفكّر وسيلة للفهم، والفهم مقدّمة للعمل، وبما أنّ سورة الأنفال شرحت كيفية البراءة من صفات المنافقين، وكذلك ذكرت صفات المؤمنين الصادقين حقّاً، فمن قرأها وغيثلها في حيياته لم يدخله نفاق أبداً.

وكذلك من قرأ صفات المجاهدين في هاتين السورتين، وجوانب من التّضحيات الواردة عن أمير المجاهدين علي على الله و تمثلها، كان من شيعة أميرالمؤمنين على حقاً. عن أمير المجاهدين علي على الله و تمثلها، كان من شيعة أميرالمؤمنين على حقاً.

١. تفسير مجمعالبيان، ج ٤، ص ٥١٦، ذيل الآية مورد البحث؛ وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٥٠.

#### 

يَسْنَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ لِلَهِ وَٱلرَّسُولِ فَ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِ حَمُّمُّ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَإِن كُنتُم مُّ وَمِنِينَ ۞

#### سبب النزول

ورد عن ابن عباس أنّ النّبي ﷺ عيّن في يوم معركة بدر جوائز للــمقاتلين المـــلمين ترغيباً، كأنّ يقول ﷺ مثلاً: من جاءني بفلانٍ من الأعداء أسيراً فله عندي كذا «جائزة».

وكان هذا الترغيب إضافة إلى إيقاده روح الإيمان والجهاد في وجودهم مدعاة إلى أن يثب المقاتلون الفتية في تسابق «افتخاري» نحو الهدف.

إلّا أنّ الكهول والشيوخ ظلّوا ثابتين تحت ظلال الرايات، فلمّا إنتهت معركة بدر أسرع المقاتلون الفتيان لأخذ الجوائز من النّبي، إلّا أنّ الشيوخ وكبار السنّ قالوا: إنّ لنا نصيباً أيضاً، لأنّنا كنّا سنداً وظهيراً لكم، ولو اشتدّ بكم الأمر لرجعتم إلينا حتماً، واحتدم النقاش حينئذ بين رجلين من الأنصار في شأن غنائم المعركة.

فنزلت الآية \_ محل البحث \_ وقالت بصراحة: إنّ الغنائم هي للنبيّ تَتَلَاقًا، فله أن يتصرّف فيها ما يشاء. فقسّمها النّبي تَتَلَاقًا بين المسلمين بالتساوي، وأمر أن يصطلح الإخوة المسلمون فيا بينهم. \

#### التفسير

إنَّ الآية \_ محل البحث \_ كما قرأنا في سبب النَّزول، نزلت بعد معركة بدر وتتكلم عــن

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ١٩، ص ٢١١.

غنائم الحرب و تبيّن حكماً إسلامياً واسعاً بشكل عام، فتخاطب النّبي بالقول: ﴿يسألونك من الأنفال لله والرّسول ﴾ [

فبناءً على ذلك ﴿ فَاتَّقُوا لِللهِ وأصلحوا ذلت بينكم وأطيعوا للله ورسوله إن كنتم مؤمنين﴾.

أي إنّ الإيمان ليس بالكلام فحسب، بل هو الطاعة لله والرّسول دون قيد أو شرط وفي جميع مسائل الحياة لا في غنائم الحرب وحدها.

#### ماهي الأنفال؟

الأنفال في الأصل مأخوذة من مادة «نفل» على زنة «نفع» ومعناها الزيادة، وإنما سميت الصلوات المستحبة نافلة لائها زيادة على الصلوات الواجبة، وكذلك يُطلَق على الحفيد نافلة لائه زيادة في الأبناء.

ويطلق لفظ «نوفل» على من يهب المزيد من العطاء.

وإنّا سمّيت غنائم الحرب أنفالاً أيضاً لائها كمية من الأموال الإضافية التي تببق دون صاحب، وتقع في أيدي المقاتلين دون أن يكون لها مالك خساص، أو لأنّ المـقاتلين إنّسا يحاربون للإنتصار على العدو لاللغنائم، فالغنيمة أو الغنائم موضوع إضافي يقع في أيديهم.

#### بحوث

1- بالرّغم من أنّ الآية محل البحث نازلة في شأن غنائم الحرب، إلّا أنّ لمفهومها حكماً كلّياً وعامّاً، وهي تشمل جميع الأموال الإضافية التي ليس لها مالك خاص. لهذا ورد في الرّوايات عن أهل البيت الجيّن أنّ الأنفال لها مفهوم واسع، إذ نقراً في بعض الرّوايات المعتبرة عن الإمامين «الباقر والصادق الجيّن» ما يلي: «إنّها ما أخذ من دار الحرب من غير قتال، كالذي إنجلى عنها أهلها وهو المسمّى فيئاً، وميراث من لا وارث لد، وقطائع المسلوك إذا لم تكن مغصوبة والآجام وبطون الأدوية والموات، فإنّها لله ولرسوله، وبعده لمن قام مقامه يصرفه حيث يشاء من مصالحه ومصالح عياله» أ.

وبالرّغم من أنّ الحديث ـ آنف الذكر ـ لم يتحدّث عن جميع غنائم الحرب، إلّا أنّنا نقرأ

١. تفسير كنز العرفان، ج ١، ص ٢٥٤.

حديثاً آخر عن الإمام الصادق الله يقول فيه: «إنّ غنائم بدر كانت للنّبي خاصة فقسمها بينهم تفضلاً منه» \.

ونستنتج ممّا ذكر آنفاً أنّ مفهوم الأنفال أساساً لا يقتصر على غنائم الحرب فحسب، بل يشمل جميع الأموال التي ليس لها مالك خاص، وهذه الأموال جميعها لله وللرسول ولمن يلي أمره ويخلِفه، وبتعبير آخر: إنّ هذه الأموال للحكومة الإسلاميّة، وتـصرف في منافع المسلمين العامّة.

غاية ما في الأمر أنّ قانون الإسلام في غنائم الحرب والأموال المنقولة التي تقع في أيدي المقاتلين المسلمين عند القتال \_كها سنفصّل ذلك في هذه السورة \_مبنيّ على أن يُعطىٰ أربعةُ أخاسها \_ ترغيباً \_ للمقاتلين المسلمين وتعويضاً عن أتعابهم، ويعرف خمسها في المصارف التي أشارت إليها الآية ٤١ من هذه السورة.

وعلى هذا الأساس فإنّ الغنائم داخلة في مفهوم الأنفال العام، وهي في الأصل سلك الحكومة الإسلامية، وإعطاء أربعة أخماسها للمقاتلين عطيّة وتفضل منها.

٢- قد يُتصور أنّ الآية محل البحث «بناءً على شمولها غنائم الحرب أيضاً» تتنافي والآية الا من هذه السورة التي تقول: ﴿ولطعول اللّها عنهم من شي. قأن لله خمسه وللرسول ﴾ وسائر المصارف. لأنّ مفهومها أنّ أربعة أخماس الباقية هي للمقاتلين المسلمين.

إِلَّا أَنَّهُ مِع ملاحظة ما ذكرناه آنفاً يتضح أنَّ غنائم الحرب في الأصل كلها لله وللرسول الله والهديّة، وبتعبير آخر: إنّ المرسول الله والهديّة، وبتعبير آخر: إنّ الحكومة الإسلامية تهب أربعة أخماس من حقها إلى المجاهدين، فلا يبقى عند تُذِ أي تنافي بين الآيتين.

ويتضح أيضاً أن آية الخمس لا تنسخ أية الأنفال، \_كها تصوّر ذلك بعض المفسّرين \_بل كلُّ منهها باق على قوّتِه!

٣ كها قرأنا في شأن النّزول آنفاً، أنّ مشاجرةً وقعت بين بعض الأنصار في شأن غنائم الحرب، وقطعاً لهذه المشاجرة فقد نفت الآية أن تكون الغنائم لغير الله والرّسول ثمّ أمرت المسلمين بإصلاح ذات البين.

١. تفسير كنز العرفان، ج ١، ص ٢٥٤.

وأساساً فإنّ إصلاح ذات البين وإيجاد التفاهم وقلع عناصر الكدر والبغضاء من صدور المسلمين، وتبديل كل ذلك بالحبّة، يعدّ من أهم الاغراض الإسلامية.

وكلمة «ذات» تعني الخلقة والبنية وأساس الشيء، والبين يعني حالة الإرتباط والعلاقة بين شخصين أو شيئين، فبناءً على هذا فإنّ إصلاح ذات البين يمعني إصلاح أساس الإرتباطات، وتقوية العلاقات وتحكيمها، وإزالة عوامل التفرقة والنفاق.

كما ورد عنه عليه في الكتاب آنف الذكر ذاته أنّه قال للمفضل: «إذا رأيت بين اثنين من شيعتنا منازعة فافتدِها من مالي» ؟

ولهذا نقرأ في بعض الرّوايات عن أبي حنيفة سابق الحاج قال: مرّ بنا المفضّل وأنا وختني نتشاجر في ميراث، فوقف علينا ساعة ثمّ قال لنا: تعالوا إلى المنزل فأتيناه فأصلح بيننا بأربعائة درهم فدفعها إلينا من عنده حتى إذا استوثق كلّ واحد منّا من صاحبه، قال أمّا إنّها ليست من مالي ولكن أبو عبدالله عليه أمرني إذا تنازع رجلان من أصحابنا في شيء أن أصلح بينها وأفتديها من ماله، فهذا من مال أبي عبدالله عليه عندالله عليه الله عندالله عليه الله عبدالله عليه الله عندالله عليه الله الله عندالله عليه الله عبدالله عليه الله عبدالله عليه الله عبدالله عليه الله عبدالله عنه الله عبدالله عليه الله عبدالله عبدالله عبدالله عليه الله عبدالله عبدالله عليه الله عبدالله عبدالله عليه الله عبدالله عبدالله عليه الله عبدالله عبدالله عليه الله عبدالله عبدالله عبدالله عليه الله الله عبدالله عليه الله عبدالله عبداله عبداله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبداله عبدالله عبدالله عبداله عبداله

والسبب في كل هذا التأكيد في المسائل الإجتاعية يتجلى بقليل من التأمل، لأنّ عظمة الأمّة وقدرتها وعزّتها لا يمكن تحقيقه إلّا في ظل التفاهم والتعاون. فإذا لم يتم إصلاح ذات البين، ولم تطو الخلافات الصغيرة والمشاجرات، تنفذ جذور العداوة والبغضاء في القلوب تدريجاً، وتتحول الأمّة القوية المتّحدة إلى جماعات متفرقة متناحرة، وتضعف أمام الأعداء والحوادث، كما يحدق الخطر بالمسائل العبادية في مثل هذه الأمّة من صلاة وصيام، وحتى بحيثية القرآن وسلامته وديمومته.

١ نهج البلاغة، الرسالة ٤٧؛ اصول الكافي، ج ٧، ص ٥١.

٢ أصول الكافي، ج ٢، ص ٩ - ٢، باب إصلاح بين الناس.

٣ المصدر السابق. ٤ المصدر السابق.

ولذلك فقد أوجبت الشريعة الإسلامية إصلاح ذات البين في بعض مراحله، وأجازت الإنفاق من بيت المال لتحقق هذا الأمر، وندبت إلى ذلك في مراحله الأخرى التي لا تتعلق بمصير المسلمين مباشرة، وعدت ذلك مستحباً مؤكّداً....

#### 8003

#### الآيات

إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَكُهُ زَادَتُهُمْ إِنَّا ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَكُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانَا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمِعَارَزَقَ يُعِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَمِعَارَزَقَ يُعْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَعْتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ يُعْمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَعْتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ صَحَرِيعٌ اللهُ وَمَغْفِرَةً وَرِزْقٌ صَحَرِيعٌ اللهُ وَمَعْفِرَةً وَمِعْمَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمَعْفِرَةً وَمَعْفِرَةً وَمِعْ وَمَعْفِرَةً وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ وَمَعْفِرَةً وَمُعْفِرَةً وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ وَمَنْ اللَّهُ وَمِنْ وَمُعْفِرَةً وَمُعْلَمُ اللَّهُ وَمِنْ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُنْ وَمُعْلَمُ اللَّهُ وَمِنْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

#### الثفسير

#### فمس صفات فاصّة بالمؤمنين:

كان الكلام في الآية السابقة عن تقوى الله وطاعته وطاعة رسوله بعد المشاجرة اللفظية بين بعض المسلمين في شأن الغنائم.

وإكمالاً لهذا الموضوع فالآيات ـ محل البحث ـ تذكر صفات المؤمنين بحق في عبارات موجزة غزيرة المعنى.

فيشير الذكر الحكيم في هذه الآيات إلى خمس صفات بارزة في المؤمنين: ثلاثٍ منها ذات جانب معنوي وروحاني وباطني، واثنتين منها لها جانب عملي وخارجي...

فالثلاث الأولى عبارة عن «الإحساس بالمسؤولية» و «الإيمان» و «التوكل».

والإثنتان الأخريان هما «الإرتباط بالله» و«الإرتباط بخلق الله سبحانه».

فتقول الآيات أوّلاً: ﴿لِلْمَا المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾.

و «الوجل» حالة الخوف التي تنتاب الإنسان، وهو ناشيءٌ عن أحد أمرين: فقد ينشأ عند إدراك المسؤولية واحتمال عدم القيام بالوظائف اللازمة التي ينبغي على الإنسان أداؤهما بأكمل وجه امتثالاً لأمر الله تعالى!

وقد ينشأ عند إدراك عظمة مقام الله، والتوجه إلى وجوده المـطلق الذي لا نهــاية له، ومهابته التي لاحدٌ لها. وتوضيح ذلك: قد يتفق للإنسان أن يمضي لرؤية شخص عظيم هـو ـ بحـق ـ جـدير بالعظمة من جميع الجوانب، فالإنسان الذي يمضي لرؤيته قد يقع تحت تأثير ذلك المـقام وتلك العظمة، بحيث يحس بنوع من الرهبة في داخله ويضطرب قلبه حتى أنّه لو أراد الكلام لتعلثم، وقد ينسى ما أراد أن يقوله، حتى لو كان ذلك الشخص يحب هذا الإنسان ويحب الآخرين جميعاً ولم يصدر عنه ما يدعو إلى القلق.

فهذا الخوف والإضطراب أو المهابة مصدرها عظمة ذلك الشخص، يقول القرآن الكريم في هذا الصدد: ﴿لَوَ لَنْزَلْنَا هَذَا القَرآنَ على جبل لرليته خاشعاً متصدّماً مِنْ خشية الله ﴾ `

كها نقراً في آية أخرى من قوله تعالى: ﴿لِنُّما يَعْشَى الله مِنْ مَيَادَة العَلْمَاءُ ﴾ ``.

وهكذا فإن العلاقة قائمة بين العلم والخوف أيضاً، وبناءً على ذلك فن الخطأ أن نمعدّ أساس الخوف والخشية عدم أداء الوظائف المطلوبة فحسب.

ثمّ تبيّن الآية الصفة الثّانية للمؤمنين فتقول: ﴿ وَإِذَا تَلْبُتُ مَلِيهِمِ آياتُهُ وَادتُهُمُ لِيَمَانَا ﴾.

إنّ النمو والتكامل من خصائص جميع الموجودات الحية، فالموجود الفاقد للنمو والتكامل إمّا أن يكون ميتاً أو في طريقه إلى الموت. والمؤمنون حقّاً لهم إيمان حيّ ينمو غرسه يوماً بعد يوم بسقيه من آيات الله، وتتفتح أزهاره وبراعمه، ويؤتي ثماره أكثر فأكثر، فهم ليسوا كالموتى من الجمود وعدم التحرك، فني كل يوم جديد يكون لهم فكر جديد وتكون صفاتهم مشرقة جديدة...

والصفة الثالثة لهؤلاء المؤمنين هي أنهم يتكلون على الله فقط ﴿وَ هَلَى رَبُّهُم يَتُوكُلُونَ﴾ فهم يعيشون سعة الافق وسلامة التفكير بحيث يرون ضعف جميع المخلوقات مهما كانت في الظاهر قوية ومقتدرة ولذلك يرفضون الخضوع والاعتاد على أي موجود غير الله تعالى، فنه يقتبسون قوتهم ومنه يطلبون حاجاتهم.

و لا ينبغي الوقوع في المفهوم الخاطئ للتوكل حيث تصوّر البعض أنّ التوكل يعني عدم الأخذ بقانون العلية والابتعاد معن السعي والعمل، والصحيح أنّ مفهومه الحقيق هو عدم التعلقق والاعتهاد بالقوى الظاهرية والآفان الاستفادة من عالم الاسباب المسببات في الطبيعة هو عين التوكل لأنّ كل تّثير لهذه الاسباب في الواقع الخارجي إنّا يحصل باذن الله ومشيئته.

و بعد أن ذكرت الآيات الصفات الروحانية للمؤمنين الحقيقين تقول: ﴿الدِّين يقيمون الصلاة وممّارزقناهم ينفقون﴾.

فهؤلاء ينطلقون من الشعور بالمسؤولية وادراك عمة الحقيقة الإلهيّة وإيمانهم العميق وتكلهم التام للتقوية إرتباطهم بالخالق جلّ وعلا من موقع العمل والمهارسة أيضاً. تجلى إرتباطهم العملي بالله تعالى باقامة الصلاة وإيتان الزكاة.

التعبير ؛ ﴿يقيمون الصلاة ليس إشارة الى ممارستهم الدائمة للصلاة فحسب، بل إنهم يتحركون في هذا الاتجاء اتقوية دعائهم الصلاة في المجتمع وفي كل مكان. وعبارة ﴿وهمةا رزقمناهم تتضمن معنى واسعاً يستوعب المواهب المادية والمعنوية كافة، فهم ينفقون من جميع مارزقهم اللّه تعالى من المال والعلم والجاه والمكانة الاجتاعية وأمثال ذلك.

و تتحرك «آخر آية» من الآيات مورد البحث لبيان مقام هؤلاء ومكانتهم عند الله تعالى وما ينتظرهم من الثواب العظيم، فتقول في البداية: ﴿الولئك هم المؤمنون حقاً﴾.

ثم تذكر الآية ثلاثة أنواع من الثواب لهؤلاء: ﴿لهم درجات عند ربهم ﴾.

وهذه الدّرجات مبهمة لم يعين مقدارها وميزانها، وهذا الإبهام يشير إلى أنّها درجات كريمة عالية.

وللمؤمنين إضافة لدرجاتهم رحمة من الله ﴿ومِعَفُرةَ ورزق كريم ﴾.

والحق أننا ـ نحن المسلمين ـ الذين ندّعي الإسلام وقد نرى أنفسنا أولي فيضل عيلى الإسلام والقرآن، نتهم القرآن والإسلام جهلاً بأنهما سبب التأخر والإنحطاط، وتُرى لو أننا طبقنا فقط مضامين هذه الآيات محل البحث على أنفسنا والتي تمثل صفات المؤمنين بحق، ولم نتكل على هذا وذاك، وأن نطوي كل يوم مرحلة جديدة من الإيمان والمعرفة، وأن نحس دائماً بالمسؤولية لتقوية علاقتنا بالله وبعباده فننفق ما رزقنا الله في سبيل تقدم المجتمع، أنكون بمثل ما نحن عليه اليوم؟!

وينبغي ذكر هذا الموضوع أيضاً، وهو أنّ الإيمان ذو مراحل ودرجات، فقد يكون ضعيفاً في بعض مراحله حتى أنّه لا يبدو منه أي شيء عملي مؤثر، أو يكون ملوّثاً بكثير من السيّئات. إلّا أنّ الإيمان المتين الراسخ من الحال أن يكون غير بناءً أو غير مؤثر ومايراه البعض من أنّ العمل ليس جزءاً من الإيمان، فلإقتصارهم على أدنى مراحل الإيمان.

#### الآيتان

كَمَاۤ أَخۡرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيۡتِكَ بِٱلۡحَقِّ وَإِنَّ فَرِبِقَامِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُرِهُونَ ٥ يُجَدِدُلُونَكَ فِي ٱلۡحَقِّ بَعَدَمَا نَبَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ ١٠٠٠

#### التفسير

قرأنا في الآية الأولى من هذه السورة أنّ بعض المسلمين من جديدي العهد بالإسلام، كانوا غير راضين عن كيفية تقسيم غنائم معركة بدر (إلى حدٍ ما).

فني الآيتين محل البحث يقول الله سبحانه لأولئك: هذه ليست أوّل مرّة تكرهون شيئاً مع أنّه فيه صلاحكم كما كان الأمر في أساس غزوة بدر وكانوا غير راضين باديء الأمر، إلّا أنّهم رأواكيف تمت هذه المعركة لصالح الإسلام والمسلمين.

فإذن لا ينبغي أن تقوّم أحكام الله بالنظرات الضيقة المحدودة، بــل يــنبغي الإنــصياع والتسليم لها ليستفاد من نتائجها النهائية.

تقول الآية الأولى من الآيتين محل البحث: إنَّ عدم رضا بعض المسلمين في شأن تقسيم الغنائم يشبه عملية إخراجك من مكّة وعدم رضى بعض المؤمنين بذلك: ﴿ كما أخرجك ربّك من بيتك بالحق وإنَّ فريقاً من المؤمنين لكارهون﴾.

والتعبير بالحق إشارة إلى أنّ أمر الخروج كان طبقاً لوحي إلهي ودستور سهاوي، وكانت نتيجته الوصول إلى الحق واستقرار المجتمع الإسلامي، إلّا أنّ هؤلاء الأفراد لا يرون إلّا ظواهر الأمور، ولهذا: ﴿يجادلونك في العق بعد ما تبيّن كانّها يساقون إلى الموس وهم ينظرون﴾.

إلّا أنّ الحوادث التالية كشفت لهم عن خطئهم في حساباتهم، وأنّ خوفهم وقلقهم دونما أساس، وأنّ هذه المعركة (معركة بدر) حققت للمسلمين انتصارات مشرقة، فمع رؤية مثل هذه النتائج علام يجادلون في الحق وتمتد ألسنتهم بالإعتراض؟!

والتعبير بـ ﴿ فريقا من العؤمنين ﴾ يكشف ضمناً:

**أَوَلاً:** أنَّ هذا التشاجر أو المحاورة لم تكن عن نفاق أو عدم إيمان، بل عن ضعف الإيمان وعدم إمتلاك النظرة الثاقبة في المسائل الإسلامية.

وثانياً: إنّ الذين جادلوا في شأن الغنائم كانوا قلّة وفريقاً من المؤمنين، غير أنّ بقيتهم وغالبيتهم أذعنوا لأمر رسول الله واستجابوا له.

8003

وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَ الَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُوْ وَيُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمَنِيهِ وَيَقَطَعَ دَابِرَ الْكَفِرِينَ ۞ لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَبُيْطِلَ الْبَطِلَ وَلَوْكَرِهَ الْمُجْرِمُونَ ۞

#### أوّل موامِهة مسلمة بين الإسلام والكفر...

لماكانت الآيات السابقة قد أشارت إلى معركة بدر، فإنّ الآيتين أعلاه وما بعدهما من الآيات قد أماطت اللثام عن جوانب مهمّة وحساسة في تلك المعركة ليستلهم المسلمون من هذه الآيات الحقائق التي مرّت بهم في الماضي القريب، ويجعلوها أمام أعينهم للعبرة والإتعاظ.

ولإيضاح الآيتين محل البحث والآيات التّالية، من المناسب أن نلقي الضوء على ما جرى في هذه المعركة الحاسمة، وكيف كانت هذه المواجهة المسلحة الأولى وهذا الجهاد الإسلامي بوجه العدوّ اللدود، لتتجلى لنا دقائق الأمور ولطائف ما أشارت إليه الآيات الكريمة في شأن معركة بدر الكبرى.

بدأت معركة بدر ـطبقاً لما يقوله المؤرخون والمحدّثون والمفسّرون ـحين كان أبوسفيان ـكبير مكّة ـعائداً بقافلة تجارية مهمّة مؤلفة من أربعين شخصاً، وتحوي على ثروة تجاربة تقدّر بخمسين ألف دينار من الشام نحو المدينة.

فأمر النّبي تَنَالِلُهُ أصحابه أن يتعبأوا ويتهيأوا لمواجهة هذه القافلة الكبيرة التي تحمل جلّ رأس مال العدوّ معها، وبمصادرة أموال القافلة يتم توجيه ضربة اقـتصادية نحمو العـدوّ وتعقبها ضربة عسكرية قاصمة.

وكان للنّبي وأصحابه الحق في مثل هذه الحملة أو الهجوم، لأنّه \_ أوّلاً \_ عندما هاجر المسلمون من مكّة نحو المدينة استولى أهل مكّة على كثير من أموالهم، ونزلت بهم خسارة كبيرة. فكان لهم الحق أن يجبروا مثل هذه الخسارة.

و مضافاً الى ذلك برهن أهل مكة طيلة الثلاثة عشر عاماً التي أقام النّبي وأصحابه بمكة خلالها أنّهم لا يألون جهداً في إيذاء النّبي وأصحابه، بل أرادوا به الوقيعة والمكيدة، فإنّ عدوّاً كهذا لن يسكت عن النّبي ودعوته بمجرّد هجرته إلى المدينة، ومن المسلم به أنّه سيعبى يُ قواه في المستقبل لمواجهة النّبي والإيقاع به.

إذن فالعقل والمنطق يوجبان أن يسارع المسلمون بمبادرة عاجلة لمصادرة أموال أهل مكّة لتدمير دعامتهم الاقتصادية، وليوفروا على أنفسهم إمكانية التهيؤ العسكري والاقتصادي لمواجهة العدو مستقبلاً.

وهذه المبادرة كانت ولا تزال في جميع الخطط العسكرية قديمها وحديثها، وأمّا من يرى أنّ توجّه النّبي نحو قافلة أبي سفيان ـودون الأخذ بنظر الاعتبار هذه الجهات المشار إليها آنفاً ـنوعاً من الإغارة، فإمّا أن يكون جاهلاً لا بـعرف جـذور المسائل التأريخية في الإسلام، أو أنّه مغرض يريد تحوير الوقائع والثوابت التاريخية.

وعلى كل حال، فإنّ أبا سفيان عرف عن طريق أتباعه وأصدقائه تصميم النّبي على مواجهة قافلته، هذا من جهة، كما أنّ القافلة حينا كانت متجهة نحو الشام للإتسان بمال التجارة تعرضت لتحركات من هذا القبيل. لهذا فإنّ أبا سفيان أرسل من يمضي إلى مكّة بسرعة ليخبر أهلها بما سبؤول إليه أمر القافلة.

فضى رسول أبي سفيان بحالة مثيرة كها أوصاه أبو سفيان، إذ خرم أنف بعيره وبتر أذنيه والدماء تسيل على وجه البعير لهيجانه، وقد شق ثوبه \_أو طمريه \_وركب بعيره على خلاف ما يركب الناس «إذ ظهره كان إلى رقبة البعير ووجهه إلى عجزه» ليلفت الناس إليه من كل مكان. فلها دخل مكة أخذ يصرخ قائلاً: أيها الناس الأعزة، أدركوا قافلتكم، أدركوا قافلتكم وأسرعوا وتعجلوا إليها، وإن كنت لا أعتقد أنّكم ستدركونها في الوقت المناسب، فإنّ محداً ورجالاً مارقين من دينكم قد خرجوا من المدينة ليتعرضوا لقافلتكم.

وكانت عاتكة بنت عبدالمطلب عمّة النّبي يَتَلِيْنُ آنئذٍ قد رأت رؤيا موحشة عجيبة، وقد تناقلت الأفواه رؤياها فازداد الناس هيجاناً، فقد رأت قبل ثلاثة أيّام من مجيء رسول أبي سفيان إلى مكّة، أنّ شخصاً يصرخ: أيّها الناس تعجّلوا إلى قتلاكم، ثمّ صعد هذا المنادي إلى أعلى جبل أبي قيس وأخذ حجراً كبيراً فرماه فتلائمي الحجر في الهواء، ولم يبق بيت في مكّة لقريش إلّا نزل فيه منه شيء، كما أن وادي مكّة يجري دماً عبيطاً.

فلم استيقظت فزعة مرعوبة من نومها وقصّت رؤياها على أخيها العباس، ذهل الناس لهول هذه الرؤيا.

لكن أبا جهل لما بلغه ذلك قال: ما رأت عاتكة رؤيا، هذه نبيّة ثانية في بني عبدالمطلب، وباللات والعزّى لننظرن ثلاثة أيّام، فإن كان ما رأت حقّاً فهو كها رأت، وإن كان غير ذلك لنكتبنّ بيننا كتاباً: أنّه ما من أهل بيت من العرب أكذب رجالاً ونساءً من بني هاشم.

ولكن لم يكد يمضي اليوم الثّالث حتىٰ كان ما كان من أمر ذلك الرجل الذي هزّ مكّــة وأهلها.

ولماكان أكثر أهل مكّة شركاء في هذه القافلة فقد تعبئوا بسرعة وتحركوا نحو القافلة عوالي ٩٥٠ مقاتلاً و ٧٠٠ بعير و ١٠٠ فرس، وكان أبوجهل يقود هذا الجيش. ومن جهة أخرى ولكي يسلم أبو سفيان من تعرض النّبي وأصحابه لقافلته، فقد غيّر مسيره واتجه نحو مكّة بسرعةٍ.

وكان النَّبِي ﷺ قد قارب بدراً في نحوٍ من ثلاثمانة وثلاث عشر رجلاً كانوا يمثلون رجال الإسلام آنئذٍ «وبدر منطقة ما بين مكّة والمدينة» وقد بلغه خبر تهيؤ أبي جهل ومن معه لمواجهته.

فتشاور النّبي يَنْتُونُونَ مع أصحابه: هل يلحقون القافلة ويصادرون أموالها، أو أنّ عليهم أن يتهيأوا لمواجهة جيش العدوّ؟ فقالت طائفة من أصحابه: نقاتل عدوّنا، وكرهت طائفة أخرى ذلك وقالت: إنّما خرجنا لمصادرة أموال القافلة.

ودليلها معها، إذ أنّها لم تخرج إلّا لهذا السبب (من المدينة) ولم يكن النّـبي وأصـحابه عازمين على مواجهة جيش أبي جهل ولم يتعبأوا لذلك، في حين أنّ أبا جهل قد تعبأ لهم ويريد قتالهم.

وقد إزداد هذا التردد بين الطائفتين، خاصة بعد أن عرف أصحاب النّبي أنّ جيش العدوّ ثلاثة أضعافهم وتجهيزاته أضعاف تجهيزاتهم، إلّا أنّ النّبي بالرغم من كل ذلك قبل بالقول الأوّل «أي قتال العدوّ» فلما التق الجيشان لم يصدّق العدوّ أنّ المسلمين قد وردوا الميدان بهذه القلّة، بل ظن العدوّ أنّهم مختبئون وأنّهم سيحدقون به عند المواجهة، لذلك فقد أرسل شخصاً ليرصد الأمور فرجع وأخبرهم بأنّ المسلمين ليسوا أكثر ممّا رأوهم.

ومن جهة أخرى \_كما أشرنا آنفاً \_ فإنّ طائفة من المسلمين كانت في قلق وإضطراب

وكانت تصرّ على عدم مواجهة هذا الجيش اللجب، إذ لا موازنة بين أصحاب النّبي وأصحاب النّبي وأصحاب النّبي عَبَالِيَ طمأنهم بوعد الله وقال: «إنّ اللّه وعدني إحدى الطائفتين ولن يخلف الله الميعاد» قافلة قريش أو جيش قريش، ولن يخلف الله وعده، فوالله لكأني أرى مصرع أبي جهل وجماعة من أصحابه بعينيّ.

ثمّ أمر النّبي أن ينزل أصحابه إلى بتر بدر «وبدر في الأصل اسم رجل من قبيلة جُهينة حفر بثراً في ذلك الموضوع فسُميّت باسمه، وسمّيت الأرض بأرض بدر أيضاً».

وفي هذه الأثناء استطاع أبو سفيان أن يفرّ بقافلته من الخطر المحدق به، واتّجه نحو مكّة عن طريق ساحل البحر الأحمر غير المطروق، وأرسل رسبولاً إلى قبريش: إنّ الله نجّي قافلتكم، ولا أظن أنّ مواجهة محمّد في هذا الظرف مناسبة، لأنّ له أعداءً يكفونكم أمره، إلّا أنّ أبا جهل لم يرض باقتراح أبي سفيان وأقسم باللات والعزّى أنّه سيواجه محمّداً، بلل سيدخل المدينة لتعقيب أصحابه أو سيأسرهم جميعاً ويمضي بهم لمكّة، حتى يبلغ خبر هذا الإنتصار آذان العرب.

وأخيراً ورد جيش قريش أرض بدر وأرسلوا غلمانهم للإستقاء من ماء بدر، فأسرهم أصحاب النّبي وأخذوهم للتحقيق إلى النّبي تَرَبُّونَهُ فسألهم النّبي: من أنتم؟ فقالوا: يا محمّد نحن عبيد قريش، قال: كم ينحرون في كل يوم جزوراً؟ فقالوا: تسعة إلى عشرة.

فقال النَّبِي ﷺ إليَّ : القوم تسعمائة إلى ألف (كل مئة يأكلون بعيراً واحداً).

كان الجوّ مكفهراً بالرعب والوحشة، إذكان جيش قريش معبّاً مدججاً بالسلاح، ولديه المؤونة والعُدّد، حتى النساء اللائي ينشدن الأشعار والمغنيات اللائي يثرن الحماسة، وكان جيش أبي جهل يرى نفسه أمام طائفة صغيرة أو قليلة من الناس، ولا ينصدّق أنهم سينزلون الميدان.

فلمًا رأى النّبينَيَّ أن أصحابه قلقون وربّما لا ينامون الليل من الخوف فيواجهون العدو غداً بعنويات مهزورة قال لهم كما وعده الله: لا تحزنوا فإن كان عددكم قليلاً فإنّ الله سيمدكم بالملائكة، وسرّى عن قلوبهم حتى ناموا ليلتهم مطمئنين راجين النصر على عدوّهم.

المشكلة الأخرى التي كان أصحاب النّبي يواجهونها، هي أنّ أرض بدر كانت غمير

صالحة للنزال لما فيها من الرمال، فنزل المطر تلك الليلة، فأفاد منه أصحاب النّبي فاغتسلوا منه وتوضأوا وأصبحت الأرض صُلبة صالحة للنزال، العجيب في ذلك أنّ المطركان في جهة العدوّ شديداً بحيث أربكهم وأزعجهم.

والخبر الجديد الذي حصل عليه أصحاب النّبي من جواسيسهم الذين تحسسوا ليلاً حالة العدو أنّ جيش قريش مع كل تلك الإمكانات العسكرية في حالة من الرعب بمكانة لا توصف، فكأنّ الله أنزل عليها جيشاً من الرعب والوحشة.

وأخيراً اشتعلت نار الحرب، فالتق أبطال الإسلام بجيش الشرك والكفر، ووقف حمزة عمّ النّبي وعلي ابن عمّ النّبي الذي كان أصغر المقاتلين سنّاً وجها لوجه مع صناديد قريش وقتلوا من بارزهم فإنهار ما تبق من معنويات العدوّ، فأصدر أبو جهل أمراً عاماً بالحملة، وكان قد أمر بقتل أصحاب النّبي من أهل المدينة «الأنصار» وأن يؤسر المهاجرون من أهل مكّة. فقال النّبي لأصحابه: «غضّوا أبصاركم وعضو على نواجذكم ولا تستلوا سيفاً حتى آذن لكم».

ثمّ مدّ النّبي الله إلى الدعاء، ورفع بها نحو السهاء فقال: «يا ربّ إن تهلك هذه العصابة لم تعبد وإن شنت أن لا تعبد لاتعبد...»

فهبت ربح عاصف على العدو، وكان المسلمون بحملون على عدوهم والرياح تهب من خلفهم بوجه العدو، وأثبت المسلمون جدارة فائقة وصمدوا للقتال حتى قتلوا من المشركين سبعين «وأبوجهل من القتلى» وأسروا سبعين، وانهزم الجمع وولوا الدبر، ولم يُقتل من المسلمين إلا نفر قليل، وكانت هذه المعركة أوّل مواجهة مسلحة بين المسلمين وعدوهم من قريش، وإنتهت بالنصر الساحق للمسلمين على عدوهم أ

ا. لمزيد من الإيضاح يراجع تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ١٢١ إلى ١٣٦ وتفسير مجمع البيان ج ٤، ص ٥٢١، ٥٢٣، وما ذكرناه بتصرف واختصار.

#### التفسير

والآن وبعد أن عرفنا باختصار كيف كانت غزوة بدر، نعود ثانية إلى تفسير الآيتين. في **الآية الأولىٰ** ــ من الآي محل البحث ــ إشارة إلى وعد الله بالنصر في مـعركة بــدر إجمالاً، إذ تقول الآية: ﴿وَإِذْ يَعَدَّكُمُ الله إحدى للطائفتين لَنْهَا لكم﴾.

لكنكم لخوفكم من الخسائر واخطار وبلايا الحرب لم تكونوا راغبين فيها ﴿وتودُّونَ أَنَّ غير دُلت الشوكة تكون لكم ﴾

وقد جاء في بعض الرّوايات الإسلامية أن النّبي ﷺ قال لهم: «إحدى الطائفتين لكم، إمّا العير وإمّا النفير». \

وكلمة العير تعني القافلة، والنفير يعني الجيش.

إِلَّا أَنَّه ـكما يلاحظ في الآية الكريمة، أنَّ التعبير جاء بذات الشوكة مكان الجيش والنفير. وبغير ذات الشوكة مكان القافلة أو العير.

وهذا التعبير يحمل في نفسه معنى لطيفاً، لأن الشوكة ترمز إلى القدرة وتعني الشدة، وأصلها مأخوذ من الشوك، ثمّ استعملت هذه الكلمة «الشوكة» في نصول الرماح، ثمّ أطلق هذا الاستعمال توسعاً على كل نوع من الأسلحة، ولما كان السلاح يمثل القوّة والقدرة، والشدّة فقد عُبر عنه بالشوكة.

فبناءً على هذا فإن ذات الشوكة تعني الجهاعة المسلحة، وغير ذات الشوكة تعني الجهاعة غيرالمسلحة، ولو إتفق أن يوجد فيها رجال مسلحون فهم معدودون لا يكترث بهم. أي إن فيكم من يرغب في مواجهة العدو مواجهة غير مسلحة، وذلك بمصادرة أموال تجارته، وذلك ابتغاء الراحة أو حبّاً منه للمنافع المادية، في حين أن الحرب أثبتت بعد تمامها أن وذلك ابتغاء الراحة أو حبّاً منه للمنافع المادية، لتكون الطريق لاحبةً لإنتصارات كبيرة في الصلاح يكن في تحطيم قوى العدو العسكرية، لتكون الطريق لاحبةً لإنتصارات كبيرة في المستقبل، ولهذا فإنّ الآية تعقب بالقول فويريد الله أن يعقى العق بكلماته ويقطع دلبر الكافرين لاحبة .

فعلىٰ هذا، كانت واقعة بدر درساً كبير للمسلمين للإفادة منه في الحوادث الآتية، ويؤكّد

١. بحارالانوار، ج ١٩، ص ٢١٤؛ وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآيات مورد البحث.

الدابر» بمعنى ذيل الشيء وعقبه، فبناءً على هذا يكون معنى ﴿ويقطع دابر الكافرين﴾ هو استئصال جذورهم.

لهم أن يتدبروا عواقب الأمور، ولا يكونوا سطحيين يأخذون بالمصالح الآنية، وبالرغم من أن بُعد النظر يقترن بالمصاعب عادة، وقصر النظر على العكس من ذلك يقترن بالمنافع المادية والراحة المؤقتة، إلا أن النصر في الحالة الأولى يكون شاملاً ومتجذّراً، أمّا في الحالة الثّانية فهو انتصار سطحي مؤقت.

ولم يكن هذا درساً لمسلمي ذلك اليوم فحسب، بل ينبغي لمسلمي اليوم أن يستلهموا من ذلك التعليم الساوي، فعليهم ألا يغضوا أبصارهم عن المبادي الأساسية بسبب المشاكل والأتعاب ويستبدلوها بمناهج غير أساسية قليلة الأتعاب.

وفي آخر آية عاط اللثام عن الأمر بصورة أجلى، إذ تقول الآية الكريمة ﴿ليحقّ الحقّ ويبطل الباطل ولوكر المجرمون﴾.

ترى هل الآية هذه تأكيد لما ورد في الآية السابقة، كما يبدو لأوّل وهلة، أم هو موضوع جديد تتضمنه الآية؟!

قال بعض المفسّرين، كالفخر الرّازي في تفسيره الكبير، وصاحب المنار: إنّ الحيق في الآية المتقدمة إشارة لإنتصار المسلمين في معركة بدر، وإنّ الحق في الآية محل البحث، «القّانية» إشارة لإنتصار الإسلام والقرآن الذي كان نتيجة الإنتصار العسكري في معركة بدر، وهكذا فإنّ الإنتصار العسكري في تلك الظروف الخاصّة مقدمة لإنتصار الاسلام والمسملين.

كما يحتمل أن الآية السابقة تشير إلى إرادة الله «الإرادة التشريعية» التي كانت جلية في أوامر النّبي عَلَيْهُم، والآية النّانية تشير إلى نتيجة هذا الحكم والأمر (فلاحظوا بدقة!)...

إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُعِدُكُمْ بِأَلْفِ مِنَ أَلْمَكَتِكُمْ وَمَا أَلْتَصَرُ إِلَّا مِنْعِندِ

اللّهَ إِنَّ أَللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ فَلَ إِذْ يُغَيِّعِبكُمُ النَّعَاسَ أَمَنَةً مِنْ هُ وَيُنْزِلُ عَلَيْكُمُ النَّعَاسَ أَمَنَةً مِنْ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمُ مِن السَّمَاةِ مَا عَلَيْقُلُوبِكُمُ مِن السَّمَاةِ مَا عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَرَبُولُ الشَّيْكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَثَيِنُوا اللَّيْكِ مَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُسَاقِ وَاصْرِيوا وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُسَاقِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَانَ اللّهُ وَالْكَ الْمَعْرِينَ اللّهُ مَن اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُسَاقِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمُونُ وَالْتَالِدُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَلَاكُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَاكُ اللّهُ اللّهُ مَالَمُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

#### التفسير

#### دروس مفيدة من سامة المعركة:

إنّ هذه الآيات تتحدث عن اللحظات الحساسة من واقعة بمدر، والألطاف الإلهيّة الكثيرة التي شملت المسلمين لتثير في نفوسهم الإحساس بالطاعة والشكر، ولتعبيد الدرب نحو إنتصارات المستقبل.

وتشير ابتداءً لامداد الملائكة فتقول: ﴿وَلِهُ تَسْتَغَيْثُونَ رَبِّكُم ﴾.

جاء في بعض الرّوايات أنّ النّبي الله كان يستغيث ويدعو ربّه مع بقية المسلمين، وقد رفع يديه نحو السهاء قائلاً: «اللّهم أنجز لي ما وعدتني، اللّهم إنّ تهلك هذه العصابة لا تعبد في الأرض) .

<sup>·</sup> تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٥٢٥، ذيل الآية مورد البحث.

وعند ذلك ﴿قاستجاب لكم لتي محدّكم بألف من العلائكة مردفين ﴾.

وكلمة (مردفين) من (الإرداف) بمعنى اتّخاذ محل خلف الشيء، فيكون مفهومها أنّ الملائكة كانت تتابع بعضها بعضاً في النّزول لنصرة المسلمين.

واحتمل معنى آخر في الآية، وهو أنّ مجموعة الألف من الملائكة كانت تتبعها مجموعات أخرى، ليتطابق هذا المعنى والآية ١٢٤ من سورة آل عسمران، والتي تـقول عـن لـسان النّبي تَنَافِلُهُ : ﴿ وَفِ تَقُولُ لِلمُؤْمِنِينَ اللهَ يَكْفِيكُمُ لَنْ يَحَدُكُمُ رَبِّكُمُ بِثَلَالُةِ آلاف من العلائكة منزلين ﴾ .

إِلّا أنّ الظاهر أنّ عدد الملائكة في بدر هو الألف، وكلمة مردفين صفة هذا الألف، والآية من سورة آل عمران كانت وعداً للمسلمين في أنزال ملائكة أكثر لنصرة المسلمين إذا ما اقتضى الأمر.

ولئلا يعتقد بعض بأنّ النصر كان بسبب نصرة الملائكة فحسب، فإنّ الآية تقول: ﴿وَمِهَا عِلَمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

#### مل قائلت الملائكة؟

لقد جرى البحث في هذه المسألة كثيراً بين المفسّرين، فبعضهم يرى أنّ الملائكة دخلت ساحة القتال وهاجمت الأعداء بأسلحتها الخاصّة، وقتلت بعضهم. ونقلت بعض الرّوايات في تأييد ذلك.

الله أنّ القرائن تؤيد الرأي الذي يقول: إنّ الملائكة نزلت لتقوية قلوب المؤمنين يسزداد عزمهم، وهذا الرأي أقرب إلى الواقع لعدّة أدلة:

أَوَلاً؛ لقد قرأنا في الآية قوله تعالى: ﴿ لِتطهئن قلوبِكم ﴾. فإذا ما علم المسلمون بهذا المدد فإنهم يقاتلون بصورة أفضل، لا أنّ الملائكة شاركت في الحرب.

ثانياً: إذا كانت الملائكة هي التي قتلت جنود الأعداء، فأيّة فيضيلة للمجاهدين في معركة بدر وما ورد عن مقامهم ومنزلتهم من روايات كثيرة؟

ثالثاً: كان عدد المقتولين في بدر هو (٧٠ نفراً) وقد كان الكثير منهم قد سقط بسيف عليا الله على الآخر بيد المقاتلين الآخرين، وهؤلاء معروفون بأسهائهم في التاريخ، فبناءً على ذلك \_من الذي \_بق لتقتله الملائكة؟!

ثمّ تذكر الآية النعمة الثّانية التي اكتنفت المؤمنين فتقول: ﴿ لِدَيعُفْيكُمُ النَّعَاسُ لَمَنَهُ مِنْهُ ﴾.
و (يغشىٰ) من مادة (الغشيان) بمعنىٰ تغطية الشيء وإحاطته. فكأنّ النوم كالغطاء الذي
وُضعَ عليهم فغطّاهم.

و(النعاس) يطلق على بداية النوم، أو النوم القليل أو الخفيف الناعم ولعلها إشارة إلى أنّه بالرغم من هدوئكم النفسي لم يأتكم نوم عميق يمكّن الأعداء من استغلاله والهجوم عليكم. وهكذا استفاد المسلمون من هذه النعمة العظيمة في تلك الليلة.

والرحمة الثّالثة التي وصلتكم هي: ﴿ وينزّل عليكم من السماء ماء ليطهّركم به ويذهب منكم رجز الشّيطان.

وهذا الرّجز قد يكون وساوس الشيطان، أو رجزاً بدنياً كجنابة بعضهم، أو الأمرين معاً، وعلى أية حال، فإنّ الماء ملأ الوديان من أطراف بدر بعد أن استولى الأعداء على آبار بدر وكان المسلمون بحاجة ماسة للغسل ورفع العطش، فاذا بهذا الماء قد ذهب بكل تلك الأرجاس.

ثم إن الله تعالى أراد بذلك تقوية معنويات المسلمين وكذلك تثبيت الرمال المتحركة تحت أقدامهم بواسط المطر: ﴿ وليربط ملى قلوبكم ويثبت به الأقدام ... ويمكن أن يكون المراد من تثبيت الأقدام هو رفع المعنويات وزيادة الثبات والإستقامة ببركة تلك النعمة، أو إشارة إلى هذين الأمرين.

والنعمة الأخرى التي أنعمها الله على المجاهدين في بدر، هي الرعب الذي أصاب به الله قلوب أعدائهم، فزلزل معنوياتهم بشدّة، فيقول تعالى ﴿ لِدَيوحي ربّك لِلى الملائكة لتي معكم فثبتوا الذين آمنوا ﴾.

#### ﴿سألقي في قلوب الذين كفروا الرَّمب﴾.

وإنّه لمن العجب والغرابة أن ينهار جيش قريش القوي أمام جيش المسلمين القليل، وأن تذهب معنوياتهم \_كها ينقل التاريخ \_بصورة يخاف معها الكثير منهم من منازلة المسلمين، وحتى أنّهم كانوا يفكرون بأنّ المسلمين ليسوا أشخاصاً مألوفين، وكانوا يقولون بأنّ المسلمين ليسوا أشخاصاً مألوفين، وكانوا يقولون بأنّ المسلمين قد جاؤوكم من قرب يثرب (المدينة) بهدايا يحملونها على إبلهم هي الموت.

ولا شك أنّ هذا الرعب الذي أصاب قلوب المشركين، والذي كان من عوامل النصر، لم يكن جزافاً، فلقد أثبت المسلمون شجاعتهم وأقاموا صلاة الجهاعة، وكانت شعارتهم قوية، فإظهار المؤمنين الصادقين وفاءهم وخطبة بعضهم مثل سعد بن معاذ نيابة عن الأنصار أمام النبي عَلَيْنَ قائلاً: «بأبي أنت وأمّي، يا رسول الله عَلَيْنَ إنّنا قد آمنا بك وصدقناك وشهدنا أنّ ما جئت به حق من عندالله فمرنا بما شئت وخذ من أموالنا ما شئت، واترك منه ما شئت والذي أخذت منه أحبّ اليّ من الذي تركت منه، والله لو أمرتنا أن نخوض هذا البحر لنخضناه معك... إنّنا لنرجوا أن يقرّ الله عزّوجلّ عينيك بنا...».

مثل هذا الحديث سرعان ما انتشر بين الأعداء والأصدقاء، أضف إلى ذلك سا رآه المشركون من ثبات راسخ عند المسلمين يوم كانوا في مكّة رجالاً ونساءً.

اجتمعت كل هذه الأُمور لترسم صورة الخوف عند المشركين.

ثمٌ الربح العاتية التي كانت تهب على المشركين والمطر الشديد عليهم والخواطر المخفية لرؤيا (عاتكة) في مكّة، وغيرها من العوامل التي كانت تبعث فيهم الخوف والهلع الشديد.

ثمّ إنّ القرآن يذكّر المسلمين بالأمر الذي أصدره النّبي الله المسلمين بأنّ عليهم اجتناب الضرب غير المؤثر في المشركين حال القتال لئلا تضيع قوتهم فيه، بل عليهم توجيه ضربات مؤثرة وقاطعة ﴿فَاضَرِبُوا فَوَقَ الْأَمْنَاقَ وَاضْرِبُوا مِنْهُم كُلّ بِنَانَ﴾

و(البنان) جمع (البنانة) بمعنى رؤوس أصابع الأيدي أو الأرجل، أو الأصابع نفسها، وفي هذه الآية يمكن أن تكون كناية عن الأيدي والأرجل أو بالمعنى الأصلي نفسه، فإن قطع الأصابع من الأيدي يمنع من حمل السلاح، وقطعها من الأرجل يمنع الحركة، ويحتمل أن يكون المعنى هو إذا كان العدو مترجلاً، فيجب أن تكون الأهداف رؤوسهم، وإذ كان راكباً فالأهداف أيديهم وأرجلهم.

كها أنّ بعضاً يرى أنّ هذه الجملة هي خطاب للملائكة، إلّا أنّ القرائن تدل على أنّ الخاطبين هم المسلمون، وإذا كان الملائكة هم الخاطبين فيها فيمكن أن يكون الهدف من الفاطبين على الرؤوس والأيدي والأرجل، هو إيجاد الرعب فيهم لترتبك أيديهم وأرجلهم فتسقط وتنحني رؤوسهم. (وبالطبع فإنّ هذا التّفسير يخالف الظاهر من العبارة، ويجب إثباته بالقرائن وقد تحدثنا سابقاً في مسألة عدم قتال الملائكة).

وبعد كل تلك الأحاديث، ولكيلا يقول شخص بأنّ هذه الأوامر الصادقة تخالف الرحمة والشفقة وأخلاق الرجولة، فإنّ الآية تقول: ﴿ ذلك بِاتّهم شاقُول الله ورسوله ﴾

و(شاقوا) من مادة (الشقاق) وهي في الأصل بمعنى الإنفطار والإنفصال. وبما أنّ المخالف أو

العدو ويبتعد عن الآخرين فقد سمي عمله شقاقاً: ﴿ وَمَنْ يَشَاقَتَى الله ورسوله قَإِنَّ الله شديد العقامِه ﴾.

ثمّ يؤكّد هذا الموضوع ويقول: ذوقوا العذاب الدنيوي من القتل في ميدان الحرب والأسر والهزيمة السافرة، وعلاوة على ذلك انتظروا عذاب الآخرة أيسطاً: ﴿ وَلَكُمْ عَدُوقُوهُ وَلَنَّ لَلْكَافُرِينَ عَدُلْهُ لِلنَّارِ ﴾.

#### 8003

يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ رَحْفَا فَلا تُوَلُّوهُمُ ٱلأَدْبَادَ ال وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَيِنْ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْمُتَحَيِزًا إِلَى فِنَةِ فَقَدْبَآءَ بِغَضَبِ قِن اللَّهِ وَمَأْوَلَهُ جَهَنَمُ وَبِقْسَ الْمَصِيرُ اللَّهُ مَنْ أَلُوهُمْ وَلَكِنَ اللَّهَ قَنَا لَهُمْ وَمَارَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَ اللَّهَ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَ اللَّهَ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَ اللَّهَ وَمَا أَلَهُ وَمِنْ كَيْدِ الْكَنْفِرِينَ اللَّهَ مَوْهِنُ كَيْدِ الْكَنْفِرِينَ اللَّهُ مَلَاءً حَسَنَا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعً عَلِيهُ اللَّهُ وَالْكَنْفِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَوْهِنُ كَيْدِ الْكَنْفِرِينَ اللَّهُ مَوْهِنُ كَيْدِ الْكَنْفِرِينَ اللَّهُ مَا رَمَيْتَ عَلِيهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا رَمَيْتَ عَلِيهُ اللَّهُ مَوْهِنُ كَيْدِ الْكَنْفِرِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَلَى مُنْ اللَّهُ مَلْ عَلَيْهُ اللَّهُ مَوْهِنُ كَيْدِ الْكَنْفِرِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مُوهِنُ كَيْدِ الْكَنْفِرِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا إِلَى اللَّهُ اللْمُلْكُولِلْ اللَّهُ الْمُلْكُولُولُولُولُولُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

#### التغسير

#### الفرار من المهاد ممنوعا

كها ذكرنا في تفسير الآيات السابقة، فإنّ الحديث عن معركة بدر وألطاف الله الكثيرة على المسلمين الأوائل كان من أجل أن يتّخذ منه المسلمون العبرة والدرس في المستقبل، لذلك فإنّ هذه الآيات توجّه خطابها للمؤمنين وتأمرهم أمراً عاماً بالقتال: ﴿يَا لَيْهَا اللَّذِينَ آمِنُوا إِذَا لَقَيْتُم الدّينَ كَفُرُوا رْحَفًا فَلا تُولُوهم الأدبار).

و(لقيتم) من مادة (اللقاء) بمعنى الاجتماع والمواجهة، وتأتي في أكثر الأحيان بمعنى المواجهة في ميدان الحرب.

و(الزّحف) في الأصل بمعنى الحركة إلى أمرٍ ما بحيث تسحب الأقدام على الأرض كحركة الطفل قبل قدرته على المشي، أو الإبل المرهقة التي تخطّ أقدامها على الأرض أثناء سيرها، ويطلق على الجيش الجرار الذي يشاهد من بعيد وكأنّه يحفر الأرض أثناء مسيره.

واستخدام كلمة (زحف) في الآية آنفاً -تشير إلى أنّه بالرغم من أنّ عدوكم قوي وكثير، وأنتم قليلون، فلا ينبغي لكم الفرار من ساحة الحرب، وكماكان عدوكم كثيراً في ميدان بدر فثبتم وانتصرتم. فالفرار من الحرب يعد في الإسلام من كبائر الذنوب، إلا أنّ ذلك مرتبط \_كما تبيّن بعض الآيات \_بكون الأعداء ضِعني عدد المسلمين، وسنبحث هذا الأمر بعون الله في الآيتين ٦٥ و ٢٦ من هذه السورة. ولذلك تذكر الآية بعدها جزاء من يفر من ميدان الحرب مع الإشارة لمن يستثنون منهم فتقول: ﴿ وَمَنْ يُولّهم يومئة دُبُره إلا متحرّفاً لقتال أو متحرّزاً إلى فئة فقد با. بغضب من الله ﴾.

وكما نرى فقد استثنت الآية صورتين من مسألة الفرار، ظاهرهما أنّهما من صور الفرار، غير أنّهما في الحقيقة والواقع صورتان للقتال والجهاد.

الصورة الأولى: عبر عنها بـ ﴿متعرّفالقتال﴾ و«متعرف» من مادة (التحرّف) أي الإبتعاد جانباً من الوسط نحو الأطراف والجوانب، والمقصود بهذه الجملة هو أنّ المقاتلين يقومون بتكتيك قتالي إزاء الأعداء، فيفرون من أمامهم نحو الأطراف ليلحقهم الأعداء: ثمّ يغافلونهم في توجيه ضربة قوية إليهم واستخدام فن الهجوم والإنسحاب المنتابع وكها يقول العرب: (العرب كرّوفر). \

الصورة الثّانية: أن يرى المقاتل نفسه وحيداً في ساحة القتال، فسينسحب للإلتحاق بإخوانه المقاتلين وليهجم معهم من جديد على الأعداء.

وعلى كل حال، فلا ينبغي تفسير هذا التحريم بشكل جافّ يتنافي وأساليب الحروب وخدعها، والتي هي أساس كثير من الإنتصارات.

و تختتم الآية محل البحث بالقول: إنّ جزاء من يفرّ مضافاً إلى استحقاقه لغضب الله فانّ مصيره إلى النّار: ﴿وهاوله جهتم وبئس المصير﴾.

والفعل «باء» مشتق من «البواء» ومعناه الرجوع وإتخاذ المنزل، جذره في الأصل يعني تصفية محل ما وتسطيحه، وحيث إنّ الإنسان إذا نزل في محل عدّله وسطّحه، فقد جاءت هذه الكلمة هنا بهذا المعنى، وفي الآية إشارة إلى أنّ غضب الله مستمر ودائم عليهم، فكأنّهم قد اتّخذوا منزلاً عند غضب الله.

وكلمة «المأوى» في الأصل معناها «الملجأ» وما نقرؤه في الآية، محل البحث ﴿وَمَأُولُهُ جَهِنَّم﴾ فهو إشارة إلى أنّ الفارين يطلبون ملجأ ومأوى من فرارهم لينقذوا أنفسهم من

١. جواهرالكلام، ج ٢١، ص ١٨٩؛ منتهى المطلب، ج ٢، ص ٩٤٤.

الهلكة، إلّا أنّ ما يحصل هو خلاف ما يطلبون، إذ ستكون جهنم مأواهم، وليس ذلك في العالم الآخر فحسب، بل هو في هذا العالم إذ سيحترقون في جهنم الذلة والإنكسار والضياع.

ولذا فقد جاء في «عيون الأخبار» عن الإمام علي بن موسى الرضائل في جواب أحد أصحابه حين سأله عن فلسفة تحريم الفرار من الجهاد فقال: «وحرّم الله الغرار من الزحف لما فيه من الوهن في الدين، والإستخفاف بالرسل والأثنة العادلة عليهم السلام، وترك نصرتهم على الأعداء، والعقوبة على إنكار ما دعوا إليه من الإقرار بالربوبية وإظهار العدل وتسرك الجور وإماتة الفساد، لما في ذلك من جرأة العدق على المسلمين، وما يكون من السبي والقتل وإبطال دين الله عزّ وجلّ وغيره من الفساد». أ

ومن ضمن الإمتيازات الكثيرة التي كانت عند الإمام على للهذا، ورتما يشير إلى نسفسه أحياناً ليكون نبراساً للآخرين قوله «إنّي لم أفر من الزحف قطّ، ولم يبارزني أحد إلّا سقيت الأرض من دمه» ٢.

والعجيب أنّ بعض المفسّرين من أهل السنّة يصرّ على أنّ حكم الآية السابقة يختص بمعركة بدر، وأنّ التهديد والوعيد من الفرار من الجهاد يتعلق بالمقاتلين في بدر فحسب، مع أنّه لا يوجد دليل في الآية على هذا التخصيص، بل لها مفهوم عام يشمل كل المقاتلين والمجاهدين.

وفي الرّوايات والآيات كثير من القرائن ما يؤيد هذا المعنى «ولهذا الحكم شروط طبعاً سنتناولها في الآيات المقبلة من هذه السورة إن شاء الله».

ولئلا يصاب المسلمون بالغرور في انتصارهم، ولئلا يعتمدوا على قسواهم الجسميّة فحسب، وليذكروا الله في قلوبهم دائماً، وليتعلقوا به طلباً لألطافه، فإنّ الآية التّالية تقول: ﴿ قلم تقتلوهم ولكنّ الله وما رميت إذرهيت ولكنّ الله رمن ﴾ .

لقد ورد في الرّوايات والتفاسير أنّ النّبي يَبَيْنِهُ قال لعلي يوم بدر: أعطني حفنة من تراب الأرض وحصاها، فناوله علي ذلك، فرمى النّبي جهة المشركين بذلك التراب وقال: ﴿ قام تقتلوهم ولكنّ الله قتلهم وما رميت إذ رميت ولكنّ الله رمين ٢٠٠٠

٢. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١٣٨؛ ووسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٨٧.
 ٢. المصدر السابق، ص ١٣٩.

قالوا: كان لهذا الفعل أثر معجز إذ وقع ذلك التراب على وجوه المشركين وعيونهم فملأهم رعباً.

لاشك أنّ الظاهر يشير إلى أنّ النّبي وأصحابه هم الذين أدّوا هذا الدور في معركة بدر، لكن القرآن يقول: إنكم لم تفعلوا ذلك أوّلاً، لأنّ القدرات الروحية والجسمية والإيمانية التي هي أصل تلك النتائج كلها من عطاء الله وقد تحركتم بقوة الله وفي سبيل الله. وثمانياً قد حصلت في ساحة بدر معاجز كثيرة أشرنا إليها سابقاً، وقد بعثت في نفوس المجاهدين القوّة، وإنهارت بها قوى المشركين ومعنوياتهم، وكان كل ذلك بألطاف الله سبحانه.

وفي الحقيقة فإنّ الآية محل البحث تشير إلى لطيفة في مذهب «لا جبر ولا تفويض بل أمر بين أمرين» لائها في الوقت الذي تخبر عن قتل المسلمين للكافرين، وتقول إنّ النّبي رمى التراب بوجوه المشركين... تسلب منهم كل هذه الأمور (فتأمل بدقّة).

ولا شك في عدم وجود تناقض في مثل هذه العبارة، بل الهدف هو القول بأنّ هذا الفعل كان منكم ومن الله أيضاً، لأنّه كان بإرادتكم والله منحكم القوة والمدد.

وبناء على ذلك فإنّ الذين اعتقدوا بمذهب الجبر مستدلين بهذه الآية فإنّ الردّ عليهم موجود في الآية ذاتها.

والذين قالوا بوحدة الوجود مستدلين بهذه الآية فإنّ الردّ عليهم موجود في الآية بأسلوب لطيف، لأنه إذا كان المراد بأنّ الخالق والمخلوق واحد، فلا ينبغي أن ينسب الفعل إليهم تارةً وينفي عنهم تارةً أخرى، لأنّ النسبة ونفيها دليل على التعدد، وإذا تجردت الأفكار عن الحكم المسبق والتعصب المقيت لرأينا أن الآية لا ترتبط بأيٌّ من المذاهب الضّالة، بل هي تشير إلى المذهب الوسط «أمر بين أمرين» فحسب.

وهذه الإشارة لأجل هدف تربوي، وهو إزالة الغرور وآثاره، إذ يـقع ذلك عــادة في الأفراد بعد الإنتصارات.

وتشير الآية في ختامها إلى لطيفة مهمّة أخرى، وهي أنّ ساحة بدر كانت ساحة امتحان واختبار، إذ تقول: ﴿وليبلي المؤمنون منه بلا: حسناً ﴾.

والبلاء معناه الاختبار في الأصل، غاية ما في الأمر تارة يكون بالنعم فسيسمى بــلاءً

١. اصول الكافي، ج ١، ص ١٦٠.

حسناً، وتارةً بالمصائب والعقاب فيسمّى بلاءً سيئاً، كما تشير إلى ذلك الآيــة ١٦٨ مسن سورة الأعراف في شأن بني إسرائيل ﴿ويلوناهم بالعسنات والسّيّنات»﴾.

لقد شاء الله أن يذيق المؤمنين في أوّل مواجهة مسلحة بينهم وبين أعدائهم طعم النصر، وأن يجعلهم متفائلين للمستقبل، وهذه الموهبة الإلهيّة كانت اختباراً لهم جميعاً، إلّا أنّه لا ينبغي لهم أن يغتروا بهذا الإنتصار أبداً، فتكون النتيجة سلبية، وذلك بأن يروا عدوهم حقراً وينسوا بناء ذواتهم ويغفلوا عن الإعتاد على الله.

هذا فإنّ الآية تختتم بهذه الجملة ﴿إِنَّ الله سميع عليم﴾.

أي إن الله سمع صوت استغاثة النبي والمؤمنين، واطلع على صدق نيّاتهم، فأنزل ألطافه عليهم جميعاً ونصرهم على عدوهم، وأنّ الله يعامل عباده بهذه المعاملة حتى في المستقبل، فيطلع على ميزان صدق نياتهم وإخلاصهم واستقامتهم، فالمؤمنون المخلصون يستنصرون أخيراً، والمراؤن المدّعون ينهزمون ويفشلون.

وفي الآية التبالية يقول سبحانه تعميماً لهذا الموضوع وأنّ مصير المؤمنين والكفّار هو ماسمعتم، فيقول: ﴿وَلَكُمُ ﴾ ثمّ يعقب القرآن مبيناً العلّة ﴿وَلَنَّ الله موهن كيد الكافرين﴾ . ٢٠٠٥

٨ في العقيقة أنّ هذا الكيلمة إشبارة إلى جسملة مقدرة هني «ذلكم الذي سنمعتم هنو حيال المؤمنين والكافرين...».

إِن تَسْتَفَيْحُواْ فَقَدْ جَآءَ حَسَمُ ٱلْفَكَتْحُ وَإِن تَننَهُ وَا فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَإِن تَعُودُوا نَعُدُ وَلَن تُغْنِى عَنكُرُ فِتَ تُكُمْ شَيْنًا وَلَوْ كُثُرَتْ وَأَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ

## التفسير

لقد جرى بحث كثير بين المفسّرين حول الذين توجهت إليهم الآية بالحديث، فبعضهم يعتقد بأنّهم المشركون، لأنّهم قبل خروجهم من مكّة إلى بدر اجتمعوا حول الكعبة وضربوا على ستائرها (لغرورهم واعتقادهم بأنّهم على الحق). وقالوا: «اللّهم أنصر أعلى البحندين وأهدى الغنتين وأكرم العزبين» \.

وروي أنّ أباجهل دعا فقال: (اللّهمّ ربّنا ديننا القديم ودين محمّد الحديث، فأي الدينين كان أحبّ إليك وأرضى عندك فأنصر أهله اليوم) آ... ولذلك فقد نزلت هذه الآية لتقول لهم: ﴿ إِنْ تَسْتَعْتُمُ وَإِنْ تَسْتُعْتُمُ وَإِنْ تَسْتُعْتُمُ وَإِنْ تَسْتُعْتُمُ وَإِنْ تَسْتُعُمُ وَإِنْ تَسْودُوا نَسْدُ وَلَنْ تَعْنِي مَنْكُمْ قَنْتُكُمْ وَإِنْ تَسْودُوا نَسْدُ وَلَنْ تَعْنِي مَنْكُمْ قَنْتُكُمْ فَيْنَا وَلُو حَثْرُتُ وَلَنْ لَلْهُ مِم المؤمنين ﴾.

والذي يبعد هذا التفسير أنّ الحديث في الآيات السابقة واللاحقة لهذه الآية موجّه للمؤمنين، فيستبعد أن تكون بينها آية واحدة تـتحدث مع المـشركين، ويـضاف لذلك الإرتباط المعنوي الموجود بين مضامين كل هذه الآيات، ولذلك اعتبر بعض المفسّرين أنّ المخاطبين في الآية هم المؤمنون، وأحسن صورة لتفسير الآية على هذا الوجه هي:

لقد حصل بين بعض المؤمنين جدال حول تقسيم الغنائم بعد واقعة بدر \_كما رأيـنا \_ ونزلت آيات توبخهم وتضع الغنائم تحت تصرف الرّسول بشكل كامل فقام بتقسيمها بينهم

١. تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث وكذلك تفسير الكبير. ج ١٥. ص ١٤٢.

٢. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفاسير أخرى.

بالتساوي، بغية تربيتهم وتعليمهم، ثمّ ذكّرهم بحوادث بدر وكيف نصرهم الله على عدوّهم القوى.

وهذه الآية تتابع الحديث عن الموضوع نفسه فتخاطب المسلمين وتقول لهم: إنّكم إذا سألتم الله الفتح والنصر فسوف يستجيب لكم وينصركم، وإذا تركتم الإعتراض والجدال عند النّبي تَنْفِلْهُ فبذلك مصلحتكم، وإذا عدتم لنفس الأسلوب من الإعتراض فسنعود نحن أيضاً، ونترككم وحيدين في قبضة الأعداء وحتى إذاكان عددكم كثيراً فبدون نصرة الله لن تقدروا أن تعملوا أي شيء، وإنّ الله مع المؤمنين المخلصين والطائعين لأوامره وأوامر نبيّه.

ولكن يستفاد من سياق الآيات وخاصّة من إلقاء اللوم على المسلمين لبعض مخالفتهم، وكذلك سياق الآيات السابقة وما فيها من أواصر وروابط معنوية واضحة، أنّ التّـفسير النّاني أقرب إلى أجواء الخطاب القرآني.

8003

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَطِيعُوا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَاتُوَلَّوْا عَنْهُ وَأَنتُهُ تَسْمَعُونَ ۞ وَلَاتَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ قَالُواْ سَيَعِنَا وَهُمْ لَايسَمَعُونَ ۞ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَاللَّهِ ٱلصَّمُّ ٱلْبُكُمُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ۞ وَلَوْعِلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَا شَمَعَهُمْ وَلَوْ اَسْمَعَهُمْ لَنُولُواْ وَهُم مُعْرِضُونَ ۞

### الثفسير

#### الذين قالوا سمعنا وهم لا يسمعونا

تتابع هذه الآيات البحوث السابقة، فتدعو المسلمين إلى الطاعة التامة لأوامر الرّسول الأكرم عَلَيْكُمْ في السلم أو الحرب أو في أي أمر آخر، وأسلوب الآيات فيه دلالة على تقصير بعض المؤمنين في التنفيذ والطاعة، فتبدأ بالقول: ﴿يَا لَيْهَا لَلَذِينَ آمَنُوا لَطْيَسُوا لَلْهُ وَرَسُولُهُ ﴾.

و تضيف لتؤكّد الأمر من جديد: ﴿ ولا تولُّوا منه ولنتم تسمعون ﴾.

لاشك في أنّ إطاعة أوامر الله تعالى واجبة على الجميع، المؤمنين وغير المؤمنين، ولكن بما أنّ المخاطبين والمعنيين بهذا الحديث التربوي هم المؤمنون فلهذا كان الكلام في هذه الآية الشريفة موجهاً إليهم.

الآية الثّانية: تؤكّد هذا المعنى أيضاً فتقول: ﴿وَلاَ تَكُونُوا كَالَذِينَ قَـالُولُسـمَعْنَا وَهُـمَ لا يسمعون﴾.

إنَّ هذا التعبير الطريف يُشير للذين يعلمون ولا يعملون، ويسمعون ولا يتأثرون، وفي ظاهرهم أنَّهم من المؤمنين، ولكنَّهم لا يطيعون أوامر الرسول تَلَيُّلُهُ، فهؤلاء لهم آذان سامعة لكل الأحاديث ويَعون مفاهيمها، وبما أنَّهم لا يعملون بها ولا يـطبقونها فكأنَّهم صمَّ لا يسمعون، لأنَّ الكلام مقدمة للعمل فلو عدم العمل فلا فائدة من أية مقدمة.

و لكن من هم هؤلاء الأشخاص الذين يحذّر القرآن المسلمين لكيلا يصيروا مثلهم؟ فيرى بعض أنّهم المنافقون الذين اتخذوا لأنفسهم مواقع في صفوف المسلمين، وقال أخرون: إنّا تشير إلى طائفة من اليهود، وذهب بعض بأنّهم المشركون من العرب، ولا مانع من إنطباق الآية على هذه الطوائف الثلاث، وكل ذي قول بلا عمل.

ولما كان القول بلا عمل، والإستاع بلا تأثر، أحد الأمراض التي تصّاب بها الجتمعات، وأساس الكثير من التخلفات، فقد جاءت الآية الأخرى لتؤكّد على هذه المسألة بأسلوب آخر، فقالت: ﴿ إِنْ فَرِّ الدِّولَةِ عند الله الصمّ البكم الذين الا يعقلون ﴾ أ.

ولماً كان القرآن كتاب عمل فإنه ينظر إلى النتائج دائماً، فيعتبر كل موجود لا فائده فيه كالمعدوم، وكل حي عديم الحركة والتأثير كالميت، وكل حاسة من حواس الانسان مفقوده إذا لم تؤثر فيه تأثيراً ايجابياً في مسيرة الهداية والسعادة، وهذه الآية اعتبرت الذين لهم آذن سالمة لكنّهم لا يستمعون لآيات الله ودعوة الحق ونداء السعادة، كمن لا أذن له ولا سمع لديه، والذين لهم ألسنة سالمة لكنّها ساكتة عن الدعوة إلى الحق ومكافحة الظلم والفساد، فلا يأمرون بمعروف ولا ينهون عن منكر، بل يضيّعون هذه النعمة في التملق والتذلل أمام الطواغيت أو تحريف الحق وتقوية الباطل، فهؤلاء كمن هو أبكم لا يقدر عسلى الكلام، وكذلك الذين يتمتعون بنعمة الفكر والعقل ولكنّهم لا يصححون تفكيرهم، فهؤلاء في عداد الجانب.

وتقول الآية بعدها إنّ الله لايمتنع من دعوة هؤلاء إن كانوا صادقين في طلبهم وعلى استعداد لتقبل الحق: ﴿ولوعلم الله فيهم خيراً لأسمسهم﴾.

وقد ورد في الرّوايات أنّ بعض عبدة الأصنام جاءوا النّبي تَنَالِلُهُ وقالوا: إذا أخرجت لنا جدنا الأكبر (قصي بن كلاب) حيّاً من قبره، وشهد لك بالنبوّة، فسوف نسلم جميعاً! فنزلت الآية لتقول: إنّه لو كان حديثهم صادقاً لفعل الله ذلك لهم بواسطة المعجزة، لكنّهم يكذبون ويأتون بأعذار واهية، بهدف التخلص من الإذعان لدعوة الحق....

ويقول تعالى: ﴿ وَلُو لُسِمِعِهِمِ لِتُولُوا وَهُومِعُرِضُونَ ﴾.

فالذين سمعوا دعوة الحق كثيراً، وبلغت آذانهم آيات القرآن، وفهموا مضامينها العالية،

 <sup>«</sup>صم» جمع «الأصم» وهو الذي لا يسمع و«البكم» جمع «الأبكم» وهو فاقد النطق.

لكنّهم أنكروها بسبب عتوهم وعصبيّتهم، فهم غير مؤهلين للهداية لما اقترفت أيديهم، ولا شأن بعدئذٍ لله ورسوله بهم، فهم في ظلام دامسٍ وضلال بهيم.

كما أنّ هذه الآية تعد جواباً قاطعاً للقائلين بمدرسة الجبر، لأنّها تقرر بأنّ الخير يكمن في الإنسان نفسه وأنّ الله يعامل الناس بما يبدونه من أنفسهم من استعداد وقابلية في طريق الهداية.

#### بحثان

### 1- وَوَلُو مِلْمِ اللَّهِ قَيْهِمِ خَيْرَةُ لُسُمِيهِمٍ ﴾

لقد حاول بعض الناشئة عمل قياس منطق من هذه الآية والخروج منه بنتيجة لصالحهم، فقالوا، إنّ القرآن يقول في الآية: (ولو ملم الله فيهم خيراً للسمهم). وقال أيضاً: (ولو أسمهم لتولو وهم معرضون). فيمكن الإستنتاج من هاتين الجملتين الجملة التّالية وهي: لو علم الله فيهم خيراً فهم سيعرضون. وهذا الإستنتاج خطأ محض.

وقد أخطأ هؤلاء لأنّ معنى جملة: **وولو علم الله فيهم خيراً السعمهم »**. في قسمها الأوّل هو: لو كان لهؤلاء قابلية للهداية فسيوصل الحق لأسهاعهم، ولكن القسم الثّاني معناه أنّ هؤلاء إذا لم تتهيأ لهم القابلية للهداية فسوف لن يستجيبوا وسوف يعرضون.

والنتيجة أنّ الجملة المذكورة آنفاً وردت في الآية بمعنيين مختلفين، وعلى هذا لا يمكن تأليف قياس منطق منهها... (فتأمل).

وهذه المسألة تشبه من يقول: إنّني لو كنت أعتقد بأنّ فلاناً يستجيب لدعوتي لدعوته، لكنّه في الحال الحاضر إذا دعوته فسوف لن يستجيب، ولذلك فسوف لن أدعوه.

#### ٢ـ لإستماع المق مرامل

إنّ الإنسان قد يسمع أحياناً ألفاظاً وعبارات دون التفكير في مضامينها، إلّا أنّ بعضاً لفرط لجاجتهم، كانوا يرفضون حتى هذا القدر من السمع، كما يقول عنهم القرآن ﴿وقال

ا. وبحسب اصطلاح المنطق أنّ الحدّ الوسط غير موجود في القياس آنفاً، لأنّ الجملة الأولى هي (لأسمعهم حال كونه لا يعلم فيهم فهماً) والنتيجة أنّ الحدّ الوسط المشترك غير موجود بين الجملتين لتمكين تأليف القياس منهما، لأنّ الجملتين مختلفتان ومنفصلتان (فتأمل).

# الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلَّكم تغلبونَ ﴾ `

وقد يصل وضع هؤلاء أعلى مراحل الخطر، إذ يُسلبون القدرة على معرفة الخبيث والطيب، وحتى إذا استمعوا الحديث الحق لا يكون بإمكانهم استيعابه وهضمه.

والقرآن يقول عن هذه الطوائف الثلاث، إنّ هؤلاء في واقعهم صم بكم، لإنّ الذي يسمع في الحقيقة يجب عليه الإدراك والتفكير والعزم على العمل بإخلاص.

ي عصرنا وزمننا الحاضر عندما يسمعون آيات القرآن يتفاعلون معها وكم من أناس في عصرنا وزمننا الحاضر عندما يسمعون آيات القرآن يتفاعلون معها بشكل ملفت للنظر، لكنّهم في العمل لا يتطابقون بأي شكل مع مضمون القرآن الكريم. هيكل ملفت للنظر، لكنّهم في العمل لا يتطابقون بأي شكل مع مضمون القرآن الكريم.

مُ الْمُعْمَالِينَ الْمُعْمِالِينَا الْمُعْمَالِينَا الْمُعْمَالِينَا الْمُعْمَالِينَا الْمُعْمَالِينَا الْمُعْمَالِينَا الْمُعِلَّيْنِ الْمُعْمِلِينَا الْمُعْمِلِينَا الْمُعْمِلِينَا الْمُعْمِينَالِينَا الْمُعْمِلِينَا الْمُعِلَّيْنِ الْمُعْمِلِينَا لِلْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِيلِيلِيلِي الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِيل

يَّاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُوا ٱسْتَجِيبُوالِلَهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِيدِكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَ ٱللَّهَ يَعُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلِيهِ وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ عُمْشُرُونَ ﷺ وَاتَّهُ وَاللَّهِ عُمْشُرُونَ اللَّهُ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ فِتْنَهُ لَانْصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِن كُمْ خَاصَةً وَاعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ فَ وَاذَكُرُ وَالْإِنَ النَّهُ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي ٱلْأَرْضِ تَغَافُونَ آن يَنْخَطَفَكُمُ النَّاسُ فَنَا وُن كُمْ وَأَيْدَكُم بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَقَكُمْ مَنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَقَعُمْ مَنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَقَكُمْ مَنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَقَعُمْ مَنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَقَكُمْ مَنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَقَتُ مُ مَنَا وَلَا الْمَاتِهُ وَلَا الْمُعْتَى وَالْعَلَاثُ مَنْ الطَيْبَاتِ لَعَلَقُهُمْ مَنَ الطَّيْبَاتِ لَعَلَقُهُمْ مَنَ الطَّيْبَاتِ لَعَلَقُونَ الْمَاتِمَاتُ مِنْ الْعَلِيبُ الْمُؤْلِقَ الْمَعْتَافِقُونَ الْعَيْبِينَ لَعَلَقُهُمْ مَنَ الطَّيْبَاتِ لَعَلَقَ مُ الْمَعْتِ وَقَلِيقُ الْمُعَالَقُلُقُهُ مَا الْطَيْبَاتِ لَعَلَقُونَ الْعَلِيبُ الْمُؤْلِقُ مَالْعَلَالُهُ مَا الْعَلَيْهُ مَنَ الْعَلِيبُ الْعَلَقُلُونَ الْعَلَمُ مَنَ الطَيْبَاتِ لَعَلَقُ مَا مَنَا لَكُولُونَ الْعَلْمِينَاتِ لَوْلَالِهُ الْمُعْتَلِقُونَ الْعَلَقِيمُ الْعَلْمُ الْعَلْعَالَقُونَ الْعَلَيْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلِكُمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمِ الْعَلَقُونَ الْعَلَقِيمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَقِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَقُونَ الْعَلَيْمِ الْعَلَقِيمُ الْعَلَقُ عَالِمُ الْعَلَقِيمُ الْعَلَقُومُ الْعَلَقُ الْعَلَيْمُ الْعُلِيمُ الْعَلَقِيمُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُومُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُومُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعُلِيمُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقِ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعُلِيمُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْعَلَقُ الْ

# التفسير

#### حموة للمياة:

تتابع هذه الآيات دعوة المسلمين المتقدمة للعلم والعمل والطاعة والتسليم لكنّها تتابع الهدف ذاته عن طريق آخر، فتقول ابتداءاً: ﴿ عَا لَيْهَا اللَّذِينَ آمِنُوا استجيبوا لله وللسرسول إذا مماكم لما يحييكم ﴾.

فهذه الآية تقول بصراحة: إن دعوة الإسلام هي دعوة للعيش والحياة، الحياة المعنوية، الحياة المادية، الحياة المادية، الحياة الشياسية، الحياة الأخلاقية والاجتاعية، وأخيراً الحياة والعيش بالمعنى الصحيح على جميع الأصعدة، وهذه أقبصر وأجمع عبارة عن الإسلام ورسالته الخالدة، إذا سأل أحد عن أهداف الإسلام، وما يمكن أن يقدمه، فنقول بجملة قصيرة: إن هدفه هو الحياة على جميع الأصعدة، هذا ما يقدمه لنا الإسلام.

السؤال: ترى هل كان الناس موتى قبل بزوغ الإسلام ونزول القرآن ليدعوهم القرآن إلى الحياة...؟

وجواب هذا التساؤل: نعم، فقد كانوا موتى وفاقدي الحياة بمعناها القرآني، لأنّ الحياة ذات مراحل مختلفة أشار إلى جميعها القرآن الكريم...

فتارةً تأتي بمعنى (الحياة النباتية) كما يقول القرآن: ﴿لَمُلَمُوا لَنَّ الله يَسْعَى الأَرْفَى يَسْعَدُ موتها؛ (

> و تارةً تأتي بمعنى (الحياة الحيوانية) مثل: ﴿ لِنَّ للذِي أَحياها لحمي للموتى ﴾ `` و تارةً بمعنى (الحياة الفكرية والعقلية) مثل: ﴿ لَوْ مَنْ كَانَ هِينَا فَأَحِيبِنَا هِ ﴾ . ``

و تارة بمعنىٰ «العياة الخالدة في العالم الآخر) مثل: ﴿ يَالَيْنَنِي قَدُّمُ عَالَتِي ﴾ .

و تارة بمعنىٰ (العالم والقادر بلا حد ولا نهاية) كها نقول عن الله: ﴿العِنِّ الَّذِي لا يعومه ﴾. ٥

وبالنظر إلى هذه الأقسام التي ذكرناها نعرف أنّ الناس في الجاهلية كانوا يعيشون الحياة الحيوانية والمادية، وكانوا بعيدين عن الحياة الإنسانية والمعنوية والعقلية، فجاء القرآن ليدعوهم إلى الحياة.

ومن هنا نعلم أنّ من يضع الدين في قوالب جامدة لاروح فيها بعيداً عن مجالات الحياة، ويختزله في مسائل فكرية واجتاعية صرفة فقد جانب الصواب كثيراً، لأنّ الدين الصحيح هو الذي يبعث الحركة في كل جوانب الحياة، ويحيي الفكر والثقافة والإحساس بالمسؤولية، ويوجد التكامل والرّقي والوحدة والتآلف، فهو إذاً يبعث الحياة في البشرية بكل سعنى الكلمة.

وبذلك تتضع هذه الحقيقة أيضاً وهي أن الذين فسروا الآية بمعنى واحد هو الجهاد أو الإيمان أو القرآن أو الجنة، واعتبروا كل واحد من هذه الأمور هو العامل الوحيد للحياة في الآية المباركة، هؤلاء في الحقيقة حددوا مفهوم الآية، لأنّه يشتمل على كل ذلك وأكثر حيث يندرج، \_ضمن مفهوم الآية \_كل شيء، وكل فكر، وكل قانون يبعث الروح في جانب من جوانب الحياة.

ثمٌ يقول تعالى: ﴿ولملموا أَنَّ الله يحول بين المر، وقلبه وأنَّه إليه تحشرون﴾.

إنّ المقصود بالقلب هنا ـكما ذكرنا سابقاً ـالروح والعقل، أمّا كيف يحول الله بين المرء وقلبه؟ فقد ذكروا لذلك احتمالات مختلفة.

فتارةً قيل: إنّه إشارة لشدّة قرب الله من عباده، فكأنّ الله في داخل روح العبد وجسمه،

۲. فصلت، ۲۹.

١. الحديد، ١٧.

٤. الفجر، ٢٤.

٣. الأنعام، ١٢٢.

٥. الفرقان، ٥٨.

وكما يقول القرآن الكريم: ﴿ ونعن أقرب لِليه من حبل الوريد ﴾ . \

وقيل: إشارة إلى أنّ تقلب القلوب والأفكار هو بيد الله، كما نقرأ في الدعاء: (يا مقلب القلوب والأبصار). <sup>٢</sup>

وقيل: إنّ المقصود هو أنّ الانسان لولا اللطف الإلهي غير قادر على معرفة الحق مـن الباطل.

وقيل أيضاً: إنّ المقصود هو أنّه ما دام للناس فرصة فينبغي عليهم أداء الطاعات وأعمال الخير، لأنّ الله قد يحول بواسطة الموت بين المرء وقلبه.

و يمكن بنظرة شاملة جمع كل التفاسير في تفسير واحد، وهو أنّ الله عزّ وجلّ حاضر وناظر ومهيمن على كل المخلوقات. فإنّ الموت والحياة والعلم والقدرة والأمن والسكينة والتوفيق والسعادة، كلّها بيديه وتحت قدرته، فلا يمكن للإنسان كتان أمر ما عنه، أو أن يعمل أمراً بدون توفيقه، وليس من اللائق التوجه لغيره وسؤال من سواه. لأنّه مالك كل شيء والمحيط بجميع وجود الإنسان. وإرتباط هذه الجُمل مع سابقتها من جهة أنّه لو دعا النّبي تَنَافِقُ الناس إلى الحياة، فذلك لأنّ الذي أرسله هو مالك الحياة والموت والعقل والهداية ومالك كل شي.

وللتأكيد على هذا الموضوع فإنّ الآية تريد أن تقول: إنّكم لستم اليوم في دائرة قدرته فحسب، بل ستذهبون إليه في العالم الآخر، فأنتم في محضره وتحت قدرته هنا وهناك.

ثمّ تشير إلى عاقبة السوء لمن يرفض دعوة الله ورسوله إلى الحياة فتقول: ﴿ولتقوا فَتنة لا تعيين الذين ظلموا منكم خاصة ﴾.

وكلمة (فتنة) استعملت في القرآن الجيد بمعان مختلفة، فقد جاءت تارة بمعنى الاختيار والامتحان، وتارة بمعنى البلاء والعذاب والمصيبة، وهي في الأصل بمعنى إدخال الذهب في بوتقة النّار ليتميز جيده من رديئه، ثمّ استعملت بمعنى الاختبارات التي تكشف الصفات الباطنية للإنسان، واستحدثت في الإبتلاء والجزاء الذي يبعث الصفاء في روح الإنسان ويطهّره من شوائب الذنوب، وأمّا في هذه الآية فإنّ كلمة (فتنة) بمعنى البلاء والمصائب الاجتاعية التي يصاب بها الجميع فيحترق فيها الأخضر مع اليابس.

۱.چی، ۲۱.

٢. وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٦٣؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٧٨.

وفي الحقيقة فشأن الحوادث الإجتاعية هو هكذا، فإذا ما توانئ مجستمع ما عن أداء رسالته، وإنهارت القوانين على أثر ذلك، وإنعدم الأمن، فإنّ نار الفتنة ستحرق الأبرار مع الأشرار، وهذا هو الخطر الذي يحذر الله تبارك وتعالى منه ويحذر في هذه الآية المجتمعات البشرية كلّها.

ومفهوم الآية هنا هو أنّ أفراد المجتمع مسؤولين عن أداء وظائفهم، وكذلك فهم مسؤولون عن حثّ الآخرين لأداء وظائفهم أيضاً. لأنّ الاختلاف والتشتت في قضايا المجتمع يؤدّي إلى إنهياره، ويتضرر بذلك الجميع، فلا يصحّ أن يقول أحد بأنني أؤدي رسالتي الاجتماعية ولا علاقة لي بالآثار السلبية الناجمة عن عدم أداء الآخرين لواجباتهم، لأنّ أثار القضايا الاجتماعية ليست فردية ولا شخصية.

وهذا الموضوع يشبه تماماً ما او احتجنا لصد هجوم الأعداء إلى مئة ألف مقاتل، فإذا قام خمسون ألف مقاتل بأداء وظائفهم فمن اليقين أنهم سيخسرون عند منازلتهم العدو، وهذا الإنكسار سيشمل الذين أدوا وظائفهم والذين تقاعسوا عن أدائها وهذه هي خصوصية المسائل الاجتاعية.

و يمكن إيضاح هذه الحقيقة بصورة أجلى وهي: أنّ الأخيار من أبناء المجتمع مسؤولون في التصدّي للاشرار لائهم لو إختار وا السكوت فسيشاركون أولئك مصيرهم عند الله كما ورد ذلك في حديث مشهور عن النّبي يَتَبَيُّنَ حيث قال: (إنّ الله عزّ وجلّ لا يعذب العمامّة بمعمل الخاصّة حتى يروا المنكر بين ظهرانيهم وهم قادرون على أن ينكرون، فإذا فعلوا ذلك عذب الله الخاصّة والعامّة)\.

ويتّضح ممّا قلناه أنّ هذا الحكم يصدق في مجال الجزاء الإلهي في الدنيا والآخرة، وكذلك في مجال النتائج وآثار الأعمال الجماعية .

و تُختتم الآية بلغة التهديد فتقول: ﴿ولعلموا أنْ الله قديد العقاب ﴾ لئلا يصاب هـ ولاء بالغفلة بسبب الألطاف والرحمة الإلهيّة وينسوا شدّة الجزاء الإلهي، فتأكلهم الفتن وتحيط بهم

١. تفسير المنار، ج ٩، ص ٦٣٨.

٣. فقد جرئ الحديث بين المفسّرين حول كلمة «لا تصيبنّ» في أنها هل هي صيغة نفي أو نهي، فالذين قالوا بالنهي وفسّروها بمعنى اتّقوا الفتن لأنها لا تصيب الظالمين وحدهم، وقال بعض: إنّها صيغة نفي ولكن لما يعتقده علماء العربية بأنّ نون التوكيد لا تظهر في النهى وجواب القسم، فقد اعتبروا الجملة جواباً لقسم مقدر.

من كل جانب، كما أحاطت المجتمع الإسلامي، وأرجعته القهقرى بسبب نسبيانه السنن والقوانين الإلهيّة.

فنظرة قصيرة إلى مجتمعنا الإسلامي في زماننا الحاضر والإنكسارات التي أصابته أمام أعدائه، والفتن الكثيرة، كالاستعبار والصهيونية، والإلحاد والمادية، والفساد الخلقي وتشتت العوائل وسقوط شبابه في وديان الفساد، والتخلف العلمي، كل ذلك يجسد مضمون الآية، وكيف أن تلك الفتن أصابت كل صغير وكبير، وكل عالم وجاهل، وسيستمر كل ذلك حتى اليوم الذي تتحرك فيه الروح الاجتاعية للمسلمين، ويهتم الجسميع بمصلاح المجتمع ولا يتخلفوا عن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

ويأخذ القرآن الكريم مرّة أخرى بأيدي المسلمين ليعيدهم نحو تاريخهم، فكم كانوا في بداية الأمر ضعفاء وكيف صاروا!!، لعلهم يدركون الدرس البليغ الذي علمهم إيّاه في الآيات السابقة فيقول: ﴿ولدُ كروا إِذْ لَنتُم قَلِيلُ مستقسفون في الأرض تخافون أنّ يستخطفكم التامن ﴾.

وهذه عبارة لطيفة تشير إلى الضعف وقلة العدد التي كان عليها المسلمون في ذلك الزمن، وكأنهم كانوا شيئاً صغيراً معلقاً في الهواء بحيث يمكن للأعداء أخذه متى أردوا، وهي إشارة لحال المسلمين في مكة قبل الهجرة قبال المشركين الأقوياء. أو إشارة لحال المسلمين في المدينة بعد الهجرة في مقابل القوى الكبرى كالفرس والروم: ﴿فَآواكم ولَيْدَكم بنصره ورزقكم من للطّيبات لعلّه تشكرون﴾.

يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ اَمَننَتِكُمْ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ اَللَّهَ عَلَيْمُ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّهُ عِندَهُ وَأَنتُمْ وَأَوْلَدُكُمْ فِتْنَةٌ وَأَنْ اللَّهَ عِندَهُ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ١٠٠٠ ١٤ وَأَوْلَدُكُمْ فِتْنَةٌ وَأَنْ اللَّهَ عِندَهُ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ١٠٠٠ ١٠٠ الله عِندَهُ وَأَنْ الله عِندَهُ وَالله الله عَنهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْدَهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

### سبب النزول

لقد وردت عدّة روايات في سبب نزول هاتين الآيتين، منها ما ورد عن الإمامين الباقر والصّادق النّه من أنّ النّبي تَبَيْلَة أمر بمحاصرة يهود (بني قريظة) واستمرت هذه المحاصرة واحداً وعشرين يوماً، حتى أجبروا على المطالبة بالصلح - كها جرى ذلك مع اليهود من (بني النضير) - وذلك بأن يرحلوا عن أرض المدينة إلى أرض الشام، لكن النّبي تَبَيْلِة رفض ذلك العرض (لعلّه كان يشك في صدق نيّاتهم) وقال: يجب القبول بحكم (سعد بسن معاذ) لكنّهم طلبوا من النّبي تَبَيْلِة أن يرسل إليهم (أبا لبابة) وهو من أصحاب النّبي تَبَيْلِة في المدينة، وكانت عائلته وأبناؤه وأمواله عندهم.

فقبل النّبي ﷺ ذلك الطلب وأرسل (أبا لبابة) إليهم فاستشاروه: هل من مصلحتهم القبول بتحكيم (سعد بن معاذ)؟ فأشار أبو لبابة إلى رقبته، بمعنى أنّكم لو قبلتم فسوف تقتلون فلا ترضوا بهذا العرض، فهبط أمين الوحي جبرائيل الله إلى النّبي ﷺ فأخبره بذلك.

يقول أبو لبابة؛ فوالله ما زالت قدماي حتى عرفت إني خنت الله ورسوله، وعند ذاك نزلت هذه الآيات في أبي لبابة. وقد عاد أبو لبابة معلمًا ندمه الشديد وأتى بحبل وربط نفسه به إلى أحد أعمدة مسجد النبي يَهِ إلى أحد أعمدة مسجد النبي يَهِ إلى وقال: والله لا أذوق طعاماً ولا شراباً حتى يموت أو يقبل الله توبته. واستمر على هذه الحال دون أكل وشرب إلى سبعة أيّام، حتى فقد وعيه وسقط على الأرض مغشياً عليه، فقبل الله توبته، وقام المؤمنون بإبلاغة الخبر، لكنه أقسم أن لا يفك نفسه من العمد حتى يأتيه النبي يَهِ في ويفك عنه الحبل، فجاءه النبي يَهِ وفك

حبله، وقال (أبولبابة): إنّ من تمام توبتي أن أهجر دار قومي التي اصبت فيها بالذنب وأن انخلع من مالي، فقال النّبي ﷺ له: «يجزيك الثلث أن تصدّق به» .

وقد جاء هذا المضمون نفسه في كتب أهل السنة حول سبب النزول، إلا أنّ بعضهم استبعد النزول في شأن (بني قريظة)، لأنّ سابقاتها من الآيات تتعلق بحادثة بدر، ولأنّ هذه القضية لم تقع إلاّ بعد مدّة طويلة من واقعة بدر، لهذا قالوا: إنّ المقصود في الرّوايات هو أنّ حادثة بني قريظة من مصاديق الآية، لا أنها نزلت فيها، وإنّ هذه العبارة يوردها الكثيرون في أسباب النزول، فعلى سبيل المثال فقد جاء في بعض الكتب نقلاً عن بعض الصحابة أنّ أسباب النزول، فعلى سبيل المثال فقد جاء في بعض الكتب نقلاً عن بعض الصحابة أنّ اللّية الفلانية قد نزلت في قتل عثان، غير أنّ من المعلوم أنّ قتل عثان حدث بعد سنين طويلة من وفاة النّبي ﷺ.

ويحتمل أيضاً أنّ الآية قد نزلت في بني قريظة، ولكن بما أنّها كانت تتناسب والآيات النازلة في قضية بدر، فقد أمر النّبي عَنْهُمُ بإلحاقها بتلك الآيات.

### التفسير

#### المَيانة وأساسها:

يوجه الله سبحانه في الآية الأولى من الآي محل البحث الخطابَ إلى المؤمنين فيقول: ﴿يَا أَيِّهَا الذِّينَ آمِنُوا لا تَعُونُوا الله والرسول﴾.

إنّ الخيانة لله ورسوله، هي وضع الأسرار العسكرية للمسلمين في تصرف أعدائهم، أو تقوية الأعداء أثناء محاربتهم، أو بصورة عامّة ترك الواجبات والمحرمات والأوامر الإلهيّة، ولذلك فقد ورد عن (ابن عباس): إنّ من ترك شيئاً من الأوامر الإسلامية فقد ارتكب خيانة بحق الله ورسوله.

ثمّ تقول الآية: ﴿ وتعونوا لَماناتكم ﴾ آ

و(الخيانة) في الأصل معناها: الإمتناع عن دفع حق أحد مع التعهد بــه، وهــي ضـــد (الأمانة) والأمانة وإن كانت تطلق على الأمانة المالية غالباً. لكنّها في منطق القــرآن ذات

١. تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ١٤٣؛ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. «تخونوا» في الأصل «لا تخونوا» وقد حذفت (لا) بقرينة الجملة السابقة.

مفهوم أوسع يشملُ شؤون الحياة الاجتماعية والسياسية والأخلاقية كافة، ولذلك جاء في الأحاديث: «المجالس بالأمانة». \

ونقرأ في حديث آخر: «إذا حدث الرجل بعديث ثمّ التفت فهو أمانة». أومن ذلك تكون أرض الإسلام أمانة إلهيّة بأيدي المسلمين وأبنائهم أيضاً. وفوق كل ذلك فإنّ القرآن الجيد وتعاليمه كل ذلك يعد أمانة إلهية كبرى، وقد قال بعضهم: إنّ أمانة الله هي أوامره، وأمانة النّبي عَمَالًا سنّته، وأمانة المؤمنين أموالهم وأسرارهم، ولكن الأمانة في الآية ـ آنفاً ـ تشتمل على كل ذلك.

على كل حال، فإنّ الخيانة في الأمانة من أقبح الأعمال وشرّ الذنوب. فإنّ من يخون الأمانة منافق في الحقيقة، كما ورد في الحديث عن الرّسول الأكرم بَهُ اللهُ . حيث قال: «آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان، وإن صام وصلى وزعم أنّه مسلم». "

كما أن ترك الخيانة في الأمانة يُعدّ من الحقوق والواجبات الإنسبانية، حستى إذا كسان صاحب الأمانة غير مسلم فلا تجوز خيانة أمانته.

ويقول القرآن في آخر الآية: ﴿وَلَنتُم تعلمون﴾ أي إنّه قد يصدر منكم على نحو الخطأ ما هو خيانة، ولكن الاقدام على الخيانة مع العلم ومن موقع الوضوح في الرؤية هو مورد النهي الأكيد، فإنّ عملاً كعمل (أبي لبابة) لم يكن لجهل أو خطأ، بل بسبب الحب المفرط للالله والبنين وحفظ المصالح الشخصية الذي قد يوصد في لحظة حساسة كل شيء بوجه الإنسان، فكأنّه لا يرى بعينه ولا يسمع بأذنيه... فيخون الله ورسوله، وهذه في الحقيقة خيانة مع العلم؛ والمهم أن يستيقظ الإنسان بسرعة كما فعل (أبو لبابة) ليصلح ما قام بتخريبه.

والآية بعدها تحذر المسلمين ليجتنبوا الماديات والمنافع العابرة، لنلا تلقي على عيونهم وآذاتهم غشاء فيرتكبون خيانة تعرّض المجتمع إلى الخطر فتقول: ﴿وَلَعَلَّمُوا لَنَّمَا لَمُ وَاللَّمُ وَلَوْلادَكُمْ فَتَنَةٌ ﴾.

وكلمة «فتنة» \_كما ذكرنا \_ تأتي في مثل هذه الموارد بمعنىٰ وسيلة الامتحان، والحقيقة أنّ

١. اصول الكافي، ج ٢، ص ٢٦٠؛ وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ١٠٤.

٢. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ١٨، ص ١٧٧.

٣. اصول الكافي، ج ٢. ص ٢٩٠؛ وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٣٣٩ و ٣٤٠.

أهم وسيلة لامتحان الإيمان والكفر والشخصية وفقدانها، وميزان القيم الإنسانية للأفراد هو هذان الموضوعان (المال والأولاد).

فكيفية جمع المال وكيفية إنفاقه، والمحافظة عليه وميزان التعلق به، كل تلك ميادين الامتحان البشر، فكم من أناس يلتزمون بظاهر العبادة وشعائر الدين، حتى المستحبات يلتزمون بشدة في أدائها، لكنّهم إذا ما ابتلوا بقضية مالية، تراهم ينسون كل شيء ويدّعون الأوامر الإلهيّة ومسائل الحق والعدل والإنسانية جانباً.

أمّا عن الأبناء فهم ثمار قلب الإنسان وبراعم حياته المتفتحة، ولهذا نجد الكئير من الناس المتمسكين بالدين والمسائل الأخلاقية والإنسانية، لا يراعوا الحق والدين بالنسبة للمسائل المتعلقة بمصلحة أبنائهم، فكأنّ ستاراً يلق على أفكارهم فينسون كل الأمور، ويصير حبّهم لأبنائهم سبباً ليحلُّوا الحرام ويحرموا الحلال، ومن أجل توفير المستقبل لأبنائهم يستحقون كل حق ويقدمون على كل منكر، فيجب علينا الإعتصام بالله العظيم في هذين الميدانين العظيمين للامتحان، وأن نحذر بشدّة، فكم من الناس زلت أقدامهم وسقطوا فيها، وظلت لعنة التاريخ تلاحقهم أبداً بذلك. فإذا زلت لنا قدم يوماً، فيجب علينا الإسراع في تصحيح المسير كداأبي لبابة) وإذا كان المال هو السبب في الإنحراف، فعلينا بذله وإنفاقه في سبيل الله.

وفي نهاية الآية بشارة كبرى لمن يخرج من هذين الامتحانين منتصراً، فتقول: ﴿وَلَنَّ الله عنده أجرعظيم﴾.

فهها كان حبّ الأبناء كبيراً، ومهها كانت الأموال محبوبة وكثيرة، فإنّ جزاء الله وثوابه أعلى وأعظم من كل ذلك.

وهنا تثارُ أسئلة كثيرة، منها: لماذا يمتحن الله الناس مع إحاطته العلمية بكل شيء؟ ولماذا يكون الامتحان شاملاً للجميع حتى الأنبياء؟ وما هي مواد الامتحان الإلهي وما هي السبل للتغلب عليها؟ وقد أجبنا على كل تلك الأسئلة في الجلد الأولى من التّفسير الأمثل.

يَتَأَيُّهَاٱلَّذِينَءَامَنُوٓ أَإِن تَنَقُواْ اللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْفَانَا وَيُكَفِرْ عَنصَكُمْ سَيِّنَاتِكُوْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الفَضْلِ الْعَظِيمِ اللَّ

### التفسير

#### الإيمان ووضوع الرَّؤية:

تناولت الآيات السابقة أوامر حياتية تتضمّن السعادة المادية والمعنوية للإنسان، لكن العمل بها غير ممكن إلّا في ظلال التقوى، لذلك جاءت هذه الآية المباركة لتسؤكّد أهسّية التقوى وآثارها في مصير الإنسان، وقد بيّنت الآية أربعة ثمار ونتائج للتقوى.

فقالت ابتداءاً: ﴿ مِنا لَيْهَا لِلَّذِينَ آمِنُوا لِنْ تَتَّقُوا لِللهُ يَجِعَلَ لَكُمْ فَرَقَاناً ... ﴾.

وكلمة «فرقان» صيغة مبالغة من مادة (فرق) وهي هنا بمعنى الشيء الذي يفصل بين الحق والباطل قاماً.

إنّ هذه الجملة الموجزة والكبيرة في معناها قد بيّنت إحدى أهم المسائل المؤثره في مصير الإنسان، وهي أنّ درب الإنسان نحو النصر محفوف داغاً بالمصاعب والحفر فإذا لم يبصرها جيداً ويحسنُ معرفتها واتقاءها فسيسقط فيها لامحالة، فأهم مسألة في هذا الطريق هي معرفة الحق والباطل، معرفة الحسن والقبيح، معرفة الصديق والعدو، معرفة الفوائد والأضرار، معرفة عوامل السعادة والشقاء، فإذا استطاع الإنسان معرفة هذه الحقائق جيداً فسيسهل عليه الوصول إلى الهدف.

إنّ المشكلة التي تعترض الانسان غالباً هي خطأه في تشخيص الباطل واختياره على الحق، وإنتخاب العدوّ بدل الصديق، وطريق الضلال بدل طريق الهداية، وهمنا يحتاج الإنسان إلى بصر وبصيرة قويّة، ووضوح رؤية. إنّ هذه الآية المباركة تـقول: إنّ هذه البصيرة ثمرة لشجرة التقوى. أمّا كيف تعطى هذه التقوى البصيرة للإنسان؟ فقد يكون الأمر

مبهماً لدى البعض، لكن قليلاً من الدقّة والتأمل كافية لتوضيح العلاقة الوثيقة بين هذين الإثنين، ولإيضاح ذلك نقول:

أَوْلاً: إِنَّ قَوَّة عقل الإنسان تستطيع إدراك الحقائق بقدر كاف، ولكن ستائر من الحرص والطمع والشهوة وحبّ النفس والحسد، والحبّ المفرط للمال والأزواج والأولاد والجاه والمنصب كل ذلك يغدُو كالدخان الأسود أمام بصيرة العقل، أو كالغبار الغليظ الذي يملأ الآفاق، وهنا لا يمكن للإنسان معرفة الحق والباطل في أجواء مظلمة، أمّا إذا غسل تملك الغشاوة بماء التقوى وانقشع ذلك الدخان الأسود، عند ذاك تسمل عليه رؤية نور الحق.

ثانياً الله الله الله الكال في أي مكان إنّا هو قبس من كال الحق، وكلّما اقترب الإنسان من الله فإنّ نور الكال المطلق سينعكس في وجوده أكثر، وعلى ذلك فإنّ أي علم ومعرفة فهو نبع من علمه ومعرفته تعالى، وكلّما تقدّم الإنسان نحو الله تعالى في ظلال التقوى واجتناب المعاصي، ذابت قطرة وجوده في بحر وجود العظيم أكثر، وسيحصل على مقدار أكثر من العلم والمعرفة.

وبعبارة أخرى فإن قلب الإنسان كالمرآة، ووجود الله كالشمس الساطعة على الوجود، فإذا تلوثت مرآة قلبه من الأهواء حتى اسودت، فسوف لا تعكس النور، فإذا تم جلاؤها بالتقوى وزال الدرن عنها، فإن تلك الشمس الوضاءة الساطعة ستنعكس فيها وتنير كل مكان.

ولذلك فإنّنا نرى على مدى التاريخ بعض النساء والرجال المتّقين يملكون وضوحاً من الرؤية لا يمكن بلوغه بوسائل العلم والمعرفة أبداً، فهم يرون الأسباب الحنفيّة للكثير من الحوادث التي تعصف بالمجتمع، ويرون عناصر الشر وأعداء الحق وإن حجبتهم آلاف الستائر الخادعة.

وهذا الأثر العجيب للتقوى في معرفة الواقع، جاء ذكره في الكثير من الرّوايات والآيات الأخرى، ففي سورة البقرة الآية ٢٨٢ تقول: ﴿للقوا الله ويعلّمكم الله ﴾، وجاء في الحديث المعروف: «المؤمن ينظر بنور الله». \

وفي نهجالبلاغة في قصار الكلم، الكلمة ٢١٩: «أكـــثر مــصارع العــقول تــحت بــروق المطامع».

١. تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٢٣ ـ ٢٥؛ اصول الكافي، ج ١، ص ٢١٨.

ثالثاً: بالتحليل العقلي يمكن فهم العلاقة الوثيقة بين التقوى وإدراك الحقائق أيضاً، لأنّ المجتمعات التي تسير في دروب الفساد والرذيلة وأجهزة الإعلام فيها تطبل لذلك المسير، والصحافة والراديو والتلفزيون كلها تدعو للتلوث والانحراف وخدمة الفساد، فمن البديهي أن يصعب على الناس تمييز الحق من الباطل، الجيد من الرديء، ونتيجة الأمر، فإنّ إنعدام التقوى يكون سبباً لفقدان القدرة على هذه المعرفة أو سوء المعرفة.

ومثال آخر: فإنّ عائلة غير متقيّة، يشبون صغارها في محيط ملوث بالفساد والرّذيلة، فمن العسير على هؤلاء في المستقبل تمييز الجيد من الرديء، وهكذا إهدار القوى والطاقات في الذنوب يتسبب في بقاء الناس على مستوى دانٍ من البصيرة والمعرفة ويعيشون التخلّف الثقافي والانحطاط في التفكير حتى وإن كانوا متقدمين في الصناعة والحياة المادية.

وبناءً على ما تقدم فإنّنا نرى أنّ ادنى انحراف عن التقوى يسبب نوعاً من العمى وسوء المعرفة، لذلك نرى في العالم الصناعي اليوم مجتمعات متقدمة جداً في العلم والصناعة، ولكنّها في حياتها اليومية مصابة بأمراض ومشاكل شديدة تبعث على الإستغراب والتعجب، وهنا تتجلى عظمة ما قاله القرآن الكريم.

ونظراً إلى أنّ التقوى لا تنحصر بالتقوى في العمل، بل تشمل التقوى في الفكر والعقل، فإنّ هذه الحقيقة تتّضح بصورة أجلى. فالتقوى في الفكر تعني مواجهة التسيّب وعدم الإنضباط في التفكير، بمعنى أن نبحث في دراساتنا وتحقيقاتنا عن أصبح الأدلة وأوثى البراهين، وأن لا نلتزم بعقيدة دون التحقيق الكافى والدقة اللازمة.

والذين يراعون التقوى ويلتزمونها في تفكيرهم سيبلغون النـــتانج الصــحيحة أسرع بكثير بمن لا يلتزم بها، كما أنّ الخلط والخطأ يكثر عــند مــن لايـــتقي الله في اســـتدلالاته وأسلوب تفكيره.

وهناك أمر آخر يجب الإنتباه إليه، لأنّ الكثير من مفاهيمنا الإسلامية قد تسعرضت للتشويه بين المسلمين، وهو أنّ الكثير من الناس يتصور أنّ الإنسان المتتي هو الذي يكثر من غسل بدنه ولباسه ويعتبر كل فرد وكل شيء نجساً ومشكوكاً فيه، وينزوي جانباً متجنباً الخوض في الأمور الاجتاعية، ويسكت أمام كل واقعة، فهذه النظرات المغلوطة عن التقوى والمتقين في الحقيقة إحدى عوامل انحطاط المجتمعات الإسلامية، لأنّ هذه التقوى لا تنتج معرفة ولا وضوح رؤية ولا تكون فرقاناً بين الحق والباطل.

وعلى كل حال، وبعد أن إتّضح أوّل ثواب للمتقين نعود لتفسير بقية الآية وسائر الثمار الإربعة لها.

يقول القرآن الكريم: إنّه إضافة إلى معرفة الحق من الباطل فإنّ من آثار التقوى أن يغطي على ذنوبكم ويحوا آثارها من وجودكم ﴿وَيَكَفُّر عَنْكُمُ سَيِّنَاتُكُمُ﴾.

مضافاً إلى ذلك، فإنّه تعالى سيشملكم بمغفرته ﴿ويمفركم،

وثمار كثيرة أخرى تنتظركم لا يعلمها إلّا الله: ﴿وَاللّه دُو الفَصْلُ السَّلَيْمِ﴾. فهذه الآثار الأربعة هي ثمرات في شجرة التقوى، ووجود روابط طبيعية بين التقوى وقسم من هذه الآثار لا يمنع من نسبة كل ذلك إلى الله تبارك وتعالى، لاَننا وكها قلنا مراراً في هذا التّفسير فإنّ أي موجود عندما تصدر من آثار فهي إنّما تحصل بمشيئة الله وقدرته، فيمكن نسبة تلك الآثار إلى الله عزّ وجلّ، وإلى ذلك الموجود أيضاً.

وأمّا الفرق بين (تكفير السيئات) و (الغفران). فقد قال بعض المفسّرين بأنّ الأولى إشارة إلى الحجب من الدنيا، والثّانية إلى النجاة من الجزاء الأخروي، ويردُ احتال آخر هنا وهو أن (تكفير السيئات) تشير للآثار النفسية والاجتاعية للذنوب والتي تزول بفعل التقوى، ولكن (الغفران) إشارة إلى مسألة العفو الإلهي والخلاص من الجزاء....

8003

وَإِذْ يَمْكُرُبِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِتُوكَ أَوْيَقَتْلُوكَ أَوْيُخْدِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ خَيْرُا لَمَنْ حَجَرِينَ شَ

#### سبب التزول

ذكر المفسّرون والمحدّثون أنّ الآية \_محل البحث \_ تشير إلى الحوادث التي أدّت إلى هجرة الرسول ﷺ من مكّة إلى المدينة.

هذه الحوادث وإن رويت بعبارات مختلفة إلّا أنّها تتفق جميعاً على حسقيقة أنّ الله عــزّ وجلّ قد أنقذ نبيّه الكريم عن طريق الإعجاز من خطر محدق به، ونروي هذه الحادثة وفقاً لمّا ورت في الدّر المنثور ومجمع البيان ذيل الآية آنفاً.

قال المفسّرون: إنّها نزلت في شأن «دار النّدوة» وذلك أنّ نفراً من قريش اجتمعوا فيها وهي دار قصيّ بن كلاب، وتآمروا في أمر النّبي تَنَاهَ فقال عروة بن هشام: نتربص به ريب المنون، وقال أبو البختري: أخرجوه عنكم تستريحوا من أذاه، وقال أبوجهل: ما هذا برأي، ولكن أقتلوه بأن يجتمع عليه من كل بطن رجل فيضربوه بأسيافهم ضربة رجل واحد فيرضى بنو هاشم حينئذ بالديّة، فصوّب إبليس هذا الرأي، وكان قد جاءهم في صورة شيخ كبير من أهل نجد، وخطّاً الأوّلين.

فاتفقوا على هذا الرأي وأعدّو الرجال والسلاح وجاء جبر نيل على فأخبر النّبي تَبَالِله فخرج إلى الغار وأمّر عليّاً فبات على فراشه، فلم اصبحوا وفتشوا عن الفراش، وجدوا عليّاً على وقد ردّ الله مكرهم فقالوا: أين محمّد؟ فقال: لا أدري، فاقتصّوا أثره وأرسلوا في طلبه، فلم المغوا الجبل ومرّوا بالغار رأوا على بابه نسج العنكبوت، فقالوا: لو كان ها هنا لم يكن نسج العنكبوت على بابه فحث فيه ثلاثاً ثم قدم المدينة» أ.

١. تفسير درَّالمنثور، ج ٣، ص ١٧٩. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

#### التفسير

#### سرّ بداية الهمرة:

يعتقد بعض المفسّرين أنّ هذه الآية، وخمس آيات تليها، نزلت في مكّة لأنّها تشير إلى هجرة النّبي ﷺ، ولكن سياقها يدل على نزولها بعد الهجرة، إذ تتكلم على حادثة سابقة.

فبناءً على ذلك تكون هذه الآية قد نزلت في المدينة بالرغم من حديثها عن هـجرة النّبي تَتَبَالُهُ فتحدث عن الذكرى الكبرى والنعمة العظمى التي منّ الله بهـا عـلى النّـبي تَتَبَالُهُ والمسلمين، فتقول في بدايتها ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ لَلْدُينَ كَفُرُوا لِيثَبِتُوكَ لُو يَقْتَلُوكَ لُو يَعْرِجُوكَ ﴾.

كلمة «المكر» كما ذكرنا سلفاً تعني في اللغة التدبير والتخطيط والحيلة.

ثمّ تضيفُ الآية قائلة: ﴿ويمكرون ويمكرالله والله غير الماكرين﴾.

فإذا أمعنّا النظر في موضوع هجرة النّبي ﷺ فإنّنا سنجد أنّ المشركين قد بذلواكل ما في وسعهم وجهدهم من طاقاتٍ فكرية وجسدية للقضاء على نبيّ الاسلام ﷺ، حتى أنّهم أعدّوا جائزة لهذا الغرض وهي مئة ناقة. وهذا العدد من الإبل كانَ يُعَدُّ ثروة كبرى يومئذٍ «هذه الجائزة لكلّ من يقبض على النّبي ﷺ حتى بعد أن خرج عن قبضتهم» وقد طفق الكثير يجوبون الفيافي والجبال ليبحثوا عنه طلباً لتلك الجائزة الكبرى حتى بملغوا الغار، ولكن الله سبحانه أذهب بأتعابهم أدراج الرياح بواسطة نسيج العنكبوت!

ونظراً إلى أنّ هجرة النّبي تَتَكِيلُةً تمثل مرحلة جديدة في التاريخ الإسلامي، بــل التــاريخ الإنساني، فإنّنا نستنتج أنّ الله قد غير مسيرة التاريخ البشري بما نسجته العــنكبوت مــن خيوط!...

وهذا الأمر لا ينحصر بهجرة النّبي تَتَمَّاقُهُ ، بل في جميع تأريخ الأنبياء، فإنّ الله سبحانه أذل أعداءهم ودمرهم وأباد قوى الضلال بأسباب هيّنة كالريح ـ مثلاً \_ أو كثرة البعوض، أو الطير الصغيرة التي تُسمّىٰ بالأبابيل، ليبيّن حالة الضعف البشري والعجز إزاء قدرته اللامتناهية وليردع الإنسان عن التفكير بالطغيان والعناد.

وممّا يسترعي النظر أنّ الإلتجاء إلى هذه الأساليب الثّلاثة: السجن والنني والقـتل. لم يكن منحصراً بالمشركين في مواجهة النّبي تَبَالِلُهُ فحسب، فـإنّ الطـغاة يـلجأون إلى هـذه الإساليب الثّلاثة داغاً للقضاء على المصلحين وإسكاتهم، والحيلولة دون بسط نفوذهم بين

المستضعفين، إلّا أنّه كما كانت النتيجة خلاف ما أراده مشركو مكّة في شأن النّبي وأضحت مقدمة لتحرك إسلامي جديد، فكذلك مثل هذه الموجهات الشديدة قد باءت نتائجها في مواطن أخرى بعكس ماكان متوقعاً. \

8003

الملاحظة اللطيفة هنا هو أن كتابة هذا التفسير كانت في الاجزاء السابقة تسير مسيراً بطيئاً، ولكن بما أن راقم هذه السطور حين كتابة هذا الجزء من التفسير كان قد نُفي من قبل حكومة الطاغوت إلى مدينة «مهاباد» و«أنارك» فإن كتابة هذا التفسير قد سارعت الخطئ بحيث إنّني أكلمت تمام هذا الجزء في ذلك المنفئ.

وَإِذَا لَتُنَا فَا كُنَا فَا لَا لَهُ مَا الْوَا فَلَا سَمِعْنَا لَوَ نَسَاءُ لَقُلْنَامِثُلَ هَاذَا إِنَّ هَا الْمَا اللَّهُمَ إِن كَانَ هَلَا الْمُوالَحَقَ مِنْ عِندِكَ إِلاَّ السَطِيرُ الأَوْلِينَ فَى وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمَ إِن كَانَ هَلَا الْمُوالْحَقَ مِنْ عِندِكَ فَا السَّالَ اللَّهُ مَعَذِبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ فَى وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ فَى وَمَا لَهُمْ اللَّهُ لِيعَذِبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ فَى وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ فَى وَمَا كَانَ اللَّهُ مَعَذِبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ فَى وَمَا كَانَ مَلَا اللَّهُ وَهُمْ يَصُدُّ وَنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَا كَانَ صَلَا اللَّهُ وَهُمْ يَصُدُّ وَنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَا كَانَ صَلَا اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُعْمَ يَصُدُّ وَنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَا كَانَ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُعْمَ يَصَدُّ وَنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَا كَانَ صَلَا اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُعْمَ يَصَدُّ وَنَ الْمَسْجِدِ اللَّهُ لَا الْمُنْ عَلَى اللَّهُ وَمُعْمَ يَصُدُّ وَالْمَالُولِي اللَّهُ مِنْ عَلَيْ وَمُنَا الْمُنْ الْمَا لَا اللَّهُ وَالْمَالُولُ اللَّهُ الْمُنَافِقُولُ وَلَا الْمُنْ الْمَالَانُ مَا اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُولِ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُلْعِلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُلِكِ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُلْكِلَالُهُ الْمُنْ الْمُلْكِلِي الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْكِلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْكِلِي الْمُنْ الْمُنْفِى اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْكُولُ الْمُنْ الْمُنْفِي الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْ

# التغسير

#### القائلون شططاً:

ذُكر في الآية السابقة مثل من منطق المشركين على مستوى العمل والمهارسة، وفي هذه الآيات مثل آخر من منطقهم الفكري، ليتّضح أنّ هؤلاء لم يمتلكوا سلامةً في الفكر ولاصحة في العمل، فجميع أساليبهم خاوية بغير أساس.

تقول الآية الأولى من الآيات عمل البحث: ﴿ وَإِذَا تُعَلَىٰ عليهم آياتنا قالوا قد سمسنا لونشا. القلنا مثل هذا إن هذا إلا تساطير الأولين ﴾.

كانوا يقولون مثل هذا الكلام عند ما يعجزون عن مواجهة القرآن ومعارضته، وكانوا يعرفون جيداً أنّهم غير قادرين على معارضة القرآن، إلّا أنّهم ولحقدهم وعصبيتهم، أو لأنّهم يريدون إضلال الناس، كانوا يقولون: إنّ الإتيان بمثل هذه الآيات غير عسير ولو نشاء لقلنا مثلها، ولكنّهم لم يستطيعوا أن يأتوا بمثلها أبداً، وما هذا القول منهم سوى ادعاء

فارغ يهدفون بذلك إلى ابقاء كيانهم الاجتاعي \_كسائر الجبابرة في التاريخ \_ إلى أمد معدود. والآية التّالية تتحدث عن منطق عجيب آخر فتقول: ﴿ وَإِذْ قَالُوا لللّهم لِن كَانَ هذا هو للحقي من مندك فأحطر علينا حجارة من السماء أو لنتنا بعدليه أليم.

لقد كانوا يقولون ذلك لشدّة تعصبهم وعنادهم، وكانوا يتصورون أنّ الدين الإسلامي لا أساس له أبداً، وإلّا فإنّ أحداً يحتمل حقانية الإسلام كيف يمكنه أن يدعو على نفسه بمثل هذا الدعاء؟

كما ويحتمل أيضاً أنّ شيوخ المشركين وسادتهم يقولون ذلك الكلام لتنضليل الناس وليثبتوا لبسطائهم أنّ رسالة النّبي تَتَلَقَهُ باطلة تماماً، في حين أنّهم لا يعتقدون بما يتقولون وكأنّهم \_أي المشركين \_يريدون أن يقولوا للنبي تَتَلَقهُ : إنّك تتكلم عن الأنبياء السابقين، وإنّ الله قد أهلك أعداءَهم بحجارة أمطرها عليهم «كما هي الحال في شأن قوم لوط» فإن كنت صادقاً فها تقول فأمطر علينا حجارة من السهاء!

وقد ورد عن الإمام الصادق على مجمع البيان) أنّه لما نصب رسول الله علياً علياً علياً على النّبي عَلَيْكُمْ علياً الله يوم غدير خم فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، طار ذلك في البلاد، فقدم على النّبي عَلَيْكُمْ النّبي الله الله الله الله وأنك رسول الله، وأمر تنا بالجهاد والحج والصوم والصلاة والزكاة فقبلناها، ثم لم ترض حتى نصبت هذا الغلام فقلت: من كنت مولاه فعلي مولاه، فهذا شيء منك أو أمر من عندالله؟

فقال عَلَيْكُالَةُ: «واللّه الذي لا إله إلّا هو، إن هذا من الله». فولّى النعمان بن الحارث وهو يقول: اللّهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء، فرماه الله بحجر على رأسه فقتله أ.

وهذا الحديث لا ينافي عدم نزول الآية في قصة الغدير، لأنَّ سبب النَّزول لم يكن موضوع النعيان، بل إنَّ النعيان قد اقتبس من الآية في الدعاء على نفسه، وهذا يشبه قولنا في الدعاء مقتبسين ذلك من القرآن ﴿ رَبِّنَا آلتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ٤ وسيأتي تفصيل هذا الموضوع وما ذكر ته كتب أهل السنّة من أسانيد كثيرة له في ذيل الآية الأولى من سورة المعارج ﴿ سأل سائل بعدليه ولقع ﴾ بإذن الله ».

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث، وتفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١٥١.

٢٠ البقرة، ٢٠١.

لمزيد الايضاح راجع الى تفسير الامثل ذيل الآية ١ من سورة المعارج. وفي ماتقدم من الآيات نلاحظ أنّ المشركين وجّهوا إلى النّبي ﷺ اشكالين:

الأوّل منهما: واضح البُطلان، وهو قولهم: لو نشاء لقلنا مثل هذا. فلم يردّ عليه القرآن. بديهي أنّ هذا الإدعاء أجوف كاذب، لأنهم لو استطاعوا لما توانوا عنه أبداً ولجاءوا به، فلا حاجة إذن للردّ عليه.

والإشكال الثّاني: لو كانت هذه الآيات نازلة من قبل الله فأنزل علينا العقاب والبلاء، فيرد عليهم القرآن في الآية التّالثة، من الآيات محل البحث، بقوله: ﴿وها كان الله ليعدّبهم ولنت فيهم ﴾.

وفي الحقيقة أنَّ وجودك \_ يا رسول الله \_ الذي هو رحمة للعالمين. يمنع من نزول البلاء بسبب هذه الذنوب، فيهلك قومُك كما هلكت الأمم السابقة جماعاتٍ أو متفرقين.

مُمّ تعقب الآية بالقول: ﴿وهاكان الله مسدَّيهم وهم يستخفرون ﴾.

وللمفسّرين احتمالات متعددة في تفسير الجملة آنفة الذكر، منها أنّ بعض المــشركين ندموا على قولهم الذي ذكرته الآية فقالوا: غفرانك ربّنا، وكان ذلك سبباً لعدم نزول العذاب عليهم حتى بعد خروج النّبي ﷺ من مكّة.

وقال بعضهم: إنّ الآية تشير إلى من بقي من المؤمنين في مكّة، لأنّ بعضاً نمن لم يستطع الهجرة بني فيها بعد خروج النّبي، فوجودهم الذي هو شعاع من وجود النّبي عَلَيْنَا منع من نزول العذاب.

كما يحتمل أن تكون هذه الجملة التي ذكرتها الآية تتضمّن مفهوم جملة شرطية، أي أنّهم لو ندموا على فعلهم و توجهوا إلى الله واستغفروه فسير تفع عنهم عقاب الله.

كما لا يبعد ـ في الوقت ذاته ـ الجمع بين هذه الاحتمالات كلّها في تفسير الآية، أي يمكن أن تكون الآية إشارة إلى جميع هذه الاحتمالات.

وعلى أيّة حال، فإنّ مفهوم الآية لا يختصُّ بمعاصري النّبي اللّبي الله و قانون عام كليّ يشمل جميع الناس. لهذا فقد روي في مصادرنا عن الإمام علي، وفي مصادر أهل السنّة عن تلميذ الإمام علي «ابن عباس» أنّه قال الله : «كان في الأرض أمانان من عذاب الله، وقد رفع أحدهما فدونكم الآخر فتمسكوا به. وقرأ هذه الآية» أ.

١٠ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٨٨

ويتّضح من الآية ـ محل البحث، والحديث آنف الذكر ـ أنّ وجود الأنبياء عليماً مدعاة الأمن الناس من عذاب الله وبلائه الشديد، ثمّ الإستغفار والتوبة والتوجه والضراعة نحـو الله، إذ يعدُّ الإستغفار والتوبة ممّا يدفع به العذاب.

فإذا انعدم الإستغفار فإنّ المجتمعات البشرية ستفقد الأمن من عذاب الله لما اقترفته من الذنوب والمعاصي.

وهذا العذاب أو العقاب قد يأتي في صورة الحوادث الطبيعية المؤلمة، كالسيل مثلاً، أو الحروب المدمّرة، أو في صور أخرى. وقد جاء في دعاء كميل بن زياد عن الإمام على الحروب المدمّرة، أو في الذنوب التي تنزل البلاء». أ

فهذا التّعبير يدل على أنّه لولا الإستغفار فإنّ كثيراً من الذنوب قد تكون سبباً في البلاء والكوارث.

وينبغي التذكير بهذه اللطيفة، وهي أنّ الإستغفار لا يعني تكرار ألفاظ معينة، كأن يقول المرء «اللهم اغفر لي» بل المراد منه روح الإستغفار الذي هو حالة العودة نحو الحق والتهيؤ لتلافى ما مضى من العبد قبال ربّه.

والآية التّالية تقول: إنّ هؤلاء جديرون بعذاب الله ﴿وهالهم للايحدّبهم الله وهم يصدّون من المسجد الحرلم ﴾.

وهذا التعبير في الآية يشير إلى يوم كان المسلمون في مكّة، ولم يكن لهم الحق أن يقيموا صلاة الجماعة بتمام الحرية والإطمئنان عند المسجد الحسرام، إذ كمانوا يستعرضون للإيسذاء والتعذيب.

أو أنّ هذا التعبير يشير إلى منع المشركين المسلمين وصدهم إيّاهم بعد أدائهم مناسك الحج والعمرة، فلم يأذنوا لهم بالتردد إلى المسجد الحرام.

والعجيب أنّ هؤلاء المشركين كانوا يتصورون أنّ لهم حق التصرف كيفَها شماءوا في المسجد الحرام، وأنّهم أولياؤه. إلّا أنّ القرآن يضيف في هذه الآية قائلاً: ﴿وها كانوا لولياء ﴾ وبالرغم من زعمهم أنّهم أولياؤه فران لولياؤه إلّا الهتّقون ولكنّ أكثرهم الايعلمون ﴾.

ومع أنَّ هذا الحكم ورد في شأن المسجد الحرام. إلَّا أنَّه يشمل جميع المسراكــز الديــنية

١. اقبال الاعمال لسيد بن طاووس، ص ٧٠٧.

والمساجد فإن سدنتها ينبغي أن يكونوا من أطهر الناس وأتقاهم وأورعهم وأكثرهم إهتاماً بالمحافظة على مراكز العبادة، ليجعلوها منطلقاً للتعليم وبث الوعي والإيقاظ. إذ لا يصلح لإدارة هذه المراكز حفنة من الحمق أو باعة الضائر الملوّثين والمرتبطين بالأجانب، الذين يسعون إلى تحويل المساجد ومراكز العبادة إلى محال تجارية، أو جعلها مكاناً لتخدير الأفكار، والإبتعاد عن الحق. وفي اعتقادنا أنّ المسلمين لو كانوا ملتزمين بتعاليم القرآن في شأن المساجد، لكانت المجتمعات الإسلامية اليوم لها وجه آخر وصورة مشرقة!

والأعجب في هذا الشأن أنّ المشركين كانوا يدّعون أنّهم يصلّون ويعبدون الله بماكانوا يقومون به من أعمال قبيحة كالصفير والتصدية عند البيت، ولهذا فقد قالت الآية التالية عنهم: ﴿وَهَا كَانَ صَلَالُهُمُ عَنْدَ البِيتِ إِلَّا هَكَا لَمُ وَتَصَدّمِهُ ﴾.

ونقرأ في التاريخ أنّ طائفة من الأعراب في زمان الجاهلية عندما كانوا يطوفون بالبيت العتيق، كانوا يخلعون ثيابهم ويصفرون ويصفقون ويسمّون أعمالهم هذه عبادة، وورد أيضاً أنّ النّبي الأكرم بَيَنِي الأكرم بَيَنِي المائد ما كان يقف بجانب الحجر الأسود ويتّجه بوجهه نحو الشمال ليكون في مقابل الكعبة وبيت المقدس، ويشرع بالصلاة، كان يقف إلى يمينه ويساره رجلان من بني سهم فيأخذ أحدهم بالصياح والآخر بالتصفيق ليؤذياه في صلاته.

تعقب الآية على ما تقدم لتقول: إنّ أعهالكم \_بل حتى صلاتكم \_مـدعاة للمخجل والسفاهة ولذلك ﴿فَدُوقُولُ للمُدُلِبِ بِمَاكِنتُم تَكَفُرُون ﴾.

إنّ الإنسان حين يقلّب صفحات التاريخ ويتوغّل فيه باحثاً عن جوانب من تاريخ عرب المجاهلية التي وردت الإشارة إليها في القرآن، يرى ـ ويا للعجب العجاب! \_ في عصرنا الحاضر الذي عُرف بعصر الفضاء والذرة من يُعيد تلك الأعال التي كانت في زمان الجاهلية، ويتصوّر نفسه في عبادة، فيقرؤون الآيات القرآنية أو الأشعار في مدح النّبي يَنَيْنِهُ والامام علي الألحان الموسيقية ذات الإيقاع المنير، وتهتز أيديهم ورؤوسهم بما يشبه والله الرقص، ويسمّون ذلك ذكراً ومدائح، ويقيمونها في التكايا وغيرها. مع أنّ الإسلام يبرأ من جميع هذه الأعمال، وهي مثل آخر من أمثلة أعمال «الجاهلية».

سؤال: ويبق هنا سؤال واحد، وهو أنّ الآية الثّالثة من الآيات محل البحث قد نفت نزول العذاب (بتوفر شرطين طبعاً)، والآية الرّابعة أثبتت العذاب، تُسرى ألا يسقع التسضاد بسين الآيتين؟

والجواب: إنّ الآية السابقة تشير إلى العقاب الدنيوي، والآية اللاحقة لعلها إشارة إلى العقاب الأخروي، أو أنّها إشارة إلى أنّ هؤلاء يستحقون العقاب في الدنيا وهو محدق بهم، فإذا مضى النّبي تَتَبَالُهُ ولم يتوبوا ويستغفروا ربّهم فإنّه سينزل بهم لا محالة.

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُنفِ قُونَ آمُوَ لَهُمْ لِيَصُدُّواْ عَنسَبِيلِ ٱللَّهِ فَسَيُنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِ مُحَسِّرَةً ثُمَّ يُعْلَبُونَ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوۤ الْإِلَى جَهَنَّمَ يُعْتَمُرُونَ اللَّ لِيَمِيزَ ٱللَّهُ ٱلْحَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّ وَيَجْعَلَ ٱلْحَبِيثَ بَعَضَهُ عَلَى بَعْضِ فَيَرْكُمهُ مَجَمِيعًا فَيَجْعَلَهُ وَي جَهَنَّمُ أَوْلَيْكِ هُمُ ٱلْخَلِيمُ وَنَ الْكَالِيمِ وَيَجْعَلَ ٱلْخَلِيمُ وَنَ اللَّهِ اللَّهِ الْمَالِيمِ وَيَجْعَلَ الْخَلِيمُ وَنَ الْكَالِيمُ وَنَ اللَّهِ اللَّهِ الْمَالِيمِ وَيَجْهَنَّمُ أَوْلَيْهِ كَ هُمُ ٱلْخَلِيمُ وَنَ اللَّهُ الْمَالِيمِ وَيَجْهَنَّمُ أَوْلَيْهِا كَهُمُ ٱلْخَلِيمُ وَنَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَالِيمِ وَيَجْهَنَّمُ أَوْلَيْهِا كَا هُمُ الْخَلِيمُ وَنَ اللَّهُ الْمَالِيمِ وَيَجْهَنَّمُ أَوْلَيْهِا كَا هُمُ ٱلْخَلِيمُ وَنَ الْكَالِيمُ وَاللَّهُ الْحَالِيمُ وَالْكُولِيمُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِيمُ وَالْمُ الْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمِ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِقُولَةُ الْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمِ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَلِيمُ الْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ مُلْمُولِيمُ وَالْمُعُلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُؤْلِيمُ وَالْمُولِيمُ وَالْمُؤْلِيمُو

#### سبب النزول

جاء في تفسير علي بن إيراهيم وكثير من التفاسير الأخرى، أنّ الآية \_ محل البحث \_ نزلت في معركة بدر، وما بذله أهل مكة للصدّ عن سبيل الله، لأنهم لما عرفوا ما حصل \_إذ جاءهم مبعوث أبي سفيان \_قاموا بجمع الأموال الكثيرة ليعينوا بها مقاتليهم، إلّا أنّهم خابوا وقتلوا وآبوا إلى جهنم وساءت مصيراً، وكان ما أنفقوه في هذا الصدد وبالاً وحسرة عليهم، والآية الأولى تشير إلى سائر معوناتهم التي قدّموها في سبيل مواجهة الإسلام ومحاربته، وقد طرحت الموضوع في صياغة كلّية.

وقال بعضهم: إنّ الآية نزلت في ما بذله أبوسفيان لألني مقاتل «مرتزق» في معركة أحد. ا إلّا أنّه لما كانت الآية محل البحث واقعة في سياق الآيات النازلة في معركة بدر، فإنّ الرأي الأوّل في شأن نزولها يبدو أقرب للصحة.

### الثفسير

مهما يكن شأن نزول الآية، فمفهومها مفهوم جامع يحمل في معناه كلّ ما بذله أعداء الحق والعدل من أموال لنيل مقاصدهم المشؤومة، إذ تقول في مستهلها: ﴿إِنَّ الدّينَ تَقُرُوا يَنْفَقُونَ لَمُوالَهُمْ لِيصَدُّوا مِنْ سِبِيلِ اللهِ ﴾.

١. بحارالانوار، ج ١٧، ص ١٨٠؛ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

إِلَّا أَنَّ هذا الإِنفاق والبذل لن يحقق لهم نصراً ﴿فُسِنَفَقُونَهَا ثُمَّ تَكُونَ عَلَيْهُم حَسَرَ اللَّهُ فَ يَعْلَبُونَ﴾.

ولا يبتلون بالحسرة والهزيمة في الدنيا فحسب، بل هم كذلك في الآخرة أيضاً ﴿ والذينَ كفروا إلى جهنم يحشرون﴾.

#### بحوث

1- يستفاد من الآية محل البحث أنّ «هؤلاء» يحسّون بعدم جدوى أعبالهم حستى قسبل غَلبهم وانهزامهم، وحيث إنّهم لا يرون نتيجة مثمرة لما أنفقوه من الأموال، فسيبتلون بالألم والحسرة، وهذا الأمر هو نوع من جزائهم الدنيوي وأحد عقوباتهم فيها.

أمّا الجزاء الآخر الذي ينالونه، فهو فشل خططهم ومناهجهم، لأنّ الذين يقاتلون وهم متعلقون بالأموال والثروة لا يستطيعون مواجهة المقاتلين من أجل المبدأ والأهمداف المقدسة.

وقد برهنت الحوادث في عصرنا هذا على أنّ الدول القوية التي تُغري مقاتليها بالمال والرغبات المادية، كثيراً ما تصاب بالخزي والإفتضاح والهزيمة بوجه الأمم المستضعفة التي تقاتل عن إيمان وعقيدة راسخة!...

وبالإضافة إلى هذين الجزاءين فهناك جزاء ثالث ينتظرهم يوم القيامة، وهو «الغضب الإلهي».

" ما ذكرته الآية محل البحث، نجد له أمثلةً في عصرنا الحاضر، كـ قوى الإستكبار، واتباع الظلم والفساد، ودعاة المذاهب الخرافية الباطلة، وباذلي الأموال الطائلة لتحقيق أهدافهم وتضليل الناس وصدهم عن سبيل الحق، وهم يظهرون بأزياء متعددة، فتارة في صورة المساعدات المالية \_ ظاهراً \_ كبناء المستشفيات، وأخرى في صورة التعاون الثقافي، ومرّة في ثوب المقاتلين المرتزقة.

لكن الهدف النهائي واحد والماهية واحدة، فكل همهم التوسعة الاستعمارية والظلم والجور، ولو وقف المؤمنون حقاً صفاً بوجه هذه المحاولات كما وقف أصحاب بدر لأحبطوا جميع هذه المحاولات ولباءت بالفشل، ولجعلوا هذا الإنفاق وبالاً وحسرة على المستكبرين، ولساقوهم إلى جهنم وساءت مصيراً.

٣-قال بعض المفسّرين: إنّ هذه الآية واحدة من دلائل صدق دعوة النّبي محمّد عَلَيْهُمْ، لائنها تخبر عن حوادث لم تكن وقعت بعد، وقد غُلب بها أعداء الإسلام، ومع أنّ أولئك بذلوا أموالاً طائلة لإنتصارهم!!

وإذا لم نعتبر الآية من الأخبار بالمغيبات التي تتعلق بالحوادث المقبلة، فإنّها على الأقل تكشف عن محتوى القرآن الدقيق في شأن المواجهة بين الحق والباطل، كما أنّها تكشف عن عظمة القرآن والتعاليم الإسلامية.

وبعد أن تكلمت الآية السابقة على ثلاث نتائج مشؤومة لإنفاق أعداء الإسلام، فإنّ الآية التي تليها تقول: ﴿ليميزالله الغبيمه من الطيب.

هذه سنة إلمّية دائمة أن يُعرف المخلص من غير المخلص، والطاهر من غير الطاهر، والمجاهد الصادق من الكاذب، والأعيال الطيبة من الأعيال الخبيثة، فلا يبق أي من ذلك مجهولاً أبداً، بل لابد في النهاية من أن تمتاز الصفوف بعضها عن بعض ويسفر الحق عن وجهه. وهذا الأمر يتحقق ـ طبعاً ـ عندما يكون أتباع الحق ـ كأولئك المسلمين الأوائل يوم بدر ـ في مستوى كاف من التضحية والوعى.

ثمّ تضيف الآية ﴿ويجعل الخبيث بعضه على بعض فيركمه جميماً فيجعله في جهتّم ﴾.

فالخبيث من أية طائفة وفي أي شكل كان سيؤول في النهاية إلى الخسران، كما تـقول الآية في نهاية المطاف ﴿ لُولئك هم الخاسرون ﴾.

8003

قُل لِلَّذِينَ كَفُرُواْ إِن يَنتَهُواْ يُغَفَّرُ لَهُم مَّاقَدْ سَلَفَ وَإِن يَعُودُواْ فَقَدْ مَضَتَ سُنَتُ الْأَوَّلِينَ ﴿ وَقَدْنِلُوهُمْ حَقَّىٰ لَاتَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِينُ صُكُلُّهُ لِللَّهِ فَإِنِ النَّهَ وَافَإِنَ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَإِن تَوَلَّواْ فَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَوْلَنَكُمْ نِعْمَ الْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ وإن تَولَّواْ فَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَوْلَنَكُمْ نِعْمَ الْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾

# التفسير

من المعلوم في أسلوب القرآن هو الجمع بين البشارة والإنذار، أي أنّه كما ينذر أعــداء الحق بالعقاب والعذاب، فإنّه يفتح لهم في الوقت نفسه طريق العودة أمامهم.

والآية الأولى: من الآيات محل البحث تتبع هذا الأسلوب ذاته، فتأمر النّبي بَيَّالِيًّ قائلةً: ﴿ وَاللَّهُ عَاللًا

ويستفاد من الآية المباركة أنَّ قبول الإسلام يوجب محو كل سابقة وهو ما ورد في الرّوايات على أنّه أصل عام، كما في عبارة «الإسلام يجبُّ ماقبله» أو ما جاء عن أهل السنّة في تعبير آخر عن النّبي عَلَيْهُ أن «الإسلام يهدم ماكان قبله، وإن الهجرة تهدم ماكان قبلها، وإن العجرة ماكان قبله» أنه العجرة العدم ماكان قبلها، وإن العجرة العدم ماكان قبلها، وإن العجرة العدم ماكان قبله العربة العدم ماكان قبلها، وإن العجرة العدم ماكان قبلها، وإن العجرة العدم ماكان قبله العربة العربة

والمقصود من الحديث آنفاً هو أنّ كل ما عمله الإنسان من سيئات وحتى تركه للفرائض والواجبات قَبلَ إسلامه فسوف يُمحى عنه بقبوله الإسلام، ولا يكون قبوله للاسلام بأشر رجعي لما سبق، لهذا ورد في كتب الفقه عدمُ وجوب قضاء ما فات من العبادات على من أسلم.

۲. صحیح مسلم، ج ۱، ص ۷۸.

۱. مستدرك، ج ۷، ص ٤٤٨ و ٤٤٩.

و تضيف الآية قائلة: إنّهم إن لم يصححوا أسلوبهم ﴿ وَإِنْ يَعُودُوا فَقَدَ مَصْبَ سَنْتَ الأَوْلِينَ ﴾. والمقصود من هذه السنّة هو ما آل إليه أعداء الحق بعد ما واجهوا الأنبياء، وما أصاب المشركين عندما واجهوا النّبي الأكرم يَجَالِيَا في معركة بدر.

فنحن نقرأ في سورة غافر، الآية: ١٥٠ **﴿إِنَّا لَتَنْصَرُ رَصَلْنَا وَلِلدِّينَ آمَنُوا فَيَ لِلْحَيَاةَ الدَّنِيا ويوم** يقوم اللَّشهاد﴾.

ونقرأ في سورة الإسراء، الآية ٧٧: بعد بيان سحق أعداء الإسلام قوله تعالى: ﴿سَنَّةُ مَنْ قد أرسلنا قبلله من رسلنا ولا تجد استّتنا تحويلاً﴾.

ولمّا كانت الآية السابقة قد دعت الأعداء للعودة إلى الحق، وإنّ هذه الدعوة قد تولّد هذه الفكرة لدى المسلمين وهي أنّه قد انتهت فترة الجهاد ولابد بعد الآن من اللين والتساهل، ترفع هذه الشبهة الآية التالية وتقول: ﴿وقاتلوهم حتى لا تكون فيتنة ويكون للدين كله لله ﴾.

وكلمة «الفتنة» ـكما بيناها في تفسير الآية ١٩٣ من سورة البقرة ـ ذات معنى واسع تشمل كل أنواع الضغوط، فتارة يستعملها القرآن بمـعنى عـبادة الأصـنام والشرك الذي يشمل كل أنواع التحجر والجمود واضطهاد أفراد المجتمع.

و تطلق الفتنه أبضاً على الضغوط التي يفرضها الأعداء، للوقوف بوجه اتساع دعــوة الإسلام، ولإسكات صوت أهل الحق، بل حتى إرجاع المؤمنين نحو الكفر.

وفي الآية محل البحث فسر الفتنة بعضهم بمعنى الشرك، وفسرها آخرون بأنها تعني سعي الأعداء لسلب الحريات الفكرية والاجتاعية من المسلمين. ولكن الحق أن مفهومها واسع يشمل الشرك، بقرينة قوله: ﴿ويكون الدّين كله الله ويشمل سائر ضغوط الأعداء على المسلمين.

#### الهدف من المهاد وبُشَرَىٰ كريمة:

تشير الآية آنفة الذكر إلى قسمين من أهداف الجهاد المقدسة وهما:

١- القضاء على عبادة الأصنام وتطهير الارض من معابدها ونحو ذلك وكما ذكرنا في بحثنا عن أهداف الجهاد فإن الحرية الدينية تتعلق بمن يتبع أحد الأديان السماوية فلا يجوز إكراه هؤلاء من أجل تغيير عقيدتهم، ولكن عبادة الأصنام ليست ديناً ولا فكراً، بل هي

خرافة وجهل وانحراف، وعلى الحكومة الإسلامية إزالتها وتطهير البلاد منها عن طريق الإعلام والتبليغ الإسلامي \_ أوّلاً \_ وإذا لم يؤدّ ذلك إلى نتيجة فيجب اللنجوء إلى القنوة لتدمير معابد الأوثان.

٢-نيل الحرية في نشر الإسلام والتبليغ له، وفي هذا القسم أجاز الإسلام استخدام القوة في مواجهة من يمنع المسلمين من نشر عقيدتهم لفتح الطريق بوجه الحوار المنطق السليم.

وقد ورد في تفاسير أهل السنة كتفسير «روح البيان» للآلوسي، وتفاسير شيعية أخرى، عن الإمام الصادق الله «لم يجيء تأويل هذه الآية، ولو قام قائمنا بعد، سيرى من يدركه ما يكون من تأويل هذه الآية، وليبلغن دين محمّد ما بلغ الليل حتى لا يكون شرك على ظهر الأرض كما قال تعالىٰ». \

ولقد أنكر صاحب تفسير المنار \_ لتعصبه \_ هذا الحديث الوارد في شأن مسألة قسيام المهدي على وذلك لحكمه المسبق المخطيء في هذه القضية، والعجيب أن له ميلاً خاصاً في تفسيره إلى الفكر الوهابي، مع أنّ الوهابيين بالرغم من تعصبهم يصرحون بأنّ ظهور الإمام المهدى الله من الأمور المسلم بها، ويعتبرون الرّوايات فيه من المتواترات.

وسنورد الأدلة والمصادر في هذا الصدد في ذيل الآية ٣٣ من سورة التوبة، كما سنشير إلى النقطة الأساسية في خطأ هذا المفسّر والرد عليها، ولقد فصّلنا الأمر في كتابنا «المصلح العالمي الكبير».

وإذا كانت بعض الرّوايات المتعلقة بظهور المهدي غير صحيحة وفيها بعض الخرافات، فلا ينبغي أن يؤدّي ذلك إلى الإعراض عن بقية الرّوايات الصحيحة والمتواترة!

وأخيراً فإن الآية في نهايتها، وتزامناً مع الشدة في العمل، تمد يد الحبية والرأف إلى الأعداء مرة أخرى فتقول: ﴿فَإِن لِلتهوا فَإِنْ لِلله بِها يعملون بسير ﴾ ولكن إذا تمادوا في عنادهم وطغيانهم ولم يستسلموا للحق، فاعلموا أنّ النصر حليفكم والهزيمة من نصيب أعدائكم، لأنّ الله مولاكم وهو خير ناصر ومعين: ﴿ولِن تولوا فاعلموا أنّ للله مولاكم تسم للمولئ وتسم النصير ﴾.

#### 8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٥٤٣، ذيل الآية مورد البحث.

وَاعْلَمُواْ أَنْمَاغَينِمْ مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَهِ مُحْسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَسَعَى وَاعْلَمُواْ أَنْدَا الْفَرْقَ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنْتُعْ ءَامَنتُم بِاللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَاعَلَى عَبْدِ نَايَوْمَ وَالْمَسَكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنْتُعْ ءَامَنتُم بِاللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَاعَلَى عَبْدِ نَايَوْمَ الْفَرْقَ النَّهُ عَلَى حَلَى اللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَاعَلَى عَبْدِ نَايَوْمَ الْفَرْقَ النَعْ مَا لَنَعْ مَعَانَى وَاللَّهُ عَلَى حَلَى اللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَاعَلَى عَبْدِ نَايَوْمَ الْفَرْقَ النَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى عَ

#### التفسير

# الفمس فرضُ إسلامي مهم:

وجدنا في بداية هذه السورة كيف أنّ بعض المسلمين تشاجروا في شأن تقسيم الغنائم بعد غزوة بدر، وقد أمرالله سبحانه \_ درءاً للمخلاف \_ أن تموضع الغنائم تحت تمصرف النّبي عَلَيْنًا لينفقها بما يراه صالحاً، فقام بتقسيمها بالتساوي بين المقاتلين المسلمين.

وفي هذه الآبة عود إلى مسألة الغنائم، لتناسب الآيات التي سبقتها، والتي كانت تتكلم عن الجهاد، إذ وجدنا في بعضها إشارات مختلفة لموضوع الجهاد، ولما كان الجهاد يسر تبط بمسألة الغنائم غالباً، فكان في المقام تناسب بين الجهاد وبين ذكر أحكام الغنائم «بل سنلاحظ أنّ القرآن تعدى في حكمه إلى أبعد من مسألة الغنائم، ونظر إلى جميع الموارد».

يقول الحق سبحانه: ﴿ ولعلموا لَنَّما عَنَمتُم مِن شيء قَانَ لله خمسه وللرسول ولذي للقربين (الأُثُمّة من أهل البيت ﷺ ) واليتامين والمساكين ولين السبيل ﴾ \_من ذرية الرسول ﷺ أيضاً. ويضيف مؤكّداً ﴿إِن كنتُم آمنتُم بالله وما لنزلنا على عبدنا يوم الفرقان ﴾ \_أي يوم بدر \_ ﴿ يوم التقى الجمعان ﴾.

وينبغي الإلتفات إلى أنّه على الرغم من أنّ الخطاب في الآية موجه إلى المؤمنين، لأنّها تبحث في غنائم الجهاد الإسلامي، وبديهي أنّ الجاهد مؤمن، لكنّها مع ذلك تقول: ﴿إِنْ كُنتُم المُعنتُم الجهاد الإسلامي، وبديهي أنّ الجاهد مؤمن، لكنّها مع ذلك تقول: ﴿إِنْ كُنتُم المُعنَّم بِالله ﴾ وفي ذلك إشارة إلى أنّ إدعاء الإيمان وحده لا يعدّ دليلاً على الإيمان، بل حتى المشاركة في سوح الجهاد قد لا تكون دليلاً على الإيمان، فقد تكون وراء ذلك أمور أخرى،

فالمؤمن الكامل هو الذي يذعن لإوامر الله كافة وينقاد لها، وخاصّة الأوامر والأحكمام المالية، ولا يأخذ ببعض ويترك بعضاً، وتشير الآية في نهايتها إلى قدرة الله غير المحدودة، فتقول: ﴿وَاللّهُ عَلَى عَدِيرٍ ﴾.

أي بالرغم من قلتكم يوم بدر وكثرة عدو كم في الظاهر، لكن الله القادر خذلهم وأيدكم فانتصرتم عليهم.

## بحوث

#### ١\_ يوم الفرقان بين المق والباطل

سمّي يوم معركة بدر بيوم الفرقان بين الحق والباطل، ويوم الإلتقاء بين جماعة الكــفر وجماعة الإيمان، وفي ذلك إشارة إلى ما يلي:

أُولاً: إنّ يوم بدر ظهرت فيه الأدلة على صدق النّبي تَبَالله وعد المسلمين بالنصر قبل ذلك، مع أنّ القرائن في الظاهر لم تكن دالة على ذلك، ولقد اتحدت تلك الأسباب بشكل غير متوقع فكان النصر، وهو ما لا يكن حمله على المصادفة والإتفاق فبناءً على ذلك فإن صدق الآيات التي نزلت على النّبي تَبَالله في ذلك اليوم كان كامناً في الآيات نفسها.

ثانياً: إنّ المعركة في بدر: «يوم التقيل الجمعان» كانت في الواقع إحدى النعم الإلهية الكبرى على المسلمين، لإنّ بعضهم كان يخشاها في البداية، لكن تلك المواجهة والنصر دفعا بهم خطوات كبيرة نحو الأمام، إذ بلغ صداهم واشتهارهم بذلك أنحاء الجزيرة العربية، ودعا الجميع للتفكّر في هذا الدين الجديد وقدرته المذهلة وكان ذلك اليوم يوماً شديداً على الأمّة الإسلامية القليلة آنئذ، حيث إمتاز به المؤمنون الصادقون عن المدّعين الكاذبين، فكان ذلك اليوم بكل جوانبه يوم الفرقان بين الحق والباطل.

### ٢ـ لاتضاد بين الآيتين

ذكرنا في بداية السورة عدم وجود تضادّ بين آية الأنفال وهذه الآيـة، ولا مسوجب لاعتبار إحداهما ناسخة للأخرى، لأنه بمقتضى آية الأنـفال فـإنّ الغـنائم الحـربية هـي للنّبي عَلَيْلُهُ ، إلّا أنّه وهب أربعة أخماسها للمقاتلين المسلمين، وادخر الخمس المتبقي للموارد التي ذكرتها الآية «ولمزيد الإيضاح راجع بحثنا في تفسير الآية الأولى من هذه السورة».

# ٣- ما هو المراد من ذي القربي؟

ليس المراد في هذه الآية الأقرباء كلّهم ولا أقرباء النّبي تَلَيُّنَا جميعاً، بل هم الأثمّة من أهل البيت الله والدليل على هذا الأمر هو الرّوايات المتواترة التي وردت عن النّبي تَلَيْلُهُ عن طرق أهل البيت أنه و توجد أدلة أخرى على ذلك في كتب أهل السنّة.

فبناءً على ذلك فإنّ من يرى أنّ سهماً من الخمس يتعلق بكل أقرباء النّبي تَلَالِلُهُ يواجه هذا السؤال وهو: ما هذا الإمتياز الذي أولاه الإسلام لأقرباء النّبي تَلِلُهُ وقدومه، مع أنّ الإسلام بعيد عن القبلية والقومية والعرقية؟!

لكنّنا إذا خصصنا «ذي القربي» بالأثمّة من أهل البيت التَّكُلُمُّ مع ملاحظة أنَّهــم خــلفاء النّبي تَتَلُلُهُمْ وقادة الحكومة الإسلامية، يتّضح السبب في إعطائهم هذا السهم من الخمس.

وبعبارة أخرى: إنّ السهام الثّلاثة «سهم الله وسهم النّبي وسهم ذي القربي» ترجع جميعها إلى قائد العكومة الإسلامية، فيصرف منها في شؤون حياته البسيطة، وينفق الباقي منها في ما يوجبه مقام القيادة، أي إنّه يصرفها في الحقيقة في حاجات الناس والمجتمع!

وبما أنّ بعض المفسّرين من أهل السنّة «كصاحب المنار» يرى أنّ ذا القربى هـ و جمـيع الأقارب، فقد تخبط في الإجابة على السؤال آنف الذكر وظلَّ في حيرة من أمره، حتى جعل النّبي تَمَالُلُهُ أَسْبه بالملوك والسلاطين، فأوجب عليه أن يجذب قومه وقبيلته اليه بالأموال التي عنده!

ومن الواضح بطلان هذا المنطق، إذ يتنافي ومنطق الحكومة العالمية الإنسانية التي لا تعترف بالإمتيازات القبليّة «وسيأتي إيضاح هذا الموضوع بصورة أكثر في البحوث المقبلة، إن شاء اللّه».

# ٤\_ ما هو المزاد من جاليتامي والمساكين ولين السبيل ١٩

إنّ المقصود باليتامي والمساكين وابن السبيل \_ في الآية \_هم هذه الطوائف الثلاث من بني هاشم بالرغم من أنّ ظاهر الآية مطلق غير مقيد، ودليلنا على التقييد هو الرّوايــات

١. وسائل الشيعة، ج ٦. باب الخمس؛ اصول الكافي، ج ١. ص ٢٩٤، ٤١٤.

الكثيرة الواردة عن أهل البيت الليم أن ونعلم بأن كثيراً من الأحكام المطلقة في النصوص القرآنية قيدتها السنة النبوية وجعلت لها شروطاً وهذا الأمر غير منحصر بالآية محل البحث حتى تكون مثاراً للغرابة والتعجب.

أضف إلى ذلك أنّ الزكاة محرمة على المحتاجين من بسني هاشم، فسيلزم تسوفير مسدر آخرلهم، وهذه قرينة على أنّ الآية تخصُّ المحتاجين من بني هاشم.

لذا نقراً في حديث عن الإمام الصادق للله قوله: «إنّ الله تعالى لما حرّم علينا الصدقة أنزل لنا الخمس، فالصدقة علينا حرام والخمس لنا حلال» .

# هـ مَلَ الْعُنَائِمِ مُنْمُصَرَةً فِي غَنَائِمِ الْمُرْبِ؟

الموضوع المهم الآخر الذي يجب أن يبحث في الآية، وهو في الحقيقة بمثابة العمدة فيها، هو: هل لفظ الغنيمة المذكور فيها يطلق على الغنائم الحربية فحسب، أو الموضوعُ أوسع من ذلك فيشمل كل زيادة في المال؟!

فني الصورة الأولى فأن الآية تبين الخمس في غنائم الحرب فحسب، وأمّا الخمس في سائر الموارد فينبغي معرفته من السنّة والأخبار المتواترة وصحيح الرّوايات، ولا مانع أن يشير القرآن إلى قسم من أحكام المنمس بما يناسب مسائل الجهاد، وأن تستناول السنّة الشريفة بيان أقسامه الباقية.

فيثلاً قد وردت الصلوات الخمس اليومية صريحة في القرآن، كما أشير إلى صلاة الطواف التي هي من الصلوات الواجبة أيضاً، ولم ترد أيّة إشارة في القرآن إلى صلاة الآيات المتفق على وجوبها من قبل الفرق الإسلامية من أهل السنّة والشيعة كافة، ولا نجد قائلاً يقول بأنّه لا يجب الإتيان بصلاة الآيات لأنّها لم تذكر في القرآن أو أنّ القرآن أشار إلى بعض الأغسال ولم يذكر غيرها، فيجب ترك ما لم يشر إليه القرآن! فهذا المنطق لا يقره أي مسلم أبداً.

فبناءً على ذلك، لا إشكال في أن يبيّن القرآن قسماً واحداً من أقسام الخمس فحسب، ويترك توضيح الباقي إلى السنّة، وفي الفقه الإسلامي نظائر كثيرة لهذه المسألة.

١. وسائل الشيعة، ج ٩، ص ٥٠٩ و٥١٠.

٢. وسائل الشيعة، ج ٦، باب الخمس، وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

إِلَّا أَنَّه مع هذه الحال ينبغي أن ننظر إلى معنى «الغنيمة» في اللغة والعرف!

فهل هي منحصرة في غنائم الحرب؟! أم تشمل كل أنواع الأرباح والزيادة في المال؟! الذي يستفاد من كتب اللغة هو أنّ جذرها اللغوي لم يرد في ما يؤخذ من العدوّ في الحرب، بل تشمل كل أنواع الزيادة المالية وغيرها.

ونشير هنا إلى بعض كتب اللغة المشهورة التي يعتمد عليها علماء العربية وأدباؤها على سبيل المثال والشاهد. إذ نقرأ في كتاب «لسان العرب» الجزء الثّاني عشر قوله «الغُنم الفوز بالشيء من غير مشقّة، والغُنم والغنيمة، والمغنم: الفيء، وفي الحديث: الرهن لمن رهنه له غُنمه وعليه غرمه، غنمه زيادته ونماؤه وفاضل قيمته... وغنم الشيء غُنماً فاز به...». \

ونقرأ في الجزء التاسع من «تاج العروس»: والغنم: الفوز بالشيء بلا مشقّة».  $^{
m Y}$ 

و في كتاب «القاموس» هذا المعنى نفسه للغنيمة أيضاً.

وجاء في كتاب «المفردات» للراغب أنّ أصل الغنيمة من الغَنَم، ثمّ يقول: ثمّ استعملوه في كل مظفور به من العدي وغيره.

وحتى من ذكر أنّ معناها هو غنائم الحرب، لم ينكر أنّ معناها في الأصل واسع وشامل لكل خير يقع بيد الإنسان بدون عناء ومشقة.

وترد الغنيمة في العرف في مقابل الغرامة، فكما أنّ معنى الغرامة واسع شامل لكل أنواع الغرامات، فإنّ معنى الغنيمة واسع شامل لكل أنواع الغنائم.

وقد وردت هذه الكلمة في نهج البلاغة كثيراً بالمعنى المذكور نفسه، إذ نقراً في الخطبة ٧٦ قوله عليه المنها المنهل».

و في الخطبة ١٢٠ يقول النُّجُلُّا: «من أخذها لِحق وغنم».

ويقول في كتابه ٥٣ إلى مالك الأشتر: «ولا تكوننَّ عليهم سبعاً ضارياً تغتنم أكلهم».

ويقول في كتابه ٤٥ إلى عنان بن حنيف: «فوالله ماكنزت من دنياكم تبراً ولا ادخرتُ من غنائمها وفراً».

ويقول في بعض كلماته القصار برقم ٣٣١: «إنّ الله جعل الطاعة غنيمة الأكياس». ويقول في كتابه ٤١: «واغتنم من استقرضك في حال غناك».

۲. تاجالعروس، ج ۹، ص ۷.

١٠ لسان العرب، ج ١٢. ص ٤٤٥.

ونظير هذه التعابير والكلمات التي تدل على عدم انحصار معنى الغنيمة في غنائم الحرب كثير.

#### وأمّا ما قاله المفسّرون:

إنّ أكثر المفسّرين الذين تناولوا هذه الآية بالبحث صرّحوا بأنّ للغنيمة معنى واسعاً في اللغة يشمل غنائم الحرب وغيرها مممّا يحصل عليه الإنسان من دون مشقّة، وحتى الذين قالوا بأنّها تختص بغنائم الحرب «لفتوى فقهاء السنة» يعترفون بأنّ معناها في اللغة غير مقيد، بل قيدوه بدليل آخر.

«القرطبي» مفسّر أهل السنّة المعروف، كتب في ذيل الآية: «إنّ الغنيمة في اللغة هو الخير الذي يناله الغرد أو الجماعة بالسعى والجد» .

وينبغي أن يُعلم أنّ علماء أهل السنة متفقون على أنّ المراد من الغنيمة المذكورة في آية ﴿ وَلِعَلْمُ وَلَا عَلَى اللّٰ عَلَى اللّٰهُ وَلِعَلْمُ النَّاسِ بِالْقَوّة في الحرب، وينبغى ملاحظة أنّ هذا القيد غير وارد في اللغة، لكنّه ورد في العرف الشرعي.

ويقول «الفخر الرازي» في تفسيره: الغنم الفوز بالشيء. ويتقول بمعد هذا: إنّ المتعنى الشرعي للغنيمة في اعتقاد فقهاء أهل السّنة هو غنائم الحرب. ٢

كما أنّ «صاحب المنار» قد ذكرها بمعناها الواسع ولم يخصصها بغنائم الحرب، بالرغم من اعتقاده بلزوم تقييد المعنى الواسع بالقيد الشرعي، وتخصيص الآية بغنائم الحرب. "

وقال «الآلوسي» في تفسيره روح المعاني: «إن الغنم في الأصل معناه كل ربح ومنفعة» أ.
وقال صاحب «مجمع البيان» في بداية كلامه: إنّ الغنيمة بمعنى غنائم الحرب، إلّا أنّه لما
بيّن معنى الآية قال: «قال أصحابنا: إنّ الخمس واجب في كل ف الدة تـ حصل للإنسان من
المكاسب وأرباح التجارات، وفي الكنوز والمعادن والغوص، وغير ذلك ما هـ و مـ ذكور فــى

١. تفسير القرطبي، ج ٤، ص ٢٨٤.

٢. التفسير الكبير، ج ١٥، ص ١٦٤، ذيل الآية مورد البحث.

٣. تفسير العنار، ج ١٠، ص ٧٠٣، ذيل الآية مورد البحث.

٤. تفسير روح المعاني، ج ١٠، ص ٢. ذيل الآية مورد البحث.

الكتب، ويمكن أن يستدل على ذلك بهذه الآية، فإنّ في عرف اللغة يطلق على جميع ذلك اسم الغنم والغنيمة» \

والعجيب أنّ بعض المغرضين \_ وكأنهم مأمورون ببث السّموم في الأفكار \_ حرّفوا ما ذكره صاحب مجمع البيان في كتاب الّفوه في شأن الخمس، حيث ذكروا عبارته الأولى في تفسير الغنيمة بأنّ المراد منه غنائم الحرب، ولكنّهم لم يشيروا إلى إيضاحاته حول عموميّة المعنى اللغوي ومعنى الآية الذي أورده أخيراً، وقد كذبوا بما لفقوا على هذا المفسّر الإسلامي الكبير، وكأنّهم يتصوّرون أنّ كتاب مجمع البيان في أيديهم ولن يقرأه غيرهم والأعجب من ذلك أنّهم لم يرتكبوا هذه الخيانة الفكرية فحسب، بل تصرفوا في كتب أخرى فأخذوا بما ينفعهم وتركوا ما يضرّهم.

وفي تفسير «الميزان» ورد بصراحة \_إستناداً إلى علماء اللغة \_أنّ الغنيمة هي كل فائدة تستحصل عن طريق التجارة والكسب أو الحرب، ومع أنّ سبب نزول الآية هـو غـنائم الحرب، إلّا أنّ ذلك لا يخصص مفهوم الآية وعموميتها ".

ونستنتج ممّا ذكرناه آنفاً مايلي:

إنّ آية الغنائم ذات معنى واسع يشمل كل فائدة وربح، لأنّ معنى الغنيمة اللغوي عام ولا دليل على تخصيص الآية.

والشيء الوحيد الذي استند إليه جماعة من مفسّري أهل السنّة، هو أنّ الآيات السابقة والآيات السابقة والآيات اللاحقة لهذه الآية تتعلق بالجهاد، وهذا الأمر يكون قرينة على أنّ آية وحا منحتم، تتعلق بغنائم الحرب.

في حين أنّ أسباب النّزول وسياق الآيات لا يخصص عمومية الآية كها هـو مـعلوم، وبعبارة أجلى: لامانع من كون مفهوم الآية ذا معنى عام، وأن يكون سبب نزولها هو غنائم الحرب في الوقت ذاته، فهي من مصاديق هذا المفهوم أو الحكم.

ونظير هذه الأحكام كثير في القرآن الكريم والسنّة المطهرة، بأن يكون حـكمها عـاماً ومصداقها جزئياً «خاصّاً».

١. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٥٤٣، ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفسير العيزان، ج ٩، ص ٨٩

فنلاً في الآية ٧ من سورة الحشر نقرأ قوله تعالى: ﴿ الْمَاكَمُ الرَّسُولُ فَعَدُوهُ وَما نَهَاكُمُ عَنَهُ فَالتَهُولُ فَهَذُهُ الآية وَاتَ حكم كلي في وجوب الالتزام بأوامر النّي يَتَكُولُهُ مع أنّ سبب نزولها هو الأموال التي تقع بأيدي المسلمين من دون حرب، ويطلق على ذلك اصطلاحاً «الفيء». وكذلك نجد في الآية ٣٣٣ من سورة البقرة حكماً كلياً في قوله: ﴿ لا تتكلف نفس إلا وسعها ﴾ مع أنّه يتعلق بالنساء المرضعات والأمر موجه لآباء الأطفال الرضع أن يعطوا المرضعات أجورهن حسب وسعهم. وكون الآية واردة في هذا الأمر الخاص لا يمنع من عمومية القانون الذي جاءت به وهو عدم التكليف.

الخلاصة، أنّ الآية محل البحث جاءت في سياق آيات الجهاد، إلّا أنّها تقول: «إنّ أيه فائدة أو ربح تحصلون عليه \_ومنه غنائم الحرب \_فعليكم أن تعطوا خمسه».

وخاصّة أنّ «ما» الموصولة «ومن شيءٍ» لفظان عامان ليس فيهما قيد ولا شرط وهما يؤكّدان هذا الموضوع.

# ٦\_ ألا يعد تفصيص نصف الفمس لبني هاشم تبعيضاً بين المسلمين؟ا

يتصوّر بعض أن هذه الضربية الإسلامية الشاملة لخمس الكثير من الأموال، أي نسبة (عشرين المائة) حيث يعطى نصفها للسادة من أبناء الرسول عَلَيْلَةً، نوعٌ من التمييز العنصري أو ملاحظة العلاقات العائلية، وأنّ هذا الأمر لا ينسجم وروح العدالة الاجتاعية للإسلام وكونها شاملة لجميع العالم.

الجواب: إنَّ هؤلاء لم يدرسوا ظروف هذا الحكم وخصوصياته بدقة كافية، فالإجابة على هذا السؤال كامنة في تلك الخصوصيات. وتوضيح ذلك:

أولاً إن نصف الخمس المتعلق ببني هاشم إنّا يعطى للمحتاجين والفقراء منهم فحسب، ولما يكفيهم لسنة واحدة لا أكثر، فبناءً على ذلك تصرف هذه الأموال على المقعدين عن العمل والمرضى واليتامئ من الصغار، أو من يكون في ضيق وحرج لسبب من الاسباب ولهذا فإنّ القادرين على العمل «بالفعل أو بالقوّة» والذين بإمكانهم أن يديروا حياتهم المعاشية، ليس لهم بأي وجه أن يأخذوا شيئاً من الخمس.

أمّا ما يقوله بعض المواد بأنّ السّادة يمكنهم أخذ الخمس حتى ولوكان ميزاب بيتهم من ذهب فهو كلام ساذج ولا أساس له أبداً. ثانياً: إنّ المحتاجين والضعفاء من سادات بنيهاشم لا يحق لهم أخذ شيء من الزكاة، فلهذا جاز لهم أن يأخذوا من هذا القسم من الخمس فحسب. ا

ثالثاً: إذا زاد القسم المختص لبني هاشم عن احتياجاتهم فإنّه يرجع إلى بيت المال حتى يُنفق في مصارف أخرى، كما أنّه إذا نقص هذا السهم عن حاجتهم يدفع الباقي من بيت المال إليهم أو من سهم الزكاة.

وبملاحظة تلك النقاط الثلاث يتّضح لنا عدم وجود فرق ـ في الواقع ـ من النّاحية الماديّة بين السادة وغيرهم.

فالحتاجون من غيرهم بمكنهم سدّ حاجتهم من الزّكاة ويحرمون من الخمس، والمحتاجون من الرّكاة.

فيوجد في الحقيقة صندوقان، هما صندوق الخمس وصندوق الزكاة، فيحق لكل من القسمين الأخذ من أحد الصندوقين وبصورة متساوية فيما بينهما، أي ما يحتاجه كلُّ لعام واحد (فتأمل).

فالذين لم يُعنوا النظر في هذه الشروط والخصوصيات تصوّروا أنّ ذرية النّبي اللُّهُمُ للم الحق في الأخذ من بيت المال أكثر من غيرهم أو أنّهم يتمتعون بإمتياز خاص.

والسؤال الوحيد الذي يطرح نفسه هنا هو: إذا قلنا بعدم الفرق بين الإثنين آخر الإمر، فما جدوى هذه الخطة إذاً؟!

ويمكن أن ندرك جواب هذا التساؤل بملاحظة شيء واحد، وهو أنّ بين الزكاة والخمس بوناً شاسعاً، إذ إنّ الزكاة من ضرائب الأموال العامّة للمجتمع الإسلامي فتصرف عموماً في هذه الجهة، ولكن الخمس من ضرائب الحكومة الإسلامية فيصرف على القيادة والحكومة الإسلامية وتؤمن حاجتها منه.

فالتحريم على السادة من مدّ أيديهم للأموال العامّة، «الزّكاة» كان في الحقيقة ليجتنبوا عن هذا المال باعتبارهم أقارب النّبي، ولكيلا تكون ذريعة بيد الأعداء بأنّ النّبي يَنْفَرُونَ سلط أقرباءه على الإموال العامّة.

١. إنّ حرمة أخذ بنيهاشم الزكاة مسلم بها وقد وردت في أكثر كتب الحديث وفتاوى العلماء وكتبهم الفقهية،
فهل يعقل بأنّ الإسلام قد فكّر في شأن الفقراء والمحتاجين من غير بنيهاشم ولم يعالج قضية المحتاجين من
بني هاشم؟ فتركهم لحالهم. اصول الكافي، ج ١، ص ٥٤٠.

إلا أنه \_ من جانب آخر \_ ينبغي سدّ حاجة الضعفاء والفقراء من السادة، لذلك جعلت هذه الخطة لسدّ حاجتهم من ميزانية الحكومة الإسلامية لا من الميزانية العامّة فني الحقيقة أنّ الخمس ليس إمتيازاً لبني هاشم، بل هو لإبعادهم من أجل الصالح العام ولئلا يسنبعث سوء الظن بهم \.

والذي يسترعي النظر أنّ هذا الإمر أشارت إليه أحاديث الشيعة والسنّة، فني حديث عن الإمام الصادق نقراً: «إنّ أناساً من بني هاشم أتوا رسول الله عَنَي فسألوه أن يستعملهم على صدقات المواشي، وقالوا: يكون لنا هذا السهم الذي جعل الله عزّ وجلّ للعاملين عليها فسنحن أولى به، فقال رسول الله عَنَيْلَيْنَ: يا بني عبدالمطلب (هاشم) إنّ الصدقة لا تحل لي ولا لكم، ولكنّي وعدت الشفاعة، إلى أن قال: «أتروني موثراً عليكم غيركم» آ.

ويدل هذا الحديث على أن بني هاشم كانوا يرون في ذلك الأمر حرماناً، وقد وعدهم النّبي عَبَالِيَّةِ أن يشفع لهم.

ونقرأ حديثاً في صحيح مسلم الذي يعد من أهم مصادر الحديث عند أهل السنة، خلاصته أن العباس وربيعة بن الحارث جاءا إلى النّبي ﷺ وطلبا منه أن يأمر ابنيها وكانا فتيين وهما عبدالمطلب بن ربيعة والفضل بن العباس بجمع الزكاة ليتمكنا أن يأخذا سهماً منه شأنها كشأن الآخرين، ليؤمّنا لنفسيها المال الكافي لزواجها، فامتنع النّبي ﷺ وأمر بسد حاجتها عن طريق آخر وهو الخمس.

ويستفاد من هذا الحديث الذي يطول شرحه أنّ النّبي ﷺ كان مصرّاً على إبعاد أقاربه عن الحصول على الزكاة التي هي من أموال عامّة الناس.

من مجموع ما قلناه يتّضح أنّ الخمس ليس إمتيازاً للسّادة، بل هو نوع من الحرمان لحفظ المصالح العامّة.

#### ٧\_ما هو المرادمن سهم الله؟

إنّ ذكر سهمٍ على أنّه سهم الله، للتأكيد على أهمية مسألة الخمس وإثباتها، ولتأكيد ولاية

وإذا لاحظنا أن في بعض الرّوايات التعبير بـ «كرامة لهم من أوساخ الناس» فهو ليُقنع بني هاشم من هذه الحرمة من جانب، وليفهم الناس أن يؤدوا الزّكاة إلى المحتاجين ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً.
 وسائل الشيعه، ج ٦، ص ١٨٦؛ اصول الكافى، ج ٤، ص ٥٨.

الرّسول والقيادة الإسلامية وحاكمية النّبي ﷺ أيضاً.

أي كما أنّ الله جعل سهماً باسمه وهو أحق بالتصرف فيه، فقد أعطى النّبي والإمام حق الولاية والتصرف فيه كذلك، وإلّا فإنّ سهم الله يُجعل تحت تصرف النّبي أو الإمام يصرفه في المكان المناسب، وليس لله حاجة في سهم معين.

8003

إذ أنتُم بِالْعُدُوةِ الدُّنيَاوَهُم بِالْعُدُوةِ الْقُصُوى وَالرَّعْبُ اَسْفَلَ مِنكُمُ وَلَوْ تَوَاعَكُ تُعْرَاكَ اللهُ الْمُعُولِا لِيَهْ لِكُ مَنْ هَلَكَ عَنْ الْمِيعَدُ وَلَكِينَ لِيقَضِى اللهُ أَمْراكَ اللهُ مَفْعُولًا لِيَهْ لِكُ مَنْ هَلَكَ عَنْ الْمِينَةِ وَيَعْنِى مَنْ عَيْ عَنْ اللهُ أَمْراكَ الله مَفْعُولًا لِيَهْ لِكُ مَنْ هَلَكَ عَنْ اللهُ فَي مَنَامِكَ قَلِيلًا وَلَوْ الرَّنكُمُ مَ كَثِيرًا لَلهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ ا

## الثفسير

## الأمر الذي لابدّ منه:

يعود القرآن في هذة الآيات الكريمة \_ولمناسبة الكلام في الآيات السابقة عن يسوم الفرقان يوم معركة بدر وإنتصار المسلمين المؤزر في ذلك الموقف الخطير \_ يعود ليعرب عن أجزاء من فصول تلك المعركة، ليطلع المسلمون على أهميّة ذلك النصر العظيم.

فتقول الآية الأولى من الآيات محل البحث: ﴿إِذْ لَسْتُم بِالعَدُوةُ لِلدَّسِيا وَهُم بِالعَدُوةُ لِلْمُ اللَّهِ فَيَا لَا يَعْمُ لِللَّهِ فَيْ الْمُعْلِيقِ لِلللَّهِ فِي الْمُعْلِيقِ فَيْ الْمُعْلِيقِ لِللَّهِ لِلْمُ اللَّهِ فِي النَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللهِ لِللَّهِ لِلللَّهِ لِلللَّهِ لِللَّهِ لِللْمُ لِللْمُ لِللَّهِ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِ

«العُدوة» مأخوذة من «العدو» على زنة «السَّرُو» ومعناها في الأصل التجاوز، ولكنّها تطلق على أطراف كل شيء، وحواشيه، لأنّها تتجاوز الحدّ الوسط إلى إحدى الجـوانب، وجاءت هذه الكلمة في هذه الآية بهذا المعنى أي «الطرف، والجانب».

«والدنيا» مأخوذة من الدنّو، على وزن العلوّ وتعني الأقرب، ويقابل هذا اللفظ الأقصى والقصوى. وكان المسلمون في الجانب الشمالي من ميدان الحرب الذي هو أقرب إلى جهة المدينة، وكان الأعداء في الجانب الجنوبي وهو الأبعد.

و يحتمل أن يكون المعنى هو أنّ المسلمين لإضطرارهم كانوا في القسم الأسفل في الميدان، وكان الأعداء في القسم الأعلى منه وهو يعدّ ميزة لهم.

ثمّ تعقّب الآية قائلةُ: ﴿والرَّبِ أَسْفُلُ مِنْكُمِ ﴾.

وكما رأينا من قَبلُ فإنّ أبا سفيان حين علم بتحرك المسلمين غيّر مسير قافلته إلى جهة أخرى على جانب البحر الأحمر حتى صار قريباً من مكّة، ولو أنّ المسلمين لم يضلّوا أثـر القافلة فلعلهم كانوا يتبعونها، ولا يوفّقون لمواجهة الأعداء ومنازلتهم في معركة بدر التي تحقق فيها النصر العظيم والفتح المبين.

وبغض النظر عن كل ذلك فإن عدد قوات المسلمين وإمكاناتهم كان أقل من قبوات الأعداء من جميع الوجوه، لهذا فإن الآية الكريمة تقول: ﴿وَلُو تُولِعُدُمُ لَا خَتَلَقْتُمْ فَي العِيعَادِ﴾. لأن الكثير منكم سيدركون ضعفهم الظاهري قبال الأعداء فيتقاعسون عن قبتالهم،

وليعرف الحق من الباطل في ظلال ذلك النصر غير المتوقع والمعجزة الباهرة و (ليهلك من بيّنة ويعيئ من حتى من بيّنة »

ولكن الله جعلكم إزاء أمر مقدر، وكما تقول الآية: ﴿وَلَكُنَّ لِيقَضِي لَلَّهُ لَعُولَكَانَ مِفْعُولًا﴾.

والمراد من «العياة» و«الهلكة» هنا هو الهداية والضلال، لأنّ يوم بدر الذي سُمّي يسوم الفرقان تجلّى فيه الإمداد الإلهي لنصرة المسلمين، وثبت فيه أن لهؤلاء علاقة بالله وأنّ الحق معهم.

وتعقبُ الآية قائلةُ: ﴿وَإِنَّ الله لسميع مليم﴾.

فقد سمع نداء استغاثاتكم، وكان مطلعاً عـلى نـيّاتكم، ولذلك أيّـدكم بـنصره عـلى أعدائكم.

إنّ القرائن تدلّ عن أنّ بعض المسلمين لوكانوا يعرفون حجم قوّة أعدائهم لامتنعوا عن مواجهتهم، مع أنّ طائفة أخرى من المسلمين كانوا مطيعين للنّبي عَلَيْهُ في مواجهة جميع الشدائد، لهذا فإنّ الله جعل الأمور تسير بشكل يلتتي فيه المسلمون مشاءوا أم أبوا مع أعدائهم، فكانت المواجهة المصيرية.

وكان النّبي عَلَيْكِ عَلَيْ قد رأى في منامه من قبل أنّ قلّة من المشركين تقاتل المسلمين، وكانت

هذه الرؤيا إشارة إلى النصر وبشارة به، فقد رواه اللَّهُ اللَّــمسلمين فـــازدادت العــزائم في الزحف نحو معركة بدر.

وبالطبع فإنّ رؤيا النّبي تَنَافِي أَن منامه كانت صحيحة، لأنّ قوّة الأعداء وعددهم بالرغم من كثرتهم الظاهرية، إلّا أنّهم كانوا قلّة في الباطن ضعفاء غير قادرين عملى مواجهة المسلمين، ونحن نعرف أنّ الرؤيا ذات تعبير وإشارة، وأنّ الرؤيا الصحيحة هي التي تكشف الوجه الباطني للأمور.

والآية النّانية: من الآيات محل البحث تشير إلى الحكة من هذا الأمر، والنعمة التي أولاها سبحانه وتعالى للمسلمين عن هذا الطريق، فتقول: ﴿لِدُ يريكهم الله في مناهله قليلاً ولو أراكهم كثيراً لقشلتم و ولمبطت معنويا تكم، ولم يقف الامر عند هذا الحدّ، بل لادّى ذلك إلى التنازع واختلاف الكلمة ﴿ولتنازمتم في الأمر ولكنّ الله سلّم ﴾ وانقذ الأمر بواسطة الرؤيا التي أظهرت الوجه الباطني لجيش الأعداء، ولأنّ الله يعرف باطنكم ﴿إِنّه عليم بدّله الصدور ﴾

وتُذكّر الآية الآخرى بمرحلة من مراحل معركة بدر تختلف عن سابقتها، في هذه المرحلة وفي ظل خطاب النّبي المؤثر فيهم والبشائر الرّبانية، ورؤية حوادث حال التهيؤ للقتال \_كنزول المطر لرفع العَطش ولتكون الرمال الرخوة صالحة لساحة المعركة \_تجددت بذلك المعنويات وكبر الأمل بالنصر وقويت عزائم القلوب، حتى صاروا يرون الجيش المعادي وكانّه صغير ضعيف لا حول ولا قوّة له، فتقول الآية المباركة: ﴿وَلِدْ يَرِيكُمُوهُمُ لِهُ لَلْتَقْيَتُمْ فَي لُمِينَكُمْ قَلِيلاً﴾.

أمّا العدوّ فإنّه لما كان يجهل معنويات المسلمين وظروفهم، فكان يسنظر إلى ظماهرهم فيراهم قليلاً جدّاً، بل رآهم أقل ممّا هم عليه، إذ تقول الآيمة في الصدد ﴿ويعقلكم في أعينهم﴾.

حتى روي عن أبي جهل أنه قال: إنّما أصحاب محمّد أكلة جزور، وفي ذلك كناية عن منتهئ القلّة. أو أنّهم سيحسمون الأمر معهم في يوم واحد من الغداة حتى العشية، وقد جاء في الأخبار أنّهم كانوا ينحرون كل يوم عشرة من الإبل لطعامهم، لأنّ عدد جيش قريش كان حوالي ألف مقاتل.

القسير قرطبي، ذيل الآيات مورد البحث؛ تفسير درّالمنثور، ج ٣، ص ١٦٧.

وعلى كل حال: فقد كان تأثير هذين الامرين كبيراً في نصر المسلمين، لأنّهم من جهة رأوا جيش العدو قليلاً فزال كل خوف ورعب من نفوسهم، ومن جهة أخرى ظهر عدد المسلمين قليلاً في عين العدو، كيلا يترددوا في قتال المسلمين وينصرفوا عن الحرب التي أدت في النهاية إلى هزيمهم.

لهذا فإنّ الآية تعقب على ما سبق قائلةً: ﴿لِيقْضِي الله لَمِرْ كَانَ مِفْعُولاً﴾.

فلم تنته هذه المعركة وحدها وفق سنة الله فحسب، بل إنّ إرادته نافذة فيكسل شيء ﴿وَلِلَىٰ الله تُرجَع الإمور﴾.

وفي الآية ١٣ من سورة آل عمران إشارة إلى المرحلة النّالثة من قتال يوم بدر، إذ تشير إلى أنّ الأعداء لمّا اشتعل أوار الحرب ورأوا الضربات الشديدة لجيش الاسلام تنزل على رؤوسهم كالصواعق، أصابهم الذعر والخوف الشديد، فأحسوا عندئذ وكأنّ جيش الإسلام قد از داد عدد، وتضاعف أضعاف ما كان عليه، فأنهارت معنوياتهم وأدّى هذا الأمر إلى هزيمتهم وتمزقهم.

وممًا ذكرناه آنفاً يتضح أنه لا يوجد أي تناقض، لا بين الآيات محل البحث، ولا بينها وبين الآية ١٣ من سورة آل عمران، لإن كلاً من هذه الآيات تبيّن مرحلة من مراحل المعركة.

فالمرحلة الأولى، هي ما قبل القتال، وهي ما ورد فيها عن رؤيا النّبي لَلَّالَةُ في مـنامه ورؤيته جيش المشركين قليلاً.

والمرحلة الثّانية: هي نزولهم في أرض بدر ومعرفة بعض المسلمين بـعَدَد الأعــداء وعُدَدِه وخوف بعضهم وخشيته من قتالهم.

والمرحلة الثّالثة: هي حصول المواجهة المسلحة وما أنعمه الله عليهم، وما رأوه من مشاهد قللت عدد أعدائهم في أعينهم «فتأملوا بدقّة!».

8003

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ المَنُوّ الْإِنَالَقِيتُمْ فِكَ فَاقْبُنُواْ وَٱذْكُرُواْ ٱللّهَ كَيْرًا لَعَلَّكُمْ فَ فَقْلِحُونَ شَى وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَذَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ فَالْمِي وَاصْبِرُوٓ أَإِنَّ ٱللّهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ شَى وَلَاتَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِينَرِهِم بَطَرًا وَرِئَآ ءَ ٱلنَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنسَبِيلِ اللّهِ وَاللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطً شَى

# الثفسير

## ستة أوامر أفرى في شأن المهاد:

قال المفسّرون: إنّ أباسفيان بعدما استطاع النجاة بقافلة قريش التجارية من مواجهة المسلمين، أرسل مبعوثاً إلى قريش الذاهبين إلى ساحة بدر ودعاهم إلى العودة، لأنّه رأى أن لاحاجة إلى القتال، لكن أبا جهل هذا المغرور والمتعصب والمتكبر أقسم أن لا يرجعوا حتى يبلغوا أرض بدر «وكانت بدر قبل هذه المعركة من مراكز اجتاع العرب، وتقام فيها سوق تجارية كل عام» ويكثوا فيها ثلاثة أيّام، وينحروا الإبل ويأكلون ما يشتهون ويشربون الخمر، وتغنى لهم المغنيّات، حتى يسمع جميع العرب بهم وتثبت بذلك قوتهم وقدرتهما...

والآيات محل البحث تشير إلى هذا الموضوع، وتنهى المسلمين عن مثل هذه الأعمال، وتضع لهم تعاليم جديدة في شأن الجهاد إضافة إلى ما سبق من هذه الأمور.

وبصورة عاملة فإنّ في الآيات محل البحث ستة أوامر للمسلمين هي:

١- أنَّها تقول أوّلاً: ﴿ يَا لَيُهَا الدِّينَ آهنوا إِذَا لقيتُم فَنَهُ قَائِبَتُوا ﴾ أي إنَّ إحدى علائم الإيمان
 هي ثبات القدم في جميع الأحوال، وخاصة في مواجهة الأعداء.

٢\_ ﴿وادْكروا الله كثيراً لعلَّكم تفلعون﴾.

ولا ربب أنّ المراد من ذكر الله هنا ليس هو الذكر اللفظي فحسب، بل حضور القلب، وذكر عِلمه تعالى وقدرته غير المحدودة ورحمته الواسعة، فهذا التوجه إلى الله يقوّي من عزيمة الجنود المجاهدين، ويُشعر الجندي بأنّ سنداً قويّاً لا تستطيع أية قدرة في الوجود أن تتغلب عليه يدعمه في ساحة القتال. وإذا قُتل فسينال السعادة الكبرى ويبلغ الشهادة العظمى، وجوار رحمة الله، فذكر الله يبعث على الإطمئنان والقوّة والقدرة والثبات في نفسه.

بالإضافة إلى ذلك، فذكر الله وحبّه يخرجان حبّ الزوجة والمال، والأولاد من قلبه، فإنّ التوجه إلى الله يزيل من القلب كل ما يضعفه ويزلزله، كما يقول الإمام علي بن الحسين زين العابدين الله في دعائه المعروف في الصحيفة السجادية بدعاء أهل الثغور: «وأنسهم عند لقائهم العدو ذكر دنياهم الخدّاعة، وامح عن قلوبهم خطرات المال الفتون، واجعل الجنّة نصب أعينهم».

"-كيا أنَّ من أهم أسس المبارزة والمواجهة هو الإلتفات للقيادة وإطاعة أوامر القائد والآمر، الآمر الذي لولاه لما تحقق النصر في معركة بدر، لذلك فإنَّ الآيــة بــعدها تــقول: ﴿وَلَطَيْحُولَاللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾

٤- ﴿ولا تنازموا فَتَفَشَلُوا ﴾ لأنّ النزاع والفرقة امام الأعداء يؤدّي إلى الضبعف وخبور العزيمة، ونتيجة هذا الضعف والفتور هي ذهاب هيبة المسلمين وقوتهم وعظمتهم ﴿وتدهب ريحكم﴾.

«والربح» في اللغة، هي الهواء. فالنزاع يولد الضعف والوهن.

وأمّا ذَهاب الربح، فهو إشارة لطيفة إلى زوال القوّة والعظمة، وعدم سير الأمور كما يرام، وعدم تحقق المقصود، لأنّ حركة الربح فيا يرام توصل السفن إلى مقاصدها، ولما كانت الربح في ذلك العصر أهم قوّة لتحريك السفن فقد كانت ذات أهميّة قصوى يؤمئذٍ.

وحركة الرّبح في الرّايات والبيارق تدل عــلى إرتــفاع الرّايــة التي هــي رمــز القــدرة والحكومة، والتعبير آنف الذكر كناية لطيفة عن هذا المعنى.

٥- ثمّ تأمر الآية بالإستقامة بوجه العدو، وفي قبال الحوادث الصعبة، فتقول: ﴿ولصيروا إِنْ الله هع الصابرين ﴾.

والفرق بين ثبات القدم في الأمر الأوّل، والإستقامة والصبر في الأمر الخامس، هو من جهة أنّ ثبات القدم عثل الناحية الظاهرية «الجسمية» أمّا الإستقامة والصبر فيليسا ظاهريين، بل هما أمران نفسيان ومعنويان.

٦\_ و تدعو الآية الأخيرة \_ من الآيات محل البحث \_ المسلمين إلى اجتناب الأعلال الساذجة البّلهاء ، ورفع الأصوات الفارغة ، و تشير إلى قضية أبي سفيان وأسلوب تفكيره هو وأصحابه ، فتقول: ﴿ولا تكونوا كالذين خرجوا من ديارهم بطراً ورئاء الناس ويستدون من سييل الله﴾.

فأهدافهم غير مقدّسة، وكذلك أساليبهم في الوصول إليها، ولقد رأينا كسيف أبسيدوا وتلاشى كلّ ما جاءوا به من قوّة وعدّة، وسقط بعضهم مضرجاً بدمائه في التراب، وأسبل الآخرون عليهم الدّموع والعبرات في مأتمهم، بدل أن يشربوا الخمر في حفل إيسهاجهم، وتختتم الآية بالقول: ﴿وللله بما يعملون معيط﴾.

8003

وَإِذْ زَيِّنَ لَهُمُ الشَّيطَانُ أَعْمَلُهُ مَ وَقَالَ لَاغَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِذِ زَيِّنَ لَهُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِي بَرِيّ مُ وَإِنِي الْفِيْمَةِ الْمِنْ الْكُمْ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِيّ مُ مَن اللَّهُ مَا لَا تَرَوْنَ إِنِي الْفِيتَ اللَّهُ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ اللَّهُ إِنَّ الْمَاكِفَةُ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ اللَّهِ إِنَّ الْمَكْفِةُ وَاللَّهُ مَا لَا تَرَوْنَ إِنِي الْمَاكِةِ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهِ فَإِنَّ الْمَكْفِقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَثُ عَرَّهُ كُولاً وَيسُهُم وَمَالِيَ اللَّهِ فَإِن اللَّهُ عَن مِن وَكُومَهُمْ وَالْوَتَرَى اللَّهُ اللَّهِ فَإِن اللَّهُ عَن مِن مُومَةً مَ وَالْوَتَرَى اللَّهِ وَلَوْتَرَى إِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ فَإِن اللَّهُ عَلَى اللَّهِ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالِمُ ال

# الثفسير

### المشركون والمنافقون ووساوس الشّيطان:

مرّة أخرى نلاحظ في هذه الآيات تجسيد جانب آخر من معركة بـدر بمـا يـتناسب والآيات السابقة في هذا الشأن، أو بما يتناسب والآية الأخيرة التي تكلّمت عـن أعـمال المشركين الشيطانيّة في يوم بدر.

فكما أنَّ دعاة الحق مؤيدون بالله والملائكة في نهجهم الذي سلكوه، فإنَّ أتباع الباطل والضالين متأثرون بوساوس الشياطين وإغواءاتهم.

وقد مرّ في بعض الآيات السابقة كيف أنّ الملائكة دافعت عن المقاتلين المسلمين في بدر (ومرّ تفسير ذلك). فإنّ أوّل آية من الآيات محل البحث تتكلم عن دفاع الشياطين عن المشركين، فتبدأ بالقول: ﴿وَإِدْ زَيْنَ لَهُمُ اللَّهُيْطَانُ لُمُعَالِهُمْ﴾.

إنّ تزيين الشيطان للعمل يكون عن طريق تحسريك الأهمواء والشهموات والرّذائــل،

فيتزين للإنسان عمله حتى ينظر إليه باعجاب ويعده عملاً عقلائياً من جميع الجهات، ويراه منطقياً نبيلاً.

ثمَّ تقول الآية: ﴿وقال لا غالب لكم اليوم مِن الناس ولِنِّي جار لكم ﴾.

ولن آلوَ جهداً في الدفاع عنكم، كما يدافع الجار عن جاره ويظهر له وفاءه وإخلاصه، وألازمكم ملازمة الظل للشاخص.

كها ويحتمل في تفسير الجار هنا أنّه ليس المراد من الجار جار الدّار، بل هو من يؤوي غيره ويؤمنه ويلجأ إليه، لأنّ من عادة العرب وخاصّة القبائل أو الطوائف القويّة منها أن تضمّن من يلجأ اليها من اصدقائها وأصحابها وتؤمنهم وتدافع عنهم بكل ما أوتيت من قوّة.

فالشيطان بمنح أصحابه المشركين الأمان وبطاقة اللجوء إليه.

ثُمَّ تقول الآية: ﴿ قُلْمًا تَوْلُمُنَهُ الْقُئْتَانُ تَكُمَنَ عَلَى مَقْبِيهِ وَقَالَ لِنِّي بَرِي- مِنْكُم ﴾ .

واستدل على نكوصه وتراجعه القهقهري بدليلين هما:

أوّلاً قوله: ﴿لِنِّي لُرَىٰ مِا لَا تَرُونَ ﴾ .

فانه يرى آثار النصر جيداً في وجوه المسلمين الغاضبة ويشاهد عليها سمات اللطف الإلمي والإمداد الغيبي وتأييد الملائكة لهم، فمن الطبيعي أن يتراجع عندما يرى كل ذلك الدعم الرّباني والقوى الغيبية.

والثَّاني قوله: ﴿**لِنِّي أَخَافَ اللهِ ﴾**.

فإنّ الجزاء الإلهي ليس أمراً يسيراً يكنه أن يقف بوجهه، بل إنّه هو العذاب الأليم ﴿والله هديدالعقاب﴾.

# مل ماء الشيطان عن طريق الوسوسة أو ظهر متمسداً لهم؟

جرى الكلام بين المفسّرين حول مسألة نفوذ الشيطان إلى قلوب المشركين، وقوله لهم في ساحة معركة بدر، وكيفية حصول ذلك، وتتلخص جمسيع الآراء القديمة والحسديثة في عقيدتين:

١- يعتقد بعضهم أنّ هذا الأمر حصل على صورة وساوس باطنية، فقد زين لهم أعمالهم
 في عيونهم وصوّر لهم أنّهم يملكون قوّة لا تقهر، وأغراهم وصوّر لهم أنّه هو ملجؤهم، إلّا

أنهم بعد قتالهم الشديد للمسلمين، والحوادث الإعجازية التي حققت النصر للمسلمين وزوال الوساوس عن قلوبهم، أحسوا بالإنكسار وأنّه لا ملجأ لهم أبداً سوى ما ينتظرهم من الجزاء الإلّمي والعذاب الشديد.

٢- ويرى بعضهم الآخر أنّ الشيطان تجسد لهم في صورة الإنسان، فني رواية أوردتها كتب الحديث كثيراً: إنّ قريشاً عندما قررت التحرك والمسير نحو بدر، كانت تخشى الهجوم من طائفة بني كنانة لتشاجر كان بينها وبينهم، وعند ذاك جاءهم إبليس في صورة «سراقة بن مالك» الذي كان من رؤوس بني كنانة وطمأنهم بأنّهم يوافقونهم على هذا الأمر، وأنّهم سينتصرون، لكنّه تراجع لما رأى نزول الملائكة، ولاذ بالفرار وانهزم الجيش عندما رأى ضربات المسلمين الشديدة وانهزام إبليس.

وقالت قريش بعد عودتها لمكّة: إنّ سراقة السبب في انهزام الجيش، فوصل الخبر إلى سراقة فأقسم أنّه لا علم له بذلك، وعندما قصّ عليه بعضهم ماكان منه في يوم بدر أنكر كل ذلك وأقسم أنّه لم يخرج من مكّة ولم يحصل من تلك الأمور شيء أبداً، فعلم أنّ ذلك لم يكن سراقة بن مالك \

ودليل الطائفة الأولى أنّ إيليس لا يستطيع أن يتمثل في سورة إنسان.

بينا ترى الطائفة الثّانية عدم وجود دليل على استحالة هذا الأمر أبداً. وخاصّة أنّه نقل ما يشبه هذه القصّة في هجرة النّبي تَتَلِيّاً ومجيء رجل كبير على هيئة شيخ نجـدي إلى دار الندوة، وإضافة إلى أنّ سياق الآية وظاهر المحادثة يتلاءم مع تجسيد الشيطان.

وعلى أية حال، فإن الآية تدل على أن الناس إذا ساروا في نهيج الحق أو الباطل في الأمور والقضايا الجهاعية، فإن سلسلة من الإمدادات والقوى الغيبية أو القوى الشيطانية ستتحرك معهم، وهي تظهر في مختلف الصور، فعلى السائرين في سبيل الحق ومنهاج الله الحذر من هذا الأمر.

وتشير الآية بعدها إلى روحيّة جماعة بمن يبلون إلى الشرك في ساحة بدر، فتقول: ﴿إِذَ يَقُولُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله اللهُ ا

١. نقل باختصار عن تفسير مجمعالبيان وتفسير نورالثقلين، وسائر التفاسير، ذيل الآية، مورد البحث.

لكن هؤلاء لعدم إيمانهم وعدم معرفتهم بالإمداد الإلهي أنكروا تلك الحقائق البيّنة، لأنّه كما تقول الآية المباركة: ﴿وهِن يتوقّل على الله فإنّ الله عزيز حكيم﴾.

وقد اختلف المفسّرون في المراد من ﴿المنافقون﴾ و﴿اللَّذِينَ فَي قَلُوبِهِم مَرَضَ﴾ ولا يُستبعد أن تكون العبارتان تشيران إلى المنافقين في المدينة، لأنّ القرآن الكريم عندما يتعرض لموضوع المنافقين في أوّل سورة البقرة يقول: ﴿فَي قَلُوبِهِم مَرَضَ فَرَادهُم الله مِرضًا﴾ (.

فهؤلاء الذين ذكرتهم الآية على البحث إمّا أنّهم من المنافقين الذين التحقوا بصفوف المسلمين من المدينة، وكانوا يظهرون الإسلام والإيمان ولم يكونوا في حقيقتهم كذلك، أو أنّهم من الذين تظاهروا بالإيمان في مكّة لكنّهم لم يهاجروا إلى المدينة وانضموا في معركة بدر إلى صفوف المشركين، فلمّا رأوا قلّة المسلمين في معركة بدر قبال جيوش الكافرين قالوا؛ إنّ هؤلاء أصابهم الغرور في دينهم الجديد وجاءوا إلى هذه الساحة.

وعلى أية حال فإنّ الله سبحانه يخبر عن نيّات هؤلاء الباطنية، ويوضح الخطأ في تفكير هؤلاء وأمثالهم.

و تجسد الآية بعدها كيفية موت الكفار ونهاية حياتهم، فتتوجه بالخطاب إلى النّبي تَنَافِلُهُ فتقوجه بالخطاب إلى النّبي تَنَافِلُهُ فتقول: ﴿وَلُو تُرَىٰ إِذْ يَتُوفِّي الذّينَ تَفْرُوا المالئكة يقربون وجوههم وأدبارهم ودوقو عداب العريق﴾.

ومع أنّ الفعل «ترى» فعل مضارع، لكنّه مع وجود «لو» يدل على الماضي، فتكون الآية إشارة إلى حالة المشركين السابقة وموتهم الأليم، ولهذا السبب يعتقد بعض المفسّرين أنّ ذلك إشارة إلى قتل هؤلاء على أيدي الملائكة في بدر، وأوردوا في هذا الصدد بعض الرّوايات غير المؤكّدة. إلّا أنّ القرائن \_كها أشرنا سابقاً \_ تدل على عدم تدخل الملائكة مباشرة في الحرب أو المعركة، فبناء على هذا فإنّ الآية محل البحث تتكلم عن ملائكة الموت وكيفية قبض الأرواح والجزاء الألم الذي يُمنى به أعداء الحق في تلك اللحظة.

و ﴿مذلب العربيق﴾ إشارة إلى جزاء يوم القيامة وعقابه، وقد جاء هذا التعبير في آيات أخرى من القرآن كالآية ٢٢ من سورة الحج، والآية ١٠ من سورة المعارج بالمعنى ذاته.... ثمّ يُقال لأولئك: ﴿ذلك بِما قدّمت ليديكم﴾.

١. البقرة، ١٠.

والتعبير به أيديكم» إنّما جاء لأنّ أكثر أعيال الإنسان يجريها بالإستعانة باليّد، وإلّا فإنّ الآية تشمل جميع الأعيال البدنية والروحية.

وتضيف الآية الأخيرة معقبة بالقول: ﴿وأنَّ الله ليس بظَّلُام للعبيد﴾.

ومصطلح «الظلّام» صيغة مبالغة، ومعناها شديد الظلم، وقد أوضحنا السبب في اختيار هذه الكلمة وأمثالها في بحوث حول الظلم في المجلد الثّالث من التّفسير الأمثل فسليراجمع هناك.

#### 8003

الثفسير

#### سنَّهُ الله لاتقبل التغيير والتبديل:

في هذه الآيات إشارة إلى «سنّة إلهيّة دائمة» تتعلق بالشعوب والأمم والمجتمعات، لئلا يتصور بعض أنّ ما أصاب المشركين يوم بدر من عاقبةٍ سيّئة كان أمراً استثنائياً، فإنّ من جاء بمثل تلك الأعمال في السابق، أو سيقوم بها مستقبلاً سينال العاقبة ذاتها.

فتقول الآية الأولى من الآيات عمل البحث: ﴿ كَذَلُبِ آلَ فَرَعُونَ وَالدَّيْنَ مِنَ قَبِلُهُمْ كَفَرُواْ بآيات الله فأخذهم الله بذنوبهم إنَّ الله قويَّ خديد العقاب﴾.

فبناءً على هذا فإن قريضاً والمشركين وعبدة الأصنام في مكّة، الذين أنكروا آيات الله ووقفوا بوجه الحق وحاربوا قادة الإنسانية، ليسوا وحدهم الذين نالوا جزاء ما إقترفوه، بل أنّ ذلك قانون دانم، وسنّة إلهيّة تشمل من هم أقوى منهم -كآل فرعون -كسا تشمل الشعوب الضعيفة كذلك.

ثم توضح الآية التالية أصل هذا الموضوع فتقول: ﴿ وَلَكَ بِأَنَّ الله لَم يَكَ مِعْيَراً نَعْمَةُ السَّمِهِ عَلَى الله على قوم حتى يغيّروا ما بأنفسهم وأنّ الله سميع عليم ﴾.

وبعبارة أخرى: إنّ الرحمة الرّبانيّة عامّة تسع جميع الخلق، لكنّها تبلغُ الناس وتـصل إليهم بما يناسب كفاءتهم وشأنهم، فإنّ الله سبحانه يغدق مبتدئاً بنعمه الماديّة والمعنويّة على جميع الأمم، فإذا استفادوا من تلك النعم في السير نحو الكمال والإستمداد منها في سبيل الحق تعالى والشكر على نعائه، بالإفادة منها إفادة صحيحة، فإنّ الله سبحانه سيثبت نعماء ويزيدها، أمّا إذا استغلت تلك المواهب في سبيل الطغيان والانحراف والعنصرية، وكفران النعمة والغرور والفساد، فإنّ الله سيسلبهم تلك النعم أو يُبدلها إلى بلاء ومصيبة، بناءً على ذلك فإنّ التغيير بكون من قِبلنا دائماً، وإلّا فإنّ النعاء الإلهيّة لا تزول!...

و تعقيباً على هذا الهدف يعود القرآن ليشير إلى حال الطغاة \_كفرعون وأقوام آخرين \_ فيقول: ﴿كَدَّلُ لَلْ اللهُ وَمُونَ وَالدِّينَ مِنْ قَبِلَهُم كَثِّبُوا بِآيات ربَّهُم فأهلكناهم بدُنويهم وأَهْرَقْنَا لَيْ فَرَمُونَ وَكُلَّ كَانُوا ظَالْمِينَ ﴾ ظلموا أنفسهم وظلموا سواهم أيضاً.

#### المواب على سؤال:

قد يرد هنا سؤالٌ وهو: لِمَ تكررت عبارة ﴿كدَلُبُ آلُ فَـرَمُونُ﴾ في الآي بفاصلة قليلة مرّتين، ومع إختلاف يسير في التعبير؟!

وللإجابة على هذا التساؤل ينبغي الإلتفات إلى لطيفة، وهي أنّه بالرغم من أنّ التكرار أو التأكيد على المسائل الحساسة من أصول البلاغة، ويلاحظ في أقوال البلغاء والفصحاء، لكنّ في الآيات \_ آنفة الذكر \_ فرقاً مهماً يخرج تلك العبارة عن صورة التكرار، وهو أنّ الآية الأولى تشير إلى الجزاء الإلهي في مقابل إنكار آيات الحق والتكذيب بها، ثمّ تمشل حال هؤلاء بقوم فرعون والأقوام السابقين.

إِلّا أَنَّ الآية الثّانية تشير إلى تبدل النعم في الدنسيا وذهساب المسواهب الرّبانية، ممثل الإنتصارات والأمن والقدرات وما يُفتخر به، ثمّ مشّلت الآيسة بحسال فسرعون والأقسوام السابقين.

فغي الحقيقة أنّ جانباً من الكلام كان عن سلب النعم وما ينتج عن ذلك من الجزاء، ويقع الكلام في جانب آخر منه على تبدل النعم وتحوّلها.

#### بحثان

#### ١\_ أسباب مياة الشعوب وموتها

يعرضُ التاريخ لنا شعوباً وأممّا كثيرة، فطائفة اجتازت سلّم الرقي بـسرعة، ووصلت

طائفة ثانية إلى أسفل مراحل الإنحطاط، وطائفة ثالثة عاشت يــوماً في تشــتت وضــياع وتناحر وتفرقة، ثمّ قويت في يوم آخر، وطائفة رابعة على العكس منها إذ سقطت من أعلى مراتب الفخر إلى قعر وديان الذلة والضياع.

والكثير من الناس يمرّون مرور الكرام على حوادث التاريخ المختلفة دون أي تفكر فيها، والكثير منهم بدلاً من البحث في العلل أو الأسباب الواقعية لحياة الشعوب وموتها يرجعون ذلك إلى أسباب وهمية وخيالية.

ويرجعها أخرون إلى حركة الأفلاك ودورانها إيجاباً وسلباً.

وأخيراً فإنّ بعضهم لجأ إلى مسألة القضاء والقدر بمفهومها المحرّف، أو إلى مسائل حسنِ الطالع والحظ وعدمهما، وما شابه ذلك، فيرجعون كل الحوادث الحسنة أو المحرّة إلى هذه الأمور. وكل ذلك بسبب الحوف من الأسباب الحقيقية لتلك الأمور.

والقرآن الكريم في الآيات المتقدمة يضع أصبع التحقيق على الأصل والمنبع، ويبين أنواع العلاج وأسباب النصر والهزيمة فيقول: لأجل معرفة الأسباب الأصيلة لا يلزم البحث عنها في السهاوات ولا في الأرضين، ولا وراء الأوهام والخيال، بل ينبغي البحث عنها في وجودكم وفكركم وأرواحكم وأخلاقكم، وفي نظمكم الاجتاعية، فإن كل ذلك كامن فيها. فالشعوب التي فكرت مليّاً وحرّكت عقولها ووحدّت جموعها وتآخت فيابينها، وكانت قوية العزم والإرادة، وقامت بالتضحية والفداء عند لزوم ذلك، هذه الشعوب منتصرة حتماً.

أمّا إذا حَلّ الضعف والتخاذل والركود مكان العمل والسعي الحنيث، وحلّ التراجعُ مكان الجرأة والنفاقُ والتفرقة مكان الإتحاد، وحبُّ النفس مكان الفداء، وحل التظاهر والرياء محل الإخلاص والإيمان، فيبدأ عند ذلك السقوط والبلاء.

وفي الحقيقة أنّ جملة؛ وذلك بأنّ الله لم يك مغيّراً نعمة أنعمها على قوم حتى يغيّروا ها بأنفسهم به تبيّن أسمى قانون في حياة الإنسانية، وتوضح أنّ مدرسة القرآن الكريم هي أكرم مدرسة فكرية لحياة المجتمعات الإنسانية، وأوضحها حتى لأولئك الذين نسوا في عصر الفضاء والذرّة قيمة الإنسان، وجعلوا حركة التاريخ مرتبطة بالمصانع والمعامل وقيضايا الاقتصاد.

فهي تقول لهؤلاء: إنَّكم في خطأ كبير إذا أخذتم بالمعلول وتــركتم العــلة الأصــلية أو

نسيتموها، وتمسكتم بغصن واحدٍ من شجرة كبيرة وتركتم أصولها.

ولئلا نمضي بعيداً، فإنّ تأريخ الإسلام، أو تأريخ حياة المسلمين ـ بتعبير أصح ـ قد شهد إنتصارات باهرة في بداياته، وانكسارات وهزائم مرّة صعبة بعدها.

فني القرون الأولى كان الإسلام يتقدم في العالم بسرعة، ويبث في كل مكان أنوار العلم والحريّة، ويبسط ظلاله على أقوام جدد بالثقافة والعلوم، فكان ذا قدرة متحركة ومحسركة وبناءة معاً، وجاء بمدنيّة زاهرة لم يشهد التاريخ مثلها، ولم تمر بضعة قرون حتى أخذ الخمول يعطل تلك الحركة، وأخذت الفرقة والتشتت والضعف والخور والتخلف مكان ذلك الرقي، حتى بدأ المسلمون يمدّون أيديهم إلى الآخرين طلباً لوسائل الحياة الابتدائية، ويبعثون بأبنائهم إلى ديار الأجانب لأخذ الثقافة والعلم، بينا كانت جامعات المسلمين يومئذٍ من أرقى جامعات العالم العلمية والمراكز التي تهوي إليها أفئدة الأصدقاء والأعداء ابتغاء المعرفة، لكن الأمور بلغت حداً بحيث أنهم لم يصدّروا علماً وصناعة، بل استوردوا ما يحتاجونه من خارج بلدانهم.

وأرض فلسطين التي كانت يوماً مركز مجد المسلمين وعظمتهم ولم يتمكن الصليبيون ـ لمدّة مئتي عام ـ برغم تقديمهم ملايين القتلى والجرحى من ابتزازها من أيـدي المـقاتلين المسلمين، إلّا أنّهم أسلموها «اليوم» خلال ستة أيّام ببساطة، في وقت كان عليهم أن يعقدوا المؤتمرات أشهراً وسنين لإرجاع شبرٍ منها. ولا يعرف بعد هذا إلى أية نتيجة سيصلون؟

أَلَمْ يَعِدُ الله عباده بالقول: ﴿ وَكَانَ حَقًّا مَلِينًا نَصْرِ الْمَوْمِنِينَ ﴾ [

أو قوله: ﴿ولله للعزَّة ولرسوله وللمؤمنين﴾. `

أو قوله: ﴿ولقد كتبتا في للزَّبور من بعد للذِّكر أنَّ الأرض يرثها مبادي للمتالحون﴾ ``

فهل الله عاجز \_والعياذ بالله \_من تحقيق وعوده؟! أو قد نسيها! أو غيرها؟

وإذا لم يكن كذلك، فلم ذهب كل ذلك المجد والعظمة والعزّة؟

إنّ القرآن الكريم يجيب \_ في آية قصيرة \_على كل تلك التساؤلات، ويدعو إلى العودة إلى أعهاق الوجدان، والنظر في ثنايا المجتمع، فسترون أن التغيير يبدأ من أنفسكم، وأنّ

٢. المنافقون، ٨.

۱. الروم، ۷۶.

٣. الأنبياء، ١٠٥.

الألطاف والرحمة الإلهيّة تعم الجميع، فأنتم الذين أذهبتم قدراتكم وطاقاتكم هدراً فصرتم إلى هذا الحال.

ولا تتكلم الآية عن الماضي فحسب ليقال: إنّ ما مضى قد مضى بما فيه من مرارة وحلاوة، وانتهى ولن يعود، والكلام عنه غير بحدٍ وغير نافع، بل تتكلم الآية عن الحاضر والمستقبل أيضاً، فإنّكم إذا عدتم إلى الله وأحكم أسس إيمانكم، ووعت عقولكم، وذكرتم عهودكم ومسؤولياتكم، وتصافحت الإيدي بعضها مع بعض وتعالت الصرخات المدويّة للنهضة، وبدأتم بالجهاد والفداء والسعي والعمل على كل صعيد، فسوف تعود المياه إلى مجاريها، وستنقضي الأيّام السود وترون أفقاً مشرقاً وضّاءً، وستعود أمجادكم العظيمة، في صورة أجلى وأكبرا

تعالوا لتبديل أحوالكم، وليكتب علماؤكم، ويجاهد مقاتلوكم، ويسعى التجار والعمال، ويقرأ شبابكم أكثر فأكثر ويطهروا أنفسهم وتزداد معارفهم، ليتحرك دم جديد في عروق مجتمعكم فتتجلى قدراتكم بشكل يعيدله أعداؤكم الأرض المحتلة التي لم يعد منه شبر واحد بالرغم من كل أنواع التذلل والرجاء والإستعطاف!!...

ومن الضروري أن نذكر هذه اللطيفة، وهي أنّ القيادة ذات تأثير مهم في مصير الشعوب، ولا ننسى أنّ الشعوب الواعية تختار لنفسها القيادة الحكيمة اللائقة، أمّا القادة الضعاف أو المتكبرون أو الظالمون فيسحقهم غضب الشعوب وإرادتهم القوية، ولا ينبغي أن ننسى أنّ ما وراء الأسباب والعوامل الظاهرية سلسلة من الإمدادات الغيبية تنتظر المؤمنين والخلصين، لكنّها لا ينالها كل أحد جزافاً، بل لابدّ من الإستعداد والجدارة!

ونختتم هذا الموضوع بذكر روايتين.

الأولى: ما ورد عن الإمام الصّادق في هذا الشأن إذ قال على الله على عبد بنعمة فسلبها إياء حتى يذنب ذنباً يستحقق بذلك السلب» .

والثّانية: مَا نقرؤه في حديث آخر له ﴿ إنّ الله عزّ وجلّ بعث نبياً من أنبيائه إلى قومه وأوحى إليه أن قل لقومك: إنّه ليس من أهل قرية ولا ناس كانوا على طاعتي فأصابهم فيها سراه، فتحولوا عمّا أحبّ إلى ما أكره إلّا تحولت لهم عمّا بحبّون إلى ما يكرهون، وليس من أهل قرية ولا

١. اصول الكافي، ج ٢، ص ٢٧٤؛ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١٦٣.

أهل بيت كانوا على معصيتي فأصابهم فيها ضراء فتحولوا عمّا أكره إلى ما أحبّ إلّا تحولت لهم عمّا بكرهون إلى ما يحبّون».

والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة.

# ٢\_ لا جبر في العاقبة ولا في التاريخ، ولا في سائر الأمور...

والموضوع المهم الآخر الذي يستفاد من هذه الآيات بوضوح، هو أنه ليس للإنسان مصير خاص قد تعين من قبل، ولا يقع تحت تأثير ما يسمى بـ «جبر التاريخ» و «جبر الزمان» بل إنّ الذي يصنع التاريخ وحياة الإنسانية، ويجعل التحوّلات في الأسلوب والأخلاق والأفكار وغيرها، هو إرادة الإنسان نفسه!

فبناءً على ذلك فالذين يـعتقدون بـالقضاء والقَـدر الجـبري، ويــقولون: إنَّ الأُمـور والحوادث جميعها تجري بمشيئة الله الإجبارية، تردّهم هذه الآية.

وكذلك الجبر المادي الذي يجعل من الإنسان ألعوبة بيد الغرائز التي لا تتغير وأصسول الوارثة.

أو جبر المحيط بحيث يرون أنّه تتحكم فيه الأوضاع الإقتصادية والمعامل والمصانع. فكل ما تقدم من «الجبر» ترفضه المدرسة الإسلامية، ويرفضه القرآن، فالإنسان حرّ وهو الذي يقرر مصيره بنفسه.

إنّ الإنسان \_ بملاحظة ما قرأناه في الآيات من قانون \_ يمسك بزمام مصيره و تأريخه بنفسه، فيصنع لها الفخر والنصر، وهو الذي يسوق نفسه إلى الإبتلاء والمذلة، فداؤه منه ودواؤه بيده، فإذا لم يغيّر نفسه ولم يسع في بناء شخصيته لن يكون له دور في صياغة مصيره وشأنه.

#### 8003

#### التفسير

### موامِهة من ينقض العهد بشدّةٍا

في هذه الآيات المباركة إشارة إلى طائفة أخرى من أعداء الإسلام الذيب وجهوا ضربات مؤلمة للمسلمين في حياة النّبي تَقَلِّقُ المليئة بالأحداث، إلّا أنّهم ذاقسوا جزاء ما اقترفوه مُرّاً وكانت عاقبة أمرهم خُسراً، وهؤلاء هم يهود المدينة الذين عاهدوا النّبي تَقَلِقُ عدّة مرات.

وهذه الآيات تبيّن الأسلوب الشديد الذي ينبغي أن يتخذه النّبي ﷺ بحقّهم، الأسلوب الذي فيه عبرة للآخرين, كما فيه درءٌ لخطر هذه الطائفة.

وتبدأ الآيات فتعرّف هذه الطائفة بأنّها شر الأحياء الموجودة في هذه الدنيا فتقول: ﴿إِنَّ هَرّ الدّولتِ عند الله الذين كفروا فهم لا يؤمنون ﴾.

ولعل التعبير ؛ ﴿الدّين عفوا﴾ يشير إلى أنّ كثيراً من يهود المدينة كانوا يعلنون حبّهم للنّبي وإيمانهم به قبل أن يظهر تَبَيَّةُ وفقاً لما وجدوه مكتوباً عنه في كتبهم، حتى أنّهم كانوا بدعون الناس ويمهدون الأمور لظهوره، ولكنّهم وبعد أن ظهر وجدوا أنّ مصالحهم المادية مهددة بالخطر، فكفروا به وأظهروا عناداً شديداً في هذا الأمر حتى لم تبق بسارقة أسل بإيمانهم، وكما يقول القرآن الكريم: ﴿فهم لايؤمنون﴾

وتقول الآية الأخرى: ﴿الذين ماهدت منهم فيم ينقضون مهدهم في كل مؤة ﴾ \ والمفروض أن يراعوا الحياد على الأقل فلا يكونوا بصدد الاضرار بالمسلمين وإعانة الأعداء عليهم.

فلاهم يخافون الله تعالى، ولا يحذرون من مخالفة أوامره، ولا يراعون القواعد والأصول الإنسانية: ﴿وهم لا يتقون﴾.

والتعبير بـ «ينقضون» و«لا يتقون» وهما فعلان مضارعان، هذا التعبير بهما يدلّ عــلى الاستمرار، كما أنّه يدل على أنّهم قد نقضُوا عهودهم مراراً. ٢

والآية بعدها توضح كيفية أسلوب مواجهة هؤلاء فتقول: ﴿فَإِمَّا تَثْقَفْنُهُم فَي العربِ فَشَرُد بِهِم مَن مُلفهم أي قاتلهم بشكل مدمّر بحيث أن الطوائف القابعة خلفهم لإمدادهم يعتبروا بذلك ويتفرقوا عنهم.

وكلمة «تثقفنهم» مأخوذة من مادة «الثقف» على زنة «السقف» بمعنى بلوغ الشيء بدقّة وسرعة، وهي إشارة إلى وجوب التنبه والإطلاع السريع والدقيق على قراراتهم، والاستعداد لإنزال ضربة قاصمة لها وقع الصاعقة عليهم قبل أن يفاجئوك بالهجوم.

وكلمة «شرّد» مأخوذة من مادة «التشريد» وهي بمعنى التفريق المقرون بـالاضطراب فينبغي أن يكون الهجوم عليهم بشكل تتفرق معه الجموعات الأخرى من الأعداء وناقضي العهود، ولا يفكروا بالهجوم عليكم.

وهذا الأمر إنّما صدر ليعتبر به الأعداء الآخرون، بل حتى الأعداء في المستقبل أيضاً ويتجنّبوا الحرب مع المسلمين، وليتجنب نقض العهد \_كذلك \_الذين لهم عمهود مع المسلمين، أو الذين سيعاهدونهم مستقبلاً (لعلم يدّ ترون).

﴿ وَلِمَّا تَخَافَنَ مِنْ قُومٍ خَيَانَةً فَانْبِدُ لِلِيهِمِ مِلَى سُولِ ﴾ ولا تبدأهم بالهجوم قبل إسلاعهم بإلغاء العهد ﴿ إِنَّ الله لا يحبِّ الغائنين ﴾ .

وبالرغم من أنَّ الآية قد منحت النَّبي صلاحية نقض العهد إذا أحس بخيانتهم أو نقضهم

١. «من» في جملة ﴿عاهدت منهم﴾ إمّا للتبعيض فتعني أنّك عاهدت سادتهم أو البارزين من يهود المدينة. أو أنّها للصلة فتكون معناها عاهدتهم...

كما يرد هذا الاحتمال وهو أنَّ معنى «عاهدت منهم» هو أخذت المهد منهم. ٢. بالإضافة إلى ما ذكرنا في المتن فهناك قرينة لفظية تدل على هذا المعنى أيضاً وهي «في كل مرّة»....

عهودهم، إلا أنّ من الواضح أنّ الخوف من نقضهم العهد لا يكون جزافاً ودون سبب بل عندما ير تكبون ما يدلّ على تفكيرهم بالنقض ويتفقون مع العدوّ على الهجوم، فهذا القدر من القرائن والأمارات يجيز للنّبي عَمَالُمَا أن يبلّغهم إلغاء العهد.

وجملة «فانبذ إليهم» من «الإنباذ» وهي بمعنى «الإلقاء» أو «الإعلام» و«الرّد» أي: ردّ عليهم عهودهم واعلن عن إلغائها جهراً.

والتعبير بـ «على سواء» إمّا بمعنى أنّه كما أنّهم نقضوا العهد بأعمالهم التي اقترفوها، فألغهِ أنت من جهتك أيضاً، فهذا حكم عادل، يتساوى وما فعلوه، أو بمعنى الإعلان عن ذلك بأسلوب واضح صريح لا لبس فيه ولا خدعة.

وعلى كل حال، فإنّ الآية \_محل البحث \_ في الوقت الذي تنذر فيه المسلمين من نقض العهد، وتحذرهم أن يكونوا هدفاً وغرضاً لهجوم العدّو، فهي تدعوهم إلى رعاية مبادىء الإنسانية في حفظ العهود أو إلغائها.

وفي آخر آية \_ من الآيات محل البحث \_ يُوجه تعالى الخيطاب إلى نياقضي العهد، فيحذرهم من عاقبة ذلك فيقول: ﴿ولا يحسبنَ الَّذِينَ كَفُرُوا سِبقُوا لِنَّهِم لا يعجزون ﴾.

8003

وَاَعِدُوا لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم مِن دُونِهِ وَلاَنْعُلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَاتُنفِقُواْ مِن شَيْءِ وَعَدُوَّكُمْ وَءَاخِرِينَ مِن دُونِهِ وَلاَنْعُلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَاتُنفِقُواْ مِن شَيْءِ فِ سَبِيلِ اللَّهِ يُوفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُ وَلاَنْظُلَمُونَ ۞ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلِمِ فَاجْنَحَ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ إِنّهُ دُهُوا للسِّعِيعُ الْعَلِيمُ ۞ وَإِن يُرِيدُواْ أَن يَعْدَعُوكَ فَإِنَ مَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي أَيْدُكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُوْمِنِينَ ۞ وَإِن يُرِيدُواْ أَن يَعْدَعُوكَ فَإِن مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَنْفَتَ بَيْنَ عُلُوبِهِ مَ وَكَ حِنْ اللَّهُ أَلْفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ مَا النَّيْمُ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمِنِ اتَبْعَكَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ ۞ عَنْ مِنْ حَرِيدًا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنَا لَمُو مِن اللَّهُ وَمِن اتَبْعَكَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ ۞

# التفسير

#### المزيد من التعبئة العسكرية والهدف منها:

تشير أوّل آية هنا \_ و تواصلاً مع الحديث في الآيات المتقدمة عن الجهاد \_ إلى أصل مهم يجب على المسلمين التمسك به في كل عصر ومصر، وهو لزوم الإستعداد العسكري لمواجهة الأعداء، فتقول: ﴿ وَلُعدُوا لَهُم مَا السّلَعْتُم مِنْ قُونِ ﴾.

أي لا تنتظروا حتى يهجم العدوّ فتستعدوا عندئذٍ لمواجهته، بل يجب أن تكون لديكم القدرة والإستعداد اللازم لمواجهة هجهات الأعداء المحتملة.

و تضيف الآية قائلةً: ﴿ وَمِنْ رَبَّاطُ لِلْحَيْلِ ﴾.

«الرّباط» بمعنى شدّ الشيء، ويرد هذا الاستعمال كثيراً بمعنى ربط الحيوان في مكانٍ ما لرعايته والمحافظة عليه، وقد جاء هذا اللفظ هنا بما يناسب ذلك بمعنى الحمفظ والمراقبة بصورة عامّة. و «المرابطة» تعنى حفظ الحدود، و تأتي كذلك بمعنى الرقابة على شيء آخر، و يطلق على مكان شدّ و ثاق الحيوان بـ «الرباط» ولذلك سمّت العرب أماكن نزول المجاهدين رباطاً أيضاً.

#### بحوث

الحياة القصيرة \_ آنفة الذكر \_ بيان لأصل مهم في الجهاد وحفظ وجود المسلمين وما لديهم من مجد وعظمة وفخر، والتعبير في الآية واسع إلى درجة أنّه ينطبق على كل عصر ومصر تماماً.

وكلمة «قوّة» وإن قصرت لفظاً، إلّا أنّها ذات معنى وسيع ومغزى عميق، فهي لا تختص بأجهزة الحرب والأسلحة الحديثة لكل عصر فحسب، بل تتسع لتشمل كلّ أنواع القوى والقدرات التي يكون لها أثراً ما في الإنتصار على الأعداء، سواء من الناحية المادية أو الناحية المعنوية.

فالذين يرون أنّ السبيل الوحيد للإنتصار على الأعداء هو كمية السلاح، هم على خطأ كبير، لأنّنا شاهدنا في عصرنا الحاضر شعوباً قليلة العدد وأسلحتها غير متطورة انتصرت على شعوب أقوى وذات أسلحة حديثة متطورة، كها حصل للشعب الجزائري المسلم في مواجهة الدولة الفرنسية القوية!

فبناءً على ذلك، ومضافاً إلى ضرورة تحصيل الإسلحة المتطورة في كل زمان بعنوان وظيفة إسلامية حتمية ـ تجب تقوية عزائم الجنود ومعنوياتهم للحصول على قوّة أكبر وأهم ولا ينبغي الغفلة عن بقية القوى والقدرات الاقتصادية والشقافية والسياسية، والتي تندرج تحت عنوان «القوّة» ولها تأثير بالغ على الأعداء.

وممّا يسترعي النظر أنّ الرّوايات الإسلامية ذكرت لنا تفاسير مختلفة في شأن «القوّة» وممّا يسترعي النظر أنّ الرّوايات الإسلامية فكرت لنا تفاسير مختلفة في شأن «القوّة» ومعناها، وذلك يكشف عن مفهومها الواسع، فني بعض الرّوايات نجد أنّ النّبي ﷺ بيّن أنّ المراد من القوّة هو «النّبل» أ.

ونقرأ في رواية أخرى \_وردت في تفسير على بن إيراهيم \_أن المقصود من القوة هو كل أنواع السلاح. ٢

١. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١٦٤ \_ ١٦٥. ٢. المصدر السابق.

كما نقرأ في تفسير العياشي أنّ المراد منه السيف والدرع .

ونجد روايةً أخرى في كتاب من لا يحضره الفقيه تقول: «منه الخضاب بالسواد» .

فترى أنَّ الإسلام قد أولى لون شعر المقاتلين من كبار السن اهتهاماً ليستعملوا الخضاب. فيراهم العدو في عمر الشباب فيصاب بالرعب منهم، ويكشف هذا الأمر عن مدى سعة مفهوم القوّة.

وبناءً على ذلك، فمن فسّر القوّة بمصداق واحد محدود قد جانَب الصواب جدّاً.

ولكن مع الاسف، فإنّ المسلمين على الرغم ممّا لديهم من مثل هذا التعليم الصريح، لا نجد فيهم أثراً لتقوية العزائم والمعنويات بين صفوفهم، كأنّهم قد نسوا كــل شيء، ولا هــم يستغلّون قواهم الاقتصادية والثقافية والعسكرية والسياسية لمواجهة عدوّهم.

والأعجب من ذلك أنّنا مع إهمالنا هذا الأمر العظيم و تركه وراء ظهورنا نزعم أنّنا مازلنا مسلمين!! ونلقي تبعة تأخرنا وإنحطاطنا على رقبة الإسلام، ونقول: إذا كان الإسلام داعية ترقّ وتقدم، فلم نحن المسلمون في تأخر وتخلف؟!

ونحن نعتقد أنّ هذا الشعار الإسلامي الكبير: ﴿وَلَعَدُوا لَهُمُ مَا لَسَتَطَعَتُمُ مَنْ قَدُولُ ﴾ إذا أضحىٰ شعاراً شاملاً في كل مكان، ينادي به الصغير والكبير، والعالم وغير العالم، والمؤلف والخطيب، والجندي والضابط، والفلاح والتاجر، والتزموا به في حياتهم وطبقوه، كان كافياً لجبران التخلف والتأخر.

إنّ سيرة النّبي بَنْ العملية وأغمّة الإسلام تدل على أنّهم لم يدخروا وسعاً، واستغلوا كل فرصة لمواجهة العدوّ، كإعداد الجنود وتهيئة السلاح، وشد الأزر ورفع المعنويات، وبناء معسكرات التدريب، واختيار الزمان المناسب للهجوم، والعمل على استعمال مختلف الأساليب الحربية، ولم يتركوا أية صغيرة ولاكبيرة في ذلك.

والمعروف أنّ النّبي بلغه أن سلاحاً جديداً مؤثراً صنع في اليمن أيّام معركة حنين، فأرسل النّبي جماعة إلى اليمن لشرائه فوراً.

ونقرأ في أخبار معركة أحد أنّ النّبيُّ اللّبيُّ ودّ على شعار المشركين «أعلُ هبل، اعلُ هبل» "

١. تفسير نورالتقلين، ج ٢. ص ١٦٤ ـ ١٦٥. ٢. المصدر السّابق.

٣. بحارالانوار، ج ٢٠. ص ٢٣. ٤٤ و٥٦.

بشعار أقوى منه وهو «الله أعلى وأجل» ورد على شعارهم: «إنّ لنا العزى ولا عزى لكم». أ بقوله: «الله مولانا ولا مولى لكم». وهذا ألأمر يدلّ على أنّ النّبي تَنْبُرُنْ والمسلمين ـكذلك ـلم يغفلوا عن اختيار أقوى الشعارات في مواجهة الأعداء والردّ على عقائدهم وشعاراتهم.

ومن التعاليم الإسلامية المهمّة في هذا الصدد موضوع سباق الخيل والرماية، وما جوّزه الفقه فيهها من الربح والخسارة، فهو مثل آخر على تـفكير الإسلام العـميق إلى جـانب الإستعداد لمواجهة الأعداء وحثّ المسلمين على ذلك.

٢- واللطيفة المهمّة الأخرى التي نستنتجها من الآية آنفة الذكر هو عالمية وخلود هذا الدين الإلهي، لأنّ مفاهيم هذا الدين ومضامينه ذات أبعاد واسعة لا تَخْلَقُ على مرور الزمان ولا تغدو بالية أو منسوخة برغم القدم، فجملة خوامدوالهم مالستطعتم من قوق كان لها مفهوم حي قبل أكثر من ألف عام، كما هي الحال اليوم، وسيبتى مفهومها حياً إلى عشرات الآلاف من السنين الأخرى لأنّ أي سلاح يظهر في المستقبل فهو كامن في كلمة «القوق» الجامعة، إذ إنّ جملة «ما استعطتم» عامّة، وكلمة «قوّة» نكرة تؤيد عمومية تلك الجملة لتشمل كل قوّة.

٣ ويرد هنا سؤال وهو: لماذا وردت عبارة «رباط الخيل» بعد كلمة «قوّة» بمالها من المفهوم الواسع؟

وجواب هذا السؤال هو، أنّ الآية بالرغم من أنّها تتضمن قانوناً شاملاً لكل عصر وزمان، فهي في الوقت ذاته تحمل تعليماً مهماً خاصاً بعصر النّبي، الذي هو عصر نزول القرآن، وفي الحقيقة إن هذا المفهوم العام جاء بمثال واضح لذلك العصر، لأنّ الخيل كانت في ذلك الزمن من أهم وسائل الحرب، فهي وسيلة مهمّة عند المقاتلين الشجعان والأبطال في هجومهم وقتالهم السريع، وأهميتها تشبه أهمّية الطائرات والدبابات في العصر الحاضر.

#### الهدف من تهيئة السلام وزيادة التعبئة العسكرية:

ثمّ ينتقل القرآن بعد ذلك التعليم المهم إلى الهدف المنطق والإنساني من وراء هـذا الموضوع، فيقول: إنّ الهدف منه ليس تزويد الناس في العالم أو في مجتمعكم بأنواع الأسلحة

١. بحارالانوار، ج ٢، ص ٢٣ و ٤٤.

المدمرة التي تهدم المدن وتحرق الاخضر واليسابس وليس الهسدف مسنه اسستغلال أراضي الآخرين وممتلكاتهم، وليس الهدف هو توسعة الإستعباد والاستعبار في العالم، بل الهدف من ذلك هو ﴿ ترهيون به معة الله ومعة كم ﴾ !

لأنّ أكثر الأعداء لا يستمعون لكلمة الحق ولا يستجيبون لنداء المنطق والمبادئ الإنسانية، ولا يفهمون غير منطق القوّة!

فإذا كان المسلمون ضعافاً، فسوف يفرض عليهم الأعداء كل ما يسريدون، أمّا إذا اكتسبوا القوّة الكافية، فإنّ أعداء الحق والعدل والإستقلال والحرية سيشعرون بالخوف ولا يفكرون بالتجاوز والعدوان.

واليوم - ونحن في تفسير هذه الآية - فإنّ قسماً من الأراضي الإسلامية في فلسطين وغيرها من الدول الجاورة تسحقها أحذية الجنود الصهاينة، وقد أغاروا بهجومهم الأخير على لبنان فشردوا الآلاف من العوائل، وقتلوا المئات من الأبرياء، وهدموا الكثير من الأحياء والدور السكنية، وأحالوها إلى أنقاض، فأضافوا بهذه المأساة المروعة جرية أخرى إلى سجلهم الأسود... في وقت استنكر الرأي العام العالمي هذا العمل الوحشي حتى أصدقاء إسرائيل، وأصدرت الأمم المتحدة بياناً دعت فيه إلى إخلاء هذه الأرض، لكن هذا الشعب الذي لا يتجاوز بضعة ملايين لا يريد الإستاع لأية كلمة حق وأي منطق إنساني، وذلك لما لديه من قوّة وأسلحة واستعداد كاف للحرب أعدّه منذ سنين طويلة لمثل هذا العدوان.

وممًا يثير النظر ويسترعيه أنَّ الآية هنا جمعت التعبير بـ «عدو الله» و «عدو كم» وذلك إشارة إلى عدم وجود منافع وأغراض شخصية في الجهاد والدفاع عن الإسلام، بل الهدف هو حفظ رسالة الإسلام الإنسانية، فالذين يعادونكم إنَّا هم أعداء الله وأعداء الحق والعدل والإيمان والتوحيد والأخلاق الإنسانية، فينبغى الردّ عليهم انطلاقاً من هذا الجال.

وفي الحقيقة أنّ هذا التعبير شبيه بالتعبير «في سبيل الله» أو «الجهاد في سبيل الله» الذي

يدلّ على أنّ الجهاد أو الدفاع الإسلامي لا يشبه فتح البلدان في ما مضى من التماريخ، ولاغزو الاستعمار التوسعي اليوم، ولا في صورة إغارات القبائل العربية في زمن الجاهلية، بل كل ذلك من أجل الله وفي سبيل الله، وفي مسير إحياء الحق والعدل.

ثمّ تضيف الآية بأنّ المزيد من استعداداتكم العسكرية يخيف أعداء آخرين لاتعرفونهم فتقول: ﴿وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم﴾.

### بحثان

# ١\_من هم المقصودون في الآية ﴿لاتعلمونهم﴾؟

بالرّغم من أنّ المفسّرين احتملوا في هذه الطائفة الذين ﴿ لاتعلمونهم ﴾ إحتالات كثيرة، فقال بعضهم: إنّهم يهود المدينة الذين كانوا يضمرون عداءهم، وقال آخرون: إنّها إشارة إلى الأعداء مستقبلاً، كدولة الروم والفرس اللتين لم يحتمل المسلمون يومئذ أنّهم سيكونون في حرب معها أو يقع القتال بينها وبينهم.

إلّا أنّ الأصح - كما نراه - هو أن المراد منها هم المنافقون الذيبن دخلوا في صفوف المسلمين دون أن يعلموهم، فإذا قوي جيش الإسلام فإنّ أولئك سيقعون في حيرة واضطراب ويرحلون، والشاهد على هذه الموضوع هو الآية ١٠١ من سورة التّوبة إذ تقول:

### ﴿ وَمِنْ أَهْلِ الْمِدِينَةِ مَرِدُوا مَلَى النَّفَاقِ لا تَعَلَّمُهُمْ نَحَنَّ نَعَلَّمُهُمْ ﴾ .

ويحتمل أن مفهوم الآية يشمل جميع أعداء الاسلام غير المعروفين أعم من المسنافقين وغيرهم.

#### ۲\_ الاستعداد فی کل مکان وزمان

وتتضمن الآية تعليماً لمسلمي اليوم أيضاً، وهو أنّه لا ينبغي الإكتفاء بالإستعداد لأعداء الإسلام الذين تعرفونهم، بل عليكم أن تنتبهو للأعداء الاحتاليين أو «بالقوّة» وأن تتهيأوا حتى تكونوا في أعلى حدّ من القوّة والقدرة، وفي الحقيقة فإنّ المسلمين لو تنبهوا لهذه القضية المهمّة لما مُنوا بهجهات الأعداء المفاجئة.

وفي نهاية الآية إشارة إلى موضوع مهم آخر، وهو أنّ الإستعداد العسكري وجمع الأسلحة والأجهزة الحربية ووسائل الدفاع المختلفة، كل ذلك يحتاج إلى الدعم المالي اللازم

له، لذلك تأمر المسلمين بالتعاون الجماعي لتهيئة ذلك المال، وأن ما يبذلونه في هذا الأمر فهو عطاء في سبيل الله، ولن ينقص منه شيء أبداً ﴿ وَمَا تَنْفَقُوا مِنْ فَي وَي سبيل الله يوفّ إليكم في سبيل الله ولله يوفّ إليكم فيرجع إليكم جميعه، بل أكثر ممّا أنفقتم ﴿ ولئتم لا تظلمون ﴾ ، وستنالون ثواب ذلك في هذه الدنيا في إنتصار الإسلام وقوته وعظمته، لأنّ الشعب الضعيف ستتعرض أمواله للخطر وسيفقد أمنه وحريته واستقلاله أيضاً، فبناءً على ذلك فإنّ ما تنفقونه في هذا السبيل سيعود إليكم عن طريق آخر وفي مستوى أفضل وأسمئ.

كما أنّ ثواباً أعظم ينتظركم في العالم الآخر في جوار رحمة الله، فمع هذه الحال لا تظلمون، بل ستنالون خيراً كثيراً.

وممّا يسترعي النظر أنّ الجملة آنفة الذكر جاء فيها لفظ «شيء» وهي ذات مفهوم واسع، أي لا يخنى على الله ما تبذلونه من جميع الأشياء، مالاً كان أو نفساً أو فكراً أو منطقاً أو قوة أو أي شئ آخر ينفق في تقوية بنية المسلمين الدفاعية والعسكرية، فإنّ الله سيدخره ويعيده إليكم في حينه.

وقد احتمل بعض المفسّرين أن جملة «وأنتم لا تظلمون» معطوفة على جملة «ترهبون» أي أنّكم إذا ما أعددتم القوة اللازمة لمواجهة الأعداء فسيخافون أن يهجموا عليكم، ولن يقدروا على ظلمكم وإيذائكم، وبناءً على ذلك فلن يصيبكم ظلم أبداً.

### أهداف المهاد في الإسلام وأركانه:

واللطيفة الأخرى التي تستفاد من هذه الآية، وتكون جواباً على كثير من أسئلة الجهلاء وإشكالاتهم، هي بيان شكل الجهاد وهدفه ومنهجه، فالآية تقول بوضوح: إنّ الهدف منه ليس قتل الناس أو الإعتداء على حقوق الآخرين، بل الهدف كما ذكرنا هو إرهابكم الأعداء لكيلا يعتدوا عليكم وليخافوكم، فينبغي أن تكون جميع جهودكم وسعيكم منصبًا في سبيل قطع شر أعداء الله والحق والعدل.

فهل يمك الجهلة في أذهانهم مثل هذا التصوّر عن الجهاد في القرآن الكريم، وما صَرّح به في هذه الآية \_ محل البحث \_ ليسوغ لهم أن يحملواكل هذه الحملات المسعورة المتتالية على هذا القانون الإسلامي، فتارة يدّعون بأنّ الإسلام هو دين السيف، وتارة يتقولون بأنّ الإسلام يفرض على الناس أفكاره بالحديد، ويقيسون النّبي الأكرم عَلَيْ الله الله البلدان في التاريخ.

وفي عقيدتنا أنّ جواب كل هؤلاء هو أن يعودوا إلى القرآن، ويفكروا في الهدف الأصيل لهذا الموضوع، لتتّضح لهم كل تلك الأمور.

#### الإستعداد للصّلع:

مع أنّ الآية السابقة أوضحت هدف الجهاد في الإسلام بقدر كافٍ، فإنّ الآية التالية التي تتحدّث عن الصلح بين المسلمين توضح هذا الأمر بصورة أجلى فتقول خوان جنحوا للسلم فاجنح لها ﴾.

ويحتمل في تفسير هذه الجملة المتقدمة أنهم إذا بسطوا أجنحتهم للسلم فابسط جناحيك أنت للسلم أيضاً، لأنّ «جنحوا» فعل مصدره «الجنوح» وهو الميل، ويطلق على كل طائر أنّه «جناح» أيضاً، لأنّ كل جناح في الطائر عبل إلى جهة، لذلك يمكن الإستناد في تفسير هذه الآية إلى جذر اللغة تارةً، وإلى مفهومها الثّانوي تارةً أخرى .

ولماً كان الناس يترددون أغلب الأحيان عندما يراد التوقيع على معاهدة الصلح، فإنّ الآية تأمر النّبي بعدم التردد في الأمر إذا كانت الشروط عادلة ومنسجمة مع المنطق السليم والعقل، فتقول: ﴿وتوكّل على الله لِله هو السميع العليم ﴾

ومع ذلك فهي تحذر النّبي يَبِينَا والمسلمين من احتال الإحتيال والخداع في دعوة الأعداء إلى الصلح، فقد تكون دعوة للتمويه والرّغبة في توجيه ضربة مفاجئة، أو يكون هدفهم هو تأخير الحرب ليتمكنوا من إعداد قواتٍ أكثر، إلّا أنّ الآية تطمئن النّبي يَبَالِيّة أن لا يخشى هذا الأمر أيضاً، لأنّ الله عزّ وجلّ سيكفيه أمرهم وسينصره في جميع الأحوال، إذ تقول: ﴿والن يعدموك فإنّ حسبك لله ﴾

وسيرتك أيّها النّبي \_السابقة \_شاهدة على هذه الحقيقة، لأنّ الله ﴿هوالذي أبّدك بنسر \* وبالحؤمنين ﴾.

فكم أرادوا بك كيداً. وكم مّهدوا وأعدّوا لك من خطط مدمّرة بحيث لم تكن الغلبة عليها بالوسائل المألوفة ممكنةً، لكنّه عزّ وجلّ حفظك ورعاك في مواجهة كل ذلك.

أضف إلى ذلك أنّ المؤمنين المخلصين قد أحاطوا بك من كل جانب ولم يدخروا وسعاً في الدفاع عنك، فقد كانوا قبل ذلك متشتتين متعادين، ولكن الله شرح صدورهم بأنوار الهداية ﴿وَلَقَ بِينَ قَلُوبِهِم﴾.

وقد كانت الحرب لسنوات طويلة قائمة على قدم وساق بين طائفتي الأوس والخزرج وكانت صدورهم تغلي غيظاً وحقداً بعضهم على بعض بشكل لم يكن أي أحد يتصور أنهم سيعيشون بعضهم مع بعض بالحب والصفاء في يوم ما، وسيكونون صفاً واحداً متراصاً، ولكن الله القادر المتعادل فعل ذلك ببركة الإسلام وفي ظلال القرآن، ولم يكن هذا الإمر مقتصراً على الأوس والخزرج الذين هم من الأنصار، بل كان ذلك بين المهاجرين أيضاً الذين جاءوا من مكة، إذ لم يكن بينهم - قبل الإسلام - حب ومودة، بل كانت صدورهم مليئة بالبغضاء والشحناء أيضاً، لكن الله عز وجل غسل كل تلك الأحقاد وأزالها بحيث مكن معها ثلاثاتة وثلاثة عشر من أبطال بدر، منهم حوالي ثمانين نفراً من المهاجرين والباقي من الأنصار، فكانوا جيشاً صغيراً، لكنّه متحد قوي استطاع أن يكسر شوكة العدو و يحطم مو المناها عن يكسر شوكة العدو و يحطم و تعد.

ثمّ تضيف الآية أنّ اتّحاد تلك القلوب، أو إيجاد تلك الألفة، لم يكن بوسائل مألوفة أو مادية (لو أنفقت ما في الأرفن جميعاً ما ألفت بين قلوبهم ولكنّ الله ألف بينهم).

إنّ الذين يعرفون حالة نفوس المتعصبين والحاقدين، كأولئك الذين كانوا في العصر الجاهلي، يعرفون كذلك أن تلك الأحقاد والضغائن لم يكن بالإمكان إزالتها، لا بالمال ولا بالجاه والمقام، لأنّها كانت لا تزول عندهم إلّا بالإنتقام الذي يتكرر بصورة متوالية فيا بينهم، وفي كل مرّة يكون في صورة أبشع وأكثر وحشية وإجراماً، والأمر الوحيد الذي أمكن بسببه قلع تلك الجذور الفاسدة من أصولها، هو إحداث ثورة عارمة و تغيير شامل في الأفكار والأرواح والعقائد، ثورة تصنع تحوّلاً في شخصياتهم و تبدل أساليب تفكيرهم، و ترفعهم عن الحضيض الذي كانوا فيه، لتتجلى لهم أعالهم السابقة في وجهها الكالح القبيع، فيطهروا بذلك أنفسهم، و يدرأوا عنها الأحقاد والأوساخ والعصبية القبلية العمياء.

وهذه أمور لا يمكن إيجادها بالثروة ولا بالمال، بل في ظلال الإيمان والتوحيد الخالص فحسب.

وتضيف الآية معقبة في الختام ﴿لِنَّه مزيز حكيم ﴾.

فعزته تقتضي عجز الاخرين من الوقوف في مواجهته، وحكمته تقتضي أن تكون كل أموره جاريةً وفق حساب دقيق ونظام صحيح، ولهذا فإنّ الخطة الدقيقة وحّدت القلوب المتنافرة المتفرقة وجعلتها تنصاع للنّبي يَتَهُونَهُ لينشروا أنوار الهداية في كل أرجاء العالم.

### بحثان

١- قال بعض المفسّرين: إنّ الآية محل البحث تشير إلى الخلافات بين الأوس والخزرج، الذين هم من الأنصار فحسب، ولكن نظراً إلى أنّ المهاجرين والأنصار نهضوا جميعاً لنصرة النبيّ فيتّضح اتساع مفهوم الآية.

ولعل أولئك كانوا يتصورون أنّ الخلافات كانت قائمة بين الأوس والخورج دون غيرهم، مع أنّ الاختلافات كانت كثيرة في المستويات الطبقية والاجتاعية بين الفقراء والأغنياء، والكبار والصغار، بين هذه القبيلة وتلك، تلك الخلافات و«الإنشقاقات» أزالها الإسلام ومحا آثارها، كما يقول القرآن الكريم في مكان آخر: ﴿وَلَدُكُرُولُ نَصِمِتُ لِللّهُ عَلَيْكُم لِدُ كَنْتُم لَمُدَادُ فَأَلْفُ بِينَ قُلُوبِكُم فَأُصِبِ عَنْهُ مِنْهُ الْحُولُلُهُ ﴿

٢- إنّ هذا القانون لا يختص بالمسلمين الأوائل فحسب، فاليوم حيث يبسط الإسلام ظلاله على ثماغائة مليون مسلم في أنحاء العالم، وهم من مختلف العناصر والأقوام المتباعدة والمجتمعات المتنوعة. إذ لا يمكن إيجاد أية حلقة اتصال بين كل هؤلاء سوى حلقة الإيمان والتوحيد، فإنّ الأموال والثروات والمؤتمرات لا يمكنها أن تفعل شيئاً مهماً في هذا الجال، بل ما يمكن أن يوحدهم هو إيقاد شعلة الإيمان أكثر في قلوب هؤلاء كما حصل عند المسلمين الأوائل، لأنّ النصر لا يتحقق إلّا عن هذا الطريق، وهو طريق الأخوة الإسلامية بين جميع الناس.

و تخاطب الآية الأخيرة من الآيات محل البحث النّبي بالقول: ﴿يَا لَيْهَا النّبِيّ حسبك الله ومن البعث من المؤمنين ﴾.

ونقل بعض المفسّرين أنّ هذه الآية الكريمة نزلت عندما قالت جماعة من يهود بني قريظة وبني النضير للنّبي تَتَلِيَّةُ : نحن نسلم ونتبعك، يعني إنّنا مستعدون لاتباعك ونصر تك، فنزلت هذه الآية محذرة النّبي لئلا يعتمد على هؤلاء، بل المعول عليه هو الله والمؤمنون لـ .

۲. تفسير التبيان، ج ٥، ص ١٥٢.

۱. آل عمران، ۱۰۳.

٣ الغدير، ج ٢، ص ٥١.

وقد قلنا مراراً: إنّ مثل هذه التفاسير وأسباب النّزول لا تجعل الآيات محدودة ومنحصرة، بل المقصود فيها هو أنّ شخصاً كعلي بن أبي طالب على الذي كان في أوّل صفوف المؤمنين هو السند الأوّل للنّبي بعد الله من بين المسلمين، مع أنّ بقية المؤمنين هم أنصار النّبي عَلَيْ وأعوانه.

#### 8003

### الآيتان

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ حَرِّضِ ٱلْمُوْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَ الْإِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَكِيرُونَ يَعْلِبُواْ مِاثَنَيْ وَإِن يَكُن مِن حَصُم مِاثَةٌ يَعْلِبُوا ٱلْفَامِن ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِالنَّهُ عَن قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ اللَّهُ اَكْنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفَا فَإِن يَكُن مِن حَمْم مِاثَةٌ صَابِرَةٌ يُعَلِبُوا مِاثَنَيْ وَإِن يَكُن مِنكُمْ ٱلْفَ يَعْلِبُوا الْفَيْنِ بِإِذِنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّدِينَ اللَّهُ مَعَ ٱلصَّدِينَ اللَّهُ عَن اللَّهُ وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّدِينَ اللَّ

# التفسير

#### لاترتقبوا تساوي القوى:

في هاتين الآيتين تتوالى التعاليم العسكرية وأحكام الجهاد أيضاً.

فالآية الأولى منها تخاطب الرّسول فتقول: ﴿يَا لَيْهَا النَّبِيُّ حَرَّفَن الْمَؤْمِنِينَ عَلَى القَتَالَ ﴾.

إنّ الجنود والمقاتلين مهاكانوا عليه من استعداد ينبغي قسبل بعد، الحسرب أن تُسرفع معنوياتهم وتشحذ هممهم، وهذا الأمر معروف في جميع النظم العسكرية في العالم، إذ يقوم قادة الجيوش وأمراؤهم قبل التحرك نحو سوح القتال أو عند ساحة القتال، فيلقون خطباً تثيرهم وتقوّي من معنوياتهم وتحذرهم من الهزيمة والجبن.

غاية ما في الأمر أنّ مثل مسألة الترغيب والتشويق إلى القتال محدودة في المدارس الماديّة، ولكنّها واسعة في الأديان السهاوية، نظراً للتعاليم الربانية، وتأثير الإيمان بسالله، والتذكير بمنزلة الشهداء عند ربّهم ومقامهم عنده، وما ينتظرهم من الثواب الجزيل البعيد المدى، وما سينالونه من العزة والفخر عند إنتصارهم، فكل ذلك يحرك روح البطولة والثبات في نفوس الجنود، فتلاوة بعض آيات القرآن في الحروب الإسلاميّة تشحذ الجندي عزماً وقوّة وإقداماً لا حدود له، ويتقد فيه الشوق والعشق للتضحية والفداء.

وعلى كل حال، فإنّ الآية توضح أهميّة الإعلام والتبليغ وشحذ همم المقاتلين والجنود ومعنوياتهم باعتبار ذلك تعليماً إسلامياً مهماً.

و تعقب الآية بالتعليم الثّاني فتقول: ﴿ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مَشْرُونَ صَابِرُونَ يَعْلِبُوا مَأْتَـيْنَ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مَشْرُونَ صَابِرُونَ يَعْلِبُوا مَأْتَـيْنَ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِأْتُهُ يَعْلِبُوا لَافْهَا مِنْ الدِّينَ كَفْرُولَهُ .

وبالرغم من أنّ الآية في صورة إخبار عن غلبة الرجل على عشرة، لكن بقرينة الآية بعدها والآن خفف الله منكم، يتضح أنّ المراد من ذلك هو تعيين الحكم أو الوظيفة والخطة والمنهج، لا أنّه مجرّد خبر وهكذا فينبغي للمسلمين أن لا ينتظروا حتى يبلغ عددهم مقداراً يكافي، قوّة العدو وأفراده، ليتحركوا إلى ساحة القتال والجهاد، بلل يجب عليهم القيام بواجباتهم حتى إذاكان عدوّهم عشرة أضعافهم.

ثمّ تشير الآية إلى علّة هذا الحكم فتقول: ﴿بأنّهم قوم لايفقهون﴾ وهذا التعليل يبدو عجيباً لأوّل وهلة، إذ ما هي العلاقة بين المعرفة والفقاهة وبين النصر أو بين عدم المعرفة والهزيمة؟! لكن الواقع هو أنّ العلاقة بينها قريبة ومتينة، لأنّ المؤمنين يعرفون نهجهم الذي سلكوه ويدركون الهدف من خلقهم وإيجادهم، ويؤمنون بنتائجه الإيجابية في هذا العالم، والثواب الجزيل الذي ينتظرهم في العالم الآخر، فهم يعلمون، لم يقاتلون؟ ومن أجل من يجاهدون؟ وفي سبيل أي هدف مقدس يضحّون؟ وعلى من سيكون حسابهم إذا ما ضحّوا واستشهدوا في هذا المضار؟

فهذا السير الواضح المشفوع بالمعرفة يمنحهم الثبات والصبر والإستقامة.

أمّا الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر، كعبدة الأصنام، فلا يعرفون لأي أمر يقاتلون؟ ولأجل من يجاهدون؟ وإذا قُتلوا فمن يؤدّي دية دمهم؟ فهم لتقليدهم الأعمى ولعاداتهم الجاهلية ساروا وراء هذه الأفكار، وهكذا تبعث ظلهات الطريق وعدم معرفتهم الهدف ونتائج أعهالهم على إنهيار أعصابهم وتفت في عضدهم وثباتهم، وتجعل منهم كائنات ضعيفة.

وبعد ذلك الحكم الثقيل بجهاد الأعداء وان كانوا عشرة اضعاف يخفف الله عن المؤمنين ويتنزل في الحكم الذي يرهقهم فيقول: ﴿الآن خَفْف الله منكم وعلم أنّ فيكم ضعفا﴾.

ثم يقول: ﴿فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِأَةَ صَابِرَةَ يَعْلَبُوا مَأْتَيْنَ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفَ يَعْلَبُوا أَلْفَيْنَ بِإِذْنَ الله﴾.

ولكن على كل حال ينبغي أن لا تنسوا تسديد الله **﴿والله مع الصابرين**﴾.

### ہحوث

وهنا لابدً من الإلتفات إلى عدّة أمور:

# ١\_ مل نُسمَت الآية الأولى؟

كما لاحظنا فإنّ الآية الأولى تأمر المسلمين أن لا يتقاعسوا عن مواجهة الأعداء حتى الذاكانوا عشرة أضعافهم، غير أنّ الآية النّانية تخفض هذا العدد إلى ضعفين فحسب.

وهذا الإختلاف الظاهر بين الآيتين جعل بعضهم يقول: إن الآية الأولى من الآيتين على البحث \_ نسختها الآية الثانية، أو أنّه حمل الآية الأولى على الإستحباب والثّانية على الوجوب، أي إذا كان عدد الأعداء ضعف عدد المسلمين فيجب عليهم عدم التراجع عن ساحة الجهاد والقتال، أمّا إذا زاد عددهم عن الضعف حتى بلغ عشرة أضعافهم فلهم عندئذ أن لا يقاتلوهم، وإن كان الأفضل لهم أن لا ينسحبوا عن جهادهم العدق.

إلا أنّ بعض المفسّرين يرون أن الإختلاف الظاهري الموجود بين الآيتين لا يدل على النسخ، ولا يدل على الإستحباب، بل إن لكل واحدة من الآيتين حكماً معيناً، فعندما يُبتلى المسلمون بالضعف والخور ويكثر فيهم المقاتلون غير الحنّكين أو غير المدرّبين ولا المتهيئين للقتال، فعندنذ يكون معيار العدد هو نسبة الضعف. أمّا إذا كان المقاتلون على إستعداد تام، أشدّاء في إيمانهم وعزائمهم كالكثير من أبطال بدر، فالنسبة عندئذ ترتقي إلى عشرة أضعاف. فبناءً على ذلك فإنّ الحكين في الآيتين محل البحث يرتبطان بالطائفتين المختلفتين وفي ظرفين متفاوتين.

وبهذا لا يوجد نسخ في الآي هنا. وإذا وجد في الرّوايــات التــعبير بــالنسخ فــينبغي الإلتفات إلى أن النسخ ذو معنى واسع ويشمل التخصيص في بعض الموارد.

#### ٢\_ أسطورة توازن القوي

إنّ الآيتين \_ محل البحث \_ تتضمنان هذا الحكم المسلّم به، وهو أنّ على المسلمين ألّا ينتظروا موازنة القوى الظاهرية بينهم وبين العدو، بل عليهم أن ينهضوا لمواجهته وإن كان ضعف عددهم، بل حتى لو كان عشرة أضعاف عددهم أحياناً، وأن لا يفروا من العدو بسبب قلّة العدد أبداً.

وممّا يستجلب النظر أنّ أغلب المعارك التي كانت تجري بين المسلمين وأعدائهم كان فيها ميزان القوى لصالح العدو، وكان المسلمون قلّة غالباً، ولم يكن هذا الأمر قد وقع في حروب الإسلام في عصر النّبي فحسب \_ كبدر وأحد والأحزاب أو كمعركة مؤتة التي رووا أنّ جيش المسلمين كان لا يتجاوز ثلاثة آلاف مقاتل، أمّا جيش العدو فأقل ما ذكروا عنه أنّه كان حوالي مئة وخمسين ألفاً، بل حتى الحروب بعد عصر النّبي على فقد ذكروا أنّ فرقاً مذهلاً كان بين جيش الإسلام الذي حرر فارس وجيش الساسانيين، فقد قيل مئلاً: إنّ الجيش الإسلامي كان لا يتجاوز خمسين ألف مقاتل، بيناكان جيش خسرو پرويز خمسائة المقاتل!

وأمّا في معركة اليرموك التي وقعت بين المسلمين والروم، فقد ذكر المؤرخون أنّ الجيش الذي جمعه هرقل كان حوالي مئتي ألف مقاتل، بينها كان جيش الإسلام لا يتجاوز أربعة وعشرين ألفاًا

والأعجب من ذلك أن المؤرخين يذكرون أنّ قتليٰ جيش الروم في معركة اليرموك كانوا يزيدون على سبعين ألفاً!!

وما من شك أن الموازنة بين القوى أو التفوق العسكري أحد أسباب النصر بحسب الظاهر، ولكن ما هو السبب الذي كان وراء إنتصار المسلمين القلّة في مثل هذه المعارك؟ والإجابة على هذا السؤال المهم ذكرها القرآن في الآيتين محل البحث في ثلاثة تعابير؛ التعبير الأوّل؛ يقول فيه: ﴿مشرون صابرون﴾ ثمّ قوله في الآية بعدها: ﴿مأة صابرة﴾ أي ذوو استقامة وثبات.

والمراد هنا أنَّ روح الإستقامة والثبات، التي هي تمرة شجرة الإيمان، كانت سبباً في أن يغلب الرجلُ المسلم عشرة أمثاله من الكفّار.

التّعبير الثّاني: وفي مكان آخر يقول: ﴿بانّهم قوم لايفقهون﴾ أي أنّ عدم معرفة العدو هدفه، ومعرفتكم هدفكم المقدّس، يجبر موضوع قلّتكم إزاء كثرة العدو.

التعبير الثالث، هو قوله سبحانه في الآي محل البحث: ﴿ بَإِذَنَ الله ﴾ أي إنّ الإمدادات الغيبية ولطف الله ورحمته تشمل مثل هؤلاء الجاهدين الصابرين فتنصرهم على عدوهم. وفي عصرنا يواجه المسلمون أعداءً ألدًاء أقبوياء أيسضاً، لكن العجيب أنّ جيش المسلمين في كثير من المعارك أكثر من جيش العدو، ولكن مع ذلك لا أثر لإنتصار المسلمين،

وكأنّهم يسيرون باتجاه مخالف عيّا كان يسير عليه المسلمون الأوائل.

والسبب هو أنّ المسلمين اليوم لا يتمتعون بمعرفة كافية ويا للأسف، وقد فقدوا روح الصبر والإستقامة بسبب ركونهم إلى عوامل الفساد وزخرف الحياة المادية وزبرجها، كما أنّ الإمداد الغيبي ورعاية الله قد سُلبا منهم بسبب تلوّثهم بالذنوب، فأبـتلوا بمـثل هـذه العاقبة!

إلّا أنّ طريق العودة ما يزال مفتوحاً، ونأمل أن يأتي اليوم الذي يعي المسلمون مـرّة أخرى مفهوم هاتين الآيتين وأمثالها ليخلعوا عن أنفسهم حالة الذل والتقهقر.

# ٣ ما هو المراد من الآيتين؟

عما يستجلب النظر أنّ الكلام في الآية الأولى \_ من الآيتين محل البحث \_كان على نسبة الواحد إلى العشرة، فقلت الآية بـ ﴿إِنْ يكن منكم مشرون صابرون يخلبوا مأتين ﴾.

إِلَّا أَن الكلام في الآية التّانية كان عن نسبة الضعف مثل المئة في قبال المئتين، والأُلف في قبال الألفين؛ ﴿فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُم مِأَةُ صَابِرةً يَعْلِبُوا مَأْلِينَ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُم الْفَ يَعْلِبُوا أَلْفِينَ ﴾ الخ...

وكأن هذا المثال البليغ يريد أن يبين هذا الحقيقة، وهي أنّ الرجال الأشداء من ذوي العزيمة والإيمان يمكنهم أن يشكلوا جيشاً مقتدراً حتى لوكانوا عشرين رجلاً، إلا أنّهم لو كانوا ضعفاء، فليس بإمكانهم أن يصنعوا جيشاً من عشرين، بل لابد أن يكونوا أضعاف هذا العدد لتشكيل جيش، «فلاحظوا بدقة».

#### 8003

مَاكَانَ لِنَهِ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَاللّهُ عَزِينُ عَقَى يُغَيِّف فِي الْأَرْضِ ثَرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنِيا وَاللّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةُ وَاللّهُ عَزِيرُ عَكِيدٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَنَا اللّهِ سَبَقَ لَمَسَكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَكُلُوا مِمَا غَنِمَتُمْ مَلَا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللّهَ إِن اللّهَ عَفُورٌ رَحِيدٌ ﴿ فَا لَهُ عَنُولَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

# الثغسير

#### أسرىٰ المرب:

بيّنت الآيات السابقة بعض أحكام الجهاد المهمّة ومواجهة الأعداء، وفي هذه الآيات استكال لما سبق في عرض قسم من أحكام أسرى الحرب، لأنّ أغلب الحروب تـقترن بتأسير جماعة من المقاتلين من قبل الطرف الآخر، وقد أولى الإسلام أهميّة قصوى لمسألة أسرى الحرب، من حيث أسلوب التعامل معهم، ومن حيث بعض النواحي الإنسانية وأهداف الجهاد أيضاً.

وأوّل موضوع مهم يثار في هذا الشأن، هو ما قالته الآية الكريمة من أنّ كل نبي ليس له الحق في أسر افراد العدو الا بعد أن يثبّت اقدامه في الارض ويكيل الضربات القياضية للأعداء: ﴿ وَاكُانُ لَنْهِي لَنْ يَكُونُ لَهُ لُسُوئُ حَتَّى يَتْهُنْ فِي الأَرْضَ ﴾.

والفعل «يثخن» مأخوذ من «الثِخَن» على زنة «الجِحَـن» ومـعناه في الأصـل الضـخامة والغلظة والثقل، ثمّ استعمل هذا اللفظ بمعنى الفوز والقوّة والنصر والقُدرة، للسبب المذكور آنفاً. وقال بعض المفسّرين: إنّ معنى ﴿حتّى يثغن في الأرفى ﴾ يدل على المبالغة والشدّة في قتل الأعداء، وقالوا: إنّ معنى ذلك أن أخذ الأسرى ينبغي أن يكون بعد مقتلة عظيمة في الأعداء ولكن مع ملاحظة كلمة «في الأرض» والإلتفات إلى جذر هذه الكلمة الذي يعني الشدّة والغلظة، يتّضع أن معنى الآية ليس هو ما ذكروه، بل القصد هو التفوق على العدو قاماً وإظهار القوّة والقدرة وإحكام السيطرة على المنطقة.

إِلّا أَنّه لمّا كان في قتل الأعداء وإيادتهم دليل على السيطرة وإحكام مواقع المسلمين أحياناً، فإنّ من مصاديق هذه الجملة في بعض الشروط قتل الأعداء، وليس هو مفهوم الجملة الأصيل.

على أية حال، فإن الآية تنبه المسلمين إلى نقطة مهمة في الحرب، وهي أن عليهم عدم التفكير والإنشغال بأخذ الأسرى قبل إندحار العدو بالكامل، لأن بعض المسلمين المقاتلين \_كما يستفاد من بعض الروايات \_كان جل سعيهم هو الحصول على أكبر عدد من الأسرى في ساحة بدر مهما أمكنهم، لأن العادة كانت أن يُدفع عن الأسير مبلغ من المال على شكل فدية ليتم الإفراج عنه بعد نهاية الحرب.

ويعد هذا الأمر عملاً حسناً في بعض المواقع، إلا أنّه عمل خطير قبل أن يطمأن من الدحار العدو كاملاً، لأنّ الإنشغال بأسر العدو وشد وثاقهم ونقلهم إلى مكان آمن، كل ذلك يبعد المقاتلين غالباً عن أصل الهدف الذي من أجله كانت الحرب، وربّما بمنح العدو الجريح فرصة لجمع قواه وإعادة هجومه، كما حدث في غزوة أحد، حيث شغل بعض المسلمين أنفسهم بجمع الغنائم، فاستغل العدو هذه الفرصة فأنزل ضربته الأخيرة بالمسلمين.

وبناءً على ذلك فإن تأسير الأعداء يجوز في صورة ما لو حصل اليقين بالنصر الساحق عليه، أمّا في غير هذه الصورة فيجب توجيه الضربات الشديدة والمتتالية لهدم قوات العدو وشلّها فإذا حصل الإطمئنان بذلك فإنّ الأهداف الإنسانية توجب إيقاف القتل والإكتفاء بأسرهم.

. وقد أوضحت الآية هاتين النقطتين المهمتين: العسكرية، والإنسانية، في عبارة موجزة، ثم ألقت باللوم على أولئك الذين خالفوا هذا الأمر فتقول: ﴿تريدون مرض الدنيا والله يريد الآخرة﴾.

«والعرض» يعني الأمور غير الثابتة، ولما كانت الذخائر المادية غير ثابتة في هذه الدنيا فقد عُبِّر عنها بالعرض. وكما قلنا آنفاً فإن الإهتام بالجانب المادي فيما يتعلق بالأسرى والغفلة عن الهدف النهائي، أي الإنتصار على العدو، لا أنّه يحبط النواب الأخروي فحسب، بـل يـسيء إلى الانسان في حياته الدنيا وإلى عزّته ورفعته واستقراره، فني الحقيقة، هذه الأهداف المذكورة للفرد في الحياة الدنيا تعدّ من أمور الدنيا الثابتة، فلا ينبغي أن نترك المنافع الطويلة الأمد والمستقبلية رهن الخطر من أجل أن نحصل على منافع مادية عابرة!

وتُختتم الآية بالقول أن التعليم آنف الذكر \_ في الواقع \_ مزيج من العزة والنصر والحكمة والتدبير، لأنه صادر من قبل الله تعالى ﴿والله مزيز حكيم﴾.

الآية التالية توجّه اللوم والتقريع ثانية لأولئك الذين يعرّضون المنفعة العامّة والمصلحة الاجتاعية للخطر من أجل الحصول على المنافع المادية العابرة، فتقول الآية: ﴿لولاكتاب من لله سبق لمسكم فيما أخذتم عذلب عظيم ﴾.

وقد أورد المفسّرون في شأن قوله تعالى: ﴿لولاكتاب مِن الله صبق الحيالات مخسلفة كثيرة، إلّا أنّ أقربها وأكثرها ملاءمة ومناسبة هو «إذا لم يكن الله قد قرر من قبل أن لا يعذب عباده ما لم يبيّن نبيّه حكمه لهم، لأخذكم أخذاً شديداً بسبب تأسيركم عدوكم رغبة في المنافع المادية وإيقاعكم جيش الإسلام وإنتصاره النهائي في الخطر، إلّا أنّه \_كها صرحت الآيات الكريمة في القرآن \_فإنّ سُنة الله اقتضت أن تُبين أحكامه ثمّ يجازي الذي يخالفون عن أمره»، إذ قال سبحانه: ﴿وها كنّا معدّبين حتى نبعيه رسولا ﴾ (

#### بحوث

١- إنّ ظاهر الآيات - كما قلنا آنفاً \_ يعالج موضوع أخذ الأسرى في الحرب لا أخذ «الفدية» بعدها، وبذلك ينحل كثير من الإشكالات التي أثارها جماعة من المفسّرون بشأن مفهوم الآية.

كما أنّ اللوم والتعنيف يختص بجماعة إنشغلت \_قبل أن يتمّ النصر النهائي \_بأسر العدو لأهداف دنيوية، ولاعلاقة لها بشخص النّبي وأصحابه المؤمنين الذين كان هدفهم الجهاد في سبيل الله.

١. الإسراء، ١٥.

وبذلك تنتني جميع البحوث التي أوردوها، كالقول بأنّ النّبي ﷺ قد إرتكب ذنباً! وكيف ينسجم هذا العمل وعصمته ﷺ؟ فهذا الأمر غير صحيح.

كما يثبت بطلان الأحاديث المختلفة التي نقلتها بعض مصادر أهل السنّة وكذبها في تفسير هذه الآية، والتي تزعم أنّ الآية \ نزلت في شأن أخذ النّبي وبعض المسلمين الفدية مقابل أسرى الحرب بعد معركة بدر، وقبل أن يأذن الله بذلك. وأنّ الذي خالف هذا الأمر وطالب بقتل الأسرى هو عمر فحسب أو سعد بن معاذ وأنّ النّبي عَبَيْهَا قال في حق عمر: لو نزل العذاب علينا لما نجا منه إلّا عمر أو سعد بن معاذ ...

فإنّ جميع ذلك عار من الصحة ولا أساس له، وإنّ تلك الرّوايات بعيدة كل البعد عن تفسير الآية، وخاصّة أنّ أمارات الوضع ظاهرة على هذه الأحاديث تماماً.

٣- إنّ الآيات محل البحث لا تخالف أخذ الفداء وإطلاق سراح الأسرى إذا اقتضت مصلحة المجتمع الإسلامي ذلك، بل تقول هذه الآيات: إنّه لا ينبغي على المجاهدين أن يكون همهم الأسر من أجل الفداء، فبناء على ذلك فهي تنسجم وتتفق والآية عمن سورة محمد عمد على المجتمع الوجوه، إذ تقول تلك الآية ﴿فَإِذَا لَقَيتُم الذَّينُ كَفُرُوا فَضُربُ الرّقابُ حتى إذا للحنتموهم فَشَدُوا الوثاق فَإِمّا منّا بعد ولِمّا فدا: ﴾

إلّا أنّه يجب الإلتفات إلى مسألة مهمّة هنا، وهي: إذا كان بين الأسرى من يثير إطلاق سراحهم فتنة نشوب نار الحرب، ويُعرض إنتصار المسلمين للخطر، فيحق للمسلمين أن يقتلوا مثل هؤلاء الأشخاص، ودليل هذا الموضوع كامن في الآية محل البحث ذاتها، بقرينة «يثخن» والتعبير في الآية ٤ من سورة محمّد ﷺ به ﴿ للمنتموهم ﴾.

ولهذا فقد جاء في بعض الرّوايات الإسلاميّة أنّ النّبي ﷺ أمر بقتل اثنين من أسرى معركة بدر، وهما «عقبة بن أبي معيط» و«النضر بن الحارث» ولم يرض بأن يفتديا أنفسهما أبداً ؟.

٣\_وفي الآيات محل البحث تأكيد على موضوع حرية إرادة الإنسان مرّة أخرى، ونفي مذهب الجبر، لأنّها تقول: إنّ الله يريد لكم الآخرة، ولكن بعضكم أغرته المنافع الماديّة العابرة وركن إليها.

١. تفسير المنار، ج ١٠، ص ٩٠؛ تفسير روح المعاني، ج ١٠، ص ٣٢؛ والتفسير الكبير، ج ١٥، ص ١٩٨.
 ٢. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١٣٥.

وفي الآية التالية إشارة إلى حكم آخر من أحكام أسرى الحرب، وهو حكم أخــذ القداء.

وقد جاء في بعض الرّوايات الواردة في شأن نزول هذه الآيات أنّه بعد إنتهاء معركة بدر وأخذ الأسرى، وبعدما أمر النّبي أن تضرب عنقا الأسيرين الخطرين «عقبة بن أبي معيط» و«النضر بن الحارث» خافت الأنصار أن ينفذ هذا الحكم في بقية الأسرى فيحرموا من أخذ الفداء، فقالوا: يا رسول الله إنّا قتلنا سبعين رجلاً وأسرنا سبعين، وكلّهم من قبيلتك فهب لنا هؤلاء الأسرى لنأخذ الفداء منهم وكان النّبي يترقب نزول الوحي، فنزلت هذه الآيات فأجازت أخذ الفداء في قبال إطلاق سراح الأسرى.

وروي أنّ أكثر ما عُيّن فداءً على الأسرى من المال هو أربعة آلاف درهم، وأقلّه ألف درهم، فلمّا سمعت قريش أرسلت فداء الواحد تلو الآخر حتى حررت أسراها.

والعجيب أن صهر النّبي على إبنته زينب «أبا العاص» كان من بين أسرى معركة بدر، فأرسلت زوجته زينب قلادتها التي أهدتها أمّها خديجة بللله إليها في زفافها، لتفتدي بها زوجها، فلمّ وقعت عينا النّبي على تلك القلادة وتذكر تضحية خديجة وجهادها، وتجسّدت مواقفها أمام عينيه، قال مَنْ الله خديجة، فهذه قلادة جعلتها خديجة في جمهاز بسنتي زينب».

ووفقاً لبعض الرّوايات فإنّه امتنع عن قبول القلادة احتراماً لخديجة وإكراماً، واستجاز المسلمين في إرجاع القلادة، فأذنوا له أن يرجع القلادة إلى زينب، ثمّ أطلق النّبي تَلَيْلُهُ سراح أبي العاص، شريطة أن يرسل ابنته زينب \_التي كانت قد تزوجت من أبي العاص قبل الإسلام \_إلى المدينة، فوافق أبو العاص على هذا الشرط ووفى به بعدئذ ".

وعلى أية حال، فإنّ الآية محل البحث أجازت للمسلمين التصرف في غنائم المعركة، والمبلغ الذي يأخذونه فداءً من الأسير، فقالت: ﴿فَكُلُوا مِمَّا عُنْمَتُم حَلَالًا طَيْبًا﴾.

ويمكن أن تكون هذه الجملة ذات معنى واسع يشمل حتى الغنائم الأخرى غير الفداء.

۱. تفسیر نورالتقلین، ج ۲، ص ۱۳٦.

٢. ورد في الكامل لابن الأثير، ج ٢، ص ١٣٤ أنه «فلمًا رآها رسول الله ﷺ رق لها رقة شديدة وقال: «إن رأيتم أن تطلقوا لها أسيرها وردوا القلادة.

٣ تفسير الميزان، بع ٩، ص ١٣٩.

ثمّ تأمرهم الآية بالتقوى فتقول: ﴿ولتقوالله ﴾. وهذا إشارة إلى أنّ جواز أخذ مثل هذه الغنائم لا ينبغي أن يجعل هدف المجاهدين في المعركة هو جمع الغنائم وأن يأسروا العدوّ حتى يأخذوا فداءه، وإذا كان في القلوب مثل هذه النيّات السيئة فعليهم أن يطهروا قلوبهم منها، ويعدهم الله بالعفو عمّا مضى فتقول الآية: ﴿إِنَّ الله مفوررحيم ﴾.

# هل أن أهذ «الفداء» أمر منطقي عادل؟ا

سؤال: قد ينقدح هنا سؤال مهم وهو: كيف ينسجم الفداء قبال إطلاق سراح الأسير وأصول العدالة؟ أو ليس هذا نوعاً من بيع الإنسان؟

الجواب، والجواب على هذا السؤال يتجلى واضحاً حين نعرف أنّ الفداء هو نوع من الطاقات الضرائب العسكرية، أو الغرامة الحربية، إذ أن كل حرب تسبب في إهدار كثير من الطاقات الاقتصادية والقوى الإنسانية، فالجهاعة التي تقاتل من أجل الحق يحق لها أنّ تعوض عن خسائرها بعد الحرب، وأحد طرق التعويض هو «الفداء». ومع ملاحظة أن الفداء كان يومئذ يتراوح بين أربعة آلاف درهم عن الأسير الغني، وألف درهم عن الأسير الفقير، يتضح أنّ الأموال التي أخذت من قريش في هذا الصدد لم تكن كثيرة، بل لم تكن كافية لسد خسائر المسلمين المالية والإنسانية في تلك المعركة!

ثمّ بعد هذا كلّه، فقد ترك المسلمون أموالاً كثيرة \_ في مكّة \_ عند هجرتهم اضطراراً إلى المدينة، فكانت هذه الأموال عند أعدائهم من قريش، وكان للمسلمين الحق أن يعوضوا عن خسائرهم وأموالهم في يوم بدر بالفداء.

كما ينبغي الإلتفات إلى هذه اللطيفة التي أشارت إليها الآية ٤ من سورة محمّدة الله وهي أن مسألة الفداء ليست إلزامية، فللحكومة الإسلامية أن تبادل الأسرى متى ما رأت في ذلك مصلحة، أو أن تمن عليهم فتطلق سراحهم دون تعويض.

والمسألة المهمّة الأخرى في شأن أسرى الحرب همي موضوع إصلاحهم وتسربيتهم وهدايتهم، ولعل هذا الأمر غير موجود في المذاهب الماديّة، لكنّه مثار عناية وإهتام أكيد في الجهاد من أجل تحرير الإنسان وإصلاحه وتعميم الحق والعدل.

ولهذا فإنّ **الآية الرّابعة** من الآيات محل البحث تخاطب النّبي أن يـدعو الأسرى إلى الإيمان بالله وإصلاح أنفسهم، ويرغبهم في كل ذلك، فتقول: ﴿يَا لَيْهَا النّبيّ قَـل لمـن فـي

أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيراً يؤتكم خيراً ممّا أخذ منكم ﴾.

والمراد من كلمة «خيراً» في الجملة آنفة الذكر ﴿إِنْ يَعْلَمُ الله فِي قَلُوبِكُم خَيْراً﴾ هو الإيمان وقبول الإسلام أمّا المراد من كلمة «خير» في الجملة الأخرى «يؤتكم خيراً» فهو الثواب أو الأجر المادي والمعنوي الذي ينالونه ببركة الإسلام، وهو أعظم عند الله من الفداء بمراتب كثيرة!

ثم إضافة إلى ذلك فسيشملكم لطف الله ويعفو عن سيئاتكم ﴿ويعفر لكم والله قفور رحيم ﴾.

وحيث إنّ من الممكن أن يستغل بعض الأسرى إظهار الإسلام ليسيء إلى الإسلام ويخون النّبي وينتقم من المسلمين، فإنّ الآية التالية تحذّر النّبي والمسلمين من خيانتهم فتقول: ﴿وَإِنْ يَرِيدُوا خَيَانَتُكُ فَقَد خَانُوا الله مِنْ قَبِل﴾.

وأي خيانة أعظم من عدم الإستجابة لنداء الفطرة والعزوف عن نداء الحق والعمقل، والشرك بالله وعبادة الأصنام بدلاً من الإيمان بالله وتوحيده؟ ثمّ إنّ عليهم أن لا يسنسوا نصرة الله لك ﴿فَأَمَكُنْ مِنْهُم ﴾.

وإذا أرادوا الخيانة في المستقبل فلن يُفلحوا وسوف ينالون الخزي والخسران والهـزيمة مرّة أخرى، لأنّ الله مطلع على نيّاتهم، وجميع تعاليم الإسلام في شأن الأسرى وفق حكمته ﴿والله عليم حكيم﴾

وقد جاء في كتب الفريقين \_الشيعة وأهل السنّة \_ في ذيل الآيتين محل البحث أنّ العباس عم النّبي كان بين أسرى بدر، فطلبت جماعة من الأنصار أن لا يؤخذ عنه فداء إكراماً لرسول الله، فقال مَنْ الله و وبين أي أشرون منه درهماً»، (أي إذا كان الفداء قانوناً إسلامياً عامّاً، فلا ينبغي أن يفرق بين عمى وبين أي أسير آخر).

وقال لعمّه العباس: «إدفع عنك وعن ابن أخيك \_عقيل \_الفداء».

فقال له العباس «وكان شغوفاً بالمال». يا محمّد أتريد أن تجعلني فقيراً حتى أمد يدي إلى قريش؟!

فقال له النّبي: إعط فداءك من المال الذي أودعته عند أم الفضل \_زوجتك \_وقلت لها: إذا قتلت في ساحة المعركة فأنفقيه على نفسك وعلى أبنائك.

فتعجب العباس من هذا الأمر وقال: من أخبرك بهذا؟ «ولم يطلع عليه أحد أبداً» فقال رسول الله: أخبرني بذلك جبرائيل. فقال العباس: أحلف بمن يحلف به محمّد لم يعلم بذلك إلّا أنا وزوجتي، ثمّ قال: أشهد أنّك رسول الله، وأعلن إسلامه.

وعاد جميع أسرى بدر إلى مكّة إلّا العباس وعقيل ونوفل، إذ أسلموا وبقوا في المدينة، والآيات محل البحث تشير إلى حال أولئك .

وجاء في شأن إسلام العباس في بعض التواريخ أنّه عاد إلى مكّة بعد إسلامه، وكان يكتب إلى النّبي عن مؤامرات المشركين ثمّ هاجر إلى المدينة قبل السنة الثّامنة من الهجرة «عام فتح مكّة».

وفي كتاب قرب الإسناد عن الإمام الباقر عن أبيه الإمام زين العابدين المنه أنه جيء إلى رسول الله ذات يوم بأموال كثيرة، فالتفت النّبي عَبَيْنَهُ إلى العباس وقال له: ابسط عباء تك أو «رداءك» وخذ من هذا المال، ففعل العباس وأخذ من ذلك المال، فقال النّبي عَبَيْنَهُ : هذا ما قاله الله سبحانه و تلا قوله: ﴿ عِا لَيْهَا النّبِي قَلَ لَهِنَ فَي لَهِ دِيكُم مِن الأسرى ﴾ أ.

وهو إشارة إلى أنَّ وعد الله قد تحقق عملياً في إتيان العباس خيراً ممَّا أُخذ منه.

ويعرف من هذا الحديث أنّ النّبي كان في صدد أن يعوض الأسرى الذين أسلموا عمّاً أخذ منهم، ترغيباً وتشويقاً، وأن يعيد إليهم أموالهم المأخوذة منهم بصورة أحسن.

8003

١. يراجع تفسير نورالثقلين، وروضة الكافي، وتفسير القرطبي، وتفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ١٦٨.

### التفسير

# أربع طوائف مفتلفة:

تبحث هذه الآيات التي تُختتم بها سورة الأنفال ـ وتُعدّ آخر فصل من فصولها ـ عن طوائف المهاجرين والأنصار والطوائف الأخرى من المسلمين وبيان قيمة هؤلاء جميعاً، فتعطى كل طائفة قيمة، وتستكمل ما تناولته الآيات السابقة في شأن الجهاد والمجاهدين.

وبتعبير آخر: إنّ هذه الآيات عالجت نظام الجتمع الإسلامي من حيث العلائق المختلفة، لأنّ خطة الحرب وخطة الصلح كسائر الخطط والمناهج العامّة، لا يمكن أن يتمّ أيّ منها دون تكوين علاقة اجتماعية صحيحة، وأخذها بنظر الاعتبار.

وقد تناولت هذه الآيات خمس طوائف، أربع منها من المسلمين، وواحدة مـن غـير المسلمين، والطوائف الأربع هي: \*

ا-المهاجرون السابقون.

٢-الأنصار في المدينة.

٣-المؤمنون الذين لم يهاجروا.

٤-الذين آمنوا من بعدُ وهاجروا.

فتقول الآية الأولى من الآيات عمل البحث ﴿ لِنَّ للذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا بأموالهم ولنفسهم في سبيل الله والذين آووا وتصروا أولئك بعضهم أوليا. بعض).

فقد أُشير في هذا القسم من الآية إلى الطائفتين، الأولى والثّانية [المهاجرون، والأنصار] أي الذين آمنوا في مكّة ثمّ هاجروا منها إلى المدينة، والذيس آمنوا في المدينة ثمّ آزروا النّبي تَتَلِيلًا ونصروه ودافعوا عنه وعن المهاجرين، وقد وصفتهم الآية بأنّهم بعضهم أولياء بعض، وبعضهم حماة بعض.

والذي يسترعي النظر أنّ الآية وصفت الطائفة الأولى بأربع صفات هي: الإيمان، والهجرة والجهاد المالي والاقتصادي «وذلك عن طريق الإعراض عن أموالهم في مكّة، وما بذلوه من أموال في غزوة بدر»، والصفة الرّابعة جهادهم بأنفسهم ودمائهم وأرواحهم.

أمَّا الأنصار فقد وصفتهم الآية بصفتين هما: الإيواء، والنصرة.

وقد جعلت هذه الآية الجميع مسؤولين بعضهم عن بعض، ويتعهد كلّ بصاحبه بقولها ﴿بِعِضْهِمْ أُولِياً بِعِضَى﴾.

فهاتان الطائفتان \_ في الحقيقة \_ كانتا تمثلان مجموعتين متلازمتين لا يمكن لأحمدهما الإستغناء عن الأخرى، إذ منهما يتكون نسيج الجميع الإسلامي، فهما بمثابة «المغزل والخيط».

ثم تشير الآية إلى الطائفة الثّالثة فتقول: ﴿وللذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء متى يهاجروا ﴾.

ثُمُ استثنت في الجملة التي بعدها مسؤولية واحدة فحسب، وأثبنتها في شأن هذه الطائفة، فقالت: ﴿ وَلَنْ لِسَنْتُ مِنْ فَي لَلَا مِنْ قَعَلِيكُم لِلنَصْرِ إِلَّا عَلَى قَوْم بِينَكُم وَبِينَهُم مِيثَاقٍ ﴾.

وبتعبير آخر: يلزم الدفاع عن أولئك في صورة ما لو أصبحوا قبال عدوّ مشترك، أمّا إذا واجهواكفاراً بينكم وبينهم عهد وميثاق، فإنّه يجب الوفاء بالعهد والميثاق، وهي مقدمة على الدفاع في هذه الصورة. وحضّت الآية على رعاية العهود والمواثيق والدقة في أداء هذه المسؤولية، ومنبهة إلى علم الله بكل الأمور، فقالت: ﴿وللله بِمَا تَعْمِلُونَ بِصِيرٍ﴾.

فهو يرى جميع أعمالكم ويطلع على ما تفعلون من جهاد، أو أداء للوظيفة الملقاة على عاتقكم، أو إحساس بالمسؤولية، كما يعلم بمن لم يعتنِ بالأمر، وكذلك بالوهن والضعف وعدم الإحساس بالمسؤولية إزاء هذه الوظائف الكبيرة.

أمّا الآية الثّانية فتشير إلى النقطة المقابلة للمجتمع الإسلامي، أي مجتمع الكفر وأعداء الإسلام، فتقول: ﴿والدّين كفروا بعضهم لوليا، يعفن ﴾.

أي إنّ علاقاتهم منحصرة فيا بينهم، ولا يحق لكم أن تتعاهدوا معهم، أو تحاموا عنهم، أو تطلبوا منهم النصرة لأنفسكم، أو تلجؤوهم وتؤووهم إليكم، أو تأووا و تلتجئوا إليهم.

وبعبارة موجِزَة: لا يحق للكفّار أن يدخلوا في نسسيج الجستمع الإسسلامي، ولا يحسق للمسلمين أن يدخلوا في نسيج الكفّار.

ثمّ تنبّه الآية المسلمين وتحذرهم من مخالفة هذا التعليم، فتقول: ﴿ لِلْا تَفْعَلُوهُ تَكُنَّ قُتَنَّةً فَيَ الأَرض وقساد كبير﴾.

وأي فتنة وفساد أكبر من تهميش إنتصاركم، وسريان دسائس الأعداء في مجتمعكم، وتخطيطهم لهدم دينكم دين الحق والعدل.

أمّا في الآية التالية فنجد تأكيداً على مقام المهاجرين والأنصار مرّة أخرى، وما لها من موقع وأثر في تحقق أهداف المجتمع الإسلامي، فتثني عليهم الآية بقولها: ﴿والدّين آهنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والذين آووا ونصروا أوانك هم المؤمنون حقّاً ﴾.

لأنهم هبوا لنصرة الإسلام في الأيام الصعبة الشديدة وفي الغربة والمحنة وقد اشترك كل فرد منهم بنوع من النصرة لله ولرسوله ﷺ ﴿لهم معفرة ورزق كريم﴾.

فهم فائزون بثواب الله والنعمة الأخروية، كما أنّهم يتمتعون في هذه الدنيا بالعزة ورفعة الرأس والكرامة.

أمّا الآية الأخيرة فتشير إلى الطائفة الرّابعة من المسلمين، أي أولئك الذين آمنوا وهاجروا من بعد، فتقول: ﴿والذين آهنوا هن بعدُ وهاجروا وجاهدوا همكم فأولئك هنكم ﴾.

أي إنّ المجتمع الإسلامي ليس مجتمعاً منغلقاً ومحصوراً على نفسه ،بل أبواب مفتوحة لجميع المؤمنين والمهاجرين والمجاهدين، وإن كان للمهاجرين الأوائل مقام خاص ومنزلة كريمة، إلّا أنّ ذلك لا يعني أن المؤمنين الجدد والمهاجرين في المستقبل لا يعدّون جزءاً من المجتمع الإسلامي ولا يكونون من نسيجه.

وتشير الآية في ختامها إلى ولاية الأرحام بعضهم لبعض، وأوليتها في جعله الله في عباده من أحكام، فتقول: ﴿وَلُولُولُ الأَرْحَامُ بِعَنْهُمُ لُولَىٰ بِيعِمْنَ فَي كِتَابُ اللهِ ﴾.

وفي الحقيقة فإن الآيات السابقة تتكلم عن ولاية المؤمنين والمسلمين العامّة «بعضهم إلى بعض» أمّا هذه الآية محل البحث فتؤكّد هذا الموضوع في شأن الأرحام والأقارب، فهم إضافة إلى ولاية الإيمان والهجرة يتمتعون بولاية الأرحام أيضاً، ومن هنا فهم يسرثون ويورّثون بعضهم بعضاً، إلّا أنّه لا إرث بين غيرهم من المؤمنين الذين لا علاقة قربى بينهم. فبناءً على ذلك فإنّ الآية الأخيرة لا تتكلم عن الإرث، بل تتكلم عن موضوع واسع من ضمنه موضوع الإرث.

وإذا وجدنا في الرّوابات الإسلامية، وفي الكتب الفقهية، استدلالاً بهذه الآية والآية المشابهة لها في سورة الأحزاب على الإرث، فلا يعني ذلك أن الآي الذي استُدل به عسل الإرث منحصر بهذا الشأن فحسب، بل توضح قانوناً كليّاً، والإرث جزء منه. ولهذا نجد أنه استُدل بهذه الآية محل البحث على موضوع خلافة النّبي مع أنّها غير داخلة في موضوع الإرث المالى. أ

واستُدلُ بها على أولوية غسل الميت، كما صرحت به الرّوايات الإسلامية. `

وبملاحظة ما ذكرنا. آنفاً يتضع أنّه لا دليل على ما أصر عليه جماعة من المفسّرين على انحصار هذه الآية بمسألة الإرث، وإذا أردنا أن مختار مثل هذا التّفسير فإنّ السبيل الوحيد له أن نعد الإرث مستثنياً من الولاية المطلقة، التي بيّنتها الآيات السابقة لعامّة المهاجرين والأنصار، فنقول: إنّ الآية الأخيرة تقول بأنّ ولاية المسلمين العامّة بمعضهم لبعض لا تشمل الإرث.

وأمّا الإحتمال بأنّ الآيات السابقة تشمل الإرث أيضاً ثمّ نسخت الآية الأخيرة هذا الحكم منها، فيبدو بعيداً جدّاً، لأنّ الترابط في المفهوم بين هذه الآيات جميعاً من الساحية المعنوية، بل حتى التشابد اللفظي، كل ذلك يدل على أنّ الآيات نزلت معاً في وقت واحد. وبهذا لا يمكن القول بالتناسخ بين هذه الآيات.

١. اصول الكافي، ج ١، ص ٢٨٥، ٢٨٧ و ٢٨٨. ٢٠ راجع جواهرالكلام، ج ٤، ص ٣٣ فما بعد.

وعلى كل حال فإنَّ التَّفسير الأكثر تناسباً لهذه الآيات هو ما بيناه آنفاً.

وفي آخر جملة من هذه الآية \_التي هي آخر جملة من سورة الأنفال أيضاً \_يقول الله سبحانه: ﴿ لِنَّ الله بكل شيء عليم».

فما نزل في هذه السّورة من أحكام تتعلق بالأنفال وغنائم الحرب، وتعاليم الجهاد والصلح، وأحكام الأسرى والحرب، وما يتعلق بالهجرة وغيرها، كل ذلك كمان وفق حساب دقيق يتلاءم وروح المجتمع الإنساني، والعواطف البشرية، والمصالح العامّة في جميع جوانبها المختلفة.

### بحوث

#### ١- الهجرة والجهاد

إنّ دراسة التاريخ الإسلامي تدلّ على أنّ هذين الموضوعين كانا من عوامل إنتصار المسلمين الرئيسية قبال عدوهم، فلولا الهجرة لتمّ دفن الإسلام في مكّة، ولو لا الجهاد لما اتسعت رقعة الإسلام، فالهجرة أخرجت الإسلام من منطقة خاصة إلى مداه الرحب وصيرته عالميّاً، والجهاد علم المسلمين أنّهم إذا لم يعتمدوا على قدراتهم فإنّ عدوهم الذي لا يلتزم بأيّة مقررات سوف لا يعترف لهم بأدنى حيق وسوف لا يعطيهم حقوقهم المشروعة، ولا يصيخ لهم سمعاً أبداً.

واليوم إذا أردنا انقاذ الإسلام من الطرق المسدودة، وإزاحة الموانع التي جعلها الأعداء في طريقه من كل جهة، فلا سبيل إلى ذلك إلّا باحياء هذين الاصلين: الهجرة والجهاد.

فالهجرة توصل صوت المسلمين إلى أسهاع العالم كله، وتروي ظمأ القلوب المستعطشة للحق والعدل ومن هو في شوق إلى معرفة الحقيقة.

والجهاد يهب المسلمين التحرك والحياة، ويبعد اعداءهم الذين لا ينفعهم إلّا منطق القوة عن قارعة الطريق ويبيدهم.

وقد حدثت الهجرة في الإسلام مراراً. فكانت هجرة المسلمين من مكّة إلى الحبشة حيث غرسوا بها الإسلام خارج الجزيرة العربية وبنوا فيها حصناً للمسلمين الأوائل قبال ضغوط أعدائهم.

ثمّ هجرة النّبي والمسلمين الأولى إلى المدينة، ولهؤلاء المهاجرين الذين يطلق عــليهم

(مهاجروا بدر) أهميّة قصوى في تأريخ الإسلام، لأنّهم أتّجهوا ظاهراً نحو مستقبل بحسهول مظلم، وغضوا ابصارهم عن جميع ما ملكوه في سبيل الله، وأعرضوا عن حطام الدنيا.

هؤلاء المهاجرين أي: «المهاجرون الأولون» مثّلوا في الحقيقة الحجر الأساس لصرح الإسلام العظيم، والقرآن يثني عليهم بالتكريم والتعظيم، ويوليهم عناية خاصّة، لأنّهم كانوا من أشد المسلمين تضحيةً.

«الهجرة الثّانية» أطلقت على هجرة طائفة أخرى من المسلمين إلى المدينة، وذلك بعد صلح الحديبية والحصول على محيط آمنٍ نسبياً بعد هذا الصلح، وقد تطلق الهجرة على كل مهاجر من مكّة إلى المدينة حتى بعد واقعة بدر، وإلى زمان فتح مكّة.

أمّا بعد فتح مكّة فقد انتفت الهجرة من مكّة إلى المدينة، لأنّ مكّة أصبحت مـدينة إسلامية أيضاً، والحديث النبوي المشهور «لا هجرة بعد الفتح» يشير إلى هذا المعنى.

لكن هذا الكلام لا يعني أن مفهوم الهجرة زال من قاموس مبادي، الإسلام كليّاً كما يتصور بعضهم، بل الهجرة من مكّة إلى المدينة انتنى موضوعها، وإلّا فمني ما حدثت ظروف كظروف المسلمين الأوائل فقانون الهجرة باق على قوته، وسوف يبقى مادام الإسلام يتسع حتى يستوعب العالم أجمع.

ومع الأسف الشديد فإن أغلب المسلمين لنسيانهم هذا الأصل الإسلامي المهم انغلقوا على أنفسهم، بينا نرى المبشرين المسيحيين والفرق الضالة والإستعبار يهاجرون إلى أنحاء المعمورة كلها، ويذهبون حتى إلى القبائل أو الطوائف المتوحشة بمن يأكلون لحوم البشر في مجاهيل أفريقيا، ويجوبون القطبين المتجمدين الشمالي والجنوبي في سبيل تحقيق أهدافهم، مع أن هذه مهمة المسلمين في الواقع، إلا أن العمل أضحى من الآخرين!

والأعجب من ذلك وجود الكثير من القرى في جوار المدن الإسلامية الكبرى، وبمسافة لا تبعد كثيراً عنها، إلا أن أهلها لا يعرفون عن الإسلام شئياً، ولا يعرفون أحكامه، وربما لم يروا وجه مبلغ إسلامي هناك أبداً. لهذا فإنّ محيطهم مستعد لنشوء جراثيم الفساد والمذاهب المختلقة والبدع التي يفتعلها «الإستعار» ولا ندري بماذا يجيب المسلمون ربهم يوم القيامة وهم ورثة المهاجرين الأوائل إزاء هذه الحال المزرية؟!

وبالرغم من مشاهدة تحرك في هذا الصدد أخيراً، إلّا أنّه محدود وغير كافٍ ابداً. وعلى أية حال، فإن موضوع الهجرة وأثرها في تاريخ الإسلام ومصير المسلمين أكبر من أن نأتي على جميع جوانبه بهذا الإختصار (ولنا كلام بهذا الشأن لدى تفسير الآيات التي تتناول هذا الموضوع إن شاء الله).

### ٢\_ المبالغة والإغراق في تنزيه الصمابة

حاول بعض إخواننا أهل السنة أن يستنتج ممّا أولاه القرآن للمهاجرين السابقين «الأوائل» من إهمّام واحترام، أنّهم لن يرتكبوا ذنباً إلى آخر عمرهم وحياتهم. وذهبوا إلى اكرامهم واحترامهم جميعاً دون استثناء، ودون الاعتراض على هذا وذاك، ثمّ عمموا هذا القول على جميع الصحابة \_ فضلاً عن المهاجرين \_ وذلك لشناء القرآن عليهم في بسيعة الرضوان وغيرها، وذهبوا عملاً إلى أنّ الصحابة \_ دون النظر إلى اعهاهم \_ أفراد متميزون. فلا يحق لأيّ شخص توجيه النقد لهم والتحقيق في سلوكهم.

ومن جملة هؤلاء المفسّر المعروف صاحب المنار، إذ حمل في ذيل الآيات محل البحث حملة شعواء على الشيعة، لأنهم ينتقدون المهاجرين الأولين، ولم يلتفت إلى أن مثل هـذا الإعتقاد لا يتضاد وروح الإسلام وتاريخه!!

فلا ريب أنّ للصحابة \_وعلى الخصوص المهاجرين منهم \_حرمةً خاصّة، إلّا أنّ هذه الحرمة كانت قائمة ما داموا في طريق الحق ويضحّون من أجل الحق، لكن من المقطوع به أنّ نظرة القرآن إلى بعضهم أو حكمه قد تغير منذ انحرف البعض عن النهج القويم والصراط المستقيم.

فثلاً، كيف يمكننا أن نبرى، طلحة والزبير من نقضها بيعة إمامها الذي انتخبه المسلمون «بغض النظر عن تصريح النّبي بمقامه وشأنه» وكانا من ضمن المسلمين الذين بايعوه؟ وكيف يمكن تبرئتها من دماء سبعة عشر ألف مسلم قتلوا في حرب الجمل، مع أنّه لا عذر لمن يفسك دم إنسان واحد أمام الله مهاكان، فكيف بهذا العدد الهائل الذين سفكت دماؤهم؟

ترى هل يمكن أن نعد علياً علياً علياً علياً على المحابه في حرب الجمل على الحق كما نعد أعداء ه فيها على الحق أيضاً؟! ونعد طلحة والزبير ومن معهما من الصحابة على الحق كذلك؟! وهل يقبل العقل والمنطق هذا التضاد الفاضح؟

وهل يمكننا أن نغض النظر من أجل عنوان «تنزيه الصحابة» ولا نــ لتفت إلى التـــاريخ

وننسى كل ما حدث بعد النّبي ﷺ ونضرب عرض الجدار قاعدة ﴿ لِنَّ أَكْسُوهُ كُمْ صَنْدُ لَلَّهُ التقامِم ﴾ ؟ \

مالكم كيف تحكمون؟!

وما يمنع أن يكون الإنسان من أهل الجنّة ومؤيداً للحق يوماً، ويكون من أهل النّار ومؤيداً للباطل ومن أعداء الحق يوماً آخر؟... فهل الجسميع معصومون؟ ألسنا نسرى التغييرات في أحوال الأشخاص بأم أعيننا؟!

قصة «اصحاب الردّة» وارتداد جمع من المسلمين بعد رحلة الرسول عَلَيْهُ مذكورة في كتب أهل السُنّة والشّيعة، وأن الخليفة الأوّل تصدى لهم وقاتلهم، فهل يعقل أنّ أحداً من «اصحاب الردّة» لم ير النّبي عَلَيْهُ ولم يكونوا في عدّة الصحابة؟

والأعجب من ذلك أنَّ بعضاً تشبت بالإجتهاد للتخلص من الطريق المسدود والتناقض في ذلك، وقالوا: إنَّ أمثال طلحة والزبير ومعاوية ومن لفّ لفهم قد اجتهدوا فأخطأوا وليسوا مذنبين، بل هم مثابون مأجورون بأعهالهم من قبل الله! فما أفضح هذا المنطق؟!

فهل الثورة على خليفة النّبي ﷺ ونقض البيعة وهدر دماء الآلاف من الأبرياء من أجل رئاسات دنيوية وحب المال، موضوع معقد ومبهم ولا يعرف أحد ما فيه من سوء؟!

ترى هل في سفك كل تلك الدماء البرينة أجر وثواب عند الله؟!

فإذا أردنا تبرئة جماعة من الصحابة ممّا ارتكبوه من جرائم، فسوف لا نرى مجسرماً أو مذنباً في الدنيا، وسنبرىء بهذا المنطق جميع القتلة والجرمين والجبابرة.

إنّ مثل هذا الدّفاع غير المنطق ـ عن الصحابة ـ سيسبب النظرة السيئة إلى أصل الإسلام.

والخلاصة، أنّنا لا سبيل لنا إلّا احترام الجميع خاصّة أصحاب النّـبيَّ تَبَالِلُهُ مــادامــوا لم ينحرفوا عن مسير الحق والعدل ومناهج الإسلام، وإلّا فلا. '

#### ٣ـ الإرث في قوانين الإسلام

كها أشرنا سابقاً في تفسير سورة النساء، فإنّ الناس في زمان الجاهلية كانوا يتوارثون عن ثلاث طرق:

۱. العجرات، ۱۳.

٢. حول العدالة وتنزيه الصحابة، راجع ذيل الآية ١٠٠ من سورة التوبة.

١- عن طريق النسب «وكان منحصراً بالأولاد الذكور، أمّا الأطفال والنساء فهؤلاء
 محرومون من الإرث».

٢- وعن طريق «التبني» بأن يجعل ولد غيره ولده.

٣- وعن طريق العهدالذي يعبر عنه بالولاء'.

وفي بداية الإسلام كان العمل جارياً بهذه الطرق قبل نزول قانون الإرث، إلّا أنّه سرعان ما حلّت الأخوة الإسلامية مكان ذلك، وورث المهاجرون الأنصار فحسب، وهم الذين تآخوا وعقدوا عهد الأخوة الإسلامية، وبعد أن اتسع الإسلام أكثر فأكثر شُرّع حكم الإرث النسبي والسببي، ونسخ حكم الأخوة الإسلامية في الإرث.

وقد أشارت إليه الآيات -محل البحث - والآية ٦ من سبورة الأحراب، إذ تبقول: وولولو الأرحام بعضهم لولئ بيعض في كتاب الله ﴾.

كل هذا مقطوع به من حيث التاريخ، إلّا أنّه \_كها قلنا من قـبل \_فإن جملة ﴿وَلُولُوا لَا لَا مَا عَلَى مَا اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

#### ٤\_ما المرادمن الفتنة والفساد الكبير؟

احتمل المفسّرون في تفسير هاتين الكلمتين الواردتين في الآيات محل البحث احتالات كثيرة، إلّا أنّ ما ينسجم أكثر مع مفهوم هذه الآية هو أنّ المراد من «الفتنة» هو الإختلاف والتفرق و تزلزل مباني العقيدة الإسلامية على أثر وسوسة الأعداء، و «الفساد» يشمل كل إخلال و تخريب للنظم الاجتاعية المختلفة وخاصّة سفك الدماء البريئة والارهاب وأمثال ذلك.

وفي الحقيقة فإن القرآن الجيد ينذر المسلمين إذا لم يُحكِموا علائق الأخوة والتعاون فيها بينهم، ولم يقطعوا ارتباطهم بالعدو، فإن جماعتهم تزداد تشتتاً يوماً بعد يوم، وبنفوذ الأعداء داخل المجتمع الإسلامي ووساوس إغواءاتهم تتزلزل أسس الإيمان وقسواعده، ويستلى المسلمون عن هذا الطريق بفتنة عظيمة.

١٠ بعثنا موضوع الإرث بالولاء في الجزء الثَّالث بصورة مفصلة.

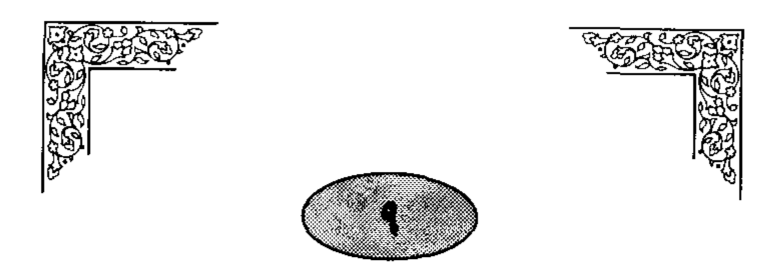
وكذلك إذا لم تكن العلائق الاجتاعية قوية، فإنّ العدو سرعان ما ينفذ إلى الجنمع وتحدث أنواع المفاسد من ارهاب وسفك الدماء، وتضييع الأموال واغواء الأولاد، ويبدو الضعف والنقص واضحاً في الجنمع، ويعم الفساد الكبير كل مكان.

ربّنا، أيقظ مجتمعنا الإسلامي بلطفك. ونّبهنا إلى أخطار التعاون مع الأعداء وتكبوين العلاقة وإياهم. ونزّه مجتمعنا من الفتنة والفساد الكبير بنور المعرفة ووحدة الكلمة.

آمین یا ربّ العالمین

نهاية سورة الأنفال

8003



سورة

التوجة

مدنیّة وعدد آیاتها مائة وتسع وعشرون

#### سورة التّوبة

ينبغي الإلتفات إلى الأمور التالية قبل الشروع في تفسير السورة:

#### ١\_ أسماء هذه الشورة

ذكر المفسّرون لهذه السّورة أسهاءً عديدة تبلغ العشرة، غير أنّ المشهور منها هو ما يلي: سورة البراءة. وسورة التوبة، والسورة الفاضحة. ولكلّ من التسميات سبب جليّ.

فالبراءة، لأنها تبتدأ بإعلان براءة الله من المشركين، والذين ينقضون عهدهم.

والتوبة، لما ورد من مزيد الكلام عن التوبة في هذه السورة.

والفاضحة، لما فيها من الآيات التي تكشف النقاب عـن أعـمال المـنافقين لتـعريتهم وخزيهم وفضيحتهم.

#### ۲\_متی نزلت هذه السوره؟

هذه السورة هي آخر سورة نزلت على النّبي الأكرم الله أو من أواخر السور النازلة عليه في المدينة، وهي كما قلنا ذات ١٢٩ آية فحسب.

والمعروف أنّ بداية نزول هذه السورة كانت في السنة التاسعة للهجرة، ويدلّ تتبع آياتها على أنّ قسماً منها نزل قبل معركة تبوك، وقسماً منها نزل عند الإستعداد للمعركة أو «الغزوة»، وقسماً منها نزل بعد الرجوع من المعركة والفراغ منها.

ومن بداية السورة حتى الآية ٢٨ نزل قُبيل موسم الحج، كما سنبيّن ذلك بعون الله، والآيات الأولىٰ ــهذه ــوالتي تتعلق بمن بتي من المشركين بلّغها أميرالمؤمنين الثلا في موسم الحج.

#### ٣\_ ممتوى السّورة

لمَّا كان نزول هذه السورة إيَّان انتشار الإسلام في الجزيرة العربية، وتحطيم آخر مقاومة

للمشركين فقد كان لما حوته من مفاهيم ومواضيع أهميّة بالغة، إذ يتعلق قسم منها بالبقية الباقية من عبدة الأوثان والمشركين، وقطع العلاقات معهم، وإلغاء المعاهدات والمواثيق التي كانت بينهم وبين المسلمين، لنقضهم لها مراراً، ليتم تطهير الحسيط الإسلامي من رجس الوثنية الى الأبد.

وحيث إنّ بعض الأعداء عند انتشار رقعة الإسلام وتحطيم قوى الشرك غيّر منظهره النفاق وسلك في خط بغية النفوذ بين المسلمين، ولتوجيه ضربة قاضية للإسلام، فإنّ قسماً مهماً من آيات هذه السورة تتحدّت عن المنافقين وعاقبتهم، وتحذر المسلمين منهم.

وبعض آيات هذه السورة تتحدث عن الجهاد في سبيل الله وأهميته، لأن الغفلة عن هذا الأمر الحياتي في ذلك الظرف الحساس تبعث على ضعف المسلمين وتقهقرهم أو انكسارهم. كما أن قسماً منه يكمل البحوث السابقة التي تناولت انحراف أهمل الكمتاب «اليهود والنصارى» عن حقيقة التوحيد، وتتكلم عن انصراف علمائهم عن واجمهم في التمليغ وقيادة المجتمع.

وفي بعض آيات هذه السورة حثّ للمسلمين على الإتحاد ورص الصفوف\_تعقيباً على ما جاء آنفاً في الحث على الجهاد \_وتوبيخ للمتخاذلين والمهزومين نفسياً الذين يتذرعون بذرائع واهية للتخلص من هذا الواجب، ثمّ إنّ فيها ثناءً على المهاجرين السابقين إلى الهجرة، والصفوة من المؤمنين الصادقين.

وحيث سبّب انتشار الإسلام واتساع رقعة مجتمعه آنئذٍ ظهور حاجات مختلفة ينبغي توفيرها، فقد عرضت بقية الآبات من هذه السورة موضوع الزكاة وتحريم تراكم الثروات واكتنازها، ووجوب طلب العلم أو التعلّم وتعليم الجهلة، وتناولت بحوثاً متنوعة أخرى كقصة هجرة النّبي، والأشهر الحرم التي يحرم فيها القتال، وأخذ الجزية من الأقليات الدينية غير الإسلامية كاليهود والنصاري، وما إلى ذلك.

# ٤\_ لَمُ لَمْ تبدأ هذه السورة بالبسملة؟

يُجبِب استهلال السورة على السؤال آنف الذكر فقد بُدئت بالبراءة \_ من قبل الله \_ من المشركين، وإعلان الحرب عليهم، واتباع أسلوب شديد لمواجهتهم، وبيان غيضب الله عليهم، وكل ذلك لا يتناسب والبسملة ﴿ يسم الله الرحمن الرحميم ﴾ الدالة على الصفاء والصدق والسلام والحب؛ والكاشفة عن صفة الرحمة واللطف الإلهي.

وقد ورد هذا التعليل عن على ﷺ ﴿

و يعتقد بعض المفسّرين أنَّ سورة براءة \_ في الحقيقة \_ تتمة لسورة الأنفال، لأنَّ الأنفال تتحدث عن العهود، وبراءة تتحدث عن نقض تلك العهود، فلم تذكر البسملة بين هاتين السورتين لإرتباط بعضها ببعض، وقد ورد عن الإمام الصادق هذا المعنى أيضاً ٢.

ولا مانع أن يكون السبب في عدم ذكر البسملة مجموع الأمرين آنني الذكر ـ معاً ـ فالأوّل ناظر إلى الرواية الأولى «رواية الإمام على» والشّاني يشير إلى رواية الإمام الصادق الله.

### ٥\_ فضيلة هذه السورة وآثارها

أولَتُ الرّوايات الإسلامية أهميّة خاصّة لتلاوة سورتي براءة والأنفال، وممّا جاء في شأنها عن الإمام الصادق الله أنه قال «من قرأ براءة والأنفال في كل شهر لم يدخله نفاق أبداً. وكان من شيعة أميرالمؤمنين الله حقّاً».

وقد قلنا مراراً: إنّ ما ورد من أهمية قصوى في الرّوايات الإسلامية في قراءة مختلف السور لا يعني ظهور آثار تلك القراءة من دون تفكّر و تطبيق لمضامينها، فنقول مثلاً: من قرأ سورتي براءة والأنفال دون إدراك لمعانيها فسيدرأ عنه النفاق، ويكون من شيعة أميرالمؤمنين الما المراد في الحقيقة أن يكون مضمون السورة مؤثّراً في بناء شخصية الفرد والجمع، ولا يتحقق ذلك إلا بإدراك مغزى السورة واستيعاب معناها، والإستعداد والتهيؤ لتطبيقها.

وحيث إنّ السورتين قد أوضحتا الخطوط العريضة العامّة في حياة المؤمنين الصادقين ومن في قبالهم من المنافقين، وأنارتا الطريق للعاملين لا للمدّعين فحسب، فستكون ثمرة تلاوتها والاعتبار بمضمونيها هو ما ذكرته الرواية وبهذا تكون التلاوة مؤثرة بنّاءة.

وأمّا من ينظر إلى القرآن وآياته الشريفة بشكل آخر، فهو أبعد ما يكون عن روح هذا الكتاب التربوي الذي جاء لبناء الإنسانية وهدايتها.

وقد ورد عن رسول الله ﷺ في بيان الأهميّة القصوى لما نوّهنا عنه من لطائف، أنّه قال

١. جاء في تفسير مجمع البيان بداية سورة التوبة عن علي علي الله قال: «لم تنزل بسم الله الرحمن الرحيم على رأس سورة «براءة» لأنّ بسم الله للأمان والرحمة ونزلت براءة لرفع الأمان والسيف فيه!».

٢. قال الطبري نقلاً عن الإمام الصادق عُنِيِّل والأنفال وبراءة واحدةً!؛؛ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١٧٦.

«نزلت علي براءة والتوحيد في سبعين ألف صف من صفوف الملائكة، وكان كل صف منهم يوصيني بأهمية هاتين السورتين». \

### ٦ـ مقيقة تأريفية يسعى بعضهم إلى طمس معلامها

من المتفق عليه بين جميع المؤرخين والمفسّرين تقريباً أنّه لما نزلت الآيات الأولى من سورة براءة، وألْغَيَت العهود التي كانت بين المشركين والمسلمين، أمر النّبي أبابكر أن يبلّغ هذه الآيات في موسم الحج، ثمّ أخذها منه وأعطاها علياً للله ليقوم بتبليغها، فقرأها علي على الناس في موسم الحج. وبالرغم من اختلاف الرّوايات في جنزئيات هذه القصة وجوانبها المتفرقة، إلّا أن ذكر النقاط التالية يمكن أن يجلو لنا حقيقة ناصعة:

٢-كها جاء في المسند ذاته عن أنس بن مالك، أنّ النّبي تَبَالِلُهُ أرسل سورة براءة مع أبي بكر ليبلّغها، فلمّا وصل أبو بكر إلى ذي الحليفة \_ ويدعى بمسجد الشجرة أيضاً \_ وهو على بُعد مسافة فرسخ عن المدينة تقريباً، قال النّبي تَبَالُهُ: «لا يبلغها إلّا أنا أو رجل من أهل بيتي» فبعث بها مع على الله ".

٣ ـ وورد أيضاً في المسند نفسه ـ بإسناد آخر ـ عن أميرالمؤمنين علي الله أنه لما بعثه النّبي ومعه براءة قال: يا رسول الله لست خطيباً، فقال النّبي عَلَيْهِ: لا محيص عن ذلك، ف إمّا أن أذهب بها أو تذهب بها، فقال علي: إذا كان ولابد فأنا أذهب بها. فقال له النّبي عَلَيْهُ: «إنطلق بها فإنّ الله يثبت لسانك ويهدي قلبك» أ.

٤ وينقل النسائي \_ أحد كبار علماء السنة \_ في خصائصه، عن زيد بن سبيع، عن علي الله أن النبي أرسل أبا بكر بسورة براءة إلى أهل مكّة، ثمّ بعث عليّاً خلفه ليأخذ

١. تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ١، ذيل الآية مورد البحث.

٣. المصدر السابق، ج ٣. ص ٢١٢.

۲. مسند أحمد بن حنبل، ج ۱، ص ۳۳۱.

٤ العصدر السابق، ج ١، ص ١٥٠.

الكتاب منه «يعني السورة» فلحقه في الطريق وأخذ الكتاب منه، فعاد أبو بكر حزيناً أسيفاً، وقال: يا رسول الله أنزل في شيء؟ فقال ﷺ: «لا، إلّا أنّي أمرت أن أبلغه أنا أو رجل من أهل بيتى» \.

٥-و في سند آخر أيضاً، عن عبدالله بن أرقم، أنّ النّبي تَتَلِيّاً بعث أبا بكر بسورة براءة، فلمّا سار وبلغ بعض الطريق بعث النّبي علياً فلحقه وأخذ منه السورة، فذهب بها علي إلى مكّة، فرجع أبو بكر إلى النّبي متأثراً فقال النّبي نَتَكِيّاً: «لا يؤدّي عنّي إلّا أنا أو رجل منّي» أ

٦-وأورد ابن كثير ـ المفسّر المعروف ـ عن أحمد بن حنبل، عن حَنَش، عن أميرالمؤمنين علي الله الله عندما نزلت عشر آيات من سورة براءة على النّبي عَلَيْلاً دعا أبا بكر وأعطاه إيّاها لبيلغها أهل مكّة، ثمّ بعث خلني وأمرني بالذهاب خلفه وأخذ الكتاب منه، فعاد أبو بكر إلى النّبي وقال: أنزل في شيء؟ فقال عَلَيْلاً: «لا. ولكنّ جبرئيل جاءني وقال: لن يؤدّي عنك إلّا أنت أو رجل منك» ".

٧-ونقل ابن كثير هذا المضمون عينه عن زيد بن سبيع أ.

٨-كها أنّه روئ هذا الحديث عن أبي جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن علي بــن أبي طالب (محمّد الباقر ﷺ) في تفسيره <sup>٥</sup>.

هـوروى العلّامة ابن الأثير وهو \_الآخر \_من علياء السنّة الكبار، في «جامع الأُصول» عن الترمذي عن أنس بن مالك، أنّ النّبي تَتَبَالُمُ أرسل سورة براءة مع أبي بكر ثمّ دعاه، وقال: «لا ينبغى لأحد أن يبلّغ هذه إلّا رجل من أهلى» فدعا علياً فأعطاه إيّاها [.

10-وروى محب الدين الطبري، في كتابه ذخائر العقبى، عن أبو سعيد أو أبي هريرة، أنّ رسول الله ﷺ أمر أبا بكر أن يتولى أمر الحج، فلما مضى وبلغ ضجنان سمع أبو بكر صوت بعير علي فعرفه، فجاء إلى علي وقال: فيم جئت؟ فقال ﷺ: أرسل النّبي معي سورة براءة. فلما رجع أبو بكر إلى النّبي وأظهر تأثره من تغيير «الرسالة» قال له النّبي ﷺ: «لا يبلغ عنّي غيري أو رجل مني» يعني علياً ٢.

١. الخصائص للنسائي، ص ٢٨.

ج. تفسیر ابن کثیر، ج ۲. ص ۳۲۲.

ه المصدر السابق.

٧. ذخائر العقبي، ص ٦٩.

۲. تفسیر ابن کثیر، ج ۲، ص ۲۳۲.

٤. المصدر السابق.

٦. جامع الأصول، ج ٩، ص ٤٧٥.

وقد صرحت روايات أخرىٰ أنّ النّبي أعطى ناقته علياً ليركبها ويأتي بها أهل مكّـة فيبلّغهم، فلمّا وصل منتصف الطريق سمع أبوبكر صوت ناقة رسول الله فعرفها.

وهذا النص ـ مع ما ورد آنفاً ـ يدل على أنّ الناقة كانت ناقة النّبي وقد أعطاها عليّاً. لأهميّة ما اُمر به.

وقد روى هذا الحديث كثير من كتب أهل السنّة مسنداً تارةً، ومرسلاً تارةً أخرى، وهو من الأحاديث المتفق عليها، ولا يطعن فيه أبداً.

وطبقاً لبعض الرّوايات الواردة عن أهل السنّة أنّ أبا بكر لما صُرف عن إبلاغ سـورة براءة، جعل أميراً على الحاج بمكّة.

### توضيع وتمقيق:

هذا الحديث يثبت - بجلاء - فضيلة للإمام على على الآ أنّنا - ويا للأسف - نجد مثل هذه الأحاديث لا ينظر إليها بعين الإنصاف والحق، إذ يسعى بعضهم إلى محوها ونسيانها كليّاً، أو إلى التقليل من أهميّنها وقيمتها بأساليب شتى ملتوية:

مع أنَّ سكوت قسم من الأحاديث عن هذا الموضوع لا يكون دليلاً على أن نهمل جميع تلك الأحاديث الواردة في شأن على ﷺ ولا نأخذها بنظر الإعتبار!!

فأسلوب التحقيق يقتضي تسليط الضوء على الأحاديث الواردة في هذا الشأن كافة، حتى ولو كانت على خلاف ما يجنح إليه الكاتب وتميل نفسه، وأن لا يصدر عليها حكماً مسبقاً.

٢-ويقوم بعض المفسّرين تارة بتضعيف سند الحديث، كما في بعض الأحاديث الواردة
 عن حنش والسمال «كما فعله المفسّر آنف الذكر».

مع أن هذا الحديث ليس له طريق واحد أو طريقان، بل له طرق شتى في كتبهم المعتبرة. ٣- ومن العجيب الغريب أن يوجّهوا مثل الحديث آنف الذكر توجيهاً مثيراً، فيقولون: إِنَّا أعطى النَّبي سورة براءة عليّاً، لأنَّ العرب اعتادت عند إلغاء المواثيق أو العهود أن يمضي الشخص بنفسه أو يرسل أحداً من أهله.

مع أنَّه ورد النصريح عن النَّبي:

أَوَّلاً: من طرق متعددة، أنَّ جبرئيل أمره بأن يبلّغ على سورة براءة أو هكذا أمرت! ثانياً: إنّنا نقراً في بعض الأحاديث الواردة عن طرقهم أنَّ النّبي ﷺ قال لعلي ﷺ: ينبغي أن تبلغ سورة براءة، وإن لم تفعل فينبغي أن أبلغها أنا (مؤدى الحديث).

تُرى ألم يكن العباس عمّ النّبي أو أحد من أقارب النّبي موجوداً يومئذ بين المسلمين الحتى يقول النّبي لعلي: إن لم تذهب فينبغي أن أذهب، لأنّه لا يبلغها عني إلّا أنا أو رجل منيّ؟! في الثانا أو رجل منيّ؟! في الثانا أو يذكروا دليلاً لأصل هذا الموضوع، وهو أنّه كان من عادة العرب (كذا وكذا) وأكبر الظن أنّهم وجّهوا الحديث آنف الذكر وفق ميولهم ونزعاتهم!

رابعاً: جاء في بعض الرّوايات المعتبرة أنّ النّبي ﷺ قال: «لا يذهب بها إلّا رجل منّي وأنا منه» ( أو ما شابه ذلك.

وهذا التعبير يدل على أنّ النّبي كان يعدّ عليّاً كنفسه، ويعد نفسه كعلي أيـضاً، وهــذا المضمون تناولته آية المباهلة.

ونستنتج ممّا ذكرناه آنفاً أنّنا لو تركنا التعصب الأعمى والأحكام المسبقة جانباً، وّجدنا النّبي عَيَّالِلَّةً بفعله هذا أبان أفضلية على الله على جميع الصحابة (إنّ هذا إلّا بلاغ).

۱. مسند احمد، بع ۱، ص ۱۳۳۱؛ مستدرك، بع ۱۳ ص ۱۲۳۰.

### الآيتان

بَرَآءَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَنهَدتُم مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ فَسِيحُواْ فِي الْأَرْضِ أَرْبَعَهُ أَشْهُرٍ وَأَعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُمُعْ جِزِى اللّهِ وَأَنَّ اللّهَ مُغْزِى الْكَنفِرِينَ ۞

### التفسير

#### إلغاء عهود المشركين:

كانت في المجتمع الإسلامي ومحيطه طوائف شتى، وكان النّبي تَنَكِينًا يَتَخذ منها موقفاً خاصّاً يتناسب وموقفها منه.

فطائفة منها مثلاً لم يكن لها أيَّ عهد مع النَّبي ﷺ، والنَّبي ﷺ كذلك لم يكن له أيِّ عهد معها.

وطوائف أخرى عاهدت النّبي بَهِ في الحديبية \_ وأمنالها \_ على تبرك الخاصمة والمنازعة، وكانت عهود بعضهم ذات أجل مسمى، وبعض العهود لم تكن ذات أجل مسمى. وقد نقضت بعض تلك الطوائف عهودها من جانب واحد، وبدون أي سبب يجيز النقض وذلك بمظاهرتها أعداء الإسلام، أو حاولت اغتيال رسول الله عَلَي كما هو الحال في يهود بني النضير وبني قريظة، فواجههم النّبي بشدة وطردهم من المدينة، لكن بعض المعاهدات بقيت سارية المفعول، سواء كانت ذات أجل مسمى أو لم تكن.

الآية الأولى من الآيتين محل البحث تعلن للمشركين كافة ﴿براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين﴾.

ثمّ أمهلتهم مدّة أربعة أشهر ليفكروا فيها ويحدّدوا موقفهم من الإسلام، فإمّا أن يتركوا عبادتهم للأصنام، أو يتهيأوا للمواجهة والقتال، فقالت: ﴿فسيحوا فِي الأرض أربعة أشهرا واعلموا أفّكم غير معجزي الله وأنّ الله مغزي الكافرين﴾.

<sup>· «</sup>سيحوا» فعل أمر مشتق من «السياحة» ومعناها الجولة الهادفة.

#### بحثان

#### ١- عل يصعّ إلغاء المعاهدة من مانب وامد؟١

نحن نعرف أنّ الإسلام أولى أهتية قصوى للوفاء بالعهد والالتزام بالمواثيق حتى سع الكفار والمشركين، وهنا ينقدح سؤال وهو: كيف أمر القرآن بإلغاء العهود التي كانت بين المسلمين والمشركين من جانب واحد؟!

ويتّضح الجواب بملاحظة الأمور التالية:

أولاً؛ كما صرّح في الآيتين ٧ و ٨ من هذه السورة فإنّ إلغاء هذا العهد لم يكن دون أية مقدمة، بل هناك قرائن ودلائل ظهرت من جانب المشركين تدلّ على نقضهم عهدهم، وأنّهم كانوا على استعداد ـ في ما لو استطاعوا ـ أن يوجهوا ضربةً قاضية للمسلمين دون أدنى اعتناء بعهودهم التي عاهدوها، ومن المنطق أنه إذا رأى الإنسان عدوّه يتربص به ويستعد لنقض عهده، ولديه قرائن على ذلك وعلائم واضحة أن ينهض لمواجهته قبل أن يستغفله ويعلن إلغاء عهده ويردّ عليه بما يستحق.

ثانياً: ما المانع من إلغاء العهود والمواثيق التي تُفرض في ظروف استثنائية على بعض الأمم والشعوب في طروف استثنائية على بعض الأمم والشعوب فيضطرون مكرهين على قبولهما والرضا بها من جانب واحد إذا حصلوا على القدرة الكافية لإلغائها.

وعبادة الأصنام ليست عقيدة ولا فكراً، بل هي خرافة ووهم باطل خطر، فسيجب القضاء عليها وإزالتها من المجتمع الإنساني، فإذا كانت قوة عَبَدة الأصنام وقدرتهم بالغة في المجزيرة العربية، وكان النّبي يَزَيِّنَ مجبوراً على معاهدتهم ومصالحتهم، فإنّ ذلك لا يعني أنّه لا يحق له إلغاء معاهدته إذا ما قويت شوكته وأن يبق على عهده الذي يخالف العقل والمنطق والدراية.

وهذا يشبه تماماً ظهور مصلح كبير \_ مثلاً \_ بين عبدة البقر، فيقوم بعمل إعلامي كبير، وحين يواجه ضغوطاً شديدة يضطر إلى عقد هدنة بينهم وعندما يجتمع له أتباع بقدر كافي ينتفض لإزالة هذه الخرافة، والأفكار المنحطة، ويلغى معاهدته.

ولهذا نلحظ أنّ هذا الحكم مختص بالمشركين، أمّا أهل الكتاب وسائر الأقوام الذيس كانوا في أطراف الجزيرة العربية من الذين كانَ بسينهم وبسين النّسبي نسوع مسن المسوائسيق والمعاهدات، فقد بقيت على حالها ولم يلغ النّبي ﷺ مواثيقهم وعهودهم حتى وفاته. أضف إلى ذلك أن إلغاء عهود المشركين لم يكن قد حدث بصورة مفاجئة، بل أمهلوا مدة أربعة أشهر، وأعلن هذا القرار في الملأ العام، وفي اجتاع الحاج يوم عيد الأضحى، وفي الببت الحرام، لتكون لهم الفرصة الكافية للتفكير، ولتحديد الموقف، لعلهم يرجعون عن تلك الخرافة التي كانت أساس تفرقتهم وتشتتهم وجهلهم، وير تدعون عن خيانتهم. والله سبحانه لم يرض لهم أن يكونوا غافلين عن هذا القرار، فلم يسلبهم فرصة التفكر، فإنّ لم يسلموا فقد كانت لهم الفرصة الكافية للإستعداد للمواجهة القتالية والحرب، لئلا تكون المواجهة غير متكافئة الطرفين.

فلو لم يكن النّبي عَلَيْهُ ليرعى الأصول الإنسانية والأخلاقية لما كان أمهلهم مدّة أربعة أشهر، والفرصة الكافية لأن توقظهم من نومتهم؛ أو يستعدوا لتهيئة القوّة القتائية المناسبة لمواجهة المسلمين ومحاربتهم إيّاهم بها.

أجل، لو لم يكن النّبي ﷺ كذلك لما أمهلهم ولحاربهم من يوم إلغاء المعاهدة! ومن هنا فإنّنا نجد الكثير من أولئك المشركين \_عبدة الأصنام \_راجعوا أنفسهم وفكروا مليّاً في التعاليم الإسلامية حتى ثابوا إلى رشدهم واعتنقوا الإسلام.

### ٢\_مثى بدأت الأشهر الأربعة؟

هناك بين المفسّرين كلام كثير في الجواب على هذا السؤال، إلّا أنّ ظاهر الآي يدل على أنّ المدّة بدأت منذ إعلان البلاغ المهم على المشركين، أي من يوم عيد الأضحى، وهو العاشر من شهر دبيع الثاني من السنة التالية.

ويؤيد ذلك ما ورد من حديث مروي عن الإمام الصّادق ﷺ في هــذا الشأن راجـع تفسير البرهان، ج ٢، ص ١٠٣.

8003

### التفسير

#### العهود الممترمة:

نلحظ في هاتين الآيتين البيّنتين مزيد تأكيد على موضوع إلغاء المعاهدات التي كانت بين النّبي عَلَيْ الله والمسركين، حتى أنّ تاريخ الإلغاء قد أعلن في هذه الآية إذ نقول: ﴿وَادْلَنْ مِنْ الله ورسوله إلى الناس يوم الحجّ الأكبر أنّ الله بريء من المشركين ورسوله ﴾ أ

وفي الحقيقة، أنّ الله سبحانه يريد في هذا الإعلان العام في مكّة المكرمة، وفي ذلك اليوم العظيم، أن يوصد كل ذريعة يتذرع بها المشركون والأعداء، ويقطع ألسنة المفسدين، لئلا يقولوا: إنّهم أستغفلوا في الحملة أو الهجوم عليهم، وإنّ ذلك ليس من الشّهامة والرجولة.

كها أنّ التّعبير بـ «إلى الناس» مكان أن يقال «إلى المشركين» يَدل على وجوب إبلاغ هذا «الأذان» والإعلام لجميع الناس الحاضرين في مكّة ذلك اليوم، ليكون غير المشركين شاهداً على هذا الأمر أيضاً.

٨ جملة «وأذان...». معطوفة على جملة: براءة من الله. وهناك احتمالات أخرى في تركيب الجملة «ونظمها».
 غير أن ما ذكرناه أكثر ظهوراً كما يبدو.

ثم يتوجه الخطاب في الآية إلى المشركين أنفسهم ترغيباً وترهيباً، لعلهم يهتدون، إذ تقول الآية: ﴿فَإِنْ تَبْتُم فَهُو خَيْرُلَكُمْ﴾.

أي إنَّ الإستجابة لرسالة التوحيد فيها صلاحكم وفيها خير لكم ولجتمعكم ودنياكم وأخرتكم، فلو تدبَّرتم بجد وصدق لرأيتم أن قبول الدعوة هو البيلسم الشافي لكلَّ جراحاتكم وليس في الأمر منفعة لله أو لرسوله.

ثم إن الآية تُحذر المخالفين المعاندين المتعصبين فتقول: ﴿وَإِنْ تُولِيتُم فَاعْلَمُوا لَكُمْ عَسِرُ مُعَالِنَهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ

وأخيراً فإنَّ الآية أنذرت المعاندين المتعصبين قائلة: ﴿وبِشِّرِ الدِّينَ كَفُرُوا بِعَدُلِبِ ٱليمِ ﴾.

وكما أشرنا من قبل فإنّ إلغاء هذه العهود من جانب واحد \_ ورفض عهد المشركين \_ يختص بأولئك الذين دلّت القرائن على استعدادهم لنقض عهدهم وبدت بوادره، لذلك فإنّ الآية استثنت قسماً منهم لوفائهم بالعهد، فقالت ﴿ إِلَّا للذين عاهدتم حَنْ العشركين ثُمّ لم يتقصوكم شيئاً ولم يُقاهروا عليكم أخدا فأتمّوا إليهم عهدهم إلى مدّتهم إنّ الله يحبّ العثقين ﴾.

### بحوث

### ١ـ المعُ الأكبرُا

اختلف المفسّرون في المراد من قوله تعالى: ﴿يوم للحجّ الأكبر ﴾ والذي نستفيده من كثير من الرّوايات الواردة عن الفريقين، روايات أهل البيت الله وأهل السنّة، أنّه يوم العاشر من ذي الحجة «عيد الأضحى» وبتعبير آخر «يوم النحر». \

وانتهاء المدّة باليوم العاشر من شهر ربيع الثّاني «للسنة العاشرة»، وفقاً لما جاء في المصادر الإسلامية، دليل آخر على هذا الموضوع: أضف إلى ذلك كله فإنّ يوم النحر في الواقع ينتهي فيه القسم الأساس من أعمال الحج، ومن هنا فيمكن أن يدعى ذلك اليوم بيوم الحج الأكبر ٢.

۱. بحارالانوار، ج ۹۸، ص ۳۲۱، ۳۲۲ و۳۲۳.

٢. جاء في تفسير نور التقلين، ج ٢، ص ٨٤ عن أمير المؤمنين المؤلفة أنه قال: «إنّما سمّي الأكبر الآنها كانت سنة حج المسلمون والمشركون ولم يحج المشركون بعد تلك السنّة».

وأمّا سبب تسميته بالحج الأكبر، فلأنّه اجتمع في ذلك العام جميع الطوائف من المسلمين وعبدة الأوثان والمشركين، [كما اعتادوا عليه في موسم الحج] إلّا أنّ هذا الأمر لم يتحقق في السنين التالية «لمنع غير المسلمين من الحج».

وهناك تفسير آخر مضافاً إلى التّفسير المذكور آنفاً وهو أنّ المراد منه مراسم الحج في قبال مراسم العمرة التي يعبر عنها بالحج الأصغر.

وهذا التّفسير جاء في بعض الرّوايات الإسلامية، ولا يمنع أن تكون كلتا العلّتين مدعاةً لهذه التسمية \.

# ٢\_ المواد الأربع التي أعلنت ذلك اليوم

وإن كان القرآن الكريم أعلن براءة الله من المشركين بشكل مطلق، إلّا أنّ الذي يستفاد من الرّوايات أنّ عليّاً عليّاً عليه أمر بإبلاغ أربع مواد إلى الناس، وهي:

1 إلغاء عهد المشركين.

٢\_ لا يحق للمشركين أن يحجُّوا في المواسم المقبلة.

٣\_ منع العراة والحفاة من الطواف الذي كان شائعاً ومألوفاً حتى ذلك الوقت.

٤ منع المشركين من دخول البيت الحرام.

وقد جاء في تفسير مجمع البيان عن الإمام الباقر الله أنّ الإمام علياً خطب في موسم الحج ذلك العام فقال: «لا يطوفن بالبيت عريان، ولا يعجن البيت مشرك، ومن كان له مدّة فهو إلى مدّته، ومن لم تكن له مدّة فمدّته أربعة أشهر».

وفي بعض الرويات إشارة إلى المادة الرّابعة، وهي عدم دخول المشركين وعبدة الأصنام البيت الحرام<sup>٢</sup>.

### ٣\_ من هم الذين كانت لهم عهود «إلى مدّة»؟

يظهر من أقوال المؤرخين وبعض المفسّرين أنّ الذين كانت لعهدهم مدّة، هم جماعة من بني كنانه وبني ضمرة، فقد بتي من عهدهم في ترك المنازعة تسعة أشهر، وقد بتي النّبي ﷺ

جاء في التفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ١٨٦ آنفاً عن الإمام الصّادق الله في جوابه لبعض أصحابه: «الأكبر هويوم النحر والأصغر العمرة».

٢. جاء في بعض الرّوايات منع المشركين من دخول المسجد، مستدرك، ج ٢، ص ٤٠٨ و ٤٠٩.

على عهده وفيّاً، لأنّهم بقوا أوفياء لعهدهم ولم يظاهروا المشركين في مواجهة الإسلام حيث إنتهت مدّتهم .

وقد عدّ بعضهم طائفة بني خزاعة من هؤلاء الذين كان لعهدهم مدّة.٢ 8008

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٣٦، ص ١٣٨.

٢. تفسير المنار، ج ١٠. ذيل الآية مورد البحث.

فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَأَقَنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَحْمُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّمَ صَدِّفَانِ تَابُواْ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلرَّكُوةَ فَخَلُواْ سَيِيلَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ دَّحِيثُ (آ) وَإِنْ أَحَدُّمِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَادَكَ فَأَحِرُهُ حَقَّ يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغَهُ مَا مَنَهُ ذَيْلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ آ)

### التفسير

### الشدّة المقرونة بالرّفق:

نقراً في الآيتين أعلاه بيان وظيفة المسلمين بعد انتهاء مدّة إمهال المستركين «الأسهر الأربعة» وقد أصدر القرآن أوامره الصارمة في هذا الصدد فقال: ﴿فَإِذَا لِنسلخ الأشهر الحرم فَاقَتُلُوا المِشْرِكِينَ حين وجدتموهم ﴾ أ.

ثمّ يقول: ﴿وحَدُوهُم واحصروهُم واقعدوا لهم كلَّ مرصد﴾ ``،

ويلاحظ في هذه الآية أربعة أوامر صارمة صادرة في شأن المشركين «إيصاد الطرق بوجههم، محاصرتهم، أسرهم، ثم قتلهم». وظاهر النص أنّ الأمور الأربعة ليست على نحو التخيير، بل ينبغي ملاحظة الظروف والحيط والزمان والمكان والأشخاص، والعمل بما يناسب هذه الأمور، فلو كان في الأسر والحاصرة وإيصاد السبيل بوجه المشركين الكفاية فها، وإلّا فلا محيص عن قتالهم.

وهذه الشدّة متناغمة ومتوائمة مع منهج الإسلام وخطته في إزالة الوثنية وقــلعها مــن جذورها، وكما أشرنا إلى ذلك سلفاً، فإنّ حرية الإعتقاد «أي عدم إكراه أهــل الأديــان

الفعل وانسلخ» مأخوذ من «الإنسلاخ» ومعناه الخروج، وأصله من وسلخ الشاة، أي إخراج الشاة من جلدها عند الذبح.

<sup>.</sup> ٢. «المرصد» مأخوذ من «الرّصد» ويعني الطريق أو الكمين.

الأُخرى على قبول الإسلام» تنحصر في أهل الكتاب من اليهود والنصارى، ولا تشمل عبدة الأوثان، لأنّ الوثنية ليست عقيدة صحيحة، ولا ديناً كبي تُلحظ بعين الإحترام، بل هي تخلّف وخرافة وإنحراف وجهل، ولابدّ من استئصال جذورها بأي تمن كان وكيف ما كان.

وهذه الشدّة والقوّة والصرامة لا تعني سدّ الطريق، \_طريق الرجوع نحسو التوبة\_ بوجههم، بل لهم أن يثوبوا إلى رشدهم ويعودوا إلى سبيل الحق، ولذلك فإنّ الآية عقبت بالقول: ﴿فَإِنْ تَابُولُ وَلَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَحُلُوا سَبِيلَهُم ﴾.

وفي هذه الحال، أي عند رجوعهم نحو الإسلام، لن يكون هناك فرق بينهم وبين سائر المسلمين، وسيكونون سواءً وإياهم في الحقوق والأحكام.

﴿إِنَّ الله فَقُورِ رحيم ﴾. يتوب على عباده المنيبين إليه.

وتستكل الآية التالية هذا الموضوع بأمر آخر، كيا يتّضح بجلاء أن هدف الإسلام من هذا الأمر إنّا هو نشر التوحيد والحق والعدالة، وليس هو الاستثار أو الاستعبار وإمتصاص المال، أو الإستيلاء على أراضي الآخرين، إذ تقول الآية: ﴿ وَإِنْ أَحد مِنْ المِشْرِكِينُ استجارك فَاجِرة حتى يسمع كلام الله ﴾.

أي عليك أن تعامل من يلجأ اليك من المشركين برفق ولطف، وامنحه المجال للتفكير حتى يتبيّن له محتوى دعوتك في كمال الإرادة والحرية، فإذا أشرقت أنوار الهداية في قلوبهم فسيؤمنون بدعوتك.

ثمّ تضيف الآية قائلة: ﴿ ثُمّ لَهِلَفُه مِأْمِنَه ﴾ وأوصله إلى مكان آمن حتى لا يعترضه أحد في طريقه.

وأخيراً فإنّ الآية تبين علة هذا الحكم، فتقول: ﴿ دُلك بِأَنِّهِم قُوم لا يعلمون ﴾.

فبناءً على ذلك لو فُتحت أبواب المعرفة بوجوهم، فإنّه يؤمّل خروجهم من الوثنية التي هي وليدة الجهل ـ وإلتحاقهم بركب التوحيد الذي هو وليد العلم والمعرفة.

وقد ورد في كتب السنّة والشيعة أنّ أحد المشركين (عبدة الأصنام) سأل عليّاً الله بعد إلغاء المعاهدة فقال: يابن أبي طالب، لو أراد أحد أن يواجه النّبي بعد هذه المدّة «الأشهر الأربعة» ويسأله أو يسمع كلام الله منه، أهو آمن؟!

فقال على الله : أجل، إنّ الله يقول: ﴿ وَإِن أحد مِن المِشْرِكِينَ استجارك فأجره ﴾ ١

وهكذا تتوازن وتتساوى كفتا الشدّة المستفادة من الآية الأُولىٰ \_محل البحث \_واللين المستفاد من الآية الله التي تليها، فإنّ سبيل التربية قائم على الشدة المشفوعة باللين، ليكسون منهها الدواء الناجع.

### بحوث

### ١\_ما المرادمن الأشهر المرم؟

بالرّغم من أنّ المفسّرين قد بحثوا كثيراً في هذا الشأن، إلّا أنّه \_ مع ملاحظة ما جاء في الآيات المتقدمة \_ يظهر أنّ المراد منها هي أربعة الأشهر التي كانت مدّة الإمهال للمشركين، والتي بدأت من عاشر ذي الحجة للسنة التاسعة وانتهت بالعاشر من شهر ربيع الثّاني من السنة العاشرة الهجرية.

وهذا التفسير يعتقد به أغلب المحققين، والأهم من ذلك أنّ كثيراً من الرّوايات صرّحت بهذا المضمون أيضاً ٢.

# ٢\_ هل الصّلاة والزَّكاة شرطُ في قبول الإسلام؟

يستفاد من الآبتين محل البحث أنّه لابدٌ من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة لقبول تـوبة المشركين، ولهذا فقد استدل بعض فقهاء أهل السنّة على أن ترك الصلاة والزكاة دليل على الكفر.

إِلَّا أَنَّ الحق هو أَنَّ المراد من هذين الحكمين الإسلاميين هو متى ما شك في إسلام شخصٍ ما، كما هي الحال في المشركين يومئذٍ، فعلامة إسلامه أن يؤدّي ها تين الوظيفتين «الصلاة، والزكاة».

أو أنّ المراد هو أن يُقرّوا بالصلاة والزكاة على أنّهها أمران إلهيان ويلتزموا بهما، ويعترفوا بهها على أنّهها فرضان واجبان وإن قصّروا في أدائمها، لأنّ هناك أدلة وافرة تقضي بأنّ تارك الصلاة أو الزكاة ليس كافراً، بل يعدّ إسلامه ناقصاً.

١. تفسير البرهان، ج ٢. ص ٢٠٦ وتفسير الكبير، ج ١٥، ص ٢٢٦، ذيل الآية مورد البحث.

٢. ورد في تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ١٨٧ منه ذيل الآية مورد البحث حديث بهذا الشأن (فراجع إن شئت).

وبالطبع إن كان ترك الزكاة له دلالة على تحدّي الحكومة الاسلامية والثورة عليها فهو سبب للكفر، إلّا أن هذا بحث آخر لا علاقة له بموضوعنا هذا.

### ٣\_ الإيمان وليد العلم

يستفاد من الآيات محل البحث أنّ الباعث على عدم الإيمان هو الجهل، وأساس الإيمان الأصيل هو العلم، لهذا فينبغي توفير الإمكانات اللازمة لإرشاد الناس وهدايتهم ليعرفوا طريق الحقّ، ولا يقبلوا الإسلام بواسطة التقليد عمى.

8003

### التفسير

### المعتدون النَّاقَصُون العهد:

كما لاحظنا في الآيات السابقة أنّ الإسلام ألغى جميع العمهود التي كسانت بسينه وبسين المشركين وعبدة الأوتان \_إلّا جماعة خاصّة \_وأمهلهم مدّة أربعة أشهر ليقرروا موقفهم منه.

والآيات على البحث بيان لعلة إلغاء العهود من قِبل الإسلام، فتقول الآية الأولى من هذه الآيات مستفهمة استفهاماً إنكارياً: ﴿كيف يكون للمشركين مهدمند الله ومند رسوله ﴾؟!

أي إنّهم لا ينبغي لهم أن يتوقعوا أو ينتظروا الوفاء بالعهد من قِبَلِ النّبي ﷺ ومن جانب واحدٍ، في وقت تصدر منهم المخالفات وعدم الوفاء بالعهد.

ثُمُّ استثنت الآية مباشرة أولئك الذين لم ينقضوا عهدهم، بل بقوا أوفياء له، فقالت: ﴿ إِلَّا الذين عاهدتم عند المسجد الحرام فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم إنّ الله يحبّ المتقين ﴾.

و في **الآية التالية** يُثار هذا الموضوع بمزيد الصراحة والتأكيد، ويُستفهم منه استفهاماً

إنكارياً أيضاً، إذ تقول الآية: ﴿كيف وإن يظهروا عليكم لا يرقبوا فيكم إلَّا ولا دُمَّة﴾.

وكلمة «الإلُّ» معناها القرابة، وقال بعضهم: إنَّها تعني هنا العهد والميثاق.

فعلى المعنى الأوّل أي «القرابة» يكون المراد من ظاهر الآية أنّه بالرغم من أنّ قسريشاً تربطها برسول الله ﷺ وبعض المسلمين علاقة قربى، إلّا أنّها لا ترقب هذه القرابة أو الرحم ولا ترعى حُرمتها، فكيف إذن تتوقع من النّبي والمسلمين احترامَ علاقتهم بها.

وعلى المعنى النّاني تكون كلمة «إلّ» مؤكّدة بكلمة (ذمّة) وتعني العهد والميثاق أيضاً، قال الراغب في المفردات: إن «الإل» كل حالة ظاهرة من عهد حلف وقرابة تئل (أي تلمع) فلا يمكن إنكاره أ.

وتضيف الآيه معقبة بأن هؤلاء يسريدون أن يخسدعوكم بألفساظهم المسزوّقة فسقالت: ﴿يرضونكم بأفولههم وتأبئ قلوبهم﴾.

لأن قلوبهم مليئة بالحقد والقسوة وطلب الإنتقام وعدم الإعتناء بالعهد وعلاقة القربي، وإن أظهروا الحبّة بألسنتهم.

وفي نهاية الآية إشارة إلى جذر هذا الموضوع وأساسه وهو فسقهم، فتقول: ﴿وأكثرهم فاسقون﴾.

وفي الآية التالية بيان لبعض علائم فسقهم وعصيانهم، إذ أعربت الآية عن ذلك على النحو التالي ﴿القتروابا يات الله ثمنا قليلا فعدوا من سبيله ﴾.

وقد جاء في بعض الرّوايات أن أبا سفيان أقام مأدبة ودعا إليها جماعةً من الناس، ليثير حفيظتهم وعداوتهم بوجه رسول الله ﷺ عن هذا الطريق. ٢

ويعتقد بعض المفسّرين أنّ الآية محل البحث تشير إلى هذه القصة، إلّا أنّ الظاهر أنّ الآية ذات مفهوم واسع يشمل هذه القصّة وما شاكلها حيث أغمضوا أعينهم وصدوا عن سبيل الله وآياته من أجل منافعهم المادية التي لا تدوم طويلاً.

ثم تعقب الآية بالقول: ﴿ لِلْهُم صاءها كانوا يستعلون ﴾ فقد خسروا طريق السعادة وضيعوها، وحرموا الهداية، وهُم في الوقت ذاته أوصدوا الطريق بسوجه الآخرين، وأي عمل أسوأ من أن يحمل الإنسان وزره ووزر سواه!

أمَّا في آخر آية من الآيات ـ ممل البحث ـ فهي تأكيد آخر على ما ورد في الآيــات

١. المفردات، ص ٢٠.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٢١، ص ٢٧٠.

المتقدمة، إذ تقول الآية: ﴿لا يرقبون في مؤمن إلَّا ولا فمَّة ﴾.

وهذه الخصلة فيهم لم يُبتل بها المؤمنون فحسب بل يعتدون على كل من تناله أيديهم 
وولولئك هم المعتدون.

وبالرغم من أنّ مضمون هذه الآية تأكيد لما سبق من الآيات المتقدمة، إلّا أنّ هناك فرقاً بينها، حيث كان الكلام في ما سبق على عدم رعاية المشركين حرمة لخصوص النّبي عَلَيْهُ وأصحابه المتقين حوله وكيف وان يظهروا عليكم الايرقبوا فيكم إلّا والا دُمّة وأمّا الآية محل البحث فالكلام فيها عن عدم رعايتهم حرمة لكل مؤمن والايرقبون في مؤمن إلّا والا دُمّة والله والمدهة والله والمدهة والله والمدهة والله والمدهة والله والمدهة والله وال

أي إن المشركين لا ينظرون اليكم (النّبي والخواص من الصحابة) نظرة تمتاز عن سواكم بل هذه النظرة \_ نظرة العداء والبغضاء \_ يَنظر بها المشركون إلى كلّ مؤمن، ولا يكترثون بكل شيء ولا يرعون حرمة ولا عهداً، فهم في الحقيقة أعداء الإيمان والحق، وهم مصداق ما ذكره القرآن في شأن أقوام سابقين أيضاً حيث يقول: ﴿وها نقموا منهم إلّا أن يؤهنوا بالله العزيز العميد﴾ (

### بحثان

### ١\_ من هم المستثنون في هذه الآية؟

جرى الكلام بين المفسّرين في الطائفة المستثناة من الحكم، ﴿ لِلَّا لَقَيْسَ عَاهِدَتُمْ عَنْدُ المسجد الحرام، فن هؤلاء المستثنون في هذه الآية؟!

إِلَّا أَنَّه بِملاحظة الآيات السابقة، يظهر أن المراد من هذه الجملة هم أُولئك الذين بقوا على عهدهم ووفائهم، أي القبائل التي هي من بني ضمرة وبني كنّانة وبني خزيمة وأضرابهم.

و في الحقيقة فإنَّ هذه الجملة بمنزلة التأكيد للآيات السابقة، فإنَّ على المسلمين أن يكونوا حذرين واعين، وأن يعرفوا هؤلاء الأوفياء بالعهد ويميزوهم عن سواهم الناكثين للعهد.

وما قولد تعالى: ﴿ماهدتم عند العسجد العرام› فلعل هذا التعبير يشير إلى ما كان من معاهدة بين المسلمين والمشركين في السنة السادسة للهجرة، عند صلح الحديبية على بعد خمسة عشر ميلاً عن مكّة، فقد التحق جماعة آخرون من مشركي العرب كالقبائل المشار إليها آنفاً بهذه المعاهدة حيث عاهدوا المسلمين على ترك الخصام، إلّا أن مشركي قريش

۱. البروج، ۸.

نقضوا عهدهم، ثمّ أسلموا في السنة الثامنة عند فتح مكّة. أمّا الجهاعة التي التحقت حينئذٍ من المشركين بمن عاهد المسلمين، فلم يسلموا ولم ينقضوا عهدهم.

ولماً كانت أرض مكّة تستوعب منطقة واسعة «حولي ٤٨ ميلاً» فقد عُدّت المنطقة كلها جزءاً من المسجد الحرام، كما نقرأ عن ذلك في الآية ١٩٦ من سورة البقرة، إذ تذكر موضوع حج التمتع وأحكامه فتقول: ﴿ ذلك لَهِ لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ مَا فَلُهُ عَالَمُونُ لَهُ لَهُ عَالْمُونُ لَهُ عَالَمُونُ لِلْهُ عَالَمُونُ لَهُ لَهُ عَالَمُونُ لِلْهُ عَلَى لَهُ عَالَمُونُ لِلْهُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

والمعروف عند الفقهاء وفتاواهم أنّ أحكام حج التمتع إنّما تجب على من تبعد داره «أو دار أهله» أكثر من ٤٨ ميلاً عن مكّد \

فبناءً على ذلك لا مانع أبدأ من أن يطلق على الحديبية، التي تبعد ١٥ ميلاً عن مكّة، تعبير: عند المسجد الحرام.

وأمّا قول بعضهم: إن الإستثناء الوارد في الآية إغّا هو في شأن مشركي قريش، الذين عدّ القرآن الكريم عهدهم الذي عقدوه في صلح الحديبية محترماً، فهذا القول يبدو بعيداً، بل هو غير صحيح، لأنّه:

أَوَّلاً: من المعلوم أنَّ مشركي قريش نقضوا العهد، فنقضهم مقطوع به، ولا مراء فيه، فإن لم يكونوا قد نقضوا العهد، فمن الذين لم ينقضوا عهدهم إذاً؟!

ثانياً: إن صلح الحديبية إنّما كان في السنة السادسة للهجرة، بينها أسلم مشركو قريش في السنة الثامنة للهجرة بعد فتح مكّة، فبناءً على ذلك فالآيات هذه النازلة في السنة التاسعة للهجرة، لا يكن أن تكون ناظرة واليهم.

### ٢\_متى يجور الغاء المعاهدة؟

كما قلنا في ذيل الآيات المتقدمة، فإنّ المراد من الآيات محل البحث لا يعني جواز الغاء العهد بمجرّد تصميم المشركين وعزمهم على نقض العهد عند بلوغهم القدرة، بل إنّهم تحركوا مراراً لمارسة هذا الاسلوب على مستوى العمل، فتى استطاعوا أن يوجهوا ضربتهم إلى الإسلام سارعوا إلى ذلك دون الإلتفات إلى المعاهدة، وهذا المقدار من عملهم كافي لإلغاء عهدهم.

#### ಬಂಡ

١٠ من لايحضره الفقيه، ج ٢، ص ٣١٢؛ بحارالانوار، ج ١٠، ص ٤٠٢.

فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّكُوْةَ وَءَا تُوْاْ الزَّكُوةَ فَإِخُونُكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصِلُ الْاَيْتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ وَإِن نَكْمُواْ الْتَمْنَهُم مِنْ بَعْدِعَهْ دِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي الْاَيْتَ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلِي الْكُفُواْ الْتَمْنَهُمْ مِنْ بَعْدِعَهْ دِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَالِلُواْ الْبِهَ الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَمُهُمْ يَعْلَمُونِ وَيَعْلَمُونَ فَوَمًا نَكَ مُوا الْمَعْمَلُونَ فَوَمًا نَكَ مُوالِي الْمُعْلَمُ وَهُمْ مِن اللهُ الْمَعْمَلُونَ فَوَمًا نَكَ مُوالِي اللهُ اللهُلِلهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

### الثفسير

# لِمَ تَمْشُونَ مَقَاتَلَةً الْعَدُّوُّ؟!

إنّ أحد أساليب الفصاحة والبلاغة أن يكرر المتحدّث المطلب المهم بتعابير مختلفة للتأكيد على أهميّته، وليكون له أثر في النفوس. ولما كانت مسألة تطهير الحيط الإسلامي من الوثنية وعبادة الأصنام وإزالة آثارها، من المسائل ذات الأهميّة القصوى، فإنّ القرآن يكرر هذه المطالب بعبارات جديدة - في الآيات محل البحث - ويورد القرآن كذلك لطائف تخرج المطلب عن صورة التكرار، ولو التكرار المجازي.

فتقول الآية الأولى من هذا الآيات محل البحث: ﴿فَإِنْ تَابُوا وأَقَاهُوا الصلاة وآتوا الزَّكَاةُ فَإِخُولَتُكُمْ فِي الدين﴾

وتضيف معقبةً ﴿ونفصِّل اللَّياتِ لقوم يعلمون﴾.

وكان التعبير في الآيات المتقدمة أنهم إذا أدّوا وظيفتهم الإسلامية، أي تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزّكاة ﴿فَعُلُوا صِيلِهِم﴾ أمّا التعبير في هذه الآية ﴿فَإِحُولتِكُم فِي الدين﴾ أي لا فارق بين أحد من المسلمين من حيث الإحترام والحبّة، كما لا فارق بين الإخوان.

وهذه التعابير تؤثر من الناحية النفسية في أفكار المشركين وعواطفهم لتقبّل الإسلام، إذ تقول في حقّهم تارةً ﴿فَعَلُوا سَبِيلِهِم﴾ وتارة ﴿فَإِحْولنكم في الدين﴾ الخ...

ولكن لو استمر المشركون في نقض العهود، فتقول الآية التالية: ﴿وَإِنْ نَكُثُوا لِيَمَانِهُمْ مِنْ بِعَدُهُمْ وَلَكُو اللَّهُمُ لِللَّهُمُ لِللَّهُمُ لِللَّهُمُ لِللَّهُمْ وَلَمُعَالِهُمْ فَقَاتُلُوا لَنَعْةُ للكفر لِلَّهُمْ لا أيمان لهم ﴾.

صحيح أنّهم عاهدوكم على عدم الخاصمة والمقاتلة، إلّا أنّ هذه المعاهدة \_ بـنقضها مراراً، وكونها قابلةً للنقض في المستقبل \_ لا اعتبار لها أصلاً ولا قيمة لها.

وتعقّب الآية مضيفةً ﴿لعلُّهُمْ يِنتَهُونَ﴾.

وفي الآية الأخرى خطاب للمسلمين لإثارة همهم، وإبعاد روح الضعف والخوف والتردد عنهم في هذا الأمر الخطير، إذ تقول الآية: ﴿ لَا تَقَاتِلُونَ قُومًا نَكُولُ لِيمَاتُهُمُ وَهُمْ عَوْلًا مِنْ الرّسُولُ ﴾.

فعلام تقلقون وأنتم لم تبدأوهم بالقتال وإلغاء العهد من قبلكم ﴿وهم بدلوكم لَوْل مَرَّة ﴾؟ وإذا كان بعضكم يتردد في مقاتلتهم خشية منهم، فإنّ هذه الخشية لا محل لها ﴿التغشونهم قالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين﴾

وفي الآية التالية وعد بالنصر الحاسم للمسلمين، إذ تـقول ﴿قَـاتلوهم يـحدّبهم الله بأيديكم﴾

ولبس ذلك فحسب، بل، ﴿ويخزِهم﴾ ﴿ويتصركم عليهم﴾.

وبهذا يشعر المؤمنون بالراحة والطمأنينة بعد أن كانوا يقاسون الألم والعذاب تحت وطأة هؤلاء المجرمين، ويزيل الله تعالى عن قلوبهم آلام المحنة بهذا النصر ﴿ويشفه صدور قوم مؤمنين﴾.

قال بعض المفسّرين: إنّ المراد من ﴿قُوم مؤمنين﴾ هم جماعة المؤمنين من بني خزاعة، وقد استغفلهم عبدة الأوثان من بني بكر فهجموا عليهم غدراً.

وقال بعض المفسّرين: إنّ المراد من هذا التعبير هم جماعة من أهل اليمن استجابوا لدعوة الإسلام، ولما وصلوا مكّة عُذّبوا وأوذوا من قبل عبدة الأصنام. إِلّا أنّه لا يبعد أن تشمل هذه العبارة جميع أولئك الذين تعرّ ضوا لأذى المشركين وعبدة الأصنام وتعذيبهم فكانت قلوبهم تغلى دماً منهم.

أمّا الآية التالية فتضيف: إنّ في إنتصار المؤمنين وهزيمة الكافرين سروراً للمؤمنين، وإنَّ الله يسدّدهم ﴿ويدُهب عَيظ قلوبهم ﴾.

ويحتمل أن تكون هذه الجملة تأكيداً للجملة السابقة ﴿ويشفِ صدورقوم مؤمنين كما يحتمل أن تكون مستقلة عنها. وأن تكون الجملة السابقة إشارة إلى أنّ القلوب التي مرضت وتألمت سنين طوالاً من أجل الإسلام والنّبي الكريم، شُفيت بإنتصار الإسلام.

وأمّا الجملة الثّانية ﴿ويدهب غيظ قلوبهم ﴾ فهي إشارة الى أنّ أولئك الذين فقدوا أعزّتهم وأحبّتهم بما لاقوه من تعذيب وحشي من قبل المشركين فأغاظوهم، سَيقر الله عيونهم بهلاك المشركين ﴿ويدهب غيظ قلوبهم ﴾

و تُختتم الآية بالقول: ﴿ويتوب الله على من يشا: والله عليم حكيم ﴾.

كما تشير العبارة الأخيرة ضمناً إلى امكانية أن يلج بعضهم باب التوبة، فينبغي على المسلمين أن يعرفوا أنّ الله يقبل توبتهم، فلا يعاملوهم بشدّة وقسوة فلا يجوز ذلك. كما أنّ الجمل بنفسها تحمل البشرى بأنّ مثل هؤلاء سيميلون نحو الإسلام ويشملهم توفيق الله، لما لديهم من التهيؤ الروحى والقابليّة.

وقد ذهب بعض المفسّرين أنّ الآيات الأخيرة \_بصورة عامّة من قبيل الإخبار القرآني بالمغيبات، وهي من دلائل صدق دعوة النّبي ﷺ لأنّ ما أخبر عنه القرآن قد تحقق فعلاً.

### بحوث

1- هناك كلام بين المفسّرين في الجهاعة الذين عنتهم الآية ﴿قَاللُوهُم يَسَدُّبُهُمُ اللهُ عِنْدِيكُم ﴾ من هم؟!

قال بعضهم: إنّ الآية تشير إلى اليهود، وإلى بعض الأقدوام الذيس نازلوا المسلمين وقاتلوهم بعد حين كالفُرس والرُّوم.

وقال بعضهم: هي إشارة إلى كفّار قريش.

وقال بعضهم: بل هي إشارة إلى المرتدين بعد إسلامهم.

إِلَّا أَنَّ ظَاهِرِ الآياتِ يدلُّ \_ بوضوح \_ على أن موضوعها هو جماعة المشركين وعسبدة

الأصنام الذين عاهدوا المسلمين على عدم القتال والخاصمة، إلّا أنّهم نقضوا عهدهم. وكان هؤلاء المشركون في أطراف مكّة أو سائر نقاط الحجاز.

كما أنّه لا يمكن القبول بأنّ الآية ناظرة إلى قريش، لأنّ قريشاً ورئيسها ـ أباسفيان ـ أعلنوا إسلامهم ـ ظاهراً ـ في السنة الثامنة بعد فتح مكّة، والسورة محل البحث نـزلت في السنة التاسعة للهجرة.

كما أنّ الاحتمال بأنّ المراد من الآية هو الفرس أو الروم بعيد جدّاً عن مفهوم الآية، لأنّ الآية ـ أو الآية ـ أو الآية ـ أو الآيات محل البحث ـ تتكلم عن مواجهة فعلية، لا على مواجهات مستقبلية أضف إلى ذلك فإنّ الفرس أو الروم لم يهمّوا بإخراج الرّسول من وطنه.

كما أنّ الاحتمال بأنّ المراد هم المرتدون بعد الإسلام، بعيد غاية السعد، لإن التماريخ لم يتحدث عن مرتدين أقوياء واجهوا الرّسول ذلك الحين ليقاتلهم بمن معه من المسلمين.

ثمّ إنّ كلمة «أيمان» جمع «يمين» وكلمة «عهد» يشيران إلى المعاهدة بين المشركين والرّسول على عدم الخاصمة، لا إلى قبول الإسلام. فلاحظوا بدقّة.

وإذا وجدنا في بعض الرّوايات الإسلامية أنّ هذه الآية طُبّقَتْ على «النّاكثين» في «معركة الجمل» وأمثالها، فلا يعني ذلك أن الآيات نزلت في شأنهم فحسب، بل الهدف من ذلك أن روح الآية وحكمها يصدقان في شأن الناكثين ومن هم على شاكلتهم ممن سيأتون في المستقبل.

والسؤال الوحيد الذي يفرض نفسه ويطلب الإجابة، هو: إذا كان المراد جماعة المشركين الذين نقضوا عهودهم، وقد جرى الكلام عليهم في الآيات المتقدمة، فعلام تعبّر الآية هنا عنهم بالقول: ﴿وإِن تَكْتُوا لَيْهَا لِمُهَا عَمْ أَنّهُم قد نكثوها فعلاً.

والجواب، إن المراد من هذه الجملة ـ المذكورة آنفاً ـ أنهم لو واصلوا نقضهم أو نكتهم للأيمان، ولم يتوبوا إلى رشدهم، فينبغي مقاتلتهم. ونظير ذلك ما جاء في قوله تعالى: ﴿لعدنا السراط المستقيم ﴾ ومفهومها أننا نطلب من الله أن يوفقنا لأن نسير على الصراط المستقيم وأن تستمر هدايته إيانا.

والشاهد على هذا الكلام أنّ جملة ﴿وإِن نَكُوا لَيْمَانِهِم ﴾ جاءت في مقابل ﴿فَإِنْ تَمَابُوا وثقاموا السلاة ﴾ أي لا يخلو الأمر من أحد وجهين، فإمّا أن يتوبوا ويسعرضوا عن الشرك ويتجهوا نحو الله، وإمّا أن يستمرا على طريقهم ونكث أيمانهم. فسني الصورة الأولى هم إخوانكم في الدين، وفي الصورة الثّانية ينبغي مقاتلتهم.

٢- ٢٪ يسترعي الإنتباه أنّ الآيات محل البحث لا تقول: قاتلوا الكفار، بل تقول: وفقاتلوا لنبقة التعفر وهي إشارة إلى أن (القاعدة الجهاهيرية) وعامّة الناس تبع لزعهائهم ورؤسائهم، فينبغي أن يكون الهدف القضاء على رؤسائهم وأغتهم، لأنهم أساس الضلال والتضليل والظلم والفساد، فاستأصلوا شجرة الكفر من جذورها وأحرقوها. فسواجهة الكفار لا تجدي نفعاً مادام أغتهم في الوجود، أضف إلى ذلك فإنّ هذا التعبير يُعدّ ضرباً من ضروب النظرة البعيدة المدى وعلو الهمة وتشجيع المسلمين، إذ عدّ أغة الكفر في مقابل المسلمين، فليواجهوهم فذلك أجدر من مواجهة من دونهم من الكفار.

والعجيب أنّ بعض المفسّرين يرى أنّ هذا التعبير يعني أبا سفيان وأمثاله من زعماء قريش، مع أنّ جماعة منهم قتلوا في معركة بدر، وأسلم الباقي منهم كأبي سفيان بعد فتح مكّة \_ بحسب الظاهر \_ وكانوا عند نزول الآية في صفوف المسلمين، فقاتلتهم لا مفهوم لها.

واليوم ما يزال هذا الدستور القرآني المهم باقياً على قوته «ساري المفعول» فلكي نزيل الاستعبار والفساد والظلم، لابدٌ من مواجهة رؤوساء الضلال وأغة المنحرفين، وإلّا فـلا جدوى من مواجهة من دونهم من الأفراد، فلاحظوا بدقة.

٣-إنّ التّعبير بـ ﴿ إِحُولِنَكُم فَي الدين ﴾ الوارد في الآيات المتقدمة، من ألطف النعابير التي يكن أن يُعبَّر بها في شأن المساواة بين أفراد المجتمع، وبيان أوثق العلائق العاطفية، لأنّ أجلى العلائق العاطفية وأقربها في الناس التي تمثل المساواة الكاملة هي العلاقة ما بين الأخوين.

إلّا أنّ من المؤسف أن الإنقسامات الطبقية والنداءات القومية سحقت هذه الأخوة الإسلامية التي كان الأعداء يغبطوننا عليها، ووقف الإخوان في مواجهة إخوانهم متراصين بشكل لا يُصدق، وقد يقاتل كلُّ منهها الآخر قتالاً لا يقاتل العدوّ عدو، بمثل هذا القتال، وهذا واحد من أسرار تأخرنا في عصرنا هذا.

٤- يستفاد \_ إجمالاً \_ من جملة «أتخشونهم» أنّه كان بين المسلمين جماعة يخافون سن الإستجابة للأمر بالجهاد، إمّا لقوّة العدوّ وقدرته، أو لأنّهم كانوا يعدو نقض العهد ذنباً.

فالقرآن يخاطبهم بصراحة أن لا تخافوا من هؤلاء الضعاف، بل ينبغي أن تخافوا من عصيان أمر الله، ثمّ إن خشيتكم من نكث الإيمان ونقض العهد ليست في محلها، فهم الذين نكثوا أيمانهم وهم بدأوكم أوّل مرّة!

٥- يبدو أنّ جملة ﴿ هـ قول بـ إخراج الرسـ ول ﴾ إنسارة إلى مسألة عـ زمهم عـلى إخسراج الرسول عَلَيْ أَن نيّاتهم تغيرت وتبدلت الرسول عَلَيْ من مكة (عند هجرته إلى المدينة) باديء الأمر، إلّا أن نيّاتهم تغيرت وتبدلت إلى الإقدام على قتله، إلّا أنّ النّبي غادر مكة في تلك الليلة بأمر الله.

وعلى كل حال، فإنّ ذكر هذا الموضوع ليس على سبيل أنّهم نقضوا عهدهم، بل هو بيان ذكرى مؤلمة من جنايات عبدة الأصنام، حيث اشتركت قريش والبقائل الأخرى في هذا الأمر. أمّا نقض العهد من قبل عبدة الأصنام المشركين فكان واضحاً من طرق أخرى.

٦- ممّا يثير الدهشة والتعجب أنّ بعض أتباع مذهب الجبر يستدل على مذهبه بالآية وفاتلوهم يعذّبهم الله بأيديكم مع أنّنا لو تجردنا عن التعصب لما وجدنا في الآية أدنى دليل على مرادهم، وهذا يشبه تماماً ما لو أردنا أن ننجز عملاً مثلاً مفتضي إلى بعض أصدقائنا ونقول له: نأمل أن يصلح الله هذا الأمر على يدك، فإنّ مفهوم كلامنا هذا لا يعني بأنك مجبور على أداء هذا الأمر، بل المراد أنّ الله منحك قدرة ونية طاهرة، وبالإفادة منها استطعت أن تؤدّى عملك باختيارك وبحرية تامّة.

**EDOS** 

# أَمْ حَسِبْتُ مُ أَن تُكُواْ وَلَمَّا يَعَلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَهَدُ والْمِنكُمُ وَلَرْيَتَ خِذُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَارَسُواِدٍ عَ لَا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً وَٱللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا نَعْ مَلُونَ ۖ ١٠٠٠

### التفسير

في هذه الآية ترغيب للمسلمين في الجهاد عن طريق آخر، حيث تُحمُّلُ الآية المسلمين مسؤولية ذات عبء كبير، وهي أنّه لا ينبغي أن تتصوروا أن كلل شيء سيكون تامّاً بادعائكم الإيمان فحسب، بل يتجلى صدق النيّة وصدق القول والإيمان الواقعي في قتالكم الأعداء قتالاً خالصاً من أي نوع من أنواع النفاق.

فتقول الآية أوّلاً: ﴿لَم حسبتم لَنْ تُتَركوا ولمّا يعلم الله الدّين جاهدوا منكم ولم يتّعَدُوا من دون الله ولارسوله ولاالمؤمنين وليجة ﴾ ﴿.

و «الوليجة» مشتقة من «الولوج» ومعناه الدخول، وتطلق الوليجة على من يُعتمد عليه في الأسرار ومعناها يُشبه معنى البطانة تقريباً.

وفي الحقيقة فإنّ الجملة المتقدمة نُنّبه المسلمين إلى أنّ الأعيال لا تكمل بإظهار الإيمان فحسب، ولا تتجلى شخصية الأشخاص بذلك، بل يعرف الناس باختبارهم عن طريقين:

الأول: الجهاد في سبيل الله لغرض محو آثار الشرك والوثنية.

الثاني: ترك أية علاقة أو أي تعاون مع المنافقين والأعداء.

فالأوّل لدفع العدو الخارجي، والثّاني يحصّن الجتمع من خطر العدو الداخلي.

وجملة ﴿لمَّا يَعْلَمُ لَلُّهُ﴾ التي قد يلاحظ نظيرها في بعض آيات القرآن الأُخر، تعني أنَّ

١. «أم» حرف عطف ويُعطف بها جملة إستفهامية على جملة إستفهامية أخسرى، ولهـذا فـهي تـعطي مـعنى
 الاستفهام، غاية ما في الأمر أنها تأتي بعد جملة استفهامية دائماً، وفي الآية محل البحث عطفت على الجملة «ألا تقاتلون» التي بُدئت بها الآية ٦٣.

أمركم لم يتحقق بعدُ، وبتعبير آخر: إنّ نني العلم هنا معناه نني المعلوم، ويستعمل مثل هذا التعبير في مواطن التأكيد. وإلّا فإنّ الله ـ طبقاً للأدلة العقلية وصحيح آيات القرآن الكثيرة ـ كان عالماً بكل شيء، وسيبق عالماً بكل شيء.

وهذه الآية تشبه الآية الأولى من سورة العنكبوت، إذ تقول: والم \* أحسب النَّاس أن يَتَركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يُفتنون في

وكما ذكرنا آنفاً في تفسيرنا لسورة آل عمران أنّ اختبار الله لعباده ليس لكشف أمر مجهول عنده، بل هو لتربيتهم ولأجل إحياء الإستعدادات واستجلاء الأسرار الكامنة في نفوسهم.

وتُختتم الآية بما يدلّ على الإخطار والتأكيد ﴿وللله خبيربها تعملون﴾.

فلا ينبغي أن يتصور أحدّ أنّ الله لا يعرف العلائق السرّية بـين بـعض الأفـراد وبـين المنافقين، بل يعرف كل شيء جيداً وهو خبير بالأعمال كلها.

ويستفاد من سياق الآية أنّ بين المسلمين يومئذٍ من كان حديث العهد بالإسلام ولم يكن على استعداد للجهاد، فيشمله هذا الكلام أمّا المجاهدون الصادقون فقد بيّتوا مواقفهم في سوح الجهاد مراراً.

#### 8003

### الآيتان

مَاكَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَحِدَ اللّهِ شَنْهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِم بِأَلْكُفْرِ أُولَتِهِكَ حَبِطَتَ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِهُمْ خَلِدُونَ ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ اللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِوَأَقَامَ الصَّلُوٰةَ وَءَانَ الزَّكُوٰةَ وَلَمْ يَغْشَ إِلّا اللّهَ فَعَسَى أُولَتِهِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴿

### التفسير

#### مَن يعمر مسامِد الله؟

من جُملة المسائل التي يمكن أن تراود أذهان البعض بعد إلغاء عهد المشركين والحكم بهادهم، هو: لِمَ نُبْعِد هذه الجهاعة العظيمة من المشركين عن المسجد الحرام الأداء مناسك الحج، مع أنّ مساهمتهم في هذه المراسم عهارة للمسجد من جميع الوجوه «المادية والمعنوية» إذ يستفاد من إعاناتهم المهمّة لبناء المسجد الحرام، كما يكون لوجودهم أثر معنوي في زيادة الحاج والطائفين حول الكعبة المشرفة وبيت الله.

- فالآيتان \_ محل البحث \_ تردّان على مثل هذه الأفكار الواهية التي لا أساس لها، وتصرح الآية الأولى منها بالقول: ﴿ هَا كَانَ للمَصْرَكِينَ أَنْ يَعْمَرُوا مِسَاحِد الله فاهدين على لمفسر على لمفسم بالكفر.

وشهادتهم على كفرهم جلية من خلال أحاديثهم وأعمالهم، بل هي واضحة في طريقة عبادتهم ومراسم حجّهم.

ثم تشير الآية إلى فلسفة هذا الحكم فتقول: ﴿ لُولئك حيطت أممالهم ﴾.

ولذلك فهي لا تجديهم نفعاً: ﴿وقي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ ﴾.

فع هذه الحال لا خير في مساعيهم لعارة المسجد الحرام وبنائه وما إلى ذلك، كما لا فائدة من كثرتهم واحتشادهم حول الكعبة. فالله طاهر منزّه، وينبغي أن يكون بيته طاهراً منزّهاً كذلك، فلا يصح أن تمسّه الأيدي الملوثة بالشرك.

أمّا **الآية التّالية** فتذكر شروط عبارة المسجد الحرام \_إكبالاً للحديث آنف الذكر \_فتبيّن خمسة شروط مهمّة في هذا الصدد، فتقول: ﴿إِنَّهَا يَسْمُر مِسَاجِدُ لِللهُ مِنْ آمِنْ بِالله ولليومِ الآخرِهِ.

وهذا النص إشارة إلى الشرطين الأوّل والثّاني. اللذين يمثلان الأساس العقائدي، فما لم يتوفر هذان الشرطان لا يصدر من الإنسان أي عمل خالص نزيه، بل لو كان عمل في الظاهر سليماً فهو في الباطن ملّوث بأنواع الأغراض غير المشروعة.

ثمّ تشير الآية إلى الشرطين الثّالث والرّابع فتقول: ﴿وَلَقَامِ لِلْصِلالَةِ وَآلَتِي لِلرَّكَاةِ ﴾.

أي إنّ الإيمان بالله واليوم الآخر لا يكني أن يكون مجرّد ادعاء فـحسب، بـل تـؤيده الأعمال الكريمة، فعلاقة الإنسان بالله ينبغي أن تكون قـوية محـكمة، وأن يـؤدّي صـلاته باخلاص، كما ينبغي أن تكون علاقته بعباد الله وخلقه قوية، فيؤدي الزكاة إليهم.

وتشير الآية إلى الشرط الخامس والأخير فتقول: ﴿ولم يعنَى إلَّا لله ﴾.

فقلبه ملي تعشق الله، ولا يحسُّ إلا بالمسؤولية في امتثال أمره ولا يرى لأحد من عبيده أثراً في مصيره ومصير مجتمعه وتقدمه، هم أقل من أن يكون لهم أثر في عهارة محل للعبادة. ثمّ تضيف الآية معقبة بالقول: ﴿قُعْسَىٰ لُولئك أَنْ يكونوا مِنْ المهتدين ﴾ فيبلغون أهدافهم ويسعون لعهارة المسجد.

#### بحوث

#### ١- ما المراد من العمارة؟

هل تعني عمارة المسجد بناءه وتأسيسه وترميمه، أو تعني الاجتماع فيه والمساهمة في الحضور عنده؟!

إختار بعض المفسّرين أحد هذين المعنيين في تفسير «عمارة المسجد» في الآية \_ محل البحث \_ غير أنّ الآية ذات مفهوم واسع يشمل هذه الأمور وما شاكلها جميعاً، فليس للمشركين أن يحضروا في المساجد، وليس لهم أن يبنوا مسجداً \_ وما إلى ذلك \_ بل على المسلمين أن يقوموا بكل ذلك.

ويستفاد من الآية \_ضمناً \_ أنّه لا ينبغي للمسلمين أن يقبلوا من المشركين \_ بل جميع الفرق غير الإسلامية \_ هدايا أو إعانات للمساجد وبنائها، لأنّ الآية الأولى وإن كانت تتكلم على المشركين، لكنّ الآية الثّانية بدأت بكلمة «إنما» لتدلّ على أنّ عمارة مساجد الله خاصّة بالمسلمين.

ومن هنا يتضح أيضاً أنّ متولى المساجد ومسؤوليها ينبغي أن يكونوا من أنزه الناس، ولا يُنتخب لهذه المهمّة من لا حريجة له في الدين طمعاً في ماله وثروته، أو مقامه الاجتماعي كما هو الحال في كثير من البلاد، إذ تولّى مساجدها من ليس لها أهلاً.

بل يجب ابعاد جميع الأيدي الملوثة عن هذه الأماكن المقدسة.

ومنذ أن تدخّل في أمور المساجد والمراكز الإسلامية أو أشرف عليها حكام الجور، أو الأثرياء المذنبون، فقدت تلك المساجد والمراكز الإسلامية «حيثيتها» ومكانتها ومُسخت مناهجها البنّاءة، ولذا فنحن نرى كثيراً من هذه المساجد على شاكلة مسجد ضرار.

### ٢\_ العمل الفالص ينبع من الإيمان فمسب

قد يتساءل بعضنا قائلاً: ما يمنع أن نستعين بأموال غير المسلمين لبناء المساجد وعمارتها؟!

لكن من يسأل مثل هذا السؤال لم يلتفت إلى أنّ الإسلام يعد العمل الصالح تمرة شجرة الإيان في كل مكان، فالعمل ثمرة نيّة الإنسان وعقيدته دائماً وهو العكاس لها ويستخذ شكلها ولونها دائماً، فالنيات غير الخالصة لا تنتج عملاً خالصاً.

#### ٣\_ المماة الشجعان

تدل عبارة ﴿ولم يحقن إلاالله ﴾ على أنّ عبارة المسجد والمحافظة عليه لاتكون إلّا في ظل الشهامة والشجاعة ، فلا تكون هذه المراكز المقدسة مراكز لبناء شخصية الإنسان وذات منهج تربوي عال إلّا إذاكان بانوها وحماتها رجالاً شجعاناً لا يخشون أحداً سوى الله ، ولا يتأثرون بأي مقام ، ولا يطبقون منهجاً غير المنهج الإقمي.

### ٤\_ هل المراد من الآية هو المسمد المرام فمسب؟!

يعتقد بعض المفسّرين أنّ الآية محل البحث تختص بالمسجد الحرام، مع أنّ ألفاظ الآية

عامّة، ولا دليل على هذا التخصيص، وإن كان المسجد الحرام الذي هو أعـظم المسـاجد الإسلامية في مقدمتها، ويوم نزول الآية كان المسجد الحرام هو محل إشارة الآية، إلّا أنّ ذلك لا يدلّ على تخصيص مفهوم الآية.

### ٥\_ أهمّية بناء المسامد

وردت أحاديث كثيرة في أهميّة بناء المساجد عن طرق أهل البيت وأهل السنّة، تدّلُ على ما لهذا العمل من الشأن الكبير.

كما ورد عنه عَنْهِ عَنْهُ قُولُه: «من أسرج في مسجد سراجاً لم تسزل المسلائكة وحسملة العسرش يستغفرون له مادام في ذلك المسجد ضوؤه» .

إلّا أنّ ما هو أكثر أهميةً هذا اليوم هو عهارة المسجد المعنوية، وبتعبير آخر ينبغي أن نهتم بعمارة شخصية الذين يرتادون المسجد وأهله وحفظته اهتمامنا بعمارة المسجد ذاته.

فالمسجد ينبغي أن يكون مركزاً لكل تحرك إسلامي فاعل يؤدّي إلى إيــقاظ النــاس، وتطهير البيئة والمحيط، وحثّ المسلمين للدفاع عن ميراث الإسلام.

وينبغي الإلتفاوت إلى أنّ المسجد جدير بأن يكون مركزاً للشباب المؤمن، لا محملاً للعجزة والكسالي والمقعدين، فالمسجد مجال للنشاط الاجتاعي الفعّال، لا مجال العاطلين والمرضى.

#### १७८अ

د وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٢٠٤ و ٢٠٥؛ تفسير المنار، ج ١، ص ٢١٣.
 المحاسن للبرقي، ص ٥٥؛ وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٢٤١.

أَجَعَلَتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجَ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كُمَنْ امَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْاَخِرو جَهَدَ في سَبِيلِ اللّهِ لَا يَسْتَوُنَ عِندَ اللّهِ وَاللّهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ اللّهِ اللّهِ عَامَنُوا وَ هَاجُرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَانْفُسِمِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ اللّهِ وَأُولَكِكَ هُمُ الْفَالْمِرُونَ اللّهِ يَبَشِرُهُمْ مَرَبُّهُ مِيرَحْمَة مِنْهُ وَرِضُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ الْفَالْمِرُونَ اللّهَ عَندَهُ وَرِضُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ اللّهُ عَندَهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ اللّهُ عَندَهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ اللّهِ عَندَهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ اللّهِ عَندَهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ مُنْ اللّهُ عِندَهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتِ لَمْمُ فِيهَا نَعِيمُ اللّهُ عَنْهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتُ اللّهُ فِيهَا نَعِيمُ اللّهُ مُن اللّهُ عَندَهُ وَرَضُونِ وَجَنَّتِ لَمْ مُن فِيهَا نَعِيمُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْمُؤْمِنَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّه

### سبب النّزول

هناك روايات مختلفة في سبب نزول الآيات ـ محل البحث ـ منقولة في كتب أهل السنّة والشيعة، ونورد هنا ما يبدو أكثر صحة.

يروي «أبو القاسم الحسكاني» عالم أهل السنّة المعروف، عن بسريدة، أنّ «شيبة» و«العباس» كان يفتخر كلُّ منهما على صاحبه، وبينا هما يتفاخران إذ مرّ عليهما على بن أبي طالب إلي فقال: فيم تتفاخران؟

فقال العباس: حُبيت بما لم يُحبّ به أحد وهو سقاية الحاج.

فقال شيبة: إنّي أعمر المسجد الحرام، وأنا سادن الكعبة.

فقال على الله: على أني مستحي منكما، فلي مع صغر سني ما ليس عندكما.

فقالاً: وما ذاك؟!

فقال: جاهدت بسيني حتى آمنتا بالله ورسوله ﷺ.

فخرج العباس مغضباً إلى النِّي يَرَانِهُ شاكياً عليّاً فقال: ألا ترى ما يقول؟

فقال النّبي يَبَيَّالُهُ: أدعو لي عليّاً فلمّا جاء، على قال يَبَرُبُهُ: لِمَ كلّمت عمّك العباس بمثل هذا الكلام؟ فقال النّبي يَبَيُونُهُ: إذا كنت أغضبته، فلما بيّنتُ من الحق، فمن شاء فليرضَ بالقول الحق ومن شاء فليغضب.

فنزل جبرئيل الله وقال: يا محمد، إنّ ربّك يقرؤك السلام ويقول: اتل هذه الآيات: «اجعلتم سقاية الحاج وممارة المسجد العرام كمن آمن بالله واليوم الآخر وجماهد في سبيل الله الله المسجد العرام كمن المسجد المسجد العرام كمن المسجد المسجد

وقد وردت هذه الرواية بالمضمون ذاته مع اختلافٍ يسير في التعابير في كتب كـ ثيرة لأهل السنة، كتفسير الطبري والثعلبي، وأسباب النزول للـ واحــدي و تـ فسير الخــازن البغدادي، ومعالم التنزيل للعلامة البغوي، والمناقب لابن المغازلي، وجامع الأصول لابـن الأثير، و تفسير الفخر الرازي، وكتب أخرى. "

وعلى كل حال، فالحديث آنف الذكر من الأحاديث المعروفة والمشهورة، التي يقرّ بها حتى المتعصبون، وسنتكلم عنه مرّة أخرى بعد تفسير الآيات.

### التفسير

#### مقياس الففر والفضل:

مع أنّ للآيات ـ محل البحث ـ شأناً في نزولها، إلّا أنّها في الوقت ذاته تستكمل البحث الذي تناولته الآيات المتقدمة، ونظير ذلك كثير في القرآن.

فالآية الأولى من هذه الآيات تقول: ﴿ أجعلتم سقاية الحاج ومعارة المسجد العرام كمن آمن بالله والله لا يهدي القوم الظالمين﴾.

«السقاية» لها معنى مصدريّ وهو إيصال الماء للآخرين، وكما تعني المكيال، كما جاء في الآية ٧٠ من سورة يوسف ﴿ قَلْمًا جَهْزَهُم بَجْهَازُهُم جَعَلَ السَقَايَة فِي رَحَلَ لَحْسِيهِ ﴾ وتسعني الآية ٧٠ من سورة يوسف ﴿ قَلْمًا جَهْزَهُم بَجْهَازُهُم جَعَلَ السَقَايَة فِي رَحَلَ لَحْسِيهِ ﴾ وتسعني الإناء الكبير أو الحوض الذي يُصب فيه الماء.

وكان في المسجد الحرام بين بنر زمزم والكعبة محل يوضع فيه الماء يـدعى بـ «ســقاية العباس» وكان معروفاً آنئذٍ، ويبدو أنّ هناك إناءً كبيراً فيه ماء يستقى منه الحاج يومئذ.

ويحدثنا التاريخ أن منصب «سقاية الحاج» قبل الإسلام كان من أهم المناصب، وكمان يضاهي منصب سدانة الكعبة، وكانت حاجة الحاج الماسة في أيّام الحج إلى الماء في تلك

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات محل البحث؛ بحارالانوار، بع ٣٦، ص ٣٩.

٣. لمزيد الإيضاح يراجع كتاب إحقاق الحق، ج ٣. ص ١٢٢\_١٢٧.

الأرض القاحلة اليابسة المرمضة التي يقل فيها الماء، وجوّها حار أغلب أيّام السنة، وكانت هذه الحاجه الماسة تولي موضوع «سقاية الحاج» أهميّة خاصّة، ومن كان مشرفاً على السقاية كان يتمتع بمنزلة اجتاعية نادرة، لأنّه كان يقدم للحاج خدمة حياتية.

وكذلك «عمارة المسجد الحرام» أو سدانته ورعايته، كان لها أهمينها الخاصة، لأنّ المسجد الحرام حتى في زمن الجاهلية كان يعدّ مركزاً دينياً، فكان المتصدي لعمارة المسجد أو سدانته محترماً.

ومع كل ذلك فإنّ القرآن يصرح بأنّ الإيمان بالله وباليوم الآخر والجهاد في سبيل الله أفضل من جميع تلك الأعمال وأشرف.

أمّا الآية التالية فتوضح ما أجملته الآية السابقة وتؤكّده بالقول: ﴿الله ين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله يأموالهم وللفسهم لمظم درجة مند الله وأولئك هم الفائزون﴾

وامّا الآية النّالثة من الآيات محل البحث فتقول: إنّ الله أنعم على المؤمنين والمهاجرين والمجاهدين في سبيله ثلاث مواهب هي:

١\_ ﴿يبِقُرهم ربِّهم يرحمة منه﴾.

۲\_ ﴿ورضوان﴾.

٣\_ ﴿وجِنَّاتُ لَهُمْ قَيْهَا نَعِيمُ مَقْيَمُ ﴾ .

و تعقب الآية الأخيرة لمزيد التوكيد بالقول ﴿ خالدين فيها لبدا إنَّ الله منده أجر عظيم ﴾.

### بحثان

#### ١\_ تمريف التاريخ

كما قرأنا آنفاً في شأن نزول الآيات محل البحث، وطبقاً لرواية وردت في كثير من كتب أهل السنّة الشهيرة، أنّها نزلت في علي علي وبيان فضائله، على أنّ مفهوم الآيات عام واسع «وقد قلنا مراراً بأن أسباب النّزول لا تحدّد مفاهيم الآي».

إِلّا أنّ بعض مفسّري أهل السنّة لم يرغب في أن تثبت للإمام علي الله فضائل بارزة مع اعتقادهم بأنّه رابع خلفاء المسلمين! وكأنّهم خافوا إن أذعنوا لما يجدونه عند على الله من الفضائل أن يقف الشيعة أمامهم متسائلين: لم قدّمتم على علي غيره؟

 <sup>«</sup>المرمضة» مشتقة من «الإرماض» أي شديدة الحر، والأرض الرمضاء كذلك: شدية الحر.

فلذلك أغمضوا النظر عن كثير من مناقبه وفضائله، وسعوا جاهدين لأن يقدحوا في سند الرواية التي تذكر فضل على يُؤِيرُ على غيره أو في دلالتها.

ويا للأسف ما زال هذا التعصب المقيت ممتداً إلى عسصرنا الحساضر، حستى أنّ بـعض علمائهم المثقفين لم يسلموا من هذا الداء الوبيل والتعصب دون دليل!

ولا أنسى المحاورة التي جرت بيني وبين بعض علماء أهل السنة، إذ أظهر كلاماً عجيباً عند ذكرنا لمثل هذه الأحاديث، فقال: في عقيدتي أنّ الشيعة يستطيعون أن يثبتوا جميع معتقدات مذهبهم «أصولها وفروعها» من مصادرنا وكتبنا، لأنّ في كتبنا أحاديث كافية لصالح آراء الشيعة وصحة مذهبهم.

إلّا أنّه من أجل أن يريح نفسه من جميع هذه الكتب، قال: أعتقد أن أسلافنا كانوا حسني الظن، وقد أوردواكل ما سمعوه في كتبهم، فليس لنا أن نأخذ كل ما أوردوه ببساطة!! «طبعاً كان حديثه يشمل الكتب الصحاح والمسانيد المعتبرة وما هو عندهم في المرتبة الأولى».

فقلت له: ليس هذا هو الأسلوب في التحقيق، حيث يعتقد إنسان ما بمذهب معين، لأنّ آباءه كانوا عليه وورثه عن سلفه، فما وجده من حديث ينسجم ومذهبه قال: إنّه صحيح، وما لم ينسجم حكم عليه بعدم الصحة، لأنّ السلف الصالح كان حسن الظن، حتى لو كان الحديث معتبراً.

فما أحسن أن نختار أُسلوباً آخر للتحقيق بدل ذلك، وهو أن نتجرّد من عقيدتنا الموروثة ثمّ ننتخب الأحاديث الصحيحة دون تعصب.

ونسأل الآن: لماذا سكتوا عن الأحاديث الشهيرة التي تذكر فضل علي وعلو مقامه، بل نسوها وربّما طعنوا فيها، فكأن مثل هذه الأحاديث لا وجود لها أصلاً؟

ومع الإلتفات إلى ما ذكرناه آنفاً، ننقل كلاماً لصاحب تفسير «المنار» المعروف، إذ أهمل شأن نزول الآيات محل البحث المذكور آنفاً، ونقل رواية لا تنطبق ومحتوى الآيات أصلاً. وينبغي أن نعدّها حديثاً مخالفاً للقرآن، فقال عنها: إنّها معتبرة!

وهي ما نُقَل عن النعمان بن بشير إذ يقول: كنت جالساً في عدةٍ من أصحاب النّبي إلى جوار منبره، فقال بعضهم: لا أرى عملاً بعد الإسلام أفضل من سقاية الحاج وإروائهم، وقال الآخر: إنّ عمارة المسجد الحرام أفضل من كل عمل، فقال الثالث: الجهاد في سبيل الله أفضل ممّا قلمًا.

فنهاهم عمر عن الكلام وقال: لا ترفعوا أصواتكم عند منبر رسول الله -وكان ذلك اليوم يوم الجمعة \_ولكني سأسأل رسول الله بعد الفراغ من الصلاة \_صلاة الجمعة \_في ما اختلفتم فعه.

وبعد أن أتمّ صلاته جاء إلى رسول الله فسأله عن ذلك، فنزلت الآيات محل البحث ! إلّا أنّ هذه الرّواية لا تنسجم والآيات محل البحث من عدّة جهات، ونحن نعرف أن كلّ رواية مخالفة للقرآن ينبغي أن تطرح جانباً ويُعرضَ عنها؛ لأنّه:

أولاً؛ لم يكن في الآبات محل البحث قياس ما بين الجهاد وسقاية الحاج وعبارة المسجد الحرام، بل القياس ما بين سقاية الحاج وعبارة المسجد الحرام من جهة، والإيمان بالله واليوم الآخر والجهاد من جهة أخرى، وهذا يدل على أنّ من كان يقوم بمثل السقاية والعبارة في زمان الجاهلية كان يقيس عمله بالإيمان والجهاد. فالقرآن يصرّح بأنّ سقاية الحاج وعبارة المسجد الحرام لا يستويان -كل منها -مع الإيمان بالله والجهاد في سبيله وليس القياس بين الجهاد وعمران المسجد وسقايه الحاج (لاحظ بدقة).

ثانياً: إنّ جملة ﴿ والله لا يبهدي القوم القالمين ﴾ تدل على أنّ أعبال الطائفة الأولى كانت معروفة بالظلم، وإنّما يفهم ذلك فيا لوكانت هذه الأعبال صادرة في حال الشرك، لإنّ القرآن يقول ﴿ إِنّ القراف لظلم عظيم ﴾ "

ولوكان القياس بين الإيمان وسقاية الحاج المقرونة بالإيمان والجهاد، لكانت جملة ﴿والله لا يهدي القوم الظالمين﴾ لغواً \_ والعياذ بالله \_ لا يهدي القوم الظالمين﴾ لغواً \_ والعياذ بالله \_ لا يهدي القوم الظالمين ﴾

ثالثاً: إنّ الآية الثانية على البحث التي تقول ﴿الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم والنفسهم اعظم درجة ﴾ مفهومها أنّ أولئك أفضل وأعظم درجة بمن لم يؤمنوا ولم يهاجروا ولم يجاهدوا في سبيل الله، وهذا المعنى لا ينسجم وكلام النعان - آنف الذكر - لأنّ المتكلمين وفقاً لحديثه كلهم مؤمنون ولعلهم أسهموا في الهجرة والجهاد،

وابعاً، كان الكلام في الآيات المتقدمة عن إقدام المشركين على عبارة المساجد وعدم جواز ذلك: ﴿ وَا كَانَ لَلْمُشْرِكِينَ لَنْ يَعْمُرُوا مِسَاجِدُ لِللّٰهِ ﴾ والآيات محل البحث تعقب على الموضوع ذاته، ويدل هذا الأمر على أنّ موضوع الآيات هو عبارة المسجد الحرام وسقاية

١. تفسير المنار، ج ١٠، ص ٢١٥. ذيل الآية مورد البحث.

۲. لقمان، ۱۳.

الحاج حال الشرك، وهذا لا ينسجم ورواية النعمان.

والشيء الوحيد الذي يمكن أن يُستدلُ عليه هو عبارة ﴿ أعظم درجة ﴾ حيث تدل على أنّ الطرفين المقيسين كل منها حسن بنفسه، وإن كان أحدهما أعظم من الآخر.

إلّا أنّ الجواب على ذلك واضح، لأنّ أفعل التفضيل غالباً تستعمل في الموازنة بين أمرين، أحدهما واجد للفضيلة والآخر غير واجد، كأن يقال مثلاً: الوصول متأخراً خير من عدم الوصول، فمفهوم هذا الكلام لا يعني أن عدم الوصول شيء حسن، لكن الوصول بتأخير أحسن.

أو أنّنا نقرأ في القرآن **﴿والصلح خمير﴾** أي من الحرب [سورة النساء الآية ١٢٨] فهذا لا يعني أنّ الحرب شيء حسن.

أو نقرأ مثلاً **﴿وَلَعَبِدُ مُؤْمِنَ خَيْرَ مِنَ مِشْرِكَ ﴾** [سورة البقرة الآية ٢٢١] ترى هل المشرك حسن وفيه خبر؟!

أو نقرأ في سورة التوبة ذاتها الآية ١٠٨ ولمسجد أنس على التقوى من أوّل يوم أحق أن تقوم فيه فيه أي أحق من مسجد ضرار الذي بناه المنافقون للعبادة، مع أنّنا نعرف أنّ العبادة في مسجد ضرار ليست بحق أبداً، فنظير هذه التعابير في القرآن واللغة العربية، بل في سائر اللغات كثير.

من مجموع ما ذكرناه نستنتج أن رواية النعمان بن بشير لأنّها مخالفة لمحتوى القرآن ينبغي أن تطرح وتنبذ جانباً، وأن نأخذ بما ينسجم وظاهر الآي، وهو ما قدمناه بين يدي تفسير هذه الآيات، على أنّه سبب لنزولها، وأنّه لفضيلة كبرى لإمام الإسلام العظيم على اللهِ .

نسأل الله أن يثبت أقدامنا على متابعة الحق وأهله من الأنمّـة الصالحين، وأن يجـنبنا التعصب، ويفتح أبصارنا وأسهاعنا وأفكارنا لقبول الحق.

### ٢\_ ما هو مقام الرضوان؟

يستفاد من الآيات ـ محل البحث ـ أنّ مقام الرضوان الذي هو من أعظم المواهب التي يهجها الله المؤمنين والمجاهدين في سبيله، هو شيءٌ غير الجنات والنعيم المقيم وغير رحمــته الواسعة.

وسنتناول بيان هذا الموضوع ذيل الآية ٧٧ من هذه السورة، في تفسير جملة ﴿ورضُولُنُ مِنْ لَللَّهِ أَكْبِرِ﴾ إن شاء الله.

### الثفسير

كلِّ شيءٍ فداءُ للهدف؛

إن آخر وسوسة أو ذريعة يمكن أن يتذرع بها جماعة من المسلمين للامتناع عن جهاد المشركين (وفعلاً فقد تذرع بعضهم وفقاً لما ورد في قسم من التفاسير) بأن من بين المشركين وعبدة الأوثان أقارب لهم، فقد يُسلم الأب ويبقى ولده في الشرك على حاله، وقد يقع العكس إذ يخطو الابن نحو توحيد الله ويبقى أبوه مشركاً، وهذه الحالة ربماكانت موجودة بين الأخ وأخيه، والزوج وزوجه، والفرد وعشيرته أو قبيلته، وهكذا.

فإذا كان القرار أن يجاهد الجميع المشركين فلابد أن يغمضوا أعينهم عن أرحامهم وأقاربهم وعشيرتهم الخ. هذا كلّه من جهة.

ثم ومن جهة أخرى كانت رؤوس الأموال والقدرة التجارية بيد المشركين تقريباً، ولهذا يسبب تردد المشركين إلى مكة إزدهار التجارة.

ومن جهة ثالثة كان للمسلمين في مكّة بيوت عامرّة نسبياً، فإذا قاتلوا المشركين فمن المحتمل أن يهدمها المشركون، أو تفقد قيمتها إذا عطل المشركون مراسم الحاج ومناسكه بمكّة.

فالآيتان - محل البحث - ناظرتان إلى مثل هؤلاء الأشخاص، وتردّان عليهم بسبيان صحيح، فتقول الآية الأولى منها: ﴿يا أَيِّهَا الَّذِينَ آهنوا لا تَتَّخذوا آباء هم وإخوانتهم أولياء إن لستحبّوا الكفر على الإيجان ﴾.

ثم تعقب على وجه التأكيد مضيفة : ﴿وَمِنْ يَتُولُهُمْ مِنْكُمْ فَأُولَئْكَ هُمُ الطَّالِمُونَ﴾. وأى ظلم أسوأ من أن يظلم الإنسان نفسه بتعلقه بأعداء الحق والمشركين، وينظلم

مجتمعه، ويظلم نبيّه أيضاً؟!

أمّا الآية التالية فهي تتناول هذا الموضوع بنحوٍ من التفصيل والتأكيد والتهديد والتقريع، فتخاطب النّبي عَلَيْ ليعنف أولئك الذين لا يرغبون في جهاد المشركين لما ذكرناه آنفاً، فتقول ﴿قُل لِن كَان آباؤكم ولبناؤكم ولغولنكم ولزولجكم ومفيرتكم ولموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحبّ لليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فترتصول حتى يأتي الله بأمره ﴾.

ولماكان ترجيح مثل هذه الأمور على رضا الله والجهاد في سبيله، يعدّ نوعاً من العصيان والفسق البيّن، وإن من تشبث قلبه بالدنيا وزخرفها وزبرجها غير جدير بهداية الله، فإنّ الآية تعقب في الختام قائلةً ﴿والله لا يهدي القوم الفاسقين ﴾.

وقد جاء في تفسير على بن إيراهيم القمي في شأن الآيتين مايلي: «لما أذّن أمير المؤمنين أن لا يدخل المسجد الحرام مشرك بعد ذلك، جزعت قريش جزعاً شديداً، وقالوا: ذهبت تجارتنا وضاعت علينا وخربت دورنا، فأنزل الله في ذلك قل (يا محمّد)...

والآيتان ـ محل البحث ـ ترسمان خطوط الإيمان الأصيل وتميزانها عن الإيمان المـبطن بالشرك والنفاق.

كما أنّهما تضعان حداً فاصلاً بين المؤمنين الواقعيين وبين ضعاف الإيمان، وتقول إحداهما بصراحة: إن كانت هذه الأمور الثمانية «في الحياة المادية» التي يتعلق أربعة منها بالأرحام والأقارب ﴿آباؤكم ولبناؤكم ولنولئكم ولزواجكم ﴾.

ويتعلق قسم منها بالمجتمع و«العشيرة».

والقسم السّادس يرتبط بالمال.

والسابع بالتجارة والإكتساب.

وأمّا الثامن \_وهو الأخير \_فيتعلق بالمساكن ذات الأناقة «ومساكن ترضونها».

فإذا كانت هذه الأمور الثمانية \_المذكورة آنفاً \_أغلى وأعزّ وأحب عند الإنسان من الله ورسوله، والجهاد في سبيله وامتثال أوامره، حتى أنّ الإنسان لا يكون مستعداً بالتضحية بتلك الأمور الثمانية من أجل الله والرّسول والجهاد، فيتّضح أنّ إيمانه الواقعي لم يكمل بعدًا فحقيقة الإيمان وروحه وجوهره، كل ذلك يتجلّى بالتضحية بمثل هذه الأمور من دون تردد.

أضف إلى ذلك، فإنّ من لم يكن مستعداً للتضيحة بمثل تلك الأمور، فقد ظلم نفسه ومجتمعه في الواقع، كما أنّه سيقع في ماكان يخاف من الوقوع فيه لأنّ الأمّة التي تتلكأ في اللحظات الحساسة من تأريخها المصيري، وفي المآزق الحاسمة، فلا يضحي أبناؤها بمثل ذلك، فستواجه الهزيمة عاجلاً أو آجلاً، وسيتعرض كلّ ما تعلقت به القلوب الى خطر الضياع والتلف بيد الأعداء.

### بحوث

1-ما قرأناه في الآيتين \_ محل البحث \_ ليس مفهومه قطع علائق المحبّة بالأرحام، وإهمال رؤوس الأموال الاقتصادية، والإنسياق إلى تجاوز العواطف الإنسانية وإلغائها، بل المراد من ذلك أنّه ينبغي أن لاننحرف عند مفترق الطرق إلى الأموال والأزواج والأولاد والدور والمقام الدنيوي، بحيث لا نطبّق في تلك الحالة حكم الله، أو لا نرغب في الجهاد، ويحول عشقنا المادى دون تحقيق الهدف المقدس.

لهذا يلزم على الإنسان إذا لم يكن على مفترق الطرق أن يرعى الجانبين «العلاقة بالله والعلاقة بالله والعلاقة بالرحم».

فنحن نقراً في الآية ١٥ من سورة لقيان، قوله تعالى في شأن الأبوين المستركين ﴿وَإِنْ عِاهِدَكُ مِنْ مَا لَا اللهِ مِنْ مَا لَيْسُ لِللهُ بِهُ عَلَمْ قَلَا تَطْعِيهُما وَصَاحِبِهُما فِي الدَّنِيا مِعْرُوفًا ﴾.

٢-إنّ أحد تفاسير جملة ﴿ فتربّ صواحتَى يأتي الله يأهره ما أشرنا إليه آنفاً، وهو التهديد من قبل الله الأولئك الذين يقدّ مون منافعهم المادية ويفضلونها على رضا الله، ولما كان هذا التهديد بم عملاً كان أثره أشدً وحشة وإشفاقاً، وهذا التعبير يشبه قول من يكلم صاحبه الذي دونه و تحت أمره، فيقول له: إذا لم تفعل ما أمرتك، فسأقوم بما ينبغي أيضاً.

وهناك احتمال آخر لتفسير الجملة \_محل البحث \_وهو أنّ الله سبحانه يقول: إذا لم تكونوا

مستعدين للتضيحة، فإنّ الله يفتح لنبيّه عن طريق آخر، إذ ليس ذلك بعسير عليه. ونظير هذا المعنى ما جاء في الآية ٥٤ من سورة المائدة، إذ نقرأ فيها ﴿يا لَيّها الدّين آمنوا من يرتدّ منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبّهم ويحبّونه.

٣-قد يتصور بعضهم بأنّ ما جاء في الآيتين يخص صدر الإسلام والتاريخ الماضي، إلّا أنّ ذلك خطأ كبير، فالآيتان تستوعبان حاضر المسلمين ومستقبلهم أيضاً.

فإذا قُدّر للمسلمين أن لا يضحوا بأموالهم وأنفسهم وأولادهم ودورهم... الخ في سبيل الله، ولا يكون لهم إيمان متين، ويفضلون الأمور المادية على رضا الله، وتبق قلوبهم متعلقة بالمال والأولاد وزبارج الدنيا، فيكون مستقبلهم مظلماً، لا مستقبلهم فحسب، بل حستى يومهم هذا، فني مثل هذا الحال سيحدق بهم الخطر وسيفقدون موروثهم الحضاري، وتكون مصادر حياتهم بأيدي الاجانب ويفقدون معنى الحياة، لأن الحياة هي حياة الإيمان والجهاد في ظل الإيمان.

فعلينا أن نغرس مدلول هاتين الآيتين في قلوب اطفال المسلمين وشبابهم ونجعله شعاراً لنا، ونحيي في نفوس المسلمين روح التضحية والجهاد، ليحافظوا على ثقافتهم ومـوروثهم المعرفي.

8003

لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مُواطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْ إِذَ أَعْجَبَتْكُمْ كَثَرُنُكُمْ فَلَمْ تُعَن فَلَمْ تُعْنِي عَنصُهُمْ شَيْعًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمُّ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمُ اللَّهُ مَلَدِينَ مُعَادِيدِينَ فَ وَلَيْتُم مُدَرِينَ هَا مَنْ اللَّهُ مَلِيدَ اللَّهُ مَا أَزْلُ اللَّهُ مَلِيدَ اللَّهُ مَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُوْمِنِينَ وَ وَلَيْتُهُمُ مُلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَزْلُ اللَّهُ مَلَى مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَنْ مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ عَنْ مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ مَن المَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِنْ الْمَا عَلَى مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ اللَّهُ مَن اللَّهُ عَنْ مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنُورُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ مَا مُن اللَّهُ عَنْ مُن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَنْ مُن يَصَامُ الْمُعْتَلِقُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ عَنْ مُولِدُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مُن يَسَالَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعِلَى اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

## الثفسير

## الحَثْرة ومدَها لاتمدي نفعاً:

في الآيات المتقدمة رأينا أنّ الله سبحانه يدعوا المسلمين إلى التضحية والجهاد على جميع الصُعد في سبيل الله وقلع جذور الشرك وعبادة الأوثان، ويهدد بشدّة من يتقاعس منهم عن الجهاد والتضحية بسبب التعلق بالأزواج والأولاد والأرحام والعشيرة والمال والثروة. أمّا الآيات محل البحث فتشير إلى مسألة مهمّة، وهي أنّ على كل قائد أن ينبه أتباعه في اللحظات الحساسة بأنه إذا كان فيهم بعض الأشخاص من ضعاف الايمان والذين يحجبهم التعلق بالمال والولد والأزواج وما إلى ذلك عن الجهاد في سبيل الله، فلا ينبغي أن يقلق المؤمنون المخلصون من هذا الأمر، وعليهم أن يواصلوا طريقهم، لأنّ الله لم يتخلّ عنهم يوم كانوا قلّة، كما هو الحال في معركة بدر، ولا يوم كانوا كثرةً مل العين (كما في معركة حنين) وقد أعجبتهم الكثرة فلم تغن عنهم شيئاً، لكن الله سبحانه أنزل جنوداً لم تروها، وعذب الذين كفروا، فالله في الحالين ينصر المؤمنين ويرسل إليهم مدده...

لهذا فإن الآية الأولى من الآيات محل البحث تقول ﴿لقد نصرته للله في مولطن تثيرة ﴾. والمواطن جمع الموطن، ومعناه المحل الذين يختاره الإنسان للسكن الدائم، أو المؤقت، إلا أن من معانيه أيضاً ساحة الحرب والمعركة، وذلك لأنّ المقاتلين يقيمون في مكان الحرب مدّة قصيرة أو طويلة أحياناً.

ثمّ تضيف الآية معقبة ﴿ويوم حنين لِهُ لَمجبتكم كثرتكم قلم تغن صنكم فسيئة وكان جيش المسلمين يوم حنين زهاء اثني عشر ألفاً، وقال بعض المؤرخين: كانوا عشرة آلاف أو ثمانية آلاف، غير أنّ الرّوايات المشهورة تؤيد ما ذكرناه آنفاً، إذ تقول: إنّهم كانوا اثني عشر ألفاً، وهذا الرقم لم يسبق له مثيل في الحروب الإسلامية قبل ذلك الحين، حتى إغتر بعض المسلمين وقالوا: «لن نُغلب اليوم».

إلا أنّه -كما سنبيّن الموضوع في الحديث عن غزوة حنين -قد فرّ كثير من المسلمين ذلك اليوم، لكونهم جديدي عهد بالإسلام ولم يستوغل الإيمان في قسلوبهم فسانكسر جميش المسلمين في البداية وكاد العدوّ أن يغلبهم لولا أنّ الله أنزل بلطفه مدده وجنوده فنجّاهم.

ويصوّر القرآن هذه الهزيمة بقوله: ﴿وَصَاقِت عليكم الأرض بِما رحبت ثمّ ولَّيتم مديرين﴾.

وفي هذه اللحظات الحساسة حيث تفرق جيش الإسلام هنا وهناك، ولم يبق مع النّبي إلّا القلة، وكان النّبي مضطرباً ومتألّاً جدّاً لهذه الحالة نزل التأييد الإلهي: ﴿ فَمَ لَمُ لَمُونَ لَلْهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولُهُ وَعَلَىٰ العَوْمَنِينَ وَلَمْزَلَ جِنُودًا لَمْ تَرُوهًا ﴾.

وكما قلنا في حديثنا عن غزوة بدر في ذيل الآيات الخاصّة بها، أن نزول هذه الجنود غير المرئية كانَ لشدّ أزر المسلمين وتقوية معنوياتهم، وإيجاد روح الشبات والإستقامة في نفوسهم وقلوبهم، ولا يعنى ذلك اشتراك الملائكة والقوى الغيبية في المعركة (

ويَذَكُر القرآن النتيجة النهائية لمعركة حنين الحاسمة فيقول ﴿وعدَّب الدِّين كمقروا ودّلك جزاء الكافرين،

وكان هذا العذاب والجزاء أن قُتل بعض الكافرين، وأسر بمعضهم، وفـرّ بـعضهم إلى مناطق بعيدة عن متناول الجيش الاسلامي.

ومع هذا الحال فإنَّ الله يفتح أبواب توبته للأسرى والفارين من الكفّار الذين يرغبون في قبول مبدأ الحق «الإسلام» لهذا فإنَّ الآية الأخيرة من الآيات محل البحث تقول: ﴿ ثُمَّ يَتُوبُ الله هِنْ بعد دُلكُ على هِنْ يشا، والله ففور رحيم ﴾.

١. لعزيد من الإيضاح يراجع تفسير الآيات ٩ ـ ١٢ من هذا الجزء نقسه.

وجملة «يتوب» التي وردت بصيغة الفعل المضارع، والتي تدل على الإستمرار، مفهومها أن أبواب التوبة والرجوع نحو الله مفتوحة دانماً بوجه التائبين.

### بحوث

### ١\_ غزوة منين ذات العبرة

«حُنين» منطقة قريبة من الطائف، وبما أنّ الغزوة وقعت هناك فقد سميّت باسم المنطقة ذاتها، وقد عُبر عنها في القرآن بـ «يوم حنين» ولها من الأسهاء: غزوة أوطاس، وغنزوة هوازن أيضاً.

أمّا تسميتها بأوطاس، فلأن «أوطاس» أرض قريبة من مكان الغزوة، وأمّا تسميتها بهوازن، فلأن إحدى القبائل التي شاركت في غزوة حنين تُدعى هوازن.

أمّاكيف حدثت هذه الغزوة، فبناءً على ما ذهب إليه ابن الأثير في الكامل، أنّ هوازن لمّا علمت بفتح مكّة، جمع القبيلة رئيسها مالك بن عوف وقال لمن حوله، من الممكن أن يغزونا محمّد بعد فتح مكّة، فقالوا: من الأحسن أن نبدأه قبل أن يغزونا.

فلما بلغ ذلك النّبي ﷺ أمر المسلمين أن يتوجهوا إلى أرض هوازن ﴿

وبالرغم من عدم الاختلاف بين المؤرخين في شأن هذه الغزوة والمسائل العامّة فيها، إلّا في جُزئياتها روايات متعددة لا يكاد بعضها ينسجم مع الآخر، وما ننقله هنا فقد اقتضبناه عن مجمع البيان للعلامة الطبرسي، بناءً على روايته القائلة: إنّ رؤساء طائفة هوازن جاءوا إلى مالك بن عوف واجتمعوا عنده في أخريات شهر رمضان أو شوال في السئة النامنة للهجرة، وكانوا قد جاءوا بأموالهم وأبنائهم وأزواجهم لئلا ينفكر أحدهم بالفرار حال المعركة، وهكذا فقد وردوا منطقة أوطاس.

فعقد النّبي عَبَيْنَ لواء، وسلمته علياً عليه وأمر حَمَلة الرايات الذين ساهموا في فتح مكّة أن يتوجهوا براياتهم ذاتها مع على بن أبي طالب إلى حُنين، واطّلع النّبي أن صفوان بن أمية لديه دروع كثيرة، فأرسلَ النّبي إليه أن أعرنا مئة درع، فقال صفوان: أتريدونها عارية أم غصباً؟ فقال النّبي: بل عارية نضمنها ونعيدها سالمه إليك، فأعطى صفوان النّبي مئة درع على أنّها عارية، وتحرك مع النّبي بنفسه إلى حُنين.

١. راجع الكامل لابن الأثير، ج ٢، ص ٢٦١، نقلنا القصة بشيء من الإختصار.

وكان ألفا شخص قد أسلم في فتح مكّة، فأضيف عـددهم إلى العــشرة آلاف الذيــن ساهموا في فتح مكّة، وصاروا حوالي اثنى عشر ألفاً، وتحركوا نحو حنين.

فقال مالك بن عوف \_ وكان رجلاً جريناً شهماً \_ لقبيلته: اكسروا أغهاد سيوفكم، واختبئوا في كهوف الجبال والوديان وبين الأشجار، واكمِنوا لجيش الإسلام، فإذا جاءوكم الغداة «عتمةً» فاحملوا عليهم وأبيدوهم.

ثمّ أضاف مالك بن عوف قائلاً: إن محمّداً لم يواجه حتى الآن رجال حــرب شــجعانًا. ليذوق مرارة الهزيمة!!

فلها صلى النبي صلاة الغداة «الصبح» بأصحابه أمر أن ينزلوا إلى حنين، فقوجنوا بهجوم هوازن عليهم من كل جانب وصوب، وأصبح المسلمون مرمى لسهامهم، ففرّت طائفة من المقاتلين جديدي الإسلام (بمكّة) من مقدمة الجيش، فكان أن ذُهل المسلمون واضطربوا وفرّ الكثير منهم.

فخلّى الله بين جيش المسلمين وجيش العدو، وترك الجيشين عـلى حـالهما، ولم يحـمِ المسلمين لغرورهم ـمؤقتاً ـحتى ظهرت آثار الهزيمة فيهم.

إِلَّا أَنَّ عَلَيّاً حَامَلَ لُواءَ النَّبِي بَقِي يَقَاتُلَ فِي عَدَّةَ قَلَيْلَةً مَعَهُ، وَكَانَ النّبِي ﷺ في (قــلب) الجيش وحوله بنو هاشم، وفيهم عمه العباس، وكــانوا لا يستجاوزون تبسعة أشــخاص عاشرهم أيمن ابن أم أيمن.

فرّت مقدمة الجيش في فرارها من المعركة على النّبي فأمر النّبي عمّه العباس \_ وكان جهير الصوت \_ أن يصعد على تل قريب وينادي فوراً: يا معشر المهاجرين والأنصار، يا أصحاب سورة البقرة، يا أهل بيعة الشجرة، إلى أين تفرّون؟ هذا رسول اللّعنَّانِيُّةُ .

فلّما سمع المسلمون صوت العباس رجعوا وقالوا: لبيّك لبيّك، ولا سيما الأنصار إذ عادوا مسرعين وحملوا على العدوّ من كل جانب حملة شديدة، وتقدّموا بأذن الله ونصره، بحيث تفرقت هوازن شذر مذر مذعورة، والمسلمون ما زالوا يحملون عليها، فقتل حوالي مئة شخص من هوازن، وغنم المسلمون أموالهم كما أسروا عدّة منهم .

١٠ تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ٣٣. ذيل الآية مورد البحث؛ تفسير الميزان، ج ٩، ص ٢٣٠.

وأبدى لهم النّبي صفحه وحُبّه، كما أسلم مالك بن عوف رئيس القبيلة، فردّ النّبي عليه أموال قبيلته وأسراه، وصيره رئيس المسلمين في قبيلته أيضاً.

والحقيقة أنّ السبب المهم في هزيمة المسلمين باديء الأمسر ـ بالإضافة إلى غسرورهم لكثرتهم ـ هو وجود ألني شخص بمن أسلم حديثاً وكان فيهم جماعة من المنافقين طبعاً، وآخرون كانوا قد جاءوا مع النّبي لأخذ الغنائم، وجماعة منهم كانوا بلا هدف، فأثّر فسرار هولاء في بقية الجيش.

أمّا السرّ في إنتصارهم النهائي فهو وقوف النّبي ﷺ وعملي الله وجماعة قبليلة من الأصحاب، وتذكرهم عهودهم السابقة وإيمانهم بالله والركون إلى لطفه الخاص ونصره.

#### ٢\_من هم الفارّين؟

ممّا لاشك فيدأنّ الأكثرية الساحقة فرّت بادي. الأمر من ساحة المعركة، وما تبق منهم كانوا عشرةً فحسب، وقيل أربعة عشر شخصاً، وأقصى ما أوصل عددُهم المؤرخون لم يتجاوزوا مئة شخص.

ولما كانت الرّوايات المشهورة تصّرح بأن من بين الفارّين الخلفاء الثلاثة، فإنّ بـعض المفسّرين سعى لأن يعدّ هذا الفرار أمراً طبيعياً.

يقول صاحب تفسير المنار ما ملَخصُه: لما رشق العدوّ المسلمين بسهامه، كان جماعة قد التحقوا بالمسلمين من مكّة، وفيهم المنافقون وضعاف الإيمان والطامعون «للخنائم» ففرّ هؤلاء جميعاً وتقهقروا إلى الخلف، فاضطرب باقي الجيش طبعاً، وحسب العادة - لا خوفاً فقد فرّوا أيضاً، وهذا أمر طبيعي عند فرار طائفة فإنّه يتزلزل الباقي منهم فيفر أيضاً ففرارهم لا يعني ترك النبي وعدم نصرته أو تسليمه بيد عدوه، حتى يستحقوا غضب الله!!

ونحن لا نعلّق على هذا الكلام، لكن نتركه للقراء ليحكموا فيه حكمهم. كما ينبغي أن نذكر هذه المسألة وهي أنّ «صحيح البخاري» حين يتكلم عن الهزيمة وفرار

١. راجع تفسير المنار، ج ١٠. الصفحات ٢٦٢ و٢٦٣ و٢٦٥.

المسلمين ينقل ما يلي: فإذا عمر بن الخطاب في الناس، وقلت: (الراوي): ما شأن الناس؟ قال: أمر الله، ثمّ تراجع الناس إلى رسول الله . ﴿

غير أننا لو تجرّدنا من الأحكام المسبقة، وإلتفتنا إلى القرآن الكريم، وجدناه لا يـذم جماعةً بعينها، بل يذم جميع الفارين.

ولا ندري ما الفرق بين قوله تعالى ﴿ثُمّ وليتم محبرين﴾ حيث قرأنا هذه العبارة في الآيات محل البحث، وبين عبارة أخرى وردت في الآية ١٦ من سورة الأنفال إذ تقول ﴿وهن يولهم يوهند دبره إلا متحرّفا لقتال أو متحيّرًا إلى فئة فقد با. بغضب من الله ﴾؟!

فبناءً على ذلك لو ضممنا الآيتين بعضهما إلى بعض لعرفنا أنّ المسلمين إرتكبوا خـطأً كبيراً يومئذٍ إلّا القليل منهم، غاية ما في الأمر أنّهم تابوا بعدئذٍ ورجعوا.

### ٣ـ الإيمان والسكينة

السكينة في الأصل مأخوذة من السكون، وتعني نوعاً من الهدوء أو الإطمئنان الذي يبعد كل نوع من أنواع الشك والخوف والقلق والإستيحاش عن الإنسان، ويجعله راسخ القدم بوجه الحوادث الصعبة والملتوية. والسكينة لها علاقة قربى بالإيمان، أي إنّ السكينة وليدة الإيمان، فالمؤمنون حين يتذكرون قدرة الله التي لا غاية لها، ويتصورون لطفه ورحمته يملأ قلوبهم موج الأمل ويغمرهم الرجاء

وما نراه من تفسير السكينة بالإيمان في بعض الرّوايات ، أو بنسيم الجــنّة مــتمثلاً في صورة إنسان "كل ذلك ناظر إلى هذا المعني.

ونقرأ في القرآن في الآية ٤ من سورة الفتح قوله تعالى: ﴿هُولِلَذِي لِنَوْلِ السَّكِينَةُ فَي قُلُوبِ المُؤْمِنِينَ لِيزَدَّلُولِ السَّكِينَةُ فِي قُلُوبِ المُؤْمِنِينَ لِيزَدَّلُولِ لِيمانَهُم﴾.

وعلى كل حال فهذه الحالة النفسية خارقة للعادة، وموهبة إلهيّة بحيث يستطيع الإنسان أن يهضم الحوادث الصعبة، وأن يحس في نفسه عالماً من الدعة والإطمئنان برغم كلّ مــا يراه.

١. راجع تفسير المنار، ج ١٠. الصفحات ٢٦٢ و٢٦٣ و٢٦٥.

٣٠ تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٢٠١.

٢. تفسير البرهان، ج ٢، ص ١١٤.

وممّا يسترعي النظر أن القرآن \_ في الآيات محل البحث \_ لا يقول: ثمّ أنزل الله سكينته على رسوله وعليكم، مع أنّ جميع الجمل في الآية تحتوي على ضمير الخطاب (كم)، بل تقول الآية وهلى رسوله وهلى العومنين وهي إشارة إلى أنّ المنافقين وأهل الدنيا والذين كانوا مع النّبي في المعركة لم ينالوا سهماً من السكينة والإطمئنان، بل كانت السكينة من نصيب المؤمنين فحسب.

ونقرأ في بعض الرّوايات أن نسيم الجنّة هذا كان مع أنبياء الله ورسله ، فلذلك كانوا في الحوادث الصعبة التي يفقد فيها كل إنسان توازنه إزاءها أصحاب عزم راسخ وسكينة وإطمئنان، وإرادة حديدية لا تقبل التزلزل.

وكان نزول السكينة على النّبِي ﷺ في معركة حنين ـكها ذكرنا آنفاً ـ لرفع الإضطراب الناشيء من فرار أصحابه من المعركة، وإلّا فهو كالجبل الشامخ الركين، وكذلك ابس عـمّه على ﷺ وقلّة من أصحابه (المسلمين).

# ٤\_مروب النّبي الأكرم ﷺ

في الآيات محل البحث إشارة إلى أنّ الله نصر المسلمين في مواطن كثيرة!

هناك كلام كثير بين المؤرخين حول عدد مغازي النّبي وحروبه، التي أسهم فسيها عَلَيْهِ اللّبي وقف فسيها عَلَيْهِ الله وقاتل الأعداء، أو حضرها دون أن يقاتل بنفسه، أو الحروب التي وقف فسيها المسلمون بوجه أعدائهم ولم يكن الرّسول حاضراً في المعركة.

إِلَّا أَنَّه يَسْتَفَادُ مِن بَعْضُ الرَّوايَاتِ التي وصلتنا عن طرق أهل البيت ﷺ أُنَّهَا تَـبلغ الثمانين غزوةً. ``

وقد ورد في كتاب (الكافي) أن أحد خلفاء بني العباس كان قد نذر مالاً كثيراً إن هـو عوفي من مرضه «ويقال أنّه قد سُمَّ»، فلما عُوفي جمع الفقهاء الذين كانوا عنده، فسألهم عن المال الذي يجب أداؤه لإيفاء نذره، فلم يعرفوا للمسألة جواباً. وأخيراً سأل الخليفة العباسي الإمام التاسع محمّد بن على الجواد المُنافذ «الكثير ثمانون».

فلمَّا سألو ، عن دليله في ذلك استشهد الإمام بالآية ﴿لقد نصركم الله في مواطن كثيرة ﴾

٢. بحارالانوار، ج ١٩، ص ١٥٥، ١٦٥.

١. تفسير البرهان، ج ٢، ص ١٩٢.

ثمّ قال: عددنا حروب النّبي التي إنتصر فيها المسلمون على أعدائهم فكانت ثمانين ١.

#### ٥- دروس و عبرللمسلمين

إن ما ينبغي على المسلمين أن يعتبروا به ويلزمهم أن يأخذوا منه درساً بليغاً، هو أن ينظروا إلى الحوادث التي هي على شاكلة حادثة حنين، فلا يغتروا بكثرة العَدد أو العُدد، فالكثرة وحدها لا تغني شيئاً، بل المهم في الأمر وجود المؤمنين الراسخين في الإيمان، ذوي الإرادة والتصميم، حتى لوكانوا قلةً.

كما أنّ طائفة قليلة استطاعت أن تغير هزيمة حنين إلى إنتصار على العدو وكانت الكثيرة باديء الأمر سبب الهزيمة، لأنها لم تنصهر بالإيمان تماماً.

فالمهم أن يتوفر في مثل هذه الحوادث أناس مؤمنون ذوو استقامة وتضحية. لتكون قلوبهم مركزاً للسكينة الإلهيّة، وليكونوا كالجبال الراسخة بوجه الأعاصير المدمرة.

8003

۱. تفسیر نور الثقلین، ج ۲، ص ۱۹۷.

يَتَأَيَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوَ إِنَّمَا الْمُثْرِكُونَ نَحَسُّ فَلايَقْرَبُوا الْمَنْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ إِن شَاءً إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ حَكِيمٌ شَ

## *التَّهُسير* لايمقُّ للمشركين أن يدفلوا المسمد المرام:

قلنا: إنّ واحداً من الأمور الأربعة التي بلّغها الإمام علي الحج في السنة التاسعة للهجرة، هو أنّه لا يحق لأحد من المشركين دخول المسجد الحرام، أو الطواف حول البيت، فالآية محل البحث تشير إلى هذا الموضوع وحكمته، فتقول أوّلاً: ﴿يَا لَيْهَا الدّينَ آهنوا لِنّهَا المعشركون تجس قلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا في

وهل الآية هذه دليل على نجاسة المشرك بالمفهوم الفقهي، أو لا؟!

هناك كلام بين الفقهاء والمفسّرين، ومن أجل تحقيق معنى الآية يلزمنا التحقيق في كلمة «نجس» قبل كل شيء...

«النَجَس» على زنة «الهَوس» كلمة ذات معنى مصدري، وتأتي للـتأكـيد والمـبالغة والوصف.

يقول الراغب في مفرداته: إنّ النجاسة والنجس يطلقان على كل قــذارة، وهــي عــلى نوعين: قذارة حسية، وقذارة باطنية.

ويقول الطبرسي في مجمع البيان: كل ما ينفر منه الإنسان يقال عنه: إنّه نجس.

فلذلك فإن كلمة نجس تستعمل في موارد كثيرة \_حتى في ما لا مفهوم للنجاسة الظاهرية فيه - فئلاً يسمّي العرب الأمراض الصعبة المزمنة أو التي لا علاج لها بـ «النجس» كما يطلق على الشخص الشّرير، أو الساقط خُلقياً، أو الشيخ الهرم، أنّه نَجس.

ومن هنا يتضح أنه مع ملاحظة ما جاء في الآية \_ محل البحث \_ لا يمكن الحكم بأن إطلاق كلمة نجس على المشركين تعني أن أجسامهم قذرة كقذارة البول والدم والخمر وما إلى ذلك أو لعقيدتهم «الوثنية» فهي قذارة باطنية، ومن هنا لا يمكن الاستدلال بهذه الآية على نجاسة الكفّار، بل ينبغي البحث عن أدلة أخرى.

ثمّ تعقب الآية على ذوي النظرة السطحية الذين كانوا يزعمون بأن المشركين إذا انقطعوا عن المسجد الحرام ذهبت تجارتهم وغدوا فقراء مغوزين فتقول ﴿وَإِنْ مَفْتُم مَيْلَة قَسَوْفُ يَعْنِيكُمُ الله مِنْ فَصْلُهُ إِنْ هَاءَ﴾.

كما فعل ذلك سبحانه على خير وجه، فباتساع رقعة الإسلام في عصر النّبي تَتَبَلِلُهُ أخذ سيل الزائرين يتجه نحو بيت الله في مكّة، وما زال هذا الأمر مستمراً حتى عصرنا الحاضر حيث أصبحت مكّة في أحسن الظروف فهي بين سلسلة جبال صخرية لا ماء فيها ولا زرع، لكنّها مدينة عامرة، وقد صارت بإذن الله مركزاً مهماً للبيع والشراء والتجارة.

ويضيف القرآن في نهاية الآية قائلاً: ﴿ إِنْ الله عليم حكيم ﴾ فكل ما يأمركم به الله فهو وفق حكمته، وهو عليم بما سيؤول إليه أمره من نتائج مستقبلية، وهو خبير بذلك. 8008 قَائِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَكَمَّ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْحَيَّ مَنْ يَعْطُوا الْجِزِيةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَنْغِرُونَ ﴿

### الأفسير

### مسؤوليتنا إزاء أهل الكتاب:

كان الكلام في الآيات السابقة عن وظيفة المسلمين إزاء المشركين، أمّا الآية محل البحث (وما يليها من الآي) فتبيّن تكليف المسلمين ووظيفتهم إزاء أهل الكتاب.

وفي هذه الآيات جعل الإسلام لأهل الكتاب سلسلة من الأحكام تعدّ حدّاً وسطاً بين المسلمين والكفار، لأنّ أهل الكتاب من حيث إنّباعهم لدينهم الساوي لهم شبه بالمسلمين، إلّا أنّهم من جهة أخرى لهم شبه بالمشركين أيضاً.

ولهذا فإنّ الإسلام لا يجيز قتلهم، مع أنّه يجيز قـتل المـشركين الذيبن يـقفون بـوجه المسلمين، لأنّ الخطة تقضي بقلع جذور الشرك والوثنية مـن الكـرة الأرضية، غـير أنّ الإسلام يسمح بالعيش مع أهل الكتاب في صورة ما لو احترم أهل الكتاب الإسلام، ولم يتآمروا ضده، أو يكون لهم إعلام مضاد.

والعلامة الأخرى لموافقتهم على الحياة المشتركة السلمية مع المسلمين هي أن يوافقوا على دفع الجزية للمسلمين، بأن يعطواكل عام إلى الحكومة الاسلامية مبلغاً قليلاً من المال بحدود وشروط معينة سنتناولها في البحوث المقبلة إن شاء الله.

وفي غير هذه الحال فإنّ الإسلام يصدر أمره بمقاتلتهم، ويوضح القرآن دليل شدة هذا الحكم في جمل ثلاث في الآية محل البحث:

إذ تقول الآيه أوّلاً: ﴿قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر﴾.

لكن كيف لا يؤمن أهل الكتاب\_كاليهود والنصاري\_بالله وباليوم الآخر، مع أنّنا نراهم في الظاهر يؤمنون بالله ويقرون بالمعاد أيضاً؟

والجواب: لأنّ إيمانهم مزيج بالخرافات والأوهام، أمّا في مسألة الإيمان بالمبدأ وحقيقة التوحيد، فلأنّه:

أُولاً: يعتقد طائفة من اليهود \_كها سنرى ذلك في الآيات المقبلة \_أنّ عزيراً ابن الله، كها يعتقد المسيحيون عامّة بألوهية المسيح والتثليث [الأب والابن وروح القدس].

وثنانياً: كما يُشار إليه في الآيات المقبلة، فان كلّا من اليهود والننصارى منشركون في عبادتهم، ويعبدون أحبارهم ـعمليّاً ـويطلبون منهم العفو والصفح عن الذنب، وهذا ممّا يختصّ به الله، مضافاً إلى تحريف الأحكام الإلهيّة بصورة رسمية.

وأمّا إيمانهم بالمعاد فإيمان محرّف، لأنّ المعادكما يستفاد من كــــلامهم مــنحصر بـــالمعاد الروحاني، فبناءً على ذلك فإنّ إيمانهم بالمبدأ مخدوش، وإيمانهم بالمعادكذلك.

ثمّ تشير الآية إلى الصفة النّانية لأهل الكتاب، فتقول: ﴿ولايحرّمون ماحرّم الله ورسوله ﴾.
ومن الممكن أن يكون المراد من كلمة «رسوله» نبيّهم موسى أو عيسى النّظ، لأنّهم لم
يكونوا أوفياء لأحكام دينهم، وكانوا ير تكبون كثيراً من المحرمات الموجودة في دين موسى
أو عيسى، ولا يقتصرون على ذلك فحسب، بل كانوا يحكمون بحليتها أحياناً.

ويمكن أن يكون المراد من «رسوله» نبي الإسلام محمّداً عَلَيْهُ ، أي إغّا أمر المسلمون بمقاتلة اليهود والنصاري وجهادهم إيّاهم، لأنّهم لم يذعنوا لما حرّمه الله على يد نبيّه، وإرتكبوا جميع أنواع الذنوب.

وهذا الاحتال يبدو أقرب للنظر، والشاهد عليه الآية ٣٣ من هـذه السبورة ذاتهما، وسنقف على تفسيرها قريباً، إذ تقول: ﴿هوالذي لرسل رسوله بالهدى ودين الحقّ﴾.

أضف إلى ذلك حين ترد كلمة (رسوله) في القرآن مطلقةً فالمراد منها النّبي (محمّد) عَلَيْهِ اللّهِ وَلَو سلّمنا بأنّ المراد من (رسوله) هنا نبيّهم، فكان ينبغي أن تكون الكلمة (تـثنية) أو جمعاً، كما جاء في الآية ١٣ من سورة يونس ﴿وجاءتهم رسلهم بالبيّنات﴾ ونظير هذا التعبير في القرآن ملحوظ.

ويمكن أن يقال: إنّ الآية في هذه الصورة ستكون من باب تحصيل الحاصل أو توضيح الواضح، لأن من البديهي أن غير المسلمين لا يحرمون ما حرمه الإسلام.

لكن ينبغي الإلتفات إلى أنّ المراد من هذه الصفات هو بيان علة جواز جهاد المسلمين لليهود ومقاتلتهم إيّاهم. أي يجوز أن تجاهدوا اليهود والنصارى ــ لأنّهم لا يحرمون ما حرم الإسلام وقد إر تكبواكثيراً من الآثام ــ إذا واجهوكم وخرجوا عن كونهم أقلية مسالمة.

و تذكر الآية الصفة الثّالثة التي كانوا يتصفون بها فتقول: ﴿ وَلا يدينُونَ دِينَ الْحَقِّ ﴾.

ويوجد احتالان في هذه الجملة أيضاً، إلّا أنّ الظاهر أنّ المراد من دين الحق هو ديسن الإسلام المشار إليه بعد بضع آيات.

وذكر هذه الجملة بعد عدم اعتقادهم بالمحرمات الإسلامية، هو من قبيل ذكر العام بعد الخاص، أي أن الآية أشارت أوّلاً إلى إرتكابهم لمحرمات كثيرة، وهي محرّمات تلفت النظر كشرب الخمر والربا وأكل لحم الخنزير، وإرتكاب كثير من الكبائر التي كانت تتسع يوماً بعد يوم.

ثمّ تقول الآية: إنّ هؤلاء لا يدينون بدين الحق أساساً، أي إنّ أديانهم منحرفة عن مسيرها الأصيل، فنسوا كثيراً من الحقائق والتزموا بكثير من الخرافات مكانها، فعليهم أن يتقبلوا الإسلام، وأن يعيدوا بناء أفكارهم من جديد على ضوء الإسلام وهداه، أو يكونوا مسالمين \_ على الأقل \_ فيعيشوا مع المسلمين، وأن يقبلوا شروط الحياة السلمية مع المسلمين.

وبعد ذكر هذه الأوصاف الثلاثة، التي هي في الحقيقة المسوغ لجهاد المسلمين لأهل الكتاب، تقول الآية ﴿ مِن الذين أوتوا الكتاب ﴾.

وكلمة «من» في الآية بيانية لا تبعيضية، وبتعبير آخر: إنّ القرآن يريد أن يقول: إنّ أهل الكتاب السابقين \_ وللأسف \_ لا يدينون بدين الحق وانحرفوا عن المعتقدات الصحيحة، وهذا الحكم يشملهم جميعاً.

ثم تبين الآية الفرق بين أهل الكتاب والمشركين في مقاتلتهم، بالجملة التالية ﴿حستى يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون﴾.

«والجزية» مأخوذة من مادة الجزاء، ومعناها المال المأخوذة من غير المسلمين الذيس يعيشون في ظلّ الحكومة الإسلامية، وهذه التسمية لأنّها جزاء حفظ أموالهم وأرواحهم (هذا ما يستفاد من كلام الراغب في مفرداته فلا بأس بمراجعتها).

«والصاغر» مأخوذ من «الصِغَر» على زنة «الكِبَر» وخلاف معناه، ومعناه الراضي بالذلة.

والمراد من الآية أن الجزية ينبغي أن تُدفع في حال من الخضوع للإسلام والقرآن.

وبتعبير آخر: هي علامة الحياة السلمية، وقبول كون الدافع للجزية من الأقلية المحفوظة والمحترمة بين الأكثرية الحاكمة.

وما ذهب إليه بعض المفسّرين من أنّ المراد من الجزية في الآية هو تحقير أهل الكتاب وإهانتهم والسُخر منهم، فلا يستفاد ذلك من المفهوم اللغوي لألفاظ الآية، ولا يستجم وروح تعاليم الإسلام السمحة، ولا ينطبق مع سائر التعاليم أو الدستور الذي وصلنا في شأن معاملة الأقليات.

وما ينبغي التنويه به هنا هو أنّ الآية وإن ذكرت شرط «الجزية» من بين شروط الذمة فحسب، إلّا أنّ التعبير بـ ﴿ هم صاهرون ﴾ إشارة إجمالية إلى سائر شروط الذمّة، لأنه يستفاد من هذه الجملة بأنهم \_ مثلاً \_ يعيشون في محيط إسلامي، فليس لهم أن ينظاهروا أعداء الإسلام، ولا يكون لهم إعلام مضاد للإسلام، ولا يقفوا حجر عثرة في رقيه وتقدمه، وما إلى ذلك، لأنّ هذه الأمور تتنافي وروح الخضوع والتسليم للإسلام والتعاون مع المسلمين.

#### ہحث

### ما هَي المِزية؟١

تُعدّ الجزية ضريبةً مالية «إسلامية» وهني تتعلق بالأفراد لابالأموال ولا بالأراضي، أو بتعبير آخر: هي ضريبة مالية سنوية على الرؤوس.

ويعتقد بعضهم أنّها ليست من أصل عربي، بل هي فارسية قديمة وأصلها «كــزيت» ومعناها الأموال التي تؤخذ للدعم العسكري، أو ما يصطلح عليه في عصرنا بــ«الجهود الحربي». لكن الكثير يعتقدون أن هذه الكلمة «الجزية» عربية خالصة.

وكما ذكرنا آنفاً فهي مأخوذة من الجزاء، لأنّ الضريبة التي تدفع، إنّما هي جزاء الأمن الذي توفره الحكومة الإسلامية للأقليات الدينية.

والجزية، كانت قبل الإسلام، ويعتقد بعضهم أن أوّل من أخذ الجرية هو كسرى أنوشروان الملك الساساني، ولو لم نسلّم بأنّه الأوّل فلا أقل من أن أنوشروان كان يأخذ من

١. الجزية و أحكامها. ص ١١.

أبناء وطنه الجزية، وكان يأخذ ممن لم يكن موظفاً في الدولة وعمره أكثر من عشرين عاماً وأقل من خمسين عاماً، مبلغاً سنوياً يتراوح بين ٤ و ٦ و ٨ و ١٢ درهماً، على أنّه ضريبة سنوية على كل فرد.

وذكروا أنّ فلسفة هذه الضرائب أو حكمتها هي الدفاع عن الوطن واستقلاله وأمنه، وهي وظيفة عامّة على جميع الناس، فبناءً على ذلك متى ما قام جماعة فعلاً بالمحافظة على الوطن ولم يستطع الآخرون أن يجندوا أنفسهم للدفاع عن الوطن، لأنّهم يكتسبون ويتّجرون مثلاً فإن على الجهاعة النّانية أن تقوم بمصارف المقاتلين فتدفع ضرائب سنوية للدولة.

وما لدينا من القرائن يؤيد فلسفة الجزية... سواء قبل الإسلام أو بعده.

فسألة السنّ في من يعطي الجزية في عصر أنوشر وان الذي ذكرناه آنفاً «وهي أنّ الجزية تقع على من عمره عشرون عاماً إلى خمسين عاماً» دليل واضح على هذا المطلب، لأنّ أصحاب هذه المرحلة، من العمر كانوا قادرين على حمل السلاح والمساهمة في الحفاظ على أمن البلاد، إلّا أنّهم كانوا يدفعون الجزية لأعهاهم وكسبهم.

والشاهد الآخر على ذلك أنّه لا تجب الجزية «في الإسلام» على المسلمين، لأنّ الجهاد واجب عليهم جميعاً، وعند الضرورة يجب على الجميع أن يتجهوا نحو ساحات القتال ليقفوا بوجد العدوّ، إلّا أنّه لما كانت الأقليات الدينية في حلّ من أمر الجهاد، فعليها أن تدفع المال مكان الجهاد، ليكون لهم نصيب في الحفاظ على أمن الوطن الذي يتمتعون بالحياة فيه.

ثمّ إن سقوط الجزية عن الأطفال والشيوخ والمقعدين والنساء والعُميان، دليل آخر على هذا الموضوع.

ممّا ذكرناه يتّضح أن الجزية إعانة مالية فحسب، يقدمها أهل الكتاب إزاء ما يتحمله المسلمون من مسؤولية في الحفاظ عليهم وعلى أموالهم.

فبناء على ذلك فإنّ من يزعم أنّ الجزية نوع من أنواع حق التسخير، لم يملتفت إلى روحها وحكمتها وفلسفتها، وهي أنّ أهل الكتاب متى دخلوا في أهل الذمة فإنّ الحكومة الإسلامية يجب عليها أن ترعاهم وتحافظ عليهم وتمنعهم من كل أذى أو سوء، وهكذا فإنّ أهل الذمة عند دفعهم الجزية، بالإضافة إلى التمتع بالحياة مع المسلمين في راحة وأمان فليس عليهم أي تعهد من المساهمة في القتال مع المسلمين وفي جميع الأمور الدفاعية، ويتضح أنّ مسؤوليتهم إزاء الحكومة الإسلامية أقل من المسلمين بمراتب.

أي إنّهم يتمتعون بجميع المزايا في الحكومة الإسلامية بدفعهم مبلغاً ضئيلاً، ويكونون سواءً هم والمسلمون. في حين أنّهم لا يواجهون الأخطار ومشاكل الحرب.

ومن الإدلة التي تؤيد فلسفة هذا الموضوع، أنّه في المعاهدات التي كانت ـ في صدر الإسلام بين المسلمين وأهل الكتاب في شأن الجزية، تصريح بأنّ على أهـل الكـتاب أن يدفعوا الجزية، وفي قبال ذلك على المسلمين أن يمنعوهم (أي يحفظوهم) وأن يدافعوا عنهم إذا داهمهم العدو الخارجي.

وهذه المعاهدات كثيرة، ونورد مثلاً منها، وهي المعاهدة التي تمت بين خالد بن الوليد مع المسيحيين الذين كانوا يقطنون «الفرات»:

نص كتاب المعاهدة: «هذا كتاب من خالد بن الوليد لصلوبا بسن نسيطونا وقومه، إنسي عاهدتكم على البحزية وإلا فلا، كتب سنة اثنتى عشرة في صفر» .

والذي يسترعي النظر هو أننا نقراً في هذه المعاهدة وأمثالها أنّه متى ما قصّر المسلمون في الحفاظ على أهل الذمة أو لم يمنعوهم، فالجزية تعاد إليهم أو لا تؤخذ منهم عندئذٍ أصلاً.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ الجزية ليس لها مقدار معين وميزانها بحسب استطاعة من تجب عليهم، غير أنّ المستفاد من التواريخ أنّها عبارة عن مبلغ ضئيل قد لا يتجاوز الدينار لل في السنة، وربّما قُيد في المعاهدة أن على دافعي الجزية أن يدفعوا بمقدار استطاعتهم جزيةً.

ومن جميع ما تقدم ذكره يتّضح أنّ جميع ما أثير من شبهات أو إشكالات في هذا الصدد، باطل لا اعتبار له، ويثبت أنّ هذا الحكم الإسلامي حكم عادل ومنصف.

8003

١- نقلاً عن تفسير العنار. ج ١٠. ص ٢٩٤.

٢. من العناسب أن أشير إلى أنّ المقصود بالدينار ليس هو الدينار المتعارف بيننا كالدينار العراقي أو الدنيار الأردني أو الدينار الكويتي وهلّم جراً، بل هو الدينار الذهبي الذي يعادل مثقالاً ونصف من الذهب أو أدنى من ذلك بقليل.

### التفسير

#### شرك أهل الكتاب:

كان الكلام في الآيات المتقدمة بعد الحديث عن المشركين وإلغاء عهودهم وضرورة إزالة دينهم ومعتقداتهم الوثنية يشير بعد ذلك إلى أهل الكتاب وقد حدد الإسلام لهم شروطاً ليعيشوا بسلام مع المسلمين، فإن لم يفوا بهاكان على المسلمين أن يقاتلوهم.

وفي الآيات محل البحث بيان لوجه الشبه بين أهل الكتاب والمشركين، ولا سيما اليهود والنصارى منهم، ليتضح أنّه لوكان بعض التشدد في معاملتهم، فإنّا هو لانحسرافسهم عسن التوحيد، وميلهم إلى نوع من الشرك في العقيدة، ونوع من الشرك في العبادة.

فتقول الآية الأولى من الآيات على البحث: ﴿ وقالت اليهود عزيرُ لبنَ الله وقالت النصارى الهسيح لبن الله ذلك قولهم بأفواههم يضاهنون قول الذين كفروا من قبل قاتلهم الله أنسى يؤفكون ﴾.

#### بحوث

#### ۱۔ من هو عزیزکا

«عزير» في لغة العرب هو «عزرا» في لغة اليهود، ولمّا كانت العرب تغيّر في بعض الكلمات التي تردها من لغات أجنبية وتجري على لسانها، كها هو الحال في إظهار المحبّة خاصّة فتصغر الكلمة، فصغرت عزرا إلى عُزير، كها بُدلت كلمة يسوع العبرية إلى عبيسي في العربية، ويوحنا إلى يعيى. ا

وعلى كان حال، فإن عزيراً \_أو عزرا \_له مكانة خاصة في تاريخ اليهود، حتى أنّ بعضهم زعم أنّه واضع حجر الأساس لأمّة اليهود وباني بجدهم، وفي الواقع ف إنّه خدمةً كبرى لدينهم، لأنّ بخت نصر ملك بابل دمر اليهود تدميراً في واقعته المشهورة، وجعل مُدُنَهم، تحت سيطرة جنوده فأبادوها، وهدموا معابدهم، وأحرقوا توراتهم، وقتلوا رجالهم، وسبوا نساءهم، وأسروا أطفالهم، وجيء بهم إلى بابل فحثوا هناك حوالي قرن.

ولما فتح كورش ملك فارس بابل جاءه عزرا، وكان من أكابر اليهود، فاستشفعه في اليهود فشقعه فيهم، فرجعوا إلى ديارهم وكتب لهم التوراة ـ ممّا بتي في ذهنه من أسلافه الهود وماكانوا قد حدّثوا به ـ من جديد.

ولذلك فهم يحترمونه أيما احترام، ويعدّونه منقذهم ومحيي شريعتهم. ٢

وكان هذا الأمر سبباً أن تلقبه جماعة منهم بــ «ابن الله» غير أنّه يســتفاد مــن بــعض الرّوايات ــكما في الاحتجاج للطبرسي ــ أنّهم أطلقوا هذا اللقب إحتراماً له لا على نحــو الحقيقة.

ولكنّنا نقرأ في الرّواية ذاتها أنّ النّبي سألهم بما مؤدّاه (إذا كنتم تُجلّون عزيراً وتكرمونه لخدماته العظمى وتطلقون عليه هذا الاسم، فعلامَ لا تسمّون موسى وهو أعظم عندكم من عزير بهذا الاسم؟ فلم يجدوا للمسألة جواباً وأطرقوا برؤوسهم)٣.

ومها يكن من أمر فهذه التسمية كانت أكبر من موضوع الإجلال والإحترام في أذهان

العراد من التصغير عادةً هو بيان كون الشيء صغيراً في قبال شيء آخر كبير، مثل رجيل المصغر عن رجل،
 لكن للتصغير أغراضاً بلاغية منها إظهار المحبّة وغيرها، كما في إظهار الرجل محبته لولده فيصغّر إسمه.

٢٠ تفسير الميزان، ج ٩، ص ٢٥٣؛ وتفسير المنار، بع ١٠، ص ٣٢٢.

٣٢٢ تفسير الميزان، ج ٩، ص ٣٤٣؛ تفسير المنار، ج ١٠، ص ٣٢٢.

جماعة منهم، وما هو مألوف عند العامّة أنّهم يحملون هذا المفهوم على حقيقته، ويزعمون أنّه ابن الله حقّاً، لأنّه خلصهم من الدمار والضياع ورفع رؤوسهم بكتابة ا لتوراة من جديد.

وبالطبع فهذا الإعتقاد لم يكن سائداً عند جميع اليهود، إلّا أنّه يستفاد أنّ هذا التصور أو الإعتقاد كان سائداً عند جماعة منهم، ولا سيا في عصر النّبي محمّد ﷺ، والدليل على ذلك أنّ أحداً من كتب التاريخ، لم يذكر بأنّهم عندما سمعوا الآية آنفة الذكر احتجوا على النّبي أو أنكروا هذا القول «ولوكان لبان».

وممّا قلناه يمكن الإجابة على السؤال التّالي: أنّه ليس بين اليهود في عصرنا الحاضر من يدعي أنّ عزيراً ابن الله ولا من يعتقد بهذا الإعتقاد، فعلام نسب القرآن هذا القول إليهم؟! وتوضيح ذلك، أنّه لا يلزم أن يكون لجميع اليهود مثل هذا الإعتقاد، إذ يكني هذا القدر المسلم به، وهو أنّه في عصر نزول الآيات على النّبي محمديّ كان في اليهود من يعتقد بهذا الإعتقاد، والدليل على ذلك كما نوّهنا، هو أنّه لم ينكر أيّ منهم ذلك على النّبي والشيء الوحيد الذي صدر منهم وفقاً لبعض الرّوايات - أنهم قالوا: إنّ هذا اللقب «ابن الله» إنّا هو لاحترام عزير، وقد عجزوا عن الجواب لمّا سألهم يَنْ وأشكل عليهم: لم لا تجعلون هذا اللقب إذاً لنبيّكم موسى الله ؟!

وعلى كل حال فمتى ما نسب قول أو إعتقاد إلى قوم ما، فلا يلزم أن يكون الجميع قد اتفّقوا على ذلك، بل يكني أن يكون فيهم جماعة ملحوظة تذهب إلى ذلك.

#### ٢\_ ليس المسيع أبن الله

لاريب أنّ المسيحيين يعتقدون أنّ عيسى هو الابن الحقيق لله، ولا يطلقون هذا الاسم إكراماً وتشريفاً له، بل على نحو المعنى الواقعي له، وهم يصرّحون في كتبهم أنّ إطلاق هذا الاسم على غير المسيح بالمعنى الواقعي غير جائز، ولاشك أنّ هذا من بدع النصارى، والمسيح لم يدّع مثل هذا الإدعاء أبداً، وإنّا كان يقول: بإنّه عبدً لله، ولا معنى أساساً لأن نسب علاقة الأبوة والبنوة الخاصة بعالم المادة وعالم الممكنات بين الله وعباده أبداً.

#### ٣\_ اقتباس هذه الفرافات

يقول القرآن الجيد في الآية محل البحث: أنّهم \_أي اليهود والنصارى \_ يضاهئون \_أي يُشبهون بانحرافاتهم \_الذين كفروا والمشركين. وهذا التعبير يشير إلى أنّهم مقلّدون إذ كانوا يعتقدون بأنّ بعض الآلهة هو إلّه الأب، وبعضها إله الابن، وحتى أنّ بعضهم كان يعتقد بأنّ هناك إله الأم، وإله الزوج، وقد لوحظت مثل هذه الأفكار في جذور عقائد المشركين في الهند أو الصين أو مصرالقديمة ثمّ تسرّبت إلى اليهود والنصارى.

وفي العصر الحاضر خَطَر عند بعض المحقّقين أن يوازن ويقارن بين ما في العهدين «التوراة والإنجيل وماير تبط بهما» وبين عقائد البوذيين والبرهمائيين، فاستنتجوا أنّ كثيراً من معارف الإنجيل والتوراة تتطابق مع خرافات البوذيين والبرهمائيين تطابقاً ملحوظاً، حتى أنّ بعض الحكايات والقصص الموجودة في الإنجيل هي الحكايات والقصص ذاتها الموجودة في الانجيل هي الحكايات والقصص ذاتها الموجودة في الديانة البوذائية والبرهمائية.

وإذاكان المفكرون توصّلوا اليوم إلى مثل هذه الحقيقة، فإنّ القرآن أشار إليها قبل أربعة عشر قرناً في الآية محل البحث.

### ٤\_ما هو معنيٰ ﴿قاتليم الله﴾؟

جملة (قاتلهم الله) وإن كان معناها في الأصل أنّ الله مقاتلٌ إيّاهم وما إلى ذلك، لكن كما يقول الطبرسي في مجمع البيان نقلاً عن ابن عباس، إنّ هذه الجملة كناية عن اللعنة أي إنّ الله أبعدهم عن رحمته، فهو دعاء عليهم. \

وفي الآية التالية إشارة إلى شركهم العملي في قبال الشرك الإعتقادي، أو بعبارة أخرى إشارة إلى شركهم في العبادة، إذ تقول الآية: ﴿التَّعَدُوا أَحبارهم ورهباتهم أرباباً من دون الله والمسيح لبن مريم﴾.

«الأحبار» جمع حبر، ومعناه العالم، و«الرهبان» جمع راهب و تطلق على من تـرك دنـياه وسكن الدير وأكبّ على العبادة.

وتما لا شك فيه أنّ اليهود والنصارى لم يسجدوا لأحبارهم ورهبانهم، ولم يصلوا ولم يصوموا لهم، ولم يعبدوهم أبداً، لكن لما كانوا منقادين لهم بالطاعة دون قيد أو شرط، بحيث كانوا يعتقدون بوجوب تنفيذ حتى الأحكام المخالفة لحكم الله من قبلهم، فالقرآن عبّر عن هذا التقليد الأعمى بالعبادة.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحار الانوار، ج ٢، ص ٦١.

وهذا المعنى واردٌ في رواية عن الإمامين الباقر والصادق الله إذ قالا: «أما والله ما صاموا لهم ولا صلّوا، ولكنّهم أحلّوا لهم حراماً وحرّموا عليهم حلالاً، فاتبعوهم وعبدوهم من حيث لا يشعرون».\

وفي حديث آخر، أنّ عديّ بن حاتم قال: وفدت على رسول الله عَلَيْ وكان في رقبتي صليب من الذّهب، فقال لي عَلَيْ با عدي ألق هذا الصنم عن رقبتك، ففعلت ذلك، ثمّ دنوت منه فسمعته يتلو الآية ﴿لقَحْدُولُ أَحْبَارُهُم ورهبائهم أَرباباً فلمّا أَتَم الآية قلت له: نحن لا نتّخذ أنمتنا أرباباً أبداً، فقال: «ألم يحرموا حلال الله ويحلّوا حرامه فتتبعوهم؟ فقلتُ: بلى، فقال: فهذه عبادتهم». `

والدليل على هذا الموضوع واضح، لأنّ التقنين خاص بالله، وليس لأحد سواه أن يحل أو يحرم للناس، أو يجعل قانوناً، والشيء الوحيد الذي يستطيع الإنسان أن يـفعله هـو اكتشاف قوانين الله وتطبيقها على مصاديقها.

فبناءً على ذلك لو أقدم أحد على وضع قانون يخالف قانون الله، وقبله إنسان آخر دون قيد أو اعتراض او استفسار فقد عبد غيرالله، وهذا بنفسه نوع من أنواع الشرك العمملي، وبتعبير آخر: هو عبادة غيرالله.

ويظهر من القرائن أنّ اليهود والنصارى يرون مثل هذا الاختيار لزعمائهم، بحيث لهم أن يغيّروا ما يرونه صالحاً بحسب نظرهم، وما يزال بعض المسيحيين يطلب العفو من القسيس فيقول له القسّ، عفوت عنك! وكان \_منذ زمن \_موضوع صكوك الغفران رائجاً.

وهناك لطيفة أخرى ينبغي الإلتفات إليها، وهي أنّه لما كانت عبادة المسيحيين لرهبانهم تختلف عن عبادة اليهود لأحبارهم، فالمسيحيون يرون المسيح ابن الله واقعاً واليهود يطيعون أحبارهم دون قيد أو شرط، لذا فإنّ الآية أشارت إلى عبادة كل منها، فقالت: والتَّعَدُوا أحبارهم ورهباتهم لربابا من دون الله ﴾.

ثم فصلت المسيح على حدة فقالت: ﴿وللمسيح لين مريم﴾. وهذا التعبير يدل على منتهى الدقة في القرآن.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٠٩.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل ألآية مورد البحث.

وفي ختام الآية تأكيد على هذه المسألة، وهي أنّ جميع هذه العبادات للبشر بدعة، وهي من العبادات الموضوعة ﴿وها لُمروا إلّا ليعبدوا إلها واحداً لا لِله إلّا هو سبحانه ممّا يشركون﴾.

درس تعليمي: إنّ القرآن الجيد يعلّم أتباعه في الآية \_ محل البحث \_ درساً قيّماً جداً، ويبيّن واحداً من أبرز مفاهيم التوحيد فيها، إذ يقول: لا يحقُّ لأيّ مسلم طاعةُ إنسان آخر دون قيد أو شرط، لأنّ هذا الأمر مساو لعبادته، وجميع الطاعات يجب أن تكون في إطار طاعة الله، وإغّا يصح إتّباع الإنسان نظيره متى كانت قوانينه غير مخالفة لقوانين الله، أيّاً كان ذلك الإنسان وفي أيّة مكانة أو منزلة. لأنّ الطاعة بلا قيد أو شرط مساوية للعبادة، أو هي شكل من أشكال الشرك والعبودية، إلّا أنّه يا للأسف \_ بُلي المسلمون \_ لبعد المسافة الزمنية \_ بالإبتعاد عن تعاليم هذا الدستور الإسلامي المهم، وإقامة الأصنام البشرية، فمتفرقوا وتغلب عليهم المستعمرون والمستثمرون، وإذا لم تتكسر هذه الأصنام البشرية فلا ينبغي أن ننتظر زوال هذه البلايا وسد الثغرات.

وأساساً فإن هذا النوع من الشرك أو العبادة الوثنية أخطر بكثير من عبادة الأصنام والأحجار في زمان الجاهلية، والسجود لها، لأن تلك الأصنام والأحجار ليس فيها روح حتى تستعمر عبدتها، إلا أن الأصنام البشرية وبسبب غرورهم وعدوانهم يجرّون أتباعهم إلى الوبال والذلة والشقاء والإنحطاط.

وفي الآية الشّالثة من الآيات محل البحث تشبيه طريف لسعي اليهود والنصارى، أو سعي جميع مخالفي الإسلام حتى المشركين، وجدّهم واجتهادهم المستمر «العقيم» الذي لا يعود عليهم بالنفع أبداً، إذ تقول الآية: ﴿يريدون أن يطفئوا نورالله بأفواههم ويأبى الله إلّا أن يتم نورة ولوكره الكافرون﴾.

شُبّه الدين \_دين الله \_ في هذه الآية وفي القرآن وتعاليم الإسلام بالنور، ونحن نعرف أنّ النور أساس الحياة والحركة والنمو والعمران على الأرض ومنشأ كل جمال.

والإسلام دين يحرّك كل مجتمع إنساني نحو التكامل، وهو أساس كل خير وبركة.

كما شُبّه اجتهاد الكافر بالنفخ بالأفواه وكم هو مثير للضحك أن يحاول الإنسان إطفاء نور عظيم كنور الشمس بنفخة؟ ولا تعبير أبلغ من تعبير القرآن لتجسيد هذه المحاولات اليائسة، وفي الواقع فإنّ محاولات مخلوق ضعيف إزاء قدرة الله التي لا نهاية لها، لا تكون أحسن حالاً ممّا ذكرته الآية.

ورد موضوع محاولة إطفاء نورالله في القرآن في موردين؛ أحدهما في الآية محل البحث، والآخر في الآية ٨ من سورة الصف، وفي الآيتين انتقاد للكفار ومحاولات أعداء الله اليائسة، إلّا أنّ بين تعبيري الايتين تفاوتاً يسيراً، إذ جاء التعبير في الآية محل البحث فيريدون أن يطفئول إلّا أنّ الآية ٨ من سورة الصف جاء فيها التعبير ﴿ يريدون ليطفئول ﴾.

وممّا لا شك فيه أنّ هذا التفاوت أو الاختلاف اليسير في التعبير القرآني لغاية بلاغية.

يقول الراغب في مفرداته موضحاً الفرق بين ﴿أَنْ يَطْعَنُولُ وَ﴿لِيطَفَنُولُ : إِنَّ الآية الأُولَىٰ تشير إلى محاولة إطفائه تشير إلى محاولة إطفائه بالتوسل بالأسباب والمقدمات، فالقرآن يريد أن يقول: سواء توسلوا بالأسباب أم لم يتوسلوا فلن يفلحوا أبداً، وعاقبتهم الهزيمة والخسران.

كلمة «يأبى» مأخوذة من الإباء، ومعناه شدة الإمتناع وعدم المطاوعة، وهذا التعبير ينبت إرادة الله ومشيئته الحتمية لإكهال دينه وإزدهاره كها أنّ التعبير مدعاة لإطمئنان جميع المسلمين، إن كانوا مسلمين حقّاً! أنّ مستقبل دينهم لابأس عليه، بل هو مؤيد بأمرالله.

الآية الأخيرة من الآيات \_ محل البحث \_ في نهاية المطاف تزف البُشرى للمسلمين باستيعاب الإسلام العالم بأسره، وتكمل ما أشارت إليه \_ آنفاً \_ أنّ أعداء الإسلام لن يفلحوا في محاولاتهم ومناو آتهم بوجه الإسلام أبداً، وتقول بصراحة: ﴿هوالذي أرسَل رسولَه بالهدى ودين الحقى ليظهره على الدين كلّه ولوكرة المشركون ﴾.

والمقصود من الهدى هو الدلائل الواضحة، والبراهين اللائحة الجليّة التي وُجِـدَتْ في الدين الإسلامي.

وأمّا المراد من دين الحق، فهو هذا الدين الذي أصوله حقّة وفروعه حقّة أيضاً، وكل ما فيه من تاريخ وبراهين ونتائج حق، ولا شك أنّ الدين الذي محتواه حق، ودلائله وبراهينه حقّة، وتأريخه حق جلى، لابدّ أن يظهر على جميع الأديان.

وبمرور الزمان وتقدم العلم وسهولة الإرتباطات، فإن الواقع سيكشف وجهه ويطلعه من وراء سُدُلِ الإعلام المضللة، وستزول كل العقبات والموانع والسدود التي وضعت في طريق انتشار الإسلام.

وهكذا فإنّ دين الحق سيستوعب كل مكان، ولا يحول بينه وبين تقدمه شيء أبداً، لأنّ الحركات المضادة للإسلام حركات مخالفة لسير التاريخ وسنن الخلق.

### ٥ ـ المراد بـ «الهدى ودين المقي»

هذا التعبير الوارد في الآية محل البحث: ﴿ أَرْسُلُ رَسُولُهُ بِاللَّهِ فَيُ وَدِينُ لِلْحَقِّ عِثَابَةَ الدليل على انتصار الإسلام وظهوره على جميع الأديان، لأنّه لمّا كان محتوى دعوة النّبي الهداية، والعقل يدل على ذلك في كل موطن، ولما كانت أصوله وفروعه موافقة للحق، ومع الحق، وتسير في مسيرالحق، ولأجل الحق. فهذا الدين سينتصر على جميع الأديان طبعاً.

وقد جاء عن أحد علماء الهند أنّه سبر فكره في مطالعة مختلف الأديان فترة من الزمن، وانتهى أمره إلى اختيار الدين الإسلامي من بين جميع أديان العالم، ثمّ نشر كتاباً بالإنجليزية اسمه «لِمَ أسلمتُ؟» وبيّن فيه مزايا الدين الإسلامي على غيره من الأديان.

ومن أهم المسائل التي أثارت انتباهه -كها يقول -أنّ الإسلام هو الدين الوحيد الذي له تاريخ ثابت محفوظ ويتعجّبُ كيف اختارت أوربا لها ديناً ترى إنَّ من جاء به أجَـل من الإنسان وتعدّه ربّها، مع أنّ هذا الدين ليس له تاريخ دقيق. \

إنّ مطالعة آراء الذين اعتنقوا الإسلام ديناً جديداً وعزفوا عن دينهم السابق، تكشف أنّهم كانوا في السابق في منتهى البساطة والغفلة والتضليل، بسينا دلتّهم أصول الإسلام وفروعه ذات الأدلّة المحكمة إلى الدين الإلهي البعيد عن الخرافات كلّها، والذي يتجلى فيد نور الحق والهداية.

# ٦\_ انتصار المنطق أم إنتصار القوّة؟

هناك كلام بين المفسّرين في كيفية ظهور الدين الإسلامي على سائر الأديــان، وهــذا الظهور أو الإنتصار في أيّ شكل هو؟

قال بعض المفسّرين: هذا الإنتصار إنتصار منطقي استدلالي فحسب، ويقولون بأنّ هذا الموضوع حاصل فعلاً، لأنّ الإسلام من حيث منطقه ودلائله لا يقاس به دين آخر.

غير أنّ التحقيق في موارد استعمال مادة «الإظهار» في قولد تعالى: ﴿لِيُظهره على الدين حُلّه ﴾ يكشف أنّ هذه المادة غالباً ما تستعمل في القدرة الظاهرية والغلبة المادية، كما جاء في قصّة أصحاب الكهف: ﴿لِنّهم لِنْ يظهروا عليكم يرجموكم ﴾ وكما نقراً في شأن المشركين

١٠ تفسير المنار، ج ١٠، ص ٣٨٩.

## ﴿ كيف وإن يظهروا عليكم لا يرقبوا فيكم إلَّا ولا نَمَّةَ ﴾ ﴿

فن البديهي أنّ الغلبة في مثل هذه الموارد ليست غلبة منطقية، بل هي غلبة عينية وغلية، وعلى كل حال فن الأفضل والأكثر صحة أن نعتقد بأنّ هذا الظهور والغلبة ظهور مطلق \_ من جميع الجوانب \_ لأنّه ينسجم ومفهوم الآية التي هي مطلقة من جميع الجهات أيضاً، فيكون المعنى أنّه سيأتي يوم ينتصر فيه الإسلام إنتصاراً منطقياً وإنتصاراً ظاهرياً، في امتداد سيطرته ونفوذه المطلق، وحكومته العامّة على جميع الأديان، وسيجعل جميع الأديان تحت شعاعه.

### ٧\_ القرآن وظهور المهدي

إنّ الآية \_ محل البحث \_ عينها وبالالفاظ ذاتها، وردت في سورة الصف، كما وردت في أخريات سورة الفتح باختلاف يسير.

والآية تخبر عن حدث مُهِمّ كبير استدعت أهميّته هذه أن تتكرر الآية في القرآن، وهذا الحدث الذي أخبرت عنه الآية هو استيعابُ الإسلام للعالم بأسرهِ

وبالرغم من أن بعض المفسّرين فسر الإنتصار \_ في الآية محل البحث \_ إنتصاراً في منطقة معينة ومحدودة، وقد حدث ذلك فعلاً في عصر النّبي ﷺ أو ما بعده من العصور للإسلام والمسلمين، إلّا أنّه مع ملاحظة أن الآية مطلقة لا قيد فيها ولا شرط، فلا دليل على تحديد المعنى، ففهوم الآية إنتصار الإسلام كليّاً \_ ومن جميع الجهات \_ على جميع الأديان، ومعنى هذا الكلام أنّ الإسلام سيُهيمن على الكرة الأرضية عامّة، وسينتصر على جميع العالم.

ولاشك أنّ هذا الأمر لم يتحقّق في الوقت الحاضر، لكنّنا ندري أنّ هذا وعد من قبل الله حتمي وأنّد سيتحقق تدريجاً، فسرعة انتشار الإسلام وتقدمه في العالم، والاعتراف الرسمي به من قبل الدول الأوربية المختلفة ونفوذه السريع في أفريقياو أمريكا، وإعلان كثير من العلماء والمفكرين اعتناقهم الإسلام، كل ذلك يشير إلى أنّ الإسلام أخذ باستيعاب العالم.

إِلَّا أَنَّه طبقاً للرّوايات المختلفة الواردة في المصادر الإسلامية، فإنّ هذا المـوضوع إنَّــا يتحقق عند ظهور المهدي الله فيجعل الإسلام عالمياً.

ينقل العلّامة الشيخ الطبرسي في تفسيره (مجمع البيان) الآية محل البحث عن الإمام الباقر على البحث عن الإمام الباقر على أنه قال: «إنّ ذلك يكون عند خروج المهدي، فلا يبقى أحدُ إلّا أقرّ بمحمّد ﷺ». ا

كما ورد في التّفسير ذاته عن النّبي يَتَكُونَهُ أنّه قال: «لا يبقى على ظهر الأرض بيت مدر ولا وبر إلّا أدخله الله كلمة الإسلام». `

كما أنّ الشيخ الصدوق رضوان الله عليه روى عن الإمام الصادق عليه في تفسير هذه الآية ـ في كتابه إكمال الدين ـ أنّه قال: «والله ما نزل تأويلها بعدُ،ولا ينزل تأويلها حتى يخرج القائم، فإذا خرج القائم لم يبق كافر بالله العظيم». ٣

وهناك أحاديث أخرى بهذا المضمون وردت عن أمَّة المسلمين عليهم السلام. كما أنّ جماعةً من المفسّرين ذكروا هذا التّفسير في ذيل الآية أيضاً.

إلّا أنّ المدهش أن كاتب «المنار» هنا لم يكتف برفض هذا التّفسير المذكور آنفاً، بـل ناقش الأحاديث في المهدي عليه وحاول أن ينكر بتعصبه الخاص جميع الأحاديث الواردة في شأنه، ولم يألُ جهداً في التذرع بما لديه من الحجج الواهية ليقول: إنّ هذه الأحاديث لا يمكن قبولها بحال، ويزعم أنّ الإعتقاد بوجود المهدي من أفكار الشيعة، ومعتقداتهم، أو معتقدات من يميل إلى التشيّع.

ثمّ بعد هذا كلّه يرى صاحب «المنار» أنّ الإعتقاد بوجود المــهدي مــدعاة للــتخلف والرّكود!

ومن هنا نرى أنّه لابد أن نعالج \_ ولو باقتضاب \_ الرّوايسات الواردة في شأن المسهدي «عجّل الله فرجه الشّريف» وآثار هذا الإعتقاد في تقدم المجتمع الإسلامي، ومواجهة الظلم والفساد، ليُعلم أن التعصب إذا دخل من باب خرج العلم والمعرفة من باب آخر.

ومع أنّ صاحب المنار له باع طويل في العلوم والمعارف الإسلامية، إلّا أنّه لنقطة الضعف التي ابتلى بها «التعصب الشديد» يقلب بعض الحقائق الجليّة وينكرها تماماً.

# ٨- الرّوايات الإسلامية في المهدي «عجّل الله فرجه الشّريف»

بالرّغم من كثرة الكتب المؤلفة من قبل علماء أهمل السمنة وعملهاء الشميعة، في شأن

١. تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ٤٥، ذيل الآية مورد البحث.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٢١١.

ح. ٢. المصدر السابق.

الأحاديث الواردة في المهدي عليه ونهضته الإصلاحية، إلّا أنّنا نعتقد أنّ كل ذلك ليس بأبلغ ولا أوجز في الوقت ذاته ممّا كتبه علماء الحجاز من رسائل ردّاً على السائلين في هذا الجال، لذلك نرى من المناسب أن ننقل مضامين تلك الإجابات ومؤداها للقراء الكرام.

لكنّنا نذكر قبلاً. أنّ الرّوايات الواردة في المهدي «عجل الله فرجه الشريف» من الكثرة بحيث لا يستطيع أي محقق اسلامي - من أي مذهب كان - أن ينكر تواترها.

وقد كُتبت حتى الآن كُتب كثيرة في هذا الصدد، وقد اتفق مؤلفوها على صحة الأخبار الواردة في المصلح المهدي «عجّل الله فرجه الشّريف»، إلّا أنّ أفراداً معدودين \_ كأحمد أمين المصري وابن خلدون \_ ومن تبعها، يشككون في صدور هذه الأحاديث عن نبيّ الإسلام عَيَالِيَّة والقرائن المتوفرة في أيدينا تدل على أن الباعث على ترددهم لم يكن لضعف في الأخبار، بل كانوا يرون أن الرّوايات الواردة في المهدي على مستملة على مسائل لا تكاد تصدّق بسهولة أو أنّهم لم يستطيعوا أن عيرّوا الأحاديث الصحيحة عن غيرها، او لم يجدوا تفسيراً لها.

وعلى كل حال يلزمنا قبل كلّ شيء أن نضع بين يدي القراء الكرام نص السّوال والجواب الذي نشرته رابطة العالم الإسلامي والتي يقوم عليها أشدّ المتزمتين إفراطاً \_ في المذاهب الإسلامية \_ أي الوهابيين، ليتضح أنّ مسألة ظهور المهدي «عـجّل الله فرجه الشّريف» بين المسلمين تعتقد بها الأغلبية الساحقة منهم، ونعتقد أن هذه الرسالة على وجازتها جمعت في طيّها الدلائل على ذلك بما لايتوفر لكل أحد هـذا الجمع، وإذا كان الوهابيون المتعصبون قد أذعنوا لهذا الامر، فللسبب ذاته المشار إليه آنفاً في الرسالة.

فقبل بضعة أعوام وجّه شخص من كينيا \_ يدعى أبا محمّد \_ سؤالاً إلى رابطة العالم الإسلامي في شأن المهدي المنتظر «عجّل الله فرجه الشّريف».

فأجابه مدير الرّابطة، محمّد صالح القزاز، بردّ يتضمّن تصريحاً بأنّ ابن تسميّة يـؤمن بالأحاديث الواردة في شأن المهدي أيضاً، وقد كتب هذه الرسالة خمسة علماء معروفين من أهل الحجاز جواباً على سؤال أبي محمّد الكيني.

وقد ورد في هذه الرسالة بعد ذكر اسم المهدي الله ومحل ظهوره «مكّة» ما يلي:

«عند ظهور، يكون العالم مليئاً بالفساد والكفر والجور، فيملأ الله به «المسهدي» العالم عدلاً كما ملىء ظلماً وجوراً، وهو آخر الخلفاء الراشدين الاثني عشر الذين أخبر عندهم النّبي ﷺ في كتب الصحاح.

والأحاديث المتعلقة بالمهدي نقلها عدّة من أصحاب النّبي عَنَيْنَا منهم: عنمان بن عفان، على بن أبي طالب، طلحة بن عبيدالله، عبدالرحمن بن عوف، قرة بن أساس المزني، عبدالله بن الحارث، أبو هريرة، حذيفة بن اليمان، جابر بن عبدالله، أبو أمامة، جابر بن ماجد، عبدالله بن عمر، أنس بن مالك، عمران بن الحصين، وأم سلمة.

فهؤلاء عشرون راوياً صحابياً رووا عن النّبي في المهدي «عجّل الله فرجه الشّريف» وغيرهم كثير أيضاً، وهناك أحاديث كثيرة عن الصحابة أنفسهم ورد فيها الكلام عن ظهور المهدي «عجّل الله فرجه الشّريف» ويمكن أن تضاف هذه الرّوايات إلى الرّوايات الواردة عن النّبي عَبِينًا للهُنّ ذلك «أي الكلام في المهدي» لم يكن مسألة اجتهادية ليمكن الاجتهاد فيها، فبناءً على ذلك فإنّ الصحابة قد سمعوا هذا الموضوع من النّبي عَبَيْلِياً.

ثمّ تضيف الرسالة: إنّ الأحاديث آنفة الذكر المرويّة عن النّبي عَلَيْ مذكورة في كتب الحديث والكتب الإسلامية الأخرى سواء منها السنن أو المعاجم أو المسانيد، وكذلك شهادات الصحابة وأقوالهم التي هي بمثابة الحديث أيضاً، ومن الكتب التي وردت فيها الأحاديث في المهدي أو أقوال الصحابة هي: سنن أبي داود، وسنن الترمذي، وابن ماجه، وابن عمرو الداني، ومسند أحمد، وابويعلى، والبزاز، وصحيح الحاكم، ومعجها الطبراني «الكبير والمتوسط» والرواياني، والدارقطني، وأبو نعيم في أخبار المهدي، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد، وابن عساكر في تأريخ دمشق، وغيرها.

وتضيف الرسالة: إنّ بعض العلماء المسلمين كتبوا في هذا الشأن كتباً خاصّة، منهم: أبو نعيم في أخبار المهدي، وابن حجر الهيثمي في «القول المختصر في علامات المهدي المنتظر»، والشوكاني، في «التوضيح في تواتر ماجاء في المنتظر والدجال والمسيح» وإدريس العراقي المغربي في كتاب المهدي، وأبوالعباس بن عبدالمؤمن المغربي في كتاب «الوهم المكنون في الردّ على ابن خلدون».

وآخر من كتب في هذا الشأن بحثاً مطوّلاً، وهو مدير الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة «في حلقات متعدّدة في مجلة الجامعة المذكورة».

ثمّ تضيف الرسالة أيضاً، إنّ جماعة من علماء الإسلام قديماً وحديثاً صرّحوا في كتبهم أنّ الأحاديث الواردة في المهدي تقرب من التواتر ولا يمكن إنكارها بأيّ وجه، ومنهم: السخاوي في «فتح المغيث» ومحمّد بن الحسن السفاويني في «شرح العقيدة» وأبوالحسن الأبري في «مناقب الشافعي» وابن تيمية في «فتاواه» والسيوطي في «الحاوي» وإدريس العراقي في كتابه «المهدي» والشوكاني في كتاب «التوضيح في تواتر ما جاء في المنتظر» ومحمّد جعفر الكناني في «نظم التناثر» وأبوالعباس بن عبدالمؤمن في «الوهم المكنون...».

وتختم الرسالة بالقول بأنّ ابن خلدون وحده أنكر الأحاديث في المهدي، وعدّها واهية لا أساس لها، وأنّها عارية من الصحة، إذ قال: لا مهدي إلّا عيسى، إلّا أنّ علماء الإسلام ورجاله ردّوا على مقالته، وخاصّة أبوالعباس بن عبدالمؤمن في كتابه «الوهم المكنون في الردّ على ابن خلدون» الذي خصّص في كتابه بحثاً مسهباً في هذا الشأن، وقد نشر الكتاب منذ أكثر من ثلاثين سنة

ويقول حفاظ الأحاديث والعلماء الكبار بصراحة، إنّ الأحاديث في المهدي تشتمل على الصحيح والحسن، ومجموعها متواتر، فبناءً على ذلك فالإعتقاد بظهور المهدي واجب على كل مسلم، ويُعدّ هذا من عقائد أهمل السنّة والجاعة ولايمنكرها إلّا الجهلة أو المبتدعون... الخ.

مدير إدارة مجمع الفقه الإسلامي محمّد المنتصر الكنائي

#### 8003

### ٩\_ الإنتظار وآثاره البنّاءة

كان الكلام في البحث السابق أن هذا الإعتقاد لم يكن ممّا طرأ على التعاليم الإسلامية، بل هو من أكثر المباحث القطعية المأخوذة عن مؤسس دعائم الإسلام صلوات الله عليه، ويتفق على ذلك عموم الفرق الإسلامية، والأحاديث في هذا الشأن متواترة أيضاً.

والآن لنقف على آثار الإنتظار في الجنمعات الإسلامية وما هي عليه من أحوال، لنرى هل أن الإيمان بظهور الإمام المهدي الله يجعل الإنسان غارقاً في الوهم والخيال ثم ليستسلم لمجميع الظروف، أو هو نوع من الدّعوة إلى النهوض وبناء الإنسان والمجتمع؟!

هل يدعو إلى التحرك، أم إلى الركود؟

هل يبعث في الانسان روح المسؤولية، أم هو مدعاة للفرار منها؟ وأخيراً: أهو مخدّر، أم موقظ؟

إلّا أنّه قبل أن نوضح الإجابة على هذه الأسئلة ـ لابدّ من الإلتفات إلى هذه الملاحظة وهي أنّ أسمى المفاهيم وأكرم الدساتير متى ما وقعت في أيدي أناس جهلة أو غير جديرين بها، فمن الممكن أن تُسخ بسوء استفادتهم فتكون النتيجة خلافاً للمهدف الأصلي تماماً وتتعاكس في المسار، ومثل هذا واقع بكثرة، وسنرى أنّ مسألة إنتظار المهدي اللهم من هذه المسائل أيضاً.

ومن أجل تحاشي الأخطاء والإشتباهات في مثل هذه المباحث، ينبغي \_ كها قيل \_ أن ننهل الماء من معينه العذب، لئلانجد فيه كدر الأنهار أو السواقي المشوبة. أي علينا أن نراجع النصوص الإسلامية الأصيلة مباشرة وأن نفهم الإنتظار من لسان رواياتها المختلفة، حتى نطّلع على الهدف الأصلى منها!

الرّوايات الشّريفة في هذا الباب:

١-سأل بعضهم الإمام الصادق على: ما تقول في رجل موالٍ للأثمّة على ويستنظر ظهور
 حكومة العق، ثمّ يموت وهو على هذه العال؟!

فقال الإمام الصادق الله عنه الله عنه عنه عنه عنه القائم في فسطاطه. ثم سكت هنيئة، ثم عنه عنه الله عنه

وهذا المضمون نفسه ورد في روايات متعددة بتعابير مختلفة؛

٢- إذ جاء في بعضها: بمنزلة الضارب بسيفه في سبيل الله.

٣- وفي بعضها: كمن قارع مع رسول الله بسيفه.

٤- وفي بعضها: بمنزلة من كان قاعداً تحت لواء القائم.

٥- و في بعضها: بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول الله.

٦- وفي بعضها: بمنزلة من استشهد مع رسول الله.

فهذه التشبيهات السبعة في الرّوايات الست المذكورة آنفاً في شأن المهدي على تبيّن هذه الواقعية وهي أنّ هناك علاقة وإرتباط بين مسألة الإنتظار من جانب، وجهاد العدوّ في أشدّ أشكاله من جانب آخر «فتأملوا بدقّة».

١. بحارالانوار، ج ٥٢، ص ١٢٥؛ محاسن للبرقي، ج ١، ص ١٧٣.

٧ كما ورد في روايات متعددة أن إنتظار مثل هذه الحكومة الحقة من أفضل العبادات،
 وهذا المضمون ورد في بعض أحاديث النّبي تَتَكِيرُهُ وكلام الإمام أميرالمؤمنين علي إلى الله .

فقد ورد عن النّبي تَنْبَيْ أَنّه قال: «أفضل أعمال أمّني إنتظار الفرج من الله عزّوجل». ﴿ وَقَالَ مَنْ اللهُ عَرْوجلٌ». ﴿ وَقَالَ مَنْ اللهُ عَرْوجلٌ العبادة إنتظار الفرج». ﴿

وهذان الحديثان يشيران إلى إنتظار الفرج، سواء الفرج بمفهومه الواسع العام أو بمفهومه الخاص أي انتظار ظهور المصلح ويبيّنان أهمية الإنتظار بجلاء أيضاً.

ومثل هذه التعابير تعني أنَّ الإنتظار معناه الثورية المقرونة بالتهيؤ للـجهاد، فــلابدٌ أن نتصوّر هذا المعنى لنفهم المراد من الإنتظار، ثمّ نحصل على النتيجة المتوخاة.

#### ٠١ ـ مفهوم الإنتظارا

الإنتظار؛ يطلق عادةً على من يكون في حالة غير مريحة ويسعى لإيجاد وضع أحسن. فمثلاً المريض ينتظر الشفاء من سقمه، أو الأب ينتظر عودة ولده من السفر، فسها أي المريض والأب مشفقان، هذا من مرضه وذاك من غياب ولده، فينتظران الحال الأحسن ويسعيان من أجل ذلك بما في وسعها.

وكذلك مثلاً حال التّاجر الذي يعاني الأزمة السوقية وينتظر النشاط الاقتصادي. فهاتان الحالتان أي: الاحساس بالأزمة، والسعي نَحْوَ الأحسن هما من الإنتظار.

فبناءً على ذلك، فإنّ مسألة إنتظار حكومة الحق والعدل، أي حكومة «الممهدي الله وظهور المصلح العالمي، مركبة في الواقع من عنصرين: عنصر نني، وعنصر إثبات، فعنصر النني هو الإحساس بغرابة الوضع الذي يعانيه المنتظر، وعنصر الإثبات هو طلب الحال الأحسن.

وإذا قُدّر لهذين العنصرين أن يحلّا في روح الإنسان فإنّهها يكونان مدعاة لنوعين من الأعهال وهذان النوعان هما:

١\_ ترك كل شكل من أشكال التعاون مع أسباب الظلم والفساد، بل عليه أن يقاومها،
 هذا من جهة.

١. بحارالانوار، ج ٥٠، ص ٣١٨؛ عيون اخبار الرضا، ج ٢، ص ٣٦.

۲, بحارالانوار، ج ۵۲، ص ۱۲۵.

٢\_ وبناء الشخصية والتحرك الذاتي ونهيئة الإستعدادات الجسمية والروحية والمادية والمعنوية لظهور تلك الحكومة العالمية الإنسانية، من جهة أخرئ.

ولو أمعنّا النظر لوجدنا أنّ هذين النوعين من الأعيال هما سـبب في اليـقظة والوعــي والبناء الذاتي.

ومع الإلتفات إلى مفهوم الإنتظار الأصيل، ندرك بصورة جيدة معنى الرّوايات الواردة في ثواب المنتظرين بحق بأنهم في ثواب المنتظرين وعاقبة أمرهم، وعندها نعرف لم سمّت الرّوايات المنتظرين بحق بأنهم بمنزلة من كان مع القائم تحت فسطاطه «عجل الله فرجه»، أو أنهم تحت لوائد، أو أنهم كمن يقاتل في سبيل الله بين يديه، أو كالمستشهد بين يديه، أو كالمتشحط بدمه.

تُرى أليست هذه التعابير تشير إلى المراحل المختلفة ودرجات الجهاد في سبيل الحسق والعدل، التي تتناسب ومقدار الإستعداد ودرجة انتظار الناس؟

كما أنّ ميزان التضحية ومعيارها ليس في درجة واحدة، إذا أردنا أن نون تسضحية الجماهدين في سبيل الله ودرجاتهم وآثار تضحياتهم، فكذلك الإنتظار وبناء الشخصية والإستعداد، كل ذلك ليس في درجة واحدة، وإن كان كلّ من هذه «العناوين» من حيث المقدمات والنتائج يشبه العناوين آنفة الذكر. فكلّ منهما جهاد وكل منهما استعداد وتهيؤ لبناء الذات، فمن هو تحت خيمة القائد وفي فسطاطه يعني أنّه مستقر في مركز القيادة، وعند آمرية الحكومة الإسلامية، فلا يمكن أن يكون إنساناً غافلاً جاهلاً، فذلك المكان ليس مكاناً لكل أحد وإغًا هو مكان من يستحقه بجدارة.

فكذلك الأمر عندما يقاتل المقاتل بين يدي هذا القائد أعداء حكومة العدل والصلاح، فعليه أن يكون مستعداً بشكل كامل روحياً وفكرياً وقتالياً.

ولمزيد التعرف على الآثار الواقعية لإنتظار ظهور المهدي ﷺ لاحظوا التوضيح التَّالي:

#### ١١ ــ الإنتظار يعنى الإستعداد الكامل

إذا كنتُ ظالماً مجرّماً، فكيف يتسنىٰ لي أن أنتظر مَن سيفه متعطش لدماء الظالمين؟! وإذا كنتُ ملوّثاً غير نتى فكيف أنتظر ثورة يحرق لهبها الملوّثين؟!

والقائد الذي ينتظر الجهاد الكبير يقوم برفع معنويات جنوده ويلهمهم روح الشورة، ويصلح نقاط الضعف فيهم إن وجدت، لأنّ كيفية الإنتظار تتناسب دانماً والهدف الذي نحن في انتظاره:

١-إنتظار قدوم أحد المسافرين من سفره.

٢-إنتظار عودة حبيب عزيز جداً.

٣-إنتظار حلول فصل اقتطاف الثمار وجني المحاصيل.

كل من هذه الأنواع من الإنتظار مقرون بنوع من الإستعداد، فني أحدها ينبغي تهيئة البيت ووسائل التكريم، وفي الآخر ما يسبغي أن يسقتطف به مسن الادوات والسلال وهكذاوالآن سنتصور كيف يكون إنتظار ظهور مصلح عالمي كبير وكيف نكون في إنتظار ثورة وتغيير وتحول واسع لم يشهد تأريخ الإنسانية مثيلاً لها؟

هذه الثورة ليست كسائر الثورات السابقة، إذ هي غير محدودة بمنطقة ما، بل هي عامّة وللجميع، وتشمل جميع شؤون الحياة والناس، فهي ثورة سياسية، ثـقافية، اقـتصادية، أخلاقية.

## ١٢\_ المحمة الأولى، بناء الشَّفصية الفرديّة

إنّ بناء الشّخصية \_ قبل كل شيء \_ بحاجة إلى عناصر معدّة ذات قيم إنسانية اليمكن للفرد أن يتحمل العبء النقيل الإصلاحي للعالم، وهذا الأمر بحاجة \_ أوّلاً \_ إلى الإرتقاء الفكري والعلمي والإستعداد الروحي، لتطبيق ذلك المنهج العظيم. فالتحجر، وضيق النظر والحسد، والاختلافات الصبيانية، وكل نفاق بشكل عام أو تـفرقة لا تـنسجم ومكانة المنتظرين الواقعيين.

والمسألة المهمّة -هنا - أنّ المنتظر الواقعي لا يمكنه أن يقف موقف المتفرج ممّا أشرنا إليه آنفاً، بل لابد أن يقف في الصف الآخر، أي صف الثائرين المصلحين، فالإيمان بالنتائج وما يؤول إليه هذا التحول، لا يسمح له أبداً أن يكون في صف «المتبطين» المتقاعسين، بل يكون في صف الخلصين المصلحين، ويكون عمله خالصاً وروحه أكثر نقاءً، وأن يكون شهماً عارفاً معرفة كافية بالأمور.

فإذا كنتُ فاسداً معوجًا فكيف يمكنني أن أنتظر نظاماً لا مكان فيه للفاسدين؟ أليس مثل هذا الإنتظار كافياً لأن أطهّر نفسي وفكري، وأغسل جسمي وروحي من التلوّث؟! والجيش الذي ينتظر جهاداً تحررياً لابدً له أن يكون في حالة من الإستعداد الكامل، وأن يُهيى، السلاح الجدير بالمعركة، وأن يصنع الملاجى، والمواضع العسكرية اللازمة وأن

يرفع المعنويات القتالية في صفوف أفراده، ويقوي روحيّاتهم، ويُسرج في قلوبهم شمعلة العشق للمواجهة فإنّ جيشاً ليس فيه مثل هذه الاستعدادات لا يكون جيشاً (منتظراً) وإذا ادعى الإنتظار فهو «كاذب»!

إنّ إنتظار المصلح، «العالمي» معناه الإستعداد الكامل فكرياً، وأخلاقياً، مادياً ومعنوياً، الاستعداد لإصلاح العالم كلّه. فتصوّروا أنّ مثل هذا الإستعداد كم يكون بنّاء؟!

فإصلاح المعمورة كلّها، وإنهاء الظلم والفساد والنواقص ليس عملاً بسيطاً، ولا هـو بالمزاح أو الهزل، بل الاستعداد لمثل هذا الهدف الكبير ينبغي أن يتناسب معه، وأن يكون بسعته وعمقه!

فلابدٌ من وجود رجال كبار مصممين ذوي إرادة أقوياء لاينكصون ولا ينهزمون أبداً، ذوي نظرة واسعة وإستعداد تام وتفكير عميق، حتى تتحقق مثل هذه الثورة الإصلاحية العالمية.

وبناء الشخصية لمثل هذا الهدف يستلزم الإرتباط بأشد المناهج الأخلاقية، والفكرية والاجتماعية أصالة وعمقاً، فهذا هو معنى الإنتظار الواقعي! تُرى هل يستطيع أن ينكر أحد فيقول: إن مثل هذا الإنتظار لا يكون فاعلاً؟!

# ١٣- المكمة الثّانية، التعاون الإمتماعي

إنّ المنتظرين بحق في الوقت الذي ينبغي عليهم أن يهتمّوا ببناء «شخصيتهم» عليهم، أن يراقبوا أحوال الآخرين، وأن يجدّوا في إصلاحهم جدّهم في إصلاح ذاتهم لأنّ المنهج العظيم الذي ينتظرونه ليس منهجاً فرديّاً، بل هو منهج ينبغي أن تشترك فيه جميع العناصر الثورية، وأن يكون العمل جماعياً عاماً، وأن تتسق المساعي والجهود بشكل يستناسب وتلك الثورة العالمية التي هم في إنتظارها.

فني ساحة معركة واسعة يقاتل فيها مجموعة جنباً إلى جنب، لا يمكن لاحد منهم أن يغفل عن الآخرين بل عليه أن يشد أزرهم وأن يسد الثغرة ويتصلح نقطة الضعف إن وُجدت ويرمم المواضع المتداعية ويدعم ماضعف منها، لأنه لا يمكن تطبيق مثل هذا المنهج دون مساهمة جماعية نشيطة فعالة متسقة متناسقة!

فبناءً على ذلك فالمنتظرون بحقّ عليهم أن يصلحوا حال الآخرين بالإضافة إلى إصلاح حالهم. فهذا هو الأثر الآخر البنّاء، الذي يورثه الإنتظار لقيام مصلح عــالمي، وهــذه حــكمة الفضائل التي ينالها، المنتظرون بحق.

## ٤ ١\_ المكمة الثّالثة، المنتظرون بمق لا يذوبون في المميط الفاسد

إنّ الأثر المهم الآخر للإنتظار هو عدم ذوبان المنتظرين في المحيط الفاسد، وعدم الإنقياد وراء المغريات والتلوّث بها أبداً.

وتوضيح ذلك: أنّه حين يعم الفساد المجتمع، أو تكون الأغلبية الساحقة منه فاسدة، فقد يقع الإنسان النتي الطاهر في مأزق نفسي، أو بتعبير آخر: في طريق مسدود «لليأس من الإصلاحات التي يتوخّاها».

ورتبا يتصور «المنتظرون» أنّه لا مجال للإصلاح، وأن السعي والجدّ من أجل البقاء على «النقاء» والطهارة وعدم التلوّث، كل ذلك لا طائل تحته، أو لا جدوى منه، فهذا اليأس أو الفشل قد يجرّ الإنسان نحو الفساد والاصطباغ بصبغة المجتمع الفساد، فلا يستطيع المنتظرون عندنذٍ أن يحافظوا على أنفسهم باعتبارهم أقليّة صبالحة بين أكثريّة طبالحة، وأنهسم سيفتضحون إن أصروا على مواصلة طريقهم وينكشفون لأنهم ليسوا على شاكلة الجماعة. والشيء الوحيد الذي ينعشُ فيهم الأمل ويدعوهم إلى المقاومة والتجلد وعدم الذّوبان والانحلال في المحيط الفاسد، هو رجاؤهم بالإصلاح النهائي، فهم في هذه الحال فحسب لا يسأمون عن الجد والمثابرة، بل يواصلون طريقهم في سبيل الحافظة على الذات وحفظ الآخرين وإصلاحهم أيضاً.

وحين نجد \_ في التعاليم الإسلامية \_ أنّ اليأس من رحمة الله وثوابه من أعظم الذنوب والكبائر، فقد يتعجب بعض الجهّال: كيف يكون اليأس من رحمة الله من الكبائر وإلى هذه الدرجة من الأهيّة، حتى أنّه أشدّ من سائر الذنوب الأخرى، فإنّ حكمته و«فلسفته» في الحقيقة هو ما أشرنا إليه آنفاً، لأنّ العاصي الآيس من رحمة الله لا يرى شيئاً ينقذه ويخلصه من عذاب الله، فلا يفكر بإصلاح الخلل، أو \_ يكفّ عن الذنب على الأقل لأنّه يقول في نفسه: أنا الغريقُ فهل أخشى من البلل؟ والنهاية الحتمية جهنم، وقد أشتريتها، فما عسى أن أفعل؟... وما إلى ذلك.

إِلَّا أَنَّه حين تنفتح له نافذة الأمل، فإنَّه سيرجو عفو ربَّه، وينجه نحو تغيير نفسه وحاله،

ويحصل له منعطف جديد في حياته يدعوه إلى التوقف عن مواصلة الذنوب والعودة نحو الطهارة والنقاء والإصلاح.

ومن هنا يمكننا أن نعتبر أنّ الأمل عامل تربوي مهم ومؤثر في المنحرفين أو الفاسدين، كما أنّ الصالحين لا يستطيعون أن يواصلوا مسيرهم في المحيط الفاسد إذا لم يكن لهم أمل بالإنتصار على المفاسد.

والنتيجة أنّ معنى إنتظار ظهور المصلح، هو أنّ الدنيا مهما مالت نحو الفساد أكثر كمان الأمل بالظهور أكثر، والإنتظار يكون له أثر نفسي كبير، فيضمن للنفوس القوّة في مواجهة الأمواج والتيارات الشديدة كيلا يجرفها الفساد، فهم ليسموا أربط جأشاً فحسب، بمل بمقتضى قول الشاعر:

عندما يأزف ميعاد الوصال فترى العشّاق في أيّ اشتعَال إذن فهم يسعون أكثر للوصول إلى الهدف المنشود، وتنشد همتهم لمواجهة الفساد ومكافحته بشوق لا مزيد عليه.

#### ه ۱\_ الفذلكة

وممّا ذكرناه ـ آنفاً ـ نستنتج أن الأثر السلبي للإنتظار إنّا يكون في صورة ما لو مسخ مفهومه أو حُرّف عن واقعه، كما حرفه المخالفون والأعداء، ومسخه الموافقون، غير أنّـه لو أخذ بمفهومه الواقعي لكان عاملاً تربويّاً مهمّاً بنّاءً محرّكاً باعثاً على الأمل والرجاء.

وممّا يؤيد هذا الكلام ما ورد عن الأثمّة الطّاهرين اللّه في تفسير هذه الآية: ﴿وعدالله الّذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفتهم في الأرض ( إذ جاء أنّ المراد من الآية هو «القائم وأصحابه». أ

٢. بحارالانوار، ج ٥١، ص ٥٨.

٨ النّور، ٥٥.

٣. بحارالانوار، ج ٥١، ص ٥٤.

أنواع الضعف والتحلّل وبدون عمل صالح يفتح الطريق لإصلاح العالم، فإن هذا التحقّق مستبعد جدّاً.

والطالبون لهذا التحقّق عليهم أن يزدادوا إيماناً ومعرفة، وأن يجدّوا في العـمل الصـالح وإصلاح ذاتهم.

وهؤلاء هم طليعة تلك الحكومة العالمية وأملها المشرق، لامن ركن إلى الظلم والجور...

وليس المنتظر لتلك الحكومة الاشخاص الضعاف الهمة والجبناء الذين يخافون حتى من ظلّهم.

ولا البطّالون الساكتون عن الحق التّاركون للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في محيطهم الفاسد. أجل... هذا هو الأثر الإيجابي البناء لانتظار قيام المهدي عليه في المجتمع الأسلامي. كن 30

### الآيتان

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ آ إِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهْبَانِ لَيَا كُلُونَ آمُولَ النَّاسِ اللَّهِ وَٱلْذِينَ يَكْنِرُونَ ٱلذَّهَبَ النَّاسِ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَكْنِرُونَ ٱلذَّهَبَ النَّاسِ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَكْنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَ إِن سَيِيلِ اللَّهِ فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ ٱلِيهِ فَيَ يَعْمَى وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهُ أَنِي سَيِيلِ اللَّهِ فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ ٱلِيهِ فَيَوْمَ يَعْمَى وَالْفَوْرُهُمُ وَلَا يُنفِقُونَهُ مَا فَي سَيِيلِ اللَّهِ فَبَشِرَهُم وَكُنُونُهُم وَلَا يُعْمَى وَكُنُونُهُم وَلَا يَعْمَى وَلَا يَعْمَى وَكُنُونُهُم وَلَا يُعْمَى وَلَا يَعْمَى وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ مَا وَكُنونُهُم وَكُنُونُهُم وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَ

# التفسير

## كنز الأموال:

كان الكلام في الآيات المتقدمة عن أعمال اليهود والنصارى المشوبة بالشرك، إذ كانوا يعبدون الأحبار والرهبان من دون الله.

الآية الأولى محل البحث تقول: إنّ أولئك مضافاً إلى كونهم غير جديرين بالألوهية فهم غير جديرين بالألوهية فهم غير جديرين بقيادة الناس أيضاً، وخير دليل على ذلك أعالهم المتناقضة المضطربة.

فالآية هنا تلتفت نحو المسلمين فتخاطبهم بالقول: ﴿يَا لَيْهَا الدِّينَ آمِنُوا إِنْ كَثِيرًا مِنَ الأَمِيارُ وَن الأَمِيارُ وَالرَهِيانُ لِيأْكُلُونَ لُمُولِلُ النَّاسُ بِالباطلُ ويصدُّونَ عن سبيلُ الله ﴾.

الطريف هنا أنّنا نواجه الأسلوب نفسه في القرآن على ما عهدناه في أمكنة أخرى من آياته، فالآية هنا لم تقل: إنّ الأحبار والرهبان جميعهم ليأكلون، بل قالت: ﴿إِنّ كثيرًا ﴾ فهي تستثني الأقلية الصالحة منهم، وهذا النوع من الدقة ملحوظ في سائر آيات القرآن، وقد أشرنا إلى ذلك سابقاً.

لكن كيف يأكلون أموال الناس دون مسوّع أو مجوّز، أو كما عبّر القرآن «بالباطل» فقد أشرنا سابقاً إلى ذلك في آيات أخرى كما ورد في التاريخ شيء منه أيضاً، وذلك: أُولاً: إنهم كتموا حقائق التعاليم التي جاء بها موسى الله في توراته وعيسى الله في إنجيله، لئلا يميل الناس إلى الدين الجديد، «الدين الإسلامي» فتنقطع هداياهم و تغدو منافعهم في خطر، كما أشارت إلى ذلك الآيات ٤١ و ٧٩ و ١٧٤ من سورة البقرة.

والثّاني: إنّهم بأخذهم «الرّشوة» كانوا يقلبون الحق بأطلاً والباطل حقّاً، وكانوا يحكمون لصالح الأقوياء، كما أشارت إلى ذلك الآية ٤١ من سورة المائدة.

ومن أساليبهم غير المشروعة في أخذ المال هو ما يستى بـ «صكوك الغفران وبيع الجنّة» فكانوا بتسلمون أموالاً باعظة من الناس، ويبيعون الجنّة بـ «صكوك الغفران» والغفران ودخول الجنّة متحصران بإرادة الله وأمره، وهذا الموضوع -أي صكوك الغفران - يضجُّ به تأريخ المسيحيّة اكها أثار نقاشات وجدالاً عندهم.

وأمّا صدّهم عن سبيل الله فهو واضح، لأنهم كانوا يحرفون آيات الله، أو أنّهم كانوا يكتمونها رعاية لمنافعهم الخاصّة، بل كانوا يتهمون كل من يرونه مخالفاً لمقامهم ومنافعهم، ويحاكمونه \_ في محاكم التفتيش الديني بأسوأ وجه، ويصدرون عليه أحكاماً جائرة قاسية جدّاً.

ولو لم يقوموا بمثل هذه الأعيال ولم يُقدموا على صدّ أتباعهم عن سبيل الله، لكان آلاف الآلاف من أتباعهم ملتفين اليوم حول راية الإسلام ودين الحق من صميم أرواحهم وقلوبهم، فبناءً على ذلك يمكن أن يقال بكل جرأة ودون تحفظ بان آثام الآلاف من الجهاعات في رقاب أولئك «الرهبان والأحبار» لأنهم كانوا سبباً في بنقائهم في الظلمات، ظلمات الكفر والضلال....

وما زالت الكنيسة لحدّ الآن تبذل قصارى وسعها ـ ولا يقصر في ذلك اليهود أيضاً ـ لتغيير أفكار عامّة الناس، وإلفاتهم عن الإسلام، كما وجه اليهود تهماً كثيرة عـجيبة إلى النّبي ﷺ.

وهذا الموضوع من الوضوح والشمول أنّ جماعة من علماء المسيحية المثقفين اعترفوا بأنّ أسلوب الكنيسة في مواجهة الإسلام ومحاربته أحد أسباب جهل الغربيين بالإسلام وعدم اطلاعهم على هذا الدين الطاهر.

وتعقيباً على موضوع حب اليهود والنصارى لدنياهم وأكل المال بالباطل، فإنّ القرآن يتحدث عن قانون كلّي في شأن أصحاب المال وذوي الثراء، الذين يكنزون أموالهم، فيقول:

### ﴿والذين يكنزون الذهب والفضّة ولا ينفقونها في سبيل الله فيشّرهم بعدّاب أليم ﴾.

والفعل «يكنزُون» مأخوذ من مادة «الكنز» وهو الممال الممدفون في الأرض، وهـو في الاصل جمع أجزاء الشيء، ومن هنا فقد سمّي البعير ذواللحم الكثير بأنّه «كناز اللحم» ثمّ استعمل الكنز في جمع المال وإدخاره ودفنه، أو في الأشياء القيمة غالية الثمن.

فبناءً على ذلك فإنَّ الكنز ملحوظ فيه الجمع والإخفاء والمحافظة.

«الذهب والفضة» معدنان مشهوران، وكان النقد أو العملة سابقاً بالدينار الذهبي والدرهم الفضيّ.

ولبعض العلماء تعريف طريف في شأن هذين المعدنين ولُغنيهما «كما ذكر ذلك العلامة الطبرسي في مجمع البيان» فقال: إنّما سمّي الذهب ذهباً لذهابه عن اليد عاجلاً، وإنّما سمّيت الفضة لإنفضاضها أي لتفرّقها، ولمعرفة مآل وحقيقة هذه الثروة فإنّ هذه التسمّية كافية (لكلّ من المالين \_الذهب والفضة).

ومنذ كانت المجتمعات البشرية كانت مسألة المبادلة \_سلعة \_رائجة بين الناس، فكان كلَّ يبيعُ ما يجده زائداً على حاجته من المحاصيل الزراعية أو الدواجن بجنس آخر، أو بضاعة أخرى، لأن النقد «الدينار أو الدرهم» لم يكن آنئذ، لكن لما كانت المبادلة \_أعني مبادلة الأجناس أو البضائع \_ تُحدث بعض المشاكل أو المصاعب، لعدم وجود ما يحتاجه البائع، دائماً فقد يكون هناك شيء آخر \_ مثلاً \_ يراد تبديله، فقد دعت الحاجة إلى اختراع النقد.

وقد كان وجود الفضة، بل الأهم منه وجود الذهب، مدعاة إلى تحقق هذه الفكرة، وهي أن تمثل الفضة القيمة الدانية، وأن يمثل الذهب القيمة الغالية، وبهها اتّخذت المعاملات رونقاً جديداً بارزاً.

فبناء على ذلك فإنّ الحكمة الأصيلة من النقد \_الذهب والفضة \_هي سرعة تحرك عَجلةِ المبادلات الاقتصادية.

أمّا الذين يكنزون الذهب والفضة، فهم لا يكونون سبباً لركود الوضع الاقـتصادي والضرر بالجتمع فحسب، بل إنّ عملهم هذا مخالف لفلسفة ابتداع النقد واختراعه.

فالآية محل البحث تحرم الكنز وجمع المال، والثروة بصراحة، وتأمر المسلمين أن ينفقوا أموالهم في سبيل الله وما فيه نفع عباد الله، وأن يتجنبوا كنزها ودفنها وإيعادها عن تحرك السوق، وإلا فلينتظروا «العذاب الأليم».

وهذا العذاب الأليم ليس جزاءهم في يوم القيامة فحسب، بـل يشـملهم في الدنـيا ــ لإرباكهم الحالة الاقتصادية ولإيجاد الطبقية بين الناس «الفقير والغني» أيضاً.

وإذا لم يكن أهل الدنيا يعرفون أهمية هذا الدستور الإسلامي بالأمس، فنحن نستطيع أن ندركه جيداً، لأنّ الأزمات الاقتصادية التي أبتلي بها البشر نتيجة احتكار الثروة من قبل جماعة «أنانية»؛ وظهورها على صورة حروب وثورات وسفك دماء، غير خافٍ على أحدٍ أبداً.

## متى يعدّ مِمع الثروة كنزاً؟

هناك كلام بين المفسّرين في شأن الآية \_ محل البحث \_ فهل كلّ جمع للمال أو إدخار له يعدّ كنزاً، لأنّه زائد على حاجة الإنسان، فهو حرام وفق مفهوم الآية...

أو أنّ الحكم خاصّ ببداية الإسلام وقبل نزول حكم الزّكاة ثّم ارتفع حكم الكنز بنزول حكم الزّكاة...

أو أنّه يجب على الإنسان دفع زكاته سنوياً لا غير، فإذا دفع الإنسان زكاة سنته فــلا يكون مشمولاً بحكم الكنز وإن جمع المال؟

فيكثير من الرّوايات الصادرة عن أهل البيت الله وروايات أهل السنّة، يــلوح لنــا التّفسير الثّالث، فني حديث عن النّبي ﷺ أنّه قال: «أي مال أدّيت زكاته فليس بكنز». ا

كما نقراً في بعض الرّوايات أنّه لما نزلت آية الكنز ثقل على المسلمين الأمر، فقالوا: ليس لنا أن ندخر شيئاً لأبنائنا إذاً، ثمّ سألوا النّبي تَبَيْرُونَ فقال: «إن الله لم يفرض الزكاة إلّا ليطيب بها ما بقى من أموالكم، وإنّما فرض المواريث من أموال تبقى بَعْدَكم». "

أي أنّ جمع المال لو كان \_بشكل عام ممنوعاً \_لما وجدنا لقانون الإرث موضوعاً.

و في كتاب الأمالي للشيخ الطوسي الله ورد هذا المضمون ذاته عن النّبي عَلَيْكُولُهُ: «من أدى رَكاة مال فما تبقّى منه ليس بكنز». "

إِلَّا أَنْنَا نَقَرأَ رَوَايَاتَ أُخْرَىٰ فِي المُصادرِ الإِسلامية لا تنسجم ظاهراً ــولأوَّل وهــلة ــ

۲. تفسير الكامل لابن كثير، ج ۲، ص ٣٦٥.

١. تفسير المنار، ج ١٠، ص ٤٠٤.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٢١٣.

والتّفسير الآنف الذكر، ومنها ما ورد عن الإمام على الله في مجمع البيان أنّه قال: «ما زاد على أربعة آلاف أفهو كنز أدّى زكاته أو لم يؤدّها، وما دونها فهي نفقة، فبشرهم بعذاب أليم». أ

وقد ورد في الكافي عن معاذ بن كثير، أنّه سمع عن الصادق الله يقول: «لشيعتنا أن ينفقوا ممّا في أيديهم في الخيرات، وما بقي فهو حلال لهم، إلّا أنّه إذا ظهر القائم حرم جميع الكنوز والأموال المدخرة حتى يؤتى بها إليه ويستعين بها على عدوه، وذلك معنى قبوله تسعالى: ﴿ وَالدُّينَ يَكُنزُونَ للدّهبِ وَللْفَقَيّة ﴾ . ٢

ونقرأ في سيرة أبي ذرظة في كثير من الكتب أنّه لما كان في الشام، كان يقرأ الآية \_ محل البحث \_ في شأن معاوية، ويقول بصوت عالٍ صباح مساء: «بشر أهل الكنوز بكيٍّ في الجباه وكيّ بالجنوب وكيّ بالظهور أبداً حتى يتردّد الحرّ في أجوافهم». أ

كما يظهر من استدلال أبي ذر ﷺ بالآية في وجه عثمان، أنَّه كان يعتقد أنَّ الآية لا تختص بمانعي الزَّكاة، بل تشمل غيرهم أيضاً.

ويمكن الإستنتاج من مجموع الأحاديث \_ آنفة الذكر \_ منضمة إليها الآية محل البحث، أنه في الظروف الاعتيادية المألوفة، حيث يرى الناس آمنين، أو غير محدق بهم الخطر، والمجتمع في حال مستقر، فيكني عندئذ دفع الزكاة وما تبق لا يعد كنزاً، وينبغي الإلتفات بطبيعة الحال إلى أنّه مع رعاية الموازين الإسلامية، وما هو مقرر في شأن رؤوس الأموال والأرباح، فإنّ الأموال لا تتراكم بشكل غير مألوف فوق العادة، لأنّ الإسلام وضع قيوداً وشروطاً للمال لا يتسنى للإنسان معها جمع الأموال وإدّخارها.

وأمّا في الحالات غيرالطبيعية وغير الاعتيادية، وعندما يقتضي حفظُ مصالح الجسم الإسلامي ذلك، فإنّ الحكومة الإسلامية، تحدّد لجمع المال مقداراً، كما مرّ في حديث الإمام على الله على المال الناس بالكنوز وما جمعوه من المال كليّاً، كما هو الحال في قيام المهدي، إذ مرّت رواية الإمام الصادق الله مع ذكر العلّة ... «فيستعين به (أي المال) على عدوّه». ٥

١. المقصود بها أربعة آلاف درهم لأنّها مخارج السنة.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالثقلين، بع ٢، ص ٢١٣.

٣. تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ٢١٣.

٤. تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ٢١٤؛ تفسير على بن ابراهيم قمي، ج ١، ص ٢٨٩.

٥٠ اصول الكافي، ج ٤، ص ٦٦. تفسير العياشي، ج ٢، ص ٨٧

إِلَّا أَنَّنَا نَكُرُرُ القُولُ بِأَنَّ هَذَا المُوضُوعَ يَخْتُصَ بِالْحُكُومَةُ الْإِسلامِيَةُ، وهي التي لها حـق البتّ والتصميم في مواطن الضرورة والاقتضاء «فلاحظوا بدقّة».

وأمّا قصّة أبي ذر ﴿ فلعلّها ناظرة إلى هذا الموضوع ذاته، إذا كان المجتمع الإسلامي في حاجة ماسة وشديدة للمال، وكان جمع المال وكنزه مخالفاً لمنافع المجتمع وحفظ وجوده.

ومع أن أبا ذر الله كان ناظراً إلى أموال «بيت المال» التي كانت عند عثان ومعاوية، ونحن نعرف أنّه مع وجود المستحقين لا يجوز تأخير دفع المال عنهم لحظة واحدة، بل يجب دفعه إلى أصحابه فوراً، ولا علاقة لمسألة الزكاة بهذا الموضوع أبداً.

على أنّ التواريخ الإسلامية \_سنّية وشيعية \_ مجمعة وشاهدة على أنّ عثان وزّع أموال بيت المال الضخمة الطائلة على أقاربه، وأنّ معاوية بنى من بيت مال المسلمين قصراً ضخماً أحيا به أساطير قصور الساسانيين، وكان لأبي ذر لللهُ الحق في أن يحتج بالآية محل البحث أمامه.

## أبوذر والإشتراكية١١

من المؤاخذات على الخليفة الثّالث مسألة إيعاد أبي ذر الله المصحوب بالقسوة والخشونة إلى الرّبذة، تلك المنطقة التي كان يبغضها أبوذر والتي كانت غير صالحة من حيث الماء والهواء، حتى إنتهى الأمر إلى موت هذا الصحابي الجمليل والمجاهد المضحي في سبيل الإسلام، وهو الذي قال فيه النّبي ﷺ: «ما أظلّت الخضراء ولا أقلّت الغبراء مسن ذي لهجة أصدق من أبى ذرّ». \

ونعرف أنّ الإختلاف بين أبي ذر وعثان لم يكن لأنّ أباذر كان يتمنى المال أو المقام، بل على العكس فقد كان أبوذر زاهداً عابداً ورعاً من جميع الوجوه، بل منشأ الخلاف وأساسه، هو أن عثان فرّق بيت مال المسلمين على ذوي قرباه وأصحابه وأنفقه بلاحساب.

وكان أبوذر ﴿ متشدداً في الأمور المالية، ولا سيًا ما كنان منها منتعلقاً ببيت منال المسلمين، وكان يرغب في أن يسير جميع المسلمين على سنّة النّبي في هذا المجال، والتصرف بالمال، لكننا نعرف أنّ الأمور أخذت طابعاً آخر في عصر الخليفة الثّالث عثان.

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٣٧٢.

وعلى كل حال، فإنّ أباذر ﴿ لما واجه الخليفة النّالث بشدّة، وعنّفه في إنهاق المال، أرسله عنمان إلى الشام بادى، الأمر، فواجه أبوذر معاوية هناك بصورة أشدّ نقداً وأكثر صراحة، حتى أنّ ابن عباس قال: لقد برم معاوية من كلام أبي ذر وكتب إلى عنمان: إنّه إن كانت لك حاجة في الشام فخذ أباذر، فإنّه إن بق فيها فسوف يصرف أهلها عنك.

فكتب عثمان كتاباً وأحضر أباذر إلى المدينة، وكما يقول بعض المؤرّخين: كتب عثمان إلى معاوية، أن ابعث أباذر في جماعة من شرطتك ولا ترفّه عليه، وليجدّوا به السير ليل نهار، ولا يدعوه يستريح لحظة، حتى أنّ أباذر لما وصل المدينة مرض هناك ولما لم يكن وجوده في المدينة هيّناً على عثمان وأتباعه، فقد نفوه إلى «الرّبذة» حتى مات الله فيها. أ

وهناك من يحاول الدفاع عن الخليفة الثّالث ويتّهم أباذر أحياناً بأنّه اشتراكي، إذ كان يرى أنّ جميع الأموال عائدة إلى الله، وكان ينكر الملكية الفردية!!

وهذا الإتهام في منتهى الغرابة، فمع أنّ القرآن يحترم الملكية الفردية بصراحة \_وفق شروط معينة \_وكان أبوذر للله من المقرّبين إلى رسول الله تَلِيُّةُ وتربّى في حـضن الإسـلام والقرآن، وما أظلت الخضراء أصدق منه، فكيف يتهم أبوذر بمثل هذا الإتهام؟!

إنّ قاطني الصحراء البعيدين يعرفون هذا الحكم الإسلامي، وكانوا قد سمعوا الآيات التي تتعلق بالتجارة والإرث، فكيف يمكن أن يُصدق بأن أقرب تلامذة رسول الله كان جاهلاً بهذا الحكم؟

أليس ذلك لأنّ المتعصبين الألداء من أجل تبرئة الخليفة الثّالث والأعجب مــن ذلك تبرئة معاوية وحكومته ــ إتهموا أباذرّ بمثل هذا الإتهام، وما يزال بعض من عمي العيون صمّ الآذان يقلدون أسلافهم؟!

أجَل إنّ أباذر الله عنه واستلهام من آيات القرآن وخاصة آية الكنز كان يعتقد ويصرّح بعقيدته أنّ بيت المال لا ينبغي أن يتحول إلى ملكية فردية بيد الأشخاص، ويجب ألّا يُحرم المستضعفون والمحتاجون منه، وينبغي أن ينفق في سبيل تقوية الإسلام ومصالح المسلمين، فلا يجوز تبذير الأموال، وأنّ بيت المال ليس ملكاً لمعاوية وأضرابه كي يشيد بهذه الأموال القصور على شاكلة قصور الأكاسرة والقياصرة!

۱- اصول الکافی، ج ۸، ص ۲۰۹.

ثمّ إنّ أباذر كان يعتقد يومئذ أنّه بإمكان الأغنياء أن يقنعوا بما دون الإسراف، ليواسوا إخوانهم الفقراء، وينفقوا أموالهم في سبيل الله.

فإذا كان أبوذر الله ذا وزرٍ فوزره ما ذكرناه إلا أنّ المؤرّخين المتملقين، أو الذين يؤرخون للارتزاق ويبيعون دينهم بدنياهم، غيرّوا صورة هذا الصحابي الجاهد الناصع فبجعلوه اشتراكياً!!

وما يؤخذ على أبي ذر من وزر أيضاً هو حبّه الشديد للإمام على الله فقد كان هذا كافياً لأن يقوم بنو أمية بأساليبهم وأراجيفهم الخبيثة الجهنمية باسقاط حيثية أبي ذر، إلا أنّ نقاءه وطهار ته ومعرفته بالأحكام الإسلامية كانت ناصعة إلى درجة أنّهم افتضحوا ولم يفلحوا في مرامهم.

ومن مجُملة الأكاذيب العجيبة التي ألصقوها بأبي ذر لتبرئة الخليفة القالث، ما ذكره ابن سعد في «الطبقات»: إنّ جماعة من أهل الكوفة جاؤوا أباذر عندما نفاه عمنان إلى الرّبذة فقالوا: إنّ هذا الرجل (أي عنمان) فعل ما فعل بك، فهل أنت مستعد أن ترفع راية تقاتل بها عنمان، ونحن نقاتله تحت رايتك؟ فقال أبوذر: كلّا، لو أرسلني عنمان من المشرق إلى المغرب لكنت مطيعاً لأمره. \

ولم يلتفت هؤلاء الوضّاعون إلى أنّه لوكان مطيعاً لأمره، لماكان عنمان يضيق ذرعاً به فيكون عليه ـ في المدينة ـ عبناً ثقيلاً لايستطيع حمله أبداً.

والأعجب من ذلك ما ذكره صاحب المنار دذيل الآية محل البحث مشيراً إلى قصة أبي ذر وماجرى بينه وبين عثان، فيقول: إن قصة أبي ذر تدل على أنّ عصر الصحابة ولا سيا عصر عثان \_كان إظهار العقيدة فيه مألوفاً، وكان العلماء محترمين، والخلفاء ذوي ولاء، حتى أنّ معاوية لم يجرؤ أن يقول شيئاً لأبي ذر، بل كتب كتاباً إلى من هو فوقه مرتبة -أي عثان \_وطلب منه أن يرى فيه رأيه!!

والحق أنّ التعصّب قد يصنع الأعاجيب، فهل كان ـ التبعيد والنني إلى الأرض اليابسة الحارة المحرقة «الرّبذة» أرض الموت والنّار تعبير عن إحترام حرية الفكر ومحبّة العلماء !! هل أنّ تسليم هذا الصحابي الجليل «بيد الموت» يعدّ دليلاً على حرية العقيدة!!

١. تفسير المنار، ج ١٠، ص ٢٠٤؛ القدير، ج ٨ ص ٣٢٥.

وإذاكان معاوية لم يستطيع أن يجرؤ على قتل أبي ذر أو التآمر عليه \_خوفاً من إنكار عامّة الناس \_فهل يعدّ ذلك إحتراماً لأبي ذر من قبل معاوية؟}

ومن عجائب هذه القصّة ـ أيضاً ـ أنّ المدافعين عن الخليفة الثّالث يقولون: إنّ تبعيد أبي ذر كان بحكم قانون [تقديم دفع المفسدة على جلب المصلحة!] لأنّه وإن كان لوجود أبي ذر في المدينة مصلحة كبيرة، وكان الناس يستفيدون من علمه، إلّا أنّ عثمان كان يرى أنّ بقاء في المدينة يجر المفسدة ـ لطريقة تفكيره ـ ويحدث انعطافاً شديداً لا يمكن تحمله، فلأجل في المدينة يجر المفسدة ولما كان كل ذلك أغضى عثمان عن المصلحة في وجوده وأخرجه إلى الرّبذة دفعاً للمفسدة ولما كان كل من أبي ذر وعثمان مجتهداً، فلا يمكن توجيه النقد أو الإشكال أو أي شيء آخر إليه. المن أبي ذر وعثمان مجتهداً، فلا يمكن توجيه النقد أو الإشكال أو أي شيء آخر إليه. المناه المناه

ونحن بدورنا نتساءل: آية مفسدة كانت تترتب على وجود أبي ذر في المدينة؟! ترى هل في إعادة الناس إلى سنّة النّبي ﷺ مفسدة؟!

ولم لا يشكل أبوذر الله على الخليفة الأوّل ولا الثّاني اللذين لم يفعلا ما فعله عنهان في أموال المسلمين «وبيت المال»؟!

وهل في إعادة الناس إلى المناهج المالية التي كانت في صدر الإسلام مفسدة؟! وهل في نني أبي ذر وقطع لسان الحق مصلحة؟!

ألم تؤد أعمال عثان واستمراره بإنفاق بيت المال إلى أن أصبح ضحية لكل ذلك؟! ألم يكن ذلك مفسدة و تركه مصلحة؟!

ولكن ما عسى أن نفعل، فإذا دخل التعصب من باب فرّ المنطق من باب آخر!! وعلى كل حال، فإنّ سيرة هذا الصحابي الجليل لا تخنى على أي محقق منصف، ولا مجال لتبرئة الخليفة الثّالث ممّا نال من أبي ذر من الأذى أبداً، والمنطق الحق يدين أعمال عثان.

### مزاء من يكنزا

في «الآية التّالية» إشارة إلى واحد ممّا يحيق بمثل هؤلاء ممّن يكنز المال، في العالم الآخر، إذ تقول الآية: ﴿يوم يُحمَىٰ مليها في نارجهنم فتكوئ بها جباههم وجنوبهم وظهورهم . ويخاطبهم ملائكة العذاب وهم في هذه الحال: ﴿هذا ها كنزتم النفسكم فذوقوا ها كنتم تكنزون .

١. تفسير المنار، ج ١٠، ص ٤٠٧.

وهذه الآية توكّد مرّة أخرى هذه الحقيقة، وهي أنّ أعمال الإنسان لا تمضي سدى، بل تبقى و تتجسّد له يوم القيامة، و تكون مدعاة سروره أو مدعاة شقائه.

وهناك كلام بين المفسّرين في سبب ذكر الجباه والظهور والجنوب وحدها من بين سائر أعضاء الجسم.

غير أنّه روي عن أبي ذرّ للله أنّه كان يقول: «حتى يتردد العرّ في أجوافهم» أي إنّ الحرارة المحرقة التي تس هذه الأعضاء الثلاثة تنفذ إلى سائر الجسم وتستوعبه كلّه.

كما قيل: إنّ الوجه في ذكر هذه الإعضاء الثلاثة دون غيرها، هو أنّ أصحاب المال حين كان يأتيهم المحروم أو الفقير، كان ردّ فعلهم يظهر على جباههم أحياناً، فسيظهرون عدم الإعتناء بهم، وتارةً ينحرفون عنهم، وتارةً يديرون ظهورهم لهم، فهذه الأعضاء الثلاثة تكوى في نار جهنم، بما محمي عليه من الذهب أو الفضة وما كنزوه دون أن ينفقوه في سبيل الله.

ومن نافلة القول أن نشير إلى لطيفة بلاغية، في الآية محل البحث وهي التعبير بـ«يوم يحمى عليها» أي يُحمى على الذهب والفضة، والتعبير المطرد أن يقال: يوم تحمى الفضة أو يُحمى الذهب، لا أنّه يحمى عليه، كما يقال مثلاً: يحمى العديد في النّار.

ولعل هذا العبير يشير إلى إحراق الذهب والفضة إلى درجة قصوى بحيث توضع النّار عليها. إذ أن جعل الفضة والذهب على النّار لا يكني لأن تكون محرقة «للغاية».

فالقرآن لا يقول: يوم تحمى في نار جهنم، بل يقول: يحمى عليها، أي توضع النّار عليها لتكون في أسفل النّار كيما تشتد حرارتها وهذا التعبير الحيّ يجسّد شدة عذاب أولي الثروة الذين يكنزونها في يوم القيامة.

8003

إِنَّ عِدَةَ ٱلشُّهُورِعِندَ ٱللَّهِ ٱشَاعَشَرَ شَهْرًا فِي كِتْبِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَ ٱلْرَبِينَ ٱلْقِيمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَ ٱنفُسكُمُ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَ ٱلْمُشْرِكِينَ كَأْفَة كَمَا يُقَدِيلُون كُمْ كَافَةُ وَاعْلَمُوا وَعَيْنَ اللَّهُ مَعَ ٱلْمُنْقِينَ ﴿ وَاعْلَمُوا اللَّهِ مَعَ ٱلْمُنْقِينَ ﴿ إِنَّمَا ٱللَّيِ مَا اللَّيْ مَعُ الْمُنْقِينَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ مَعَ ٱلْمُنْقِينَ فَيْ إِنَّمَا ٱللَّيْ مَعُ وَيَكَادَةٌ فِي الْمَعْوَاعِدَةً مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ فَيُعِلَّونَ مَا كَثَمَ اللَّهُ فَي مِلْوَا مَا لَيْ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَاللَّهُ لَا يَعْمَ الْمُؤْمِ اللَّهُ فَيْ مِلْوَا عَلَيْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَاللَّهُ لَا يَعْمَ الْمُؤْمِ اللَّهُ وَالْمَالِ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَعْمَ اللَّهُ وَمِ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَمَ الْمَا الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّوْمَ الْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَاللَّهُ لَا يَعْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَعْمَ الْمُعْلَى الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُعْلِقِ مُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُل

# التغسير

## وقف القتال «الإمباري»:

لما كانت هذه السورة تتناول أبحاثاً مفصلةً حول قتال المشركين، فالآيتان\_محل البحث - تشيران إلى أحد مقرّرات الحرب والجهاد في الإسلام وهو إحترام الأشهر الحرم.

فتقول الأولى: ﴿ إِنَّ مَدَّةُ لَلْشَهُورَ مَنْدَلَلُهُ لَكُنَا مَشْرَ شَهْراً فِي كِتَابِ لَكُهُ يُومِ خَسَلَق للسنجاولين والأرضي

والتعبير بـ «كتاب الله» يمكن أن يكون إشارة إلى القرآن الجيد أو سائر الكتب السهاوية، إلا أنّه بملاحظة جملة ﴿ يوم خلق السماولت والأرض يبدو أنّ المعنى الأكثر مناسبة هو كتاب الخلق وعالم الوجود.

وعلى كل حال، فمنذ ذلك اليوم الذي استقرت عليه الجموعة الشمسية بنظامها الخاص حدثت السنين والأشهر، فالسنة عبارة عن دوران الأرض حول الشمس دورة كماملة والشهر دوران القمر حول الأرض دورة كاملة.

وهذا في الحقيقة تقويم طبيعي قيّم غير قابل للتغيير حيث يمنح حياة الناس جميعاً نظاماً

طبيعياً، وينظّم على وجه الدقة حسابهم التاريخي، وتلك نعمة عظمى من نعم الله للبشركها بيّنا تفصيل ذلك في ذيل الآية ١٨٩ من سورة البقرة: ﴿يسألونك عن الأهلّة قل هي مواقيت للناس والحج﴾.

ثم تضيف الآية \_ آنفة الذكر \_ معقبةً: ﴿ مِنها لُربِعة حرم ﴾.

يرى بعض المفسّرين أنّ تحريم القتال في هذه الأشهر الأربعة كان من عهد «إبراهسيم الخليل الحِلل الحِلل الخليل الحِلل الله من الفاهلية على أنه سنة متبعة إلّا أنّ عرب الجاهلية كانوا يغيرون هذه الأشهر أحياناً تبعاً لميولهم وأهوائهم، إلّا أنّ الإسلام أقرّ حرمتها على حالها ولم يغيّرها، وثلاثة من الأشهر متوالية وتسمى بالأشهر السرد وهي: ذوالقعدة، وذو الحجة، والمحرم. وشهر منها منفصل عنها، وهو رجب ويسمى بالشهر الفرد.

وينبغي التنويه على أنّ تحريم هذه الأشهر إنّا يكون نافذ المفعول إذا لم يبدأ العدو بقتال المسلمين فيها، أمّا لو فعل فلا شك في وجوب قتاله على المسلمين لأنّ إحترام الشهر الحرام لم يُنتقض من قبلهم، بل انتقض من قبل العدوّ «وقد بيّنا تفصيل ذلك ذيل الآية ١٩٤ من سورة البقرة».

ثمّ تضيف الآية مؤكّدة: ﴿ فلك للدين للقيّم ﴾.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ تحريم القتال في هذه الأشهر الحرم، كان مشرّعاً في الديانة اليهودية والمسيحية وسائر الشرائع السماوية، إضافة إلى شريعة إيراهيم الخليل الله ولعلّ التعبير بـ وذلك الدّين القيّم السارة إلى هذه اللّطيفة، أي إنّ هذا التحريم كان في أوّل الأمر على شكل قانون ثابت:

ثم تقول الآية: ﴿ فَلا تَظْلَمُوا فَيَهِنَّ لَنَفْسَكُم ﴾.

إلا أنّه لما كان تحريم هذه الأشهر قد يتخذ ذريعة من قبل العدو لمهاجمة المسلمين فيها، فقد عقبت الآية بالقول: ﴿وقاتلواللمشركين كاقحة كما يقاتلونكم كاقحة ؛ فبالرغم من أنّ هؤلاء مشركين، والشرك أساس التشتت والتفرقة، إلّا أنّهم يقاتلونكم في صف واحد، «كافة» فينبغي عليكم أن تقاتلوهم كافة، فذلك منكم أجدر لأنّكم موحدون فلابد من تسوحيد كلمتكم أمام عدوكم ولتكونوا كالبنيان المرصوص.

و تختتم الآية بالقول: ﴿ ولعلموا أنَّ الله مع المتَّقين ﴾ .

١. تفسير البرهان، ج ٢، ص ١٢٢.

وفي «الآية الثانية» \_ من الآيتين محل البحث \_ إشارة إلى إحدى السنن الخاطئة في الجاهلية، وهي سنة النسيء «تغيير الأشهر الحرم» إذ تقول الآية: ولِقما للنسي زيادة فسي الكفريضل به للذين كفرول في أحد الاعوام يقرّرون حليّة الشهر الحرام ويحرمون أحد الأشهر الحلال للمحافظة على العدد أربعة ويحلّونه عاماً ويحرّمونه عاماً ليولطئوا عدّة ما حرّم الله فيحلّوا ما حرّم الله

فهؤلاء يضيعون بتصرفهم هذا فلسفة تحريم الأشهر، ويتلاعبون بحكم الله بحسب ما تلم عليهم أهوائهم، والعجيب أنهم يرضون عن عملهم، وفعلهم هذا كما تقول الآية: ﴿وَيَنْ لِهِمْ سُوءَ لَمُمَالِهُمْ ﴾.

فهم يغيرون الأشهر الحرم ويبدلونها، ويعدّون ذلك تـدبيراً لحـياتهم ومـعاشهم، أو يتصوّرون أنّ طول فترة إيقاف القتال يقلل من حماس المقاتلين فلابدٌ من إثارة الحرب.

فالله سبحانه إذا علم أن في عباده من ليس أهلاً للهداية والتوفيق، خلاه ونفسه: ﴿والله لا يهدي القوم الظالمين ﴾.

### بحوث

# ١\_ فلسفة الأشهر المُرُعِا

كان تحريم القتال في هذه الأشهر الأربعة أحد الطرق لإيقاف الحروب الطويلة الأمد ووسيلة للدعوة نحو الصلح والدعة، لأنّ الحاربين إذا وضعوا أسلحتهم في هذه الأشهر الأربعة، وأخدت نيران الحرب ووجدت الفرصة للتفكير، فمن غير المستبعد أن تنتهي الحرب ويحل السلام محلّه، لأنّ الشروع المجدد بعد إيقاف القتال وانطفاء نار الحرب في غاية الصعوبة، ولا ننسى أنّ المقاتلين في حرب فيتنام خلال العشرين سنة من الحرب كانوا يواجهون صعوبة كبيرة لإيقاف القتال خلال أربع وعشرين ساعة لبداية العام الميلادي يواجهون صعوبة كبيرة لإيقاف القتال خلال أربع وعشرين ساعة لبداية العام الميلادي الجديد، إلّا أنّ الإسلام جعل لأتباعه قراراً بإيقاف القتال خلال أربعة أشهر، وهذا الأمر بنفسه يدل على روح السلام في الإسلام والمطالبة بالصلح.

إلّا أنّ العدو إذا أراد أن يستغلّ هذا القانون الإسلامي، وأن ينتهك حرمة هذه الأشهر فعلى المسلمين أن يواجهوه بالمثل.

## ٢\_ مفهوم النسيء وفلسفته في الماهليّة

«النسيء» على وزن «الكثير» من مادة «نسأ» ومعناها التأخير ويمكن أن تكون هـذه الكلمة اسم مصدرٍ أو مصدراً، وتطلق على ما يؤجل من إعطاء المال أو قبضه.

وكان عرب الجاهلية يؤخرون بعض الأشهر الحرم، فمثلاً كانوا ينتخبون شهر «صفر» بدل شهر محرم في عام فيحرمونه، كها حدث لأحد زعهاء قبيلة بنيكنانة، إذ خطب في اجتماع كبير نسبيًا في موسم الحج بمنى وقال: إنّني أخرت المحرم هذا العام وانتخبت شهر صفر مكانه.\

وقد روي عن ابن عباس: إنّ أوّل من سنّ هذه السنّة هو عمرو بن لحي، أ وقال بعضهم: بل هو قلمس «من بني كنانة». "

وفلسفة هذا العمل «التأخير والنسيء» في عقيدتهم أن توالي ثلاثة أشهر حُرم تباعاً كذي القعدة وذي الحجة والحرم يسبب إضعاف معنويات الحاربين، لأنّ عرب الجاهلية كانوا يتوقون إلى الإغارة وسفك الدماء والحرب، وأساساً فإنّ الحرب والإغارة وما شاكلها كان يمثل جزءاً من حياتهم، وكان من الصعب عليهم أن يتحملوا ثلاثة أشهر حرم (يتوقف فيها القتال) لذا فقد كانوا يسعون لفصل شهر الحرم عن هذه الأشهر (أو يؤخروه)! كما يرد هذا الاحتال أيضاً، وهو أنّ شهر ذي الحجة قد يقع في الصيف أحياناً، كمّا يسبب عليهم، حرجاً في موضوع الحج، ونعرف أن الحج لم يكن مسألة عبادية عندالعرب فحسب، على كان موسماً كبيراً منذ زمن إبراهيم الخليل على يجتمع فيه خلق كبير، وتقام فيه الأسواق التجارية والاقتصادية والمحافل الشعرية والخطابية، ويفيدون منها فوائد عامّة، لذلك كانوا يبدلون شهر ذي الحجة حسب ميولهم ويجعلون مكانه شهراً آخر طيب الأجواء لطيف الهواء.

وربِّما كانت كلتا الغايتين صحيحتين.

وعلى كل حال، كان هذا العمل باعثاً على إشعال نار الحرب أكثر فأكثر، وأن تُسحق الغاية من الأشهر الحرّم، وأن يتلاعب بمواسم الحج حسب الأهواء ابتغاء المنافع المادية.

١. بحارالانوار، ج ٩، ص ٩٨ و ٢١١؛ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٢١٧.

٢. المصدر السابق. ٢. المصدر السابق.

وقد عدَّ القرآن هذا العمل زيادةً في الكفر، لأنهم إضافةً إلى شركهم وكفرهم الإعتقادي فإنّهم بسحقهم هذا الدستور كانوا يرتكبون كفراً عملياً، ولا سيما أنّهــم كــانوا يــرتكبون مخالفتين في آن واحد إذ كانوا يحرّمون ما أحل الله ويحلّون ما حرّم الله.

### ٣- ومدة الكلمة مقابل العدو

إنّ القرآن يعلمنا في الآيتين آنفتي الذكر أن نقف صفاً واحداً بوجه العدو عند الحرب، ويستفاد من هذا النص القرآني أنّه ينبغي التنسيق حتى في المواجهات السياسية، والثقافية، والاقتصادية، والعسكرية، فنحن نكتسب القوّة في ظل هذه الوحدة التي تنتهل من روح الإسلام، وهذا الأمر قد جُعل في طي النسيان وكان مدعاة إلى انحطاط المسلمين و تأخرهم.

# ٤\_ كيف يُزيَّنُ للناسِ سوءُ أعمالهم؟١

إنَّ فطرة الإنسان إذا كانت نقيَّة تميز الصالح من الطالح بصورة جيدة، إلَّا أنَّه حين يذنبُ الإنسان ويخطو في طريق الآثام فإنَّه يفقد هذا الإحساس «بتمييز الصالح من الطالح» تدريحاً.

وقد قلنا مراراً: إنّ نسبة مثل هذه الأمور إلى الله مع أنّها تخصّ عمل الإنسان نفسه لأنّ خواص الأشياء بيد الله، فهو مسبب الأسباب. وقلنا بأن مثل هذه النسبة لا تنافي مسألة الاختيار وحرية إرادة الإنسان. يَتَأَيُّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ المَنُواْ مَا لَكُو إِذَا فِيلَ لَكُو انفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اَثَاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرْضِيتُ مِ إِلَّهُ عَيَوْةِ الدُّنْ امِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَتَنعُ الْحَكَوْةِ الدُّنْ امِنَ الْآخِرةِ فَمَا مَتَنعُ الْحَكَوْةِ الدُّنْ الْمِن الْآخِرة فَ فَمَا مَتَنعُ الْحَكَمُ وَالْمَا الْمُعَافِ الدُّنْ الْمِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعَمَّى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ الْمُعَلَى الْمَعْمَا عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْمَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمَعْمَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْمِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْ

## سبب النزول

جاء عن ابن عباس وآخرين أنّ الآيتين \_محل البحث \_نزلتا في معركة تبوك حين كان النّبي ﷺ عائداً من الطائف إلى المدينة، وهو يهيي، الناس ويعبؤهم لمواجهة الروم.

وقد ورد في الرّوايات الإسلاميّة أنّ النّبي لم يكن يبيّن أهدافّه وإقدامه على المعارك للمسلمين قبل المعركة لئلاتقع الأسرار العسكرية بيد أعداء الإسلام، ولكن في معركة تبوك، لما كانت المسألة لها شكل آخر، فقد بيّن كل شيء للمسلمين بصراحة، وأنهم سيواجهون الروم، لأنّ مواجهة امبراطورية الروم لم تكن مواجهة بسيطة كمواجهة مشركي مكّة أو يهود خيبر، وينبغي على المسلمين أن يكونوا في منتهى الإستعداد وبناء الشخصية أضف إلى كل ذلك أنّ المسافة بين المدينة وأرض الروم كانت بعيدة غاية البعد، وكان الوقت صيفاً قائظاً، وهو أوان اقتطاف الثمار وحصد الحبوب والغلات.

هذه الأمور اجتمعت بعضها إلى بعض فصعب على المسلمين الخروج للقتال. حتى أنّ بعضهم تردد في استجابته لدعوة الرّسول الأكرم ﷺ.

فالآيتان\_محل البحث\_نزلتا في هذا الظرف، وأنذرتا المسلمين بلهجة صارمة لمواجهة هذه المعركة الحاسمة. \

١٠ ذكر شأن النّزول هذا جماعة من المفسّرين كالطبرسي في تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ٥٥. والفخر الرازي في تفسيره الكبير، والآلوسي في روح المعاني، ذيل الآيات مورد البحث.

## التفسير

## التّمرك نمو سوم المِهاد مرّة أَفري:

كما أشرنا آنفاً في شأن نزول الآتين، فإنّهما نزلتا في غزوة «تبوك».

وتبوك منطقة بين المدينة والشام، وتعدّ الآن من حدود الحجاز، وكانت آنئذٍ على مقربة من أرض الروم الشرقية المتسلطة على الشامات. \

وقد حدثت هذه الواقعة في السنة التاسعة للهجرة، أي بعد سنة من فتح مكّة تقريباً.

وبما أن المواجهة في هذا الميدان كانت مواجهة لإحدى الدول الكبرى في ذلك العصر، لا مواجهة لإحدى القبائل العربية, فقد كان جماعة من المسلمين قلقين مشفقين من المساهمة والحضور في هذه المواجهة، ولذلك فقد كانت الأرضية مهيأة لوساوس المنافقين وبدر السموم، فلم يألوا جهداً في إضعاف المعنويات وإحباط المؤمنين أبداً، فقد كان الموسم موسم اقتطاف الثمار وجمع الحاصيل الزراعية، وكان هذا الموسم للمزارعين يعد فصلاً مصيرياً، إذ فيه رفاه سنتهم هذا من جهة.

ومن جهة أخرى، فإنّ بعد المسافة وحرارة الجوّ ـ كما أشرنا آنفاً ـ كلّ ذلك كان مسن العوامل المثبطة للمسلمين في حركتهم نحو مواجهة الأعداء.

فنزل الوحي ليشدَّ من أزر الناس، والآيات تترى الواحدة بعد الأخرى لإزالة الموانع والأسباب المنبطة.

غنى الآية الأولى \_ من الآيتين محل البحث \_ يدعو القرآن المسلمين إلى الجهاد بلسان الترغيب تارة وبالعتاب تارة أخرى وبالتهديد ثالثة فهو يدعوهم ويهيؤهم إلى الجهاد، ويدخل إليهم من كل باب.

إذ تقول الآية: ﴿يَا أَيُّهَا الدِّينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قَيْلَ لَكُمْ لَنَفُرُوا فِي سَبِيلَ الله لَأَساقَلَتُمْ إِلَى الأرض ﴾ .

«اقاقلتم» فعل مشتق من الثغل، ومعناه واضح إذ هو خلاف «الخفيف» وجملة «اثاقلتم» كناية عن الرغبة في البقاء في الوطن وعدم التحرك نحو سوح الجهاد، أو الرغبة في عالم المادة واللصوق بزخارفها والإنشداد نحو الدنيا، وعلى كل حال فالآية تخاطب من كان كذلك من المسلمين مضعاف الإيمان - لا جميعهم، ولا المسلمين الصادقين وعاشقي الجهاد في سبيل الله.

١. الفاصلة بين تبوك والمدينة ١٠ كم والفاصلة بينها وبين الشام ١٩٢كم.

ثم تقول الآية مخاطبة إيّاهم بلهجة الملامة: ﴿ لَرَضِيتُم بِالعِياةِ الدنيا مِن الآخرةِ فَحاهِمتاعِ الحياةِ الدنيا فِي الآخرةِ إِلّا قليل ﴾.

فكيف يتسنى للإنسان العاقل أن يساوم مساومة الخُسران، وكيف يعوّض متاعاً غالياً لا يزول بمتاع زائل لا يعد شيئاً؟!

ثمّ تتجاوز الآية مرحلة الملامة والعتاب إلى لهجة أشدّ وأسلوب تهديديّ جديد، فتقول: ﴿ لِلا تنفروا يعذّبكم عذاباً أليما﴾ .

فإذا كنتم تتصورون أنّكم إذا توليتم وأعرضتم عن الذهاب إلى سوح الجهاد، فإنّ عجلة الإسلام ستتوقف وينطني، نور الإسلام، فأنتم في غاية الخطأ والله غني عنكم ﴿ ويستبدل قوما فيرحم وما أفضل منكم من كل جهة، لا من حيث الشخصية فحسب، بل من حيث الإيان والإرادة والشهامة والإستجابة والطاعة ﴿ ولا تفرّوه فينا ﴾.

وهذه حقيقة وليست ضرباً من الخيال أو أمنيّة بعيدة المدى، فالله عزيز حكيم: ﴿ والله على كل شيء قدير﴾.

### بحوث

١\_ في الآيتين آنفتي الذكر تأكيد على الجهاد من سبعة وجوه:

الأوّل: أنَّها تخاطب المؤمنين ﴿ يَا تُنِّهَا الدِّينَ آمِنُولَ ﴾.

الثّاني: أنَّها تأمر بالتحرك نحو ميدان الجهاد ﴿ لنغرول ﴾.

الثَّالث: أنَّها عبرت عن الجهاد بـ ﴿ فِي سبيل الله ﴾.

الرّابع: الاستفهام الإنكاري في تبديل الدنيا بالآخرة ﴿ لرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة ﴾ ؟

الخامس: التهديد بـ ﴿ عَدُلُبا اليَّما ﴾.

السّادس: الاستبدال بالخاطبين ﴿ قوما ﴾ غيرهم.

السَّابِع:أنَّ الله على كل شيء قدير ولا يضره شيئاً وإنَّما يعود الضرر على المتخلفين.

٢\_ يستفاد من الآيتين \_ آنفتي الذكر \_ أن تعلق قلوب المجاهدين بالحياة الدنيا يضعف همتهم في أمر الجهاد، فالمجاهدون ينبغي أن يكونوا معرضين عن الدنيا، زُهّاداً غير مكترثين بزخارفها وزبارجها.

ونقراً دعاء للإمام زين العابدين علي بن الحسين الله لأهل الثغور وحماة الحدود، إذ تقول: «وأنسهم عند لقائهم العدو ذكر دنياهم الخدّاعة وامعُ عن قلوبهم خطرات المال الفتون». ولو عرفنا قيمة الدنيا وحالها شأن الآخرة ودوامها معرفة حقّة، لوجدنا أنّ الدنيا زهيدة بالمقارنة والموازنة مع الآخرة إلى درجة أنها لاتحسب شيئاً، ونقراً حديثاً عن رسول الله عَلَيْنَا في هذا الصدد يقول فيه: «والله ما الدنيا في الآخرة إلّاكما يجعل أحدكم أصبعه في اليم شيرفعها فينظر بم ترجع»!

٣- هناك كلام بين المفسّرين في المراد من قوله تعالى: ﴿يستِبدل قوما غيركم﴾ الوارد في الآية محل البحث فن هم هؤلاء؟!

قال بعضهم: هم الفرس وقال آخرون: بل هم أهل اليمن. ولكلّ مـنهم أثـره في تـقدم الإسلام. وقال آخرون: إنّ المراد بالنص السابق هم أولئك القوم الذين ضحوا بأمـوالهـم وأنفسهم في سبيل الله وتقبلوا الإسلام، بعد أن نزلت الآيتان آنفتا الذكر.

रुध

إِلَّا نَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَكَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ ثَافِي آشَنَيْ اللّهَ مَعَنَا فَأَسْرَلُ اللّهَ مَعَنَا فَأَسْرَلَ اللّهُ مَعَنَا فَأَسْرَلُ اللّهُ مَعَنَا فَأَسْرَلُ اللّهُ مَعَنَا فَأَسْرَو لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَ مَن وَهَا وَجَعَلَ كَلِم مَن وَهَا وَجَعَلَ كَلِم مَن وَهِ اللّهِ مِن اللّهُ مِن اللّهُ عَن مِن وَكِيمُ مُن وَاللّهُ فَلَى وَكِلِمَةُ اللّهِ مِن الْعُلْمَ وَاللّهُ عَنْ مِن وَكِلُم مُن وَاللّهُ فَلَى وَكِلُم مُن وَاللّهُ فَلَى وَكِلْمَ اللّهِ مِن الْعُلْمَ اللّهُ عَنْ مِنْ وَكِلْمَ اللّهُ مِن اللّهُ عَن مُواللّهُ عَنْ مِن وَكِلْمَ اللّهُ مِن اللّهُ عَن مُن وَاللّهُ فَلَى وَكُلْمَ اللّهُ مِن الْعُلْمِ اللّهُ عَنْ مِن وَكُلْمُ اللّهُ عَنْ مِنْ وَاللّهُ فَلَى وَكُلْمَ اللّهُ عَن مُواللّهُ فَا وَاللّهُ فَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مُن وَكُلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ فَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ

## التغسير

# المدد الإلهي للرّسول في أشد اللمظات:

كان الكلام في الآيات المتقدمة عن موضوع الجهاد ومواجهة العدوّ، وكما أشرنا فقد جاء الكلام عن الجهاد مؤكّداً بعدّة طرق، من ضمنها أنّه لا ينبغي أن تتصوروا أنّكم إذا تقاعستم من الجهاد ونصرة النّبي ﷺ فستذهب دعوته والإسلام أدرًاج الرياح.

فالآية محل البحث تعقّب على ما سبق لتقول: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوا فَقَدْ نُصُرُا اللَّهُ . ١

وكان ذلك عندما تآمر مشركو مكّة على اغتيال النّبي تَنَالِلًا وقتله، وقد مرّ بيان ذلك في ذيل الآية ٣٠ من سورة الأنفال بالتفصيل، حيث قرّروا بعد مداولات كثيرة أن يختاروا من كل قبيلة من قبائل العرب رجلاً مسلّحاً وبحاصروا دار النّبي تَنَالِلُهُ ليلاً، وأن يهجموا عليه الغداة ويحملوا عليه حملة رجل واحد فيقطعوه بسيوفهم.

ولكن النّبي تَتَبَّلِنَهُ اطّلع ـ بأمر الله ـ على هذه المكيدة، فتهيأ للخروج من (مكّة) والهجرة إلى (المدينة) إلّا أنّه توجّه نحو (غار ثور) الذي يقع جنوب مكّة وفي الجهة المخالفة لجادة المدينة واختبأ فيه، وكان معه (أبوبكر) في هجرته هذه.

١. في هذه الجملة حذف من الناحية الأدبية، وكانت الجملة في الأصل: إن لا تنصروه ينصره الله، لأنّ الفعل الماضي الذي يدل (مفهومه) على وقوعه في الماضي أيضاً، لا يمكن أن يقع جزاءً للشرط إلّا أنّ يكون الفعل الماضي بمعنى المضارع.

وقد سعى الأعداء سعياً حنيثاً للعثور على النّبي، إلّا أنّهم عادوا آيسين، وبعد ثلاثة أيّام من اختباء النّبي تَنَافِقَ وصاحبه في الغار واطمئنانه من رجوع العدوّ توجّه ليلاً نحو المدينة (في غير الطريق المطرّق) وبعد بضعة أيّام وصل تَنْفَقَ المدينة سالماً، وبدأت مرحلة جديدة من تأريخ الإسلام هناك.

فالآية آنفة الذكر تشير إلى أشدّ اللحظات حرجاً في هذا السَفَر التاريخي، فتقول: ﴿إِذْ أخرجه الذين كفروله وبالطبع فإنّهم لم يريدوا إخراجه بل أرادوا قتله، لكن لما كانت نتيجة المؤامرة خروج النّبي من مكّة فراراً منهم، فقد نسبت الآية إخراجه إليهم.

ثمّ تقول: كان ذلك في حال هو ﴿ ثاني للنين﴾.

وهذا التعبير إشارة إلى أنّه لم يكن معه في هذا السفر الشاق إلّا رجل واحد، وهو أبو بكر ﴿ إِذْ هَمّا فَي الغَارَ ﴾ أي غار ثور، فاضطرب أبو بكر وحزن فأخذ النّبي ﷺ يسرّي عنه، وكما تقول الآية: ﴿ إِذْ يقول لصاحبه لا تحزن إنّ الله معنا فأنزل الله سكينته عليه وأيده بجنود لم تروها ﴾.

ولعل هذه الجنود الغيبيّة هي الملائكة التي حفظت النّبي ﷺ في سفره الشاق المخيف، أو الملائكة التي نصرته في معركتي بدر وحنين وأضرابهها.

### ﴿ وجِعلَ كَلَمَةَ الدِّينَ كَفُرُوا السَّفَلَىٰ وَكَلَّمَةَ اللهُ هِيَ العليا﴾.

وهي إشارة إلى أنّ مؤامراتهم قد باءت بالخيبة والفشل وحبطت أعمالهم وآراؤهم، وشعّ نور الله في كل مكان، وكان الإنتصار في كل موطن حليف محمّد ﷺ، ولم لا يكون الأمر كذلك ﴿ وَالله عزيز مكيم ﴾ ؟

فبعزته وقدرته نصر نبيّه، وبحكمته أرشده سبل الخير والتوفيق والنجاح.

# قَصَّةَ صامب النَّبِي فِي الغار:

هناك كلام طويل بين مفسّري الشيعة وأهل السنّة في شأن صحبة أبي بكر النّبي تَتَبَلِلُهُ في سفره وهجر ته، وما جاءت من إشارات مغلقة في شأنه في الآية آنفاً. فمنهم مَن أفرط، ومنهم من فرّط.

فالفخر الرازي في تفسيره سعى بتعصبه الخاص أن يستنبط من هذه الآية اثنتي عشرة فضيلة! لأبي بكر، ومن أجل تكثير عدد فضائله أخذ يفصل ويسهّب بشكل يطول البحث فيه ممّا يتلف علينا الوقت الكثير.

وعلى العكس من الفخر الرازي هناك من يصرّ على استنباط صفات ذميمة لأبي بكر من سياق الآية.

وينبغي أن نعرف \_ أوّلاً \_ هل تدل كلمة «الصاحب» على الفضيلة؟ والظاهر أنّها ليست كذلك، لأنّ الصاحب في اللغة تدلّ على الجليس أو الملازم للمسافر بشكل مطلق، سواء كان صالحاً أم طالحاً، كما نقرأ في الآية ٣٧ من سورة الكهف عن محاورة رجلين في البينَها، أحدهما مؤمن والآخر كافر ﴿قال له صاحبه وهو يحاوره أكفرت بالذي خلقك من ترامه ﴾ إلا

كها يصرّ بعضهم على أنّ مرجع الضمير في «عليه» في قوله تعالى ﴿ فَأَنْوَلَ الله سكينته مليه ﴾ يعود على أبي بكر، لأنّ النّبي الله الله يكن بحاجة إلى السكينة، فنزول السكينة إذن كان على صاحبه، أي أبي بكر.

إلاّ أنّه مع الإلتفات إلى الجملة التي تليها ﴿واَيْده بجنود لم تروها ﴾ ومع ملاحظة اتحاد المرجع في الضهائر، يتضح أن الضمير في «عليه» يعود على النّبي على أيضاً، ومن الخطأ أن نتصور بأنّ السكينة إنّا هي خاصة في مواطن الحزن والأسى، بل ورد في القرآن \_كثيراً \_ التعبير بنزول السكينة على النّبي عَنَيْنَ وذلك حين يواجه الشدائد والصعاب، ومن ذلك ما جاء في الآية ٢٦ من هذه السورة أيضاً في شأن معركة حنين ﴿ لمَ لَنزل الله سكينته عملى رسوله وعلى المؤمنين ﴾

كما نقرأ في الآية ٢٦ من سورة الفتح أيضاً ﴿فأنزل الله سكينته عملى رسوله وعملى المؤمنين ﴾ مع أنّه لم يَرِد في الجمل والتعابير المتقدمة على ها تين الجملتين أي شيء من الحزن وما إلى ذلك، وإنّا ورد التعبير عن مواجهة الصعاب والتواء الحوادث...

وعلى كل حال، فإنّ القرآن يدلّ أن نزول السكينة إنّا يكون عند الشدائد، وممّا لا ريب فيه أنّ النّبي ﷺ كان يواجه اللحظات الصعبة وهو في (غار ثور).

والأعجب من كل ما تقدم أن بعضاً قال: بأنّ التعبير ﴿ولَيْده بجنود لم تروها ﴾ يعود على أبي بكر، مع أنّ جميع المحاور في هذه الآية تدور حول نصرة الله نبيّه وَالقرآن يريد أن يكشف أنّ النّبي ليس وحده، وإذا لم ينصره أحد من أصحابه وجماعته، فإنّ الله سينصره فكيف يمكن لأحد أن يترك الشخص الذي تدور حوله بحوث الآية، ويتّجه نحو شخص ثانوي و تبعي في منظور الآية ؟! وهذا يَدلّ على أن التعصب بلغ حدّاً بأصحابه، بحيث منعهم حتى من الإلتفات إلى معنى الآية.

أنفِرُواْخِفَافَاوَثِفَالُاوَجَهِدُواْ بِأَمْوَلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنكُنْ عَرَضَا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لَآتَبَعُوكَ خَيْرٌ لَكُمْ إِنكُنْ عَنَا كُمُ إِنكُنْ عَمَا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لَآتَبَعُوكَ وَلَكِنْ بَعُدَتُ عَلَيْهِمُ الشَّفَةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَو استَطَعْنَا لَحَرَجَنَا مَعَكُمْ وَلَكِنْ بَعُدَ تَعَلَيْهِمُ الشَّفَةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَو استَطَعْنَا لَحَرَجَنَا مَعَكُمْ فَي اللَّهِ لَو استَطَعْنَا لَحَرَجَنَا مَعَكُمُ مِن اللَّهُ لِلْكُونَ أَنفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ شَقَ

# التفسير

## الكُساليٰ الطّامعون:

قلنا: إنّ معركة تبوك كانت لها حالة استئنائية، وكانت مقترنة بمقدمات معقّدة وغامضة تماماً، ومن هنا فإن عدداً من ضعاف الإيمان أو المنافقين أخذ «يتعلّل» في الإعتذار عن المساهمة في هذه المعركة. وقد وردت في الآيات المتقدمات ملامة للمؤمنين من قبل الله سبحانه لتباطؤهم في نصرة نبيّهم عند صدور الأمر بالجهاد، وعدم الإسراع إلى ساحة المحرب وأكّدت بأنّ الأمر بالجهاد لصالحكم، وإلّا فإنّ بإمكان الله أن يهيىء جنوداً مؤمنين شجعاناً مكان الكسائى الذين لاحظ لهم في الثبات والإرادة، بل حتى مع عدمهم فهو قادر على أن يحفظ نبيّه، كما حفظه «ليلة المبيت»، وفي «غار ثور».

والعجيب أنّ عدداً من «خيوط العنكبوت» المنسوجة على مدخل الغار كانت سبباً لانحراف فكر الأعداء الألداء، وأن يعودوا آيسين بعد وصولهم إلى هذا الغار، وأن يسلم النّبي ﷺ من كيدهم.

فحيث إنّ بإمكان الله أن يغيّر مسير التاريخ، ببضعة خيوط من نسيج العنكبوت، فأية حاجة بهذا أو ذاك ليبدى كلّ معاذيره !!

وفي الحقيقة فإنّ جميع هذه الأوامر هي لتكامل المسلمين أنفسهم. لا لرفع الحاجة لدي

الله سبحانه... وتعقيباً على هذا الكلام يدعو المؤمنين جميعاً مرّة أخرى \_دعوة عامّة \_نحو الجهاد ويعنف المنسامحين فيقول سبحانه: ﴿للقروا حَفَاقًا وَلَقَالًا ﴾.

«الخفاف» جمع الخفيف، «الثقال» جمع الثقيل، ولها تين الكلمتين مفهوم شامل يستوعب جميع حالات الإنسان. أي انفروا في أية حالة كنتم شباباً أم شيوخاً، متزوجين أم نحير متزوجين، تعولون أحداً أم لا تعولون، أغنياء أم فقراء، مبتلين بسشيء أم غير مبتلين، أصحاب تجارة أو زراعة أم لستم من أولئك!

فكيف ما كنتم فعليكم أن تستجيبوا لدعوة الداعي إلى الجهاد، وأن تنصرفوا عن أيّ عمل شغلتم به، وتنهضوا مسرعين إلى ساحات القتال، وفي أيديكم السلاح.

وما قاله بعض المفسّرين من أنّ هاتين الكلمتين تعنيان مثلاً واحداً ممّا ذكرنا آنفاً، لا دليل عليه أبداً, بل إنّ كل واحد ممّا ذكرناه مصداق جلي لمفهومها الوسيع.

ثمّ تضيف الآية قائلة: ﴿وجاهدوا بأهوالكم وأنفسكم في سبيل الله ﴾ أي جهاداً مطلقاً عاماً من جميع الجهات، لأنهم كانوا يواجهون عدوّاً قويّاً مستكبراً، ولا يتحقق النصر إلّا بأن يجاهدوا بكل ما وسعهم من المال والأنفس.

ولئلا يتوهّم أحد أنّ هذه التضحية يريدها الله لنفسه ولا تنفع أصحابها، فــإنّ الآيــة تضيف قائلة: ﴿دُلِكُم خيرِلِكُم إِنْ كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴾.

أي إن كنتر تعلمون بأنّ الجهاد مفتاح عزتكم ورفعتكم ومنعتكم.

و إن كنتم تعلمون بأنّ أية أمّة في العالم لن تصل بدون الجهاد إلى الحرية الواقعية والعدالة. و إن كنتم تعلمون بأنّ سبيل الوصول إلى مرضاة اللّه والسعادة الأبدية وأنواع النـعم

والمواهب الإلهية، كل ذلك إنَّما هو في هذه النهضة المقدسة العامَّة والتضحية المطلقة.

ثمّ يتناول القرآن ضعاف الإيمان الكسالي الذين يتشبثون بالحجج الواهية للفرار سن ساحة القتال، فيخاطب النّبي مبيّناً واقعهم فيقول: ﴿لُوكَانَ مرضاً قَريباً وسفراً قاصداً لاتبعوك الوكن بعدمه مليهم للشّقة ٢٠٠٠.

والعجيب أنَّهم لا يكتفون بالأعذار الواهية، بل ﴿وسيحلفون بالله لولستطعنا لخرجنا

ا. «العَرَض» ما يعرض ويزول عاجلاً ولا دوام له، ويطلق عادةً على مواهب الدنيا المادية، والقاصد مسعناه السهل. لأنه في الأصل من قصد، والناس يسعون في قصدهم إلى المسائل السهلة.

٢٠ والشقة ، تعنى الأرض الصخرية أو الطريق الطويل البعيد الذي يجلب على عابره المشقة والنصب.

مسكم ﴾. فعدم ذهابنا إلى ساحات القتال إنّا هو لضعفنا وعدم اقتدارنا وابتلائنا!! ﴿يهلكونُ لَنفسهم وللله يعلم لِنّهم لكاذبون ﴾.

فهم قادرون على الذهاب إلى ساحات القـتال، لكـن حـيث إنّ السـفر ذو مشـقة، ويواجهون صعوبةً وحرجاً، فإنّهم يتشبثون بالكذب والباطل.

ولم يكن هذا الأمر منعصراً بغزوة تبوك وعصر النّبي بَيْنَاؤُلُهُ فحسب، فني كل مجتمع فئة من الكسالي والمنافقين والطامعين والانتهازيين الذين ينتظرون لحظات الإنتصار ليقحموا أنفسهم في الصفوف الأولى، ويصرخوا بعالي الصوت أنّهم المجاهدون الأوائل والخلصون البواسل، ليصادروا ثمرات جهود الآخرين في إنتصارهم دون أن يبذلوا أيّ جهدا

غير أنّ هؤلاء «المجاهدين» المخلصين!! كما يزعمون، حين يواجهون الشدائد والأزمات يلوذون بالفرار ويتشبئون بالأعذار الباطلة والحجج الواهية، كأن يقول أحدهم: إني مريض، ويقول الآخر: إني مبتلئ بطفلي، ويقول الثّالث: زوجي مُقرب وعلى وشك الولادة، ويقول الرّابع: ياليتني كنت معكم لولا ضعف في عيني لا أبصر بهما، ويقول الخامس: أنا أتدارك مقدمات الأمر وأنا على أثركم، وهكذا...

إِلَّا أَنَّ على القادة والصفوة من النَّاس أن يعرفوا هذه الفئة من بداية الأمر، وإذا لم يكونوا أهلاً للإصلاح فينبغي إخراجهم وطردهم من صفوف الجاهدين.

रुध

عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُ رِّحَنَّى بَتَبَيِّنَ لَكَ أَلَّذِينَ صَدَقُواْ وَتَعَلَّمَ ٱلْكَذِبِينَ عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ اللَّهِ مَا أَذِينَ يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ آن يُجَمِّهِ دُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ أَواللَّهُ عَلِيمُ الْمُنَقِينَ ﴿ إِللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّهِ وَأَنفُسِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ الْمُنَقِينَ ﴿ إِللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَيْوِمِ الْاَيْوِرِ وَارْتَابَتَ قُلُوبُهُ مُوفَهُمْ فِي رَبِيهِمْ وَبَرَدَ دُونَ ﴿ فَا لَكُولِهُ اللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاحِرِ وَارْتَابَتَ قُلُوبُهُ مُوفَهُمْ فِي رَبِيهِمْ وَبَرَدَ دُونَ ﴾

## التفسير

### التعرّف على المنافقين:

يُستفاد من الآيات على البحث أنَّ جماعة من المنافقين جاؤوا إلى النَّبي عَلَيْكَا وبعد أن تذرعوا بحجج واهية مختلفة حتى أنهم أقسموا على صدق مدعاهم إستأذنوا النَّبي في الانصراف عن المساهمة في معركة تبوك، فأذن لهم النّبي بالإنصراف

فالله سبحانه يعتب على النّبي في الآية الأولى من الآيات محل البحث فيقول: ﴿عَفَا الله عَنْكُ لِمُ اللّهُ سبحانه يعتب على النّبي في الآية الأولى من الآيات محل البحث فيقول: ﴿عَفَا الله منك لِم أَذُلْكُ لُهُ مِنْ عَنْكُ لِمُ النّبي في الدّين صدقوا وتعلم الكاذبين ﴾.

وهناك كلام طويل بين المفسّرين في المراد من عتاب الله نبيّه المشفوع بالعفو عنه، أهو دليل على أنّ إذن النّبي ﷺ كان مخالفة، أم هو من باب ترك الأولى، أم لا هذا ولا ذاك؟!

وقد جنح البعض إلى الإفراط إلى درجة أنهم أساؤوا إلى مقام النّبي تَتَكِلُنَهُ وساحته المقدّسة، وزعموا أن الآيات المذكورة أنفاً دليل على إمكان صدور العصيان والذنب سن قبل النّبي تَتَكِلُنَهُ، ولم يراعوا \_ على الأقل \_ الأدب الذي رعاه الله العظيم في تعبيره عن نبيّه الكريم، إذ بدأ بالعفو ثمّ ثنى بالعتاب والمؤاخذة، فوقعوا في ضلال عجيب.

والإنصاف أنّه لا دليل في الآية على صدور أي ذنب أو معصية من النّبي ﷺ، وحتى ظاهر الآية لا يدلّ على ذلك، لأنّ جميع القرائن تثبت أنّ النّبي سوّاءً أذن لهم أم لم يأذن،

فإنّهم لم يكونوا ليساهموا في معركة تبوك، وعلى فرض مساهمتهم فيها لم يحلّوا مشكلة من أمر المسلمين، بل يزيدون الطين بلّة، كما سنقرأ في الآيات التالية قوله تعالى: ﴿لوحْرِجُوا فَيكُمُ مَا زَلْدُوكُمُ إِلَّا خَبَالُكُ.

فبناءً على ذلك فإن المسلمين لم يخسروا شيئاً بإذن النّبي الأولئك بالإنصراف، غاية الأمر أنّه لو لم يأذن النّبي عَلَيْظُ لهم فسرعان ما ينكشف أمرهم ويعرفهم المسلمون، غير أنّ هذا الموضوع لم يكن من الأهميّة بحيث إنّ ذهابهم وفقدانهم موجب الإرتكاب ذنب أو عصيان. وربّا كان ذلك تركاً للأولى فحسب، بمعنى أنّ إذن النّبي لهم في تلك الظروف، وبما أظهره أولئك المنافقون من الأعذار بأيمانهم، وإن لم يكن أمراً سيئاً، إلّا أن ترك الإذن كان أفضل منه، لتُعرف هذه الجماعة بسرعة.

كما يُحتمل في تفسير الآية هو أنّ العتاب أو الخطاب المذكور آنفاً إنّما هو عملى سبيل الكناية، ولم يكن في الأمر حتى «تركُ الأولى» بل المراد بيان روح النفاق في المنافقين ببيان لطيف وكناية في المقام.

ويمكن أن يتضح هذا الموضوع بذكر مثال، فلنفرض أنّ ظالماً يريد أن يلطم وجد ابنك، إلّا أنّ أحد أصدقائك يحول بينه وبين مراده فيمسك يده، فقد تكون راضياً عن سلوكه هذا، بل وتشعر بالسرور الباطني، إلّا أنّك ولإثبات القبح الباطني للطرف المقابل تقول لصديقك: لم لا تركته يضربه على وجهه ويلطمه؟ وهدفك من هذا البيان إنّما هو إثبات قساوة قلب هذا الظالم ونفاقه، الذي ورد في ثوب عتاب الصديق وملامته من قِبَلِك.

سؤال: وهناك شبهة أخرى في تفسير الآية، وهي أنّه: ألم يكن النّبي عَلَيْكُ يعرف المنافقين حتى يقول له الله سبحانه: ﴿لَمُ أَدُنْتُ لَهُم حتى يتبيّن لك الدّين صدقوا وتعلم الكادبين﴾ ؟ والجواب على هذا السؤال، هو:

أُولاً: أنَّ النَّبِي تَتَلِيُّةً لم يكن يعرف المنافقين ويعلم حالهم عن طريق العلم الظاهري، ولا يكفي علم الغيب للحكم في الموضوعات، بل ينبغي أن ينكشف أمرهم عن طريق الأدلة المألوفة و(المعتادة).

ثانياً: لم يكن الهدف الوحيد أن يعلم النّبي حالهم فحسب، بل لعل الهدف كان أن يعلم المسلمون جميعاً حالهم، وإن كان الخطاب موجّهاً للنّبي ﷺ.

ثمّ يتناول القرآن أحد علامات المؤمنين والمنافقين، فيقول: ﴿ لا يستأفلك الذين يؤمنون بالله واليوم الآخر أن يجاهدوا بأموالهم والنفسهم ﴾.

بل ينهضون مسرعين دون سأم أو ملل عند صدور الأمر بالجهاد ويدعوهم الإيمان بالله واليوم الآخر ومسؤولياتهم وإيمانهم بمحكمة القيامة، كلّ ذلك يدعوهم إلى هذا الطريق ويوصد بوجوههم الأعذار والحجج الواهية ﴿ والله عليم بالعَتْقين ﴾.

ثم يضيف القرآن: ﴿لِلَّمَا يَسْتَأَكْنُكُ لَلْذِينَ لَا يَوْمِنُونَ بِاللَّهُ وَلَيُومِ الْآخَرِ﴾.

و يعقّب مؤكّداً عدم إيمانهم بالقول: ﴿ ولاتابِت قلوبُهم فهم في ريبهم يتردّدون ﴾ .

وبالرّغم من أنّ الصفات الواردة في الآيات آنفاً جاءت بصيغة الفعل المضارع، إلّا أنّ المراد منها بيان صفات المؤمنين وصفات المنافقين وأحوالهم، ولا فرق بين الماضي والحال والاستقبال في ذلك.

وعلى كل حال فإن المؤمنين \_ بسبب إيمانهم \_ لديهم إرادة ثابتة وتصميم أكيد لا يقبل النهاون والرجوع حيث يرون طريقهم بجلاء ووضوح، فمقصدهم معلوم وهدفهم وأضح، ولذلك فهم يمضون بخطى واثقة نحو الأمام ولا يترددون أبداً.

أمّا المنافقون فلأنّ هدفهم مظلم وغير معلوم، فهم مترددون حائرون ذاهلون، ويبحثون دائماً عن الأعذار والحجج الواهية للتخلص والفرار من تحمل المسؤولية الملقاة عملى عواتقهم.

وهاتان العلامتان لا تختصان بالمؤمنين والمنافقين في صدر الإسلام ومعركة تبوك فحسب، بل يمكن في عصرنا الحاضر أن نميز المؤمنين الصادقين من المدَّعين الكاذبين بهاتين الصفتين.

فالمؤمن شجاع ذو إرادة وتصميم وخطى واثقة، والمنافق جبان وخائف ومتردد وحائر ويبحث عن المعاذير دانماً.

8003

وَلَوْ أَرَادُواْ الْحُدُوجَ لَاَعَدُواْ لَهُ عُدُّواْ لَهُ عُدَّواْ لَهُ عَلَا اللهُ الْبِعَاثَهُمْ فَثَبَطَهُمْ
وَقِبِلَ اقْعُدُواْ مَعَ الْقَلْعِلِينَ ﴿ لَوْخَرَجُواْ فِيكُمْ مَازَادُوكُمُ إِلَاخِبَالَا
وَلِأَوْضَعُواْ خِلَالَكُمْ يَبَعُونَ كُمُ الْفِئْنَةَ وَفِيكُو سَمَنعُونَ لَمُنْ وَاللّهُ عَلِيدٌ وَلَا وَضَعُواْ خِلَالَكُمْ يَبَعُونَ كُمُ الْفِئْنَةَ وَفِيكُو سَمَنعُونَ لَمُنْ وَاللّهُ عَلِيدٌ اللّهُ وَلَا تَعْفَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَهُمْ مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهُمْ مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

# التفسير

### عدم ومودمم أفضل:

في الآية الأولى \_ من الآيات أعلاه \_ بيان لعلامة أخرى من علائم كذبهم، وهي في الحقيقة تكمل البحث الوارد في الآيات المتقدمة آنفاً، إذ جاء فيها ﴿ والله يتعلم لِلّهم لكافيون ﴾ فالآية محل البحث تقول: ﴿ ولو أرادوا الغروج المدّوا له مدّة ﴾ ، ولم ينتظروا الإذن لهم: ﴿ ولكن كره الله لنبعائهم فتبّطهم أ وقيل القعدوا مع القاعدين ﴾ .

وهناك كلام بين المفسّرين في المراد بـ «قيل اقعدوا» فمن هو القائل؟! أهو الله سبحانه، أم النّبي، أم باطنهم؟!

الظاهر أنه أمر تكويني نهض من باطنهم المظلم، وإنّه مقتضى عقيدتهم الفاسدة وأعهالهم القبيحة، وكثيراً ما يُرى أن مقتضى الحال يظهرونه في هيئة الأمر أو النهي، ويستفاد من الآية محل البحث أنّ لكلّ عملٍ ونيّة اقتضاءً يُبتلى به الإنسان شاء أم أبى، وليس لكلّ أحد قابلية السير في سبيل الله وتحمّل الأعباء الكبرى، بل هو توفيق من قِبَل الله يوليه من يجد فيه طهارة النيّة والإستعداد والإخلاص.

١. «ثبّطهم» مشتق من «التثبيط» ويعني الوقوف بوجه العمل المزمع إجراؤه بوجه من الوجوه.

وفي الآية التالية إشارة إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ عدم مساهمة مثل هؤلاء الأفراد في ساحة الجهاد ليس مدعاة للتأثر والأسف فحسب، بل لعله مدعاة للسرور، لأنّهم لا ينفعونكم فحسب، بل سيكونون بنفاقهم ومعنوياتهم المتزلزلة وانحرافهم الأخلاقي مصدراً لمشاكل أخرى جديدة.

والآية في الحقيقة تعطي درساً للمسلمين أن لا يكترثوا بكثرة المقاتلين أو قسلتهم وكميتهم وعددهم، بل عليهم أن يفكروا في اختيار المخلصين المؤمنين وإن كانوا قِلّة، فهذا درس لمسلمي الماضي والحاضر والمستقبل.

وتقول الآية: ﴿ لَوْ خَرْجُوا فَيْكُمْ ﴾ أي إلى تبوك للقتال ﴿ مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَاللَّهُ.

«الخبّال» بمعنى الإضطراب والتردد.

والغَبَل على زنة «الأجَل» معناه الجنون.

والغَبْلُ على زنة «الطَّبْل» معناه فساد الأعضاء.

فبناءً على ذلك فإنّ حضورهم بتلك الروحيّة الفاسدة المقرونة بالتردد والنفاق لا أثر له سوى إيجاد الشك والتردد وتثبيط العزائم بين جنود الإسلام.

و تضيف الآية قائلة: ﴿ وَلأُوضِولَ خَلَالِكُمْ بِيضُولُكُمْ لَلْفُتُنَّةَ ﴾ أ

ثمّ تنذر المسلمين مِن المتأثرين بهم في صفوف المسلمين ﴿ وَقَيْكُم سَمَّا مُونَ لَهُم ﴾.

«السمّاع» تطلق على من يسمع كثيراً دون تروِّ أو تدقيق، فيصدِّق كل كلام يسمعه.

فبناءً على ذلك فإنّ وظيفة المسلمين الراسخين في الإيمان مراقبت مثل هؤلاء الضعفاء لئلا يقعوا فريسة المنافقين الذئاب. كما يَرِدُ هذا الاحتال، وهو أنّ المراد من السمّاع في الآية هو الجاسوس الذي يتجسّس بين المسلمين ويجمع الأخبار للمنافقين.

وتُختتم الآية بالقول: ﴿ والله عليم بالظالمين﴾.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث إنذار للنّبي تَجَبُّونًا بأنّ هؤلاء المنافقين لم يبادروا لأوّل. مرّة إلى التخريب والتفرقة وبذر السموم، بل ينبغي أن تتذكر \_ يا رسول الله \_ أنّ هؤلاء إرتكبوا من قبل مثل هذه الأمور وهم يتربصون الفرص الآن لينالوا مُناهم ﴿لقدلبتغواللغتنة من قبل من

١. «أرضعوا» من مادة «الإيضاع» ومعناه، الإسراع في الحركة، ومعناه هنا الإسراع في النفوذ بسين صفوف المقاتلين، والفتنة هنا بمعنى التفرقة واختلاف الكلمة.

وهذه الآية تشير إلى ما جرى في معركة أحد حيث رجع عبدالله بـن أبي وأصحابه وانسحبوا وهم في منتصف الطريق، أو أنّها تشير إلى مؤامرات المنافقين عامّة التي كانوا يكيدونها للنّبي بَيَالِيُهُ أو للمسلمين، ولم يغفل التاريخ أن يسجلها على صفحاته!

﴿وقلبواك اللهور﴾ وخطّطوا للإيقاع بالمسلمين، أو لمنعهم من الجهاد بين يديك، إلّا أنّ كل تلك المؤامرات لم تفلح، وإنما رَقُوا على الماء ورشقوا سهامهم على الحجر ﴿حتى جاءالحق وظهر لمرالله وهم كارهون﴾.

غير أن مشيئة العباد وإرادتهم لا أثر لها إزاء مشيئة الله وإرادته، فقد شاء الله أن ينصرك وأن يُبلغ رسالتك إلى أصقاع المعمورة، ويزيل العراقيل والموانع عن منهاجك، وقد فعل. إلاّ أنّ ما يهمنا هنا أن نعرف أنّ مدلول الآيات آنفة الذكر لا يختص بعصر النّبي عَلَيْ وزمانه، فني كل جيل وكل عصر جماعة من المنافقين تحاول أن تنثر سموم التفرقة في اللحظات الحسّاسة والمصيرية، ليحبطوا روح الوحدة ويثيروا الشكوك والتردد في أفكار الناس، غير أنّ المجتمع إذا كان واعباً فهو منتصر بأمر الله ووعده الذي وعد أولياءه، وهو سبحانه \_الذي يذر ما يرقم المنافقون ومخططاتهم سُدى، شريطة أن يجاهد أولياؤه في سبيله مخلصين، وأن يراقبوا بحذر أعداءهم المتوغلين بينهم.

8003

# وَمِنْهُم مَّن يَكَقُولُ أَتَّذَن لِي وَلَانَفْتِنِيَّ أَلَافِي ٱلْفِتْ نَةِ سَقَطُواً وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةُ إِلَّاكَ فِرِينَ ۞

### سبب النزول

قال جماعة من المفسّرين: إنّ النّبي عَبُرُ كان يُعبّى المسلمين ويُهيؤهم لمعركة تبوك ويدعوهم للتحرك نحوها، فبينا هو على مثل هذه الحال إذا برجل من رؤساء طائفة «بني سلمة» يُدعى «جدّ بن قيس» وكان في صفوف المنافقين، فجاء إلى النّبي عَبُرُ مستأذناً أن لا يشهد المعركة، متذرعاً بأنّ فيه شبقاً إلى النساء، وإذا ما وقعت عيناه على بنات الروم فربّا سيهيم وَلَها بهنّ وينسحب من المعركة!! فأذن له النّبي بالإنصراف.

فنزلت الآية أعلاه معنفةً ذلك الشخص!

فالتفت النّبي عَبِيْكُمْ إلى بني سلمة وقال: من كبيركم؟ فقالوا: جدّ بن قيس، إلّا أنّه رجل بخيلٌ وجبان، فقال: وأي شيء أبشع من البخل؟ ثمّ قال: إنّ كبيركم ذلك الشاب الوضيء الوجه بشر بن براء «وكان رجلاً سخياً سمحاً بشوشاً». \

### التفسير

#### المنافقون المتذرّعون:

يكشف شأن النزول المذكور أنّ الإنسان منى أراد أن يتنصل من تحمل المسؤولية يسعى للتذرّع بشتى الحيل، كما تذرع المنافق جد بن قيس لعدم المشاركة في المعركة ومسيدان الجهاد، بأنّه ربّما تأسره الوجوه النضرة من بنات الروم وتختطف قلبه، فينسحب من المعركة ويقع في إشكالٍ شرعي!!...

١. بحارالانوار، ج ٢١، ص ١٩٣، ٢١٢ و٢١٣.

ويذكرني قول جد بن قيس بكلام بعض الضالعين في ركاب الطاغوت، إذكان يقول: إذا لم نضغط على الناس فإنّ ما نتسلمه من الراتب والحقوق المالية مشكل شرعاً. فمن أجل التخلص من هذا الإشكال الشرعي لابدّ من إيذاء الناس وظلمهم!

وعلى كل حال فإنّ القرآن يوجه الخطاب للنّبي الله البردّ على مثل هذه الذرائع المفضوحة قائلاً: ﴿وهنهم هن يقول لندن لي ولا تفتني بالنساء والفتيات الروميات الجميلات.

كما ويحتمل في شأن نزول الآيه أن جد بن قيس كان يتذرع ببقاء امرأته وأطفاله وأمواله بلا حام ولاكفيل بعده ليتخلّص من الجهاد.

ولكن القرآن يقول مجيباً عليه وأمثاله: ﴿ لَلَا فَيَ لَلْفَتْنَةُ سَقَطُوا وَلِنَّ جَهَنَّمُ لَمَعَيْطَةُ بالكافرين﴾.

أي إنّ أمثال أولئك الذين تذرّعوا بحجّة الخوف من الذنب ـهم الآن واقعون فيه فعلاً، وأن جهنم محيطة بهم، لائهم تركوا ما أمرهم الله ورسوله به وراء ظهورهم وانصرفوا عن الجهاد بذريعة الشبهة الشرعية!!

#### بحثان

1-إنّ أحد طرق معرفة جماعة المنافقين في كل مجتمع، هو التدقيق في إسلوب استدلالهم وأعذارهم التي يذكرونها ليتركوا ما عليهم من الوظائف، فهذه الأعذار تكشف بجلاء ما يدور في خلدهم وباطنهم. فهم غالباً ما يتشبئون بسلسلة من الموضوعات الجزئية والمضحكة أحياناً بدلاً من الإهتام بالمواضيع المهمّة، ويستعملون المصطلحات الشرعية لإغفال المؤمنين ويتذرّعون بالأحكام الشرعية وأوامر الله ورسوله، في حين أنهم غارقون في دوّامة الخطايا، جادّون في عداوتهم للرسول ودينه القويم.

٣- للمفسّرين أقوال مختلفة في تفسير جملة ﴿وَإِنَّ جَسَهُمْ لَمَ حَيْطَةُ بِمَالِكَافُورِينَ ﴾ فـ قال بعضهم: هذه العبارة كناية عن إحاطة عوامل ورودهم إلى جهنم بهم، أي إن ذنوبهم تحيط بهم!

وقال بعضهم: إنّ هذا التعبير من قبيل الحوادث الحتمية المستقبلية التي تذكر بـصيغة الفعل الماضي أو الحال، أي أنّ جهنم ستحيط بهم بشكل قاطع.

كما ويحتمل أن نفسر الجملة بمعناها الحقيق، وهو أنّ جهنم موجودة فعلاً، وهي عبارة عن باطن هذه الدنيا، فالكفّار قابعون في وسط جهنّم في حياتهم الدنيوية وإن لم يصدر الأمر بتأثيرها، كما أنّ الجنّة موجودة في هذه الدنيا أيضاً وتحيط بالجميع، غاية ما في الأمر لماكان أهل الجنّة جديرين بها فسيكونون مرتبطين بها؛ وأهل النّار جديرون بالنّار فهم من أهلها أيضاً.

#### 8003

إِن تُصِبُكَ حَسَنَةٌ تَسُوَّهُمْ وَإِن تُصِبُكَ مُصِيبَةٌ يَعُولُواْ فَدُ الْمَا اللهُ الله

### التفسير

في الآيات \_ آنفة الذكر \_ إشارة إلى إحدى صفات المنافقين وعلاماتهم وبهــذا تــتابع البحث الذي يتناول صفات المنافقين في ذيل الآيات المتقدمة والآيات اللاحقة.

تقول الآيات أوّلاً: ﴿ إِنْ تُصبك حسنة تسؤهم ﴾.

سواء كانت هذه الحسنة إنتصاراً على العدق، أو الغنائم التي تنالونها في المـعارك أو أيّ تقدّم آخر.

وهذه المساءَة دليل على العداوة الباطنيّة وفقدان الإيمان. فكيف يمكن لمن له أدنى إيمان أن يسوءه إنتصار النّبي عَلَيْقًا أو أي مؤمن آخر؟!

ولكنّهم على خلاف هذه الحال عند الشدّة والخطب: ﴿وَإِنْ تُصِبِكُ مَصِيبَةً يَقُولُوا قُد أَحَدُنَا لَمِنَا مِن قَبِلَ وَيَتُولُوا وَهُمْ قُرْحُونَ ﴾.

هؤلاء المنافقون عُمي القلوب ينتهزون أيّة فرصة لصالحهم ومنافعهم، ويزعمون أن ما نالوه كان بتدبيرهم وعقلهم، إذ لم نُساهم في المعركة الفلانية ولم نقع في أيّ مأزق! كما أبتلي به الآخرون الذين لم يكن لهم نصيب من التعقل والتدبر، وبهذه المزاعم يعودون إلى أوكارهم وهم يكادون أن يطيروا فرحاً.

ولكنك \_ يا رسول الله \_ عليك أن تردّ عليهم بجواب منطق متين وذلك:

أَوِّلاً: ﴿قُلْ لَنْ يَصِيبُنَا إِلَّا مَا كُتَبِ لَلْهُ لَنَا هُو مُولِنَا﴾ أَجَلُ فلا يريد بنا إِلَّا الخير والصلاح: ﴿وَعَلَى اللهُ قَلْيَتُوكُلُ الْمُؤْمِنُونَ﴾.

فهم يعشقون الله فحسب، ومنه يطلبون المدد والعون، ويتوكلون عليه ويلتجئون إليه عند الخطوب.

وهذا خطأ كبير أبتلي به المنافقون، إذ يتخيّلون أنّهم بعقولهم القاصرة وفكرهم المحدود يستطيعون أن يواجهوا جميع المشكلات والحوادث، وأن يكونوا في غنى عن رحمة الله ولطفد!!... إنّهم لا يعلمون أنّ جميع وجودهم لا يعدو ورقة يابسة في مهبّ العاصفة. أو كقطرة ماء في صحراء محرقة في يوم قائظ فلولا لطف الله ومدده فما عسى أن يفعل الإنسان الضعيف أمام الشدائد والخطوب؟!

#### ثَانِياً: ﴿قُلْ هَلَ تَرَبُّصُونَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى الحَسْبِينَ ﴾ إلا

فإمّا أن نُبير الأعداء في ساحة الحرب ونُبيدهم ونعود منتصرين، أو نُقتل فننهل ورد الشهادة العذب، فكلاهما محبّب لنا ومصدر افتخارنا.

وهكذا يختلف حالنا عن حالكم، فنحن نتوقع لكم مساء تين: إمّا أن تصيبكم سهام البلايا والمصائب والعقوبات الإلهيّة سواء في الدنيا أو الآخرة، أو يكون هلاككم على أيدينا: ووبعن نتربّص بكم أن يصيبكم الله بعدلب من منده أوبايدينا فتربّصوا لِنّا معكم متربّصون تربصوا غبطتنا وسعادتنا ونحن نتربص شقاءكم وسوء عاقبتكم.

### بحوث

#### ١- المقادير وسعى الإنسان

ممّا لا شك فيد أن مآلنا وعاقبة أمرنا \_ بأيدينا \_ ما دام الأمر يدور في دائسرة سعينا وجدّنا، والقرآن الكريم يصرّح بهذا الشأن أيضاً، كقوله تعالى: ﴿وَلَنْ لِيسَ لَلْإِنسَانَ إِلّاهِمَا سَعَيْهُ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿وَلَنْ لِيسَ لَلْإِنسَانَ إِلّاهِمَا سَعَىٰ ﴾ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿وَلَى نَفْسَ بِهَا تُسْبِعُ وَهِينَةٌ ﴾ ﴿ وَفِي آيات أخر. بالرغم من أنّ الجد والسعى هما من السنن الإلهيّة وبأمره تعالى أيضاً.

۲۰ المدثر، ۲۸

إلّا أنّه عند خروج الأمر عن دائرة سعينا وجدّنا، فإنّ يد القدر هي التي تتحكم بمآلنا وعاقبة أمرنا، وما هو جارٍ بمقتضى قانون العليّة الذي ينتهي إلى مشيئة الله وعلمه وحكمته وهو مقدّر علينا، فهو ما سيكون ويقع حينئذٍ، غاية ما في الأمر أنّ المؤمنين بالله وعلمه وحكمته ولطفه ورحمته، يفسّرون هذه المقادير بأنّها جارية وفقاً «للنظام الأحسن» وما فيه مصلحة العباد، وكلَّ يُبتلى بمقادير تناسبه حسب جدارته التي اكتسبها.

فالجهاعة إذا كانوا من المنافقين الجبناء والكسالي والمتفرقين فهي محكومة بالفناء حتماً، إلّا أنّ الجهاعة المؤمنة الواعية المتّحدة المصمّمة، ليس لها إلّا النصرُ والتوفيق مآلاً.

فبناءً على ذلك يتّضح أنّ الآيات آنفة الذكر لا تـنافي أصــل الحــرية [حــرية الإرادة والاختيار] وليست دليلاً على العاقبة الجبرية للإنسان أو أن سعى الإنسان لا أثر له.

### ٢- لا وجود للهزيمة في قاموس المؤمنين

نواجه في آخر آية - من الآيات محل البحث - منطقاً محكماً متيناً يستبطن السر الأساس الإنتصارات المسلمين الأوائل جميعاً، ولولم يكن للنّبي يَبَالِيَ من تعليم ودستور إلا ما نجده في هذه الآية لكان كافياً لإنتصار أتباعه ومقتني منهاجه، وهو أنّه لا مفهوم للهزيمة في صفحات أرواحهم فقد أثبتت الحوادث أنّهم منتصرون على كل حال، منتصرون إن استشهدتم إ... منتصرون إن قتلتم أعداءكم!

وإنَّ للمؤمنين مسلكين لا ثالث لهما، في أيَّ منهما ساروا وسلكوا وصلوا إلى هـدفهم وغايتهم.

أحدها هو طريق الشهادة التي تمثل أوج الفخر للمؤمنين، وأعظم موهبة يمكن أن تُتصور للإنسان أن يبيعَ الله نفسه، ويشتري الحياة الأبدية الخالدة وجوار الله، والتنعم بما لا يمكن وصفه من النعم.

والآخر هو الإنتصار على العدوّ و تدمير قواه الشيطانية، و تطهير البيئة والحيط الإنساني من لوث الظالمين والمنحرفين الضالين، وهذا بنفسه فيض ولطف كبير وفخر مسلّم بد

فالجندي الذي يدخل ساحة المعركة بهذه الروحية والمعنوية لا يفكر بالفرار والإدبار أبداً، ولا يخاف من أي أحد ولا من أي شيء، فالخوف والإستيحاش والإضطراب والتردد ليس لها طريق إلى قلبه ووجوده. والجيش الذي يتألف من جنود بهذه الروحية لا يعرف الهزيمة اطلاقاً.

ولا يحصل الإنسان على هذه المعنويات العالية إلا عن طريق اعتاد التعليات الإسلامية، فلو أنّ هذه التعليات تجلّت مرّة أخرى في نفوس المسلمين بالتربية السليمة والتعليم الصحيح لأمكن جبران كل إشكال التخلف الذي أصاب المسلمين.

أولئك الذين يطالعون ويدرسون أسباب تقدّم المسلمين الأوائل وإنتصارهم، وأسباب تأخرهم في الوقت الحاضر، ويعدّون الأمر أحجية ولغزاً لا ينحلّ، من الأفضل لهم أن يأنوا ويفكروا في هذه الآية ليتضع لهم الجواب على ما يرد في خواطرهم.

ممّا ينبغي الإلتفات إليه أنّ الآية آنفة الذكر عندما تتحدث عن هزيمتي المنافقين واندحارهم، تبيّن ذلك بتفصيل ﴿ ونعن نترتعن بكم أن يصيبكم الله يحدله هن منده أو بايدينا ﴾ إلّا أنّها تمرّ على بيان إنتصار المؤمنين بإجمال، فكأنّ المسألة من الوضوح بمكان حتى انها لا تحتاج إلى بيان وشرح، وهذه لطيفة بلاغيّة تناولتها الآية الكريمة.

#### ٣\_ صفات المنافقين

نؤكّد مرّة أخرى على أنّه لا ينبغي أن نقرأ هذه الآيات ونعد موضوعها مسألة تاريخية ترتبط بما سبق، بل علينا أن نعتبرها درساً ليومنا وأمسنا وغدنا، ولجميع الناس. فليس من مجتمع يخلو من مجموعة منافقين، قلّت أو كثرت، وصفاتهم على شاكلة واحدة تقريباً.

فالمنافقون عادة أناس جهلة أنانيون متكبرون، يزعمون بأنّهم يتمتّعون بقسط وافرٍ من العقل والدراية! إنّهم في عذاب وحسرة مادام الناس في راحة وسرور ويفرحون عسدما تحلّ بهم كارثة!

إِنّهم يتخبطون في دوامة من الوهم والشك والحيرة، ولذلك فهم يخطون تارة نحو الأمام، وأخرى إلى الوراء!!

وعلى خلافهم المؤمنون، فهم يشاركون الناس في السراء والضرّاء، ولا يزعمون أنّهم أولو علم ودرايةٍ، ولا يستغنون عن رحمة الله ولطفه، وقلوبهم تعشق الله ولا تخاف في سبيله من سواه. 

## التفسير

تشير هذه الآيات إلى قسم آخر من علامات المنافقين وعواقب أعلمهم ونــتائجها. وتبيّن بوضوح كيف أن أعمالهم لا أثر لها ولا قيمة، ولا تعود عليهم بأيّ نفع.

ولما كانَ - من بين الأعمال الصالحة - الإنفاق في سبيل الله «الزكاة بمعناها الواسع» والصلاة «وهي العلاقة بين الخلق والخالق» - لهما موقع خاص، فقد اهتمّت الآيات بهذين القسمين اهتاماً خاصاً!

تخاطب الآيات النّبي الكريم فتقول: ﴿قُلْ لَنَفْقُوا طُوما أَوْ كُرُها لِنْ يَتَقَبّل مَنْكُم ﴾ . ثمّ تشير الآية إلى سبب ذلك فتقول: ﴿لِنّكم كنتم قوما فاسقين ﴾.

فنيّاتكم غير خالصة، وأعهالكم غير طاهرة، وقلوبكم مظلمة، وإغّا يتقبل الله العـمل الطاهر من الورع التقي.

وواضح أنّ المراد من الفسق هنا ليس هو الذنب البسيط والمألوف، لأنّه قـــد يــرتكب

١. جملة «انفقوا» وإن كانت في صورة الأمر، إلا أن فيها مفهوم الشرط، أي لو أنفقتم طوعاً أو كرهاً لن يتقبل منكم.

الإنسان ذنباً وهو في الوقت ذاته قد يكون مخلصاً في أعماله، بل المراد منه الكفر والنفاق، أو تلوّث الإنفاق بالرياء والتظاهر.

كما لا يمنع أن يكون الفسق \_ في التعبير آنفاً \_ في مفهومه الواسع شاملاً للمعنيين، كما ستوضح الآية التالية ذلك.

وفي الآية التالية يوضح القرآن مرّة أخرى السبب في عدم قبول نفقاتهم فيقول: ﴿وهـا منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلّا لُنّهم كفروا بالله ويرسوله ﴾.

والقرآن يعوّل كثيراً على أنّ قبول الأعهال الصالحة مشروط بالإيمان، حتى أنّه لو قـام الإنسان بعمل صالح وهو مؤمن، ثمّ كفر بعد ذلك فإنّ الكفر يحبط عمله ولا يكون له أي أثر «بحثنا هذا الموضوع ذيل الآية ٢١٧ من سورة البقرة من التّفسير الأمثل».

وبعد أن أشار القرآن إلى عدم قبول نفقاتهم، يشير إلى حالهم في العبادات فيقول: ﴿ولا يأتون للملاة إلّا وهم كسالي ﴾ كما أنهم ﴿ولا ينفقون إلّا وهم كارهون ﴾.

وفي الحقيقة أنَّ نفقاتهم لا تقبل لسببين:

الأوّل: هو أنّهم ﴿كفروا بالله وبرسوله ﴾.

والثّاني؛ أنّهم إنَّما ينفقون عن كره وإجبار.

كما أنّ صلواتهم لا تُقبل لسببين أيضاً:

الأُوّل: لأنّهم ﴿كفروليالله...﴾.

والثَّاني: أنَّهم ﴿لا يأتون الصلاة إلَّا وهم كسالى ﴾ !...

العبارات المتقدمة في الوقت الذي تبين حال المنافقين في عدم النفع من أعمالهم، فهي في الحقيقة تبين علامة أخرى من علائمهم في الوقت ذاته، وهي أنّ المؤمنين الواقعيين يمكن معرفتهم من نشاطهم عند أداء العبادة، ورغبتهم في الأعمال الصالحة التي تستجلى فسيهم بإخلاصهم.

كما يمكن معرفة حال المنافقين عن طريق كيفية أعمالهم، لأنّهم يؤدّون أعمالهم عادةً دون رغبةٍ ومكرهين، فكأنّما يُساقون إلى عمل الخير سوقاً.

وَبديهي أنّ أعهال الطائفة الأولى (المؤمنين) لماكانت تصدر عن قلوب تعشق الله مقرونةً بالتحرق واللهفة، فإنّ جميع الآداب ومقرراتها مرعية فيها. إلّا أنّ الطائفة الثّانية لما كانت أعهالها تصدر عن إكراه وعدم رغبة، فهي ناقصة لا روح فيها، وهكذا تكون البواعث

المختلفة في أعمال الطائفتين تضني على الأعمال شكلين مختلفين.

وفي آخر الآية \_من الآيات محل البحث \_ يتوجه الخطاب نحو النبي قائلاً: ﴿فلاتعجبك لموالهم ولا لولادهم ﴾.

فهي وإن كانت نعمةً بحسب الظاهر، إلّا أنّه: ﴿لِنَّمَا يَرِيدُ اللهُ لِيعَذَّبِهِم بِهَا فِي العِياةُ الدَّنِيا وتزهق لنفسهم وهم كافرون﴾.

وفي الواقع فانّهم يعذبون عـن طـريقين بـسـبب هـذه الأمـوال والأولاد. أي القـوة الاقتصادية والانسانية:

فالأول الأمثل هؤلاء الأبناء لا يكونون صالحين عادة، ومثل هذه الأموال لا بركة فيها، فيكونان مدعاة قلقهم وألمهم في الحياة الدنيا، إذ عليهم أن يسعوا ليل نهار من أجل أبنائهم الذين هم مدعاة أذاهم وقلقهم، وأن يجهدوا أنفسهم لحفظ أموالهم التي اكتسبوها عن طريق الإثم والحرام.

والثّاني: لما كانوا متعلقين بهذه الأموال والأولاد، ولا يؤمنون بالحياة بعد المـوت ولا بالدار الآخرة الواسعة ولا بنعيمها الخالد، فليس من الهيّن أن يغمضوا عن هذه الأمـوال والذّرية، وبالتالي يخرجون من هذه الدنيا ـ بحال مزريّة وفي حال الكفر.

فالمال والبنون قد يكونان موهبة وسعادة ومدعاة للرفاه والهدوء والاطمئنان والدعة إذا كانا طاهرين طبيين وإلاّ فهما مدعاة العذاب والشقاء والألم.

#### بحثان

ا \_ يسأل بعضهم: إنّ الآية الأولى \_ من الآيات محل البحث \_ تقول: ﴿ لَنفَقُول طِوماً أُوكُوها لَحْدِينَ عَلَى البحث \_ تقول: ﴿ لَنفَقُول طِوماً أُوكُوها لَنْ يَتَقَبُّل مَنكُم﴾ مع أنّ الآية الأخرى تقول بصراحة: ﴿ ولا ينفقون إلّا وهم كارهون﴾.

ترى ألا توجد منافاة بين هذين التعبيرين؟!

لكن مع قليل من الدقة يتضح الجواب على هذا السؤال، وهو أنّ بداية الآية الأولىٰ في صورة القضية الشرطية، أي لو أنفقتم طوعاً أو كرهاً فعلى آية حال لن تتقبل منكم، ونعرف أنّ القضية الشرطية لا تدل على وجود الشرط، أي على فرض أن ينفقوا طوعاً واختياراً فإنفاقهم لا فائدة فيد، لأنّهم غير مؤمنين.

إِلَّا أَنَّ ذيل الآية الأخرى بيان قضية خارجيَّة، وهي أنَّهم ينفقون عن إكراه دالماً.

7- والدرس الذي نستفيده من الآيات الآنفة، هو أنّه لا ينبغي الإنخداع بصلاة الناس وصيامهم، لأنّ المنافقين يؤدون ذلك أيضاً، كما أنّهم ينفقون بحسب الظاهر في سبيل الله، بل ينبغي غييز الصلاة والإنفاق بدافع النفاق من غيرهما عن أعمال المؤمنين البنّاءة والهادفة، وعكن معرفة ذلك بالتدقيق والإمعان في النظر، ونقرأ في الحديث: «لا تنظروا إلى طول ركوع الرجل وسجوده، فإنّ ذلك شيءٌ اعتاده، ولو تركه استوحش ولكن انظروا إلى صدق حديثه وأداء أمانته». أ

8003

#### الآيتان

وَيَعْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِن عَمَّ وَمَاهُم مِنكُرُ وَلَكِكَنَّهُمْ قَوْمٌ يُفَرَقُونَ ۞ لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَنَّ الْوَمَعَرَاتِ أَوْمُدَّ خَلًا لَّوَلَوْ إِلَيْهِ وَهُمْ يَجْمَعُونَ ۞

## التفسير

### علامة أفرى للمنافقين:

ترسم الآيتان أعلاه حالة أخرى من أعيال المنافقين بجلاء، إذ تـقول الآيـة الأولى: ﴿ ويعلقون بالله لِنَهِم لمنكم وما هم منكم ولكنّهم قوم يفرقون ومن شدّة خوفهم وَفَرقِهم يخفون كفرهم ويظهرون الإيمان.

و «يغرقون» من مادة «الغرق» على زنة «الشفق» ومعناه شدّة الخوف.

يقول «الراغب» في «المغردات» إن الفرق في الأصل معناه التفرّق والتشــتت، فكأنّهــم لشدّة خوفهم تكاد قلوبهم أن تتفرق وتتلاشئ.

وفي الواقع أنّ مثل هؤلاء لما فقدوا ما يركنون إليه في أعهاقهم، فهم في هلع واضطراب عظيم دائم، ولا يمكنهم أن يكشفوا عمّا في باطنهم لما هم عليه من الهلع والفزع، وحيث إنّهم لا يخافون الله «لعدم إيمانهم به»، فهم يخافون من كل شيءٍ غيره، ويعيشون في استيحاش دائم، غير أنّ المؤمنين الصادقين ينعمون في ظل الإيمان بالهدوء والإطمئنان.

والآية التالية تصوّر شدّة عداوة المنافقين للمؤمنين ونفورهم منهم، في عبارة موجزة إلا أنّها في غاية المتانة والبلاغة، إذ تقول: ﴿ لويجدون ملجأ لومغارات لومدّخلا لولول إليه وهم يجمعونه.

«الملجأ» معناه معروف، وهو ما يأوي إليه الخائف عادة، كالقلاع والكهوف وأضرابهها. و«المغارات» جمع مغارة.

و«المدّخل» هو الطريق الخني تحت الأرض، كالنقب مثلاً.

و«يجمعون» مأخوذ من الجماح، ومعناه الحركة السريعة والشديدة التي لا يتأتى لأيّ شيء أن يصدها، كحركة الخيول المسرعة الجامحة الني لا تطاوع أصحابها، ولذلك سُمّـي الجواد الذي لا يطاوع صاحبه جموحاً أو جامحاً.

وعلى كل حال، فهذه الآية واحدة من أبلغ الآيات والتعابير التي يسوقها القرآن في وصف المنافقين، وبيان هلعهم وخوفهم وبغضهم إخوانهم المؤمنين، بحيث لوكان لهم سبيل للفرار من المؤمنين، ولو على قم الجبال أو تحت الأرض، لَولُوا إليه وهم يجمحون، ولكن ما عسى أن يفعلوا مع الروابط التي تربطهم معكم من القبيلة والأموال والثروة، كل ذلك يضطرهم إلى البقاء على رغم أنوفهم.

#### 8003

#### الآيتان

وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِن أَعْظُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِن لَمْ يُعَطَّوْا مِنْهَا إِذَاهُم يَسْخَطُونَ ﴿ وَكُو أَنَّهُ مُرضُوا مَا مَا اسْهُ مُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَكُوْتِينَا اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ وَإِنَّا إِلَى اللَّهِ زَغِبُونَ ﴾ اللَّهُ مُن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ وَإِنَّا إِلَى اللَّهِ زَغِبُونَ ﴾

### سبب النزول

جاء في تفسير «الدر المنثور» عن «صعيع البخاري» و «النسائي» وجماعة آخرين، أنّ النّبي عَلَيْهُ كان مشغولاً بتقسيم الأموال (من الغنائم أو ما شاكلها)، وإذا برجل من بني تميم يدعى ذو الخويصرة – وهو حرقوص بن زهير \_ يأتي فيقول له: يا رسول الله، اعدل فقال رسول الله: «ويلك من يعدل إذا لم أعدل!» فصاح عمر: يا رسول الله ائذن لي أضرب عنقه. فقال رسول الله: «دعه فإنّ له أصحاباً يحتقر أحدكم صلاته مع صلواتهم وصومهم مع صومه، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرميّة...». أ

فنزلت الآيتان عندئذٍ ونصحت مثل هؤلاء الناس ووعظتهم.

## التفسير

#### الأنانيون السفهاء:

في الآية الأولى أعلاه إشارة إلى حالة أخرى من حالات المنافقين، وهي أنّهم لا يرضون أبداً بنصيبهم، ويرجون أن ينالوا من بيت المال أو المنافع العامّة ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً، سواءً كانوا مستحقين أم غير مستحقين، فصداقتهم وعداوتهم تدوران حول محور المنافع سلباً وإيجاباً.

١. بحارالانوار، ج ٢١، ص ١٧٣.

فتى مُلئت جيوبهم رضوا (عن صاحبهم) ومتى ما أعطوا حقّهم وروعي العدل في إيتاء الآخرين حقوقهم سخطوا عليه، فهم لا يعرفون للحق والعدالة مفهوماً «في قاموسهم» وإذا كان في قاموسهم مفهوم للحق أو العدل، فهو على أساس أنّ من يعطيهم أكثر فهو عادل، ومن يأخذ حق الآخرين منهم فهو ظالم!!

وبتعبير آخر: إنّهم يفقدون الشخصية الاجتاعية، ويستمسكون بالشخصية الفردية والمنافع الخاصّة، وينظرون للأشياء جميعاً من هذه الزّاوية (المشار إليها أنفاً).

لذا فإن الآية تقول: ﴿ومنهم من يلمزك في العدقامه لكنّهم في الحقيقة يسنظرون إلى منافعهم الخناصة ﴿فَإِنْ لَمطوا منها رضوا وإن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون ﴾.

فهؤلاء يرون أنَّ النَّبِي ﷺ غير منصف ولا عادل!! ويتهمونه في تقسيمه المال!.

﴿ وَلُو أَنْهُمْ رَضُولُهَا آثاهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللهُ سَيُوْتِينَا اللهُ مِنْ فَصَلَهُ وَرَسُولُهُ لِنَّا لِلَّى ﴿ وَلُو اللَّهُ مِنْ فَصَلَهُ وَرَسُولُهُ لِنَّا لِلَّى اللَّهُ لِللَّهُ مِلْهُ وَلُهُ وَلُهُ وَلَا لَا لَهُ مِنْ فَصَلَّهُ وَرَسُولُهُ لِنَّا لِلَّهُ مِنْ فَصَلَّهُ وَرَسُولُهُ لِنَّا لِلَّهُ مِنْ فَصَلَّهُ وَرَسُولُهُ لِنَّا لِللَّهُ مِنْ فَعَلَّهُ وَرَسُولُهُ لِنَّا لِللَّهُ مِنْ فَصَلَّهُ وَرَسُولُهُ لِنَّا لِللَّهُ مِنْ فَلَهُ وَرَسُولُهُ لِنَّا لِللَّهُ مِنْ فَعَلَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا لَا لَا لَا لَهُ مِنْ فَعَلَّهُ وَرَسُولُهُ لِللَّهُ وَلَا لَا لَهُ مِنْ فَعَلَّهُ وَلَا لَا لَا لَهُ مِنْ فَعَلَّا لِللَّهُ مِنْ فَعَلَّا لِللَّهُ مِنْ فَعِنْ لِللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ وَلَا لِللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ وَلَا لِللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ وَلَّهُ مِنْ مُنْ فَاللَّهُ مِنْ لِللّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لِنّا لِلللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللّالِيْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللّذِاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّالِمُ لَلَّهُ مِنْ فَاللَّالِمُ لِلللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَالل

تُرى ألا يوجد أمثال هؤلاء في مجتمعاتنا الإسلامية المعاصرة؟! وهل النــاس جــيعاً قانعون بحقّهم المشروع! فمن أعطاهم حقهم حسبوه عادلاً؟!

عمّا لاريب فيه أنّ الجواب على السؤال الآنف بالنني، ومع كل الأسف فما يزال الكثيرون يقيسون العدل ويزنون الحق بمعيار المنافع الشخصيّة ولايقنعون بحقوقهم!! ولو قُدّر لأحد أن يوصل إلى جميع الناس حقوقهم المشروعة ولا سيا المحرومين منهم للنعالى صراخهم وعويلهم!!

فبناءً على ذلك، لا داعي لأن نقلب ونتصفح سجل التاريخ لمعرفة المنافقين. فبنظرة واحدة إلى من حولنا، بل بنظرة إلى أنفسنا، نستطيع أن غيز حالنا من حال الآخرين! اللهم، أحيي فينا روح الإيمان، وأمت في أنفسنا النفاق وأفكار الشيطان.

إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُوَلَّفَةِ فَلُوجُهُمْ وَفِي ٱلرِّفَابِ وَٱلْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَكَةُ مِنَ ٱللّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَكَةُ مِنَ ٱللّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَكَةُ مِنَ ٱللّهِ وَٱللّهُ عَلِيهُ مُحَدِيمٌ فَيْنَ

## التفسير

### موارد صرف الزكاة ودقائقها:

في تاريخ صدر الإسلام مرحلتان يمكن ملاحظتها بوضوح، إحداهما في مكة، حيث كان هدف النّبي ﷺ والمسلمين فيها تعليم الأفراد وتربيتهم ونشر التعاليم الإسلامية. والثّانية في المدينة، حيث أقدم النّبي ﷺ على تشكيل حكومة إسلاميّة أجرى من خلالها الأحكام والتعاليم الإسلامية.

وممًا لا شك فيه أنّ أوّل وأهم مسألة واجهت تشكيل الحكومة هي إيجاد بيت المال، إذ عن طريقه تُؤمَّن حاجات الدولة الاقتصادية، وهي حاجات طبيعية توجد في كل دولة بدون استثناء، ومن هناكان إيجاد بيت المال من أوائل أعمال النّبي ﷺ في المدينة، وتشكل الزكاة أحد موارده، وعلى المشهور فإنّ هذا الحكم شُرّع في السنة الثّانية للهجرة النبوية.

وكما سنشير \_بعد حين \_إلى إرادة الله وحكمه، فإنّ حكم الزكاة قد نزل من قبل في مكّة، لكن لا على نحو وجوب جمعها في بيت المال، بلكان الناس يؤدونها ذاتياً، أمّا في المدينة فإنّ قانون جباية الزكاة وجمعها في بيت المال قد صدر من الله تعالى في الآية ١٠٣ من سورة التوبة.

إنّ الآية التي نبحثها، والتي نزلت يقيناً بعد آية وجوب الزكاة \_وإن لم يسبق لها ذكر في القرآن الكريم \_ تبيّن الموارد المختلفة التي تصرف فيها الزكاة. وممّا يلفت النظر أنّ الآية بدأت بكلمة (إنّها) الدالة على الحصر، وهي توحي بأنّ بعض الأفراد الأنانيين أو المغفلين كانوا

يطمعون في أن يحصلوا على نصيب من الزكاة بدون أي وجه لإستحقاقهم لها، لكن كلمة (إنّا) ردّت أيديهم في أفواهم. وهذا المعنى تبيّنه الآيتان اللتان سبقت هذه الآية، حيث ذكرت أنّ هؤلاء كانوا يعترضون على النّبي مَشَيَّةُ في عدم إعطائهم شيئاً من الزكاة، ويرضون عنه إذا أعطاهم شيئاً منها.

#### ١\_﴿ للفقرائِ.

٢- ﴿ المساكين ﴾: وسيأتي البحث في نهاية تفسير الآية عن الفرق بين الفقير والمسكين. ٣- ﴿ والعاملين عليه لهِ: وهم الذين يسعون في جباية الزكاة، وإدارة بيت المال، وسا يُعطى لهم هو في الواقع بمنزلة أجرة عملهم، ولهذا لا يشترط فيهم الفقر على أي حال.

3- والمؤلفة قلوبهمه: وهم الذين لا يوجد لديهم الحافز والدافع المعنوي القوي من أجل النهوض بالأهداف الإسلامية وتحقيقها، ولكن ويمكن استالتهم بواسطة بذل المال لهم، والاستفادة منهم في الدفاع عن الإسلام وتحكيم دولته، وإعلاء كلمته، وسيأتي توضيح أوسع حول هذا القسم.

٥- وفي الرقابه: وهذا يعني أن قسماً من الزكاة يخصص لهاربة العبودية والرق وإنهاء هذه الحالة غير الإنسانية، وكها قلنا في محله فإنّ برنامج الإسلام في معالجة مسألة الرقيق هو أتباع نظام (التحرير التدريجي) الذي ينتهي إلى تحرير جميع العبيد بدون مواجهة ردود فعل اجتاعية غير متوقعة، ويشكّل تخصيص قسم من الزكاة لهذا الموضوع جانباً من هذا البرنامج المتكامل.

٦-﴿ والفارهين : وهم الذين عجزوا عن أداء ديونهم، ولم يكن هذا العجز نتيجة لتقصيرهم.

٧-﴿ وقي سپيل الله : والمراد منه -كها سنشير إليه في آخر تفسير الآية - جميع السبل التي تؤدّي إلى تقوية ونشر الدين الإلهي، وهي أعم من مسألة الجهاد والتبليغ وأمثالها.

الذين تخلفوا في الطريق لعلة ما، وليس معهم من الزاد والراحلة ما يوصلهم إلى بلدانهم أو إلى الجهة التي يقصدونها، حتى ولو لم يكونوا فقراء في

واقعهم، لكنّهم افتقروا الآن نتيجة سرقة أموالهم أو مرضهم أو قلّة أموالهم أو لأسباب أخر، ومثل هؤلاء يجب أن يُعطّوا من الزكاة ما يوصلهم إلى مقصدهم أو بلدهم.

وفي خاتمة الآية نلاحظ التأكيد على صرفها في الجهات السابقة، ولذلك قال سبحانه: ﴿ فريضة من الله ﴾ ولا شك أنّ هذه الفريضة قد حُسبت بصورة دقيقة جدّاً، وبصورة تحفظ مصالح الفرد والمجتمع، لأنّ ﴿ والله عليم حكيم ﴾ .

### بحوث

وهنا أمور ينبغي ملاحظتها:

#### ١\_ الفرق بين الفقير والمسكين

هناك بحث بين المفسّرين في مفهومي الفقير والمسكين، هل أنّ مفهومهما واحد، وتكرار اللفظين معاً في الآية من باب التأكيد فتصبح موارد صرف الزكاة سبعة لا تمانية، أم أنّهما لهما معنيان مختلفان؟

أغلب المفسّرين والفقهاء قالوا بالثّاني، لكن وقع البحث حتى بين أنصار هذا القول في تفسير وتحديد مفهوم كل من الكلمتين، والذي يبدو أقرب للنظر، أنّ «الفقير» هو الشخص الذي يعاني من حاجة مالية في حياته ومعاشه مع أنّه يعمل ويكتسب، لكنّه لا يسأل أحداً مطلقاً رغم حاجته لعفته وعزّة نفسه، أمّا ﴿المسكين﴾ فهو أشد حاجة من الفقير، وهو العاجز عن العمل، فهو مضطر لأنّ يستعطي الناس ويسألهم. والدليل على ذلك أنّ الأصل اللغوي لكلمة مسكين مأخوذ من مادة السكون، لأنّ المسكين لشدّة فقره كأنّه سكن وأخلد إلى الأرض.

ثمّ إنّ ملاحظة استعمال الكلمتين في مواضع متعددة من القرآن يؤيد هذا الرأي، فمثلاً: نقراً في الآية ١٦ من سورة البلد: ﴿ لو مسكيناً دَا مترية ﴾ وفي الآية ٨ من سورة النساء: ﴿ وَإِذَا حَسُو القَسِمة لُولُو القربي واليتامي والمساكين فارزقوهم ﴾ ويُفهم من هذا التعبير أنّ المراد بالمساكين هم الذين يسألون و يستعطون إذا حضروا مثل هذه المواضع.

وفي الآية ٢٤ من سورة القلم نقرأ: ﴿ لَنْ لا بِدَخَلَتُهَا لليومِ عليكم هسكينَ ﴾ وهي إشارة إلى السائلين.

وكذلك التعبير بـ (إطعام مسكين) أو (طعام مسكين)، فإنّه يوحي بأنّ المساكين هم الجياع الذين يحتاجون إلى الطعام، في حين أنّنا نستطيع أن نفهم بوضوح ـ من خلال بعض الآيات القرآنية التي وردت فيها كلمة الفقير \_ أنّ المراد من الفقراء هم أفراد محتاجون للمال لكنّهم لحفظ ماء الوجه ولعزة أنفسهم لا يسألون الناس مطلقاً، كما تبين ذلك الآية ٢٧٣ من سورة البقرة: ﴿للفقراء للدّين أحصروا في سبيل الله لا يستطيعون ضربا في الأرض يحسبهم الجاهل أغنيا، هن التسقف ﴾

وبعد كل هذا فني رواية رواها محمّد بن مسلم عن الإمام الصادق أو الإمام الباقر الله الله عن الفقير والمسكين فقال: «الفقير الذي لا يسأل، والمسكين الذي هو أجهد منه، الذي يسأل» أ. وبهذا المضمون وردت رواية عن أبي بصير عن الصادق الله ، وكملتاهما صريحتان في المعنى السابق.

ونذكّر هنا بأنّ قسماً من القرائن قد يظهر منه أحياناً خلاف ما قلناه، إلّا أنّنا إذا نظرنا إلى مجموع القرائن اتّضح أنّ الحق ما قلناه.

### ٢\_ مل يمب تقسيم الزَّكَاةَ إلى ثمانية أمرًا، متساوية؟

يعتقد بعض المفسّرين والفقهاء أنّ ظاهر الآية يدلّ على وجوب تقسيم الزكاة إلى غانية أجزاء متساوية، وصرف كل جزء في مورده الخاص إلّا أن يكون مقدار الزكاة من القلّة بحيث لا يمكن تقسيمه إلى غانية أقسام.

أمّا الأكثرية الساحقة من الفقهاء فقد ذهبوا إلى أن ذكر الأصناف الثمانية في الآية يبين جواز صرف الزكاة في هذه الموارد، لا أنّه يجب تقسيم الزكاة إلى ثمانية أجزاء والسيرة الثابتة للنّبي يَبَيِّهُ وأغمّة أهل البيت الثيرة تؤيّد هذا المعنى، إضافة إلى أنّ الزكاة إحدى الضرائب الإسلامية، والحكومة الإسلامية هي المسؤولة عن جبايتها من الناس، والهدف من تشريعها هو تأمين الحاجات المختلفة للمجتمع الإسلامي.

أمّا كيفية صرف الزكاة في هذه الموارد الثمانية، فإنّه يرتبط بالضرورات الاجتماعية من وجه، وبرأى ووجهة نظر الحكومة الإسلامية من جهة أخرى.

١. وسائل الشيعه، ج ٦، ص ١٤٤، باب ١ من أبواب مستحقى الزكاة، ح ٢.

## ٣۔ متی شُرعت الزَّیّاۃ؟

يستفاد من الآيات القرآنية المختلفة \_ ومن جملتها الآية ١٥٦ من سورة الأعراف، والآية ٣ من سورة الفل، والآية ٤ من سورة لقيان، والآية ٧ من سورة فصلت، وكلها سور مكية \_ أن حكم وجوب الزكاة نزل في مكة، وكان المسلمون ملزمين بأدائها كواجب شرعي، لكن لما قدم النّي عَنَيْنَ إلى المدينة وأسس الدولة الإسلامية، وكان لابد من إيجاد بيت المال، أمره الله سبحانه بأن يأخذ الزكاة من الناس بنفسه \_ لا أنهم يصرفون الزكاة بأنفسهم حسب ما يرونه \_ فنزلت الآية ١٠٦ من سورة التوبة: ﴿فقه من لموالهم صدقة...). والمشهور أنّ ذلك كان في السنة النّانية للهجرة، ثمّ بيّت الآية التي نبحثها \_ الآية ١٠ من سورة التوبة \_ موارد صرف الزكاة بصورة دقيقة، ولا ينبغي التعجب من أن تشريع أخذ الزكاة في الآية ٦٠، لأنا نعلم أن آيات القرآن لم تجمع و تر تب حسب تأريخ نيزولها، بيل بأمر في النّي عَنِيْنَ ، حيث أمر بوضع كل آية في مكانها المناسب.

## ٤\_من هم المقصودون بـ ﴿المؤلَّفة قلوبهم ﴾؟

الذي يُفهم من تعبير ﴿المؤلّفة قلوبهم﴾ أن أحد موارد صرف الزكاة هم الأفراد الذين يراد استالتهم وجلب محبّتهم بالزكاة، لكن هل المراد منهم الكفّار الذين يمكن الإستعانة بهم في أمر الجهاد ببذل الزكاة لهم، أم يدخل معهم المسلمون ضعيفو الإيمان؟

وكما قلنا في المباحث الفقهية، فإنّ لهذه الآية، وكذلك للروايات الواردة في هذا الموضوع مفهوماً واسعاً، ولهذا فإنّها تشمل كل من يمكن استالته من أجل نفع وتحكيم الإسلام، ولا دليل على تخصيصها بالكفّار.

## هـ دور الزَّكاة في الإسلام

إذا علمنا أنّ الإسلام هو مذهب أخلاقي أو فلسني أو عقائدي بحت، بل ظهر إلى الوجود كدين وقانون كامل وشامل عولجت فيه كل الحاجات المادية والمعنوية في الحياة، وكذلك إذا علمنا أن تشكيل وتأسيس الدولة الإسلامية قد لازم ظهور الإسلام منذ عصر النّبي الأكرم عَنْيَا وإذا علمنا أنّ الإسلام يهتم اهتاماً خاصاً بنصرة المحرومين ومكافحة الطبقية في

المجتمع اتضح لنا أنّ دور بيت المال والزكاة التي تشكل أحد موارده، من أهم الأدوار.

لاشك أن في كل مجتمع أفراداً عاجزين عن العمل، مرضى، يتامى، معوقين، وأمثالهم، وهؤلاء يحتاجون حتماً إلى من يحميهم ويرعاهم ويقوم بشؤونهم، وكذلك يحتاج هذا المجتمع إلى جنود مضحين من أجل حفظ وجوده وكيانه، أمّا مصاريف هؤلاء الجنود ونفقاتهم فإنّ الدولة هي التي تلتزم بتأمينها ودفعها إليهم، وكذلك العاملون في الدولة الإسلامية، الحكام والقضاة، وسائل الإعلام والمراكز الدينية وغيرها، فكل قسم من هذه الأقسام يحتاج إلى ميزانية خاصة ومبالغ طائلة لا يمكن تهيئتها دون أن يكون هناك نظام مالى محكم منظم.

وعلى هذا الأساس أولى الإسلام الزكاة \_التي تعتبر في الحقيقة نوعاً من الضرائب على الإنتاج والأرباح، وعلى الأموال الراكدة \_اهتاماً خاصاً، حـتى أنه اعـتبرها من أهـم العبادات، وقد ذكرت \_جنباً إلى جنب \_مع الصلاة في كثير من الموارد، بل إنه اعـتبرها شرطاً لقبول الصلاة.

وأكثر من هذا أنّنا نقرأ في الرّوايات الإسلامية أنّ الدولة الإسلامية إذا طلبت الزكاة من شخص أو أشخاص وامتنع هؤلاء من ذلك فسوف يحكم بار تدادهم، وإذا لم تنفع النصيحة معهم ولم يؤثر الموعظة فيهم، فإنّ الإستعانة بالقوّة العسكرية لمقابلتهم أمر جائز.

وفي رواية عن الإمام الصادق على «من منع قيراطاً من الزكاة فليس هو بمؤمن، ولا مسلم، ولا كرامة». ا

وممّا يلفت النظر أنّ الرّوايات قد أظهرت أن تعين الزكاة بهذا المقدار يبيّن دقة حسابات الإسلام، فإنّ المسلمين جميعاً لو أدّوا زكاة أموالهم بصورة دقيقة وكاملة فسوف لن يبقى فقير أو محروم في كافة أنحاء البلاد الإسلامية. فني رواية عن الصادق الله الله الناس أدّوا زكاة أموالهم ما بقي مسلم فقيراً محتاجاً... وإن الناس ما افتقروا، ولا احتاجوا، ولا جاعوا، ولا عروا إلّا بذنوب الأغنياء» ...

وكذلك يفهم من الرّوايات أنّ أداء الزكاة سبب لحفظ أصل الملك والأموال وتحكيم

١. وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٠. باب ٤، ح ٩.

٢. وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٤، باب ١ من أبواب الزكاة ح ٦.

أسسها، بحيث إنّ الناس إذا أهملوا تطبيق هذا الأصل الإسلامي المهم ف إنّ الف اصلة والتفاوت بين الطبقات سيصل إلى حد يعرض أموال الأغنياء إلى الخطر.

في حديث عن الإمام موسى بن جعفر عَيِّلاً: «حَصّنوا أموالكم بالزكاة» أ. وبهذا المضمون نقلت روايات أخرى عن النّبي يَتَلِيَّةُ وأمير المؤمنين عَيِّلاً.

ولمزيد الإطلاع على هذه الأحاديث راجع الأبواب: الأوّل والثّالث والرّابع والخامس من أبواب الزكاة من المجلد السّادس من وسائل الشيعة.

## 7ـ ما الفرق بين العطف بـ «اللام» أو «في»؟

النقطة الأخبرة التي ينبغي الإلتفات إليها، هي أنّ في الآية التي نبحثها أربعة أقسام ذكرت معطوفة على حرف اللام: ﴿ لِقَمَّا للصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والموقفة قلوبهم ﴾، وهذا التعبير عادة يفيد الملكية. أمّا الأقسام الأربعة الأخرى فقد سبقها حرف (في): ﴿ وقي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله ولين السبيل »، وهذا التعبير عادة يُستعمل لبيان مورد الصرف ٢.

هناك بحث ونقاش بين المفسّرين في سبب اختلاف التعبير، فالبعض يعتقد أنّ الأصناف الأربعة الأولى يملكون الزكاة، أمّا الأصناف الأربعة الأخرى فإنّهم لا يملكونها، بل إنّ الزكاة يجوز أن تصرف فيهم.

والبعض الآخر يعتقد أنّ الاختلاف في التعبير يشير إلى مسألة أخرى، وهي أنّ الطائفة الثّانية أكثر استحقاقاً للزكاة، لأن كلمة (في) لبيان الظرفية، لهذا فإنّ هذه المجموعة الرباعية تمثل محتوى ومصرف الزكاة، والزكاة وعاء لها، في حين أنّ المجموعة الأولى ليست كذلك.

لكننا نحتمل ونرجح احتمالاً آخر، وهو أنّ الستة أقسام \_وهم: الفقراء والمساكين والعاملون عليها والمؤلفة قلوبهم والغارمون وابن السبيل \_التي لم تذكر قبلها (في) متساوون وقد عطفت على بعضها البعض، أمّا القسمان الآخران \_وهما في الرقاب وفي سبيل الله \_ اللذان عطفا بكلمة (في) فإنّ لهما وضعاً خاصاً، وربّما كان السبب في اختلاف التعبير من

٨ وسائل الشيعة، ج٦، ص ٦، باب ١، من أبواب الزكاة، ح ١١.

٢. ينبغي الإنتباه إلى أن (في) قد ذكرت صريحاً في موردين، وعُطف على مجرور (في) في موردين، كما أن اللام قد ذكرت في مورد واحد، وعطف الباقي عليها.

جهة إمكان تملك الزكاة من قبل الأصناف الستة، ويمكن أداء الزكاة إليهم (حتى المدينين والعاجزين عن أداء ديونهم، لكن بشرط الإطمئنان إلى أنّ هؤلاء يـصرفونها في سـداد ديونهم).

أمّا الصنفان الآخران فلا يملكون الزكاة، ولا يمكن دفع الزكاة إليهم، بـل تـصرف في جهثهم، فمثلاً يجب شراء العبيد وتحريرهم عن طريق الزكاة، ومن الواضح أنّهم لا يملكون الزكاة في هذه الحالة، بل صرفت الزكاة في جهة تحريرهم، وكذلك الحال بالنسبة إلى الموارد التي تندرج تحت عنوان (في سبيل الله) كنفقات الجهاد، وإعداد الأسلحة، أو بناء المساجد والمراكز الدينية، وأمثال هذه المفردات لا تملك الزكاة بل أنّها مورد لصرف الزكاة.

وعلى أي حال، فإنّ التفاوت والاختلاف في التعبير يوضح الدقة المتناهية في التعبيرات القرآنية.

#### 8003

وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلنَّبِى وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنُ قُلُ أَذُنُ خَيْرِلَّكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُّ وَٱلَّذِينَ يُؤْدُونَ رَسُولَ اللَّهِ هَمُمْ عَذَاجُ أَلِيمٌ شَ

### سبب النزول

#### هذا مسن لا قبيعا

ذكرت عدّة أسباب متباينة لنزول الآية المذكورة ومنها أنّ الآية نزلت في جماعة من المنافقين كانوا يذكرون النّبي عَلَيْهُ بسوء، فنهاهم أحدهم وقال: لا تتحدثوا بهذا الحديث لئلا يصل إلى سمع محمّد فيذكرنا بسوء ويؤلب الناس علينا، فقال له أحدهم واسمه جلاس -: لا يهمّنا ذلك، فنحن نقول ما نريد، وإذا بلغه ما نقول سنحضر عنده وننكر ماقلناه، وسيقبل ذلك منّا فإنّه سريع التصديق لما يقال له، ويقبل كل مايقال من كل أحد، فهو أذن، فنزلت الآية وأجابتهم.

### التفسير

تتحدّث الآية ـكما يفهم من مضمونها ـعن فرد أو أفسراد كسانوا يسؤذون النّسي عَلَيْكُ بِكُلُّهُ بِكُلامهم ويقولون أنّه أذن ويصدّق كل ما يقال له سريعاً: ﴿وَهِمْهُمُ لِلدِّيسَ يَسؤدُونَ لِلنّبِيّ وَيَقُولُونَ هُولُدُنَ ﴾ .

«الأذن» في الأصل تطلق على الجزء الظاهر من الحاسة السامعة (الصيوان)، لكنّها تطلق على الأفراد الذين يصغون كثيراً لكلام الناس أو كما يقال: سَماّع.

<sup>1.</sup> تفسير الميزان، بع ٩. ص ٣٢٣؛ بحارالانوار، ج ٢٢. ص ٩٥. ح ٤٨.

هؤلاء المنافقون اعتبروا هذه الصفة \_ والتي هي سمنة إيجبابية للمنتبي الله والتي يجب توفرها في أي قائد كامل \_ نقطة ضعف في سيرته ومعاملته الله وكأنهم غفلوا عن أن القائد إذا أراد أن يجبه الناس لابد أن يظهر لهم كل محبّة ولطف، وأن يقبل عذر المعتذر ما أمكن، ويستر على عيوبهم، (إلا أن تكون هذه الصفة الحميدة سبباً لإستغلالها من قبل البعض).

من هنا نلاحظ أنّ القرآن قد ردّهم مباشرة، وأمر النّبي عَبَيْنَا أن يقول لهم بأنّه إذا كان يصغي لكلامكم، ويقبل أعذاركم، أو كها تظنون بأنّه أذُن، فإنّ ذلك في مصلحتكم ولمنفعتكم وقل أدُن في في في مصلحتكم ولمنفعتكم وقل أدُن في في في في بدلك يحفظ ماء وجوهكم وشخصيتكم، ولا يجرح شعوركم وعواطفكم، وبذلك أيضاً يسعى لحفظ وحدتكم واتحادكم ومودتكم، ولو أراد أن يرفع الستار عن أفعالكم القبيحة، ويفضع الكاذبين على رؤوس الأشهاد، لضرّكم ذلك وشق عليكم، وافتضح عدّة منكم، وعندها سيُغلق أمامهم باب التوبة ممّا يؤدّي إلى توغلهم في الكفر والابتعاد عن النّبي مَنْ بعد أن كان من المحتمل هدايتهم.

إنَّ القائد الرحيم والمحنّك يجب أن يكون مطّلعاً على كل شيء، لكن لا ينبغي له أن يجابه أفراده بأمورهم الخاصّة والمجهولة عند الآخرين حتى يتربى من لهم الإستعداد والقابلية وتبقى أُسرار الناس في طي الكتان.

ويحتمل في تفسير الآية أن يراد معنى آخر، وهو أنّ الله سبحانه وتعالى يقول في جواب هؤلاء الذين يعيبون على النّبي تَنَافِيًا إصغاء اللآخرين: ليس الأمركا تظنون بأنّه يسمع كل ما يقال له، بل إنّه يصغي إلى الكلام الذي فيه نفعكم، أي إنّه يسمع الوحي الإلهي، والإقتراح المفيد، ويقبل اعتذار الأفراد إذا كان هذا القبول في صالح المعتذرين والمجتمع .

ومن أجل أن لا يستغل المتتبعون لعيوب الناس ذلك، ولا يجعلون هذه الصفة وسيلة لتأكيد كلامهم، أضاف الله تعالى أنّ النّبي تَلِيَّة يؤمن بالله ويطيع أوامره، ويصغي إلى كلام المؤمنين المخلصين، ويقبله ويرتب عليه الأثر، ﴿ يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين ﴾، وهذا يعني أنّ النّبي تَلِيَّة كان له طريقان وأسلوبان في عمله:

١. في الحقيقة، بناء على التفسير الأول فإن ﴿اذن خير﴾ التي هي مضاف ومضاف إليه من قبيل إضافة الموصوف إلى الصفة، وعلى التفسير الثّاني فهي من قبيل إضافة الوصف إلى المفعول، فعلى الاحتمال الأوّل يكون المعنى، إنّه إنسان يقبل الكلام وهو خبر لكم، وعلى الاحتمال الثّاني فالمعنى: إنّه يسمع الكلام المفيد الذي ينفعكم، لا أنّه يسمع كل كلام.

**أحدهما:** الحفاظ على الظاهر والحيلولة دون هتك الأستار وفضح أسرار الناس.

والتّاني: في مرحلة العمل، فقد كان تَشَيُّوا في البداية يسمع من كل أحد، ولا ينكر على أحد ظاهراً، أمّا في الواقع العملي فإنّه لا يعتني ولا يقبل إلّا أوامر الله واقتراحات وكلام المؤمنين المخلصين، والقائد الواقعي يجب أن يكون كذلك فإن تأمين مصالح المجتمع لا يتم إلّا عن هذا الطريق، لذلك عبر عنه بأنّه رحمة للمؤمنين ﴿وورحمة للّذين آمنوا منكم ﴾.

ويمكن أن يطرح هنا سؤال، وهو أننا نلاحظ في بعض الآيات التعبير عن النّبي الله بانّه (رحمة للعالمين)، لكننا نقرأ هنا أنّه رحمة للمؤمنين، فهل يتطابق ذلك العموم مع هذا التخصيص؟

إلّا أنّنا إذا لاحظنا نقطة دقيقة سيتّضح جواب هذا السؤال، وهي أنّ للرحمة درجــات ومراتب متعددة، فإحداها مرتبة (القابلية والإستعداد)، والأخرى (الفعلية).

فثلاً: المطررجة إلهية، أي أن هذه القابلية واللياقة موجودة في كل قطرات المطر، فهي منشأ الخير والبركة والنمو والحياة، لكن من المسلم أنّ آثار هذه الرحمة لا تنظهر إلّا في الأراضي المستعدّة، وعلى هذا فإنّه يصح قولنا: إنّ جميع قطرات المطررحة، كما يصح قولنا: إنّ هذه القطرات أساس الرحمة في الأراضي التي لها القابلية والإستعداد لتقبل هذه الرحمة، فالجملة الأولى إشارة إلى مرحلة (الاقتضاء والقابلية)، والجملة الثّانية إشارة إلى مرحلة (الاقتضاء والقابلية)، والجملة الثّانية إشارة إلى مرحلة (الوجود والفعل)، وعلى هذا فإنّ النّبي عَنْهُ أساس الرحمة لكل العالمين بالقوة، أمّا بالفعل فهو مختص بالمؤمنين.

بقي هنا شيء واحد، وهو أنّ هؤلاء الذين يؤذون النّبي تَنَافَّة بكلامهم وينتبعون أحواله لعلّهم يجدون عبياً يشهّرون به يجب أن لا يتصوروا أنّهم سوف يبقون بدون جزاء وعقاب، فصحيح أن النّبي تَنَافِهُ مأمور، ومن واجبه \_كقائد \_أن يـقابل هـؤلاء بـرحـابة صـدر ولايفضحهم، لكن هذا لا يعني أنّهم سوف يبقون بدون جزاء، ولهذا قال تعالى في نهاية الآية: ﴿والدّين يؤدّون رسول الله لهم مذلب أليم﴾.

8003

١٠ الأنبياء، ١٠٧.

#### الآيتان

يَعْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ لِيُرْضُوكُمْ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ: أَحَقُ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُوا مُؤْمِنِينَ اللهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَأَلَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَأَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

### سبب النزول

يُستفاد من أقوال بعض المفسّرين أنّ الآيتين المذكورتين مكلتان للآية السابقة، ومن الطبيعي أن يكون سبب نزولها نفس السبب السابق، إلّا أنّ جمعاً آخر من المفسّرين ذكر سبباً آخر لنزول هاتين الآيتين، وهو أنّه لما نزلت الآيات التي ذمت المتخلفين عن غزوة تبوك ووبختهم قال أحد المنافقين: أقسم بالله أنّ هؤلاء أشرافنا وأعياننا، فإن كان ما يقوله محمد حقّاً فإنّ هؤلاء أسواً حالاً من الذواب، فسمعه أحد المسلمين وقال: والله إنّ ما يقوله لحق، وإنّك أسوا من الدابّة، فبلغ ذلك رسول الله يَتَلِيّنُ فبعث إلى ذلك المنافق فأحضر، فسأله عن سبب قوله ذلك الكلام، فحلف أنه لم يقل ذلك، فقال الرجل المؤمن الذي كان طرفاً في خصومة الرجل وأبلغ كلامه لرسول الله: اللهم صدّق الصادق وكذّب الكاذب. فنزلت خصومة الرجل وأبلغ كلامه لرسول الله: اللهم صدّق الصادق وكذّب الكاذب. فنزلت الآيتين أعلاه. ا

## التفسير

#### المنافقون والتظاهر بالمق:

إنّ إحدى علامات المنافقين وأعمالهم القبيحة والتي أشار إليها القرآن مراراً هي إنكارهم الأعمال القبيحة والمخالفة للدين والعرف، وهم إنّما ينكرونها من أجل التغطية على واقعهم

١. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٣٩؛ تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.

السيء وإخفاء الصورة الحقيقية لهم، ولما كان المجتمع يعرفهم ويعرف كذبهم في هذا الإنكار فقد كانوا يلجؤون إلى الأيمان الكاذبة من أجل مخادعة الناس وإرضائهم.

وفي الآيات السابقة الذكر نرى أنّ القرآن الجيد يكشف الستار عن هذا العمل القبيح ليفضح هؤلاء من جهة، ويحذّر المسلمين من تصديق الأيمان الكاذبة من جهة، ويحذّر المسلمين من تصديق الأيمان الكاذبة من جهة أخرى.

في البداية يخاطب القرآن الكريم المسلمين وينبههم إلى أن هدف هؤلاء من القسَم هو إرضاؤكم ﴿يحلفون بالله لكم ليوضوكم﴾، ومن الواضح إذن أن هدف هؤلاء من هذه الأبيان لم يكن بيان الحقيقة، بل إنهم يسعون عن طريق المكر والحديعة إلى أن يصور والكم الأشياء والواقع على غير صورته الحقيقية، ويصلون عن هذا الطريق إلى مقاصدهم، وإلا فلو كان هدفهم هو إرضاء المؤمنين الحقيقيين عنهم، فإن إرضاء الله ورسوله أهم من إرضاء المؤمنين، غير أنا نرى أنهم بأعالهم هذه قد أسخطوا الله ورسوله، ولذا عقبت الآية فقالت: ﴿ والله ورسوله أحق أن يرضوه إن كانوا مؤمنين﴾.

ممّا يلفت النظر أن الجملة المذكورة لما كانت تتحدث عن الله ورسوله، فعلى القاعدة النحوية ينبغي أن يكون الضمير في «يرضوه» ضمير التثنية غير أنّ المستعمل هنا هو ضمير المفرد، وهذا الاستعمال والتعبير يشير إلى أنّ رضا النّبي تَتَلَيَّةُ من رضا الله. بل أنّه لا يرتضي من الأعمال إلّا ما يرتضيه الله سبحانه، وبعبارة أخرى: فإنّ هذا التعبير يشير إلى حقيقة (توحيد الأفعال)، لأنّ النّبي الأكرم مَنَّ لا يملك استقلالية العمل في مقابل الله، بل إن غضبه ورضاه وكل أعماله تنتهي إلى الله، فكل شيء من أجل الله وفي سبيله.

روي أنَّ رجلاً في زمن النّبي تَتَلِيَّةُ قال ضمن كلامه: من أطاع الله ورسوله فقد فاز. ومن عصاهما فقد غوى. فلما سمع النّبي تَتَلِيَّةُ كلامه غضب حيث إنَّ الرجل ذكر الله ورسوله بضميرالتثنية فكانّه جعل الله ورسوله في درجة واحدة \_ وقال: «بئس الخطيب أنت. هلا قلت: ومن عصى الله ورسوله» أ؟!

وفي الآية الثّانية نرى أنّ القرآن يهدد المنافقين تهديداً شديداً، فقال: ﴿ أَلَمْ يَعَلَّمُوا لَنَّهُ مِنْ يَعَادُدُ لِللهُ وَرَسُولُهُ فَأَنَّ لَهُ تَارَجُهُمْ خَالَدًا فَيَهِهُ وَمِنْ أَجَلَ أَنْ يُؤكِّدُ ذَلِك أَضَافَ تَعَالَىٰ ﴿ وَلَكَ النَّالِهِ فَإِنَّ لَهُ تَارَجُهُمُ خَالَدًا فَيَهِهُ وَمِنْ أَجَلَ أَنْ يُؤكّدُ ذَلِك أَضَافَ تَعَالَىٰ ﴿ وَلَكَ النَّهُونِي السَّقَلِيمِ ﴾ .

١. تفسير روحالجنان، ذيل الآية مورد البحث؛ تفسير قرطبي، ج ١٤، ص ٢٣٢.

(يحاده) مأخوذ من (المحادّة) وأصلها (حدّ)، ومعناها نهاية الشيء وطرفه، ولماكان الأعداء والمخالفون يقفون في الطرف الآخر المقابل، لذا فإن مادة (المحادّة) قد وردت بمعنى العداوة أيضاً، كما نستعمل كلمة (طرف) في حياتنا اليومية ونريد منها المخالفة والعداوة.

يَحَدَّرُ الْمُنَافِقُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ لُنَيْنَهُمْ بِمَافِي قُلُوبِمْ قُلِ اسْتَهْزِءُواً إن الله مُخْرِجُ مَّا تَحْدُرُونَ ﴿ وَلَيِن سَاَلْتَهُمْ لِيَقُولُ إِنَّ إِنَمَاكُنَّا خَوُضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَيِاللّهِ وَءَاينِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنْتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ﴿ وَكَ اللّهُ لَا تَعْنَدُرُواً مَدَّكَفَرْتُمُ بَعَدَ إِيمَنِ كُورًا نَعْفُ عَن طَلَيْفَةً مِن كُمْ نَعُدَدِ طَآيِفَةً بِأَنَهُمْ حَكَانُواْ مُحْرِمِينَ ﴾

### سبب النزول

ذكرت عدّة أسباب لنزول هذه الآيات، وكلّها ترتبط بأعيال المنافقين بعد غزوة تبوك. فمن جملتها: إنّ جمعاً من المنافقين كانوا قد اجتمعوا في مكان خني وقرّروا قتل النّبي عَيَّلِيًّا عند رجوعه من غزوة تبوك، وكانت خطتهم أن ينصبوا كميناً في إحدى عقبات الجبال الصعبة، وعندما يمر النّبي عَيَّلِيًّا من تلك العقبة يُنفرون بعيره، فأطلع الله نبيّه على ذلك، فأمر جماعة من المسلمين بمراقبة الطريق والحذر، فلما وصل النّبي عَيَّلِيًّا إلى العقبة \_وكان عهار يقود الدابّة وحذيفة يسوقها \_اقترب المنافقون متلتّمين لتنفيذ مؤامرتهم، فأمر النّبي عَيَّلِيًّا حدديفة أن يضرب وجوه دوابهم ويدفعهم، ففعل حذيفة ذلك.

فلمّا جاوز النّبي عَبَيْرَا العقبة \_ وقد زال الخطر \_ قال لحذيفة: هل عرفتهم؟ فقال: لم أعرف أحداً منهم، فعرّفه رسول الله عَبَيْرَا بهم، فقال حذيفة: ألا ترسل إليهم من يقتلهم؟ فقال: «إني أكره أن تقول العرب: إنّ محمّداً لما انقضت الحرب بينه وبين المشركين وضع يده في قـتل أصحابه».

وقد نقل سبب النزول هذا عن الإمام الباقر عليه، وجاء أيضاً في العديد من كتب التّفسير والحديث. وذكر سبب آخر للنزول وهو: أنّ مجموعة من المنافقين لما رأوا النّبي لَلْمُ اللّهُ وقد تهيّأ للقتال واصطف أمام الأعداء، قال هؤلاء بسخرية: أيظن هذا الرجل أنّه سيفتح حصون الشام الحصينة ويسكن قصورها، إنّ هذا الشيء محال، فأطلع الله نبيّه على ذلك، فأمر رسول الله مَنْ أن يسدوا عليهم المنافذ والطرق، ثمّ ناداهم ولامهم وأخبرهم بما قالوا، فاعتذروا بأنّهم إنّا كانوا يمزحون وأقسموا على ذلك.

## التفسير

### مؤامرة أفرى للمنافقين:

لاحظنا في الآيات السابقة كيف أنّ المنافقين اعتبروا نقاط القوّة في سلوك النّبي عَلَيْكُمْ نقاط ضعف، وكيف حاولوا استغلال هذه المسألة من أجل بثّ التفرقة بين المسلمين، وفي هذه الآيات إشارة إلى نوع آخر من برامجهم وطرقهم.

فن الآية الأولى يستفاد أنّ الله سبحانه وتعالى يكشف الستار عن أسرار المنافقين أحياناً، وذلك لدفع خطرهم عن النّبي بَهُمَّ وفيضحهم أمام الناس ليعرفوا حقيقتهم، ويحذروهم وليعرف المنافقون موقع اقدامهم ويكفّوا عن تآمرهم، ويشير القرآن إلى خوفهم من نزول سورة تفضحهم وتكشف خبيئة أسرارهم فقال: ﴿ يعدُد المنافقون أن تنزّل عليهم سورة تنبّهم بما في قلوبهه .

إِلَّا أَنَّ العجيب في الأمر أن هؤلاء ولشدة حقدهم وعنادهم لم يكفّوا عن استهزائهم وسخريتهم، لذلك تضيف الآية: بأنّهم مهما سخروا من أعمال النّبي تَبَيَّلُونَ فإنّ الله لهم بالمرصاد وسوف يظهر خبيث أسرارهم ويكشف عن دنيء نيّاتهم، فقال: ﴿ قُلُ لَسْتَهْزَنُوا أِنْ لَلله معرج ما تحدُدون ﴾.

تجدر الإشارة إلى أنّ جملة (استهزئوا) من قبيل الأمر لأجل التهديد كما يقول الإنسان لعدوّه: اعمل كل ما تستطيع من أذى وإضرار لترى عاقبة أمرك، ومثل هذه الأساليب والتعبيرات تستعمل في مقام التهديد.

كما يجب الإلتفات إلىٰ أنّنا نفهم من الآية بصورة ضمنية أنّ هؤلاء المنافقين يـعلمون

١. بحارالانوار، ج ٢١، ص ١٩٦. ١٩٧؛ وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآيات مورد البحث.

بأحقية دعوة النّبي عَنَيْنَ وصدقها، ويعلمون في ضميرهم ووجدانهم إرتباط النّبي عَنَيْنَ بالله سبحانه وتعالى، إلّا أنّهم لعنادهم وإصرارهم بدل أن يؤمنوا به ويسلموا بين يديه، فإنّهم بدأوا بمحاربته وإضعاف دعوته المباركة، ولذلك قال القرآن الكريم: ﴿يحذرالعنافقون أن تنزّل عليهم سورة تنبّنهم بما في قلوبهم ﴾.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ جملة ﴿تنوّل مليهم﴾ لا تعني أنّ أمثال هذه الآيات كانت تنزل على المنافقين، بل المقصود أنّها كانت تنزل في شأن المنافقين و تبيّن أحوالهم.

أمّا الإية النّانية فإنّها أشارت إلى أسلوب آخر من أساليب المنافقين، وقالت: ﴿ولئن سألتهم ليقولُنَ لِنَما كنّا نخوض ونلعب ﴾ أي إذا سألتهم عن الدافع لهم على هذه الأعسال المشينة قالوا: نحن نمزح وبذلك ضمنوا طريق العودة، فهم من جهة كانوا يخططون المؤامرات، ويبثون السموم، فإذا تحقق هدفهم فقد وصلوا إلى مآربهم الخبيئة، أمّا إذا افتضح أسرهم فإنّهم سيتذرّعون ويعتذرون بأنهم كانوا يمزحون، وعن هذا الطريق سيتخلصون من معاقبة النّي عَنْ الناس لهم.

إنّ المنافقين في أي زمان، تجمعهم وحدة الخطط، والضرب على نفس الوتر، لذا فسلهم نغمة واحدة، وهم كثيراً ما يستفيدون ويتبعون هذه الطرق، بل إنّهم في بسعض الأحسيان يطرحون أكثر المسائل جدية لكن بلباس المزاح الساذج البسيط، فإن وصلوا إلى هدفهم وحققوه فهو، وإلّا فإنّهم يفلتون من قبضة العدالة بحجّة المزاح.

غير أنّ القرآن الكريم واجه هؤلاء بكل صرامة، وجابههم بجواب لا مفرّ معه من الإذعان للواقع، فأمر النّبي تَنَافِي أن يخاطبهم وقل لبالله وآبياته ورسوله كنتم تستهزئون ، أي إنّه يسألهم: هل يمكن المزاح والسخرية حتى بالله ورسوله وآيات القرآن؟!

هل إنّ هذه المسائل التي هي أدق الأمور وأكثرها جدية قابلة للمزاح؟!

هل يمكن إخفاء قضية تنفير البعير وسقوط النّبي الله من تلك العقبة الخطيرة، والتي تعني الموت، تحت عنوان ونقاب المزاح؟ أم أنّ السخرية والإستهزاء بالآبات الإلهيّة وإخبار النّبي بالإنتصارات المستقبلية من الأمور التي يمكن أن يشملها عنوان اللعب؟ كــل هــذه

١. «خوض» على وزن «حوض»، وهو - كما ورد في كتب اللغة \_ بمعنى الدخول التدريجي في الساء، شمّ أطلقت على الدخول في مختلف الأعمال من باب الكناية، إلّا أنّها جاءت في القرآن غالباً بمعنى الدخول أو الشروع بالأعمال أو الأقوال القبيحة البذيئة.

الشواهد تدل على أنَّ هؤلاء كان لديهم أهداف خطيرة مستترة خلف همذه الأستار والعناوين.

ثمّ يأمر القرآن النّبي تَهَلِّهُ أن يقول للمنافقين بصراحة: ﴿لا تعتدُرولُهِ، والسبب في ذلك أنكم ﴿قد تعفرتم بعد ليمانكم﴾، فهذا التعبير يُشعر أن هذه الفئة لم تكن منذ البداية في صف المنافقين، بل كانوا مؤمنين لكنّهم ضعيفو الإيمان، بعد هذه الحوادث الآنفة الذكر سلكوا طريق الكفر.

ويحتمل أيضاً في تفسير العبارة أعلاه أن هؤلاء كانوا منافقين من قبل، إلّا أنّهم لم يظهروا عملاً مخالفاً، فإنّ النّبي تَتَلِيلاً والمسلمين كانوا مكلّفين أن يعاملوهم كأفراد مؤمنين، لكن لما رفع النقاب بعد أحداث غزوة تبوك، وظهر كفرهم ونفاقهم أعلِم هؤلاء بأنّهم لم يعودوا من المؤمنين.

واختتمت الآية بهذه العبارة: ﴿ إِنْ نعف عن طائفة منكم نعد طائفة بألمهم كانوا مجرهين فهي تبين أن طائفة قد استحقت العذاب نتيجة الذنوب والمعاصي، وهذا دليل على أن أفراد الطائفة الأخرى إنما شملهم العفو الإلهي لأنهم غسلوا ذنوبهم ومعاصبهم بماء التوبة من أعهاق وجودهم.

وفي الآيات القادمة ـكالآية ٧٤\_قرينة على هذا المبحث.

وقد وردت روايات عديدة في ذيل الآية، تبيّن أنّ بعض هؤلاء المنافقين الذيـن مـرّ ذكرهم في هذه الآيات قد ندموا على ما بدر منهم من أعهال منافية للدين والأخلاق فتابوا، غير أنّ البعض الآخر قد بتي على مسيرته حتى النهاية. \

8003

١. ولمزيد التوضيح والإطلاع راجع: تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ٢٣٩.

المُسْنِفِقُونَ وَالْمُسْفِقَاتُ بَعْضُهُ مِ مِنْ بَعْضِ يَأْمُرُونَ الْمُسْكِرِ وَيَهْوَنَ وَالْمُسْفِقِينَ الْمُسْفِقِينَ الْمُسْفِقِينَ الْمُسْفِقِينَ وَالْمُسْفِقِينَ الْمُسْفِقِينَ وَالْمُسْفِقِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِقِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُونَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُونَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُونَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُونَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَلْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُونَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُونَ وَالْمُ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفُولِ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ والْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسُفِينَا اللْمُسْفِي وَالْمُسْفِي وَالْمُسْفِينَ وَالْمُسْفِي وَ

## التفسير

#### علامات المنافقين:

البحث في هذه الآيات يدور كالسابق حول سلوك المنافقين وعلاماتهم وصفاتهم، فالآية الأولى من هذه الآيات تشير إلى أمر كلّي، وهو أنّ روح النفاق يمكن أن تتجلّى بأشكال مختلفة وتبدو في صور متفاوتة بحيث لا تلفت النظر في أوّل الأمر، خصوصاً أنّ روح النفاق هذه يمكن أن تختلف بين الرجل والمرأة، لكن يجب أن لا يُخدع الناس بتغيير صور النفاق بين المنافقين، فالمنافقون يشتركون في مجموعة من الصفات تعتبر العامل

المشترك فيا بينهم، لذلك يقول الله سبحانه: ﴿المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض.

وبعد ذلك يشرع القرآن الكريم في ذكر خمس صفات لهؤلاء:

الأولى والثّانية: إنّهم يدعون الناس إلى فعل المنكرات ويسرغبونهم فيها من جهة، ويُبعدونهم وينهونهم عن فعل الأعبال الصالحة من جهة أخرى ﴿ يأهرون بالعنكروينهون عن المعروف أي إنّهم يسلكون طريقاً ويتبعون منهاجاً هو عكس طريق المؤمنين تماماً، فإنّ المؤمنين يسعون داغاً عن طريق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر - إلى أن يصلحوا المجتمع وينقوه من الشوائب والفساد، بينا يسعى المنافقون إلى إفساد كل زاوية في المجتمع واقتلاع جذور الخير والأعبال الصالحة من بين الناس من أجل الوصول إلى أهدافهم المشؤومة، ولا شك أنّ وجود مثل هذا المحيط الفاسد والبيئة الملوّثة ستساعدهم كثيراً في تحقيق أهدافهم.

الثّالثة: إنّ هؤلاء بخلاء لا يتمتعون بروح الخير للناس فلا ينفقون في سبيل الله، ولا يعينون محروماً، ولا يستفيد أقوامهم ومعارفهم من أموالهم، فعبّر عنهم القرآن: ﴿ويقبضون ليديهم ولا شك أنّ هؤلاء إنّا يبخلون بأموالهم لائهم لا يؤمنون بالآخرة والثواب والجزاء المضاعف لمن أنفق في سبيل الله، بالرغم من أنّهم كانوا يبذلون الأموال الطائلة من أجل الوصول إلى أغراضهم وآمالهم الشريرة الدنيئة، وربّا بذلوها رياءً وسمعة، لكنّهم لا يقدمون على البذل على أساس الإخلاص لله سبحانه وتعالى.

الرّابعة: إنّ كل أعهالهم وأقوالهم وسلوكهم يوضح أن هؤلاء قد نسوا الله، والوضع الذي يعيشونه يبيّن أنّ الله قد نسيهم في المقابل، وبالتالي فإنّهم قد حُرموا من توفيق الله وتسديده ومواهبه السنية، أي إنّه سبحانه قد عاملهم معاملة المنسيين، وآثار وعلامات هذا النسيان المتقابل واضحة في كل مراحل حياتهم، وإلى هذا تشير الآية: ﴿نسوالله فنسيهم﴾.

وهنا نود الإشارة إلى أن نسبة النسيان إلى الله جل وعلا ليست نسبة واقعية وحقيقية - كما هو المعلوم بديهة \_ بل هي كناية عن معاملة لهؤلاء معاملة الناسي، أي إنه لا يشملهم برحمته وتوفيقه لأنهم نسوه في البداية، ومثل هذا التعبير متداول حتى في الحياة اليومية بين الناس، فقد نقول لشخص مثلاً: إنّنا سوف ننساك عند إعطاء الأجرة أو الجائزة لانك قد نسيت واجبك، وهذا تعبير يعني أنّنا سوف لا نعطيه أجره ومكافأته. وهذا المعنى ورد كثيراً في روايات أهل البيت المبينية أنها سوف لا نعطيه أجره ومكافأته. وهذا المعنى ورد كثيراً في روايات أهل البيت المبينية أنها سوف لا نعطيه أجره ومكافأته.

۱. راجع تفسير نورالثقلين، ج۲، ص ۲۳۹ ـ ۲٤٠.

وممًا ينبغي الإلتفات إليه أنّ موضوع نسيان الله تعالى قد عطف بفاء التفريع على نسيان هؤلاء القوم، وهذا يعني أنّ نتيجة نسيان هؤلاء لأوامر الله تعالى وطغيانهم وعصيانهم هي حرمانهم من مواهب الله ورحمته وعنايته.

الخامسة: إنّ المنافقين فاسقون وخارجون من دائرة طاعة أوامر الله سبحانه وتعالى، وقالت الآية: ﴿ لِنَ المنافقين هم الغاسقون ﴾ .

ونلاحظ أنّ هذه الصفات المشتركة متوفرة في المنافقين في كل الاعصار. فنافقوا عصرنا الحاضر وإن تلبسوا بصور وأشكال جديدة، إلّا أنّهم يستحدون في الصفات والأصول المذكورة أعلاه مع منافقي العصور الغابرة، فإنّهم كسابقيهم يسدعون الناس إلى الفساد ويرغبونهم فيه، وينهون الناس عن فعل الخير ويمنعونهم إن استطاعوا، وكذلك في بخلهم وإمساكهم وعدم إنفاقهم، وبعد كل ذلك فإنّهم يشتركون في الأصل الأهم، وهو أنّهم قد نسوا الله سبحانه وتعالى في جميع مراحل حياتهم، وتعديهم على قوانينه وفسقهم. وممّا يثير العجب أنّ هؤلاء بالرغم من كل هذه الصفات القبيحة السيئة يدّعون الإيمان بالله والإعتقاد الرصين بأحكام الدين الإسلامي وأصوله ومناهجه!

في الآية التي تليها نلاحظ الوعيد الشديد والإنذار بالعذاب الأليم والجزاء الذي ينتظر هؤلاء حيث تقول: ﴿وعدالله العنافقين والعنافقات والكفّار تارجهنّم ﴾ وأنّهم سيخلدون في هذه النّار الحرقة ﴿خالدين فيها ﴾ وأنّ هذه الجازاة التي تشمل كل أنواع العذاب والعقوبات تكني هؤلاء، إذ ﴿هي حسيهم ﴾ وبعبارة أخرى: إنّ هؤلاء لا يحتاجون إلى عقوبة أخرى غير النّار، حيث يوجد في نار جهنم كل أنواع العذاب: الجسمية منها والروحية.

وتضيف الآية في خاتمتها أنّ الله تعالى قد أبعد هؤلاء عن ساحة رحمسته وجازاهم بالعذاب الأبدي ﴿ولعنهم الله ولهم مذلب مقيم﴾، بل إنّ البعد عن الله تعالى يعتبر بحد ذاته أعظم وأشد عقوبة وآلمها.

#### تكرر التاريخ والإعتبار به:

من أجل توعية هؤلاء المنافقين، وضعت الآية الآتية مرآة التاريخ أمامهم، ودعتهم إلى ملاحظة حياتهم وسلوكهم ومقارنتها بالمنافقين والعتاة المردة الذين تمردوا على أوامر الله سبحانه وتعالى، وأعطتهم أوضح الدروس وأكثرها عـبرة، فمذكّرهم بأنّهـم كـالمنافقين

وكما أنّ هؤلاء قد تمتعوا بنصيبهم في هذه الحياة الدنيا، وصرفوا أعهارهم في طريق قضاء الشهوات والمعصية والفساد والإنحراف، فإنّكم قد تمتعتم بنصيبكم كهؤلاء: ﴿قاستمتعوا بغلاقهم فاستمتعتم بخلاقهم والخلاق في اللغة بمعنى النصيب والحصة، يقول الراغب في مفرداته: أنّها مأخوذة من مادة (خلق)، ويحتمل على هذا أن الإنسان قد يستفيد ويتمتع بنصيبه في هذه الحياة الدنيا بما يناسب خلقه وخصاله. ثمّ تقول بعد ذلك: إنّكم كمن مضى من أمثالكم قد أوغلتم وسلكتم مسلك الإستهزاء والسخرية، تماماً كهؤلاء: ﴿وحَضتم كالذي خاضوله /

ثمّ تبيّن الآية عاقبة أعمال المنافقين الماضين لتحذّر المنافقين المعاصرين للنّبي ﷺ وكل منافق العالم في جملتين:

الأولى: إن كل أعيال المنافقين قد ذهبت أدراج الرياح، في الدنيا والآخرة، ولم يحصلوا على أي نتيجة حسنة، فقالت: ﴿ أُولئك حيطت لُممالهم في الدنيا والآخرة ﴾.

الثّانية: إنّ هؤلاء هم الخاسرون الحقيقيون بما عملوه من الأعمال السيئة: ﴿ وَلُولَئِكَ هُمُ الخَاسِرُونَ ﴾.

إنّ هؤلاء المنافقين يمكن أن يستفيدوا ويحققوا بعض المكاسب والإمتيازات من أعمال النفاق، لكن ما يحصلون عليه مؤقت ومحدود، فإنّنا إذا أمعنّا النظر فسنرى أنّ هؤلاء لم يجنوا من سلوك هذا الطريق شيئاً، لا في الدنيا ولا في الآخرة، كما يعكس التاريخ هذه الحقيقة، ويبيّن كيف أنّ المنافقين على مرّ الدهور والأيّام قد توالت عليهم النكبات وأزرت بهم وحكمت عليهم بالفناء والزوال، كما أنّ ممّا لا شك فيها أنّ هذه العاقبة الدنيوية تبيّن المصير الذي ينتظرهم في الآخرة.

إنَّ الآية الكريمة تنبه المنافقين المعاصرين للنَّبِي ﷺ فتقول لهم: إنَّكم ترون أنَّ هـؤلاء

أ. إنّ جملة ﴿ كالذي خاضوا﴾ في الواقع بمعنى: كالذي خاضوا فيه، وبعبارة أخرى، فإنّها تشبيه لفعل منافقي اليوم بفعل المنافقين السابقين، كما شبهت الجملة السابقة استفادة هؤلاء من النعم والمواهب الإلهيّة في طريق الشهوات كالسابقين منهم، وعلى هذا فإنّ هذا التشبيه ليس تشبيه شخص بشخص لنضطر إلى أن نجعل (الذي) بمعنى (الذين) أي المفرد بمعنى الجمع، بل هو تشبيه عمل بعمل.

السابقين رغم تلك الإمكانات والقدرات والأموال والأولاد لم يـصلوا إلى نـتيجة، وأنّ أعالهم قد أصبحت هباء منثوراً لائها لم تــتند إلى أساس محكم، بل كانت أعـال نـفاق ومراوغة، فإنّكم ستواجهون ذلك المصير بطريق أولى، لأنّكم أقل من هؤلاء قدرة وقوة وامكانات.

وبعد هذه الآيات يتحول الحديث من المنافقين ويتوجه إلى النّبي عَلَيْهُ ويتبع أسلول الإستفهام الإنكاري، فتقول الآية: ﴿الع يأتهم نبا الذين من قبلهم قوم نوح وماد وثمود وقوم ليراهيم وأصحاب مدين والعؤتفكات ﴿ فإنّ هذه الأقوام كانت في الأزمان السالفة تسيطر على مناطق مهمّة من العالم، إلّا أن كل فئة قد ابتليت بنوع من العقاب الإلهي نتيجة لإنحرافها وطغيانها وإجرامها، وفرارها من الحق والعدالة، وإقدامها على الظلم والإستبداد والفساد.

فقوم نوح عوقبوا بالطوفان والغرق، وقوم عاد (قوم هود) بالرياح العاصفة والرعب، وقوم ثمود (قوم صالح) بالزلازل والهدم والدمار، وقوم إيراهيم بسلب النعم، وأصحاب مدين (قوم شعيب) بالصواعق المحرقة، وقوم لوط بخسف المدن وفنائهم جميعاً، ولم يبق من هؤلاء إلا الجئث الهامدة، والعظام النخرة تحت التراب أو في أعهاق البحار.

إنّ هذه الحوادث المرعبة تهز وجدان وأحاسيس كل إنسان إذا امتلك أدنى إحساس وشعور عند مطالعتها وتحقيقها.

ورغم طغيان هؤلاء وتمردتهم فان الله الرؤوف الرحيم لم يحرم هؤلاء من رحمته وعطفه لحظة، وقد أرسل إليهم الرسل بالآيات البينات لهدايتهم وإنقاذهم من الضلالة إذ والتهم رسلهم بالبيناسة إلا أن هؤلاء لم يصغوا إلى أية موعظة ولم يقبلوا نصيحة من أنسبياء الله وأوليائه، ولم يقيموا وزنا لجهاد ومتاعب هؤلاء الأبرار وتحملهم كل المصاعب في سسبيل هداية خلق الله، وإذا كان العقاب قد نالهم فلا يعني أن الله عزّوجل قد ظلمهم، بل هم ظلموا أنفسهم بما أجرموا فاستحقوا العذاب وقعالان الله ليظلمهم ولكن كانوا لنفسهم يظلمون.

go ca

١. «المؤتفكات» مأخوذة من مادة «الإثتفاك»، بمعنى انقلاب الأسفل إلى الأعلى وبالعكس، وهي إشارة إلى مدن قوم لوط التي قلب عاليها سافلها نتيجة الزلزلة.

#### الآيتان

وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنَاتُ بَعْضُعُمُ أَوْلِياً أَبِعَضَ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الم الْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُوْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْلَئِيكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيدَ رَّحَكِيدٌ ﴿ وَعَدَاللَّهُ الْمُوْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَانَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهِ عَزِيدًا الْمُؤْمِنِينَ وَيَهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا الْأَنْهَ رُخَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ وَرِضْوَنُ مِن مَنْ اللّهِ اللّهَ الْمَا الْمُؤْمِنَ اللّهُ هُوا لَفُورُ الْعَظِيمُ ﴿

# التفسير

#### صفات المؤمنين المقيقيين:

مرّ في الآيات السابقة، ذكر بعض الصفات المشتركة بين المنافقين، الرجال منهم والنساء، وتلخصت في خمس صفات: الأمر بالمنكر، والنهي عن المعروف، والبخل وعدم الإنفاق، ونسيان الله سبحانه وتعالى، ومخالفة وعصيان أوامر الله.

وتذكر هذه الآيات صفات وعلامات المؤمنين والمؤمنات، وتتلخص في خمس صفات أيضاً، فتقابل كل صفة منها صفة من صفات المنافقين، واحدة بواحدة، لكنّها في الإتجاه المعاكس.

وتشرع الآية بذكر صفات المؤمنين والمؤمنات، وتبدأ ببيان أنَّ بعضهم لبعض ولي وصديق ﴿والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أوليا بعض».

إنّ أوّل ما يلفت النظر أنّ كلمة (أولياء) لم تُذكر أثناء الكلام عن المنافقين، بـل ورد (بعضهم من بعض) التي توحي بوحدة الأهداف والصفات والأعهال، ولكنّها تشير ضمناً إلى أنّ هؤلاء المنافقين وإن كانوا في صف واحد ظاهراً ويشتركون في البرامج والصفات، إلّا أنّهم يفتقدون روح المودة والولاية لبعضهم البعض، بل إنّهم إذا شـعروا في أي وقت بأنّ

منافعهم ومصالحهم الشخصية قد تعرضت للخطر فلا مانع لديهم من خيانة حتى أصدقائهم فضلاً عن الغرباء، وإلى هذه الحالة تشير الآية ١٤ من سورة الحمشر: ﴿تحسبهم جميعاً وقلوبهم فتَّيْ﴾.

وبعد بيان هذه القاعدة الكلية، تشرع ببيان الصفات الجزئية للمؤمنين:

١- فني البداية تبيّن أنّ هؤلاء قوم يدعون الناس إلى الخيرات ﴿ يأمرون بالمحروف ﴾.

٢- إنّهم ينهون الناس عن الرذائل والمنكرات ﴿ وينهون من المنكر ﴾.

٣- إنهم بعكس المنافقين الذين كانوا قد نسوا الله، فإنهم يقيمون الصلاة، ويذكرون الله فتحيا قلوبهم وتشرف عقولهم ﴿ويقيمون الصلاة﴾.

٤- إنّهم على عكس المنافقين والذين كانوا يبخلون بأموالهم ينفقون أموالهم في سبيل الله وفي مساعدة عباد الله وبناء المجتمع وإصلاح شؤونه، ويؤدون زكاة أموالهم ﴿ويــؤتون للزكاة﴾.

٥- إنّ المنافقين فسّاق ومتمردون، وخارجون من دائرة الطاعة الأوامر الله، أمّا المؤمنون فهم على عكسهم قاماً، إذ ﴿ويطيعون الله ورسوله﴾.

أمًا ختام الآية فإنّه يتحدث عن إمتيازات المؤمنين، والمكافأة والثواب الذي ينتظرهم، وأوّل ما تعرضت لبيانه هو الرحمة الإلهيّة التي تنتظرهم ف (لولئك سيرحمهم الله).

إنّ كلمة (الرحمة) التي ذكرت هنا لها مفهوم واسع، ويدخل ضمنه كل خير وبسركة وسعادة، سواء في هذه الحياة أو في العالم الآخر، وهذه الجملة في الواقع جاءت مقابلة لحال المنافقين الذين لعنهم الله وأبعدهم عن رحمته.

ولا شك أنّ وعد الله للمؤمنين قطعي ويقيني لأنّ الله قادر وحكيم، ولا يمكن للحكيم أن يعد بدون سبب، وليس الله القادر بعاجز عن الوفاء بوعده حين وعد ﴿ إِنَّ لِللهِ مِزْيِزْ حَكِيمٍ ﴾.

الآية الثّانية شرحت جانباً من هذه الرحمة الإلهيّة الواسعة التي تعم المؤمنين في بُعديها المادي والمعنوي. فهي أوّلاً تقول: ﴿وعد الله العوّمنين والعوّمنات جنّات تجري من تحتها المادي ومن خصائص هذه النعمة الكبيرة أنّها لازوال لها ولا فناء، بل الخلود الأبدي، لذا فإن المؤمنين والمؤمنات سيكونون ﴿خالدين فيها﴾.

ومن المواهب الإلهيّة الأخرى التي سوف ينعمون بها هي المساكن الجميلة، والمنازل المرفهة التي أعدها الله لهم وسط الجنان ﴿وهساكن طبّية في جنّات مدن﴾.

(عدن) في اللغة تعني الإقامة والبقاء في مكان ما، ولهذا يطلق على المكان الذي توجد فيه مواد خاصة اصطلاح (معدن)، وعلى هذا المعنى فإنّ هناك شبهاً بين الخلود وعدن، لكن لما أشارت الجملة السابقة إلى مسألة الخلود، يفهم من هذه الجملة أنّ جنات عدن محل خاص في الجنّة يمتاز على سائر حدائق الجنّة.

لقد وردت هذه الموهبة الإلهيّة بأشكال وتفسيرات مختلفة في الرّوايات وكلمات المفسّرين، فنطالع في حديث عن النّبي مَ الله التي لم ترها عين، ولم يخطر على قلب بشر، لا يسكنها غير ثلاثة: النّبيين، والصّديقين، والضّهداء» \.

وفي كتاب الخصال نُقل عن النّبي تَنَالَقُ قوله: «من سرّه أن يعيا حياتي، ويموت مماتي، ويسكن جنتي التي واعدني الله ربّي، جنات عدن... فليوال علي بن أبي طالب للله وذريته الله من بعده». أو يتضح من هذا الحديث أنّ جنات عدن حدائق خاصّة في الجنّة سيستقر فيها النّبي تَنَالَقُ وجماعة من خلّص أصحابه وأتباعه، وهذا المضمون قد ورد في حديث آخر عن على النّبي عَلَيْلُهُ ويدل على أنّ جنات عدن مقر إقامة نبى الإسلام مَنَالَقَةُ.

بعد ذلك تشير الآية إلى الجزاء المعنوي المعد لهؤلاء، وهو رضى الله تعالى عنهم المختص بالمؤمنين الحقيقيين، وهو أهم وأعظم جزاء، ويفوق كل النعم والعطايا الأخرى ﴿ورضوان من الله أكبر﴾.

إنّ اللذة المعنوية والإحساس الروحي الذي يحس ويلتذ به الإنسان عند شعوره برضي الله سبحانه وتعالى عنه لا يمكن أن يصفه أي بشر، وعلى قول بعض المفسّرين فإنّ نسمة ولحظة من هذه اللذة الروحية تفوق نعم الجنّة كلها ومواهبها المختلفة والمتنوعة واللامتناهية.

من الطبيعي أنّنا لا نستطيع أن نجسم ونرسم صورة في أفكارنا عن أي نعمة من نـعم الحياة الأخرى ونحن في قفص الحياة الدنيا وحياتها المحدودة، فكيف سنصل إلى إدراك هذه النعمة المعنوية والروحية الكبرى؟!

نعم، يمكن إيجاد تصور ضعيف عن الاختلافات المادية والمعنوية التي نعيشها في هذه الدنيا، فمثلاً يمكن إدراك الاختلاف في اللذة بين اللقاء بصديق عزيز جداً بعد فراق طويل

إ. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٨ ص ١٧١.

٢ كتاب الخصال، على ما نقل في تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٤١.

ولذّة الإحساس الروحي الخاص الذي يعتري الإنسان عند إدراكه أو حلّه لمسألة علمية معقدة صرف في تحصيلها والوصول إلى دقائقها الشهور، بل السنين، أو الإنشداد الروحي الذي يبعث على النشاط والجد في لحظات خلوص العبادة، أو النشوة عند توجه القلب وحضوره في مناجاة تمتزج بهذا الحضور، وبين اللذة التي نحس بها من تناول طعام لذيذ وأمثالها من اللذائذ، ومن الطبيعي أن هذه اللذائذ المادية لا يمكن مقارنتها باللذائذ المعنوية، ولا يمكن أن تصل إلى مصافها.

من هنا يتضح التصور الخاطيء لمن يقول بأنّ القرآن الكريم عندما يتحدث عن الجزاء والعطاء الإلهي الذي سيناله المؤمنون الصالحون يؤكّد على النعم المادية، ولا يستطرق إلى النواحي المعنوية، لأنّ الجملة أعلاه \_أي: رضوان من الله أكبر \_ذكرت أن رضوان الله أكبر من كل النعم، خاصّة وأنّها وردت بصيعة النكرة، وهي تدل على أنّ قسماً من رضوان الله أفضل من كل النعم المادية الموجودة في الجنّة، وهذا يبيّن القيمة السامية لهذا العطاء المعنوي أنّ الدليل على أفضلية الجزاء المعنوي واضح أيضاً، لأنّ الروح في الواقع بمثابة (الجوهر) والجسم بمكان (الصدف)، فالروح كالآمر والقائد، والجسم كالجندي المطبع والمنفذ، والجسم بمكان (الصدف)، فالروح كالآمر والقائد، والجسم كالجندي المطبع والمنفذ، فالتكامل الروحي هو الهدف، والجسم وسيلة ولهذا السبب فإنّ إشعاعات الروح وآفاقها أوسع من الجسم واللذائذ الروحية لا يمكن قياسها ومقارنتها باللذائذ المادية والجسمية، كها أنّ الآلام الروحية أشدّ ألماً من الآلام الجسمية.

وفي النهاية أشارت الآية إلى جميع هذه النّعم المادية والمعنوية، وعبرت عنها بأنّ ﴿ قلك عولِهُ اللّهِ وَاللّهِ عَ هوالفوزالعظيم﴾. يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارُوَ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمٌ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَّمُ وَ بِنْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ ﴾

# التفسير

### مِهاد الكَفَّار والمنافقين:

وأخيراً، صدر القرار الإلهي للنبي الأكرم بَنَيْنَا في وجوب جهاد الكفّار والمنافقين بكل قوّة وحزم ﴿يا لَيْهَا النّبيّ جاهد الكفّار والعنافقين ﴾ ولا تأخذك بهم رأفة ورحمة، بل سدد ﴿ولفلظ عليهم ﴾. وهذا العقاب هو العقاب الدنيوي، أمّا في الآخرة فإن محلهم ﴿وهأواهم جهنّم وبئس المعير».

إن طريقة جهاد الكفّار واضحة ومعلومة، فإنّ جهادهم يعني التوسل بكل الطرق والوسائل في سبيل القضاء عليهم، وبالذات الجهاد المسلح والعمل العسكري، لكن البحث في أسلوب جهاد المنافقين، فمن المسلّم أنّ النّبي عَنَيْلًا لم يجاهدهم عسكرياً ولم يقابلهم بحد السيف، لأنّ المنافق هو الذي أظهر الإسلام، فهو يتمتع بكل حقوق المسلمين وحماية القانون الإسلامي بالرغم من أنّه يسعى لهدم الإسلام في الباطن فكم من الأفراد لاحظ لهم من الإيمان، ولا يؤمنون حقيقة بالإسلام، غير أنّنا لا نستطيع أن نعاملهم معاملة غير المسلمين.

إذن، فالمستفاد من الرّوايات وأقوال المفسّرين هو أنّ المقصود من جهاد المنافقين هو الاشكال والطرق الأخرى للجهاد غير الجهاد الحربي والعسكري، كالذم والتوبيخ والتهديد والفضيحة، وربّا تشير جملة ﴿ولفلظ مليهم﴾ إلى هذا المعنى.

ويحتمل في تفسير هذه الآية: أنّ المنافقين يتمتعون بأحكام الإسلام وحقوقه وحمايته ما دامت أسرارهم مجهولة، ولم يتّضح وضعهم على حقيقته، أمّا إذا تبيّن وضعهم وانكشفت خبيئة أسرارهم فسوف يحكمون بأنّهم كفار حربيون، وفي هذه الحالة يمكن جهادهم حتى بالسيف.

لكن الذي يضعف هذا الاحتمال أنّ إطلاق كلمة المنافقين على هؤلاء لا يصح في مثل هذه الحالة، بل إنّهم يعتبرون من جملة الكفّار الحربيين، لأنّ المنافق ـكما قلنا سابقاً \_هو الذي يظهر الإسلام ويبطن الكفر.

8003

يَعْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ وَكَفَرُواْ بَعَدَ إِسْلَئِهِمْ وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُواْ وَمَا نَقَهُ مُوَا إِلَّا أَنَ أَغْنَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَلِهِ ، فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا لَمُنَّذِّ وَإِن يَسَوَلُواْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ عَذَا بًا أَلِيهًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُ مُونِ الْأَرْضِ مِن وَلِي وَلَانَصِيرِ اللَّهِ اللَّهُ عَذَا بًا أَلِيهًا فِي اللَّهُ عَذَا اللَّهُ عَذَا اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَذَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

### سبب النزول

ذكرت في سبب نزول هذه الآيات أقوال وآراء مختلفة، وكلّها تـتفق عـلى أنّ بـعض المنافقين قد تحدثوا بأحاديث سيئة وغير مقبولة حول الإسلام والنّبي تَنَوَّلُهُ ، وبعد أن فشا أمرهم وانتشرت أسرارهم أقسموا كذباً بأنهم لم يتفوهوا بشيء، وكذلك فإنّهم قد دبروا مؤامرة ضد النّبي تَنَافِهُ ، غير أنّها قد أحبطت.

١. بحارالانوار، ج ١٧، ص ١٨٤؛ وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

وكما أشرنا سابقاً فقد ذكر أنّ جماعة من المنافقين صمموا على قتل النّبي الأكرم بَهِ اللّه في الوادي، إلّا أنّ طريق عودته من غزوة تبوك، فلمّا وصل إلى العقبة نفروا بعيره ليسقط في الوادي، إلّا أنّ النّبي عَلَيْهُ قد أطلع بنور الوحي على هذه النّبية الخبيئة، فردّ كيدهم في نحورهم وأبطل مكرهم. وكان زمام الناقة بيد عمار يقودها، وكان حذيفة يسوقها لتكون الناقة في مأمن تام، وأمر النّبي عَلَيْهُ المسلمين أن يسلكوا طريقاً آخر حتى لا يخني المنافقون أنفسهم بين المسلمين وينفذوا خطتهم.

ولما وصل إلى سمع النّبي تَتَبَالُهُ وقع أقدام هؤلاء أو حوافر خيولهم أمر بعض أصحابه أن يدفعوهم ويبعدوهم، وكان عدد هؤلاء المنافقين اثني عشر أو خمسة عشر رجلاً، وكان بعضهم قد أخنى وجهه، فلمّا رأوا أنّ الوضع لا يساعدهم على تنفيذ ما اتفقوا تواروا عن الأنظار، إلّا أنّ النّبي تَتَبَالُهُ عرفهم وذكر أسهاءهم واحداً واحداً لبعض أصحابه .

لكن الآية -كما سنرى ـ تشير إلى خطتين وبرنامجين للمنافقين: إحداهما: أقوال هؤلاء السيئة. والأخرى: المؤامرة والخطة التي أحبطت، وعلى هذا الأساس فإنا نعتقد أنّ كلاسببي النزول صحيحان معاً.

# الثفسير

#### مؤامرة غطرة:

إنّ إرتباط هذه الآية بالآيات السابقة واضح جداً، لأنّ الكلام كان يدور حول المنافقين، غاية ما في الأمر أنّ هذه الآية تزيج الستار عن عمل آخر من أعمال المنافقين، وهو أنّ هؤلاء عندما رأوا أن أمرهم قد انكشف، انكروا ما نُسب إليهم بل أقسموا باليمين الكاذبة على مدّعاهم.

في البداية تذكر الآية أنّ هؤلاء المنافقين لا يرتدعون عن اليمين الكاذبة في تأسيد إنكارهم، ولدفع التهمة فإنّهم (يحلفون بالله ما قالول) في الوقت الذي يعلمون أنّهم إرتكبوا ما نسب إليهم من الكفر (ولقد قالول كلمة للكفر) وعلى هذا فإنّهم قد إختاروا طريق الكفر بعد إعلانهم الإسلام (وكفرول بعد لسلامهم) ومن البديهي أنّ هؤلاء لم يكونوا مسلمين منذ

١. ما ذكرناه اقتباس من تفاسير مجمع البيان والمنار وروح المعاني وتفاسير أخر.

البداية. بل إنّهم أظهروا الإسلام فقط، وعلى هذا فإنّهم بإظهارهم الكفر قد هتكوا ومزّقوا حتى هذا الحجاب المزيف الذي كانوا يتسترون به.

وفوق كل ذلك فقد صمّموا على أمر خطير لم يوفقوا لتحقيقه ﴿وهمقوا بمعالم يمنالوا ﴾ ويمكن أن يكون هذا إشارة إلى تلك المؤامرة لقتل النّبي تَتَلَيْلُمْ في ليلة العقبة، والتي مرّ ذكرها آنفاً، أو أنّه إشارة إلى كل أعمال المنافقين التي يسعون من خلالها إلى تحطيم المجتمع الإسلامي وبثّ بذور الفرقة والفساد والنفاق بين أوساطه، لكنّهم لن يصلوا إلى أهدافهم مطلقاً.

ممّا يستحق الإنتباه أن يقظة المسلمين تجاه الحوادث الخسلفة كانت سبباً في معرفة المنافقين وكشفهم، فقد كان المسلمون \_ دانماً \_ يرصدون هؤلاء، فإذا سمعوا منهم كلاماً منافياً فإنهم يخبرون النّبي تَنَافِياً به من أجل منعهم وتلتي الأوامر فيما يجب عمله تجاه هؤلاء. إنّ هذا الوعي والعمل المضاد المؤيّد بنزول الآيات أدّى إلى فيضح المنافقين وإحساط مؤامراتهم وخططهم الخبيئة.

الجملة الأخرى تبين واقع المنافقين القبيح ونكرانهم للجميل فتقول الآية : إنّ هؤلاء لم يروا من النّبي يَبَالِنا أي خلاف أو أذى، ولم يتضرروا بأي شيء نتيجة للتشريع الإسلامي، بل على العكس، فإنّهم قد تمتعوا في ظل حكم الإسلام بمختلف النعم المادية والمعنوية ﴿وها نقموا إلّا أن لقناهم الله ورسوله من فضله ﴾ وهذه قمة اللؤم.

ولا شك أنّ إغناءهم وتأمين حاجاتهم في ظل رحمة الله وفضله وكذلك بجهود النّبي الله الله ولا شك أنّ إغناءهم وتأمين حاجاتهم في ظل رحمة الله وفضله وكذلك بجهود النّبي الله الله يستحق أن ينقم من جرائه هؤلاء المنافقون، بل إنّ حقّه الشكر والثناء، إلّا أنّ هؤلاء اللؤماء المنكرين للجميل والمنحرفي السيرة والسلوك قابلوا الاحسان بالإساءة.

ومثل هذا التعبير الجميل يستعمل كثيراً في المحادثات والمقالات، فمثلاً نقول للذي أنعمنا عليه سنين طويلة وقابل إحساننا بالخيانة؛ إنّ ذنبنا وتقصيرنا الوحيد أنّنا أويناك ودافعنا عنك وقدّمنا لك منتهى المحبّة على طبق الإخلاص.

غير أنَّ القرآن \_كعادته \_رغم هذه الأعمال لم يغلق الأبواب بوجه هؤلاء، بل فتح باب

٨. ممّا يستحق الإنتباء أن الجملة أعلاه بالرغم من أنها تتحدث عن فضل الله ورسوله، إلّا أنّ الضمير في ﴿من فضله ﴾ جاء مفرداً لا متنى، والسبب في ذلك هو ما ذكرناه قبل عدة آيات من أنّ أمثال هذه التعبيرات لأجل إثبات حقيقة التوحيد، وأنّ كل الأعمال بيد الله سبحانه، وأنّ النّبي تَنْ إَنْ إذا ما عمل عملاً فهو بأمر الله سبحانه، ولا ينعزل عن إرادته سبحانه.

التوبة والرجوع إلى الحق على مصراعيه إن أرادوا ذلك، فقال: ﴿فَإِنْ يَتُوبُوا يِنْكُ خَيْراً لَهُمْ ﴾. وهذه علامة واقعية الإسلام واهتامه بمسألة التربية، ومعارضته لاستخدام الشدّة في غير محلّها وهكذا فتح باب التوبة حتى بوجه المنافقين الذين طالما كادوا للإسلام وتآمروا على نبيّه وحاكوا الدسائس والتهم ضده، بل إنّه دعاهم إلى التوبة أيضاً.

هذه في الحقيقة هي الصورة الواقعية للإسلام، فما أظلم هؤلاء الذين يرمون الإسلام بأنّه دين القوة والإرهاب والخشونة!

هل توجد في عالمنا المعاصر دولة مستعدة لمعاملة من يسعى لإسقاطها وتحطيمها كها رأينا في تعامل الإسلام السامي مع مناوئيه، مهها ادّعت أنّها من أنصار المحبة والسلام؟! وكها مرّ علينا في سبب نزول الآية، فإنّ أحد رؤوس النفاق والمخططين له لما سمع هذا الكلام تاب ممّا عمل، وقبل النّبي تَعَلَيْهُ توبته.

وفي نفس الوقت ومن أجل أن لا يتصور هؤلاء أن هذا التسام الإسلامي صادر من منطق الضعف، حذّرهم بأنّهم إن استمروا في غيهم وتنكّروا لتوبتهم، فإنّ العذاب الشديد سينالهم في الدّارين ﴿وَإِنْ يَتُولُوا يَعَدَّبُهُم لِللهُ عَدُلُهُا اليّهَا فِي الدّليّا والآخرة ﴾ وإذا كانوا يظنون أن أحداً يستطيع أن يمدّ لهم يد العون مقابل العذاب الإلهي فإنّهم في خطأ كبير، فإنّ العذاب إذا نزل بهم فساء صباح المنذرين: ﴿وَهَا لَهُم فِي الأَرْمَى مِنْ وَلِيّ وَلا تَصِيرِ ﴾.

من الواضح بديهة أنّ عذاب هؤلاء في الآخرة معلوم، وهو نار جهنم، أمّا عذابهــم في الدنيا فهو فضيحتهم ومهانتهم وتعاستهم وأمثال ذلك.

8003

#### سبب النزول

المعروف بين المفسّرين أنّ هذه الآيات نزلت في رجل من الأنصار يدعى شعلبة بن حاطب، وكان رجلاً فقيراً يختلف إلى المسجد داعًا، وكان يصر على النّبي عَبَالِيَّا أن يدعو له بأن يرزقه الله مالاً وفيراً، فقال له النّبي عَبَالِيَّةُ: «قليل تؤدّي شكره خير من كثير لا تطبقه» أو ليس الأولى لك أن تتأسى بنبي الله عَبَالِيَّ، وتحيا حياة بسيطة وتقنع بها؟ لكن ثعلبة لم يكف ولم يصرف النظر عن أمله، وأخيراً قال للنّبي عَبَالِيَّةَ: والّذي بعنك بالحق نبيّاً، لئن رزقني الله لأعطين كل الحقوق وأؤدي كل الواجبات، فدعا له النّبي عَبَالِيَّةً.

فلم بمض زمان - وعلى رواية - حتى توفي ابن عم له، وكان غنيّاً جدّاً، فوصلت إليه ثروة عظيمة، وعلى رواية أخرى أنّه اشترى غنماً، فلم تزل تتوالد حتى أصبح حفظها ورعايتها في المدينة أمراً غير ممكن، فاضطر أن يخرج إلى أطراف المدينة، فألهته أمواله عن حضور الجهاعة، بل وحتى الجمعة.

وبعد مدّة أرسل النّبي عَبَيْنَ عاملاً إلى ثعلبة ليأخذ الزكاة منه، غير أنّ هذا الرجل البخيل الذي عاش لتوّه حياة الرفاه امتنع من أداء حقوق اللّه تعالى، ولم يكتف بذلك، بل اعترض على حكم الزّكاة وقال: إنّ حكم الزكاة كالجزية، أي إنّنا أسلمنا حتى لا نؤدي الجزية، فإذا وجبت علينا الزكاة فأي فرق بيننا وبين غير المسلمين؟

قال هذا في الوقت الذي لم يفهم معنى الجزية ولا معنى الزكاة، أو أنّه فهمه، إلّا أن حبّ الدنيا وتعلقه بها لم يسمح له ببيان الحقيقة وإظهار الحق، فلمّا بلغ النّبي ﷺ ما قاله قال: «يا ويح ثعلبة»، أ فنزلت هذه الآيات.

وقد ذكرت أسباب أخر لنزول هذه الآيات تشابه قصّة ثعلبة مع اختلاف يسير، ويُفهم من أسباب النزول المذكورة ومن مضمون الآيات أنّ هذا الشخص \_ أو الأشخاص المذكورين \_ لم يكونوا من المنافقين في بداية الأمر، لكنّهم لهذه الأعمال ساروا في ركابهم.

# التفسير

### المنافقون وقلَّة الاستيعاب:

هذه الآيات في الحقيقة تضع إصبعها على صفة أخرى من صفات المنافقين السيّئة، وهي أنّ هؤلاء إذا مسّهم البؤس والفقر والمسكنة عزفوا على وتر الإسلام بشكل لا يصدق معه أدّ هؤلاء إذا مسّهم البؤس والفقر والمسكنة عزفوا على وتر الإسلام بشكل لا يصدق معه أحد أنّ هؤلاء يمكن أن يكونوا يوماً من جملة المنافقين، بل ربّما ذمّوا ولاموا الذين يمتلكون الثروات والقدرات الواسعة على عدم استنارها في خدمة الحرومين ومساعدة المحتاجين!

إلا أن هؤلاء أنفسهم، إذا تحسن وضعهم المادي فإنهم سينسون كل عهودهم ومواثيقهم مع الله والناس، ويغرقون في حبّ الدنيا، وربّما تغيّرت كل معالم شخصياتهم، ويبدؤون بالتفكير بصورة أخرى وبمنظار مختلف تماماً، وهكذا يؤدّي ضعف النفس هذا إلى حبّ الدنيا والبخل وعدم الإنفاق وبالتالي يكرّس روح النفاق فيهم بشكل يوصد أمامهم أبواب الرجوع إلى الحق.

فالآية الأولى تتحدث عن بعض المنافقين الذين عاهدوا الله على البذل والعطاء لخدمة عباده إذا ما أعطاهم الله المال الوفير ﴿ومنهم من عاهد الله لئن أنانا من قسله لنسدقن ولنكونن من الصالحين﴾.

إلا أنهم يؤكّدون هذه الكلبات والوعود مادامت أيديهم خالية من الأموال ﴿فلما التاهم مِن فضله بخلوا به وتولّوا وهم معرضون﴾ غير أنّ عملهم هذا ومخالفتهم للعهود التي قطعوها على أنفسهم بذرت روح النفاق في قلوبهم وسيبق إلى يوم القيامة متمكناً منهم ﴿فاعقبهم

١. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٤٠؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

نفاقاً في قلوبهم للى يوم يلقونه ﴾ وإنَّا استحقوا هذه العاقبة السيئة غير الحمودة ﴿يها لَحَلَفُولَ الله ما وعدوه وبما كانول يكذبون ﴾ .

وفي النهاية وبخت الآية هؤلاء النفر ولامتهم على النوايا السيئة التي يضمرونها، وعلى انحرافهم عن الصراط المستقيم، واستفهمت بأنهم ﴿ للم يعلموا أَنْ الله يعلم سرّهم ونجواهم وأنّ الله علام الفيوب. ﴿

### بحوث

وهنا يجب الإنتباه إلى عدّة بحوث:

الله المحكن أن نرى بوضوح تام من خلال جملة ﴿ فَاعْتِهُم نَفَاقًا فِي قَلُوبُهُم ﴾ أنّالنسبة والعلاقة بين الكثير من الذنوب والصفات السيئة، بل وحتى بين الكفر والنفاق، هي نسبة وعلاقة العلة والمعلول، لأنّ الجملة الآنفة الذكر تبيّن و تقول بصراحة: إنّ سبب النفاق الذي نبت في قلوبهم وحرفهم عن الجادة هو بخلهم ونقضهم لعهودهم، وكذلك الذنوب والمخالفات الأخرى التي إر تكبوها، ولهذا فإنّنا نقرأ في بعض العبارات أنّ الكبائر في بعض الأحيان تكون سبباً في أن يموت الإنسان وهو غير مؤمن، إذ ينسلخ منه روح الإيمان بسببها.

٢-إنّ المقصود من ﴿يوم يلقونه﴾ والذي يعود ضميره إلى الله سبحانه وتعالى هو يوم القيامة، لأن تعبير ﴿لقاء ربّه ﴾ وأمثاله في القرآن يستعمل عادة في موضوع القيامة، صحيح أنّ فترة العمل \_التي هي الحياة الدنيا \_ تنتهي بموت الإنسان، وبموته يُغلق ملف أعلاله الصالحة والطالحة، إلّا أنّ آثار تلك الأعمال تبق تؤثر في روح الإنسان إلى يوم القيامة.

وقد احتمل جماعة أنَّ ضمير (يلقونه) يعود إلى البخل، فيكون المعنى: حتى يلاقوا جزاء بخلهم وعقابه، ويحتمل كذلك أن يكون المراد من لقاء الله: لحظة الموت، إلّا أنَّ جميع هـذه خلاف ظاهر الآية، والظاهر ما قلناه.

ولنا بحث في أنَّه ما هو المقصود من لقاء الله في ذيل الآية ٦٤ من سورة البقرة.

٣-ويُستفاد أيضاً -من الآيات أعلاه - أنّ نقض العهود والكذب من صفات المنافقين، فهؤلاء سحقوا جميع العهود المؤكّدة مع ربّهم ولم يعيروها أيّة أهميّة، فإنّهم يكذبون حتى على ربّهم، والحديث المعروف المنقول عن النّبي تَنْظِيلًا يؤكّد هـذه الحـقيقة، حـيث يـقول عَنْظُنَا :

«للمنافق ثلاث علامات: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتُمن خان» ١

ومن الملفت للنظر وجود هذه العلامات الثلاث مجتمعة في القصّة المذكورة ـ قصّة ثعلبة ـ فإنّه كذب، وأخلف وعده، وخان أمانة الله، وهي الأموال التي رزقه الله إيّــاها، وهــي في الحقيقة أمانة الله عنده.

وقد ورد الحديث المذكور في الكافي بصورة أشد تأكيداً عن الإمام الصادق الله عن النّبي عَلَيْهُ عن النّبي عَلَيْهُ حيث يقول: «ثلاث من كن فيه كان منافقاً، وإن صام وصلى وزعم أنّه مسلم: من إذا ائتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف» ٢.

نذكر هنا أنَّ من الممكن أن تصدر الذنوب المذكورة من المؤمنين، إلَّا أنَّها نــادرة، أمّــا استمرار صدورها فهو علامة روح النفاق في ذلك الشخص.

٤- وهنا ملاحظة أخرى ينبغي أن ننبه عليها، وهي أنّ ما قرأناه في هذه الآيات ليس بحثاً تاريخياً مختمة مضت من الزمان، بل هو بيان واقع أخلاقي واجتماعي يوجد في كل عصر وزمان، وفي كل مجتمع -بدون استثناء - توجد نماذج كثيرة تمثل هذا الواقع.

إذا لاحظنا واقعنا الذي نعيشه ودققنا فيه وربما إذا نظرنا إلى أنفسنا فسنكتشف نماذج من أعمال ثعلبة بن حاطب، وطريقة تفكيره في صور متعددة وأشخاص مخستلفين، فإن الكثيرين في الأوضاع العادية أو عند إعسارهم وفقرهم يكونون من المؤمنين المتحرقين على دينهم والثابتين على عهدهم حيث يحضرون في الحلقات الدينية، وينضوون تحت كل لواء يدعو إلى الإصلاح وإنقاذ المجتمع، ويضمون أصواتهم إلى كل مناد الحق والعدالة، ولا يألون جهداً في سبيل أعمال الخير، ويصرخون ويقفون بوجه كل فساد.

أمّا إذا فتحت أمامهم أبواب الدنيا ونالوا بعض العناوين والمراكز القيادية أو تسلطوا على رقاب الناس، فستتغير صورهم وسلوكهم، والأدهى من كمل ذلك أن تـتبدل ماهيتهم، وعندئذ سيخمد لهيب عشقهم لله، ويهدأ ذلك الهيجان والتحرق على دين الله، وتفتقدهم تلك الحلقات والجلسات الدينية، فلايساهمون في أيّة خطة إصلاحية ولا يسعون من أجل ذلك الحق، ولا تثبت لهم قدم في مواجهة الباطل.

ا. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ من لايحضر، الفقيد، ج ٤، ص ٣٦١.
 ٢. سفينة البحار، ج ٢، ص ٢٠٠؛ واصول الكافى، ج ٢، ص ٢٩٠، ح ٨.

هؤلاء وقبل أن يصلوا إلى مآربهم لم يكن لهم محل من الإعراب، أو أثر في المجتمع، لذا سيعاهدون الله وعباده بألف عهد وميثاق بأنهم إن تمكنوا من الأمر، أو امتلأت أياديهم من القدرات والأموال فسيفعلون كذا وكذا، ويتوسلون للوصول إلى أهدافهم بطرح آلاف الإشكالات والإنتقادات في حق المتصدين ويتهمونهم بعدم معرفتهم بإدارة الأمور، وعدم إحاطتهم بوظائفهم وواجباتهم، أمّا إذا وصلوا إلى ما يرومونه وتمكنوا من الأمر، فسينسون كل تلك الوعود والعهود ويتنكرون لها، وستتبخر كل تلك الإيرادات والإنتقادات وتذوب كل تلك الإيرادات والإنتقادات وتذوب

نعم، إنّ ضعف النفس هذا واحدة من العلامات البارزة والواضحة للمنافقين، وهل النفاق إلّا كون صاحبه ذا وجهين، وبتعبير آخر: هل هو إلّا ازدواج الشخصية؟ إنّ سيرة هكذا أفراد وتاريخهم غوذج للشخصية المزدوجة، لأنّ الإنسان الاصيل ذا الشخصية المتينة لا يكون مزدوج الشخصية.

ولا شك أن للنفاق درجات مختلفة، كالإيمان تماماً، فالبعض قد تسرسخت فسيهم هذه الخصلة الخبيئة إلى درجة اقتلعت كل زهور الإيمان بالله من قلوبهم، ولم تبق لها أثراً، بالرغم من أنهم ألصقوا أنفسهم بالمؤمنين وإدّعوا أنهم منهم.

لكن البعض الآخر مع أنهم بملكون إيماناً ضعيفاً، وهم مسلمون بالفعل، إلا أنهم يرتكبون أعهالاً تتفق مع سلوك المنافقين، وتفوح منها رائحة الإزدواجية، فهؤلاء ديدنهم الكذب، إلا أن ظاهرهم الصدق والصلاح، ومثل هؤلاء يصدق عليهم أيضاً أنهم منافقون وذوو وجهين.

أليس الذي عرف بالأمانة لظاهره الصالح، واستطاع بذلك أن يكسب ثقة واطمئنان الناس فأودعوه أماناتهم، إلّا أنّه يخونهم في أماناتهم، هو في واقع الحال مزدوج الشخصية؟ وكذلك الذين يقطعون العهود والمواثيق، لكنّهم لا يفون بها مطلقاً، ألا يعتبر عسملهم عمل المنافقين؟

إن من أكبر الأمراض الاجتاعية، ومن أهم عوامل تخلف المجتمع وجود أمثال هولاء المنافقين في المجتمعات البشرية ونحن نستطيع أن نحصي الكثير منهم في مجتمعاتنا الاسلامية إذا كنّا واقعيين ولم نكذب على انفسنا. والعجب أنّنا رغم كل هذه العيوب والمخازي والبعد عن روح التعليات والقوانين الإسلامية، فإننا نحمل الإسلام تبعة تخلفنا عن الركب الحضاري الأصيل!

الَّذِينَ يَلْمِرُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُقَّرِمِنِينَ فِ الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ الْمُعَدُونَ الْمُعَدُونَ الْمُعَدُونَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَا الْالْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّه

### سبب النزول

وردت عدّة روايات في سبب نزول هذه الآيات في كتب التّفسير والحديث، يستفاد من مجموعها أن النّبي عَبَيْكِ كان قد صمّم على إعداد جيش المسلمين لمقابلة العدو \_ وربّما كان ذلك في غزوة تبوك \_ وكان محتاجاً لمعونة الناس في هذا الأمر، فلما أخبرهم بذلك سارع الأغنياء إلى بذل الكثير من أموالهم، سواء كان هذا البذل من باب الزكاة أو الإنفاق، ووضعوا هذه الأموال تحت تصرف النّبي يَبَيْنُ أَرُ

أمّا الفقراء، كأبي عقيل الأنصاري أو سالم بن عمير الأنصاري. لما لم يجدوا ما ينفقونه لمساعدة جنود الإسلام، فقد عمدوا إلى مضاعفة عملهم، واستقاء الماء ليلاً، فحصلوا على صاعين من التمر، فادخروا منه صاعاً لمعيشتهم ومعيشة أهليهم، وأتوا بالآخر إلى النّبي عَلَيْنَةً وقدموه، وشاركوا بهذا الشيء اليسير الذي لاقيمة له ظاهراً في هذا المشروع الإسلامي الكبير.

غير أنّ المنافقين الذين لا هم لهم إلّا تتبع ما يمكن التشهير به بدلاً من التفكير بالمساهمة الجدية فإنّهم عابوا كلا الفريقين، أمّا الأغنياء فاتهموهم بأنّهم إغّا ينفقون رياءً وسمعة، وأمّا الفقراء الذين لا يستطيعون إلّا جهدهم، والذين قدموا اليسير وهو عند الله كثير، فإنّهم

سخروا منهم بأنّ جيش الإسلام هل يحتاج إلى هذا المقدار اليسير؟ فنزلت هذه الآيات، وهددتهم تهديداً شديداً وحذرتهم من عذاب الله. \

## التفسير

#### فبث المنافقين:

في هذه الآيات إشارة إلى صفة أخرى من الصفات العامّة للمنافقين، وهي أنّهم أشخاص لجوجون معاندون وهمهم التماس نقاط ضعف في أعمال الآخرين واحتقار كل عمل مفيد يخدم المجتمع ومحاولة إجهاضه بأساليب شيطانية خبيئة من أجل صرف الناس عن عمل الخير وبذلك يزرعون بذور النفاق وسوء ظن في أذهان المجتمع، وبالتالي إيقاف عجلة الإبداع و تطور المجتمع و خول الناس وموت الفكر الخلّاق.

لكن القرآن الجيد ذم هذه الطريقة غير الإنسانية التي يتبعها هؤلاء، وعرّفها للمسلمين لكي لا يقعوا في حبائل مكر المنافقين ومن ناحية أخرى أراد أن يفهم المنافقون أنّ سهمهم لا يصيب الهدف في الجتمع الإسلامي.

فني البداية يقول: إنّ هؤلاء ﴿ الدَّينَ يلمزونَ للمطّوّمينَ من المؤمنين في الصدقات والدّينَ لايجدونَ إلّا جهدهم فيستعرونَ منهم ستر الله منهم ولهم مدَّلتِ ألهم﴾.

«يلمزون» مأخوذة من مادة (لَنْز) بمعنى تتبع العيوب والعثرات، و«المطوّعين» مأخوذة من مادة (طوع) على وزن (موج) بمعنى الطاعة، لكن هذه الكلمة تطلق عادة على الأفراد الذين دأبهم عمل الخيرات، وهم يعملون بالمستحبات علاوة على الواجبات.

ويستفاد من الآية أعلاه أنّ المنافقين كانوا يعيبون جماعة، ويسخرون من الأخرى، ومن المعلوم أنّ السخرية كانت تنال الذين يقدمون الشيء القليل، والذين لا يجدون غيره ليبذلوه في سبيل الإسلام، وعلى هذا لابدّ أن يكون لمزهم وطعنهم مرتبطاً بأولئك الذين قدموا الأموال الطائلة في سبيل خدمة الإسلام العزيز، فكانوا يرمون الأغنياء بالرياء، ويسخرون من الفقراء لقلة ما يقدمونه.

ونلاحظ في الآية التي تليها تأكيداً أشد على مجازاة هؤلاء المنافقين، وتذكر آخر تهديد

١. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٩٦؛ تفسير العياشي، ج ٢، ص ١٠١، ح ٩٣.

بتوجيه الكلام وتحويله من الغيبة إلى الخطاب، والمخاطب هذه المرّة هو النّبي بَهُولِكُ ف قالت: والمتخفر لهم أو لا تستخفر لهم سبعين مرّة فلن يخفر الله لهم ).

## ہحوث

وهنا نلفت الأنظار إلى عدّة بحوث:

أ- إنّ نوع العمل هو المهم لا مقداره، وهذه الحقيقة في القرآن واضحة جلية، فالإسلام لم يستند في أي مورد إلى كثرة العمل ومقداره، بل هو يؤكّد داغاً \_ وفي كل الموارد \_ على أن الأساس هو نوع العمل وكيفيته، وهو يولي الإخلاص في العمل أهتية خاصة، والآيات المذكورة نموذج واضح لهذا المنطق القرآني.

وكما رأينا ـ أنّ القرآن الكريم مجدّ عملاً مختصراً لعامل مسلم بتي يعمل إلى الصباح في استقاء الماء بقلب يغمره عشق الله ومحبّته، وينبض بالمسؤولية تجاه مشاكل الجستمع الإسلامي ليحصل على صاع من تمر ويقدّمه لمقاتلي الإسلام في لحظات حساسة وفي مقابل ذلك نرى القرآن قد ذمّ الذين حقّروا هذا العمل الصغير ظاهراً، الكبير واقعاً، وهددهم وأوعدهم بالعذاب الأليم الذي ينتظرهم.

ومن هذه الواقعة تتضح حقيقة أخرى، وهي أنّ المسلمين في المجتمع الإسلامي الواقعي السالم يجب أن يحسّوا جميعاً بالمسؤولية تجاه المشاكل التي تعترض المجتمع وتظهر فيه، ولا يجب أن ينتظروا الأغنياء والمتمكنين يقوموا وحدهم بحل هذه المشاكل والمصاعب، بل على الضعفاء أيضاً أن يساهموا بما يستطيعون، مهما صغر وقل ما يقدمونه، لأنّ الإسلام يتعلق بالجميع لا بفئة منهم، وعلى هذا، فعلى الجميع أن يسعوا في حفظ الإسلام ولو ببذل يتعلق بالجميع لا بفئة منهم، وعلى هذا، فعلى الجميع أن يسعوا في حفظ الإسلام ولو ببذل النفوس والدماء، ويعملوا بكل وجودهم من أجل حياته وصيانته، المهم أنّ كل فرد يجب أن يبذل ما يستطيع، ولا يلتفت إلى مقدار عطائه، فليس المعيار كثرة العطاء وقلّته، بل الإحساس بالمسؤولية والإخلاص في العمل.

ومن المناسب في هذا المقام أن نطالع حديثاً نقل عن النّبي لَمُ اللّهِ عَلَيْهُمْ ، حيث سئل: أي الصدقة أفضل؟ فقال مَمْ اللّهُ عَلَيْهُمُ : «جهد المقل». \

٢- إنّ الصفة التي ذكرتها الآيات السابقة كسائر صفات المنافقين الأخرى لا تخسص بمنافقي عصر النبوة، بل هي مشتركة بين منافقي كل العصور والأزمنة، فإنّ هؤلاء يسعون بسوء ظنهم ودناءة سريرتهم أن يقللوا من أهيّية أعال الخير بأساليب مخستلفة، وإماتة الحوافز الخيرة في الناس والسخرية والإستهزاء، والإستهانة بأعمال الفقراء المخلصة والخالية من كل شائبة، وتحطيم شخصية هؤلاء، كل ذلك من أجل إطفاء جذوة الخير في الجسمع لينالوا ما يطمحون إليه من الشر والفساد.

إلا أن الواجب على المسلمين الواعين في كل عصر وزمن أن ينتبهوا إلى أهداف المنافقين وخططهم، وأن يشمروا الساعد ويحثوا السير في الإنجاء المضاد لعمل هؤلاء، فيدعون الناس إلى عمل الخير، ويوقرون ويعظمون العمل الصغير إذا صدر من الفقراء، ويُكبرون فيهم تلك النفوس التي لم تُقصّر عن خدمة الإسلام حسب طاقتهم، وعن هذا الطريق سيشجعون الصغير والكبير على الاستمرار في هذه الأعمال، بل ويكثرون منها إذا قدروا، وكذلك عليهم أن يبينوا لهم خطط المنافقين الهدامة في سبيل تحطيمهم، فإذا عرفها الجتمع فسوف لا تؤثر فيد دعاياهم وسمومهم، وعندها سيستمر في طريق الخير وخدمة الدين الهنيف و تنبيت هذه العقيدة التي اختارها.

"ليس المراد من جملة وسغوالله منهم أنّ الله سيعمل أعمالاً تشابه أعمالهم، بل المراد - كما قاله المفسّرون - أنّ الله سبحانه تعالى سيجازيهم على ما عملوا من الأعمال السيئة، أو أنّه تعالى سيحقرهم كما حقروا عباده وسخروا منهم.

٤- لا شك أن عدد السبعين الوارد في الآية يدل على الكثرة لا على نفس العدد، وبعبارة أخرى: إن معنى الآية، أنك مهما استغفرت لهؤلاء فلن يغفر الله لهم، تماماً كما يقول شخص لآخر: إذا أصررت وكررت قولك مائة مرة فلن أقبل منك، ولا يعني هذا أنه لو كرر قوله مائة مرة وزاد واحدة فسوف يقبل قوله، بل المراد أن قوله سوف لن يقبل مطلقاً مهما كرره.
إن مثل هذا التعبير يفيد تأكيد المراد، ولهذا فقد ذكر هذا الموضوع بنفسه في الآية ٦ من

١. مستدرك، ج ٧، ص ١٦٣؛ من لا يحضره الفقيد، ج ٢، ص ٧٠.

سورة المنافقون، وقد نني نفياً مطلقاً، حيث تقول الآية: ﴿سُولَ عَلَيْهُمُ لَسَتَغَفُّرُتُ لَهُمْ لَمُ لَمُ تستخفرلهم لن يشفرالله لهم﴾.

والدليل الآخر على هذا الكلام، العلة التي ذكرت في آخر الآية، وهي: ﴿ ذلك باللهم كفروا بالله ورسوله والله لا يبهدي القوم الفاسقين﴾ وهي توضح أنّ الاستغفار لأمثال هؤلاء مهما كثر وعظم فإنّه سوف لا ينجيهم، ولا يمكن أن يكون سبباً في خلاصهم ممّا ينتظرهم.

العجيب في الأمر أنّ عدّة روايات نقلت من مصادر أهل السنة، ورد فيها أنّ النّبي ﷺ قال بعد أن نزلت هذه الآية: «لأزيدن في الإستغفار لهم على سبعين مرّة»! رجاء منه أن يغفر الله لهم، فنزلت: ﴿مول عليهم استغفره لهم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم﴾ (

وهذه الرّوايات تعني أنّ النّبي تَتَمَلِيَّ قد فهم من هذه الآية أنّ المراد من السبعين هو العدد بالذات، ولهذا قال: «لأزيدن في الاستغفار لهم على سبعين مرّة» في الوقت الذي تريد الآية \_ كما قلنا \_ أن تقول لنا: إنّ العدد المذكور ذكر على وجه الكثرة والمبالغة، وكناية عن النني المطلق المقترن بالتأكيد، خصوصاً مع ملاحظة العلة التي ذكرت في ذيل الآية التي توضع ما ذكرناه.

وعلى هذا الأساس فإنّ هذه الرّوايات لا يمكن قبولها لأنّها تخالف القرآن، خاصّة وأن أسانيدها غير معتبرة عندنا.

التوجيه الوحيد الممكن لهذه الرّوايات \_بالرغم من أنّه خلاف الظاهر \_هو أنّ النّبي عَلَيْهُ عَلَى اللّه عَلْهُ اللّه عَلَى اللّه عَلْمُ اللّه عَلَى اللّه عَلْ

ونقلت رواية أخرى في هذا الموضوع، قد تكون هي الأصل للرّوايات الأخرى المذكورة، وإنّما اختلفت الرّوايات لأنّها نقلت بالمعنى لا بالنص، وهي أنّ النّبي عَبَاللَّهُ قال: «لو علمت إنّني لو زدت على السبعين مرّة غفر لهم لفعلت»، أو معنى هذا الكلام \_خاصة مع ملاحظة (لو) الدالة على الإمتناع \_ أنيّ أعلم أن الله سبحانه لا يغفر لهؤلاء، غير أنّ قلبي

١. لقد وردت روايات كثيرة بهذا المضمون ذكرت في تفسير جامعالبيان، ج ١٠. ص ١٣٨.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

يحرص على هداية عباد الله ونجاتهم، بحيث لو علمت \_فرضاً \_أنّ الزيادة في الاستغفار عن السبعين مرّة ستنجيهم لفعلت ذلك.

وعلى كل حال، فإن معنى الآيات المذكورة واضح، وكل حديث يخالفها فإمّا أن يوجه بحيث يوافقها أو يطرح جانباً.

8003

# التفسير

# إعاقة المنافقين مرّة أفرى:

يستمر الحديث في هذه الآيات حول تعريف المنافقين وأساليب عـملهم وسـلوكهم وأفكارهم ليعرفهم المسلمون جيداً، ولا يقعوا تحت تأثير وسائل إعلامهم وخططهم الخبيثة وسمومهم.

في البداية تتحدت الآية عن هؤلاء الذين تخلفوا عن الجهاد في غزوة تبوك، وتعذّروا بأغذار واهية كبيت العنكبوت، وفرحوا بالسلامة والجلوس في البيت بدل المخاطرة بأنفسهم والاشتراك في الحرب رغم أنّها مخالفة لأوامر الله ورسوله: ﴿ قُوحِ المحقّفون بمقعدهم خلاف رسول الله في المعلّف وبدل أن يضعوا كل وجودهم وإمكاناتهم في سبيل الله لينالوا افتخار الجهاد وعنوان الجاهدين، فإنّهم امتنعوا ﴿ وكرهوا أن يجاهدوا بأموالهم والنفسهم في سبيل الله ﴾.

إلا أن هؤلاء النفر لم يكتفوا بتخلفهم وتركهم لهذا الواجب المهم، بل إنهم سعوا في تخذيل الناس عن الجهاد بوساوسهم الشيطائية ومحاولة إخماد جذوة الحماسة الملتهبة في صدور المسلمين وتشبث المنافقون بكل عذر يمكن أن يحقق الهدف حتى ولو كان العذر الحسرًا!! ﴿وقالوا لا تنفروا في المعرّى وفي الحقيقة إنّ هؤلاء كانوا يطمعون في إضعاف إرادة المسلمين،

ومن جهة أخرى كانوا يحاولون سحب أكبر عدد ممكن إلى مستنقع رذيلتهم، حستى لا ينفردوا بالجرم.

ثمّ تتغير وجهة الخطاب إلى النّبي تَبَالِلَهُ ، فيأمره الله سبحانه وتعالى أن يجيبهم بلهجة شديدة وأسلوب قاطع: ﴿قُل تارجهنّم لَهُدَ حَزَّا لُو كَانُوا يَسْقَهُونَ ﴾ لكنّهم للأسف لضعف إيمانهم، وعدم الإدراك الكافي لا يعلمون أية نار تنتظرهم، فشرارة واحدة من تلك النّار أشدٌ حرارة من جميع نيران الدّنيا وأشدٌ حرقة وألماً.

وتشير الآية النّائية إلى أنّ هؤلاء ظنوا بأنهم قد حققوا نصراً بتخلفهم وتخذيلهم المسلمين وصرف أنظارهم عن مسألة الجهاد، وضحكوا لذلك وقهقهوا بملء أفواههم، وهذا هو حال المنافقين في كل عصر وزمن، إلّا أنّ القرآن حذّرهم من مغبة أعسالهم فقال: ﴿ وَلِيسَمِعُوا قَلِيلًا ولِيبِكُوا حَثِيرًا ﴾.

نعم، ليبكوا على مستقبلهم المظلم: ليبكوا على العذاب الأليم الذي ينتظرهم: ليبكوا على أنهم أغلقوا كل أبواب العودة بوجوههم، وأخيراً ليبكوا على ما أنفقوا من قوتهم وقدراتهم وعمرهم الثمين، واشتروا به الخزي والفضيحة وسوء العاقبة وتعاسة الحظ.

وفي نهاية الآية يبين الله تعالى أنّ هذه العاقبة التي تـنتظرهم هـي ﴿جَزَا بِهَا كَانُوا يكسبون﴾.

ممّا قلناه يتّضح أنّ المقصود هو: إنّ هذه الجماعة يجب أن يضحكوا قليلاً في هذه الدنيا ويبكوا كثيراً، لأنّهم لو اطلعوا على ما ينتظرهم من العذاب الأليم لبكوا كثيراً ولضحكوا قليلاً بالفعل.

إلّا أنّ بعض المفسّرين يذكر رأياً آخر في تفسير هذه الآية، وهو أنّهم مهما ضحكوا فإنّ ضحكهم قليل لقصر عمر الدنيا، وسيبكون في الآخرة بكاء بحيث إنّ كل بكاء الدنسيا لا يعادل شيئاً من ذلك البكاء. (

غير أن التّفسير الأوّل أنسب وأوفق لظاهر الآية، وللتعبيرات المشابهة لها سواء وردت في الأقوال أم الكتابات، خاصّة إذا علمنا أن اللازم من التّفسير الثّاني أن يكون معنى الأمر في الآية هو الإخبار لا الأمر، وهذا خلاف الظاهر.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

ويشهد للمعنى الأوّل الحديث المعروف عن النّبي ﷺ، والذي ذكره كثير من المفسّرين، حيث قال: «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً». \ (فتأمل جيداً).

وفي آخر آية – من الآيات محل البحث \_إشارة إلى طريقة أخرى دقيقة وخطرة من طرق المنافقين، وهي أنهم حينا يرتكبون ما يخالف القانون الإسلامي، فإنهم يُظهرون أعهالاً يحاولون بها جبران ما صدر منهم، ومحاولة تبرئة ساحتهم ممّا يستحقون من العقوبة، وبهذه الأعمال المناقضة لأعمالهم المخالفة للقانون فإنهم يخفون وجوههم الحقيقية، أو يسعون إلى ذلك.

إنَّ الآية الكريمة تقول: ﴿ فَإِنْ رَجِعَكَ الله إلى طَائفة منهم في استأذنوك الميقوى في قل ان تخرجوا همي لبدأ وان تقاتلوا همي مدوّل أي إنَّ النّبي يَّبَالِيَّ يجب أن يزرع اليأس في نفوس هؤلاء، ويُعلمهم أن هذا التلون سوف لا ينطلي على أحد، ولن يُخدع بهم أحد، والأولى لهم أن يجزموا أمتعتهم ويرحلوا من هذا المكان إلى مكان آخر، فإنّ أحداً سوف لا يقع في مكاندهم وحبائلهم في هذه المدينة.

وتوجد هنا مسألة ينبغي التنبيه إليها، وهي أنّ جملة ﴿طائفة منهم﴾ توحي أنّ هؤلاء المنافقين لم يكونوا بأجمعهم يمتلكون الشجاعة حتى يحضروا ويطلبوا من النّبي تَلِيَّا السماح لهم في الخروج إلى الجهاد، ربّما لأنّ بعضهم كانوا مفضوحين إلى حد يخجلون معه من الحضور في مجلس النّبي تَلِيَّا وطلب الخروج معه.

ثمّ تبيّن الآية أنّ سبب عدم قبول اقتراح هؤلاء وطلبهم ؛ ﴿ لِلَكُم رضيتم بِالقسود أوّل مرّة فَاقسدوا مِع المُعالفين ﴾.

### بحوث

1- لا شك أن هذه المجموعة من المنافقين لو كانوا قد ندموا على تخلفهم وتابوا مند، وأرادوا الجهاد في ميدان آخر من أجل غسل ذنبهم السابق، لقبل الله تعالى منهم ذلك، ولم يردهم النبي عَلَيْلُهُم، فعلى هذا يتبيّن لنا أن طلبهم هذا بنفسه نوع من المراوغة والشيطنة وعمل نفاقي، أو قل: إنّه كان تكتيكاً من أجل إخفاء الوجه القبيح لهم، والإستمرار في أعلمهم السابقة.

١. بحارالانوار، ج ٥٥، ص ١٠٧.

٣- إنّ كلمة (خالف) تأتي بمعنى المتخلف، وهي إشارة إلى المتخلفين عن الحـضور في ساحات القتال، سواء كان تخلفهم لعذر أو بدون عذر.

وذهب البعض إلى أنّ خالِف بمعنى مخالِف، أي اذهبوا أيّها المخالفون وضموا أصواتكم إلى المنافقين لتكونوا جميعاً صوتاً واحداً.

وفسّرها البعض بأنّ معناها (فاسد) لأنّ الغُلُوف بمعنىٰ الفساد، وخالِف: جاء في اللَّـغة بمعنى فاسِد.

ويوجد احتال آخر، وهو أنّه قد براد من الكلمة جميع المعاني المذكورة، لأنّ المنافقين وأنصارهم توجد فيهم كل هذه الصفات الرذيلة.

٣ وكذا ينبغي أن نذكر بأنّ المسلمين يجب أن يستفيدوا من طرق مجابهة المنافقين في الأعصار الماضية، ويطبقوها في مواجهة منافق محيطهم ومجتمعهم، كما يجب السباع نسفس أسلوب النّبي الأكرم مَنَ الله معهم، ويجب الحذر من السقوط في شباكهم وأن لا ينخدع المسلم بهم، ولا يرق قلبه لدموع التماسيح التي يذرفونها، «فإنّ المؤمن لا يلدغ من جعر مرتين». المحيم، ولا يرق قلبه لدموع التماسيح التي يذرفونها، «فإنّ المؤمن لا يلدغ من جعر مرتين». المحيم،

١. اصول الكافي، ج ٢، ص ٢٤١، ح ٣٨.

وَلَا تُصَلِّعَ لَى آَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدَا وَلَا نَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَلَا تُعَبِيعُ مَا اللَّهُ وَكَانُوا مُعَمِّمَ وَالْوَلَادُ هُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُعَذِبَهُم بِهَا وَهُمْ فَكِيمِ وَهُمْ حَكَيْرُونَ فَي الدَّنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَ وَهُمْ حَكَيْرُونَ فَي الدَّنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَهُمْ حَكَيْرُونَ فَي الدَّنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَهُمْ حَكَيْرُونَ فَي الدَّنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَهُمْ حَكَيْرُونَ فَي الدَّنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَهُمْ حَكَيْرُونَ فَي اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## التفسير

### أسلوب أشدّ في مواجهة المنافقين:

بعد أن أزاح المنافقون الستار عن عدم مشاركتهم في ميدان الفتال، وعلم الناس تخلفهم الصريح، وفشا سرّهم، أمر الله سبحانه وتعالى نبيّه بأن يتبع أسلوباً أشدّ وأكثر صراحة ليقتلع وإلى الأبد \_ جذور النفاق والأفكار الشيطانية، وليعلم المنافقون بأنّهم لا محل لهم في المجتمع الإسلامي، وكخطوة عملية في مجال تطبيق هذا الأسلوب الجديد، صدر الأمر الإلهي فولا تعلى أحد منهم هات أبدا ولا تقم على قبره ﴾.

إن هذا الأسلوب في الواقع من الكفاح السلبي الفاعل في مواجهة المنافقين، لأن النّبي تَنْ إليّ له من الكفاح السلبي الفاعل في مواجهة المنافقين لأن النّبي تَنْ له من المحاجة لتطهير الجنمع الإسلامي منهم، أمّا هذا الأسلوب السلبي فهو مؤثر في احتقار هؤلاء وتحجيم دورهم، وتقزيهم وطردهم من المجتمع الإسلامي.

من المعلوم أنّ المؤمن الحقيق محترم في الشرّع الإسلامي حيّاً وميتاً، ولهذا نرى الدين الإسلامي الحنيف قد أصدر ضمن تشريعاته الأمر بتغسيل الميت وتكفينه والصلاة عليه ودفنه، وأوجب أن يولى احتراماً كبيراً، وأن يودع التراب بمراسم خاصّة، وحتى بعد دفنه فإنّ من حقوقه أن يزور المؤمنون قبره، ويستغفروا له، ويطلبوا الرحمة له.

إنّ عدم إجراء هذه المراسم لفرد معين يعني طرده من المجتمع الإسلامي، وإذاكان الطارد له هو النّبي ﷺ نفسه، فإنّ الصدمة والأثر النفسي على نفسيته ووجوده سيكون شــديداً حِدًاً. إن هذا البرنامج والأسلوب الدقيق \_ في الواقع \_ كان قد أعد لمقابلة منافق ذلك العصر، ويجب أن يستفيد المسلمون من هذه الأساليب، أي إن هؤلاء المنافقين ما داموا يُظهرون الإسلام، فمن الواجب عليهم أن يعاملوهم كمسلمين وإن كان باطنهم شيئاً آخر، أمّا إذا أظهروا نفاقهم، وكشفوا اللثام عن وجوههم الحقيقية، فعندئذ يجب أن يعاملوهم كأجانب عن الإسلام.

وفي آخر الآية يتضع سبب هذا الأمر الإلهي بـ ﴿لِنَّهُم تَفُرُولُ بِاللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ ورغم ذلك فإنّهم لم يفكروا بالتوبة ولم يندموا على أفعالهم ليغسلوها بالتوبة، بل إنّهم بقوا على أفعالهم ﴿وَمَاتُوا وَهُمْ قَاسَتُونَ ﴾.

وهنا يمكن أن يسأل أحدكم: إنّ المنافقين إذا كانوا ـ حقيقة ـ بهذا البعد عن رحمة الله، وعلى المسلمين أن لا يُظهروا أي ود أو محبّة تجاههم، فلهاذا فضّلهم الله تعالى ومنحهم كل هذه القوى الاقتصادية من الأموال والأولاد؟

في الآية الأخرى يوجه الله سبحانه وتعالى الخطاب إلى النّبي ﴿ولا تسعجبك أموالهم وأولادهم ﴾ فإنّها ليست منحة ومحبّة من الله تعالى لهؤلاء المنافقين، بل على العكس عاماً، فإنّ هذه الأموال والأولاد ليست لسعادتهم، بل ﴿لِنّها يريدالله أن يعذّبهم بها في الدنيا وانزهق لنفسهم وهم كافرون ﴾.

إنّ هذه الآية مكنظيرتها التي مرّت في هذه السورة، وهي الآية ٥٥ متشير إلى حقيقة، وهي أنّ هذه الإمكانيات والقدرات الاقتصادية والقوى الإنسانية للأشخاص الفاسدين ليست غير نافعة لهم فحسب، بل هي عالباً مسبب لإبتلائهم وتعاستهم، لأنّ أشخاصاً كهؤلاء لا هم يصرفون أموالهم في مواردها الصحيحة ليستفيدوا منها الفائدة البناءة، ولا يتمتعون بأبناء صالحين كي يكونوا قرة عين لهم ومعتمدهم في حياتهم. بل إنّ أموالهم تصرف غالباً في طريق الشهوات والمعاصي ونشر الفساد وتحكيم أعمدة الظلم والطغيان، وهي السبب في غفلتهم عن الله سبحانه وتعالى، وكذلك أولادهم في خدمة الظلمة والفاسدين، ومبتلين بمختلف الانحرافات الأخلاقية، وبذلك سيكونون سبباً في تراكم البلايا والمصائب.

غاية الأمر إنّ الذين يظنون أنّ الأصل في سعادة الإنسان هو الثروة والقوة البـشرية فقط، أمّا كيفية صرف هذه الثروة والقوّة فليس بذلك الأمر المهم، تكون لوحة حسياتهم

مفرحة ومبهجة ظاهراً، إلّا أنّنا لو اقتربنا منها واطلعنا على دقائقها، وعلمنا أنّ الأساس في سعادة الإنسان هو كيفية الاستفادة من هذه الإمكانيات والقدرات لعلمنا أنّ هؤلاء ليسوا سعداء مطلقاً.

#### بحثان

1- لقد وردت في سبب نزول الآية الأولى روايات متعددة لا تخلو من تعارض.
فيستفاد من بعض الرّوايات، أنّ النّبي ﷺ لما مات عبدالله بن أبي \_المنافق المشهور \_
صلى عليه، ووقف على قبره ودعا له، بل لَفَّه بقميصه ليكون كفناً له، فنزلت الآية ونهت النّبي ﷺ عن تكوار هذا الفعل!

في الوقت الذي يُفهم من روايات أخرى أنّ النّبي يَتَأَبُّؤُ كان قد صمّم أن يصلي عليه، فنزل جبرئيل و تلا هذه الآية، ومنعه من هذا العمل.

وتقول عدة روايات أخرى أنّ النّبي تَبَيْلُةٌ لم يصل عليه، ولم يكن عزم على هذا العمل، غاية ما في الأمر أنّ النّبي تَبَيْلُةٌ أرسل قبيصه ليكفن به لترغيب قبيلة عبدالله بسن أبي في الإسلام، ولما سئل النّبي تَبَيْلُةٌ عن سبب فعله هذا أجاب تَبَيِّلُةٌ بأنّ قبيصه سوف لن ينجيه من العذاب، لكنّه يأمل أن يسلم الكنير بسبب هذا العمل، وبالفعل قد حدث هذا، فإنّ الكثير من قبيلة الحزرج قد أسلموا بعد هذه الحادثة.

وبالنظر إلى اختلاف هذه الرّوايات اختلافاً كثيراً، فإنّا قد صرفنا النظر عنن ذكسرها كسبب للنزول، خصوصاً على قول بعض المفسّرين الكبار بأنّ وفاة عبدالله بن أبي كانت سنة ٩ هجرية، أمّا هذه الآيات فقد نزلت في حدود السنة الثّامنة. ٢

غير أنّ الذي لا يمكن إنكاره، أنّ الظاهر من أسلوب الآية ونبرتها أنّ النّبي ﷺ كان يصلي على المنافقين، وكان يقف على قبورهم قبل نزول هذه الآيات، لأنّ هـؤلاء كـانوا مسلمين ظاهراً "، لكنّه امتنع من هذه الأعمال بعد نزول هذه الآية.

١. بحارالانوار، ج ٢١، ص ١٩٩، ٢٠ بعسير الميزان، ج ٩، ص ٣٦٧.

٣. يستفاد من مجموعة من الرّوايات أنّ النّبي تَنْكُولُهُ كان يصلي على المنافقين بعد نزول هذه الآية أيضاً. إلّا أنّه يكبر أربعاً لا أكثر، أي أنّه كان يصرف النظر عن التكبير الخامس الذي هو دعاء للميت. إنّ هذه الرّواية يمكن بكبر أربعاً لا أكثر، أي أنّه كان يصرف النظر عن التكبير الخامس الذي هو دعاء للميت. إنّ هذه الرّواية يمكن بكبر

٧ وكذلك يستفاد من الآية المذكورة جواز الوقوف على قبور المؤمنين والدعاء لهم والترحم عليهم، لأنّ النهي الوارد في الآية مختص بالمنافقين، وعلى هذا فإنّ هذه الآية تعني بمفهومها جواز زيارة قبور المؤمنين، أي: الوقوف على قبورهم والدعاء لهم. إلّا أنّ الآية قد سكتت عن مسألة إمكان التوسل بقبور هؤلاء المؤمنين، وطلب قضاء الحاجات ببركتهم من الله تعالى، رغم جواز ذلك من وجهة نظر الرّوايات الإسلامية.

8003

لكاقبولها فيما لوكان معنى الصلاة هنا الدعاء، و(لا تصل) في الآية هو (لا تدع)، أمّا لوكان العراد (لا تصل) فإنّ هذه الرّواية تخالف ظاهر القرآن، ولا يمكن قبولها. ولا يمكن إنكار أنّ جملة (لا تصل) ظاهرة بالمعنى الثاني، ولذلك فإنّنا لا نستطيع - من وجهة نظر الحكم الإسلامي - أن نصلي على المنافقين الذين اشتهر نفاقهم بين الناس، وأن نرفع اليد عن ظهور الآية لرواية ميهمة.

# التفسير

#### دناءة الهمّة:

الكلام في هذه الآيات يدور كذلك حول المنافقين، إلّا أنّ هذه الآيسات تــقارن بــين الأعمال القبيحة للمنافقين وأعمال المؤمنين الحقيقيين الحسنة، وتوضح مــن خــلال هــذه المقارنة انحراف هؤلاء المنافقين ودناءتهم.

فالآية الأولى تتحدث عن حال المنافقين إذا ما دعا الرّسول النّاقة الناس إلى الثبات على الإيمان والجهاد في سبيل الله، فإنهم -أي المنافقون - رغم قدرتهم الجسمية والمالية سيطلبون العذر والسماح لهم بعدم المشاركة والبقاء مع ذوي الأعذار: ﴿وَإِذَا لَنْزَلْتُ سُورَةَ لَنَ آمَنُولُ بِالله وَجَاهُدُولُ مِنْ مِع القاعدين ﴾.

كلمة «الطول» على وزن فعل -جاءت بمعنى القدرة والاستطاعة المالية، وعلى هذا فإن و أولوا الطّول بمعنى المستطيعين والقادرين مالياً وجسمياً على الحضور في ميدان الحرب، ورغم ذلك فهم يميلون إلى التخلف مع أولئك الذين لا قدرة لديهم -مادياً أو بدنياً -على الحضور والمشاركة في الجهاد. وأصل هذه الكلمة مأخوذ من «الطول» ضد العرض، والاشتراك والإرتباط بين هذين المعنيين واضح، لأنّ القدرة المالية والجسمية يعطي معنى الاستمرارية والدوام وطول القدرة.

وفي الآية التي تليها وبخ القرآن هؤلاء وذمهم وقبّحهم بأنّهم ﴿ رضوا بأن يكونوا صع الفوالف ﴾ ، وكما أشرنا سابقاً ، فإنّ خوالف جمع خالفة ، وأصلها من (خلف) ، ولذلك يقال للمرأة إذا خرج الرجل من المنزل، وبقيت في المنزل: إنّها خالفة . والمقصود من الخوالف في هذه الآية كل الذين عُذِروا عن المشاركة في الجهاد بشكل أو آخر، أعم من أن يكونوا نساء أو مسنين أو مرضى أو صبيان. وقد أشارت بعض الأحاديث الواردة في تفسير الآية إلى هذا الموضوع.

ثم أضافت الآية؛ بأن هؤلاء نتيجة لكثرة الذنوب والنفاق وصلوا إلى مرحلة ﴿وطبع على قلوبهم فهم لايفقهون﴾. وقد بحثنا في بداية سورة البقرة معنى الطبع على القلب. ا

ثمّ تحدثت الآية التي تليها في الجانب المقابل عن صفات وروحيات الفئة التي تقابل المنافقين، وهم المؤمنون الخلصون، وعن أعالهم الحسنة، وبالتالي عاقبة أعيالهم المعاكسة تماماً لعاقبة أولئك، فهي تقول: ﴿لَكُنُ الرّسُولُ والذينُ آمنوا معه جاهدوا بأموالهم وأنفسهم فكانت عاقبتهم أن يتمتعوا بكل الخيرات والسعادة واللذائذ المادية والمعنوية في الدنيا والآخرة ﴿وأولئك لهم الغيرامه وأولئك هم العفلمون ﴾.

كلمة (الخيرات) صيغة جمع محلّى بالألف واللام، ومن ذلك يستفاد عموميتها، فهي تعبير جامع لكل توفيق وخير ونصر وموهبة، وهي تشمل المادية منها والمعنوية.

كما أنَّ تعبير هاتين الجملتين \_حسب القواعد التي قررت في المعاني والبيان \_ يدل على الحصر، أي أنَّ هذا التعبير يدل على أن (المخلصين) وحدهم يمثلون هذا الجانب المـقابل، ويدل على إنَّ هؤلاء وحدهم الذين يستحقون كل خير وسعادة، هؤلاء الذين يجاهدون بكل وجودهم وبكل ما يمتلكون.

ويستفاد بوضوح من همذه الآيمة أنّ «الإيسمان» و«الجمهاد» إذا اتحمدا في شخص، فسيصحبهما كل خير وبركة، ولا سبيل إلى الفلاح والإخلاص، أو إلى شيء من الخيرات والبركات المادية والمعنوية إلّا في ظل هذين العامَلين.

<sup>· ،</sup> راجع إلى تفسير الأمثل ذيل آية ٧ من سورة البقرة.

وهناك نقطة أخرى تستحق التنبيه لها، وهي أنّنا نستفيد من خلال مقارنة صفات هاتين المجموعتين أنّ المنافقين \_ لفقدانهم الإيمان، وتلوثهم المضاعف بالمعاصي والذنوب \_ أفراد جاهلون، لذلك فهم محرومون من (علو الهمة) التي هي وليدة الفهم والشعور والوعي، فهم يرضون أن يكونوا مع القاعدين من المرضى والصبيان، ويأبون الحضور في سوح الجهاد رغم افتخاراته وامتيازاته.

أمّا في المقابل، فإنّ المؤمنين قد اتضحت لهم الأمور وأدركوا عواقبها فعلت همتهم بحيث رأوا أنّ الجهاد هو الطريق الوحيد للإنتصار على المشاكل التي تعترضهم، فسعوا إليه بكل وجودهم وقدراتهم.

إن هذا الدرس الكبير هو الذي علمنا القرآن إياه في كثير من آياته، ومع ذلك فنحن غافلون عنه.

وفي آخر آية من الآيات التي نبحثها إشارة إلى قسم من الجزاء الأخروي المعد لهؤلاء المؤمنين، فهي تبشرهم بأنهم قد ﴿ لَعدَ الله لهم جنّات تجري من تحتما الألمار و توكّد لهم بأنّ هذه المواهب والنعم سوف لا تفنى ولا تنفد، بل سيبقون ﴿ خَالدين فيها ﴾ ، ثمّ تبيّن أنّ ﴿ وَلك الفور العظيم ﴾ .

إنَّ تعبير ﴿ لَمَدَّ لِللهِ علامة جلية على مدى الإحترام الذي أولى الله هؤلاء المؤمنين بد، حيث أعد لهم من قبل كل هذه المواهب والنعم.

8003

وَجَآءَ ٱلْمُعَذِّرُونَ مِنَ ٱلْأَعْمَابِ لِيُؤْذَنَ لَحُمُّمَ وَقَعَدَ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ ٱلِيعُرُّنَ

## التفسير

في هذه الآية ـ ولمناسبة البحث هنا للأبحاث السابقة حول المنافقين الذين يـتعذرون بكل عذر ويتمسكون بأتفه الحجج ـ إشارة إلى وضع وواقع مجموعتين من المتخلفين عن الجهاد:

الأولى: وهم المعذورون فعلاً في عدم مشاركتهم في القتال.

والثّانية؛ وهم المتخلفون عن أداء هذا الواجب الكبير تمرداً وعصياناً، وليس لهم أي عذر في تخلفهم هذا.

فني البداية تقول الآية أنّ هؤلاء الأعراب رغم أنهم كانوا معذورين في عدم الاشتراك في الجهاد، فإنهم حضروا بين يدي النّبي عَبَيْنَةٌ وطلبوا منه أن بأذن لهم في الجهاد: ﴿وجاء المعدّرون من الأمولب ليؤدن لهم ﴾. وفي مقابل ذلك فإنّ الفئة الأخرى التي كذبت على الله ورسوله قد تخلف أفرادها دون أي عذر، ﴿وقعد الذين كشبوا الله ورسوله ﴾. وفي النهاية هددت الآية الجموعة الثانية تهديداً شديداً وأنذرتهم بأنّه ﴿سيسيب الذين كشفوا منهم عدّاب المنه المنهم.

إنّ ما قلناه في تفسير الآية المذكورة هو الأنسب للقرائن الموجودة، فإنّنا نرى من جهة أنّ هاتين الفئتين تقابل إحداهما الأخرى، ومن جهة أخرى فإنّ كلمة (منهم) تدل على أنّ أفراد المجموعتين لم يكونوا كفّاراً بأجمعهم، ومن هاتين القرينتين يفهم أنّ (المعذرين) هم المعذورون حقيقة.

إلَّا أَنَّه ذُكر في مقابل هذا التَّفسير تفسيران آخران:

الأوّل؛ إنّ المقصود من (المعذرين) هم الذين كانوا يتمسكون بالأعذار الواهية والكاذبة للفرار من الجهاد. والمقصود من المجموعة الثّانية هم الذين لا يكلفون أنفسهم حتى مشقّة الإعتذار، بل إنّهم يمتنعون علناً وبكل صراحة عن إطاعة أوامر الله عزّوجلّ.

الثّاني: إنّ كلمة (المعذرين) تشمل كل الفئات التي تعتذر بأعذار ما عن الذهاب إلى ميادين الحرب والجهاد، سواء كانت هذه الأعذار صادقة أم كاذبة.

إِلَّا أَنَّ القرائن تدل على أنَّ (المعذرين) هم المعذورون الحقيقيون. على أنَّ (المعذرين)

لَيْسَ عَلَى الضَّهُ عَفَى آءِ وَلَاعَلَى الْمَرْضَى وَلَاعَلَى الَّذِينَ لَا يَحِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُوا لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَاللَّهُ عَنفُورٌ رَّحِيدٌ اللَّهِ وَلَاعَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَنَوْكَ لِتَحْمِلَهُ مِ قُلْتَ لَا أَجِدُ مَا أَجْلَكُمُ مَع عَلَيْهِ تَوَلَّوا وَاعْمَدُ مُهُمُ مَنْ مِن الدَّمْعِ حَرَنًا اللَّهِ دُوا مَا بُنفِقُونَ اللَّهِ إِنسَاءً السَّبِيلُ عَلَى الذِينَ فِسَتَعْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيااً وَرَضُوا بِالْن يَكُونُوا مَعَ السَّبِيلُ عَلَى الذِينَ فِسَتَعْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيمَا أَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَى وَلَا مَا يُعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَطَابَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَطَابَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْحَالِقُومُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمَالُومُ اللَّهُ الْمَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا الْعَلَامُ وَالْمَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُ الْمُعَلِّى الْعَلَمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْعَالِمُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللْعُلِي الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِلُولُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُعُو

## سبب النزول

نقل في سبب نزول الآية الأولى أنّ أحد أصحاب رسول الله عَلَيْ المخلصين قال للنّبي عَلَيْهُ : يا رسول الله، إني شيخ كبير أعمى وعاجز، وليس لي حتى من يأخذ بيدي ليذهب بي إلى ميدان القتال، فهل أعذر إذا لم أحضر وأشارك في الجهاد؟ فسكت النّبي عَلَيْهُمْ ، فنزلت الآية وعذرت مثل هؤلاء الأفراد. أ

ويستفاد من سبب النزول هذا أنّ المسلمين ـ حتى الأعمى منهم ـ لم يكونوا ليسمحوا لأنفسهم أن يمتنعوا عن الحضور في ميدان الجهاد، وربّما كان ذلك لأنّهم كانوا يحتملون أن وجودهم بهذه الحالة قد يرغّب المجاهدين في الإنضام إلى جيوش المسلمين ومشاركتهم في أمر الجهاد، أو أنّهم يكثرون السواد على أقل التقادير.

وبالنسبة للآية الثّانية فقد ورد في الرّوايات أنّ سبعة نفر من فقراء الأنصار جاءوا إلى رسول الله عَلَيْنَ الرّسول الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الرّسول الله عَلَيْنَ الرّسول الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ اللهُ عَلْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْنَانِ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْنَانِي اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلْنَانِهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَانِهُ عَلْمُ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِهُ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَانِ عَل

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٢١، ص ٢٠٠.

من ذلك خرجوا من عند رسول الله ﷺ وأعينهم تفيض من الدمع، ثمّ عُـرفوا بـعد ذلك بـ «البكّائين» \.

# التُفسير

#### العشق للمهاد ودموع المسرة:

هذه الآيات قسمت المسلمين في مجال المشاركة في الجهاد لتوضيح حال سائر الجاميع من ناحية القدرة على الجهاد، أو العجز عنه، وأشارت إلى خمس مجموعات: أربع ممنها معذورة حقيقة وواقعاً، والخامسة هم المنافقون.

الآية الأولى تقول: إن الضعفاء، والعاجزين لكبر أو عمى أو نقص في الأعضاء، والذين لا وسيلة لهم يتنقلون بها ويستفيدون منها في المشاركة في الجهاد، لا حرج عليهم إذا تخلفوا عن هذا الواجب الإسلامي المهم: ﴿ليس على الفسفاء ولا على المرضى ولا على الذين لا يجدون ما ينفقون حرج ﴾. هذه الأقسام الثلاث تعذر في كل قانون إذا لم تشارك، والعقل والمنطق عضي هذا التسام، ومن المسلم أنّ القوانين الإسلامية لا تنفصل عن المنطق والعقل في أي مورد.

كلمة «العرج» في الأصل تعني مركز اجتماع الشيء، ولما كان اجتماع الناس وكثرتهم في مكان ومركز ما ملازم لضيق ذلك المكان، فقد استعملت هذه الكلمة بمعنى الضيق والإزعاج والمسؤولية والتكليف، ويكون معناها في هذه الآية هو المعنى الأخير، أي المسؤولية والتكليف.

ثمّ بيّنت الآية شرطاً مهماً في المهاح لهؤلاء بالإنصراف، وهو إخلاصهم وحبّهم لله ورسوله، ورجاؤهم وعملهم كل خير لهذا الدين الحنيف، لذا قالت: ﴿إِذَا تَصْعُوا لله ورسوله﴾ أي إنّ هؤلاء إذا لم يكونوا قادرين على حمل السلاح والمشاركة في القتال، فإنّهم قادرون على استعال سلاح الكلمة والسلوك الإسلامي الأمثل، وبهذا يستطيعون ترغيب الجماهدين، ويثيرون الحماس في نفوس المقاتلين، ويرفعون معنوياتهم بذكرهم الثمرات المترتبة على الجهاد وثوابه العظيم.

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، بع ٢١، ص ٢٠٠٠.

وكذلك يجب أن لا يقصروا في هدم وتضعيف معنويات العدو، وتهيئة أرضية الهزيمة في نفوس أفراده قدر المستطاع لأن كلمة (نصع) في الأصل بمعنى (الإخلاص) وهي كلمة جامعة شاملة لكل شكل من أشكال طلب الخير والإقدام المخلص في هذا السبيل، ولما كان الكلام عن الجهاد، فإنها تنظر إلى كل جهد وسعى يبذل في هذا الجال.

ثم تذكر الآية الدليل على هذا الموضوع، فتذكر أن مثل هؤلاء الأفراد الذين لا يألون جهداً في عمل الخير، لا يمكن أن يعاتبوا أو يُوجَّنوا أو يُعاقبوا، إذ ﴿ما على المعسنين من سييل﴾.

بعد ذلك اختتمت الآية بذكر صفتين عظيمتين من صفات الله عزّوجل \_ وكل صفاته عظيمة \_ كدليل آخر على جواز تخلف هؤلاء المندرجين ضمن المجموعات الثلاث فقالت: ﴿ وَلَالُهُ فَفُورُ رَحِيمٍ ﴾ .

(غفور) مأخوذة من مادة الغفران، أي الستر والإخفاء، أي إنّ الله سبحانه و تعالى سيلتي الستار على أعمال هؤلاء المعذورين ويقبل أعذارهم، وكون الله «رحيماً» يسقتضي أن لا يكلف أحداً فوق طاقته، بل يعفيه من ذلك، وإذا أجبر هؤلاء على الحضور في ميدان القتال، فإنّ ذلك لا يناسب غفران الله ورحمته، وهذا يعني أنّ الله الغفور الرحيم سيعني هؤلاء عن الحضور حتماً، و يعفو عنهم.

ويستفاد من جملة من الرّوايات التي نقلها المفسّرون في ذيل هذه الآية، أنّ هذه الجموعات المعذورة لا يقتصر الأمر فيهم على الساح لهم في التخلف وعدم مؤاخذتهم فحسب، بل إنّ أفرادها لهم من الجزاء والتواب كثواب الجاهدين الذين حضروا وقاتلوا، كل على قدر اشتياقه وتحرقه للمشاركة، فنحن نقف على حديث عن النّبي عَلَيْ ونقرأ: إنّ رسول الله عَلَيْ لما قفل من غزوة تبوك فأشرف على المدينة قال: «لقد تركتم بالمدينة رجالاً ما سرتم في مسير، ولا أنفقتم من نفقة، ولا قطعتم وادياً إلاكانوا معكم فيه قالوا: وكيف يكونون معنا وهم بالمدينة؟ قال: حبسهم العذر» أ.

ثمّ تشير الآية إلى الفئة الرّابعة من المعفو عنهم وهؤلاء هم الذين حضر والـبشوق ـعند النّبي عَبَاللَّهُ بأنّه لا

تفسير الدرّالمنثور، طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ٩، ص ٣٨٦.

يملك ما يحملهم عليه، فخرجوا من عنده وعيونهم تفيض من الدمع حزناً وأسفاً على ما فاتهم، وعلى أنّهم لا يملكون ما ينفقونه في سبيل الله: ﴿ وَلا على الدّينَ إِذَا هَا أَتُوكَ لِتَحملهم قلب لا أَجِدها أحملكم عليه تولوا وأعيتهم تقيض من الدمع حزنا ألّا يجدوا ها يتفقون ﴾.

«تغيض» من مادة الفيضان، أي الإنسكاب والتساقط بعد الإمتلاء، فإنّ الإنسان إذا أهمه أمر أو دهمته مصيبة، فإذا لم تكن شديدة اغرورقت عيناه بالدموع وامتلأت دون أن تجري، أمّا إذا وصلت إلى مرحلة يضعف الإنسان عن تحملها سالت دموعد.

إنّ في هذه دلالة على أنّ هؤلاء النفر من أصحاب رسول الله على المنطقة ومولهين بالجهاد إلى درجة أنّهم لما رُخص لهم في البقاء لم يكتفوا بالتأسف والهم لهذه الرخصة، بل إنّهم جزت دموعهم كما لو فقد إنسان أعز أصدقائه وأحبائه، وبكوا بكاءً مرّاً لهذا الحرمان. لا شك أن الفئة الرّابعة لا تفترق عن الفئة النّالئة المذكورة في الآية ولكنّهم لهذه الحالة الخاصة من العشق، ولامتيازهم بها عن السابقين، ولتكريهم جسّمت الآية وضعهم بصورة مستقلة ضمن نفس الآية، وكانت خصائصهم هي:

أَوْلاً: إِنَّهُم لَم يَقْتَنَعُوا بَعَدُمُ امْتَلاكُهُمُ لَمُسْتَلَزُمَاتَ الجُهَادُ، فَحَضَرُوا عَنْدُ النّبي ﷺ طمعاً في الحصول عليها، وأصروا عليه إصراراً شديداً في تهيئتها إن أمكنه ذلك.

ثانياً: إنّ النّبي عَبَالِمَهُ لما اعتذر عن تلبية طلبهم لم يكتفوا بعدم الفرحة بذلك، بل انقلبوا بهمّ وحزن فاضت دموعهم بسببه، ولها تين الخصلتين ذكرهم الله سبحانه و تعالى مستقلاً في الآية.

أمّا آخر الآية فتبين وضع الفئة الخامسة، وهم الذين لم يعذروا، ولن يُعذروا عند الله تعالى، فإنّهم قد توفرت فيهم كل الشروط، ويملكون كل مستلزمات الجهاد، فوجب عليهم حتماً، لكنّهم رغم ذلك يحاولون التملّص من أداء هذا الواجب الإلهي الخطير، فجاؤوا إلى النّبي مَنْفَيْهُم سيؤاخذون بتهرّبهم النّبي مَنْفَيْهُم سيؤاخذون بتهرّبهم ويعاقبون عليه: ﴿إِنّهُ السّبيل على الذين يستأذنونك وهم لقنيا ﴾

وتضيف الآية بأنّ هؤلاء يكفيهم عاراً وخزياً أن يرضوا بالبقاء مع العاجزين والمرضى رغم سلامتهم وقدرتهم، ولم يهتموا بأنهم سيحرمون من فخر الإشتراك في الجهاد: ﴿ رضوا بأن يكونوا مع الغوالف ، وكنى به عقاباً أن يسلبهم الله القدرة على التفكر والإدراك نتيجة أعالهم السيئة هذه، ولذلك أبغضهم الله: ﴿ وطبع للله على قلوبهم قهم لا يعلمون ﴾

#### ہحوث

1- تتضح من هذه الآيات \_ بصورة جلية وواضحة \_ المعنويات القوية العالية لجينود الإسلام، وكيف أن قلوبهم كانت تتطلع بشوق، وتتحرق عشقاً للجهاد والشهادة، وهذا الفخر والوسام مقدم على جميع الأوسمة والصفات الأخرى التي كانوا يمتلكونها، ومن هنا يتضح عامل هو من أهم عوامل التقدم السريع للإسلام وتطوره وانتشاره في ذلك اليوم، وتخلفنا في الوقت الحاضر لفقداننا هذا الوسام.

كيف يمكننا أن نجعل من يبكي ألماً وحسرة لحرمانه من الجهاد، وإن كان لعذر، ومن يحاول التذرع بألف عذر وعذر من أجل الفرار من صف المجاهدين، في صف واحد ومرتبة واحدة؟

إذا رجعت إلينا روح الإيمان وحبّ الجهاد وعشقه، والإفتخار بالشهادة في سبيل الله، ودبت في واقعنا الميت، فإنّنا سنحصل على نفس الإمتيازات والإنـتصارات التي حـققها وحصل عليها مسلموا الصدر الأوّل.

إنّ تعاستنا وتخلفنا يكن في أنّنا التزمنا بالإسلام ظاهراً، واتخذناه ردءاً دون أن ينفذ إلى أعهاقنا ووجودنا، ورغم ذلك فإنّنا نتوقع أن نصل بهذا الواقع إلى مستوى المسلمين الأوائل! ٢- ونستفيد من الآيات السابقة أيضاً، أنّه لا يستثنى أحد بصورة عامّة من المشاركة في أمر الجهاد، من دعم الجاهدين، وإسنادهم في جهادهم، حتى المرضى والعاجزين عن جمل الأسلحة والمشاركة في ميدان الحرب، فإنّهم إن عجزوا عن ذلك فهم قادرون أن يُرغّبوا الجاهدين ويثيروا حماسهم بكلامهم وبيائهم وسلوكهم، وأن يدعموا جهادهم بذلك، وفي الحقيقة فإنّ للجهاد مراحل متعددة، فإذا عُذر الإنسان عن احدى مراحله فإنّ ذلك لا يعنى سقوط بقية المراحل عن ذمته.

٣- إنّ جملة وما على المحسنين من سبيل الصبحت منبعاً قانونياً واسعاً في المباحث الفقهية حيث استفاد الفقهاء منها أحكاماً كثيرة، فمثلاً: إذا تلفت الوديعة في يد الأمين بدون أي إفراط أو تفريط منه، فإنه لا يكون ضامناً، ومن جملة الأدلة على هذه المسألة هي الآية المذكورة، لأنه محسن، ولم يرتكب مخالفة، فإذا اعتبرناه مسؤولاً وضامناً، فإنّ هذا يعني أنّ المحسن مؤاخذ.

ليس هناك شك في أنّ الآية المذكورة قد وردت في الجاهدين، إلّا أنا نعلم أن مورد الآية لا يحدّد عموميتها، وبعبارة أخرى، فإنّ مورد الآية لا يخصص الحكم مطلقاً. يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُلُ لَاتَعْتَ ذِرُواْ لَن نُوْمِنَ لَكُمْ مَا لَانَعْتَ ذِرُواْ لَن نُوْمِنَ لَكُمْ مَا لَكُمْ وَرَسُولُهُ مُمَّ تُرُدُونَ إِلَى مَنَا اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا كُنتُ مَعْمَلُونَ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَا مَا مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَ

## سبب النزول

يقول بعض المفسّرين: إنّ هذه الآيات نزلت في جماعة من المنافقين يبلغ عددهم ثمانين رجلاً، لأنّ النّبي تَتَهَلِلاً لما رجع من غزوة تبوك أمر أن لا يجالسهم أحد ولا يكلمهم، فلمّا رأى هؤلاء هذه المقاطعة الاجتماعية الشديدة بدأوا يعتذرون عمّا بدر منهم، فنزلت هذه الآيات لتبيّن حال هؤلاء وحقيقتهم. \

# التفسير

### لا تصغوا إلى أعذارهم وأيمانهم التاذبة:

تستمر هذه السلسلة من الآيات في الحديث عن الأعيال الشيطانية للمنافقين، وتزيج الستار عنها الواحد تلو الآخر، وتحذر المسلمين من الإنخداع بريائهم أو الوقوع تحت تأثير كلهاتهم المعسولة.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحرالمحيط، ج ٥، ص ٤٨٥، ذيل الآية مورد البحث.

الآية الأولى تبين للمسلمين أنّ هؤلاء إذا علموا بقدومكم فسيأتون: ﴿يعتدُرُونَ الِيكُمُ اللّهِ الأُولَىٰ تبين للمسلمين أنّ هؤلاء إذا علموا بقدومكم فسيأتون: ﴿يعتدُرُونَ اللّهِ تعالى قد أطلع إِذَا رَجِعتُم اللّهِمِ اللّهِ اللّهُ تعالى قد أطلع النّبي عَلَيْ اللهُ على كذب المنافقين، وأنهم سيأتونهم ليعتذروا إليهم، ولذلك فإنّه تعالى علمهم كيفية جواب هؤلاء إذا قدموا إليهم ليعتذروا منهم.

ثمّ يتوجه الخطاب إلى النّبي تَنْبَيْلُا ما باعتباره قائد المسلمين - بأن يواجه المنافقين ﴿ قَلَ لا تعتذروا لن نؤمن لكم ﴾ لأنّا على علم بأهدافكم الشيطانية وما تضمرون وما تعلنون، إذ ﴿ قد تَبَانَا الله مِن أَعْبَارَهُم ﴾ إلّا أنّه في الوقت نفسه سيبق باب التوبة والرجوع إلى الصواب مفتوحاً أمامكم ﴿ وسيرى الله مجلكم ورسوله ﴾

واحتمل البعض في تفسير هذه الآية أنّ التوبة ليست هي المقصودة من هذه الجملة، بل المقصود أنّ الله ورسوله سيطلعان على أعالكم ويريانها في المستقبل كا رأياها الآن، وسيحبطان كل مؤامراتكم، وعلى هذا فلا يمكن أن تصنعوا شيئاً، لا اليوم ولا غذاً، ولنا بحث مفصل حول هذه الجملة، ومسألة عرض أعال الأمة على نبيّها تَنْهُمُ سيأتي في ذيبل الآية ١٠٥ من هذه السورة.

ثم قالت الآية: إن كل أعالكم ونيّاتكم ستثبت اليوم في كتبكم ﴿ ثم تسردُون الله مالم الفيب والشهادة فينبّنكم بماكنتم تسملون﴾.

وفي الآية التالية إشارة أخرى إلى أيمان المنافقين الكاذبين، وتنبيه للمسلمين على أنّ هؤلاء سيتوسلون بالبمين الكاذبة لتغفروا لهم خطيئاتهم وتصفحوا عنهم وسيحلفون بالله لكم إذا للقلبتم إليهم لتحرضوا منهم.

في الحقيقة، إن هؤلاء يطرقون كل باب ليردوا منه، فتارة يريدون إثبات براءتهم وعدم تقصيرهم بالإعتذار، وتارة يعترفون بالتقصير ثم يطلبون العفو عن ذلك التقصير، إذ رتبا استطاعوا عن إحدى هذه الطرق النفوذ إلى قلوبكم، لكن لا تتأثروا بأي أسلوب من هذه الأساليب، بل إذا جاؤوكم ليعتذروا إليكم ﴿فاعرضوا عنهم﴾.

إنّ هؤلاء يطلبون منكم أن تعرضوا عن أفعالهم، أي أن تصفحوا عنهم، لكنكم يجب أن تعرضوا عنهم، لكن لا بالصفح والعفو، بل بالتكذيب والإنكار عليهم، وهذان التعبيران المتشابهان لفظاً لها معنيان متضادان تماماً، ولهما هنا من جمال التعبير وجزالته وبيانه ما لا يخنى على أهل الذوق والبلاغة.

ولتأكيد المطلب و توضيحه وبيان دليله عقبت الآية بأنّ السبب في الاعراض عن هؤلاء ولتّهم رجس ، ولائهم كذلك فإنّ مصيرهم ووهاولهم جهتم لأنّ الجنّة أعدت للمتقين الذين يعملون الصالحات، وليس فيها موضع للأرجاس الملوّثين بالمعاصي، إنّ كل العواقب السيئة التي سيلقونها إنّا يرونها ويزار بها كانوا يكسبون »

في الآية الأخيرة التي نبحثها هنا إشارة إلى يمين أخرى من أيمان هؤلاء، الهدف منها جلب رضى المسلمين ويحلفون لكم لترضوا منهم .

الفرق بين اليمين في هذه الآية واليمين في الآية السابقة، أنّ المنافقين في الآية السابقة أرادوا تهدئة خواطر المؤمنين في الواقع العملي، أمّا اليمين التي في هذه الآية فــإنّها تشـــير إلى أنّ المنافقين أرادوا من المؤمنين مضافاً إلى سكوتهم العملي إظهار الرضا القلبي عنهم.

الملفت للنظر هنا أن الله تعالى لم يقل: لا ترضوا عنهم، بل عبر سبحانه بتعبير تُشم منه رائحة التهديد، إذ يقول عزَّوجلّ: ﴿فَإِنْ تَرْضُوا مِنْهِم فَإِنْ لِلله لا يرضى مِنْ القوم الفاسقين ﴾.

لاشك أن هؤلاء من الناحية الدينية والأخلاقية لا يعيرون اهتهاماً لرضى المسلمين، بل إن الهدف من عملهم هذا هو رفع النظرة السلبية والغضب عليهم من أفكار وقلوب المسلمين، ليكونوا في المستقبل في مأمن من ردود الفعل ضدهم إذا بدرت منهم أعلل منافية، إلا أن الله تعالى لما عبر بقوله: ﴿الايرضىٰ عن القوم الفاسقين ﴾ نبه المسلمين على أن هؤلاء فاسقون، ولا معنى لرضاكم عنهم، فإن هؤلاء دأبهم يضحكوا على الأذقان، فانتبهوا وعوا أمر هؤلاء ولا تقعوا في شراكهم.

كم هو مهم وجيد أن يراقب المسلمون في كل زمان خطط المنافقين الشيطانية ويعرفوهم، حتى يجهضوا لهم كلّ محاولة لوصول إلى أهدافهم المشؤومة عبر هذه الوسائل والخطط الخبيئة.

الْأَعْ إِنُ اللَّهُ عَلِيهُ مَسْكُفُرًا وَنِفَ اقَا وَأَجْدُرُا لَا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُ بِحُومُ وَاللَّهُ عَلِيهُ مَا يَنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَربَّصُ بِحُومُ وَاللَّهُ عَلَيهُ مَا يَنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَربَّصُ بِحُومُ اللَّهُ عَلَيهُ مَا يَنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَربَّمُ اللَّهُ عَلَيهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا يَعْمَلُونِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَنُورُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَ

# التفسير

## الأعراب القساة والمؤمنون:

في هذه الآيات الثّلاث \_استمراراً للبحث المتقدم حول منافق المدينة \_حديث وبحث حول وضع منافق الأعراب \_وهم سكان البوادي \_وعلاماتهم وأفكارهم، وكذلك قد تحدثت حول المؤمنين الخلص منهم.

ورتباكان السبب في تحذير المسلمين من هؤلاء، هو أن لا يتصور المسلمون أنّ المنافقين هم \_ فقط \_ هؤلاء المتواجدون في المدينة، بل إنّ المنافقين من الأعراب أشد وأقسى، وشواهد التاريخ الإسلامي تدل على أنّ المسلمين قد تعرضوا عدّة مرات له جوم منافق البادية، ولعل الإنتصارات المتلاحقة لجيش الإسلام هي التي جعلت المسلمين في غفلة عن خطر هؤلاء.

على كل حال، فالآية الأولى تقول: إنّ الأعراب، بحكم بعدهم عن التعليم والتربية، وعدم سماعهم الآيات الرّبانية وكلام النّبي عَلَيْقُ، أشدٌ كفراً ونفاقاً من مشابهيهم في المدينة: ولأعراب تشدّ تفرأ ونفاقاً ولهذا البعد والجهل فن الطبيعي، بل الأولى أن يجهلوا الحدود والأحراب تشدّ تفرأ ونفاقاً ولهذا البعد والجهل فن الطبيعي، بل الأولى أن يجهلوا الحدود والأحكام الإلهيّة التي نزلت على النّبي عَلَيْنَا ﴿ وَلَجِدر أَلّا يعلموا حدود ها أنزل الله على دسوله ﴾.

كلمة «الأعراب» من الكلمات التي تعطي معنى الجمع، ولا مفرد لها في لغة العرب، وعلى ما قاله أغة اللغة \_كمؤلف القاموس والصحاح وتاج العروس وآخرون \_فإن هذه الكلمة تطلق على سكان البادية فقط، ومختصة بهم، وإذا أرادوا اطلاقهم على شخص واحد فإنهم يستعملون نفس هذه الكلمة ويلحقون بها ياء النسب، فيقولون: أعرابي. وعلى هذا فإن أعراب ليست جمع عرب كما يظن البعض.

أمّا «أجدر» فهي مأخوذة من الجدار، ومن ثمّ أطلقت على كل شيء مرتفع ومناسب، ولهذا فإنّ (أجدر) تستعمل ـ عادةً ـ بمعنى الأنسب والأليق.

وتقول الآية أخيراً: ﴿ولالله مليم حكيم﴾ أي إنّه تعالى عندما يحكم على الأعراب بمثل هذا الحكم، فلأنّه يناسب الوضع الخاص لهم، لأنّ محيطهم يتصف بمثل هذه الصفات.

لكن ومن أجل أن لا يُتوهم بأن كل الأعراب أو سكان البوادي يتصفون بهذه الصفات، فقد أشارت الآية التالية إلى مجموعتين من الاعراب.

فني البداية تتحدث عن أنّ قسماً من هؤلاء الأعراب النفاقهم أو ضعف إيمانهم عندما ينفقون شيئاً في سبيل الله، فإنّهم يعتبرون ذلك ضرراً وخسارة لحقت بهم، لا أنّه توفيق ونصر وتجارة رابحة: ﴿وَمِنْ الأَمْرِلُولُ مِنْ يَتَّعُدُهَا يَنْفَقَ مِعْرِماً ﴾ أ.

ومن الصفات الأخرى لهؤلاء أنهم دائماً ينتظرون أن تحيط بكم المصائب والنوائب والمشاكل، ويرميكم الدهر بسهمه: ﴿ويتربُّص بِكُم الدورِ

«الدوائر» جمع دائرة، ومعناها معروف، ولكن العرب يقولون للحادثة الصعبة والأليمـة التي تحل بالإنسان: دائرة، وجمعها (دوائر).

في الواقع أنّ هؤلاء أفراد ضيقو النظر، وبخلاء وحسودون، وبسبب بخلهم فإنّهم يرون كل إنفاق في سبيل الله خسارة، وبسبب حسدهم فإنّهم ينتظرون دائماً ظهور المشاكل والمشاغل والمصائب عند الآخرين. ثمّ تقول الآية \_بعد ذلك \_إنّ هـؤلاء يـنبغي أن لا

أ. «مغرم» - كما ورد في تفسير مجمع البيان - مأخوذة من مادة «غرم» على وزن «جرم»، وهي في الأصل بمعنى ملازمة الشيء، ولهذه المناسبة قبل للدائن والمدين اللذين لا يدع كل منهما صاحبه: غريم، وأيضاً قبل: غرامة, لنفس هذه المناسبة لأنها تلازم الإنسان ولا تنقطع عنه إلا بأدائها. ويقال للمشق الشديد: غرام، لأنه ينفذ إلى روح الإنسان بصورة لا يمكن تصور الإنفصال معها. ومغرم يساوي غرامة من حيث المحنى.

يتربصوا بكم، وينتظروا حلول المصائب والدوائر بكم، لأنّها في النهاية ستحل بهم فقط: ﴿عليهم دلئرة السور﴾ \.

ثم تختم الآية الحديث بقولها: ﴿ولالله سميع صليم﴾، فهو تعالى يسمع كلامهم، ويعلم بنياتهم ومكنون ضائرهم.

أمّا الآية الأخيرة فقد أشارت إلى الفئة الثّانية من الأعراب، وهم المؤمنون المخلصون، إذ تقول: ﴿وَمِنَ للأعراب مِنْ يَوْمِنَ بِاللّه ولليوم الآخر﴾ ولهذا السبب فإنّهم لا يعتبرون الإنفاق في سبيل الله خسارة أبداً، بل وسيلة للتقرب إلى الله ودعاء الرّسول تَبَالِلهُ، لإيمانهم بالجزاء الحسن والعطاء الجزيل الذي ينتظر المنفقين في سبيل الله: ﴿وَيَتَعَدُ مَا يَنْفَى قَرَبات مند للله وصلولت الرّسول﴾.

هنا يؤيد الله تعالى ويصدّق هذا النوع من التفكير، ويؤكّد على أن هذا الإنفاق يقرب هؤلاء من الله قطعاً: ﴿ للالِمّها قرية لهم ﴾ ولهذا ﴿ سيدخلهم الله في رحمته ﴾ وإذا ما صدرت من هؤلاء هفوات وعثرات، فإنّ الله سيغفرها لهم لإيمانهم وأعمالهم الحسنة، ف ﴿ إِنّ الله عفور رحيم ﴾.

إنّ التأكيدات المتوالية والمكررة التي تلاحظ في هذه الآية تجلب الإنتباه حقّاً، فإنّ (ألا) و(إن) يدل كلاهما على التأكيد، ثمّ جملة ﴿سيدخلهم للله في رحمته ﴾ خصوصاً مع ملاحظة (في) التي تعني الدخول والغوص في الرحمة الإلهيّة، وبعد ذلك الجملة الأخيرة التي تبدأ بـ (إنّ) وتذكر صفتين من صفات الرحمة وهما ﴿مفوررحيم ﴾ كل هذه التأكيدات تبيّن منتهى اللطف والرحمة الإلهيّة بهذه الفئة.

وربّاكان هذا الإهتام بهؤلاء لأنّهم رغم حرمانهم من التعليم والتربية، وعدم الفهم الكافي لآيات الله وأحاديث النّبي عَلَيْكُ ، فإنّهم قبلوا الإسلام وآمنوا به بكل وجودهم، ورغم قلّة إمكانياتهم المالية \_ التي يحتمها وضع البادية \_ فإنّهم لم يمتنعوا عن البذل والإنفاق في سبيل الله، ولذلك استحقواكل تقدير واحترام، وأكثر ممّا يستحقه سكان المدينة المتمكنون. ويجب الالتفات إلى أنّ القرآن قد استعمل ﴿ عليهم دائرة السوم في حق الأعراب

ا. يستفاد من جملة ﴿عليهم دائرة السوء﴾ الحصر، أي إنّ حوادث السوء ستنال هؤلاء فقط. واستفادة الحصر هذه من أن (عليهم) خبر مقدم على المبتدأ.

المنافقين، التي تدل على إحاطة التعاسة وسوء العاقبة بهم، أمّا في حق المؤمنين فقد ذكرت عبارة ﴿فَي رَحِمْتُه﴾ لتبيّن إحاطة الرحمة الإلهيّة بهؤلاء، فقسم تحيط بــــ الرحمـــة الإلهــية، والآخر تحيط به الدوائر والمصائب.

#### بحوث

وهنا بحوث يسترعى الإنتباه:

#### ١ـ التَّمِمعات الكبيرة

يبدو بوضوح ـ من الآيات المذكورة ـ مدى الأهتية التي يوليها الإسلام للمجتمعات الكبيرة، والأماكن المزدحمة بالسكان، والجميل في الأمر أنّ الإسلام قد نهض وبزغ نوره من محيط متخلف، محيط لا تشم منه رائحة التمدن والتطور، إلّا أنّه في الوقت نفسه يهتم اهتاماً خاصاً بالعوامل البناءة التي تنهض بالمجتمع، وتحلّق به في أجواء التطور والرقي، فنراه يقرر أنّ هؤلاء الذين يعيشون في مناطق نائية عن المدينة أكثر تخلفاً من أهل المدن، لأنّهم لا يملكون الوسائل الكافية للتعليم والتربية في تخلفوا، ولهذا نقرأ في نهج البلاغة قول أميرالمؤمنين الله السواد الأعظم، فإنّ يدافه مع الجماعة» .

إلّا أنّ هذا الكلام لا يعني أن يتجه كل الناس إلى المدن، ويتركوا القرى \_ التي هي أساس عمران المدن \_ تعبث بها يد الخراب، بل يجب السّعي في إيصال علم وتبقدم المدينة إلى القرية، وتقوية أسس التربية والتعليم وأصول الدين والوعي ونشرها بين صفوف القرويين. ولا شك أنّ سكان القرى إذا تُركوا على حالتهم ولم تفتح عليهم نافذة من العلوم المدنية وآيات الكتب الساوية، وتعليات وتوجيهات النّبي عَلَيْهُ والهداة الكرام، فسيحل بهم الكفر والنفاق سريعاً ويأخذ منهم مأخذاً عظيماً، إنّ هؤلاء لهم إستعداد أكبر لقبول التربية السليمة والتعليم الصحيح لصفاء قلوبهم، وبساطة أفكارهم، وقلة انتشار المكر والمراوغة التي تعم المدن بينهم.

١٠ نهج البلاغة، الخطبة ١٢٧.

### ٢\_ الأعراب من سكان المدن

إنّ كلمة (الأعرابي) وإن كانت تعني ساكن البادية، إلّا أنّها استعملت بمعنى أوسع في الأخبار والرّوايات الإسلامية، وبتعبير آخر: فإنّ مفهومها الإسلامي لا يرتبط أو يتحدد بالمنطقة الجغرافية التي يشغلها الأعراب، بل تعبر عن منهجية في التفكير، فإنّ من كان في منآى عن الآداب والسنن والتربية الإسلامية فهو من الأعراب وإن كان سكان المدن، أمّا سكّان البادية الملتزمون بالآداب والسنن الإسلامية فليسوا بأعراب.

الحديث المشهور المنقول عن الإمام الصادق الله المن لم يتفقه منكم في الديس فهو أعرابي» دليل قوي وشاهد واضح على الكلام أعلاه.

و في خبر آخر تقرأ: «من الكفر التعرب بعد الهجرة». ``

ونقل أيضاً عن على ﷺ في نهج البلاغة أنّه خاطب جماعة من أصحابه العاصين لأمره فقال: «واعلموا أنّكم صرتم بعد الهجرة أعراباً».

في الحديثين أعلاه جعل «التعرب» مقابل «الهجرة»، وإذا لاحظنا أنّ للهجرة أيضاً مفهوماً واسعاً لا يتحدد بالجانب المكاني، بل إنّ أساسها انتقال الفكر من محور الكفر إلى محور الإيمان، اتّضع معنى كون الفرد أعرابياً، أي إنّه يعني الرجوع عن الآداب والسنن الإسلامية إلى الآداب والعادات الجاهلية.

## ٣\_ الأعراب والانقاق

نطالع في الآية المذكورة أعلاه الواردة في حق المؤمنين من الأعراب، أنّ هؤلاء يعتبرون إنفاقهم أساس القرب من الله تعالى، خاصّة وأنّ هذه الكلمة قد وردت بـصيغة الجـمع (قربات)، وهي توحى أنّ هؤلاء لا يبتغون من إنفاقهم قربة واحدة، بل قربات.

وممّا لاشك فيه أنّ القرب والقربة بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى لا تعني القرب المكاني، بل القرب المقامي، أي السير إلى الذات المقدّسة والكمال المطلق والتعرض لأنوار صفات جماله وجلاله وفي دائرة الفكر والروح.

٢٠ اصول الكافي، ج ٢، ص ٢٧٦ و٢٧٧.

ا تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٢٥٤.

٣. نهم البلاغة، الخطبة ١٩٢ (القاصعة).

وَالسَّيِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَجِرِنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْعَنْهُ وَأَعَدَّ لَمُهُمْ جَنَّتِ تَجَدِي تَعَتَهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدُا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ اللَّ

# التفسير

#### السَّابقون إلى الإسلام:

بالرغم من أنّ المفسّرين قد نقلوا أسباباً عديدة للنزول، إلّا أنّ أيّاً منها \_كها سنرى \_ ليس سبباً للنزول، بل إنّها في الواقع بيان المصداق والوجود الخارجي لها.

على كل حال، فإنّ هذه الآية \_ التي وردت بعد الآيات المتحدثة عــن حــال الكــفار والمنافقين ــ تشير إلى مجموعات وفئات مختلفة من المسلمين المخلصين، وقسمتهم إلى ثلاثة أقسام:

الأوَّل: السابقون في الإسلام والهجرة: ﴿والسابقون الأوَّلُونَ مِن المهاجرين﴾.

الثَّاني: السابقون في نصرة وحماية النَّبي ﷺ وأصحابه المهاجرين: ﴿وَالْأَنْصَارِ﴾.

النّالث: الذين جاؤوا بعد هذين القسمين واتبعوا خطواتهم ومناهجهم، وقبولهم الإسلام والهجرة، ونصرتهم للدين الإسلامي، فإنّهم إرتبطوا بهؤلاء السابقين: ﴿والذيسن البعوهم بإحسان﴾ أ

ممّا قلناه يتبيّن أنّ المقصود من «بإحسان» في الحقيقة هو بيان الأعمال والمعتقدات لهؤلاء السابقين إلى الاسلام التي ينبغي إتّباعها، وبتعبير آخر فإنّ (إحسان) وصف لبرامجهم التي تُتَبَع.

أ. لقد عد الكثير من المفسّرين «من» الواردة في جملة ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار﴾ تبعيضية، وظاهر الآية أيضاً كذلك، لأن حديث الآية عن طلائع الإسلام والسابقين إليه، لا عن جميع المسلمين.
 أمّا الباقون فإنّهم يدخلون في مفهوم الجملة التالية، أي: (التابعون).

وقد احتمل أيضاً في معنى الآية أنّ (إحسان) بيان لكيفية المتابعة، أي إنّ هؤلاء يتبعونهم بالصورة اللائقة والمناسبة. فني الصورة الأولى الباء في (بإحسان) بمعنى (في)، وفي الصورة الثّانية بمعنى (مع)، إلّا أنّ ظاهر الآية مطابق للتفسير الأوّل.

وبعد ذكر هذه الأقسام الثّلاثة قالت الآية: ﴿ رَضِي للله عنهم ورضوا عنه ﴾.

إنّ رضى الله سبحانه وتعالى عن هؤلاء هو نـتيجة لإيمانهم وأعمالهم الصالحة التي عملوها، ورضاهم عن الله لما أعد لهم من الجزاء والعطايا المختلفة التي لا تـدركها عـقول البشر. وبتعبير آخر، فإنّ هؤلاء قد نفذواكل ما أراده الله منهم، وفي المقابل أعطاهم الله كل ما أرادوا، وعلى هذا فكما أنّ الله سبحانه راض عنهم، فإنّهم راضون عن الله تعالى.

ومع أنّ الجملة السابقة قد تضمنت كل المواهب والنعم الإلهيّة، المادية منها والمعنوية، الجسمية والروحية، لكن الآية أضافت من باب التأكيد، وبيان التفصيل بعد الإجمال: 
ووأعد لهم جنّات تجري تحتها الأنهار ومن إمتيازات هذه النعمة أنّها خالدة، وسيبق هؤلاء وخالدين فيها لبدأ وإذا نظرنا إلى مجموع هذه المواهب المادية والمعنوية أيقنا أن (قالله الغول التظيم).

أيّ فوز أعلى وأكبر من أن يدرك الإنسان أن خالقه ومعبوده ومولاه قد رضي عنه، وقد وقّع على قبول أعهاله؟ وأي فوز أعلى من أن يحصل الإنسان على مواهب خالدة نـتيجة أعهال محدودة يعملها في أيّام هذا العمر الفاني؟

## بحوث

#### ١\_ موقع السّابقين

في كل ثورة اجتاعية جبارة تقوم ضد أوضاع المجتمع الفاسدة، فإن طلائع الثورة هم أعمدتها، وعلى عاتقهم يقع حملها وثقلها، وهؤلاء في الحقيقة هم أوفئ عناصر الثورة، لأنهم نصروا قائدهم وقدوتهم في أحلك الظروف والتفوا حوله في ساعات المحنة والوحدة رغم أنهم محاصرون وتحيط بهم أنواع الأخطار إلا أنهم لم يتخلوا عن دعمهم ونصرتهم وتضحيتهم. خاصة وإن مطالعة تأريخ صدر الإسلام تعطي صورة واضحة عن مدى ضخامة المشاكل التي واجهها السابقون والرعيل الأول من المسلمين!

كيف كانوا يؤذونهم ويعذبونهم لكنّهم لم يصرخوا ولم يتأوهوا رغم شدة آلامهم، كانوا

يتهمونهم، يسحبونهم بالسلاسل، وبالتالي يقتلونهم. ورغم كل ذلك، فإنّ هؤلاء قد وضعوا قدماً في هذا السبيل بإرادة حديدية، وعشق ملتهب، وعزم راسخ، وإيمان عميق، ووطنوا أنفسهم على تحمل أنواع الخاطر والمصاعب.

ومن بين هؤلاء كان سهم المهاجرين الأولين هو الأرجح، ومن بعدهم الأنصار الأوائل، أي الذين دعوا النّبي تَتَكِلُهُم إلى المدينة واستقبلوه برحابة وأسكنوا أصحابه واعتبروهم كإخوانهم، ودافعوا عنهم بكل وجودهم، بل قدموهم حتى على قومهم. وإذا كانت الآية أعلاه قد أولت هذين القسمين اهتاماً خاصاً، فلهذه العوامل.

إلاّ أنّ القرآن الكريم في الوقت نفسه \_كها هي طريقته دانماً \_لم يبخس حقّ الآخرين، وذكر كل الأقسام والفئات الأخرى الذين التحقوا في عصر النّبي تَنْظِيرُ أو الأعصار التالية، والذين هاجروا، أو آووا المهاجرين ونصروهم تحت عنوان ﴿لقبعوهم بإحسان﴾، وبـشر الجميع بالأجر والجزاء الحسن.

#### ٢ ـ من هم التابعون؟

اصطلح جماعة من العلماء على أن كلمة «التابعين» تعني تلامذة الصحابة، وجعلوها من مختصاتهم، أي أولئك الذين لم يروا النبي الأكرم الكنهم تصدوا لإكستساب العلوم الإسلامية ووسعوها، وبعبارة أخرى: إنهم اكسسبوا علومهم الإسلامية من صحابة النبي النبي النبي المنابقة .

ولكن مفهوم الآية ـكما قلنا قبل قليل ـ من الناحية اللغوية لاينحصر بهذه المجموعة ولا يختص بها، بل بشمل كل الفئات والمجموعات التي إثّبعت برامج وأهداف الطلائع الإسلامية والسابقون إلى الإسلام في كل عصر وزمان.

وتوضيح ذلك أنه على خلاف ما يعتقده البعض من أن الهجرة والنصرة \_اللتين هما من المفاهيم الإسلامية البناءة \_مختصتان بعصر النّبي تَنْكُلُلُهُ ، فإنّها توجدان في كل عصر \_وحتى في عصرنا الحاضر \_ولكن بأشكال أخرى، وعلى هذا فإنّ كل الأفراد الذين يسيرون في هذا المسير \_مسير الهجرة والنصرة \_ يدخلون تحت هذين المفهومين.

إذن، المهم أن نعلم أن القرآن الكريم بذكره كلمة (إحسان) يؤكّد على أنّ أتباع خط السابقين إلى الإسلام، والسير في طريقهم يجب أن لا يبتى في حدود الكلام والإدّعاء، بل

وحتى مجرّد الإيمان الخالي من العمل، بل يجب أن تكون هذه المتابعة أو الإتباع إتباعاً فكرياً وعملياً وفي كل الجوانب.

## ٣ من هو أوّل من أسلم؟

إنّ أكثر المفسّرين يطرح هنا سؤالاً للناسبة بحث الآية ـوهو: من هو أوّل من أسلم، وثبت هذا الإفتخار العظيم باسمه في التاريخ؟

وفي جواب هذا السؤال، فقد قالوا بالإجماع، إنّ أوّل من أسلم من النساء خديجة زوجة النّبي عَلَيْكُ الوفية المضحية، وأمّا من الرجال فكل علماء الشيعة ومفسريهم، وفريق كبير من أهل السنّة قالوا: إنّ عليّاً عليّاً أوّل من أسلم ولبّي دعوة النّبي الأكرم عَلَيْكُ .

إنّ اشتهار هذا الموضوع بين علماء أهل السنّة بلغ حداً إدّعيُ جماعة منهم الإجماع عليه واتفقوا على ذلك، ومن جملة هؤلاء العاكم النيسابوري في (المستدرك على الصحيحين) وفي كتاب (المعرفة)، فإنّه يقول في ص ٢٢: لا أعلم خلافاً بين أصحاب التواريخ أنّ علي بن أبي طالب رضى الله عنه أوّلهم إسلاماً، وإنّا اختلفوا في بلوغه (.

وكتب ابن عبد البر في (الإستيعاب) ج ٢، ص ٤٥٧: اتفقوا على أنّ خديجة أوّل من آمن بالله ورسوله وصدقه فيا جاء به، وآمن علي بعدها <sup>٢</sup>.

وكتب أبو جعفر الإسكافي: قد روى الناس كافة افتخار على بالسبق إلى الإسلام " وبعد هذا، فإنّ الرّوايات الكثيرة التي نقلت عن النّبي عَلَيْكُمْ وعن علي الله نفسه، والصحابة في هذا الباب بلغت حد التواتر، وكنموذج لها نورد هنا بعض الأحاديث:

الكنجي في الكفاية، والإكمال، وكنز العمال.

٢. الغدير، ج ٣. ص ٢٣٨ و٢٢٧.

١. تفسير القرطبي، ج ٥، ص ٣٠٧٥.

٣. المصدر السَّابق.

الحديث أعلاه \_حسب نقل الغدير، ج ٣، ص ٢١ و ٢٢٠؛ وشرح ابن أبي الحديد، ج ٣، ص ٢٥٨.
 في المصدر السابق إنَّ هذا الحديث قد نقل عن الطبراني، والبيهقي، والهيثمي في مجمع البيان، والحافظ

٣ نقل أبو سعيد الخدري عن النّبي عَبَالِيَّ أنّه وضع يده بين كتفي علي النَّبِ وقال: «يا علي، لك سبع خصال لا يحاجك فيهن أحد يوم القيامة: أنت أوّل المؤمنين بالله إيماناً، وأوفاهم بعهد الله، وأقومهم بأمر الله...» ١

وكما أشرنا سابقاً، فإنَّ عشرات الرَّوايات في مختلف كتب التاريخ والتَّفسير والحديث قد نقلت عن النَّبي يَتَهِلُولُهُ وآخرين في هذا الباب، ومن أراد مزيد الإطلاع فليراجع الجزء الثَّالث من الغدير ص ٢٢٠\_ ٢٤٠، وكتاب إحقاق الحق الجزء ٣ ص ١١٤\_ ١٢٠.

وهنا التفاتة لطيفة، وهي أنّ جماعة لما لم يستطيعوا إنكار سبق علي عليه في الإيمان والإسلام سعوا إلى إنكار ذلك بأساليب أخر، أو التقليل من أهميّة هذا الموضوع، والبعض يحاول أن يجعل أبا بكر مكان على يليلا، ويدعى أنّه أول من أسلم.

فهم يقولون تارةً إنَّ عليّاً إلى في ذلك الوقت كان في العاشرة من عمره، وهو غير بالغ طبعاً، وعلى هذا فإنّ إسلامه يعني إسلام صبي، ومثل هذا الإسلام لم يكن له تأثير في تقوية جبهة المسلمين وزيادة اقتدارهم في مقابل الأعداء (هذا القول ذكره الفخرالرازي في تفسيره في ذيل الآية).

وهذا عجيب حقّاً، وهو في الحقيقة إيراد واعتراض على شخص النّبي يَبَيْرُلِهُ، لأنا نعلم أنّ النّبي يَبَيْرُلُهُ وهو في الحقيقة إيراد واعتراض على شخص النّبي يَبَيْرُلُهُ وهو في الحقيقة إيراد وقومه يوم الدار، ولم يقبله إلّا علي عليه حين قام وأعلن إسلامه، فقبل النّبي يَبَيْرُلُهُ إسلامه، بل وخاطبه بأنّك: أخى ووصى وخليفتي.

إنّ هذا الحديث الذي نقله جماعة من حفاظ الحديث، من الشيعة والسنّة، في كـتب الصحاح والمسانيد، وكذلك جمع من مؤرخي الإسلام، واستندوا عليه، يبيّن أنّ النّبي يَهَالِلهُ مضافاً إلى قبوله إسلام علي الله في ذلك السن الصغير، فإنّه عرفه للمحاضرين وللناس فيا بعد \_بانّه أخوه ووصيه وخلفته ٢.

ويعبرون تارة أخرى بأنّ أوّل من أسلم من النساء خديجة، ومن الرجال أبوبكر، ومن الصبيان علي الله وأرادوا بهذا التعبير أن يقللوا من أهميّة إسلام علي الله . (ذكر هذا التعبير المفسّر المعروف والمتعصّب صاحب المنار في ذيل الآية المبحوثة).

هذا الحديث حسب نقل الغدير، ج ٣، ص ٢٢١. قد نقل في كتاب حلية الأولياء، ج ١، ص ٦٦.
 لمزيد الإطلاع والاستيضاح راجع الغدير، ج ٢، ص ٢٧٨ ـ ٢٨٦.

ولكن أولاً؛ كما قلنا، إنّ سن على الله الصغير في ذلك اليوم لا يقدح في أهميّة الأمر بأي وجد، ولا يقلل من شأنه، خاصّة وأنّ القرآن الكريم قال في شأن يحيى: ﴿وآلينا العكم صبيًا ﴾ أ، وكذلك نقرأ ما قاله في شأن عيسى الله من أنّه تكلم وهو في المهد، وخاطب أولئك الذين وقعوا في حيرة وشك من أمره وقال: ﴿إِلْنِي عبدالله آلتاني الكتاب وجعلني نبيًا ﴾ أ.

إِنَّنَا إِذَا مَا ضَمَمَنَا مَثَلَ هَذَهُ الآيَاتِ إِلَى الحَدَيثِ الذي نقلنَاهُ آنفاً مِن أَنَّهُ ﷺ جَعَلَ عليّاً ﷺ وصيه وخليفته اتّضح أن كلام صاحب المنار لم يصدر إلّا عن تعصب مقيت.

ثانياً: إنّ من غير المسلم تأريخياً أنّ أبابكر هو ثالث من أسلم، بل ذكروا في كثير من كتب التاريخ والحديث جماعة أخرى أسلمت قبله.

وننهي هذا البحث بذكر هذا المطلب، وهو أنّ علياً على أشار مراراً وتكراراً في خطبه إلى أنّه أوّل من أسلم، وأوّل من آمن، وأوّل من صلى مع النّبي ﷺ، وبيّن موقعه من الإسلام، وهذه المسألة قد نقلت عنه في كثير من الكتب.

إضافة إلى أنّ ابن أبي الحديد نقل عن العالم المعروف أبي جعفر الإسكافي المعتزلي، أنّ البعض يقول: إذا كان أبو بكر قد سبق إلى الإسلام، فلماذا لم يستدل لنفسه بـذلك في أي موقف؟ بل ولم يدّع ذلك أي أحد من مواليه من الصحابة. "

#### ٤\_ مل كان الصمابة كلهم صالمين؟

لقد أشرنا سابقاً إلى هذا الموضوع، وإلى أنّ علماء أهل السنّة يعتقدون -عادة -بأنّ جميع أصحاب النّبي فاضلون وصالحون ومن أهل الجنّة، ولمناسبة الآية لهذا البحث، والتي جعلها البعض دليلاً قاطعاً على هذا المُدعى، فإنّنا هنا نحلّل ونفصل هذا الموضوع المهم الذي يعتبر أساساً ومنبعاً لاختلافات كثيرة أخرى في المسائل الإسلامية.

إنّ كثيراً من مفسّري أهل السنّة نقلوا حديثاً في ذيل هذه الآية، وهو أنّ حميد بن زياد قال: ذهبت إلى محمّد بن كعب القرظي وقلت له: ما تقول في أصحاب رسول اللّه عَلَيْكُا ؟ فقال: جميع أصحاب رسول اللّه عَلَيْكُا في أله عليه فقال: جميع أصحاب رسول اللّه عَلَيْكُا في الجنّة، محسنهم ومسيئهم ! فقلت: من أين قلت هذا؟ فقال:

۲. مريم، ۳۰.

۱. مريم، ۱۲.

۳۰ الغدير، ج۳. ص ۲٤٠.

إقرأ هذه الآية: ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ رضي الله عنهم ورضوا عنه عنهم ورضوا عنه ثم قال: لكن قد اشترط في التابعين أن يتبعوا الصحابة في أعبال الخير (فني هذه الصورة فقط هم من الناجين، أمّا الصحابة فلم يشترط عليهم هذا الشرط) !

إِلَّا أَنَّ هَذَا الْإِدْعَاءُ لَا يُمكن قبولُه، وهو مردود بأدلة كثيرة؛

أولاً: إنّ الحكم المذكور في الآية يشمل التابعين أيضاً، والمقصود من التابعين \_كها أشرنا سابقاً \_كل الذين يتبعون المهاجرين والأنصار السابقين في معتقداتهم وأهدافهم وبرامجهم، وعلى هذا فإنّ كل الأمّة بدون استثناء ناجية

وأمّا ما ورد في حديث محمّد بن كعب، من أنّ الله سبحانه وتعالى قد ذكر قيد الإحسان في التابعين، أي أتباع الصحابة في أعالهم الحسنة، لا في ذنوبهم، فهو أعجب البحوث وأغربها، لأنّ مفهوم ذلك إضافة الفرع إلى الأصل، فعندما يكون شرط نجاة التابعين أن يتبعوا الصحابة في أعالهم الحسنة، فاشتراط هذا الشرط على الصحابة أنفسهم يكون بطريق أولى.

وبتعبير آخر فإنّ الله تعالى يبيّن في الآية أنّ رضاه يشمل كل المسهاجرين والأنسصار السابقين الذين كانت لهم برامج وأهداف صالحة، وكل التابعين لهم، لا أنّه قد رضي عن المهاجرين والأنصار، الصالح منهم والطالح، أمّا التابعون فإنّه يرضى عنهم بشرط.

ثمانياً ان هذا الموضوع لا يناسب الدليل العقلي بأي وجه من الوجوه، لأنّ العمقل لا يعطي أي امتياز لأصحاب النّبي تَتَلِيَّة، فما الفرق بين أبي جهل وأمثاله، وبين من آمنوا أوّلاً ثمّ انحرفوا عن الدين؟

ولماذا لا تشمل رحمة الباري والرضوان الإلهي الأشخاص الذين جاؤوا بعد النّبي عَبَّمْ اللهُ بِسنوات وقرون، ولم تكن تضحياتهم وجهادهم أقل ممّا عمله أصحاب النّبي عَبَّمْ أَنْهُم بل قد امتازوا بأنّهم لم يروا نبى الإسلام عَبَاللهُ ، لكنّهم عرفوه و آمنوا به؟

إنّ القرآن الذي يقول: ﴿ لِنَّ أَكْرِمَكُم مند الله لتقاكم > أَكْـيف يـرضي هـذا التـبعيض والتفرقة غير المنطقية؟

١. تفسير المنار، وتفسير الكبير في ذيل الآية أعلاه.

٢ العجرات، ١٣.

إنّ القرآن الذي يلعن الظالمين والفاسقين في آياته المختلفة، ويـعدهم ممّـن اســـتوجب العقاب والعذاب الإلهي، كيف يوافق ويقرّ هذه الصيانة غير المنطقية للصحابة في مــقابل الجزاء الإلهي؟!

هل إنّ مثل هذه اللعنات والتهديدات القرآنية قابلة للاستثناء، وأن يخرج من دائرتها قوم معينون؟ لماذا ولأجل أي شئ؟!

وإذا تجاوزنا عن كل ذلك، ألا يعتبر مثل هذا الحكم بمثابة إعـطاء الضـوء الأخـضر للصحابة ليرتكبوا من الذنب والجريمة ما يحلو لهم؟

ثالثًا إنّ هذا الحكم لا يناسب المتون التأريخية الإسلامية، لأنّ كثيراً ممّن كان في صفوف المهاجرين والأنصار قد انحرف عن طريق الحق، وتعرض لغضب الرّسول عَلَيْلُهُ الملازم لغضب الله عزّ وجلّ. ألم نقراً في الآيات السابقة قصّة ثعلبة بن حاطب الأنصاري، وكيف انحرف وأصبح مورد لعنة وغضب رسول الله عَلَيْلُهُ؟!

ونقول بصورة أوضح: إذا كان مقصود هؤلاء أنّ أصحاب النّـبي ﷺ لم يـر تكبوا أي معصية، وكانوا معصومين، فهذا من قبيل إنكار البديهيات.

وإن كان مقصودهم أنّ هؤلاء قد إرتكبوا المعاصي. وعملوا المخالفات، إلّا أنّ الله تعالى راض عنهم رغم ذلك، فإنّ معنى ذلك أنّ الله سبحانه قد رضى بالمعصية!

من يستطيع أن يبرى، ساحة طلحة والزبير اللذين كانا في البداية من خواص أصحاب النّبي عَلَيْكُمْ، وكذلك عائشة زوجة النّبي الأكرم عَلَيْكُمْ من دما، سبعة عشر ألف مسلم أريقت دماؤهم في حرب الجمل؟ هل أنّ الله عزّوجَلّ كان راضياً عن إراقة هذه الدماء؟!

هل أنّ مخالفة على على خليفة رسول الله ﷺ الذي إذا لم نقبل النّص على خلافته فرضاً، فعلى الأقل كان قد انتخب بإجماع الأمّة \_ وشهر السلاح بوجهه وبوجه أصحابه الأوفياء شيء يرضى الله عنه؟

في الحقيقة، أنّ أنصار نظرية (تنزيه الصحابة) بإصرارهم على هذا المطلب والمبحث قد شوّهوا صورة الإسلام الطاهر الذي جعل الإيمان والعمل الصالح هو المعيار والأساس الذي يستند عليه في تقييم الأشخاص في كل الجالات وعلى أي الأحوال.

وآخر الكلام إنّ رضى الله سبحانه وتعالى في الآية التي نبحثها قد اتخذ عنواناً كلياً، وهو الهجرة والنصرة والإيمان والعمل الصالح، وكل الصحابة والتابعين تشملهم رحمة الله ورضاه ما داموا داخلين تحت هذه العناوين، فإذا خرجوا منها خرجوا بذلك عن رضى الله تعالى. ممّا قلنا يتّضح بصورة جلية أن قول المفسّر العالم \_ لكنّه متعصب \_ أي صاحب المنار، الذي يشن هنا هجوماً عنيفاً وتقريعاً لاذعاً على الشيعة لعدم اعتقادهم بنزاهة الصحابة جميعاً، لا قيمة له، إذ الشيعة لا ذنب لهم إلّا أنهم قبلوا حكم العقل وشهادة التاريخ، وشواهد القرآن وأدلّته التي وردت في هذه المسألة، ولم يعتبروا الإمتيازات الواهية، والأوسمة التي أعطاها المتعصبون للصحابة بدون استحقاق.

#### 8003

وَمِمَّنْ حَوْلَكُمُ مِنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى النِّفَاقِ لَاتَعْلَمُهُ وَيَخُونُ نَعْلَمُهُم مَّسَنُعَذِبُهُم مَّرَّنَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمِ اللَّ

## التفسير

مرّة أخرى يدير القرآن الجيد دفة البحث إلى أعال المنافقين وفئاتهم، فيقول: ﴿وَهَمَّنُ حَوَلَكُم مِنْ لِأَعْرَلُ مِنْ الْمُعْرِلُ مِنَاقِهِنَ الْمُوجودين المُوجودين المُدينة، بل ينبغي أن تأخذوا بنظر الاعتبار المنافقين المتواجدين في أطراف المدينة، وتحذروهم، وتراقبوا أعالهم ونشاطاتهم الخطرة. وكلمة (أعراب) كما أشرنا تـقال عـادة لسكان البادية.

ثمّ تضيف الآية بأنّ في المدينة نفسها قسماً من أهلها قد وصلوا في النفاق إلى أقسمى درجاته، وثبتوا عليه، وأصبحوا ذوي خبرة في النفاق: ﴿وَمَنْ أَهُـلُ الْمُحْمِنَةُ مُـرِدُوا عَـلُى النفاق؛ ﴿وَمَنْ أَهُـلُ الْمُحْمِنَةُ مُـرِدُوا عَـلُى النفاق؛ ﴿ وَمَنْ أَهُـلُ اللهِ حَيْنَةُ مُـرِدُوا عَـلُى النفاق. ﴾.

(مردوا) مأخوذة من مادة (مرد) بمعنى الطغيان والعصيان والتمرد المطلق، وهي في الأصل بمعنى التعري والتجرّد، ولهذا يقال لمن لم ينبت الشعر في وجهه: (أمرد)، وشجرة مرداء، أي خالية من أي ورقة، والمارد هو الشخص العاصى الذي خرج على القانون وعصاه كلية.

وقال بعض المفسّرين وأهل اللغة: إنّ هذه المادة تأتي بمعنى (التمرين) أيضاً، (ذكر في تاج العروس والقاموس أن التمرين واحد من معاني هذه الكلمة)، وربّا كان ذلك، لأنّ التجرد المطلق من الشيء، والخروج الكامل من هيمنته لا يمكن تحققه بدون تمرين وممارسة.

على كل حال، فإنّ هؤلاء المنافقين قد انسلخوا من الحق والحقيقة، وتسلطوا على أعمال النفاق إلى درجة أنّهم كانوا يستطيعون أن يظهروا في مصاف المؤمنين الحقيقين، دون أن ينتبه أحد إلى حقيقتهم ومراوغتهم.

إنّ هذا التفاوت في التعبير عن المنافقين الداخليين والخارجيين في الآية يلاحظ جلياً، وربّاكان ذلك إشارة إلى أنّ المنافقين الداخليين أكثر تسلطاً على النفاق، وبالتالي فهم أشد خطراً، فعلى المسلمين أن يراقبوا هؤلاء بدقّة، لكن يجب أن لا يغفلوا عن المنافقين الخارجين، بل يراقبونهم أيضاً. لذلك تقول الآية مباشرة بعد ذلك ﴿لاتعلمهم تسعن تعلمهم ومن الطبيعي أنّ هذا إشارة إلى العلم الطبيعي للنّبي يَكُولُون ، ولكن هذا لا ينافي أن يقف كاملاً على أسرارهم عن طريق الوحى والتعليم الإلهي.

وفي النهاية تبين الآية صورة العذاب الذي سيصب هؤلاء: ﴿ستحدّبهم مرّتين ثمّ يردّون لِلهِ يردّون لِلهِ عدله عليم ﴾.

لاشك أنّ العذاب العظيم إشارة إلى عذاب يوم القيامة، إلّا أنّ بين المفسّرين نقاشاً واحتالات عديدة في نوعية العذابين الآخرين وماهيتهما، إلّا أنّ الذي يرجّحه النظر أنّ واحداً من هذين العذابين هو العقاب الاجتاعي لهؤلاء، والمستمثل في فيضيحتهم وهستك أسرارهم، والكشف عمّا في ضمائرهم من خبيت النوايا، وهذا يستتبع خسرانهم لكل وجودهم الاجتاعي، والدليل على ذلك ما قرأناه في الآيات السابقة، وقد ورد في بعض الأحاديث أنّ أعمال هؤلاء عندما كانت تبلغ حد الخطر، كان النّبي مَنْ يعرف هؤلاء الناس بأسمائهم وصفاتهم، بل ورجما طردهم من المسجد. المسجد. المسجد.

والعذاب الثّاني هو ما أشارت إليه الآية ٥٠ من سورة الأنفال، حيث تقول هناك: ﴿ولو ترى لِدُيتوفِّي للدِين كفرول للملائكة يضربون وجوههم ولميارهم ﴾.

و يحتمل أيضاً أن يكون العذاب الثّاني إشارة إلى المعاناة النفسية والعذاب الروحي الذي كان يعيشه هؤلاء نتيجة انتصارات المسلمين في كل الجوانب والأبعاد والجالات.

8003

١. بحارالانوار، ج ٢١، ص ١٢١.

وَءَ اخَرُونَ ٱعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلَاصَلِحًا وَءَ اخَرَسَيِتًا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿

## سبب النزول

نقلت روايات عديدة في سبب نزول هذه الآية، ونواجه في أكثرها اسم (أبسي لبابة الأنصاري) فهو حسب رواية عقد امتنع مع اثنين أو أكثر من أصحاب رسول الله على الأنصاري) فهو حسب رواية عند المتنع مع اثنين أو أكثر من أصحاب رسول الله على من الاشتراك في غزوة تبوك، لكنهم لما سعوا الآيات التي نزلت في ذم المتخلفين ندموا أشد الندم، فجاؤوا إلى مسجد النبي على وربطوا أنفسهم بأعمدته، فلما رجع رسول الله على وبلغه أمرهم قالوا بأنهم أقسموا أن لا يفكوا رباطهم حتى يفكه رسول الله على فأجابهم رسول الله على بأنه يقسم أيضاً أن لا يفعل ذلك حتى يأذن له الله، فنزلت الآية، وقبل الله توبتهم، ففك رسول الله على رباطهم.

فأراد هؤلاء أن يشكروا ذلك، فقدمواكل أموالهم بين يدي رسول الله تَتَلِيلُهُ وقدالوا: إنّ هذه الأموال هي التي صرفتنا ومنعتنا عن الجهاد، ف اقبلها منا، وأنفقها في سبيل الله، فأخبرهم النّبي تَتَلِيلُهُ بأنّه لم ينزل عليه شيء في هذا، فلم تمض مدّة حتى نزلت الآية التي تلي هذه الآية، وأمرت النّبي تَتَلِيلُهُ أن يأخذ قسماً من أموال هؤلاء، وحسب بعض الرّوايات فإنّه قبل ثلثها.

ونقرأ في بعض الرّوايات، أنّ هذه الآية قد نزلت في قصّة بني قريظة مع أبي لبابة، فإن بني قريظة قد استشاروا أبا لبابة في أن يسلّموا لحكم النّبي تَنَالِيَةٍ وأوامره، فأشار إليهم بأنهم إن سلّمواله فسيقتلهم جميعاً، ثمّ ندم على ما صدر منه، فتاب و شدّ نفسه بعمود المسجد، فنزلت الآية، وقبل الله تعالى توبته (

١. تفسير مجمع البيان في ذيل الآية مورد البحث، وتفاسير أخرى.

## التفسير

#### التّوابون:

بعد أن أشارت الآية السابقة إلى وضع المنافقين في داخل المدينة وخارجها، أشارت هذه الآية هنا إلى وضع جمع من المسلمين العاصين الذين أقدموا على التوبة لجبران الأعبال السيئة التي صدرت منهم، ورجاء لحوها: ﴿ وَآخرون اعترفوا بفنويهم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً عسى الله أن يتوب عليهم ﴾ ويشملهم برحمته الواسعة فـ ﴿ إِنَّ الله ففور رحيم ﴾

إنّ التعبير بـ (عسى) في الآية، والتي تستعمل في الموارد التي يتساوى فيها احتمال الفوز وعدمه، أو تحقق الأمل وعدمه، ربّما كان ذلك كيما يعيش هؤلاء حالة الخوف والرجاء، وهما وسيلتان مهمتان للتكامل والتربية.

ويحتمل أيضاً أنّ التعبير بـ (عسى) إشارة إلى وجـوب الالتزام بـشروط أخـرىٰ في المستقبل، مضافاً إلى الندم على ما مضى والتوبة منه وعدم الإكتفاء بذلك بل يجب أن تجبر الأعمال السيئة التي إرتكبت فيا مضى بالأعمال الصالحة مستقبلاً.

إِلَّا أَنَّنَا إِذَا لاحظنا أَنَّ الآية تُختَم ببيان المغفرة والرحمة الإلهيَّة، فإن جانب الأمل والرجاء هو الذي يرجح.

وهناك ملاحظة واضحة أيضاً، وهي أنّ نزول الآية في أبي لبابة، أو سائر المتخلفين عن غزوة تبوك لا يخصص المفهوم الواسع لهذه الآية، بل إنّها تشمل كل الأفراد الذين خلطوا الأعمال الصالحة الحسنة بالسيئة، وندموا على أعمالهم السيئة.

ولهذا نقل عن بعض العلماء قولهم: إنّ هذه الآية أرجى آيات القـرآن الكـريم، لاُنّهــا فتحت الأبواب أمام المذنبين العاصين، ودعت التّوابين إلى الله الغفور الرحيم. خُذَمِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَفَةُ تُطَهِرُهُمْ وَتُزَكِّهِم عِهَا وَصَلِّعَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ لَمُنْ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ صَدَفَة تُطَهِرُهُمْ وَتُزَكِّهِم عِهَا وَصَلِّعَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ لَمُنْ مُواللهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ وَعَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ الل

التفسير

الزِّكَاة مطهرة للفرد والممتمع:

في الآية الأولى من هذه الآيات إشارة إلى أحد الأحكام الإسلامية المهمّة، وهي مسألة الزكاة، حيث تأمر النّبي عَبَالِيَة بشكل عام أن ﴿ فد من لموالهم صدقة ﴾.

إنّ كلمة (من) التبعيضية توضح أنّ الزكاة تشكل - داغاً - جزءاً من الأموال، لا أنّها تستوعب جميع الأموال، أو الجزء الأكبر منها.

ثمّ تشير إلى قسمين من الفلسفة الأخلاقية والاجتاعية للزكاة، حيث تقول: ﴿تطهرهم وتزكيهم بها﴾ فهي تطهرهم من الرّذائل الأخلاقية، ومن حبّ الدنيا وعبادتها، ومن البخل وغيره من مساوى، الأخلاق، وتزرع مكانها خلال الحب والسخاء ورعاية حقوق الآخرين في نفوسهم. وفوق كل ذلك فإنّ المفاسد الاجتاعية والانحطاط الخلق والاجتاعي المتولّد من الفقر والتفاوت الطبق والذي يؤدّى إلى وجود طبقة محرومة، كل هذه الأمور ستقتلع بتطبيق هذه الفريضة الإلهية وأدائها، وهي التي تطهر الجسمع من التلوث الذي يعيشه ويحيط به، وكذلك سيفعّل التكافل الاجتاعي، وينمو ويتطور الاقتصاد في ظل مثل هذه البرايج.

وعلى هذا فإنّ حكم الزكاة مطهر للفرد والجتمع من جهة ويكرّس الفضيلة في النفوس

من جهة أخرى، وهو سبب في تقدم المجتمع أيضاً، ويمكن القول بأنّ هذا التعبير أبلغ مايمكن قوله في الزكاة، فهي تزيل الشوائب من جهة، ووسيلة للتكامل من جانب آخر.

ويحتمل أيضاً في معنى هذه الآية أن يكون فاعل (تطهرهم) هو الزكاة، وفاعل (تزكيهم) (النّبي تَتَلِيلًا هو (النّبي تَتَلِيلًا هو النّبي تَتَلِيلًا هو الذي يربيهم ويزكيهم)

إِلَّا أَنَّ الأَظْهَرِ أَنَّ الفَاعل في كلا الفعلين هو النّبِي تَتَكِيُّاتُهُ ، كما شرحنا وبيّنا ذلك في البداية، رغم أنّه ليس هناك فرق كبير في النتيجة.

ثمّ تضيف الآية في خطابها للنّبي تَبَلِّلُهُ بِانّك حينها تأخذ الزكاة منهم فادع لهم ووصل عليهم إنّ هذا يدل على وجوب شكر الناس وتقديرهم، حتى إذا كان مايؤدونه واجباً عليهم وحكماً شرعياً يقومون به، وترغيبهم بكل الطرق، وخاصّة المعنوية والنفسية، ولهذا ورد في الرّوايات أنّ الناس عندما كانوا يأتون بالزكاة إلى النّبي يَبَيْلُهُ كان يدعو لهم ويقول: «اللهم صل عليهم». ا

ثمّ تقول الآية: ﴿إِنْ صلاتك سكن لهم ﴾ لأنّ من بركات هذا الدعاء أن تنزل الرحمة الإلهيّة عليهم، وتغمر قلوبهم ونفوسهم إلى درجة أنّهم كانوا يحسون بها. مضافاً إلى ثناء النّبي عَبِيلًا أو من يقوم مقامه في جمع زكاة أموال الناس بحدّ ذاته يبعث على خلق نوع من الراحة النفسية والفكرية لهم، بحيث يشعرون بأنّهم إن فقدوا شيئاً بحسب الظاهر، فإنّهم قد حصلوا \_قطعاً \_على ما هو أفضل منه.

اللطيف في الأمر، أنّنا لم نسمع لحدّ الآن أنّ المأمورين بجمع الضرائب مأمورون بشكر الناس وتقديرهم، إلّا أنّ هذا الحكم الذي شُرع كحكم مستحب في الأوامر والأحكام الإسلامية يعكس عمق الجانب الإنساني في هذه الأحكام.

وفي نهاية الآية نقراً: ﴿والله سميع مليم﴾ وهذا الختام هو المناسب لما سبق من بحث في الآية، إذ إنّ الله سبحانه يسمع دعاء النّبي تَتَلِيّلًا ، ومطّلع على نيّات المؤدين للزّكاة.

#### بحوث

١- يتّضح من سبب النزول المذكور لهذه الآية، أنّ هذه الآية ترتبط بالآية التي سبقتها في

١. نيل الأوطار للشوكاني، ج ٤، ص ٢١٧.

موضوع توبة أبي لبابة ورفاقه، لأنّهم ـوكشكر منهم لقبول توبتهم ـأتوا بأموالهم ووضعوها بين يدي النّبي تَبَالِلُهُ ليصرفها في سبيل الله، إلّا أنّه تَبَالِلُهُ اكتنى بأخذ قسم منها فقط.

إِلَّاأَنَّ سبب النزول هذا لا ينافي \_مطلقاً \_أن هذه الآية بيّنت حكماً كلياً عاماً في الزكاة، ولا يصحّ ما طرحه بعض المفسّرين من التضاد بين سبب نزولها وما بيّنته من حكم كلي، كما قلنا ذلك مكرراً في سائر آيات القرآن وأسباب نزولها.

السؤال الوحيد الذي يبتى هنا، هو أنّ النّبي تَتَلِّقُ \_ حسب رواية \_ قد قبل ثلث أموال أبي لبابة وأصحابه، في الوقت الذي لا يبلغ مقدار الزكاة الثلث في أي مورد، فني الحنطة والشعير والتمر والزبيب العشر أحياناً، وأحياناً جزء من عشرين جزءاً، وفي الذهب والفيضة (٥، ٢٪)، وفي الأنعام (البقر والغنم والإبل) لا يصل إلى الثلث مطلقاً.

لكن يمكن الإجابة على هذا السؤال بأنَّ النّبي الله قد أخذ قسماً من أموالهم بعنوان الزكاة، والمقدار الإضافي الذي يكمل الثلث بعنوان الكفّارة عن ذنوبهم، وعلى هذا فإنَّ النّبي تَنَافِقُ قد أخذ الزكاة الواجبة عليهم، ومقداراً آخر لتطهيرهم من ذنوبهم وتكفيرها فكان الجموع هو الثلث.

٣- إنّ حكم (خذ) دليل واضح على أنّ رئيس الحكومة الإسلامية يستطيع أن يأخذ الزكاة من الناس، لا أنّه ينتظر الناس فإن شاؤوا أدّوا الزكاة، وإلّا فلا.

٣- إنَّ جملة ﴿ صلّ عليهم ﴾ وإن كانت خطاباً للنّبي عَلَيْهُ ، إلّا أنّه من المسلّم أنّها في معرض بيان حكم كلّي ـ لأنّ القانون الكلّي يعني أنّ الأحكام الإسلامية تجري على النّبي عَلَيْهُ وباقي المسلمين على السواء، ومختصات النّبي من جانب الأحكام يجب أن تثبت بدليل خاص ـ وعلى هذا فإنّ المسؤولين عن بيت المال في كلّ عصرٍ وزمان يستطيعون أن يدعوا لمؤدّي الزكاة بجملة: «اللّهم صلّ عليهم».

وممًا يثير العجب أنّ بعض المتعصبين من العامّة لم يجبوز الصلاة مستقلة على آل الرّسول مَهْ الله أي إنّ شخصاً لو قال: (اللّهمَّ صلَّ على عليّ أمير المؤمنين) أو: (صلَّ على فاطمة الزّهراء) فإنهم اعتبروا ذلك ممنوعاً وحراماً! في الوقت الذي نعلم أنّ منع مثل هذا الدعاء هو الذي يحتاج إلى دليل، لا جوازه!

إضافةً إلى أنّ القرآن الكريم \_كها قلنا سابقاً \_قد أجاز بصراحة مثل هذا الدعاء في حق أفراد عاديين، فكيف بأهل بيت رسول الله علياً وخلفائه؟! لكن، ماذا يمكن عمله؟ فإنّ

التعصبات قد تقف أحياناً مانعة حتى من فهم آيات القرآن.

ولمّا كان بعض المذنبين ـ كالمتخلفين عن غزوة تبوك ـ يصرّون على النّبي عَيَّالِيَّةُ في قبول توبتهم، أشارت الآية الثّانية من الآيات التي بين يدينا إلى أنّ قبول التوبة ليس مرتبطاً بالنّبي عَلِيَّالُهُ ، بل بالله الغفور الرحيم، لذا قالت: ﴿ الم يعلموا لَنْ الله هويقبل التوبة من عباده ﴾ ولا ينحصر الأمر بتوقف قبول التوبة على قبول الله لها، بل إنّه تعالى هو الذي يأخذ الزكاة والصدقات الأخرى التي يعطيها العباد تقرباً إليه، أو تكفيراً لذنوبهم: ﴿ وياخذ الصدقات ﴾

لاشكَّ في أنَّ الذي يأخذ الزكاة هو النّبي تَتَكُلُهُ أو الإمام المعصوم المُنِلُّ أو خليفة المسلمين وقائدهم، أو الأفراد المستحقون وفي كلّ هذه الأحوال فإنّ الله تبارك وتعالى لا يأخذ الصدقات ظاهراً، ولكن لمّا كانت يد النّبي تَتَكُلُهُمُ والنّواب الحقيقيين يد الله سبحانه \_ لأنّهُم خلفاء الله ووكلاؤه \_ قالت الآية: إنَّ الله يأخذ الصدقات. وكذلك العباد المحتاجون، فإنّهُم بأمر الله يأخذون مثل هذه المساعدات، وهم في الحقيقة وكلاء الله، وعلى هذا فإنَّ يدهم يد الله أيضاً.

إنَّ هذا التعبير من ألطف التعبيرات التي تجسّد عظمة هذا الحكم الإسلامي \_ أي الزكاة \_ فبالرغم من ترغيب كلّ المسلمين ودعوتهم إلى القيام بهذه الوظيفة الإلهيّة الكبيرة، فإنها تحذرهم بشدّة وتأمرهم بأن يراعوا الآداب الإسلامية ويتقيّدوا باحترام من يؤدّونها إليه، لأنَّ من يأخذها هو الله عزَّ وجَلّ، وإغًا حذرتهم حتى لا يتصور بعض الجهال، أنه لامانع من تحقير المحتاجين، أو اعطائه الزكاة بشكل يؤدّى إلى تحطيم شخصية آخذ الزكاة، بل بالعكس عليهم أن يؤدّوها بكلّ أدب وخضوع، كما يوصل العبد شيئاً إلى مولاه.

فني رواية عن النّبي تَتَكِلُلُهُ: «إنَّ الصدقة تقع في يدالله قبل أن تصل إلى يد السائل» \ ا وفي حديث آخر عن الإمام السّجاد عليه إنَّ الصدقة لا تقع في يد العبد حتى تقع في يد الرّب» \.

بل إنّ رواية صرّحت بأنّ كلَّ أعمال ابن آدم تتلقاها الملائكة إلّا الصدقة، فإنّها تصل مباشرة إلى يد الله سبحانه<sup>٣</sup>.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفسير العياشي، ج ٢، ص ١٠٨، على ما نقل في تفسير الصافي في ذيل الآية مورد البحث.

٣ المصدر السابق.

هذا المضمون قد ورد في روايات أهل البيت المنظ بعبارات مختلفة، ونقل أيضاً عن النّبي مَنْكُلُهُ عن طريق العامّة، فقد جاء في صحيح مسلم والبخاري: «ما تصدق أحدكم بصدقة من كسب حلال طيب \_ولا يقبل الله إلا الطيب \_إلا أخذها الرحمن بيمينه، وإن كانت تمرة، فتربو في كف الرحمن حتى تكون أعظم من الجبل» أ.

إنَّ هذا الحديث المشحون بالتشبيهات والكنايات، والعظيم المعنى، مؤشر ودليل على الأهية الخاصة للمخدمات الإنسانية ومساعدة الحتاجين والحرومين في الأحكام الإسلامية.

لقد وردت عبارات حديثية أخرى في هذا الجال، وهي مهمّة وملفتة للنظر إلى درجة أن اتباع هذا الدين يرون أنفسهم خاضعين لمن يأخذ منهم صدقاتهم، وكأنّ ذلك المحتاج بمن على المتصدّق ويتفضل عليه بقبول صدقته.

من الأعدد في بعض الأحاديث، أنّ الأنمّة المعصومين الله كانوا أحياناً يـقبلون الصّدقة احتراماً وتعظيماً للصدقة، ثمّ يعطونها الفقراء، أو أنّهم كانوا يعطونها للفقير ثمّ يأخذونها منه يقبّلونها ويشمّونها ثمّ يعيدونها إليه، لماذا؟ لأنّهم وضعوها في يدالله سبحانه!

وبهذا ندرك عظيم الفاصلة بين الآداب الإسلامية وبين الأشخاص الذيب يحقرون المعتاجين فيها إذا أرادوا أن يعطوا الشيء اليسير، أو يعاملونهم بخشونة وقسوة، بل ويرمون مساعدتهم أحياناً بلا أدب وخلق؟!

وكما قلنا في محلّه، فإنّ الإسلام يسعى بكلّ جدّ على أن لا يبقى فقير واحد في الجستمع الإسلامي، إلّا أنّه ممّا لا شك فيه أنّ في كلّ مجتمع أفراداً عاجزين أطفال، يتامى، مرضى... وأمثال هؤلاء ممّن لا قدرة له على العمل، وهؤلاء يجب تأمين احتياجاتهم عن طريق بيت المال والأغنياء، لكن هذا التأمين بجب أن يرافقه احترامهم وصيانة شخصياتهم.

ثمّ قالت الآية في النهاية من باب التأكيد: ﴿ وَأَنَّ الله هو للتَّوّلب الرَّحيم ﴾.

#### التُّوبة والمِبرات:

يستفاد من عدّة آيات في القرآن الكريم أنّ التوبة لا تعني الندم على المعصية فحسب، بل

ا. تفسير المنار، ج ١١، ص ٣٣. وقد نقل هذا الحديث عن طريق أهل البيت المؤلج عن الإمام الصادق اللهاء أيضاً.

يجب أن يرافقها ما يجبر ويكفّر عن الذنب، ويمكن أن يتمثل جبران هذا الخطأ بمساعدة المحتاجين ببذل ما يحتاجونه، كما هو في هذه الآيات، وكما مرّ في قصّة أبي لبابة.

ولا فرق في كون الذنب المقترف ذنباً مالياً، أو أي ذنب آخر، كما هو الحال في قبضية المتخلفين عن غزوة تبوك، فإنّ الهدف في الواقع هو تطهير الروح التي تلوّثت بالمعصية من آثار هذه المعصية، وذلك بالعمل الصالح، وهذا هو الذي يُرْجِع الروح إلى طهارتها الأولى التي كانت عليها قبل الذنب.

وتؤكّد الآية التي تليها البحوث التي مَرَّت بصورة جديدة، وتأمر النّبي عَبَالِلهُ أن يبلغ الناس: ﴿وقُل تَمعلوا قسيرى الله معلكم ورسوله والعؤمنون فهي تشير إلى أن لا يتصور أحد أنّه إذا عمل عملاً، سواء في خلوته أو بين الناس فإنّه سيخنى على علم الله سبحانه، بل إنّ الرّسول عَبَاللهُ والمؤمنين يعلمون به إضافةً إلى علم الله عزّوجلّ.

إنَّ الإلتفات إلى هذه الحقيقة والإيمان بها له أعمق الأثر في تطهير الأعمال والنيّات، فإنّ الإنسان \_عادة \_إذا أحسّ بأنّ أحداً ما يراقبه ويتابع حركاته وسكناته، فإنّه يحاول أن يتصرّف تصرفاً لا نقص فيه حتى لا يؤاخذه عليه من يراقبه، فكيف إذا أحسّ وآمن بأنّ الله ورسوله والمؤمنين يطلعون على أعماله؟!

إنَّ هذا الإطلاع هو مقدمة للثواب أو العقاب الذي ينتظره في العالم الآخر، لذا فإنَّ الآية الكريمة تعقب على ذلك مباشرة و تقول: ﴿وستردُّونَ لِلى عالم الفيب والشّهادة فينبّنكم بما كنتم تعملون﴾.

#### ہحوث

### ١ ـ مسألة عرض الأعمال

إنّ بين أتباع مذهب أهل البيت المُنتِظ، ونتيجة للأخبار الكثيرة الواردة عن الأُمَّة اللَّيْظ، عقيدة معروفة ومشهورة، وهي أنّ النّبي عَلَيْظُ والأُمَّة اللَّيْظ يطلعون على أعبال كل الأُمّة، أي أنّ الله تعالى يعرض أعبالها بطرق خاصّة عليهم.

إنّ الرّوايات الواردة في هذا الباب كثيرة جدّاً، وربّما بلغت حدّ التواتر، وننقل هنا أقساماً منها كناذج:

روي عن الإمام الصادق للرج أنَّه قال: «تعرض الأعمال على رسول الله أعمال العباد كل

صباح، أبرارها وفجارها، فاحذروها، وهو قول الله عزَّوجلّ: ﴿وقل لمجلوا قسيرى الله مسملكم ورسوله﴾ وسكت ١٠.

وفي حديث آخر عن الإمام الباقر عليه "إنّ الأعمال تعرض على نبيّكم كل عشية الخميس، فليستح أحدكم أن يعرض على نبيّه العمل القبيع»

وفي رواية أخرى عن الإمام على بن موسى الرضاطية، أنّ شخصاً قال له: ادع الله لي ولا على بين موسى الرضاطية، أنّ شخصاً قال له: ادع الله لي ولا ولا على بين مقول ولا على بين مقال: «أولست أفعل؟ والله أنّ أعمالكم لتعرض علي في كل يوم وليلة». يقول الراوي، فاستعظمت ذلك، فقال لي، «أما تقرأ كتاب الله عزَّوجَلّ: ﴿وقل لصحلوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون﴾، هو والله على بن أبي طالب» .

إنّ بعض هذه الأخبار ورد فيها ذكر النّبي تَلِيَّةٌ فقط، وفي بعضها على الله وفي بعضها الأعسال بعصر الآخر ذكر النّبي تَلِيَّةٌ والأنْمَة المِنْيَةُ الله أنّ بعضها قد خص وقت عسرض الأعسال بعصر المنعيس، وبعضها جعله كل يوم، وبعضها في الأسبوع مرّتين، وبعضها في أوّل كل شهسر، وبعضها عند الموت والوضع في القبر.

ومن الواضح عدم المنافاة بين هذه الرّوايات، ويمكن أن تكون كلّها صحيحة، تماماً كها هو الحال في دستور عمل المؤسسات الخيرية، فالمحصلة اليومية تعرض في نهاية كل يوم، والأسبوعية منها في نهاية كل أسبوع، والشهرية أو السنوية في نهاية الشهر أو السنة على المسؤولين في المراتب العليا.

سؤال: وهنا يطرح سؤال، وهو: هل يمكن استفادة هذا الموضوع من نفس الآية مع غض النظر عن الرّوايات التي وردت في تفسيرها؟ أم أنّ الأمركا قاله مفسّرو العامّة، وهو أنّ الآية تشير إلى أمر طبيعي، وهو أنّ الإنسان إذا عمل أي عمل، فإنّه سيظهر، شاء أم أبي، ومضافاً إلى علم الله سبحانه، فإنّ النّبي عَلَيْهُ والمؤمنين سيطلعون على ذلك العمل بالطرق الطبيعة؟

الجواب: وفي الجواب عن هذا السؤال يجب أن يقال: الحق أنّ لدنيا شواهد على هذا الموضوع من نفس الآية، وذلك:

١. أصول الكافي، ج ١، ص ٢١٩، باب عرض الأعمال.

٢. تفسير البرهان، ج٢، ص ١٥٨.

٣. أصول الكافي، ج ١، ص ٢١٩، باب عرض الأعمال.

أولاً: إنّ الآية مطلقة، وهي تشمل جميع الأعمال، فإنّا نعلم أنّ جميع الأعمال لا يمكن أن تتضح للنّبي يَتَكِيلًة والمؤمنين بالطرق العادية الطبيعية، لأنّ أكثر المعاصي ترتكب في السر، وتبق مستترة عن الأنظار والعلم غالباً، بل إنّ الكثير من أعمال الخير أيضاً تُعمل في السرّ، ويلفها الكتان، ودعوى أنّ كل الأعمال، الصالحة منها والطالحة، أو أغلبها تتضح للجميع واضحة البطلان وبعيدة كل البعد عن المنطق والحكمة. وعلى هذا فإنّ علم النّبي يَتَكِيلُهُ والمؤمنين بأعمال الناس يجب أن يكون عن طريق غير طبيعي، بل عن طريق التعليم والمؤمنين بأعمال الناس يجب أن يكون عن طريق غير طبيعي، بل عن طريق التعليم الإلهي.

ثانياً: إنّ آخر الآية يقول: ﴿ قَينَتِنكُم بِمَاكِنتُم تَعَمِلُونَ ﴾ ولا شك أنّ هذه الجملة تشمل كل أعمال البشر العلنية منها والمحفية وظاهر تعبير الآية أنّ المقصود من العمل الوارد في أولها و آخرها واحد، وعلى هذا فإنّ أول الآية يشمل أيضاً كل الأعمال والظاهرة منها والباطنة ولا شك أنّ الوقوف عليها كاملاً لا يمكن بالطرق المعروفة الطبيعية.

وبتعبير آخر، فإنّ نهاية الآية تتحدث عن جزاء جميع الأعمال، وكذلك تبحث بداية الآية عن علم الله ورسوله والمؤمنين بكل الأعمال، فهنا مرحلتان: إحداهما: مسرحلة الإطلاع والعلم، والأخرى: مرحلة الجزاء، والموضوع واحد في المرحلتين.

قالثًا إنّ ضميمة المؤمنين في الآية إلى الله ورسوله يصح في صورة يكون المقصود فيها كل الأعال وبطرق غير الطبيعية، وإلّا فإنّ الأعال العلنية يراها المؤمنون وغير المؤمنين في على السواء، ومن هنا تتضح مسألة أخرى بصورة ضمنية، وهي أنّ المقصود من المؤمنين في الآية -كما ورد في الرّوايات الكثيرة أيضاً ليس جميع المؤمنين، بل فنة خاصة منهم، وهم الذين يطلعون على الأسرار الغيبية بإذن الله تعالى، ونعني بهم خلفاء النّي يَوْلِيَّ المقيقيين. والمسألة الأخرى التي يجب الإنتباه لها هنا، وهي -كما أشرنا سابقاً -أنّ مسألة عرض الأعيال لها أثر عظيم على المعتقدين بها، فإني إذا علمت أنّ الله الموجود في كل مكان معي، وبالإضافة إلى ذلك فإنّ نبيي يَوْلِيَّ وأغني بين يطلعون على كل أعيالي، المسنة والسيئة في وبالإضافة إلى ذلك فإنّ نبيي يَوْلِيَّ وأغني بين يطلعون على كل أعيالي، المسنة والسيئة في وأحاول تجنب السيئة منها ما أمكن، تماماً كما لو علم العاملون في مؤسسة ما بأنّ تـقريراً وحاف أو أسبوعياً، تسجل فيه جزئيات أعهاهم، يُرفع إلى المسؤولين ليطلعوا على دقائق يومياً أو أسبوعياً، تسجل فيه جزئيات أعهاهم، يُرفع إلى المسؤولين ليطلعوا على دقائق أعهاهم.

## ٢\_ هل الرَّؤية هنا تعني النظر؟

المعروف بين جمع من المفسّرين أنّ الرؤية الواردة في قوله تعالى: ﴿فُسِيرِى الله مَمَلِكُم …﴾ تعني المعرفة، لا العلم، لأنّها لم تأخذ أكثر من مفعول واحد ولو كانت الرؤية بمعنى العلم لأخذت مفعولين.

لكن لامانع أن تكون الرؤية بمعناها الأصلي، وهو مشاهدة المحسوسات، لا بمعنى العلم، ولا بمعنى المعنى المعنى المعنى المعرفة، فإنّ هذا الموضوع بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى الموجود في كل مكان، والحيط بكل المحسوسات لا مناقشة فيه.

وأمّا بالنسبة للنّبي ﷺ والأنمّة المنظيم ، فلا مانع من ذلك أيضاً. حيث إنّهم يسرون نسفس الأعهال عند عرضها، لأنّا نعلم أنّ أعهال الإنسان لا تفنى، بل تبقى إلى يوم القيامة.

# مناميس مثلًا ملحو للمحثال ٣-

لا شك أنّ الله عزَّوجَلَّ يعلم بالأعمال قبل وقوعها، والذي في جملة: ﴿فُسَمِرِي للله﴾ إشارة إلى تلك الأعمال بعد تحققها في عالم الوجود.

8003

# وَءَاخُرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْنِ ٱللَّهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَٱللَّهُ عَلِيهُ حَكِيمُ وَا

# سبب النزول

قال جماعة من المفسّرين: إنّ هذه الآية نؤلت في ثلاثة من المتخلفين عن غزوة تبوك، وهم: «هلال بن أمية» و«مرارة بن ربيع» و«كعب بن مالك»، وسيأتي بيان ندمهم على ذلك الكيفية توبتهم في ذيل الآية ١١٨ من هذه السورة، إن شاء الله تعالى.

ويستفاد من بعض الرّوايات الأخرى أنّ هذه الآية نزلت في بعض الكفّار الذين قتلوا الشخصيات الإسلامية الكبرى -كحمزة سيد الشهداء \_ في ساحات الحروب، ثمّ اهتدوا ودخلوا في دين الإسلام.

# التفسير

في هذه الآية إشارة إلى مجموعة من المذنبين الذين لم تتّضح جيداً عاقبة أمرهم، فلاهم مستحقون حتماً للرحمة الإلهيّة، ولا من المغضوب عليهم حتماً، لذا فإنّ القرآن الكريم يقول في حقّهم: ﴿وَآخِرُونَ مَرْجُونَ لُمُوالله لِمَّا يَعَدَّبُهُم وَلِمَّا يَتُوبُ عليهم ﴾.

«مرجون» مأخوذ من مادة (إرجاء) بمعنى التأخير والتوقيف، وفي الأصل أخذت من (رجاء) بمعنى الأمل، ولما كان الإنسان قد يؤخر شيئاً ما أحياناً رجاء تحقق هدف من هذا التأخير، فإنّ هذه الكلمة قد جاءت بمعنى التأخير، إلّا أنّه تأخير ممزوج بنوع من الأمل.

إنّ هؤلاء في الحقيقة ليس لهم من الإيمان الخالص والعمل الصالح بحيث يمكن عدهم من أهل السعادة والنجاة، وليسوا ملوّثين بالمعاصي ومنحرفين عن الجادة بحيث يُكتبون من

۲. اصول الكافي، ج ۲، ص ٤٠٧.

١٠ بحارالانوار، ج ٢١، ص ٢٠٢ و ٢٠٤.

الأشقياء، بل يوكل أمرهم إلى اللطف الإلهي كيف سيعامل هــؤلاء، وهــذا طــبعاً حسب أوضاعهم الروحية ومواقعهم.

وتضيف الآية .. بعد ذلك \_أن الله سبحانه سوف لا يحكم على هؤلاء بدون حساب، بل يقضى بعلمه وحكمته: ﴿وَالله عليم حكيم﴾.

سؤال، وهنا يطرح سؤال مهم قلم بحثه المفسّرون بصورة وافية، وهو ما الفرق بين هذه الفئة، والفئة التي مرّ بيان حالتها في الآية ١٠٢ من هذه السورة؟ فإنّ كلتا الجهاعتين كانوا من المذنبين، وكلتا الجموعتين تابوا، لأنّ الجموعة الأولى اعترفوا بـذنوبهم، وأظهروا الندم عليها، والجموعة الثّانية تستفاد توبتهم من قوله تعالى: ﴿وَلِمّا يَتُوبُ عَلَيْهِم﴾. وكذلك فإنّ كلا الفئتين ينتظر أفرادها الرحمة الإلهيّة ويعيشون حالة الخوف والرجاء.

الجواب: وللجواب على هذا السؤال نقول: إنّه يمكن التفرقة بين ها تين الطائفتين عن طريقين:

١- إنّ الطائفة الأولى تابوا بسرعة، وأظهروا ندمهم بصورة واضحة، فمثلاً نرى أبا لبابة قد أوثق نفسه بعمود المسجد، وبعبارة موجزة: إنّ هؤلاء أعلنوا ندمهم صريحاً، وأظهروا إستعدادهم لتحمل الكفارة البدنية والمالية مهاكانت.

أمّا أفراد الطائفة الثّانية فإنّهم لم يظهروا ندمهم في البداية، ولو أنّهم نـدموا في أنـفسهم ووجدانهم، ولم يُظهروا إستعدادهم لتحمل ما يترتب على ذنبهم ومعصيتهم، فهم في الواقع كانوا يطمحون إلى العفو عن ذنوبهم الكبيرة بكل بساطة ويسر.

إنّ هؤلاء \_ومناهم الواضح هو الثلاثة الذين أشير إليهم، وسيأتي بيان وضعهم \_بقوا في حالة الخوف والرجاء، ولهذا نرى أنّ النّبي تَلِيّهُ أمر الناس أن يقاطعوهم ويبتعدوا عنهم، وبهذا فقد عاشوا محاصرة اجتاعية شديدة اضطروا نتيجتها أن يسلكوا في النهاية ننفس الطريق الذي سلكه أتباع الفريق الأوّل، ولما كان قبول توبة هؤلاء في ذلك الوقت يظهر بنزول آية، فقد بني النّبي تَلِيّهُ في انتظار الوحي، حتى قبلت توبتهم بعد خمسين يوماً أو أقل. ولهذا فإنّا نرى الآية نزلت في حق الطائفة الأولى قد ختمت بقوله: ﴿إِنْ الله ففور رحيم وهو دليل على قبول توبتهم، أمّا الطائفة النّانية فما داموا لم يغيروا مسيرهم فقد جاءت جملة: ﴿والله عليم حكيم ﴾ التي لا تدل من قريب أوبعيد على قبول توبتهم.

ولا مجال للتعجب من أنَّ الندم لوحده لم يكن كافياً لقبول التوبة من المعاصي الكبيرة،

خاصّة في عصر نزول الآيات، بل يشترط مع ذلك الإقدام على الإعتراف الصريح بالذنب، والاستعداد لتحمل كفارته وعقوبته، وبعد ذلك نزول الآية التي تبشر بقبول التوبة.

٣- الفرق الثّاني بين هاتين الطائفتين، هو أنّ الطائفة الأولى بالرغم من أنّهم عصوا بتخلفهم عن أداء واجب إسلامي كبير، أو لتسريبهم بعض الأسرار العسكرية إلى الأعداء، إلّا أنّهم لم يرتكبوا الكبائر العظيمة كقتل حمزة سيد الشهداء، ولهذا فإنّهم بمجرّد أن تابوا وإستعدوا للجزاء قبل الله توبتهم. غير أن قتل حمزة وأمثاله لم يكن بالشيء الذي يمكن جبرانه، ولهذا فإنّ نجاة هذا الفريق مرتبطة بأمر الله وإرادته، إمّا يعفو عنهم أو يعاقبهم.

وعلى أي حال، فإنّ الجواب الأوّل يناسب تلك الجموعة من الرّوايات الواردة في سبب النزول، والتي تربط الآية بالثلاثة المتخلفين عن غزوة تبوك، أمّا الجواب الثّاني فإنّه يوافق الرّوايات العديدة الواردة من طرق أئمّة أهل البيت الثّلاث، والتي تقول إنّ هذه الآية تشير إلى قاتلى حمزة وجعفر وأمثالهما .

ولو دققنا النظر حقاً لرأينا أن لا منافاة بين الجوابين، ويمكن أن يكون كل منهها مقصوداً في تفسير الآية.

8003

١. للإطلاع على هذه الرّوايات، راجع تفسير نور التقلين، ج٢، ص ٢٦٥، وتفسير البرهان، ج٢. ص ١٠٦.

وَالَّذِينَ اعْنَدُواْ مَسْجِدُ اضِرَارًا وَكُفُرًا وَتَقْرِبِهَا الْبَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللّهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ وَلِيَحْلِفُنَّ إِنْ اَرَدُنَا إِلّا الْحُسْنَى وَاللّهُ يَسْمَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ لَا لَقَهُ وَبِيهِ إِبَدًا لَمَسْجِدُ الْسِسَ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ الْوَلِيوَ مِ اَحَقُ اَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ اَن يَنظَهَ رُواْ وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُظَهِ رِينَ ﴿ اَن يَنظَهُ رُواْ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُظَهِ رِينَ ﴿ اَن مَن السّسَ اَفَ مَن السّسَ بُنيكَ نَهُ وَعَلَى شَفَاجُرُفِ هَا وَفَا مَن اللّهِ وَرِضَونٍ خَيْرُ أَم مَن السّسَ بُنيكَ نَهُ وَعَلَى شَفَاجُرُفِ هَا وَ فَاتَهَا رَبِهِ عِن الرِجَهَةَمُ وَاللّهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ الظّيليمِينَ ﴿ لَا يَذِالُ بُنْيَنَهُ مُ اللّهِ مَا يَعْدَالُهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَي مُعَلِيمُ مَكِيمُ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَي مُعَلِيمُ مَكِيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي مُعَلِيمُ مَكِيمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلِيمُ مَكِيمُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ لا يَهُ عَلَي مُن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَي مُعَلِيمُ اللّهُ عَلَيْهُ مُعَلِيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَعْ اللّهُ عَلَيْهُ مَلْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَعْ الْمُعْلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَعْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَي مُعَلِيمُ مَعْ كِيهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَعْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَعْ الْمُعْلِيمُ مَعْ كَنْ الْمِعْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ الْمُعْلِيمُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## سبب التزول

تتحدث الآيات أعلاه عن جماعة أخرى من المنافقين الذين أقدموا - من أجل تحقيق أهدافهم المشؤومة ـ على بناء مسجد في المدينة، عرف فيا بعد بــ (مسجد الضوار).

وقد ذكر هذا الموضوع كل المفسّرين الإسلاميين، وكثير من كتب التاريخ والحديث، مع وجود اختلافات في جزئياته.

وخلاصة القضية \_كما تستفاد من التفاسير والأحاديث الختلفة \_أن جماعة من المنافقين أتوا إلى النّبي تَهَا وطلبوا منه أن يسمح لهم ببناء مسجد في حي بني سليم -قرب مسجد قبا حتى يصلي فيه العاجزون والمرضى والشيوخ، وكذلك ليصلي فيه جماعة من الناس الذين لا يستطيعون أن يحضروا مسجد قبا في الأيّام المعطرة، ويؤدّوا فرائضهم الإسلامية، وكان ذلك في الوقت الذي كان فيه النّبي تَهَا عازماً على التوجه إلى تبوك.

فأذن لهم النّبي ﷺ، إلّا أنّهم لم يكتفوا بذلك، بل طلبوا منه أن يصلي فيه، فأخبرهم بأنّه عازم على السفر الآن، وعند عودته بإذن الله فسوف يأتي مسجدهم ويصلي فيد

فلمًا رجع النّبي تَتَلِيُّ من تبوك حضروا عنده وطلبوا منه الحضور في مسجدهم والصلاة فيه، وأن يدعو الله لهم بالبركة، وكان النّبي تَتَلِيُّ لم يدخل بعد أبواب المدينة، فلزل الوحي وتلاعليه هذه الآيات، وكشف الستار عن أعمال هؤلاء، فأمر النّبي بحرق المسجد المذكور، وبهدم بقاياه، وأن يُجعل مكانه محلاً لرمي القاذورات والأوساخ.

إذا نظرنا إلى الوجه الظاهري لهذا العمل، فسوف نتحير في البداية، فهل أنّ بناء مسجد لحماية المرضى والطاعنين في السن من الظروف الطارئة، والذي هو في حقيقته عمل ديني وخدمة إنسانية، يعدّ عملاً مضراً وسيئاً حتى يصدر في حقّه هذا الحكم؟ إلّا أنّنا إذا دققنا النظر في الواقع الباطني وحققناه رأينا أنّ هذا الأمر بهدمه في منتهى الدقّة.

وتوضيح ذلك، أنّ رجلاً في زمن الجاهلية يقال له: أبو عامر، كان قد اعتنق النصرانية، وسلك مسلك الرهبانية، وكان يعد من الزهاد والعباد وله نفوذ واسع في طائفة الخزرج.

وعندما هاجر النبي على المدينة واحتضنه المسلمون ونصروه وبعد إنتصار المسلمين على المشركين في معركة بدر، رأى أبو عامر \_الذي كان يوماً من المبشرين بظهور النبي على المشركين في معركة بدر، رأى أبو عامر \_الذي كان يوماً من المبشرين بظهور النبي الله النبي الناس قد انفضوا من حوله، وبقي وحيداً، وعند ذلك قرر محاربة الإسلام، فهرب من المدينة إلى كفّار مكّة، واستمد منهم القوّة لمحاربة النبي الله ، ودعا قبائل العرب لذلك فكان ينفذ ويقود جزءاً من مخططات معركة أحد، وهو الذي أمر بحفر الحفر بين الصفين والتي سقط النبي الله في أحدها فجرحت جبهته وكُسرت رباعيته.

فلمًا إنتهت غزوة أحد بكل ما واجه المسلمون فيها من مشاكل ونوائب، دوى صوت الإسلام أكثر من ذي قبل، وعمّ كل الأرجاء، فهرب أبو عامر من المدينة وذهب إلى هرقل ملك الروم ليستعين به قتال النّبي بَهِيَ الله وليرجع إلى المسلمين ويقاتلهم في جعفل لجب وجيش عظيم.

ويلزم هنا أن نذكر هذه النقطة، وهي أنّ النّبي ﷺ لما رأى ما صدر منه من التحريض والدعوة لقتال المسلمين ونبيّهم سمّـاه (فاسقاً).

يقول البعض: إنّ الموت لم يمهله حتى يُطلع هرقل على نواياه ومشاريعه، إلّا أنّ البعض الآخر يقول: إنّه اتصل بهرقل وتحمس لوعوده! على كل حال، فإنّه قبل أن يموت أرسل رسالة إلى منافقي المدينة يبشرهم فيها بالجيش الذي سيصل لمساعدتهم، وأكّد عليهم بالخصوص على أن يبنوا له مركزاً ومقرّاً في المدينة ليكون منطلقاً لنشاطات المستقبل.

ولما كان بناء مثل هذا المقر، وباسم أعداء الإسلام غير ممكن عملياً، رأى المنافقون أن يبنوا هذا المقر تحت غطاء المسجد، وبعنوان مساعدة المرضى والعاجزين.

وأخيراً تمّ بناء المسجد، ويقال أنّهم اختاروا شاباً عارفاً بالقرآن من بين المسلمين يقال له: «مجمع بن حارثة» أو «مجمع بن جارية» وأوكلوا له إمامة المسجد.

إِلَّا أَنَّ الوحي الإلهي أزاح الستار عن عمل هؤلاء، وربّما لم يأمر النّبي ﷺ بشيء قبل ذهابه إلى تبوك ليواجه هؤلاء بكل شدّة، من أجل أن يتّضح أمرهم أكثر من جهة، ولئلا ينشغل فكرياً وهو في مسيره إلى تبوك بما يمكن أن يحدث فيما لو أصدر الأمر.

وكيف كان، فإن النبي تَلَيُلُهُم يكتف بعدم الصلاة في المسجد وحسب، بل إنه \_كها قلنا \_ أمر بعض المسلمين \_وهم مالك بن دخشم، ومعنى بن عدي، وعامر بن سكر أو عاصم بن عدي \_أن يحرقوا المسجد ويهدموه، فنفذ هؤلاء ما أمروا به، فعمدوا إلى سقف المسجد فحر قوه، ثم هدموا الجدران، وأخيراً حولوه إلى محل لجمع الفضلات والقاذورات .

# التفسير

### معبد وثنى في صورة مسمدا

أشارت الآيات السابقة إلى وضع مجاميع مختلفة من المخالفين، وتُعَرِّف الآيات التي نبحثها مجموعة أخرى منهم، المجموعة التي دخلت حلبة الصراع بخطة دقيقة وذكية، إلا أنّ اللطف الإلهي أدرك المسلمين، وبدد أحلام المنافقين بإبطال مكرهم وإحباط خطتهم.

فَالْآية الأولىٰ تقول: ﴿وللدّين لتخدوا مسجدا ﴾ آ وأخفوا أهدافهم الشريرة تحت هذا الإسم المقدس، ثمّ لخصت أهدافهم في أربعة أهداف:

١٠ تفسير مجمع البيان، وتفسير روح الجنان، وتفسير المنار، وتفسير الميزان، وتنفسير نبور الثنقلين، وكستب أخرئ.

٢. بالرغم من أنّ المفسّرين قد أبدوا وجهات نظر مختلفة من الناحية الأدبية حول تركيب هذه الجملة، إلّا أنّ الظاهر هو أنّ هذه الجملة معطوفة على الجمل السابقة التي وردت في شأن المنافقين، وتقديرها هكذا: (ومنهم الذين اتخذوا مسجداً...).

ا- إن هؤلاء كانوا يقصدون من هذا العمل إلحاق الضرر بالمسلمين، فكان مسجدهم وضراراً .

«الضرار» تعني الإضرار العمدي، وهؤلاء في الواقع بعكس ما كانوا يـدّعونه مـن أنّ هدفهم تأمين مصالح المسلمين ومساعدة المرضى والعاجزين عن العمل، كانوا يسعون من خلال هذه المقدمات إلى المكيدة بالنّبي عَلَيْقًا ورسالته، وسحق المسلمين، بل إذا استطاعوا أن يقتلعوا الدين الإسلامي وجذوره من صفحة الوجود فإنّهم سوف لا يـقصرون في هـذا السبيل.

٣- تقوية أسس الكفر، ومحاولة إرجاع الناس إلى الحالة التي كانوا يعيشونها قبل
 الإسلام: ﴿وَكَفُرُا﴾.

ويظهر من هذه الجملة ـ وكذلك فهم بعض المفسّرين ـ أنّ المسافة بين المساجد يجب أن لا تكون قليلة بحيث يؤثر الاجتاع في مسجد على جماعة المسجد الآخر، وعلى هذا فإنّ الذين يبنون المساجد أحدها إلى جانب الآخر بدافع من التعصب القومي، أو الأغراض الشخصية ويفرقون جماعات المسلمين بحيث تبقى صفوف الجماعة خالية لا روح فيها ولا جاذبية، يرتكبون ما يخالف الأهداف الإسلامية.

٤- والهدف الأخير لهؤلاء هو تأسيس مقر ومركز لإيواء الخالفين للدين وأصحاب السوابق السيئة، والإنطلاق من هذا المقر في سبيل تنفيذ خططهم ومؤامراتهم: ﴿ولِرصادا لمن حارب الله ورسوله من قبل ﴾.

إلا أنّ ممّا يثير العجب أنّ هؤلاء قد أخفوا كل هذه الأغراض الشريرة والأهداف المشؤومة في لباس جميل ومظهر خداع، وأنهم لايريدون إلا الخير: ﴿وليحلفن إن لردنا إلا الحسني وهذا هو دين المنافقين وديدنهم في كل العصور، فإنّهم إضافة إلى تلبسهم بلباس حسن، فإنّهم يتوسلون عند الضرورة بأنواع الأيمان الكاذبة من أجل تضليل الرأي العام، وإنحراف الأفكار.

إِلَّا أَنَّ القرآن الكريم يبيِّن أن الله تعالى الذي يعلم السرائر وما في مكنون الضمائر، والذي

تساوى لديد الظاهر والباطن، والغيب والشهادة يشهد على كذب هؤلاء: ﴿والله يشهد لِنُّهُمُ الكاذبون﴾.

في هذه الجملة نلاحظ عدة تأكيدات لتكذيب هؤلاء، فهي جملة اسمية أوّلاً، ثمّ إنّ كلمة (إن) للتأكيد، وأيضاً اللام في (لكاذبون)، والتي تسمى لام الابتداء تفيد التأكيد، وكذلك فإنّ بحيء كلمة (كاذبون) مكان الفعل الماضي دليل على استعرارية كذب هؤلاء، وبهذه التأكيدات فإنّ الله سبحانه وتعالى قد كذّب أيمان هؤلاء المغلظة والمؤكدة أشد تكذيب.

يؤكّد الله سبحانه وتعالى في الآية التالية تأكيداً شديداً على مسألة حياتية مهمّة، ويأمر نبيّه بصراحة أن (لا تقم فيه لبدل) بل (لمسجد لئس ملى للتقوى من أوّل يوم احتى أن تقوم فيه لا المسجد الذي أسس من أوّل يوم على الكفر والنفاق وتقويض أركان الدين.

إن كلمة (أحق) وإن كانت أفعل التفضيل، إلّا أنّها لم تأت هنا بمعنى المقارنة بين شيئين في التناسب والملاءمة، بل هي تقارن بين التناسب وعدمه، والملاءمة وعدمها، ومثل هذا التعبير يستعمل كثيراً في آيات القرآن الكريم والأحاديث، بل وفي محادثاتنا اليومية، وله غاذج عديدة:

فئلاً نقول للشخص المجرم والسارق: إنّ الاستقامة والعمل الصالح الصحيح أحسن لك، فئلاً نقول للشخص المجرم والتلوث بالمجريمة شيء حسن، وأن الاستقامة والطهارة أخسن، بل معناه أنّ الاستقامة وحسن السيرة شيء حسن، وأنّ السرقة عمل سيء وغير مناسب.

وقال المفسّرون: إنّ المسجد الذي أشارت الآية إلى أنّه يستحق أن يصلي فيه النّبي عَبَالِيَّةُ هو «مسجد قبا» حيث بني المنافقون مسجد ضرار على مقربة منه.

واحتُمل أيضاً أن يكون المقصود منه مسجد النّبي تَبَيَّلُهُ ، أو كل المساجد التي بنيت على أساس التقوى، إلّا أنّنا إذا لاحظنا تعبير ﴿ لَوْلَ يَوْمٍ ﴾ وأن مسجد قبا هو أوّل مسجد بني في المدينة \، علمنا أنّ الاحتمال الأوّل هو الأنسب والأرجح، ولو أنّ هذه الكلمة تناسب أيضاً مساجد أخرى كمسجد النّبي تَبَيَّلُهُ .

ثم يضيف القرآن الكريم أنّه بالإضافة إلى أنّ هذا المسجد قد أسس على أساس التقوى، فإنّ ﴿ قَيه رَجَالَ يَعبُونَ لَن يَتطَهُرُوا والله يعبُ العظهرين ﴾

١. الكامل لابن الأثير، ج٢، ص ١٠٧؛ ووسائل الشيعة، ج ٥، ص ٢٨٥. ح ٢٥٦٢.

ولكن هل المراد من الطهارة في هذه الآية هي الطهارة الظاهرية والجسمية، أم المعنوية؟ هناك بحث بين المفسّرين في الرّواية التي نقلت في تفسير (التبيان) و(مجمع البيان) في ذيل هذه الآية عن النّبي عَلِي أَنّه قال لأهل قبا: «ماذا تفعلون في طهركم، فإنّ الله تعالى قد أحسن عليكم الثناء؟» قالوا: نفسل أثر الغائط. ا

وقد نقلت روايات أخرى بهذا المضمون عن الإمام الباقر والصادق المؤلفة، لا لكن \_كها قلنا سابقاً وأشرنا مراراً \_ مثل هذه الرّوايات لا تدل على انحصار مفهوم الآية في هذا المصداق، بل \_وكها يشير ظاهر إطلاق الآية \_أنّ للطهارة هنا معنى واسعاً يشمل كل أنواع التطهير، سواء التطهير الروحي من آثار الشرك والذنوب، أو التطهير الجسمي من الأوساخ والنجاسات.

وفي الآية الثّالثة من الآيات مقارنة بين فريقين وفئتين: المؤمنين الذين بنوا مساجد كمسجد قبا على أساس التقوى، والمنافقين الذين بنوه على أساس الكفر والنفاق والتفرقة والفساد. فهي تقول أوّلاً: ﴿ لَقَعَنْ لَسُن بِنَيَالُهُ عَلَىٰ تَقُوىٰ عَنْ لَللهُ ورضُولَىٰ عَيْر لُم حَنْ لَسُن بِنِيالُهُ عَلَىٰ تَقُوىٰ عَنْ لَللهُ ورضُولَىٰ عَيْر لُم حَنْ لَسُن بِنِيالُهُ عَلَىٰ تَقُوىٰ عَنْ لَللهُ ورضُولَىٰ عَيْر لُم حَنْ لَسُن بِنِيالُهُ عَلَىٰ تَقُوىٰ عَنْ لَللهُ ورضُولَىٰ عَيْر لُم حَنْ لَسُن بِنِيالُهُ عَلَىٰ تَقُوىٰ عَنْ لَللهُ ورضُولَىٰ عَيْر لُم حَنْ لَسُن بِنِيالُهُ عَلَىٰ تَقُوىٰ عَنْ لَللهُ ورضُولَىٰ عَيْر لُم حَنْ لَسُن بِنِيالُهُ عَلَىٰ عَلَىٰ لَعْمَا جَرفُهُ هَار قَالَهَارِيهُ فَي نَارِجَهِمْ ﴾.

«بنيان» مصدر بمعنى اسم مفعول، ويعني المبنى، و(شفا) بمسعنى حافة الشيء وطرفه، و(جرف) بمعنى حافة النهر أو حافة البئر التي جرف الماء ما تحتها. و(هار) بمعنى الشخص أو البناء المتصدع المشرف على السقوط، أو هو في حال السقوط.

إنّ التشبيه الوارد أعلاه يعطي صورة في منتهى الوضوح عن عدم ثبات أعمال المنافقين و تزلزلها، وفي المقابل استحكام ودوام أعمال المؤمنين و نشاطاتهم وبرامجهم، فهو يشبه المؤمنين بمن أراد أن يبني بناء، فإنّه ينتخب الأرض الجيدة القوية التي تتحمل البناء، ومختار من مواد البناء الأولية ماكان جيداً.

أمّا المنافقون فإنّه يشبّههم بمن يبني بيته على حافة النهر \_ومثل هذه الأرض جوفاء \_ لأن جريان الماء قد نخرها، وبالتالي فهي عرضة للسقوط في أي لحظة، وكذلك النفاق، فإنّ ظاهره حسن لكنّه عديم المحتوى كالبناية الجميلة ذات الأساس النخر.

١. بحارالانوار، ج ٢١، ص ٢٥٤؛ وفقدالقرآن، ج ١، ص ٦٧.

٢. وسائل الشيعة، ج ١، ص ٣٥٧؛ وبحارالانوار، ج ٢١، ص ٢٥٥ و٢٥٦.

إنّ هذه البناية يمكن أن تنهار في أيّة لحظة، ومذهب أهل النفاق أيضاً يمكن أن يُظهر واقع أتباعه وباطنهم، وبالتالي فضيحتهم وخزيهم.

إنّ التقوى والسعي في مرضاة الله تبارك وتعالى يعني التعامل مع الواقع، والسير وفقاً لقوانين الخلقة وهي بدون شك عامل البقاء والنبات.

أمّا النفاق فإنّه يعني الإنفصال عن الواقع والإبتعاد عن قوانين الوجود، وهذا بلا شك هو عامل الزوال والفناء.

ومن هنا، فإنّ المنافقين يظلمون أنفسهم ويظلمون المحتمع أيضاً ولذلك فإنّ الآية المتتمت بقوله: ﴿ وَلِلله لا يهدي للقوم للقالمين ﴾. وكما قلنا مراراً، فإنّ الهداية الإلهيّة تعني تهيئة المقدمات للوصول إلى الغاية، وهي تشمل \_ فقط \_ أولئك الذين لديهم الإستعداد لتقبل هذه الهداية ويستحقونها، أمّا الظالمون الفاقدون لمثل هذا الإستعداد فسوف لا يشملهم هذا اللطف مطلقاً، لأنّ الله حكيم، ومشيئته وإرادته وفق حساب دقيق.

وفي آخر آية إشارة إلى إصرار المنافقين وعنادهم، فهي تعبّر عن تعصبهم وإصرارهم في أعيالهم، وعنادهم في نفاقهم، وحيرتهم في ظلمة كفرهم، فهم في شك من بنيانهم الذي بنوه، أو في النتيجة المرجوة منه، وسيبقون في هذه الحال حتى موتهم: ﴿ لا يزل بنيانهم للذي بنوارية في قلوبهم إلّا أن تقطّع قلوبهم ﴾.

إنّ هؤلاء يعيشون حالة دائمة من الحيرة والاضطراب، وإن مقر النفاق الذي أقساموه، والمسجد الضرار الذي بنوه، سيبق عامل تردد ولجاجة في أرواح هؤلاء، فبالرغم من أنّ النّي تَنْزِيْكُ قد أحرق هذا البناء وهدمه، إلّا أنّ أثره وأهدافه قد لا تزول من القلوب.

وتقول الآية أخيراً: ﴿ والله عليم حكيم ﴾ فإنّه تعالى إنّما أمر نبيّه تَتَلِيّهُ بهدم هذا البناء الذي يحمل صفة الحق ظاهراً، حتى تتبيّن نيّات السوء التي انطوى عليها هؤلاء، وتسنكشف حقائقهم وبواطنهم وهذا الحكم الإلهي هو عين الحكمة، وحسب صلاح المجتمع الإسلامي، وقد صدر على هذا الأساس، لا أنّه حكم عجول صدر نتيجة انفعال أو في لحظة غضب.

## بحوث

#### ۱۔ درس کبیر

إنّ قصّة مسجد الضرار درس لكل المسلمين من جميع الجهات، فإنّ قول الله سبحانه وعمل النّبي تَتَلِيُّكُ يوضحان تماماً بأنّ المسلمين بجب أن لا يكونوا سطحيين في الرؤية مطلقاً،

وأن لا يكتفوا بالنظر إلى الجوانب التي تصطبغ بصبغة الحق، ويغفلون عن الأهداف الأصلية المراد تحقيقها، والمستترة بهذا الظاهر البراق.

المسلم هو الذي يعرف المنافق وأساليب النفاق في كل زمان، وفي كل مكان، وبأي لباس تلبس، وبأي صورة يظهر بها، حتى ولو كانت صورة الدين والمذهب، أو لباس مناصرة الحق والقرآن والمساجد.

إنّ الاستفادة من مذهب ضد مذهب آخر ليس شيئاً جديداً، بل هو طريق الاستعمار وأسلوبه على الدوام، فإنّ وسيلة الجبارين والمنافقين وأسلوبهم في العمل هو الوقوف على رغبة الناس في مسألة ما، واستغلال تلك الرغبة في سبيل إغفالهم وبالتالي استعمارهم، ويستعينون بقدرات مذهب ما في ضرب وهدم مذهب آخر إن استدعى الأمر ذلك.

وأساساً فإنّ جعل الأنبياء المزورين والمذاهب الباطلة، هو تحوير الميول المذهبية للناس عن هذا الطريق وصبّها في القنوات التي يريدونها ويديرونها.

ومن البديهي أنّ محاربة الإسلام بصورة علنية في محيط كمحيط المدينة، وذلك في عصر النّبي عَلَيْهُمْ، ومع ذلك النفوذ الخارق للإسلام والقرآن، أمر غير ممكن، بل يجب إلباس الكفر لباس الدين، وتغليف الباطل بغلاف الحق لجذب البسطاء والسذج من الناس.

إلّا أنّ المسلم الحقيق ليس سطحياً إلى تلك الدرجة بحيث يخدع بهذه الظواهر، بل إنّه يدقق في العوامل والأيادي التي وضعت هذه البرامج، ويحقق القرائن الأخرى التي لها علاقة بالبرامج وماهيتها، وبذلك سيرى الصورة الباطنية للأفراد المختبئة خلف الصورة الظاهرية.

المسلم ليس بذلك الفرد الذي يقبل كل دعوة تصدر من أي فم بمجرّد موافقتها الظاهرية للحق، ويلي تلك الدعوة.

المسلم ليس ذلك الشخص الذي يصافح كل يد تمد إليه، ويؤيد ويدعم كـل حـركة يشاهدها بمجرّد رفعها شعاراً دينياً، أو يتعهد بالإنضام تحت أي لواء يرفع باسم المذهب والدين، أو ينجذب إلى كل بناء يشيد باسم الدين.

المسلم يجب أن يكون حذراً، واعياً، واقعياً، بعيد النظر، ومن أهل التحليل والتحقيق في كل المسائل الاجتاعية.

المسلم يعرف المتمردين العصاة في لباس الملائكة والوداعة، وعيز الذئباب المستلبسة بلباس الحراس والرعاة، ويُعد نفسه لمحاربة الأعداء الظاهرين بصورة الأصدقاء. هناك قاعدة أساسية في الإسلام، وهي أنّه يجب معرفة النيات قبل كل شيء، وأنّ قيمة كل عمل ترتبط بنيّته، لا بظاهره، فبالرغم من أنّ النيّة أمر باطني، إلّا أنّ أحداً لا يمكنه إضار نيّته دون أن يظهر أثرها على جوانب عمله وفلتاته، حتى ولو كان ماهراً ومقتدراً في الخفائها.

ومن هذا سيتضح الجواب عن هذا السؤال، وهو: لماذا أصدر النّبي تَنَاقِلُمُ أُسراً بحسرق المسجد الذي هو بيت الله، ويأمر بهدم المسجد الذي لا يجوز شرعاً إخراج حصاة واحدة من حصاة، ويجعل المكان الذي يجب تطهيره فوراً إذا ما تنجس محملاً لجمع الفيضلات والقاذورات!!

وجواب كل هذه الأسئلة موضوع واحد، وهو أنّ مسجد الضرار لم يكن مسجداً بل معبداً للأصنام... لم يكن مكاناً مقدساً، بل مقراً للفرقة والنفاق... لم يكن بيت الله، بل بيت الشيطان... ولا يمكن أن تبدل الأسهاء والعناوين والأقنعة من واقع الأشياء شيئاً مطلقاً.

كان هذا هو الدرس الكبير الذي أعطته قصّة مسجد الضرار لكل المسلمين، وفي كل الأزمنة والأعصار.

وتنتضع من هذا البحث \_أيضاً \_أهمية الوحدة بين صفوف المسلمين من وجهة نظر الإسلام، والتي تبلغ حداً بحيث إذا كان بناء مسجد جنب مسجد يعودي إلى التفرقة والاختلاف بين صفوف المسلمين فلا قدسية لذلك المسجد إطلاقاً.

## ٢\_ النفي لا يكفي لهمدها

الدرس الثّاني الذي يمكن أخذه من هذه الآيات، هو أنّ الله سبحانه و تعالى أمر نبيّه ﷺ في هذه الآيات أن لا يصلي في مسجد الضرار، بل يصلي في المسجد التي وضعت قواعده وأسسه على أساس التقوى.

إنّ النبي والإثبات يتجلى في الإسلام من شعاره الأصلي (لا إله إلّا الله) إلى أسوره الصغيرة والكبيرة الأخرى، يبيّن هذه الحقيقة، وهي ضرورة وجود الإثبات إلى جانب النبي دائماً على أرض الواقع العملي، فإنّا إذا نهينا الناس عن الذهاب إلى مراكز الفساد، فيجب أن نبني ونوفر لهم في المقابل المراكز النقية الصالحة لإشباع روح الحياة الجماعية في الفرد وإرضائها... إذا منعنا وسائل اللهو المنحرفة، فيجب توفير وسائل لهو سالمة وهادفة...

إذا حاربنا الثقافة الاستعبارية، فيجب أن تهييء الشقافة الصحيحة والمراكنز السليمة والمدارس الصالحة للتربية والتعليم... إذا شجبنا الإنحلال الخملقي والسقوط الاجمناعي، فيجب أن نوفر وسائل الزواج البسيطة ونضعها تحت تصرف الشباب.

الأشخاص الذين صبّوا كل اهتهاماتهم في جانب النني، دون الاهتهام بالجانب الإيجابي والإثباتي، عليهم أن يتيقنوا بأن نفيهم لوحده لا يشمر شيئاً، لأنّ سنّة الحياة أن تشبع كل الغرائز والأحاسيس عن الطريق الصحيح، ولأنّ قانون الإسلام المسلّم به أن كل (لا) يجب أن تصحبها (إلا) ليتولد منها التوحيد الذي يهب الحياة.

وهذا هو الدرس الذي نساه الكثير من المسلمين مع الأسف رغم تقصيرهم هذا يشكون من عدم تقدم وتطور البرامج الإسلامية! هذا في الوقت الذي لا يستحصر بسرنامج الإسلام بالنني كما يتخيل هؤلاء، فإنّهم إذا قرنوا النني بالإثبات فإنّ تقدمهم سيكون حتمياً.

## ۳۔ شرطان أساسيان

الدرس القيم الثّالث الذي يمكن استنباطه من الآيات محل البحث هو أنّ المقر والمركز النشط والإيجابي دينياً واجتاعياً، هو الذي يتشكل من عنصرين.

الأوّل: أن يكون الأساس الذي يستند إليه، والهدف الذي يطمح إلى تحقيقه، طاهرين من البداية: ﴿ لَسُن ملى التقوى من أوّل يوم ﴾.

الثّاني: أن يكون رواد هذا المركز وحماته أناساً طاهرين ومخلصين ومؤمنين: ﴿ فَيه رجال يحبّون أن يتطهرون ﴾.

إنَّ فقدان أحد هذين الركنين الأساسيين يعني انهيار البناء وعدم وصوله إلى الهــدف المنشود.

## الثفسير

#### تمارة لا نظير لها:

لما كان الكلام في الآيات السابقة عن المتخلفين عن الجهاد، فإنّ هاتين الآيتين قد بيّنتا المقام الرفيع للمجاهدين المؤمنين مع ذكر مثال رائع.

لقد عرّف الله سبحانه وتعالى نفسه في هذا المثال بأنّه مشترٍ، والمؤمنين بأنّهم بسائعون، وقال: ﴿إِنَّ الله المُترئ مِنَ المؤمنينَ لَنفسهم ولموالهم بأنّ لهم الجنّة ﴾.

ولما كانت كل معاملة تتكون في الحقيقة من خمسة أركان أساسية، وهي عبارة عن: المشتري، والبائع، والمتاع، والثمن، وسند المعاملة أو وثيقتها، فقد أشار الله سبحانه إلى كل هذه الأركان، فجعل نفسه مشترياً، والمؤمنين بائعين، وأموالهم وأنفسهم متاعاً وبضاعة، والجنّة ثمناً لهذه المعاملة، غاية ما في الأمر أنّه بين طريقة تسليم البضاعة بتعبير لطيف، فقال: ويقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون وفي الواقع فإنّ يد الله سبحانه حاضرة في ميدان الجهاد لتقبل هذه البضاعة، سواء كانت روحاً أم مالاً يبذل في أمر الجهاد.

ثم يشير بعد ذلك إلى سند المعاملة الثابت، والذي يشكل الركن الخامس فيها، فقال: ﴿ وَمَدَا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التوراة والإنجيل والقرآن﴾.

إذا أمعنا النظر في قوله: ﴿فَي سبيل الله ﴾ يتضح جلياً أنّ الله تـعالى يشـتري الأرواح والجهود والمساعي التي تبذل وتصرف في سبيله، أي سبيل إحقاق الحق والعدالة، والحريّة والحنالاس لجميع البشر من قبضة الكفر والظلم والفساد.

ثم، ومن أجل التأكيد على هذه المعاملة، تضيف الآية: ﴿ وَمِنْ لَوَفَىٰ بِمِهِدُ مِنْ اللهِ ﴾ أي إنّ ثمن هذه المعاملة وإن كان مؤجلاً، إلّا أنّه مضمون، ولا وجود لأخطار النسيئة، لأنّ الله تعالى لقدرته واستغنائه عن الجميع أو في من الكل بعهده، فلا هو ينسى، ولا يعجز عن الأداء، ولا يفعل ما يخالف الحكمة ليندم عليه ويرجع عنه، ولا يخلف وعده والعياذ بالله، وعلى هذا فلا يبق أي مجال للنك في وفائه بعهده، وأدائه الثمن في رأس الموعد المقرر.

وقد جاء نظير هذا المبحث بعبارات أخرى، فني الآبات ١٠ ـ ١٢ من سورة الصف يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَا أَيّهَا الذّين آمنوا هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عدّله آليم \* تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم دُلكم غيرلكم إن كنتم تعلمون \* يقفرلكم ورسوله ويدخلكم جنّات تجري من تحتها الأنهار ومساكن طيّبة في جيئات عدن دُلك الفيول العظيم ﴾.

إنّ الإنسان ليقع في حيرة هنا من كل هذا اللطف والرحمة الإلهية. فإنّ الله المالك لكل عالم الوجود، والحاكم المطلق على جميع عالم الخلقة، وكل ما يملكه أيّ موجود فانما هو من فيضه ومنحته، يبدو في مقام المشتري لنفس هذه المواهب التي وهبها لعباده، ويشتري ما أعطاه بمئات الأضعاف.

والأعجب من ذلك، أنّ الجهاد الذي هو السبب في عزّة الإنسان وافتخار الأمّة، وغراته تعود في النهاية عليها، قد اعتبر دفعاً وتسلمياً لهذه البضاعة.

١. ﴿ فاستبشروا ﴾ مأخوذة من مادة «البشارة»، والتي أخذت في الأصل من «البشرة»، أي وجه الإنسان، وهي إشارة إلى آثار الفرحة والسرور التي تبدو بوضوح على وجه الإنسان.

ومع أنّ المتعارف أنّ الثمن يجب أن يعادل المنمن أو البضاعة، إلّا أنّ هذا التعادل لم يلاحظ في هذه المعاملة، وجعلت السعادة الأبدية في مقابل بضاعة متزلزلة يمكن أن تفنى في أية لحظة، (سواء كان على فراش المرض أو ساحة القتال).

والأهم من هذا أنّ الله سبحانه وتعالى مع أنّه أصدق الصادقين، ولا يحتاج إلى سند وضان، فإنّه تعهد بأهم الوثائق والضانات أمام عبيده.

وفي نهاية هذه المعاملة العظيمة، والصفقة الكبيرة، فإنّه قد بارك لهم وبـشّرهم، فـهل تُتصور رحمة ومحبّة أعلى من هذه؟!

وهل يوجد معاملة أكثر ربحاً من هذه؟!

ولهذا ورد في حديث عن جابر بن عبدالله الأنصاري أنّه لما نزلت هذه الآية كمان النّبي تَنْفِيلًا في المسجد، فتلا هذه الآية بصوت عال، فكبر الناس، فتقدم رجل من الأنصار وسأل رسول الله تَنْفِيلًا : يا رسول الله، أنزلت هذه الآية؟ فقال النّبي تَنْفَيْلُا : «نعم». فقال الأنصاري: بيع ربيع لا نقيل ولا نستقيل. ا

كما هي طريقة القرآن الجيد، حيث إنّه يُجمِل الكلام في آية، ثمّ يعمد إلى التفصيل في الآية التي تليها، فقد بين سبحانه في الآية الثّانية حال البائعين للروح والمال لربّهم عزَّوجلّ، فذكر تسع صفات مميزة لهم:

٢- فهم يغسلون قلوبهم وأرواحهم من رين الذنوب بماء التوبة: ﴿التانبون﴾.

٢-وهم يطهرون أنفسهم في نفحات الدعاء والمناجاة مع ربّهم: ﴿العابدون﴾.

٣- وهم يحمدون ويشكرون كل نعم الله المادية والمعنوية: ﴿الحامدون﴾.

٤- وهم يتنقلون من مكان عبادة إلى آخر: (السائحون).

وبهذا الترتيب فإنّ برامج تربية النفس عند هؤلاء لا تنحصر في العبادة، أو في إطار محدود، بل إنّ كل مكان هو محل عبادة لله وجهاد للنفس وتربية لها بالنسبة لهؤلاء، وكل مكان يوجد فيه درس وعبرة لهؤلاء فإنّهم سيقصدونه.

(سائح) في الأصل مأخوذ من (سيح)، و(سياحة) والتي تعني الجريان والإستمرار. وهناك بحث بين المفسّرين فيما هو المقصود من السائح في الآية، وأي نوع من الجريان

١. تفسير الدرّ المتثور، ج ٣، ص ٢٨٠؛ وتفسير الميزان، ج ٩، ص ٥٠٥.

والاستمرار والسياحة هو؟ فالبعض يرى ـكها قلنا أعلاه ـ إن السـير في تــربية النــفس وجهادها إنّما يكون في أماكن العبادة، فني حــديث عــن النّــبي تَتَلِيُّكُمُّ: «ســياحة أمّــتي فــي المساجد» (.

والبعض الآخر يقول: إنّ السائح يعني الصائم، لأنّ الصوم عمل مستمر طوال اليوم، و في حديث آخر عن النّبي عَلَيْكُا : «إنّ السّائحين هم الصّائمون» .

والبعض الآخر من المفسّرين يرى أنّ السياحة تمعني التمنقل والتمجوال في الأرض لمشاهدة آثار عظمة الله، ومعرفة المجتمعات البشرية، والتعرف على عادات وتقاليد وعلوم الأقوام التي تحيى فكر الإنسان وتنميه وتطوره.

وفريق آخر من المفسّرين يرى أنّ السياحة تعني التوجه إلى ميدان الجـهاد ومحــاربة الأعداء، ويستشهدون بالحديث النبوي: «إنّ سياحة أمّتي الجهاد في سبيل الله». "

وأخيراً فإنّ البعض يرى أنّها سير العقل والفكر في المسائل العلمية المختلفة المرتبطة بعالم الوجود والتفكر فيها، ومعرفة عوامل السعادة والانتصار، وأسباب الهزيمة والفشل.

إِلَّا أَنَّ أَخَذَ الأُوصَافَ ـ التي ذكرت قبل السياحة وبعدها ـ بنظر الاعتبار برجح المعنى الأوّل، ويجعله الأنسب من بين المعاني الأخرى، وإن كانت كل هذه المعاني ممكنة في هذه الكلمة، لأنّها جمعت في مفهوم السير والسياحة.

٥ ـ وهم يركعون مقابل عظمة الله: ﴿الرَّاكِعُونَ﴾.

٦-ويضعون جباههم على التراب أمام خالقهم ويسجدون له: ﴿الساجِدُونِ﴾.

٧\_وهم يدعون الناس لعمل الخير؛ **والأمرون بالمعروف»**.

٨-ولم يقتنعوا بهذه الدّعوة للخير، بل حاربواكل منكر وفساد: ﴿والناهون من العنكر﴾.
٩- وبعد أدائهم وظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، يقومون بأداء آخر وأهم واجب اجتماعي، أي حفظ الحدود الإلهية وإجراء قوانين الله، وإقامة الحق والعدالة: ﴿والحافظون لحدود الله﴾.

روست سوق مسوف سه

وبعد ذكر هذه الصفات التسع فإنَّ الله يرغَّب ـ مرَّة أخرى ـ أمثال هــؤلاء المــؤمنين

١٠ تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث؛ ومستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٥٠٥.

٢. تفسير نورالثقلين، وكثير من التفاسير الأخرى، ذيل الآية مورد البحث؛ ومستدرك الوسائل، ج ١٦، ص ٥٤.

٣. تفسير الميزان، وتفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث؛ ووسائل الشبعة، ج ١٥، ص ١٧.

الخلصين الذين هم ثمرة منهج الإيمان والعمل، ويقول للنّبي عَلَيْنَ ويقول العَمل ويقول النّبي عَلَيْنَ ويقول المتعلق البشارة، وبتعبير آخر: إنّ البشارة لما جاءت مطلقة فانّها تعطي مفهوماً أوسع يدخل ضمنه كل خير وسعادة، أي بشر هؤلاء بكل خير وسعادة وفخر. وينبغي الإلتفات إلى أن الصفات الست الأولى ترتبط بجانب جهاد النفس وتربيتها، والصفة السّابعة والثّامنة ترتبطان بالواجبات الاجتاعية الحساسة، وتشيران إلى تسطهير عيط المجتمع من السلبيات، والصفة الأخيرة تتحدث عن المسؤوليات الخيتلفة المتعددة المرتبطة بتشكيل الحكومة الصالحة، والمشاركة الجدية في المسائل السياسية الإيجابية.

مَاكَانَ لِلنَّيِ وَالَّذِينَ اَمَنُواْ أَن يَسْتَغَفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أُولِي قُرُف مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّ لَهُمُ أَنَّهُمْ أَصْحَبُ الْجَحِيمِ فَيْ وَمَاكَانَ اَسْتِغْفَارُ إِبْرُهِبِمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَ آ إِيّاهُ فَلَمَّا لِبَيْنَ لَهُ وَأَنَهُ وَعَدُو لِيَهِ تَبَرًا مِنْهُ إِنَّ إِبْرُهِبِمَ لِأَقِيهِ لِلْأَقِ وَعَلَيْهُ فَيَ اللَّهِ اللَّهِ مَا كُولُو اللَّهِ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللل

## سبب النزول

جاء في مجمع البيان في سبب نزول الآيات أعلاه، أنّ جماعة من المسلمين كانوا يقولون للنّبي عَلَيْهِ أَلَا تستغفر لآبائنا الذين ما توا في الجماهلية؟ فنزلت هذه الآيات تنذرهم بأن لاحقٌ لأحد أن يستغفر للمشركين. ا

وقد ذكرت في سبب نزول هذه الآيات أمور أخرى، سنوردها في نهاية تفسير هــذه الآية.

# التعسير

## ضرورة قطع العلاقات مع الأعداء:

نهت الآية الأولى النّبي تَنْكُلُهُ والمؤمنين عن الاستغفار للمشركين بلهجة قاطعة وحادة، فهي تقول: ﴿هَا كَانَ لَلنّبيّ وَلَلْدَينَ آهِنُوا لَنْ يَسْتَغَفُرُوا لَلْمَشْرَكِينَ ﴾ ولكي تؤكّد ذلك قالت: ﴿وَلُو كَانُوا لُولِي قُرْبِينَ ﴾ .

ثمّ أنّ القرآن الكريم بيّن سبب ودليل هذا الحكم فقال: ﴿هن يحدها تسيين لهم للسهم أللهم أصحاب الجحيم ﴾ فإنّ هذا العمل \_أي الاستغفار للمشركين \_عمل لا معنى له وفي غير محله، لأنّ المشرك لا يمكن العفو عنه بأي وجه، ولا سبيل لنجاة من سار في طريق الشرك، إضافةً

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٢٢، ص ٤٢.

إلى أنّ طلب المغفرة نوع من إظهار المحبة والإرتباط بالمشركين، وهذا هو الأمر الذي نهى عنه القرآن مراراً وتكراراً.

ولما كان المسلمون العارفون بالقرآن قد قرأوا من قبل أن إيراهيم استغفر لعمه آزر، ولذا فن الممكن جداً أن يتبادر إلى اذهانهم هذا السؤال: ألم يكن آزر مشركاً؟ وإذا كان هذا العمل منهياً عنه فكيف يفعله هذا النّبي الكبير؟

لهذا نرى أن الآية النّائية تتطرق لهذا السؤال وتجيب عليه مباشرة لتطمئن القلوب، فقالت: ﴿وهاكان لستففار لِبراهيم لأبيه إلّا من مومدة ومدها ليّاه فلمّا تبيّن له لنّه مدوّلله تبرّلُ هنه ﴾.

وفي آخر الآية توضيح بأنّ إيراهيم كان إنساناً خاضعاً بين يدي الله عزَّوجلّ، وخائفاً من غضبه، وحليماً واسع الصدر، فقالت: ﴿ لِنَّ لِيراهيم لأَوَّلُهُ حَلَيمٍ ﴾.

إن هذه الجملة قد تكون بياناً لسبب الوعد الذي قطعه إيراهيم لآزر بالاستغفار له، لأن حلمه وصبره من جهة، وكونه أوّاها \_والذي يعني كونه رحيماً طبقاً لبعض التفاسير \_من جهة أخرى، كانا يوجبان أن يبذل قصارى جهده في سبيل هداية آزر، حتى وإن كان بوعده بالاستغفار له، وطلب المغفرة عن أعماله السابقة.

ويحتمل أيضاً أن تكون هذه الجملة دليلاً على أنّ إبراهيم لخضوعه وخشوعه وخوفه من مخالفة أوامر الله سبحانه لم يكن مستعداً لأن يستغفر للمشركين أبداً. بل إنّ هذا العمل كان مختصاً بزمان كان أمل هداية آزر يعيش في قلبه، ولهذا فإنّه بمجرّد أن اتّضح أمر عداوته ترك هذا العمل.

فإن قيل: من أين علم المسلمون أنّ إبراهيم قد استغفر لآزر؟

قلنا: إن آيات سورة التوبة هذه \_كها أشرنا في البداية \_قد نزلت في أواخر حياة النّبي عَبَيْكُ ، وقد قرأ المسلمون من قبل في الآية ٤٧ من سورة مريم، أن إيسراهم بقوله: ﴿سَاسَتَعْفُولُكُ رَبّي﴾ كان قد وعد آزر بالاستغفار، ومن المسلّم أنّ نبي الله إيراهيم الله لا يَعِدُ كذباً، وكلها وعد وفي بوعده.

وكذلك كانوا قد قرأوا في الآية ٤ من سورة الممتحنة أنّ إبراهيم قد قال له: ﴿ الْمَعْتَغَفَّرُنَّ لَكُونُ كَانُوا قَدُ قَالَ لَهُ: ﴿ الْمَعْتَغَفَّرُ لَلْكُ وَكَذَلِكَ فِي الآية ٨٦ من سورة الشعراء، وهي من السور المكية، حيث ورد الاستغفار صريحاً بقوله: ﴿ وَالْفَقُرُ لَأَبِي لِلْهَ كَانَ مِنَ اللّمَالَينَ ﴾.

## بحوث

#### ۱\_ روایهٔ موضوعهٔ۱

إِلَّا أَنَّ الأَدلة والقرائن على كذب ووضع هذا الحديث واضحة، لما يلي:

أَوْلاً؛ المعروف والمشهور بين المفسّرين والمحدثين أنّ سورة براءة نزلت في السنة التاسعة للهجرة، بل يعتقد البعض أنّها آخر سورة نزلت على النّبي تَبَالِلُهُ ، في حين أنّ المؤرخين ذكروا أنّ وفاة أبي طالب كانت في مكّة، وقبل هجرة النّبي تَبَالِلُهُ .

ولهذا نرى التخبط والتناقض الصريح الذي وقع فيه بعض المتعصبين كصاحب تفسير المنار، فإنّهم قالوا تارةً: إنّ هذه الآية نزلت مرّتين! مرّة في مكّة، ومرّة في المدينة في السنة التاسعة للهجرة وظنوا أنّهم لما ادّعوا هذا الدليل رفعوا التناقض الذي سقطوا فيه.

وقالوا تارةً أخرى: إنّ من الممكن أن تكون هذه الآية نزلت حين وفاة أبي طالب، ثمّ أمر النّبي ﷺ بوضعها في سورة التوبة. إلّا أنّ هذا الإدعاء كسابقه عارٍ من الدليل.

ألم يكن من الأجدر بهم بدل أن يتخطبوا في هذه التوجيهاتُ التي لا أســـاس لهـــا، أن يترددوا ويشككوا في صحة الرّواية السابقة؟!

ثانياً؛ لا شك في أنّ الله سبحانه و تعالى قد نهى المسلمين في آيات من القرآن عن محبّة المشركين قبل موت أبي طالب، ونحن نعلم أن الاستغفار من أظهر مصاديق إسراز المحببّة والصداقة، فكيف يمكن والحال هذه أن يرحل أبوطالب من الدنيا ويقسم النّبي يَمَا الله بأنّه سيستغفر له حتى ينهاه الله؟!

أ- تفسير المنار، وتفاسير أخرى لأهل السنة؛ والغدير، ج ٨، ص ٨.

العجيب أنّ الفخر الرازي، الذي عرف بتعصبه في أمثال هذه المسائل، لما لم يستطع إنكار أنّ هذه الآية قد نزلت كبقية سورة التوبة \_ في أواخر عمر النّبي عَبَلِيَّا عمد إلى توجيه محير وعجيب، وهو أن النّبي عَبَلِيًّا استمر بعد وفاة أبي طالب في الاستغفار له حتى نزلت هذه الآية ونهته عن الاستغفار! ثمّ يقول: ما المانع من أن يكون هذا الأمر \_ أي الاستغفار \_ محسازاً للنّبي عَبِيً والمؤمنين إلى ذلك الوقت؟!

إنَّ الفخر الرازي إذا حرر نفسه من قيود التعصب، سيلتفت إلى عدم إمكان أن يستغفر النَّبِي الفخر الرازي إذا حرر نفسه من قيود التعصب، سيلتفت إلى عدم إمكان أن يستغفر النَّبِي اللهِ مشرك طوال هذه المدَّة، في الوقت الذي كانت آيات كثيرة من القرآن الكريم قد نزلت إلى ذلك الزمان تدين وتشجب أي نوع من مودة المشركين ومحبّتهم أ

ثالثًا: إنّ الشخص الوحيد الذي روى هذه الرّواية هو «سعيد بن المسيب»، وبخضه وعداؤه لأميرالمؤمنين علي للله أشهر من نار على علم، وعلى هذا لايمكن الاعتاد عملى روايته في شأن علي لله أو أبيه أو أبنائه مطلقاً.

لقد نقل «العلّامة الأميني» بعد أن أشار إلى الموضوع أعلاه -كلاماً عن «الواقدي» يستحق التوقف عنده، حيث يقول: إن سعيد بن المسيب مرّ بجنازة الإمام السجاد علي بن الحسين الله ولم يصل عليها، واعتذر بعذر واو، لا إلا أنه على قول ابن حزم - لما سئل: أتصلي خلف الحجاج أم لا؟ قال: نحن نصلي خلف من هو أسوأ من الحجاج! "

وابعاً: كما قلنا في الجزء الخامس من هذا التفسير، فإنّ ممّا لا شك فيه أنّ أبا طالب قد آمن بالنّبي تَنْ الله وبيّنا الأدلة الواضحة على ذلك، وأثبتنا بأنّ ما قيل في عدم إيمان أبي طالب هو تهمة كبيرة، وقد صرّح بذلك كل علماء الشيعة، وجماعة من علماء السنة كابن أبسي العديد في (شرح نهج البلاغة) والقسطلاني في (إرشاد الساري) وزيني دحلان في (حاشية السيرة الحلبية).

وقلنا إنَّ المحقق المدقق إذا لاحظ المدَّ السياسي المغرض الذي تزعمه حكام بني أمية ضد

١. لقد ورد النهي عن محبّة وموالاة الكافرين صريحاً في الآية ١٣٩ من سورة النساء، والتي نزلت قبل سورة التوبة مسلماً. وكذلك في الآية ٢٨ من سورة آل عمران، وهي كذلك نزلت قبل سورة براءة، وفي هذه السورة قال الله سبحانه لنبيد عَبَرَالِلَهُ في الآيات التي سبقت هذه الآية ٨٠ من سورة التوبة: ﴿استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم مبعين مرّة فلن يغفر الله لهم﴾.

٢. المصدر السابق.

۲. الغدير، ج ٨، ص ٩.

في الحقيقة، أنّ أباطالب لم يكن له ذنب سوى أنّه أبو عـلي بـن أبي طـالب الله إمـام المسلمين، وقائدهم العظيم! ألم يتهموا أباذر، ذلك الجماهد الإسلامي الكبير لحـبّه وعشـقه لعلي الله وجهاده ضد مذهب عنان؟!

(لمزيد الإطلاع على إيمان أبي طالب الذي كان حامياً لرسول الله ﷺ في جميع مراحل حياته، ومدافعاً عنه، ومطيعاً لأوامره، راجع الآية ٢٥ و ٢٦ من سورة الانعام من تفسيرنا هذا).

# ٢\_ لماذا وعد إبراهيم آزر بالإستغفار؟

وهنا يطرح سؤال آخر، وهو: كيف وعد إيراهيم عمّه آزر بالاستغفار، وحسب ظاهر هذه الآية وآيات القرآن الأخرى، فإنّه قد وفي بوعده، مع العلم أنّه لم يؤمن أبداً، وكان من المشركين وعبدة الأصنام إلى آخر حياته، والاستغفار لمثل هؤلاء ممنوع؟

وللإجابة على هذا السؤال ينبغي الإنتباه أوّلاً إلى أنّه يستفاد من الآية \_بوضوح \_أنّ إبراهيم كان يأمل أن يجذب آزر إلى الإيمان والتوحيد عن هذا الطريق، وكان استغفاره في الحقيقة هو: اللّهم اهده، وتجاوز عن ذنوبه السابقة.

لكن لما ارتحل آزر من هذه الدنيا وهو مشرك \_وأصبح من المحتم عند إيراهيم أنّه مات وهو معادٍ لله، ولم يبق سبيل لهدايته \_ ترك استغفاره لآزر، وعلى هذا فإنّ المسلمين أيضاً يستطيعون أن يستغفروا لأصدقائهم وأقربائهم المشركين ماداموا على قيد الحياة، وكان هناك أمل في هدايتهم، بمعنى طلب الهداية والمغفرة من الله سبحانه لهؤلاء، إلّا أنّهم إذا ماتوا وهم كفار فلا مجال للاستغفار بعد ذلك.

أمّا ماورد في بعض الرّوايات من أنّ الإمام الصادق المثلّة ذكر أنّ إيراهيم المثلّة كان قد وعد آزر بالاستغفار إن هو أسلم ـ لا أنّه يستغفر له قبل إسلامه – فلمّا تبيّن له أنّه عدو لله تنفر منه وابتعد عنه، أو على هذا فإنّ وعد إيراهيم كان مشروطاً. فلمّا لم يتحقق الشرط لم يستغفر له

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير العياشي، ج ٢، ص ١١٤.

أبداً، فإنّ هذه الرّواية إضافة إلى أنّها مرسلة وضعيفة، فإنّها تخالف ظاهر أو صريح الآيات القرآنية، لأنّ ظاهر الآية التي نبحثها أنّ إبراهيم قد استغفر، وصريح الآية ٨٦ من سسورة الشعراء أن إبراهيم قد ولففر لأبي الله كان من الضالين.

والشاهد الآخر ما ورد عن ابن عباس أنّه قال: إن إبراهيم قد استغفر مراراً لآزر مادام حياً، فلمّا مات على كفره و تبيّن عداؤه لدين الحق، امتنع ّعن هذا العمل. ا

ولماكان فريق من المسلمين راغبين في أن يستغفروا للسمحسنين الذيس ماتوا وهم مشركون، فقد نهاهم القرآن بصراحة عن ذلك، وصرّح بأن وضع إبراهيم يختلف تماماً عن وضعهم، فإنّه كان يستغفر لآزر في حياته رجاء هدايته وإيمانه، لا بعد موته.

# ٣\_ ضرورة قطع كل رابطة بالأعداء

إنّ هذه الآية ليست الوحيدة التي تتحدث عن قطع كل رابطة بالمشركين، بل يستخلص من عدّة آيات في القرآن الكريم أنّ كلّ إرتباط وتضامن وعلاقة، العائلية منها وغيرها، يجب أن تخضع لإطار العلاقات العقائدية، ويجب أن يحكم الانتاء إلى الله ومحاربة كل أشكال الشرك والوثنية، كل أشكاليات الترابط بين المسلمين، لأنّ هذا الإرتباط هو الأساس والحاكم على كل مقدراتهم الاجتاعية، ولا تستطيع العلاقات والروابط السطحية والفوقية أن تنفيه.

إنّ هذا درس كبير للأمس واليوم، وكل الأعصار والقرون. عصد الله عصار والقرون.

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ١١، ص ٨٩

وَمَاحِكَانَ اللهُ لِيُضِلَ قَوْمَا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَنَّى بُبَيِنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ وَمَا اللهُ عِلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ مَّا لَكُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

## سبب النزول

قال بعض المفسّرين: إنّ فريقاً من المسلمين ماتوا قبل نزول الفرائيض والواجبات وتشريعها، فجاء جماعة إلى النّبي عَلَيْنَ وأظهروا قلقهم على مصير هؤلاء دوكانوا يظنون أن هؤلاء ربّا سينالهم العقاب الإلهي لعدم أدائهم الفرائض، فنزلت الآية ونفت هذا التصور! وقال بعض الآخر من المفسّرين: إنّ هذه الآية نزلت في مسألة استغفار المسلمين للمشركين، وإظهارهم محبّتهم لهم قبل النهي الصريح الوارد في الآيات السابقة، لأنّ هذه المسألة كانت باعثاً لقلق المسلمين، فنزلت الآية وطمأنتهم إلى أنّ استغفارهم قبل النهي لا يوجب حسابهم ومعاقبتهم.

# التمسير

#### العقاب بعد البيان:

إن الآية الأولى تشير إلى قانون كلّي وعام، يؤيده العقل أيضاً، وهمو أنّ الله سبحانه وتعالى مادام لم يبيّن حكماً، ولم يصل شيء من الشرع حوله، فإنّه تعالى سوف لا يحاسب عليه أحداً، وبتعبير آخر: فإنّ التكليف والمسؤولية تقع دائماً بعد بيان الأحكام، وهذا هو

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٢٢، ص ٤٣.

٢. المصدر السابق.

الذي يعبر عنه في علم الاصول بقاعدة (قبح العقاب بلابيان).

ولذلك فأوّل ما تطالعنا به الآية قوله: ﴿ وَهَا كَانَ الله لَيْصَلَ قُومًا بَعَدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّىٰ يَبَيّن لهم هايتّقون﴾.

إنّ المقصود من (يضل) \_ في الأصل الإضلال والتضييع، أو الحكم بالإضلال \_كها احتمله بعض المفسّرين (كها يقال في التعديل والتفسيق، أي الحكم بعدالة الشخص وفسقه) أو بعنى الإضلال من طريق الثواب يوم القيامة، وهو في الواقع بمعنى العقاب.

أو أنّ المقصود من «الإضلال» ماقلناه سابقاً، وهو سلب نعمة التوفيق، وإيكال الإنسان إلى نفسه، ونتيجة ذلك هو الضياع والحيرة والانحراف عن طريق الهداية لا محالة، وهذا التعبير إشارة خفية ولطيفة إلى حقيقة ثابتة، وهي أنّ الذّنوب داعًا هي مصدر وسبب الضلال والضياع والإبتعاد عن طريق الرشاد .

وأخيراً تقول الآية: ﴿ إِنَّ الله بكل شي. مليم اي إن علم الله يحتم ويؤكّد على أنّ الله سبحانه مادام لم يبين الحكم الشرعي لعباده، فإنّه سوف لايؤاخذهم أو يسألهم عنه.

جواب عن سؤال، يتصور بعض المفسّرين والمحدّثين أنّ الآية دليل على أن «المستقلات المعقلية» \_ (وهي الأمور التي يدركها الإنسان عن طريق العقل لا عن طريق حكم الشرع، كإدراك قبح الظلم وحسن العدل، أو سوء الكذب والسرقة والإعتداء وقتل النفس وأمثال ذلك) \_ مادام الشرع لم يبيّنها، فإن أحداً غير مسؤول عنها. وبتعبير آخر فإنّ كل الأحكام العقلية يجب أن تؤيد من قبل الشرع لإيجاد التكليف والمسؤولية على الناس، وعلى هذا فإنّ الناس قبل نزول الشرع غير مسؤولين مطلقاً، حتى في مقابل المستقلات العقلية.

إلّا أنّ بطلان هذا التصور واضح، فإنّ جملة ﴿ حتى يبين لهم﴾ تجيبهم وتبيّن لهم أنّ هذه الآية وأمثالها خاصة بالمسائل التي بقيت في حيز الإبهام وتحتاج إلى التّبيين والإيـضاح، ومن المسلّم أنّها لاتشمل المستقلات العقلية، لأنّ قبح الظلم وحسن العدل ليس أمراً مبهماً حتى يحتاج إلى توضيح.

١- يتصور البعض أنّ باب «تفعيل» هو الوحيد الذي يأتي أحياناً بمعنى الحكم، في حين يلاحظ ذلك في باب «إفعال» أيضاً، كالشعر المعروف المنقول عن الكميت، حيث يقول في بيان عشقه وحبّه لآل محمّد عَلَيْكِاللهُ:
 (وطائفة قد أكفروني بحبّكم)، (بحارالانوار، ج ٥، ص ١٧٠).

٢. لعزيد التوضيح حُول معنى الهداية والضلال في القرآن، راجع ذيل الآية ٢٦ من سورة البقرة.

الذين يذهبون إلى هذا القول غفلوا عن أنّ هذا القول - إن صحّ - فلا وجه لوجوب تلبية دعوة الأنبياء، ولا مبرر لأن يطالعوا ويحققوا دعوى مدعي النّبوة ومعجزاته حتى يتبيّن لهم صدقه أو كذبه، لأنّ صدق النّبي والحكم الإلهي لم يُبيّن لحد الآن لهؤلاء، وعلى هذا فلا داعي للتحقق من دعواه.

وعلى هذا فكما يجب التثبت من دعوى من يدعي النّبوة بحكم العقل، وهمو من المستقلات العقلية، فكذلك يجب اتباع سائر المسائل التي يدركها العقل بوضوح.

والدليل على هذا الكلام التعبير المستفاد من بعض الأحساديث الواردة عن أهل البيت المبين على هذه الآية: «حتى يُعَرِّفُهم البيت المبين هذه الآية: «حتى يُعَرِّفُهم مايرضيه وما يسخطه» .

وعلى كل حال، فإنّ هذه الآية وأمثالها تعتبر أساساً لقانون كلّي أصولي، وهو أننا ما دمنا لا نملك الدليل على وجوب أو حرمة شيء، فإنّنا غير مسؤولين عنه، وبتعبير آخر فإنّ كل شيء مباح لنا، إلّا أن يقوم دليل على وجوبه أو تحريمه، وهو ما يسمونه ب(أصل البراءة).

وتستند الآية التالية على هذه المسألة و تؤكّد: ﴿إِنْ الله له ملك الشماوات والأرض و وأن نظام الحياة والموت أيضاً بيد قدرته، فإنّه هو الذي ﴿يعين ويعين وعلى هذا: ﴿وما لكم من دون الله من وليّ ولا نعير و هو إشارة إلى أنّه لما كانت كل القدرات والحكومات في عالم الوجود بيده، وخاضعة لأمره، فلا ينبغي لكم أن تتكلوا على غيره، و تلتجئوا إلى البعيدين عن الله وإلى أعدائه و توادّوهم، و تو ثقوا علاقتكم بهم عن طريق الاستغفار وغيره.

ജ

١. تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٢٧٦؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ١٦٣.

لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى النّبِي وَالْمُهَد جِرِينَ وَالْأَنصَارِ الّذِينَ اَتّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَيْنِ عُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُ مُ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِ مَّ إِنّهُ بِيهِ مِرَهُ وَقُ رَجِيعٌ ﴿ وَعَلَى النّائِقِ اللّهُ الذَّينَ مُلّقُولُ حَتَى إِذَا عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَارَحُبَتُ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْفُسُهُمْ وَظُنّوا أَن لاَملَحَ أَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدِّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدِّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدِّي اللّهُ الدِّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدِّي اللّهُ الدَّي اللهُ الدِّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدِّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّ اللّهُ الدِّي اللّهُ الدَّي اللّهُ الدَّي اللّهُ اللّهُ الدَّي اللهُ الدَّي اللّهُ اللّهُ الدَّا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللل

# سبب النّزول

#### درس گبیرا

قال المفسّرون: إنَّ الآية الأولىٰ نزلت في غزوة تبوك، وما واجهه المسلمون من المشاكل والمصاعب العظيمة، هذه المشاكل التي كانت من الكثرة والصعوبة بمكان بحيث صمّم جماعة على الرجوع، إلّا أنّ اللطف الإلهي والتوفيق الرّباني شملهم،، فثبتوا في مكانهم.

ومن جملة ما قيل أن الآية نزلت فيهم أبوخيثمة. وكان من أصحاب النّبي تَتَلِيُّكُمْ ، لا من المنافقين، إلّا أنّه لضعفه امتنع عن التوجه إلى معركة تبوك مع النّبي تَتَلِيُّكُمْ .

مرّت عشرة أيّام على هذه الواقعة، وكان الهواء حاراً محرقاً، فحضر يوماً عند زوجتيه، وكانتا قد هيأتنا خيمته، وأحضرتا الطعام اللذيذ والماء البارد، فتذكر فجأة النّبي على الله وغاص في تفكير عميق، وقال في نفسه: إنّ رسول الله على غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، وضمن له آخرته، قد حمل سلاحه على عاتقه وسار في الصحاري الحرقة، وتحمل مشقة هذا السفر، أمّا أبو خيثمة \_ يعني نفسه \_ فهو في ظل بارد، يستمتع بأنواع الأطعمة، والنساء الجميلات!! إنّ هذا ليس من الإنصاف.

فالتفت إلى زوجتيه وقال: أقسم بالله أن لا أكلم إحداكن كلمة، ولا أستظل بهذه الخيمة

حتى ألتحق بالنّبي تَبَرَّاقًا. قال ذلك وحمل زاده وجرابه وركب بعيره وسار، وجهدت زوجتاه أن يكلهانه فلم يعبأ بهما ولم ينبس بنبت شفة، وواصل سيره حتى اقترب من تبوك.

فقال المسلمون بعضهم لبعض: من هذا الراكب على الطريق؟، فقال النّبي ﷺ: «كن أبا خيثمة» فلمّا اقترب وعرفه الناس، قالوا: نعم، هو أبو خيثمة، فأناخ راحلته وسلّم على النّبي تَنْبَوْلُهُ ، وحدثه بما جرى له، فرحبّ به النّبي تَنْبَوْلُهُ ، ودعا له.\

وبذلك فإنّه كان من جملة الذين مال قلبهم إلى الباطل، إلّا أنّ الله سبحانه و تعالى لما رأى إستعداده الروحي أرجعه إلى الحق وثبّت قدمه.

وقد نقل سبب آخر لنزول الآية النّانية، خلاصته:

إنّ ثلاثة من المسلمين وهم: «كعب بن مالك» و«مرارة بن ربيع» و «وهلال بسن أسية»، امتنعوا من المسير مع النّبي ﷺ والإشتراك في غزوة تبوك، إلّا أنّ ذلك ليس لكونهم جزءاً من المنافقين، بل لكسلهم وتثاقلهم، فلم يمض زمان حتى ندموا.

فلم وطلبوا منه النّبي ﷺ من غزوة تبوك حضروا عنده وطلبوا منه العفو عن تقصيرهم، إلّا أن النّبي ﷺ لم يكلمهم حتى بكلمة واحدة، وأمر المسلمين أيضاً أن لا يكلّموهم.

لقد عاش هؤلاء محاصرة اجتماعية عجيبة وشديدة، حتى أنّ أطفالهم ونساءهم أتوا إلى النّبي عَلَيْكُ مُ يأذن لهم بالمفارقة، لكنّه أمرهم أن لا يقتربوا منهم.

إنّ فضاء المدينة بوسعته قد ضاق على هؤلاء النفر، واضطروا للتخلص من هذا الذل والفضيحة الكبيرة إلى ترك المدينة والإلتجاء إلى قم الجبال.

ومن المسائل التي أثرت تأثيراً روحياً شديداً، وأوجدت صدمة نفسية عنيفة لدى هؤلاء ما رواه كعب بن مالك قال: كنت يوماً جالساً في سوق المدينة وأنا مغموم، فتوجه نحوي رجل مسيحي شامي، فلم عرفني سلمني رسالة من ملك الغساسنة كتب فيها: إذا كان صاحبك قد طردك وأبعدك فالتحق بنا، فتغير حالي وقلت: الويل لي، لقد وصل أمري إلى أن يطمع بي العدو!

خلاصة الأمر: إنَّ عـوائــل هــؤلاء وأصــدقاءهم كــانوا يأتــونهم بــالطعام، إلَّا أنَّهــم

١. تفسير الميزان، ج ٩، ص ٢٠١؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

لا يكلّمونهم قط، ومضت مدّة على هذه الحال وهم يتجرّعون ألم الإنتظار والترقب في أن تنزل آية تبضّرهم بقبول توبنهم، لكن دون جدوئ.

في هذه الأثناء خطرت على ذهن أحدهم فكرة وقال: إذا كان الناس قد قطعوا علاقتهم بنا واعتزلونا، فلهاذا لا يعتزل كل منّا صاحبه، صحيح أنّنا مذنبون جميعاً، لكن يجب أن لا يفرح أحدنا لذنب الآخر. وبالفعل اعتزل بعضهم بعضاً، ولم يتكلموا بكلمة واحدة، ولم يجتمع اثنان منهم في مكان. وأخيراً... وبعد خمسين يوماً من التوبة والتضرع إلى الله سبحانه وتعالى قبلت توبتهم ونزلت الآية في ذلك .

# التفسير

## المصار الامتماعي للمذنبين:

تتحدّث هذه الآيات أيضاً عن غزوة تبوك، والمسائل والأحداث التي تـرتبط بهـذا الحدث الكبير، وما جرى خلاله.

فتشير الآية الأولى إلى رحمة الله اللامتناهية التي شملت النّبي اللهاجرين والأنصار في اللحظات الحساسة، وتقول؛ ولقد تاب الله على النّبيّ والمهاجرين والأنصار الذين النبعوه في ساعة العسرة ﴾.

ثمّ تُبيّن أن شمول هذه الرحمة الإلهيّة لهم كان في وقت استدت فيه الحوادث والضغوط والاضطرابات إلى الحد الذي أوشكت أن تزل فيه أقدام بعض المسلمين عن جادة الصواب، (وصمّموا على الرجوع من تبوك) فتقول: ﴿من بعد ما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ﴾. ثمّ تؤكّد مرّة أخرى على أنّ الله سبحانه قد تاب عليهم، فتقول: ﴿ثمّ تاب صليهم لِلله بهم رؤوق رحيم ﴾.

ولم تشمل الرحمة الإلهيّة هذا القسم الكبير الذي شارك في الجهاد فقط، بل شملت حتى التلاثة الذين تخلفوا عن القتال ومشاركة الجاهدين في ساحة الجهاد: ﴿وَعَلَى الثَّلَالَةُ الدِّينُ خَلِّمُولُهُ.

خَلِّمُولُهُ.

إِلَّا أَنَّ اللطف الإلهي لم يشمل هؤلاء المتخلفين بهذه السهولة، بل عندما عاش هؤلاء -

١. تفسير مجمع البيان، وتفسير روح الجنان وتفسير جامع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحار الانوار، ج ٢١، ص ٢١٨ ـ ٢٢٠.

وهم كعب بن مالك ومرارة بن ربيع وهلال بن أمية، الذين مرّ شرح حالهم في سبب النزول \_مقاطعة اجتاعية شديدة، وقاطعهم كل الناس بالصورة التي تصورها الآية، فتقول: ﴿حتى إِذَا صَافِعهم لِلْرَفْن بِمَا رحيمه﴾.

بل إن صدور هؤلاء امتلأت هما وغما بحيث ظنوا أن لا مكان لهم في الوجود، فكأنه ضاق عليهم ﴿وقاقت عليهم لنفسهم﴾ فابتعد أحدهم عن الآخر وقطعوا العلاقة فيا بينهم. عند ذلك رأوا كل الأبواب مغلقة بوجوههم. فأيقنوا ﴿وظنّوا أن لا ملجاً من الله إلا بليه﴾ فأدركتهم رحمة الله مرّة أخرى، وسهلت ويسّرت عليهم أمر التوبة الحقيقية، والرجوع إلى طريق الصواب ليتوبوا: ﴿ثمّ تاب عليهم ليتوبوا إنّ الله هو للتوليه للرحيم).

## بحوث

وهنا بحوث نلفت النظر إليها:

# ١- المراد من توبة الله على اللَّبي على اللَّبي على اللَّبي على اللَّبي اللَّبِي اللَّبِي اللَّبِي اللَّبِي

قرأنا في الآية الأولى أن الله سبحانه قد تاب على النّبي تَتَكِيْلَةُ والمهاجرين والأنصار، وقَبِل توبته، ولا شك أنّ النّبي معصوم من الذنوب، ولم يرتكب معصية ليتوب فيقبل الله توبته، وإن كان بعض مفسّري العامّة قد اعتبروا التعبير في هذه الآية دليلاً على صدور السهو والمعصية من النّبي تَتَكِيلُة في أحداث تبوك.

إِلَّا أَنَّ التدقيق في نفس هذه الآية وسائر آيات القرآن سيرشدنا إلى عدم صحة هــذا التَّفسير، لأن:

أولاً: إنّ معنى توبة الله سبحانه رجوعه بالرحمة والرعاية على عباده، ولا يوجد في هذا المعنى أثر للزلل أو المعصية، كما قال في سورة النساء، الآية ٢٦، بعد ذكر قسم من الأحكام: في ويريد الله ليبيّن لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم ويتوب مليكم والله عليم حكيم في هذه الآية والتي قبلها لم يرد حديث عن الزلل والمعصية، بل الكلام \_ عن تبيين الأحكام والإرشاد إلى سنن الماضين القيمة المفيدة، وهذا بنفسه يوضح أنّ التوبة هنا بمعنى شمول رحمة الله سبحانه لعباده.

ثانياً: لقد ورد في كتب اللغة أنّ أحد معاني التوبة هو ما ذكرناه، فني كتاب (القاموس)

المعروف ورد في أن هذا هو أحد معاني التوبة ما لفظة: رجع عليه بفضله وقبوله.

قالغاً إنّ الآية تحصر الانحراف عن طريق الحق والتخلف عنه بجهاعة من المؤمنين، مع أنّها تصرح بأنّ الرحمة الإلهيّة تعم الجميع، وهو بنفسه يبيّن أنّ توبة الله هنا ليست بمعنى قبول عذر العباد، بل هي الرحمة الإلهيّة الخاصّة التي أدركت النّبي يَبَرُونُ وكل المؤمنين بدون استثناء في اللحظات الحساسة، وثبّتت أقدامهم في أمر الجهاد.

## ٢\_غزوة تبوك وساعة العسرة

«السّاعة» من الناحية اللغوية بمعنى مقطع زمني، سواء كان قصيراً أم طويلاً، ولا يقال للزمن الطويل جداً: ساعة. «والعسرة» بمعنى المشقة والصعوبة.

إن تاريخ الاسلام يُبيّن أنّ المسلمين لم يعانوامثل ماعانو. في غزوة تبوك من الضغوط والمشقة. لأنّ المسير إلى تبوك كان في وقت اشتداد حر الصيف من جهة.

ومن جهة أخرى فإنّ القحط قد أثّر في الناس وأنهك قواهم.

وكذلك فإنّ الفصل كان فصل اقتطاف الثمار، ولابدّ من جمع ما على الاشجار والنخيل لتأمين قوت سنتهم.

وإذا تجاوزنا جميع ذلك، فإنَّ المسافة بين المدينة وتبوك طويلة جداً.

والعدو الذي كانوا يريدون مواجهته هو إمبراطورية الروم الشرقية، التي كانت يومها من أقوى الامبراطوريات العالمية.

إضافةً إلى ما مرّ، فإنّ وسائل النقل بين المسلمين كانت قليلة إلى الحد الذي قد يضطر أحياناً عشرة أشخاص إلى أن يتناوبوا ركوب وسيلة واحدة، وبعض المشاة لم يكونوا يتلكون حتى النعل، وكانوا مضطرين إلى العبور على رسال الصحراء الحارقة بأقدام عارية...

أمّا من ناحية الطعام والشراب، فإنّهم كانوا يعانون من قلّة المواد الغذائية. بحيث إنّ عدّة أشخاص يشتركون في تمرة واحدة أحياناً، فيمصّ كل منهم التمرة ويعطيها لصاحبه حتى لا يبقى منها إلّا النواة... وكان عدّة أفراد يشتركون في جرعة ماء!!

لكن، ورغم كل هذه الأوضاع، فإنّ المسلمين كانوا يتمتعون بمعنويات عالية وراسخة، وبالرغم من كل المشكلات، فإنّهم توجهوا برفقة النّبي يَتَهَالِيّهُ نحو العدو، وبهذه الاستقامة

والرجولة فإنّهم سجّلوا للمسلمين. وفي كل العصور والقرون، درساً كبيراً خالداً في ذاكرة الزمن... درساً كافياً لكل الأجيال، وطريقاً للإنتصار على أكبر الأعداء وأخطرهم وأكثرهم عدّة...

ولا شك أنّ بين المسلمين من كان يمتلك معنويات أضعف، وهم الذين دارت في رؤوسهم فكرة الرجوع والذين عبر عنهم القرآن الكريم بـ (هن بعدها كاديزيغ قلوب قريق هنهم) لأنّ (يزيغ) مأخوذة من (زيغ) بمعنى الميل والانحراف عن الحق نحو الباطل.

لكن، وكما رأينا، فإنّ المعنويات العالية للأكثرية من المسلمين، ولطف الله سبحانه بهم، هو الذي صرف هؤلاء عن هذه الفكرة، ليلتحقوا بجهاعة الجاهدين في طريق الحق.

# ٣ـ ما هو معنیٰ ﴿ عُلَنولِهِ ؟

لقد عبرت الآيات عن هؤلاء الثلاثة المقصّرين المهملين باخُلَفوا) بمعنىٰ الذين تسركهم الجيش وراء ظهره، وذلك لأن المسلمين عندما كانوا يصادفون من يتخاذل ويكسل عن الجهاد، فإنهم لا يعبؤون به، بل يتركونه وراء ظهورهم ويتوجهون إلى جبهات الجهاد.

أو لأنّ هؤلاء عندما حضروا عند النّبي ﷺ ليعتذروا ويطلبوا الصفح عن ذنبهم لم يقبل عذرهم، وأخّر قبول توبتهم.

# ٤۔ درس ګبير دائمي

من المسائل المهمّة التي تستفاد من هذه الآيات، مسألة مجازاة الجرمين والفاسدين عن طريق الحصار الاجتماعي وقطع الروابط والعلاقات، فنحن نرى أن قطع الروابط هذا قد وضع هؤلاء الثلاثة في شدة كانت أصعب عليهم من كل السجون بحيث ضاقت عليهم الدنيا تحت وطأت الحصار الاجتماعي وقطعوا الأمل من كل شيء.

إنّ هذا الأسلوب قد أثر في المجتمع الإسلامي آنذاك تأثيراً قوياً جدّاً، بحيث قلّ بعد هذه الحادثة من يجرأ على إرتكاب مثل هذه المعاصى.

إنّ هذا النوع من العقاب لا يحتاج إلى متاعب وميزانية السجون، وليس فيه خاصية تربية الكسالى والأشرار كها هو حال السجون، إلّا أنّ أثره أكبر وأشدّ من تأثير أي سجن، فهو نوع من الإضراب والجهاد السلبي للمجتمع مقابل الأفراد الفاسدين، فإنّ المسلمين إذا

أقدموا على مثل هذه المجابهة في مقابل المتخلفين عن أداء الواجبات الاجتماعية الحساسة. فإنّ النصر سيكون حليفهم قطعاً، وسيكون بامكانهم تطهير مجتمعهم بكل سهولة.

أمّا روح المجاملة والمساومة والاستسلام التي سرت اليوم ـ مع الأسف ـ في كثير من المجتمعات الإسلامية كمرض عضال، فإنّها لا تمنع ولا تقف أمام أمثال هؤلاء المتخلفين، بل وتشجعهم على أعمالهم القبيحة.

#### هـ غزوة تبوك ونتائمها

منطقة «تبوك» هي أبعد نقطة وصل إليها النّبي ﷺ في غزواته، وهذه الكلمة في الأصل اسم قلعة محكمة وعالية كانت في الشريط الحدودي بين الحجاز والشام، ولذلك سمّيت تلك المنطقة بأرض تبوك.

إنّ انتشار الإسلام السريع في جزيرة العرب كان سبباً في أن يدوي صوت الرّسول عَلَيْهُ ونداؤه في جميع الدول المجاورة للجزيرة العربية، ولم يكن أحد يعير للحجاز أهميّة لغاية ذلك اليوم، فلما بزغ فجر الإسلام، وظهرت قوّة جيش النّبي عَبَيْهُ الذي وحد الحجاز تحت راية واحدة، خاف هؤلاء من عاقبة الأمر.

إنّ دولة الروم الشرقية المتاخمة للحجاز، كانت تحتمل أن تكون من أوائل ضحايا تقدم الإسلام السريع، لذلك فقد جهزت جيشاً قوامه أربعون ألف مقاتل، وكان مجهزاً بالأسلحة الكافية التي كانت تمتلكها قوّة عظمى كإمبراطورية الروم، واستقر الجيش في حدود الحجاز، فوصل الخبر إلى مسامع النّبي عَلَيْ عن طريق المسافرين، فأراد النّبي عَلَيْ أن يلقن الروم وباقي جيرانه درساً يكون لهم عبرة. فلم يتأخر عن إصدار أمره بالتهيؤ والإستعداد للجهاد، وبعث الرسل إلى المناطق الأخرى يبلّغون المسلمين بأمر النّبي عَلَيْ فلم يمض زمن للجهاد، وبعث لديه ثلاثون ألفاً لقتال الروميين، وكان من بينهم عشرة آلاف راكب وعشرون ألف راجل.

كان الهواء شديد الحرّ، وقد فرغت الخازن من المواد الغذائية، والمحصولات الزراعية لتلك السنة لم تحصد وتجمع بعدُ، فكانت الحركة في مثل هذه الأوضاع بالنسبة للمسلمين صعبة جدّاً، إلّا أنّ أمر الله ورسوله يقضي بالمسير في ظل أصعب الظروف وطي الصحاري الواسعة والمليئة بالخاطر بين المدينة وتبوك.

إنّ هذا الجيش نتيجة للمشاكل الكثيرة التي واجهها من الناحية الاقتصادية، والمسير الطويل، والرياح السّموم المحرقة، وعواصف الرمال الكاسحة، وعدم استلاك الوسائل الكافية للنقل، قد عرف بـ (جيش العسرة)، ( ولكنّه تحمل جميع هذه المشاكل، ووصل إلى أرض تبوك في غرة شعبان من السنة التاسعة للهجرة، وكان النّبي عَبَالِيَّةُ قد خلف علياً على مكانه، وهي الغزوة الوحيدة التي لم يشارك فيها أميرالمؤمنين عليه المرابع من العنوة الوحيدة التي لم يشارك فيها أميرالمؤمنين عليه المرابع من العنوة الوحيدة التي المناه المرابع المرابع من العنوة الوحيدة التي لم يشارك فيها أميرالمؤمنين عليه المرابع من العنوة الوحيدة التي لم يشارك فيها أميرالمؤمنين عليه المرابع من العنوة الوحيدة التي المرابع علياً علياً المرابع من العنوة الوحيدة التي المرابع المرابع المرابع من العنوة الوحيدة التي الميرا المؤمنين عليه المرابع من العنوة الوحيدة التي المرابع ال

إنّ قيام النّبي تَبَيِّلُةً بإقامة علي يُلِيّ مكانه كان عملاً ضرورياً وفي محله، فإنّه كان من المحتمل جداً أن يستفيد المتخلفون من المشركين أو المنافقين ـ الذي امتنعوا بحجج مختلفة عن الإشتراك في الجهاد ـ من غيبة النّبي تَبَلِيّةُ الطويلة، ويجمعوا أفرادهم ويحملوا على المدينة ويقتلوا النساء والأطفال ويهدموا المدينة، إلّا أنّ وجود علي الله كان سدّاً منيعاً في وجه مؤامراتهم وخططهم.

وعلى كل حال، فإنّ النّبي عَبَّاقَة حينا وصل إلى تبوك لم ير أثراً لجيوش الروم، وربّما كان ذلك لأنّهم سمعوا بخبر توجه هذا الجيش الإسلامي العظيم، وقد سمعوا من قبل بشجاعة واستبسال المسلمين العجيبة، وما أبدوه من بلاء حسن في الحروب، فرأوا أنّ الأصلح سحب قواتهم إلى داخل بلادهم، وليبيّنوا أنّ خبر تجمع جيش الروم على الحدود، ونيّته بالقيام بهجوم على المدينة، شائعة لا أساس لها، لأنهم خافوا من التورط بمثل هذه الحرب الطاحنة دون مبررات منطقية، فخافوا من ذلك.

إلّا أنّ حضور جنود الإسلام إلى ساحة تبوك بهذه السرعة قد أعطى لأعدائــه عـــدة دروس:

أولاً، إنَّ هذا الموضوع أثبت أنَّ المعنويات العالية والروح الجهادية لجنود الإسلام، كانت قوية إلى الدرجة التي لا يخافون معها من الإشتباك مع أقوى جيش في ذلك الزمان.

ثانياً؛ إنّ الكثير من القبائل وأمراء أطراف تبوك أتوا إلى النّبي عَبَالِيَّةُ وأمضوا عهوداً بعدم التعرض للنّبي عَبَالِيَّةُ ومحاربته، وبذلك فقد اطمأن المسلمون من هذه الناحية، وأمنوا خطرهم ثالثاً؛ إنّ إشعاع الإسلام وأمواجه قد نفذت إلى داخل حدود إمبراطورية الروم، ودوّى صدى الإسلام في كل الأرجاء باعتباره أهم حوادث ذلك اليوم، وهذا قد هيّاً الأرضية الجيّدة لتوجّه الروميين نحو الإسلام والإيمان به.

١. بحارالانوار، ج ٩. ص ٢٥١.

رابعاً: إنّ المسلمين بقطعهم هذا الطريق، وتحملهم لهذه الصعاب، قد عبّدوا الطريق لفتح الشام في المستقبل، وقد اتضح للجميع بأنّ هذا الطريق سيقطع في النهاية.

وهكذا، فانَّ هذه المعطيات الكبيرة تستحق كل هذه المشاق والتعبئة والزحف.

وعلى كل حال، فإنّ النّبي على عادته ـ قد استشار جيشه في الإستمرار في التقدم أو الرجوع، وكان رأي الأكثر بأنّ الرجوع هو الأفضل والأنسب لروح التعليات الإسلامية، خاصة وأنّ جيوش المسلمين كانت قد تعبت نتيجة المعاناة الكبيرة في الطريق، وضعفت مقاومتهم الجسمية، فأقر النّبي يَرَبُونَهُ هذا الرأي وردّ جيوش المسلمين إلى المدينة.

#### 8003

# يَّنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿

# التفسير

#### كونوا مع الصّادقين:

في الآيات السابقة كان الحديث حول جماعة من المتخلفين الذين نقضوا عهدهم مع الله ورسوله، وأظهروا عملياً تكذيبهم للإيمان بالله واليوم الآخر، ورأينا كيف أنّ المسلمين قد أرجعوهم إلى حظيرة الإيمان بمقاطعتهم، ونبّهوههم على خطئهم.

أمّا هذه الآية فقد أشارت إلى النقطة المقابلة لهؤلاء، فهي تأمر بتحكيم الروابط مع الصادقين الذين حافظوا على عهدهم وثبتوا عليه.

في البداية تقول الآية: ﴿ إِلَيْهَا الدِّينَ آمنوالتقوالله ﴾ ولأجل أن يستطيعوا سلوك طريق التقوى المليء بالمنعطفات والاخطار بدون اشتباه وانحراف أضافت: ﴿ وَكُولُولُهُ عَلَى السّادِقِينَ ﴾ .

وقد احتمل المفسّرون احتمالات مختلفة في المقصود من الصادقين. ومن هم؟ إلّا أنّنا إذا أردنا اختصار الطريق. يجب أن نرجع إلى القرآن الكريم نفسه الذي فسّر معنى الصادقين في آيات متعددة.

فنقرأ في سورة البقرة ، الآية ١٧٧: وليس البرّ أن تولّوا وجوهكم قبل المضرق والمعفرب ولكنّ البرّ من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنّبيّين وآتى المال على حبّه ذوي القربي واليتامي والمساكين ولبن السبيل والسائلين وقي الرقاب وأقسام المسلاة وآتى الزكساة والمحوقون يعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضرّاء وحين البأس أولئك الذيسن مسدقوا وأولئك هم المتّقون ﴾.

فنحن نرى في هذه الآية أنَّها بعد نهي المسلمين عن البحث والمناقشة حول مسألة تغيير

القبلة، تفسر لهم حقيقة العمل الصالح والبر بأنّه الإيمان بالله ويوم القيامة والملائكة والكتب السهاوية والأنبياء، ثمّ الإنفاق في سبيل الله ومساعدة المحتاجين والمحرومين، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، والوفاء بالعهد، والاستقامة والصمود أمام المشاكل حين الجهاد، وبعد ذكر كل هذه الصفات تقول: إنّ الذين يمتلكون هذه الصفات هم الصادقون وهم المتقون.

وعلى هذا، فإنّ الصادق هو الذي يؤمن بكل المقدسات، ثمّ يعمل بمــوجبها في جمــيع النواحي،

وفي الآية ١٥ من سورة الحجرات نقراً: ﴿لِمُمَا المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله شمّ لم يرتابوا وجاهدوا بأموالهم والنفسهم في سببل الله أولئك هم الصادقون فإن هذه الآية أيضاً تُعرَّف الصدق بأنّه مجموع الإيان والعمل الذي لا تشوبه أية شائبة من التردد أو المخالفة.

ونقرأ في الآية ٨ من سورة الحشر: وللفقرا. المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضولا وينصرون الله ورسوله أولئك هم المادقون فهذه الآية عُرّفت الصادقين بأنهم المؤمنون الهرومون الذين استقاموا وثبتوا رغم كل المشاكل، وأخرجوا من ديارهم وأموالهم، ولم يكن لهم هدف وغاية سوى رضى الله ونصرة رسوله عَيْرَاللهُ.

من مجموع هذه الآيات نحصل على نتيجة، وهمي أنّ الصادقين هم الذيس بـؤدون تعهداتهم أمام الإيمان بالله على أحسن وجه دون أي تردد أو تماهل ولا يخافون سـيل المصاعب والعقبات، بل يُثبتون صدق إيمانهم بأنواع الفداء والتضحية.

ولا شك أنّ لهذه الصفات درجات، فقد يكون البعض في قلّتها، وهم الذيس نسسمّيهم بالمعصومين، والبعض في درجات أقل وأدنى منها.

### عل المراد من الصّادقين هم المعصومون فقط؟

بالرغم من أنَّ مفهوم الصادقين -كما ذكرنا سابقاً ـ مفهوم واسع، إلَّا أنَّ المستفاد من الرَّوايات الكثيرة أنَّ المراد من هذا المفهوم هنا هم المعصومون فقط.

يروي سليم بن قيس الهلالي: إنّ أميرالمؤمنين على كان له يوماً كلام مع جمع من المسلمين، ومن جملة ما قال: «فأنشدكم الله أتعلمون أن الله أنزل: ﴿يا لَيّها الدّين آهنوالتقوالله وكونوا هع الصادقين ﴾. فقال سلمان: يا رسول الله أعامّة هي أم خاصّة؟ قال: أمّا المأمورون

فالعامّة من المؤمنين أمروا بذلك، وأمّا الصادقون فخاصّة لأخي علي والأوصياء من بعده إلى يوم القيامة»؟ قالوا: اللّهم نعم (.

ويروي نافع عن عبدالله بن عمر: إنّ الله سبحانه أمر أوّلاً المسلمين أن يخافوا الله ثمّ قال: ﴿ كُونُوا هِ عَلَى السَّادُقِينَ ﴾ يعنى مع محمّد وأهل بيته ".

وبالرغم من أنّ بعض مفسّري أهل السنة \_كصاحب المنار \_قد نقلوا ذيل الرّواية أعلاه هكذا: مع محمّد وأصحابه، ألم ولكن مع ملاحظة أن مفهوم الآية عام وشامل لكل زمان، وصحابة النّبي عَبَالُمَّةُ كانوا في زمن خاص، تبيّن لنا أنّ العبارة التي وردت في كتب الشيعة عن عبدالله بن عمر هي الأصح.

ونقل صاحب تفسير البرهان نظير هذا المضمون عن طرق العامّة، وقال: إنّ موفق بن أحمد بإسناده عن ابن عباس، يروي في ذيل هذه الآية: هو علي بن أبي طالب، عمّ يقول: أورد ذلك أيضاً عبدالرزاق في كتاب رموز الكنوز.

أمّا المطلب الأهم، فهو أنّ الآية تأمر أوّلاً بالتقوى، ثمّ بالكون مع الصادقين، فلو أنّ مفهوم الصادقين في الآية عامّاً وشاملاً لكل المؤمنين الحقيقيين المستقيمين، لكان اللازم أن يقال: وكونوا من الصادقين، لا مع الصادقين. (فتأمل جيداً).

إنَّ هذه بذاتها قرينة واضحة على أنَّ ﴿الصَّادَقَينَ﴾ في الآية هم فئة خاصّة.

ومن جهة أخرى، فليس المراد من الكون معهم أن يكون الإنسان مجالساً ومعاشراً لهم، بل المراد قطعاً هو اتباعهم والسير في خطاهم.

إذا كان الشخص غير معصوم هل يمكن صدور أمر بدون قيد أو شرط باتباعه والسير في ركابه؟ أليس هذا بنفسه دليلاً على أن هذه الفئة والمجموعة هم المعصومون؟

وعلى هذا، فإنّ ما استفدناه من الرّوايات يمكن استفادته من الآية إذا دققنا النظر فيها. إنّ الملفت للنظر هنا، أنّ المفسّر المعروف الفخر الرازي، المعروف بتعصبه وتشكيكه، قد قبل هذه الحقيقة ـ وإن كان أغلب مفسّري السنّة سكتوا عنها عند مرورهم بهذه الآية \_

١٠ تفسير البرهان، ج ٢، ص ١٧٠؛ وبحارالانوار، ج ٣١، ص ٤١٣ و ٤١٤.

٢٠ المصدر السابق، ج ٢٤، ص ٣٣.

٣. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٣٥، ص ٤١٧ و ٤١٨.

تفسير البرهان، ج ۲، ص ۱۷۰؛ وبحارالانوار، ج ۳۵، ص ٤١١.

ويقول: إنّ الله قد أمر المؤمنين بأن يكونوا مع الصادقين، وعلى هذا فإنّ الآية تدل على أن من يجوز الخطأ عليهم يجب عليهم الإقتداء بالمعصوم حتى يبقوا مصونين عن الخطأ في ظلّه وعصمته، وسيكون هذا الأمر في كل زمان، ولا غلك أي دليل على اختصاص ذلك بعصر النّبي عَلَيْهُ .

إِلَّا أَنَّه يضيف بعد ذلك: إِنَّنا نقبل أنَّ مفهوم الآية هو هذا، ويجب أن يوجد معصوم في كل وقت، إلّا أنّنا نرى أن هذا المعصوم هو جميع الأمّة، لا أنّه فرد واحد! وبتعبير آخر: إنّ هذه الآية دليل على حجية إجماع المؤمنين، وعدم خطأ مجموع الأمّة '.

وبهذا الترتيب، فإنّ الرازي قد طوى نصف الطريق جيداً، إلّا أنّه زاغ في النصف الثّاني، ولو أنّه التفت إلى النكتة التي وردت في متن الآية لأكمل النصف الثّاني أيضاً بسلامة، وهي أنّه لو كان المقصود من الصادقين مجموع الأمّة، فإنّ الأتباع سيكونون جزء من ذلك الجموع وهو في الواقع اتباع الجزء للقدوة والإمام، وسيعني ذلك اتحاد التابع والمتبوع، في حين نرى أنّ ظاهر الآية هو أنّ القدوة غير المقتدي، والتابعين غير المتبوعين، بل يختلفون عنهم (دققوا ذلك).

ونتيجة ذلك: إنّ هذه الآية من الآيات التي تدل على وجود المعصوم في كــل عــصر وزمان.

ويبتى سؤال أخير، وهو أنّ الصادقين جمع، وهل يجب على هذا الأساس أن يكون في كل زمان معصومون متعددون؟

والجواب على هذا السؤال واضح أيضاً، وهو أنّ الخطاب ليس مختصاً بأهل زمن وعصر معين، بل إنّ الآية تخاطب كل العصور والقرون، ومن البديهي أنّ المخاطبين على مرّ العصور لا بدّ وأن سيكونوا مع جمع من الصادقين. وبتعبير آخر، فإنّه لما كان في كل زمان معصوم، فإنّنا إذا أخذنا كل القرون والعصور بنظر الاعتبار، فإنّ الكلام سيكون عن جمع المعصومين لا عن شخص واحد.

والشاهد الناطق على هذا الموضوع هو أنّه لا يوجد في زمن النّبي ﷺ أحد تجب طاعته

١. التفسير الكبير، ج ١٦، ص ٢٢٠ و ٢٢١.

غير شخص النّبي عَبِينَ وفي الوقت نفسه فإنّ من المسلّم أنّ الآية تشمل المؤمنين في زمانه، وعلى هذا الأساس سنفهم أنّ الجمع الوارد في الآية لا يراد منه الجمع في زمان واحد، بل هو في مجموعة الأزمنة.

8003

مَاكَانُ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَمُ مِنَ الْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلِّفُواْ عَن رَّسُولِ اللّهِ وَلا يَصِيبُهُ مَ ظَمَا أُولا نَصَبُ وَ لا يَرْغَبُواْ بِالنَّفِيمِ عَن نَفْسِ فَي وَلا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِي عُلْمَ الْحَفْقُونَ مَوْطِئًا يَغِيعُ الْحَفْقُونَ فَلَا اللّهِ وَلا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ الْحَفُقُ وَلا يَنْالُونَ لا يَعْمَدُ فَي سَعِيلِ اللّهِ وَلا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ الْحَفْقِ فَلَا اللّهِ وَلا يَعْمَلُ صَلَيْعُ إِنَّ اللّهَ لا يُضِيعُ أَجْرًا لَمُحْسِنِينَ مِنْ عَدُو نَيْلًا إِلّا كُنِبَ لَهُ مَرِيهِ عَمَلُ صَلَاحًا فَي اللّهُ لا يُضِيعُ أَجْرًا لَمُحْسِنِينَ مَنْ عَدُو نَيْنَ اللّهُ وَلا يَعْمَلُونَ وَلا يَعْمَلُونَ وَالْا يَعْمَلُونَ وَالْا يَكُولُونَ وَلا يَعْمَلُونَ وَالْا يَعْمَلُونَ وَالْا يَعْمَلُونَ وَالْا يَعْمَلُونَ وَالْمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلا يَعْمَلُونَ وَلا يَعْمَلُونَ وَالْمَا اللّهُ اللّهُ وَلا يَعْمَلُونَ وَالْمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ ا

## التفسير

## معاناة المجاهدين لا تبقى بدون ثواب:

كان البحث في الآيات السابقة حول توبيخ وملامة الممتنعين عن الاشتراك في غــزوة تبوك، و تبحث هاتان الآيتان البحث النهائي لهذا الموضوع كقانون كلّي.

فالآية الأولى تقول: ﴿ هَا كَانَ لَأُهُلَ المِدِينَةُ وَمِنْ حَوْلِهُمْ مِنْ الأَمْرَابِ أَنْ يَتَخَلِّفُوا عَنْ رَسُولَ الله ولا يرهبوا بِانفسهم عن نفسه ﴾ لأنّه قائد الأمّة، ورسول الله، ورمز بقاء وحياة الأمّة الإسلامية، وإن تركه وحيداً لا يعرض حياة رسول الله يَتَخَلِّلُهُ للخطر فحسب، بل يعرض دين الله، وكذلك وجود وحياة المؤمنين أيضاً أمام الخطر الجدي.

إنّ القرآن \_ في الواقع \_ يرغّب كل المؤمنين بملازمة النّبي عَلَيْهِ وحمايته والدفاع عنه في مقابل كل الأخطار والعقبات باستعبال نوع من البيان والتعبير العاطني، فهو يـقول: إن أرواحكم ليست بأعز من روح النّبي عَلَيْهُ وحياتكم ليست بأفضل من حياته، فهل يسمح لكم إيمانكم أن تدعو النّبي عَلَيْهُ يواجه الخطر وهو أفضل وأعز موجود إنساني، وقد بُعث لنجاتكم وقيادتكم نحو الهدى وتستثقلون التضحية في سبيله حـفاظاً عـلى أرواحكم وسلامتكم؟!

من البديهي أنّ التأكيد على أهل المدينة وأطرافها إنّا هو لأنّ المدينة كانت مقرّ الإسلام يومئذ ومركزه المشع، وإلّا فإنّ هذا الحكم غير مختص بالمدينة وأطرافها، وغير مختص بالنبي تَهَالله فإنّ واجب كل المسلمين، وفي جميع العصور أن يحترموا ويكرموا قادتهم كأنفسهم، بل أكثر، ويبذلون قصارى جهدهم في سبيل الحفاظ عليهم، ولا يستركوهم يواجهون الصعاب والأخطار وحدهم، لأنّ الخطر الذي يحدق بهؤلاء يحدق بالأمّة جميعاً.

ثمّ تشير الآية إلى مكافآت الجاهدين المعدة مقابل كل صعوبة يلاقونها في طريق الجهاد، و تذكر سبعة أقسام من هذه المشاكل والصعاب و ثوابها، فتقول: ﴿ وُلك بِالْهِم لا يصيبهم ظمأً ولا تصب ولا معمسة في سبيل الله ولا يطؤون موطئا يغيظ الكفّار ولا ينالون من مدوّ نيلا إلاكتب لهم به عمل صالح ﴾، ومن الحتم أنهم سيقبضون جوائزهم من الله سبحانه، واحدة بواحدة، ف ﴿ إِنْ الله لا يضيح أجرالمحسنين ﴾. وكذلك فإنهم لا يبذلون شيئاً في أمر الجهاد؛

﴿ ولا ينفقون نفقة صغيرة ولا كبيرة ﴾ ولا يقطعون أرضاً في ذهابهم للوصول إلى ميدان القتال، أو عند رجوعهم منه إلا ثبت كل ذلك في كتبهم:

﴿ ولا يقطعون واديا إلا كتب لهم ﴾ وإنَّا بثبت ذلك ﴿ ليجزيهم الله أحسن ها كانوا يعملون ﴾.

#### بحوث

1-إنّ جملة ﴿ لا ينالون من معوّ تيلا ﴾ قد فسّر ها أغلب المفسّرين كها ذكر اعلاه، وقالوا: إنّ المقصود هو أن المجاهدين في سبيل الله لا يتلقون ضربة من قبل العدو، سواء جُرحوا بها أو قُتلوا أو أسروا وأمثال ذلك، إلّا وتُسَجَّل في صحائف أعهاهم ليُجزَوا عليها، ومقابل كل تعب وصعوبة ما يناسبها من الأجر، ومن الطبيعي أننا إذا لاحظنا أنّ الآية في مقام ذكر المصاعب وحسابها، فإن ذلك ممّا يناسب هذا المعنى.

إِلَّا أَنْنَا إِذَا أَرِدِنَا أَن نَفْسَر هذه العبارة بملاحظة ترتيب الفقرات وموقع هذه الجملة منها، وما يناسبها لغوياً، فإنّ معنى الجملة يكون: إنّهم لا يُنزلون بالعدو ضربة إلّا كتبت لهم، لأنّ معنى (نال من عدوه) في اللغة: ضربه، إلّا أنّ النظر إلى مجموع الآية يرجح التّفسير الأوّل.

٢-ذكر المفسّرون تفسيرين لجملة: ﴿أَحسن ماكاللوا يعملون﴾: أحدهما على أساس أنّ كلمة (أحسن) وصف الأفعالهم، والآخر على أنّها وصف لجزائهم.

فعلى التّفسير الأوّل وهو ما اخترناه، وهو الأوفق لظاهر الآية \_ فأنّ أعهال المجاهدين هذه قد اعتُبرت وعُرّفت بأنّها أحسن أعهالهم في حياتهم، وأنّ الله سبحانه سيعطيهم مـن

الجزاء ما يناسب أعالهم.

وعلى التّفسير النّاني الذي يحتاج إلى تقدير كلمة (من) بعد كلمة (أحسن) فإنّها تعني إنّ جزاء الله أفضل وأغن من أعها هم، وتقدير الجملة: ليجزيهم الله أحسن ممّا كانوا يعملون، أي سيعطيهم الله أفضل ممّا أعطوا.

سران الآيات المذكورة لا تختص بمسلمي الأمس، بل هي للأمس واليوم ولكل القرون والأزمنة.

ولا شك أنّ الإشتراك في أي نوع من الجهاد، صغيراً كان أم كبيراً، يستبطن مواجهة المصاعب والمشاكل المختلفة، الجسمية منها والروحية والمالية وأمثالها، إلّا أنّ الجاهدين أناروا قلوبهم وأرواحهم بالإيمان بالله ووعوده الكبيرة. وعلموا أنّ كل نفس وكلمة وخطوة يخطونها في هذا السبيل لا تذهب سدى، بل إنّها محفوظة بكل دقة دون زيادة أو نقصان، وإنّ الله سبحانه سيعطيهم في مقابل هذه الأعمال - باعتبارها أفضل الأعمال - من بحر لطفه اللامتناهي أنسب المكافئات وأليقها...

ي إنهم إذا عاشوا هذا الإحساس فسوف لا يمتنعون مطلقاً من تحمل هذه المصاعب مهما عظمت وثقلت، وسوف لا يدعون للضعف طريقاً إلى أنفسهم مهما كان الجهاد مريراً ومليئاً بالحوادث والعقبات.

रुख

وَمَاكَاتَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَسْفِرُواْ كَافَةً فَلَوْلَانَفَرَمِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآيِفَةٌ لِيَسْفَفَقُهُواْ فِي ٱلدِينِ وَلِيُسْذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوۤ أَإِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْذَرُونَ ۖ

## سبب النزول

روى الطبرسي الله في مجمع البيان عن ابن عباس، أنّ النّبي الله الله الله الله ميدان القتال، كان جميع المسلمين يسيرون بين يديه باستثناء المنافقين والمعذورين، إلّا أنّه بعد نـزول الآيات التي ذمت المنافقين، وخاصّة المتخلفين عن غزوة تبوك، فإنّ المؤمنين صمموا أكثر من قبل على المسارعة إلى ميادين الحرب، بل وحستى في الحسروب التي لم يشارك فـيها النّبي بنفسه، فإنّ جميع السرايا كانت تتوجه إلى الجهاد، ويدعون النّبي الله وحده، فنزلت الآية وأعلنت أنّه لا ينبغي في غير الضرورة أن يذهب جميع المسلمين إلى الجهاد، بل فنزلت الآية وأعلنت أنّه لا ينبغي في غير الضرورة أن يذهب جميع المسلمين إلى الجهاد، بل أن يبقى جماعة منهم ليتعلموا العلوم الإسلامية وأحكام الدين من النّبي الله ويعلموا أصحابهم الجاهدين عند رجوعهم من القتال.

وقد نقل هذا المفسّر الكبير سبباً آخر للنّزول بهذا المضمون أيضاً، وهو أنّ جماعة من أصحاب النّبي عَلَيْنَ انتشروا بين القبائل يدعونهم إلى الإسلام، فرحبّوا بهم وأحسنوا إليهم، إلّا أنّ بعضهم قد لامهم على تركهم النّبي عَلَيْنَ والتوجه إليهم، وقد تأثر هؤلاء لذلك ورجعوا إلى النّبي عَلَيْنَ فنزلت الآية تؤيد عمل هؤلاء في الدعوة إلى الإسلام، وأزالت قلقهم. أ

وروي سبب ثالث للنزول في تفسير «النبيان»، وهو أنّ الأعراب لما أسلموا تـوجّهوا جميعاً نحو المدينة لتعلم الأحكام الإسلامية، فسبّب ذلك ارتفاع قـيمة البـضائع والمـواد الغذائية، وإيجاد مشاكل ومشاغل أخرى لمسلمي المدينة، فنزلت الآيـة وعـرّفتهم بأنّـه

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

لايجب توجههم جميعاً إلى المدينة وترك ديارهم وإخلاؤها، بل يكني أن يقوم بهذا العمل طائفة منهم.\

## التفسير

#### مماربة المهل ومهاد العدو:

إن لهذه الآية إرتباطاً بالآيات السابقة حول موضوع الجهاد، وتشير إلى حقيقة حياتية بالنسبة للمسلمين، وهي: أنّ الجهاد وإن كان عظيم الأهميّة، والتخلف عنه ذنب وعار، إلّا أنّه في غير الحالات الضرورية لا لزوم لتوجه المؤمنين كافة إلى ساحات الجهاد، خاصّة في الموارد التي يبقى فيها النّبي منها النّبي المنها في المدينة، بل يبقى منهم جماعة لتعلم أحكام الدين ويتوجه الباقون إلى الجهاد: ﴿وهاكان المؤمنون لينفروا كافّة فلولا نفر من كلّ فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين.

فإذا رجع أصحابهم من الجهاد يقومون بتعليمهم هذه الأحكام والمعارف الإسلامية، ويحذرونهم من مخالفتها: ﴿وليندروا قومهم إدارجعوا البيهم ﴾ والهدف من ذلك أن يحذر هؤلاء عن مخالفة أوامر الله سبحانه بانذارهم ﴿لعلّهم يحدرون ﴾.

### بحوث

وهنا بحوث ينبغي التوقف عندها:

1- إنّ ما قبل في تفسير هذه الآية إضافة إلى أنّه يناسب سبب نزولها المعروف، فإنّه الأوفق مع ظاهر جمل الآية من أي تفسير آخر، إلّا أنّ الشيء الوحيد هنا هو أنّنا يجب أن نقدر جملة «لتبقى طائفة» بعد ﴿من كل فرقة منهم طائفة ﴾ أي: لتذهب طائفة من كل فرقة، وتبق طائفة أخرى، وهذا الموضوع بالطبع مع ملاحظة القرائين الموجودة في الآية لا يستوجب إشكالاً. (فتأمل بدقة).

إِلّا أنّ بعض المفسّرين احتمل عدم وجود أيّ تقدير في الآية، والمقصود أن جماعة من المسلمين يذهبون إلى الجهاد تحت عنوان الواجب الكفائي، ويعرفون في ساحات الجمهاد

١٠ تفسير التبيان، ج ٥، ص ٣٢٣، ذيل الآية مورد البحث.

أحكام الإسلام وتعاليمه، ويرون بأنفسهم إنتصار المسلمين على الأعداء، الذي هو بذاته غوذج من آثار عظمة وأحقية هذا الدين، وإذا ما رجعوا يكونون أوّل من يشرح لإخوانهم ماجري (.

والاحتال الثّالث الذي احتمله بعض المفسّرين، وهو أنّ الآية تبيّن حكماً مستقلاً عن مباحث الجهاد، وهو أنّه يجب على المسلمين واجباً كفائياً أن ينهض من كل قوم عدّة أفراد بمسؤولية تعلم الأحكام والعلوم الإسلامية، ويذهبوا إلى معاهد العلم الإسلامية الكبيرة، وبعد تعلمهم العلوم يرجعون إلى أوطانهم ويبدؤون بتعليم الآخرين .

ولكن التّفسير الأوّل كما تقدم \_أقرب إلى مفهوم الآية، وإن كانت إرادة كل هذه المعاني ليس ببعيد".

٢- لقد تصور البعض وجود نوع من المنافاة بين هذه الآية والآيات السابقة، إذ الآيات السابقة أمرت الجميع بالتوجه إلى ساحات الجهاد، ووبخت المتخلفين بشدة، أمّا هذه الآية فتقول: أنّه لاينبغي للجميع أن يتوجهوا إلى ميدان الحرب.

ولكن من الواضح أنّ هذين الأمرين قد صدرا في ظروف مختلفة، فمثلاً في غزوة تبوك لم يكن هناك بد من توجه كل المسلمين إلى الجهاد لمواجهة الجيش القبوي الذي أعدته إمبراطورية الروم لمحاربة الإسلام والقضاء عليه أمّا في حالة مقابلة جيوش ومجاميع أصغر وأقل فليست هناك ضرورة لتوجه الجميع إلى الحرب، خاصة في الحالات التي يبقى فيها النبي تَنَافِي بنفسه، فإنّه يجب عليهم أن لا يُخلوا المدينة مع احتالات الخطر المتوقعة، وأن لا يغفلوا عن التفرغ لتعلم المعارف والأحكام الإسلامية.

وعلى هذا فلا يوجد أي نوع من التنافي بين هذه الآيات، وما تصوره البعض من التنافي هو اشتباه محض.

٣- لا شك أنّ المقصود من التفقه في الدين هـو تحـصيل جمـيع المـعارف والأحكـام الإسلامية، وهي أعم من الأصول والفروع، لأنّ كل هذه الأمور قد جمعت في مفهوم التفقه،

١. اختار الطبري هذا الرأي في تفسيره، ج ١١، ص ٤٨، ذيل الآية مورد البحث ونـقل ذلك القـرطبي فـي
 تفسيره، وذكره جماعة من المفسّرين في ذيل الآية مورد البحث، كاحتمال.

٢. هذا التفسير يناسب سبب النزول الذي أورده المرحوم الشيخ الطوسي في تفسير التبيان، ج ٥، ص ٣٢٣
 ٣. نلفت انتباهكم إلى أثنا تعتبر استعمال كلمة واحدة في عدّة معان أمراً جائزاً.

وعلى هذا، فإن هذه الآية دليل واضح على وجوب توجه فئة من المسلمين وجوباً كفائياً على الدوام لتحصيل العلوم في مختلف الجالات الإسلامية، وبعد الفراغ من التحصيل العلمي يرجعون إلى مختلف البلدان، وخصوصاً بلدانهم وأقوامهم، ويعلمونهم مختلف المسائل الإسلامية.

وبناء على ذلك، فإنّ الآية دليل واضح على وجوب تعلم وتعليم المسائل الإسلامية، وبتعبير آخر فإنّها أوجبت التعلم والتعليم معاً، وإذا كانت الدنيا في يومنا الحاضر تفتخر بسنّها التعليم الإجباري، فإنّ القرآن قد فرض قبل أربعة عشر قسرناً هذا الواجب على المعلمين علاوة على المتعلمين.

٤-استدل جماعة من علماء الإسلام بهذه الآية على مسألة جواز التقليد، لأن التقليد إنما هو تعلم العلوم الإسلامية وإيصالها للآخرين في مسائل فروع الدين، ووجوب اتباع المتعلمين للمعلمين.

وكما قلنا سابقاً، فإنّ البحث في هذه الآية لا ينحصر في فروع الدين، بل تشمل حتى المسائل الأصولية، وتتضمن الفروع أيضاً على كل حال

الإشكال الوحيد الذي يثار هنا، هو أنّ الاجتهاد والتقليد لم يكن موجوداً في ذلك اليوم، والاشخاص الذين كانوا يتعلّمون المسائل ويوصلونها للآخرين حكمهم كحكم البريد والارسال في يومنا هذا، لاحكم المجتهدين، أي إنّهم كانوا يأخذون المسألة من النّبي تَلَيُّكُمُ ويبلّغونها للآخرين كما هي من دون إيداء أي رأي أو وجهة نظر.

ولكن مع الاخذ بنظر الاعتبار المفهوم الواسع للإجتهاد والتقليد يتضح الجواب عن هذا الإشكال.

وتوضيح ذلك: إن كمّا لا شك فيه أنّ علم الفقه على سعته التي نراها اليوم لم يكن له وجود ذلك اليوم، وكان من السهل على المسلمين أن يتعلّموا المسائل من النّبي بَيَّلِيَّ، لكن هذا لا يعني أنّ علياء الإسلام كان عملهم هو بيان المسائل فقط، لأن الكثير من هؤلاء كانوا يذهبون إلى الأماكن المختلفة كقضاة وأمراء، ومن البديهي أن يواجهوا من المسائل مالم يسمعوا حكمها بالذات من النّبي عَلَيُنَّ، إلّا أنّها كانت موجودة في عمومات واطلاقات آيات القرآن المجيد. فكان هؤلاء قطعاً يقومون بتطبيق الكليات على الجزئيات \_ وفي الاصطلاح العلمي: ردّ الفروع إلى الأصول وردّ الأصول على الفروع \_ لمعرفة حكم هذه المسائل، وكان هذا بحد ذاته نوعاً من الإجتهاد البسيط.

إنّ هذا العمل وأمثاله كان موجوداً في زمن النّبي تَتَلِيّلًا حتماً، فعلى هـذا فـإنّ الجـذور الأصليّة للإجتهاد كانت موجودة بين أصحاب النّبي تَتَلِيّلُهُ، ولو أنّ الصحابة لم يكونوا جميعاً بهذه الدرجة.

ولماً كان لهذه الآية مفهوماً عاماً، فإنها تشمل قبول أقوال موضّعي وناقلي الأحكام، كها تشمل قبول قول المجتهدين، وعلى هذا، فيمكن الاستدلال بعموم الآية على جواز التقليد. ٥- المسألة المعمّة الأخرى التروي عكن الرحية المروي الآرة من الآرة من الأروي التروي المروية المر

ه المسألة المهمّة الأخرى التي يمكن استخلاصها من الآية، هي الأهميّة الخاصّة التي أولاها الإسلام لمسألة التعليم والتعلم، إلى الدرجة التي ألزم فيها المسلمين بأن لا يـذهبوا جميعاً إلى ميدان الحرب، بل يجب أن يبق قسم منهم لتعلم الأحكام والمعارف الإسلامية.

إنّ هذا يعني أن محاربة الجهل واجب كمحاربة الأعداء، ولا تقل أهميّة أحد الجهادين عن الآخر. بل إنّ المسلمين مالم ينتصروا في محاربتهم للجهل واقتلاع جذوره من المجتمع، فإنّهم سوف لا ينتصرون على الأعداء، (لأنّ الأمّة الجاهلة محكومة بالهزيمة دامًاً).

أحد المفسّرين المعاصرين ذكر في ذيل هذه الآية بحثاً جميلاً، وقال: كنت أطلب العلم في طرابلس وكان حاكمها الإداري من أهل العلم والفقه في مذهب الشافعية، فقال لي مرّة: لماذا تستثني الدولة العلماء وطلاب العلوم الدينية من الخدمة العسكرية وهي واجبة شرعاً وهم أولى الناس بالقيام بهذا الواجب؟ \_ يعرّض بي \_ أليس هذا خطأ لا أصل له في الشرع؟ فقلت له على البداهة: بل لهذا أصل في نص القرآن الكريم، وتلوت عليه الآية فاستكثر الجواب على مبتدىء مثلى لم يقرأ التّفسير وأثنى ودعاً ! .

8003

١٠ تفسير المنار، ج ١١، ص ٧٨.

يَّنَا يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَائِلُواْ ٱلَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ ٱلْكُفَّادِ وَلِيَجِدُواْ فِيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ اللَّ

## التفسير

## قَتَالَ الْأَقْرِبِ فَالْأَقْرِبِ:

أشارت الآية في سياق أحكام الجهاد التي ذكرت لحد الآن في هذه السورة - إلى أمرين آخرين في هذا الموضوع الإسلامي المهم، فوجهت الخطاب أوّلاً إلى المؤمنين وقالت: ﴿يَا أَيْهَا الذّينَ آمِنُوا قَاتِلُوا الذّينَ يِلُونَكُمْ مِنَ الكَفَّارِ﴾،

صحيح أنّه تجب محاربة الكفّار جميعاً، ولا فرق بسينهم في ذلك، إلّا أنّه من الوجهة التكتيكية وطريقة القتال يجب البدء بالعدو الأقرب، لأنّ خطر العدو القريب أكبر، كما أنّ الدعوة للإسلام وهداية الناس إلى دين الحق يجب أن تبدأ من الأقرب، والنّبي عَلَيْلاً قد بدأ بأمر الله سبحانه بدعوة أقاربه وعشيرته، ثم دعا أهل مكة، ثم جزيرة العرب وقام بإرسال الرسل إليها، وبعدها كتب الرسائل إلى ملوك العالم، ولاشك أن هذا الأسلوب هو الأقرب للنجاح والوصول إلى الهدف.

ومن الطبيعي أنّ لكل قانون استثناء، فقد يكون العدو الأبعد \_ في بعض الأحيان \_ أشد خطراً من العدو القريب، وعندها تجب المبادرة إلى دفعه أوّلاً، لكن، كما قبلنا، فمان هنذا استثناء لا قانون ثابت ودائم.

وأمّا ما قلناه من أنّ المبادرة إلى مجابهة العدو الأقرب هي الأهم والأوجب. فإنّ أسبابه واضحة، وذلك:

أولاً: إنّ خطر العدو القريب أكبر وأشد من العدو البعيد.

ثانياً: إنّ اطلاعنا وعلمنا بالعدو القريب أكثر، وهذا من العوامل المساعدة والمقربة للنصر.

ثالثًا: إنّ التوجه لمحاربة العدو البعيد لا يخلو من خطورة اضافية، فالعدو القريب قـ د يستغل الفرصة ويحمل على الجيش من الخلف، أو يستغل خلو المقر الأصلي للإسلام فيهجم عليه.

رابعاً: إنّ الوسائل اللازمة ونفقات محاربة العدوّ القريب أقل وأبسط، والتسلط عملي ساحة الحرب في ظل ذلك أسهل.

لهذه الأسباب وأسباب أخرى، فإنّ دفع العدو الأقرب هو الأوجب والأهم، والجدير بالذكر أنّ هذه الآية لما نزلت كان الإسلام قد استولى على كل جزيرة العرب تقريباً، وعلى هذا فإن أقرب عدو في ذلك اليوم ربّا كان إمبراطورية الروم الشرقية التي توجه المسلمون إلى تبوك لمحاربتها.

وكذلك يجب أن لا ننسى أنّ هذه الآية بالرغم من أنّها تتحدث عن العمل المسلح والبعد المكاني، إلّا أنّه ليس من المستبعد أنّ روح الآية حاكمة في الأعهال المنطقية والفواصل المعنوية، أي إنّ المسلمين عندما يعزمون على الجابهة المنطقية والإعلامية والتبليغية يجب أن يبدؤوا بمن يكون أقرب إلى الجتمع الإسلامي وأشدّ خطراً عليه، فثلاً في عصرنا الحاضر نرى أنّ خطر الإلحاد والمادية يهدد كل المجتمعات، فيجب تقديم التصدّي لها على مواجهة المذاهب الباطلة الأخرى، وهذا لا يعني نسيان هؤلاء، بل يجب اعطاء الأهميّة القصوى للهجوم نحو الفئة الأخطر، وهكذا في مواجهة الاستعار الفكري والسياسي والاقتصادي التي تحوز الدرجة الأولى من الأهميّة.

والأمر الثّاني فيا يتعلق بالجهاد في الآية، هو أسلوب الحزم والشدّة، فهي تقول: إنّ العدو يجب أن يلمس في المسلمين نوعاً من الخشونة والشدّة: ﴿وليجدوا فيكم علقة وهي تشير إلى أنّ الشجاعة والشهامة الداخلية والإستعداد النفسي لمقابلة العدو ومحاربته ليست كافية عفردها، بل يجب اظهار هذا الحزم والصلابة للعدو ليعلم أنّكم على درجة عالية من المعنويات، وهذا بنفسه سيؤدّي إلى هزيمتهم وانهيار معنوياتهم.

وبعبارة أخرى فإن امتلاك القدرة ليس كافياً، بل يجب استعراض هذه القوّة أمام العدو. ولهذا نقراً في تأريخ الإسلام أنّ المسلمين عندما أنوا إلى مكّة لزيارة بيت الله، أمرهم رسول الله يَجَالِلُهُ أن يسرعوا في طوافهم، بل إنّ يعدوا ويركضوا ليرى العدو الذي كان براقبهم عن كتب قوتهم وسرعتهم ولياقتهم البدنية.

وكذلك نقرأ في قصة فتح مكة أنّ النّبي عَبَيْقَة أمر المسلمين في الليل أن يشعلوا نيراناً في الصحراء ليعرف أهل مكة عظمة جيش الإسلام، وقد أثر هذا العمل في معنوياتهم، وكذلك أمر أن يُجعل أبوسفيان كبير مكة في زواية ويستعرض جيش الإسلام العظيم قواته أمامه. وفي النهاية تبشر الآية المسلمين بالنصر من خلال هذه العبارة: ﴿ولعلموا أنّ الله حع للمثقين﴾ ويمكن أن يشير هذا التعبير \_إضافة لما قيل \_إلى أنّ استعمال الشدة والخشونة يجب أن يقترن بالتقوى، ولا يتعدى الحدود الإنسانية في أي حال.

8003

وَإِذَامَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَعِنَهُ مِنْ يَقُولُ أَيْكُمُ زَادَتَهُ هَاذِهِ إِيمَنَا فَأَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ فَرَادَتْهُمْ إِيمَنَا وَهُوْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مِشَرَضٌ فَزَادَتُهُمْ رِجَسًا إِلَى رِجْسِهِ مَرَوَمَا تُواْ وَهُمْ حَسَفِرُونَ ﴿ وَمَا تُواْ وَهُمْ حَسَفِرُونَ ﴾

## الثفسير

## تأثير آيات القرآن المتباين على القلوب:

تشير هاتان الآيتان إلى واحدة من علامات المؤمنين والمنافقين البارزة، تكملةً لما مرّ من البحوث حولها.

فتقول أوّلاً: ﴿وَإِذَا مَا لَنَوْلَتَ سُورَةً فَمِنْهُمْ مِنْ يَقُولُ لَيْكُمْ وَادْتُهُ هَذَهُ لِيمَانَا ﴾ أوهم يريدون بكلامهم هذا أن يبينوا عدم تأثير سور القرآن فيهم، وعدم اعتنائهم بها، ويقولون: إنّ هذه الآيات لا تحتوي على الشيء المهم والمحتوى الغني، بل هي كلهات عادية ومعروفة.

ولكن القرآن يجيبهم بلهجة قاطعة، ويقول ضمن تقسيم الناس إلى طائفتين: ﴿فَأَمَّا الدِّينَ آَمِنُوا فَرَادِتُهُم لِيمَاناً وهم يستبشرون ﴾.

وهذا على خلاف المنافقين ومرضى القلوب من الجهل والحسد والعناد ﴿وَلَمَّا الدِّينَ فِي قُلُوبِهِم مِرضَ قُزَلِدتهم رجساً لِلى رجسهم ﴾.

و في النهاية، فإنّ هؤلاء بعنادهم يغادرون الدنيا على الكفر: ﴿وماتوا وهم كافرون ﴾. كن⊗

١٠ إنّ «ما» في جملة ﴿إذا ما أنزلت﴾ زائدة في الحقيقة، وهي للتأكيد. وقال البعض أنّها صلة وهي تسلط أداة الشرط \_إي «إذا» على جزائها، وتؤكّد الجملة.

#### بحوث

وهنا بحوث ينبغي التنبه لها:

1- إنّ القرآن الكريم يؤكّد من خلال هاتين الآيتين على حقيقة، وهي أنّ وجود البرامج والقوانين الحياتية لا تكني بمفردها لسعادة فرد أو جماعة، بل يجب أن يؤخذ بنظر الاعتبار وجود الأرضية المهيئة والإستعداد للتلق كشرط أساسي.

إنّ آيات القرآن كقطرات المطر تصيب الحديقة الغناء والأرض السبخة، فبالذين ينظرون إلى الحقائق بروح التسليم والإيمان والعشق، يتعلمون من كل سورة - بل من كل آية \_درساً يزيد في إيمانهم، ويفعّل سهات الإنسانية لديهم.

أمّا الذين ينظرون إلى هذه الآيات من خلف حجب العناد والكبر والنفاق، ف إنّهم لا يستفيدون منها، بل و تزيد في كفرهم ورجسهم. وبتعبير آخر فإنّهم يعصون كل أمر فيها لير تكبوا بذلك معصية جديدة تضاف إلى معاصيهم، ويواجهون كل قانون بالتمرد عليه، ويصرون على رفض كل حقيقة، وهذا هو سبب تراكم المعاصي والآثام في وجودهم، وبالتالي تتجذّر هذه الصفات الرذيلة في كيانهم، وفي النهاية اغلاق كل طرق الرجوع بوجوههم وموتهم على الكفر.

وبتعبير آخر فإنّ (فاعلية الفاعل) في كل برنامج تربوي لا تكفي لوحدها، بــل إنّ روح التقبل و(قابلية القابل) شرط اساسي أيضاً.

٢\_ «الرجس» في اللغة بمعنى الخسبيث النجس السيء، وعلى قلول الراغب في كتاب المفردات، فإن هذا الخبث والتلوث أربعة أنواع: فتارة يُنظر إليه من جهة الغريزة والطبع، وأخرى من جهة الفكر والعقل، وثالثة من جهة الشرع، ورابعة من كل الجهات.

ولاشك أنّ السوء والخبث الناشيء من النفاق واللّجاجة والتعنّت أمام الحق سيولّد نوعاً من الشر والخبث الباطني والمعنوي بحيث يبدو أثره بوضوح في النهاية على الإنسان وكلامه وسلوكه.

٣- إنّ جملة ﴿وهم يستيشرون﴾ مع ملاحظة أنّ أصل كلمة (بشارة) تعني السرور والفرح الذي تظهر آثاره على وجه الإنسان، تبيّن مدى تأثير الآيات القرآنية التربوي في المؤمنين، ووضوح هذا التأثير بحيث تبدو علاماته فوراً على وجوههم.

٤ لقد اعتبرت هذه الآيات «المرض القلبي» نتيجة حتمية وملازمة للنفاق والصفات

القبيحة، وكما قلنا سابقاً فإنّ القلب في مثل هذه الموارد يعني الروح والعقل، ومرض القلب في هذه المواضع بمعنى الرذائل الأخلاقية والانحرافات النفسية، وهذا التعبير يبوضع أنّ الإنسان إذاكان يتمتع بروح سالمة وطاهرة فلا أثر في وجوده لهذه الصفات الذميمة، ومثل هذه الأخلاق السيئة كالمرض الجمسمي خلاف طبيعة الإنسان، وعلى هذا فإنّ التلوّث بهذه الصفات دليل على المرض الروحي المصلي والطبيعي، ودليل على المرض الروحي والنفسي .

٥- إنّ هذه الآيات تعطي درساً كبيراً لكل المسلمين، لأنّها تبيّن هذه الحقيقة، وهي أنّ المسلمين الأوائل كانوا يشعرون بروح جديدة مع نزول كل سورة من القرآن، ويستربّون تربية جديدة تصل إلى درجة بحيث تبدو آثارها بسرعة على محياهم، بسينا نسرى اليسوم أشخاصاً، ظاهرهم أنّهم مسلمون، لا تؤثر فيهم السورة إذا قرأوها، بل إنّ ختم القرآن كلّه لا يترك أدنى أثر عليهم!

هل أنّ سور القرآن فقدت تأثيرها، أم أن تسمّم الأفكار، ومرض القلوب، ووجود الحجب المتراكمة من أعمالنا السيئة هي التي أدّت إلى خلق حالة عدم الاهتام، وجعلت على القلوب أكنة لايمكن اختراقها؟

يجب علينا أن نلتجيء إلى الله من حالنا هذا، ونسأله أن بمنّ علينا بـقلوب كـقلوب المسلمين الأوائل.

 $\infty$ 

١. كان لنا بحث آخر عن مرض القلب ومفهومه في القرآن، راجع الآية ١٠ من سورة البقرة.

أَوَلاَيرَوْنَ أَنَّهُ مَ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامِمَ مَّزَةً أَوْمَرَّتَيْنِ ثُمَّ لَايَتُوبُونَ وَ لاهُمْ يَذَكَ مُونَ أَنَهُ مَ يُونَ اللهُ مَا أُنزِلَتَ سُورَةٌ نَظَرَبَعْضُهُ مَ إِلَى بَعْضِ هَلَ يَرَن حَيْمُ مِنْ أَحَدِثُمَ أَنصَكَرُفُواً صَرَف اللهُ فَلُوبَهُم بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ٥٠٠

## الثفسير

يستمر الكلام في هذه الآيات حول المنافقين، وهي توبخهم وتذمهم فتقول: ﴿ أُولا يرونَ اللهم يفتنون في كل عام هرّة أو هرّتين ﴾ والعجيب أنهم رغم هذه الاستحانات المستلاحقة لا يعتبرون ﴿ ثُمّ لا يتوبون ولا هم يذّكرون ﴾ .

وهناك بحث بين المفسّر بن في أنّه ما هو المراد من هذا الاختبار السنوي الذي يجري مرّة أو مرّ تين؟

فالبعض يقول: إنّه الأمراض، والبعض الآخر يقول: إنّه الجوع والشدائد الأخرى، فالبعض يقول: إنّه مشاهدة آثار عظمة الإسلام وأحقيّة النّبي الأكرم لَلَيْنَا في ساحات الجهاد التي كان يحضرها هؤلاء المنافقون بحكم الضغط الاجتاعي وظروف البيئة التي يعيشونها، ورابع يعتقد أنّه رفع الستار عن أسرارهم، وفضيحتهم.

وربع يمد أنا إذا قرأنا آخر الآية حيث تذكر أنّ هؤلاء لم يتذكروا رغم كل ذلك، سيتّضح أنّ هذا الاختبار من الاختبارات التي ينبغي أن تكون سبباً في توعية هذه المجموعة.

ويظهر أيضاً من تعبير الآية أنّ هذا الاختبار يختلف عن الاختبار العام الذي يواجهه كل الناس في حياتهم، وإذا أخذنا هذا الموضوع بنظر الاعتبار فسيظهر أنّ التّفسير الرّابع - أي إزاحة الستار عن أعمال هؤلاء السيئة وظهور باطنهم وحقيقتهم - أقسرب إلى مفهوم الآية.

١. بحارالانوار، ج ٥، ص ١٧٥.

ويحتمل أيضاً أن يكون للامتحان والإبتلاء في هذه الآية مفهوم جامع بحيث يشمل كل هذه المواضيع.

ثمّ تشير الآية إلى الموقف الإنكاري لهؤلاء في مقابل الآيات الإلهيّة، فتقول: ﴿وَإِذَا مَا لَمُواتِ مَا لَا لِلْمَ

إنّ خوف هؤلاء وقلقهم ناشئ من أنّ تلك السورة تتضمن فضيحة جديدة لهم، أو لأنّهم لا يفهمون منها شيئاً لعمى قلوبهم، والإنسان عدوّ ما يجهل.

وعلى كل حال، فإنهم كانوا يخرجون من المسجد حتى لا يسمعوا هذه الأنغام الإلهيّة، إلا أنهم كانوا يخشون أن يراهم أحد حين خروجهم، ولذلك كان أحدهم يهمس في أذن صاحبه ويسأله: ﴿هُلْ يُراكُم مِنْ أحد﴾؟ وإذا ما أطمأنوا إلى أنّ الناس منشغلون بسماع كلام النّبي تَنْكُلُلُهُ وغير ملتفتين إليهم خرجوا: ﴿ثمّ لنصرفول﴾.

إنّ جملة وهل يراكم من أحدى، كانوا يقولونها إمّا بألسنتهم، أو بإشارة العيون، في حين أنّ الجملة الثّانية ونظر بعضهم إلى بعض تبيّن أمراً واحداً هو نفس ما عيّنته الجملة الأولى، وفي الحقيقة فإنّ وهل يراكم من أحدى تفسير لنظر بعضهم إلى البعض الآخر.

وتطرّقت الآية في الختام إلى ذكر علة هذا الموضوع فقالت: إنّ هؤلاء إنّا لا يريدون سهاع كلمات الله سبحانه ولاير تاحون لذلك لأنّ قلوبهم قد حاقت بها الظلمات لعنادهم ومعاصيهم فصرفها الله سبحانه عن الحق، وأصبحوا أعداءً للحق لأنهم أناس جاهلون لافكر لهم: ﴿ وَهُ وَلَهُ عَلَوْمُهُمُ قُومُ لاَيْقَهُمُ وَهُ الْيُقْهُمُ وَهُ ﴾.

وقد ذكر المفسّرون لقوله تعالى: ﴿صرف الله قلوبهم﴾ احتمالين:

الأوّل: إنّها جملة خبرية. كما فسرناها قبل قليل.

الثّاني: إنّها جملة إنشائية، ويكون معناها اللعنة، أي إنّ الله سبحانه يـصرف قملوب هؤلاء عن الحق. إلّا أنّ الاحتمال الأوّل هو الأقرب كما يبدو. لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَاعَنِتُ مَرَيضُ عَلَيْحَ مُ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوكُ رَّجِهُ ﴿ فَا فَإِن نَوَلَوْا فَقُلْ حَسِي اللّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ وَوَكَ لَتُ وَهُورَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ فَا فَعَلَيْهِ وَقَا عَلَيْهِ وَقَ

## الأفسير

### آخر آيات القرآن المجيد:

إنّ هذه الآيات برأي بعض المفسّرين، هي آخر الآيات التي نزلت على النّبي عَلَيْهُم وبها تنتهي سورة براءة، فهي في الواقع إشارة إلى كل المسائل التي مرّت في هذه السورة، لأنّها تبيّن من جهة لجميع الناس، سواء المؤمنون منهم أم الكافرون والمنافقون، أنّ جميع الضغوط والتكاليف التي فرضها النّبي عَلَيْهُ والقرآن الكريم، والتي ذكرت نماذج منها في هذه السورة، كانت كلها بسبب عشق النّبي عَلَيْهُ لهداية الناس وتربيتهم وتكاملهم.

ومن جهة أخرى فإنّها تخبر النّبي ﷺ أن لا يقلق ولا يتحرق لعصيان وتمرد النــاس، والذي ذكرت منه \_ـأيضاً \_غاذج كثيرة في هذه السورة، وليعلم أنّ الله سبحانه حــافظه ومعينه على كل حال.

ومن هنا فإنّ خطاب الآية الأولى موجّه للناس، فهي تقول: ﴿لقد جابِهم رسول هن لنفسكم ﴾ ، خاصة وأنّه قد وردت لفظة ﴿هن لنفسكم ﴾ بدل (منكم)، وهي تشير إلى شدة إرتباط النّبي عَلَيْ بالناس، حتى كأنّ قطعة من روح الناس والمجتمع قد ظهرت بشكل النبي عَلَيْ الناس، فإنّه يعلم كل آلامهم، ومطلع على مشاكلهم، وشريكهم في غمومهم وهمومهم، وبالتالي لا يكن أن يُتصور صدور كلام منه إلّا في مصلحتهم، ولا يخطو خطوة إلّا في سبيلهم، وهذا في الواقع أوّل وصف للنّبي عَلَيْ ذكر في هذه الآية.

ومن العجيب أنّ جماعة من المفسّرين الذين وقعوا تحت تأثير العصبية القومية والعربية

قالوا: إنَّ المخاطب في هذه الآية هم العرب! أي إنَّ النَّبِي عَيَّلُولَةٌ قد جاءكم من هذا الأصل!.

إنّنا نعتقد أن هذا هو أسوأ تفسير ذكر لهذه الآية، لأنا نعلم أنّ الشيء الذي لم يجر له ذكر في القرآن الكريم هو مسألة الأصل والعرق، فني كل مكان تبدأ خطابات القرآن برا أيها الناس، ورايا أيها الناس، ورايا أيها العرب، ورايا قريش، وأمثال ذلك.

إضافة إلى أنّ ذيل الآية الذي يقول: ﴿بالمؤمنين رؤوف رحيم ﴾ يسنني هذا التّنفسير بوضوح، لأنّ الكلام فيه عن كل المؤمنين، من أي قومية أو عرق كانوا.

وممًا يثير الأسف أنّ بعض العلماء المتعصبين قد حجّموا عالمية القرآن وعموميته لكل البشر، وحاولوا حصره في حدود القومية والعرق المحدودة.

وعلى كل حال، فبعد ذكر هذه الصفة ﴿من لنفسكم ﴾ أشارت الآية إلى أربع صفات أخرى من صفات النبي عَلَيْكُ السامية، والتي لها الأثر العميق في إثارة عواطف الناس وجلب انتباههم وتحريك أحاسيسهم.

فني البداية تقول: ﴿مزيز مليه هامئتم﴾ أي أن الأمر لاينتهي في أنّه لا يمفرح لأذاكم ومصاعبكم، بل إنّه لايقف موقف المتفرج تجاه هذا الأذى، فهو يتألم لألمكم، وإذاكان يصرّ على هدايتكم ويتحمل الحروب المضنية الرهيبة، فإنّ ذلك لنجاتكم أيضاً، ولتخليصكم من قبضة الظلم والاستبداد والمعاصى والتعاسة.

ثم تضيف أنه ﴿حريص عليكم ﴾ ويتحمس لهدايتكم.

«العرص» في اللغة بمعنى قوة وشدة العلاقة بالشيء، واللطيف هنا أنّ الآية أطلقت القول وقالت: ﴿حريص عليكم﴾ فلم يرد حديث عن الهداية، ولا عن أي شيء آخر، وهي تشير إلى عشقه عَيَّاتُهُ لكل خير وسعادة ورقي لكم، وكما يقال: إنّ حذف المتعلق دليل على العموم. وعلى هذا، فإنّه إذا دعاكم وسار بكم إلى ساحات الجهاد المريرة، وإذا شدّد النكير على المنافقين، فإنّ كل ذلك من أجل عشقه لحريتكم وشرفكم وعزتكم. وهدايتكم وتعليم محتمعكم.

ثمّ تشير إلى الصفتين الثّالثة والرّابعة وتقول: ﴿بالمؤمنين رؤوف رحيم} وعلى هذا فإنّ كل الأوامر الصعبة التي يصدرها، (حتى المسير عبر الصحاري المحرقة في فسصل الصيف المقرون بالجوع والعطش لمواجهة عدو قوي في غزوة تبوك) فإنّ ذلك نوع من محبته ولطفه.

وهناك بحث بين المفسّرين في الفرق بين «الرؤوف» و«الرحيم». إلّا أنّ الذي يبدو أنّ أفضل تفسير لهما هو أنّ الرؤوف إشارة إلى محبّة خاصّة في حقّ المطيعين، في حين أنّ الرحيم إشارة إلى الرحمة تجاه العاصين، إلّا أنّه يجب أن لا يغفل عن أنّ هاتين الكلمتين عندما تفصلان يمكن أن تستعملا في معنى واحد، أمّا إذا اجتمعتا فتعطيان معنى مختلفاً أحياناً.

وفي الآية التي تعليها، وهي آخر آية في هذه السورة، وصف للنبي بانه شباع وصلب في طريق الحق، ولا ييأس بسبب عصيان الناس وتمردهم، بل يستمر في دعوتهم إلى دين الحق: ﴿ فَإِنْ تُولُوا فَقُل حسبي الله لا لله إلا هو ﴾ فهو حصنه الوحيد... أجل لا حصن لى إلّا الله، فإليه استندت و ﴿ عليه تُوكُلُكُ وهورتِ العرش العظيم ﴾

إنّ الذي بيده العرش والعالم العلوي وما وراء الطبيعة بكل عظمتها، وهي تحت حمايته ورعايته، كيف يتركني وحيداً ولا يعينني على الأعداء؟ فهل توجد قدرة لها قابلية مقاومة قدرته؟ أم يمكن تصور رحمة وعطف أشد من رحمته وعطفه؟

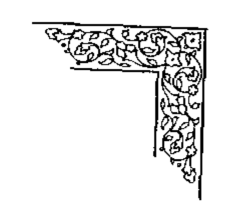
إلهنا، الآن وقد أنهينا تفسير هذه السورة، ونحن نكتب هذه الأسطر، فإن أعداءنا قد أحاطوا بنا، وقد ثارت أمتنا الرشيدة لقلع جذور الظلم والفساد والاستبداد، بوحدة لانظير لها، واتحاد بين كل الصفوف والطبقات بدون استثناء حتى الأطفال والرضع ساهموا في هذا الجهاد والمقارعة، ولم يتوان أي فرد عن القيام بأي نوع من التضحية والفداء.

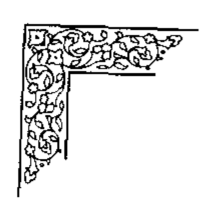
ربّاه، إنّك تعلم كل ذلك وتراه، وأنت منبع الرحمة والحنان، وقد وعدت الجاهدين بالنصر، فعجّل النصر وأنزله علينا، وأروِ هؤلاء العطاشي والعشاق من زلال الإيمان والعدل والحرية، إنّك على كل شيء قدير.

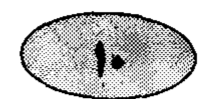
آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة التوبة

8003



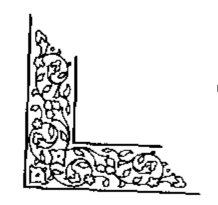




سورة

يونس

مكَيَّة وعدد آياتها مائة وتسع





#### «سورة يونسﷺ»

#### ممتوى وفضيلة هذه السورة:

هذه السورة من السور المكية، وعلى قول بعض المفسّرين ف إنّها ننزلت بعد سورة الإسراء وقبل سورة هود، وتؤكّد - ككثير من السور المكّية - على عدة مسائل أساسية وأصولية، وأهمها مسألة المبدأ والمعاد.

غاية ما في الأمر أنّها تتحدث أوّلاً عن مسألة الوحي ومقام النّبي عَلَيْهُ مُمّ تـ تطرق إلى غاذج وعلامات الخلقة العظيمة التي تدل على عظمة الله عزّوجل، وبعد ذلك تدعو الناس إلى الإلتفات إلى عدم بقاء الحياة المادية في هذه الدنيا، وحتمية زوالها، ووجوب التوجه إلى الآخرة والتهيؤ لها عن طريق الإيمان والعمل الصالح.

وقد ذكرت السورة -كدلائل وشواهد على هذه المسائل - أقساماً مختلفة من حياة كبار الأنبياء، ومن جملتهم نوح وموسى ويونس المثلث ولهذا سميت بسورة يونس.

وقد ذكرت كذلك، لتأييد هذه المباحث، كلاماً عن عناد وتصلب عبدة الأوثان، وترسم وتوضح لهم حضور الله سبحانه في كل مكان وشهادته، وتستعين لإثبات هذه المسألة بأعهاق فطرة هؤلاء التي تتعلق بالواحد الأحد عندما يقعون في المشاكل والمعضلات، حيث يتضع هذا التعلق الفطري بالله سبحانه.

وأخيراً فإنها تستغل كل فرصة للبشارة والإنذار، البشارة بالنعم الإلهيّة التي لاحدود لها للصالحين، والإنذار والإرعاب للطاغين والعاصين، لتكلة ما ورد فيها من بحوث.

ولهذا فإنّنا نقراً في رواية عن الإمام الصّادق على «من قرأ سورة بونس في كل شهرين أو للاثة مرّة، لم يخف عليه أن يكون من الجاهلين، وكان بوم القيامة من المقربين» أ، وذلك لأنّ آيات التحذير والوعيد وآيات التوعية كثيرة في هذه السورة، وإذا ماقرئت بدقة وتأمل،

١. تقسير نور الثقلين، ج٢، ص ٢٩٠ ، وتفاسير أخرى؛ ووسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٥١.

فإنّها ستكشف ظلمة الجهل عن روح ابن آدم، وسيبق أثرها عدّة أشهر على الأقل، وإذا ما أدرك الإنسان محتوى السورة وعمل بها، فإنّه سيكون \_ يقيناً \_ يوم القيامة من المقربين.

ربًا لانحتاج أن نذكّر بأنّ فضائل السور \_كها قلنا سابقاً ـ لايمكن تحصيله بمجرّد تلاوة الآيات من دون إدراك معناها، ومن دون العمل بمحتواها، لأنّ التلاوة مقدمة للفهم، والفهم مقدمة للعمل!.

8003

#### الآيتان

# 

الرَّ تِلْكَ النَّالَكِلَا الْحَكِيدِ الْحَكِيدِ الْكَالَالِنَاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَدِنَا إِلَى رَجُلِ مِنْهُمْ أَنْ أَنْذِرِ النَّاسَ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَرَ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَرَبِمِ مُّ قَالَ الْحَدَيْهِمُ أَنْ أَنْذِرِ النَّاسَ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَرَى لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَرَبِمِ مُّ قَالَ الْحَدَيْفِرُونَ إِنَ هَاذَالسَّحِرُ مُبِينُ اللَّ

## التفسير

## رسالة النّبي:

في هذه السورة نواجه ـ مرّة أخرى \_ الحروف المقطعة في القرآن، والتي ذكرت بصورة (ألف ولام وراء) وقد تحدثنا في بداية سورة البقرة وآل عمران والأعراف في تفسير هذه الحروف بالقدر الكافي، وسنبحثها في المستقبل ـ إن شاء الله تعالى ـ في الموارد المناسبة، وسنضيف إليها مباحث ومطالب جديدة.

بعد هذه الحروف تشير الآية أوّلاً إلى عظمة آيات القرآن وتقول: ﴿ تلك آيات الكتابِ
الكتابِ
العكيم﴾.

إن التعبير براتلك) وهي إسم إشارة للبعيد، بدل (هذه) التي تشير للقريب، والذي جاء نظيره في بداية سورة البقرة، يعتبر من التعبيرات الجميلة واللطيفة في القرآن، وهو كناية عن عظمة ورفعة مفاهيم القرآن، لأن المطالب اليسيرة والبسيطة يشار لها غالباً باسم الإشارة القريب، أمّا المطالب المهمّة العالية المستوى، والتي تعانق السحاب في علو أفقها، فإنّها تُبيّن باسم الإشارة البعيد.

وبه حين بدم مرسور ... إنّ توصيف الكتاب السهاوي \_أي القرآن \_بأنّه (حكيم) هو إشارة إلى أنّ آيات القرآن محكمة ومنظمة ودقيقة، بحيث لايمكن أن يأتيها أو بخالطها أي شكل من أشكال الباطل والخرافة، فهي لا تقول إلّا الحق، ولا تدعو إلّا إلى طريق الحق. أمّا الآية الثانية فإنّها تبين ولمناسبة تلك الإشارة التي مرّت إلى القرآن والوحي الإلهي في الآية السابقة واحداً من إشكالات المشركين على النّبي مرّب أن هذا الإشكال الذي جاء في القرآن بصورة متكررة، وهذا التكراريبين أن هذا الإشكال من إشكالات المشركين المتكررة، وهو: لماذا نزل الوحي الإلهي من الله على إنسان مثلهم؟ ولماذا لم تتعهد الملائكة عسؤولية هذه الرسالة الكبيرة؟ فيجيب القرآن عن هذه الأسئلة فيقول: ﴿أكان للناس عجباً أنْ لُوحينا إلى رجل منهم﴾.

الواقع أنّ كلمة «منهم» تضمنت الجواب على سؤالهم، أي إنّ القائد والمرشد إذا كان من جنس أتباعه، ويعلم أمراضهم، ومطلع على احتياجاتهم، فلا مجال للتعجب، بل العجب أن يكون القائد من غير جنسهم، بحيث يعجز عن قيادتهم نتيجة عدم اطلاعه على وضعهم.

ثمّ تشير إلى محتوى الوحي الإلهي. وتلخصه في أمرين:

الأوّل: إنّ الوحي الذي أرسلناه، مهمته إندار الناس وتحدديرهم من عبواقب الكفر والمعاصى: ﴿ لَنْ لَنَدْرِالنّاسِ ﴾ .

## والثَّاني: هو ﴿وبشِّر الَّذِينَ آَهِنُوا أَنَّ لَهِم قَدَمَ صَدَقَ مَنْدَ رَبِّهِم ﴾.

وفي الوَّقت الذي يوجد بحث بين المفسَّرين في المقصود من «قدم الصدق». إلَّا أنَّ أحد التفاسير الثلاثة المذكورة هنا \_أو كل الثلاثة \_قابل للقبول بصورة علمية.

فالتّفسير الأوّل: إن «قدم الصدق» هذا إشارة إلى أنّ الإيمان له «سابقة فسطرية»، وإنّ المؤمنين عندما يظهرون إيمانهم فهم في الحقيقة يصدقون فطرتهم ـ لأنّ أحد معاني القدم هو السابقة ـكما يقولون: لفلان قدم في الإسلام، أو قدم في الحرب، ' أي إنّ له سبقاً في الإسلام أو الحد ب.

والنّاني: إنّه إشارة إلى مسألة المعاد ونعيم الآخرة، لأنّ أحد معاني القدم هـو السقام والمنزلة، وهو يناسب كون الإنسان يرد إلى منزله ومقامه برجله، وهذا التّفسير يعني أنّ للمؤمنين مقاماً ومنزلة ثابتة وحتمية عند الله سبحانه، وأنّ أي قوّة لا تستطيع تـغييرها وجعلها في شكل آخر.

أمّا التّفسير الثّالث فهو أنّ القدم بمعنى القدوة والزعيم والقائد، أي إنّنا أرسلنا للمؤمنين قائداً ومرشداً صادقاً.

ر بحارالانوار، ج ۲۶، ص ۶۰ و ۱٪.

لقد وردت عدّة روايات عن طريق الشيعة والسنة لهذه الآية تفسر قدم الصدق بأنّه النّبي عَبِينَا أَو ولاية علي عليه و تؤيد هذا المعنى ال

بي وكما قلنا فإنّ من الممكن أن تكون البشارة بكل هذه الأمور هي المرادة من التبعبير أعلاه.

وتنهي الآية حديثها بذكر اتهام طالما كرّره المشركون واتهموا به النّبي عَلَيْلًا، فقالت: ﴿قَالَ التَّافِرُونَ إِنَّ هَذَا لِسَاحُرُ مِينَ ﴾

إنّ كلمة «إن» و«لام» التأكيد وصفة «المبين»، كلها دلائل على مدى تأكيد أولئك الكفار على هذه التهمة، وعبروا بـ (هذا) لتصغير مقام النّبي يَؤَيُّونَ والتقليل من أهميته.

أمّا لماذا اتهموا النّبي تَبَيْنِيَ بالسحر؟ فجوابه واضح، ذلك أنهم لم يكونوا يمتلكون الجواب المقنع مقابل إعجاز كلامه وشريعته وقوانينه العادلة الرفيعة. فلم يكن لهم سبيل إلّا أن يفسروا هذه الظواهر المخارقة للعادة بأنها سحر، وبهذا فقط يمكنهم ابقاء البسطاء تحت سيطرة الجهل وعدم الإطلاع على الواقع.

إنّ أمثال هذه التعبيرات التي كانت تصدر من ناحية الأعداء ضد النّبي تَلِيَّةُ دليل بنفسها على أنّ النّبي تَلِيَّةُ كان يقوم بأعهال خارقة للعادة، بحيث تجذب القلوب والأفكار نحوها، خاصة وأن التأكيد على السحر في شأن القرآن الجيد هو بنفسه دليل قاطع وقدوي على الجاذبية الخارقة الموجودة في هذا الكتاب السهاوي، ولأجل خداع الناس فا يتهم كانوا يجعلونه في إطار السحر.

وسنتحدث عن هذا الموضوع في الآيات المناسبة إن شاء الله تعالى. عن هذا الموضوع في الآيات المناسبة إن شاء الله تعالى.

١. تفسيرالبرهان، ج ٢، ص ١٧٧، وتفسير القرطبي، ج ٥، ص ٣١٤٥.

إِنَّ رَبَّكُو اللهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَى الْعَرْشِي يُدَيِّرُ الْأَمْرُ مَامِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْ نِهِ عذَالِحَهُمُ اللهُ رَبُّحَهُمُ اللهُ رَبُّحَهُمُ فَأَعْبُ دُوهُ أَفَلا الْأَمْرُ مَامِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْ نِهِ عَذَالِحَهُمُ اللهُ رَبُّ مَا اللهُ مَا عَبُ دُوهُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ اللهُ مَا إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعْدَاللّهِ حَقَّ اللّهُ مَا الْمَالَقُ تُعْمَلُمُ عَمِيعًا وَعْدَاللّهِ حَقَّ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا مَا مَا اللّهُ اللّهُ مَا كَانُوا يَكُفُرُونَ اللّهُ اللّهُ مَا كَانُوا يَكُفُرُونَ اللّهُ اللّهُ مَا كَانُوا يَكُفُرُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ

## التفسير

#### معرفة الله والمعاد:

بعد أن أشار القرآن الكريم إلى مسألة الوحي والنّبوة في بداية هذه السورة، انـ تقل في حديثه إلى أصلين أساسيين في تعليات وتشريعات جميع الأنبياء، ألا وهما المبدأ والمعاد، وبيّن هذين الأصلين ضمن عبارات قصيرة في هاتين الآيتين.

فيقول أوّلاً: ﴿ لِنَ رَبِّكُمُ الله الذي خلق السماولت والأرض في ستّة أيّاهه. وكما أشرنا سابقاً، فإنّ كلمة (يوم) في لغة العرب، وما يعادلها في سائر اللغات، تستعمل في كثير من الموارد بمعنى المرحلة، كما تقول: في يوم ما كان الاستبداد يحكم بلادنا، أمّا اليوم فهي في ظلل الشورة الاسلامية تنعم بالحرية، وهذا يعني أنّ مرحلة الاستبداد قد إنتهت وجاءت مسرحلة استقلال الشعب وحريته أ.

وعلى هذا فإنَّ مفهوم الجملة أعلاه يكون: إنَّ الله سبحانه قد خلق السهاء والأرض في

١٠من أجل مزيد التوضيح، وذكر الأمثلة في هذا المجال راجع ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

ستة مراحل، ولما كنّا قد تحدثنا عن هذه المراحل الستة سابقاً، فإنّنا لا نكرر الكلام هنا '.

ثمّ تضيف الآية: ﴿ ثمّ لستوى على العرفى يدبّر الأهوى. كلمة «العرش» تأتي أحياناً بمعنى السقف، وأحياناً بمعنى الشيء الذي له سقف، وتارة بمعنى الأسرّة المرتفعة، هذا هو المعنى الأصلي لها، أمّا معناها الجازي فهو القدرة، كما نقول: فلان تربع على العرش، أو تحطمت قوائم عرشه، أو أنزلوه من العرش، فكلها كناية عن تسلم القدرة أو فقدانها، في الوقت الذي يكن أن لا يكون للعرش أو الكرسي وجود في الواقع أصلاً، ولهذا فإنّ ﴿ لستوى على العرش تعنى أنّ الله سبحانه قد أمسك بزمام أمور العالم .

«التدبر» من مادة (التدبير) وفي الأصل من (دبر) بمعنى الخلف وعاقبة الشيء، وعلى هذا فإن معنى التدبير هو التحقق من عواقب الأعبال، وتقييم المنافع، ثمّ العمل طبق ذلك التقييم، إذن، وبعد أن تبيّن أنّ المنالق والموجد هو الله سبحانه، اتّضح أنّ الأصنام، هذه الموجودات الميتة والعاجزة \_ لا يمكن أن يكون لها أي تأثير في مصير البشر، ولهذا قالت الآية في الجملة التالية: ﴿ حامن شفيع إلّا من بعد إذنه ذلكم الله ربّكم فاعبدوه أفلا تذكرون ؟

وتتحدث الآية التالية كما أشرنا عن المعاد، وتبيّن في جمل قصار أصل مسألة المعاد، والدليل عليها، والهدف منها!

فتقول أوّلاً: ﴿ لِليه مرجعكم جميعه وبعد الاستناد إلى هذه المسألة المهمّة والتأكيد عليها تضيف: ﴿ ومد الله حقّه ثمّ تشير إلى الدليل على ذلك بقولها: ﴿ لِلّه يبدأ اللهاق ثمّ يعيد ه أي ان هؤلاء الذين يشكّون في المعاد يجب عليهم أن ينظروا إلى بدء الخلق، فإنّ من أوجد العالم في البداية يستطيع أن يعيده من جديد. وقد مرّ بيان هذا الاستدلال بصورة أخرى في الآية على المن سورة الأعراف ضمن جملة قصيرة تقول: ﴿ كما بدأكم تعودون وقد سبق شرح ذلك في تفسير سورة الأعراف.

إِنَّ الآيات المرتبطة بالمعاد في القرآن توضح أنَّ العلة الأساسية في تشكيك وتسردد المشركين والمخالفين، هي أنَّهم كانوا يشكّون في إمكان حدوث مثل هذا الشيء، وكسانوا

١.من أجل مزيد التوضيح، وذكر الأمثلة في هذا المجال راجع ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

٢. لمزيد التوضيح والإطلاع على معاني العرش المختلفة، راجع تفسير الآية ٥٤ من سورة الأعراف و٢٥٥٥
 من سمرة البقرة.

ع. لقد أوضعنا توضيعاً كافياً حول مسألة الشفاعة المهمّة في تفسير الآية ٤٧ من سورة البقرة.

يسألون بتعجب بأنّ هذه العظام النخرة التي تحولت إلى تراب، كيف يمكن أن تعود لها الحياة وترجع إلى حالتها الأولى؟ ولهذا نرى أنّ القرآن قد وضع إصبعه على مسألة الإمكان هذه ويقول: لا تنسوا أن الذي يبعث الوجود من جديد، ويحيي الموتى هو نفسه الذي أوجد الخلق في البداية.

ثمّ تبين الهدف من المعاد بأنّه لمكافأة المؤمنين على جميع أعيالهم الصالحة حيث لا تخلى على الله سبحانه مها صغرت: وليجزي الذين أهنوا ومهلوا الصالحات بالقسط أمّا أولئك الذين اختاروا طريق الكفر والإنكار، ولم تكن لديهم أعيال صالحة ـ لأنّ الإعتقاد الصالح أساس العمل الصالح \_ فإنّ العذاب الأليم وأنواع العقوبات بانتظارهم: ﴿والدّين كفروا لهم شراب من حميم ومذاب أليم بما كانوا يكفرون ﴾.

#### بحثان

١- لما لم يكن لله سبحانه وتعالى مكان خاص، وخاصة إذا علمنا أنّه موجود في كلل مكان في جميع العوالم، وأنّه أقرب إلينا منّا، فإنّ هذه الحقيقة قد جعلت المفسّرين يفسرون «لليه مرجعته جميعا» في هذه الآية، والآيات الأخرى في القرآن، تفاسير مختلفة:

فقيل إنّ المقصود هو أنّكم ترجعون إلى جزاء الله سبحانه.

وربّما اعتبر بعض الجاهلين هذا التعبير دليلاً على تجسم الله سبحانه في يــوم القــيامة، وبطلان هذه العقيدة أوضح من أن يحتاج إلى بيان وإثبات.

إلا أنّ الذي يبدو بدقة من خلال آيات القرآن الكريم، إنّ عالم الحياة كقافلة تحركت من عالم العدم وتستمر في مسيرتها اللانهائية نحو اللانهاية التي هي ذات الله المقدسة، بالرغم من أنّ الخلوقات محدودة، والمحدود لايمكن أن يكون لا نهائياً قط، غير أنّ سيره إلى التكامل لا يتوقف أيضاً، وحتى بعد قيام القيامة فإنّ السير التكاملي سيستمر، كما أوضحنا ذلك في بحث المعاد. (

يقول القرآن الكريم: ﴿ يَا لَيْهَا لَلِنَسَانَ لِنُّكَ كَادِحَ لِلِّي رَبُّكَ كَدَحًا ﴾. ٢

١. لمزيد الايضاح راجع كتاب «المعاد وعالم الآخرة».

٢. الانشقاق، ٦.

## ويقول: ﴿ يَا أَيْنَهَا النَّفُسَ المِطْمِئنَّةُ \* لِرَجِعِي لِلِّي رَبُّكَ ﴾ . `

ولما كان بداية الحركة من جهة الخالق، حيث شعت منه أوّل بارقة للحياة، وأنّ هذه الحركة التكاملية \_أيضاً \_ تسير نحوه، فقد عبّرت الآية بالرجوع. وبعبارة مختصرة فإنّ هذه التعبيرات إضافةً إلى أنها تشير إلى أن بداية حركة عامّة الموجودات من الله سبحانه، فإنّها تبيّن أيضاً أنّ هدف هذه الحركة وغايتها، هي ذات الله المقدسة. وإذا لاحظنا أن تقديم كلمة «إليه» يدل على الحصر، سيتضح أنّ أي وجود غير ذات الله المقدسة لايمكن أن يكون هدفاً وغاية لهذه الحركة التكاملية لا الأصنام ولا أي مخلوق آخر، لأنّ كل هذه الوجودات عدودة، ومسير الإنسان مسير لا نهائي.

٢- إنّ كلمة «القسط» تعني في اللغة إعطاء سهم آخر، ولذلك فقد أخني فيها مفهوم العدل والإنصاف. واللطيف أنّ الآية قد استعملت هذه الكلمة في حق ذوي الأعبال الصالحة فقط، ولم تذكرها في جزاء الكافرين والسيئي الأعسال، وذلك لأنّ العنذاب ليس على شكسل الحصص والأرباح، وبتعبير أخر فإنّ كلمة القسط تناسب الجزاء الحسن فقط، لا العقاب.

١. الفجر، ٢٧ و٢٨.

#### الآيتان

هُوَالَّذِى جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياَةُ وَالْقَمَرُ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِنَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُّ مَاخَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يُفَصِّلُ الْآينَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٥ إِنَّ فِي اُخْلِلَفِ النَّهَا وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَآينَتِ لِقَوْمِ يَتَقُونَ فَي الْمُلِلَفِ اللَّهَا وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَآينَتِ لِقَوْمِ

## التفسير

#### مانب من آيات عظمة الله:

لقد مرّت في الآيات السابقة إشارة عابرة إلى مسألة المبدأ والمعاد، إلّا أنّ هذه الآيات وما بعدها تبحث بصورة مفصلة هذين الأصلين الأساسيين اللذين يمثلان أهم دعامة لدعوة الأنبياء، وبتعبير آخر فإنّ الآيات اللاحقة بالنسبة للسابقة بمثابة التفصيل للإجمال. لقد أشارت الآية الأولى التي نبحثها إلى جوانب من آيات عظمة الله سبحانه في عالم الخلقة فقالت: ﴿ولادي جعل الشمس فيها: والقمر نوراً ﴾.

إنّ الشمس التي تعم العالم بنورها لاتعطي النور الحرارة للموجودات فحسب، بل هي العامل الأساس في غو النباتات وتربية الحيوانات، وإذا دقّقنا النظر رأينا أنّ كل حركة على وجه الكرة الأرضية، حتى حركة الرياح وأمواج البحار وجريان الأنهار والشلالات، هي من بركات نور الشمس، وإذا ما انقطعت هذه الأشعة الحياتية عن كرتنا الأرضية يوماً فإنّ السكون والظلمة والموت سيخيم على كل شيء في فاصلة زمنية قصيرة.

والقمر بنوره الجميل هو مصباح ليالينا المظلمة، ولا تقتصر مهمّته على هداية المسافرين ليلاً وإرشادهم إلى مقاصدهم، بل هو بنوره المناسب يبعث الهدوء والنشاط لكل سكان الأرض.

ثمّ أشارت الآية إلى فائدة أخرى لوجود القمر فقالت: وقدّره منازل لتعلموا عدد السنين

والعساب ) أي إنّكم لو نظرتم إلى القمر، وأنّه في أوّل ليلة هلال رفيع، ثمّ يكبر حتى يكون بدراً في ليلة النصف من الشهر، وبعدها يبدأ بالنقصان التدريجي حتى اليوم أو اليومين الأخيرين حيث يغيب في المحاق، ثمّ يظهر على شكل هلال من جديد ويدور إلى تلك المنازل السابقة، لعلمتم أنّ هذا الاختلاف ليس عبثاً، بل إنّه تقويم طبيعي دقيق جداً يستطيع الجاهل والعالم قراءته، ويقرأ فيه تأريخ أعماله وأمور حياته!

ثمّ تضيف الآية: إنّ هذا الخلق والدوران ليس عملاً غير هادف، أو هو من باب اللعب، بل (ماخلق الله ذلك إلابالحق).

وفي النهاية تؤكّد الآية: ﴿يغمّل الآيات لقوم يعلمون ﴾ إلّا أنّ هؤلاء الغافلين وفاقدي البصيرة بالرغم من أنّهم يمرون كثيراً على هذه الآيات والدلائل، إلّا أنّهم لا يدركون أدنى شيء منها.

وتتطرق الآية النّانية إلى قسم آخر من العلامات والدلائل الساوية والأرضية الدالّة على وجوده سبحانه، فتقول: هِنْ فَي اختلاف اللّيل والنهار وما خلق الله في السماوات والأرض الآيات الله وحسب، بل إنّ كل واحدة من الموجودات التي توجد فيها تعتبر آية بحد ذاتها، إلّا أنّ الذين يدركون تلك الآيات هم الذين سمت أرواحهم وصفت نتيجة لتقواهم وبعدهم عن المعاصي، وهم الذين يسقدرون على رؤية وجه الحقيقة وجمال المعشوق.

### بحوث

#### ومنا بموث ينبغى الإنتباه لها:

١- هناك نقاش طويل بين المفسّرين في الفرق بين كلمتي الضياء والنور، فالبعض منهم اعتبرهما مترادفتين وأنّ معناهما واحداً، والبعض الأخر قالوا: إنّ الضياء استعمل في ضوء الشمس فالمراد به النور القوي، أمّا كلمة النور التي استعملت في ضوء القمر فإنّها تدل على النور الأضعف.

لقد بحثنا حول كون القمر تقويماً طبيعياً يمكن من خلال حالاته المختلفة تعيين أيّام الشهر بدقّة (راجع تفسير الآية ١٨٩ من سورة البقرة).

الرأي النّالث في هذا الموضوع هو أنّ الضياء بمعنى النور الذاتي، أمّا النور فإنّه أعم من الضياء ويشمل الذاتي والعرضي، وعلى هذا فإنّ اختلاف تعبير الآية يشير إلى هذه النقطة. وهي أنّ الله سبحانه قد جعل الشمس منبعاً فوّاراً للنور، في الوقت الذي جعل للقمر صفة الإكتساب، فهو يكتسب نوره من الشمس.

والذي يبدو أنّ هذا التفاوت مع ملاحظة آيات القرآن، هو الأصح، لأنا نقرأ في الآية ١٦ من سورة من سورة نوح: ﴿وَجِعَلَ القَعْرِ فَيْهِنَ نُوراً وَجِعَلَ الشَّهِسُ سَرَاجاً ﴾ وفي الآية ٦٦ من سورة الفرقان، ﴿وَجِعَلَ فَيْهَا سَرَاجاً وَقَعْراً مَنْيُراً ﴾ فإذا لاحظنا أنّ نور السراج ينبع من ذاته، وهو منبع وعين للنور، وأنّ الشمس قد شُبهت في الآيتين بالسراج، سيتضح أنّ هذا التفاوت مناسب جداً في الآيات مورد البحث.

٣- هناك اختلاف بين أهل الكتاب وكتّاب اللغة في أن (ضياء) جمع أم مفرد، فالبعض، كصاحب كتاب «القاموس»، اعتبرها مفرداً، إلّا أنّ البعض الآخر كالزجّاج اعتبر الضياء جمعاً للضوء، وقد قبل هذا المعنى صاحبا تفسير «المنار» وتفسير «القرطبي»، وخاصّة صاحب المنار، حيث استفاد على أساس هذا المعنى استفادة خاصّة من الآية، فهو يقول: إنّ ذكر الضياء بصيغة الجمع في شأن نور الشمس إشارة إلى الشيء الذي أثبته العلم اليوم بعد قرون، وهو أنّ نور الشمس مكون من سبعة أنوار، وبتعبير آخر سبعة ألوان، هي الألوان التي تظهر في قوس قزح، وتلاحظ عند مرور النور عبر المناشير البلورية. أ

ولكن يبقى هنا سؤال، وهو: هل أنّ نور القمر، رغم أنّه أضعف، غير متكون من الألوان المختلفة؟

٣- هناك بحث ونقاش بين المفسّرين في أنّ ضمير ﴿قَدُرُهُ مِنَاذِلَ﴾ يعود إلى القمر فقط، أم يرجع إلى الشمس والقمر؟ فالبعض يعتقد أن الضمير وإن كان مفرداً، إلّا أنّه يـعود إلى الإثنين معاً، ونظير ذلك في الأدب العربي غير قليل.

اختيار هذا الرأي من أجل أن القمر ليس الوحيد الذي له منازل، بل إنّ للشمس أيضاً منازل، فني كل وقت تكون في برج خاص، والاختلاف في الأبراج هذا هو مبدأ التاريخ والأشهر الشمسية.

١٠ تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

والحق أنّ ظاهر الآية يوحي بأنّ هذا الضمير المفرد يعود للقمر فقط، لقربه منه، وهذا بنفسه يحتوى على نكتة، ذلك:

أَوِّلاً: إنَّ الأشهر التي عرفت في الإسلام والقرآن رسمياً هي الأشهر القمرية.

ثانياً: إنّ القمر كرة متحركة ولها منازل، أمّا الشمس فإنّها تبقع في وسط المنظومة الشمسية، وليس لها حركة ضمن مجموع هذه المنظومة، وإنّ اختلاف الأبراج ومسير الشمس في المدار الفلكي ذي الإنني عشر برجاً، والذي يبدأ من الحمل وينتهي بالحوت، ليس بسبب حركة الشمس، بل بسبب حركة الأرض حول الشمس، ودوران الأرض هذا هو السبب في أن نرى الشمس تقابل كل شهر واحداً من البروج الفلكية الإثني عسر، وعلى هذا فليس للشمس منازل مختلفة خلافاً للقمر. (دققوا جيداً).

إنّ هذه الآية في الحقيقة تشير إلى إحدى المسائل العلمية المرتبطة بالأجرام السماوية كانت خافية على البشر في ذلك الزمان حيث ما يدركوا هذا الفرق بين حركة الشمس والقمر.

٤ـ لقد عدت الآيات أعلاه اختلاف الليل والنهار من آيات الله سبحانه، وذلك لأنّ نور الشمس إذا استمر في إشعاعه على الأرض، فإنّ من المسلّم أن درجة الحرارة سترتفع إلى الحد الذي تستحيل معه الحياة على وجه الأرض.

وكذلك الليل إذا استمر فإنّ كل شيء سينجمد لشدّة البرودة.

إِلَّا أَنَّ الله سبحانه قد جعل هذين الكوكبين يتبع أحدهما الآخر لتهيئة أسباب الحسياة والمعيشة على وجه الكرة الأرضية .

إنّ أثر العدد والحساب والتأريخ والسبنة والشهير في نظام حياة البشر والروابط الاجتاعية والمكاسب والأعمال لا يخني على أحد.

ه. إنّ مسألة العدد والحساب التي أشير إليها في الآيات أعلاه، هي في الواقع واحدة من أهم مسائل حياة البشر في جميع النواحي والجالات.

نعلم إنَّ أهمية أية نعمة تتَّضح أكثر عندما نلاحظ الحياة بدون تلك النعمة، وعلى هذا فلو

أن حساب التاريخ وامتياز الأيّام والأشهر والسنين رفع من حياة البشر، مثلاً لا توجد أيام واضحة ومحددة للأسبوع، ولا أيّام الشهر، ولا عدد الشهور والسنين، في هذه الحالة ستتعرض كل المسائل التجارية والاقتصادية والسياسية وكل الاتفاقيات والبرامج الزمنية المعدة للخلل وعندها سوف لا يثبت حجر على حجر وستنفرط عقدة النظم في الاعمال، وحتى وضع الزراعة وتسربية الحيوانات والصناعات الإنتاجية ستعمها الفوضى والاضطراب.

لكن لما كان الله سبحانه قد خلق الإنسان ليحيا حياة سعيدة مقرونة بالنظام، فإنّه قد وضع وسائلها تحت تصرفه.

صحيح أن الإنسان يمكنه تنظيم أعماله إلى حدّ ما بالأمور الاعتبارية، إلّا أنّه إذا لم يستند إلى الميزان الطبيعي فإنّ مقياسه الجعلي لا يكون عاماً وشاملًا، وليس قابلاً للإعتاد.

إنّ دوران الشمس والقمر \_ وبتعبير أصع دوران الأرض حول الشمس \_ والمنازل التي لها، يشكل تقوياً طبيعياً واضع الأساس ويستفيد منه الجميع في كل مكان، ويعتمدون عليه، فكما أن مقدار اليوم والليلة يعتبر مقياساً زمنياً صغيراً ينشأ نتيجة عالم طبيعي، أي حركة الأرض حول نفسها، فإنّ الشهر والسنة يجب أن تستند إلى دوران طبيعي، وعلى هذا المنوال فإنّ حركة القمر حول الأرض يشكل مقياساً أكبر، فإنّ الشهر يساوي ثلاثين يوماً تقريباً، وحركة الأرض حول الشمس ينتج منها مقياس أعظم، وهو السنة.

قلنا: إنّ التقويم الإسلامي يستند إلى التقويم القمري ودوران القمر، ورغم أنّ دوران الشمس في الأبراج الإثني عشر طريقة جيدة لتعيين الأشهر الشمسية، أنّ هذا التقويم مع أنّه طبيعي، إلّا أنّه لا ينفع الجميع، وإنّا يستطيع علماء النجوم فقط عبر رصد النجوم من تحديد كون الشمس في البرج الفلاني، ولهذا السبب فإنّ الآخرين مجبورون على مراجعة التقاويم التي نظمت من قبل هؤلاء المنجمين، بينا يعطي دوران القمر المنتظم حول الأرض تقوياً واضحاً يستطيع قراءة خطوطه وخرائطه حتى الأميون وسكّان البوادي.

وتوضيح ذلك إن هيئة القمر تختلف في كل ليلة في السهاء عن الليلة السابقة واللاحقة، بحيث لا توجد ليلتان في طول الشهر تتحد فيها هيئة القمر في السهاء، وإذا دققنا قليلاً في وضع القمر كل ليلة فإنّنا سنعتاد رويداً رويداً على تعيين تلك الليلة من ليالي الشهر.

وقد يتصور البعض أنَّ صورة القمر في النصف الثاني من الشهر تتكرر في صور النصف

الأوّل بعينها، وأنّ صورة القمر في ليلة الإحدى والعشرين مثلاً هي بعينها صورته في الليلة السابقة، إلّا أنّ هذا اشتباه كبير، لأنّ جانب النقص في القمر في النصف الأوّل هو الطرف الأعلى، في حين أنّ جانب نقصه في النصف الثّاني من الطرف الأسفل، وبتعبير آخر فإنّ أطراف الهلال الدقيقة تكون إلى الشرق في البداية، بينا هي في الجانب الغربي عند أواخر الشهر، إضافةً إلى أنّ القمر يرى في الغرب أوائل الشهر، أمّا في أواخره فإنّه يرى في الشرق، ويتأخر كثيراً في طلوعه. وعلى هذا فإنّه يكن الإستفادة من شكل القمر مع تغييراته التدريجية كعداد يومى، ولتحديد أيّام الشهر بدقة من خلال شكل القمر.

على كل حال، فإنّنا في هذه الموهبة التي نسميها «النظام التأريخي»، مدينون لهذا الخلق الإلهي، ولولا حركات القمر والشمس (والأرض) لكان لنا وضع مضطرب وفوضوي في الحياة لم يكن في الحسبان تصوره.

إنّ السجناء في الزنزانات الإنفرادية المظلمة، والذين أضاعوا الزمان والأوقات ولم يهتدوا إليها، قد أحسوا بهذه الحيرة وعدم الهدفية والتكليف.

يقول أحد السجناء في عصرنا الحاضر الذي قضى شهراً في زنزانة إنفرادية مظلمة لعملاء الظالمين؛ لم تكن لي أيّة وسيلة أو طريقة لتحديد أوقات الصلاة، إلّا أنّهم عندما كانوا يأتونني بالغداء كنت أصلي الظهر والعصر، وإذا ما أتوا بالعشاء أصلي المغرب والعشاء، وصلاة الصبح عادة مع الفطور! ولكي أحسب الأيّام فإنّي كنت آخذ وجبات الطعام بنظر الاعتبار، فكل ثلاث وجبات أعدها يوماً، غير أني لا أعلم ماذا حدث عندما خرجت من السجن، فقد رأيت اختلافاً بين حسابي وحساب الناس!

إِنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَا وَرَضُوا بِالْحَيَوْةِ الدُّنِيا وَاطْمَأَنُّوا بِهَا وَالَّذِينَ هُمْ عَنَ الْمَاعَ فَا وَالْمَاعَةُ وَاللَّهُ الْمَاعَةُ وَاللَّهُ الْمَاعَةُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا اللْمُوالْمُ وَالْمُوا اللَّهُ وَالْمُوا الْمُعْامُ وَالْمُوا اللَّهُ وَالْمُوا اللَّهُ وَالْمُوالْمُوا اللَّهُ وَالْمُوا الْمُعْامُ وَالْمُوا الْمُعْالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوا الْمُعْمُولُوا الْمُعْم

# التفسير

## أهل المِنَّة والنَّار:

كما مرّت الإشارة، فإنّ القرآن قد عرض في بداية هذه السورة بحثاً إجمالياً عن موضوع المبدأ والمعاد، ثمّ بدأ بشرح هذه المسألة، فني الآيات السابقة كان هناك شرح وبحث حول مسألة المعاد، ويلاحظ في هذه الآيات تفصيل حول المعاد ومصير الناس في العالم الآخر.

فني البداية يقول: ﴿إِنَّ الدِّينَ اليرجونَ لقامًا ورضواب الحياة الدنسيا واطحانوا بها فهم لا يعتقدون بالمعاد وتجاهلوا الآيات البينات فلم يتدبروا فيها كيا تستيقظ قلوبهم ويتحرك فيهم روح الاحساس بالمسؤولية ﴿والدِّينَ هم من آياتنا عاقلون ﴾ فكلتا هاتين الطائفتين مصيرهم إلى النّار: ﴿أُولئك مأواهم النّاريما كانوايكسيون ﴾.

إنّ النتيجة الطبيعية والحتمية لعدم الإيمان بالمعاد هي الإرتباط بهذه الحسياة المحسدودة والعلائق المادية، والاطمئنان بها والإعتاد عليها، ونتيجة ذلك أيضاً هو تلوّث الاعمال وفساد السلوك في أنماط الحياة المختلفة، ولاتكون عاقبة ذلك إلّا النّار.

وكذلك فإنّ الغفلة عن الآيات الإلهيّة هي أساس البعد عن الله سبحانه، والإبتعاد عن الله هو العلّة لعدم الإحساس بالمسؤولية والتلوّث بالظلم والفساد والمعصية، وعاقبة ذلك لا تكون إلّا النّار. بناءً على هذا، فإنّ كلا الفريقين أعلاه \_أي الذين لا يؤمنون بالمبدأ، أو لايؤمنون بالمعاد \_سيكونان ملوّثين حتماً بالاعبال الذميمة، ومستقبل كلا الفريقين مظلم.

إن هاتين الآيتين تؤكدان مرة أخرى هذه الحقيقة، وهي أن إصلاح مجتمع ما وإنقاذه من نار الظلم والفساد، يتطلب تقوية ركني الإيمان بالله والمعاد اللذين هما شرطان ضروريان وأساسيان، فإن عدم الإيمان بالله سبحانه سيقتلع الإحساس بالمسؤولية من وجود الإنسان، والغفلة عن المعاد يذهب بالخوف من العقاب، وعلى هذا فإن هذين الأساسين العقائديين هما أساس كل الإصلاحات الاجتاعية.

ثمّ يشير القرآن إلى وضع فئة أخرى في مقابل هذه الفئة، فيقول: ﴿ إِنَّ الدّين آمنوا وعملوا الصالحات بهديهم رتبهم بإيمائهم فإنّ نور الهداية الإلهيّة الذي ينبعث من نور إيمانهم يضيء كل آفاق حياتهم، وقد اتّضحت لهم الحقائق باشراقات هذا النور بحيث لم تعد شراك المذاهب المادية وزبارجها، ولا الوساوس الشيطانية وبريق المطامع الدنيوية قادرة على النعتيم على افكارهم ودفعهم في طريق الانحراف عن الصواب والحق.

إنّ وضع هؤلاء في الحياة الأخرى أنّهم ﴿ تجري من تعتبهم اللَّمُهار في جنّات النعيم ﴾.

إنّ هؤلاء يرفلون في محيط مملوء بالصلح والصفاء وعشق الله وأنواع النعم، فني كل وقت تنير وجودهم نفحة ورشحة من ذات الله وصفاته، فإنّ ﴿ دمواهم فيها سبحانك اللّهم ﴾ وكلما التقى بعضهم بالآخر فإنّهم يتحدثون عن الصفاء والسلام ﴿ وتحيّتهم فيها سلام ﴾ وأخيراً فإنّهم كلّما إلتذوا بنعم الله المختلفة شكروا ذلك ﴿ وآخر دعواهم أن الحمد الله ربّ العالمين ﴾.

## ہحوث

1-المقصود من لقاء الله الذي جاء في الآية الأولى ليس هو اللقاء الحسي قطعاً، بـل المقصود أنّ الإنسان إضافةً إلى الحصول على النواب وعطايا الله، فإنّه يشعر يوم القيامة بنوع من الحضور القلبي بالنسبة للذات المقدسة، لأنّه حينئذ سيرى آيات الله وعلماته بصورة أوضح في كل مكان، وسيحصل على رؤية وإدراك جديد لمعرفته أ.

٧\_إنّ الحديث في قوله تعالى: ﴿ يهديهم ربّهم بإيمانهم عن هداية الإنسان في ظلل

١. لمزيد التوضيح راجع إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٤٦ من سورة البقرة.

الإيمان، وهذه الهداية لا تختص بعالم الآخرة، بل إنّ الإنسان ينجو بنور إيمانه في هذه الدنيا من كثير من الإشتباهات والخدع والأخطاء والمعاصي المتولّدة من الطمع والأنمانية والأهواء، وسوف يحدد طريقه إلى الجنّة في الآخرة في ظلّ إشعاع هذا الإيمان كما يمقول القرآن: ﴿يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبايمانهم ﴾ أ.

وفي حديث عن النّبي ﷺ: «إنّ المؤمن إذا خرج من قبره صُوّر له عمله في صورة حسنة فيغول له: أنا عملك، فيكون له نوراً وقائداً إلى الجنّة» ``.

"- ورد في هذه الآيات: ﴿تجري من تعتهم الأنهار ﴾ في الوقت الذي عبرت آيات أخرى من القرآن بوتجري من تعتها الأنهار ﴾ ، وبتعبير آخر، فإنّنا نقراً في مواضع أخرى أنّ الأنهار تجرى من تحت أهل الجنّة، أمّا هنا فإنّ الأنهار تجرى من تحت أهل الجنّة!

إنّ هذا التعبير يمكن أن يشير إلى أنّ قصور أهل الجنّة قد تكون مبنيّة على الأنهار، وهذا يضني عليها جمالاً خارقاً.

وقد يشير إلى أنَّ أنهار الجنَّة مسخرَّة لأوامرهم وفي قبضتهم، كما نقراً في قصَّة فرعون أنَّه كان يقول: ﴿اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

وقد احتمل كذلك أن تكون «تحت» بمعنى «بين أيدي» أي إنّ أنهار الماء تجري مقابلهم. ٤- ممّا يلفت النظر أن آخر آية من الآيات قيد البحث تشير إلى ثلاث حالات، أو ثلاث نعم كبيرة لأهل الجنّة:

الحالة الأولى: هي حالة التوجه إلى ذات الله المقدسة، والبهجة التي تحصل لهم نتيجة هذا التوجه لايمكن مقارنتها بأية لذّة أخرئ.

الحالة الثّانية: اللّذة التي تحصل نتيجة الإرتباط بالمؤمنين الآخــرين في ذلك الحــيط المفعم بالودّ والتفاهم، وهذه اللّذة هي أحلىٰ لذّة بعد لذٰة التوجه إلى الله سبحانه.

**الحالة الثّالثة:** اللّذة التي تحصل من التمتع بأنواع نعم الجنّة، وهي تدفعهم إلى التوجه إلى الله أيضاً، وبالتالي حمده وشكره. (فتأمل بدقّة)

#### 8003

١. الحديد، ١٢.

٢. التفسير الكبير، ج ١٧، ص ٤٠؛ وتفسير درّالمنتور، ج ٣، ص ٢٠١.

٣. الزخرف، ٥١.

### الآيتان

وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِعْجَالَهُم بِأَلْخَيْرِ لَقُضِى إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الّذِينَ لَايَرْجُونَ لِقَاءَ نَا فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلضَّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ اَوْقَاعِدًا أَوْقَابِمَا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّكَ أَن لَوْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِ مَّسَةُ كَذَالِكَ زُبِينَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾

# التُفسير

## الهمج الرّعاع:

الكلام في هذه الآيات يدور كذلك حول عقاب المسيئين، فتقول الآية الأولى بأنّ الله سبحانه إذا جازى المسيئين على أعالهم بنفس العجلة التي يحب بها هؤلاء تحصيل النعم والخير، فستنتهي أعهار الجميع ولا يبق لهم أثر: ﴿ولويعجُل الله للناس الشرّاستعجالهم بالغير لقضى البيهم أجلهم ﴾. إلّا أنّ لطف الله سبحانه لما كان شاملاً لجميع العباد، حتى المسيئين والكافرين والمشركين، فلا يمكن أن يعجل بعذابهم وجسرائهم لعلهم يعون ويستوبون، ويرجعون عن الضلال إلى الحق والهدى.

هذا إضافةً إلى أنّ الجزاء إذا ما تمّ بهذه السرعة فإنّه يعني زوال حالة الاختبار التي هي أساس التكليف تقريباً، وستتصف طاعة المطيعين بالجبر والاضطرار، لأنّهم بمحرّد أن يعصوا فسيلاقون جزاءهم الأليم فوراً.

واحتُمل أيضاً في تفسير هذه الآية أنّ جماعة من الكفار العنودين، الذين تحدث القرآن عنهم مراراً، كانوا يقولون للأنبياء: إذا كان ما تقولونه حقّاً، فادعوا الله أن ينزل علينا البلاء، فاذا استجاب الله تعالى دعوة هؤلاء ما كان ليبتى من هؤلاء أحد.

لكن يبدو أنّ التّفسير الأوّل هو الأقرب.

وفي الختام تقول الآية: يكني عقاباً لهؤلاء أن نتركهم وشأنهم ليبقوا في حيرتهم، فلاهم بيزون الحق من الباطل، ولاهم يجدون سبيل النجاة من متاهاتهم: ﴿ فَتَدْرُ لِلدِّينَ لايرجونَ لِقَامَا فَي طَعْيَاتُهُم يَعْمُهُونَ ﴾ .

عند ذلك تشير الآية إلى وجود نور التوحيد في فطرة الإنسان وأعهاق روحه وتقول: ﴿ وَإِذَا هِ مِنْ الْإِنْسَانُ الضّرِ دَمَانًا لَجِنْبِهِ أَوْ قَامَداً أَوْ قَائِماً ﴾.

نعم... إنّ خاصية المشاكل والشدائد الخطيرة، أنّها تزيل الحجب عن فبطرة الإنسان الطاهرة، وتحرق في فرن الحوادث كل الطبقات السوداء التي غطت هذه الفطرة، ويسلطع عندها ـ ولو لمدّة قصيرة ـ نور التوحيد.

ثمّ تقول الآية: إنّ هؤلاء الأفراد إلى درجة من الجهل وضيق الأفق بحيث إنّهم يعرضون بمجرّد كشف الضرّ عنهم، حتى كأنّهم لم يدعونا ولم نساعدهم: ﴿ قَلْقَا كَشَفْنا مِنْهُ مَرْكَأَنْ لَمُ يَدَعُونَا وَلَمْ نَسَاعِدُهُمْ: ﴿ قَلْقَا كَشَفْنا مِنْهُ مَرْكَأَنْ لَمُ يَدَعُونَا وَلَمْ نَسَاعِدُهُمْ: ﴿ قَلْقَا كَشَفْنا مِنْهُ مَرْكَأَنْ لَلْمُسْرِفِينَ مِا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

أمًّا من الذي يزين لهم أعهالهم؟ فقد بحثنا ذلك في ذيل الآية ١٢٢ من سورة الأنبعام. ومجمل الكلام هو:

إنّ الله سبحانه هو الذي يزين الأعمال، وذلك بجعل هذه الخاصية في الأعمال القبيحة والمحرّمة، بحيث أن الإنسان كلما تلوّث بها أكثر، فإنّه سيتطبع عليها، وبمرور الزمن يزول قبحها تدريجياً، بل وتصل الحال إلى أن يراها حسنة وجميلة.

وأمّا لماذا سمّت الآية أمثال هؤلاء «مسرفين» فلأنّه لا إسراف أكثر من أن يهدر الإنسان أهم رأس مال في وجوده، ألا وهو العمر والسلامة والشباب والقوى، ويصرفه في طريق الفساد والمعصية، أو في طريق تحصيل متاع الدنيا التافه الفاني، ولايربح من ذلك شيئاً.

ألا يعد هذا العمل إسرافاً، وأمثال هؤلاء مسرفين؟

وهنا يجب الإلتفات إلى نقطة مهمّة:

# الإنسان في القرآن الكريم:

لقد وردت حول الإنسان تعبيرات مختلفة في القرآن الكريم:

فعبرت عنه آيات كثيرة أنه «بشر» وعبرت عنه آيات متعددة بالإنسان، وفي آيــات أخرى «بني آدم»، والعجيب أنّ في كثير من الآيات التي عبرت عنه بــالإنسان، ذكــرت صفاته المذمومة وغير الحميدة. فقد عرفته هذه الآيات بأنّه موجود كثير النسيان وناكر للجميل، وفي آية أخرى بأنّه موجود ضعيف: ﴿ وَهُلَقَ الإنسان صَعِيفًا ﴾ أ. وفي آية أخرى بأنّه ظالم وكافر: ﴿ إِنّ الإنسان للظلوم كفّان ﴾ أ. وفي موضع آخر أنّه بخيل: ﴿ وَكَانَ الإنسان قَتُورُك ﴾ أ. وفي موضع آخر أنّه بخيل: ﴿ وَكَانَ الإنسان قَتُورُك ﴾ أ. وفي موضع آخر أنّه عجول: ﴿ وَكَانَ الإنسان حَفُورُك ﴾ أو في مكان آخر أنّه كفور: ﴿ وَكَانَ الإنسان حَفُورُك ﴾ أو في مورد آخر أنّه موجودكثير الجدل: ﴿ وَكَانَ الإنسان أَكْثَرُهُني وَهُلُه ﴾ .

وفي موضع آخر أنّه ظلوم جهول: ﴿ لِقَه كَانَ ظلوماً جهولُهُ \*، وفي مكان آخر أنّه كفور مبين: ﴿ إِنْ لَلِنسَانُ لِمُعْور مبينَ \* ، وفي مكان آخر أنّه موجود قليل التحمل والصبر، يبخل عند النعمة، و يجزع عند البلاء: ﴿ إِنْ لَلِنسَانَ خَلَقَ هلوماً \* إِذَا هشه الشرّ جزوماً \* وإذا هشه النفير منوما \* ، وفي مورد آخر مغرور: ﴿ يَا أَيّهَا اللِّنسَانُ هَاهُرُكَ بِرَبِّكَ التَّريمِ \* ` ، وفي موضع آخر أنّه موجود يطغى عند الغنى: ﴿ إِنْ اللِّنسَانُ لِيطْغَيْ أَنْ رآة السَتَعْنَيُ \* ` .

وبناء على هذا فإنّا نرى القرآن الجيد قد عرّف الإنسان بأنّه موجود يتضمّن جــوانب وصفات سلبية كثيرة، ونقاط ضعف متعددة.

فهل أنّ هذا هو نفس ذلك الإنسان الذي خلقه الله في أحسن تقويم وأفضل تكوين: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم﴾ ٢٠؟

وهل أنّ هذا هو نفس الإنسان الذي علمه الله مالم يعلم: ﴿ علم الإنسان هالم يحلم ٢٠٠٠ وهل هو نفس الإنسان الذي علمه الله البيان: ﴿ خلق الإنسان \* علمه الله البيان: ﴿ خلق الإنسان \* علمه الله الله على السعي والكدح في المسير إلى الله: ﴿ وَا نَيْهَا الإنسان لِنَك كادح لِلى ربّك كدما ﴾ ( )

| ۲۰ إبراهيم، ۳۶.  |     | ۱. النساء، ۲۸.      |
|------------------|-----|---------------------|
| ٤٠ الإسراء، ١١.  |     | ٢ الإسراء، ١٠٠      |
| ٦.(لكهف، ١٥٤     |     | ٥. الإُسراء، ٦٧.    |
| ۸۱الزخرف، ۱۵.    |     | ٧.الأُحزاب، ٧٢.     |
| ۱۰ الانقطار، ٦.  | ۲۲. | ٩.المعارج ، ١٩ ــ ١ |
| ۱۹۴۰ التين، ٤.   |     | ۱۱.العلق، ٦ و٧.     |
| ١٨٤ الرحمن، ٣و٤. |     | ١٣.العلق، ٥.        |
|                  |     | ٥٨ الاند قاء ، ٦    |

يجب أن نرى من هم الذين تتكرّس فيهم كل نقاط الضعف هذه، بالرغم من كل هذه الكرامة والمحبّة الإلهيّة؟

الظاهر أنّ هذه المباحث تتعلق بمن لم ينشأ في حجر القادة الإلهيين، بل نشأ ونماكها تنمو الأعشاب، فلا معلم ولا دليل، وقد اطلق العنان لشهواته وغاص وسط الأهواء والميول.

من الطبيعي أنّ مثل هذا الإنسان لا يستفيد من إمكاناته وثرواته العظيمة، ويسخرها في طريق الانحرافات والأخطاء، وعند ذلك سيظهر كموجود خطر، وفي النهاية عاجز وبائس، وإلّا فالإنسان الذي يستفيد من وجود القادة الإلهيين، ويستغل فكره في مسير الحركة التكاملية والحق والعدل، فإنّه يخطو نحو مرتبة الآدمية، ويستحق اسم «بني آدم» ويصل إلى درجة لا يرى فيها إلّا الله سبحانه، كما يقول القرآن: ﴿ولقد حرّمنا بني آدم وحملناهم في البرّ والبحر ورزقناهم من الطيّبات وفقلناهم على كثير ممتن خلقنا تففيلا) أ

8003

١. الإسراء، ٧٠.

وَلَقَدُ أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّاظُلُمُواْ وَجَآءَ تَهُمْ رُسُلُهُ عِ إِلَيْنَتِ وَمَاكَانُواْ لِيُوْمِنُواْ كَذَالِكَ نَجِّزِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَيْهِفَ فِ ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنَنظُرَكَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴿ ثَالَى اللَّهِ مَا لَهُ مَا مَعْدِهِمْ لِنَنظُرَكَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴿ ثَالَا اللَّهُ اللَّ

# الثفسير

# الإعتبار بالظّالمين السابقين:

تشير هذه الآيات أيضاً إلى معاقبة الأفراد الظالمين والجرمين في هذه الدنيا، وقد نبّهت المسلمين \_ بعد أن أطلعتهم على تاريخ من قبلهم \_ إلى أنّهم إذا سلكوا نفس طريق هؤلاء، فسينتظرهم نفس المصير.

فالآية الأولى تقول: ﴿ولقد أهلكنا القرون من قبلكم لمّا ظلموا وجاءتهم رسلهم بالبيّنات وما كانواليؤمنوا﴾ ثمّ تضيف: ﴿كذلك نجزي القوم المجرمين﴾.

ثم تبين الآية التالية هذا الأمر بصورة أكثر صراحة، وتقول: ﴿ لَمْ جَعَلْنَاكُم خَلَانَفُ فَي الأَرْضَ مِنْ بعدهم لننظر كيف تعملون ﴾.

### بحوث

1-إن كلمة «قرون» - جمع قرن - تستعمل عادة بمعنى الزمان الطويل ، ولكن حسب ما قاله علماء اللغة فإنها جاءت أيضاً بمعنى القوم والجماعة الذين يعيشون في عصر واحد، لأن مادتها الأصلية بمعنى الإقتران والقرب، والمراد هنا في هذه الآية هو المعنى الأخر ، أي: الجماعات والأقوام الذين يعيشون في عصر واحد.

٣- لقد ذكرت الآيات \_أعلاه \_أن سبب فناء وهلاك الأقوام السابقة هو الظلم، وذلك لأن للفظ الظلم من المفهوم والمعنى الجامع ما يدخل ضمنه كل نوع من الذنب والفساد.

٣- يستفاد من جملة: ﴿وها كانواليؤهنوا﴾ أنّ الله سبحانه يهلك فقط أولئك الذين لا أمل في إيمانهم حتى في المستقبل، وعلى هذا فإنّ الأقوام التي يمكن أن تـؤمن في المستقبل لا يشملها مثل هذا العقاب، لأنّ الفرق كبير بين أن يقال: لم يؤمنوا، وبين أن يقال: لم يكونوا يؤمنون (فتدبّر).

3 - إنّ جملة ﴿لننظر كيف تعملون﴾ لا تعني النظر بالعين الباصرة قطعاً، ولا تعني التفكر والنظر القلبي، لأنّ الله سبحانه منزّه عن كليها، بل المراد منها أنّها حالة شبيهة بالإنتظار، أي إنّنا سنترككم وأنفسكم ثمّ ننتظر ماذا تعملون؟

8003

وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَا لُنَا بَيِنَنَ فَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَا أَثْتِ بِقُرْءَانٍ عَيْرِهَا ذَا أَوْبَدِ لَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أُبَدِلَهُ مِن شِلْقَا بِي نَفْسِيَ إِنَّ أَنْ يَعُ إِلّامَا يُوْمِئَ إِلَى اللَّهُ مَا يَكُونُ فِي أَنْ أَبَدِلَهُ مِن شِلْقَا بِي نَفْسِيَ إِنَّ أَنَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَلَى اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُ وَعَلَيْهِمْ وَلَا أَدْرَن كُم بِقِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ فَلَى قُلُ اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُ وَعَلَيْهِمْ وَلَا أَدْرَن كُم بِقِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ فَلَى قُلْمَ عَمُوا مِن اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُ وَعَلَيْهِمْ وَلَا أَدْرَن كُم بِقِي فَقَدَد لِيثَنْ فِيصَاءً مَعْمُوا مِن اللَّهُ مَا تَلَوْتُ مُن اللَّهُ مَا تَلَوْتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ مَا أَفْلَامُ مِمْ إِلَّهُ وَمَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا تَلُونُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَنْ الْفَامُ مِعْنَ الْفَامُ مُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ ال

# سبب النزول

قال بعض المفسّرين: إنّ هذه الآيات نزلت في عدّة نفر من عبدة الأوثان، ذلك أنّهم أتوا إلى النّبي ﷺ وقالوا له: إنّ ما ورد في هذا القرآن من الأمر بترك عبادة أصنامنا الكبيرة، اللات والعزّى ومناة وهبل، وذم هذه الآلهة، ممّا لا يمكن أن نتحمله، فإذا أردت أن نتبعك فأت بقرآن آخر لا يوجد فيه هذا الذم والتوبيخ لآلهتنا، أو غير على الأقل هذه الأمور التي وردت في هذا القرآن! فنزلت هذه الآيات وأجابتهم.\

# التبسير

كتعقيب للآيات السابقة التي كانت تتحدث عن المبدأ والمعاد، تبحث هذه الآيات نفس الموضوع والمسائل المتعلقة به.

في البداية تشير إلى واحد من الإشتباهات الكبيرة لعباد الأصنام، وتقول: ﴿وَإِذَا تَسَلَىٰ عَلَيْهُمْ آيَاتُنَا بِيّنَاتُ قَالَ الدّينَ لا يرجون لقامنا لنت بقرآن غير هذا أو بدّله ﴾.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٩، ص ٢١٣ (بتفاوت يسير).

إنّ هؤلاء الجهلة العاجزين لم يرضوا بالنّبي الله قائداً ومرشداً لهم، بل كانوا يدعون لا تباع خرافاتهم وأباطيلهم ويطلبون منه قرآناً يوافق انحرافاتهم ويؤيدها، لا أنه يمصلح مجتمعهم، فبالاضافة الى أنهم لم يؤمنوا بالقيامة، ولم يشعروا بالاثم في مقابل أعهالهم كان قولهم هذا يدل على أنهم لم يفهموا معنى النّبوة، أو أنهم كانوا يتخذونها هزواً.

إنّ القرآن الكريم يلفت نظر هؤلاء إلى هذا الإشتباه الكبير، ويأمر النّبي الله أن يقول لهم: ﴿قُل ما يكون لي أن أبدّله من تلقاء نفسي ﴾ أثم يضيف للتأكيد: ﴿إِن أثبِع إلا ما يوحى لليّ ﴾ ولست عاجزاً عن تغيير أو تبديل هذا الوحي الإلهي \_ فحسب \_ بل: ﴿إِنِّي أَخَافُ إِنْ مَصيب رَبّي عذاب يوم عظيم ﴾.

ثمّ تتطرق الآية التالية إلى دليل هذا الموضوع وتقول: قل لهم بأني لست مختاراً في هذا الكتاب السهاوي: ﴿قُلُ لُوهُا الله ها تلوته عليكم ولا أدراكم به ﴾ والدليل على ذلك ﴿ققدليث فيكم معرا من قبله ﴾ لكنّكم لم تسمعوا مني مثل هذا الكلام مطلقاً، ولو كانت هذه الآيات من عندي لتحدثت بها لكم خلال هذه الأربعين سنة، فهل لا تدركون أمراً بهذه الدرجة من الوضوح: ﴿أَفْلا تَعقلون ﴾.

وكذلك، ومن أجل التأكيد يضيف: بأني أعلم أنّ أقبح أنواع الظلم هو أن يفتري الإنسان على الله الكذب: ﴿قمن أظلم ممن افترى على الله كثبا ﴾ وعلى هذا فكيف يكن أن أرتكب مثل هذا الذنب الكبير؟!.

وكذلك فإنّ التكذيب بآيات الله سبحانه من أشدّ الكبائر وأعظمها: ﴿أُو كَذُبُ بآياته﴾ فإذا كنتم جاهلين بعظمة ما ترتكبونه من الاثم في تكذيب وإنكار آيات الحق، فإنيّ لست بجاهل بها، وعلى كل حال فإنّ عملكم هذا جرم كبير، و ﴿لِنّه لايفلح المجرمون﴾.

### بحوث

١- إنّ المشركين كانوا يطلبون من النّبي ﷺ إمّا أن يستبدل القرآن بكـتاب آخـر، أو
 يبدله، والفرق واضح بين الاثنين، فني الطلب الأوّل كان هدفهم هو اقـتلاع وجـود هـذا

١. كلمة وتلقاء مصدر أو اسم مصدر وجاءت بمعنى والمقابلة ووالمحاذاة ، وفي الآية وأمثالها بمعنى الناحية والعندية والجهة، أي إنني لا أستطيع تغيير ذلك من ناحيتي، أو من عندي.

الكتاب تماماً ليحل محله كتاب آخر من طرف النّبي ﷺ، أمّا في الطلب الثّاني فكانوا يريدون على الأقل أن تبدل الآيات التي تخالف أصنامهم حتى لايشعروا بأي ضيق وانزعاج من هذه الناحية.

ونحن نرى كيف أنّ القرآن الكريم أجابهم بلهجة قاطعة بأنّ النّبي تَبَيَّتِهُ ليس له أي اختيار وتصرف في التبديل، ولا التغيير، ولا تسريع نزول الوحي أو تأخره.

وندرك من ذلك حماقة وغباء هؤلاء فهم يقبلون بالنّبي الذي يتبع خرافاتهم وأهواءهم، لا القدوة والمربي والقائد والدليل!

٢. ممّا يستحق الإنتباه، أنّ النّبي تَوَلِيْلَة في الإجابة عن الطلبين اكتنى بذكر عدم القدرة بتنفيذ الطلب الثّاني وقال: إنّي لا أستطيع أن أغيره من تلقاء نفسي، وبهذا البيان يكون قد نفى الطلب الأوّل بطريق أولى، لأنّ تغيير بعض الآيات إذا كان خارجاً عن حدود صلاحية النّبي عَبَيْلَةً، فهل بامكانه تبديل كل هذا الكتاب السهاوي؟

إنّ هذا نوع من الفصاحة في التعبير، حيث إنّ القرآن الكريم يعيد ويكرر كل المسائل في غاية الضغط والإختصار في العبارة، بدون جملة أو كلمة زائدة إضافية.

ع يكن أن يقال: إنّ الدليل المذكور في الآيات \_أعلاه \_على أنّ القرآن ليس من النّبي عَلَيْ ، وأنّه حتماً من الله سبحانه، ليس مقنعاً، فما هو وجه الملازمة في أنّ هذا الكتاب إذا كان من النّبي عَلِيْ فلابد أن يكون قد سُمعت منه نماذج ومقاطع من قبل؟

إلا أنّ جواب هذا السؤال واضح بأدنى دقة وتأمل، لأنّ النبوغ الفكري وقدرة الاكتشاف والابداع في الإنسان \_حسب ما قاله علماء النفس \_ يبدأ من سن العشرين ويصل كحد أقصى إلى سن الخامسة والثلاثين أو الأربعين، أي إنّ الإنسان إذا لم يُقدم حتى ذلك الوقت على إبداع وابتكار عمل جديد، فلا يكنه بعد هذا السن غالباً.

إنّ هذا الموضوع الذي يعتبر اليوم كشفاً نفسياً لم يكن في الماضي واضحاً إلى هذا الحدّ، إلّا أنّ أغلب الناس يعلمون هذا الموضوع بهداية الفطرة، بأن من غير الممكن أن يكون للإنسان معتقد ويعيش بين قوم، ولا يُظهر ذلك مطلقاً. والقرآن الكريم قد استند أيضاً إلى هذا الأساس وهو: كيف يستطيع النّبي عَبَيْنِهُم إلى هذا العمر أن يمتلك مثل هذه الأفكار ويكتمها إلى ذلك الوقت؟

ي كما أشرنا في ذيل الآية ٢١ من سورة الأنعام، فإنّ القرآن قد عرّف في موارد كثيرة

جماعة من الناس بأنهم «أظلم» وربّما يبدو لأوّل وهلة أن هناك تناقضاً. فـ إنّا إذا وصفنا جماعة بأنّهم أظلم ، فكيف يمكن أن تتقبل مجموعة أخرى هذه الصفة ؟

وقد قلنا في جواب هذا السؤال: إنَّ كل هذه العناوين ترجع إلى عنوان واحد، وهـو مسألة الشرك والكفر والعناد والإفتراء والتكذيب بالآيات الإلهيّة، والآيات التي نبحثها، تنحدر من هذا الأصل أيضاً. (لمزيد التوضيح راجع تفسير الآية ٢١ من سورة الأنعام).

وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلَا عِندَاللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلاَ عِندَاللّهِ قُلْ أَتُنبَنُونَ ٱللّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللّهِ قُلْ أَتَنبَنُونَ ٱللّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن مُتَحَانَهُ، وَتَعَلَى عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾

مُتْ حَانَهُ، وَتَعَلَى عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾

# التفسير

### آلهة بدون فاصيةا

واصلت الآية الحديث عن التوحيد أيضاً، وذلك عن طريق نبني ألوهية الأصنام، وذكرت عدم أهلية الأصنام للعبادة وإنتفاء قيمتها وأهميتها: ﴿ويسبدون هن دون الله ها لايفرهم ولايتفعهم﴾.

من البديهي أن الأصنام حتى لو فرضنا أنّها منشأ الضر والنفع والربح والخسارة - ليست لها لياقة أن تكون معبودة، إلّا أنّ القرآن الكريم يريد بهذا التعبير أن يوضح هذه النقطة، وهي أنّ عبدة الأصنام لايمتلكون أدنى دليل على صحة هدذا العمل، ويعبدون موجودات لا خاصية لها مطلقاً، وهذه أقبح وأسوأ عبادة.

ثم تنظرق إلى إدعاءات عبدة الأوثان الواهية، ﴿ويقولون هؤلا فقعاؤنا مند الله ﴾ أي إنّ هذه الأصنام والآلهة تستطيع بشفاعتها أن تكون سبباً للضر والنفع رغم عجزها عن أي عمل بصورة مستقلة.

لقد كان الإعتقاد بشفاعة الأصنام أحد أسباب عبادتها، وكما جاء في التواريخ، فإن عمرو بن لحي كبير العرب عندما ذهب إلى المياه المعدنية في الشام لمعالجة نفسه بها، جلب انتباهه وضع عبدة الأصنام، ولما سأل منهم عن الباعث على هذا العمل والعبادة، قالوا له: إن هذه الأصنام هي سبب نزول الأمطار، وحل المشاكل، ولها الشفاعة بين يدي الله، ولما كان رجلاً

خرافياً وقع تحت تأثير هذه الأجوبة، وطلب منهم بعض الأصنام ليأخذها إلى الحـجاز، وعن هذا الطريق راجت عبادة الأصنام بين أهل الحجاز. \

إنّ القرآن يقول في دفع هذا الوهم: وقل أتنبّنون الله بجا لا يحلم في السجاوات ولا في الأرفى ﴾ وهو كناية عن أنّ الله سبحانه لو كان له مثل هؤلاء الشفعاء. فإنّه يعلم بوجودهم في أي نقطة كانوا من السهاء والأرض، لأنّ سعة علم الله لا تدع أصغر ذرة في السهاء والأرض إلّا وتحيط بها علماً.

وبتعبير آخر، إن ذلك يشبه تماماً ما لو قيل لشخص: أعندك مثل هذا الوكيل؟ وهو في الجواب يقول: لا علم لي بوجود هذا الوكيل، وهذا أفضل دليل على نفيه حيث لايمكن أن لا يعلم الإنسان بوكيله.

وفي آخر الآية تأكيد لهذا الموضوع حيث تقول: ﴿سبحانه وتعالىٰ ممّا يشركون﴾. لقد بُحث موضوع الشفاعة بصورة مفصلة ذيل الآية 21 و ٢٥٥ من سورة البقرة. ٤٥٢٥

١. بحارالانوار، ج ٩، ص ٨٤؛ وسيرة النبي، لابن هشام الحميري، ج ١، ص ٥٠.

وَمَاكَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّـةَ وَحِدَةً فَأَخْتَكَلَفُواً وَلَوْلَاكَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبَكَ لَقُضِىَ بَيْنَهُمْ فِيمَافِيهِ يَغَنَّلِفُوكَ اللَّ

## التفسير

إنّ هذه الآية \_ تتمّة للبحث الذي مرّ في الآية السابقة حول نني الشرك وعبادة الأصنام \_ تشير إلى فطرة التوحيد لكل البشر، و تقول: ﴿وها كان الناس إلّا لَمّة واحدة﴾.

إن فطرة التوحيد هذه، والتي كانت سالمة في البداية، إلا أنّها قد اختلفت و تلوّثت بمرور الزمن نتيجة الأفكار الضيقة، والميول الشيطانية والضعف، فانحرف جماعة عن جادة التوحيد و توجهوا إلى الشرك، وقد انقسم المجتمع الإنساني إلى قسمين مختلفين: قسم موحد، وقسم مشرك: ﴿فَاحْتَلْفُولُ ﴾. بناءً على هذا فإنّ الشرك في الواقع نوع من البدعة والانحراف عن الفطرة، الانحراف المترشع من الأوهام والخرافات التي لا أساس لها.

السؤال: وقد يطرح هنا هذا السؤال، وهو: لماذا لا يرفع الله هذا الاختلاف بــواسـطة عقاب المشركين السريع، ليرجع الجتمع الإنساني جميعه موحَّداً؟

الجواب: ويجيب القرآن الكريم مباشرة عن هذا السؤال بأنّ الحكمة الإله يقد تقتضي حرية البشر في مسير الهداية، فهي رمز التكامل والرقي، ولو لم يكن أمره كذلك فإنّ الله سبحانه كان سيقضي بينهم في اختلافاتهم: ﴿ولولا كلمة سبقت من ربّك لقشي بينهم فيما فيم يغتلفون ﴾.

بناءً على هذا فإن ﴿ كلمة ﴾ في الآية إشارة إلى السنة وقانون الخلقة الذي يقتضي حرية البشر، لأنّ المنحرفين والمشركين لوكانوا يعاقبون سريعاً ومباشرة، فإنّ إيمان المسوحدين سيكون اجبارياً ونتيجة للخوف والرهبة، ومثل هذا الإيمان لا يُعدُّ فخراً، ولا دليلاً على التكامل، والله سبحانه قد أجّل العقاب والجزاء لعالم الآخرة لينتخب الصالحون والطاهرون طريقهم بحرية تامّة.

وَيَقُولُونَ لَوُلاَ أُمْزِلَ عَلَيْهِ ءَاكِةٌ مِن زَّيِهِ ۚ فَقُلُ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِلَّهِ فَٱنتَظِرُوٓ أَإِنِّ مَعَكُم مِنَ ٱلْمُسْنَظِرِينَ ۞

# الثفسير

#### المعمزات المقترمةا

مرّة أخرى يتطرق القرآن الكريم إلى اختلاق المشركين للحجج عند استناعهم عن الإيمان والإسلام ﴿ويقولون لولا لنزل مليه آية من ربه ﴾.

من الطبيعي، وبدليل القرائن التي سنشير إليها بعد حين، أنّ هؤلاء لم يقصدوا أي معجزة، لأنّ من المسلّم أنّه كان للنّبي عَبَيْنَة إلى القرآن معاجز أخرى، وتاريخ الإسلام وبعض الآيات القرآنية شاهدة على هذه الحقيقة.

إنّ هؤلاء كانوا يظنون أنّ الإعجاز أمر بيد النّبي اللّهِ وهو يستطيع أن يقوم به في أي وقت وبأية كيفية يريد، مضافاً إلى أنّه مأمور أن يستفيد من هذه القوّة مقابل كل مُدّع لجوج معاند والعمل حسب ميله لاقناعه وإقامة الحجة عليه، ولهذا فإنّ القرآن الكريم يأمر النّبي الله الله الله الله النها على هذا، فإنّ المعجزة ليست بيدي لآتيكم كل يوم بمعجزة جديدة إرضاء لأهوائكم وحسب ميولكم ورغباتكم، ثم لا تؤمنون بعد ذلك بأعذار واهية وحجج ضعيفة.

وفي النهاية تقول الآية بلهجة التهديد: ﴿فَانتظروا لِنِّي مَعْكُمُ مَنْ المِنتظرين﴾ فانتظروا العقاب الإلهي، وأنا أنتظر النصر!

أوكونوا بانتظار ظهور مثل هذه المعجزات، وأكون بانتظار عقابكم أيُّها المعاندون!.

## بحثان

# ومنا بمثان ينبغي الإلتفات إليهما:

العاجز \_ إلا أنّ القرائن تبيّن أنّ هؤلاء لم يطلبوا المعجزة لمعرفة صدق النّبي الله المعاجز \_ إلا أنّ القرائن تبيّن أنّ هؤلاء لم يطلبوا المعجزة لمعرفة صدق النّبي الله عجزة جديدة طلاب «معاجز إقتراحية». أي إنّهم كانوا كل يوم يقترحون على النّبي النّبي معجزة جديدة ويأملون أن يطيعهم في ذلك، فكأنّ النّبي الله السان لاعمل له سوى صنع المعجزات، وهو منتظر لكل من هبّ ودبّ ليقتر عليه شيئاً فيحقق له اقتراحه، غافلين عن أن المعجزة هي من فعل الله سبحانه أوّلاً، ولا تتم إلا بأمره وإرادته، وهي \_ ثانياً \_ معجزة لمعرفة أحقية النبي النبي الله والإهتداء به، ووقوعها مرّة واحدة كافي لهذا الغرض، وعلاوة على ذلك فإنّ نبي الإسلام قد أظهر من المعجزات القدر الكافي، فطلب المزيد لا يكون إلاّ بدافع الاقتراحات الأهوائية والشهوانية.

والشاهد على أنَّ المقصود من (الآية) هنا المعجزات الإقتراحية، هو:

أَوْلاً: إِنَّ نَهَا يَةَ الآية تهدد هؤلاء، ولو كانوا يطلبون المعجزة لاكتشاف الحقيقة، فلا وجه لهذا التهديد.

ثانياً: رأينا قبل عدّة آيات أن هؤلاء كانوا عنودين ولجوجين إلى الحدّ الذي اقترحوا فيه على النّبي عَلَيْهِ أن يبدل كتابه السهاوي، أو يغير على الأقل الآيات التي تشير إلى نـفي عبادة الأصنام.

ثالثاً: حسب القاعدة المسلمة لدينا بأنّ «القرآن يفسر بعضه بعضاً» فإنّا نستطيع أن نفهم جيداً من خلال بعض الآيات ـ كالآيات . ٩ و ٩٤ من سورة الإسراء \_ أنّ عبدة الأصنام اللجوجين هؤلاء، لم يكونوا طلاب معجزة لأجل الهداية، ولهذا نراهم كانوا يقولون أحياناً: نحن لن نؤمن لك حتى تفجر العيون من هذه الأرض اليابسة، ويقول الآخر: إنّ هذا ليس بكافي، بل يجب أن يكون لك بيت من ذهب، وثالث يقول: وهذا أيضاً لا يقنعنا حتى ترقى في السماء أمام أعيننا، ويضيف رابع أنّ هذا الرقي في السماء ليس كافياً أيضاً إلّا إذا أتيتنا بكتاب من الله لنا !! وأمثال ذلك من السفاسف والخزعبلات.

١. بحارالانوار، ج ٢٩، ص ٣٥٢.

إذن. فقد اتّضح ممّا قلنا أعلاه أنّ الاستدلال بهذه الآية على نني أية معجزة، أو كمل المعجزات غير القرآن الكريم زيف يجانب الحقيقة، (وستطالعون \_ إن شاء الله مزيداً من التوضيح حول هذا الموضوع في ذيل الآية ٥٩ من سورة الإسراء).

٣- يمكن أن تكون كلمة «الغيب» في جملة: ﴿ لِنُما للغيب لله ﴾ إشارة إلى أنّ المعجزة أمر مربوط بعالم الغيب، وليست من اختيارات الرّسول ﷺ، بل هي مختصة بالله تعالى.

أو أن تكون إشارة إلى أن مصالح الأمور والوقت المناسب لنزول المعجزة هي جزء من أسرار الغيب ومختصات الله سبحانه، فتى رأى أنّ الوقت مناسب لنزول المعجزه، وأنّ طالب المعجزة باحث عن الحقيقة، أنزل المعجزة، لأنّ الغيب والأسرار المنفية من مختصات ذائد المقدسة.

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأوّل يبدو أقرب للصواب.

8003

وَإِذَا أَذَ قَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءً مَسَتَهُمْ إِذَا لَهُ مِنَكُرُ فِي البَرِّوا لَبَحْرِ حَتَى إِذَا مَكُرُّ إِنَّ رُسُلَنَا يَكُنُ بُونَ مَا تَمَكُرُونَ فَلَيَ مُوالَّذِى يُسَيِرُكُو فِي الْبَرِّوا لَبَحْرِ حَتَى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفَرْفِ الْبَرِّوا لَبَحْرِ حَتَى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفَلِي وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَ شَهَ ارِيخُ عَاصِفُ كُنْتُمْ فِي الْفَلَكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَ شَهَا رِيخُ عَاصِفُ وَجَاءَ هُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِ مَكَانٍ وَظَنُّوا أَنْهُمْ أُحِيطَ بِهِ مِّ ذَعُوا اللَّهَ مُعْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَ لَيْنَا أَنْهُمْ أَلِيمَ اللَّهُ مُ الشَّكِرِينَ اللَّهُ فَلَمَا آنِهَ مُعْلِمِينَ لَهُ الدِينَ لَيْنَا مَنْ هَا ذِهِ عَلَى اللَّهُ مُ الشَّكِرِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُ اللَّهُ مُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللْهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ

# التفسير

يدور الكلام في هذه الآيات \_ أيضاً \_ حول عقائد وأعيال المشركين، ثُمَّ دعوتهم إلى التوحيد ونني كل أنواع الشرك.

فالآية الأولى تشير إلى بعض سلوكيات المشركين الحمقاء، وتقول: إنّنا عندما نبتلي الناس بالمشاكل والنكبات من أجل إيقاظهم وتنبيههم، ثمّ نرفع هذا البلاء عنهم ونذيقهم طعم الراحة والهدوء بعد تلك الضرّاء، فإنّهم بدلاً من أن ينتبهوا لهذه الآيات ويرجعوا إلى الصواب، يسخرون بها، أو يفسرونها بتفسيرات غير صحيحة، فمثلاً يفسرون الإبتلاءات والمشاكل بأنّها نتيجة غضب الأصنام، والنعم والطمأنينة بأنّها دليل على شفقتها، أو أنّهم يعدون كل هذه الأمور صدفة محضة: ﴿وَإِذَا أَدْقَنَا النّاس رحمة من بعد ضرّاء مستهم إذا لهم مكر في آياتنا﴾.

إنَّ كلمة «مكر» في الآية أعلاه، والتي تعني بشكل عام إعمال الفكر، تشير إلى

التوجيهات الخاطئة وطرق التهرّب التي يفكر بها المشركون عند مواجهة الآيات الإِلهيّة. وظهور أنواع البلايا والنعم.

إلا أنّ الله سبحانه حذر هؤلاء بواسطة نبيّه، وأمره أن ﴿قُلُ للله تُسرع هكُولُهُ. وكما أشرنا مراراً، إلى أنّ المكر في الأصل هو كل نوع من التخطيط المقترن بالعمل المخني، لا المعنى الذي يفهم من هذه الكلمة اليوم، وهو الإقتران بنوع من الشيطنة، وعلى هذا فإنّه يصدق على الله سبحانه كما يصدق على العباد . لكن ما هو مصداق المكر الإلهى في هذه الآية؟

الظاهر أنها إشارة إلى نفس تلك العقوبات الإلهيّة التي يحلّ بعضها في نهاية الحسفاء وبدون أية مقدمة وبأسرع ما يكون، بل إنّه يعاقب ويعذب بعض المجرمين بأيديهم أحياناً. ومن البديهي أن من هو أقدر من الكل وأقوى من الجميع على دفع الموانع ونهيئة الأسباب، ستكون خططه أيضاً هي الأسرع. وبتعبير آخر فإنّ الله سبحانه في أي وقت يريد إنزال العقاب بأحد العباد أو تنبيهه، فإنّ هذا العقاب سيتحقق مباشرة، في حين أنّ الآخرين ليسوا كذلك.

ثم يهدد هؤلاء بأن لا تظنوا أنّ هذه المؤامرات والخطط ستُنسى، بـل إنّ رسـلنا ـ أي الملائكة ـ يكتبون كل هذه المخططات التي تهدف إلى إطفاء نور الحق: ﴿إِنّ رسلنا يكتبون ما تحكرون ﴾ ولذلك يجب أن تهيئوا أنفسكم للجواب والعقاب في الحياة الأخرى.

وسنبحث كتابة الأعمال والملائكة المأمورين بها في الآيات المناسبة.

وتغوص الآية التالية في أعهاق فطرة البشر، وتوضح لهؤلاء حقيقة التوحيد الفطري، وكيف أنّ الإنسان عندما تلّم به المشاكل الكبيرة وفي أوقات الخطر، ينسى كل شيء إلّا الله تبارك وتعالى و بتعلق به، لكنّه بمجرّد أن يرتفع البلاء و تزول الشدّة و تحل المشكلة، فإنّه سيسلك طريق الظلم و يبتعد عن الله سبحانه.

تقول الآية: ﴿هو الذي يسيّركم في البرّ والبحر حتى إذا كنتم في الفلك وجرين بهم بسريح طيّبة وفرحوا بها جاءتها ربح عاصف وجاءهم الموج من كلّ مكان وظنّوا أنهم أحيط بهم ﴾ في هذا الحال بالضبط تذكروا الله ودعوه بكل إخلاص وبدون أية شائبة من الشرك، و ﴿دعوا الله مخلصين له الدين ﴾ فيرفعون أيديهم في هذا الوقت للدعاء: ﴿لئن لنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين ﴾. فلا نظلم احداً ولانشرك بعبادتك غيرك.

١. لعزيد التوضيح راجع إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٥٤ من سورة آل عمران، وذيل الآية ٩٩ مـن سـورة الاعراف، وذيل الآية ٣٠ من سورة الانفال.

ولكن ما أن أنجاهم الله وأوصلهم إلى شاطىء النجاة بدؤوا بالظلّم والجور: ﴿فَلَمّا لَنجاهم ولكن ما أن أنجاهم الله وأوصلهم إلى شاطىء النجاة بدؤوا بالظلّم والجور: ﴿فَلَمّا لَنجاهم إِذَا هم يبغون في الأرض بغير العقى لكن يجب أن تعلموا \_ أيّها الناس \_ إنّ نتيجة ظلمكم ستصيبكم أنتم ﴿يا لَيّها الناس إِنّها بغيكم على لنفسكم ﴾ وآخر عمل تستطيعون عمله هو أن تتمتعوا قليلاً في هذه الدنيا: ﴿مَتَاع العياة الدنيا \* ثُمّ المينا مرجعكم فننبّئكم بماكنتم تعملون ﴾.

# بحوث

## ومنا يمب الإلتفات إلى عدّة بموث:

1- إنّ ما قرأناه في الآيات أعلاه غير مختص بعبدة الأوثان، بل هو قانون كلي ينطبق على كل الأفراد الملوّثين من عبيد الدنيا المشغوفين بها فعندما تحيط بهم أمواج البلايا والحسن وتقصر أياديهم عن كل شيء، ولا يرون لهم ناصراً ولا معيناً، فإنّهم سيمدون أيديهم بالدعاء بين يدي الله سبحانه ويعاهدونه بألف عهد وميثاق، وينذرون ويقطعون العهود بأنّهم إن تخلصوا من هذه البلايا والأخطار سيفعلون كذا وكذا.

إِلَّا أَنَّ هذه اليقظة والوعي التي هي انعكاس لروح التوحيد الفطري، لا تستمر طويلاً عند أمثال هؤلاء، فبمجرّد أن يهدأ الطوفان وتنقشع سحب البلاء، فإنَّ حـجب الغـفلة ستغشي قلوبهم، تلك الحجب الكثيفة التي لاتنقشع عن تلك القلوب إلّا بالطوفان.

ورغم أنّ هذه اليقظة مؤقتة، وليس لها أثر تربوي في الأفراد الملوّثين جدّاً، أنّها تـقيم الحجّة عليهم، وستكون دليلاً على محكوميتهم.

أمّا الذين تلوثوا بالمعاصي قليلاً، فانهم سيتنبهون في هذه الحوادث ويتصلحون مسارهم. وأمّا عباد الله الصالحون فأمرهم واضح، فإنّ توجههم إلى الله سبحانه في السراء بنفس قدر توجههم إليه في الضراء، لأنهم يعلمون أن كل خير وبركة تصل إليهم، وتبدو ظاهراً أنّها نتيجة للعوامل الطبيعية ، فإنّها في الواقع من الله تعالى.

وعلى كل حال، فإنّ هذا التذكير والتذكر قد جاء كثيراً في آيات القرآن الجيد.

٢- لقد ذكرت «الرحمة» في الآيات أعلاه مقابل «الضراء»، ولم تذكر السراء، وهي إشارة إلى أنّ أي حسن ونعمة تصل إلى الإنسان فهي من الله سبحانه ورحمته اللامتناهية، في حين

إنّ كلمة «متاع» منصوبة بفعل مقدر، وفي الأصل كانت: (تتمتعون متاع الحياة الدنيا).

أنّ السوء والنقيات إذا لم تكن للعبرة، فإنّها من آثار أعيال الإنسان نفسه.

٣- إنّ الضمائر في بداية الآية النّانية من الآيات التي نبحثها وردت بصيغة المخاطب، إلّا
 أنّها في الأثناء بصيغة الغائب، ومن المسلم أن لذلك نكتة ما:

قال بعض المفسّرين: إنّ تغيير أسلوب الآية من أجل أنّها تبيّن حال المشركين ودعائهم باخلاص في حال ابتلائهم بالطوفان والبلاء ليكونوا درساً وعبرة للآخرين، ولهذا ف إنّها فرضتهم غائبين وفرضت الباقين حضوراً.

وقال البعض الآخر: إنّ النكتة هي عدم الإعـتناء بهـؤلاء وتحـقيرهم، حـيث إنّ الله سبحانه قد قبل حضور هؤلاء وخاطبهم. ثمّ أبعدهم عنه وتركهم.

ويحتمل أيضاً أن تكون الآية بمثابة تجسيم طبيعي عن وضع الناس، فما داموا جالسين في السفينة ولم يبتعدوا عن الساحل فإنهم في إطار المجتمع، وعلى هذا يمكن أن يكونوا مخاطبين، أمّا عندما تبعدهم السفينة عن الساحل، ويختفون عن الأنظار تدريجياً، فإنهم يسعتبرون كالغائبين، وهذا في الواقع تجسيم حي لحالتين مختلفتين عند هؤلاء.

٤- إنّ جملة ﴿ أَصِيط بِهِم ﴾ تعني أنّ هؤلاء قد أحاطت بهم الأمواج المتلاطمة من كل جانب، إلّا أنّها هنا كناية عن الهلاك والفناء الحتمى لهؤلاء.

रूख

إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَاكُمَاءٍ أَنزَلْنَهُ مِن ٱلسَّمَاءِ فَأَخْلُطَ بِهِ مِنَاتُ ٱلْأَرْضِ مِمَّاياً كُلُ النَّاسُ وَٱلْأَنْعَ مُحَتَّى إِذَا أَخَذَتِ ٱلْأَرْضُ زُخُرُفَهَا وَازَّتِنَتَ وَظَرَ اَهْلُهَا أَنَّهُمْ فَلَدِرُونَ عَلَيْهَا أَتَسَامُ اللّهُ مَعْنَ إِلَا أَمْ مَعْنَ إِلَا أَمْ مَعْنَ إِلَا أَمْ مَعْنَ إِلَا أَمْ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ إِلَا أَمْ مَعْنَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَعْنَ اللّهُ مَا اللّهُ مَا أَوْمُ مَنْ اللّهُ مَا أَوْمُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا أَلْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا أَلْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا أَلْ اللّهُ مَا مُعْمَلًا اللّهُ مَا مُعْمَلًا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا مُواللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا لَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا مُعْمَالًا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلْكُولًا اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ أَلُولُوا مُنْ اللّهُ مُلّمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلُكُمُ مُلّمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلْمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ الللّهُ ا

# التفسير

### لومة المياة الدّنيا:

مرّت الإشارة في الآيات السابقة إلى عدم استقرار ودوام الحياة الدنيا، فني الآية الأولى من الآيات التي نبحثها تفصيل لهذه الحقيقة ضمن مثال لطيف وجميل لرفع حجب الغرور والغفلة من أمام نواظر الغافلين والطغاة ﴿إِنّها هِتُل الحياة الدنيا كِما، لنزلناه هن السما﴾.

إنّ قطرات المطر هذه تسقط على الأراضي التي لها قابلية الحياة. وبهذه القطرات ستنمو مختلف النباتات التي يستفيد من بعضها الإنسان، ومن بعضها الآخر الحيوانات ﴿ فَاحْتَلَطْ بِهُ لَبَاتُ اللَّهُ مَا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامِ ﴾.

إنّ هذه النباتات علاوة على أنّها تحتوي على الخواص الغذائية المهمّة للكائنات الحيّة الاُخرى، فإنّها تغطي سطح الأرض وتضني عليها طابعاً من الجهال ﴿ حتى إِذَا أخذت الأرض وتضني عليها طابعاً من الجهال ﴿ حتى إِذَا أخذت الأرض وتعطي ذلك وخرفها ولرّق الله الأشجار وتعطي ذلك المنظر الزاهي وتبتسم الأزهار وتتلألا الأعشاب تحت أشعة الشمس، وتتايل الأغسان طرباً مع النسيم، وتُظهر حبات الغذاء والأثمار أنفسها شيئاً فشيئاً وتجسم جانباً دائب الحركة من الحياة بكل معنى الكلمة، وقلاً القلوب بالأمل، والعيون بالسرور والفرح، بحيث

﴿وَظَنَّ أَهُلُهَا لَنَّهُم قَادَرُونَ عَلَيْهَا﴾... في هذه الحال وبنصورة غير مرتقبة ينصدر أسرنا بتدميرها، سواء ببرد قارص، أو ثلوج كثيرة، أو إعصار مدمّر، ونجعلها كأن لم تكن شيئاً مذكوراً ﴿أَتَاهَا لَعَرِنَا لِيلاً لُو تَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصَيْداً كَأَنْ لَمْ تَعَنَّ بِاللَّهِسَ ﴾.

﴿ لَم تَعْنَ ﴾ مأخوذة من مادة (غنا) بمعنى الإقامة في مكان معين، وعلى هذا فإنّ جملة ﴿ لَم تَعْنَ بِاللّٰمِس ﴾ تعني أنّها لم تكن بالأمس هنا، وهذا كناية عن فناء الشيء بالكلية بصورة كأنّه لم يكن له وجود مطلقاً !.

وللتأكيد تقول الآية في النهاية: ﴿كذلك نفضل النَّيات لقوم يتفكّرون ﴾.

إنّ ما ذكر اعلاه تجسيم واضح وصريح عن الحياة الدنيوية السريعة الانقضاء والخداعة، والمليئة بالتزاويق والزخارف، فلا دوام لثرواتها ونعيمها، ولا هي مكان أمن وسلامة، ولهذا فإنّ الآية التالية أشارت بجملة قصيرة إلى الحياة المقابلة لهذه الحياة، وقالت: ﴿والله يدعوا إلى دلرالسلام ﴾.

فلا وجود ولا خبر هناك عن مطاحنات واعتداءات المتكالبين على الحياة المادية، ولا حرب ولا إراقة دماء ولا استعبار ولا استثار، وكل هذه المفاهيم قد جمعت في كــلمة دار السلام.

وإذا تلبّست الحياة في هذه الدنيا بعقيدة التوحيد والايمان بالمبدأ والمعاد، فإنّها ستتبدل أيضاً إلى دار السلام، ولا تكون حينئذٍ كالمزرعة التي أتلفها البلاء والوباء.

ثم تضيف الآية: إن الله سبحانه يهدي من يشاء \_إذاكان لائقاً لهذه الهداية \_إلى صراطه المستقيم، ذلك الصراط التي ينتهي إلى دار السلام ومركز الأمن والأمان وويهدي من يشاء الله صراط مستقيم.

## بحثان

١- لما كان القرآن كتاب تربية وتكامل للإنسان، فإنّه يستعين بالأمثلة لتوضيح الحقائق العقلية في كثير من الموارد، وقد يجسد المواضيع التي لها امتداد زمني طويل في مسرحية وتمثيلية قصيرة وقابلة للمطالعة أمام أعين الناس.

إنّ متابعة تأريخ ملي، بالحوادث يتعلق بإنسان ما، أو جيل ما، والذي قد يطول لمائة سنة أحياناً ليس بالأمر الهين بالنسبة للأفراد العاديين، أمّا عندما تتلخص هذه الساحة والحياة في عدّة أشهر، كما هو الحال في حياة كثير من النباتات، من الولادة إلى الرشد والنمو والجمال، ثمّ الهلاك والموت، وتظهر أمام الإنسان، فإنّه يستطيع أن يرى ببساطة مسراحل حساته وكيفيتها في هذه المرآة الشفافة.

جسموا هذه اللقطات أمام أعينكم تماماً: حديقة مليئة بالأشجار والخضرة والنباتات الدائمة الثر، وصخب الحياة يعم كل أرجائها... وفجأة في ليلة مظلمة، أو يوم صحو تغطي السحب السوداء وجه السهاء، وترعد وتبرق ثم تهب الاعاصير العاتية وتنهمر الأسطار الشديدة من كل جانب وتدمّرها.

غداً نأتي لرؤية تلك الحديقة... الأشجار متكسرة... النباتات والأعشاب سبعثرة وميتة، وكل شيء أمامنا ملقً على الأرض بصورة لانصدق معها أنّ هذه هي تلك الحديقة الغنّاء الجميلة التي كانت تبتسم في وجوهنا بالأمس!

نعم، هكذا هي الحوادث في حياة البشر، خصوصاً في عصرنا الحاضر حيث تدمّر زلزلة أو حرب لاتطوّل إلاّ ساعات قليلة مدينة عامرة وجميلة، ولا تـبقي مـنها إلاّ الأنـقاض واجساد متناثرة هنا وهناك.

آه... ما أشد غفلة الذين يفرحون بمثل هذه الحياة الزائلة الفانية ؟!

٧\_في جملة ﴿فاختلط به قباسه الأرفى ﴾ ينبغي الإلتفات إلى أنّ الإختلاط في الأصل -كما قال الراغب في المفردات \_ هو الجمع بين شيئين أو أكثر، سواء كانت سائلة أو جامدة، والإختلاط أعم من الإمتزاج، لأن الإمتزاج يطلق عادة على السوائل، وعلى هذا يكون معنى الجملة أنّ النباتات يختلط بعضها بالبعض الآخر بواسطة ماء المطر، سواء النباتات التي تنفع الإنسان، أو الحيوان (

وتشير الجملة أعلاه - أيضاً - إشارة ضمنية إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ الله سبحانه ينبت من ماء المطر، الذي هو نوع واحد وليس له إلّا حقيقة واحدة، أنواع النباتات المختلفة التي تؤمّن مختلف حاجات الانسان والحيوان من المواد الغذائية.

١. يتضح ممّا قيل أعلاد أنّ الباء في «يه» سببية، ولكن قد احتمل البعض أنّها بمعنى «مع»، أي إنّ ماء ينزل من السماء ويختلط بالنباتات، وينميها وينضجها، إلّا إنّ هذا الاحتمال الثّاني لا يناسب آخر الآية الذي يقول: ﴿ممّا يأكل الناس والأنعام﴾ لأنّ ظاهر هذه الجملة أنّ المقصود هو الإختلاط بين أنواع الأعشاب، لا إختلاط الماء والنبات, دققوا ذلك.

### الآيتان

لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلحُسنَى وَزِيَادَةٌ وَلَا يَرْهَقُ وَجُوهَهُمْ فَتَرُّ وَلَاذِلَةٌ أُولَيَهِ اَصَحَبُ ٱلجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُوا ٱلسَّيِّعَاتِ جَزَآءُ سَيِّعَةِ بِعِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ مَّا لَهُمْ مِن اللَّهِ مِن عَاصِةً كَا أَنْمَا أُغْشِيَتُ وَجُوهُ هُمْ قِطَعًا مِنَ ٱلْيُلِ مُظلِمًا أُولَئِكَ أَصْعَبُ النَّارِهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿

# الثفسير

#### بيض الوجوه وسود الوجوه:

مرّت الإشارة في الآيات السابقة إلى عالم الآخرة ويوم القيامة، ولهذه المناسبة فإنّ هذه الآيات تبيّن مصير الصالحين وعاقبة المذنبين فتقول في البداية: ﴿اللَّذِينَ أَحَسَنُوا اللَّحَسَنَىٰ وَرِيادة ﴾ أ.

ومع أن هناك بحث بين المفسّرين في المقصود من الزيادة في هذه الجملة، إلّا أنّنا إذا علمنا أنّ القرآن بفسّر بعضه بعضاً، رأينا أنّ المراد هو الإشارة إلى الثواب المضاعف الكثير، الذي يتضاعف أحياناً عشر مرات، وأخرى آلاف المرات حسب نسبة الإخلاص والطهارة والتقوى وقيمة العمل، فنقرأ في الآية ١٦٠ من سورة الأنعام. همن جا بالحسنة فيله عشر أمثالها ﴾.

وفي الآية ١٧٣ من سورة النساء: ﴿فَأَمَّا الدِّينَ آمنوا وعملوا الصالحات فيوفّيهم أجورهم ويزيدهم من فضله ﴾.

١. بنبغي التنبه إلى أن والحسني، في هذه الجملة مبتدأ مؤخر، ومعنى الآية هكذا. (الحسنى للذين أحسنوا)، ولذلك فإن وزيادة، المعطوفة عليها مرفوعة، والحسنى صفة للمثوبة المقدّرة، وقد حلّت محلّ الموصوف.

وفي الآيات المرتبطة بالإنفاق في سورة البقرة آية ٢٦١ يدور الحديث أيضاً عن مكافأة الصالحين ومضاعفة عملهم إلى سبعهائة ضعف، أو مضاعفته أضعافاً كثيرة من قسبل الله سبحانه.

والنقطة الأخرى التي ينبغي الإلتفات إليها هنا، هي أن من المسمكن أن تستمر هذه الزيادة والإضافة حتى في عالم الآخرة، أي أنه في كل يوم سيمنحهم الله سبحانه موهبة ولطفاً جديداً، وهذا يبين أن حياة العالم الآخر ليست على وتيرة واحدة، بل تستمر في حركتها نحو التكامل إلى ما لانهاية.

والرّوايات التي وردت عن النّبي الله في تفسير هذه الآية، والتي تبيّن أنّ المسراد مسن «الزيادة» هو التوجه إلى نور الذات الإلهيّة المقدّسة والاستفادة من هذه الموهبة المسعنوية الكبيرة قد تكون إشارة إلى هذه النكتة.

وفي بعض الرّوايات المنقولة عن أهل البيت المُكلّ ، فسّرت «الزيادة» بزيادة النعم الدّنيوية التي يتفضل بها الله على الصالحين علاوة على ثواب الآخرة ، ولكن لامانع من أن تكون الزيادة في الآية أعلاه إشارة إلى كل هذه المواهب.

ثم تضيف الآية: ﴿ولا يرهق وجوههم قتر ولا ذلَّه ﴾. «يرهق» مأخوذة من مادة «رهسق»، وهي بمعنى التغطية القهرية والجبرية، «والقتر» بمعنى «الغبار» والدخان.

وفي النهاية تقول: ﴿أُولئك أصحاب الجنّة هم فيها خالدون﴾ التعبير بالأصحاب إشارة إلى التناسب الموجود بين روحية هذه المجموعة ومحيط الجنّة.

ثمّ يأتي الحديث في الآية التالية عن أصحاب النّار الذين يشكلون الطرف المقابل للمجموعة الأولى، فتقول: ﴿والذين حسبوا السّيّنات جزاء سيّنة بحثلها ﴾ وهنا لا يوجد كملام عن الزيادة، لأنّ الزيادة في الثواب فضل ورحمة، أمّا في العقاب فإنّ العدالة توجب أن يكون بقدر الذنب ولا يزيد ذرة واحدة. إلّا أنّ هؤلاء عكس الفريق الأوّل مسودة وجوههم ﴿وترهقهم ذلة ﴾ ".

١. تفسير على ابن ابراهيم القمي، ج ١، ص ٣١٢؛ وتفسير القرطبي، ج ٨ ص ٣٣٠.

۲. بحارالانوار، بع ۷، ص ۲۶۰.

٣. من الممكن، بقرينة الآية السابقة، أن تكون جملة ﴿ ترعقهم ذلّة ﴾ بتقدير: ﴿ يرهقهم قتر وذلّة ﴾، وبقرينة المقابلة حذفتُ «قتر» لأجل الاختصار.

ويمكن أن يقول قائل: إنّ هؤلاء يجب أن لا يروا من العقاب إلّا بقدر ذنوبهم، وأنّ السوداد الوجه هذا، وغبار الذل الذي يغطيهم شيء إضافي. لكن ينبغي الإنتباه إلى أنّ هذه هي خاصية وأثر العمل الذي ينعكس من داخل روح الإنسان إلى الخارج، تماماً كما نقول: إنّ الأفراد المعتادين على شرب الخمر يجب أن يجلدوا، وفي الوقت نفسه فإنّ الخمر تبولد مختلف أمراض المعدة والقلب والكبد والأعصاب.

وعلى كل حال، فقد يظن المسيئون أنّهم سوف يكون لهم طريق للهرب أو النجاة، أو أنّ الأصنام وأمثالها تستطيع أن تشفع لهم، إلّا أنّ الجملة التالية تقول بصراحة: ﴿ وَالْهُم مِنْ الله مِنْ عاصم ﴾.

إنّ وجوه هؤلاء مظلمة ومسودة إلى الحد الذي وكأنّما لفشيعه وجوههم قطعاً من الليل مظلماً لُولئك أصحاب النّارهم فيها خالدون.

8003

وَيَوْمَ نَعَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُمُ أَنتُهُ وَشُرَكًا وَكُونَ الْم وَقَالَ شُرَكَا وَهُمُ مَا كُنُمُ إِيّانَا تَعْبُدُونَ ﴿ فَكَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَا عَنْ عِبَادَ تِكُمْ لَعَنْ فِلِينَ ﴿ فَهُ مَا كُنُواْ يَفْتُرُونَ ﴾ فَنَالِكَ تَبْلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَتْ وَرُدُّ وَ اللهَ اللّهِ مَوْلَ نَهُ مُ ٱلْحَقِّ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ مَولَ نَهُ مُ آلْحَقِّ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾

# التفسير

# مشهد من قيامة عبدة الأوثان:

تتابع هذه الآيات أيضاً البحوث السابقة حول المبدأ والمعاد ووضع المشركين، وتجسم حيرة وانقطاع هؤلاء عند حضورهم في محكمة العدل الإلهسي، ووقدوفهم بـين يـدي الله لمحاسبتهم.

فتقول أوّلاً: ﴿ويوم نعشرهم جميعاً ثمّ نقول اللّذين الشركوا هكانكم أنتم وشركاؤكم ﴾ . واللطيف أنّ الآية أعلاه قد عبّرت عن الأصنام بشركائكم، في حين أنّ المشركين كانوا قد جعلوا الأصنام شريكة لله، لاشريكة أنفسهم.

إنّ هذا التعبير في الحقيقة إشارة لطيفة إلى أن الأصنام لم تكن شريكة لله، وأنّ أوهام وتخيلات عبدة الأوثان هي التي أعطتها هذا المقام، وهذا يشبه قاماً ما لو عين المشرف على التعليم معلماً أو مديراً غير صالح لمدرسة ما، صدرت منها أعبال قبيحة وغير لائقة. فتقول للمشرف: تعال وانظر، هذا معلمك وهذا مديرك يرتكبان مثل هذه الاعبال، في حين أنّه ليس معلمه ولامديره، بل معلم المدرسة ومديرها الذي اختارهما.

١. إن «مكانكم» في الواقع مفعول لفعل مقدر، وكانت في الأصل: (ألزموا مكانكم أنتم وشركاؤكم حسنى
تسألوا) وهذه الجملة في الحقيقة تشبه الآية ٢٤ من سورة الصافات، حيث تقول ﴿وقفوهم إنهم مسؤولون﴾.

ثمّ تضيف: أنّنا سوف نعزل هاتين الفئتين ـ أي العابدون والمعبودون ـ عن بعضهم البعض، ونسأل كلاً منهما على انفراد، تماماً كما هو المتداول في كل المحاكم حيث يسأل كل واحد على انفراد، فنسأل العابدين: بأي دليل جعلتم هذه الأصنام شريكة لله وعبدتموها؟ ونسأل المعبودين: لماذا أصبحتم معبودين؟ أو لماذا رضيتم بهذا العمل؟ ﴿فَوْيِكْنَا بِينْهِمِ﴾ أ.

في هذه الأثناء ينطق الشركاء الذين صنعتهم أوهام هؤلاء: ﴿وقال شركاؤهم ماكنتم ليًانا تعبدوننا، تعبدوننا، فأنتم في الواقع كنتم تعبدون أهواءكم وميولكم وأوهامكم، لا أنّكم كنتم تعبدوننا، ولو سلمنا ذلك فإنّ عبادتكم لنا لم تكن بأمرنا ولا برضانا، والعبادة كهذه ليست بعبادة في الحقيقة.

ثم، ومن أجل التأكيد الأشد، يقولون: ﴿فَكَفَىٰ بِالله شهيدا بِسِننا وبِسِنكم إِن كَسَا عَسَىٰ عِبِادَتِكُم لِن كَسَا عَسَىٰ عِبادَتِكُم لِفَاقِلِينَ﴾ ٢.

هناك بحث بين المفسّرين في المراد من الأصنام والشركاء، أي معبودات هي؟ وكيف أنّها تتكلم بهذا الكلام؟

فالبعض احتمل أن يكون المراد منها المعبودات الإنسانية والشيطانية، أو من الملائكة التي لها عقل وشعور وإدراك، إلا أنهم رغم ذلك لا يعلمون بأن فئة تعبدهم، إمّا لأنهم يعبدونهم حال غيابهم، أو بعد موتهم، وعلى هذا فإنّ تكلم هؤلاء سيكون أمراً طبيعياً جدّاً، وهذه الآية نظيرة الآية ٤١ من سورة سبا، التي تقول: ﴿ويوم يعشرهم جميعا ثم يقول للملائكة أهؤلا ليّاكم كانول يعبدون﴾.

والاحتال الآخر الذي ذكره كثير من المفسّرين، هـو أنّ الله سبحانه يبعث الحـياة والشعور في الأصنام في ذلك اليوم بحيث تستطيع إعادة الحقائق وذكرها، والجملة أعلاه للاصنام التي دعاها الله سبحانه للشهادة، وأنّهم كانوا عافلين عن عـبادة مـن يـعبدهم، وبذلك تكون أكثر تناسباً مع هذا المعنى، لأنّ الأصنام الحجرية والخشبية لا تفهم شـيئاً أصلاً.

ويمكن أن نحتمل في تفسير هذه الآية أنَّها تشمل كل المعبودات، غاية ما في الأمر أنَّ

١. وزيلنا، من مادة والتزييل، بمعنى والتفريق، قال بعض أرباب اللغة: إنّ مادتها الثلاثية، زال يزيل، بمعنى الفرقة، لا أنّها من مادة: زال يزول بمعنى الزوال.

٢. ﴿إِنَّ فِي الجملة أعلاه مخففة من الثقيلة، وهي للتأكيد ومعنى الجملة هو: (إنَّنا كنَّا عن عبادتكم لغافلين).

المعبودات التي لها عقل وشعور تعيد الحقائق وتذكرها بلسانها، أمّا المعبودات التي لا عقل لها ولا شعور فإنّ الكلام عن لسان حالها، وتتحدث عن طريق انعكاس آثار العمل، تماماً كما نقول: إنّ سياءك تخبر عن سرك، والقرآن الكريم يبيّن أيضاً في الآية ٢١ من سورة فصلت أنّ جلود الإنسان ستنطق يوم القيامة، وكذلك في سورة الزلزلة يبيّن أنّ الأرض التي كان يسكنها الإنسان ستذكر الحقائق.

إنّ هذه المسألة ليست صعبة التصور في زماننا الحاضر، فإذاكان شريط أصم يسجل كل كلامنا ويعيده عند الحاجة، فلا عجب أن تعكس الأصنام أيضاً واقع أعمال عابديها!.

على كل حال، فني ذلك اليوم وذلك المكان وذلك الحال - كما يتحدث القرآن في آخر آية من آيات البحث - فإن كل إنسان سيختبر كل أعاله التي عملها سابقاً ويرى نتيجتها، بل نفس أعهاله، سواء العابدون والمعبودون المضلون الذين كانوا يدعون الناس إلى عبادتهم، وسواء المشركون والمؤمنون، من أي قوم ومن أي قبيل: ﴿هنالك تبلوا كل نفس ما أسلفك وفي ذلك اليوم سيرجع الجميع إلى الله مولاهم الحقيقي، ومحكة الحشر تبين أن الحكم لايتم وفي ذلك اليوم سيرجع الجميع إلى الله مولاهم الحقيقي، ومحكة الحشر تبين أن الحكم لايتم

وأخيراً فإن جميع هذه الأصنام والمعبودات الختلقة التي جعلها هؤلاء شريكة لله كذباً ستفنى وتمحى: ﴿وَمُلِّ مِنهُم هَاكَانُوا بِمُعْرُونُ ﴾ فإن القيامة ساحة ظهور كل الأسرار الخفية للعباد، ولا تبتى أية حقيقة إلا وتُظهر نفسها، ومن الطبيعي أن هناك مواقف ومقامات لا تحتاج إلى سؤال أو جدال وبحث، بل إن الحال يحكي عن كل شيء، ولا حاجة للمقال.

قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَن يَمْ لِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصِدُ وَمَن يُغْرِجُ الْحَيَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُغْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمْرُ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا لَنَقُونَ اللَّ فَذَلِكُو اللَّهُ وَيُكُو الْمُعَنَّ الْمَعْ وَالْمَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَا فَنَ تَصْرَفُونَ اللَّهُ كَذَالِكُ مَا فَا لَكَ مَن اللَّهُ مَا ذَابِعَدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَا فَنَ تَصْرَفُونَ اللَّهُ كَا الْمَا لَكُولُونَ اللَّهُ مَا فَا اللَّهُ مَا الْمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُل

# التفسير

الحديث في هذه الآيات عن علامات ودلائل وجود الله سبحانه وأهمليته للمعبادة. وتعقب أبحاث الآيات السابقة حول هذا الموضوع.

فني البداية تقول: قل لهؤلاء المشركين وعبدة الأوثان الحائرين التائهين عن طريق الحق: من يرزقكم من السهاء والأرض؟ ﴿قُل مِنْ يرزقكم مِنْ السماء والأرض؟ ﴿قُل مِنْ يرزقكم مِنْ السماء والأرض﴾.

«الرزق» يعني العطاء والبذل المستمر، ولما كان الواهب لكل المواهب في الحقيقة هو الله سبحانه، فإن «الرازق» و «الرزّاق» بمعناهما الحقيق لا يستعملان إلّا فيه فقط، وإذا استعملت هذه الكلمة في حق غيره فلا شك أنّها من باب المجاز، كالآية ٢٣٣ من سورة البقرة التي تقول في شأن النساء المرضعات: ﴿وعلى المولود له رزقهن وتسوتهن بالمعروفه ﴾.

وينبغي ـ أيضاً ـ أن نذكر بهذه النقطة، وهي أنّ أكثر أرزاق الإنسان من السهاء، فالمطر الحيي للنبات، الذي تحتاجه كل الكائنات الحية مستقر في فضاء الأرض، والأهم من ذلك كله أشعة الشمس التي لايبق بدونها أي كائن حي، ولاتنبعث بدونها أية حركة في أنحاء الكرة الأرضية فإنّها تأتي من السهاء، وحتى الحيوانات التي تعيش في أعهاق البحار فإنّها حية بنور الشمس، لأنا نعلم أنّ غذاء الكثير منها أعشاب صغيرة جدّاً تنمو في طيات الأمواج على سطح الحيط مقابل أشعة الشمس، والقسم الآخر من هذه الحيوانات تتغذى على لحوم الحيوانات البحرية الأخرى التي تتغذى على تلك النباتات.

والأرض وحدها هي التي تغذي جذور النباتات بواسطة موادها الغذائية، وربّما كان هذا هو السبب في أن تتحدث الآية أوّلاً عن أرزاق السهاء، ثمّ عن أرزاق الأرض حسب تفاوت درجة الأهمية.

ثمّ تشير الآية إلى حاستين من أهم حواس الإنسان، واللـتان لايمكـن كسب العـلم وتحصيله بدونها، فقالت: ولمن يحلك السعع والأبصار ﴾. وفي الواقع فإنّ هذه الآية أشارت إلى المواهب والأرزاق المعنوية التي تصبح النعم المادية والحدونها فاقدة للهدف والمحتوى.

إن كلمة (سَمع) مفردة، وهي بمعنى الأذن، و«الأبصار» جمع بصر بمعنى العين، وهنا يأتي هذا السؤال، وهو: لماذا ذكرت كلمة السمع في كل القرآن بصيغة المفرد، وأمّا البصر فإنّها جاءت تارة بصيغة المفرد، وتارة أخرى بصيغة الجمع جواب هذا السؤال مذكور في المجلد الأوّل من هذا التّفسير ذيل الآية ٧ من سوره البقرة.

ثمّ تطرقت الآية إلى ظاهرتي الموت والحياة اللتين هما أعجب ظواهر عالم الخلقة، فتقول: ﴿وَهِنْ يَعْرِجُ للْعَيْمُ وَيَعْرِجُ للْعَيْمُ وَيَعْرِجُ للْعَيْمُ وَهِذَا هُو نَفْسَ المُوضُوعُ الذي حيرٌ عقول علماء الطبيعة وعلماء الاحياء، وهو كيف أتى الموجود الحي إلى الوجود من موجود ميت؟ فهل إنّ مثل هذه المسألة \_التي لم تفلح جهود ومساعي العلماء الحثيثة إلى الآن في كشف أسرارها \_أمراً بسيطاً ومرتبطاً بالصدفة وبدون برنامج وهدف؟ لا شك أنّ من وراء ظاهرة الحياة المعقدة والظريفة والمليئة بالأسرار علم وقدرة خارقة وعقل كلي.

إنّه لم يخلق الكائن الحي في البداية من الموجودات الأرضية الميتة وحسب، بل إنّه قرر عدم خلود الحياة، ولهذا خلق الموت في قلب الحياة ليفسح المجال عن هذا الطريق لتخير الأحوال والتكامل.

ويحتمل أيضاً في تفسير هذه الآية أنّها تشمل الموت والحياة المعنوبين إضافة إلى الموت والحياة الماديين، لأنّنا نرى أناساً عقلاء طاهرين ورعين مؤمنين يولدون أحياناً من أبوين ملوثين منحرفين لا إيمان لهما، ويلاحظ أيضاً عكس ذلك حيث يأتي إلى الوجود أناسٌ تافهون لاقيمة لهم من أبوين فاضلين أر خلافاً لقانون الوراثة.

لقد جاء هذا المضمون في روايات متعددة في ج ١، ص ٥٤٣ من تفسير البرهان، في ذيل الآية ٩٥ من سورة الأنعام.

طبعاً، لا يوجد مانع من أن تكون الآية أعلاه تشير إلى كلا القسمين، لأنّ كليهما مسن عجائب الخلقة ومن الظواهر العجيبة في العالم، وهما موضحان لهذه الحقيقة، وهي أن لقدرة الخالق العالم الحكيم دخلاً في هذه الأمور إضافةً إلى الأمور الطبيعية.

وقد أعطينا توضيحات أخرى حول هذا الموضوع ذيل الآية ٩٥ من سورة الأنعام. ثمّ تضيف الآية: ﴿وَهِنْ يَعْبُرُ الْأَهْرِ﴾، والكلام في الواقع بدأ عن خلق المواهب، ثمّ عن حافظها وحارسها ومدبرها، وبعد أن يطرح القرآن الكريم هذه الأسئلة الشلائة يـقول مباشرة بأنّ هؤلاء سيجيبون بسرعة: ﴿فَسِيقُولُونُ اللهِ﴾.

يستفاد من هذه الجملة جيداً أنه حتى مشركي وعبدة الأصنام في الجماهلية كانوا يعلمون أنّ الحنالق والرازق والحيي ومدبر أمور عالم الوجود هو الله سبحانه، وقد علموا هذه الحقيقة عن طريق العقل، وكذلك عن طريق الفطرة، وهي أنّ هذا النظام الدقيق للعالم لا يمكن أن يكون وليد الصدفة والفوضى، أو مخلوقاً من قبل هذه الأصنام.

وفي آخر الآية يأمر الله نبيّه ﴿فقل أفلاتتقون﴾ فإنّ الوحيد الذي له أهلية العبادة هو الذي بيده الخلق و تدبير أمره، وإذا كانت العبادة لأجل أهلية وعظمة ذات المعبود، فإنّ هذه الأهلية والعظمة منحصرة في الله تعالى، وإذا كانت من أجل أنّه مصدر الضرر والنفع، فإنّ ذلك مختص بالله أيضاً.

وبعد أن عرضت الآية السابقة نماذج من آثار عظمة وتبدير الله في السهاء والأرض، وأيقظت وجدان وعقل المخالفين ودعتهم للحكم في أمر المخالق، واعترف همؤلاء بمذلك، خاطبتهم الآية التالية بلهجة قاطعة وقالت: ﴿ فَقَلَكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ اللَّهِ فَهُ لَا الأصنام، ولا سائر الموجودات التي جعلتموها شريكة للباري عزّوجل، والتي تسجدون أمامها وتعظمونها.

كيف يمكن أن يكون هؤلاء أهلاً للعبودية في حين أنّهم ليسوا فقط غير قادرين على المشاركة في خلق العالم و تدبيره فحسب، بل منغمسون في الفقر والاحتياج من الرأس حتى أخمص القدم.

ثمّ تنتهي إلى ذكر النتيجة: ﴿ فَهَادُا بِعِد للحَقّ إِلَّا للضّلَالَ فَأَلَّــى تَــَسُرِفُونَ ﴾ وأنّى تــولوا وجوهكم عن عبادة الله وأنتم تعلمون ألّا خالق ولا معبود حقّاً سواه؟

إنّ هذه الآية في الواقع تطرح طريقاً منطقياً واضحاً لمعرفة الباطل وتركه، وهو أن يخطو الإنسان أوّلاً في سبيل معرفة الحق بآليات الوجدان والعقل، فإذا عرف الحق فإنّ كل ما خالفه باطل وضلال، ويجب أن يضرب عرض الحائط.

وتقول آخر آية في بيان العلة في عدم اتباع هؤلاء للحق رغم وضوح الأمر وظهور الحق: ﴿كَذُلِكَ حَقْمَ كُلُمَةُ رَبِّكَ عَلَى الدِّينَ فَسَقُوا لَنَّهُم لَا يَوْمَنُونَ ﴾ وفي الواقع فإنّ هذه خاصية الأعمال السيئة المستمرة لهؤلاء بحيث تُظلم قلوبهم وتلوث أرواحهم إلى درجة لايرون معها الحق رغم وضوحه وتجليه، ويسلكون نتيجة لذلك طريق الضلال.

بناء على ذلك، فإنّ الآية أعلاه لا دلالة لها مطلقاً على مسألة الجبر، بل هي إشارة إلى آثار أعبال نفس الإنسان، لكن لاشك أنّ هذه الأعبال لها تلك الخاصية بأمر الله، تماماً كها نقول لشخص: لقد قلنا لك مائة مرّة أن لا تحوم حول المواد المخدرة والمشروبات المسكرة ولا تتناولها، لكنّك لم تصغ لنا، فأصبحت الآن من المدمنين عليها ومحكوماً بأن تبقى تعيساً لمدّة طويلة.

8003

 <sup>«</sup>كاف» التشبيه هنا إشارة إلى المطلب الذي ذكر في آخر جملة من الآية السابقة، ومعنى الآية هكذا: (كما أنّه ليس بعد الحق إلّا الضلال، كذلك حقّت كلمة ربّك).

قُلْهَلْ مِن شُرَكَا آبِكُومَ مَن بَلَدَقُ الْخَلْقَ ثُمَّ يَعْيِدُهُ قُلِ اللَّهُ يَكْبَدَقُ الْخَلْقَ ثُمَّ يَعْيِدُهُ فَاللَّهُ يَكْبَدَقُ الْخَلْقَ ثُمَّ يَعْيِدُهُ فَاللَّهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ اَفَهَن بَهْدِى لِلْحَقِّ اَفَهُ مَن بَهْدِى لِلْحَقِّ اَفَهُ مَن بَهْدِى لِلْحَقِّ اَفَهُ مَن بَهْدِى لِلْحَقِّ اَفَهُ مَن لَا مَن لَا يَهْدِى إِلَّا أَن يُهْدَى فَاللَّهُ مَلِي مَن الْمَعْنِ مِن الْمَعْنِ مِن الْمَقْ مَلِيمُ لِمَا يَفْعَلُونَ اللَّهُ مَلِيمٌ لِمَا يَفْعَلُونَ اللَّهُ مَا لَكُورُ كَيْفَ عَلَي مُن الْمُعْنِي مِن الْمَقِي مَن الْمَقَ عَلِيمٌ لِمَا يَفْعَلُونَ اللَّهُ مَا لَكُورُ كَن اللَّهُ عَلِيمٌ لِمَا يَفْعَلُونَ اللَّهُ مَا لَكُورُ كَنْ اللَّهُ عَلِيمٌ لِمَا يَفْعَلُونَ اللَّهُ مَا لَكُورُ كَنْ فَا لَكُورُ كَنْ فَا لَكُورُ كَيْفَ مَعْلَوْنَ اللَّهُ مَا لَكُورُ كَنْ فَا لَكُورُ كَنْ فَا لَكُورُ كَنْ فَا لَكُورُ كَنْ فَا مَا كُونَ مَا مُن اللَّهُ عَلِيمٌ لِمَا يَفْعَلُونَ اللَّهُ مَا لِمُنْ لَا لَقَالُونَ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ عَلِيمٌ لِمَا يَفْعَلُونَ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ مَا لِمُنْ لَا لَهُ عَلَى مِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُعْتِى مِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُونَ اللَّهُ مَا لِمُنْ لِللْهُ عَلِيمٌ لِمَا لَا اللَّهُ عَلَيْمُ لِلللْهُ عَلِيمٌ لِمِن اللْهُ عَلَى مَا مُنْ اللّهُ عَلِيمُ لِمَا لِمُنْ اللّهُ عَلَيْمُ لِلللّهُ عَلَيْمُ لِلللّهُ عَلِيمٌ لِمِنْ اللّهُ عَلَى مُن اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ عَلَيْمُ لِللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ عَلَيْمُ لِلللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مُنْ لِلْهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مَا لَا لَا اللّهُ مَا لَا لَمُ اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مَا الللّهُ مَا لِمُنْ الللّهُ مَا لِمُنْ الللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مَا لَا مُنْ اللّهُ مَا لِمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ ا

# التفسير

#### واعدة من علامات المق والباطل:

الأوّل: إنّ مشركي العرب غالباً لا يعتقدون بالمعاد، خــاصّة بــالصورة التي يــذكرها القرآن، وإذاكان هذا حالهم فكيف يطلب القرآن منهم الاعتراف به؟

الثّاني: في الآية السابقة كان الكلام عن اعتراف المشركين وإقرارهم، إلّا أنّ هذه الآية تأمر النّبي أن يقرّ هو بهذه الحقيقة، فلهاذا هذا الاختلاف في التعبير؟

إلّا أنّ الانتباه إلى مسألة بوضح جواب كلا السؤالين، وهي: إنّ المشركين بالرغم من عدم اعتقادهم بالمعاد الجسماني، إلّا أنّ ذلك القدر الذي آمنوا به من أن بداية الخلق كانت من الله كافي لتقبل المعاد والإعتقاد به، لأنّ كل من عمل عملاً في البداية قادر على إعادته، وبناءً على هذا فإنّ الإعتقاد بالمبدأ إذا ما اقترن بشيء من الدقة كافي لإثبات المعاد، ومن هنا يتضح لماذا أقر النّبي مَن المنه الحقيقة بدلاً من المشركين، فإنّه بالرغم من كون الإيمان

بالمعاد من لوازم الإيمان بالمبدأ، إلّا أنّ هؤلاء لما لم يتوجهوا إلى هذه الملازمة، اختلف طراز التعبير وأقر النّبي مكانهم.

ثمّ تأمر الآية الأخرى النّي يَهُلِي مرّة أخرى: ﴿قُلْ هَلْ مِنْ هُرَكَائِكُمْ مِنْ يَهِدِي إِلَى الْحَقّ ﴾ لأنّ المعبود يجب أن يكون هادياً ومرشداً لعباده، خاصة وأنّها هداية نحو الحق، في حين أنّ آلهة المشركين، أعمّ من الجهادات أو الأحياء، غير قادرة أن تهدي أحداً إلى الحق بدون الهداية الالهيّة، لأنّ الهداية إلى الحق تحتاج إلى منزلة العصمة والصيانة من الخطأ والاشتباه، وهذا لا يمكن من دون هداية الله سبحانه وتسديده، ولذلك فإنّها تضيف مباشرة: ﴿قُلُ للله يهدي للعق ﴾ وإذا كان الحال كذلك ﴿أفعن يهدي إلى العق أحق أن يتبع لقن لا يهدي إلا أن يهدئ ﴾ أ

وتقول الآية في النهاية بلهجة التوبيخ والتقريع والملامة: ﴿فَهَالِكُم كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ .
وفي آخر آية إشارة إلى المصدر الأساس والعامل الأصل لهذه الانحرافات وهو الأوهام والظنون ﴿وها يتبع أكثرهم إلاظنا إن الظن لا يغني من الحق هيئا ﴾ وفي النهاية تخاطب الآية باسلوب التهديد \_ مثل هؤلاء الأفراد الذين لا يتبعون أي منطق سليم و تسقول: ﴿إِنَّ الله عليم بِعايفِعلون ﴾ .

## بحوث

1\_ قرأنا في الآيات أعلاه أنّ الله سبحانه وحده الذي يهدي إلى الحق، وهذا الحصر إمّا لأنّ المقصود من الهداية ليس هو إراءة الطريق وحسب، بل هو الإيصال إلى المقصد، وهذا الأمر بيد الله فقط، أو لأنّ إراءة الطريق والدلالة عليه هو أيضاً من عمل الله في الدرجة الأولى، وأمّا غيره من الأنبياء والمرشدين والمصلحين الإلهيين فإنّهم يطلعون على طريق الهداية عن طريقه وهدايته، ويصبحون علماء بتعليمه.

العداية على القرؤ، في الآيات أعلاه من أنّ آلهة المشركين لا تستطيع أن تهدي أحداً، بل هي بذاتها محتاجة إلى الهداية الإلهيّة، وإن كان لا يصدق على الأصنام الحجرية والخشبية، لأنّها لا تملك العقل والشعور مطلقاً، إلّا أنّه يصدق تماماً في حق الآلهة التي لها شعور كالملائكة والبشر الذين أصبحوا معبودين.

١. «يهدّي» كانت في الأصل «يهتدي»، فبدلت التاء دالاً وأدغمت فشددت.

ويحتمل أيضاً أن تكون الجملة المذكورة بمعنى القضية الشرطية، أي على فرض أنّ للأصنام عقلاً وشعوراً، فإنّها لا تستطيع أن تجد الطريق بدون الهداية الإلهيّة لنفسها، فكيف ستقدر على هداية الآخرين؟

وعلى كل حال، فإن الآيات أعلاه تبين \_ بوضوح \_ أن من برامج الله الأصلية لعباده أن يهديهم إلى الحق، ويتم ذلك عن طريق منح العقل، وإعطاء الدروس المختلفة عن طريق الفطرة، وإرادة وإظهار آياته في عالم الخلقة، وكذلك عن طريق إرسال الأنبياء والكتب السماوية.

الله طالعنا في آخر آية من هذه الآيات أنّ أكثر المشركين وعبدة الأصنام يتبعون ظنونهم وأوهامهم، وهنا يأتي سؤال، وهو: لماذا لم يقل الله سبحانه: وما يتبع كلّهم بدل أكثرهم، لأنّا نعلم أنّ جميع المشركين شركاء في هذا الظن الباطل، حيث يعتقدون أنّ الأصنام آلهة بحق و قلك النفع والضر و تشفع عند الله، ولهذا فإنّ البعض اضطر إلى تفسير كلمة «أكثرهم» بأنّها تعنى «جميعهم»، وذهب أن هذه الكلمة جاءت أحياناً بهذا المعنى.

إِلّا أنّ هذا الجواب غير وجيه، والأفضل أن نقول: إنّ المشركين صنفان: صنف يشكل الأكثرية، وهم الأفراد الخرافيون الجهلاء الذيس وقعوا تحت تأشير الأفكار الخاطئة، واختاروا الأصنام لعبادتها.

أمّا القسم الثّاني، وهم الأقلية، فهم الزعها، وأثمّة الكفر الواعون لحقيقة الأمر والمطّلعون على عدم صحة عبادة الأصنام وأنّها لاأساس لها، إلّا أنّهم يدعون الناس لعبادتها حفظاً لمصالحهم، ولهذا السبب فإنّ الله يجيب الصنف الأوّل فقط لأنّهم مؤهلين للهداية، أمّا الصنف الثّاني فلم يعبأ بهم مطلقاً لأنّهم سلكوا هذا الطريق عن علم ووعي.

يح يعتبر جماعة من علماء الأصول هذه الآية وأمثالها دليلاً على أن الظن لا يمكن أن يكون حجة وسنداً بأي وجه من الوجوه، وأنّ الأدلة القطعية هـي الوحـيدة التي يمكـن الاعتاد علمها.

إلا أنّ جماعة أخرى يقولون: إنّنا نلاحظ بين الادلة الفقهية أدلّة ظنية كثيرة، كحجية ظواهر الألفاظ، وشهادة الشاهدين العدلين، أو خبر الواحد الثقة وأمثال ذلك، ولذلك فإنّ الآية المذكورة دليل على أنّ القاعدة الأصلية في مسألة الظن هي عدم حجيته، إلّا أنّ تثبت حجيته بالدليل القطعي كالأمثلة أعلاه.

إِلَّا أَنَّ الحق هو أنَّ الآية أعلاه تتحدث عن الظنون والأوهام التي لا أساس لها، كظنون وأوهام عبدة الأصنام فقط، ولا علاقة لها بالظن الذي يمكن الاعتاد عليه والموجود بسين العقلاء، وبناء على هذا فإنّ هذه الآية وأمثالها لايمكن الاستناد إليها بأي وجه في مسألة عدم حجية الظن. فتدبّر جيداً.

8003

# التفسير

### عظمة دعوة القرآن ومقانيته:

تتطرق هذه الآيات إلى الإجابة عن قسم آخر من كلمات المشركين السقيمة، فأن هؤلاء لم يجانبوا الصواب في معرفة المبدأ وحسب، بل كانوا يفترون على نبي الإسلام بَنَّة هو الذي اختلق القرآن ونسبه إلى الله، ورأينا في الآيات السابقة أنهم طلبوا من النبي مَنَّة أن يأتي بغير هذا القرآن، أو يغيره على الأقل، وهذا بنفسه دليل على أنهم كانوا يظنون أنّ القرآن من تأليف النبي!

فالآية الأولى تقول: ﴿وَهَاكَانَ هَذَا لَقُولَ أَنْ يَفْتُرَى هَنْ دُونَ لَلْهُ ﴾ واللطيف هنا أنّها بدل أن تنني هذا الأمر نفياً بسيطاً، نفته نفياً شأنياً، وهذا يشبه تماماً أن يقول شخص ما في مقام الدفاع عن نفسه: ليس من شأني الكذب، وهذا التعبير أعمق وأكثر معنى من أن يقول: إني لا أكذب.

ثم تتطرق الآية إلى ذكر الدليل على أصالة القرآن وكونه وحياً سماوياً؛ فتقول (ولكن تصديق الذي بين يديه ، أي إن كل البشارات والدلالات الحقة التي جاءت في الكستب السماوية السابقة تنطبق على القرآن ومن جاء به تماماً، وهذا بنفسه يثبت أنّه ليس افتراءً

على الله بل هو حق، وأساساً فإنّ القرآن شاهد على صدق محتواه من باب أنّ طلوع الشمس دليل على الشمس.

ومن هنا يتضح زيف الذين استدلوا بمثل هذه الآيات على عدم تحريف التّورأة والإنجيل، لأنّ القرآن الكريم لم يصدق ماكان موجوداً في هذه الكتب في عصر النزول، بل إنّه أيّد العلامات الواردة في هذه الكتب حول النّبي يَتَبَيْقَ والقرآن. وقد بيّنًا توضيحات أكثر في هذا الباب من هذا التّفسير في ذيل الآية ٤١ من سورة البقرة.

ثمّ تذكر الآية دليلاً آخر على أصالة هذا الوحي الساوي وهو: إنّ في هذا القرآن شرح كتب الأنبياء السابقين الأصيلة، وبيان أحكامهم الأساسية وعقائدهم الأصولية، ولهذا فلاشك في كونه من الله تعالى، فتقول: ﴿وتفصيل الكتاب لارب فيه من رب العالمين ﴾ وبتعبير آخر: لا يوجد فيه أي تضاد و تناقض مع برامج وأهداف الأنبياء السابقين، بل يُلاحظ فيه تكامل تلك التعليات والبرامج، وإذا كان هذا القرآن مختلقاً فلابد أن يخالفها و يناقضها.

ومن هنا نعلم أنّه لايوجد أي اختلاف بين الكتب الساوية في أصول المسائل، سواء كانت في العقائد الدينية، أو البرامج الاجتاعية، أو حفظ الحقوق، أو محاربة الجهل، أو الدعوة إلى الحق والعدالة، وكذلك إحياء القيم الأخلاقية وأمثال ذلك، سوى أنّ الكتاب الذي ينزل متأخراً يكون أرفع مستوى وأكمل من السابق، تماماً كاختلاف مراحل التعليم في الابتدائية والإعدادية والجامعة، حتى إنتهت المراحل بالكتاب الأخير الخاص بالمرحلة النهائية لتحصيل العلم الديني، ألا وهو القرآن.

ولاشك في وجود الاختلاف في جزئيات الأحكام بين الأديان والمذاهب السماوية، إلّا أنّ الكلام عن أصولها الأساسية المتحدة والمشتركة في كل مكان.

وذكر في الآية التالية دليل ثالث على أصالة القرآن، وخاطبت الذيب يدعون أنّ النّي يَهَا قد افترى هذا القرآن على الله، بأنكم إن كنتم صادقين في دعواكم فأتوا بسورة من مثله، واستعينوا في ذلك بمن شئتم غير الله، ولكنّكم لاتستطيعون فعل ذلك أبداً، وبهذا الدليل يثبت أنّ القرآن من وحي الساء ﴿ لَم يقولون افتراه قل فأتوا بسورة مثله وادعوا هن السلطنتم من دون الله إن كنتم صادقين ﴾.

إنّ هذه الآيات من جملة الآيات التي تبيّن إعجاز القرآن بصراحة، لا إعجاز كل القرآن فحسب، بل حتى إعجاز السورة الواحدة، وقد خاطبت كل العالمين ـبدون استثناء ـبأنّكم إن كنتم معتقدين بأنّ هذه الآيات ليست من الله فأتوا بمثله، أو بسورة منه على الأقل.

وكما بيّنا في ذيل الآية ٢٣ من سورة البقرة، فإنّ آيات القرآن تتحدى أحياناً أن يؤتى بمثل كل القرآن، وأحياناً بعشر سور، وأحياناً بسورة واحدة، وهذا يوضح أنّ جزء القرآن وكلَّه معجز. ولمّا لم تعين الآية سورة معينة فإنّها تشمل كل سورة من القرآن.

طبعاً لاشك أن إعجاز القرآن لاينحصر في جوانب الفصاحة والبلاغة وحلاوة البيان وكال التعبيرات كما ظن ذلك جماعة من قدماء المفسّرين، بل إن جانب الإعجاز يستمثل أيضاً إضافة لما مر في بيان المعارف الدينية، والعلوم التي لم تكن معروفة حتى ذلك اليوم، وبيان الأحكام والقوانين، وذكر تأريخ السابقين من دون أي خطأ أو تلبس بخرافة، وعدم وجود الاختلاف والنضاد فيه أ

### مظاهر وتمليات مديدة من إعماز القرآن:

ممّا يلفت النظر أنّ مظاهر جديدة من إعجاز القرآن تتّضح مع مرور الزمن، حيث لم تكن تجلب الإنتباء \_سابقاً \_ولا يُهتم بها، ومن جملتها المحاسبات الكثيرة التي أجريت على كلهات القرآن بواسطة العقول الألك ترونية، والتي أثبتت أنّ لكلهات وفقرات القرآن وعلاقتها بزمن النزول خصوصيات جديدة، وما تقرؤونه أدناه نموذج منها:

إنّ تحقيقات بعض العلماء والمحققين أدت إلى كشف روابط معقدة ومعادلات حسابية دقيقة جدّاً في آيات القرآن حتى أنّها جمعت بين الحيرة واليقين في وجود مثل هذا النظام العلمي في بناء القرآن، وذلك عن طريق التحقيق الإحصائي والرّياضي لكشف القواعد الدقيقة والمعادلات الرياضية للآيات الشريفة والتي تذكرنا من ناحية الأهميّة والمحرفة بإكتشاف نيوتن للجاذبية.

أحد علماء القرآن بدأ عمله من هذه المسألة البسيطة، وهي أنّ الآيات النازلة في مكّة قصيرة، والآيات التي نزلت في المدينة طويلة، وهذه مسألة طبيعية، ف إنّ كل كاتب أو خطيب بليغ يغير من طول جمله ونغات كلماته حسب موضوع الحديث، فمثلاً تكون جمل التوصيف قصيرة، أمّا مسائل التحليل والاستدلال فهي طويلة... وإذا كان الكلام لغرض

١. لمزيد الإطلاع راجع هذا التفسير، ذيل الآية ٢٣ و٢٤ من سورة البقرة.

تحريك العواطف أو للانتقاد او لبيان الأصول العقائدية العامّة، فإنّ العبارة تكون قصيرة وبأسلوب الشعارات، أمّا إذا كان بداية قـصّة أو لبـيان الكـلام في اسـتخلاص النـتائج الأخلاقية و... فإنّ الأسلوب يكون هادئاً والعبارات طويلة.

إنّ المسائل التي طرحت في مكّة هي من النوع الأوّل، بينها المسائل التي طرحت في المدينة من النوع الثّاني، فما نزل في مكّة كان بداية ثورة وبيان للمبادى، العامّة، الإعتقادية والإنتقادية، والذي نزل في المدينة كان لبناء مجتمع وبيان مسائل حقوقية وأخلاقية وقصص تاريخية واستخلاص النتائج الفكرية والعلمية.

وبما أنّ القرآن نزل بلغة البشر فلابد من أن يتبع السبك الجميل والبليغ في كلام البشر، وفي النتيجة مراعاة قصر وطول الآيات بما يناسب المفاهيم، وبالتالي يجب أن لايكون القصر والطول اعتباطياً وعشوائياً، بل يبدأ حسب قاعدة علمية دقيقة ممن الآيات القصيرة، ويسير على وتيرة تصاعدية واحدة نحو الآيات الطويلة، وعلى هذا الأساس يجب أن تكون كل آية أقصر من الآية التي نزلت بعد سنة، وأطول من الآية التي نزلت قبلها بسنة، وأن يكون مقدار الزيادة محسوباً ودقيقاً، وعلى هذا فلها كان الوحي قد نزل خلال ٢٣ سنة، فيجب أن يكون لدينا ٢٣ طولاً في الآيات كمعدل، وبناء على هذه القاعدة يمكن أن يكون لدينا ٢٣ عموداً بحيث تقسم كل الآيات حسب الطول في هذه الأعمدة، والآن من أين نستطيع أن نعلم أن هذا التقسيم صحيح؟

نحن نعلم سبب نزول بعض الآيات بواسطة الرّوايات الشريفة التي ذكرت \_ بصراحة \_ في أية سنة نزلت هذه الآيات، والبعض الآخر يمكن تعيينه من خلال مفاهيمه، فمثلاً: الآيات التي تبيّن بعض الأحكام كتغيير القبلة، وتحريم الخمر، وتشريع الحجاب والزكاة والخمس، أو الآيات التي تتحدث عن الهجرة، فإنّ سِنّى تعيين هذه الأحكام معلومة.

وبتعجب مثير للدهشة نرى أنّ هذه الآيات التي يعلم عام نزولها، قد اجتمعت في نفس الأعمدة التي فرضت أنّها أخذت حسب الطول في هذا الجدول. «فتدبر جيداً»

والأعجب هو ملاحظة بعض الاستئناءات في موردين أو ثلاثة، بمعنى أنّ سورة المائدة مثلاً آخر السور الكبار النّازلة، في حين أنّ عدّة آيات منها يجب أن تكون حسب المعادلة ـ قد نزلت في السنين الأولى؛ وبعد التحقيق في متون التفاسير والرّوايات الإسلامية وأقوال المفسّرين المعتبرين، لوحظ أنّهم قالوا: إنّ هذه الآيات القليلة نزلت في البداية، لكن وضعت

في سورة المائدة حسب أمر النّبي تَتَكُنُهُم، وبهذه الطريقة يمكن تعيين سنة نزول كل آية حسب هذا الحساب الرياضي، وكتابة القرآن حسب سنة النزول أيضاً.

أي أديب وبليغ في العالم يستطيع أن يعين سنة كتابة كل جملة من خلال طول العبارة؟ خاصّة وأنّه ليس نصاً كتابياً كأي أثر علمي أو أدبي جلس كاتبه مدّة معينة وكتبه وليس كتاباً ألفه كاتبه في موضوع ما، بل يحتوي على مسائل مختلفة نزلت بالتدريج حسب احتياج المجتمع، أو هي جواب لمسائل مطروحة من الحوادث والمسائل طرحت على مدئ مسيرة الدعوة وابلاغ الرسالة، وقد بيّنت من قبل القائد، ثمّ جمعت ونظمت.

بل إنّ موسيق ولحن لغات وكلمات القرآن الخاصّة \_أيضاً \_معجزة نادرة في نوعها كما ذكر ذلك بعض المفسّرين، وقد ذكروا شواهد مختلفة جميلة على هذا الموضوع، ومن جملتها الحادثة أدناه التي وقعت لسيد قطب المفسّر المعروف:

يقول في ذيل الآية محل البحث:

«ولن أذكر غاذج تمّا وقع لغيري ولكنّي أذكر حادثاً وقع لي وكان معي شهود ستة، وذلك منذ حوالي خمسة عشر عاماً.. كنّا ستة نفر من المنتسبين إلى الإسلام على ظهر سفينة مصرية تمخر بنا عباب الهيط الأطلسي إلى نيوبورك، من بين عشرين ومائة راكب وراكبة أجانب ليس فيهم مسلم... وخطر لنا أن نقيم صلاة الجمعة في الهيط على ظهر السفينة! واللّه يعلم -أنّه لم يكن هدفنا أن نقيم الصلاة ذاتها أكثر ممّاكان هدفنا هو حماسة دينية إزاء مبشر كنا يزاول عمله على ظهر السفينة، حاول أن يزاول تبشيره معنا!... وقد يسر لنا قائد السفينة \_ وكان إنجليزياً \_ أن نقيم صلاتنا، وسمع لبحارة السفينة طهاتها وخدمها \_ وكلّهم نوبيون مسلمون \_ أن يصلي منهم معنا من لا يكون في «الخدمة» وقت الصلاة! وقد فرحوا بهذا فرحاً شديداً، إذ كانت المرّة الأولى التي تقام فيها صلاة الجمعة على ظهر السفينة ... صلاتنا!.. وبعد الصلاة جاءنا كثيرون منهم يهنئوننا على نجاح «القدّاس»!!! فقد كان هذا وقصى ما يفهمونه من صلاتنا! ولكن سيدة من هذا الحشد \_ عرفنا فيا بعد أنها يوغسلافية مسيحية هاربة من جحيم «تيتو» وشيوعيته! \_ كانت شديدة التأثر والإنفعال، تنفيض عيناها بالدمع ولا تتالك مشاعرها، جاءت تشدّ على أيدينا بحرارة؛ وتقول: \_ في إنجليزية عيناها بالدمع ولا تتالك مشاعرها، جاءت تشدّ على أيدينا بحرارة؛ وتقول: \_ في إنجليزية عيناها بالدمع ولا تتالك مشاعرها، جاءت تشدّ على أيدينا بحرارة؛ وتقول: \_ في إنجليزية عيناها بالدمع ولا تقالك نفسها من التأثر العميق بصلاننا هذه وما فيها من خضوع ونظام عميفة ـ إنها لا تملك نفسها من التأثر العميق بصلاننا هذه وما فيها من خضوع ونظام عميفة ـ إنها لا تملك نفسها من التأثر العميق بصلاننا هذه وما فيها من خضوع ونظام

وروح!... وليس هذا موضع الشاهد في القصّة.. ولكن ذلك ما في قولها: أي لغة هذه التي كان يتحدث بها «قسيسكم»! فالمسكينة لا تتصور أن يقيم «الصلاة» إلّا قسيس ـ أو رجل الدين \_كها هو الحال عندها في مسيحية الكنيسة! وقد صححنا لها هذا الفهم!. وأجبناها... فقالت: إنّ اللغة التي يتحدث بها ذات إيقاع موسيق عجيب، وإن كنت لم أفهم منها حرفاً.. ثمّ كانت المفاجأة الحقيقة لنا وهي تقول: ولكن هذا ليس الموضوع الذي أريــد أن أسأل عنه... إنّ الموضوع الذي لفت حسى، هو أنّ «الإمام» كانت ترد في أثناء كلامه \_ بهذا اللغة الموسيقية ..فقرات من نوع آخر غير بقية كلامه! نوع أكثر موسيقية كما لوكان ــالإمام ــ علوءاً من الروح القدس! \_حسب تعبيرها المستمد من مسيحينها!

تفكرنا قليلاً، ثمَّ أدركنا أنَّها تعني الآيات القرآنية التي وردت في أثناء خطبة الجمعة وفي أثناء الصلاة ! وكانت \_ مع ذلك \_ مفاجأة تدعو إلى الدهشة، من سيدة لا تفهم ممّا نقول شىئاً!»`.

وفي الآية التالية إشارة إلى واحدة من العلل الأساسية لخالفة المشركين، فستقول: إنّ هؤلاء لم ينكروا القرآن بسبب الإشكالات والإيرادات، بل إنّ تكذيبهم وإنكارهم إنَّا كان بسبب عدم اطلاعهم وعلمهم به: ﴿ بِل كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يَحْمَطُوا يَعْلُمُهُ ﴾.

في الواقع، إنّ سبب إنكارهم هو جهلهم وعدم اطلاعهم، لكنن المفسّرين احتملوا احتمالات متعددة فيما هو المقصود من هذه الجملة وأنَّ الجهل بأي الأمور كان، وكل تسلك الاحتالات بمكن أن تكون مقصودة من الجملة:

الجهل بالمعارف الدينية والمبدأ والمعاد، كما ينقل القرآن قول المشركين في شأن المعبود الحقيق (الله)، حيث كانوا يقولون: ﴿أجِعل الآلِهة لِلها واحداً لِنَّ هذا لشي، عجاب﴾ ﴿ أَو أُنَّهم كانوا يقولون في مسألة المعاد: ﴿ أَلِدُ كُنَّا عَظَاماً ورفاتا أَلِنا لَمِيعُوثُونَ خَلَقاً جِندِيداً ﴾ ``، ﴿هـل ندلَّكم على رجل ينبِّنكم إذا مزَّقتم كلَّ ممزَّق إنَّكم لفي خلق جديد \* أفترىٰ على الله كذبا أم به جنّة ﴾ أ.

في الحقيقة لم يكن لهؤلاء أي دليل على نني المبدأ والمعاد، وكان الجهل والتخلف الناشيء

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٤، ص ٤٢٢. ٣ الإسراء، ٤٩ و ٩٨.

۲. ص، ٥.

ع سبأ، ٧ و٨.

من الخرافات والتعود على مذهب الأجداد هو السد الوحيد في طريقهم.

أو الجهل بأسرار الأحكام.

أو الجهل بمفهوم بعض الآيات المتشابهة.

أو الجهل بمعنى الحروف المقطعة.

أو الجهل بالدروس والعبر التي هي الهدف النهائي من ذكر تاريخ الماضين.

إن مجموع هذه الجهالات والضلالات كانت تحملهم على الإنكار والتكذيب، في حين أن تأويل و تفسير و تحقق المسائل الجهولة بالنسبة لهؤلاء لم يبين بعد ﴿ وَلَمَّا يَأْتُهُم تَأْوِيلُه ﴾.

«التأويل» في أصل اللغة بمعنى إرجاع الشيء وعلى هذا فإن كل عمل أو قول يصل إلى هدفه النهائي نقول عنه: إن تأويله قد حان وقته، ولهذا يطلق على بيان الهدف الأصلي من إقدام معين، أو التّفسير الواقعي لكلمة ما، أو تفسير وإعطاء نتيجة الرؤيا، أو تحقق فرضية في أرض الواقع، اسم التأويل. وقد تحدثنا بصورة مفصلة حول هذا الموضوع في ذيل الآية ٧ من سورة آل عمران.

ثمّ يضيف القرآن مبيناً أن هذا المنهج الزائف لاينحصر بمشركي عصر الجاهلية، بل إنّ الأقوام السابقين كانوا مبتلين أيضاً بهذه المسألة، فإنّهم كانوا يكذبون الحقائق وينكرونها دون السعي لمعرفة الواقع، أو إنتظار تحققه: ﴿كذلك كذّب الّذين من قبلهم﴾. وقد مرّت الإشارة أيضاً في الآيات ١١٣ و١١٨ من سورة البقرة إلى وضع الأمم السابقة من هذه الناحبة.

الواقع، إنّ عذر هؤلاء جميعاً كان جهلهم ورغبتهم عن التحقيق والبحث في الحــقائق الواقعية، في حين أن العقل والمنطق يحكمان بأنّه لاينبغي للانسان انكار ما يجهله مطلقاً، بل يبدأ بالبحث والتحقيق.

وفي النهاية وجهت الآية الخطاب إلى النّبي ﷺ وقالت: ﴿ فَانظُرَ كَيْفَ كَانَ مَاقَبَةَ لِللَّهِ الْمُعْلَى عَالَمُ اللَّهِ الْمُعْلَى عَالَمُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

وأشارت الآية الأخيرة من آيات البحث إلى فئتين عظيمتين من المشركين، فتقول: إنّ هؤلاء لايبقون جميعاً على هذا الحال، بل إنّ جماعة منهم لم تخمد فيهم روح البحث عن الحق وطلبه وسيؤمنون بالقرآن في النهاية. في حين أن الفئة الأخرى ستبقى في عنادها وإصرارها وجهلها، وسوف لا تؤمن أبداً: ﴿وهنهم من يؤمن به وهنهم من لا يؤمن به ﴾.

ومن الواضح أنّ أفراد الفئة الثّانية فاسدون ومفسدون، ولذلك قالت الآية في النهاية: ﴿وريّك تعلم بالمفسدين ﴾ وهي إشارة إلى أنّ الذين لا يذعنون للحق، هم أفراد يسعون لحل
عرى المجتمع، ولهم دور مهم في إفساده.

#### المهل والإنكار:

كما يستفاد من الآيات أعلاه أنّ قسماً مهمّاً من مخالفة الحق ومحاربته تنبع عادة مــن الجهل، ولهذا السبب قالوا: عاقبة الجهل الكفر!

إنّ أوّل مهمة تقع على عاتق كل إنسان يطلب الحق أن يتريث في مقابل ما يجهل، ويتحرك صوب البحث ثمّ تحقيق كل جوانب المطلب الذي يجهله، وما لم يحصل على الدليل القاطع على بطلانه فلا ينبغي له رفضه، كما أنّه لا ينبغي له قبوله والاعتقاد به إذا لم يحصل لديه دليل قاطع على صحته نقل العلّامة الطبرسي في مجمع البيان حديثاً رائعاً عن الإمام الصادق على في هذا الباب، حيث يقول «إنّ الله خص هذه الأمّة بآيتين من كتابه: أن لا يقولوا إلّا ما يعلمون، وأن لا يردوا ما لا يعلمون، ثمّ قرأ: ﴿ أَلَم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا ملى ما يعلمون، وأن لا يردوا ما لا يعلمون، ثمّ قرأ: ﴿ أَلَم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا ملى ما يعلمون، وقرأ في الآية ٣٩ من سورة يونس: ﴿ بِل كذبوا بِما لم يحيطوا بعلمه ﴾. `

١ الأعراف، ١٦٩.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية ٣٩ من سورة يونس؛ وأصول الكافي، ج ١، ص ٤٣.

وَإِنكَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُه بَرِيَتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنا بَرِيَ وَمُعَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَمِنْهُم مِن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْكَانُوا لَا يَعْقِلُونَ وَمِنْهُم مَن يَنظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهْدِي الْعُمْنَ وَلَوْكَانُوا لَا يُبْصِرُونَ ﴿ فَيَ اللّهُ مَن يَنظُلُمُ وَلَيَ كَانُوا لَا يُبْصِرُونَ ﴾ إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْنًا وَلَكِئَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾

# الثفسير

### العُمي والعُمَّ:

تتابع هذه الآيات البحث الذي مرّ في الآيات السابقة حول إنكار وتكذيب المشركين، وإصرارهم على ذلك، فقد علّمت الآية الأولى النّبي ﷺ طريقة جديدة في المواجهة، فقالت: ﴿ وَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلُ لَيْ مَعْلَي وَلَكُمْ مَعْلَكُمْ لَنتُمْ بِرِينُونَ مَمّا أَمْمِلُ وَلَنا يَرِي. هما تعملون﴾.

إنّ لإعلان الترفع وعدم الاهتهام هذا، والمقترن بالاعتهاد والإيمان القاظع بالمذهب، أثراً نفسياً خاصاً، وبالذات على المنكرين المعاندين، فهو يفهمهم بعدم وجود أي إجبار وإصرار على قبولهم الدعوة الإسلامية، بل إنّهم بعدم تسليمهم أمام الحق سيحرمون أنفسهم، ولا يضرون إلّا أنفسهم.

وقد ورد نظير هذا التعبير في آيات أخرى من القرآن، كما نقرأ في سورة الكافرون: ﴿لَكُمُ دينكم ولي دين﴾. \

ومن هذا البيان يتّضح أن محتوى مثل هذه الآيات لا ينافي مطلقاً الأمر بالتبليغ أو الجهاد

۱. الكافرون، ٦.

في مقابل المشركين كيم تعتبر مثل هذه الآيات منسوخة، بل إنّهذا نوع سن المـواجـهة المنطقية عن طريق عدم الإكتراث لهؤلاء الأشخاص المعاندين.

وتشير الآيتان التاليتان إلى سبب انحراف هؤلاء وعدم إذعانهم للحق، وتبيّن أنّ التعليات الصحيحة، والآيات المعجزة التي تهزّ الوجدان والدلالات الأخرى الواضحة لا تكني بمفردها لهداية الإنسان، بل إنّ إستعداد التقبل ولياقة قبول الحق لازمة أيضاً، كما أنّ البذر لوحده ليس كافياً لإنبات النبات والأوراد، بل إنّ الأرض بدورها يجب أن تكون مستعدة. ولهذا قالت الآية: ﴿وومنهم من يستمعون لليك القائد تسمع العدم ولوكانوا لايعقلون﴾.

وهناك فئة ثانية يشخصون بأبصارهم إليك، وينظرون إلى أعمالك المتضمنة أحسقيتك وصدق قولك، إلّا أنّهم عمي لايبصرون: ﴿ومنهم من ينظر اليك للفائد تهدي العلمي ولو كانوا الهيمرون﴾.

ولكن إعلم وليعلم هؤلاء أن قصور الفكر هذا، وعدم البصيرة والعمى عن رؤية وجه الحق، والصمم عن ساع كلام الله ليس شيئاً ذاتياً لهم نشؤوا عليه منذ ولادتهم، وإن الله تعالى قد ظلمهم، بل إنهم هم الذين ظلموا أنفسهم بأعبالهم السيئة وعدائهم وعصيانهم للحق، وعطلوا بذلك عين بصيرتهم وأذن أفندتهم عن ساع الحق وإتساعه، ف وإن الله لايظلم الناس شيئا ولكن الناس لنفسهم يظلمون.

#### بحثان

١- ما نقرؤ، في الآية الثانية من أنهم يستمعون إليك، وفي الآية الثالثة من أنهم ينظرن إليك، إشارة إلى أنّ جماعة من هؤلاء يسمعون هذا الكلام المعجز، وجماعة أخرى ينظرون إلى معجزاتك التي تدل كلها بوضوح على صدق كلامك وأحقية دعوتك، إلّا أنّ أحداً من هاتين الفئتين لم ينتفع من استاعه أو نظره، لأنّ نظرهم لم يكن نظر فهم وإدراك، بل نظر انتقاد وتتبع عثرات ومخالفة.

١. في الحقيقة هناك جملة مقدرة في هذه الآية تقديرها: (كأنَّهم صم لا يستمعون).

٢. هنَّا أيضاً جمله مقدرة هي: (كَانَهُم عمي لايبصرون).

وكذلك لا يستفيدون من استاعهم، لأنهم لا يستمعون لإدراك محنوى الكلام، بل للعثور علىٰ تغرات فيه لتكذيبه وإنكاره، ومن المعلوم أنّ نيّة الإنسان ترسم شكل العمل وتغيّر من آثاره.

٢-جاءت في آخر الآية النّانية جملة: ﴿ وَلُو كَانُوالاَيْعَقَلُونَ ﴾ وفي آخر الآية النّالثة جملة: ﴿ وَلُو كَانُوا لاَيْعَقَلُونَ ﴾ وفي آخر الآية النّالثة جملة: ﴿ وَلُو كَانُوا لاَيْعَالِونَ ﴾ وهي إشارة إلى أنّ الإستاع \_ أي إدراك الألفاظ \_ ليس كافياً بمفرده، بل إنّ التفكر والتدبر فيها لازم أيضاً لينتفع الإنسان من محتواها، وكذلك لا أثر للنظر بمفرده، بل إنّ البصيرة \_ وهي إدراك مفهوم ما يبصيره الإنسان \_ لازمة أيضاً ليصل إلى عمقها ويهتدي.

8003

وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ كَأَن لَمْ يَلْبَثُو آ إِلَّاسَاعَةُ مِن النَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمُ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّهُ أَ بِلِقَآءِ اللَّهِ وَمَا كَانُواْ مُهْ تَدِينَ ﴿ وَإِمَا لُرِينَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْنَنُوفَيْنَكَ فَإِلَيْنَامَرْ جِعُهُمْ مُمَّ اللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِحْلَى الْمَدِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ بَيْنَهُم فِا لَقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُعْمَالُونَ اللَّهُ الللْمُوالِقُلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

### التفسير

بعد بيان بعض صفات المشركين في الآيات السابقة، أشير هنا إلى وضعهم المؤلم في القيامة. تقول الآية: ﴿ويوم يحشرهم كأن لم يليثوا إلاّ ساعة من النهاريتعارفون بينهم﴾.

الاحساس بقلة مقدار الإقامة في دار الدنيا وقصره، إمّا لأنّه بالنسبة للحياة الأخروية لا يبلغ سوى ساعة واحدة، أو لأنّ هذه الدنيا الفانية انقضت بسرعة بحيث كأنّها لم تكن أكثر من ساعة، أو لأنّهم لما لم يستفيدوا من عمرهم الاستفادة الصحيحة، فيتصورون أنّها لا تساوى أكثر من قيمة ساعة !.

بناء على ماقلناه في التُفسير أعلاه، فإنّ جملة ﴿يتعارفون بينهه﴾ إشارة إلى مقدار بقائهم في الدنيا، أي إنّهم يحسون أنّ أعهارهم كانت قصيرة إلى الحد الذي يكفي الإلتقاء شخصين وتعارفها ثمّ تفرقهها إ.

وقد احتمل أيضاً \_ في تفسير هذه الآية \_ أنّ المقصود هو الإحساس بقصر الزمان بالنسبة لحياة البرزخ، أي إنّ هؤلاء يعيشون في فترة البرزخ حالة شبيهة بالنوم بحيث لا يشعرون بمرور السنين والقرون والأعصار، ويظنون في القيامة أنّ مرحلة برزخهم التي استغرفت آلاف أو عشرات الآلاف من السنين، لم تكن إلّا ساعة، والشاهد على هذا التّفسير الآيتان ٥٥ و٥٦ من سورة الروم، اللتان تـقولان: ﴿ويـوم تـقوم الساعة يـقسم

المجرمون ما لبتُوا غير سامة كذلك كانوا يؤفكون \* وقال الذين أوتوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث فيذا يوم البعث ولكنّكم كنتم لاتعلمون ﴾.

يستفاد من هاتين الآيتين أنّ مجموعة من المجرمين يُقسمون في القيامة أنّ فترة برزخهم لم تكن أكثر من ساعة، إلّا أنّ المؤمنين يقولون لهم: إنّ المدّة كانت طويلة، والآن قد قامت القيامة وأنتم لاتعلمون، ونحن نعلم أن البرزخ ليس متساوياً بالنسبة للجميع، وسسنذكر تفصيل ذلك في ذيل الآيات المناسبة.

وبناءً على هذا التفسير، فإن معنى جملة (يتعارفون بينهم) سيكون: إن هؤلاء يحسّون بأن زمان البرزخ كان قصيراً بحيث إنهم لم ينسوا أي أمر من أمور الدنيا، ويعرف بعضهم البعض الآخر جيداً، أو أن كلاً منهم يرى أعال الآخرين القبيحة هناك، ويطلع كل منهم على باطن الآخر، وهذا بحد ذاته فضيحة كبرى بالنسبة لهؤلاء.

ثمّ تضيف الآية أنّه سيثبت لكل هؤلاء في ذلك اليوم: ﴿قد حَسر الدّين كَذَّبُوا بِلقَاء الله ﴾ وانفقوا كل ملكاتهم وطاقاتهم الحيوية دون جدوى ﴿وهاكاتوا صهةدين ﴾ بسبب هذا التكذيب والإنكار والإصرار على الذنب، ولأنّ قلوبهم وأرواحهم كانت مظلمة.

و تقول الآية التالية تهديداً للكفّار، وتسلية لخاطر النّبي تَنَيْنَا : ﴿ وَإِمَّا تَرَيَّنُكَ بِعَضَ الذّي عَلَي تعدهم أو تتوفّينُك قالِينا مرجعهم ثمّ الله فهيد على ما يفعلون ﴾ .

وتبين الآية الأخيرة من الآيات مورد البحث قانوناً كلياً في شأن كل الأنبياء، ومن جملتهم نبي الإسلام عَلَيْلاً ، وكل الأمم ومن جملتها الأمّة التي كانت تحيا في عصر النّبي بَلَيْلاً ، فتقول: ﴿ولكل لَمّة رسول ﴾ فإذا جاء رسولها وبلغ رسالته، وآمن قسم منهم وكفر آخرون، فإنّ الله سبحانه يقضي بينهم بعدله، ولا يظلم ربّك أحدداً، فيبق المؤمنون والصالحون يتمتعون بالحياة، أمّا الكافرون فصيرهم الفناء او الهزيمة: ﴿فَاذَا جادر سولهم قد عني بينهم بالقسط وهم لايظلمون ﴾.

وهذا ما حصل لنبي الإسلام عَلَيْ وأمته المعاصرة له، فإن أعداء هلكوا في الحروب، أو انهزموا في النهاية وطردوا من ساحة المجتمع وأخذ المؤمنون زمام الأمور بأيديهم، وبناء على هذا فإن القضاء والحكم الذي ورد في هذه الآية هو القضاء التكويني في هذه الدنيا، وأمّا ما احتمله بعض المفسّرين من أنّه إشارة إلى حكم الله يوم القيامة، فهو خلاف الظاهر.

وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُ وَصَدِفِينَ ﴿ قُل لَا آمْلِكُ لِنَفْسِى ضَرَّا وَلاَنَفْعُ الْإِلَامَا شَاءَ ٱللَّهُ لِكُلِ الْمَعَ أَجَلُهُ مُ فَلَا يَسْتَغْجِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَغْدِمُونَ ۞ قَلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّه

# التفسير

# العذاب الإلهي وافتيارات الرّسول:

بعد التهديدات التي ذكرت في الآيات السابقة المتعلقة بعذاب وعقاب منكري الحق، فإن هذه الآيات تنقل أوّلاً استهزاء هؤلاء بالعذاب الإلهي وسخريتهم وانكارهم. فتقول: ﴿ويقولون متى هذا للومد إن كنتم صادقين﴾

هذا الكلام كان كلام مشركي عصر النّبي تَرَافِي حتماً، لأنّ الآيات التالية التي تتضمن جواب النّبي تَرَافِي شاهدة على هذا المطلب.

على كل حال، فإنّ هؤلاء أرادوا بهذه الكلمات أن يظهروا عدم اهمتامهم بهديدات النّبي تَنْظِيرُ من جهة، وتقوية قلوب الذين خافوا من هذه التهديدات وتهدئة خواطرهم ليرجعوا إلى صفوفهم.

و في مقابل هذا السؤال، فإنَّ الله سبحانه أمر نبيَّه ﷺ أن يجيبهم بعدَّة طرق:

فيقول أوّلاً: ﴿قُلُ لا لَمُلِلَهُ لَنفُسِي صَرّاً ولا نفعاً إلا هاشا، للله ﴾ فإني لست إلا رسوله ونبيّه، وإن تعيين موعد نزول العذاب بيده فقط، وإذا كنت لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضراً، فمن باب الأولى أن لا أملكها لكم.

إنّ هذه الجملة في الحقيقة إشارة إلى توحيد الأفعال حيث يرتبط كل شيء في هذا العالم بالله سبحانه، وكل الحركات والأفعال معلولة لإرادته ومشيئته، فهو الذي ينصر المؤمنين بحكمته، وهو الذي يجازي المنحرفين بعدالته.

من البديهي أنّ ذلك لا ينافي أنّ الله قد أعطانا قوى وطاقات نملك بواسطتها جلب النفع ودفع الضرر، ونستطيع أن نختار ما يتعلق بمصيرنا، وبتعبير آخر فإنّ هذه الآية تنفي الملكية بالذات لا بالغير، وجملة ﴿إلّاها ها. الله على قرينة واضحة على هذا الموضوع.

ومن هنا يُعلم أنّ استدلال بعض المتعصبين ـ ككاتب تفسير المنار ـ بهذه الآية على نفي جواز التوسل بالنّبي عَلَيْ ضعيف جداً، لأنه إذا كان المقصود من التوسل أن نعتبر النّبي عَلَيْ فا قدرة ذاتية ومالكاً للنفع والضر، فإنّ هذا شرك قطعاً، ولا يمكن أن يؤمن بهذا أي مسلم، أمّا إذا كانت هذه الملكية من الله سبحانه وهي داخلة تحت عنوان: إلّا ما شاء الله، فما المانع من ذلك؟ وهذا هو عين الإيمان والتوحيد، إلّا أنّه نتيجة الغفلة عن هذه النكتة أتلف وقته ووقت قُرّاء تفسيره بالبحوث الطويلة، وهو مع الأسف (رغم كل الامتيازات الموجودة في تفسيره) قد ارتكب كثيراً من هذه الأخطاء، والتي يمكن اعتبار التعصب منبعها جميعاً!

ثمّ بتطرق القرآن إلى جواب آخر ويقول: (الكلّ لقة أجل إذا جاء أجلهم فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدهون و وبتعبير آخر فإنّ أي أمّة إذا انحرفت عن مسير الحق، فسوف لا تكون مصونة من العذاب الإلهي الذي هو نتيجة أعالها، فعندما ينحرف الناس عن قوانين الخلقة والطبيعة فسيبددون طاقاتهم وملكاتهم في فراغ ويسقطوا في النهاية في هاوية الانحطاط ويحتفظ تاريخ العالم في ذاكرته بناذج كثيرة من ذلك.

في الواقع إنّ القرآن الكريم يحذر المشركين الذين كانوا يتعجلون العذاب الإلهي بأن لا يعجلوا، فعندما يحل موعدهم فإنّ هذا العذاب سوف لن يتأخر أو يتقدم لحظة.

ويجب الإلتفات إلى أنّ الساعة قد تعني أحياناً لحظة، وأحياناً المقدار القليل من الزمن، بالرغم من أنّ معناها المعروف اليوم هو الأربع والعشرون ساعة التي تشكل الليل والنهار. وتطرح الآية الآخرى الجواب الثالث، فتقول: ﴿قُلْ لَرَايتُم لِنَ لَتَاكُم عَذَلِه بِياتاً لُولَهُ اللهُ وَاللهُ وَلَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله المناجية عنير المرتقب؟ وإذا كان الحال في إمادًا يستعجل هنه المجرمون ﴾؟

وبتعبير آخر، فإنّ هؤلاء المجرمين الجريئين إن لم يتيقّنوا نزول العذاب فليحتملوا على

الأقل أن يأتيهم فجأة، فما الذي يضمن لهؤلاء أنّ تهديدات النّبي تَتَبَرُّ سوف لن تقع أبداً؟ إنّ الإنسان العاقل يجب أن يراعي الاحتياط على الأقل في مقابل مثل هذا الضرر الحتمل ويكون منه على حذر.

وورد نظير هذا المعنى في آيات أخرى من القرآن، وبتعبيرات أخرى، مثل: ﴿ اَفَاهِنتُم أَنْ يَخْسَفُ بِكُمْ جَانِبِ البِرِّ أُويِرسُلُ عليكم حاصبا ثمّ لا تجدوا لكم وكيلاً وسورة الإسراء، ألآية ٦٨ وهذا هو الذي يعبر عنه في علم الكلام والأصول بقاعدة «لزوم دفع الضرر المحتمل» أ.

وفي الآية التالية ورد جواب رابع لهؤلاء، فهي تقول: إذا كنتم تفكرون أن تؤمنوا حين نزول العذاب، وأن إيمانكم سيقبل منكم، فإن ظنكم هذا باطل لا صحة له: ﴿ أَلَمْ إِذَا مَاوَقَعَ لَمُنتَمَ بِهِ ﴾، لأن أبواب التوبة ستغلق بوجوهكم بعد نزول العذاب، وليس للإيمان حسينلذ أدنى أثر، بل يقال لكم: ﴿ آلآن وقد كنتم به تستعجلون ﴾.

هذا بالنسبة لعقاب هؤلاء الدنيوي، وفي الآخرة: ﴿ ثُمَّ قَبِلَ لَلَّذِينَ ظَلْمُوا دُوقُوا مَذَابِ النَّلَادُ هِ هل تجزون إلا بما كنتم تكسبون ﴾، فإنّ أعمالكم في الواقع هي التي أخذت بأطرافكم، وهي التي تتجسد أمامكم و تؤذيكم على الدوام.

#### بحوث

1-كما قلنا في ذيل الآية ٣٤ من سورة الأعراف، فإنّ بعض أهل البدع والأديان الختلقة في عصرنا استدلوا بآيات مثل: ﴿لكل لَقة لَجِل﴾ التي وردت مرّتين في القرآن، على ني خاتمية نبي الإسلام عَلَيْهُ وتوصلوا إلى أن كل دين ومذهب ينتهي في النهاية ويخلي مكانه لمذهب آخر، في حين أن الأمّة تعني القوم والجهاعة لا المذهب.

إنّ هدف هذه الآيات هو أنّ قانون الحياة والموت لا يختص بالأفراد، بل إنّـه يشــمل الأقوام والأمم أيضاً. فاذا سلكوا طريق الظلم والفساد فإنّهم سينقرضون لا محالة، خاصّة إذا لاحظنا في هذا البحث الآية التي قبلها والتي بعدها، فستثبت هذه الحقيقة بوضوح، وهي

١. يتضح ممّا قلناه أعلاه، أنّ الآية المذكورة تشتمل على قضية شرطية، ذكر شرطها، إلّا أنّ جزاءها مقدر، وجملة: ﴿ماذا يستعجل منه المجرمون﴾ جملة مستقلة، وتقدير الآية هكذا: (أرأيتم إن أتاكم عذابه بياتاً أو نهاراً كنتم تقدرون على دفعه أو تعدونه أمراً محالاً فإذا كان الأمر كذلك ماذا يستعجل منه المجرمون). وصاحتمله البعض من أنّ جملة: (ماذا يستعجل...) هي جزاء الشرط بعيداً جداً. دققوا ذلك.

أنّ الكلام ليس عن نسخ المذهب، بل عن نزول العذاب وفناء قوم أو أُمّة، لأنّ الآية السابقة واللاحقة تتحدثان عن نزول العذاب والعقاب الدنيوي.

٢-إذا لاحظنا الآيات أعلاه سيأتي هذا السؤال، وهو: هل ستبتلي المجتمعات الإسلامية أيضاً بهذا العقاب والعذاب في هذا العالم؟

والجواب عن هذا السؤال بالإيجاب، إذ لا دليل لدينا على أنّ هذه الأمّة مستثناة، بل إنّ هذا القانون في حق كل الأمم والملل، وما قرأناه في بعض آيات القرآن \_الأنفال، ٣٣ \_من أنّ الله سبحانه سوف لا يعذب هذه الأمّة، فهو مشروط بواحد من شرطين: إمّا وجود النّبي عَلَيْهُ بين أولئك، أو الاستغفار والتوبة من الذنوب، لا أنّه بدون قيد أو شرط.

٣- تؤكّد الآيات أعلاه مرّة أخرى على هذه الحقيقة، وهي أنّ أبواب التوبة تغلق حين نزول العذاب فلا ينفع الندم حينئذٍ، وسبب ذلك واضح، لأنّ التوبة في مثل هذه الأحوال تكون عن اكراه واجبار، ومثل هذه التوبة لاقيمة لها.

8003

وَيَسْتَنْبِعُونَكَ أَحَقُّ هُوَّ قُلْ إِي وَرَقِ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِ بَ ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِنَفْسِ ظَلَمَتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ لَا فَتَدَتْ بِدِّ وَأَسَرُّوا ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوُا ٱلْعَذَابُ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْفِسْطُ وَهُمَّ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ أَلاَ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ الْآلِنَ فَي بَيْنَهُم بِالْفِسْطُ وَهُم لَا يُظْلَمُونَ ﴿ أَلاَ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ الْآلِقِ فَي بَيْنَهُم بِالْفِسْطُ وَهُم لَا يُظْلَمُونَ ﴿ أَلاَ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ الْآلِقِ وَتُحْمُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ وَلِي اللَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ الْآلِقِ اللَّهِ مَا فِي السَّمَونَ وَٱلْأَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمَا لَا اللَّهُ مَا لَا يَعْمَا فِي السَّمَونَ وَالْأَرْضِ اللَّهُ وَالْمَالِقُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمَا لَا اللَّهُ مَا لَاللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمَالُونَ اللَّهُ وَالْمَالُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ مُعْمِنَا وَاللَّهُ وَالْمَالُونَ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالَمُ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالْمُونَ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

# التفسير

### لامعنىٰ للشك في العذاب الإلهي:

كان البحث في الآيات السابقة عن جزاء وعقاب الجرمين في هذه الدنيا والعالم الآخر، وتكمل هذه الآيات هذا البحث أيضاً.

فالآية الأولى تقول: إنّ هؤلاء يسألونك بتعجب واستفهام عن حقيقة هذا الوعيد بالعذاب الإلهي في هذا العالم والعالم الآخر: ﴿ويستنبئونك أحق هو﴾ ومن المعلوم أنّ «الحق» هنا ليس في مقابل الباطل، بل المراد منه هو: هل أنّ لهذه العقوبة حقيقة وواقعاً وأنّها ستتحقق؟ لأنّ الحق والتحقق مشتقان من مادة واحدة، ومن البديهي أنّ الحق في مقابل الباطل بهذا المعنى الواسع سيشمل كل واقع موجود، وستكون النقطة المقابلة له كل معدوم وباطل.

ويأمر الله سبحانه نبيّه أن يجيبهم على هذا السؤال بما أوتي من التأكيد: ﴿قُلْ لِي وَرَبِّي لِلَّهُ لحق﴾ وإذا ظننتم أنّكم تستطيعون أن تفلتوا من قبضة العقاب الإلهي فأنتم على خطأ كبير: ﴿وَهَا لَنْتُم بِمُعَجِزِينَ﴾.

الواقع إنّ هذه الجملة مع الجملة السابقة من قبيل بيان المقتضي والمانع، في الجملة الأولى يقول: إنّ عذاب الجرمين امر واقعي، وينضيف في الجملة الشّانية أنّ أينة قندرة

لاتستطيع أن تقف أمامه، تماماً كالآيات ٧و ٨ من سورة الطور: ﴿ إِنَّ مَدُلِبَ رَبُّكَ لُولَقَع \* هَالَهُ مَنْ دَلَقَع ﴾ .

إنّ التأكيدات التي تلاحظ في الآية تستحق الإنتباه، فمن جهة القسم، ومن جهة أخرى النّ ولام التأكيد، ومن جهة ثالثة جملة ﴿وها لَنتم بمعجزين﴾ وكل هذه تؤكّد على أنّ العقاب الإلهي حتمى عند ارتكاب الكبائر.

وتؤكّد الآية الآخرى على عظمة هذه العقوبة، وخاصة في القيامة، فتقول: ﴿وَلُو أَنْ لَكُلّ نَفْسَ طَلَمْسَ هَافِي الأَرْمَى القَتْدَهُ عِنْ إِنْ الواقع، إِنْ هؤلاء مستعدون لأن يدفعوا أكبر رشوة يكن تصورها من أجل الخلاص من قبضة العذاب الإلهي، لكن لا أحد يقبل من هؤلاء شيئاً، ولا ينقص من عذابهم مقدار رأس أبرة، خاصة وأنّ لبعض هذه العقوبات صبغة معنوية، وهي أنّهم: يرون العذاب والفضيحة في مقابل أتباعهم ممّا يوجب لهم اظهار الندم مزيداً من الحزي والعذاب النفسي فلذلك يحاولون عدم ابراز الندم: ﴿وَاسْرُوا الندامة لَهَا رَاوا العذاب النفسي فلذلك يحاولون عدم ابراز الندم: ﴿وَاسْرُوا الندامة لَهَا رَاوا العذاب النفسي فلذلك يحاولون عدم ابراز الندم: ﴿وَاسْرُوا الندامة لَهَا رَاوا العذاب النفسي فلذلك عاولون عدم ابراز الندم: ﴿وَاسْرُوا الندامة لَهَا رَاوا العذاب النفسي فلذلك عاولون عدم ابراز الندم: ﴿وَاسْرُوا الندامة لَهَا رَاوا العذاب النفسي فلذلك عادل عدم ابراز الندم: ﴿وَاسْرُوا الندامة العناب النفسي فلذلك المناوية المناوية عدم المناز الندم المناوية المناوية العناب النفسي فلذلك المناوية والعذاب النفسي فلذلك عليه المناوية والعذاب النفسي فلذلك المناوية والمناوية والعذاب النفسي فلذلك المناوية والعذاب النفسي فلذلك المناوية والمناوية والعذاب النفسي فلذلك المناوية والمناوية والعذاب النفسي فلذلك المناوية والمناوية والعذاب النفسي فلذلك المناوية والعذاب النفسي فلذلك المناوية والمناوية والمناوية والمناوية والمناوية والعذاب النفسي فلذلك المناوية والمناوية وال

ثمّ تؤكّد الآية على أنّه بالرغم من كل ذلك، فإنّ الحكم بين هؤلاء يجري بالعدل، ولا يظلم أحد منهم: ﴿وقفي بينهم بالقسط وهم لايظلمون ﴾. إنّ هذه الجملة تأكيد على طريقة القرآن داغاً في مسألة العقوبة والعدالة، لأنّ تأكيدات الآية السابقة في عقاب المذنبين يمكن أن توجد لدى الأفراد الغافلين تَوَهَّمَ أَنَّ المسألة مسألة انتقام، ولذا فإنّ القرآن يقول أوّلاً إنّ الحكم بين هؤلاء يجري بالقسط، ثمّ يؤكّد على أنّ أي أحد من هؤلاء سوف لا يظلم.

ثم، ومن أجل أن لا يأخذ الناس هذه الوعود والتهديدات الإلهيّة مأخذ الهزل، ولكي لا يظنوا أنّ الله عاجز عن تنفيذ هذه الوعود، تضيف الآية: ﴿ أَلَا إِنَّ للله هَا قَسِي السّماوات والأرض الله عاجز عن تنفيذ هذه الوعود، تضيف الآية: ﴿ أَلَا إِنَّ للله هَا قَسِي السّماوات والأرض الله عقى ولكن أكثرهم المعلمون ﴾ لأنّ جهلهم قد حجب بصيرتهم وجعل علها غشاوة فلم يعوا الحقيقة.

وتؤكّد آخر آية على هذه المسألة الحياتية مرّة أخرى، حيث تقول: ﴿هُويحيي ويميعه ﴾ وبناء على ذلك فإنّ له القدرة على إماتة العباد، كما أنّ له القدرة على إحيائهم لمحكمة الآخرة، وفي النهاية: ﴿ولِيه ترجعون﴾ وستلاقون جزاء كل أعمالكم هناك.

١. في الواقع، إن في الجملة أعلاه جملة مقدرة، وهي: (من هول القيامة والعذاب).

### بحثان

١- من جملة الأسئلة التي تطرح في مورد الآيات أعلاه: هل أنّ لسؤال المشركين عن واقعية العقاب الإلمي صفة الإستهزاء، أم أنّه كان سؤالاً حقيقياً؟

ذهب البعض إلى أنّ السؤال الحقيق علامة الشك، وهو لا يناسب وضع المشركين، إلّا أنّه بملاحظة أنّ كثيراً من المشركين كانوا في حالة تردد، وجماعة منهم أيضاً كانوا على علم بأحقيّة النّبي عَلَيْنَا ، وقد وقفوا ضده نتيجة التعصب والعناد وأمثال ذلك، فسيبدو واضحاً أن كون سؤال هؤلاء حقيقياً ليس بعيداً أبداً.

٢- إنّ حقيقة الندامة هي الندم على ارتكاب عمل اتّضحت آثاره السلبية سواء استطاع الإنسان أن يجبر ذلك أم لا، وندم الجرمين في القيامة من النوع الثّاني، وإغّاكتموه لأنّ إظهاره سيزيد من فضيحتهم.

8003

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْجَاءَ تَكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِن زَيِكُمْ وَشِفَآهُ لِمَافِي ٱلصُّدُودِ وَهُدَى وَ رَحْمَةُ لِلْمُوْمِنِينَ ﴿ ثَالَهِ فَلْ بِفَصْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَفِذَ لِكَ فَلْيَفْ رَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ ﴾ يَجْمَعُونَ ۞

# التمسير

### القرآن رهمة إلهية كبرى:

لقد جاءت في بعض الآيات السابقة بحوث في شأن القرآن عكست جوانب من مخالفات المشركين. وفي هذه الآيات تجدد الكلام عن القرآن بهذه المناسبة أيضاً، فني البداية تخاطب جميع البشرية خطاباً عالمياً وشمولياً وتقول:

﴿ يَا لَيُهَا النَّاسَ قَدَ جَاءَتُكُمُ مُومَظَةٌ مِنْ رَبِّكُمُ وَشَفَاءَ لَمَا فِي الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين ﴾. لقد بيّنت هذه الآية أربع صفات للقرآن، والإدراك مدلولاتها ومحتواها الابدّ أن نعتمد أوّلاً على لغاتها ومعناها.

«الوعظ» و«الموعظة»، كما جاء في المفردات: هو النهي المسمتزج بالنهديد، إنّ معنى الموعظة أوسع من هذا ظاهراً، كما نقل عن الخليل بن أحمد الغراهيدي في نفس كتاب المغردات، أنّ الموعظة عبارة عن التذكير بالنعم والطيبات المقترن برقة القلب، وفي الحقيقة فإنّ كل نصح وإرشاد يترك أثراً في المخاطب، ويخوفه من السيئات ويرغبه في الصالحات بسمى وعظاً وموعظة، وطبعاً ليس معنى هذا أنّ كل موعظة يجب أن يكون لها تأثير، بل المراد أنّها تؤثر في القلوب المستعدة.

والمقصود من شفاء أمراض القلوب، وبتعبير القرآن شفاء ما في الصدور، هـي تـلك التلوّثات المعنوية والروحية، كالبخل والحقد والحسد والجبن والشرك والنفاق وأمثال ذلك، وكلها من الأمراض الروحية والمعنوية.

والمقصود من «الهداية» هو الهداية نحو المقصود، أي تكامل ورقي الإنسان في كافة الجوانب الإيجابية.

والمراد من «الرحمة» هي النعم المادية والمعنوية الإلهيّة التي تشمل حال الأفراد اللائقين، كما نقراً في كتاب المفردات أنّ الرحمة متى ما نسبت إلى الله فإنّها تعني بذله وهبته للنعم، وإذا ما نسبت إلى البشر فإنّها تعني العطف ورقة القلب.

في الواقع، إنّ الآية أعلاه تشرح وتبيّن أربع مراحل من مراحل تربية وتكامل الإنسان في ظل القرآن.

المرحلة الأولى: مرحلة الموعظة والنصيحة.

المرحلة الثّانية: مرحلة تطهير روح الإنسان من مختلف أنواع الرذائل الأخلاقية. المرحلة الثّالثة: مرحلة الهداية التي تجري بعد مرحلة التطهير.

المرحلة الرّابعة، هي المرحلة التي يصل فيها الإنسان إلى أن يكون لائقاً لأن تشمله رحمة الله ونعمته.

وكل مرحلة من هذه المراحل تأتي بعد المرحلة السابقة لها، والجميل في الأمر أنّها تتمّ جميعاً في ظل نور القرآن وتوجيهاته.

القرآن هو الذي يعظ البشر، والقرآن هو الذي يغسل قبلوبهم من تبعات الذنبوب والصفات القبيحة، والقرآن هو الذي يوقد نور الهداية في القلوب ليضينها، والقرآن أيضاً هو الذي ينزل النعم الإلهيّة على الفرد والمجتمع.

ويوضح أميرالمؤمنين على الله في كلامه الجامع في نهج البلاغة هذه الحقيقة بأبلغ تعبير، حيث يقول: «فاستشفوه من أدوائكم، واستعينوا به على ولائكم، فإنَّ فيه شفاء من أكبر الداء، وهو الكفر والنفاق، والغي والضلال» (

وهذا بنفسه يبين أنَّ القرآن وَصْفَة لتحسين حال الفرد والمجتمع، وصيانتهم من أنواع الأمراض الأخلاقية والاجتماعية، وهذه الحقيقة أودعها المسلمون في كف النسيان، وبدل أن يستفيدوا من هذا الدواء الشافي، فإنهم يبحثون عن دوائهم وعلاجهم في المذاهب الأخرى، وجعلوا هذا الكتاب السماوي الكبير كتاب قراءة فقط، لاكتاب تفكر وعمل ا

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.

وتقول الآية الأخرى من أجل تكيل هذا البحث والتأكيد على هذه النعمة الإلهية الكبرى \_أي القرآن الجيد \_ ﴿قل بفضل الله ويرحمنه فبذلك فليفرحوا ﴾ ولا يفرحوا بمقدار التروات، وعظم المراكز، وعزة القوم والقبيلة، لأنّ رأس المال الحقيقي والأساس للسعادة الحقيقية هو هذا القرآن، فهو أفضل من كل ما جمعوه، ولا يمكن قياسه بذلك الجموع، إذاً ﴿هو عَير مماً يجمعون ﴾.

### بحثان

# ١\_ هل أنّ القلب هو مركز الإمساسات؟

ظاهر الآية الأولى من هذه الآيات، كما هو ظاهر بعض آيات أخرى من القـرآن. أنّ مركز الأمراض الأخلاقية هو القلب.

إنّ هذا الكلام يمكن أن يعارضه في البداية هذا الإشكال، وهو أنّنا نعلم أنّ كل الأوصاف الأخلاقية والمسائل الفكرية والعاطفية ترجع إلى روح الإنسان، وليس القلب إلّا مضخة أتوما تيكية لنقل الدم وتغذية خلايا البدن.

هذا حقّ طبعاً، فإنّ القلب له وظيفة إدارة جسم الإنسان، والمسائل النفسية مرتبطة بروح الإنسان، لكن توجد هنا نكتة دقيقة إذا ما لوحظت سيتضح رمز هذا التعبير القرآني، وهي أنّ في جسم الإنسان مركزين كل منها مظهر لبعض الأعبال النفسية للإنسان، أي إنّ كلاً من هذين المركزين إذا تأثر بالانفعالات النفسية فإنّه سيظهر رد الفعل مباشرة: أحدهما المخ، والآخر القلب.

عندما نبحث المسائل الفكرية في محيط الروح، فإنّ انعكاس ذلك التفكير سيتّضح فوراً في المنح، وبتعبير آخر فإنّ المنح آلة تساعد الروح في مسألة التفكر، ولذلك فإنّ الدم يدور بصورة أسرع في المنح في حالة التفكير، وتتفاعل خلايا المنح بصورة أكبر، وبالتالي سوف تمتص كمية أكبر من الغذاء وترسل أمواجاً أكثر.

أمّا عندما يكون الكلام والبحث حول المسائل العاطفية كالعشق والحبّة، والتصميم والإرادة والغضب والحقد والحسد، والعفو والصفح، فإنّ نشاطاً عبيباً يبدأ في قبلب الإنسان، فأحياناً تشتد ضرباته، وأحياناً تقل إلى الحد الذي يُظن معه أنّه سيتوقف عن العمل، ونشعر أحياناً أن قلبنا يريد أن ينفجر، كل ذلك نتيجة للإرتباط الوثيق للقلب مع هذه المسائل.

لهذه الجهة ينسب القرآن الجيد الإيمان إلى القلب، فيقول: ﴿وَلَمَّا يَبِدَحُلُ الْإِيحَانُ فَيَ لَمُونِكُم ﴾ . ويعبر عن الجهل والعناد وعدم الإذعان للحق بأنَّه عمى القلب: ﴿وَلَكُنْ تُعْمَى لِلْقُلُوبِ لِلنَّهِ فِي الصدور﴾ .

ومن نافلة القول، فإن مثل هذه التعبيرات ليست مختصة بالقرآن، بل تلاحظ في أدب اللغات المختلفة في الأزمنة الغابرة، وتلاحظ اليوم أيضاً مظاهر هذه المسألة بأشكال مختلفة. فغالباً ما نقول للشخص الذي نحترمه ونحبّه: إنّ لك مكاناً في قلوبنا، أو أنّ قلوبنا منشدة إليك، والأدباء يجسدون هذا المعنى ويجعلون سنبلة العشق نابعة من القلب دائماً.

كل ذلك لأنّ الإنسان يحس داعًا بتأثير خاص في قلبه في حالة العشق والغرام، أو الحقد والحسد، أي إنّ أوّل قدحة في هذه المسائل النفسية عند انتقالها إلى الجسم تتجلّى في القلب.

إضافة إلى كل هذا، فقد أشرنا سابقاً إلى أن أحد معاني القلب في اللغة هو عقل وروح الانسان، ومعنى ذلك أن القلب لا ينحصر بهذا العضو الخاص الموجود داخل الصدر، وهذا بنفسه يمكن أن يكون تفسيراً آخر لآيات القلب، لكن لاجميعها، لأنّ بعضها صرّحت بأنها القلوب التي في الصدور دققوا ذلك ...

#### ٢\_ ما هو الفرق بين الفضل والرممة؟

هناك بحث مفصّل بين المفسّرين في الفرق بين الفضل والرحمة اللذين أشير إليهما في الآية الثّانية.

أ) فالبعض اعتبر الفضل الإلهي إلى النعم الظاهرية. والرحمة إشارة إلى النعم الباطنية، وبتعبير آخر إنّ إحداها النعم المادية، والأخرى النعم المعنوية. وقد جاءت مراراً في آيات القرآن جملة: ﴿وليتفولهن فضل الله ﴾ آو ﴿لتبتغولهن فضله ﴾ عنى تحصيل الرزق والموارد المادية. ٥

ب) وقال البعض الآخر: إنّ الفضل الإلهي بداية النعمة، ورحمته دوام النعمة. وإذا مــا
 لاحظنا أنّ الفضل هو بذل النعمة وهبتها، وأن ذكر الرحمة بعد ذلك يجب أن يكون شــيئاً

٢. الحج، ٤٦.

١. الحجرات، ١٤.

٤. النّحل، ١٤.

٣. الجمعة، ١٠.

٥. يراجع، الرّوم، ٢٣؛ والبقرة، ١٩٨؛ والاسراء، ١٢؛ و...

مضافاً على ذلك يتضح المراد من هذا التفسير. وما نقرؤه في روايات متعددة من أنّ المراد من الفضل الإلهي هو وجود النّبي عَلَيْنَةُ ونعمة النّبوة، وأنّ المراد من رحمة الله وجود علي الله ونعمة الولاية ربّا كان إشارة إلى هذا التّفسير، لأنّ النّبي عَلَيْنَهُ كان بداية الإسلام، والإمام علي الله سبب بقائه واستمراره فأحدهما علّة محدثة وموجدة، والآخر علّة مبقية \

واحتمل البعض الآخر أن يكون الفضل إشارة إلى نعم الجنّة، والرحمة إشارة إلى العفو عن الذنب وغفرانه.

ج) ويحتمل أيضاً أن الفضل إشارة إلى نعمة الله العامّة التي تعم العدو والصديق، والرحمة \_ بعد علاحظة كلمة (للمؤمنين) التي ذكرت كقيد للرحمة في الآية السابقة \_ إشارة إلى رحمـــته الخاصّة بالمؤمنين.

التّفسير الآخر الذي ذكر لهاتين الكلمتين، هو أنّ فضل الله إشارة إلى مسألة الإيمان، والرحمة إشارة إلى القرآن الجيد الذي سبق الكلام عنه في الآية السابقة.

طبعاً، إنّ أغلب هذه المعاني لا تضاد بينها، ويمكن أن تجمع جميعها في المفهوم الجامع للفضل والرحمة.

#### रुअ

١٠ للإطلاع على هذه الرّوايات، راجع تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٣٠٧ و ٣٠٨.

قُلْ أَرَةً يَنتُم مَّا أَندَلَ اللهُ لَكُمْ مِن رِزْفِ فَجَعَلْتُ مِينَهُ حَرَامًا وَحَلَاكُ قُلْ ءَ اللهُ أَذِي لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ الْحَالِمُ اللهِ اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

### التفسير

### هو الشاهد في كل مكان|

كان الحديث في الآيات السابقة عن القرآن، والموعظة الإلهيّة والهداية والرحمة في هذا الكتاب الساوي، وتتحدث هذه الآيات عن قوانين المستركين المبتدعة والخرافية وأحكامهم الكاذبة، لأنّ الذي يؤمن بالله ويعلم أنّ كل المواهب والأرزاق منه، يجب أن يقبل هذه الحقيقة أيضاً، وهي أنّ بيان حكم هذه المواهب من حيث الحلية والحرمة بيده، وإنّ التدخل في هذا العمل بدون إذنه عمل غير صحيح.

الآية الأولى وجهت الخطاب إلى النّبي تَبَرُّرُ وقالت: ﴿قُلْ لَرَايِتُم مَا لَنزَلَ الله لكم مِنْ رَفَقُ فَجِعلتم منه حراما وحلالا ﴾ إذ أنّهم طبقاً لسننهم الخرافية حرموا قسماً من الدواب باسم «السائبة» و «البحيرة» و «الوصيلة \ »، وكذلك حرّموا جزءاً من محاصيلهم الزراعية، وحرموا

١. «البحيرة» هي الحيوان الذي يلد عدّة مرّات، و«السائبة» هو البعير الذي أنتج عشرة أو اثني عشر ولداً،
 و«الوصيلة» كانت تطلق على الغنم إذا ولدت سبعة بطون. ولمزيد التوضيح راجع تفسير الآية ١٠٢ من سورة المائدة.

أنفسهم من هذه النعم الطاهرة المحلّلة، إضافةً إلى ذلك فإنّ كون الشيء حراماً أو حلالاً ليس مرتبطاً بكم، بل هو مختص بأمر الله خالق تلك الموجودات.

ثمّ تقول: ﴿قُلْ آلله أَدُنْ لَكُمْ لَمْ عَلَى الله تَغْتَرُونَ﴾، أي إنّ لهذا العمل صورتين لا ثالث لهما: فإمّا أن يكون بإذن الله، أو أنّه تهمة وافتراء، ولماكان الاحتمال الأوّل منتفياً، فلم يبق إلّا الثّاني.

الآن وقد أصبح من المسلم أنّ هؤلاء بهذه الأحكام الخرافية المبتدعة، إضافةً إلى أنّهم حُرموا من النعم الإلهيّة، فإنّهم قد افتروا على الساحة الإلهيّة المقدّسة، ولذلك تضيف الآية: 
﴿ وها كُلّ الّذين يغترون على الله التكذب يوم القيامة إنّ الله لذو قضل على الناس و ولذلك فإنّه لسعة رحمته لا يعاقب هؤلاء فوراً على أعهالهم القبيحة.

إِلَّا أَنَّ هؤلاء بدل أن يستغلوا هذه الفرصة الإلهيّة ويشكروا اللّه على ذلك وينيبوا إليه، فإنّ أكثرهم غافلون: ﴿وَلَكُنْ أَكْثُرِهُم لِلْمُكُرُونَ﴾.

ويحتمل في تفسير هذه الآية أيضاً، أن كون كل هذه المواهب والأرزاق ـعدا الأشياء المضرة والخبيئة المستثناة ـعللة هو بنفسه نعمة إلهيّة كبرى، وإنّ كثيراً من الناس بدل أن يؤدّوا شكر هذه النعمة، فإنّهم يكفرون بها، ويحرمون أنفسهم من هذه النعمة بأحكامهم الخرافية وممنوعاتها.

وحتى لا يتصور أحد أنّ هذه المهلة الإلهيّة دليل على عدم إحاطة علم الله سبحانه بكل أعال هؤلاء، فإنّ آخر آية من آيات البحث تبيّن هذه الحقيقة بأبلغ عبارة وتوضح أنّ الله مطّلع على كل ذرات الموجودات في خفايا السهاء والأرض، ومطّلع على دقائق أعال العباد، فتقول: ﴿وهاتكون في هأن وها تتلو هنه هن قرآن ولا تعملون هن عمل الآكنا عليكم همودا إذ تفيضون فيه ﴿

«الشهود» جمع شاهد، وهو في الأصل بمعنى الحضور المقترن بالمشاهدة بالعين أو القلب أو القلب أو القلب أن الله سبحانه ليس وحده المراقب لأعمال البشر، بل إنّ الملائكة المطيعين لأمره مطّلعون أيضاً على كل هذه الأعمال وناظرون إليها.

ا. لقد أرجع البعض ضمير «منه» إلى «الله»، أي (إنّ الآيات التي تتلوها من الله)، إلّا أنّ الضمير يرجع إلى الشأن أو القرآن ظاهراً، كما قاله كثير من المغسّرين، أي الآيات التي تتلوها في كل عمل مهم، أو الآيات التي تتلوها من القرآن.

وكها أشرنا سابقاً، فإن التعبير بصيغة الجمع في حق الله سبحانه مع أن ذات المقدّسة أوحدية من جميع الجهات، إشارة إلى عظمة مقامه، وأن له دائماً مأمورين مطيعين مستعدين لتنفيذ أمره والواقع فإن الكلام ليس عن الله وحده، بل عنه وعن كل هـؤلاء المأمورين المطيعين.

ثم تعقب الآية على مسألة اطلاع الله على كل شيء بتأكيد أكبر، فتقول: ﴿وها يعزب عن ربّك مِن مِثْقَال دُرَّة فِي الأرض ولا فِي السماء ولا أصغر مِن دَلك ولا أكبر إلّا في كتاب مبين﴾.

«يعزب» مأخوذة من العزوب، وهو في الأصل بمعنى الإبتعاد عن البيت والأهل في سبيل إيجاد وتهيئة المراتع للأغنام والحيوانات، ثمّ استعملت بمعنى الغيبة والإختفاء بصورة مطلقة. «والذّرة» بمعنى الجسم الصغير جدّاً، ولذلك يقال للنمل الصغير: ذرة، ولمزيد التوضيح

راجع تفسير الآية ٤٠ من سورة النساء.

«الكتاب المبين» إشارة إلى علم الله الواسع، والذي يعبر عنه أحياناً باللوح المحفوظ، وقد تحدثنا عن هذا الموضوع في تفسير الآية ٥٩ من سورة الأنعام.

#### يحوث

1-إنّ الآيات أعلاه قد أثبتت ضمن عبارات قصيرة هذه الحقيقة، وهي أنّ حق التشريع مختص بالله، وكل من يقدم على مثل هذا العمل بدون إذنه وأمره، فإنّه يكون قد افترى على الله، لأنّ كل الهبات والارزاق تنزل من عنده، وإنّ الله سبحانه هو المالك الأصلي لها في الحقيقة، وبناءً على هذا فإنّ له الحق في أن يجعل بعضها مباحاً والبعض الآخر غير مباح

ومع أنَّ أوامره في هذا الجال تهدف إلى نفع العباد وتكاملهم وليس له أدنى حاجة لهذا العمل، إلّا أنّه على كل حال هو صاحب الاختيار والتشريع، وقد يرى أنَّ من المصلحة اعطاء أحد العباد كالنّبي عَلِينًا حق هذا العمل في حدود معينة، كما يستفاد من روايات متعددة \_أيضاً \_أنّ النّبي عَلِينًا قد حرم بعض الأمور أو أوجبها، والذي عبرت عنه الرّوايات به (فرض النّبي)، المون الطبيعي أنّ كل أوامره ونواهيه في حدود ما خوله الله سبحانه من الصلاحيات، وحسب أمر الله.

إِنَّ جَلَة ﴿ لَالله أَدُن لَكُم ﴾ دليل أيضاً على أن من الممكن أن يجيز الله أحداً عثل هذه الإجازة.

١. أصول الكافي، ج ١، ص ٢٦٥.

إنّ هذا البحث مرتبط عسألة «الولاية التشريعية»، والتي سنبيّنها بصورة أكثر تفصيلاً في محل آخر إن شاء الله تعالى.

٢- إنّ تعبير الآيات أعلاه عن الرزق بالنزول - مع أنّنا نعلم أنّ المطر هو الوحيد الذي ينزل من السهاء - إمّا لأنّ هذه القطرات المباركة تشكّل الأساس لكل الأرزاق، أو لأنّ المراد هو «النزول المقامي» الذي أشرنا إليه سابقاً، ومثل هذا النعبير يلاحظ في المكالمات اليومية، فمثلاً إذا صدر أمر من شخص كبير، أو هبة ما إلى شخص صغير، فيقولون: إنّ هذا الأمر صدر من الأعلى، أو أنّه وصلنا من فوق.

٣ لقد أثبت علماء الأصول بجملة ﴿ آلله لذن لكم لم ملى الله مناون ﴾ قاعدة عدم حجية الظن، وقالوا: إنّ هذا التعبير يوضح أنّه لا يكن إثبات أي حكم من الأحكام الإلهيّة بدون القطع واليقين، وإلّا فإنّه افتراء على الله وحرام. (لنا بحوث في هذا الاستدلال ذكرناها في مباحث علم الأصول).

3- إنّ الآيات أعلاه تعطينا درساً آخر، وهبو أنّ التشريع مقابل شريعة الله دين الجاهلية، حيث كانوا يعطون لأنفسهم الحق في وضع الأحكام مع ضيق أفكارهم وضحالتها، ولكن لا يمكن أن يكون المؤمن الحقيقي كذلك مطلقاً، وما نبراه في عصرنا الحاضر من أنّ جماعة يتحدثون عن الله والإسلام، وفي الوقت نفسه يمدون يد الإستجداء نحو قوانين الآخرين غير الإسلامية، أو يسمحون لأنفسهم بأن يطرحوا جانباً قنوانين الإسلام باعتبارها غير قابلة للتطبيق ويشرّعون بأنفسهم القوانين، فإنّ هؤلاء من أتباع سنن الجاهلية أيضاً.

إنّ الإسلام الواقعي لا يقبل التجزئة، فعندما قلنا: إنّنا مسلمون، فيجب أن نعترف بكل قوانينه فما يقال من أنّ قوانين الإسلام غير قابلة بأجمعها للتنفيذ وهم باطل لا أساس له، وهو ناشىء من التغريب وانهيار الشخصية.

طبعاً، إنّ الإسلام \_ نظراً لشمولينه \_ قد أطلق لنا في بـ عض المسائل اتخاذ مـقررات وقوانين مناسبة مع ذكر الأصول العامّة حتى نستطيع أن ننظم احتياجات كل عصر وزمان حسب تلك الأصول بالاستشارة والتشاور، ثمّ نضعها في حيز التنفيذ.

٥- أكدت الآية الأخيرة حين الإشارة إلى سعة علم الله على ثلاث مسائل وقالت: إنّك لا تكون في حالة نفسية معينة، ولا تتلو أية آية، ولا تقوم بأي عمل إلّا ونحن شاهدون عليك وناظرون إليك.

إنّ هذه التعبيرات الثلاثة إشارة إلى أفكار وأقوال وأعبال البشر، أي إنّ الله تعالى كما ينظر إلى أعبالنا، فإنّه يسمع كلامنا، وهو مطلع على أفكارنا ونيّاتنا، ولا يخرج عن إحاطة علم الله شيء منها.

ولا شك أنّ النية والحالات الروحية تقع في المرحلة الأولى، والقــول يأتي بــعدها، ثمّ يتبعها العمل والتنفيذ، ولهذا قد ورد نفس الترتيب في الآية.

ثمّ إنّنا نرى أنّ القسم الأوّل والثّاني قد ذكرا بصيغة المفرد، والخطاب موجه إلى النّبي تَبَيّنينَ الله الله القسم الثّالث فإنّه ورد بصيغة الجمع والخطاب موجه لعامّة المسلمين، ويمكن أن يكون ذلك باعتبار أن اتّخاذ القرار في البرامج الإسلامية مرتبط بقائد الأمّة وهو النّبي تَبَيّنينَ كها أن تلقي آيات القرآن من الله و تلاوتها يتم عن طريقه، إلّا أنّ العمل بهذه البرامج والأوامر متعلق بكل الأمّة، ولا يستثنى من ذلك أحد.

٦\_ لقد بيّنت آخر هذه الآيات درساً كبيراً لكل المسلمين... درس يستطيع أن يسلك بهم طريق الحق ويصرفهم عن الإنحرافات والطرق الملتوية... درس فيه صلاح المجتمع مع التوجّه اليه، وهو: إنّنا يجب أن نعي هذه الحقيقة، وهي أنّ كل خطوة نخطوها، وكل كلام نقوله، وكل فكرة تخطر في أذهاننا، ولأي جهة ننظر، وعلى أي حال نكون، فاليس الله سبحانه وحده يراقبنا ونحن على هذه الأحوال والأفعال، بل إنّ ملائكته تراقبنا أيضاً، وينظرون إلينا بكل دقة وانتباه.

إنّ أدنى حركة في خفايا السهاء والارض لا تخفي على علمه ونظره، بل إنّها تثبت كلّها في ذلك اللوح المحفوظ الذي لا طريق للغلط والاشتباه والاختلاف إليه... في صفحة علم الله اللامتناهي... في فكر الملائكة المقربين وكتّاب أعمال الآدميين... في ملفنا وصحيفة أعمالنا كلنا.

ولم يكن ذلك بدون مبرر وعلة حيث يقول الإمام الصادق على: «كان رسول الله إذا قرأ هذه الآية بكى بكاءً شديداً» \... فإذا كان رسول الله تَجَلَّيُنَ مع كل ذلك الإخلاص والعبودية، ومع كل تلك المخدمة للخلق والعبادة للخالق خائفاً من عمله في مقابل علم الله، فإنّ حالنا وحال الآخرين معلوم.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ١١٦، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ٣٠٨.

# الثفسير

## طمأنينة الروع في ظل الإيمان:

لما شرحت الآيات السابقة بعضاً من حالات المشركين والأفراد غير المؤمنين، بـيّنت هذه الآيات حال المؤمنين المخلصين المجاهدين المتقين الذيـن يـقعون في الطـرف المـقابل لأولئك تماماً، حتى بعرف النور من الظلمة، والسعادة من الشقاء من خلال المقارنة بينهم كما هو شأن القرآن وطريقته دائماً.

تقول الآية أوّلاً: ﴿ لَا إِنّ لُولِياء للله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ ومن أجل فهم دقيق لحتوى هذا الكلام لابد أن نعرف معنى الأولياء جيداً.

«الأولياء» جمع ولي، وقد أخذت في الأصل من مادة: ولي، يلي، بمعنى عدم وجود واسطة بين شيئين، و تقاربهما و تتابعهما، ولهذا يطلق على كل شيء له نسبة القرابة والقرب من شيء آخر سواء كان من جهة المكان أو الزمان أو النسب أو المقام، بأنه ولي، ومن هنا استعملت هذه الكلمة بمعنى الرئيس والصديق وأمثال ذلك.

بناءً على هذا، فإنّ أولياء الله هم الذين لايوجد حاجب وحائل بينهم وبين الله، فـقد زالت الحجب عن قلوبهم ويتقلبون في نور المعرفة والإيمان والعمل الخالص، ويسرون الله بعيون قلوبهم بحيث لايجد الشك أي طريق إلى تلك القلوب الوالهة، وبالنظر لهذه المعرفة بالله الأزلي والقدرة اللامحدودة والكمال المطلق، فإنّ كل شيء سوى الله حقير في نظرهم ولا قيمة له، وفانٍ لا أهميّة له.

إنّ من يرى المحيط يزهد في القطرة، ومن ينظر الى نور الشمس لا يهتم بنور الشمعة.

ومن هنا يتضح أنّ هؤلاء لماذا لايخافون، لأنّ الخوف ينشأ عادة من احتمال فقدان النعم التي يمتلكها الإنسان، أو من الأخطار التي يمكن أن تهدده في المستقبل، كما إنّ الغم والهسم يرتبط عادة بما يتعلق بالماضي، ويستولي على الإنسان نتيجة فقدانه لإمكانيات وثروات كانت تحت يده.

إنّ أولياء وأحباء الله الحقيقيين متحررون من كل أشكال الإرتباط والتعلق يعالم المادة، ويحكم «الزهد» بمعناه الحقيق وجودهم، فهم لا يجزعون من فقدان الممتلكات المادية ولا يخافون من المستقبل، ولا يشغلون أفكارهم بمثل هذه المسائل. وبناءً على ذلك فإن الغموم والأخاويف التي ترتبط بالماضي والمستقبل، والتي تجعل الآخرين في حال اضطراب وقلق دائم، لا سبيل لها إلى وجود هؤلاء.

إنّ الماء في الإناء الصغير قد يهتز من نفخة إنسان، لكن الهيط الكبير لا يستأثر حسى بالعاصفة، ولذلك سمّوه الهيط الهادي: ولكهلا تأسوا على حافاتكم ولا تفرحوا بما آقاكم فلا فلم يكن لهم تعلّق بما كان في ايديهم سابقاً، ولا يصيبهم الغم والحزن في اليوم الذي سيفار قونه، فإنّ روحهم أكبر، وفكرهم أسمى من أن تؤثر فيهم مثل هذه الحوادث في الماضي والمستقبل. على هذا الأساس فإنّ الأمن والطمأنينة الواقعية هي الحاكمة على وجودهم، وعلى حدّ قول القرآن: ولولئك لهم الأمن في المعنى آخر: والا بذكر الله تطمئن القلوب كرا.

والخلاصة هي أنّ الحزن والخوف عند البشر يتولّدان عادة من حبّ الدنيا، فمن الطبيعي أن لا يصيب هؤلاء الذين نفضوا ابديهم وقلوبهم من حبها خوف، أو حزن.

كان هذا هو البيان الاستدلالي للمسألة. وقد يعرض هذا الموضوع أحياناً ببيان آخر يتخذ شكلاً عرفانياً بهذه الصورة:

إنَّ أُولِياءَ الله غارقون في صفات جماله وجلاله، وذائبون في مشاهدة ذاته المقدَّسة إلى

٢. الأنعام، ٨٢

١٠ الحديد، ٢٣.

۳ الزعد، ۲۸.

الحد نسواكل شيء غيره، ومعلوم أنّ الغم والحزن والخوف والوحشة تحستاج حستماً إلى تصور فقدان وخسارة شيء ما، أو مواجهة عدو أو موجود خطر، فمن لم يجعل لغير الله مكاناً في قلبه ولا طريقاً إلى فكره، ولا يقبل في روحه إله غيره، كيف يمكن أن يسغتم ويخاف ويستوحش؟

لقد اتضحت ممّا قلناه هذه الحقيقة أيضاً، وهي أنّ المقصود من الغموم هي الغموم المادية والأخاويف الدنيوية، وإلّا فإنّ وجود أولياء الله مملوء بالخوف والخشية... الخوف من عدم أداء الواجبات والمسؤوليّة. والأسف والحسرة على أن يكون قد فاتهم شيء من الموفقية، ولهذا الخوف والحسرة صفة معنوية، فهما أساس تكامل وجود الإنسان ورقيّه، بعكس الخوف والحزن الدنيويين فهما أساس الإنحطاط والتسافل.

يقول أميرالمؤمين عليه في خطبته المعروفة مع همام، حيث يجسد فيها حالات أولياء الله في أرقى وصف: «قلوبهم معزونة، وشرورهم مأمونة»، ثمّ يقول: «ولولا الأجل الذي كتب الله عليهم لم تستقر أرواحهم في أجسادهم طرفة عين، شوقاً إلى الثواب، وخوفاً من العقاب» أ.

ويقول القرآن الجيد \_أيضاً \_ في شأن المؤمنين: ﴿اللَّذِينَ يَعْشُونَ رَبِّهِم بِالغيبِ وَهُم حَنْ الساعة مشفقون ﴾ أ. وبناء على ذلك فإنّ لهؤلاء خوفاً آخر.

هناك بحث بين المفسّرين فيمن هم المقصودون من أولياء الله، إلّا أنَّ الآية الشّانية وضحت المطلب وأنهت النقاش، فهي تقول: ﴿الذين آمنوا وكانوا يتّقون ﴾.

الملفت للنظر أنّها ذكرت الإيمان بصيغة الفعل الماضي المطلق، والتقوى بصيغة الماضي الملفت للنظر أنّها ذكرت الإيمان هؤلاء قد بلغ حد الكمال، إلّا أنّ التقوى التي تنعكس في العمل اليومي، وتتطلب كل يوم وكل ساعة عملاً جديداً، ولها صفة تدريجية، فإنّها قد ظهرت على هؤلاء بصورة برنامج دائمي ومسؤولية متواصلة.

نعم... إنّ الذين يرتكزون على هذين الركنين الأساسيين: الدين والشخصية، يحسون بدرجة من الطمأنينة داخل أرواحهم بحيث لا تهزهم أية عاصفة من عواصف الحياة، بل يقفون أمامها كالجبل، كما وصفهم الحديث: «المؤمن كالجبل الراسخ لا تحركه العواصف». "

١. نهج البلاغة، خطبة ١٩٣. ٢. الأنبياء، ٤٩.

٣. أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٤١؛ وشرح أصول الكافي، للمولى محمد صالح المازندراني، ج ٩، ص ١٨١.

وتؤكّد الآية الثّالثة على مسألة عدم وجود الخوف والغم والوحشة في شخصية وقلوب أولياء الحق بهذه العبارة: ﴿لهم البشرى في العياة الدنيا وفي الآخرة وعلى هذا فهم ليسوا خالين من الخوف والغم وحسب، بل إنّ البشارة والفرحة والسرور بالنعم الكثيرة والمواهب الإلهيّة اللامحدودة في هذه الدنيا والآخرة من نصيبهم. (ينبغي الانتباه إلى أنّ البشرى قد ذكرت مع ألف ولام الجنس بصورة مطلقة، فهي تشمل أنواع البشارات).

ثمّ تضيف من أجل التأكيد أيضاً: ﴿لا تبديل لكلمات الله ﴾ بل هي ثابتة حقّة، وأنّ الله سبحانه سيني بما وعد به أولياءه، و﴿ذلك هوالفوزالعظيم ﴾.

وحولت الآية الخطاب إلى النّبي عَبَالَة الذي يمثل رأس سلسلة أولياء الله وأحبائه مخاطبة له بلحن المواساة وتسلية الخاطر: ﴿ولا يحزنك قولهم إنّ للعزّة لله جميعا ﴾ ولا يمكن أن يقوم العدو بعمل مقابل إرادة الحق، فإنّه تعالى عالم بكل خططهم ودسائسهم. ف ﴿هوالسميع العليم ﴾.

## بحثان

وهنا بحثان ينبغي التوقف عندهما:

# ١\_ما هو المراد من البشارة في الآية؟

هناك بحث وجدال بين المفسّرين في المراد من البشارة التي أعطاها الله في الآيات أعلاه لأوليائه في الانتا والآخرة، فالبعض اعتبرها مختصة بالبشارة التي تقدمها الملائكة للمؤمنين عند الاحتضار والموت، ﴿ولْبِهُرُولُ بِالجِنَّةُ التِي كنتم تومدون﴾ (.

والبعض الآخر يعتبرها إشارة إلى وعود الله بالنصر والتغلب على الأعداء، والحكم في الأرض ماداموا مؤمنين وصالحين.

وقد فسّرت هذه البشارة في بعض الرّوايات بأنّها المنامات الجيدة التي يراها المؤمنون. إلّا أنّه، وكما قلنا، فإنّ إطلاق هذه الكلمة، وألف لام الجنس في البشرى قد أخفيا فيها مفهوماً واسعاً بحيث إنّها تشمل كل نوع من البشارة وفرحة الإنتصار والموفقية، ويندرج

ا. فصّلت، ۳۰

فيها كل ما ذكر أعلاه، وفي الواقع فإنّ كلاً منها إشارة إلى زاوية من هذه البشارة الإلهسيّة الواسعة.

وربّما كان ما فشرت به البشرى في بعض الرّوايات بأنّها المنامات الحسنة والرؤيا الصالحة إشارة إلى أنّ كل البشارات حتى الصغيرة منها، تدخل أيضاً في مفهوم البشرى، لا أنّها منحصرة بها.

فى الواقع، وكما قيل سابقاً أيضاً، فإنّ هذا هو الأثر التكويني والطبيعي للإيمان والتقوى حيث تبتعد عن روح الإنسان أشكال الإضطراب والقلق المـتولدة من الشك والتردد، وكذلك المتولدة من الذنب والتلوّث والفجور، فكيف يمكن أن يشعر بالراحة والاطمئنان من لا إيمان له، ومن ليس له متكاً معنوي يعتمد عليه في أعماق روحه؟!

إنّه يبق في سفينة وسط بحر هانج متلاطم الأمواج تقذف به الأمواج العظيمة في كــل جانب وصوب وقد فتحت دوامات البحر أفواهها لابتلاعه !!

كيف يمكن أن يهدأ بال ويطمئن خاطر من تلطخت يداه بالظلم والجور وإراقة دماء الناس وغصب أموال وحقوق الآخرين؟ إنّه \_ وبخلاف المؤمنين \_ لا يتمتع حتى بالنوم الهادىء، وغالباً ما يرى المنامات المرعبة التي يرى نفسه فيها مشتبكاً مع العدو، وهذا بنفسه دليل على اضطراب روح هؤلاء.

من الطبيعي أنّ الشخص الجاني \_خاصّة إذا كان مطارداً \_ يرى في عالم الرؤيا أشباحاً مرعبة قد أحكمت الطوق لإلقاء القبض عليه، أو أنّ روح ذلك المقتول المظلوم تصرخ في أعهاق ضميره و تعذبه، ولهذا فإنّه عندما يستيقظ يقول كيزيد: مالي وللحسين؟ أو يقول ما قاله الحجاج: مالي ولسعيد بن جبير؟! أ

#### ٢\_ الرّويات الواردة عن أهل البيت على الم

۲. تفسیر ثعالبی، ج ۱، ص ۹۵.

١٠ بحارالانوار، ج ٤٥، ١٩٥ و١٩٧.

تلا أميرالمؤمنين علي الآية: ﴿ لَا لِنَ لُولِيا. للله ... ﴾ ثمّ سأل أصحابه: أتعلمون من هم أولياء الله؟ فقالوا: أخبرنا بهم يا أميرالمؤمنين، فقال: «هم نحن وأتباعنا، فمن تبعنا من بعدنا طوبى لنا، وطوبى لهم أفضل من طوبى لنا»، قالوا: يا أميرالمؤمنين، ما شأن طوبى لهم أفضل من طوبى لنا؟ ألسنا نحن وهم على أمر؟ قال: «لا. إنّهم حملوا ما لم تحملوا عليه، وأطاقوا ما لم تطيقوا» أ.

ويروي أحد أصحاب الإمام الصادق عليه أنّه قال: إنّ أتباع هذا المذهب يرون في أواخر لحظات عمرهم ما تقربه أعينهم، قال الراوي: فقلت له بضع عشرة مرّة: أي شيء؟ فقال في كلّها: «يرى» لايزيد عليها، ثمّ جلس في آخرها فقال: «أبيت إلّا أن تعلم»؟ فقلت: نعم يابن رسول الله... ثمّ بكيت، فرق لي، فقال: «يراهما والله» فقلت: بأبي وأمي من هما؟ فقال: «ذلك رسول الله يَجَلِيهُ وعلي عليه لن تموت نفس مؤمنة أبداً حتى تراهما». ثمّ قال: «إنّ هذا في كتاب الله» فقلت: أين، جعلني الله فداك؟ قال: «في يونس، قول الله ها هنا: ﴿الدّين آهنوا وكانوا يتقون \* لهم البشرئ في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴾ "

ولدينا روايات أخرى بمضمون هذه الرّواية.

ومن الواضح أنّ هذه الرّواية إشارة إلى قسم من بشارات المؤمنين المتقين، لا جميعها، وواضح \_ أيضاً \_ أنّ هذه المشاهدة ليست مشاهدة جسم مادي. بـل مشاهدة الجـسم البرزخي بالنظر البرزخي، لأنّا نعلم أنّ روح الإنسان تبق على جسمها البرزخي في عالم البرزخ الذي يمثل الفاصل بين هذه الدنيا وعالم الآخرة.

8003

٢. المصدر السابق.

١. تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٣٠٩.

٣. المصدر السابق، ص ٢١٠ (باختصار).

أَلاَ إِنَ لِلّهِ مَن فِ السَّمَاوَتِ وَمَن فِ الْأَرْضُ وَمَا بَسَّعُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ شُرَكَاءً إِن بَنَيْعُونَ إِلّا الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَا يَخْرُصُونَ الله هُوَالَّذِى جَعَلَ لَكُمُ البَّلَ لِتَسْتَ ثُوافِيهِ وَالنَّهَ ارَمُبْصِرًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ اللهُ

# التفسير

#### مانب من آیات عظمته:

تعود الآيات أعلاه مرّة أخرى إلى مسألة التوحيد والشرك والتي تعتبر واحدة من أهم مباحث الإسلام، وبحوث هذه السورة، وتجرّ المشركين إلى المحاكمة وتثبت عجزهم.

فتقول أولاً، ﴿ لَا لِنَ لله مِنْ فِي السماوات ومِنْ فِي الأَرْضِ ﴾ وإذا كان الأشخاص ملكه ومنه، في الأولى أن تكون الأشياء الموجودة في هذا العالم ملكه ومنه، وبناء على هذه فإنّه مالك كل عالم الوجود، ومع هذا الحال كيف يمكن أن يكون مماليكه شركاءه؟

ثم تضيف الآية: ﴿وهايتبع الذين يدمون من دون الله شركا، إن يتبعون إلَّالظَّنَّ ﴾ إذ لا دليل ولا برهان لهم على كلامهم ﴿وإن هم إلَّا يغرصون ﴾.

كلمة «الغرص» وردت في اللغة بمعنى الكذب، وكذلك وردت بمعنىٰ العدس والتخمين، وفي الأصل كم تخمينها على الأشجار، ولما كان الحدس والتخمين قد يخطىء أحياناً، فإنّ هذه المادة قد جاءت بمعنى الكذب أيضاً.

وأساساً، فإنّ إتباع الظن والحدس الذي لايستند إلى أساس ثابت يجـرّ الإنسان في النهاية إلى وادي الكذب عادة، والأشخاص الذين جعلوا الأصنام شريكة لله سبحانه لم يكن لهم مستند في ذلك إلّا الأوهام... الأوهام التي يصعب علينا اليوم حتى تصورها، إذ

كيف يمكن أن يصنع الإنسان تماثيل ومجسهات لا روح لها، ثمّ يعتبر ماصنعه وخلقه ربّاً له وأنّه هو صاحب إرادته، وأنّ أمره بيده؟! يضع مقدراته في يده وتحت تصرفه ويطلب منه حل مشاكله؟! أليست هذه الدعوى من أوضح مصاديق الزيف والكذب؟

بل يمكن استفادة هذا من الآيه كقانون كلي عام -بدقّة قليلة -وهو أنّ كل من يتبع الظن والأوهام الباطلة فإنّه سينجّر في النهاية إلى الكذب... إنّ الحق والصدق قائم على أساس القطع واليقين، أمّا الكذب فإنّه يقوم على أساس التخمينات والظنون والشائعات!

ثُمَّ ومن أجل إكمال هذا البحث، وتبين طرق معرفة الله، والإبتعاد عن الشرك وعبادة الأوثان، أشارت الآبة الثانية إلى جانب من المواهب الإلهية التي أودعت في نظام الخلقة والدالة على عظمة وقدرة وحكة الله عزَّوجل، فقالت: ﴿هو للذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصرا ﴾.

إنّ نظام النور والظلمة الذي أكدت عليه آيات القرآن مراراً، نظام عجيب وغزير الفائدة، فهو من جهة يضيء عرصة حياة البشر بإفاضة النور في مدّة معينة ويحركها ويبعثها على السعى والجد، ومن جهة أخرى فإنّه بإرخاء سدول الليل المظلم وهدوئه يهيء الروح والجسد المتعبين للعمل والحركة من جديد.

نعم **﴿ إِنْ قِي دُلك لَيَّات لقوم يسمعون ﴾** أُولئك الذين يسمعون ويدركون، وبعد إدراك الحقيقة يتبعونها ويسيرون على نهجها.

### بحوث

1-إنّ الهدوء والسكون النفسي الذي هو الهدف من خلق الليل بات من المسلمات العلمية بعد أن أثبته العلم اليوم، فإنّ حجب الظلام ليست وسيلة إجبارية لإيقاف النشاطات اليومية وحسب، بل لها أثر مباشر على السلسلة العصبية وعضلات الإنسان وسائر الحيوانات فتجعلهم في حالة استراحة ونوم وسكون، وما أجهل بعض الناس الذين يحيون الليل بالملذات والرغبات، ويقضون النهار وخاصة الفجر المنشط في النوم، ولهذا السبب فإنّ أعصابهم متوترة وغير متزنة داعًا.

٢-إذا علمنا أنّ الإبصار بمعنى النظر، فإنّ معنى جملة: ﴿وللنهار مبصرل سيصبح: إنّ الله قد جعل النهار ناظراً، في حين أنّ النهار مُبْصَر لا مُبْصِر! إنّ هذا تشبيه ومجاز من قبيل توصيف

السبب بأوصاف المسبب، كما يقولون في شأن الليل: ليل نائم، في حين أنّ الليل لاينام، بل هو سبب لأن ينام الناس.

٣- إنّ الآيات أعلاه تدين الظن والوهم مرّة أخرى وتردّه، لكن لما كان الكلام عن أوهام عبدة الأوثان الخرافية التي لا أساس لها، فإنّ الظن هنا لا يعني الظّن العقلائي المدروس الذي يعتبر حجة في بعض الموارد، مثل شهادة الشهود وظاهر الألفاظ والإقرارات والمكاتبات، وبناء على هذه فإنّ الآيات أعلاه لا يمكن أن تكون دليلاً عسلى عدم حجية الظن.

8003

قَ الْوَا اَتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدُ أَسُبْحَنَهُ أَهُو الْعَنِيُّ لَهُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّرَضِ إِنْ عِندَكُم مِن سُلَطَن ِ بَهَذَ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ الْأَرْضِ إِنْ عِندَكُم مِن سُلَطَن ِ بَهَذَ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ الْأَرْضِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّلْمُ الللْمُ الللَّهُ

## التغسير

تستمر هذه الآيات ـ أيضاً ـ في بحثها مع المشركين ، وتـذكر واحـدة مـن أكـاذيب واتهامات هؤلاء لساحة الله المقدسة، فتقول أوّلاً: ﴿قَالُوا لِتَحْدُالله وَلَدُلُهِ.

إنّ هذا الكلام قاله المسيحيون في حق المسيح على مُمّ عبدة الأوثان في عصر الجاهلية في حق الملائكة، حيث كانوا يظنون أنها بنات الله، وقاله اليهود في شأن عزير. ويجيبهم القرآن بطريقين:

الأوّل: إنّ الله سبحانه منزّه عن كل عيب ونقص، وهو مستغن عن كل شيء: ﴿سبحانه هوالغنيّ وهذا إشارة إلى أنّ الحاجة إلى الولد، إمّا للحاجة الجسمية إلى قوته ومساعدته، أو للحاجة الروحية والعاطفية، ولما كان الله سبحانه منزّه عن كل عيب ونقص وحاجة، فلا يكن أن يتخذ لنفسه ولداً.

وله ما في السماوات وما في الأرض، ومع هذا الحال فأي معنى لأن يتخذ لنفسه ولداً ليطمئنه ويهدئه، أو يعينه ويساعده.

ممًا يلفت النظر أنَّ الآية عبَّرت هنا بـ (اتخذ) وهذا يوحي أنَّ هؤلاء كانوا يعتقدون أنَّ الله تعالى لم يلد ذلك الولد، بل يقولون: إنَّ الله قد اختار بعض الموجودات كولد له، تماماً مثل أولئك الذين لا يولد لهم ولد، ويتبنون طفلاً من دور الحضانة وأمثالها. على كل حال، فإنّ هؤلاء الجاهلين وقصيري النظر وقعوا في اشتباه المقارنة بين الخالق والمخلوق، وكانوا يقيسون ذات الله الصمدية على وجودهم المحدود المحتاج.

والجواب الثّاني الذي يذكره القرآن لهؤلاء هو: إنّ من يدعي شيئاً يجب عليه أن يقيم دليلاً على مدعاه: ﴿ إِنْ مندكم من سلطان بهذا أتقولون ملى الله ما لا تعلمون أي إنّكم على فرض عدم قبولكم للدليل الأوّل الواضح، فإنّكم لا تستطيعون أن تنكروا هذه الحقيقة، وهى أنّ ادّعاء كم وقولكم تهمة وقول بغير علم.

و تعيد الآية التّالية عاقبة الإفتراء على الله المشؤومة. فتوجه الخـطاب إلى النّـبي ﷺ و تقول: ﴿ قُل إِنَّ الذين يفترون على الله الكذب لا يفلحون﴾.

وعلى فرض أنّ هؤلاء يستطيعون بافتراءاتهم وأكاذيبهم أن ينالوا المال والمقام لعدة أيّام، فإنّ ذلك ﴿ متاع في الدنيا ثم للينا مرجعهم ثم نديقهم العدلب الشديد بما كانوا يكفرون ﴾ . الواقع أنّ هذه الآية والتي قبلها ذكرتا نوعين من العقاب لهؤلاء الكذابين الذين نسبوا إلى الله تهمة اتّخاذ الولد:

الأوّل: إنّ هذا الكذب والإفتراء لايمكن أن يكون أساساً لفلاح ونجاح هؤلاء أبداً، ولا يوصلهم إلى هدفهم مطلقاً، بل إنّهم يصبحون حياري تائهين تحيط التعاسة والشقاء والهزيمة بأطرافهم.

الثّاني: على فرض أنّهم استطاعوا أن يستغفلوا الناس ويخدعوهم بهذه الكلهات لعدة أيّام، ويصلوا عن طريق الديانة الوثنية إلى رفاه وعيش رغيد، إلّا أنّ هذا التمتع لادوام ولا بقاء له، والعذاب الإلهي الخالد في انتظارهم.

#### بحوث

1- إنّ كلمة «سلطان» تعني هنا الدليل، وهذه الكلمة أعمق وأبلغ من كلمة الدليل، لأنّ الدليل بعنى الدلالة والإرشاد أمّا السلطان فهو الشيء الذي يسلط الإنسان على الطرف المقابل، ويناسب موارد البحث والجدال والنقاش، وهو إشارة إلى الدليل القاطع القوي.

٢- «المتاع» يعني الشيء الذي يستفيد منه الإنسان ويتمتع به، ومفهومه واسع جداً يشمل كل لوازم ووسائل الحياة والمواهب المادية، يقول الراغب في المفردات: كلها ينتفع به على وجه ما، فهو متاع ومتعة.

٣ إنّ التعبير بـ (نذيقهم) الذي ورد في شأن العذاب الإلهي يشير إلى أنّ هذا العــذاب الذي سينال هؤلاء بدرجة من الشدّة بحيث كأنّهم يذوقونه بألسنتهم وأفــواهــهم، وهــذا التعبير أبلغ جداً من المشاهدة، بل وحتى من لمس العذاب.

8003

وَأَقَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَنُوجٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ، يَنَوْمِ إِن كَانَ كَبُرْ عَلَيْكُرْ مَقَامِي وَتَذَكِيرِي بِعَايَنَ اللّهِ فَعَلَى اللّهُ فَا اللّهُ فَا أَمْرَ كُمْ عَلَى اللّهُ فَا أَمْرَ كُمْ اللّهُ فَا أَلْهُ وَاللّهُ فَا أَلْهُ وَاللّهُ فَا أَلْهُ وَاللّهُ فَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمِنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمِ اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ

# التفسير

#### مِانب من مِهاد نوع:

الآيات أعلاه بداية لبيان قسم من تأريخ الأنبياء وقصص وحوادث الأمم الماضية لتوعية وإيقاظ المشركين والفئات الخالفة، فيأمر الله نبيّه أن يتابع حديثه السابق مع المشركين بشرح تاريخ الماضين ليكون عبرة لهم.

في البداية تطرقت إلى قصة نوح، فقالت: ﴿ ولتل عليهم نبأ نوح إذا قال لقومه يا قوم إن كان كبر عليكم مقامي وتذكيري بآيات الله فعلى الله توكّلت و لهذا فإني لا أخاف غيره، ثم تضيف: ﴿ فَأَجِمُ وَهُوكَا بُحُهُ أَي ادعوا أصنامكم أيضاً لتعينكم في المشورة، حتى لا يبق شيء خافياً على أحد ولا يتعرض منكم إلى الهم والغم أحد ﴿ ثُمُ لا يكن لمركم عليكم فمقة ﴾ بل اتّخذوا قراركم في شأني بكل وضوح.

«غمّة» من مادة غم، وهي تعني خفاء الشيء وتغطيته، وإنّما يقولون للحزن: غمّ أيضاً لأنّه يغطى قلب الإنسان.

ثمٌ يقول: ﴿ثمة اقضوا لِليّ ولا تنظرون ﴾ ﴿

إن نوحاً رسول الله الكبير صمد مقابل أعداء الأقوياء المعاندين وواجههم بقاطعية وحزم وفي منتهى الشجاعة والشهامة مع أصحابه القليلين الذين كانوا سعه، وكان يستهزيء بقواهم ويريهم عدم اهتامه بخططهم وأفكارهم وأصنامهم، وبهذه الطريقة كان يوجه ضربة نفسية عنيفة إلى أفكارهم.

وإذا علمنا أنّ هذه الآيات نزلت في مكّة في الوقت الذي كان يعيش فيه النّبي عَلَيْ ظروفاً تشبه ظروف نوح، وكان المؤمنون قلّة، سيتّضع أنّ القرآن يريد أن يعطي للنّبي - أيضاً - نفس هذا الدرس بأن لا يهتم بقدرة العدو، بل يسير ويتقدم بكل حزم وجرأة وشجاعة، لأنّ الله يسنده وينصره، ولا تستطيع أيّة قوّة أن تقف في مقابل قدرته.

ومع أنّ بعض المفسّرين اعتبر تعبير نوح هذا أو أمثاله في تاريخ سائر الأنبياء نوعاً من الإعجاز، لأنّهم مع عدم امتلاكهم الإمكانيات الظاهرية فإنّهم كانوا يهدّدون العدو بالهزيمة، وأعلنوا خبر إنتصارهم النهائي، وهذا لايكن قبوله إلّا عن طريق الإعجاز، إلّا أنّ هذا على كل حال درس كبير لكل القادة الإسلاميين بأن لا يخافوا ولا ينهاروا أمام عظمة الأعداء وكثرتهم، بل إنّهم باتكالهم على الله كانوا يدعون هؤلاء إلى الميدان بكل حرم واقتدار ويستصغرون قوتهم، فكان هذا عاملاً مهمّاً في تقوية معنويات الأتباع والمؤيدين، وتدمير معنويات العدو وانهيارها.

وذكرت الآية التّالية بياناً آخر عن نوح من أجل إثبات أحقيّته، هناك حيث تقول: وفإن تولّيتم فعا سألتكم من أجر آبن أجري إلاّ على الله ، فإني أعمل له، ولا أريد الأجر إلاّ منه ووأمرت أن أكون من المسلمين .

إنّ مقولة نوح هذه درس آخر للقادة الإلهيين بأن لا يتوقعوا أي جزاء مادي ومعنوي

١. هناك بحث بين المفسّرين في أنه ماهو جزاء شرط جملة ﴿إن كان كبر عليكم﴾؟ ومن بين الاحتمالات التي طرحوها يبدو للنظر أن اثنين منها هما الأقرب: الأوّل: إنّ جملة ﴿فأجمعوا أمركم﴾ هي جزاء الشرط، وإنّ جملة: ﴿فعلى الله توكّلت﴾ جملة معترضة فصلت بين الشرط والجزاء.

النّاني: إنّ الجزاء محذوف والجمل التالية تدل على ذلك، والتقدير هكذا: (فافعلوا ما تريدون فإنّي متوكل على الله) في الواقع، إنّ جملة: ﴿فعلى الله توكّلت﴾ من قبيل العلة حلت محل المعلول، و(شركاءكم) في الجملة التالية إشارة إلى الأصنام، والواو قبلها بمعنى مع (فتدبّر جيداً).

٢. جواب هذا الشرط معذوف أيضاً، وتقديره: (فإن توليتم فلا تضروني)، أو: (فإن توليتم فأنتم وشأنكم).

من الناس لقاء دعوتهم وتبليغهم، لأنّ هذا التوقع يوجد نوعاً من التعلق النفسي الذي يؤدّي الى عرقلة أساليب الدعوة الصريحة والنشاطات الحرة، ومن الطبيعي عن ذلك أن يقلّ تأثير دعوتهم وإيلاغهم، ولهذا السبب فإنّ الطريق الصحيح في الدعوة إلى الإسلام أن يعتمد المبلّغون والداعون في إدارة أمورهم المعاشية على بيت المال فقط، لا بالاحتياج إلى الناس!

وتبين الآية الأخيرة عاقبة ومصير أعداء نوح، وصدق توقعه وقوله السابق بهذه الصورة: ﴿فَكَذَّبُوهِ فَنجِّيناهِ وَمِنْ مِعِهُ فَي الفيلك ﴾ ولم ننقذهم وحسب، بيل ﴿وجعلناهم فلائف وأغرقنا الذين كذَّبُوا بآياتنا ﴾.

وفي النهاية توجه الخطاب إلى النّبي ﷺ وتقول: ﴿فَانظُوكِيفَ كَانَ مَاقَبَةَ لَلْمَنْدُرُينَ ﴾. الله النّبي ﷺ وكلا

القلك» بمعنى السفينة، والفرق بينها وبين السفينة أنّ السفينة مفرد وجمعها سفائن أما الفلك فإنّها تبطلق على المفرد والجمع.

ثُمَّ بَعَثْنَامِنَ بَعْدِهِ، رُسُلًا إِلَى قَوْمِ هِ مَ خَآءُوهُم بِٱلْبَيِنَاتِ فَمَا كَانُوا لِبُوْمِ نُوا بِمَا كَذَّبُواْ بِهِ ِمِن قَبْلُ كَذَٰ لِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ اللَّهِ مِن قَبْلُ كَذَٰ لِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

# التفسير

#### الرّسل بعد نوع:

بعد انتهاء البحث الإجمالي حول قصة نوح، أشارت هذه الآية إلى الأنبياء الآخرين الذين جاؤوا بعد نوح وقبل موسى المراهجة الناس كابراهم وهود وصالح ولوط ويوسف المراهج ، فقالت: ﴿ثمّ بحثنا من بعده رسلا للى قومهم فجاؤوهم بالبيّناسه فقد كانوا مسلّحين كنوح بسلاح المنطق والإعجاز والبرامج البناءة، إلّا أنّ الذين سلكوا طريق العناد وكذّبوا الأنبياء السابقين، كذّبوا هؤلاء الأنبياء أيضاً ولم يؤمنوا بهم ﴿فَهَا كَانُوا لِيؤمنوا بها حَدْبُوا بها مَنْ قَبِل ﴾ وكان ذلك نتيجة للعصيان والتمرّد وعداء الحق الذي أوصد تلك القلوب ﴿حَدُلُكُ نَطْبِعُ عَلَى قُلُوبُ المُعتدين ﴾.

## بحثان

1\_ جملة: وقعاكاتواليؤمنوا بما كذّبوا به من قبل به تشير إلى أنّ فئة من بين الأمم كانوا لا يسلمون أمام دعوة أي نبي ومصلح، واستمروا في النبات على موقفهم، ولم تكن تؤثر فيهم دعوة الأنبياء المتكررة أدنى أثر، وبناءً على هذا فإنّ الجملة المذكورة تشير إلى طائفة وقفت في وجه دعوة أنبياء متعددين في زمانين (وهذا هو ظاهر الجملة حيث إنّ مرجع كل الضائر واحد).

وقد احتمل أيضاً في معنى هذه الآية أنّها تشير إلى جماعتين مختلفتين، إحداهما كانت في زمن نوح وكذّبت دعوته، والأخرى هم الذين جاؤوا بعد أولئك وسلكوا طريقهم في إنكار وتكذيب الأنبياء، وبناء على هذا، فإنّ معنى الجملة يصبح: إنّ المعتدين أقــوام آخــرين امتنعوا عن الإيمان بالشيء الذي امتنع الماضون عن الإيمان به.

طبعاً، بملاحظة أنّ مخالفي دعوة نوح قد هلكوا أثناء الطوفان، سيقوى هذا الاحتمال في تفسير هذه الآية، إلّا أنّ ذلك يستلزم على كل حال أن نفرق بين مرجع الضمائر في الجملة، وهي واو الجمع في كانوا، وليؤمنوا، وكذبوا.

٧\_ من الواضح أنّ جملة: ﴿ وَوَلِكَ نَطِيعُ عَلَى قَلُوبِ لِلْمَعْتَدِينَ ﴾ لاتدل على الجبر، وقد أخني تفسير ذلك فيها، لأنّها تقول: إنّنا نطبع على قلوب المعتدين حتى لا يدركوا شيئاً، وبناءً على هذا فإنّ الإعتداءات المتكررة المتلاحقة على حدود الأحكام الإلهيّة والحق والحققة كانت تصدر من هؤلاء، وكانت تترك أثرها على قلوبهم تدريجياً حتى سلبت منهم قدرة تشخيص وتعيين الحق، ووصل الأمر بهم إلى أن يصبح التمرد والعصيان والمعصية طبيعة ثانية لديهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنهم، بحيث لا يذعنون ولا يسلّمون أمام أية حقيقة المنه ا

8003

١. ذكرنا تفصيل هذا المطلب ذيل الآية ٧ من سورة البقرة.

ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَنُرُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَا نِهِ عِنَا يَنِنَا فَأَسْتَكُبُرُواْ وَكَانُواْ قَوْمَا تُجْرِمِينَ ﴿ فَلَمَا جَآءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوَ أَإِنَّ هَذَا لَسِحْرُ مَّيِنَ ﴾ قَالُواْ قَالُواْ إِنَّ هَذَا لَسِحْرُ مَيْنَ ﴿ فَالَمُوسَىٰ أَتَقُولُونَ لِلْحَقِ لَمَا جَآءَ كُمُ أَسِحْرُ هَذَا وَلَا يُفْلِحُ السَّحِرُونَ ﴿ قَالُواْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا المَا عَلَيْهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

## التفسير

#### مانب من مهاد موسى وهارون:

لقد جرى ذكر قصص الأنبياء والأمم السابقة كناذج حيّة، وبدأ الحديث أوّلاً عن نوح الله من عن الأنبياء بعد نوح، ووصل الدور في هذه الآيات إلى موسى وهارون الله ومواجهاتهم المستمرة مع فرعون وأتباعه، فتقول الآية الأولى: ﴿ ثَمْ يَعَثْنَا مِنْ بِعِدِهِم مُوسَىٰ وهارون إلى قرمون وملايه بآياتنا﴾ (

«الملأ» كما أشرنا إلى ذلك سابقاً تطلق على الأشرف الأثرياء اللاسعين الذيس يملأ ظاهرهم العيون ويلاحظ حضورهم في كل مكان من المجتمع، وتأتي عادة في مثل هذه الآيات محل البحث بمعنى المناصرين والمشاورين والملتفين حول شخص ما.

ونرى الكلام في هذه الآيات يدور حول بعثة موسى إلى فرعون وملئه فقط، في حين أنّ موسى مبعوث لكل الفراعنة وبني إسرائيل، وعلّة ذلك أنّ مقدرات المجتمع في يـد الهـيئة الحاكمة، وبناءً على هذا فإنّ أي برنامج إصلاحي وثوري يجب أن يستهدف هؤلاء أوّلاً، كما تقول ذلك الآية ١٢ من سورة التوبة: ﴿فقاتلوا لَنَعْة الكفر﴾.

١. المراد من الآيات هي تلك الآيات المتعددة المشهورة التي كانت لعوسي في بداية أمره.

إلّا أنّ فرعون وأتباعه امتنعوا عن قبول دعوة موسى، وعن التسليم في مقابل الحق: ﴿قَاسَتُكِيرُولُ﴾ ونظراً للتكبر والاستعلاء وعدم امتلاكهم لروح التواضع فإنّهم لم يلتفتوا إلى الحقائق الواضحة في دعوة موسى، وأصرّوا واستمروا في إجرامهم: ﴿وَكَانُولُ قُومًا مَجْرُمِينَ﴾.

## المرملة الأولى من المواجهة السلبية مع موسى:

وتتحدث الآية التّالية عن مراحل مواجهة الفراعنة لموسى وأخيه هارون، وأوّل تلك المراحل هي مرحلة الإنكار والتكذيب والإفتراء واتهامها بسوء النية، وابطال سنن الأجداد، والإخلال بالنظام الاجتاعي، كما يقول القرآن: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ لَلْحَقَ هَنْ مَنْدُنَا قَالُولُ لِنَ هَذَا لَسَعْرِهُبِينَ ﴾.

إنّ جاذبية دعوة موسى الخارقة من جهة، ومعجزاته الباهرة من جهة أخرى، وتزايد نفوذه بصورة محيرة من جهة ثالثة، دفعت الفراعنة إلى التفكير في حل لهذه المسألة، فلم يجدوا وسيلة أفضل من رميه بالسحر، فأعلنوا أنّه ساحر وأنّ عمله سحر ليس إلّا، وهذه التهمة سائدة في جميع مراحل الأنبياء وعلى طول تاريخهم، خاصّة نبى الإسلام ﷺ.

إِلَّا أَنَّ موسى الله أَن موسى الله في الله عن نفسه، فأزاح الستار وأوضح كذب هؤلاء وأبيطل تهمتهم، فني البداية: ﴿قَالَ موسى لَتقولون للحق لقاجا . كم لسحر هذا ﴾ (.

صحيح أنّ لكلّ من السحر والمعجزة نفوذاً وتأثيراً، وأن من المسكن أن يـؤثر الحـق والباطل على ادراكات الناس ونفسياتهم، إلّا أنّ السحر الذي هو أمر باطل يتميز تماماً عن المعجزة التي هي حق، إذاً لايمكن المقارنة بين نفوذ الأنبياء ونفوذ السحرة، فـإنّ أعـال السحرة تفتقد إلى الهدفية ومحدودة ولا قيمة لها، ومعجزات الأنبياء لها أهداف إصلاحية وتغيرية وتربوية واضحة، وتعرض بشكل واسع وغير محدود.

إضافة إلى أنّه: ﴿ولا يفلح الساحرون﴾ وهذا التعبير دليل آخر على امتياز عمل الأنبياء عن السحر، فني الدليل السابق أثبت اختلاف السحر والمعجزة ووجه وهدف الإثنين وافتراق أحدهما عن الآخر، أمّا هنا فإنّ الدليل يستعين لإثبات المطلب باختلاف حالات السحرة وأصحاب المعاجز.

الواقع، أنّ للجملة أعلاه محذوف مقدر يفهم من مجموع الكلام، وكانت في الأصل هكذا: (أتقولون للحق لما جاءكم سحر، أسحر هذا).

إنّ السحرة، وبحكم عملهم وفنهم الذي له صفة الانحراف والإغفال، أفراد انتهازيون يفكرون في الربح، يستغفلون الناس ويخادعونهم، ويمكن معرفتهم من خلال أعمالهم. أمّا الأنبياء فهم رجال يطلبون الحق، حريصون على هداية الناس، مطهرون، لهم هدف وغاية، ولا يهتمون بالأمور المادية.

إنّ السحرة لايرون وجه الفلاح مطلقاً، ولا يعملون إلّا من أجل المال والتروة والمنصب والمنافع الشخصية، في حين أنّ هدف الأنبياء هداية خلق الله وإصلاح المجتمع الإنساني من جميع جوانبه المادية والمعنوية.

ثم يستمر فرعون وملئه في رمي موسى الإنهامات الصريحة، حيث وقالوا المئتنالة المناهة الآباء» وعظمتهم الخيالية والأسطورية حتى يوجهوا الرأي العام ضد موسى وهارون، بأنها يسريدان أن يعبثا عقد عنات مجتمعكم وبلادكم.

ثمّ استمروا في هذا التشويد، وقالوا بأنّ دعوتكم إلى دين الله ما هي إلّا كذب محسض، وكل هذه مصائد وخطط خيانية بهدف التسلط على الناس: ﴿وتكون لكما الكبريا، فمي الأرقى﴾.

في الحقيقة، إنّ هؤلاء لماكانوا يسعون داغاً من أجل الحكم الظالم على الناس كانوا يظنون أنّ الآخرين مثلهم، وهكذا كانوا يفسرون مساعي المصلحين والأنبياء.

﴿ وَهَا نَعِنَ لِكُمَّا بِمُؤْمِنْيِنَ ﴾ لأنا على علم بنوا ياكم وخططكم الهدامة.

8003

وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱثْتُونِي بِكُلِ سَنِحِ عَلِيهِ فِي فَلَمَّا جَاءَ ٱلسَّحَرَةُ قَالَ لَهُ مَّهُ وَسَىّ ٱلْقُوا مَا آنتُ مَ مُلْقُوتَ ﴿ فَكُمَّا ٱلْقَوْا قَالَ مُوسَىٰ مَا جِنْتُ مِهِ ٱلسِّحْرُ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبَطِلُهُ وَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصَلِمُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَيُحِقُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنِهِ ، وَلَوْكُرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُصَلِمُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَيُحِقُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنِهِ ، وَلَوْكُرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يُصَلِمُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَيُحِقُ اللَّهُ ٱلْحَقَ بِكَلِمَنِهِ ، وَلَوْكُرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ إِنَّا لَلْهُ اللَّهُ الْمُعَلِيمُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَيُعِنَى اللّهُ الْحَقَ بِكَلِمَنْدِهِ ، وَلَوْكُرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْحَقَ بِكَلِمَنْدِهِ ، وَلَوْكُرِهِ ٱلْمُحْرِمُونَ اللّهُ الْعَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْحَالِي الْعَلْمُ اللّهُ الْحَلْمُ الْمُعْمِلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْعَلَالُ اللّهُ اللّهُ الْحَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُ اللّهُ اللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْمُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّ

## الثغسير

# المرملة الثّانية:

تفصل هذه الآيات مرحلة أخرى من الجابهة، وتتحدث عن إجراءات فرعون العملية ضد موسى وأخيه هارون.

فعندما لاحظ فرعون قسماً من معجزات موسى، كاليد البيضاء والحية العظيمة، ورأى أن ادّعاء موسى ليس واهياً بدون دليل وبرهان، وأنّ هذا الدليل سيؤثر في جميع أنصاره أو الآخرين قليلاً أو كثيراً، فكّر بجواب عملي كها يقول القرآن: ﴿وقال فرمون التتوني بكلّ ساحر عليه فقد كان يعلم أنّ كل عمل يجب أن يؤتى من طريقة ويجب أن يستعين بالخبراء بذلك الفن.

هل أنّ فرعون كان حقيقة في شك من أحقية دعوة موسى، وكان يمريد أن يحاربه ويواجهه عن هذا الطريق؟ أم أنّه كان يعلم أنّه مرسل من الله، إلّا أنّه كان يظن أنّه يستطيع بواسطة ضجّة السحرة وغوغائهم أن يهدّىء الناس، ويمنع مؤقتاً خطر نفوذ موسى في الأفكار العامّة، ويقول للناس بأنّه إن جاء بعمل خارق للعادة فإنّنا غير عاجزين عن القيام بمثله، وإذا شاءت إرادتنا الملوكية ذلك، فإنّ مثل هذا الشيء سهل يسير بالنسبة لنا!

ويبدو أنَّ الاحتمال الثَّاني أقرب، ويؤيد ذلك سائر الآيات المرتبطة بقصّة مـوسى التي وردت في سورة طه وأمثالها، وأنَّه هبّ لجابهة موسى عن وعي ودراية. على كل حال: ﴿فَلَمَا جَاءَ السَّعَرَةَ قَالَ لَهُمْ هُوسَىٰ لَلقُولُ مَا لَنْتُمْ مَلْقُونَ ﴾. جملة ﴿ القواما أنتم ملقون عني في الأصل: ألقواكل ما تستطيعون إلقاءه، وهذا إشارة إلى الحبال والعصي الخاصة التي كان جوفها خالياً، وصبّت فيه مواد كياوية خاصة بحيث إنها تتحرك وتتقلب إذا ما قابلت نور الشمس. والشاهد على هذا الكلام الآيات التي وردت في سورة الأعراف والشعراء، فني الآية ٤٣ و ٤٤ من سورة الشعراء نقراً: ﴿ قال لهم موسى القول ما أنتم ملقون \* فألقوا حبالهم ومعيّهم وقالوا بعزة فرمون إنا لنسعن الفياليون . ولكن من الطبيعي أنها تتضمن هذا المعنى أيضاً بأن أظهروا كل ما تملكون من القدرة في الميدان.

على كل حال، فإن هؤلاء قد عبؤواكل ما يملكون من قدرة، وألقواكل ما أتوا به معهم في وسط الحلبة؛ وقلمًا ألقوا قال موسئ ما جئتم به السعرائ الله سيبطلع فأنتم أفراد فاسدون ومفسدون لأنكم تخدمون حكومة جبارة وظالمة وتعملون على تقوية دعائم هذه الحكومة الغاشمة الدكتاتورية وهذا بنفسه أقوى دليل على كونكم مفسدين، و ولي الله لا يصلح عمل المفسدين،

في الواقع، إن كل إنسان ذي عقل وعلم يستطيع أن يدرك هذه الحقيقة حتى قبل إنتصار موسى على السحرة، وهي أن عمل السحرة لا يقوم على أساس من الحق. لأنه يصب في طريق تقوية دعائم الظلم والجور، فأي شخص لم يكن يعلم أن فرعون غاصب وظالم ومفسد؟ ومعه ألا تعتبر خدمة مثل هذا الجهاز الحاكم مشاركة في ظلمه وفساده؟ وهل يكن أن يكون عمل هؤلاء صحيحاً وإلهياً؟ كلا مطلقاً، وبناءً على هذا كان من الواضح أن الله سيبطل هذه المساعى المفسدة.

هل أنّ التعبير بـ «سيبطله» دليل على أنّ السحر حقيقة واقعية، إلّا أنّ الله يبطله، أم أنّ المقصود من الجملة هو أنّ الله يكشف كون السحر باطلاً؟

إنّ الآية ١٦٦ من سورة الأعراف تقول: إنّ سحر السحرة قد أثر في أعين الناس فخوفوهم به: ﴿ فَلَمَّا الْقُولُ سَعَرُوا لَمِينَ الناس ولسترهبوهم ﴾ وهذا التعبير لا ينافي أن يكون هؤلاء قد أوجدوا نوعاً من الحركات الواقعية في تلك الحبال والعصي بواسطة سلسلة من الوسائل المرموزة كما وقع ذلك في المفهوم والمعنى اللغوي للسحر، وخاصّة بالاستفادة من الخواص الفيزيائية والكيميائية للأجسام المختلفة، إلّا أنّ من المسلّم به أنّ هذه الحبال والعصى لم تكن موجودات حيّة كما ظهرت أمام أعين الناس، كما قال القرآن في سورة طه

الآيه ٦٦: ﴿ فَإِذَا حِبَالِهِم ومصيّهِم يَعَيِّلُ إِلَيْهُ مِنْ سَعَرِهُم لَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾. بناء على هـذا، فـإنّ بعض تأثير السحر واقعى، والبعض الآخر وهم وخيال.

وفي الآية الأخيرة، إنّ موسى قال لهؤلاء: إنّ النصر والغلب لنا في هذه المبارزة حتماً، لأنّ الله سبحانه قد وعد أن يظهر الحق بواسطة المنطق القاطع، ومعجزات أنبيائه القاهرة، ويفضح ويخزي المفسدين وأهل الباطل وإن كره المجرمون ذلك: ﴿وبيحق الله للحق بكلماته ولوكره المجرمون﴾.

و المراد من «كلماته» إمّا وعد الله بنصرة الرسل وإحقاق الحق، أو معجزات القاهرة القوية !.

#### 8003

١. لقد بحثنا مفصلاً جزئيات مواجهة موسى لفرعون والفراعنة، ومسائلها الرائعة في ذيل الآيمات ١١٣ وسا
 بعدها من سورة الأعراف، وبحثنا السحر وحقيقته في ذيل الآية ١٠٢ من سورة البقرة، فراجع.

# التفسير

## المرملة الثّالثة:

عكست هذه الآيات مرحلة أخرى من المواجهة الثورية بين مسوسى وفسرعون، فسني البداية تبيّن وضع المؤمنين فتقول: ﴿فَمَا آمَنَ لِمُوسَىٰ إِلَّا ذَرْيَةَ مِنْ قَوْمِهِ ﴾.

إنّ هذه الجموعة الصغيرة القليلة، والتي كان الشباب والأنسبال يشكّلون أكثريتها بمقتضى ظاهر كلمة ذريّة، كانت تواجه ضغوطا شديدة من فرعون وأتباعه إلى درجة أنّهم خافوا أن يصل بهم الأمر إلى ترك دين موسى نتيجة هذه الضغوط الشديدة: ﴿على حوقه من قرعون وملايهم أن يفتنهم وابن قرمون لعال في الأرض وابته لهن المسرفين ﴾

من مرمون ربي المفسّرين في أنّه من كانت هذه الذريّة التي آمنت بموسى؟ وإلى من يعود ضمير ﴿مِنْ قومه﴾ إلى موسى أم فرعون؟

فذهب البعض إلى أن هؤلاء كانوا نفراً قليلاً من قوم فرعون والأقباط كمؤمن آل فرعون، وزوجة فرعون وماشطتها ووصيفتها، والظاهر أن الدليل على اختيار هذا الرأي أن أغلب بني إسرائيل قد آمنوا، وهذا لا يناسب التعبير بـ ﴿ فَرَيَّة مِن قومه ﴾ لأنه يدل على صغر هذه المجموعة.

إِلَّا أَنَّ البعض الآخر يرى أنَّهم جماعة من بني إسرائيل، والضمير يعود إلى موسى، لأنَّ

اسم موسى قد ذكر قبله، وحسب قواعد اللغة والنحو فإنَّ الضمير يجب أن يرجع إليه.

ولا شك أنّ المعنى الثّاني أوفق لظاهر الآية، والدليل الآخر الذي يؤيد ذلك هو الآية التالية التي تقول: ﴿وقال موسىٰ يا قوم…﴾ أي إنّه خاطب المؤمنين بـ «قومي».

الإشكال الوحيد الذي يبقى على هذا التّفسير، هو أنّ جميع بني إسرائيل قد آمنوا بموسى، لا جماعة منهم.

إلا أن هذا الإيراد يمكن دفعه بملاحظة هذه النقطة، وهي أنّنا نعلم أنّ الشباب في كل ثورة هم أوّل مجموعة تنجذب إليها، فإضافة إلى قلوبهم الطاهرة وأفكارهم السليمة، فإنّ الحماس والهيجان الثوري لديهم أكبر وأقوى، علاوة على أنّهم غير متعلقين بالأمور المادية التي تدعو الكبار إلى المحافظة عليها وغيرها من الملاحظات المختلفة الأخرى، فليس لهم مال وثروة يخافون ضياعها، ولا منصب ولا مقام يخشون فقدائد.

بناءً على هذا، فمن الطبيعي أن تنجذب هذه الفئة إلى موسى. وتعبير «الذريّة» يناسب هذا المعنى جدّاً.

هذا إضافةً إلى أنّ كبار السن الذين التحقوا فيا بعد بهذه الفئة لم يكن لهم دور مهم في المجتمع آنذاك، وكانوا ضعفاء وعاجزين، وهذا التعبير \_كها نقل عن ابن عباس معلى حقهم ليس ببعيد كها أنّنا حينها ندعو بعض أصدقائنا نقول: اذهب وادع الأولاد، بالرغم من أنهم قد يكونون كباراً، وإذا لم نتفق وهذا المعنى للآية، فإنّ الاحتال الأوّل يبقى على قوته.

إضافةً إلى أن الذريّة وإن كانت تطلق عادة على الأولاد، إلّا أنّها من ناحية الأصل اللغوي ـكما يقول الراغب في المفردات ـ تشمل الصغير والكبير.

والملاحظة الأخرى التي ينبغي الإلتفات إليها هنا، هي أنّ المراد من الفتنة التي تستفاد من جملة ﴿أَنْ يَفْتَنْهُم﴾ هو صرف هؤلاء عن دين موسى بالتهديد والإرعاب والتعذيب، أو بمعنى آخر إيجاد مختلف المصاعب والعراقيل امامهم سواء كانت دينية أو غير دينية.

على كل حال، فقد حدّث موسى هؤلاء بلسان الحبّة والمودة من أجل تهدئة خواطرهم و تسكين قلوبهم: ﴿وقال هوسى يا قوم إن كنتم المنتم بالله فعليه توكّلوا إن كنتم هسلمين،

إنّ حقيقة التوكل هي إلقاء العمل والتصرف في الأمور على كاهل الوكيل، وليس معنى

اً. تفسير الميزان، ج ١٠، ص ١٩٢؛ وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

التوكل أن يترك الإنسان الجد والسعي وينزوي في زاوية ويقول: إنّ الله معتمدي وكفي، بل معناه أن يبذل قصارى جهده، فإذا لم يستطع أن يحل المشكلة ويرفع الموانع من طريقه، فلا يدع للخوف طريقاً إلى نفسه، بل يصمد أمامها بالتوكل والإعتاد على لطف الله والاستعانة بذاته المقدسة وقدرته اللامتناهية، ويستمر في جهاده المتواصل، وحتى في حالات القدرة والاستطاعة فإنّه لا يرئ نفسه مستغنياً عن الله، لأنّ كل قدرة يتمتع بها هي من الله في النهاية.

هذا هو مفهوم التوكّل الذي لا ينفك عن الإيمان والإسلام، لأنّ الفرد المؤمن والمذعن لأوامر الله يعتقد أنّه قادر على كل شيء، وكل عسير مقابل إرادته سهل يسير، ويسعتقد بوعد الله تعالى للمؤمنين بالنصر.

إن هؤلاء المؤمنين المخلصين أجابوا دعوة موسى بالتوكل: ﴿فَقَالُوا عَلَى الله تَوَكَّلْنَا﴾. ثمّ رجوا من الله سبحانه أن ينجيهم من شر الأعداء ووساوسهم وضغوطهم ويؤمّنهم: ﴿ريّنَا لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمين﴾.

﴿ وَنَجْنَا بِرَصَّمَتُكَ مِنَ القُومِ الكَافَرِينَ ﴾ والجميل في الأمر أنّ فرعون قد وصف في الآية الأولى بأنّد من ﴿ للظالمِينَ ﴾ ، وفي آخر آية بأنّهم من ﴿ للظالمِينَ ﴾ ، وفي آخر آية بأنّهم من ﴿ للكافرينَ ﴾ .

إنّ هذا التفاوت في التعبيرات ربّما لأنّ الإنسان يشرع في مسير الذنب والخطأ من الإسراف أوّلاً. أي التعدي على الحدود، ثمّ الظلم، وينتهي عمله أخيراً إلى الكفر والالحاد! على الحدود،

وَأَوْحَتُ أَإِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِهِ أَن بَنَوَ الِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَبُهُونَا وَأَجْعَلُواْ بُيُونَ حَثُمْ فِبَلَةُ وَأَفِيمُوا الْقَسَلُوةُ وَكِيْرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبَنَا إِنَّكَ النَّيْتَ وَأَفَو مَن اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ فَيَا رَبَنَا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِكُّ رَبَنَا فِرَعُونَ وَمَلاَ هُرُ زِينَةً وَأَمْوَ لَا فِي الْمَيْوَ اللَّهُ فَيَا رَبَنَا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِكُّ رَبَنَا وَعَوْنَ وَمَلاَ هُرُ زِينَةً وَأَمْوَ لَا فِي الْمَيْوَ اللَّهُ فَيَا رَبَنَا لِيضِلُونَ الْمَا لَا يُولِيقِهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

# التفسير

# المرملة الرّابعة: مرملة البناء من أمل الثّورة:

شرحت هذه الآيات مرحلة أخرى من نهضة وثورة بني إسرائيل ضد الفراعنة. فتقول أولاً: ﴿وَلَوْحِينَا لِلْيَ مُوسَىٰ وَأَخِيهُ لَنْ تَبُوّلُ لِقُومِكُما بِمُصرِ بِيُوتُا وَاجْعَلُوا بِيُوتُكُمْ قَبِلَةً﴾ فالأمر الإلحى يقرر اختيار البيوت لبني اسرائيل بمصر وأن تكون هذه البيوت متقاربة ومتقابلة.

مُمَّ تطرقت إلى مسألة تربية النفس معنوياً وروحياً، فقالت: ﴿ولقيموا الصلاةِ ﴾ ومن أجل أن تطرد آثار الخوف والرعب من قلوب هؤلاء وتعيد وتزيد من قدرتهم المعنوية والثّورية قالت: ﴿وبِقُو المؤمنين ﴾.

يستفاد من مجموع هذه الآية أنّ بني إسرائيل كانوا في تلك الفترة بصورة جماعة متشنتة مهزومة ومتطفلة وملوّثة وخائفة، فلامأوى لهم ولا اجتاع مركزي، ولا برنامجاً معنوياً بنّاء، ولا يمتلكون الشجاعة والجرأة اللازمة للقيام بثورة حقيقية.

لذلك فإنّ موسى وأخاه هارون قد تلقوا مهمّة وضع برنامج في عدّة نقاط من أجل تطهير مجتمع بني إسرائيل، وخاصّة في الجانب الروحي:

 ١- الإهتام أوّلاً بمسألة بناء المساكن، وعزل مساكنهم عن الفراعنة، وكان لهذا العمل عدّة فوائد: إحداها: أنّهم بتملّكهم المساكن في بلاد مصر سيشعرون برابطة أقوى تدفعهم للدفاع عن أنفسهم وعن ذلك الماء والتراب.

والأخرى: أنّهم سينتقلون من الحياة الطفيلية في بيوت الأقباط إلى حياة مستقلة. والثّالثة: أنّ أسرار أعمالهم وخططهم سوف لا تقع في أيدي الأعداء.

٣- أن يبنوا بيوتهم متقاربة ويقابل بعضها الآخر. لأنّ القبلة في الأصل بمعنى حالة التقابل، وإطلاق كلمة القبلة على ما هو معروف اليوم إنّما هو معنى ثانوي لهذه الكلمة .

وأدّى هذا العمل إلى تجمع وتمركز بني إسرائيل بشكل فاعل، واستطاعوا بذلك وضع المسائل الإجتماعية بصورة عامّة قيد البحث والتحقيق، وأن يجتمعوا مع بعضهم لأداء المراسم الدينية والشعائر المذهبية، وأن يرسموا الخطط اللازمة من أجل حريتهم

"- التوجه إلى العبادة، وخاصّة الصلاة التي تحرر الإنسان من عبودية العباد، وتربطه بخالق كل القوى والقدرات، وتغسل قلبه وروحه من لوث الذنوب، وتحيي فيه الشعور بالاعتاد على النفس وعلى قدرة الله حيث ستدبّ وتنبعث روح جديدة في الإنسان.

٤-إنّ هذه المهمّة وجهت الأمر لموسى ـ باعتباره قائداً ـ بأن يطهّر روح بني إسرائيل من اشكال الخوف والرعب التي كانت من افرازات سنين العبودية والذلة الطويلة، وأن يسربي وينمّي فيهم الإرادة والشهامة والشجاعة وذلك عن طريق بشارة المؤمنين بالفتح والنصر النهائي، ولطف الله ورحمته.

الملفت للنظر أن بني إسرائيل من أولاد يعقوب، وجماعة منهم من أولاد يوسف طبعاً، وقد حكم هو واخوته مصر سنين طويلة، وسعوا في عمران هذا الوطن، إلا أنّه نتيجة لتركهم طاعة الله والغفلة والخلافات الداخلية وصلوا إلى مثل هذا الوضع المأساوي، إنّ هذا الجتمع المسحوق المصاب يجب أن يبنى من جديد، ويمحو نقاط ضعفه ويستبدلها بالخصال الروحية البناءة ليعيد عظمة الماضى.

ثم أشارت إلى إحدى علل طغيان فرعون وأزلامه، فتقول على لسان موسى: ﴿وقَّالُ موسى ريِّنَا لِنَّكَ آئيت قرمون وملأه زينة ولموالا في الحياة الدنيا ريّنا ليضلّوا عن سبيلك ﴾.

ا. بعض المفسّرين لم يأخذوا القبلة في الآية أعلاء بمعنى المقابل، بل فسروها بنفس معناها، أي قبلة الصلاة، ويعتبرون جملة: ﴿وأقيموا الصلاة﴾ شاهداً على ذلك. إلّا أنّ المعنى الأوّل أنسب لمفهوم الكلمة اللغوي الأصلي، إضافة إلى أنّ إرادة كلا المعنبين من هذه الكلمة لا إشكال فيه أيضاً، كما مر علينا نظير هذا مراراً.

إنّ اللام في «ليضلوا» لام العاقبة، أي إنّ جماعة الأشراف الأثرياء المترفين سيسعون من أجل إضلال الناس شاؤوا أم أبوا، وسوف لا تكون عاقبة أمرهم شيئاً غير هذا، لأنّ دعوة الأنبياء والأطروحات الإلهيّة توقظ الناس وتوحدهم وبذلك لا يبقى مجال لتسلط الظالمين وكيد المعتدين وستضيق الدنيا عليهم، فلا يجدوا بدّاً من معارضة الانبياء.

ثمّ يطلب موسى الله من الله طلباً فيقول: ﴿ رَبُّنَا لِطَهِسَ عَلَى لَمُوالِهِمِ ﴾.

"الطمس» في اللغة بمعنى المحو وسلب خواص الشيء، واللطيف في الأمر أنّ ماورد في بعض الرّوايات من أنّ أموال الفراعنة قد أصبحت خزفاً وحجراً بعد هذه اللعنة أ، ربّما كان كناية عن أنّ التدهور الاقتصادي قد بلغ بهم أن سقطت فيه قيمة ثرواتهم تماماً وأصبحت كالخزف لاقيمة لها!

ثم اضافت ﴿وقدد على قلويهم أي: أسلبهم قدرة التفكير والتدبر أيضاً لائهم بفقدانهم هاتين الدعامتين (المال والفكر) سيكونون على حافة الزوال والفناء، وسينفتح أمامنا طريق الثورة، وتوجيه الضربه النهائية لحؤلاء.

اللّهم إن كنتُ قد طلبتُ ذلك منك في حقّ الفراعنة فليس ذلك نابعاً من روح الإنتقام والحقد، بل لأنّ هؤلاء قد فقدوا أرضية الإيمان أبداً: ﴿ فلا يؤمنوا حتى يروا العدّاب الأليسه ومن الطبيعي أنّ الإيمان بعد مشاهدة العذاب \_كها سيأتي قريباً \_لا ينفع هؤلاء أيضاً.

ثمّ خاطب الله سبحانه وتعالى موسى وأخاه بأنه: الآن وقد أصبحها مستعدين لتربية وبناء قوم بني إسرائيل ﴿قال قد لجيبت دعوتكما فاستقيمه في سبيل الله ولا تخافا سيل المشاكل، وكونا حازمين في أعمالكما ولا تستسلما أمام اقتراحات الجاهلين، بل استمرّا في برنامجكما الثورى ﴿ ولا تشبعان سبيل الذين لا يعلمونه.

8003

١١٥ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ١٣، ص ١١٥.

وَجَوَزُنَا بِبَنِيَ إِسْرَءِ بِلَ ٱلْبَصْرَفَأَلْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَعَّيَا وَعَدُوَّا حَقَى إِذَا أَذْرَكَ هُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ وَلَا إِلَهُ إِلَّا ٱلَّذِي ءَامَنتْ بِهِ بَنُوَّا إِسْرَءِ بِلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ عَالَىٰ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ فَالْيَوْمَ اللّهُ مِلَا يَعِينَ بِبَدَ نِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءَايَةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ اللهُ فَالْيَوْمَ مُنَا يَعِينَ بِبَدَ نِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءَايَةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ عَنْ ءَايَئِنَا لَعْنَفِلُونَ مَنَ وَلَقَدْ بَوْ أَنَا بَنِي إِسْرَةِ مِلَ مُبَوَّا صِدْقِ وَرَزَقْنَهُ مِنَ ٱلطَّيْبَاتِ فَمَا ٱخْتَلَفُواْ حَقَى جَاءَهُمُ ٱلْعِلْمُ إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ بَعْتَلِفُونَ اللّهُ

# التفسير

# الفصل الأفير من المجابهة مع الظّالمين:

هذه الآيات جسّدت آخر مرحلة من المواجهة بين بني إسرائيل والفراعنة وبيّنت مصير هؤلاء في عبارات قصيرة، لكنّها دقيقة وواضحة كها هو دأب القرآن و تركت المطالب الأخرى تُفهم من الجمل السابقة واللاحقة.

فتقول أوّلاً: إنّنا جاوزنا ببني إسرائيل البحر ـ وهو نهر النيل العظيم أطلق عمليه اسم البحر لعظمته ـ أثناء مواجهتهم للفراعنة، وعندما كانوا تحت ضغط ومطاردة هولاء: ﴿وجاوزنا ببني لِسرلئيل البحر﴾ إلّا أنّ فرعون وجنوده طاردوا هؤلاء من أجل القضاء على بني إسرائيل: ﴿فأتبعهم فرعون وجنوده بغيا وعدول﴾.

" «البغي» يعني الظلم، «والعدو» بمعنى التعدي، أي إنّ هؤلاء إنّا طاردوهم وتعقبوهم لغرض الظلم والتعدي عليهم، أي على بني إسرائيل.

جملة «فأتبعهم» توحي بأنّ فرعون وجنوده قد تتبعوا بني إسرائيل طوعاً، وتؤيد بعض

الرّوايات هذا المعنى، والبعض الآخر تخالف هذا المعنى، اللّ أنّ ما يفهم ويستفاد من ظاهر الآية هو الحجة على كل حال.

أمّا كيفية عبور بني إسرائيل للبحر، وأي إعجاز وقع في ذلك الحمين، فــإنّ شرح ذلك سيأتي في ذيل الآية ٦٣ من سورة الشعراء، إن شاء الله تعالى.

على كل حال، فإن هذه الأحداث قد استمرت حتى أوشك فرعون على الغرق، وأصبح كالقشة تتقاذفه الأمواج و تلهو به، فعنذاك زالت حجب الغرور والجهل من أمام عينه، وسطع نور التوحيد الفطري وصدع بالإيمان: ﴿متى إِذَا أَدركه الفرق قال آمنت أنّه الإله إلا الذي آمنت به بنوا إسرائيل ﴾ فلست مؤمناً بقلبي فقط، بل إني من المسلمين عملياً: ﴿وَلَقَاهِنَ المسلمين عملياً: ﴿وَلَقَاهِنَ المسلمين عملياً: ﴿وَلَقَاهِنَ المسلمين عملياً المسلمين المسلمين عملياً المسلمين عملياً المسلمين المسلمين عملياً المسلمين عملياً المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين عملياً المسلمين المسلمين المسلمين عملياً المسلمين عملياً المسلمين عملياً المسلمين عملياً المسلمين عملياً المسلمين المسلمين المسلمين عملياً المسلمين المسل

ولما تحققت تنبؤات موسئ على الواحدة تلو الأخرى وأدرك فرعون صدق هذا النّبي الكبير أكثر فأكثر وشاهد قدرته وقوته، اضطر إلى إظهار الإيمان على أمل أن ينقذه ربّ بني إسرائيل كما أنجاهم من هذه الأمواج المتلاطمة ولذلك يقول: آمنت أنّه لا إله إلّا الذي آمنت به بنو إسرائيل!

إلّا أنّ من البديهي أنّ مثل هذا الإيمان الذي يتجلّى عند نزول البلاء ونشوب أظفار الموت، إيمان اضطراري يتشبث به كل جان ومجرم ومذنب وليست له أيّة قيمة، أو يكون دليلاً على حسن نيّته أو صدق قوله، ولهذا فإنّ الله سبحانه خاطبه فقال: ﴿ آلان وقد مصيت قبل وكنت من المفسدين ﴾.

وقد قرأنا سابقاً في الآية ١٨ من سورة النساء: **«وليست التوبة للذين يعملون السيّئات** حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إلتي تبت الآن ﴾ ولهذا فإنّ كثير من الناس ما أن تستقر بهم الحال وينجون من الموت يعودون إلى أوضاعهم وأعهالهم السابقة، ونظير هذا التعبير الذي ورد أعلاه جاء أيضاً في اشعار وكلهات الأدباء العرب والعجم، مثل:

أتت وحياض المسوت بسيني وبسينها وجادت بوصل حين لا ينفع الوصل

لكن ﴿فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية ﴾ آية للحكام المستكبرين ولكسل الظالمين والمفسدين، وآية للفئات المستضعفة.

۱. بحارالانوار، ج ۱۳، ص ۱۱۰ و۱۱۷ و۱۲۳ و ۱۳۵ و ۱۴۰.

٢. تاريخ مدينة دمشق، لابن عساكر، ج ٩، ص ٢٥٣.

هناك بحث بين المفسّرين فيا هو المراد من البدن هنا، فأكثرهم يرى بأنّ المراد هو جسد فرعون الذي فارقته الروح، لأنّ عظمة فرعون في أفكار الناس في ذلك المحيط بلغت حدّاً بحيث إنّ الكثير لولا ذلك لم يكن يصدق أن فرعون يمكن أن يغرق، وكان من الممكن أن تنسج الأساطير والخرافات الكاذبة حول نجاة وحياة فرعون بعد هذه الحادثة، لذلك ألق الله سبحانه جسده خارج الماء.

اللطيف هذا، أنّ البدن في اللغة -كها قال الراغب في مفرداته - يعني الجسد العظيم - وهذا يدلنا على أنّ فرعون كان عظيم الهيكل ممتلىء الجسم كها هو الحال في الكثير من أهل الترف والرفاد الدنيوي!

إِلّا أَنّ البعض الآخر قالوا: إنّ أحد معاني البدن هو الدرع، وهذا إشارة إلى أنّ الله سبحانه قد أخرج فرعون من الماء بدرعه الذهبي الذي كان على بدنه ليعرف عن طريقه، ولا يبقى أي مجال للشك في أنّه فرعون.

"هذه النقطة أيضاً تستحق الإنتباه، وهي أنهم استفادوا من جملة «ننجيك» أنّ الله سبحانه قد أمر الأمواج أن تلتي بدنه على مكان مرتفع عن الساحل لأنّ مادة «النجوة» تعني المكان المرتفع والأرض العالية.

والنقطة الأخرى التي تلاحظ في الآية أنّ جملة: ﴿ اليوم تنبيله ﴾ قد بدأت بفاء التفريع ، ومن الممكن أن يكون ذلك إشارة إلى أنّ إعان فرعون الباهت في هذه اللحظة اليائسة وفي ساعة الاحتضار كان كالجسد بدون روح ولذلك أثر بالمقدار الذي أنجى الله جسد فرعون من الماء بعد أن فارقته الروح، حتى لا يكون طعمة للأسهاك وليكون عبرة للأجيال القادمة! ويوجد الآن في متاحف مصر وبريطانيا جثة أو جنتين من جثث الفراعنة التي بقيت منطة بالمومياء، فهل أنّ بدن فرعون المعاصر لموسى من بسينها حيث حفظوه فيا بعد بالمومياء، أم لا؟

لا يكننا اثبات ذلك، إلّا أنّ تعبير ﴿لَمِنْ صَلَفْك﴾ يقوي هذا الاحتمال في أن بدن ذلك الفرعون من بين هذه الأبدان، ليكون عبرة لكل الأجيال القادمة، لأنّ تعبير الآية مطلق ويشمل كل الاجيال في المستقبل (فتدبر جيداً).

ويقول في نهاية الآية: إنّه وبالرغم من كل هذه الآيات والدلالات على قدرة الله، ومع كل الدروس والعبر التي ملأت تاريخ البشر فإنّ الكثير معرضون عنها ﴿وَإِنْ كَثِيرا هِنَ النَّاسِ مِنْ آياتنا لِفَاقِلُونَ ﴾.

وتبيّن آخر آية من هذه الآيات النصر النهائي لبني إسرائيل، والرجوع إلى الأرض المقدسة بعد الخلاص من قبضة الفراعنة، فتقول: ﴿ولقد بِوَلْنَا بِنِي لِسِرلئيل مِيوَا صدق ﴾.

إنّ التعبير بـ ﴿ يُوَلَّ صِدَى ﴾ يمكن أن يكون إشارة إلى أنّ الله سبحانه قد وفي بما وعد به بني إسرائيل وأرجعهم إلى الوطن الموعود، أو أنّ ﴿ يَهُونُ صَدَى ﴾ إشارة إلى طهارة وقدسية هذه الأرض، وبذلك تناسب أرض الشام وفلسطين التي كانت محط الأنبياء والرسل.

وقد احتمل جماعة أن يكون المراد أرض مصر، كها يقول القرآن في الآيات ٢٥ ـ ٢٨ من سورة الدخان: ﴿كُمْ تَرْكُوا مِنْ جِنَّاتُ وَعِيُونُ \* وَرُرُوعُ وَمِقَامٌ كَرِيمٌ \* وَنَعَمَّةٌ كَانُوا فَيهَا فَاكَهِينُ \* كَذُلِكُ وَلُورِثْنَاهَا قُومًا آخرينَ ﴾.

وقد جاء هذا المضمون في الآيــة ٥٧ و ٥٩ مــن ســورة الشــعراء، ونــقرأ في آخــرها: ﴿وَلُورِثُنَاهَا بِنْنِي لِسَرَلَئِيلِ ﴾.

من هذه الآيات نخرج بأنّ بني إسرائيل قد بقوا فترة في مصر قبل الهجرة إلى الشام، وتنعّموا ببركات تلك الأرض المعطاء.

ثمّ يضيف القرآن الكريم: ﴿ورزقناهم من الطيّبات ﴾ ولا مانع بالطبع من أن تكون أرض مصر هي المقصودة، وكذلك أراضي الشام وفلسطين. إلّا أنّ هؤلاء لم يعرفوا قدر هذه النعمة ﴿فَهَا اخْتَلْفُوا حَتَى جَاءَهُم العلم ﴾ وبعد مشاهدة كل تلك المعجزات التي جاء بها موسى، وأدلة صدق دعوته، إلّا ﴿إِن ربّك يقضي بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ﴾ وإذا لم يتذوقوا طعم عقاب الاختلاف اليوم، فسيذوقونه غداً.

وقد احتمل - أيضاً - في تفسير هذه الآية، أن يكن المراد من الاختلاف هو الاختلاف بين بني إسرائيل واليهود المعاصرين للنّبي اللّبي الله في قبول دعوته، أي إنّ هؤلاء رغم معرفتهم صدق دعوته حسب بشارات وعلامات كتبهم السهاوية، فإنّهم اختلفوا، فآمن بعضهم، وامتنع القسم الأكبر عن قبول دعوته، وإنّ الله سبحانه سيقضي بين هؤلاء يوم القيامة. اللّ أنّ الاحتمال الأوّل أنسب لظاهر الآية.

كان هذا الحديث عن قسم من ماضي بني إسرائيل المليء بالعبر، والذي بُيِّن ضمن آيات في هذه السورة، وما أشبه حال أولئك بمسلمي اليوم، فإنّ الله قد نصر المسلمين بفضله مرّات كثيرة. وقهر أعداءهم الأقوياء بصورة إعجازية، ونصر بفضله ورحمته هذه الأمة المستضعفة على أولئك المتجبرين، إلّا أنهم وللأسف الشديد، بدل أن يجعلوا هذا النصر وسيلة لنشر دين الإسلام في جميع أرجاء العالم، فإنهم قد اتخذوه ذريعة للتفرقة وإيجاد النفاق والاختلاف بحيث عرّضوا كل إنتصاراتهم للخطر! اللهم نجنا من كفران النعمة.

فَإِن كُنْتَ فِي شَكِي مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْنَلِ الَّذِينَ يَقْرَءُونَ الْحَيَّنَ مِن قَبَلِكَ لَقَدْ جَآءَكَ الْحَقُ مِن رَّيْكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُعْتَدِينَ ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الَّذِينَ لَكُمْ تَدِينَ ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الَّذِينَ اللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ الْحَسِرِينَ ﴿ وَلَا اللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ الْحَسِرِينَ ﴿ وَلَا اللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ الْحَسِرِينَ ﴿ وَلَا اللَّهُ اللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ الْحَسِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

# الثفسير

## لاتدع للشك طريقاً إلى نفسكا

لمّاكانت الآيات السابقة قد ذكرت جوانب من ماضي الأنبياء والأمم السابقة، وكان من الممكن أن يشكك بعض المشركين ومنكري دعوة النّبي عَلَيْكُ في صحة ذلك، فقد طلب القرآن من هؤلاء أن يراجعوا أهل الكتاب للتأكد والعلم بصحة هذه الأقوال، وليسألوهم عن ذلك، لأنّ كثيراً من هذه المسائل قد ورد في كتب هؤلاء.

إِلَّا أَنَّه بدل أَن يوجه الخطاب لهؤلاء، خاطب النِّي ﷺ فقال: ﴿ قَانَ كُنْهَ فَي مُلَكَ مِمَا لَوْلِنَا لِللّ النزلنا لِليك قاسأل الذين يقرأون الكتاب من قبلك لينبت عن هذا الطريق بأنّه ﴿ لقد جاءك العقي من ربّك فلا تكونن من المعترين ﴾.

و يحتمل أيضاً أنّ الآية أعلاه تطرح بحثاً جديداً ومستقلاً في صدق دعوة النّهي تَتَلَلْهُ، وتعلم المخالفين أنّهم إن كانوا في شك من أحقيته فليسألوا أهل الكتاب عن علاماته التي نزلت في الكتب السابقة كالتّوراة والإنجيل.

ونقل سبب آخر للنزول في بعض التفاسير ` يؤيد هذا المعنى، وهو أنّ جمعاً من كــفار

١٠ تفسير روحالجنان، ج ٦، ص ٢٢٧، ذيل الآية مورد البحث.

قريش كانوا يقولون: إنّ هذا القرآن لم ينزل من الله، بل إنّ الشيطان يلقيه على محمّد!! وقد سبب هذا الكلام أن يقع عدّة أشخاص في وادي الشك والتردد، فأجابهم بهذه الآية.

# هل کان النّبی شاکّاً؟۱

عكن أن يتراءى للنظر في البداية أنّ هذه الآيات تحكي عن أنّ النّبي عَبَّالِيَّ كان شاكًا في صدق الآيات التي كانت تغزل عليه، وأنّ الله سبحانه قد أزال شكّه عن الطريق أعلاه.

ولكن واقع الأمر أنّ النّبي تَنَائِرُة كان يتلقى مسألة الوحي مع الشهود والمشاهدة \_كما تحكي آيات القرآن هذا المعنى \_ومعه لا يبتى أي معنى للشك في هذا المورد. إضافة إلى أنّ هذا الأسلوب من خطاب القريب من أجل تنبيه البعيد رائج في العرف، وهذا هو المراد من المثل المعروف: إيّاك أعني واسمعي يا جارة. (وتأثير مثل هذا الكلام أكبر من الخطاب الصريح في كثير من الموارد.

وكذلك نقراً في الآية ١ من سورة الطلاق: ﴿يَا لَيْهَاالنَّبِيَ لِذَا طَلَقْتُمِ النَسَاءِ ﴾ وهذا التعبير لايدلّ على أن النّبي قد طلّق امرأة في حياته، بل هو بيان قانون عام، والبديع في هذا التعبير أنّ المخاطب في بداية الجملة هو النّبي، وفي نهايتها كل الناس.

ومن جملة القرائن التي تؤيد أنّ المقصود الأساس في الآية هم المشركون والكافرون، الآيات التي تتلو هذه الآية والتي تتحدث عن كفر وجحود هؤلاء.

ويلاحظ نظير هذا الموضوع في الآيات المرتبطة بالمسيح، عندما يسأله الله يوم القيامة: (دلات قلت للناس لقفدوني ولقي إلهين من دون الله)؟ فإنّه ينكر هذه المسألة بصراحة،

١. بحارالانوار، ج ٩٠. ص ١٤٥.

ويضيف: ﴿ إِنْ كُنْمِ قُلْتِهِ قُقْدِ عَلَمِتُهِ ﴾ سورة المائدة من الآية ١١٦.

ثمّ تضيف الآية التّالية: ﴿ولا تكوننَ مِن الّذين كذّبوا بآيات الله فتكون مِن الخاصرين ﴾ من بعد ما اتّضحت لك آيات الله وصدق هذه الدعوة.

إنّ الآية السابقة تقول بأنّك إن كنت في شك فاسأل أولئك المطلعين العالمين، وتقول هذه الآية بأنّك يجب أن تسلم مقابل هذه الآيات بعد أن ارتفعت عوامل الشك، وإلّا فإنّ مخالفة الحق لا عاقبة لها إلّا الخسران.

إنّ هذه الآية قرينة واضحة على أنّ المقصود من الآية السابقة هم عموم الناس بالرغم من أن الخطاب موجه إلى شخص النّبي تَيَبَيْقُ ، لأنّ من البديهي أنّ النّبي تَيَبَيْقُ لم يكن يكذب الآيات الإلهيّة مطلقاً، بل كان المدافع المستميت الصلب عن دينه.

ثم أنها تخبر النبي تَبِيلِي بأن من بين مخالفيك جماعة متعصبين عنودين لا فائدة من انتظار إيمانهم، فإنهم قد مسخوا من الناحية الفكرية، وتوغّلوا في طريق الباطل إلى الحد الذي فقدوا معه الضمير الإنساني الحي تماماً، وتحولوا إلى موجودات لا يمكن اختراقها، غاية ما في الأمر أنّ القرآن الكريم يبين هذا الموضوع بهذا التعبير: ﴿ إِنْ للدين حقّت عليهم كلمت ربّك لليؤمنون ﴾

وحتى إذا جاءتهم كل الآيات والدلالات فإنهم لايؤمنون: ﴿ولو جاءتهم كلّ آية حتى بروا العداب الأليم﴾ ولا أثر لإيمانهم في ذلك الوقت.

إنّ الآيات الأولى من الآيات مورد البحث تدعو عامّة الناس إلى المطالعة والتحقيق والسؤال من أهل العلم، ثمّ طلبت منهم أن ينصروا الحق ويدافعوا عنه بعد أن اتّضح لهم، إلّا أنّ الآيات الأخيرة تقول: لا تتوقّع أن يؤمن كل هؤلاء، لأنّ البعض قد فسد قلبه بحيث لا يمكن إصلاحه، فلا يثبطك عدم إيمانهم عن مواصلة الطريق. ولا تتعب نفسك في سبيل هدايتهم، بل توجّه إلى الأكثرية من الناس ممن لهم أهلية الهداية.

وكما كررنا مراراً، فإنّ مثل هذه التعبيرات - ليست دليلاً على الجبر أبداً، بل هي من قبيل ذكر آثار عمل الإنسان، لكن لما كان أثر كل شيء بأمر الله، فإنّ هذه الأمور تنسب إلى الله أحياناً.

ويبدو أنّ ذكر هذه النقطة مهم أيضاً، وهي أنّنا قرأنا في بعض الآيات السابقة في شأن فرعون أنّه قد أظهر الإيمان بعد نزول العذاب والوقوع في قبضة الطوفان، إلّا أنّ مثل هــذا الإيمان لماكان يتصف بالاضطرار لم ينفعه. إلّا أنّ هذه الآيات تقول إنّ هذا لم يكن أسلوب وطريق فرعون وحده، بل هو طريق كل العنودين الأنانيين المستكبرين المُشوَدّة قلوبهم الذين وصلوا إلى قمة الطغيان ولديهم نفس هذه الحالة، فإنّ هؤلاء أيضاً لا يؤمنون حتى يروا العذاب الأليم، ذلك الإيمان العديم الأثر بالنسبة لهؤلاء.

#### 8003

فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةً ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَآ إِيمَنُهُآ إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَـمَّآءَامَنُواْ كَشَفْنَاعَنُهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَاوَمَتَّغْنَهُمْ إِلَى حِينِ اللَّ

التفسير

# الأُمّة التي آمنت في الوقت المناسب

تحدثت الآيات السابقة عن فرعون خاصّة، والأقوام السابقة بصورة عامّة، وهــي أنّ هؤلاء امتنعوا من الإيمان بالله في وقت الإختيار والسلامة، إلّا أنّهم لما أشرفوا على الموت والعذاب الإلهي أظهروا الإيمان الذي لم يكن نافعاً لهم آنذاك.

و تطرح الآية التي نبحثها هذه المسألة كقانون عام، فتقول: ﴿ فَلُولا كَانِمَ قَدْمِيةَ آَمِنُمُ عَدْمِهُ فَنُفُسِه فَنَفُسِهَا لِيمَانِهَا ﴾، ثمّ استثنت قوم يونس فقالت: ﴿ لِلَّا قَوْمِ يُونِسَ لَهَا آَمِنُوا كَشَفْنَا عَنْهُم عَذَابِهِ العَزِي فِي الحياة الدنيا ومتَعناهم إلى حين ﴾ أي إلى آخر عمرهم.

إنّ كلمة «لولا» تعني هنا النني على رأي بعض المفترين، ولذلك تمّ الاستئناء سنها بواسطة «إلّا» وعلى هذا الأساس يصبح معنى الجملة: لم يؤمن أي من الأقوام والأمم التي عاشت في الماضي في المدن والأماكن المعمورة أمام أنبياء الله بصورة جماعية إلّا قوم يونس. إلّا أنّ البعض الآخر معتقد بأنّ كلمة «لولا» لم تأت بمعنى النبي، بل أتت دائماً بمعنى التحضيض \_ ويقال للسؤال المقترن بالتوبيخ والتحريك تحضيض \_ إلّا أنّ لازم مفهومها في منل هذه الموارد يكون نفياً، ولهذا يمكن أن يستثنى منها بالله.

وعلى كل حال، فلا شك في أنّ جماعات كثيرة من الأقوام السالفة آمنوا أيضاً، إلّا أنّ الذي يميز قوم يونس هو أنّهم آمنوا بأجمعهم دفعة واحدة، وكان ذلك قبل حلول العقاب الإلهي الحتمي، في حين أنّ جماعة كبيرة من بين الأقوام الأخرى بقوا على مخالفتهم وعنادهم حتى صدر القرار الإلهي بالعذاب الحتمي، فلمّا رأى هؤلاء العذاب الأليم أظهر أغلبهم الإيمان، إلّا أنّ إيمانهم وللسبب الذي قلناه سابقاً لم يكن له أثر ولا نفع.

#### قصّة إيمان قوم يونس:

كانت قصة هؤلاء على ما جاء في التواريخ، أنّه عندما يئس يونس من إيمان قومه القاطنين أرض نينوى في العراق، دعا على قومه باقتراح من عابد كان يعيش بينهم، في حين أنّ عالماً كان معهم أيضاً اقترح على يونس أن يدعو لهؤلاء لا عليهم، وأن يستمر في إرشاده أكثر من قبل ولا ييأس.

يونس اعتزل قومه بعد الدعاء عليهم، فاجتمع قومه الذين كانوا قد جربوا صدق أقواله حول ذلك الرجل العالم، ولم يكن أمر العذاب القطعي قد صدر بعد، إلا أن علاماته قد شرعت في الظهور، فاغتنم هؤلاء الفرصة وعملوا بنصيحة العالم وخرجوا معه خارج المدينة للتضرع والدعاء، وأظهروا الإيمان والتوبة، ومن أجل أن يزداد توجههم الروحي فرقوا بين الأمهات والأولاد، ولبسوا اللباس الخشن البالي وهبو اللبحث عن نبيهم فلم يعثروا له على أثر.

إلّا أنّ هذه التوبة والإيمان والرجوع إلى الله، الذي تمّ في الوقت المناسب وعن وعني مقترن بالإخلاص قد أثر أثره، وارتفعت علامات العذاب وعادت المياه إلى مجاريها، ولمّا رجع يونس إلى قومه بعد احداث ووقائع كثيرة وقعت له قبلوه بأرواحهم وقلوبهم.

وسنبيّن تفصيل حياة يونس نفسه في ذيل الآيات ١٣٩ ـ ١٤٨ من سورة الصافات، إن شاء الله تعالى.

والجدير بالذكر، إنّ قوم يونس لم يستحقوا العذاب الإلهي الحتمي، وإلّا لم تقبل توبتهم، بل كانت تأتيهم الإنذارات والتحذيرات التي تظهر عادة قبل العذاب النهائي، وقد كان مقدارها كافياً للتوعية، في حين أنّ الفراعنة مثلاً كانوا قد رأوا هذه الإنذارات مراراً حكحادثة الطوفان والجراد واختلاف ماء النيل الشديد وأمثالها ـ إلّا أنّهم لم يعبؤوا بها مطلقاً ولم يأخذوها بمنظار جدي، واكتفوا بالطلب من موسى أن يدعوا الله ليرفع عنهم هذه الإبتلاءات ليؤمنوا، لكنّهم لم يؤمنوا مطلقاً.

ثم إن القصة أعلاه تبين بصورة ضمنية مدى تأثير القائد الواعي الرشيد الحريص في القوم أو الأمّة، في حين أن العابد الذي لا يمتلك الوعي الكافي يعتمد على الخشونة أكثر، وهكذا يفهم من هذه الرّواية منطق الإسلام في المقارنة بين العبادة الجاهلة، والعلم الممتزج بالاحساس بالمسؤولية.

#### الآيتان

وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَا أَنَ تُكْمِ وُ ٱلنَّاسَ حَقَىٰ يَكُونُوا مُوْمِنِينَ اللَّهِ وَمَا كَاتَ لِنَفْسِ أَن تُوْمِنَ إِلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَيَجْعَلُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

## الأفسير

### لافير في الإيمان الإمباري:

لقد طالعنا في الآيات السابقة أنّ الإيمان الاضطراري لا يجدي نفعاً أبداً، ولهذا فإنّ الآية الأولى من هذه الآيات تقول: ﴿ وَلُوهَا وَيَكُ لَأَمْنَ مِنْ فَيِ الْأَرْمَنَ كُلّهِم جميعاً ﴾ وبناء على هذا فلا يعتصر قلبك ألماً لعدم إيمان جماعة من هؤلاء، فإنّ من مستلزمات أصل حرية الإرادة والاختيار أن يؤمن جماعة ويكفر آخرون، وإذا كان الأمر كذلك ﴿ لَفَائِمَة تَكُوهُ النّاسَ حَتَى يَكُونُوا مَوْمَنِينَ ﴾ ؟

إن هذه الآية تنني بصراحة مرّة أخرى التهمة الباطلة التي قالها ويقولها أعداء الإسلام بصورة مكررة، حيث يقولون: إنّ الإسلام دين السيف، وقد فرض بالقوّة والإجبار على شعوب العالم، فتجيب الآية -ككثير من آيات القرآن الأخرى -بأنّ الإيمان الإجباري لا قيمة له، والدين والإيمان شيء ينبع عادة من أعماق الروح، لا من الخارج وبواسطة السيف، خاصة وأنّها حذرت النّبي تَنَافِي من إكراه وإجبار الناس على الإيمان والإسلام.

الآية التّالية قد ذكرت هذه الحقيقة أيضاً، وهي أنّ البشر وإن كانوا أحراراً في الحتيارهم، إلّا أنّه ﴿وهاكان لنفس أن تؤمن إلّا بإذن الله ﴾ ولهذا فإنّ هؤلاء قد ساروا في طريق الجهل وعدم التعقل، ولم يكونوا مستعدين للاستفادة من رأس مال فكرهم وعقلهم، وسوف لا يوفقون للإيمان وهم على هذا الحال، إذ ﴿ويجعل الرجس على الدّين الايعقلون ﴾.

#### بحثان

 ١-من الممكن أن يُتصور في البداية أنّ هناك تنافياً و تضاداً بين الآية الأولى والثّانية. إذ أنّ الآية الأولى تقول: إنّ الله لا يجبر أحداً على الإيمان، في حين أن الآية الثّانية تقول: إنّ أحداً لايمكن أن يؤمن حتى يأذن الله!

إلا أنّ التنبه إلى نكتة واحدة يرفع هذا التضاد الظاهري، وهي أنّنا نعتقد بأنّ الجبر غير صحيح، كما أنّ التفويض غير صحيح أيضاً، أي إنّ الناس ليسوا مجبورين تماماً على أعمالهم، ولا هم متروكون وأنفسهم يعملون ما يشاؤون، بل إنّهم في الوقت الذي يكونون فيه أحراراً في الإرادة، فإنّهم في حاجة للمعونة الالهيّة، لأنّ الله سبحانه هو الذي يعطيهم حرية الإرادة، فالعقل والوجدان الطاهر هما من مواهبه وعطاياه، وإرشاد الأنبياء وهداية الكتب السماوية من جانبه أيضاً، وبناء على هذا فني عين حرية الإرادة والاختيار، فإنّ منبع هذه الهبة وما ينتج عنها من جانب الله سبحانه. دققوا ذلك.

٢- إنّ آخر جملة من الآية الأخيرة، أي ﴿ويجعل الرجس على الدين الايعقلون﴾ لا ينبغي أن تفسر بمعنى الجبر مطلقاً، لأنّ جملة ﴿الايعقلون﴾ دليل على اختيار هؤلاء، أي إنّ هؤلاء الأفراد قد امتنعوا من التفكير والتدبر أوّلاً. فابتلوا في النهاية بهذا العقاب، الذي هو الرجس وقذارة الشك والتردد وظلمة القلب والخطأ في التفكير الذي سلط على هؤلاء حتى سلبت منهم القدرة على الإيان، إلّا أنّه ينبغي الإنتباه إلى أنّ مقدمات العذاب قد هيأها هؤلاء بأنفسهم، وفي مثل هذه الأحوال فإنّ الله تعالى لايأذن في إيمان هؤلاء.

وبتعبير آخر، فإنّ هذه الجملة تشير إلى أنّ إذن الله وأمره ليس أمسراً اعـتباطياً غـير مدروس ومحسوب، بل إنّه يشمل أولئك الذين لهم أهلية الإيمان، أمّا غير اللائقين فــإنّهم سيحرمون منه. قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَ بِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغَنِي ٱلْآينَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَآيُوْمِنُونَ ﴿ فَهُلْ يَنفَظِرُونَ إِلَّامِثْلَ أَيّامِ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْمِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَٱنفَظِرُواْ إِنِي مَعَكُمُ مِّنِ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴿ ثُمَّ تُنَجِّى رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كَذَالِكَ حَقًّا عَلَيْنَا ثُنْجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ عَلَيْ نَاتُحَ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ عَلَيْ نَاتُنج ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

## الأفسيز

#### الموعظة والنصيمة:

كان الكلام في الآيات السابقة عن أنّ الإيمان يجب أن يكون اخستيارياً لا بالجبر والاكراه، ولهذا فإن الآية الأولى هنا ترشد الناس إلى الإيمان الاختياري، وتخاطب النّبي فتقول: ﴿قُل للظروا ماذا في السماوات والأرض﴾؟

إن كل هذه النجوم اللامعة والكواكب السهاوية المختلفة التي يدور كل منها في سداره، وهذه المنظومات الكبيرة والجرات العملاقة، وهذا النظام الدقيق الحاكم على كل تلك الكواكب، وكذلك هذه الكرة الأرضية بكل عجائبها واسرارها، وكل هذه الكائنات الحية المتنوعة المختلفة... تدل بالتمن في دقائق صنعها والتدبّر في نظامها على المبدأ الأزلي للعالم. وستتعرفون أكثر على خالق هذه الكائنات.

إنّ هذه الجملة تنني بوضوح مسألة الجبر وسلب حرية الإرادة، فهي تقول: إنّ الإيمان هو نتيجة التدبر في عالم الخلقة، أي إنّ هذا الأمر في اختياركم.

ثمّ تضيف أنّه رغم كل هذه الآيات والعلامات الدالّة على الحق، فلا داعي للعجب من عدم إيمان البعض، لأنّ الآيات والدلالات والإنذارات تنفع الذين لهم الإستعداد لتمقبل

## الحق، أمّا هؤلاء فإنّه ﴿ وها تغني الآيات والندر من قوم لايؤمنون ﴾ ﴿

إنّ هذه الجملة إشارة إلى الحقيقة التي قرأناها مراراً في القرآن، وهي أنّ الدلائل وكلمات الحق والمواعظ لاتكفي لوحدها، بل إنّ الأرضية المستعدة شرط أيضاً في حصول النتيجة.

ثم تقول - بنبرة التهديد المتلبسة بلباس السؤال والإستفهام - : هـل يـنتظر هـؤلاء المعاندون الكافرون إلا أن يروا مصيراً كمصير الأقوام الطغاة والمتمردين السابقين الذين عمهم العقاب الإلهي، مصير كمصير الفراعنة والنماردة وشدّاد وأعـوانهـم وأنـصارهم؟! ﴿ فَهِلَ يَنتظرونَ إِلَّا هِ ثُلُهُم لَيّامُ الذين خلوا هِ فَهِلِهُم ﴾.

وتحذرهم الآية أخيراً فتقول: يا أيّها النّبي ﴿قُلْ فَانتظروا لِنّبي هَعْكُم مِنْ المِنتظرينَ ﴿ قَالَ فَانتَمْ بانتظار هزيمة دعوة الحق، ونحن بانتظار المصير المشؤوم الذي ستلاقوند، مصير المتكبرين الماضين.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ الإستفهام في جملة ﴿ فَهُلَ يَنْتَظُرُونَ ﴾ استفهام إنكاري، أي إنّ هؤلاء بطبيعة سلوكهم هذا لايمكن أن ينتظروا إلّا حلول مصير مشؤوم مظلم.

كلمة (أيّام) وإن كانت في اللغة جمع يوم، إلّا أنّها هنا تعني الحوادث المهلكة التي وقعت للأقوام والأمم السالفة.

ومن أجل أن لايتوهم متوهم أنّ الله سبحانه يصيب بعذابه الصالح والطالح، تـضيف الآية: إنّنا إذا ما تحققت مقدمات نزول العذاب على الأمم السابقة، نـقوم بـانقاذ عـبادنا الصالحين: ﴿ ثُمَّ مُنجِّي رسلنا والذين آهنوك .

ثمّ تقول في النهاية: إنّ هذا ليس مختصاً بالأمم السالفة والرسل والمؤمنين الماضين، بل ﴿كذلك حقّا علينا ننج للمؤمنين﴾ <sup>٢</sup>.

#### 8003

١٠ «تذر» جمع «تذير»، أي المنذر، وهو كنايه عن الأنبياء والقادة الإلهيين، أو هي جمع «إنذار»، بمعنى تحذير
وتهديد الغافلين والمجرمين الذي هو من برامج هؤلاء القادة الإلهيين.

وقد اعتبر البعض «ما» جملة ﴿ما تغني الأيات﴾ نافية، والبعض جعلها بمعنى الاستفهام الإنكاري، وهي واحدة من حيث النتيجة، إلّا أنّ الظاهر أن «ما» نافية.

٢. إنّ جملة ﴿ كذلك حقّاً علينا ننج المؤمنين ﴾ كانت بهذا المعنى: (كذلك ننج المؤمنين وكان ذلك حقّاً علينا)،
 أي إنّ جملة ﴿ حقّاً علينا ﴾ جملة معترضة بين «كذلك» و﴿ تنج المؤمنين ﴾ . ويحتمل أيضاً أن تكون «كذلك» متعلقة بالجملة السابقة، أي جملة ﴿ تنجى رسلنا والذين آمنوا ﴾ .

قُلْ يَثَا تُهُا النَّاسُ إِن كُنهُمْ فِي شَكِي مِن دِبنِي فَلَا أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُ وَنَ مِن دُونِ اللّهِ وَ لَكُونَ أَعْبُدُ اللّهَ الذِي يَتَوَفَّى كُمْ وَأُمِرْتُ أَنَ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَنْ أَقِعْ وَجَهَكَ لِلاّ يَنِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَ مِن الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّ لَكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذَا مِنَ الظَّلِمِينَ ﴿ وَلَا يَمْسَسُكَ اللّهُ يُصْرِفَلاكاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُو اللّهُ مُنَّ وَإِن مَعَلَمَ فَإِنْكَ إِذَا مِنَ الطَّالِمِينَ ﴿ وَلَا يَمْسَسُكَ اللّهُ يُصْرِفُلاكاشِفَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ اللّهِ مَنْ يَمَا اللّهُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْعَفُورُ الرَّحِيمُ اللّهِ اللّهَ اللّهُ مِنْ عَبَادِهِ وَهُو

### الثفسير

### المزم في التّعامل مع المشركين:

هذه الآيات والآيات التي تليها، هي آخر آيات هذه السورة، وتتحدث جميعاً حول مسألة التوحيد ومحاربة الشرك والدعوة إلى الحق، وهي في الحقيقة فهرست أوخلاصة لبحوث التوحيد وتأكيد على محاربة ومجابهة عبادة الأصنام التي بسيّنت مسراراً في هذه السورة.

إنّ سياق الآية يوحي بأنّ المشركين كانوا يتوهمون أحياناً أن من الممكن أن يلين النّبي ويتسامح في عقيدته في شأن الأصنام ويعترف ويقرّ لهم عبادة الأصنام ولو جــزنياً إلى جانب الإعتقاد بالله بنحو من الانحاء.

إلّا أنّ القرآن ينسف هذا التوهم الواهي بصورة قاطعة وحاسمة ويقطع عليهم احلامهم هذه إلى الأبد، فلامعنى لأي نوع من المساومة واللين في مقابل الأصنام، ولا معبود إلّا الله، لاتزيد كلمة ولا تنقص أخرى.

فني البداية يأمر النّبي مَرَالِيُّ أن يخاطب جميع الناس: ﴿قُلْ مِا لَيْهَا النّاس لِنْ كُنتُم فَي شَك مِنْ

ديني فلا أعبد الذين تعبدون من دون الله ﴾ ولا تكتني الآية بنني آلهة أولئك، بل تثبت كل العبادة لله سبحانه زيادة في التأكيد فتقول: ﴿ولكن أمبد الله الذي يتوفّا كم ﴾. ومن أجل تأكيد أكبر تضيف: أنّ هذه ليست إرادتي فقط، بل ﴿ولمرت أن اكون من المؤمنين ﴾.

إنَّ التأكيد هنا على مسألة قبض الروح فقط من بين صفات الله، إمَّا لأنَّ الإنسان إذاكان يشك في كل شيء فإنَّه لا يستطيع أن يشك في الموت، أو لأنَّ هذه الآية أرادت أن تنبه هؤلاء إلى مسألة العذاب والعقوبات المهلكة التي أشير إليها في الآيات السابقة، ولوحت بالتهديد بالغضب الإلهى.

وبعد أن بيّنت الآية العقيدة الحقة في نني الشرك وعبادة الأوثان بكل صراحة وقـوّة، تطرقت إلى بيان دليل ذلك، دليل من الفطرة، ودليل من العقل:

﴿ وَأَنْ أَقُم وَجِمِكَ لِلدِّينَ مَنْيِفًا ﴾ وهنا أيضاً لم يكتف بجانب الإثبات، بل نبي الطرف المقابل لتأكيد الامر، فقالت الآية: ﴿ وَلا تَكُونَنَ مِنْ المِشْرِكِينَ ﴾.

«العنيف» - كما قلنا سابقاً - تعني: الشخص الذي يميل ويتحول عن طريق الانحراف إلى جادة الصواب والاستقامة، وبتعبير آخر: يغض الطرف عن المذاهب والأفكار المنحرفة، ويتوجّه إلى دين الله المستقيم، ذلك الدين الموافق للفطرة موافقة كاملة ومستقيمة، وبناء على هذا فإنّ هذا التعبير يستبطن الإشارة إلى كون التوحيد فيطرياً في الأعماق، لأنّ الانحراف شيء خلاف الفطرة، (فتدبّر).

وبعد الإشارة إلى بطلان الشريك بالدليل الفطري، تشير إلى دليل عقلي واضح، فتقول: 
﴿وَلا تَدْعُ مِنْ دُونَ الله مَا لا يَنْفُسُكُ وَلا بِضَرَّكُ قَالَ قَسَلْتُ فَإِنْ قَسَلْتُ فَإِنْ قَسَلْتُ فَإِنْ قَسَلْتُ فَإِنْ قَسَلْتُ فَإِنْ قَسَلْتُ فَإِنْ قَسَلْتُ فَعَلْمَ لَذَا مِنْ الظَّالِمِينَ ﴾ إذ تكون قد ظلمت نفسك ومجتمعك الذي تعيش فيه.

أي عقل يسمح أن يتوجّه الإنسان لعبادة أشياء وموجودات لاتضر ولا تنفع أبـداً. ولايمكن أن يكون لها أدنى أثر في مصير الإنسان؟

وهنا أيضاً لم تكتف الآية بجانب الني، بل إنها تؤكّد إضافةً إلى الني على جانب الإثبات فتقول: ﴿وَإِنْ يَمِسُكُ الله يَعْرَ فَلا كَاهُفُ لَهُ إِلّا هُو﴾، وكذلك ﴿وَإِنْ يَرِدُكُ بَغِيرَ فَلا رَادَ لَفَسُلُهُ يَعْمِي مِنْ يَشَاءُ هِنْ عَبَادُه ﴾ لأنّ عفوه ورجمته وسعت كل شيء ﴿وهوالشفور الرحيم ﴾.

قُلْ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَآءَ كُمُ الْحَقُ مِن رَّيِكُمُ فَمَنِ اَهْ تَدَى فَإِنَّمَا يَهْ تَدِى لِنَفْسِهِ ع وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلِ اللَّ وَاتَبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَاصْبِرْ حَتَى يَعْكُمُ اللَّهُ وَهُو خَبْرُ الْحَكِمِينَ اللَّ

# التفسير

#### الكلمة الأفيرة:

هاتين الآيتين تضمّنت إحداهما موعظة ونصيحة لعـامّة النـاس، واخــتصت النّـانية بالنّبي عَلَيْهُمْ ، وقد كملتا الأوامر والتعليات التي بيّنها الله سبحانه على مدى هــذه الســورة ومواضعها المختلفة. وبذلك تنتهى سورة يونس.

فتقول أوّلاً، وكقانون عام: ﴿قُل مِا أَيّها الناس قد جاركم الحقى من ربّكم ﴾ هذه التعليات، وهذا الكتاب السهاوي، وهذا الدين، وهذا النّبي كلها حق، والأدلّة على كونها حقاً واضحة، وبملاحظة هذه الحقيقة: ﴿قمن لهندى قائما يهندي لنفسه ومن صلّ قائما يصل عليها وما ألسا عليكم بوكيل ﴾.

أي إني لست مأموراً بإجباركم على قبول الحق، لأنّ الإجبار على قبول الإيمان لا معنى له، ولا أستطيع إذا لم تقبلوا الحق ولم تؤمنوا أن أدفع عنكم العذاب الإلهي، بل إنّ واجبي ومسؤوليتي هي الدعوة والإبلاغ والإرشاد والهداية والقيادة، أمّا الباقي فسيتعلق بكم، وعليكم انتخاب طريقكم.

إنّ هذه الآية إضافة إلى أنّها تؤكّد مرّة أخرى مسألة الاختيار وحرية الإرادة، فــإنّها دليل على أن قبول الحق سيعود بالنفع على الإنسان نفسه بالدرجة الأولى، كما أنّ مخالفته ستكون في ضرره.

إنّ توجيهات القادة الإلهيين والكتب السهاوية ما همي في الواقع إلّا دروس لتربسية وتكامل البشر، فلا يزيد الالتزام بها شيئاً على عظمة الله، ولا تنقص مخالفتها من جملاله شيئاً.

ثمّ تبيّن وظيفة وواجب النّبي تَنْبَيْنَ في جملتين: الأولى ﴿ وَالَّبِي مَا يُوحَىٰ لِلِيك ﴾ فإنّ الله قد حدّد مسيرك من خلال الوحي، ولا يجوز لك أن تنحرف عنه قيد أنملة.

والثّانية: إنّه ستعترضك في هذا الطريق مشاكل مضنية ومصاعب جمة، فلا تدع للخوف من سيل المشاكل إلى نفسك طريقاً، بل ﴿واصبرحتى يحكم الله وهو خير الحاكمين﴾ فإنّ أمره حق، وحكمه عدل، ووعده متحقق لا محالة.

إلهنا ومولانا: إنّك وعدت عبادك الذيس يجاهدون في سبيلك بــاخلاص، والذيسن يصبرون ويستقيمون في سبيلك بالنصر.

اللّهم وقد أحاطت بالمسلمين مشاكل لاتحصى، ونحن عبيدك الذين لانتوقف عن الجهاد والاستقامة بنك و توفيقك، فاكشف عنا سحب المشاكل المظلمة بلطفك، وأنر أبصارنا بنور الحق والعدالة...

آمین یا رب العالمین

نهاية سورة يونس

8003

# فهرس

# سورة الأنفال

| ظرة خاطفة إلى محتويات هذه السورة:                                |
|------------------------------------------------------------------|
| سبب النَّرُول                                                    |
| تفسير الآية: ١                                                   |
| ماهي الأنفال؟ ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                   |
| بحوث                                                             |
| تفسير الآيات: ٢ ــ ٤                                             |
| خمس صفات خاصّة بالمؤمنين: ١٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| تفسير الآيتان: ٥ - ٦                                             |
| أوّل مواجهة مسلحة بين الإسلام والكفر١٩                           |
| تفسير الآيتان: ٧-٨                                               |
| تفسير الآيات: ٩ - ١٤                                             |
| دروس مفيدة من ساحة المعركة:٢٦                                    |
| هل قاتلت الملائكة؟                                               |
| تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٨                                            |
| القرار من الجهاد ممنوع!٣١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠        |

| ٤] | <b>قهرس</b><br>                        | 300                                     |
|----|----------------------------------------|-----------------------------------------|
|    | تفسير الآية: ١٩                        |                                         |
|    | تفسير الآيات: ٢٠ _٢٣                   |                                         |
| ۳۸ | <b>٠ يسمعون!</b>                       | الذين قالوا سمعنا وهم لا                |
| ٤٠ |                                        | بحثان                                   |
| ٤٠ | رأ لأسمعهم)                            | ١_(ولو علم الله فيهم خي                 |
| ٤٠ | ي                                      | ٢_لإستماع الحق مراحل                    |
|    | تفسير الآيات: ٢٤ ـ ٢٦                  |                                         |
| ٤٢ |                                        | دعوة للحياة:                            |
| £Y |                                        | سبب النّزول                             |
|    | تفسير الآيتان: ٢٧ ـ ٢٨                 |                                         |
| ٤٨ | ,,,,,,                                 | الخيانة وأساسها:                        |
|    | تفسير الآية: ٢٩                        |                                         |
| ٥١ |                                        | الإيمان ووضوح الرّؤية:                  |
| 00 |                                        | سبب النّزول                             |
|    | تفسير الآية: ٣٠                        |                                         |
| ٠٦ |                                        | سرٌ بداية الهجرة:                       |
|    | تفسير الآيات: ٣١ ـ ٣٥                  | <b>.</b> .                              |
|    |                                        | القائلون شططاً:                         |
| ٦٤ | ~····································· | سبب النّزول                             |
|    | تفسير الآيتان: ٣٦_٣٧                   |                                         |
| 70 | ······································ | <b>بحوث</b>                             |
|    | تفسير الآيات: ٣٨ ـ ٤٠                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| ٦٨ | ن کریمة:                               | الهدف من الجهاد وبُشري                  |

| 000       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل              | [٥                 |
|-----------|-----------------------------------------------|--------------------|
|           | تفسير الآية: ٤١                               |                    |
| <b>v.</b> | إسلامي مهم:                                   | الخمس فرضُ         |
| ٧١        | ***************************************       |                    |
| ٧١        | بين الحق والباطل                              | ١ ـ يوم الفرقان    |
|           | ِ الآيتين                                     |                    |
|           | ، من ذي القربي؟                               |                    |
|           | . من (اليتامئ والمساكين وابن السبيل)؟         |                    |
|           | منحصرة في غنائم الحرب؟                        |                    |
|           | قسرون:                                        |                    |
|           | صيص نصف الخمس لبني هاشم تبعيضاً بين المسلمين؟ |                    |
|           | د من سهم الله؟                                |                    |
|           | تفسير الآيات: ٤٤ ـ ٤٤                         |                    |
| ۸۱        | لدًّ منه:                                     | الأمر الذي لاب     |
|           | تفسير الآيات: ٤٥ ـ ٤٧                         |                    |
| ٠         | يئ في شأن الجهاد:                             | ستة أوامر أخر      |
|           | تفسير الآيات: ٤٨ ـ ٥١                         |                    |
| ٠         | منافقون ووساوس الشّيطان:                      | المشركون وال       |
| ٠         | طان عن طريق الوسوسة أو ظهر متجسداً لهم؟       | هل جاء الشيه       |
|           | تفسير الآيات: ٥٢ ـ ٥٤                         |                    |
| ١٣٠٠٠٠٠٠  | ل التغيير والتبديل:                           | سنَّةُ الله لاتقبر |
| ١٤٠٠٠٠٠   | سؤال:                                         |                    |
| ١٤٠٠٠٠    |                                               |                    |
| ١٤        | ياة الشعوب وموتها                             | ۱_أسباب ح          |

| <b>E</b> ]                             | فهرس                              | 766                     |
|----------------------------------------|-----------------------------------|-------------------------|
| ٩٨                                     | لا في التاريخ، ولا في سائر الأمور | ٢_لا جبر في العاقبة و'  |
|                                        | تفسير الآيات: ٥٥ ـ ٥٩             | -                       |
| 49                                     | د بشدَةٍ إ                        | مواجهة من ينقض العها    |
|                                        | تفسير الآيات: ٦٤ ـ ٦٤             |                         |
| 1.4                                    | كرية والهدف منها:                 | المزيد من التعبثة العسة |
| 1.7                                    |                                   | بحوث                    |
| ١٠٥                                    | ح وزيادة التعبئة العسكرية؛        | الهدف من تهيئة السلام   |
| ١-٧                                    |                                   | بحثان                   |
| ١٠٧                                    | في الآية (لا تعلمونهم)؟           | ١ ـ من هم المقصودون     |
| ١٠٧                                    | کان وزمان                         | ٢_الاستعداد في كل ما    |
| ١٠٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | لام وأركانه:                      | أهداف الجهاد في الإس    |
| ١٠٩                                    |                                   | الإستعداد للصّلح:       |
| 111                                    |                                   | بحثان                   |
|                                        | تفسير الآيتان: ٦٥_٦٦              |                         |
| ١١٣                                    |                                   | لاترتقبوا تساوي القوي   |
|                                        |                                   |                         |
| 110                                    | گولئ؟                             | ١_هل نُسخت الآية الا    |
| 110                                    | ئ                                 | ٢_أسطورة توازن القو:    |
| \\\                                    | ېتىن ؟                            | ٣ـما هو المراد من الآ   |
|                                        | تفسير الآيات: ٧٦ ـ ٧١             |                         |
| ١١٨                                    | ••••••                            | أسرى الحرب:             |
| 17                                     | **********                        | بحوث                    |
| ١٢٣                                    | ر منطقيًّ عادل؟!                  | هل أن أخذ «الفداء» أم   |

| 004 | ٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        |
|-----|--------------------------------------------|
|     | تفسير الآيات: ٧٢ ـ ٧٥                      |
| ۱۲٦ | أربع طوائ <b>ف مختلفة:</b>                 |
| ۱۳۰ | پىغوث                                      |
|     | ١_الهجرة والجهاد                           |
| ۱۳۲ | ٢_المبالغة والإغراق في تنزيه الصحابة       |
| ۱۳۳ | ٣ـالإرث في قوانين الإسلام                  |
| ۱۳٤ | ٤_ما المراد من الفتنة والفساد الكبير؟      |
|     | سورة التوبة                                |
| ١٣٩ | ١_أسماء هذه السّورة١                       |
| ١٣٩ | ٢ متى نزلت هذه السورة؟٢                    |
| ١٣٩ | ٣_محتوى السّورة ٢                          |
| ١٤. | ٤ ـ لِمَ لَمْ تبدأ هذه السورة بالبسملة؟    |
| ١٤١ | ه_فضيلة هذه السورة وآثارها                 |
|     | ٦_حقيقة تأريخية يسعى بعضهم إلى طمس معالمها |
| ١٤٤ | توضيح و تحقيق: توضيح و تحقيق:              |
|     | تفسير الآيتان؛ ١ ـ ٢                       |
| ۲٤۱ | إلغاء عهود المشركين:الله المشركين:         |
| ۱٤٧ | بحثان                                      |
| ۱٤٧ | ١_ هل يصحّ إلغاء المعاهدة من جانب واحد؟!   |
| ۱٤۸ | ٢ ـ متنى بدأت الأشهر الأربعة؟              |
|     | تفسير الآبتان: ٣ ـ ٤                       |
| 129 | العهود المحترمة:                           |

| ۸۵۸                          | <b>قهرس</b><br>                         | ٤]                                     |
|------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| بحوث                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ١٥٠                                    |
| ١ ـ الحجُّ الأكبرُ!          |                                         | 10                                     |
| ٢_المواد الأربع التي أعذ     | علنت ذلك اليوم                          | ١٥١                                    |
| ٣_من هم الذين كانت له        | الهم عهود «إلى مدّة»؟                   | 101                                    |
|                              | تفسير الآيتان: ٥ - ٦                    |                                        |
| الشدّة المقرونة بالرّفق: .   |                                         | 100                                    |
| بحوث                         |                                         | 100                                    |
| ١_ما المراد من الأشهر ال     | ِ الحرم؟                                | ٠٠٠                                    |
| ٢ــهل الصّلاة والزّكاة شـ    | شرطُ في قبول الإسلام؟                   | ٠٠٠                                    |
| ٣-الإيمان وليد العلم         |                                         | ۲۵۱                                    |
|                              | تفسير الآيات: ٧ ـ ١٠                    |                                        |
| المعتدون النّاقضون العهد     |                                         | ٠٧٥٧                                   |
| بحثان                        |                                         | ٠٠٠٠ ١٥٩                               |
| ١_من هم المستثنون في         | ني هذه الآية؟                           | 109                                    |
| ٢_متى يجور الغاء المعاه      | عاهدة؟                                  | ٠٦٠                                    |
|                              | تفسير الآيات: ١١ ـ ١٥                   |                                        |
| لِمَ تخشونَ مقاتلةَ العدوِّ؟ |                                         | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| بحوث                         |                                         | ٠٣                                     |
|                              | تفسير الآية: ١٦                         |                                        |
|                              | تفسير الآيتان: ١٧ ـ ١٨                  |                                        |
| مّن يعمر مساجد الله؟         | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                |
| بحوث                         |                                         | ٠٠٠٠٠                                  |
| ١_ما المراد من العمارة؟      |                                         | ١٧٠                                    |

| 009  | ٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل           |  |
|------|-----------------------------------------------|--|
| ۱۷۱  | ٢_العمل الخالص ينبع من الإيمان فحسب           |  |
| ۱۷۱  | ٣_الحماة الشجعان                              |  |
| ۱۷۱  | ٤_ هل المراد من الآية هو المسجد الحرام فحسب؟! |  |
| 177  | ٥_أهمية بناء المساجد                          |  |
| ۱۷۳  | سبب النّزول                                   |  |
|      | تفسير الآيات: ١٩ ـ ٢٢                         |  |
| ۱۷٤  | مقياس الفخر والفضل:                           |  |
| 170  | بحثان بحثان                                   |  |
| ۱۷٥. | ١_ تحريف التاريخ                              |  |
| ۱۷۸۰ | ٢ ـ ما هو مقام الرضوان؟                       |  |
|      | تفسير الآيتان: ٢٣ _ ٢٤                        |  |
| 174. | كلّ شيءٍ فداءً للهدف:                         |  |
| ١٨١. | پ <b>حوث</b>                                  |  |
|      | تفسير الآيات: ٢٥ ـ ٢٧                         |  |
| ۱۸۳۰ | الكثرة وحدَها لاتجدي نفعاً:                   |  |
| ۱۸٥٠ | بحوثب                                         |  |
| ۱۸۵۰ | ١_غزوة حنين ذات العبرة١                       |  |
| ۱۸۷. | ٢_من هم الفارّين؟                             |  |
| ۱۸۸. | ٣_الإيمان والسكينة                            |  |
| ۱۸۹۰ | ٤_حروب النّبي الأكرم ﷺ                        |  |
| 19.  | ٥_دروس و عبرللمسلمين ٥_دروس و عبرللمسلمين     |  |
|      | تفسير الآية: ٢٨                               |  |
| ۱۹۱. | لا يحقُّ للمشركين أن يدخلوا المسجد الحرام:    |  |

.

| 67،                             | فهرس                                   |
|---------------------------------|----------------------------------------|
|                                 | تفسير الآية: ٢٩                        |
| مسؤوليتنا إزاء أهل الكتاب:      | 197                                    |
| بحث: ما هَي الجزية؟!            | 197                                    |
|                                 | سير الآيات: ٣٠_٣٠                      |
| شرك أهل الكتاب:                 | \99                                    |
| بحوث                            | Y • •                                  |
| ١ ـ من هو عزيرٌ؟!               | Y••                                    |
| ٢ ليس المسيح آبن الله           | ۲۰۱                                    |
| ٣_اقتباس هذه الخرافات           | ۲۰۱                                    |
| ٤_ما هو معنىٰ (قاتلهم الله)؟    | Y•Y                                    |
| ۵_المراد بـ «الهدى ودين ال      | ۲۰٦                                    |
| ٦ انتصار المنطق أم إنتصار       |                                        |
| ٧_القرآن وظهور المهدي           | Y•V                                    |
| ٨_الرّوايات الإسلامية في ا      | «عجّل الله فرجه الشَريف»٢٠٨            |
|                                 | ****·································· |
| ١٠_مفهوم الإنتظار!              | ۲۱۳                                    |
| ١١ ـ الإنتظار يعني الإستعدا     |                                        |
| ١٢_الحكمة الأُوليٰ، بناء النَّا | ة الفرديّة ٢١٥                         |
| ١٣_الحكمة الثَّانية، التعاون    | ماعيماعي                               |
|                                 | ق لا يذوبون في المحيط الفاسد ٢١٧       |
|                                 | Y \                                    |

| ₹]                                     | قهرس                                      | 750                                    |
|----------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                        | تفسير الآيات: ٤٦ ــ ٤٨                    |                                        |
| Y & A                                  | ے: ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔  | عدم وجودهم أفضإ                        |
| ۲٥١                                    |                                           | سبب النّزول                            |
|                                        | تفسير الآية: ٤٩                           |                                        |
| Y01                                    | ن: ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،  | المنافقون المتذرعو                     |
| TOT                                    |                                           | بحثان                                  |
|                                        | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٢                     |                                        |
| Y00                                    |                                           | بحوث                                   |
| Y00                                    | لإنسان                                    | ١_المقادير وسعي ا                      |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | في قاموس المؤمنين                         | ٢ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| YoV                                    |                                           | ٣_ صفات المنافقين                      |
|                                        | تفسير الآيات: ٥٣ ـ ٥٥                     |                                        |
| ۲٦٠                                    |                                           | بحثان                                  |
|                                        | تفسير الآيتان؛ ٥٦ ـ ٥٧                    | ,                                      |
|                                        | ين: ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، |                                        |
| ۲٦٤ ٤٢٢                                |                                           | سبب النّزول                            |
|                                        | تفسير الآيتان: ٥٨ ـ ٥٩                    |                                        |
| Y7E 3FY                                |                                           | الأنانيون السفهاءُ:                    |
|                                        | تفسير الآية: ٦٠                           |                                        |
|                                        | ردقائقها:                                 | موارد صرف الزكاة و                     |
|                                        |                                           |                                        |
|                                        | ِ المسكين                                 |                                        |
| <b>٢٦٩</b>                             | الزَّكاة إلى ثمانية أجزاء متساوية؟        | ۲_هل يجب تقسيم                         |

| ٣- متى شُرعت الزّكاة؟                     |
|-------------------------------------------|
| ٤ ـ من هم المقصودون بـ (المؤلّفة قلوبهم)؟ |
|                                           |
| ٥ــدور الزّكاة في الإسلام                 |
| ٦_ما الفرق بين العطف بـ «اللام» أو «في»؟  |
| سبب النّزول                               |
| هذا حسن لا قبيح!                          |
| تفسير الآية: ٦١                           |
| سبب النّزول ٢٧٧                           |
| تفسير الآيتان: ٦٢_٦٣                      |
| المنافقون والتظاهر بالحق: ٢٧٧             |
| سبب النّزول                               |
| تفسير الآيات: ٦٤ _ ٦٦                     |
| مؤامرة أخرى للمنافقين:                    |
| تفسير الآيات: ٧٠ ـ ٧٠                     |
| علامات المنافقين:                         |
| تكرر التاريخ والإعتبار به:                |
| تفسير الآيتان: ٧١ _ ٧٢                    |
| صفات المؤمنين الحقيقيين:                  |
| تفسير الآية: ٧٣                           |
| جهاد الكفّار والمنافقين:                  |
| سبب النّزول ۲۹۵                           |
| تفسير الآية: ٧٤                           |
| مؤامرة خطرة:مؤامرة خطرة:                  |

| ٤]                                           | <b>قهر س</b>                            | ٥٦٤                       |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|
| 799                                          | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | سبب النّزول               |
|                                              | تقسير الآيات: ٥٧ ـ ٧٨                   |                           |
| ٣٠٠                                          | ب:                                      | المنافقون وقلّة الاستيعاء |
|                                              | ····                                    |                           |
| ٣٠٤                                          | ••••••                                  | سبب النّزول               |
|                                              | تفسير الآيتان: ٧٩ ـ ٨٠                  |                           |
|                                              |                                         |                           |
| ٣٠٦                                          |                                         | بحوث ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠          |
|                                              | تفسير الآيات: ٨٣١٨٨                     |                           |
| ٣١٠                                          | ئى:                                     | إعاقة المنافقين مرّة أخر  |
| ٣١٢                                          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث                      |
|                                              | تفسير الآيتان: ٨٤ ـ ٨٥                  |                           |
| ۳۱٤                                          | المنافقين:                              | أسلوب أشدٌ في مواجهة      |
| ۳۱٦                                          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحثان                     |
|                                              | تفسير الآيات: ٨٩ ـ ٨٩                   |                           |
| ۳۱۸                                          |                                         | دناءة الهمّة:             |
|                                              | تفسير الآية: ٩٠                         |                           |
| <b>***</b> ********************************* |                                         | سبب النّزول               |
|                                              | تفسير الآيات: ٩٣_٩١                     |                           |
|                                              | <b>حسرة:</b>                            |                           |
|                                              | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |                           |
| ۳۲۸                                          | •••••                                   | سبب النّزول               |

| [0                                    | ني تفسير كتاب الله المنزل               | 078<br>                             |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------|
|                                       | سير الآيات: ٩٤_٩٦                       |                                     |
| لا تصغوا إلى أعذارهم و                | اذبة:                                   | ۲۲۸ ۰۰۰۰۰۰۰۰                        |
|                                       | سير الآيات: ٩٧ ـ ٩٩                     |                                     |
| الأعراب القساة والمؤم                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۳۳۱                                 |
| بحوث                                  |                                         | <b>ኖሞ</b> £ · · · · · · · · · · · · |
| ١_التَّجمعات الكبيرة .                |                                         | rሞ <u>ዩ</u>                         |
| ٢_الأعراب من سكان                     |                                         | ٢٣٥                                 |
| ٣_الأعراب والانقاق .                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | rro                                 |
|                                       | تفسير الآية: ١٠٠                        |                                     |
| السّابقون إلى الإسلام:.               |                                         | <b>ጥ</b>                            |
| بحوث                                  |                                         | ~~~·······                          |
| ١_موقع الشّابقين                      | ,                                       | <b>"</b> YY                         |
| عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                         | "ፖለ                                 |
| ٣ من هو أوّل من أسد                   |                                         | " <b>" 9</b>                        |
| ٤_هل كان الصحابة ك                    |                                         | <b>"٤</b> ١                         |
|                                       | تفسير الآية: ١٠١                        |                                     |
| سبب النّزول                           |                                         | <b>'</b> ٤٧                         |
|                                       | تفسير الآية: ١٠٢                        |                                     |
| التّوابون:                            |                                         | Έλ                                  |
|                                       | ير الآيات: ١٠٥ ــ ١٠٥                   |                                     |
| ال كاة مطهرة للفرد وا                 |                                         | <b>'£</b> 9                         |
|                                       |                                         |                                     |
|                                       |                                         |                                     |

| 877                   | <b>نهر س</b>             | ٤]          |  |
|-----------------------|--------------------------|-------------|--|
| بحوث                  | ٤                        | 408         |  |
| ١ مسألة عرض الأ       | عمال                     | 805         |  |
| ٢_هل الرّؤية هنا تعا  | ني النظر؟ ٧              | 800         |  |
| ٣_الأعمال وعلم اللَّا | له سبحانه                | <b>70</b> V |  |
| سبب النّزول           | ۸                        | <b>70</b> A |  |
|                       | تفسير الآية: ١٠٦         |             |  |
| سبب النّزول           | ١                        | ١٢٣         |  |
|                       | تفسير الآيات: ١٠٧ ـ ١١٠  |             |  |
| معبد وثني في صورة     | ة مسجدا                  | ٣٦٣         |  |
| بحوث                  | <b>v</b>                 | ٧٢٧         |  |
| ۱ـ درس کېير           | <b>v</b>                 | 777         |  |
| ٢ــالنفي لا يكفي لو   | حدها٩                    | 414         |  |
| ٣ شرطان أساسيان       | *                        | ٣٧.         |  |
|                       | تفسير الآيتان: ١١١ ـ ١١٢ |             |  |
| تجارة لانظير لها:     | ١                        | ۲۷۱         |  |
| سبب النّزول           | ٦                        | ۲۷٦         |  |
|                       | تفسير الآيتان: ١١٣ ـ ١١٤ |             |  |
| ضرورة قطع العلاقار    | ت مع الأعداء:            | ۲۷٦         |  |
| بحوث                  | ۸                        | ۲۷۸         |  |
| ١_رواية موضوعة!       | ۸                        | ۲۷۸         |  |
| ٢_لماذا وعد إيراهيه   | م آزر بالإستغفار؟        | ٣٨.         |  |
| ٣_ضرورة قطع كل        | رابطة بالأعداء           | ۳۸۱         |  |
|                       | Y                        |             |  |

| ٧٢٥ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [0                |
|-----|---------------------------------------|-------------------|
|     | تفسير الآيتان: ١١٥ ـ ١١٦              |                   |
| ٣٨٢ | ن:                                    | العقاب بعد البيار |
| ۳۸٥ | ••••••                                | سبب النّزول       |
| ٣٨٥ | ••••••                                | درس کبیر!         |
|     | تفسير الآيتان: ١١٧ ـ ١١٨              |                   |
| ۳۸۷ | عي للمذنبين:                          | الحصار الاجتما    |
| ٣٨٨ | ·····                                 | بحوث              |
| ۳۸۸ | بة الله على النّبي ﷺ                  | ١_المراد من توب   |
| ۳۸۹ | رساعة العسرة                          | ۲_غزوة تبوك و     |
| ٣٩٠ | ُخُلِّفُوا)؟                          | ٣_ما هو معنيٰ (   |
|     | ا <b>ئميالمي</b>                      |                   |
| ٣٩١ | رنتائجها                              | ٥۔ غزوۃ تبوك و    |
|     | تفسير الآية: ١١٩                      |                   |
| ٣٩٤ | نين:                                  | كونوا مع الصّادة  |
| ٣٩٥ | صّادقين هم المعصومون فقط؟هم           | هل المراد من الع  |
|     | تفسير الآيتان: ١٢٠ ـ ١٢١              |                   |
| ٣٩٩ | بن لا تبقى بدون ثواب:                 | معاناة المجاهدي   |
| ٤٠٠ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بحوث              |
| ٤٠٢ |                                       | سبب النّزول       |
|     | تفسير الآية: ١٢٢                      |                   |
| ٤٠٣ | حهاد العدو:                           | محاربة الجهل و    |
| ٤٠٣ | ••••••                                | بحوث              |

| د]  | <b></b>                                    | ٨٠٠                   |
|-----|--------------------------------------------|-----------------------|
|     | تفسير الآية: ١٢٣                           |                       |
| ٤٠٧ |                                            | قتال الأقرب فالأقرب   |
|     | تفسير الآيتان: ١٢٥ ـ ١٢٥                   |                       |
| ٤١٠ | نباين على القلوب:                          | تأثير آيات القرآن الم |
| ٤١١ | •••••                                      | بحوث                  |
|     | تفسير الآيتان: ١٢٦ ـ ١٢٧                   |                       |
|     | تفسير الآيتان: ١٢٨ ـ ١٢٩                   |                       |
| ٤١٥ | بيد: , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | آخر آيات القرآن المح  |
|     |                                            |                       |
|     | سورة يونس                                  |                       |
| ٤٢١ | السورة:ا                                   | محتوي وفضيلة هذه      |
|     | تفسير الآيتان: ١ ـ ٢                       |                       |
| ٤٢٣ |                                            | رسالة النّبي:         |
|     | تفسير الآيتان: ٣- ٤                        |                       |
| ٤٢٦ |                                            | معرفة الله والمعاد:   |
| £44 | ***************************************    | بحثان                 |
|     | تفسير الآيتان: ٥ ـ ٦                       |                       |
| ٤٣٠ | ــة الله: ناله:                            | جانب من آيات عظم      |
| ٤٣١ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •    | بحوث                  |
| ٤٣١ | ئتباه لها:                                 | وهنا بحوث ينبغي الإ   |
|     | تفسير الآيات: ٧ ـ ١٠                       |                       |
| ٤٣٦ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | أهل الجنّة والنّار:   |
| ٤٣٧ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | <b>بحوث</b>           |

| PF6 | الأمثل في تفسير كتاب ألله المنزل        | [               |
|-----|-----------------------------------------|-----------------|
|     | تفسير الآيتان: ١١ ـ ١٢                  |                 |
| ٤٣٩ | ~ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ | لهمج الرّعاع:   |
|     | رآن الكريم:                             |                 |
|     | تفسير الآيتان: ١٣ ـ ١٤                  | ·               |
| ٤٤٣ | مين السابقين:                           | لإعتبار بالظّال |
| ££٣ |                                         | <br>حوث         |
| ٤٤٥ | ·····                                   | سبب النّزول .   |
|     | تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٧                   |                 |
| ٤٤٦ |                                         | جوث             |
|     | تفسير الآية: ١٨                         |                 |
| ٤٤٩ | صية!                                    | آلهة بدون خا    |
|     | تفسير الآية: ١٩                         | ,               |
|     | تفسير الآية: ٢٠                         |                 |
| ٤٥٢ | قترحة!قترحة                             | المعجزات الم    |
| ٤٥٣ |                                         | بحثان           |
|     | نبغي الإلتفات إليهما:                   |                 |
|     | "<br>تفسير الآيات: ٢١ ـ ٢٣              |                 |
| ٤٥٧ | ************************************    | يحوث            |
|     | إلتفات إلى عدّة بحوث:                   |                 |
|     | ءِ<br>تفسير الآيتان: ٢٤ ـ ٢٥            |                 |
| ٤٥٩ | الدّنيا:                                | لوحة الحياة     |
|     | **********************************      | باداد ا         |

| ٤]      | فهرس                  | ٥٧٠                  |
|---------|-----------------------|----------------------|
|         | تفسير الآيتان: ٢٦_٢٧  |                      |
| ٤٦٢     | الوجوه:               | بيض الوجوه وسود      |
|         | تفسير الآيات: ٢٨ ـ ٣٠ |                      |
| ٤٦٥     | ة الأوثان:            | مشهد من قيامة عبد    |
|         | تفسير الآيات: ٣٣_٣١   |                      |
|         | تفسير الآيات: ٣٦_٣٤   |                      |
| £VY 7V3 | الحق والباطل:         | واحدة من علامات      |
| ٤٧٣     |                       | بحوث                 |
|         | تقسير الآيات: ٣٧ ـ ٤٠ |                      |
| ٤٧٦     | . ـ ـ                 | عظمة دعوة القرآن و   |
| ٤٧٨     | ديدة من إعجاز القرآن: | مظاهر وتجليات جه     |
| ٤٨٣     |                       | الجهل والإنكار:      |
|         | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٤ |                      |
| ٤٨٤     |                       | العُمي والصّمّ:      |
| ٤٨٥     |                       | بحثان                |
|         | تفسير الآيات: ٤٧-٤٥   |                      |
|         | تفسير الآيات: ٤٨ ـ ٥٢ |                      |
| ٤٨٩     | بارات الرّسول:        | العذاب الإلهي واختب  |
|         |                       |                      |
|         | تفسير الآيات: ٥٦ - ٥٦ |                      |
| ٤٩٣     | ذاب الإلهي:           | لامعنىٰ للشك في العا |
| ٤٩٥     |                       | -<br>بحثانب          |

| [0                    | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | <b>0Y1</b> |
|-----------------------|-----------------------------------------|------------|
|                       | تفسير الآيتان: ٥٧ ـ ٥٨                  |            |
| القرآن رحمة إلهية كبر | ة كېرى:ة                                | ۲۹3        |
|                       |                                         |            |
|                       | هو مركز الإحساسات؟                      |            |
| ٢_ما هو الفرق بين ا   | ين الفضل والرحمة؟                       | ٤٩٩        |
|                       | تفسير الأيات: ٥٩ ـ ٦١                   |            |
| هو الشاهد في كل ما    | ل مكان!                                 | ٥٠١        |
| بحوث،                 |                                         | ۰۰۳        |
|                       | تفسير الآيات: ٦٥ ـ ٦٥                   |            |
| طمأنينة الروح في ظ    | ي ظل الإيمان:                           | ۰۰۰ ۲۰۰    |
| بحثان                 | *************************************** | ۰۰۹        |
|                       | من البشارة في الآية؟                    |            |
| ٢_الرّويات الواردة    | ردة عن أهل البيت:                       | ٥١٠        |
|                       | تفسير الآيتان: ٦٦_٦٧                    |            |
|                       | عظمته:عظمته:                            |            |
| ېحوث                  |                                         | 015        |
|                       | تفسير الآيات: ٦٨ ـ ٧٠                   |            |
| بحوث                  |                                         | ۵۱۲        |
|                       | تفسير الآيات: ٧١ ـ ٧٧                   |            |
| جانب من جهاد نو_      |                                         | ٥١٨        |
|                       | تفسير الآية: ٧٤                         |            |
|                       | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |            |
| بحثان                 | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | 011        |
|                       | تفسير الآيات: ٧٠ ـ ٧٨                   |            |
| جانب من جهاد مو       | . موسى وهارون:                          | ٥٢٣        |

| ξ]    | <b>فهرس</b><br>                         | ۲۷٥                      |
|-------|-----------------------------------------|--------------------------|
| ٥٢٤   | واجهة السلبية مع موسى:                  | المرحلة الأولى من الم    |
|       | تفسير الآيات: ٧٩ ـ ٨٢                   |                          |
|       | ······                                  | المرحلة الثّانية:        |
|       | تفسير الآيات: ٨٦ ـ ٨٦                   |                          |
| ٥٢٩   |                                         | المرحلة الثّالثة:        |
|       | تفسير الآيات: ٨٧ ـ ٨٩                   |                          |
| ٥٣٢   | ة البناء من أجل الثّورة:                | المرحلة الرّابعة: مرحلا  |
|       | تفسير الآيات: ٩٠ ـ ٩٣                   |                          |
| ٥٣٥   | مابهة مع الظَّالمين:                    | الفصل الأخير من المع     |
|       | تفسير الآيات: ٩٤ ـ ٩٧                   |                          |
| ٥٣٩   | ى تفسك!                                 | لاتدع للشك طريقاً إل     |
| ٥٤٠   | *************************************** | هل كان النّبي شاكّاً؟!   |
|       | تفسير الآية: ٩٨                         |                          |
| 028   | وقت المناسب!                            | الأُمَّة التي آمنت في ال |
| ٥٤٤   |                                         | قصّة إيمان قوم يونس      |
|       | تفسير الآيتان: ٩٩ ـ ١٠٠                 |                          |
| 0 2 0 | جباري:                                  | لاخير في الإيمان الإ     |
| ۰٤٦   | *************************************** | بحثان                    |
|       | تفسير الآيات: ١٠١ ـ ١٠٣                 |                          |
| ٥٤٧   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | الموعظة والنصيحة         |
|       | تفسير الآيات: ١٠٤ ـ ١٠٧                 |                          |
| ٥٤٩   | المشركين:                               | الحزم في التّعامل مع     |
|       | تفسير الآيتان: ١٠٩ ـ ١٠٩                |                          |
| 001   | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | الكلمة الأخيرة:          |