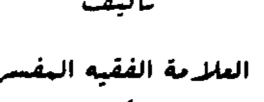




في تفييد لله المائل الم

معَ تَهذيبٍ بَجديد

الجزء السادس



الشيخ ناصر مكارم الشيرازى

مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵.

الامثل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازى؛ إبا همكارى جمعى از فضلا [ويرايش ٣] - قم: مدرسة الامام على بن ابى طالب المثلاً ( ١٤٢٦ ق. - ١٣٨٤.

(دور د) ISBN:964-8139-61-x

۱۵ ج

(٦ - الج: ISBN:964-8139-68-7

فهرستنویسی بر اساس اطلاحات نیبا.

كتاب حاضر ترجمه تفسير نمونه است.

کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است.

كتابنامه.

١. تفاسير شيعه ـ قرن ١٤. الف. مدرسة الامام على بن ابيطالب. ب. عنوان.

**\*\*\*/\*\*** 

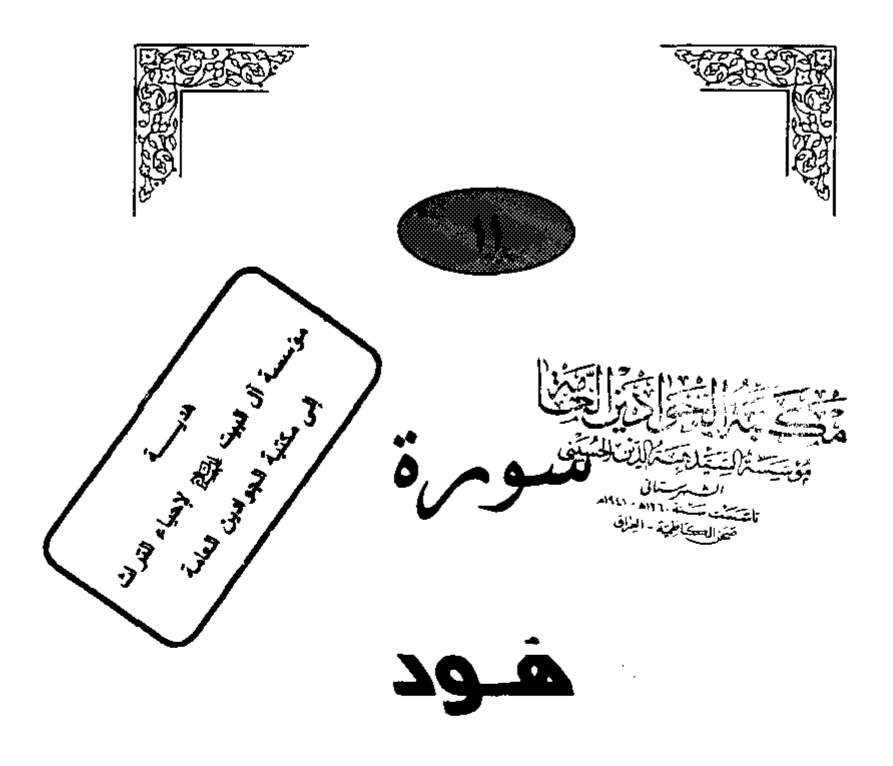
٧٤. ٧ ت ٧ م/ вр٩٨/

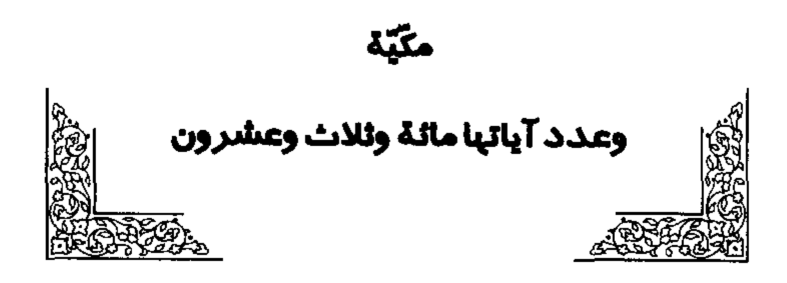
3471

من كارم الناشر المساحة الكتاب المساحة التعلق المام المساحة التعلق المام المساحة السلام المساحة السلام المساحة التعلق المساحة المساح

ردمک: ۲۸۱۳۹\_۲۸۷

عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com جميع الحقوق محفوظة للنّاشر





### «سورة هود»

### ممتوى هذه السورة وفضيلتها:

المشهور بين المفسّرين أنَّ هذه السورة بأكملها نزلت بمكّة... وطبقاً لما ورد في «تأريخ القرآن» أنّها السورة التاسعة والأربعون في ترتيب السور النازلة على المرسل عَلَيْهِمْ .

وطبقاً لما صرّح به بعض المفسّرين \_أيضاً \_ فإنّ هذه السورة نزلت في السنوات الأخيرة التي قضاها النّبي بَيْنِ بمكّة، أي بعد وفاة عمّه «أبي طالب إلله» وزوجته «خديجة بين »... وبطبيعة الحال فإنّ هذه السورة جاءت في فترة من أشد الفترات صعوبة في حياة النّبي بَيْنَ حيث كان يعاني فيها من ضغوط الأعداء وأراجيفهم الإعلامية الحاقدة المسمومة أكثر مما عاناه في السنوات السابقة، ولذلك يُلاحظ في بداية السورة تعابير فيها جانب من التسلية للنّبي بَيْنَ وللمؤمنين.

ويُشكل القسم المهم والعمدة من آيات هذه السورة قصص الأنبياء الماضين وخاصّة قصّة نوح النّبي الله الذي انتصر بالفئة القليلة التي معه على الأعداء الكثيرين.

إنَّ سرد هذه القصص فيه تسلية لخاطر النَّبِي يَّأِلِيُّ والمؤمنين معه وهم أمام الكم الهائل من الأعداء، كما أنَّ فيه درساً لمخالفيهم من الاعداء.

وعلى كل حال. فإنّ آيات هذه السورة \_كسائر السور المكية \_ تتناول أصول «المعارف الإسلامية» ولا سيّا المواجهة مع الشرك وعبادة الأصنام، ومسألة المعاد والعالم بعد الموت، وصدق دعوة النّبي يَهِيَالَة ،كما يبدو فيها تهديداً ضمنياً للأعداء، وأمراً بالاستقامة للمؤمنين. في هذه السورة \_إضافة إلى قصّة نوح النّبي وجهاده العنيف التي ذكرت بتفصيل \_إشارة

في هده السورة \_إضافه إلى قصه توحالنبي وجهاده العنيف التي دكرت بتقصيل \_إساره إلى قصص الأنبياء هود وصالح وإيراهيم ولوط وموسى ومواقفهم الشجاعة بوجه الشرك والكفر والانحراف والظلم...

# شيبتنى شورة هودا

إنَّ آيات هذه السورة تقرر أن على المسلمين أن لا يتركوا السوح والميادين - في الحرب والسلم \_لكثرة الأعداء ومواجهاتهم الحادة... بل عليهم أن يواصلوا مسيرتهم ويستقيموا أكثر فأكثر ويوماً بعد يوم...

وعلى هذا فإنّنا نقرأ في حديث معروف عن النّبي ﷺ أنّه قال: «شيبتني سورة هود» ﴿
وفي حديث آخر أنّه حين لاحظ أصحاب النّبي آثار الشيب قبل أوانه على محسيّاه ﷺ
قالوا: يا رسول الله، تعجّل الشيب عليك. فقال ﷺ «شيبتني سورة هود والواقعة» ﴿

وفي روايات أخرى أضيف أيضاً سورة المرسلات وسورة النبأ وسورة التكوير وغيرها إلى هاتين السورتين. ٣

ونُقل عن ابن عباس في تفسير الحديث الشريف \_ آنف الذكر \_ أنّه مانزل على رسول اله يَجَالِيُ آية كان أشدٌ عليه ولا أشق من آية ﴿ فاستقم كما لمرت ومن تاب معلى ﴾ ك

كها نقل عن بعض المفسّرين أنَّ أحد العلهاء رأى رسول الله تَنَيُلُهُ في المنام فسأله عن سبب ما نُقل عنه من قوله: «شيبتني سورة هود» أهو ما سلف من الأمم السابقة وهلاكها؟ فبين له تَنْ أن سببه آية ﴿فاستقم كما لُمره ﴾. ٥

وعلى كل حال فإن هذه السورة \_ بالإضافة إلى هذه الآية \_ فيها آيات مؤثّرة أخرى تتعلق بيوم القيامة والمحاسبة في محكمة العدل الإلهي، وآيات تتعلق بما ناله الأقوام السابقون من جزاء، وما جاء مع بعضها من أوامر في الوقوف بوجه الفساد بحيث يحمل جميعها طابع المسؤولية... فلا عجب إذا أن يشيب الإنسان عندما يفكر في مثل هذه المسؤوليات...

مسألة دقيقة أخرى ينبغي الإلتفات إليها في هذا الجال، وهي أنّ كثيراً من هذه الآيات

١. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٣٤؛ زبدة البيان، ص ١٦٧.

٢. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية ١١٢ من سورة هود؛ ووسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٧٢، ح ٧٦٥٩.

٣. تفسير روح المعاني، ج ١١، ص ١٧٩؛ ووسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٧٢.

٤. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية ١١٢ من سورة هود؛ نفسير الميزان، ج ١١، ص ٢٦.

٥. تفسير روح المعاني، ج ١١، ص ١٧٩؛ ورد في شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ١١، ص ٢١٣: فسي العديث المرفوع: «شيبتني هود»، فقبل له في ذلك، فقال قوله: «فاستقم كما امرت ومن تاب معك».

تؤكّد ماورد في السورة السابقة \_أي سورة يونس \_وأوائلها بوجه خاص يشبه أوائل تلك السورة ومضامينها تؤكّد تلك المضامين.

## التَّأْثير المعنوى لهذه السّورة:

أمّا بالنسبة لفضيلة هذه السورة، فقد ورد في حديث شريف عن النّبي عَلَيْ أنّه قال: «من قرأ هذه السورة أعطي من الأجر والثواب بعدد من صدّق هوداً والأنبياء عليها ومن كذب بهم وكان يوم القيامة في درجة الشهداء وحوسب حساباً يسيراً» (.

ومن الوضوح بمكان أنَّ مجرَّد التلاوة لا يعطي هذا الأثر، وإنَّا يكون هذا الأثر إذا كانت تلاوة هذه السورة مقرونة بالتفكر والعمل بعدها. وهذا هو الذي يقرِّب الإنسان إلى المؤمنين السالفين ويبعده عن الذين أنكروا على الأنبياء وجحدوا دعواتهم، وعلى هذا الأساس يُثاب بعددهم ويعطى أجر كل واحد منهم، ويكون هدفه كهدف شهداء تلك الأمم السالفة... فلا مجال للتعجب من أن ينال درجاتهم ويحاسب حساباً يسيراً...

وينقل عن الإمام الصادق على أنّه قال: «من كتب هذه السورة على رق ظبي ويأخذها معه أعطاه الله قوّة ونصراً، ومن حاربه مائة رجلٍ لانتصر عليهم وغلبهم وإن صاح بهم انهزموا، وكلّ من رآه يخاف منه» ٢.

ولعل بعضاً بمن يطلب الراحة وينظر إلى الأمور بسطحيّة يتصوّر في قراءته لمثل هذه الأحاديث أنّ الإنسان يمكن أن يصل إلى مثل هذه الأهداف بمجرّد وجود الكتابة أو الرسم القرآني معه، ولكنّه جلي وواضح أنّ المقصود بذلك العمل على طبق ما في السورة، وأن يتخذها منهجاً لحياته وأن يقرأها دائماً ويمضي على العمل بها بحذافيرها... ولاشك أنّ مثل هذا العمل تتحقق فيه مثل هذه الآثار أيضاً، لأنّ هذه السورة تأمر بالإستقامة والوقوف بوجه الفساد والإنسجام مع الأهداف، وتحتوي على التجارب السابقة من تأريخ الأمه السالفة التي يوجد في كلّ واحد منها درس من الإنتصار على العدوّ.

# 

الَرْكِئَابُ أَحْكَمَتَ اَلِئُهُ مُمَّ فَصِلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ الْ اَلَا تَعْبُدُوۤ الْ اللَهَ إِنَّنِي لَكُوْمِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ اللَّ وَأَنِ اسْتَغْفِرُ وَارَبَّكُوْ ثُمَّ نُوبُوۤ الْإِلَيْهِ بُمَنِّعَكُم مَلَاعًا حَسَنًا إِلَىٓ أَجَلِ مُسَمَّى وَيُوْتِ كُلَّ ذِى فَضَلِ فَصَلَةٌ, وَإِن تَوَلَّوْا فَإِنِّ آخافُ عَلَيْكُوْ عَذَابَ يَوْمِ كِيدٍ الْ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ وَهُوعَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللّهِ

# التفسير

# الأصول الأربعة في حعوة الأنبياء:

تبدأ هذه السورة \_كما في بداية السورة السابقة وسائر سور القرآن \_ببيان أهميّة الكتاب العزيز المنزل من السماء، ليلتفت الناس إلى محتوياته أكثر ويتفكروا فيه بنظرة أدق.

وذكر الحروف المقطعة ﴿الر﴾ \_ نفسه \_ دليل على أهميّة هذا الكتاب السهاوي العـزيز الذي يتشكل من حروف بسيطة معروفة للجميع مثل الألف واللام والراء ﴿الر﴾ مع ما فيه من عظمة وإعجاز بالغين، ثمّ يبيّن بعد هذه الحروف المقطعة واحدة من خصائص القرآن الكريم في جملتين.

أُوَّلًا: إِنَّ جميع آياته متقنة ومحكمة ﴿كثاب أُحكمت آياته ﴾.

وثانياً: إنَّ تفصيل حاجات الإنسان في حياته الفردية والاجتهاعية ــ مادية كــانت أو معنوية ــمبيَّن فيها أيضاً ﴿ثُمَّ فُصَّلْتُ ﴾.

شرحنا هذا المعنى وسائر التغاسير التي ذكرت للحروف المقطعة في القرآن في بداية سـورة البـقرة وآل عمران والأعراف.

هذا الكتاب العظيم مع هذه الخصيصة، من أين أنزل، وكيف؟! أنزل من عند ربّ حكيم وخبير ﴿من لدن حكيم عبير﴾.

فبمقتضى حكته أحكت آيات القرآن، وبمقتضى أنّه خبير مطلع بيَّن آيات القرآن في مجالات مختلفة طبقاً لحاجات الإنسان، لأنّ من لم يطلع على تمام جرئيات الحاجات الروحية والجسمية للإنسان لايستطيع أن يصدر أحكاماً جديرة بالتكامل.

الواقع، إنَّ كل واحدة من صفات القرآن التي جاءت في هذه الآية تسترفد من واحدة من صفات الله... فاستحكام القرآن من حكمته، وشرحه وتفصيله من خبرته.

وفي بيان ماهو الفرق بين ﴿أَحَكُمُمُمُهُ وَ﴿فَعَلَمُهُ ﴾ بحث المفسّرون كثيراً وأبدوا احتالات عديدة... وأقرب هذه الاحتالات بحسب مفهوم الآية آنفة الذكر هو أنّ الجملة الأولى تعني أنّ القرآن مجموعة واحدة مترابطة كالبنيان المرصوص الثابت، كما تدل على أنّه نازل من إله فرد، ولهذا فلا يوجد أي تضادً في آياته، ولا يُرى بينها أي اختلاف.

والجملة الثّانية إشارة إلى أنّ هذا الكتاب في عين وحدته فيه شعب وفروع مـتعددة تستوفي جميع حاجات الإنسان الرّوحيّة والمادية، فهو في عين وحدته كثير، وفي عين كثر ته واحدا..

وفي الآية التالية يُبيِّن أهم ما يحتويه القرآن وما هو أساسه وهو التوحيد والوقوف بوجه الشرك ﴿ لَا تَعْمِدُوا لِللهِ ﴾ ( وهذا أوّل تفصيل لمحتوى هذا الكتاب العظيم.

والثّاني من محتويات الدعوة السهاوية: ﴿لِتَني لَكُم مِنه تَدْيِر وَبِشِير ﴾ ... نذير لكم من الظلم والفساد والشرك والكفر، وأحذركم من عنادكم وعقاب الله لكم!

وثالث ما في منهج دعوتي إليكم هو أن تستغفروا من ذنوبكم وتطهروا أنفسكم من الأدران: ﴿وَلَنَ لِسَتَغْفِرُوا رَبِّكُم ﴾.

ورابعها هو أن تعودوا إلى الله بالتوبة، وأن تتصفوا \_ بعد غسل الذنوب والتطهر في ظل الاستغفار \_ بصفات الله، فإنّ العودة إليه تعالى لا تعني إلّا الإقتباس من صفاته ﴿ ثُمّ تُوبُوا اللهِ ﴾.

١. في جملة ﴿ أَلَّا تعبدوا إِلَّا الله ﴾ احتمالان: الأوّل: إنّه على لسان النّبي ﷺ \_كما أشرنا إليه \_ والتـقدير: (دعوتي وأمري ألّا تعبدوا إلّا الله). والثّاني: أنّه كلام الله، والتقدير: (آمركم ألاّ تعبدوا إلّا الله)، ولكن جملة ﴿ إِنّني لكم منه نذير وبشير ﴾ تنسجم مع المعنى الأوّل.

في الواقع إنّ أربع مراحل من مراحل الدعوة المهمّة نحو الحق سبحانه بُيّتت في أربع جمل وفي أربعة أقسام. فقسمان يتضمنان الجانب «العقيدي» والأساسي. وقسمان يستضمنان الجانب «العملي» والفوقاني.

فقبول أصل التوحيد ومحاربة الشرك، وقبول رسالة النّبي محمّد السلام اعتقاديان، والتطهّر من الذنوب والتخلّق بالصفات الإلهية \_اللذان يحملان معنى البناء بهام معناه \_ أمران عمليان حضّ عليهما القرآن، وإذا تأملنا بدقّة في الآيات الكريمة وجدنا أن جميع معنوى القرآن يتلخص في هذه الأصول الأربعة...

هذا هو الفهرس لجميع محتوى القرآن، ولجميع محتوى هذه السورة أيضاً.

ثمّ تبيّن الآيات النتائج العملية لموافقة هذه الأصول الأربعة أو مخالفتها بالنحو التالي ويعتمله متاعا حسناً للئ أجل مستحى فاذا عملنا بهذه الأصول فإنّ الله سبحانه يهبنا حياة سعيدة إلى نهاية العمر، وفوق كل ذلك فإنّ كُلاً يُعطى بمقدار عمله ولا يهمل التفاوت والتفاضل بين الناس في كيفية العمل بهذه الأصول... ﴿ويؤم كل ذي فضل فضله ﴾ وأمّا في صورة الخالفة والعناد فتقول الآية: ﴿وإن تولّوا فإنّي أخاف عليكم عذاب يوم كبير حسين تمثلون للوقوف في محكة العدل الإلهى.

واعلموا أنَّ وَإلى الله مرجعكم كائنا من كنتم، وفي أي محل ومقام أنتم، وهذه الجملة تشير إلى الأصل المنامس من الأصول التفصيليّة للقرآن وهي مسألة «المعاد والبعث» ولكن لاتتصوروا أبداً أنَّ قدر تكم تعدّ شيئاً تجاه قدرة الله، أو أنّكم تستطيعون الفرار من أمره ومحكمة عدله... ولا تتصوروا أيضاً أنّه لا يستطيع أن يجمع عظامكم النخرة بعد الموت ويكسوها ثوباً جديداً من الحياة... ﴿وهو على كل شيء قديرَ ﴾.

### علاقة الدين بالدنيا:

ما يزال الكثير يظنون أن التدين هو العمل لعبارة الآخرة والسعادة بعد الموت، وأنّ الأعبال الصالحة هي الزاد والمتاع للدار الآخرة... ولا يكترثون أبداً بأثر الدين الأصيل في الحياة الدنيا في حين أن الدين الصحيح في الوقت الذي يعمر الدار الآخرة يعمر «الدنيا» أيضاً... وطبيعي إذا لم يكن للدين أي تأثير على هذه الحياة الدنيا فلا تأثير له في الحسياة الأخرى أيضاً.

والقرآن الكريم يتعرض لهذا الموضوع بصراحة في آيات كثيرة، وربّما يتناول أحياناً الجزئيات من هذه المسائل، كما ورد في سورة نوح على لسان هذا النّبي العظيم مخاطباً قومه ﴿ فَقَلْتُ لَسَعْفُرُولُ رَبّكُم لِنّه كَانَ عَفَّاراً \* يرسل السماء عليكم حدراراً \* ويسمددكم بأحوال وبنين ويجعل لكم جنّاب ويجعل لكم أنهاراً ﴾ (

ويفهم البعض أنّ صلة هذه المواهب المادية في الدنيا مع الاستغفار والتطهر من الذنوب معنوية وغير معروفة، في حين أنّه لا دليل على ذلك، بل الصلة بينهما ظاهرة معروفة.

فأي أحد لا يعلم أن الكذب والسرقة والفساد تهدم العلاقات الاجتاعية؟ وأي أحد لا يعلم أن الظلم والتبعيض والإجحاف تجعل من حياة الناس جحيماً وتكدر صفوهم؟! وأيّ أحد يشك في حقيقة أن قبول أصل التوحيد وتكوين مجتمع توحيدي على أساس قيادة الأنبياء، وتطهير الجتمع من الذنوب والآثام، والتحلّي بالقيم الإنسانية وهي الأصول الأربعة ذاتها التي أشير إليها في الآيات المتقدّمة عسير بالمجتمع البشري نحو هدف تكاملي أفضل، ويخلق محيطاً آمناً عامراً بالصفاء والحرية والصلاح؟

وعلى هذا الأساس نقرأ بعد هذه الأصول الأربعة في الآيات المستقدمة قموله تمعالى: ﴿ يَجْتُعُكُمُ مِتَاعًا خَشَنَا لِلِي أَجِلَ مُسَمِّئَ ﴾ .

ٱلآإِنَّهُمْ يَثَنُونَ صُدُورَهُرَ لِيَسْتَخْفُواْمِنْهُ ٱلاَحِينَ يَسْتَغْشُونَ شِابَهُ مَّ يَعْلَمُ مَايُسِرُّونَ وَمَايُعْلِنُونَْ إِنَّهُ عَلِيهُ مُرْ لِنَسْتَخْفُواْمِنْهُ ٱلاَحِينَ يَسْتَغْشُونَ شِابَهُ مَّ يَعْلَمُ مَايُسِرُّونَ

# التفسير

اختلف بعض المفسّرين في شأن نزول الآية، فقيل أنّها نزلت في أحد المنافقين واسمـه «الأخنس بن شريق» الذي كان ذا لسان ذلق ومظهر جميل، وكان يُسبدي للسنّبي عَلِيْنَا الحب ظاهراً لكنّه كان يخنى العداوة والبغضاء في الباطن. (

كما نُقل عن جابر بن عبدالله الأنصاري عن الإمام محمّد بن علي الباقر علي أنّها نزلت في جماعة من المشركين، حيث كانوا حين بمرون بمالنّبي تَشَيَّلُهُ كَانُوا يَـطأطنون بـرؤوسهم ويستغشون ثيابهم لئلا يراهم النّبي تَشَيَّلُهُ . "

ولكن الآية تشير على العموم إلى أحد الأساليب الحمقاء التي كان يتبعها أعداء الإسلام والنّبي تَشْرِلُهُ وذلك بالاستفادة من طريقة النفاق والإبتعاد عن الحق، فكانوا يحاولون أن يخفوا حقيقتهم وماهيتهم عن الأنظار لئلا يسمعوا قول الحق.

لذلك فإنّ الآية تقول: ﴿ أَلَا لِلَّهُمْ يَتُنُونَ صَدُورَهُمْ لَيَسْتَحَفُولُ مِنْهُ ﴾.

ومن أجل أن نفهم الآية فهماً دقيقاً ينبغي أن تتضح لنا كلمة «يثنون» بجلاء فهي من مادة «ثني» وهي في الأصل تعني ضم أقسام الشيء بعضها إلى بعض، فمثلاً في طي قطعة القياش والثوب يقال «ثنى ثوبه» وإنّما يقال للشخصين على سبيل المثال: إثنان، فلأجل أن انضم واحد إلى جانب الآخر، ويقال للمادحين «مثنون» كذلك، لأنّهم يعدون الصفات البارزة واحدة بعد الأخرى.

١. بحارالانوار، ج ٩. ص ١٠٢ و ١٠٣؛ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. بحارالانوار، ج ٩. ص ١٠٣؛ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآبة مورد البحث.

وتعني الإنحناء أيضاً، لأنّ الإنسان بعمله هذا وهو الإنحناء يقرّب أجزاء من جسمه بعضها إلى بعض.

وتأتي هذه المادة بمعنى أن تجد العداوة والبغضاء والحقد طريقها إلى القلب أيـضاً لأنّ الإنسان بهذا العمل يقرب عداء الشخص ـأو أيّ شيء آخر ـإلى القلب، ومثل هذا التعبير موجود في الأدب العربي إذ يقال: «اثنوني صدره على البغضاء» `.

ومع الأخذ بنظر الاعتبار بما ورد آنفاً من معان لمادة «ثني» فلا يبعد أن تكون كلمة «يثنون» مشيرة إلى كل عمل خني ـ ظاهري وباطني ـ قام به أعداء النبي عَلَيْنَا ، فمن جسهة يُضمرون العداوة والبغضاء في القلوب ويبدون الحبّة في لسان ذلق جميل اومن جهة أخرى يقربون رؤوسهم بعضها إلى بعض عند التحدث، ويثنون الصدور ويستغشون الثياب، لئلا تنكشف مؤامراتهم وأقوالهم السيئة ويطلع أحد على نياتهم.

لذلك فإنّ القرآن يعقب مباشرة: أن أحذروهم، فإنّهم حين يستخفون تحت ثيابهم فإنّ الله يعلم ما يخفون وما يعلنون ... ﴿ أَلَا حَيْنَ يَسْتَغَشُّونَ لَيَابِهِم يَعْلَمُ مَا يَسْرُونَ وَمَا يَعْلَمُونَ لِنّهُ عَلَيْمَ يَعْلَمُ مَا يَسْرُونَ وَمَا يَعْلَمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْمَ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَ

أ. يراجع «تاج العروس» و«تفسير مجمع البيان» و «المنار» و «مفردات الراغب» في هذا الشأن.

وَمَامِن دَآبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَرُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَ عَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُبِينٍ آلَ

# التفسير

### مميع الامياء ضيوف مأدبته:

الآية السابقة أشارت إلى سعة علم الله وإحاطته بالسر وما يخفون وما يعلنون، والآية محل البحث تُعدّ دليلاً على تلك الآية المتقدمة، فإنّها تتحدث عن الرازق لجميع الموجودات ولا يمكن يتمّ ذلك إلّا بالإحاطة الكاملة بجميع العالم وما فيه...

تقول الآية ﴿وها هن دلبّة في الأرض إلّا على الله رزقها ويعلم هستقرّها ومستودمها ويعلم تقلّبها و تنقلها من مكان لآخر، وحيثا كانت فإنّ الرزق بصل إليها منه.

وهذه الحقائق مع جميع حدودها ثابتة في كتاب مبين ولوح محفوظ في علم الله ﴿ كُلُّ فَيِ كتاب مّبين﴾.

### بحوث

١- بالرغم من أن كلمة «دائة» مشتقة من مادة «دبيب» التي تعني السير ببطء وبخطئ قصيرة، ولكنّها من الناحية اللغوية تشمل كل حيوان يتحرك في سيره ببطء أو بـسرعة، فنرى كلمة الدابة تطلق على الفرس وعلى كل حيوان يركب عليه، وواضح أنّ الكلمة في هذه الآية \_ محل البحث ـ تشمل جميع الحيوانات الموجودة على سطح الأرض بما فيها الحيوانات التي تدبّ في سيرها ..

٣٠ «الرزق»: هو العطاء المستمر، ومن هنا كان عطاء الله المستمر للموجودات رزقاً،
 وينبغي الإلتفات إلى أن مفهوم الرزق غير منحصر في الحاجات المادية، بل يشمل كل عطاء

ماديّ أو معنوي. ولذلك نقول مثلاً: «اللّهم ارزقني علماً كاملاً» أو نقول: «اللّهم ارزقـني الشهادة في سبيلك».

والظاهر أنّ المراد من الرزق في هذه الآية الرزق المادي، ولكن إرادة المفهوم العام الذي يندرج تحته الرزق المعنوي غير بعيد ..

"- «المستقر» ـ في الأصل ـ تعني المقر، لأن جذر هذه الكلمة في اللغة مأخوذ من «قرّ» على وزن «حرّ» و تعني كلمة القرّ البرد الشديد الذي يجعل الإنسان والموجودات الأخرى يركنون إلى بيوتهم، ومن هنا جاءت بمعنى التوقف والسكون أيضاً.

و «المستودع» و «الوديعة» من مادة واحدة، وهاتان الكلمتان في الأصل تعنيان «اطلاق الشيء و تركه» ولذلك تطلق عليه الأمور غير النابتة التي ترجع إلى حالتها الطبيعية، فيُطلق على كل أمر غير ثابت «مستودع» وبسبب رجوع الشيء إلى صاحبه الأصلي و تركه محله الذي هو فيه يسمى ذلك الشيء «وديعة» أيضاً.

فالآية آنفة الذكر تقول: لا ينبغي التصور أن الله سبحانه يرزق الدواب التي تستقر في أماكنها فحسب، بل هي حيث ماكانت وفي أي ظرف من الظروف تكون فإنّه تعالى يوصل إليها أرزاقها، لانّه يعلم أماكن استقرارها، وكذلك يعلم جميع المناطق التي تنتقل إليها وترحل عنها من حيوانات بحرية مهولة الحجم، إلى أصغر الكائنات الجهرية، فإنّه تعالى يرزق كلاً منها بحسب حاجته وحاله.

وهذا الرزق ملحوظ بحيث يناسب حال الموجودات من حيث الكية والكيفية، وهو مطابق تماماً لمقدار الحاجة والرغبة، حتى غذاء الجنين الذي في رحم أمّه يتفاوت كل شهر عن الشهر السابق في النوعية والكية، بل كل يوم عن اليوم السابق بالرغم ممّا يبدو من أنّ الدم نوع واحد لا أكثر. وكذلك الطفل في مرحلة الرضاعة حيث يبدو أنّ غذاء من نوع واحد، لكن تركيب هذا الغذاء أو اللبن يختلف من يوم لآخر.

٤- «الكتاب المبين» معناه المكتوب الواضح البين، ويشير إلى علم الله الواسع، وقد يعبر
 عنه أحياناً باللوح المحفوظ أيضاً.

ويحتمل أن يكون هذا التعبير اشارة إلى أنّه لا ينبغي لأحد أن يهتم لرزقه أقلّ اهتهام، أو يحتمل سقطوا اسمه وسهمه من القلم، لأنّ أسهاء الجميع مثبتة في ﴿كـتاب مَسبين﴾ كستاب أحصى الجميع بجلاء ووضوح!

# تقسيم الأرزاق والسعي من أمل المياة:

هناك أبحاث مهمّة في مسألة «الرزق»، ونأخذ بنظر الاعتبار \_هنا\_قسماً منها:

١- «الرزق» - كما قلنا آنفاً - يعني في اللغة العطاء المستمر والدائم، وهو أعم من أن يكون رزقاً ماديّاً أو معنوياً ... فعلى هذا كل ما يكون فيه نصيب للعباد من قبل الله وينتفعون منه من موادٍ غذائية ومسكن وملبس أو علم وعقل وفهم وإيمان وإخلاص - يسمى رزقاً، ومن ظنّ أن مفهوم الرزق خاص بالجوانب المادّية لم يلتفت إلى موارد استعماله في القرآن الكريم بدقة ... فالقرآن يتحدث عن الشهداء في سبيل الله بأنهم ... ﴿ أحياء عند ربّهم يرزقون ﴾ (

وواضع أنّ رزق الشهداء - في عالم البرزخ - ليس نعماً مادية، بل هو عبارة عن المواهب المعنوية التي يصعب علينا تصوّرها في هذه الحياة المادية.

٢- مسألة تأمين الحاجات بالنسبة للموجودات الحية \_وبتعبير آخر تأمين رزقها \_من المسائل المثيرة التي تنكشف أسرارها بمرور الزمان وتقدُّم العلم... وتظهر كل يوم ميادين جديدة تدعو للتعجب والدهشة.

كان العلماء في الماضي يتساءلون فيما لوكان في أعماق البحار موجودات حيّة، فمن أين يتم تأمين غذائها؟! إذ أنّ أصل الغذاء يعود إلى النباتات والحشائش، وهي تحتاج إلى نور الشمس، ولكن على عمق ٧٠٠ متر فصاعداً لا وجود لنور الشمس أبداً، بل ليل أبدي مظلم يلتى ظلاله ويبسط أسداله هناك.

ولكن اتّضح بتقدم العلم أنّ نور الشمس يُغذّي الناتات المجهرية في سطح الماء وبين الأمواج، وحين تبلغ مرحلة النضج تهبط إلى أعهاق البحر كالفاكهة الناضجة، وتنضم إلى الأرزاق الإلهيّة للاحياء في تلك الاعهاق، مائدة نعمة الله للموجودات الحية تحت الماء!

ومن جهة أخرى فهناك طيور كثيرة تتغذى من أسهاك البحر، منها طيور تطير في الليل وتهبط إلى البحر كالغواص الماهر وعن طريق أمواج رادارية خاصّة تخرج من آنافها تعرف صيدها وتصطاده بمنقارها.

ورزق بعض أنواع الطيور يكون مُدّخراً بين ثنايا أسنان حيوانات بحرية كبيرة هـذا النوع من الحيوانات بعد أن يتغذى من حيوانات البحر، تحتاج أسنانه إلى «منظف طبيعي»

۱۰ آل عمران، ۱٦٩.

فيأتي إلى ساحل البحر ويفتح فمه الواسع فتدخل هذه الطيور التي أدّخر رزقها في فم هذا الحيوان الضخم \_ دون وحشة ولا اضطراب \_ وتبحث عن رزقها بين ثنايا أسنان هذا الحيوان الكبير، فتملأ بطونها من جهة، وتريح الحيوان الذي تنزدهم بين أسنانه «هذه الفضلات» من جهة أخرى ... وحين تخرج الطيور وتطير في الفضاء يطبق هذا الحيوان البحري فمه بكل هدوء ويعود إلى أعهاق البحر.

طريقة إيصال الرزق من الله تعالى إلى الموجودات الختلفة مذهلة ومحيرة حقاً. من الجنين الذي يعيش في بطن أمّه ولا يعلم أحد من أسراره شيئاً، إلى الحشرات المختلفة التي تعيش في طبيّات الأرض، وفي الأسجار وعلى قمم الجبال أو في أعماق البحر، وفي الأصداف... جميع هذه الموجودات يتكفل الله برزقها ولا تخنى على علمه، وكما يقول القرآن في ملى الله رزقها ويعلم مستقرّها ومستودهها في ...

الطريف في الآيات آنفة الذكر أنّها تغّبُر عن الموجودات التي تطلب الرزق بـ«الدّابّة» وفيها إشارة لطيفة إلى العلاقة بين موضوع «الطاقة» و«الحركة». ونعلم أنّه حيثا تكن حركة فلابدٌ لها من طاقة، أي ما يكون منشأ للحركة، والقرآن الكريم يبيّن في الآيات محل البحث وأنّ الله يرزق جميع الموجودات المتحركة، وإذا ما توسعنا في معنى الحركة فإنّ النباتات تندرج في هذا الأمر أيضاً، لأنّ للنباتات حركة دقيقة وظريفة في نموها، ولهذا عدّوا في الفلسفة الاسلامية موضوع «النمو» واحداً من أقسام الحركة...

٣- هل أنّ رزق كلّ أحد مقدر ومعين من أوّل عمره إلى آخره، وهل أنّه يصل إليه شاء أم
 أبيٰ؟! أم أنّ عليه أن يسعىٰ في طلبه؟

يظنّ بعض الأفراد السذّج استناداً إلى الآية آنفة الذكر، وإلى بعض الرّوايات التي تذكر أنّ الرزق مقدر ومعين، أنّه لا داعي للسعي من أجل الرزق والمعاش، فإنّه لابدّ من وصول الرزق، ويقول بكل بساطة: إنّ من خلق الأشداق قدّر لها الأرزاق.

إنّ سلوك مثل هؤلاء الأفراد الذين لاحظٌ لهم من المعرفة الدينية يعطي ذريعة إلى الأعداء حيث يدّعون أنّ الدين أحد عوامل الركود الاقتصادي وتقبل الحرمان وإماتة النشاطات الإيجابيّة في الحياة، فيقول مثلاً: إذا لم تكن الموهبة الفلانية من نصيبي فإنّها لم تكن من رزقي قطعاً... فلو كانت من نصيبي لوصلتني حتماً من دون تكلف عناء الكسب. وبهذا يستغل المستعمرون هذه الفرصة ليحرموا الكثير من الخلق التمتع بأسباب الحياة في

حين أنّ أقل معرفة بالقرآن والأحاديث الإسلامية تكني في بيان أنّ الإسلام يعدّ أساس أي استفادة مادية ومعنوية للإنسان هو السعي والجد والمثابرة، حتى أنّنا نجد في القرآن جملة بمثابة الشعار لهذا الموضوع، وهي الآية الكريمة ﴿ليس للإنسان إلّاهاسعيٰ﴾ [

وكان أغّة المسلمين ـ ومن أجل أن يسنّوا للآخرين نهجاً يسيرون عليه ـ يعملون في كثير من المواقع أعمالاً صعبة ومجهدة.

والأنبياء السابقون -أيضاً -لم يُستئنوا من هذا القانون، فكانوا يعملون على الاكتساب، من رعي الأغنام إلى الخياطة إلى نسج الدروع إلى الزراعة. فإذا كان مفهوم الرزق من الله أن تجلس في البيت وننتظر الرزق، فما كان ينبغي للأنبياء والأثمة -الذين هم أعرف بالمفاهيم الدينية -أن يسعوا هذا السعي إلى الرزق!

وعلى هذا نقول: إنّ رزق كل أحد مقدّر وثابت، إلّا أنّه مشروط بالسعي والجد، وإذا لم يتوفر الشرط لم يحصل المشروط. وهذا كها نقول: إن لكلّ فرد أجلاً ومدّة من العمر، ولكن من المسلم والطبيعيّ أن مفهوم هذا الكلام لا يعني أنّ الإنسان حتى لو أقدم على الانتحار أو أضرب عن الطعام فإنّه سيبق حيّاً إلى أجل معيّن الإنّا مفهوم هذا الكلام أن للبدن إستعداداً للبقاء إلى مدّة معينة ولكن بشرط أن يراعي الظروف الصحيّة وأن يبتعد عن الأخطار، وأن يجنّب نفسه عمّا يكون سبباً في تعجيل الموت.

المسألة المهمّة في هذا الجال أنّ الآيات والرّوايات المتعلقة بتقدير الرزق ـ في الواقع ـ بمثابة الكابح للاشخاص الحريصين وعبّاه الدنيا الذين يلجون كل باب، ويرتكبون أنواع الظلم والجنايات، ويتصورون أنهم إذا لم يفعلوا ذلك لم يؤمّنوا حياتهم!

إنّ آيات القرآن والأحاديث الإسلامية تحذر هذا النمط من الناس ألّا يحدّوا أيديهم وأرجلهم عبثاً، وألّا يطلبوا الرزق من طرق غير مشروعة ولا معقولة، بل يكي أن يسعوا لتحصيل الرزق عن طريق مشروع، والله سبحانه يضمن لهم الرزق فالله الذي لم ينسهم في ظلمة الرحم.

الله الذي تكفّل رزقهم أيّام الطفولة حيث هيأ لهم أنداء الأمّهات.

الله الذي جعل الأب يسعى من الصباح إلى الليل ليهيء لهم الغذاء بكل عطف وشفقة ــ بعد أن أنهوا مرحلة الرضاعة ــوهو مسرور بالتعب من أجلهم...

١ النجم، ٣٩.

أجل، هذا الرّب الرحيم كيف يمكن أن ينسى الإنسان إذا ما كبر ووجد القــدرة عــلى العمل والكسب.

تُرى هل يجيز الإيمان والعقل أن يلجأ الإنسان إلى الظلم والإثم والتجاوز على حقوق الآخرين ويحرص على غصب حقوق المستضعفين بمجرّد أنّه يظن عدم توفر رزقه؟

وبالطبع لا يمكن أن ننكر أنّ بعض الأرزاق تصل إلى الإنسان سعى لها أم لم يسع. فهل يمكن أنّ ننكر أنّ نور الشمس يضيء في بيتنا من دون سعينا، وأنّ المطر والهواء يصلان إلينا دون سعى منّا؟

وهل يمكن أن ننكر أنّ العقل والفكر والاستعداد المذخور فينا من أوّل يوم وجودنا لم يكن بسعينا؟!

ولكن هذه المواهب التي تنقلها إلينا الريح \_كها يقال \_أو بتعبير أصحّ هذه المواهب التي وصلتنا بلطف الله ومن دون سعينا، إذا لم نحافظ عليها بالجد والسعي بـطريقة صـحيحة فستضيع من أيدينا، أو أنّها ستبق بلا أثر!

هناك كلام معروف منقول عن الإمام علي الله في شأن الرزق فيقول «واعلم يا بني أن الرزق رزقان، رزق تطلبه ورزق يطلبك» وفي هذا الكلام إشارة إلى هذه الحقيقة.

كها لا ينكر أن بعض موارد الرزق لا يأتي تبعاً لشيء ظاهر وملموس، بل يصلنا على أثر سلسلة من الإتفاقات والمصادفات، هذه الحوادث وإن كانت في نظرنا مصادفات، إلا أنّها في الواقع وفي نظام الخلق قائمة على حساب دقيق، ولاشك أنّ حساب هذا النوع من الرزق منفصل عن الأرزاق التي تأتي تبعاً للجد والسعي، والكلام آنف الذكر يمكن أن يشير إلى هذا المطلب أيضاً.

ولكن على كل حال \_ فإن النقطة الأساسية هنا أنّ جميع التعاليم الإسلامية تأمرنا أن نسعى أكثر فأكثر لتأمين نواحي الحياة المادية والمعنوية، وأنّ الفرار من العمل \_ بزعم أنّ الرزق مقسوم وأنّه آت لا محالة \_ غير صحيح! ..

٤- في الآيات المتقدمة \_ التي هي محل البحث \_ إشارة إلى «الرزق» فحسب، وبعدها ببضعة آيات يأتي التعبير عن التائبين والمؤمنين ويشار فيها إلى «المتاع الحسن».

١. نهج البلاغة، الرسالة ٣١.

وبالموازنة والمقارنة بين هذين الأمرين يدلنا هذا الموضوع على أنّ الرزق معدّ لكل دابّة من إنس وحشرات وحيوانات مفترسة... الخ. وللسمحسنين والمسيئين جميعاً!... إلّا أنّ «المتاع الحسن» والمواهب الجديرة والثمينة خاصّة بالمؤمنين الذين يطهرون أنفسهم من كل ذنب وتلوّث بماء التوبة، ويتمتعون بنعم الله في مسير طاعته، لا في طريق الهوى والهوس!

وَهُوَالَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ, عَلَى الْمَآءِ لِيَبْلُوَكُمْ اَلْتَمُ مَا الْمَآءِ لِيَبْلُوكُمْ مَّبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَآءِ لِيَبْلُوكُمْ مَّبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ النَّذِينَ كُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً وَلَمِن قُلْتَ إِنَّكُمْ مَّبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ النَّذِينَ كُمْ أَوْلًا إِنْ هَذَا إِلَّاسِحُرُّ مَّيِبِنُ اللَّ

# التفسير

# الهدف من الفّلق:

في هذه الآية بحثت ثلاث نقاط أساسية:

المطلب الأوّل: يبحث عن خلق عالم الوجود \_ وخصوصاً بداية الخلق \_ الذي يدل على قدرة الله وعظمته سبحانه ﴿ وهو الذي خلق السّماوات والأرض في ستّة أيّام.. ﴾.

ولا حاجة لبيان أنّ المقصود من كلمة «اليوم» في هذه الآية ليس هو اليوم العادي الذي هو مجموع أربع وعشرين ساعة، لأنّ الأرض والسماء لم تكونا موجودتين حينئذ... فلا الكرة الأرضية كانت موجودة، ولاحركتها حول نفسها التي تُنتج أربعاً وعشرين ساعة بل المقصود منه \_كها بينا سابقاً \_ هو الزمان، سواء كان قصيراً أو مديداً جدداً بحيث يبلغ مليارات السنوات مثلاً، وقد نبّهنا على هذا المعنى \_ في ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف \_ بشرح وافي في هذا الجال، فلا حاجة للتكرار والإعادة.

وذكرنا هُناك أنّ خلق العالم كان في ستة أزمنة متوالية ومتتابعة، مع أنّ الله قادر على أن يخلق العالم كلّه في لحظة واحدة، وذلك لأنّ الخلق التدريجي يعطي صورة جــديدة ولوناً جديداً وشكلاً بديعاً وتتبيّن قدرة الله وعظمته أكثر وأحسن.

فهو يريد أن يبين قدرته في آلاف الصور لا بصورة واحدة، وحكمته في آلاف النياب لا بثوب واحد، لتتيسر معرفته وكذلك معرفة حكمته وقدرته للناس، ولنجد الدلائل ـ من خلال عدد الأيّام والسنوات والقرون والأعصار التي مرّت على العالم ـ على معرفة الله!.. ثمّ يضيف سبحانه أن عرشه كان على الماء ﴿وكانْ عرفهُ على العالم .

ومن أجل أن نفهم تفسير هذه الجملة ينبغي أن نفهم المراد من كلمتي «العرش» و «الماء». «فالعرش» في الأصل يعني السقف أو ما يكون له سقف، كما يطلق على الأسرة العالية كأسرة الملوك والسلاطين الماضين، ويطلق أيضاً على خشب بعض الأشجار، وغير ذلك. ولكن هذه الكلمة استعملت بمعنى القدرة أيضاً ويقال «استوى فلان على عرشه» كناية عن بلوغه القدرة كما يقال «ثلً عرش فلان» كناية عن ذهاب قدر ته أ

كما ينبغي الإلتفات إلى هذه الدقيقة، وهي أنّ العرش يطلق أحياناً على عالم الوجود، لأنّ عرش قدرة الله يستوعب جميع هذا العالم.

وأمّا «الماء» فمعناه معروف، وهو السائل المستعمل للشرب والتطهير، إلّا أنّه قد يطلق على كل سائل مائع كالفلزّات المائعة وما أشبه ذلك، وبضميمة ما قلناه في تفسير هاتين الكلمتين يستفاد أنّه في بداية الخلق كان الكون بصورة مواد ذائبة «مع غازات مضغوطة للغاية، بحيث كانت على صورة مواد ذائبة أو مائعة».

وبعدئذ حدثت اهتزازات شديدة وانفجارات عظيمة في هذه المواد المتراكمة الذائبة، وأخذت تتقاذف أجزاء من سطحها إلى الخارج، وأخذ هذا الوجود المترابط بالإنفصال، ثمّ تشكلت بعد ذلك الكواكب السيّارة والمنظومات الشمسية والأجرام السهاوية.

فعلى هذا نقول: إنَّ عالم الوجود ومرتكزات قدرة الله كانت مستقرة بادى، الأمر على المواد المتراكمة الذائبة، وهذا الأمر هو نفسه الذي أشير إليه في الآية ٣٠ من سورة الأنبياء. ﴿ أَوْلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفُرُوا أَنَّ السّماولتِ وَالأَرْنَ كَانْتَا رَتَهَا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنْ الما كُلُّ شَهِي.

﴿ أَوْ لَمْ يَرُ الدِّينَ كَفُرُوا أَنَّ السَّمَاوَلِيِّ وَالْرَفِّنِ كَانَتَا رَبَّقًا فَفَتَقَنَاهُمَا وَجِعلنَا مِنَ الْمَاءَ كُلَّ شَيِي بِي...﴾.

و في الخُطبة الأولىٰ من نهج البلاغة إشارات واضحة إلى هذا المعني ..

والمطلب الثّاني: الذي تشير إليه الآية \_ آنفة الذكر \_ هو الهدف من خلق الكون، والقسم الأساس من ذلك الهدف يعود للإنسان نفسه الذي يمثل ذروة الخلائق... هذا الإنسان الذي كتب عليه أن يسير في طريق التعليم والتربية ويشق طريق التكامل نحو الله تعالى

يقول الله سبحانه: ﴿ليبلوكم أيّكم أحسن مملا﴾ أي ليختبركم ويمتحنكم أيّكم الأفضل والأحسن عملاً بهذه الدار الدنيا.

١. قد يطلق «العرش» ويراد به «الكرسي» وله مفهوم آخر وقد بيّناه في ذيل الآية ٢٢٥ من سورة البقرة.

«ليبلوكم» كلمة مشتقّة من مادة «البلاء» و«الإبتلاء» ومعناها \_كها أشرنا إليـــه آنــفاً \_ــــ الاختيار والامتحان...

والامتحانات الإلهية ليست من قبيل معرفة النفس وكشف الحالة التي عليها الإنسان في محتواه الداخلي وفي فكره وروحه، بل بمعنى التربية (تقدم شرح هذا الموضوع في ذيل الآية ١٥٥ من سورة البقرة) والطريف في هذه الآية أنّها تجعل قيمة كل إنسان بحسن عمله لا بكثرة عمله، وهذا يعني أنّ الإسلام يستئد دائماً إلى الكيفية في العمل لا إلى الكثرة والكمية فيه.

وفي هذا الجال ينقل عن الإمام الصادق الله أنّه قال «ليس يعني أكثركم عسملاً ولكن أضوبكم عملاً، وإنّما الإصابة خشية الله والنيّة الصادقة. ثمّ قال: الإبقاء على العمل حتى يخلص أشدّ من العمل، والعمل الخالص الذي لا تريد أن يحمدك عليه أحد إلّا الله عزَّوجلٌ» .

والعطلب الثّالث: الذي تشير إليه الآية آنفة الذكر ـ هو مسألة المعاد الذي لا ينفصل ولا يتجزأ عن مسألة خلق العالم، وفيها بيان الهدف من الخسلق وهو تكامل الإنسان و تكامل الإنسان و تكامل الإنسان و تكامل الإنسان يعني التهيّؤ إلى الحياة في عالم أوسع وأكمل، ولذلك يقول سبحانه: ﴿ولئن قلم وبعوثون من بعد الموسه ليقولن الذين كفروا إن هذا إلا سعر قبين ﴾.

وكلمة «هذا» التي وردت .. في الآية آنفة الذكر .. على لسان الكفّار، إنسارة إلى كلام النّبي عَلَيْهُ في شأن المعاد ... أي إنّ ما تدّعيه أيّها النّبي في شأن المعاد سحر مكشوف وواضح، فعلى هذا تكون كلمة السحر هنا بمعنى الكلام العاري عن الحقيقة، والقول الذي لا أساس له، وبتعبير بسيط: الخدعة والسخرية !! لأنّ السّحَرة يُظهرون للناظرين بأعمالهم أموراً لا واقع لها، ولهذا قد تطلق كلمة السحر على كل أمر عار عن الحقيقة ..

أُمّا من يرى بأنّ «هذا» إشارة إلى القرآن الجيد، لأنّ القرآن أخّاذ وفيه جاذبية السحر فإنّه يجانب الصواب، لأنّ الآية تتكلم عن المعاد ولا تتكلم عن القرآن، وإن كنّا لا ننكر أنّ القرآن فيه جاذبية وأنّه أخّاذ للغاية.

١. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٠٧؛ أصول الكافي، ج ٢، ص ١٦، ح ٤.

وَلَهِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابِ إِلَىٰ أُمَّةِ مَعْدُودَةِ لِيَقُولُكَ مَا يَحْبِسُهُ أَلَا يَوْمَ يَأْلِيهِمْ لَكُولُ الْمُولِيَّةِ الْمَعْرُوفَا عَنْهُمْ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُولِيهِ يَسْتَهْ زِءُون ﴿ وَكَ إِنْ أَذَقَنَا لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُولِيهِ يَسْتَهْ زِءُون ﴿ وَكَ إِنْ أَذَقَنَا مَنَ مَنْ وَفَا كَنْ مَنَا مَنْ مَنَا اللّهِ عَلَى اللّهِ مَنْ اللّهُ مَنَا وَحَمَدُ أَنَّ مَسَلَمَ لَهُ لَيْقُولُ ذَهِ مَا لَسَيْعَاتُ عَنِي إِنّهُ لَفَرِحُ فَخُولً اللّهِ اللّهُ مِنَا مُعَمَلًا اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا مُعْفِرَةٌ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللل

# التفسير

### استيعاب المؤمنين وعدم استيعاب غيرهم:

في هذه الآيات ـ وبمناسبة البحث السابق عن غير المؤمنين ـ بسيان لزوايسا الحسالات النفسية ونقاط الضعف في أخلاق هؤلاء الأفراد والتي تجبر الإنسسان إلى هساوية الظملام والفساد.

وأوّل صفة تذكر لهؤلاء هي السخرية من الحقائق وعدم الإكتراث بها وبالمسائل المصيرية، فهؤلاء بسبب جهلهم وعدم معرفتهم وغرورهم حين يسمعون تهديد الانبياء في مؤاخذة المسيئين ومعاقبتهم، ثمّ تمرّ عليهم عدّة أيّام يؤخر الله تعالى بلطفه فسيها العسذاب عنهم، نراهم يقولون باستهزاء مبطّن: ما السبب في تأخّر العذاب الإلهي، وأين عقاب الله: ﴿ولئن أَفّرنا عنهم العدّلب إلى لَقة محدودة ليقولن هايحبسه ﴾

و «الأمّة» مشتقة من مادة «أمّ» وهي بمعنى الوالدة، ومعناها في الأصل انضام الأشباء بعضها إلى بعض، ولذلك يقال لكل مجموعة على هدف معين، أو زمان أو مكان واحد «أمة». وقد جاءت هذه الكلمة بمعنى الوقت والزمان أيضاً، لأنّ أجزاء الزمان مرتبطة بعضها ببعض، أو لأنّ الجموعة أو الجهاعة تعيش في عصر وزمان معين، فنعن نقراً في سورة يوسف الآية 20 مثلاً ﴿ولدّ كوبعد لُمّة ﴾ ...

فني الآية \_ محل البحث \_ كلمة «الأُمّة» جاءت بهذا المعنى، ولذلك وصفت بكلمة «معدودة» فعنى الآية هو: إذا أخرنا عن هؤلاء العذاب والمجازاة لمدّة قصيرة قالوا: أي شيء ينعه؟!...

وعلى كل حال، فهذه عادة الجاهلين والمغترين، فكلّما وجدوا شبيئاً لا يستسجم مع ميولهم وطباعهم عدّوه سخرية، لذلك يتخذون التهديدات والنذر التي توقظ أصحاب الحق وتهزهم... يتخذونها هزواً ويسخرون منها شأنهم شأن من يلعب بالنّار.

لكن القرآن يحذرهُم وينذرهم بصراحة في ردّه على كلامهم، ويبيّن لهم أن لا دافسع لعذاب الله إذا جاءهم ﴿ ألا يوم يأتيهم ليس مصروفاً منهم ﴿ وأنّ الذين يسخرون منه واقع بهم ومدمّرهم ﴿ وحاتى يهم هاكانوا به يستهزون ﴾.

أجل، ستصعد صرخاتهم إلى السهاء في ذلك الحين، ويندمون على كلهاتهم الخجلة. لكن لا صرخاتهم تغنيهم وتنقذهم، ولا هذا الندم ينفعهم، ولات حين مندم.

ومن نقاط الضعف عند هؤلاء قلّة الصبر بوجه المشاكل والصعاب وانحسار البركات الإلهية. حيث نجد في الآية التالية قوله تعالى عنهم: ﴿ وَلَنْنَ أَدْقَنَا الْإِنسَانَ مِنّا رَحِمَةَ ثُمَّ لَزَمِنَاهَا مِنهُ لِمُعَالِقًا لِلْمُسَانَ مِنّا رَحِمَةً ثُمَّ لَزَمِنَاهَا مِنهُ لِنّه لِينُوسَ كَفُورَ﴾.

وبالرغم من أنّ هذا التعبير يتناول الإنسان بشكل عام، لكن \_كها أشرنا إليه سابقاً \_ المراد من الإنسان في مثل هذه الآيات هو الأفراد الذين لم يتلقوا تربية سليمة والمنحرفون عن جادة الحق، لذلك يتطابق هذا البحث مع البحث السابق عن الأفراد غير المؤمنين.

ونقطة الضعف النّالثة عند هؤلاء أنّهم حين يتنعمون بنعمة ويشعرون بالترف والرفاه يبلغ بهم الفرح والتكبر والغرور درجة ينسون معها كل شيء، ولذلك يشير القرآن الكريم إلى هذه الظاهرة بقوله تعالى: ﴿ ولئن أَذْقَتَاهُ نَعْمًا. بِعْدَ صَرَّا، حَسَّتُهُ لِيقُولُنَّ ذَهِبُ السَّيِّنَاتُ عَنِّي لِنَهُ لَقُرح فَعُورُ ﴾.

لقرح فعور ﴾.

وهناك احتمال آخر في تفسير هذه الجملة ﴿ليقولنَّ دُهب السَّيْنَاتِ عَنِي وهو أنَّ مثل هؤلاء الأشخاص حين يُصابون بالشدائد ثمّ يبدل الله بلطفه هذه الشدائد نعماً من عنده يقول هؤلاء: إنّ الشدائد السابقة كانت كفّارة عن ذنوبنا وقد غسلت جميع معاصينا، لذلك أصبحنا من المقربين إلى الله، فلا حاجة للتوبة والعودة إلى ساحة الله وحضرته.

ثمّ يستثني الله سبحانه المؤمنين الذين يواجهون الشدائد والمصاعب بصبر، ولا يتركون

الأعمال الصالحة على كل حال، فهؤلاء بعيدون عن الغرور والتكبر وضيق الأفق، حيث يقول سبحانه: ﴿إِلَّا الَّذِينَ صِيرُوا ومعلوا الصّالحات، ﴾.

هؤلاء لا يَغترّون عند وفور النعمة فينسون الله، ولا ييأسون عند الشدائد والمصائب فيكفرون بالله، بل إنّ أرواحهم الكبيرة وافكارهم السليمة جعلتهم يهضمون النعم والبلايا في أنفسهم دون الغفلة عن ذكر الله وأداء مسؤولياتهم ولذلك فإنّ لهؤلاء ثواباً ومغفرة من الله ﴿ أُولئك لهم منفرة ولجر كبير ﴾

### بحوث

## 

في روايات عديدة وصلتنا عن أهل البيت المنظم أنّ الأمّة المعدودة تعني النفر القبليل، وفيها إشارة إلى أصحاب المهدي الله وأنصاره، وعلى هذا يكون معنى الآية: إذا ما أخرنا العذاب عن الظالمين والمسيئين إلى ظهور المهدي الله وأصحابه، فإنّ أولئك الظالمين يقولون: أى شيء يقف أمام عذاب الله فيحبسه عنّا!

ولكن كما قلنا أن ظاهر الآية من الأمّة المعدودة هو الزمان المعدود والمعين، وقد وردت رواية عن الإمام علي الله في تفسير الأمّة المعدودة تشير إلى ما بيّناه، وهو الزمان المعين، فيمكن أن تكون الرّوايات الآنفة تشير إلى المعنى الثّاني من الآية، وهو ما اصطلح عليه بـ«بطن الآية» وطبيعي أنّه بمثابة البيان عن القانون الكلي في شأن الظالمين، لا أنّه موضوع خاص بالمشركين الذين عاصروا النّي يَتَلِينًا ، ونحن نعلم أنّ آيات القرآن تحمل معاني كثيرة عتلفة، فالمعنى الأوّل والظاهر يمكن أن يكون في مسألة خاصة أو جماعة معينة، والمعنى الآخر يكون عاماً مجرّداً عن الزمان وغير مخصوص بفئة معينة.

# ٢\_ أربع ظواهر لضيق الافق الفكري

رسمت الآيات المتقدمة ثلاث حالات مختلفة من حالات المشركين والمسيئين، وقد ورد في ضمنها أربعة أوصاف لهم:

١. بحارالاتوار، ج ٩، ص ١٠٣.

الأوّل: إنّ المشرك يؤوس عند قطع النعمة عند، أي لا يبقى لد أمل أبداً. والثّاني: إنّه كفور، أي غير شاكر أبداً.

والثّالث: إنّه إذا غرق بالنعمة أو نال أقلّ نعمة، فهو ـ على العكس من الحالة السابقة ـ ينسى نفسه وينسى كل شيء ويغفل بما ناله من اللّذة والنشاط، فيغدو ثملاً مغروراً وينجر إلى الفساد والتجاوز على حدود الله.

والوصف الرّابع: إنّ حاله عند وفور النعمة حالة الفخر، أي يبلغ درجــة كــبيرة مــن التكبر.

وعلى كل حال، هذه الأوصاف الأربعة هي ظواهر من ضيق الأفق وقلّة الاستيعاب والرؤية... وهي لا تختص بجباعة معينة من غير المؤمنين وملوّثي الفكر، بل هي سلسلة من الأوصاف العامّة لجميع هؤلاء ..

أمّا المؤمنون الذين يتمتعون بروح كبيرة وفكر عال وصدر رحب ورؤية بعيدة المدى، فلا يهزّهم تبدل الدنيا والزمان، ولا ييأسوا لسلب النعمة عنهم، ولا يغرّهم إقبال النعمة فيكونوا من الغافلين، لذا ينبغي الدقة والملاحظة في آخر الآية التي تستثني المؤمنين، إذ ورد التعبير فيها عن الإيمان بالصبر والاستقامة ﴿إلّاللذين صبروا﴾.

### ٣ـ معيار الضعف النفسى

والمسألة الدقيقة الأخرى التي ينبغي الإلتفات إليها، هي أنّه في الموردين (مورد سلب النعمة بعد إسباغها ومورد إسباغ النعمة بعد سلبها) أشير بكلمة «أذقنا» المشتقة من «الإذاقة» ويراد بها أنّ نفوس هؤلاء المشركين ضعيفة إلى درجة أنّهم لو أعطوا نعمة قليلة ثمّ سُلبت منهم يضجرون ويبأسون، كما أنّهم إذا ذاقوا نعمة بعد شدة يفرحون ويغترّون بها.

### ٤۔ النِعَمُ مِميعُها مواهب

الطريف أنّه في الآية الأولى عبر عن النعمة بالرحمة ﴿ولئن أَدُقْنَا الإِنسان هِنَا رَحِمة ﴾ وفي الآية الثّانية ورد كلمة «النعمة» نفسها، ويمكن أن تكون إشارة إلى أنّ نعم الله جميعها تصل إلى الإنسان عن طريق التفضل والرحمة لا عن طريق الاستحقاق، وإذا كان الأصل أن تكون النعمة على حسب الاستحقاق، فإنّ جماعة قليلة ستنالها، أو أنّ أية جماعة لن تنالها أبداً.

### ه\_ أثران للاعمال المسنة

في آخر آية .. من الآيات محل البحث \_وعدٌ بالمغفرة، للأفراد المؤمنين الذين يتمتعون بالاستقامة، ووعد بالأجر الكبير أيضاً جزاءاً لأعهالم الصالحة، فهي إشارة إلى أنّ الأعمال الصالحة لها أثران:

الأوّل: غسل الذنوب.

والثَّاني: كسب الثواب العظيم والأجر الكبير.

فَلَعَلَّكَ تَارِكُ ابْعَضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَا بِقُ بِهِ مَلَدُرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلاَ أَنرِلَ عَلَيْهِ كَنزُ أَوْجَاءَ مَعَهُ مَلَكُ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيءٍ وَكِيلُ شَقَ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنَهُ قُلْ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورِ مِثْ لِهِ مَفْتَرَيْتِ وَادْعُواْ مَنِ السّتَطَعْتُم مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُم صَدِ قِينَ شَ فَيَ اللّهُ مِنْ اللّهِ وَأَن لَكُمْ فَأَعْلَمُوا أَنْ مَا أَنزِلَ بِعِلْمِ اللّهِ وَأَن لا إِلَهُ إِلاَهُو فَهَلَ أَنتُ مَ مُسلِمُونَ شَ اللّهِ وَأَن لا إِلَهُ إِلَاهُو فَهَلَ أَنتُ مَ مُسلِمُونَ شَقَ

# سبب النزول

وردت في شأن نزول الآيات المتقدمة روايتان. ويحتمل أن تكون كليهها صــحيحتين جميعاً.

الأولى: إنّ جماعة من رؤوساء مكّة جاؤوا إلى النّبي ﷺ، وقالوا: إذا كنت صادقاً في دعواك بأنّك نبي فصيّر جبال مكّة ذهباً أو أنتنا بملائكة من السهاء تصدّق نبوّتك، فنزلت هذه الآيات. \

المصدر السابق.
 الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٩، ص ١٠٣ و ١٠٤.
 المصدر السابق.

## التفسير

### القرآن المعمرة المالدة:

يبدو من هذه الآيات أنّ النّبي عَبَيْنَ كان يوكل إبلاغ الآيات \_ نظراً للجاجة الأعداء ومخالفتهم \_ لآخر فرصة، لذا فإنّ الله سبحانه ينهى نبيّه في أوّل آية نبحثها عن ذلك بقوله: ﴿ فَلَمُلْكُ تَارِكُ بِعَفِى مَا يُوحِى لِلْيِكُ وَصَائِقَ بِهِ صدرك ﴾ لئلا يطلبوا منك معاجز مقترحة كنزول كنز من السهاء، أو مجيء الملائكة لتصديقه ﴿ أَنْ يقولُوا لُولا أَنْوَلَ عليه كنز أو جاء معه ملك ﴾.

وكما يستفاد من آيات القرآن الأخرى كما في سورة الإسراء الآيات ٩٠-٩٣ إنّ هؤلاء لا يطلبون هذه المعاجز ليصدقوا دعوى النّبي ويتبعوا الحق، بل هدفهم اللجاجة والعناد والتّحجج الواهي، فلذلك تأتي الآية معقبة ﴿ لِنّها لنس نذير > سواءاً قبلوا دعواك أم لم يقبلوا، وسخروا منك أم لم يسخروا، فالله هو الحافظ والناظر على كل شيء ﴿ والله على كل شيء ﴿ والله على كلّ شي، وكيل > أي لا تكترت بكفرهم وإيانهم فإنّ ذلك لا يعنيك، وإنّا وظيفتك أن تبلغهم، والله سبحانه هو الذي يعرف كيف يحاسبهم، وكيف يعاملهم.

وبما أنّ الذين يتذرعون بالحجج ويشكلون على النّبي كانوا أساساً منكرين لِوحي الله، ويقولون: إنّ هذه الآية ليست نازلة من قبل الله، وإنّ هذا الكلام افتراه محمّد ـ وحاشاه من ذلك ـ على الله كذباً، لذلك تأتي الآية التالية لتبيّن بصراحة تامة: ﴿ لَم يقولون افتراه ﴾.

فقل هم يا رسول الله \_إن كانوا صادقين في دعواهم أنّ ما تقوله ليس من الله وأنّه من صنع الإنسان \_ فليأتوا بعشر سور مثل هذا الكلام سفتريات، وليدعوا \_ سوى الله \_ ما شاؤوا ﴿قُل فَأْتُوا بِعشُو سور مثله م فتريات وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين ﴾.

أمّا إذا لم يستجيبوا لدعوتك ولا للمسلمين، ولم يلبوا طلبك على الإتيان بعشر سور مفتريات كسور القرآن، فاعلموا أنّ ذلك الضعف وعدم القدرة دليل على أنّ هذه الآيات نزلت من خزانة علم الله، ولو كانت من صنع بشر، فهم بشرّ أيضاً ... فلهاذا لا يقدرون على ذلك ﴿فَالِم يستجيبولكم فاعلموا أنما لنزل بعلم الله ﴾ واعلموا أيضاً أنّه لا معبود سوى الله، ونزول هذه الآيات دليل على هذه الحقيقة ﴿وأن لا إله إلا هو ﴾ فهل يسلم المخالفون مع هذه الحالة ﴿فَهِلُ لُنتُم مسلمون ﴾؟

أي بعد ما دعوناكم للإتيان بمثل هذه السور، وظهر عجزكم وعدم قدرتكم على ذلك،

فهل يبق شك في أنّ هذه الآيات منزلة من قبل الله، ومع هذه المعجزة البينة ما زلتم منكرين. أم أنّكم تسلمون و تقرّون حقاً؟!

### بحوث

١- من المعلوم أنّ كلمة «لعلّ» تأتي لإظهار الرجاء لعمل شيء ما وتحققه، ولكن «لعل» هنا جاءت بمعنى النهي، وهي تماماً مثل ما يريد الأب مثلاً أن ينهى ولد. فيقول له: لعلك ترافق فلاناً فأنت حينئذ غيرمهتم للعاقبة، فمعنى الكلام هنا: لا ترافق فلاناً لأن صحبته تضرك.

إذاً فعلىٰ الرغم من أن «لعل» تفيد الرجاء، إلّا أنّ المفهوم الالتزامي منها النهي عن عملٍ أيضاً.

في الآيات ـ محل البحث ـ يؤكّد الله سبحانه على النّبي ألّا يؤخر إيلاغه الوحي خوفاً من تكذيب الخالفين أو طلبهم معجزات مقترحة من قبلهم.

٢- يرد هنا سؤال هو: كيف يمكن للنّبي ﷺ أن يؤخر إيلاغه الوحي، أو لا يبلغه أساساً؟
 مع أنّ النّبي ﷺ معصوم ولا يصدر منه الخطأ والذنب!

الجواب: إنّ النّي عَلَى من ما أمر بتبليغ حكم فوري فن المسلّم أنّه يبلغه فوراً ودون ابطاء، ولكن يتفق -أحياناً أن يكون وقت التبليغ موسعاً... والنّبي يمؤخر البلاغ تبعاً لأمور... هذه الأمور ليس لها جانب شخصي بحيث تعود للنبي عَلَى نفسه، بل لها جانب عام ودفاع عن الدين، وهذا التأخير ليس ذنباً قطعاً، مثل ما ورد - في سورة المائدة في الآية ٦٧ من أمر الله للرّسول الأعظم عَلَى التبليغ، وأن لا يخاف من تهديدات الناس لأنّ الله سيحفظه حيث يقول عزّوجل: ﴿ عا قيها للرّسول بلّغ ما لنزل لليك من ربّك وإن لم تفعل قما بلّفت رسالته والله يحصمك من الناس .

وعلى هذا فلم يكن تأخير البلاغ هنا ممنوعاً على النّبي عَلَيْنَا ولكن «الإسراع» فيه دليل على قاطعيته... فالإسراع بالتبليغ يُعدّ أولى من التأخير... فالله سبحانه يريد أن يشدّ من معنوية نبيّه عَلَيْنَا ويثبت فؤاده ويجعله صلداً أمام المخالفين بحيث يبلغ «بضرس قاطع» ولا يلتفت إلى طلبات المخالفين وحجج المستهزئين، ولا يستوحش من صخبهم وضجيجهما علما المفسّرون في معنى «أم» التي في أوّل الآية الأخرى ﴿ لَم يسقولون الهـتراه ﴾ احتالين:

**الأوّل:** إنّه بمعنى «أو».

**والثّاني،** بأنّد بمعنى «بل».

فغي الصورة الأولى يكون المعنى على النحو التالي:

لعلَّك لم تتلُ آياتنا خوفاً من حجج المخالفين، أو أنَّك تلوتها ولكـنَّهم كـذبوك وقــالوا افتريتها على اللّه سبحانه.

وفي الصورة الثَّانية بكون المعنى على النحو التالي:

لا تؤخر إيلاغ آياتنا لحجج المخالفين [ثمّ يضيف سبحانه]بل هم أساساً منكرون للوحي وللنّبوة، ويزعمون أنّ الرّسول يكذب على الله.

وفي الحقيقة، إنّ الله يخبر نبيّه مع هذا البيان أنّ ما يطلبه هؤلاء من المعاجز المقترحة فليس لطلب «الحق»، بل لأنّهم أساساً منكرون للنّبوة. وإنّا هي حجج وتعاليل يتذرعون بهاا

وعلى كل حال، فعند التأمل في الآيات أنفة الذكر \_وخاصّة إذا دققنا النظر في كلماتها من الناحية الأدبية \_نجد أنّ المعنى الثّاني أقرب إلى مفاد الآيات، فتأملّوا!

3- لاشك أن على النبي تَشَيَّقُ أن يُري معاجزه للذين يطلبون الحق لتكون سنداً لحقانية نبوّته، ولا يستطيع أي نبي من الأنبياء أن يستند إلى إدعائه فحسب، ولكن لا ريب ولا شك أنّ الخالفين الذين تحدثت عنهم الآيات لم يكونوا يطلبون الحقيقة ويبحثون عنها «وماكانوا يطلبونه من معاجز كانت معاجز اقتراحية على حسب ميولهم وأهوائهم ولا يقتنعون بأيّة معجزة أخرى».

ومن المسلّم أنّ هؤلاء محتالون وليسوا بطلاّب حقيقة. فهل كان يجب على النّبي تَنْبَوْلَهُ أَن تكون لديه كنوز عظيمة كها كان يريده منه مشركو مكّة؟! أو أن يكون معه ملك يصدق دعوته وبلاغه؟!

وبعد هذا كلّه ألم يكن القرآن نفسه أعظم وأكبر من كل معجزة؟ وإذا لم يكن أولئك في صدد التَحَجُّج والتَّحَيُّل، فلهاذا لم يذعنوا لآيات القرآن الذي كان يتحدّاهم ويقول لهم: ﴿ فَأْتُوا بِسُورَةُ مِنْ مِثْلُهُ وَادْمُوا شَهِدَلُكُمْ مِنْ دُونَ الله إِنْ كُنتُمْ صَادَقَيْنَ ﴾ ؟ إ

١، البقرة، ٢٣.

٥- إنّ الآيات المذكورة - تؤكّد إعجاز القرآن مرّة أخرى وتقول: ليس هدا كلاماً عادياً يترشّح من الفكر البشري، بل هو وحي السهاء الذي ينزل بعلم الله اللامحدود وقدرته الواسعة، وعلى هذا فإنّه يتحدّى جميع البشر أن يواجهوه بمثله، مع ملاحظة أنّ المخالفين من معاصري النّبي على ومن بعدهم إلى يومنا هذا عجزوا عن ذلك، وفضلوا مواجهة الكثير من المشاكل على معارضة القرآن، وهكذا يتضح أن مثل هذا العمل لم يكن من صنع البشر ولا يكون، فهل المعجزة شيء غير هذا؟!

هذا نداء القرآن ما زال في أسهاعنا، وهذه المعجزة الخالدة تدعو العالمين إليها وتتحدى جميع المحافل البشرية، لا من حيث الفصاحة والبلاغة وجمال العبارات وجاذبيتها ووضوح المفاهيم فحسب. بل من حيث المحتوى والعلوم التي فيه والتي لم تكن موجودة في ذلك الزمان، والقوانين التي تتكفل بسعادة البشرية ونجاتها، والبيان الخالي من التناقض، والقصص التاريخية الخالية من الخرافات، وأمثالها، وقد بيتنا ذلك وشرحناه في تنفسير الآيتين ٢٣ و٢٤ من سورة البقرة في إعجاز القرآن.

# مِميع القرآن أو عشر سور منه أو سورة وامدةا

٢- نحن نعلم أنّ القرآن دعا في بعض آياته المنكرين لنبوة محمّد والمخالفين له إلى الإتيان بمثل القرآن، كما في سورة الإسراء الآية ٨٨. وفي مكان آخر إلى الإتيان بعشر سور، كما هو في الآيات التي بين أيدينا \_ محل البحث \_ وفي مكان آخر دعا المخالفين إلى سورة مثل سور القرآن، كما في سورة البقرة الآية ٢٣.

ولهذا السبب بحث جماعة من المفسّرين هذا «السرّ» في التفاوت في التحدّي والدعوة إلى المواجهة، فما هو؟! ولم يطلب الله في مكان من القرآن الإتيان بمثله، وفي مكان بعشر سور، وفي مكان يطلب الإتيان بسورة واحدة ؟! وقد اتبعوا طرقاً مختلفة في الإجابة على هذا السؤال:

أ) يعتقد البعض أنّ هذا التفاوت من قبيل التنازل من مرحلة عُليا إلى مرحلة أقل على سبيل المثال، أن يقول قائل لآخر: إذا كنتَ ماهراً مثلي في فن الكتابة والشعر فاكتب كتاباً ككتابي وهات ديوان شعر كديواني، ثمّ يتنازل ويقول فهات فصلاً مثل فصول كتابي، إلى أن يتحدّاه بأن يأتي بصفحة مثل صفحاته.

ولكن هذا الكلام لا ينسجم مع ترتيب السور في التفاسير الإسلامية.

ب) يرى البعض أن ترتيب السور الآنفة رغم عدم توافقها مع ترتيب التحدي من الأعلى إلى الأدنى، ولكن نعلم أنّ جميع آيات السورة الواحدة لم تنزل مجموعة في آن واحد، فبعض الآيات كانت تتأخر في النزول مدة ثمّ يُلحقها النّبي عَلَيْهُ بالسورة الفلانية بحسب تناسبها معها، وفي محل كلامنا هذا يكن أن يكون الأمر كذلك، وعلى هذا فإنّ تاريخ السور لا يتنافي مع التنزّل، أو التنازل من مرحلة عليا إلى مرحلة دنيا.

ج) هناك احتال آخر لحل هذا الإشكال هو أنّ أجزاء «القرآن» أجزاء تطلق على الكل وعلى البعض منه، فنحن نقراً في الآية ١ من سورة الجن ﴿لِنَاسِمِعنا قرآنا عجبا﴾ وواضح أنهم سمعوا بعض القرآن لا أنهم سمعوا القرآن كلّه، ولفظ القرآن في الأساس مشتق من القراءة، ومن المعلوم أنّ القراءة والتلاوة تصدق على جميع القرآن وعلى جزء منه أيضاً، فعلى هذا يكون التحدي ب«مثل القرآن» غير مقصود به التحدي بالإتيان بمثل جميع القرآن، وهمو ينسجم بهذا المعنى مع التحدي بعشر سور منه أو حتى بسورة واحدة.

ومن جهة أخرى فإنّ السورة في الأصل تعني «الجموعة المحدودة»، فيكون إطلاقها على مجموعة آيات صحيحاً وإن لم يكن ذلك غير جارٍ في الإصطلاح العرفي.

وبتعبير آخر فإنَّ السورة تطلق على معنيين:

الأول: يراد به مجموعة الآيات التي تبحث عن هدف معين.

والثّاني: يراد به ما بدىء بوبسم الله الرحمن الرحيم) وينتهي قبل ويسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحميم).

والشاهد على هذا قوله تعالى في سورة التوبة الآية ٨٦: ﴿ وَإِذَا لَنَوْلِتُ سُورَةَ لَنَ آمَنُوا بِالله وَجَاهِدُولُهُ عَرْسُولُهُ ﴾ فالواضح من هذه الآية أنّ المراد بالسورة من قوله: ﴿ وَإِذَا أَنْوَلْتُ سُورَةٌ ﴾ ليس إلّا الآيات التي تحمل الهدف الآنف، وهو الإيمان بالله والجهاد مع الرّسول، وإن كانت الآيات بعضاً من سورة السورة السول، وإن كانت الآيات بعضاً من سورة السورة السو

أمّا «الراغب الإصبهاني» فيقول في مفرداته في تفسير الآية ١ من سورة النّور ﴿سورة لنزلناها ﴾ أي جملة من الأحكام والحكم. فكما نلاحظ هنا أن الراغب فسّر السورة بمجموعة من الأحكام والحكم، فلا يبق فارق مهم بين ألفاظ «القرآن» و «عشر سور» «سورة» من حيث المفهوم اللغوي.

والنتيجة أنّ تحدي القرآن ليس من قبيل التحدي بكلمة واحدة أو بجملة واحدة، حتى يدعي مدع أنّه قادر على الإتيان بآية مثل آية ﴿وللصّعيٰ﴾ أو آية ﴿ودهامتّان﴾ \_ أو أنّه يستطيع أنّ يأتي بجمل بسيطة كما في القرآن، بل التحدي في كل مكان بمجموعة من الآيات التي تحمل هدفاً معيناً «فتأمل».

٧- من هو المخاطب بقوله تعالى: ﴿فَإِلَم يَسْتَجِيبُولَ لَكُم ﴾؟ هناك أقوال بين المفسّرين، فبعض يرى أنّ المخاطب بالآية هم «المسلمون»، أي إذا لم يستجب المنكرون لكم أيّها المسلمون فليأتوا بعشر سور مفتريات فاعلموا أنّ القرآن منزل من الله سبحانه، وهذا كافٍ في الدلالة على إعجاز القرآن.

وقال بعض المفسّرين: المخاطب بالآية هم «المنكرون» أي: أيّها المنكرون إذا لم يستجب الناس لكم وكل ما دعوتم من دون الله، ولم يقدروا على الإتيان بعشر سور فاعلموا أنّ القرآن نازل من قِبل الله .

ولكن من حيث النتيجة لا يوجد تفاوت مهم بين التّفسيرين ، وإن كان الاحتال الأوّل أقرب حسب الظاهر .

BO CS

مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبَخَسُونَ الله أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَمُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَيِظَ مَاصَىنَعُواْ فِيهَا وَبَطِلُ مَا اللهُ عَوْاً فِيهَا وَبَطِلُ مَا اللهُ عَمْلُونَ اللهُ اللهُ

# الثفسير

الآيات أعلاه أكملت الحجة مع «دلائل إعجاز القرآن» على المشركين والمنكرين، ولكن جماعة منهم امتنعوا عن القبول \_ لحفظ منافعهم الشخصية \_ بالرّغم من وضوح الحق، فالآيات هذه تشير إلى مصير هؤلاء فتقول: ﴿ هِنْ كَانَ يريد العياة الدّنيا وزينتها من رزق مادي وشهرة وتلذذ بالنعم ﴿ نُوَفِّ اليهم التيجة ﴿ أعمالهم فيها في هذه الدنيا ﴿ وهم فيها لا ينقص من حقهم شيء في الدنيا!

" «البخس» في اللغة نقصان الحق، وجملة ﴿ وهم فيها لا يُبخسون السارة إلى أنّهم سينالون نتيجة أعهالهم بدون أقل نقصان من حقوقهم.

هذه الآية سنة إلهية دائمة, وهي أنّ الأعمال «الإيجابية» والمؤثرة لاتضيع نتائجها، مع فارق وهو أنّه إذا كان الهدف الأصلي منها هو الوصول إلى الحياة المادية في هذه الدنيا فإنّ ثمراتها في الدنيا فحسب، وأمّا إذا كان الهدف هو «الله» وكسب رضاه فإنّ تأثيرها ونتائجها ستكون في الدنيا وفي الآخرة أيضاً حيث تكون النتائج كثيرة الثمار.

الواقع إنّ القسم الأوّل من هذه الأعبال كالبناية المؤقتة والقصيرة العمر، فلا يستفاد منها إلّا قليلاً، ثمّ مصيرها إلى الزوال والفناء.

أمّا القسم الثّاني منها فإنّها تشبه البناء المرصوص الحكم الذي يدوم قروناً وينتفع به مدّة مديدة.

. وهذا من قبيل مانراه بوضوح على أرض الواقع المعاش، فالعالم الغربي فتح أسراراً كثيرة من العلم بسعيه المتواصل والمنسق، وأصبح متسلطاً على قوى الطبيعة وحصل على مواهب كثيرة لتصديه الدائب لمشاكل الحياة الدنيوية بصبر واستقامة وجد، فلا كلام في نيل العالم الغربي جزاء أعهاله وتحقيقه انتصارات مشرقة، ولكن لأن هدفه الحياة المادية فحسب، فإن أعهاله لاتثمر غير توفر الإمكانات المادية، حتى الأعهال الإنسانية كبناء المستشفيات والمراكز الصحية والمراكز الثقافية وإعانة بعض الأمم الفيقيرة وأمثال ذلك، «مصيدة» لاستعهارهم واستئارهم للآخرين... فلأنها تحمل هدفاً مادياً فقط ومن أجل حفظ المنافع المادية فإن أثرها يكون مادياً فحسب. كذلك الحال بالنسبة لمن يعمل رياءً.

فلذلك يقول سبحانه عنهم في الآية التالية، ﴿ لُولَئُكُ اللَّهِ فَي الآخَرَةُ إِلَّا النَّارَ ﴾ ليزول كل أثر أخروي لما عملوا في هذه الدنيا ولا ينالون عليه أي ثواب ﴿ وحبط ما صنعوا فيها ﴾ وكل ما كان لغير الله فسيزول أثره ﴿ وباطل ما كانوا يحملون ﴾ .

«العَبْط» في الأصل يطلق على حالة خاصّة من أكل الحيوانات للعلف بشكل غير طبيعي، فتنتفخ بُطونها ويتعطّل الجهاز الهضمي عندها فتبدو وكأنّها قد سمنت ولكمنّها في الباطن وفي الحقيقة مريضة.

هذا التعبير الطريف يقال للأعبال التي تبدو في الظاهر مفيدة وإنسانية، إلّا أنّها في الباطن مقرونة بنية ذميمة وخبيئة!

# بحوث

1- من الممكن أن يُتصور في البداية أنّ الآيتين محل البحث متعارضتان، فالآية الأولى تقول: إنّ من كان هدفه الحياة الدنيا فإنّه سينال جزاءه فيها كاملاً غير منقوص ﴿ من كان يريدالعياة الدّنيا وزينتها توقّه إليهم أعمالهم قيها وهم قيها الايبغسون ﴾ أمّا الآية الثّانية فتقول إنّ أعياله تكون بلا أثر وباطلة: ﴿ وحبط ما صنعوا فيها وباطل ماكانوا يعملون ﴾ .

ولكن مع الإلتفات إلى أن إحدى الآيتين تشير إلى ما يجري في الدنيا والثّانية تشير إلى الدار الآخرة، يتّضح الجواب على هذا الإشكال، وهو أنّهم ينالون جزاء أعمالهم في هذه الدنيا، ولكن لا قيمة لهذا العمل حتى ولوكان من أهم الأعمال إذا لم يكن لها في الآخرة أيُّ أثر. لأنّ هدفهم لم يكن نقيّاً ونيّتهم غير خالصة، حيث كانوا يسعون لتحصيل سلسلة من المنافع المادية، وقد تحققت لهم في الدنيا.

٢- ذكر كلمة «الزينة» بعد «الحياة الدنيا» تدل ذم عبادة الدنيا وزخرفها وزبرجها،
 وليس المقصود من ذلك الاستفادة باعتدال من مواهب هذا العالم!

فكلمة «الزينة» التي جاءت هنا ببيان مغلق، إلّا أنّها في آيات أخرى فُسرت بالنساء الجميلات والكنوز والمراكب والزخارف... الخ.

وَزُيْنَ لَلنَّاسَ حَبِّ الشَّهُولَتِ مِنَ لَلنَسَاءَ وَالْبِنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمَقْتَطُرَةَ مِنَ الذَّهب وَالْفَضَّةَ وَالْخِيلَ المسوّمة والأنسام والسريف ﴾ ` ` .

٣- ذكر كلمة «الباطل» بعد كلمة «الحبط» يمكن أن تكون إشارة إلى أن أعمالهم لها ظاهر بدون محتوى، ولذلك تذهب نتيجتها أدراج الرياح.

ثمّ يضيف أنّ أعهالهم أساساً باطلة من البداية ولا خاصية لها، غاية ما في الأمر إنّ كثيراً من حقائق الأمور لما كانت في الدنيا غير معروفة فإنّها تنكشف في الدار الآخرة التي هي ممل كشف الأسرار، فيتّضح أنّ هذه الأعهال لم يكن لها قيمة منذ البداية!

٤- في كتاب «الدر المنثور» حديث منقول عن النّبي عَيْنَا في تفسير هذه الآيات يبيّن مفاد هذه الآيات ببيّن مفاد هذه الآيات بجلاء «قال رسول الله عَلَيْنَا : «إذا كان يوم القيامة صارت اُمتي على ثلاث فرق: فرقة يعبدون الله خالصاً، وفرقة يعبدون الله رياء، وفرقة يعبدون الله يصيبون به دُنيا.

فيقول للذي كان يعبد الله للدنيا: بعزّتي وجلالي، ما أردت بعبادتي؟ فيقول: الدنيا، فيقول: لاجرم لا ينفعك ما جمعت ولا ترجع إليه، انطلقوا به إلى النّار.

ويقول للذي يعبد الله رياءً: بعزّتي وجلالي، ما أردت بعبادتي؟ قال: الرياء، فيقول: إنّها كانت عبادتك التي كنت ترائي بها لا يصعد إلي منها شيء ولا ينفعك اليوم، انطلقوا به إلى النّار. ويقول للذي كان يعبد الله خالصاً: بعزّتي وجلالي، ما أردت بسعبادتي؟ فيقول: بسعزتك وجلالك لأنت أعلم منّي، كنت أعبدك لوجهك ولدارك، قال: صدق عسبدي، انسطلقوا بسه إلى البعنّة»

### 8003

۱. آل عمران، ۱٤.

٢. لمزيد من الإيضاح يراجع التفسير الأمثل ذيل الآية ١٤ من سورة آل عمران.

٣. تفسير درّالمنثور، ج ٣. ص ٣٢٣؛ تفسير الميزان، ج ١٠، ص ١٨١.

# مُنْ بِحَنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنْمُنِي الْمُنْعُلِلْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

الآية

أَفَمَنَكَانَ عَلَى بَيِنَةِ مِن رَّيِهِ ، وَبَتَلُوهُ شَاهِدُ مِنَهُ وَمِن فَبَلِهِ ، كِنَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً أُولَتَهِكَ يُوْمِنُونَ بِهِ ، وَمَن يَكَفُرُ بِهِ ، مِنَ ٱلْأَخْزَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُ ، فلا تَكُ فِي مِن يَةِ مِنْهُ إِنَّهُ ٱلْحَقَّ مِن زَيِك وَلَكِنَ أَحَتُ ثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُوْمِنُوبَ ﴿ آَلُونَ السَّال

# الأفسير

هناك أقوال كثيرة \_ في تفسير الآية أعلاه \_ بين المفسّرين، ولهم نظرات مخمتلفة في جزئيات الآية وكلماتها وضهائرها والأسهاء الموصولة فيها وأسهاء الإشارة، وما نُقلَ عنهم يخالف طريقتنا في هذا التفسير، ولكنّ تفسيرين منها أشد وضوحاً من غيرهما ننقلهها هنا على حسب الأهميّة:

١- في بداية الآبة يقول الحق سبحانه:

﴿ أَفَهِنَ كَانَ عَلَى بِيِّنَةُ هِنَ رَبِّهِ وَيِتَلُوهِ فَاهِدَ هِنَهِ أَي مِنَ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَهِـنَ قـبله كـتَابِهِ هوسىٰ لِهاها ورحمة ... ﴾. أي التوراة التي تؤيّد صدقه وعظمته، مثل هذا الشخص هل يستوي ومن لا يتمتع بهذه الخصال والدلائل البينة؟

هذا الشخص هو النّبي ﷺ، ودليله الواضح هو القرآن الجيد، والشاهد المصدق بنبوّتهِ كلّ مؤمن حقٍ أمثال علي ﷺ، ومن قَبلُ وردتُ صفاته وعلائمه في التوراة، فعلى هذا ثبتت دعوته عن طرق ثلاثة حقّةٍ واضحة.

الأوّل: القرآن الكريم الذي هو بيّنة ودليل واضح في يده.

الثّاني: الكتب السهاوية التي سبقت نبوّته وأشارت إلى صفاته بدقّة، وأتباع هذه الكتب السهاوية في عصر النّبي كانوا يعرفونه حقّاً، ولهذا السبب كانوا ينتظرونه.

والقّالث: أتباعه وأنصاره المؤمنون المضحّون الذين كانوا يبيّنون دعـوته ويـتحدثون عنه، لأن واحداً من علائم حقانيّة مذهب ما هو إخلاص اتباعه وتـضحيتهم ودرايـتهم

وإيمانهم وعقلهم. إذ إنَّ كلِّ مذهب يُعرف بأتباعه وأنصاره.

ومع وجود هذه الدلائل الحيّة، هل يمكن أن يقاس مع غيره من المدّعين، أم هل ينبغي التردّد في صدق دعوته؟! \ .

ثم يشير بعد هذا الكلام إلى طلاب الحق والباحثين عن الحقيقة، يدعوهم إلى الإيمان دعوة ضمنية فيقول: ﴿لُولئك يؤمنون به﴾ أي النّبي الذي لديد هذه الدلائل الواضحة.

وبالرغم من أنّ مثل هؤلاء الذين أشير إليهم بكلمة «أولئك» في الآية لم يذكروا في الآية نفسها، ولكن مع ملاحظة الآيات السابقة يمكن استحضارهم في جوّ هذه الآية والإشارة إليهم.

ثم يعقب بعد ذلك ببيان عاقبة المنكرين ومصيرهم بقوله تعالى: ﴿وَهِنْ يَكَفُونِهُ هِـنَ الأحزابِ قَالنَّارِ هُومِدُهُ﴾.

وفي ختام الآية \_كما هي الحال في كثير من آيات القرآن \_ يوجه الخطاب إلى النّبي عَنَالِمُ ويبين درساً عاماً لجميع الناس، ويقول: بعد هذا كلّه من وجود الشاهد والبيّنة والمصدق بدعوتك، فلا تتردد في الطريق ذاته ﴿فلاتك في مرية منه ﴾ لانّه من قبل الله سبحانه ﴿لِقُهُ العلّى من ربّك ﴾ ولكن كثيراً من الناس ونتيجة لجهلهم وأنانيتهم لايؤمنون ﴿ولكن أكثر النّاس لايؤمنون ﴿ولكن أكثر النّاس لايؤمنون ﴾.

٢- التّفسير النّاني هذه الآية هو أنّ هدفها الأصل بيان حال المؤمنين الصادقين الذين يؤمنون بالنّي عَلَيْنَ مع وجود الدلائل الواضحة والشواهد على صدق دعوة النّي عَلَيْنَ وما جاء في الكتب السهاوية السابقة في شأنه، فأولئك هم المؤمنون، واستناداً إلى هذه الدلائل جميعاً يؤمنون بعنَيْنَ ، فعلى هذا يكون المقصود من قوله : ﴿ لَقَمَن كَانَ عَلَى بِينَةُ مِن رَبِّهِ ﴾ جميع الذين لديهم دلائل مقنعة ، حيث سارعوا إلى الإيمان بالقرآن ومن جاء به ، وليس المقصود بكلمة «مَن» في الآية هو النّي .

والذي يرجح هذا التَّفسير على التَّفسير السابق هو وجود الخبر في الآية صريحاً وليس

١. طبقاً لهذا التقسير يكون المقصود بعمن هو النبي تَنْبَوْلُهُ ، والبينة هي القرآن، والشاهد ويراد به معنى «الجنس» من كل مؤمن صادق وفي مقدمتهم الإمام علي أميرالمؤمنين عليه ويعود الضمير في كلمة «منه» إلى الله سبحانه. ويعود الضمير في كلمة عمن قبله الله إلى القرآن أو النبي تَنْبُولُو ، ومجموع الجملة مبتدأ وخبره محذوف تقديره: (كمن ليس كذلك، أو كمن يريد الحياة الدنيا).

محذوفاً، والمشار إليه «أولئك» مذكور في الآية نفسها، والقسم الأوّل من الآية يبدأ بقوله: ﴿ لَقَمِنَ كَانَ على بيّنة مِن ربِّه إلى قوله: ﴿ لُولئك يؤمنون به ويشكل جملة كاملة من دون أي حذف و تقدير ... ولكن من دون شك فإنّ التعبيرات الأخرى في هذه الآية لاتنسجم مع هذا التّفسير كثيراً، و لهذا جعلنا هذا التفسير في المرحلة الثّانية «فتأمل»!

وعلى كل حال، فالآية تشير إلى امتيازات الإسلام والمسلمين الصادقين واستنادهم إلى الدلائل المحكمة في اختيار مذهبهم هذا... وفي قبال ذلك تذكر ما يمصير إليمه الممنكرون والمستكبرون من مآل مشؤوم أيضاً ..

# ہحوث

# ١. ما المقصود «بالشاهد» في الآية؟١

قال بعض المفسّرين: إنّ المقصود بالشاهد هو جبرتيل ﷺ أمين وحي الله، أومنهم من فسّره بالنّبي ﷺ عن «يتلو» من فسّره بالنّبي ﷺ أي حالة فهم معنى «يتلو» من التلاوة أي القراءة، لا بمعنى التلّو الذي معناه مجىء شخص بعد آخر.

ولكن كثيراً من كبار المفسّرين فسّروا «شاهد» بالإمام علي الله فني روايسات كـثيرة وصلتنا عن الأثمّة المعصومين، وفي بعض كتب تفسير أهل السنّة ـأيضاً ـهناك تأكيد على أنّ المقصود من «الشاهد» في الآية هو الإمام علي الله أوّل من آمن بالنّبي والقرآن الكريم، وكان معه في جميع المراحل ولم يقصر لحظةً في التضحية دونه وحمايته إلى آخر نفس. عمله في جميع المراحل ولم يقصر لحظةً في التضحية دونه وحمايته إلى آخر نفس. عمله في جميع المراحل ولم يقصر لحظةً في التضحية دونه وحمايته إلى آخر نفس.

وفي حديث منقول عن الإمام على على أنّه قال: «ما من رجل من قريش إلّا وقد أنزل فيه آية أو آيتان من كتاب اللّه، فقال له رجل من القوم: وماذا أنزل فيك يا أمير المؤمنين؟ فقال: أما تقرأ الآية التي في هود ﴿ لَقَمَنَ كَانَ على بيّنة من ربّه ويتلوه شاهد حنه محمّد عَلَيْ على بيّنة من ربّه وكنت أنا الشاهد» .

١. راجع تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢١١؛ أصول الكافي، ج ١١، ص ١٩٠، ح ٣.

٣ المصدر السابق.

٢. المصدر السابق.

٥. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢١٢، ح ٩.

٤. المصدر السابق،

وممّا يجدر ذكره -كما أشرنا سابقاً -أن واحداً من أفضل طرق حقانيّة أيّ مذهب هو مطالعة شخصية أتباعه والمدافعين عنه وحماته. فحين نلاحظ جماعة أتقياء، أذكياء، مؤمنين مخلصين اجتمعوا حول أحد القادة، أو مذهب معين فسيتضع جيداً أنّ هذا القائد وهذا المذهب على درجة عالية من الحق والصدق.

ولكن حين نرى جماعة انتهازيين محتالين غير مؤمنين ولا متقين تجمعوا حول مذهب ما أو قائدٍ ما، فقلّ أن نصدّق أن ذلك المذهب أو القائد على حق.

والدليل على هذا الكلام رواية منقولة عن الإمام الباقر الله على «الذي على بيئة من ربّه رسول الله الذي تلاه من بعده الشاهد منه أميرالمؤمنين ثمّ أوصياؤه واحد بعد واحد» .

وعلى الرغم من أنّ هذه الرّواية تذكر المعصومين فحسب، ولكنّها تدل على أنّ الرّوايات التي تفسر الشاهد بالإمام علي الله لا تعني شخصه فحسب، بل كونه مصداقاً وشاخصاً للمؤمنين!...

# ٢\_ لماذا أشير إلى التوراة فمسب ١٢

إن واحداً من دلائل حقانية النّبي -كها ذُكر في الآية الآنفة ـ الكتب السابقة على نبوّة النّبي ﷺ، ولكن لم تذكر الآية من بينها سوى التوراة، ونحن نعرف أنّ الإنجيل بشر بظهور نبى الإسلام أيضاً.

طرق الشيعة: اصول الكافي، ج ١، ص ٢٢٩، ح ٦؛ وسائل الشيعة، ج ٢٧، ص ١٨١، ح ٣٣٥٤٦.
 طرق أهل سنت: تفسير قرطبي، ج ٩، ص ٣٣٥، ذيل الآية ٤٣ من سورة رعد.

٢. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢١٢ ح ٨؛ بحارالانوار، ج ٢٥، ص ٣٨٨، ح ٦.

ويمكن أن يكون السبب هو أنّ الحيط الذي نزل فيه القرآن وظهر الإسلام فيه (أي مكّة والمدينة) متشبعاً بأفكار اليهود أكثر من غيرهم من أهل الكتاب، وكان المسيحيون يعيشون في أماكن أبعد من اليهود كاليمن والشامات ونجران والجبال الشمالية في اليمن التي تقع على فاصلة عشرة منازل من صنعاء!

أو لأنَّ أوصاف النَّبي وردت في التوراة بشكل أوسع وأجمع.

وعلى كل حال، فانتعبير عن التوراة بـ «إماماً» قد يكون لأجل أنّ أحكمام شريعة موسى الله كانت موجودة فيه بشكل أكمل، حتى أنّ المسيحيين يسرج عون إلى تعليات التوراة!

# ٣\_ من هو المفاطب في قوله: ﴿فلاتك في مرية منه ﴾؟

هناك احتالان في من هو الخاطب بهذه الآية:

الاحتمال الأوّل: النّبي ﷺ نفسه، أي: يا رسول الله لا تتردد في حقائيّة القرآن وشريعة الإسلام أقلّ تردد!

وبالطبع فإنّ النّبي بحكم كونه يدرك الوحي شهوداً، ويدرك بالحواس أنّ القرآن نازل من قبل الله، بل كان في درجة أعلى من الاحساس، فلم يكن لديه تردد في حقانيّة هذه الدعوة، ولكن ليس هذا أوّل خطاب يوجه إلى النّبي ويكون المقصود به عموم الناس، وكما يقول المثل العربي «إيّاك أعنى واسمعى ياجارة».

وهذا التعبير أساساً هو ضرب من البلاغة، حيث يوضع المخاطب غير الحقيقي مكان المخاطب الحقيقي لأهتيته ولأغراض أخرى.

والاحتمال الثّاني: إنّ الخاطب بهذه الآية كل مكلّف عاقل، أي «فلا تك أيّها المكلف العاقل في مرية و تردد». وهذا وارد إذا لم يكن المقصود بالآية ﴿ لَقَمَنَ كَانَ عَلَى بَيّنَةُ مِنَ رَبِّه ﴾ هو النّبي ﷺ، بل جميع المؤمنين الصادقين (فتدبّر).

ولكن التَّفسير الأوَّل أكثر انسجاماً مع ظاهر الآية.

# التفسير

# أفسر النَّاسِ أعمالًا:

بعد الآية المتقدمة التي كانت تتحدث عن القرآن ورسالة النّبي محمّدﷺ تأتي آيات أخر تشرح عاقبة المنكرين وعلاماتهم ومآل أعهالهم.

فني أوّل آية من هذه الآيات يقول سبحانه: ﴿وَمِنَ لَقَلَمُ مِمِّنَ لَقَتْرَىٰ عَلَى الله كَذَبّا ﴾ ويعني أن تكذيب دعوة النّبي الصادق الله في الواقع هو تكذيب لكلام الله وافتراء عليه بالكذب وتكذيب من لا يتحدث عن أحد سوى الله يعدّ تكذيباً لله '.

وكها تقدم في عدّة مواضع، فالقرآن الجيد يعبر في عديد من الآيات عن جماعة مسن الناس بقوله: «أظلم» في حين أنّ أعهالهم كها يبدو ـ مختلفة، ولا يمكن أن نعدّ جماعات كثيرة

ا. ما يقوله المفسّرون من أنّ المراد من هذه الجملة هو الردّ على من كان يقول: إنّ النّبي يكذب على الله، بعيد جدّاً، لأنّ الآيات السابقة واللاحقة لا تناسب هذا التّفسير، بل المناسب أنّها تشير إلى الكفّار.

مع وجود أعمال مختلفة بأنّهم أظلم الناس! بل ينبغي أن يُعدّ البعض ظالمين، والبعض الآخر أظلم منهم، وسواهما أشدّ ظلماً منهما جميعاً...

ولكن \_كها أجبنا عن هذا السؤال عدّة مرات \_ جذر جميع هذه الأعهال يعود لشيء واحد، وهو الشرك و تكذيب الآيات الإلهيّة، وهو أعظم البهتان «ولمزيد من الإيساح يراجع ذيل الآية ٣١ من سورة الأنعام».

ثمّ يبيّن ما ينتظرهم من مستقبل مشؤوم يوم القيامة حين يُعرضون على محكمة العدل الإلهي وأولئك يعرضون على محكمة العدل الإلهي وأولئك يعرضون على ربّهم حينئذ يشهد «الأشهاد» على أعبالهم وأنّ هـؤلاء هـم الذين كذبوا على الله العظيم الرحيم وولى النعمة...

﴿ويقول الأشهاد هؤلا. الذين كذبوا على ربيهم ﴾ ثمّ ينادون بصوت عالٍ ﴿ أَلَا لَعِنْهُ الله على الظَّالِعِينَ ﴾ .

ولكن من هم الأشهاد؟ أهم الملائكة، أم الحفظة على الأعبال، أم الأنبياء؟ للمفسّرين احتمالات وآراء، ولكن مع ملاحظة أن آيات أخرى من القرآن تشير إلى أنّ الأنبياء هم الأشهاد، فالظاهر أنّ المراد بالأشهاد هنا هم الأنبياء أيضاً... أو المفهوم الأوسم وهو أنّ الأنبياء وسائر الأشهاد يشهدون على «الأعبال» يوم القيامة!

و في الآية ٤١ من سورة النساء نقرأ قوله تعالى: ﴿ فَكِيفَ لِذَا جِنْنَا هِنْ كُلِّ لُمَّةُ بِشَهِيدُ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَوُلاً. شَهِيدُ أَنِي

وفي شأن السيد المسيح الله نقرأ في الآية ١١٧ من سورة المائدة. ﴿وَكُنْتُ عَلَيْهُم شَهِيدُ لَا مَا مُونِ المَّانِدَةِ وَكُنْتُ عَلَيْهُم شَهِيدُ لَا مَا مُدَانِّ السَّيْدِ المُسيح الله مُعَالِدُهُم اللهُ مَا وَمِنْ اللهُ ال

بعد هذا مَن القائل: ﴿ أَلَا لَعِنْهُ الله على الطّالعين ﴾ ؟ أهو الله سبحانه، أم الأشهاد على الأعهال؟! هناك أقوال بين المفسّرين، لكن الظاهر أنّ هذا الكلام تتمة لقول الأشهاد ..

والآية التي بعدها تبيّن صفات الظالمين في ثلاث جمل:

الأولىٰ تقول: إنّهم يمنعون الناس بمختلف الأساليب عن سبيل الله ﴿الذين يصدّون من سبيل الله ﴿الذين يصدّون من سبيل الله ﴾ فرّة عن طريق إلقاء الشبهة، ومرّة بالتهديد، وأحساناً عن طريق الإغسراء والطمع، وجميع هذه الأساليب ترجع إلى أمر واحد، وهو الصدّ عن سبيل الله.

الثّانية تقول: إنّهم يسعون في أن يُظهروا سبيل الله وطريقه المستقيم عِوَجاً ﴿وبيخونها عوجاً» \ عوجاً» \

أي بأنواع التحريف من قبيل الزيادة أو النقصان أو التّفسير بالرأي وإخفاء الحـقائق حتى لا تتجلى الصورة الحقيقية للصراط المستقيم. ولا يستطيع الناس وطلاب الحق السير في هذا الطريق.

والثَّالثة تقول: إنَّهم لا يؤمنون بيوم النشور والقيامة ﴿ وهم بِالآخرة هم كافرون ﴾.

وعدم إيمانهم بالمعاد هو أساس الانحرافات، لأنّ الإيمان بتلك المحكمة الكبرى والعــالم الوسيع بعد الموت يفعل الطاقات الإيجابية الكامنة في النفس والروح.

ومن الطّريف أنّ جميع هذه المسائل تجتمع في مفهوم «الظلم» لأنّ المفهوم الواسع لهذه الكلمة يشمل كل انحراف و تغيير للموضع الواقعي للأشياء والأعمال والصفات والعقائد.

في الآية التالية يبيّن أنّ هؤلاء لا يستطيعون الهرب من عقاب الله في الأرض ولا أن يخرجوا من سلطانه ﴿ لُولئك لَم يكونوا معجزين في الأرض كَمَا أنّهم لا يجدون وليّاً وحامياً لَم غير الله ﴿ وَهَا كَانَ لَهُم مِن دُونَ الله مِن لُوليا ﴾ .

وأخيراً يشير سبحانه إلى عقوبتهم الشديدة حيث تكون منضاعفة ﴿يـضاعف لهـم العداميه.

لماذا؟! لأنهم كانوا ضالين ومخطئين ومنحرفين، وفي الوقت ذاته كانوا يجرّون الآخرين إلى هذا السبيل، فلذلك سيحملون أوزارهم وأوزار الآخرين، دون التخفيف عن الآخرين من أوزارهم ﴿وليحملُنَ لَثَقَالُهم وَلَثَقَالُهم لَتُقَالُهم ﴾ `.

وهناك أخبار كثيرة في أن «من سنّ سنةً سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها، ومن سنّ سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها».

وفي ختام الآية يبين الله سبحانه أساس شقاء هؤلاء بقوله: ﴿هَا كَانُولُ يَسْتَطَيَّعُونَ السَّمِعُ وَهَا كَانُولُ يَسْتَطَيَّعُونَ السَّمِعُ وَهَا كَانُولُ يَبْصُرُونَ ﴾.

المقصود بدالعِوَج، أي الملتوي، وقد بينا شرح ذلك في ذيل الآية ٤٥ من سورة الأعراف وينبغي الإلتفات إلى أنّ الضمير في ويبغونها، يعود على سبيل الله فهي مؤنث مجازي، أو بمعنى الجادة والطريقة، فهي مؤنث لفظى، ونقرأ في سورة يوسف الآية ١٠٨ ﴿ قل هذه سبيلي أدعوا إلى الله ﴾.

٢. العنكبوت، ١٣.

فهم في الحقيقة بإهمالهم هاتين الوسيلتين المؤثرتين [وسيلتي السمع والبـصر] لدرك الحقائق، ضلّوا السبيل وأضلّوا سواهم أيضاً... لأنّ الحق والحقيقة لا يدركان إلّا بالسمع والبصر النافذ.

ومن الطريف هنا أنّنا نقراً في الآية أنّهم ماكانوا يستطيعون السمع، أي استاع الحق، فهذا التعبير يشير إلى الحالة الواقعية التي هم فيها، وهي أنّ استاع الحق كان عليهم صعباً وثقيلاً إلى درجةٍ يُتصور فيها أنّهم فقدوا حاسة السمع، فلا قدرة لهم على السمع، وهذا التعبير ينسجم تماماً مع قولنا مثلاً: إنّ الشخص العاشق لا يستطيع أن يسمع كلاماً عن عيوب معشوقه!..

وبديهي أن عدم استطاعة دركهم الحقائق كانت نتيجة لجاجتهم الشديدة وعدائهم للحق والحقيقة، وهذا لا يسلب عنهم المسؤولية، لأنهم هم السبب في ذلك، وهم الذين مهدوا له، وكان بإمكانهم أن يبعدوا عنهم هذه الحالة، لأن القدرة على السبب قدرة على المسبب.

والآية التي بعدها تبين في جملة واحدة حصيلة سعيهم وجدهم في طريق الساطل، فتقول: ﴿ لُولئك الدين خسروا لنفسهم ﴾ وهذه أعظم خسارة يمكن أن تصيب الإنسان، إذ يخسر وجوده الإنساني... ثمّ تضيف الآية: أنّهم اتخذوا آلهة ومعبودين مصطنعين «مزيفين» ولكن تلاشت هذه الآلهة المصنوعة والمزيفة أخيراً... ﴿ وَصَلّ عنهم ماكانوا يغترون ﴾.

وفي نهاية الآية بيان الحكم النهائي لمآلهم وعاقبتهم بهذا التعبير ﴿لاجِرِمِ لَنَّهُمْ فَيَ الآخرةُ هم الأخسرون﴾.

والسبب واضح؛ لأنهم حُرموا من نعمة السمع الحاد والبصر النافذ، وخَــسِروا كـلّ إنسانيتهم ووجودهم، ومع هذه الحال فقد حملوا أثقالَ مسؤوليتهم وأثقال الآخــرين مـع أثقالهم.

والمعنى الأصلي لكلمة «لاجرم» مأخوذ من «جَرَم» على وزن «حرَم» وهو قطف الثمار من الأشجار، كما نقل ذلك الراغب في مفرداته، ثمّ توسع هذا المعنى فشمل كلّ نوع من الكسب والتحصيل، ولكثرة استعمال الكلمة في الكسب غير المرغوب فيه شاعت في هذا المعنى، ولذلك يطلق على الذنب أنّه جُرم.

ولكن حين تبدأ هذه الكلمة جملةً وهي مسبوقة بـ «لا» فيكون معناها حينئذٍ: أنّه لا شيء يمكنه أن يمنع أو يقطع هذا الموضوع، فهي قريبة من معنى «لابدّ» أو «من المسلّم به» والله العالم «فتدبر».

8003

### الآيتان

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواُ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَأَخْبَتُوۤ أَلِكَ رَبِهِمُ أُوْلَئِكَ أَضْعَابُ ٱلْجَنَةُ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ مَنَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَ ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَةِ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا أَفَلَا لَذَكَرُونَ ﴾

# التفسير

تعقيباً على الآيات المتقدمة التي أوضحت حال منكري الوحسي، تأتي الآيستان هسنا لتوضحا من في قبالهم، وهم المؤمنون حقّاً.

فالآية الأولى تقول: ﴿إِنْ الَّذِينَ آهِنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَخْبِتُوا لِلنَّ رَبِّهُمْ ﴾ أي: استسلموا وانقادوا خاضعين لأمر الله ووعده الحق، ﴿لُولئك أصحاب الجنّة هم فيها خالدون ﴾.

### بحثان

1- بيان هذه الأوصاف الثلاثة وهي «الإيمان» و«العمل الصالح» و«التسليم والخضوع والإخبات إلى دعوة الحق» إنّا هو بيان أمور واقعية ترتبط بعضها ببعض، لأنّ العمل الصالح غرة من شجرة الإيمان، فالإيمان الذي ليس فيه مثل هذه الثمرة إيمان ضعيف ولا قيمة له ولا يحسب له حساب، وكذلك التسليم والإنقياد والخضوع والاطمئنان لما وعد الله سبحانه، كل ذلك من آثار الإيمان والعمل الصالح... لأنّ الإعتقاد الصحيح والعمل النقي أساس وجود هذه الصفات والملكات العالية في المحتوى الداخلي للإنسان.

٢-كلمة «أخبتوا» مشتقة من «الإخبات» وجذرها اللغوي «خَبتَ» على وزن «ثبتَ» ومعناها الأصلي الأرض المنبسطة الواسعة التي يمكن للإنسان أن يخطو عليها باطمئنان وارتياح، فلذلك استعملت هذه المادة «الخبت والإخبات» في الاطمئنان أيضاً... كما استعملت في الخضوع والتسليم، لأنّ الأرض التي تبعث على الاطمئنان في السير هي

خاضعة ومستسلمة للسائرين، فعلى هذا يمكن أن يكون معنى الإخبات واحداً من المعاني الثلاثة الآتية، كما ويحتمل شموله لجميع هذه المعاني، إذ لا منافاة بينها:

١- إنَّ المؤمنين حقاً خاضعون لله.

٢-إنَّهم مسلَّمون لأمر الله.

٣-إنَّهم مطمئنون بوعود الله.

وفي كل صورة إشارة إلى واحدة من أعلى الصفات الإنسانية في المؤمنين التي ينعكس أثرها على كامل حياتهم!..

الطريف هنا أنّنا نقرأ في حديث عن أبي أسامة قال: قلت لأبي عبدالله عليه الله عندنا رجلاً يسمّى «كليباً» لا يجيء عنكم شيء إلّا قال: أنا أسلّم، فسمّيناه: كليب تسليم، قال: فترحم عليه ثم قال «أتدرون ما التسليم»؟ فسكتنا فقال: هو والله الإخبات، قول الله: ﴿إِنّ للدّين آمنوا ومعلوا الشالحات وأخبتوا إلى ربّهم ﴾ أ.

وفي الآية الأخرى بيان لحالة هذين الفريقين في مثال حيّ وواضح... حال الأعمى والأصم، وحال السميع والبصير والأصم، وحال السميع والبصير، فتقول الآية: ﴿ مثل الفريقين كالأممى والأسم والبسير والسميع هل يستويان مثلاً ﴾ ثمّ تعقب الآية ﴿ لَفَلا تَذْكُرُونَ ﴾ ؟!

وكها هو معلوم في علم (المعاني والبيان)، ف إنّه من أجل تجسيم الحقائق العقلية وتوضيحها وتبييّنها لعامّة الناس تشبّه المعقولات بالحسوسات داتماً.

والقرآن الكريم اتبع هذه الطريقة بكثرة، وبين كثيراً من المسائل الدقيقة وذات الأهمية البالغة بأمثلة جليّة وأخّاذة، وبيّن حقائقها في أحسن صورة!

البيان السابق من هذا القبيل، لأنّ أحسن الوسائل التي لها أثرها في معرفة الحقائق الحسية في عالم الطبيعة هي «العين والأذن» ولذلك لايمكن أن يُتصور أنّ أفراداً يُولدون صمّاً وعمياناً يستطيعون إدراك مواضيع هذا العالم بصورة صحيحة، فهم يعيشون في عالم غامض ومجهول.

كذلك حال منكري الوحي، فبسبب لجاجتهم وعدائهم للحق ووقوعهم أسرى بمخالب التعصب والأنانية وعبادة الذات، فقدوا بصرهم وسمعهم للحقيقة البيّنة، فلا يستطيعون

١. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢١٤، ح ١؛ أصول الكافي، ج ١، ص ٣٩٠، ح ٣.

ادراك الحقائق المرتبطة بعالم الغيب، وتأثير الإيمان، والتلذذ بعبادة الله، وعنظمة التسمليم لأمره.

هؤلاء الأفراد يعيشون أبداً عمياناً صمّاً في ظلام مطبق وسكوت مميت... في حين أنّ المؤمنين الصادقين يرون كل حركة بأعين بصيرة، ويسمعون كل صوت بآذان سميعة، وبالتوجه إلى طريقهم يكون مصيرهم «السعادة».

8003

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوَّ عَالِكَ فَوْمِهِ وَإِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّيِينُ ﴿ أَنَا لَا نَعَبُدُ وَ أَلِلا اللَّهَ إِنِي الْمُمْ نَذِيرٌ مُّيِينُ ﴿ أَلَا بَسَرًا مِنْ فَوْمِهِ وَ مَا نَرَنكَ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

# الثفسير

# قصّة نوم المثيرة مع قومه:

تقدم أنّ هذه السورة تحمل بين ثناياها قصص الأنسياء السابقين وتساريخهم، وذلك لإيقاظ أفكار المنحرفين والإلتفات إلى الحقائق وبيان العواقب الوخيمة للمفسدين الفجّار. وأخيراً بيان طريق النصر والموفقية.

في البداية تذكر قصّة نوح ﷺ، وهو أحد الأنبياء أولي العزم، وضمن ٢٦ آيــة تُسرسم النقاط الأساسية لتاريخه المثير ..

ولا شك أن قصّة جهاد نوح الله المستكبرين في عصره، وعاقبتهم الوخيمة، واحدة من العبر العظيمة في كل واقعة منها... والتي تتضمن دروساً هامّة في كل واقعة منها... والآيات المتقدمة تبيّن بداية هذه الدعوة العظيمة فتقول: ﴿ ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه الني لكم نذيرهبين ﴾.

التأكيد على مسألة الإنذار، مع أنّ الأنبياء كانوا منذرين ومبشرين في الوقت ذاته لأنّ الثورة ينبغي أن تبدأ ضرباتها بالإنذار وإعلام الخطر، لأنّه أشدّ تأثيراً في إيسقاظ النسائمين والغافلين من البشارة.

والإنسان عادةً إذا لم يشعر بالخطر المحدق به فإنّه يفضل السكون على الحركة وتغيير المواقع. ولذلك فقد كان إنذار الأنبياء وتحديرهم بمئابة السياط على افكار الضالين ونفوسهم، فتؤثر فيمن له القابلية والإستعداد للهداية على التحرك والاتجاء الى الحق.

ولهذا السبب ورد الإعتاد على الإنذار في آيات كثيرة من القرآن، كما في الآية ٤٩ من سورة الحج، والآية ١١٥ من سورة الشعراء، والآية ٥٠ من سورة العنكبوت، والآية ٢٤ من سورة فاطر، والآية ١٠ من سورة الأحقاف، والآية ٥٠ من سورة الأحقاف، والآية ٥٠ من سورة الذاريات، وآيات أخرى كلها تعتمد على كلمة «نذير» في بيان دعوة الأنبياء لأنمهم. وفي الآية الأخرى يُلخص محتوى رسالته في جملة واحدة ويقول: رسالتي هي ﴿ أَنْ لا تعبدوا إلاً الله ﴾ ثمّ يعقب دون فاصلة بالإنذار والتحذير مرّة أخرى ﴿ لِنّي أخاف عليكم عذاب يوم أليم ﴾ (

في المقيقة أن مسألة التوحيد والعبودية لله الواحد الأحد هي أساس دعوة الأنسياء جميعاً. فنحن نقراً في الآية الثّانية من هذه السورة، والآية ٤٠ من سورة يوسف الله والآية ٢٣ من سورة الإسراء... نقراً في هذه الآيات وأمنالها في الحديث عن الأنبياء أن دعوتهم جميعاً تتلخص في توحيد الله سبحانه.

فإذا كان جميع أفراد المجتمع موحدون ولا يعبدون إلّا الله، ولا ينقادون للأوثان الوهمية الخارجية منها والداخلية من قبيل الأنانية والهوى والشهوات والمقام والجاه والنساء والبنين فلا يبق أثر للسلبيات والخبائث في المجتمع البشري.

فإذا لم يصنع الشخص الضعيف من ضعفه هذا صنعاً ليسجد له ويتبع أمره، فلا استكبار حينئذ ولا استعبار، ولا آثارهما الوخيمة من قبيل الذل والأسر والتبعية والميول المنحرفة وأنواع الشقاء بين أفراد المجتمع، لأن كل هذه الأمور وليدة الانحراف عن عبادة الله والتوجه نحو الأصنام والطواغيت. فلننظر الآن أوّل ردّ فعل من قبل الطواغيت واتباع الهوى والمترفين وامثالهم إزاء إنذار الأنبياء، كيف كان ومأذا كان؟!

لاشك أنّه لم يكن سُوى حفنةً من الأعذار الواهية والحجج الباطلة والأدلة الزائفة التي تعتبر ديدن جميع الجبابرة في كل عصر وزمان، فقد أجماب أولئك دعموة نموح بمثلاثة إشكالات:

مع أنّ الأليم صفة للعذاب عادة، ولكن في الآية السابقة وقع صفةً لـ «يوم»، وهذا نوع من الإسناد المجازي اللطيف الذي نجده في مختلف اللغات في أدبياتها.

الأوّل: إنّ الأشراف والمترفين من قوم نوح الله أنت مثلنا ولا فرق بيننا وبينك: وفقال العلا الذين كفروا من قومه ما دراك إلا بشراً مثلنا > زعماً منهم أنّ الرسالة الإلهيّة ينبغي أن تحملها الملائكة إلى البشر لا أنّ البشر يحملها إلى البشر! وظنّاً منهم أنّ مقام الإنسان أدنى من مقام الملائكة، أو أنّ الملائكة تعرف حاجات الإنسان أكثر منه.

والثّاني: إنّهم قالوا: يانوح؛ لا نرى متبعيك ومن حولك إلّا حفنة من الأراذل وغير الناضجين الذين لم يسبر وا مسائل الحياة: ﴿وها نواك البّعك إلّا الذين هم أراذلنا بادي الوأي ﴾. و«الأراذل» جمع لـ «أرذل» و تأتي أيضاً جمع لـ «رذل» التي تعني الموجود الحقير، سواء كان إنساناً أم شيئاً آخر غيره.

وبالطبع فإنّ الملتفين حول نوح الله والمؤمنين به لم يكونوا أراذل ولاحقراء، ولكن بما أنّ الأنبياء ينهضون للدفاع عن المستضعفين قبل كل شيء، فأوّل جماعة يستجيبون لهم ويلبّون دعوتهم هم الجهاعة المحرومة والفقيرة، ولكن هؤلاء في نظر المستكبرين الذين يعدّون معيار الشخصيّة، القوة والثروة فحسب يحسبونهم أراذل وحقراء..

وإنّا سمّوهم بـ «بادي الرأي» أي الذين يعتمدون على الظواهر من دون مطالعة ويعشقون الشيء بنظرة واحدة، فني الحقيقة كان ذلك بسبب أنّ اللجاجة والتعصب لم يكن لها طريق إلى قلوب هؤلاء الذين التفوا حول نوح الله لأنّ معظمهم من الشباب المطهرة قلوبهم الذين يحسّون بضياء الحقيقة في قلوبهم، ويدركون بعقولهم الباحثة عن الحق دلائل الصدق في أقوال الأنبياء الحقيقة في قلوبهم.

والثّالث: الذي أوردوه على نوح الله أنّهم قالوا: بالاضافة إلى أنّك إنسان ولست ملكاً، وأنّ الذين آمنوا بك والتفوا حولك هم من الأراذل، فإنّنا لا نرى لكم علينا فضلاً ﴿وها نرى لكم ملينا من قضل بل نظنّكم كاذبين ﴾.

والآيات التي تعقبها تبين ردّ نوح الله وإجاباته المنطقية على هؤلاء حيث تقول: ﴿قَالَ بِا قوم أرأيتم إن كنت على بيّنة من ربّي وآتاني رحمة من عنده فعقيت عليكم ﴾.

وقد اختلف المفسّرون في جواب نوحﷺ هذا لأي من الإشكالات الثّلاثة هو؟ ولهم في

ذلك أقوال.. ولكن مع التدبر في الآية يـتّضح أنّ هـذا الجـواب يمكـن أن يكـون جـواباً للإشكالات الثلاثة بأسرها.

لأنّ أوّل إشكال أوردوه على نوح هو: لِم كنت إنساناً مثلنا ولم تكن ملكاً؟ فكان جوابه لهم: صحيح أنّني بشر مثلكم، ولكن الله آتاني رحمة وبيّنة ودليلاً واضحاً من عنده، فلا تمنع بشريّتي هذه من اداء هذه الرسالة العظيمة، ولا ضرورة لأن أكون ملكاً.

والإشكال الثّاني هو: أنّ أتباع نوح مخدوعون بالظواهر. فيردّهم بالقول: إنّكم أحق بهذا الإتهام، لأنّكم أنكرتم هذه الحقيقة المشرقة، وعندي أدلّة كافية ومقنعة لكلّ من يطلب الحقيقة، إلّا أنّها خفيت عليكم لغروركم وتكبركم وأنانيتكم!

والاشكال الثّالث: أنّهم قالوا: ﴿وها نرى لكم علينا هن فضل ﴾ فكان جواب نوح الله : أي فضل أعظم من أن يشملني الله برحمته، وأن يجعل الدلائل الواضحة بين يدي، فعلى هذا لا دليل لكم على اتهامي بالكذب، فدلائل الصدق عندي واضحة وجليّة! ..

وفي ختام الآية يقول النّبي نوح الله لهم: هل أستطيع أن ألزمكم الإستجابة لدعوتي وأنتم غير مستعدّين لها وكارهون لها: ﴿ لَلْمُعُمُوهَا وَلَنتُم لِهَا كَارِهُونَ ﴾ .

8003

وَيَنَقُوهِ لَا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَآ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّهُم مُّلَفُوا رَبِّهِمْ وَلَكِخِيِّ آرَنكُو فَوَمَا جَعْهَ لُون ﴿ وَيَنقُومِ مَن يَنصُرُفِ مِنَ اللَّهِ إِن طَهَ ثُهُمْ أَفَلا لَذَكَ رُونَ ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَ آيِنُ اللَّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْعَيْبَ وَلاَ أَقُولُ إِنِي مَلَكُ وَلاَ أَقُولُ لِلَّذِينَ تَرْدَرِى أَعْبُنكُمْ لَن يُونِيهُمُ اللهُ خَيْرًا اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِي إِذَا لَمِنَ الظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللهُ خَيْرًا اللَّهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ وَلاَ أَعْلَمُ مِنَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَلاَ أَعْلَمُ اللهُ عَلَيْهِ وَلا أَعْلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلا أَعْلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

# التفسير

# ما أنا بطارد الذين آمنوا:

في الآيات المتقدمة رأينا أنّ قوم نوح «الأنبانيين» كانوا يحستالون بسالحجج الواهسية والاشكالات غير المنطقية على نوح وأجابهم ببيان جليّ واضح.

والآيات محل البحث تتابع ما ردّ به نوح ﴿ على قومه المنكرين. فالآية الأولى التي تحمل واحداً من دلائل نبوّة نوح، ومن أجل أن تنير القلوب المظلمة من قومه تقول على لسان نوح: ﴿ وَمِهَا قَوْمِ لا لَسَالَكُمْ عَلَيْهُ حَالًا ﴾ فأنا لا أطلب لقاء دعوتي مالاً أو ثروة منكم، وإنّما جزائي وثوابي على الله سبحانه الذي بعثني بالنّبوة وأمرني بدعوة خلقه إليه ﴿ إِنْ أَجِرِي اللّهُ عَلَى الله ﴾.

وهذا يوضح بصورة جيدة وبجلاء أنني لا أبتغي هدفاً مادياً من منهجي هذا، ولا أفكر بغير الأجر المعنوي من الله سبحانه. ولا يستطيع مُدّع كاذب أن يتحمل الآلام والخاطر دون أن يفكر بالربح والنفع.

وهذا معيارٌ وميزان لمعرفة القادة الصادقين من غميرهم الذيمن يستحيّنون الفسرص ويهدفون إلى تأمين المنافع المادية في كل خطوة يخطونها سواء كان بشكل مباشر أو غير مباشر. ويعقب نوح ﷺ بعد ذلك في ردّه على مقولة طرد المؤمنين به من الفقراء والشباب فيقول بصورة قاطعة: ﴿وَهِمَا لَنَا بِطَارِدُ الَّذِينَ آهِنُولَ لَا نَهُم سيلاقون ربّهم ويخـاصمونني في الدار الآخرة ﴿اِلنّهم هلاقوا ربّهم﴾ ﴿.

ثمّ تُختتم الآية ببيان نوح لقومه بأنكم جاهلون ﴿ ولكنّي لُواكم قوماً تجهلون ﴾ وأي جهل وعدم معرفة أعظم من أن تضيعوا مقياس الفضيلة وتبحثون عنها في الثروة والمال الكثير والجاه والمقام الظاهري، وتزعمون أنّ هؤلاء المؤمنين العُفاة الحفاة بعيدون عن الله وساحة قدسه!

هذا خطؤكم الكبير وعدم معرفتكم ودليل جهلكم.

ثمّ أنتم تتصورون ـ بجهلكم ـ أن يكون النّبي من الملائكة، في حين ينبغي أن يكون قائد الناس من جنسهم لبحسّ بحاجاتهم ويعرف مشاكلهم وآلامهم.

وفي الآية التي بعدها يقول لهم موضعاً: إنّني لو طردت من حولي فمن ينصرني من عدل الله يوم القيامة وحتى في هذه الدنيا ﴿ وَيَا قُومَ مِنْ يَنْصُرنِي مِنْ الله إِنْ طَرِدَتُهُم ﴾ .

فطرد المؤمنين الصالحين ليس بالأمر الهيّن، إذ سيكونون خصومي يوم القيامة بطردي لهم، ولا أحدَ هناك يستطيع أن يدافع عني ويخلصني من عدل الله، ولربّما أصابتني عقوبة الله في هذه الدنيا، أم أنّكم لا تفكرون في أنّ ما أقوله هو الحقيقة عينها ﴿ لَقَلا تَدْكُرُون ﴾.

والفرق بين «التفكر» و «التذكّر» هو أنّ التفكر في حقيقته إنّما يكون لمعرفة شيء لم تكن لنا فيه خبرة من قبل، وأمّا التذكر فيقال في موردٍ يكون معروفاً للإنسان قبل ذلك، كما في المعارف الفطريّة.

والمسائل التي كانت بين نوح الله وقومه هي أيضاً من هذا القبيل، مسائل يعرفها الإنسان ويدركها بفطرته وتدبّره، ولكن تعصب قومه وغرورهم وغفلتهم وأنانيتهم ألقت عليها حجاباً وغشاء فكأنهم عموا عنها.

وآخر ما يجيب به نوح قومه ويردَّ على إشكالاتهم الواهية... إنَّكم إذاكنتم تتصورون أن لي امتيازاً آخر غير الإعجاز الذي لديّ عن طريق الوحسى فــذلك خــطأ، وأقــول لكــم

١. وهناك احتمال آخر في تفسير هذه الجملة، وهو أنّ مراد نوح عُثِيلًا: إنّ الذين آمنوا بي إذا كانوا كاذبين في الباطن فإنهم سيلاقون ربّهم يوم القيامة وهو يحاسبهم، ولكن الاحتمال المذكور أقرب للصحة.

بصراحة: ﴿ولا أقول لكم عندي خزلتن الله ﴾ ولا أستطيع أن أحقق كل شيء أريده وكل عمل أطلبه، حيث تحكي الآية عن لسانه ﴿ولا أقول لكم مندي خزلتن الله ﴾ ولا أقول لكم إنني مطلع على الغيب ﴿ولا أعلم الغيب ﴾ ولا أدعي أنني غيركم كأن أكون من الملائكة مثلاً ﴿ولا أقول لِتّي ملك ﴾ فهذه الادّعاءات الفارغة والكاذبة يتذرع بها المدّعون الكذّبة، وهيهات أن يتذرع بها المدّعون الكذّبة، وهيهات أن يتذرع بها الأنبياء الصادقون، لأنّ خزائن الله وعلم الغيب من خصوصيات ذات الله القدسيّة وحدها، ولا ينسجم الملك مع هذه الأحاسيس البشرية أيضاً.

فكل من يدعي واحداً من هذه الأمور الثلاثة المتقدمة ـأو جميعها ـ فهو كاذب.

ومثل هذا التعبير ورد في نبي الإسلام عَنَالَةُ أيضاً كما نلاحظ ذلك في الآية ٥٠ من سورة الأنعام حيث تقول الآية مخاطبة النبي أن يبلغ قومه بذلك ﴿قُلُ لا أقول لكم عندي خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقول لكم إلى مَلك إلى الله الموحى البي فانحصار امتياز نبي الإسلام في مسألة «الوحي» ونني الأمور الثلاثة الأخرى يدل على أنّ الآيات التي تحدثت عن نوح كانت تستبطن هذا المعنى أيضاً وإن لم تصرّح بذلك بمثل هذا التصريح!.

وفي ذيل الآية يكرر التأكيد على المؤمنين المستضعفين بالقول: ﴿ولا أقول للذين تزدري أمينكم لن يؤتيهم الله خيراً... بل على العكس تماماً، فخير هذه الدنيا وخير الآخرة لهم وإن كانوا حُفاة لخلو أيديهم من المال والثروة... فأنتم الذين تحسبون الخير منحصراً في المال والمقام والسن، تجهلون الحقيقة ومعناها تماماً.

وعلى فرض صحة مُدّعاكم أراذل و«أوباش» فـ ﴿الله أعلم بما في أنفسهم ﴾.

أنا الذي لا أرى منهم شيئاً سوى الصدق والإيمان يجب عمليَّ قمبولهم، لأنيَّ مأمور بالظاهر، والعارف بأسرار العباد هو الله سبحانه، فإن عملت غير عملي هذا كنت آثماً ﴿لِنِّي لِذَا لَهِنَ الظَّالِمِينَ﴾.

ويرد هذا الاحتال أيضاً في تفسير الجملة الأخيرة لأنّها مرتبطة بجميع محتوى الآية، أي إذا كنت أدّعي علم الغيب أو أنيّ ملك أو أن عندي خزائن الله أو أن أطرد المؤمنين، فسأكون عند الله وعند الوجدان في صفوف الظالمين.

# بحوث

### ١\_ أولياء الله ومعرفة الغيب

الإطلاع على الغيب مطلقاً \_كها أشرنا إليه مراراً \_وبدون أي قـيد وشرط هـو مــن

خصوصيّات الله سبحانه، ولكنّه يُطلع أنبياءَه وأولياه على الغيْب بقدر ما يراه مصلحة كما نرى الإشارة إليه في الآيتين ٢٦ و ٢٧ من سورة الجن ﴿عالم الغيب فلا يُظهر على قيبه أحداً \* إلا من لرئضي من رسول فإنّه يسلك من بين بديه ومن خلفه رصداً ﴾.

فعلى هذا لا منافاة ولا تضادّ بين هذه الآيات ـ محل البحث ـ التي تنني أن يعلم الأنبياء الغيب، وبين الآيات أو الرّوايات التي تنسب إلى الأنبياء أو الأثمّة العلم ببعض الغيب.

فعرفة أسرار الغيب والإطلاع عليها من خصوصيّات الله بالذات، وما عند الآخرين فبالعَرَض و«بالتعليم الإلهي»، ولذلك فإنّ علم الغيب عند غير الله محــدود بــالحـدود التي يريدها الله سبحانه (.

### ٢\_مقياس معرفة الفضيلة

مرّة أخرى نواجه الواقعية في هذه الآيات، وهي أن أصحاب الثروة والقوة وعبيد الدنيا الماديين يرون جميع الأشياء من خلال نافذتهم المادية... فهم يستصورون أنّ الإحترام والشخصية هما غمرة وجود الثروة والمقام والحيثيات فحسب، فلا ينبغي التعجب من أن يكون المؤمنون الصادقون الذين خلت أيديهم من المال والثروة في قاموسهم «أراذل» وينظرون إليهم بعين الإحتقار والإزدراء.

ولم تكن هذه المسألة منحصرة في نوح وقومه، إذ كانوا يصفون المؤمنين المستضعفين حوله \_ ولا سيا الشباب الواعي منهم \_ بأنّ عقولهم خالية وأفكارهم قاصرة، وكأنّهم لا قيمة لهم. فالتاريخ يكشف أن هذا المنطق كان موجوداً في عصر الأنبياء الآخرين وعلى الأخصّ في زمن نبيّ الإسلام ﷺ والمؤمنين الأوائل.

كها نرى الآن مثل هذا المنطق في عصرنا وزماننا، فالمستكبرون الذين يمثلون فراعنة العصر ـ إعتاداً على سلطانهم وقدراتهم وقواهم الشيطانية ـ يتّهمون «المؤمنين» بمثل هذا الإتهام... فكأنّا يعيد التاريخ نفسه وصوره على أيدي هؤلاء ومخالفيهم..

ولكن حين يتطهّر المحيط الفاسد بنورة إلهية... فهذه المعايير التي تقاس بها الشخصيّة والعناوين الموهومة الأخرى تُلقئ في مـزابـل التــاريخ، وتحــل محــلها المـعايير الإنســانية

١. لمزيد من الإيضاح يراجع ذيل الآية ٥٠ من سورة الأنعام وذيل الآية ١٨٨ من سورة الأعراف.

الأصيلة... المعايير المتولدة من صميم حياة الإنسان والتي تكون لبنات تحتية للبناء الفوقاني للمجتمع السليم الحرّ، حيث يستلهم منها قِيَمهُ، كالإيمان والعلم والإيثار والمعرفة والعفو والتسامح والتقوى والشهامة والشجاعة والتجربة والذكساء والإدارة والنظم وما أشبهها..

# ٣ـ معنىٰ علم الغيب في القرآن

هناك بعض المفسّرين كصاحب «المنار» حين يصل إلى هذه الآية يقول لمن يدعي أن علم الغيب لا يختصّ بالله، أو يطلب حلّ المشاكل من سواه، يقول في جملة قصيرة: إنّ هذين الأمرين \_علم الغيب وخزائن الله \_قد نفاهما القرآن عن الأنبياء، لكن أصحاب البدع من المسلمين وأهل الكتاب يثبتونهما للأولياء والقديسين\.

إذا كان مقصودُه نني علم الغيب عنهم مطلقاً ولو بتعليم الله، فهذا مخالف لنصوص القرآن الجيد الصريحة، وإذا كان مقصوده نني التوسّل بأنبياء الله وأوليائه بالصورة التي نطلب من الله بشفاعتهم أن يحلّ مشاكلنا، فهذا الكلام مخالف للقرآن والأحاديث القطعيّة المسلّم بها عن طرق الشيعة وأهل السنّة أيضاً.

لمزيد من الإيضاح في هذا المجال يراجع ذيل الآية ٣٤ من سورة المائدة. عندي

١. تفسير المنار، ج ١٢، ص ٦٧.

قَالُواْ يَنُوحُ قَدْ جَدَدُلْتَ اَفَا صَحَبَرْتَ جِدَلْنَا فَالْنَابِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَا أَيْكُم بِهِ اللَّهُ إِن شَاءَ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَلَا يَنفَعُكُو نُصْحِى إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغُويَكُمْ هُورَيُكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ اللّ

# التفسير

# كفانا الكلام فأين ما تعدنا به؟١

الآية الأولى من الآيات اعلاه تتحدث عن قوم نوح في أنّهم: ﴿قالوا يا نوح قد جادلتنا فأكثره جدالنا ﴾ فأين ما تعدنا به من عذاب الله ﴿فأتنا بها تحدنا إن كنت هن الصادقين وهذا الأمر يشبه تماماً عندما ندخل في جدال مع شخص أو أشخاص ونسمع منهم تهديداً ضمنياً حين الجادلة فنقول: كنى هذا الكلام الكثير!! إذهبوا وافعلوا ما شئتم ولا تتأخروا، فمثل هذا الكلام يشير إلى أنّنا لا نكترث بكلامهم ولا نخاف من تهديدهم، ولسنا مستعدين أن نسمع منهم كلاماً أكثر.

فاختيار هذه الطريقة إزاءكل ذلك اللطف وتلك الحبّة من قبل أنبياء الله ونصائحهم التي تجري كالماء الزلال على القلوب، إنّما تحكي عن مدى اللجاجة والتعصب الأعمى لدى تلك الأقوام.

في الوقت ذاته يشعرنا كلام نوح ﴿ بأنّه سعىٰ مدّة طويلة لهداية قومه، ولم يترك فرصةً للوصول إلى الهدف إلّا انتهزها لإرشادهم، ولكن قومه الضالين أظهروا جزعهم من أقواله وإرشاداته، وهذه المعادلة تتجلى جيداً في سائر الآيات التي تتحدث عن نوح ﴿ وقومه في القرآن، فني سورة نوح ﴿ بيان لهذه الظاهرة بشكل واف \_ أيضاً \_ فلنلاحظ الآيات التي تبدأ من الآية ٥ وتنتهي بالآية ٩ من سورة نوح حيث نقراً فيها: ﴿قال رَبُ لِنّي دعوت قومي

ليلاً وتهاراً \* قلم يزدهم دعائي إلاّ قراراً \* وإنّي كلّما دعوتهم لتغفر لهم جعلوا أصابعهم في آذاتهم ولستغشوا ليابهم وأصروا واستكباراً \* ثمّ إنّي دعوتهم جهاراً \* ثمّ إنّي أعلنت لهم وأسررت لهم إسراراً ﴾.

في الآية \_ محل البحث \_ وردت جملة «جادلتنا» من مادة «المجادلة» وأصلها مشتق من «الجدّل» التي تعني فتل الحبل وإيرامه، ولذلك يطلق على البازي «أجدل» لأنّه أشد فتلاً من جميع الطيور، ثمّ توسعوا في اللغة فصارت تطلق على الإلتواء في الكلام وما أشبه.

مع أنّ «الجدال» و «المراء» و «العجاج» على وزن «اللجاج» متقاربة المعاني ومتشابهة فيا يبنها، لكن بعض المحققين يرئ أنّ «المراء» فيه نوع من المذمّة، لأنّه يستعمل أحياناً في الإستدلال في المسائل الباطلة، ولكن ذلك المفهوم لا يدخل في كلمتي «الجدال والجادلة»، والفرق بين الجدال والحجاج، أن الجدال يستعمل ليلفت الطرف المقابل و يبعده عن عقيدته، أمّا العجاج فعلى العكس من ذلك بأن يُدعى الشخص إلى العقيدة الفلانية بالاستدلال والبرهان.

لقد أجاب نوح على جملة قصيرة على هذه اللجاجة والحياقة وعدم الإعتناء بـقوله: ولِتُما ياتيكم به الله لِن شاء فذلك خارج من يدي على كل حال وليس باختياري، إنّا أنا رسوله ومطيع لأمره، فلا تطلبوا مني العذاب والعقاب!... ولكن حين يحل عذابه فاعلموا أنكم لا تقدرون أن تفرّوا من يد قدرته أو تلجأوا إلى مأمن آخر ﴿وما أنتم بمعجزين﴾.

و «المعجز» مشتق من مادة «الإعجاز» وهي بمعنى سلب القدرة من الغير، وتستعمل هذه الكلمة أحياناً في موارد يكون الإنسان مانعاً لعمل الآخر أو لصده عن سبيله فيُعجزه عن القيام بأي عمل، وأحياناً تستعمل في فرار الإنسان من يد الآخر وخروجه من هيمنته فلا يقدر عليه، وأحياناً تستعمل في تكبيل الآخر بالوثاق، أو بجعله مصوناً... الح.

فكل هذه المعاني من أوجه الإعجاز وسلب القدرة من الطرف الآخر.

الآية الآنفة الذكر تحتمل جميع هذه المعاني، لأنّه لا منافاة بين جميع هذه المعاني، فكلّها تعنى أنّ لا حيلة تخلّصكم وتجعلكم في أمانٍ من عذابه.

تُم يضيف: وإذا كان الله يريد أن يضلّكم ويغويكم \_ لما أنتم عليه من الذنوب والتلوّث الفكري والجسدي \_ فلا فائدة من نصحي لكم إذاً ﴿ ولا ينفعكم نصحي إن لردت أن لنصح لكم إن كان لله يريد أن يخويكم ﴾ فهو وليكم وأنتم في قبضته ﴿ هو ربّكم ولِليه ترجعون ﴾ .

سؤال: مع مطالعة هذه الآية يثور هذا السؤال فوراً -كها أن كثيراً من المفسّرين أشاروا إليه أيضاً \_وهو: هل يمكن أن يريد الله الغواية والضلال لعباده؟ ثمّ أليس هذا دليلاً على الجبر؟ وهل يتوافق هذا المعنى مع أصل حرية الإرادة والاختيار للانسان؟

الجواب: كما اتضح من ثنايا البحث المتقدم \_وما أشرنا إليه مرات عديدة \_أنه قد تصدر من الإنسان \_أحياناً \_سلسلة من الأعمال التي تكون نتيجتها الغواية والانحراف الدائمي وعدم العودة إلى الحق، اللجاجة المستمرة والإصرار على الذنوب والعداء الدائم نظلاب الحق والقادة الصادقين.. كل هذه الأمور تلقي على فكر الإنسان حجاباً يفقده القدرة على رؤية أقل شعاع لشمس الحقيقة والحق، ولأنّ هذه الحائة من نتائج الأعمال التي يقوم بها الإنسان، فلا تكون دليلاً على الجبر، بل هي عين الاختيار، والذي يتعلق بالله تعالى أنّه جعل في مثل هذه الأعمال أثراً.

هناك آيات عديدة في القرآن تشير إلى هذه الحقيقة، وقد أشرنا إلى ذلك في ذيل الآية ٧ من سورة البقرة وآيات أخرى يمكن مراجعتها...

وفي آخر الآية \_محل البحث وردكلام بمثابة الجملة المعترضة ليؤكّد المواضيع التي بحثت قصّة نوح في الآيات السابقة واللاحقة، فتبيّن الآية أنّ الأعداء يقولون: إنّ هذا الموضوع صاغه «محمّد» من قبل نفسه ونسبه إلى الله ﴿ لَم يقولون الْقَتَرَاة ﴾.

فني جواب ذلك قُلَّ يا رسول الله: إن كان ذلك من عندي ونسبته إلى الله فذنبه علي ﴿ قُلُ إن افتريته قطي إجرامي ﴾ ولكني بريء من ذنوبكم ﴿ وَلَنَا بري مُمَّا تَجْرِمُونَ ﴾.

# ہحوث

١- «الإجرام» مأخوذ من مادة «جرم» على وزن «جهل» وكما أشرنا إلى ذلك ـ سابقاً ـ فإنّ معناه قطف الثرة غير الناضجة، ثمّ أطلقت على كل ما يحدث من عمل سيء، وتطلق على من يحث الآخر على الذنب أنّه أجرم، وحيث إنّ الإنسان له إرتباط في ذاته وفطرته مع العفاف والنقاء، فإنّ الإقدام على الذنوب يفصل هذا الإرتباط الإلهي منه.

٢- احتمل بعض المفسرين أنّ الآية الأخيرة ليست ناظرة الى نبيّ الإسلام، بل ترتبط بنوح الله نبي الإسلام، بل ترتبط بنوح الله نفسه، لأنّ جميع هذه الآيات تتحدث عن نوح الله والآيات المقبلة تتحدث عنه أيضاً، فن الأنسب أن تكون هذه الآية في نوح الله والجملة الإعتراضية خلاف الظاهر، ولكن مع ملاحظة ما يلي:

أَوَّلاً: إنَّ شبيه هذا التعبير وارد في سورة الأحقاف الآية ٨ في نبي الإسلام.

ثانياً: جميع ما جاء في نوح ريا في هذه الآيات كان بصيغة الغائب، ولكن الآية - محل البحث \_ جاءت بصيغة الخاطب، ومسألة الإلتفات \_ أي الإنتقال من ضمير الغيبة إلى المخاطب \_ خلاف الظاهر، وإذا أردنا أن تكون الآية في نوح ريا في فإن جملة «يقولون» بصيغة المضارع، وجملة «قل» بصيغة الأمر، يحتاجان كليها إلى التقدير!

ثالثاً: هناك حديث في تفسير البرهان في ذيل هذه الآية عن الإمامين الصادقين الباقر والصادق الباقر والصادق البين أنّ الآية المتقدمة نزلت في كفار مكّة. السين المنافقة المتقدمة نزلت في كفار مكّة. السين المنافقة المنافق

من مجموع هذه الدلائل نرى أن الآية تنعلق بنبيّ الإسلام، والتهم التي وجهت إليه كان من قبل كفّار مكّة، وجوابه عليهم.

وينبغي ذكر هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ الجملة الإعتراضية ليست كلاماً لا علاقة له بأصل القول، بل غالباً ما تأتي الجمل الإعتراضية لتؤكّد بمحتواها مفاد الكلام وتؤيده، وإنّا ينقطع إرتباط الكلام أحياناً لتخف على الخاطب رتابة الإيقاع وليبعث الجدة واللطافة في روح الكلام، وبالطبع فإنّ الجملة الإعتراضية لايمكن أن تكون أجنبية عن الكلام بهام المعنى، وإلّا فتكون على خلاف البلاغة والفصاحة، في حين أنّنا نجد دائماً في الكلمات البليغة والفصيحة جملاً إعتراضية.

٣- من الممكن أن يرد هذا الإشكال عند مطالعة الآية الأخيرة، وهو قول النّبي عَلَيْهُ أو نوح الله للكفّار: إن يكن هذا الكلام افتراء فإغه علي. ترى هل يعني قبول مسؤولية الإثم «الإفتراء» أنّ كلام الكفّار حقاً ومطابقاً للواقع، وعلى الناس أن يتابعوه ويطيعوه!؟

ولكن مع تدقيق النظر في الآيات السابقة نحصل على جواب هذا الإشكال، وهو أنّ الأنبياء في الحقيقة أرادوا القول: إنّ كلامنا يقوم على الاستدلالات العقلية، فعلى فرض الهال أنّنا لم نكن مبعوثين من قبل الله فإثم ذلك على أنفسنا، وهذا ببغض النظر عن الاستدلالات العقلية، ولكنّكم أيّها الكفّار ستبقون بمخالفتكم صرعى الإثم داغاً، الإثم المستمر والباقي (لاحظ كلمة تجرمون التي جاءت بصيغة المضارع والتي تدل على الاستمرار) «فتأمل جيداً».

١٠ تفسير البرهان، ج ١٣ ص ٢١٥؛ تفسير الميزان، ج ٢٠، ص ٢٢٠.

### الآيات

وَأُوحِى إِلَى نُوحِ أَنَّهُ لَن يُؤْمِن مِن قَوْمِكَ إِلَا مَن قَدْ اَمَنَ فَلا نَبْتَ بِسَ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُون ﴿ وَاصْنَعِ ٱلْفُلْكِ بِأَعْيُنِنَا وَوَحِينَا وَلا تَحْنَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواً إِنَّهُم مُّغَرَقُونَ ﴿ وَيَصَنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلَما مَرَّعَلَتِهِ مَلاَّمِن قَوْمِهِ مِسَخِرُواْ مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِن كُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْنِهِ عَذَاتٌ يُخْزِيهِ وَيَعِلُ عَلَيْهِ عَذَاتٌ مُقِيمً هُمْ اللَّهِ عَذَاتٌ يُحْزِيهِ وَيَعِلُ عَلَيْهِ عَذَاتٌ مُقِيمً اللَّهِ عَذَاتٌ يُحْزِيهِ وَيَعِلُ عَلَيْهِ عَذَاتٌ مُقِيمً اللَّهِ عَذَاتٌ يُحْزِيهِ وَيَعِلُ عَلَيْهِ عَذَاتٌ مُقِيمً اللَّهِ عَذَاتٌ يَعْدَاتُ اللَّهِ عَذَاتٌ مُعْزِيهِ وَيَعِلُ عَلَيْهِ عَذَاتٌ مُقِيمًا مُنْ اللَّهُ الْكُولَةُ اللَّهُ الْعُولَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِيهِ عَذَاتُ اللَّهُ الْعَلَالِهُ عَلَالِهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّه

# التفسير

### بداية النّهاية:

إن قصة نوح عليه السلام الواردة في آيات هذه السورة، بُيّنت بعدّة عبارات وجمل، كل جملة مرتبطة بالأخرى، وكل منها يمثل سلسلة من مواجهة نوح على في قبال المستكبرين، فني الآيات السابقة بيان لمرحلة دعوة نوح الله المستمرة والتي كانت في غماية الجدية، وبالاستعانة بجميع الوسائل المتاحة حيث استمرت سنوات طوالاً آمنت به جماعة قليلة... قليلة من حيث العدد وكثيرة من حيث الكيفية والاستقامة.

وفي الآيات محل البحث إشارة إلى المرحلة الثّالثة من هذه المواجهة، وهي مرحلة انتهاء دورة التبليغ والتهيؤ للتصفية الإلهيّة.

غني الآية الأولى نقرأ ما معناه: يا نوح، إنّك لن تجد من يستجيب لدعوتك ويؤمن بالله غير هؤلاء: ﴿ وَلُوحِي لِلَى نوح لُنّه لن يؤمن مِن قومك لِلّا مِن قد آمن﴾.

وهي إشارة إلى أنّ الصفوف قد أمتازت بشكل تام، والدعوة للإيمان والإصلاح غـير مجدية. فلابدًا إذاً من الإستعداد للتصفية والتحول النهائي.

وفي نهاية الآية تسلية لقلب نوح ﷺ أن لا تحزن على قومك حين تجدهم يصنعون مثل

هذه الأعال ﴿ فلا تبتئس بما كانوليفعلون ﴾ ونستفيد من هذه الآية .. ضمناً .. أنّ الله يطلع نبيّه نوحاً على قسم من أسرار الغيب بمقدار ما ينبغي، كما نجد أنّ الله تعالى يخبره بأنّه لَنْ يؤمن بدعوته في المستقبل غير أولئك الذين آمنوا به من قبل، وعلى كل حال لابدّ من انزال العقاب بهؤلاء العصاة اللجوجين ليطهر العالم من التلوّث بوجودهم، وليكون المؤمنون في مناًى عن مخالبهم، وهكذا صدر الامر بإغراقهم، ولكن لابدّ لكل شيء من سبب، فعلى نوح أن يصنع السفينة المناسبة لنجاة المؤمنين الصادقين لينشط المؤمنون في مسيرهم أكثر فأكثر، ولتتم الحجّة على غيرهم بالمقدار الكافى أيضاً.

وجاء الأمر لنوح أن ﴿واصنع القلك بأعيننا ووحينا﴾.

إنّ المقصود من كلمة «أعيننا» إشارة إلى أن جميع ما كنت تعمله و تسعى بجد من أجله في هذا الجال هو في مرآى ومسمع منّا، فواصل عملك مطمئن البال.

وطبيعي أنَّ هذا الإحساس بأنَّ الله حاضر وناظر ومراقب ومحافظ يعطي الإنسان قوَّة وطاقة، كما أنَّه يحسَّ بتحمل المسؤولية أكثر.

كما يستفاد من كلمة «وحينا» أيضاً أن صنع السفينة كان بتعليم الله، وينبغي أن يكون كذلك، لأنّ نوحاً الله لم يكن بذاته ليعرف مدى الطوفان الذي سيحدث في المستقبل ليصنع السفينة بما يتناسب معه، وإمّا هو وحي الله الذي يعينه في انتخاب أحسن الكيفيات.

وفي نهاية الآية ينذر الله نوحاً أن لا يشفع في قومه الظالمين، لاَنْهم محكوم عليهم بالعذاب وإن الغرق قد كتب عليهم حتماً ﴿ ولا تخاطبني في الّذين ظلموا لِنّهم هفرقون ﴾.

هذه الجملة تبيّن بوضوح أنّ الشفاعة لا تتيسر لكل شخص، بل للشفاعة شروطها، فإذا لم تتوفر في أحد الاشخاص فلا يحق للنّبي أن يشفع له ويطلب من الله العفو لأجله (راجع المجلد الأوّل من هذا التّفسير ذيل الآية ٤٨ من سورة البقرة).

أمّا عن قوم نوح فكان عليهم أن يفكروا بجد \_ ولو لحظة واحدة \_ في دعوة النّبي نوح الله ويحتملوا على الأقل أن هذا الإصرار وهذه الدعوات المكررة كلها من «وحي الله» فتكون مسألة العذاب والطوفان حتمية!! إلّا أنّهم واصلوا استهزاءهم وسخريتهم مرّة أخرى وهي عادة الأفراد المستكبرين والمغرورين ﴿ويصنع الفلك وكلّها هرّ عليه هلاً هن قومه سخروا هنه قال إن تسخروا هنا فإنّا نسخرهنكم كما تسخرون ﴾.

«الملأ» والأشراف الراضون عن أنفسهم يسخرون من المستضعفين في كل مكان،

ويعدونهم أذلاء وحقراء لأنهم لا قوّة لهم ولا ثروة!! بل حتى أفكارهم وإن كانت سامية، ومذهبهم وإن كان ثابتاً وراسخاً، وأعهالهم وإن كانت عظيمة وجليلة... كل ذلك في حساب «الملاً» حقير تافه..! ولذلك لم ينفعهم الإنذار والنصيحة. فلابد أن تنهال أسواط العذاب الأليم على ظهورهم.

يقال أنّ الملأ من قوم نوح والأشراف كانوا جماعات، وكل جماعة تخمتار نموعاً ممن السخرية والاستهزاء بنوح ليضحكوا ويفرحوا بذلك الاستهزاء!

الله من يقول: يا نوح، يبدو أن دعوى النبوة لم تنفع وصرت نجاراً آخر الأمر! الله من يقول: يا نوح، يبدو أن دعوى النبوة لم تنفع وصرت نجاراً آخر الأمر!

ومنهم من يقول: عندما تصنع السفينة، فينبغي أن تصنع لها بحراً، أرأيت إنساناً عاقلاً يصنع السفينة على اليابسة. ومنهم من يقول: واهاً لهذه السفينة العظيمة، كان بإمكانك أن تصنع أصغر منها ليمكنك سحبها إلى البحر.

كانوا يقولون مثل ذلك ويقهقهون عالياً، وكان هذا الموضوع مثار حديثهم وبحثهم في البيوت وأماكن عملهم، حيث يتحدثون عن نوح واصحابه وقلّة عقلهم: تأملوا الرجل العجوز وتفرّجوا عليه كيف انتهى به الأمر، الآن ندرك أنّ الحق معنا حيث لم نؤمن بكلامه، فهو لا يملك عقلاً صحيحاً!!

ولكن نوحاً كان يواصل عمله بجدية فائقة وأناة واستقامة منقطعة النظير لأنها وليدة الإيمان، وكان لا يكترث بكلمات هؤلاء الذين رضوا عن أنفسهم وعميت قلوبهم، وإنما يواصل عمله ليكله بسرعة. ويوماً بعد يوم كان هيكل السفينة يتكامل ويتهيأ لذلك اليوم العظيم، وكان نوح الله أحياناً يرفع رأسه ويقول لقومه الذين يسخرون منه هذه الجملة القصيرة ﴿قَالَ لِن تسخروا مِنّا قَالًا تسخرهنكم كما تسخرون﴾

ذلك اليوم الذي يطغى فيه الطوفان فلا تعرفون ما تصنعون، ولا ملجاً لكم، وتصرخون معولين بين الأمواج تطلبون النجاة.. ذلك اليوم يسخر منكم المؤمنين ومن غفلتكم وجهلكم وعدم معرفتكم ويضحكون عليكم.

﴿فَسُوفَ تَعلَمُونَ مِنْ يَأْتِيهُ عَذَلِهِ يَعْزِيهُ وَيَحَلَّ عَلِيهِ عَدَلِهِ مَقْيَمٍ ﴾ إشارة إلى أنّه بالرغم من أنّ مضايقاتكم لنا مؤلمة، ولكننا نتحمل هذه الشدائد ونفتخر بذلك أوّلاً، كما أنّ ذلك مهما يكن فهو منقضٍ وزائل، أمّا عذابكم المخزي فهو باق ودائم ثانياً، وهذان الأمران معاً لا يقبلان القياس.

# ہحوث

### ١\_ التصفية لا الإنتقام

يستفاد من الآيات المتقدمة أنّ عذاب الله يفتقد جنبة الإنتقام، لأنّه عبارة عن تصفية نوع من البشر وزوالهم لعدم جدارتهم بالحياة، وليبق الصالحون من بعدهم... إنّ مثل هؤلاء المستكبرين الفاسدين والمفسدين لا أمل بإيمانهم، ولا حقّ لهم في الحياة في نظر نظام الخلق، وهكذا كان قوم نوح لأنّ الآيات السابقة تبيّن له أنّه لن يؤمن من قومك إلّا من قد آمن، فلا أمل بإيمانهم فتهيأ لصنع «الفلك» ﴿ ولا تخاطبني في الّذين ظلمول ﴾.

وهذا الموضوع ببدو جلياً في دعاء هذا النّبي على قومه، فنحن نقراً في الآية ٢٦ و٢٧ من سورة نوح على ﴿ وَقَالَ نُوح رَبُ لا تَقْرَ مِلْيَ الأَرْضَ مِنَ الكَافَرِينَ دَيْسَاراً \* لِنَّكَ لِنَ تَسَفْرهم يَسْمَلُوا عَبَادك ولا يلدوا إِلّا فَاجِراً كَفَّاراً ﴾.

وأساساً فإنّ لكل موجود هدفاً في نظام الخلقة، وحين ينحرف هذا الموجود عن هدفه ويغلق على نفسه جميع طرق الإصلاح، يكون وجوده وبقاؤه بلا معنى، ولا بد من أن يزول شاء أم أبي، ويقول الشاعر:

وردٌ ولا ثمرٌ فسغيم بسقائي

لا نَصْرةُ عندي ولا ورق ولا

### ٢\_ علائم المستكبرين

إنّ المستكبرين الأنانيين يحولون المسائل الجدية التي لا تنسجم مع رغابتهم وميولهم ومنافعهم إلى لعب واستهزاء، ولهذا السبب فإنّ الاستهزاء بالحقائق ـ ولا سيا فيا يتعلق بحياة المستضعفين ـ يشكل جزءاً من حياتهم... فكثيراً ما نجدهم من أجل أن يعطوا لجلساتهم المليئة بآثامهم رونقاً وجمالاً يبحثون عن مؤمن خالي اليد ليسخروا منه ويستهزئوا به.

وإذا اتفق أنّ أحد المؤمنين لم يكن في مجلسهم فسوف يذكرون واحداً من المؤمنين في غيابه ويسخرون منه ويضحكون!. إنّهم يتصورون أنفسهم بأنّهم العقل المطلق، ويظنون أنّ الثروة العظيمة \_ والتي هي من الحرام \_ دليل على شخصيتهم وعـ ظمتهم وقـ يمتهم! وأنّ الآخرين فاقدو الشخصية ولا قيمة لهم وغير لائقين!

ولكن القرآن الجيد يوجه أشدّ هجومه على مثل هؤلاء الأفراد المغرورين المستكبرين، ولا سيما استهزاؤهم المحكوم عليه بغضب الله وسخطه! نقرأ في التاريخ الإسلامي على سبيل المثال أن «أبا عقيل الأنصاري» هذا العامل الفقير والمؤمن كان يسهر الليل في حمل الماء من آبار «المدينة» إلى البيوت ويستوفي أجره بتميرات، ثمّ يأتي بهذه التميرات إلى النبي عَلَيْنَ في غزوة «تبوك» على أنّها مساعدة لجسيش الإسلام، فيلتفت المنافقون المستكبرون ويسخرون منه، فتنزل آيات من القرآن لها وقع الصاعقة عليهم في قوله تعالى في الآية ٧٩ من سورة التوبة: ﴿اللّذين يلمزون المطوّمين من المؤمنين في الشدقات وللدّين لا يجدون إلا جهدهم فيسغرون منهم سغرائله منهم ولهم عذاب اليم كا

## ٣ـ سفينة نُوم

لاشك أنّ سفينة نوح لم تكن سفينة عاديّة ولم تنته بسهولة مع وسائل ذلك الزمان وآلاته، إذ كانت سفينة كبيرة تحمل بالإضافة إلى المؤمنين الصادقين زوجين اثنين من كل نوع من الحيوانات، وتحمل متاعاً وطعاماً كثيراً يكفي للمدّة التي يعيشها المؤمنون والحيوانات في السفينة حال الطوفان، ومثل هذه السفينة بهذا الحجم وقدرة الاستيعاب لم يسبق لها مثيل في ذلك الزمان، فهذه السفينة ستجري في بحر بسعة العالم، وينبغي أن تمرّ سالمة عبر أمواج كالجبال فلا تتحطم بها.

لذلك تقول بعض روايات المفسّرين: إنّ طول السفينة كان ألفاً ومئتي ذراع، وعرضها كان ستائة ذراع «كل ذراع يعادل نصف متر تقريباً». ٢

ونقرأ في بعض الرّوايات أنّ النساء ابتلين قبل الطوفان بأربعين عــامّاً بــالعقم وعــدم الإنجاب، وكان ذلك مقدمةً لعذابهم وعقابهم.

#### 8003

١. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٩٦، ح ٤٩.

٢. بحارالانوار، ج ٦٢، ص ٦٦، ح ٢٥، هناك اختلاف في الأحاديث ومنشأ هذا الإختلاف يرجع إلى أن الطول والعرض والارتفاع لسفينة نوح عليها من هذه الأبعاد:

أ) الطول: ٣٠٠، ٨٠٠ و ١٢٠٠ ذراع.

ب) العرض: ۵۰۰، ۸۰۰، ۲۰۰، ۵۰۰، ۵۰۰ و ۱۵۰ ذراع.

ج) الارتفاع: ٣٠، ٨٠. و ٢٠٠ ذراع؛ أصول الكافي، ج ٤، ص ٢١٢، ح ٢.

حَقَّةَ إِذَا جَآءَ أَمْمُ نَا وَفَارَا لَنَّ وُرَقُلْنَا أَحِمْ لَ فِهَامِن كُلِّ زَوْجَيْنِ أَثَنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَلِيَا الْمَانَ سَبَقَ عَلَيْهِ الْفَوْلُ وَمَنْ ءَامَنْ وَمَآءَا مَنَ مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلٌ ﴿ وَقَالَ اَرْكَبُوا فَهَا إِلَّا مَلِيلٌ ﴾ وَقَالَ اَرْكَبُوا فِهَا إِلَّا مَلِيلٌ ﴾ وَقَالَ اَرْكَبُوا فِهَا إِلَّهُ مِنْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ مَعْ فِي مَعْ فِي مَعْ فِي مَعْ فَي اللهُ عَلَيْهِ مَعْ فَي اللهُ مَنْ وَحَالَ بَيْنَهُ مَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ وَحِمَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ وَحَالَ بَيْنَهُ مَا اللهُ مَنْ وَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُ مَا اللهُ مَنْ وَمَعْ وَلِي مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ مَنْ وَمَالَ بَيْنَهُ مَا اللهُ مَنْ وَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُ مَا اللهُ مَنْ وَمِنْ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنَ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ مَنْ وَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُ مَا اللهُ مَنْ وَحِمَ وَمَالُ بَيْنَهُمَا اللّهُ مَنْ وَمَعْ وَلِي اللّهُ مَنْ وَمِنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ وَمَالُ بَيْنَهُ مَا اللّهُ مَنْ وَعِمْ اللّهُ مَنْ وَمِنْ اللّهُ مَنْ وَمَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ وَمَالُ بَيْنَهُ مَا الْمَوْمُ فَيْكُولُ وَمَنَ اللّهُ مَنْ وَمَالُ بَيْنَهُ مَا اللّهُ وَلِي اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ وَمَالُ بَيْنَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ وَمَالُ بَيْنَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّ

## التفسير

## شروع الطّوفان:

رأينا في الآيات المتقدمة كيف صنع نوح عَنِيْد وجماعته المؤمنون سفينة النجاة بـصدق. وواجهوا جميع المشاكل واستهزاء الأكثرية من غير المؤمنين، وهيأوا أنفسهم للطوفان، ذلك الطوفان الذي طهر سطح الأرض من لوث المستكبرين الكفرة.

والآيات \_ محل البحث \_ تتعرض لموضوع ثالث، وهو كيف كانت النهاية؟

وكيف تحقق نزول العذاب على القوم المستكبرين، فتبيّنه بهذا التعبير ﴿متى إِدَاجِا. لَمِرنا وَفَارِ التّنور﴾

التَّنُّور: بتشديد النون، هو المكان الذي ينضج الخبز فيه بعد أن كان عجيناً.

لكن ما مناسبة فوران الماء في التنور واقتراب الطوفان؟

اختلف المفسّرون فكانت لهم أقوال كثيرة في ذلك..

قال بعضهم: كان العلامة بين نوح وربّه لحلول الطوفان أن يفور التنّور، ليــلتفت نــوح وأصحابه إلى ذلك فيركبوا في السفينة مع وسائلهم وأسبابهم. وقال جماعة آخرون: إنّ كلمة «التنور» استعملت هنا مجازاً وكنايةً عن غنضب الله، ويعني أن غضب الله اشتدّت شعلته وفار، فهو إشارة الى اقتراب حلول العذاب المدمّر، وهذا التعبير مطرّد حيث يشبّهون شدّة الغضب بالفورة والإشتعال!

ولكن يبدو أنّ احتال أن يكون التنور قد استعمل بمعناه الحقيق المعروف أقوى، والمراد بالتنّور ليس تنّوراً خاصّاً، بل المقصود بيان هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ حين فار التنّور بالماء \_وهو محل النّار عادة \_التفت نوح الله وأصحابه إلى أنّ الأوضاع بدأت تتبدل بسرعة وأنّه حدثت المفاجأة، فأين «الماء من النّار»؟!

وبتعبير آخر: حين رأوا أنّ سطح الماء ارتفع من تحت الأرض وأخذ يفور من داخــل التنور الذي يُصنع في مكان يابس ومحفوظ، من الرطوبة علموا أنّ أمراً مهمّاً قد حدث وأنّه قد ظهر في التكوين أمر خطير، وكان ذلك علامة لنوح الله وأصحابه أن ينهضوا ويتهيأوا.

ولَعَلَّ قوم نوح الفافلين رأوا هذه الآية. وهي فوران التنور بالماء في بيوتهم ولكن غضّوا أجفانهم وصمّوا آذانهم كعادتهم عند ظهور مثل العلائم الكبيرة حستى أنّهم لم يسمحوا لأنفسهم بالتفكير في هذا الأمر وأن إنذارات نوح حقيقية.

في هذه الحالة بلغ الأمر الإلهي نوحاً ﴿قَلْنَا لَحَمَلَ فَيَهَا مِنْ كُلِّ رُوجِينَ لَتَنْيَنَ وَلَقَلُكَ لِلّا مِنْ سبق عليه القول ومِنْ آمِن ﴾.

لكنْ كم هم الذين آمنوا معد؟ ﴿وها آهن معه إلَّا قليل﴾.

هذه الآية تشير من جهة إلى امرأة نوح وابنه كنعان اللذين ستأتي قصتهما في الآيات المقبلة وقد قطعا علاقتهما بنوح على أثر انحرافهما وتآمرهما مع المجرمين، فلم يكن لهما حق في ركوب السفينة ليكونا من الناجين، لأنّ الشرط الأوّل للركوب كان هو الإيمان.

ت وتشير الآية من جهة أخرى إلى أنّ نمرة جهاد نوح الله بعد هذه السنين الطوال والسعي الحثيث المتواصل في التبليغ لدعوته، لم يكن سوى هذا النفر المؤمن القليل!

بعض الرّوايات تقول أنّه استجاب لنوح خلال هذه الفترة الطويلة نمانون شخصاً فقط، وتشير بعض الرّوايات الأخرى إلى عدد أقل من ذلك، وهذا الأمر يدل على ماكان عليه

١. طبقاً لبعض الروايات كان محل فوران الماء في التنور هو مسجد الكوفة، وكذلك كان محل صنع سفينة نوحاليلي ، اصول الكافي، ج ١، ص ٢٠٠ ح ١.

هذا النّبي العظيم نوح عليمًا من الصبر والإستقامة في درجة قصوى بحيث كان معدل ما يبذله من جهد لهداية شخص واحد عشر سنوات تقريباً. هذا التعب الذي لا يبذله الناس حتى لأولادهم!.

جمع نوح الله ذويه وأصحابه المؤمنين بسرعة، وحين أزف الوعد واقـــترب الطــوفان وأوشك أن يحل عذاب الله أمرهم أن يركبوا في السفينة ﴿وقال لركبوا فيها بسم الله مجراها ومرساها﴾ .

لماذا؟! لكي يعلمهم أنّه ينبغي أن تكونوا في جميع الحالات في ذكر الله تعالى وتستمدوا العون من اسمه وذكره ﴿إِنّ رَبِّي لِعُقُور رحيم﴾.

فبمقتضى رحمته جعل هذه السفينة تحت تصرفكم واختياركم لتنجيكم من الغرق وبمقتضى عفوه وغفرانه يتجاوز عن أخطائكم.

وأخيراً حانت اللحظة الحاسمة، إذ صدر الأمر الإلهي فتلبّدت السهاء بالغيوم كأنّها قطع الليل المظلم، وتراكم بعضها على بعض بشكل لم يسبق له مثيل، وتتابعت أصوات الرعد وومضات البرق في السهاء كلها تخبر عن حادثة «مهولة ومرعبة جدّاً».

شرع المطر و تو إلى مسرعاً منهمراً أكثر فأكثر، وكما يصفه القرآن في سورة القمر، الآيتان ١١ و ١٢: ﴿فَقَتَحَنَا لَبُولِ السَّهَا بِهَا مِنْهُمُو \* وَفَجِّرِنَا الأَرْضَ عِيوناً فَالتَقَى الْهَاءُ عَلَى لَهُو قَدَقُدُ لَهُ . ١١ و ١٢: ﴿فَقَتَحَنَا لَبُولِ السَّهَا مِنْهُمُو \* وَفَجِّرِنَا الأَرْضَ عِيوناً فَالتَقَى الْهَاءُ عَلَى لَهُو فَيْهُ بِصُورة رهيبة بحيث تفجرت عيون الماء من كل مكان.

وهكذا إتصلت مياه الأرض بمياه السهاء، فلم يبق جبل ولا وادٍ ولا تلعة ولا نجد إلّا استوعبه الماء وصار بحراً محيطاً خضماً... أمّا الأمواج فكانت على أثر الرياح الشديدة تتلاطم وتغدو كالجبال. وسفينة نوح ومن معه تمضي في هذا البحر ﴿وهي تجري بهم في هوج كالجبال ونادى نوح لبنه وكان في هعزل يا بني لركب معنا ولا تكن مع الكافرين في أم مرك الله الفناء إذا لم تركب معنا.

لم يكن نوح هذا النّبي العظيم أباً فحسب، بل كان مربيّاً لا يمعرف التعب والنصب، ومتفائلاً بالأمل الكبير بحيث لم ييأس من ابنه القاسي القلب، فناداه عسى أن يستجيب له،

ا. «المجرى» و«المرسئ»: اسما زمان، ويعنى الأوّل وقت التحرك، والثّاني وقت التوقف.

ولكن \_للأسف \_كان أثر الحيط السيء عليه أكبر من تأثير قلب أبيه المتحرّق عليه.

لذلك فإن هذا الولد اللجوج الاحمق، وظناً منه أن ينجو من غضب الله أجاب والده نوحاً و قال سآوي إلى جيل يعصمني من العالج ولكن نوحاً لم يياس مرة أخرى فنصحه أن يترك غروره و يركب معه و قال لا عاصم اليوم من أمراكم ولا ينجو من هذا الغرق إلا من شمله لطف الله ﴿ إِلَّا مِن رحمه .

الجبل أمره سهل وهين، وكرة الأرض أمرها هين كذلك... الشمس والجموعة الشمسية بما فيها من عظمة مذهلة لا تعدل ذرّة إزاء قدرة الله الأزليّة.

أليس أعلى الجبال بالنسبة لكرة الأرض بمنابة نتوءات صغيرة على سطح بسر تقالة؟! اليست هذه الأرض التي ينبغي أن يتضاعف حجمها إلى مليون ومئتي ألف مرّة حتى تبلغ حجم الشمس، وهذه الشمس التي تعدّ نجماً متوسطاً في السهاء من بين ملايين الملايين من النجوم في متسع عالم الخلق، فأيّ خيال ساذج وفكر بليد يتوقع من الجبل أن يصنع شيئاً؟ وفي هذه الحالة التي كان ينادي نوح إينه ولا يستجيب الابن له ارتفعت موجة عظيمة والتهمت كنعان بن نوح وفصل الموج بين نوح وولده ﴿ وصال بسينهما للموج فكمان من العشرقين على العشرقين على العشرقين المهما الموج بين نوح وولده ﴿ وصال بسينهما للموج قكمان من العشرقين المنافية المنافقة المنافقين المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقين المنافقين المنافقة المن

# **بحوث** ۱ـ مل کان طوفان نوع مستوعباً للعالم؟۱

من خلال ظاهر الآيات يبدو لنا أنّ الطوفان لم يكن لمنطقة من الأرض دون أخرى، بل غطئ كل سطح الأرض ، لأنّ كلمة «الأرض» ذكرت بصورة مطلقة، كما في الآية ٢٦ من سورة نوح ﴿ رَبّ لا تقرعلى الأرض من الكافرين ديّارل اكما في الآية ٤٤ المقبلة من سورة هود ﴿ وقيل بيا أرض لبلعي ها.ك ويا سعاء لقلعي وهكذا ذكر كثير من المؤرخين \_ أيـضاً \_ أنّ طوفان نوح كان عالمياً، ولذلك يرجع نسل جميع البشر اليوم إلى واحد من أبناء نوح الثلاثة «حام وسام ويافث» الذين بقوا بعده مدة أ

١٠ توضيح ذلك: أن مدار حركة الأرض اليوم من جهة شمالاً ومن جهة اخرى غرباً، ولكن إثر تحول المدار في جهة من الخط الاستواء تستقر الجهة الثانية في مقابل الخط الاستواء.

وفي التاريخ الطبيعي نعثر على فترةٍ تدعى فترة الأمطار ذات السيول، فلو لم تكن هذه الفترة الزمنية قبل تولّد الحيوانات، فهي تنطبق على طوفان نوح.

وهذه النظرية موجودة أيضاً في التاريخ الطبيعي للأرض، وهي أن محور الكرة الأرضية يتغير تدريجاً، بحيث يكون القطبان الشهالي والجنوبي مكان خط الإستواء، ويحل خط الإستواء محلها، وواضح أنّ الحرارة التي تكون في أعلى درجاتها تذيب الشلوج القطبية فترتفع مياه البحار حتى تستوعب كثيراً من اليابسة، ومع النفوذ في ثنايا الأرض وطياتها تحدث العيون المتفجرة، وكل ذلك يبعث على كثرة السحب والأمطار.

كها أنّ مسألة اختيار نوح الله من كل نوع من الحيوانات زوجين وحملها معه على السفينة يؤيدكون الطوفان عالميّاً أيضاً، وإذا عرفنا أنّ نوحاً كان بسكن الكوفة أحكما تقول الرّوايات وأن طرف الطوفان وحافته وطبقاً للرّوايات الأخرى كان في مكّة وبيت الله الحرام، فهذا نفسه أيضاً مؤيد «لعالميّة الطوفان». أ

ولكن مع هذه الحال، فلا يبعد أن يكون الطوفان في منطقة معينة من الأرض، لأنّ إطلاق الأرض على المنطقة الواسعة من العالم تكرر في عدد من آيات القرآن، كما نقراً في قصّة بني إسرائيل ﴿وَلُورِثُنَا لِلقُومِ اللَّذِينَ كَانُوا يَسْتَصْعَفُونَ مَشَارَقَ الْأَرْمَنِ وَمَعَارِيها﴾ "

وحمل الحيوانات في السفينة ربّما كان لئلا ينقطع نسلها في ذلك القسم من الأرض، خصوصاً أن نقل الحيوانات وانتقالها في ذلك اليوم لم يكن أمراً هيّناً «فتدبر»!

وهناك قرائن أخرى تقدم ذكرها يمكن أن يستفاد منها أنّ الطوفان لم يستوعب الكرة الأرضية كلّها.

وهناك مسألة تسترعي الإنتباء \_أيضاً \_وهي أنّ طوفان نوح كان بمثابة العقاب لقومه، وليس لنا دليل على أن دعوة نوح شملت الأرض كلها، وعادةً فإنّ وصول دعوة نوح في مثل زمانه إلى جميع نقاط الأرض أمر بعيد... ولكن على كل حال فالهدف القرآني من بيان هذه القصّة للعبرة وبيان المسائل التي تربي الآخرين، سواءً كان الطوفان عالمياً أو غير عالمي.

٢. بحارالانوار، ج ١١، ص ٣١٢\_ ٣٢٥.

١. أصول الكافي، ج ٨ ص ٢٧٩.

٣. الأعراف، ١٣٧.

#### ٢\_ هل تقبل التوبة بعد نزول العذاب١٢

يستفاد من الآيات المتقدمة أنّ نوحاً ﷺ استمر يدعو ولده حتى بعد شروع الطوفان، وهذا دليل على أنّه لو آمن ابنه «كنعان» لقُبل إيمانه.

سؤال: ويرد هنا سؤال وهو أنه بالنظر إلى آيات القرآن الأخرى والتي مرّت «غاذج» منها، تنصُّ على أنّ أبواب التوبة تغلق بعد نزول العذاب... لأنّ المجرمين في هذه الحمالة إذ يرون العذاب محدقاً بهم فالغالبية منهم يتوبون عن اكراه واضطرار لرؤية العذاب بأعينهم، فعندئذ تكون توبتهم بلا محتوى وفاقدة للاعتبار.

والجواب: ولكن بالتدقيق في الآيات السابقة يمكن الجواب على هذا السؤال، هو أنّه شروع الطوفان وما جرى في بداية الأمر، لم يكن علامة واضحة للعذاب، بل كان يُتصور أنّه مطر شديد لا مثيل له... وعلى هذا فإنّ ابن نوح حين قال لأبيه ﴿ ساّوي للى جبل يعسمني من الجاب ظنّاً منه أنّ الطوفان والمطركانا طبيعيين. فني هذه الحالة لا يبعد أن تكون أبواب التوبة ما تزال مفتوحة،

السؤال: وعكن أن يرد سؤال آخر في شأن ابن نوح، وهو أنّه لِمَ نادى نوح ابنه دون سائر الناس في هذه اللحظة الحرجة؟!

والجواب: ويمكن أن يكون الجواب أنّ نوحاً أدّى وظيفته في الدعوة العامّة للآخرين وبضمنها دعوته لولده، وهمي وظيفة وبضمنها دعوته لولده، إلّا أنّه كان يتحمل وظيفة أصعب بالنسبة لولده، وهمي وظيفة «الأبوّة» إلى جانب وظيفة «النّبوة» فلهذا السبب كان يؤكّد على أداء وظيفته بالنسبة لولده إلى آخر لحظة.

والاحتمال الآخر وكما يقول المفسّرون أنّ ابن نوح لم يكن في صفّ الكفّار ولا في صف المؤمنين، بل كما يقول القرآن: ﴿كَانَ فَي معزل﴾ فلانّه لم يكن مع المؤمنين فإنّه كان يستحق العقاب، ولأنّه لم يكن مع الكافرين فإنّه كان يستحق أن يتوجه إليه التبليغ واللطف والحبّة بصورة أكثر.. أضف إلى ذلك أن ابتعاده عن الكفّار وكونه في معزل، كان يقوي أمل نوح في أن يندم ولده على الإبتعاد عنه.

وهناك احتمال آخر، وهو أنّ ابن نوح لم يكن يخالف أباه بصراحة، بل كان منافقاً وكان يوافق أباه في الظاهر أحياناً، فلذلك طلب نوح من ربّه له النجاة.

وعلى كلّ حال فإنّ الآية السابقة لا تنافي مضامين الآيات الأخــرى التي تشــير إلى انسداد أبواب التوبة حال نزول العذاب.

### ٣\_ دروس تربویة من طوفان نوع

إنّ هدف القرآن الأصلي من ذكر قصص الماضين بيان دروس وعبر ومسائل تربوية، وفي هذا القسم من قصّة نوح مسائل مهمّة جدّاً نشير إلى قسم منها:

## أ) تطهير ومِه الأرض

صحيح أنّ الله رحيم ودود، ولكن لا ينبغي أن ننسىٰ أنّه حكيم أيضاً، فبمقتضىٰ حكمته أنّه عندما لا تؤثر دعوة الناصحين والمربيّن الإلهيين في قوم فاسدين، فلا حقّ لهم بعد ذلك في الحياة وسينتهون نتيجة للثورات الاجتاعية أو الطبيعية وتحت وطأة التنظيم الحياتي.

وهذا الأمر غير منحصر في قوم نوح ولا بزمان معين، إنّما هو سنة الله في خلّقُه وعباده في جميع العصور والأزمان حتى في عصرنا الحاضر، وأي إشكال في أن تكون كلٌ من الحرب العالمية الثّانية صورة من صُور «تطهير الأرض».

## ب) لِمَ كان العقاب أو الطوفان؟!

صحيح أن قوماً أو أمّة كانوا فاسدين وينبغي زوالهم ومهما تكن وسائل إزالتهم فالنتيجة واحدة، ولكن بالتدقيق في الآيات المتقدمة نستفيد أنّ هناك تناسباً بين الذنوب وعقاب الله دائماً وأبداً. «فتدبر جيداً».

كان فرعون يرى قدرته وعظمته تتجلى في «نهر النيل» ومياهه كثير البركات، لكـن الطريف أنّ هلاك فرعون ونها يته كان في النيل.

وكان غرود يعتمد على «جيشه» العظيم، لكننا نعلم أنّ جـيشاً ـ لا يمعتد بــه ــ مــن الحشرات هزمه وجنوده أجمعين.

وكان قوم نوح أهل زراعة «وأنعام» وكانوا يجدون كل خيراتهم في «حبات المطر» لكن نهايتهم كانت بالمطر أيضاً ..

ومن هنا يتّضح جلياً أنّ حساب الله في غاية الدقّة، ولو لاحظنا الطغاة العتاة في عصرنا وفي الحرب العالمية الأولى والثّانية كيف أبيدوا بأسلحتهم الحديثة والمتطورة لاتضح المعنىٰ اكثر.

فلا ينبغي أن نعجب أنّ هذه الصناعات المتقدمة التي اعتمدوا عليها في استعيار الشعوب واستثار خيراتهم واستضعافهم... أدت إلى زوالهم.

### ه) اسم اش على كل مال وفي كل مكان

قرأنا في الآيات المتقدمة أنّ نوحاً على يوصي أصحابه أن لا ينسوا ذكر اسم الله في بداية حركة السفينة وعند توقفها، فكل شيء يتقوم باسمه وبذكره، وينبغي أن نستمد العون من ذاته القدسيّة، كل حركة وكل توقف، حال الهدوء وحال الإعصار والطوفان، كل هذه الحالات ينبغي أن تبدأ باسمه، لأنّ كل عمل يبدأ دون ذكر اسمه فهو «أبتر ومقطوع»، وكما ورد عن نبي الإسلام على الحديث الشريف «كل أمر ذي بال لم يذكر فيه بسم الله فهو أبتر» وليس ذكر الله من باب التشريف، بل هو هدف وغاية، فكل عمل ليس فيه هدف أبتر، لأنّ الأهداف المادية تتلاشى وتنتهي إلّا الأهداف الإلهيّة فهي غير قابلة للفناء، وحين تبلغ الأهداف المادية الذروة تنطنىء وتزول، إلّا أنّ الأهداف الإلهيّة خالدة وباقية كذاته المقدّسة.

### د) المرتكزات الموفاء

من الطبيعي أنّ كل أحد يعتمد في التغلّب على الصعاب ومواجهة المشاكل في حياته إلى أمر ما، فجهاعة يعتمدون على الثروة والمال، وجماعة على المقام والمنصب، وجماعة يلجأون إلى القدرة الجسمية، وآخرون إلى أفكارهم.. ولكن حكها تخبرنا الآيات المتقدمة ويسرينا التاريخ ــ لا أحد من هؤلاء يستطيع أن يقاوم أدنى مقاومة أمام أمر الله وقدرته، حيث يكون مثله كمثل خيط العنكبوت يتلاشئ أمام هبوب الرياح الشديدة.

فابن نوح لغروره وغفلته كان غارقاً في مثل هذا الوهم، وظن أنّ الجبل سيعصمه من طوفان غضب الله و يحميه ولكن موجة واحدة من ذلك الطوفان المتلاطم كشفت سراب ظنّه وأنهت حياته.

من هنا نقرأ في بعض الأدعية «إنّي هارب منك إليك» أي: لو كان هـناك مـلجأ أمـام طوفان غضبك يارب، فهذا الملجأ هو ذاتك المقدّسة والعودة إليك لا إلى سواك.

#### ه) سفينة النماة

لا يمكن الخلاص من أي طوفان دون سفينة النجاة، وليس شرطاً أن تكون هذه السفينة

أ- سفينة البحار، ج ١، ص ٦٦٣. التمالي،

من الخشب والحديد، بل ما أحسن أن تكون هذه السفينة ديناً يقوّم السلوك ويهب الحياة الطيبة ويقاوم أمام أمواج طوفان الانحراف الفكري، ويوصل أتباعه إلى ساحل النجاة.

وعلى هذا الأساس وردت روايات كثيرة عن النّبي تَنْكُمُ في مصادر الشيعة والسنّة تعبر عن أهل بيته \_وهم الأثمّة الطاهرون وحملة الإسلام \_بأنّهم «سفينة النجاة». \

يقول حنش بن المغيرة: كنت وأبوذر آخذُ بحلقة باب الكعبة وهو يقول: أنا أبوذر الغفاري، من لم يعرفني فأنا جُندب صاحب رسول الله ﷺ سمعت رسول الله ﷺ يقول: «مثل أهل بيتى مثل سفينة نوح من ركبها نجا» ٢.

هذا الحديث الشريف عن النّبي عَبَّرَةً يبيّن بصراحة أنّه حين يطغى الطوفان الفكري والعقائدي والاجتاعي في المجتمع الإسلامي، فإنّ طريق النجاة الوحيد هو الإلتجاء إلى مذهب أهل البيت عليمة دون المذهب التي اصطنعتها السلطات السابقة والتي لا علاقة لها بأهل البيت عليمة

#### 8003

<sup>.</sup> بحارالانوار، ج ٢٣، ص ١٤٤، ح ١٠٠٠.

٢. ابن قتيبة الدينوري من مشاهير علماء اهل السنة أورد هذا الحديث في عيون الأخبار، ج ١، ص ٢٦١.

٣ المعجم الكبير بخط الحافظ الطبراني، ص ٣٠ مخطوط؛ وسائل الشيعة، ج ٢٧. ص ٣٤. ح ٣٣١٤٥.

المصدر نفسه عن جماعة من أهل السنة كابن المغازلي والخوارزمي، الجزء التناسع من إحقاق الحق، ص ٢٨٠.

وَقِبلَ يَنَأَرْضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَسَمَآهُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتَّعَلَ ٱلجُودِيِّ وَفِيلَ بُعُدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ٣٠٠

## الأغسير

### نهاية المادث:

قرأنا في الآيات السابقة \_ إجمالاً \_ أنّ الأمواج المتلاطمة الصاخبة من الماء أغرقت كل مكان حيث تصاعد منسوب الماء تدريجاً، أمّا الجرمون الجهلة فظناً منهم أنّه طوفان عادي فصعدوا إلى أعالي القمم والمرتفعات، لكن الماء تجاوز تلك المرتفعات أيضاً وخني تحت الماء كل شيء، وأخذت تلوح للعيون أجساد الطغاة الموتى وما بتي من البيوت ووسائل المعاش في ثنايا الأمواج على سطح الماء.

وكان نوح بي قل أودع زمام السفينة بيد الله سبحانه، وكانت الأمواج تتقاذف السفينة في كل صوب، وفي روايات استمرت هذه الحال ستة أشهر تماماً (من بداية شهر رجب حتى نهاية شهر ذي الحجة) وعلى رواية (من عاشر شهر رجب حتى عاشر محرم) وطافت السفينة نقاطاً متعددة من الأرض، وطبقاً لما جاء في بعض الرّوايات أنّها سارت على أرض مكّة وحول الكعبة. "

وأخيراً صدر الأمر الإلهي بانتهاء العقاب وأن ترجع الأرض إلى حمالتها الطبيعية، والآية \_محل البحث \_ تبيّن هذا الأمر وجزئياته ونتيجته في عبارات وجيزة جـدّاً، وفي الوقت ذاته بليغة وأخّاذة، وقد جاءت الآية في جمل ست:

ا. تفسير القرطبي، ج ٥، ص ٣٢٦٩؛ تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ١٦٤.
 ٢. بحار الانوار، ج ١١، ص ٢١٢ و ٣٢٥.

- 1- ﴿وَقَيْلُ مِا لَرْضَ لَيْلَعِي هَامِكَ ﴾ صدر الأمر للأرض أن تبلع الماء.
  - ٢- ﴿ويا سِماء القلعي﴾ وصدر الأمر للسماء أن لا تمطرى.
    - ٣- ﴿وَقَيْمُن الْعَامِ ﴾ ونزل الماء في جوف الأرض.
      - ٤- ﴿وقفي الأمر﴾ انتهىٰ حكم الله.
- ٥- ﴿ولستوس على الجودي﴾ واستقرت السفينة على طرف جبل الجودى.

٦- ﴿وقيل بعداً للقوم الظالمين ﴾ عندئذٍ لعن الجرمون بالدعاء عليهم أن يبتعدوا من رحمة الله.

كم هي رائعة هذه التعابير التي وردت في الآية المتقدمة، وهي في الوقت ذاته وجيزة وتفور بالحياة والجمال الأخّاذ بحيث قال فيها طائفة من علماء العرب: إنّ هذه الآية تـعدُّ أفصح آيات القرآن وأبلغها وإن كانت آياته جميعاً في غاية البلاغة والفصاحة.

الشاهد على هذا الكلام هو أثنا نقراً في روايات التاريخ الإسلامي أنّ جماعة من كفّار قريش نهضوا لمواجهة القرآن ولياً توا بمثل آياته، فهياً مريدوهم الطعام والشراب لهم لفترة أربعين يوماً، مثل لب الحنطة الخالص والخمر المعتق ولحم الغنم \_لينسجوا براحة البال على منوال آيات القرآن شبيهاً لها، ولكنّهم حين بلغوا هذه الآية \_محل البحث \_هزتهم بحيث نظر بعضهم إلى بعض وقال كلّ واحد للآخر: هذا كلام لا يشبهه كلام آخر، وهو أساساً لا يشبه كلام الخلوقين، قالوا ذلك وانصرفوا عمما اجتمعوا له من محاكاة القرآن آيسين أ

### أين يقع المودى؟

ذهب كثير من المفسّرين أنّ الجودي الذي استقرت عليه السفينة ـكما مرّ ذكره في الآية ــجبل معروف قرب الموصل أوقال آخرون: هو جبل في حدود الشام أو شمال العراق أو قرب «آمد».

وفي كتاب الراغب الإصفهاني (المفردات) أنّه جبل بين الموصل والجزيرة، وهي (جزيرة ابن عمر في شمال الموصل).

١٠راجع تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ١٦٥، وتفسير الميزان، ج ١٠، ص ٢٤٧، ذيل الآية مورد البحث.

٢ راجع تفاسير مجمع البيان، وروح المعاني، والقرطبي، ذيل الآية محل البحث.

٣. تفسير مجمع البحرين، ج ١١، ص ٤٢٤ مادة (جود).

ولا يبعد أن تكون جميعها بمعنى واحد، «فالموصل» و«الجزيرة» و«آمد» جميعها في الجزء الشمالي من العراق وقرب الشام.

وقال آخرون: يحتمل أن يكون المقصود من الجودي كل جبل صلب أو أرض صلبة وقوية، ( ومَعنى الآية حسب هذا التّفسير أن السفينة استقرّت على أرض صلبة غير رخوة لينزل ركابها على الأرض، ولكن المشهور والمعروف هو المعنى الأوّل.

وفي كتاب «أعلام القرآن» تحقيق و تتبع حول جبل الجودي نورده بما يلي:

«الجودي» اسم جبل استقرت سفينة نوح واستوت على قمته، وقد ورد اسمه في الآية (٤٤) في سورة هود وهو قريب من المضمون الوارد في التوراة مع ما يتعلق به من أمسور أخرى، وهناك ثلاثة أقوال بالنسبة إلى محل جبل الجودي:

١- بناءً على قول «الاصفهاني» فإن جبل الجودي في الجزيرة العربية، وهو واحد من جبلين واقعين في منطقة نفوذ قبيلة (طىء).

٢- إنّ الجودي هو سلسلة جبال «كاردين» الواقعة شمال شرقي جزيرة (ابن عسم) في شرق دجلة قرب الموصل؟ ويسميها الأكراد (كاردو) بلهجتهم، ويسميها اليونانيون (جوردي) ويسميها العرب «الجودي».

في «التركوم» وهي الترجمة الكلدانية له «التموراة» وكذلك الترجمة السريانية له «التوراة»: إنّ المكان الذي استقرت عليه سفينة نوح هو قبلعة جبل الأكراد، أي «كاردين».

والجغرافيون العرب يطبقون الجودي المذكور في القرآن على هذه المنطقة ــ المشار إليها آنفاً ــ ويقولون إنّ قطع السفينة كانت موجودة على قمة هذا الجبل حتى زمان بني العباس وكان المشركون يزورونها..

وفي القصص البابلية قصّة شبيهة بطوفان نوح الله (ملحمة كيلكامش) ويمكن \_إضافة إلى ذلك \_احتمال طغيان دجلة في تلك الفترة، وسكنة تلك المنطقة هم المبتلون بالطوفان.

وفي جبل الجودي كتيبة أشورية موسومة بكتيبة «ميسر» وقد لوحظ في هذه الكتيبة اسم «آرارتو».

١. بحارالانوار، ج ١١، ص ٣٣٩؛ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

"-وفي الترجمة الحالية لـ «التوراة»: إن محل استقرار سفينة نوح في جبال «آرارات» وهو جبل «ماسيس» الواقع في «أرمنستان» وقد ضبط صاحب قاموس الكتاب المقدّس معناه الأولي، فكان المعنى «ملعون» وقال: بناءً على ما جاء في الرّوايات فإنّ سفينة نوح استقرّت على قة هذا الجبل، ويسميّه العرب بـ «الجودي» ويسمّيه الإيرانيون بـ «جبل نوح» ويسميه الأتراك بـ «كرداغ» بمعنى الجبل المنحدر، وهو واقع قرب «أرس».

وحتى القرن الخامس لم يعرف الأرامنة جبلاً في أرمنستان باسم جبل «الجودي» ولكن منذ ذلك الوقت تسرب هذا المفهوم إلى علماء الأرمن وقد يكون السبب هو اشتباه المترجمين للتوراة الذين ترجموا جبل «الأكراد» إلى «أرارات».

ولعل ممّا سوّغ هذا التصوّر أنّ الآشوريين أطلقوا على الجبال الواقعة شمال بحيرة «وان» وجنوبها اسم «آرارات» أو «آراتو».

يقال أنّ النّبي نوحاً بني مسجداً على قمة جبل الجودي بعد ما غاض الطوفان، أو يقول الأرامنة: إنّ في سفح جبل الجادي «الجودي» قرية تدعى نمانين أو نمان، وهي أوّل محل نزل فيه أصحاب نوح على الله المحادي المحل المحل المحادي المحادي المحل المحادي المحادي

#### 8003

١، ورد في بحارالانوار، ج ٥٧، ص ٢٠٢: «وقيل التين مسجد نوح الذي بنى على الجودى». ٢. أعلام القرآن للغزائلي، ص ٢٨١. وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَهُ وَفَقَالَ رَبِ إِنَّ أَبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحَكُمُ ٱلْحَكِمِينَ هُ قَالَ يَكُنُوحُ إِنَّهُ اللّهَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ عَبْرُ صَلِيحٌ فَلَا تَسْتَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ إِنِّ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ اللهُ قَالَ رَبِ إِنِي آعُودُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ عِلْمَ أَلِي بِهِ عِلْمَ أُولاً تَغْفِر لِي وَتَرْحَمنِي آكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ اللهُ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَ إِلَا تَغْفِر لِي وَتَرْحَمنِي آكُونَ مِنَ ٱلْجَسِرِينَ اللهُ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَ إِلَا تَغْفِر لِي وَتَرْحَمنِي آكُونَ مِنَ ٱلْجَسِرِينَ اللهُ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمَ أُولِ إِلَا تَغْفِر لِي وَتَرْحَمنِي آكُونُ مِنَ ٱلْجَسِرِينَ اللهُ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ أُولِ إِلَا تَغْفِر لِي وَتَرْحَمنِي آكُونُ مِنَ ٱلْجَسِرِينَ اللهُ اللّهُ مِنْ إِلَا تَغْفِرُ لِي وَتَرْحَمْنِي آكُونُ مِنَ ٱلْجَالِي اللّهُ مَا اللّهُ مَا لَكُونُ مِنَ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَنْ إِلَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا الْهُ اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ

## الثفسير

### مادثة ابن نوع المؤلمة:

قرأنا في الآيات المتقدمة أنّ ابن نوح لم يسمع نصيحة والده وموعظته، ولم يترك لجاجته وحماقته حتى النفس الأخير، فكانت نهايته الغرق في أمواج الطوفان.

وهذه الآيات \_ محل البحث \_ تتحدث عن قسم آخر من هذه القصّة، وهو أنّه حين رأى نوح إينه تتقاذفه الأمواج ثارت فيه عاطفة الأبوّة وتذكّر وعد الله في نجاة أهله فالتفت إلى ساحة الله منادياً ﴿قُقَالَ رَبِّهُ لِنَ لَمِنْيَ هِنَ أَهْلِي وَلِنَ وعدك للحقّ ولنس أحكم الحاكمين﴾.

وهذا الوعد هو ما أشارت إليه الآية ٤٠ من هذه السورة حيث يقول سبحانه: ﴿قُلْمَا الْحَمَلُ فَيَهَا مِنْ كُلِّ رُوجِينَ لِثُنْيِنَ وأَهْلِكَ إِلَّا مِنْ سبق عليه القول﴾.

فكان أن تصوّر نوح أنّ قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مِنْ سَبِقَ عَلَيْهُ القَولَ ﴾ خاص بزوجته المشركة التي لم تؤمن به دون ابنه كنعان، ولذلك خاطب نوح ربّ العزّة بهذا الكلام.

ولكنّه سمع الجواب مباشرة ... جواب يهزّ هزّاً كما أنّه يكشف عن حقيقة كبيرة حقيقة أنّ الرّباط الديني أسمى من رباط النسب والقرابة ... ﴿قَالَ يَا نُوحَ لِنَّه لِيسَ هِنَ أَهْلُكَ لَنَّهُ مَهُلَ غَيْرُ صَالِحِهِ.

فهو فرد غير لائق، حيث لا أثر لرباط القرابة بعد أن قطع رباط الدين. ﴿ فَلا تَسَأَلَنَ مَا لِيسَ لِكَ بِهِ عَلَم ليس لك به علم لِتِي أعظك أن تكون من الجاهلين ﴾. فأحسّ نوح أنّ طلبه هذا من ساحة رحمة الله لم يكن صحيحاً، ولا ينبغي أن يتصور نجاة ولده ممّا وَعَد الله به في نجاة أهله، لذلك توجه إلى الله معتذراً مستغفراً و ﴿قال رَبّ لِتّنَ لُعودُ عِلْهُ لَن لُسَالِكُ مَا لِيسَ لِي به علم ولِلْا تغفر لي وترحمني لَكُنْ مِن الشاسرين ﴾

## بحوث

### ١- لم كان ابن نوم معَمَلاً غير صالم،١٦

يعتقد بعض المفسّرين أنّ في الآية إيجاز حذفٍ، وأصل الآية هكذا «إنّه ذو عملٍ غير صالح».

ولكن مع ملاحظة أنَّ الإنسان قد يذوب في عمله إلى درجة كأنَّه يصير بنفسه العمل ذاته، وفي اللغات المختلفة يأتي مثل هذا التعبير على نحو المبالغة كأن يقال: إنَّ فلاناً هو كل العدل والسخاء، أو إنَّ فلاناً هو السرقة والفساد فكأنَّه غاص في العمل حتى صار هو العمل بذاته.

فابن نوح كان كذلك، فقد جالس رفقاء السوء وغاص في أعيالهم السيئة وأفكسارهم المنحرفة، بحيث كأنّ وجوده تبدل إلى عمل غير صالح!..

فعلى هذا.. وإن كان التعبير المقدم موجزاً ومختصراً جداً. إلّا أنّه يعبّر عن حقيقة مهمّة في ابن نوح!.

أي لوكان هذا الظلم والإنحراف والفساد في وجود ابن نوح سطحيّاً لكانت الشفاعة في حقّه ممكنة، ولكنّه أصبح غارقاً في الفساد والإنحراف، فليس للشفاعة هنا محلّ، فدع الكلام فيه يانوح!..

وما يراه بعض المفسّرين من أن كنعان لم يكن ابن نوح حقيقةً، أو أنّه كان إيـناً غـير شرعي، أو أنّه ابن شرعي من زوجته عن رجل آخر، بعيد عن الصواب لأنّ قوله: ﴿ لِلّهِ عَمَلُ عَيْرُ صَالَحَ ﴾ أي إنّا نقول لك إنّه ليس من أهلك فلانّه انفصل عنك بعمله وإن كان الرباط النسبي لا يزال قائماً..

### ٢\_ دائرة الوعد الإلهي

مع ملاحظة ما ورد في الآيات المتقدمة من خطاب نوح لربّه وما أجابه الله به، ينقدح هذا السؤال وهو: كيف لم يلتفت نوح إلى أنّ ابنه كنعان كان خارج دائرة الوعد الالهي؟

ويمكن الإجابة على هذا السؤال \_كها أشرنا آنفاً \_أنّ هذا الابن لم تكن له طريقة واحدة معروفة، فتارة تراه مع المؤمنين وأخرى مع الكفّار، ممّا يسوهم أنّه مؤمن. بالإضافة إلى الإحساس بالمسؤولية الكبرى التي كان نوح يجدها في نفسه بالنسبة إلى ولده، كذلك الحبّة والعلاقة الطبيعية التي يجدها كل أب بالنسبة لابنه، والأنبياء غير مستثنين من هذا القانون، كل ذلك كان سبباً في أن يطلب نوح من ربّه هذا الطلب..

ولكن بمجرّد أن اطّلع على واقع الأمر، أسِفَ على طلبه فوراً واعتذر إلى الله راجياً عفوه \_ وإن لم يكن صدر منه ذنب \_ لأنّ موقع النّبي يقتضي منه أن يراقب كلامه وتصرفاته، فكان الأولى عليه الترك، ومن هنا فقد سأل الله العفو والمغفرة..

ومن هنا يتّضح الجواب على سؤال: هل يذنب الأنبياء حتى يطلبوا العفو والمغفرة ؟ ..

### ٣\_ مناك ميث تنقطع العلائق

تعكس الآيات الآنفة درساً من أنجع الدروس الإنسانية والتربوية ضمن بيان قسسة نوح... درساً لا مفهوم له في المذاهب المادية لكنّه أصل أساس في المذهب الإلهي والمعنوي، فالعلائق المادية «النسب، القرابة، الصداقة، المرافقة» تخضع دائماً في المذاهب الساوية إلى العلائق المعنوية.

وفي المذاهب السهاوي لا مفهوم للعلاقة النسبية والقرابة مقابل الرابطة المذهبية.

إلّا أنّ الابن الواقعي والمباشر للنّبي \_كابن نوح \_ يُطرد على أثر قطع علاقته الدينية ، ويقال في شأنه لأبيه نوح : ﴿ **لِلّه ليس مِنْ لَعَلِلهِ ﴾**.

قد تكون هذه المسألة المهمّة عسيرة الفهم لمن يعيش في دائرة التفكير المادي لكـنّها حقيقة من صميم الأديان السهاوية جميعاً.

وعلى هذا الأساس نجد أحاديث أهل البيت ﷺ تتحدث عن بعض الشبيعة الَّـذين

١. بحارالانوار، ج ١٠، ص ١٢١، ح ٢؛ اصول الكافي، ج ١، ص ٤٠١، ح ٢.

يحملون اسم التشيّع إلّا أنّه لا يوجد فيهم علائم من تعليمات أهل البيت الله بنفس الطريقة الني تقدمت في الآيات الآنفة في القرآن الكريم حيث نقل عن علي بن موسى الله أنّه سأل بعض أصحابه يوماً: كيف يفسر الناس هذه الآية وليّه عمل غير صالح في فأجهابه أحد الحاضرين: إنّهم يعتقدون أن كنعان لم يكن الابن الحقيقي لنوح، فقال الإمام: «كلّا لقدكان ابنه، ولكن لمّا عصى الله نفاه عن أبيه ،كذا من كان منّا لم يطع الله فليس منّا» أ

#### ٤. المسلمون المطرودون

ومن المناسب أن نستلهم من الآية فنشير إلى قسم من الأحاديث الإسلامية التي ترى طوائف كثيرة من المسلمين، أو أتباع أهل البيت الله في الظاهر مطرودين وخارجين عن صف المؤمنين والشيعة :

١- فقد ورد عن الرّسول الأكرم عَلَيْنَ قوله: «من غش مسلماً فليس منّا» .

٣-كما روي عن الإمام الصّادق عني أنّه قال: «ليس بولي لي من أكل مال مؤمن حرام» ".

٣- ويقول النّبي ﷺ : «ألا ومن أكرمه النّاس اتقاء شره فليس منّى».

٤- وروي عن الإمام علي ﷺ أنّه قال : «ليس من شيعتنا من يظلم الناس».

٥- وقال الإمام الكاظم ﷺ : «ليس منّا من لم يحاسب نفسه كل يوم» \*.

٦- ويقول النَّبِي النَّبِي اللَّهِ عَلَيْهِ : «من سمع رجلاً ينادي يا للمسلمين فلم يجبه فليس بمسلم» .

٧- وقال الإمام الباقر الله الأحد أصحابه وكان يدعى «جابراً»: «واعلم يا جابر بأنك لا تكون لنا ولياً حتى لو اجتمع عليك أهل مصرك وقالوا: إنّك رجل سوء ، لم يحزنك ذلك ، ولو قالوا: إنّك رجل صالع ، لم يسرك ذلك ، ولكن أعرض نفسك على كتاب الله» .

هذه الأحاديث تضع علامة «البطلان» على تصورات من يقنع بالإسم فحسب ولكنّهم لا يعيرون أهمية للعمل بالتكليف ، أو للروابط الإيمانية ، وتثبت بـوضوح أنّ الأصل في مذهب القادة الرّبانيين والأساس هو الإيمان بالعقيدة والعمل بمناهجهم ، وينبغي أن يقاس كل شخص بهذا المقياس.

<sup>·</sup> تفسير الصافي ذيل الآيات مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٤٣، ص ٢٣٠، ح ٢.

رسائل الشيعة، ج ۱۷، ص ۲۸۳، ح ۲۲۵۲۸. ۳ وسائل الشيعة، ج ۱۲، ص ٥٣.

بحار الأنوار، ج ٧٢، ص ٢٧٩، ح ١.
 أصول الكافي، ج ٢، ص ١٦٤، ح ٥.

٦٠ سفينة البحار، ج٢، ص٦٩١.

### الآيتان

قِيلَ يَنْ وَ أَهْ يِطْ بِسَلَامِ مِنَا وَبَرَكَتِ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أُمْمِ مِنَ مَعَلَىٰ وَأُمْمُ اللهِ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أُمْمِ مِنَا مَعَلَىٰ وَأُمْمُ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

## التفسير

### مبوط نوع بسلامٍ:

هاتان الآيتان هما نهاية الآيات التي تتحدث عمّا جاء في نوح وقصّته المليئة بالدروس والعبر في سورة هود ، وفيهما إشارة إلى هبوط نوح الله من سفينته وعودة الحياة والعيش الطبيعي على الأرض.

يقول القرآن في الآية الأولى من هاتين الآيتين : ﴿قَيلَ يَا نُوحِ لَهُبُطُ بِسَلَامِ هَنَّا وَبِـرَكَامِهُ عليك وعلى لُهُم هُمَنْ مُعلِك ﴾.

لاشك أنّ الطوفان كان قد دمّر كل آثار الحياة... فالأراضي العامرة والمراتع الخُسطر والغابات النضرة كلّها أبيدت ، فالحالة كانت تنذر بأزمة خانقة لنوح وأصحابه بالنسبة للمعاش والغذاء ، لكن الله سبحانه طمأن هذه الجهاعة المؤمنة إزاء البركات الإلهيّة والسلامة وأن كل ذلك سيكون مهيّاً وموقّراً لهم فلا ينبغي الحزن على شيء...

مضافاً إلى ذلك فقد يأتي الحزن والخوف من شيء آخر وهو الخوف على السلامة والصحة بسبب المستنقعات والمياه الآسنة الباقية من آثار الطبوفان التي تهدد حسياتهم بالخطر، فالله سبحانه يطمئن نوحاً وأصحابه أيضاً أنّه لا خطر يهددهم، وأنّ الذي أرسل الطوفان لهلاك الطغاة قادر على أن يوفر محيطاً سالماً مليئاً بالخيرات والبركات للمؤمنين كذلك.

هذه الجملة القصيرة تشعرنا وتفهمنا أنّ القرآن يهتم بالمسائل الدقيقة للغاية، ويعكسها في عبارات مضغوطة شائقة وأخّاذة!

كلمة «أمم» هي جمع «أمة» وهذا التعبير يدلّ على أنّ مع نوح طوائف من عباد الله وخلقه، كما يدلّ هذا التعبير على أنّ الأفراد الذين هم مع نوح كل منهم سيكون سبباً لوجود قبيلة وأمّة كبيرة، أو أنّه فِعْلاً كان مع نوح أفراد من قبائل وأمم متعددة فيشكّل مجموعهم أنماً أيضاً...

ويرد هذا الاحتال أيضاً، وهو أن الأمم التي كانت مع نوح تشمل مجموعة الحيوانات المتعددة، لأنّ القرآن أطلق لفظ الأمّة عليها أيضاً في مكان آخر من آياته ، فنحن نقراً في سورة الأنعام الآية ٣٨ ﴿وها من دلية في الأرن ولا طائر يطير بجناحيه إلاّ أهم أمثالتم ﴾.

فيتّضح بهذا أنّ نوحاً وأصحابه هبطوا إلى الأرض بسلام ليجدوا بركات الله وليطمئنوا بالحياة الهانئة، كذلك الحال بالنسبة إلى الحيوانات التي كانت معهم في السفينة وهبطت إلى الأرض، فإنّ لطف الله شملها جميعاً كذلك.

ثم يضيف القرآن مخاطباً نوحاً أنّه ستعقب الأمم التي معك أمم من نسلها ، ولكن هذه الأمم ستغتر و تغفل عن نعم الله فتنال جزاءها من الله **﴿وَلَمْمُ سَمَتَّمُهُمْ لُمُّ يَحْسُمُهُمْ مُثَّا عَدُلُمِهُ** اللهُمْ سَتَعْتُمُمْ لُمُّ يَحْسُمُهُمْ مُثَّا عَدُلُمِهُ .

فعلى هذا ليس انتخاب الأصلح من الناس أو إصلاح الناس عن طريق الطوفان هـو آخر الإنتخاب وآخر الإصلاح ، بل ستبلغ مرحلة جديدة من بني آدم أيضاً يصلون بها الذروة من الرُشد والتكامل ، ولكن الناس قد يسيئون الاستفادة من حـرية الإرادة ويستخدمونها في طريق الشرّ والفساد ، فينالون جزاءهم في هذه الدنيا كها ينالون العذاب في الأخرى.

الطريف في الآية أنّها تقول ﴿منحتَعهم﴾ ثمّ تتحدث عن العـذاب مـباشرة. وفي ذلك إشارة إلى أنّ الإستمتاع ينبغي أن يكون مدعاة للشكر والثناء على نعم الله وطاعته، ولكن غالباً ما يزيد المتنعمين طغياناً وكفراً ويقطعون العلاقة بينهم وبين الله.

وينقل العلّامة الطبرسي في مجمع البيان في ذيل الآية أنّ بعض المفسّرين يقول في قوله: «نمتعهم» الح: هلك المستمتعون في الدنيا لأنّ الجهل يغلب عليهم والغفلة فلا يتفكرون إلّا في الدنيا وعمارتها وملذاتها. (

١. تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ١٦٨ و٢٨٧، ذيل الآية ٤٨ من سورة هود.

هذا الواقع يُرى جيداً في الدول المتنعمة والمتموّلة في هذا العالم، حيث يغوص أهلوها بالفساد فلا يفكرون في المستضعفين - فحسب - بل نراهم يوماً بعد آخر بحاولون الكيد بهم وإراقة دمائهم أكثر فأكثر، لذلك كثيراً ما يتفق أن ينزل الله عليهم الحروب والحوادث الأليمة التي تسلب النعم مؤقتاً لعلهم يفيقون من غفلتهم.

وفي آخر آية تختم بها قصة نوح \_ في هذه السورة \_ إشارة كلية عامّة إلى ما حدث في عهد نوح فتقول: ﴿ تلك مِن لَنِهِ الغيبِ نوحيها إليك ماكنت تعلمها أنت ولا قومك من قبيل هذا إلى المنها الله من اله من الله من الله

فالخطاب هنا للنّبي محمّد تَنَا الله أن يصبر ويستقيم كما صبر واستقام نوح الله عندما واجد المشاكل، وهكذا تكون عاقبة الصبر النصر ﴿ قَاصِيرُ لِنَّ السَاقِبَةُ لَلْمَتَقَيْنَ ﴾.

### بحوث

ا-إنّ بيان قصص الأنبياء ﷺ ـ بالصورة الواقعية والخالية من أي نـوع مـن أنـواع التحريف والخرافة ـ ممكن عن طريق الوحي السهاوي فـحسب، وإلّا فـإنّ كـتب تـاريخ الماضين مليئة بالأساطير والقصص الخياليّة التي بلغت درجة لا يمكن معها معرفة الحق من الباطل، وكلّها عدنا إلى الوراء أكثر وجدنا الخلط والتزييف أكثر.

فعلى هذا، يعتبر بيان حال الأنبياء الماضين والأقوام السالفة بصورة سليمة وخالية من الخرافات والحنزعبلات دليلاً على حقانية القرآن والاسلام والنّبي الأكرم ﷺ.

٣- يستفاد من هذه الآية \_ خلافاً لما يتصوره البعض \_ أنّ الأنبياء كانوا يعلمون الغيب عن طريق تعليم الله وبالمقدار الذي كان يريده الله لهم، لا أنّهم يعلمون الغيب من أنفسهم، وإذا وجدنا في بعض الآيات ما ينفي العلم الغيبي عنهم، فهو إشارة إلى أنّ علمهم ليس ذاتياً، بل هو من الله.

"-وهذه الآية توضح حقيقة أخرى، وهي أنّ بيان قصص الأنبياء والأقوام الماضين في القرآن ليس درساً للمسلمين فحسب، بل هو إضافة إلى ذلك تسلية لخاطر النّبي وطمأنة لقلبه، لأنّه بشر أيضاً، وينبغي أن يتلقى الدروس من الأديان الالهيّة ويستهيأ لمواجهة الطاغوت في عصره، وأن لا يكترث بهموم المشاكل في طريقه.

أي كما واجه نوح المشاكل بصبر واستقامة لسنين طوال ليهدي قومه إلى الإيمان، فعليك يا نبي الإسلام أن لا تدع الصبر والاستقامة على كل حال!

والآن نودع قصّة نوح بكل ما تحمل من عبر وأعاجيب، ونتوجه إلى نبي عظيم آخر وهو هود الذي سُمّيت هذه السورة باسمه.

8003

وَإِلَى عَادِ أَخَاهُمْ هُودًاْ قَالَ بَكَوْمِ أَعْبُدُواْ اللّهَ مَالَكُمُ مِنَ إِلَهِ غَيْرُهُۥ إِنَّ اَنتُمَ إِلَّا مُفْتَرُونَ ۞ يَفَوْمِ لَا أَسْئَلُكُوْعَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِي إِلَّاعَلَى الَّذِي فَطَرَفَةً أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ وَيَنقَوْمِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُو آ إِلَيْهِ بُرْسِلِ السّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْ كُمْ قُونًا إِلَى قُونِكُمْ وَلَائِولَوْ الْمُعْرِمِينَ ۞ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْ كُمْ قُونًا إِلَى قُونِكُمْ وَلَائِولَوْ الْمُعْرِمِينَ ۞

# التفسير

## ممطّم الأصنام الشَّماع:

كما أشرنا آنفاً، فإنّ قصص خمسة أنبياء عظام وما واجههوه من شدائــد وصـعاب في دعواتهم والنتائج المترتبة عليها مبين في هذه السورة. وفي الآيات السابقة كان الكلام حول نوح ﷺ وأمّا الآن فالحديث عن هود ﷺ

جبيع هؤلاء الأنبياء جمعهم هدف واحد ومنطق واحد، وجميعهم نهضوا لإنقاذ البشرية من كل أنواع الأسر، ولدعوتهم إلى التوحيد بجميع أبعاده.

وكان شعارهم جميعاً الإيمان والإخلاص والجد والمثابرة والاستقامة في سبيل الله، وكان ردّ الفعل من أقوامهم الخشونة والارهاب والضغوط..

يقول سبحانه في الآية الأولى من هذه القصّة.. ﴿ وَلِلَى عَادِ أَخَاهُمْ هُودُكُ وَنَلَاحَظُ فِي الآيةُ أنّها وصفت هوداً بكونه «أخاهم».

وهذا التعبير جارٍ في لغة العرب. حيث يطلقون كــلمة أخ عــلى جمــيع أفــراد القــبيلة لانتسابهم إلى أصل واحد..

فَئلاً يقولون في الأسدي «أخو أسد» وفي الرجل من قبيلة مذحج «أخو مذحج». أو أنّ هذا التعبير يشير إلى أنّ معاملة هود لهم كانت أخوية بالرغم من كونه نبيّاً، وهذه الحالة هي صفة الأنبياء جميعاً، فهم لا يعاملون الناس من منطق الزعامة والقيادة أو معاملة أب لأبنائه، بل من منطلق أنّهم إخوة لهم...

معاملة خالية من أية شائبة واي امتياز أو استعلاء.

كان أوّل دعوة هود \_كما هو الحال في دعوة الأنبياء جميعاً \_ توحيد الله ونني الشرك عنه ﴿قال يا قوم المبدوا الله ما لكم من الله غيره إن أنتم إلّا مفترون﴾.

فهذه الأصنام ليست شركاءه، ولا منشأ الخير أو الشرّ، ولا يصدر منها أي عمل، وأي افتراء أعظم وأكبر من نسبتكم كل هذا المقام والتقدير لهذه الموجودات «الأصنام» التي لا قيمة لها إطلاقاً.

ثم يضيف هود قائلاً لقومه: لا تنصوروا أن دعوتي لكم من أجل المادة، فأنا لا أريد منكم أي أجر ﴿يا قوم لا تسالكم عليه أجراً ﴾ فأجري وحده على من فطرني ووهبني الروح وأنا مدين له بكل شيء، فهو الخالق والرازق ﴿إِنْ لَجرِي إِلَّا على الَّذِي قطرني ﴾.

وأساساً فإني في كل خطوة أخطوها لسعادتكم، إنّا أفعل ذلك طاعةً لأمره، ولذلك ينبغي طلب الأجر منه وحده لا منكم، وإضافة إلى ذلك فهل لديكم شيء من عندكم، فكل ما هو لديكم منه سبحانه ﴿أَفَلاتِعَقَلُون﴾.

ثمّ شرع هود ببيان الأجر المادي للإيمان لغرض التشويق والاستفادة من جميع الوسائل الممكنة لإيقاظ روح الحق في قومه الظالين، فبيّن أن هذا الأجر المادي مشروط بالايمان فيقول: ﴿ويا قوم استغفروا ربّكم ثمّ توبوا إليه ﴾ فإذا فعلتم ذلك فإنّه ﴿يرسل الشماء مسليكم هدرارا ﴾ لئلا تصاب مزارعكم بقلة الماء أو القحط، بل تظل خضراء مثمرة داعًا، وزيادة على ذلك فإنّ الله بسبب تقواكم وابتعادكم عن الذنوب والتوجه إليه يرعاكم ﴿ويزدكم قوق للى قوتكم ﴾.

فلا تتصوروا أنَّ الإيمان والتقوى يضعفان من قو تكم أبداً، بل إنَّ قواكم الجسميَّة ستزداد بالاستفادة من القوّة المعنوية... وبهذا الدعم المهم ستقدرون عملي عمارة الجمتمع وبسناء

العدرار» كما وضعنا سابقاً مشتق من «در» وهو انصباب حليب الأنداء، ثمّ استعمل في انصباب العطر، والطريف في الآية أنّها لا تعبر بـ «ينزل المطر من السماء» بل قالت: ﴿ يرسل السماء عليكم مدراراً ﴾ بمعنى أنّ المطر يهطل إلى درجة غزيرة حتى كأنّ السماء تهطل، وملاحظة أنّ مدراراً صيغة مبالغة أيضاً فيستفاد غاية التوكيد من هذه الجعلة.

حضارة كبيرة وأمَّة مقتدرة تتمتع باقتصاد قوي وشعب حر مستقل، فعلى هــذا إيّــاكــم والإبتعاد عن طريق الحق ﴿ولاتتولُّوا مجرمين﴾.

## بحوث

### ١\_ التوميدُ أساس حوة الأنبياء

يبين تاريخ الانبياء أنهم بدأوا دعوتهم جميعاً من التوحيد ونبي الشرك ونبي عبادة الأصنام أيّاً كانت، والواقع فإنّ أي إصلاح في الجتمعات الإنسانية لا يستيسر بغير هذه الدعوة، لأنّ وحدة المجتمع والتعاون والإينار كلها أمور تسترفد من منبع واحد وهو توحيد المعبود.

وأمّا الشرك فهو أساس كل فرقة وتعارض وتضاد وأنانية... وما إلى ذلك... وإرتباط هذه المفاهيم بالشرك وعبادة الأصنام بالمفهوم الواسع غير خافٍ على أحدٍ!

الشخص الذي يدور حول نفسه \_أو يجرّ النّار إلى قرصه \_ يرى نفسه فحسب، ولهذا فهو مشرك، لأنّ التوحيد يذيب «الانا» والذات الفردية في محيط إجماعي واسمع عريض، والموحّد لا يرى شيئاً سوى واحد كبير، أي أن جميع المجتمع الإنساني عباد الله!

والاشخاص الذين يطلبون الإستعلاء مشركون من نوع آخر، فهم في صراع مع أبناء جلدتهم ويرون منافعهم منفصِلة عن منافع الآخرين، فهذا التجزي أو «هذه الازدواجية» ليس إلا شركاً في أوجه مختلفة

من هنا بدأ الأنبياء في سبيل اصلاح الجتمع بالدعوة الى توحيد المعبود «الله»، ثمّ توحيد الكلمة، وتوحيد العمل، وتوحيد الجتمع.

## ٢\_ قادة المق لا يطلبون أمِراً من أتباعهم

إنّ الزعيم الواقعي يمكنه أن يكون في مأمن من أي اتهام ويواصل طريقه في غاية الحرية في صورة ما لو لم تكن له حاجة مادّية، فبذلك يستطيع أن يصحح كل انحراف في أتباعه، وإلّا فإنّ الحاجة الماديّة بالنسبة لهذا المصلح ستكون غلّا تصفّدُ به بداه ورجلاه وقفلاً على لسانه وفكره.

ومن هذا الطريق... طريق الحاجة الماديّة يدخل المنحرفون لمارسة ضغوطهم عليه عن

طريق قطع المساعدات المادية أو عن طريق الإغراء بزيادة المساعدات، ومهها يكن الزعيم والقائد نقياً صافياً ومخلصاً فهو إنسان -أيضاً -ومن الممكن أن تزل قدماه ولهذا السبب نقرأ في الآيات التنفة -وآيات أخرى من القرآن -أنّ الأنبياء يعلنون بصراحة في بداية دعوتهم أنّه ليست لهم حاجة مادية ولا ينتظرون من أتباعهم الأجر.

وهذا دستور لجميع القادة ولا سيا القادة الروحانيين ورجال الدين، غاية ما في الأمر لما كان هؤلاء المصلحون ورجال الدين يقضون أوقاتهم في خدمة الإسلام والمسلمين، فينبغي أن تؤمن حاجاتهم المادية بطريق صحيح، وأن يقوم صندوق الإعانة وبيت مال المسلمين بتكفّل هذه الجهاعة، فإنّ واحداً من أغراض إنشاء بيت المال في الاسلام هو هذا الغرض، أي ليصرف على رجال الدين المنشغلين بالإصلاح والتبليغ.

### ٣\_ الذنب وعلاك المجتمعات

كها نرى أيضاً \_ في الآيات المتقدمة \_ أنّ القرآن يقيم رابطة بين المسائل المعنوية والماديّة، فيعدّ الاستغفار من الذنب والتوبة إلى الله أساس العمران والخصب والخسضرة والنسضرة وزيادة في القوة والاقتدار.

هذه الحقيقة نلمسها في كثير من آيات القرآن الكريم، من هذه الآيات ما ورد في سورة نوح على لسان هذا النبي العظيم لقومه، حيث تقول الآيات ﴿ فقلت استغفروا ربّكم إنّه كان عفارا \* يرسل الشماء عليكم مدرارا \* ويمددكم بأموال وبنين ويجعل لكم جنات وي جعل لكم أنهارا \* .

الطريف هنا أنّنا نقراً في الرّوايات الإسلامية أنّ الربيع بن صبيح: قال: كنت عند الحسن علي الله على الله الحسن عليه الله الحسن عليه الله الحسن الله الله من الفقر، فقال: استغفر الله، فجاءه تالث وقال له: ادع لي أن يرزقني الله ولداً، فقال الحسن الله الستغفر الله، يقول الربيع بن صبيح: فتعجبت وقلت له: ما من أحد يأتيك ويشكو إليك أمره ويطلب النعمة إلّا أمرته بالاستغفار والتوبة إلى الله...

فأجابه: «إنّ ما قلته لم يكن من نفسي، وإنّما استفدت ذلك من كلام الله الذي يحكيه عن لسان نبيّه نوح»، ثمّ تلا الآيات المتقدمة. \

بعض الاشخاص أعتادوا على المرور بهذه المسائل مرور الكرام بأن يقيمون إرتباطاً معنوياً وعلاقة «غير معروفة» بين هذه الأمور ويُريجون أنفسهم من كل تحليل، ولكن إذا دققنا النظر أكثر نجد بين هذه الأمور علائق متقاربة تشد المسائل المادية بالمعنوية في المجتمع كالخيط الذي يربط بين قطع القياش مثلاً.

فأيّ مجتمع يكون ملوّثاً بالذنب والخيانة والنفاق والسرقة والظلم والكسل وأمـثال ذلك، ثمّ يكون هذا المجتمع عامراً كثير البركات!؟

وأي مجتمع ينزع عنه روح التعاون ويلجأ إلى الحرب والنزاع وسفك الدماء، ثمّ تكون أرضه خصبة خضراء، ويكون مرفهاً في وضعه الاقتصادي أيضاً؟!

وأي مجتمع يغرق أفراده في دوامة الهوى والميول النفسيّة، ثمّ في الوقت ذاته يكون قويّاً راسخ القدم ويثبت أمام عدوّه؟!

ينبغي القول بصراحة أنّه ما من مسألة أخلاقية إلّا ولها أثر مفيد ونافع في حياة الناس المادّية، ولا يوجد اعتقاد وإيمان صحيح إلّا وكان لهما نصيب في بناء مجتمع عامر حرّ مستقلّ وقوى..

الأفراد الذين يفصلون المسائل الأخلاقية والإيمان بالدين والتــوحـيد عـــن المســـائل الماديّة لا يعرفون المسائل المعنوية حقّاً ولاالمسائل الماديّة.

وإذا كان الدين عبارة عن سلسلة من التشريعات والآداب الظاهرية والخالية من المحتوى بين الناس، فمن البديهي أن لا يكون له تأثير في النظام المادي.

ولكن حين تكون الاعتقادات المعنوية والروحانيّة نافذة في روح الإنسان إلى درجة تظهر آثارها على يده ورجله ولسانه وأذنه وعينه وجميع ذرات وجوده، فإنّ الآثار البنّاءة لهذه الإعتقادات في المجتمع لا تخني على أحد.

وقد لا نستطيع إدراك علاقة الاستغفار بنزول البركات المادية جيداً، ولكن دون شك فإنّ قسماً كبيراً منها يمكن أن ندركه!

١. تفسير مجمع البيان، ج ١، ص ٣٦١؛ وسائل الشيعة، ج ٧، ص ١٧٧، ح ٩٠٥٥.

لقد شاهدنا في مواجهات المسلمين الثائرين مع الكفّار في هذا العصر والزمن -جيداً - أنّ الإعتقادات الإسلامية والقوى الأخلاقية والمعنوية استطاعت أن تنتصر على أحدث الأسلحة المعاصرة وأقوى الجيوش والقدرات الاستعارية، وإن دلّ ذلك على شيء فإغّا يدل على أثر العقائد الدينية الإيجابية والمعنوية إلى أقصى حدد في المسائل الاجتاعية والسياسيّة.

# ٤\_ ما المزاد من قوله تعالى: ﴿ ويزدكم قوةَ لِلى قوتكم ﴾ .

إنّ الظاهر من هذه الآية أنّ الله سبحانه يزيدكم من خلال الاستغفار قوة بالإضافة إلى قوتكم، يشير بعض المفسّرين إليه أنّ المراد من هذه القوّة هي القوّة الإنسّانيّة كما مرّ ذلك في سورة نوح، الآية ١٢: ﴿وَيَحَدُدُكُم بِأُمُولُلُ وَبَنْيِنَ ﴾ ومنهم من قال: إنّها القوى المادية تضاف إلى القوّة المعنويّة. ولكنّ تعبير الآية مطلق وهو يشمل أي زيادة في القوى المادية والمعنويّة، ولا يعارض أيّاً من التفاسير، بل يحتضنها جميعاً.

8003

## التفسير

#### قوّة المنطق:

والآن لننظر ماذا كان ردّ فعل القوم المعاندين والمغرورين \_قوم عاد \_مقابل نـصائح أخيهم هود وتوجيهاته إليهم: ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جَنْتُنَا بِبِينَةُ ﴾ أي لم تأتِنا بدليل مقنع لنا ﴿وما تحن يتاركي اللهتنا من قولك ﴾ الذي تدعونا به إلى عبادة الله و ترك الأوثان ﴿وما تحن لك يمؤمنين ﴾.

وأضافوا إلى هذه الجمل النّلاث غير المنطقية، أنّك يا هودُ مجنون و ﴿ إِنْ نَقُولُ إِلّا لَعَتُوالُكُ يَعِينُ الْمُتِنَا بِسُوءٌ وَلا شُكّ أنّ هوداً \_كأي نبي من الأنبياء \_أدّى دوره ووظيفته وأظهر المعجز أو المعجزات لقومه للتدليل على حقانيته، ولكنّهم لغرورهم \_مثل سائر الأقوام \_ أنكروا معاجزه وعدوّها سحراً وعبارة عن سلسلة من المصادفات والحوادث الإتفاقية التي لا يكن أن تكون دليلاً على المطلوب.

وأساساً، فإنّ نني عبادة الأوثان لا يحتاج إلى دليل، ومن يكن له أقل شعور وعقل ويترك الخاصمة \_ يدرك هذا الأمر جيداً، ولو فرضنا أنّ ذلك يحتاج إلى دليل، فهل يحتاج إلى معجزة بعد الدلائل العقلية والمنطقية ...؟!

وبتعبير آخر فإنّ ما جاء في دعوة هود في الآيات المتقدمة هو الدعوة إلى الله الواحد الأحد، والتوبة إليه والاستغفار من الذنوب، ونني أي نوع من أنواع الشرك وعبادة الأوثان، كل هذه المسائل يمكن إثباتها بالدليل العقلى.

فعلى هذا، إن كان المقصود من قولهم: ﴿ وَالْمُعَنَّا لِمِينَّة ﴾ هو نني الدليل العقلي، فكلامهم هذا غير صحيح قطعاً. وإذا كان المقصود هو نني المعجزة، فإن هذا الادّعاء لا يحتاج إلى معجزة. وعلى كل حال فإن قولهم: ﴿ وَهَا لَعَنْ بِتَارَكِي ٱلْمُتَّنَا مَنْ قُولِك ﴾ دليل على لجاجتهم، لأنّ الإنسان العاقل والباحث عن الحقيقة يتقبل الكلام الحق من أيّ كان.

وخصوصاً هذه الجملة ﴿لِن نقولَ الله لعتراك يعفن آلهتنا يسو. فإنّهم يتهمونه بالجنون على أثر غضب آلهتهم! فإنّ هذا الكلام منهم دليل على خرافة منطقهم، وخسرافة عبادة الأصنام!

فالحجارة والأخشاب التي ليس فيها روح ولا شمعور والتي تحمتاج إلى حمماية مسن الإنسان نفسه، كيف تستطيع أن تسلب العقل والشعور من الإنسان العاقل؟!

أضف إلى ذلك، ما دليلهم على جنون هود إلّا أنّه كسر طوق «السنة المتبعة عـندهم» وكان معارضاً للسنن والآداب الخرافية في محيطه، فإذا كان هذا هو الجنون فينبغي أن نعدّ جميع المصلحين والثائرين على الأساليب الخاطئة مجانين.

وليس هذا جديداً، فالتاريخ السالف والمعاصر مليءٌ بـنسبة الجـنون إلى الأشـخاص الثائرين على الخرافات والعادات السيئة والمواجهين للاستعبار، والنافضين أثواب الأسر.

على كل حال، فإنّ على هود أن يردّ على هؤلاء الضالّين اللجوجين رداً مقروناً بالمنطق، من منطلق القوّة أيضاً... يقول القرآن في جواب هود لهم ﴿قَالَ لِتِّي لَهُمِدُ لللهُ ولشَمِدُوا لَتِّي برى: مِمّا تشرّكون﴾.

يشير بذلك إلى أنّ الأصنام إذا كانت لها القدرة فاطلبوا منها هلاكي وموتي لمحاربتي لها علناً فعلام تسكت هذه الأصنام؟ وماذا تنتظر بي؟

ثمّ يضيف أنّه ليست الأصنام وحدها لا تقدر على شيء، فأنتم مع هذا العدد الهائل لا تقدرون على شيء، فإذا كنتم قادرين ﴿فكيدوني جميحاً لَمّ لا تُتَقرون﴾.

فأنا لا تردعني كثرتكم ولا أعدها شيئاً، ولا أكترث بقوتكم وقدرتكم أبداً، وأنتم المتعطشون لدمي ولديكم مختلف القدرات، إلّا أنني واثق بقدرة فوق كل القدرات، والسّي توكلت على الله ربّي وربّكم .

وهذا دليل على أنني لا أقول إلا الحق والصدق، وأن قلبي مرتبط بعالم آخر، فلو فكرتم جيداً لكان هذا وحده معجزاً حيث ينهض إنسان مفرد وحيد بوجه الخرافات والعقائد الفاسدة في مجتمع قوي ومتعصب، لكنه في الوقت ذاته لا يشعر في نفسه بالخوف منهم، ولا يستطيع الأعداء أن يقفوا بوجهه إثم يضيف: لستم وحدكم في قبضة الله، فإنه فها من دلية إلا هو آخذ بناهيتها ، فما لم يأذن به الله، لا يستطيع أحد أن يفعل شيئاً.

ولكن اعلموا أيضاً أنّ ربّي القدير ليس كالاشخاص المقتدرين الذيب يستخدمون قدرتهم للهوي واللعب والأنانية وفي غير طريق الحق، بل هو الله الذي لا يفعل إلّا الحكمة والعدل ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَى صُرَاطُ مُسْتَقْمِم ﴾.

### بحثان

الم إلى الناصية في اللغة معناها الشعر المسترسل على الجبهة، وهي مشتقة من «نصا» ومعناها الإتصال والإرتباط، وأخذ بناصية فلان «كناية عن القهر والتسلط عليه» فما ورد في الجملة السابقة من الآية من قول الحق سبحانه: ﴿ واحن دلية الآهو آخذ بناصيتها ﴾ إشاره إلى قدرته القاهرة على جميع الأشياء بحيث لا شيء في الوجود له طاقة المقاومة قبال هذه القدرة، لأن من أحكم الإمساك على شعر مقدم الرأس من الإنسان أو أي حيوان آخر، فإنه يسلب منه القدرة على المقاومة عادة.

والغرض من هذه العبارة أنّ المستكبرين المغترين وعبدة الأوثان والظالمين الباحثين عن السلطة لا يتصوروا أنّه إذا أخلي لهم الميدان لعدّة أيّام فذلك دليل على قدرتهم على المقاومة أمام قدرة الله، فعليهم أن يلتفتوا إلى هذه الحقيقة وأن ينزلوا من مركب غرورهم. ٢- إنّ جملة ﴿ربّي على صراطهستقيم﴾ من أروع التعابير في الحكاية عن قدرة الله المقترنة بعدله، لأنّ المقتدرين في الغالب ظالمون ومتجاوزون للحدود، ولكن الله سبحانه مع قدرته التي لانهاية لها فهو دافاً على صراط مستقيم، وجادة صافية ونظم وحساب ودقة!

كما ينبغي الانتباه إلى هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ كلام هود الله المشركين كان يبين هذه الحقيقة، وهي أنّ الأعداء مهما لجوّا في عنادهم وزادوا من لجاجتهم فإنّ القائد الحق ينبغي أن يزيد من استقامته! فكما أن قوم هود خوّفوه بشدّة من آلهتهم و «أوثانهم»، فإنّ هوداً في المقابل أنذرهم بنحو أشدّ من قدرة الله القاهرة!

ثمّ إنّ هوداً قال لقومه في آخر كلامه معهم كما تحكيه الآية ﴿ قَانَ تُولُوا فَقَد لَهَا عَتَكُم هَا لُرسلت به اليكم﴾.

إشارة إلى أن لايتصوروا أنّ هوداً سيتراجع إن لم يستجيبوا لدعوته، فإنّه أدى واجبه وطنيفته، وأداء الواجب انتصار بحدّ ذاته حتى لو لم تقبل دعوته، وهذا درس لجميع القادة الحقيقيين وأغة طريق الحق ألّا يحسّوا أبداً بالتعب والقلق من أعيالهم، وإن لم يقبل الناس دعوتهم.

وكها هدّد القوم هوداً، فإنّه هددهم بأشدّ من تهديدهم، وقال: إن لم تستجيبوا لدعوتي فإنّ الله سيبيدكم في القريب العاجل ﴿ويستغلف رتبي قوما غيركم﴾.

هذه سُنّة الله في خلقه وقانونه العام، إنّه متى كان قوم غير لائقين لاستجابة الدّعموة والهداية والنعم الأخرى التي أنعمها عليهم فإنّه سيبعدهم ويستخلف قوماً لاثقين بمكانهم فإنّ ربّي على كل شي. حفيظ».

8003

وَلَمَّاجَآءَ أَمْرُنَا نَجَيَّنَا هُودًا وَالَّذِينَ ءَا مَنُواْ مَعُهُ بِرَحْمَةِ مِنَا وَنَجَيْنَاهُمُ مِنَ عَذَابٍ غَلِيظٍ هَ وَتِلْكَ عَادُّ جَحَدُ وأَبِنَا يَنتِ رَبِّهِمْ وَعَصَوْا رُسُلَهُ، وَأَتَبَعُوۤ الْمَرَكُلِ جَبَّادٍ عَنِيدٍ هُ وَأَتَبِعُواْ فِي هَذِهِ الدُّنيَا لَعْنَةً وَيَوْمَ الْقِينَمَةُ أَلَا إِنَّ عَادَا كَفَرُواْ رَبَّهُمُ أَلَا بُعْدًا لِعَادٍ قَوْمِ هُودٍ ٥٠ وَهُ مِهُودٍ ٥٠ هُودٍ ٥٠ وَهُ مَا لَقِينَمَةُ وَيَوْمَ الْقِينَمَةُ أَلَا إِنَّ عَادَا كَفَرُواْ رَبَّهُمُ أَلَا بُعْدًا لِعَادٍ

## الثفسير

# اللعن الأبدي على القوم الظَّالمين:

في آخر الآيات التي تتحدث عن قصّة قوم عاد ونبيّهم هود إشارة إلى العقاب الأليم للمعاندين، فتقول الآيات: ﴿ولها جاء لمرنا نجينا هودا والدّين آمنوا همه و تؤكّد أيضاً نجاة المؤمنين ﴿ونجّيناهم من عدّاب غليظ ﴾.

الطريف هذا أنَّ الآيات قبل أن تذكر عقاب الظلمة والكافرين ومجازاتهم، بيّنت نجاة المؤمنين وخلاصهم، لئلا يُتصور أنَّ العذاب الإلهي إذا نزل يحرق الأخضر واليابس معاً لأنَّ الله عادل وحكيم وحاشاه أن يعذب ولو رجلاً مؤمناً بين جماعة كفرة يستحقون العذاب والعقاب.

لكن رحمة الله تنقل هؤلاء الأشخاص قبل نزول العذاب إلى محل آمن كما رأينا من قبل في قصّة نوح أنّه قبل شروع الطوفان كانت سفينة النجاة قد أُعدّت للمؤمنين، وقبل أن ينزل العذاب على قوم لوط ويدمّر مدنهم خرج لوط وعدد معدود من أصحابه من المدينة ليلاً بأمر الله.

وفي قوله تعالى: ﴿لَجِينًا﴾ وتكرار هذه الكلمة في الآية مرّتين أقوال مختلفة للمفسّرين، فـ«نجينا» الأولى تعني خلاصهم من عذاب الدنيا و«نجّينا» الثّانية تعني نجاتهم في المرحلة المقبلة من عذاب الآخرة، وينسجم هذا التعبير مع وصف العذاب بالغلظة أيضاً. ويشير بعض المفسرين إلى مسألة لطيفة هنا، وهي أنّ الكلام لما كان على رحمة الله فمن غير المناسب أن تتكرر كلمة العذاب مباشرة، فأين الرحمة من العذاب؟ لذلك تكررت كلمة «نجينا» لتفصل بين الرحمة والعذاب دون أن ينقص شيء من التأكيد على العذاب.

كما ينبغي الإلتفات إلى هذه المسألة الدقيقة أيضاً، وهي أنّ آيات القرآن وصفت العذاب بالغليظ في أربعة موارد '.

وبملاحظة تلك الآية بدقة نستنتج أنّ العذاب الغليظ مرتبط بالدار الآخرة، وخصوصاً الآيات الني جاءت في سورة ابراهيم وذكر فيها العذاب الغليظ، فإنّها تصف بصراحة حال أهل جهنّم وأهوالها، وهكذا يكون، وذلك لأنّ عذاب الدنيا مهاكان شديداً فإنّه أخفّ من عذاب الآخرة!

وهناك تناسب ينبغي ملاحظته أيضاً، وهو أنّ قوم عاد \_ كما سيأتي بيان حالهم إن شاء الله \_ ورد ذكرهم في سورة القمر، والحاقة، وكانوا قوماً ذوي أبدان طوال خشنين، فشبّهت أجسامهم بالنخل، ولهذا السبب كانت لديهم عمارات عالية عظيمة، بحيث نقراً في تاريخ ما قبل الإسلام أن العرب كانوا يُنسبون البناءات الضخمة والعالية إلى عاد ويقولون مثلاً: «هذا البناء عاديً» لذلك كان عذابهم مناسباً لهم لا في العالم الآخر بل في هذه الدنيا كان عذابهم خشناً وعقابهم صارماً، كما مرّ في تفسير السور الآنفة الذكر.

ثمّ تلخّص الآيات ذنوب قوم عادٍ في ثلاثة مواضيع:

الأوّل: بإنكارهم لآيات الله وعنادهم أيضاً لم يتركوا دليلاً واضحاً وسنداً بيّناً عـلى صدق نبوة نبيّهم إلّا جحدو، ﴿وتلك ماد جحدولها يات ربّهم﴾.

والثّاني: إنّهم من الناحية العملية لم يتبعوا أنبياء الله ﴿ومصوارسله ﴾ وإنّها جاءت الرسل بصيغة الجمع، إمّا لأن جميع دعوات الأنبياء هي نحو حسقيقة واحمدة وهمي «التوحيد وفروعه» فإنكار دعوة نبي واحد يُعدّ إنكاراً لجميع الأنبياء، أو أن هوداً دعاهم للإيمان بنبوة الأنبياء السابقين أيضاً، وكانوا ينكرون ذلك.

والثّالث من الذنوب: إنهم تركوا طاعة الله ومالوا لكل جبار عنيد ﴿ولتبعوا أثر كُلُّ جبّار منيد﴾.

۱. إيراهيم. ٧؛ ولقمان. ٣٤؛ وفصّلت. ٥٠؛ وهود، ٥٨.

فأيّ ذنب أعظم من هذه الذنوب: ترك الإيمان، ومخالفة الأنبياء، والخضوع لطاعة كل جبار عنيد.

و «الجبار» يطلق على من يضرب ويقتل ويدمر من منطلق الغضب ولا يتبع أمر العقل، وبتعبير آخر هو من يُجبر سواه على إتباعه ويريد أن يغطي نقصه بادعاء العظمة والتكبر الظاهري.

و «العنيد» هو من يخالف الحق والحقيقة أكثر نمّا ينبغي، ولا يرضخ للحق أبداً.

هاتان الصفتان تتجلّيان في الطواغيت والمستكبرين في كل عصر وزمان، الذيس لا يستمعون لكلام ألحق أبدأ ويعمدون إلى من يخالفهم بانزال أشد انواع العقاب به بلا رحمة.

سؤال: هنا يَرِدُ سؤال: إذا كان الجبار يعطي هذا المعنىٰ، فلماذا ذُكرت هذه الصفة لله، كما في سورة الحشر الآية ٢٣ وسائر المصادر الإسلامية؟

والجواب، هو أنّ «الجبار» \_كما أشرنا آنفاً \_مشتق إمّا من «الجبر» بمعنىٰ القوّة والقهر والغلبة، أومن مادة «الجبران» ومعناه: إزالة النقص من شيء.

ولكن «الجبار» سواء كان بالمعني الأوّل أو النّاني فهو يستعمل بشكليه، وقد يراد به الذم إذا حاول الإنسان تجاوز النقص الذي فيه باستعلائه على الغير وتكبره وبالادّعاءات الخاطنة، أو أنّه يحاول أن يجبر غيره على أن يكون تحت طاعته ورغبته، فيكون الأخير ذليلاً لأمره.

هذا المعنى ورد في كثير من آيات القرآن الكريم، وأحياناً تقترن معه صفات ذميمة أخرى، كالآية المتقدمة التي اقترنت مع كلمة «عنيد» وفي الآية ٣٢ من سورة مريم نقرأ على لسان عيسى بن مريم رسول الله ﴿ ولم يجعلني جبّارا هفيا > كما نقرأ على لسان بني إسرائيل في خطابهم لموسى عليه في من سكن بيت المقدس من الظالمين حيث ورد في الآية ٢٢ من سورة المائدة ﴿ قالوا يا موسى إنّ فيها قوماً جبّارين > .

ولكن قد تأتي كلمة «الجبار» من هذين الجذرين «الجبر» و«الجبران» وهي بمعنى المدح، وتطلق على من يسدّ حاجات الناس ويرفع نقصانهم ويربط العظام المتكسرة، أو أن تكون له قدرة وافرة بحيث يكون الغير خاضعاً لقدرته، دون أن يظلم أحداً أو يستغل قدرته ليسيء الاستفادة منها، ولذلك حين تكون كلمة الجبار بهذا المعنى فقد تقترن بصفات مدح أخرى، كما نقراً في سورة الحشر الآية ٢٣ ﴿العلك القدوس السّلام العومن الحرمة العميدن العربة

الجيّار المتكيّر ﴾ وواضح أن صفات كالقدوس والسلام والمؤمن لا تنسجم مع «الجبار» بمعنى الظالم أو «المتكبر» بمعنى من يرى نفسه أكبر من غيره، وهذا التعبير يدل على أنّ المراد هنا من «الجبار» هو المعنى الثّاني.

ولكن حيث إنّ البعض فسّروا «الجبار» ببعض معانيه دون الإلتفات إلى معانيه المتعددة في اللغة، تصوّروا أنّ استعمال هذا اللفظ غير صحيح في شأن الله، وكذلك في ما يخصّ لفظ «المتكبر» ولكن بالرجوع إلى جذورهما اللغوية الأصيلة يرتفع الإشكال أ

وفي الآية الأخيرة التي تنتهي بها قصّة «هود» وقومه «عاد» بيان لنتيجة أعمالهم السيئة والباطلة حيث تقول الآية : ﴿ولتبعوا في هذه الدّنيا لعنة ﴾ وبعد الموت لايبق إلّا خـزيهم والصيت السيء ﴿ويوم القيامة ﴾ يقال لهم ﴿ألا لِنْ عادا كفروا ربّهم ألا بعدا أمادٍ قوم هود ﴾ .

وكان يكني تعريف هذه الجماعة بلفظ «عاد» ولكن بعد ذكر عاد جماء لفظ «قوم هود» أيضاً لتؤكّد عليهم أوّلاً، ولتشير الى أنّهم القوم الذين آذوا نبيّهم الناصح لهم ثانياً، ولذلك فقد أبعدهم الله عن رحمته.

### بحثان

### ١\_ قوم عاد من منظار التاريخ

بالرغم من أنّ بعض المؤرّخين الغربيين كـ «أسبرينكل» أرادوا أن ينكروا قصّة «عاد» من الناحية التاريخية ، وربّماكان ذلك بسبب عدم توفر ذكر لهم في غير الآثار الإسلامية، ولم يجدوها في كتب العهد القديم «التوراة» ولكن هناك وثائق ـ تشير إلى قصّة عاد ـ مشهورة إجمالاً بين العرب في زمن الجاهلية ، وقد ذكرهم شعراء العرب قبل الإسلام ، وحتى في العصر الجاهلي كانوا يطلقون لفظ «العاديّ» على البناء العالي والقوي نسبة إلى عاد .

و بعتقد بعض المؤرّخين أنّ لفظ «عاد» يُطلق على قبيلتين:

احداهما: قبيلة كانت تقطن الحجاز قبل التاريخ ثمّ زالت وزالت آثارها أيضاً ، ولم ينقل التاريخ البشري عنها إلّا أساطير لا يُطمأن إلى صحتها، والتعبير الوارد في القرآن «عاداً الأولى» إشارة إلى هذه القبيلة .

١. يراجع في هذا الصدد: تاج العروس للزبيدي، والمفردات للراغب، مادة (جبر) و(كبر)، وتنفسير مجمع البيان، وتفسير البيان، ذيل الآية مورد البحث وآيات سورة الحشر الأخيرة.

والثانيهما ولكن في زمن التاريخ ـ ومن المحتمل أن يكون في حدود ٧٠٠ سنة قبل ميلاد المسيح ـ وُجد قوم آخرون باسم «عاد» قطنوا الأحقاف أو اليمن أيضاً، وكان أولئك طوالاً جساماً أقوياء مقتدرين، ولذلك كانوا يعدون من مثيرى الحروب.

كما أنّهم كانوا من الناحية الحضارية متمدنين ، إذ كانت لهم مدن عامرة وأراضي خصبة خضراء وغابات نضرة ، كما وصفوا في القرآن ﴿ ... التي لم يخلق مثلها في البلائ. `

ولذلك يقول بعض المؤرّخين «المستشرقين»: إنّ «عاداً» كانت تـقطن في حـدود «برهوت» إحدى نواحي حضر موت اليمن، وعلى أثر البراكين وجبال النّــار التي حــولها دمرت الكثير من قراهم ومدنهم وتفرقت بقاياهم.

على كل حال فإنّ هؤلاء القوم كانوا يعيشون في نعم وترف، ولكن كما هي طريقة أغلب المتنعمين الغافلين والسكارى من أثر النعمة استغلّوا قدرتهم لظلم الآخرين واستثارهم واستعارهم... واتبعوا أمر كل جبار عنيد، وأقروا عبادة الأوثان.

وحين دعاهم نبيّهم هود طلخ بكلّ ما أوتي من جهد وجدّ ليضيء أفك ارهم بنصحه ومواعظه ، ويتم الحجّة عليهم، لم يكتفوا باهمال هذه الدعوة فحسب، بل نهضوا لإسكات هذا الصوت النير لهذا النبي العظيم فرّة نسبوه إلى السفاهة والجنون، ومرّة هددوه بغضب آلهتهم ، ولكنّه وقف صامداً أمامهم كالجبل لا يخشى غيضب هؤلاء القيوم المغرورين الأقوياء، حتى استطاع أن يكتسب منهم جماعة تقدّر بأربعة آلاف وطهر قلوبهم ودعاهم إلى منهاجه وعقيدته، لكن بق الآخرون مصرّين على عنادهم ولجاجتهم.

وأخيراً \_كما سيأتي في سورة الذاريات والحاقة والقمر \_غمرهم إعصار شديد لمدة سبعة ليالٍ وسنة أيّام جسوماً فأتى على قصورهم فدمّرها وعلى أجسادهم فجعلها كأوراق الخريف وفرقها تفريقاً، ولكنّ هوداً الله كان قد أبعد المؤمنين عن هؤلاء ونجّاهم من العذاب، وأصبحت حياة أولئك القوم ومصيرهم درساً كبيراً وعبرة لكل الجبابرة والأنانيين أ

# ٢\_ اللعن الدائم الأبدي على «عاد»

هذا التعبير وما شابهه ورد في آيات متعددة من القرآن الكريم في شأن أممٍ مخــتلفة ،

۱-الفجر، ۸.

٢.راجع تفسير الميزان؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث؛ وكتاب أعلام القرآن.

حيث يقول الله سبحانه بعد ذكر أحوالهم ، كما في سورة هود الآية ٦٨ : ﴿ الله بعداً الشعود ﴾ وفي آية أخرى ٨٩ هود ﴿ الله بعداً لهدين كما بعدست ثمود ﴾ وفي سورة المؤمنون ، الآية ٤١ ﴿ فبعداً لقوم للظالمين ﴾ وفي آية أخرى ٤٤ المؤمنون ﴿ فبعداً لقوم لا يسؤمنون ﴾ وكما قرأنا في قصة نوح من قبل في هود الآية ٤٤ ﴿ وقيل بعداً للقوم للظالمين ﴾ .

فني جميع هذه الآيات جاء اللعن شعاراً لمن أذنبوا ذنباً عظيماً ، ويدور هذا اللعن مدار بعدهم عن رحمة الله .

وغالباً ما يطلق اليوم مثل هذا الشعار على المستعمرين والمستكبرين والظالمين، غاية ما في الأمر أن هذا الشعار القرآني أخّاذ وطريف إلى درجة أنّه غير ناظر إلى بعد واحد فحسب. لأنّنا حين نقول مثلاً: وبعداللقوم الظالمين في فإنّ هذا التعبير يشمل الإبتعاد عن رحمة الله ، والإبتعاد عن السعادة ، وعن كل خير وبركة ونعمة ، وعن كونهم عباداً لله ، طبعاً ابتعادهم عن الخير والسعادة هو انعكاس لإبتعادهم في نفوسهم وأرواحهم ومحيط عملهم عن الذير والسعادة هو انعكاس لإبتعادهم في نفوسهم وأرواحهم ومحيط عملهم عن الله وخلق الله ، لأنّ كل فكرة وعمل له أثر في الدار الآخرة يشابه ذلك العمل تماماً ولذلك فإنّ ابتعادهم هذا في هذه الدنيا أساس ابتعادهم في الآخرة عن رحمة الله وعفوه ومواهبه السنيّة الله .

#### 8003

١. إنّ كلمة «بُعداً» من الناحية النحوية مفعول مطلق للجملة المقدّرة (المحذوفة) «أبعدهم الله» وعلى القاعدة ينبغي أن يكون هذا المفعول المطلق للجملة المقدرة (إبعاداً ، لا بُعداً) لأنّه مصدر «أبعد» لكن قد يأتي المصدر النّلاثي مكان الرباعي كما في قوله تعالى : ﴿ والله أنبتكم من الأرض نباتاً ﴾ فتأمّل.

وَإِلَىٰ نَمُودَ أَخَاهُمْ صَدِيحَ أَقَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُواْ أَللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُۥ هُوَأَنشَا كُمُ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُعَرَّنُوبُوَ أَإِلَيْهِ إِنَّ رَبِي قَرِيبٌ تَجِيبٌ ١٠٠

# التفسير

#### قَصَّة ثمود:

انتهت قصّة «عاد قوم هود» بجميع دروسها بشكل مضغوط ، وجاء الدور الآن لثمود «قوم صالح» وهم الذين عاشوا في وادي القرى بين المدينة والشام ، حسب ما تنقله التواريخ عنهم.

ونرى هنا أيضاً أنّ القرآن حين يتحدث عن نبيّهم «صالح» يذكره على أنّه أخوهم، وأي تعبير أروع وأجمل منه حيث بيّنا قسماً من محتواه في الآيات المتقدمة، أخ محترق القلب ودود مشفق ليس له هدف إلّا الخير لجماعته ﴿ولِلى ثمود أخاهم صالحاً﴾.

ونجد أيضاً أنّ منهج الأنبياء جميعاً يبدأ بمنهج التوحيد ونني أي نوع من أنواع الشرك وعبادة الأوثان التي هي أساس جميع المتاعب ﴿قَالَ يَا قُومَ لَعَبْدُوا اللهِ هَا لَكُمْ هِنَ لِلْهِ هَيْرٌ ﴾.

ولكي يحرك إحساسهم بمعرفة الحق أشار إلى عدد من نعم الله المهمّة التي استوعبت جميع وجودهم فقال: ﴿هولنشاكم من الأرض﴾.

فأين هذه الأرض والتراب الذي لا قيمة له ، وأين هذا الوجود العالي والخلقة البديعة ؟ ترى هل يجيز العقل أن يترك الإنسان خالقه العظيم الذي لديه هذه القدرة العظيمة وهو واهب هذه النعم ، ثمّ يمضى إلى عبادة الأوثان التي تثير السخرية .

ثمّ يُذكّر هؤلاء المعاندين بعد أن أشار إلى نعمة الخلقة بنعمٍ أخرى موجودة في الأرض حيث قال: ﴿ولستعمركم فيها﴾.

وأصل «الاستعمار» و«الإعمار» في اللغة يعني تفويض عمارة الأرض لأي كان، وطبيعي

أنّ لازم ذلك أن يجعل الوسائل والأسباب في اختيار من يفوّض إليه ذلك تحت تصرفه! هذا ما قاله أرباب اللغة ، كالراغب في المفردات ، وكثير من المفسّرين في تفسير الآية المتقدمة .

ويَرِدُ احتال آخر ، وهو أنّ الله منحكم عمراً طويلاً في هذه الأرض ، وبديهي أنّ المعنى الأوّل وبملاحظة مصادر اللغة هو الأقرب والأصح كما يبدو .

وعلى كل حال فهذا الموضوع يصدق بعنييه في نمود ، حيث كانت لديهم أراضٍ خصبة وخضراء ومزارع كثيرة الخيرات والبركات ، وكانوا يبذلون في الزراعة ابتكارات وقدرات واسعة ، وإلى ذلك كله كانت أعهارهم مديدة وأجسامهم قوية وكانوا متطورين في بناء المساكن والبيوت ، كما يقول القرآن الكريم : ﴿وكانوا بنعتون من الجبال بيوتاً آمنين ﴾ (

الطريف هنا أنّ القرآن لم يقل: إنّ الله عمر الأرض وجعلها تحت تصرفكم، وإغّا قال: وقوّض إليكم إعهار الأرض ﴿واستععركم فيها ﴾ وهي إشارة إلى أنّ الوسائل معدّة فيها لكل شيء وعليكم إعهارها بالعمل والسعي المتواصل والسيطرة على مصادر الخيرات فيها. وبدون ذلك لاحظّ لكم في الحياة الكريمة.

كما يستفاد ضمناً أنّه ينبغي من أجل الإعمار أن يعطي المجال لأمّة معينة في العمل، وتجعل الأسباب والوسائل اللازمة تحت تصرفها وفي اختيارها .

فإذا كان الأمر كذلك وفاستغفروه ثم توبوا إليه إن ربّي قريب مجيب لدعواتكم.

# مفهوم الإستعمار في القرآن وفي عصرنا الماضر:

لاحظنا في الآيات المتقدمة أنّ نبي الله «صالحاً» من أجل هداية وتربية قومه الضالين «ثمود» ذكرهم بعظيم خلق الله لهم من التراب.. وتفويض إعبار الأرض إليهم إذ قال: ﴿هُو لَنْشَأْكُم مِنْ الأَرْضُ وَاسْتَعْمَرُكُم فَيْهَا...﴾.

لكن هذه الكلمة مع جمالها الخاص وجذابيتها التي تعني العمران وتفويض الإختيارات وإعداد الوسائل اللازمة وتهيأتها ، تبدّلت هذه الكلمة في عصرنا إلى درجة أنّها مُسخت وأصبحت تعطي معنيٌ معاكساً لمفهوم القرآن تماماً.

وليست كلمة الاستعار وحدها انتهت إلى هذا المصير المشؤوم، فهناك كلمات كثيرة في العربية وفي لغات أخرى مسخت وحُرِّفت وتبدّلت وانقلبت رأساً على عقب، مثل كلمات «العضارة» و «الثقافة» و «العربية» وفي ظلال هذه التحريفات تأخذ هذه الكلمات وأمثالها طريقها إلى التغرّب والبعد عن معناها، وتتحول لعبادة المادة وأسر الناس وإنكار الحقائق والتوغل في كل أنواع الفساد وما إلى ذلك.

وعلى كل حال ، فإنّ معنى «الاستعمار» في عصرنا ومفهومه الواقعي هو «استيلاء الدول العظمى السياسية والصناعية على الأمم المستضعفة قليلة القدرة ، بحيث تكون نتيجة هذا «الاستيلاء» وهذه «الغارة» امتصاص دمائهم وسلب خيراتهم ومصادرة حياتهم .

هذا الإستعار الذي له أوجه شؤم مختلفة ، يتجسم مرّة بشكل «ثقافي» وأخرى بوجه «فكري» وثالثة بوجه «اقتصادي» ورابعة بوجه «سياسي» وقد يبدو بوجه «عسكري» أيضاً ، وهو الذي بدل دنيانا وجعلها سوداء مظلمة ، فالأقلية في هذه الدنيا لديهم كل شيء ، والأكثرية العظمى فاقدة لكل شيء هذا الاستعار هو السبب في الحروب والدمار والانحرافات والفساد والتسابق التسليحي الذي يقصم الظهر .

القرآن استعمل لهذا المفهوم مفردة «الإستضعاف» التي تنطبق تماماً على هذا المعنى أي «جعل الشيء ضعيفاً» بالمعنى الواسع والشامل للكلمة ، جعل الفكر ضعيفاً ، وجعل الاقتصاد ضعيفاً ، وجعل السياسة ضعيفة ... الخ ..

وقد اتسع مجال الإستعمار إلى درجة بحيث أصبحت كلمة الاستعمار «استعمارية» أيضاً، وذلك لأنّ مفهومها اللغوي قد انقلب رأساً على عقب تماماً.

وعلى كل حال ، فإن الاستعبار من القصص الطويلة المثيرة للحزن والألم ، بحيث يمكن أن يقال أنّه يستوعب تاريخ البشرية أجمع وإن تغيّر وجهه داغاً ، ولكن من غير المعلوم أنّه متى يزول من المجتمعات الإنسانية ، وتقوم حياة البشر على أساس التعاون والاحترام المتبادل بين الناس والمساعدة ليتقدم الواحد بعد الآخر في جميع المجالات...؟!

قَالُواْ يَصَدِيعُ فَذَكُنتَ فِينَا مَرْجُوَّا فَبْلَهَ مَنْ الْمَانَةُ أَنَنَهُ مِنْ الْمَانَةُ مَا يَعْبُدُ النَّا وَالنَا الْفِي شَكِي مِمَا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَءَ يَنْعُ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّسَةِ مِن رَبِي وَءَا تَننِي مِنْهُ رَحْمَةً فَمَن يَنصُرُ فِي مِن اللّهِ إِنْ عَصَيْدُ أَهُ فَمَا تَزِيدُ وَنَي غَيْرَ مَن يَصُرُ فِي مِن اللّهِ إِنْ عَصَيْدُ أَهُ فَمَا تَزِيدُ وَنَي غَيْرَ مَن اللّهِ إِنْ عَصَيْدُ أَهُ فَمَا تَزِيدُ وَنَي غَيْرَ مَن اللّهِ إِنْ عَصَيْدُ أَهُ فَمَا تَزِيدُ وَنِي غَيْرَ مَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَلَا تَمَسُوهَا بِسُومٍ فَنَا أَنْ اللّهُ اللّهِ لَكُمْ مَا اللّهِ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا تَمَسُّوهَا فِقَالَ تَسَمَّعُوا فِي اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُومٍ فَيَا أَنْ اللّهُ وَلَا تَمَسُّوهَا فَقَالَ تَسَمَّعُوا فِي اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُومٍ فَقَالَ تَسَمَّعُوا فِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا تَمَسُّوهَا فِقَالَ تَسَمَّعُوا فِي اللّهُ وَلَا تَمَسُّوهَا فِقَالَ تَسَمَّعُوا فِي اللّهُ وَلَا تَمَسُّوهَا فِقَالَ تَسَمَّعُوا فِي اللّهُ وَلَا تَمُ مَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّه

## التفسير

والآن لنلاحظ ما الذي كان جواب المخالفين لنبيّ الله «صــالح الحِجْةِ » إزاء مـنطقه الحــي الداعى إلى الحق.

لقد استفادوا من عامل نفسي للتأثير على النبي «صالح» أو على الأقل للمحاولة في عدم تأثير كلامه على المستمعين له من جمهور الناس، وبالتعبير العامّي الدارج: أرادوا أن يضعوا البطيخ تحت إبطه ف: ﴿فقالوا با صالح قد كنت فينا مرجواً قبل هذا ﴾ وكنّا نتوجه إليك لحل مشاكلنا ونستشيرك في أمورنا ونعتقد بعقلك وذكائك ودرايتك، ولم نشك في إشفاقك واهتامك بنا، لكن رجاءنا فيك ذهب ادراج الرياح، حيث خالفت ماكان يعبد آباؤنا من الأوثان وهو منهج اسلافنا ومفخرة قومنا، فأبديت عدم احترامك للأوثان وللكبار وسخرت من عقولنا ﴿لتنهانا لن نعبدها يعبد آباؤنا » والحقيقة أننا نشك في دعوتك للواحد ﴿ولِنتالفي هنه مع تدعونا لليه مريب ﴾.

نجد هنا أن القوم الضّالين يلتجؤون تحت غطاء الاسلاف والآباء الذين تحيط بهم هالة من القدسية لتوجيه أخطائهم وأعهالهم وأفكارهم غير الصحيحة ، وهو ذلك المنطق القديم الذي كان يتذرع به المنحرفون وما زالوا يتذرعون به في عصر الذَّرة والفضاء أيضاً .

وبعد هذا كلّه ومن أجل البرهان على صدق دعوته، وبيان المعاجز الإلهيّة التي دونها قدرة الإنسان جاءهم بالناقة التي هي آية من آيات الله وقال: ﴿وَيَا قُومُ هَذَ نَاقَةَ الله لَكُمُ لَا يَاتُ اللهُ وَقَالَ: ﴿وَيَا قُومُ هَذَ نَاقَةَ الله لَكُمُ لَا يَاتُ اللهُ وَقَالَ: ﴿وَيَا قُومُ هَذُ نَاقَةُ الله لَكُمُ لَا يَاتُ لَا يَاتُ اللهُ وَوَلا تَمْسُوهَا بِسُو، فَيَأْخَذُكُمُ مَذَلَبُ قَريبٍ ﴾ .

#### ناقة صالع:

٢ القمر، ٢٨.

«النّاقة» في اللغة هي أنثى الجمل، وقد أضيفت إلى لفظ الجلالة «الله» وهذه الإضافة تدل على أنّ هذه الناقة لها خصائص معينة، ومع الإلتفات إلى ما عبر عنها في الآية المتقدمة بأنّها «آية» وعلامة إلهيّة ودليل على الحقائيّة، يتّضع أنّها لم تكن ناقة عادية، بل كانت خارقة للعادة من جهة أو جهات متعددة!

ولكن لم ترد في القرآن خصائص هذه الناقة بشكل مفصل ، غاية ما في الأمر أننا نعرف بأنها لم تكن ناقة عادية كالنوق الأخريات ، والشيء الوحيد المذكور عنها في القرآن - وفي موردين فحسب \_أن صالحاً أخبر قومه أن يتقاسموا ماءهم سهمين: سهم لهم وسهم للناقة ، فلهم شرب يوم منه ولها شرب يوم آخر ﴿قال هذه ناقة لها شرب ولكم شرب يوم معلوم كما جاء في سورة القمر أيضاً ﴿ونبئهم أنّ الها، قسمة بينهم كل شرب محتضر ﴾ ".

وفي سورة الشمس إشارة مختصرة إليها أيضاً ، حيث يقول سبحانه : ﴿ فَقَالَ لَهُم رَسُولَ لَهُمْ رَسُولُ اللهُ وَسَقِياهِ اللهُ عَالَمُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَاقَةُ اللهُ وسقياها ﴾ ٤ .

١. مثل هذه الإضافة يقال لها في المصطلح الأدبي إضافة تشريفية . بمعنى أنّها إضافة تدل على شرف الشيء
وأهميّته، وفي الآية المتقدمة يلاحظ نموذجان من هذا النوع ١ - ناقة الله . ٢ - أرض الله . وقد ورد في موارد
أخرئ غير هذه الكلمات .
 ٢. الشعراء، ١٥٥.

عًا الشمس، ١٣.

ولكن لم يتّضح كيف كان تقسيم الماء خارقاً للعادة ؟

هناك احتالان:

الأول: إنّ الناقة كانت تشرب ماءً كثيراً بحيث تأتى على ماء «النبع» كله.

والثاني: إنّه حين كانت ترد الماء لا تجرؤ الحيوانات الأخرى على الورود إلى الماء معها. أمّا كيف كانت هذه الناقة تستفيد من جميع الماء؟ فيوجه هذا الاحتمال بأنّ ماء القرية كان قليلاً كماء القرى التي ليس فيها أكثر من عين ماء واحدة ، وأهل القرية مجبورون على أن يدخروا الماء تمام اليوم في حفرة خاصّة ليجتمع الماء في العين مرّة أخرى .

ولكن في جزء آخر من سورة الشعراء يتجلّى لنا أنّ تمود لم يعيشوا في منطقة قليلة الماء ، بل كانت لهم غابات وعيون ونخيل ومزارع حيث تقول الآيات : ﴿ التَّرَّكُونَ فَي هَا هُمُهُمُا آهنين \* في جنامه وميون \* وزروع ونخل طلعها هفيم ﴾ [

وعلى كل حال فإنّ القرآن ذكر قصّة ناقة صالح بشكل مجمل غير أنّنا نقرأ في روايات كثيرة عن مصادر الشيعة وأهل السنّة أيضاً، أنّ هذه الناقة خرجت من قلب الجبل ، ولها خصائص أخرى ليس هنا مجال سردها.

وعلى كل حال، فع جميع ما أكده نبيهم العظيم «صالح» في شأن الناقة ، فقد صمّموا أخيراً على القضاء عليها ، لأنّ وجودها مع مافيها من خوارق مدعاة لتيقظ الناس والتفافهم حول النّبي صالح ، لذلك فإنّ جماعة من المعاندين لصالح من قومه الذين كانوا يجدون في دعوة صالح خطراً على مصالحهم ، ولا يرغبون أن يستفيق الناس من غفلتهم فتتعرض دعائم استعبارهم للتقويض والانهيار ، فتآمروا للقضاء على الناقة وهيأوا جماعة لهذا الغرض ، وأخيراً أقدم أحدهم على مهاجمتها وضربها بالسكين فهوت إلى الأرض ﴿فعقروها﴾ .

«عقروها» مشتقة من مادة «العُقر» على وزن «الظلم» ومعناه : أصل الشيء وأساسه وجذره ، و«عقرت البعير بستلزم زوال وجذره ، و«عقرت البعير بستلزم زوال وجوده من الأصل ، وأحياناً تستعمل هذه الكلمة لطعن الناقة في بطنها . أو لتقطيع أطراف الناقة بدل النحر وكل ذلك في الواقع يرجع إلى معنى واحد «فتأمل» !...» .

١٠ الشعراء، ١٤٦ - ١٤٨.

#### العلاقة الدّينية:

الطريف أنّنا نقرأ في الرّوايات الإسلامية أنّ الذي عقر الناقة لم يكن إلاّ واحداً، لكن القرآن ينسب هذا العمل إلى جميع المخالفين من قوم صالح «غود» ويسقول بسصيغة الجسمع: وقعقروها وذلك لأنّ الإسلام يعدّ الرضا الباطني في أمرٍ ما والإرتباط معه إرتباطاً عاطفياً بمنزلة الاشتراك فيه، وفي الواقع فإنّ التآمر على هذا العمل لم يكن له جانب فردي، وحتى ذلك الذي أقدم على عمله لم يكن معتمداً على قوته الشخصيّة فجميعهم كانوا مرتاحين لعمله وكانوا يسندونه، ومن المسلّم أنّه لا يكن أن يعدّ هذا العمل عملاً فردياً. بل يعد عملاً جماعياً. يقول الإمام على الله القرائما عقر ناقة ثمود رجل واحد فعتهم الله بالعذاب لمّا عمّوه بالرضا» أ

وهناك روايات متعددة في المضمون ذاته نقلت عن نبيّ الإسلام وأهل بيته الكرام، وهي تكشف غاية الإهتهام من قبل هؤلاء السادة العظام بالعلاقة العاطفية والمسناهج الفكسرية المشتركة بجلاء، ونورد هنا على سبيل المثال ـ لا الحصر ـ عدداً منها.

ويقول الإمام علي بن موسى الرضائليُّ : «لو أنّ رجلاً قُتل في المشرق فرضي بقتله رجل في المغرب لكان الراضي عند الله عزَّوجلَّ شريك القاتل» ".

ونقل عن الإمام على الله أيضاً أنّه قال: «الراضي بفعل قوم كالداخل معهم فيه وعلى كل داخل في باطل إثمان إثم العمل به وإثم الرضا به» أ.

ومن أجل أن نعرف عمق العلاقة الفكرية والعاطفية في الإسلام وسعتها بحيث لا يُعرف لها حد من جهة الزمان والمكان، فيكني أن نذكر هذا الكلام للإمام علي الله الأنظار: «حين انتصر الإمام علي في حرب الجمل على المتمردين ومثيري الفتنة وفرح أصحاب على بهذا الإنتصار الذي يُعدّ إنتصاراً للإسلام على الشرك والجاهلية، قال له أحد أصحابه: «وودت لو أنّ أخي شهدنا هنا في الميدان ليرى انتصارك على عدوك».

٢. وسائل الشيعة، ج ١١. ص ٤٠٩.

ا. نهج البلاغة ، الخطبة ۲۰۱.
 ٣. وسائل الشيعة، ج ۲۱، ص ٤١٠.

٤ المصدر السابق، ص٤١١.

فالتفت الإمام على إليه قائلاً: «أهوى أخيك معنا» فقال: «نعم» فقال الإمام على : «شَهِدناً» ثمّ قال: «ولقد شهدنا في عسكرنا هذا أقوام في أصلاب الرجال وأرحام النساء سيرعف بسهم الزمان ويقوى بهم الإيمان» (

ولاشك أن أولئك الذين يساهمون في منهج ما ويشتركون فيه ويتحملون كل مشاكله وأتعابه ، لهم امتياز خاص ، ولكن هذا لا يعني أن الآخرين لم يشتركوا في ذلك أبداً ، بل سولة كانوا في عصرهم أو العصور والقرون المقبلة ولهم ارتباط عاطني وفكري بهم فسهم مشتركون معهم بنحو من الانحاء .

هذه المسألة التي قد لانجد لها نظيراً في أي مذهب من مذاهب العالم، قائمة على أساس من حقيقة اجتاعية هامة، وهي أن المنسجمون فكرياً وعقائدياً حتى لو لم يشتركوا في منهج معين، إلا أنهم سيدخلون قطعاً في مناهج مشابهة له في محيطهم وزمانهم، لأن أعمال الناس منعكسة عن أفكارهم، ولا يكن أن يرتبط الإنسان بمذهب معين ولا يظهر أثره في عمله.

والإسلام منذ المغطوة الأولى يهتم بايجاد اصلاحات في روح الإنسان ونفسه لإصلاح عمله تلقائياً، وعلى ضوء الرّوايات المتقدمة فإنّ أي مسلم يبلغه أنّ فلاناً عمل عملاً صالحاً \_ أو سيئاً \_ ينبغي أن يتخذ الموقف الصحيح من ذلك العمل فوراً ويجعل قلبه وروحه منسجمين مع «الصالحات» وأن ينفر من «السيئات» فهذا السعي و«الجد» الداخلي لاشك سيكون له أثر في أعاله، وسيعمق الترابط بين الفكر والعمل.

وفي نهاية الآية نقرأ أنّ النّبي «صالحاً» بعد أن رأى تمرّد قومه وعقرهم الناقة أنــذرهم وفقال تمتّسوا في دارىم ثلاثة ليّام ذلك ومد فيرمكذوب، فهو وعد الله الذي لا يتغير وما أنا من الكاذبين.

8003

فَلَمَّا جَاءَ أَمُّهُ فَا نَجَيَّنَا صَلِيمًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِّنَا وَمِنْ خِزِي يَوْمِيذَ إِنَّ رَبَّكَ هُوَالْقَوِيُ الْعَزِيرُ ﴿ وَالْهَا أَلَا يَنَ طَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِ دِيَرِهِمْ جَنِيمِينَ ﴿ كَانَ لَمْ يَغْنَوْا فِهَا أَلَا إِنَّ ثَمُودًا كَفَرُواْرَتَهُمُ أَلَا بُعْدًا لِشَمُودَ ﴾ لَيْ عَنْ فَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَنْ فَا فَا لَهُ مَعْنَوْا فِهَا أَلَا إِنَّ ثَمُودًا كَفَرُواْرَتَهُمُ أَلَا بُعْدًا

# الأفسير

#### نهاية ثمود «قوم صالع»:

في هذه الآيات يتبيّن كيف نزل العذاب على قوم صالح المعاندين بعد أن أمهلهم وقال لهم: ﴿تمتعول في داركم ثلاثة أيّام ﴾ فتقول الآيات : ﴿فلما جا. لعرنا نجّينا صالحاً والدّين آهنوا معه يرحمه منّا ﴾ لا من العذاب الجسماني والمادي فحسب، بل ﴿ومِن حَزِي يومِئدُ ﴾ .

لأنّ الله قوي وقادر على كل شيء، وله السلطة على كل أمر، ولا يصعب عليه أي شيء ولا قدرة فوق قدرته ﴿إِنّ ربِّك هوالقوي العزيز﴾.

وعلى هذا فإنّ نجاة جماعة من المؤمنين من بين جماعة كثيرة تسبتلي بعذاب الله ليس بالأمر المشكل بالنسبة لقدرة الله تعالى.

إنّ رحمة الله تستوجب ألّا يحترق الأبرياء بنار الأشقياء المذنبين، وألّا يؤاخذ المؤمنون بجريرة غير المؤمنين ﴿وأخذ الذين ظلموا السيحة فأصبحوا في ديارهم جاثمين ﴾ وهكذا هلكوا وصاروا «شذر مذر» ومضت آثارهم مع الريح ﴿كأن لم يفنوا فيها للا إنّ ثمود كفروا ربّهم الابعدالثمود ﴾ عن لطف الله ورحمته.

١. والخزي، في اللغة «الإنكسار» الذي يصيب الإنسان سواءً من نفسه أو من سواه ، ويشمل كل أنواع الذل أيضاً.

## ہحوث

١-نجد في هذه الآيات أنّ رحمة الله بالنسبة للمؤمنين واسعة وشاملة ، بحسيث تنقلهم
 جميعاً إلى مكان آمن ، ولا تحرق الأخضر واليابس بالعذاب .

ومن الممكن أن تحدث حوادث مؤلمة كالسيول والأوبئة والزلازل التي قد تأتي على الصغير والكبير ، وليست هذه الحوادث ترجمة لعذاب الله ، وإلّا فإنّه محال على الله في منطق عدله أن يعذب حتى واحداً بريئاً بجرم ملايين المذنبين .

طبعاً يمكن أن يوجد أناس ساكتون بين جماعة مذنبين فيؤخذوا بـوزرهم ، لأنّهـم لا يردعونهم عن الظلم والفساد ، فصيرهم ـإذاً ـسيكون كمصير الجرمين. ولكنّهم إذا عملوا بواجبهم فحال أن تنزل عليهم حادثة أو يحيق بهم العـذاب «فسصلنا هـذا المـوضوع في الأبحاث المرتبطة بمعرفة الله ونزول البلاء والحوادث في كتب معرفة الله» أ.

٢-ويظهرُ جيداً من الآيات المتقدمة أنّ عقاب المعاندين والطغاة لا يختص بالجانب المادي فحسب، بل يشمل الجانب المعنوي، لأنّ نتيجة أعهالهم ومصيرهم الخزي وحياتهم الملوّثة تسجل فصولها في التاريخ عما يكون عاراً عليهم، في حين يكتب التاريخ حياة المؤمنين بسطور من ذهب وصحائف من نور.

٣- «الصيحة» في اللغة معناها الصوت العظيم الذي يصدر من فم الإنسان أو الحيوان عادة ولكن لا تختص بهذا المعنى ، بل تشمل كل صوت عظيم... نقرأ في القرآن الكريم أن عدة أقوام آغين أخذتهم الصيحة من السهاء عقاباً لهم على ذنوبهم ، «غود» الذين نتحدث عنهم «وقوم لوط» كما نقرأ في سورة الحجر الآية ٧٣ «قوم شعيب» كما ذكروا في سورة هود الآية ٩٤.

ويستفاد من بعض الآيات الأخرى من القرآن أنَّ قوم صالح «غوداً» عوقبوا بالصاعقة ﴿ قَإِنْ لَمرضوا فَقَلَ لَنَدْرَتَكُم صَامِقَةً مِثْلُ صَامِقَةً مَادُ وَثَمُودِ ﴾ ` ومن هنا يتبيَّن أنَّ المراد من الصيحة هو صوت الصاعقة الموحش!

سؤال: هل يستطيع صوت الصاعقة الموحش أن يبيد قوماً أو جماعة بأسرهم؟!

١. وردت توضيحات مفيدة لفهم هذا المقصود في تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٢٥من سورة الانقال.

۲. فصلت، ۱۳.

والجواب: نعم، حمّاً !... لأنّنا نعرف أن الأمواج الصوتية إذا تجاوزت حدّاً معيناً تستطيع أن تكتر الزجاج، وقد تتهدم على أثرها عمارات، وقد تشل أعضاء البدن الداخلية.

الطائرات حين تخترق الجدار الصوتي وتكون سرعتها أكثر من سرعة أمواج الصوت يسقط بعض الأفراد فاقدو الوعي ، أو تُسقط الحامل جنينها بسبب ذلك وقد يتكسر جميع الزّجاج في عهارات المنطقة التي تمرّ عليها هذه الطائرات.

وطبيعي أنّه إذا كانت شدّة الأمواج الصوتية أكثر ممّا ذكرنا ، فمن السهولة أن تحدث اختلالاً قاتلاً في شبكات الاعصاب والدماغ وحركات القلب وتسبب موت الإنسان!:

ومن الثابت \_طبقاً لما في آيات القرآن \_أن نهاية هذا العالم تكون بصيحة عامّة أيضاً ﴿ ها ينظرون إلا صيحة واحدة تأخذهم وهم يخصمون ﴾ (، كما أنّ يوم القيامة يبدأ بصيحة موقظة أيضاً ﴿إِن كانت إلا صيحة واحدة فإذا هم جميع لدينا معضرون ﴾ (

٤ «الجاثم» من مادة «جثم» ومعناه المصدري الجلوس على الركب ، كما يأتي بمعنى السقوط للوجه (ولزيادة التوضيح في هذا الجال يراجع التّفسير الأمثل ذيل الآية ٧٩ من سورة الأعراف).

ويستفاد طبعاً من التعبير بـ «جاثمين» أنّ الصيحة من السهاء كانت السبب في موتهم، إلّا أجسادهم كانت ملقاةً على الأرض، لكن يستفاد من بعض الرّوايات أنّ الصاعقة احرقتهم بنارها، ولا منافاة بين الأمرين، لأنّ أثر الصوت الموحش للصاعقة يتضح فوراً، وأمّا آثار حرقها \_وخاصّة لمن هم داخل البيوت \_فيظهر بعدئذٍ.

ه لفظ «لم يغنوا» مشتق من مادة «غني» ومعناه الإقامة في المكان ، ولا يبعد أن يكون مأخوذاً من المفهوم الأصلي وهو «الغني» ومعناه عدم الحاجة ، لأنّ الغني هو غير المحتاج، له بيت مهيّاً ومعد وليس مجبوراً أن ينتقل كل زمان من منزل إلى آخر ـ والتعبير بجملة ﴿كأن لم يغتول فيها﴾ وارد في ثمود ، كما هو وارد في قوم شعيب ، ومفهوم هذا التعبير أنّ طومار حياتهم قد طُوي بحيث يظنّ الإنسان أنهم لم يكونوا من سكنة هذه الأرض.

#### 8003

# الثفسير

# مِانبُ من مياة ممطّم الأصنام:

والآن جاء الدور للحديث عن جانب من حياة «إبراهيم الله » هذا البطل العظيم الذي حطم الأصنام، وما جرى له مع قومه، طبعاً كل ذلك مذكور بتفصيل أكثر في سور أخرى من القرآن غير هذه السورة، كسورة البقرة، وآل عمران، والنساء، والأنعام، والأنبياء، وغيرها. وهنا تذكر الآيات قسماً من حياته المرتبطة بقصة «قوم لوط» وعقاب هؤلاء الجماعة الملوّثين بالآثام والعصيان، فتقول في البداية: ﴿ولقد جامعه رسلنا لبراهيم بالبشرى ﴾.

وهؤلاء الرسل ـكها سيتبيّن من خلال الآيات التالية ـ هم الملائكة الذين أمروا بتدمير مدن قوم لوط، ولكنّهم قبل ذلك جاؤوا إلى إيراهيم ليسلموه بلاغاً يتضمّن بشرئ سارة. أمّا عن ماهية هذه البشرى فهناك احتالان، ولا مانع من الجمع بينهها.

الإحتمال الأوّل: البشرى بتولّد إسهاعيل وإسحاق، لأنّ إيراهيم ﷺ لم يرزق ولداً بعد عمر طويل، في حين كان يتمنى أن يرزق ولداً أو أولاداً يحملون لواء النبوّة، فإبلاغهم له بتولد إسهاعيل وإسحاق يعد بشارة عظمى. والاحتمال الثّاني: إنّ إيراهيم كان مستاءً كمّا وجده في قوم لوط من الفساد والعصيان، فحين أخبروه بأنّهم أمروا بهلاكهم سُرّ، وكان هذا الخبر بشرى له.

فحين جاءوا إيراهيم ﴿قَالُوا سَلَاهَا﴾ فأجابهم أيضاً و﴿قَالَ سَلَامِ﴾ ورحّب بهم ﴿قَمَالَينَكُ أن جاء يعجل حنيدُ﴾.

«العجل» في اللغة ولد البقر و «الحنيذ» معناه المشوي، واحتمل بعضهم أنَّ كل لحم مشوي لا يطلق عليه أنَّه حنيذ، بل هو اللحم المشويّ على الصخور إلى جنب النَّار دون أن تصيبه النَّار، وهكذا ينضج شيئاً فشيئاً.

ويستفاد من هذه الجملة أنّ من آداب الضيافة أن يعجّل للضيف بالطعام، خاصّة إذاكان الضيف مسافراً. فإنّه غالباً ما يكون متعباً وجانعاً وبحاجة إلى طعام، فينبغي أن يـقدم له الطعام عاجلاً ليخلد إلى الراحة.

ورُبِّمَا يقول بعض المنتقدين: أليس هذا العجل كثيراً على نفرٍ معدود من الأنسياف، ولكن مع ملاحظة أنّ القرآن لم يذكر عدد هؤلاء الأضياف أوّلاً، وهناك أقوال في عددهم، فبعض يقول: كانوا ثلاثة، وبعض يقول: أربعة، وبعض يقول: كانوا تسعة، وبعض قال: أحد عشر، ويحتمل أن يكونوا أكثر من ذلك. (

وثانياً: فإنّ إيراهيم كان له أتباع وعمال وجيران، وهذا الأمر متعارف أن يصنع مثل هذا عند الضيافة ويكون فوق حاجة الأضياف ليأكل منه الجميع..

ولكن حدث لإبراهيم حادث عجيب مع أضيافه عند تقديم العجل الحنيذ لهم، فقد رآهم لا يدون أيديهم إلى الطعام، وهذا العمل كان مريباً له وجديداً عليه، فأحسّ بالإستيحاش واستغرب ذلك منهم ﴿ قلمًا رأى أيديهم لا تصل لإيه تكرهم وأوجس منهم خيفة ﴾.

ومن السنن والعادات القديمة التي لا تزال قائمة بين كثير من الناس الذيب لهم النزام بالتقاليد الطيبة للاسلاف، هي أنّ الضيف إذا تناول من طعام صاحبه (وبما اصطلح عليه: تناول من ملحه وخبزه) فهو لا يكنّ له قصد سوء، وعلى هذا فإنّ من له قصد سوء مع أحد \_ واقعاً \_ يحاول ألّا يأكل من طعامه «وخبزه وملحه» ومن هذا المنطلق شك إيراهيم في نيّاتهم، وأساء الظن بهم، واحتمل أنهم يريدون به سوءاً.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

أمّا الرسل فإنّهم لمّا اطلعوا على ما في نفس إيراهيم، بادروا لرفع ما وقع في نفسه و **﴿قَالُوا** لا تخف **لِنّا لُرسلتا لِلي قوم لوط ﴾**.

وفي هذه الحال كانت امرأته «سارة» واقفة هناك فضحكت كيا تقول الآية: ﴿ولهرأتــه قَائِمة فَصْحَكُمُ عَالِي اللَّهِ اللَّالَّةِ عَلَا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ ال

هذا الضحك من سارة يحتمل أن يكون لأنّها كانت مستاءةً من قوم لوط وفجائعهم، واطلاعها على قرب نزول العذاب عليهم كان سبباً لسرورها وضحكها.

وهناك احتال آخر وهو أنّ الضحك كان نتيجة لتعجبها أو حتى لإستيحاشها أيضاً، لأنّ الضحك لا يختص بالحوادث السارّة بل يضحك الإنسان \_أحياناً \_من الإستياء وشدة الإستيحاش، ومن أمثال العرب في هذا الصدد «شر الشدائد ما يضحك».

أو أنّ الضحك كان لأنّ الأضياف لم يتناولوا الطعام ولم تصل أيديهم إليه بالرغم سن إعداده وتهيأته لهم.

ويمتمل أيضاً أنَّ ضحكها لسرورها بالبشارة بالولد، وإن كان ظاهر الآية يمنني هذا التفسير، لأنَّ البشرى بإسحاق كانت بعد ضحكها، إلّا أن يقال: إنَّهم بشروا إيراهم أوَّلاً بالولد، واحتملت سارة أن سيكون الولد منها فتعجبت، وأنَّه هل بمكن لامرأة عجوز وفي هذه السن أن يكون لها ولد من زوجها؟ لذلك سألتهم بتعجب فأجابوها بالقول: نعم، وهذا الولد سيكون منك، والتأمل في سورة الذاريات بهذا الشأن يؤكّد ذلك.

وينبغي الإلتفات هنا إلى أنّ بعض المفسّرين يصرون على أنّ «ضحكت» مشتقة سن «ضَحْك» بمعنى العادة النسائية وهي «العيض» وقالوا: إنّ سارة بعد أن بلغت سنّ اليأس أتنها العادة في هذه اللحظة وحاضت، والعادة الشهرية تدل على إمكان إنجاب الولد، ولذلك فحين بشرت بإسحاق أمكنها أن تصدّق ذلك تماماً... وهؤلاء المفسّرون استندوا في قولهم إلى لغة العرب، حيث قالوا في هذا الصدد: ضحكت الأرنب، أي حاضت.

ولكن هذا الاحتال مستبعد من جهات مختلفة:

أَوَّلاً: لاَنَه لم يسمع أنَّ هذه «المادة» استعملت في الإنسان بمعنى الحيض في اللغة العربية، ولهذا فإنَّ الراغب حين يذكر هذا المعنى في مفرداته يقول بصراحة: إنَّ هذا ليس تنفسير جملة فضحكت كما تصوّره بعض المفسّرين، بل معناها هو الضحك المألوف، ولكنّها حاضت وهي في حال الضحك أيضاً، ولذلك وقع الخلط بينهما.

ثانياً: إذا كانت هذه الجملة بمعنى حصول العادة النسائية فلا ينبغي لسارة أن تتعجب من البشرى بالولد «إسحاق» لأنه \_ والحال هذه \_ لا غرابة في الإنجاب، في حين نستفيد من البخمل الأخرى أنها لم تتعجب من الإنجاب فحسب، بل صرخت و: ﴿ قَالَتَ يَا وَيَلْتَى ٱللَّهُ وَلَنَا عَجُورُ وَهَذَا بِعَلِي قَيْعَا ﴾.

وعلى كل حال فإنَّ هذا الإحتال في الآية يبدو بعيداً جدًّا.

ثم تضيف الآية أنَّ إسحاق سيعقبه ولد من صلبه اسمه يعقوب: ﴿ فَبِهُرِناهَا بِإِسحاق ومِنَ وَدِلْهِ اللهِ اللهِ ال

الواقع أنّ الملائكة بشّروها بالولد وبالحفيد. فالأوّل إسحاق والثّاني يعقوب، وكلاهما من أنبياء الله.

ومع التفات «سارة» امرأة إبراهيم إلى كبر سنّها وسن زوجها فإنّها كانت آيسة من الولد بشدّة، فاستنكرت بصوت عالٍ متعجبة من هذا الأمر و ﴿قالمه ياويلتي ألد ولنا مجوز وهذا بعلي هيما إن هذا لشيء مجيبه ﴾

وكان الحق معها، لائه طبقاً للآية ٢٩ من سورة الذاريات، فإنّها كانت في شبابها عاقراً، وحين بشرت بالولد كان عمرها ـ كما يقول المفسّرون وتذكره التوراة في سفر التكوين ـ تسعين عاماً أو أكثر، أمّا زوجها إبراهيم علي فكان عمره مئة عام أو أكثر.

السؤال: وهنا ينقدح سؤال وهو: لم استدلّت سارة على عدم الإنجاب بكبر سنّها وكبر سنّ زوجها، في حين أننا نعلم أنَّ النساء عادة يصبحن آيسات بعد الخسمسين لإنقطاع «الحيض» أو «العادة» واحتال الإنجاب في هذه المرحلة بالنسبة لهنّ ضعيف، أمّا الرجال فقد أثبتت التجارب الطبيعية أنّهم قادرون على الإنجاب لسنين أطول...؟

الجواب: والجواب على هذا السؤال واضح: فإنّ الرجال وإن كانوا قادرين على الإنجاب، ولكن يضعف احتاله كلما طعنوا في السنّ، ولذا فطبقاً للآية ٥٤ من سورة الحجر نجدُ إبراهيم نفسه متعجباً من هذه البشرى لكبر سنّه، أضف إلى ذلك فإنّ سارة من الناحية النفسية لعلها لم تكن منفردة بهذه المشكلة (العقم) وأرادت اقحام زوجها معها.

ا. إنّ جملة ﴿ رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت ﴾ يمكن أنّ تكون خبرية، وهي حال، كما يمكن أن تكون بمعنى الدعاء أيضاً، ولكن الاحتمال الأوّل أقرب.

ذلك الربّ الذي نجّى إيراهيم من مخالب نمرود الظالم، ولم يصبه سوء وهم في قلب النار، هو ذلك الربّ الذي نصر إيراهيم محطم الأصنام ـ وهو وحيد ـ على جميع الطواغيت، وأَلْهُمَهُ القدرة والإستقامة والبصيرة.

وهذه الرحمة الإلهيّة لم تكن خاصّة بذلك اليوم فحسب، بل هي مستمرة في أهل همذا البيت، وأي بركة أعظم من وجود رسول الله محمّد ﷺ والأثمّة الطاهرين ﷺ في هذه الأسرة وفي هذا البيت بالذات.

واستدل بعض المفسّرين بهذه الآية على أنّ الزوجة تعدّ من «أهل البيت» أيسضاً، ولا يختص هذا العنوان بالولد والأب والأم، وهذا الاستدلال صحيح طبعاً، وحتى مع غيض النظر عن الآية هذه، فإنّ كلمة «أهل» من حيث المحتوى تصعّ بهذا المعنى، ولكن لا مانع أبداً أن يخرج جماعة من أهل بيت النّبوة من الناحية المعنوية بسبب انحرافهم من أهل البيت «وسيأتي مزيد من الإيضاح والشرح في هذا الصدد إن شاء الله ذيل الآية ٣٣ من سورة الأحزاب».

وقالت ملائكة الله لمزيد التأكيد على بشارتهم وكلامهم في شأن الله ﴿ لِلله حميد مجيد ﴾ الواقع إن ذكر هاتين الصفتين لله تعالى له علاقة بالجملة السابقة، لأن كلمة «حميد» تعنى من له أعيال محدوحة وتستوجب الثناء والحمد، وقد جاء صفة لله ليشير إلى نعمه الكثيرة على عباده ليُحمد عليها، وأمّا كلمة «مجيد» ف تطلق على من يهب النعم حتى قبل استحقاقها.

ترى هل من العجيب على ربّ له هذه الصفات أن يعطي مثل هذه النعمة العظيمة أي الابناء الصالحين لنبيّه الكريم؟!

8003

فَكُمَّاذَهَبَ عَنْ إِزَهِمَ ٱلرَّوْعُ وَجَاءَتْهُ ٱلْبُشْرَى يَجُدِلْنَافِى فَوْمِرلُوطِ ﴿ إِنَّهُ إِنَّا إِنَّا مِمَ لَحَلِيمُ أَوَّهُ مُنِيبٌ ﴿ مَنْ يَتَإِنَزِهِمُ أَعْرِضْ عَنْهَ لَذَّ آلِنَهُ وَلَدْجَاءَ أَمْرُ رَبِكَ وَإِنَّهُمْ ءَانِيمِمْ عَذَابُ غَيْرُمَ دُودٍ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمُ أَعْرِضُ عَنْهَ لَذَابُ غَيْرُمَ دُودٍ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمَ عَلَي

## الأفسير

رأينا في الآيات السابقة أنّ إبراهيم عرف فوراً أنّ أضيافه الجدد لم يكونوا أفراداً خطرين أو يخشى منهم، بل كانوا ﴿رسل الله﴾ على حد تعبيرهم، ليؤدوا وظيفتهم التي أمروا بها في قوم لوط.

ولما ذهب الهلع والخوف عن إيراهيم من أولئك الأضياف، ومن ناحية أخرى فقد بشروه بالوليد السعيد، شرع فوراً بالتفكير في قوم لوط الذين أرسل إليهم هؤلاء الرسل «الملائكة» فأخذ يجادلهم ويتحدث معهم في أمرهم ﴿ قُلْمًا دُهِبِ مِنْ لِبراهيم الرّوع وجالته البشرى يجادلنا في قوم لوط﴾ أ.

وهنا يمكن أن ينقدح هذا السؤال، وهو: لم تباحث إيراهيم الله وجادلهم في قوم آثمين ظالمين \_كقوم لوط \_ وقد أمروا بتدميرهم، في حين أنّ هذا العمل لا يتناسب مع نبيّ، خاصّة إذا كان إيراهيم الله في عظمته وشأنه؟

لهذا فإنّ القرآن يعقّب مباشرة في الآية عن شفقة إيراهيم وتوكله على الله فيقول: ﴿ لِمَنْ اللهِ فيقول: ﴿ لِمَنْ اللهِ فيقول: ﴿ لِمِنْ اللهِ فَيَقُولُ: ﴿ لِمِنْ اللهِ فَيَقُولُ: ﴿ لِمُنْ اللهِ فَيُعْرِبُ ﴾ ` .

١. كلمة «رَوْع» على وزن «تَوع» معناها «الخوف والوحشة» وكلمة درُوْع» على وزن «نوح» معناها «الروح» أو قسم منها الذي هو محل الخوف ومركزه، لمزيد الإيضاح تراجع المعاجم اللغوية.

٢. والحليم، مُشتق من والحلم، وهو: والأناة، ووالصبر، في سبيل الوصول إلى هدف مقدّس، ووالأوّاه، في

في الواقع هذه الكلبات الثلاث المجملة جواب على السؤال المشار إليه آنفاً. وتوضيح ذلك: إنّ هذه الصفات المذكورة لإبراهيم تشير إلى أنّ بجادلته كانت ممدوحة، وذلك لأنّ إيراهيم لم يتضح له أنّ أمر العذاب صادر من قبل الله بصورة قطعية، بل كان يحتمل أنه لا يزال لهم حظ في النجاة، ويحتمل أنهم سير تدون عن غيهم ويتعظون، ومن هنا فما زال هناك بجال للشفاعة لهم... فكان راغباً في تأخير العذاب والعقاب عنهم، لأنه كان حليماً، ومشفقاً وأوّاهاً ومنيباً إلى الله.

فما ذكره البعض - من أنّ مجادلة إيراهيم إذاكانت مع الله فلا معنى لها، وإذاكانت مع رسله فهم أيضاً لا يستطيعون أن يفعلوا شيئاً من أنفسهم، فعلى كل حال ف المجادلة هذه غمير صحيحة \_ مجانب للصواب، لأنّه لاكلام في الحكم القطعي، أمّا لوكان الحكم غير قطعي فمع تغيير الظروف وتبدل الأوضاع يمكن تغييره، لأنّ طريق الرجوع لا زال مفتوحاً، وبتعبير آخر: فإنّ الاوامر في هذه الحالة مشروطة لا مطلقة.

وأمّا من احتمل أنّ المجادلة كانت مع الرسل في شأن نجاة المؤمنين، واستشهدوا على هذا القول بالآيتين ٣١ و ٣٢ من سورة العنكبوت ﴿ ولمّا جاسه رسلتا لِبراهيم بالبشرى قالوا لِنّا مهلكوا أهل هذه القرية إنّ أهلها كانوا ظالمين \* قال لِنّ فيها لوطاً قالوا تحن أعلم بحن فيها لننجينه وأهله إلا لمرأته كانت من الغابرين ﴾.

فهذا الاحتال غير صحيح أيضاً، ولا ينسجم مع الآية التي تأتي بعدها حيث تقول الآية التالية: إنّ الرسل قالوا لإبراهيم مباشرةً مأن أعرض عن اقتراحِك لأنّ أمر ربّك قد تحقق والعذاب نازل لا محالة.

## ﴿يَا لِبِرَاهِيمِ لَعَرَضَ مِنْ هَذَا لِلَّهِ قَدْجًا. فَعَرَرَبُكَ وَلِنِّهِمُ آتَيْهُمُ عَذَٰلِهِ غَيْرِهُردود﴾.

والتعبير بدرتك» لايدل على أنّ هذا العذاب خالٍ من الطابع الانتقامي فحسب، بل يدل أيضاً على أنّه علامة لتربية العباد وإصلاح المجتمع الإنساني.

وما نقرؤه في بعض الرّوايات أنّ إيراهيم الله قال لرسل الله: إذا كان بين هؤلاء القوم مئة مؤمن فهل يعذب المؤمنون؟ قالوا: لا فقال: إذا كان بينهم خمسون مؤمناً؟ فقالوا: لا أيضاً.

الأصل: كثير التحسّر والآه سواء من الخوف من المسؤولية التي يحملها أو من المصائب، والمنيب من الإنابة أي الرجوع.

قال: فإذا كان بينهم ثلاثون مؤمناً؟ قالوا: لا. قال: فإذا كان بينهم عشرة؟ قالوا: لا. قال: فإذا كان بينهم خمسة؟ قالوا: لا. قال: فإذا كان بينهم مؤمن واحد؟ قالوا: لا. قال: فإنّ فيها لوطاً. قالوا: نحن أعلم بمن فيها لننجينه وأهله إلا امرأته لي. الخ.

فمثل هذه الرّواية لا تدل بوجه مطلق على أنّ الجادلة اقتصرت على هذا الكلام؛ بلكان ذلك منه بالنسبة إلى المؤمنين، وهو شيء آخر غير مجادلته عن الكفّار. ومن هنا يتّضح أنّ الآيات التي وردت في سورة العنكبوت لا تنافي هذا التّفسير أيضاً «فتدبّر».

<sup>·</sup> راجع تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٢٦؛ اصول الكافي، ج ٥، ص ٥٤٦، ح ٦.

وَلَمَّاجَآءُهُ وَالَهُ الْوَكُلُ الْوَكُلُ الْوَكُلُ الْوَكُلُ الْوَكُ الْوَلَا الْعَالَ الْوَلَّ الْوَلْمُ عَلَى الْوَلْمَ الْمَالِيَ اللَّهُ وَمِن فَبَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيِّ الْوَقَالَ يَنْقُومِ هَتَوُلاَ عَمَلُونَ السَّيِّ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَلَا تَعْمَلُونَ السَّيِّ اللَّهُ اللَّهُ وَكَلا تَعْمُرُونِ فِي ضَيْفِي اللَّهُ اللَّهُ وَكُلا تَعْمُرُونِ فِي ضَيْفِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُلا تَعْمُرُونِ فِي ضَيْفِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُلا تَعْمُرُونِ فِي ضَيْفِي اللَّهُ اللَّ

# التفسير

#### قوم لوط ومياة المزي:

مرّت في آياتٍ من سورة الأعراف إشارة إلى شيء من مصير قوم لوط، وفسّرنا ذلك في محلّه، وهنا يتناول القرآن الكريم \_وبمناسبة ما ذكره من قصص الأنبياء وأقوامهم وبما ورد في الآيات المتقدمة عن قصّة لوط وقومه \_قسماً آخر من حياة هؤلاء القوم المنحرفين الضالين ليتابع بيان الهدف الأصلى ألا وهو سعادة المجتمع الإنساني ونجاته بأسره.

يبيّن القرآن الكريم في هذا الصدد أوّلاً... أنّه لما جاءت رسلنا لوطاً طار هلعاً وضاق بهم ذرعاً وأحاط به الهمّ من كل جانب ﴿ولها جاءت رسلنا لوطاً سين، بهم وضاق يهم درما﴾.

وقد ورد في الرّوايات الإسلامية أنّ لوطاً كان في مزرعَته حيث فوجى، بعدد من الشباب الوسيمين الصِباح الوجو، قادمون نحو، وراغبون في النّزول عنده ولرغبته بالستضافتهم من جهة، ولعلمه بالواقع المرير الذي سيشهده في مدينته الملرّثة بالانحراف الجنسى من جهة أخرى، كل ذلك أوجب له الهم...

ومرّت هذه المسائل على شكل أفكار وصور مرهقة في فكره، وتحدث مع نفسه ﴿وقالُ هَذَا يُومُ عصيب﴾، لاحتمال الفضيحة والتورط في مشاكل عويصة.

كلمة (سيىء) مشتقة من ساء، ومعناها عدم الإرتياح وسوء الحال، و «الذرع» تعني «القلب» على قول، وقال آخرون: معناها «الخُلق» فعلى هذا يكون معنى ﴿ فَاق بِهُم دُرُما ﴾ أنّ قلبه أصيب بتأثر شديد لهؤلاء الأضياف غير المدعوين في مثل هذه الظروف الصعبة.

ولكن بحسب ما ينقله «الفخر الرازي» في تفسيره عن «الأزهري» أنّ الذرع في هنذه الموارد يعني «الطاقة» وفي الأصل معناه الفاصلة بين اذرع البعير أثناء سيره.

وطبيعي حين يحمل البعير أكثر من طاقته فإنّه يضطر إلى تقريب خطوات وتـقليل الفاصلة بين خطوات، وبهذه المناسبة وبالتدريج استعمل هذا المـعنى في عـدم الإرتـياح والإستثقال من الحوادث.

ويستفاد من بعض كتب اللغة ككتاب «القاموس» أنّ هذا التعبير إنّما يستعمل في شدة الحادثة بحيث يجد الإنسان جميع الطرق بوجهه موصدة.

وكلمة «عصيب» مشتقة من «العصب» على زنة «الكلب» ومعناه ربط الشيء بالآخر وشده شداً محكماً، وبما إنّ الحوادث الصعبة تشدُّ الإنسان وكانَها تسلبه راحته فيظل مبلبل الأفكار سُمِّيت «عصيبة» وتطلق العرب على الأيّام شديدة الحر أنّها عصيبة أيضاً.

وعلى كل حال، فإنّ لوطاً لم يجد بدأ من أن يأتي بضيوفه إلى البسيت ويسقوم بسواجب الضيافة ولكنّه حدّثهم في الطريق ـ عدة مرّات ـ أنّ أهل هذه المدينة مستحرفون وأشرار ليكونوا على حذر منهم.

ونقرأ في إحدى الرّوايات أنّ الله سبحانه أمر ملائكته أن لا يعذبوا قوم لوط حتى يعترف لوط عليهم ثلاث مرّات، ومعنى ذلك أنّه حتى في تنفيذ حكم الله بالنسبة لقوم ظالمين لابدٌ من تحقق موازين عادلة في المحاكمة، وقد سمع رسل الله شهادة لوط في قومه ثـلاث مرّات أثناء الطريق \.

وورد في بعض الرّوايات أنّ لوطاً أخّر ضيوفه كثيراً حتى حلول الليل، فلعله يستطيع أن يحفظ ماء وجهه من شرور قومه، ويقوم بواجب الضيافة دون أن يُساء إلى أضيافه، ولكن ما عسىٰ أن يفعل الإنسان إذا كان عدوه داخل بيته، وكانت امرأة لوط امرأة كافرة وتساعد قومه الظالمين، وقد اطلعت على ورود هؤلاء الأضياف إلى بينها، فيصعدت إلى

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وأصول الكافي، ج ٥، ص ٥٤٧، ح ٦.

أعلى السطح وصفقت بيديها أوّلاً، ثمّ بإشعال النّار وتصاعد الدخان أعلمت جماعة مـن هؤلاء القوم بأنّ طعمة دسمة قد وقعت في «الشِباك» .

يقول القرآن الكريم في هذا الصدد ﴿ وجاء قومه يُمرمون اليه ﴾ أوكانت حياة هـؤلاء القوم مسودة وملطخة بالعار ﴿ ومن قبلُ كانوا يحطون السّيّنات ﴾ فكان مسن حـق لوط أن يضيق ذرعاً ويصرخ ممّا يرى من شدّة استيائه و ﴿قال يا قوم هؤلا عِناتي هنّ أطهر لكم ﴾ فأنا مستعد أن أزوجهن إيّاكم ﴿ فَاتّقُوا الله ولا تَعْزُون في ضيفي أليس منكم رجل رشيد ﴾ يصدكم عن هذه الأعمال الخزية وينصحكم بالإقلاع عنها.

ولكن هؤلاء القوم المفسدين أجابوا لوطاً بكل وقاحة وعدم حياء و ﴿قَالُوالقَدُ عَلَمُعُهُمُا لِنَا فِي بِنَاتِكُ مِنْ حَتَى وَلِثْكُ لِتَعِلَمُ مَا نَرِيدٍ ﴾

وهنا وجد لوط – هذا النّبي العظيم – نفسه محاصراً في هذه الحدادثة المريرة فسنادى وهنا وجد لوط – هذا النّبي العظيم – نفسه محاصراً في هذه الحدادثة المريرة فسنادى وخقال لو لنّ لي بكم قوقً أو سند من العشيرة والأتباع والمعاهدين الأقوياء حتى اتغلّب عليكم ﴿ أُو آوي إلى رَكَنْ شديد﴾.

#### بحوث

العبارة التي قالها لوط عند هجوم القوم على داره وأضيافه \_ ﴿ هؤلا مِناتِي هِ فَ أَطْهِرِ لَكُمْ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ اللَّهِ فَهِنَ حَلَلَ لَكُمْ وَلا تَمْ تَكُبُوا الإَثْمُ وَالذَّنْبِ \_ أَسَارَتَ بِينَ اللَّهُ مِنْ حَلَلُ لَكُمْ وَلا تَمْ تَكْبُوا الإَثْمُ وَالذَّنْبِ \_ أَسَارَتَ بِينَ اللَّهُ مِنْ حَلَّا أَسُلُلَةً:

أَوْلاً: هل المراد من ﴿هؤلا بناتي﴾ بنات لوط على وجه الحقيقة والنسب؟! في حين أنّ عدد هن \_ وطبقاً لما ينقل التاريخ \_ ثلاث أو أثنتان فحسب، فكيف يعرض تزويجهن على هذه الجهاعة الكثيرة؟!

أم أنّ المراد من قوله ﴿هؤلا بناتو» بنات «القبيلة» والمدينة، وعادة ينسب كبير القوم ورئيسهم بنات القبيلة اليه ويطلق عليهنّ «بناتي».

١٠ تفسير الميزان، بع ١٠، ص ٣٦٢؛ اصول الكافي، ج ٥، ص ٥٤٦، ح ٦.

٢- «يُهرهون» مشتقّة من «الإهراع» ومعناها السياقة الشديدة، فكأنّما تسوق غريزة هؤلاء إيّاهم بشدّة إلى أضيافه.

الاحتمال الثَّاني يبدو ضعيفاً لأنَّه خلاف الظاهر.

والصحيح هو الإحتال الأوّل، لأنّ الذين هجموا على داره وأضيافه كانوا ثلّة من أهل القرية لا جميعهم فاقترح عليهم لوط ذلك الاقتراح، أضف إلى ذلك أنّ لوطاً كان يريد أن يبدي مُنتهى إيثاره وتضحيته لحفظ ماء وجهه وليقول لهم: إنّي مستعد لتزويجكم من بناتي لتُقلعوا عن آثامكم وتتركوا أضيافي فلعل هذا الإيثار المنقطع النظير يسردعهم ويسوقظ ضهائرهم التي غطتها السيئات.

ثانياً: هل يجوز تزويج البنات المؤمنات أمثال بنات لوط من الكفّار حتى يقترح عليهم لوط ذلك؟!

وقد أجيب على هذا السؤال من طريقين.

الأوّل: إنّ مثل هذا الزواج في مذهب لوط \_كها في بداية الإسلام \_لم يكن محرماً، ولذلك فإنّ النّبي ﷺ زوّج ابنته زينب من أبي العاص القبل أن يسلم، ولكن هذا الحكم نسخ بعدئذ ".

الثّاني: إنّ المراد من قول لوط ﷺ كان زواجاً مشروطاً بالإيمان، أي هؤلاء بناتي فتعالوا وآمنوا لأزوجهن إيّاكم.

ويتّضح أنّ الإشكال على النّبي لوط \_ من أنّه كيف يزوج بناته المطهرات من جماعة أوباش \_غير صحيح، لأنّ عرضه عليهم ذلك الزواج كان مشروطاً بالإيمان وليثبت منتهى علاقته بهدايتهم.

7- ينبغي الإلتفات إلى أنّ كلمة «أطهر» لا تعني بمفهومها أنّ عملهم المخزي والسيء كان «طاهراً» ولكن الزواج من البنات «أطهر»، بل هو تعبير شائع في لسان العرب ـ ولغات أخرى ـ في المفاضلة والمقايسة بين أمرين، مثلاً يقال لمن يسوق بسرعة رعناء «الوصول المتأخّر خير من عدم الوصول أبداً» أو «الاعراض عن الطعام المشكوك أفضل من إلقاء الإنسان بنفسه إلى التهلكة» ونقراً في بعض الرّوايات مثلاً أنّ الإمام الصادق الله حين يشعر بالخطر الشديد و «التقيّة» من خلفاء بنى العباس يقول «والله لنن أفطر يوماً من شهر رمضان بالخطر الشديد و «التقيّة» من خلفاء بنى العباس يقول «والله لنن أفطر يوماً من شهر رمضان

ا. بحارالانوار، ج ١٩، ص ٣٤٨. (والملفت أنّ ابي العاص كان ابن اخت خديجة وابن خالة زينب).
 ٢٠ التفسير الكبير؛ وسائل الشيعة، ج ٢١، ص ١١٠، ح ٢٦٦٥٢.

أحبّ إليّ من أن تضرب عنقي» أ

مع أنّه لا القتل محبوب ولا هو أمر حسن بنفسه، ولا عدم الوصول أبداً، ولا أمثالهما.

٣- تعبير لوط ﴿ أليس هنكم رجل رشيد ﴾ في آخر كلامه مع قومه المنحرفين يكشف عن هذه الحقيقة، وهي أن وجود رجل ـ ولو رجل واحد رشيد ـ بين قوم ما وقبيلة ما يكني لردعهم من أعمالهم المخزية، أي لوكان فيكم رجل عاقل ذو لبّ ورشد لما قصدتم بيتي ابتغاء الإعتداء على ضيني!

هذا التعبير يوضح بجلاء أثر «الرّجل الرّشيد» في قيادة المجتمعات الإنسانية، وهو الواقع الذي وجدنا غاذج كثيرة منه على امتداد التاريخ.

٤-من العجيب أن هؤلاء القوم المنحرفين الضالين قالوا للوط: ﴿ هَالنّا فِي بِنَاتِكَ هِنْ حَقَّهُ وَهَذَا التعبير كَاشَفَ عَنْ غَاية الانحراف في هذه الجهاعة، أي إنّ مجتمعاً منحرفاً ملوثاً بلغ حدّاً من العمى بحيث يرى الباطل حقّاً والحقّ باطلاً!!

فالزواج من البنات المؤمنات الطاهرات لا يعدّ حقاً عندهم، وعلى العكس من ذلك يعدّ الانحراف الجنسي عندهم حقّاً.

إنّ الإعتياد والتطبع على الإثم والذنب يكون في مراحله النهائية والخطرة عندما يُتصور أنّ أسوأ الأعمال وأخزاها هي «حق عند صاحبها» وأنّ أنق الإستمتاع الجنسي وأطهره أمرٌ غير مشروع.

ونقرأ في حديث للإمام الصّادق الله في تفسير الآيات المتقدمة أنّ المقصود بالتوّة هو القائم من آل محمد وأنّ «الركن الشديد» هم أصحابه الذين عددهم ٣١٣ شخصاً ٢.

وقد تبدو هذه الرّواية عجيبة وغريبة إذكيف يمكن الاعتقاد أنّ لوطاً كان يتمنّى ظهور مثل هذا الشخص مع أصحابه المشار إليهم آنفاً.

ولكن التعرف على الرّوايات الواردة في تفسير آيات القرآن حتى الآن يعطينا مثل هذا الدرس، وهو أنّ قانوناً كلياً يتجلى غالباً في مصداقه البارز، فني الواقع إنّ لوطاً كان يتمنى أن يجد قوماً ورجالاً لديهم تلك القدرة والقوّة الروحيّة والجسمية الكافية لإقامة حكومة العدل الإلهيّة... كما هي موجودة في أصحاب المهدي «عجّل الله فرجه الشّريف» الذين يشكّلون حكومة عالمية حال ظهور الإمام المهدي «عجّل الله فرجه الشّريف» وقيامه،

<sup>﴿</sup> وسائل الشيعة، ج ٧، ص ٩٥، كتاب الصوم باب ٥٧.

۲۰ تفسیر البرهان، ج ۲، ص ۲۲۸؛ بحارالانوار، ج ۱۲، ص ۱۷۰، ح ۳۰.

لينهض بهم ويواجه الانحراف والفساد فيزيله عن بكرة أبيه ويبير هؤلاء القوم الذين لا حياء لهم.

8003

قَالُواْ يَلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِكَ لَن يَصِلُوٓ الْإِلَيْكُ فَاسْرِ بِأَهْ لِكَ بِقِطْعِ مِنَ ٱلْيَلِ وَلَا يَلْنَفِتَ مِن اللَّهُ مُصِيبُهُ مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ أَلَيْسَ مِن حَكُمْ أَحَدُ إِلَّا أَمْرَ أَنكَ إِنَّهُ مُصِيبُهُ مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ أَلَيْسَ مِن الصَّبِحُ بِقَرِيبٍ ( فَ فَلَمَّا حَكَاةً أَمْرُ نَا جَعَلْنَا عَلِيمَ استافِلَهَا وَأَمْطَرَ نَا عَلَيْهَا الصَّبْحُ بِقَرِيبٍ ( فَ فَلَمَّا حَكَاةً أَمْرُ نَا جَعَلْنَا عَلِيمَ استافِلَهَا وَأَمْطَرَ نَا عَلَيْهَا وَالْعَلَى اللَّهُ اللللَّ

# الأغسير

### عاقبة المماعة الظَّالمة:

وأخيراً حين شاهد الملائكة ﴿رسل الله﴾ الأضياف، ما عليه لوط من عذاب النفس كشفوا «ستاراً» عن أسرار عملهم و﴿قَالُوا يَا لُوط لِنَّا رسل ربِّك لَنْ يَصَلُوا اللَّمِكِ.

الطريف هنا أنّ ملائكة الله لم يقولوا: لن يصلنا سوء وضرر، بل قالوا: لن يصلوا إليك بالوط فيؤذوك ويسيؤوا إليك!

وهذا التعبير إمّا لأنهم كانوا يحسبون أنهم غير منفصلين عن لوط لأنهم أضيافه على كل حال، وهنك حرمتهم هنك لحرمة لوط. أو لأنهم أرادوا أن يفهموا لوطاً بأنهم رسل الله، وأنّ عدم وصول قومه إليهم بالإساءة أمر مسلم به، بل حتى لوط نفسه الذي هو رجل من جنس أولئك لن يصلوا إليه بسوء، وذلك بلطف الله وفضله.

نقراً في الآية ٣٧ من سورة القمر ﴿ ولقد راودوه من ضيفه قطهسنا لَمينهم ﴾ وهذه الآية تدل على أنّ هؤلاء الجماعة الذين أرادوا السوء بأضياف لوط، فقدوا بصرهم بإذن الله، فلم

يستطيعوا الهجوم عليهم. ونقرأ في بعض الرّوايات - أينضاً - أنّ أحد الملائكة غنتيي وجوههم بحفنة من التراب فعموا جميعاً. \

وعلى كل حال، فاطلاع لوط على على حال أضيافه ومأموريتهم نزل كالماء البارد على قلبه المحترق وأحس بلحظة واحدة أن ثقلاً كبيراً من الغم والحيرة قد أزيل عن قلبه، وأشرقت عيناه بالسرور والبهجة، وعلم أنّ مرحلة الغم والحيرة اشرفت على الانتهاء، ودنا زمن السرور والنجاة من مخالب هؤلاء القوم المنحرفين المتوحشين.

ثمّ أمر الأضيافُ لوطاً \_مباشرة \_أن برحل هو وأهله من هذه البلدة وقالوا: ﴿قَاسُو عِأَهُلُكُ مِقَطْعُ مِنْ اللَّيْلِ﴾ ٢٠.

ولكن كونوا على حذر ﴿ولا يِلتقت منكم أحد﴾ إلى الوراء ﴿إِلَّا لمِرْلَتُك لِلَّهُ مَصيبِها مِا أصابِهم﴾ لتخلّفها عن أمر الله وعصيانها مع العُصَاة الظّلَمَة.

وفي قوله تعالى: ﴿الايلتفسه منكم أحد﴾ عند المفسّرين احتالات عديدة.

الأوّل؛ لا ينظر أحد إلى ورائه مديراً وجهه إلى الخلف.

الثّاني: لا تفكروا بما تركتم خلفكم من الأموال ووسائل المعاش، إنّا عليكم أن تنجوا أنفسكم من الهلاك.

النَّالث؛ لا يتخلف منكم أحد عن هذه القافلة الصغيرة.

الرّابع: إنّ الأرض ستضطرب حال خروجكم وسنتبدأ سقدمات العـذاب فــاهربوا بسرعة ولا تلتفتوا إلى الوراء...

١. أصول الكافي، ج ٥، ص ٥٤٦، ح ٥. ورد ثلاثة تفاسير في تفسير العبارة «فأخذ كفّاً...» أنّه كيف عميت أبصار المتجاوزين على ضيوف نبى لوططَّئِلًا :

اً) أنّ جبرتيلﷺ أشار باصبعه إليهم فأعماهم. كما ورد في العبارة: «فلما دخلوا أهدى جبرتيل باصبعه نحوهم فذهبت أعينهم». أصول الكافي، ج ٨، ص ٣٢٩، ح ٥٠٥.

ب) ضرب جبرئيل بجناحيه على وجوههم فطمسها.

ج) أمر جبر تبل النظر نبي لوط أن يأخذ كفاً من التراب فيضرب به على وجوههم وذلك في العبارة: «فخذ كفاً من بطحاء الأرض فاضرب وجوههم».

٢. «أسر» مشتق من «الإسراء» وهو المسير ليلاً، وذكر الليل في الآية من باب توكيد الموضوع، والقطع معناه ظلمة الليل، إشارة إلى أن يتحرك والناس نيام أو مشغولون عنه بالشراب وحلك الليل ليخرج وهم في غفلة

ولكن لا مانع من الجمع بين هذه الاحتالات كلها في الآية ١.

وخلاصة الأمر فإنّ آخر ما قاله رسل الله -أي الملائكة \_للوط الله : إنّ العذاب سينزل قومه صباحاً. ومع أوّل شعاع للشمس سيحين غروب حياة هؤلاء: ﴿إِنّ مومدهم الصبح﴾. ونقرأ في بعض الرّوايات أنّ الملائكة حين وعدوا لوطاً بنزول العذاب صباحاً، سأل لوط الملائكة لشدة ما لقيه من قومه ممّا ساءَه، وجرح قلبه وملاً، همّاً وغمّا أن يعجلوا عليهم بالعذاب في الحال فإنّ الأفضل الإسراع، ولكن الملائكة طمأنوه بقولهم: ﴿اليس الصبح بقريب﴾.

وأخيراً دنت لحظة العذاب وتصرّمت ساعات انتظار لوط النّبي عليه ، وكما يقول القرآن الكريم ﴿فلقاجا، لَمرنا جعلنا ماليها سافلها ولعطرنا عليها حجارة من سجيل منضود﴾.

وكلمة «سجّيل» فارسية الأصل، وهي مركبة من «سنگ» ومعناها الحــجارة و«كِــل» ومعناها الحــجارة و«كِــل» ومعناها الطين، فعلى هذا هي شيء لاصلباً كالحجارة ولا رخواً كالزهرة، وإنّما هي برزخ «وسط» بينهها.

و«المنضود» من مادة «نضد» ومعناه كون الشيء مصفوفاً وموضوعاً بشكل مستتابع ومتراكم، أي إنّ هذا المطركان متتابعاً سريعاً إلى درجة حتى كأنّ هذه الأحجار تتراكب بعضها فوق بعض فتكون «منضودة».

ولكن هذه الأحجار ليست أحجاراً عادية، بل هي أحــجار فـيها عــلامات عــندالله ﴿مسوّمة عندريّك﴾

ولا تتصوروا أنّ هذه الأحجار مخصوصة بقوم لوط، بل ﴿ وها هي من الظالمين ببعيد ﴾. هؤلاء القوم المنحرفون ظلموا أنفسهم وظلموا مجتمعهم، لعبوا بمصير أمتهم كها استهزؤوا بالإيمان والأخلاق الإنسانيّة، وكلّها نصحهم نبيّهم باخلاص وحرقة قــلب لم يسمعوا له

١. في قوله ﴿إِلَّا امرأتك﴾ هذا الاستثناء من أي جملة هو؟ للمفسّرين احتمالان: والأوّل، إنّه يعدّ استثناء من ﴿لَا يَلْتَفْت منكم أحد﴾ ومفهومها أنّ لوطاً وأهله بما فيهم امرأته تحركوا للخروج من المدينة ولم يلتفت منهم أحد كما أمرهم الرسل، إلا امرأة لوط فإنّها بحكم علاقتها بقوم لوط و تأثرها على مصيرهم، وقفت لحظة ونظرت إلى الوراء، وطبقاً لبعض الرّوايات أصابها حجر من الأحجار التي كانت تهوي على المدينة فقتلت به. والثاني، إنّه استثناء من جملة ﴿فأسر بأهلك﴾ فيكون ممناها أنّ جميع أهله ذهبوا معه ولكن امرأته بقيت في المدينة ولم يأخذها لوط معه، ولكن الاحتمال الأوّل أنسّبُ.

وسخروا منه، وبلغت صلافتهم وعدم حيائهم حدّاً أنّهم أرادوا الاعتداء على ضيوف زعيمهم ويهتكوا حرمتهم.

هؤلاء الذين كانوا قد قلبواكل شيء يجب أن تنقلب مدينتهم عليهم، ولا يكني أن يغدو عاليها سافلها، بل ليمطروا بوابلٍ من الأحجار تدمّر كل شيء من «معالم الحياة» هناك ولا يبق منهم سوى صحراء موحشة وقبور مظلمة تحت ركام الأحجار الصغيرة.

وهل أنّ الذين ينبغي معاقبتهم هم قوم لوط فحسب؟ قطعاً لا. فكل جماعة منحرفة وأمّة ظالمة ينتظرها مثل هذا المصير، فتارة تكون تحت وابل الأحجار، وأخرى تحت ضربات القنابل المحرقة، وحيناً تحت ضغط الاختلافات الاجتاعية القاتلة، وأخيراً فإنّ لكلّ شكلاً من العذاب وصورة معينة.

### بحوث

### ١- لِهُ كان العذاب صباماً؟

ملاحظة الآيات المتقدمة تثير في ذهن القارى، هذا السؤال، وهو أيّ أثر للصبح في هذا الأمر، ولِمَ لم ينزل العذاب في قلب الليل البهيم؟!

ترى هل كان ذلك لأنّ الجهاعة الذين هجموا على دار لوط فعموا وعادوا إلى قــومهم وحدّ ثوهم بما جرى لهم، فحينئذٍ فكر أولئك بما حدث! وإنّ الله أمهلهم إلى الصباح لعــلهم ينتبهون ويتوبون؟

أو أنّ الله لم يرد الاغارة عليهم في الليل، ولذلك فقد أمر الملائكة أن ينتظروا حتى يحين الصباح؟!

لم يرد في كتب التّفسير شيء من هذا، ولكنّ ما ذكرناه أنفأ احتالات تستحق المطالعة.

# ٢ـ لَمِ قلب الله عاليها سافلها؟

قلنا: إنّ العذاب ينبغي أن يتناسب مع الإثم، وحيث إنّ هؤلاء القوم قلبواكل شيء عن طريق الانحراف الجنسي فإنّ الله جعل مدنهم عاليها سافلها أيـضاً، وحـيث كـانوا داتماً يتقاذفون بالكلمات البذيئة فيا بينهم، فإنّ الله امطرهم بحجارة لتتهاوى على رؤوسهم أيضاً.

## ٣\_ لماذا الوابل من الأممار؟ا

وهل كان إمطارهم بالأحجار الصغيرة قبل انقلاب المدن، أو كان مقترناً ومتزامناً معها. أو بعدها؟!

هناك أقوال بين المفسّرين، والآيات القرآنية لم تصرّح بشيء في هذا الشأن أيضاً، لأنّ الجملة عُطفت بالواو، وهي لمطلق العطف ولا يستفاد منها النرتيب.

ولكن بعض المفسّرين ـكصاحب المنار ـ يعتقد أنّ مطر الاحجار إمّا أن يكون قبل أن يقلب عاليها سافلها، أو مقترن مع القلب، وذلك لينال بعض الأفراد الذيـن التـجأوا إلى زاوية أو معزل ولم يدفنوا تحت الأنقاض جزاءهم العادل ولا تبق لهم فرصة للهروب.

والرّواية التي تقول: إنّ أمرأة لوط حين سمعت الصوت والتفتت لترى ما حدث أصابها حجر في الحال فقتلها، ﴿ هذه الرّواية تدل على أنّ الأمرين «القلب ووابل المـطر» حـدثا مقترنين.

ولكن لو تجاوزنا عن ذلك فما يمنع أن يكون وابل الأحجار ــ لتشديد العذاب ــ بعد قلب المدن عاليها سافلها، لتتوارى أرضهم وتنمحي آثارها تماماً.

#### ٤\_ لماذا العلامة المتميّزة؟١

قلنا: إنّ جملة ومسوّمة عندريك تفهمنا هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ هذه الأحبار كانت ذوات علائم خاصّة ومميزة عند الله سبحانه... ولكن كيف كانت علاماتها؟ هناك أقوال بين المفسّرين... فقال بعضهم: كان في هذه الأحجار علامات تدل على أنّها ليست كسائر الأحجار «العادية» بل هي خاصّة لنزول العذاب الإلهي لئلا تختلط مع سقوط الأحجار الأخرى، ولذا قال آخرون: إنّ هذه الأحجار لم يكن لها شبه مع أحجار الأرض بل تدل مشاهدة وضعها على أنّها أحجار سماويّة نزلت إلى الكرة الأرضية من خارجها.

وقال آخرون: هي علامات في علم الله، إنّ كل حجر منها يصيب شخصاً بـعلامته أو يستهدف نقطة معينة، وهي إشارة إلى دقة الحساب في عقاب الله وجزائه بحيث يعلم أيَّ شخص يصيبه أي حجر! وليست المسألة اعتباطيّة.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

### ٥\_ تمريم الانمراف المنسي

يُعدّ الميل الجنسي إلى المهائل «سواء وقع ذلك بين الرجال أو بين النساء» من الذنوب الكبيرة في الإسلام، وقد جعل الإسلام لكل من الحالتين حداً شرعياً.

فالحدّ الشرعي في «اللواط» هو القتل فاعلاً كان الرجل أم مفعولاً. وهناك طرق مبيّنة لهذا القتل وردت في الفقه الإسلامي وروايات المعصومين في هذا المجال، ويجب أن يعوّل على طرق معتبرة وقطعية - لإثبات هذا الذنب - فلا يكني لإقامة الحد الشرعي - وهو القتل هنا -حتى إقرار المذنب على نفسه ثلاث مرات، بل يجب أن يقرّ على نفسه أربع مرات على الأقل.

وأمّا الحدّ على المرأة في عملية المساحقة فيكون بعد الإقرار بالذنب على نفسها أربع مرات، أو شهادة أربعة شهود «وبالشرائط المذكورة في الفقه» مائة جلدة، وقسال بعض الفقهاء: إذا كانت المرأة التي تقوم بهذا العمل الشنيع ذات بعل فحدّها القتل.

وإقامة هذه الحدود لها شرائط دقيقة ذكرت في كتب الفقه الإسلامي.

والرّوايات التي تذم الميل الجنسي إلى المهائل والمنقولة عن قادة الإسلام كثيرة ومذهلة والمطالع لهذه الرّوايات يحسُّ أنّ قبح هذا الذنب ليس له مثيل بين الذنوب.

نقرأً مثلاً من هذه الرّوايات رواية عن الرّسول الأعظم ﷺ أنّه قال: «لمّا عمل قوم لوط ما عملوا بكت الأرض إلى ربّها حتى بلغت دموعها السّماء، وبكت السّماء حتى بلغت دموعها العرش، فأوحى الله إلى السّماء أن أحصبيهم وأوحى إلى الأرض أن اخسفى بهم» (

ونقرأ في حديث للإمام الصادق المنظِلِ أنّ النّبي تَنْظِلُهُ قال: «من جامع غلاماً جاء يوم القيامة جنباً لا ينقّيه ماء الدنيا، وغضب الله عليه ولعنه وأعدّ له جهنم وساءت مصيراً. ثمّ قال: إن الذكر يركب الذكر فيهتز العرش لذلك» ٢.

ونقرأ في حديث للإمام الصادق على «... والعامل على هذا من الرجال إذا بلغ أربعين سنة لم يتركه، وهم بقية سدوم. أمّا إني لست أعني بهم أنّهم بقيتهم أنّهم ولدهم، ولكنّهم من طينتهم، قال: قلت: سدوم التي قُلبت، قال: هي أربع مدائن «سدوم وصريم والدما وغميرا»... أو [ولدنا وعمورا] الخ... ".

تفسير البرهان، ج ۲، ص ۲۳۱؛ وسائل الشيعة، ج ۲۰، ص ۲۳۲، ح ۲۵۷۵۳.
 وسائل الشيعة، ج ۱۵، ص ۲٤٩.

ونقرأ في رواية أخرى عن الإمام أميرالمؤمنين عن الأمام أميرا لمؤمنين عن النبياء الله عن المرابعة والمتشبهات من النباء بالرجال» (.

## فلسفة تمريم الميول المنسية لأمثالها:

بالرغم من أنّ العالم الغربي ملي، بالانحرافات الجنسية، وأنّ هذه الأعمال السيئة قد باتت متعارفة بحيث ذكروا أنّ بعض الدول كبريطانيا وطبقاً لقانون صدر بكل وقاحة من المجلس النيابي «البرلمان» فيها يجوّز هذا الموضوع «اللواط أو السحاق» ولكن شيوع هذه المنكرات لا يخفف من قبحها ومن مفاسدها الأخلاقية والاجتاعية والنفسية.

بعض أتباع المذاهب المادّية الذين تلوّثوا بمثل هذه المنكرات يقولون: نحن لانجد محذوراً طبيّاً في هذا الأمر.

ولكنّهم لم يلتفتوا إلى أنّ كل انحراف جنسي له أثره السلبي في روحية الإنسان وبنائه النفسي يفقده توازنه.

توضيح ذلك، أنّ الإنسان الطبيعي والسليم يميل إلى المخالف من جنسه، أي إنّ الرجل يميل إلى المرأة، والمرأة تميل إلى الرجل، وهذا الميل من أشدّ الغرائز المتجذرة فيه، والضامن لبقاء نسله، فأيّ عمل يؤدّي إلى تحوير هذا الميل الطبيعي عن مساره فسيوجد نوعاً من المرض والانحراف النفسي في الإنسان.

فالرجل الذي يميل إلى نظيره من جنسه، ليس رجلاً كاملاً، وقد عُدّ هذا الانحراف في كتب الأمور الجنسية «هموسكواليسيم» أي الميل الجنسي للماثل من أهم الانحرافات.

والاستمرار على هذا العمل وإدامته يميت في الفرد الميل الجنسي إلى المخالف، والشخص الذي يسلّم نفسه لمهارسة هذا العمل معه يشعر شيئاً فشيئاً «بإحساسات المرأة» ويورث هذا العمل الطرفين «الفاعل والمفعول» ضعفاً مفرطاً في الجنس حتى أنّه لا يستطيع بعد مدّة على المعاشرة الطبيعية مع جنسه المخالف.

ومع ملاحظة أنّ الإحساسات الجنسيّة [بالنسبة للرجل والمرأة] لها تأثيرها في أعضاء بدن كل منهما، كما أنّ لها تأثيرها على روحية كلّ منهما وأخلاقه، تـتّضح أنّ فـقدان

٨ المصدر السابق، ص ٢٥٥.

الإحساسات الطبيعية إلى أي درجة سيؤثر على روح الإنسان وجسمه حتى أنّه من الممكن أن يبتلى الأفراد هؤلاء بالضعف الجنسي الذي يؤدّي إلى عدم القدرة على الإنجاب والتوليد. وهؤلاء الأشخاص \_ غالباً \_ ليسوا أصحاء من الناحية النفسيّة، ويحسون في داخلهم أنّهم غرباء عن أنفسهم وغرباء عن مجتمعهم... ويفقدون بالتدريج القدرة على الإرادة التي هي أساس لكم نجاح وشرط من شروطه، ويتكرس في روحهم نوع من الإضطراب والقلق.

وإذا لم يصمموا على إصلاح أنفسهم فوراً، ولم يستعينوا عند الضرورة والحاجة بالطبيب النفسي أو الطبيب الجسمي فسيغدو هذا العمل عندهم عادة يصعب تركها، وعلى كلِّ حال، فإنّ أي وقت لترك هذا العمل القبيح لا يعدّ خارجاً عن أوانه، بل لابدّ من التصميم الجاد.

ولا ريب أنّ الحيرة والإضطراب النفسي قد يجرّ هـؤلاء إلى استعمال المـواد الخـدرة والمشروبات الكحولية، كما يجرّهم إلى انحرافات أخلاقية أخرى، وهذا بنفسه شقاء عظيم.

الطريف أنّنا نقراً في الرّوايات الإسلامية عبارة موجزة وذات معنى كبير تشير إلى هذه المفاسد، ومن هذه الرّوايات ما نقل عن الإمام الصادق المنه أنّ رجلاً سأله: لم حرّم الله اللواط؟ فقال سلام الله عليه: «من أجل أنّه لو كان إتيان الغلام حلالاً لإستغنى الرجال عن النساء وكان فيه قطع النسل و تعطيل الفروج وكان في اجازة ذلك فساد كبير» أ

وما يجدر ذكره أنّ أحد العقوبات الشرعية لهذا العمل أنّ الإسلام حرم الزواج من أخت المفعول وأمّه وبنته على الفاعل، أي إذا تحقق اللواط قبل الزواج فعندئذ يحرم الزواج منهنّ حرمة مؤبدة.

وآخر ما ينبغي التذكير به هنا من المسائل الدقيقة، أن جرّ الأفراد إلى مثل هذا الانحراف الجنسي له أسباب وعلل مختلفة، حتى من ضمنها أحياناً طريقة التعامل والمعاشرة من قبل الوالدين مع أبنائهها، أو الغفلة عنهم وعدم مراقبة من معهم من بني جنسهم، وطريقة معاشرتهم ومنامهم معاً في بيت واحد، كل ذلك له أثره الفاعل في هذا التلوّث والإنحراف.

نحن نقرأ في أحوال قوم لوط أنّ سبب انحرافهم وتلوثهم بهذا الذنب أنّهم كــانوا قــوماً بخلاء، ولمّا كانت مدنهم على قارعة الطريق التي تمرّ بها قوافل الشام ولم يكونوا ليرغبوا في

ا. وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٢٥٢.

استضافة العابرين من المسافرين، كانوا يوحون إليهم بداية الأمر أنّهم يريدون أن يعتدوا عليهم جنسياً ليفرّ منهم الضيوف والمسافرون، ولكنّ هذا العمل أصبح بالتدريج مألوفاً عندهم ونما عندهم الانحراف الجنسي وبلغ عملهم حدّاً أنّهم تلوّثوا بالآثام من قرنهم إلى قدمهم .

وربّما جرّ المزاح غير المناسب بين الذكور أو بين الإناث إلى هذا الانحراف، فعلى كـل حال، ينبغي ملاحظة هذه المسائل بدقة وإنقاذ المنحرفين والملوّثين بهذا الذنب بـسـرعة، ويطلب من الله التوفيق في هذا السبيل.

#### أفلاق قوم لوط:

ونقرأ في الرّوايات والتواريخ الإسلامية أعمالاً سيئة كانت عند قوم لوط سوى الانحراف الجنسي المشار إليه، ومن هذه الأعمال ما ورد في «سفينة البحار» حيث نقرأ ما يلي:

...قبل كانت مجالسهم، تشتمل على أنواع المناكير مثل الشتم والسخف والصفع والقمار وضرب المخراق وخذف الأحجار على من مرّ بسهم، وضرب المسعازف والمسزامسير وكشسف العورات .

وواضح أنّ الانحراف في مثل هذه البيئة وأعهال السوء تأخذ أبعاداً جديدة كل يــوم، وبغض النظر عن قبح الأعمال السيئة \_أساساً \_ تبلغ الحال درجةً لا يُرى عندها أي عمل في نظر تلك البيئة سيّناً أو منكراً.

ويوجد في عصر تقدم العلوم من هم أشتى من قوم لوط حيث يسلكون نـفس ذلك السبيل وقد تصل أعمال هؤلاء الخزية إلى درجة ننسى عندها أعمال قوم لوط....

8303

١. بحارالانوار، ج ١٢، ص ١٤٧؛ علل الشرايع، ج ٢، ص ٥٤٨، مكتبة الداوري.

٢. سفينة البحار، ج ٢، ص ١٧ ٥؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ١٤٦.

# التفسير

## مدين بلدة شعيبٍ:

مع انتهاء قصة قوم لوط تصل النوبة إلى قوم شعيب وأهل مدين، أولئك الذين حادوا عن طريق التوحيد وهاموا على وجوههم في شركهم وعبادة الأصنام، ولم يعبدوا الأصنام فحسب، بل الدّرهم والدينار والثروة والمال، ومن أجل ذلك فإنّهم لوّثوا تجارتهم الرابحة وكسبهم الوفير بالغش والبخس والفساد.

في بداية القصّة تقول الآيات ﴿وَلِلَى مِدِينَ أَخَاهُم شَعِيباً ﴾ وكلمة «أخاهم» كما أشرنا إليها سابقاً تستعمل في مثل هذا التعبير لبيان منتهى الحبّة من قِبَل الأنبياء لقومهم، لا لأنّهم أفراد قبيلته وقومه فحسب، بل إضافة إلى ذلك فإنّه يريد الخيرَ لهم، ويتحرّق قلبه عليهم، فمثله مثل الأخ الودود.

و «مدين» على وزن «مريم» اسم لمدينة شعيب وقبيلته، وتقع المدينة شرق خليج العقبة، وأهلها من أبناء إسماعيل، وكانوا يتاجرون مع أهل مصر ولبنان وفلسطين.

ويطلق اليوم على مدينة «مدين» اسم «معّان» ولكن بعض الجغرافيين أطلقوا اسم مدين على الساكنين بين خليج العقبة وجبل سيناء. وورد في التوراة أيضاً اسم «مديان» ولكن تسمية لبعض القبائل، وطبيعي أنّ اطـلاق الاسم على المدينة وأهلها أمر رائج \.

هذا النّبي وهذا الأخ الودود المشفق على قومه \_كأي نبيّ في أسلوبه وطريقته في بداية الدعوة \_ دعاهم أوّلاً إلى ما هو الأساس والعهاد والمعتقد وهو «التوحيد» وقال: ﴿يا قوم لمعتود الله ها لكم من الله غيره ﴾.

لأنّ الدعوة إلى التوحيد دعوة إلى هزيمة جميع «الطواغيت» والسُنَن الجاهلية ولا يتيسر أيّ إصلاح اجتاعي أو أخلاقي بدونه.

ثمّ أشار إلى أحد المفاسد الاقتصادية التي هي من افرازات عبادة الأصنام والشرك، وكانت رائجة عند أهل مدين يومئذٍ جدّاً، وقال: ﴿ وَلا تَنقَصُوا الْهَكِيالُ وَالْهِيزَانُ ﴾ أي حال البيع والشراء.

و«المكيال» و«الميزان» من ادوات الوزن يعرف بهها وزن المبيع ومقداره، ونقصانه يعني عدم إيفاء حقوق الناس والبخس في البيع.

ورواج هذين الأمرين بينهم يدل على عـدم النـظم والحســاب والمــيزان في أعـــالهم ونموذجاً للظلم والجور والإجحاف في ذلك الجتمع الثري.

ويشير هذا النَّبي العظيم بعد هذا الأمر إلى علَّتين:

العلَّة الأولىٰ: هي قولد ﴿ لِنِّي أَرَاكُمْ بِحُيرِهِ.

يقول إنّ قبول نصحي يكون سبباً لتفتح أبواب الخير عليكم وتقديم التجارة وهبوط سطح القيمة واستقرار المجتمع.

ويحتمل أيضاً في تفسير هذه الجملة ﴿ لِنِّي لَوْاكُم بِخِيرِهُ أَنَّ شَعِيباً يَقُول لهُم: إنّي أراكم منعمين وفي خير كثير، فعلى هذا لا مدعاة لعبادة الأصنام وإضاعة حقوق الناس والكفر بدلاً من الشكر على نعم الله سبحانه.

والعلَّة الثانية: ﴿ وَلِنِّي أَخَافَ عَلَيْكُمْ عَدُلُكِ يَوْمُ مَعِيطٌ بِسَبِ إِصْرَارِكُمْ عَلَى الشركُ والتطفيف في الوزن وكفران النعمة... الخ.

وكلمة «معيط» جاءت صفة ليوم، أي يوم شامل ذو إحاطة، وشمول اليوم يعني شمول

١- أعلام القرآن، ص ٥٧٣.

العذاب والعقاب في ذلك اليوم، وهذا التعبير فيه إشارة إلى عذاب الآخرة كما يشــير إلى عقاب الدنيا الشامل.

فعلى هذا لا أنتم بحاجة إلى مثل هذه الأعمال، ولا ربّكم غافل عنكم، فينبغي إصلاح أنفسكم عاجلاً.

والآية الأخرى تؤكّد على نظامهم الاقتصادي، فإذا كان شعيب قد نهى قومه عن قلّة البيع والبخس في المكيال، فهنا يدعوهم إلى إيفاء الحقوق والعدل والقسط حيث يقول: ﴿وَيَا قُوم لُوقُوا المِكِيال والمِيزان بالقسط ﴾.

ويجب أن يحكم هذا الأصل «وهو اقامة القسط والعدل، وإعطاء كل ذي حقّ حقد» على مجتمعكم بأسره.

ثمّ يخطو خطوة أوسع ويقول: ﴿ولا تبغسوا الناس لَقياهم ﴾ و «البخس» معناه في الله غة التقليل، وجاء هنا بمعنى الظلم أيضاً، ويطلق على الأراضي المزروعة دون سقي «إنّها بخس» لأنّ ماءها قليل، حيث تعتمد على ماء المطر فحسب، أو أنّ هذه الأراضي قليلة الإنتاج بالنسبة إلى الأراضي الزراعية الأخرى.

وإذا توسّعنا في معنى هذه الكلمة ومفهوم الجملة وجدناها دعوة إلى رعاية جميع الحقوق الفردية والاجتاعية ولجميع الملل والنحل، ويظهرُ «بخس الحق» في كل محيط وعصر وزمان بشكل معين حتى بالمساعدة دون عوض أحياناً، والتعاون وإعطاء قرض معين (كما هي طريقة المستعمرين في عصرنا).

ونجد في نهاية الآية أنَّ شعيباً يخطو خطوة أخرى أوسع ويقول لقومه: ﴿وَلا تَعْتُوا فَتِي الأَرْفَنَ مِفْسَدِينَ ﴾.

فالفساد يقع عن طريق البيع ويقع عن طريق غصب حقوق الناس والإعتداء على حقوق الآخرين، والفساد أيضاً يقع في الإخلال بالموازين والمقاييس الاجتاعيّة، ويقع أيضاً ببخس الناس أشياءهم وأموالهم، وأخيراً يقع الفساد على الحيثيات بالإعتداء على حرمتها وعلى النواميس وأرواح الناس.

وجملة ولاتعثول معناها «لا تفسدوا» بدلالة ذكر «مفسدين» بعدها لمزيد التوكيد على هذا الموضوع.

إنّ الآيتين المتقدمتين تعكسان هذه الواقعية بجلاء، وهي أنّه بعد الإعــتقاد بــالتوحيد

والنظر الفكري الصحيح، يُنظر إلى الاقتصاد السليم بأهمّية خاصّة، كما تـدلّان عـلى أنّ الإخلال بالنظام الاقتصادي سيكون أساساً للفساد الوسيع في الجتمع.

ثم يخبرهم أن زيادة الثروة \_ التي تصل إلى أيديكم عن طريق الظلم واستثار الآخرين \_ ليست هي السبب في غناكم، بل ما يغنيكم هو ﴿ بِقَيِّتِهِ الله خير لكم إنّ كنتم مؤمنين ﴾ .

التعبير بويقية الله إمّا لأنّ الربح الحلال القليل المترشح عن أمر الله فهو «بقية الله» وإمّا لأنّ الحصول على الرزق الحلال باعث على دوام نعم الله وبقاء البركات... وإمّا لأنّه يشير إلى الجزاء والثواب المعنوي الذي يبق إلى الأبد، فإنّ الدنيا فانية وما فيها لا محاله فان وتشير الآية ٤٦ من سورة الكهف؛ ووالباقيات الصالحات خير عند ربّك كولها وخير أحلا إلى هذا المضمون أيضاً، والتعبير بقوله: وإنّ كنتم مؤمنين إشارة إلى أنّ هذه الواقعية لا يعرفها إلا المؤمنون بالله وحكته وفلسفة أوامره.

ونقرأ في روايات متعددة في تفسير ﴿ بقيت الله ﴾ أنّ المراد بها وجود المهدي عجل الله فرجه الشريف، أو بعض الأنمّة الآخرين، ﴿ ومن هذه الرّوايات ما نقل عن الإمام الباقر ﷺ في كتاب إكمال الدين:

«أوّل ما ينطق به القائم الله حين يخرج هذه الآية ﴿ بقيمه الله خير لكم إنّ كنتم هؤمنين مُمّ يقول: أنا بقية الله وحجّته وخليفته عليكم، فلا يسلّم عليه مسلم إلّا قال: السّلام عليك يا بقية الله في أرضه» . .

وقد قلنا مراراً إنّ آيات القرآن بالرغم من نزولها في موارد خاصّة، إلّا أنّها تحمل مفاهيم جامعة وكلية، بحيث يمكن أن يكون لها مصداق في العصور والقرون التالية وتنطبق على مجال أوسع أيضاً.

صحيح أنّ المخاطبين في الآية المتقدمة هم قوم شعيب، والمراد من ﴿ بقيم الله هو الربح ورأس المال الحلال أو الثواب الإلهي، إلّا أنّ كل موجود نافع باقٍ من قبل الله للبشرية، ويكون أساس سعادتها وخيرها يعدّ ﴿ بقيم الله } أيضاً.

فجميع أنبياء الله ورسله المكرمين هم ﴿يقيت الله وجميع القادة المصلحين الذين يبقون

أ اصول الكافي، ج ١، ص ٤١١، ح ٢؛ وبحارالانوار، ج ١٠، ص ١٥٣ و١٥٤، ح ٣.

٢. نقلاً عن تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ٢٤، ص ٢١٢.

بعد الجهاد المرير في وجه الأعداء فوجودهم في الأمّة يُعدَ ﴿ يقيمه الله ﴾ وكذلك الجنود المقاتلون إذا عادوا إلى ذويهم من ميدان القتال بعد انتصارهم على الأعداء فهم «بقية الله» ومن هنا فإنّ «المهدي الموعود» على أخر إمام وأعظم قائد ثوري بعد النّبي عَلَيْهِ من أجلى مصاديق ﴿ يقيمه الله ﴾ وهو أجدر من غيره بهذا اللقب، خاصّة أنّه الوحيد الذي بني بعد الأنبياء والأثمة عليه .

وفي نهاية الآية على البحث نقرأ على لسان شعيب ﴿ وَهَا لَنَا عَلَيْكُمُ بِحَفَيْظَ ﴾ إذ وظيفته هي البلاغ وليس مسؤولاً على «إجبار» أحد أبداً.

قَ الْوالْ يَسْعَيْبُ أَصَلَوْتُلَكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَايَعْبُدُ ءَابَ آوُيَا آوَان نَقْعَلَ فِي آمَوُلِنَا مَا نَشَتَوُأَ إِنَّكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴿ وَالْمَا الْمَالِيمُ الرَّشِيدُ ﴿ وَالْمَا الْمَالِكُ كَانَتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴿ وَالْمَا الْمَالِكُ مَا أَرْبِدُ إِلَّا الْمَالِكُ مَا أَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا إِلَيْهُ عَلَيْهِ الْمَالِكُ مَا اَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا إِلَيْهُ عَلَيْهِ الْمَالِكُ مَا اَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَا إِلَيْهُ عَلَيْهِ الْمَالِكُ مَا اَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَا إِلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

# التفسير

#### المنطق الوامى:

والآن فَلْنَرَ ما كان ردّ القوم اللجوجين إزاء نداء هذا المصلح السّهاوي «شعيب».

فيا إنهم كانوا يتصورون أنَّ عبادة الأصنام من آثار سلفهم الصالح، ودلالة على أصالة ثقافتهم، وكانوا لا يرفعون اليد عن الغش في المعاملة وتحقيق الربح الوفير عن هذا الطريق؛ وقالوا يا قصيب أصلاتك تأمرك أن نترك ما يعبد الباؤنا ، ونترك حريتنا في التصرف بأموالنا فلا نستطيع الاستفادة منها ولو أن نفعل في أموالنا ما نشا، ان هذا بعيد منك ولِنك النسه للحليم الرفيد )!

السؤال: وهنا ينقدح هذا السؤال وهو لِمّ سألوه عن الصلاة وأظهروا اهتهامهم بها؟! والجواب: قال بعض المفسّرين: كان ذلك لأنّ شعيباً كان يكثر من صلاته ويـقول للناس: إنّ الصلاة تنهى صاحبها عن الفحشاء والمنكرات.

ولكن هؤلاء الأغبياء الذين لم يعرفوا السرّ والعلاقة بين الصلاة وترك المنكرات، كانوا يسخرون من شعيب وكانوا يقولون له: أهذه الأذكار والأوراد والحركات التي تقوم بها تأمرك أن نترك ما يعبد آباؤنا ونهمل سنّة السلف وثقافتنا التقليدية أو أن نسلب اختيارنا من التصرف بأموالنا كيف شئنا؟!

واحتمل البعض أنّ «الصلاة» إشارة إلى العقيدة والدين، لأنّها عبارة عن المظهر البارز للدين.

وعلى كل حال لو كان أولئك يفكرون جيداً لأدركوا هذا الأمر الواقعي وهو أنّ الصلاة توقظ في الإنسان الإحساس بالمسؤولية والتقوى ومخافة الله ومعرفة الحقوق، وتذكره بالله وبمحكمة عدل الله، وتنفض عن قلبه غبار حبّ الذات وعبادة الذات! وتصرفه عن هذه الدنيا المحدودة والملوّثة إلى عالم ما وراء الطبيعة، إلى عالم الصالحات وتزكية النفس، ولذلك فهي تخلّصه من الشرك وعبادة الأصنام والتقليد الأعمى للسلف الجاهل وبخس الناس أشياءهم، وعن أنواع الغش والخداع... الخ.

سؤال: كما ينقدح هنا سؤال آخر، وهو: إنّ قولهم لشعيب ﴿ لِثُلُّكَ لُنْتَ الحليم الرقيد ﴾ هل كان كلاماً واقعياً من منطلق الإيمان به، أم هو على سبيل الإستهزاء والسخرية؟!

والجواب؛ احتمل المفسّرون الوجهين ولكن مع ملاحظة أسلوب سؤالهم ﴿ أصلاتك تأهرك ﴾ الذي يستبطن الإستهزاء، يظهر أنّ هذه الجملة على نحو الإستهزاء، وهي إشارة إلى أنّ الإنسان الحليم الرشيد هو من لم يتعجل القول أو الرأي في أمر دون أن يسبر غوره ويعرف كنهه، والإنسان العاقل الرشيد هو من لم يسحق سنن قومه تحت رجليه ويسلب حريتهم في التصرف بأموالهم، فيظهر أنك لم تسبر غور الأمور وليس لديك عقل حصيف وفكر عميق، لأنّ الفكر العميق والعقل يوجبان على الإنسان ألّا يرفع يده عن طريقة السلف، ولا يسلب من الآخرين الاختيار وحرية العمل.

ولكن شعيباً ردّ على من اتّهمه بالسفه وقلّة العقل بكلام متين و ﴿قَالَ يَا قُومُ لَرَأَيْتُمُ لِنَ كنسه على بينةٍ مِن ربّي ورزقني منه رزقا حسنا ﴾ (

ا. ينبغي الإلتفات إلى أنّ جزاء الجملة الشرطية محذوف هنا وتقديره هكذا، (أفأعدل مع ذلك عمّا أنا عليه من عبادته وتبليغ دينه).

إنّه يريد أن يفهم قومه أنّ في عمله هذا هدفاً معنوياً وإنسانياً وتربوياً، وأنّـه يـعرف حقائق لا يعرفها قومه، والإنسان داغاً عدوّ ما جهل.

ومن الطريف أنّه في هذه الآيات يكرر عبارة ﴿يا قُومِ﴾ وذلك ليُعبَّى ، عواطفهم لقبول الحق وليشعرهم بأنّهم منه وأنّه منهم، سواء أكان المقصود بالقوم القبيلة أو الطائفة أو الجهاعة أو الأسرة، أم كان المقصود الجهاعة التي كان يعيش وسطهم ويُعدّ جزءاً منهم.

ثمّ يضيف هذا النّبي العظيم قائلاً: ﴿وها لُريد أَنْ أَخَالَفَكُم لِلَى هَا لُنَهَاكُم عِنْهِ ﴾ فلا تتصوروا أنني أقول لكم لا تبخسوا الناس أشياءهم ولا تنقصوا المكيال، وأنا أبخس الناس أو أنقص المكيال، أو أقول لكم لا تعبدوا الأوثان وأنا أفعل ذلك كلّه، كلا فإنّني لا أفعل شيئاً من ذلك أبداً.

ويستفاد من هذه الجملة أنّهم كانوا يتهمون شعيباً بأنّه كان يريد الربح لنفسه، ولهذا فهو ينني هذا الموضوع صراحةً ويقول تعقيباً على ما سبق ﴿إِنْ أريد إِلَّا الإصلاح ها استطعت ﴾.

وهذا هو هدف الأنبياء جميعاً، حيث كانوا يسمعون إلى إصلاح العقيدة، وإصلاح الأخلاق، وإصلاح الأخلاق، وإصلاح العلائق والروابط الاجتاعية وأنظمتها ﴿وها توقيقي إلا بالله ﴾ للوصول إلى هذا الهدف.

وعلى هذا فإنني، ولأجل أداء رسالتي والوصول إلى هذا الهدف الكبير ﴿عليه توكلتُهُ ولِليه لَنيب﴾.

وأسعى للإستعانة به على حل المشاكل، وأتوكل عليه في تحمّل الشدائد في هذا الطريق، وأعوذ إليه أيضاً.

ثمّ ينبههم إلى مسألة أخلاقية، وهي أنّه كثيراً ما يحدث للإنسان أنّه لا يعرف مصالحه وينسى مصيره، وذلك بسبب بغضه وعدائه بالنسبة لشخص آخر أو التعصب الأعمى واللجاجة في شيء ما، فيقول لهم ﴿ويا قوم لا يجرمنّكم شقاقي ﴾ فتبتلوا بما ابتلى به غيركم واللجاجة في شيء ما، فيقول لهم ﴿ويا قوم هود أو قوم سالح ﴾ وما حدث لقوم لوط من البلاء العظيم حيث أمطرهم الله بججارة من سجيل منضود وقلب مدنهم فبعل عاليها سافلها ﴿وما قوم لوط منكم ببعيد ﴾ فلا زمانهم بعيد عنكم كثيراً، ولا مكان حياتهم، كها أنّ أعهالكم وذنوبكم لا تقل عن أعهالهم وذنوبهم أيضاً.

و «مدين» التي كانت موطن شعيب لم تكن بعيدة عن موطن قوم لوط، لأنّ المـوطنين كلاهما كانا من مناطق «الشامات» وإذا كان بينهما فاصل زمني، فلم يكن الفاصل بالمقدار الذي يستدعي نسيان تأريخه، وأمّا من الناحية العملية فالفرق كبير بين الانحراف الجنسي الذي كان عليه قوم لوط والانحراف الاقتصادي الذي كان عليه قوم شعيب، لكن كليها يتشابهان في توليد الفساد في الجتمع والإخلال بالنظام الاجتاعي وإماتة الفضائل الخُلقية وإشاعة الانحراف، ومن هنا نجد في الرّوايات أحياناً مقارنة الدرهم الربوي المرتبط بالطبع بالمسائل الاقتصادية بالزنا الذي هو تلوّث جنسي `

ثمّ يأمر شعيب قومه الضالين بشيئين هما في الواقع ماكان يؤكّد عليه جمسيع الأنسبياء المتقدمين.

الأوّل: قوله: ﴿ولستغفروا ربّكم ﴾ أي لتطهروا من الذنبوب وتجنبنبوا الشرك وعبادة الأوثان والخيانة في المعاملات.

والنَّاني: قوله: ﴿ تُمَّ تُوبُوا لِليهِ ﴾ أي ارجعوا إليه.

والواقع أنّ الاستغفار توقف في مسير الذنب وغسل النفس، والتوبة عودة إلى الله الكمال المطلق.

واعلموا أنّه مهما يكن الذنب عظيماً والوزر ثقيلاً فإنّ طريق العودة إليه تعالى مفتوح وذلك لأنّ ﴿رَبِّي رَحِيم ودود﴾.

وكلمة «الودود» صيغة مبالغة مشتقة من الود ومعناه الحبّة، وذكر هذه الكلمة بعد كلمة «رحيم» إشارة إلى أنّ الله يلتفت بحكم رحمته إلى المذنبين التائبين، بل هو إضافة إلى ذلك يحبّهم كثيراً لأنّ رحمته ومحبّته هما الدافع لقبول الاستغفار وتوبة العباد.

بنبغي ذكر هذه المسألة أيضاً وهي أنّ جملة ﴿لا يجرمتُكم﴾ ذات احتمالين:

الأوّل: بمعنى ﴿لا يحملنكم﴾، ففي هذه الصورة تكون على النحو التألي ﴿لا يجرمن﴾ فعل و ﴿شقاقي﴾ فاعله، و ﴿كم﴾ الضمير المتصل بالفعل مفعول به أوّل و ﴿أن يصيبكم﴾ مصدر مؤول مفعول ثانٍ فيكون معنى الآية: يا قوم لا يحملنكم شقاقي (مخالفتكم إياي) أن يصيبكم مصير كمصير قوم نوح وأمثالهم من الأقوام المذكورين، الاحتمال الثّاني: أنّ ﴿لا يجرمنكم﴾ أي لا يجرنكم إلى الذنب والإجرام، ففي هذه الصورة تكون الجملة على النحو التالي، و «لا يجرمن» فعل و ﴿شقاقي﴾ فاعله و «كم» مفعوله و ﴿أن يصيبكم ﴾ نتيجته، ويكون معنى الآية كما ذكرناه في المتن.

## التفسير

### التَّهديدات المتبادلة بين شعيب وقومه:

إنَّ شعيباً هذا النّبي العظيم - الذي لُقِّبَ بخطيب الأنبياء الخطبه المعروفة والواضحة، والتي كانت أفضل شاهد أمين للحياة المادّية والمعنوية لهذه الجهاعة – واصل محاججته لقومه بالصبر والأناة والقلب المحترق، ولكن تعالوا لنرى كيف ردّ عليه هؤلاء القوم الضالون؟!

لقد أجابوه بأربع جمل كلُّها تحكي عن جهلهم ولجاجتهم:

فأولها: أنهم قالوا: ﴿يا شعيب ما نفقه كثيرا ممّا تقول ... فكلامك أساساً ليس فيه أوّل ولا آخر، وليس فيه عتوى ولا منطق قيم لنفكر فيه ونتدبر، وليس لديك شيء نجعله ملاكاً لعملنا، فلا ترهق نفسك أكثر! وامض إلى قوم غيرنا...

والثّانية: قولهم ﴿ وَإِنَّا لِنُولِكَ فِينَا ضَعِيفًا ﴾ فإذا كنت تتصور أنَّك تستطيع إثبات كلماتك غير المنطقية بالقدرة والقوّة فأنت غارق في الوهم.

١. سفينة البحار، مادة (شعيب)؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٧٥ و ٣٨٤، ٣٨٧.

والقالثة: هي أنّه لا تظنّ أنّنا نتردد في القضاء عليك بأبشع صورة خوفاً سنك وسن بأسك، ولكن احترامنا لعشيرتك هو الذي يمنعنا من ذلك ﴿ وَلَوْلاً رَهَطَكَ لَرَجَهَنَاكَ ﴾ إ

والطريف أنهم عبروا عن قبيلة شعيب: بـ «الرّهط» وهذه الكلمة تطلق في لغة العرب على الجماعة التي مجموع أنصارها ثلاثة إلى سبعة، أو عشرة، أو على قول - وهو الحدّ الأكثر ـ تطلق على أربعين نفراً.

وهم يشيرون بذلك إلى أنَّ قبيلتك تتمتع بالقوَّة الكافية مقابل قوتنا، ولكن تمنعنا أمور أخرى، وهذا يشبه قول القائل: لولا هؤلاء الأربعة من قومك وأسرتك لأعطيناك جزاءك بيدك، في حين أنَّ قومه وأسرته ليسوا بأربعة، بل المراد بيان هذه المسألة، وهي الاستهانة بقدرتهم في نظر القائل.

وقولهم الأخير: ﴿ وَهَا لَنْتُ عَلَيْنَا بِعَزِيزَ ﴾ فَهَمَا كَانْتُ مَنْزَلْتُكُ فِي عَشَيْرَ تُكَ، ومَهَمَا كُنْتُ كَبِيراً فِي قَبِيلَتِكَ إِلَّا أَنَّهُ لَا مَنْزَلَةً لَكَ عَنْدُنَا لَسْلُوكُكُ الْخَالَفُ وَالْمَرْفُوضَ.

ولكن شعيباً دون أن يتأثر بكلهاتهم الرخيصة واتهاماتهم الواهية أجابهم بمنطقه العذب وبيانه الشائق متعجباً وقال: ﴿ يا قوم لرهطي لعزّ عليكم من الله افتذروني من أجل رهطي وقبيلتي التي لا تتجاوز عدّة أنفار ولا تصغون لكلامي في الله؟ وهل يمكن أن نقارن عدّة أفراد بعظمة الله سبحانه... وأنتم لم تهابوه وتوقّروه ﴿ ولتخذّ تموه ورايكم ظهريه ﴾ .

وفي الختام يقول لهم: لا تظنوا أنّ الله غافل عنكم أو أنّه لا يرى أعسالكم ولا يسمع كلامكم، بل ﴿ لِنَّ رَبِّي بِما تعملون معيط﴾

إنّ المتحدّث البليغ هو من يستطيع أن يعرّف موقفه من بين جميع المواقف إلى الطـرف المقابل ويشخصه من خلال أحاديثه.

بل المشركين من قوم شعيب هددوهُ في آخر كلامهم بالرجم، وأبسرزوا قسوتهم أمامد، كان موقف شعيب من تهديداتهم على النحو التالي: ﴿ وَيَا قُومِ لَمُعَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتُكُمُ ٢

١. هناك في اللغة العربية أسلوب يستعمل عند عدم الإعتناء بشيء ما وذلك على نحو الكناية فيقال مشلاً «جعلته تحت قدمي» أو يقال مثلاً «جعلته دبر أذني» أو «جعلته وراء ظهري» أو «جعلته ظهرياً» و«الظهر» على زنة «قهر»، والياء بعده ياء النسبة وإنّما كسرت الظاء فذلك لما يطرأ على الاسم المنسوب من تغيرات. ٢. «المكانة» مصدر أو اسم مصدر ومعناه القدرة على الشيء.

لِنّي عامل سوف تعلمون من يأتيه عذلب يخزيه ومن هوكاذب ولاتقبوا لِنّي معكم رقيب في أي انتظر والتنتصر وا علي بقواكم وجماعتكم وأموالكم، وأنا منتظر أيضاً أن يصيبكم الله بعذابه ويهلككم جميعاً.

8003

الرقيب، معناه الحافظ والمراقب وهو مشتق في الأصل من والرقية، وإنّما سُمّي بذلك لأنّه يكون حافظاً على رقية شخص ما «كناية عن أنّه مراقب على روحه» أو يحرك الرقية ليؤدّي دور الرقابة والحفظ.

وَلَمَّاجِكَاءَ أَمْرُنَا نَجَيَّنَنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِينرِهِمْ جَنِيمِينَ ۞ كَأَن لَزيَغَنَوْ افِيهَا ۖ ٱلاَبْعَدُ الِمَدِّينَ كَمَا بَعِدَتَ نَهُودُ۞

### التفسير

#### عاقبة المفسدين في مدين:

قرأنا في قصص الأقوام السابقين مراراً، أنّ الأنبياء كانوا في المرحلة الأولى يدعونهم إلى الله ولم يألوا جهداً في النصيحة والإبلاغ وبيان الحجّة، وفي المرحلة التي بعدها حيث لم ينفع النصح للجهاعة ينذرها نبيّها ويخوّفها من عذاب الله، ليعود إلى طريق الحق من فيه الإستعداد ولتتم الحجّة عليهم، وفي المرحلة التالثة، وبعد أن لم يُغن أي شيء ممّا سبق - تبدأ مرحلة التصفية و تطهير الأرض، وينزل العقاب فيزيل الأشواك من الطريق.

وفي شأن قوم شعيب أي أهل مدين وصل الأمر إلى المرحلة النهائية أيضاً، إذ يقول القرآن الكريم فيهم: ﴿ولمّا جاء لمرنا نجيّنا فعيبا والدّين آهنوا همه برحمة هنّا وأخذت الدّين ظلموا العيمة ﴾.

«الصيحة» كما قلنا سابقاً معناها في اللغة كل صوت عظيم، والقرآن الكريم يحكي عن هلاك أقوام متعددين بالصيحة السّماوية، هذه الصيحة يحتمل أن تكون صاعقةً من السّماء أو ما شابهها، وكما بينا في قصّة غود «قوم هود» قد تبلغ الأمواج الصوتية حدّاً بحيث تكون سبباً لهلاك جماعة من الناس.

ثمّ يعقب القرآن فيقول: ﴿فأصبحوا في ديارهم جالهين ﴾ أي: أجساداً هامدة بلا روح، لتبق أجسادهم هناك عبرة لمن اعتبر...

وهكذا طُوي سجلٌ وطومار حياتهم ﴿كأنّ لِم يغنوا قيها ﴾. وانطفأ بريق كل شيء، فلا ثروة ولا قصور ولا ظلم ولا زينةٍ كل ذلك تلاشي وانعدم. وكهاكانت نهاية عاد وغود \_وقد حكى عنهها القرآن \_فهو يقول عن نهاية مدين أيضاً والابعدا لمدين كما بعدت ثمود .

وواضح أنّ المقصود من كلمة «مدين» أهل مدين الذين كانوا بعيدين عن رحمة الله وكانوا من الهالكين.

## دروس تربویهٔ فی قصّهٔ شعیب:

إنّ أفكار الأنبياء والوقائع التي جرت للاقوام السابقة تستلهم منها الأجيال التي بعدها، لأنّ تجارب حياة أولئك الأقوام هي التي تمخضت عن عشرات السنين أو مئات السنين... ثمّ تقلت إلينا في عدّة صفحات من «التاريخ» وكل فردٍ منّا يستطيع أن يستلهم العبر في حياته. قصّة هذا النّبي العظيم «شعيب» فيها دروس كثيرة، ومن هذه الدروس ما يلي:

#### ١\_ أهميّة المسائل الاقتصادية

قرأنا في هذه القصة أنّ شعيباً دعا قومه بعد التوحيد إلى الحق والعدالة في الأمور المالية والتجارية، وهذا نفسه يدل على أنّ المسائل الاقتصادية في الجتمع لا يمكن تجاوزها وتهميشها. كما يدل على أنّ الأنبياء لم يؤمروا بالمسائل الأخلاقية فحسب، بل كانت دعوتهم تشكل «الإصلاح»... إصلاح الوضع الاجتماعي غير الجيد، وإصلاح الوضع الاقتصادي كذلك، حيث كانت هذه الأمور من أهم الأمور عند الأنبياء بعد التوحيد.

## ٢\_ لا ينبغي التّضحية بالأصالة من أجل التعصب

كما قرأنا في هذه القصّة فإنّ أحد العوامل التي دعت إلى سقوط هؤلاء في أحضان الشقاء أنّهم نسوا الحقائق لحقدهم وعدائهم الشخصي، في حين أنّ الإنسان العاقل والواقعي ينبغي أن يتقبل الحق من كل أحد حتى ولو كان من عدوّه.

#### ٣ـ الصلاة تدعو إلى التوحيد والتطهير

لقد سأل شعيباً قومُه ﴿ لصلائك تاخرك أن نترك ما يعبد آباؤنا أو أن نفعل في لموالنا ما فقاء وأن نترك الغش وعدم إيفاء الميزان حقّه. فلعلهم كانوا يتصورون متساءلين: إنَّ هذه الأذكار والأدعية ما عسى أن تؤثر في هذه الأمور؟ على حين أنّنا نعرف أن أقوى علاقة ورابطة هي العلاقة الموجودة بين الصلاة وهذه الأمور، فاذا كانت الصلاة بمعناها الواقعي أي مع حضور الانسان بجميع وجوده أمام الله فإنّ هذا الحضور معراج التكامل وسلّم الصعود

في تربية روحه ونفسه، والمطهّر لصدأ ذنوبه ورين قلبه وهذا الحضور يقوّي إرادته ويجعل عزمه راسخاً وينزع عنه غروره وكبرياءه.

#### ٤ ـ النظرة الذاتيّة (الأتانيّة) رمزُ للجمود!

لقد كان قوم شعيب ـ كما عرفنا في الآيات السابقة \_ أفراداً أنانيين و «ذاتيين» إذ كانوا يتصورون أنفسهم ذوي فهم، وأنّ شعيباً يجهل الأمور!! وكانوا يسخرون منه ويعدّون كلامه بلا محتوى ويرونه ضعيفاً، وهذه النظرة الضيقة والأنانية صيّرت ساء حياتهم مظلمة ورمت بهم إلى هاوية الهلاك.

ليس الإنسان وحده -بل حتى الحيوان -إذاكان «أنانيّاً» ذا نظرة ضيقة فإنّه سيتوقف في الطريق!!

يقال إن فارساً وصل إلى نهر وأراد عبوره ولكنّه لاحظ بتعجب أن الفرس غير مستعدة أن تعبر النهر الصغير والقليل العمق، وكلها الح على الفرس لكي تعبر لم يُفلح، فمرّ به رجل حكيم، فقال له: حرّك ماء النهر ليذهب فإنّ المشكلة ستنحلّ، ففعل ذلك فعبرت الفرس النهر بكل هدوء!! فسأل الحكيم عن السرّ في ذلك، فقال: حين كان الماء صافياً كانت صورة الفرس في الماء فلم يَرُق للفرس أن تطأ نفسها، وحين اختلط الماء بالطين ذهبت الصورة ونسيت الفرس صورتها فعبرت بكل بساطة!

#### ٥\_ تلازم الإيمان والعمل

لا يزال الكثيرون يتصورون أنّه يمكن للمسلم أن بكون بالعقيدة وحدها مسلماً حتى وإن يقم بأيّ عمل، وما يزال الكثيرون يريدون من الدين ألّا يكون مانعاً لرغباتهم وميولهم، ويريدون أن يكونوا أحراراً بوجه مطلق.

قصّة شعيب تدلنا على أنّ قومه كانوا يريدون مثل هذا المنهج، لذلك كانوا يقولون له: نحن غير مستعدين أن نترك ما كان عليه السلف من عبادة الأصنام، ولا نفقد حريتنا في التصرف بأموالنا ما نشاء.

لقد نسي أولئك أنّ نمرة شجرة الإيمان ـ أساساً ـ هي العمل، وكــان نهــج الأنــبياء أن يصلحوا الانحرافات العمليّة للإنسان ويسددوا خطواته، وإلّا فإنّ شجرة بـــلا ثمــر وورق وفائدة عملية لا تستحق إلّا أن تُحرق!

نحن اليوم ـ وللأسف ـ نرى بعض المسلمين قد غلب عليهم هذا الطراز من الفكر، وهو

أنّ الإسلام عبارة عن عقائد جافّة لا تتعدّى حدود المسجد. فما داموا في المسجد فهي معهم، وإذا خرجوا ودّعوها فيه!! فلا تجد أثراً لإسلامهم في السوق أو الإدارات أو الحيط.

إنّ السير في كثير من الدول الإسلامية \_حتى الدول التي كانت مركزاً لإنتشار الإسلام \_ يكشف لنا هذا الواقع المرير، وهو أنّ الإسلام منحصر في حفنة من «الاعتقادات وعدد من العبادات عديمة الروح» لا تجد فيها أثراً عن المعرفة والعدالة الاجماعية والنمو الشقافي والأخلاق الإسلاميّة....

ولكن \_ لحسن الحظ \_ نرى في ضمن هذه الصحوة الاسلامية ولا سيما بين الشباب تحرّك نحو الإسلام الصحيح والمهازجة بين الإيمان والعمل، فلا تكاد تسمع في هذا الوسط مثل هذا الكلام «ما علاقة الإسلام بأعمالنا؟!» أو أنّ «الإسلام مرتبط بالقلب لا بالحياة والمعاش» وما إلى ذلك.

الأطروحة التي نسمعها من بعض المنحرفين بقولهم: نحن نستوحي عقيدتنا من الإسلام واقتصادنا من ماركس، هي شبيهة بطريقة تفكير قوم شعيب الضالين وهي فاسدة مثلها أيضاً، ولكن هذا الإنفصال أو التفرقة بين العمل والإيمان كان موجوداً منذ القدم ولا يزال، وينبغى أن نكافح مثل هذا التفكير!

#### ٦- الملكية غير المحدودة أساس الفساد

لقد كان قوم شعيب واقعين في مثل هذا الخطأ حيث كانوا يتصورون أنّه من الخطأ القول بتحديد التصرف بالأموال من قبّل مالكيها، ولذلك تعجبوا من شعيب وقالوا له: أمثلك وأنت الحليم الرشيد بمنعنا من التصرف بأموالنا ويسلب حريتنا منها، إنّ هذا الكلام سواء كان على نحو الحقيقة والواقع، أم كان على نحو الإستهزاء، يَدّل على أنّهم كانوا يرون تحديد التصرّف بالمال دليلاً على عدم العقل والدارية.

في حين أنهم كانوا على خطأ كبير في تصورهم هذا... إذ لوكان الناس أحراراً في التصرّف بأموالهم لعمّ المجتمع الفساد والشقاء، فيجب أن تكون الأمور المالية تحت ضوابط صحيحة ومحسوبة كما عرضها الأنبياء على الناس، وإلّا فستجرّ الحرية المطلقة المجتمع نحو الانحراف والفساد.

### ٧\_هدف الأنبياء هو الإصلاح

لم يكن هذا الشعار: ﴿إِنَّ لُرِيدُ إِلا الإصلاحِ﴾ شعار شعيب فحسب، بل هو شبعار جميع

الأنبياء وكل القادة المخلصين، وإنّ أعهالهم وأقوالهم شواهد على هذا الهدف. فهم لم يأتوا لإشغال الناس، ولا لغفران الذنوب، ولا لبيع الجنّة، ولا لحهاية الأقوياء وتخدير الضعفاء من الناس، بل كان هدفهم الإصلاح بالمعنى المطلق والوسيع للكلمة... الإصلاح في الفكر، الإصلاح في النظم الثقافية والاقتصادية والسياسيّة للمجتمع، والإصلاح في جميع أبعاد المجتمع.

وكان اعتادهم ودعامتهم على تحقق هذا الهدف هو الله فحسب ولهذا لم يخافوا من التهديدات والمؤامرات كها قال شعيب ﴿ وما توقيقي إلابالله عليه توكّلت وإليه لنيب . التهديدات والمؤامرات كها قال شعيب ﴿ وما توقيقي إلابالله عليه توكّلت وإليه لنيب .

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَامُوسَىٰ بِنَايَنِنَاوَسُلْطَنِ مَبِينِ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيهِ عَالَبَعُوا اللهِ عَ أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ وَرَشِيدٍ ﴿ يَعْفَدُمُ قَوْمَهُ بَوْمَ الْقِيدَمَةِ فَا قَرْدَهُمُ النَّارُ وَبِنْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ ﴿ وَأُنْبِعُوا فِي هَدْهِ عِلْقَنَةً وَيَوْمَ الْقِيكَةِ بِنْسَ الزِّفْدُ الْمَرْفُودُ ﴾ الزِّفْدُ الْمَرْفُودُ ﴾

## التفسير

#### البطل المبارز لفرعون:

بعد انتهاء قصّة شعيب وأهل مدين، يُشير القرآن الكريم إلى زاوية من قبصّة مموسى ومواجهته لفرعون وهذه القصّة هي القصّة السابعة من قصص الأنبياء في هذه السورة.

تحدث القرآن الكريم عن قصّة موسى ﷺ وفرعون وبني اسرائيل أكثر من مائة مرّة.

وخصوصية قصة موسى على بالنسبة لقصص الأنبياء -كشعيب وصالح وهود ولوط على التي قرأناها في ما سبق -هي أنّ أولئك الأنبياء على واجهوا الأقوام الضالين، لكن موسى الله واجه إضافة إلى ذلك حكومة «ديكتا تور» طاغ مستبد هو فرعون الجبار.

وأساساً فإنّ الإصلاح ينبغي أن يبدأ من الاصل والمنبع، وطالما هناك حكومات فاسدة فلن يُبصر أي مجتمع وجه السعادة، وعلى القادة الإلهيين في مثل هذه المجتمعات أن يدمروا مراكز الفساد قبل كل شيء.

ولكن ينبغي الإلتفات إلى أنّنا نقرأ في هذا القسم من قصّة موسى زاوية صغيرة فحسب ولكنّها في الوقت ذاته تحمل رسالة كبيرة للناس جميعاً.

يقول القرآن الكريم أوّلاً: ﴿ولقد لُرسلنا هوسي بآياتنا وسلطان هبين﴾.

«السلطان» بمعنى النسلّط، يستعمل تارةً في السلطة الظـاهرية، وأحــياناً في الســلطة المنطقية، السلطة التي تحاصر المخالف في طريق مسدود بحيث لا يجد طريقاً للفرار. ويبدو في الآية المتقدمة أنّ «السلطان» استعمل في المعنى الثّاني، والمرادُ بـ «الآيات» هي معاجز موسى الجليلة، وللمفسرين احتالات أخرىٰ في هاتين الكلمتين.

وعلى كل حال فإنّ موسى أرسل بتلك المعجزات القاصمة وذلك المنطق القموي ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ ﴾.

وكما قلنا مراراً فإنّ كلمة «الملأ» تُطلق على الذين يملاً مظهرهم العيون بالرّغم من خلق المحتوى الداخلي، وفي منطق القرآن تطلق هذه الكلمة غالباً على الوجوه والأشراف والأعيان الذين يحيطون بالمستكبرين وبالقوى الظالمة... إلّا أنّ جماعة فرعون الذين وجدوا منافعهم مهددة بالخطر بسبب دعوة موسى، فإنّهم لم يكونوا مستعدين للاستجابة... لمنطقه الحق ومعجزاته وقاتبعوا لمرقوعون في ولكن فرعون ليس من شأنه هداية الناس إلى الحياة السعيدة أوضان نجاتهم و تكاملهم: ﴿ وها لمرقوعون برشيد ﴾.

إنّ نجاح فرعون هذا لم يحصل بسهولة، فقد استفاد من كل أنواع السحر والخداع والتآمر والقوى لتقدم أهدافه وتحريك الناس ضد موسى الله ، ولم يترك في هذا السبيل أيّ نقطة نفسية بعيدة عن النظر، فتارة كان يقول: إنّ موسى ﴿ يريد أنْ يخرجكم مِنْ أرضكم ﴾ . \

وأخرى كان يقول: ﴿لِنِّي أَخَافَ أَنْ يَبِدُلُ دَيِنكُم أَوْ أَنْ يَظْهِرُ فِي الأَرْضَ الفساد﴾. ` فيحرك مشاعرهم وأحاسيسهم المذهبيّة.

وأحياناً كان يتهم موسى، وأخرى كان يهدّده، وأحياناً يبرز قوّته وشوكته بوجه الناس في مصر، أو يدعي الدهاء في قيادته بما يضمن الخير والصلاح لهم.

ويوم الحشر حين يأتي الناس عرصات القيامة فإنّ زعاؤهم وقادتهم في الدنيا هم الذين سيقودوهم هناك حين يُرى فرعون هناك: ﴿يقدم قومه يوم القيامة ﴾ وبدلاً من أن ينقذهم ويخلصهم من حرارة الحشر وعطشه يوصلهم إلى جهنم ﴿فأوردهم النّارويئس الورد المحورود ﴾ فبدلاً من أن يسكن عطش أتباعه هناك يحرق وجودهم وبدلاً من الإرواء يزيدهم ظمأ إلى ظمأ.

مع ملاحظة أنّ «الورود» في الأصل معناه التحرّك نحو الماء والإقتراب منه، ولكن الكلمة أطلقت لتشمل الدخول على كل شيء وتوسّع مفهومها.

١. الأعراف، ١٦٠.

و «الورد» هو الماء يرده الإنسان، وقد يأتي بمعنى الورود أيضاً، و «المورود» هو الماء الذي يورد عليه، فعلى هذا يكون معنى الجملة بئس الورد والمورود على النحو التالي: النّار بئس ماؤها ماءٌ حين يورد عليه.

ويلزم ذكر هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ العالم بعد الموت \_كها قلنا سابقاً \_عالم «تتجسم فيه أعهالنا وأفعالنا» الدنيوية بمقياس واسع، فالشقاء والسعادة في ذلك العالم نتيجة أعهالنا في هذه الدنيا، فالأشخاص الذين كانوا في هذه الدنيا قادة الصلاح يقودون الناس إلى الجنّة والسعادة في ذلك العالم، والذين كانوا قادة للظالمين والضالين وأهل النّار يسوقونهم إلى جهنم يتقدمونهم هناك!

ثم يقول القرآن: ﴿وَلَتِبِعُوا فِي هَذَهُ لَعِنَهُ وَيُومِ القَيَامَةِ ﴾. فأسماؤهم الذليلة تشبت على صفحات التاريخ أبداً على أنهم قوم ضالون وجبابرة، فقد خسر واالدنيا والآخرة وساءت النّار لهم عطاء وجزاة ﴿وَبِنُسُ الرَّفُدُ العَرْفُودِ ﴾ آ.

و «الرفد» في الأصل معناه الإعانة على القيام بعمل معين، وإذا أرادوا أن يسندوا شيئاً إلى شيء آخر عبروا عن ذلك بالرفد، ثمّ أطلقت هذه الكلمة على العطاء لأنّه إعانة من قِبَل المُعطى إلى المُطعىٰ له!

8003

١٠ هذه الجملة من حيث التركيب النحوي يكون إعرابها كالتالي: «بسئس» من أضعال الذم، وضاعله «الورد» و«المورود» صفة، والمخصوص بالذم «النار» التي حذفت من الجملة، واحتمل البعض أنّ المخصوص بالذم هو كلمة «المورود» فعلى هذا لم يحذف من الجملة شيء، إلّا أنّ الأوّل أقوى كما يبدو.

٢. إعراب هذه الجملة كإعراب أختها السابقة.

ذَلِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُهُ مَكِنَكُ مِنْهَا قَآبِهُ وَحَصِيدُ ﴿ وَمَاظَلَمْنَهُمُ الْكِينَ فَلَكُمْ الْكَيْدَ عَنْهُمْ الْكِينَ فَلَكُمْ الْكَيْدِ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللل

### الثفسير

في آيات هذه السورة تبيان لقصص سبعة أقوام من الأقوام السابقين ولمحات من تاريخ أنبيائهم، وكل واحد منهم يكشف للإنسان قسماً جديراً بالنظر من حياته المليئة بالحوادث و يحمل بين جنبيه دروساً من العبرة للإنسان.

وهنا إشارة إلى جميع تلك القصص، فيتحدث القرآن عن صورة مستجمعة لما مرّ من الحوادث والأنباء حيث يقول: وذلك من أنباء القرى نقسه مليك منها قائم وحصيد ﴾.

وكلمة «قائم» تشير إلى المدن والعهارات التي لا تزال باقية من الأقوام السابقين، كأرض مصر التي كانت مكان الفراعنة ولا تزال آثار أولئك الظالمين باقية بعد الغرق، فالحدائق والبساتين وكثير من العهارات المذهلة قائمة بعدهم.

وكلمة «حصيد» معناها اللغوي قطع النباتات بالمنجل، وفي هذه الكلمة إشارة إلى بعض الأراضي البائرة، كأرض قوم نوح وأرض قوم لوط، حيث إنّ واحدة منهما دمرها الغسرق والثانية أمطرت بالحجارة.

﴿ وَمَا ظَلَمَنَاهُمُ وَلَكِنَ ظَلَمُوا لُسُغُسِهُم ﴾ حيث ركنوا ولجأوا إلى الأصنام والآلسهة

«المزعومة» وقعا لقنت عنهم آلهتهم التي يدعون من دون الله من شيء لعا جاء لُعرريّك ﴾ بل زادوهم ضرراً وخسراناً ووما تادوهم غيرتتبيب ﴾ ` .

وكذلك أخذ ربّك إذا أخذ القرى وهي ظالمة ﴾ فلا يدعها على حالها و وإنّ أخذه أليم شديد ﴾.

هذا قانون إلىهي عام ومنهج دائم، فما من قوم أو أمّةٍ من الناس يتجاوزون حدود الله و عدود الله وعدون أيديهم للظلم ولا يكترثون لنصائح أنبيائهم ومواعظهم، إلّا أخذهم الله أخذاً شديداً واعتصرتهم قبضة العذاب.

هذه الحقيقة تؤكّد أنّ المنهاج السابق منهاج عمومي وسنّة دائمة، وتستفاد من آيات القرآن بصورة جيدة، وهي في الواقع إنذار لأهل العالم جميعاً: أن لا تظنوا أنّكم مستثنون من هذا القانون، أو أنّ هذا الحكم مخصوص بالأقوام السابقين.

لانّ الدنيا لا تعدُّ شيئاً إزاء الآخرة، وجميع ما في الدنيا حقير حتى ثوابهــا وعــقابها، والعالم الآخر أوسع ــ من جميع النواحي ــ من هذه الدنيا، فالمؤمنون بيوم القيامة ينظرون بعين العبرة لدى مشاهدة هذه المثل والنماذج في الدنيا، ويواصلون طريقهم.

وفي ختام الآية إشارة إلى وصفين من أوصاف يوم القيامة حيث يقول القرآن ﴿دُلكُ يوم مجموع له للناس وذلك يوم مشهود﴾.

هي إشارة إلى أنّ القوانين والسنن الإلهية كها هي عامّة في هذا العالم، فإنّ اجتاع الناس في تلك المحكمة الإلهية أيضاً عام، وسيكون في زمان واحد ويوم مشهود للجميع يحضره الناس كلّهم ويرونه.

من الطريف هنا أنّ الآية تقول ﴿ قلك يوم مجموع له الناس ﴾ ولم تقل «مجموع فيد الناس»

١. والتتبيب، مشتق من مادة وتب، ومعناه الاستمرار في الضرر، وقد يأتي بمعنى الهلاك أيضاً.

وهذا التعبير إشارة إلى أنّ يوم القيامة ليس ظرفاً لاجتماع الناس فحسب، بل هو هـدف يمضى إليه الناس في مسيرهم التكاملي.

ونقرأ في الآية ٩ من سورة التغابن ﴿ يوم يجمعكم ليوم الجمع ذلك يومُ التَّغابن ﴾.

وبما أنّ البعض قد يتوهم أنّ الحديث عن ذلك اليوم لم يحن أجله فهو نسيئة وغير معلوم وقت حلوله، لهذا فإنّ القرآن يقول مباشرة: ﴿ وَمَا نَوْحُرِهُ لِلَّا لَأَجِلَ مَعَدُودِ ﴾.

وذلك أيضاً لمصلحة واضحة جليّة ليرى الناس ميادين الاختبار والتعلم، وليستجلى آخر منهج للأنبياء وتظهر آخر حلقة للتكامل الذي يمكن لهذا العالم أن يستوعبها ثمّ تكون النهاية.

والتعبير بكلمة «معدود» إشارة إلى قُرب يوم القيامة، لأنّ كل شيء يـقع تحت العـدّ والحساب فهو محدود وقريب.

والخلاصة أنّ تأخير ذلك اليوم لا ينبغي أن يغترّ به الظالمون، لأنّ يوم القيامة وإن تأخر فهو آت لا محالة، بل إنّ التعبير بتأخره أيضاً غير صحيح.

8003

#### الآيات

يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَكُمُ نَفْسُ إِلَا إِذْ نِهِ عَنِمَ نَهُ مُ شَقِيٌ وَسَعِيدٌ ﴿ فَ فَأَمَّا الَّذِينَ فَعَ النَّادِ لَمُ مُ فِهَا ذَفِيرٌ وَسَهِيقٌ ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَتُ وَ شَقُواْ فَفِي النَّادِ لَمُ مُ فِهَا ذَفِيرٌ وَسَهِيقٌ ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَتُ وَ اللَّرْضُ إِلَّا مَا شَاءً دَبُكُ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي الْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءً دَبُكُ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِمَا شَاءً رَبُكَ عَطَاةً عَبْرَ مَعْذُوذٍ ﴿ فَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَالِقِي اللَّهُ الْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعَلَى اللَّهُ اللْعَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلَا الللِّهُ اللَّهُ الللْعُلَالَةُ اللْعُلَالَةُ اللْعُلُولُ الْعُلَالَ الْمُلْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلَالَةُ اللْعُلُولُ اللْعُلَالَةُ اللْعُلِي اللْعُلَالِي الللْعُلِي اللْعُلِي اللْعُلِي اللْعُلَا اللْعُلِمُ اللْعُلَالِي اللْعُلَا اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِي اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

## الأغسير

#### السَّعادة والشِّهَاوة:

أشير في الآيات المتقدّمة إلى مسألة القيامة واجــتاع النــاس كــلّهم في تــلك الحــكة العظيمة... وهذه الآيات ـ محل البحث ـ بيّنت زاوية من عواقب الناس ومصيرهم في ذلك اليوم، إذ تقول الآيات أوّلاً؛ ﴿ يوم يأت لا تكلّم نفسٌ إلّا بإذنه.

قد يُتصور أحياناً أنّ هذه الآية الدالة على تكلّم الناس في ذلك اليوم بإذن الله، تنافي الآيات التي تنفي التكلم هناك مطلقاً، كالآية ٦٥ من سورة يأس ﴿اليوم نعتم على أفواهمم وتكلّمنا أيديهم وتشهد لرجلهم بما كانوا يكسبون، وكالآية ٣٥ من سورة المرسلات حيث نقراً؛ ﴿ هذا يوم لا ينطقون ﴾.

ولهذا السبب قال بعض المفسّرين الكبار: إنّ التكلم هناك «يوم القيامة» لا سفهوم له أساساً. لأنّ التكلم وسيلة لكشف باطن الأشخاص وداخلهم، ولو كان لدينا إحساس نستطيع أن نطّلع به على أفكار كل شخص لم يكن حاجة إلى التكلم أبداً.

فعلى هذا لمّا كانت الأسرار وجميع الأشياء تنكشف «يوم القيامة» على حالة «الظهور والبروز» فلا معنى للتكلم أصلاً.

وببيان آخر: إنّ الدار الآخرة دار مكافأة وجزاء لا دار عمل، وعلى هذا فلا معنى هناك

لاختيار الإنسان وتكلمه حسب رغبته وإرادته، بل هو الإنسان وعمله وما يتعلق به، فلو أراد التكلم فلا يكون كلامه عن اختيار وارادة وحاكيا عبًا في ضميره كما في الدنيا، بل كل ما يتكلم به هناك فهو نوع من الإنعكاس عن أعماله التي تظهر جليّة ذلك اليوم، أي إنّ الكلام هناك ليس كالكلام في الدنيا بحيث يستطيع الإنسان على حسب ميله أن يتكلم صادقاً أو كاذباً.

وعلى كل حال فإنّ ذلك اليوم هو يوم كشف حقائق الأشياء وعودة الغيب إلى الشهود، ولا شبه له بهذه الدنيا.

ولكن هذا الإستنتاج من الآية المتقدّمة لا ينسجم مع ظاهر الآيات الأخرى في القرآن، لأنّ القرآن يتحدث عن كثير من كلام المؤمنين والمجرمين والقادة والجسبابرة وأتسباعهم، والشيطان والمنخدعين به، وأهل النّار وأهل الجنّة، بحيث يدل على أنّ هناك كلاماً كالكلام في هذه الدنيا أيضاً.

حتى أنّ بعض الآيات يستفاد منها أنّ قسماً من الجرمين يكذبون في ردّهم على بعض الأسئلة، كما هو مذكور في سورة الأنعام الآيات ٢١ إلى ٢٤ حيث تقول الآيات ﴿ويوم نعشرهم جميعا ثمّ نقول للدّين لفركوا أين فركاؤكم الدّين كنتم تزممون \* ثمّ لم تكن فتنتهم إلّا أن قالوا والله ريّنا ما كنّا مشركين \* لنظر كيف كذبوا على أنسفسهم وضل عسنهم ما كانوا يفترون ﴾.

فعلى هذا، من المستحسن أن يجاب على السؤال المتعلق بتناقض ظواهر الآيات حول التكلم بما ذكره كثير من المفسّرين، وهو أنّ الناس يقطعون في ذلك اليوم مراحل مختلفة... وكل مرحلة لها خصوصياتها، فني قسم من المراحل لا يُسألون أبداً حتى أنّ أفواههم يُختم عليها فلا يتكلمون، وإغّا تنطق أعضاء أجسادهم التي حفظت آثار أعها هما بلغة من دون لسان، وفي المراحل الأخرى يرفع الختم أو القفل عن أفواههم ويتكلمون بإذن الله فيعترفون بأخطائهم وذنوبهم ويلوم المخطئون بعضهم بعضاً، بل يحاولون أن يُلقوا تبعات أوزارهم على غيرهم.

ويشار في نهاية الآية إلى تقسيم الناس جميعاً إلى طائفتين: طائفة محظوظة، وأخرى بائسة تعيسة ﴿فَهنهم هُقِي وصعيد﴾.

و «السعيد» مشتق من مادة «السعادة» ومعناها توفر أسباب النعمة.

و «الشقى» مشتق من مادة «الشقاء» ومعناه توفر أسباب البلاء والمحنة.

فالسعداء \_إذاً \_هم الصالحون الذين يتمتعون بأنواع النعم في الجـنّة والأشــقياء هــم المــيئون الذين هم يتقلبون في أنواع العذاب والعقاب في جهنم.

وليس هذا الشقاء \_على كل حال \_وتلك السعادة سوى نتيجة الأعسال والأقسوال والنيّات التي سلفت من الإنسان في الدنيا.

والعجيب أن بعض المفسرين يتخذون هذه الآية ذريعة لعقيدتهم الباطلة في مجال الجبر، في حين أن الآية ليس فيها أقل دليل على هذا المعنى، بل هيي تتحدث عن السعداء والأشقياء في يوم القيامة وأنهم وصلوا جميعاً بأعالهم إلى هذه المرحلة، ولعلهم توهموا هذه النتيجة من هذه الآية بالخلط بينها وبين بعض الأحاديث التي تتكلم عن شقاء الإنسان أو سعادته وهو في بطن أمّه قبل الولادة، ولكن هذه المسألة ليس هنا مجالها إذ لها قصّة أخرى وحديث طويل.

ثم تشرح الآيات حالات السعداء والأشقياء في عباراتٍ موجزة وأخّاذة حيث تقول ﴿ قَامًا الذين هُقُوا فَفِي النَّارِ لَهُم فِيهَا رَفِيرِ وهُهِيق﴾ و تضيف حاكية عن حالهم أينضاً: ﴿ قالدين فيها ما دلهت الشماولت والأرض إلّا ما شاء ربّك إنّ ربّك فعال لها يريد \* وأشا الذين شعدوا ففي الجنّة خالدين فيها ما دلهت الشماولت والأرض إلّا ما شاء ربّك عطاء غير مجدود ﴾.

#### بحوث

#### ١\_ هل أنّ السعادة والشَّقَاوة ذاتيان؟

أراد البعض أن يثبت من الآيات المتقدمة \_كها قلنا آنفاً \_كون السعادة والشقاء ذاتيين، في حين أنّ الآيات المتقدمة لا تدل على هذا الأمر فحسب، بل تثبت بوضوح كون السعادة والشقاء اكتسابيين، إذ تقول ﴿ فَأَهَا للدِّينَ هُقُولُهُ أَو تقول ﴿ وَلَمَّا للدِّينَ سُعدولُهُ فلو كان كل من الشقاء والسعادة ذاتيين لكان ينبغي أن يُقال «أمّا الأشقياء وأمّا السعداء» وما أشبه ذلك التعبير، ومن هنا يتضح بطلان ما جاء في تفسير الفخر الرازي ممّا مؤداه: «إنّ هذه الآيات تحكم من الآن أنّ جماعة في القيامة سعداء وجماعة أشقياء، ومن حكم الله عليه مثل هذا الحكم ويعلم أنّه في القيامة إمّا شتي أو سعيد، فحال عليه أن يغير ذلك وإلّا للزم \_ في الآية \_أن يكون ما أخبر الله به كذباً ويكون علمه جهلاً!! وهذا محال». فكل ذلك لا أساس

وهذا هو الإشكال المعروف على «علم الله» في مسألة الجبر والاختيار والذي أجيب عليه قديماً بأنه: إذا لم نرد تحميل أفكارنا وآراؤنا المسبقة على آيات القرآن الكريم، فإن مفاهيمها تبدو واضحة، إنّ هذه الآيات تقول: ﴿يوم يأتي يكون فيه جمع من الناس سعداء من خلال أعالهم، وجمع آخر أشقياء بسبب أعالهم، والله سبحانه يعلم من الذي اختار طريق السعادة باختياره، وبإرادته، ومن الذي خطا خطوات في مسير الشقاء بإرادته، وهذا المعنى يعطي نتيجة معاكسة تماماً لما ذكره الرازي حيث إنّ الناس إذا كانوا مجبورين على هذا الطريق فإنّ علم الله سيكون جهلاً (والعياذ بالله)، لأنّ الجميع اختاروا طريقهم وانتخبوه بإرادتهم ورغبتهم.

الشاهد في الكلام أنّ الآيات المتقدمة تتحدّث عن قصص الأقوام السابقين، حيث عوقبت جماعة عظيمة منهم \_بسبب ظلمهم وانحرافهم عن جادة الحق والعدل، وبسبب التلوث بالمفاسد الأخلاقية الشديدة، والوقوف بوجه الأنبياء والقادة الإلهيين \_عقاباً أليماً في هذه الدنيا... والقرآن يقصّ علينا هذه القصص من أجل إرشادنا وتربيتنا وبيان طريق الحق من الباطل، وفصل مسير السعادة عن مسير الشقاء.

وإذا كنّا \_أساساً \_كها يتصوّر الفخر الرازي ومن على شاكلته \_ محكومين بالسعادة والشقاء الذاتيين، ونؤخذ دون إرادتنا بالسيئات أو الصالحات، فإنّ «التعليم والتربية» سيكونان لغواً وبلا فائدة... ومجيء الأنبياء ونزول الكتب السّماويّة والنصيحة والموعظة والتوبيخ والملامة والمؤاخذة والسؤال والحاكمة والنواب... كل ذلك يُعدّ غير ذي فائدة، أو تُعدّ ظلماً.

الأشخاص الذين يرون الناس مجبورين على عمل الخير أو الشرّ، سواءً كان هذا الجبر جبراً إلهياً، أو جبراً طبيعياً، أو جبراً اقتصادياً، أو جبراً اجتاعياً متطرفون في عقيدتهم هذه في كلامهم فحسب، أو في كتاباتهم، ولكنّهم حتى أنفسهم لا يعتقدون \_ عند العمل \_ بهذا الإعتقاد، ولهذا فلو وقع تجاوز على حقوقهم فإنّهم يرون المتجاوز مستحقاً للتوبيخ والملامة والحاكمة والجازاة... وليسوا مستعدين أبداً للإغضاء عنه بحجة أنّه مجبور على هذا العمل وأنّ من الظلم عقابه ومجازاته، أو يقولوا إنّه لم يستطع أن لا ير تكب هذا العمل لأنّ الله أراد ذلك، أو أنّ الحبره، أو الطبيعة... وهذا بنفسه دليل آخر على أنّ أصل الاختيار فطري. وعلى كل حال لا نجد للجبر مسلكاً في أعالنا اليومية ير تبط بهذه العقيدة، بل أعال

الناس جميعاً تصدر عنهم بصورة حرّة ومختارة وهم مسؤولون عنها، وجمسيع الأقسوام في الدنيا يقبلون حرية الإرادة، بدليل تشكيل المحاكم والإدارات القضائية لمحاكمة المتخلفين.

وجميع المؤسسات التربوية في العالم تقبل بهذا الأصل ضمناً، وهو أنّ الإنسان يـعمل بإرادته ورغبته، ويمكن بإرشاده وتعليمه وتربيته أن يستجنب الأخـطاء والإشــتباهات والأفكار المنحرفة.

#### ٢\_ واقع الإنسان بين السعادة والشقاوة

الطريف أنّ لفظ «شقوا» في الآيات المتقدمة ورد بصيغة المبني للمعلوم، ولفظ «شعِدُوا» ورد بصيغة المبني للمجهول، ولعل في هذا الاختلاف في التعبير إشارة لطيفة إلى هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ الإنسان يطوي طريق الشقاء بخطاه، ولكن لابدّ لطيّ طريق السعادة من الإمداد والعون الإلهي، وإلّا فإنّه لا يوفّق في مسيره، ولا شكّ أنّ هذا الإمداد والعون يشمل أولئك الذين يخطون خطواتهم الأولى بإرادتهم واختيارهم فحسب وكانت فيهم اللياقة والجدارة لهذا الإمداد. (فلاحظوا بدقة).

## ٣\_مسألة الفلود في القرآن

معنى «الخلود» لغة البقاء الطويل، كما جاء بمعنى الأبد أيضاً. فكلمة «الخلود» لا تعني الأبد وحده لأنّه تشمل كل بقاء طويل.

ولكن ذُكرت في كثير من آيات القرآن مع قيود يفهم منها معنى الأبد، فمثلاً في الآية ١٠٠ من سورة التوبة، والآية ١١ من سورة الطلاق، والآية ٩ من سورة التغابن، حين تذكر هذه الآيات أهل الجنّة تأتي بالتعبير عنهم ﴿ قالدين فيها لبدا ﴾ ومفهومها أبديّة الجنّة لهـؤلاء، ونقرأ في آيات القرآن الأخرى وصف أهل النّار كالآية ١٦٩ من سورة النساء، والآية ٢٣ من سورة الجن هذا التعبير أيضاً ﴿ قالدين فيها لبدا ﴾ وهو دليل على عذابهم الأبدي.

وتعبيرات أخرى مثل الآية ٣ من سورة الكهف ﴿مَاكِتُمِنْ قَيْهِ لَسِمَلَ ۗ والآية ١٠٨ من

١. «شعدوا» من مادة «سعد» وحسب رأي أصحاب اللغة فإنّ هذا الفعل لازم ولا يتعدّى إلى مفعول، فعلى هذا ليست له صيغة للمجهول، فاضطروا أن يقولوا: إنّه مخفّف من (أسعِدوا) وبابه (الإفعال) ولكن كما ينقل الآلوسي في كتاب روح المعاني في شرح الآية عن بعض أهل اللغة، أنّ الفعل الثلاثي من «سعد» يتعدّى إلى المفعول أيضاً \_ قالوا: سعده الله وهو مسعود، فعلى هذا لا حاجة إلى أن نقول بأنّ (شعدوا) مخفف من «أسعدوا» «قتدبّر».

سورة الكهف أيضاً ﴿ لايبغون منها حوالله وأمثالها تدل بصورة قطعيّة على أنّ طائفة من أهل الجنّة وطائفة من أهل الجنّة وطائفة من أهل النّار سيبقون في العذاب أو النعمة.

ولم يستطع البعض أن يحل الإشكالات في الخلود والجزاء الأبدي، فاضطر إلى الرجوع إلى معناه اللغوي وفسّره بالبقاء الطويل، على حين أنّ تعابير كالتعابير الواردة في الآيات المتقدمة لا تفسّر بمثل هذا التّفسير.

#### سؤال مهم:

هنا ترتسم في ذهن كل سامع علامة استفهام كبيرة، إذ كيف نتصوّر عدم التعادل عند الله بين الذنب والعقاب؟! وكيف يمكن القبول بأن يقضي الإنسان كل عمره الذي لا يتجاوز غانين سنة \_أو مائة سنة على الاكثر - بالعمل الصالح أو بالإثم، ثمّ يثاب على ذلك أو يعاقب ملايين الملايين من السنين؟

وهذا الأمر ليس مهماً بالنسبة للثواب لأنّ الأجر والثواب كلما ازداد كان دليلاً على كرم المثيب والمعطى، فلا مجال للمناقشة في هذا الأمر.

ولكن السؤال يَرِدُ في العمل السيء والذنب والظلم والكفر، وهو: «هل ينسجم العذاب الدائم مقابل ذنب محدود مع أصل العدل عندالله»؟ فالذي لم تتجاوز مرحلة ظلمه وطغيانه وعناده في أقصى ما يمكن احتاله مئة سنة، كيف يعذب في النّار عذاباً دائماً؟ أفلا تسقتضي العدالة أن يكون هناك نوع من التعادل؟ فئلاً يعاقب مئة سنة بمقدار أعماله السيئة.

### الأموبة غير المُقنِعَة:

إنّ تعقيد المسألة كان السبب في توجيه معاني آيات الخلود عند البعض وتفسيرها بما لا يستفاد منه العقاب الدائم الذي هو على خلاف أصل العدالة في عقيدتهم....

1\_ ذهب البعض: أنّ المقصود بدالخلود» هو المعنى الجازي أو الكنائي عنه، أي مدّة طويلة نسبيّاً، كما يقال مثلاً لأولئك الذين يحكم عليهم بالسجن طول عمره «محكوم عليه بالسجن المؤبد» مع أنّه من المسلم به لا أبديّة في السجن حيث ينتهي السجن مع انتهاء عمر المسجون، ويقال في العربية أيضاً «يخلّد في السجن» وهو مأخوذ من الخلود في هذه الموارد. ٢\_ وقال آخرون: إنّ أمثال هؤلاء الطغاة والمعاندين الذين اكتنفت وجودَهم الآثام،

فتحوّل وجودُهم إلى ماهية الكفر أو الإنم، هؤلاء وإن بقوا في نار جهنم داغمين، إلّا أنّ جهنم لا تبتى على حالها، فسيأتي يوم تنطفي نارها، كأية نار أخرى، ويعم أهل النّار نوع من الهدوء والراحة.

٣- واحتمل آخرون أنّه مع مرور الزمان وبعد معاناة العذاب الطويل ينسجم أهل النّار
 مع محيطهم، أي إنّهم يتطبّعون ويتعوّدون على هذا المحيط شيئاً فشيئاً حتى تبلغ بهم الحالة ألّا
 يحسوا بالعذاب والشقاء.

وبالطبع فإنّ الداعي إلى هذه التوجيهات هو عجزهم وعدم استطاعتهم أن يحلّوا مشكلة خلود العذاب ودوامه، وإلّا فإنّ ظهور آيات الخلود في ديمومة العذاب وبقائه غير قابلة للإنكار.

# الملّ النهائي للإشكال:

ومن أجل حلّ هذا الإشكال ينبغي أن نعود إلى البحوث السالفة ونعالج الإشتباهات الناشئة من قياس مجازاة يوم القيامة بالمجازاة الأخرى، ليعلم أنّ مسألة الخـــلود لا تسنافي عدالة الله أبداً.

ولتوضيح هذا البحث ينبغي الإلتفات إلى ثلاثة أصول:

1-إنّ العذاب الدائم ـ وكما أشرنا إليه من قبل ـ هو لأولئك الذين أوصدوا أبواب النجاة بوجوههم، وأضحوا غرقى الفساد والانحراف عامدين، وغشى الظلّ المشؤوم للإثم قلوبهم وأرواحهم فاصطبغوا بلون الكفر، وكما نقرأ عنهم في سورة البقرة الآية ٨١ ﴿ بلى هن كسب سيّنة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النّارهم فيها خالدون ﴾.

٢- يُخطىء من يتصور أنّ مدّة العقاب وزمانه ينبغي أن تكون على قدر مددّة الإثم وزمانه، لأنّ العلاقة بين الإثم والعقاب ليست علاقة زمانية بل كيفية، أي إنّ زمان العقاب ينناسب مع كيفية الإثم لا مع زمانه.

فثلاً قد يقدم شخص في لحظة على قتل نفس محترمة، وطبقاً لما في بعض القوانين يحكم عليه بالحبس الدائم، فهنا نلاحظ أنّ زمن الإثم لحظة واحدة، في حين أنّ العقاب قد يبلغ ثانين سنة.

إذن المهم في الإثم هو «كيفيته» لا «كمية زمانه».

"- قلنا أنّ العقاب والمحاسبات في يوم القيامة هي أثر طبيعي للعمل وخصوصية الذنب، وبعبارة أوضح: إن ما يجده المذنبون من ألم وأذى يوم القيامة هو نتيجة أعمالهم التي أحاطت بهم في الدنيا.

نقراً في القرآن كما في سورة يس الآية ٥٤: ﴿فَالْيُومُ لا تظلمُ نَفْسَ شَيئاً ولا تَجْزُونَ إِلَّا مَاكَنْتُمُ تعملون ﴾ ونقراً في الآية ٣٣ من سورة الجاثية؛ ﴿وبدالهم سيّنات ما معلوا وحاتى بهم ماكانوا به يستهزئون ﴾ وفي سورة القصص الآية ٨٤: ﴿فَلا يُجزى الذّين معلوا السيّنات إلّا ما كمانوا يعملون ﴾.

والآن وبعد أن اتّضحت هذه الأصول، فإنّ الحل النهائي لهذا الإشكال لم يُعد بـعيداً، ويكنى للوصول إليه أن نجيب على الأسئلة التالية.

ولنفرض أن شخصاً يُبتلى بالقرحة المعدية نظراً لإدمانه على المشروبات الكحولية لمدة سبعة أيّام تباعاً، فيكون مجبوراً على تحمل الألم والأذى إلى آخر عمره، تُرى هل هذه المعادلة بين هذا العمل السيء ونتيجته مخالفة للعدالة؟! ولو كان عمر هذا الإنسان (مكان الثمانين سنة) ألف سنة أو مليون سنة، ولأجل نزوته النفسية وولعه بشرب الخمر لمدة اسبوع فإنّه يتألم طول عمره، تُرى هل هذا التألم لمليون سنة مثلاً مثلاً عنالف لأصل العدالة... في حين أنه أبلغ حال شرب الخمر بوجود هذا الخطر وأعلم بنتيجته؟

ولنفرض أيضاً أنّ سائق سيارة لا يلتزم بأوامر المرور ومقرراته، والالتزام بها ينفع الجميع قطعاً ويقلل من الحوادث المؤسفة، لكنه يتجاهلها ولا يصغي لتحذير أصدقائه وفي لحظة قصيرة تقع له حادثة وكل الحوادث تقع في لحظة ويفقد بذلك عينه أو يده أو رجله في هذه اللحظة، ونتيجة لما وقع يعاني الألم سنين طويلة لفقده البصر أو اليد أو الرجل، فهل تتنافى هذه الظاهرة فيه مع أصل عدالة الله؟!

ونأتي هنا بمثال آخر .. والأمثلة تقرب الحقائق العقليّة إلى الذهن وتُهيّىءُ لنيل النتيجة النهائية \_ فلنفرض أننا نثرنا على الأرض عدة غرامات من بذور الشوك، وبعد عدّة أشهر أو عدة سنوات نواجه صحراء مليئة بالشوك الذي يدمي أقدامنا وعلى العكس ننثر بذور الزهور \_ مع اطلاعنا \_ ولا تمرّ فترة حتى نواجه حديقة مليئة بالأزهار العطرة، فهي تعطرنا وتنعش قلوبنا، فهل في هذه الأمور التي هي آثار لأعمالنا منافاة لأصل العدالة في حين أنّه لا مساواة بين كمية هذا العمل ونتيجته؟

ومن مجموع ما بيناه نستنتج ما يلي:

حين يكون الجزاء والثواب نتيجة وأثراً لعمل المرء نفسه، فإنّ مسألة المساواة من حيث الكية والكيفية لا تؤخذ بنظر الاعتبار، فما أكثر ما يكون العمل صغيراً في الظاهر، ولكنه يحوّل حياة الانسان الى جحيم وعذاب وألم طيلة العمر، وكذلك ما أكثر ما يكون العمل صغيراً في الظاهر، ولكنّه يكون سبباً للخيرات والبركات طيلة عمر الإنسان!

ينبغي أن لا يُتوهم أنّ المقصود من صغر العمل (من حيث مقدار الزمان) لأنّ الأعمال والذنوب الداعية إلى خلود الإنسان في العذاب ليست صغيرة من حيث الأهميّة والكيفيّة.

فعلى هذا حين يحيط الذنب والكفر والطغيان والعناد بوجود الإنسان ويحـرق جـيع أجنحته وريشه وروحه في نار ظلمه ونفاقه، فأي مكانٍ للعجب أن يُحرم في الدار الآخرة من التحليق في سهاء الجنّة وأن يكون مُبتلى هناك بالعذاب والبلاء.

تُرى أما حذّروه وأبلغوه وأنذروه من هذا الخطر الكبير؟!

أجل فأنبياء الله من جهة، وما يأمره العقل من جهة أخرى ... جميعاً حذروه بما يلزم، فهل أن ما أقدم عليه كان من دون اختياره فلتي هذا المصير، أم كان عن علم وعمد واختيار؟ الحقيقة هو أنّه كان عالماً عامداً.

وكانت نفسه ونتيجة أعماله المباشرة قد ساقته إلى هذا المصير! بل إنّ كل ما حدث له فهو من آثار أعماله!

فلهذا لم يبق مجال للشكوى، والإشكال، ولا منافاة للمخلود مع قانون عدالة الله سبحانه. \

## ٤\_ مفهوم الفلود في هذه الآيات

هل الخلود في الآيات \_محل البحث \_ بمعنى البقاء الدائم؟! أو هو بالمعنىٰ اللغوي المراد منه المدّة الطويلة؟

قال بعض المفسّرين: بما أنّ الخلود مقيد هنا بقوله ﴿ هَا دَلِمِتُ السَّمَاوَلِينَ وَاللَّهُ مِنْ فَهَا أَنّ الخلود ليس معناه البقاء الأبدي الدائم، لأنّ السّماوات والأرض لا أبدية لهما... وطبقاً لصريح القرآن فإنّ يوماً سيأتي تنطوي فيه السّماوات و تبدل الأرض إلى أرض أخرى. ٢

ولكن، مع ملاحظة أنّ مثل هذه التعابير في اللغة العربية يراد بها البقاء الدائم، فالآيات \_ محل البحث \_أيضاً تبيّن الدوام.

فثلاً تقول العرب: هذا الأمر قائم ما لاح كوكب، أو ما كرّ الجديدان (الليل والنهار) أو ما أضاء فجر، أو ما اختلف الليل والنهار، وأمثالها... وهي كناية عن البقاء الدائم، ونقرأ عن الإمام علي عليه في نهج البلاغة وذلك حين أشكل عليه بعض المنتقدين الجهلة على تقسيمه من بيت المال بالسوية وعدم التمييز بين مقامات الناس لتوطيد دفة الحكم.

فانزعج الإمام ﷺ وقال: «أتأمرني أن أطلب النصر بالجور في من وليت عسليه؟ والله لا أَطور به ما سمر سمير وما أمّ نجم في السّماء نجماً» \.

ونقرأ في قصيدة دعبل الخزاعي المعروفة التي أنشدها في حضرة الإمام علي بن موسى الرضاء اللهيت:

سأبكيهمُ ما ذرّ في الأفق شارق ونادئ منادي الخير في الصلوات أ وبالطبع فإنّ هذا الاستعمال ليس مخصوصاً بلغة العرب وآدابها، فني اللغات الأخرى يوجد مثل هذا الاستعمال أيضاً... على كل حال فإنّ دلالة الآية على الدوام قطعية وغير قابلة للنقاش.

## ه\_ ما معنى الاستثناء في الآية؟

الجملة الاستئنائية ﴿إِلَّا هَا هَا، رَبِّكَ ﴾ التي وردت في الآيات المتقدمة في أهل الجنّة وفي أهل النّار أيضاً، أضحت ميداناً واسعاً للمفسرين ومناراً للبحث، وقد نقل المفسّر الكبير الطبرسي في تفسير هذا الاستئناء عشرة أوجه عن المفسّرين القدامي، ونعتقد أنّ كثيراً من هذه الأوجه ضعيف ولا ينسجم مع الآيات السابقة أو اللاحقة، ولذلك نغض النظر عنها، ونورد ما نراه صحيحاً هنا، وهو وجهان فحسب:

١- الهدف في بيان هذا الاستثناء أن لا يُتصور أنّ الخلود في النّار أو في الجنّه جار على غير مشيئة الله وإرادته بما يعطي معنى الإلزام وتحديد قدرة الله تعالى وإرادته، بل في الوقت

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٢٦.

٢. نور الأبصار للشبلنجي، ص ١٤٠ وكتاب الغدير، ج ٢. ص ٣٥٩.

الذي يكون أهل الجنّة وأهل النار خالدين فيهما، فإنّ قدرة الله وإرادته حاكمة على الجميع، وأنّ العذاب والثواب يتحققان بمقتضى حكمته لكلّ من هذين الطرفين.

والشاهد على هذا الكلام ما ورد في الجملة النّانية بعد الاستثناء وهي قوله تعالى: ﴿عطاءُ فيرِمجِدُودَ﴾ أي غير منقطع، وهو دليل على أنّ الجملة الاستثنائية لبيان قدرته فحسب.

٢- وحيث تذكر الآيات هذين الطرفين ﴿فَعَنْهُم مُقْتِ وُسَعِدٌ ﴾ فليس الأشقياء هم الكفار المستحقين للخلود في النّار فقط بل قد يُوجد بينهم مؤمنون من أهل الكبائر فيكون هؤلاء داخلين في هذا الاستثناء.

ولكن قد ينقدح هذا السؤال أيضاً وهو: ما المراد من الاستثناء في الجملة الثّانية (التي تتحدث عن الذين شُعدوا)؟

وفي الجواب على هذا السؤال أجيب \_أيضاً \_بأنّ المؤمنين المذنبين يدخلون النّار أوّلاً ليتطهروا من الذنوب، ثمّ يلتحقون بصفوف أهل الجنّة.

فإنّ الاستثناء في الجملة الأولىٰ هو بالنسبة لآخر الأمر... وفي الجملة الثّانية لأوّل مرّة (فلاحظوا بدقّة).

ويحتمل في الجواب على السؤال الآنف الذكر أنّ الاستثناء في الجملة الأولى إشارة إلى المؤمنين المذنبين الذين يُعتقون من النّار بعد مدة، والاستثناء في الجملة الثّانية إشارة إلى قدرة الله سبحانه، والشاهد على هذا الكلام ورود قوله تعالى ﴿إِنَّ رَبِّكَ فَعَالَ لَعَا يَرِيدِ ﴾ في الجملة الأولى بعد الاستثناء، ليدل على تحقق المشيئة الإلهيّة، وفي الجملة الثّانية ورد قوله تعالى: ﴿عطاء غير مجدُودُ ﴾ ليدل على الأبديّة (فتدّبر).

وقد احتمل البعض أن يكون العقاب والنواب متعلقان بحياة البرزخ «النعيم في البرزخ أو الشقاء في البرزخ» التي تكون محدودة المدّة ولابدّ أن تنتهي، ولكنّه احتمال بعيد جدّاً، لأنّ الآيات المتقدمة تتحدث عن يوم القيامة بصراحة، وعلاقة هذه الآيات بـتلك الآيات علاقة لا تقبل الإنفكاك.

كها أنّ احتمال كون الخلود هنا بمعنى المدّة الطويلة \_كها هـو في بـعض آيـات القـرآن الأخرى، وليس هو البقاء الدائم الأبدي \_لا ينسجم مع قوله تعالى: ﴿عطاء قيره جذوذ ﴾ ولا مع الاستثناء نفسه الذي يدل على الأبدية في الجمل السابقة.

### ٦\_ في معنى «الزفير والشهيق»

تقول الآيات المتقدمة في شأن أهل النّار: ﴿ لهم فيها زفير وفهيق ﴾ وقد احتمل أهل اللغة والمفسّرون في معنى هاتين الكلمتين «الزفير والشهيق» احتالات متعددة:

١- فقال البعض: المراد بـ «الزفير» هو الصراخ المصطحب بإخراج النّفس إلى الخــارج،
 وأمّا «الشهيق» فهو الأنين المقترن بسحب الهواء إلى داخل الرئة.

٢ـ وقال آخرون: إنّ الزفير هو بداية صوت الحمار والشهيق نهايته، ولعل هذا التّفسير
 لا يختلف عن التّفسير الأوّل كثيراً.

وعلى كل حال فإنّ هذين الصوتين يحكيان عن صراخ وعبويل أهبل النّبار الذيبن يضجون من الحُزن والغمّ والحسرة مضجيجاً يملاً جميع وجودهم ويدلّ على منتهى أذاهم وشدّة عذابهم.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ «الزفير والشهيق» كلاهما مصدر، و«الزفير» في الأصل حمل العبء الثقيل على الكتف، ولأنّ هذا العمل بؤدّي إلى التأوه والضجيج فقد سميّ زفيراً، وأمّا «الشهيق» فعناه في الأصل الإطالة والإرتفاع، ومن هنا فقد سمي الجبل المرتفع بالجبل الشاهق أيضاً، ثمّ أطلقوا هذا اللفظ «الشهيق» على الأنين.

### أسباب السعادة والشقاء:

السعادة ضالّة كل الناس، وكلّ واحد يبحث عنها في شيءٍ ما ويطلبها في مكان ما، وهي توفّر أسباب تكامل الفَرد في المجتمع، والنقطة المقابلة لها هي الشقاء الذي يتنفر منه كل أحد، وهو عبارة عن عدم مساعدة الظروف للنجاح والتقدم والتكامل.

فعلى هذا، كل من توفرت له اسباب التحرك والتقدم نحو الأهداف السامية روحمياً وجسمياً وعائلياً وبيئياً وثقافياً، فهو أقرب للسعادة، وبتعبير آخر هو أكثر سعادة!

ولكن ينبغي الإلتفات إلى أنَّ أساس السعادة أو الشقاء هو إرادة الإنسان نفسه، فهو يستطيع أن يوفر الوسائل لترشيد نفسه وحتى مجتمعه، وهو الذي يستطيع أن يواجه عوامل الشقاء ويهزمها أو يستسلم لها.

وليس الشقاء أو السعادة في منطق الوحي ومدرسة الأنبياء شيئاً من ذات الإنسان وحتى النواقص في المحيط والعائلة والوراثة كل ذلك قابل للتغيير بتصميم الإنسان وإرادته إلّا أن ننكر أصل الإرادة في الإنسان وحريته، ونعدّه محكوماً بالظروف الجبرية، وكل من سعادته أو شقائه ذاتي أو هو نتيجة جبرية لمحيطه، وما إلى ذلك.

وهذا الرأي مرفوض في نظر الأنبياء وفي نظر المذهب العقلي أيضاً.

الطريف أنّنا نجد في الرّوايات المنقولة عن النّبي الله وأهل البيت المنسلات إلى مسائل مختلفة على أنّها أسباب السعادة، أو أسباب الشقاء... بحيث يتعرف الإنسان خلال مطالعتها على طريقة التفكير الإسلامي في هذه المسألة المهمّة، وسيقف على الواقعيات العينية وأسباب السعادة الحقيقية، بدلاً من أن يقف عليها في المسائل الخرافية والتصورات والسنن الخاطئة الموجودة في كثير من المجتمعات.

ونلفت نظر القارىء الكريم على سبيل المثال إلى بعض الأحاديث الشريـفة في هـذا الصدد:

١- ينقل الإمام الصّادق الله عن جدّه أمير المؤمنين الله أنّه قال «حقيقة السعادة أن يختم للرجل عمله بالسعادة وحقيقة الشقاوة أن يختم للرجل بالشقاوة» .

فهذه الرّواية تقول بصراحة: إنّ المرحلة النهائية لعمر الإنسان وأعباله هي المرحلة التي تكشف عن سعادته وشقاوته، وعلى هذا فهي تنفي السعادة أو الشقاء الذاتيين، وتجعل الإنسان رهين عمله، كما تجعل طريق العودة مفتوحاً في جميع المراحل حتى نهاية عمره.

٣- ونقرأ في حديث آخر عن الإمام علي الله «السعيد من وُعظ بغيره والشقي من الخدع لهواه وغروره» .

وكلام الإمام على الله هذا تأكيد آخر على عدم ذاتية السعادة والشقاء وبيان بعض أسبابهها.

٣- ويقول نبي الإسلام المُنْجُرُةُ أيضاً: «أربع من أسباب السعادة وأربع من الشقاوة، فالأربع التي من السعادة المرأة الصالحة، والمسكن الواسع، والجار الصالح، والمركب البهيّ. والأربع التي من الشقاوة؛ الجار السوء، والمرأة السوء، والمسكن الضيق، والمركب السوء» ".

مع ملاحظه أنّ هذه الأمور الأربعة لها تأثير بالغ في الحياة المادية والمعنوية لكل أحد، ويمكن أن تكون من عوامل النجاح أو الفشل وتتّضح بهذا سعة مفهوم السعادة والشقاوة في منطق الإسلام.

١. تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٣٩٨. ٢. نهج البلاغة، الخطبة ٨٦.

٣. مكارم الاخلاق، ص ٦٥؛ بعارالانوار، ج ٧٣. ص ١٥٤، ح ٣٤.

فالمرأة الصالحة ترغب الإنسان في أنواع «الحسنات»، والبيت الواسع يهب روح الإنسان وفكره الهدو، والراحة ويهيؤه للنشاط والفعالية، والجار الصالح الذي يقدم له عوناً مؤثراً في راحته واستقراره وحتى في تقدم أهدافه الإنسانية، المركب الجيد عامل مؤثر في الوصول إلى الأعمال والوظائف الاجتماعية، في حين أنّ المركب السوء يكون عاملاً في التأخير ولا يوصل صاحبه إلى هدفه.

٤- كما روي عن النّبي تَنْ الحديث أيضاً: «من علامات الشقاء: جمود العينين، وقسوة القلب. وشدّة العرص في طلب الرزق، والإصرار على الذنب» \.

هذه الأمور الأربعة التي وردت في الحديث المتقدم، هي أمور الحتيارية وهي نــتيجة أعهال الإنسان وأخلاقه الإكتسابية، وعلى هذا فإنّ أبعاد أسباب الشقاء هــذه تــكمن في الحتيار الإنسان نفسه.

وإذا لاحظنا أسباب السعادة والشقاوة في الأحاديث المتقدمة وحقيقتهما وأثرهما البالغ في حياة البشر، وقارنًاهما مع الأسباب والمسائل الخرافية التي يعتقد بها جمع كثير -حتى في عصرنا عصر الذرة والفضاء \_ لوصلنا إلى هذا الواقع الذي يؤكّد أنّ التعاليم الإسلامية منطقيّة ومدروسة إلى أقصى حد.

ولا يزال إلى اليوم من يعتقد أنّ نعل الفرس سبب للسعادة، وأنّ اليوم الثّالث عشر سبب لسوء الحظّ... والقفز على النّار في بعض ليالي السنة من أسباب السعادة، وصوت بعض الطيور سبب للشقاء وسوء الحظ، وسكب الماء عند خروج المسافر من أسباب السعادة، والعبور من تحت السلم سبب للشقاء!!

وحتى تعليق بعض الأشياء في رقبة الفرد أو على وسائل النقل من أسباب السعادة والعطاس علامة على الفشل إذا كان حين العمل وكثير من أمثال هذه الخرافات نجدها في الشرق والغرب بين الأقوام والأمم المتعددة.

وكم من أناس تعطلوا عن نشاطهم في الحياة نتيجة ابستلائهم بمـثل هـذه الخــرافــات وأصبحوا رهن المصائب الكثيرة.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۲، ص ۳۹۸؛ اصول الکافی، ج ۲، ص ۲۹۰، ح ۲.

لقد شطب الإسلام بقلم أحمر على جميع هذه التصوّرات الخرافية، وحدّد ـ مبيّناً بوضو ـ سعادة الإنسان وشقاوته في الفعاليّات الإيجابية والسلبية ونـ قاط الضـعف والقـوّة في الأخلاق والمناهج العملية وطريقة التفكير والعقيدة لكل فرد، مـن خـلال الأمـثلة التي قدمناها في الأحاديث الأربعة عن أهل البيت المناها في الأحاديث المناها في الأحاديث الأربعة عن أهل البيت الأميان المناها في الأحاديث الأربعة عن أهل البيت المناها في الأحاديث الأربعة عن أهل البيت المناها في الأحاديث الأربعة عن أهل البيت المناها في الأحاديث المناها في الأحاديث المناها في الأحاديث المناها في الأحاديث المناها في المناها ف

فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِمَّا يَعْبُدُ هَنَوُلاَ عَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ءَابَا وَهُمُ مِن قَبْلُ وَإِنَّا لَمُوفَوُّهُمْ نَصِيبَهُمْ غَيْرَ مَنقُوسٍ ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبُ فَٱخْتُلِفَ فِيذٍ وَلَوْلَا كُلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِيمِتُهُ مُرِيبٍ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِيمِتُهُمْ مُرِيبٍ ﴾ وَإِنَّ كُلًا لَمَا لَيُوفِينَتُهُمْ رَبُّكَ أَعْمَلُهُمْ إِنّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ فَاسْتَقِمْ كَمَا أَمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوْ أَ إِنّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ جَمِيرٌ ﴾

# التفسير

# الاستقامة والثّبات:

هذه الآيات \_ في الحقيقة \_ بمثابة تسلية لحاطر النّبي النّبي النّبا نازلة لبيان وظسيفته ومسؤوليته، وفي الواقع إنّ من أهم النتائج التي يُتوصل إليها من القصص السابقة للأمم الماضية هي أن لا يكترث النّبي ومن معه من أتباعه المؤمنون حقّاً من كثرة الأعداء، ولا يخافوا منهم، ولا يشكّوا أو يتردّدوا في هريمة عَبدة الأصنام والظالمين الذي يسقفون بوجوههم، وأن يواصلوا طريقهم ويعتمدوا على الله واثقين به.

لذلك يقول القرآن الكريم في هذا الصدد: ﴿ فَلَالِكَ فِي مِرِيةِ مِمَّا يَعِبِدُ هُوَلاَءُ مَا يَعْبِدُونَ إِلَّا كما يَعْبِدُ آباؤهم مِنْ قَبِلَ ﴾ `.

ويقول بعدها مباشرةً: ﴿ وَإِنَّا لَمُوفُّوهُم تَصِيبِهُم غَيْرُمَـتَقُوصَ ﴾ على أنَّ جَلَة موفوهم

١. «المبرية» على وزن «جِزيّة» كما تأتي على وزن وقريّة» ومعناها التردد في التصميم على أمر ما... وقد قال البعض: إنّها تعني الشكّ المقترن بالتُهمة، والجذر الأصلي لهذه الكلمة معناه عصر ثدي الناقة بعد احتلابها، على أمل أن يكون شيء من اللبن لا يزال باقياً في الثدي، ولأنّ هذا العمل منشؤهُ التردد والشك فلذلك أطلقت الكلمة على كل ما فيه شكّ و تردد.

نصيبهم تعني أداء الحق كاملاً، لكن ذكر كلمة غير منقوص للتأكيد أكثر على هذه المسألة. وفي الحقيقة إن هذه الآبة تجسّم هذه الحقيقة، وهي أنّ ما قرأناه من قصص الأمم السابقة لم يكن أسطورة، كما أنّها لا تختص بالماضين، فهي سنّة أبدية وخالدة وهي لجميع الناس ماضياً وحاضراً ومستقبلاً

غاية ما فيه الأمر أنّ هذا العقاب في كثير من الأمم السابقة نزل على شكل بلايا مهولة وعظيمة، لكنّه وجد شكلاً آخر في شأن أعداء نبي الإسلام، وهو أنّ الله أعطى القدرة والقوة العظيمة لنبيّه وأصحابه المؤمنين بحيث استطاع أن يهزم أعداءه الظالمين اللجوجين الذين اصروا على انحرافهم وغرورهم.

ويسلّي القرآن قلب النّبي تَتَلَقُلُهُ مرّة أخرى، فيحدّنه عن موسى وقومه قائلاً؛ ﴿ولقد آلينا موسى للكتاب قاختلف فيه ﴾ ... ويقول إذا ما رأيت أنّ الله لا يعجل العذاب على قومك، فلأنّ مصلحة الهداية والتعليم والتربية لقومك توجب ذلك وإلّا فانّ القرار الالهي المسبق يقتضي التعجيل بعملية التحكيم والقضاء وبالتالي إنزال العقاب ﴿ولولا كلمة سبقت من ربّك لقضي بينهم ولِنّهم لغي شك من هذا الامر أ

كلمة «مريب» مشتقة من «الريب» ومعناه الشكّ المقترن بسوء الظن والنظرة السيئة والقرائن الخالفة، وعلى هذا فيكون مفهوم هذه الكلمة أنّ عبدة الأصنام ما كانوا يترددون في مسألة حقيقة القرآن أو نزول العذاب على المفسدين فحسب، بل كانوا يدّعون بأنّ لديهم قرائن تخالف ذلك أيضاً.

أمّا «الراغب» فيقول في «مفرداته»: إنّ معنى الريب هو الشك الذي يرفع عنه الحجاب بعدئذٍ ويعود إلى اليقين، فعلى هذا يكون مفهوم الآية أنّ الحجاب سيكشف عاجلاً عن حقانية دعوتك وكذلك عن عقاب المفسدين وتظهر حقيقة الأمر!

ويضيف القرآن لمزيد التأكيد ﴿ولِنَّ كَلَالِمَا لِيوفَينَهِم ربِّك لِمِمالِهِم ﴾ وهذا الأمر ليس فيه صعوبة على الله ولا حرج إذ ﴿لِنَه بِما يَسَمَلُونَ خَبِيرٍ ﴾.

١. هناك كلام بين المفسّرين في عودة الضميرين «هم» و«منه» على أية كلمتين في الآية؟! فقال بعضهم: إنّ هذا الضمير هم «وإنهم» يعود على قوم موسى و«منه» يعود على كتاب (التوراة) فمعنى الآية: إن هؤلاء القوم لا يزالون يشكّون في كتاب موسى، ولكن قال آخرون: إنّ الضمير في (إنّهم) يعود على مشركي مكّة و«منه» يعود على القرآن، ويملاحظة أن الآيات جاءت لتسلية قلب النّبي فيكون التّفسير الثّانى أقرب للنظر.

الطريف أنّ القرآن يقول: ﴿ليوقيتُهم ريّك لعمالهم﴾ ليشير مرّة أخرى إلى مسألة تجسّم الأعمال وأنّ الجزاء والثواب هما في الحقيقة أعمال الإنسان نفسه التي تتخذ شكلاً آخر وتصل إليه ثانيةً.

وبعد ذكر قصص الأنبياء والأمم السابقة ورمز نجاحهم ونصرهم، وبعد تسلية قسلب النّبي عَبَالِلًا وهو النّبي عَبَالِلًا وهو إلى وتقوية إرادته، يبيّن القرآن عن هذا الطريق أهم دُستور أمر به النّبي عَبَالِلًا وهو فاستقم كما أمره.

«استقم» في طريق الإرشاد والتبليغ... استقم في طريق المواجهة والمواصلة استقم في أداء الوظائف الإلهيّة ونشر التعليات القرآنية.

ولكن هذه الإستقامة ليست لينال فلان أو فلان مستقبلاً زاهراً، وليست للرياء وسا شابه ذلك، وليست لإكتساب عنوان البطولة، ولا اكتساب «المقام» أو «الثروة» أو «الموفقية» أو «القدرة»، بل هي لجرّد طاعة الله وإنّباع أمره ﴿ كَمَا لُمُوسٍ ﴾

كما أنّ هذه الإستقامه ليست عليك وحدك، فعليك أن تستقيم أنت ﴿ وَهِنْ تَابِ هِعَكُ ﴾ استقامة خاليةً من كل زيادة ونقصان وإفراط أو تفريط ﴿ وَلا تَطْعُولُ ﴾ إذ ﴿ إِنَّهُ بِهَا تَسْعُلُونُ بِعَيْنِ عَلَيْهُ حَرَكَةً وَلا قول وَلا أي خطّة أُخرى ... الخ

#### المسؤولية الكبيرةاا

نقراً في حديث معروف عن ابن عباس أنّه قال: ما نزل على رسول الله عَلَيْهُ آية كانت أشدّ عليه ولا أشقّ من هذه الآية. ولذلك قال لأصحابه حين قالوا له: أسرع إليك الشيب يا رسول الله قال عَلَيْهُ «شيبتنى هود والواقعة» أ.

ونقراً في رواية أخرى أنّ النّبي لِللِّهِ قال حين نزلت هذه الآية: «شمّروا شمّرُوا... فما رُئي ضاحكاً...» .

والدليل واضح، لانّ أربعة أوامر مهمّة موجودة في هذه الآية يلتي كل واحد منها عبناً ثقيلاً على الكتف.

وأهمها الأمر بالإستقامة... الإستقامة «المشتقة من مادة القيام» من جهة أنّ الإنسان

٢. تفسير الدرّالمنتور، ج ٣، ص ٣٥١.

يكون تسلطه وسعيه في عمله حال القيام أكثر... الإستقامة التي معناها طلب القيام، أي أوجِدُ حالةً في نفسك بحيث لا تجد طريقاً للضعف فيك، فما أصعَبه من أمرٍ وما أشدّه؟!

غالباً ما يكون النجاح في العمل أمراً هيّناً نسبياً... لكن المحافظة على النجاح فيها كثير من الصعوبة... وفي أي مجتمع !! في مجتمع متأخر متخلف... في مجتمع بسعيد عن العلم والتعقل... في مجتمع لجوج وبين أعداء كثيرين معاندين... وفي سبيل بناء مجتمع سالم وحضارة انسانية زاهرة فالإستقامة في هذا الطريق ليس أمراً هيّناً.

والأمر الآخر؛ أن تحملَ هذه الإستقامةُ هدفاً إلنهياً فحسب، وأن تكنون الوساوس الشيطانية بعيدة عنها تماماً، أي أن تكتسب هذه الاستقامة أكبر القندرات السياسية والاجتاعيّة من أجل الله.

والأمر الثّالث: مسألة قيادة أولئك الذين رجعوا إلى طـريق الحــق وتــعويدهم عـــلى الإستقامة أيضاً.

والأمر الرّابع: المواجهة والمبارزة في مسير الحق والعدالة والقيادة الصحيحة وصدّ كل أنواع التجاوز والطغيان، فكثيراً ما يبدي بعض الناس منتهى الاستقامة في سبيل الوصول للهدف، لكن لا يستطيعون أن يراعوا مسألة العدالة، وغالباً ما يبتلون بالطغيان والتجاوز عن الحدّ.

أجل... مجموع هذه الأمور وتواليها على النّبي حمّلته مسؤولية كبرى، حتى أنّه ﷺ ما رُنّي ضاحكاً... وشيّبته هذه الآية من الهمّ.

وعلى كل حال فإنّ هذا الأمر لم يكن للماضي فحسب، بــل هــو للماضي والحــاضر والمستقبل، وهو للأمس واليوم والغد القريب والغد البعيد أيضاً.

واليوم مسؤوليتنا المهمة \_ نحن المسلمين أيضاً، وبالخصوص قادة الإسلام \_ تتلخّص في هذه الكلهات الأربعة. وهي: الاستقامة، والإخلاص، وقيادة المؤمنين، وعدم الطغيان والتجاوز. ودون ربط هذه الأمور بعضها إلى بعض فإنّ النصر على الأعداء الذين أحاطونا من كل جانب من الداخل والخارج، واستفادوا من جميع الأساليب الثقافية والسياسية والاقتصادية والاجتاعية والعسكرية... هذا النصر لا يكون سوى أوهام في مخيلة المسلمين.

وَلَا تَرَكُنُوا إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَالَكُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أَوْلِيكَآءَ ثُمَّ لَاثْنُصَرُونِ کَنْ شَلِی اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَوْلِيكَآءَ

# التفسير

## الرَّكون إلى الظالمين:

إنّ هذه الآية تبيّن واحداً من أقدى وأهم الاسس والبرامج الاجتاعية والسياسية والعسكرية والعقائدية، فتخاطب عامة المسلمين ليؤدوا وظيفتهم القبطعية فتقول: ﴿ وُلا تركنوا لِلى الدّين ظلموله والسبب واضح ﴿ فتمسّكم النّار وما لكم من دون الله من أوليا ) ومعلوم عندئذ حالكم ﴿ لمّ لا تُنصرون ﴾

# بحوث

### ١\_ما هو مفهوم الرّحون؟

مفهوم «الركون» مشتق من مادة «رُكن» ومعناه العمود الضخم من الحجر أو الجدار الذي يربط البناء أو الأشياء الأخرى بعضها إلى بعض، ثمّ اطلق هذا الله غلى الإعتاد أو الاستناد إلى الشيء.

وبالرغم من أنّ المفسّرين أعطوا معاني كثيرة لهذه الكلمة في تفسيرهم للآية، ولكنّها في الغالب تعود إلى مفهوم جامع وكلي فمثلاً فسسرها البعض بالميل، وفسسرها البعض به «التعاون»، وفسّرها البعض به «إظهار الرضا»، وفسّرها آخرون به «المودّة»، كما فسسرها جماعة بالطاعة وطلب الخير، وكل هذه المعاني ترجع إلى الاعتاد والإتكاء كما هو واضح.

# ٢\_ في أيّ الأمور لا ينبغي الرّكون إلى الظالمين؟

بديهي أنَّه في الدرجة الأولى لا يصح الإشتراك معهم في الظلم أو طلب الإعانة منهم،

وبالدرجة الثّانية الاعتاد عليهم فيما يكون فيه ضعف المجتمع الإسلامي وسلب استقلاله واعتاده على نفسه و تبديله إلى مجتمع تابع وضعيف لا يستحق الحياة، لأنّ هذا الركون ليس فيه نتيجة سوى الهزيمة والتبعية للمجتمع الإسلامي.

وأمّا ما نلاحظه أحياناً من مسائل التبادل التجاري والروابط العلمية بين المسلمين والمجتمعات غير الإسلامية على أساس حفظ منافع المسلمين واستقلال المجتمعات الإسلامية وثباتها، فهذا ليس داخلاً في مفهوم الركون إلى الظالمين ولم يكن شيئاً ممنوعاً من وجهة نظر الإسلام، وفي عصر النّبي نفسه بَهِ والأعصار التي تلته كانت هذه الأمور موجودة وطبيعية أيضاً.

### ٣\_ فلسفة تمريم الركون إلى الظالمين

الرّكون إلى الظالمين يورث مفاسد كثيرة لا تخنى على أحد بصورتها الإجمالية ولكن كلّما تقحصنا في هذه المسألة أكثر اكتشفنا مسائل دقيقة وجديدة. فالركون إلى الظالمين يبعث على تقويتهم، وتقويتهم مدعاة إلى اتساع رقعة الظلم والفساد في الجستمعات، ونقراً في الأوامر الإسلامية أنّ الإنسان ما لم يُجبر «وفي بعض الأحيان حتى مع الإجبار» لا يحق له أن يراجع القاضي الظالم من أجل اكتساب حقّه، ألأنّ مراجعة مثل هذا القاضي الحاكم الجائر من أجل إحقاق الحق مفهومها أن يعترف ضمناً برسميته وتقواه، ولعل ضرر هذا العمل أكبر من الخسارة التي تقع نتيجة فقدان الحق.

والركون إلى الظلمة يؤثر تدريجاً على الثقافة الفكرية للمجتمع، فيضمحل مفهوم «قبح الظلم» ويؤدّي بالناس إلى الرغبة في الظلم.

وأساساً لا نتيجة من الركون إلى الغير بصورة التعلق والإرتباط الشديد إلَّا سوء الحظ والشقاء، فكيف إذا كان هذا الركون إلى الظالمين؟

إنّ المجتمع الحضاري المقتدر هو المجتمع الذي يقف على قدميه، كما يعبر القرآن الكريم في مثل بديع في الآية ٢٩ من سورة الفتح إذ يقول: ﴿قاستوىٰ على سوقه﴾ والمجتمع الحرّ المستقلّ هو المجتمع الذي يكتنى ذاتياً، وإرتباطه أو تعاونه مع الآخرين هو إرتباط على أساس

١. اصول الكافي، ج ٧، ص ٤١١، باب كراهية الارتفاع الى القضاة الجور.

المنافع المتبادلة لا على أساس رُكون الضعيف إلى القوي، لأنّ هذا الركون ـ سواء كان من جهة فكرية أو ثقافية أو اقـتصادية أو عسكـرية أو سـياسية ـ لا يخـلّف سـوى الأسر والاستثار، ولا يثمر سوى المساهمة في ظلمهم والمشاركة في خططهم.

وبالطبع فإن الآية المتقدمة ليست خاصة بالمجتمعات فحسب، بل تشمل العلاقة والإرتباط بين فردين أيضاً، فلا يجوز لإنسان مؤمن أن يركن إلى أي ظالم، فإنه إضافة إلى فقدان استقلاله لركونه إلى دائرة ظلمه، فسيؤدي إلى تقويته واتساع الفساد والعدوان كذلك.

### ٤\_من المقصود بـ «الذين ظلموا»؟

ذكر المفسّرون في هذا الجال احتالات مختلفة، فقال بعضهم: المقصود بـ ﴿ الدّين ظلموا ﴾ هم المشركون، ولكن \_كها قال آخرون \_ لا دليل على انحصار هذا اللفظ بالمشركين رغم أن مصداق الظالمين في عصر نزول الآية هو المشركين.

كما إنّ تفسير هذه الكلمة في الرّوايات بالمشركين لا يدلُّ على الإنحصار، لأنّنا قلنا مراراً وتكراراً إنّ مثل هذه الرّوايات إنّما تبيّن المصداق الواضح والجلي، فعلى هذا الأساس يدخل في دائرة هذه الآية جميع الذين امتدّت أيديهم إلى الظلم والفساد، أو استعبدوا خلق الله وعباده، أو استغلوا قواهم لمنافعهم، وباختصار كل الذين دخلوا في المفهوم العام لهذا التعبير ﴿الدّين للمول﴾.

ولكن من الواضح أن من أخطأوا في حياتهم خطأ بسيطاً وصاروا من مصاديق الظالم أحياناً غير داخلين في مفهوم الآية قطعاً لائه في هذه الصورة لا يخرج عن شمولية هذه الآية إلاّ النادر، فلا يصح الرّكون والاعتاد على أي شخص، اللّهم إلّا أن نقول: أنّ المراد بالركون هو الاعتاد على اللهم ألهم الحتى الذين تلوّثت أيديهم بالظلم مرّة واحدة لا يجوز الركون إليهم.

# ه\_ إشكالُ

بعض المفسّرين من أهل السنّة أشكل إشكالاً يصعب الجواب عليه على مبناهم وهو ما

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ زاد المسير، ج ٤، ص ١٢٨ (دارالفكر).

ورد في رواياتهم من وجوب الطاعة والتسليم لسلطان الوقت الذي هو من ﴿أُولُو الْأَهُرِ﴾ أَيّاً كان، لما نقلوا حديثاً عن النّبي ﷺ في وجوب طاعة السلطان «وإن أخذ سالك وضرب ظهرك...»! وروايات أخرى تؤكّد طاعة السلطان بمعناها الواسع.

ومن جهة أخرى تقول الآية: ﴿ولا تركنوا لِلى الذين ظلموا﴾ فهل يصح الجمع بين هذين الأمرين؟!

أراد البعض أن يرفع هذا التضاد باستثناء واحد، وهو أنّ طاعة السلطان تكون واجبة ما لم ينحرف إلى طريق العصيان ويخطو في طريق الكفر.

ولكن لحن تلك الرّوايات لا ينسجم مع هذا الاستثناء.

وعلى كل حال فنحن نعتقد ـ وكما ورد في مذهب أهل البيت على الموجوب طاعة ولي الأمر العادل والعالم الذي يصح أن يكون خليفة عامّاً للنّبي وإماماً من بعده فحسب.

وإذا كان سلاطين بني أميّة وبني العباس قد وضعوا الاحاديث في هذا الجال لمصلحتهم، فلا تنسجم بأي وجه مع أصول مذهبنا والتعليات القرآنية، وينبغي أن نعالج هذه الرّوايات، فإن كانت تقبل التخصيص خصّصناها، وإلاّ طرحناها جانباً، لان كل رواية تخالف كتاب الله فهي مردودة وباطلة، والقرآن يصرح أنّ إمام المسلمين لا يجوز أن يكون ظالماً، والآية المتقدمة تقول بصراحة أيضاً؛ ﴿ولا تركنوا لِلى الذين ظلموا﴾ ... أو نـقول: إنّ أمـثال هـذه الرّوايات منصوصة بالحالات الضرورية والاضطرارية.

١. تفسير درّالمنتور، ج ٢، ص ٥٧٢، ذيل الآية ٥٩ من سورة النساء.

٢. فتح الغدير، ج ٢، ص ٥٣١.

### الآيتان

وَأَقِهِ ٱلصَّلَوْهَ طَرَفَي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفَا مِنَ ٱلْيَلِ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبَنَ ٱلسَّيَّ التَّ ذَالِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴿ وَٱصْبِرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ ٱجْرَا لَمُحْسِنِينَ ﴿ وَاصْبِرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَا لَمُحْسِنِينَ ﴿

# التفسير

#### الصلاة والصير:

هذه الآيات تشير إلى أمرين من أهم الأوامر الإسلامية، وهما في الواقع روح الإيمان وقاعدة الإسلام، فيأتى الأمر أوّلاً بالصلاة ﴿وأقع الصّلاة طرفي النّهار وزلفاً من الليل﴾.

وظاهر التعبير من ﴿طرقي النهار﴾ هو بيان صلاة الصبح وصلاة المغرب اللتين يقعان طرفي النهار، و«الزُلف» جمع «زلفة» التي تعني القرب، ويشار بها إلى أوّل الليل القريب من النهار فتنطبق على صلاة العشاء.

وهذا التّفسير وارد في روايات أهل البيت اللَّهُ أيضاً، أي إنّ الآية تشير إلى الصلوات الثلاث «الصبح والمغرب والعشاء». \

سؤال: ويرد هنا سؤال وهو: لم ذكرت هذه الصلوات الثلاث من بين الصلوات الخمس؟! غموض الإجابة دعا بعض المفسّرين لان يتوسع في معنى ﴿طرفي النهار﴾ ليشمل صلاة الصبح والظهر والعصر والمغرب أيضاً، وبالتعبير ب﴿وزَلَفا مِن الليل﴾ الذي يشير إلى صلاة العشاء تكون جميع الصلوات الخمس قد دخلت في الآية!

والجواب: والإنصاف أن تعبير وطرفي النهار لا يتحمل مثل هذا التّفسير، مع ملاحظة أنّ المسلمين في الصدر الأوّل من الإسلام كانوا مقيدين بأداء صلاة الظهر في أوّل الوقت

١٠ بحارالانوار، ج ٨٤، ص ١٤٠، ح ٨؛ وسائل الشيعة، ج ٤، ص ١٠، ح ٤٣٨٥.

وأداء صلاة العصر في حدود نصف الوقت، أي بين وقت الظهر ووقت المغرب.

الشيء الوحيد الذي يمكن أن يقال هنا: أنّ آيات القرآن قد تذكر جميع الصلوات الخمس أحياناً كما في الآية الشريفة: ﴿ أَقَم الصّلاة لدلوك الشّمس إلى عسق الليل وقرآن للقجري ( )

وقد تذكر ثلاث صلوات \_كالآية محل البحث \_وقد تذكر صلاة واحدة كما في الآية الشريفة: ﴿ حَافِظُوا مَلَى الصَّلُواتُ وَالصَّلَاةُ الوسطى وقوموا لله قانتين ﴾ ٢.

فعلى هذا لا يلزم ذكر جميع الصلوات الخمس في كل مورد، وقد تسوجب المناسبات الإشارة إلى صلاة الظهر «الصلاة الوسطى» لأهميتها أو تشير إلى صلاة الصبح أو المغرب والعشاء وذلك لاحتمال أن تقع في دائرة النسيان للتعب أو النوم.

ولأهميّة الصلوات اليوميّة ـ خاصّة ـ وجميع العبادات والطاعات والحسنات ـ عموماً ـ فإنّ القرآن يشير بهذا التعبير ﴿إِنّ للحسنات يذهبن للشيّئات دُلك دُكري للذّاكرين ﴾ .

والآية آنفة الذكر كسائر آيات القرآن تبيّن تأثير الأعبال الصالحة في محو أثر الأعبال السيئة، حيث نقرأ في سورة النساء الآية ٣١: ﴿إِنْ تَجْتَنْبُوا كِبَائُرِهَا تَنْهُونَ مِنْهُ تَكُفُّرُ مِنْكُمْ سَيّئَاتِكُم ﴾ ونقرأ في سورة العنكبوت الآية ٧: ﴿والذين آمنوا ومملوا المالحات لنكفّرن منهم سيّئاتهم ﴾.

وبهذا تثبت مقولة إيطال السيئات بالطاعات والأعمال الحسنة.

ومن الناحية النفسية \_ أيضاً \_ لا ريب في أن الذنب والعمل السيء يوجد نوعاً من الظلمة في روح الإنسان ونفسه، بحيث لو استمرّ على السيئات تتراكم عليه الآثار فتمسخ الإنسان بصورة موحشة.

ولكن العمل الصالح الصادر من الهدف الإلهي يهب روح الإنسان لطافةً بــامكانها أن تغسل آثار الذنوب وأن تبدّلَ ظلمات نفسه إلى أنوار.

وبما أنّ الجملة الآنفة ﴿ لِنَّ العسنات يدُهبن السَّيْناتِ فَكرت بعد الأمر بإقامة الصلاة مباشرة, فإنّ واحدة من مصاديقها هي الصلاة اليومية، <sup>٣</sup> وإذا ما لاحظنا في الرّوايات إشارة

١. الإسراء، ٧٨.

٣. اصول الكافي، ج ٣. ص ٣٦٦، ح ١٠؛ وسائل الشيعة، ج ٨. ص ١٤٦، ح ١٠٢٦٥.

إلى الصلاة اليومية أفي التّفسير فحسب فليس ذلك دليلاً على الانحصار، بل \_كها قلنا مراراً \_إنّا هو بيان مصداق واضح قطعي.

### الأهميّة القصوى للصلاة:

تلاحظ في الرّوايات المتعددة المنقولة عن النّبي ﷺ والأنمّة الطاهرين ﷺ تــعبيرات تكشف عن الأهميّة الكبرى للصلاة في نظر الإسلام.

يقول أبو عثمان: كنت جالساً مع سلمان الفارسي تحت شجرةٍ فأخذ غصناً يابساً وهزّه حتى تساقطت أوراقه جميعاً، ثمّ التفت إليّ وقال: ما سألتني لم فعلت ذلك؟!

فقلتُ: وما تريد؟!

قال: هذا ما كان من رسول الله تَتَأَلِّهُ حين كنت جالساً معه تحت شجرة ثمّ سألني النّبي هذا السؤال وقال: «ما سألتنى لِمَ فعلت ذلك؟».

فقلت له: ولمَ يا رسولَ الله؟

فقال: «إنّ المسلم إذا توضأ فأحسن الوضوء ثمّ صلّى الصلوات الخمس تحاتّت خطاياه كما تحاتّ هذا الورق» ثمّ قرأ الآية «وأقم الصلاة... الخ». "

ونقرأ في حديث آخر عن أحد أصحاب رسول الله عَلَيْنَا واسمه أبو أمامة أنّه قال: «كنت جالساً يوماً في المسجد مع رسول الله عَلَيْنَا فجاءه رجل وقال: يا رسول الله، أذنبت ذنباً يستوجب الحدّ فأقم عليَّ الحدّ، فقال عَلَيْنَا : «أصليت معنا؟» قال: نعم يا رسول الله، فقال عَلَيْنَا : «فإن الله غفر ذنبك»... أو «أسقط عنك الحد» ".

كها نقل عن على على الله قال: «كنّا مع رسول الله ننتظر الصلاة فقام رجل وقال: يا رسول الله، أذنبت. فأعرض النّبي بوجهه عنه، فلما إنتهت الصلاة قام ذلك الرجل وأعاد كلامه ثانيةً، فقال النّبي مَنْ الله تصلّ معنا وأحسنت لها الوضوء؟ فقال بلي، فقال: هذه كفارة ذنبك» .

ونقل عن على على الله أيضاً أنَّه قال: «قال رسول الله عَلَيْكَا : إنَّما منزلة الصلوات الخمس لأمتي

۱. مستدرك، ج ۱، ص ۱۵، ح ۱۸۹۷ ـ۷.

٢. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٧٩. ص ٣١٩. ص ٢٠٨ بتفاوت يسير.

٣. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث. ٤. المصدر السابق.

كنهرٍ جار على باب أحدكم، فما يظن أحدكم لوكان في جسده درن ثمّ اغتسل في ذلك النهر خمس مرات، أكان يبقى في جسده درن؟ فكذلك والله الصلوات الخمس لأمتى» .

وعلى كل حال، لا مجال للشكّ في أنّه متى ما أدّيت الصلاة بشرائطها فإنّها تنقل الإنسان إلى عالم من المعنويّة والروحانيّة بحيث توثق علائقه الإيانية بالله، وتغسل عن قلبه وروحه الأدران وآثار الذنوب.

الصلاة تجير الإنسان من الذنب، وتجلو صدأ القلوب.

الصلاة تجذّر الملكات السامية للإنسان في أعهاق الروح البشرية، والصلاة تقوي الإرادة و تطهر القلب والروح، وبهذا الترتيب فإن الصلاة الواعية الفاعلة هي مذهب تربوي عظيم.

# أرمِيٰ آية في القرآن:

ينقل في تفسير الآية \_ محل البحث \_ حديث طريف عن الإمام علي الله المضمون، وهو أنّه التفت مرّة إلى الناس وقال: «أى آية في كتاب الله أرجى عندكم»؟!

فقال بعضهم: ﴿ إِنَّ للله لا يقفر أن يشرك به ويغفرها دون ذلك لعن يشاء ﴾. ``

فقال الله : حسنة ليست إياها.

فقال آخرون: هي آية ﴿قُل يا عبادي الَّذِينَ لُسرقُولَ على أَنْسَفَسِهِم لا تَسْقَنطُولُ هِـنَ رَحَمَةُ الله ﴾ . "

فقال الله : حسنة ليست إيّاها.

فقالوا: هي آية ﴿وهن يعمل سو. أو يظلم نفسه ثمّ يستخفر الله يجد الله غفوراً رحيماً ﴾. ٤ قال ﷺ : حسنة ليست إيّاها.

فقال آخرون: هي آية: ﴿والَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحَشَةً أَو طَلَمُوا لَنَفْسِهُم ذَكُرُوا الله فَاسْتَغَفُرُوا لَدُنُوبِهِم وَمِنْ يَغَفُرُ الذَّنُوبِ إِلَا الله ﴾ ° فقال الإمام أيضاً: «حسنة ليست إيّاها».

ثمّ أجم الناس، فقال: مالكم يا معشر المسلمين، فقالوا: والله ما عندنا شيء قال الله « «سمعت حبيبي رسول الله يقول: أرجى آية في كتاب الله ﴿ وَلَقَم الصّلاة طرقي النّهار وزَلْفا هن

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. النساء، ٤٨، ١١٦.

ع. النساء، ١١٠.

۳. الزمر، ۵۳.

٥. آل عمران، ١٣٥.

# الليل إِنَّ للحسنات يُدُهِبنَ السَّيِّئَاتِ دُلكِ دُكرَىٰ للذَّاكرينَ ﴾ ﴿

وبالطبع كما ذكرنا في شرح الآية ٤٨ من سورة النساء: إنّه ورد حديث آخر يشير إلى أنّ أرجى آية في القرآن هي آية ﴿إِنّ الله لا يغفر أن يشرك به ويغفرها دون ذلك لعن يشاء ﴾.

ولكن مع ملاحظة أنّ كل آية من هذه الآيات تنظر إلى زاوية من هذا البحث وتبيّن بُعداً من الأبعاد، فلا تضادّ بينها.

وفي الواقع إنّ الآية محل البحث تتحدّث عن أولئك الذيبن يبؤدّون الصلاة بمصورة صحيحة، صلاة مع حضور القلب والروح، بحيث تنغسل آثار الذنوب عن قبلوبهم وأرواحهم. أمّا الآية الأخرى تتحدّث عن أولئك الذين حُرموا من هذه الصلاة، فبامكانهم الدخول من باب التوبة، فإذن هذه الآية لهؤلاء الجهاعة أرجى آية، وتلك الآية لأولئك الجهاعة أرجى آية، وتلك الآية لأولئك الجهاعة أرجى آية.

وأيّ رجاءٍ أعظم من أن يعلم الإنسان أنّه متى زلت قدمه وغلب عليه هواه (دونَ أن يصرّ على الذنب) وحين يحل وقت الصلاة فيتوضأ ويقف أمام معبوده للصلاة، فيحسّ بالخجل عند التوجه إلى الله لما قدمه من أعال سيئة ويرفع يديه بالدعاء وطلب العفو فيغفر وتزول عن قلبه الظلمة وسوادها.

وتعقيباً على تأثير الصلاة في بناء شخصية الإنسان وبيان تأثير الحسنات على محمو السيئات، يأتي الأمر بالصبر في الآيــة الأخــرى بــعدها ﴿واصــبرڤــإنّ الله لا يـــــــــــع أجــر المحسنين،

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين حاول تحديد معنى الصبر في هذه الآية في الصلاة، أو إيذاء الأعداء للنّبي عَلَيْكُونَهُ، إلّا أنّ من الواضح أن لادليل على ذلك بل إنّ الآية تحمل مفهوماً واسعاً كلياً وجامعاً ويشمل كل أنواع الصبر أمام المشاكل والمخالفات والأذى والطغيان والمصائب المختلفة، فالصمود أمام جميع هذه الحوادث يندرج تحت مفهوم الصبر.

«الصبر» أصل كلّي وأساس إسلامي، يأتي أحياناً في القرآن مقروناً بالصلاة، ولعل ذلك آتٍ من أن الصلاة تبعث في الإنسان الحركة، والأمر بالصبر يوجب المقاومة، وهذان الأمران، أي «العركة والمقاومة» حين يكونان جنباً إلى جنب ينمران كل اشكال النجاح

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ٧٩، ص ٢٢٠، ح ٤١.

والموفقية.

وأساساً لا يتحقق عمل صالح دون صبر ومقاومة... لأنّه لابد من إيسال الأعلال الصالحة إلى النهاية، ولذلك فإنّ الآية المتقدمة تعقب على الأمر بالصبر بثواب الله وأجره إذ تقول: ﴿فَإِنَّ للله لا يشيع أجراله حسنين ﴾ ومعنى ذلك أن العمل الصالح لا يتيسر دون صبر ومقاومة... لا بأس بذكر هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ الناس ينقسمون إلى عدّة جماعات إزاء الحوادث العسيرة الصعبة:

١- فجماعة تفقد شخصيتها فوراً، وكما يعبر القرآن: ﴿وَإِذَا هِسَّهِ الشَّرِ جَزُوماً ﴾. \

٣- وجماعة آخرون يصمدون أمام الأزمات بكل تحمّل وتجلّد.

٣- وجماعة أخرون بالإضافة إلى صمودهم وتحملهم للأزمة، فإنّهم يؤدّون الشكر لله.

٤- وجماعة آخرون يتجهون إلى الأزمات والمصاعب بشوق وعشق، ويفكرون في كيفية التغلب عليها. ولا يعرفون التعب والنصب في متابعة الأمور، ولا يهدأون حتى تزول المشاكل.

وقد وعد الله مثل هؤلاء الصابرين بالنصر المؤزّر ﴿إِنْ يَكُنْ هَنْكُمْ مَشْرُونَ صَابِرُونَ يَعْلِبُوا مُنْتَيِنْ﴾ ٢.

وأنعم عليهم وأثابهم في الحياة الأخرى بالجنّة **﴿وجزَّلهم بِمَا صَبَرُوا جِنْةً وحريراً ﴾** آ

٢٠ الأنفال، ٥٦.

۱۰ المعارج، ۲۰.

٢ الإنسان، ١٢.

فَكُولَاكَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ أَوْلُوابَقِيَةٍ يَنْهُونَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ ٱلْجَيْنَا مِنْهُ قُرُّواً تَبْعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا ٱلْتُرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيهُ إِلَى ٱلْفُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ مُجْرِمِينَ ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيهُ إِلَى ٱلْفُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾

# التفسير

# عامل الإنمراف والفساد في الممتمعات:

من أجل إكمال البحوث السابقة ذكر في ها تين الآيتين أصل أساسي اجتماعي يضمن نجاة المجتمعات من الفساد، وهو أنّه مادام هناك في كل مجتمع طائفة من العلماء المسؤولين والملتزمين الذين يحاربون كل اشكال الفساد والانحراف، ويأخذون على عماتقهم قميادة المجتمع فكرياً وثقافياً ودينياً، فإنّ هذا المجتمع سيكون مصوناً من الزيغ والانحراف.

لكن متى ما سكت عن الحق أهله وحماته، وبتي الجتمع دون مدافع أمام عوامل الفساد، فإنّ انتشار الفساد ومن ورائه الهلاك أمر حتمي.

الآية الأولى أشارت إلى القرون والأمم المتقدمة الذين ابتلوا بأشد أنواع البلاء قائلة: وفلولاكان من القرون من قبلكم أولوا بقية ينهون من الفساد في الأرض، ثمّ تستثني جماعة فتقول: وَإِلّا قليلاً مَمَّن أنجينا منهم.

هذه الجهاعة القليلة وإن كانت تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، ولكنّها كحال لوط الله وأسرته الصغيرة، ونوح والمعدودين ممن آمن به، وصالح وجماعة من أتباعه، فإنّهم كانوا قلّة لم توفق للإصلاح العام والكلي في المجتمع.

وعلى كل حال فإنّ الظالمين الذين كانوا يشكلون القسم الأكبر من المجتمع اتبعوا لذاتهم وتنعمهم، وكما تقول الآية: ﴿ولتبع الّذين ظلمواها أترفوا فيه وكانوا مجرمين﴾.

وللتأكيد على هذه الحقيقة، تأتى الآية الثّانية لتقول: إنّ هذا الذي ترون من إهلاك الله

للأمم، إنَّمَا كان لعدم وجود المصلحين فيهم ﴿وهاكنان ربَّك ليسهلك القرئ بـ ظُلم وأهلها مصلحون﴾.

واحياناً يسود الظلم والفساد في المجتمع، لكن المهم أنّ الناس يشعرون بالظلم والفساد وهم في طريق الإصلاح، وبهذا الشعور والإحساس والتحرك بخطوات في طريق الإصلاح يهلهم الله، ويقرّ لهم قانون الخلق حق الحياة.

ولكن هذا الإحساس متى ما انعدم وأصبح المجتمع صامتاً، وأخذ الفساد والظلم في الانتشار بكل مكان فإن قانون الخلق والوجود لا يعطيهم الحق في الحياة، وهذه الحقيقة تتضع بمثال يسير... في البدن قوّة ومناعة كريّات الدم البيضاء التي تـواجـه المكـروبات والجراثيم عند دخولها البدن عن طريق الهواء أو الغذاء أو الماء أو الجروح الجلدية الخ...

وهذه الكُريّات البيضاء بمثابة الجنود المقاتلة إذ تقف بـوجه المكـروبات والجـراثـيم فتبيدها، أو على الأقل تحدّ من انتشارها وغوّها.

وبديهي أن هذه القوّة الدفاعية التي تنشكل من ملايين الجنود، لو أضربت يوماً عن العمل ويتي البدن دون مدافع، فسيكون ميداناً لهجوم الجراثيم الضارّة بحيث تسرع أنواع الأمراض إلى البدن.

وجميع المحتمعات البشرية لها مثل هذه الحالة، فلو ارتفعت هذه القوّة المدافعة عنها وهي ما عبر عنه القرآن بـ ﴿ لُولُولُ بِقَيّةٌ ﴾ فإن جرائيم الأمراض الاجتاعية المتوفرة في كل زاوية من المجتمع سرعان ما تنمو وتتكاثر ويسقط المجتمع صريع الامراض المختلفة.

إن أثر ﴿ لُولُولُولُمِقِيَّة ﴾ في بقاء المجتمع حساس للغاية، حتى يمكن القول: إنّ المجتمع من دون «أولى بقية» يُسلب حق الحياة، ومن هنا فقد وردت الإشارة إليهم في الآية المتقدمة.

### من هم ولولولبقية ١٩

كلمة «أولوا» تعني الأصحاب، وكلمة «بقيّة» معناها واضح أي ما يبتى، ويستعمل هذا التعبير في لغة العرب بمعنى «أولو الفضل» لأنّ الإنسان يدخر الأشياء النفيسة والجيّدة لتبتى عنده، فالمصطلح ﴿ لُولُولُ بِقَيْقَ ﴾ يحمل في نفسه مفهوم الخير والفضل.

ونظراً لأنّ الضعفاء \_ عادةً \_ يرجّحون الفرار على القرار في ميدان المواجهة الاجتاعية، أو يصيبهم الفناء، ولا يبقى في ميدان المواجهة إلّا من يتمتع بقوّة فكرية أو جسدية، وبذلك يبقى الأقوياء فقط، ومن هذا المنطلق أيضاً تقول العرب في أمثالها: في الزوايا خبايا... وفي الرجال بقايا.

كها جاءت كلمة «بقيّة» في القرآن الكريم في ثلاثة موارد وهي تحمل هذا المفهوم، حيث نقراً في قصّة طالوت وجالوت ولين آية ملكه أن يأتيكم التّابوت فيه سكينة من ربّكم وبقيّة ممثا ترك آل موسى . ^ .

وقرأنا أيضاً قصّة شعيب (في هذه السورة) مخاطباً قومه: ﴿ بقيمه الله خيرالكم لِن كنتم مؤمنين ﴾ ``.

وحيث نجد في قسم من التعبيرات إطلاق ﴿ بقيعه الله ﴾ على «المهدي الموعود» الله على أنهو إشارة إلى هذا الموضوع أيضاً، لأنّه وجود ذو فيض وذخيرة إلهيّة كبرى، وهو مُعَدّ ليطوي بساط الظلم والفساد وليرفع لواء العدل في العالم كله.

ومن هنا نعرف الحق الكبير لهؤلاء الرجال الأجلاء الافذاذ والمكافحين للفساد، والمصطلح عليهم بولولوا بقيقه على المجتمعات البشرية لأنهم رمز لبقاء الأمم وحياتها ونجاتها من الهلاك.

المسألة الأخرى التي تستجلب النظر في الآية المتقدمة أنّها تقول: ﴿وها كان ربّك ليُهلك الله المسألة الأخرى التي تستجلب النظر في الآية المتقدمة أنّها تقول: ﴿وها كان ربّك ليُهلك القرئ بظلم وأهلها مصلحون﴾.

وبملاحظة التفاوت بين كلمتي «مصلع» و«صالع» تنجلى هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ الصلاح وحده لا يضمنُ البقاء، بل إذا كان المجتمع فاسداً ولكن أفراده يسميرون باتجاه اصلاح الأمور فالمجتمع يكون له حق البقاء والحياة أيضاً.

فلو انعدم الصالح والمصلح في المجتمع فإنّ من سنة الخلقِ أن يحرم ذلك المجتمع حق الحياة وجلك عاجلاً.

وبتعبير آخر: متى كان المجتمع ظالماً ولكنه مقبل على اصلاح نفسه، فهذا المجتمع يبق، ولكن إذا كان المجتمع ظالماً ولم يُقبل على نفسه فيصلحها أو يطهرها فإنّ مصيره إلى الفناء والهلاك.

۲. هود، ۸۶

١. البقرة، ٢٤٨.

٣. بحارالانوار، ج ٥٢، ص ١٩١.

المسألة الدقيقة الأخرى: إنّ واحداً من أسس الظلم والإجرام \_كها تشير إليه الآيات المتقدمة \_ هو إتّباع الهوى وعبادة اللّذة وحبّ الدنيا، وقد عبر القرآن عن كل ذلك بدالترف».

فهذا التنعم والتلذذ غير المقيد وغير المشروط أساس الانحرافات في المجتمعات المرفهة، لأنّ سكرها من شهواتها يصدها عن إعطاء القيم الإنسانية الأصيلة حقّها ودرك الواقعيات الاجتاعية، ويغرقها في العصيان والآثام.

### الآيتان

وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةُ وَاحِدَةً وَلايزَ الُونَ مُغْلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُكَ وَلِذَ لِكَ خَلَقَهُمُّ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِكَ لَأَمْلاَنَ جَهَنَّهُ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ وَلِذَ لِكَ خَلَقَهُمُ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِكَ لَأَمْلاَنَ جَهَنَّهُم مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿

# التفسير

في الآية الأولى محل البحث إشارة إلى واحدة من سنن الخملق والوجود والتي تمثّل اللبنات التحتيّة لسائر المسائل المرتبطة بالإنسان... وهي مسألة الاختلاف والتفاوت في بناء الإنسان روحاً وفكراً وجسماً وذوقاً وعشقاً، ومسألة حرية الإرادة والاختيار.

تقول الآية ﴿ ولوها . ريَّك لجعل النَّاس لَمَّة واحدةً ولا يزالون معتلفين ﴾ .

لئلا يتصور أحد من الناس أنّ تأكيد الله وإصراره على طاعة أمره دليل على عدم قدرته على أن يجعلهم في سير واحد ومنهج واحد.

نعم، لم يكن \_أي مانع \_أن يخلق جميع الناس بحكم إلزامه وإجباره على شاكلة واحدة، ويجعلهم مؤمنين بالحق ومجبورين على قبول الإيمان به...

لكن مثل هذا الإيمان لا تكون فيه فائدة ولا في مثل هذا الاتحاد... فالإيمان القسري الذي ينبع من هدف غير إرادي لا يكون علامة على شخصية الفرد ولا وسيلة للتكامل، ولا يوجب الثواب كما هو الحال في خلق النحل خلقاً يدفعها بحكم الغريزة إلى أن تجمع الرحيق من الأزهار... وخلق بعوضة الملاريا خلقاً يجعلها تستقر في المستنقعات، ولا يمكن لأي منها أن تتخلى عن طريقتها.

إلّا أنّ قيمة الإنسان وامتيازه وأهم ما يتفاوت فيه عن سائر المـوجودات هـي هـذه الموهبة، وهي حرية الإرادة والاختيار، وكـذلك امـتلاك الأذواق والأطـباع والأفكـار المتفاوتة التي يصنع كل واحدٍ منها قسماً من المجتمع ويؤمّن بُعداً من أبعاده.

ومن طرفٍ آخر فإنّ الاختلاف في انتخاب العقيدة والمذهب أمر طبيعي مترتب على

حرية الارادة ويكون سبباً لأن تقبل جماعة طريق الحق وتتبع جماعة أخرى الباطل، إلا أن يتربى الناس تربية سليمة في احضان الرحمة الإلهيّة ويتعلموا المعارف الحقة بالاستفادة من مواهب الله تعالى لهم... فني هذه الحال، ومع جميع ما لديهم من اختلافات، ومع الإحتفاظ بالحريّة والاختيار، فإنّهم سيخطون خطوات في طريق الحق وإن كانوا يتفاوتون في هذا المسير.

ولهذا يقول القرآن الكريم في الآية الأخرى: ﴿ إلا مِن رَمَم رَبُك ﴾ ولكن هـذه الرحمـة الإلهيّة ليست خاصّة بجهاعة معينة، فالجميع يستطيعون «شريطة رغبتهم» أن يستفيدوا منها ﴿ ولدّلك خلقهم ﴾ .

الأشخاص الذين يريدون أن يستظلوا برحمة الله فإنّ الطريق مفتوح لهم... الرحمة التي أفاضها الله لجميع عباده عن طريق تشخيص العقل وهداية الأنبياء.

ومتى ما استفادوا من هذه الرحمة والموهبة، فإنّ أبواب الجنّة والسعادة الدائمة تـفتح بوجوههم، وإلّا فلا: ﴿ وَتَمْتَ كُلُمَةَ رَبُكَ لُمَلَانَ جَهِنَّمَ مِنْ الجِنّةَ وَالنّاسَ أَجَمَعِينَ ﴾.

### ہحوث

١- حرية الإرادة هي أساس خلق الإنسان ودعوة جميع الأنبياء، وأساساً لا يستطيع الإنسان بدونها أن يخطو ولو خطوة واحدة في مسير التكامل «التكامل الإنساني والمعنوي» ولهذا فقد أكّدت آيات متعددة على أنّه لو شاء الله أن يهدي الناس بإجباره لهم جميعاً لفعل، لكنّه لم يشأ.

فيا يتعلق بالله هو الدعوة إلى المسير الحق وتعريف الطريق ووضع العلامات، والتنبيه على ما ينبغي الحذر منه وتعيين القائد للمسيرة البشرية والمنهج فحسب.

۲. الغاشية، ۲۱ و۲۲.

١٠ الليل، ١٢.

من أوضع الآيات التي تؤكّد على حرية الإرادة ونني مذهب الجبر، وتدل على أنّ التصميم النهائي هو بيد الإنسان.

٣- في الهدف من الخلق والوجود، في آيات القرآن بيانات مختلفة، وفي الحقيقة يشير كل واحد منها إلى بعد من أبعاد هذا الهدف، من هذه الآيات ﴿ وها صَلَقْت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴿ أي ليتكاملوا في مذهب العبادة وليبلغوا أعلى مقام للإنسانية في هذا المذهب.

ونقرأ في مكان آخر ﴿ الذي خلق الموت والعياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً ﴾ `.

أمّا في الآية محل البحث فيقول: ﴿ولالله خلقهم﴾... وكما تلاحظون ف إنّ جميع هذه الخطوط تنتهي إلى نقطة واحدة، وهي تربية الناس وهدايتهم وتقدمهم وتكاملهم، وكل ذلك يعدّ الهدف النهائي للخلق.

وفائدة هذا الهدف تعود للإنسان نفسه لا إلى الله، لأنّ الله وجود مطلق لا نهاية له من جميع الجهات، ومثل هذا الوجود لا نقص فيه ليرفعه ويزيله بالخلق.

٣ وفي نهاية الآية الأخيرة تأكيد على الأمر الإلهي بمل، جنهم سن الجن والإنس أجمعين، وبديهي أنّ هذا الأمر المحتوم فيه شرط واحد وهو المخروج من دائسرة رحمة الله، والتقهقر عن هداية الرسل والادلاء من قِبَلهِ، وبهذا الترتيب فإنّ هذه الآية لاتعتبر دليلاً على مذهب الإجبار بل هي تأكيد جديد على مذهب الاختيار.

وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْهَا إِلَّهُ الرَّسُلِ مَانْثَيِّتُ بِهِ عَفُوا دَكَ وَجَاءَكَ فِي هَاذِهِ أَلْحَقُ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْهَا إِنَّا عَلِم أُولَ لَلْهُ وَمِنُونَ أَعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَلِم لُونَ مَوْ وَعَلَمَةٌ وَذَكْرَى لِلْمُوْمِنِينَ اللَّهُ وَقُل لِلَّذِينَ لَا يُومِنُونَ أَعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَلِم لُونَ اللَّهُ وَمَا كُلُومِ وَاللَّهِ مُرْجَعُ أَلَا مُنْ فَلِمُ وَنَا مَنْ فَلِمُ وَنَا اللَّهُ عَنْ فَا اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا كُلُهُ وَاللَّهُ وَمَا رَبُّكَ بِعَنْ فِلِ عَمَا نَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَا عَمَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

# التفسير

### أربع معطيات لقصص الماضين:

بانتهاء هذه الآيات تنتهي سورة هود، وفي هذه الآيات استنتاج كلي لجموع بحوث هذه السورة، وبما أنّ القسم الأهم من هذه السورة يتناول القصص التي تحمل العبر من سيرة الأنبياء والأمم السابقة، فإنّ هذه القصص تعطي نتائج قيّمة ملخّصة في أربعة مواضيع. تقول هذه الآيات أوّلاً، ﴿وَكُلانَعْنُ عليك مِن لنبا. للرّسل ما تثبّت به فؤادك وكلمة «كُلّاً» إشارة إلى تنوع هذه القصص، وكل نوع منها يشير إلى اتّخاذ جبهة «قبال الأنبياء» ونوع من الانحرافات ونوع من العقاب، وهذا التنوع يلقي أشعة نيرة على أبعاد حياة الناس. «تثبيت قلب النبي» عَنَي وتقوية إرادته التي يشار إليها في هذه الآية أمر طبيعي، لأنّ معارضة الأعداء اللجوجين الشديدة والقاسية رضينا أم أبينا - تؤثر على قلب النبي عَني لائنه إنسان وبشر أيضاً، ولكن من أجل ان لا ينقذ الياس إلى قلب النبي المطهر و تضعف إرادته الفولاذية من هذه المعارضة والمخالفات والمثبطات، فإنّ الله يقص عليه قصص الأنبياء وما واجهوه، ومقاومتهم قبال أمهم المعاندين، وانتصارهم الواحد تلو الآخر ليقوي قلب النبي والمؤمنين الذين يلتفون حوله يوماً بعد يوم. ا

١. ممّا ذكر في المثن يتّضح أنّ مرجع الضمير في وهذه يعود على وأنباء الرسل، وعودة الضمير على هذه

ثمّ تشير الآية إلى النتيجة الكبرى الثّانية فتقول الآيات: ﴿وجآءك في هذه العق﴾. أمّا ثالث الآثار ورابعها اللذان يستلفتان النظر هما ﴿وهوعظة ودُكرى للمؤمنين﴾.

الطريف هنا أنّ صاحب المنار يقول في تفسير الآية معقباً: إنّ الإيجاز والاختصار في هذه الآية المعجزة في غاية الدقّة، حتى كأنّ جميع المعاجز السالفة قد جُمعت في الآية نفسها وبيّنت فوائدها جميعاً بعدّة جمل قصيرة.

وعلى أية حال، فإنّ هذه الآية تؤكّد مرّة أخرى أنّه لا ينبغي أن نعدّ قصص القرآن ملهاة أو يستفاد منها لإشغال السامعين، بل هي مجموعة من أحسن الدروس الحياتية في جميع المجالات، وطريق رحب لجميع الناس في الحاضر والمستقبل.

ثمّ تخاطب الآيات النّبي تَنَافِهُ وهو يواجه أعداءه الذين يسؤذونه ويسظهرون اللسجاجة والعناد إن واصل الطريق ﴿ وقل الدّين الايؤهنون المعلوا على هكانتكم إنّا عاهلون \* والتظروا إنّا هنتظرون ﴾.

فستعلمون من الذي سينتصر، انتظروا هزيمتناكها تزعمون انتظاراً غير بُمدٍ، ونحن ننتظر العذاب من الله عليكم، وهو ما ستذقونه من قِبَلنا أو من قِبَل الله مباشرةً.

وهذه التهديدات التي تذكر بصيغة الأمر تلاحظ في أماكن أخرى من القـرآن كــقوله تعالى: ﴿لَعَمَلُولُهَا هُنَتُمَ لِللهُ بِمَا تَعَمِلُونَ بِصِيرِهُ ۚ .

ونقرأ في شأن الشيطان أيضاً ﴿واستفرز من استطعت منهم بعوتك وأجلب عليهم بخيلك ورجلك ﴾ .

وبديهي أنّه لا يراد بأيّة صيغة من صيغ الأمر هنا طلب الفعل، بــل جمــيعها جـــاءت للتهديد والتنديد.

وآخر الآيات من هذه السورة تتحدث عن التوحيد «التموحيد المعرفي والتموحيد الأفعالي، وتوحيد العبادة» كما تحدثت الآيات الأولى من هذه السورة عن التوحيد أيضاً. هذه الآية في الحقيقة تشير إلى ثلاث شعب من التوحيد، توحيد علم الله أوّلاً، فغيب

المسار الكلمة لقربها وتناسبها مع البحوث الواردة في هذه الآية واضع جداً، لكنّ الاحتمالات الأخرى بأنّ المشار إليه إليه هو «الدنيا» أو «خصوص الآيات السابقة» فبعيد، كما يبدو، وما قاله كثير من المفسّرين من أنّ المشار إليه هو «السورة» فقابل للمطابقة مع ما ذكرنا، لأنّ القسم الأهمّ من السورة يتناول قصص الأنبياء السابقين. ١. فصّلت، ٤٠.

السَّهاوات والأرض خاص بالله وهو المطَّلع عليها جميعاً ﴿ولله عَيبِ السَّمَاوليهِ وَالْأَرْفَى﴾.

أمّا سواه فعلمه محدود، وفي الوقت ذاته فإنّ هذا العلم ناشيء من التعليم الإلهي، فعلى هذا فإنّ العلم غير المحدود، والعلم الذاتي بالنسبة لجميع ما في السموات والأرض مخصوص بذات الله المقدسة.

ومن جهة ثانية فإنَّ أزمَّة جميع الأفعال مرهونة بقدرته ﴿وَالِيهِ يَرْجُعُ الْأَمْرَ كُلُّهِ ۗ وَهَــذُهُ مرحلة توحيد الأفعال.

ثمّ تستنتج الآية أنّه إذا علمت أنّ الإحاطة والعلم غير المحدود والقدرة التي لا تنتهي... جميعها مخصوص بذات الله المقدّسة ﴿فَاعبِدِه وَتُوكُلُ عليه﴾ وهذه مرحلة توحيد العبادة.

فينبغي اجتناب العصيان والعناد والطغيان ﴿وما ربُّك بِخَافِلِ مِمَّا تَعْمِلُونَ ﴾.

## بحثان

#### ١\_علم ا لغيب فاص بالله

كما تحدثنا بالتفصيل في تفسير الآية ١٨٨ من سورة الأعراف، وفي تفسير الآية ٥٠ من سورة الأعراف، وفي تفسير الآية ٥٠ من سورة الأنعام، أنه لا مجال للتردد في أن الإطلاع على الأسرار الحنفية أو الأسرار الماضية والآتية كله خاص بالله... والآيات المختلفة من القرآن تؤكّد هذه الحقيقة وتؤيدها أيضاً... إنّه ليس كمثله شيء وهو متفرد بهذه الصفة.

وإذا وجدنا في قسم من آيات القرآن بيان أنّ الأنبياء قد يعلمون بعض الأمور الغيبية، أو قرأنا في بعض الآيات أو الرّوايات الكثيرة أنّ النّبي تَلَيُّلُهُ والإسام عليّاً والأنمة المعصومين الله قد يخبرون عمّا يجري في المستقبل من حوادث ويبيّنون أسراراً خفيّة منها، فينبغى أن نعرف أن كل ذلك بتعليم الله سبحانه.

فهو سبحانه حيث يجد المصلحة يطلع عباده وأولياءه على قسم من أسرار الغيب، ولكن هذا العلم لا هو علم ذاتي ولا غير محدود، بل هو من تعليم الله وهو محدود بمقدار ما يريده الله.

وبهذا البيان تتّضح الإجابة على المنتقدين لعقيدة الشيعة في مجال علم الغيب حسيث يرون أنّ الأنبياء والأنمة الليم يعلمون الغيب.

وليس الإطلاع على علم الغيب من قبل الله خاصاً بالأنبياء أو الأثمَّة فقد يطلع الله غير

النّبي والأثمّة على غيبه أيضاً... فنحن نقراً في قصّة أم موسى في القرآن أنّ الله قال لها: ﴿وَالْـ تَعَاقَي وَلا تَعَرْنِي لِنّا رَادُوهُ لِليك وجاعلوه من العرسلين﴾ (

وقد يطلع الله لضرورة الحياة \_أحياناً \_الطيور والحيوانات على الأسرار الخفيّة وحتى على الله لضرورة الحياة \_أحياناً على المستقبل البعيد نسبيّاً ممّا يصعب علينا تصوّره وبهذا الترتيب قد تكون بعض المسائل التي نحسبها غيباً، هذه المسائل نفسها بالنسبة للطيور أو الحيوانات لا تعد من الغيب.

#### ٢\_ العبادة ش ومده

في الآية المتقدمة دليل لطيف على أنّ العبادة لله وحده، وهو أنّه لوكانت العبادة من أجل العظمة وصفات الجمال، والجلال فهذه الصفات قبل كل شيء موجودة في الله، وأمّا الآخرون فلا شيء بالنسبة إليه، وأكبر دليل على عظمة الله علمه الواسع غير المحدود وقدرته اللامتناهية، وقد أشارت الآية الآنفة إلى أنّها مختصّان بالله.

وإذا كانت العبادة لأجل الإلتجاء \_ في حلّ المشاكل \_ إلى المعبود... فإنّ مثل هذا العمل جدير بمن هو عليم بجميع حاجات العباد وأسرارهم الخفيّة. وما يغيب عليهم، وهو قادر على إجابة دعوتهم، وبالنتيجة فإنّ توحيد الصفات يكون سبباً لتوحيد العبادة (لاحظوا بدقّة).

قال بعض المفسّرين: إنّ سير الإنسان في طريق عبودية الله، لُخُّصَ كلّه في جملتين في هذه الآية وقاميده وتوكّل عليه لأنّ العبادة سواء كانت عبادة جسمانية كالعبادة العامّة، أو عبادة روحانية كالتفكّر في خلق الله ونظام أسرار الوجود، هي بداية هذا السير.

والتوكّل الذي يعني الإلتجاء المطلق إلى الله وإيداع جميع الأشياء بيده، بحيث يعدّ نوعاً من «الفناء في الله» هو آخر نقطة من هذا السير.

وفي جميع هذا المسير من بدايته حتى نهايته يوجههم إلى حقيقة توحيد الصفات، ويعين السائرين في هذا المسير ويدعوهم إلى البحث المقرون بالعشق لساحته.

اللَّهم ألهمنا معرفتك بصفات جلالك وجمالك.

وألهمنا أن نتحرك إليك بعرفان.

۱ القصص، ۷.

اللَّهم وفقنا لأن نعبدُك مخلصين ونتوكل عليك عاشقين.

اللّهم أنت رجاؤنا وملاذنا في حل مشاكلنا، ففي هذه الفترة من الزمن أحاطت بالمسلمين المشاكل من كل جانب، وسعى أعداء الله لإطفاء نور هذه الصحوة المباركة، فانت وليّنا.

اللهم لم نكن لنصل لهذه المرحلة لولا تأبيداتك الظاهرة والخفيّة التي أعانتنا للوصول إليها. نسألك أن لا تحرمنا من مواهبك العظيمة في ما بقي من الطريق ولا تقطع ألطافك الخاصّة عنّا. ووفقنا برحمتك أن نواصل هذا التّفسير الذي يفتع نافذة جديدة عسلى كستابك السّساويّ العظيم.

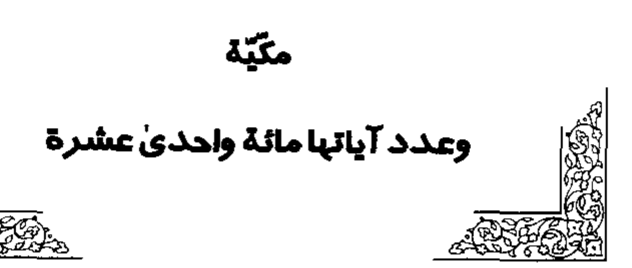
آمین یا ربّ العالمین

نهاية سورة هود



سورة

<u> يـوسـف</u>



### «سُورة يوسف»

#### بحاية سورة يوسف:

قبل الدخول في تفسير آيات هذه السورة ينبغي ذكر عدّة أمور:

ولكن التدقيق في إرتباط هذه الآيات بعضها مع البعض الآخر في هذه السورة يجعلنا غير قادرين على التفكيك بينها، فاحتال نزول هذه الآيات الأربع في المدينة ـعلى هـذا الأساس ـبعيد جدّاً.

٢-جميع آيات هذه السورة سوى الآيات القليلة التي تقع في نهاية السورة تبيّن قصة نبيّ الله يوسف على القصة الطّريفة والجميلة والتي تحمل بين طيّاتها العِبَر، ولذلك سمّيت هذه السورة باسم «يوسف» وبهذه المناسبة \_أيضاً \_ورد ذكر يوسف \_من مجموع ٢٧ مرّة في القرآن \_ ٢٥ مرّة في هذه السورة ومرّة واحدة في سورة غافر الآية ٣٤ ومرّة أخرى في سورة الأنعام الآية ٨٤ ومرّة أخرى في سورة الأنعام الآية ٨٤

ومحتوى هذه السورة \_على خلاف سور القرآن الأخرى \_مرتبط بعضه ببعض، ويبيّن جوانب مختلفة من قصّة واحدة وردت في أكثر من عشرة فصول، مع بيان أخاذ مسوجز، عميق، وطريف ومثير.

وبالرغم من أنّ القصّاصين غير الهادفين، أو من لهم اغراض رخيصة سعوا إلى أن يحوّلوا هذه القصّة المهذّبة إلى قصّة عشق يحرك أهل الهوى والشهوة!! وأن يسخوا الوجه الواقعي ليوسف عليه بعيث بلغت الحال أن يصوروا «فيلماً سينانياً» وينشروه بصورة مبتذلة... إلا أنّ القرآن وكلّ ما فيه أسوة وعبرة عكس في ثنايا هذه القصّة أسمى دروس العفة وضبط

١. تفسير مجمع البيان، بداية سورة؛ تفسير صافي هكذا.

النفس والتقوى والإيمان، حتى لو أنّ إنساناً قرأها عدّة مرات فإنّه يتأثر \_بدون اختيار \_ بأسلوبها الجذّاب في كل مرّة.

ولذا فقد عبر القرآن عنها بـ ﴿ أَحَسَنُ القَصَّمَ ﴾ وجعل فيها العـبر للـمعتبرين ﴿ أُولِيَ الْأَبِابِ ﴾ .

٣-التدقيق في آيات هذه السورة يكشف هذه الحقيقة للإنسان، وهي أنّ القرآن معجز في جميع أبعاده، لأنّ الأبطال الذين يقدمهم في قصصه أبطال حقيقيّون لا خياليّون، وكل واحد في نفسه منهم منعدم النظير

فإبراهيم الله الذي حطّم الأصنام بروحه العالية التي لا تقبل المساومة مع الطغاة. ونوح الله الصبر والإستقامه والشفقة والقلب المحترق في ذلك العمر الطويل المبارك.

وموسى الله المربي لقومه اللجوجين، والذي وقف بوجه فرعون المتكبر الطاغي. ويوسف الله الورع والتقوى والطهارة... أمام امرأة محتالة جميلة عاشقة.

بعد هذا كلّه تتجلّى القدرة البيانية للوحي القرآني بصورةٍ تحيّر الإنسان، لأنّ هذه القصّة كما نعرف ـ تنتهي في بعض مواردها إلى مسائل العشق ودون أن يمسخها القرآن أو يتجاوزها يتعرض إلى الأحداث في مسرحها بدقة بحييث لا يحس السامع شيء غير مطلوب فيها، ويذكر القضايا بأجمعها في المتن، ولكن تحقّها أشعة قوية من التقوى والطهارة.

### قصّة يوسف قبل الإسلام وبعده:

لا شكّ أنّ قصّة يوسف كانت مشهورة ومعروفة بين الناس قبل الإسلام، لأنّها مذكورة في ١٤ فصلاً من [سفر التكوين] في التوراة بين [الفصل ٣٧\_ ٥٠] ذكراً مفصلاً.

وبطبيعة الحال فإنّ المطالعة الدقيقة في هذه الفيصول الأربيعة عيشر تكشيف مبدى الاختلاف بين ما جاء في التوراة وما جاء في القرآن.

وبالمقارنة بين نصّ التوراة ونصّ القرآن نجد أنّ نصّ القصّة في القرآن في غاية الصدق وتخلو من أي خرافة.

وما يقوله القرآن للنّبي مَنْ الله : ﴿ وَإِن كُنت مِن قبله لمِن الغافلين ﴾ أيشير إلى قصة يوسف

۱. پوسف، ۳.

التي عبر عنها بأحسن القصص، حيث لم يكن النّبي مطّلعاً على حقيقتها الخالصة.

ويظهر من التوراة أنّ يعقوب على لما رأى قيص يوسف ملطخاً بالدم قال: هذا قسيص ولدي وقد أكله الحيوان المفترس، فيوسف تمزق الأحشاء ثمّ خرّق يعقوب ثوبه وشدّ الحزام على ظهره وجلَسَ أيّاماً للبكاء والنواح على يوسف، وقد عزّاه جميع أبنائه ذكوراً وإناثاً إلّا أنّه امتنع أن يقبل تعزيتهم وقال: سأدفن في القبر حزناً على ولدي.

بيد أنّ القرآن يبيّن: إنّ يعقوب لم يصدّق ما قاله أولاده، ولم يفزع ولم يجزع لمصيبة ولده يوسف، بل أدّى ما عليه من سنّة الأنبياء من الصبر والتوكل على الله، وقال لأبنائه: ﴿ بِل سوّلت لكم لنفسكم لُمراً فصبر جميل والله المستعان على ما تسعفون ﴾ وإن كان قلبه يحترق على فراق ولده وعيناه تدمعان من أجله حتى ابيضتا وعميتا، ولكن دوكها يعبر القرآن دلم يقم بأي عمل من قبيل تخريق الثوب والنواح وشدّ الحزام على ظهره دوالذي كان علامة للمصيبة و «العزاء» دوالذي كان «صبر جميل» وكتم حزنه «فهو كظيم».

وعلى كل حال فإنّ هذه القصّة \_بعد الإسلام\_تناقلتها أقلام مؤرخي الشرق والغرب... وأحياناً مع أغصان وأوراق إضافية.

# لِهَ ذكرت قصّة يوسف في مكان وامد بفلاف قصص سائر الأنبياء؟١

إنّ من خصائص قصّة يوسف البارزة أنّ هذه القصّة ذكرت في مكان واحد من القرآن، على خلاف قصص الأنبياء التي ذكرت على شكل فصول مستقلة في سور مستعددة مسن القرآن.

والحكة في ذلك تعود إلى أنّ تفكيك فصول هذه القصّة مع ملاحظة وضعها الخاص يفقدها ترابطها وانسجامها، فلهذا ينبغي أن تذكر كاملة في مكان واحد للحصول على النتيجة المتوخاة وعلى سبيل المثال فانّ الرؤيا وما ذكره أبوه من تعبير في أوّل هذه السورة يفقد معناه دون ذكر نهايتها.

لذلك نقراً في أواخر هذه السورة، حين جاء يعقوب وإخوة يوسف إلى مصر وخرّوا له سجداً قال يوسف ملتفتاً إلى أبيه: ﴿يا لُبِت هذا تأويل رؤياي من قبل قد جعلها ربّي حقّاً ﴾ `. هذا النموذج يوضح الإرتباط الوثيق بين بداية السورة ونهايتها، في حين أنّ قنصص

الأنبياء الآخرين ليست على هذه الشاكلة، ويمكن درك كل واحدة من خلال فصولها.

والخصيصة الأخرى من خصائص هذه السورة هي أنّ قصص الأنبياء التي وردت في السور الأخرى من القرآن تبيّن عادة مواجهة الأنبياء لقومهم المعاندين والطغاة، ثمّ تنتهي الحالة إلى إيمان جماعة بالأنبياء ومخالفة جماعة أخرى لهم واستحقاقهم عذاب الله وعقابه.

أمّا في قصّة يوسف فلاكلام عن هذا الموضوع، بل أكثر ما فيها بيان حياة يوسف نفسه ونجاته من المزالق الخطيرة التي تنتهي أخيراً إلى استلامه سدّة الحكم، وهي في حدّ ذاتهما «أنموذج» خاص.

### فضيلة سورة يوسف:

وردت في الرّوايات الإسلامية فضائل مختلفة في تلاوة هذه السورة، ونقرأ من ضمنها حديثاً عن الإمام الصادق الله حيث يقول: «من قرأ سورة يوسف في كل يوم أو في كل ليلة، بعثُه الله يوم القيامة وجماله مثل جمال يوسف، ولا يصيبه فزع يوم القيامة، وكان من خيار عباد الله الصالحين». \

إنّ الرّوايات التي وردت في فضائل سور القرآن \_كها قلنا مراراً \_ليس معناها القراءة السطحيّة دون تفكر وعمل، بل تلاوة تكون مقدمة للتفكر... التفكر الذي يجرّ إلى العمل، ومع ملاحظة محتوى هذه السورة يتّضح أن من يستلهم خطة حياته من هذه القصّة، ويعفّ نفسه أمام طوفان شديد من الشّهوات والمال والجاه والمقام، إلى درجة يسرى بهما حفرة السجن المظلمة مقرونة بطهارة الثوب أفضل من الحياة في قصور الملوك الملوّثة، فإنّ مَثَل هذا الشخص في جمال روحه كجهال يوسف، وما من خيّ إلّا ظهر يوم القيامة... وسيجد له جمالاً مذهلاً ويكون في صف عباد الله الصالحين.

وممّا يلزم ذكره أنّه ورد في عدد من الأحاديث النهي عن تعليم هذه السورة «للنساء». أ ولعلّ السرّ في ذلك هو ما في الآيات المرتبطة بامرأة عزيز مصر ... فبالرغم من سرد القصّة في بيان عفيف، إلّا أنّها سبب لتحريك بعض النساء أيضاً... وقد جاء التأكيد على تـعليم سورة «النّور» المشتملة على آيات الحجاب للنساء بدلاً من سورة يوسف.

١٠ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٥١، ح ٧٨٦٤.

٢. الفقيه، ج ١، ص ٣٧٤، ح ١٠٨٩؛ وسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٨٥، ح ٧٦٨٦.

ولكن سند هذه الرّوايات بشكل عام لا يُعتمد عليه، إضافة إلى ذلك فقد ورد في بعض الرّوايات الأخرى خلاف ذلك حيث ترغّب في تعليم هذه السورة للعائلة، وبعد هذا كلّه فإنّه التدقيق في آيات هذه السورة يكشف أنّ هذه السورة، ليس فيها أيّة نقطة سلبية بالنسبة للنساء، وليس هذا فحسب، بل إن ماجرى لإمرأة عزيز مصر، درسٌ فيه عبرة لجميع النسوة اللائي يبتلين بالوساوس الشيطانيّة.

#### الآبات

# بِنْ إِلَيْ مِنْ الرَّحِيهِ

الرِّيِلْكَ اَلْكَ اَلْكَكُ الْكُولَا الْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنْ لَنَهُ قُرْءَ الْاَعْرَبِيَّالَعَلَكُمْ تَعْقِلُوك ﴿ اللَّهِ يَلُكُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّل

# التفسير

### أمسن القصص بين يديك:

تبدأ هذه السورة بالحروف المقطعة «ألف لام راء» وهي دلالة على عظمة القرآن، وإنّ تركيب هذه الآيات ذات المحتوى العميق متكوّن من أبسط الأجزاء، وهي حروف الهجاء «ألف باء... الخ» وقد تحدثنا عن الحروف المقطعة في القرآن حتى الآن في ثلاثة مواضع «بداية سورة البقرة، وآل عِمران، والأعراف» بقدر كافي... فلا ضرورة للتكرار، وأنبتنا دلالتها على عظمة القرآن.

وربّها كان لهذا السبب أن تأتي الإشارة \_بعد هذه الحروف المقطعة مباشرةً \_إلى بيان عظمة القرآن في هذه السورة، فتقول: ﴿قلكَ **آياتُ الكتابُ العبين﴾**.

وممًا يستلفت النظر أنّه أستُفيد من اسم الإشارة «تلك» في هذه الآية للبعيد، نظير ما جاء في بداية سورة البقرة وبعض السور القرآنية الأخرى. وقد قلنا: إنّ مثل هذه التعبيرات جميعاً يشار بها إلى عظمة هذه الآيات، أي إنّها بدرجة من الرفعة والعلوّ كأنّها في نقطة بعيدة لا يكن الوصول إليها ببساطة، بل بالسعي والجدّ المتواصل... فسهي في أوج السّهاوات وفي أعالي الفضاء اللامتناهي، لا أنّها مطالب ومفاهيم رخيصة يحصل عليها الانسان في كل خطوة.

ثم يأتي البيان عن الهدف من نزول الآيات فيقول: ﴿ لِلَّمَا لَلَـزَلَنَاهُ قَـرَآنَا عَـرِبِياً لَعَمَلَكُمُ تَعَقَّلُونَ ﴾.

فالهدف إذن ليس القراءة أو التلاوة أو التيمن أو النبرك بتلاوة هذه الآيات فحسب، بل الهدف الأساسي هو الإدراك... الإدراك القبوي الذي يسدعو الإنسبان إلى العسمل بجسميع وجوده.

وأمّا سرّ كون القرآن عربياً فهو بالإضافة إلى أنّ اللغة العربية واسعة كما يشهد بذلك أهل المعرفة باللغات المختلفة من العالم، بحيث تستطيع أن تكون ترجماناً للسان الوحي، وأن تبيّن المفاهيم الدقيقة لكلام الله سبحانه، فمن المسلم به بعد هذا أنّ نور الإسلام بزغ في جزيرة العرب التي كانت منطلقاً للجاهلية والظلمة والتوحّس والبربرية، ومن أجل أن يجمع أهل تلك المنطقة حول نفسه فينبغي أن يكون القرآن واضحاً مشرقاً، ليُعلّم أهل الجزيرة الذين للحظ لهم من الثقافة والعلم والمعرفة، ويخلق بذلك مركزاً محورياً لانتشار هذا الدين إلى سائر نقاط العالم.

وبطبيعة الحال فإنّ القرآن بهذه اللغة «العربيّة» لا يتيسّر فهمه لجميع الناس في العالم (وهذا شأن أية لغة أخرى) لأنّنا لا نملك لغة عالمية ليفهمها جميع الناس، ولكن ذلك لا يمنع من أن يستفيد من في العالم من تراجم القرآن، أو أن يطلعوا تدريجاً على هذه اللغة ليتلمسوا الآيات نفسها ويدركوا مفاهيم الوحي في طيّات هذه الألفاظ.

وعلى كل حال فالتعبير بكون القرآن عربياً \_الذي تكرر في عشرة موارد من القرآن \_ جواب لأولئك الذين يتهمون النّبي ﷺ بأنّه تعلم القرآن من أعجمي، وأنّ محتوى القرآن مستورد وليس وحياً إلهياً.

وهذه التعبيرات المتتابعة تحتم ضمناً وظيفةً مفروضة على جميع المسلمين، وهـي أن يسعوا جميعاً إلى معرفة اللغة العربية وأن تكون اللغة الثانية إلى جانب لغتهم، لأنهسا لغـة الوحى ومفتاح فهم حقائق الإسلام.

ثمّ يقول سبحانه: ﴿تحن نقع عليك أحسن القصص بما أوحينا إليك هذا القرآن وإن كنت من قبله لمن الغافلين﴾،

يعتقد بعض المفسّرين أنّ ﴿ الحسن القصص ﴾ إشارة إلى مجموع القرآن، وأنّ جملة ﴿ بها أو مينا إليك هذا القرآن ﴾ قرينة على ذلك. والقصّة هنا ليست بمعنى سرد الحكاية، بل المراد

معناها «الجذري» في اللغة وهو البحث عن آثار الشيء، وبما أنّ أي موضوع ـحين يشرح ويفصّل ـ يبيّن بكلمات متتابعة، فلذلك يطلق عليه قصّة أيضاً.

وعلى كل حال فإنّ الله سبحانه عبّر بـ ﴿ أَحَسَنَ للقَصَصِ ﴾ عن مجموع هذا القرآن الذي جاء في أجمل البيان والشرح، وأفصح الألفاظ وأبلغها، مقرونة بأسمئ المعاني وأدقها، بحيت يبدو ظاهرهُ عذباً جميلًا، ومن حيث الباطن فحتواها عظيم.

ونشاهد في روايات متعددة أنّ هذا التعبير استعمل في مجموع القرآن ، رغم أنّ هــذه الرّوايات لم ترد في تفسير هذه الآية ــمحل بحثنا ــ.

فَثلاً نقرأ حديثاً نقله على بن إيراهيم عن النّبي اللّبي الله الله الله أحسن القمص هذا القرآن» .

كما نقل في روضة الكافي عن خُطبة لأمير المؤمنين الله قوله: «إن أحسن القصص وأبلغ الموعظة وأنفع الذكر كتاب الله» ".

ولكنّ إرتباط الآيات المقبلة التي تبيّن قصّة يوسف الله مع هذه الآية ـ محل البحث \_ بشكل يشدّ ذهن الإنسان إلى هذا المعنى، وهو أنّ الله عبر عن قبصّة يموسف بواحسن القصص وربّا لا ينقدح في أذهان الكثيرين بمن يطالعون بداية آيات هذه السورة غير هذا المعنى.

وقلنا مراراً أنّه لا مانع من أن تكون مثل هذه الآيات للمعنيين جميعاً... فالقرآن هـو أحسن القصص بصورة عامّة، وقصّة يوسف هي أحسن القصص بصورة خاصّة.

ولم لا تكون هذه القصّة أحسن القصص، مع أنّها ترسم في فصولها المثيرة أسمى دروس الحياة؟!

فنحن نشاهد حاكمية إرادة الله على كل شيء في هذه القصّة، وننظر بأعيننا المبصير الأسود الذي انتهى إليه الحُسّاد وما رقوه على الماء من خطط.

كها تتجسم من خلال سطورها الذلةُ في الإبتذال وعدم العفة، والعظمة في التقوى ومنظر

١. اصول الكافي، بع ٣. ص ٤٢٣، ح ٦.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٤٩؛ بحارالانوار، ج ٢١، ص ٢١١.

٣. أصول الكافي، ج ٨، ص ١٧٥.

الصبيّ وهو وحيد في قعر الجبّ، وفي منهد آخر نراه يقضي الليالي والأيّام دون ذنب في حفرة السجن المظلم، ثمّ انبثاق نور الأمل من خلف حجب اليأس والظّلمات، ثمّ نشاهد بعد ذلك حكومته العظيمة الواسعة نتيجة دراسته وأمانته، كل هذه المشاهد تتجلّى للمقارىء لهذه القصّة بشكل رتيب.

لحظات وبسبب رؤيا يتحول مصير أمّة... إنقاذ أمّة ومجتمع بشري من الهلكة على يد قائد إلهي متيقظ... وعشرات الدروس الأخرى -الكبيرة -التي تلوح في هذه القصّة، فلم لا تكون هذه القصّة أحسن القصص؟!

غاية ما في الأمر أنّه لا تكني أن تكون قصّة يوسف وحدها هي أحسن القصص، بل المهم أن تكون فينا الجدارة لأن نفهم هذا الدرس العظيم وأن نعرف مكانه من نفوسنا.

فكثيرٌ مِنَ الناس لا يزال ينظر إلى قصّة يوسف الله على أنها حادثة عشق طريف، ومثله كمثل الدابّة التي يلوح لها البستان النضر المليء بالأزهار، إلّا أنّها تراه حفنة من «العلف» تسدُّ جوعها...

وما يزال الكثير من الناس يضني على القصّة افرازات خيالية كاذبة ليحرّف القصّة عن واقعها... وهذا من عدم اللياقة وفقدان الجدارة وعدم قابلية المحل، وإلّا فإنّ أصل القصّة جمع كل أنواع القيم الإنسانية العليا في نفسه.

وسنرىٰ في المستقبل بإذن الله \_ أنّه لا يمكن تجاوز فصول هذه القصّة الجامعة والجميلة وكما يقول الشاعر في هذه القصّة:

حستى يُسرى مسفتقداً تسويه!

يُسكرُ من عطر الزهور الفستي

# أثر القصّة في مياة الناس:

مع ملاحظة أنّ القسم المهمّ من القرآن قد جاء على صورة تأريخ للأمم السابقة وقصص الماضين، فقد يتساءل البعض: لم يحملُ هذا الكتاب التربوي كل هذا «التاريخ» والقصص؟! وتتضح العلة الحقيقية للموضوع بملاحظة عدّة نقاط:

1\_إنّ التاريخ مختبر لنشاطات البشرية المختلفة، وما رسمه الإنسان في ذهنه من الأفكار والتصورات يجده بصورة عينية على صفحات التاريخ. وبملاحظة أنّ أكثر المعلومات البشرية توافقاً مع الواقع والحقيقة هي التي تحمل جانباً حسيّاً، فإنّ دور التاريخ في إظهار الواقعيّات الحياتية يمكن دركه جيداً.

فالإنسان يرى بأم عينيه الهزيمة المُردية \_ لأمّةٍ ما \_ نتيجة اختلافها و تفرقها، كما يرى النجاح المشرق في قوم آخرين في ظل اتّحادهم و توافقهم، فالتاريخ يتحدّث بلغة \_ من دون لسان \_ عن النتائج القطعية وغير القابلة للإنكار للتطبيقات العملية للـ مذاهب والخطط والبرامج عند كل قوم.

وقصص الماضين مجموعة من أكثر التجارب قيمة، ونعرف أنّ خلاصة الحياة ومحصولها ليس شيئاً سوى التجربة.

والتاريخ مرآة تنعكس عليها جميع ما للمجتمعات الإنسانية من محاسن ومساوى، ورقى وانحطاط وأسبابها.

" وعلى هذا فإنّ مطالعة تاريخ الماضين تجعل عمر الإنسان طويلاً بقدر أعبارهم حـقّاً. لأنّها تضع مجموعة تجاربهم خلال أعبارهم تحت تصرفه واختياره.

ولهذا يقول الإمام على المجتبى التاريخي خلال وصاياه لولده الحسن المجتبى المجتبى في هذا الصدد: «أي بني إني وإن لم أكن عترت عُئرَ من كان قبلي، فقد نظرت في أعمالهم، وفكّرت في أخبارهم، وسرت في آثارهم، حتى عُدت كأحدهم، بل كأنّي بما إنتهى إلي من أمورهم قد عمرت من أوّلهم إلى آخرهم» .

والتاريخ الذي نتحدث عنه طبعاً هو التاريخ الخالي من الخرافات والأكاذيب والتملّقات والتحريفات.

ولكن \_وللأسف \_مثل هذا النوع من التاريخ قليل جداً.

ولا ينبغي أن نبعد عن النظر ما للقرآن من أثر في بيان «نماذج» من التماريخ الأصميل وإراءتها.

التاريخ الذي ينبغي أن يكون كالمرآة الصافية لا المقعّرة.

التاريخ الذي لا يتحدث عن الوقائع فحسب، بل يصل إلى الجذور ويسترشف النتائج. فع هذه الحال لم لا يستند القرآن الذي هو كتاب تربوي عالٍ في فصوله على التاريخ ويأتي بالشواهد والأمثال من قصص الماضين؟!

٣- ثمّ بعد هذا فإنّ للتاريخ والقصّة جاذبية خاصّة، والإنسان واقع تحت هـذا التأثـير

١. نهج البلاغة، الرسالة ٣١.

الخارق للعادة في جميع أدوار حياته من سنّ الطفولة حتى الشيخوخة.

ولذلك فإن التاريخ والقصّة يشكلان القسم الأكبر من آداب العالم وآثار الكتّاب. وأحسن الآثار التي خلّفها الشعراء والكتاب الكبار سواء كانوا من بلاد العرب أو من فارس أو من بلاد أخرى هي قصصهم.

فأنت تلاحظ «الكلستان» ـ لسعدي و «الشاهنامة» لفردوسي و «الخمسة» للنظامي و كذلك آثار «فيجتور هيجو» الفرنسي و «شكسبير» الإنجليزي و «غويه» الألماني جميعها كتبت على هيئة قصص جذابة».

والقصة سواء كُتبت نثراً أو شعراً، أو عُرضت على شاشة المسرح أو بواسطة الفيلم السينائي، فإنها تترك أثراً في المشاهد والمستمع دونها أثر الاستدلالات العقلية في مثل هذا التأثير.

والعلَّة في ذلك قد تكون أنَّ الإنسان حسّي بالطبع قبل أن يكون عـقلياً ويــتخبط في المسائل المادية قبل أن يتعمق في المسائل الفكرية.

وكلما ابتعد الانسان عن ميدان الحسّ، باتجاه المسائل العقلية كانت هذه المسائل أثقل على الذهن وأبطأ هضماً.

ومن هنا نلاحظ أنّه لأجل بيان الاستدلال العنقلي يستمدّ المنفكرون في المسائل الاجتاعية والحياتية المختلفة من الأمثلة الحسيّة، وأحياناً يكون للمثال المناسب والمؤثر في الاستدلال قيمة مضاعفة، ولذلك فإنّ العلماء الناجحين هم أولئك الذين لهم هيمنة عملى انتخاب أحسن الأمثلة.

ولم لا يكون الأمر كذلك، والاستدلالات العقلية هي حصيلة المسائل الحسّية والعينيّة والتجريبيّة؟!

٣\_ القصة والتاريخ مفهومان عندكل أحد، على خلاف الاستدلالات العقلية، فإن الناس في فهمها ليسوا سواسية... وعلى هذا فإن الكتاب الشامل الذي يريد أن يستفيد منه البدوي الأمني والمتوحش... إلى الفيلسوف والمفكر الكبير، يجب أن يكون معتمداً على التاريخ والقصص والأمثلة.

ومجموعة هذه الجهات تبين أنّ القرآن خطا أحسن الخطوات في بيان التواريخ والقصص في سبيل التعليم والتربية، ولا سيمّ إذا التفتنا إلى هذه النقطة، وهي أنّ القرآن لا يذكر الوقائع التاريخية في أيّ بجال بشكل عار من الفائدة، بل يذكر معطياتها بشكل يُنتفع بها تربوياً، كها سنلاحظ «النماذج» والأمثلة في هذه السورة.

8003

إِذْقَالَ بُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّ رَأَيْتُ أَحَدَعَشَرَكُو كَبُاوَالشَّمْسَ وَالْفَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَنجِدِينَ ﴿ قَالَ يَنْبُنَى لَانَقْصُصْ رُءً يَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُ والْكَ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطُ نَ لِلْإِنسَنِ عَدُوَّتُمِيثُ ﴿ وَكَذَلِكَ يَعَنِيكَ رَبُكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ الشَّيْطَ نَ لِلْإِنسَنِ عَدُوَّتُمِيثُ ﴿ وَكَذَلِكَ يَعَنِيكَ رَبُكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكَ وَعَلَى اللهِ يَعْقُوبَ كَمَا أَتَمَ هَاعَلَى أَبُويَكَ مِن قَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَإِسْعَقَ إِنَّ رَبِّكَ عَلِيمُ مَكِيمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَكِيمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَعَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ مَكِيمُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ وَالسَعَقَ إِنَّ وَيُتَعَلِيمُ وَلِيمُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ مَكِيمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا عَلِيهُ مَكِيمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَعَلِيمُ وَعَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَعَلِيمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا عَلِيمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَي عَقُولَ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

# الأفسير

## بارقة الأمل وبداية المشاكل:

بدأ القرآن بذكر قصّة يوسف من رؤياه العجيبة ذات المعنى الكبير، لأنّ هذه الرؤيا في الواقع تعدّ أوّل فصل من فصول حياة يوسف المتلاطمة.

جاء يوسف في أحد الأيّام صباحاً إلى أبيه وهو في غاية الشوق ليحدثه عن رؤياه، وليكشف ستاراً عن حادثة جديدة لم تكن ذات أهيّة في الظاهر، ولكنّها كانت إرهاصاً لبداية فصل جديد من حياته ولاِدْقال يوسف لأبيه يا لبعه لِنّي رأيمه أحد عشر كوكبا والشّمس والقمر رأيتهم لي ساجدين في .

يقول ابن عباس: (إنّ يوسف رأى رؤياه ليلة الجمعة التي صادفت ليلة القدر) (ليلة تعيين الأقدار والآجال). \

ولكن كم كان ليوسف من العمر حين رأى رؤياه؟!

هناك من يقول: كان ابن تسع سنوات، ومن يقول: ابن سبع، ومنهم من يقول: ابن اثنتي

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢١٨.

عشرة سنة، والقدر المسلم به أنَّه كان صبيًّا. ا

وممّا يستلفت الإنتباه أنّ جملة «رأيت» جاءت مكررة في الآية للتأكيد والقاطِعية، وهي إشارة إلى أنّ يوسف الله يريد أن يقول: إذا كان كثير من الناس ينسون رؤياهم ويتحدثون عنها بالشك والتردّد، فلست كذلك. بل أقطع بأنيّ رأيت أحد عشر كوكبا والشمس والقمر ساجدين لى دون شك.

واللطيفة الأخرى هي أن ضمير «هم» الذي يأتي لجمع المذكر السالم العاقل، قد استعمل للكواكب والشمس والقمر، ومثل هذا الاستعال «ساجدين» أيضاً إشارة إلى أن سجود الكواكب لم يكن من قبيل الصدفة بل كان أمراً مدروساً ومحسوباً كما يسجد الرجال العقلاء! وواضح \_طبعاً \_أن السجود المقصود منه هنا هو الخضوع والتواضع، وإلا فإن السجود المعروف عند الناس لا مفهوم له بالنسبة للكواكب والشمس والقمر.

إن هذه الرؤيا المثيرة ذات المغزى تركت يعقوب النبي غارقاً في التفكير... فالقمر والشمس والكواكب، وأي الكواكب! إنها أحد عشر يسجدون جميعاً لولدي يوسف، كم هي رؤيا ذات مغزى! لا شك أنّ الشمس والقمر «أنا وأمه أو خالته» والكواكب الأحد عشر إخوته، هكذا يرتفع قدر ولدي حتى تسجد له الشمس والقمر وكواكب السّماء.

إن ولدى «يوسف» عزيز عند الله إذا رأى هذه الرؤيا المثيرة!

لذلك توجه إلى يوسف بلهجة يشوبها الإضطراب والخوف المقرون «بالفَرحة» و﴿قال يا بني لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوالك كبدل وأنا أعرف ﴿إِنَّ الشيطان للإنسان عدة هيين ﴾ وهو منتظر الفرصة ليوسوس لهم ويثير نار الفتنة والحسد وليجعل الإخوة يقتتلون فيا بينهم.

الطريف هنا أنَّ يعقوب لم يقل «أخاف من إخوتك أن يقصدوا إليك بسوه» بل أكّد ذلك على أنَّه أمر قطعي، وخصوصاً بتكرار «الكيد» لأنَّه كان يعرف نوازع أبنائه وحساسيّاتهم بالنسبة لأخيهم يوسف، وربّما كان إخوته يعرفون تأويل الرؤيا، ثمّ إنّ هذه الرؤيا لم تكن بشكل يعسر تعبيرها.

ومن جهة أخرى لا يُتصور أن تكون هذه الرؤيا شبيهة برؤيا الأطفال، إذ يمكن احتمال

١. بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢١٧ و ٢١٩.

رؤية الأطفال للشمس والقمر والكواكب في منامهم، ولكن أن تكبون الشمس والقمر والكواكب موجودات عاقلة وتنحني بالسجود لهم، فهذه ليست رؤيا أطفال... ومن هذا المنطلق خشى يعقوب على ولده يوسف نائرة الحسد من إخوته عليه.

ولكن هذه الرؤيا لم تكن دليلاً على عظمة يوسف في المستقبل من الوجهة الظاهرية والمادية فحسب، بل تدل على مقام النبوّة التي سيصل إليها يوسف في المستقبل.

أجل فإنّ الله على كل شيء قد ير و ﴿ إِنَّ رَبِّكَ مَلِيمٍ حَكِيمٍ ﴾.

## بحوث

### ١\_ الرَّؤِيا والمُلم

إنَّ مسألة الرؤيا في المنام من المسائل التي تستقطب أفكار الأفراد العاديين من الناس والعلماء في الوقت نفسه.

فما هذه الأحلام التي يراها الإنسان في منامه من أحداث سيئة أو حسنة، وميادين
 موحشة أو مؤنسة، وما يثير السرور أو الغم في نفسه؟!

أهي مرتبطة بالماضي الذي عشعش في أعهاق روح الإنسان وبرز إلى الساحة بعد بعض التبديلات والتغييرات؟ أم هي مرتبطة بالمستقبل الذي تلتقط صوره عدسة الروح برموز خاصة من الحوادث المستقبلية؟! أو هي أنواع مختلفة، منها ما يتعلق بالماضي، ومنها ما يتعلق بالماضي، ومنها ما يتعلق بالماضي، ومنها ما يتعلق بالمستقبل، ومنها ناتج عن الميول النفسية والرغبات وما إلى ذلك...؟!

إنّ القرآن يصرّح في آيات متعددة أنّ بعض هذه الأحلام ـعلى الأقل ـ انعكاسات عن المستقبل القريب أو البعيد.

التأويل» في الأصل إرجاع الشيء، وكل عمل أو كل حديث يصل إلى الهدف النهائي يطلق عليه «تأويل»
 وتحقق الرؤيا في الخارج مصداق للتأويل...

و«الأحاديث» جمع «الحديث»، وهو نقل ما يجري، والحديث هنا كنناية عنن الرؤيــا لأنّ الإنســان يــنقلها للمعبرين.

وقد قرأنا عن رؤيا يوسف في الآيات المتقدمة، كما سنرى قصّة الرؤيـــا التي حـــدثت لبعض السجناء مع يوسف في الآية ٣٦ وقصّة رؤيا عزيز مــصـر في الآيـــة ٤٣ وجـــيعها تكشف الحجب عن المستقبل.

وبعض هذه الحوادث -كما في رؤيا يوسف - تحقق في وقت متأخر نسبياً «يقال أنّ رؤيا يوسف تحققت بعد أربعين سنة» وبعضها تحقق في المستقبل القريب كما في رؤيا عزيز مصر ولمن في السجن مع يوسف.

وفي غير سورة يوسف إشارات إلى الرؤيا التي كان لها تعبير أيضاً، كما ورد في الآية ٢٧ من سورة القتح عن رؤيا النّبي محمّد مُنْفَقَةً ، وما ورد في الآية ١٠٥ من سورة الصافات عن رؤيا إبراهيم الخليل «وهذه الرؤيا كانت وحياً إلهياً بالإضافة لما حملت من تعبير».

ونقرأ في الحديث عن النّبي الأكرم اللّبي الأكرم الله عن الرؤيا قوله: «الرؤيا ثلاث: بُشــرى مــن الله، وتحزين من الشعطان، والذي يحدث به الإنسان نفسه فيراه في منامه» .

وواضح أنّ أحلام الشيطان ليست شيئاً حتى يكون لها تعبير، ولكن ما يكون من الله في الرؤيا فهي تحمل بشارة حتماً... ويجب أن تكون رؤيا تكشف الستار عن المستقبل المشرق.

وعلى كل حال يلزمنا هنا أن نبيّن النظرات المختلفة في حقيقة الرؤيا، ونشير إليها بأسلوب مكثف مضغوط.

والتفاسير في حقيقة الرؤيا كثيرة ويمكن تصنيفها إلى قسمين هما:

١- التّفسير المادي

٢ــالتَّفسير المعنوي

١- التّفسير المادي

يقول الماديون: يمكن أن تكون للرؤيا عدّة علل:

أ) قد تكون الرؤيا نتيجة مباشرة للأعبال اليومية، أي إنّ ما يحدث للإنسان في يومه قد يراه في منامه.

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢١٩، وج ٥٨، ص ١٥٣.

آ. بحار الأنوار، ج ٥٨، ص ١٨١ و ١٩١ و يضيف بعض العلماء قسماً رابعاً على هذه الأقسام، هو الرؤيا التي
 تكون نتيجة مباشرة عن الوضع المزاجي والجسماني للإنسان، وسيشار إليها في البحوث المقبلة... إن شاء الله.

ب) وقد تكون الرؤيا عبارة عن سلسلة من الأماني، فيراها الإنسان في النوم كما يرى
 الظمآن في منامه الماء، أو أنّ إنساناً ينتظر مسافراً فيراه في منامه قادماً من سفره.

ج) وقد يكون الباعث للرؤيا الخوف من شيءٍ ما، وقد كشفت التسجارب أنّ الذيس يخافون من لص يرونه في النوم.

أمّا فرويد وأتباعه فلديهم مذهب خاص في تفسير الأحلام، إذ أنّهم بعد شرح بعض المقدمات يقولون: إنّ الرؤيا عبارة عن إرضاء الميول المكبوتة التي تحاول الظهور على مسرح الوعى بعد تحويرها وتبدّها في عملية خداع الأنا.

ولزيادة الإيضاح يقولون: بعد قبول أنّ النفس البشرية مشتملة على قسمين «الوعي» وهو ما له إرتباط بالأفكار اليومية والمعلومات الإرادية والاختيارية للإنسان، و «اللّاوعي» وهو ما خني في باطن الإنسان بصورة رغبة لم تتحقق فكثيراً ما يحدث أن تكون لنا ميول لكننا لم نستطع إرضاءها لظروف ما فتأخذ مكانها في ضمير الباطن، وعند النوم حين يتعطل جهاز الوعي تمضي في نوع من إشباع التخيل إلى الوعي نفسه، فتنعكس أحياناً دون تغيير [كمثل العاشق الذي يرى في النوم معشوقته] وأحياناً تتغير أشكالها و تنعكس بصور مناسبة، وفي هذه الحالة تحتاج الرؤيا إلى تعبير.

فعلى هذا تكون الأحلام مرتبطة بالماضي دائماً ولا تخبر عن المستقبل أبداً، نعم يمكن أن تكون وسيلة جيدة لقراءة «ضمير اللاوعي!».

ومن هنا فهم يستعينون لمسعالجة الأمسراض الننفسيّة المسرتبطة بنضمير «اللاوعسي» باستدراج أحلام المريض نفسه.

و يعتقد بعض علماء التغذية أنّ هناك علاقة بين الرؤيا وحاجة البدن للغذاء، فمثلاً لو رأى الإنسان في نومه دماً يقطر من أسنانه، فتعبير ذلك أنّ بدنه يحتاج إلى فيتامين (ث) وإذا رأى في نومه أن شعر رأسه صار أبيضاً، فعناه أنّه مبتلى بنقص فيتامين (ب).

## ٢\_التّفسير المعنوي

وأمّا الفلاسفة الميتافيزقيون فلهم تفسير آخر للرؤيا، حيث يقولون: إنّ الرؤيا والأحلام على أقسام:

١-الرّؤيا المرتبطة بماضي الحياة حيث تشكل الرغبات والأمنيات قسماً مهماً من هذه
 الأحلام.

٢- الرؤيا غير المفهومة والمضطربة وأضغاث الأحلام التي تنشأ من التوهم والخيال وإن
 كان من المحتمل أن يكون لها دافع نفسى.

٣- الرّؤيا المرتبطة بالمستقبل والتي تخبر عنه.

ومما لاشك فيه أنّ الأحلام المتعلقة بالحياة الماضية وتجتد الأمور التي رأها الإنسان في طول حياته لبس لها تعبير خاص... ومثلها الأطياف المضطربة أو سا تسمى بأضغاث الأحلام التي هي افرازات الأفكار المضطربة، كالأطياف التي تمرّ بالإنسان وهو في حال الهذيان أو الحتى، فهي أيضاً لا يمكن أن تكون تعبيراً عن مستقبل الحياة ولهذا فإنّ علماء النفس يستفيدون من هذه الأحلام ويتخذونها نوافذ للدخول إلى ضمير اللّاوعي في البشر، ويعدّونها مفاتيح لعلاج الأمراض النفسيّة، ويكون تعبير الرؤيا عند هؤلاء لكشف الأسرار النفسية وأساس الأمراض، لا لكشف حوادث المستقبل في الحياة!

أمّا الاحلام المتعلقة بالمستقبل فهي على نحوين:

قسم منها أحلام واضحة وصريحة لا تحتاج إلى تعبير... وأحياناً تتحقق بشكل عجيب في المستقبل القريب أو البعيد دون أي تفاوت.

وهناك قسم آخر من هذه الأحلام التي تتحدث عن المستقبل، ولكنّها في الوقت ذاته غير واضحة، وقد تغيّرت نتيجة العوامل الذهنية والروحيّة الخاصّة فتحتاج إلى تعبير.

ولكل من هذه الأحلام نماذج ومصاديق كثيرة، ولا يمكن إنكارها جميعاً. لأنّها لا في المصادر المذهبية أو الكتب التاريخية \_ فحسب \_ بل تتكرر في حياتنا أو حياة من نعرفهم بشكل لا يمكن عدّه من باب المصادفات والإتفاقات!.

ونذكر هنا عدّة نماذج من الأحلام الصادقة التي كشفت بشكل عجيب عن حوادث مستقبلية سمعناها من افراد موثوقين:

١ـ المرحوم الآخوند ملا علي من علماء همدان الموثوقين والمعروفين ينقل عن المرحوم
 المبرزا عبد النبي النوري وهو من علماء طهران الكبار هذه القضية:

عند ماكنت في سامراء كان يصلني سنوياً من مدينة مازندران مبلغ بمقدار مائة تومان تقريباً، وعلى أساس هذا الأمر كنت استقرض دائماً مقدار حاجتي من المؤونة وعندما يصلني هذا المبلغ كنت أقوم بتسديد هذه القروض.

وفي أحد الاعوام جاءني خبر مؤسف، وهو أنّ المحصول الزراعسي في مازندران سيء

للغاية بسبب القحط، ولهذا فإنهم يعتذرون عن عدم إرسال المبلغ المقرر في هذه السنة، ولما سعت بذلك تألمت بشدة وغت وأنا في هذه الحال من الهم والغم، فرأيت في عالم الرؤيا رسول الله ﷺ وهو يدعوني ويقول: يا فلان، قم وافتح تلك الخزانة (وأشار إلى خزانة في الحائط) وخذ منها مائة تومان موجودة هناك. فإنتبهت من النوم، ولم تمض فترة حتى طرقت الباب بعد الظهر، فرأيت رسول الميرزا الشيرازي ﴿ المرجع الكبير للشيعة وقال لي: إنّ الميرزا يدعوك: فتعجبت من هذه الدعوة في هذا الوقت بالذات، فذهبت إليه فرأيته جالساً في حجرته (وقد نسيت الرؤيا تماماً) وفجأة قال لي المرحوم الميرزا الشيرازي: يا ميرزا عبد النبي افتح باب تلك الخزانة وخذ منها مائة تومان موجودة هناك، فتذكرت الرؤيا فوراً وتعجبت كثيراً وأردت ان أقول شيئاً، ولكني شعرت بانه لا يرغب في ذلك، فقمت إلى المزانة فأخذت المبلغ المذكور وخرجت.

٢- وينقل صديق - وهو محل اعتاد - أنّ المرحوم التبريزي صاحب كتاب «ريحانة الأديب» كان له ولد يشكو من يده اليمني (ربّا كان مبتلي بالروماتيزم) بشكل يصعب عليه أن يسك القلم بيده، فتقرر أن يسافر إلى ألمانيا للمعالجة ويقول: حين كنت في السفينة رأيت في المنام أن أمي توفيت ففتحت التقويم السنوي وسجلت الحادثة - مقيدة بالساعة واليوم - ولم تمض فترة حتى رجعت إلى بلدي فاستقبلني جماعة من الأقارب والأصدقاء فوجدتهم لبسوا ثياب الحداد فتعجبت، وكنت قد نسيت الرؤيا، وأخيراً أخبرت - بالتدريج - أن أمي توفيت، فتذكرت مباشرة رؤياي في السفينة فأخرجت التقويم وسألت عن اليوم الذي توفيت فيه فكان مطابقاً لذلك اليوم تماماً.

٣- يقول سيد قطب في تفسير، «في ظلال القرآن» في هامشه على الآيات المتعلقة بسورة يوسف: «إذا كنت أنكر جميع ما قلتم في الرؤيا فلن أستطيع أن أنكر ما حدث لي يوم كنت في أمريكا أبداً... رأيت هناك في المنام أنّ ابن أختي قد نزفت عيناه دماً ولا يستطيع أن يرى (كان ابن أختي وسائر أعضاء أسرتي بمصر) فاستوحشت مما رأيت وكتبت رسالة إلى أسرتي بمصر فوراً، وسألتهم عن حال ابن أختي بوجه خاص، فلم تمض فترة حتى جاءني الجواب الذي يخبرني بأنّ ابن أختي مبتلى بنزيف داخلي في عينيه ولا يستطيع أن يرى، وهو مشغول بالمعالجة.

وممًا يستلفت النظر أنَّ النزف الداخلي كان بشكل لا يمكن رؤيته إلَّا بالأجهزة الطبيَّة،

وقد حُرم ابن أختي من النظر والرؤية على كل حال، غير أنني رأيت في منامي حتى هذه المسألة الدقيقة.

إن الأحلام التي تكشف الحجب عن الأسرار والحقائق المرتبطة بالمستقبل، أو الحقائق الخفيّة المتعلقة بالحاضر، هي أكثر من أن تُحصر، وليس بمقدور بمعض الأفسراد الذي لا يعتقدون بهذه الحقائق انكارها، أو حملها على المصادفة والإتفاق!

ومن خلال التحقيق مع الأصدقاء القريبين يمكن الحصول على شواهد كثيرة من هذه الأحلام، وهذه الأحلام لا يمكن تعبيرها عن طريق التّفسير المادي أبداً. وإنما الطريق الوحيد هو تعبير فلاسفة الروح والإعتقاد باستقلال الروح، ومن مجموع هذه الأحلام يمكن أن نستفيد منها كشاهد على استقلال الروح.

### ٢\_تعبير يعقوب الله لرؤية يوسف الإ

في الآيات \_ محل البحث \_ نلاحظ أن يعقوب بالإضافة إلى تحذيره لولده يوسف من أن يقصّ رؤياه على إخوته فإنّه عبر عن رؤياه بصورة إجماليّة وقال له ﴿وكذلك يجتبيك رقك ويسلمك من تأويل الأماديك ويتم نسمته عليك وعلى آل يعقوب .

ودلالة رؤيا يوسف على أنّه سيبلغ في المستقبل مقامات كبيرة معنوية ومادية يمكن دركها تماماً... ولكن يبرز هذا السؤال، وهو: كيف عرف يعقوب أنّ إينه يـوسف سـيعلم تأويل الأحاديث في المستقبل؟ أهو خبر أخبره يعقوب ليوسف مـصادفة ولا عـلاقة له بالرؤيا، أم أنّه اكتشف ذلك من رؤيا يوسف؟

الظاهر أن يعقوب فهم ذلك من رؤيا يوسف، ويمكن أن يكون ذلك عن أحد طريقين: الأوّل، إن يوسف في حداثة سنّه وقد نقل لأبيه \_خاصّة \_بعيداً عن أعين إخوته (لأنّ أباه أوصاه أن لا يقصّها على إخوته) وهذا الأمر يدلّ على أن يوسف نفسه كان له إحساس خاص برؤياه بحيث لم يقصصها بمحضر الجميع....

ولأنّ مثل هذا الإحساس في صبيّ \_كيوسف ﷺ \_ يدلّ على أنّ له إستعداداً روحيّاً لتعبير الرؤيا، وإنّ أباه قد أحسّ بهذا الإستعداد... وبالتربية الصحيحة سبيكون له في المستقبل حظَّ زاهر في هذا الجال.

الثَّاني: إنّ إر تباط الأنبياء، بعالم الغيب له عدّة طرق، فرّة عن طريق «الإلهامات القلبية»

وتارة عن طريق «ملك الوحي» وأخرى عن طريق «الرؤيا».

وبالرغم من أنّ يوسف لم يكن نبيّاً في ذلك الوقت، لكن رؤيته لهذه الرؤيا ذات المعنى الكبير يدلّ على أن سيكون له إرتباط بعالم الغيب في المستقبل، ولابدّ أن يعرف تعبير الرؤيا \_طبعاً \_حتى يكون له مثل هذا الإرتباط.

#### ٣\_ مقط الاسرار

من الدروس التي نستلهمها من هذا القسم من الآيات أن نحفظ الأسرار، ويسنبغي أن يُطبق هذا الدرس أحياناً حتى أمام الإخوة، فدائماً تقع في حياة الإنسان أسرار لو أذيعت وفشت بات مستقبله أو مستقبل مجتمعه معرضاً للخطر، والمواظبة على حفظ هذه الأسرار دليل على سعة الروح وتملك الإرادة، فكثير من ضعاف الشخصية أوقعوا أنفسهم أو مجتمعهم في الخطر بسبب إفشاء الأسرار، وكم يرى الإنسان من مساءة وضرر لأنّه ترك حفظ الأسرار...

وفي هذا الجال ورد حديث عن الإمام علي بن موسى الرضا علي إذ قال: «لا يكون العؤمن مؤمناً حتى تكون فيه ثلاث خصال: سُنّة من ربّه، وسُنّة من نبيّه، وسُنّة من وليّه. فأمّا السُّنة من ربّه فكتمان السرّ، وأمّا السُّنة من نبيّه فمداراة الناس، وأمّا السُّنة من وليّه فالصبر على البأساء والضراء» (

وورد حديث عن الإمام الصادق الله يقول: «سترك من دمك فلا يسجرين من غير أوداجك» ٢.

ED CS

بحار الأنوار، ج ٧٥، ص ٣٣٤؛ تحف العقول، ص ٤٤٢.
 سفينة البحار، مادة (كتم).

# الثفسير

### المؤامرة:

من هنا تبدأ قصّة مواجهة إخوة يوسف واشتباكهم معد:

فني الآية الأولى - من الآيات محل البحث - إشارة إلى الدروس التربوية الكثيرة التي توحيها القصّة، إذ تقول الآية: ﴿لقد كان في يوسف وإخوته آيات للسّائلين﴾.

وفي أنّ المراد بالسائلين، من هم؟ يقول بعض المفسّرين كالقرطبي في التّفسير الجامع وغيره: إنّ هؤلاء السائلين هم جماعة من يهود المدينة، جاؤوا يسألون النّبي أسئلة في هذا المجال، ولكن ظاهر الآية مطلق، فلا مرجّع لأنّ يكون المراد بالسائلين هم اليهود دون غيرهم.

وأيّ درس أعظم من أن يجتمع عدّة أفراد لإهلاك فرد ضعيف ووحيد \_ في الظاهر \_ وبخطط أعدّها الحسد، ويبذلون أقصى جهودهم لهذا الأمر، ولكن نفس هذا العمل \_ ودون شعور وإرادة منهم \_ بات سبباً في تربّعه على سرير الملك وصيرورته آمراً على البلد الكبير «مصر» ثمّ يأتي إخوته في النهاية ليطأطئوا برؤوسهم إعظاماً له، وهذا يدلّ على أنّ الله إذا أراد أمراً فهو قادر على أن يجريه حتى على أيدي من يخالفون ذلك الأمر، ليتجلّى أن الإنسان المؤمن الطاهر ليس وحيداً في هذا العالم، فلو سعى جميع أفراد هذا العالم إلى إزهاق روحه والله لا يريد ذلك، فانهم لا يستطيعون أن يسلبوا منه شعرة واحدة.

كان ليعقوب اثنا عشر ولداً، واثنان منهم: يوسف وبنيامين وهما من أم واحدة اسمها راحيل، أوكان يعقوب يولى هذين الولدين محبّة خاصّة، لاسيا يوسف.

لائتها أوّلاً: أصغر أولاده، وبالطبع فهما يحتاجان إلى العناية والرعاية والمحبّة.

وثانياً: لأنّ أمّهما ارتحلت من الدنيا " \_طبقاً لبعض الرّوايات \_وبعد هذا كلّه كانت بوادر النبوغ والذكاء الحاد ترتسم على يوسف، وهذه الأمور أدّت إلى أن يولي يعقوب ابنه هذا عناية أكثر.

إلا أنّ الإخوة الحساد \_ دون أن يلتفتوا إلى هذه الجهات \_ تألّوا من حبّ أبيهم ليوسف وأخيه، وخاصّة بعد اختلافهم في الأم والمنافسة الطبيعية المترتبة على هذا الأمر. هذا اجتمعوا فيا بينهم و تدارسوا الأمر وصمموا على المؤامرة ﴿إِذْ قَالُولُ لِيُوسِفُ وَأَحُوهُ أَحَبُ لِلْنَ لَيْنَا هَنَا وَلَعَنْ عَصِيةٌ ﴾ ...
لبينا هذا ولعن عصبة ﴾ ...

وحكموا على أبيهم من جانب واحد بقولهم: ﴿ إِنْ لَهَانَا لَغِي صَلالَ هَبِينَ ﴾.

إنّ نار الحسد والحقد لم تدعهم ليفكروا في جميع جوانب الأمر ليكتشفوا دلائل علاقة الحبّ التي تربط يعقوب بولديه يوسف وبنيامين، لأنّ المنافع الخاصّة لكل فرد تجعل بينه وبين عقله حجاباً فيقضي من جانب واحد لتكون النتيجة «الضلال عن جادة الحق والعدل» وبالطبع فإنّ اتهامهم لأبيهم بالضلالة، لم يكن المقصود منها الضلالة الدينية، لأنّ الآيات الآتية تكشف عن اعتقادهم بنبوّة أبيهم، وإنّما استنكروا طريقة معاشرته فحسب.

ثمّ أدّى بهم الحسد إلى أن يخططوا لهذا الأمر، فاجتمعوا وقدموا مقترحين وقالوا: ﴿اقْتَلُوا يوسف أو لطرحوه لرضا \_ أرسلوه إلى منطقة بعيدة \_يخل لكم وجه أبيكم﴾.

ومن الحق أن تشعروا بالذنب والخجل في وجدانكم لأنّكم تقدمون على هذه الجناية في حق أخيكم الصغير، ولكن يمكن أن تتوبوا وتغسلوا الذنب ﴿وتكوولُو مِن يعده قوماً صالعين﴾.

وهناك احتال آخر لتفسير هذه الآية هو أنَّكم إذا أبعدتم أخاكم عن عيني أبيكم يصلح

١. بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢١٩؛ تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. المصدر السابق.

٣. «العصبة» معناها الجماعة المتفقون على الأمر، وهذه الكلمة معناها الجمع لامفرد لها من جنسها.

ما بينكم وبين أبيكم و تذهب أتعابكم و يزول أذاكم من هذا الموضوع، ولكن التّفسير الأوّل أقرب للنظر!

وعلى كل حال فإنّ هذه الجملة تدلّ على إحساسهم بالذنب من هذا العمل، وكمانوا يخافون الله في أعهاق قلوبهم، ولذلك قالوا: نتوب ونكون من بعده قوماً صالحين.

ولكن المسألة المهمّة هنا هي أنّ الحديث عن التوبة قبل الجريمة .. في الواقع .. هو لأجل خداع «الوجدان» وإغرائه وفتح الباب للدخول إلى الذنب، فلا يعدّ دليلاً على الندم أبداً.

وبتعبير آخر: إنّ التوبة الواقعية هي التي توجِد بعد الذنب حالة من الندم والخنجل للإنسان، وأمّا الكلام في التوبة قبل الذنب فليس توبة.

وتوضيع ذلك أنّه كثيراً ما يقع أن الإنسان حين يواجه الضمير و «الوجدان» عند الإقدام على الذنب، أو حين يكون الاعتقاد الديني سدّاً وحاجزاً أمامه يمنعه عن الذنب وهو مصمم عليه، فن أجل أن يجتاز حاجز الوجدان أو الشرع بيسر، يقوم الشخص بخداع نفسه وضميره بأنني سوف لاأقف مكتوف اليدين بعد الذنب، بل سأتوب وأمضي إلى بيت الله وأؤدى الأعمال الصالحة، وسأغسل جميع آثار الذنوب.

أي إنه في الوقت الذي يرسم الخطة الشيطانية للإقدام على الذنب، يرسم خطة شيطانية الخرى لخادعة الضمير والوجدان... وللإعتداء على عقيدته! فإلى أيّ درجة تبلغ هذه الخطة من السوء بحيث تمكّن الإنسان من تحقيق الجناية والذنب وكسر الحاجز الديني الذي يقف أمامه!!

إنَّ إخوة يوسف دخلوا من هذا الطريق أيضاً.

المسألة الدقيقة الأخرى في هذه الآية: أنهم قالوا: ﴿ يَعُلُ لَكُم وَجِه لَيْهَكُم ﴾ ولم يقولون: يخلُ لكم قلب أبيكم، وذلك لأنهم لم يطمئنوا إلى أنّ أباهم ينسى يوسف بهذه السرعة فيكفي أن يتوجه إليهم أبوهم، ولو ظاهراً!

وهناك احتمال آخر لهذا التعبير، وهو أنّ الوجه والعينين نافذتان إلى القلب، فمتى ما خلا الوجه لهم فإنّ القلب سيخلو ويتوجه إليهم بالتدريج.

ولكن كان من بين الأخوة من هو أكثر ذكاءً وأرق عاطفة ووجداناً، لأنه لم يرض بقتل يوسف أو إرساله إلى البقاع البعيدة التي يُخشى عليه من الهلاك فسيها... فــاقترح عــليهم اقتراحاً ثالثاً، وهو أن يلق في البئر (بشكل لا يصيبه مكروه) لتمرّ قافلة فتأخذه معها، ويغيب عن وجه أبيه ووجوههم، حيث تقول الآية في هذا الصدد ﴿ قَالَ قَائلَ منهم لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابة الجبّ يلتقطه بعنن السيّارة إن كنتم فاعلين.

## بحوث

۱-«الجبّ» معناه «البئر» التي لم تنضد بالطابوق والصخور، ولعلّ أغلب آبار الصحراء
 على هذه الشاكلة.

و «الغيابة» الخبأ من البئر الغائب عن النظر ولعل هذا التعبير يشير إلى أن الآبار الصحراوية يصنع في قعرها مكان قريب من الماء، بحيث لو أراد أحد النزول، إلى البئر ليستفيد من الماء، فإنّه يستطيع أن يجلس هناك وعلاً دلوه من ذلك الماء دون أن ينزل هو في الماء، وبالطبع فإنّ من ينظر البئر من فوقها لا يرى ذلك المكان ولذلك سمى «غيابة» أ.

٢-لا شك أنَّ اقتراح هذا القائل ﴿ القود في هيابة الجُبُه لم يكن الهدف منه موت يوسف في البئر، بل بقاءه سالماً لتنقذه القافلة عند مرورها على البئر للإستسقاء.

٣- يستفاد من جملة ﴿ إِن كُنتُم فاعلين ﴾ أنّ القائل لم يكن يرغب \_ أساساً \_ حتى بهذا الاقتراح ولعله كان لا يوافقهم على إيذاء يوسف أصلاً.

٤-هناك اختلاف بين المفسّرين في اسم هذا الأخ القائل ﴿ لاتقتلوا يوسف فقال بعضهم: اسمه «روبين» وكان أذكاهم، وقال بعضهم: اسمه «يهودا» وقال آخرون: اسمه «لاوى». ٢

٥-أثر الحسد المدمّر في حياة الناس: الدرس الآخر الذي نتعلّمه من هذه القصّة، وهو أنّ الحسد يمكن أن يدفع الإنسان حتى إلى قتل أخيه، أو ايجاد المشاكل له، فنار الحسد إذا لم يمكن إخمادها فإنّها ستحرق صاحبها بالإضافة إلى إحراق الآخرين بها.

وأساساً إذا حرم الإنسان من نعمة أنعمها الله على عبدٍ سواه، فإنّه سيكون امام أربع حالات مُختلفة:

الأولى: أن يتمني أن ينعم الله عليه مثل ما أنعم على غيره، وهذه الحالة تدعى «الغبطة»

١. مقتبس من تفسير المنار، ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٢٠.

وهي جديرة بالثناء والمدح، وليس لها أثر سيء، لاُنها تمدعو صـاحبها للسـعي والجــدّ والمثابرة حتى ينال مثل ما نال المغبوط.

القانية: أن يتمنى أن تُسلب هذه النعمة عن الآخرين، ويسعى من أجل تحقيق هذا التمني، وهذه هي الحالة المذمومة الموسومة «بالحسد» التي تدعو صاحبها إلى التخريب وسلب النعمة عن الآخرين، دون أن تدعوه لأن يطلب من الله مثل ما أعطى غيره من النعم.

الثّالثة: أن يتمنّى أن تكون هذه النعمة له فقط ويُحرم الآخرون منها وهذه الحالة تُسمّى «البُخل» والأنانية التي تدعو الإنسان أن يطلب شيئاً لنفسه، ويلتذّ من حرمان الآخرين.

الرّابعة: أن يتمنّى ويحب تنعّم الآخرين بهذه النعمة وإن كان محروماً منها، وهو مستعدّ أن يقدّم ما عنده من أجلهم... وبغض النظر عن منافعه الشخصية، وهذه الحالة الرفيعة هي ما تستى بدالإيثار» التي هي من أهم الصفات الإنسانية الحميدة.

وعلى كل حال فإنَّ الحسد لا يقتصر على قتل إخوة يوسف لأخيهم فحسب، بل قد يوصل الإنسان إلى قتل نفسه.

ولهذا نجد في الأحاديث الإسلامية تعابير مؤثرة تدعو إلى مكافحة هذه الرّذيلة، وعلى سبيل المثال نورد منها ما يلي:

الأولى: في حديث عن النّبي مَنْكُمُ أنّه قال: «إنّ الله نهى موسى عن الحسد وقسال له: إنّ الله نهى موسى عن الحسد وقسال له: إنّ الله المحاسد ساخط لنعمي صادّ لقسمي الذي قسمتُ بين عبادي، ومن يك كذلك فلست منه وليس منّى» .

الثانية: ونقرأ حديثاً للإمام الصادق المثلاً يقول: «آفة الدين العسد والعجب والمفاخرة» كما نقرأ لد حديثاً يقول: «إنّ المؤمن يغبط ولا يعسد، والمنافق يحسد ولا يغبط» .

٢-كما نستنتج درساً آخر من هذا المقطع في القصة، وهو أنّ الوالدين ينبغي أن يلاحظا أبناء ها الآخرين عند إيراز عنايتهما ومحبّتهما لواحد منهم، فبالرغم من أن يعقوب لم يرتكب خطأ \_دون أيّ شك \_ بالنسبة لإبراز علاقته لولديه يوسف وبنيامين، وإنّما كان كل ذلك وفق حسابات خاصة، ولكن هذه الحادثة تكشف لنا أنّه ينبغي أن يكون الإنسان أكثر إحساساً - في هذه المسألة \_ من القدر اللازم، لأنّ إيراز العلاقة لبعض الأبناء دون بعض

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٠٧، ح ٦؛ وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٣٦٦، ح ٢٠٧٥٩.

٢. المصدر السابق.

توجد عقدةً في نفوس الآخرين، إلى درجة أنّها تجرّهم إلى كل عمل مخرّب، حيث يجدون شخصياتهم منهزمة ولابدٌ من تحطيم شخصية أخيهم للتعويض عن هذه الهزيمة، فسيكون الإقدام على هذا العمل دون لحاظ الرحمية ووشائج القربيي.

وإذا لم يستطع الإنسان أن يقوم بعمل معاكس، فإنّه يظل يلوم نفسه ويحرضها حمتى يبتلى بالمرض النفسي.

وما زلت أذكر أنّه كان لي صديق قد مرض ولده الصغير، فأوصى ولده الكبير برعايته، وأخذ الأبُ يولى ولده الصغير محبةً وشفقة فائضة «لانّه مريض».

فلم غض فترة حتى مرض هذا الابن الكبير بمرض نفسي مجهول، قلت لذلك الصديق العزيز: ألا تفكّر أنّ أساس المرض هو عدم العدالة بين ولديك... لكنّه لم يصدّق، وأخيراً راجع الطبيب النّفساني المختصّ فقال: إن ابنك ليس مريضاً بمرض خساص، وإنّا أساس مرضه هو اهتامك بأخيه وعدم اهتامك به، وهو يحس بأنّ شخصيته متعطشة للحنان والحبّ، في حين أنّ أخاه لم يحرم منها.

وفي هذا الصدد نقرأ في الرّوايات الإسلامية أن الإمام الباقر على قال يوماً: «والله إنّسي لأصانع بعض ولدي، وأجلسه على فخذي، وأنكز له المخ، وأكسر له الكسر، وإن الحقّ لغيره من ولدي، ولكن مخافة عليه منه ومن غيره، لا يصنعوا به ما فعل بيوسف اخوتُه، وما أنزل الله سورة إلّا أمثالاً لكي لا يحسد بعضنا بعضاً كما حسد يوسفَ إخوتُه، وبغوا عليه، فجعلها رحمةً على من تولّانا، ودان بحبّنا وحجّة على أعدائنا ومن نصب لنا الحرب والعداوة» أ.

8003

قَالُواْ يَكَأَبَانَا مَالُكَ لَا تَأْ مَنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّالَهُ, لَنَصِحُونَ ﴿ أَرْسِلَهُ مَعَنَا عَكَ بَرْتَعْ وَيَلْعَبْ وَإِنَّالَهُ, لَحَنفِظُونَ ﴿ قَالَ إِنِي لَيَحْزُنُنِيَ أَن تَذْهَبُواْ بِهِ، وَأَخَافُ أَن يَأْحَكُلُهُ ٱلذِّهْ وَأَنتُ مَعْنَهُ عَنفِلُونَ ﴿ قَالُوالْ إِنْ أَحَكَلَهُ ٱلذِّهْ وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّا إِذَا لَخُنسِرُونَ ﴾ عُصْبَةً إِنَّا إِذَا لَخُنسِرُونَ ﴾

# التفسير

## المؤامرة المشؤومة

بعد أن صوّب إخوة يوسف إقتراح أخيهم في عدم قتل يوسف، وإلقائه في الجب، أخذوا يفكرون في كيفية فصل يوسف عن أبيه، لذلك أقدموا على تخطيط آخر، فجاؤوا إلى أبيهم بلسان لين يدعو إلى الترحم، وفي شكل يتظاهرون به أنهم مخلصون له وحدثوا أباهم و فقالوا با لبانا ما للته لا تأممنا على يوسف وإلما له لناصحون ﴾.

تعال يا أبانا وارفع اليد عن اتهامنا، فإنّه أخونا وما يزال صبياً وبحاجة إلى اللهو واللعب، وليس من الصحيح حبسه عندك في البيت، فخلّ سبيله ﴿ لرسله معنا قدا يرتع ويلسب ﴾ أ. وإذا كنت تخشئ عليه من سوء فنحن نواظب على حمايته ﴿ وإذا له لحافظون ﴾ .

وبهذا الأسلوب خططوا لفصل أخيهم عن أبيه بمهارة، ولعلّهم قالوا هذا الكلام أسام يوسف ليطلب من أبيه إرساله معهم.

وهذه الخطة تركت الأب \_ من جانب \_ أمام طريق مسدود، فإذا لم يرسل يوسف مع

١. ويرتع من مادة ورتع على وزن «قطع» ومعناه في الأصل رعي الأغنام والأنعام بصورة عامّة للسنباتات وشبعها منها، ولكن قد يطلق هذا اللفظ (رتع، يرتع) ويراد به تنزّه الإنسان وكثرة الأكل والشرب أيضاً.

إخوته فهو تأكيد على اتهامه إيّاهم، وحرضت من جانبٍ آخر ـ يوسف على أن يطلب من أبيه الذهاب معهم ليتنزّه كما يتنزه إخوته، ويستفيد من هذه الفرصة لاستنشاق الهواء الطلق خارج المدينة.

أجل، هكذا تكون مؤامرات الذين ينتهزون الفرصة، وغفلة الطرف الآخر، فيستفيدوا من جميع الوسائل العاطفية والنفسيّة، ولكن المؤمنين ينبغي ألّا ينخدعوا بحكم الحديث المأثور «المؤمن كيّس» أي فطن ذكى فلا يركنُوا للمظهر المنتق حتى لوكان ذلك من أخيهم.

ولكن يعقوب دون أن يتهم إخوة يوسف بسوء القصد أظهر تردّده في إرسال يوسف لأمرين: الأوّل: أنّه سيبتعد عنه فيحزن عليه، والثاني: ربّما يوجد خارج المدينة بعض الدُئاب المفترسة فتأكله، فاعتذر إليهم و ﴿ قَالَ لِنْيَ لِيحزَنْنِي أَنْ تَدْهُبُوا بِهُ وَأَخَافَ أَنْ يَأْكُلُهُ لَلْهُ عَالَمُهُمُ وَ فَقَالُ لِنْيَ لِيحزَنْنِي أَنْ تَدْهُبُوا بِهُ وَأَخَافَ أَنْ يَأْكُلُهُ الدُئابِ وَلَنْهُ مِنْهُ فَاقْلُونَ ﴾.

وهذه المسألة طبيعية، حيث قد يبتعد إخوة يوسف عنه فيغفلون عن أمره، فيأتي إليه الذئب فيأكله.

وبديهي أنّ الإخوة لم يكن لهم جواب بالنسبة للأمـر الأوّل الذي أشــار إليــه أبــوهم يعقوب، لأنّ الحزن والإغتمام على فراق يوسف لم يكن شيئاً عاديّاً حتى يعوّض عنه، وربّما كان هذا التعبير مثيراً لنار الحسّد في إخوة يوسف أكثر.

ومن جهة أخرى فإن هذا الموضوع الذي أشار إليه يعقوب، وهو حزنه على ابتعاد يوسف عنه يمكن ردّه، وهو لا يحتاج إلى بيان، لأنّ الولد لابدّ له من الإبتعاد عن أبيه من أجل أن ينمو ويرشد، وإذا أريد له أن يكون كتبات «النّورس» بحيث يبق تحت ظل شجرة «وجود الأب» فإنّه سوف يبق عالة عليه فلابدٌ من هذا الإبتعاد والإنفصال حتى يتكامل ولده، فاليوم تنزّه وغداً اجتهاد ومثابرة لتحصيل العلم، وبعد غد عمل وسعي للحياة، وأخبراً فإنّ الانفصال لابدٌ منه.

لذلك فإنهم لم يجيبوه عن الشق الأول من كلامه، بل أجابوه عن الشق الثّاني لأنّه كان مهماً وأساسياً بالنسبة لهم إذ ﴿قَالُوا لِئنَ لَكُلُهُ لِلْفُنْبُ وَنَحَنَ مَصِيةٌ لِنَا لِذَا لِخَاسِرُونَ﴾.

أي: أترانا موتى فلا ندافع عن أخينا، بل نتفرج على الذئب كيف يأكله! ثمّ إضافةً إلى علاقة الأخوة التي تدفعنا للحفاظ على أخينا، ما عسى أن نقول للناس عنّا؟ هل نـنتظر

١٠ بحارالاتوار، ج ٦٤، ص ٣٠٧ ح ٤٠؛ غرر الحكم، ص ٨٩ ح ١٥١٢.

ليقال عنّا: إنّ جماعة أقوياء وفتية أشداء جلسوا وتفرجوا على الذئب وهو يفترس أخاهما فهل نستطيع العيش بعد هذا مع الناس؟!

لقد أجابوا أباهم بما تضمن قوله: ﴿ أَمُافَ لَن يأكله الذَّئب وأنتم عنه عَاقَلُونَ ﴾ ومشغولون بلعبكم، كيف يكون ذلك؟ والمسألة ليست بهذه البساطة... إنّها الخسارة وذهاب ماء الوجه والخزي... إذ كيف يمكن لواحد منّا أن يشغله اللعب فيغفل عن أخيه يوسف، لأنّه في مثل هذه الحال لا تبق لنا قيمة ولا نصلح لأي عمل.

ويبرز هنا سؤال مهم... وهو: لماذا أشار يعقوب إلى خطر الذئب مـن دون الأخـطار الأخرىٰ؟ا

قال البعض: إنّ صحراء كنعان ـ كانت ـ «صحراء مذئبة» ومن هنا كان الخـوف مـن الذئب أكثر من غيره.

وقال البعض الآخر: كان ذلك للرؤيا التي رآها بعقوب من قبل وهي أن ذناباً هجمت على ولده يوسف.

وهناك احتال آخر هو أن يعقوب أجابهم بلسان الكناية، والمقصود من الذناب في كلامه هم الأناس المتصفون بصفة الذنب أي إخوة يوسف.

وعلى كل حال فقد استطاع إخوة يوسف بما أوتوا من الحيل، وستحريك أحساسيس يوسف النقيّة وترغيبه إلى التنزه خارج المدينة، وربّما كان لأوّل مرّة يتاح ليوسف أن يحصل على مثل هذه الفرصة... استطاعوا أن يأخذوا يوسف معهم وأن يستسلم الأب لهذا الأمر فيوافق على طلبهم.

## يحوث

وينبغي هنا الإلتفات إلى عدة دروس حيّة تستلهم من هذه القصّة:

# ١- مؤامرات الأعداء في ثياب الأصدقاء

من الطبيعي أنّ الأعداء لا يدخلون الميادين ـ عند الهجوم ـ بصراحة ودون استتار أبداً.

بل إنّهم من أجل تفويت الفرصة على الطرف الآخر واستغفاله وسلبه كل وسائل الدفاع

يسعون إلى إخفاء عملهم تحت قناع جذّاب، إنّ إخوة يوسف أخفوا خطة هلاكه أو إيعاده تحت غطاء أسمى الأحاسيس والعواطف الأخوبة، هذه الأحاسيس التي كانت تحرّك يوسف من جهة لأن يمضي معهم، وكانت عند أبيهم موضع قبول من جهة أخرى أيضاً.

وهذه هي الطريقة التي نواجهها في حياتنا البوميّة على المدى الواسع، وما تلقيناه من ضربات قاسية من أعدائنا الخاتلين بنياب الأبرار في هذا المضار غير قليل، ولها مظاهر متعددة، فرة بظهر المساعدات الاقتصادية، وأخرى تحت ستار التبادل الثقافي، وثالثة في ثوب الدفاع عن حقوق البشر، ورابعة بأسلوب المعاهدات الدفاعية... كل تلك الأمور كانت نتيجة أسوأ القرارات الاستعارية المذلّة للأمم المستضعفة والتي من ضمنها أمتنا الاسلاميّة.

ولكن ومع هذه التجارب التاريخيّة ينبغي أن نكون حذرين للغاية وأن نعرف أعداءنا جيداً، فلا نحسن الظن بهذه الذئاب البشرية التي تريد أن تعتص دماءنا بما تنظهره من عواطف وأحاسيس متلبسة بثياب الخلصين المتفانين فما زلنا نتذكر ما فعلته الدول المتسلطة على العالم حيث أرسلت تحت ستار المساعدات الطبيّة إلى بعض الدول الإفريقية المتضررة بالحرب أسلحة وعتاد أرسلت إلى عملائها، كما بعثت أخطر جواسيسها تحت ثياب الدبلوماسية والسفارات والممثلين لها إلى مختلف مناطق العالم.

وتحت ستار الخبراء العسكريين وتدريب الدّول المستضعفة على الاسلحة الحديثة والمتطورة كانوا يأخذون مع عودتهم جميع الاسرار العسكرية لتلك الدولة.

وبإرسال خبراء فنيين!! إلى هذه الدول يربطون عجلة اقتصادها بالمناهج التي تكرس التبعية: تُرئ أليست كل هذه النجارب التاريخيّة كافية لئلًا ننخدع بهذه الزخارف البّراقة الكاذبة وأن نعرف وجوه هؤلاء الذئاب المتظاهرين بالإنسانيّة؟!

## ٢\_ مامة الإنسان الفطرية والطبيعية إلى التنزّه والإرتياع

من الطريف أن يعقوب الله للم يردّ على كلام إخوة يوسف واستدلالهم على أنّه بحاجة إلى التنزه والإرتياح، بل وافق على ذلك عمليّاً، وهذا دليل كافٍ على أن أيّ عقل سليم لا يستطيع أن يُنكر هذه الحاجة الفطرية والطبيعيّة... فالإنسان ليس آلة تستعمل في أي وقت كان وكيف كان، بل له روح ونفس ينالها التعَبُ والنّصُب كما ينالان الجسم. فكما أن الجسم

يحتاج إلى الراحة والنوم، كذلك الرّوح والنَّفس بحاجة إلى التنزّ، والإرتياح السليم.

التجربة \_أيضاً \_ تدل على أن الإنسان كلّما واصل عمله بشكل رتيب، فان مردود هذا العمل سيقل تدريجياً نتيجة ضعف النشاط، وعلى العكس من ذلك فإن الإستراحة لعدة ساعات تبعث في الجسم نشاطاً جديداً بحيث تزداد كمية العمل وكيفيته معاً، ولذلك فإن الساعات التي تصرف في الراحة والتنزه تكون عوناً على العمل أيضاً.

وفي الرّوايّات الإسلامية نجد هذه الواقعية بأسلوب طريف جاء بمثابة «القانون» حيث يقول الإمام علي الله «للمؤمن ثلاث ساعات: فساعة يناجي فيها ربّه، وساعة يرمّ معاشه، وساعة يخلى بين نفسه وبين لذّتها فيما يحلّ ويجمل» (

وممًا يستجلب النظر أنّ في بعض الرّوايات الإسلامية أضيفت هذه الجملة إلى النص المتقدم «وذلك عون على سائر الساعات».

وعلى حدّ تعبير البعض فإنّ التغزّه والإرتياح بمثابة تدهين وتنظيف أجهزة السيّارة، فلو توقفت هذه السيارة ساعة عن العمل لمراقبة أجهزتها وتنظيفها، فإنها ستغدو أكثر قسوّةً ونشاطاً يعوّض عن زمن توقفها أضعاف المرات، كها أنّه سيزيد من عمر السيارة أيضاً.

لكن المهم أن يكون هذا التنزّ، صحيحاً، وإلّا فإنّه لا يحل المشكلة، بل سيزيدها، فإنّ كثيراً من حالات التنزّ، هذه تدمر الإنسان وتسلب منه نشاطه وقدرته على العمل لفترةٍ ما، أو على الأقل تخفف من نشاط عمله.

وهناك نقطة تدعو للإلتفات أيضاً، وهي أنّ الإسلام اهتم بمسألة الترويض والإستراحة النفسيّة بحيث أجاز المسابقات في هذا المضهار... ويحدثنا التاريخ أنّ قسماً من هذه المسابقات جرت بمرأى من رسول الله تَرَافِق، وأحياناً كانت تناط إليه مهمة التحكيم والقضاء في هذه المسابقة، وربّا أعطى ناقته \_ الخاصّة \_ لبعض الصحابة للتسابق عليها.

فني رواية عن الإمام الصادق على أنه قال: «إنّ النّبي أجرى الإبل مقبلة من تبوك فسبقت العصباء وعليها أسامة. فجعل الناس يقولون: سبق رسول الله ورسول الله يقول: سبق أسامة "» (إشارة إلى أنّ المهم في السبق هو الراكب لا المركب، حتى وإن كان المركب السابق عند من لا يجيدون السبق).

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٣٩٠.

٢. سفينة البحار، ج ١، ص ٥٩٦؛ وسائل الشيعة، ج ١٩، ص ٢٥٥، ح ٢٤٥٣٨.

النقطة الأخرى هي أنه كما أن إخوة يوسف استغلّوا علاقة الإنسان ـ ولا سيما الشاب ـ بالتغزّه واللعب من أجل الوصول إلى هدفهم الغادر... فني حياتنا المعاصرة ـ أيضاً ـ نجد أعداء الحق والعدالة يستغلّون مسألة الرياضة واللعب في سبيل تلويث أفكار الشباب، فينبغي أن نحذر المستكبرين «الذئاب» الذين يخططون لاضلال الشباب وحرفهم عن رسالتهم تحت اسم الرياضة والمسابقات المحلّية والعالمية.

ولا ننسى ماكان يجري في عصر الطاغوت (الشاه)، ف إنّهم وبهدف تنفيذ بعض المؤاموات ونهب ثروات البلاد وتحويلها إلى الأجانب لقاء ثمن بخس، كانوا يرتّبون سلسلة من المسابقات الزياضية الطويلة العريضة لإلهاء الناس لئلًا يطلعوا على المسائل السياسيّة.

# ٣۔ الولد في ظلّ الوالد

إذا كانت محبّة الأب الشديدة أو الأم بالنسبة للولد تستوجب أن يبق الولد إلى جانبها، إلا أنّ من الواضح أنّ فلسفة هذه المحبّة من وجهة نظر قانون الخلقة هي المحافظة التامة على الولد عند الحاجة إليها، وعلى هذا الأساس ينبغي أن تقل هذه المحافظة كلّما تقدّمت به السن، ويُمنح الولد الإجازة ليخطو في حياته نحو الاستقلال، والا فسيكون كمثل غرسة النّورس تحت ظل الشجرة القوية دائماً لا تنموكما يلزم.

وربّا وافق يعقوب الله على السبب على اقتراح أبنائه رغم علاقته الشديدة بيوسف، وأرسله معهم إلى خارج المدينة، ومع أنّ هذا الإمر كان صعباً على يعقوب، ولكن مصلحة يوسف وحاجته إلى الرُشد والنّو كانت تستوجب أن يُجيزه أبوه ليبتعد عنه ساعات وأيّاماً وهذه مسألة تربوية مهمّة غَفل عنها كثير من الآباء والامهات، حيث يربّون أولادهم تربية بحيث لا يستطيعون أن يعيشوا خارج «خيمة الأبوين» ومحافظتها عليهم، وبالتالي يسقطون أمام تيارات الحوادث وضغوطها، كما أنّ هناك رجالاً عظهاء فقدوا والديهم في دور الطفولة، ولكنّهم صنعوا أنفسهم بأيديهم وواجهوا المشاكل وتجاوزوها.

فالمهم أن يلتفت الوالدان إلى هذه المسألة التربوية، وإلّا فستكون محببتها «الكاذبة» مانعاً من استقلال أولادهم.

من الطريف أن هذه المسألة موجودة في بعض الحيوانات بشكل غريزي، فنحن نرى أفراخ الدجاج «الفروج» ـ مثلاً ـ يبدأ حياته تحت جناحي أمه، وتحافظ الدجاجة الأم عليها كها تحافظ على روحها «العزيزة».

ولكن بعد فترة حيث تكبر هذه الأفراخ فإنّ الأم لا تترك المحافظة على هذه الأفراخ فحسب، بل تنقرُ أيّاً منها يصل إليها، ومعنى هذا أنّها تريد أن تعوّدهم على أن يتعلموا طريق الحياة المستقلة! فإلى متى تعيشون غير مستقلين؟!

ولكن هذا الموضوع لا ينافي تقوية الروابط العائلية والمحافظة على المودة والحبّة، بل هي محبّة عميقة وعلاقة محسوبة ونافعة للطرفين.

### ٤. لا قصاص ولا اتهام قبل المناية

نشاهد في هذا الفصل من القصّة أنّ يعقوب بالرغم من علمه بما سيقدم عبليه إخوة يوسف... وتحذيره ولَدّه يوسف ألّا يقصص رؤياه على إخوته، وأن يكتم الأمر، إلّا أنّه لم يكن مستعداً لأن يتّهمهم بقصد الإساءة إلى بوسف، بل كان عذره إليهم أنّه يحزنه فراقد، ويخاف أن يأكله الذئب في الصحراء.

والأخلاق والمعايير الإنسانية والأسس القضائية العادلة توجب ذلك أيضاً. فحيث لم تتوفر لدينا علامة ظاهرة على مخالفة شخصٍ ما فلا ينبغي اتّهامه، فالأصل البراءة والصحّة والطهارة إلّا أن يثبت خلافه.

### ٥ـ ثلقين العدة

المسألة الأخرى أننا نقرأ \_ في ذيل الآيات المتقدمة \_ رواية عن النّبي الله قال: «لا تلقّنوا الكذّاب فيكذب فإنّ بني يعقوب الله لم يعلموا أنّ الذئب يأكل الإنسان حستى لقّنهم أبوهم» أن أشارة إلى أنّه قد يحدث أحياناً أن لا يلتفت الطرف الآخر إلى الحيلة وإلى طريق الإعتذار وانتخاب طريق الانحراف، فعليكم أن تحذروا من ذكر الاحتمالات المحسلفة التي تبيّن له طرق الانحراف.

ومثل هذا يشبه تماماً ما لو قال الإنسان لطفله: لا ترمِ الكرة باتجاه المصباح، ولم يكن الطفل يعلم أن الكرة يكن أن تُرمى نحو المصباح، فيلتفت إلى أنّ مثل هذا العمل ممكن، وتتحرك فيه نوازع الفحص... ماذا سيكون لو رميت الكرة باتجاه المصباح؟ ثمّ يبدأ «لعبته» لتنتهى بتكسّر المصباح!

١. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٤١٥؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٢١.

وليس هذا موضوعاً هيناً ولا خاصاً بالأطفال، فقد يتفق أحياناً أنّ الأوامر والنواهي الخاطئة، تسبب أن يتعلم الناس أشياء لم يعرفوها من قبل، فتوسوس لهم أنفسهم أن يقدموا عليها، فينبغي في مثل هذه الموارد - قدر المستطاع - أن تثار المسائل بشكل لا يبعث على أي تعلّم سيىء!

وبالطبع فإنّ يعقوب النّبي الله قال كلامه عن صفاء وطهارة قلب، إلّا أنّ أبناءه الضالين استغلوا كلامه لقصدهم السييء.

وشبيه هذا الموضوع الأسلوب الذي نجده في كثير من المقالات فثلاً قد يكتب أحدهم مقالة أو يقوم باخراج فيلماً أو غيرها عن ضرر المواد المخدرة أو الإستمناء، فيتناول هذه المسائل بصورة يتعلمها غير المطلعين وينسون المسائل التي تذكر في هذه المواضيع لذم هذه الأعبال وبيان طرق النجاة منها، ولذلك فغالباً ما يكون ضرر هذه المقالات والأفلام وخسارتها أكثر من فائدتها بمراتب.

٦-وآخر نقطة نشير إليها هنا أنّ إخوة يوسف ﴿قالوالئن أكله الدّنب ونعن معبة إذّا إذا لخاصرون وهي إشارة إلى أنّ الإنسان إذا تحمّل مسؤولية ما \_ ووافق عليها \_ فان من الواجب عليه أن يوقف نفسه من أجلها... وإلّا فإنّه سيفقد كل قِيمهِ، قيمة شخصيته، وماء وجهه، والموقع الاجتاعي، ووجدانه.

فكيف يعقل أن يكون للشخص ضمير حيّ ووجدان يقظ وشخصية كريمة يعتز بحيثيته وماء وجهه، ومع كل ذلك يتنصل عن مسؤولياته ويقف موقفاً سلبياً إزاءها؟! عند الهجائة فَلَمَّا ذَهُمُ وَأُبِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَينَبَ الْجُنُّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْ وَلَتُنْ يَنَفَهُم وِأَمْرِهِمْ هَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُهُونَ ﴿ وَهَا مُوا أَهُ وَأَبَاهُمْ عِشَاءً يَبْكُونَ ﴿ وَالْوَا يَكَأَبَانَا إِنَّا ذَ هَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكَنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَنعِنَا فَأَكُلُ الذِّنْ فَيْ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَكُ تَاصَدِقِينَ ﴿ وَجَآءُ وعَلَى قَعِيصِهِ عِدَمِ كَذِبُ قَالَ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرُ جَمِيلٌ وَإِللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَاتَصِفُونَ ﴿

# التفسير

## الكذب المفضوع:

وأخيراً إنتصر إخوة يوسف وأقنعوا أباهم أن يرسل معهم أخاهم يوسف، فباتوا ليلتهم مطمئني البال بانتظار الصبح لتنفيذ خطتهم وإزاحة أخاهم الذي يقف عائقاً في طريقهم... وكان قلقهم الوحيد أن يندم أبوهم ويسحب كلامه ووعده بإرسال يوسف معهم.

فجاؤوا صباحاً إلى أبيهم فأمرهم بالمحافظة على يوسف، وكرر توصياته في شأنه، فأظهر الأبناء طاعتهم لأبيهم وأبدوا احترامهم الفائق ومحبتهم العميقة، وتحركوا إلى خارج المدينة. يقال: إنّ أباهم ودعهم إلى بوابة المدينة ثمّ أخذ منهم يوسف وضمّه إلى صدره ودمعت عيناه، ثمّ أودع يوسف عندهم وفارقهم، (ولكن يعقوب كان يودعهم بنظراته، وكان إخوة يوسف لا يقصرون عن مدارة أخيهم يوسف وإظهار عنايتهم به ومحبتهم له طالما كانت تلاحظهم عينا أبيهم، ولكن ما أن غاب عنهم أبوهم واطمأنوا إلى أنّه لا يسراهم، حسى انفجرت عقدتهم وصبوا «جام غضبهم» وحقدهم وحسدهم المتراكم لعدّة سنوات عملى

١. بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٧٣؛ تفسير الصافي، ج ٣، ص ٨. ذيل الآية ١٥ من سورة يوسف.

رأس يوسف، فالتقّوا حوله يضربونه بأيديهم ويلتجيء من واحد لآخر ويستجير بهم فلا يجبرهُ أحد منهم. ا

نقرأ في رواية أنّ يوسف كان يبكي تحت وابل اللكمات والضربات القاسية، ولكن حين أرادوا أن يلقوه في الجبّ شرع بالضحك فجأة... فتعجب إخوته كثيراً وحسبوا أنّ أخاهم يظنّ الأمر لا يعدو كونه مزاحاً... ولكنّه رفع الستار عن ضحكه وعلّمهم درساً كبيراً إذ قال: لا أنسى أنني نظرت \_ أيّها الإخوة \_ إلى عضلات أيديكم القويّة وقواكم الجسدية الخارقة، فسررت وقلت في نفسي: ما عسى أن يخشى ويخاف من الحوادث والملبّات من كان عنده مثل هؤلاء الإخوة، فاعتمدت عليكم وربطت قلبي بقواكم، والآن وقد أصبحت أسيراً بين أيديكم وأستجير بكم من واحد للآخر فلا أجار، وقد سلطكم الله عليّ لأتعلم هذا الدرس، وهو ألّا أعتمد وأتوكل على أحدٍ سواه... حتى ولو كانوا إخوتي.

وعلى كل حال فالقرآن الكريم يقول في هذا الصدد: ﴿ قَلْمًا دُهُبُوا بِهُ وَأَجْمَعُوا أَنْ يَجَعَلُوهُ في غيابة الجب ﴾ ٢.

جملة «أجمعوا» تدلّ على أنّ جميع الإخوة كانوا متفقين على هذه الخطّة، وإن لم يتفقوا جميعاً على قتله.

وأساساً فإنّ كلمة «أجمعوا» مأخوذة من مادة «جمع» وهي في هذه الموارد إشارة إلى جمع الأراء والأفكار.

ثُمَّ تبيِّن الآية أنَّ الله أوحى إلى يوسف وهدأ روعه وألهمه ألَّا يحزن فالعاقبة له، إذ تقول: ﴿وَلُوحِينَا لِليهِ لِتَنْبِئنَهِم بِأَمِرِهِم هَذَا وَهُم لا يشعرون﴾.

ذلك اليوم الذي تجلس فيه على العرش وأنت القوي الأمين، فيأتي إخوتك ليمدّوا أيدي الحاجة إليك، ويكونوا كالظامئين إلى النبع العذب في الصحراء اللاهبة ويسرعون إليك في منتهى التواضع، ولكنّك في حال من العظمة بحيث لا يصدّقون أنّك أخوهم، وستقول لهم في ذلك اليوم: ألستم الذين فعلتم مع أخيكم الصغير يوسف كذا وكذا... وكم سيكونون خجلين من فعلهم هذه في ذلك اليوم!

١. تفسير روح المعاني، ج ١٢، ص ١٩٦، ذيل الآية ١٥ من سورة يوسف.

٢. في العبارة المتقدمة حُذف جوابُ ولما والتقدير كما يلي: (فلما ذهبوا به وأجمعوا أن يجعلوه في غيابة الجبّ عظمت فتنتهم) تفسير القرطبي ولعل هذا الحذف اقتضى لعظم هذه الحادثة المؤلمة أن يسكت عمنه المتكلم، وهو بنفسه من فنون البلاغة العربية (تفسير العيزان).

وهذا الوحي الإلهي لم يكن وحي النبوة، بقرينة الآية ٢٢ من السورة ذاتها، بلكان إلهاماً لقلب يوسف ليعلم أنّه ليس وحيداً، بل له حافظ ورقيب، وهذا الوحي بثّ في قلب يوسف نور الأمل وأزال عن روحه ظلمات اليأس والحيرة.

لقد نفّذ إخوة يوسف خطتهم كما أردوا، ولكن ينبغي أن يفكروا عند العودة كيف كي يصدّق أبوهم أنّ يوسف إنتهى بصورة طبيعية لاعن مكيدة ليضمنوا عواطف أبيهم نحوهم؟ وكانت الفكرة التي أوصلتهم إلى هذا الهدف هي ما تخوّف أبوهم منه، فأقنعوه \_ظاهراً \_ عن هذا الطريق مدّعين بأنّ الذئب قد أكل يوسف وجاؤوا إليه بدلائل مزيّفة!!

يقول القرآن الكريم: ﴿وجانوا لباهم مشا: يبكون ﴾ بكاءً كاذباً، وهذا يدل على أنّ البكاء الكاذب ممكن... ولا يمكن أن يُخدع العاقل ببكاء العين وحدها.

أمّا الأب الذي كان ينتظر مجيى، ولده (يوسف) بفارغ الصبر، فقد اهتز وارتجف حين رأى الجمع وليس بينهم يوسف، وسأل عنه مستفسراً... فأجابوه و وقالولها لباتا إنّا دُهينا نستبق وتركنا يوسف عنده تاعنا و لصغر سنه ولائه لا يعرف التسابق، وانشغلنا عنه وقاكله الذّنب، وها لنعه بمؤمن لنا ولوكنا صادقين في

لأنك أخبر تنا من قبلُ بهذا الاحتال، وستظن أن ادّعاءنا مجرّد احتيال.

لقد كان كلام إخوة يوسف مدروساً بشكل دقيق، وذلك \_ أوّلاً \_ لأنّهم خاطبوا يعقوب بقولهم بكلمة «يا أبانا» وفيها ما فيها من الإستعطاف.

وثانياً؛ لأنّ من الطبيعي أن ينشغل هؤلاء الإخوة الأقوياء بالتسابق، ويتركوا أخاهم الصغير رقيباً على متاعهم، وبعد ذلك كله فقد جاؤوا أباهم يبكون لتمرير خطتهم، وقالوا له: ﴿ وَهَا لَنْكَ بِمُؤْمِنْ لِنَا وَلُو كُنّا صَادَقَيْنَ ﴾.

ومن أجل أن يبرهنوا على صحة كلامهم فقد وأجائوا على قميسه يدم كذب إذ الطخوا التوب بدم الغزال أو الخروف أو التيس...

ولكن حيث إنّ الكاذب لا يمتلك حافظة قويّة، وحيث إنّ أية حقيقة فيها علائق مختلفة وكيفيات ومسائل، يقل أن تجتمع منظّمة في الكذب، فقد غفل إخوة يسوسف عن هذه المسألة الدقيقة... وهي على الأقل أن يخرقوا قيص يوسف الملطخ بالدم ليدل على هجوم الذئب... فقد قدّموا القميص سالماً غير مخرق فأحس الأب بمؤامرتهم، فما إن وقعت عيناه على القميص حتى فهم كل شيء و فقال بل سؤلت لكم لنفسكم لمركم.

جاء في بعض الرّوايات أنّ يعقوب أخذ قميص يوسف وهو يقلّبه ويقول: «ما آرى أثر ناب ولا ظفر إنّ هذا السبع رحيم»، وفي رواية أنّه أخذ القميص وألقاه على وجهه وبكئ حقى خضب وجهه بدم القميص، وقال: تالله ما رأيت كاليوم ذئباً أحلم من هذا، أكل إيني ولم يجزّق عليه قيصه، وجاء أنّه بكئ وصاح وخرّ مغشيّاً عليه فأفاضوا عليه من الماء فلم يتحرك ونادوه فلم يجب ووضع يهوذا يده على مخارج نفسه فلم يحس بنفس ولا تحرك له عرق، فقال: ويل لنا من ديّان يوم الدين، ضيعنا أخانا وقتلنا أبانا فلم يفق إلّا ببرد السحر للسحر لل وبالرغم من احتراق قلبه ولهيب روحه لم يجر على لسانه ما يدل على عدم الشكر أو اليأس أو الفزع أو الجزع، بل قال: ﴿فصيرجميل﴾ تم قال: ﴿والله المستمان على عدم الشكر أو وأسأله أن يبدل مرارة الصبر في في إلى «حلاوة» ويرزقني القوة والقدرة على التحمّل أكثر أمام هذا الطوفان العظيم، لئلا أفقد زمامي ويجري على لساني كلام غير لائق.

ولم يقل: أسأله أن يعطيني الصبر على موت يوسف، لأنّه كان يعلم أن يوسف لم يُقتل ... بل قال: أطلب الصبر على مفارقتي ولدي يوسف... وعلى ما تصفون.

## ہحوث

# ۱\_مول «الترك الأولىٰ»

ينقل أبو حمزة الثمالي عن الإمام السجاد الله فيقول: كنت يوم الجمعة في المدينة وصليت الغداة مع الإمام السجاد الله فلم فرغ من صلاته وتسبيحه نهض إلى منزله وأنا معه، فدعا مولاة له تُسمى سكينة فقال لها: «لا يعبر على بابي سائل إلا أطعمتموه فإن اليسوم يسوم الجمعة».

يقول أبو حمزة: فقلت له: ليس كل من يطلب العَونَ مستحقاً له، فقال: يا أب شابت، أخاف أن يكون بعض من يسألنا محقًا فلا نُطعمه ونردّه فينزل بنا \_أهل البيت \_ ما نــزل بيعقوب وآله. أطعِمُوهم إن يعقوب كان يذبح كل يوم كبشاً فيتصدق منه ويأكل هو وعياله

١. تفسير روحالمعاني، ج ١٢، ص ٢٠٠، ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفسير روحالمعاني، ذيل الآية مورد البحث؛ تفسير القرطبي، ج ٩، ص ١٤٤، ذيل الآية مورد البحث.

٣. صبر جميل (صفة وموصوف) خبر لمبتدأ محذوف، وتقدير الكلام: (صبري صبر جميل).

منه، وإن سائلاً مؤمناً صوّاماً محقاً له عندالله منزلة، وكان مجتازاً غريباً اعترَّ على باب يعقوب عشية جمعة عند أوان إفطاره يهتف على بابه: أطعموا السائل المجتاز الغريب الجائع من فضل طعامكم، يهتف بذلك على بابه مراراً وهم يسمعونه، قد جهلوا حقّه ولم يصدقوا قوله: فلما أيس أن يطعموه وغشيه الليل استرجع واستعبر وشكا جوعه إلى الله وبات وطاوياً، وأصبح صاغاً جائعاً صابراً حامداً لله، وبات يعقوب وآل يعقوب شباعاً بطاناً وأصبحوا وعندهم من فضل طعامهم.

قال: فأوحى الله عزّو جلّ إلى يعقوب في صبيحة تلك الليلة: لقد أذللت \_ يا يعقوب \_ عبدي ذلة استجررت بها غضبي، واستوجبت بها أدبي، ونزول عقوبتي وبلواي عليك وعلى ولدك يا يعقوب، إنّ أحبّ أنبيائي إليّ وأكرمهم عليّ من رحم مساكين عبادي وقرّبهم اليه وأطعمهم، وكان لهم مأوى وملجأ، يا يعقوب، ما رحمت «ذميال» عبدي الجـتهد في عبادته، القانع باليسير من ظاهر الدنيا عشاء أمس لمّا عبر ببابك عند أوان اقطاره ويهتف بكم: أطعموا السائل الغريب الجتاز القانع، فلم تطعموه شيئاً، فاسترجع واستعبر وشكا ما به إليّ وبات جائعاً وطاوياً حامداً، أصبح لي صاغاً، وأنت \_ يا يعقوب \_ ووُلدك شباع، وأصبحت وعندكم فضل من طعامكم.

أو علمت \_ يا يعقوب \_ أنّ العقوبة والبلوى إلى أوليائي أسرع منها، إلى أعدائي الخ... \.
ومن الطريف أنّ أبا حمزة يقول: سألت الإمام زين العابدين على متى رأى يوسف رؤياه؟
فقال الإمام: في تلك الليلة » \.

يستفاد من هذا الحديث أنّ زلّة بسيطة أو بعبارة أدق: «ترك الأولى» وهو لا يعدّ خطيئة أو إثماً، لأنّ يعقوب لم يتّضح له حال السائل... هذا الترك من قبل الأنبياء والأولياء يكون سبباً لأن يبتليهم الله بلاءً شديداً... وما ذلك إلّا لمقامهم الكبير الذي يـوجب عـليهم أن يراقبواكل حركاتهم وسكناتهم، لأنّ «حَسنات الأبرار سيّئات المقربين». "

فاذا كان يعقوب ﷺ قد ابتلي بهذا البلاء والهمّ لأنَّه لم يطلع على حال قــلب الســائل

ا. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٤٣؛ ونور التقلين، ج ٢، ص ٤١١؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٧١ و ٢٧٢، ح ٤٨.
 ٢. المصدر الشابق.

وآلامد، فكيف الحال في المجتمعات التي تغرق فيها طائفة بالنعيم والرفاه وطائفة من الناس جياع، كيف لا يشملهم غضب الله! وكيف يسلّمون من عذاب الله!

# ٢\_ دعاء يوسف البليغ المِذَاب

ترد في روايات أهل البيت المنظ وروايات أهل السنّة، أن يوسف حين استقرّ في قمعر الجبّ انقطع أمله من كل شيء، وصرف كلَّ توجهه إلى ذات الله المقدسة يناجي ربّه، وكانت لديه حوائج ذكرها بنلقين جبرئيل إياه...

فني رواية أنّه دعا ربّه بهذه المناجاة «اللّهم يا مؤنس كل غريب، ويا صاحب كل وحيد، يا ملجأ كل خائف، ويا كاشف كل كربة، ويا عالم كل نجوى، ويا منتهى كل شكوى، ويا حاضر كل ملأ. يا حيّ يا قيّوم، أسألك أن تقذف رجاءك في قلبي، حتى لا يكون لي همّ ولا شغل غيرك، وأن تجعل لى من أمري فرجاً ومخرجاً، إنّك على كل شيء قدير». (

ومن الطريف أنّنا نقرأ في ذيل هذه الرواية، أنّ الملائكة سمعت صوت يوسف فـنادت: «إلنهنا نسمع صوتاً ودعاءً، الصوت صوت صبي والدعاء دعاء نبيّ». أ

وهناك نقطة تدعو للإلتفات وهي: حين رمئ يوسف إخوتُهُ في الجبّ خلعوا عنه قيمصه وتركوه عارياً, فنادئ: اتركوا لي قيصي \_ على الأقل \_ لأغطي به بدني إذا بـقيت حياً، ويكون كفني إذا متّ. فقال له إخوته: اطلبه من الشمس والقمر والكواكب الأحد عسر الذين رأيتهم في منامك، ليكونوا مؤنسيك في هذه البثر، ويكسوك ويُلبسوك شوباً على بدنك... فدعا يوسف على أثر اليأس المطلق بالدعاء الآنف الذكر."

وفي رواية عن الإمام الصادق الله أنه قال: حين ألقي يوسف في الجبّ هبط عليه جبرئيل وقال: ما تصنع هنا أيّها الغلام؟ فقال له: إن إخوتي ألقوني في البئر. فقال له جبرئيل: أتّحبُّ أن تخرج من البئر؟ قال: ذلك بمشيئة الله، إن شاء أخرجني. فقال له: إنّ الله يأمرك أن تدعو بهذا الدعاء لتخرج من البئر: «اللّهم إنّي أسألك بأنّ لك الحمد، لا إله إلّا أنت المنّان، بديع السماوات

٢- العصدر السابق.

١٠ تفسير القرطبي، ج ٥، ص ٣٣٧.

٣ المصدر السابق.

والأرض، ذو الجلال والإكرام، أن تصلي على محمّد وآل محمّد وأن تجعل لي ممّا أنا فيه فرجاً ومخرجاً» .

# ٣\_ هل رمى أو انزل يوسف في البئر؟

جملة والجمعوا أن يجعلوه في هيابة الجب > تدلّ على أنّهم لم يرموه في البرّ، بل أنزلوه على مكان يشبه الرصيف لمن يريد النزول إلى سطح الماء، وقد شدوه بحبل حتى إذا نزل ووصل إلى غيابة الجبّ تركوه وحده.

وهناك قسم من الرّوايات التي تفسّر الآيات المتقدمة تؤيد هذا الموضوع.

#### ٤\_ تسويل النفس

جملة «سؤلت» مشتقة من «التسويل» ومعناه «التزيين» وقد يأتي بمعنى «الترغيب» وقد يأتي بمعنى «الترغيب» وقد يأتي بمعنى «الوسوسة» كما في بعض التفاسير ... جميع هذه المعاني ترجع إلى شيء واحد ... أي إنّ هوئ النفس زبّن لكم هذا العمل.

وهي إشارة إلى أنّه حين يطغى هوى النفس على الإنسان ويستبدّ به عناده، فإنه يتصور أن ذلك أسوأ الجنايات لديه أمر حسن، كما لوكان ذلك قتل الأخ أو إيعاده، وقد يتصور أن ذلك أمر مقدّس... وهذه نافذة على أصلٍ كلي في المسائل النفسية، بحيث يجعل الميل المفرط والرغبة الجامحة لأمرٍ ما \_وخاصة مع اقترانهما بالرذائل الأخلاقية \_غشاوة على إحساس الإنسان، فتنقلب عنده الحقائق وتتغير صورها.

لذا فإنّ القضاء الصحيح وإدراك الواقعيّات العينيّة، لا يمكن لها أن تتحقق دون تهذيب النفس، وإذا كانت العدالة شرط في القاضي فإنّ هذا الأمر واحد من أسبابها... وإذا كان القرآن الكريم يقول في الآية ٢٨٢ من سورة البقرة ﴿ولتقول الله ويعلمكم الله ﴾ فذلك إشارة إلى هذه الحقيقة أيضاً.

ا. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٤١٦؛ اصول الكافي، ج ٢، ص ٥٥٦، ح ٤. (دارالكتب الإسلامية)؛ تنفسير العياشي، ج ٢، ص ١٧٠.

#### ٥ الكذاب عديم المافظة

قصة بوسف \_وما جرى له مع إخوته \_ تثبت مرّة أخرى هذا الأصل المعروف الذي يقول: إنّ الكذاب لا يستطيع أن يكتم سرّه داغاً، لأنّ الواقعيات العينية حين تنظهر إلى الوجود المنارجي تظهر ومعها روابط \_أكثر من أن تعدّ \_ مع موضوعات أخرى تندور حولها، وإذا أراد الكاذب أن يهيىء مناخاً لمسألة غير واقعية فإنّه لا يستطيع أن يحفظ هذه الروابط مهاكان دقيقاً.

ولنفرض أنّه يستطيع أن يؤلف بين عدد من الروابط الكاذبة في حادثة ما، ولكن المحافظة على هذه الروابط المصطنعة في ذهنه ليست عملاً هيّناً، فإنّ أقل غفلة منه تسبب وقوعه في التناقض، فتتسبب هذه الغفلة في فضيحة صاحبها وتكشف الأمر الواقعي وهذا درس كبير لمن يريد المحافظة على ماء وجهه ومكانته في المجتمع أن لا يلجأ إلى الكذب فيتعرض موقعه الاجتماعي للخطر وينزل عليه غضب الله.

#### ٦\_ ما هو الصبر المميل؟

الصبر أمام الحوادث الصعبة والأزمات الشديدة يدلّ على قوة شخصية الإنسان، وعلى سعة روحه بسعة ما تتركه هذه الحوادث فلا يتأثر ولا يهتز لها.

ربّما يحرك النسيم العليل ماء الحوض الصغير، ولكن المحيطات العظيمة كالمحيط الهادي ــ مثلاً ـ يستوعب حتى الاعصار الذي يتلاشئ أمام هدوئه وسعته.

وقد يتصبّر الإنسان ويملك نفسه أحياناً، ولكنّه سرعان ما يتلف هذا الصبر بكسلماته النابية التي تدل على عدم الشكر وعدم تحمل الحادثة ونفاد الصبر.

ولكن المؤمنين الذين يتمتعون بإرادة قويّة واستيعاب للحوادث، هم أولئك الذين لا يتأثرون بها ولا يجري على لسانهم ما يدلّ على عدم الشكر وكفران النعمة أو الجمزع أو الهلع.

صبر هؤلاء هو الصبر الجميل...

السؤال: قد يبرز الآن هذا السؤال، وهو أننا نقراً في الآيات الأخرى - من هذه السورة - أن يعقوب بكى على يوسف حتى ابيضت عيناه من الحزن فهو كظيم، أفلا ينافي ما صدر من يعقوب صبرته الجميل؟!

والجواب على هذا السؤال في جملة واحدة، وهي: إنّ قلوب عباد الله مركز للعواطف، فلا عجب أن ينهل دمع عينهم مدراراً، المهم أن يسيطروا على أنفسهم، ولا يفقدوا توازنهم، ولا يقولوا شيئاً يسخط الله.

ومن الطريف أن مثل هذا السؤال وجه إلى النّبي محمّدﷺ حين بكئ على موت ولده إيراهيم حيث قالوا له: يا رسول الله، أتنهانا عن البكاء وتبكى؟!

فأجابهم النّبي الكريم الله «تدمع العين ويحزن القلب، ولا نقول ما يسخط الربّ» ﴿ وفي رواية أُخرى أنه قال: «ليس هذا بكاء إنّه رحمة» ﴿

وهذا إشارة إلى أنّ ما في صدر الإنسان هو القلب، وليس حجر! وطبيعيّ أن يستأثر الإنسان أمام المسائل العاطفية، وأبسط هذا التأثر هو انهلال الدمع... إنَّ هذا لا يعدّ عبياً، بل هو أمر حسن، العيب هو أن يقول الإنسان ما يسخط الربّ.

8003

بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۱۵۷؛ أصول الكافي، ج ٣، ص ۲٦٢، ح ٤٥.
 بحار الأنوار، ج ۲۲، ص ۱۵۱، ح ١؛ وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٢٨١، ح ٣٦٥٦.

### الآيتان

وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَذْ لَى دَنُوهُ قَالَ يَكُثِشْرَى هَذَاغُلَمُ وَأَسَرُوهُ بِضَعَةً وَأَلِلَّهُ عَلِيمُ إِمَا يَعْمَلُونَ شَنَ وَشَرَوْهُ بِنَمَنِ بَعْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةٍ وَ كَاللَّهُ عَلِيمُ إِمِمَا يَعْمَلُونَ شَنَ وَشَرَوْهُ بِنَمَنِ بَعْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةٍ وَ صَالَوْ أَفِيهِ مِنَ الرَّهِدِينَ شَنَ

# الأفسير

## نمو أرض مصر:

قضى يوسف في ظلمة الجب الموحشة والوحدة القاتلة ساعات مرّةً، ولكنّه بإيمانه بالله وسكينته المنبثقة عن الإيمان شع في قلبه نور الأمل، وألهمه الله تعالى القوة والقدرة على تحمّل الوحدة الموحشة، وأن ينجح في هذا الإمتحان.

ولكنِّ... الله أعلم كم يوماً قضى يوسف في هذه الحالة؟

قال بعض المفسّرين: قضى ثلاثة أيام، وقال آخرون: يومين. ا

وعلى كل حال تبلج النّور ﴿وجاء عنه سيّارة ﴾ `

وانتخَبت منزلها على مقربة من الجُبّ، وطبيعي أنّ أوّل ما تفكر القافلة فيه ـ في منزلها الجديد ـ هو تأمين الماء وسد حاجتها منه ﴿فَأَرْسُلُوا وَارْدُهُمْ فَأَدْلُنَ دُلُوهُ ﴾ [

فانتبه يوسف إلى صوت وحركة من أعلى البئر، ثمّ رأى الحــبل والدلو يــسرعان إلى النّزول، فانتهز الفرصة وانتفع من هذا العطاء الإلهي وتعلق بالحبل بوثوق.

فأحسّ المأمور بالإتيان بالماء أن الدلو قد ثقُلَ أكثر ممّا ينبغي، فلمّا سلحبه بــقوّة إلى

١٠ تفسير روحالمعاني، ج ١٢. ص ٢٠٣؛ ذيل الآية مورد البحث.

٢. سمّيت القافلة «سيارة» لأنّها في سير وحركة دائمين.

٣ والوارد» في الأصل من والورود» وهو من يأتي بالماء، ثمّ توسع استعمال الكلمة وأطلقت على كل ورود ودخول.

الحقيقة.

الأعلى فوجىء نظره بغلام كأنَّه فلقة قمر، فصرخ وقال: ﴿يا بشرى هذا تملام ﴾.

وشيئاً فشيئاً سرى خبر يوسف بين جماعة من أهل القافلة، ولكن من أجل أن لا يذاع هذا الخبر وينتشر، ولكي يمكن بيع هذا الغلام الجميل في مصر، أخفوه ﴿ولسرّوه بضاعة﴾ .

وبالطبع هناك احتالات أخرى في تفسير هذه الجملة منها أنّ الذين عثروا على يوسف أسرّوه وأخفوا خبره، وقالوا: هذا متاع لأصحاب هذا الجبّ أو دعوه عندنا لنبيعه في مصر. ومنها أنّ أحد إخوة يوسف كان بين الحين والحين يأتي إلى الجبّ ليطلع على يسوسف ويأتيه بالطعام وحين اطلع إخوة يوسف على ما جرى أخفوا علاقتهم الأخوية بيوسف وقالوا: هذا غلامنا فرّ من أيدينا واختنى هنا، وهددوا يوسف بالموت إذ كشف الستار عن

ولكن التّفسير الأوّل يبدو أقرب للنظر.

وتقول الآية في نهايتها: ﴿والله عليم بما كانوايعملون﴾ وبالرغم من اختلاف المفسّرين في من هم الذين شروا يوسف بثمن بخس، وقول بعضهم: هم إخوة يوسف، ولكن ظاهر الآيات هو من كان في القافلة، وقد تم البحث عن إخوته في نهاية الآية التي سبقت هذه الآيات، وجميع الضائر في الجُمُل ﴿أرسلوا واردهم﴾ و﴿أسروه بضاعة﴾ تعود على من كان في القافلة.

هنا يبرز هذا السؤال وهو: لِم باعوا يوسف الذي كان يعد ـ على الأقل ـ غلاماً ذا قيمة بثمن قليل، أو كها عبر عنه القرآن ﴿ وشروه بِثمن بِعَسِ دراهم محدودة ﴾ ...؟

ولكن هذا أمر مألوف فإنّ السُراق أو أولئك الذين تأتيهم بضاعة مهمّة دون أي تعب ونصب يبيعونها سريعاً لئلا يطلع الآخرون.

ومن الطبيعي أنَّهم لا يستطيعون بهذه الفورية أن يبيعوه بسعر غالٍ.

و «البخس» في الأصل معنا، تقليل قيمة الشيء ظلماً، ولذلك فإنّ القرآن يـقول: ﴿ولا تَيْعُسُوا لِلنَّاسُ لَقِياءُهُم﴾ ٢.

١. «البضاعة» في الأصل من مادة «بضع» على وزن «نذر» ومعناها: القطعة من اللحم، ثمّ توسعوا في الععنى وأطلقوا هذا اللفظ على القطعة المهتة، من المال. والبضعة هي القطعة من الجسد، «وحسن البضع» معناه: الإنسان المكتنز لحمد، و«بِضع» على وزن «جِزب» معناه العدد من ثلاثة إلى عشرة (راجع العفردات للراغب). ٢. هود، ٨٥.

ثم إن هناك اختلافاً آخر بين المفسّرين في الثمن الذي بيع به يوسف، وكيف قُسّم بينهم؟ فقال البعض: عشرون درهماً، وقالت طائفة: اثنان وعشرون، ومع ملاحظة أن الباعة كانوا عشرين يتضح سهم كل منهم، وكم هو زهيد!... وتقول الآية: ﴿ وَكَانُوا فَيه مِنَ الرّاهِدِينَ ﴾. وفي الحقيقة إنّ هذه الجملة في حكم بيان العلة للجملة المتقدمة، وهي إشارة إلى أنهم باعوا يوسف بثمن بخس، لأنهم لم يرغبوا في هذه المعاملة ولم يعتنوا بها.

وهذا البيع البخس إمّا لأنّ أهل القافلة اشتروا يوسف بثمن بخس، والإنسان إذا اشترى شيئاً رخيصاً باعه رخيصاً عادةً، أو إنّهم كانوا يخافون أن يفتضح سرّهم ويجدون من يدّعيه، أو من جهة أنّهم لم يجدوا في يوسف أثراً للغلام الذي يباع ويُشترى، بل وجدوا فيه آثار الحرّية واضحة في وجهه، ومن هنا فلا البائعون كانوا راغبين ببيعه ولا المشترون كانوا راغبين ببيعه ولا المشترون كانوا راغبين بشرائه.

#### 8003

وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشْتَرَىٰهُ مِن مِصْرَ لِا مَرَأَنِهِ اَحْرِمِي مَثْوَنَهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَا أَوْنَنَ فِلَهُ وَلَدُأْ وَكَ لَا وَكَ لَا لِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَٱللَّهُ عَالِبٌ عَلَى آمْرِهِ وَلَكِنَ أَحَةً ثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ شَ وَلِمَا بَلَغَ أَشُدَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الْمُلْكُمُ اللَّهُ الل

# الثفسير

### في قصر عزيز مصر:

انتهت حكاية يوسف مع إخوته الذين ألقوه في غيابة الجبّ وبيّناها تفصيلاً، بدأ فصل جديد من حياة هذا الغلام الحدث في مصر... فقد جيء بيوسف إلى مصر وعرض للبيع، ولما كان تحفة نفيسة فقد صار من نصيب «عزيز مصر» الذي كان وزيراً لفرعون أو رئيساً لوزرائه، لأنّه كان يستطيع أن يدفع قيمة أعلى لغلام ممتاز من جميع الجهات، والآن لنر ما الذي حدث له في بيت عزيز مصر.

يقول القرآن الكريم في شأن يوسف: ﴿وقال الذي لشتراه من مصر المرأنه أكرمي مشواه مسئ أن ينفعنا أو نتخذه ولدله أفلا ينبغي أن تنظري إليه كما ينظر إلى العبيد.

يستفاد من سياق الآية أنَّ عزيز مصر لم يرزق ولداً وكان في غاية الشوق للولد، وحين وقعت عيناه على هذا الصبي الجميل والسعيد تعلَّق قلبه به ليكون مكان ولده.

ثمّ يضيف القرآن الكريم ﴿وكذلك مكنّاليوسف في الأرض).

هذا «التمكين» في الأرض إمّا أن يكون لجيىء يوسف إلى مصر، وخاصّة أن خطواته في محير مقدّمة لما سيكون عليه من الإقتدار والمكانة القصوى، وإمّا أنّه لا قياس، بين

١٠ والمثوى» من مادة وثوى، ومعناه المقام، ولكن معناه هنا الموقعية والمنزلة والمقام كذلك.

هذه الحياة في مصر «العزيز» وبين تلك الحياة في غيابة الجبّ والوحدة والوحشة. فأيس تلك الشدّة من هذه النعمة والرفاه!

ويضيف القرآن أيضاً ﴿ولتعلُّمه مِنْ تأويل الأحاديث).

المراد من «تأويل الأحاديث» \_كها أشرنا سابقاً \_هو علم تفسير الأحلام وتعبير الرؤيا حيث كان يوسف قادراً على أن يطلع على بعض أسرار المستقبل من خلاله، أو المراد منه الوحي لأن يوسف مع عبوره من المضائق الصعبة والشدائد القاسية ونجاحه في الاختبارات الإلهيّة في قصر عزيز مصر، نال الجدارة بحمل الرسالة والوحي. ولكن الاحتال الأوّل أقرب كما يبدو للنظر.

ثم يختتم القرآن هذه الآية بالقول: ﴿والله عالب ملى لعره ولكنَّ أكثر النَّاس لا يعلمون﴾.

إنّ واحدة من مظاهر قدرة الله العجيبة وهيمنته على الأمور كلها أن يدع - في كثير من الموارد \_أسباب موفقية الإنسان ونجاحه بيد أعدائه كما حدث في مسألة يوسف الله ، فلو لا خطة إخوته لم يصل إلى الجبّ أبداً، ولو لم يصل إلى الجبّ لما وصل إلى مصر، ولو لم يصل إلى مصر لما ذهب إلى السجن ولما كان هناك أثر من رؤيا فرعون التي أصبح يوسف بسببها عزيز مصر!

فني الحقيقة إن الله أجلس يوسف على عرش الإقتدار بواسطة إخوته الذين تصوروا أنّهم سيقضون عليه في تركهم إيّاه في غيابة الجُبِّ.

لقد واجد يوسف في هذا الحيط الجديد، الذي يعدّ واحداً من المراكز السياسية المهمّة في مصر مسائل مستحدثة... فن جهة كان يرى قصور الطغاة المدهشة وثرواتهم ومن جهة أخرى كانت تتجسد في ذهنه صورة أسواق النخاسين وبيع الماليك والعبيدومن خلال الموازنة بين هاتين الصورتين كان يفكر في كيفية القضاء على هموم المستضعفين من الناس لو أصبح مقتدراً على ذلك!

أَجلُ، لقد تعلم الكثير من هذه الأشياء في هذا الحيط المفعم بالضوضاء، وكان قلبه يفيض همّاً لأنّ الظروف لم تتهيأ له بعدُ فاشتغل بتهذيب نفسه وبنائها، يقول القرآن الكريم في هذا الصدد: ﴿ وَلَمَّا بِلَغَ لَقَدُهُ آتَيْنَاهُ حَكُما وَمَلَما وَكَذَلْكَ نَجْزِي المحسنين ﴾.

ت كلمة «أشدٌ» مشتقّة من مادة «شدٌ» وتعني فتل العقدة باستحكام... وهي هنا إشارة إلى الإستحكام الجسماني والروحاني.

قال بعضهم: إنّ هذه الكلمة جمع لا مفرد لها... ولكن البعض الآخر قال: إنّها جمع (شدّ) على وزن (سدّ) ولكن معناها الجمعي غير قابل للإنكار على كل حال!

المراد من «الحكم» و«العلم» الواردين في الآية المتقدمة التي تقول: ﴿وَلَمَّا بِلَغُ لَقُدُهُ آلَيْنَاهُ حَكُما وَعِلْماً ﴾ إمّا أن يكون مقام النبوّة كما ذهب إلى ذلك بعض المفسّرين، وإمّا أن يكون المراد من الحكم العقل والفهم والقدرة على القضاء الصحيح الخالي من اتباع الهوى والإشتباه، والمراد من العلم الإطلاع الذي لا يقترن معه الجهل، ومهما كان فإنّ الحكم والعلم موهبتان نادرتان وهبهما الله ليوسف لتقواه وصبره وتوكله عليه، وجميع هذه الصفات مجتمعة في كلمة «المحسنين».

قال بعض المفسّرين: هناك ثلاثة احتمالات لمعنى كلمتي (الحكم والعلم) الواردتـين في الآية، وهي:

١- إنّ الحكم إشارة إلى مقام النبوة (لأنّ النّبي حاكم على الحق) والعلم إشارة إلى علم
 الدين.

٢- إن الحكم يعني ضبط النفس إزاء الهوى والميول النفسيّة، وهو هنا إشارة إلى الحكمة العملية. والعلم إشارة إلى العلم النظري... وتقديم الحكم على العلم هنا لأنّ الإنسان إذا لم يهذب نفسه ويبنيها بناءً صحيحاً لا يصل إلى العلم الصحيح.

" إنّ الحكم معناه أن يبلغ الإنسان مقام «النفس المطمئنة» ويتسلّط على نفسه بحيث يستطيع أن يتملك زمام النفس الأمّارة ووسوستها... والمراد من العلم هو الأنوار القدسيّة وأشعة الفيض الإلهى الذي تنزل من عالم الملكوت على قلب الإنسان الطاهر .

# بحوث

#### ۱\_ما هو اسم «عزیز» مصر؟

كمًا يستجلب النظر في الآيات المتقدمة أنَّ اسم عزيز مصر لم يذكر فيها، إنَّا ورد التعبير عنه بوللذي لشترله.

لكن من هو هذا العزيز؟! لم تذكره الآية، كما سنرى في الآيات المقبلة أنَّ عنوانه لم يصرّح

١٠ راجع التَفسير الكبير، ج ١٨، ص ١١١.

به إلَّا بالتدريج، فمثلاً نقراً في الآية ٢٥ هذا النصّ ﴿وألفيا سيدُها لدى الباب﴾.

وحين نتجاوز هذه الآيات ونصل إلى الآية ٣٠ نواجه التعبير عن زوجته بــ «امــرأة العزيز».

وهذا البيان التدريجي إمّا لأنّ القرآن يتحدث \_حسب طريقته \_بالمقدار اللازم، وهذا دليل من أدلة الفصاحة والبلاغة، أو لأنّه \_كها هو ملاحظ هذا اليوم في «نصوص الآداب» أيضاً \_حين يبدأ بالقصّة، يبدأ بها من نقطة غامضة ليتحرك الإحساس في الباحث، وليلفت نظره نحو القصّة.

## ٢\_ يوسف ﷺ وتعبير الأملام

الملاحظة الأخرى التي تثير السؤال في الآيات المتقدمة، هي: ما علاقة الإطلاع على تفسير الأحلام وتأويل الأحاديث بمجيى، يوسف إلى قصر عزيز مصر الذي أشير إليه بلام الغاية في جملة ﴿ولنعلمه﴾؟!

لكن مع الإلتفات إلى أنّ هذه النقطة يمكن أن تكون بجواباً للسؤال الآنف الذكر، وهي أنّ كثيراً من المواهب العلمية يهبها الله قبال التقوى من الذنوب ومقاومة الاهواء والمبيول النفسيّة، أو بنعبير آخر: إنّ هذه المواهب التي هي ثمرة البصيرة القلبية الثاقبة، هي جائزة إلهية يهبها الله لمثل هؤلاء الأشخاص.

نقرأ في حالات ابن سيرين مفسر الأحلام المشهور أنّه كان رجلاً بزازاً وكان جميلاً للغاية فعشقته امرأة وتعلق قلبها به، واستدرجته إلى بيتها بأساليب وحيل خاصّة، ثمّ غلّقت الأبواب عليه (لينال منها الحرام) لكنه لم يستسلم لهوى تلك المرأة وأخذ ينصحها ويذكر مفاسد هذا الذنب العظيم، ولكن نار الهوى كانت متأججة في قلبها بحيث لم يطفئها ماء الموعظة، ففكر ابن سيرين في الخلاص من قبضتها، فلوّث جسده بما كان في بيتها من أقذار تنفّر الرائي، فلها رأته المرأة نفرت منه وأخرجته من البيت.

يقال أنّ ابن سيرين أصبح ذكيّاً بعد هذه الحـادثة ورزق مـوهبة عـظيمة في تـفسير الأحلام، (وذكروا قصصاً عجيبة عنه في الكتب التي تتناول تفسير الأحلام تدل على عمق اطلاعه في هذا الجال!

١٠ الكنى والألقاب، ج ١، ص ٣١٩؛ سفينة البحار، ج ١، ص ٦٧٨، مادة (سير).

فعلى هذا يمكن أن يكون يوسف الله قد نال هذه الموهبة الخاصة (العلم بتأويل الأحاديث) لتسلّطه على نفسه قبال إثارة امرأة العزيز لهوى النفس!

ثمّ بعد هذا كله فإنّ قصور الملوك في ذلك الزمان كانت مراكز لمفسري الأحلام، وإنّ شاباً \_ ذكياً كيوسف ـ كان يستطيع أن يستفيد من تجارب الآخرين، وأن يكون له استعداد روحي لإفاضة العلم الإلهي في هذا الجال!

وعلى كل حال فإنّه ليس مستبعداً أن يهب الله سبحانه لعباده المخلصين المنتصرين في ميادين «جهاد النفس للهوى والشّهوات» مواهب من المعارف والعلوم التي لا تقاس بأيّ معيار مادي، ويمكن أن يكون الحديث المعروف «العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء» أشارة إلى هذه الحقيقة.

هذا العلم ليس ممّا يقرأ عند الأستاذ، ولا يعطى لأيّ كان وبدون حساب... بــل هــو جائزة من الجوائز التي تمنح للمتسابقين في ميادين جهاد النفس!

## ٣\_ المراد من قوله تعالى: ﴿ وَنَهَا بِنَعَ لَعُدُّهُ ﴾

قلنا إن (أشدّ) معناه الإستحكام الجسهاني والروحاني، وبلوغ الرشد معناه الوصول إلى هذه المرحلة، ولكن هذا العنوان قد عبّر عنه القرآن الكريم في مراحل مخــتلفة مــن عــمر الإنسان.

فتارة أطلقه على سنّ البلوغ كقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْرِبُوا هَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحسنَ حتَّى بيلغ لَعُدِّهِ } .

وتارةً يرد هذا المعنى في وصول الإنسان إلى أربعين سنة، كقوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا يَسَلَعُ المُده وَبِلَمْ أُربِعِينَ سَنْقَهِ ؟

١٠ مصباح الشريعة، ص ١٦؛ بحارالانوار، بع ٦٧، ص ١٤٠٠

٢. الإسراء، ٣٤. ٢٠ الأحقاف، ١٥.

عُ غافر، ٦٧.

ولعل هذا التفاوت في التعبيرات آتٍ من طيّ الإنسان مراحل مختلفة لإستحكام الروح والجسم، ولا شكّ أن الوصول إلى سنّ البلوغ واحد من هذه المراحل.

وبلوغ الأربعين الذي يكون توأماً للنضج الفكري والعقلي مرحلة ثانية، كما أن المرحلة القالثة تكون قبل أن يسير الإنسان نحو قوس النّزول ويبلغ الضعف والوهن!

وعلى كل حال فإنّ المقصود في الآية - محل البحث - هو مرحلة البلوغ الجسمي والروحي الذي ظهر في يوسف بداية شبابه، يقول الفخر الرازي في تفسيره في هذا الصدد: «مدة دور القمر ثمانية وعشرون يوماً وكسرٌ، فإذا جعلت هذه الدورة أربعة أقسام كان كل قسم منها سبعة أيام، فلا جرم رتبوا أحوال الأبدان على الأسابيع، فالإنسان إذا ولد كان ضعيف الخلقة نحيف التركيب إلى أن يتم له سبع سنين، ثمّ إذا دخل في السبعة الثانية حصل فيه آثار الفهم والذكاء والقوّة، ثمّ لا يزال في الترقي إلى أن يتم له أربع عشرة سنة، فإذا دخل في السنة الخامسة عشرة دخل في الأسبوع الثالث وهناك يكل العقل ويبلغ إلى حد التكليف و تتحرك فيه الشهوة، ثمّ لا يزال يرتقي على هذه الحالة إلى أن يتم السنة الحادية والعشرين وهناك يتم الأسبوع الثالث، ويدخل في السنة الثانية والعشرين وهذا الأسبوع والناء، فإذا تمّت السنة الثامة والعشرون فقد تمّت مدّة النشوء والناء وينتقل الإنسان منه إلى زمان الوقوف، وهو الزمان الذي يبلغ الإنسان فيه أشدّه، وبهام هذا الأسبوع المناسس \_ يحصل للإنسان خمسة وثلاثون سنة ثمّ إنّ هذه المراتب مختلفة في الزيادة والنقصان، فهذا الاسبوع الخامس الذي هو أسبوع الشدّة والكمال يستدىء من السنة التاسعة والعشرين إلى الثالثة والثلاثين، وقد يمتد إلى الخامسة والثلاثين، فهذا هو الطريق المعقول في هذا الباب، والله أعلم بحقائق الأشياء» المعقول في هذا الباب، والله أعلم بحقائق الأشياء» المعقول في هذا الباب، والله أعلم بحقائق الأشياء» التاسة والثلاثين، فهذا هو الطريق

التقسيم المتقدّم وإن كان مقبولاً إلى حدَّ ما... لكنّه يبدو غير دقيق، لأنّ مرحلة البلوغ أوّلاً ليست في انتهاء العقد الثاني، وكذلك فإنّ التكامل الجسهاني - طبقاً لما يقول علماء اليوم - هو ٢٥ سنة ... والبلوغ الفكري الكامل أربعون سنةً طبقاً لبعض الرّوايات، وبعد هذا كله فإنّ ما ورد آنفاً لا يصحّ أن يكون قانوناً عامّاً ليصدق على جميع الأشخاص.

## ٤- المواهب الإلهيّة ليست اعتباطية

وآخر ما ينبغي قوله هنا هو أنّ القرآن بعد أن يتحدث عن إتيان يوسف الحكم والعلم يعقب بالقول: ﴿وكذلك نجزي المعسنين﴾ ومعنى ذلك أنّ مواهب الله \_حتى للأنبياء \_ليست اعتباطاً، وكلّ ينال بمقدار إحسانه ويغرف من بحر الله وفيضه اللامحدود كها نال يوسف سهماً وافراً من ذلك بصبره واستقامته أمام كل تلك المشاكل.

8003

### الآيتان

وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِيهُ وَفِي بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ وَعَلَقَتِ ٱلْأَبُوبَ وَقَالَتَ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ ٱللّهِ إِنَّهُ رَبِيّ أَحْسَنَ مَثُواى إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتَ بِاللّهُ وَلَقَدْ هَمَّتَ بِهِ وَهَمَ بِهَا لَوْلا أَن رَّءَا بُرُهِ مَن رَبِّهِ وَكَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَاءَ فَي إِنَّهُ وَمِن عِبَادِ نَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ إِنَّهُ ومِنْ عِبَادِ نَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾

# التفسير

#### العشق الملتهب:

لم يأسر جمال يوسف الملكوتي عزيز مصر فحسب، بل أسر قلب امرأة العزيز كــذلك وأصبح متيّماً بجهاله!.

وامتدّت مخالب العشق إلى أعهاق قلبها، وبمرور الزمن كان هذا العشق يتجذّر يوماً بعد يوم ويزداد إشتعالاً... لكنّ يوسف هذا الشابّ الطاهر التي، لم يفكّر بغير الله، ولم يتعلّق قلبه بغير عشق الله سبحانه.

وهناك أمور أخرى زادت من عشق امرأة العزيز ليوسف... فمن جهة لم تُرزق الولد، ومن جهة أخرى إنغيارها في حياة مترفة مفعمة بالبذخ... ومن جهة ثالثة عدم إبتلائها بأيّ نوع من البلاء كما هي حال المتنعمين، وعدم الرقابة الشديدة على هذا القصر من قبل العزيز من جهة رابعة ... كلّ ذلك ترك امرأة العزيز الفارغة من الإيمان والتقوى - تهوي في وساوسها الشيطانية إلى الحضيض، بحيث أفضت ليوسف أخيراً عمماً في قلبها وراودته عن نفسه.

واتبعت جميع الأساليب والطرق للوصول إلى هدفها، وسعت لكي تلقي في قلبه أثراً من هواها و ترغيبها وطلبها، كما يقول عن ذلك القرآن الكريم: ﴿وَرُلُودَتُهُ النّي هُو قَي بِيتُهُا﴾. وجملة «راودته» مأخوذة من مادة «المراودة» وأصلها البحث عن المرتع والمرعى، وما

ورد في المثل المعروف «الرائد لا يكذب أهله» إشارة إلى هذا المعنى، كما يطلق «المرود» على وزن (منبر) على قلم الكحل الذي تكحل به العين، ثمّ توسّعوا في هذا اللفظ فأطلق على كلّ ما يُطلب بالمداراة والملاءمة.

وهذا التعبير يشير إلى أنّ امرأة العزيز طلبت من يوسف أن ينال منها بطريق المسالمة والمساومة \_كها يصطلح عليه \_وبدون أي تهديد، وأبدت محبّتها القصوى له بمنتهى اللين. وأخيراً فكّرت في أن تخلو به وتوفّر له جميع ما يثير غريزته، من ثياب فضفاضة، وعطور عبقة شذيّة، وتجميلات مرغبة، حتى تستولى على يوسف وتأسره!

يقول القرآن الكريم: ﴿ وَمُلَقِّمَ اللَّبُولَبِ وَقَالَتَ هَيْتَ لَكَ ﴾.

«غلقت» تدل على المبالغة وأنها أحكمت غلق الأبواب، وهذا يعني أنها سحبت يوسف إلى مكان من القصر المتشكّل من غرف متداخلة... وكما ورد في بعض الرّوايات كانت سبعة أبواب، فغلقتها عليه جميعاً... لئلا يجد يوسف أي طريق للفرار... إضافة إلى ذلك أرادت أن تشعر يوسف أن لا يقلق لإنتشار الخبر فإنّه سوف لا يفتضع، حيث لا يستطيع أحد أن ينفذ إلى داخل القصر أبداً.

وفي هذه الحال، حين رأى يوسف أنّ هذه الأمور تجري نحو الإثم، ولم ير طريقاً لخلاصه منها، توجّه يوسف إلى زليخا و ﴿قَال مِعادَ الله ﴾ وبهذا الكلام رفض يوسف طلب امرأة العزيز غير المشروع... وأعلمها أنّه لن يستسلم لإرادتها، وأفهمها ضمناً -كها أفهم كلّ إنسان -أنّه في مثل هذه الظروف الصعبة لا سبيل إلى النجاة من وساوس الشيطان وإغراءاته إلا بالإلتجاء إلى الله... الله الذي لا فرق عنده بين السرّ والعلن، بين الخلوة والاجتاع، فهو مطّلع ومهيمن على كلّ شيء، ولا شيء إلا وهو طوع أمره وإرادته!

وبهذه الجملة إعترف يوسف بوحدانية الله تعالى من الناحية السظرية، وكذلك من الناحية السظرية، وكذلك من الناحية العملية أيضاً، ثمّ أضاف ﴿ لِنّه ربّي أحسن حثواي ﴾ ... أليس التجاوز ظُلماً وخيانة واضحة ﴿ لِنّه لا يفلع للقّالمون ﴾ .

# المراد من كلمة «ربّي»:

هناك أقوال كثيرة بين المفسّرين في المراد من قوله: ﴿ لِلله ربِّي ﴾ فأكثر المفسّرين، كالعلّامة الطبرسي في مجمع البيان وكاتب المنار في تفسير المنار وغيرهما، قالوا: إنّ كلمة «ربّ» هنا

استعملت في معناها الواسع، وقالوا: إنّ المراد من كلمة «ربّ» هنا هو «عزيز مصر» الذي لم يألُ جهداً في إكرام يوسف، وكان يوصي امرأته من البداية بالإهتام به وقال لها: ﴿ أَكُوهِ عِنْ مُثُولِةٍ ﴾.

ومن يظنّ أنّ هذه الكلمة لم تستعمل بهذا المعنى فهو مخطىء تماماً، لأنّ كلمة «ربّ» في هذه السورة أطلقت عدّة مرّات على غير الله سبحانه. وأحياناً ورد هذا الاستعمال على لسان يوسف نفسه، وأحياناً على لسان غيره!

فَثلاً فِي قصّة تعبير الرؤيا للسجناء، في الآية ٤٢ من هذه السورة طلب يوسف من الذي بشره بالنجاة أن يذكر حاله عند ملك مصر ﴿ وقال للذي ظنّ الله ناج منهما إذ حرني مند ربيّك.

كما نلاحظ هذا الاستعمال على لسان يوسف - أيضاً - حين جاءه مبعوث فرعون مصر، إذ يقول القرآن الكريم في هذا الصدد في الآية ٥٠ من هذه السورة: ﴿ قَلْمًا جَاءَ الرَّسُولُ قَالُ لرجع إلى ربِّكُ قَاساًله ما بال النسوة اللاتي قلمن أيدين .

وفي الآية ٤٦ من هذه السورة، وذيل الآية ٤٢ أطلقت كلمة «ربّ» في لسان القرآن الكريم بمعنى المالك وصاحب النعمة. فعلى هذا تلاحظون أنّ كلمة «ربّ» استعملت ٤ مرّات \_ سوى الآية محلّ البحث \_ في غير الله، وإن كانت قد استعملت في هذه السورة وفي سور أخرى من القرآن في خصوص ربّ العالمين (الله) مراراً.

فالحاصل أنَّ هذه الكلمة من المشترك اللفظي وهي تستعمل في المعنيين.

ولكن رجّع بعض المفسّرين أن تكون كلمة «ربّ» في هذه الآية ﴿ إِلّه ربّي أحسن مثولي ﴾ يُقصد بها الله ... لأنها جاءت بعد كلمة ﴿ معادَ الله ﴾ مباشرة ، وكونها إلى جنب لفظ الجلالة صار سبباً لعود الضمير في ﴿ لِلّه ربي عليه فيكون معنى الآية: إنّني ألتجىء إلى الله وأعوذ به فهو إلهي الذي أكرمني وعظم مقامي وكلّ ما عندي من النعم فهو منه.

ولكن مع ملاحظة وصيّة عزيز مصر لامرأته ﴿ الحرمي مثولة ﴾ وتكرارها في الآية - محل البحث \_ يكون المعنى الأوّل أقرب وأقوى.

جاء في التوراة الفصل ٣٩ رقم ٨ و ٩ و ١٠ ما مؤدّاه: «وبعد هذا وقعت المقدّمات، إنّ امرأة سيّده ألقت نظرتها على يوسف وقالت: إضطجع معي، لكنّه أبى وقال لامرأة سيّده: إنّه سيّدي غير عارف بما معي في البيت، وكلّ ما يملك مودع عندي، ولا أجد أكبر منيّ في هذا

البيت، ولم يزاحمني شيء سواك لأنّك امرأته، فكيف أقدم على هذا العمل القبيح جدّاً، وأتجرّاً في الذنب على الله». فهذه الجمل في التوراة تؤيّد المعنى الأوّل.

وهنا يبلغ أمر يوسف وامرأة العزيز إلى أدق مرحلة وأخطرها، حيث يعبّر القرآن عنه تعبيراً ذا مغزى كبير ﴿ولقد همّت به وهم بها لولا أن رأى برهان ربّه ﴾.

و في معنى هذه الجملة أقوال بين المفسّرين يمكن تصنيفها وإجمالها إلى ثلاثة تفاسير:

اران امرأة العزيز كانت تريد أن تقضي وطراً مع يوسف، وبذلت وسعها في ذلك، وكاد يوسف يستجيب لرغبتها بطبيعة كونه بشراً شابّاً لم يستزوّج ويسرى نفسه إزاء المشيرات الجنسيّة وجهاً لوجه... لولا أن رأى برهان الله... أي روح الإيمان والتقوى وتربية النفس، أضف إلى كلّ ذلك مقام العصمة الذي كان حائلاً دون هذا العمل!

فعلى هذا يكون الفرق بين معاني «همّ» أي القصد من امرأة العزيز، والقصد من قبل يوسف، هو أنّ يوسف كان يتوقّف قصده على شرطٍ لم يتحقّق، أي (عدم وجود برهان ربّه) ولكن القصد من امرأة العزيز كان مطلقاً، ولائها لم يكن لديها مثل هذا المقام من التقوى والعقة، فإنها صمّمت على هذا القصد حتى آخر مرحلة، وإلى أن اصطدمت جبهتها بالصخرة الصهاء!

ونظير هذا التعبير موجود في الآداب العربيّة وغيرها كما نقول مثلاً: إنّ جماعة لا ترتبط بقيم أخلاقية ولا ذمّة صمّمت على الإغارة على مزرعة فلان ونهب خسيرات، ولولا أنيّ تربّيت سنين طوالاً عند اُستاذي العارف الزاهد فلان، لأقدمت على هذا العمل معهم.

فعلى هذا كان تصميم يوسف مشروطاً بشرط لم يتحقّق، وهذا الأمر لا منافاة له سع مقام يوسف من العصمة والتقوى، بل يؤكّد له هذا المقام العظيم كذلك.

وطبقاً لهذا التّفسير لم يبدُ من يوسف أي شيء يدلّ على التصميم على الذنب، بل لم يكن في قلبه حتى هذا التصميم.

ومن هنا فيمكن القول أنّ بعض الرّوايات التي تزعم أنّ يوسف كان مهيّئاً لينال وطراً من امرأة العزيز، وخلع ثيابه عن بدنه، وذكرت تعبيرات أخرى الستحيي من ذكرها، كلّ هذه الأمور عارية من الصحّة ومختلقة، وهذه أعبال من شأن الأفراد المنحرفين الملوّثين غير

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ تفسير جامع البيان، ج ١٢، ص ٢٤١ و٢٤٢.

الأنقياء، فكيف يمكن أن يتّهم يوسف مع هذه المنزلة وقداسة روحه ومقام تقواه بمثل هذا الإتّهام.

الطريف أنّ التفسير الأوّل نقل عن الإمام علي بن موسى الرضا على عبارة موجزة جدّاً وقصيرة، حيث يسأله المأمون «الخليفة العبّاسي» قائلاً: ألا تقولون أنّ الأنبياء معصومون؟ فقال الإمام: «بلى». فقال: فما تفسير هذه الآية ﴿ولقد همّت به وهم بها لولا أن رأى برهان ربّه لهم بها كما همّت، لكنّه كان معصوماً والمعصوم لا يهم بذنب ولا يأتيه» فقال المأمون: لله درّك ياأبا العسن أ.

٢-إنّ تصميم كلّ من امرأة العزيز ويوسف لاعلاقة له بالوطر الجنسي، بل كان تصميماً على ضرب أحدهما الآخر...

فتصميم امرأة العزيز على هذا العمل كان لعدم إنتصارها في عشقها وبروز روح الإنتقام فيها ثأراً لهذا العشق.

وتصميم يوسف كان دفاعاً عن نفسه، وعدم التسليم لطلب تلك المرأة.

ومن جملة القرائن التي تذكر في هذا الموضوع:

أولاً: إنّ امرأة العزيز كانت قد صمّمت على نيل الوطر الجنسي قبل هذه الحالة، وكانت قد هيّأت مقدّمات هذا الأمر، فلا مجال -إذن - لأن يقول القرآن: إنّها صمّمت على هذا العمل الآن، لأنّ هذه الساعة لم تكن ساعة تصميم.

وثانياً إن ظهور حالة الخشونة والإنتقام بعد هذه الهزيمة أمر طبيعي، لأنّها بذلت ما في وسعها لإقناع يوسف، ولما لم توفّق إلى ما رغبت فيه توسلّت بطريق آخر، وهو طــريق الخشونة والضرب.

وثالثاً؛ إنّنا نقراً في ذيل هذه الآية ﴿كذلك لنصرف منه السوروالفعشاء والمراد بالفحشاء هو التلوّث وعدم العفّة... والمراد بصرف السوء، هو نجاته من عواقب مخالفة امرأة العزيز، أو على كلّ حال فحين رأى يوسف برهان ربّه... تجنّب الصراع مع امرأة العزيز وضربها، لأنّه قد يكون دليلاً على تجاوزه وعدوانه عليها، ولذا رجّح أن يبتعد عن ذلك المكان ويفرّ نحو الباب.

١. تفسير نورالتقلين ج ٢ ص ٤٢١؛ بحارالانوار، ج ١١، ص ٨٢

٢. بحارالانوار، ج ١١، ص ٧٢.

٣- ٢ لا شك فيه أنّ يوسف كان شابّاً يحمل جميع الأحاسيس التي في الشباب، وبالرغم من أنّ غرائزه كانت طوع عقله وإيانه... إلّا أنّ مثل هذا الإنسان بطبيعة الحال بهميج طوفان في داخله لما يشاهده من مثيرات في هذا الجال، فيصطرع العقل والغريزة، وكلّما كانت أمواج المثيرات أشدّ كانت كفّة الغرائز أرجح، حتى أنّها قد تصل في لحظة خاطفة إلى أقصى مرحلة من القوّة، بحيث لو تجاوز هذه المرحلة خطوة لهوى في مزلق مهول، ولكنّ قوّة الإيان والعقل ثارت في نفسه فجأة وتسلّمت زمام الأمور في إنقلاب عسكسري سريح وكبحت جماح الشهوة.

والقرآن يصوّر هذه اللحظة الخاطفة الحسّاسة والمتأزّمة التي وقعت بين زمانين هادئين في الآية المتقدّمة، فيكون المراد من قوله تعالى: ﴿وهم بمالولا أن رأى برهان ربّه ﴾ أنّ يوسف إنجرّ إلى حافّة الهاوية في الصراع بين الغريزة والعقل، ولكن فجأة ثارت قوّة الإيمان والعقل وهزمت طوفان الغريزة ... لئلّا يتصوّر أحد أنّ يوسف عندما إستطاع أن يخلّص نفسه من هذه الهاوية فلم يقم بعمل مهم، لأنّ أسباب الذنب والهياج الجنسي كانت فيه ضعيفة... كلّا أبداً... فهو في هذه اللحظة الحسّاسة جاهد نفسه أشدّ الجهاد.

## ما المراد من بُرمان ربّه؟

«البرهان» في الأصل مصدر «بَرِهَ» ومعناه «صيرورة الشيء أبيضاً» ثمّ أطلق هذا اللفظ على كلّ دليل محكم قوي يوجب وضوح المقصود، فعلى هذا يكون برهان الله الذي نجّى يوسف نوعاً من الأدلّة الإلهيّة الواضحة، وقد إحتمل فيه المفسّرون إحمّالات كثيرة، من جملتها:

- ١- العلم والإيمان والتربية الإنسانية والصفات البارزة.
  - ٢- معرفته بحكم تحريم الزنا.
  - ٣- مقام النبوة وعصمته من الذنب.
- ٤- نوع من الإمداد الإلهي الذي تداركه في هذه اللحظة الحسّاسة بسبب أعماله الصالحة.
   ٥- هناك رواية يستفاد منها أنّدكان في قصر امرأة عزيز مصر صنم تعبده، وفجأة وقعت عيناها عليه، فكأنّها أحسّت بأنّ الصنم ينظر إلى حركاتها الخيانيّة بغضب، فنهضت وألقت

١. مقتبس من تفسير في ظلال القرآن، ج ٤، ص ٢١١، ذيل الآية مورد البحت.

عليه ستراً، فاهتزّ يوسف لهذا المنظر، وقال: أنت تستحين من صنم لا يملك عقلاً ولا شعوراً ولا إحساساً، فكيف لا أستحيي من ربيّ الخبير بكلّ شيء، والذي لا تخفي عليه خافية؟

فهذا الإحساس منح يوسف قوّة جديدة، وأعانه على الصراع الشديد في أعهاق نفسه بين الغريزة والعقل، ليتمكّن من التغلّب على أمواج الغريزة في نفسه أ.

وفي الوقت ذاته لا مانع أن تكون جميع هذه المعاني منظورة، لأنّ مفهوم البرهان العام يستوعبها جميعاً، وقد أطلقت آيات القرآن كلمة «البرهان» على كثير من المعاني المتقدّمة.

أمّا الرّوايات التي لاسند لها والتي ينقلها بعض المفسّرين، والتي مؤدّاها أنّ يوسف صمّم على الذنب، ولكنّه لاحظ فجأة حالة من المكاشفة بين جبرئيل ويعقوب وهو يعضّ على إصبعه، فرأى يوسف هذا المنظر وتخلّف عن إقدامه على هذا الذنب... فهذه الرّوايات ليس لها أي سند معتبر... وهي روايات إسرائيلية أنتجتها الذهنيات البشرية الضيّقة التي لم تدرك مقام النبوّة أبداً.

والآن لنتوجّه إلى تفسير بقيّة الآية إذ يقول القرآن الجيد: ﴿ كَذَلْكُ لَنْ صَافَّهُ السّوَّ وَالْمَالُةُ الْمُعْلَمِينَ ﴾. وهي إشارة إلى أنّ هذا الإمداد الغيبي والإعانة المعنوية لإنقاذ يوسف من السوء والفحشاء من قبل الله لم يكن إعتباطاً، فقد كان عبداً عارفاً مؤمناً ورعاً ذا عمل صالح طهر قلبه من الشرك وظلهاته، فكان جديراً بهذا الإمداد الإلهي.

وبيان هذا الأمر يدلّ على أنّ مثل هذه الإمدادات الغيبية، في لحظات الشدّة والأزمة التي تدرك الأنبياء \_كيوسف مثلاً \_غير مخصوصة بهم، فإنّ كلّ من كان في زمرة عباد الله الصالحين المخلصين فهو جدير بهذه المواهب أيضاً.

## بحوث

## ١. مِهاد النَّفْس

نعن نعرف أنّ أعظم الجهاد في الإسلام هو جهاد النفس، الذي عُبَر عنه في حديث عن النّبي الأكرم عَلَيْنَةً بـ «الجهاد الأكبر» أي هو جهاد أعظم من جهاد العدوّ الذي عبّر عنه بالجهاد

١. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٤٢٢؛ وتفسير القرطبي، ج ٥، ص ٣٩٨.

الأصغر... وإذا لم يتوفّر في الإنسان الجهاد الأكبر بالمعنى الواقعي \_أساساً \_فلن ينتصر في جهاده على أعدائه.

وفي القرآن الجيد ترتسم صور شتى في ميادبن الجهاد، وتتجلّى فيها علاقة الأنبياء وأولياء الله الصالحين. وقصة يوسف وماكان من عشق امرأة العزيز الملتهب واحدة من هذه الصور، وبالرغم من أنّ القرآن لم يوضّح جميع ما في القصة من خفايا وزوايا، إلّا أنّه أجملها بصورة موجزة في جملة قصيرة هي ﴿وهم بها لولا أن رأى برهان ربّه وبين شدة هذا الطوفان.

لقد خرج يوسف من هذا الصراع منتصراً بوجه مشرق لثلاثة أسباب: الأوّل: إنّه التجأ إلى الله وإستعاذ به، وقال: ﴿ معادُ الله ﴾ .

الثّاني: النفاتد إلى الإحسان الذي أسداه إليه عزيز مصر، وما تناوله في بيته فأثّر فيه، فلم ينس فضله طيلة حياته، ومع ملاحظة نعم الله التي لا تُحصى وإنقاذه له من غيابة الجبّ الموحشة إلى محيط الأمان والهدوء جمعلته يسفكّر في مساضيه ومستقبله، ولا يسمتسلم للتيارات العابرة.

الثّالث: بناءُ شخصيّته وعبوديّته المقرونة بالإخلاص التي عبّر عنها القرآن ﴿ لِنّه ﴿ مَا مِبَادِنَا المُعْلَمِين ﴾ يستفاد منها أنّها منحته القوّة والقدرة ليخرج من ميادين الوسوسة التي تهجم عليه من الداخل والخارج بإنتصار.

وهذا درس كبير لجميع الناس الأحرار الذين يريدون أن ينتصروا على عدوّهم الخطر في ميادين جهاد النفس.

يقول الإمام علي بن أبي طالب «أمير المؤمنين الله في دعاء الصباح، بأسلوب جميل رائق: «وإن خذلني نصرك عند معاربة النفس والشيطان، فقد وكلني خذلانك إلى حيث النصب والحرمان». \

ونقرأ في بعض الأحاديث أنّ النّبي ﷺ بعث سرية فلمّا رجعوا قال: «مرحباً بقوم قضوا الجهاد الأحبر؟ قال: «جهاد الأحبو، وبقي عليهم الجهاد الأكبر؟ قال: «جهاد النفس» ``.

١. بحارالانوار، ج ٨٤ ص ٣٣٩.

٢. وسائل الشيعة، ج ١١، ص ١٢٢؛ اصول الكافي، ج ٥، ص ١٢، ح ٣.

ويقول الإمام على الله أيضاً «المجاهد من جاهد نفسه» .

كما ينقل عن الإمام الصادق الله أنه قال: «من ملك نفسه إذا رغب وإذا رهب وإذا اشتهى وإذا غضب وإذا رهب وإذا اشتهى وإذا غضب وإذا رضي حرّم الله جسده على النار» .

### ٢\_ ثواب الإفلاص

كما أشرنا في تفسير الآيات المتقدّمة، فإنّ القرآن الجيد عزانجاة يوسف - من هذه الأزمة الخطرة التي أوقعته امرأة العزيز فيها - إلى الله، إذ قال: ﴿ كَذَلْكَ لَنْصَرَفَ مِنْهُ السُّو، والفَحَشَا﴾.

ولكن مع ملاحظة الجملة التي تليها: ﴿ لِلله كَانَ مِن صَبَادِنَا الصَّعَلَصِينَ عَنْ سَبَحَلَى هَـذُهُ الْحَقَيقة، وهي أنّ الله سبحانه لا يترك عباده المخلصين في اللحظات المتأزمة وحدهم ولا يقطع عنهم إمداداته المعنويّة... بل يحفظ عباده بألطافه الخفيّة. وهذا الثواب في الواقع هو ما عنحه الله جلّ جلاله لأمثال هؤلاء العباد، وهو ثواب الطهارة والتقوى والإخلاص.

وهناك مسألة جديرة بالتنويه، وهي أنّ يوسف «من عباد الله المخلَصين» ومفرد الكلمة «مُخلَص» على وزن «مطلق» وهو اسم مفعول، ولم تأت الكلمة على وزن اسم الفاعل أي «مُخلِص» على وزن «مُحسِن».

والدقّة في آيات القرآن تكشف عن أنّ كلمة «مخلِص» (بكسر اللام) غالباً ما تُستعمل في مراحل تكامل الإنسان الأولى وفي حال بناء شخصيته، كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فَيَ الفَلك دعوا الله مخلِصين له الدّين ﴾ "

وكقولد تعالى: ﴿ وَمَا لُمُرُوا إِلَّا لِيعِيدُوا اللهُ مَعْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ أَ

غير أنّ كلمة «مخلّص» بفتح اللام استعملت في المرحلة العالية... التي تحصل بعد مدّة مديدة من جهاد النفس، تلك المرحلة التي يبأس الشيطان فيها من نفوذه ووسوسته داخل الإنسان، وفي الحقيقة تكون نفس الإنسان مؤمّناً عليها من قبل الله، يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿قَالَ فَبِحَرَّتُكُ لِلْعُوبِيَّهُم أُجِحِينَ \* إلّا عبادك منهم المخلّصين ﴾ أ

٢٠ وسائل الشيعة، ج ١١، ص ١٢٣.

المصدر السابق، ص١٢٤.

٤. البيّنة، ٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup>.العنكبوت، ٦٥.

٥٠ص، ٨٢ و ٨٣.

وكان يوسف قد بلغ هذه المرحلة بحيث وقف كالجبل أمام تلك الأزمة، فينبغي على كلّ فرد السعى لبلوغ هذه المرحلة.

# ٣\_ العقّة والمتانة في البيان

من عجائب القرآن وواحدة من أدلّة الإعجاز، أنّه لا يوجد في تعبيره ركّـة وإيـتذال وعدم العفّة وما إلى ذلك، كها أنّه لا يتناسب مع أسلوب الفرد العادي الأُمّي الذي تربّى في محيط الجاهليّة، مع أنّ حديث كلّ أحد يتناسب مع محيطه وأفكاره!.

وبين جميع قصص القرآن وأحداثه التي ينقلها توجد قصّة غرام وعشق واقعية، وهي قصّة (يوسف وامرأة عزيز مصر).

قصة تتحدّث عن عشق امرأة جميلة والهة ذات أهواء جامحة لشاب جميل طاهر القلب. أصحاب المقالات والكتاب حين بواجهون مثل هذا الأمر. إمّا أن يتحدّثوا عن أبطال القصّة بأن يطلقوا للقلم أو اللسان العنان، حتى تظهر في (البين) تعابير مثيرة وغير أخلاقية كثيرة.

وإمّا أن يحافظوا على العفّة والنزاهة في القلم واللسان، فسيحوّلوا القسصّة إلى القسرّاء أو السامعين بشكل غامض ومبهم.

فالكاتب أو صاحب المقال مهاكان ماهراً يبتلى بواحد من هذين الإشكالين، ترى هل يعقل أنّ فرداً لم يدرس يرسم رسماً دقيقاً وكاملاً لفصول مثل هذا العشق المثير، دون أن يستعمل أقلّ تعبير مهيّج وبعيد عن العفّة؟!

ولكنّ القرآن بمزج في رسم هذه الميادين الحسّاسة من هذه القصّة ـ بأسلوب معجب ـ الدقّة في البيان مع المتانة والعفّة، دون أن يغضّ الطرف عن ذكر الوقائع، أو أن يظهر العجز، وقد استعمل جميع الأصول الأخلاقية والأمور الخاصّة بالعفّة.

ونعرف أنّ أخطر ما في هذه القصّة ما جرى في «خلوة العشق» وما أظهرته امرأة العزيز بإبتكارها وهواها.

والقرآن يتناول كلّ ما جرى من حوادث ويتحدّث عنها دون أن يظهر أقلّ انحراف من أصول العفّة حيث يقول في الآبة ٢٣ من سورة يوسف: ﴿ورلودته للّتي هو في بيتها عن نفسه وفلّه ولله لله لله ربّي أحسن مثولي لله لا يُقلح الظالمون. ﴿

والمسائل التي تسترعي الإنتباه في هذه القصّة ما يلي:

ا- كلمة «راود» تستعمل في مكان يطلب فيه أحد من الآخر شيئاً بـإصرار ممسزوجاً بالترغيب واللين، لكن ما الذي أرادته امرأة العزيز من يوسف؟!.. بما أنّه كان واضحاً فقد إكتنى القرآن بالكناية والتلميح دون التصريج!.

٢- إنّ القرآن هنا لم يعبّر عن امرأة العزيز تعبيراً مباشراً، بل قال: ﴿التي هو في بيتها ﴾ ليقترب من بيان العفّة وإسدال الحجاب، كما جسّد معرفة يوسف للحق وجسّد مشاكسل يوسف أيضاً في عدم التسليم إزاء من كانت حياته في قبضتها.

٣- وعلقمه الليواليه إلتي تدل على المبالغة وأن الأبواب جميعاً أوصدت بشدة، (وهذا تصوير من هذا الميدان المثير).

٤- جملة وهيمه الله تشرح آخر كلام امرأة العزيز للبلوغ إلى وصال يوسف، ولكنّها في عبارة متينة ذات مغزى كبير وليس فيها ما يشير إلى تعبير سيىء.

٥ - ومعاد الله لِنّه ربّي أحسن مثواي التي قالها يوسف لتلك المرأة الجميلة، معناها كها يقول أكثر المفسّرين: إنّي ألتجىء إلى الله فإنّ عزيز مصر صاحبي وسيّدي وهـو يجلّني ويحترمني ويعتمد عليّ، فكيف أخونه؟! وهذا العمل خيانة وظلم ولِنّه لا يقلح الظالمون وجهذا توضّع الآية سعي يوسف إلى إيقاظ العواطف الإنسانية في امرأة العزيز.

٦- جملة وولقد همت به وهم بها لولا أن رأى برهان ربه ﴾ ترسم \_من جهة \_ تلك الخلوة بدقة، بحيث لو أن يوسف لم يكن لديد مقام العصمة أو العقل أو الإيمان لكان قد وقع في «الفخ».

ومن جهة أخرى ترسم إنتصار يوسف أخيراً في هذه الظروف على شـيطان الشهـوة الطاغى... بأسلوب رائع.

الطريف هنا أنّ الآية استعملت كلمة «همّ» فحسب، أي إنّ امرأة العزيز صمّمت من جهتها ولو لم يَر يوسف برهان ربّه لصمّم من جهته أيضاً، ترى هل توجد كلمة أكثر متانةً للتعبير عن (القصد والتصميم) أفضل من هذه؟!

وَاسْتَبَقَا ٱلْبَابَ وَقَدَّنَ قَمِيصَهُ مِن دُبُرُ وَٱلْفَيَاسَيِدَهَا لَدَا ٱلْبَابُ قَالَتَ مَاجَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْ لِكَ سُوّءً الِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْعَذَا بُ أَلِيمٌ اللَّ قَالَهِ مَن رُودَ تَنِي عَن نَفْسِى مَنْ أَرَادَ بِأَهْ لِكَ سُوّءً اللَّهَ اللَّهُ مَنْ قَالُ هِي رُودَ تَنِي عَن نَفْسِى مَنْ أَرَادَ بِينَ اللَّهُ مِن أَلْ فَصَدَقَتَ وَهُو مِنَ ٱلصَّندِ قِينَ اللَّهُ مِن دُبُرِ فَكَذَبَتَ وَهُو مِنَ ٱلصَّندِ قِينَ اللَّهُ مِن حُنْدِ بَنَ وَهُو مِنَ ٱلصَّندِ قِينَ اللَّهُ مَن دُبُرِ فَكَذَبَتَ وَهُو مِنَ ٱلصَّندِ قِينَ اللَّهُ مَن مُن اللَّهُ مِن حَيْدِ كُنَّ أَلِنَّ كَذَكُنَ عَظِيمٌ اللَّهُ فَلَ مَن مُن مَن مُن اللَّهُ مِن حَيْدِ كُنَّ إِنَّ كَذَكُنَ عَظِيمٌ اللَّهُ فَلَا مَا عَرِضْ عَنْ هَن ذَا وَاسْتَغْفِرِى لِذَنْ اللَّهِ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا مَنْ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمَا مَا مُنْ الْمُعْرِقُ مَن الْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ

## التفسير

## فضيمة امرأة العزيزاا

المقاومة الشديدة التي أبداها يوسف جعلت امرأة العزيز آيسة منه تـقريباً... ولكن يوسف الذي إنتصر في هذا الدور على تلك المرأة المعاندة أحسّ أنّ بقاءه في بينها ـ في هذا المزلق المخطر ـ غير صالح، وينبغي أن يبتعد عنه، ولذلك أسرع نحو باب القـصر ليـفتحه ويخرج، ولم تقف امرأة العزيز مكتوفة الأيدي، بل أسرعت خـلفه لتمـنعه من الخـروج، وسحبت قيصه من خلفه فقد ته ﴿ولستبقاللاب وقدّته قهيسه من دُيُر﴾.

(الإستباق) في اللغة هو المسابقة بين شخصين أو أكثر.

و (قدّ) بمعنى مَزّق طولاً، كما أنّ «قطّ» بمعنى مَزّق عرضاً، ولذلك نقراً في الحديث «كانت ضربات على بن أبي طالب ﷺ أبكاراً، إذا اعتلى قدّ، وإذا إعترض قطّ» .

وعلى كلّ حال فقد أوصل يوسف نفسه نحو الباب وفتحه فرأيا «يوسف وامرأة العزيز»

١. تقسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث؛ شرح نهجالبلاغة لابن أبيالحديد، ج ١، ص ٥٠.

عزيز مصر خلف الباب فجأةً. يقول القرآن الكريم: ﴿وَٱلفَيا سيَّدَهَا لَدَى البابِ﴾.

«ألفيا» من مادّة «الإلفاء» ومعناها العثور المفاجىء... والتعبير عن الزوج بـ«السيّد» كما يقول بعض المفسّرين كان طبقاً للعرف السائد في مصر، حيث كانت تخاطب المرأة زوجها بالسيّد.

في هذه اللحظة التي رأت امرأة العزيز نفسها على أبواب الفضيحة من جهة، وشعلة الإنتقام تتأجّب في داخلها من جهة أخرى، كان أوّل شيء توجّهت إليه أن تخاطب زوجها متظاهرة بمظهر الحقّ متّهمة يوسف إذ وقالت ما جزاء من أواد باهلك سوراً إلّا أن يسجن أوعدًا باليم.

من الطريف هنا أنّ هذه المرأة الخائنة نسيت نفسها أنّها امرأة العزيز حيناكانت لوحدها مع يوسف، ولكن عندما وجدت نفسها مشرفة على الإفتضاح، عبّرت عن نفسها بأنّها أهله لتثير فيه إحساس الغيرة! فهي خاصّة به ولا ينبغي لأحدٍ أن يـلقي عـليها نـظرات الطمع!!

وهذا الكلام قريب الشبه بكلام فرعون مصر في عصر موسى إذ قال: ﴿ أَلَيْسَ لَيَ هَلَكُ مِمْ مُعْمَلُهُ مُ وَهَذَا الكلام قريب الشبه بكلام فرعون مصر في عصر موسى إذ قال: ﴿ أَلَيْسَ لَيْ هَلَمُ مُعْمَلُهُ مَنْ أَلَى مُعْمَلُهُ مَنْ مُوسَى وأَخْيَهُ: ﴿ يَرِيدُنَ أَنْ يَعْرَجُاكُمُ مِنْ أَلِسَقُوطُ، ووجد ملكه وتاجه في خطر، قال عن موسى وأخيه: ﴿ يَرِيدُنُ أَنْ يَعْرَجُاكُمُ مِنْ لَرُسُكُمْ ﴾ ``.

أرضكم ﴾ ``.

والأمر الآخر أنّ امرأة العزيز لم تقل إنّ يوسف كان يريد السوء بي، بل تحدّثت [عن ما يستحقّه من الجزاء] مع عزيز مصر، فكأنّ أصل المسألة مسلّم به!! والكلام عن كسيفية الجزاء.

وهذا التعبير المدروس الذي كان في لحظة إضطراب ومفاجأة للمرأة يدلّ عـلى شـدّة إحتيالها ...

ثمّ إنّ التعبير عن السجن أوّلاً، ثمّ عدم قناعتها بالسجن وحده، إذ تتجاوز هذا الحكم إلى العذاب الأليم أو «الإعدام» مثلاً.

۱. الزخرف، ۵۱. ۲۰ طه، ۹۳.

٣. في المراد من «ما» من قولها «ما جزاء» أهي نافية أم استفهامية. هناك اختلاف بين الصفسرين، والستيجة واحدة.

ولكن يوسف أدرك أنّ السكوت هنا غير جائز... فأماط اللثام عن عشق امرأة العزيز وقال هي راودتني من نفسي ﴾.

وطبيعي أنّ مثل هذا الحادث من العسير تصديقه في البداية، أي إنّ شابّاً يافعاً غير متزوّج لا يُعدّ آثماً، ولكن امرأة متزوّجة ذات مكانة اجتاعية \_ظاهراً \_ آثمة! فلذلك كانت أصابع الإنّهام تشير إلى يوسف أكثر من امرأة العزيز.

ولكن حيث إنّ الله حامي الصالحين والخلصين فلا يرضى أن يحترق هذا الشاب الجاهد بشعلة الإنهام، لذلك يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿وهمه شاهد من أهلها إن كان قميسه قد من قبل فصدقت وهو من الكادبين \* وإن كان قميسه قد من دُبر فكدبت وهو من الصادقين في وأي دليل أقوى من هذا الدليل، لأن طلب المعصية إن كان من طرف امرأة العزيز فقد ركضت خلف يوسف وقدت قيصه من دُبر، لأنه كان يريد الفرار فأمسكت بثوبه فقدته، وإذا كان يوسف هو الذي هجم عليها وهي تريد الفرار أو وقفت أمامه للمواجهة والدفاع، فن المسلم أن يُقد قيص يوسف من قُبل! وأي شيء أعجب من أن تكون هذه المسألة البسيطة «خرق الثوب» مؤشراً على تغيير مسير حياة بريء وسنداً على طهارته ودليلاً على إفتضاح الجرم!.

أمّا عزيز مصر فقد قبل هذا الحكم الدقيق، وتحيّر في قبص يوسف ذاهلاً؛ ﴿ قُلْمًا رَأَى قميصه قُدّ مِن دُبِرِقَالِ لِنّه مِن كِيدكنَ لِنَّ كَيدكنَ مَظْيمٍ ﴾.

في هذه الحال، ولخوف عزيز مصر من إنتشار خبر هذا الحادث المؤسف على الملأ، فتسقط منزلته وكرامته في مصر رأى أنّ من الصلاح كتان القضيّة، فالتفت إلى يوسف وقال: ويُوسفُ لُعرفن من هذا إلى أمر ولا تخبر به أحداً... ثمّ التفت إلى امرأته وقال: وولستففري لدّنيك كنت من الخاطئين ﴾ (

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ القائل لهذه الجملة ليس عزيز مصر، بل الشاهد نفسه، ولكن لا دليل يؤيّد هذا الاحتمال وخاصّة مع وقوع هذه الجملة بعد قول العزيز.

ا. ورد التعبير «بالخاطئين» وهو جمع مذكّر، ولم يرد التعبير بالخاطئات الذي هو جمع سؤنث، لأنّ جمع المذكّر السالم يُغلّب في كثير من العوارد ويطلق على جماعة الذكور والإناث أي «إنّك في زمرة الخاطئين».

### بحوث

## ١\_من كان الشاعد١٢

هناك أقوال في الشاهد الذي ختم «ملف يوسف وامرأة العزيز» بسرعة، وأوضح البرىء من المسيء، من هو؟

قال بعضهم: هو أحد أقارب امرأة العزيز، وكلمة «من أهلها» دليل على ذلك. وعلى القاعدة فهو رجل حكيم وعارف ذكي بحيث استطاع أن يستنبط الحكم من قد الثوب دون أن يكون لديه شاهد أو بينة. بل إكتشف حقيقة الحال... ويقال: إن هذا الرجل كان من مشاوري عزيز مصر وكان معه.

التفسير الآخر: إنّ الشاهدكان طفلاً رضيعاً من أقارب امرأة العزيز وكان على مقربة من المحادث، وكان يوسف قد طلب من عزيز مصر أن يحتكم إلى هذا الطفل، فتعجّب عنزيز مصر من هذا الطلب... تُرى هل يمكن هذا؟! لكن «الطفل» حين تكلم كم حكم تكلم المسيح المثل في المهد وأعطى هذا المعيار لمعرفة البريء من المسيىء، التفت عزيز مصر إلى أنّ يوسف ليس غلاماً (عاديًا) بل هو نبي أو متنّبي.

والرّوايات المنقولة عن طريق أهل البيت المُثَلَّلُ وأهل السنّة تشير إلى هذا التّفسير، من جملتها ما نقله ابن عبّاس عن النّبي مَبَلِّلُهُ: أنّه قال: «أربعة تكلّموا أطفالاً: ابن ماشطة فرعون، وشاهد يوسف، وصاحب جريح، وعيسى بن مريم» \.

كما نقل عن تفسير على بن إيراهيم عن الإمام الصادق عليه أنّ شاهد يوسف كان طفلاً في المهد .

ولكن ينبغي الإلتفات إلى أنّ أيّاً من الحديثين المتقدّمين ليس له سند قوي، بــل همـــا مرفوعان.

الاحتمال الثالث: إنّ الشاهد هو القدّ في الثوب الذي تكلّم بلسان الحال، ولكن مع ملاحظة كلمة ﴿من أهلها﴾ يضعّف هذا الاحتمال، بل ينفيه!.

١. تفسير المنار، ج ١٢، ص ٢٨٧؛ بحارالانوار، ج ٢٨، ص ٢٣٥ بتفاوت يسير.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ١٢، ص ٤٢٢.

#### ٢\_ الموقف الضعيف لعزيز مصر

من جملة المسائل التي تستجلب الإنتباه في هذه القصة أنّ في مثل هذه المسألة المهمّة التي طُعن فيها بناموس عزيز مصر وعرضه، كيف يكتني قانعاً بالقول ﴿ولستغفوي لذنبك لِتُك كنت من الخاطئين ﴾ وربّا كانت هذه المسألة سبباً لأن تدعو امرأة العزيز نساء الأشراف إلى مجلسها المناص، وتكاشفهن بقصة حبّها وغرامها بجلاء.

تُرى: أكان هذا خوفاً من الإفتضاح، فاختصر عزيز مصر هذه المسألة وغضّ النــظر عنها!؟

أم أنّ هذه المسألة \_أساساً \_ليست بـذات أهمـيّة للـحكّام ومـالكي أزمّـة الأمـور والطواغيت، فهم لا يكترثون للغيرة وحفظ الناموس، لأنّهم ملوّثون بالذنوب وغارقون في مثل هذه الرذائل والفساد حتى كأنّه لا أهميّة لهذا الموضوع في نظرهم.

يبدو أنّ الاحتمال الثّاني أقرب للنظر!.

# ٣ـ مماية الله في الأزمات

الدرس الكبير الآخر الذي نتعلّمه من قصّة يوسف، هو حماية الله ورعايته للإنسان الأكيدة في أشدّ الحالات، وبمقتضى قوله: ﴿ يجعل له مغرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب ﴾ . ﴿ فَن جهة كان يوسف لا يُصدّق أبداً أنّ نافذة من الأمل ستفتح له، ويكون قدّ القميص سنداً للطهارة والبراءة، ذلك القميص الذي يصنع الحوادث، فيوماً يفضح إخوة يوسف لأنّهم جاؤوا أباهم وهو غير ممزّق، ويوماً يفضح امرأة العزيز لأنّه قدّ من دُبر، ويوماً آخر يهب البصر والتّور ليعقوب، وربحه المعروف يسافر مع نسيم الصباح من مصر إلى أرض كنعان ويبشر العجوز «الكنعاني» بقدوم موكب البشير!

وعلى كلّ حال فإنّ لله ألطافاً خفيّة لا يسبر غورها أحــد، وحــين يهبّ نــــيم هـــذه الألطاف تتغيّر الأسباب والمسبّبات بشكل لا يمكن حتى لأذكى الأفراد أن يتنبّأ عنهاا.

بل قد يتّفق أحياناً أنّ خيوط العنكبوت تبدّل مسير الحياة لأمّة أو قوم بشكل دانم، كما حدث في قصّة غار ثور وهجرة النّبي تَتَلِيْلًا.

الطلاق، ٣.

## ٤\_ مُطَّة امرأة العزيز

في الآيات المتقدّمة إشارة إلى مكر النسوة (طبعاً النساء اللائي لا إرتباط لهنّ بشيء إلّا هواهنّ كامرأة العزيز) وهذا المكر والتحيّل الموصوف بالعظمة (إنّ كيدكنّ عظيم) يوجد منه في التاريخ والقصص التاريخيّة أمثلة كثيرة، حيث تكشف إجمالاً أنّ النساء اللائي يسوقهنّ هواهنّ يرسمن خططاً لا نظير لها من نوعها.

رأينا في القصة المتقدّمة كيف أنّ امرأة العزيز بعد الهزيمة في عشقها وإفتضاح أمرها، برّأت نفسها بمهارة واتهمت يوسف ولم تقل إنّ يوسف قصد السوء بي، بل إفترضت ذلك أمراً مسلّماً به. وإنّا سألت فقط عن جزاء مثل من يعمل هذا العمل!! جرزاء لا يستوقّف على السجن فحسب، بل يأخذ أبعاداً أخرى غير محدودة.

ونرى أيضاً أنّ هذه المرأة في مقابل لوم نسوة مصر لها إذ عشقت غلامها - في الآيات التالية \_ تستعمل مثل هذا المكر أو الخداع، وهذا تأكيد آخر على مكر مثل هؤلاء النسوة!

وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ الْمَرَاتُ الْعَرْبِرِيْرُودُ فَلَهُاعَن نَفْسِةٍ - قَدْ شَغَفَهَا حُبًّا أَلَا لَلْمَرِيهَ الْمَرَاتُ الْمَرَاتُ الْمَرَعِينَ الْمَسْتَ الْمَيْنَ وَأَعْتَدَت لَمُنَ الْمَلْكُ كَرِيمُنَ وَلَعْتَدَت لَمُنَ الْمَلْكُ كَرِيمُن وَقَلَعْن الْمَلْكُ كَرِيمُن وَقُلْمَا وَالْمَن اللهِ مَاهَذَا المَثَرُّ اللهِ مَلْكُ كَرِيمُن قَالَتَ فَذَا لِكُنَّ الّذِي الْمَن وَقُلْمَ وَقَلْمَ وَاللّهُ وَقَلْمَ وَالْمَا وَاللّهُ وَلَا لَكُولِمُ وَقَلْمُ وَلِي اللّهُ وَقَلْمَ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَقَلْمَ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا مَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الْمَلْمُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الْمُؤْلِقُ وَلِمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الْمُؤْلِقُ وَلِمُ اللّهُ وَلِي الْمُؤْلُولُ وَلِلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ وَلِي الْمُؤْلِقُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَلِمُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

# التفسير

## مؤامرة أفري:

بالرغم من أنّ عشق امرأة العزيز ـ المذكور آنفاً ـ كان مسألة خصوصية بحيث أكّد حتى العزيز على كتانها، ولكن حيث إنّ هذه الأسرار لا تبق خافية، ولا سيًا في قصور الملوك وأصحاب المال والقوّة \_ التي في حيطانها آذان صاغية \_ فسوف تتسرّب إلى خارج القصر كما يقول القرآن في هذا الشأن: ﴿ وقال نسوة في المدينة لمرأت العزيز تراود فتاها من نفسه قد هنفها حبّه ثمّ لمنها وعنّفنها بهذه الجملة ﴿ لِنّا لنراها في ضلال مبين ، وواضح أنّ المتحدّث بمثل هذا الكلام كنّ نساء أشراف مصر حيث كانت أخبار القصور المفعمة بفساد الفراعنة والمستكبرين مثيرة في وكنّ يستقصينها داغاً.

لم يكن فساد هؤلاء النسوة بأقلّ من امرأة العزيز ولكنّ أيديهنّ لم تصل إلى يوسف، وكما

يقول المثل ـ «العين بصيرة واليد قصيرة» فكنّ يرين امرأة العزيز بسبب هذا العشق في ضلال مبين.

ويقول بعض المفترين: إنّ إذاعة هذا السرّ من قبل هذه المجموعة من نساء مصر، كانت خطّة لتحريك امرأة العزيز حتى تدعوهن إلى قصرها لتكشف لهنّ عن براءتها وتريهن يوسف وجماله!

ولعلّهن كنّ يتصوّرن أنّ يوسف إذا رآهن بهره جماهن، وربّما رآهن أجمل من اسرأة العزيز، ولأنّ يوسف كان يحترم امرأة العزيز إحترام الولد لوالدته \_أو مربّيته \_فهو لا يطمع فيها، ولهذا السبب يكون احتمال نفوذهن إلى قلبه أقوى من نفوذ امرأة العزيز إليه!

«الشغف» من مادّة «الشغاف» ومعناه أعلى القلب أو الغشاء الرقميق المحسيط بـالقلب، وشغفها حبّاً معناه أنّها تعلّقت به إلى درجة بحيث نفذ حبّه إلى قلبها وإستقرّ في أعهاقه.

وهذا التعبير إشارة إلى العشق الشديد والملتهب.

يذكر «الآلوسي» في تفسيره «روح المعاني» نقلاً عن كتاب أسرار البلاغة مراتب الحبّ والعشق ونشير هنا إلى قسم منها:

فأوّل مراحل الحبّ «الهوى» ومعناه الميل، ثمّ «العلاقة» وهي الحبّة الملازمة للقلب، وبعدها «الكلف» وهو الحبّ الشديد، ثمّ «العشق» وبعده «الشعف» بالعين المهملة أي الحالة التي يحترق القلب فيها من الحبّ ويحسّ باللّذة من هذه الحالة... وبعدها «اللوعة» ثمّ «الشغف» وهو المرحلة التي ينفذ العشق فيها إلى جميع زوايا القلب، ثمّ «الوله» وهو المرحلة التي تخطف عقل الإنسان من العشق، وآخر المراحل «الهيام» وهو المرحلة التي تذهل العاشق وتجرّه إلى كلّ جهة دون اختياره أ

هناك مسألة جديرة بالإلتفات وهي: من الذي أذاع هذا السرّ؟ هل كان من امرأة العزيز التي لم ترغب في هذه الفضيحة أبداً! أو من قبل العزيز نفسه! وكان يؤكّد على كتان السرّ، أو القاضى الحكيم الذي حكم في الأمر، ويُستبعد منه هذا العمل؟!

وعلى كلّ حال فإنّ مثل هذه المسائل في هذه القصور المفعمة بالفساد لا تبق طيّ الكتان، وأخيراً فإنّها تنتقل على ألسنة الذين يظهرون الحرص على شرف القصر وتنتشر، ومسن الطبيعي أن يضيف عليها آخرون أوراقاً وأغصاناً.

١.تفسير روح المعاني ج ١٢. ص ٢٠٣.

أمّا امرأة العزيز فقد وصلها ما دار بين النسوة من إفتضاحها ﴿فَلَمُهَا سَمِعَت بَمَكُوهُ فَيُ الرَّالِيهِ فَي العزيز فقد وصلها ما دار بين النسوة من إفتضاحها ﴿فَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

هذا العمل دليل على أنّ امرأة العزيز لم تكن تكترث بزوجها، ولم تأخذ الدرس من فضيحتها، ثمّ أمرت يوسف أن يتخطّى في الجلس ﴿وقالت لَحْرج عليهن ﴾ وتعبير ﴿أخرج عليهن ﴾ وتعبير ﴿أخرج عليهن ﴾ بدلاً من «أدخل» يشير إلى أنّها كانت أخفت يوسف داخل البيت، أو جعلته مشغولاً في إحدى الغرف التي يوضع فيها الغذاء عادةً حتى يكون دخوله إلى الجلس مفاجأة للجميع.

نساء مصر \_ وطبقاً لبعض الرّوايات التي تقول: كنّ عشراً... أو أكثر \_ فوجئن بظهور يوسف كأنّه البدر أو الشمس الطالعة، فتحيّرن من جماله ﴿فلمّا رأيسنه أكسرته ﴾ وفقدن أنفسهن ﴿وقطّعن أيديهن ﴾ مكان الفاكهة، وحين وجدن الحياء والعفّة تشرقان من عينيه وقد احرّ وجهه خجلاً صحن جميعاً و ﴿قلن حائن لله ما هذا بشراً إن هذا إلّا ملك كريم ﴾ أ

وهناك أقوال بين المفسّرين في أنّ النسوة إلى أي حدّ قطّعن أيديهن؟ فمنهم من بالغ في الأمر، ولكن كما يستفاد من القرآن على نحو الإجمال أنّهن جرحن أيديهنّ.

وفي هذه الحال التي كانت الدماء تسيل من أيدي النسوة وقد لاحظن ملامح يوسف كلّها وصرن أمامه «كالخُشُبِ المسنَّدة» كشفن عن أنّهن لسن بأقل من امرأة العزيز عشقاً ليوسف، فاستغلّت امرأة العزيز هذه الفرصة فـ (قالت فذلكن الذي لعتنّني فيه).

فكأنّ امرأة العزيز أرادت أن تقول لهنّ: لقد رأيتن يوسف مرّة واحدة فحدث لكنّ ما حدث وفقدتُن صوابكن وقطعتن أيديكن من جماله وعشقه، فكيف ألام وأنا أراه وأسكن معه ليل نهار؟!

وهكذا أحسَّت امرأة العزيز بالغرور لأنَّها وُفَّقت في ما ألقته من فكرة وأعطت لنفسها

١. «المتّكأ» ما يتكأ عليه كالكراسي والأسرة، وما يوضع خلف الظهر كما هو معروف فسي القسصور، ولكن البعض قال: إنّ المتّكأ هو نوع من الفواكه المعروفة «بالأترنج» والذين فشروا المتّكأ بالمعنى المتقدّم قالوا أيضاً: إنّها فاكهة «الأترنج» وهي فاكهة من فصائل الحمضيات لها قشر ضخم يستعمل في العربيات، وهذه الفاكهة في مصر خفيفة الحموضة وتؤكل!

٢. وحاش شه من مادّة وحشى، معناها الطرف أو الناحية... والتحاشي الإبتعاد ومفهوم جملة «حاش شه أي إنّ الله منزّه، وهي إشارة إلى أنّ يوسف عبد منزّه وطاهر.

العذر، وإعترفت بكلّ صراحة بكلّ ما فعلت وقالت: ﴿ولقد راودته من نفسه فاستعسم ﴾.

وبدلاً من أن تظهر الندم على كلامها أو تتحفّظ على الأقل أمام ضيوفها، أردفت القول بكلّ جدّ يحكي عن إرادتها القطعيّة: ﴿ولئن لم يفعل ما آمر ليسجنني ... ولا أكتني بسجنه، بل ﴿وليكونا مِن الصاغرين ﴾.

ومن الطبيعي أنّه إذا اكتنى عزيز مصر إزاء خيانة امرأته بالقول: ﴿لستغفري لقديله ﴾ فينبغي أن تجرّ امرأته الفضيحة إلى هذه المرحلة... وأساساً فإنّ مثل هذه الأمور والمسائل في قصور الفراعنة والملوك ليست أموراً مهمّة.

ينقل البعض روايات عجيبة مؤدّاها أنّ بعضاً من نسوة مصر أعطين الحتىّ لامرأة العزيز ودرن حول يوسف ليرغبّنه بأن يستسلم لحبّها وكلّ واحدة تكلّمت بكلام! ا

فقالت واحدة: أيّها الشاب ما هذا الصبر والدلال، ولمّ لا ترحم هذه العاشقة الواهسة قلبها لك، ألا ترى هذا الجمال الآسر؟ أليس عندك قلب؟! ألست شابّاً؟ ألا تستلذّ بالعشق والجمال، فهل أنت حجارة أو خشب؟!

وقالت الثّانية: إذا كنت لا تعرف عن الجهال والعشق شيئاً... لكن ألا تدري أنّ اصرأة العزيز ذات نفوذ وقدرة... ألا تفكّر أن لو ملكت قلبها فستنال كلّ شيء وتبلغ أيّ مقام شئت...

وقالت الثّالثة: إذا كنت لا ترغب في جمالها المثير ولا تحتاج إلى مقامها ومالها، ولكن ألا تعرف أنّها ستنتقم لنفسها بما أوتيت من وسائل الإنتقام الخطرة، ألا تخاف من السجن ووحشته ومن الغربة المضاعفة فيه؟!

تهديد امرأة العزيز من جانبها بالسجن والإذلال من جهة، ووساوس النسوة الملوّثات اللائي خطّطن ليوسف كما يخطّط الدلال من جهة أخرى، أوقعا يوسف في أزمة شديدة، وأحاط به طوفان المشاكل، ولكن حيث إنّ يوسف كان قد صنع نفسه، وقد أوجد نور الإيمان والعفّة والتقوى في قلبه هدوءاً وسكينة خاصّة، فقد صمّم بعزم وشجاعة والتفت نحو السّهاء ليناجى ربّه وهو في هذه الشدّة ﴿قال ربّ السّجن أحبّ إليّ همّا يدعونني إليه﴾.

وحيث كَان يدري أن لا مهرب له إلّا إلى الله في جميع الأحوال ولا سيما في الساعات

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٧٦.

الحرجة، فقد أودع نفسه عند الله بهذا الكلام ﴿ وَإِلَّا تَصرَّفَ مَنِّي كِيدِهِنَ أَصبُ إِلَيهِنَّ وَأَكنْ هِنَ الجاهلين﴾.

ربّاه... إنّني أتقبّل السجن الموحش رعاية لأمرك وحفظاً لطهارة نفسي... هذا السجن تتحرّر فيه روحي وتطهّر نفسي، وأنا أرفض هذه الحريّة الظاهرية التي تأسر روحــي في سجن «الشهوة» وتلوّث نفسي.

ربّاه... أعِنيّ، وهب لي القوّة، وزدني قدرةً وعقلاً وإيماناً وتقوى، حتى أنتصر على هذه الوساوس!

وحيث إنّ وعد الله حقّ، وأنّه يُعين المجاهد (لنفسه أو لعدوّه) فإنّه لم يترك يوسف سُدئ و تلقفته رحمته ولطفه كما يقول القرآن الكريم: ﴿فَاسْتَجَابُ لَهُ وَيَهُ فَصُرَفُ مِنْهُ كَيْدُهُ نَ لِلّهُ هُو لِلسَّمِيعُ لِللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

فهو يسمع نجوي عبيده، وهو مطلع على أسرارهم، ويعرف طريق الحلّ لهم.

## بحوث

1-كما رأينا من قبلُ فإنّ امرأة العزيز ونسوة مصر، استفدن من أمور مختلفة في سبيل الوصول إلى مرادهن، فرّة بإظهار العشق والعلاقة الشديدة والتسليم المحبض، ومرّة بالترغيب والطمع، ثمّ بالتهديد، أو بتعبير آخر: توسلن بالشهوة والمال والقوّة!!

وهذه أصول متّحدة المآل يتوسّل بها الطغاة والمتجبرون في كلّ عصر وزمان، حتى لقد رأينا كراراً ومراراً أنهم ومن أجل أن يجبروا رجال الحقّ على الإستسلام، يظهرون لهم في مجلس واحد ليناً للغاية ويلوّحون بالمساعدات وأنواع الإمداد ترغيباً، ثمّ يستوسلون في نهاية المجلس بالتهديد والوعيد، ولا يلتفتون إلى ما في هذا من التناقض في مجلس واحد وما فيه من دناءة وخسّة ولؤم فاضح.

والسبب واضح... فهم يريدون الهدف ولا تهمّهم الوسيلة، وبتعبير آخر: يستسيغون للوصول إلى أهدافهم أي أسلوب وأيّة وسيلة كانت.

وفي هذا الحيط يستسلم الأفراد الضعاف، سواء في أوّل المرحلة أو وسطها أو نهايتها، إلّا أنّ أولياء الحق لا يكتر ثون بهذه الأساليب بما لديهم من شهامة وشجاعة ونور الإيان ويرفضون التسليم بضرس قاطع حتى ولو أدّى ذلك إلى الموت... وعاقبتهم الإنتصار طبعاً، إنتصار أنفسهم وإنتصار مبادئهم، أو على الأقل إنتصار مبادئهم.

٣-كثيرون هم مثل نسوة مصر، فطالما هم جالسون حول الحمى ينظهرون أننفسهم منزهين وأتقياء ويلبسون ثياب العقة ويعدّون الانحراف كها هو في امرأة العزيز في ضلال مبين.

... ولكن حين يتعرّضون لأدنى صدمة ينكشف أنّ أقوالهم لا تصدّق أفعالهم... فإذا كانت امرأة العزيز بعد سنين من معاشرة يوسف قد وقعت في شرك حبّه وعشقه، فإنّهم في أوّل مجلس يبتلون بمثل هذا المصير ويقطّعون «الأيدي» مكان «الأترنج».

٣- هنا قد يرد سؤال وهو: لم وافق يوسف على طلب امرأة العزيز وخرج على النسوة في الجلس؟ الجلس الذي ترتب من أجل الإثم، أو لتبرئة امرأة آغة؟!

ولكن مع ملاحظة أنّ يوسف كان بحسب الظاهر غلاماً مشترى وعليه أن يخدم في القصر، فلعلّ امرأة العزيز إستغلّت هذه الفرصة والحيلة ليأتي بالطعام مثلاً دون أن يعرف بهذه الخطّة ومكر النسوة.

. وخاصّة أنّنا قلنا أنّ تعبير القرآن ﴿ **اخرى عليمِن ﴾** كما يظهر منه أنّه لم يكن خارجاً، بل كان في إحدى الغرف المجاورة للمجلس كالمطبخ مثلاً.

كسجملة ويدعونني اليه وجملة وتعرف عنى كيدهن تدلان جيداً على أنّ نسوة مصر دوات الهوى بعد ما جرى لهنّ من تقطيع الأيدي والإنبهار بجهال يوسف، وردن هذا الميدان أيضاً وطلبن من يوسف أن يستسلم لهنّ أو لامرأة العزيز، ولكن يوسف أبى عليهنّ جميعاً، وهذا يعني أنّ امرأة العزيز لم تكن وحدها في الجريمة بل كان لها شريكات في ذلك. ٥- حين يقع الإنسان أسيراً بقبضة الشدائد والحوادث وتجرّه إلى شنى الهاوية، فعليه أن يتوكّل على الله ويلتجىء إليه ويستمدّ منه فقط، فإذا لم يحظ بلطفه وعونه فإنه لا يستطيع أن يقوم بأي عمل، وهذا درس علّمنا إيّاه يوسف العظيم الطاهر الذيل، فهو القائل: ﴿وَإِلّا تَصرف منّي كيدهن أصبُ إليهن وأكن من الجاهلين ﴾ فأنت ياربّ الحافظ لي، ولا أعتمد على قواي وقدرتي و تقواي.

وي وي المعلق المطلق بلطف الله» بالإضافة إلى أنّها تمنح عباد الله قدرة وإستقامة غير محدودة، فهي تشملهم بألطافه الحفيّة... تلك الألطاف التي لا يمكن وصفها والتصديق بها إلّا عند رؤيتها ومشاهدتها.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٧٦.

[ع

فهؤلاء هم الذين يسكنون في ظلَّ الله ورحمته في الدنيا والآخرة... فقد ورد حديث عن النِّي عَبِّي الله في هذا الشأن يقول: «سبعة يظلُّهم الله في ظلَّ عرشه يوم لا ظلَّ إلَّا ظلَّه: إمام عادل، وشابٌ نشأ في عبادة الله عزّوجلّ، ورجل قلبه متعلّق بالمسجد إذا خرج منه حتى يعود إليه، ورجلان كانا على طاعة الله عزُّوجلُّ فاجتمعا على ذلك وتفرَّقا، ورجل ذكر الله عزُّوجلُّ خــالياً فغاضت عيناه، ورجل دعته امرأة ذات حسن وجمال فقال: إنَّى أَخَافَ الله تعالى، ورجل تصدَّق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما تصدّق بيمينه» أ.

8003

١. وسائل الشيعة، ج ٥، ص ١٩٩، ح ٦٣٢٣؛ بحارالانوار، ج ٢٦، ص ٢٦١، ح ٤٢.

ثُمَّ بَدَاهُمُ مِّنْ بَعَدِمَا رَأَوُا ٱلْآيَتِ لَيَسْجُنُ نَهُ, حَثَى حِينِ ﴿ وَحَلَمَ مَكُ ٱلسِّجْنَ فَتَيَانِ قَالَ أَحَدُهُمَ أَلِيَ أَرَىنِ أَعْصِرُ حَمَّرًا وَقَالَ ٱلْآخِرُ إِنِي آرَىنِ آخْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزًا تَأَكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنَهُ نَيِنْ الْآفِرِ لِيَّةِ إِنَّا نَرَيْلُكُ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ قَالَ لَا يَعْرَفُونَ اللَّهُ وَلَهُمْ إِنَّا أَيْكُمَا طَعَامٌ ثُرُزَقَانِهِ عَلِيَ الْآنِ اللَّهِ وَهُمْ إِلَّا لَا يَعْرَفُونَ اللَّهُ وَهُمْ إِلَّا لَا يَأْتِيكُمَا ذَٰلِكُمَا مِمَا عَلَمَنِي كَمَا طَعَامٌ ثُرُزَقَانِهِ عَلِي اللَّهُ وَهُمْ إِلَّا لَا خَرَقِهُمْ كَنْفِرُونَ اللَّهُ وَهُمْ إِلَّا لَا خَرَقِهُمْ كَنْفِرُونَ اللَّهُ وَهُمْ إِلَّا لَا خَرَقِهُمْ كَنْفِرُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ فَعْلَى اللَّهُ مِن شَيْءً فَا اللَّهُ مِن شَيْءً وَلَا اللَّهُ مِن فَعْ وَاللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مِن فَعْ وَاللَّهُ مِن فَعْ وَاللَّهُ مِن فَعْ وَاللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن فَعْ وَاللَّهُ مِن فَعْ مِن اللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن فَقَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن فَعْ مَا اللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن مَنْ عَلَى اللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ مِن فَعْلِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن فَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِلِي اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ

## التفسير

#### السَّمِن بسبب البراءة:

انتهى الجلس العجيب لنسوة مصر مع يوسف في قصر العزيز في تلك الغوغاء والهياج، ولكنّ خبره \_بالطبع \_وصل إلى سمع العزيز... ومن مجموع هذه الجريات إتّضح أنّ يوسف لم يكن شابّاً عادّياً، بل كان طاهراً لدرجة لا يمكن لأي قوّةٍ أن تجرّه إلى الانحراف والتلوّث، واتّضحت علامات هذه الظاهرة من جهات مختلفة، فتعزّق قميصه من دُبر، ومقاومته أمام وساوس نسوة مصر، وإستعداده لدخول السجن وعدم الاستسلام لتهديدات امرأة العزيز بالسجن والعذاب الأليم، كلّ هذه الأمور أدلّة على طهارته لا يمكن لأحد أن يسدل عليها الستار أو ينكرها!.

ولازم هذه الأدلّة إثبات عدم طهارة امرأة العزيز وإنكشاف جريمتها، وعلى أثر ثبوت هذه الجريمة فإنّ الخوف من فضيحة جنسية في أسرة العزيز كان يزداد يوماً بعد يوم. فكان الرأي بعد تبادل المشورة بين العزيز ومستشاريه هو إيعاد يوسف عن الأنظار لينسى الناس اسمه وشخصه، وأحسن السبل لذلك إيداعه قعر السجن المظلم أوّلاً، وليشيع بين الناس أنّ المذنب الأصلي هو يوسف ثانياً، لذلك يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿ثَمّ بدل لهم هن بعدها رأوا الآيات ليسجننه حتى حين ﴾.

التعبير بكلمة «بدا» التي معناها ظهور الرأي الجديد، يدلّ على أنّ مثل هذا التصميم في حقّ يوسف لم يكن من قبل، ويحتمل أن تكون هذه الفكرة إقترحتها امرأة العزيز لأوّل مرّة... وبهذا دخل يوسف النزيه ـ بسبب طهارة ثوبه ـ السجن، وليست هذه أوّل مرّة ولا آخرها أن يدخل الإنسان النزيه «بجريرة نزاهته» السجن!!

أجل... في المحيط المنحرف تكون الحرية من نصيب المنحرفين الذين يسيرون مع التيار وليست الحرية وحدها من نصيبهم فحسب،... بل إنّ الأفسراد النجباء كيوسف الذي لا يتلاءم مع ذلك المحيط ولونه ويتحرّك على خلاف مجرى الماء! ينبغي أن يستبعوا في زاوية النسيان... ولكن إلى متى؟ هل تستمر هذه الحالة؟... قطعاً لا...

ومن جملة السجناء الداخلين مع يوسف فتيان ﴿ودخل معه السَّجن فتيان ﴾.

وحيث إنّ الظروف لم تكن تسمح للإنسان أن يحصل فيها على الأخبار بطريق عادي، فإنّه يأنس لأحاسيس الآخرين ليبحث عن مسير الحوادث ويتوقّع ما سيكون، حتى أنّ الرؤيا وتعبيرها عنده يكون مطلباً مهمّاً.

من هذا المنطلق جاء ليوسف يوماً هذان الفتيان اللذان يقال: إنّ أحدهما كان ساقياً في بيت الملك، والآخر كان مأموراً للطعام والمطبخ، وبسبب وشاية الأعداء وسعايتهم بهسها دخلا السجن بتهمة التصميم لسمّ الملك، وتحدّث كلّ منهها عن رؤيا رآها اللهلة الفائنة وكانت بالنسبة له أمراً عجيباً.

﴿قَالَ أَحدهما لِنِّي أَرلني لَمصر خمراً وقال الآخر لِنِّي أَرلني أَحمل قوق رأسي خبراً تأكل الطّير هنه﴾ ثمّ أضافا ﴿نبْننا بِتأويله لِنّا نراك من المحسنين﴾.

وحول معرفة الفتيين وإطلاعهما على أنّ يوسف له خبرة بتأويل الأحلام هناك أقوال بين المفسّرين:

قال بعضهم: إنّ يوسف نفسه أخبر السجناء بأنّ له إطلاعاً واسعاً في تفسير الأحلام، وقال بعضهم: إنّ سياء يوسف الملكوتية كانت تدلّ على أنّه ليس فرداً عادياً... بل هو فرد عارف مطّلع وصاحب فكر ونظر، ولابدٌ أن يكون مثل هذا الشخص قيادراً عيلى حيلٌ مشاكلهم في تعبير الرؤيا.

وقال البعض الآخر: إنّ يوسف من بداية دخول السجن بسرهن \_بأخـلاقه الحـــنة والمعاشرة الطيّبة للسجناء وخدمتهم وعيادة مرضاهم \_أنّه رجل صالح وحلّال المشاكل، لذلك كانوا يلتجنون إليه في حلّ مشاكلهم ويستعينون به.

وهناك ملاحظة جدير ذكرها، وهي أنّ القرآن عبّر بـ«الفتي» مكان «العبد» وهو نوع من الإحترام، وعندنا في الحديث «لا يقولنّ أحدكم عبدي وأمني ولكن فنتاي وفنتاتي» ليكون العبيد في مراحل الإنعتاق والحريّة التي نظّمها الإسلام في مأمن من كملّ أنواع التحقير.

التعبير بـ ولينّي أوانني قعصر خعول إمّا لانّه رأى في النوم أنّه يعصر العنب للـشراب أو العنب العنب العنب العنب العنب المخمّر الذي في الدن، وهو يعصره ليصفّيه مستخرجاً منه الشراب، أو أنّه يعصر العنب ليقدّم عصيره للملك!.. دون أن يكون خمراً، وحيث إنّ العنب يمكن أن يتبدّل خمراً أطلق عليه لفظ الخمر.

والتعبير بـ ﴿ لِنِّي أَرْائِي ﴾ بدلاً من «إنّي رأيت» هو بعنوان حكاية الحال، أي إنّه يفرض نفسه في اللحظة التي يرى فيها الرؤيا «النوم»، وهذا الكلام لتصوير تلك الحالة.

وعلى كلّ حال فقد إغتنم يوسف مراجعة السجينين له لتعبير الرؤيا \_ وكان لا يـدع فرصة لإرشاد السجناء ونصحهم \_ وبحجّة التعبير كان يبيّن حقائق مهمّة تفتح لهم السُبُل ولجميع الناس أيضاً.

في البداية، ومن أجل أن يستلفت إهتامهها وإعتادهما على معرفته بتأويل الأحلام الذي كان مثار إهتامهها و توجّههها وقال لا يأقسيكما طسام تسرزقانه إلّا نسبّأتكما بستأويله قسبل أن يأتيكما ﴾.

وبهذا فقد طمأنهما أنّهما سيجدان ضالّتهما قبل وصول الطعام إليهما.

وهناك احتمالات كثيرة في هذه الجملة بين المفسّرين، من جملتها: إنّ يوسف قال: أنا بأمر الله مطّلع على بعض الأسرار، لا انّي أستطيع تعبير الأحلام فحسب، بل أنا أستطيع حتى

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۵، ص ۲۳۲.

إخباركم بما سيأتيكم من الطعام وما نوعه وبأي صورة وأي خصوصية!

فعلى هذا يكون التأويل بمعنى ذكر خصوصيات ذلك الطعام، وإن كان التأويل قــليل الاستعمال في مثل هذا المعنى طبعاً، ولا سيًا أنّه ورد في الجـملة السابقة بمعنى تعبير الرؤيا.

والاحتمال الآخر من مقصود يوسف هو: إنّ أي نوع من الطعام ترونه في النوم فأنا أعرف ما تأويله (ولكن هذا الاحتمال لا ينسجم مع الجملة السابقة) ﴿قيل أن يأتيكما﴾.

فعلى هذا يكون أحسن التفاسير للجملة المتقدّمة، هو التّفسير الأوّل الذي ذكرناه في بداية الحديث.

ثم إن يوسف أضاف إلى كلامه مقروناً بالإيمان بالله والتوحيد الجاري بجميع أبعاده في أعهاق وجوده، ليبين بوضوح أن لا شيء يتحقّق إلا بإرادة الله قائلاً: ﴿ وَلَلَكُما هِمَا مُلْمَنِي وَلِيْكُ وَلِلْكُما مُلَّا مُلْمُور دون حساب، قال ﴿ لِلَّذِي تَرَكُمُ مُلَّهُ قُومُ لا يَوْمِنُونَ بِالله وهم بالآخرة هم كافرون ﴾.

والمقصود بهذه الملّة أو الجماعة هم عبدة الأصنام بمصر أو عبدة الأصنام من كنعان. وينبغي لي أن أترك مثل هذه العقائد لأنّها على خلاف الفطرة الإنسانية النقيّة، ثمّ إنيّ تربّيت في أسرة الوحي والنبوّة ﴿والتّبعد ملّة آبائي إبراهيم وإسحاق ويعقوب﴾

ولعلّ هذه هي أوّل مرّة يعرّف يوسف نفسه للسجناء بهذا التعريف، ليعلموا أنّه سليل الوحي والنبوّة وقد دخل السجن بريناً... كبقيّة السجناء الأبرياء في حكومة الطواغيت.

ثم يضيف على نحو التأكيد ﴿ماكان لنا أن نشرك بالله من شبي، لأن أسرتنا أسرة التوحيد... أسرة إبراهيم محطّم الأصنام ﴿ذَلك مِن قَصَل الله علينا وعلى النّاس).

وعلى هذا فلا تتصوّروا أنَّ هذا الفضل والحبّ شملا أسرتنا أهل النبوّة فحسب، بل هي الموهبة العامّة التي تشمل جميع عباد الله المسودعة في أرواحهم المسماّة بالفطرة حسيت يتكاملون بقيادة الأنبياء ﴿ولكن أكثرالناس لايشكرون﴾

جدير بالذكر والإلتفات أنّ «إسحاق» عُدّ في الآية المتقدّمة في زمرة «آباء يوسف» في حين أنّنا نعرف أنّ يوسف هو ابن يعقوب ويعقوب هو إبن إسحاق، فتكون كلمة أب بهذا مستعملة في الجدّ أيضاً.

يَن دُونِهِ عَ إِلاّ أَسْمَاءُ سَمَّيْتُ مُوفُوكَ خَيْرُ أَمِ اللّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ اللّهُ مَا أَنزَلَ اللّهُ مَا أَنزَلَ اللّهُ مَهَا مِن سُلطَنٍ مِن دُونِهِ عَ إِلاّ أَسْمَاءُ سَمَّيْتُ مُوهَا أَنتُمْ وَ ابَا وَ حُمْمُ مَّا أَنزَلَ اللّهُ مَهَا مِن سُلطَنٍ مِن دُونِهِ عَلِي اللّهُ مُعَالِلًا إِنّا أَهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ وَلَكِنَ أَحَاكُمُ النّاسِ إِن المُحْكُمُ إِلّا إِنّا أَمْدُ اللّهِ اللّهُ مُوالِكُ الدّينُ الْقَيْمُ وَلَكِنَ أَحَالًا اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مُن الل

# التفسير

### السَّمِن أو مركز التّربية:

حين هيّاً يوسف في البحث السابق قلوب السجينين لقبول حقيقة التوحيد، توجّه إليها وقال: ﴿ياصاحبي السّجن الرباب متفرّقون خير لم الله الواحد القهّار).

فكأن يوسف يريد أن يفهم السجينين أنه لم تسريانِ الحسرية في النوم ولا تسريانها في اليقظة؟! أليس ذلك من تفرقتكم وشرككم ونفاقكم الذي مصدره عبادة الأوثان والأرباب المتفرقين مم سبب أن يتغلّب عليكم الطغاة والجبابرة؟! فلم لا تجتمعون تحت راية التوحيد، وتعتصموا بحبل الواحد القهّار، لتطردوا من محتمعكم هؤلاء الظالمين والجبابرة الذين يسوقونكم إلى السجن أبرياء دون ذنب؟!

ثم يضيف قائلاً: ﴿ ما تعبدون من دونه إلا أسما. سميتموها لنتم وآباؤكم ما لنزل الله بها من سلطان بل هي صنع عقولكم العاجزة وأفكاركم المنحرفة... ﴿ إِن الحكم إلا الله ﴾ فلا ينبغي

أن تطأطئوا رؤوسكم لسواه من الطغاة والفراعنة، ثمّ أضاف زيادة في التأكيد قائلاً: ﴿لَعَرَالَا تعيدوا إِلّا لِيّاه دُلك الدّين القيّم ﴾.

أي إنّ التوحيد في جميع أبعاده \_ في العبادة، في الحكومة، في المجتمع، في المسائل الثقافية، وفي كلّ شيء \_ هو الدين الإلهي المستقيم والثابت. ﴿وَلَكُنَّ أَكْثُرُ النَّاسُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ولذلك خضعوا لحكومة غير (الله) فذاقوا الشقاء والسجون في هذا السبيل.

وبعد أن أرشد يوسف صاحبي سجنه ودلّها ودعاهما إلى حقيقة التوحيد، بدأ بـتعبير الرؤيا لها... لأنّها من البداية جاءا لهذا الأمر وقد وعدهما بتعبير الرؤيا، ولكنّه إغـتنم الفرصة وحدّثها عن التوحيد الحي والمواجهة مع الشرك، ثمّ التفت إليهما وقال: «ياصاحبي للسّجن لمّا أحدثها فيسقي ربّه خمرا ولمّا الآخر فيصلب فتأكل للطّير من رئسه به.

وبالرغم من تناسب كلّ رؤيا مع ما عبّره يوسف، فكان معلوماً إجمالاً مَن الذي يطلق من السجينين؟ ومن الذي يصلب منها؟ إلّا أنّ يوسف لم يرغب في أن يُبيّن التعبير بصراحة أكثر من هذه... خاصة وأنّ فيه خبراً غير مريح، لذلك جعل التعبير تحت عنوان «أحدكه». ثمّ أضاف مؤكداً ﴿قُعْمِي اللّم اللّذي فيه تستفتيان ﴾ وهو إشارة إلى أنّ هذا التعبير ليس تعبيراً ساذجاً، بل هو من أنباء الغيب التي تعلّمها من الله، فلا مجال للترديد والكلام بسعد هذا.

في كثير من التفاسير ورد في ذيل الجملة المتقدّمة أنّ السجين الثّاني الذي سمع بالخبر المزعج أخذ يكذّب رؤياه ويقول: كنت أمزح معك، ظائّاً أنّ مصيره سيتبدّل بهذا التكذيب، فعقّب عليه يوسف بالجملة المتقدّمة! (

و يحتمل أيضاً أنّ يوسف كان قاطعاً في تعبير الرؤيا إلى درجة بحيث ذكر الجملة المتقدّمة تأكيداً لما سبق بيانه.

وحين أحسّ يوسف أنّ السجينين سينفصلان عنه عاجلاً، ومن أجل أن يجد يوماً يُطلق فيه ويُبرّاً من هذه التهمة، أوصى أحد السجينين الذي كان يعلم أنّه سيطلق أن يذكره عند الملك ووقال للذي ظنّ لله ناج منهما لذكرني مندريك لكن هذا الغلام «الناسي» مثله مثل الأفراد قليلي الإستيعاب، ما إن يبلغوا نعمةً ما حتى ينسوا صاحبها، وهكذا نسي يوسف

أ بحارالاتوار، ج ١٦، ص ٢٣٠؛ تفسير الصافي، ج ٢، ص ٢١.

تماماً، ولكن القرآن عبر عن ذلك بقوله: ﴿ فَأَنْسَاهُ لِلْقَيْطَانُ ذَكُورَيُّهُ وَهَكُذَا أُصبَحَ يُوسَفُ منسيّاً ﴿ فَلَيْنَهُ فَي لِلسَّجِنُ بِضِعَ سَنِينَ ﴾.

هناك أقوال بين المفسّرين في أنّ الضمير من ﴿ لنساه اللقيطان على يعود على ساقي الملك، أم على يوسف؟ كثير من المفسّرين يعيدون الضمير على يوسف فيكون المعنى: إنّ الشيطان أنسى يوسف ذكر الله فتوسّل بسواه.

ولكن مع ملاحظة الجملة السابقة التي تذكر أنّ يوسف كان يوصي صاحبه أن يذكره عند ربّه، يظهر أنّ الضمير يعود على الساقي نفسه.

وكلمتا «الربّ» في المكانين بمعنى واحد.

ولكن سواءً عاد الضمير على يوسف أم على صاحبه، فما من شكّ من أنّ يوسف توسّل بالغير في سبيل نجاة نفسه!

وبديهي أن مثل هذا التوسل للنجاة من السجن ومن سائر المشاكل، ليس أمراً غريباً بالنسبة للأفراد العاديين، وهو من قبيل التوسل بالأسباب الطبيعية، ولكن بالنسبة للأفراد الذين هم قدوة وفي مكانة عالية من الإيمان والتوحيد، لا يمكن أن يخلو من إيراد، ولعل هذا كان سبباً في بقاء يوسف في السجن بضع سنين، إذ لم يرض الله سبحانه ليوسف «تسرك الأولى).

في حديث عن النّبي عَبَيْكُمْ أَنّه قال: «عجيب من أخي يوسف كيف إستغاث بالمخلوق دون الخالق؟» ` وروي أنّه قال: «لولاكلمته ما لبث في السجن طول ما لبث» يعني قوله ﴿ لَذْ كُولْتُهُ عَنْدُ رَبُّك ﴾ .

وروي عن أبي عبدالله الصادق على قال: «جاء جبرئيل على فقال: يايوسف من جعلك أحسن الناس؟ قال: ربّي، قال: فمن حبّبك إلى أبيك دون إخوانك؟ قال: ربّي، قال: فمن ساق إليك السيارة؟ قال: وبني، قال: فمن صوف عنك الحجارة؟ قال: ربّي، قال: فمن أنقذك من الجُبّ؟ قال:

۱. يوسف، ۵۵.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ٢٣٥، ذيل الآية مورد البحث؛ تفسير تورالتقلين، ج ٢، ص ٤٢٧.

ربِّي، قال: فمن صرف عنك كيد النسوة؟ قال: ربِّي، قال: فإنَّ ربِّك يقول: ما دعاك إلى أن تنزل حاجتك بمخلوق دوني؟ البث بالسجن بما قلت بضع سنين» .

## بحوث

### ١ـ الشمن مركز للإرشاد أو بؤرة للفساد

للسجن تأريخ مؤلم ومثير للغمّ جدّاً في هذا العالم، فأسوأ المجرمين وأحسن الناس كلاهما دخل السجن، ولهذا السبب كان مركزاً داعًاً لأفضل الدروس البنّاءة أو لأسوأ الاختبارات. وفي الحقيقة إنّ السجون التي يجتمع فيها المفسدون تعدّ معهداً عالياً للفساد! فني هذه السجون تتمّ مبادلة الخطط التخريبيّة والتجارب... وكلّ منحرف يعلم درسه للآخرين، ولهذا السبب حين يطلقون من السجن يواصلون طريقهم بأسلوب أكثر مهارة من السابق وبتشكيل جديد... إلّا أن يلتفت مسؤولو السجن لهذا الموضوع، ويعملوا على تغيير هؤلاء الأفراد الذين فيهم الإستعداد والقابلية إلى عناصر صالحة ومفيدة وبنّاءة.

وأمّا السجون التي تتشكّل من الصالحين والأبرياء والنزيهين والمجاهدين في طريق الحقّ والحرية، فهي معاهد ومراكز لتعليم الدروس العقائديّة والطرق العملية للجهاد والمبارزة والبناء.

وهذه السجون تعطي فرصة طيّبة للمنافحين في طريق الحقّ ليؤدّوا دورهم، وينسّقوا جهودهم بعد التحرّر من هذه السجون.

وحين إنتصر يوسف على امرأة محتالة ماكرة متبعة لهواها \_كامرأة عزيز مصر \_ودخل السجن، سعى أن يبدّل محيط السجن إلى محيط بنّاء ومركز للتعليم والتربية، حتى أنّه وضع أساس حريته وحرية الآخرين ضمن تخطيطه هناك.

وهذا الماضي يعطينا درساً مهمّاً، وهو أنّ الإرشاد والتربية ليسا محدودين في مركز معيّن كالمسجد والمدرسة ــ مثلاً ــ بل ينبغي أن يستفاد من كلّ فرصة سانحة للوصول إلى هــذا الهدف، حتى ولو كانت في السجن وتحت أثقال القيود.

أمّا عدد السنوات التي قضاها يوسف في السجن، فهناك أقوال بين المفسّرين، والمشهور

١. تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ٢٣٥؛ مستدرك الوسائل، ج ١١، ص ٢٢٢، ح ١٢٨١ - ٣.

أنها سبع سنوات، إلّا أنّ بعضهم قال: إنّ يوسف بتي في السجن إثنتي عشرة سنة، خمس قبل رؤيا صاحبي سجنه، وسبع بعدها، وكانت سنوات ملأى بالتعب والنّصب إلّا أنّها من جهة الإرشاد كانت سنوات مفعمة بالبركة والخير '.

## ٢\_مين يُصلبُ المصلمون ا

من الطريف أنّنا نقراً في هذه القصّة أنّ الذي رأى في منامه أنّه يعصر خمراً ويقدّمه للملك قد تحرّر وأطلق من السجن، وأنّ الذي رأى أنّه يحمل فوق رأسه خبراً تأكل الطير منه قد صعد عود المشنقة.

أليس مفهوم هذا أنّ الذين هم على خُطى الثّهوات وفي محيط المفسدين وأنظمة الطغاة ينالون الحريّة، وأمّا الذين يقدّمون خدمة للمجتمع ويعطون الخبر للناس فليس من حقّهم الحياة! وينبغي أن يموتوا؟ فهذا نسيج المجتمع الذي يحكمه النظام الفاسد... وهذه نهاية الصالحين في أمثال هذا المجتمع!.

صحيح أنّ يوسف \_ إعتماداً على الوحي الإلهي وعلم التعبير \_ توقّع ما كان، ولكنّ أيّ معبّر لا يمكن له أن يبعد عن نظره هذه المناسبات!

فني الحقيقة إنّ الخدمة في مثل هذه المجتمعات ذنب عظيم، والخيانة والإساءة هي الثواب بعينه!

### ٣ـ أكبر دروس المريّة

رأينا أنَّ أكبر درس علَمه يوسف للسجناء هو درس التوحيد وعبادة الله الواحد الأحد، ذلك الدرس الذي حصيلته الحريَّة والتحرَّر.

لقد كان يعرف أنّ الأرباب «المتفرّقين» والمعبودين المختلفين والأهداف المتفرّقة، كلّها أساس التفرقة في المجتمعات، وطالما هناك تفرقة فالجبابرة مسلّطون على رقباب النباس، لذلك أعطى يوسف «دستوراً» وأمراً بقطع جذورهم بسيف التوحيد الباتر، لئلّا يضطرّوا إلى رؤية الحريّة في الأحلام والمنام، بل ينبغي أن يشاهدوا الحريّة في اليقظة.

١. لزيادة الإيضاح في سنوات سجن يوسف يراجع تفاسير المنار، والقرطبي، والعيزان، والكبير.

تُرى، أليس الجبابرة المسلّطون على رقاب الناس هم ثلّة من الأفراد يستطيع الناس مكافحتهم، إلّا أنّهم بإيجاد التفرقة والنفاق، وعن طريق «الأرباب المتفرقين» استطاعوا أن يتحكّموا على رقاب الناس ويهدّدوا قوى المجتمع؟!

ومن الطبيعي أن يكون اليوم الذي تجتمع فيه الأمم على كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة تحت راية ﴿ للله للولحد للقهّان في الناس في كلّ الجتمعات البشرية وعلى إمتداد التاريخ. درس مُهم جدًا ليومنا وغدنا ولجميع الناس في كلّ الجتمعات البشرية وعلى إمتداد التاريخ. ومن الضروري أن نلتفت إلى هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ يوسف يقول: ﴿ إن الحكم إلا لله خَلَم الله تعبدوا إلا ليام ويؤكّد بعد ذلك بالقول: ﴿ قُلله للدّين للقيم عُويعة بناس المناس لا يعلمون . ٥ ويؤكّد بعد ذلك بالقول: ﴿ قُلله للدّين للقيم عُويعة بناه المناس لا يعلمون . ٥ ويعقب أخيراً ﴿ ولكن أكثر الناس لا يعلمون . ٥

فعلى هذا لو تعلّم الناس المعارف الصحيحة وعرفوا الحقيقة، ونهسضت فيهم حقيقة التوحيد، فإنّ المشاكل ستنحلّ لا محالة.

# ٤\_ إِسْتَغَلَالُ شَعَارُ بِنَّاءٍ بِشَكِّلُ سَيْءٍ،

شعار ﴿ إِن العكم إِلَّا الله الذي هو شعار قرآني إيجابي مثبت، ينني أيّة حكومة كانت سوى حكومة الله أو ما تنتهي إلى حكومة الله، إلّا أنّه \_ وللأسف استُغلّ على إمتداد التاريخ بشكل عجيب، ومن ذلك إستغلال الخوارج لهذا الشعار في واقعة «النهروان» حيث كانوا أناساً جامدين حمق قشريين منحرفين جدّاً... فتمسكوا بهذا الشعار لنني التحكيم في حرب صفين وقالوا: لا يصح التحكيم لإنهاء الحرب أو تعيين الخليفة لأنّ الله يقول: ﴿ إِن العكم إلاً العجم الله .

لقد كانوا غافلين أو متغافلين عن هذه المسألة البديهيّة، وهي أنّ التحكيم إذا كان قد تعيّن من أغّة أمر الله باتباعهم فحكهم أيضاً حكم الله لأنّه ينتهي إليه.

صحيح أنَّ الحكمين في حرب صفين لم يتمَّ تعيينهما من قبل الإمام علي ﷺ، ولوكان

٢.الانعام، ٥٧.

۱. الزمر، ٤٤ وص، ٦٥

ع.التوبة، ٣٦.

٣٦التوبة، ٣٦.

٥.الاعراف، ١٨٧.

الإمام أمير المؤمنين على ﷺ عيّنهما فإنّ حكمهما حكم، وحكم على حكم النّبي ﷺ وحكم النّبي حكم الله.

وهل ياترى يحكمُ الله أو يقضي مباشرة بين المجتمعات! أو يتولّى أمور الناس أشخاص من جنسهم، غاية ما في الأمر ينتهي أمرهم إلى الله؟! ولكن الحنوارج ودون أن يتوجّهوا إلى هذه الحقيقة الواضحة أشكلوا على أصل قصّة التحكيم على الإمام على اللهوحتى عدّوه \_ والعياذ بالله \_زيغاً منه، يا لهذا الجهل والجمود والبلادة.

وهكذا فإنّ مثل هذه الأمور البنّاءة حين تقع بأيدي أفراد جــهّال تــتحوّل إلى أســوأ الوسائل التخريبيّة.

وفي هذا اليوم نرى مجموعة من الناس من ضعاف النفوس الذين لا يقلّون عن أولئك جهلاً ولجاجةً، تمسّكوا بالآية المستقدّمة لنسني التسقليد عسن الجستهدين، أو نسني صلحيّة حكومتهم، لكن جوابهم جميعاً هو ما ذكرناه آنفاً.

### هـ التوجّه لغير الله

التوحيد لا يتلخّص في أنّ الله تعالى أحد فرد، بل ينبغي أن يتجسّد في جميع شــؤون الحياة، وأحد أبرز علائمه أنّ الإنسان الموحّد لا يعتمد على غير الله ولا يلتجيء إلّا إليه.

نحن لا نقول يجب على الإنسان أن لا يلحظ عالم الأسباب وقانون العلّية ولا يسرى الأسباب شيئاً، ولا يعتمد على الوسائل والأسباب، بل نقول: أنّ لا يرى تأثيراً واقعيّاً في السبب، بل يرى رأس الخيط في جميع الأمور بيد مسبّب الأسباب. وبتعبير آخر: لا يرى للأسباب إستقلالاً، بل يراها تحت هيمنة الذات المقدّسة لله سبحانه.

ويمكن أن يكون عدم توجّه الأفراد العاديين لهذه الحقيقة الكبرى مدعاة للعفو، ولكن عدم الإلتفات ولو بمقدار رأس الإبرة بالنسبة لأولياء الله يكون سبباً لجازاتهم، وإن لم يكن أكثر من «ترك الأولى» ورأينا كيف أن يوسف بسبب عدم توجّهه لهذه المسألة المهمّة امتد حبسه سنوات لينضج آخراً في «موقد» الحوادث، وليحصل على استعداد أكبر لمواجهة الطغاة، وليعلم أنّه لا ينبغي الإعتاد إلّا على الله. وعلى المظلومين الذين يسيرون في طريق (الله).

وهذا درس كبير لمن يطوي هذا الطريق وللمجاهدين الصادقين بأن لا يخطر بسالهم الإتّفاق مع الشيطان لضرب شيطان آخرا.. ولئلّا يميلوا إلى الشرق أو الغرب، ولا يغذّون الخطى إلّا على الجادّة الوسطى وهي «الصراط المستقيم».

8003

وَقَالَ الْمَلِكُ إِنِّ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافُ وَسَبْعُ سُنُلُكَتٍ خُصْرِ وَأُخَرَ يَابِسَتِ بِيَالَمُ الْمَلَا أَفْتُونِ فِي رُءَ يَنَى إِن كُنتُمْ لِلرُّءَ يَا الْمَعْرَفِ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الْمَعْرَفِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا خَنُ بِتَأْوِيلِ الْأَصْلَيْهِ بِعَلِينَ اللَّهُ وَقَالَ لَعَبُرُونَ فَي قَالُونِ الْمَعْمَا وَاذَكْرَ بَعَدَ أَمَةِ أَنَا أُنَيْنُكُمُ مِتَاْ وِيلِهِ عَالَى الْأَصْلُونِ اللَّهُ يُوسُفُ أَيُّهَا اللَّهِ مَعْالِمِهُمَا وَاذَكْرَ بَعَدَ أَمَةِ أَنَا أُنَيْنُكُمُ مِتَاْ وِيلِهِ عَالَى الْمَعْلِمِ وَقَالَ اللَّهُ مَا عَلَيْهُ مَا وَاذَكُر بَعَدَ أَمَة أَنَا أُنَيْنُكُمُ مِتَا وِيلِهِ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَي اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَيَعْمُ وَنَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَيَعْلَمُونَ اللَّهُ مُعْ مَا فَي مَنْ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَيَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَيَعْلَمُونَ اللَّهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّالِ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ الْمُنَالِقِيلًا عَمْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ وَلَا اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ وَاللَّالُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّكُونَ اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُنَامِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُعْلِ

# التفسير

### رؤيا ملك مصر وما مِرى له:

بقي يوسف سنين في السجن المظلم كأي إنسان منسيّ، ولم يكن لديه من عمل إلّا بناء شخصيته، وإرشاد السجناء وعيادة مرضاهم وتسلية الموجّعين منهم.

حتى غيّرت (حظّه وطالعه) حادثة صغيرة بحسب الظاهر... ولم تغيّر هذه «الظاهرة» حظّه فحسب، بل حظّ أمّة مصر وما حولها.

لقد رأى ملك مصر الذي يقال أنّ اسمه هو «الوليد بن الرّيان» وكان «عزيز مصر

١. ذكر صاحب تفسير مجمع البيان في تفسير ذيل الآية المذكورة أنّه ورد اسم ملك مصر ـ حيث كان عزيز
 لكل

وزيره» رأى هذا الملك رؤيا مهولة، فأحضر عند الصباح المعبّرين للرؤيا ومن حوله فقصّ عليهم رؤياه ﴿وقال الملك لِتِي نُرى سبع بقرات سمان يأكلهن سبع مجافه وسبع سنيلات خضر وأخريابساسه ثمّ إلتفت إليهم طالباً منهم تعبير رؤياه فقال: ﴿يالْيُها الملا لَقَتُونِي فِي رؤياي إِن كنتم للرّؤيا تعبرون﴾.

ولكن حاشية السلطان وجموا إزاء هذه الرؤيا و﴿قَالُوا أَصْعَاتُهُ أَحَلَامُ وَمَا تَحَنَّ بِمُأْوِيلُ الأحلام بِعالِمِينَ﴾.

«الأضغاث» جمع «ضِغْث» على وزن (حرص) ومعناه الجموعة من الحسطب أو العشب اليابس أو الأخضر أو شيء آخر، و«الأحلام» جمع «حُلُم» على وزن «رُخم» معناه الطيف والرؤيا، فيكون معنى وأضغامه أحالم والأطياف الختلطة، فكأنها متشكّلة من مجموعة عنتلفة ومتفاوتة من الأشياء، وجاءت كلمة الأحلام في جملة (وما تعن بتأويل الأصلام بسالمين) مسبوقة بالألف واللام العهدية وهي إشارة إلى أنّ المعبرين غير قادرين على تأويل مثل هذه الأحلام.

ومن اللازم ذكر هذه المسألة الدقيقة وهي: أنّ إظهار عجز أولئك في الحقيقة كان من أجل أنّ المفهوم الواقعي لهذه الرؤيا عندهم غير واضح، ولذلك عدّوها ضمن الأحلام المختلطة و«الأضغاث» حيث قسّموا الأحلام إلى قسمين:

أحلام ذات معنى وهي قابلة للتعبير.

وأحلام مختلطة لامعنى لها حيث لم يجدوا لها تعبيراً وتأويلاً... وكانوا يعدّون هذا النوع نتيجة قوّة الخيال، على العكس من النوع الأوّل الذي يعدّونه نتيجة إتّصال الروح بـعالم الغيب.

كها أنّ هناك احتمال آخر، وهو أنهم توقّعوا أن تقع حوادث مزعجة في المستقبل، وما إعتاد عليه حاشية الملوك والطغاة هو ذكر المسائل المريحة لهم فحسب، وكها يُصطلح عليه ما فيه طيب الخاطر، ويمتنعون عن ذكر ما يزعجهم، وهذا أحد أسباب سقوط مثل هذه الحكومات المتجبّرة!

لم المصر وزيره – في سورتين:

اً) الريان بن الوليد (بحارالانوار، ج ٦٤، ص ٢٢٤؛ تفسير الميزان، ج ٤، ص ٥٣٤ في تفسير ذيل الآية ٣٦ من سورة يوسف).

ب) الوليد بن الريان (بحار الانوار، ج١٢، ص٢٢٣).

هنا يرد سؤال، وهو:كيف تجرّأ هؤلاء أمام السلطان، بقولهم جواباً لسؤاله عن رؤياه إنّها والفخائه أحلام، في حين أنّ المعروف عن حاشية السلطان أن تفلسف كلّ حركة منه ولو كانت بغير معنى ويفسّرونها تفسيراً مقبولاً.

من الممكن أنهم رأوا الملك مهموماً من هذه الرؤيا، وكان من حقّه ذلك لأنّه رأى ﴿سبع بقرات سبع عجاف وسبع سنيلات خضر وأخريابسات.

ألا يدلّ ذلك على أنّ من الممكن أنّ أفراداً ضعافاً يتسلّمون السلطة من يده على حين غرّة؟!

لذلك قالوا له: ﴿ أَصْفَاطَهُ لَحَلَمُ ﴾ ليرفعوا الكدورة عن خاطره، أي: لا تتأثّر فما هنالك أمر مهم، وهذه الأحلام لا يمكن أن تكون دليلاً على أي شيء.

وهناك احتمال آخر ذكره المفسّرون وهو أنّ مرادهم من ﴿ أَفَسَانِكُ أَحَلَمُ لَمُ يكن أنّ هذه الأحلام لا تأويل لها، بل المراد أنّ مثل هذه الأحلام ملتوية ومجموعة من أمور مختلفة، وهم غير قادرين على تأويل مثل هذه الأحلام، فهم لم ينكروا إمكان وجود أستاذ ماهر وقادر على تأويل هذه الرؤيا، وإنّا أظهروا عجزهم عن التعبير والتأويل فحسب.

وهنا تذكّر ساقي الملك ما حدث له ولصاحبه في السجن مع يوسف، ونجا من السجن كما بشّره يوسف ووقال الذي تجا منهما واذكر بعد لُمّة لذا لُنبّنكم بتأويله فارسلون.

أجل في زاوية السجن يعيش رجل حيّ الضمير طاهر القلب مئومن وقلبه مرآة للحوادث المستقبلية، إنّه الذي يستطيع أن يكشف الحجاب عن هذه الرؤيا المنعلقة ويعبّرها.

جملة وقارسلون تشير إلى أنّ من الممكن أن يكون يوسف ممنوع المواجهة، وكان الساقي يريد أن يأذن الملك ومن حوله بمواجهته لهذا الشأن.

وهكذا حرّك كلام الساقي الجلس وشخصت الأبيصار نحوه، وطلبوا منه الإسراع بالذهاب إليه والإتيان بالخبر.

مضى الساقي إلى السجن ليرى صديقه القديم... ذلك الصديق الذي لم يف بوعده له، لكنّه ربّا كان يعرف أنّ شخصية يوسف الكريمة تمنعه من فتح «باب العتاب» فالتفت إليه وقال: ويوسف أيّها الصدّيق أفتنا في سبع بقرائه سمان بأكلهنّ سبع مجاف وسبع سنبلات خضر وأخريابسات لعلّي ترجع إلى النّاس لعلّهم يعلمون ﴾.

كلمة «الناس» تشير إلى احتال أنّ رؤيا الملك صيّرها أطرافه المتملّقون وحاشيته حادثة مهمّة لذلك اليوم، فنشروها بين الناس وعمّموا حالة «القلق» من القصر إلى الوسط الإجتاعي العام.

وعلى كلّ حال فإنّ يوسف دون أن يطلب شرطاً أو قيداً أو أجراً لتعبيره، عبّر الرؤيا فوراً تعبيراً دقيقاً لا غموض فيه ولا حجاب مقروناً بما ينبغي عمله في المستقبل و ﴿قَـالُ تزرعون صبع سنين دأيا فما حصدتم فذروه في سنبله إلّا قليلا ممّا تأكلون ﴾ (

ثم أنّه يحلّ بكم القحط لسبع سنين متوالية فبلا أمطار ولا زراعة كافية، فعليكم بالاستفادة ممّا جمعتم في سنيّ الرخاء ﴿ لَمْ يَأْتَيَ بِعددُلك سبع شداد يأكلن ما قدّمتم لهنّ ﴾.

ولكن عليكم أن تحذروا من إستهلاك الطعام ﴿ لِلَّا قَلِيلًا مَمَّا تَحْمَنُونَ ﴾ وإذا واظبتم على هذه الخطّة فحينئذ لا خطر يهدّدكم لأنّه ﴿ ثُمَّ يأتي من بعد ذلك مام فيه يُمّاتُ النَّاس ﴾ ...

و ﴿يشانه الناس﴾ أي يدركهم الغيث فتكثر خيراتهم، وليس هذا فحسب، بـل ﴿قيه يعصرون﴾ المحاصيل لاستخراج الدهن والفاكهة لشراب عصيرها... الخ.

## بحوث

1-كم كان تعبير يوسف لهذه الرؤيا دقيقاً ومحسوباً، حيث كانت البقرة في الأساطير القديمة مظهر «السنة»... وكون البقرات سهاناً دليل على كثرة النعمة، وكونها عجافاً دليل على المجاف والقحط، وهجوم السبع العجاف على السبع المتهان كان دليلاً على أن يُستفاد من ذخائر السنوات السابقة.

وسبع سنبلات خضر وقد أحاطت بها سبع سنبلات يابسات تأكيد آخر على هاتين الفترتين فترة النعمة وفترة الشدّة.

إضافةً إلى أنّه أكّد له على هذه المسألة الدقيقة، وهي خزن المحاصيل في سنابلها لئلّا تفسد بسرعة وليكون حفظها إلى سبع سنوات ممكناً.

١٠ كلمة «دأب» على وزن «أدب» تعني في الأصل إدامة الحركة، كما أنها بمعنى العادة المستمرة، فيكون معنى الكلام: عليكم أن تزرعوا تبعاً لعادتكم المستمرة في مصر ولكن ينبغي أن تقتصدوا في مصرفه... ويحتمل أن يكون المراد منه أن تزرعوا بجدٍ وجهد أكثر فأكثر لأنّ دأباً ودؤوباً بمعنى الجدّ والتعب أيضاً، أي اعملوا حتى تتعبوا.

وكون عدد البقرات العجاف والسنابل اليابسات لم يتجاوز السبع لكلّ منها دليل آخر على إنتهاء الجفاف والشدّة مع إنتهاء تلك السنوات السبع... وبالطبع فإنّ سنةً ستأتي بعد هذه السنوات سنة مليئة بالخيرات والأمطار، فلابدٌ من التفكير للبذر في تلك السنة وأن يحتفظوا بشيء ممّا يخزن لها.

في الحقيقة لم يكن يوسف مفسّراً بسيطاً للأحلام، بل كان قائداً يخطّط من زاوية السجن لمستقبل البلاد، وقد قدّم مقترحاً من عدّة مواد لخمسة عشر عاماً على الأقل، وكما سنرى فإنّ هذا التعبير المقرون بالمقترح للمستقبل حرّك الملك وحاشيته وكان سبباً لإنقاذ أهل مصر من القحط القاتل من جهة، وأن ينجو يوسف من سجنه وتخرج الحكومة من أيدي الطغاة من جهة أخرى.

٣- مرّة أخرى تعلّمنا هذه القصة هذا الدرس الكبير وهو أنّ قدرة الله أكبر ممّا نتصوّر، فهو القادر بسبب رؤيا بسيطة يراها جبابرة الزمان أنفسهم أن ينقذ أمّة كبيرة من فاجعة عظيمة، ويخلّص عبده المغالص بعد سنين من الشدائد والمصائب أيضاً.

فلابدً أن يرى الملك هذه الرؤيا، ولابدُ أن يحضر الساقي عنده ويتذكّر رؤياه في السجن، وترتبط أخيراً حوادث مهمّة بعضها ببعض، فالله تعالى هو الذي يخلق الحوادث العظيمة من توافه الأمور.

أجل، ينبغي لنا توكيد إرتباطنا القلبي مع هذا الربّ القادر ..

٣- الأحلام المتعدّدة في هذه السورة، من رؤيا يوسف نفسه إلى رؤيا السجينين إلى رؤيا فرعون مصر، والإهتام الكبير الذي كان يوليه أهل ذلك العصر بالنسبة لتعبير الرؤيا أساساً، يدلّ على أنّ تعبير الرؤيا في ذلك العصر كان من العلوم المتقدّمة، وربّا وجب فذا السبب أن يكون نبي ذلك العصر - أي (يوسف) - مطّلعاً على مثل هذا العلم إلى درجة عالية بحيث يعد إعجازاً منه.

أليست معاجز الأنبياء يجب أن تكون من أبرز العلوم في زمانهم، ليحصل اليقين -عند العجز من قبل علماء العصر -بأنّ مصدر العلم الذي يحمله نبيّهم هو الله!. وَقَالَ ٱلْمَاكُ ٱنْوُنِي بِهِ عَلَمَا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَسَنَلَهُ مَا بَالُ ٱلنِسْوَةِ

الَّنِي قَطَّعْنَ أَيْدِيهُنَ إِنَّ رَقِي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴿ فَاعَلَمُ مَنْ عَلِيمٌ وَفَقَالَ مَا خَطْبُكُنَ إِذْ رَوَدَ قُنَ يُوسُفَ
عَن نَفْسِهُ عَقُلْ كَحْشَ لِلّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّعٍ قَالَتِ آمْرَا ثَالَعَ بِرِالْفَن حَصْحَصَ
الْحَقُ أَنَا رُودَ تُهُ عَن نَفْسِهِ عَوَ إِنّهُ لِمِن ٱلصَّدِقِين فَي وَالْتَ الْمَرَاتُ الْعَرَيْنِ اللَّهُ الْعَنْدِ عِن اللَّهُ الْمَارَةِ اللَّهُ الْمَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَةُ عَلَمُ اللَّهُ الْمُنَالُ اللَّهُ اللَّه

## الأفسير

# تبرئة يوسف من كلّ إنّهاها

لقد كان تعبير يوسف لرؤيا الملك \_كها قُلنا \_ دقيقاً ومدروساً ومنطقياً إلى درجة أنّه جذب الملك وحاشيته إليه، إذ كان يرى أنّ سجيناً مجهولاً عـبّر رؤياه بأحسن تـعبير وتحليل، دون أن ينتظر أيّ أجر أو يتوقّع أمراً ما...كها أنّه أعطى للمستقبل خطّة مدروسة أبضاً.

لقد فهم الملك إجمالاً أنّ يوسف لم يكن رجلاً يستحقّ السجن، بل هو شخص أسمى مقاماً من الإنسان العادي، دخل السجن نتيجة حادث خفيّ، لذلك تشوّق لرؤيته، ولكن لا ينبغي للملك أن ينسى غروره ويسرع إلى زيارته، بل أمر أن يُوتى به إليه كها يقول القرآن: ﴿وقال الملك لنتوني به فلمّا جامه للرّسول ﴾ لم يوافق يوسف على الخروج من السجن دون أن يتبت براءته، فالتفت إلى رسول الملك و ﴿قَالَ لرجع إلى ربّك فاسأله ها بال النسوة اللاتي قطّعن ليديمن ﴾ إذن ... فيوسف لم يرغب أن يكون كأي مجرم، أو على الأقل كأي منهم يسعيس مشمولاً بدعفو الملك»... لقد كان يرغب أوّلاً أن يُحقّق في سبب حبسه، وأن تثبت براءته

وطهارة ذيله، ويخرج من السجن مرفوع الرأس، كما يُثبت ضمناً تلوّث النظام الحكسومي وما يجري في قصر وزيره!.

أجل لقد اهتم بكرامة شخصيته وشرفه قبل خروجه من السبجن، وهـذا هـو نهـج الأحرار.

الطريف هنا أنّ يوسف في عبارته هذه أبدى سمواً في شخصيته إلى درجة أنّه لم يكن مستعدّاً لأن يصرّح باسم امرأة العزيز التي كانت السبب المباشر في إنّهامه وحبسه، بل إكتنى بالإشارة إلى جماعة النسوة اللاتي لهنّ علاقة بهذا الموضوع فحسب.

ثمّ يضيف يوسف: إذا لم يعلم سبب سجني شعب مصر ولا جهازه الحكومي وبأي سبب وصلت السجن، فالله مطّلع على ذلك ﴿ لِنّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عليم ﴾

عاد المبعوث من قبل الملك إلى يوسف مرّة ثانية إلى الملك، وأخبره بما طلبه يوسف مع ما كان من إيائه وعلوّ همّته، لذا عظم يوسف في نفس الملك وبادر مسرعاً إلى إحسضار النسوة اللاتي شاركن في الحادثة، والتفت إليهنّ و ﴿قَالَ مَا خَطْبِكُنَّ لِذَ رَاوِدُ قَنْ يَسُوسُ عَنْ نَفْسُه ﴾ يجب أن تقلنَ الحقّ... هل إرتكب يوسف خطيئة أو ذنباً؟

فتيقظ فجأة الوجدان النائم في نفوسهن، وأجبنه جميعاً بكلام واحد، متّفق على طهارته و ﴿قلن حافي الله ما ملمنا مليه من سو، ﴾.

أمّا امرأة العزيز التي كانت حاضرة أيضاً، وكانت تصغي بدقّة إلى حديث الملك ونسوة مصر، فلم تجد في نفسها القدرة على السكوت، ودون أن تُسأل أحسّت بأنّ الوقت قد حان لأن تنزّه يوسف وأن تعوّض عن تبكيت وجدانها وحيائها وذنبها بشهادتها القاطعة في حقّه، وخاصّة أنّها رأت كرم يوسف المنقطع النظير من خلال رسالته إلى الملك، إذ لم يعرّض فيها بالطعن في شخصيتها وكان كلامه عامّاً ومغلقاً تحت عنوان «نسوة مصر».

فكأنَّما حدث إنفجار في داخلها فجأةً وصرخت و ﴿قَالَتُهُ لِمُسْرَلُتُ لِلسَّرَيْرُ الآنَ حسسمن الحقّ لُذَا راودَته من نفسه ولِنَّه لجن للصّادقين﴾.

ثمّ واصلت امرأة العزيز كلامها **وذلك ليعلم للّي لم أخنه بالغيب»** لأنيّ عرفت بعد هذه المدّة الطويلة وما عندي من التجارب **﴿وَأَنَّ الله لا يبهدي كيد للخاننين﴾**.

في الحقيقة (بناءً على أنّ الجملة المتقدّمة لإمرأة العزيز كما يقتضيه ظاهر العبارة) فانّها ومن أجل إعترافها الصربح بنزاهة يوسف وما أخطأته في حقّه، تقيم دليلين: الأوّل: إنّ وجدانها، الذي يحتمل بقايا علاقتها بيوسف، لا يسمح لها أن تستر الحقّ أكثر من هذا، وأن تخون هذا الشاب الطاهر في غيابه.

الثّاني: إنّ من مشاهدة الدروس المليئة بالعبر على مرور الزمن تجلّت لها هذه الحقيقة، وهي أنّ الله يرعى الصالحين ولا يوفّق الخالنين في مرادهم أبداً.

وبهذا بدأت الحجب تنقشع عن عينيها قليلاً قليلاً... وتلمس حقيقة الحياة ولا سيًا في هزيمة عشقها الذي صنع غرورها وشخصيتها الخياليّة، وإنفتحت عيناها على الواقع أكثر، فلا عجب أن تعترف هذا الإعتراف الصريح.

و تواصل امرأة العزيز القول: ﴿وها لَيرِّي تَفْسِي لِنَّ النَّفُسِ الْقَارَةُ بِالسَّوِ، لِلَّا هَا رَحْمَ رَبِّسِي﴾ وبحفظه وإعانته نبق مصونين، وأنا أرجو أن يغفر لي ربي هذا الذنب ﴿لِنَّ ربي هفود رحيم﴾.

قال بعض المفسّرين: إنّ الآيتين الأخيرتين من كلام يوسف. وقالوا: إنّهما في الحسقيقة تعقيب لما قاله يوسف لرسول الملك ومعنى الكلام يكون هكذا.

«إذا قلت حقّقوا عن شأن النسوة اللاتي قطّعن أيديهن، فمن أجل أن يعلم الملك أو عزيز مصر الذي هو وزيره، أنّي لم أخنه في غيابه والله لا يهدي كيد الخائنين كها لا أبريءُ نفسي لأنّ النفس أمّارة بالسوء إلّا ما رحم ربّي إنّ ربّي غفور رحيم».

الظاهر أنّ الدافع لهذا التّفسير المخالف لظاهر الآية أنّه صعب عليهم قبول هذا المقدار من العلم والمعرفة لإمرأة العزيز التي تقول بلحن مخلص وحاكٍ عن التنبّه والتيقّظ.

والحال أنّه لا يبعد أنّ الإنسان حين يرتطم في حياته بصخرةٍ صماً ، تظهر في نفسه حالة من التيقّظ المقرون بالإحساس بالذنب والخجل، خاصّة أنّه لوحظ أنّ الهـزيمة في العشــق الجازى يجرّ الإنسان إلى طريق العشق الحقيقي «عشق الله».

بتعبير علم النفس المعاصر: إنّ تــلك المــيول النــفسية المكــبوتة يحــصل فــيها حــالة الــ«تصعيد» وبدلاً من تلاشيها وزوالها فانّها تتجلّى بشكل عال.

ثمّ إنّ قسماً من الرّوايات التي تشرح حال امرأة العزّيز ـ في السنين الأخـيرة ` مـن حياتها ـ دليل على هذا التيقّظ والإنتباء أيضاً.

وبعد هذا كلّه فربط ها تين الآيتين بيوسف بعيدٌ، وهو خلاف الظاهر بحيث لا ينسجم مع أي من المعايير الأدبية للأسباب الآتية:

ا بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٨١. ح ٦٠.

أولاً:كلمة «ذلك» التي ذكرت في بداية الآية هي بعنوان ذكر العلّة، أي علّة الكلام المتقدّم الذي لم يكن سوى كلام امرأة العزيز فحسب، وربط هذا التذييل بكلام يوسف الوارد في الآيات السابقة أمر عجيب.

ثانياً: إذا كانت هاتان الآيتان بياناً لكلام يوسف فسيبدو بينهما نوع من التناقض والتضاد، فن جهة يقول: إني لم أخنه بالغيب، ومرّة يقول: وما أبرى، نفسي إنّ النفس لأمّارة بالسوء. وهذا الكلام لا يقوله إلّا من يعثر أو يزل ولو يسيراً، في حين أنّ يوسف لم يصدر منه أي زلل.

وثنالثاً: إذا كان مقصود، أن يعرف عزيز مصر أنّه بري، فهو من البداية «بعد شهادة الشاهد» عرف الواقع، ولذلك قال لامرأته؛ ﴿لستغفري لدّنبك ﴾ وإذا كان مقصود، أنّه لم يخن الملك، فلا علاقة للملك بهذا الأمر، والتوسّل إلى تفسيرهم هذا بحجّة أنّ الخيانة لامرأة العزيز خيانة للملك الجبّار، فهو حجّة واهية \_كها يبدو \_ خاصّة أنّ حاشية القصر لا يكترثون بمثل هذه المسائل.

وخلاصة القول: إنّ هذا الإرتباط في الآيات يدلّ على أنّ جميع ما ورد في السياق من كلام امرأة العزيز التي انتبهت وتيقّظت وإعترفت بهذه الحقائق.

### بحوث

### ١.. مذه عاقبة التقوي

رأينا في هذا القسم من قصّة يوسف أنَّ عـدوِّته المـعاندة «زليـخا» إعـترفت أخـيراً بطهارته، كما إعترفت بذنبها وخطئها... وببراءته... وهذه عاقبة التقوى وطهارة الشوب، وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ومن يتّق الله يجعل له مغرجاً \* ويرزقه من حيمه لا يحتسب ﴾. \

فكن طاهراً واستقم في طريق «الطهارة» فالله حاميك ولا يسمح للملوّثين أن يسيؤوا إليك.

# ٢\_ الهزائم التي تكون سبباً للتيقّظ

لا تكون الهزائم هزائم داغاً، بل \_ في كثير من الأحيان \_ تعدّ الهزيمة هزيمةً في الظاهر إلّا

۱. الطلاق، ۲ و۳.

أنّها في الباطن نوع من الإنتصار المعنوي، وهذه هي الهزائم التي تكون سبباً لتيقّظ الإنسان، وتشقّ حجب الغفلة والغرور عنه، وتعدّ نقطة إنعطاف جديدة في حياته.

فامرأة العزيز التي تدعى «زليخا» أو «راعيل» وإن ابتُليت في عملها بأشد الهزائم، لكن هذه الهزيمة في مسير الذنب كانت سبباً لأن تنتبه ويتيقظ وجدانها النائم، وأن تندم على ما فات من عملها... والتفتت إلى ساحة الله. وما ينقل من قصتها بعد لقائها بيوسف وهو عزيز مصر \_ آنئذٍ \_ شاهد على هذا المدّعى، إذ قالت: «الحمد لله الذي جعل العبيد ملوكاً بطاعته وجعل الملوك عبيداً بمعصيته».

ونقرأ في نهاية الحديث أنّ يوسف تزوّج منها أخيراً".

السعداء هم أولئك الذين يصنعون من الهزائم إنتصاراً، ومن سوء الحظّ حــظاً حـــناً، ومن أخطائهم طريقاً صحيحاً للحياة.

وبالطبع فليس ردّ الفعل من قِبل جميع الأفراد إزاء الهزائم هكذا... فالأشخاص الضعاف حين تصيبهم الهزيمة ييأسون ويكتنف القنوط جميع وجودهم، وقد يؤدّي بهم إلى الإنتحار وهذه هي الهزيمة الحقيقيّة.

لكن الذين يشعرون بكرامتهم وشخصيّتهم، يسعون لأن يجعلوا الهزائم سلّماً لصعودهم وترقّيهم وجسراً لانتصارهم.

### ٣ـ المفاظ على الشرف فير من المرية الظاهرية

رأينا أنّ يوسف لم يدخل السجن لطهارة ثوبه فحسب، بل لم يكن مستعدّاً للخروج من السجن حتى يعود مبعوث الملك و يجري التحقيقات حول النسوة اللاتي قـطّعن أيـديهن لتثبت براءته و يخرج من السجن مرفوع الرأس... لا أن يخرج كأي مجرم ملوّث يشمله عفو الملك!! وذلك ذلّ وأي ذلّ! وهذا درس لكلّ الناس في الماضي والحاضر والمستقبل.

## ٤\_ النفس الأمّارة والمتمردّة»

يقسّم علماء النفس والأخلاق النفس «وهمي الإحسماسات والغرائمز والعواطمف

١٠ سفينة البحار، ج ١، ص ٥٥٤؛ بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٦٨، ح ٤٢.

الإنسانية» إلى ثلاثة مراحل، وقد أشار إليها القرآن الجيد:

المرحلة الأولى: «النفس الأمّارة» وهي النفس التي تأمر الإنسان بالذنب وتجرّه إلى كلّ جانب، ولذا سمّوها «أمّارة» وفي هذه المرحلة لا يكون العقل والإيمان قد بلغا مرحلة من القدرة ليكبحا جماحها، بل في كثير من المواقع يستسلمان للنفس الأمّارة، وإذا تصارعت النفس الأمّارة مع العقل في هذه المرحلة فإنّها ستهزمه وتطرحه أرضاً.

وهذه المرحلة هي التي أشير إليها في الآية المتقدّمة، وجرت على لسان امسرأة العسزيز بمصر، وجميع شقاء الإنسان أساسه النفس الأمّارة بالسوء.

المرحلة الثّانية، «النفس اللّوامة» وهي التي ترتقي بالإنسان بعد التعلّم والتربية والجاهدة، وفي هذه المرحلة ربما يخطىء الإنسان نتيجة طغيان الغرائز، لكن سرعان ما يندم وتلومه هذه النفس، ويصمّم على تجاوز هذا الخطأ والتعويض عنه، ويغسل قلبه وروحه عاء التوبة.

وبعبارة أخرى: في المواجهة بين النفس والعقل، قد ينتصر العقل أحياناً وقد تـنتصر النفس، إلّا أنّ النتيجة والكفّة الراجحة هي للعقل والإيمان.

ومن أجل الوصول إلى هذه المرحلة لابد من الجهاد الأكبر، والتمرين الكافي، والتربية في مدرسة الأستاذ، والإستلهام من كلام الله وسنن الأنبياء والأثمة ﷺ.

وهذه المرحلة هي التي أقسم الله بها في الآية ١ و ٢ من سورة القيامة قسماً يدلّ على عظمتها ﴿لاَلْقَسَمَ بِيومِ القيامة \* ولاَلْقَسَمَ بِالنَّفَسَ اللَّوامة﴾.

المرحلة التّالثة: «النفس المطمئنة» وهي المرحلة التي توصل الإنسان بعد التصفية والتهذيب الكامل إلى أن يسيطر على غرائزه ويروّضها فلا تجد القدرة للمواجهة مع العقل والإيمان، لأنّ العقل والإيمان بلغا درجة من القوّة بحيث لا تقف أمامهما الغرائز الحيوانية.

وهذه هي مرحلة الإطمئنان والسكينة... الاطمئنان الذي يحكم المحيطات والبحار حيث لا يظهر عليها الإنهزام أمام أشدً الأعاصير.

وهذا هو مقام الأنبياء والأولياء وأتباعهم الصادقين، أولئك الذين تدارسوا الإيمان والتقوى في مدرسة رجال الله، وهذّبوا أنفسهم سنين طوالاً، وواصلوا الجهاد الأكبر إلى آخر مرحلة.

وإليهم وإلى أمثالهم يشير القرآن الكريم في الآيات ٢٧ ـ ٣٠ من سورة الفجر ﴿يَالْيَتُمَا

النَّفُس المطمئنَّة \* لرجعي إلى ربَّك راضية مرضيَّة \* فادخلي في عبادي \* وادخلي جنَّتي﴾.

اللهم أعنًا لنستضيء بنور آياتك، ونصعد أنفسنا الأمّارة إلى اللّوامة ومنها إلى النفس المطمئنة... ولنجد روحاً مطمئناً لا يضطرب ولا يتزلزل أمام طوفان الحوادث، وأن نكون أقوياء أمام الأعداء، ولا تبهرنا زخارف الدنيا وزبارجها، وأن نصير على البأساء والضرّاء. اللهم ارزقنا العقل لننتصر على أهوائنا... ونوّرنا إذا كنّا على خطأ بالتوفيق والهداية.

اللهم إنّنا لم نبلغ هذه المرحلة بخُطانا، بل كنت أنت في كلّ مرحلة دليلنا وقسائدنا، فسلا تحبس ألطافك عنّا... وإذا كان عدم شكرنا على جميع هذه النعم مستوجباً لعقابك، فأيقظنا من نومة الغافلين قبل أن نذوق العذاب آمين ربّ العالمين.

8003

وَقَالَ ٱلْمَاكُ ٱنْنُونِ بِهِ الْسَتَخْلِصَهُ لِنَفْسِي فَلَمَا كَلَّمَهُ وَالَ إِنَكَ ٱلْمَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينُ وَقَالَ الْمَعَلَىٰ عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ وَكَذَ لِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فَالَ ٱجْعَلَىٰ عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ وَكَذَ لِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ بَتَبَوَ أَمِنْهَا حَيْثُ بَثَانًا فَي نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَا أَهُ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ فِي الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَا نُصِيبُ إِرَحْمَتِنَا مَن نَشَا أَهُ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَا نُصِيبُ إِلَا لَكِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُوا بَنَقُونَ ﴿ وَالْمُحْسِنِينَ اللَّهِ وَلَا نَصُولِ الْمَحْسِنِينَ اللَّهُ وَلَا نَصُولِهُ عَلَيْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُوا بَنَقُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْ لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا نُوا بَنَقُونَ اللَّهُ وَلَا نُولِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا نُولُولُوا بَنَا وَاللَّهُ وَلَا نُولُولُوا مِنْ اللَّهُ وَلَا نُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَكُولُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَالَةُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّ الللَّهُ اللل

# التفسير

## يوسف أميناً على فزائن مصر:

رأينا أنّ يوسف \_هذا النّبي العظيم \_ ثبتت براء ته أخيراً للجميع، وحتى الأعداء شهدوا بطهار ته ونزاهته، وظهر لهم أنّ الذنب الوحيد الذي أودع من أجله السجن لم يكن غـير التقوى والأمانة التي كان يتحلّى بهها.

إضافةً إلى هذا فقد ثبت لهم أنّ هذا السجين منهل العلم والمعرفة والنباهة وطاقة فذّة وعالية في الإدارة، حيث إنّه حينها فسر رؤيا الملك (وهو سلطان مصر) بسيّن له الطرق الكفيلة للخلاص من المشكلة الاقتصادية المتفاقة القادمة.

ثم يستمر القرآن بذكر القصّة فيقول: ﴿وقال العلك التوني به الستخلصه النفسي﴾ وهكذا أمر الملك باحضاره لكي يجعله مستشاره الخاص ونائبه في المهيّات فيستفيد من علمه ومعرفته وخبرته لحلّ المشاكل المستعصية.

ثمّ أرسل الملك مندوباً لزيارته في السجن، فدخل عليه وأبلغه تحيات الملك وعواطفه القلبية تجاهه ثمّ قال له: إنّه قد لبّى طلبك في البحث والتحقيق عن نساء مصر وإتّهامهن إيّاك، حيث شهدن جميعهن صراحة ببراءتك ونزاهتك فالآن لا مجال للتأخير، قم لنذهب إلى الملك.

فدخل يوسف على الملك و تكلّم معه فعندما سمع من يوسف الأجوبة التي تحكي عن علمه وفراسته وذكائه الحادّ، إزداد حبّاً له وقال: إنّ لك اليوم عندنا منزلة رفيعة وسلطات واسعة وإنّك في موضع ثقتنا وإعتادنا ﴿قلقا تلمه قال لِلله اليوم لدينا مكين لهين﴾ فلابد أن تتصدّى للمناصب الهامّة في هذا البلد، وتهتم بإصلاح الأمور الفاسدة، وإنّك تعلم (حينا فسرت الرؤيا) بأنّ أزمة اقتصادية شديدة سوف تعصف بهذا البلد، وفي تنصوري إنّك الشخص الوحيد القادر على أن يتغلّب على هذه الأزمة.

فاختار يوسف منصب الأمانة على خزائن مصر، وقال إجعلني مشرفاً على خزائن هذا البلد فإني حفيظ عليم وعلى معرفة تامّة بأسرار المهنة وخصائصها ﴿قال اجمعلتي على خزلئن الأرفن إلي حقيظ عليم﴾.

كان يوسف يعلم أنّ جانباً كبيراً من الاضطراب الحاصل في ذلك المجتمع الكبير المليء بالظلم والجور يكن في القضايا الاقتصادية، والآن وبعد أن عجزت أجهزة الحكم من حلّ تلك المشاكل واضطروا لطلب المساعدة منه، فن الأفضل له أن يسيطر على اقتصاد مصرحتى يتمكّن من مساعدة المستضعفين وأن يخفّف عنهم - قدر ما يستطيع - الآلام والمصاعب ويسترد حقوقهم من الظالمين، ويقوم بترتيب الأوضاع المترديّة في ذاك البلد الكبير، ويجعل الزراعة وتنظيمها هدفه الأوّل وخاصّة بعد وقوفه على أنّ السنين القادمة هي سنوات الوفرة حيث تليها سنوات المجاعة والقحط، فيدعو الناس إلى الزراعة وزيادة الإنتاج وعدم الإسراف في استعمال المنتوجات الزراعسية وتنقنين الحبوب وخزنها والاستفادة منها في أيّام القحط والشدّة.

وهكذا لم ير يوسف بُدّاً من توليّة منصب الإشراف على خزائن مصر.

وقال البعض: إنّ الملك حينا رأى في تلك السنة أنّ الأمور قد ضاقت عليه وعجز عن حلّها، كان يبحث عمّن يعتمد عليه وينجّيه من المصاعب، فمن هنا حينا قابل يوسف ورآه أهلاً لذلك أعطاه مقاليد الحكم بأجمعها وإستقال هو من منصبه.

وقال آخرون: إنّ الملك جعله في منصب الوزير الأوّل بديلاً عن (عزيز مصر).

والاحتال الآخر هو أنّه بقي مشرفاً على خزائن مصر \_وهذا ما يستفاد من ظاهر الآية الكريمة – إلّا أنّ الآيتين ١٠٠ و ١٠١ واللتين يأتي تفسيرهما بإذن الله تدلّان على أنّه أخيراً إستقلّ بأمور مصر، بدل الملك وصار هو ملكاً على مصر.

وبرغم أنّ الآية ٨٨ تقول: إنّ إخوة يوسف حينا دخلوا عليه نادوه باسم ﴿يا لَيْهَا لَلَّمُونَ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ لا مانع من أن يكون للتزيز مصر، لكن نقول: إنّه لا مانع من أن يكون يوسف قد إرتق سلّم المناصب تدريجاً حيث كان في أوّل الأمر مشرفاً على الخزائن، ثمّ جُعل الوزير الأوّل، وأخيراً صار ملكاً على مصر.

ثمّ يقول الله سبحانه و تعالى مُنهياً بذلك قصّة يوسف على: ﴿ وَكَذَلَكَ مَكْمًا لِيـوسف فـي الأرفن يتيواً منها حيمه يشاب.

نعم إنَّ الله سبحانه وتعالى ينزل رحمته وبركاته ونعمه المادية والمعنوية على من يشاء من عباده الذين يراهم أهلاً لذلك ﴿نصيب برحمتنا من نشابُ.

وأنّه سبحانه وتعالى لا ينسى أن يجازي الحسنين، وإنّه مهما طالت المدّة فإنّه يجازيهم بجزائه الأوفى ﴿ولا نشيع أجرالجعسنين﴾

ولكن لا يقتصر سبحانه وتعالى على مجازاة المحسنين في الدنسيا، بسل يجهازي المستقين والمحسنين بأحسن من ذلك في الآخرة وهو الجزاء الأوفى ﴿ وَلَاجِرَ الآخرة حَسِر للَّـدَينَ آهــنوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ .

### بحوث

### ١ـ گيف إستماب يوسف لطلب طاغوت زمانه؟

بالنسبة للآيات المتقدّمة فإنّ أوّل ما يجلب إليها النظر هو أنّه كيف لبّى يوسف ـ هذا النّبي العظيم ـ طلب طاغوت زمانه وتعاون معه وتحمّل منصب الوزارة أو الإشراف على خزينة الدولة؟

جواب هذا السؤال \_ في الحقيقة \_ يكن في نفس الآيات السابقة، فإنّه قد تحمّل هذه المسؤولية بعنوان أنّه ﴿ حَفَيْظُ عَلَيْمٍ ﴾ كي يحفظ بيت المال المتضمّن لأموال الشعب ويستثمره في سبيل منافعهم، وبخاصّة حقوق الطبقة المحرومة والتي غالباً ما يستولي علمها المستكبرون.

إضافةً إلى هذا فإنّه عن طريق معرفته بتعبير الرؤيا \_كها ذكرنا \_كان على علم بالأزمة الاقتصادية الشديدة التي سوف تعصف بالشعب المصري، بحيث لولا التخطيط الدقيق والإشراف المباشر عليها لماتت جماعات كثيرة من الشعب... فبناءً على هذا فإنّ إنقاذ حياة

الأمّة والاحتفاظ بأرواح شعب بريء يقتضي أن يستفيد يوسف من هذه الفرصة التي أتيحت له ويستغلّها لأجل خدمة جميع أفراد الشعب، وبخاصّة المحرومين منهم حيث إنّهم عادةً ما يكونون أوّل ضحايا الأزمة الاقتصادية وأكثر المتضرّرين من الغلاء.

وقد وردكلام مفصّل حول هذا الموضوع في بحث إستجابة طلب الظالم وقبول الولاية في علم الفقه، وإنّ إستجابة طلب الظالم والتصدّي لمناصب الحكم لا يكون حراماً دائماً، بل تارة يكون مستحبّاً، وقد يكون في بعض الأحيان واجباً شرعاً، وذلك إذا كانت منفعة التصدّي ومرجّحاته الدينيّة أكثر من الأضرار الناتجة عن التصدّي من دعم حكم الظالم وغيره.

ونلاحظ في روايات عديدة أنّ أمّة أهل البيت الليم كانوا يجوّزون لبعض خلّص شيعتهم وأصحابهم أمثال علي بن يقطين - الذي كان من أصحاب الكاظم الله - حيث تصدّى لمنصب الوزارة لفرعون زمانه - هارون الرشيد - وذلك بأمر من الإمام الله ، غاية ما في الأمر أنّ الإستجابة والتصدّي لمناصب الحكم أو ردّها تابعان لقانون «الأهم والمهم».

فلابد من ملاحظة المنافع الدينية والاجتاعية ومقارنتها مع الأضرار الناتجة، إذ لعل الذي يتصدى للمنصب قد يستطيع في نهاية المطاف أن يزيج الظالم عن الحكم (كما حدث ليوسف بناءً على مضمون بعض الروايات الواردة) أو يكبون المعين الذي تنبئق منه الحركات والثورات، لانّه يقوم بتهيئة مقدّمات الثورة من داخل أجهزة الحكم القائم (ويمكن أن يكون مؤمن آل فرعون من هذا القبيل) أو يكون على الأقل ملجاً وملاذاً للمظلومين ومخفّفاً عن آلامهم والضغوط الواردة عليهم من قبل أجهزة النظام.

وكلَّ واحد من هذه الأمور يمكن أن يكون مبرَّراً للتصدِّي للمناصب وقبولها من الحاكم الظالم، وللإمام الصادق الله رواية معروفة في حق هؤلاء الأشخاص يقول الله (كفَّارة عمل السلطان قضاء حوائج الإخوان) .

لكن هذا الموضوع \_التعاون مع الظالم \_من الأمور التي يقترب فيها حدود الحلال من الحرام. وكثيراً ما يؤدّي تهاون صغير من الشخص المتصدّي إلى وقوعه في أشراك النظام

١. وسائل الشيعة، ج ١٢، ١٣٩؛ وبهذا المعنى جاء عن الامام الكاظم الكاظم الله علي بن يقطين في سفينة البحار، ج ٢، ص ٢٥٢.

وإرتكاب جريمة تعدّ من أكبر الجرائم وأفظعها \_وهي التعاون مع الظالم \_ في حين يتصوّر أنّه يقوم بعبادة وخدمة إنسانية مشكورة.

وقد يستفيد بعض الإنتهازيين من حياة (يوسف) أو (علي بن يقطين) ويتّخذه ذريعة للتعاون مع الظالم وتغطية لأعيالهم الشريرة، في حين أنّه يوجد بون شاسع بين تصرّفاتهم وتصرّفات يوسف أو على بن يقطين \.

سؤال: هنا سؤال آخر يطرح نفسه وهو أنّه كيف رضخ سلطان مصر الظالم لهذا الأمر \_ وإستجاب لطلب يوسف \_ مع علمه بأنّ يوسف لا يسير بسيرة الظالمين والمستثمرين والمستعمرين، بل يكون على العكس من ذلك معادياً لهم؟

والجواب الإجابة على هذا السؤال لا تكون صعبة مع ملاحظة أمر واحد وهو أنّه تارة عيط الأزمات الاقتصادية والاجتماعية بالظالم بحيث تزلزل أركان حكومته الظالمة، فيرى المخطر محدقاً بحكومته وبكلّ شيء يتعلّق بها... في هذه الحالة وتجنّباً من السقوط التام لا يمانع، بل يدعم قيام حكومة شعبية عادلة لكي يحافظ على حياته وبجزء من سلطته.

# ٢- أهميّة المسائل الإقتصادية والإدارية

رغم أنّنا لا نتّفق مع الرؤية التي تنظر إلى الأمور بمنظار واحد وتحصر جميع الأمور في القضايا الاقتصادية دون إعطاء أي دور للإنسان، ولكن برغم ذلك فإنّه لا يمكن غضّ النظر عن أهمية القضايا الاقتصادية ودورها في الجتمعات، والآيات السابقة تشمير إلى هذه الحقيقة، والملاحظ أنّ يوسف ركّز من بين جميع مناصب الدولة على منصب الإشراف على الحزانة، وذلك لعلمه أنّه إذا نجح في ترتيب اقتصاد مصر، فإنّه يتمكّن من إصلاح كثير من المفاسد الاجتاعية، كما أنّ تنفيذه للعدالة الاقتصادية يؤدّي إلى سيطرته على سائر دوائر الدولة وجعلها تحت إمرته.

انطالع في روايات عديدة عن الإمام علي بن موسى الرضا علي إن بعض الجاهلين بالمعايير الإسلامية كانوا يعترضون على الإمام أحياناً، بأنه لماذا قبلت ولاية عهد المأمون مع كل زهدك في الدنيا وإعراضك عنها؟ فكان الإمام علي الإمام علي الإمام علي المناه أم مشرك»؟ الإمام علي نعيه الفضل مسلم أم مشرك»؟ فقالوا: لا بل النبي، فقال: أيهما أفضل مسلم أم مشرك» فقالوا: لا بل مسلم فقال: «فإن العزيز -عزيز مصر -كان مشركاً، وكان يوسف علي في أن المأمون مسلم» وأنا فعلي وأنا أجبرت ويوسف سأل العزيز أن يوليه حين قال: ﴿اجعلني على خزائن الأرض إني حفيظ عليم ، وأنا أجبرت على ذلك» وسائل المنبعة، ج ١٢، ص ١٤٦.

وقد إهتمت الرّوايات الإسلامية بهذا الموضوع إهتماماً كبيراً، فحمثلاً نـرى في الرّوايـــة المعروفة المروية عن أمير المؤمنين علي الله أنّه جعل (قوام الدين والدنيا) في ركنين: أحدهما القضايا الاقتصادية وما يقوم عليه معاش الناس، والركن الآخر هو العلم والمعرفة.

وبرغم أنّ المسلمين قد أهملوا هذا الجانب من الحياة الفردية والاجتاعية الذي إهتم به الإسلام كنيراً وتأخّروا عن أعداء الإسلام في هذا الجانب، إلا أنّ يقظة المجتمعات الإسلامية المتزايدة وتوجّههم نحو الإسلام يزيد الأمل في النفوس بأن تزيد من نشاطها الاقتصادي وتعتبره عبادة إسلامية كبرى، وتقوم ببناء نظام اقتصادي مدروس وفق خطط محكمة لكي تعود إليهم قوّتهم ونشاطهم.

وهنا نقطة أخرى بجب التنبيه عليها، وهي إنّنا نلاحظ أنّ يوسف الله يخاطب الملك ويقول له: ﴿ إِلَيْ حَفِيدٌ عليم ﴾ وهذه إشارة إلى أهيّة عنصر الإدارة إلى جانب عنصر الأمانة وأنّ توفّر عنصر الأمانة والتقوى فقط في شخص لا يؤهّله لأن يتصدّى لأحد المناصب الاجتاعية الحسّاسة، بل لابد من إجتاع ذلك العامل مع العلم والتخصّص والقدرة على الإدارة، لكونه قرن الرعليم ) مع الرحفيظ ) وكثيراً ما نشاهد الأضرار الناتجة عن سوء الإدارة لا تقلّ بل تزيد على الخسائر الناتجة عن الخيانة!

فهذه التعليات الإسلامية صريحة في أهميّة جانب الإدارة والقدرة عليها، ومع ذلك نرى تهاون بعض المسلمين بهذا الجانب، فالمهمّ لديهم هو نصب الأشخاص الذين يطمئنون إلى تقواهم وأمانتهم لإدارة الأمور، مع أنّ السيرة النبوية الشريفة عَلَيْظٌ وكذلك سيرة علي الله ترشدان إلى أنّهما كانا يهتمّان إهتماماً كبيراً بالجانب الإداري والقدرة على الإدارة مع إهتمامهم بأمانة الشخص وسلوكه الحسن.

### ٣ـ الرقابة على الإستهلاك

الملاحظ في القضايا الاقتصادية أنه قد لا تكون (زيادة الإنتاج) بمكان من الأهميّة بقدر أهميّة (الرقابة على الاستهلاك) ومن هنا نشاهد أنّ يوسف في أيّام حكومته، حاول بشدّة دأن يسيطر على الاستهلاك الداخلي في سنوات الوفرة لكي يتمكّن من الإحتفاظ بجزء كبير من المنتوجات الزراعية لسنوات القحط والجاعة القادمة، وفي الحقيقة أنّ زيادة الإنتاج والرقابة متلازمان لا يفترقان، فالزيادة في الإنتاج لا تثمر إلّا إذا أعقبتها رقابة صحيحة، كما أنّ الرقابة تكون أكثر فائدة إذا أعقبتها زيادة في الإنتاج.

إنّ السياسة الاقتصادية التي انتهجها يوسف على عمر أظهرت أنّ الخطّة الاقتصادية الصحيحة والمتطورة مع الزمن لا يمكن أن تقتصر على متطلّبات الجيل الحاضر، بل لابد وأن تراعي مصالح الأجيال القادمة، لأنّ التفكير بالمصالح المستعجلة للجيل الحاضر والتغاضي عن مصالح الأجيال القادمة \_كها لو استهلكنا جميع ثروات الأرض \_ تعتبر غاية الأنانية وحبّ الذات، إذ إنّ الأجيال القادمة هم في الواقع أخوتنا وأبناؤنا فلابد من التفكير في مصالحهم وعدم التفريط بها.

والملفت للنظر أنَّه يستفاد من بعض الرَّوايات الواردة كما ورد عن الإمام على بن موسى ً الرِّضا على المخصبة فكبسه في الطعام فجمع في السبع سنين المخصبة فكبسه في الخزائن، فلمًا مضت تلك السنون وأقبلت المجدبة أقبل يوسف على بيع الطعام فباعهم في السنة الأولى بالدراهم والدنانير حتى لم يبق بمصر وما حولها دنيار ولا درهم إلَّا صار في ملكية يسوسف، وباعهم في السنة الثَّانية بالحلى والجواهر حتى لم يبق بمصر وما حولها حلى ولا جواهر إلَّا صار في ملكية يوسف، وباعهم في السنة الثَّالثة بالدُّواب والمواشي حتى لم يبق بمصر وما حولها دابة ولا ماشية إلا صار في ملكية يوسف، وباعهم في السنة الرّابعة بالعبيد والإماء حتى لم يبق بمصر ومن حولها عبد ولا أمة إلَّا صار في ملكية يوسف، وباعهم في السنة الخامسة بالدُّور والعقار حتى لم يبق بمصر وما حولها دار ولا عقار إلَّا صار في ملكية يوسف، وباعهم في السنة الشادسة بالمزارع والأنهار حتى لم يبق بمصر وما حولها نهر ولا مزرعة إلا صار في ملكية يوسف، وباعهم في السنة السّابعة برقابهم حتى لم يبق بمصر وما حولها عبد ولا حرّ إلّا صار عبد يوسف، فملك أحرارهم وعبيدهم وأموالهم وقال النَّاس: ما رأينا ولا سمعنا بملك أعطاه اللَّه من الملك ما أعطي هذا الملك حكماً وعلماً وتدبيراً. ثمّ قال يوسف للملك: أيّها الملك ما ترى فيما خولتي ربّي من ملك مصر وأهلها أشر علينا برأيك، فإنّي لم أصلحهم لأفسدهم، ولم أنجهم من البلاء ليكون وبالاً عليهم ولكن الله نجاهم على يدي، قال له الملك: الرأي رأيك، قال يوسف: إنّي أشهد اللّه وأشهدك أيّها الملك أنّي اعتقت أهل مصر كلّهم. ورددت اليهم أموالهم وعبيدهم، ورددت إليك أيِّها الملك خاتمك وسريرك وتاجك على أن لا تسير إلَّا بسيرتي ولا تـحكم إلَّا بعكمي قال له الملك: إنَّ ذلك لشرفي وفخري لا أسير إلَّا بسيرتك ولا أحكم إلَّا بعكمك، ولولاك

ما قويت عليه ولا اهتديت له، ولقد جعلت سلطاني عزيزاً علىٰ ما يرام، وأنا أشهد أن لا إله إلّا اللّه وحده لا شريك له، وأنت رسوله فاقم على ما وليتك فإنّك لدينا مكين أمين» ` .

### ٤\_مدم النفس

لا شكّ في أنّ مدح الإنسان نفسه يعدّ من الأمور القبيحة، ولكن ليست هذه قاعدة عامّة، بل قد تقتضي الأمور بأن يقوم الإنسان بعرض نفسه على المجتمع والإعلان عن خبراته وتجاربه، لكي يتعرّف عليه الناس ويستفيدوا من خبراته ولا يبقى كنزاً مستوراً.

وقد مرّ علينا في الآيات السابقة أنّ يوسف حينا تولّى مسؤولية الإشراف على خزائن مصر وصف نفسه بأنّه: ﴿حفيظ عليم﴾، وكان هذا الوصف من يوسف لنفسه ضرورياً وذلك حتى يعرف شعب مصر وملكها أنّه يمتلك الصفات اللازمة التي تـؤهله للـتصدّي لهـذا المنصب.

ومن هنا نقراً في تفسير العياشي نقلاً عن الإمام الصّادق الله أنّه حينها سئل عن الحكم الشرعي لمدح الإنسان نفسه؟ أجاب الله «نعم إذا اضطرّ إليه، أما سمعت قبول يبوسف وليجعلني على خزلئن الأرض إلّي حفيظ عليم > أ. وقبول العبد الصبالح: و ﴿ لَمُنَا لَكُم مُنَاصِح لَمُنِينَ ﴾ ".

ومن هنا يتضح لنا جليّاً فلسفة مدح الإمام على الله نفسه في بعض الخطب، فمثلاً يقول في خطبة الشقشقية واصفاً نفسه: «... إنّ محلّي منها محلّ القطب من الرحى ينحدر عنّي السيل ولا يرقى إليّ الطير...» فمثل هذه الأوصاف هي في الواقع لأجل إيقاظ الغافلين وإرشادهم إلى الاستفادة من هذا المنهل العذب في سبيل الوصول إلى سعادة الفرد والمجتمع.

## هـ أفضليّة المزاء المعنوي على سواه

برغم أنّ كثيراً من المؤمنين الخيرين يلقون في هذه الدنيا جزاء أعيالهم الخيرة، كما هو الحال بالنسبة ليوسف حيث جوزي جزاءً حسناً، لعفافه وتقواه وصبره على البلاء، إذ لو

٢. الاعراف، ٦٨.

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۲، ص ۲٤٤.

٣. تفسير نورالتَقلين، ج ٢. ص ٤٣٣.

كان آثماً لما اعتلى هذا المنصب، ولكن هذا لا يعني أنّ على الإنسان أن ينتظر الجزاء في هذه الدنيا ويتوهّم أنّ الجزاء يجب أن يكون ماديّاً وملموساً وفي هذه الدنيا ويرى تأخير الجزاء ظلماً في حقّه، لكن هذا التصوّر بعيد عن الواقع، لأنّ الجزاء الأوفي هو ما يوافي الإنسان في حياته القادمة.

ولعلّ لدفع هذا التوهّم الخناطىء وإنّ ما جوزي به يوسف هو الجزاء الأوفي، يقول القرآن الكريم ﴿ولأجرالآخرة خير للّذين آمنوا وكانوا يتّقون﴾.

### ٦ـ الدفاع عن المسمونين

برغم أنّ السجن لم يكن داعًاً محلاً للأخيار، بل يستضيف تارةً الأبرياء وتارةً المجرمين، لكنّ القواعد الإنسانية تستوجب التعامل الحسن مع السجناء، حتى ولو كانوا مجرمين.

وقد يتصوّر البعض أنّ الدفاع عن المسجونين من مبتكرات العصر الحديث، لكن المتّبع للتاريخ الإسلامي يرى أنّه منذ الأيّام الأولى لقيام دولة الإسلام كان رسول الله عَلَيْظَة يؤكّد ويوصي على التعامل الحسن مع الأسرى والمسجونين، كها قرأنا جميعاً وصيّة على الله في حقّ الجرم الذي قام بإغتياله (وهو عبدالرحمن بن ملجم المرادي) حيث أمر أن يرفق بسه وحتى إنّه الله عن إليه من اللبن الذي كان يشربه وعندما أرادوا قتله قال: ضربة بضربة.

كما أنّ يوسف حينا كان في السجن كان يعد أخاً حميماً وصديقاً وفيّاً ومستشاراً أميناً لجميع نزلاء السجن، وحينا خرج من السجن، أمر أن يكتب \_ لجلب إنتباه العالمين \_ على بابه «هذا قبور الأحياء، وبيت الأحزان، وتجربة الأصدقاء، وشماتة الأعداء» \.

وأظهر لهم بهذا الدعاء عطفه ومحبّته حيث قال: «اللهمّ اعطف عليهم بقلوب الأخيار، ولا تعم عليهم الأخبار» <sup>٢</sup>.

والطريف أنّنا نقرأ في سياق الحديث السابق أنّه: «فذلك يكون أصحاب السجن أعرف الناس بالأخبار في كلّ بلدة».

وقد مرّت علينا هذه التجربة في أيّام السجن، حيث كانت تصلنا الأخبار وبمصورة منتظمة \_ إلّا في بعض الحالات النادرة \_ وعن طرق خفيّة لا يكشفها السجّانون، وكثيراً ما كان الذي يدخل إلى السجن يطّلع على بعض الأخبار التي لم يكن قد سمعها عندما كان في الخارج، والحديث عن هذا الموضوع طويل وقد يخرجنا عن هدف هذا الكتاب.

١. تفسير نورالتُقلين، ج ٢، ص ٤٣٢. ٢. المصدر السابق.

## التفسير

## إقتراع مِديد من يوسف لأُمُوتَه:

وكما كان متوقعاً، فقد تحسنت الزراعة في مصر خلال سبع سنوات متتالية وذلك على أثر توالي الأمطار ووفرة ماء النيل وكثرته، ويوسف الذي كان مسؤولاً عن الشؤون الاقتصادية في مصر ومشرفاً على خزائنها، أمر ببناء الخازن الكبيرة والصغيرة التي تستوعب الكيّات الكبيرة من المواد الغذائية وتحفظها عن الفساد، وقد أجبر أبناء الشعب على أن يبيعوا للدولة الفائض عن حاجتهم من الإنتاج الزراعي، وهكذا امتلأت الخازن بالمنتوجات الزراعية والإستهلاكية ومرّت سبع سنوات من الرخاء والوفرة، وبدأ القحط والجفاف يُظهر وجهه الكريه، ومنعت السّهاء قطرها، فلم تينع ثمرة، ولم تحمل نخلة.

وهكذا أصاب عامّة الشعب الضيق وقلّت منتوجاتهم الزراعية، لكنّهم كانوا على علم بخزائن الدولة وإمتلائها بالمواد الغذائية، وساعدهم يوسف حيث استطاع مبخطة محمكة ومنظّمة مع الأخذ بعين الاعتبار الحاجات المتزايدة، في السنين القادمة ما يرفع الضيق عن الشعب بأن باع لهم المنتوجات الزراعية مراعياً في ذلك العدالة بينهم.

وهذا القحط والجفاف لم يكن مقتصراً على مصر وحدها، بل شمل البلدان المحطية بها

أيضاً، ومنهم شعب فلسطين وأرض كنعان المتاخمة لمصر والواقعة على حدودها في الشهال الشرقي، وكانت عائلة يوسف تسكن هناك وقد تأثّرت بالجفاف، واشتدّ بهم الضيق، بحيث اضطرّ يعقوب أن يرسل جميع أو لاده \_ما عدا بنيامين الذي أبقاه عنده بعد غياب يوسف \_ إلى مصر، حيث سافروا مع قافلة كانت تسير إلى مصر ووصلوا إليها \_كها قيل \_بعد ١٨ يوماً.

وتذكر المصادر التاريخية أنّ الأجانب عند دخولهم إلى الأراضي المصرية كانوا ملزمين بتسجيل أسائهم في قوائم معينة لكي تعرض على يوسف، ومن هنا فعينا عرض الموظفون تقريراً على يوسف عن القافلة الفلسطينية وطلبهم للحصول على المؤن والحبوب رأى يوسف أساء أخوته بينهم وعرفهم وأمر بإحضارهم إليه، دون أن يستعرّف أحد على حقيقتهم وأنّهم أخوته ..

يقول القرآن الكريم: ﴿وَجَاءَ لِمُوهُ يَوْسَفَ قَدَمُلُوا عَلَيْهُ فَعَرَفُهُمْ وَهُمْ لَهُ مَنْكُرُونَ ﴾ وكمان طبيعيّاً أن لا يتعرّف إخوة يوسف عليه لانه في جانب كان قد مضى على فراقهم إيّاه منذ أن أودعوه الجبّ وخرج منه ودخل إلى مصر ما يقرب من أربعين سنة، ومن جهة أخرى كان لا يخطر ببالهم أنّ أخوهم صار عزيزاً لمصر، وحتى لو رأوا الشبه بين العزيز وبين أخيهم لحملوه على الصدفة.

إضافةً إلى هذا فإنّ ملابس يوسف تختلف عن السابق، ومن الصعب عليهم معرفة يوسف وهو في ملابس أهل مصر، كما أنّ احتمال بقاء يوسف على قيد الحياة بعد هذه المدّة كان ضعيفاً عندهم، وعلى أيّة حال فإنّ إخوة يوسف قد اشتروا ما طلبوء من الحبوب ودفعوا ثمنه بالأموال أو الكُندر أو الأحذية أو بسائر ما جلبوه معهم من كنعان إلى مصر.

أمّا يوسف فإنّه قد رحّب بإخوته ولاطفهم وفتح باب الحديث معهم، قالوا: نحن عشرة إخوة من أولاد يعقوب، ويعقوب هو ابن إيراهيم الخليل نبي الله العظيم، وأبونا أيضاً مـن أنبياء الله العظام، وقد كبر سنّه وألمّ به حزن عميق ملك عليه وجوده.

فسألهم يوسف: لماذا هذا الغمّ والحزن؟

قالوا: كان له ولد أصغر من جميع إخوته وكان يحبّه كثيراً، فخرج معنا يــوماً للــنزهة والتفرّج والصيد وغفلنا عنه فأكله الذئب، ومنذ ذلك اليوم وأبونا يبكى لفراقه.

نقل بعض المفسّرين أنّه كان من عادة يوسف أن لا يعطى ولا يبيع لكلّ شخص إلّا حمل

بعير واحد، وبما أنّ إخوته كانوا عشرة فقد باع لهم ١٠ أحمال من الحبوب، فقالوا: إنّ لنا أباً شيخاً كبيراً عاجزاً عن السفر وأخاً صغيراً يرعى شؤون الأب الكبير، فطلبوا من العزيز أن يدفع إليهم حصّتها، فأمر يوسف أن يضاف إلى حصصهم حملان آخران، ثمّ توجّه إليهم مخاطباً إيّاهم وقال: إنّي أرى في وجوهكم النبل والرفعة كما إنّكم تتحلّون بأخلاق طيبة، وقد ذكرتم انّ أباكم يحبّ أخاكم الصغير كثيراً، فيتضح أنه يمتلك صفات ومواهب عالية وفذة ولهذا أحبّ أن أراه إضافة إلى هذا، فإنّ الناس هنا قد أساؤوا الظنّ بكم واتهموكم، وقد نكم من بلد أجنبي، فأتوا بأخيكم الصغير في سفركم القادم لتثبتوا صدقكم، وتدفعوا النّهمة عن أنفسكم.

وهنا يقول القرآن الكريم: إنّه حينا جهّزهم يوسف بجهازهم وأرادوا الرحيل عن مصر ولقا جهزهم بجهازهم قال انتوني بأخ لكم من أبيكم ألا ترون أتي أوفي الكيل وأنا خير العنزلين لكنّه ختم كلامه بتهديد مبطّن لهم، وهو إنّني سوف أمنع عنكم المؤن والحبوب إذا لم تأتوني بأخيكم وفإن لم تأتوني بأخيكم وفإن لم تأتوني به فلا كيل لكم مندي ولا تقربون ، وكان يوسف يحاول بشتى الطرق، تارة بالتهديد، وأخرى بالتحبّب، أن يلتق بأخيه بنيامين ويبقيه عنده، وظهر من سياق الآيات، أمران: أنّ الحبوب كانت تباع وتشترى في مصر بالكيل لا بالوزن، واتضح أيضاً أنّ يوسف كان يستقبل الضيوف \_ ومنهم اخوته \_ الذين كانوا يهدون إلى مصر بحفاوة بالغة ويستظيفهم بأحسن وجه.

وأجاب اخوة يوسف على طلب أخيهم: ﴿قَالُوا سَنُولُود عَنْهُ لَيَا وَلِنَّا لَفَاعِلُونَ ﴾ ويستفاد من قوله ﴿لِنَّا لَفَاعِلُونَ ﴾ وإجابتهم الصريحة لعزيز مصر، أنهم كانوا مطمئنين إلى قدرتهم على التأثير على أبيهم وأخذ الموافقة منه، وكيف لا يكونون مطمئنين بقدرتهم على ذلك وهم الذين استطاعوا بإصرارهم وإلحاحهم أن يفر قوا بين يوسف وأبيه؟!

وأخيراً أمر يوسف رجاله بأن يضعوا الأموال التي اشتروا بها الحبوب في رحالهم ـ جلباً لمواطفهم \_ ﴿وقال لغتياته لجعلوا بضاعتهم في رحالهم لعلهم يعرفونها إذا لنقلبوا للى أهلهم لعلهم يرجعون ﴾.

## **بحوث** ١ـ لماذا لم يظهر يوسف مقيقته لإغوته؟

بالنسبة للآيات السابقة فإنّ أوّل ما يتبادر إلى الذهن هو إنّه لماذا لم يعرّف يوسف نفسه

لإخوته، حتى يقفوا على حقيقة حاله ويرجعوا إلى أبيهم ويخبرونه عن مـصير يــوسف، وبذلك تنتهى آلامه لأجل فراق يوسف؟

ويمكن طرح هذا السؤال على شكل أوسع وبصورة أخرى، وهو أنّه حينا التتى يوسف باخوته في مصركان قد مرّ ثمان سنوات على تحريره من السجن، حيثكان في السنة الأولى من سنوات القحط والجدب، التي أعقبت سبع سنوات من الوفرة والرخاء، وقام بخزن المنتوجات الزراعية، وفي السنة الثامنة أو بعدها، جاء أخوة يوسف إلى مصر لشراء الحبوب، فلهاذا لم يحاول يوسف خلال هذه السنوات الثمان أن يبعث إلى كنعان من يخبر أباه بواقع حاله ويخرجه عن آلامه وينهي مرارته الطويلة؟

حاول جمع من المفسّرين \_ كالعلّامة الطبرسي في مجمع البيان والعلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان والقرطبي في تفسيره الجامع لأحكام القرآن \_ الإجابة على هذا السوال، وذكروا له عدّة أجوبة، ولعلّ أحسنها وأقربها هو أنّ يوسف لم يكن مجازاً مس قبل الله سبحانه وتعالى في إخبار أبيه، لأنّ قصّة يوسف مع غضّ النظر عن خصائصه الذاتية كانت ساحة لاختبار يعقوب وحقلاً لإمتحانه، فلابدٌ من أن يؤدّي يعقوب إمتحانه ويجتاز فترة الاختبار قبل أن يسمح ليوسف بإخباره، وإضافة إلى هذا فإنّ إسراع يوسف في إخبار إخوته قد يؤدّي إلى عواقب غير محمودة، مثلاً قد يستولي عليهم الخوف والهلع من إنتقام يوسف منهم لما إرتكبوه سابقاً في حقّه فلا يرجعوا إليه.

# ٢ـ لماذا أرمِع يوسف الأموال إلى إمُوته؟

السؤال الذي يطرح نفسه هو أنّه لماذا أمر يوسف أن تردّ أموال إخوته التي دفعوها ثمناً للحبوب، وتوضع في رحالهم؟

وقد أجاب المفسّرون عن هذا السؤال بإجابات عديدة، ومنهم الرازي في تفسيره حيث ذكر عشرة أجوبة، لكن بعضها بعيد عن الواقع، ولعلّ ملاحظة الآيات السابقة تكفي في الإجابة عن السؤال، لأنّ الآية الشريفة تقول: ﴿لعلّهم يعرفونها لِذَا لتقلبوا لِلى أهلهم لعلّهم يرجعون﴾ فإنّ يوسف كان يقصد من وراء هذا العمل، أنّ إخوته بعد رجوعهم إلى الوطن حينا يجدون أموالهم قد خبّنت في متاعهم، سوف يقفون على كرم عزيز مصر (يوسف) وجلالة قدره، أكثر مما شاهدوه، وسوف يطمئن يعقوب بنوايا عزيز مصر ويعطي الإذن

بسفر بنيامين، ويكون السبب والدافع في سفرهم إلى مصر مرّة أخرى وبساطمئنان أكــــثر مستصحبين معهم أخاهم الصغير.

## ٣ـ كيف وهب يوسف إلى إفوته أموال بيت المال؟

السؤال الآخر الذي يطرح نفسه هنا هو أنّه كيف وهب يوسف الأموال من بيت المال لإخوته دون أى تعويض؟

يكن الإجابة على هذا السؤال بطريقتين:

الأولى: أنّ بيت المال في مصر كان يحتوي على حصة معيّنة من الأموال تصرف في شؤون المستضعفين (ومثل هذه الحصة موجودة داغاً) وبما أنّ إخوة يوسف كانوا في تلك الفترة من المستضعفين، استغلّ يوسف هذه الفرصة واستفاد من هذه الحصّة لمساعدة إخوته: (كماكان يستفيد منها في مساعدة سائر المستضعفين) ومن المعلوم أنّ الحدود المصطنعة بين الدول لم تكن حائلاً دون مساعدة مستضعفي سائر البلدان من هذه الحصّة.

الثّاني: إنّ المناصب العالية في الدولة \_ كمنصب يوسف \_ تتضمّن عادةً على إمتيازات وحقوق معيّنة، ومن أقلّ هذه الحقوق هو أن يهيىء لنفسه ولعائلته المحتاجة ولمن يقرب إليه كأبيه وإخوته مستلزمات العيش الكريم، وقد استفاد يوسف من هذا الحقّ في إعطاء الأموال لإخوته.

#### 8003

فَلَمَّارَجَعُوّا إِلَىٰ أَبِيهِمْ فَالُواْ يَتَأْبَانَا مُنِعَ مِنَا ٱلْكَيْلُ فَأَرْسِلْ مَعَنَا آخَانَا فَكَمَّ عَلَيْهِ إِلَّا صَمَا آمِنتُكُمْ عَلَىٰ آمِن فَي أَخِيهِ مِن فَبَلُّ فَاللَّهُ فَيْرُ حَلِظا وَهُواَرْحَمُ الرَّحِينَ اللَّهُ وَلَمَا فَتَحُوا مَتَنعَهُمْ وَجَدُوا بِضَعَمَا فَا اللَّهُ فَي أَوْا يَتَا بَانَا مَا نَبَعِي وَ اللَّهُ عَلَىٰ الْرُدَتُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الْمَا فَعُلُوا لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا فَقُولُ وَكِيلٌ اللَّهُ عَلَىٰ مَا فَقُولُ وَكِيلٌ اللَّهُ عَلَىٰ مَا فَقُولُ وَكِيلٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا فَقُولُ وَكِيلٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا فَقُولُ وَكِيلٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا فَقُولُ وَكِيلٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا فَقُولُ وَكِيلٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا فَقُولُ وَكِيلٌ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

## الأفسير

#### موافقة يعقوب:

رجع أخوة يوسف إلى كنعان فرحين حاملين معهم المتاع الثمين، لكنّهم كانوا يفكّرون بمصيرهم في المستقبل وأنّه لو رفض الأب ولم يوافق على سفر أخيهم الصغير (بنيامين) فإنّ عزيز مصر سوف لن يستقبلهم، كما إنّه لا يعطيهم حصّتهم من الحبوب والمؤن.

ومن هنا يقول القرآن: ﴿فُلُمَّا رَجِعُوا لِلَّى لَبِيهُمْ قَالُوا يِالْبَانَا هَنْعُ هَنَّا الكَيْلُ ﴾ ولا سبيل لنا للحصول عليه إلّا أن ترسل معنا أخانا ﴿فَأْرسل هِعنَا أَخَانَا تَكْتُلُ ﴾ وكن على يقين من أنّنا سوف نحافظ عليه ونمنعه من الآخرين ﴿وَإِلَّا لِهُ لِحَافِقُونَ ﴾.

أمّا الأب الشيخ الكبير الذي لم يمح صورة (يوسف) عن ذاكر ته مرّ السنين فإنّه حينا سمع هذا الكلام استولى عليه الخوف وقال لهم معاتباً: ﴿قَالَ هَلَ آمَنكُم عَلَيه الْحُوف وقال لهم معاتباً: ﴿قَالَ هَلَ آمَنكُم عَلَيه الْحُوف وقال لهم معاتباً: ﴿قَالَ هَلَ آمَنكُم عَلَيه الْحُوفُ وقال لهم معاتباً:

١٠ ونكتل؛ في الاصل من ونكتال؛ من مادة وكيل؛ بمعنى أخذ الشيُّ بالكيل، ولكن وكال؛ بمعنى اعطاء الشيُّ.

أنه من قبل فكيف تتوقّعون مني أن أطمئن بكم وألبي طلبكم وأوافق على سفر ولدي وفلذة كبدي معكم إلى بلاد بعيدة، ولا زلت أذكر تخلفّكم في المرّة السابقة عن عهدكم، ثمّ أضاف ﴿ قالله خير حافظا وهو أرحم الرّاحمين هذه العبارة لعلّها إشارة إلى ما تحدّثت به نفس يعقوب من أنّه يصعب علي أن أوافق على سفر بنيامين معكم وقد عرفت سوؤكم في المرّة السابقة، لكن حتى لو وافقت على ذلك فإنّني أتّكل على الله سبحانه و تعالى الذي هو أرحم الراحمين وأطلب رعايته وحفظه منه لا منكم.

الآية السابقة لا تدل على الموافقة القطعيّة وقبوله لطلبهم، وإنّا هي مجرّد احتهال منه حيث إنّ الآيات القادمة تظهر أنّ يعقوب لم يكن قد وافق على طلبهم إلّا بعد أن أخذ منهم العهود والمواثيق، والاحتهال الآخر هو أنّ هذه الآية لعلّها إشارة إلى يوسف، حيث كان يعلم إنّه على قيد الحياة (وسوف نقرأ في الآيات القادمة إنّه كان على يقين بحياة يوسف) فدعا له بالحفظ.

ثمّ إنّ الأخوة حينا عادوا من مصر ﴿ ولمّا فتحوا متامهم وجدوا بضاعتهم ردّت إليهم ﴾ فشاهدوا أنّ هذا الأمر هو برهان قاطع على صحّة طلبهم، فجاؤوا إلى أبيهم و ﴿ قالوا بِالبَااها لَبَعْنِي هَذَهُ بِضَاعِتنا ردّت إلينا ﴾ وهل هناك فضل وكرم أكثر من هذا أن يقوم حاكم أجنبي وفي ظروف القحط والجفاف، بمساعدتنا ويبيع لنا الحبوب والمؤن ثمّ يردّ إلينا ما دفعناه نمناً لد؟!

ثمّ أنّه ردّ بضاعتنا علينا بشكل خني بحيث لا يستثير فينا الخجل أليس هذا غاية الجود والكرم؟! فياأبانا ليس هناك مجال للتأخير \_ابعث معنا أخانا لكي نسافر ونشتري الطعام وتعير أهلنا في أن وسوف نكون جادّين في حفظ أخينا ووتحفظ أخاله، وهكذا نتمكّن من أن نشتري كيل بعير من الحبوب ووتوداد كيل يعير وإنّنا على يقين في أنّ ساحة العزيز وكرمه سوف يسهّلان حصوله وذلك كيل يسير.

١٠ يمكن أن تكون جملة ﴿ماينبغي﴾ استغهامية ويكون تقديرها: (ما نبقي وراء ذلك) ويمكن أن تكون نافية وتقديرها: (مانبغي بذلك الكذب \_أو \_ما نبقى منك دراهم).

٢٠ «نمير»: مأخوذ من مادة «مير» يعني حمل الطعام والمواد الغذائية.

٣. ويراد من جملة: «ذلك كيل يسير» فضلاً على ما \_ قبل في المتن، ويحتمل أن يراد به كان أخوة يسوسف مرادهم أنّ ما جئنا به يصير كيل يسير ولو جاء أخانا الصغير معنا لحضينا يكيل أكثر من الغلة.

وفي كلّ الأحوال رفض يعقوب إرسال إينه بنيامين معهم، ولكنّه كان يـواجـه إصرار أولاده بمنطقهم القوي بحيث اضطر إلى التنازل على مطلبهم ولم يَر بدّاً من القبول، ولكنّه وافق بشرط: ﴿قَالَ لِنَ لَرَسِله معكم حتّى تؤتون موثقاً من الله لتأتّتني به إلّا أن يحاط بكم﴾، والمقصود من قوله ﴿موثقا من الله﴾ هو العهد واليمين المتضمّن الله سبحانه وتعالى، وأمّا جملة ﴿إلّا أن يحاط بكم﴾ فهي في الواقع بمعنى إلّا إذا أحاطت بكم وغلبتكم الحوادث، ولعلّها إشارة إلى حوادث الموت أو غيرها من الحـوادث والمـصائب التي تسلب قـدرة الإنسان وتقصم ظهره وتجعله عاجزاً. ا

وذكر هذا الاستثناء دليل بازر على ذكاء نبي الله يعقوب وفطئته، فإنّه برغم حبّه الشديد لولده بنيامين لكنّه لم يحمل أولاده بما لا يطيقوا وقال لهم: إنّكم مسؤولون عن سلامة ولدي العزيز وأني سوف أطلبه منكم إلّا أن تغلبكم الحوادث القاهرة، فحينئذ لا حرج عليكم وعلى كلّ حال فقد وافق أخوة يوسف بدورهم على شرط أبيهم، وحينا أعطوه العهد والمواثيق المغلّظة قال يعقوب: ﴿ قلمًا لَتُوه موثقهم قال الله على ها نقول وكيل ﴾

### بحثان

1-بالنسبة للآيات السابقة فإن أوّل ما يتبادر إلى الذهن، هو أنّه كيف وافق يعقوب على سفر بنيامين مع أخوته برغم ما أظهروه في المرّة السابقة من سوء المعاملة مع يوسف، إضافة إلى هذا فإنّنا نعلم أنّهم كانوا يبطنون الحقد والحسد لبنيامين - وإن كان أخف من حقدهم وحسدهم على يوسف - حبث وردت في الآيات الإفتتاحية لهذه السورة قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالُولُ لِيوسف وأخوه أحبّ إلى أبينا من عمية اي إنّ يوسف وأخاه أحبّ إلى أبينا برغم ما غلكه نحن من قوّة وكثرة.

لكن تظهر الإجابة على هذا السؤال إذا لاحظنا أنّه قد مضى ثلاثون إلى أربعين سنة على حادثة يوسف، وقد صار أخوة يوسف الشبّان كهولاً، ومن الطبيعي أنّهم نضجوا أكثر من

١، ورد هذا التغيير، في موارد من القرآن الكريم يعنى الهلاك والغناء: (وظنوا أنهم احاط بهم)، (سورة يونس، الآية ٢٣). و(احيط بثمره) (سورة الكهف، الآية ٤٢)، ولكن في الواضح أنّه لايراد في الآية المزبورة هذا المعنى (هلاك) بل عذر يسلبا من الانسان القدرة والحركة.

السابق، كما وقفوا على الآثار السلبية والسيئة لما فعلوه مع يوسف، سواء في داخل أسرتهم أم في وجدانهم، حيث أثبتت لهم تجارب السنين السالفة أنّ فقد يوسف كان لا يزيد حبّ أبيهم لهم، بل إزداد نفوره منهم وخلق لهم مشاكل جديدة.

إضافةً إلى هذه الأمور فإنّ يعقوب لم يواجه طلباً للخروج إلى التنزّه والصيد، بل كان يواجه مشكلة مستعصية مستفحلة، وهي إعداد الطعام لعائلة كبيرة وفي سنوات القحط والمجاعة.

فجموع هذه الأمور أجبرت يعقوب على الرضوخ لطلب أولاده والموافقة على ســفر بنيامين ولكنّه أخذ منهم العهود والمواثيق على أن يرجعوه سالماً.

٢- السؤال الآخر الذي نواجهه هنا هو أنه هل الحلف وأخذ العهد والمواثيق منهم كان كافياً لكي يوافق يعقوب على سفر بنيامين معهم؟

الجواب: أنه من الطبيعي أن جمرّد الحلف واليمين لم يكن كافياً لذلك، ولكن في هذه المرّة كانت الشواهد والقرائن تدلّ على أنّ هناك حقيقة واضحة قد برزت إلى الوجود، وهي خالية عن محاولات الحداع والتضليل (كما هو الحال في المرّة السابقة) فني مثل هذه الصورة لا سبيل لتأكيد هذه الحقيقة وجعلها أقرب إلى التنفيذ سوى العهد واليمين، مثل ما نشاهده في هذه الأيّام من تحليف الزعماء السياسيين كرئيس الجمهورية أو نوّاب البرلمان، حيث يحلفون بالوفاء للدستور والعمل على طبقه وذلك بعد أن انتخبهم الشبعب من خلال إنتخابات حرّة ونزيهة.

وَقَالَ يَنَبِنِيَ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابِ وَحِدٍ وَادْخُلُواْ مِنْ أَبُوْبِ مُّنَفَرِقَةً وَمَا أُغَنِي عَنكُم مِنَ اللهِ مِن شَيِّ أَيْ إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِلَهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكِّلُ الْمُتَوَكِلُونَ شَيْءِ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ فَضَا هَأُ وَإِنَّهُ الذُوعِلْمِ لِمَاعَلَمْنَا هُ وَلَكِنَ أَكْتُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللَّيْ

## التفسير

وأخبراً توجّه إخوة يوسف صوب مصر للمرّة الثانية بعد إذن أبيهم وموافعته على اصطحاب أخيهم الصغير معهم، وحينا أرادوا الخروج ودعهم أبوهم موصياً إيّاهم بقوله: ووقال يايني لا تدخلوا من باب واحد وادخلوا من لبوانب متفرقة عمّ أضاف: إنّه ليس في مقدوري أن أمنع ما قد قدّر لكم في علم الله سبحانه وتعالى ﴿وها لَعْني متكم من الله من هي ولكن هناك بعض الأمور التي يمكن للإنسان أن يجتنب عنها حيث لم يثبت في حقها القدر الإلهي الحتوم، وما أسديته لكم من النصيحة هو في الواقع لدفع هذه الأمور الطارئة والتي بإمكان الإنسان أن يدفعها عن نفسه ثمّ قال: أخيراً ﴿إِنْ العكم إلّا لله عليه تـوقله وعليه قليتوكل الجتوكلون».

لا شكّ في أنّ عاصمة مصر في تلك الأيّام شأنها شأن جميع البلدان، كانت تمتلك سوراً عالياً وأبواباً متعدّدة وكان يعقوب قد نصح أولاده بأن يستفرّقوا إلى جماعات صغيرة، وتدخل كلّ جماعة من باب واحد، لكن الآية السابقة لم تبيّن لنا فلسفة هذه النصيحة.

ذهب جمع من المفسّرين إلى أنّ سبب هذه النصيحة هو أنّ إخوة يوسف كانوا يتعتّعون بقسط وافرٍ من الجهال (وإن لم يكونواكيوسف لكنّهم في كلّ الأحوال كانوا إخوته) وبأجسام قويّة رشيقة، وكان الأب الحنون في قلق شديد من الفات نظر الناس إلى هـذه الجـموعة المكوّنة من ١١ شخصاً ويدلّ سياهم على أنّهم غرباء وإنّهم ليسوا من أهل مصر، فيصيبهم الحسد من تلك العيون الفاحصة.

ثمّ بعد هذا التّفسير دخل المفسّرون في بحث طويل ونقاش مستمر حول موضوع تأثير العين في حياة الإنسان واستدلّوا على ذلك بشواهد عديدة من الرّوايات والتاريخ. ونحن بحول الله وقوّته سوف نبحث عن هذا الموضوع عند حديثنا عن قوله تعالى: ﴿وَإِنْ يِكُادُ لِلَّهُ مِنْ كَفُرُوالْ لِيَرْلَقُونُكُ بِأَبْصَارِهُم ﴾ . ﴿ ونثبت إنّه برغم الخرافات الكثيرة التي لفّها العوام حوله إلّا أنّ مقداراً من هذا الأمر له حقيقة موضوعية حيث ثبت علمياً أنّ أمواج سيّالة تخرج من العين و تمتلك بعض المواصفات المغناطيسيّة.

وهناك سبب آخر ذكره المفسّرون وهو أنّ دخول هذه المجموعة إلى مصر بموجوههم المشرقة وأجسامهم الرشيقة القويمة والسير في شوارعها، قد يثير الحسد والبغضاء في بعض النفوس الضعيفة فيسعون ضدّهم عند السلطان ويظهرونهم كمجموعة أجنبية تحاول العبث بأمن البلد ونظامه، فحاول يعقوب على أن يجنبهم بنصيحته عن هذه المشاكل.

وأخيراً حاول بعض المفسّرين تأويل الآية بمعنى قد يعد ذوقياً... قال: إنّ يعقوب بنصيحته تلك أراد أن يعلم أولاده دستوراً اجتماعياً هامّاً، وهو أنّ على الإنسان أن يبحث عن ضالّته بطرق عديدة وسبل شتّى بحيث لو سُدّ طريق بوجهه لكان بمقدوره البحث عنها من طرق أخرى حيث سيكون النصر حليفه في النهاية، أمّا إذا حاول الوصول إلى هدفه بإنتهاجه طريقاً واحداً فقط، فقد يصطدم في أوّل الطريق بعائق يمنعه عن الوصول فعند ذاك يستولى عليه اليأس ويترك السعى إليه.

واصل الأخوة سيرهم نحو مصر، وبعد أن قطعوا مسافة طويلة وشاسعة بين كنعان ومصر دخلوا الأراضي المصرية، وعند ذاك ﴿ولقا دخلوا من حيث لموهم لموهم ماكان يفتي عنهم من الله من شي٠٠ فهم برغم تفرقهم إلى جماعات صغيرة حطبقاً لما وصّاهم به أبوهم فإنّ الفائدة والثرة الوحيدة التي ترتّبت على تلك النصيحة ليس ﴿اللّ صاحة في نفس يحقوب قضاها ﴾ وهذه إشارة إلى أنّ أثرها لم يكن سوى الهدوء والطمأنينة التي إستولت على قلب

٢٠ العالم الجليل والخطيب الكبير، المرحوم الاشراقي.

الأب الحنون الذي بعد عنه أولاده، وبقي ذهنه وفكره مشغولاً بهم وبسلامتهم وخائفاً عليهم من كيد الحاسدين وشرور الطامعين، فما كان يتسلّى به في تلك الأيّام لم يكن سوى يقينه القلبي بأنّ أولاده سوف يعملون بنصيحته.

ثمّ يستمرّ القرآن في مدح يعقوب ووصفه بقوله: ﴿ وَلِلّه لَمُو عَلَم لَها عَلَمْناه ولكَ فَ أَكْثُرُ النّاس لِتيهون في الأسباب وينسون قدرة الله سبحانه وتعالى ويتصوّرون أنّ ما يصيب الإنسان من الشرور إنّا هو من الآثار الملازمة لبعض العيون فيتوسلّون بغير الله سبحانه وتعالى لدفع هذه الشرور ويغفلون عن التوكّل على الله سبحانه وتعالى والإعتاد عليه، إلّا أنّ يعقوب كان عالماً بأنّه بدون إرادة الله سبحانه وتعالى لا يحدث شيء، فكان يتوكّل في الدرجة الأولى على الله سبحانه وتعالى ويعتمد عليه، ثمّ يبحث عن عالم الأسباب ومن هنا نرى في الآية ١٠٢ من سورة البقرة إنّ القرآن يصف سحرة بابل وكهنتها بأنّهم ﴿ وها هم بضائه ن عالم الإعتاد والإيمان عليه لا على سواه. أنّ القادر الوحيد هو الله سبحانه وتعالى، فلابدٌ من الإعتاد والإنتكال عليه لا على سواه.

وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ قَالَ إِنِّ أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْنَيِسَ يِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهِ فَلَمَا جَهَزَهُم بِعَهَا زِهِمْ جَعَلَ السِقَايةَ فِي رَحْلِ الْحِيهِ ثُمَّ أَذَنَ مُوْذِنُ أَيْتَهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ اللَّهَ قَالُواْ وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِم مَاذَا تَغِيهِ مَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ اللَّهَ قَالُواْ وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِم مَاذَا يَعْمِدُ وَانَا لِيهِ عَلَيْهِم وَانَا لِيهِ عَلَى اللَّهِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ عَمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا لِيهِ عَلَى اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلِمَن جَآءَ بِهِ عَمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا لِيهِ مَا كُنَا سَلِيقِينَ وَعَلَيْهُ مَا وَعَنَا لِنُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَا سَرِقِينَ لَيْ عَلَى اللَّهُ وَالْمَا عَرَوْهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ عَلَى اللَّهُ وَالْمَا عَلَى اللَّهُ وَالْمَا عَلَيْهِ مَا كُنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

## التفسير

## يوسف يمُطَّط للإمتفاظ بأفيه:

وأخيراً دخل الأخوة على يوسف وأعلموه بأنهم قد نقذوا طلبته واصطحبوا معهم أخاهم الصغير برغم إمتناع الأب في البداية، ولكنهم أصرّوا عليه وإنتزعوا منه الموافقة لكي يثبتوا لك إنهم قد وفوا بالعهد، أمّا يوسف فإنّه قد إستقبلهم بحفاوة وكرم بالغين ودعاهم لتناول الطعام على مائدته، فأمر أن يجلس كلّ إثنين منهم على طبق من الطعام، ففعلوا وجلس كلّ واحد منهم بجنب أخيه على الطعام، وبقي بنيامين وحيداً فتألم من وحدته وبكي وقال: لوكان أخي يوسف حيّاً لعطف عليّ ولأجلسني إلى جنبه على المائدة

لأننا إخوة من أب واحد وأم واحدة، قال يوسف مخاطباً إيّاهم: إنّ أخاكم بني وحيداً وإنّني سأجلسه بجنبي على المائدة ونأكل سويّة من الطعام، ثمّ بعد ذلك أمر يوسف بأن تهيّاً لهم الغرف ليستريحوا فيها ويناموا، ومرّة أخرى بني بنيامين وحيداً، فاستدعاه يوسف إلى غرفته ويسط له الفراش إلى جنبه، لكنّه لاحظ في تقاسيم وجهه الحزن والألم وسمعه يذكر أخاه المفقود (يوسف) متأوّهاً، عند ذاك نفذ صبر يوسف وكشف عن حقيقة نفسه، والقرآن الكريم يصف هذه الوقائع بقوله: ﴿ ولها دخلوا على يوسف آوى لليه أضاه قال لنّي أنا أخوك فلا تبتئس بها كانوا يعجلون ﴾.

قوله تعالى (لا تبتئس) مأخوذ من مادّة (البؤس) وهو أصل بمعنى الضرر والشدّة، لكن في الآية الشريفة استعملت بمعنى: لا تسلط الغمّ على نفسك ولا تكن حزيناً من معاملتهم لك، والمراد بقوله «يعملون» هو معاملة الأخوة السيئة لأخيهم بنيامين حيث خطّطوا لإسعاده وطرده من بينهم كها فعلوا بيوسف، فقال يوسف لأخيه: لا تحزن فإنّ المحاولات التي قاموا بها لإلحاق الضرر بي قد إنقلبت إلى خير وسعادة ورفعة لي، إذاً لا تحزن وكن على يقين بأنّ محاولاتهم سوف تذهب أدراج الرياح.

و تقول بعض الرّوايات : إنّه عند ذاك إقترح يوسف على أخيه بنيامين وقال له: هل تودّ أن تبتى عندى ولا تعود معهم؟

قال بنيامين: نعم، ولكن إخوتي لا يوافقون على ذلك، لأنّهـــم قـــد أعــطوا أبي العــهود والمواثيق المغلّظة بأن يرجعوني إليه سالماً.

قال يوسف: لا تهتم بهذا الأمر فإني سوف أضع خطّة محكمة بحيث يــضطرّون لتركك عندى والرجوع دونك.

وبدأ يوسف بتنفيذ الخطّة، وأمر بأن يعطى لكلّ واحد منهم حصّة من الطعام والحبوب ثمّ عند ذاك ﴿ قَلْمًا جِهِزَهُم بِجِهَازُهُم جِعْلَ الشّقاية في رحل أخيم.

لاشك في أنّ يوسف قام بهذا العمل بسرية تامّة، ولعلّه لم يطّلع على هذه الخطّة سوى موظّف واحد وعند ذاك إفتقد العاملون على تزويد الناس بالمؤونة الكيل الملكي الخاص، وبحث عنه الموظّفون والعيّال كثيراً لكن دون جدوى وحينئذٍ ﴿ ثُمّ أَذَّنْ هُؤَدِّنَ أَيّـتُهَا السير لِلْكُمُ لَسَارَقُونَ ﴾.

وحينًا سمع إخوة يوسف هذا النداء إر تعدت فرائصهم وإستولى عليهم الخوف، حيث لم

يخطر ببالهم أن يتهموا بالسرقة بعد الحفاوة التي قوبلوا بها من جانب يوسف، فتوجّهوا إلى الموظفين والعمال وقالوا لهم: ماذا فقدتم؟ ﴿قَالُوا وَلَقْبِلُوا عَلَيْهِمْ مَاذَا تَفْقُدُونَ ﴾ .

قالوا: قد فقدنا صواع الملك ونظن إنّه عندكم وقالوا نفقد صولع العلك وبما أنّ الصواع ثمين ومورد علاقة الملك فان لمن يعثر عليه جائزة، وهي حمل بعير من الطعام وولعن جابه حمل بعير»، ثمّ أضاف المؤذّن والمسؤول عن البحث عن الصواع المفقود، إنّ في شخصياً أضمن هذه الجائزة وولنا به زميم .

فاشتد إضطراب الأخوة لساعهم هذه الأمور وزادت مخاوفهم، وتوجّهوا إلى الموظّف مخاطبين إيّاه وقالوا تالله لقد ملمتم ها جننا لنفسد في الأرفن وها كنّا سارقين ﴾.

قولهم (لقد علمتم ما جئنا... إلى آخره) لعلّه إشارة إلى ما قصده الأخوة في خطابهم للموظفين من أنّكم قد وقفتم على حسن نيّتنا في المرّة السابقة حيث جئناكم وقد وضعتم الأموال التي دفعناها إليكم ثمناً للطعام في رحالنا، لكنّنا رجعنا إليكم مرّة ثانية، فلا يعقل إنّنا وقد قطعنا المسافات البعيدة للوصول إلى بلدكم نقوم بعمل قبيح ونسرق الصواع؟

إضافةً إلى هذا فقد ورد في بعض المصادر أنّ الأخوة حينا دخلوا أرض مصر ألجموا جمالهم ليمنعوها من التطاول والتعدّي على المزارع وأموال الناس، فمثلنا الحريص على أموال الناس كيف يعقل أن يقوم بهذا العمل القبيح؟

إِلَّا أَنَّ المُوظَفِينِ تُوجِّهُوا إِلَيْهُمْ وَ﴿قَالُوا فَمَا جَزَّلُوهُ لِنَ كُنتُمْ كَاذْبِينَ ﴾.

أجاب الأخوة: إنّ عقاب من وجد الصواع في رحله هو أن يؤخذ الشخص نفسه بدل الصواع ﴿قَالُولُ جَزَاوُهُ مِنْ وَجِدُ فَي رَجِلُهُ فَهُو جَزَاوُهُ ﴾ وإنّ هذا العقاب هو جزاء السارق ﴿كَذَلُكُ نَجْزِي للطّالِمِينَ ﴾ .

وحينئذ أمر يوسف الموظفين والعبال بأن تنزل رحالهم من على ظهور الجمال ويفتح متاعهم وأن يبحثوا فيها واحداً بعد واحد ودون استثناء، وتجنباً عن إنكشاف الخطة أمر يوسف بأن يبدأوا البحث والتفتيش في أمتعة الأخوة أوّلاً قبل أمتعة أخيه بنيامين، لكنّهم وجدوه أخيراً في أمتعة بنيامين وفهدا بأوميتهم قبل وعاء أخيه للم استعرجها من وعاء أخيه به.

بعد أن عثر على الصاع في متاع بنيامين، إستولى الإرتباك والدهشة على الأخموة، وصعقتهم هذه الواقعة ورأوا أنفسهم في حيرة غريبة، فن جهة قام أخموهم بمعمل قمبيح وسرق صواع الملك، وهذا يعود عليهم بالخزي والعار، ومن جهة أخرى أنّ هـذا العمل سوف يفقدهم اعتبارهم ونفوذهم عند الملك خصوصاً مع حاجتهم الشديدة إلى الطعام، وإضافةً إلى كلّ هذا، كيف يجيبون على استفسارات أبيهم؟ وكيف يقنعونه بذنب ابنه وعدم تقصيرهم في ذلك؟

أجابهم بنيامين ببرود، حيث كان عالماً بالقضيّة وأسرارها: إنّ الذي قام يهدذا العمل ووضع الصواع في رحلي، هو نفسه الذي وضع الأموال في متاعكم في المرّة السابقة، لكن الأخوة لم ينتبهوا - لهول الواقعة عليهم - لمغزى كلام بنيامين (

ثم يستمر القرآن الكريم ويبين كيف استطاع يوسف أن يأخذ أخاه بالخطّة التي رسمها الله له دون أن يثير في أخوته أي نوع من المقاومة والرفض ﴿كذلك كننا ليوسف﴾.

والأمر المهم في هذه القضية هو أنه لو أراد يوسف أن يعاقب أخاه بنيامين، - وطبقاً للقانون المصري ـ لكان عليه أن يضرب أخاه وبودعه السجن لكن مثل هذه المعاملة كانت تخالف رغبات وأهداف يوسف للإحتفاظ بأخيه، ومن هنا وقبل القبض على بنيامين، سأل إخوته عن عقوبة السارق عندهم، فاعترفوا عنده بأنّ السنة المتبعة عندهم في معاقبة السارق أن يعمل السارق عند المعتدى عليه كالعبد.

لاريب إنّ للعقوبة والجزاء طرقاً عديدة منها أن يعاقب المعتدي على طبق ما يعاقب به في قومه، وهكذا عامل يوسف أخاه بنيامين، وتوضيحاً لهذه الحالة وأنّ يوسف لم يكن بإمكانه أخذ أخيه طبقاً للدستور المصري يقول القرآن الكريم: ﴿هاكان ليأخذ أخاه في دين اللهلك ﴾ لكن الله سبحانه وتعالى يستثني بقوله: ﴿إلّا أن يشا. الله ﴾ وهو إشارة إلى أنّ ما فعله يوسف بأخيه لم يكن إلّا بأمر منه سبحانه وتعالى وطبقاً لإرادته في الإحتفاظ ببنيامين، واستمراراً لإمتحان يعقوب وأولاده.

واخيراً يضيف القرآن الكريم ويقول: إنّ الله سبحانه يرفع درجات من استطاع أن يفوز في الامتحان ويخرج مرفوع الرأس كما حدث ليوسف (درفع درجات من نشا.) ولكن في كلّ

١. تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ٢٥٣.

الأحوال فان الله تعالى عليم يهدي الإنسان إلى سواء السبيل وهو الذي أوقع هذه الخطّة في قلب يوسف وألهمه إيّاها ﴿وقوق عَلْ دَي علم عليم﴾.

## ہحوث

الآيات السابقة تثير أسئلة كثيرة فلابد من الإجابة عليها:

#### ١- لماذا لم يعترف يوسف بالمقيقة؟

لماذا لم يعترف يوسف بالحقيقة لأخوته لينهي ـ وفي أسرع وقت ممكن ـ مأساة أبـيه وينجيه من العذاب الذي كان يعيشه؟

الجواب على هذا السؤال: هو ما مرّ علينا خلال البحث، من أنّ الهدف كان استحان يعقوب وأولاده واختبار مدى تحمّلهم وصبرهم على الشدائد والمصائب، وبتعبير آخر: لم تكن هذه الخطّة أمراً عفوياً دون تفكير، وإنّا نفذت طبقاً لأوامر الله سبحانه وتعالى وإرادته في اختبار يعقوب ومدى صبره على مصيبة فقد ثاني أعنز أولاده، لكي تمكل سلسلة الامتحانات ويفوز بالدرجات العالية التي يستحقّها، كما كانت الخطّة اختباراً لأخوة يوسف في مدى تحمّلهم للمسؤولية وقدرتهم على حفظ العهد ومراعاة الأمانة التي قطعوها مع أبيهم.

#### ٢\_ لماذا أتّهم يوسف أغاه؟

هل يجوز شرعاً أن يتّهم الإنسان بريئاً لم يرتكب ذنباً، ولم تقتصر آثار هذه النّهمة على البريء وحده، بل تشمل الآخرين من قريب أو بعيد؟ كما هو الحال في يوسف حيث شمل اتّهامه الأخوة وسبب لهم مشاكل عديدة.

يمكن معرفة الجواب بعد وقوفنا على أنّ توجيه هذه النّهمة لبنيامين كان باتّفاق مسبق بينه وبين يوسف، وكان عارفاً بأنّ هدف الخطّة وتوجيه التهمة إليه لأجل بقائه عند يوسف، أمّا بالنسبة للآئار السلبية المترتّبة على الأخوة فإنّ اتّهام بنيامين بالسرقة لم يكن في الواقع اتّهاماً مباشراً لأخوته وإن سبب لهم بعض التشويش والقلق ولامانع من ذلك بالنظر إلى امتحان مهم.

### ٣ـ لماذا اتّهام المميع بالسرقة؟

مرّ علينا في الآية الشريفة قوله تعالى: ﴿لِلْكُم سارقون﴾ وهذه في الواقع تهمة موجّهة إلى الجميع وهي تهمة كاذبة، فما المسوغ والجوّز الشرعي لمثل هذا الإتّهام الباطل؟

يمكن الإجابة على هذا السؤال في عدّة نقاط وهي:

آولاً: إنّ قائل هذه الجملة غير معلوم، حيث ورد في القرآن إنّه (قالوا...) ولعلّ القائلين هم بعض الموظفين من عبّال يوسف والمسؤولين عن حماية خزائن الحبوب، فهم حينا إفتقدوا صواع الملك، اطمأنوا بأنّ السارق هو أحد أفراد القافلة القادمة من كنعان، فوجّهوا الخطاب إليهم جميعاً، وهذا من الأمور الطبيعيّة، فحينا يقوم شخص مجهول في ضمن مجموعة معيّنة بعمل ما، فإنّ الخطاب يوجّه إليهم جميعاً ويقال لهم: إنّكم فعلتم هذا العمل، والمقصود إنّ أحد هذا الجموعة أو بعضها قد فعل كذا.

ثانياً: الطرف الذي وجّهت إليه التّهمة وهو بنيامين، كان موافقاً على توجيه هذه التهمة له، لأنّ التهمة كانت مقدّمة للخطّة المرسومة والتي كانت تنتهي ببقائه عند أخيه يوسف، وأمّا شمول الإتّهام لجميع الأخوة ودخولهم جميعاً في دائرة الظنّ بالسرقة، فإنّ كلّ ذلك كان إنّهاماً مؤقتاً حيث زالت بمجرّد التفتيش والعثور على الصواع وظهر المذنب الواقعي.

قال بعض المفسّرين: إنّه قصد بالسرقة \_ فيا نسبوه إلى أخوة يوسف \_ هو ما اقترفوه سابقاً من سرقة الأخوة يوسف من أبيه، لكن هذا التوجيه يتم إذا كانت التهمة قد وجهت إليهم من قبل يوسف، لانّه كان عالماً بالذنب الذي إرتكبوه، ولعلّ ما ورد في ذيل الآية الشريفة يدلّ على ذلك، حيث قال العمّال إنّنا: ﴿نفقد صولع العلق ومثل هذا الخطاب لا يتضمّن توجيه السرقة إليهم، (ولكن الجواب الأوّل أصح ظاهراً).

## ٤\_ عقوبة السرقة في تلك الأزمنة

يستفاد من الآيات السابقة أنَّ عقوبة السرقة عند المصريين كانت تختلف عنها عند الكنعانيين، فعند أُخوة يوسف (آل يعقوب) ولعلَّه عند الكنعانيين كانت العقوبة هي عبودية السارق (بصورة دائمة أو مؤقتة) لأجل الذنب الذي إقترفه .

ا. يقول الطبرسي في تفسير مجمع البيان، إنّ السنّة المتّبعة لدى بعض المجتمعات في ذلك الزمان هو أن يصير
 إلى يقول الطبرسي في تفسير مجمع البيان، إنّ السنّة المتّبعة لدى بعض المجتمعات في ذلك الزمان هو أن يصير

لكن المصريين لم يجازوا السارق بالعبودية الدائمة أو المؤقتة، وإنّما كانوا يعاقبون المذنب بالضرب المبرح أو السجن، وفي كلّ الأحوال لا يستفاد من قوله تعالى: ﴿قَالُوا جَزَاوُه مِن وَجِد فَي رحله فَهُو جَزَاوُه ﴾ إنّ الشرائع السّاوية كانت تحدّد عقوبة السارق بالعبودية، ولعلّها كانت سنّة متّبعة عند بعض المجتمعات في تلك الأزمنة، وقد ذكر المؤرخون في تاريخ العبودية إنّ بعض المجتمعات التي كانت تدين بالشرائع الخرافية، كانوا يعاقبون المدين العاجز عن سداد دينه بالعبودية للمدين.

## ٥\_ السقاية أو الصواع

يلاحظ في الآيات السابقة أنّ الله سبحانه وتعالى يعبّر عن الكيل تمارة بر (الصواع) وأخرى بر (السقاية)، والظاهر أنهها صفتان لشيء واحد، حيث ورد في بعض المصادر أنّ هذا الصاع كان في أوّل الأمر كأساً يستى به الملك، ثمّ حينا عمّ القحط والغلاء في مصر وصار الطعام والحبوب يوزّع على الناس حسب الحصص، استعمل هذا الكأس الثمين لكيل الطعام وتوزيعه، وذلك إظهاراً لأهميّة الحبوب وترغيباً للمناس في القمناعة وعدم الإسراف في الطعام.

ثم إنّ المقسّرين ذكروا أوصافاً عديدة لهذا الصاع، حيث قال بعضهم أنّها كانت من الفضّة وقال آخرون: إنّها كأس ذهبية، وأضاف آخرون أنّ الكأس كان مطعماً بالجواهر والأحجار الكريمة، وقد وردت في بعض الرّوايات الضعيفة إشارة إلى هذه الأمور، لكن ليس لنا دليل قطعي وصريح على صحّة كلّ هذه المذكورات، إلّا ما قيل من أنّ هذا الصاع كان في يوم من الأيّام كأساً يُستى به ملك مصر، ثمّ صار كيلاً للطعام، ومن البديهي أنّه لابد وأن يكون لهذا الصاع صبغة رمزية واعتبارية للدلالة على أهمّية الطعام وتحريض الناس على عدم الإسراف فيه، إذ لا يعقل أن يكون الجهاز الذي يوزن به كلّ ما يحتاجه البلد من الطعام والحبوب، هو مجرّد كأس كان يستعمله الملك في يوم من الأيّام.

السارق عبداً لمدة سنة كاملة، وذكر أيضاً أنّ أسرة يعقوب كانت ترى عبودية السارق بمقدار ما سرق (أي يعمل عندهم بذلك المقدار).

وأخيراً فقد مرّ علينا خلال البحث أنّ يوسف قد أختير مشرفاً على خزائن الدولة، ومن الطبيعي أن يكون الصاع الملكي النمين في حوزته، فحينا حكم على بنيامين بالعبودية صار عبداً لمن كان الصاع في يده (أي يوسف) وهذه هي النتيجة التي كان يوسف قد خطّط لها.

قَ الْوَاٰإِن يَسْرِقَ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ فَأْسَرَهَا يُوسُفُ فِ نَفْسِهِ عَ وَلَمْ يُبَدِهَا لَهُمْ وَقَالَ أَنتُهُ شَرُّمَ كَانَّا وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُون ﴿ قَاللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِمَا تَصِفُون ﴿ قَالُوا لَا مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّ

## الأفسير

#### موقف إغوة يوسف:

وأخيراً إقتنع أخوة يوسف بأنّ أخاهم (بنيامين) قد إرتكب فعلاً شنيعاً وقبيحاً وإنّه قد شوّه سمعتهم وخذلهم عند عزيز مصر، فأرادوا أن يبرّ أوا أنفسهم ويعيدوا ماء وجههم ﴿قالوا لِن يسرق فقد سرق أخله من قبل ﴾ أي إنّه لو قام بالسرقة فهذا ليس بأمر عجيب منه فإنّ أخاه يوسف وهو أخوه لأبويه قد إرتكب مثل هذا العمل القبيح، ونحن نختلف عنها في النسب، وهكذا أرادوا أن يفصلوا بينهم وبين بنيامين ويربطوه بأخيه يوسف.

وحينا سمع يوسف كلامهم تأثّر بشدّة لكنّه كتم ما في نفسه ﴿فَأُسرَها يوسف في نفسه ولم يبدها لهم لانّه كان عالماً بأنهم قد افتروا عليه واتّهموه كذباً، إلّا أنّه لم يرد عليهم وقال لهم باختصار وإقتضاب ﴿قَالَ لَنتم شرّه كَاناً ﴾ أي إنّكم أحقر وأشرّ مكاناً ممّن تتّهمونه وتنسبون إليه السرقة، أو أنتم أحقر الناس عندى.

ثمّ أضاف يوسف: إنّ الله سبحانه وتعالى أعلم بما تنسبون ﴿ والله لعلم بما تصفون ﴾ .

الملاحظ هنا إنّه برغم أنّ إخوة يوسف إفتروا عليه زوراً واتّهموه بالسرقة لكي يبرّ أوا أنفسهم، لكن لابدّ وأن تكون لهذه التّهمة أرضية قديمة بحيث تمسّك بها الإخــوة في تــلك اللحظة الحرجة. ومن هنا فقد قام المفسّرون بالبحث والتنقيب في الرّوايات القديمة والمصادر التاريخية. ونقلوا ثلاثة نصوص في هذا الجال:

الأولى أنّ يوسف بعد أن توفّيت أمّه قضى فترة من طفولته عند عمّته، وقد كانت تكنّ له حبّاً عميقاً، وحينا كبر يوسف وأراد يعقوب أن يفصله عنها، لم تَر عمّته حيلة ووسيلة للإحتفاظ بيوسف إلّا بحيلة نسائية وذلك بأن ربطت على خاصرته حزاماً أو شالاً ممّا تركه آل إسحاق، ثمّ إدّعت أنّ يوسف أراد سرقتها، فلابدٌ من أن يعاد إليها يموسف وطبقاً للدستور والسنّة المتبعة عندهم معبداً قناً جزاءً له.

الثّاني، قبل إنّ امرأة من أرحام يوسف من أمّه كان لها صنم تـعبده، فأخـذه يـوسف وحطمه ورمي به على الطريق، فاتّهموه بالسرقة.

القالث: قيل أنّ يوسف كان يأخذ \_أحياناً \_بعض الطعام من المائدة ويتصدّق به على الفقراء والمساكين، فعلم الإخوة بذلك واتّهموه بالسرقة.

لكن مثل هذه الأعبال لا تعدّ سرقة، لأنّ النّبيه يعرف أنّ ربط الحزام على الشخص دون علمه بأنّه ملك الغير، أو كسر الصنم ورميه على الطريق، أو أخذ الطعام من المائدة التي بسطها أبوه و يعلم أنّه يرضى بالتصدّق ببعضها للفقراء والمساكين، لا يعدّ سرقة ولا يجوز معاقبة من فعله بهذه النّهمة.

وعندما لاحظ الإخوة أنفسهم معاصرين بين أمرين، فمن جهة وطبقاً للسنة والدستور المتعين عندهم ويقوم بخدمته كسائر عند عزيز مصر ويقوم بخدمته كسائر عبيده، ومن جهة أخرى فإنهم قد أعطوا لأبيهم المواثيق والأيمان المغلظة على أن يحافظوا على أخيهم بنيامين ويعودوا به سالماً إليه، حينا وقعوا في هذه الحالة توجهوا إلى يوسف الذي كان مجهول الهوية عندهم، مخاطبين إيّاه ﴿قالوا يمائيها العزيز له أبا شيخا تعبيرا فعقة أحدنا مكانه كلى نرجعه إلى أبيه ونكون قد وفينا بالوعد الذي قطعناه له، فإنه شيخ كبير ولا طاقة له بفراق ولده العزيز، فنرجو منك أن تترجم علينا وعلى أبيه ف ﴿قالوا عسن المحسنين ﴾.

أمّا بوسف فإنّه قد واجه هذا الطلب بالإنكار الشديد و ﴿قَالَ مِعَادُ اللَّهِ أَنْ نَاحَدُ إِلَّا مِنَ وجدنا مِثاعنا عنده﴾ فإنّ العدل والإنصاف يقتضي أن يكون المعاقب هو السارق، وليس بريئاً رضي بأن يتحمّل أوزار عمل غيره، ولو فعلنا لأمسينا من الظالمين ﴿ لِنَّا لِذَا لِقَالِمُونَ ﴾ . والطريف أنّ يوسف لم ينسب لأخيه السرقة وإنّا عبر عنه بـ ﴿ من وجدنا متامنا منده ﴾ . وهذا برهان على السلوك الحسن والسيرة المستقيمة التي كان ينتهجها يوسف في حياته .

## التفسير

## رموع الإفوة إلى أبيهم فالبين:

حاول الإخوة أن يستنقذوا أخاهم بنيامين بشتى الطرق، إلا أنهم فشلوا في ذلك، ورأوا أنّ جميع سبل النجاة قد سدّت في وجوههم، فبعد أن فشلوا في تبرئة أخيهم وبعد أن رفض العزيز إستعباد أحدهم بدل بنيامين، إستولى عليهم اليأس وصمّموا على الرجوع والعودة إلى كنعان لكي يخبروا أباهم، يقول القرآن واصفاً إيّاهم ﴿فَلَمَّالُستينسولَمنه خَلصول نجيّا ﴾ أي إنّهم بعد أن يئسوا من عزيز مصر أو من إنقاذ أخيهم، إبتعدوا عن الآخرين واجتمعوا في جانب وبدأوا بالتشاور والنجوى فها بينهم.

قوله تعالى (خلصوا) بمعنى الخلوص. وهو كناية عن الابتعاد عن الآخرين والاجتاع في جلسة خاصة، أمّا قوله تعالى «نجيّاً» فهو من مادّة (المناجاة) وأصله من (نجوة) بمعنى الربوة والأرض المرتفعة، فباعتبار أنّ الربوات منعزلة عن أراضيها الجهاورة، سمّيت الجهلسات الخاصة البعيدة عن عيون الغرباء والحديث في السرّ قياساً عليها بـ (النجوى) فإذاً كلمة (النجوى) تطلق على الحديث السرّي والخاص سواء كانت في جهلسة خصوصية أو في محاورة خاصة بين إثنين لا يتعدّى سمعها.

ذهب كثير من المفسّرين إلى أنّ جملة ﴿خلصوانجيّا﴾ تعدّ من أفصح العبارات في القرآن وأجملها حيث إنّ الله سبحانه وتعالى قد بيّن في كلمتين أموراً كثيرة يحتاج بيانها إلى عدّة جمل.

وفي ذلك الاجتاع الخاص خاطبهم الأخ الكبير قائلاً: ﴿قَالَ كبيرهم أَلَم تعلموا أَنْ أَبَاكُم قَد أَخَدُ عليكم موثقاً من الله ﴾ بأن تردّوا إليه بنيامين سالماً، فالآن بماذا تجيبونه؟ وقد سودنا صفحتنا في المرّة السابقة بما عاملنا به أخانا يوسف ﴿ ومن قبل ما فرّطتم قي يوسفه ﴾ أ فالآن والحالة هكذا، فإنّني لا أغادر أرض مصر وسوف أعتصم فيها ﴿ قلن ليرح الأرض حتى يأدن لي ليي لو يحكم الله وهو خير للعاممين ﴾ والظاهر أنّ قصده بحكم الله، إمّا الموت الذي هو حكم إلهي، أي لا أبرح من هذه الأرض حتى أموت فيها، وإمّا أن يفتح الله سبحانه و تعالى له سبيلاً للنجاة، أو عذراً مقبولاً عند أبيه.

ثم أمرهم الأخ الأكبر أن يرجعوا إلى أبيهم ويخبروه بما جرى عليهم ولرجعوا إلى أبيكم فقولوا يالبانا النقط المناعن الواقعة حيث سمعنا بفقد صواع الملك، ثم عثر عليه عند أخينا، وظهر للجميع إنّه قد سرقها ﴿ وها شهدنا إلّا بها علمنا ﴾ ولكن نحن لا نعلم إلّا ما شهدنا، بأعيننا وهذا غاية معرفتنا ﴿ وها كتّا للغيب حافظين ﴾ .

وقد يرد احتمال في تفسير هذه الآية، فلعلّهم بـقولهم: ﴿وهـاكـنّاللـغيبه...﴾ أرادوا أن يخاطبوا أباهم بأنّنا وإن قطعنا الأيمان والعهود المغلّظة على أن نرجع أخانا سالماً، لكـنّنا لا نعرف من الأمور إلّا ظواهرها ومن الحقائق إلّا بعضها، فغيب الأمور عند الله سبحانه ولم نكن نتصوّر أن يسرق أخونا.

ثمّ أرادوا أن يزيلوا الشكّ والريبة عن قلب أبيهم فقالوا يمكنك أن تتحقّق وتسأل من المدينة التي كنّا فيها ﴿وسأل القرية التي كنّا فيها﴾ ﴿ ومن القافلة التي سافرنا معها إلى مصر ورجعنا معها، حيث إنّ فيها أناساً يعرفونك وتعرفهم، وبمقدورك أن تسألهم عن حقيقة

١- «فرّطتم» من مادّة وتفريط» وأصله من «فروط» على وزن شروط، ومعناه التقدّم، ولكن حينما يكون من باب التفعيل بأخذ معنى القصور في التقدّم، وحينما يكون من باب الافعال (إفراط) يأخذ معنى الإسراف في التقدّم والتجاوز عنه.

٢٠ والقرية: لا تطلق عند العرب على الغرى والأرباف خاصة، بل يشمل جميع الأرباف والمدن والقرى الصغيرة منها والكبيرة ـ والمقصود منها في الآية هي مصر.

الحال وواقعها ﴿والعيوالتي القبلنا فيها﴾ ﴿ وفي كلِّ الأحوال كن على ثقة بأنَّنا صادقون ولم نقص عليك سوى الحقيقة والواقع ﴿والِمَّا لصادقون﴾.

يستفاد من مجموع هذه الكليات والحوار الذي دار بين الأولاد والأب أن قضية سرقة بنيامين كانت قد شاعت في مصر، وأن جميع الناس علموا بأن أحد أفراد العير والقافلة القادمة من كنعان حاول سرقة صواع الملك، لكن موظني الملك تمكنوا بيقظتهم من العثور عليها والقبض على سارقها، ولعل قول الأخوة لأبيهم ﴿وسال القرية...﴾ أي إسأل أرض مصر، كناية عن أن القضية شاعت بحيث علم بها حتى أراضي مصر وحيطانها.

### بحوث

### ١\_من هو أكبر الإفوة؟

ذهبِ بعض المفسّرين إلى أنّه كان روبين (روبيل) وقال آخرون: إنّه (شمعون) واحتمل البعض أن يكون أكبرهم هو (يهودا).

وحصل نقاش آخر بين المفسّرين في أنّه ما المقصود من الكبر، هل هو في العمر أم في العقل؟ لكن المستفاد من ظاهر الآية أنّ المقصود به هو أكبر الإخوة في العمر.

## ٢\_ المدّم وفق الدلائل الظاهرة

ويستفاد من مدلول الآية الشريفة أنّه يحقّ للقاضي والحاكم أن يحكم في الواقعة المرفوعة إليه على ما يستفيده من القرائن والشواهد القطعيّة، وأن يعقر المسبّهم أو يستهد الشهود عنده، لأنّنا لاحظنا في قضيّة إخوة يوسف أنّه بمجرّد أن عثر على الصاع في متاع بنيامين عُدّ مذنباً وحكم عليه بالسرقة من دون شهادة أو إقرار، لأنّنا حينا نتحرّى عن القضيّة نرى أنّ كلّ شخص كان مسؤولاً عن حمل متاعه من الحبوب بنفسه، أو انّه كان حاضراً على الأقل عند تحميل العمال لمتاعه، ومن جهة أخرى لم يكن يتصوّر أحد أنّ هناك

١٠ وعير» كما يقول الراغب في المفردات، تعني الجماعة التي تصحب معها الإبل والدواب المحمّلة بالغذاء، أي يطلق على المجموع «عير» فعلى هذا يكون السؤال منهم ممكناً لأنّ الكلمة تشمل الأشخاص أيضاً ولا حاجة للتقدير، ولكن بعض المفسّرين ذهب إلى أنّ «العير» يطلق على الدواب فقط فلابدٌ من التقدير كما هو الحال في «القرية».

خطّة في البين، وهؤلاء الإخوة لم يعاديهم أحد في مصر، فجميع القرائن والشواهد تورث اليقين بأنّ هذا الفعل (السرقة) قد صدر عمّن وجد عنده الصاع.

وهذا الموضوع بحاجة إلى دراسة عميقة في الفقه الإسلامي لتأثيره المهمّ في قـضايانا المعاصرة لأنّ عالم اليوم يعتمد عليه كثيراً في محاكهاته، لكنّنا تركنا هذا المبحث لأنّ مجاله كتاب (القضاء).

### ٣\_ افتلاف طبائع أغوة يوسف ﷺ

يستفاد من الآيات السابقة أنّ إخوة يوسف كانت طبائعهم مختلفة، أمّا الأخ الأكبر فإنّه كان وفيّاً بميثاقه وحافظاً لوعده الذي واعد به أباه، أمّا بقيّة الإخوة فإنّهم بعد أن شاهدوا فشل جميع معاولاتهم في إقناع العزيز، تراجعوا عن موقفهم وعدّوا أنفسهم معذورين، ومن الطبيعي إنّ ما قام به الأخ الأكبر كان هو الأسلوب الجمدي والصحيح، لأنّه ببقائه في مصر والإعتصام بها وعلى مقربة من بلاط العزيز وقصره كان باعثاً للأمل في أن يترحّم العزيز على الإخوة وعلى أبيهم الشّيخ الكبير، ويعفو عن هذا الغريب ولا يجازيه من أجل صاع سرقه ثمّ عثر عليه العيّال، فعلى هذا وأملاً في استجداء عطف العزيز، بقي في مصر وبعث بإخوته إلى أبيهم في كنعان ليبلغوه الخبر ويطلبوا منه أن يدهّم على الطريق الصحيح لإنقاذ أخيهم.

8003

قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبِرٌ عَي لَّ عَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِينِ بِهِ مُرَجِيعًا فَ إِنَّهُ هُواً لَعَلِيهُ الْحَصِيمُ ﴿ وَتَولَّى عَنْهُمْ وَقَالَ بَالَسَفَى عَلَى بُوسُفَ وَ ابْيَضَّتَ عَيْسَنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُو كَظِيمٌ ﴿ فَ قَالُواْ تَاللَّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ لَي قَالُواْ تَاللَّهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ وَلَي عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللِ

## التفسير

## يعقوب والألطاف الإلهيّاء:

وأخيراً غادروا مصر متجهين إلى كنعان في حين تخلّف أخواهم الكبير والصغير، ووصلوا إلى بيتهم منهوكي القوى وذهبوا لمقابلة أبيهم، وحينا رأى الأب الحزن والألم مستولياً على وجوههم (خلافاً للسفرة السابقة والتي كانوا فيها في غاية الفرح) علم أنهم يحملون إليه أخباراً محزنة وخاصة حينا إفتقد بينهم بنيامين وأخاه الأكبر، وحينا أخبروه عن الواقعة بالتفصيل، إستولى عليه الغضب وقال مخاطباً إيّاهم بنفس العبارة التي خاطبهم بها حينا أرادوا أن يشرحوا له خديعتهم مع يوسف ﴿قال مِل سؤلت لكم لنفسكم لعرك أي إنّ أهواءكم الشيطانية هي التي إستولت عليكم وزيّنت لكم الأمر بهذه الصورة التي أنتم تصفونه.

السؤال الذي يطرح نفسه هنا، هو أنّ يعقوب هل إكتنى في نسبة الكذب واتّباع الهوى لأولاده استناداً إلى ما فعلوه في المرّة السابقة مع يوسف من سوء الفعل والحسنث باليمين والعهد، مع أنّ مثل هذا الظنّ والقول واتّهام الآخرين لمجرّد تجربة سابقة بعيد عن سيرة عامّة الناس فضلاً عن يعقوب الذي هو نبي معصوم، وعلى إلخصوص إذا استند المدّعي في دعواه

على وثائق ومستندات تثبت دعواه، كما أنّ طريق الفحص والتحقيق عن واقع الحال كان مفتوحاً ليعقوب.

أوكان يعقوب يقصد بقوله: (بل سوّلت لكم... إلى آخر) الإشارة إلى أمور أخرى؟ منها: 1\_لعلّه عتاب لأولاده لخضوعهم أمام الأمر الواقع وتسليمهم لحكم العزيز بمجرّد عثور الصاع عند أخيهم، مع أنّ العثور بمفرده لا يعدّ دليلاً منطقيّاً على السرقة.

٢\_ولعلّه عتاب الأولاده لما بيّنوه للعزيز من أنّ عقوبة السارق عندهم هو إستعباده مع أنّ هذه السنّة السائرة في أهل كنعان سنّة باطلة والا تعدّ قانوناً سهاوياً (هذا إن قلنا أنّ هذه السنّة لم تكن مأخوذة من شريعة يعقوب كها ذهب إليه بعض المفسّرين).

٣\_وأخيراً لعلّه عتاب الأولاده على إستعجالهم في الخضوع الأحكام العـزيز وخـلق المعاذير والمبرّرات والرجوع مستعجلين إلى كنعان دون الإقتداء بأخيهم الكبير في البقاء عصر برغم العهود والمواثيق المغلّظة التي قطعوها مع أبيهم \.

لكن بعد هذا العتاب المليء بالحزن والأسى رجع يعقوب إلى قرارة نفسه وقال: ﴿قصير جميل﴾ أي أنني سوف أمسك بزمام نفسي، ولا أسمع لها بأن تطغى علي بل أصبر صبراً جميلاً على أمل بأن الله سبحانه وتعالى سوف يعيد لي أولادي (يوسف وبنيامين وأخوهم الأكبر) ﴿مسى الله لن يأتين بهم جميعا ﴾ فإنّه هو العالم بواقع الأمور والخبير بحوادث العالم ما مضى منها وما سوف يأتي، ولا يفعل إلّا عن حكمة و تدبير ﴿لِقَه هو العليم الحكيم ﴾.

ثمّ بعد هذه الهاورات بين يعقوب وأولاده، إستولى عليه الحزن والألم، وحينا رأى مكان بنيامين خالياً عادت ذكريات ولده العزيز يوسف إلى ذهنه، وتذكّر تلك الأيّام الجميلة التي كان يحتضن فيها ولده الجميل ذا الأخلاق الفاضلة والصفات الحسنة والذكاء العالي فيشمّ رائحته الطيّبة و يستعيد نشاطه، أمّا اليوم فلم يبق منه أثر ولا عن حياته خبر، كما أنّ خليفته (بنيامين) أيضاً قد ابتلي مثل يوسف بحادث مؤلم وذهب إلى مصير مجهول لا تعرف عاقبته.

١. احتمل بعض المفسّرين أنّ هذه الآية لعلّها إشارة إلى قصّة يوسف، لكنّه بعيد عن الواقع، لأنّ الآيات السابقة
 لا تبحث عن قضيّة يوسف وفراقه عن أبويه.

السورة، عول «صبر جميل» ذيل الآية ١٨ من هذا السورة،

حينا تذكّر يعقوب هذه الأمور إيتعد عن أولاده واستعبر ليوسف ﴿وتولّى عنهم وقال يالسفي على يوسف ﴾ أمّا الأخوة فإنّهم حينا سمعوا باسم يوسف، ظهر على جبينهم عرق الندامة وإزداد خجلهم واستولى عليهم الحزن لمصير أخويهم بنيامين ويوسف، واشتدّ حزن يعقوب وبكاؤه على المصائب المتكرّرة وفقد أعزّ أولاده ﴿ولييقسع عينالا هن العزن ﴾ لكن يعقوب كان \_ في جميع الأحوال \_ مسيطراً على حزنه ويخفف من آلامه ويكظم غيظه ولا يتفوّه بما لا يرضى به الله سبحان وتعالى ﴿فهوكليم ﴾.

ينهم من هذه الآيات أنّ يعقوب لم يكن فاقداً لبصره، لكنّ المصائب الأخيرة وشدّة عزنه ودوام بكائد أفقده بصره، وكما أشرنا سابقاً فإنّ هذا الحزن والألم والعمى كان خارجاً عن قدرته واختياره، فإذاً لا يتنافى مع الصبر الجميل.

أمّا الإخوة فكانوا متألّمين من جميع ما جرى لهم، فن جهة كان عـذاب الوجـدان لا يتركهم ممّا أحدثوه ليوسف، وفي قضيّة بنيامين شاهدوا أنفسهم في وضع صعب وامتحان جديد، ومن جهة ثالثة كان يصعب عليهم أن يشاهدوا أباهم يتجرّع غصص المرارة والألم ويواصل بكاءه الليل بالنهار، فلذلك توجّهوا إلى أبيهم وخاطبوه معاتبين: ﴿قَالُوا قَالُكَ قَعْمَنُوا لَوْ قَالُوا مَنْ لَلْهَالْكِينَ ﴾ أي إنّك تردّد ذكر يوسف وتتأسّف عليه حتى وتقع على فراش المرض وتشرف على الهلاك وتموت.

لكنّ شيخ كنعان هذا الذي العظيم صاحب الضمير اليقظ ردّ عليهم بقوله: ﴿قَالَ لِلنَّمَ الْكُنّ شَيخ كنعان هذا الذي العظيم صاحب الضمير اليقظ ردّ عليهم بقوله: ﴿قَالَ لِلنَّهُ اللَّهُ وَمَوْلِي لِلْنَ لَلْهُ ﴾ لا إليكم، أنتم الذين تخونون الوعد وتنكثون العهد لأنّني ﴿وَلَعْلَمُ مِنْ اللَّهُ مَا لا تعلمون ﴾ فهو اللطيف الكريم الذي لا أطلب سواه.

**8003** 

١. وحوض، على وزن مرض بمعنى الشيء الفاسد والمؤلم، والمقصود منه هنا هو المريض الذي ضعف جسمه
 وصار مشرفاً على العوت.

وسار مسرت سبى سوسه. ٢. «يثّ» بمعنى التفرقة والشيء الذي لا يمكن اخفاؤه، والمقصود منه هنا هو الألم والحزن الظاهر الذي لا يخفى على أحد.

يَنَهِ أَذْ هَبُواْ فَتَحَسَسُواْ مِن يُوسُفَ وَآخِيهِ وَلَا تَانِتَسُوا مِن رَوْحِ اللّهِ إِنّهُ لَا يَانِتُسُ مِن رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْفَوْمُ الْكَفِورُونَ ﴿ فَلَمَا دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُواْ يَتَأَيُّهَا الْعَزِيرُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الْفُرِ وَجِفْنَا بِعِضَعَةٍ مُرْجَعَةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلُ وَتَصَدَّقَ عَلَيْمَ أَإِنَّ اللّهَ يَعْزِي الْمُتَصَدِقِينَ ﴿ قَالَ هَلْ عَلِمْتُم مَافَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَهِلُونَ ﴿ فَالْمُتَصَدِقِينَ ﴾ قَالُواْ أَءِ نَكَ لاَئت يُوسُفُ قَال أَنَا يُوسُفُ وَهَدَا آخِي جَهِلُونَ اللّهُ عَلَيْمَا أَيْوَ أَءَ نَكَ لاَئت يُوسُفُ قَال أَنَا يُوسُفُ وَهَدَا آخِي عَدْمَنَ اللّهُ عَلَيْمَا أَيْوَمُ مَن يَتَقِ وَيَصْبِرُ فَإِن اللّهُ الْمُخْصِينِينَ قَدْمَنَ اللّهُ عَلَيْمَا أَيْوَمُ مِن يَتَقِ وَيَصْبِرُ فَإِن اللّهُ الْمُخْصِينِينَ قَدْمَنَ اللّهُ عَلَيْمَا أَيْوَمُ مِن يَتَقِ وَيَصْبِرُ فَإِن اللّهُ الْمُحْصِينِينَ قَالَ لاَتُعْمِينَ اللّهُ عَلَيْمَا أَيْوَمُ مِنْ مَنْ عَلَى وَجَهِ أَي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِ مِلْمَالِيَوْمُ مَن اللّهُ عَلَى وَجَهِ أَي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِ مِلْهَالِكُمُ الْمُؤْمُ عَلَى وَجَهِ أَي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِ مِلْهُ اللّهُ الْمُعَالِي الْمَالِي وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ اللّهُ الْمُعَلِيلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُنْ اللّهُ عَلَى وَجَهِ أَي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِ مِلْمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ الْمَالُونُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلِي اللّهُ اللّهُ الْمُوالِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُولُولُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## التغسير

### اليأس علامة الكفرا

كان القحط والغلاء وشحة الطعام يشتد يوماً بعد آخر في مصر وما حولها ومنها كنعان، ومرّة أخرى أمر يعقوب أولاده بأن يتجهوا صوب مصر للحصول على الطعام، لكنّه هذه المرّة طلب منهم بالدرجة الأولى أن يبحثوا عن يوسف وأخيه بنيامين، حيث قبال لهم: 
﴿ يابنى ادُهبوا فتعسّسوا من يوسف وأخيه ﴾.

لكن بما أنّ أولاد يعقوب كانوا مطمئنين إلى هلاك يوسف وعدم بـقاءه، تـعجّبوا مـن توصية أبيهم وتأكيده على ذلك، لكن يعقوب نهاهم عن اليأس والقنوط ووصّاهم بالإعتاد على الله سبحانه والإتكال عليه بقوله: ﴿ ولا تياسوا من روح الله وانه القيادر على حلَّ الصعاب و ﴿ لِنَّه القيادر على حلَّ الصعاب و ﴿ لِنَّه لا يياس من روح الله إلا القوم الكافرون ﴾ .

(تحسّس) أصله من (حس) بمعنى البحث عن الشيء المفقود بأحد الحواس، وهنا بحث بين اللغويين والمفسّرين في الفرق بينه وبين (تجسّس) وقد نقل عن ابن عبّاس أنّ التحسّس هو البحث عن الخير، والتجسّس هو البحث عن الشرّ، لكن ذهب آخرون إلى أنّ التحسّس هو السعي في معرفة سيرة الأسخاص والأقوام دون التجسّس الذي هو البحث لمعرفة العيوب. وهنا رأي ثالث في أنّها متّحدان في المعنى، إلّا أنّ ملاحظة الحديث الوارد بـقوله: «لا تجسّسوا ولا تحسّسوا» يثبت لنا أنّها مختلفان وأنّ ما ذهب إليه ابن عبّاس في الفرق بينها هو الأوفق بسياق الآبات المذكورة، ولعلّ المقصود منها في هذا الحديث الشريف: لا تبحثوا عن أمور الناس وقضاياهم سواء كانت شرّاً أم خيراً.

قوله تعالى «روح» بمعنى الرحمة والراحة والفرج والخلاص من الشدّة.

يقول الراغب الاصفهاني في مفرداته (الرَّوْحُ والرُّوحُ في الأصل واحد وجعل الروح إسماً للنّفس... والرَّوح للتنفّس وقد أراح الإنسان إذا تنفّس...).

وأخيراً جمع الأخوة متاعهم وتوجّهوا صوب مصر، وهذه هي المرّة الثّالثة التي يدخلون فيها أرض مصر، هذه الأرض التي سبّبت لهم المشاكل وجرّت عليهم الويلات.

لكن في هذه السفرة \_خلافاً للسفرتين السابقتين \_كانوا يشعرون بشيء من الخمجل يعذّب ضائرهم فإنّ سمعتهم عند أهل مصر أو العزيز ملوّثة للوصمة التي لصقت بهم في المرّة السابقة، ولعلّهم كانوا يرونهم بمثابة (مجموعة من لصوص كنعان) الذين جاؤوا للسرقة. ومن جهة أخرى لم يحملوا معهم هذه المرّة من المتاع ما يستحقّ أن يمعاوضوه بالطعام والحبوب، إضافة إلى هذه الأمور فإنّ فقد أخيهم بنيامين والآلام التي ألمّت بأبيهم كانت تزيد من قلقهم وبتعبير آخر فإنّ السكين قد وصلت إلى العظم \_كما يقول المثل \_إلّا أنّ الذي كان يبعث في نفوسهم الأمل و يعطيهم القدرة على تحمّل الصعاب هو وصيّة أبيهم فلا تياسوا هن روح الله ع

وأخيراً استطاعوا أن يقابلوا يوسف، فخاطبوه \_ وهم في غاية الشدّة والألم \_ بقولهم: وفلها دخلوا عليه قالوا ياأيها العزيز مسنا وأهلنا الضرّ أي إنّ القحط والغلاء والشدّة قد ألمّت بنا وبعائلتنا ولم نحمل معنا من كنعان إلا متاعاً رخيصاً ﴿وجننا ببضاعة هزجاة ﴾ لا قيمة لها ولكن \_ في كلّ الأحوال \_ نعتمد على ما تبذل لنا من كرمك ونأمل في معروفك ﴿فَاوَقَ لِنَا لَكِيل ﴾ بمنك الكريم وصدقاتك الوافرة ﴿وتصدّق علينا ﴾ ولا تطلب منا الأجر، بل أطلبه من الله سبحانه و تعالى حيث ﴿إِنّ للله يجزي للمتصدّقين ﴾.

والطريف أن إخوة يوسف لم ينفذوا وصيّة أبيهم في البحث عن الخوتهم أوّلاً، بل حاولوا الحصول على الطعام، والأجل ذلك قابلوا العزيز وطلبوا منه المؤن والحبوب، ولعل السبب في ذلك ضعف أملهم في العثور على يوسف، أو لعلّهم أرادوا أن يظهروا أنفسهم أمام العزيز والمصريين وكأنهم أناس جاؤوا لشراء الطعام والحبوب فقط، ثم يطرحون مشكلتهم أمام العزيز ويطلبون منه المساعدة، فعند ذاك يكون وقع الطلب أقوى واحتال تنفيذه أكثر.

قال بعض المفسّرين: إنّ مقصود الإخوة من قولهم: ﴿تصدّق ملينا﴾ كان طلب الإفراج عن أخيهم لأنّهم لم يطلبوا من العزيز الطعام والحبوب مجّاناً دون عوض حتى يطلبوا منه التصدّق عليهم، فإنّهم يدفعون ثمنه.

ونقرأ في روايات وردت في هذا المقام، أنّ الإخوة كانوا يحملون معهم رسالة من أبيهم إلى عزيز مصر، حيث مدح يعقوب في تلك الرسالة عزيز مصر وأكبر عدالته وصلاحه وشكره على ما بذله له ولعائلته من الطعام والحبوب، ثمّ عرّف نفسه والأنبياء من أهل بيته وأخبره برزاياه وما تحمله من المصائب والمصاعب من فقده أعز أولاده وأحبهم إلى نفسه يوسف وأخيه بنيامين، وما أصابهم من القحط والغلاء، وفي ختام الرسالة طلب من العزيز أن يمنّ عليه ويطلق سراح ولده بنيامين، وذكّره أنّ بنيامين سليل بيت النبوّة والرسالة وأنه لا يتلوّث بالسرقة وغيرها من الدناءات والمعاصى.

وحينها قدّم الأولاد رسالة أبيهم إلى العزيز شاهدوا أنّه فضّ الرسالة بـإحترام وقـبلها ووضعها على عينيه وبدأ يبكي بحيث أنّ الدموع بلّت ثيابه ` (وهذا ما حيّر الإخوة، وبدأوا يفكّرون بعلاقة العزيز مع أبيهم بحيث جعله يبكي شوقاً وشغفاً حينها فتحها، ولعلّ فـعل

ا. والبضاعة وأصلها والبضع على وزن جزء، وهي بمعنى القطعة من اللحم المقطوعة من الجسم، كما يطلق على جزء من المال الذي يقتطع منه ثمناً لشيء ومزجاة ومن والازجاء وبمعنى الدفع، وبما أنّ الشيء التافه والقليل الثمن يدفعه الآخذ عن نفسه، أطلق عليه (مزجاة).

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

العزيز أثار عندهم احتمال أن يكون يوسف هو العزيز، ولعلّ هذه الرسالة أثارت عواطف العزيز وشعوره بحيث لم يطق صبراً وعجز عن أن يخني نفسه بغطاء السلطة وأجبره على كشف نفسه لإخوته).

وفي تلك اللحظة، وبعد أن مضت أيّام الامتحان الصعب وكان قد إشتدت محنة الفراق على يوسف وظهرت عليه آثار الكآبة والهمّ، أراد أن يعرّف نفسه لإخوته فابتدرهم بقوله: ﴿قَالَ هَلَ عَلَمَهُمُ مَا فَعَلْتُمْ بِيوسف وَأَخِيهُ لِذَ لَنتُمْ جَاهِلُونَ ﴾

لاحظوا عظمة يوسف وعلو نفسه حيث يسألهم أوّلاً عن ذنبهم لكن بهـذه الكـناية اللطيفة يقول: ﴿ما قسلتم ﴾ وثانياً يبين لهم طريقة الإعتذار وأنّ ما إرتكبوه في حقّ اخويهم إنّا صدر عن جهلهم وغرورهم، وأنّه قد مضى أيّام الصبى والطـفولة وهـم الآن في دور الكال والعقل!

كما أنه يفهم من الآية الشريفة أنّ يوسف لم يكن وحده الذي ابتلي بإخوته ومعاملتهم السيّئة، بل إنّ بنيامين أيضاً كان يقاسي منهم ألوان العذاب، ولعلّه قد شرح لأخيه يوسف في الفترة التي قضاها في مصر، جانباً ممّا عاناه تحت أيديهم، ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ يوسف حينا استفسر عمّا فعلوه معه ومع أخيه ختم إستفساره بإبتسامة عريضة ليدفع عن أذهانهم احتال أنه سوف ينتقم منهم فظهرت لإخوته أسنانه الجميلة ولاحظوا وتدذكروا الشبه بينه وبين أسنان أخيهم يوسف .

أمّا هم، فإنّهم حينًا لاحظوا هذه الأمور مجتمعة، وشاهدوا أنّ العزيز يستحدّث معهم ويستفسرهم عمّا فعلوه بيوسف، تلك الأعهال التي لم يكن يعلمها أحد غيرهم إلّا يوسف. ومن جهة أخرى أدهشهم يوسف وما أصابه من الوجد والهياج حينًا إســـتلم كـــتاب يعقوب، وأحسّوا بعلاقة وثيقة بينه وبين صاحب الرسالة.

وثالثاً: كلّما أمعنوا النظر في وجه العزيز ودقّقوا في ملامحه، لاحظوا الشبه الكبير بينه وبين أخيهم يوسف... لكنّهم في نفس الوقت لم يدر بخلدهم ولم يتصوّروا أنّه بمكن أن يكون أخوهم يوسف قد إرتق منصب الوزارة وصار عزيزاً لمصر، أيمن يوسف وأيمن الوزارة والعزّة؟! لكنّهم تجرّأوا أخيراً وسألوه مستفسرين منه ﴿قَالُوا لَمَّكَ لَمُنسه يوسف ﴾.

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

كانت هذه الدقائق أصعب اللحظات على الإخوة، حيث لم يكونوا يعرفون محتوى إجابة العزيز! وأنّه هل يرفع الستار ويظهر لهم حقيقته، أم أنّه سوف يعتقد بأنّهم مجانين حيث ظنّوا هذا الظنّ.

كانت اللحظات تمرّ بسرعة والإنتظار الطويل ينقل على قلوبهم فيزيد في قلقهم، لكن يوسف لم يدع أخوته يطول بهم الإنتظار ورفع الحجاب بينه وبينهم وأظهر لهم حقيقة نفسه و فال لنا يوسف وهذا أخي لكن لكي يشكر الله سبحانه و تعالى على ما أنعمه من جميع هذه المواهب والنعم، ولكي يعلم إخوته درساً آخر من دروس المعرفة قال: إنّه وقد من للله علينا لله من يتتى ويصبر فإن الله لا يضيع أجر المعسنين .

لا يعرف أحد كيف مرّت هذه اللحظات الحسّاسة على الإخوة كما لا يعرف أحد مدى انفعالهم وما خامرهم من السرور والفرح وكيف تعانقوا واحتضنوا أخاهم والدموع الغزيرة التي ذرفوها وذلك حينا التقوا بأخيهم وبعد عشرات السنين من الفراق، لكنّهم في كلّ الأحوال كانوا لا يطيقون النظر إلى وجه أخيهم يوسف لعلمهم بالذنب والجريمة التي اقترفوها في حقّه، فترقبوا إجابة يوسف وأنّه هل يغفر لهم إساءتهم إليه ويعفو عن جريمتهم أم لا؟ فابتدأوا مستفسرين بقولهم: ﴿قَالُوا تَالله لقد آثرك للله صلينا ﴾ أي إنّ الله سبحانه وتعالى قد فضّلك علينا بالعلم والحلم والحكومة ﴿وَإِنْ كَنّا لَهُ المنين ﴾ .

أمّا يوسف الذي كانت نفسه تأبى أن يرى إخوته في حال الخبل والندامة \_خاصّة في هذه اللحظات الحسّاسة وبعد إنتصاره عليهم \_أو لعلّه أراد أن يدفع عن أذهانهم ما قد يتبادر إليها من احتمال أن ينتقم منهم، فخاطبهم بقوله: ﴿قَالَ لاتشريب عليكم اليوم﴾ أي إنّ يتبادر إليها من احتمال أن ينتقم منهم، فخاطبهم بقوله: ﴿قَالَ لاتشريب عليكم اليوم، أطمئنوا وكونوا مرتاحي الضمير ولا تجعلوا للآلام العتاب والعقاب مرفوع عنكم اليوم، اطمئنوا وكونوا مرتاحي الضمير ولا تجعلوا للآلام

١٠ «أثرك» أصله من «الإيثار» وفي الأصل بمعنى البحث عن أثر الشيء، وبما أنّه يقال للفضل والخير: أثر، فقد استعملت هذه الكلمة للدلالة على الفضيلة والعلو، فبناء على هذا يكون معنى قوله ﴿ آثرك الله علينا ﴾ أي إنّ الله سبحانه وتعالى قد أكرمك وفضلك علينا لما قمت به من الأعمال الخيّرة.

٢٠ يرى الفخر الرازي في تفسيره أنّ الفرق بين «الخاطئ» و«المخطئ» هو أنّ الخاطىء يقال لمن تعمّد الخطأ، والمخطئ لمن أخطأ عن سهو.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> «تثريب» أصله من مادّة وثرب» وهو شحمة رقيقة تنطّي المعدة والأمعاء، والتثريب بمعنى رفع هذا الغطاء، ثمّ بمعنى العتاب والعلامة فكأنّ المعاقب قد رفع بعتابه غطاء الذنب عنن وجه المهذنب (راجع القاموس ومفردات الراغب وتفسير الكبير، وتفسير روح المعانى).

والمصائب السابقة منفذاً إلى نفوسكم، ثمّ لكي يبيّن لهم أنّه ليس وحده الذي أسقط حقّه وعفا عنهم، بل إنّ الله سبحانه وتعالى أيضاً عفا عنهم حينا أظهروا الندامة والخجل قال لهم: ﴿يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين ﴾ أي إنّ الله سبحانه وتعالى قد قبل توبتكم وعفا عنكم لأنّه أرحم الراحمين.

وهذا دليل على علو قدر يوسف وغاية فضله حيث إنّه لم يعف عن سيئات إخوته فحسب، بل رفض حتى أن يوبّخ ويعاتب إخوته فحسب، بل رفض حتى أن يوبّخ ويعاتب إخوته فضلاً عن أن يجازيهم ويعاقبهم إضافة إلى هذا فإنّه طمأنهم على أنّ الله سبحانه وتعالى رحيم غفور وأنّه تعالى سوف يعفو عن سيّناتهم، وإستدلّ لهم على ذلك بأنّ الله سبحانه وتعالى هو أرحم الراحمين.

وهنا تذكّر الإخوة مصيبة أخرى قد ألمّت بعائلتهم والشاهد الحي على ما إقـ ترفوه في حق أخيهم، ألا وهو أبوهم حيث فقد الشيخ الكبير بصره حزناً وفراقاً على يوسف, أمّا يوسف فإنّه قد وجد لهذه المشكلة حلاً حيث خاطبهم بقوله: ﴿إِذَهْبُوا بِقَمْيُصِي هَذَا فَالقُوهُ عَلَى وَجُهُ نَبِي يأت بصيراً ﴾ ثمّ طلب منهم أن يجمعوا العائلة ويأتوا بهم جميعاً ﴿وأتوني بأهلكم أجمعين ﴾.

### بحوث

#### ١\_ من الذي ممل قميص يوسف؟

ورد في بعض الرّوايات أنّ يوسف قال: إنّ الذي يحمل قبيصي المشافي إلى أبي لابدّ وأن يكون هو نفسه الذي حمل قبيصي الملطّخ بالدماء إليه، لكي يدخل السرور على قلبه بعد أن ملأ قلبه حزناً وألماً من قبل! فأعطى لـ (يهودا) قبيصه بعد أن اعترف له أنّه هو الذي حمل قبيصه الملطّخ بالدماء إلى أبيه وأخبره بأنّ الذئب قد أكل يوسف، وهذا التصرّف من يوسف إن لم يدلّ على شيء فإنّه يدلّ على أنّه برغم أعهاله الكثيرة ومتاعبه اليوميّة، فإنّه لم يغفل عن صغائر الأمور المتعلّقة بالسلوك الأخلاق.

#### ٢\_ يوسف وملالة شأنه

ورد في بعض الرّوايات أنّ إخوة يوسف ـ بعد هذه القضايا ـ كانوا يحسّون بـالخجل

التفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

الشديد فأرسلوا إليه من يقول له: يايوسف إنّك تستضيفنا كلّ يوم صباحاً ومساءً على مائدتك فنأكل من زادك وهذا ما يزيد في خجلنا حيث لا نطيق النظر إلى وجهك بعد أن نتذكّر إساء تنا إليك، فأجابهم بكلمة لطيفة ليبعد عنهم الخجل بأنّ الفضل يعود إليهم، وأنّ جلوسهم على مائدته لهو مكرمة منهم وإنّ الشعب المصري كانوا ينظرون إليّ نظرة الحرّ إلى العبد ويقولون فيا بينهم (سبحان من بلغ عبداً بيع بعشرين درهماً ما بلغ!!) أي انظروا إلى فعل الله سبحانه و تعالى بهذا العبد فإنّه قد بيع في السوق بعشرين درهماً وهو الآن وصل إلى هذه المرتبة السامية، لكنّهم الآن ينظرون إلى مائدتي وأنتم جلوس حولها، فيعرفون قدري وتثبت لهم منزلتي وإنّني لست بعبد ذليل بيع بعشرين درهماً، وإنّا أنا سليل بيت النبوّة والرسالة ومن أولاد نبي الله إيراهيم الخليل، وهذا ما أباهي وأفتخر به أمام الآخرين أ

#### ٣- الشكر على الإنتصار

إنّ الآيات السابقة تعلّمنا بجلاء ووضوح درساً من دروس الأخلاق الإسلامية، وهو أنه بعد الإنتصار على العدو وكسر شوكته لابدّ أن لا ننسى العفو والرحمة، وأن لا نعامله بقساوة، فإنّ إخوة يوسف قد عاملوه أشدّ المعاملة أشرفت به على نهايته وأوصلته إلى أبواب الموت، ولو لم تشمله عناية الله سبحانه وتعالى، لعجز عن الخلاص ممّا أوقعوه فيه، هذا إضافة إلى المصائب والآلام التي تحملها أبوه، لكنّهم الآن جبيعاً واقفون أمّام يوسف وهو السيّد المطاع وبيده القوّة والقدرة، لكنّه عاملهم بلطف وإحسان.

كما أنّه يفهم من خلال حديثه معهم أنّه لم يحقد عليهم قطّ، بل الذي يقلقه هو تذكّر الإخوة ماضيهم الأسود ويحسّوا بالخجل! ولذا حاول جاهداً أن يربحهم من هذا القلق ويزيح هذا الكابوس عن صدورهم، بل أكثر من هذا فإنّه حاول أن يفهمهم أنّ لهم عليه فضلاً في مجيئهم إلى مصر والتعرّف عليهم، فإنّهم كانوا السبب في كشف حقيقته أمام الشعب في هذا البلد، حيث عرف أهل مصر أنّ عزيزهم هو سليل بيت النبوّة والرسالة وليس عبداً بيع في السوق بدراهم معدودات، ومن هنا فإنّ يوسف كان يرى لهم في ذلك فضلاً ومنّة! ومن حسن الصدف أنّنا نرى رسول الله تَشَيَّاتُهُ يمتحن بمثل هذه المواقف الحرجة، فمثلاً حينا ومن حسن الصدف أنّنا نرى رسول الله تَشَاهُ عند بمثل هذه المواقف الحرجة، فمثلاً حينا

١٠ تفسير الكبير، ج ١٨، ص ٢٠٦.

فتح رسول الله عَيَّلَيُّ مكّة وأذل المستركين وهنزمهم وكسسر أصنامهم وداس شوكتهم وكبرياءهم، جاء رسول الله عَيَّلِيُّ (كها رواه ابن عبّاس) إلى جوار الكعبة وأخذ بحلقة بابها وكان المشركون قد إلتجؤوا إليها ينتظرون حكم رسول الله عَيَّلِيَّ فيهم، وقال كلمته المشهورة: «الحمد فه الذي صدق وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده» ثم توجّه إلى قريش وخاطبهم بقوله: «ماذا تظنّون يامعشر قريش؟ قالوا: خيراً، أخ كريم وابن أخٍ كريم، وقد قدرت! قال: وأنا أقول كما قال أخى يوسف لا تثريب عليكم اليوم».

أي إنّ اليوم ليس يوم ملامة وإنتقام وإظهار الحقد والضغينة «اذهبوا فأنتم الطلقاء».

فقال عمر بن الخطاب: ففضت عرقاً من الحياء من رسول الله ﷺ ذلك إنّي قد كنت قلت لهم حين دخلنا مكّة: اليوم ننتقم منكم ونفعل أ.

كها أنَّه وردت في كثير من الرَّوايات الإسلامية أنَّ «زكاة النصر هو العفو».

يقول على الله: «إذا قدرت على عدوك فاجعل العفو عنه شكراً للقدرة عليه» .

8003

#### الآيات

وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِي لَأَحِدُ رِيحَ يُوسُفَّ لَوْلَآأَن تُفَيِّدُونِ

هُ قَالُواْ تَأْلَقَهِ إِنِّكَ لَغِي صَلَالِكَ ٱلْقَدِيمِ فَالْمَآأَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ ٱلْقَدَهُ عَلَى وَجَهِهِ . فَأَرْتَذَ بَصِيرًا قَالَ أَلَمُ أَقُل لَّكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ هُ قَالُواْ يَتَأَبُنُوا اللَّهُ عَلَى وَكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ هُ وَالْمَا أَقُلُ لَكُمْ وَاللَّهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ هُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّه

## التفسير

### وأغيراً شملتهم رعاية الله ولطفه:

أمّا أولاد يعقوب فإنّهم بعد أن واجهوا يوسف وجرى لهم ما جرى حملوا معهم قيص يوسف فرحين ومستبشرين وتوجّهوا مع القوافل القادمة من مصر، وفيا كان الإخوة يقضون أسعد لحظات حياتهم، كان هناك بيت في بلاد الشام وأرض كنعان ألا وهو بيت يعقوب الطاعن في السنّ حيث كان يقضي هو وعائلته أحرج اللحظات وأشدها حزناً وبؤساً.

لكن \_مقارناً مع حركة القافلة من مصر محدث في بيت يعقوب حادث غريب بحيث أذهل الجميع وصار مثاراً للعجب والحيرة، حيث نشط يعقوب وتحرّك من مكانه وتحدّث كالمطمئن والواثق بكلامه قال: لو لم تتحدّثوا عني بسوء ولم تنسبوا كلامي إلى السفاهة والجهل والكذب لقلت لكم: ﴿ لِنِّي لأجد ربح يوسف فإني أحسّ بأنّ أيّام المحنة والآلام سوف تنصرم في القريب العاجل، وأنه قد حان وقت النصر واللقاء مع الحبيب، وأرى أنّ آل يعقوب قد نزعوا ثوب العزاء والمصيبة ولبسوا لباس الفرح والسرور لكن لا تصدّقون

كلامي ﴿ ولِمَّا قصلت للعير قال أبوهم لِنِّي الْجدريح يوسف لولا أن تفنَّدون﴾ ﴿

والمستفاد من قوله تعالى (فصلت) أنّه بمجرّد أن تحرّكت القافلة من مصر أحسّ يعقوب بالأمر و تغيّرت أحواله.

أمّا الذين كانوا مع يعقوب \_ وهم عادة أحفاده وأزواج أولاده وغيرهم من الأهل والعشيرة \_ فقد إستولى عليهم العجب وخاطبوه بوقاحة مستنكرين: ﴿قَالُوا تَالله لِتُك لَفِي فَلَالله للقَديمِ وَاليس هذا برهاناً واضحاً على ضلالك حيث مضت سنين طويلة على موت يوسف لكنّك لا زلت تزعم أنه حي، وأخيراً تقول: إنّك تشمّ رائحته من مصر؟! أين مصر وأين الشام وكنعان؟! وهذا دليل على بعدك عن عالم الواقع وإنغاسك في الأوهام والخيالات لكنّك قد ضللت منذ مدّة طويلة، ألم تقل لأولادك قبل فترة اذهبوا إلى مصر وتحسسوا عن أحوال يوسف!

يظهر من هذه الآية الشريفة أنّ المقصود بـ (الضلال) ليس الانحراف في العقيدة، بـل الانحراف في تشخيص حقيقة حال يوسف والقضايا المتعلّقة به، لكن يستفاد من هذه التعابير أنّهم كانوا يتعاملون مع هذا النّبي الكبير والشيخ المتيقظ الضمير بخشونة وقساوة بالغين بحيث كانوا يقولون له مرّة: ﴿ إِنْ لَبِانَا فَي ضلال هبين ﴾ وهنا قالوا له: ﴿ إِللَّكُ لَفِي صلالك اللّه اللّه عليه كانوا غافلين عن الحقيقة التي كان يتحلّى بها يعقوب وعن صفاء قلبه، ويتصوّرون أنّ قلب يعقوب كقلوبهم القاسية المظلمة وأنّه لا يطلع على حقائق الأمور ماضها ومستقبلها.

وتمضي الليالي والأيّام ويعقوب في حالة الإنتظار... الإنتظار القاسي الذي يستبطن السرور والفرح والهدوء والإطمئنان، إلّا أنّ المحيطين به كانوا مشغولين عن هذه الأمـور لاعتقادهم بأنّ قضيّة يوسف مختومة وإلى الأبد.

وبعد عدّة أيّام من الإنتظار \_ والتي لا يعلم إلّا الله كيف قضاها يعقوب \_ إرتفع صوت المنادي معلناً عن وصول قافلة كنعان من مصر، لكن في هذه المـرّة \_ وخــلافاً للــعرّات

١- «تفتّدون» من مادّة «الفّند» على زنة «الرّمد» ومعناها العجز الفكري والسفاهة، ومضى بعض اللغويين إلى
 أنّ معناها الكذب ومعناها في الأصل الفساد. فبناءً على ذلك فإنّ جملة (لولا أن تفنّدون) معناها إذا لم تتهموني بالسفاهة وفساد العقل.

السابقة \_دخل أولاد يعقوب إلى المدينة فرحين مستبشرين، وتوجّهوا مسرعين إلى بيت أبيهم، وقد سبقهم الـ(بشير) الذي بشّر يعقوب بحياة يوسف وألق قبيص يوسف على وجهه.

أمّا يعقوب الذي أضعفت المصائب بصره ولم يكن قادراً على رؤية القميص فبمجرّد أن أحسّ بالرائحة المنبعثة من القميص شعر في تلك اللحظة الذهبية بأنّ نوراً قد شعّ في جميع ذرّات وجوده وأنّ السّماء والأرض مسروران ونسيم الرحمة يدغدغ فؤاده وينزيل عنه الحزن والألم، شاهد الجدران وكأنّها تضحك معه، وأحسّ يعقوب بتغير حالته، وفجأة رأى النّور في عينيه وأحسّ بانتها قد فتحتا ومرّة أخرى رأى جمال العالم، والقرآن الكريم يصف لنا هذه الحالة بقوله: ﴿ قلمًا لن جاد للبغير للقاه على وجهه قارتة بصيرا ﴾.

هذه الحالة التي حصلت ليعقوب أسالت دموع الفرح من عيون الإخوة والأهل، وعند ذاك خاطبهم بقوله: ﴿قَالَ لَكُمْ لِلِّي لَعلم مِنْ للله ما لا تعلمون﴾.

هذه المعجزة الغريبة، جعلت الأولاد يعودون إلى أنفسهم ويتساءلون عنها ويفكّرون في ماضيهم الأسود المليء بالأخطاء والذنوب، وما اعتورهم من الحسد وغيره من الصفات الرذيلة البعيدة عن الإنسانية، لكن ما أجمل التوبة والعبودة إلى طبريق الصبواب حبينا ينكشف للإنسان خطأ المسيرة التي سار فيها... وما أحلى تلك اللحظات التي يحاول المذنب أن يطلب العفو ممن جنى عليه، ليطهر به نفسه ويبعدها عن جادة الخطأ والانحراف، وهذا ما قام به الإخوة حيث وقعوا نادمين على بد أبيهم يقبلونها ويطلبون منه العفو والاستغفار قالوا يالبانا استغفاراتا قنوينا إلاً كنّا خاطئين.

أمّا يعقوب هذا الرجل العظيم الذي كانت روحه أوسع من الحيطات، فقد أجابهم دون أمّا يعقوب هذا الرجل العظيم الذي كانت روحه أوسع من المحيطات، فقد أجابهم بـقوله: ﴿قَالُ أَن يَلُومُهُم عَلَى تَلُكُ الأَفْعَالُ التي اقترفوها في حقّه وحقّ أخيهم... أجابهم بـقوله: ﴿قَالُ سوفُ لستغفر لكم ربّي﴾ وأملي معقود بأن يغفر الله سبحانه و تعالى ذنوبكم ﴿ لِلله هوالشفور اللرحيم ﴾.

### يحوث

### ١\_ كيف أمس يعقوب برائمة قميص يوسف؟١

هذا سؤال أثاره كثير من المفسّرين، واعتبروه معجزة خارقة للعادة من قبل يعقوب أو يوسف. إلّا أنّه مع الأخذ بنظر الاعتبار سكوت القرآن عن هذا الأمر ولم يتناوله على أنّه أمر إعجازي أو غير إعجازي فمن الهين أن نجد له توجيهاً علميّاً أيضاً، إذ إنّ حقيقة «التليبائي» أو إنتقال الفكر من النقاط أو الأماكن البعيدة تُعدّ مسألة علميّة قطعيّة مسلّماً بها... وأنّها تحدث عند من تكون لديهم علاقة قريبة تربط بعضهم ببعض، أو تكون لديهم قدرة روحيّة عالية.

ولعلّ كثيراً منّا يواجه مثل هذه المسألة في حياته اليوميّة، وذلك أن يشعر شخص «من أب، أو أمّ، أو أخ» مثلاً بالكآبة وإنقباض النفس دون سبب، ثمّ لا يمضي وقت - أو فترة - حتى يبلغه خبر بأنّ أخاه أو ولده قد حدث له حادث ما في نقطة بعيدة عنه.

فالعلماء يوجّهون هذا الإحساس على أنّه جرى عن طريق إنتقال الفكر.

وما ورد في قصّة يعقوب لعلّه من هذا القبيل أيضاً، فعلاقته الشديدة بيوسف وعظمة روحه، كلّ ذلك كان سبباً لأن يشعر بالحالة الحاصلة للأخوة نتيجة حمل قيص يوسف من مسافة بعيدة.

ومن الممكن أن يتعلَّق هذا الأمر بمسألة سعة دائرة علم الأنبياء أيضاً.

وقد وردت إشارة طريفة \_ في بعض الرّوايات \_ إلى مسألة إنتقال الفكر، وهمي أنّ بعضهم سأل الإمام أبا جعفر الباقر للثلا: فقال: جُعلت فداك، ربّما حزنت من دون مصيبة تُصيبني أو أمر ينزل بي، حتى يعرف ذلك أهلي في وجهي وصديقي.

فقال ﷺ: «نعم ياجابر، إنّ الله خلق المؤمنين من طينة الجنان وأجرى فيهم من ريح روحه، فلذلك المؤمن أخو المؤمن لأبيه وأمّه، فإذا أصاب روحاً من تلك الأرواح في بلد من البلدان عزن عزنت هذه لأنّها منها» \.

ويستفاد من بعض الرّوايات أيضاً أنّ هذا القميص لم يكن قميصاً مألوفاً، بلكان ثوباً من ثياب الجنّة، وقد خلّفه إبراهيم الخليل للجلا في آل يعقوب وأُسرته ليكون ذكرى له، وأنّ رجلاً كيعقوب للجلا الذي كانت لديه شامّة من «الجنّة» أحسّ برائحة هذا الثوب الذي هو من ثياب الجنّة من بعيد لل

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ١٣٣.

٢. لمزيد الإطلاع على هذه الرّوايات يراجع تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ٤٦٤.

### ٢\_ اَمْتَلَافَ مَالَاتِ الْأَنْبِياء

الإشكال المعروف الآخر هنا هو ما أثاره بعضهم في شأن يعقوب من سؤال وهو:

سؤال: كيف يمكن أن يكون هذا النّبي العظيم قد أحسّ بريح قميص يوسف من مسافة قدّرها بعضهم بثانين فرسخاً، وقال بعضهم: من مسافة عشرة أيّام، مع أنّه لم يطّلع على الحوادث القريبة منه التي مرّت على يوسف عندما ألق في الجبّ في أرض كنعان؟

والجواب على هذا السؤال مع الإلتفات إلى ما ذكرناه آنفاً في شأن عملم الغميب، وحدود علم الأنبياء والأنمّة مستند إلى علم الله وحدود علم الأنبياء والأنمّة مستند إلى علم الله وإرادته، وما يشاؤه الله لهم من العلم «أو عدمه» حتى ولوكان ذلك في أقرب نقطة من نقاط العالم.

فيمكن تشبيههم من هذا الوجه بالقافلة التي تسير في ليل مظلم في صحراء تخشيها الغيوم وبينا هي على هذه الحال وإذا السماء تومض بالبرق اللامع فستضيء الصحراء إلى منتهى أطرافها، فترى القافلة بأمّ أعسينها كللّ شيء أمامها، إلّا أنّ البرق يستطنىء ثمانيةً ويستوعب الظلام كلّ مكان فلا يرى أحد شيئاً.

ولعلّ الحديث الوارد عن الإمام الصادق على الإمام عنه الإمام على إشارة إلى هذا المعنى، إذ جاء عنه على أنّه قال: «جعل الله به وبين الإمام عموداً من نور، ينظر الله به إلى الإمام، وينظر الإمام به إليه، فإذا أراد علم شيء نظر في ذلك النّور فعرفه» .

ومع الإلتفات إلى هذه الحقيقة، فلا مجال للتعجّب بأن تقتضي مشيئة الله سبحانه \_ لإبتلاء يعقوب وتمحيصه \_أن لا يعرف يوماً شيئاً عن الحوادث في كنعان وهي تجري قريباً منه، وأن يحسّ برائحة قيص ولده يوسف وهو في مصر في يوم آخر عندما قُدّر له أن تنتهي محنته وبلواه.

### ٣۔ کیف زُدّ علی یعقوب بصرہ؟ا

احتمل بعض المفسّر بن أنّ يعقوب ﷺ لم يفقد بصره بصورة كليّة، وإنّما ضعف بصره، وعند حصول مقدّمات الوصال تبدّل تبدّلاً بحيث عاد ذلك البـصر إلى حـالته الطـبيعيّة

١. شرح نهج البلاغة، للخوئي، ج ٥، ص ٢٠٠.

الأولى، إلا أنّ ظاهر آيات القرآن يدلّ على أنّه فقد بصره تماماً وابيضّت عيناه من الحزن، وعلى ذلك فإنّ بصره عاد إليه عن طريق الإعجاز، حيث يقول القرآن الكويم: ﴿قُارِتُهُ عِصْوِلَ﴾.

### ٤\_ الوعد بالاستغفار

نقرأ في الآبات \_ محل البحث \_ أنّ يوسف للله قال الإخوته عندما أظهروا له ندامتهم: ﴿ يتفرالله لكم ﴾ إلا أنّ يعقوب للله قال لهم عندما اعترفوا عنده بالذنب وأظهروا الندامة: ﴿ سوف لستفقر لكم ﴾ وكان هدفه \_ كما تقول الرّوايات \_ أن يؤخّر إستجابة طلبهم الاستغفار الله السحفار (من ليلة الجمعة) الذي هو خير وقت الإستجابة الدعاء وقبول التوبة \

والآن ينقدح هذا السؤال وهو: كيف أجابهم يوسف بصورة قطعيّة، وأوكل أبوهم ذلك إلى المستقبل؟!

ولعلّ هذا الاختلاف ناشي، عن أنّ يوسف عليّ كان يتحدّث عن «إمكان المغفرة» وأنّ هذا الذنب من الممكن أن يعفو الله عنه، ويعقوب كان يتحدّث عن «فعليّة المغفرة» وأنّه ما الذي ينبغي أن يفعل حتى تتحقّق التوبة والمغفرة «فلاحظوا بدقّة».

### ه\_ التوسّل مائز

يستفاد من الآيات \_ آنفة الذكر \_ أنَّ طلب الاستغفار من الآخرين غير مناف للتوحيد، بل هو سبيل إلى الوصول إلى لطف الله سبحانه، وإلاّ فكيف كان يمكن ليعقوب أن يستجيب لطلب أبنائه في أن يستغفر لهم وأن يجيبهم بالإيجاب على توسّلهم به.

وهذا الأمر يدلّ على أن التوسّل بأولياء الله جائز على الإجمال، والأشخاص الذيسن يرون ذلك مخالفاً لأصل التوحيد غافلون عن نصوص القرآن، أو أنّ التعصّب المقيت يحجب أبصارهم عن تلك النصوص.

ا. نقرأ في تفسير القرطبي أن هدفه كان الاستغفار لهم في ليلة الجمعة الموافقة ليوم عاشوداء "لمزيد الإطلاع يراجع تفسير القرطبي، ج٦، ص ٣٤٩».

### ٦\_ نهاية الليلة السوداء

إنّ الدرس الكبير الذي نستلهمه من الآبات المتقدّمة هو أنّه مهما كانت المساكل والحوادث صعبة وعسيرة، ومهما كانت الأسباب والعلل الظاهرية غير تمامّة ومحدودة، ومهما كان النصر أو الفرج بطيئاً (أو غير متحقّق فعلاً) فإنّ أيّاً من أولئك لا يمنع من الرجاء والأمل بلطف الله، فالله الذي أعاد البصر برائحة القميص ونقل رائحة ذلك القميص من مسافة بعيدة، وردّ العزيز المفتقد بعد سنين طويلة، قادر على أن يضمّد القلوب المجروحة من الفراق، وأن يشفى آلام النفوس.

أجل إنّنا تجد الدرس التوحيدي الكبير ينطوي في هذا القصص والتاريخ، وهو أنّه لا شيء على الله بعزيز ولا عسير، بل يهون كلّ شيء بأمره وإرادته: ﴿ لِلْهَا لَهُوهُ لِذَا لَوَادَ شَيْئًا لَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيْكُونُ ﴾ . \

8003

فَكُمَّادَ خَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَا وَى إِلَيْهِ أَبُونِهِ وَقَالَ اُدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ اللهُ عَامِنِينَ ﴿ فَيْ وَرَفَعَ أَبُونِهِ عَلَى الْعَرْشِ وَحَرُّواللهُ سُجَدًّا وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُهْ يِنِي مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّ حَقَّا وَقَدْ أَحْسَنَ بِيَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السِّجْنِ وَجَآءَ بِكُمْ مِنَ ٱلْبُدُو مِنْ بَعَدِ أَن نَزَعَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِتَ إِنَّ رَبِي لَطِيفُ لِمَا يَشَا أَهُ اللهُ مُؤَالْعَلِيمُ الْعَكِيمُ ﴿ مَن الشَّيْطِينَ اللهُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِي . فِي الدُّنْيَا وَٱلْاَحِرَةً وَقَنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْفِي اللهُ الصَّلِحِينَ ﴿ اللهِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِي . فِي الدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةً وَقَنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْفِي الصَّلِحِينَ ﴿ اللهِ الْمَالِحِينَ اللهُ الْمَالِحِينَ اللهُ السَّمَا وَالْاَحِينَ وَالْمَالِحِينَ اللهُ الْمَالِحِينَ اللهُ الْمَالِحِينَ اللهُ الْمَالَا وَعَلْمَالِحِينَ اللهُ الْمَالِحِينَ اللهُ اللهُ الْمَالِحِينَ وَالْمَالِحِينَ اللهُ اللهُ اللهُ الْمَالِحِينَ وَاللهُ اللهُ الْمَالِحِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤْمِنِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمَالِحِينَ اللهُ الْمَالِحِينَ اللهُ الْعَلَى وَعَلَيْ اللهُ اللهُ الْمَالِحِينَ اللهُ اللهُ الْمَالِعُ اللهُ اللهُ الْمَالِعَ الْمُحَالِحِينَ اللهُ الْمَالَةُ الْمُحْسَلِمَا وَٱلْهُ الْمُحُلِومُ اللهُ الْمَالِعُ الْمُعَلِّمُ الْمُؤْمِنَ الْمُنْ الْمُؤْمِنَ اللهُ الْمُعَلِي الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنَ اللهُ الْمُؤْمِينَ اللهُ السَامَا وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنِ اللهُ الْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمِؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْم

## الثفسير

## عاقبة أمر يوسف وأبيه وإفوته:

مع وصول القافلة التي تحمل أعظم بشارة من مصر إلى كنعان، وعودة البصر إلى يعقوب، إرتفعت أهازيج في كنعان، فالبيت الذي لم يخلع أهله عنهم ثياب الحزن والأسى لسنين عديدة، أصبح غارقاً في السرور والحبور، فلم يكتموا رضاهم عن هذه النعم الإلهية أبداً.

والآن ينبغي على أهل هذا البيت \_وفقاً لوصية بوسف \_أن يتحرّكوا ويستّجهوا نحسو مصر، وتهيأت مقدّمات السفر من جميع النواحي، وركب يعقوب راحلته وشفتاه رطبتان بذكر الله وتمجيده، وقد منحه عشق يوسف قوّة وعزماً إلى درجة وكانّه عاد شاباً من جديد. وهذا السفر على خلاف الأسفار السابقة \_التي كانت مقرونة لدى إخوة يوسف بالقلق والحزن \_كان خالياً من أيّة شائبة من شوائب الهمّ والغمّ. وحتى لوكان السفر بنفسه متعباً، فهذا التعب لم يكن شيئاً ذا بال قبال ما يهدفون إليه في مسيرهم هذا.

كانوا يطوون الليالي والأيّام ببطء، لأنّ الشوق كان يحيل كلّ دقيقة إلى يوم أو سنة، ولكن انتهى كلّ شيء ولاحت معالم مصر وأبنيتها من بعيد بمزارعها الخنُضر وأشبجارها الباسقة السامقة وعماراتها الجميلة.

إلا أنّ القرآن الكريم ـ كعادته دائماً ـ حذف هذه المقدّمات التي يمكن أن تدرك بأدنى تفكّر و تأمّل، فقال في هذا الشأن: ﴿فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَى يُوسِفُ آوى إليه لَبُويِه ﴾.

وكلمة «آوى» ـكما يقول الراغب في مفرداته ـ تعني في الأصل إنضهام شيء إلى شيء آخر، وضمّ يوسف أبويه إليه كناية عن إحتضانهما ومعانقتهما.

وأخيراً تحقّقت أحلى سويعات الحياة ليعقوب، وفي هذا اللقاء والوصال الذي تمّ بـين يعقوب ويوسف لحظات لا يعلم إلّا الله عواطفها في تلك اللحظات الحلوة، وأيّة دموع إنسكبت من عينيهما من الفرح.

وعندها التفت يوسف إلى إخوته وأبويه ووقال ادخلوا مصران شاء الله آمنين لا أن مصر أصبحت تحت حكم يوسف في أمن وأمان واطمئنان.

ويُستشفّ من هذه الجملة أنّ يوسف كان قد خرج إلى خارج بوّابة المدينة لإستقبال ويُستشفّ من هذه الجملة أنّ يوسف كان قد خرج إلى خارج بوّابة المدينة لإستقبال والديه وإخوته، ولعلّ التعبير بـ فخطوا على يوسف بحتمل أن يكون يوسف قد أمـر أن تنصب الخيام هناك «خارج المدينة» وأن تُهيأ مقدّمات الإستقبال لأبويه وإخوته.

فليًا دخلوا القصر أكرمهم يوسف على ﴿ وورقع لبويه على العرق ﴾.

وكانت هذه العظمة من النعمة الإلهيّة واللطف والموهبة التي منّ الله بها على يوسف قد أدهشت إخوة يوسف وأبويه فذهلوا جميعاً ﴿وَخَرُوا لَهُ سَجِّداً ﴾.

وعندها إلتفت يوسف إلى أبيه ﴿وقال يالبه هذا تأويل رؤياي من قبل ﴾.

ألم يقل أنيّ رأيت أحد عشر كوكباً والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين؟!

فانظر ياأبت كما كنت تتوقّع من عاقبة أمري ﴿قد جعلها ربّي حقّا ﴾ ... ﴿وقد أحسن بني إذ أخرجني هن السّجن ﴾ .

الطريف هنا أنّ يوسف تكلّم هنا عن سجنه في مصر من بين جميع مشاكله ولم يتكلّم على الجبّ مراعاةً لإخوته.

ثمّ أضاف يوسف قائلاً؛ ﴿وجاء بكم من البدر من بعد أن نزع الشّيطان بيني وبين إخوني ﴾. ومرّة أخرى يظهر هنا يوسف مثلاً آخر من سعة صدره وعظمته، ودون أن يقول: من هو المقصّر، وإغّا يقول بصورة مجملة أنّ الشيطان تدخّل فنزغ بيني وبين إخوتي، فهو لا يريد أن يتشكّىٰ من أخطاء إخوته السالفة.

والتعبير عن أرض كنعان بالبدو تعبير طريف وكاشف عن مدى الاختلاف بين تمدّن مصر وتخلّف كنعان «حضاريّاً».

وأخيراً يقول يوسف: إنّ جميع هذه المواهب هي من قِبَل الله، ولِمَ لا تكون كذلك فـ﴿ إِنَّ رَبِّي لطيف لعا يشا﴾.

فيتولّى أمور عباده بالتيسير والتدبير... وهو يعلم من هو المحستاج ومـن هـو الجــدير بالإستجابة ﴿لِلَّه هوالعليم العكيم﴾

ثمّ يلتفت يوسف نحو مالك الملك الحقيق وولي النعمة الدائمة فيقول شاكراً راجياً: ﴿رَبِّ قد آتيتني مِن الملك وملّمتني مِن تأويل الأحاديث ﴾.

وهذا العلم البسيط بحسب الظاهر «تأويل الأحاديث» كم كان له من أثر عظيم في تغيير حياتي وحياة جماعة آخرين من عبادك، وما أعظم بركة العلم!

فأنت يارب: ﴿فَاطْرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ﴾.

ولذلك فقد خضعت وإستسلمت قبال قدرتك جميع الأشياء.

ربّاه: ﴿ أَنْكُ وَلَيَّ فِي الدَّنِيا وَالْآخِرَةَ تُوفِّنِي هِسَلَما وَٱلْحَقَّنِي بِالصَّالَحِينَ ﴾.

أي إنّني لا أطلب دوام الملك وبقاء الحكم والحياة الماديّة منك ياربّ، لأنّ هذه الأمور جميعها فانية وليس فيها سوى البريق الجذّاب. بل أطلب منك ياربّ أن تكون عاقبة أمري على خير، وأن أقضي حياتي وأموت مؤمناً في سبيلك مسلّماً لإرادتك، وأن أكون في صفوف الصالحين، فهذه الأمور هي المهمّة لديّ فحسب.

### بحوث

### ١- هل السمود لغير الله مائز١٢

كما بيتنا في الجزء الأوّل من هذا التّفسير عند بحثنا في شأن سجود الملائكة لآدم، فقلنا: إنّ السجود بمعنى العبادة يختص بالله تعالى ولا تجوز العبادة لأي أحد في أيّ مذهب إلّا لله

١٠ راجع ذيل الآية ٣٤ من سورة البقرة من هذا التفسير.

سبحانه وهذا هو المراد من توحيد العبادة الذي هو قسم مهمّ من التوحيد الذي دعا إليه جميع الأنبياء.

فبناءً على هذا لم يكن يوسف وهو نبيّ الله يسمح لأحد أن يسجد له ويعبده من دون الله، ولا النّبي العظيم يعقوب كان يقدم على مثل هذا الأمر، ولا القرآن الكريم كان يعبّر عنه بأنّه عمل جدير أو على الأقل عمل مجاز.

فبناءً على ذلك فإنّ السجود المشار إليه في الآية \_ محلّ البحث \_ إمّا أنّه كان «سجدة الشكر» لله تعالى الذي أولى يوسف هذه المواهب والمقام العظيم، وفرّج عن آل يعقوب كربهم وأزال عنهم همومهم، وهذا السجود في الوقت الذي كان لله، بما أنّه كان من أجل عظمة موهبة يوسف، فإنّه كان يعتبر تعظيماً وتكريماً ليوسف أيضاً، ومن هذا المنطلق فإنّ الضمير في (له) الذي يعود على يوسف قطعاً ينسجم وهذا المعنى تماماً.

أو أنّ المراد من السجود هو مفهومه الواسع، أي الخضوع والتواضع، لأنّ السجدة \_ أو السجود ـ لا يأتي أي منهما بمعناه المعروف دائماً، بل ربّما يرد بمعنى الخضوع والتواضع أحياناً، فلذا قال بعض المفسّرين: إنّ التحيّة أو التواضع المتداول آننذٍ كان الإنحناء والتعظيم، وأنّ المراد من السجود في الآية هو هذا المعنى.

إِلَّا أَنَّه مع الإلتفات إلى جملة «خرّوا» التي تعني الهويّ نحو الأرض فإنَّه لا يستفاد من السجود في الآية الإنحناء والخضوع.

وقال بعض المفسّرين العظام: إنّ سجود يعقوب وإخوة يوسف وأمّهم كان لله سبحانه، إلّا أنّ يوسف كان ـ بمثابة الكعبة ـ قبلةً لهم، ولهذا جاء في بعض تعابير العرب قولهم: فلان صلّى للقبلة \.

إِلَّا أَنَّ المعنى الأوّل يبدو أقرب للنظر، وخاصّة أنَّ بعض الرّوايات الواردة عن أهـل البيت الله الله تقول: «كان سجودهم لله، أو عبادةً لله» ٢.

كها جاء في بعض الرّوايات أنّ سجودهم كان طاعة لله وتحيّة ليوسف".

كما أنَّ السجود لآدم كان سجوداً لله العظيم الذي خلق مثل هذا الخلق البديع، وهو في

١. راجع تفسير الميزان، وتفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

٣. العصدر السابق، ص ٤٦٨.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٤٦٧.

الوقت الذي يعدُّ عبادةً لله فهو دليل على إحترام آدم وعظمته.

وهذا الأمر يشبه تماماً أن يؤدّي رجل مثلاً عملاً مهمّاً عظيماً، فنسجد نحن لله الذي خلق مثل هذا الإنسان، فهذا السجود هو لله كها أنّه في الوقت ذاته يعدّ إحتراماً وتعظيماً للرجل أيضاً.

### ٢ـ وساوس الشيطان

إنّ جملة ﴿ وَمَعْ الطّيطان بيني وبين إخوتي ﴾ مع ملاحظة أنّ (نزغ) بمعنى الدخول في أمرّ ما بقصد الفساد أو الإفساد تدلّ على أنّ لوساوس الشيطان في مثل هذه الحوادث أثراً مهمّاً دائماً، إلّا أنّنا نوّهنا من قبل بأنّ هذه الوساوس لوحدها لا تعمل شيئاً، فالمصمّم الأخير هو الإنسان نفسه، بل هو الذي يفتح أبواب قلبه للشيطان ويسمح له بالدخول.

فبناءً على ذلك فليس في الآية - محل البحث - أمر خلاف أصل حرية الإرادة أساساً. غاية ما في الأمر أنّ يوسف على بما لديه من حلم وسعة صدر لم يرغب أن يحرج إخوته ويزيد في خجلهم، فهم كانوا خجلين إلى درجة كافية، ولهذا لم يشر إلى المصمّم النهائي وإيمًا ذكر وساوس الشيطان التي تعدّ العامل الثانوي فحسب.

# ٣ـ الأمن نعمة الله الكبرى؟

لقد أشار يوسف إلى مسألة الأمن من بين جميع المواهب والنِعم بمصر، وقدال لأبويه وإخوته والدخلوا مصران ها، الله آمنين وهذا الأمر يدلّ على أنّ نعمة الأمن أساس جميع النعم، والحقّ أنّها كذلك، لأنّه متى ذهبت نعمة الأمن، فإنّ سائر مسائل الرفاء والمواهب المادية والمعنوية يحدق بها الحنطر.

في جوّ أو محيط غير آمن، ليس بالمقدور إطاعة الله فيه ولا الحياة الحرّة الكريمة، كها
 ليس بمقدور الإنسان أن يفكّر تفكيراً مطمئناً هادئاً، ولا السعي والجدّ والجهاد نحو تحقّق الأهداف الإجتاعية أيضاً.

وهذه الجملة لعلّها إشارة إلى هذه اللطيفة. وهي أنّ يوسف يريد أن يــقول: إنّ أرض مصر في عهدي وحكومتي ليست هي تلك الأرض في عهد الفراعنة وحسكهم، فــأولئك الظالمون المستكبرون المستثمرون الأنانيون ولّوا ومضواكها مضى ذلك التعذيب والأذى، فالجوّجو آمن تماماً.

### ٤\_ أهميّة مقام العلم

ومرّة أخرى يعوّل يوسف على انتهاء عمله وأمره على مسألة علم تعبير الرؤيا، ويجعل هذا العلم البسيط \_ ظاهراً \_ إلى جانب تلك الحكومة العظمى ومن دون منازع، وهذا يكشف عن تأكيده على أهميّة العلم مها كان بسيطاً، فيقول: ﴿رَبّ قَد آلسيتني هن العلم مها كان بسيطاً، فيقول: ﴿رَبّ قَد آلسيتني هن العلم مها كان بسيطاً عن تأويل الأحاديمة ﴾.

### ه\_مسن العاقبة

قد يتقلّب الإنسان في طول عمره في أشكال مختلفة متعدّدة، إلّا أنّ من المسلّم بـ أنّ الصفحات الأخيرة من حياته أهم من جميع ما مضى عليه، لأنّ سجل عمره ينتهي بانتهائها و يتعلّق بها الحكم النهائي عليه، لذا فإنّ الرجال المؤمنين يطلبون من الله دائماً أن تكون هذه الصفحات من العمر مشرقة نيّرة، وأن يختم لهم بالخير.

ونجد يوسف الله يطلب من الله \_ هذا الأمر نفسه فيقول: وتوقعي مسلما والحقني بالصالحين في

وليس معنى هذا الكلام طلب الموت من الله، كما تصوّره ابن عبّاس فقال: لم يطلب أحد من الأنبياء الموت من الله إلّا يوسف، فعندما توفّرت له أسباب حكومته تأجّبج العشق (والتعلّق بالله) في نفسه فتمنّي لقاء الله.

بل طلب يوسف إنّما كان الشرط والحالة فحسب، أي أنّه طلب أن يكون عند الوفاة مؤمناً مسلماً، وقد كان إيراهيم ويعقوب يوصيان أبناءهما بهذه الوصيّة أيضاً بقولهما لهم: ﴿ فَلَا تَمُوتُنَ إِلّا وَلَنْتُم مُسلمُونَ ﴾ . (

وقد إختار كثير من المفسّرين هذا المعني.

البقرة، ١٣٢.

## ٦۔ هل ماءت أمّ يوسف إلى مصر؟

يستفاد من ظاهر الآيات \_ آنفة الذكر \_ بصورة جيّدة أنّ أمّ يوسف كانت يومئذ حيّة، وقد جاءت مع يعقوب وأبنائها إلى مصر، وسجدت شاكرة هـذه النعمة، إلّا أنّ بعض المفسّرين يصرّون على أنّ أمّ يوسف «راحيل» كانت قد إنتقلت من الدنيا يومئذ، وإغّا التي جاءت إلى مصر خالته التي تعدّ بمثابة أمّه.

ونقرأ في سفر التكوين من التوراة \_ الفصل ٣٥ الجملة ١٨ ــ أنّ راحيل بعد أن ولدت بنيامين رحلت عن الدنيا، وجاء في بعض الرّوايات عن (وهب بن منبه) و (كعب الأحبار) هذا المعنى ذاته أيضاً، ويبدو أنّه مأخوذ من التوراة.

وعلى أي حال، فليس بوسعنا أن نغضي عن ظاهر آيات القرآن التي تقول: إنّ أمّ يوسف كانت حيّة آنئذٍ، ونؤول ذلك ونوجّهه دون أي دليل.

## ٧\_ عدم ذكر القصّة للأب

نقرأ في رواية عن الإمام الصادق الله أنه قال الله الله الله عقوب ليوسف: يابُني حدّثني كيف صنع بك إخوتك؟!

قال: ياأبت دعني.

فقال: أقسمت عليك إلّا أخبرتني!

فقال له: أخذوني وأقعدوني على رأس الجبّ، ثمّ قالوا لي: انزع قميصك، فقلت لهم إنيّ أسألكم بوجه أبي يعقوب أن لا تنزعوا قميصي ولا تبدوا عورتي، فرفع فلان السكّين عليّ، وقال: انزل.

> فصاح يعقوب فسقط مغشيّاً عليه ثمّ أفاق، فقال له: يابني كيف صنعوا بك؟! فقال يوسف: إنّي أسألك بإله إبراهيم وإسهاعيل وإسحاق إلّا أعفيتني. قال: فتركه» الخ<sup>١</sup>.

وهذا الأمر يدلّ على أنّ يوسف لم يرغب بأيّ وجه أبداً أن يُعيد في ذهنه أو في ذهن أبيه الماضي المرير، بالرغم من أنّ رغبة يعقوب في التقصّي عن الأمر لم تدعه يستقرّ.

١٠ تفسير مجمعالبيان، ج ٥، ص ٢٦٥.

ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدُيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْ هُمْ وَهُمْ يَكُرُونَ ﴿ وَمَا أَحَمُ وَمَا أَكُ ثُرُ النّاسِ وَلَوْ حَرَضَتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا تَسْتَلُهُ مُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُو إِلَا ذِحْرٌ لِلْعَالِمِينَ ﴿ وَمَا يُوْمِنُ اللّهِ فِي السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَحَى ثَرُهُم بِ اللّهِ إِلّا وَهُم مُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ أَفَا مِنُوا أَن تَأْتِيهُمْ عَنْشِيَةٌ مِنْ عَذَابِ اللّهِ أَوْتَأْتِيهُمُ السّاعَةُ بَعْتَةً وَ هُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾

## الأفسير

## الأصياء مشركون غللباًا

بعد ما انتهت قصّة يوسف على الله بكل دروسها التربوية ونتائجها الغزيرة والقيّمة والخالية من جزاف القول والخرافات التاريخية... إنتقل الكلام إلى النّبي عَلَى حسيث يسقول القرآن الكريم: ﴿وَلَكُ مِن لَنِهِ النَّهِيمَ لَوْمِيهِ لِلنَّهِ وَمَا كَنْتُ لَدِيهِم إِذْ أَجْمَعُوا لَمُوهِم وَهُم يَمْكُرُونَ ﴾.

إنَّ هذه المعلومات الدقيقة لا يعلمها إلَّا الله، أو واحدٌ من الذين كانوا حاضرين هناك، وبما أنَّك لم تكن حاضراً لديهم فالوحي الإلهي فقط هو الذي جاءك بهذه الأخبار.

ومن هنا يتّضح أنّ قصّة يوسف بما أنّها وردت في التوراة فأهل الحجاز عندهم معلومات تقريبيّة عنها، ولكن كلّ هذه الحوادث لم تطرح بهذه الدقّة في جزئياتها أبـداً، وحــتى في المحافل الخاصّة السابقة لم تكن تُعرف بدون إضافة وخرافة.

وعلى أي حال كان لزاماً على الناس أن يؤمنوا بعد مشاهدتهم لعلائم الوحي وسهاعهم لهذه النصائح الإلهيّة، وأن يتراجعوا عن طريق الغيّ، ولكن ياأيّها النّبي: ﴿وها أكثر الناس ولو حرصت بمؤهنين﴾. إنّ الوصف بـ (العرص) هنا دليل على شوق ولهفة النّبي ﷺ لأن يؤمن الناس، ولكن ما الفائدة، فإصراره وشوقه لم يكونا كافيين، فمن شرط الإيمان الإستعداد والقابلية في نفس الشخص.

إنّ أبناء يعقوب عليه كانوا يعيشون في بيت الوحي والنبوّة، ومع ذلك نرى كيف عصفت بهم الأهواء حتى كادوا أن يقتلوا أخاهم، فكيف نتوقّع من جميع الناس أن يتغلّبوا عملى أهوائهم وشهواتهم مرّة واحدة وبشكل جماعي ويؤمنوا بالله؟

وهذه الآية بالإضافة إلى ما ذكرنا هي تسلية لقلب النّبي تَتَلَيّة حتى لا يبأس أبداً من إصرارهم على الكفر والذنوب ولا يستوحش الطريق لقلّة أصحابه، كما نقراً في آيات أخرى من القرآن الكريم كسورة الكهف الآية ٦: ﴿ قَلْطَلْكُ بَاحْع نَصْكُ عَلَى آثارهم إِنْ لَم يَوْمَنُوا بِهِ قَدُلُا لِعَدِيثُ لَسَعًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَسَالُهم عَلَيْهُ مِنْ أَجِرَ ﴾ فهؤلاء في الواقع ليس لهم أي عذر أو مبرّر لعدم قبول الدعوة بالإضافة إلى ما اتّضح من علامات الحق آنك لم تسالهم أجراً حتى يكون مبرّراً لمخالفتك: ﴿ إِنْ هُو إِلّا ذَكُولُلُ العَالَمِينَ ﴾.

وهذه الدعوة عامّة للجميع، ومائدة واسعة للعام والخاص وكلّ البشرية. ﴿وَكَأَيِنْ مِنْ آية فِي السَّمَاولِتِ وَالْرَفْنِ يَمِرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مِعْرِضُونَ﴾.

فهذه الدلائل يرونها بأعينهم كلّ يوم! تشرق الشمس عند الصباح لتنشر أسعتها الذهبية على الجبال والوديان والصحاري والبحار، وتغرب عند المساء ويعمّ الليل بستاره المظلم كلّ مكان.

إنّ أسرار هذا النظام العجيب وهذا الشروق والغروب وحياة النباتات والحسشرات والإنسان، وهدير المياه، وحركة النسيم، وكلّ هذا الفن العجيب للوجود هو من الوضوح بحيث إن لم يتدبّر أحد فيه وفي خالقه سيكون كالخشبة المسنّدة.

كثيرة هي الدلائل التي نعتبرها صغيرة وغير مهمّة، فنحن غرّ عليها كلّ يوم ولا نعير لها أهميّة، وفجأة يظهر عالم ذو بصيرة فيكتشف بعد دراسة أشهر وسنين أسرار هذه الدلائل ويُذِهَل العالم بها.

المهم أن نعلم أن كلّ ما في العالم ليس زخرفاً وبدون فائدة، لأنّها من مخلوقات الله الذي لا نهاية لعلمه ولا حدّ لحكته، وإنّا الساذج والزخرف فهم أولئك الذيس يعتقدون بأنّ وجود العالم عبث وليس له غاية وفائدة، ولهذا فلا تعجب لعدم إيمانهم بـالآيات المـنزلة

عليك، لأنهم لم يؤمنوا بالآبات الحيطة بهم من كلّ مكان ﴿ وَمَا يَوْمِنُ ٱكْثَرَهُمْ بِاللَّهُ لِلَّا وَهُمَ مشركون﴾.

قد يتصوّر هؤلاء أنّهم من المؤمنين المخلصين ولكن غالباً ما توجد جــذور الشرك في أفكارهم وأقوالهم وضمائرهم.

ليس الإيمان هو الاعتقاد بوجود الله فقط، فالمؤمن المخلص هو الذي لا يعتقد بأيّ معبود سوى الله. فتكون أقواله وأعياله وكلّ أفعاله خاضعة له. ولا يعترف بغير قانون الله، ولا يضع طوق العبوديّة في رقبته لغيره، ويمتثل بقلبه وروحه لكلّ الأوامر الإلهيّة ولوكانت مخالفة لهواه، ويُقدّم دائماً الإله على الهوى، هذا هو الإيمان الخالص من الشرك في العقيدة والقول والعمل، فلو حسبنا حساباً دقيقاً في هذا المجال لوجدنا أنّ المسوحدين الصادقين والمخلصين قليلون جدّاً.

ولهذا السبب نقرأ في الرّوايات الإسلامية ما جاء عن الإمام الصادق ﷺ: «الشرك أخفى من دبيب النحل» (.

أو نقراً: «إنّ أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر، قالوا: وما الشرك الأصغر يارسول الله؟ قال: الرياء، يقول الله تعالى يوم القيامة إذا جاء الناس بأعمالهم: «اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم من جزاء» .

ونُقل عن الإمام الباقر على الله في تفسير الآية أعلاه حيث يقول «شرك طاعة وليس شرك عبادة، والمعاصي التي يرتكبون هي شرك طاعة أطاعوا فيها الشيطان فأشركوا بالله في الطاعة لغيره» ".

وفي بعض الرّوايات نقراً أنّ المقصود من (شرك النعمة) بهذا المعنى أنّ الله يهب الإنسان شيئاً فيقول: إنّ فلاناً قد جاء في به فلو لم يكن فلان لكنتُ من الهالكين! وكانت حياتي هباءاً منثوراً، ٤ فهنا قد اعتبر الشربك مع الله الشخص الذي جرت على يده نعمة الله!

الخلاصة: إنّ ما يُفهم من الشرك ليس الكفر وإنكار الإله وعبادة الأصنام فقط، كما جاء

السفينة البحار، ج ١، ص ٦٩٧. ٢٠ تفسير في ظلال القرآن، ج ٥، ص ٥٣.

٣ تفسير نورالثقلين، ج ٢. ص ٤٧٥؛ تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٧٤.

ع. تفسیر تورالثقلین، ج ۲، ص ٤٧٥.

في حديث عن الإمام الرضاع الله «شرك لا يبلغ به الكفر» أولكن الشرك بمعناه الواسع يشمل جميع هذه الأمور.

وفي آخر آية يحذّر القرآن الكريم أولئك الذين لم يؤمنوا بعد ويمرّوا على الآيات الواضحة مرّ الكرام ويشركون في أعالهم حيث يقول: ﴿ لَقَاهِمُولَ أَنْ تَأْتِيهُم عَاشِيةٌ مِنْ مَدُلُبُ اللهُ لُوتَأْتِيهُم السّامة بِعْنَةُ وهم لا يشعرون﴾.

«الغاشية»: الغطاء أو الستار، ويقال للثوب الكبير الذي يغطّي سرج الجواد، ومعناه هنا البلاء والجزاء الذي يعم المفسدين .

«والساعة»: القيامة، وقد وردت بهذا المعنى في كثير من الآيات.

ويحتمل أن تكون كناية عن الوقائع العظيمة التي تحدث قبل يوم القيامة مثل الزلازل والعواصف والصواعق، أو إشارة إلى ساعة الموت، ولكن التّفسير الأوّل أقرب إلى المعنى كما نرى.

#### 8003

## الثمسير

### أصدق الدروس والعبر:

في الآية الأولى من هذه الجموعة يتلقى النّبي تَبَالِلُهُ الأوامر لتحديد الطريق والمنهج الذي يتبعه، فيقول القرآن الكريم: ﴿قُل هذه سبيلي أدعوا للى الله عُمّ يضيف: ﴿على يصيرةِ لنا ومن لتّبعنى ﴾.

وهذه الجملة توضّع أنّ كلّ فرد مسلم مقتدٍ بالرّسول ﷺ له نفس الدور في الدعوة إلى الحقّ، ولابدٌ من دعوة الآخرين إلى الله، من خلال، الأقوال والأفعال وكذلك تؤكّد هذه الجملة على أنّ القائد يجب أن تكون له بصيرة ومعرفة كافية، وإلّا فإنّ دعوته ليست إلى الحقّ، وللتأكيد على ذلك يضيف القرآن الكريم: ﴿وسبحان الله وما أنا من المفركين﴾.

فهو يؤكّد على نزاهة الخالق الذي يدعو إليه وكهاله المطلق الخالي من النقصان وأنّه لا يتّخذ معه شريكاً. هذه في الواقع من خصائص القائد الصادق، أن يعلن بصراحة عن أهدافه وخُططه، وأن يسير هو والتابعين له على منهج واضح وسليم، لا أن تسودهم هالة من الإبهام في الهدف والطريقة، أو أن يسير كل واحد منهم في جهة معينة.

فواحدة من الطرق التي نتعرّف بها على القيادات الصادقة من الكاذبة هو أنّ القيادة الصادقة تتميّز بصراحة القول ووضوح الطريق أمّا الأخرى فهي لكي تحاول التغطية على سلوكها تلتجيء إلى الحديث المبهم والمتعدّد الجوانب.

إنّ وقوع هذه الآية بعد الآيات المتعلّقة بيوسف تشير إلى أنّ طريقة ومنهج النّبي لا يختلفان عن طريقة ومنهج يوسف النّبي، فهو كان يدعو إلى «الله الواحد القهّار» حتى في زوايا السجن، أمّا غيره فكان يدعو إلى أسهاء انتقلت إليه بسبب التقليد من جاهل إلى جاهل آخر، أمّا سيرة الأنبياء والرسل كلّها واحدة.

وبما أنّ الأقوام الضالّة والجاهلة كانت دائماً تثير هذا الإعتراض على الأنبياء وهو أنكم بَشر؟! ولماذا لا تُكلّف الملائكة لهذا الأمر؟ وبما أنّ الناس في الجاهلية كانوا يثيرون نفس الإعتراض بالنسبة إلى الرّسول تَنَيَّا ودعوته العامّة، فإنّ القرآن الكريم يجيب مرّة ثانية على هذا الإعتراض فيقول: ﴿ وها لُوسلنا مِن قبلك إلّا رجالاً نوحي البيهم من لعل القرى .

هؤلاء الرّسل هم كباقي الناس يعيشون في المــدن والقــرى، ويــتجوّلون بــين النــاس ويشعرون بآلامهم وإحتياجاتهم ومشاكلهم.

فالوصف هنا بـ ومن أهل القرى بالإضافة إلى ما تشمله القرية في اللهغة سن معنى المدينة أو الريف في مقابل «البدو» التي تطلق على أهل الصحراء، فإنها قد تشير إلى أن أنبياء الله لم ينهضوا من بين سكنة الصحراء -كما صرّح بذلك بعض المفسّرين - لأنّ سكّان البادية يتّصفون بالجهل وعدم المعرفة وقلوبهم قاسية وعتازون بقلّة معلوماتهم عن الحياة ومتطلّباتها.

صحيح أنّ أكثر سكّان أرض الحجاز كانوا من البدو، ولكن الرّسول من أهل مكّة التي تعتبر مدينة كبيرة نسبيًا، وصحيح أيضاً أنّ مدينة كنعان لو قِيست بأرض مصر التي كان يوسف يحكم فيها لكانت صغيرة وغير مهمّة ولذلك كان يعبّر عنها بالبدو، ولكن نحن نعلم أنّ يعقوب وأبناءه لم يكونوا من أهل البادية أبداً، فهم كانوا يعيشون في هذه المدينة الصغيرة كنعان.

ثمّ يبيّن القرآن الكريم: إذا ما أراد هؤلاء أن يعلموا عاقبة مخالفتهم لدعوتك التي همي الدعوة إلى الله فإنّ عليهم أن يسيروا ليروا آثار السابقين: ﴿ أَفَلَم يَسْيَرُوا فَي الأَرْضُ فَينظرُوا كَيْ اللهُ فَإِنّ عَلَيْهُم ﴾.

إنّ السير والتجوال في الأرض لمشاهدة آثار الماضين وخراب دورهم ومدنهم بسبب العذاب الإلهي، أفضل درس لهم، درس حي وملموس للجميع، ﴿ولدلر الآخرة خيرُ للـذين التقوار أفلا تعقلون ﴾.

لماذا؟ لأنّ الدنيا دار مليئة بالمصائب والآلام وغير باقية، أمّا الآخــرة فــدار خــالدة وخالية من الآلام والعذاب.

## ﴿ حتى إِذَا لستيئس الرَّسل وظنُّوا لُنَّهِم قَد كَذَبُوا جاءهم نصرنا فَنجِّي مِنْ نشاء ﴾ ﴿

تشير هذه الآية إلى أدق وأصعب لحظة في حياة الأنبياء فتقول: إنّ الأنبياء يواجهون داغاً مقاومة عنيفة من قبل أقوامهم وطواغيت زمانهم حتى يصل الحال بالأنبياء إلى اليأس إلى حدّ يظنّون أنّ أتباعهم المؤمنين القليلين قد كذبوا عليهم و تركوهم وحدهم في مسيرتهم في الدعوة إلى الحقّ، وفي هذه الأثناء حيث إنقطع أملهم في كلّ شيء أتاهم نصرنا، وفي نها يتها تشير إلى عاقبة المجرمين ﴿ولا يرد بأسنا من القوم المجرمين ﴾.

فهذه سنّة الله في الذين أصرّوا على أعيالهم وأغلقوا باب الهداية على أنفسهم، فهم وبعد إتمام الحجّة عليهم ينالهم العذاب الإلهي فلا تستطيع أي قوّة أن تردّه.

في تفسير هذه الجملة من الآية: ﴿ قَنُوا لَنَهِم قَد كذبوا ﴾ ومن المقصود بها، هناك عدّة آراء للمفسرين:

١- إنّ كثيراً من علماء التّفسير يرون ما قلناه سابقاً، وخلاصته: إنّ عمل الأنبياء يصل
 إلى درجة يعتقدون فيها أنّ كلّ الناس سوف يكذبوهم، حتى تلك المجموعة التي تظهر إيمانها
 ولكنّها غير راسخة في عقيدتها.

٣- ويحتمل في تفسير الآية أنّ فاعل «ظنّوا» هم المؤمنون، وإنّ المشاكل والإضطرابات تصل إلى حدًّ بأن يسوء ظنّهم بما وعدهم الأنبياء من النصر ويخيل إليهم أنّه خلاف الواقع؟ وليس بعيداً سوء الظنّ هذا من الأفراد الذين آمنوا حديثاً.

١٠ ذكر «حتى» بشكل غائب لجملة محذوفة وتقديرها: (إن الرسل أقاموا على دعوتهم والكافرين بهم على مخالفتهم حتى اذا استيئس الرسل...).

٣-وبعض آخر أعطى تفسيراً ثالثاً للآية، وخلاصته: إنّ الأنبياء \_ بدون شكّ \_ كانوا بشراً، فحين يُزلزلوا زلزالاً شديداً وتبدوا جميع الأبواب أمامهم موصدة ظاهراً، ولا يُرى في الأفق فرج، والحوادث المتتالية تعصف بهم، وصرخات المؤمنين الذين نفذ صبرهم تصل إلى أسهاعهم، نعم في هذه الحالة وبمقتضى الطبع البشري قد يتبادر إلى أذهانهم أنّ الوعد بالنصر بعيد عن الصحّة! أو أنّ النصر الموعود له شروطه التي لم تتحقّق بعد، ولكن سرعان ما يتغلّبون على هذه الأفكار و يبعدونها عن أذهانهم و يشع في قلوبهم بصيص الأمل، ومن مم يتفعم بشائر النصر.

وشاهدهم على هذا التّفسير الآية ٢١٤ من سورة البقرة: ﴿ ... حتّى يقول الرّسول والّذين المنواجعة حتى تصوالله ...﴾.

ولكن مجموعة أخرى من المفسّرين أمثال العلّامة «الطبرسي» في مجمع البيان و «الرازي» في تجمع البيان و «الرازي» في تفسيره الكبير، بعد ما ذكروا هذا الاحتال قالوا ببطلانه لأنّه حتى هذا المقدار من التوهم ليس من مقام الأنبياء، وعلى أيّة حال فالأصح هو التّفسير الأوّل.

و آخر آية من هذه السورة ذات محتوى شامل وجامع لكلّ الأبحاث التي ذكرناها في هذه السورة، وهي: ﴿لقدكان في قصصهم عبرة لأولي الألباب،

فهي مرآة يستطيعون من خلالها أن يروا عوامل النصر والهزيمة، الهناء والحرمان، السعادة والشقاء، العزّ والذلّة، والخلاصة كلّ ما له قيمة في حياة الإنسان وما ليس له قيمة. وهي مرآة لكلّ تجارب المجتمعات السابقة والرجال العظام، ومرآة نشاهد فيها ذلك العمر القصير للإنسان كيف يطول بمقدار عمر كلّ البشر. ولكن أولي الألباب وذوي البصائر فقط باستطاعتهم أن يشاهدوا العبر في صفحة المرآة العجيبة هذه: ﴿ ما كان حديثاً يُقترى ولكن تصديق الذي بين يديه إلى المحترى ولكن تصديق الذي بين يديه إلى المحترى ولكن العمديق الذي بين يديه إلى المحترى ولكن أولى الألباب وذوي المحترى ولكن أولى الألباب وذوي المحترى ولكن المحترى ولكن المحترى ولكن أولى الألباب وذوي المحترى ولكن المحترى ولكن أولى الألباب وذوي المحترى ولكن المحترى والمحترى ولكن المحترى والمحترى ولكن المحترى ولكن المحترى ولكن المحترى ولمحترى والمحترى والمحترى والمحترى ولمحترى ولمحترى ولمحترى والمحترى والمحترى

فهذه الآيات التي أنزلناها عليك والتي أزاحت الستار عن التاريخ الصحيح للأمم السابقة ليست من العلم البشري الذي يمكن معرفته عن العلم، بل إنّ الكتب السّهاوية السابقة تشهد على ذلك وتصدّقه وتؤيّده وبالإضافة إلى ذلك فني هذه الآيات كلّ ما يحتاجه الإنسان في تأمين سعادته وتكامله: ﴿وتفعيل كُلّ هَيْ ﴾.

ولهذا السبب فهي ﴿ هدى ورحمة لقوم يؤمنون فالظاهر من الآية أعلاه أنّها تُعريد أن تشير إلى هذه النقطة المهمّة وهي: إنّ القصص المصنوعة ذات الإثارة كثيرة في أوساط الأمم

وهي من الأساطير الخيالية، ولكن لا يتوهم أحد بأنّ سيرة يوسف أو سير بقيّة الأنبياء التي ذكرها القرآن الكريم من ذلك القبيل.

المهمّ أنّ هذه القصص المثيرة وذات العِبَر هي عين الواقع ولا تحتوي على أدنى إنحراف عن الواقع الموضوعي، ولهذا السبب يكون تأثيرها كبيراً جدّاً، لاَتُنا نعلم أنّ الأساطير مهما تكن شيّقة ومثيرة فإنّ تأثيرها قليل إذا ما قُورنت مع سيرة واقعيّة لأنّ:

١ـ عندما يصل القاريء أو المستمع للقصّة إلى أقصى لحظات الإثارة يتبادر إلى ذهنه
 فجأة أنّ هذا وهم وخيال ليس أكثر!

٢- إنّ هذه القصص في الواقع هي من هندسة الإنسان، فهو يحاول أن يُجسّم أفكاره في سلوك بطل القصّة، ولذلك فهي ليست أكثر من فكر الإنسان، وهذه القصّة بالمقارنة مع السير الواقعيّة بينها فرق شاسع ولا تستطيع القصّة البشرية أن تكون أكثر من موعظة لصاحب المقالة، ولكن التاريخ الواقعي للبشر ليس كذلك، فهو أكثر ثمرًا ونفعاً وأكثر بركة.

اللهمّا امنحنا البصر في أعيننا والسمع في آذاننا والعلم في قلوبنا، حتى نستطيع أن نحصل من سيرة السابقين على طرقاً للنجاة من المشاكل التي نغوص الآن فيها.

ربّنا! ألهمنا بصراً حادًاً حتى نرى عاقبة الذين اختلفوا وتشتّتوا فيما بينهم فكان عاقبتهم الهزيمة والخسران، وحتى لا نسير في نفس الطريق الذي سلكوه.

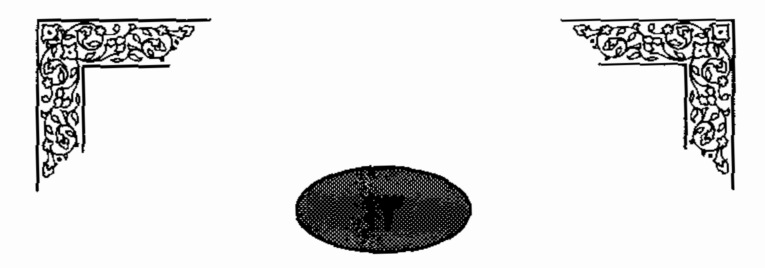
اللهم الرزقنا تلك النيّة الخالصة لكي نتغلّب بها على نفوسنا، وتلك المعرفة حتى لا يصيبنا الغرور بالنصر، وتلك السّماحة ونكران الذات بحيث إذا رأينا من هو أفضل منّا عملى إنسجاز المسؤولية تركناها وتنازلنا عنها إليه.

فإن منحتنا هذا فسوف نستطيع أن نتغلّب على جميع المشاكل، وأن نحفظ نور الإسلام والقرآن في هذه الدنيا.

آمین یا ربّ العالمین

نهاية سورة يوسف

8003



سورة

الرعد

9.

مكيّة وعدد آياتها ثلاث وأربعون

### «سورة الرعد»

### ممتوى السورة:

كما قلنا سابقاً، بما أنّ السور المكيّة كان نزولها في بداية دعوة النّبي عَلَيْهُ وأثناء محاربته للمشركين، فإنّها غالباً ما كانت تنحدّث عن المسائل العقائدية وخصوصاً الدعوة إلى التوحيد والمعاد ومحاربة الشرك، في الوقت الذي نرى فيه أنّ السور المدنية نزلت بعد إنتشار الإسلام وقيام الحكومة الإسلامية، فقد تناولت الأحكام والمسائل المتعلّقة بالنظام الاجتاعي واحتياجات المجتمع.

فهذه السورة (سورة الرعد) الني هي من السور المكية لها نفس الخصائص السابقة، فبعد ما تشير إلى أحقية القرآن وعظمته، تنطرق إلى آيات التوحيد وأسرار الكون التي هي من دلائل ذات الله المقدسة، فتارة تتحدث عن رفع السماوات بغير عمد، وأخرى عن تسخير الشمس والقمر، ومرّة عن مدّ الأرض وخلق الجبال والأشجار والثمار، ومرّة عن ستار الليل المظلم الذي يغشى النهار.

ومرّة أخرى تأخذ بأيدي الناس وتنقلهم إلى جمنّات النخيل والأعمناب والزروع، وتُحصى لهم عجائبها.

ثم تتطرق إلى المعاد وبعث الإنسان من جديد ومحكمة العدل الإلهي، وهذه المجموعة من أصول المبدأ والمعاد تبين مسؤولية ووظائف الناس في حركة الحياة وأن أي تحوّل في قضاياهم المصيرية يجب أن يبدأ من داخل أنفسهم.

ثمّ تعود مرّة أخرى إلى فكرة التوحيد، وتسبيح الرعد وخوف الناس من البرق والصاعقة، وسجود السّاوات والأرضين في مقابل عظمة الربّ، ولأجل أن تتعقّل القلوب والأسماع وتوقظ الأفكار، ولإيضاح أنّ الأوثان ليس لها أي ميزة أو فائدة، تدعوهم إلى التفكّر والتعلّم، وتضرب لهم الأمثال لمعرفة الحقّ من الباطل، الأمثال الحيية والقابلة للإدراك.

ومن هنا فالحصيلة النهائية للإيمان بالتوحيد والمعاد هي تلك التطبيقات العملية والحيّة لها، فالقرآن في هذه السورة يدعو الناس إلى الوفاء بالعهد وصلة الأرحام والصبر والاستقامة والإنفاق في السرّ والعلانية والنهي عن الإنتقام، ويوضّح لهم أنّ الدنيا فانية، والطمأنينة والراحة لا تحصلان إلّا في ظلّ الإيمان بالله.

وفي النهاية يأخذ بأيدي الناس ويغور بهم في أعهاق التاريخ، ويريهم العواقب السيّئة للذين طغوا وعصوا وأبعدوا الناس عن الحقّ، ويختم السورة بتهديد الكفّار بعبارات وجمل لاذعة.

إذن فالسورة تبتدىء بالعقائد والإيمان وتنتهي بالبرامج التربوية للإنسان. عندي المعائد والإيمان عندي المراجع التربوية الإنسان.

### الآيات

## بِسُــــــِ اللَّهُ الرَّحْيَرِ الرَّحِيَةِ

الْمَرْ يَلْكَ اَيَنَ الْكِنْبُ وَالَّذِى الْمَرْلِ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ الْحَقُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يُوْمِنُونَ الْمَالِّ اللَّهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَ تِ بِعَيْرِ عَمَدِ نَرُونَهُ أَثْمُ السَّتَوَى عَلَى لَعْرَشُ وَسَخَرَ الشَّمْسُ وَ الْفَمَرِ عُلَيْ اللَّهُ الْمَرْبُ وَعَلَى الْمَالِيَ اللَّهُ الْمَرْبُ وَاللَّهُ الْمَرْبُ وَعَلَى اللَّهُ الْمَرْبُ وَعَلَى اللَّهُ الْمَرْبُ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْسِى وَأَنْهُ رَا وَمِن كُلِ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ وَهُوا اللَّهُ مَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا وَوْسِى وَأَنْهُ رَا وَمِن كُلِ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا وَوَجَيْنِ وَهُوا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا وَوْسِى وَأَنْهُ رَا وَمِن كُلِ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا وَوَجَيْنِ وَهُوا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا وَوَسِى وَأَنْهُ رَا وَمِن كُلِ الشَّمَو وَفِي الْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْمُعْلِي الْمُواللِي اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُو

## التفسير

# آيات الله في السّماء والأرض وعالم النّبات:

مرّة أخرىٰ نواجه الحروف المقطّعة في بداية هذه السورة، والتي وردت في ٢٩ سـورة أخرىٰ نواجه الحروف المقطّعة المذكورة هنا تتكوّن من ﴿اللهِ التي وردت في بداية عدّة سور، و﴿اللهِ والتي وردت في بداية سور أخرىٰ، وفي الواقع إنّ هذه السورة تـنفرد عـن غيرها من السور بـ﴿المر﴾.

وإذا ما أمعنا النظر في محتوىٰ هذه السور نجدها مطابقة لما قلناه، وبخـصوص تــفسـير

الحروف المقطّعة كانت لنا شروح مفصّلة عنها في بداية سورة البقرة و آل عمران والأعراف فلا ضرورة في التكرار.

وعلى أيّة حال فالآية الأولى من هذه السورة تتحدّث عن عظمة القرآن ﴿تلك آياتُ الكتابُ والّذي لُنزل الله من ربّك الحقي ﴾ أ.

ولا يوجد أي شك أو ترديد في هذه الآيات، لأنّها تبيّن عين الحقيقة للكون ونظامه المرتبط بالإنسان، فهو حق لا يشوبه باطل، ولهذا السبب فإنّ علائم الحق واضحة فيه لا تحتاج إلى براهين ﴿ولكنّ أكثرالنّاس لا يؤمنون ﴾.

لأنّ الناس إذا ما تُركوا وشأنهم ولم يتّبعوا معلماً صادقاً يهديهم ويربيهم في حـياتهم وكانوا أحراراً في إتباع أهوائهم فانّهم سوف يتيهون في الطريق ويضلّون عن الحقّ.

وأمّا إذا كان الرسل وهداة الحقّ همُ الأثمّة والقادة حيث يضع الفرد نفسه في تصرّفهم، فإنّ الأكثرية تسير في طريق الحقّ.

ثم تتطرّق السورة إلى شرح القسم المهم من أدلّة التوحيد وآيات الله في الكون، وتتجوّل بالإنسان في عرض السّماوات وتريه الكواكب العظيمة وأسرار هذا النظام وحركته، حتى يؤمن بالقدرة المطلقة والحكمة اللامتناهية والله الّذي رفع السّماوات بغير عمد ترونها ﴾ أ

الجملة ويغير محد ترونها لها تفسران:

١- فكما ترون أنّ السّهاء مرفوعة بدون عمد (أي إنّها في الأصل بلا عمد كما ترونها فعلاً).
 ٣- والثانية إن (ترونها) صفة للعمد فيكون المعنى: إنّ السّهاء مرفوعة بعمد ولكن لا ترونها لأنّها غير مرئية!

وهذا هو الذي يراه الإمام على بن موسى الرضائية ، فني حديث رواه الحسين بن خالد قال: سألت الإمام أبا الحسن الرضائية : ما المقصود في قوله تعالى: ﴿والسّما، والسّماء والعبك قال: هذه السّماء لها طرق إلى الأرض، فقلت له: كيف تكون لها طرق إلى الأرض في الوقت الذي يقول سبحانه و تعالى: ﴿وقع السّماولت بغير عمد ﴾ فأجابه الإمام: «سبحان الله، أليس الله الذي يقول سبحانه و تعالى: ﴿وقع السّماولت بغير عمد ﴾ فأجابه الإمام: «سبحان الله، أليس الله

<sup>﴿</sup> استخدام تلك للبعيد \_وكما قلنا سابقاً \_كناية عن عظمة القرآن وإعجازه.

١٠ «عَمد» على وزن «صَمد» و«عُمد» على وزن «رُحل» والإثنان جمع عمود، فالأوّل جمع، والشّاني اسم الجمع (تفسير مجمع البيان ذيل الآية مورد البحث).

٣. الذَّاريات، ٧.

يقول بغير عمدٍ ترونها؟ قلت بلي، فقال: ثمّ عمد ولكن لا ترونها» .

إنّ هذه الآية بالرغم من وجود هذا الحديث الذي يفسّرها، فإنّها تكشف عن حقيقة علمية لم تكن معروفة عند نـزول الآيـات الكـريمة، لانّـه في ذاك الوقت كـانت نـظرية «بطليموس» في الهيئة تتحكّم بكلّ قواها في المحافل العلمية في العالم وعلى أفكار الناس، وطبقاً لهذه النظرية فإنّ السّماوات عبارة عن أجرام متداخلة تشبه قشور البصل، وإنّها لم تكن معلّقة وبدون عمد، بل كلّ واحدة منها تستند إلى الأخرى.

ولكن بعد نزول هذه الآيات بألف سنة تقريباً توصل علم الإنسان إلى أنّ هذه الفكرة غير صحيحة، فالحقيقة أنّ الأجرام السّهاوية لها مقرّ ومدار ثـابت، ولا تسـتند إلى شيء، فالشيء الوحيد الذي يجعلها مستقرّة وثابتة في مكانها هو تعادل قوّة التجاذب والتنافر، فالأولى تربط الأجرام فيها بينها، والأخرى لها علاقة بحركتها.

هذا التعادل للقوّتين الذي يشكّل أعمدة غير مرئيّة يحفظ الأجرام السّهاوية ويجمعلها مستقرّة في مكانها.

وفي الحديث عن الإمام أمير المؤمنين ﷺ بخصوص هذا الموضوع قال: «هذه النّجوم التي في السّماء مدائن مثل المدائن التي في الأرض مربوطة كلّ مدينة إلى عمود من نور» آ

وهل نجد أوضح من هذا الوصف «عمود غير مرئي» أو «عمود من نور» في أدب ذلك العصر لبيان أمواج الجاذبية وتعادل قوّتي الجذب والدفع. وللإطلاع أكثر راجع كناب [القرآن وآخر الرسل] صفحة ١٦٦ وما بعدها.

﴿ ثُمَّ لِسَنُوىُ عَلَى العرف ﴾ في خصوص معنى العرش والإستواء عليه هناك شرح وافٍ عنه في ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

وبعد أن بين خلق السماوات وهيمنة الخالق عليها، تحدّث عن تسخير الشمس والقمر ووسقر الشّمس والقمر».

ما أعظم هذا التسخير الذي يـقع تحت إرادة ومشـيئة الخـالق، وفي خـدمة الوجـود الإنساني والكائنات الحيّة حيث يشعّ نـورهما وتـضيئان العـالم، وتحـافظان عــلى دفء

<sup>·</sup> الحديث في تفسير البرهان، عن علي بن إبراهيم عن العياشي (تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٧٨).

٢. سفينة البحار، ج ٢، ص ٥٧٤ نقلاً من تفسير علي بن إبراهيم الفتي.

الكائنات وتساعدانها على النمو، وتخلقان ظاهرة الجزر والمدّ في البحار، وخلاصة القـول إنهها منشأ لجميع البركات، ولكن هذا النظام المادّي ليس أبديّاً، بـل ﴿ كـل يـجري المُجـلِ هِسَمَّى ﴾.

ثم يضيف بعد ذلك: إن هذه الحركات والتغيرات في الأحوال ليست بمدون حساب وكتاب، وبدون فائدة ونتيجة، بل ﴿يعبرالأمريفصّل الآيات احلّكم بلقاء ربّكم توقنون﴾.

و تعقيباً للآيات السابقة التي نقلت الإنسان إلى السّهاء لتريه الآيات الإلهيّة هناك، تنقله الآية الثانية من آيات التوحيد إلى كتاب الكون أي الأرض والجبال والأنهار وأنواع الثمار وشروق الشمس وغروبها، حتى يتفكّر في محلّ إستقراره في البداية ماذاكان؟ وكيف أصبح الآن بهذه الصورة؟

قوله تعالى: ﴿وهوالذي مدّالأرض وبسطها بالشكل الذي تتهيّأ فيه لحياة الإنسان ونمو النباتات والحيوانات، وملأ الأودية والمنحدرات الصعبة بالتراب من خلال تفتّت الصخور الجبليّة، وجعل الأرض مسطّحة وقابلة للسكن، بعد أن كانت التضاريس مانعة من سكن الإنسان عليها.

وقد يحتمل في تفسير هذه الجملة ﴿ وَقَلَانُونَ ﴾ الإشارة إلى ما يقوله علماء الطبيعة من أنّ الأرض كانت مغطاة بالماء، ثمّ إستقرّت المياه في الوديان فظهرت اليابسة، وبمرور الوقت اتسعت حتى أصبحت على ما نراه اليوم.

ثمّ يشير القرآن الكريم إلى ظهور الجبال ﴿وجعل فيها رواسي﴾ فهي تلك الجبال التي عبرت عنها في آيات أخرى بـ (الأوتاد) ولعل ذلك إشارة إلى أنّها متشابكة فيا بينها من الأسفل مثلها مثل الدرع الواقي وتغطّي سطح الأرض، فهي تبطل الضغوط الداخلية في الأسفل والضغط المنارجي المتمثّل بجاذبية القـمر والمحدد والجـزر، وكـذلك تـقضي عـلى الاضطرابات والزلازل، وتجعل الأرض مستقرّة وساكنة وصالحة لحياة الإنسان.

إن ذكر القرآن الكريم الجبال بعد مدّ الأرض يُحتمل أن يكون المراد منه أنّ الأرض ليست منبسطة بشكل تامّ بحيث تنعدم فيها المرتفعات، فني هذه الصورة لا تستقرّ فيها الأمطار والمياه، أو تتحوّل إلى مستنقعات وتجري فيها السيول وتتعرّض للطوفانات الداعمة، فخلق الجبال لتأمن البشرية من هذين الأمرين.

وليست الأرض كلُّها جبالاً وودياناً فتكون غير قابلة للسكن، بل تحتوي على مناطق

منبسطة ومناطق جبلية ووديان، وهذه أفضل صيغة لحياة الإنسان والكائنات الحيّة، ثمّ تضيف الآية بعد ذلك الأنهار ﴿ولتهارل﴾.

رائع جدًا نظام ستى الأرض بواسطة الجبال، وعلاقة الأنهار بالجبال، لأن كنيراً من الجبال تختزن المياه بشكل ثلوج على قمها وفي شقوق الوديان، ثمّ تذوب تدريجيّاً، وطبقاً لقانون الجاذبية تأخذ طريقها من المناطق المرتفعة إلى المناطق المنخفضة بدون أن تحتاج إلى قوّة أخرى لمساعدتها، فهي تقوم بستى كثير من المناطق وبشكل طبيعي على مدار السنة.

فلو لم يكن للأرض إنحدار كافٍ ولم تختزن الجبال المياه بهذا الشكل، لكان ستي كثير من المناطق اليابسة صعباً، وفي حالة الإمكان كُنّا نحتاج إلى صرف مبالغ هائلة لإيصال الماء إليها.

ثمّ يذكر القرآن بعد ذلك النباتات والأشجار التي تتكوّن من الأرض والمبياه وأسعّة الشمس، والتي هي أفضل وسيلة لإمرار الإنسان بالغذاء: ﴿ وَمِنْ كُلُّ الشّمرات جمعل فيها روجين إثنين ﴾

والآية تشير هنا إلى أنّ الفاكهة كائنات حيّة فيها الذكر والأنثى، وبــواســطة التــلقيح تتكوّن الثمار.

فإذا كان العالم السويدي «لينه» الختص بعلم النبات هو الذي توصّل إلى هذه الحقيقة في حوالي منتصف القرن الثامن عشر الميلادي وهي أنّ التزويج في عالم النباتات يعتبر قانوناً عامّاً تقريباً كالحيوانات ولها نُطَف ذكرية وأنثوية وأنّ الثمرة تتكوّن من التلقيح، فالقرآن الكريم قبل ألف ومائة عام من ذلك كشف لنا عن هذه الحقيقة، وهذه واحدة من معاجز القرآن العلمية التي تبيّن عظمة هذا الكتاب السّاوي الكبير.

وليس من شكّ أنّ ما قبل «لينه» كان كثير من العلماء يعتقدون بوجود الذكور والإناث في بعض الأشجار، حتى الناس العاديين كانوا يعلمون بذلك، ولكن لم يكن يعلم أي واحد أنّ هذا القانون عام، حتى كشفه «لينه» ومن قبله القرآن الكريم.

وبما أنّ حياة الإنسان وكلّ الكائنات\_وخصوصاً النباتات\_لا يمكن لها الإستمرار إلّا بوجود نظام دقيق للّيل والنهار، فإنّ القرآن يشير إلى ذلك في القسم الآخــر مــن الآيــة ﴿يششي للليل النهار﴾.

ولولًا ظلمة الليل وهدوؤه، لأحرقت الشمس بنورها المستمر كلّ النباتات، ولم تبق

فاكهةً ولا أي كائن حي على وجه الأرض، فسطح القمر ليس له نهار دائم ومع هذا نجد أنّ حتى هذا المقدار من نهاره الذي يعادل خمسة عشر يوماً من أيّام الأرض، نرى أنّ الدرجة فيها مرتفعة جدّاً بحيث لو وضعنا هناك ماءاً أو أي سائل آخر فسوف يغلي ويتبخّر، ولا يمكن لأي موجود حتى في الأرض أن يتحمّل هذه الحرارة.

وتبين الآية في النهاية ﴿ إِنَّ فِي دُلك اللهاسكة وَمِ مِتفَكُرُون﴾ أولئك الذين يتفكّرون في هذا النظام الرائع، في نظام النّور والظلام، وحركة الأجرام السّهاوية، وتسخير الشمس والقسر وجعلها في خدمة الإنسان، وفي نظام مدّ الأرض وأسرار خلق الجبال والأنهار والنباتات، نعم! فهم يرون بوضوح في هذه الآيات الحكمة المطلقة والقدرة اللامتناهية للخالق العلّام.

وفي الآية الأخيرة من هذه الجموعة يشير القرآن الكريم إلى عدّة نقاط حول علم الأرض وعلم النبات، والتي تعبّر عن النظام الدقيق للخلقة، يقول أوّلاً ﴿ وقي الأرفن قطع متجاورات وبالرغم من أنّ هذه القطع متصلة مع بعضها البعض، فإنّ لكلّ واحد منها بناءه وتركيبه الخاص به، فبعضها قوي والآخر ضعيف، وبعضها مالح والآخر حلو، وكلّ قطعة لها الإستعداد في تربية نوع خاص من النباتات وأشجار الفاكهة والزراعة، لأنّ احتياجات الإنسان والحيوان كثيرة ومتفاوتة، وقد تكون لكلّ قطعة من الأرض المسؤولية في تلبية إحدى هذه الحاجات، وأمّا إذا كانت في مستوى واحد، أو لم تكن إستعداداتها مقسمة بالشكل المطلوب، لكان الإنسان يمرّ بأزمة ونقص في مواده الغذائية والطبية وسائر الاحتياجات الأخرى، ولكن هذا التقسيم المناسب للمسؤولية وتوزيعها على القطعات الاحتياجات الأخرى، ولكن هذا التقسيم المناسب للمسؤولية وتوزيعها على القطعات الختلفة للأرض سوف يسدّ الاحتياجات اللازمة للإنسان.

تولد تعالى: ﴿وجنَّاتُ مِنْ لَعِنَاتِ وَزَرَعَ وَتَحْيِلُ أَصْنُولُنَّ وَعَيْرُصَنُولُنْ ﴾ "

«صنوان» جمع «صنو» بمعنى الغصن الخارج من أصل الشجرة، وعليه فالكلمة تعني الأغصان الختلفة الخارجة من أصل الشجرة.

<sup>· «</sup>متجاور» بمعنى «الجار» وما يكون قريباً، فقوله: (قطع منتجاورات) يقصد منه أنّ هذه القطع مختلفة وليست متساوية، وإلّا لم يكن للجملة معنى.

٢- «أعناب» جمع «عنب» و«النخيل» جمع «نخلة»، ويحتمل أنهما ذكرتا بصيغة الجمع للدلالة على الأنواع المختلفة للعنب والتمر والتي قد تصل إلى مئات الأنواع في العالم.

٣٠ وقد ذكروا معنى آخر ولصنو»، وهو الشبيه، ولكن يحتمل أنّ هذا المعنى مأخوذ من نفس المسعنى الذي ذكرناه آنفاً.

والملفت للنظر أنّه يمكن أن يكون لكلّ واحد من هذه الأغصان نوع خاصّ من الثمر، وهذه قد تشير إلى قابلية الأشجار للتركيب. فني بعض الأحيان يتم تركيب عدّة أغصان مختلفة على ساق واحدة، وبعد نمو هذه التراكيب تعطي كلّ واحدة منها نوعاً خاصاً من الثمر، فالتربة واحدة والساق والجذر واحد ولكن الثمر مختلف.

والأعجب من ذلك أنها تستى بماء واحد ﴿ يسقى بها، واحد ونفقل بعضها على بعض في الأكام ﴾.

وقد نرى كثيراً أنّه في الشجرة الواحدة أو في غصن واحد توجد ثمار من نفس الصنف ولكن لها أطعمة وألوان مختلفة، وفي العالم نشاهد أوراداً كثيرة، وقد يحمل الغصن الواحد أوراداً مختلفة الألوان.

أي مختبر للأسرار هذا الذي يعمل في أغصان الأشجار، والذي ينتج من مواد قــليلة متحدة، تركيبات مختلفة تؤمّن إحتياجات الإنسان.

أليست هذه الأسرار تدلّ على وجود من يقود هذا النظام بالعلم والحكمة؟! وهمنا في آخر الآية يقول تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَلْبَاتِ لَقُوم يَعْقُلُونَ ﴾.

## ہحوث

## ١\_ما مي وجه العلاقة بين التوميد والمعاد؟

كان المديث في بداية الآية عن التوحيد وأسرار الكون، ولكن نقرأ في نهايتها ﴿ يَعْمَلُ اللَّهَاتُ لَعَلَمُ بِلَقَاء رَبِّكُم تُوقِنُونَ ﴾ فما هي وجه العلاقة بين التوحيد والمعاد حستى تكون الواحدة نتيجة للأخرى؟

للإجابة على هذا السؤال لابدّ من ملاحظة ما يلي:

أ) إن قدرة الله على إيجاد الكون دليل على قدرته في إعادته كما نقراً في الآية ٢٩ مس سورة الأعراف ﴿ تعالى: ﴿ أوليس سورة الأعراف ﴿ تعالى: ﴿ أوليس الذي خلق الشماولي، والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم ﴾.

ب) وكما قلنا في بحثنا عن المعاد، فإنّه لا فائدة من خلق العالم إذا لم تكن الآخرة حقيقة، لائته لا يمكن أن تكون هذه الحياة هي الهدف من خلق هذا العالم الواسع، يـقول القـرآن

الكريم ضمن آياته المتعلّقة بالمعاد من سورة الواقعة آية ٦٢: ﴿ ولقد علمتم النشأة الأولىٰ فلولا تذكّرون ﴾ أ.

## ٢\_ الإعمارُ العلمي للقرآن

هناك آيات كثيرة في القرآن الجميد أزاحت الستار عن مجموعة من الأسرار العلمية التي كانت خافية على العلماء في ذلك الوقت، وهذه واحدة من دلائل إعجاز وعظمة القرآن، وغالباً ماكان يشير إليها كثير من المحقّقين في مسألة الإعجاز.

فن جملة هذه الآيات ما ذكرناه آنفاً وهي الآية التي تذكر الزوجية في النباتات، فكما قلنا سابقاً: إنّ ظاهرة الزوجية في النباتات كانت معروفة للناس منذ القديم ولو بشكلها الجزئي، ولكن لم تكن تعرف بشكل قانون عام حتى أواسط القرن الثامن عشر حين إستطاع العالم «لينه» ولأوّل مرّة أن يكشف عن هذه الحقيقة، ولكن القرآن الكريم أخبر بذلك قبل أكثر من ألف عام.

كما أشار القرآن إلى هذا الموضوع في سورة لقيان الآية ١٠ قوله تعالى: ﴿وَلَنْزَلْنَا مِنْ السَّمَاءُ ما . قائبتنا فيها من كلّ زوج كريم ﴾ .

كما أشارت إليها آيات أخرى.

### ٣\_ تسفير الشمس والقمر

قرأنا في الآيات السابقة أنّ الله سخّر الشمس والقمر، كما نقراً في آيات كثيرة أخرى عن تسخير السّماء والأرض والليل والنهار للإنسان.

فنقراً في آية ﴿وسقرلكم الأنهار﴾ ` وفي آية أُخرىٰ ﴿وسقرلكم الفلك﴾ ` ﴿سقرلكم الليل والنهار﴾ ` ﴿ الله والنهار﴾ ` ﴿ وهو الذي سقر للبعر لتأكلوا منه لعما طرّياً﴾ ` ﴿ الم تر أنّ الله سقّر لكم ما في الأرض ﴿ وسقر لكم ما في الأرض جميعاً منه ﴾ ^ .

١. للمطالعة أكثر راجع كتاب [المعاد وعالم الآخرة].

۳ إيراهيم، ۳۲.

۲. إيراهيم، ۳۲.

٥. إبراهيم، ٣٣.

٤. ابراهيم، ٣٣ والنحل، ١٢.

٧. الحجّ، ٦٥.

٦- النحل، ١٤.

٨ الجاثية، ١٣.

من مجموع هذه الآيات يكن أن نستفيد ما يلي:

أَوِّلاً: إنَّ الإنسان أكمل من جميع الموجودات في هذا العالم، فمن وجهة إسلامية نرى أنَّ الشريعة الإسلامية تعطي للإنسان القيمة الكبيرة بحيث تسخّر له كلَّ ما في الكون، فهو خليفة الله، وقلبه مستودع نوره!

ثانياً: ويتضح أنّ التسخير ليس المقصود منه أنّ جميع هذه الكائنات هي تحت إسرة الإنسان، بل هي بقدر معين تدخل ضمن منافعه وخدمته، وعلى سبيل المثال فإنّ تسخير الكواكب الشهاوية من أجل أن يستفيد الإنسان من نورها أو لفوائد أخرى

فلا يوجد أي مبدأ يقيم الإنسان بهذا الشكل، ولا يوجد في أيّة فعلسفة هذا المقام لشخصيته، فهذه من خصائص المدرسة الإسلامية التي ترفع من قيمة الإنسان بهذا الشكل الكبير، فالمعرفة بها لها أثر عميق على تربيته، لأنّه حينا ينفكر الإنسان بتعظيم الله له، وتسخير السحاب والهواء والشمس والقمر والنّجوم وجعلها في خدمته، فمثل هذا الإنسان لا تعتريه الغفلة ولا يكون عبداً للشهوات وأسيراً للهال والمقام، بل يحطّم القيود ويتطلّع إلى آفاق السّماء.

كيف يمكن القول: إن الشمس والقمر غير مسخّرين للإنسان في الوقت الذي نرى أن في أشعّتها نور يضيء حياة الإنسان ويحافظ على دفئه، ولولا أشعّة الشمس لما وجدت أي حركة أو نشاط على الكرة الأرضية، ومن جهة أخرى فإنّ جاذبيتها تنظم حركة الأرض حول مدارها، وتوجد ظاهرة المدّ والجزر في البحار بمساعدة القمر وهي بالتالي منبع لكثير من الفوائد والبركات.

فالبحار والأنهار، والليل والنهار، والفلك؛ كلّ واحدة هي في خدمة الإنسان ومصالحه. والدقّة في هذا التسخير والنظام دليل واضح على عظمة وقدرة وحكمة الخالق المتعال.

## الآيتان

وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ أَءِ ذَا كُنَّا تُرَبَّا أَءِ نَا لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأُولَتِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي آعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِهِكَ أَصْعَابُ ٱلنَّارِهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَيِنَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثُلَاتُ وَإِذَ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ٥ ﴾ الْمَثُلَلْتُ وَإِنَ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ٥ ﴾

## التفسير

### تَعَمِّب الكَفَّارِ مِن المعاد:

بعد ما انتهينا من البحث السابق عن عظمة الله ودلائله، تتطرّق الآية الأولى من هذه الجموعة إلى مسألة المعاد التي لها علاقة خاصّة بمسألة المبدأ، ويؤكّد القرآن الكريم هذا المعنى حيث يقول: ﴿وَإِنْ تَعجِب قَعجِب قُولِهم أَبِذَا كنّا تراباً أَبِنّا لَهٰي خلق جديد﴾ أي إذا أردت أن تتعجّب من قولهم هذا فتعجب لقولهم في المعاد.

هذا التعجّب من المعادكان موجوداً عند جميع الأقوام الجاهلة، فهم يظنّون أنّ الحياة بعد الموت أمرٌ محال، ولكنّنا نرى أنّ الآيات السابقة وآيات أخرى من القرآن الكريم تجيب على هذا التساؤل، فما هو الفرق بين بدء الخلق والبعث من جديد؟ فالقادر الذي خلقهم أوّل مرّة باستطاعته أن يبعث الروح فيهم مرّة ثانية، وهل نسي هؤلاء بداية خلقهم حتى يجادلوا في بعثهم!؟

ثمّ يبيّن حالهم الحاضر ومصيرهم في ثلاث جمل:

ا. ويحتمل في تفسير جملة ﴿إن تعجب فعجبٌ قولهم﴾ إنّ المقصود منه إن تعجب من عسادتهم للأصنام فالأعجب أن يتكروا المعاد، ولكن هذا الاحتمال غير وارد، والصحيح ما هو ظاهر الآية المذكور في المتن.

يقول أوّلاً: ﴿ لُولئك للّذين كفروا بربّهم ﴾ لأنّهم لو كانوا يعتقدون بربوبيّة الله لما كانوا يتردّدون في قدرة الله على بعث الإنسان من جديد، وعلى هذا فسوء ظنّهم بالمعاد هو نتيجة لسوء ظنّهم بالتوحيد وربوبية الله.

والأمر الآخر أنّه بكفرهم وعدم إيمانهم وخروجهم من ساحة النوحيد قيّدوا أنفسهم بالأغلال، أغلال عبادة الأصنام والأهواء والمادة والجهل والخرافة، وجعلوها في أعناقهم وولوئك الأغلال في أعناقهم

ومثل هؤلاء الأشخاص ليس لهم عاقبة سوى دخول النّار ﴿ ولُولئك أصحاب النّارهم فيها خالدون﴾.

وفي الآية الثانية يشير إلى دعوى أخرى للمشركين حيث يقول: ﴿ويستعجلونك بالسيّنة قبل العسنة بدلاً من طلب الرحمة ببركة وجودك بينهم.

لماذا يصرّ هؤلاء القوم على الجهل والعناد؟ لماذا لم يقولوا: لو كنت صادقاً لأنزلت علينا رحمة الله، أو لرفعت العذاب عنّا!؟

وهل يعتقدون بكذب العقوبات الإلهيّة؟ ﴿ وقد خلت مِن قبلهم المثلاسم !

ثمّ تضيف الآية ﴿ وَلِنَ رَبِّكَ لَدُو مَعْفَرَةِ للنَّاسَ عَلَى ظَلْمَهُمْ وَلِنَّ رَبِّكَ لَشَدِيدِ للسقامِهِ. إنّ العذاب الشديد غير مخالف لرحمته الواسعة، كما لا يتوهّم أحدٌ أنّ رحمته العامّة هي إعطاء الفرصة للظالمين أن يفعلوا ما يريدون، لائه في هذه الموارد يكون شديد العقاب، والحصول على نتائج هاتين الصفتين للربّ يعني ﴿ قومعَفْرَتُهُ و ﴿ هُدِيدُ السقامِ مُرهُونُ بِسلوكَ الإنسان نفسه.

### بحثان

### ١- لماذا التعمِّب من الفلق المديد؟

يستفاد من خلال آيات متعدّدة في القرآن الكريم أنّ من جملة مشاكل الأنبياء مع المشركين إثبات «المعاد الجسماني» لأنّهم كانوا يتعجّبون داعًا من هذا الموضوع وهو: كيف يبعث الإنسان من جديد بعد أن صار تُراباً؟ كما أشارت إليه الآية السابقة ﴿ لَمِذَا كَتَا تَوْلَهَا لَمِنَا

المثلات» جمع «مثلة» بفتح الميم وضمّ الناء ومعناها العقوبات النازلة على الأمم الماضية.

لفي خلق جديد﴾ وهناك سبع آيات أخرى تشير إلى هذا الموضوع (الآيــة ٣٥ و ٨٢ مــن سورة المؤمنون ــ ٢٧ النمل ــ ١٦ و ٥٣ الصافات ــ ٣ق ــ ٤٧ الواقعة).

ومن هنا يتضح أنّ هذا التساؤل كان مهمّاً بالنسبة إليهم حيث كانوا يكرّرونه في كلّ فرصة، ولكن القرآن الكريم يجيبهم بعبارات قصيرة وقاطعة، فمثلاً الآية ٢٩ من سورة الأعراف: ﴿كما بداكم تعودون﴾ تتكوّن من كلمات قليلة ولكنّها مفحمة لهم، وفي مكان آخر يقول تعالى: ﴿وهو أهون عليه﴾ الأنكم في الخلق الأوّل لم تكونوا شيئاً أمّا الآن فتوجد على الأقل عظام نخرة مع التراب المتبّق منكم.

وفي بعض الأحيان يأخذ بأيدي الناس ويدعوهم إلى التفكّر والإمعان في عظمة وقدرة الخالق ﴿ أوليس الّذي خلق السّماوات والأرض بقادر على أنّ يخلق مثلهم ﴾. "

### ٢ـ هل إنّ الله يعفو عن الظالمين؟

قرأنا في الآيات المتقدّمة أنّ الله يعفو ويغفر للذين ظلموا، وهذا الغفران غير لازم لمن يصرّ على ظلمه، ولكنّه من باب إعطاء الفرصة لهم لأن يصلحوا أنفسهم، وإلّا فهو تعالى شديد العقاب.

و يمكن أن نستفيد من هذه الآية أنّ الذنوب الكبيرة \_ومن جملتها الظلم \_قابلة للغفران (ولكن بتحقّق شروطها)، وهو ردّ على قول المعتزلة بأنّ الذنوب الكبيرة لا يغفرها الله أبداً.

وعلى أيّة حال ف«المغفرة الواسعة» و«العقاب الشديد» في الواقع تجعل كل المعترفين بوجود الله بين «الخوف» و «الرجاء» الذي يعتبر من العوامل المهمّة لتربية الإنسان، فلا ييأس من رحمة الله لكثرة الذنوب، ولا يأمن من العذاب لقلّتها.

ولهذا جاء في الحديث عن الرّسول الأعظم للله الله «لولا عفو الله و تجاوزه ما هسنيء أحسد العيش، ولولا وعيد الله وعقابه لإتّكل كلّ واحد» ".

ومن هنا يتّضح أنّ الذين يقولون \_أثناء إرتكابهم المعاصي \_إنّ الله كريم، يكذبون في إتّكالهم على كرم الله، فهم في الواقع يستهزؤون بعقاب الله.

۱. الرّوم، ۲۷. ۲ يس، ۸۱

٣ تفسير مجمع البيان، ج ٥ و ٦، ص ٢٧٨، ذيل الآية مورد البحث؛ تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٢٥١٤.

# وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلآ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ مِن رَّبِهِ ۚ إِنَّمَاۤ أَنتَ مُنذِرٌّ وَلِكُلِّ فَوَمٍ هَادٍ۞

# الأفسير

### ذريعة أغرىٰا

بعد ما أشرنا في الآيات السابقة إلى مسألة «التوحيد» و«المعاد»، تنطرّق هذه الآية إلى واحدة من إعتراضات المشركين المعاندين حول مسألة النبوّة: ﴿ويقول الَّذِينَ كَفُرُوا لُولا لَذِلُ عَلَيْهِ آية هِنْ رَبِّهِ ﴾.

ومن الواضح أنّ إحدى وظائف النّبي ﷺ إظهار معاجزه لكي يدلّ على صدقه وصلته بالوحي الإلهي، والذي يبحث عن الحقيقة له الحقّ في المطالبة بالمعجزة أثناء شكّه وتردّده في تصديق الدعوة، أو تتّضح له دلائل النبوّة عن طريق آخر.

ولكن يجب أن نلتفت إلى هذه النقطة وهي: إنّ أعداء الأنبياء لم يكن لديهم حُسن نيّة أو اتّباع للحقّ عند طلبهم المعجزة، بل لعنادهم وعدم تسليمهم للأمر الواقع ولذلك كانوا يقترحون بين فترة وأخرى معاجز عسجيبة وغسريبة. وهنذه منا يسمّى بـ «المسعجزات الأخلاقية».

إقتراحهم للمعاجز لم يكن لكشف الحقيقة، ولهذا لم يستجب الأنسياء لمطاليبهم، وفي الحقيقة كانت هذه الفئة من الكفّار المعاندين يعتقدون أنّ النّبي عَلَيْهُ يدّعي القدرة على إنجاز أي عمل خارق للعادة، وأيّ واحد منهم يقترح عليه إنجاز عمل ما سوف يُلمّي مطاليبه. ولكن الأنبياء كانوا يقولون لهم الحقيقة وهي أنّ المعاجز بيد الله، ورسالتنا هداية الناس.

ولحن الانبياء كانوا يفولون هم الحقيقة وهي ان المعاجز بيد الله، ورساسه ولذلك نقراً في تكملة الآية قوله تعالى: ﴿ لِنَّمَا لَنْتُ مَنْدُرُ وَلَكُلُّ قُومُ هَادِهِ.

#### بحثان

هنا يرد سؤالان:

### ١\_ هل الآية ﴿بتما نصمندر...﴾ مواب للكفار؟

كيف يكن لجملة ﴿لِنَّمَا لَسَهُ مَنْدُرُ وَلَكُلَّ قُومٍ هَادِ﴾ أن تكون جواباً اللكفّار عند طلبهم المعجزة؟

الجواب: بالإضافة إلى ما قلناه سابقاً فإنّ النّبي ﷺ ليست له القدرة الغيبية المطلقة كي يطلبوا منه الإعجاز، لأنّ الوظيفة الأولى له هي إنذار أولئك الذين يسيرون في طريق الضلال، والدعوة إلى الصراط المستقيم، وإذا ما إحتاجت هذه الدعوة إلى المعجزة فسوف يأتى بها النّبي، ولكن لا يأتي بها للمعاندين البعيدين عن هذه المسيرة.

فعنى الآية: إنّ الكفّار نسوا أنّ هدف الأنبياء الإنذار والدعـوة إلى الله، واعــتقدوا أنّ وظيفتهم القيام بالمعاجز.

# ٢\_ما هو المقصود من جملة خلكلٌ قومٍ هادي؟

قال بعض المفسّرين: إنّ هاتين الصفتين (منذر) و(هاد) صفتان للرسول، فأصل الجملة تكون (أنت منذر وهاد لكلّ قوم).

والجواب: ولكن هذا التّفسير خلاف الظاهر، لأنّ الواو في جملة ﴿ولكلّ قوم هادِ﴾ تفصل بين جملة ﴿ولكلّ قوم» كان المعنى السابق صحيحاً. ولكن الأمر ليس كذلك.

والشيء الآخر هو أنّ هدف الآية بيان أنّ هناك قسمين من الدعوة إلى الله: أحدهما أن يكون عمل الداعي هو الإنذار فقط، والآخر؛ أن يكون العمل هو الهداية.

وسوف تسألون حتماً: ما هو وجه التفاوت بين (الإنذار) و(الهداية)؟ نقول في جواب هذا السؤال: إنّ الإنذار للذين أضلّوا الطريق ودعوتهم تكون إلى الصراط المستقيم، ولكن الهداية والإستقامة للذين آمنوا.

وفي الحقيقة إنّ المنذر مثل العلّة المحدثة، أمّا الهادي فبمنزلة العلّة الباقية وهذه هي التي تعبّر عنها بالرّسول والإمام، فالرّسول يقوم بـتأسيس الشريـعة والإمام يـقوم بحـفظها وحراستها، (ليس من شكّ أنّ الهداية في آبات أخرى مطلقة للرسول، ولكن بقرينة المنذر

في هذه الآية نفهم أنَّ المقصود من الهادي هو الشخص الحافظ والحامي للشريعة).

هناك روايات عديدة تؤكّد ما قلناه سابقاً، فقد قال الرّسول الأعظم ﷺ: «أنا المنذر وعلى الهادي».

ولا بأس أن نشير إلى عدّة من هذه الرّوايات:

اس في ذيل هذه الآية من تفسير الفخر الرازي مرفوعاً عن ابن عبّاس قال: وضع رسول الله يده على صدره فقال: «أنا المنذر» ثمّ أوما إلى منكب علي على وقال: (أنت الهادي بك يهتدي المهتدون من بعدي) هذه الرّواية ذكرها العلّامة «ابن كثير» في تفسيره، والعلّامة «ابن الصبّاغ المالكي» في الفصول المهمّة، و«الكنجي» الشافعي في كفاية الطالب و«الطبري» في تفسيره، و«أبو حيّان الأندلسي» في تفسيره البحر الحيط، وكذلك «العلّامة النيسابوري» في تفسيره البحر الحيط، وكذلك «العلّامة النيسابوري» في تفسيره الكثّاف، وعدد آخر من المفسّرين.

٢-نقل «الحمويني» وهو من علماء أهل السنّة المعروفين في كتابه فرائد السمطين عن أبي
 هريرة قال: «إن المراد بالهادي على ﷺ».

"- «مير غياث الدين» مؤلّف كتاب (حبيب السيّد) كتب يقول في الجلّد ٢ صفحة ١٢: «قد ثبت بطرق متعدّدة أنّه لمّا نزل قوله تعالى: ﴿ لِنَّمَا لَنْكَ مَنْدُرُ وَلَكُلَّ قُومٍ هَانِهُ قَالَ لَعَلَي: «أَنَا المنذر وأنت الهادى بك ياعلى يهتدى المهتدون من بعدي».

كما نقل هذا الحديث «الآلوسي» في (روح المعاني) و«الشبلنجي» في (نسور الأبـــصار) والشيخ «سليمان القندوزي» في (ينابيع المودّة).

وبما أنّ أكثر هذه الرّوايات مسنده إلى ابن عبّاس فإنّه لم يكن الشخص الوحيد الذي روى ذلك، فأبو هريرة نقل ذلك فيا ذكره الحمويني، وحتى علي نفسه \_طبقاً لما نقله الثعلبي \_قد قال: «المنذر النّبي والهادي رجل من بني هاشم» يعنى نفسه .

لاشك أنّ هذه الأحاديث لا تصرّح بالخلافة، ولكنّ بالنظر إلى ما تحتويه هذه الكلمة (الهداية) من المعنى الواسع، فإنّها غير منحصرة بعلي الله الشمل جميع العلماء وأصحاب الرّسول الله الذين كانوا يقومون بنفس المهمّة، ويتّضع لنا تخصيص علي بن أبي طالب الله في هذه الرّوايات بهذا العنوان يدلّ على انّه المصداق البارز له، وذلك لما يمتاز به من الخصوصيات، وهذا المطلب لا يكون منفصلاً عن خلافة الرّسول المُناه حتماً.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> التفسير الكبير، ج ۱۹، ص ۱٤.

٢٠ للمزيد من الإطلاع راجع كتاب إحقاق الحق، ج ٣، ص ٨٧ وما بعدها.

اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ حَكُلُ أَنْ يَ وَمَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقَدَارٍ ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ الْحَبِيرُ الْمُتَعَالِ ﴿ سَوَآءٌ مِنكُمُ عَنْ أَسَرً الْقَوْلُ وَمَن جَهَرَ بِهِ ، وَمَنْ هُوَمُسْتَخْفِ بِالنَّهِ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ ۞ مَنْ أَسَرً الْقَوْلُ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ ۞

# التفسير

#### عِلم الله المطلق:

نقرأ في هذه الآيات قسماً من صفات الخسالق، والتي تكل بحث التوحيد والمعاد، فالحديث عن علمه الواسع ومعرفته بكل شيء، هو ذاك العلم الذي يقوم عليه نظام التكوين وعجائب الخلقة وآيات التوحيد، وهو العلم الذي يكون أساساً للمعاد والعدالة الإلهيّة يوم القيامة وهذه الآيات استندت إلى هذين القسمين: (العلم بنظام التكوين، والعلم بأعيال العباد).

تقول الآية أوّلاً: ﴿الله يعلم ما تحمل كلّ لَتُنْى ﴾ في رحمها، سواء من أنثى الإنسان أو الحيوان ﴿وها تغيض الأرحام ﴾ أي تنقص قبل موعدها المقرّر ﴿وها تؤداد ﴾ أي يعلم بما تزيد عن موعدها المقرّر.

وفي تفسير هذه الجمل الثلاث هناك آراء مختلفة بين المفسّرين:

يعتقد البعض أنّها تشير ـكما ذكرنا آنفاً ـإلى وقت الولادة، وهي على ثلاثة أنواع: فمرّة يولد المولود قبل موعده، ومرّة في موعده، وأخرى بعد الموعد المقرّر. فالله يعلم كلّ ذلك

١. وتغيض، أصلها والغيض، بمعنى إبتلاع السائل وهبوط مستوى الماء. وتأتي بمعنى النقصان والفساد،
 ووالغيضة، المكان الذي يقف فيه الماء فيبتلعه، ووليلة فائضة، أي مظلمة.

ويعلم لحظة الولادة بالتحديد، وهذه من الأمور التي لا يستطيع أي أحد أو جهاز أن يحدّد موعده، وهذا العلم خاص بذات الله المنزّهة، وسببه واضح لأنّ إستعدادات الأرحـــام والأجنّة مختلفة، ولا أحد يعلم بهذا التفاوت.

وقال بعض آخر: إنّها تشير إلى ثلاث حالات مختلفة للرحم أيّام الحمل، فالجملة الأولى تشير إلى نفس الجنين الذي تحفظه، والجملة الثانية تشير إلى دم الحيض الذي يُنصب في الرحم ويحسّه الجنين، والجملة الثالثة إشارة إلى الدم الإضافي الذي يخرج أثناء الحمل أحياناً، أو دم النفاس أثناء الولادة أ.

وهناك عدّة احتالات أخرى في تفسير هذه الآية دون أن تكون متناقضة فيا بسينها، ويمكن أن يكون مراد الآية إشارة إلى مجموع هذه التفاسير، ولكن الظاهر أن التفسير الأوّل أقرب، بدليل جملة (تحمل) المقصود منها الجنين، والجملتان (تغيض) و(تزداد) بقرينة الجملة السابقة تشير إلى الزيادة والنقصان في فترات الحمل.

روى الشيخ الكليني في الكافي عن الإمام الصادق الله أو الإمام الباقر الله في تنفسير الآية أنَّ «الغيض كلَّ حمل دون تسعة أشهر، وما تزداد كلَّ شيء حمل على تسعة أشهر». وفي تكلة الحديث يقول: «كلَّما رأت المرأة الدم الخالص في حملها فإنها تزداد وبعدد الأيّام التي زاد فيها في حملها من الدم» أ

﴿وَكُلُ هَي منده بِمقدار ولكي لا يتصوّر أحد أنّ هذه الزيادة والنقصان بدون حساب ودليل، بل إنّ كلّ ساعة وثانية ولحظة لا تمرّ دون حساب، كها أنّ للجنين ودم الرحم حساب وكتاب أيضاً، فالآية التي بعدها تؤكّد ما قلناه في الآية السابقة حيث تقول: ﴿عالم للغيب والشهادة فمذا السبب ﴿الكبيرالمتعال وفهو يحيط بكلّ شيء، ولا يخفى عنه شيء.

ولتكيل هذا البحث وتأكيد علمه المطلق يضيف القرآن الكريم: ﴿ سُولُ مَنكُم مِنْ أَسُرّ

١٠ يقول صاحب الميزان مؤيّداً هذا الرأي: إنّ بعض روايات أثمّة أهل البيت اللّيَبِيّمَا يؤيّد هذا الرأي. وابن عبّاس متن يؤيّد هذا الرأي أيضاً، ولكن بالنظر إلى الرّوايات المنقولة في تفسير نور الثقلين في ذيل الآية فانّ أكثرها يؤيّد ما قلناه في الرأي الأوّل.

٢. اصول الكافي، ج ٦، ص ١٢. نقلاً عن تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ٤٨٥.

القول ومن جهربه ومن هو مستخف بالليل وسارب بالنهار في وهذا هو الحقّ فالذي يوجد في كلّ مكان لا معنى للغيب والشهادة أو الليل والنهار عنده، فهو محيط بها وعالم بأخبارها بشكل متساوٍ.

### بحوث

### ١\_ القرآن وعلم الأمِنّة

أشار القرآن الجيد مراراً إلى مسألة الجنبن وعجائب تكوينه ليكون أحد الأدلّة على التوحيد ومعرفة الله وعلمه المطلق، وبالطبع فإنّ علم الأجنّة واحد من العلوم الحديثة وكان سابقاً عبارة عن معلومات أوّليّة محدودة ثمّ توسعت في هذا العصر. ولكن بستقدّم العلم والمعرفة حدثت قفزة في هذا الجال كشفت عن كثير من أسرار هذا العالم الساكن والهادىء وعن كثير من عجائبه بحيث نستطيع أن نقول: إنّ أكبر درسٍ للتوحيد ومعرفة الله كامنٌ في تكوين الجنين ومراحل تكامله.

فمن هذا الذي يرعى هذا الكائن المخني وبتعبير القرآن واقع «في ظلمات ثــلاث» الذي يمتاز بالظرافة ودقّة التكوين وأن يوصل له المقدار اللازم من الغــذاء ويــرشده مــراحــل حياته؟

وعندما تقول الآية السابقة: ﴿الله يعلم ما تعمل كلّ لَتْكى فليس المقصود من ذلك علمه بالذكر والأنثى فقط، بل بكلّ خصائصه والطاقة الكامنة فيه، هذه الأشياء لا يستطيع أحد وبأي وسيلة أن يتعرّف عليها، وعلى هذا فإنّ وجود هذا النظام الدقيق والمعقّد للجنين ومراحل تكامله لا يمكن أن يكون بدون صانع عالم وقدير.

# ۲۔ گل شیء له مقدار

نعن نقرأ في آيات مختلفة من القرآن الكريم أن كل شيء له حد محدود ولا يتجاوزه، فني الآية ٣٠ سورة الطلاق يقول تعالى: ﴿قد جعل الله لكل شي. قدراً ﴿ وفي الآية ٢١ سورة الحجر يقول تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ شِيءِ إِلَّا عَنْدِنَا خَرَائِنَهُ وَمَا نَنْزُلُهُ إِلَّا بِقَدْرُ مَعْلُومٍ ﴾ والآية التي نحن بصددها ﴿ وكل شي. عنده بمقدار ﴾.

١٠ «سارب» من «سرّبٌ» على وزن «ضرر»، بمعنى الماء الجاري، ويقال للشخص الذاهب إلى عمل أيضاً.

كلّ هذه تشير إلى أنه ليس هناك شيء في العالم بدون حساب، حتى المموجودات في الطبيعة التي نعتبرها في بعض الأحيان غير مهمّة، فإنّ وجودها على أساس حساب دقيق، علمنا بذلك أم لم نعلم، وأساساً فإنّ معنى حكمة الله هو أن يجعل لكلّ ما في الكون حدّاً ومقداراً ونظاماً.

وكلّ ما حصلناه اليوم من أسرار الكون بواسطة العلوم يؤكّد هذه الحقيقة، فمثلاً نرى أنّ دم الإنسان \_الذي هو المادّة الحياتية لوجود الإنسان والذي يقوم بنقل المواد الضروريّة اللازمة لخلايا الجسم \_يتركّب من عشرين مادّة أو أكثر، وبنسب ثابتة دقيقة بحيث لو تمّ أي تغيير فيها لتعرّضت سلامة الإنسان للخطر، ولهذا السبب ولمعرفة النقص الحاصل في الجسم يقومون بتحليل الدم وقياس نسبة السكر والدهن وسائر مركّبات الدم الأخرى، ويتم تشخيص العلّة بواسطة معرفة زيادة أو نقصان هذه النسب، وليس دم الإنسان وحده له هذه الميزة، بل كلّ ما في الوجود له نفس هذه الدقّة في النظام.

ولابدّ هنا من التنبيه على أنّ ما يظهر لنا في بعض الأحيان من عــدم النـظام في عــالم الوجود هو في الواقع ناتج من قصور في علومنا ومعرفتنا، فالإنسان الذي يؤمن بالله لا يمكن أن يتصوّر ذلك، وبتطوّر العلوم تتأكّد لنا هذه الحقيقة.

وكي نستطيع أن نتعلم هذا الدرس وهو أنّ المجتمع الإنساني الذي هو جزء من عالم الوجود إذا أراد له العيش بسلام، فعليه أن يجعل شعار ﴿كُلّ شَيْءَ عَنْدُهُ بِحَقْدُلُو يَسُودُ جَمِيعً جُوانِبُه، ويجتنب الإفراط والتفريط في أعهاله وتخضع جميع مؤسساته الاجتاعية للحساب والموازين.

#### ٣ـ الغيب والشهادة سواء عند اش

استندت هذه الآيات إلى أنّ الغيب والشهادة معلومان عند الله، فهما مفهومان نسبيان وتستخدمان للكائن الذي علمه ووجوده محدود، وعلى سبيل المثال نحن غتلك حواساً ذات مدى نسبي، فمتى ماكان الشيء داخلاً في هذا المدى فهو شاهد بالنسبة لنا، وماكان خارجاً عنه فهو غيب، فلو فرضنا أنّ أبصارنا لها قدرة غير محدودة ويكنها النفوذ في باطن الأشياء وإدراكها، فإنّ كلّ شيء يعتبر شاهد عندنا.

وبما أنَّ كلُّ شيء له حدَّ محدود غير الذات الإلهيَّة، فإنَّ لغير الله تعالى غيب وشهادة.

ولأنّ ذات الله غير محدودة ووجوده عام ومطلق فإنّ كلّ شيء بالنسبة إليه شهادة، ولا معنى للغيب بالنسبة إليه، وإذا ما قلنا إنّ الله عالم الغيب والشهادة فهو ما نعتبره نحن غيب وشهادة، أمّا هو فها عنده سواء. لنفترض أنّنا ننظر ما في أيدينا في النهار، فهل نجهل سا فيها؟! جميع الكون في مقابل علم الله أوضح من هذا وأظهر.

# ٤\_ الآثار التربوية في إدراكنا لعلم اش

أثناء قراء تنا للآيات الماضية التي تقول: إنّ الله يعلم السرّ والجهر من القول وحركاتكم في الليل والنهار وكلّها مشهودة عنده، هل نجد في أنفسنا إيماناً بهذه الحقيقة؟.. لو كنّا مؤمنين بذلك حقّاً ونشعر بأنّ الله تعالى مطّلع علينا فانّ هذا الإيمان والإحساس الباطني يبعث على تغيير عميق في روحنا وفكرنا وقولنا وضائرنا؟.

نقل عن الإمام الصادق على في جوابه لمن سأله عن طريقتهم في الحياة قال: «علمت إنّ الله مطلع على فاستحييت». ا

كها نشاهد كثيراً من المواقف من تأريخ المسلمين وحياتهم تتجلّى فيها هذه الحقيقة، يقال: دخل أب وإبنه في بستان، فتسلّق الأب شجرة ليقطف ثمارها دون إذن صاحبها، بينا بي الإبن أسفل الشجرة لمراقبة الأوضاع. وفجأة صاح الابن الذي كان سؤمناً ومتعلّماً ونادى أباه بأن ينزل بسرعة، عندها خاف الأب ونزل فوراً وسأل من الذي رآني؟ قال: الذي هو فوقنا، فنظر الأب إلى الأعلى فلم يجد أحداً، وسأل من الذي رآني؟ قال: الذي هو فوقنا، فنظر الأب إلى الأعلى فلم يجد أحداً، وسأل من الذي رآني؟ قال: الذي هو فوقنا، فنظر الأب إلى الأعلى فلم يجد أحداً، فقال الابن: كان قصدي هو الله المحيط بنا جميعاً، كيف يمكن أن تخاف أن يراك الإنسان، ولا تخاف أن يراك الله؟؛ أين الإيمان؟!

8003

۱. مستدرك، ج ۱۲، ص ۱۷۲.

### الأفسير

#### المعقبات الغيبيةا

علمنا في الآيات السابقة أنّ الله بما أنّه عالم الغيب والشهادة فإنّه يسعلم أسرار النساس وخفاياهم، وتضيف هذه الآية أنّه مع حفظ وحراسة الله لعباده فإنّ ﴿له معقّبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من لعرائله﴾ \.

ولكي لا يتصوّر أحد أنّ هذا الحفظ بدون شروط وينغمِسُ في المزلّات، أو يسر تكب الذنوب الموجبة للعقاب، ومع كلّ ذلك ينتظر من الله أو الملائكة أن يحفظوه، يعلّل القرآن ذلك بقوله: ﴿ لِنَّ للله لا يغيّرها بقوم حتّى يغيّروا ها يأنفسهم ﴾.

وكي لا يتبادر إلى الأذهان أنّه مع وجود الملائكة الحافظة فأيّ معنى للعذاب أو الجزاء؟ هنا تضيف الآية ﴿وَإِذَا لَرَاد الله بِقُوم سُوماً فلا هرد له وما لهم من دونه من وال و و فذا السبب فإنّه حين صدور العذاب الإلهي على قوم أو أمّةٍ، فسوف ينتهي دور المعقبات ويستركون الإنسان عرضةً للحوادث.

#### 8003

١. هناك حديث بين المفسّرين في أنّ الضمير دله، لمن يعود، وكما تشير الآية فإنّه يعود للإنسان كما تؤكّد عليه الآبات السابقة، ولكن بعضهم قال: يعود للنّبي أو قه. وهذا يخالف ما جاء في ذيل الآية [فتأمّل].

#### بحثان

### ?ثابقّعماا هِم لم ـ1

«المعقبات» كما جاء في مجمع البيان للعلّامة الطبرسي وكما قاله بعض المفسّرين جمع (معقبة) وهي بدورها جمع (معقب) ومعناه المجموعة التي تعمل بشكل متناوب ومستمر. والظاهر من الآية أنّ الله سبحانه وتعالى أمر مجموعة من الملائكة بأن يحفظوا الإنسان في الليل والنهار ومن بين يديه ومن خلفه.

إنّ الإنسان -بدون شك -معرّض في حياته إلى كثير من الحوادث الروحية والجسمية، فالأمراض والمتغيّرات في السّهاء والأرض محيطة بالإنسان، وخصوصاً في مرحلة الطفولة التي لا يدرك فيها ما يجري حوله ويكون هدفاً سهلاً للإصابة بها، فقد يتعجّب الإنسان كيف ينجو الطفل وينمو من بين جميع هذه الحوادث، وخصوصاً في العوائل التي لا تدرك هذه المسائل وتعاني من قلّة الإمكانيات كأبناء الريف الذين يعانون من الحرمان والفقر وهم معرضون للأمراض أكثر من غيرهم.

وإذا ما أمعنّا النظر في هذه المسائل فسوف نجد أنّ هناك قوى محافظة، تحفظ الإنسان في مقابل هذه الحوادث كالدرع الواقي.

وكثيراً ما يتعرّض الإنسان إلى حوادث خطرة ويتخلّص منها بشكل إعجازي تجعله يشعر أنّ كلّ ذلك ليس صدفة وإنّا هناك قوى محافظة تحميد.

وهناك كثير من الأحاديث المنقولة عن أغة المسلمين تؤكّد ذلك ومن جملتها: الحديث المروي عن الإمام الباقر الله في تفسير هذه الآية يقول: «يحفظ بأمر الله من أن يقع في ركي أو يقع عليه حائط أو يصيبه شيء، حتى إذا جاء القدر خلوا بينه وبينه يدفعونه إلى المقادير، وهما ملكان يحفظانه بالليل وملكان في النهار يتعاقبانه». \

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق على يقول: «ما من عبد إلا ومعه ملكان يعفظانه فإذا جاء الأمر من عند الله خليا بينه وبين أمر الله». أ

ونقرأ في نهج البلاغة عن أمير المؤمنين الله «إنَّ مع كلَّ إنسان ملكين يحفظانه فإذا جماء القدر خليا بينه وبينه». "

١. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٨٣ (ج ٢، ص ٢٨٣، الطبعة البعثت).

٣ نهج البلاغة، كلمات القصار، الكلمة ٢٠١.

٢. المصدر السابق.

كما نقرأ في نهج البلاغة في وصف الملائكة من الخطبة الأولى «ومنهم الحفظة لعباده».

إنّ عدم إدراكنا لوجود المعقبات عن طريق الحسّ أو التجربة العلمية ليس دليلاً على عدم وجودهم، لأنّه غير منحصر في هذا الجال فقط، فالقرآن الكريم والمسادر المعرفية الأخرى أشارت إلى أمور كثيرة وراء الحسّ والتي لا يمكن إثباتها بالطرق العادية. وأكثر من ذلك ما قلناه سابقاً من أنّنا نتعرّض في حياتنا إلى كثير من الخاطر والتي لا يمكن النجاة منها إلا بوجود هذه القوى المحافظة (ورأيت في حياتي بعض من هذه النماذج الحيّرة، والتي كانت بالنسبة لي كشخص صعب التصديق دليلاً على وجود هذا المعقّب اللامرئي).

### ٢\_ التغيير يبدأ من النفس (قانون عام)

تبيّن الجملة ﴿ لِنَّ للله لا يغيّر ما بقوم﴾ والتي جاءت في موردين منفاوتين في القسرآن الكريم، أنّها قانون عام، وقانون حاسم ومنذر!

هذا القانون الذي هو واحد من القوانين الأساسيّة لعلم الاجتاع في الإسلام، يقول لنا: إنّ ما يصيبكم هو من عند أنفسكم، وما أصاب القوم من السعادة والشقاء هو ممّا عملت أيديهم، وما يقال من الحظّ والصدفة وما يحتمله المنجّمون ليس له أساس من الصحّة، فالأساس والقاعدة هي إرادة الأمّة إذا أرادت العزّة والإفتخار والتقدّم، أو العكس إن أرادت هي الذلّة والهزيمة، حتى اللطف الإلهي أو العقاب لا يكون إلّا بمقدّمة، فتلك إرادة الأمم في تغيير ما بأنفسهم حتى يشملهم اللطف أو العذاب الإلهي.

وبتعبير آخر: إنّ هذا الأصل القرآني الذي يبيّن واحداً من أهم المسائل الاجتاعية في الإسلام، يؤكّد لنا أن أي تغيير خارجي للأمم مرتبط بالتغيير الداخلي لها، وأي نجاح أو فشل يصيب الأمّة ناشيء من هذا الأمر، والذين يبحثون عن العوامل الخارجية لتبرير أعهاهم وتصرّفاتهم ويعتبرون القوى المستعمرة والمتسلّطة هي السبب في شقائهم يقعون في خطإ كبير، لأنّ هذه القوى الجهنميّة لا تستطيع أن تفعل شيئاً إذا لم تكن لديها قدرة ومركز في داخل المجتمع.

المهم أن نطهر مجتمعاتنا من هذه المقرّات والمراكز للمستعمرين ولانجعلها تنفذ في داخل مجتمعنا، فهؤلاء بمنزلة الشياطين، ونحن نعلم أنّ الشيطان ليس له سبيل عملى عباد الله المخلصين، فهو ينسلّط على الذي مهد له السبيل في داخله.

يقول هذا الأصل القرآني: إنّنا يجب أن نثور من الداخل كي نُنهي حالة الشقاء والحرمان، ثورة فكرية وثقافية، ثورة إيمانيّة وأخلاقية، وأثناء وقوعنا في مخالب الشقاء يجب أن نبحث فوراً عن نقاط الضعف فينا، ونطهّر أنفسنا منها بالتوبة والرجوع إلى الله، ونبدأ حياة جديدة مفعمة بالنّور والحركة، كي نستطيع في ظلّها أن نبدّل الهزيمة إلى نصر، لا أن نمني نقاط الضعف وعوامل الهزيمة هذه ونبحث عنها في خارج الجتمع ونظلٌ ندور في الطرق الملتوية.

هناك كتب ومؤلّفات كثيرة كتبت عن عوامل إنتصار المسلمين الأوائل ثمّ تضعضع سلطانهم بعد حين، وكثير من تلك الأبحاث ظلّت تتعثّر في الطرق الملتوية، ولكن إذا ما أردنا أن نستلهم من الأصل أعلاء والصادر من منبع الوحي فيجب أن نبحث عن ذاك النصر أو تلك الهزيم وعن عواملها الفكرية والعقائدية والأخلاقية في المسلمين، في الشورات المعاصرة ومن جملتها الثورة الإسلامية في إيران، أو ثورة الجزائر أو ثورة المسلمين الأفغان، نشاهد بوضوح إنطباق هذا الأصل القرآني عليها. فقبل أن تنغير الدول المستعمرة والمستكبرة طريقتها في التعامل معنا، غيرنا نحن ما بأنفسنا فتغير كلّ شيء.

وعلى أيّة حال فهذا درس ليومنا ولفدنا ولمستقبلنا ولكلّ المسلمين والأجيال القادمة. ونحن نرى أنّ القيادات المنتصرة فقط هي التي استطاعت أن تقود وتغيّر شعوبها على أساس هذا الأصل الخالد، وفي تاريخ المسلمين والإسلام شواهد على ذلك كثيرة.

8003

هُوَالَّذِى يُرِيكُمُ الْبَرُقَ خَوْنَا وَطَمَعًا وَيُنشِئُ السَّحَابَ الشِّفَالَ الْ وَيُستِحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَالْمَلَتِ كَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ الصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ وَيُستِحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَالْمَلَتِ كَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ الصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَامَن يَشَاءُ وَهُمْ يُجَدِلُونَ فِي اللّهِ وَهُوشَدِيدُ الْمُحَالِ اللهَ المَّهُ وَعَوْقَ الْمَنْ وَاللّهُ وَهُوسَدِيدُ الْمُحَالِ اللهَ اللّهُ وَهُوسَدِيدُ الْمُحَالِ اللهَ اللّهُ وَاللّهُ مَا يُعَلِينَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا يُعَلِينَ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُلْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُلْكُولُ اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُلْكُولُ اللّهُ مَا اللّهُ مُلْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُلْمُلُولُ

### الثفسير

### قسمُ آمر من دلائل عظمة الله:

يتطرّق القرآن الكريم مرّة ثانية إلى آيات التوحيد وعلائم العظمة وأسرار الخلقة، فهذه الآيات تحاول أن تقرّب العلاقة بين الإنسان وربّه من خلال الإشارة إلى بعض الظواهر الطبيعيّة بشكل موجز وعميق المعنى لكي يشعّ نور الإيمان في قلوب الناس، فتشير أوّلاً إلى البرق ﴿هواللّذي يريكم البرق خوفا وطحا ﴾ فالبرق بشعاعه يبهر العبون من جانب، ويحدث صوتاً عنيفاً وهو الرعد من جانب آخر، وقد يسبّب أحياناً الحرائق للناس وخصوصاً في المناطق الصحراوية فيبعث على خوفهم ومن جانب آخر ف إنّه يسبّب هطول الأمطار ويروي ظمأ الصحراء ويستي المزروعات فيطمع فيه الناس، وبين هذا الخوف والرجاء تمرّ عليهم لحظات حسّاسة، ثمّ تضيف الآية ﴿وينشي، السّعاب الثّقال ﴾ القادرة على إرواء ظمأ الأراضي الزراعية.

#### بركات الرعد والبرق:

نحن نعلم أنّ ظاهرة البرق في المفهوم العلمي هي إقتراب سحابتين إحداهما من الأخرى،

وهما تحملان شحنات سالبة وموجبة، فيتم تفريغ الشحنات بين السحابتين فتحدث شرارة عظيمة، ويحدث مثل ذلك عند إقتراب سلكين أحدهما سالب والآخر موجب، وإذا كنّا قريبين منهما فإنّنا نسمع صوتاً خفيفاً، ولكن لإحتواء الغيوم عملى شحنات همائلة من الألكترونات فانّهما تحدثان صوتاً شديداً يسمّى الرعد.

وإذا ما إقتربت سحابة تحمل الشحنة الموجبة من الأرض التي تحتوي على شحنات سالبة فستحدث شرارة تسمّى بالصاعقة، وخطورتها تكن في أنّ الأرض والمناطق المرتفعة تعتبر رأس السلك السالب، حتى الإنسان في الصحراء يكن أن يمثّل هذا السلك فيحدث تفريغ للشحنات يحوّل الإنسان إلى رماد في لحظة واحدة، ولهذا السبب فعند وقوع البرق والرعد في الصحراء ينبغي أن يلجأ الإنسان إلى شجرة أو حائط أو جبل أو إلى أي مرتفع آخر، أو أن يستلتي في أرض منخفضة.

وعلى أيّة حال فإنّ للبرق ـ الذي يسمّى في بعض الأحيان مزاح الطبيعة ـ فوائد جمّة عُرفت من خلال ماكشفه العلم الحديث. ونشير هنا إلى ثلاثة منها:

1-السقي: من الطبيعي أنّ البرق تتولّد منه حرارة عالية جدّاً قد تصل بعض الأحيان إلى ١٥ ألف درجة منوية، وهذه الحرارة كافية لأن تحرق الهواء المحيط بها، وفي النتيجة يقلّ الضغط الجوي، فيسبّب سقوط الأمطار، ولهذا السبب نرى هطول الأمطار الغزيرة بعد حدوث البرق.

وهذه في الواقع واحدة من وظائف البرق (الستي).

٢-التعقيم: ونتيجة للحرارة العالية التي يسببها البرق فسوف يزداد مقدار الأوكسجين في قطرات الماء، ويسمّى هذا الماء بالماء النقيل أو الماء المؤكسد (H2O2) ومن آثاره قتل المكروبات، ولهذا السبب يستعمل لغسل الجروح، فعند نزول هذه القطرات إلى الأرض سوف تُبيد بيوض الحشرات والآفات الزراعية، ولهذا السبب يـقال أنّ السنة الكـثيرة الآفات الزراعية هي السنة القليلة البرق والرعد.

٣- التغذية والتسميد: تتفاعل قطرات الماء مع الحرارة العالية للبرق لتنتج حامض الكاربون، وعند نزوطا إلى الأرض وتركيبها مع محتوياتها تضع نوعاً من السّهاد النباتي، فتتم تغذية النبات من هذا الطريق.

يقول بعض العلماء: إنّ مقدار ما ينتجه البرق من الأسمدة في السنة يصل إلى عشرات الملايين من الأطنان، وهذه كميّة كبيرة جدّاً. وعلى أيّة حال نرى من خلال ظاهرة طبيعيّة صغيرة كلّ هذه المنافع والبركات، فهي تقوم بالسقي ورشّ السموم والتغذية، فيمكن أن تكون دليلاً واضحاً لمعرفة الله، كلّ ذلك من بركات البرق. كما أنّه يمكن أن يكون البرق عاملاً مهمّاً في إشعال الحرائق من خلال الصاعقة، وقد تحرق الإنسان أو الأشجار، ومع أنّها نادرة الحدوث ويمكن الوقاية منها، فهي مع ذلك عامل خوف للناس، فمفهوم الخوف والطمع للبرق قد يكون إشارة إلى جميع هذه الأمور.

ويمكن أن تكون الجملة **﴿وينشى السحاب الثقال﴾ له**ا علاقة بالبرق الذي يصنع هـذه الغيوم المليئة بالمياه.

الآية الآخرى تشير إلى صوت الرعد الذي يتزامن مع البرق ﴿ويسبّع الرعد بحمد» أنعم، فهذا الصوت المدوّي في عالم الطبيعة يُضرب به المثل، فهو مع البرق في خدمة هدف واحد ولها منافع متعدّدة كما أشرنا إليها، ويقومان بعملية التسبيح، وبعبارة أخرى فالرعد لسان حال البرق يحكي عن عظمة الحالق وعن نظام التكوين. فهو كتاب معنوي، وقصيدة غرّاء، ولوحة جميلة وجذّابة، نظام محكم ومنظم ومحسوب بدقّة، وبلسان حاله يتحدّث عن علم ومهارة وذوق الكاتب والرسام والمعار ومحمده و بثن علمه، كلّ ذرّات هذا العالم لها

علم ومهارة وذوق الكاتب والرسام والمعهار ويحمده ويثني عليه، كلَّ ذرَّات هذا العالم لها أسرار ونظام دقيق. وتحكي عن تنزيه الله وخلوه من النقص والعيوب (وهل التسبيح غير ذلك؟!).

وتتحدّث عن قدرته وحكمته (وهل الحمد غير بيان صفات الكمال؟!).

وقد احتمل بعض الفلاسفة أنّ لكلّ ذرّات هذا العالم نوعاً من العقل والشعور، فهي من خلال هذا العقل تسبّح الله و تقدّسه، ليس بلسان الحال فقط، بل بلسان المقال أيضاً.

وليس الرعد وسائر أجزاء العالم تسبّح بحمده تعالى، بل حتى الملائكة ﴿والعلائكة هن خيفته ﴾ أنهم يخافون من تقصيرهم في تنفيذ الأوامر الملقاة على عاتقهم، وبالتالي فسهم يخشون العقاب الإلهي، ونحن نعلم أنّ الخوف يُصيب أولئك الذين يحسّون بمسؤولياتهم ووظائفهم... خوف بنّاء يحتّ الشخص على السعي والحركة.

التوضيح أكثر في معنيي التسبيح والتقديس للكائنات سيأتي في ذيل الآية ﴿وإن من شيء إلا يسبّح
بحمد، ولكن لا تفقهون تسبيحهم﴾ الإسراء، ٤٤.

٢٠ يقول الشيخ الطوسي الله في تفسيره التبيان، ج ٦، ص ٢٣٠، «الخيفة» ببان لحالة الشخص أمّا «الخوف»
 فمصدر.

وللتوضيح أكثر في مجال البرق والرعد تشير الآية إلى الصاعقة ﴿ويسرسل الصّواصق فيصيب بها من يشا. ومع كلّ ذلك \_ وبمشاهدة آيات العظمة الإلهيّة في عالم التكوين من السّهاء والأرض والنباتات والأشجار والبرق والرعد وأمثالها، وفي قدرة الإنسان الحقيرة تجاه هذه الحوادث، حتى في مقابل واحدة منها مثل شرارة البرق \_ نرى أنّ هناك جماعة جاهلة تجادل في الله ﴿وهم يجادلون في الله وهو فديد المحال ﴾.

«المحال» في الأصل «الحيلة» بمعنى التدبير السرّي وغير الظاهر، فالذي له القدرة على هذا التدبير يمتلك العلم والحكمة العالية، ولهذا السبب يستطيع أن ينتصر على أعدائه ولا يكن الفرار من حكومته.

وذكر المفسّرون وجوهاً عديدة في تفسير وفديد للمحال و فتارة بمعنى «شديد القوة»، أو «شديد العدرة» أو «شديد الأخذ» .

### الآية الأخيرة تشير إلى مطلبين:

الأوّل وله تعالى: ﴿له دموة للحقى فهو يستجيب لدعواتنا، وهو عالم بدعاء العباد وقادرٌ على قضاء حوائجهم، ولهذا السبب يكون دعاؤنا إيّاه وطلبنا منه حقّاً، وليس باطلاً.

ولكن دعاء الأصنام باطل ﴿ والدّين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشي ، إلا في دعوة الباطل ليست أكثر من وهم، لأنّ ما يقولونه من علم وقدرة الأصنام ما هو إلّا أوهام وخيال، أو ليس الحق هو عين الواقع وأصل الخير والبركة ؟ والباطل هو الوهم وأصل الشرّ والفساد ؟ ولتصوير هذا الموضوع يضرب لنا القرآن الكريم مثالاً حيّاً ورائعاً يقول: ﴿ إِلّا كِباسط كُفّيه لِلى الماء ليبلغ قالا وما هو ببالغه ﴾. فهل يستطيع أحد أن يجلس على بشر ويطلب الماء بإشارة يد ليبلغ الماء فاه ؟ هذا العمل لا يصدر إلّا من إنسان مجنون!

وتحتمل الآية تفسيراً آخر، فهي تُشبّه المشركين كمن بسط كفّه في الماء ليتجمع فوقها الماء، وعند خروجها من الماء لم يجد فيها شيئاً منه لأنّ الماء يتسرّب من بين أصابع الكفّ المفتوحة.

وهناك تفسير ثالث وهو أنّ المشركين ـ لحلّ مشاكلهم ـ كانوا يلجأون إلى الأصنام،

١. فسر البعض والمحال، من والمحل، الماحل، الماحل، بمعنى المكر والجدال والتصميم على العقوية، ولكن ما أشرنا إليه أعلاء هو الصحيح، والتّفسيران قريبا المعنى.

فمثلهم مثل الذي يحتفظ بالماء في يده، هل يُحفظ الماء في يد؟! وهناك مثل معروف بين العرب لمن يسعى بدون فائدة يقال له: هو كقابض الماء باليد، ويقول الشاعر:

من الودّ مثل القابض الماء باليد ﴿

فأصبحت فيماكان بيني وبسينها

ولكنَّنا نعتقد أنَّ التَّفسيرِ الأوَّل أوضح!

وللتأكيد على هذا الحديث يأتي في نهاية الآية قوله تعالى: ﴿وَمَا دَمَاءُ الكَافَرِينَ إِلَّا فَسِي وَلِلنَّاكِ و فَعَلَالَ ﴾ وأيّ ضلال أكبر من أن يسعى الإنسان ويجتهد في السبيل الضالّ... ولكنّه لا يصل إلى مقاصده، ولا يحصل على شيء نتيجة تَعبه وجهده.

الآية الأخيرة من هذه الجموعة، ولكي تُبرهن كيف أنّ المشركين ضلّوا الطريق تقول: 
﴿ وَلِلَّهُ يَسْجِدُ مِنْ فَي السَّمَاوَلِينِ وَالأَرْضَ طَوْماً وَكُرِها وَظَلَالِهِم بِالفِدُو وَالْآصَالِ ﴾.

### ہحوث

#### ١\_ ما هو المقصود من سمود الكائنات؟

السجدة في هذه الموارد تعني الخضوع والتسليم، فإنّ جميع الملائكة والناس ذوي العقول والأفكار متواضعين لله وخاضعين لأوامره، وهناك نوعان من السجود، سجود تكويني وهو أنّ الكلّ خاضعون ومسلّمون للقوانين الطبيعيّة مثل الحياة والمسات والمرض و.. و..، والبعض منهم له سجود تشريعي بالإضافة إلى السجود التكويني، فهم بميلهم وإرادتهم يسجدون لله.

#### ٢ ما هو معدلي وطوما وكرهاه؟

عبارة ﴿طوماً وكرها﴾ يمكن أن تكسون إنسارة إلى أنّ المسؤمنين خساضعون لله بمسيلهم وإرادتهم، وأمّا غير المؤمنين فهم خاضعون كذلك للقوانين الطبيعيّة التي تسير بأمر الله إن شاؤوا وإن أبوا.

و (الكُره) بضمّ الكاف تعني الكراهية في داخل الإنسان، و(كَره) بفتح الكاف ما مُحــل عليه الإنسان من خارج نفسه، وبما أنّ الأشخاص غــير المــؤمنين مــقهورون للــعوامــل الخارجية وللقوانين الطبيعيّة، استعمل القرآن (كَره) بفتح الكاف.

۱. تفسير القرطبي، ج ٥، ص ٣٥٢٩.

ويحتمل في تفسير ﴿طوعا وكرها﴾ أنّ المقصود من «طوعاً» هو التوافق والميل الفطري والطبيعي بين الإنسان والأسباب الطبيعيّة (مثل حبّ أي إنسان للحياة) والمقصود من «كَرهَاً» هو ما فُرض على الإنسان من الخارج مثل موت أحد الأشخاص بسبب المرض أو أي عامل طبيعي آخر.

### ٣ـ ما هو معنىٰ كلمة ﴿الطُّلالِ﴾؟

«الظّلال» جمع «ظِل» واستعمال هذه الكلمة في الآية يشير إلى أنّ المقصود في السجود ليس فقط السجود التشريعي، فَظِلال الكائنات ليست خاضعة لارادتهم واختيارهم، بل هو تسليم لقانون الضوء، وعلى هذا يكون سجودهم تكويني، يمعني التسليم للمقوانين الطبيعيّة.

وطبيعي ليس المقصود من «الظلال» أنّ جميع ما في السّماوات والأرض لها وجود مادّي كي يكون لها ظلال، فثلاً يُقال: إنّ جمعاً من العلماء وأبنائهم شاركوا في المجلس الكذائي، وليس المقصود هنا أنّ لكلّ العلماء أبناء «فتدبّر».

وعلى أيّة حال فإنّ الظلّ أمر عدمي، وهو ليس أكثر من فقدان النّور، ولكن له آثاراً ووجوداً بسبب النّور المحيط به، ولعلّ الآية تشير إلى هذه النقطة، وهي أنّه حستى الظـلال خاضعة لله.

#### ٤\_ما هو معنى كلمة ﴿الأسال﴾؟

«الآصال» جمع «اُصل» وهي جمع «أصيل» ومعناه آخر وقت من النهار، ولذلك يعتبر أوّل الليل، والغدو جمع غداة بمعنى أوّل النهار.

ورغم ان السجود والخضوع للأشياء الكونية في مقابل الأوامر الإلهيّة دائمة ومستمرّة في كلّ وقت، ولكن ذكرها هنا في موقعين (الصبح والعشاء) إمّا أنّه كنابة عن دوام الوقت، فمثلاً تقول: إنّ فلاناً يطلب العلم صباحاً ومساءاً، فالمقصود هو أنّه في كلّ وقت يطلب العلم، وإمّا أن يكون المقصود من الآية ما جاء في الكلام عن الظلال والتي تكون واضحة أكثر في أوّل النهار وآخره.

قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَا أَغَانَتُهُ مِن دُونِهِ عَلَيْ الْمَيْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ فَلْ مَن رُونِهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ أَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عِلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

# التفسير

### لماذا عبادة الأصنام؟

كان البيان في الآيات السابقة عن معرفة الله وإثبات وجوده، وهذه الآية تبحث عن ضلال المشركين والوثنيين وتتناوله من عدّة جهات، حيث تخاطب \_ أوّلاً \_ النّبي على السؤال قبل أن حيث تقول: ﴿قُل مِن رَبِّ السّماوات والأرض﴾. ثمّ تأمر النّبي أن يجيب على السؤال قبل أن ينتظر جوابهم ﴿قُل الله ﴾ ثمّ إنّه يلومهم ويو بخهم بهذه الجملة ﴿قُل الْفَاتَحْدَتُم مِن دونه الولياء لا يجلكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرّاً ﴾.

لقد بين \_ أوّلاً \_ عن طريق ربوبيته أنّه المدبّر والمالك لهذا العالم، ولكلّ خير ونفع من جانبه، وقادر على دفع أي شرّ وضرّ، وهذا يعني أنّكم بقبولكم لربوبيته يجب أن تطلبواكلّ شيء من عنده لامن الأصنام العاجزة عن حلّ أيّة مشكلة لكم. ثمّ يذهب إلى أبعد من ذلك حيث يقول: إنّ هذه الأصنام لا تملك لنفسها نفعاً ولا ضرّاً فكيف يمكنها أن تنفعكم أو تضرّ كم؟ وهم والحال هذه لا يحلّون أي عقدة لكم حيتى لو قيتم بعبادتهم، فهؤلاء لا يستطيعون تدبير أنفسهم فهاذا يُنتظر منهم؟

ثمّ يذكر مثالين واضحين وصريحين يحدّد فيها وضع الأفراد المسوحّدين والمستركين، فيقول أوّلاً: ﴿قُلْ هُلْ يَسْتُوي الأُمْمَى والبصير ﴾ فكما لا يستوي الأعمى والبصير لا يستوي المؤمن والكافر، ولا يصبح قياس الأصنام على الخالق جلّ وعلا.

ويقول ثانياً: ﴿ أَم هَل تَسْتُوي الطُّلمات والنُّور ﴾ كيف عكن أن نساوي بين الظلام الذي

يعتبر قاعدة الانحراف والضلال، وبين النّور المرشد والباعث للحياة، وكيف يمكن أن نجعل الأصنام التي هي الظّلمات المحضة إلى جنب الله الذي هو النّور المطلق، وما المسناسبة بسين الإيمان والتوحيد اللذان هما نور القلب والروح، وبين الشرك الذي هو أصل الظلام؟!

ثمّ يُدلِل على بطلان عقيدة المشركين عن طريق آخر فيقول: ﴿ أَم جِعلُوا لله شركاء خَلَقُوا كَعُلَقَه فَتَشَابِه الخَلْق مليهم ﴾ والحال ليس كذلك، فإنّ المشركين أنفسهم لا يعتقدون بها، فهم يعلمون أنّ الله خالق كلّ شيء، وعالم الوجود مرتبط به، ولذلك تقول الآية: ﴿ قُل الله خَالَق كُلّ شيء وهو الواحد القيّار ﴾.

### بحوث

#### ١\_ المُللقية والرّبوبية يتطلبّان العبادة

يمكن أن يستفاد من الآية أعلاه أنّ الخالق هو الربّ المدبّر، لأنّ الخلقة أسرٌ مستمر ودائمي، وليست مجردا يجاد للكائنات ثم يتركهم وشأنهم، بل إنّه تعالى ينفيض بالوجود عليهم بإستمرار وكلّ شيء يأخذ وجوده من ذاته المقدّسة، وعلى هذا فنظام الخلقة وتدبير العالم كلّها بيد الله، ولهذا السبب يكون هو النافع والضارّ، وغيره لا يملك شيء إلّا منه، فهل يوجد أحدٌ غير الله أحقّ بالعبادة؟

### ۲ـ کیف یسأل ویمیب بنفسه؟

بالنظر إلى الآية أعلاه يطرح هذا السؤال: كيف أمر الله نبيّه أن يسأل المشركين من خلق السهاوات والأرض؟ وبعدها بدون أن ينتظر منهم الجواب يأمر النّبي أن يجيب هـ و عـلى السؤال... وبدون فاصلة يوبّخ المشركين على عبادتهم الأصنام، أي طراز هذا في السؤال والجواب؟

ولكن مع الإلتفات إلى هذه النقطة يتضع لنا الجواب وهو أنّه في بعض الأحيان يكون الجواب للسؤال واضع جدًا ولا يحتاج إلى الإنتظار. فمثلاً نسأل أحداً: هل الوقت الآن ليل أم نهار؟ وبلا فاصلة نجيب نحن على السؤال فنقول: الوقت بالتأكيد ليل، وهذه كناية لطيفة، حيث إنّ الموضوع واضح جدّاً ولا يحتاج إلى الإنتظار للجواب، بالإضافة إلى أنّ المشركين يعتقدون بخلق الله للعالم ولم يقولوا أبداً أنّ الأصنام خالقة السّماء والأرض، بسل كمانوا

يعتقدون بشفاعتهم وقدرتهم على نفع الإنسان ودفع الضرر عنه، ولهذا السبب كانوا يعبدوهم، وبما أنّ الخالقية غير منفصلة عن الرّبوبية يمكن أن نُخاطب المشركين بهذا الحديث ونقول: أنتم الذين تقولون بأنّ الله خالق، يجب أن تعرفوا أنّ الربوبية لله كذلك، ويختصّ بالعبادة أيضاً لذلك.

### ٣\_ العين المبصرة ونور الشمس شرطان ضروريان

يشير ظاهر المثالين (الأعمى والبصير) و(الظّلهات والنّور) إلى هذه الحقيقة، وهمي أنّ النظر يحتاج إلى شيئين: العين المبصرة، وشعاع الشمس، بحيث لو إنتنى واحد منها فإنّ الرؤية لا تتحقّق، والآن يجب أن نفكر: كيف حال الأفراد الحرومين من البسصر والنّور؟ المشركون المصداق الواقعي لهذا، فقلوبهم عُميّ ومحيطهم مليء بالكفر وعسادة الأصنام، ولهذا السبب فهم في تيم وضياع، وعلى العكس فالمؤمنون بنظرهم إلى الحق، وإستلهامهم من نور الوحي وإرشادات الأنبياء عرفوا مسيرة حياتهم بوضوح.

# ٤\_ مل أنّ مُلق الله لكلّ شيء دليل على المِبر؟

إستدلَّ جمعٌ من أتباع مدرسة الجبر أنَّ جملة ﴿ الله حَالَق كُلُّ هَي . ﴿ فِي الآية أعلاه لها من السعة بحيث تشمل حتى عمل الأفراد، فالله خالق أعمالنا ونحن غير مختارين.

يكن أن نجيب على هذا القول بطريقين:

أولاً الجمل الأخرى للآية تنني هذا الكلام، لأنّها تلوم المشركين بشكل أكيد فإذا كانت أعيانا غير اختيارية، فلهاذا هذا التوبيخ؟! وإذا كانت إرادة الله أن نكون مشركين فلهاذا يلومنا؟! ولماذا يسعى بالأدلّة العقليّة لتغيير مسيرتهم من الضلالة إلى الهداية؟ كلّ هذا دليل على أنّ الناس أحرار في إنتخاب طريقهم.

ثانياً: إنّ الخالقية بالذات من مختصّات الله تعالى. ولا يتنافي مع اختيارنا في الأفعال، لأنّ ما غتلكه من القدرة والعقل والشعور، وحتى الاختيار والحرية، كلّها من عند الله، وعلى هذا فن جهة هو الخالق (بالنسبة لكلّ شيء وحتى أضعالنا) ومن جهة أخسرى نحس نسفعل باختيارنا، فهما في طول واحد وليس في عرض وأفق واحد، فهو الخالق لكلّ وسائل الأفعال، ونحن نستفيد منها في طريق الخير أو الشرّ.

فثلاً الذي يؤسّس معملاً لتوليد الكهرباء أو لإنتاج أنابيب المياه، يصنعها ويضعها تحت تصرّفنا، فلا يمكن أن نستفيد من هذه الأشياء إلا بمساعدته، ولكن بالنتيجة يكون التصميم النهائي لنا، فيمكن أن نستفيد من الكهرباء لإمداد غرفة العمليات الجراحية وإنقاذ مريض مشرف على الموت، أو نستخدمها في مجالس اللهو والفساد، ويمكن أن نروي بالماء عطش إنسان ونستي ورداً جميلاً، أو نستخدم الماء في إغراق دور الناس وتخريبها.

أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَسَالَتَ أَوْدِيمَةُ إِقَدَرِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدُ ازَّابِيكَا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْمَتَعِ زَبَدُ مِثْلُهُ كُلُاكِ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ وَٱلْبَطِلُ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَالَةً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالُ الْ

# الأفسير

### وصف دقيق لمنظر المقّ والباطل:

يستند القرآن الكريم ـ الذي يعتبر كتاب هداية وتربية \_ في طريقته إلى الوقائع العينية لتقريب المفاهيم الصعبة إلى أذهان الناس من خلال ضرب الأمثال الحسية الرائعة من حياة الناس، وهنا \_ أيضاً \_ لأجل أن يُجسّم حقائق الآبات السابقة التي كانت تدور حول التوحيد والشرك، الإيمان والكفر، الحقّ والباطل، يضرب مثلاً واضحاً جدّاً لذلك ..

يقول أوّلاً: ﴿ لَنَوْلَ مِنَ السَّمَا مِنَا المَاءِ عَهَادِ الحَيَاةِ وأصل النَّو والحركة، ﴿ فَسَالُتُ لُودِية بقدرها ﴾ تتقارب السواقي الصغيرة فيا بينها، وتتكوّن الأنهار وتتّصل مع بعضها البعض، فتسيل المياه من سفوح الجبال العظيمة والوديان وتجرف كلّ ما يقف أمامها، وفي هذه الأثناء يظهر الزَّبد وهو ما يرى على وجه الماء كرغوة الصابون من بين أمواج الماء حيث يقول القرآن الكريم: ﴿ فَاحَتُهُ لُ السَّيْلُ زَيْدَارُ رَابِيا ﴾.

«الرابي» من «الربو» بمعنى العالي أو الطافي، والربا بمعنى الفائدة مأخوذ من نفس هــذا الأصل.

وليس ظهور الزبد منحصراً بهطول الأمطار، بل ﴿وَمِمَّا يُوقِدُونَ مِلْيِهِ فِي النَّارِلِيتَعَا حَلَّية

أومتاع زيد مثله ﴾ أي الفلزات المذابة بالنّار لصناعة أدوات الزينة منها أو صناعة الوسائل اللازمة في الحياة.

بعد بيان هذا المثال بشكله الواسع لظهور الزبد ليس فقط في الماء بل حتى للفلزات وللمتاع، يستنتج القرآن الكريم وكذلك يضرب الله للحق وللباطل مم يتطرق إلى شرحه فيقول: ﴿فَأَمَّا للزَّبِد فَيدُهِبِ جِفَاءُ ولُمَّا ما ينفع النَّاسِ فيمكك في الأرض ﴾.

فأمّا الزبد الذي لا فائدة فيه فيذهب جفاءً ويصير باطلاً متلاشياً، وأمّا الماء الصافي النقي المفيد فيمكث في الأرض أو ينفذ إلى الأعياق لتتكوّن منه العيون والآبار تروي العطاش، وتروي الأشجار لتثمر، والأزهار لتتفتّح، وتمنح لكلّ شيء الحياة.

وفي آخر الآية ــ للمزيد من التأكيد في مطالعة هذه الأمثال ــ يقول تعالى: ﴿ كَذَلَكَ يَصُوبُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

#### بحوث

هذا المثال البليغ الذي عبّر عنه القرآن الكريم بألفاظ موزونة وعبارات منظّمة، وصوّر فيها الحقّ والباطل بأروع صورة، فيه حقائق مخفيّة كثيرة ونشير هنا إلى قسم منها:

### ١\_ ما هي علائم معرفة المق والباطل؟

يمتاج الإنسان في بعض الأحيان لمعرفة الحقّ والباطل \_إذا أشكل عليه الأمـر \_إلى علائم وأمثال حتى يتعرّف من خلالها على الحقائق والأوهام، وقد بيّن القرآن الكريم هذه العلامات من خلال المثال أعلاه:

أ) الحقّ مفيد ونافع دائماً، كالماء الصافي الذي هو أصل الحياة، أمّا الباطل فلا فائدة فيه ولا نفع، فلا الزبد الظاهر من صهر ولا نفع، فلا الزبد الظاهر من صهر الفلزات يمكن أن يستفاد منه للزينة أو للاستعالات الحياتية الأخرى، وإذا استخدمت لغرض فيكون استخدامها رديئاً ولا يؤخذ بنظر الاعتبار... كما نستخدم نشارة الخشب للإحراق.

١. تشير هذه الآية إلى الأفران التي تستعمل لصهر الفلزات، فهذه الأفران تتميّز بوجود النّار من تحتها ومـن
فوقها يعني نارٌ تحت الفلز ونار فوقه، وهذه من أفضل أنواع الأفران حيث تحيط بها النّار من كلّ جانب.

ب) الباطل هو المستكبر والمرفّه كثير الصوت، وكثير الأقوال لكنّه فارغ من المحتوى،
 أمّا الحقّ فمتواضع قليل الصوت، وكبير المعنى، وثقيل الوزن¹.

ج) الحقّ يعتمد على ذاته دائماً، أمّا الباطل فيستمدّ إعتباره من الحقّ ويسعى للتلبّس به، كما أنّ (الكذب يتلبّس بضياء الصدق) ولو فقد الكلام الصادق من العالم لما كان هناك من يصدق الكذب ولو فقدت البضاعة السليمة من العالم لما وجد من يخدع ببضاعة مغشوشة، وعلى هذا فوجود الباطل راجع إلى شعاعه الخاطف واعتباره المؤقّت الذي سرقد من الحقّ، أمّا الحقّ فهو مستند إلى نفسه واعتباره منه.

### ٢\_ما هو الزّبد؟

«الزبد» بمعنى الرغوة التي تطفوا على السائل، والماء الصافي أقل رغوة، لأنّ الزبد يتكوّن بسبب إختلاط الأجسام الخارجية مع الماء، ومن هنا يتّضع أنّ الحقّ لو بقي على صفائه ونقائه لم يظهر فيه الخبث أبداً، ولكن لإمتزاجه بالمحيط الخارجي الملوّث فإنّه يكتسب منه شيئاً، فتختلط الحقيقة مع الخرافة، والحقّ بالباطل، والصافي بالخابط. فيظهر الزبد الباطل إلى جانب الحقّ.

وهذا هو الذي يؤكّده الإمام على ﷺ حيث يقول: «لو أنّ الباطل خلص من مزاج العتى لم يخف على المرتادين، ولو أنّ العق خلص من لبس الباطل إنقطعت عنه ألسن المعاندين». ٢

يقول بعض المفسّرين إنّ للآية أعلاه ثلاث أمثلة: «نزول آيات القرآن» تشبيهه بنزول قطرات المطر للخير، «قلوب الناس» شبيهة بالأرض والوديان وبقدر وسعها يستفاد منها، «وساوس الشيطان» شبيهة بالزبد الطافي على الماء، فهذا الزبد ليس من الماء، بل نشأ من اختلاط الماء بمواد الأرض الأخرى، ولهذا السبب فوساوس النفس والشيطان ليست من التعاليم الإلهيّة، بل من تلوّث قلب الإنسان، وعلى أيّة حال فهذه الوساوس تـزول عـن قلوب المؤمنين ويبتى صفاء الوحى الموجب للهداية والإرشاد.

١. يقول الإمام علي ﷺ في وصفه أصحابه يوم الجمل: دوقد أرعدوا وأبرقوا ومع هذين الأمرين الفشـل،
 ولسنا نرعد حتى نوقع ولا نسيل حتى نمطر، نهج البلاغة، الخطبة ٩.

٢. نهج البلاغة، الخطبة ٥٠.

#### ٣- الاستفادة تكون بقدر الإستعداد واللياقة!

يستفاد من هذه الآية \_ أيضاً \_ أنّ مبدأ الفيض الإلهي لا يقوم على البخل والحدود الممنوعة، كما أنّ السحاب يسقط أمطاره في كلّ مكان بدون قيد أو شرط، وتستفيد الأرض والوديان منها على قدر وسعها، فالأرض الصغيرة تستفيد أقلّ والأرض الواسعة تستفيد أكثر، وهكذا قلوب الناس في مقابل الفيض الإلهي.

### ٤ ـ الباطل والأوضاع المضطربة

عندما يصل الماء إلى السهل أو الصحراء ويستقرّ فيها، تبدأ المواد الخستلطة مع الماء بالترشّع ويذهب الزبد فيظهر الماء النتي مرّة ثانية، وعلى هذا النحو فالباطل يبحث عن سوق مضطربة حتى يستفيد منها، ولكن بعد إستقرار السوق وجلوس كلّ تاجر في مكانه المناسب وتحقّق الإلتزامات والضوابط في المجتمع، لا يجد الباطل له مكاناً فينسحب بسرعة!

### ٥ ـ الباطل يتشكّل بأشكال مفتلفة

إنّ واحدة من خصائص الباطل هي أنّه يغيّر لباسه من حين لآخر، حستى إذا عرفوه بلباسه يستطيع أن يخني وجهه بلباس آخر، وفي الآية أعلاه إشارة لطيفة لهذه المسألة، حيث تقول: لا يظهر الزبد في الماء فقط، بل يظهر حتى في الأفران الخصوصة لصهر الفلزات بشكل ولباس آخر، وبعبارة أخرى فإنّ الحقّ والباطل موجودان في كلّ مكان كما يظهر الزبد في السوائل بالشكل المناسب لها، وعلى هذا يجب أن لا نُخدع بتنوّع الوجوه وأن نعرف أوجه الباطل ونطرحه جانباً.

#### ٦- إرتباط البقاء بالنفع

تقول الآية: ﴿وَلَهَا هَا يَنْفُعُ لِلنَّاسُ فَيَهُ كُنُكُ فَي لِلْرَضُ ﴾ ليس الماء فقط يبق ويذهب الزبد الطافي عليه، بل حتى الفلزات تلك التي تستعمل للزينة أو للمتاع يبق الخالص منها ويذهب خبثه، وعلى هذا النحو فالناس والمدارس والمبادىء لهم حق الحياة على قدر منفعتهم، وإذا ما رأينا بقاء أصحاب المباديء الباطلة لفترة فان ذلك بسبب وجود ذلك المقدار من الحق الذي إختلط فيه، وبهذا المقدار له حق الحياة.

### ٧\_ كيف يطرد المقّ الباطل؟

«الجفاء» بمعنى الإلقاء والإخراج، ولهذا نكتة لطيفة وهي أنّ الباطل يصل إلى درجة لا يكن فيها أن يحفظ نفسه، وفي هذه اللحظة يُلق خارج المجتمع، وهذه العملية تتم في حالة هيجان الحق، فعند غليان الحق يظهر الزبد ويطفو على سطح ماء القدر ويُقذف إلى الخارج، وهذا دليل على أنّ الحق يجب أن يكون في حالة هيجان وغليان داعًا حتى يُبعد الباطل عنه.

### ٨ـ الباطل مدينُ للمقّ ببقائه

كها قلنا في تفسير الآية، فلو لم يكن الماء لما وجد الزبد، ولا يمكن له أن يستمر، كها أنه لولا وجود الحق فان الباطل لا معنى له ولو لم يكن هناك أشخاص صادقون لما وقع أحد تحت تأثير الأفراد الحنونة ولما صدّق بمكرهم، فالشعاع الكاذب للباطل مدين في بقائه لنور الحقيّ.

### ٩\_ صراع المقّ والباطل مستمر

المثال الذي ضربه لنا القرآن الكريم في تجسيم الحق والباطل ليس مثالاً محدوداً في زمان ومكان معينين، فهذا المنظر يراه الناس في جميع مناطق العالم المختلفة، وهذا يبيّن أنّ عمل الحق والباطل ليس مؤقتاً وآنياً، وجريان الماء العذب والمالح مستمر إلى نفخ الصور، إلّا إذا تحوّل المجتمع مثالي (كمجتمع عصر الظهور وقيام الإمام المهدي الميلا) فعنده ينتهي هذا الصراع، وينتصر الحق ويطوي بساط الباطل، وتدخل البشرية مرحلة جديدة من تاريخها، وإلى أن نصل إلى هذه المرحلة فالصراع مستمر بين الحق والباطل، ويجب أن نحدّد موقفنا في هذا الصراع.

#### ١٠\_ تزامن المياة مع السعي والمهاد

المثال الرائع أعلاه يوضّع هذا الأساس لحياة الناس، وهو أنّ الحياة بدون جهاد غير مكنة، والعزّة بدون سعي غير ممكنة أيضاً، لأنّه يقول: يجب أن يذهب الناس إلى المناجم لتهيئة مستلزمات حياتهم في المتاع والزينة ﴿لِيتَعَا، حلية لُومِتَاع﴾. وللحصول على هذين الشيئين يجب تنقية المواد الخام من الشوائب بواسطة نيران الأفران للحصول على الفلز

الخالص الصالح للاستعبال، وهذا لا يتمّ إلّا من خلال السعى والجاهدة والعناء.

وهذه هي طبيعة الحياة حيث يوجد إلى جانب الورد الشوك، وإلى جانب النصر توجد المصاعب والمشكلات، وقالوا في القديم: (الكنوز في الخرائب وفوق كلّ كنز يوجد تعبانً نائم)، فإنّ هذه الخربة والثعبان تمثّلان المشاكل والصعوبات للحصول على الموفّقية في الحياة. ويؤكّد القرآن الكريم هذه الحقيقة وهي أنّ التوفيق لا يحصل إلّا بتحمّل المصاعب والحن، يقول جلّ وعلا في الآية ٢١٤ من سورة البقرة: ﴿لَم حسبتم لَن تدخلوا للجنّة ولها ياتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مستهم الباسا، والفرّد وزلزلوا حتى يقول الرّسول والذين آمنوا معه متى نصر الله ألا إنّ نصر الله قريبه.

# الأمثال في القرآن:

إنّ دور المثال في توضيح وتفسير الغايات له أهميّة كبيرة غير قابلة للإنكار، ولهذا السبب لا يوجد أي علم يستغني عن ذكر المثال لإثبات وتوضيح الحقائق وتقريب معناها إلى الأذهان، وتارة ينطبق المثال مع المقصود بشكل يجعل المعاني الصعبة تنزل من السّهاء إلى الأرض وتكون مفهومة للجميع، فيمكن أن يقال: إنّ المثال له دور مؤثّر في مختلف الأبحاث العلمية والتربوية والاجتاعية والأخلاقية وغيرها، ومن جملة تأثيراته:

#### ١- المثال يجعل المسائل محسوسة

من المعلوم أنّ الإنسان يأنس بالمحسوسات أكثر، أمّا الحقائق العلمية المعقّدة فهي بعيدة المنال. والأمثال تقرّب هذه الفواصل وتجعل الحقائق المعنوية محسوسة، وإدراكها يسمير ولذيذ.

#### ٢. المثال يُقرّب المعنى

تارة يحتاج الإنسان لإثبات مسألة منطقية أو عقلية إلى أدلّة مختلفة، ومع كلّ هذه الأدلّة تبق هناك نقاط مبهمة محيطة بها، ولكن عند ذكر مثال واضح منسّق مع الغاية يقرّب المعنى ويعزّز الأدلّة ويقلّل من كثرتها.

#### ٣\_ المثال يعمّم المفاهيم

كثير من البحوث العلمية بشكلها الأصلي يفهمها الخواص فقط، ولا يستفيد منها عامّة

الناس، ولكن عندما يصحبها المثال تكون قابلة للفهم، ويستفيد منها الناس على اختلاف مستوياتهم العلمية، ولهذا فالمثال وسيلة لتعميم الفكر والثقافة.

# ٤\_ المثال يزيدُ في درجة التصديق

مها تكن الكليّات العقلية منطقية، فإنّها لا تخلق حالة اليقين الكافية في ذهن الإنسان، لأنّ الإنسان يبحث عن اليقين في المحسوسات، فالمثال يجعل من المسألة الذهنيّة واقمعاً عينيّاً، ويوضّعها في العالم الخارجي، ولهذا السبب فإنّ له أثره في زيادة درجة تصديق المسائل وقبولها.

# ٥- المثال يُخرس المعاندين

كثيراً ما لا تنفع الأدلّة العقليّة والمنطقيّة لإسكات الشخص المعاند حيث يبتى مصرّاً على عناده ولكن عندما نصب الحديث في قالب المثال نوصد الطريق عليه بحيث لا يبتى له مجال للتبرير ولا لإختلاق الأعذار.

ولا بأس أن نطرح هنا بعض الأمثلة حتى نعرف مدى تأثيرها:

نقراً في القرآن الكريم أنّ الله سبحانه وتعالى يردُ على الذين أشكلوا على ولادة السيد المسيح الله كيف أنه ولد من أمّ بغير أب ﴿ إِنّ مثل ميسى مندالله كمثل آدم خلقه من توليه ﴾ المسيح الله كيف أنه ولد من أمّ بغير أب ﴿ إِنّ مثل ميسى مندالله كمثل آدم خلقه من توليه ﴾ المطلقة لا شيء، فن الممكن أن يحتجّوا أيضاً، ولكن عندما نقول لهم هل تعتقدون أنّ آدم خلقه الله من تراب؟ فانّ الله الذي له هذه القدرة كيف لا يستطيع إيجاد شخص بدون أب؟ المائسية إلى المنافقين الذين يقضون في ظلّ نفاقهم أيّاماً مريحة ظاهراً، فانّ القرآن وبالنسبة إلى المنافقين الذين يقضون في ظلّ نفاقهم أيّاماً مريحة ظاهراً، فانّ القرآن الكريم يضرب مثالاً رائعاً عن حالهم، فيشبههم بالمسافرين في الصحراء فيقول: ﴿ يكاد البرق يغطف أيصارهم كلّما أضاء لهم مشوا فيه وإذا أظلم عليهم قاموا ولو شاء الله لذهب بسمعهم ولبصارهم إنّ الله على كلّ شيء قديد ﴾ "

فهل يوجد أوضح من هذا الوصف للمنافق التائه في الطريق، والذي يتحرك من خلال نفاقه وعمله كي يستمرّ في حياته؟ وعندما تقول للأفراد: إنّ الإنفاق يضاعفه لكم الله عدّة مرّات قد لا يستطيعون أن يفهموا هذا الحديث، ولكن يقول القرآن الكريم: ﴿مثل الّذين ينفقون لموالهم في سبيل الله كمثل حبّة لنبتت سبع سنابل في كلّ سنبلة مائة حبّة ﴾ ، وهذا المثال الواضح أقرب للإدراك.

وغالباً ما نقول: إنّ الرياء لا ينفع الإنسان، فقد يكون هذا الحديث ثقيلاً على البعض، كيف يمكن لهذا العمل أن يكون غير مفيد، فبناء مستشنى أو مدرسة حتى لو كان بقصد الرياء... لماذا ليست له قيمة عند الله؟! ولكن يضرب الله مثالاً رائعاً حيث يقول: ﴿فعثله حمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلدا ﴾. `

ولكي لا نبتعد كثيراً فالآية التي نحن بصدد تفسيرها تبحث في مجال الحمق والباطل و تجتم هذه المسألة بشكل دقيق: المقدّمات والنتائج، والصفات والخصوصيات والآثار، وتجعلها قابلة الفهم للجميع وتُسكت المعاندين، وأكثر من ذلك تكفينا تعب البحوث المطوّلة.

وفي مناظرة للإمام الصادق على مع أحد الزنادقة حول قبوله تبعالى: ﴿كَلُّهَا لَمُسْجِعُهُ مِعْ مِناظِرَة للإمام الصادق على المنافقة مع أحد الزنادقة حول قبوله تبعالى: ﴿كَلُّهَا لَمُسْجِعُهُ عِلْودهُمْ بِذَلْنَاهُمْ جَلُودُهُمْ بِذَلْنَاهُمْ جَلُودُهُمْ لِيدُوقُوا العدّليه ﴾ " قال: فما بال الغير؟

أجابه الإمام: «ويحك هي هي وهي غيرها!» قال: فمثّل لي ذلك شيئاً من أمر الدنيا! قال: «نعم، أرأيت لو أنّ رجلاً أخذ لبنة فكسرها ثمّ ردّها في ملبنها، فهي هي وهي غيرها» أ.

ولابدً هنا من ملاحظة هذه اللفظة وهي أنّ المثال وما له من تأثير كبير ودور فعّال يجب أن يكون مطابقاً وموافقاً للمقصود، وإلّا بكون ضالاً ومنحرفاً.

ولهذا السبب يستفيد المنافقون من هذه الأمثلة المنحرفة ليضلّوا بها الناس البسطاء، فهم يستعينون بشعاع المثال ليصدق الناس أكاذبيهم، فيجب أن نحذر من هذه الأمثلة المنحرفة ونلاحظها بدقة.

#### 8003

٧. البقرة، ٢٦٤.

١. البقرة، ٢٦١.

٣ النساء، ٥٦.

أوردنا شرح هذا الحديث في التفسير الأمثل ذيل الآيات ٥٦ و٥٧ من سورة النساء، نقلاً عـن مـجالس الشيخ واحتجاج الطبرسي.

لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِهِمُ ٱلْحُسْنَى وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُۥ لَوَأَنَ لَهُم مَّافِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مُعَهُ لَآفَتَ دَوَا بِهِ ۚ أُولَيْكِ لَمْ مُوءُ ٱلْحِسَابِ وَمَا وَسَهُمْ جَهَنَّمُ وَ بِثْسَ آلِهَا دُهُ

# التفسير

# الذين استمابوا لدعوة المقَّ:

بعد ما كشفت الآيات السابقة عن وجهي الحقّ والباطل من خلال مثال واضح وبليغ، أشارت هذه الآية إلى مصير الذين إستجابوا لربّهم والذين لم يستجيبوا لهذه الدعوة واتّجهوا صوب الباطل. تقول أوّلاً: ﴿للَّذِينَ لِستجابوا لربّهم الحسني﴾.

«العسني» في معناها الواسع تشمل كلّ خير وسعادة، بدءاً من الخصال الحسنة والفضائل الأخلاقية إلى الحياة الاجتاعية الطاهرة والنصر على الأعداء وجنّة الخلد.

ثمُّ تضيف الآية ﴿ والَّذِينَ لَم يَسْتَجِيبُوا لَهُ لُو أَنَّ لَهُمْ مَا فَي الأَرْمَى جَمِيماً ومثله مِعه الفتدوا ههي

لا توجد صيغة أوضح من هذه الآية في بيان شدّة عذابهم وعقابهم، يتلك الإنسان كلّ ما في الأرض وضعفه أيضاً ويفتدي به للنجاة ولا يحصل النجاة. تشير هذه الجملة في الواقع إلى آخر أمنية والتي لا يمكن أن يتصوّر أكثر منها، وهي أن يتلك الإنسان كلّ ما في الأرض، ولكن شدّة العذاب للظالمين ومخالني الحقّ تصل بهم إلى درجة أن يفتدوا بكلّ هذه الأمنية أو بأكثر منها لنجاتهم. ولنفرض إنّها قُبِلَت منهم فتكون نجاتهم من العذاب فقط، ولكن الثواب العظيم يكون من نصيب الذين إستجابوا لدعوة الحقّ.

ومن هنا يتضح أنّ العبارة ﴿ومثله معه ﴾ ليس المقصود منها أن يكون لهم ضعف ما في الأرض، بل أنّهم مها ملكوا أكثر من ذلك فانّهم مستعدّون للتنازل عنه مقابل نجاتهم من

العذاب. ودليله واضح، لأنّ الإنسان يطلب كلّ شيء لمنفعته، ولكن عندما يجد نفسه غارقاً في العذاب فيا فائدة عَلكه للدنيا كلّها؟

وعلى أثر هذا الشقاء (عدم قبول ما في الأرض مقابل نجاتهم) يشير القرآن الكريم إلى شقاء آخر ولولئك لهم سوء للعساميم.

فا هو المقصود من سوء الحساب؟

للمفسّرين آراء مختلفة حيث يعتقد البعض أنّه الحساب الدقيق بدون أي عفو أو مساعة، فسوء الحساب ليس بمفهوم الظلم، لأنّ الله سبحانه وتعالى هو العدل المطلق، ويؤيّد هذا المعنى الحديث الوارد عن الإمام الصادق على أنّه قال لرجل: «يافلان مالك ولأخيك؟» قال: جعلت فداك كان في عليه حقّ فاستقصيت منه حقّ إلى آخره، وعند ساع الإمام لهذا الجواب غضب وجلس ثمّ قال: «كأنك إذا استقصيت حقّك لم تسيء إليها أرأيت ما حكى الله عزّوجل ﴿ويهافون سو، للحساب ﴾ أتراهم يخافون الله أن يجور عليهم؟! لا والله ما خافوا إلّا الإستقصاء فسمًاه الله عزّوجل سوء الحساب، فمن إستقصى فقد أساءه» أ.

وقال البعض: المقصود من سوء الحساب، أنّه يلازم حسابهم التوبيخ والملامة وغيرها، فبالإضافة إلى خوفهم من العذاب يؤلمهم التوبيخ.

ويقول البعض الآخر: المقصود هو الجزاء الذي يسوؤهم، كما نقول: إنَّ فلان حسابه نتي، أو لآخر: حسابه مظلم، وهذا يعني نتيجة حسابهم جيدة أو سيَّنة، أو تقول: (ضع حسابه في يده) يعني حاسبه طبقاً لعمله.

هذه التفاسير الثلاثة غير متضادّة فيها بينها، ويمكن أن يستفاد منها في تفسير الآية، وهذا يعني أنّ هؤلاء الأفراد يحاسبون حساباً دقيقاً، وأثناء حسابهم يُوبِخون ويُلامون ومن ثمّ يستقصى منهم.

وفي نهاية الآية إشارة إلى الجزاء الثّالث أو النتيجة النهائية لجزائهم ﴿وهأولهم جمعتم ويئس العهاد﴾.

«المهاد» جمع مهد، بمعنى التهيؤ، ويستفاد منها معنى السريسر الذي يسستخدم لراحــة

١. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٨٨، وإن جاء تفسير هذا الحديث في الآية ٢١ من هذه السورة ولكن كلمة «سوء الحساب» بصورة عامة وفي كل مكان بهذا المعنى،

الإنسان، هذا السرير يهيّأ للاستراحة، وقد ذكر القرآن الكريم هذه الكلمة للإشارة إلى أنّ هؤلاء الطغاة بدلاً من أن يستريحوا في مهادهم يجب أن يحرقوا بلهيب النار.

### بحث

يستفاد من الآيات القرآنية أنّ الناس في يوم القيامة ينقسمون إلى مجموعتين، فجموعة يحاسبهم الله بيسر وسهولة وبغير تدقيق ﴿فَأَمَّا مِنْ لُوتِي كتابِه بسِمينه \* فسوف يسحاسب حسابا يسيرا ﴾ .\

وعلى العكس من ذلك هناك مجموعة يحاسبون بشدّة حتى الذرّة والمثقال من الأعبال يحاسبون عليه، كما حدث لبعض البلاد التي كان أهلها من العاصين، وفسحاسبناها حسابا فديدا ومدّيناها مدليا نكول. أ

إنّ هذا الحساب الشديد هو نتيجة لما كان يقوم به هؤلاء في حياتهم من إستقصاء الآخرين حتى الدينار الأخير، وإذا ما حدث خطأ من أحد فإنّهم يعاقبونه بأشد ما يمكن، ولم يساعوا أحداً حتى أبناءهم وإخوانهم وأصدقائهم، وبما أنّ الآخرة إنعكاس لحياة الدنيا فإنّ الله سبحانه وتعالى يحاسبهم حساباً شديداً على أي عمل عملوه بدون أدنى ساح، وعلى العكس فهناك أشخاص سهلون ومساعون ومن أهل العفو، خصوصاً في مقابل أصدقائهم وأقربائهم وذوي الحقوق عليهم أو الضعفاء، ويغضون النظر عنهم وعن كثير من زلاتهم الشخصية، وفي مقابل ذلك فإنّ الله سبحانه وتعالى يشملهم بعفوه ورحمته الواسعة ويحاسبهم حساباً يسيراً.

وهذا درس كبير لكلّ الناس وخصوصاً أولئك الذين يتصدّرون الأمور. عند الله عنه الماس وخصوصاً أولئك الذين يتصدّرون الأمور. أَفَمَن يَعَلَمُ أَنْمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَقِكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَأَعْمَ أَلَّا يَاذَكُرُ أُولُوا ٱلْآلْبَدِ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَر ٱللَّهُ بِدِء أَن يُوصَلَ وَيَغَشُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنفُضُونَ ٱلْمِيشَقَ فَن وَالَّذِينَ مَصَرُوا ٱبْتِعَا هَ وَجُدِرَ بِهِمْ وَأَقَامُوا وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوّء ٱلْحِسَابِ اللَّ وَالَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْتِعَا هَ وَجُدِرَ بِهِمْ وَأَقَامُوا وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوّء ٱلْحِسَابِ اللَّ وَالَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْتِعَا آوَجُدِرَ بِهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوة وَانفَقُوا مِمَّا رَدَقَن مُ مُوا وَعَلانِيَة وَيَدْرَءُ وَن بِاللَّهِمْ وَالْمَاتِينَة أَوْلَيْكَ لَهُمْ مِن اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهِمْ وَالْوَاجِمِمْ وَالْوَاجِمِمْ وَالْمَاتِيمَ وَالْمَاتِهِمُ وَالْمَاتِيمَ وَالْمَاتِيمَ وَالْمَوا مَن اللَّهُ عَلَيْهُمْ مِن كُلِّ مَا مِي مَا مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مِن كُلُومَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مِن اللَّهُ عَلَيْهُمْ مِن كُلُّ مَا وَمَن صَلَحَ مِنْ الْبَالِيمِمْ وَالْوَاجِمِهُمْ وَذُرِيّنِهِمْ وَالْمَاتِهِكُهُ لَلْهُ وَمَن صَلَحَ مِنْ الْوَاجِمِ مَن عَلْمُ عَلَيْهُمْ مِن كُلُّ مَا وَمَن صَلَحَ مِنْ الْمَاتِهِمُ وَالْمَالَةِ مَا عُلْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ مَن كُلُونَ عَلَيْهُمْ مِن كُلِّ بَابٍ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مِن كُلُونَا عَلَيْهُمْ مَن كُلُومُ اللَّهُ عَلَى اللَّوْمَ الْمَاتِهُمُ وَاللَّذِينَ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَالْمَاتِهُمُ وَالْقَامُونَ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مَن كُلُومُ اللَّهُ مَا عَلَيْهُمْ وَالْمَاتِهُ مَا عَلْمُ اللَّهُ وَالْمِنْ عَلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْمَا مُعْلَى اللَّهُ وَالْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُولُولُ الْمُؤْلِقُول

### التفسير

# الأبواب الثّمانية للمِنّة وصفات أولى اللباب:

تتحدّث هذه الآيات عن سيرة أولي الألباب وصفاتهم الحسنة، وفيها تكميل للبحث السابق.

في الآية الأُولىٰ من هذه المجموعة إستفهام إنكاري: ﴿ لَقَمَنَ يَعَلَمُ لَنَّمَا لَنَوْلَ لِلِيكَ مِنْ رَبِّكَ العقّ كمن هو أممي ﴾.

وهذا وصف رائع، فهو لم يقل: أفن يعلم أنّ هذا القرآن على الحقّ كمن لا يعلم؟ بل قال: كمن هو أعمى؟ وهذه إشارة لطيفة إلى أنّه من المحال أن لا يعلم أحد بهذه الحقيقة إلّا أن يكون أعمى القلب، فكيف يمكن لإنسان يمتلك عيناً سليمة ولا يرى نور الشمس، وهذا القرآن كالشمس، ولذلك يجيء في نهاية الآية قوله تعالى: ولِنّها يتذكّر لُولوا الألباب.

«الألباب» جمع لبّ بمعنى جوهر الشيء، ويقابل أُولي الألباب أُولوا الجهل والعمي.

إنّ هذه الآية ـ وكما يذهب إليه بعض المفسّرين ـ تحتّ الناس على طلب العلم ومحاربة الجهل، لأنّها تعدّ الفرد الفاقد للعلم كمن هو أعمى، ثمّ بيّن سيرة أولي الألباب من خلال ذكر

صفاتهم الحميدة، والصفة الأولى ما أشار القرآن إليه وفاؤهم بالعهد وعدم نقضهم له والدين يوفون بمهدالله ولاينقضون الميثاق.

إنّ «عهدالله» له معنى واسع، ويشمل العهود الفطرية التي عاهدوا بها ربّهم كالفطرة على التوحيد وحبّ الحقّ والعدالة، والمواثيق العقليّة التي يدركها الإنسان من خلال التفكير والتعقّل لعالم الوجود، والمبدأ والمعاد، وتشمل كذلك العهود الشرعيّة، وهي ما عاهدوا الرّسول عَلَيْهُ عليه من الطاعة للأوامر الإلهيّة وترك المعاصى والذنوب.

وتشمل هذه المجموعة كذلك الوفاء بالعهد بين الأفراد. لأنّ الله سبحانه وتعالى أوصى بها، بل تدخل ضمن الوفاء الشرعي والميثاق العقلي.

الصغة الثَّانية من صفات أولي الألباب هي ﴿ وَالَّذِينَ يَصَلُونَ مَا لَمُواللَّهُ بِهُ أَنْ يَوْصُلُهُ إ

لانجد صيغة أوسع من هذه في هذا الجال، فالإنسان له صلات وروابط كثيرة، صلته مع ربّه، ومع الأنبياء والقادة، وروابطه مع الأصدقاء والجيران والأقرباء ومسع كملّ الناس، والآية تأمر أن تُحترم هذه الصلات، وتنهى عن أي عمل يؤدّي إلى قطع هذه الصلات والروابط.

والإنسان في الحقيقة ليس منزوياً أو منفكاً من عالم الوجود، بل تحكم كـلّ وجــوده الصلات والروابط، ومن جملة هذه الصلات:

السلمة بالله سبحانه وتعالى، والتي إذا ما قطعها الإنسان تؤدّي إلى هلاكه كما في إنطفاء نور المصباح في حالة قطع التيار الكهربائي عند، وعلى هذا فإنّ هذه الصلة التكوينيّة بين الإنسان وربّه يجب أن تتبعها صلة بأوامره وأحكامه من حيث الطاعة والعبودية.

٢- صلته بالأنبياء والأنمة ﷺ على أساس أنهم قادة للبشرية وقطعها يؤدي بالإنسان
 إلى الضلال والإنجراف.

٣-صلته بالمجتمع كافّة وخصوصاً بذوي الحقوق عليه أمثال الأب والأمّ والأقرباء.

٤- صلته بنفسه، من حيث أنَّه مأمور بحفظها وإصلاحها وتكاملها.

إنّ إقامة أي صلة من هذه الصلات، هي في الواقع مصداق للآية ﴿يصلون هَا لَهُولَاللَّهُ بِهُ أَنْ يُوصُلُ وَلاَ يُوصُلُ وَلاَ يُوصُلُ وَلاَ يُؤْمُ اللَّهُ اللَّهِ مَا أَمَرَ اللهُ بِهُ أَنْ يُوصِلُ، لأَنّ الله سبحانه و تعالى أمر بأن توصل ولا تقطع.

وبالإضافة إلى ما قلناه، فهناك أحاديث واردة بخصوص هذه الآية يتّضح منها أنّ المراد

القرابة مرّة، ومرّة الإمامة أو آل الرّسول عَنْ الله ومرّة أخرى كلّ المؤمنين! فقد جاء عن الإمام الصادق على في تفسير الآية قال: «قرابتك» وعنه أيضاً على قال: «نزلت في رحم آل محمّد وقد يكون في قرابتك» ومن الطريف أنه على يقول في نهاية الحديث: «فلا تكونن ممّن يقول للشيء أنّه في شيء واحد» وهذه الجملة إشارة واضحة إلى المعاني الواسعة للقرآن الكريم. وعن الإمام الصادق على في حديث ثالث يقول: «هو صلة الإمام في كلّ سنة (أي بالمال) بما قلّ أو أكثر، ثمّ قال: وما أريد بذلك إلّا تزكيتكم» أ

الصغة الثّالثة والرّابعة من سيرة أولي الألباب هي قبوله تبعالى: ﴿ويسخشون ربّبهم ويغافون سودالعساب).

لمعرفة الفرق بين «الخشية» و «الخوف» المتقاربان في المعنى يقول البعض: «الخشية» هي حالة الخوف مع إحترام الطرف المقابل ومع العلم واليقين، ولذلك عدّها القرآن الكريم من خصوصيات العلماء حيث يقول: ﴿اللَّمَا يَعْشَى للله مِنْ مِبَادِهِ السَّلَمَا. ﴾. "

ولكن بالنظر إلى استخدام القرآن الكريم لكلمة الخشية مرّات كثيرة يتّضح لنا أنّها تأتي بمعنى الخوف و تستعمل معها بشكل مترادف.

السؤال: إذا كان الخوف من الخالق هو نفس الخوف من حسابه، فما هــو الفــرق بــين ﴿يغشون ربّهم﴾ و﴿يخافون سو،الحساب﴾؟

الجواب: إنّ الحنوف من الله سبحانه و تعالى ليس ملزماً داغاً أن يكون خوفاً من حسابه وعقابه، بل إنّ العظمة الإلهيّة والإحساس بالعبوديّة له توجد حالة من الحنوف في قلوب المؤمنين (بغضّ النظر عن الجزاء والعقاب)، والآية ٢٨ من سورة فاطر قد تشير إلى هذا المعنى.

سؤال؛ وهناك سؤال آخر يتعلّق بسوء الحساب، وهو: هل من الصحيح أنّ هناك ظلم في محاسبة الأفراد؟

والجواب: قد تقدّم الجواب على هذا السؤال قبل عدّة آيات من هذه الآية وقــلنا أنّ المراد هو التدقيق الشديد في الحساب من دون عفو أو تسامح وذكرنا أيضاً حديثاً في هذا الصدد.

١٠ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٤٩٤، ح ٨٤ 💎 ٢. المصدر السابق، ص ٤٩٥، ح ٩٠.

۲۸ فاطر، ۲۸.

الصّفة الخامسة من صفات أولي الألباب الإستقامة في مقابل جميع المشاكل التي يواجهها الإنسان في مسيرة الطاعة وترك المعصية، وجهاد الأعداء ومحاربة الظلم والفساد، والصبر في مرضاة الخالق، ولذلك يقول تعالى: ﴿وللدّين صبروا ليتفا، وجه ربّهم ﴾ لقد أشرنا مراراً إلى مفهوم الإستقامة التي هي المعنى الواسع للصبر.

أمّا معنى العبارة ﴿وجه ربّهم﴾ فقد تشير إلى أحد معنيين:

أَوِّلاً: كلمة الوجه في هذه الموارد تعني العظمة، كما نقول للرأي الصائب والمهم «هذا وجه الرأي» باعتبار أنّ الوجه عِثل الشكل الظاهر والمهمّ للشيء، كما في وجه الإنسان الذي يعتبر أهمّ جزء من جسده، وفيه يقع السمع والبصر والنطق.

ثانياً: الوجه هنا بمعنى رضا الخالق، فهم يصبرون على المحن والمشاكل لجلب مرضاة الله، فإستعبال الوجه بهذا المعنى بسبب أنّ الإنسان عندما يريد أن يجلب رضا شخص بمعن النظر في وجهه (وعلى ذلك فهو يستعمل للكناية عن الشيء). وعلى أيّة حال فإنّ هذه الجملة تبيّن أنّ كلّ صبر وعمل خير تكون له قيمة عندما يصبح لوجه الله، وأيّ عمل آخر يقع تحت تأثير الرياء والغرور لا قيمة له مطلقاً.

يقول بعض المفسّرين: إنّ الإنسان يصبر مرّة لكي يقول عنه الناس: إنّ هذا كشير الإستقامة، وأخرى لخشيته أن يقولوا عنه أنّه قليل الصبر، أو يصبر حتى لا يشمت به الأعداء، أو يعلم أن لا فائدة من الجزع... كلّ هذه الأمور والنيّات لا تدخل ضمن الكمال الإنساني إلّا إذا كانت خالصة لوجه الله، فهو يصبر ويستقيم لانّه يعلم أنّ أيّ فاجعة أو مصيبة لها حكة ودليل، ولا يقول ما يسخط الربّ، فهذا الصبر هو المعني بـقوله تـعالى: 

البيتفاء وجه الله ﴾.

الصغة السّادسة من صفاتهم هي ﴿وأقاموا للصلاة ﴾. رغم أنّ إقامة الصلاة هي مصداق للوفاء بعهد الله وكذلك المصداق البارز لحفظ ما أمر الله به أن يوصل، ومصداق للصبر والإستقامة، ولكن هناك بعض مصاديق تلك المفاهيم الكلّية أكثر أهميّة في مصير الإنسان، فهذه الجملة والجملة والجمل التي ما بعدها تشير إلى ذلك.

أي شيء أهم من هذا؟! إنّ الإنسان يجدّد عهد، وصلته بالله سبحانه وتعالى صباحاً

١. ليس الصبر على الطاعة والمعصية والمصيبة فقط بل الصبر على النعم كذلك حتى لا يصيب الإنسان الغرور.

ومساءاً، ويتفكّر بعظمة الخالق ويدعوه، ويُطهّر نفسه من الذنوب، ويرتبط بالحقّ المطلق. نعم... فإنّ الصلاة لهاكلّ هذه الآثار والبركات.

ثم يبين الصفة السابعة لدعاة الحق حيث يقول تعالى: ﴿ولَا مُقُولُ مُمَّا رزَقَاهُم سَرَّا وملائية﴾.

وهذه الآية ليست الوحيدة التي تشير إلى مسألة الإنفاق أو الزكاة بعد ذكر الصلاة، فكثير من الآيات تشير إلى هذا الترادف، فواحدة تُحكم الصلة بين العبد وربّه والثّانية بين العباد.

والجملة ﴿مقارزقناهم﴾ تشمل كلّ العطايا من الأموال والعلوم والقوّة والجاه، والإنفاق كذلك يشمل جميع هذه الأبعاد. والعبارة ﴿سرّا وسرّا ويترتّب عليه أثر كبير، وذلك في الحالات أنّ إنفاقهم يتمّ بشكل مدروس، فتارة يكون سرّا ويترتّب عليه أثر كبير، وذلك في الحالات التي توجب أن يحفظ فيها ماء الوجه للطرف الآخر أو تصون الطرف المنفق من الرياء، ومرّة يكون الإنفاق العلني أكثر تأثيراً وذلك في الحالات التي تدعو الآخرين لكي يتأسّوا بهذا العمل الخير ويقتدوا به، فيكون سبباً لكثير من أعمال الخير.

ومن هنا يتنضح أنّ القرآن الكريم يدّقق في أعمال الخير بشكل كبير، ليس فقط في أصل العمل، بل حتى في كيفيّة تنفيذه.

الصفة النّامنة والأخيرة هي قوله تعالى: ﴿ويدرنون بالحسنة السيّنة ﴾.

ومعنى هذه العبارة أنّهم لم يكتفوا بالتوبة والاستغفار فقط عند إرتكابهم الذنوب، بل يدفعونها كذلك بالحسنات على مقدار تلك الذنوب، حتى يطهّروا أنفسهم والجــتمع بمــاء الحسنات.

«یدرئون» مضارع «درأ» علی وزن «زرع» بمعنی دفع.

ويحتمل في تفسير الآية أنهم لا يقابلون السيء بالسيء، بل يسعون من خلال إحسانهم للمسيئين أن يجعلوهم يعيدون النظر في مواقفهم، كما نقرأ في الآية ٣٤ من سورة فصلت قوله تعالى: ﴿ادفع بالَّتي هي أحسن فإذا الّذي بينك وبينه عدلوة كأنه وليّ حميم﴾.

وفي نفس الوقت ليس هناك مانع من أنَّ الآية تشير إلى هذين المعنيين، كما أشارت إليها

الأحاديث الإسلامية، فني الحديث عن الرّسول ﷺ قال لمعاذ بن جبل: «إذا عملت سيّئة فاعمل بجنبها حسنة تمحها» .

وعن الإمام على الله قال «عاتب أخاك بالإحسان إليه واردُه شرّه بالإنعام عليه» .

ولابدٌ هنا من الإلتفات إلى هذه النقطة، وهي أنّ هذه الأحكام أخلاقية تخصّ الحالات التي يحصل فيها تأثير على الآخرين، وهناك قوانين وأحكام جزائية واردة في التـشريع الإسلامي لمعاقبة المسيئين.

وبعد ما ذكر القرآن الكريم الصفات الثمانية لأولى الألباب، أشار في نهاية الآية إلى عاقبة أمرهم حيث يقول تعالى: ﴿ لُولئك لهم عقبى الدار ﴾ "

الآية الأخرى توضّح هذه العاقبة ﴿جنّات عدن يدخلونها ومن صلح من آبائهم وأزواجهم ودُرّياتهم ﴾.

والشيء الذي يكل هذه النعم الكبيرة واللامتناهية ﴿وللعلائكة يدخلون عليهم هن كلّ باب \* سلام عليكم بما صبرتم فتعم عقبى الدّلان فهذه السلامة جاءت بعد ما صبرتم على الشدائد وتحمّلتم المسؤوليات الجسام والمصائب، ولكم هنا كامل الطمأنينة والأمان، فلا حرب ولا نزاع، وكلّ شيء يبتسم لكم، والراحة الخالية من المتاعب \_هنا \_معدّة لكم.

### ہحوث

#### ١.. لماذا ذكر الصبر فقط؟

جملة ﴿سلام عليكم بما صبرتم﴾ تشير إلى مسألة الصبر فقط، في الوقت الذي نرى فيه الآيات السابقة أشارت إلى ثمانية صفات لأولى الألباب، فما هو السرّ في ذلك؟

للإجابة على هذا الاستفهام نورد ما جاء عن الإمام على الله في حديث قيم وذي مغزى كبير، حيث قال: «إنّ الصبر من الإيمان كالرأس من الجسد، ولا خير في جسد لا رأس معه، ولا في إيمان لا صبر معه». 3

١. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٢٨٩، ذيل الآية مورد البحث.

٢. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٥٨.

٣. «العقبي» بمعنى العاقبة أو نهاية العمل خيراً كان أو شرّاً، ولكن بالنظر إلى قرينة الحال في الآية أعلاء تشير إلى العاقبة الحسنة.
 إلى العاقبة الحسنة.

في الحقيقة إن كل الأفعال الحية والصفات الحميدة للأفراد والجتمعات تستند إلى الصبر والإستقامة، وبدونها لا يمكن أن نحصل على أي شيء من هذه الصفات، لأن في مسيرة عمل الخير عقبات وموانع لا يمكن أن ننتصر عليها إلا بالإستقامة، فلا الوفاء بالعهد يمكن تنفيذه بدون الصبر والإستقامة ولا الصلات الإلهية، ولا الخوف من الله، ولا إقامة الصلاة ولا الإنفاق يمكن بلوغها بغير الصبر والإستقامة.

### ٢\_ أبواب المِنّة

يستفاد من آيات القرآن الكريم والأحاديث الشريفة أنّ للجنّة عدّة أبواب، ولكن هذا التعدّد للأبواب ليس لكثرة الداخلين إلى الجنّة فيضيق عليهم الباب الواحد، وليس كذلك للتفاوت الطبق حتى تدخل كلّ مجموعة من باب، ولا لبعد المسافة أو قربها، ولا لجسال الأبواب وكثرتها، فأبواب الجنّة ليست كأبواب القصور والبساتين في الدنيا، بل تعدّدت هذه الأبواب بسبب الأعمال الختلفة للأفراد، ولذا نقرأ في بعض الأخبار أنّ للأبواب أسماء مختلفة، فهناك باب يسمّى باب الجاهدين، والجاهدون يدخلون بسلاحهم من ذلك الباب إلى الجنّة، والملائكة تحييهم!

وروي عن الإمام الباقر ﷺ «واعلموا أنَّ للجنَّة ثمانية أبواب، عرض كلَّ بـــاب مسيرة أربعين سنة» ...

ومن الظريف أن القرآن الكريم يذكر لجهنم سبعة أبواب ﴿لها سبعة لبولب﴾ وطبقاً للرّوايات فإن للجنّة عمانية أبواب، وهذه إشارة واضحة إلى أن طرق الوصول إلى السعادة وجنّة الخلد أكثر من طرق الوصول إلى الشقاء والجحيم، ورحمة الله سبقت غضبه «بامن سبقت رحمته غضبه». أ

ومن ألطف ما في الأمر أنّ الآيات السابقة أشارت إلى ثمان صفات من صفات أولي الألباب، وكلّ واحدة منها \_ في الواقع \_ هي باب من أبواب الجنّة وطريق للـوصول إلى السعادة الأبدية.

١. منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ج ٢، ص ٣٩٥.

الخصال للصدوق، ص ٤٧٣، ابواب الثمانية، ح ٧.

٣. الحجر، ٤٤.

٤. بحارالانوار، ج ١٩، ص ٢٣٩؛ بلدالامين، ص ٤٠٤، دعاء جوشن الكبير.

## ٣\_ يلمق بأهل المِنَّة أقرباؤهم

الآية أعلاه وآيات أخرى من القرآن الكريم تصرّح أنّ من بين أهل الجنّة آباؤهم وأزواجهم وأبناؤهم الصالحون، وهذا إنّا هو لإتمام النعمة عليهم، وكي لا يشعروا بـفراق أحبّائهم، وبما أنّ تلك الدار متكاملة وكلّ شيء يتجدّد فيها، فإنّ أصحابها يدخلون فيها بوجوه جديدة وأكثر محبّة وألفة، المحبّة التي تضاعف من نعم الجنّة لهم.

لاشك أنّ الآية أعلاه أشارت إلى الآباء والأزواج والأبناء، ولكن في الواقع كلّ الأقرباء سيجتمعون هناك، لأنّه من غير الممكن وجود الأبناء والآباء بدون إخوانهم وأخواتهم... وحتى جميع أقربائهم، فالأب الصالح يلحق به أبناؤه وإخوته، وعلى هذا الأساس يكسون حضور الأقرباء معهم بشكل طبيعي.

## ٤۔ ما هي مِٽَات عدن؟

«العدن» الإستقرار، وهنا جاءت الكلمة بمعنى الخلود، ومنه المعدن لمستقرّ العناصر الفلزية. ويستفاد من عنتلف آيات القرآن أنّ الجنّة دار خلود لأهلها، ولكن -كما قلنا في ذيل الآية ٧٢ من سورة التوبة -جنّات عدن هي محلّ خاص في الجنّة، ولها صفات ومنازل عالية، ولا يدخلها إلّا ثلاثة: الأنبياء والصدّيقون والشهداء (

### ه\_التطهير من آثار الذنوب

ممّا لا شكّ فيه أنّ الحسنات والسيئات لها أثر متقابل في النفس ونحن نرى في حياتنا اليوميّة كثيراً من النماذج بخصوص هذا الموضوع، فرّة يتحمّل الإنسان مشاق سنين كثيرة ويسعى للحصول على الثروة، ولكن يفقدها بعمل بسيط ناتج عن اللامبالاة، أو ليس هذا إحباطاً للحسنات المادية؟! ومرّة أخرى على العكس حيث يرتكب الإنسان كثيراً من الأخطاء في حياته ويتحمّل الحسارة الكبيرة، ولكن يسترجعها من خلال عمل شجاع ومحسوب.

والآية ﴿ويدرئون بالعسنة السيّئة ﴾ إشارة إلى هذا الموضوع، لأنّ الإنسان غير معصوم،

١. للتوضيح أكثر راجع ما ذكر ذيل الآية ٧٢ من سورة التوبة.

وهو معرّض للخطأ والمعصية، فعليه أن يفكّر بإصلاح ما فسد، فأعيال الخير لا تمحو الآثار الاجتاعية للذنوب، بل كذلك تمحو من قلبه الظلمة وتعيده إلى النّور والصفاء الفطري. وهذه الحالة تسمّى في القرآن الكريم بـ«التكفير» (كيا تقدّم في ذيل الآية ٢١٧ من تفسير سورة البقرة إشارات كثيرة في هذا الجال).

ولكن كما قلنا \_ في تفسير الآية أعلاه \_ يمكن أن تكون إشارة إلى الفضيلة الأخلاقية الأولى الألباب، وذلك أنهم لا يواجهون السيئة بالسيئة، بـل العكس يـقابلون الإنـتقام بالإحسان والسيئة بالحسنة.

#### الآيتان

وَٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ ، وَيَقطَعُونَ مَا آَمَرُ ٱللَّهُ بِهِ اَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَمُمُ سُوَّءُ ٱلدَّارِ ﴿ اللَّهُ يَبُسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُواْ بِالْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنعٌ ﴿ ﴾

## التفسير

## المفسدون في الأرض:

بعد ما ذكرت الآيات السابقة صفات أولي الألباب ودعاة الحق، أشارت هذه الآيات إلى قسم من الصفات الأصليّة للمفسدين الذين فقدوا حظهم من العلم والمعرفة حيث يقول جلّ وعلا: ﴿والذين يتقفون مهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ويفسدون في الأرض أولئك لهم اللعنة ولهم سوء الدّارة.

في الحقيقة يتلخّص فساد عقيدتهم في الجمل الثلاث الآتية:

١- نقض العهود الإلهية: وتشمل المواثيق الفطرية والعقلية والتشريعية.

٢-قطع الصلات: وتشمل الصلة مع الله والرسل والناس ومع أنفسهم.

٣-الإفساد في الأرض: وهو نتيجة حتمية لنقض العهود وقطع الصلات.

أو ليس المفسد هو الذي ينقض عهد الله ويقطع الصلات؟!

فهذا السعي من قبل هذه الجموعة من الأفراد بهدف الوصول إلى الأغـراض المـادّية، وعوضاً من أن تصل بهم هذه الجهود المبذولة إلى الأهداف النّبيلة تُبعدهم عنها، لأنّ اللعن هو عبارة عن الإبتعاد من رحمة الله\.

١. يقول الراغب في مفرداته: «اللعن» بمعنى الطرد مع الغضب، واللعن في الآخرة تشير إلى العقوبة وفي الدنيا الإبتعاد من رحمة الله، وإذا كان من قبل الناس فمعناه دعاء السوء.

ومن الظريف أنّ الدار هنا وفي الآية السابقة جاءت بصيغة مطلقة، وهذه إشارة إلى أنّ الدار الحقيقيّة هي الدار الآخرة، وأي دار ما عداها فانية وزائلة.

قوله تعالى: ﴿الله يبسط الرّزق لهن يشاء ويقدر ﴾ وهذه إنسارة الأولئك الذيب يسبعون للحصول على دخل أكثر فهم يفسدون في الأرض وينقضون عهد الله ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل لكي يزيدوا من دخلهم المادّي، وهم غافلون عن هذه الحقيقة وهي أنّ الرزق \_ في زيادته ونقصه \_بيد الله سبحانه وتعالى.

وبالإضافة إلى ذلك يمكن أن تكون هذه الجملة جواباً على سؤال مقدّر، وهو: كيف أنّ الله سبحانه وتعالى يرزق كلّ هؤلاء الناس الصالح منهم والطالح من فيض كرمه؟!

والآية تجيب على هذا السؤال وتقول: ﴿الله يبسط الرزق لمن يشا. ﴾ ومع ذلك فهو متاع قليل وزائل، وما ينبغي السعى إليه هو الآخرة والسعادة الأبديّة.

وعلى أيّة حال فإنّ المشيئة الإلهيّة في مجال الرزق هي أنّ الله سبحانه وتعالى لا يبسط الرزق لأحد بدون الاستفادة من الأسباب الطبيعيّة له «أبسى الله أن يسجري الأمسور إلّا بأسبابها».

ثُمَّ تضيف الآية ﴿وقرحوا بالحياة الدَّنيا وما الحياة الدَّنيا في الآخرة إلا متاع». وقد ذكر «متاع» بصيغة النكرة لبيان تفاهة الدنيا بالمقارنة مع الآخرة.

#### بحثان

## ١\_ من هو المفسد في الأرض؟

الفساد يقابله الإصلاح، ويطلق على كلّ عمل تخريبي، ويقول الراغب في مفرداته: «الفساد خروج الشيء عن الإعتدال قليلاً كان أو كثيراً، ويضاده الصلاح، ويستعمل ذلك في النفس والبدن والأشياء الخارجة عن الإستقامة» وعلى ذلك فكلّ عمل فيه نقص، وكلّ إفراط و تفريط في المسائل الفردية والاجتاعية هو مصداق للفساد!

وفي كثير من موارد القرآن الكريم ذكر الفساد في مقابل الإصلاح ﴿اللَّذِينَ يفسدون في

الأرض ولا يصلحون ﴾ أ، وقوله تعالى: ﴿والله يعلم المسقسد مِن المسلح ﴾ ، أ وقدوله تسعالى: ﴿واصلح ولا تتبّع سبيل المقسدين ﴾ . [

كها ذكر الإيمان والعمل الصالح في مقابل الفساد، حيث يقول جلّ وعلا: ﴿ أَمْ نَجِعُلُ اللَّذِينَ آمِنُوا وَمَجَلُوا الصّالِحَاتِ، كالمقسدين في الأرض ﴾ . أ

ومن جانب آخر ذكر الفساد، مع كلمة «في الأرض» في كثير من آيات القرآن الكريم نحو عشرين آية ونيّف، وهي توضّح الجوانب الاجتاعية للمسألة.

ومن جانب ثالث ذكر الفساد والإفساد مع ذنوب أخرى، ويحتمل أن يكون مصداقاً لها، وبعض هذه الذنوب كبيرة وبعضها الآخر أصغر فثلاً قوله تعالى: ﴿ لِلمَّا جَزَا، الدّين يحاريون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً ﴾ ٥ وقوله تعالى ﴿ ولِذَا تُولَى سعى في الأرض ليفسد فيها ويهلك الحربة والنسل ﴾ ٦، وقوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ينقضون مهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما لمرالله به أن يوصل ويفسدون في الأرض ﴾ ٥ وقوله تعالى: ﴿ تلك الدّلر الآخرة تجعلها الدّين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً ﴾ ٨

معين قبل وكنت من المفسدين، وأثناء توبته عند غرقه في النيل يقول: ﴿الآن وقد معين قبل وكنت من المفسدين﴾. أ

وقد إستعمل «الفساد في الأرض» تعبيراً عن السرقة كما في قصّة يوسف الله عنه الموقد إستعمل المساد في الأرض وها كنّا سارقين ﴾. \

ومرّة أخرى كناية عن قلّة البيع، كما في قصّة شعيب حيث نقرأ قوله تعالى: ﴿ولا تيخسوا النامن لَفيا هم ولا تعثوا في الأرفن مفسدين﴾ [١]

وأخيراً استخدم القرآن الكريم الفساد في التعبير عن إضطراب النظام الكوني ﴿لوحانُ فيهما آلهة إلَّالله لفسدتا﴾. ١٢

نستفيد من مجموع هذه الآيات أنَّ الفساد \_بشكل عامٍّ \_أو الفساد في الأرض، له معنيٌّ

|                   | <del></del>      |
|-------------------|------------------|
| ٢. البقرة، ٢٢٠.   | ۱. الشعراء، ۱۵۲. |
| ٤. ص، ٢٨.         | ٣. الأعراف، ١٤٢. |
| ٦. البقرة، ٢٠٥.   | ٥. المائدة، ٣٣.  |
| ۸ القصص، ۸۳       | ٧. البقرة، ٢٧.   |
| ۱۰. یوسف، ۷۳.     | ۹. یونس، ۹۱.     |
| ١٢. الأنبياء، ٢٢. | ۱۱, هود، ۸۵      |

واسع جدّاً، بحيث يشمل أكبر الجرائم مثل جرائم فرعون وسائر الطواغيت، كما يشمل الأعمال الأقل إجراماً منها مثل بخس الناس أشياءهم، ويشمل كذلك أي خروج عن حالة الإعتدال كما أشرنا إليه سابقاً. وبالنظر إلى أنّ العقوبة يجب أن تكون مطابقة للجريمة يتّضح لنا أنّ كلّ مجموعة من هؤلاء المفسدين لها عقوبة معيّنة وجزاء خاص.

ونرى في الآية ٣٣ من سورة المائدة التي ذكرت «الفساد في الأرض مع معاربة الله ورسوله» أنّ هناك أربع عقوبات، ويجب على الحاكم الشرعي أن يختار العقوبة المناسبة على مقدار الجريمة (القتل ـ الصلب ـ قطع الأيدي والأرجل ـ النفي) كما بسيّن فقهاؤنا في كستبهم شروط وحدود المفسد في الأرض وعقوباته .

ولأجل أن نجتت هذه المفاسد، يجب أن نستخدم الوسائل الكافية في كلّ مرحلة من مراحلها، فني المرحلة الأولى نستخدم أسلوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عن طريق النصائح والتذكير، ولكن إذا ما إستوجب الأمر نستعمل الشدّة حتى لو أدّى ذلك إلى القتال. وبالإضافة إلى ما أشرنا إليه، فإنّ الجملة ﴿ويفسدون في الأرفن ﴾ تسرشدنا إلى هذه الحقيقة في حياة المجتمع الإنساني، وهي أنّ الفساد الاجتماعي لا يبقى في مكان معين ولا يمكن حصره في منطقة معينة، بل ينتشر بين أوساط المجتمع وفي كافّة بقاع الأرض ويسري من مجموعة إلى أخرى.

#### ۲ـ الرزق بید الله سبمانه وتعالی ولکن...۱

لا نستفيد من الآية أعلاه فقط أنّ الرزق في زيادته ونقصانه بيد الله، بل نستفيد من آيات أخر أنّ الله سبحانه و تعالى يبسط الرزق لمن يشاء وينقصه لمن يشاء، ولكن ليس كها يعتقده بعض الجهلاء من عدم الكسب والجلوس في زاوية البيت حتى يبعث الله لهم الرزق، إن هؤلاء الأفراد \_الذين يُعتبر تفكيرهم السلبي ذريعة لمن يقول بأنّ الدين أفيون الشعوب \_قد غفلوا عن نقطتين أساسيتين هما:

١. ونحن أشرنا إليه بشكل مفصّل في ذيل الآية ٣٣ من سورة المائدة.

أَوَلاً إنّ الإرادة والمشيئة الإلهيّة التي أشارت إليها الآيات القرآنية ليست مسألة إعتباطية وغير محسوبة، بل ـ وكما قلنا سابقاً ـ إنّ المشيئة الإلهيّة غير منفصلة عن حكمته جلّ وعلا وتدخل فيها الإستعدادات والتوفيقات.

ثانياً: إنّ هذه المسألة لا تعني نني الأسباب، لأنّ عالم الأسباب هو عالم الوجود، وهذه العوالم وجدت بإرادة الله وهي غير منفصلة عن المشيئة التشريعيّة.

وبعبارة أخرى: إنّ إرادة الله في مجال بسط الرزق ونقصه مشروطة بشرائط تتحكم في حياة الناس، فالسعي والإخلاص والإيثار، وبعكس ذلك الكسل والبخل وسوء النيّة، لها دور فعّال وكبير، ولهذا السبب نرى القرآن الكريم يشير مراراً إلى أنّ الإنسان رهين بسعيه وإرادته وعمله، وما يستفيده من حياته إنّا هو بمقدار هذا السعي والإجتهاد وليس للإنسان الإنسان

ولهذا فإنّ هناك باباً في السعي لتحصيل الرزق يذكره المحدّثون في موسوعاتهم الحديثة «كوسائل الشيعة» في باب التجارة، ويوردون أحاديث كثيرة في هذا المجال، كما أنّ هناك أبواباً أخرى تذمّ البطالة والكسل، ومن جملتها الحديث المرويّ عن الإمام علي عليّ حيث يقول: «إنّ الأشياء لمّا إزدوجت إزدوج الكسل والعجز فنتجا بينهما الفقر» ".

وعن الإمام الباقر الله قال: «إنّي لأبغض الرجل أن يكون كسلاناً عن أمر دنياه، ومن كسل عن أمر دنياه، ومن كسل عن أمر دنياه فهو عن أمر آخرته أكسل» .

وعن الإمام موسى بن جعفر عليه «إنّ الله تعالى ليبغض العبد النوّام، إنّ الله ليبغض العبد الفارغ» ٥.

١. النَّجم، ٣٩.

۲. وسائل الشيعة، ج ۱۲، ص ۲۸؛ واصول الكافي، ج ٥، ص ٨٦ ح ٨

٤. المصدر السابق، ص ٣٧.

٣٠ المصدر السابق، ص ٣٨.

٥. المصدر السابق، ح ٢١٩٧٢.

وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْلُوْلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رَبِيَةٍ عَثْلِ إِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْلُولَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رَبِيّةٍ عَثْلَ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللللَّا الللَّهُ الللللَّ الللَّا اللَّهُ الللللللَّاللَّهُ

## التفسير

#### ﴿ أَلَا يِذُكُرُ اللهِ تَطْمِئنَّ القَلُوبِ ﴾:

في سورة الرعد \_كها أشرنا سابقاً \_بحوث كثيرة حول التوحيد والمعاد والنبوّة، فالآية الأولى من هذه المجموعة تبحث مرّة أخرى في دعوة الرّسول ﷺ وتبيّن واحداً من أعذار المشركين المعاندين حيث يقول تعالى: ﴿ويقول الذين كفروا لولا لنزل عليه آية من ريّه ﴾.

جملة «يقول» فعل مضارع، للدلالة على أنّ هذا العذر كان يجري على ألسنتهم كـــثيراً، رغم ما يرونه من معجزات الرّسول (فعلى كلّ نبي أن يظهر المعجزة كدليل على صدقه) ومع ذلك كانوا يحتجّون عليه ولا يؤمنون بالمعاجز السابقة، ويطلبون منه معاجز جديدة تلائم أفكارهم.

وبعبارة أخرى إنّ هؤلاء وجميع المنكرين لدعوة الحقّ كانوا دائماً يبطلبون «السماجز الإقتراحية»، ويتوقّعون من النّبي أن يجلس في زاوية الدار ويُظهر لكلّ واحد منهم المعجزة التي يقترحها، فإن لم تعجبهم لم يؤمنوا بها!.

في الوقت الذي نرى فيه أنّ الوظيفة الرئيسيّة للأنبياء هي التبليغ والإرشاد والإنذار وهداية الناس، وأمّا المعجزة فهي أمرّ إستثنائي وتكون بأمر من الله لا من الرّسول، ولكن نحن نقرأ في كثير من الآيات القرآنية أنّ هذه المجموعة المعاندة لا تأخذ هذه الحقيقة بنظر الاعتبار، وكانت تؤذي الأنبياء داعًا بهذه الطلبات. ويجيبهم القرآن الكريم حيث يقول: ﴿قُل إِنَّ الله بِصُلْ مِن بِشَاء ويهدي إليه مِن لناب﴾.

وهذه إشارة إلى أنّ العيب ليس من ناحية الإعجاز، لأنّ الأنبياء قد أظهروا كثيراً من المعاجز، ولكن النقص من داخل أنفسهم. وهو العناد والتعصّب والجهل والذنوب التي تصدّ عن الإيمان.

ولأجل ذلك يجب أن ترجعوا إلى الله وتنيبوا إليه وترفعوا عن عيونكم وأفكاركم ستار الجهل والغروركي يتّضح لكم نور الحقّ المبين.

تُشير الآية الثانية بشكل رائع إلى تفسير ﴿من لناب﴾ حيث يقول تعالى: ﴿الَّذِينَ آمِنُوا وتطمئنَ قلوبهم بذكر الله﴾. ثمّ يذكر القاعدة العامّة والأصل الثابت حيث يقول تعالى: ﴿الله بذكر الله تطمئنَ القلوب﴾.

و تبحث الآية الأخيرة مصير الذين آمنوا حيث تقول: ﴿اللَّذِينَ آمنوا ومعلوا الصَّالحاتُ طوبي لهم وحسن مآبه ﴾.

كثير من المفسّرين قالوا: إنّ كلمة «طوبي» مؤنّث «أطيب»، وبما أنّ المتعلّق محذوف فإنّ للكلمة مفهوماً وأسعاً وغير محدود، ونتيجة طوبي لهم هو أن تكون لهم أفسط الأشياء: أفضل الحياة والمعيشة، وأفضل النعم والراحة، وأفضل الألطاف الإلهيّة، وكلّ ذلك نتيجة الإيمان والعمل الصالح لأولئك الراسخين في عقيدتهم والخلصين في عملهم.

وما ذكره جمع من المفسّرين في معنى هذه الكلمة وأوصلها صاحب مجمع البـيان إلى عشرة معاني، فانّها في الحقيقة تصبّ كلّها في هذا المعنى الواسع والشامل الذي ذكرناه.

ونقرأ في روايات متعدّدة أنّ «طوبى» شجرة أصلها في بيت النّبي ﷺ أو الإمام على ﷺ في الجنّة، وتنتشر أغصانها على رؤوس جميع المؤمنين وعلى دورهم، ولعلّ هذا تجسيماً لقيادتهم وإمامتهم والصلات القويّة التي تربط بين هولاء القادة وأصحابهم، وتكون ثمرتها كلّ هذه النعم المختلفة.

(وإذا ما رأينا أنّ طوبي جاءت مؤنثة لأطيب الذي هو مذكّر، فإنّ ذلك بسبب أنّها صفة للحياة والمعيشة أو النعمة وكلّ هذه مؤنثة).

### بحوث

#### ١\_ كيف يطمئن القلب بذكر الله؟

إنّ الاضطراب والقلق من أكبر المصاعب في حياة الناس، والنتائج الحاصلة منهما في حياة الفرد والمجتمع واضحة للعيان، والاطمئنان واحد من أهمّ إهتمامات البشر، وإذا حاولنا

أن نجمع سعي وجهاد الإنسانية على طول التاريخ في بحثهم للحصول على الاطمئنان بالطرق الصحيحة وغير الصحيحة، فسوف تتكوّن لدينا كتب كثيرة ومختلفة تعرض تلك الجهود.

يقول بعض العلماء: عند ظهور بعض الأمراض المُعدية \_كالطاعون \_ فإن من بين عشرة أفراد يموتون بسبب المرض \_ ظاهراً \_ أكثرهم يموت بسبب القلق والخوف، وعدّة قليلة منهم تموت بسبب المرض حقيقة، وبشكل عام «الإطمئنان» و «الإضطراب» لهما دور مهم في سلامة ومرض الفرد والمجتمع وسعادة وشقاء الإنسانية، وهذه مسألة لا يمكن التغافل عنها، ولهذا السبب الفت كتب كثيرة في موضوع القلق وطرق التخلّص منه، وكيفيّة الحصول على الراحة، والتاريخ الإنساني مليء بالمواقف المؤسفة لتحصيل الراحة، وكيف أنّ الإنسان يتشبّث بكلّ وسيلة غير مشروعة كأنواع الإعتياد على المواد المخدّرة لنيل الإطمئنان النفسى.

ولكن القرآن الكريم يبيّن أقصر الطرق من خلال جملة قصيرة ولكنّها كــبيرة المــعنى حيث يقول: ﴿ *أَلَا بِذَكُولِللهِ تَطْمِئنَ لِلقَلُوبِ ﴾* إ

ولتوضيح هذا المعنى ومعرفة عوامل القلق والإضطراب لابدً من ملاحظة ما يلي:

أولاً؛ يحدث الإضطراب مرّة بسبب ما يجول في فكر الإنسان عن المستقبل المظلم، فيحتمل زوال النعمة، أو الأسر على يد الأعداء، أو الضعف والمرض، فكل هذه تنولم الإنسان، لكن الإيمان بالله القادر المتعال الرحمن الرحيم، الله الذي تكفّل برحمة عباده هذا الإيمان يستطيع أن يمحو آثار القلق والإضطراب ويمنحه الإطمئنان في مقابل هذه الأحداث ويؤكد له أنك لست وحيداً، بل لك ربّ قادر رحيم.

ثانياً، ومرّة يشغل فكر الإنسان ماضيه الأسود فيمسي قلقاً بسبب الذنوب التي إرتكبها وبسبب التقصير والزلات، ولكن بالنظر إلى أنّ الله غفّار الذنوب وقابل التوبة وغفور رحيم، فإنّ هذه الصفات تمنح الإنسان الثقة وتجعله أكثر اطمئناناً وتقول له: إعتذر إلى الله من سوالف أعمالك السيّئة واتّجه إليه بالنيّة الصادقة.

ثالثًا: ضعف الإنسان في مقابل العوامل الطبيعيّة، أو مقابل كثرة الأعداء يؤكّد في نفسه حالة القلق وأنّه كيف يمكن مواجهة هؤلاء القوم في ساحة الجهاد أو في الميادين الأخرىٰ؟ ولكنّه إذا تذكّر الله، وإستند إلى قدرته ورحمته... هذه القدرة المطلقة التي لا يمكن أن تقف أمامها أيّة قدرة أخرىٰ، سوف يطمئن قلبه، ويقول في نفسه: نعم إنّني لست وحيداً، بل في ظلّ القدرة الإلهيّة المطلقة!

فالمواقف البطولية للمجاهدين في ساحات القتال، في الماضي أو الحاضر، وشجاعتهم النادرة حتى في المنازلة الفردية لهم، كلّها تبيّن حالة الإطمئنان التي تنشأ في ظلّ الإيمان.

نحن نشاهداً أو نسمع أنّ أحد الضبّاط المؤمنين فقد بصره مثلاً أو أصابته جراحات كثيرة بعد قتال شديد مع أعداء الإسلام ولكن عندما يتحدّث كأنّه لم يكن به شيء، وهذه نتيجة الإستقرار والطمأنينة في ظلّ الإيمان بالله.

وابعاً: ومن جانب آخر يمكن أن يكون أصل المشقّة هي التي تؤذي الإنسان، كالإحساس بتفاهة الحياة أو اللاهدفية في الحياة، ولكن المؤمن بالله الذي يعتقد أنّ الهدف من الحياة هو السير نحو التكامل المعنوي والمادّي، ويرى أنّ كلّ الحوادث تصبّ في هذا الإطار، سوف لا يحسّ باللاهدفيّة ولا يضطرب في المسيرة.

خامساً، ومن العوامل الأخرى أنّ الإنسان مرّة يتحمّل كثيراً من المتاعب للوصول إلى الهدف، ولكن لا يرى من يُقيّم أعاله ويشكر له هذا السعي، وهذه العملية تـؤلمه كـثيراً فيعيش حالة من الإضطراب والقلق، وأمّا إذا علم أنّ هناك من يعلم بهذا السعي ويشكره عليه ويثيبه، فليس للاضطراب والقلق هنا محل من الإعراب.

سادساً: سوء الظنّ عامل آخر من عوامل الاضطراب والذي يصب كثيراً من الناس في حياتهم ويبعث فيهم الألم والهمّ، ولكنّ الإيمان بالله ولُطفه المطلق وحُسن الظنّ به التي هي من وظائف الفرد المؤمن سوف تزيل عنه حالة العذاب والقلق وتحلّ محلّها حالة الإطمئنان والإستقرار.

سابعاً: الهوى وحبّ الدنيا من أهمّ عوامل القلق والاضطراب، وقد تصل الحالة في عدم الحصول على لون خاص في الملبس، أو أي شيء آخر من مظاهر الحياة البرّاقة أن يعيش الإنسان حالة من القلق قد تستمر أيّاماً وشهوراً.

ولكن الإيمان بالله وإلتزام المؤمن بالزهد والإقتصاد وعدم الإستئسار في مخالب الحياة المادية ومظاهرها البرّاقة ينهي حالة الاضطراب هذه، وكما قال الإمام علي على «دُنياكم هذه أهون عندي من ورقة في فمّ جرادة تقضمها» فمن كانت له مثل هذه الرؤية كيف يمكن أن تحدث عنده حالة الحوف والقلق نتيجة لعدم الحصول على شيء من وسائل الحياة الماديّة أو فقدانها؟!

١. نهج البلاغة، الخطبة ٢٢٤.

شامناً: من العوامل المهمّة الأخرى الخوف من الموت، وبما أنّ الموت لا يحصل فقط في السنّ المتأخّرة، بل في كافّة السنين وخصوصاً أثناء المرض والمحروب، والعوامل الأخرى فالقلق يستوعب كافّة الأفراد، ولكن إذا إعتقدنا أنّ الموت يعني الفناء ونهاية كلّ شيء (كما يعتقده المادّيون) فإنّ الاضطراب والقلق في محلّه، ولابدّ أن يخاف الإنسان من هذا الموت الذي يُنهي كلّ الآمال والأماني والطموحات. ولكن الإيمان بالله يمنحنا الثقة بأنّ الموت هو باب لحياة أوسع وأفضل من هذه الحياة، وبرزخ يمرّ منه الإنسان إلى دار فضاؤها رحب، فلا معنى للقلق حينئذ، بل إنّ مثل هذا الموت إذا ماكان في سبيل الله يكون محبوباً ومطلوباً.

إنَّ عوامل الاضطراب لا تنحصر بهذه العوامل، فهناك عوامل كثيرة أخرى، ولكن كلَّ مصادرها تعود إلى ما ذكرناه أعلاه.

وعندما رأينا أنَّ كلَّ هذه العوامل تذوب وتضمحلٌ في مقابل الإيمان بالله سوف تصدّق أنَّه ﴿ لَا يَذَكُو لَلله تطمئنَ للقلوبِ ﴾ ﴿ .

### ٢. الطمأنينة والفوف من الله

طرح بعض المفسّرين هنا هذا السؤال، وخلاصته: نحن قرأنا في الآية أعلا، وألا بذكرالله تطمئن القلوب، ومن جانب آخر فإنّ الآية ٢ من سورة الأنفال تقول: ﴿لِمُمَاالمؤمنون الذين لِذَا ذَكَر الله وجلت قلوبهم فهل إنّ ها تين الآيتين متناقضتين؟

الجواب: إنّ الطمأنينة المحمودة هي ماكانت في مقابل العوامل المادية التي تقلق الإنسان دكما أشرنا إليه سابقاً \_ ولكن المؤمنين لابدّ وأن يكونوا قلقين في مقابل مسؤولياتهم، وبعبارة أخرى: إنّ المؤمنين لا يشكون من الاضطراب المدمّر الذي يشكّل غالبية أشكال القلق والاضطرابات، ولكن القلق البنّاء الذي يحسّ به الإنسان تجاه مسؤولياته أمام الله فهو المطلوب ولابدّ منه، وهذا هو الخوف من الله أ.

#### ٣\_ ما هو ذكر الله، وكيف يتم؟

«الذكر» كما يقول الراغب في مفرداته: حفظ المعاني والعلوم، ويُستعمل الحفظ للبدء به، بينها الذكر للاستمرار فيه، ويأتي في معنى آخر هو ذكر الشيء باللسان أو القلب، لذلك قالوا:

١. للإستفادة أكثر راجع كتاب (طرق التغلُّب على الإضطراب والقلق).

٢. وقد أشرنا إلى هذه المسألة في تفسير الأمثل ذيل الآية ٢ من سورة الأنفال.

إنّ الذكر نوعين «ذكر القلب» و «ذكر اللسان» وكلّ واحد منها على نوعين: بعد النسيان أو بدونه.

وعلى أيّة حال ليس المقصود من الذكر \_ في الآية أعلاه \_ هو ذكره باللسان فقط فنقوم بتسبيحه وتهليله وتكبيره، بل المقصود هو التوجّه القلبي له وإدراك علمه وبأنّه الحاضر والناظر، وهذا التوجّه هو مبدأ الحركة والعمل والجهاد والسعي نحو الخير، وهو سدّ منيع عن الذنوب، فهذا هو الذكر الذي له كلّ هذه الآثار والبركات كما أشارت إليه عدّة مس الرّوايات.

فن وصايا النبي الله المام على الله يقول له: «ياعلي، ثلاث لا تسطيقها هذه الأمّة: المواساة للأخ في ماله، وإنصاف الناس من نفسه، وذكر الله على كلّ حال، وليس هو سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر، ولكن إذا ورد على ما يحرم عليه خاف الله عزّوجلّ عسنده و تركه» .

وقال الإمام على الله عند الذكر ذكران: ذكر الله عزّوجلٌ عند المصيبة، وأفضل من ذلك ذكر الله عندما حرّم الله عليك فيكون حاجزاً» .

ولهذا السبب اعتبرت بعض الرّوايات الذكر وقاية ووسيلة دفاعية، كما ورد عن الإمام الصادق الله قال: «إنّ النّبي بَيَالِيَة خاطب أصحابه يوماً فقال لهم: اتّخذوا جُنناً، فقالوا يارسول الله أمن عدو وقد أظلنا؟ قال: لا، ولكن من النار، قولوا: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر» ".

وإذا ما رأينا أنّ بعض الرّوايات تتحدّث عن «ذكر الله» أنّه رسول الله عَنَّيْ فذلك لأنّه عَلَيْهِ فَذَلك لأنّه عَلَيْهُ فَذَلك لأنّه عَلَيْهُ فَذَلك لأنّه عَلَيْهُ فَي تفسير الآية ﴿ لَا بِسَدْكُو الله عَلَمُ النّاسُ بالله تعالى، وقد روي عن الإمام الصادق الله في تفسير الآية ﴿ لَا بِسَدْكُو الله تطمئن القلوب وهو ذكر الله وحجابه». أ

٢. المصدر السَّابق.

آ, المه

سفينة البحار، ج ١، ص ٤٨٤.
 المصدر السابق،

٤. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٩١.

كَذَلِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَلِهَا أُمَمُ لِتَتْلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلَذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْهِ الْمُوْعَلَيْهِ وَكَيْنَهِ وَكَنْ اللَّهِ مَنَابِ اللَّهِ الْمُورَةِ لِآ إِلَهُ إِلَّا هُوعَلَيْهِ وَكَنْ الْمُوتَى الْمُوتَى اللَّهِ مَنَابِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَ انَاسُيِرَتْ بِهِ ٱلْجَبَالُ أَوْقُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْكُمْ بِهِ ٱلْمُوتَى بَلْ لِلَّهِ ٱلأَمْرُ وَلَوَانَ قُرْءَ انَاسُ مِيعَا أَوْلَا لِلَّهِ الْمُورَقِ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَهُ لَكُم النَّاسَ جَمِيعًا وَلَا يَرَالُ حَمِيعًا أَفَلَمْ يَا يَنْ مِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ لَكُم النَّاسَ جَمِيعًا وَلَا يَرَالُ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ لَكُم النَّاسَ جَمِيعًا أَوْلَا لَلْهُ لَكُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُم اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُ اللِمُلْلِمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ

## أسباب النزول

هذا السبب في النّزول يمكن أن يكون صحيحاً في حالة إعتقادنا بأنّ السورة مدنيّة حتى توافق حادثة صلح الحديبيّة، ولكنّ المشهور أنّها مكّية. إلّا إذا اعتبرنا أنّ سبب النّزول هو ردّ على المشركين كما في الآية ٦٠ من سورة الفرقان ﴿اسجدوا للرّحمن قالوا وما الرّحمن﴾.

وعلى أيّة حال، وبغضّ النظر عن سبب النّزول، فإنّ الآية لها مفهوم واضح سوف نتطرّق إليه في تفسيرنا لها.

وقال بعض المفسّرين في سبب نزول الآية النّانية: إنّها جواب لجموعة من مشركي مكّة، حيث كانوا جالسين خلف الكعبة وطلبوا النّبي عَلَيْهُ، فجاء هم عَلَيْهُ «على أمل هدايتهم» قالوا: إذا كُنت تحبّ أن نكون من أصحابك فأبعد هذه الجبال قليلاً إلى الوراء حتى تتسع لنا الأرض! وشقّ الأرض لكي تتفجّر العيون والأنهار حتى نغرس الأشجار ونقوم بالزراعة! أم تعتقد بأنّك لا تقلّ عن داود الذي سخّر الله له الجبال تسبح معه؟ أو أن تسخّر لنا الربح حتى نسافر عليها إلى الشام ونحل مشاكلنا التجارية وما نحتاج إليه ثمّ نعود في نفس ذلك اليوم! كها كانت مسخّرة لسليان على مشاكلنا التجارية وما نحتاج إليه ثمّ نعود في نفس ذلك اليوم! كما كانت مسخّرة لسليان على نسأله هل أنّ ما تقوله حقّ أم باطل، أو أحيى لنا جدّك يحيى الموتى!

وفي هذه الأثناء نزلت الآية الثانية تذكرهم بأنّ كلّ ما يقولونه سببه الخصومة والعناد لا لكي يؤمنوا، وإلّا فهناك معاجز كثيرة حصلت لهم.

## التفسير

# لا أمل في إيمان أهل العناد:

تبحث هذه الآيات مرّة ثانية مسألة النبوّة، والآيات أعلاه تكشف عن قسم آخر من جدال المشركين في النبوّة وجواب القرآن عليهم فتقول الآية: كما أنّنا أرسلنا رسلاً إلى الأقوام السالفة لهدايتهم: ﴿كذلك لرسلناك في لُقة قد خلت من قبلها لَعم والهدف من ذلك ولتتلوا عليهم اللّذي ثوحينا اليك . في الوقت الذي ﴿وهم يكفرون بالرّحمن كي يكفرون بالله الذي عمّت رحمته كلّ مكان، وشمل فيضه المؤمن والكافر.

ثم قل لهم: إن الرحمن الذي عم فضله هو ربي ﴿قل هو ربي لا إله الآهو عليه توكلت واليه متابه ﴾.

ثم يجيب أولئك الذين يتشبئون دائماً بالحجج الواهية فيقول: لو أنّ الجبال تحرّكت من مكانها بواسطة القرآن: ﴿ولو أنّ قرآنا سيّرت به الجبال أو قطّست به الأرض أو كلم به الموتى ﴾. فع ذلك لا يؤمنون به.

ولكنّ كلّ هذه الأفعال بيد الله ويفعل ما يريد متى يشاء ﴿بِلَ لللهُ لِلْمُوجِمِيعاً ﴾. ولكنّكم لا تطلبون الحقّ، وإذا كنتم تطلبونه فهذا المقدار من المعجزة التي صدرت من الرّسول ﷺ كافٍ لإيمانكم.

ثمّ يضيف القرآن الكريم ﴿ أَفَلَم بِيأَمِن اللَّذِينَ آمِنُوا أَنْ لُو يَشَاءُ لَللَّهُ لَهِدَى لَلنَّاسَ جَمِيعاً ﴾ أوهذه إشارة إلى أنّ الله سبحانه وتعالى يستطيع أن يجبر الناس وحتى المعاندين على أن يؤمنوا، لأنّه القادر على كلّ شيء، ولكنّه لا يفعل ذلك أبداً، لأنّ هذا الإيمان الإجباري لا قيمة له وهو فاقد للمعنى والتكامل الذي يحتاجه الإنسان في حياته.

ثمّ تضيف الآية ﴿ولا يزلل الدين كغروا تصيبهم بما صنعوا قارمة ﴾ وهذه مصائب تنزل عليهم بشكل إبتلاءات مختلفة أو على شكل هجوم المسلمين عليهم. وهذه المصائب إن لم تنزل في دارهم فهي ﴿أو تحل قريباً من دارهم ﴾ لكي يعتبروا بها ويرجعوا إلى الله جلّ وعلا. وهذا الإنذار مستمر ﴿حتّى يأتي وعدالله ﴾.

وهذا الوعد الأخير قد يشير إلى الموت، أو إلى يوم القيامة، أو على قول البعض إلى فتح مكّة التي سحقت آخر معقل للعدو.

وعلى أيّة حال فالوعد الإلهي أكيد: ﴿إِنَّ الله لا يخلف العيعاد ﴾.

الآية الآخيرة من هذه المجموعة تخاطب النّبي تَتَلِيلاً فتقول له: لست الوحسيد من بين الأنبياء تعرّض لطلب المعاجز الإقتراحية والإستهزاء من الكفّار، بل ﴿ولقد لستهزي، برسل من قبلك ﴾. ولكن لم نعاقب هؤلاء الكفّار فوراً، بل ﴿فَأَهْلِيتَ لَلَدْينَ تَحْفُرُولَ لَكِي يستيقظوا

١٠ وييأس، مأخوذة من مادة واليأس، ولكن يقول جمهور من المفسّرين: إنها جاءت هنا بمعنى العلم، وأمّا ما يقوله البعض [طبقاً لما نقله الفخر الرازي] إن ويشت، لا تأتي بمعنى وهلمت، إطلاقاً، ويسرى الراغب في مغرداته أنّ اليأس هنا هو نفس معناه، ولكن يحتاج لتحقّقه إلى العلم بعدم تحقّق الموضوع، وعلى هذا يكون ثبوت يأسهم يتوقّف على علمهم وتكون نتيجته أنّ اليأس هنا ليس العلم بالوجود، بل العلم بالعدم، وهو مخالف لمفهوم الآية، وعلى ذلك فالحقّ ما قاله جمهور المفسّرين، وما ذكروه من شواهد في قول العرب على ذلك، وقد ذكر الفخر الرازي في تقسيره أمثلة من هذه الشواهد [دقّقوا النظر].

ويعودوا إلى طريق الحقّ، أو نلقي عليهم الحجّة الكافية على الأقل، لأنّ هؤلاء إذا كــانوا مذنبين فإنّ لطف الله وكرمه وحكمته لا تتأثّر بأفعال هؤلاء.

وعلى أيّة حال فهذا التأخير ليس بمعنى نسيان العقاب، بل ﴿ ثُمّ أَحَدْتُهُم فَكَيفُ كَانَ عقاب، وهذا المصير ينتظر قومك المعاندين أيضاً.

## بحوث

## ۱\_ لماذا التركيز على كلمة «الرممان»؟

توضّع الآية أعلاه، وما ذكرناه في أسباب النّزول، أنّ كفّار قريش لم يوافقوا على وصف الله بالرحمن، وبما أنّ ذلك لم يكن سائداً لديهم، فانّهم كانوا يستهزئون به، في الوقت الذي نرى فيه الآيات السابقة تصرّ و تؤكّد على ذلك، لأنّ في هذه الكلمة لطفاً خاصّاً، ونحن نعلم أنّ صفة الرحمانية تعمّ و تشمل المؤمن والكافر، الصديق والعدو، وفي الوقت نفسه فان صفة الرحم خاصة بعباده المؤمنين.

فكيف لا تؤمنون بالله الذي هو أصل اللطف والكرم حتى شمل أعداء، بلطفه ورحمته، فهذا منتهى الجهل.

## ٢\_ لماذا لم يستجب النّبي لمطاليبهم؟

ومرّة أخرى نواجه هنا ما يقوله البعض من أنّ النّبي عَبَّرُهُ لم تكن لديه معجزة غير القرآن الكريم، ويستندون في ذلك إلى الآية أعلاه وأمثالها، لأنّ ظاهر هذه الآيات أنّ النّبي لم يستجب إلى طلبهم في إظهار المعاجز المختلفة من قبيل تسيير الجبال أو شقّ الأرض وإظهار العيون وإحياء الموتى والتكلّم معهم.

ولكن كما قلنا مراراً الإعجاز يتم لإظهار الحقيقة فقط، ولأولئك الذيبن يطلبون الحقية، فليس النّبي عَلَيْهِ وَلَمُ الحَوارق حتى يُنفّذ لهم كلّ ما يطلبونه منه أو يقترحونه عليه ثم بعد ذلك لا يقبلون منه.

إنّ مثل هذا الطلب للمعاجز (المعاجز الإقتراحية) كان يصدر - فقط - سن الأفراد المعاندين والجاهليين الذين لم يستجيبوا لأيّ حقّ، والآيات أعلاه تشير إلى ذلك بوضوح، فني الآية الأخيرة تتحدّث عن إستهزائهم بالنّبي عَبَالِلَهُ، وهذا يعني أنّهم لم يطلبوا المعجزة من أجل الحقّ، بل كان طلبهم إستهزاءً بالرّسول عَبَالِهُ.

وبالإضافة إلى ما ذكرناه من أسباب النّزول في بداية التّفسير لهذه الآيات، يمكن أن نستفيد من خلال طلبهم من النّبي ﷺ إحياء واحد من أجدادهم لكي يسألوه: هل أنّ ما تقوله حقّ أم باطل؟

فلو إستجاب لهم النّبي هذا الطلب فما معنى سؤالهم أنّ النّبي على حقّ أم باطل؟ وهذا يوضّح أنّ هؤلاء هم أفراد متعصّبون ومعاندون وهدفهم ليس البحث عن الحقيقة، (ولنــا توضيح آخر لهذا الموضوع في ذيل الآية ٩٠ من سورة الإسراء).

#### ٣ـ ما هي القارعة؟

«القارعة» مأخوذة من مادّة «قرع» بمعنى طرقَ، وعلى ذلك تكون القارعة بمعنى الطارقة، وتشير هنا إلى الأحداث التي تقرع الإنسان وتنذره وإذا كان مستعدّاً للنهوض أيقظته.

وفي الحقيقة إنّ للقارعة معنى واسعاً، فهي تشمل كلّ مصيبة ومشكلة وحادثة تحيط بالإنسان.

ولذلك يعتقد بعض المفسّرين أنّها تعني الحروب والجسفاف والقستل والأسر، ويسرى أخرون أنّها تشير إلى الحروب التي كانت تقع في صدر الإسلام تحت عنوان «السرية» التي أخرون أنّها تشير إلى الحروب التي كانت تقع في صدر الإسلام تحت عنوان «السرية» التي يَمَنَّيُكُ يُشترك فيها، بل كان يأمر أصحابه بها، ولكن معنى القارعة يشمل جميع هذه الأحداث.

ومن الطريف أنّ الآيات أعلاء تشير إلى أنّ الحوادث هذه إمّا أن تنزّل عليهم أو تقع قريباً من دارهم، وهذا يعني: إذا لم تصيبهم هذه الحوادث في دارهم، فإنّها سوف تقع قريبة منهم، فهل لا تكنى هذه الحوادث لإيقاظهم؟

### الآيتان

أَفَمَنْ هُوَقَآيِعُ عَلَى كُلِّ نَفْسِ بِمَاكَسَبَتْ وَجَعَلُواْ لِلَهِ شُرَكَآءَ قُلُ سَمُّوهُمْ أَمْ تُلَيَعُونَهُ، بِمَالَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْ بِطَلَهِ رِمِّنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ زُيِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُّ وَاْعَنِ السَّيِيلِ وَمَن يُصْلِلِ اللَّهُ فَاللَهُ مِنْ هَا دِن اللَّهُ مِنْ الْحَرْةِ السَّيِيلِ وَمَن يُصْلِلِ اللَّهُ فَاللَّهُ مِنْ هَا دِن اللَّهِ مِن وَاقِ اللَّهُ مَا لَكُمْ عَذَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مِن وَاقِ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن وَاقِ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن وَاقِ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن وَاقِ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن وَاقِ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن وَاقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن وَاقِ اللَّهُ اللَّ

## التفسير

## كيف تجعلون الأصنام شركاء مع الله؟١

نعود مرّة أخرى في هذه الآيات إلى البحث حول التوحيد والشرك، وهي تخاطب الناس من خلال دليل واضح حيث يقول تعالى: ﴿ لَقَعَنَ هُو قَائعَ عَلَى نَفْسَ بِهَا كَسِبُ وَهَذُهُ الْجَمَلة تريد أَن تقول بوضوح إنّ الله سبحانه وتعالى وكأنّه واقف على رأس كلّ شخص ويعلم بما يفعلونه ويجازي عليه وبيده تدبير الأمور، ولذلك فإنّ كلمة «قائم» لها معنى واسع يشمل كلّ هذه الأمور، مع أنّ مجموعة من المفسّرين يرى لها أبعاداً خاصة.

ولإتمام البحث السابق، ومقدّمة للبحث الآتي، يقول تعالى: ﴿وجعلوا لله شركا. ﴾.

ثمٌ يجيبهم بلا فاصلة وبعدّة طرق:

يقول أوّلاً: ﴿قُلْ سَمُّوهُم﴾.

والمقصود من تسميتهم هو إمّا أن يكونوا ليست لهم أيّة قسمة بحسيث لا تستطيعون تسميتهم، فكيف تجعلون هذه الموجودات التي لا تستحق حتى الأسهاء والتي لا قيمة لها، في عداد الخالق القادر المتعال؟

١. الجملة أعلاه مبتدأ لخبر محذوف تقديره: (أمن هو قائم على كلّ نفس بما كسبت كمن ليس كذلك).

أو يكون المقصود: بيّنوا صفاتهم لكي نرى هل يستحقّون العبادة، فنحن نقول في صفات الله جلّ وعلا بأنّه الخالق، والرازق، والحيي والعالم والقادر، فهل تستطيعون أن تمنحوا هذه الصفات للأصنام؟! أو بالعكس إذا أردنا تسميتها نقول بأنّها أحجار وأخشاب ساكنة وفاقدة للعقل والشعور، ومحتاجة لمن يعبدها، وخلاصة القول إنّها فاقدة لكلّ شيء! فكيف نجعلها سواء مع الله؟ أفلا تعقلون؟!

أو يكون المقصود: عدّوا لنا أعيالهم، فهل كشفوا الضُّرِّ لأحد أو منحوا الخير لأحد؟ وهل حلّوا العُقَد والمشاكل؟! ومع هذا الوضع فأي عقل يجيز لكم أن تجعلوهم قرناء مع الله جلّ وعلا وهو مصدر الخير والبركة والنافع والضارّ والمثيب والمعاقب!.

> طبعاً لا مانع من أن تجتمع كلّ هذه المعاني في جملة ﴿ سَعُوهُمِ ﴾ ! و يقول ثانياً: ﴿ لَمْ تَنَبِّئُونَهُ مِمَا لا يَعْلَمْ فَيِ الأَرْضَ ﴾ .

وهذا التعبير في الحقيقة أفضل أسلوب للجواب على حديثهم الواهي، وكمثال على ذلك يقول لك أحد الأشخاص: إنّ فلاناً كان ضيفاً عندكم البارحة، فتقول له: هل تخبرني عن ضيف لا علم لي به؟! يعني هل من الممكن أن أحداً يكون ضيني ولا أعلم به وأنت تعلم بذلك؟!

ثالثاً احتى أنتم في الواقع لا تؤمنون بذلك في قرارة أنفسكم، بل ﴿ لَم يَطَاهُ مِن القُول﴾. ولهذا السبب نرى المشركين عندما تضيق بهم المشاكل الحياتية يلوذون بالله، لأنهم يعلمون في قلوبهم أن الأصنام لا يمكن أن تعمل لهم شيئاً، كما بين القرآن الكريم حالهم في الآية ٦٥ من سورة العنكبوت حيث يقول تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فَي الفلك دعوا الله مغلمين له الدين فلمًا نجّاهم إلى البرّ إذا هم يشركون﴾.

وابعاً: إنّ المشركين ليس لهم إدراك صحيح، وبما أنّهم تابعين الأهوائهم و تقليدهم الأعمى، فإنّهم غير قادرين على أن يقضوا بالحقّ وبشكل صحيح، ولهذا السبب ضلّوا الطريق، يقول تعالى: ﴿ بِل زَيْنَ للَّذِينَ كَفُرُوا حَكُرهم وصدّوا من السّبيل ومن يقلل الله فعاله من هاجه.

وقد قلنا مراراً: إنّ هذا الضلال ليس جبراً، ولا هو إعـتباطياً وبـدون حسـاب، بـل الإضلال الإلهي إنعكاس لما يقوم به الإنسان من الأعهال السيّئة التي تجرّه إلى الضياع، وبما أنّ هذه الخاصيّة قد جعلها الله سبحانه وتعالى لمثل هذه الأعهال فلذلك نسب هذا العمل إليه.

ويشير القرآن الكريم في الآية الأخيرة من هذه الجموعة إلى العقاب الأليم الذي يشملهم في الدنيا والآخرة، الشقاء والهزيمة والحرمان وغيرها، حيث تقول: ﴿لهم عذلب في الحياة الدنيا ولعدله الآخرة الشقى الأنها داغة ومستمرة، جسدية وروحية، وفيها أنواع الآلام.

وإذا إعتقدوا بأنّ لهم طريقاً للفرار أو سبيلاً للدفاع في مقابل ذلك، فإنّهم في إشتباه كبير، لأنّ ﴿ وما لهم من الله من والقه .

مَّثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّفُونَّ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهُنَّرُّ أُكُلُهَا دَآيِمُ وَظِلُهَا تِلْكَ عُقْبَى ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوَّا وَعُقْبَى ٱلْكَيْفِرِينَ ٱلنَّارُ ۞

## الثفسير

بالنظر إلى تناوب آيات هذه السورة في بيان التوحيد والمعاد وسائر المعارف الإسلامية الأخرى، تحدّثت هذه الآية مرّة أخرى حول المعاد وخصوصاً نِعَمِ الجنّة وعذاب الجحيم. يقول تعالى أوّلاً: ﴿ وَمثل للجنّة الّتي وعد المتقون تجري من تعتما الأنهار ﴾ (

قد يكون التعبير بـ«مثل» إشارة إلى هذه النكتة، وهي أنّ الجنّة وسائر النعم الأخروية غير قابلة للوصف بالنسبة إلى الساكنين في هذا العالم المحدود الذي هو في مقابل عالم بعد الموت يعتبر صغيراً جدّاً، ولذلك نستطيع أن نضرب لهم مثلاً أو صورة عن ذلك، كما أنّ الجنين في بطن أمّه لوكان يعقل لا يمكن أن نصور له كلّ نعم الدنيا، إلّا من خلال أمثال ناقصة وشاحبة!

الوصف الثَّاني للجنَّة هو ﴿أَكُلُهَا دَلَتُمْ﴾.

فهي ليست كفاكهة الدنيا فصلية و تظهر في وقت معين من السنة، بل في بعض الأحيان وبسبب الآفات الزراعية تنقطع تماماً، لكن نمار الجنّة ليست فصلية ولا موسمية وغير مصابة بآفة، بل كإيمان المؤمنين المخلصين دائمة وثابتة.

وكذلك ﴿وظلُّها﴾ ليس كظلُّ أشجار الدنيا التي يظهر ظلُّها إذا كانت الشـمس أفـقية ويزول أو يقل إذا صارت عمودية، أو يظهر في الربيع والصيف عندما تكـون الأشـجار

١. هناك نقاش بين المغشرين حول تركيب هذه الجملة فقال البعض: إنّ «مثل» مبتداً و «تجري» خبرها، وقال بعض آخر: إنّ «مثل» مبتدأ وخبره محذوف تقديره «فيما نقص عليكم مثل الجنّة».

مورقة، ويزول في الخريف والشتاء عند تساقط الأوراق، (بالطبع هناك أشجار قليلة تعطي ثماراً وأزهاراً على مدار السنة، وهذه تكون في المناطق المعتدلة التي ليس فيها شتاء).

المغلاصة: ظلال الجنّة كبقيّة النعم الأخرى خالدة ودائمة، ومن هذا يتّضح أن ليس في الجنّة فصل لتساقط الأوراق، ونعلم من ذلك \_أيضاً \_أنّ شعاع الشمس موجود في الجنّة، وإلّا كان التعبير بالظلّ هناك بدون شعاع الشمس ليس له أي مفهوم، وأمّا ما جاء في الآية ١٣ من سورة الدهر ﴿ لا يروى فيها شمسا ولا ومهرول قد تكون إشارة إلى إعتدال الهواء، فلا الشمس محرقة ولا البرد قارس، وهذا لا يعنى أن لا تكون هناك شمس أصلاً.

إنَّ إنطفاء الشمس ليس دليلاً على زوالها أبداً، لأنَّ القرآن الكريم يقول: ﴿يسوم تسيدُلُ الأَرْفَن عَيْرِ الأَرْفَن والسَّمَاولِينَ الْرَقِي أُوسِع وبهيئة جديدة.

وإذا قيل: إن كانت شمس الجنّة غير محرقة، فعلام الظلّ؟

نقول في جوابهم: إنّ الظلّ ليس مانعاً لحرارة الشمس فقط، بـل إنّ الرطوبة المـعتدلة الصادرة من الأوراق بإتّحادها مع الأوكسجين تعطي نشاطاً ولطافة خاصّة للظلّ، ولذلك كان ظلّ الأشجار مختلفاً عن ظلّ السقوف الجافّة.

وبعد بيان هذه الصفات الثلاث قال تعالى في آخر الآية: ﴿ تلك مقبى للَّذَينَ لتَّقُوا ومقبى اللَّذِينَ لتَّقُوا ومقبى الكافرين النَّارِ﴾.

۱. إبراهيم، ٤٨.

وَٱلَّذِينَ اَتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَفْرَخُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ، قُلْ إِنَمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ وَلَا أُشْرِكَ بِهِ عَ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَ إِلَيْهِ مَنَابِ الْ

## التفسير

### المؤمنون والأمزاب:

أشارت هذه الآية إلى ردّ الفعل المتفاوت للناس في مقابل نزول الآيــات القــرآنــية، فالأفراد الذين يبحثون عن الحقيقة يفرحون بما أنزل على الرّسول، بينها المعاندون يخالفون ذلك.

بقول تعالى أوَّلاًّ: ﴿واللَّذِينَ آتيناهم الكتاب يفرمون بما لَنزل البيك ﴾.

إنّ الوصف بـ ﴿ آتيناهم الكتاب ﴾ إشارة إلى اليهود والنصارى وأمثالهم ممّن لهم كـتاب سهاوي وقد ذكرهم القرآن في مواطن كثيرة، فكان الأشخاص الطالبون للحقّ من اليهود والنصارى وأمثالهم يفرحون عند نزول الآيات على الرّسول ﷺ، لأنهم كانوا من جهة يرونها مطابقة لما في أيديهم من العلامات، ومن جهة أخرى كان سبباً لحريتهم ونجاتهم من شرّ الخرافات ومن علماء اليهود والمسيحيّة الذين كانوا يستعبدونهم، وكانوا محرومين من حرية الفكر والتكامل الإنساني.

الآنه يلازم هذا الحديث أن يكون ﴿ما أنزل إليك﴾ هو نفس «الكتاب» فالإثنان يشيران إلى القرآن، في الوقت الذي نرى فيه من قرينة المقابلة أنّ المقصود من «الكتاب» غير ﴿ما أنزل إليك﴾.

وبما أنّ سورة الرعد مكّية فهي غير منافية لما قلناه آنفاً، مع أنّ المركز الأصلي لليهود في الجزيرة العربية كان المدينة وخيبر، والمركز الأصلي للمسيحيين هو نجران وأمثالها، ولكنّهم كانوا يتردّدون على مكّة ويعكسون أفكارهم ومعتقداتهم فيها، ولهذا السبب كان أهل مكّة يعرفون علامات آخر نبى مرسل وكانوا ينتظرونه (قصّة ورقة بن نوفل وأمثالها معروفة).

وهناك شواهد لهذا الموضوع في آيات أخرى من القرآن الكريم والتي كان يفرح المؤمنين من أهل الكتاب عند نزول الآيات على النّبي ﷺ، فئلاً الآية ٥٢ من سورة القصص تقول: ﴿الَّذِينَ آتيناهم الكتاب مِن قبله هم به يؤمنون﴾.

ثمّ تضيف الآية ﴿وَمِن الأحزاب مِن يَنكر بِعِضِهِ المقصود من هذه الجموعة هي نفس جماعة اليهود والنصارى الذين غلبهم التعصّب الطائني وأمثاله، ولذلك لم يعبّر القرآن الكريم عنهم بأهل الكتاب، لأنهم لم يتبعوا كتبهم السّماوية، بل كانوا في الحقيقة أحزاباً وكتلاً تابعين لخطّهم الحزبي، وهذه الجموعة كانت تنكر كلّ ما خالف ميلهم ولم يطابق أهواءهم.

ويحتمل أيضاً أنّ كلمة «الأحزاب» إشارة إلى المشركين، لأنّ سورة الأحزاب ذكرتهم بهذا التعبير، وهؤلاء في الحقيقة ليس لهم دين ولا مذهب بل كانوا على شكل أحزاب وكتل متفرّقة اتّحدوا في مخالفتهم للقرآن والإسلام.

ونقل العلّامة الطبرسي وبعض آخر من المفسّرين الكبار عن ابن عبّاس، أنّ هذه الآية إشارة إلى المشركين الذين كانوا يخالفون وصف الله بالرحمن، وأهل الكتاب \_ خـصوصاً اليهود \_ يفرحون بهذا الوصف «الرحمان» في الآيات القرآنية، ومسشركي مكّة كانوا يسخرون منه بسبب عدم معرفتهم به.

وفي آخر الآية يأمر الله النبي عَنَيْ أن لا يعتني بهذا وذاك من المخالفين، بل يدعوه إلى النبات على الخط الأصيل والصراط المستقيم حيث يقول تعالى: ﴿قُل لِنَما لَموه أن أعبد الله ولا لَقرك به لِيه أدموا ولليه مآبه ﴾ وتلك دعوة للموحدين الصادقين والمؤمنين الرساليين أن يسلموا أمام الأوامر الإلهية، فالرسول مَنَيَّ كان خاضعاً لكل ما أنزل عليه، فلا يأخذ ما كان يوافق ميله و يترك غيره.

### ہحث

#### الإيمان والإئتلاف المزبى:

رأينا في الآية كيف أنَّ الله سبحانه و تعالى عبّر عن المؤمنين من اليهود والنصاري بأهل

الكتاب، وعبر عن أولئك التابعين للعصبية والأهواء بالأحزاب، وهذا غير منحصر في تاريخ صدر الإسلام، بل إنّ هذا التفاوت موجود دائماً بين المؤمنين الحقيقيين والذين يدّعون الإيمان، فالمؤمنون الحقيقيون يقولون بالتسليم المطلق لكلّ الأوامر الإلهيئة، ولا يتقولون بالتبعيض، ويجعلون ميلهم تحت ذاك الشعاع، فهم أهل لأن يسمّيهم القرآن أهل الكتاب والإيمان.

بينا أولئك فهم مصداق الآية ﴿ وَوَهِن بِيعِفَن وَتَكَفُّر بِيعِفْن ﴾ ومعناه كلّ ما طابق خطّهم الفكري وميلهم الشخصية ينكرونه، وكلّ ما خالف منافعهم الشخصية ينكرونه، فهؤلاء ليسوا بمسلمين ولا مؤمنين، بل أحزاب وكتل يبحثون عن مصالحهم في الدين، ولذلك كانوا يقولون بالتبعيض في التعاليم الإسلامية.

وَكَذَالِكَ أَنَ لَنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًا وَلَينِ أَبَعَتَ أَهْوَآءَ هُم بَعْدَ مَاجَآءَكَ مِنَ أَلْعِلْمِ مَالكَ مِنَ اللّهِ مِن وَلِي وَلا وَاقِ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزُوجًا وَ مُنَالِقَهِ مِن وَلِي وَلا وَاقِ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزُوجًا وَ دُرِيّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِي بَعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللّهُ لِكُلِّ أَجَلٍ حَتَابٌ ﴿ فَي مَعْدُوا اللّهُ مَا كُن لَلْهُ مَا كُن لَلْهُ مَا كُن لَكُ مَا فَرُينَتُكَ بَعْضَ ٱلّذِى اللّهُ مَا يَسَادُ مَن اللّهُ مَا فَرَينَتَك بَعْضَ ٱلّذِى نَعِدُهُمْ أَوْنَتُ وَقَينَتَك فَإِنْمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلْعُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴿ اللّهُ مَا فَرَينَتَكَ بَعْضَ الّذِى نَعِدُهُمْ أَوْنَتُ وَقَينَتَكَ فَإِنْمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلْعُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴿ اللّهُ مَا مُن لَكُ فَإِنْمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلْعُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴿ اللّهُ مَا مُن لَا مَا فَرَينَا كُولُ اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَا مَن مُن اللّهُ مَا عَلَيْكَ الْبَلْعُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ اللّهُ مَا مَنْ مُن اللّهُ مَالْمُ اللّهُ مَا عَلَيْكَ الْمُ لَكُولُ مَا مَا لَيْكُ مَا عَلَيْكَ الْمَاعِلَيْكَ الْبَلْعُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ وَاللّهُ مَا مُنْ الْمُنْ مَا عَلَيْكَ الْمَاعُلُكُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ وَا مَا مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مَا مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْفَا الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ اللّهُ مُنْ الْمُنْ مُ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْمُعْلَى اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ

## التفسير

## الموادث «الثَّابِتَة» و«المتغيّرة»:

تتابع هذه الآيات المسائل المتعلّقة بالنبرّة، فني الآية الأولى يقول تعالى: ﴿وَكَذَلْكَ لَنزَلْنَاهُ حكماً عربياً ﴾.

«العربي» كما يقول الراغب في مفرداته «الفصيح البيّن من الكلام» ولذلك يُقال للمرأة العفيفة والشريفة: إنّها «امرأة عروبة» ثمّ تضيف الآية ﴿ حكما عربياً ﴾ قيل معناه مفصحاً يحقّ الحقّ ويبطل الباطل.

ويحتمل في «العربي» أنّ معناه «الشريف» لأنها جاءت في اللغة بهذا المعنى. وعلى هذا فوصف القرآن بالعربي لأنّ أحكامه واضحة وبيّنة. ولذلك وردت في عدّة آيات أخرى بعد «عربياً» مسألة الإستقامة وعدم الإعوجاج أو العلم، منها في الآية ٢٨ من سورة الزمر قوله تعالى ﴿قُرَلْنا عربيّا غيردي موج ﴾ وفي الآية ٣ من سورة فصلت يقول تعالى: ﴿كتاب فصلت تعالى ﴿مُرَلّنا عربيّا لقوم يعلمون ﴾. وعلى هذا فما قبل هذه الآية وما بعدها يؤيدان أنّ المراد من «عربياً» هو الفصاحة والوضوح في البيان وخلوه من الإعوجاج والإلتواء.

وهذه العبارة وردت في سبع سور من القرآن الكريم، ولكن ذكرت في عدّة موارد بشكل

وسان عربي مبين ﴾ والتي يمكن أن يكون لها نفس المعنى. ويمكن أن يكون هذا الموضع الحناص إشارة إلى اللسان العربي، لأنّ الله سبحانه وتعالى بعث كلّ نبيّ بلسان قومه، حتى يهدي قومه أوّلاً، ثمّ تنتشر دعوته في المناطق الأخرى.

ثمّ يخاطب القرآن النّبي عَبَيْنَ بلحن التهديد وبشكل قاطع حيث يقول: ﴿ولئن اقبعه الهوارهم بعدها جارك من العلم ما لك من الله من وليّ ولا ولق ﴾ وبما أنّ احتال الانحراف غير موجود إطلاقاً في شخصيّة الرّسول عَبَيْنَ لما يتميّز به من مقام العصمة والمعرفة، فهذا التعبير ـ أوّلاً: يُوضّح أنّ الله سبحانه وتعالى ليس له إرتباط خاص مع أي أحد حتى لو كان نبيّاً، فقام الأنبياء الشامخ إنما هو بسبب عبوديتهم وتسليمهم وإستقامتهم.

وْثانياً: تأكيد وإنذار للآخرين، لأنّ النّبي الله إذا لم يكن مصوناً من العقوبات الإلهيّة في حالة انحرافه عن مسيرة الحقّ وإنّجاهه صوب الباطل، فما بال الآخرين؟

ولابدٌ من ذكر هذه النقطة، وهي أنّ «ولي» و«واق» مع أنّهما متشابهان في المعنى، ولكن هناك تفاوت بينهما وهو أنّ أحدهما يبيّن جانب الإثبات والآخر جانب النفي، فواحد بمعنى النصرة والدعم، والآخر بمعنى الدفاع والحفظ.

الآية الأخرى \_ في الواقع \_جواب لما كان يستشكله أعداء الرّسول على الله .

ومن جملة هذه الإشكالات:

أولاً: كان البعض يقول: هل من الممكن أن يكون الرّسول من جنس البـشر، يـتزوّج و تكون له ذرّية؟ فالآية تجيبهم و تقول ليس هذا بالأمر الغريب: ﴿ولقد أرسلنا رسلا هن قبلك وجعلنا لهم أزواجا ودُرِية ﴾ ٢.

ويتبيّن من إشكالهم أنّهم إمّا أن يكونوا غير عالمين بتاريخ الأنبياء، أو أنّهم يتجاهلون ذلك وإلّا لم يوردوا هذا الإشكال.

ثانياً؛ كان ينتظر هؤلاء من الرّسول أن يجيبهم على كلّ معجزة يقترحونها عليه بما تقتضيه أهواؤهم، سواء آمنوا أو لم يؤمنوا، ولكن يجب أن يعلم هؤلاء أنّ ﴿وهاكان لرسول أن يأتي بآية إلا بإذن الله ﴾.

١. النَّحل، ٣-١؛ والشعراء، ١٩٥.

يقول بعض المفشرين في سبب نزول هذه الآية: إنها جواب لما كان يورده البعض من تعدّد أزواج الرّسول،
 في الوقت الذي نرى أنّ سورة الرعد مكّية وتعدّد الزوجات لم يكن حينذاك.

ثالثًا: لماذا جاء نبي الإسلام عَبَيْنَا وغير أحكام التوراة والإنجيل، أو ليست هذه كتب سهاوية؟ وهل من الممكن أن ينقض الله أوامره؟ (هذا الإشكال كان يطابق ما يقوله اليهود من عدم نسخ الأحكام).

وتجيب الجملة الأخيرة من الآية فتقول: ﴿لَكُلُ أَجُلُ كَتَابُ كَيَا تَبَلَغُ البَشرية المُرحلة النهائية من الرشد والتكامل فليس من العجيب أن ينزّل يوماً التوراة، ويوماً آخر الإنجيل، ثمّ القرآن، لأنّ البشرية في تحوّلها وتكاملها بحاجة إلى البرانج المتغيّرة والمتفاوتة.

و يحتمل أنّ جملة ولكل اجل كتاب جواب لمن كان يقول: إذا كان الرّسول صادقاً، لماذا لا ينزل الله عذابه وسخطه على المخالفين والمعاندين؟ فيجيبهم القرآن بأنّ ولكل أجل كتاب وليس بدون حساب وكتاب، وسوف يصل الوقت المعلوم للعقاب .

الآية الأخرى بمنزلة التأكيد والاستدلال لما ورد في ذيل الآية السابقة، وهو أنّ لكلّ حدث وحكم زمن معين كما يقال: إنّ الأمور مرهونة بأوقاتها، وإذا رأيت أنّ بعض الكتب التهاوية تأخذ مكان البعض الآخر فذلك بسبب ويسمعوالله هما يشما ويشبت وصنده لمّ للتناب فيحذف بعض الأمور بمقتضى حكته وإرادته ويثبت أموراً أخرى، ولكن الكتاب الأصل عنده.

وفي النهاية وللتأكيد أكثر بالنسبة للعقوبات التي كان يوعدهم النّبي الله الله الله على الله الله الله الله المعتود عملية؟ يقول تعالى الهوان ما نويتك بعض الذي نعدهم (من إنتصارك عليهم وهزيتهم وتحرير أتباعك وأسر أتباعهم في حياتك) أو تتوفيتك فإنّها عليك البلاغ ومليتا الحساب.

## بحثان

# ١\_ لوع الممو والإثبات وأمّ الكتاب

مع أنّ جملة ﴿يمعوالله هايشا...﴾ نزلت في مجال المعاجز والكتب السّماوية إلى الأنبياء، لكنّها تبيّن قانوناً عامّاً وشاملاً وقد أشير إليه في مختلف المصادر الإسلامية، وهو أنّ تحقّق

ا. وانتظابق هذا المعنى يجب أن يكون هناك تقديم وتأخير في الجملة أعلام، ويقال في تقديره «لكل كتاب أجل» كما قاله بعض المفسرين.

وصيرورة الحوادث المختلفة للعالم لها مرحلتين: الأولى المرحلة القطعيّة أو الثابتة، ولا سبيل للتغيير فيها (والتي أشارت إليها الآية أعلاه بأمّ الكتاب) والأخرى المرحلة المستغيّرة أو بعبارة أخرى «المشروطة» والتي يجد التغيير سبيلاً إليها، وقد عبّر عنها بالمحو والإثبات، وأحياناً يُقال عن المرحلتين: «اللوح المحفوظ» و«لوح المحو والإثبات» كأنّ ما كُتب في اللوح الأوّل محفوظ لا يتغيّر، أمّا الثّاني فن الممكن محو ماكتب فيه و تغييره.

وأمّا حقيقة الأمر فإنّنا \_ أحياناً \_ ننظر إلى الحوادث بأسباب وعلل ناقصة، فمثلاً إذا أخذنا بنظر الإعتبار السمّ الذي بمقتضى طبعه يؤدّي إلى قتل الإنسان وكلّ من يستناوله سوف يموت، مع عدم علمنا بأنّ فحذا السمّ ترياق آخر ضدّه لو شربناه بعده سوف يبطل مفعول الأوّل (وقد نكون على علم به لكن لا نريد أن نتحدّث لسبب أو لآخر عن الترياق) لاحظوا هنا أنّ هذه الحادثة (الموت بسبب استعبال السمّ) ليس لها جانب قطعي، وببيان آخر إنّ مكانها في (لوح المحو والإثبات) ويجد التغيير سبيلاً إليه بالنظر إلى الأسباب الأخرى المرتبطة به.

ولكن لو نظرنا إلى الحادثة من خلال العلّة التامّة لها، يعني توفّر الشروط اللازمة وإزالة الموانع (استعمال السمّ بدون استعمال الترياق) تكون الحادثة هنا قطعيّة وببيان آخر: إنّ مكانها في [اللوح المحفوظ وأمّ الكتاب] ولا سبيل للتغيير فيها.

ويمكن أن نوضّح هذا الحديث بشكل آخر، وهو: إنّ للعلم الإلهي مرحملتين (عملم بالمقتضيات والعلل الناقصّة) و(علم بالعلل التامّة) فما إرتبط بالمرحلة الثانية نعبّر عنها بـ (أمّ الكتاب واللوح المحفوظ) وما إرتبط بالمرحلة الأولى نعبّر عنها بـ (لوح المحو والإثبات) وإلّا فليس اللوح موضوعاً في زاوية من السّماء حتى يكتبوا أو يمحوا فيه شيئاً ويثبتوا بدله شيئاً أخر.

ومن هنا تتضّح الإجابة على كثير من الأسئلة في ضوء ما ورد في المصادر الأصليّة في الإسلام، لأنّنا نقرأ مرّةً في الرّوايات أو بعض الآيات القرآنية، أنّ العمل الفلاني له الأثـر الكذائي، لكنّنا في بعض الأحيان لا نرى هذه النتيجة، وذلك بسبب أنّ تحقّق تلك النتيجة يعتمد على شرائط أو موانع لم تتحقّق.

وهناك روايات كثيرة في باب (اللوح المحفوظ) و(لوح المحو والإثبات) وعلم الأنبياء والأثمّة بهي ، وعلى سبيل المثال نذكر قسماً منها:

١- أخرج ابن مردويه وابن عساكر عن علي الله الله الله الله الله على عن هذه الآية فقال له: «لأقرن عينيك بتفسيرها ولأقرن عين أمّتي بعدي بتفسيرها، الصدقة على وجهها، وبرّ الوالدين، وإصطناع المعروف، يحول الشقاء سعادة ويزيد في العمر ويقي مصارع السوء» \.

وهذه إشارة إلى أنّ الشقاء والسعادة ليست أموراً حتمية، حتى إذا إرتكب الإنسان إغاً وعدّ من الأشقياء فإنّ باستطاعته أن يُغيّر من سلوكه ويتّجه صوب الخير، وخصوصاً مساعدة وخدمة عباد الله، لأنّ هذه الأمور مكانها في (لوح الحو والإثبات) لا (أمّ الكتاب). ويجب الإلتفات إلى أنّ ما جاء في هذا الحديث يبيّن قسماً من مفهوم الآية.

٣- عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: «من الأمور أمور محتومة كائنة
 لا محالة، ومن الأمور أمور موقوفة عند الله يقدّم فيها ما يشاء ويمحو ما يشاء ويستبت ما بشاء» .

وعن الإمام علي بن الحسين على قال: «لولا آية في كتاب الله لعدتُتكم بماكان وما يكون إلى يوم القيامة، فقلت له: أيّة آية؟ فقال: قال الله ويمعولله مايشا، ويثبت وعنده لم الكتاب ؟.

وهذا الحديث دليل على أنّ اللوح المحفوظ ولوح المحو والإثبات بكل خصوصياتها مختصة بالله جلّ وعلا، وهناك قسمُ منها يُعلم بها الخواص من عباده إذا إقتضت الضرورة. ونقرأ في أدعية ليالي شهر رمضان المبارك: «وإن كنت من الأشقياء فاكتبني عندك من السعداء».

وعلى أيّة حال فالمحو والإثبات بهذا الشكل الذي قلناه له معنى جامع يشمل كلّ تغيير في الحال بسبب تغيير الشروط وحدوث الموانع، وأمّا ما قاله بعض المفسّرين من أنّ هذه الجملة إشارة إلى مسألة محو الذنوب بسبب التوبة، أو زيادة ونقصان الرزق على أثر تغيير الشروط، ليس صحيحاً، إلّا إذا اعتبروها واحداً من مصاديقها.

#### ٢ ما هو البداء؟

«البداء» أحد البحوث العويصة بين الشيعة والسنّة.

٢. المصدر السابق، ص ٤١٩.

١. تفسير الميزان، ج ١١، ص ٣٨٠.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٥١٢، ح ١٦٠.

يقول الرازي في تفسيره الكبير في ذيل الآية \_ محل البحث \_ «بعتقد الشيعة أنّ البداء جائز على الله، وحقيقة البداء عندهم أنّ الشخص يعتقد بشيء ثمّ بطهر له خلاف ذلك الإعتقاد، ولإثبات ذلك يتمسكون بالآية ﴿يمعولله ما يشا، ويثبعه ثمّ يضيف الرازي: إنّ هذه العقيدة باطلة، لأنّ علم الله من لوازم ذاته، ومحال التغيير والتبديل فيه».

وممًا يؤسف له حقّاً أنَّ عدم المعرفة بعقيدة الشيعة في مسألة البداء أدَّت إلى أن ينسب كثيرون تهماً غير صحيحة إلى الشيعة الإماميّة.

ولتوضيح ذلك نقول:

«البداء» في اللغة بمعنى الظهور والوضوح الكامل، وله معنى ّ آخر هو الندم، لأنّ الشخص النادم قد ظهرت له \_حتماً \_ أمور جديدة.

لاشك، إنّ هذا المعنى الأخير بالنسبة إلى الله تعالى مستحيل، ولا يمكن لأي عاقل وعارف أن يحتمل أنّ هناك أموراً خافية على الله ثمّ تظهر له بمرور الأيّام، فهذا القول هو الكفر بعينه، ولازمه نسبة الجهل وعدم المعرفة إلى ذاته المقدّسة، وأنّ ذاته محلمً للستغيير والحوادث.

وحاشا للشيعة الإماميّة أن يحتملوا ذلك بالنسبة لذات الله المقدّسة اإنّ ما يعتقده الشيعة من معنى البداء و يصرّون عليه، هو طبقاً لما جاء في روايات أهل البيت عليه ما عرف الله حقّ معرفته من لم يعرفه بالبداء.

كثيراً ما يكون - وطبقاً لظواهر العلل والأسباب - أن نشعر أنّ حادثة ما سوف تقع أو أنّ وقوع مثل هذه الحادثة قد أخبر عنه النّبي، في الوقت الذي نرى أنّ هذه الحادثة لم تسقع، فنقول حينها: إنّ «البداء» قد حصل، وهذا يعني أنّ الذي كنّا نراه بحسب الظاهر سوف يقع وإعتقدنا تحقّقه بشكل قاطع قد ظهر خلافه.

والأصل في هذا المعنى هو ما قلناه في بحثنا السابق، وهو أنّ معرفتنا مرّة تكون فقط بالعلل الناقصة، ولا نرى الشروط والموانع ونقضي طبقاً لذلك، ولكن بعد أن نواجه فقدان الشرط أو وجود المانع ويتحقّق خلاف ما كنّا نتوقّعه سوف ننتبه إلى هذه المسائل، وكذلك قد يعلم النّبي أو الإمام بأمور مكتوبة في لوح المحو والإثبات القابل للتغيير طبعاً، فقد لا تتحقّق أحياناً لمواجهتها بالموانع وفقدان الشروط.

ولكي تتّضح هذه الحقيقة لآبد من مقايسة بين «النسخ» و «البداء»: نحن نعلم أنّ النسخ

جائز عند جميع المسلمين، يعني من الممكن أن ينزل حكم في الشريعة فيتصوّر الناس أنّ هذا الحكم دائمي، لكن بعد مدّة يعلن الرّسول ﷺ عن تغيير هذا الحكم وينسخه، ويحلّ محلّه حكماً آخر (كما قرأنا في حادثة تغيير القبلة).

إنّ هذا في الحقيقة نوع من «البداء» ولكن في القضايا التشريعيّة والقوانين والأحكمام يسمّونه بـ «النسخ» وفي الأمور التكوينيّة يسمّى بـ «البداء» ويقال أحمياناً: (النسخ في الأحكام نوع من البداء، والبداء في الأمور التكوينيّة نوع من النسخ).

فهل يستطيع أحد أن ينكر هذا الأمر المنطق؟ إلّا إذا كان لا يفرّق بين العلّة التامّة والعلل الناقصة، أو كان واقعاً تحت تأثير الدعايات المغرضة ضدّ شيعة أهل البيت بين ولا يجيز له تعصّبه الأعمى أن يطالع عقائد الشيعة من نفس كتبهم، والعجيب أنّ الرازي قد ذكر مسألة «البداء» عند الشيعة في ذيل الآية ﴿ وجعولا هما يشا. ويثبت بدون أن يلتفت إلى أنّ البداء ليس أكثر من الحو والإثبات، وهجم على الشيعة بعصبيته المعروفة وإستنكر عليهم قولهم بالبداء.

اسمحوا لنا هنا أن نذكر أمثلة مقبولة عند الجميع:

1\_ نقراً في قصة «يونس» أنّ عدم طاعة قومه أدّت إلى أن ينزل العذاب الإلهي عليهم، وقد تركهم النّبي لعدم هدايتهم وإستحقاقهم العذاب، لكن فجأة وقع البداء حيث رأى أحد علمائهم آثار العذاب، فجمعهم ودعاهم إلى التوبة، فقبل الجميع ورفع العذاب ﴿فلولاكانت قرية آمنت فنفسها ليحانها إلّا قوم يونس لها آمنوا كشفنا عنهم عدّاب الغزي في الحياة الدّنيا ووتعناهم إلى حين﴾ أ

عن عروس أنها سوف تموت في التاريخ الإسلامي أنّ السيّد المسيح الله أخبر عن عروس أنها سوف تموت في ليلة زفافها، لكنّها بقيت سالمة! وعندما سألوه عن الحادثة قال: هل تـصدّقتم في هـذا اليوم؟ قالوا: نعم. قال: الصدقة تدفع البلاء المبرم! أ

لقد أخبر السيّد المسيح للله عن هذه الحادثة بسبب إرتباطه بلوح المحو والإثـبات، في الوقت الذي كانت هذه الحادثة مشروطة (مشروطة بأن لا يكون هناك مانع مثل الصدقة) وبما أنّها واجهت المانع أصبحت النتيجة شيئاً آخر.

۱. یونس، ۹۸.

٢. بحارالانوار، ج ٢، ص ١٣١ ـ نقلاً عن أمالي الصدوق، ج ٤، ص ٩٤.

٣-ونقرأ في قصة إبراهيم عليه الأصنام - في القرآن الكريم أنّه أمر بذبح إسهاعيل، وذهب بإبنه إلى المذبح وتلّه للجبين، فعندما أظهر إسهاعيل استعداده للذبح ظهر البداء الإلهي وظهر أنّ هذا الأمر إمتحان لكي يرى الله تعالى مستوى الطاعة والتسمليم عند إبراهيم عليه.

٤-ونقرأ في سيرة موسى الله أنه أمر أن يترك قومه أوّلاً ثلاثين يوماً ويذهب إلى مكان الوعد الإلهي لإستلام أحكام التوراة، لكن المدّة زادت عليها عشرة أيّام أخرى (وذلك امتحاناً لبنى إسرائيل).

هنا يأتي هذا السؤال: ما هي الفائدة من هذه البداءات؟

الجواب على هذا السؤال ليس صعباً بالنظر إلى ما قلناه سابقاً، لأنّه تحدث مسائل مهمة \_ أحياناً \_ مثل إمتحان شخص مع قومه، أو تأثير التوبة والرجوع إلى الله (كما في قصة يونس) أو تأثير الصدقة ومساعدة المحتاجين وعمل الخير، كلّ ذلك يؤدّي إلى دفع الحوادث المفجعة وأمثالها، وهذا يعني أنّ الحوادث المستقبلية قد نُظّمت بشكل خاص ثمّ تنغيرت الشرائط فأصبحت شيئاً آخر، حتى يعلم الناس أنّ مصيرهم بأيديهم، وهم قادرون أن يغيروا مصيرهم من خلال تغيير سيرتهم وسلوكهم، وهذه أكبر فائدة نلمسها من البداء «فتدبّر».

فما ورد من أنّ أحداً إذا لم يعرف الله بالبداء لم يعرفه معرفةً كاملة، فهي إشـــارة لتـــلك الحقائق.

عن الإمام الصادق الله قال: «ما بعث الله عزّوجلٌ نبيّاً حتى يأخذ عليه ثلاث خصال: الإقرار بالعبودية، وخلع الأنداد، وأنّ الله يقدّم ما يشاء ويؤخّر ما يشاء» (

وفي الحقيقة إنّ أوّل عهد مرتبط بالطاعة والتسليم لله. وثاني عهد محاربة الشرك، والثّالث مرتبط بمسألة البداء، ونتيجته أنّ مصيره بيده، فيستطيع أن يغيّر الشروط فيشمله اللطف أو العذاب الإلهي.

الملاحظة الأخيرة في هذا المجال... يقول علماء الشيعة: إنّنا حينا ننسب البداء إلى الله جلّ وعلا فإنّه يكون بمعنى «الإبداء» أي إظهار الشيء الذي لم يكن ظاهراً لنا من قبل ولم يكن متوقّعاً.

١٠ أصول الكافي، ج ١، ص ١٤٧؛ وسفينة البحار، ج ١، ص ٦٦.

وإنّ ما ينسب إلى الشيعة بأنّهم يعتقدون أنّ الله يندم على عمله أحياناً، أو يخبر عن شيء لم يعلمه سابقاً، فهذه من أكبر التّهم ولا يمكن الصفح عنها أبداً.

... لذلك نقل عن الأنمَة عليه أنهم قالوا: «من زعم أنّ الله عزّوجلّ يبدو له في شيء لم يعلمه أمس فابرئوا منه» \.

१५०८४

١. سفينة البحار، ج ١، ص ٦١.

أُولَمْ يَرُوْاْ أَنَّا نَأْفِي ٱلْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ ٱطْرَافِهَاْ وَٱللَّهُ يَعَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُوَ سَرَرِيعُ ٱلْجِسَابِ الْ وَقَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَلِهِمْ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُ جَمِيعًا يَعْلَوُمَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ وَسَيَعْلَوُ ٱلْكَفَرُ لِمَنْ عُقِيَى ٱلدَّارِ اللَّ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسَتَ مُرْسَكُمْ قُلَ الْكَفِي وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسَتَ مُرْسَكُمْ قُلْ حَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ اللَّهِ مُرْسَكُمْ قُلَ عَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ اللَّهِ مُرْسَكُمْ قُلَ حَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ اللَّهُ وَبَيْنَ حَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ اللَّهِ مُرْسَكُمْ قُلْمَ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ اللَّهِ اللَّهُ عِنْ وَبَيْنَ حَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّي اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْولَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الل

# التفسير

# البشرية هَانية ووجه الله باقٍ:

بما أنّ الآيات السابقة كانت تتحدّث مع منكري رسالة النّبي ﷺ، فقد تــابعت هــذه
 الآيات كذلك نفس البحث. والهدف هو دعوتهم إلى التفكّر، ثمّ الإصلاح عن طريق الإنذار
 والاستدلال وغيرها.

يقول تعالى أوّلاً: ﴿ لُولِم يرول لَذَا فَاتِي الأَرْضَ تَنقَعُها مِن الطّافِها لِهِ مِن الواضِح أنّ المقصود من الأرض هنا هم أهل الأرض، يعني أنّ هؤلاء لا ينظرون إلى هذا الواقع من أنّ الأقوام والحضارات والحكومات في حال الزوال والإبادة، الأقوام الذين كانوا أكثر منهم قوة وآثاراً قد ألحدوا تحت الثرى حتى العلماء والعظماء ـ الذين هم قوام الأرض ـ التحقوا بالرفيق الأعلى.

فهل أنّ هذا القانون العام للحياة الذي يسري على جميع الأفراد وكل المجتمع البشري صغيره وكبيره، غير كاف لإيقاظهم وتفهيمهم أنّ هذه الأيّام القلائل للحياة ليست أبدية؟! ثمّ يضيف: ﴿ والله يحكم لاحقّ لحكمه وهو سريع الحساب ولذلك فإنّ قانون الفناء مكتوب على جبين كلّ الأفراد والأمم من جهة، ومن جهة أخرى لا يستطيع أحد أن يغير هذا الحكم ولا الأحكام الأخرى، ومن جهة ثالثة أنّ حساب العباد سريع جـدًا، وبهذا الترتيب يكون جزاؤه قاطعاً.

وقد جاءت في روايات متعدّدة في تفسير «البرهان» و«نور الشقلين» وسائر مـنابع الحديث، إنّ تفسير الآية أعلاه هو «فقدان العلماء» لأنّ فقدهم نـقصان الأرض ونـقص الجنمع الإنساني.

ونقل المفسّر الكبير الطبرسي عن الإمام الصادق للله في تفسير هذه الآية قال: «ننقصها بذهاب علمائها، وفقهائها وخيار أهلها» (

ثمّ قال: «ياأمير المؤمنين، لقد كنت الطرف الأكبر في العلم، اليوم نقص علم الإسلام ومضى ركن الإيمان». \*

إنّ للآية \_بدون شك \_معنى واسعاً كها قلنا، وهي تشمل كلّ نقص في ذهاب الأفراد والمجتمع وأهل الأرض، وإنذار لكلّ الناس، الصالح منهم والطالح، حتى العلماء الذيب يشكّلون أركان المجتمع البشري يكون موت أحدهم أحياناً نقصاناً للدنيا، فهذا إنذار بليغ وساطع.

وأمّا ما احتمله بعض المفسّرين من أنّ المقصود بالنقصان هو نقص أرض الكفّار وإضافتها إلى أرض المسلمين، فلا نراه صحيحاً إذا ما أخذنا بنظر الاعتبار أنّ السورة مكّية، لأنّ الفتوحات في ذلك الوقت لم تكن موجودة حتى يراها الكفّار أو يشير إليها القرآن الكريم.

وأمّا ما قاله بعض المفسّرين الذين غرقوا في العلوم الطبيعيّة، من أنّ الآية أعلاه تشير إلى نقص الأرض من ناحية القطبين واستواؤها في خطّ الإستواء، فهذا كذلك نراه بعيداً عن الواقع، لأنّ القرآن الكريم ليس في مقام الإشارة إلى ذلك.

ثمّ يستمرّ البحث في الآية الثانية ويقول: ليست هذه الفئة فقط نهضت بمكرها ومحاربتها لك، بل ﴿ وقد مكر الدّين من قبلهم ﴾. لكن خططهم كُشفت، وأجهضت مؤامرتهم بأمر من الله، لأنّه أعلم الموجودات بهذه المسائل ﴿ فلله المكرجميعا ﴾ ذاك هنو العالم بكلّ شيء و ﴿ يعلم ها تكسب كلّ نفس ﴾. ثمّ يحذرهم بصيغة التهديد من عاقبة عملهم ويقول: ﴿ وسيعلم الكفّار لهن عقبى الدار ﴾.

الآية الأخيرة من هذا البحث (كما بدأت هذه السورة بكتاب الله والقرآن) تُنهي سورة الرعد في التأكيد أكثر على معجزة القرآن يقول تعالى: ﴿وَيَقُولُ اللَّذِينَ كَفُرُوا لَسَعَ مُرْسَلًا﴾.

فهم يصطنعون كلّ يوم عذراً، ويطلبون في كلّ وقت المعاجز، ثمّ آخر الأمر يـقولون: لست بنبي! قل في جوابهم ﴿قُلَ كَفَى بِالله شهيدا بيني وبينكم وهن منده علم الكتاب فالله سبحانه و تعالى يعلم بأني رسوله، وكذلك هؤلاء لهم المعرفة الكافية بأنّ القرآن هو كتاب سهاوي، فهم يعلمون جيّداً أنّ هذا الكتاب ليس من صنع البشر، ولا يمكن نزوله إلّا من قبل الله.

وهذا تأكيد جديد على إعجاز القرآن بمختلف جوانبه وقد ذكرنا ذلك في أماكن أخرى. وبناءاً على ما قلناه أعلاه فإنّ المقصود بـ (من منده علم الكتاب) هم العالمون بمحتوى القرآن الكريم.

واحتمل بعض المفسّرين أنّها تشير إلى علماء أهل الكتاب الذين قـرأوا عــلائم نــبي الإسلامﷺ في كتبهم السّهاوية، ومن جهة حبّهم ومعرفتهم آمنوا به.

لكن التّفسير الأوّل نراه أقرب إلى الصحّة.

وقد ذكرت كثير من الرّوايات أنَّ المقصود بــ﴿هَنْ مَنْدَهُ عَلَمُ للكتَّامِيهِ هُو عَلَي بن أَبِي طالبﷺ وأثمَّة الهدى، وهذه الرّوايات جُمعت في تفسير نور الثقلين والبرهان.

وهذه الرّوايات غير دالّة على الحصر، وكما قلنا مبراراً فسإنّها تشير إلى منصداق أو مصاديق تامّة وكاملة، وعلى أيّة حال فالتّفسير الأوّل الذي ذكرناه يؤيّد ذلك.

ومن المناسب أن ننهى حديثنا هنا بهذه الرّواية عن النّبي عَبُّكُمُّ :

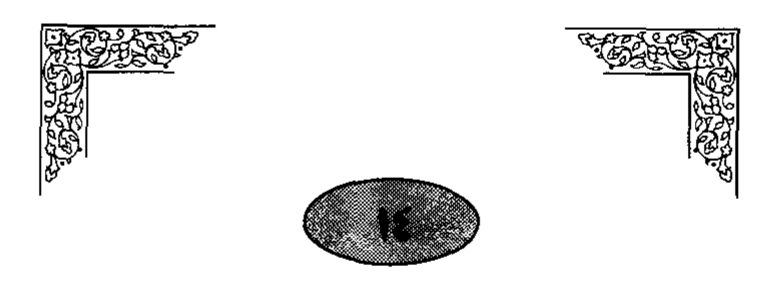
عن أبي سعيد الخدري قال: سألت رسول الله عَنْ الله عَنْ قول الله جلّ تناؤه: ﴿قَالَ الله عِنْ عَنْ قُولُ الله جلّ عناؤه: ﴿قَالَ عَنْدُهُ عَلَمْ مِنْ الكِتَابِ ﴾ قال: «ذاك وصي أخي سليمان بن داود» فقلت له: يارسول الله: ﴿قُلُ كُفّى بِالله شهيداً بيني وبينكم ومِنْ عنده علم الكتاب ﴾ قال: «ذاك على بن أبى طالب» .

اللهمّ افتح لنا أبواب رحمتك وألهمنا من علم الكتاب.

ربّنا أنِر قلوبنا بمعرفة القرآن واحبس أفكارنا على الحاجة إليك حتى لا نتوجّه لغيرك في مسائلنا، إنّك موضع الحاجات.

نهاية سورة الرعد

آمین یا ربّ العالمین



سورة

إبراهيم

2

مكيّة وعدد آياتها إثنان وخمسُون

#### «سورة إبراهيم»

تحتوي على ٥٢ آية، السورة مكّية بإستثناء الآيات ٢٨ و٢٩ طبقاً لما قاله كـــثير مــن المفسّرين أنّها نزلت بالمدينة في قتلى المشركين في بدر.

#### ممتوى السورة:

المعلوم من اسم السورة أنّ قسماً منها نازل بشأن بطل التوحيد ومحطّم الأصنام سيّدنا إبراهيم عليمًا (قسمٌ من أدعيته).

والقسم الآخر من هذه السورة يشير إلى تاريخ الأنبياء السابقين أمثال نوح وموسى، وقوم عاد وتمود، وما تحتوى من دروس وعبر فيها.

وتكمل هذه المجموعة من البحوث في السورة آيمات المموعظة والنصيحة والبرشمارة والإنذار.

كما نقراً في أغلب السور المكّية أنّ قسماً كبيراً منها أيضاً يبحث مواضيع «المبدأ» و«المعاد» والتي تعمّق الإيمان في قلب الإنسان وفي روحه ونفسه ثمّ في قوله وفعله، فيظهر له نور آخر في مسيرة الحقّ والدعوة إلى الله.

وخلاصة هذه السورة أنها تبيّن عقائد ونصائح ومواعظ سيرة الأقوام الماضية، والهدف من رسالة الأنبياء ونزول الكتب السّماوية.

#### فضيلة السورة:

روي عن النّبي الأكرم عَبَيْكُ قال: «من قرأ سورة إبراهيم والعجر أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من عبد الأصنام وبعدد من لم يعبدها» (.

١. تفسير مجمع البيان، في بداية السورة.

وكما أسلفنا مراراً فإن ما ورد من النواب حول قراءة السور القرآنية يلازمه التفكّر ومن ثمّ العمل، ولمّا كانت هذه السورة وسورة الحجر تبحثان موضوع التوحيد والشرك وأصولها وفروعها، فإنّ من البديهي أنّ العمل بمضمونهما له نفس الفضيلة، أي إنّهما تصيغان الإنسان بصياغتهما حتى توصلاه إلى مثل هذا الثواب.

8003

## 

المَّرْكِتَنْ أَنْزُلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَمِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَرِيزِ ٱلْحَمِيدِ اللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ اللَّهُ صِرَطِ ٱلْعَرِيزِ ٱلْحَمِيدِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ لَهُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَوَيْدُ لَلْكَنِفِرِينَ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ اللَّهِ اللَّذِينَ يَسْتَجِبُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيا وَوَيْدُ لِللَّهُ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ اللَّهُ مَا اللَّذِينَ يَسْتَجِبُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيا عَلَى اللَّهُ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْاَحْدَةِ وَيَصُدُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنِيا اللَّهُ وَيَعْدُونَ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مَا يَعْدُ مَا عَوَمًا أَوْلَيْهِ لَى فَاللَّهِ مِي اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَمْلُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَا

# التفسير

## المُروم من الظّلمات إلى النّور:

شرعت هذه السورة \_ كبعض السور القرآنية الأخرى \_ بالحروف المقطّعة، التي ذكرنا تفسيرها في بداية سورة البقرة وآل عمران، والنقطة التي يجب ملاحظتها هنا أنّ من بين ٢٩ مورداً لسور القرآن التي ابتدأت بالحروف المقطّعة هناك ٢٤ مورد ذكر بعدها مباشرة القرآن الكريم، والتي تُبيّن أنّ هناك علاقة بين الاثنين، أي بين الحروف المقطّعة والقرآن، ولعلّ هذه العلاقة هي نفسها التي ذكرناها في بداية سورة البقرة، فالله سبحانه و تعالى يريد أن يوضّع من خلال هذا البيان أنّ هذا الكتاب السّهاوي العظيم المتعّهد لقيادة الإنسانيّة يتكوّن من مواد بسيطة تسمّى بحروف الألفباء، وهذه تشير إلى أهميّة هذا الإعجاز، حيث يوجد أصدق بيان من أبسط بيان.

وعلى أيّة حال فبعد ذكر الحروف ﴿الَّر﴾ يقول تعالى: ﴿كتاب لنزلناه البيك لتخرج النّاس من الطّلمان اللّور﴾.

في الواقع إنّ جميع الأهداف التربوية والإنسانية، المعنوية والمادية من نزول القرآن قد جُمعت في هذه الجملة (الخروج من الظّلمات إلى النّور) أي الخروج من ظلام الجهل إلى نور المعرفة، ومن ظلام الكفر إلى نور الإيمان، من ظلم الظالمين إلى نور العدالة، ومن الفساد إلى الصلاح، ومن الذنوب إلى الطهارة والتقوى، ومن التفرقة والنفاق إلى نور الوحدة.

ومن الطريف أنّ «الظّلمات» هنا (كما في بعض السور الأخرى) جاءت بصيغة الجمع و«النّور» بصيغة المفرد، وهذه إشارة إلى أنّ كلّ الحسنات والطيّبات والإيمان والتقوى لها حالة واحدة في ظلّ التوحيد ونوره، فهي مترابطة ومتّحدة فيا بينها، فتصنع مجتمعاً واحداً متّحداً وطاهراً من كلّ جهة.

بينا الظّلهات تعني التشتّت وتفرقة الصفوف، وحتى الطواغيت والمذنبين والمفسدين والمنحرفين في مسيرتهم الانحرافية نراهم غير متوحّدين غالباً، وفي حالة حرب فيا بينهم. ومن هنا لمّا كان مصدر كلّ الخير هي الذات الإلهيّة المقدّسة، والشرط الأساس لدرك التوحيد هو الإلتفات إلى هذه الحقيقة، فإنّه يضيف بلا فاصلة ﴿بادُن ربّهم﴾.

ولكي يبيّن أكثر ما هو النّور يقول تعالى: ﴿ اللَّهِ صَوَاطَ الْعَزْيَةِ الْعَمْيَدِ ﴾ فعزّته دالّة على قدرته، لأنّه لا يستطيع أحد أن يغلبه، والحميد دالّة على نعمه ومواهبه غير المتناهية، لأنّ الحمد والثناء دائماً تكون في مقابل النعم والمواهب.

الآية الثانية ولكي تعرّف الله بصفاته، تبيّن درساً من دروس التوحيد حيث تـقول: (الله الذي له ما في الشماولت وما في الأرض) أفله كلّ شيء، لأنه خالق جميع الموجودات، ولهذا السبب هو القادر والعزيز وواهب النعم والحميد.

ثم يتطرّق في نهاية الآية إلى مسألة المعاد (بعد أن ذكر المبدأ) فتقول الآية: ﴿وويل الكافرين مِن مدّل مديد﴾

ثم يُعرّف القرآن الكريم الكفّار في الآية الأخرى، ويذكر لهم ثلاث صفات كيا نستطيع أن نعرفهم من أوّل وهلة، يقول تعالى أوّلاً: ﴿الذين يستحبّون الحياة الدّنيا على الآخرة﴾ "فهم

١. «إلى صراط الله» في الواقع بدل من «إلى النّور» فالمقصود من الهداية إلى النّور هو الهداية إلى صراط العزيز الحميد، و«كتاب أنزلناه» خبر لمبتدأ محذوف تقديره: هذا كتاب أنزلناه.

٢. والله بالكسر الآنه بدل من ﴿ العزيز الحميد ﴾.

٣. يقول الراغب في مفرداته: ﴿إن استحبوا الكفر على الإيمان﴾، والإستحباب هو سعي الإنسان لأن يحبّ شيئاً، وإذا ما تعدّى بـ(على) فسوف يصرف عنه المعنى المتقدّم كما في ﴿أمّا ثمود فهديناهم فاستحبّوا العمى على الهدى﴾، (فصّلت، ١٨).

يضحّون بالإيمان والحقّ والعدالة والشرف التي هي من خصائص محبّي الآخرة. من أجل منافعهم الشخصيّة وشهواتهم.

ثم يبين تعالى أن هؤلاء غير قانعين بهذا المقدار من الضلال، بل يسعون في أن يضلّوا الآخرين ﴿ويصدّون عن سييل الله ﴾ فهم في الواقع يوجدون الموانع المختلفة في طريق الفطرة الإلهيّة فيزيّنون الهوى، ويدعون الناس إلى الذنوب، ويخوّفونهم من الصدق والإخلاص.

ولا يقتصر عملهم على ذلك فحسب، بل ﴿ويبغونها موجا﴾ ثمّ يحاولون أن يمصبغوا الآخرين بصبغتهم، ويسعون في أن يحرفوا السبيل للوصول إلى هدفهم من خالال نشر الخرافات وإبتداع السنن الخبيئة ﴿أُولئك في ضلال بعيد﴾.

وهذا الضلال قد أوجد بُعد المسافة بينهم وبين الحقّ فكان من العسير جدّاً عودتهم إلى طريق الحقّ، ولكن ذلك كان نتيجة لأعهالهم.

### بحوث

### ١\_مثل الإيمان وطريق الله مثل النّور

بالنظر إلى أنّ النّور ألطف الموجودات الماديّة في العالم، وسرعة مسيره أعلى سرعة، وبركته من أكبر البركات، ويمكن أن يقال أنّه أصل لكلّ المواهب والبركات، فإنّه يتّضح إلى أي مدى يشتمل النّور على معنى كبير بحيث إنّ القرآن شبّه الإيمان والسير في طريق الله بالنّور.

والنّور أصل التجمّع بينها الظلمة عامل للتفرّق، النّور علامة الحياة والظلمة علامة الموت. ولهذا السبب شبّه القرآن الكريم كثيراً من الأمور القيّمة بالنّور، ومن جملتها العمل الصالح خيوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين ليديهم وبأيمانهم ﴾ أ.

وكذلك الإيمان والتوحيد، قال تعالى: ﴿الله ولي الَّذِينَ آَمِنُوا يَخْرِجُهُمْ مِنْ الطَّـلَمَاتُ لِلَى النُّورِ﴾ [.

وقد شبّد القرآن الكريم بالنّور في قوله تعالى: ﴿فَالذِّينَ آمنوا بِهِ وَمَزَّرُوهِ وَنَصَرُوهِ وَلَقَبِعُوا

## التَّور الَّذِي لُنزل مِعِهِ أُولئك هِم المِقْلِعُونَ ﴾ ` .

وكذلك الدين ﴿يريدون أن يطفئوا نور الله بأقواههم﴾. ``

بل أكثر من ذلك عبر عن ذاته المقدّسة التي هي أفضل وأسمى ما في الوجود بالنّور ﴿الله تورالسّماوات والأرض ﴾. "

ومع أنّ كلّ هذه الأمور تعود إلى تلك الحقيقة، لأنّها من الله، ومن الإيمان به، فـ إنّها وردت بصيغة المفرد، وعلى عكس الظّلهات التي هي عامل التشتّت لذلك وردت بصيغة الجمع التي تبيّن الكثرة والتعدّد.

وبما أنّ الإيمان بالله والسير في طريقه باعث على الحسركة ومسوجباً للسيقظة، وعسامل للاجتماع والوحدة، ووسيلة للتقدّم والكمال، فإنّ هذا التشبيه على كلّ حال أكثر محستوىً ودلالة تربوية.

#### ٢\_ ما المقصود من مملة «لتفرع»

التعبير بـ «لتخرج» في الآية الأولىٰ تشير إلى نقطتين:

الأولى: بما أنّ القرآن الكريم كتاب هداية ونجاة للبشر، لكنّه بحاجة إلى من يطبقه ويجريه، فيجب أن يكون هناك قائد كالرّسول لكي يستطيع أن يخرج الضالين عن الحقيقة من ظلهات الشقاء وهدايتهم إلى نور السعادة، ولهذا فالقرآن الكريم بعظمته لا يمكن له أن يحلّ جميع المشاكل بدون وجود القائد والمنفّذ لهذه الأحكام.

الثانية: إنّ صيغة الإخراج في الواقع دليل على التحرّك المشفوع بالتغيّر والتحوّل، وكأنّ غير المؤمنين موجودون في محيط مغلق ومظلم، والرّسول \_ أو القائد \_ يأخمذ بأيديهم ويدخلهم إلى جوّ واسع ومنير.

#### ٣\_ الهداية والانذار في هذه السورة

الملفت للنظر أنَّ بداية هذه السورة شرعت بمسألة هداية الناس من الظُّلمات إلى النُّور،

<sup>ع.</sup> التوبة، ٣٢.

١٥٧ أ الأعراف، ١٥٧.

٣٠ النّور، ٣٥.

ونها يتها خُتِمت بمسألة إيلاغ وإنذار الناس، وهذه توضّح أنّ الهدف الأصلي في كلّ الأحوال هو الناس ومصيرهم وهدا يتهم، فإنزال الكتب السّماوية وبعث الأنبياء في الواقع هو للوصول إلى هذا الهدف.

#### **ED03**

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِسِلَسَانِ فَوْمِهِ الْمُبَيْنِ لَمُ مُّ فَيُضِلُ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ فَ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ وَيَهْ فِي مَن يَشَاءً وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ فَ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا امُوسَىٰ فِالْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلُولِ وَذَكِرَهُم فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ مِن الظُّلُكَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ مَن اللَّهِ عَلَيْ مَن اللَّهِ عَلَيْ مَن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهِ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ ا

# التفسير

# الأيّام المسّاسة في المياة:

كان الحديث في الآيات السابقة عن القرآن الكريم وآثاره الروحية، وتتابع الآية الأولى من هذه الجموعة نفس الموضوع، لكن في بُعدٍ خاص وهو أنّ دعوة الأنبياء وكتبهم السّهاوية نزلت بلسان أقوامهم الذين بُعِثوا إليهم. يقول تعالى: ﴿وَهَا لَرَسَلْنَا مَنْ رَسُولَ لِلّا بِلَسَانَ قَوْمَه ﴾.

لأنّ الأنبياء يرتبطون في الدرجة الأولى مع قومهم، وأوّل نور الوحي يشعّ من بينهم، وأوّل السحابة والأنصار يُنتخبون منهم، لذلك فأنّ الرّسول يجب أن يحدّ ثهم بسلغتهم وبلسانهم ﴿لَيُبَيِّنُ لَهُم﴾.

وفي الحقيقة فإنّ هذه الجملة تشير إلى أنّ دعوة الأنبياء لا تنعكس في قلوب أتباعهم بأسلوب مرموزٍ وغير معروف، بل كانت توضّح لهم من خلال التبيين والتعليم والتربـية وبلسانهم الرائج. ثم يضيف القرآن الكريم بعد أن بين لهم الدعوة الإلهيّة ﴿ فَيْصَلَّ الله مِنْ يِهَا. ويهدي مِنْ يِهَا ويهدي مِنْ يها والمُلكِ والتبيين، الله سبحانه وتعالى هو الموجّه والهادي الحقيق لعباده.

ولكي لا يتصوّر أحد أنّ هذا القول بمعنى الجبر وسلب الحريّات، فيضيف القرآن مباشرة 
وهوالعزيزالعكيم وبمقتضى عزّته وقدرته فانّه قادر على كلّ شيء، ولا أحد له قدرة على المقاومة في مقابل إرادته تعالى، ولكن بمقتضى حكمته لا يهدي ولا يضلّ أحداً بدون سبب ودليل، بل المنطوة الأولى تبدأ من قبل العباد وبكامل الحرية في السير إلى الله، ثمّ يشع نور الهداية وفيض الحق في قلوبهم، كما في سورة العنكبوت الآية ٦٩ ﴿والدين جاهدوا فسينا لنهدينهم سهلنا ﴾.

وكذلك حال الذين تاهوا في وادي الضلالة وحُرِموا من فيض الهداية، فهو نتيجة لتعصّبهم الأعمى ومحاربتهم للحق، وغرقهم في الشّهوات، وتلوّثهم بالظلم والجور. كما يقول تعالى: وكذلك يضل الله من هو مسرف مرتاب، (ويقول أيضاً: ﴿وما يضل به إلّا الفاسقين﴾، (وقوله تعالى: ﴿ويصُل الله الظّالمين﴾ (

وعلى هذا النحو فإنّ محور الهداية والضلال في أيدي الناس أنفسهم.

تشير الآية الأخرى إلى واحدة من غاذج إرسال الأنبياء في مقابل طواغيت عصرهم، ليخرجوهم من الظّلبات إلى النّور: ﴿ولقد لرسلنا موسى بآياتنا أَنْ أَخْرِج قومك من الظّلمات إلى النّور: ﴿ولقد لرسلنا موسى بآياتنا أَنْ أَخْرِج قومك من الظّلمات إلى النّور؛ ﴿

وكما قرأنا في الآية الأولى من هذه السورة فإنّ خلاصة دعوة رسول الإسلام مَنْ هي إخراج الناس من الظّلمات إلى النّور، فهذه دعوة كلّ الأنبياء، بل جميع القادة الروحيين للبشر، فهل الظّلم غير الضلال والانحراف والذلّ والعبوديّة والفساد والظّلم؟! وهل النّور غير الإيمان والتقوى والحرية والإستقلال والعزّة والشرف؟! لذلك فإنّها تمثّل الخطّ المشترك والجامع بين كلّ دعوات القادة الإلهيين.

٢٠ البقرة، ٢٦.

۱- غافر، ۳٤.

۳. إبراهيم، ۲۷.

أ. المعجزات التي ظهرت من موسى بن عمران أشارت إليها الآية أعلاء بلفظ الآيات، وهي ٩ معاجز مهمة طبقاً للآية ١٠١ من سورة الإسراء، والتي سوف تأتي إن شاء الله في تفسير تلك الآية.

ثم يشير القرآن الكريم إلى واحدة من أكبر مسؤوليات موسى الله حيث يقول تعالى: ﴿ وَدُكُوهِم بِأَيَّامِ لَلله ﴾ .

من المتيقّن أنّ كلّ الأيّام هي أيّام الله، كما أنّ كلّ الأماكن متعلّقة بالله جلّ وعلا، وإذا كانت هناك نقطة خاصّة تسمّى (بيت الله) فذلك بدليل ميزاتها، كذلك أيّام الله تشير إلى أيّام مميّزة لها خصائص منقطعة النظير.

ولهذا السبب إختلف المفشرون في تفسيرها:

قال البعض: إنّها تشير إلى أيّام النصر للأنبياء السابقين وأعهم والأيّام التي شملتهم النعم الإلهيّة فيها على أثر إستحقاقهم لها.

وقال البعض الآخر: إنّها تشير إلى العذاب الإلهي الذي شمل الأقوام الطاغين والعاصين لأمر الله.

وقال آخرون: إنَّها تشير إلى المعنيين السابقين معاً.

لكنّنا حقاً ـ لا نستطيع أن نجعل هذه العبارة البليغة والواضحة محدودة، فأيّام الله هي جميع الأيّام العظيمة في تاريخ الإنسانيّة. فكلّ يوم سطعت فيه الأوامر الإلهيّة وجعلت بقيّة الأمور تابعة لها، هي من أيّام الله، وكلّ يوم يُفتح فيه فصل جديد من حياة الناس فيه درس وعبرة، أو ظهور نبي فيه، أو سقوط جبّار وفرعون \_ أو كلّ طاغ \_ ومحوه من الوجسود. خلاصة القول: كلّ يوم يُعمل فيه بالحقّ والعدالة ويتلاشئ فيه الظلم و تنطفي فيه بدعة، هو من أيّام الله.

وكها سوف نرى أنَّ روايات الأُمَّة ﷺ في تفسير هذه الآية تشـير إلى هـذه الأيّمام الحسّاسة.

وفي آخر الآية يقول تعالى: ﴿ إِنَّ فِي دُلك قَيامِ لكلَّ صَبَّار شكور ﴾.

«صبّار» و«شكور» صيغة مبالغة فأحدها تشير إلى شدّة الصبر، والأخرى إلى زيادة الشكر، وتعني أنّ المؤمنين كما لا يستسلمون للحوادث والمشاكل التي تصيبهم في حياتهم، كذلك لا يغترّون ولا يغفلون في أيّام النصر والنعم، وذكر هاتين الصفتين بعد الإشارة إلى أيّام الله دليل على ما قلناه.

تشير الآية الأخرى إلى أحد هذه الأيّام التي كانت ساطعة ومشمرة في تاريخ بني إسرائيل، وذكرها تذكرة للمسلمين حيث يقول تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَقُومُهُ أَذْ كُرُوا نَعْمَةُ

الله عليكم إذ لنجاكم من آل فرعون وهؤلاء الفراعنة الذين كانوا ﴿يسومونكم سودالعــذاب ويذبّحون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفي ذلكم بلاءً من ربّكم مظيم ﴾.

أي يوم أكثر بركة من ذلك اليوم حيث أزال الله عنكم فيه شرّ المتكبّرين والمستعمرين، الذين كانوا يرتكبون أفظع الجرائم بحقّكم، وأي جريمة أعظم من ذبح أبنائكم كالحيوانات (إنتبه إلى أنّ القرآن عبّر بالذبح لا بالقتل) وأهمّ من ذلك فإنّ نوامسيكم كانت خدماً في أيدى الطامعين.

وليس هذا المورد خاصّ ببني إسرائيل، بل في جميع الأمم والأقوام. فإنّ يوم الوصول إلى الاستقلال والحرية وقطع أيدي الطواغيت يوم من أيّام الله الذي يجب أن نتذكّره دوماً حتى لا نعود إلى ماكنّا عليه في الأيّام الماضية.

"يسومونكم" من مادّة (سَوْمَ) على وزن (صوم) بمعنى البحث عن الشيء، وتأتي بمعنى فرض عمل على الآخرين ، ولهذا فإنّ معنى جملة يسومونكم سوء العذاب: إنّ أولئك كانوا يفرضون عليكم أسوأ الأعمال وأكثرها تعذيباً. وهل أنّ تجميد وإيادة الكتلة الفعّالة في المجتمع واستخدام نسائهم وإذلالهنّ على يد فئة ظالمة وطاغية يعتبر أمراً هيّناً؟!

ثم إن التعبير بفعل المضارع «يسومون» إشارة إلى أن هذا العمل كان مستمر المدة طويلة. وجملة ويذبعون أبنا بحم معطوفة على «سوء العدذاب» وفي عين الوقت هي مسن مصاديق سوء العذاب، وذلك بسبب أهميّة هذين العذابين، وهذا توضيح أنّ فرعون وقومه الظالمين فرضوا على بني إسرائيل أحكاماً جائرة أخرى، إلّا أنّ هذين العذابين كانا أشد وأصعب.

ثمّ يضيف القرآن الكريم ﴿ وَإِذْ تَأَذَّن رَبُّكُم لَئَن شَكَرْتُم النَّرِيدَتُكُم وَلَئْنَ كَفُرْتُم النَّ عَدُ لشديد ﴾ آيكن أن تكون هذه الآية من كلام موسى لبني إسرائيل حيث دعاهم فيها إلى الشكر في مقابل ذلك النجاة والنصر والنعم الكثيرة، ووعدهم بزيادة النعم، وفي حالة كفرهم هدّدهم بالعذاب، ويمكن أن تكون جملة مستقلة وخطاباً للمسلمين، ولكن على أيّة

١. واجع المفردات للراغب، وتفسير العناد، ج ١، ص ٢٠٨؛ والتفسير الكبير، ج ٧، ص ٧.

٢. «تأذن» من باب «تغقل» بمعنى الإعلام للتأكيد، لأنّ مادّة افعال من (إيذان) بمعنى إعلام، ولمّا يصبح من باب تفعّل يستفاد منه الإضافة والتأكيد.

حال فالنتيجة واحدة، لأنّه حتى إذاكان الخطاب موجّهاً لبني إسرائيل فانّ وروده في القرآن الكريم من أجل أن يكون درساً بنّاءاً لنا. ومن الطريف أنّه في حالة الشكر يقول بصراحة فلايعتكم أمّا في حالة كفران النعم فلا يقول (أعذّبكم) بل يقول: ﴿ إِنّ مذلبسي لشديد ﴾ وهذا التفاوت دليل على سموّ اللطف الإلمي.

### بحوث

### ١ــ التَذَكَّر لأيام الله

كما قلنا في تفسير الآية أعلاه، فإنّ إضافة «أيّام» إلى «الله» إشارة إلى الأيّام المصيرية والمهمّة في حياة الناس، فإنّها بسبب عظمتها أضيفت إليها كلمة «الله»، وكذلك لأنّ واحدة من النعم الإلهيّة الكبيرة شملت حال قوم أو أمّة، أو إحدى العقوبات الكبرى أصابت قوماً طاغين بالعذاب الإلهي، وقد أراد الله تعالى أن يجعل هذه الأيّام تذكرة باقية للناس.

الرّوايات الواردة من أهل البيت عليمًا تشير أنّهم فسّروا «أيّام الله» بأيّام مختلفة، فعن الإمام الباقر عليمًا قال «أيّام الله. يومُ يقوم القائم عليمًا ويوم الكرة أ، ويوم القيامة» أ.

وجاء في تفسير علي بن إيراهيم «أيّام الله ثلاثة أيّام. يوم قيام المهدي ﷺ ويوم الموت، ويوم القيامة».

وعن النّبي مَتَلِيُّهُ قال «أيّام الله نعماؤه وبلاؤه ببلائد سبحاند» ٢

وكما قلنا سابقاً فإنّ مثل هذه الأحاديث غير دالّة على الحصر إطلاقاً، بل هي بيان لقسم من مصاديقها.

وعلى أيّة حال فتذكر الأيّام العظيمة (من أيّام النصر أو من أيّام الشدّة) له دور مؤثّر في يقظة الشعوب، وبالإلهام من هذا النداء السّهاوي سوف نحيي الأيّام العظيمة في السّاريخ الإسلامي، ونخصّص لها أيّاماً معيّنة في السنة لتجديد ذكراها، لكي نتعلّم منها الدروس التي لها أثر مهمة في يومنا هذا.

وفي تاريخنا المعاصر \_خصوصاً في تأريخ الثورة الإسلامية في إيران \_ توجد أيّام مثيرة

۲. تفسیر نورالتقلین، ج ۲، ص ۵۲۹، ح ۷.

١. يوم الكرّة \_أي يوم الرجعة.

٣ المصدر الشابق.

جدًا والتي هي بحق مصداق لـ «أيّام الله» ويجب أن نذكرها في كلّ سنة، وهي التي إمتزجت بذكرى الشهداء، والمقاتلين، والمجاهدين الكبار، ومن ثمّ نستلهم مـنها ونحـفظ مـيرائـهم الكبير.

وعلى هذا الأساس يجب أن نُدخل هذه الأيّام العظام ضمن برامج الكتب الدراسيّة في مدارسنا، وضمن التعليم والتربية لأبنائنا، ولكي نعلم مسؤوليتنا «وذكّرهم» في مـقابل الأجيال القادمة.

لقد أشار القرآن الكريم مراراً إلى «أيّــام الله» فــنسبها لبــني إسرائــيل مسرّة، وأخــرى للمسلمين، وذكّرهم بأيّام النعم والعذاب.

## ٢ـ طريقة المِبّارين في التعامل

نقرأ مراراً في آيات القرآن الكريم أنّ الفراعنة كانوا يذبحون أبناء بني إسرائيل ويحتفظون بنسائهم، وهذا العمل لا يقتصر على فرعون، بلكان على طول التاريخ طريقة كلّ المستعمرين حيث كانوا يبيدون قسماً من القوى الفاعلة والمقاومة، ويضعفون قسماً آخر منها ويستخدمونها في منافعهم الخاصة، وبدون هذا العمل لا يحنهم الاستمرار في إستعمارهم.

والمهم بجب أن نعلم أنهم كانوا يذبحون الأبناء مباشرة مرّة (كالفراعنة) وأحياناً يبيدوهم بالإدمان على الخدّرات والمشروبات الكحولية، وإغراقهم في دوّاهة الفحشاء لذلك يجب أن ينتبه المسلمون إلى هذه المسألة، فإذا سلك جيل الشباب هذه المسالك المهلكة وفقد سلاح الإيمان ومقدرته الجسدية، فيجب أن يعلم عبوديته للأجانب حتمية.

#### ٣\_ المرية من أفضل النعم

من الطريف أنّ الآية أعلاه بعد أن ذكرت «أيّام الله» أشارت بصراحة إلى يوم واحد منها، وهو يوم نجاة بني إسرائيل من قبضة الفراعنة ﴿ إِذْ لَلْجَاكُم مِنْ آل فُرمُونَ ﴾ إنّ تاريخ بني إسرائيل مليء بالأيّام العظيمة التي وهبهم الله فيها النعم الكبيرة تحت ظلّ هداية موسى، ولكن ذكر (يوم النجاة) في الآية أعلاه دليل على أهميّة الحرية والإستقلال في مصير الأمم.

نعم لا تستطيع أي أمّة أن تُظهر نبوغها واستعدادها إلّا من خلال قطع التبعية للأجنبي والتحرّر من قبضة الإستعمار وأسره. ولا يمكن أن ترفع قدماً في سبيل الله إلّا من خلال محاربة الشرك والظلم.

ولهذا السبب كان العمل الأوّل للقادة الإلهيين هو تحرير الشعوب من التبعيّة الفكسرية والثقافية والسياسيّة والاقتصادية، ثمّ العمل في إيجاد البرامج التوحيديّة والإنسانيّة لهم.

#### ٤\_ الشكر سبب لزيادة النعم والكفر سبب للفناء

ممّا لا شكّ فيه أنّ الله سبحانه وتعالى ليس بحاجة إلى شكرنا في مقابل نعمه علينا، وإذا أمرنا بالشكر فذاك لنستوجب نعمة أخرى وهي واحدة من المباديء السامية في التربية.

المهم أن نعرف ما هي حقيقة الشكر؟ لكي يتَضح علاقته في زيادة النعمة مـن أيـن؟ وكيف تستطيع أن تكون عاملاً مهمّاً للتربية؟

إن حقيقة الشكر ليس فقط ما يقوله الإنسان (الحمد لله) أو الشكر اللفظي، بل هناك ثلاث مراحل للشكر:

الأولى: يجب أن نعلم مَن هو الواهب للنعم؟ هذا العلم والإيمان الركن الأوّل للشكر. والثّانية: الشكر باللسان.

والثّالثة؛ وهي الأهمّ الشكر العملي، أي أن نعلم الهدف من منحنا للنعمة، وفي أيّ مورد نصرفها، وإلّا كفرنا بها، كما قال العظهاء: (الشكر صرف العبد جميع ما أنعمه الله تعالى فيما خلق لأجله).

لماذا أعطانا الله تعالى العين؟ ولماذا وهبنا السمع والنطق؟ فهل كان السبب غير أن نرى عظمته في هذا العالم، ونتعرّف على الحياة؟

وبهذه الوسائل نخطو إلى التكامل، ندرك الحقّ وندافع عنه ونحارب الباطل، فإذا صرفنا النعم الإلهيّة في هذا المسيركان ذلك هو الشكر العملي له، وإذا أصبحت هذه الأدوات وسيلة للطغيان والغرور والغفلة والإبتعاد عن الله فهذا هو عين الكفران!

يروى عن الإمام الصادق عليه أنَّه قال: «أدنى الشكر رؤية النعمة من الله من غير علَّة يتعلَّق

القلب بها دون الله، والرضا بما أعطاه، وأن لا تعصيه بنعمة وتخالفه بشيء من أمره ونهيه بسبب من نعمته» \.

وهنا يتّضح أنّ شكر العلم والمعرفة والفكر والمال والسلامة، كلّ واحد منها من أي طريق يتم؟ وكيف يكون كفرانها؟

الحديث الوارد عن الإمام الصادق على دليل واضح على هذه التّفسيرات حيث يقول: «شكر النعمة إجتناب المحارم» .

وتتضّح أيضاً هذه العلاقة بين الشكر وزيادة النعمة، لأنّ الناس لو صرفوا النعم الإلهيّة في هدفها الحقيقي، فسوف يثبتون عمليّاً إستحقاقهم لها وتكون سبباً في زيادة الفيوضات الإلهيّة عليهم.

من الثابت أن هناك نوعين من الشكر، (شكر تكويني) و(شكر تشريعي). «الشكر التكويني» هو أن يستفيد الكائن الحي من مواهبه في غوّه ورشده، فمثلاً يرى المزارع أنّ القسم الفلاني من مزرعته تنمو فيه الأشجار بشكل جيد، وكلّها يخدمها أكثر تنتج أكثر، فهذا الأمر سوف يؤدّي إلى أن يقوم المزارع على خدمة وتربية ذلك القسم بشكل أكبر، ويوصي مساعديه بها، لأنّ الأشجار تناديه بلسان حالها: أيّها المزارع، نحن لائمةون مناسبون، أفض علينا من النعم، وهو يجيبهم بالإثبات.

أمّا إذا رأى في قسم آخر أشجاراً ذابلة ويابسة وليس لها نمر، فكفران النعمة من قبلها بهذه الصورة يسبّب عدم إعتناء المزارع بها، وإذا استمرّ الوضع بهذا الحال سوف يــقوم بقلعها.

وهذه الحالة موجودة في عالم الإنسانيّة بهذا التفاوت، وهمو أنّ الأسجار ليس لها الاختيار، بل هي خاضعة للقوانين التكوينيّة، أمّا الإنسان فباستفادته من إرادته واختياره وتربيته التشريعيّة يستطيع أن يخطو في هذا الجال خطوات واثقة.

ولذلك فمن يستخدم نعمة القوّة في الظلم، ينادي بلسان حاله: إلهي، أنا غير لائق لهذه النعمة، ومن يستخدمها لإقامة الحقّ والعدالة يقول بلسان حاله: إلهي، أنا مناسب ولائق فزد نعمتك على"!

٢. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٢٩، ح ٢٤.

وهناك حقيقة غير قابلة \_أيضاً \_للترديد، وهي أننا في كلّ مرحلة من مراحل الشكر الإلمي \_إن كان باللسان أو العمل \_سوف نحتاج إلى شكر جديد لمواهب وعطايا جديدة، ولذلك فلسنا قادرين أن نؤدي حق الشكر، كما نقراً في مناجاة الشاكرين للإمام زيس العابدين علي بن الحسين الله الم بتحصيل الشكر وشكري إيّاك يفتقر إلى شكر، فكلّما قلت لك العمد وجب على لذلك أن أقول لك العمد»!

ولهذا فإن أعلى مراحل الشكر أن يُظهر الإنسان عجزه أمام شكر نعائه تعالى، كما جاء في الحديث عن الإمام الصادق الله قال: «فيما أوحى الله عزّوجل إلى موسى: اشكرني حقّ شكري، فقال: يا رب، وكيف أشكرك حقّ شكرك، وليس من شكر أشكرك به إلا وأنت أنعمت به على؟ قال: ياموسى، الآن شكر تني حين علمت أنّ ذلك منّي» \

هناك عدّة نقاط في مجال شكر النعمة:

١- قال الإمام على الله في إحدى حكمه: «إذا وصلت إليكم أطراف النعم فلا تنفروا أقصاها بقلة الشكر» .

٣- يجب الإلتفات إلى هذا الموضوع، وهو أنّ الشكر والحمد ليس كافياً في مقابل نعائه تعالى، بل يجب أن نشكر \_ كذلك \_ الأشخاص الذين كانوا وسيلة لهذه المواهب ونودي حقوقهم من هذا الطريق، ونشوقهم أكثر بالخدمة في هذا السبيل، كما نقراً في الحديث عن الإمام على بن الحسين للله قال: «وإنّ الله يحبّ كلّ قلب حزين ويحبّ كلّ عبد شكور، يقول الله تبارك وتعالى لعبد من عبيده يوم القيامة: أشكرت فلاناً؟ فيقول: بل شكرتك يا ربّ، فيقول: لم تشكرن إذ لم تشكره. ثمّ قال: أشكركم فه أشكركم للناس» .

٣- إنّ الوعد في زيادة نعم الشاكرين لا ينحصر في النعم المادية فقط، بل الشكر نفسه مصحوباً بالتوجّه المخاص لله والحبّ لساحته المقدّسة هو واحد من النعم الإلهيّة الروحيّة الكبيرة، والتي لها تأثير كبير في تربية نفوس الناس، ودعوتهم لطاعة الأوامر الإلهيّة، بل الشكر ذاته طريق إلى معرفة الله، ولهذا السبب ورد عن علماء العقائد في علم الكلام أنّ وجوب شكر المنعم طريق إلى إثبات وجوب معرفة الله.

١٠ أصول الكافي، ج ٢، ص ٩٨ باب الشكر، ح ٢٧.

٢. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٣. ٢٠ أصول الكافي، ج ٢، ص ٩٩، ح ٣٠.

٤- إنّ إحياء روح الشكر في المجتمع وتقديمه إلى مستحقيه وتقديرهم وحمدهم وثنائهم على خدمتهم في طريق تحقيق الأهداف الاجتاعية بعلمهم ومعرفتهم وإيثارهم وإستشهادهم، هو عامل مهم في حركة ورُقي المجتمع.

فني المجتمع الفاقد للشكر والتقدير نجد القليل جدّاً ممّن يريد الخــدمة، وعــلى العكس فالمجتمع الذي يقيّم ويثني على خدمات الأشخاص، يكون أكثر نشاطاً وحيوية.

والإلتفات إلى هذه الحقيقة أدّى إلى أن تقام في عصرنا مراسيم إحتفال لتقدير وشكر الأساطين في الذكرى المئوية، أو الذكرى الألفية، وضمن هذا الشكر لخدماتهم يدعى الناس إلى الحركة والسعى بشكل أكبر.

إحياء هذه الذكريات يساعد على ترشيد الإيثار والتقاني لدى الآخرين، فيرتفع المستوى الثقافي والأخلاقي لدى الناس، وبتعبير القرآن فإنّ شكر هذه النعمة سوف يبعث على الزيادة، ومن دم شهيد واحد يُبعث آلاف الجاهدين، ويكون مصداقاً حيّاً لـ فانعدتكم،

#### 8003

## الثفسير

### ﴿نَفِي اللهِ شَكَ﴾:

الآية الأولى من هذه المجموعة تؤيد وتُكل البحث السابق في الشكر والكفران، وذلك ضمن الكلام الذي نقل عن لسان موسى على ﴿وقال موسى إن تكفروا أنتم وهن في الأران جميما فإنّ الله لفني حميد ﴾ ﴿

إنّ الشكر والإيمان بالله \_ في الواقع \_ سبب في زيادة النعم والتكامل الإنساني، وإلّا فالله عزّ وجلّ ليس بحاجة إلى أي شيء، ولو كفرت جميع الكائنات ولم تحمده لا تَمسُّ كبرياء، بأدنى ضرر، لأنّه حميد في ذاته.

ولوكان محتاجاً لم يكن واجب الوجود، وعلى هذا فمفهوم الغني هــو إشــتاله لجــميع

١. وإن تكفروا، جملة شرطيّة جوابها محذوف، وجملة ﴿إنّ الله لغني حميد﴾ تدلّ على ذلك وكأنّ التقدير (إن تكفروا.. لا تضرّوا الله شيئاً).

الكمالات، وإذا كان كذلك فهو محمود في ذاته، لأنَّ «العميد» من إستحقَّ الحمد.

ثم يشرح مصير الفئات من الأقوام السابقة ضمن عدّة آيات، الفئات التي كفرت بأنعم الله وخالفت الدعوة الإلهيّة، وهي تأكيد للآية السابقة يقول تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْتَكُمْ نَبُوا الَّذِينَ مِنْ قَبِلْكُمْ ﴾.

يكن أن تكون هذه الجملة تعقيباً على كلام موسى، أو بيان مستقل يخاطب به المسلمين، لكن النتيجة غير متفاو تة كثيراً، ثمّ يضيف تعالى: ﴿قُوم نوح وعاد وقعود والدّين هن بعدهم فهؤلاء لم يطّلع على أخبارهم إلّا الله ﴿لا يعلمهم إلّا الله ﴾ .

ما لا شك فيد أن قسماً من أخبار قوم نوح وعاد ونمود والذين من بعدهم قد وصلتنا، ولكن لم يصلنا القسم الأكبر منها ولا يعلمها إلّا الله، فتاريخ الأقوام الماضية ملي بالأسرار والخصوصيّات بحيث لم يصل إلينا منها إلّا القليل. ولكي يوضّح القرآن الكريم مصيرهم يقول: ﴿جاتهم رسلهم بالبيّنات فردّوا أيديهم في أفواههم أي وضعوا أيديهم على أفواههم من التعجّب والإنكار ﴿وقالوا لِنَا تَقُونا بِما أرسلتم به ﴾. لماذا؟ بسبب ﴿ ولِنَّا الله عنه منا أن نؤمن بما تدعونا إليه؟

ويرد هنا سؤال: وهو أنهم أظهروا الكفر وعدم الإيمان بالرّسول في البداية، ولكن بعد ذلك أظهروا الشكّ والريب، فكيف ينطبق الإثنان؟

الجواب: إنّ بيان الشكّ والترديد \_ في الحقيقة \_ علّة لعدم الإيمان، لأنّ الإيمان بحاجة إلى اليقين، والشكّ مانع لذلك.

وبما أنّ الآية السابقة بيّنت قول المشركين والكفّار في عدم إيمانهم بسبب شكّهم و ترديدهم، فالآية بعدها تنني هذا الشكّ من خلال دليل واضح وعبارة قصيرة حيث يقول تعالى: وقالت رسلهم أفي الله شكّ قاطر السّماوات والأرض.

مع أنّ «فاطر» من «فَطَر» وهي في الأصل بمعنى «شقّ» إلّا أنّه هنا كناية عن «الخلق» فالخالق هو الموجد للأشياء على أساس نظام دقيق ثمّ يحفظها ويحميها، كأنّ ظلمة العدم شقّت بنور الوجود، وكما يطلع الفجر من عتمة الليل، وكما يتشقّق التمر من غلافه.

ا جملة ﴿لا يعلمهم إلّا الله ﴾ قد تكون معلوفة على ما قبلها والواو محذوفة، وقد تكون جملة وصفية للجملة السابقة.

ولعلّ «فاطر» تشير إلى تشقّق المادّة الأوّلية للعالم، كما نقراً في العلوم الحديثة إنّ بجموع مادّة العالم كانت واحدة مترابطة ثمّ إنشقّت إلى كُراة مختلفة.

وعلى أيّة حال، فالقرآن الكريم هنا \_كها في أغلب الموارد الأخرى \_ يستند لإثبات وجود الخالق وصفاته إلى نظام الوجود وخلق السّهاوات والأرض، ونحن نعلم أنّه ليس هناك أوضح من هذا الدليل لمعرفة الله، لأنّ هذا النظام العجيب مليء بالأسرار في كلّ زواياه، وينادي بلسان حاله: ليس هناك من له القدرة على هذه الهندسة إلّا القادر الحكيم والعالم المطلق، ولهذا السبب فكلّها تقدّمت العلوم ظهرت أسرار تدلّ على الخالق أكثر من السابق وتقرّبنا من الله في كلّ لحظة.

وما أكثر العجائب في القرآن؟ فكل بحوث معرفة الله والتوحيد \_ والتي وردت بصيغة الاستفهام الإنكاري \_ أشارت إليها هذه العبارة: ﴿أَفِي الله شَكَّ فَاطْرِ السَّمَاوات والأرض ﴾ وهذه العبارة إذا أردنا تجزئتها وتحليلها بشكل موسّع لا تكفيها آلاف الكتب.

إنَّ مطالعتنا لأسرار الوجود ونظام الخلقة لا تهدينا إلى وجود الله فحسب، بل إلى صفاته الكمالية أيضاً كعلمه وقدرته وحكمته.

ثم يجيب القرآن الكريم على ثاني إعتراض للمخالفين، وهو إعتراضهم على مسألة الرسالة (لأن شكّهم كان في الله وفي دعوة الرّسول) ويقول إنّ من المسلّم أنّ الله القادر والحكيم لا يترك عباده بدون قائد، بل إنّه ببإرسال الرسل: (يحموكم ليخفرلكم هن فنويكم).

وزيادة على ذلك فإنّه ﴿وَيَوْخَرَكُم لِلَى أَجِلَ مُسَمَّى﴾ كيا تسلكوا سبيل التكامل وتستفيدوا من موهبة الحياة بأقصى ما يمكنكم.

إنّ غاية دعوة الأنبياء أمران: أحدهما غفران الذنوب، بمعنى تسطهير الروح والجسم والحيط الإنساني، والثّاني إستمرار الحياة إلى الوقت المعلوم، والإثنان علّة ومعلول، فالمجتمع الذي يستمرّ في وجوده هو المجتمع النقي من الظلم والذنوب.

١٠ هناك جدل بين المفسّرين في معنى ومن»، فقال بعضهم بالتبعيض، أي يغفر قسماً من ذنوبكم، وهذا الاحتمال ضعيف لأنّ الإيمان يؤدّي إلى غفران الذنوب كلّها (الإسلام يجب ما قبله) واحتمل البعض الآخر أنّ ومن» بدل، فيكون معنى الجملة يدعوكم ليغفر ذنوبكم بدل الإيمان، وقال آخرون: إنّ «من» هنا زائدة للتأكيد، ومعناه: إنّ الله تعالى يدعوكم للإيمان ليغفر لكم ذنوبكم، وهذا التّفسير نراه أقرب إلى الصحّة.

فني طول التاريخ أبيدت مجتمعات كثيرة بسبب الظلم والذنوب واتّباع الهوى، وبتعبير القرآن لم يصلوا إلى ﴿ **لَجِل مستَى ﴾**.

روي في حديث جامع عن الإمام الصادق للله قال: «من يموت بالذنوب أكثر ممّن يموت بالآجال، ومن يعيش بالإحسان أكثر ممّن يعيش بالأعمال» أ.

وعن الإمام الصادق الله أيضاً: «إنّ الرجل يذنب فيحرم صلاة الليل، وإنّ العسمل السيء أسرع في صاحبه من السكّين في اللحم» .

ونستفيد من هذه الآية \_ ضمنياً \_ أنّ الإيمان بدعوة الأنبياء والعمل بأحكامها يأخذ طابع الأجل المعلّق، وتستمرّ حياة الإنسان إلى «أجل مسمّى» (لأنّنا نعلم أنّ للإنسان نوعين من الآجال، أجل معتوم ويكون بإنتهاء الحياة في جسم الإنسان، وأجل معلّق ويكون بفناء الإنسان على أثر عوامل وموانع في وسط العمر، وهذا غالباً ما يكون بسبب اللامبالاة وإرتكاب الذنوب، وقد بحثنا هذا الموضوع في ذيل الآية ٢ من سورة الأنعام).

ومع كلّ ذلك لم يقبل الكفّار المعاندون دعوة الحقّ المصحوبة بوضوح منطق التوحيد، ومن خلال بيانهم المشوب بالعناد وعدم التسليم كانوا يجيبون الأنبياء بهذا القول: ﴿قَالُوا لِنَ لَنَمْ إِلَّا بِشَرَّ مِثْلُنَا ﴾ علاوة على ذلك ﴿تريدون أَنْ تَصدّونا مَمّاكان يعبد آباؤنا ﴾ وأكثر من ذلك ﴿فأتونا بسلطان مبين ﴾.

وقد ذكرنا مراراً (كما صرّح القرآن بذلك) أنّ كون الأنبياء بشراً ليس مانعاً لنبوّتهم، بل هو مكلّ لها، ولكن أولئك الأقوام يوردون هذه الحجّة دليلاً لإنكار الرسالة، والهدف \_ غالباً \_هو التبرير والعناد.

وكذلك الحال في الإستنان بسنّة الأجداد، فإنّها وبالنظر إلى هذه الحقيقة وهي أنّ معرفة الأجيال القادمة أكثر من الماضين، لا تعدو سوى خرافة وجهل.

ويتضح من هنا أنّ طلبهم لم يكن لإقامة البرهان الواضح، بل لهروبهم من الحقيقة، لأنّ القرآن الكريم \_كها قرأنا مراراً \_ذكر أنّ هؤلاء المعاندين أنكروا الآيات الواضحة والدلائل البيّنة، وكانوا يقترحون في كلّ مرّة معجزة ودليلاً للتهرّب من الأمر الواقع.

وعلى كلّ حال نقرأ في الآيات القادمة كيف أجابهم الأنبياء.

۱ سفینة البحار، ج ۱، ص ۶۸۸؛ مستدرك، ج ۱۱، ص ۲۲۷، ح ۱۳۱۷.

۲۰ أصول الكافي، ج ۲، ص ۲۷۲، ح ۱٦.

#### الآيتان

قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَعَنُ إِلَّا بَشَرُ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَمَاكَاتُ لَنَا أَن نَا أَيْكُم بِسُلْطَننِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَي الْمُؤْمِنُونَ اللَّ وَمَالَنَ ٱلَّانَوَكُمُ لِسُلْطَننِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَل عَلَى مَا ءَاذَيْتُمُونًا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ اللَّهِ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ اللَّهِ عَلَى مَا عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ اللَّهِ عَلَى مَا عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوكِلُ ٱلْمُتَوكِلُ وَاللَّهُ اللَّهِ فَلْيَتَوكُلُ الْمُتَوكِلُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ فَلْيَتَوكُلُ الْمُتَوكِلُ وَاللَّهُ اللَّهِ فَلْيَتَوكُلُ الْمُتَوكِلُونَ اللَّهِ فَلْيَتُونُ اللَّهُ اللَّهِ فَلْيَتَوكُلُ الْمُتَوكِلُونَ اللَّهُ اللَّهِ فَلْيَعَالِ اللَّهُ وَقَدْ هَدَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَيْ مَا اللَّهُ اللَّهُ فَلْيَعَالَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَا

# التفسير

### التوكِّل على الله ومده:

نقرأ في هاتين الآيتين جواب الرسل على حجج الخالفين المعاندين، وإعتراضهم على بشرية الرسل، فكان جوابهم: ﴿قَالَتُ لَهُم رسلهم إِنْ نَعَنْ إِلَّا بِشُر مِثْلِكُم وَلَكُنَّ الله يمنَ على من يشاء من عباده ﴾ يعني لو إفترضنا أنّ الله تعالى أرسل لكم ملائكة بدل البشر، فهي لا تمتلك شيئاً لذاتها، فكلّ المواهب ومن جملتها موهبة الرسالة والقيادة هي من عند الله، فالذي يستطيع أن يهب الملائكة هذا المقام قادر أن يعطيها للإنسان.

وبديهي أنّ هذه المنح من قبل الله ليست بدون حساب، وقد قلنا مراراً: إنّ المشيئة الإلهيّة تُساير حكمته تعالى، فعندما نسمع قول القائل: «إنّ الله إذا أراد بعبد خيراً...» يكون المراد العبد المستعد لهذه الموهبة، ومن المعلوم أنّ مقام الرسالة موهبة إلهيّة، ونحن نرى أنّ الأنبياء بالإضافة إلى الرسالة الإلهيّة لهم إستعداد وأهلية لتحمّلها.

ثم يجيب على السؤال النّالث دون أن يجيب على الثاني، وكأنّ الإعتراض النّاني الذي هو الإستنان بسنّة الأجداد ليس له أي أهميّة وفارغ من المحتوى بحيث إنّ أيّ إنسان عاقل بأقلّ تأمّل \_ يفهم جوابه، بالإضافة إلى أنّ القرآن الكريم قد أجاب عنه في آيات أخر. وجواب السؤال النّالث هو أنّ عملنا ليس الإتيان بالمعاجز، فنحن لا نجلس في مكان

ونلبي لكم المعاجز الإقتراحية وكلّ ما سوّلت لكم أنفسكم، بل ﴿وَهَا كَانَ لِنَا أَنْ نَاتَسِيكُمُ بِسَلِطَانَ إِلَّا مِادْنَ الله ﴾.

ومع ذلك فان كل نبي كان يظهر لقومه المعاجز بمقدار كافٍ بدون أن يطلبها الناس منه، وذلك لكي يثبت الأنبياء أحقيتهم ولتكون المعاجز سنداً لصدقهم، مع أن مطالعة دعوتهم وحدها أكبر إعجاز لهم، ولكن المعترضين غالباً لم يصغوا لذلك، وهم يقترحون كل يوم شيئاً جديداً، فإن لم يستجب لهم الرسول، يقيموا الدنيا ويقعدوها، ولكي يرد الرسل على تهديداتهم الختلفة يقولون: ﴿وهلى الله قليتوكل المؤمنون﴾.

وبعد ذلك إستدل الأنبياء على مسألة التوكّل حيث قالوا: ﴿وهالنا ألَّا نتوكّل على الله وقد هدلنا سبلتا ﴾ فالذي منحنا أفضل المواهب، يعني موهبة الهداية إلى طرق السعادة، سوف يقوم بحيايتنا في مقابل أى هجوم أو مشكلة تعترضنا.

ثمّ أضافوا: إنّ ملاذنا هو الله، ملاذ لا يُقهر وهو فوق كملّ شيء: ﴿ولنَـعبرنُ عَـلَى هَـا لَا يُقهر وهو فوق كملّ شيء: ﴿ولنَـعبرنُ عَـلَى هَـا لَا يَتِهُونَا ﴾ وأخيراً أنهوا كلامهم بهذه الجملة: ﴿وعلى الله فليتوكّل المتوكّلون﴾.

## ہدوث

### ١\_ ما هو معنىٰ التوكّل؟

قرأنا في الآية الأولى ﴿ فليتوكل العؤمنون ﴾ وفي الآية الثانية ﴿ فليتوكل المتوكلون ﴾ وكأن الجملة الثانية تشير إلى مرحلة أوسع وأعم من الجملة الأولى، يعني أن توكل المؤمنون ما لا شك فيه \_ لأن الإيمان بالله غير منفصل عن الإيمان بقدرته و حمايته والتوكل عليه \_ بل حتى غير المؤمنين ملجأهم إلى الله ولا يجدون سبيلاً غيره، لأن غيره فاقد للأشياء، وكل ما في الوجود ملك لذاته المقدّسة، ولذلك يجب أن يجعلوه وليّاً لهم، ويطلبوا منه أن يهديهم توكلهم هذا للإيمان بالله.

### ٢\_ المعامِز بيد الله تعالىٰ

أجابت الآيات أعلاه \_بشكل واضح \_الأشخاص الذين كانوا ينكرون إعجاز الرسل، أو ينكرون معاجز رسول الإسلام غير القرآن، وتُعلّمنا هذه الآيات أنّ الرسل لم يقولوا أبداً: نحن لا نأتي بالمعاجز، بل إنّ الأوامر الإلهيّة كانت تمنعهم من ذلك، لأنّ الإعجاز بيده وفي اختياره، وكلّ ما يراه مصلحة يأمرنا به.

# ٣\_ ما هي مقيقة وفلسفة التوكّل؟

«التوكل» في الأصل من «الوكالة» وكها قال الراغب: التوكيل أن تعتمد على غيرك وتجعله نائباً عنك، ونحن نعلم أنّ الوكيل الصالح له أربع خصال رئيسيّة: العلم الكافي، والأمانة، والقدرة، والمبالغة في رعاية مصلحة موكّله، فإنتخاب الوكيل المحامي يستم في الأعال التي لا يستطيع الإنسان نفسه أن يدافع عنها، فيستفيد من مساعدة قوّة الآخرين في حلّ مشاكله.

وعلى ذلك فالتوكّل على الله يتم في حالة عدم استطاعة الإنسان من حلّ المشاكل الحياتية وفي مقابل الأعداء وإصرار المخالفين، وأحياناً في الطرق المسدودة التي تواجهه في مسيرة أهدافه، ولذلك فهو يستند إلى الله جلّ وعلا ويستمر في سعيه، بل حتى لوكان مستطيعاً في أداء أعهاله، فيجب أن يعلم أنّ الله هو المؤتّر الأصلي، لأنّ الله تعالى في نظر المؤمن هو منبع لكلّ القدرات.

والنقطة التي تقابل التوكّل على الله هي التوكّل على غيره، يعني الإتّك الية في الحياة والتبعية للآخرين، وعدم الإستقلاليّة، يقول علماء الأخلاق: التوكّل النمرة المباشرة لتوحيد أفعال الله، لأنّه ـ وكما قلنا ـ من وجهة نظر المؤمن يرتبط كلّ ما في الكون بالنهاية بذات الله المقدّسة، ولذلك فالموحّد يرى أنّ جميع أسباب القدرة والنصر من عند الله.

### فلسفة التوتُّل:

نستفيد ممّا ذكرناه أنّه:

أَوَّلًا إِنَّ الإِنسان سوف تزداد مقاومته للمشاكل الصعبة لتوكّله على الله الذي هو منبع جميع القدرات والاستطاعات.

ولهذا السبب فعندما إنهزم المسلمون في «أحد» يقول تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسَ إِنَّ النَّاسَ قَالَ لَهُمُ النَّاسَ اللهُ وَتَعَمَّ الوَّكِيلَ ﴾. \

وهناك غاذج أخرى للمقاومة والثبات في ظلّ التوكّل، ومن جملتها الآية ١٢٢ من آل عمران يقول تعالى: ﴿إِذْ هَمْتُ طَائِفُتُنَانَ مِنْ تُنْ تَنْفُلًا وَاللّهُ وَلَيْبُهُمَا وَصَلَى اللّهُ فَلَيْتُوكُلُ الْمُؤْمِنُونَ﴾. المؤمنون﴾.

١٠ آل عمران، ١٧٣.

وفي الآية ١٢ من سورة إبراهيم يقول تعالى: ﴿ ولنصبرتَ على ما آذيتمونا ﴾.

و في الآية ١٥٩ آل عمران ﴿فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر فإذا مزمت فتوكّل على الله يحبّ المتوكّلين﴾.

وكذلك يقول القرآن الكريم: ﴿إِنَّه لِيس له سلطان ملى الدّين آمنوا وملى ريّهم يتوكّلون﴾. \

نستفيد من مجموع هذه الآيات أنّ القصد من التوكّل أن لا يحسّ الإنسان بالضعف في مقابل المشكلات العظيمة، بل بتوكّله على قدرة الله المطلقة يرى نفسه ف اتحاً ومستصراً، وبهذا الترتيب فالتوكّل عامل من عوامل القوّة واستمداد الطاقة وسبب في زيادة المقاومة والثبات، وإذا كان التوكّل يعني الجلوس في زاوية ووضع إحدى اليدين على الأخرى، فلا معنى لأن يذكره القرآن بالنسبة للمجاهدين وأمثالهم.

وإذا إعتقد البعض أنّ التوكّل لا ينسجم مع التوجه إلى العلل والأسباب والعوامل الطبيعيّة، فهو في خطأ كبير، لأنّ فصل العوامل الطبيعيّة عن الإرادة الإلهيّة يعتبر شركاً بالله، أو ليست هذه العوامل تسير بأوامر ومشيئة الله؟

نعم إذا إعتقدنا أنّ العوامل مستقلّة عن إرادته فسوف لا ينسجم هذا الاعتقاد مع روح التوكّل، فهل من الصحيح أن نفسر التوكّل بهذا التّفسير، مع أنّ الرّسول الأكرم بَهُوَ الذي هو رأس المتوكّلين لم يغفل من إستخدام الخطط الصحيحة والاستفادة من الفرص المستاحة وأنواع الوسائل والأسباب الظاهرية لتحقيق أهدافه، إنّ هذا ينبت أنّ التوكّل ليس له مفهوم سلبي.

ثانياً: إنّ التوكّل ينجّي الإنسان من التبعية التي هي أصل الذلّ والعبودية، ويمنحه الحرية والإعتاد على النفس.

«التوكّل» و «القناعة» لهما جــذور مشــتركة، وفــلسفتهما مــتشابهة، وفي نــفس الوقت متفاوتة، ولا بأس هنا أن نذكر عدّة روايات في مجال التوكّل وأصله وجذوره:

عن الإمام الصادق ﷺ قال: «إنّ الغنا والعزّ يجولان، فإذا ظفرا بموضع التوكّل أوطــنا» `

١٠ النحل، ٩٩.

٢. أُصول الكافي، ج ٢، ص ٦٤، باب التفويض إلى ألله والتوكّل عليه، ح ٣.

وقد عرّف الإمام التوكّل بأنّه موطن العزّة وعدم الحاجة للآخرين.

وعن النّبي عَبَيْنِهُ قال: سألت جبرئيل: ما هو التوكّل؟ قال: «العلم بأنّ المخلوق لا يضرّ ولا ينفع، ولا يعطي ولا يمنع، وإستعمال اليأس من الخلق فإذا كان العبد كذلك لم يعمل لأحد سوى الله ولم يطمع في أحد سوى الله فهذا هو التوكّل» \.

وسئل الإمام الرضا عليه: ما حدّ التوكّل؟ فقال: «أن لا تخاف مع الله أحداً» `.

8003

أ بحار الأنوار، ج ١٥، ص ١٤؛ سفينة البحار، ج ٢، ص ٦٨٣. ٢-سفينة البحار، ج ٢، ص ٦٨٣؛ وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٢٧٤، ح ٢٠٥٠٠.

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْلَتَعُودُكُ فِي مِلْتِنَا فَا وَكَنْ كَالْمُ الْمُلِكُنَّ الظَّلِمِينَ ۞ وَلَشْكِنَا أَوْلَا لَكُمْ الْأَرْضَ مِلْبَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ۞ وَلَشْكَنَ أَوْلَا لَكُمْ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ۞ وَاسْتَفْتَحُواْ وَخَابَكُلُ مَنْ اللَّهُ وَاسْتَفْتَحُواْ وَخَابَكُمُ الْأَرْضَ مَنْ اللَّهُ وَعَيدِ ۞ وَاسْتَفْتَحُواْ وَخَابَكُ أَلَا مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا هُوَ مِنْ مَنْ اللَّهُ وَمَنْ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا هُوَ بِمَيتُ وَمِن وَرَآبِهِ وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

# التُفسير

### فطط المِبَارين المعاندين ومصيرهم:

عندما يعلم الظالمون بضعف منطقهم وعقيدتهم، يتركون الاستدلال، ويلجأون إلى القوّة والعنف، ونقرأ هنا أنّ الأقوام الكافرة العنيدة عندما سمعوا منطق الأنبياء المنين والواضح قالوا لرسلهم: ﴿ وقال الدّين كفروا لرسلهم لنفرجنكم هن لرضنا أولتمودن في حلّتنه وكأنّ هؤلاء القوم يعتبرون جميع ما في الأرض ملكهم، حتى أنّهم لم يمنحوا لرسلهم حقوق المواطنة، ولذلك يقولون «أرضنا»، وفي الحقيقة فإنّ الله سبحانه وتعالى خلق الأرض وكلّ مواهبها للصالحين، وهؤلاء الجبابرة في الواقع ليس لهم أي حقّ فيها.

وقد يتوهم البعض أنّ جملة ولتعودن في ملتنه إشارة إلى أنّ الأنبياء السابقين كانوا من أنصار عبادة الأصنام، مع أنّ الحقيقة ليست كذلك، لأنهم \_ وبصرف النظر عن كونهم معصومين حتى قبل نبوّتهم \_ فعقلهم ودرايتهم كان أكبر من أن يفعلوا هذا العمل غير الحكم، فيسجدوا أمام الأحجار والأخشاب.

ويمكن أن يكون هذا التعبير بسبب أنَّ الأنبياء قبل بعثهم لم يؤمروا بالتبليغ، فسكوتهم أوجد هذا الوهم بأنهم من المشركين. بالإضافة إلى أنّ الخطاب وإن كان موجّهاً للـرسل، إلّا أنّـه في الواقـع يشـمل حـتى الأصحاب، ونعلم أنّهم كانوا مع المشركين من قبل، فـنظر المـشركين كـان مـنصرفاً إلى الأصحاب فقط، وتعبير «لتعودن» من باب التغليب (يعني حكم الأكثرية يـسري عـلى العموم). \

وهناك جواب آخر لهذا الوهم وهو أنّ «عود» إذا عدّيت بـ «إلى» يكون معناها الرجوع، وإذا عُدِيَت بـ «في» فتفيد تغيير الحال... لذلك فعنى الآية (لتعودن في حلّتنا) يكون مفهومها أن تغيّروا من حالكم وتدخلوا في ملّتنا، وقد إختار هذا المعنى العلّامة الطباطبائي في الميزان، ولكن عند مراجعتنا لبعض الآيات ومنها (كلها لرادوا أن يغرجوا حنها أعيدوا في الميزان، ولكن عند مراجعتنا لبعض الآيات ومنها (كلها لرادوع أيضاً (فتديّر).

ثم يضيف القرآن الكريم لتسلبة قلوب الأنبياء ﴿ فَأُومَى لِليهِم رَبُّهُم لِنهَاكُنَّ لَظَّالُهِينَ ﴾ فلا تخافوا من وعيدهم، ولا تُظهروا الضعف في إرادتكم.

وبما أنّ الظالمين كانوا بهدّدون الأنبياء بالتبعيد عن أرضهم، فإنّ الله في مقابل ذلك كان يعد الأنبياء ﴿ولنسكنتُكم للأرض من بعدهم ﴾ ولكن هذا النصر والتوفيق لا يناله إلّا ﴿ ذلك لمن خاف مقامي وخاف ومبيد ﴾ فلطفه ومنّه ليس بدون حساب ودليل، ولا يناله إلّا من أحسّ بمسؤوليته في مقابل العدل الإلهى، لا الظالمين والمعاندين لطريق الحقّ.

وحين إنقطعت الأسباب بالأنبياء من كلّ جانب، وأدّوا جميع وظائفهم في قومهم، فآمن منهم من آمن، وبقي على الكفر من بقي، وبلغ ظلم الظالمين مداه، في هذه الأثناء طلبوا النصر من الله تعالى ﴿ولستفتعول وقد استجاب الله عزّوجل دعاء المجاهدين المخلصين ﴿وحاب كلّ جبّار عنيد ﴾.

«خاب» من الخيبة بمعنى فقدان المطلوب.

١٠ وكذلك أجيب هذا التوهم بجواب آخر وهو (عود) إذا تعدى بـ (إلى) يكون بمعنى الرجوع، وإذا تعدى بـ (في) يكون بمعنى التغيير والتحوّل ولا يعطي معنى الرجوع، فعليه أنّ هذه الجملة (لتعودنا في وملتنا) مفهومها يجب أن تغييروا أنفسكم وتتحول من عقيدتكم إلى عقيدة اخرى وتنصاعوا الى ديننا، هذا ما اختاره العلامة الطباطبائي في تقسير الميزان، ولكن عند مراجعة الآية ٢٠ من سورة السجدة (كلّما اردوا أن يخرجوا منها اعيدوا فيها) وآيات قرآنية أخرى أنّ كلمة (عود) حتى لو تعدت بـ (في) أيضاً تعطي معنى الرجوع. (فتأمّل).

و «جبّار» بمعنى المتكبّر هنا، ورد في الحديث أنّ امرأة جاءت النّبي ﷺ فأمرها بشيء. فلم تطعه فقال النّبي: دعوها فإنّها جبّارة \.

و تطلق هذه الكلمة أحياناً على الله جلّ وعلا فتعطي معنى آخر، وهو (جبر وإصلاح من هو بحاجة إلى الإصلاح) أو بمعنى (المتسلّط على كلّ شيء) .

و «العنيد» في الأصل من «العَنَد» على وزن (رَنَد) بمعنى الإتّجاء، وجاءت هـنا بمـعنى الانحراف عن طريق الحنيّ.

ولذلك نقرأ في رواية عن النّبي تَتَكُلُمُ قال: «كلّ جبّار عنيد من أبى أن يقول لا إله إلّا الله». " وعن الإمام الباقر علي قال: «العنيد المعرض عن العقّ». <sup>3</sup>

ومن الطريف أنّ «جبّار» تشير إلى صفة نفسانية بمعنى روح العصيان، و«عنيد» تشير إلى آثار تلك الصفة في أفعال الإنسان حيث تصرفه عن طريق الحقّ. ثمّ يُبيّن نـتيجة عـمل الجبّارين في الآخرة ضمن آيتين في خمسة مواضع:

1-إنّ مثل هذا الشخص: ﴿من ورائه جهتم﴾.

مع أنّ كلمة «وراء» بمعنى «الخلف» في مقابل أمام، إلّا أنّها في هذه الموارد تعني نتيجة وعاقبة العمل.

٧- أمّا فيجهنم فإنّه ﴿ ويسقى من مارصديد ﴾.

«الصديد» القيح المتجمّع بين اللحم والجلد، وهو بيان للهاء المتعفّن الكريه الذي يسقونه. ٣-فهذا الجرم المذنب عندما يرى نفسه في مقابل هذا الشراب ﴿ يتجرّعه ولا يكاديسيفه ﴾ يسيغه: من إساغة، وهي وضع الشراب في الحلق.

٤ ـ ووسائل التعذيب كثيرة بحيث ﴿ويأتيه الموس من كلّ مكان وما هو بـ ميّسهُ. حــتى يذوق وبال عمله وسيّئاته.

٥-وقد يتصوّر أن ليس هناك عقاباً أكثر من ذلك، ولكن ﴿ وَمَنْ وَرَائِهُ مَدَّامِهِ عَلَيْظً ﴾.
 وبهذا الترتيب فإنّ كلّ ما يخطر في ذهن الإنسان وما لا يخطر من شدّة العقاب هو في

١٠١ التّفسير الكبير، ج ١٩، ص ١٠٢.

٢. للتوضيح أكثر راجع تفسير الآية ٢٠ ـ ٢٦ من سورة العائدة من تفسيرنا هذا.

٣٠ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٣٢، ح ٣٧. كالمصدر السابق، ح ٣٨.

إنتظار هؤلاء الظالمين والجبّارين والمذنبين، أسوؤها الشراب المتعفّن الكريه، والعقوبات المختلفة من كلّ طرف، وفي نفس الوقت عدم الموت، بل الإستمرار في الحياة وإدامة العذاب ولكن لا يتصوّر أنّ هذا العقاب غير عادل، لأنّه \_ وكها قلنا مراراً \_ النتيجة الطبيعيّة لعمل الإنسان، بل تجسيم أفعالهم في الآخرة، فكلّ عمل يجسّم بشكل مناسب، وإذا ما شاهدنا جنايات بعض الجرمين في عصرنا أو في التاريخ القديم لقلنا: حتى هذه العقوبات قليلة.

## يحوث

### ١\_ ماذا يعنى مقام الربّ؟

قرأنا في الآيات أعلاه أنّ النصر على الظالمين وإسكان الأرض للذين يخافون مقام ربّهم، فما هو المقصود من «المقام»؟ هناك عدّة احتالات:

أ) المقصود هو مقام الربّ عند الحساب، كما ذكرت بعض الآيات الأخرى ﴿ولَمَّا هِنَ خَافَ مِقَامٍ رَبِّه مِتْتَانَ ﴾ أ

ب) المقام بمعنى القيام أي المراقبة، ومعناه الشخص الذي يخاف من مراقبة الله له، ويحسّ بالمسؤولية.

ج) والمقام بمعنى «القيام لإجراء العدالة وإحقاق الحقّ».

وعلى أيّة حال، فلا مانع أن تكون الآية الشريفة متضمنّة لكلّ هذه المفاهيم، فالذين يرون مراقبة الله لهم، يخافون من حسابه وإجراء عدالته، خوفاً بنّاء يجعلهم يحسّون بسؤولياتهم في كلّ عمل يقومون به، ويبعدهم عن الظلم والذنوب، فالغلبة وحكومة الأرض من نصيبهم.

#### ٢\_ما المرادمن مِملة «استفتموا»؟

هناك جدل بين المفسّرين حول جملة «واستفتحوا» حيث إعتقد البعض بأنّها بمعنى طلب الفتح والنصر، كما ذكرناه سابقاً، وشاهدهم الآية ١٩ من سورة الأنفال ﴿إِنْ تستفتحوا فقد جاءكم الفتح ﴾.

وقال بعض آخر: إنها بمعنى القضاء والحكومة، يعني أنّ الأنبياء طلبوا من الله أن يحكم بينهم وبين الكفّار، وشاهدهم الآية ٨٩ من سورة الأعراف ﴿ رَبّنا افتح بيننا وبين قومنا بالحقّ ولند خير الفاتحين﴾.

## ٣ ـ تفأل الوليد بن يزيد بالقرآن

جاء في التاريخ والتّفسير أنّ الوليد بن يزيد بن عبدالملك الحاكم الأموي الجبّار تـفأل بالقرآن يوماً لكي يرى حظّه في المستقبل، فظهرت قوله تعالى ﴿ ولستفتحوا وهاب كلّ جبّار عنيد ﴾ في بداية الصفحة، فاستوحش وأخذته العصبية بحيث مزّق القرآن الكريم ثمّ أنشد:

فها أنا ذاك جبّار عسنيد؟

أتوعد كلّ جبّار عـنيد؟

فقل ياربٌ مزّقني الوليد

إذا ما جئت ربّك يوم حشر

ولكن لم يمض وقت طويل حتى قُتل أسوأ قتلة من قبل أعدائه، وقطعوا رأسه وعلّقوه فوق سطح قصره، ومن ثمّ نقلوه إلى باب المدينة '.

8003

أ. تفسير القرطبي، ص٣٥٧٩.

مَّنَالُ الَّذِينَ كَفَرُواْبِرَتِهِمُّ أَعْمَالُهُ وَكَرَمَادٍ أَشْتَذَتْ بِهِ ٱلرِّبِحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءً ذَلِكَ هُوَ الضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿

## الثفسير

#### ﴿رِمادُ لشتدَّت به الربح﴾:

ضربت هذه الآية مثالاً واضحاً وبليغاً لأعهال الكفّار، وبـذلك تـكمل بحث الآيــات السابقة في مجال عاقبة أمرهم.

يقول تعالى: ﴿ وَمثُلُ اللَّهُ مِنْ كَفُرُوا بُربِّهِم أَمَمَالِهُم كُوهَادُ لَشَدَّتُهُ بِهُ الرَّبِحُ فَي يَوْمِ سَاصَفَ ﴾ فيتناثر الرماد في الريح العاصف بحيث لا يستطيع أحد جمعه، كذلك منكرو الحق ليست باستطاعتهم أن يجمعوا ما كسبوا ﴿ لا يقدرون وهَا كسبوا على هي، ذلك هو الضّلال البعيد ﴾.

### رحوث

## ١- لماذا شبهت وأعمالهم كرماد لفتدَّت به الربح ١٠

#### الجواب:

1- التشبيه بالرماد (مع إمكان الإستفادة من التراب والغبار في ذلك) لأنّه عبارة عن بقايا الإحتراق، والآية توضّع أنّ أعيالهم ظاهرية فقط وليس لها أي محتوى، فيمكن أن تنمو وردة جميلة في حفنة من التراب، ولكن لا يمكن أن ينمو في الرماد حتى العلف الرّديء. لا أن ذرّات الرماد غير متلاصقة، وحتى بمساعدة الماء لا يمكن تسرابطها فالذرّات تنفصل عن بعضها البعض بسرعة، وكأنّ ذلك يشير إلى أنّ أعيال الكفّار غير منسجمة ولا موحّدة، على العكس من أعيال المؤمنين حيث نراها منسجمة وموحّدة ومترابطة وكلّ

عمل يكمل العمل الآخر، فروح التوحيد والوحدة لا تقتصر على توحيد الجماعة المؤمنة في ما بينهم بل تنعكس حتى في أعمال الفرد المسلم.

٣- بالرغم من تناثر الرماد في إشتداد الريح، إلّا أنّه يؤكّده في يوم عاصف، لأنّ الرياح إذا كانت محدودة و آنيّة فمن الممكن أن ينتقل الرماد من مكان إلى مكان ليس بالبعيد، ولكن إذا كان يوم عاصف فمن البديهي أن يتناثر الرماد بشكل واسع، وتنتشر ذرّاته ولا يمكن لأيّة قدرة جمعها.

٤- إذا كانت العاصفة تهب على التبن وأوراق الشجر وتنتثرها في أماكن بعيدة إلّا أنّه يكن تشخيصها، ولكن ذرّات الرماد من الصغر بحيث لو إنتثرت لا يبقى لها أي أثر وكأنّ ليس لها وجود سابق.

٥-إنّ الرياح وحتى العواصف لها فوائد جمّة في الطبيعة بغضّ النظر عن آثارها المدمّرة في بعض الأحيان، وفوائدها هي:

أ) تقوم بنشر بذور النباتات في كلّ مكان من الكرة الأرضيّة، كما يصنع المزارع والفلاح.

ب) تُلقّح الأشجار بنقل حبوب اللقاح من الذكور إلى الإناث.

ج) تقوم بتحريك السحاب من الحيطات إلى الأراضي اليابسة.

د) تحك الجبال العالية وتحوّلها إلى تراب ناعم ومفيد.

تنقل الهواء من المناطق القطبية إلى المناطق الإستوانية وبالعكس، حيث تقوم بدور
 فعّال في تعديل درجات الحرارة.

و) إنّ حركة الرياح تثير البحار فتجعلها متلاطمة وموّاجة كي يدخل فيها الهواء، لأنّها إذا ركدت سوف تتعفّن، وهكذا نجد أنّ كلّ ما في الوجود من الأشجار والكائنات الحيّة قد إستفاد من هبوب الرياح كلّ على قدره.

ولكن «الرماد» الخفيف الوزن والتافه وعديم الفائدة والذي لا يمكن لأي موجود أن يعيش فيه، هذا الرماد المتناثر يتلاشى بسرعة حينا نهبّ الريح عليه، ويزول حتى ظاهره المخادع.

## ٢\_ لماذا فرغت أعمالهم من الممتوى؟

يجب أن نرى لماذا كانت أعيال الكفّار غير ذات قيمة وغير ثابتة؟ ولماذا لا يستطيع الكفّار الاستفادة من نتائج أعيالهم؟

ويتضح الجواب على هذا السؤال لو درسنا المسألة من ناحية النظرة التوحيديّة للعالم، لأنّ النيّة والهدف والمنهجية هي التي تعطي للعمل شكله ومضمونه، فإذا كانت الخطّة والنيّة والغاية سالمة وجديرة بالاهتمام فسوف يكون العمل كذلك، ولكن لو قمنا بأحسن الأعمال بنيّة غير صادقة وخطّةٍ سقيمة وهدف شيطاني، فإنّ ذلك العمل يكون ممسوخاً ويسفقد محتواه ويزول كليّاً كالرماد إذا إشتدّت به الريح!

ولا بأس هنا أن نذكر مثالاً حيّاً لذلك، نشاهد الآن برابحاً تحت عنوان حقوق الإنسان في العالم الغربي ومن قبل القوى المستكبرة، هذه البرامج نفسها كانت تجري من قبل الأنبياء أيضاً، ولكن حصيلة الإثنين متفاوتة كها بين الأرض والنهاء، فالقوى الاستكبارية عندما تنادي بحقوق الإنسان فن المسلم أن أهدافها غير إنسانية وغير أخلاقية، بل التغطية على جرائهم وإستعارهم بشكل أكثر، لذلك وعلى سبيل المثال لو أعتقل أحد جواسيسهم في مكان ما، فسوف علا عويلهم وصراخهم الدنيا بالدفاع، عن حقوق الإنسان، ولكن عندما تلطّخت أيديهم بدماء آلاف الناس في فيتنام، وارتكبوا الفجائع في الدول الإسلامية، ونسيت فيه حقوق الإنسان، بل إنهم إستغلّوا حقوق الإنسان لمساعدة الأنظمة الجائرة والعميلة!

ولكن الأنبياء ﷺ أو أوصياءهم ينادون بحقوق البشر لتحرير الإنسان من القيود والأغلال والظلم، وعندما يرون إنساناً مظلوماً نراهم يهبون للدفاع عنه بالقول والعمل. وبهذا النحو يكون الأوّل رماد إشتدّت به الريح، والثّاني أرض مباركة طيّبة لنمو النباتات والثمار والأوراد.

ويتّضع من هنا ما دار بين المفسّرين من المقصود من العمل في الآية أعلاه، وهو أنّ مراد الآية جميع أعمال الكفّار حتى أعمالهم الحسنة في الظاهر، إلّا أنّها مبطّنة بالشرك والإلحاد.

## ٣ـ مسألة الإمباط

هناك جدل كبير بين علماء المسلمين في مسألة «حبط الأعمال» فهل معناه ذهاب عمل الخير بسبب عمل الشرّ، أو بسبب الكفر وعدم الإيمان، ولكن الحقّ ما قلناه في ذيل الآية ٢١٧ من سورة البقرة، من أنّ الإصرار على الكفر والعناد وأيضاً بعض الأعمال الأخرى كالحسد والغيبة وقتل النفس لها آثار سيّئة كبيرة بحيث تذهب بأعمال الخير والحسنات.

والآية أعلاه دليل آخر في إمكان حبط الأعمال ﴿

## ٤\_ هل للمفترعين والمكتشفين ثواب إلهى؟

بالنظر للبحوث الآنفة الذكر يرد سؤال مهم، وهو أنّنا من خلال مطالعتنا في تأريخ العلوم والإختراعات والإكتشافات نرى أنّ هناك مجموعة من العلماء استطاعوا أن يقدّموا خدمات جليلة للبشرية وتحمّلوا في سبيل خدمة البشرية منتهى الشدّة والصعوبة ليقدّموا إختراعاتهم وإكتشافاتهم للناس، فعلى سبيل المثال مخترع الكهرباء «أديسون» تحمّل الصعاب ويقال فقد حياته في هذا الطريق لكنّه أضاء العالم، وحرّك المعامل، وببركة إختراعه وجدت الآبار العميقة حيث اخضّرت الأرض و تغيّرت الدنيا، و«باستور» الذي إكتشف المكروب، وأنقذ ملايين الناس من الموت المحتوم... فهؤلاء وعشرات مثلهم كيف يجعلهم الله في جهنم لكونهم غير مؤمنين؟ مع أنّ هناك أفراداً لم يقدّموا أيّة خدمة للإنسانية طول حياتهم، ويدخلون الجنّة!

الجواب: إنّ العمل في حدّ ذاته ليس كافياً من وجهة نظر العقيدة الإسلامية، بل قيمته في النيّة والقوى المحرّكة له، فكثيراً ما نشاهد من أعهال الخير كبناء مدرسة أو مستشنى أو أي عمل آخر وهدف صاحبه في الظاهر هو خدمة المجتمع الإنساني، إلّا أنّه تحت هذا الغطاء شيء آخر وذاك هو حفظ جاهه أو ماله أو جلب أنظار الناس إليه، وتحكيم منافعه المادية، أو حتى ستر خيانته بعيداً عن أنظار الآخرين!

وعلى العكس، فمن الممكن أن يعمل شخص عملاً صغيراً، إلّا أنّه مخلص في نيّته صادق، والآن يجب أن نحقّق في ملفات هؤلاء الرجال العظام من وجهة نـظر عـملهم وكـذلك الأسباب والدوافع، وهي لا تخرج من أحد أمور:

أ) يكون الهدف من الإختراع أحياناً عملاً تخريبيًا (كما في إكتشاف الطاقة النووية حيث كان الهدف الأوّل منها صناعة القنابل النووية) ويمكن الاستفادة منها لخدمة الإنسان، إلّا أنّه لم يكن الهدف الأصلي من إختراعها، فقيمة عمل هذه المجموعة من المخترعين واضح قاماً.

<sup>·</sup> للإطلاع أكثر راجع تفسير الآية ٢١٧ من سورة البقرة من تفسيرنا هذا.

ب) وقد يكون هدف الخترع أو المكتشف الربح المادّي أو الشهرة، فحكمه ـ في الحقيقة ـ حكم التاجر الذي يقوم بتأسيس الخدمات العامّة لكي يحصل على أرباح أكثر، ويقوم بتشغيل العمّال وإنتاج المحاصيل الزراعية للبلد، فالهدف من كلّ ذلك هو الحصول على أكبر واردٍ يمكن، ولو كان هناك عمل أكثر ربحاً لركض وراءه.

بالطبع فإنّ هذه التجارة لوكانت طبقاً للموازين الشرعيّة، فإنّها ليست حراماً، إلّا أنّها لا تحتسب عملاً مقدّساً ومهمّاً.

ومثل هؤلاء الخترعين والمكتشفين ليسوا قليلين على طول التاريخ، فطريقة تفكيرهم أن يقدّموا العمل الأكثر ربحاً حتى لوكان مضرّاً بالجتمع ... (فمثلاً صناعة الأدوية لها من الفوائد ٢٠٪ بينها في صناعة الهيروئين ٥٠٪ فهم يرجّحون الثّاني على الأوّل) فحكم هذه الجموعة واضح أيضاً، حيث لم يتحركوا في عملهم هذا من موقع الخدمة للاخرين والإنسانية أو نيل الثواب الإلهي، فجزاؤهم الربح والشهرة فقط.

ج) هناك مجموعة ثالثة لا شك في أنّ دوافعها إنسانية، أو إلهيّة إذا كانت الجماعة مؤمنة، وأحياناً بمضون سنين طويلة في زوايا المختبرات بكامل الفاقة والحرمان على أمل أن يقدّموا خدمة لبني جنسهم، أو هديّة للعالم، ليحلّوا أغلال المتعبين، ويسحوا التراب من وجوه المعذّبين. فإذا كان هؤلاء الأفراد مؤمنين ودوافعهم إلهيّة فحصيرهم واضح.

وأمّا إذا كانوا غير مؤمنين ودوافعهم إنسانيّة، فسوف يحصلون على الجزاء المناسب من الله بلا أدنى شكّ، هذا الجزاء يمكن أن يكون في الدنيا أو الآخرة، فالله عزّوجلّ عالم وعادل لا يحرمهم من ذلك، ولكن كيف؟ تفاصيله غير واضحة لنا، ويمكن أن نقول: (إنّ الله لا يضيّع أجر هؤلاء الحسنين فما إذا كانوا غير مقصّرين لعدم إيمانهم).

وليس عندنا أي دليل من أنّ الآية ﴿فَإِنْ للله لا يَضْيع أَجُوللمعسنين﴾ لا تشمل هؤلاء الأفراد، فإطلاق المحسنين في القرآن ليس خاصًا بالمؤمنين فقط، ولذلك نرى أنّ إخوة يوسف لما حضروا عنده وهم لا يعرفوه و يظنّون أنّه عزيز مصر قالوا: ﴿لِلَّمَا تَسُولُكُ هِنَ المحسنين في المحس

وكذلك الآية ﴿ فَمِنْ يَعَمِلُ مِثْقَالَ ذَرَةَ خَيِراً يَرِهُ \* وَمِنْ يَعَمِلُ مِثْقَالَ ذَرَةِ شَرَّا يَرِهُ \* تَسْمِلُ هؤلاء الأفراد.

۲. يوسف، ۳۲.

۱. پوسف، ۹۰؛ وهود، ۱۵.

عن على بن يقطين عن الإمام الكاظم إلي قال: «كان في بني إسرائيل رجل مؤمن وجاره كافر، وكان هذا الجار الكافر يحسن إلى جاره المؤمن، فعندما إرتحل من الدنيا بني له الله بيتاً يمنعه من نار جهنم. وقيل له: إنّ هذا بسبب حسن سيرتك مع جارك المؤمن»\.

وعن النّبي ﷺ قال: «إنّ ابن جدعان أقلّ أهل جهنّم عذاباً» قالوا: لماذا يارسول الله؟ قال «إنّه كان يطعم الطعام» وعبدالله بن جدعان أحد مشركي مكّـة المـعروفين ومـن زعـماء قريش ٢.

وعن النّبي عَنْ الله عن الله عن أبيك العذاب الشديد بسخاء نفسه» . وعن الإمام الصادق الله قال: «أتى رسول الله وفد من اليمن وكان فيهم رجل أعظمهم كلاماً وأشدّهم في محاجة النّبي عَنَيْ الله وفد عن التوى عرق الغضب بين عينيه، وتغير وجهه وأطرق إلى الأرض فأتاه جبر ئيل فقال: ربّك يقر تك السلام ويقول لك: هذا رجل سخي يطعم الطعام، فسكن عن النّبي عَنَيْ الغضب ورفع رأسه وقال: لولا أنّ جبر ئيل أخبرني عن الله عزّوجل أنّك سخي تُطعم الطعام، لشدوت بك وجعلتك حديثاً لمن خلفك، فقال له الرجل: وإنّ ربّك ليحبّ السخاء؟ فقال: نعم، قال: إنّي أشهد أن لا إله إلّا الله وأنّك رسول الله والذي بعثك بالحق لا رددت عن مالي أحداً» أ.

وهنا يأتي هذا السؤال والذي يمكن أن نستفيده من بعض الآيات وكثير من الرّوايات، وهو: هل أنّ الإيمان والولاية شرط لقبول الأعمال والدخول إلى الجنّة؟ فإذا كان كذلك فإنّ أفضل أعمال الكفّار ليس مقبولاً عند الله.

ويمكن أن نجيب على هذا السؤال بأنّ مسألة «قبول الأعمال» شيء، و«الجزاء المناسب» شيء آخر، فمثلاً المشهور بين علماء المسلمين أنّ الصلاة بدون حضور القلب أو مع إرتكاب بعض الذنوب كالغيبة غير مقبولة عند الله، ونحن نعلم أنّ مثل هذه الصلوات صحيحة شرعاً، وتحتسب طاعة لأوامر الله وتفرغ بها ذمّة المصلي والطاعة لا تكون بدون أجسر، ولذلك فقبول العمل هو الدرجة العالية للعمل، ونحن نقول هذا أيضاً: إذا كانت الخدمات

٢٠!لمصدر السابق، ص ٣١٦، ح ٩٦.

۱. بحارالانوار، ج ۸، ص ۲۹۲، ح ٤٨. ٣. سفينة البحار، ج ۱، ص ۲۰۷.

٤. المصدر السابق.

الإنسانية مصاحبة للإيمان فلها أعلى المضامين، ولكن في غير هذه الصورة لا تكون بدون مضمون وجزاء، وجزاء العمل لا ينحصر بدخول الجنّة. (هذه عصارة الفكرة بما يتناسب وهذا التّفسير، وتفصيل ذلك في الأبحاث الفقهيّة).

8003

### الآيتان

ٱلَّهُ تَرَأَتُ ٱللَّهَ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلأَرْضَ بِالْحَقِّ إِن يَشَأَ أُذُ هِبْكُمُ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ ١٤ وَمَاذَ لِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ۞

# الثفسير

## المُلق على أساس المقّ:

بعد ما بحثنا عن الباطل وأنّه كالرماد المتناثر إذا إشتدّت به الريح، نبحث في هذه الآية عن الحق وإستقراره، يقول الله تعالى مخاطباً النّبي تَنْكِيْلُة باعتباره الأسوة لكلّ دعاة الحق وألم تر أنّ للله خلق الشماوليد والأرنس بالحق.

«الحقّ» كما يقول الراغب في مفرداته «المطابقة والتنسيق» وله استعمالات أخرى: فتارة " يستعمل الحقّ في العمل الصادر وفقاً للحكمة والنظام كما في قوله تعالى: ﴿هُو الَّذِي جَمِعُلُ اللَّهُ مِن قِيبًا لَهُ وَلِلْهُ وَلِكَ إِلَّا بِالحَقّى ﴾ . \

وتارةً يطلق على الشخص الذي قام بهذا العمل الحكم، كما نطلقها على الله عـزّوجلّ ﴿فَذَلَكُمُ اللهُ رَبِّكُمُ لِلحَقِّ﴾ . أ

و تارةً أخرى يطلق على الإعتقاد الذي يطابق الواقع كما في قوله تعالى: ﴿ فَمَهْدَى اللهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ الَّذِينَ آمِنُوا لَمَا لَخَتَلِفُوا فَيهُ مِنَ المِثْنَ ﴾ [٢]

ومرّةً يقال للقول والعمل الذي يتحقّق في الوقت المناسب كما في قوله تعالى: ﴿حَتَى القولِ منّي المُعلَّنَ جِهنّم﴾. أ

وعلى أيّة الحال فمقابل «الحقّ» الباطل والضلال واللعب وأمثالها.

۲. یونس، ۳۲.

۱. يونس، ۵.

ع. السحدة، ١٣.

٣ البقرة، ٢١٣.

لكنّ الآية التي نحن بصددها تشير إلى المعنى الأوّل، وهو إنشاء عالم الخلق. حميث توضّع أن الغرض من خلق السّماء والأرض هو الحكمة والنظام والحساب، فالله تعالى ليس محتاجاً في خلقها ولا ناقصاً لكي يسدّ نقصه بها، بل هو الغني عن كلّ شيء، وهذا العالم الواسع دار لنمو المخلوقات و تكاملها.

ثم يضيف: إن الدليل في عدم الحاجة إليكم ولا إلى إيمانكم هو: ﴿ إِنْ يَشَا بِدُهِبِكُم دِياً عِنْ اللهِ عَلَى الم بِعَلَقِ جِدِيدٍ ﴾.

وهذا العمل ليس صعباً عند الله ﴿وها ذلك على الله يعزيز﴾.

والشاهد على هذا القول في سورة النساء ﴿وَإِنْ تَكَفُرُوا قُانَ لله ما فَي السَّمَاوَاتِ وَمَا فَيَ السَّمَاوَاتِ وَمَا فَي السَّمَاوَاتِ وَمَا فَي السَّمَاوَاتِ وَمَا فَي السَّمَاوَاتِ وَمَا فَي السَّمَاوَاتِ وَمَانَ الله عملى ذلك الأَرْضُ وَكَانَ الله عملى ذلك قديراً ﴾. ( وهذا التّفسير بخصوص الآية أعلاه منقول عن ابن عبّاس.

وهناك احتمال آخر، وهو أنّ الجملة أعلاه تشير إلى مسألة المعاد وأنّ الله قادر على أن يفني جميع الناس ويأت بخلق آخر، فهل تشكّون في مسألة المعاد وبعثكم من جديد؟ عندي

# التفسير

## الممادثة الصريمة بين الشيطان وأتباعه:

أشارت الآيات السابقة إلى العقاب الشديد للمخالفين والمعاندين والكافرين، وهـذه الآيات تكمل ذاك البحث.

يقول تعالى أوّلاً: ﴿ ويرزوا لله جميعاً ﴾ أ.

و في هذه الأثناء يقول الضعفاء الذين تاهوا في وادي الضلالة للمستكبرين الذين كانوا

١. يجب الإنتباء إلى أنّ «برزوا» فعل ماضي، إلّا أنه جاء هنا بصيغة المستقبل، لأنّ المسائل المتعلّقة بالقيامة قطعيّة وغير قابلة للنقاش، ولذلك وردت في كثير من الآيات بصيغة الماضي.

سبب صَلَاهُم ﴿فَقَالَ الضَّعَفَاء لِلَّذِينَ استكبروا لِلَّاكثَا لكم تبعاً فَهلَ لُنتَم مَعْنُونَ عِنَّا مِنْ عَدَابِهِ الله مِنْ شي.﴾ فبجيبونهم بدون توقَّف ﴿قالوالو هدلنا الله لهديناكم﴾.

ولكن للأسف فالمسألة منتهية ﴿سواء علينا تُجزعنا لَم صيرنا ما لنا من معيمن﴾.

## بحوث

#### ١ ـ ما هو المداد من ﴿ وبرزود لله جميما ﴾؟

أوّل سؤال يطرح بخصوص هذه الآية هو: هل أنّ الناس في هذه الدنيا غير ظاهرين في علم الله لكى تقول الآية: ﴿ وَبِرَرُوا لله جَمِيعاً ﴾؟

في الجواب على هذا السؤال قال كثير من المفسّرين: إنّ المقصود عدم إحساس الناس بهذا الظهور والبروز أمام الله في هذه الدنيا، فيكون إحساسهم ظاهراً لهم في الآخرة.

وقال بعض أيضاً: المقصود هو البروز والظهور من القـبور في ســاحة العــدل الإلهــي للحساب.

هذان التَّفسيران جيدان وليس هناك مانع من أن تجمعا في مفهوم الآية.

### ٢ ـ ما هو المقصود من جملة ولو عدلنا الله لهدينا كهه؟

يعتقد كثير من المفسّرين أنّ المقصود بالهداية هو النجاة من العقاب الإلهي في ذلك العالم، لأنّ هذا الحديث قاله المستكبرون لأتباعهم حينا طلبوا منهم أن يغنوا عنهم قسماً من العذاب، فالسؤال والجواب متناسبان ويوحيان أنّ المقصود هو هدايتهم للنجاة من العذاب. وقد استخدم القرآن هذه الكلمة «الهداية» بخصوص الوصول إلى نعم الجنّة، كما يقول أهل الجنّة؛ خوقالواللحمد لله الذي هدلنا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدلنا الله . (

وهناك احتال أنّ «قادة الضلالة» حينا يرون أنفسهم أمام طلب أتباعهم، ولكي يتنصّلوا من الذنب ويلقوا باللائمة على الغير \_كها هي طريقة كلّ المستكبرين \_ يقولون بكلّ وقاحة: ماذا نعمل؟ فلو كان الله قد هدانا إلى الطريق الصحيح لهديناكم إليه! ومعناه أنّنا مجبورون على ذلك وليست لنا إرادة حرّة.

١٠ الأعراف، ٤٣.

وهذا هو منطق الشيطان بعينه، أو ليس هو القائل ﴿ فَهِمَا تَقُويِتنِي لِأَقَعَدَىٰ لَهُم صَرَاطِكِهِ المُستقيم ﴾ \ ولكن يجب أن يعلم المستكبرون أنهم يتحمّلون مسؤولية ذنوب أتباعهم شاؤوا أم أبوا، طبقاً لصريح القرآن والرّوايات ، لأنهم المؤسّسون للانحراف والضلال دون أن ينقص أي شيء من عذاب أتباعهم.

# ٣ـ أوضع بيانٍ في ذم التقليد الأعمىٰ

يتضح لنا من الآية أعلاه ما يلي:

أَوِّلاً: الأشخاص الذين يضعون زمام أُمورهم بيد الآخرين هم ضعفاء الشخصيّة، وقد عبِّر عنهم القرآن الكريم بـ﴿الضعفاء﴾.

ثانياً: إنّ مصيرهم ومصير قادتهم واحد، وهؤلاء البؤساء لا يستطيعون حتى في أحلك الظروف أن يستفيدوا من حماية قادتهم المضلّين، أو أنّ يخفّفوا عنهم قليلاً من العذاب، بل يسخرون منهم ويقولون لهم: لا تجزعوا ولا تفزعوا فلا طريق للمخلاص والنجاة من العذاب!

ثالثاً: «برزوا» في الأصل من مادّة «البروز» أي الظهور أو الخروج من الصفّ في مقابل الخصم في ساحة القتال، وتأتي أيضاً بمعنى المقاتلة.

«المحيص» من «المحص» بمعنى التخلّص من العيوب أو الألم.

ثمّ يشير القرآن الكريم إلى موقف آخر من مواقف القيامة والعقاب النفسي للجبّارين والمذنبين وأتباعهم الشياطين، حيث يقول تعالى: ﴿وقال القيطان لمّا قسفي الأسران الله وعدكم وعدالحق ووعدتكم فأخلفتكم و بهذا الترتيب فالشيطان وجميع المستكبرين الذين هم قادة طرق الضلال، أصبحوا يلومون ويو بخون تابعيهم البؤساء.

ثم يضيف ﴿وهاكان لي مليكم هن سلطان إلَّا أن دموتكم فاستجبتم لي﴾ و يستمرّ في القول ﴿فلا تلوهوني ولوهوا لنفسكم﴾.

أنتم فعلتم فاللعنة عليكم!!

وعلى كلُّ حال فلا أنا أستطيع إنقاذكم من العذاب ولا أنتم تستطيعون إنقاذي: ﴿مَا لَنَا

١٠ الاعراف، ١٦.

بمصرخكم وما للتم بمصرخي والآن أعلمكم بأني أتبراً من شرككم وإطاعتكم لي ﴿ إِلِّي كَفُرُونُ مِمَا لَلْتُمْ وَمِا للتَّمْ وَمِا للتَّمْ وَمِا للتَّمْ وَمِا للتَّمْ وَمِا لللَّهُ فَ قَدْ فَهُمَتُ الآنَ أَنَّ الشركُ في الطّاعة أدّى إلى شقائي وشقائكم، وهذه التعاسة ليس لها طريق للنجاة، واعلموا ﴿ إِنَّ للطّالمين لهم عدّاب اليم ﴾.

## بحوث

1-مع أنّ كلمة «الشيطان» ألها مفهوم واسع وتشمل كلّ الطواغيت ووساوس الجينّ والإنس، ولكن في قراءتنا لهذه الآية وما قبلها علمنا أنّ المقصود هنا هو شخص إيليس الذي يعتبر رئيساً للشياطين، ولذلك إنتخب جميع المفسّرين هذا التّفسير أيضاً.

ونستفيد بشكل أكيد من هذه الآية أنّ وساوس الشيطان لا تسلب الإنسان اختياره وحرية إرادته، بل هي مجرّد دعوة ليس أكثر، فالناس هم الذين يلبّون دعوته بإرادتهم، وقد تصل الأرضيّة السابقة والدوام على الخلاف بالإنسان إلى حالة من سلب الاختيار في مقابل وساوسه، كما نشاهد بعض المدمنين على المخدرات، ولكن نعلم أنّ السبب الأوّل كان هو الاختيار. يقول تعالى في الآية ١٠٠ من سورة النحل: ﴿ لِتّما سلطانه على الدّين يتولونه والدّين هم به مشركون».

وعلى هذا فالشيطان يجيب بشكل قاطع على كـلام مـن يـعتبرونه العـامل الأوّل في انحرافهم وضلالهم، أو ما يقوله بعض الجهلاء لنبرير أعيالهم والتملّص مـن ذنـوبهم، فـإنّ السلطان الحقيق على الإنسان هو إرادته وعمله ولاشيء غيره.

٢-كيف إستطاع الشيطان أن يلتق باتّباعه ويلومهم في ذاك الموقف الكبير؟

الجواب: هو أنّ الله تعالى يمنحه القدرة على ذلك، وهذا في الواقع نوع من العقاب النفسي لأتباع الشيطان، وإنذار لكلّ السائرين في طريقه في هذه الدنيا، لكسي يـعلموا مـن الآن مصيرهم ومصير قادتهم، وعلى أيّة حال فالله تعالى بطريقة ما يهيىء وسيلة الإرتباط بين الشيطان وأتباعه.

ومن الطّريف أنّ هذه المواجهة غير منحصرة بالشيطان وأتباعه، بـل إنّ جمـيع أنمّـة الضلالة في هذا العالم لهم نفس البرنامج أيضاً، يأخذون بأيدي أتباعهم (بموافقتهم طـبعاً)

١٠ للتوضيح أكثر في معنى الشيطان في القرآن راجع تفسير الآية ٣٦ من سورة البقرة من تفسيرنا هذا.

ويذهبون بهم إلى أمواج العذاب والبلاء، وحينما يرون الأوضاع سيّئة يتركونهم وشأنهم حتى إنّهم يلومونهم ويوتخونهم في خسران الدنيا والآخرة.

٣ «المصرخ» من مادّة «إصراخ» وفي الأصل من مادّة «صرخ»، وهي بمعنى الإغاثة وطلب المساعدة، ولذلك فالمصرخ بمعنى المغيث، والمستصرخ طالب الإستغاثة.

٤-القصد من إتخاذ الكفّار الشيطان شريكاً في الآية أعلاه شرك الطاعة وليس شرك العبادة.

٥- في أنّ جملة ﴿ إِنَّ الطَّالِمِينَ لَهُم مَذَابِ ٱلْهُم ﴾ تابعة لحديث الشيطان أم كلام مستقل من الله تعالى، هناك آراء مختلفة عند المفسّرين، لكن التّفسير الأقرب هو أنّ الجملة مستقلّة ومن كلام الله حيث قالها في نهاية حديث الشيطان مع أتباعه لتكون درساً تربويّاً.

وبعد بيان حال الجبّارين والظالمين ومصيرهم المؤلم، تتطرّق الآية الأخيرة من هذا البحث إلى حال المؤمنين وعاقبتهم حيث يقول تعالى: ﴿ ولُدخل اللّذين آمنوا ومملوا الصّالحات جنّات تجري من تحتما الأنمان إلى آخر الآية.

«التحيّة» في الأصل «الحياة» وتستعمل لسلامة وحياة الأفراد، وتسطلق لكلّ تحييّة وسلام ودعاء في بداية اللقاء.

قال بعض المفسّرين: «التحية» هنا من الله للمؤمنين قرينة على نعمهم وسلامتهم من كلّ أذيّ ونزاع (لذلك فتحيّتهم إضافة لمفعول، وفاعله الله).

وقال البعض الآخر: إنَّ القصد هو تحيّة المؤمنين فيا بينهم، أو تحيّة الملائكة لهم، وعلى أيَّة حال فدسلام» التي قيلت بشكل مطلق لها من المفهوم الواسع بحيث يشمل كلَّ سلامة من أي نوع من أنواع العذاب الروحي والجسمي (

8003

١. بحثنا هذا الموضوع «السلام والتحيّة»، ذيل الآية ٨٦ من سورة النساء من تفسيرنا هذا.

## التفسير

## الشَّمِرة الطيِّبة والشَّمِرة المُبيثة:

هنا مشهد آخر في تجسيم الحقّ والباطل، الكفر والإيمان، الطيّب والخبيث ضمن مثال واحد جميل وعميق المعنى... يُكل البحوث السابقة في هذا الباب.

يقول تعالى أوّلاً: ﴿ لَهِ تَرْكِيفَ ضَرَبِ للله مثلاً كلمة طيّبة كَشَجِرة طيّبة ﴾ ثمّ يشير إلى خصائص هذه الشجرة الطيّبة في جميع أبعادها ضمن عبارات قصيرة.

ولكن قبل أن نستعرض هذه الخصائص بجب أن نعرف ما المقصود من «الكلمة الطيّبة»؟ قال بعض المفسّرين: إنّها كلمة التوحيد (لا إله إلّا الله).

وقال آخرون: إنَّها تشير إلى الأوامر الإلهيَّة.

وقال البعض الآخر: إنَّه الإيمان الذي محتواه ومفهومه (لا إله إلَّا الله).

وقال آخرون في تفسيرها: إنَّها شخص المؤمن.

وأخيراً قال بعضهم: إنَّها الطريقة والبرامج العمليَّة.

ولكن بالنظر إلى سعة مفهوم ومحتوى الكلمة الطيّبة نستطيع أن نقول: إنّها تشمل جميع هذه الأقوال. لأنّ «الكلمة» في معناها الواسع تشمل جميع الموجودات، ولهذا السبب يقال للمخلوقات «كلمة الله».

و «الطيّب» كلّ طاهر ونظيف، فالنتيجة من هذا المثال أنّه يشمل كملّ سمنّة ودستور وبرنامج وطريقة، وكلّ عمل، وكلّ إنسان... والخلاصة: كلّ موجود طاهر ونظيف وذي بركة، وجميعها كشجرة طيّبة فيها الخصائص التالية:

1-كائن يمتلك الحركة والنمو، وليس جامداً ولا خاملاً، بل ثابت وفعاعل ومبدع للآخرين ولنفسه (التعبير بـ«الشجرة» بيان لهذه الحقيقة).

٣-هذه الشجرة طيبة، ولكن من أيّة جهة؟ بما أنّه لم يذكر لها قسم خاص بها، فإنّها طيبة من كلّ جهة... منظرها، ثمارها، أزهارها، ظلالها، ونسيمها جميعها طيب وطاهر.

٣- لهذه الشجرة نظام دقيق، لها جذور وأغصان، وكلّ واحد له وظيفته الخاصّة، فوجود
 الأصل والفرع فيها دليل على سيادة النظام الدقيق عليها.

٤-أصلها ثابت محكم بشكل لا يمكن أن يقلعها الطوفان ولا العواصف، وباستطاعتها أن تحفظ أغصانها العالية في الفضاء وتحت نور الشمس، لأنّ الغصن كلّما كان عالياً يحتاج إلى جذور قوية ﴿أصلها ثابت.).

ه إنّ أغصان هذه الشجرة الطيّبة ليست في محيط ضيّق ولا رديء، بل مقرّها في عنان السّماء، وهذه الأغصان والفروع تشقّ الهواء وتصعد فيه عالياً ﴿وقرمها في السّماء﴾.

ومن الواضح أنَّ الأغصان كلَّما كانت عالية وسامقة تكون بعيدة عن التلوَّث والغبار وتصبح غارها نظيفة، وتستفيد أكثر من نور الشمس والهواء الطلق، فتكون تمارها طيِّبة حدَّاً ! .

٦- هذه الشجرة كثيرة الثمر لاكالأشجار الذابلة العديمة الثمر، ولذلك فهي كثيرة العطاء
 ﴿تؤتي أكلها﴾.

٧-وثمارها ليست فصلية، بل في كل فصل وزمان، فإذا أردنا أن غد يدنا إلى أغصانها في
 أي وقت لم نرجع خائبين ﴿كُلّ حَيْنَ﴾.

 إنّ إنتاجها من الثمار يكون وفق قوانين الخلقة والسنن الإلهيّة وليس بدون حساب (بإذن رتبه).

ا. ويظهر هذا الأمر بشكل واضح في ثمار الأشجار، فثمار الأغصان العالية تكون أنضج وأطيب طعماً من ثمار الأغصان الواطئة.

والآن يجب أن نفتُّش، أين نجد هذه الخصائص والبركات؟

نجدها بالتأكيد في كلمة التوحيد ومحتواها، وفي الإنسان الموحّد ذي المعرفة، وفي البرامج الحيّة النظيفة، وجميعها نامية ومتحرّكة ولها أصول ثابتة ومحكمة وفروع كثيرة وعالية بعيدة عن التلوّث بالأدران الجسديّة والدنيوية، وكلّها مثمرة وفيّاضة.

وما من أحد يأتي إليها ويمدّ يده إلى فروعها إلّا ويستفيد من تمارها اللذيذة العطرة، وتتحقّق فيه الخصال المذكورة، فعواصف الأحداث الصعبة والمشاكل الكبيرة لا تزحزحه من مكانه، ولا يتحدد أفق تفكيره في هذه الدنيا الصغيرة، بل يشقّ حجب الزمان والمكان ويسير نحو المطلق اللامتناهي.

سلوكهم وبرامجهم ليست تابعة للهوى والهوس، بل طبقاً للأوامر الإلهيّة وبإذن ربّهــم، وهذا هو مصدر الحركة والنمو في حركتهم.

الرجال العظام من المؤمنين هم كلمة الله الطيّبة، وحياتهم أصل البركة، دعوتهم توجب الحركة، آثارهم وكلماتهم وأقوالهم وكتبهم وتلاميذهم وتاريخهم... وحتى قبورهم جميعها ملهمة وحيّة ومُربّية.

## نعم ﴿ويضرب الله الأمثال للناس لعلَّهم يتذكرُون ﴾ .

وهناك سؤال مطروح بين المفسّرين وهو: هل لوجود هذه الشـجرة وصـفاتها واقـع خارجي؟

يعتقد البعض بوجودها وهي النخلة، ولذلك اضطروا إلى أن يفسّروا ﴿ كُلُّ حَيْنَ ﴾ بستّة أشهر.

ولكن لاحاجة إلى الإصرار في وجود مثل هذه الشجرة، بل هناك تشبيهات كــثيرة وليس لها وجود خارجي أصلاً.

وعلى أيّة حال، فالهدف من التشبيه هو تجسيم الحقائق والمسائل العقليّة وصبّها في قالب الحواس، وهذه الأمثال ليس فيها أي إبهام، بل هي مقبولة ومؤثّرة وجذّابة.

وفي عين الحال هناك أشجاراً في هذه الدنيا ثمارها لا تنقطع على طول السنة، وقد رأينا بعض الأشجار في المناطق الحارّة وكانت مثمرة وفي نفس الوقت لها أزهار جديدة للثار المقبلة!

وبما أنَّ أحد أفضل الطرق لتوضيح المسائل هو الاستفادة من طريق المقابلة والمقايسة،

فقد جعلت النقطة المقابلة للشجرة الطيّبة، الشجرة الخبيثة ﴿ وَمثَلَ كَلَمَةَ خَبِيثُةَ كَشَجْرَةُ خَبِيثُةَ الجِتِنِّتِ مِنْ قُوقَ الأَرْمُنَ مِا لِهَا مِنْ قَرارِ ﴾.

والكلمة «الخبيثة» هي كلمة الكفر والشرك، وهي القول السيء والرديء، وهي البرنامج الضالٌ والمنحرف، والناس الخبثاء، والخلاصة: هي كلّ خبيث ونجس.

ومن البديهي أنّ مثل هذه الشجرة ليس لها أصل، ولا نمو ولا تكامل ولا ثمّار ولا ظلّ ولا ثبات ولا إستقرار، بل هي قطعة خشبيّة لا تصلح إلّا للإشتعال... بل أكثر من ذلك هي قاطعة للطريق و تزاحم السائرين وأحياناً تؤذي الناس!

ومن الطريف أنّ القرآن الكريم فصل الحديث في وصف الشجرة الطبّبة بينا إكتنى في وصف الشجرة الخبيئة بينا إكتنى وهذا وصف الشجرة الخبيئة بجملة قصيرة واحدة واجتنب من قوق الأرفن ما لها من قواري، وهذا نوع من لطافة البيان أن يتابع الإنسان جميع خصوصيات ذكر «المحبوب» بينا يمرّ بسرعة في جملة واحدة بذكر «المبغوض»!

ومرّة أخرى نجد المفسّرين اختلفوا في تفسير الشجرة الخبيثة، وهل لها واقع خارجي؟ قال البعض: إنّها شجرة «الحنظل» والتي لها ثمار مرّة ورديئة.

واعتقد أخرون أنّها «الكشوت» وهي نوع من الأعشاب المعقّدة التي تنبت في الصحراء ولها أشواك قصيرة تلتفّ حولها وليس لها جذر ولا أوراق.

وكما قلنا في تفسير الشجرة الطيّبة، ليس من اللازم أن يكون للشجرة الخبيثة وجود خارجي في جميع صفاتها، بل الهدف هو تجسيم الوجه الحقيقي لكلمة الشرك والبرامج المنحرقة والناس الخبثاء، وهؤلاء كالشجرة الخبيثة ليس لها تمار ولا فائدة... إلّا المتاعب والمشاكل. مضافاً إلى أنّ الأشجار والنباتات الخبيثة التي قلعتها الأعاصير ليست قليلة.

وبما أنّ الآيات السابقة جسّدت حال الإيمان والكفر، الطبّب والخبيث من خلال مثالين صريحين، فإنّ الآية الأخيرة تبحث نتيجة عملهم ومصيرهم النهاني، يقول تعالى: ﴿ يَثَيّبُ للله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴾ لأنّ إيمانهم لم يكن إيماناً سطحياً وشخصيتهم لم تكن كاذبة ومتلوّنة، بل كانت شجرة طيّبة أصلها ثابت وفرعها في السّماء، وبما أنّ ليس هناك من لا يحتاج إلى اللطف الإلهي، وبعبارة أخرى: كلّ المواهب نعود لذاته المقدّسة، فالمؤمنون المخلصون الثابتون بالاستناد إلى اللطف الإلهي يستقيمون كالجبال في مقابل أيّة حادثة. والله تعالى يحفظهم من الزلّات التي تعتريهم في حياتهم، ومن الشياطين الذين يوسوسون لهم زُخرف الحياة ليزلّوهم عن الطريق.

وكذلك فالله تعالى يثبّتهم أمام القـوى الجـهنّمية للـظالمين القُـــاة، الذيس يـــعون لإخضاعهم بأنواع التهديد والوعيد.

ومن الطريف أنّ هذا الحفظ والتثبّت الإلهيين يستوعبان كلّ حياتهم في هذه الدنيا وفي الآخرة، فهنا يثبّتون بالإيمان ويبرؤون من الذنوب، وهناك يُخلدون في النعيم المقيم.

ثمّ يشير إلى النقطة المقابلة لهم ﴿ويصل الله الطَّالِمِين ويفعل الله ما يشا. ﴾.

قلنا مراراً: إنّ الهداية والضلال التي تنسب إلى الله عزّوجلّ لا تتحقّقان إلّا بأن يسرفع الإنسان القدم الأوّل لها، فالله عزّوجلّ عندما يسلب المواهب والنعم من العبد أو يمنحها له يكون ذلك بسبب إستحقاقه أو عدم إستحقاقه.

ووصف «الظالمين» بعد جملة «يضلّ الله» أفضل قرينة لهذا الموضوع، يعني ما دام الإنسان غير ملوّث بالظلم لا تسلب الهداية منه، أمّا إذا تلوّث بالظلم وعسمّت وجوده الذنوب، فسوف يخرج من قلبه نور الهداية الإلهيّة، وهذه عين الإرادة الحرّة، وبالطبع إذا غيّر مسيره بسرعة فطريق النجاة مفتوح له، ولكن إذا إستحكم الذنب فإنّ طريق العودة يكون صعباً جدّاً.

### بحوث

# ١- هل القصد من الآفرة في الآية هو القبر؟

نقرأ في روايات متعدّدة أنّ الله يثبت الإنسان على خطّ الإيمان عندما يواجه أسئلة الملائكة في القبر، وهذا معنى الآية ويثبّت الله الذين المنوابالقول الثّابت في الحياة الدّنيا وفي الآخرة في

ولقد وردت كلمة «القبر» بصراحة في بعض هذه الرّوايات .

ولكن هناك رواية شريفة عن الإمام الصادق الله قال: «إنّ الشيطان ليأتي الرجل من أوليائنا عند موته عن يمينه وعن شماله ليضلّه عمّا هو عليه، فيأبى الله عزّوجلّ له ذلك، وهو قول الله عزّوجلّ: ﴿يثبُت الله الذين آهنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴾ أ

وأكثر المفسّرين يميلون إلى هذا التّفسير، طبقاً لما نقله المفسّر الكبير العلّامة الطبرسي في

اً. تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٥٤٠ و ٥٤١. ٢٠ المصدر السابق؛ الفقيه، ج ١، ص ١٣٤، ح ٣٦٠.

مجمع البيان ولعل ذلك يعود إلى أنّ الآخرة ليست محلاً للأعيال ولا للانحراف، بل هي محلّ الحصول على النتائج فحسب ولكن عند وقوع الموت وحتى في البرزخ (الذي هو عالم بين الدنيا والآخرة) قد تحصل بعض الهفوات، فهنا يكون اللطف الإلهي عاملاً في حفظ وثبات الإنسان.

#### ٢\_ دور الثبات والإستقامة

من بين جميع الصفات التي ذكرتها الآيات أعلاه للشجرة الطيّبة والخبيثة، وردت مسألة الثبات وعدم الثبات بشكل أكثر، وحتى في بيان تمار هذه الشجرة يقول تعالى: ﴿ يثبّعه الله الذين آمنول وبهذا الترتيب تتّضح لنا أهميّة الثبات ودوره في حياة الإنسان

فكثير من الأشخاص من ذوي القابليات المتوسطة، إلّا أنّهم ينالون انتصارات كبيرة في حياتهم، ثمّ إذا حقّقنا في الأمر لم نجد دليلاً إلّا الثبات والاستقامة لديهم.

ومن جهة اجتاعية لا يتحقّق أي تقدّم في البرامج إلّا في ظلّ الثبات، ولهذا السبب نجد الخرّبين يسعون في تدمير الإستقامة، ولا نعرف المؤمنين الصادقين إلّا من خلال إستقامتهم وثباتهم في مقابل الحوادث الصعبة.

## ٣\_ الشُمِرة الطيِّبة والمُبيثة في الرّوايات الإسلامية

كما قلنا أعلاه فإنّ كلمة «الطيّبة» و«الخبيئة» التي شبّهت الشجرتان بها، لها مفهوم واسع بحيث تشمل كلّ شخص وبرنامج ومبدأ وفكر وعلم وقول وعمل، ولكن وردت في بعض الرّوايات في موارد خاصّة ولكن لا تنحصر بها.

ومن جملتها ما ورد في الكافي عن الإمام الصادق على في تفسير الآية وكشجرة طبيبة أصلها قابعه وقرعها في السّجاب قال: «رسول الله أصلها وأمير المؤمنين فرعها، والأثمّة من ذرّيتهما أغصانها، وعلم الأثمّة ثمرها، وشيعتهم المؤمنون ورقها، هل فيها فضل؟» (أي هل يبق شيء) قال قلت: لا والله، قال: «والله إنّ المؤمن ليولد فتورق ورقة فيها، وإنّ المؤمن ليموت فتسقط ورقة منها» .

١٠ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٣٥، ح ٥٣.

وعنه أيضاً على حين سأله سائل عن معنى الآية ختوتي أكلها كل حين بإذن ربها > قال: «ذاك علم الأثبة يأتيكم كل عام من كل المناطق» .

وفي رواية أخرى: «الشجرة الطيّبة رسول الله وعلي وفاطمة وبنوها، والشجرة الخبيثة بنو أُميّة» ٢.

وفي بعضها الآخر فشرت الشجرة الطيّبة بالنخل والخبيئة بالحنظلة.٣

وعلى أيّة حال ليس هناك من تضادّ بين هذه التفاسير، بل بينها وبين ما قلناه أعـلاه ترابط وتنسيق، لأنّها مصاديقها.

8003

٣ المصدر السابق.

١. تفسير نورالثقلين، ج ٢. ص ٥٣٥ و ٥٣٨.

٣. تفسير درّالمنثور، ج ٥، ص ٢٢.

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّ لُواْنِعْ مَتَ ٱللَّهِ كُفْراً وَأَحَلُّواْ فَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَادِ ﴿ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَ آوَيِفِ اللَّهِ الْفَرْدَادُ اللَّهِ الْمَصْلُونَهَ آوَيِفْ الْوَاعْنَ سَيِيلِهِ عَلَيْهِ أَنْدَادًا لِيُضِلُّوا عَن سَيِيلِهِ عَلَيْهِ أَنْدَادًا لِيُضِلُّوا عَن سَيِيلِهِ عَلَيْهِ أَنْدَادًا لِيُضِلُّوا عَن سَيِيلِهِ عَلَيْهِ أَنْدَادًا لِيُضِلِّوا عَن سَيِيلِهِ عَلَيْهِ أَنْدَادًا لِيَضِلُونَ الْمَارِدِ اللَّهُ عَلَيْهُ النَّالِ اللَّهُ النَّالِ اللَّهُ الل

# الثغسير

#### نهاية كفران النعم:

الخطاب في هذه الآيات موجّه للرسول ﷺ وهو في الحقيقة عرض لواحد من موارد «الشجرة الخبيثة».

يقول تعالى أوّلاً: ﴿ وَلَهِ تَو إِلَى الدّيهِم أَفْضَل نَعمة وهو رسول الله، وباستطاعتهم أن الخبيثة وقادة الكفر والإنحراف، لديهم أفضل نعمة وهو رسول الله، وباستطاعتهم أن يستفيدوا منه في الطريق إلى السعادة، إلّا أنّ تعصّبهم الأعمى وعنادهم وحقدهم صار سبباً في تركهم هذه النعمة الكبيرة، ولم يقتصروا على تركها فحسب. بل أضلوا قومهم أيضاً ممّا جعلهم يسلكون هذا السلوك.

مع أنّ بعض المفسّرين الكبار عند متابعتهم للروايات الإسلامية فسروا - أحياناً - هذه النعمة بوجود النّبي عَيَّنِيًّ ، وأحياناً أخرى بالأنمّة عِينًا ، وفسّروا الكافرين بهذه النعمة بربني أميّة » وربني المغيرة » مرّة ، ومرّة أخرى جميع الكفّار الذين عاصروا عهد النّبي عَيَّنَة ، ولكن من المسلّم به أنّ للآية مفهوماً أوسع من هذا ، وليس مختصاً بمجموعة معيّنة ، بل تشمل جميع الأفراد الذين يكفرون بالنعم الإلهيّة .

وتثبّت الآية ضمناً هذه الحقيقة، وهي أنّ الاستفادة من وجود القادة العظام تعود لنفس الإنسان، كما أنّ الكفر بهذه النعمة العظيمة يؤدّي إلى الهلاك والبوار. ثمّ إنّ القرآن الكريم يُفسّر دار البوار بقوله تعالى: ﴿جِهنِّم يصلونها وبئس القرار﴾ ١.

ثم يشير في الآية الأخرى إلى واحدة من أسوأ أنواع كفران النعم ﴿وجـعلوا لله لندادا ليملوا من من حياتهم الماديّة ومن رئاستهم وحكومتهم في ظلّ الشرك والكفر الإضلال الناس عن طريق الحقّ.

أيَّهَا النَّبِي ﴿قُلْ تَحْتُعُوا قَإِنَّ حَصِيرِكُمْ لِلنَّ النَّارِ ﴾.

فحياتكم هذه شقاء ورئاستكم فاسدة، ومع ذلك فانّها تعدّ حياة لذيذة وسعيدة بالنسبة للنهاية التي تنتظرهم، كما نقرأ في آية أخرى ﴿قل تمتّع بكفرك قليلاً لِنّك من أصحاب للنّار﴾ . `

### ہموث

١- يقال في العبارات الدارجة: إنّ الشخص الفلاني كفر بنعمة الله، ولكن الآية أعلاه
 تقول: ﴿الذين بدّلوانعمه الله كفرا﴾ إنّ هذا التعبير الخاص يدلّ على أحد أمرين:

أ) المراد من تبديل «النعمة» إلى «كفران» هو عدم شكرهم لهذه النعم، فبدّلوا الشكر بالكفران (في الحقيقة كلمة الشكر مقدّرة، فني التقدير: الذين بدّلوا شكر نعمة الله كفراً).

ب) إنّ المقصود هو تبديلهم نفس «النعمة» «كفراً»، وفي الحقيقة فإنّ النعم الإلهية وسائل، وطريقة استعالها مرتبطة بإرادة الإنسان، فمثلها يمكن أن نستفيد منها في طريق السعادة والإيمان والعمل الصالح، يمكن أن نستعملها كذلك في مسير الكفر والظلم والفساد، فهي كالمواد الأوّلية التي يمكن بمساعدتها الحصول على أنواع مختلفة من الإنتاج، إلّا أنّها خُلقت في الأصل للخير والسعادة.

٢- ليس «كفران النعم» عدم الشكر اللساني فقط، بـل كـل استفادة غـير صحيحة ومنحرفة للنعم، تلك هي حقيقة الكفران، وأمّا عدم الشكر باللسان فني الدرجة الثانية، وكما قلنا سابقاً فإنّ شكر النعمة تعني صرفها في الهدف الذي خُلِقَت من أجله، والشكر عليها باللسان يأتي في الدرجة الثانية، فإذا قلنا آلاف المرّات: الحمد لله، ولكننا أسأنا عملياً الاستفادة من النعم، فذلك كفران للنعم.

أ. «يصلون» من «الصلي» بمعنى الإشتعال والإحتراق بالنار.

۲ الزمر، ۸

وفي عصرنا الحاضر أفضل غوذج لتبديل النعم بالكفران هو استخدام الإنسان لمواهب الطبيعة بفكره ومهارته التي منحها الله للإنسان لخدمة منافعه الخاصّة. فالإكتشافات العلميّة والخبرات الصناعية غيرت وجه العالم ورفعت عن كاهل الإنسان عبئاً ثقيلاً ووضعته على عجلات المعامل. فالمواهب والنعم الإلهيّة أكثر من أي زمن آخر، ووسائل نشر المعارف وإنتشار العلوم ومعرفة جميع أخبار العالم متوفّرة في أيدي الجميع، فيجب على الناس في هذا العصر أن يكونوا سعداء من الناحية الماديّة والمعنوية.

ولكن بسبب تبديل النعم الإلهيّة الكبيرة إلى كفران، وصرف القوى الطبيعيّة في طريق الظلم والطغيان واستخدام الإختراعات والإكتشافات في طريق الأهداف المخربة بحيث إنّ كلّ تطور صناعي يستخدم أوّلاً في عمليات التدمير، وخلاصة القول: إنّ عدم الشكر هذا والذي هو بعيد عن التعاليم الصالحة للأنبياء أدّى إلى أن يجرّوا قومهم ومجستمعهم إلى دار البوار.

ودار البوار هذه هي مجموعة من الحروب الإقليميّة والعالميّة بكلّ آثارها التخريبيّة، وكذلك عدم الأمن والظلم والفساد والاستعهار حيث يبتلى بها في النهاية المؤسّسون لها أيضاً، كها رأينا في السابق ونراه اليوم.

وما ألطف تصوير القرآن حيث جعل مصير كلّ الأقوام والأمم التي كفرت بأنعم الله إلى دار البوار.

٣- «أنداد» جمع «ند» بمعنى «المثل» ولكن الراغب في مفرداته والزبيدي في تاج العروس
 قالا: إنّ «الندّ» يقال للشيء الذي يشابه الشيء الآخر جوهرياً، و«المثل» يطلق على كلّ شيء شبيه لشيء، ولذلك فالندّ له معنى أعمق وأدقّ من المثل.

وطبقاً لهذا المعنى نستفيد من الآية أعلاه أنّ أغّة الكفركانوا يسعون لأن يجعلوا لله شركاء ويشبهوهم في جوهر ذاتهم بالله عزّوجلّ، لكي يضلّوا الناس عن عبادة الله ويحصلوا على مقاصدهم الشريرة.

فتارةً يقرّبون لهؤلاء الشركاء القرابين، وأخرى يجعلون قسماً من النعم الإلهيّة (كبعض الأنعام) مخصوصة للأصنام، ويعتقدون أحياناً بعبادتها. وأوقح من ذلك كلّه كانوا يقولون أثناء حجّهم في عصر الجاهلية: (لبّيك لا شريك لك ـ إلّا شريك هو لك ـ تملكه وما ملك) .

١. التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

قُل لِعِبَادِى ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ يُقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَيُنفِقُواْ مِمَارَزَقَنَهُمْ سِرَّا وَعَلَانِهُ مِن أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَلْبَيْعٌ فِيهِ وَلَاخِلَالُ اللهُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَا مَا عَفَا خَرَجَ بِهِ عِن ٱلشَّمَرَتِ رِزْقَا لَكُمْ وَسَخَرَلَكُمُ ٱلْفَلْكَ لِتَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ مَّ وَسَخَرَلَكُمُ ٱلْأَنْهُ رَقِ وَسَخَرَلَكُمُ ٱلشَّمْوَةَ وَسَخَرَلَكُمُ ٱلشَّمْوَ وَالنَّهَارَ فَي وَالتَعْمُ مِن كُمْ مِن كُمُ الشَّمْوة وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَاللَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَاللَّهُ مَن الشَّمُوةُ وَالنَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَالْمُولِمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعُلِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِقُولُ اللْمُولِقُولُ اللَّا ا

# التفسير

# عظمة الإنسان من ومهة نظر القرآن:

الإنسان في قلبه بالحبّ والودّ لمن أعانه وأحسن إليه.

تعقيباً للآيات السابقة في الحديث عن برنام المشركين والذين كفروا بأنعم الله وكون مصيرهم إلى دار البوار، تتحدّث هذه الآيات عن برنام عباد الله المخلصين والنعم النازلة عليهم، يقول تعالى: ﴿قُل لعبادي الّذين آهنوا يقيعوا العثلاة وينفقوا همّا رزقناهم سرّا وملانية وبل أن يأتي ذلك اليوم الذي لا يستطيع فيه الإنسان من التخلّص من العذاب بسشراء السعادة والنعيم المنالد، ولا تنفع الصداقة حيننذ ﴿ مِن قبل أن يأتي يوم لابيع فيه ولاخلال . ثمّ تتطرّق الآية إلى معرفة الله عن طريق نعمه، معرفة تؤدّي إلى إحياء ذكره في القلوب، وتحت الإنسان على تعظيمه في مقابل لطفه وقدرته، لأنّ من الأمور الفيطرية أن يشعر

ويبيّن هذا الموضوع من خلال عدّة آيات ﴿الله للّذي خلق السّماوات والأرض ولنزل من السّماء ما: فأخرج به من الشّموات رزقاً لكم﴾.

ثمِّ أنَّد ﴿ وسقر لكم الفلك ﴾ سواء من جهة موادِّها الأوَّلية المتوفّرة في الطبيعة، أو من جهة

القوّة المحرّكة لها وهي الرياح التي تهب على البحار والمحيطات بصورة منتظمة لتسيير هذه السفن فتنقل الإنسان وما يحتاج إليه من منطقة إلى أخرى بيسر وسهولة: ﴿التجري في البحر بأمره ﴾.

﴿ وَسَقِّرُ لَكُمُ الْأَمُهَارِ ﴾ كي تسقوا من مائها زروعكم، وتشربوا أنتم وأنعامكم، وفي كثير من الأحيان تكون طريقاً للسفن والقوارب، وتستغيدون منها في صيد الأسماك.

وليست موجودات الأرض \_ فقط \_ مسخّرة لكم، بل (وسخّرلكم الشهس والقهر دلتين ) \ .

وليست مخلوقات العالم بذاتها فقط، بل حتى الحالات العرضية لها هي في خدمتكم: 
ووسقر لكم الليل والنّهار وآتاكم من كل ما سألتموه به من احتياجا تكم البدنيّة والاجتاعية 
وجيع وسائل السعادة والرفاه ﴿وابن تعدّوا نعمة الله لا تعصوها ﴾ لأنّ النعم المادية والمعنوية 
للخالق شملت جميع وجودكم وهي غير قابلة للإحصاء، وعلاوة على ذلك فإنّ ما تعلمونه 
من النعم بالنسبة لما تجهلونه كقطرة في مقابل البحر.

وعلى الرغم من كلّ هذه الألطاف والنعم فوان الإنسان لقلوم مخار.

فلو كان الإنسان يستفيد من هذه النعم بشكلها الصحيح لاستطاع أن يجعل الدنيا حديقة غنّاء ولنفّذ مشروع المدينة الفاضلة، ولكن بسبب عدم الاستفادة الصحيحة لها أصبحت حياته مظلمة، وأهدافه غير سامية، فتراكمت عليه المشاكل والصعاب وقيدته بالسلاسل والأغلال.

## بحوث

#### ١ ـ الصلة بالفالق والصلة بالفلق

نواجه في هذه الآيات مرّة أخرى وفي تنظيم برنامج المؤمنين الصادقين مسألة «الصلاة» و«الإنفاق»، وفي البداية قد يطرح هذا السؤال، وهو: كيف أشار القرآن الكريم لهاتين المسألتين من بين جميع البرامج العمليّة للإسلام؟ العلّة في ذلك أنّ للإسلام أبعاد مختلفة يمكن

ا. «دائبين» من مادّة والدؤوب» بمعنى إدامة العمل طبقاً للسنّة الثابتة، وبما أنّ الشمس والقمر مستمرّان بشكل ثابت من ملايين السنين، وما لها من فوائد عظيمة للكائنات، لا نجد هناك عبارة لهما أفضل من دائبين.

تلخيصها في ثلاث نقاط: علاقة الإنسان بربّه، وعلاقته بخلق الله، وعلاقته بنفسه، وهـذا القسم الأخير في الحقيقة نتيجة للقسم الأوّل والثاني، فالصلاة والإنفاق كلّ واحدة منهما رمز للعلاقة الأولى والثانية.

والصلاة مظهر لصلة الإنسان بربّه وهذه الصلة تظهر في الصلاة بشكل أوضح من أي عمل آخر، والإنفاق رمز للصلة بين المخلوقين، فالرزق في مفهومه الواسع يشمل كلّ نعمة مادية ومعنوية.

وبالنظر إلى أنّ هذه السورة مكّية، وأثناء نزولها لم يكن حكم الزكساة نـــازلاً بــعد، لا نستطيع القول: إنّ هذا الإنفاق مرتبط بالزكاة، بل له معنىً واسع بحيث يشمل حتى الزكاة بعد نزولها.

وعلى أيّة حال إذا تأصّل الإيمان فسوف يتجلّى بالعمل فيقرب الإنسان إلى ربّـه من جانب وإلى عباده من جانب آخر.

#### ٢\_ لماذا السرّ والعلانية؟

نقرأ مراراً في آيات القرآن أنّ المؤمنين ينفقون أو يتصدّقون في السرّ والعلانية، وبهسذا الترتيب فإنّه تعالى مع ذكره للإنفاق يذكر كيفيّة الإنفاق، لأنّه يكون مرّةً في السرّ أكسرُ تأثيراً وكرامة، ويكون مرّةً أخرى في الجهر سبباً في تشجيع الآخرين وإقتدائهم في إقامة الشعائر الدينيّة.

ولو قامت حرب بين دولة إسلامية وأخرى كافرة لرأينا الناس المؤمنين يحملون كل يوم مقادير كبيرة من التبرعات إلى المناطق المنكوبة لمساعدة المتضرّرين بالحرب، أو الجرحى والمعوّقين أو المقاتلين، ومن المعلوم أنّ نشر أخبار هذه التبرّعات مفيد جدّاً لتكون دليلاً على مواساتهم، ودعمهم لمقاتليهم، وإحياءاً لروح الإنسانيّة في عامّة الناس، وتشجيعاً للذين تخلّفوا عن هذه القافلة لكي يوصلوا أنفسهم بها، ومن البديهي أنّ الإنفاق هنا في العلانية أكثر تأثيراً.

ويقول بعض المفسّرين: إنّ الفرق بين الإنفاقين هو أنّ الإنفاق العلني مرتبط بالواجهات، فلا يخشى عليه من الرياء، لأنّ العمل بالواجبات لازم للجميع ولا داعي لإخفائه، وأمّا الإنفاق المستحبّ ـ ولائم زائد عن الوظيفة الواجبة ـ فمن الممكن أن تتخلّله حالة مس التظاهر والرياء ولذلك كان إخفاؤه أفضل.

ولكن الظاهر أنَّ هذا التَّفسير ليس أصلاً كلِّياً على حدة، بل هو فرع من التَّفسير الأوّل.

### ٣\_ يومُ لا بيع فيه ولا غلال

من المعلوم أنّ يوم القيامة هو يوم إستلام النتائج ومتابعة جزاء الأعمال، وبهذا الترتيب لا يستطيع أحد هناك أن ينجو من العذاب بقدية، حتى لو إفترضنا أنّه ينفق جميع ما في الأرض فإنّه لا يمكن أن يمحو ذرّة من جزاء أعماله، لأنّ صحيفته في «دار العمل» أي الدنيا مليئة بالأخطاء والذنوب وهناك «دار العساب»

وكذلك لا تستطيع العلاقة المادية للصداقة مع أي شخص كان أن تنجيه من العذاب، وبعبارة أخرى: إنّ الإنسان غالباً ما يلجأ إلى المال أو الواسطة (الرشوة، العلاقات) في نجاته من المصاعب في هذه الدنيا، فإذاكان تصوّرهم أنّ الآخرة كذلك فهذا دليل وهمهم وجهلهم، ومن هنا يتضح أنّ نني وجود الخلّة والصداقة في هذه الآية لا يتنافى مع صداقة المؤمنين بعضهم لبعض في الآخرة والتي أشارت إليها بعض الآيات، لأنّها صداقة مودّة معنوية في ظلّ الإيمان.

وأمّا مسألة «الشفاعة» فقد قلنا كراراً إنّها تخلو من أي مفهوم مادّي، بل بالنظر إلى ما صرّحت به بعض الآيات فإنّها في ظلّ العلاقات المعنوية وصلاحية البعض بسبب أعمال الخير (وقد شرحنا هذا الموضوع في ذيل الآية ٢٥٤ من سورة البقرة).

## ٤\_ كلّ المومودات تمت إمرة الإنسان

نواجه في هذه الآيات مرّة أخرى تسخير مختلف الموجودات في الأرض والسّاء للإنسان، وقد قسمت إلى سنّة أقسام: تسخير الفلك، والأنهار، والشمس، والقمر، والليل، والنهار. ونرى أنّ قسماً من هذه المسخّرات من النّماء، وقسماً آخر من الأرض، وقسماً ثالثاً من الظواهر بين الإثنين (الليل والنهار).

وقلنا سابقاً، ونكرّر هنا للتذكرة: إنّ الإنسان من وجهة نظر القرآن له من العظمة بحيث سخّر الله لله جميع ما في الوجود، إمّا أن يكون زمام أمورها بيده أو تتحرّك ضمن منافعه، وعلى أيّة حال فهذه العظمة جعلته من أشرف الموجودات.

«فالشمس»: تسطع له بالنّور، وتعطيه الحرارة، وتساعد على نمو النباتات له، وتطهّر محيطه من الأمراض، وتخلق له البهجة والسرور، وتعلّمه الحياة. وأمّا «القمر»: فمصباح في ليله المظلم، ومفكرة طبيعيّة دائمة، ومن آثاره تتكوّن ظاهرة الجزر والمدّ لتحلّ كثيراً من مشاكله، فتستى الأشجار (بسبب إرتفاع منسوب المسياه في الأنهار المجاورة للبحار) وتتحرّك مياه البحار الراكدة كي لا تتعفّن، وليدخل الأوكسجين فيها بسبب الأمواج ليكون تحت تصرّف الكائنات الحيّة.

«الرياح»: تؤدّي إلى حركة السفن في الحيطات حيث تشكّل السفن أكبر واسطة نقل وفي أوسع طريق لخدمة الإنسان، بحيث تستطيع الرياح ـ أحياناً ـ أن تدفع سفينة بحجم مدينة صغيرة بكامل أفرادها وتنقلها في الحيطات.

«الأنهار»: تجري في خدمة الإنسان، تستي زرعه، وتروي مواشيه، وتجعل محسطه ذا طراوة، وترتى له الأسهاك لتغذيته.

«ظلام الليل»: حيث هو سكن للإنسان، ويمنحه الطمأنينة والراحة، ويخفّف من حرارة الجو الملتهبة في النهار.

وأخيراً «ضياء النهار»؛ يدعوه إلى الحركة والسعي، ويخلق له الدفء والحرارة.

والخلاصة: إنَّ كلَّ ما على الأرض وحولها لنفع الإنسان، وبيان هذه النعم وشرحها يمنح الإنسان شخصية جديدة، وتفهمه عظمة مقامه وتبعث فيه الإحساس بالشكر أكثر.

ونستفيد أيضاً من هذا البيان أنَّ للتسخير في لغة القرآن معنيان:

الأوّل: التسخير لخدمة الإنسان وتحقيق منافعه ومصالحه (كتسخير الشمس والقمر). والثّاني: التسخير الذي يكون زمام أموره بيد الإنسان (كتسخير الفلك والبحار).

وأمّا ما اعتقده البعض من أنّ هذه الآيات إشارة إلى تسخير الإنسان للقمر وغيره في عصرنا الحاضر فإنّنا لا نراه صحيحاً، لأنّ هناك بعض الآيات تقول: ﴿وسغّرلكم ما قي الشماولت وما في الأرفن جميعا منه ﴾ ، فلا يستطيع الإنسان أن يصل إلى جميع الكسرات الشّاوية بتاتاً.

نعم هناك بعض الآيات قد تشير إلى هذا النوع من التسخير، وسوف نسحث هذا الموضوع بإذن الله في تفسير سورة الرحمن (وسبق لنا بحث في تسخير الموجودات للإنسان في ذيل الآية ٢ من سورة الرعد).

١٠ الجائية، ١٣.

#### ٥\_ دائبين

قلنا إنّ «دائب» من مادّة «الدؤوب» بمعنى إستمرار العمل طبقاً للعادة والسنّة، فالشمس تدور لا تدور حول الأرض، بل الأرض تدور حول الشمس، ونحن نظن أنّ الشمس تدور حولنا، وهذه الحركة ليست المقصودة في معنى «دائب» بل الاستمرار في إنجاز العمل يدخل في مفهوم الدؤوب، ونحن نعلم أنّ الشمس والقمر لهما برنامج في إنبعاث النّور وما ينبعه من توقّف الحياة على الأرض عليه بشكل مستمر وفي غاية من الدقّة (وهناك حركات أخرى للشمس كما يقوله العلماء، منها الحركة حول نفسها، وحركتها مع المجموعة الشمسية).

# ٦\_ هل يُعطينا الله كلّ ما نطلب منه؟

قرأنا في الآيات أعلاه أنّ الله عزّوجل لطف بكم وأعطاكم من كلّ ما سألتموه («من» في الآية تبعيضيّة) وذلك بسبب أنّ كثيراً ممّا يطلبه الإنسان من ربّه قد يعود عليه بالضرر والهلاك، ولكنّ الله حكيم وعالم ورحيم فلا يستجيب لمثل هذه الطلبات، وفي المقابل نرى في أكثر الأحيان أنّ الإنسان لا يطلب شيئاً بلسانه، ولكن يتمنّاه بفطرته ووجدانه فيستجيب الله له، وليس هناك مانع من أن يكون السؤال في جملة ﴿ ها سائتموه ﴾ شاملاً للسؤال باللسان والسؤال بالفطرة والوجدان.

## ٧\_ لماذا لا تُمصى نعماؤه؟

نعم الله \_ في الحقيقة \_ تعمّ كلّ وجودنا، وإذا ما طالعنا الكتب المختلفة في العلوم الطبيعيّة والإنسانيّة والنفسيّة وأمثالها فسوف نرى إلى أي مدى تتّسع أطراف هذه النعم، وفي الحقيقة إنّ لكلّ نَفَسِ يتنفّسه الإنسان نعمتان، ولكلّ نعمة شكر واجب.

وأكثر من ذلك فنحن نعلم بأنّ متوسط عدد الخلايا الحيّة في جسم الإنسان نحو عشرة ملايين ميليارد خلية، وكلّ مجموعة تشكّل قسماً فعّالاً في الجسم، وهذا العدد كبير جدّاً بحيث لو أردنا إحصاءه نحتاج إلى مئات السنين!

فهذا قسم من نعمه علينا، ولذلك \_حقاً \_ لا نستطيع عدّ نعمه، ﴿ وَإِنْ تَعدُوا نَعِمةَ الله لا تعصوها﴾.

ويوجد في دم الإنسان مجموعتان من الكريّات (وهي خلايا صغيرة سابحة في الدم ولها

وظائف حياتية مهمة) ملايين من «الكربّات العمراء» وظيفتها إبصال الأوكسجين لأجل الإحتراق وصنع خلايا الجسم، وملايين من «الكريات البيض» وظيفتها حفظ سلامة الإنسان مقابل هجوم المكروبات، والعجيب أنّ هذه الكريات في حالة حركة مستمرة لخدمة الإنسان.

فهل نستطيع في هذه الأحوال أن نحصي نعمه تعالى غير المتناهية؟!

## ٨\_ أسفاً... إِنَّ الإنسانِ ظلومُ وكفّار

توصّلنا في البحوث السابقة إلى هذه الحقيقة، وهمي أنّ الله سخّر للإنسان جميع الموجودات، وهيّأ له كلّ هذه النعم بحيث سدّ جميع إحتياجاته، ولكن الإنسان بسبب إيتعاده عن نور الإيمان والتربية، نراه يخطو في طريق الظلم والطغيان ويكفرُ بالنعم.

ويسعى المحتكرون في إحتكار النعم الإلهيّة الواسعة والسيطرة على منابعها الحياتية، مع أنهم لا يستهلكون إلّا الشيء القليل ويحرمون الآخرين منها، ويظهر هذا الظلم بأشكال عنتلفة من السيطرة على الشعوب الضعيفة واستعارها والتجاوز على حقوق الآخرين، فيعرّض الإنسان حياته الهادئة إلى الهلاك، يخلق الحروب، ويسفك الدماء، ويقضي على الأموال والأنفس.

وفي الحقيقة فانّ القرآن الكريم يناديه: أيّها الإنسان، كـلّ شيء بـالقدر الكـافي تحت تصرّفك، بشرط أن لا تكون ظلوماً كفّاراً، عليك أن تقنع بحقّك ولا تتجاوز على حقوق الآخرين. وَإِذْ قَالَ إِنْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا الْبَكَدَ الْمَنَا وَاجْنُبْنِي وَبَيْ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ فَلَن رَبِيعِنِي فَإِنَّهُ مِنْ وَمَنْ عَصَافِي فَإِنَّكُ مِنْ وَمِنْ عَصَافِي فَإِنَّكُ مِنْ وَمِنْ عَصَافِي فَإِنَّكُ مَعْفُورٌ رَبِيءٍ فَوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرَع عِندَ بَيْنِكَ عَفُورٌ رَبِيء فَوَلا عَيْرِ ذِى زَرَع عِندَ بَيْنِكَ الْمُحَرَّمُ رَبَّنَا لِيُفِيمُ وَالْلَصَلُوةَ فَاجْعَلْ أَفْعِدَةً مِن النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَارْدُفْهُم مِنْ اللَّهُ مَرَبِ لَعَلَهُ مُرَسَّكُونَ فَلَى رَبِنا إِلَيْكَ تَعْلَمُ مَا ثَغْفِى وَمَا نَعْلِنُ وَمَا يَغْفَى مِنْ الشَّعَرِ فِي اللَّهُ مِن شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّعَاةِ فَى الْحَمْدُ لِلَهِ الذِي وَهَب لِي عَلَى مُنْ الشَّعْدِي وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَغْفَى عَلَى السَّعِيعُ الدُّعَلَةِ فَى وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَعْفَى عَلَى السَّعْفِي السَّعْفِي اللَّهُ عَلَى السَعْفِي اللَّهُ عَلَى السَعْفِي اللَّهُ عَلَى السَعْفِي اللَّهُ عَلَى السَعْفِي اللَّهُ عَلَى مُنْ اللَّهُ عَلَى مُنْ اللَّهُ عَلَى السَعْفِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَعْفِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَعْفِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَعْفِي اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلِي الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَا عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ اللْعَلَى ال

## الأفسير

#### ىاء إبراميمى:

لمَّاكان الحديث في الآيات السابقة عن المؤمنين الصادقين والشاكرين لأنعم الله، عقبت هذه الآيات في بحث بعض أدعية وطلبات العبد المجاهد والشاكر لله إيراهيم النجي المحن هذا البحث تكملة للبحث السابق وغوذجاً حيّاً للذين يريدون أن يستفيدوا من النعم الإلهيّة أفضل إستفادة.

يقول تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ لِيرَاهِيمِ رَبِّ إِجِمَلَ هَذَا اللَّهِ الْمِنَا وَآجِنَيْنِي وَبِنَيِّ أَنْ نَعِيد الأَصنامِ، لِيَعْلَم كَثَرة الذين ذهبوا لأَنْه عَلِيْ كَان يعلم حجم البلاء الكبير الكامن في عبادة الأصنام، و يعلم كثرة الذين ذهبوا

ضحيّةً في هذا الطريق ﴿رَبِ لِلّهِنّ أَصْلَانَ تَثْيَراً مِنْ النّاسَ ﴾ فأيّ ضلال أكبر من هذا الضلال الذي يفقد الإنسان فيه حتى عقله وحكمته.

إلهي انني أدعو إلى توحيدك، وأدعو الجميع إلى عبادتك ﴿فَهِنَ تَبِعني قَاِنَّهُ هَنِّي وَهِـنَ مَصَائِي قَائِنْكُ مُفْور رحيم ﴾.

في الحقيقة إنّ إيراهيم على أراد بهذه العبارة أن يقول لله تعالى: إنّه حتى لو انحرف أبنائي عن مسيرة التوحيد واتّجهوا إلى عبادة الأصنام فإنّهم ليسوا مني، ولوكان غيرهم في مسيرة التوحيد فهم أبنائي وإخواني.

إنَّ تعبير إبراهيم المؤدَّب والعطوف جدير بالملاحظة، فهو لم يقل: ومن عصاني فإنَّه ليس منَّى وساُعاقبه عقاباً شديداً، بل يقول: ﴿وَمِنْ مَصَانِي قَائِلُتُهُ مَعْور رَحِيمٍ﴾.

ثم يستمر بدعائد ومناجاته وربّنا لِنّي لسكنت من فريّتي بواد غير دّي زرع عند بيتك المعرّم ربّنا ليقيموا الصّلاني.

وكان ذلك عندما رزقه الله إسهاعيل من جاريته «هاجر» فأثار ذلك حسد زوجته الأولى السارة» ولم تستطيع تحمّل وجود هاجر وإينها، فطلبت من إيراهيم أن يذهب بهها إلى مكان آخر، فإستجاب لها إيراهيم طبقاً للأوامر الإلهية، وجاء بإسهاعيل وأمّه إلى صسحراء مكّة القاحلة، ثمّ ودّعهم وذهب.

ولم يمض قليل من الوقت حتى عطشت الأم وإينها في تلك الشمس الحرقة، وسعت هاجر كثيراً في إنقاذ إينها، ولكن الله تعالى أراد أن تكون تلك الأرض قاعدة عظيمة للعبادة فأظهر عين زمزم، ولم يمض وقت حتى علمت قبيلة «جرهم» البدوية التي كانت قريبة منهم بالأمر، فرحلوا وأقاموا عندهم، فأخذت مكة بالتحضر شيئاً فشيئاً.

ثم يتابع إيراهيم على دعاءه: إلهي، إنّ أهلي قد سكنوا في هذه الصحراء المحرقة إحتراماً لبيتك الحرّم: وقاجمل أفئدة من النّاس تهوي إليهم وترزقهم من التّمرات لعلّهم يشكرون.

ومن هذا لما كان الإنسان الموحد والعارف يعلم بمحدودية علمه في مقابل علم الله، وأنّه لا يعلم مصلحته إلّا الله تعالى، فما أكثر ما يطلب شيئاً من الله وليس فيه صلاحه، أو لا يطلبه وفيد صلاحه، وأحياناً لا يستطيع أن يقوله بلسانه فيضمره في أعماق قلبه، ولذلك يعقّب على ما مضى من دعائه ويقول: ﴿وَيُنَا لِنَّكَ تعلم ها نَعْفَي وها نعلن وها يعفى على الله هن شيء في الأرفن ولا في السّها، ﴾.

فان كنت مغتمًا لفراق إبني وزوجتي فأنت تعلم بذلك... وترى دموع عيني المنهملة. وإن كان قلبي قد ملأه هم الفراق، وإمتزج بفرح العمل بالتكليف والطاعة لأوامرك فأنت أعلم بذلك...

وعندما فارقت زوجتي وقدالت لي: «إلى من تكلني» فأنت أدرى بهدا وبمستقبلها ومستقبل هذه الأرض.

ثم يشير القرآن إلى شكر إبراهيم الله لنعمه تعالى والتي هي من أهم ما إستاز به الله شكره على منحه ولدين بارين إسهاعيل وإسحاق وذلك في سنّ الشيخوخة ﴿ العجد الله الذي وهب لي على الكير إسهاعيل وإسحاق﴾ أنعم ﴿ إنّ ربّي لسميع الدّعا،

ثم يستمر بدعاء، ومناجاته أيضاً فيقول: ﴿ رَبِّ لِجِعلني هَفِيم العَلَاةِ وَهِن دَرَيْتِي رَبِّنا وَتَقَبِّل دعا

ثم يختم دعاءه هذا فيقول: ﴿ رَبُّنَا لَفَقُولِي وَلُولِلدِي وَلَلْمُؤْمِنِينَ يَوْمِ يَقُومِ لِلْحَسَابِ ﴾.

### ہموٹ

# ١\_ هل كانت مكَّة في ذلك الوقت مدينة؟

رأينا في الآيات السابقة أنّ إيراهيم قال: ﴿ رَبِّنَا لِنِّي لَسَكَنْتُ مِنْ دُرِّيتِي بُولَدِ غير دُي رَرْعَ ا وهذه إشارة إلى أوّل دخوله أرض مكّة والتي كانت غير مزروعة ولا معمورة ولا ساكن فيها سوى أسس بيت الله الحرام، ومجموعة من الجبال الجرداء.

ولكنّنا نعلم أنّها لم تكن رحلته الوحيدة إلى مكّة، بل وطأت قدمه عدّة مـرّات تـلك الأرض، وفي الوقت نفسه كانت مكّة تأخذ طابع المدينة، وسكنتها قبيلة «جرهم» وبظهور عين زمزم أصبحت صالحة للسكن.

والمعتقد أنّ أدعية إيراهيم هذه كانت في إحدى رحلاته، ولذلك عبّر عنها بالبلد، أي المدينة فقال: ﴿رَبُ لَجُعَلَ هَذَا لَلِهُ آهِناً﴾.

١. هناك إختلاف بين المفسّرين في سنّ إبراهيم عند ولادة إسماعيل وإسحاق، فعنهم من قال: كان عمره عند ولادة إسماعيل ٩٩ عاماً وعند ولادة إسحاق ١١٢ عام، ومنهم من يقول أكثر من ذلك وأقل، ولكن القدر المسلّم به أنّ عمره كان في سنٍ يصعب أن يولد منه الأبناء.

وأمّا قوله: ﴿ولِدِ مَيرِدُي زِرِعٍ ﴾ فقد تكون إشارة إلى رحلته الأولىٰ أو إشارة إلى أرض مكّة بعد أن أخذت طابع المدينة، فإنّها لا زالت غير صالحة للزراعة. لأنّها مـن النـاحية الجغرافية تقع بين جبال يابسة وقليلة المياه.

### ٢\_ أمان أرض مدّة

من الطريف أنّ أوّل ما سأل إبراهيم من ربّه في هذه الأرض هو الأمان، وهذا يوضّح أنّ نعمة الأمن هي من الشروط الأولى لحياة الإنسان وسكنه في منطقة ما، فالمكان غير الآمن لا يمكن السكن فيه، حتى لو اجتمعت كلّ النعم الدنيويّة فيه، وفي الحقيقة أي مدينة أو بلد فاقد لنعمة الأمن سوف يفقد جميع النعم!

ولابد هنا من الإلتفات إلى هذه النقطة، وهي أن إستجابة الله لدعاء إبراهيم بخصوص أمن مكة له جهتان: فمن جهة منحها أمناً تكوينياً، ولذلك لم تسهد في تساريخها إلاّ الغزر القليل من إخلال الأمن، ومن جهة ثانية منحها الأمن التشريعي، أي إن الله أقر أن يأمن جميع الناس \_ وحتى الحيوانات \_ في هذه الأرض، ومنع صيد الحيوانات، وعدم متابعة المجرمين الذين يلجأون إلى حرم الكعبة، ونستطيع \_ فقط \_ أن نمنع عليهم الغذاء لكي يخرجوا، ومن ثم تطبيق العدالة في حقهم.

# ٣ـ دعاء إبراهيم لإمتناب عبادة الأصنام؟

ممّا لا شكّ فيه أنّ إبراهيم ﷺ كان نبيّاً معصوماً، وكذلك إبناه إسهاعيل وإسحاق كــانا نبيّين معصومين، لائهها داخلان في كلمة «بنيّ» في الآية قطعاً، ومع ذلك يدعو الله أن يجنّبهم عبادة الأصنام!

وهذا دليل في التأكيد على محاربة عبادة الأصنام بحيث كان يطلب هذا الأمر من الله حتى للأنبياء المعصومون ومحطّمو الأصنام، وهذا نظير إهتهام النّبي في وصاياه لعلي أو الأثمنة الآخرين بالنسبة لأوصيائهم في أمر الصلاة، والتي لا يمكن احتمال تركها من قبلهم أبداً، بل إنّ الصلاة أساساً قامت ببركة سعيهم وجهودهم.

وهنا يطرح هذا السؤال: كيف قال إيراهيم ﴿ رَبِّ لِنَهِنَّ أَطْلَلَ كَثَيْرًا هِنَ النَّاسِ ﴾ في حين أنّ الأصنام ليست سوى أحجاراً وخشباً ولا استطاعة لهن في إضلال الناس. ويمكن الجواب على هذا السؤال من جهتين:

أولاً: لم تكن الأصنام من الأحجار والخشب دالماً، بل هناك الفراعنة وأمثال نمرود الذين كانوا يدعون الناس لعبادتهم ويسمّون أنفسهم بالربّ الأعلى والحي والمميت.

ثمانياً: وأحياناً يكون القائمون بأمر الأصنام مظهرين تعظيمها وتزيينها بالشكل الذي تكون حقًا مضلّة لعوام الناس.

## ٤. من هم أتباع إبراهيم؟

قرأنا في الآيات أنّ إيراهيم قال: ﴿قمن تبعني قائه منّي﴾ فهل أنّ أتباع إيراهيم من كان في عصر، فقط، أم الذين كانوا على دينه في العصور اللاحقة، أو يشمل كـلّ المـوحدين والمؤمنين في العالم ـباعتبار إيراهيم عَنِي منالاً في التوحيد ومحطّماً للأصنام ـ؟

نستفيد من الآيات القرآنية ـ ومن ضمنها الآية ٧٨ من سورة الحج ـ أنّ دعاء إبراهيم يشمل جميع الموحدين والمجاهدين في طريق التوحيد. ويؤيّد هذا التّفسير ما ورد عن أهل البيت المنظ أيضاً: فعن الباقر المنظ قال «من أحبّنا فهو منّا أهل البيت. قلت، جعلت فداك: منكم؟ قال منّا والله، أما سمعت قول إبراهيم ﴿من تبعني فَإِنّه منّي﴾ » .

ويوضّح هذا الحديث صيرورة الفرد من أهل البيت معنوياً إن سار على خطّهم وتابع منهجهم.

وعن الإمام على على الله قال: «نحن آل إبراهيم، أفترغبون عن ملَّة إبراهيم! وقد قال الله تعالى: ﴿ فَهِنْ تَبِعِنْي فَإِنَّهُ هِنِّي ﴾ ». ٢

# هـ وادِ غير ذي زرع والمرم الآمن

الذين سافروا إلى مكّة يعلمون جيداً أنّها تقع بين جبال صخرية يابسة لا ماء فيها ولا كلاً، وكأنّ الصخور وضعت في أفران حارّة ثمّ صبّت في أماكنها. وفي نفس الوقت فهي أكبر مركز للعبادة وأقدم قاعدة للتوحيد على وجه المعمورة، وكذلك هي حرم الله الآمن.

وهنا قد يرد هذا السؤال في أذهان الكثيرين وهو: لماذا جعل الله هذا المركز المهمّ في مثل هذه الأرض؟

۱. تفسير نورالتقلين، ج ۲، ص ٥٤٨، ح ١٠٢. ٢٠ المصدر السابق، ح ١٠٠٠

يجيب الإمام على على على هذا السؤال من خلال أوضع العبارات وأجمل التعابير الفلسفيّة في خطبته القاصعة حيث يقول: «وضعه بأوعر بقاع الأرض صغراً وأقلّ نتائق الدنيا مدراً... بين جبال خشنة ورمال دمثة... ولو أراد سبحانه أن يضع بيته العرام ومشاعره العظام بين جنّات وأنهار وسهل وقرار، جمّ الأشجار، داني الثمار، ملتفّ البنا، متّصل القوى، بين برّة سمراء وروضة خضراء، وأرياف محدقة، وعراص مغدقة ورياض ناظرة وطرق عامرة، لكان قد صغر قدر الجزاء على حسب ضعف البلاء، ولو كان الأساس المحمول عليها والأحجار المرفوع بها بين زمردة خضراء، وياقوتة حمراء، ونور وضياء، لخفف ذلك مصارعة الشكّ في الصدور، ولوضع مجاهدة إبليس عن القلوب، ولنفى معتلج الريب من الناس، ولكنّ الله يسختبر عباده بأنواع الشدائد، ويتعبّدهم بأنواع المجاهد، ويبتليهم بضروب المكاره، إخراجاً للمتكبّر من قلوبهم، وإسكاناً للتذلّل في نفوسهم وليجعل ذلك أبواباً فتحاً إلى فضله، وأسباباً ذللاً لعفوه» أ

#### ٦- الدعوات السبعة لإبراميم

دعا إبراهيم ﷺ في هذه الآيات سبع دعوات في مجال التـوحيد والمـناجاة ومحـاربة الأصنام وعبادتها ومحاربة الظالمين:

الأوّل: هذه الدعوات هو أمان مكّة القاعدة العظيمة لمجتمع التوحيد (وما أعمق مغزى هذا الطلب).

الثّاني: دعاؤ، في الإجتناب عن عبادة الأصنام والتي هي الأساس والقاعدة لجـميع العقائد والبرامج الدينيّة.

القالث: دعاؤه في تمايل قلوب المؤمنين وإرتباطهم العاطني بالنسبة لأبنائه والتــابعين لدينه.

الرابع: أن يرزقهم الله من أنواع الثمرات، لتكون عنواناً للشكر والإلتفات بشكل أعمق لخالق النعم.

الخامس: التوفيق لإقامة الصلاة والتي هي أقوى صلة بين الإنسان وربّه، ودعاؤه ﷺ ليس له فقط، بل حتى لأبنائه

١. نهج البلاغة، خطبة ١٩٢ (القاصعة).

السادس: قبول دعائه، ونحن نعلم أنّ الله يقبل الدعاء من مواقع الإخلاص والقلوب الطاهرة والأرواح السامية، وفي الواقع إنّ هذا الطلب من إبراهيم الله يحتوي ضمناً الحصول على القلب الطاهر والروح السامية.

وآخر دعاته على: أن يشمله الله بلطفه ورحمته فيما إذا صدر منه ذنب أو خطيئةٍ، وأن يرحم أمّه وأباه وجميع المؤمنين في يوم القيامة.

وبهذا الترتيب فإن دعواته تبدأ بالأمن وتنتهي بالعفو والغفران، ومن الطريف أنّـه لم يطلبها لنفسه فقط، بل للآخرين كذلك، لأنّ عباد الرحمن ليسوا أنانيّين!

# ٧۔ هل يدعو إبراهيم لأبيه؟

ممّا لا شكّ فيد أنّ «آزر» كان يعبد الأصنام، وكها يشير إليه القرآن فإنّ إبراهيم سمعى جاهداً لأن يهديد لكن خاب سعيه، وإذا سلّمنا أنّ آزر كان أباً لإبراهيم، فللاذا يدعو إبراهيم أن يغفر الله له في الوقت الذي نرى أنّ القرآن يقول: ﴿هَا كَانَ للنّبِي وَالَّذِينَ آهِنُوا أَنْ يَسْتَعُفُرُوا للْمَسْرَكِينَ وَلو كَانُوا لُولِي قُربِي مِن بعد ما تبيّن لهم لُقهم الصحاب الجعيم ﴾ ﴿

ومن هنا يُتضع أنّ آزر لم يكن أباً لإبراهيم، وأنّ كلمة أبّ نطلق أحياناً عـلى العـمّ، وكثيراً ما يستعملها العرب كذلك، بينها (الوالد) خاصّة بـالأب الحـقيق والتي جـاءت في الآيات أعلاه. أمّا كلمة أب والتي وردت بخصوص آزر فمن الممكن أنّ المراد بها العمّ.

ونستنتج من الآيات أعلاه وتما ورد في سورة التوبة من النهي عن الاستغفار للمشركين أنّ «آزر» لم يكن أباً لإبراهيم حتماً. (وللتوضيح أكثر راجع تفسير الآية ٧٤ من سورة الأنعام و٣٦ من سورة الأعراف في تفسيرنا هذا).

8003

وَلاتَحْسَبَنَ اللَّهُ عَلَيْلاً عَمَايَعُ مَلُ الظَّلِمُونَ إِنْمَا يُوَخِرُهُمْ لِيَوَمِ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصِرُ اللَّهُ مَا يُوَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَا يُوَمُ اللَّهُ الْأَبْعِمُ طَرُفُهُ مُّ وَأَفِيدَ مُهُمْ هَوَا مُنْ وَلِيهِ الْأَبْعِمُ الْمَعُولُ اللَّهِ اللَّهُ الْمَعُولُ اللَّهِ اللَّهُ الْمَعُولُ اللَّهِ اللَّهُ الْمَعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَعُولُ اللَّهُ اللْمُعُلِّلَا اللَّهُ اللْمُعُلِّلَةُ اللَّهُ اللْمُعُلِّلُهُ اللْمُعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِّلْمُ اللَّهُ اللْمُعُلِي اللَّهُ اللْمُعُلِّلُهُ اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللَّهُ اللْمُعُلِي اللَّهُ اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللَّهُ اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعُ

# التفسير

## اليوم الذي تشفص فيه الأبصار:

كان الحديث في الآيات السابقة عن يوم الحساب، وبهذه المناسبة تجسّم هذه الآيات حال الظالمين والمتجبّرين في ذلك اليوم، ثمّ تبيّن المسائل المتعلّقة بالمعاد وتكمل الحديث السابق حول التوحيد وتبدأ في تهديد الظالمين: ﴿ ولا تحسبنَ الله عاقلاً مجّا يحمل الظّالمون ﴾ وهذا في الواقع جواب لأولئك الذين يقولون: إذا كان لهذا العالم إله عادل فلهاذا يترك الظالمين وحالهم؟ هل هو غافل عنهم أم لا يستطبع أن يمنعهم وهو يعلم بظلمهم؟

فيجيب القرآن الكريم على ذلك بأنّ الله ليس غافلاً عنهم أبداً، لأنّ عدم عقابهم مباشرة هو أنّ هذا العالم محلّ الامتحان والاختبار وتربية الناس، وهذا لا يتم ّ إلّا في ظلّ الحرية، وسوف يأتي يوم حسابهم ﴿ لِنّما يؤخّرهم ليوم تشخص فيه الأبصار \* مهطمين مقتسي رؤوسهم لايرتدّ لإيهم طرفهم ولفندتهم هوله.

«تشخص» من مادّة «الشخوص» بمعنى توقّف العين عن الحركة والنظر إلى نقطة بدهشة. «مهطعين» من مادّة «إهطاع» بمعنى رفع الرقبة، ويعتقد البعض أنّها بمعنى «السرعسة»

وقال آخرون: تعني «النظر بذلّة وخشوع». ولكن بالنظر إلى الجمل الأخرى يكون المعنى الأوّل أقرب إلى الصحّة.

«مقنعي» من مادّة «الإقناع» بمعنى رفع الرأس عالياً.

ومفهوم جملة ﴿لا يرتد لليهم طرفهم﴾ لا يقدرون على أن يطرفوا من شدّة الهول، وكأنّ أعينهم كأعين الأموات عاطلة عن العمل!

وجملة ﴿ أَفْتَدَتُهُم هُولَ ﴾ بمعنى قلوبهم خالية ومضطربة بحيث ينسون كل شيء حسى أنفسهم وفقدت قلوبهم وأنفسهم كل إدراك وعلم، وفقدوا كل قواهم.

إنّ بيان هذه الصفات الخمس: تشخص الأبصار، مهطعين، مقنعي رؤوسهم، لا يسرتدّ البهم طرفهم، أفندتهم هواء، صورة بليغة لهول وشدّة ذلك اليوم على الظالمين الذين كانوا يستهزئون بكلّ شيء، وأصبحوا في هذا اليوم لا يستطيعون حتى تحريك أجفان أعينهم.

ولكي لا يشاهدوا هذه المناظر المفجعة ينظرون إلى الأعلى فقط، فهؤلاء كانوا يعتقدون بكمال عقولهم ويعدّون الآخرين من الحمق، فأصبحوا اليوم مدهوشين لدرجة أنّ نظرهم نظر الجانين، بل الأموات... نظر جاف عديم الروح ومليء بالرعب والفرّع...

نعم، عندما يريد القرآن الكريم أن يصوّر سنظراً أو يجسّم سوقفاً يستخدم أقسصر العبارات في أكمل بيان كما في الآية أعلاه.

ولكي لا يعتقد أحد أن هذه الجازات تتعلّق بمجموعة معيّنة، يقول تعالى لنبيّه الكريم: 
﴿وَلَنَدُرِالنَاسِ يَوْمِ يَاتِيهُمُ العَدُلِ قَيقُولَ اللّذِينَ ظَلَمُوا رَبّنا أَخْرِنا إلى أَجِل قَريبٍ حتى نستفيد 
من هذه الفرصة ثمّ ﴿نجب دموتك ونتّبع الرّسل ﴾ ولكن هيهات إنّ ذلك محال ﴿ أولم تكونوا 
أقسمتم من قبل ما لكم من زوال \* وسكنتم في مساكن الدين ظلموا لنفسهم وتبيّن لكم كيف 
فعلنا بهم وضربنا لكم الأمثال ﴾ فكلّ هذه الدروس لم تؤثّر بكم وأدمتم ظلمكم وجموركم، والآن وبعد أن وقعتم في يد العدالة تطلبون تمديد المدّة، أي مدّة؟ لقد إنتهى كلّ شيء!

## بحوث

# ١\_ لماذا ومِّه الفطاب هنا إلى الرَّسول الأكرم؟

ممّا لا شكّ فيه أنّ النّبي تَنْكُلُهُ لا يتصوّر أبداً أنّ الله غافلٌ عن الظالمين، ومع ذلك نـرى الآيات أعلاه توجّه خطابها إلى النّبي وتقول له؛ ﴿ وَلا تَحْسَبُنَّ الله فَاقْلاً مَمَّا يَعْمَلُ الظَّالْمُونَ ﴾.

إنّه \_ في الواقع \_ إيصال الخطاب بشكل غير مباشر إلى الآخرين، والذي هو أحد فنون الفصاحة، كما نقول: إيّاك أعنى واسمعي ياجارة.

وبالإضافة إلى ذلك فإن هذا التعبير كناية عن التهديد، كما نقول في بعض الأحيان للشخص المقصر «لا تعتقد أنّنا غافلون عن أفعالك» يعني سوف نحاسبك على ما فعلت! وعلى أي حال فأساس الحياة يقوم على إعطاء المهلة الكافية للأفراد حتى ينفقوا ممتا عندهم، ولكي لا يبقى عذر لأحد تعطى المهلة الكافية قبل ساعة الامتحان، وإعطاء المهلة الكافية للرجوع والإصلاح للجميع.

#### ٢\_ما هو المقصود من ﴿يوم يأتيهم العدلب﴾؟

لقد أمر النّبي ﷺ أن ينذر الناس بهذا اليوم الذي ينزل عليهم فيه العذاب الإلهي، ولكن أي يوم هذا؟ ذكر المفسّرون له ثلاث احتالات:

**الأوّل:** يوم القيامة.

الثَّاني: يوم وقوع الموت، حيث تبدأ مقدَّمة العذاب الإلهي للظالمين.

الثّالث: المقصود هو نزول جزء من العذاب والبلاء الدنيوي، كعذاب قوم لوط وعـاد وغود وقوم نوح وفرعون، والذي تمّ من خـلال الطـوفان أو الزلازل والعـواطـف والريح وغيرها.

ومع أنّ كثير من المفسّرين رجّحوا التّفسير الأوّل، إلّا أنّ الآيات التي تليها تشير إلى قوّة الإحتال الثّالث، والتي توضّح أنّ المقصود هو العقاب الدنيوي لأنّنا نقرأ بعد هذه الآية ﴿رَبّنا أَخْرِنَا لِلْيَ أَجُلَ قَرِيبَ نَجِبَ دَمُونِكَ﴾.

فالتعبير «أخّرنا» قرينة واضحة في الطلب لإستمرار الحياة في الدنيا، لأنّه لوكان في الآخرة لقالوا: ربّنا ارجعنا إلى الدنيا، كما نقرأ في الآية ٢٧ من سورة الأنعام ﴿ولوترى لِدُ وقفوا على النّار فقالوا ياليتنا نرد ولا نكذب بآيات ربّنا ونكون من العومنين ويتول: ﴿ولوردُوالعادوالها نهوا عنه ولِنّهم لكادُبون ﴾. (

السؤال: وقد يسأل سائل: إذا كانت هذه الآية تشير إلى عذاب الدنيا، والآية ما قبلها

١٠ الانعام، ٢٨.

﴿ ولا تحسبن الله مافلا﴾ تشير إلى عذاب الآخرة، فكيف يمكن أن تتوافق هاتان الآيتان، بالنظر إلى أنّ كلمة «إنّا» دالّة على عقابهم في الآخرة فقط وليس في الدنيا.

والجواب: ويتضح الجواب بملاحظة أنّ العقاب الأخروي الذي يشمل جميع الظالمين، ليس له أي تبديل وتغيير، بينها الجزاء الدنيوي ـ بالإضافة إلى أنّه غير شامل ـ فهو قابل للتبديل.

ولابدٌ من ذكر هذه النقطة أيضاً وهو أنّ العقاب الدنيوي -كعقاب قوم نوح وفرعون وأمثالهم -إذا حلّ بهم سوف تُغلق أبواب التوبة كليّاً وليس لهم طريق للرجوع والتوبة، لأنّ أغلب المذنبين عندما يرون العذاب يندمون على ما فعلوا، وهذا الندم إضطراري وليس له أي قيمة، ولذلك يجب عليهم أن يتوبوا قبل نزول العذاب (.

### ٣. لماذا لا تُقبل المهلة؟

نقرأ في آيات مختلفة من القرآن الكريم أنّ الظالمين والمذنبين في مواقف متعدّدة، يطلبون الرجوع إلى الحياة لتصحيح مسيرتهم، فبعض هذه المواقف مرتبط بيوم القيامة كها أشرنا في الآية ٢٨ من سورة الأنعام، وبعض آخر مرتبط بساعة الموت كها تشير إليه الآية ٩٩ و ١٠٠ من سورة المؤمنون ﴿حتى إِدَا جاء أحدهم العوس قال ربّ لرجعون \* لعلّي أعمل صالعاً فيها قريسه والبعض الآخر يطلب الرجوع عند نزول العذاب المهلك \_كها في هذه الآية \_حيث يقول الظالمون عند رؤيتهم للعذاب ﴿ويّنا أفّرنا إلى أجل قريب نجب دعوتك ومن الطريف أنّ الجواب في جميع هذه المواقف يكون بالني.

ودليله واضح، لأن أي واحد من هذه الأمنيات لا يمثل حقيقة واقعية ولا جدية، ورجاؤهم هذا هو حالة إضطرارية تظهر حتى عند أسوأ الأشخاص، وليست حالة دالة على التغير الذاتي والتصميم الواقعي الصادق لتصحيح مسيرة حياتهم، كالمشركين عسدما يأخذهم الطوفان يسألون الله النجاة، وعندما ينجيهم إلى الساحل ينكثون عهودهم كأن لم يكن شيء إطلاقاً.

ي سي على القرآن الكريم في بعض آياته \_كها أشرنا إليه أعلاه \_ ﴿ وَلُو رَدُّوا لَعَادُوا لَعَا وَلَا لَعَادُوا لَعَا مُهُوا عَنُهُ ﴾.

١. للمطالعة أكثر راجع ذيل الآية ١٨ من سورة النساء.

وَقَدْ مَكُرُواْ مَحْكُرُهُمْ وَعِندَ اللّهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَابَ مَحْكُرُهُمْ إِنَّاللَهُ عَلِيدٌ وُوَانِكَا مِنْهُ الْجِبَالُ اللهُ فَلا تَحْسَبَنَ اللّهَ مُخْلِفَ وَعَدِهِ وَرُسُلَهُ وَإِنَّاللَهُ عَزِيدٌ وُوانِلِقَامِ اللهُ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ عَيْراً لأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ وَبَرَرُواْ بِلّهِ الْوَحِدِ الْقَهَادِ اللهَ وَتَرَى الْمُحْرِمِينَ يَوْمَهِذِ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ اللهُ سَرَابِيلُهُ مِمِن فَطِرانِ وَتَرَى اللهُ كُلُ نَفْسِ مَا كَسَبَتُ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ وَتَعْشَى وُجُوهُهُمُ النَّ ارُقَ لِيَجْزِى اللّهُ كُلُ نَفْسِ مَا كَسَبَتُ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الْحَسَابِ اللهُ هَذَا بَلَكُ النَّاسِ وَلِيسُنذَرُواْ بِهِ وَلِيعَلَمُوا انْمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ وَ لِيعَلَمُوا انْمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ وَ لَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِيعَلَمُوا انْمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ وَ لَي اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

# الثفسير

#### لا خائدة من مكرهما

أشارت الآيات السابقة إلى نوع من عقاب الظالمين، وفي هذه الآيات أيضاً أشارت ــ أوّلاً ــ إلى جزء من أفعالهم، ومن ثمّ إلى قسم آخر من جزائهم الشديد وعقابهم الأليم. تقول الآية الأولى: ﴿وقد مكروا مكروا مكرهم﴾

لقد عملوا كلّ ما بوسعهم من أجل طمس حقائق الإسلام، بدءً من الترغيب والتهديد وحتى الأذى ومحاولات القتل والإغتيال وبتّ الشائعات، ومع كلّ ذلك فانّ الله مطّلع على جميع مؤامراتهم وقد أحصى أعهالهم: ﴿وعندالله مكرهم› وعلى أي حال فلا تقلق فانّهم لا يستطيعون بمكرهم هذا أن يصيبوك بسوء حتى ﴿ولِن كَانَ مكرهم لتزول منه الجبال›.

«المكر» \_ وكما أشرنا إليه سابقاً \_ بمعنى الإحتيال، فمرّةً يلازمه الفساد ومرّةً أخرى لا يلازمه، وفي تفسير جملة ﴿وعندالله مكرهم﴾ رأيان: يقول البعض ومن جملتهم العلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان: المراد بكون مكرهم عند الله إحاطته تعالى به بعلمه وقدرته.

ويقول البعض الآخر، كالعلّامة الطبرسي في مجمع البيان: إنّ المراد هــو ثــبوت جــزاء مكرهم عند الله تعالى (وعلى هذا التّفسير يكون تقدير الآية: عند الله جزاء مكرهم) فكلمة الجزاء محذوفة.

وممّا لا شكّ فيد أنّ التّفسير الأوّل أقرب إلى الصحّة، لأنّه يوافق ظاهر الآية ولا يحتاج إلى الحذف والتقدير، وتؤيّد، جملة ﴿وَلِنْ كَانَ مَكرهم لتزول منه للجبال ﴾ أي إنّ مكرهم مها كان قويّاً. ومهاكانت لديهم قدرة على المؤامرة، فانّ الله أعلم بهم وأقدر عليهم وسيدمّر كلّ ما مكروا.

ثم يتوعد الله الظالمين والمسينين مرّة أخرى من خلال مخاطبة النّبي تَلِيَّا ﴿ فلا تحسينَ الله عَمُلُهُ وَعَلا تحسينَ الله عَمُلُهُ وَعَد الله الظالمين والمسينين مرّة أخرى من الذي ليست له قدرة واستطاعة، ولكن: ﴿ لِينَ الله عزيز دُولِيتقام ﴾.

وهذه الآية \_ في الواقع \_ مكلّة للآية التي قبلها ﴿ وَلا تسعسبنَ الله قباقلاً عبمًا يسعمل الظالمون ﴾.

وتعني أنّ المهلة التي أعطيت للظالمين ليست بسبب أنّ الله غافل عنهم وعن أعهاهم ولا مخلف لوعده، بل سينتقم منهم في اليوم المعلوم. والإنتقام لا يراد به ما كان مصحوباً بالحقد والنأركما يستخدم عادة في أعهال البشر، بل هو الجزاء والعقاب وإقامة العدالة بحقّ الظالمين، بل إنّها نتيجة عمل الإنسان نفسه، ولا حاجة إلى القول بأنّ الله تعالى لو لم ينتقم من الظالمين لكان ذلك خلافاً لعدله وحكمته.

ثمّ يضيف تعالى ويوم قبد للأرفن فيو للأرفن وللشماولة وسوف يتجدّ كلّ شيء بعد الدمار، ويبعث الإنسان في خلق جديد وعالم جديد يختلف في كلّ شيء عن هذا العالم، في سعته، في نعيمه وعقابه وسيظهر الإنسان بكلّ وجوده لله تعالى: ﴿وهردوا لله للواحد للقيّار ﴾ و «البروز» من مادّة «البراز» على وزن «فراز» بمعنى الفضاء والحلّ الواسع، وغالباً ما تأتي بمعنى الظهور، لأنّ وجود الشيء في الفضاء الواسع بمعنى ظهوره، وهناك آراء مختلفة للمفسرين في معنى بروز الناس لله تعالى، الكثير يرى أنّها تعني الخروج من القبر.

ويحتمل أن يكون المعنى إنكشاف بواطن وظواهر جميع الناس في يوم الحشر، كما نقراً في

الآية ١٦ من سورة غافر ﴿يوم هم بارزون لا يخفى على الله هنهم شي، وكذلك الآية ٩ من سورة الطارق ﴿يوم تبلى السرائر، وعلى أي حال فوصفه بالقهّار دليل على تسلطه على كلّ الأشياء وسيطرته على ظاهرها وباطنها.

السؤال: وهنا يأتي هذا السؤال، وهو: هل أنّ شيئاً خني على الله في هذه الدنيا لكي يظهر في الآخرة؟ أم أنّ الله لا يعلم بما في القبور ولا يعلم بأسرار الناس؟

والجواب: ويتضح الجواب من الإلتفات إلى هذه النقطة، وهي أنّ لنا ظاهراً وباطناً في هذه الدنيا، وقد يشتبه على البعض ـ بسبب علمنا المحدود ـ أنّ الله لا يرى باطننا، ولكن سوف يظهر كلّ شيء في الآخرة ولا وجود للظاهر والباطن هناك، وبعبارة أخرى فالظهور بالقياس إلى علم الله المطلق.

و تصوّر الآية التالية كيفيّة بروزهم إلى الله فتقول: ﴿ وَثَرَى الْمَجْرِمِينَ يُومِنُهُ مَقْرُنِينَ فَي الأصفادي.

«الأصفاد» جمع «صفد» بمعنى الغلّ، وقال البعض هو الغلّ والسلاسل التي تجمع اليد إلى العنق.

«مقرنين» من مادّة «القرن والإقتران» وهي بنفس المعنى، لكن لو استخدمت من باب التفعيل يستفاد منها التكثير، وعلى ذلك فكلمة مقرّنين بمعنى الأشخاص المتقاربين مع بعضهم البعض.

وللمفسّرين ثلاث آراء حول المقصود من هذه الكلمة:

الأولى: هو تقييد المجرمين بالسلاسل والأغلال بعضهم مع البعض الآخر وظهورهم بهذه الصورة في يوم القيامة، إنّ هذا الغل هو عبارة عن تجسيد للروابط العملية والفكرية بين المجرمين في هذه الدنيا، حيث كان يساعد بعضهم البعض على الظلم والفساد، وتتجسّد هذه العلاقة في الآخرة بصورة سلاسل تربطهم فيا بينهم.

الثّاني؛ إنّ الجرمين يقرّنون مع الشياطين بالسلاسل في يوم القيامة بسبب علاقتهم الباطنية معهم في هذه الدنيا.

الثَّالث: أن تقيِّد أيديهم برقابهم في الآخرة.

ولا مانع هناك من أن تجمع هذه الصفات للمجرمين، لكن المعنى الأوّل الذي ذكرناه يوافق ظاهر الآية. ثم يتطرّق القرآن الكريم إلى لباسهم والذي هو أحد أفراد المجازاة الشديدة ﴿سرابيلهم مِن قطران وتغشى وجوههم النّاد﴾.

«سرابيل» جمع (سربال) على وزن (مثقال) بمعنى القميص من أي قماش كان، ويـقول البعض بأنّه كلّ أنواع اللباس، لكن الأوّل أقرب إلى المعنى.

«قطران» بفتح القاف وسكون الطاء أو بكسر القاف وسكون الطاء، وهي مادّة تؤخذ من شجرة الأبهل ثمّ تُغلى فتئخن وتُطلى بها الإبل عند إصابتها بمرض الجسرب، وكانوا يعتقدون أنّ المرض يزول بسبب وجود الحرقة في هذه المادّة، وعلى أي حال فهي مادّة سوداء نتنة وقابلة للإشتغال .

فيكون معنى الجملة ﴿سرابيلهم من قطران ﴾ أنهم يلبسون ثياباً من مادة سوداء ونتنة وقابلة للإشتعال، حيث تمثّل أسوأ الألبسة لما كانوا يعملونه في هذه الدنيا من إرتكاب الذنوب والفواحش. وسوادها يشير إلى أنّ الذنوب تؤدّي إلى أن يكون الإنسان مسود الوجه أمام ربّه، وتعفّنها يشير إلى تلوّث المجتمع بهم ومساعدتهم على إشعال نار الفساد، وكأنّ القطران تجسيد لأعهاهم في الدنيا.

ولتفشى وجوههم النّارة بسبب لباسهم الذي هو من قطران، لأنّه عند إشتعاله لا يحرق جسمهم فقط، بل يصل لهيبه إلى وجوههم، كلّ ذلك لأجل (ليحزي الله كلّ نفس ها كسبت).

ومن الطريف أنّه لم يقل أنّ الجزاء بما كسبت أنفسهم، بل يقول: «ما كسبت» ليكون تجسيداً حيّاً لأعمالم، وهذه الآية بهذا التعبير الخاص دليل آخر على تجسّم الأعمال.

وفي الختام يقول تعالى: ﴿ إِنَّ الله سريع الحساب وهذا واضح تماماً لأنَّ كـلَّ إنسان حسابه معه!

ونقرأ في بعض الرّوايات: إنّ الله تعالى يحاسب الخلائق كلّهم في مقدار لمح البصر، ولا ريب أنّ الله تعالى لا يحتاج إلى وقت لمحاسبة الأفراد، وما جاء في الرّواية أعلاه إشارة إلى

١. التفسير الكبير، ج ١٩، ص ١٤٨.

يقول فريد وجدي في دائرة المعارف في مادّة (القطران) مائع ناتج من تقطير الفحم الحجري، والقطران
 النباتي يتمّ الحصول عليه من بعض الأشجار.

أقصر الفترات. (للتوضيح أكثر راجع تفسير الآية ٢٠٢ من سورة البقرة من تفسيرنا هذا). وبما أنّ آيات هذه السورة وكذلك جميع الآيات فا جانب الدعوة إلى التوحيد وإيلاغ الأحكام الإلهيّة إلى الناس وإنذارهم، يقول تعالى في آخر آية من هذه السورة: ﴿هذا بالغ للناس ولينذروا به وليعلموا لقما هو الله واحد وليذّخ رأولوا الألبابه ﴾.

### بحوث

### ١\_ تبديل الأرض غير الأرض والسماوات

قرأنا في الآيات أعلاه أنّ في يوم القيامة تبدّل الأرض غير هذه الأرض وكذلك السّماوات، فهل التبديل تبديل ذاتي، أي أن تفنى هذه الأرض وتُخلق مكانها أرض أخرى للقيامة؟ أم المقصود هو تبديل الصفات، يعني دمار ما في الأرض والسّماوات وخلق أرض وسماوات جديدة على أنقاضها؟ حيث تكون النسبة بينهما أنّ الثانية أكمل من الأولى.

الظاهر في كثير من الآيات القرآنية أنها تشير إلى المعنى الثاني، فني الآية ٢١ من سورة الفجر يقول تعالى: وكلا إذا دكت الأرض دكا دكا و في الآية الأولى من سورة الزلزال يقول تعالى: وذا زلزلت الأرض زلزلها وأخرجت الأرض لثقالها و في الآيتين ١٤ و ١٥ من سورة الماقة ووحملت الأرض والجبال قد تنا دكة واحدة \* فيومئذ وقعت الواقعة > وقوله تعالى: ويسألونك من الجبال فقل ينسفها ربّي نسفا \* فيذرها قاما صفعفا \* لا ترى فيها موجا ولا أمنا \* يومئذ يتبعون الدلمي لا عوج له وخشعت الأصوات للرّحمن فلا تسمع إلاهمسا >، وقوله تعالى: ولذا الشمس تُورت وإذا النّعوم لنكدرت وإذا الجبال ميرت > وقوله تعالى في الآيات ١ - ٤ من سورة الإنفطار وإذا السّما، النفطرت \* وإذا الكواكب انتثرت \* وإذا البحار فجرت \* وإذا القيور

يستفاد من مجموع هذه الآيات والآيات الأخرى التي تتحدّث عن بعث الناس سن القبور، أنّ النظام الحالي للعالم لا يبقى بهذه الصورة التي هو عليها، ولا يفنى فناءٌ تامّاً، بل تتغيّر صورة العالم وتعود الأرض مسطّحة مستوية ويبعث الناس في أرض جديدة (بالطبع تكون الأرض أكثر كهالاً لأنّ الآخرة كلّ ما فيها أوسع وأكمل).

ومن الطبيعي أنَّ عالمنا اليوم ليس له الإستعداد لتقبِّل مشاهد الآخرة، وهو محدود الجال

بالنسبة لحياتنا الأخروية وكما قلنا مراراً: إنّ نسبة عالم الآخرة إلى عالم الدنيا كنسبة عالم الجنين في الرحم إلى الدنيا.

والآيات التي تقول: ﴿ يوم كان مقداره ألف سنة ممّا تسعدُون ﴿ دليل واضح على هـذه الحقيقة.

من الطبيعي أننا لا نستطيع أن نصور الآخرة وخصائصها بشكل دقيق -كما هو حال الجنين في بطن أمّه لو إفترضنا أنّ له عقلاً كاملاً، فإنّه لا يستطيع أن يتصوّر عالم الدنيا - إلا أننا نعلم أنّه سوف يحدث تغيير عظيم لهذا العالم، حيث يتم تدميره وتبديله بعالم جديد، ومن الطريف ما ورد في الرّوايات من أنّ الأرض تبدّل بخبرة نقية بيضاء يأكل الناس منها حتى يفرغ من الحساب.

وقد وردت هذه الرّوايات بطرق مختلفة في تفسير نور الثقلين، وأشار إليها القرطبي في تفسيره كذلك.

وليس من المستبعد أن يكون المقصود من هذه الرّوايات أنّ الأرض سوف تغطّيها مادّة غذائية بمكن للإنسان أن يستعملها بسهولة، ووصفها بالخبر لأنّه الأكثر احتواءً لهذه المادّة الغذائية.

## ٢\_ بداية وفتام سورة إبراهيم

وكما رأينا فإنّ سورة إبراهيم ابتدأت في بيان دور القرآن الكريم في إخراج الناس من الظّلمات إلى نور العلم والتوحيد، وانتهت في بيان دور القرآن في إنذار الناس و تعليمهم التوحيد.

إنّ هذه البداية والنهاية تبيّن هذه الحقيقة، وهو أنّ كلّ ما نحتاجه موجود في هذا القرآن، حيث يقول الإمام على الله ونيه ربيع القلوب وينابيع العلم، فاستشفوه من أدوائكم» وهذا البيان دليل على خلاف ما يراه بعض المسلمين من أنّ القرآن الكريم كتاب مقدّس يقتصر وجوده في ترتّب الثواب لقارئه. بل هو كتاب شامل لجميع مراحل الحياة الإنسانية.

كتاب رشدٍ وهداية ودستور للعمل، فهو يذكّر العالم ويستلهم منه عموم الناس.

أ. السجدة، ٥.

إنّ مثل هذا الكتاب يجب أن يأخذ موقعه في قلوب المسلمين، ويشكّل قانوناً ونظاماً أساسياً في حياتهم، ويجب عليهم أن يطالعوه ويبحثوا مضامينه بدقّة في تطبيقاتهم العمليّة. إنّ هجران القرآن الكريم وإتّخاذ المبادىء المنحرفة الشرقيّة منها والغربية، أحد العوامل المهيّة في تأخّر المسلمين.

وما أروع ما قاله الإمام على الله «واعلموا أنّه ليس على أحد بعد القرآن من فاقة، ولا لأحد قبل القرآن من غنى». \

وما أشدٌ مصيبتنا في غربتنا عن القرآن، ومعرفة الغرباء به!

ومن المؤلم أن تكون وسيلة السعادة في دارنا ونحن نبحث عنها في دور الناس!

وما أعظم المصاب حين نكون إلى جانب نبع ماء الحياة، عطاشي، ظمأى، أو نهرول في الصحاري حفاة وراء السراب!

اللهم ارزقنا العقل والهداية والإيمان حتى لا نفقد وسيلة السعادة هذه، التي هي من ثمار دماء الشهداء في سبيلك!

وألطف علينًا بالجدّ حتى نعلم ضالَّتنا في هذا الكتاب العظيم ولا غدّ أيدينا إلى الآخرين.

## ٣\_ التوميد هو البداية والنهاية

الفائدة الأخرى التي علّمتنا إيّاها الآية أعلاه، هي التأكيد على التوحيد بعنوان الحديث الأخير، وعلى أولى الألباب بعنوان التذكّر الأخير.

نعم، فالتوحيد أعمق أصل إسلامي حيث تنتهي إليه جميع خطوط التربية والتعليم في الإسلام، ويجب أن نبتدى، به وننتهي إليه لأنه العمود الفقري للاسلام. وليس توحيد الله في العبادة فقط، بل التوحيد في الهدف، والتوحيد في صفوف القتال، والتوحيد في البرامج العملية والتنفيذيّة، فكلّها توضّع الأركان الأصليّة للدين، وسبب وجود المشاكل الكثيرة في مجتمعاتنا الإسلامية هو حذف التوحيد من واقعنا العملي.

ومع الأسف الشديد نلاحظ أنّ الدول العربية والتي هي مهد الإسلام قد إقترنت براجمها وأهدافها بالشرك والقومية وتكالبت خلف أمجاد العروبة وعظمة العرب وأمثال ذلك من

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.

الأهداف والغايات الوهميّة، وإتخذت الدول الأخرى لها أصناماً من هذا القبيل، وبمذلك قطعوا أواصر التوحيد الإسلامي التي كانت تربط في ما مضى شرق العالم وغربه، وتغرّبوا عن مبادئهم السّماوية إلى درجة أنّ الحرب والإقتتال فيما بينهم أكثر وأشدّ من حربهم مع أعدائهم!!

## مياة النَّبي إبراهيم ﷺ :

مع أنّ سورة إبراهيم هي السورة الوحيدة في القرآن سمّيت بهذا الاسم، رأينا من المناسب أن نفهرس حياة هذا الرجل العظيم ومحطّم الأصنام -مع العلم أنّها لا تذكر حالات إبراهيم الأخرى التي وردت في آيات أخرى من القرآن -لكي يكون القارىء العزيز على علم كاف بحياة هذا الرجل العظيم التي فصّلتها الآيات الاخرى.

ونستطيع أن نقسم مراحل حياته الشريفة إلى ثلاث فترات:

١\_فترة ما قبل النبوّة.

٢\_فترة نبوّته ومحاربته للأصنام في بابل.

٣ـ فترة الهجرة من بابل وتجواله في أرض مصر وفلسطين ومكّة.

#### ولادته وطفولته:

ولد إيراهيم على أرض «بابل» التي كانت من بلدان العالم المهمّة، وتحكمها حكومة قويّة وجائرة، وفتح عينيه على العالم في الوقت الذي كان نمرود بن كنعان الملك الجبّار الظالم يحكم أرض بابل و يعتبر نفسه الربّ الأعلى \.

بالطبع لم يكن للناس في ذلك الوقت هذا الصنم فقط، بل كانت لهم أصنام مختلفة يعبدونها ويتفرّبون إليها، والدولة في ذلك الوقت كانت تدافع بقوّة عن الأصنام، لأنها الوسيلة المؤرّرة في تخدير وتسخيف المجتمع، بحيث لو صدرت أي إهانة من أحد تجاهها يعتبرونها خيانة عظمي.

وقد نقل المؤرخّون قصّة عجيبة حمول ولادة إسراهميم الله وخملاصتها هسي: تسوقّع

١. ذكر بعض المؤرخّين أنّ ولادته عليًّا \_ في مدينة (أور) التابعة لدولة بابل.

المنجّمون أنّه سوف يولد شخص ويحارب غرود بكلّ قوّة، ولذلك فقد سعى جاهداً لأن يوقف ولادة هذا الشخص أو أن يقتله حين ولادته، إلّا أنّه لم يتمكّن من ذلك وولد المولود. واستطاعت أمّه أن تحفظه عبر تربيته في زوايا الغار القريب من مولده، بالشكل الذي أمضى ثلاثة عشر عاماً هناك.

وفي النهاية وبعد أن ترعرع في مخفاه بعيداً عن أنظار شرطة غرود، ووصل إلى سنّ الشباب، صمّم على الخروج منه والنّزول إلى المجتمع ليــشرح لهــم دروس التــوحـيد التي إستلهمها من دخيلة نفسه وتأمّلاته الفكرية.

## مماربته للمجاميع المفتلفة من الوثنيين:

وفي هذه الأثناء التي كان يعبد فيها شعب بابل ـ بالإضافة إلى الأصنام ـ الموجودات السّماوية كالشمس والقمر والنّجوم، صمّم إيراهيم على أن يوقظ وجدانهم عن طريق المنطق والأدلّة الواضحة، ويزيل عن فطرتهم النقيّة ستار الظّلمات حتى يشع في نفوسهم نور الفطرة ويسلكوا في طريق التوحيد.

وكان يتفكّر في خلق السّهاوات والأرض حتى شعّ نور اليقين في قلبه [٧٥-الأنعام].

## المهاد المنطقى مع الوثنيين:

واجه إيراهيم أوّلاً عبّاد النّجوم ووقف مع مجموعة ممّن يعبدون الزهرة، التي تظهر بعد غروب الشمس مباشرة، حيث كانوا منشغلين في عبادتها، نادى إيراهيم -إمّا من باب الإستفهام الإنكاري، أو من باب التنسيق مع الطرف المقابل بعنوان المسقدّمة، لإثبات إشتباههم - ﴿هذا رَبّي﴾ وحينا أفل قال ﴿إِنّي لاَ أحبُ الْأَفْلِينَ﴾.

﴿ قَلْمًا رَأَى القَمْرِ مِازَهَا ﴾ وبدأ عبدة القمر مراسم دعائهم ﴿ قَالَ هَذَا رَبِّي ﴾ ؟ فلمّا أفل قال: ﴿ لئن لَم يهدني ربِّي الأكونن مِن القوم الضالِّين ﴾ .

﴿ قَلْمًا رَأَى الشَّمِسَ بِازْمُةً ﴾ وقد نشرت أشعّتها الذهبية على السهول الخضراء، وبدأ عبّاد الشمس تضرّعهم وعبادتهم لها قال إبراهيم ﴿ هذا ربّي هذا أكبر قلمًا أقلت قال ياقوم لِنِّي

يري: ممّا تشركون \. إنّ هذه الآلهة دائمة الأفول والغروب، فلا اختيار لها إطلاقاً، بل هي أسعرة القوانين الطبيعية فكيف تكون خالقة للكون؟

وأنهى الله هذه الفترة مع الوثنيين على أفضل صورة واستطاع أن يوقظ جماعة منهم ويجعل مجموعة أخرى تشكّ في عقيدتها.

ولم يمض وقت طويل حتى شاع صيته ... هذا الشاب الذي أنار قلوب الناس بمنطقه وبيانه البليغين!

## المديث مع آزر:

وفي مرحلة أخرى بدأ حديثه مع عمّه آزر بعبارات محكمة جدّاً وواضحة مقترنة بالمحبّة، وأحياناً يوتخه وينذره من مغبّة عبادة الأصنام ويقول له: لماذا تعبد شيئاً لا يسمع ولا يرى ولا يغنى عنك شيئاً؟

﴿ فَاتَّبِعني أهدك صراطا سويًا ﴾ ، ` ﴿ لِنِي أَخَافَ أَنْ يَهِسُكُ عَدَّلَتِهِ مِنَ الرَّحِمِنَ فَتَكُونَ للشَيطانُ وليًا ﴾ ` إلّا أنّ عمّه لم يستجب له وهدّده بالرجم إذا لم يرجع عن مساره هذا، لكن إبراهيم بقلبه الواسع قال: ﴿ سلامٌ عليك سأستغفر لك رتبي ﴾ . أ

### نبوّة إبراهيمﷺ:

ليس عندنا دليل واضح على عمر إبراهيم الله حينها تقلّد مقام النبوّة، ولكن نستفيد من الآيات في سورة مريم، أنّد أثناء محاورته لعمّه كان من الأنبياء، حيث يقول تعالى: ﴿ وَلَذَكُر فَي الكِتَابِ لِبِرَاهِيم لِنّه كَانَ صَدِيقًا نبيًا ﴿ إِذْ قَالَ لَأَبِيه يِالْبِعِه لِهَ تعبدها الا يسجع والا يبصر والا يعني منك شيئا ﴾. ٥ منك شيئا ﴾. ٥

ونعلم أنّ هذه الحادثة كانت قبل إلقائه في النار، وإذا ما أخذنا بنظر الاعتبار ما قاله بعض المؤرخين من أنّ عمره أثناء القائه في النّار كان ١٦ عاماً سوف يثبت لدينا أنّه تحمّل أعباء الرسالة منذ صباه.

۲. مریم، ۲۳.

ک مریم، ٤٧.

١. الأنعام، ٥٥ ــ ٧٩.

۲. مريم، 20.

٥. مريم، ٤١ و٤٣.

### المِهاد العملي مع الوثنيين:

على أي حال إزداد صدامه مع الوثنيين يوماً بعد يوم حتى إنهى إلى قسامه بكسر الأصنام في معبد بابل (إلاكبيرهم) بالاستفادة من الفرصة الملائمة!

### المديث مع الماكم المتمبّرا

لقد وصلت هذه الأحداث إلى أساع غرود فأمر بإحضاره ليطني، هذا النّور من خلال النصيحة والتهديد، وكان ماهراً في الدجل، فسأل إبراهيم: إذا كنت لا تعبد الأصنام، فمن هو إلهك؟

قال: ربي الذي يحيى ويُميت.

قال: أنا أحيي وأميت، ألا ترى أنيّ أطلق سراح المحكوم بالإعدام، وأعدم مسن أريــد عدامه؟

فأجابه إيراهيم الله بكلام حاسم وقاطع: ﴿فَإِنَّ لَللهُ يَأْتِي بِالشَّمِسُ مِنَ لِلمِشْرِقِ فَأَنِهُ بِهَا مِنَ المِعْرِبِ فَبُهِتِ لِلَّذِي كَفْرِ﴾ . \

وعمّا لا شكّ فيه أنّ إيراهيم كان يعلم أنّ نمرود لا يستطيع أن يحيي الموتى، ولكن مهارته في الدجل جعلت إيراهيم يأتيه بسؤال لا قدرة له على جوابه.

#### همرة إبراهيم:

لقد أحسّت حكومة غرود الجبّارة بخطر هذا الشاب على دولته وأنّ من الممكن أن يسبّب يقظة الشعب الرازح تحت ظلمه، وأن يحطّم القيود الاستعمارية المتسلّطة على رقاب الشعب، فصمّم على الإيقاع بإبراهيم من خلال إحراقه بالنّار التي أجّـجها جـهل الناس وإرهاب النظام الحاكم.

وحينها أصبحت النّار برداً وسلاماً بأمر من الله تعالى وخرج إيراهيم سالماً منها، أصابت نمرود وحكومته الدهشة، وفقدوا معنوياتهم لأنّهم كانوا يصوّرون إيراهيم على أنّه شــاب مغامر يريد تفرقة الناس، لكنّه ظهر قائداً إلهيّاً وبطلاً شجاعاً يستطيع أن يقارع الجبّارين لوحده.

١. البقرة، ٢٥٨.

و لهذا السبب صمّم غرود وأعوانه \_الذين كانوا يمتصّون قوّتهم من دماء الناس البؤساء \_ على أن يقفوا بوجه إيراهيم بكلّ قواهم.

ومن جهة أخرى فإن إيراهيم قد أدّى دوره في هذا المجتمع، حيث جعل القلوب المستعدّة تميل إليه و تؤمن بدعوته، ولذلك رأى من الأفضل أن يترك أرض بابل هو والتابعون له، ولأجل نشر دعوته سافر إلى بلاد الشام وفلسطين ومصر، واستطاع هناك أن يدعو كثيراً من الناس إلى التوحيد وعبادة الواحد القهّار.

## المرملة الأفيرة للرسالة:

أمضى إيراهيم الله عمره في جهاد الوثنيين وخصوصاً صنمية الإنسان، واستطاع أن ينير قلوب المؤمنين بنور التوحيد، ويبعث فيهم روحاً جديدة، ويحرّر مجاميع أخرى من قيود المتسلّطين.

والآن يجب أن يصل إلى ذروة عبوديته لله ويبذل كلّ ما عنده في هذا الطريق بإخلاص، ويصل إلى مرحلة الإمامة بقفزة روحية كبيرة من خلال الامتحانات الإلهيّة الكثيرة، وفي نفس الوقت يقوم ببناء القواعد للكعبة حتى تكون أكبر قاعدة للعبادة التوحيديّة، ويدعو جميع المؤمنين لهذا المؤتمر العظيم إلى جانب هذا البيت الكريم.

وقد أدّى حسد سارة زوجته الأولى لهاجر التي كانت جارية وإخــتارها زوجــة له وولدت له إسهاعيل... أدّى إلى أن يأتي بها من فلسطين بأمر الله إلى مكّة ويتركها وإينها بين الصحاري والجبال اليابسة، بدون مأوى ولا قطرة ماء، ويعود ثانية إلى فلسطين.

إن ظهور عين زمزم وبحيء قبيلة جرهم والسّماح لها بالسكن كلّ ذلك أدّى لأن تعمّر هذه الأرض. وربّنا ليقيموا الصّلاة الأرض. وربّنا ليقيموا الصّلاة فاجعل أفئدة من النّاس تهوي إليهم وارزقهم من التّمرات لعلّهم يشكرون ﴾. أ

ومن الطريف ما يقوله بعض المؤرّخين: حينها وضع إيراهيم زوجته هاجر وإينه الرضيع إسهاعيل في مكّة وأراد الرجوع، نادته: يا إيراهيم، من أمرك أن تضعنا في أرض قاحلة لا نبات فيها ولاماء ولا إنسان؟ فأجابها بجملة قصيرة: ربّي أمرني بذلك، قالت: ما دام كذلك فإنّ الله لا يتركنا.

۱. ابراهیم، ۳۷.

وقد سافر إبراهيم على مراراً إلى مكة بقصد زيارة إبنه إسهاعيل، وفي واحدة من هذه السفرات أدّى مراسم الحج، وجاء بإسهاعيل الذي كان شابّاً قوياً ومؤمناً صادقاً إلى المذبح ليفتدي به بأمر من الله وعندما لبى أمر ربّه وخرج من هذا الامتحان العظيم بأفضل صورة، قبل الله سبحانه و تعالى فديته، وحفظ له إسهاعيل، وبعث له كبشاً ليفتدي به.

وفي النهاية وبعد أن أبلى بلاءً حسناً نال المرتبة العليا والمقام الأسمى من المقامات التي يمكن للإنسان أن يصل إليها حيث يقول القرآن الكريم: ﴿وَإِذَا لَمِتَلَىٰ لِبَرَاهِيم رَبِّه بَكَلُمَاتُهُ عَلَىٰ للإنسان أن يصل إليها حيث يقول القرآن الكريم: ﴿وَإِذَا لَمِتَلَىٰ لِبَرَاهِيم رَبِّه بَكَلُمَاتُ عَلَىٰ اللهِ اللهِ مَنْ القالمين ﴾ . ( فأتمّهنّ قال لاينال مهدي الظالمين ﴾ . (

# منزلته الله القرآن:

توضّع الآيات القرآنية أنّ الله سبحانه وتعالى أعطى لإبراهيم مقاماً لم يعطه لأحد من الأنبياء من قبله، ويمكن ترتيب الآيات كها يلى:

١- ان الله تعالى ذكره بعنوان أنّه «أمّة»: ﴿إِنْ لِبِرَاهِيم كَانَ لَقَةٌ قَالِمًا للله حنيفاً ولم يلك من للمشركين ﴾ ``.

# ٣- مقام الخلَّة ﴿والتَّحَدُ الله لِبراهيم خليلاً ﴾ ٣

وقد جاء في بعض الرّوايات: «إنّما إتّخذ الله إبراهيم خليلاً لأنّه لم يردّ أحداً ولم يسأل أحداً قطّ غير الله تعالى» أ.

٣- وكان من المصطفين الأخيار ٥، ومن الصالحين ، والقانتين ١، والصدّيقين ١، وكسان أوّاهاً حليماً ٩، ومن الموفين بعهدهم ١٠

٤- إنّ إيراهيم كان محبّاً للضيوف، وقد ورد في بعض الرّوايات أنّه كان يلقّب بـ «أبي الأضياف».

١٠ البقرة، ١٢٤. ٢٠ النحل، ١٢٠.

٣. النساء، ١٢٥. ٤ من ٧٤.

٥. ص، ٤٧.

۷. النجل، ۱۲۰. ۸ مريم، ٤١.

٩. التوبة، ١١٤.

١١. سفينة البحار، ج١، ص٧٤.

٥- وكان من المتوكّلين على الله، ولا يطلب حاجةً إلّا منه، وقد ورد في التاريخ أنّه كان معلّقاً بين السّماء والأرض أثناء قذفه بالمنجنيق سأله جبرئيل: هل لك حاجة؟ قال: نعم، ولكن ليست منك بل من الله!\.

7- وكان شجاعاً مقداماً حيث وقف وحيداً بوجه التعصّبات الوثنيّة، ولم يُنظهر أي خوف في مقابلتهم، كسّر أصنامهم وجعلها ركاماً، وتحدّث مع غرود وأعوانه بكلّ شجاعة.

٧- كان لإبراهيم الله منطق قوي واستطاع من خلال عباراته وجمله القصيرة المحكة أن يبطل أقوال المضلّين. ولم يثنه بأسهم عن مواصلة الطريق، بل كان يواجه الأمور بالصبر والحلم المعبّرين عن روحه الكبيرة، كها جاء في محاجته مع غرود ومع عمّة آزر ومع القضاة أثناء محاكمته حيث قالوا له: والنس فعلمه هذا بالهتنا بالبراهيم \* قال بل فعلم كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون في القد استطاع من خلال هذه الجملة أن يفحمهم ويسدّ عليهم طريق الردّ عليه، فإذا قالوا: آلهتنا لا تسمع ولا تنطق. فتباً لهذه الآلهة! وإذا قالوا: تنطق. فلهاذا لا يتكلّمون؟! وفرجموا للى للفسهم فقالوا للكم لنتم الظالمون في أي حال كان عليهم أن يجيبوا ولم تكسوا على رؤوسهم القد علمه عا مؤلا. ينطقون في هكذا كان جواب إيراهيم كالصاعقة على رؤوسهم وأف لكم ولما تعبدون هن دون الله أفلا تصقلون في الما المعالية الما المنافقة على رؤوسهم وأف لكم ولما تعبدون هن

وعندما رأوا أنّهم لا يستطيعون مقاومة هذا المنطق الرصين ﴿قَالُوا حَرَقُوا وَلَتَصَرُوا ٱلْهَتَكُمُ لِنَ كُنتُم قَاعلين﴾. [

هذا نموذج من المنطق الواضح المبين والذي كان إيراهيم فيه هو الفائز.

٨- لقد عد القرآن الكريم الحنيفية الإبراهيمية واحدة من مفاخر المسلمين ﴿ هلَّة لَبيكم لِبراهيم هو سمّاكم للمسلمين ﴾

٩ وضع مناسك الحجّ بأمر من الله، ولذلك إمتزج اسمه في جميع مراسيم الحجّ، حسيت يتذكّر كلّ مسلم أثناء أدائه للفرائض هذه الشخصيّة العظيمة ويحسّ بعظمة نبوّته في قلبه،

٢. الانبياء، ٦٢ و ٦٣.

١. الكامل لابن الأثير، ج ١، ص ٩٩.

ع. الانبياء، ٥٥.

٣ الانبياء، ٦٤.

٦ الانبياء، ٦٨.

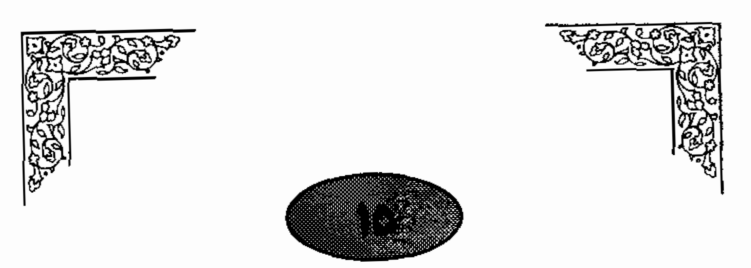
٥. الانبياء، ٦٧.

٧. الحجّ، ٧٨.

إنَّ أداء فريضة الحجَّ بدون ذكر إبراهيم تصبح خاوية المعنى.

۱۰- لقد حاولت كلّ المذاهب أن تنسب إبرهيم لنفسها، فاليهودية والنصرانية تؤكّدان على صلتها به بسبب شخصيته الكبيرة، ولكن القرآن الكريم ينني هذه الصلة حيث يقول تعالى: ﴿ هَا كَانَ لِبِرِلْهِيمِ يهوديّا ولا نصرانيّا ولكن كان حنيفا هسلما وها كان من للمشركين ﴾ تعالى: ﴿ هَا كَانَ لِبِرِلْهِيمِ يهوديّا ولا نصرانيّا ولكن كان حنيفا هسلما وها كان من للمشركين ﴾ نهاية سورة إبراهيم

8003



سورة

الحِدر

مكيّة وعدد آياتها تسع وتسعون مكيّة

(P)\_\_

#### «سورة الحجر»

#### ممتويٰ الشورة:

المشهور عند جلّ المفسّرين أنّ سورة الحجر مكّية، وهي السورة الثّانية الخمسون من السور التي نزلت على النّبي الأكرم صلّى اللّه عليه و آله سلّم في مكّة المكرمة على ما ذكره ابن النديم في فهرسته تحت موضوع تاريخ القرآن، وعدد آياتها تسع وتسعون آية باتفاق كلّ المفسّرين.

ولم تشذ السورة في سياقها ومضامينها عن السور المكية السابقة لها، وكها ذكرنا سابقاً فإنّ السور المكية تتضمن بعض الكلام حول أصول الدين كالتوحيد والمعاد، وإنذار المشركين والعاصين والظالمين، بالإضافة إلى ما يحمله تاريخ الأقوام السالفة من دروس وعبر يستضئ بها الانسان في حركة الحياة.

و يمكننا تلخيص ما حوته السورة في سبع نقاط:

١- الآيات المتعلقة بمبدأ عالم الوجود، والإيمان به من خلال التدبّر في أسرار الإيجاد.

٣- الآيات المتعلقة بالمعاد وعقاب الفجرة الفسقة.

٣- أهمية القرآن باعتباره كتاباً سماوياً.

عاولة إيقاظ وتنبيه البشر من خلال طرح قصة خلق آدم، وتمرّد إبليس، وتسبيان عاقبة التمرّد.

ويادة في محاولة الإيقاظ والتنبيه من خلال عرض القصص القرآني لما جرى الأقوام
 لوط وصالح وشعيب المتلكا.

٦- إنذار وبشارة، مواعظ لطيفة وتهديدات عنيفة، إضافة إلى المرغّبات المشوّقة.

٧- مخاطبة النّبي صلّى الله وعليه وآله وسلّم لتقوية صبره وثباته قبال ما يحاك من
 دسائس، وبالذات ماكان يجري داخل إطار مكّة.

و قد اختير اسم السورة من الآية الثمانين التي ذكرت قوم صالح بأصحاب الحجر، علماً بأنّ السورة تناولت ذلك في خمس آيات، وهي السورة الوحيدة في القرآن التي ذكرتهم بهذه التسمية، وسيأتي ذلك مفصّلاً في تفسير الآيات ٨٠ ـ ١٨٤ن شاء اللّه.

8003

# بِنَ إِلَيْحِيمِ

الرَّ يَلْكَ اَيَتُ الْكِ عَنْ الْكَ عَنْ الْهِ الْهُ الْهِ الْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

## الثفسير

# الأماني الزّائفةا

سورة أخرى تفتتح بالحروف المقطعة ﴿ لَلْهِ لَتَبَيِّنَ مِن جديد أَنَّ مفردات كـتاب نـور السهاء إلى ظلام أهل الأرض، ما هي إلاّ عين تلك الأبجدية التي تلوك ألفاظها ألسن كـلّ البشر، صغيرهم وكبيرهم، بين مختلف اللغات، ومع ذلك فلا يستطيع أي مخلوق الوصول لبناء وتركيب كلام القرآن، وهو ذروة التحدي الرباني المعجز، وعليه فقد جاءت ﴿ تلك البناء وقرآن مبين ﴾ مباشرة.

كما نعلم أنّ «تلك» اسم إشارة للبعيد، والمفروض في هذا الموضع استعمال اسم الإشارة (هذه) للدلالة على القرب، لأنّ القرآن كتاب بين أيدينا، إلّا إنّ لغة العرب كما بيّنا سابقاً تسمح بذلك لبيان عظمة المشار إليه، فالمراد أنّ لشأن القرآن عظمة، وكانّه في موضع بعيد جدّاً بين طيّات السماء لا يناله إلّا منْ مَلَكَ مستلزمات التحليق إليه، ويقارب ذلك ما نتداوله فيا بيننا عند تعظيم شخص معيّن فنقول له مثلاً: (إنْ سمح لنا ذلك السيّد أنْ...) فنستعمل (ذلك) مع كون الشخص مخاطباً.

وأمّا بشأن مجيء صيغة «قرآن» نكرة فلبيان عظمته أيضاً، وذكر «القرآن» بعد «الكتاب» تأكيدٌ، ووصفه بالـ «مبين» لأنّه يظهر الحقائق ويبيّن الحق من الباطل. وأمّا ما احتمله بعض المفسّرين من أنّ المراد بكلمة «الكتاب» إشارة إلى التورأة والإنجيل، فهوكما يبدو بعيد جدّاً ويفتقد الى الدليل.

أُمْ يَحَدِّر الذين يصرِّون على الفساد ومخالفة آيات الله الجليّة، ويخبر بأنهم سوف يندمون حين ينكشف الغطاء يوم القيامة بماكسبت أيديهم من كفر وتعصب أعمى وعناد. ويقول: ﴿رَبِّها يُودُ الّذَينَ كَفُرُوا لُو كَانُوا مِسَلَمِينَ ﴾.

فالمراد بكلمة «يود» التمني حسب ما ورد في تفسير الميزان، وذكر كلمة «لو» للدلالة على تمنيهم الإسلام في وقت لا يمكنهم فيه العودة إلى ماكانوا ينكرون، وهذه إشارة إلى أن تمنيهم سيكون في العالم الآخر وبعد معاينة نتائج الاعمال.

ويؤيد هذا المعنى ما ورد عن الإمام الصّادق الله قوله: «ينادي منادٍ يوم القيامة - يسمع الخلائق - إنّه لا يدخل الجنّة إلا مسلم، فئمّ يودّ سائر الخلائق أنّهم كانوا مسلمين». (

وروي أيضاً عن النّبي الأكرم بَنَا أَنَه قال: «إذا اجتمع أهل النّار في النّار ومعهم مَنْ يشاء اللّه من أهل القبلة، قال الكفار للمسلمين: ألم تكونوا مسلمين، قالو: بلى، قالوا: فما أغنى عنكم إسلامكم وقد صرتم معنا في النّار؟ قالوا: كانت لنا ذنوب (كبائر) فأخذنا بها (وهذا الاعتراف بالذنب والتقصير ولوم الأعداء يكون سبباً لأن يسمع اللّه عزَّ وجلّ ما قالوا) فأمر مَنْ كان في النّار من أهل الإسلام فأخرجوا منها فعينه في يقول الكفار: يا ليتناكنًا مسلمين». أ

وربّما كان ظاهر الآية يوحي إلى أولئك الكفرة الذين ما زالت جذوة الفطرة تسري في أعهاق وجدانهم، وحينا لمسوا من نبي الإسلام تَنْكُلُهُ تلك الآيات الرّبانية التي تناغي أوتار القلوب، لانت قلوبهم وتمنّوا أن لو يكونوا مسلمين، إلّا أنّ تعصبهم الأعمى وعنادهم القاتم، أو قل منافعهم المادية حجبتهم عن قبول دعوة الحق، وبذلك بـقوا بـين قـضبان كـفرهم واستحوذت عليهم أحابيل الكفرالضلال.

ذكر لنا أحد الأصدقاء من المؤمنين المجاهدين وكان قد سافر إلى أوربا قائلاً: ذات مرّة التقيت بأحد المسيحيين ـ وكان رجلاً منصفاً ـ وبعد أن بــيّنت له بـعض خــصال ديــننا،

١. تفسير مجمع البيان، ج ٣، ص ٣٢٨، كذلك ورد الحديث الأوّل في تفسير نورالثقلين عن تفسير العياشي، وأورد الفخر الرازي في تفسيره حديثاً يشابه الحديث الثّاني مع تفاوت يسير، وذكر في تفسير الطبري أيضاً عدّة أحاديث في مضمون الحديث الثّاني ضعن تفسير الآية المذكورة.

٢. المصدر السَّابق.

استهوته ومال إليها قائلاً: أهنئكم من أعهاقي علىٰ عظمة معتقدكم، ولكن ماذا نـصنع مـع الظروف الاجتماعية التي أجبرتنا علىٰ أن لانحيد عنها!

ومن تاريخ الإسلام نطالع ما حصل لقيصر الروم عندما وصله رسول النّبي بَشِيْنَا ، ويذكر بأنّ قيصر قد أظهر الإيمان سرّاً للرسول حتى أنّه رغب في دعوة قومه لدين التوحيد، إلاّ أنّه خاف قومه وفكّر بامتحانهم ف (أمر منادياً ينادي: ألا إنّ القيصر قد ترك النصرانية واتبع دين محمد مَثَلِظاً، فأقبل جنده بأسلحتهم حتى طافوا بقصره، فأمسر مناديه ينادي: ألا إنّ القيصر إنّا أراد أن يجرّبكم كيف صبركم على دينكم؛ فارجعوا فقد رضي عنكم. ثمّ قبال للرسول: إنّي أخاف على ملكي إنّي لأعلم أنّ صاحبك نبيّ مرسل، والذي كنّا ننتظره ونجده في كتابنا، ولكنّي أخاف الروم على نفسي، ولولاذلك لإنّبعته). (

وعلى أية حال، ينبغي التنويه بعدم وجود تعارض بين أيَّ من التَّفسيرين، فيمكن حمل الآية على ندم بعض من الكافرين في كلا العالمين (الدنسيا والآخرة)، واعتبار عدم استطاعتهم العودة إلى الإسلام في حياتهم الدنيا وفي الآخرة لجهات مختلفة، فتأمل.

ثمّ يأتي نداء السهاء بلهجة لاذعة، يا محمّد ﴿ فرهم يأكلوا ويتمتّسوا ويلههم الأمل فسوف يسلمون فهم كالأنعام التي لا تعرف سوى الحقل والعلف، ولا تفهم سوى اللّذات المادية، وكلّ ما تريده لا يتعدى إطار ما تعرف وتفهم.

إِنّهم لا يدركون فقد الحقائق، لأنّ حجب الغرور والغفلة والأماني الزائفة ختمت علىٰ قلوبهم.

و لكن، عندما يصفع الأجل وجوههم وترتفع تلك الحجب عن أعينهم، وحينا يجدون أنفسهم أمام الموت أو في عرصة يوم القيامة، هنالك سيدركون عظمة حجم غفلتهم ومدى خسرانهم، وكيف أنهم قد ضيّعوا أغلىٰ ماكانوا يملكون!

الآية التالية توصّح محدودية اللذائذ الدنيوية لكي لا يظن أحد إنّها خالدة فتقول: ﴿ وَهَا لَهُ اللّهَ اللّهُ اللّ اهلكتا من قرية الأولها كتاب معلوم، ثمّ يقول تعالى: ﴿ مَا تَسْبَقُ مِنْ لَمَّةَ أَجُلُهَا وَمَا يَسْتَأْخُرُونُ ﴾.

فقد سرت سنّة الباري جلّ شأنه بأن يعطي المدّة الكافية لرجوع المضللين إلى بارئهم، من تخلال ابتلائهم بالشدائد الصعبة تارةً، وبفيوضات الرخاء تارةً أخرى، فمن لا تـنفعه البشارة يأتيه الإنذار وهكذا، كلّ ذلك إتماماً للحجة عليهم.

١٠ مكاتيب الرّسول، ج ١، ص ١١٢.

صحيح أنّ المصلحة الموجبة للتربية الرّبانية تقتضي (بعلم ربّ الأرباب) أن يمهل ولكنّه سبحانه لا يهمل، وعاجلاً أم آجلاً سينال كلُّ نصيبه بما كسبت يداه.

من الآيتين الآخير تين، تتضح لنا فلسفة تكرار آيات القرآن لذكر تأريخ الأمم السابقة. أفلا تكفينا قصص السابقين عبرة لإصلاح أنفسنا والرجوع إلى الله تعالى؟ بل كيف نسترخي بالقعود حتى يقدر علينا ما كتب على الذين ضلّوا وظلموا من قبلنا؟! اذن علينا الاعتبار، وإلّا فسنكون عبرة لمن سيأتي بعدنا.

#### بحث

## الغفلة وطول الأمل:

ممّا لاشك فيه أنّ الأمل بمثابة العامل الحرّك لعجلة حياة الإنسان، فلو ارتفع الأمل يوماً من قلوب الناس لإرتبكت مسيرة الحياة ولا تجد إلّا القليل ممن يجد في نفسه دافعاً لمواجهة صراع الحياة معه، والحديث النبوي الشريف: «الأمل رحمة لأمتي، ولولا الأمل ما رضعت والدة ولدها، ولا غرس غارس شجراً» في يشير لهذه الحقيقة.

وإذا ما تجاوز الأمل حدّه المعقول فإنّه سيتحول إلى (طول الأمل) وهو ما يسذر بالانجراف والهلاك، ومثله كمثل ماء المطر الذي يمثل عامل الحياة الفيّاض للأرض والنبات والحيوان، فلو زاد عن حدّ الحاجة إليه، أصبح عاملاً للغرق والهلاك.

وهذا الأمل القاتل هو أساس الجهل بالله وعدم معرفة الحق والإبتعاد عن الحـقيقة، ويؤدّي إلى تقوقع الانسان في دائرته الفردية بما ينسجه الخيال الواسع ويبتعد عن هدف وجود الإنسان على الأرض والمصير الذي يصبو إليه.

و يحدثنا أمير المؤمنين على على عن هذا المضمون بقوله: «يا أيّها الناس، إنَّ أخوف ما أخاف عليكم اثنان: اتّباعُ الهوى وطول الأمل؛ فأمّا اتّباع الهوى فيصدُّ عن الحقّ، وأمّا طول الأمل فَيُنْسى الآخرة» ``.

حقاً، كم هم أولئك الذين امتازوا بالملكات الفائقة والكفاءات اللائقة، ولكنّهم سقطوا في شباك فخّ طول الأمل فتحولوا إلى موجودات ضعيفة، بــل وممســوخة! وأصــبحوا لا

١. سفينة البحار، ج ١، ص ٣٠، مادة أمل. ٢. نهج البلاغة، الخطبة ٤٢.

يستطيعون تقديم شيء لمجتمعهم، بل ضيّعوا حتى ما ينفع أنفسهم وأثقِلُوا عمّا يسمون به إلى التكامل.

وهذه الصورة نتلمس ملامحها بجلاء في دعاء كميل: «وحبسني عن نفعي بُعد أملي». بديهي أنّ الأمل الذي يتجاوز الحدّ المعقول، يجعل الإنسان عرضة للإنهساك والعجز والإضطراب، ويُصَوِّر لصاحبه أنّ هذه الحال ستوصله إلى السعادة والرفاه، وما يدري أنّه يخطو صوب جرف الشقاء والنكد.

وغالباً ما تطوى صفحات هؤلاء بالدمعة الجارية والحسرة لما آل إليه المآل ليكسونوا عبرة لكل ذي عين بصيرة وأذن سميعة.

8003

#### الآيات

وَقَالُواْ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُرِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ لَا الْحَاتَ أَيْسَا بِالْمَكَيْكَةِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِ فِينَ ﴿ مَا نُنزِلُ ٱلْمَكَيْكَةَ إِلَا بِالْحُقِّ وَمَا كَانُوۤ أَإِذَا مَّنظرِ بنَ ۞

## التفسير

#### طلب نزول الملائكة:

تبتدىء الآبات بتبيان موقف العداء الأعمى والتعصب الأصم للقرآن الحكيم والنّبي الأكرم الله الكفار، فتقول: ﴿وقالوا ما أنّها الّذي اللّه عليه الذّكر المّله المجنون﴾.

نعم، الخصم المريض الجاهل حينا يقابل حكيماً لا نظير له، فأوّل ما يرميه بالجنون، لأنّه ينطلق من جهله الذي لا يستوعب الحكمة والمعقول، فيرى كل ما فوق تصوره القاصر غير معقول، ويوصم خصمه بالجنون!

هؤلاء الاشخاص لديهم تعصب خاص نحوكل ما ألفوه في محيطهم الاجتماعي حتى وإن كان ضلالاً وانحرافاً، لذا تراهم يواجهون كل دعوة جديدة على أساس أنها غير معقولة، فهم يخشون من كل جديد، ويتمسكون بشدة بالعادات والتقاليد القديمة.

أضف إلى ذلك، أنّ مَن استهوته الدنيا وعاش لها لا ينفقه المعاني الروحية والقيم الإنسانية ويوزن كلّ شيء بالمعايير المادية، فإذا شاهد شخصاً يضحي بكلّ شيء وحتى بنفسه لأجل أنْ يصل إلى هدفٍ معنوي، فسوف لا يصدّق بأنّه عاقل، لأنّ العقل في عرفهم هو ما يصيب: المال الوافر، الزوجة الجميلة، الحياة المرفّهة، والوجاهة الكاذبة!

وعليه، فحينا يرون رجلاً قد عرضت عليه الدنيا بكلّ ما يحلمون به فأبي أن يـقبلها وقال: «والله لو وضعتم الشمس في يميني والقمر في شمالي على أن أترك هذا الأمر ما تركته» فسيقولون عنه: إنّه لمجنون!

الملفت في التهم الموجّهة إلى أنبياء الله تعالى أنّها تحمل بين طيّاتها تضاداً واضحاً يُلمس بأدنى تدبّر، فني الوقت الذي يرمون النّبي بالجنون يعودون ويقولون عنه: إنّه لساحر، فع أنّ الساحر لابدّ له من الذكاء والنباهة، فهل يعقل أن يكون الساحر، مجنوناً؟!

إنهم لم يكتفوا بنسبة الجنون إلى النّبي تَنْكُونُهُ، بل تحججوا قائلين: ﴿ لوها تأتينا بالعلائكة إن كنب هن العداد قين ﴾.

فيجيبهم الباري جلّ شأنه: ﴿ هَا مَنْزُلُ الملائكة إلّا بالحق وما كانوا إذا منظرين فلو تمّ انزال الملائكة وشاهدوا الحقيقة بأعينهم ثمّ لم يؤمنوا بها فسوف يحيق بهم، العذاب الإلهي دون إمهال.

وللمفسّرين وجوهاً متباينة في تفسير ﴿ مَا تَنْزُلُ الْعَلَانِكَةُ لِلَّا بِالْحَقِّيُّ :

١- يرئ البعض، أنّ أمر تنزيل الملائكة لا يتعلق بما يتقوّله القائلون تحججاً، بــل هــو
 إعجاز رباني لإظهار الحق وإحقاقه.

وبعبارة أخرى، فالإعجاز ليس أمراً ترفيهياً يناغي تصورات الأخرين بقدر سا هـو حجة إلهيّة لإثبات الحق وإماطة الباطل.

وقد أشبعت هذه الحقيقة بصورة وأفية لمن يرى النّور نوراً والظلام ظلاماً من خلال ما أوصله نبي الإسلام ﷺ عن طريق القرآن والمعاجز الأُخرى

٣-المقصود من كلمة «العق» هو العقاب الدنيوي بالبلاء المهلك، وبعبارة أخرى (عذاب الإستنصال).

أيْ... في حال عدم إيمان الكفار المعاندين بعد نزول الملائكة على ضوء اقتراحهم فهم هالكون قطعاً.

وبهذا تكون جملة ﴿وَهَا كَانُوا لِذَا مَنظَرِينَ﴾ مؤكّدة لهذا المعنىٰ، وأمّا علىٰ التّفسير الأوّل فإنّها تتناول موضوعاً جديداً.

" وقيل المراد بالحق في الآية: الموت، أي أنّ الملائكة لا تنزل إلّا لقبض الأرواح. لكنّ هذا المعنى بعيد جدّاً أمام ما يحفل به القرآن من ذكر نزول الملائكة في قصتي إيراهيم ولوط الليّل ومعركة بدر...الخ. ٤-وقيل المراد بالحق الشهادة (المشاهدة).

أيْ... مادام الإنسان يعيش في عالم الدنيا فهو عاجز عن رؤية ماوراء هذا العالم حيث هناك تسبح الملائكة بحمد ربّها، لأنّ الحجب المادية قد أفسدت رؤيته ولا يتسنى له ذلك إلاّ بعد الرحيل إلى العالم الآخر، وحين ذلك ينتهي مفعول الماديات فـتزال الحـجب ويسرى الملائكة.

يواجه هذا التّفسير نفس ما واجهه التّفسير الثّالث من إشكال، فقوم لوط مثلاً، على ما كانوا عليه من كفر وانحراف، فقد رأوا ملائكة العذاب في دنياهم .

من خلال ما تقدم يتبيّن لنا أنّ التّفسيرين الأوّل والثّاني ينسجهان مع ظاهر الآية دون الآخرين.

أمّا ما ورد في ذيل الآية من عدم الامهال بعد استجابة مطاليبهم في رؤية المعاجز الحسيّة وعدم ايمانهم بها، فلأنّه قد تمّت الحجة عليهم وانتفت جميع اعذارهم وتبريراتهم، وبما أنّ استدامة الحياة إنّا هو لأجل اتمام الحجة واحتمال التوبة ورجوع الأفراد المستحرفين إلى الصراط المستقيم، وهذا الأمر لا موضوع له في مثل هؤلاء الأشخاص، فلذلك يحين أجلهم وينالون جزاءهم الذي يستحقونه. (فتدبّر)

# إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَدَفِظُونَ ۞

# الثفسير

### مفظ القرآن من التمريف:

بعد أن استعرضت الآيات السابقة تحجج الكفار واستهزاء هم بالنبي بي والقرآن، تأني هذه الآية المباركة لتواسي قلب النبي بي من جهة ولتطمئن قلوب المؤمنين المخلصين من جهة أخرى، من خلال طرح مسألة حيوية ذات أهية بالغة لحياة الرسالة، ألا وهي حفظ القرآن من التلاعب والتحريف ﴿ لِنَا تَحْنَ مَزَلتا الذّ مَو ولِنَا له لحافظون ﴾ ... فبناء هذا القرآن مستحكم وشمس وجوده لا يغطيها غبار الضلال، ومصباح هديه أبدي الإنارة، ولو اتحد أعتى جبابرة التاريخ وطغاته وحكّامه الظلمة، محفوفين بعلماء السوء، ومسزودين بأقوى الجيوش عدة وعتاداً، على أن يخمدوا نور القرآن، فسلن يستطيعوا، لأنّ الحكيم الجبار سبحانه تعهد بحفظه وصيانته..

وقد اختلف المفسّرون في دلالة (حفظ القرآن) في هذه الآية المباركة:

١ قال بعضهم: الحفظ من التحريف والتغيير، والزيادة والنقصان.

٧- وقال البعض الآخر: حفظ القرآن من الضياع والفناء إلى يوم قيام الساعة.

٣ وقال غيرهم: حفظه أمام المعتقدات المضلَّة المخالفة له.

بما أنّه لا يوجد أي تضاد بين هذه التفاسير وتدخل ضمن المفهوم العام لعبارة ﴿إِنَّالُهُ لِمُعَافِقُونَ ﴾ ذُكرت لحافظون فلا داعي لحصر مصاديقها في بُعد واحد، خصوصاً وإنّ ﴿لحافظون الحَدْرُتُ وَلِمُعَافِقُونَ اللَّهُ وَلِيسَ هناك ما يخصصها.

والصحيح، وفقاً لظاهر الآية المذكورة، أنّ اللّه تعالى وعد بحفظ القرآن سن جميع النواحي: من التحريف، من التلف والضياع، ومن سفسطات الأعداء المزاجية ووساوسهم الشيطانية.

أمّا ما احتمله بعض قدماء المفسّرين بأنّه الحفظ على شخص النّبي عَلَيْ باعتبار أنّ ضمير «له» في الآية يعود إلى النّبي عَلَيْ بدلالة إطلاق لفظة «الذكر» على شخص النّبي عَلَيْ في بعض الآيات أ، فهو احتمال يتعارض مع سياق الآيات السابقة التي عنت بـ «الذكر» «القرآن»، بالإضافة إلى إشارة الآية المقبلة لهذا المعنى!

# بمث في عدم تمريف القرآن:

المشهور بين أوساط جلّ علماء المسلمين شيعة وسنّة، أنّ القرآن لم يتعرض لأيّ نوع من التحريف، وأنّ الذي بين أيدينا هو عين القرآن الذي نزل على صدر الحبيب محمّد النّبي عَلَيْهُ . فلا زيادة أو نقصان، حتى بكلمة واحدة، أو بحرف واحد.

ومن جملة مَنْ صرّح بهذا من العلماء الأعلام الشبيعة (من المنتقدمين والمنتأخرين) تغمّدهم الله برحمته:

١-الشّيخ الطوسي المعروف بشيخ الطائفة (٤٦٠ هـق)، وله بحث صريح وقاطع بهــذا
 الشأن في أوّل تفسيره المعروف بـ(التبيان).

٣-الشريف المرتضى، ويعتبر من كبار علماء الإمامية في القرن الرّابع الهجري.

٣- الشّيخ الصدوق محمد بن علي بن بابويه المعروف برئيس المحدّثين، حيث يـقول في بيان عقائد الإمامية: (إنّ اعتقادنا بالقرآن أنّه سالم من أي تحريف).

٤- المفسّر الكبير الشّيخ الطبرسي، وله في مقدمة تفسيره بحث مفصّل بهذا الشأن.

٥- المرحوم الشَّيخ محمد حسين كاشف الغطاء، من كبار العلماء المتأخرين.

٦-المرحوم المحقق اليزدي، وقد نقل في كتابه (العروة الوثق) مسألة عدم تحريف القرآن عن جمهور مجتهدي الشيعة.

٧-بالإضافة إلى جمع من العلماء الآخرين، أمثال: الشّيخ المفيد، الشّيخ البهائي، القاضي نور الله مع سائر محقق الشيعة.

وقد نحي هذا المنحي علماء ومحققو أهل السنّة.

وقد تُقل عن بعض مُحدِّثي الشيعة وبعض أهل السنَّة، اعتقادهم بـوقوع النــحريف في

۱. الطلاق. ۱۰.

القرآن، إلّا أنّ كبار علماء الفريقين بأدلتهم القاطعة قد أبطلوا زعم هؤلاء وأدخلوه في حيّز النسيان.

وأفاد العلّامة الشريف المرتضى في جواب (المسائل الطرابلسيات) «إنّ صحة نقل القرآن واضحة وبيّنة كمعرفتنا لعواصم العالم والحوادث المهمّة في التاريخ والكتب الشهيرة» فهل هناك مَنْ يشك في وجود مدن كمكّة والمدينة أو لندن وباريس وإن لم يزرها؟! أو هل هناك مَن ينكر وقوع الهجوم المغولي على الشرق، أو الثورة الفرنسية، والحرب العالمية الأولى أو الثانية؟!

فإن لم يكن هناك من يشك أو ينكر، بسبب تواتر ذكر وجودها، فكذلك آيات القرآن الكريم، وهذا ما سيأتي بيانه إن شاء الله.

وإذا كان بعض المغرضين قد نسبوا للشيعة اعتقادهم بتحريف القرآن، فغايتهم إشعال فتيل التفرقة والفتنة بين الشيعة والسنّة، وقد فنّدت كتب كبار علماء الشيعة هذه الأباطيل الفاقدة لأيّ دليل منطق.

ولا نستغرب من الفخر الرازي قوله في ذيل الآية مورد البحث: (إنَّ الآية: ﴿ إِنَّا نَعَنْ نَزُلُنَا لِلْهُ وَلَا نَسْتَغُرُ مِنْ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى اللْمُعْلِى اللْمُعْلِى الْمُعْلِى اللْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِيْلِمُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْل

وهنا لابد من كلمة: إن كان يقصد بالشيعة كبار علمائهم ومحققيهم، فليس هناك مَسنْ يعتقد بذلك.

وإن كان يقصد بوجود قول ضعيف بهذا الشأن بين أوساط الشيعة، فإنَّ نظيره موجود في أوساط السنّة أيضاً، وهو ما لم يُعتَّن به من قبل الطرفين.

وقد تطرق لذلك بوضوح المحقق الشيخ جعفر المعروف بكاشف الغطاء في كتابه (كشف الغطاء) بقوله: لا ريب أنّه (أي القرآن) محفوظ من النقصان بحفظ الملك الديّان، كها دل عليه صريح القرآن، وإجماع العلماء في كلّ زمان، ولا عبرة بالنادر (.

إنّ التاريخ الإسلامي مزدحم بالتهم الباطلة المتغذية من ثدي العصبية المقيتة، مع علمنا القاطع بأنّ أعداء الإسلام يقفون وراء حياكة ونشر هذه التهم لإيقاع البغضاء بين أبــناء

١٠ تفسير آلاء الرحمان، ص ٣٥.

الدين الواحد، وأنّ غاية ما يسعون إليه أن يروا المسلمين أمّةً مفككة غير قادرة على القيام بمهامها الوحدوية التوحيدية.

ترى كاتباً معروفاً (من أهل الحجاز) في عرض ذمّه للشيعة من خلال كتابه (الصراع) يقول: (والشيعة هم أبداً أعداء المساجد) \.

والحال لو أجرينا إحصاءاً لعدد المساجد في شوارع وأسواق وأزقة المدن الشيعية لأخذ منّا الوقت الطويل لكثرتها، لدرجة أنّ بعضاً من الشيعة بات يُشكِل على كثرة المساجد في المنطقة الواحدة ويرى لو يلتفت المحسنون لدور الأيتام والمستشفيات الخيرية وما شاكلها، بدلاً من بناية المساجد لكفاية الموجود ومع هذا ترى كاتباً معروفاً يتحدث بصراحة عن أمر يدعو إلى الضحك.

وعليه فلا ينبغي الإستغراب لما افتراه الفخر الرازي.

#### أدلة عدم تمريف القرآن:

١- إنّ أدلة عدم تحريف القرآن كثيرة \_ فبالإضافة إلى الآية محل البحث و آيات أخر \_
 نلاحظ كيفية تعامل الناس مع هذا الكتاب السهاوي العظيم عبّر التاريخ.

وقبل البداء ينبغي التنويد بأنّ من احتمل التحريف في القرآن، إِمَّا أراد بذلك حــصول النقص فيه، ولم نر مَنْ احتمل الزيادة في القرآن.

ونظرة فاحصة إلى تاريخ حياة المسلمين نرى من خلالها أنّهم كانوا يعايشون القرآن في كافة مرافق حياتهم، فهو القانون والدستور الحاكم، ونظام الدولة، وهو الكتاب المقدّس السهاوى ورمز العبادة.. وبعد هذا كلّه هل يحتمل أن تطرأ عليه الزيادة أو النقصان؟!

يحدثنا التاريخ بأنّ القرآن ما كان ليفارق الإنسان المسلم في: صلاته، المسجد، البيت، ميدان الحرب عند مواجهة الأعداء، بل إنّ المسلمين كانوا يجعلون تعليم القرآن مهوراً للنساء. فكان للقرآن الحضور الفاعل في كل صغيرة وكبيرة من شؤون المسلمين، حتى أنّ الطفل ينمو على هديد.

ومرّة أخرى نقول: أوَ يعقل أن يصاب هذا الكتاب الساوي المقدّس بسهام التحريف

١. الصراع، لعبد الله على الفصيمي، ج٢، ص٢٣، على ما نقل عنه العلّامة الأميني في الغدير، ج٣، ص٣٠٠.

والتغيير وهو محفوظ في قلوب وسلوك المسلمين على مرّ التاريخ؟!

لقد تم جمع القرآن - كما ذكرنا في المجلد الأوّل من هذا التّفسير - في عهد رسول اللّمَقَيْنِينَّة، واهتم به المسلمون الأوائل أقصى درجات الإهتام، في مجال تعلّم أحكامه وحفظه، لدرجة أصبحت فيها مكانة الفرد الاجتاعية تقاس بقدر حفظه من سور القرآن الكريم، حتى أصبح عدد حفّاظ القرآن من الكثرة بحيث أنّه في إحدى المعارك قتل فيها أربعة آلاف منهم .

وكذلك الحال في عهد رسول الله تَتَلِيُّةُ حينا استشهد سبعون رجلاً من الصحابة مـن حفظة القرآن في معركة بثر معونة (وهي إحدى المناطق الجاورة للمدينة) .

من هذين المثلين (وأمثالهما كثير) يتّضح لنا أنّ حفظة وقرّاء ومعلمي القرآن الكريم من الكثرة بحيث يستشهد منهم في معركة واحدة ذلك العدد الضخم.

وهذا طبيعي جداً إذا ما نظرنا إلى طريقة تعامل المسلمين مع القرآن، باعتباره القانون الحاكم النافذ، والكتاب المقدّس الذي لا يوجد سواه.

لم يكن القرآن الكريم كتاباً مهملاً في زوايا البيوت والمساجد يعلوه غبار النسيان حتى تسنح الفرصة لمن يريد أن يزيد فيه أو ينقص، بل إنّ مسألة حفظه كانت وما زالت عبادة عظيمة وسنّة متبعة تمتد جذورها في عمق التاريخ الإسلامي.

وبعد أن ظهرت الطباعة كان القرآن الكريم أكثر الكتب من حيث الطبع والإنتشار بين صفوف المسلمين في كافة بلدانهم، ولا تخلو مدينة إسلامية من حفّاظ للقرآن، والأمثلة أكثر من أن تقال، فني البلدان الإسلامية هناك مدارس خاصة لقراءة وحفظ القرآن وذكر أحد المطلعين: أنّه يوجد في بعض البلاد الإسلامية ما يقرب من مليون ونصف المليون حافظ للقرآن.

وبناءً على ما ذكره فريد وجدي في كتابه (دائرة المعارف): إنّ من شروط القبول في كلية الأزهر في مصر، هو حفظ القرآن الكريم كاملاً ودرجة النجاح في ذلك ٢٠ من ٤٠ كـحد أدنى.

خلاصة القول: إنّ حفظ القرآن منذ عصر ظهور الإسلام أصبح سنّة حمية في حمياة

١. منتخب كنز العمال، نقلاً عن البيان في تفسير القرآن، ص ٢٦٢.

٢. سفينة البحار، ج ١، ص ٥٧.

المسلمين، من خلال ما أمر وأكّد عليه النّبي ﷺ (وهو ما تعضده الرّوايات الكثيرة)، وإلى هنا نعاود طرح السؤال: هل هناك مجال لاحتمال وجود التحريف في القرآن؟!

٢-بالإضافة إلى ما تقدم تواجهنا مسألة (كتّاب الوحي) وهم الأشخاص الذين أوكل إليهم النّبي تَتَلِيْنَ مهمّة تسجيل الآيات القرآنية بعد نزولها، ويذكر أنّ عددهم كان بين ١٤ ــ ٤٣ رجلاً.

يقول أبو عبد الله الزنجاني في كتابه القيم (تأريخ القرآن، ص ٢٤): (كان للنّبي كـتّاب
يكتبون الوحي وهم ثلاثة وأربعون، أشهرهم الخلفاء الأربعة، وكان ألزمهم للنّبي زيد بن
ثابت وعلي بن أبي طالب عليه فكيف لكتاب له كلّ هـؤلاء الكـتّاب أن تمستد إليه يـد
التحريف؟!

٣ دعوة الأنمة المعصومين عليهم السلام للعمل بالقرآن الموجود بين أيدينا. ولو تفحصنا كلامهم عليهم السلام لوجدنا أنهم قد دعوا الناس لتلاوة ودراسة القرآن والعمل على هديه منذ صدر الإسلام وعلى امتداد وجودهم المبارك بين الناس، وهذا دليل على أنّ الأيادي المفسدة ما استطاعت النيل من هذا الكتاب السهاوي.

وخطب الإمام على الله في نهج البلاغة خير شاهد ينطق بهذا الإدعاء، فنقرأ في الخطبة ١٣٣ : «وكتاب الله بين أظهركم، ناطق لا يعيا لسانه، وبيت لا تهدم أركانه، وعن لا تسهزم أعوائه».

ويقول في الحنطبة ١٧٦: «واعلموا أنّ هذا القرآن هو الناصح الذي لا يغش، والهادي الذي لا يضل....».

ونطالع قوله الله في نفس الخطبة المذكورة: «وما جالس هذا القرآن أحد إلا قام عنه بزيادة أو نقصان؛ زيادةٍ في هدى، أو نقصان من عمى».

ونتابع ذات الخطبة حتى نصل لقوله على الله على الله سبحانه لم يعظ أحداً بمثل هذا القرآن، فإنه حبل الله المتين، وسببه الأمين».

ونقرأ في الخطبة ١٩٨: «ثمّ أنزل عليه الكتاب نوراً لا تطفأ مصابيحه. وسراجاً لا يسخبو توقّده...، ومنهاجاً لا يضل نهجه...، وفرقاناً لايخمد برهانه» وأمثال ذلك كثير في كلام علي والأُمْمَتهِينينيني.

ولو فرضنا أنّ يد التحريف قد طالت كتاب السهاء، فهل من الممكن أن يدعو إليه الأثمَّةُ

عليهم السلام بهذه القوة؟ ويصفونه بأنّه: صراط هداية، وسيلة التفريق بين الحق والباطل، النّور الذي لا يطفأ أبداً، مصباح هداية لا يخبو، حبل اللّه المتين والعروة الوثق.

٤- وإذا ما سلمنا ب (خاتمية) النّبي تَنَافِي وأنّ الدين الإسلامي هو خاتم الأديان الإلهيّة، وإنّ رسالة القرآن باقية إلى يوم القيامة، فهل يصدّق أنّ اللّه سبحانه سوف لا يحفظ دليل دينه وحجّة نبيّه الحناتم تَنَافِي وهل يجتمع تحريف القرآن مع بقاء الإسلام عبر آلاف السنين ودوامه حتى نهاية العالم؟!

٥ وهناك دليل آخر على أصالة القرآن وحفظه من أية شائبة نتلمسه في روايات الثقلين
 المروية عن النّبي بَيْنَالِيَةٌ بطرق متعددة معتبرة.

فقد روي عن رسول اللَّمَيَّالِيَّ أَنَّه قال: «إنِّي تارك فيكم الثقلين، كتاب اللّه وعترتي، ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي أبدأً» .

فهل يصح هذا التعبير عن كتاب تطاله يد التحريف؟!

٢- بالإضافة إلى كل ذلك فالقرآن طُرح على المسلمين باعتباره الحد الفاصل المعيار الأمين في تمييز الأحاديث الصادقة من الكاذبة، وتشير كثير من الرّوايات الواردة عن أهل البيت عليهم السلام إلى أن صدق أو كذب أي حديث يتبين من خلال عرضه على القرآن، فا وافق القرآن فهو حق وما خالفه فهو باطل.

فلو افترضنا أنّ تحريفاً قد طرأ على القرآن (ولو بصورة نقصان) فـهل يمكـن اعــتباره فاصلاً بين الحق والباطل، أو معياراً دقيقاً لتمييز الحديث الصحيح من السقيم؟!

#### روايات التَّمريف:

يستند القائلون بتحريف القرآن مرّة على روايات قد أسيء فهمها نتيجة عدم الوصول لما كانت ترمز إليه من معنى، وأخرى على روايات ضعيفة السند ويمكن تقسيم روايــات التحريف إلى ثلاثة أقسام:

١. حديث الثقلين من الأحاديث المتواترة، رواه عن النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم جمع من الصحابة مثل: أبو سعيد الخدري، زيد بن أرقم، زيد بن ثابت، أبو هربرة، حذيفة بن أسيد، جابر بن عبد الله الإنصاري، عبد الله عنطب، عبد بن حميد، جبير بن مطعم، ضمرة الأسلمي، أبوذر الغفاري، أبو رافع، أم سلمة وغيرهم.

ا- الرّوايات القائلة: إنّ عليّاً عليّاً عليه شرع بجمع القرآن بعد وفاة النّبي عَبَّالَةُ، وعندما تمّ جمعه عرضه على جمع على جمع من الصحابة ممن تربعوا في مقام الخلافة فلم يقبلوه منه، فقال علي عليه إنّكم لن تروه بعد الآن أبداً.

وبنظرة فاحصة إلى تلك الرّوايات نصل إلى أنّ القرآن الذي كان عند على الله لا يختلف مع بقية النسخ من حيث المضمون، سوى اختلافه – من حيث العرض والترتيب – في ثلاثة أمور:

الأوّل: أنّ آياته وسوره كانت مرتبة حسب تأريخ النّزول.

الثَّاني؛ تثبيت سبب النَّزول لكل آية وسورة.

الثَّالث: تضمّن تفسير النّبي تَتَبُّنَّةُ للآيات بالإضافة إلى ذكر الناسخ والمنسوخ.

فالقرآن الذي جمعه أمير المؤمنين عليلًا ليس إلا عين القرآن الموجود سوى أنّه أضاف إليه: (التّفسير) و(التأويل) و(سبب النّزول) و(تبيان الناسخ والمنسوخ) وما شابه ذلك، وبعبارة أخرى: كان قرآناً مع تفسيره الأصيل.

كما أنّه ورد في كتاب سُليم بن قيس: (إنّ أمير المؤمنين عليه السلام لما رأى غدر الصحابة وقلّة وفائهم لزم بيته، وأقبل على القرآن، فلما جمعه كله، وكلتبه بسيده، وتأويله الناسخ والمنسوخ، بعث إليه أن أخرج فبايع، فبعث إليه إنّي مشغول فقد آليت على نفسي لا أرتدي بردائي إلا لصلاة حتى أؤلف القرآن وأجمعه) أ.

٢- الرّوايات المشيرة إلى «التحريف المعنوى» للقرآن.

إنَّ التحريف \_كها نعلم \_على ثلاثة ضروب: لفظي، معنوي، وعملي.

فالتحريف اللفظي: هو تغيير ألفاظ وعبارات القرآن وحصول الزيادة والنقصان فيها.

(وهذا ما نرفضه بشدة ـ وجميع محقق الإسلام ـ وننكره إنكاراً قاطعاً).

والتحريف المعنوي: هو تفسير الآية خلافاً لمفهومها ومعناها الحقيق.

أمّا التحريف العملي: فهو العمل علىٰ خلاف المقتضىٰ.

فني تفسير علي بن إيراهيم عن أبي ذريك أنه قال: لمَّا نزلت هذه الآية ﴿يوم تبين وجوه

١. يحار الأنوار، ج ٩٢، ص ٤٠.

وتسود وجوه القيامة على عليه وآله وسلم: «ترد عليّ أمتي يوم القيامة على خمس رايات، فراية مع عجل هذه الأمة، فأسألهم: ماذا فعلتم بالثقلين من بعدي؟ فيقولون: أمّا الأكبر فحرفناه ونبذناه وراء ظهورنا...» ...

وواضح أنّ التحريف هنا يقصد به التحريف المعنوي للقرآن ونبذه وراء الظهور. ٣-الرّوايات الختلقة:

فقد سعىٰ أعداء الدين والمنحرفون عن الصراط المستقيم، وتبعهم الجهلة، في اختلاق بعض الرّوايات للحطّ من شرف القرآن وقدسيته، ومنها الرّوايات التي رواها أحمد بسن محمّد بن السياري والبالغة ١٨٨ رواية ، وقد استدل العلّامة الشّيخ النّوري بكثير من هذه الرّوايات في كتابه (فصل الخطاب).

والسياري هذا مطعون عند كثير من علماء (علم الرجال) ويقولون أنَّـه كـان: فـاسد المذهب، لا يعتمد عليه، وضعيف الحديث.

وعلىٰ قول بعضهم: إنّه من أهل الغلو، منحرف، معروف بالقول بالتناسخ، وكذّاب، وعلىٰ قول بعضهم: إنّه من أهل الغلو، منحرف، معروف بالقول بالتناسخ، وكذّاب، ويقول عنه الكشي (صاحب كتاب الرجال المعروف): إنّ الإمام الجواد الله وصف ادّعاءات السياري في رسالته بأنّها باطلة.

مع أنّ روايات التحريف غير مقتصرة على السياري، إلاّ أنّ أكثرها وأهمها تعود إليه.
وبين هذه الرّوايات المزيّقة ما تضحك الثكلى، وينكرها كلّ ذي لب لبيب، وعلى سبيل
المثال ما جاء في إحداها بخصوص الآية ٣ من سورة النساء ﴿وَإِنْ صَفْتُم أَلا تَسْقَسطُوا فَيُ
البِيّامِينُ فَانكِمُوا مَا طَابِهُ لَكُم مِنْ للنّساء ﴾ أنّه: قد سقط بين شرطها وجزاءها ثلث القرآن!!!
وقد ذكرنا في تفسير الآية المذكورة، أنّ الشرط والجزاء في الآية مرتبطان إرتباطاً تاماً،
ولم يسقط من بينهما ولو كلمة واحدة.

أضف إلى ذلك، أنّ ثلث القرآن ما يعادل أربعة عشر جزء منه تقريباً، فكيف يدّعي هذا

۱. آل همران، ۱۰۹.

٢. تفسير البرهان، ذيل الآية ١٠٦ من سورة آل عمران.

٣. أورد هذا الإحصاء مؤلف كتاب (البرهان المبين).

المدعىٰ مع ما للقرآن من كتّاب وحي وحفّاظ وقرّاء منذ عهد النّبي ﷺ، وهل يـعقل أن يحصل ذلك دون أن يلتفت إليه أحد؟!

وكأنّ هؤلاء لم يعيشوا ويعايشوا التاريخ بواقعيته وجلاءه، ألم يثبت التاريخ بأنّ الشيء الأساسي في حياة المسلمين هو القرآن؟ أوّلَمْ يكن القرآن يتلئ في آناء الليل وأطراف النهار في جميع البيوت والمساجد؟ إذن. فكيف يحتمل إسقاط كلمة واحدة دون أن يلتفت إليه أحد، فضلاً عن كون السقط ثلث القرآن؟!

لا يسعنا إلّا أن نقول: إنّ كذبة بهذه المواصفات لدليل جلي علىٰ سذاجة واضعي مثل هذه الأحاديث.

وقد اعتمد الكثير من المتذرعين في إثبات تحريف القرآن على كتاب (فصل الخطاب) المشار إليه آنفاً.

ولابد من الإشارة إلى غرض وغاية هذا الكتاب من خلال ما كتبه تلميذ المؤلف العلامة الشيخ آغا بزرك الطهراني في الجزء الأول من كتاب (مستدرك الوسائل)، حيث يذكر أنّه سمع من استاذه مراراً: إنّ ما في كتاب فصل الخطاب لا يمثل عقيدتي الشخصية، إنّا الفته للبحث والمناقشة، وأشرت فيه إلى عقيدتي في عدم تحريف القرآن دون أنْ أصرّح، وكان من الأفضل أن أسمّيه (فصل الخطاب في عدم تحريف الكتاب).

ثمّ يقول المحدّث الطهراني: هذا ما سمعناه من قول شيخنا نفسه، وأمّا عمله فقد رأيـناه لايقـم وزناً لما ورد في مضامين هذه الأخبار، ويراها أخبار آحاد لابدّ أن تُضرب عرض الحائط، ولا أحد يستطيع نسبة التحريف إلى أستاذنا إلاّ مَنْ هـو غـير عـارف بـعقيدته ومرامه.

وأخيراً... فالأيادي المغلولة لا يسعها في هذا الجال إلّا أن تبذل كل جهودها للنيل من أصالة وعظمة وقدسية كتاب السهاء عند المسلمين عن طريق بثّ الخرافات والأباطيل.

وطالعتنا الصحف من مدّة ليست بالبعيدة بأنّ أيادٍ إسرائيلية صهيونية قــامت بـطبع نسخة جديدة للقرآن غيّروا فيها كثيراً من الآيات القرآنية، وكما هو معهود فقد انتبه علماء المسلمين بسرعة لهذه الدسيسة الخبيئة وجمعوا تلك النسخ، فساءت محاولتهم بالفشل والخذلان.

وفات هؤلاء الأعداء من أصحاب القلوب الداكنة، أنّ نقطة واحدة لو غُيِّرَتْ في القرآن فسيعيدها إلى نصابها المفسّرون والحفّاظ وقرّاء هذا الكتاب العظيم ﴿يريدون أن يطفئول تور الله بأقواههم ويأبئ الله إلّا أن يتمّ توره ولو حره الكافرون﴾ (.

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبِلِكَ فِي شِيعِ ٱلْأُولِينَ ﴿ وَمَا يَأْتِيمِ مِن رَّسُولِ إِلَّا كَانُواْ بِهِ عَ يَسْنَهُ زِءُونَ ۞ كَذَٰ لِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ وَقَدْ خَلَتْ شُنَّةُ ٱلْأُولِينَ ۞ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ۞ لَقَالُواْ إِنَّمَا شُكِرَتْ أَبْصَرُ فَا بَلْ خَنُ قَوْمٌ مُسَحُورُونَ ۞

### التفسير

#### العناد والتعصب:

تواسي الآياتُ قلب النّبي تَنْتُنَا وقلوب المؤمنين لما كانوا يواجهونه من صعاب في طريق دعوتهم، من خلال الإشارة إلى صراع الأنبياء السابقين مع أقوامهم الضالة والمتعصبة. فتقول أوّلاً: ﴿ولقد لرسلنا مِن قبلك في شيع الأولين﴾.

ولكنَّهم من العناد والتعصب لدرجة ﴿ وها يأتيهم من رسول إلَّا كانوا به يستهزؤن ﴾.

ذلك الاستهزاء وتلك السخرية لاعتبارات عدّة:

\_مرةً. يريدون بالسخرية إسقاط شخصية النّبي كي لا يؤثّر في أوساط الفئة الواعية.

\_ وأخرى. يحاولون بالإستهزاء تغطية ضعفهم وعجزهم أمام المنطق القوي والحــجج الدامغة لرسل الله عزِّوجلً.

\_ وتارةً. يأخذهم الإستغراب لدعوات الأنبياء الثورية ضد طريقة حياتهم الموبوءة وتقاليدهم البالية، ولما كانوا مكيفين لها ومسترخين بين أجوائها، فيدفعهم جهلهم وتعصبهم الأعمى - لما هو سائد - لأن يستهزؤا.

\_وأخرىٰ، محاولة تخدير وجدانهم السارح في المتاهات كي لا يصحوا علىٰ حين غرّة فيعتنق الحق وينهض بأعباء مسؤوليته.

ـ وقد يكون الإستهزاء بسبب خطل مقياسهم ومعيارهم للقدوة والقائد، فما تـعارفوا

عليه في مواصفات الزعيم أو القائد، أن يكون من الطبقة الثرية المرقهة، وقيمة الإنسان عندهم من خلال: لباسه الأنيق، مركبه الفاره، بيته الفخم، وحياته المحفوفة بالزخارف، وإذا نهض بدعوة الحق إنسان فقير لا يمتلك من حطام الدنيا شيئاً، فسيكون موضع سخريتهما وأخيراً, فقبولهم لدعوة الأنبياء عليهم السلام حسب تصورهم عيستلزم تقويضاً لكل شهواتهم الدنيوية، وتحميلهم وظائف جديدة لا يطيقونها، فليجؤون للإستهزاء لتبرير إعراضهم وانكارهم وإراحة ضائرهم.

ثمّ يقول جلّ وعلا: ﴿ تَذَلَكَ تَسَلَكُهُ فَي قَلُوبِ المَجْرَمِينَ ﴾ أي نوصل الآيات القرآنية إلى أعهاق وجدانهم وعقولهم.

ومع وضوح البلاغ والتأكيد وبيان المنطق الربّاني وإظهار المعجزات، ترى المـتعصبين المستهزئين ﴿لايؤمنون به﴾ وهو ليس بجديد ﴿وقد خلت سنّة الأولين﴾.

و يصل أمر الغارقين في شهواتهم والمصرّين في عنادهم على الباطل إلى أنّهم لا يؤمنون حتى ﴿ولوفتحنا عليهم بابا من السّما. فظلّوا فيه يعرجون ومع ذلك ﴿لقالوا لِلّما سكّرت لَبصارنا بل نعن قوم مسعورون ﴾.

عجباً، أن يصل الإنسان لهذا الدرك من العناد والتعصب!

إنّ الذنوب والجهل ومعاداة الحق تؤثّر على الروح الطاهرة والفطرة السليمة، فتحجبها عن رؤية وجد الحقيقة الناصع، وتمنعها من إدراك الحقائق، وإذا لم يتمكن الإنسان من رفع تلك الحجب وإزالة الموانع، فإنّ صورة الحق ستتلوّث في نظره فينكر كلّ ما هو معقول وعسوس معاً، ومن الممكن تطهير الفطرة في المراحل الأولى، ولكن إذا رسخت في قلبه هذه الحالة وتجذّرت وأمست «ملكة» وصفة أخلاقية، فلا يمكن ازالتها بسهولة، وعندها سوف لا تترك أقوى الأدلة العقلية ولا أوضح الأدلة الحسية أيّ تأثير في قلبه.

#### بحوث

١- (شيع) جمع (شيعة), ويطلق على الجموعة والفرقة التي قتلك نهجاً مشتركاً. يقول الراغب الأصفهاني في كتاب (المفردات), باب شيع: الشياع الإنتشار والتقوية، يقال شاع الخبر أي كثر وقوى، وشاع القوم انتشروا وكثروا، وشيعت النّار بالحطب قويتها، والشيعة: من يتقوى بهم الإنسان.

وعلى أية حال. فالشياع بمعنى الإنتشار والتقوية، أو المشايعة بمعنى المتابعة، كالاهما دليل على وجود نوع من الإتحاد والإرتباط الفكري والديني في مفهوم (الشيعة) و(التشيع). وإطلاق لفظ (شيع) على الأقوام السابقة يدل على أنهم في قبال دعوة الأنبياء عليهم السلام كانوا متحدين في توجّههم ومتآزرين متعاضدين في عملهم.

فإن كان لأهل الضلال هذا الإتحاد والتنسيق أفلا ينبغي لأتباع الحق أن يسيروا على نور هديه متكاتفين ومتآزرين؟

٢- مرجع الضمير في «نسلكه»: من لطف الباري جلَّ شأنه أنْ يـوصل ويسفهم آياته للمجرمين والخالفين بطرق شتى، عسى أن تستقر في قلوبهم، ولكن عدم صلاحية ولياقة الحل يكون سبباً لخروجها من تلك الأجواف النتنة، فتبق قلوباً غير متأثرة، شبيهاً بمرور الغذاء النافع في معدة مريضة فلا تتقبله وتقذفه إلى الخارج. (ويستفاد هـذا المـعنى من (السلوك) المادة الأصلية لعبارة «نسلكه»).

وعلىٰ هذا الأساس فضمير «نسلكه» يعود إلىٰ «الذكر» أيْ القرآن كما ورد في الآيات المتقدمة، وكذلك حال الضمير في ﴿لايؤمنون به﴾ يعود إليه أيضاً، أيْ: إنّهم مع كلّ ذلك لا يؤمنون بالذكر.

فنلحظ التوافق التام بين الضميرين بالضبط كها جاء في سورة الشعراء في الآيتين ٢٠٠ و ٢٠١.

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ ضمير «نسلكه» يعود إلى الإستهزاء المذكور في الآيسة المتقدمة عليها، فيكون المعنى: إنّا ندخل الإستهزاء والسخرية في قلوبهم نستيجة لذنوبهم وعنادهم.

ويكفينا لتضعيف هذا التّفسير أن نقول: إنّه يُذهب بالتناسق بين الضميرين.

ونستوحي كذلك من عبارة «نسلكه» أنّ على المبلّغ والمرشد أن لا يكتني في اداء وظيفته بايصال صوته الى أسهاع الناس، بل عليه أن يطرق كلّ الآفاق حتى يوصل صوت الحق إلى القلوب ليقرّ فيها. وبعبارة أخرى، ينبغي الإستفادة من جميع الوسائل. السمعية والبصرية، البرامج العملية، الأدبُ مشعراً وقصة \_ والفن الأصيل الهادف، لتكون كلمة الحق واضحة لذوي القلوب الواعية، والحجة تامة على مَنْ ظلم وعاند.

٣ ـ سُنّة الأوّلين: تفيدنا الآية الآنفة الذكر بأنّ أساليب أهل الضلال الراسية لتخدير الناس ومحاولة تفريقهم وإبعادهم عن أولياء الله لا تختص بزمان ومكان معينين، بل هي ممارسة موجودة منذ القدم وباقية ما بقي صراع الحق ضد الباطل على الأرض ولهذا لا ينبغى أن نستوحش من ذلك ونتراجع أمام المشاكل والعراقيل التي يدبرها الأعداء.

ولا نسمع لليأس من أن يدخل قلوبنا، ولا لأساليب الأعداء من أن تفقدنا الشّقة بالنفس فذكر سنن الأوّلين في القرآن ما هي إلا مواساة وتسلية مؤثرة لقلوب دعاة الإيمان. وإذا ما تصوّرنا يوماً أنّ نشر دعوة الحق ورفع راية العدل والهداية لا يواجهان بردّ فعل الأعداء، فإنّنا في خطأ كبير، وأقل ما فيه أنّنا سنصاب بحالة اليأس المهلكة، وما علينا إلا أن نستوعب مسير خط الأنبياء بهي في مواجهاتهم لأعداء الله، وأن نجسد ذلك الإستيعاب في سلوكنا، بل وعلينا أن نزداد في كل يوم عمقاً في دعوتنا.

٤- تفسير ﴿فَقَلُوا فَيه يعربُون﴾: يظهر هذا المقطع القرآني ـ بوضوح ـ تصويراً لحال المعاندين، فلو أنّ باباً من السهاء فتحت لهم وظلّوا يصعدون وينزلون من خلاله، لقالوا: سحرت عيوننا وحجبت عن رؤية الواقع! (يبدو أنّ المراد من السهاء هنا: الفضاء الخارجي الذي لا يمكن النفوذ منه بسهولة).

علماً بأن كلمة «ظلوا» تستعمل لاستمرار العمل في النهار وتقابلها كلمة (باتوا) من البيتوتة باللّيل.

وعيل إلى هذا المعنى غالب المفسّرين، ولكنّ العجيب أنّ بعض المفسّرين احتملوا عودة ضمير «ظلّوا» إلى الملائكة، فيكون المعنى: أنّهم لو رأوا الملائكة تصعد وتنزل من السماء بأمّ أعينهم لما آمنوا أيضاً.

ولكن إضافة لعدم انسجام هذا الاحتال مع تسلسل الآيات السابقة واللاحقة التي تتحدث عن المشركين، أن ذكر الملائكة إنّا ورد قبل ست آيات (فعودة الضمير إلى الملائكة بعيد جدّاً) فإنّ هذا المعنى يقلل من بلاغة العبارة القرآنية، لأنّ القرآن يربد أن يقول أنّ المشركين لا يستسلمون للحق حتى لو صعدوا وهبطوا من الساء مراراً في ساعات النهار.

ه معنى عبارة ﴿سكرت تبسارنا﴾: جملة «سُكّرت» من مادة (سكر) أي: التغطية.

ويراد بها: أنّ الكافرين المعاندين يقولون: قد غطّيت عيوننا عن رؤية الواقعيات، وإذا رأينا أنفسنا نصعد إلى السهاء ونغزل إلى الأرض سنحكم على ذلك بأنه وهم وخيال، كها في ما يسمّى بالشعبذة التي يستفيد صاحبها من خفة حركة يده فيخدع أنظار الحاضرين بها. ويضيفون القول: ﴿ بل نعن قوم مسعورون ﴾، فبالرغم من أنّ الشعبذة هي لون من ألوان السحر، لكنّهم ربما يشيرون إلى ما هو أشدّ من الشعبذة التي تختص بخداع البصر فقط، ألا وهو السحر الكامل الذي يغطّي على كلّ وجود الانسان ويفقد معه الإحساس بكلّ ما هو واقع!

فلو أغلقنا عين إنسان ما فإنّه لا يفقد الشعور في أنّه يُصَعَّد به إلى الأعلىٰ أو يُنَزَّلُ إلىٰ الأسفل.

فعنى الآية؛ لو أخذنا المشركين إلى أقطار السهاوات لقالوا أوّلاً؛ إنّنا أصبنا بالشعبذة، وبعد أن يجدوا أنّ هذه العملية لا تتوقف على العين فقط فسيقولون حينها: إنّنا مسحورون! عنها: إنّنا مسحورون!

#### الآيات

وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجَا وَزَيِّنَنَهَا لِلنَّنظِرِينَ ۞ وَحَفِظْنَهَا مِنْكُلِّ شَيْطَنِ رَّجِيمٍ ۞ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَنْبَعَهُ شِهَابٌ مُّبِينٌ۞

### الأفسير

تشير الآيات إلى جانب من عالم الخلوقات لتعميق معرفة و تـوحيد اللّـه، وبسياقها جاءت تكملةً لبحثي القرآن والنّبوة المذكورين في الآيات السابقة.

قوله تعالى: ﴿ولقد جعلنا في السَّما، بروجاً ﴾.

«البروج»: جمع «برج» ويعني «الظهور»، ولهذا يطلق على البيت الذي يسبى في سور المدينة أو على سور الحصن الذي يعتصم به المقاتلون، وذلك لما له من بروز وارتفاع خاص. ويقال كذلك (تبرجت) للمرأة التي تظهر زينتها.

والبروج السهاوية: هي منازل الشمس والقمر. وبعبارة أقرب إلى الذهن: لو نظرنا إلى الشمس والقمر بإمعان فسنراها في كل فصل من فصول السنة ولفترة زمنية معينة يقابلان أحد الصور الفلكية (الصور الفلكية: مجموعة نجوم على هيئة خاصة) فنقول: إنّ الشمس في برج الحمل \ مثلاً \_أو الثور أو الميزان أو العقرب أو القوس.

ويعتبر وجود الأبراج السهاوية، وكذلك النظام الدقيق في حركة منازل الشمس والقمر ضمن هذه البروج (وهو التقويم الجسم لعالم وجودنا)، من الأدلة الواضحة على علم وقدرة الخالق جلّ وعلا.

إنّ هذا النظام العجيب بما يحمل من دقة في حساب تشكيله يكشف لنا وجود هدف

 <sup>«</sup>الحمل» مجموع منظومات شمسية تظهر في السماء على هيئة الحمل تـقريباً. وكـذلك الثـود والمـيزان وغيرها.

لخلق هذا العالم، وكلّما أمعنا النظر في خلق اللّه ازددنا مقربة من معرفة الخالق الجليل. ثمّ يضيف: ﴿ نَتَّاها للنّاظرين ﴾ ` .

انظروا لاحدى الليالي المظلمة ذات النجوم الكثيرة فسترون مجموعات نجمية ائتلفت فيها بينها في كلّ زاوية من زوايا السهاء، وكأنّها حلقات تنظيمية تتجاذب أطراف الحديث، وترى تلك كأنّها ترمقنا شابحة، وأخرى تغمزنا باستمرار وكأنّها تدعونا إليها، ويُخال من بعضها وكأنّها تقترب منّا لشدة تلألئها، وتلك التي تنادينا بخافت ضوئها وينطق لسان حالها من أعهاق السهاء وجوفها المتباعد.. إنّني هناا

هذه اللوحة الشاعرية الرائعة ربّما ألِفَها البعض علىٰ أنّها عادّية نتيجةً لتكرار المشاهدة، ومع ذلك فلها جذبٌ خاص وهي جديرة بالتأمل.

وحينا يبزغ القمر (وبأشكاله المختلفة) وسط تلك المجاميع، يضيف إلى سحرها وجمالها رونقاً جديداً.

وتراها خجلةً، لا تقوى على أن ترفع رأسها إلا بعد غروب الشمس، فتتلألأ الواحدة تلو الأخرى، وكأنّهن يخرجن على استحياء من خلف ستار... وما إن يحل الطلوع حسى نراها تفر فراراً لتختنى.

ومضافاً الى ذلك فإن لها من الجهالية العلميّة والأسرار المخفيّة ما لا يصدّق، ويكفيك لجهاليتها أنّها جعلت أنظار العلماء تشخص إليها منذ آلاف السنين حتى زماننا هذا الذي ما توصّل العلماء إلى صناعة المرقبات (التلسكوبات)، إلاّ للوصول لاكتشاف أسرار جديدة عن هذا العالم الدائب الملتهب رغم صمته.

ويضيف في الآية التالية: ﴿وصفظناها مِن كُلِّ هَيطان رجيم \* إِلَّا مِن لسترق السَّمِع فَالنِّحه هُهابِ هِبِينَ﴾.

الآية المذكورة، من الآيات التي أشبعت شرحاً وتفسيراً من قبل المفسّرين، وكلَّ منهم قد نحيً منحيً خاصاً في فهم معناها.

وقد ورد ذات المضمون في سورة الصافات الآيتان ٦ و٧ وكذلك في سورة الجن الآية ٩. وربّما ارتسمت في أذهان البعض أسئلةً لم يُسْعَفوا بالإجابة عنها، فكان لزاماً علينا في

<sup>·</sup> ضمير «زيناها» يعود إلى «السماء» لأنها مؤنث مجازي.

باديء الأمر أن نلقي نظرة إلى آراء كبار المفسّرين فيما يخصّ الموضوع الذي نحن بصدده، ومن ثمّ نعرج إلىٰ ما نراه راجحاً من هذه الآراء:

١- بعض المفسّرين ومنهم صاحب تفسير (في ظلال القرآن) قد اكتفوا بالتّفسير الإجمالي ولم يغوصوا في كثير من التفاصيل، ولم يعيروا أهمية لكثير من المسائل على اعتبار أنها حقائق فوق البشر ولا يمكننا إدراكها، وما علينا إلا أن نهتم بالآيات التي ترتب الآثار على حياتنا العملية و تنظّم لنا السلوك والتوجّه إلى الحق.

فكتب يقول: وما الشيطان؟ وكيف يحاول استراق السمع؟ وأيّ شيء يسترق؟..

كلّ هذا غيب من غيب الله لا سبيل لنا إليه إلّا من خلال النصوص، ولا جدوى في المخوض فيه، لائه لا بزيد شيئاً في العقيدة ولا يشمر إلّا انشغال العقل البشري بما ليس من الختصاصه، وبما يعطّله عن عمله الحقيقي في هذه الحياة، ثمّ لا يضيف إليه إدراكاً جديداً لحقيقة جديدة .

وينبغي التنويد هنا إلى أنّ القرآن كتابٌ سهاوي جاء لتوجيد الإنسان إلى الحق، وهسو كتابٌ حياةٍ وتربية، فإن كان فيد ما لا يخصّ الحياة الإنسانية فمن الأولى أن لا يطرح أصلاً، وهذا خلاف التخطيط والمنهج الرّباني، وكلّ ما فيه دروس لنا ومنهجٌ قويم للحياة.

والتسليم بوجود حقائق غامضة في القرآن أمرٌ مرفوض.. أوّ ليس القرآن كتاب نـورٍ، وكتاباً مبيناً؟! أوّ لم ينزلكي يفهمه الناس ويسيروا بهديه؟! فكيف إذّن.. لا يهمنا فهم بعض آياته؟!

وبكلمة: فإنّ هذا التّفسير مرفوض.

٢- يصر جمع لا بأس به من المفسرين (وخصوصاً القدماء منهم) على الوقوف عسند
 المعنى الظاهري لهذه الآيات.

فالسهاء هي هذه السهاء، والشهاب هو ما نراه ونسميه شهاباً (أي الكرات الصغيرة التي تسبح في الفضاء، وتخترق بين الحين والآخـر جـاذبية الأرض فـتنطلق نحـوها بـسرعة فتحترق نتيجةً لاحتكاكها بالهواء المسبب لزيادة حرارتها).

والشيطان هو ذلك الموجود الخبيث المتمرّد الذي يحاول أن يخترق أعماق السماوات

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٥، ص ٣٩٦.

ليطّلع على أخبار ذلك العالم ليوصل تلك الأخبار إلى أوليائه الأشرار على الأرض من خلال استراقه السمع، ولكنّه يُمنع من الوصول إلى هدفه برميه بالشهب .

٣-وذهب جمع من المفسّرين مثل العلّامة الطّباطبائي في (تفسير الميزان) والطنطاوي في تفسير (الجواهر) إلى حمل هذه الآيات على التشبيه والكناية وضرب الأمثال، أو ما يسمّى بـ (البيان الرمزى) ثمّ شرحوا ذلك بصور عدّة:

أ) نقراً في تفسير الميزان: «أورد المفسّرون أنواعاً من التوجيه لتصوير استراق السمع من الشياطين ورميهم بالشهب، وهي مبيئة على ما سبق إلى الذهن من ظاهر الآيات والأخبار، إن هناك أفلاكاً محيطة بالأرض تسكنها جماعات من الملائكة ولها أبواب لا يلج فيها شيء إلا منها، وإنّ في السهاء الأولى جمعاً من الملائكة بأيديهم الشهب يرصدون المسترقين للسمع من الشياطين فيقذفونهم بالشهب.

وقد اتّضح اليوم اتضاح عيان بطلان هذه الآراء.

و يحتمل \_ والله العالم \_ أنّ هذه البيانات في كلامه تعالى من قبيل الأمثال المضروبة تصوّر بها الحقائق الخارجة عن الحس في صورة المحسوس لتقريبها من الحس، وهو القائل عزّ وجلّ في سورة العنكبوت ٤٣: ﴿وتلك الأمثال نضريها للنّاس وها يعقلها إلّا العالمون ﴾، وهو كثير في كلامه تعالى ومنه العرش والكرسني واللوح والكتاب.

وعلى هذا يكون المراد من السهاء التي تسكنها الملائكة عالماً ملكوتياً ذا أفق أعلى، نسبته إلى هذا العالم المشهود نسبة السهاء المحسوسة بأجرامها إلى الأرض، والمراد باقتراب الشياطين من السهاء واستراقهم السمع وقذفهم بالشهب اقترابهم من عالم الملائكة للإطلاع على أسرار الخلقة والحوادث المستقبلة ورميهم بما لا يطيقونه من نور الملكوت» .

ب) والطنطاوي في تفسيره المعروف، هكذا يرئ: «إنّ العلماء المحتالين المرائين الذيمن يتبعهم عوام الناس دون أن تكون لهم الأهلية لأن يطلعوا على عجائب السماوات وبدائع العالم العلوي وأجرامه غير المحدودة، وما يحكمها من نظم وحساب دقيق، فإنّ الله تعالىٰ بمنع

١. ذكر هذا التفسير الفخر الرازي في تفسيره الكبير، وكذلك الآلوسي في تنفسير روح المعاني بعد طسرح الإشكالات المختلفة في الموضوع اعتماداً على علم الهيئة والطبقات الفلكية القديم وأمثال ذلك. وأكثر العلماء فيه البيان من خلال الإجابة على تلك التساؤلات، ولا ضرورة لذكرها لما وصل إليه علم الفلك في يومنا.
 ٢. تفسير الميزان، ج ١٧، ص ١٣٠، في تفسير الآيات من سورة الصافات.

عنهم هذا العلم ويجعل هذه السهاء المليئة بالنجوم الوضّاءة بكلّ أسرارها في اختيار مَنْ له عقل ونباهة وإخلاص وإيمان، ومن الطبيعي أن يمنع هذا الصنف من العلماء من النفوذ في أسرار هذه السهاء، فكل شيطان يطرد عن الحضرة الإلهيّة سواء كان من البشر أو من غيرهم، وليس له حق الوصول إلى هذه المقائق، ومتى ما اقترب منها طرد عنها، فيمكن أن يعيش هكذا أشخاص سنوات كثيرة ثمّ يموتون ولكنّهم لا يدركون هذه الأسرار أبداً، لهم أبصار ينظرون بها ولكن لا تستطيع رؤية هذه الحقائق، أليس العلم لا يناله إلا عشاقه ولا يدرك جماله ولا ينظر إليه إلا عرفاؤه» أبيا

ويقول في مكان آخر: «ما المانع أن تكون هذه التعبيرات كناية، فيكون المنع الحسبي رمزاً للمنع العقلي، والكناية من أجمل أنواع البلاغة، ألا ترئ أن كثيراً من الناس حولك محبوسون في هذه الأرض، غائبة أبصارهم، لا يسمعون إلى الملأ الأعلى ولا يفهمون رموذ هذه الدنيا وعجائبها وقد قذفوا من كلّ جانب، سطرودين حيث طردتهم شهواتهم وعداواتهم وكبرياؤهم وحروبهم وطمعهم وشرّهم، عن تلك المعاني العالية أ، وإن أصيب أحد بهذه الأهواء يوماً بسبب التلوثات التي تملاً قلبه وروحه فإنّه سيطرد أيضاً».

ج) ولدكلام في مكان آخر، خلاصته: تبق قاعة بين أرواح البشر المنتقلة إلى عالم البرزخ مع الأرواح التي ما زالت مع البشر في الحياة الدنيا، وإذا ما توفر التشابه والسنخية فيا بينها فيمكن والحال هذه إحضارها والتكلّم معها فتطلعها على أمور واقعة ودقسيقة جداً، ولا تتمكن من أن تعطي الصورة الحقيقية لبعض الأمور، لأنها لا تنقل بدقة إلا ما هو ضمن عالمها المحدود، ولا يكنها أن تصل إلى عالم أعلى منها، فكما أنّ الأسهاك لا تستمكن من اختراق عالمها المائي، كذلك هذه الأرواح فإنها لا تقوى على الخروج لأكثر من حدود عالمها.

د) وقال بعض آخر: «أظهرت الإكتشافات الأخيرة وجود أشعة قوية تنبعث باستمرار من الفضاء البعيد، ويمكن استلامها على الأرض بوضوح بواسطة أجهزة استقبال خاصة، وإنّ مصدر هذه الأمواج لا زال مجهولاً، إلّا أنّ بعض العلياء يحتملون وجود كائنات حية كثيرة تعيش على الأجرام السماوية البعيدة وربّا كانت متفوقة علينا مدنياً فيرسلون هذه

١٠ تفسير الجواهر للطنطاوي، ج ٨ ص ١١. ٢٠ العصدر السابق، ج ١٨، ص ١٠.

الأمواج ليخبرونا عن وجودهم وبعض أخبارهم، وفي تلك الأخبار مسائل جديدة علينا، ولكنّ الجن تسعى للإستفادة من تلك المسائل فتطرد بتلك الأشعّة القويّة المقتدرة لكي لا تصل لفهم ما أرسل إلى أهل الأرض» \.

كانت هذه أراء المفسرين والعلياء وأقوالهم المختلفة.

#### بحث

طال بنا البحث في تفسير الآيات الآنفة الذكر، وقبل الخروج بمحصلة البحث لابدً من ذكر بعض الملاحظات:

١-أشار القرآن الكريم بكلمة «السماء» إلى نفس هذه السماء التي يتبادر الذهن إليها
 تارة، وإلى السمو المعنوى والمقام العلوى تارة أخرى.

فَثَلاَّ نَقَراً فِي الآية ٤٠ من سورة الأعراف ﴿ لِنَّ للَّذِينَ كَذَّبُولُ بِآيَاتُنَا وَلَسْتَكَبُرُولُ مِنْهَا لا تَغْتُحَ لهم ليوليه الشّمان﴾.

فن الممكن حمل معنى السهاء هنا على الكناية عن مقام القرب من الله عزَّوجلّ، كها نقرأ في الآية ١٠ من سورة فاطر ﴿ إليه يصعد الكلم للطيّب والعمل الطيّالع يرفسه ﴾.

وكما هو بين أنّ كلاً من الكلم الطيب والعمل الصالح ليسا من الأشياء التي يقال عنها ذلك، بل المراد هو الإرتفاع إلى مقام القرب الإلهي والتشرّف بالسموّ والرفعة المعنوية.

والمقصود من تعبير «أنزل» و«نزل» في آيات القرآن هو النّزول من الساحة الإلهـيّة المقدّسة على قلب النّبي تَقَالِلُهُ.

وقرأنا في تفسير الآية ٢٤ من سورة إيراهيم ﴿ أَلَمْ تُوكِيفَ ضَوبِهِ اللّهِ مِثَلاكِلَمَةُ طَهَّيةً كَفُجُوةً طَهَّية أَصلها قابِعة وقومها في السّماء إنّ أصل الشجرة الطيبة المشار إليها في الآية هو رسول اللّه عَلَيْظٌ والفرع على الله و الأصل الشانوي الذي يسر تفع في السهاء) والأُمَّةُ اللّهُ الله عَمَا الله و الأصغر ٢.

وكذلك ما نقرؤه في أحد الأحاديث: «كذلك الكافرون لا تصعد أعمالهم إلى السماء». لا ريب أنّ «السماء» المستعملة هنا ليست السماء المشاهدة.

١. القرآن على مر العصور، ص ٢٥٨.

نستنتج ممّا سبق أنّ «السهاء» قد استعملت بمفهوميها المادي والمسعنوي أو الحسقيقي والجمازي.

٢- و «النجوم» كذلك، بمفهومها المادي.. هذه الأجرام السهاوية التي تشاهد في السهاء.
 ومفهومها المعنوى.. أولئك العلماء والأشخاص الذين ينيرون درب المجتمعات البشرية.

فكما أنّ سالك الصحراء وعابر البحر يستهديان بالنجوم في الليالي الحالكة الداكنة، فكذلك المجتمعات البشرية، فإنّها تسلك الطرق السليمة لترشيد حياتها ونيل سعادتها بنور أولئك المؤمنين الواعين من العلماء والصالحين.

وفي الحديث المعروف عن النّبي تَتَمَالُمُمُّ : «مثل أصحابي فيكم كمثل النجوم بأيّــها اقــتديتم اهتديتم» وهو إشارة جليّة لهذا المعنىٰ.

كما نقرأ في تفسير على بن إبراهيم في ذيل الآية ﴿وهو للَّذِي جمل لكم للنَّجوم لتمتنولهما في قلم اللَّه عليه وآله وسلّم» ".

٣- يستفاد من الرّوايات العديدة التي وردت في تنفسير الآيات المبحوثة، أنّ منع الشياطين من الصعود إلى السهاوات وطردها بالشهب تمّ حين ولادة النّبي تَلَيَّقُ ، ويستفاد من بعضها أنّ ذلك حدث أثناء ولادة عيسى بن مريم الله ولكن لفترة معيّنة، وأمّا عند ولادة نبيّنا الأكرم تَلِيَّةً فقد تمّ المنع بشكل كامل .

ومن كلّ ما تقدم بمكننا القول: إنّ «السهاء» كناية عن سهاء الحق والإيمان، والشياطين تسعى أبداً لإختراق هذه السهاء والنسلّل إلى قلوب المؤمنين المخلصين عن طريق تخدير حماة الحق بأنواع الوساوس لصرعهم.

ولكن علم وتقوى أولياء الله وقادة دعوة الحق من الأنبياء والأثمّة عليهم السلام والعلماء العاملين كفيل بأن يبعد عبدة الجبت والطاغوت عن هذه السهاء.

وهذا ما يساعدنا على فهم ذلك الترابط بين ولادة النّبي عَلَيْهُ أو ولادة المسيح عَلَيْهُ، وبين طرد الشياطين عن السهاء.

٢. الأنعام، ٩٧.

١. سفينة البحار، ج٢، ص٩.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٧٥٠.

٤. تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٥؛ وتفسير القرطبي، ج ٥، ص ٣٦٢٦.

ويساعدنا كذلك على أن نفهم تلك الرابطة بين الصعود إلى السهاء والإطلاع عملى الأسرار، لتيقننا بعدم وجود أخبار خاصة بين طبقات هذه السهاء المشاهدة، وكل ما هناك لا يتعدى عجائب الخلقة التي صوّرها الباري جلّ شأنه والتي يمكن دراسة الكثير منها على سطح الأرض، والذي ربما أصبح شبيه بالبديهي من أنّ الأجرام السهاوية المنتشرة في الفضاء اللامتناهي بعضها أجرام فاقدة للحياة وأخرى حيّة، ولكنّ حياتها ليست كحياتنا.

ولا بدّ من الإلتفات إلى أنّ مسألة وجود الشهب منحصرة ضمن منطقة الغلاف الجوّي للأرض فقط، وذلك حينا تلتهب تلك الصخور المستساقطة صوب الأرض من خلال احتكاكها بالهواء، أمّا خارج منطقة الغلاف الجوّي فخالٍ من الشهب، نعم، هناك صخور وكرات تسبع في الفضاء، إلّا أنّها لا تسمى شهباً إلّا بعد دخولها في منطقة الغلاف الجوّي فتلتهب وتظهر للعيان على هيئة خط ناري واضح تخيّل للناظر أنّها نجمة متحركة بسرعة. وكها هو معلوم، فإنّ إنسان العصر الحديث قد نفذ مراراً من هذه المنطقة، بل وغالى في نفوذه حتى وطأت قدماه سطح القمر (علماً بأنّ سمك الغلاف الجوّي يبلغ من مائة إلى مائتي كيلومتر طولاً. وأنّ القمر يبعد عن الأرض بأكثر من ثلاثائة ألف كيلومتر).

فإن كان المقصود من الشهب في الآية عين الشهب المشاهدة لنا، فيمكن القول: إنّ علماء البشر قد اكتشفوا هذه المنطقة ولم يجدوا الأسرار الخاصة المدعاة.

والخلاصة: يظهر لنا من خلال ما ذكر من قرائن وشواهد كثيرة أنّ المقصود من السهاء هو سهاء الحق والحقيقة، وأنّ الشياطين ذوي الوساوس يحاولون أن يجدوا سبيلاً لاختراق السهاء واستراق السمع، ليتمكنوا من إغواء الناس بذلك، ولكنّ النجوم والشهب (وهم القادة الربانيون من الأنبياء والأثمّة والعلماء) يبعدونهم ويطردونهم بالعلم والتقوى.

ولكنْ... بما أنّ القرآن الكريم بحر غير متناهٍ، فلا ينبغي البناء القطعي على هذا التأويل، وربّما المستقبل سيحفل بتفسير آخر لهذه الآيات مستنداً على حقائق لم نصل لها في زماننا.

#### الآيات

وَٱلْأَرْضَ مَدَدُنَهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِ شَيْءٍ مَّوْرُونِ ﴿ وَالْكَ جَعَلْنَا لَكُو فِهَا مَعِنِيشَ وَمَن لَسْتُمَ لَهُ بِرَزِقِينَ ۞ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَ ذَنَا خَزَآبِنُهُۥ وَمَانُنَزِلُهُۥ إِلَّا بِقَدَرِمَّ عَلُومٍ ۞

#### التفسير

وإتماماً لما سبق يتناول القرآن بعض آيات الخلق، ومظاهر عظمة الباري عملي وجمه البسيطة، ويبدأ بنفس الأرض ﴿وللأرض مددناها﴾.

«المد»، في الأصل بمعنى: التوسعة والبسط، ومن المحتمل أن يراد به إخراج القسم اليابس من الأرض من تحت الماء، لأن سطح الأرض (كما هو معلوم) كان مغطى بالمياه بشكل كامل نتيجة للأمطار الغزيرة، واستقرت المياه على سطح الأرض بعد أن مرّت السنين الطويلة على انقطاع الأمطار، وبشكل تدريجي ظهرت اليابسة من تحت الماء، وهو ما تسميه الرّوايات بددهو الأرض».

ثم يتطرق إلى خلق الجبال بما تحمله من منافع جمة كآية من آيات التوحيد ﴿والقينا فيها رولسي﴾.

عبّر سبحانه عن خلق الجبال بالإلقاء، ولعلّ المراد بـ «إلقاء» هنا بمـعنىٰ (إيجـاد) لأنّ الجبال هي الإرتفاعات الشاخصة على سطح الأرض الناشئة من برودة قــشرة الأرض التدريجي، أو من المواد البركانية.

ومن بديع خلق الجبال إضافةً إلى كونها أوتاداً لتثبيت الأرض وحفظها من التزلزل نتيجة الضغط الداخلي، فإنها تقف كالدرع الحصين في مواجهة قوّة العواصف، بل وتعمل علىٰ تنظيم حركة الهواء وتعيين اتجاهه، ومع ذلك فهي المحل الأنسب لتخزين المياه عملیٰ صورة ثلوج وعيون. واستعمال كلمة «رواسي» جمع (راسية) بمعنى الثابت والراسخ، إشارة لطيفة لما ذكرناه. فهي: ثابتة بنفسها، وسبب لثبات قشرة الأرض وثبات الحياة الإنسانية عليها.

ثمّ ينتقل إلى العامل الحيوي الفعّال في وجود الحياة البشرية والحيوانية، ألا وهو النبات

#### ﴿وَلَنَيْتُنَا فِيهَا مِنْ كُلَّ شِيءَ مُورُونُ ﴾ ﴿

ما أجمل هذا التعبير وأبلغه! «موزون» من مادة (وزن) ، ويشير بذلك إلى: الحساب الدقيق، النظام العجيب، والتناسق في التقدير في جميع شؤون النباتات، وكل أجزائها تخضع لحساب معين لا يقبل التخلخل من الساق، الغصن، الورقة، الوردة، الحبة وحتى الثمرة.

يتنوع على وجه البسيطة مئات الآلاف من النباتات، وكلّ تحمل خواصاً معيّنة ولها من الآثار ما يميّزها عن غيرها، وهي بابُ لمعرفة الباريء المصوّر جلّ شأنه، وكلّ ورقة منها كتاب ينطق بمعرفة الخالق.

وقد ذهب البعض إلى أنّ المقصود هو إحداث المعادن والمناجم المختلفة في الجبال، لأنّ كلمة «إنبات» تستعمل في اللغة العربية للمعادن أيضاً.

وقد وردت الإشارة في بعض الرّوايات لهذا المعنى، فني رواية عن الإسام الباقر علله عندما سئل عن تفسير هذه الآية أنبتنا فيها من كلّ شيء موزون، أنّه قال: «فإنّ اللّه تبارك وتعالى انبت في الجبال الذهب والفضة والجوهر والصفر والنحاس والرصاص والكحل والزرنيغ وأشباه هذه لايباع إلّا وزناً» ٢.

وهناك من ذهب إلى أنّ المقصود من الإنبات في الآية معنى أوسع، يشمل جميع الفلوقات على هذه الأرض، كما يشير إلى ذلك نوح الله حين مخاطبته قومه (والله النبتكم من الأرض نباتا).

وعليه، فليس هناك ما يمنع من إطلاق مفهوم الإنبات في الآية ليشمل النبات والبشر والمعادن... الخ.

وبما أنَّ وسائل وعوامل حياة الإنسان غير منحصرة بالنبات والمعادن فقط، فني الآية

۱۰ والوزن معرفة قدر الشيء مفرادت الراغب.

تغسير نور الثقلين، ج٣، ص٦ (بعود ضمير «فيها» بناءاً على هذا التّفسير إلى الجبال).

۳. نوح، ۱۷.

التالية يشير القرآن الكريم إلى جميع المواهب بقوله: ﴿وجعلنا لكم فيها معايش﴾.

ليس لكم فقط، بل لجميع الكائنات الحيّة حتى الخارجة عن مسؤوليتكم ﴿ ومَن لستم له برازقين ﴾.

نعم، لقد كفينا الجميع احتياجاتهم.

«معايش» جمع «معيشة». وهي: الوسائل والمستلزمات التي تتطلبها حياة الإنسان، والتي يحصل عليها بالسعي تارة، وتأتيه بنفسها تارة أخرى.

ومع أنّ بعض المفسّرين قد حصر كلمة «معايش» بالزراعة والنبات أو الأكل والشرب فقط، ولكنّ مفهومها اللغوي أوسع من أن يخصص، ويطلق ليشمل كلّ ما يرتبط بالحياة من وسائل العيش.

وانقسم المفسّرون في تفسير ﴿مَنْ لستم له برازقين ﴾ إلى قسمين:

الأول: أنّ الله تعالى يريد أن يبيّن مواهبه ونعمه الشاملة للبشر والحيوان والكائنات الحيّة الأخرى التي لا يملك الإنسان أمر تغذيتها ولا يستطيعه.

الثّاني: أنّ اللّه تعالىٰ يريد تذكير الإنسان بأنّه سبحانه هو الرازق، وقد تكفّل بإيصال رزقه إلى كلّ محتاج له سواء كان بواسطة الإنسان أو بواسطة أخرى .

ويبدو لنا أنّ التّفسير الأوّل أكثر صواباً، ويعزز ذلك الحديث المروي في تفسير علي بن إيراهيم، حيث يتناول معنىٰ ﴿ومَنْ لستم له يولزقين﴾ علىٰ أنّه: (لكل ضرب من الحيوان قدّرنا له مقدراً) `.

أمَّا آخر آية من الآيات المبحوثة، فتحوي جواباً لسؤال طالما تردد على أذهان كثير من

١٠ بناء على التفسير الأوّل يكون الإسم الموصول «مَنْ» في ﴿مَنْ لستم له برازقين﴾ عطفاً على ضمير «لكم» وبناء على التّفسير الثّاني عطفاً على ومعايش»، وبعض المفسّرين اعترض على الشّفسير الأوّل بأنّ الإسم الصريح المجرود لا يعطف على ضمير مجرور إلاّ بإعادة ذكر حرف الجر، أيّ: دخول اللام على «مَنْ» هسنا واجب، وثمة اعتراض آخر يقول: كيف يطلق الإسم الموصول «مَنْ» على غير العاقل؟

والإعتراضان مردودان، لأنّ عدم تكرار حرف الجرجارِ على لسان العرب، وكذا الحال بالنسبة لاستعمال «مَنْ» لغير العاقل. بل التّفسير الثّاني يواجه ما لسعة المفهوم للـ «معايش»، حيث يشمل جميع وسائل الحياة حتى الحيوانات الداجنة وما شابهها.. وعلى هذا الأساس رجحنا التّفسير الأوّل.

۲. تفسیر نورالتّقلین، ج ۲، ص ۲، ح ۱۸.

الناس، وهو: لماذا لم تهيّا النعم والأرزاق بما لا يحتاج إلى سعي وكدح؟! فتنطق الحكمة الإلهيّة جواباً: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيِ اللّه عندنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معلوم ﴾. فليست قدر تنا محدودة حتى نفاف ما غلك، وإنّما منبع ومخزن وأصل كلّ شيء تحت أيدينا، وليس من الصعب علينا خلق أيّ شيء وبأيّ وقت يكون، ولكنّ الحكمة إقتضت أن يكون كلّ شيء في هذا الوجود خاضعاً لحساب دقيق، حتى الأرزاق إنّما تنزل إليكم بقدر.

ونقرأ في مكان آخر من القرآن: ﴿ولوبسط الله الرَّرْق لعبادة لبعُوا في الأرض ولكن يتزَّل بقدر ها يشاء ﴾ أ.

إنّ السعي والكدح في صراع الحياة يضني على حركة الإنسان، الحيوية والنشاط، وهو بقدر ما يعتبر وسيلة سليمة ومشروعة لتشغيل العقول وتحريك الأبدان، فإنه يطرد الكسل ويمنع العجز ويحيي القلب للتحرك والتفاعل مع الآخرين.. وإذا ما جعلت الأرزاق تحت اختيار الإنسان بما يرغب هو لا حسب التقدير الرّباني، فهل يستطيع أحد أن يتكهن بما سيؤول إليه مصير البشرية؟

فيكني لحفنة ضئيلة من العاطلين. ذوي البطون المنتفخة، وبدون أيّ وازع السضباطي، يكفيهم لأن يعيثوا في الأرض الفساد. لماذا؟

لأنّ الناس ليسوا كالملائكة، بل هناك الأهواء التي تلعب بالقلوب والمغريات التي تُدني إلى الإنحراف.

لقد اقتضت الحكمة الرّبانية أن يكون الإنسان حاملاً لجميع الصفات الحسنة والسيئة، ويمتحن على هذه الأرض بما يحمل، وبماذا يعمل، وعن ماذا يتجاوز؟.. والسعي والحركة لما هو مشروع، الجال الأمثل للإمتحان.

والفقر والغنى من البلاء الذي يدخل ضمن مخطط التمحيص والإمتحان، فكما أنّ الفقر والعنى من البلاء الذي يدخل ضمن مخطط التمحيص والإمتحان، فكما أنّ الفقر والعوز قد يجرّان الإنسان نحو هاوية السقوط في مهالك الانحراف، فكذلك الغنى في كثير من حالاته بكون منشأً للفساد والطغيان.

۱۰ الشورئ، ۲۷.

#### بحثان

### ١\_ما مى فزائن الله تعالىٰ؟

نقراً في آيات القرآن: أنّ لله عزَّ وجلّ خزائن، ﴿لله خزائن السماوات والأرض﴾، وبيده خزائن كلّ شيء... فما هي خزائنه تعالىٰ؟

«الخزائن» لغة جمع «خزانة»: وهي المكان الخصص لحفظ وتجميع المال.

وهي من مادة (خَزَنَ) على وَزُنِ (وَزَنَ) بمعنى: حفظ الشيء وحبسه.

بديهي، أنّ مَنْ كانت قدرته محدودة وغير قادرٍ علىٰ أن يهيّء لنفسه كلّ ما يحتاج إليه علىٰ الدوام، يبدأ بجمع ما يملك وخزنه لوقت الحاجة إليه مستقبلاً.

وهل يمكن تصوّر ذلك في شأنه سبحانه!؟ الجواب بالنني قطعاً.. ولهذا فسّر جمع من المفسّرين أمثال العلّامة الطبرسي في (مجمع البيان) والفخر الرازي في (تسفسيره الكبير) والراغب في (المفردات)، فسّروا خزائن الله بمعنى (مقدورات الله)، يعني: أنّ كلّ شيء جمع في خزانة قدرة الله، وكلّ ما يراه ضرورياً أو صلاحاً لمخلوقه يخلقه بقدر ته.

وقد فشر بعض كبار المفشرين «خزائن الله» بأنّها: (مجموع ما في الكون من أصوله وعناصره وأسبابه العامّة المادية، ومجموع الشيء موجود في مجموع خزائنه لا في كلّ واحد منها) \.

هذا التّفسير وإن كان مقبولاً من الناحية الأصولية ولكنّ تعبير «عندنا» ينسجم أكثر مع التّفسير الأوّل.

وإنَّ عبارة «خزائن الله» وما شابهها لا تصف مقام الرب وشأنه الجليل، ولا يصح أن نعتبرها بعين معناها، وإغّا استعملت للتقريب، من باب تكلّم الناس بلسانهم، ليكونوا أكثر قرباً للسمع وأشد فهماً للمعنى.

وذكر بعض المفسّرين أنّ «خزائن» تختص بالماء والمطر، ولكن من الواضح حصر مفهوم «خزائن» بهذا المصداق المحدّد تقييد بلا مقيّد لإطلاق مفهوم الآية، وهو خالٍ من أيّ دليل أو قرينة.

١٠ تفسير الميزان، ج ١٢، ص ١٤٢.

### ٢ـ النَّزول مكانيّ ومقامي

كما بيّنا سابقاً أنّ النّزول لا يرمز إلى الحالة المكانية دوماً (أيّ النّزول من مكان عالٍ إلى أسفل)، بل يرمز إلى المقامي في بعض الموارد، فمثلاً.. في حال وصول نعمة من شخص ذي شأن إلى من هم أقل منه شأناً، فإنّه يعبّر عنها بالنّزول.

وقد استعملت هذه الكلمة في القرآن الكريم في مورد النعم الإلهيّة، سواء كانت نازلة من السماء إلى الأرض كالمطر، أو ما يتوالد على الأرض كالحيوانات، وهذا ما نلاحظه في الآية ٦ من سورة الزمر ﴿ولْنَزُلُ لَكُم مِنَ الْاَنْعَام ثُمَانِيةً لَزُولِ ﴾، وكذلك في الآية ٢٥ من سورة الحديد، بشأن الحديد، ﴿ولْنَزُلُنَا للحديد﴾ ... الخ.

#### خلاصة القول:

إنّ (نزول) و(إنزال) هنا بمعنىٰ وجود وإيجاد وخلق، وما استعبال هذا اللفظ إلّا لاُنّها نعم اللّه عزَّ وجلّ التي وهبها لعباده.

وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّينَ عَلَوْقِحَ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءٌ فَأَسْقَيْنَ كُمُوهُ وَمَنَآ أَنتُ مَلَهُ، عِنَدِنِينَ ۞ وَإِنَّا لَنَحْنُ ثَعِي ، وَنُمِيتُ وَغَنُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْ خِرِينَ ۞ وَإِنَّ رَبَكَ هُو بَعْشُرُهُمْ إِنَّهُ, حَكِيمٌ عَلِيمٌ ۞

### التفسير

# دور الرّياع والأمطار:

بعد أن عرض القرآن الكريم في الآيات السابقة قسماً من أسرار الخليقة والنعم الإلهية كخلق الأرض والجبال والنباتات وما تحتاجه الحياة من مستلزمات، يشير في أولى الآيات المبحوثة إلى حركة الرياح وما لها من آثار في عملية نزول المطر، فيقول: ﴿وَلُوسَلْنَا الرَّبِاعِ لَوْ عَمَلِية نَوْلِ المُطْر، فيقول: ﴿وَلُوسَلْنَا الرَّبِاعِ لَوْ عَمَلِية نَوْلِ المُطْر، فيقول: ﴿وَلُوسَلْنَا الرَّبِاعِ لَهُ عَمَلَانِينَ ﴾.

«لواقع» جمع «لاقع»... وهي تشير هنا إلى دور الرياح في تجميع قطع السحاب مع بعضها لتهيئة عملية سقوط الأمطار.

وقد ذهب بعض العلماء المعاصرين إلى أنّ الآية تشير إلى عملية تلقيح النباتات بواسطة الرياح، وبها يستدلون على الإعجاز العلمي للقرآن، على اعتبار أنّ عصر نزول القرآن ما كان يحظى بما وصل إليه عصرنا من العلوم الحديثة، وأنّ إخبار القرآن بهذه الحقيقة العلمية (عملية التلقيع) من ذلك الوقت لدليل على إعجازه العلمي.

مع قبولنا بحقيقة تلقيح النباتات ودور الرياح فيها، إلّا أنّنا لانرى ما يشير لما ذهب إليه علماء اليوم لسببين:

> **الأوّل:** وجود قرينة نزول المطر بعد كلمة لواقح مهاشرة. ال**تران**

الثّاني: وجود فاء السببية بينهما (بين لواقح ونزول المطر). ممّا يبيّن بشكل جلى أنّ تلقيح الرياح يعقبه نزول المطر. ويعتبر ما جاء في الآية المباركة من روائع الكلم، حيث شبّه قطع السحاب بــالآباء والأمهات، يتمّ تزاوجهم بأثر الرياح، فتحمل الأمهات، ثمّ تلتي بما حملت (قطرات المطر) إلى الأرض.

ويمكن حمل ﴿ما لَنتم له بخازتين﴾ على أنّها إشارة لخزن ماء المطر في السحب قبل نزوله، أي إنّكم لا تستطيعون استملاك السحب التي هي المصدر الأصلي للأمطار.

ويمكن حملها علىٰ أنّها إشارة إلىٰ جمع وخزن الأمطار بعد نزولها، أي إنّكم لا تقدرون علىٰ جمع مياه الأمطار بمقادير كبيرة حتىٰ بعد نزوله، وأنّ اللّه عزَّوجلّ هو الذي يحفظها ويخزنها علىٰ قمم الجبال بهيئة ثلوج، أو ينزلها في أعهاق الأرض لتكون بعد ذلك عميوناً وآباراً.

ثم ينتقل من مظاهر توحيد الله إلى المعاد ومقدماته: ﴿وَلِمَّا لِنَحِنُ نَحِينِ وَنَهِيتُ وَنَحِنُ الْوَلَالُونُ ﴾، فيذكر مسألة الحياة والموت التي تعتبر من أهم المقدمات لبحث موضوع المعاد، إضافة لكون هذه المسألة من مكلات موضوع التوحيد، باعتبار أنّ مسألة الحياة منذ بدايتها وحتى انتهائها بالموت تشكّل نظاماً مترابطاً في عالم الوجود لا يمكن تصوّر تشكيله إلا بوجود علم وقدرة مطلقين، بالإضافة إلى أنّ وجود الحياة والموت بحد ذاته دليل على أنّ موجودات هذا العالم لا تملك زمام أنفسها ناهيك عم هو بأيديها، وأنّ الوارث الحقيق لكلّ شيء هو الله تعالى أ.

ثمٌ يضيف: ﴿وَلَقَدُ مَلَمَنَا الْمُسْتَقَدُمِينَ مِنْكُمْ وَلَقَدُ مَلَمَنَا الْمُسْتَأْخُرِينَ ﴾.

أيْ، نحن علىٰ علم بهم وبما يعملون، وإنّ أمر محاسبتهم وجزائهم في المعاد علينا سهل بسير.

ولهذا، نرى الآية التي تليها: ﴿وَلِنَّ رَبِّكَ هُو يَحَشَّرُهُمُ لِنَّهُ حَكَيْمُ عَلَيْمُ﴾ مر تبطة تماماً مع ما قبلها ومتمّمة من خلال طرحها مسألة ما سيكون بعد الموت.. فحكمة الباري أوجبت أن لا يكون الموت نهاية لكلّ شيء.

فلو أنّ الحياة انحصرت بهذه الفترة الزمنية المحدودة وينتهي كلّ شيء بالموت لكانت عملية الخلق عبثاً، وهذا غير معقول، لأنّه تعالىٰ منزّه عن العبث.

فالحكمة الإلهيّة اقتضت من «حياة الدنيا أن تكون مرحلة إستعداد لمسيرة دائمة نحـو المطلق»، وبتعبير آخر: مقدمة لحياة أبديّة خالدة. وأمّا كونه سبحانه عليماً.. فـهو عــليم

بصحائف أعمال الجميع المثبتة في قلب هذا العالم الطبيعي من جهة، وكذلك في اعماق وجود الانسان من جهة أخرئ، ولا تخني عليه خافية يوم يقوم الحساب.

وكونه سبحانه الحكيم العليم في هذا المورد دليل قوي وعميق الغور على مسألة الحشر والمعاد.

#### ہدث

### مَنْ هم المستقدمون والمستأفرون؟

ذكر المفسّرون في تفسير ﴿ ولقد علمنا الهستقدمين مسنكم ولقد علمنا المستأخرين ﴾ احتالات كثيرة، فذكر العلامة الطبرسي في (مجمع البيان) ستة احتالات، والقرطبي ثمانية احتالات، وأبو الفتوح الرازي بحدود العشرة احتالات، والملاحظة الدقيقة تظهر أنه يمكن لنا أن نجمع كلّ ما ذكروه في تفسير واحد، لأنّ كلمة «المستقدمين» و «المستأخرين» لها معنيان واسعان يشملان المتقدمين والمتأخرين من حيث الزمان، وكذلك من حيث أعال الخير والجهاد وحتى الحضور في الصغوف المتقدمة لصلاة الجهاعة وما شابهها. وإذا ما أخذنا بهذا المعنى الجامع فيمكننا جمع كلّ الإحمتالات الواردة في كلمة «تمقدم» و «تأخّر» المذكورتين في الآية في تفسير واحد.

وفيا روي عن النبي عن النبي عن المنت على الإشتراك في الصف الأوّل من صفوف صلاة الجهاعة أنّه قال: «إنّ الله وملائكته يصلّون على الصف المتقدّم» فازد حم الناس وكانت دور بني عذرة بعيدة عن المسجد فقالوا: «لنبيعن دورنا ولنشترين دوراً قريبة من المسجد حتى ندرك الصف المقدّم»، فنزلت هذه الآية. (وأفهمتهم على أنّ الله تعالى عليم بنيّاتكم، فحتى لو كنتم في الصف الأخير فإنّه يكتب لكم ثواب الصف الأوّل حسب نيّتكم وعزمكم على ذلك). أ

فحدودية شأن نزول الآية لا يدلّ أبداً على حصر مفهومها الواسع. ڪنھ

١. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٢٣٤. ذيل الآية مورد البحث.

وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانُ مِن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا مِنْسَنُونِ وَالْجَانَ خَلَقْنَا أَلْإِنسَانُ مِن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا مِنْسَنُونِ السَّمُومِ فَا وَالْمَالِ مِنْ حَمَا مِنْسَنُونِ فَالْمَالِ مِنْ حَمَا مِنْسَنُونِ فَا فَاذَا سَوَيْتُهُ، وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ أَسَاحِدِينَ فَا فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِيكَةُ صَابَعُهُمُ الْمَعُونَ فَى اللَّهُ اللَّهِ مِن اللَّهُ اللَّهِ مِن اللَّهُ اللَّهِ مِن اللَّهُ اللَ

# التفسير

#### مُلق الإنسان:

بعد ذكر خلق نماذج من مخلوقات الله في الآيات السابقة، تأتي هذه الآيات لتبيّن أنّ الهدف الأساسي من إيجاد كلّ الخليقة إنّا هو خلق الإنسان، وتتطرق الآيات إلى جزئيات عديدة في شأن الخلق، زاخرةً بالمعاني.

وقبل الدخول في بحوث مفصلة حول بعض المسائل التي ذكرت في الآيات المباركات نشرع بتفسير إجمالي... يقول تعالى في البداية: ﴿ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حماً مسنون ﴾، «الصلصال» هو التراب اليابس الذي لو اصطدم به شيء أحدث صو تأ... و «الحما المسنون» هو طين متعفن. ﴿وللجانّ خلقناه من قبل من نار الشموم ﴾.

«السّموم» لغة: الهواء الخارق، وسميَّ بالسموم لأنّه يخترق جميع مسامات بدن الإنسان، وكذلك يطلق على المادّة القاتلة (السم) لأنّها تنفذ في بدن الإنسان وتقتله.

ثم يعود القرآن الكريم إلى خلق الإنسان مرة أخرى فيتعرض إلى كلام الله تعالى مع الملائكة قبل خلق الإنسان: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبِّكَ لَلْمَلَائِكَةَ لِتِي عَالِقَ بِشُواْ مِنْ صَلَحَالُ مِنْ صَجَا المَلائكة قبل خلق الإنسان: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبِّكَ لَلْمَلَائِكَةَ لِتِي عَالِقَ بِشُواْ مِنْ صَلَحَالُ مِنْ صَجَالِ مِنْ صَالِحًا لَهُ مِنْ مَنْ مَنْ وَحِيْ ﴾ وهي روح شريفة طاهرة جليلة ﴿قَقُعُوالُهُ سَاجِدِينَ ﴾.

وبعد أن تم خلق الإنسان من الجسم والروح المناسبين وفسجد الهلائكة كلهم الجمعون ﴾.

ولم يعص هذا الأمر إلاّ إيليس: ﴿إِلَّا لِيلِيسَ لَبَىٰ لَنَ يَكُونَ مِعَ لَلسَّاجِدِينَ ﴾. وهنا سأل اللّه إيليسَ: ﴿قَالَ يَا لِيلِيسَ عَالَكَ أَلَّا لَكُونَ مِعَ لَلسَّاجِدِينَ ﴾.

فأجاب إيليس بعد أن كان غارقاً في بحر الغرور المظلم، وتائهاً في حبّ النفس المقتم، وبعد أن غطّى حجاب الخسران عقله... أجاب بوقاحة وقال لم أكن فسجد لبشر خلقته من صلحال من حماً مسنون في ... فأين النّار المضيئة من التراب الأسود المتعفن! وهل لمسوجود شريف مثلي أن يتواضع و يخضع لموجود أدنى منه! أيَّ قانون هذا؟!..

ونتيجة للغرور وحبّ النفس، فقد جهل أسرار الخليقة، ونسي بركات التراب الذي هو منبع كلّ خير وبركة، والأهم من ذلك كلّه... فقد تجاهل شرافة تلك الروح التي أودعها الرّب في آدم.. وكنتيجة طبيعية لهذا السلوك المنحرف فقد هوى من ذلك المقام المرموق بعد أن أصبح غير لائق لأن يكون في درجة الملائكة وبين صفوفهم، فجاء الأمر الإلهي مقرعاً: وقال قاضح منها فإنك رجيم، أي أخرج من الجنّة، أو من السهاوات أو اخرج من بين صفوف الملائكة.

واعلم يا إيليس بأن غرورك أصبح سبباً لكفرك، وكفرك قد أوجب طردك الأبدي ﴿ وَإِنَّ عليك اللعنة لِلن يوم الدّين ﴾ أي، إلى يوم القيامة.

وهنا... حينًا وجد إبليس نفسه مطروداً من الساحة الإلهيّة، ساوره إحساس بأنّ خلق

الإنسان هو سبب شقائه فاشتعلت نار الحقد والضغينة في قلبه لينتقم لنفسه من أولاد آدم الله .

فبالرغم من أنّ السبب الحقيقي يرجع إلى إيليس نفسه وليس لآدم دخل في ذلك، إلّا أنّ غروره وحبّه لنفسه وعناده المستحكم لم يعطياه الفرصة لدرك حقيقة شقاءه، ولهذا ﴿قال رَبُّ فَانظرني إلىٰ يوم يبعثون﴾، ليركّز عناده وعداءه!

وقبل الله تعالى طلبه: ﴿قَالَ قَالَتُ مِنَ الْمِنْظُرِينَ ﴾.

ولكن ليس إلى يوم يبعثون كما أراد، بل ﴿لِلَيْ يَوْمِ الوقت المعلوم﴾. فما هو يوم الوقت المعلوم؟

قال بعض المفسّرين: هو نهاية هذا العالم وانتهاء التكليف، لأنّ بعد ذلك (كما يفهم من ظاهر الآيات القرآنية) تحلّ نهاية حياة جميع الكائنات، ولا يبقى حسيّ إلّا الذات الإلهـيّة المقدّسة، ومن هذا نفهم حصول الموافقة على بعض طلب إبليس.

وقال بعض آخر: هو زمان معيّن لا يعلمه إلّا اللّه، لأنّه لو أظهره عزّوجلّ لكان لإبليس ذريعة في المزيد من التمرّد والمعاصي.

وثمّة مَنْ قال: إنّه يوم القيامة، لأَنّ إبليس أراد أن يكون حيّاً إلىٰ ذلك اليوم ليكون بذلك من الخالدين في الحياة، وإنّ يوم الوقت المعلوم قد ورد بمعنىٰ يوم القيامة في سورة الواقعة الآية ٥٠، وهو ما يعزّز هذا القول.

ويبدو أنّ هذا الاحتال بعيد جدّاً لأنه يتضمن الموافقة الإلهيّة على كل طلب إبليس، والحال أنّ ظاهر الآيات أنّ الله استجاب لطلبه بالكامل، بل إلى يوم الوقت المعلوم... ومن هنا يكون التّفسير الأوّل أكثر توافقاً مع روح وظاهر الآية، وكذلك ينسجم مع بعض الرّوايات عن الإمام الصّادق الله بهذا الخصوص!

وهنا أظهر إيليس نيّته الباطنيّة ﴿قال ربّ بِما لَمُويتني﴾ وكان هذا الإنسان سبباً لشقائي ﴿لَازِينَنْ لِهِم فِي الأرض﴾ نعمها المادّية ﴿ولاَعُوينَهِم أَجِمعينَ﴾ بإلهائهم بتلك النعم.

إِلَّا أَنَّه يَعَلَمُ جَيِّداً بِأَنَّ وَسَاوِسَهُ سَوْفَ لَنْ تَؤَثَّرُ فِي قَلُوبِ عَبَادَ اللَّهِ الْخَـلصين، وأنَّهُـم متحصنون من الوقوع في شباكه، لأنّ قوّة الإيمان ودرجة الإخلاص عندهم بمكان يكــفي

۱۰ تفسیر تورالثقلین، ج ۲، ص ۱۳، ح ۵۵.

لدر، الخطر عنهم بتحطيم قيود الشيطان عن أنفسهم.. ولهذا نراه قد استثنى في طلبه ﴿إِلَّا عيادك منهم المخلصين﴾.

من البديهي أنّ الله سبحانه منزّه عن تضليل خلقه، إلّا أنّ محاولة إبليس لتبرير ضلاله وتبرئة نفسه جعلته ينسب ذلك إلى الله سبحانه وتعالى. هذا الموقف هو ديندن جميع الأبالسة والشياطين، فهم يلقون تبعة ذنوبهم على الآخرين أوّلاً ومن ثمّ يسعون لتبرير أعالهم القبيحة بمنطق مغلوط ثانياً، والمصيبة أنّ مواقفهم تلك إنّا يواجهون بها ربّ العزة والجبروت، وكأنّهم لا يعلمون أنّه لا تخنى عليه خافية.

وينبغي ملاحظة أنّ «المخلصين» جمع مخلّص (بفتح اللام) وهو ـكما بـيّناه في تـفسير سورة يوسف ـالمؤمن الذي وصل إلى مرحلة عالية من الإيمان والعمل بعد تعلّم وتربية ومجاهدة مع النفس، فيكون ممتنعاً من نفوذ وساوس الشيطان وأيّ وسواس آخر.

ثم قال تعالى تحقيراً للشيطان وتقوية لقلوب العباد المؤمنين السالكين درب التوحيد المنالص: ﴿قَالَ هَذَا صَرَاطُ هَلَيْ مُستقيم \* إن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلّا هَنْ التّبعك من الفاوين.

يعني، يا إيليس ليس لك القدرة على إضلال الناس، لكن الذين يتبعونك إن هم إلّا المنحرفين عن الصراط المستقيم والمستجيبين لدواعي رغباتهم وميولهم.

وبعبارة أخرى .. إنّ الإنسان حرّ الإرادة، وإنّ إيليس وجنوده لا يقوون على أن يجبروا إنساناً واحداً على السير في طريق الفساد والضلال، لكنّه الإنسان هو الذي يلبّي دعوتهم ويفتح قلبه أمامهم ويأذن لهم في الدخول فيه!

وخلاصة القول: إن الوساوس الشيطانية وإن كانت لا تخلو من أثر في تضليل وانحراف الإنسان، إلا أن القرار الفعلي للإنصياع للوساوس أو رفضها يرجع بالكامل إلى الإنسان، ولا يستطيع الشيطان وجنوده مها بلغوا من مكر أن يدخلوا قلب إنسان صاحب إرادة موجّهة صوب الإيمان المخلص.

وأراد الله سبحانه بهذا القول نزع الخيال الباطل والغرور الساذج من فكر الشيطان من أنه سيجد سلطة فائقة على الناس وبلا منازع، يمكنه من خلالها إغواء من يريد.

ثمّ يهدد الله بشدّة أتباع الشيطان: ﴿ وَإِنْ جَهِنَّم لِعُومِدُهُم أَجَمِينَ ﴾ وأنّ ليس هـناك وسيلة للفرار، والكلّ سيحاسب في مكان واحد.

## ﴿ لَهَا سِيعَةَ لَيُولَبُ لَكُلُّ بِأَبِ مِنْهُمَ جِزَّ مِقْسُومٍ ﴾ .

هي أبواب للذنوب التي يدخلون جهنّم بسببها، وكلّ يحاسب بذنبه... كما هو الحال في أبواب الجنّة التي هي عبارة عن طاعات وأعمال صالحة ومجاهدة للنفس يدخل بها المؤمنون الجنّة.

## ہحوث

#### ١- التحبر والغرور من المهالك العظام

المستفاد تربوياً من قصة إبليس في القرآن هو أنّ الكبر والغرور من الأسباب الخطيرة في عملية الإنهيار والسقوط من المكانة الحترمة المرموقة إلى مدارك الدون والخسران.

فكما هو معلوم أنّ إيليس لم يكن من الملائكة (كها تشير إلى ذلك الآية الخمسون من سورة الكهف) إلّا أنّه ارتق الدرجات العُلا ونال شرف العيش بين صفوف الملائكة نتيجة لطاعته السابقة لله عزَّوجل، حتى أنّ البعض قال عنه: إنّه كان معلّماً للملائكة، ويستفاد من الخطبة القاصعة في (نهج البلاغة) أنّه عبد اللّه عزَّ وجلّ آلاف السنين.

لكن شراك التعصب الأعمى وعبادة هوى النفس المهلك قد أدّيا الى خسرانه كلّ ذلك في لحظة تكبر وغرور.

بل إن حبّ الذات والغرور والتعصب والتكبّر قد جعلته يستمر في موقفه المريض ويوغل قدمه في وحل الإصرار على الإثم والسير المتخبط في جادة العناد، فنسي أو تناسى ما للتوبة والإستغفار من أثر إيجابي، حتى دعته الحال لأن يشارك كلّ الظلمة والمذنبين من بني آدم في جرائهم وذنوبهم بوسوسته لهم. وبات عليه أن يتحمل نصيبه من عذاب الجميع يوم الفزع الأكبر.

وليس ابليس فحسب، بل إنّ التاريخ يحدثنا عن أصحاب النفوس المريضة بمن ركبهم الغرور والكبر فعاثوا في الأرض فساداً بعد أن غطّت العصبية رؤاهم، وحبجب الجمهل بصيرتهم، وسلكوا طريق الظلم والإستبداد وسادوا على الرقاب بكلّ جنون فهبطوا إلى أدنى درجات الرذيلة والإنحراف عن الطريق القويم.

إنّ ها تين السمتين الأخلاقيتين (التكبّر والغرور) في الواقع.. نار رهيبة محرقة. فكما أنّ مَنْ صرف وطرأ من عمره في بناء و تأثيث دارٍ، لربّما في لحظات معدودات يتحول إلى هباء منثور بسبب شرارة صغيرة.. فالتكبّر والغرور يفعل فعل النّار في الحطب ولا تنفع معه تلك

السنين المعمورة بالطاعة والبناء.

فأيُّ درسِ أنطق من قصة إبليس وأبلغ؟!

إنّ إيليس قد اختلطت عليه معاني الأشياء فراح يضع المعاني حسب تصوراته الخادعة المحدودة ولم يدرك أنّ النّار ليست أفضل وأشرف من التراب، والتراب مصدر جميع البركات كالنباتات والحيوانات والمعادن وهو محلّ حفظ المياه، وبعبارة أشمل هو منبع وأصل كلّ الكائنات الحيّة، وما عمل النّار إلّا الإحراق، وكثيراً ما تكون مخرّبة ومهلكة.

ويصف أمير المؤمنين على إبليسَ بأنّه «عدو للّه، إمام المتعصبين وسلف المستكبرين» ثمّ يقول: «ألا ترون كيف صغّره اللّه بتكبره ووضعه بترفعه، فجعله في الدنيا مدحوراً وأعد له في الآخرة سعيراً» !.

وكما أشرنا سابقاً أنّ إيليس كان أوّل مَنْ وضع أسس مذهب الجبر الذي ينكره وجدان أي إنسان. حيث إنّ الدافع المهم الأصحاب هذا المذهب تبرئة ساحة المذنبين من أعمالهم الخالفة لشرع اللّه، وكما قرأنا في الآيات مورد البحث من أنّ إيليس تذرّع بتلك الكذبة الكبيرة الأجل تبرئة نفسه، وأنّه على حق في إضلاله لبني آدم حين قال: ﴿ رَبّ بِمَا لَقُويتَنِي النّانَ لِهُم فِي النّرُون والمُويتَهِم أُجِمِينَ ﴾

## ٢\_علىٰ مَن يكسلط الشيطان؟

نرئ من الضروري أن نكرر القول بأنّ نفوذ الوساوس الشيطانية في قلب الإنسان لا تأتي فجأة أو إجباراً، وإنّما بوجود الرغبة الكافية عند الإنسان بفسح الجال أمام دخول الوساوس إلى دواخله، وعلى هذا فالشيطان يعلم تماماً بأنْ ليس له سبيل على الخلصين الذين طهروا أنفسهم في ظلّ التربية الخالصة من الشوائب والأدران وغسلوا قلوبهم من صدأ الشرك والضلال. وبتعبير القرآن الكريم إنّ رابطة الشيطان مع الضّالين هي رابطة التابع والمتبوع وليس رابطة الجُبر والمجبور.

## ٣\_ أبواب مِهنَّمِا

قرأنا في الآيات مورد البحث أنَّ لجهنَّم سبعة أبواب (وليس بعيداً أن يكون ذكر العدد في

١٠ نهج البلاغة، الخطبة ١٩٢.

هذا المورد للكثرة كما ورد هذا العدد في الآية السابعة والعشرين من سورة لقمان بهذا المعنى أيضاً).

ومن الواضح أنَّ تعدد أبواب جهنم (كما هو تعدد أبواب الجنَّة) لم يكن لتسهيل أمر دخول الواردين نتيجة لكثرتهم، بل هي إشارة إلى الأسباب والعوامل المتعددة التي تؤدِّي لدخول الناس في جهنم، وأنَّ لكلَّ من هذه الذنوب باب معيِّن يؤدِّي إلى مدركه.

في نهج البلاغة: «إنّ الجهاد باب من أبواب الجنّة فستحد اللّــد لخــاصّة أوليــائد» ، و في الحديث المعروف: «إن السيوف مقاليد الجنّة».. فهذه التعبيرات تبيّن لنا بوضوح ما المقصود من تعدد أبواب الجنّة والنّار.

وثمة نكتة لطيفة في ما روي عن الإمام الباقر على: «إنّ للجنّة ثمانية أبواب» أ، في حين أنّ الآيات تذكر أنّ لجهنم سبعة أبواب، وهذا الاختلاف في العددين إشارة إلى أنّه مع كثرة أبواب العراب الوصول إلى السعادة والنعيم أكثر، (وقد تحدثنا عن ذلك في تفسير الآية ٢٣ من سورة الرعد).

# ٤\_ (الممأ المسنون) و(روع الله)

يستفاد من الآيات أنَّ خلق الإنسان تمَّ بشيئين متغايرين، أحدهما في أعلىٰ درجات الشرف والآخر في أدنىٰ الدرجات (بقياس ظاهر القيمة).

فالطين المتعفن خلق منه الجانب المادي من الإنسان، في حين جانبه الروحي والمعنوي خلق بشيء سُمي (روح الله).

وبديهي أنّ الله سبحانه منزّه عن الجسمية وليس له روح، وإنّما أضيف الروح إلى لفظ الجلالة لإضفاء التشريف عليها وللدلالة على أنّها روح ذات شأن جليل قد أودعت في بدن الانسان، بالضبط كما تسمّى الكعبة (بيت الله) لجلالة قدرها، وشهر رمضان المبارك (شهر الله) لمركته.

ولهذا السبب نرى أنّ الخط التصاعدي للإنسان يرتفع في العلو حتى يصل الى أن لا يرى سوى الله عزّوجلٌ، وخط تسافله يستمر في الإنحطاط حتى يسركد في أدنى مسرتبة مس

النهاج البلاغة، الخطبة ٢٧. الخصال، للشيخ الصدوق، باب الثمانية، ح ٦.

الحيوانات ﴿ بل هم أضل ﴾ وهذا البون الشاسع بين الخطين التصاعدي والتنازلي بحدٌ ذاته دليلٌ على الأهميّة الاستثنائية لهذا المخلوق.

إنّ شرف مقام الانسان وتكريم يأتي من خلال هذا التركيب الخناص، ولكن ليس بفضل جنبته المادّية لأنه ليس سوئ (حماً مسنون) وإنّا بفضل الروح الإلهيّة المودعة فيه، بما تحمل من إستعدادات ولياقة لأن تكون منعكساً للأنوار الإلهيّة، تلك الأنوار التي استمد منها الإنسان شرف قدره ومقامه. ولا سبيل لتكامل الانسان إلا ببنائه الروحي ووضع بعده المادّي في خدمة طريق التكامل والوصول لساحة رضوانه جلّ شأنه.

والمستفاد من الآيات المتعلقة بخلق آدم في أوائل سورة البقرة أنّ مسألة سجود الملائكة لآدم، كان لما أودع فيه من العلم الإلهي الخاص.

وقد أجبنا على سؤال: كيف يصع السجود لغير الله؟ - وهل أنّ سجود الملائكة كان في الحقيقة لله عزّ وجلّ لأجل هذا الخلق العجيب؟ أم كان لآدم؟ - في تفسير الآيات المتعلقة بخلق آدم في سورة البقرة.

#### ه\_ما هو المان؟

إنّ كلمة (الجن) في الأصل بمعنى: الشيء الذي يُستّرُ عن حسّ الانسان، فمثلاً نقول (جَنّهُ الليلُ) أو (فلما جنَّ عليه الليل) أي عندما غطّته ستارة الليل السوداء، ويقال (مجنون) لمن فقد عقله أيْ سُيّرٌ، و(الجنين) للطفل المستور في رحم أمّد، و(الجنّة) للبستان الذي تغطّي أشجاره أرضه، و(الجنّان) للقلب الذي سُيّرَ داخل صدر الانسان، و(الجُنّه) للدرع الذي يحمى الإنسان من ضربات الأعداء.

والمستفاد من آيات القرآن أنّ «الجِنَّ» نوعٌ من الموجودات العاقلة قد سُترت عن حسّ الانسان، وخُلِقَتْ من النّار، أو من مارجٍ من نار، أيْ من صافي شعلتها، وابليس من هذا الصنف.

وقد عبر بعض العلماء عن الجنّ بأنّها: نوع من الأرواح العاقلة الجردة من المادة (وواضع أنّ تجردها ليس كاملاً، فما يخلق من المادة فهو مادي، ولكنّ يمكن أن يكون نصف تجرد لأنّه لا يدرك بحواسنا، وبتعبير آخر: إنّه نوع من الجسم اللطيف).

ويستفاد من الآيات القرآنية أيضاً أنّ الجن فيهم المؤمن المطيع والكافر العاصي، وأنّهم مكلفون شرعاً، ومسؤولون.

ومن الطبيعي أنّ شرح هذه الأمور ومسألة انسجامها مع العلم الحديث يتطلب منّا بحثاً مطوّلاً، وسنتناوله إن شاء اللّه في تفسير سورة الجن.

وعمًا ينبغي الإشارة إليه في هذا الصدد.. أنَّ كلمة «الجان» الواردة في الآيات ممورد البحث هي من مادة (الجن) ولكن. هل ترمزان إلى معنى واحد؟ فقد ذهب بعض المفسّرين إلى أنَّ الجان نوع خاص من الجن، ولكننا لا نرى ذلك.

فلو جمعنا الآيات القرآنية الواردة بهذا الشأن مع بعضها البعض لاتضع أنّ كلا المعنيين واحد، لأنّ الآيات القرآنية وضعت «الجن» في قبال الانسان تارة، ووضعت «الجان» تارة أخرى.

فَئلاً نَقراً في الآية ٨٨ من سورة الإسراء ﴿قُل لَئن اجتمعت الإنس والجنَّهِ.

وفي الآية ٥٦ من سورة الذاريات **﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلَّجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لَيْسَبِدُونَ ﴾**.

في حين نقرأ في الآية ١٤ و ١٥ من سورة الرحمان وخلق الإنسان هن صلصال كسالفقار « وخلق الجان هن هارج هن ناري.

وفي الآية ٣٩ من السورة الرِّجل وفيومئة لايسأل من قتيه لنس ولاجان.

فن مجموع الآيات أعلاه والآيات القرآنية الأخرى يستفاد بوضوح أنّ الجنّ والجان لفظان لمعنى واحد، ولهذا وردت في الآيات السابقة كلمة «الجن» في مقابل الإنسان، وكذا الحال بالنسبة للـ«جان».

## ٦\_ القرآن وغلق الإنسان

شاهدنا في الآيات الآنفة أنّ القرآن قد تناول مسألة خلق الإنسان بشكل مخستصر ومكتّف تقريباً، لأنّ الهدف الأساسي من التناول هو الجانب التربوي في الخلق، وورد نظير ذلك في أماكن أخرى من القرآن، كما في سورة السجدة، والمؤمنون، وسورة ص، وغيرها. وبما أنّ القرآن الكريم ليس كتاباً للعلوم الطبيعية بقدر ما هو كتاب حياة الإنسان يرسم له فيه أساليب التربية وأسس التكامل. فلا ينتظر منه أن يتناول جزئيات هذه العلوم من

قبيل تفاصيل: النمو، التشريح، علم الأجنّة، علم النبات وما شابه ذلك، إلّا أنّه لا يمنع من أن يتطرق بإشارات مختصرة إلىٰ قسم من هذه العلوم بما يتناسب مع البحث التربوي المـراد طرحه.

بعد هذه المقدمة نشرع بالموضوع من خلال بحثين:

١-التكامل النوعي من الناحية العلمية.

٢-التكامل النوعي وفق المنظور القرآني.

في البدء، نتناول البحث الأوّل وندرس المسألة وفق المقاييس الخاصة للعلوم الطبيعية بعيداً عن الآيات والرّوايات:

ثمّة فرضيتان مطروحتان في أوساط علماء الطبيعة بشأن خلق الكائنات الحيّة بما فيها الحيوانات والنباتات:

أ) فرضية تطوّر الانواع (ترانسفور ميسم) والتي تقول: إنّ الكائنات الحيّة لم تكن في البداية على ما هي عليه الآن، وإنّما كانت على هيئة موجودات ذات خليّة واحدة تعيش في مياه الحيطات، وظهرت بطفرة خاصة من تعرقات طين أعماق البحار.

أيْ أَنَّهَا كَانَتَ مُوجُودَاتَ عَدَيْمَةَ الرَّوْحِ، وقد تُولِّدَتْ مَنْهَا أُوِّلَ خَلَيَّةَ حَيِّةَ نَتَيْجَةَ لَظُرُوفَ خَاصَّةً.

وهذه الكائنات الحيّة لصغرها لا ترى بالعين المجرّدة وقد مـرّت بمـراحــل التكــامل التدريجي وتحوّلت من نوع إلىٰ آخر.

وتم انتقالها من البحار إلى الصحاري ومنها إلى الهواء.. فتكوّنت بذلك أنواع النباتات والحيوانات المائية والبريّة والطبور.

وإنّ أكمل مرحلة وأتمّ حلقة لهذا التكامل هو الإنسان الذي نراه اليوم، الذي تحوّل من موجودات تشبه القرود إلى القرود التي تشبه الإنسان ثمّ وصل إلى صورته الحالية.

ب) فرضية ثبوت الأنواع (فيكنسيسم)، والتي تقول: إنّ أنواع الكائنات الحسيّة منذ بدايتها وما زالت تحمل ذات الأشكال والخواص، ولم يتغير أيّ من الأنواع إلى نوع آخر، ومن جملتها الإنسان فكان له صورته الخاصّة به منذ بداية خلقه.

وقد كتب علماء كلا الفريقين بحوثاً مطوّلة لإثبات عقيدتهم، وجموت مناظرات ومنازعات كثيرة في المحافل العلمية حول هذه المسألة، وقد اشتد النزاع عندما عرض كلّ من (لامارك) العالم الفرنسي المعروف المتخصص بعلوم الأحياء والذي عاش بين أواخـر القرن ١٨ وأوائل القرن ١٩، و(داروين) عالم الاحياء الإنكليزي الذي عاش في القرن ١٩، نظراتهما في مسألة تطوّر الانواع بأدلة جديدة.

وممّا ينبغي التنوية إليه، هو أنّ معظم علماء اليوم يميلون إلى فريضة تــطوّر أو تكسامل الأنواع هذه خصوصاً في محافل العلوم الطبيعية.

#### أدلة القائلين بالتكامل:

يمكننا تلخيص أدلتهم في ثلاثة أقسام:

الأول: الأدلة المأخوذة من الهياكل العظمية المتحجّرة للكائنات الحييّة القديمة فإنّ الدراسات لطبقات الأرض المختلفة (حسب اعتقادهم) تُظهر أنّ الكائنات الحيّة قد تحوّلت من صور بسيطة إلى أخرى أكمل وأكثر تعقيداً، ولا يمكن تنفسير منا عنثر عنليه من متحجّرات الكائنات الحيّة إلّا بفرضية التكامل هذه.

الثَّاني: بعموع القرائن التي جمعت في (التشريع المقارن).

ويؤكّد هؤلاء العلماء عبر بجوثهم المطوّلة المفصّلة: إنّنا عندما نشرّح الهياكل العـظمية للحيوانات المختلفة ونقارنها فيما بينها، نجد أنّ ثمّة تشابهاً كبيراً فيما بينها، ممّا يشير إلى أنّهـا جاءت من أصل واحد.

الثَّالث: بعموع القرائن التي حُصِلَ عليها من (علم الأجنَّة).

فيقولون: إنّنا لو وضعنا جميع الحيوانات في حالتها الجنينية \_قبل أن تأخذ شكلهاالكامل \_مع بعضها، فسنرى أنّ الأجنّة قبل أن تتكامل في رحم أمهاتها أو في داخل البيوض تتشابه إلى حد كبير.. وهذا ما يؤكّد على أنّها قد جاءت في الأصل من شيء واحد.

# أموبة القائلين بثبوت الأنواع:

إِلّا أَنّ القائلين بفرضيّة ثبوت الأنواع لديهم جوابٌ واحد لجميع أدلة القائلين بالتكامل وهو: أنّ القرائن المذكورة لا تملك قوّة الإقناع، والذي لا يمكن إنكاره أنّ الأدلة الثلاثة توجد في الذهن احتالاً ظنيّاً لمسألة التكامل، إلّا أنّها لا تقوى أن تصل إلى حال اليقين أبداً.

وبعبارة أوضح: إنّ إثبات فرضيّة التكامل وانتقالها من صورة فرض علمي إلى قانون علمي علمي إلى قانون علمي قطعي.. إمّا أن يكون عن طريق الدليل العقلي، أو عن طريق الحسّ والتجربة والإختبار، ولا ثالث لها.

أمّا الأدلة العقلية والفلسفية فليس لها طريق إلى هذه المسائل كما نعلم، وأمّا يد التجربة والإختبار فأقصر من أن تمتد إلى مسائل قد امتدت جذورها إلى ملايين السنين.

إنّ ما ندركه بالحس والتجربة لا يتعدى بعض الحالات السطحية، ولفترة زمنية متباعدة، على شكل طفرة وراثية (موتاسيون) في كلّ من الحيوان والنبات.

فمثلاً. نرى أحياناً في نسل الأغنام العادية ولادة مفاجئة لخروف ذي صوف يختلف عن صوف الخراف العادية، فيكون أنعم وأكثر ليناً من العادية بكثير، فيكون بداية لظهور نسل جديد يسمّى (أغنام مرينوس).

أو أنَّ حيوانات تحصل فيها الطفرة الوارثية فيتغير لون عيونها أو أظفارها أو شكل جلودها وما شابه ذلك.. لكنَّه لم يشاهد لحدَّ الآن طفرة تؤدّي إلى حصول تغيير مهم في الأعضاء الأصلية لبدن أيَّ حيوان، أو يتبدل نوع منها إلى نوع آخر.

بناء على ذلك. يمكننا أن نتخيّل أن نوعاً من الحيوان يتحوّل إلى نوع آخر بطريق تراكم الطفرة الوراثية، كأن تتحول الزواحف إلى طيور ولكنّ ذلك ليس سوى حدس ومجرّد تخيّل لا غير، ولم نر الطفرات الوارثية قد غيّرت عضواً أصلياً لحيوان ما إلى صورة أخرى.

نخلص ممّا تقدم إلى النتيجة التالية: إنّ الأدلة التي يطرحها أنصار فرضية (الترانسفور ميسم) لا تتجاوز كونها فرضاً لا غير، لذا نرى أنصارها يعبّرون عنها بـ (فرضية تــطوّر الأنواع) ولم يجرأ أيّ منهم من تسميتها بالقانون أو الحقيقة العلمية.

# نظرية التكامل و... الإيمان بالله:

الكثير ممن بعاولون تصوير نوع من التضاد بين هذه الفرضية ومسألة الإيمان بالله، ولعل الحق يعطى لهم من جهة، حيث إنّ العقيدة الداروينية في واقعها قد أوجدت حرباً شعواء بين أصحاب الكنيسة من جانب ومؤيدي داروين من جانب آخر، حتى وصل الصراع ذروته بين الطرفين في تلك الفترة بعدما لعب الظرف السياسي وكذا الاجتاعي دورهما (مما لا يسع الجال لشرح ذلك هنا)، فكانت النتيجة أن إتهم أصحاب الكنيسة الداروينية بأنّها لا تنسجم مع الإيمان بالله.

وقد كشفت الأيّام عن عدم وجود تضاد بين الأمرين، فإنّنا سواء قبلنا بفرضية التكامل أو نفيناها لفقدانها الدليل، فلا يمنع من الإيمان باللّه في كلا الاحتالين. فإذا قبلنا بالفرضية فلكونها قانوناً علمياً مبنيًا على العلّة والمعلول، ولا فرق في العلاقة بين العلّة والمعلول في عالم الكائنات الحيّة وبقية الموجودات، فهل يعتبر اكتشاف العلل الطبيعية من قبيل نزول الأمطار، المد والجزر في البحار، الزلازل وما شابهها، مانعاً من الإيمان باللّه؟ الجواب بالنني قطعاً، إذن فاكتشاف وجود رابطة وعلاقة تكاملية بين أنواع الموجودات الحيّة لا يؤدّي إلى تعارض مع مسألة الإيمان بالله كذلك.

إذن، فالأشخاص الذين يتصورون أنّ كشف العلل الطبيعية ينافي الإيمان بوجود الله هم الذين يذهبون هذا المذهب، وإلّا فإنّ كشف هذه العلل ليس فقط لا يتعارض مع التوحيد، وإنّا سيعطينا أدلة جديدة من عالم الخليقة لإثبات وجوده سبحانه وتعالى.

وممًّا ينبغي ذكره: أنَّ داروين قد تبرأ من تهمة الإلحاد وصرَّح في كتابه (أصل الأنواع) قائلاً: إنّني مع قبولي لتكامل الأنواع فإني اعتقد بوجود الله، وأساساً فإنّه بدون الاعتقاد بوجود الله لا يمكن توجيه مسألة التكامل.

وقد كُتب عن داروين بما نصه: «إنّه بتي مؤمناً باللّه الواحد رغم قبوله بالعلل الطبيعية في ظهور الأنواع المختلفة من الأحياء، وقد كان إحساسه بوجود قدرة مافوق البشر يشتد في أعهاقه كلّها تقدّم في السن، معتبراً أنّ لغز الخلق يبتىٰ لغزاً محيّراً للإنسان» .

كان يعتقد أن توجيه هذا التكامل النوعي المعقّد والعجيب، وتحويل كائن حي بسيط جدّاً إلى كل هذه الأنواع المختلفة من الأحياء لا يتمّ إلّا بوجود خطّة دقيقة يضعها ويسيّرها عقل كلّى.

وهو كذلك.. إذ كيف بمكن إيجاد كلّ هذه الأنواع العجيبة والمحسيرة والتي لكـلّ مسنها تفصيلات وشؤون واسعة، من مادة واحدة بسيطة جدّاً وحقيرة... كيف بمكن ذلك بدون الاستناد على علم وقدرة مطلقين؟!

النتيجة: إنّ الضجّة المفتعلة في وجود تضاد بين عقيدة التكامل النــوعي وبــين مسألة الإيمان باللّه إنّا هي بلا أساس وفاقدة للدليل (سواء قبلنا بالفرضية أو لم نقبلها).

تبقىٰ أمامنا مسألة جديرة بالبحث وهي: هل أنّ فرضية تطور الأنواع تتعارض مع ما ذكره القرآن حول قصة خلق آدم، أو لا؟

١٠ الداروينية، تأليف محمود بهزاد، ص ٧٥ و٧٦.

## القرآن ومسألة التكامل:

الجدير بالذكر أن كلاً من مؤيدي ومنكري فرضية التكامل النوعي ـ نعني المسلمين منهم ـ قد استدل بآيات القرآن الكريم لإثبات مقصوده، ولكنّهما في بعض الأحيان وتحت تأثير موقفهما قد استدلا بآيات لا ترتبط بمقصودهما إلّا من بعيد، ولذلك سنتطرق إلى الآيات القابلة للبحث والمناقشة.

أهم آية يتمسك بها مؤيدو الفرضية، الآية ٣٣ من سورة آل عمران ﴿ إِنَّ للله لصطفىٰ آدم ونوحاً وآل ليراهيم وآل معران ملئ للعالمين﴾.

فيقولون: كما أنّ نوحاً وآل إيراهيم وآل عمران كانوا يعيشون ضمن أممهم فاصطفاهم الله من بينهم فكذلك آدم، أي ينبغي أنّه كان في عصره وزمانه أناس باسم «العالمين» فاصطفاه الله من بينهم، وهذا يشير إلى أنّ آدم لم يكن أوّل إنسان على وجه الأرض، بل كان قبله أناس آخرون، ثمّ امتاز آدم من بينهم بالطفرة الفكرية والروحية فكانت سبباً لاصطفائه من دونهم.

هذا وذكروا آيات أخر ولكنّها من حيث الأصل لا ترتبط بمسألة البحث، ولا يعدو تفسيرها بالتكامل أن يكون تفسيراً بالرأي، وهناك آيات قرآنية يمكن الاستدلال بها لكلا المعنيين، فالسياق ينجسم مع التكامل النوعي وينسجم كذلك مع الثبوت النوعي والخلق المستقل لآدم ولهذا ارتأينا صرف النظر عنها.

أمّا ما يؤخذ على هذا الاستدلال فهو أنّ كلمة «العالمين» إنْ كانت بمعنى الناس المعاصرين لآدم على وأنّ الإصطفاء كان من بينهم، كان ذلك مقبولاً، أمّا لو اعتبرنا «العالمين» أعم من المعاصرين لآدم، حيث تشمل حتى غير المعاصرين، كما روي في الحديث المعروف عن النّبي عَلَيْها في فضل فاطمة عليها السلام حيث قال: «أمّا إبنتي فاطمة فهي سيدة نساء العالمين من الأولين والآخرين»، فني هذه الحال سوف لا تكون لهذه الآية دلالة على مقصودهم، وهو شبيه بقول قائل: إنّ الله تعالى اصطفى عدّة أشخاص من بين الناس جميعاً في كلّ القرون والأزمان، وآدم عليه أحدهم، وعندها سوف لا يكون لازما وجود أناس في زمان آدم كي يطلق عليهم اسم «العالمين» ويصطفى آدم من بينهم،

وخصوصاً أنّ الإصطفاء إلهي، واللّه عزَّوجلّ مطّلع علىٰ المستقبل وعلىٰ كافّة الأجيال في كلّ الأزمان١.

وأمّا مؤيدو ثبوت الأنواع فقد اختاروا الآيات مورد البحث وما شابهها، حيث تقول إنّ اللّه تعالىٰ خلق الانسان من تراب من طين متعفن.

ومن الملفت للنظر أن هذا التعبير قد ورد في صفة خلق «الإنسان» ﴿ولقد خلقنا الإنسان من صلعال من حما مسنون ﴾ -الآية ٢٦ من سورة الحجر ، وأيضاً في صفة خلق «البشر» ﴿وَإِدْ قَالَ رَبِكَ للملائكة لِني خالق بشراً من صلعال من حما مسنون ﴾ -الآية ٢٨ من سورة الحجر ، وفي مسألة سجود الملائكة بعد خلق شخص آدم أيضاً (لاحظ الآيات ٢٩، ٣٠ و ٢٩ من سورة الحجر).

عند الملاحظة الأولى للآيات يظهر أنّ خلق آدم كان من الحمأ المسنون أوّلاً، ومن ثمّ اكتملت هيئته بنفخ الروح الإلهيّة فيه فسجد له الملائكة إلّا إيليس.

ثمّ إنّ أسلوب تتابع الآيات لا ينمّ عن وجود أيّ من الأنواع الأخرى منذ أن خلق آدم من تراب حتى الصورة الحالية لبنيه.

وعلى الرغم من استعمال الحرف «ثمّ» في بعض من هذه الآيات لبسيان الفساصلة بسين الأمرين، إلّا أنّه لا يدل أبدأ على مرور ملايين السنين ووجود آلاف الأنواع خلال تلك الفاصلة.

بل لا مانع إطلاقاً من كونه إشارة إلى نفس مرحلة خلق آدم من الحماً المسنون، ثمّ مرحلة خلقه من الصلصال، فخلق بدن آدم، ونفخ الروح فيه.

وذلك ما نلاحظه في استعبال «ثمّ» في مسألة خلق الإنسان في عالم الجنين والمراحل التي يطويها.. ﴿ وَا أَيُّهَا النّاسَ إِنْ كَنْتُم فَي ربيب مِن البِعنِ فَانّا خَلَقْناكُم مِنْ تَرَابِ ثُمّ مِنْ نَطْفَة ثُمّ مِنْ مُلْقَة ثُمّ مِنْ مُلْقَة ثُمّ مِنْ مُلْقَة أَمّ مِنْ مُلْقِعَة ... ثمّ نخرجكم طفلاً ثمّ لتبلغوا لَشَدّكم ﴾ ` .

فهذه الآية المباركة تدلل على أنّ استعبال «ثم» يعبّر عن وجود فاصلة ليس من الضروري أن تكون طويلة، فيمكن كونها فاصلة طويلة أو قصيرة.

١. وهناك احتمال آخر وهو: أن اصطفاء آدم من بين أولاده بعد أن مرّت عليهم مدّة ليست بالطويلة، فتشكل من بينهم مجتمع صغير.

وخلاصة ما ذكر: أنّ الآيات القرآنية وإن لم تتطرق مباشرة لمسألة النكامل النوعي أو ثبوت الأنواع، لكنّ ظاهرها (في خصوص الإنسان) ينسجم مع مسألة الخلق المستقل، ولكن من دون تصريح لأنّ أكثر ما يدور ظاهر الآيات حول الخلق المستقل المباشر، أمّا ما يتعلق بخلق سائر الأحياء (من غير الإنسان) فقد سكت القرآن عنه.

8003

## الآيات

إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِى جَنَّنْتِ وَعُيُونٍ ﴿ آدْخُلُوهَا بِسَلَامٍ اَمِنِينَ ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُودِهِم مِنْ عِلَى إِخْوَنَا عَلَى سُرُرِمُنَقَدْ بِلِينَ ﴿ لَا يَسَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَصُدُودِهِم مِنْ عِلَى إِخْوَنَا عَلَى سُرُرِمُنَقَدْ بِلِينَ ﴿ لَا يَسَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَ مَا هُمَ مِنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴿ وَأَنَّ عَلَا إِنَ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيدُ وَ الْ وَأَنَّ عَذَا بِي هُو ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيدُ ﴿ وَأَنَّ عَذَا بِي هُو ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيدُ ﴾

# الثفسير

## نِعَهُ المِنَّهُ الثَّمَانِ:

رأينا في الآيات السابقة كيف وصف الله تعالىٰ عاقبة أمر الشيطان وأنصاره وأتباعه، وأنّ جهنم بأبوابها السبعة مفتحة لهم.

وجرياً على أسلوب القرآن في التربية والتعليم جاءت هذه الآيات المباركات (ومسن باب المقارنة) لترفع الستار عن حال الجنّة وأهلها وما ترفل به من نعم مادية ومعنوية، جسدية وروحية.

وقد عرضت الآيات غانية نعم كبيرة (مادية ومعنوية) بما يساوي عدد أبواب الجنّة.

ا-أشارت في البدء إلى نعمة جسهانية مهمة: ﴿إِنْ المتقين في جنّات وميون و يلاحظ أنّ هذه الآية قد اتخذت من صفة (التقوى) أساساً لها، وهي الخوف من الله والورع والالتزام، فهي إذن... جامعة لكافّة صفات الكال الإنساني.

إنّ ذكر الجنّات والعيون بصيغة الجمع إشارة إلى تنوّع رياض الجنّة وكثرة عيونها، والتي لكلّ منها لذّة مميزة وطعم خاص.

٢ و٣- ثمّ تشير الآيات إلى نعمتين معنويتين مهمّتين أخريتين (السلامة) و(الأمسن)... السلامة من أيّ أذيّ وألم، والأمن من كلّ خطر، فتقول على لسان الملائكة مرحّبة بهم ... ولدخلوها بسلام آمنين.

وفي الآية التّالية بيان لثلاث نعم معنوية أخرى:

٤- ﴿وترَّمْنَا مِا فِي صدورهم مِنْ عَلْ ﴾ أي: الحسد والحقد والعداوة والخيانة .

٥. ﴿إِحْوَالِنَا﴾ تربطهم أقوىٰ صلات الحبّة.

٦۔ ﴿ملیٰ سررہتقابلین﴾ ً .

إن جلساتهم الاجتماعية خالية من القيود المتعبة التي يُعاني منها عالمنا الدنيوي، فـلا طبقية ولا ترجيح بدون مرجّح والكلّ إخوان، يجلسون متقابلين في صف واحد ومستوى واحد.

وبطبيعة الحال، فهذا لا ينافي تفاوت مقاماتهم ودرجاتهم الحاصلة من درجة الإبحان والتقوى في الحياة الدنيا، ولكنّ ذلك التساوي إنّما يرتبط بجلساتهم الإجتماعية.

٧- ثمّ تأتي الإشارة إلى النعمة المادية والمعنوية السابعة: ﴿ لا يعشهم فيها نصب إنّه ليس كيوم استراحة بهذه الدنيا يقع بين تعب ونصب قبله وبعده، ولا يدع الإنسان يجد طعم الراحة والاستقرار.

٨- ولا يشغلهم هم فناء أو انتهاء نِعَم ﴿ وَمَا هُمُ مِنْهَا بِمِعُرَجِينَ ﴾.

بعد أن عرض القرآن الكريم النعم الجليلة التي ينالها المتقون في الجنة بذلك الرونق المؤثّر الذي يوقع المذنبين والعاصين في بحار لجيّة من الغمّ والحسرة ويجعلهم يقولون: ياليتنا نصيب بعض هذه المواهب، فهناك، يفتح الله الرحمٰن الرحيم أبواب الجنّة لهم ولكن بشرط، فيقول لهم بلهجة ملؤها الحبّة والعطف والرحمة وعلى لسان نبيّه الكريم مَنْ الحريم مَنْ عهادي لقي لناللففور الرّحيم).

إنّ كلمة «عبادي» لها من اللطافة ما يجذب كلّ إنسان، وحينا يختم الكلام بـ ﴿الصّفورِ الرّحيم على الحدب إلى أوج شدّته المؤثّرة.

وكها هو معهود من الأسلوب القرآني، تأتي العبارات العنيفة حين تتحدث عن الغضب والعذاب الإلهي لتمنع من سوء الاستفادة من الرحمة الإلهيّة، ولتوجد التعادل بـين مسألتي

الفل، في الأصل بمعنىٰ النفوذ الخفي للشيء، ولهذا يطلق علىٰ الحدد والحقد والعداوة التي تنفذ بخفاء
 في نفس الإنسان، فالغل مفهوم واسع يشمل الكثير من الصفات الأخلاقية القبيحة.

٢ والشرر، جمع «سرير»، وهي المقاعد التي يجلسون عليها في جلسات سهرهم. (علماً بأن كلاً من «سرر» و«سرير» من مادة واحدة).

الخوف والرجاء، الذي يعتبر رمز التكامل والتربية فيقول وبدون فاصلة: ﴿وَلَنَّ مَدُنِي هُو اللَّهِ اللَّهِ ﴾.

## بحوث

#### ١ ـ رياض وعيون المِنّة

إنّ فهم واستيعاب أبعاد النعم الإلهيّة التي تزخر بها الجنّة ونحن نبعيش في هذا العالم الدنيوي المحدود، يعتبر أمراً صعباً جدّاً، بل ومن غير الممكن، لأنّ نعم هذا العالم بالنسبة لنعم الآخرة كنسبة الصفر إلى رقم كبير جدّاً.. ومع ذلك فلا يمنع من أن نحسّ ببعض أشعّتها بفكرنا وروحنا.

إنّ القدر المسلّم بهذا الخصوص، هو أنّ النعم الأخروية مننوعة جــدّاً. ويـنطق بهــذه الحقيقة التعبير بالـ «جنات» في الآيات المتقدمة وغيرها من الآيات الأخر، وكذلك التعبير بالـ «عيون».

لقد ورد في القرآن الكريم (في سور الإنسان، الرحمٰن، الدخان، محمد وغيرها) إشارة إلى أنواع مختلفة من هذه العيون، وأشير إلى تنوعها بإشارات صغيرة، ولعلّ ذلك تصوير لأنواع الأعمال الصالحة في هذا العالم، وسنشير إلى هذا الأمر إن شاء اللّه عند تفسيرنا لهذه السور.

## ٢ـ النَّعم المادية وغير المادية

على خلاف ما يتصور البعض.. فإنّ القرآن لم يبشّر الناس داغاً بالنعم المادية للجنّة فقط، بل تحدّث مراراً عن النعم المعنوية أيضاً، والآيات مورد البحث نموذج واضح لذلك حيث نرى أنّ اوّل ما يواجه أهل الجنّة هناك هو الترحيب والبشارة من الملائكة لأهل الجنّة عند دخولهم فيها وادخلوها بسلام آمين.

ومن النعم الروحية الأخرى التي أشارت إليها هذه الآيات.. تطهير الصدور من الأحقاد وكلّ الصفات المذمومة كالحسد والخيانة وما شابهها، والتي تذهب بروح الأخوّة.

وكذلك حذف الاعتبارات والامتيازات الاجتماعية المغلوطة التي تخدش استقرار فكر وروح الإنسان، وهو ما ذكره في وصف جلساتهم.

ومن نافلة القول.. أنَّ (السلامة) و(الأمن) الجعولتين على رأس النعم الأخــروية، هـــا

أساس لكلّ نعمة أخرى، ولا يمكن الاستفادة الكاملة من أيّة نعمة بدونهما وهذا ما ينطبق حتى على الحياة الدنيا، فالأمن والسلام أساس لكلّ نعيم ورخاء وإلّا فلا.

## ٣\_ المقد والمسدعدوا الأفوّة

من لطيف ما يلاحظ في هذه الآيات أنّها بعد أن ذكرت نعمة السلامة والأمن، وقبل أن تتعرض لبيان حال الأخوّة والألفة التي سيكون عليها أهل الجنّة، أشارت إلى مسألة نزع الصفات المانعة للأخوّة، كالحقد والحسد والغرور والخيانة، جامعة كلّ ذلك بكلمة «الغل» ذات المفهوم الواسع.

وفي الحقيقة، إنّ قلب الإنسان ما لم يطهر من هذا «الغل» فسوف لا تتحقق نعمة السلامة والأمن ولا الأخوّة والحبّة، بل الحروب والمظالم والمجابهات والصراعات على الدوام، وهو ما يؤدّي إلى قلع جذور الأخوّة والسلامة والأمن من الحياة.

#### ٤ ـ المذاء الكامل

يقول بعض المفسّرين: إنّ الجزاء لا يكتمل إلّا بأربعة أمور: منافع وفسيرة، أن تكـون مقرونة بالإحترام، خالية من أيّ ألم، دائمة وخالدة.

وقد أشارت الآيات مورد البحث إلى هذه الأمور الأربعة...

فعبارة ولن المتقين في جنّات وميون ﴾ إشارة إلى المنفعة الأولى!

وعبارة والمخلوها بسلام المنين وليل على الإحترام والتقدير.

وعبارة ﴿ونزعنا ما في صدورهم من قل إخوانا على سررمتقابلين﴾ إشارة إلى نني أي نوع من الآلام والمعاناة الروحية (النفسية).

وعبارة ولا يعشهم فيها نصب السارة إلى نني الآلام الجسمانية.

أمّا عبارة **﴿وما هم منها بمخرجين﴾ فهي** حاكية عن آخر شرط، وهو دوام وبقاء النعم. وبهذا يكون هذا الجزاء والثواب كاملاً من كلّ الجهات ً.

ا التَّفسير الكبير، ج ١٩، ص ١٩٣.

## هــ تعالو لنمعل من هذه الدنيا مِنَّة

إنّ النعم المادية والروحية الأخروية التي صوّرتها الآيات السابقة في حقيقتها تشكّل أصول النعم لهذا العالم، ولعلّ القرآن الكريم يريد أن يفهمنا بأنّنا يمكن أن نوجد جنّة صغيرة في حياتنا تكون شبيهة بتلك الجنّة الكبيرة، فيا لو استطعنا أن نوفر شرائطها المطلوبة اللازمة.

فلو طهرنا قلوبنا من الحقد والعداوة.

وقوّينا بيننا روابط الأخوّة والحبّة.

و حذفنا من حياتنا تلك الاعتبارات وأشكال الترف الزائدة والمفرّقة.

وإذا ما عملنا لتحقيق الأمن والسلام في مجتمعنا.

وإذا أدرك الناس بأنّه لا استعباد ولا استغلال ولا طبقية فيا بينهم... فإنّنا \_والحال هذه \_ سنكون في جنّة الحياة الدنيا!!

8003

وَنَيِنَهُمْ عَن صَنَيْفِ إِبْرُهِيمَ ﴿ إِذَ ذَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَا لُواْسَلَامًا قَالَ إِنَّامِنكُمْ وَجِلُونَ ﴿ قَالُواْ لَا نَوْجَلَ إِنَّا نُبُشِرُكَ بِعُلَامٍ عَلِيهِ ﴿ قَالَ أَبَشَرْتُمُونِ عَلَى أَن مَسَنِي ٱلْكِبُر فَي مَ تُبَشِرُونَ ﴿ قَالُواْ بَشَرْنَكَ بِٱلْحَقِ فَلَا تَكُن مِنَ ٱلْقَلْطِينَ ﴾ قَالُ وَمَن فَي مَ تُبَشِرُونَ ﴿ فَا لُواْ بَشَرْنَكَ بِٱلْحَقِ فَلَاتَكُن مِنَ ٱلْقَلْطِينَ ﴾ قَالُ وَمَن مَنْ عَلَمُ مِن تَحْمَةِ رَبِّهِ عَلِي لَا الصَّالُونَ ﴿ فَالْمَا خَطْبُكُمْ أَيُّمَا ٱلْمُرْسَلُونَ فَي قَلْمَا خَطْبُكُمْ أَيْمَا الْمُرْسَلُونَ فَي قَلْمَا اللّهُ مَا خَطْبُكُمْ أَيُّمَا ٱلْمُرْسَلُونَ فَي قَلْمَا اللّهُ مِن تَحْمَةِ رَبِهِ عَلَى السَّالُونَ وَمِعْمِينَ ﴾ قَالُولُولِ إِنَّالَمُنْ جُوهُمْ أَجْمَعِينَ فَي قَالُوا إِنَّا الْمُنَا الْمُنْ مَن الْفَالِينَ الْمُن الْفَالِينَ الْمُن الْفَالِينَ الْمُنافِقِيمِ اللّهُ الْمُن الْفَالِينَ الْمُن الْفَالِينَ الْمُن الْمُن الْمُعَلِينَ الْمُن الْمُن اللّهُ الْمُن اللّهُ الْمُن الْمُن الْمُن الْمُن الْمُن الْمُن الْمُن الْمُن الْمُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُن اللّهُ الْمُن الْمُنْ الْمُن الْمُنْ الْمُن الْمُن الْمُنْ الْمُنْ الْمُن الْمُن الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُن الْمُنْ الْمُن الْمُنْ الْمُن الْمُن الْمُن الْمُنْمُ الْمُعْلِي الْمُن الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُن الْمُنْ الْمُن الْمُن الْمُنْ الْمُنْ الْمُن الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

# التفسير

## الضَّيوف الغرباء...ا

تتحدث هذه الآيات المباركات وما بعدها عن الجنبة التربوية في تاريخ حياة الأنبياء عليهم السلام وما جرئ لهم مع العصاة من أقوامهم، وتطرح الآيات نماذج حيّة للاعتبار، لكلا الطرفين (عباد اللّه المخلصين من طرف وأتباع الشيطان من طرف آخر).

ومن لطيف البيان القرآني شروع الآيات بذكر قصّة ضيف إيراهيم (وهم الملائكة الذين جاؤوا بهيئة البشر وبشّروه بولد جليل الشأن، ومن ثمّ أخبروه عن أمر عذاب قوم لوط).

فقد جاء في الآيتين السابقتين أمر الله إلى نبيّه تَتَبَلِّهُ بتبيان سعة رحمة الله للـناس مـع تبيان أليم عذابه، ويطرح في هذه القصّة نموذجين حيّين لها تين الصفتين، وبذلك تتبيّن صلة الربط بين هذه الآيات.

فتقول أوّلاً: ﴿ وَتَيِّنُهُمْ مِنْ صَيْفَ لِيرَاهِيمَ ﴾.

فكلمة «ضيف» جاءت بصيغة المفرد، ولا مانع من ذلك حـيث ذهب بمعض كـبار المفسّرين إلىٰ أنّ «ضيف» تستعمل مفرداً وجمعاً. وهؤلاء الضيوف هم الملائكة الذين دخيلوا عملي إسراهم الله بروجوه خيالية من الإبتسامة، فابتدأوه بالسلام ﴿إِدْ دخلوا عليه فقالوا سلاماً ﴾.

فقام إبراهيم الله بوظيفته (إكرام الضيف)، فهيّاً لهم طعاماً ووضعه أمامهم، إلّا أنّهم لم يدنوا إليه، فاستغرب من موقف الضيوف الغرباء، فعبّر عمّا جال في خاطره ﴿قال لِدّاهنكم وجلون﴾ .

وكان مصدر خوف إبراهيم الله عمّا كان عليه متعارفاً في مسألة ردّ الطعام أو عدم التقرب منه، فهو عندهم إشارة إلى وجود نيّة سوء أو علامة عداء.

ولكنّ الملائكة لم يتركوا ابراهيم في هذا الحال حتى: ﴿قَالُولَ لا تُوجِلَ لِنَّا نَا بَشُرُكَ بِعَلَامِ عليم﴾.

مّن هو المقصود بالغلام العليم؟

يبدو من خلال متابعة الآيات القرآنية أنّ المقصود هو (إسحاق)، حيث نقرأ في سورة هود، الآية ٧١ أنّ امرأة إيراهيم كانت واقفة بقربه عندما بشّر ته الملائكة، ويظهر كذلك أنّها كانت امرأة عاقراً فبشّروها أيضاً ﴿ولهراته قائمة فضحكت فيشرناها بإسحاق﴾.

وكما هو معروف فإنّ سارة، هي أم إسحاق، ولإبراهيم ﷺ ولد آخر أكبر من إسحاق واسمه (إسهاعيل) من (هاجر) ـ الأمّة التي تزوجها إيراهيم.

كان إبراهيم يعلم جيداً أنّه من المستبعد أن يحصل له ولد ضمن الموازين الطبيعية، (ومع أنّ كلّ شيء مقدور للّه عزّ وجلّ)، ولهذا أجابهم بصيغة التعجب: ﴿قَالَ لَبِهُوتِهُوتِي علىٰ أنْ هَسّني الكبر فيم تبقرون ﴾ ... هل البشارة منكم أم من الله عزّ وجلّ وبأمره، أجيبوني كسي أزداد اطمئناناً؟

إنَّ تعبير «مسّني الكبر» إشارة الىٰ ما كان يجده من بياض في شعره وتجاعيد في وجهه وبقية آثار الكبر فيه.

و يمكن لأحد أن يشكل: بأنّ إيراهيم على قد سبق بحالة مشابهة حينا ولد له إسهاعيل على الله و الله عن الماعيل الله و الكبر .. فَلِمَ التعجب من تكرار ذلك؟

إنّ الآيات مورد البحث لم تذكر هذا التفصيل في تهيئة الطعام وعدم مد أيديهم إليه، إلّا أنّ ذلك ورد في
 الآية ٦٦ و ٧٠ من سورة هود فليراجع.

والجواب، أوّلاً؛ كان بين ولادة إسهاعيل وإسحاق (على ما يقول بعض المفسّرين) أكثر من عشر سنوات، وبذلك يكون تكرار الولادة مع مضي هذه المدّة ضعيف الإحتال.

وثانياً: إنّ حدوث ووقوع حالة مخالفة للموازين الطبيعية مـدعاة للـتعجب، وإذا مـا تكررت فلا يمنع من التعجب لحدوثها وتكرارها مرّة أُخرى.

فولادة مولود جديد في هكذا سن أمر غير متوقع، وإذا ما وقع فهو غريب وعجيب في كلّ الأحوال !.

وعلىٰ أيّة حال... لم يدع الملائكة مجالاً لشك وتعجب إيواهيم حسيت ﴿قَالُوا بِشَرِنَاكَ عِلَا اللّهِ وَبِأُمْرُه، فهي حقٌّ مُسَلَّمٌ به.

وتأكيداً للأمر ودفعاً لأي احتال من غلبة اليأس على إيراهيم، قالت الملائكة: ﴿ فلا تكن هن القانطين ﴾.

لكنّ إيراهيم الله طمأنهم بعدم دخول اليأس إلى قلبه، لأنّه مطمئن من أنّ أمر القدرة الإلهيّة نافذ في جميع أرجاء الكون حتى مع خرق النواميس الطبيعية وبدون الخملل في الموازنة، ﴿قَالَ وَمِنْ يَقْتُطُ مِنْ رَحِمَةُ رَبِّهُ إِلَّا الضّالُون﴾.

إنّ الضالين هم الذين لا يعرفون اللّه وقدرته المطلقة، اللّه الذي خلق الانسان ببناءه العجيب الحيّر من ذرّة تراب ومن نطفة حقيرة ليخرجه ولداً سويّاً، اللّه الذي حوّل نخلة يابسة الى حاملة للثمر بإذنه، اللّه الذي جعل النّار برداً وسلاماً.. هل من شك بأنّه سبحانه قادر على كلّ شيء، بل وهل يصح بمن آمن به وعرفه حق معرفته أن يباس من رحمته!؟! وراود إيراهيم على المنارة من المنارة من الملائكة قد تنزلت لأمر ما غير البشارة، وما البشارة إلّا مهمة عرضية ضمن مهمتهم الرئيسية، ولهذا فقالوا لِنّا أرسلتا للى قوم مجرهين .

ومع علم الملائكة بإحساس إيراهيم للله المرهف وأنّه دقيق في كلّ شيء ولا يتقنع بالعموميات، فبيّنوا له أمر نزول العذاب على قوم لوط المجرمين باستثناء أهله ﴿ إِلَّا آلَ لُوطُ إِنّا لَا لَعْمُوهُمُ أَجْمُعُينَ ﴾.

ا. يذكر بعض المفسّرين أن عمر إبراهيم عليه السلام عند ولادة ابنه إسماعيل كان ٩٩ عــاماً، وعــند ولادة إسحاق كان عمره ١١٢ عاماً.

إنّ ظاهر تعبير «آل لوط» وما ورد من تأكيد بكلمة «أجمعين» سيشمل امرأة لوط الضّالة التي وقفت في صف المشركين، ولعلّ إبراهيم كان مطلعاً على ذلك، ولذا أضافوا قائلين: ﴿إِلّا لِمِرْقَتِهِ قَدَّرِنَا لَقِهَا لَمِنَ لِلْعَابِرِينَ ﴾.

و «قدّرنا» إشارة إلى المهمّة التي كُلّفوا بها من اللّه عزَّ وجلّ.

هذا وقد بحثنا قصّة نزول الملائكة على إيراهيم لللله و تبشيره بإسحاق للله وحديثهم معه بشأن قوم لوط للله مفصّلاً في تفسيرنا للآيات ٦٩ ــ ٧٦ من سورة هود من هذا التّفسير. ١٥٥٨

# الثفسير

## عاقبة مذنبي قوم لوط:

طالعتنا الآيات السابقة بقصة اللقاء بين ملائكة العذاب هؤلاء وبين إيراهيم ﷺ، وهذه الآيات تكمل لنا سير أحدث القصة فتبتدأ من خروجهم من عند إيراهـيم حــتى لقــائهم بلوط ﷺ.

فنقرأ أوّلاً ﴿ قلمًا جا. آل لوط للمرسلون﴾ .

فالتفت إليهم لوط ﴿قال لِلَّكُمْ قُومُ مَنْكُرُونُ﴾.

يقول المفسّرون: قال لهم ذلك لما كانوا عليه من جمال الصورة ريعان الشباب، وهو يعلم ماكان متفشياً بين قومه من الانحراف الجنسي.. فمن جهة، هم ضيوفه ومقدمهم مبارك ولابدّ من إكرامهم واحترامهم، ولكنّ المحيط الذي يعيشه لوط الثِّ مريض وملوّث.

ولهذا ورد تعبير «سيء بهم» في الآيات المتعرّضة لقصّة قوم لوط في سورة هود، أي إنّ هذا الموضوع كان صعباً علىٰ نبيّ اللّه وقد اغتمّ لقدومهم لتوقعه يوماً عصيباً!

ولكنّ الملائكة لم يتركوه وهذه الهواجس طويلاً حتى سارعوا إلى القول: ﴿قَالُولُولِ اللَّهُمِ لُمُ عِنْنَاكُ وَهَاكُ لِأَنَّهُم لُمُ يَعْتَنُوا وَلَمْ يُعَدِّرًا، وذلك لأنَّهُم لُم يُعتَنُوا وَلُمْ يُعدّقوا بُمَا ذكرته لهم.

ثم أكّدوا له قائلين: ﴿وأليناك بالحق﴾، أي العذاب الحتمي والجـزاء الحـاسم لقـومك الضالين.

ثمّ أضافوا لزيادة التأكيد: ﴿ولِنَّا لصادقون﴾.

فهؤلاء القوم قد قطعواكلٌ جسور العودة ولم يبق في شأنهم محلّاً للشفاعة والمناقشة،كي لا يفكّر لوط في التشفّع لهم وليعلم أنّهم لا يستحقونها أبداً.

ثمّ قالت الملائكة للوط: أخرج وأهلك من المدينة ليلاً حين يمنام القوم أو يمنشغلوا بشرابهم وشهواتهم، لأجل نجاة الثلّة المؤمنة من قومه (وهم أهله ما عدا زوجته).

وفاسر بأهلك بقطع من الليل وكن خلفهم كي لا يتخلف أحد منهم ولتكون محافظاً ورقيباً لهم وولاياتف منكم أحد ولمضوا ورقيباً لهم وولاياتف منكم أحد ولمضوا حيث تؤمرون ، أي إلى أرض الشام، أو أي مكان آخر يكون فيه الناس مطهرين من هذه الآثام.

ثم ينتقل مجرى الحديث حين يقول تعالى: ﴿وقفينا إليه ذلك الأمر أنّ دلير هؤلا مقطوع مسبعين ﴾، أي سوف لا يبقى منهم أحد عند الصباح.

ومن الملفت للنظر، أنّ القرآن قد ترك القصّة عند هذا الحدّ وعاد إلى بدايتها ليعرض ما ترك القول فيه \_لسبب سنشير إليه فيا بعد \_فيقول: ﴿وجاد لَعْلَ العدينة يستبشرون ﴾ أي إنّهم قد ظنوا بحصول لقمة جديدة سائغة عن طريق ضيوف لوط!

إنّ تعبير ﴿أَهُلُ المُعْدِينَةِ ﴾ يوحي إلى أنّ الذين تحرّكوا صوب منزل لوط اللّهِ كانوا جمعاً كبيراً، وهو ما يوضّح بجلاء تلك الوقاحة والقبح والجسارة التي كانوا عليها، وخصوصاً قوله ﴿يستبشرون ﴾ التي تحكي عمق تلوّثهم بذلك الدرك السافل، مع أنّ مثل هذا الفعل القبيح ربّا لا يشاهد حتى بين الحيوانات، وإذا ما ابتلي به إنسان (والعياذ بالله) فإنّه سوف

يحاول كتمه وإخفاءه، حيث إنّ الإتيان به مدعاة للتحقير والإزدراء من قبل الآخرين.. أمّا قوم لوط، فكانوا مستبشرين بذلك الصّيد الجديد وكلّ يهنيء الآخر على ما سيصيبه من نصيب!!

وحبنا سمع لوط أصواتهم وضجيجهم أغتم عمّاً شديداً لأجل ضيوفه، لأنّه ما كسان يدرى أنّهم ملائكة العذاب إلى ذلك الوقت ولهذا ﴿قال لِنْ هؤلا مُسِفِي قلاتفضحون﴾.

أي... إن كنتم لا تؤمنون بالله ولا تصدّقون بالنّبي ولا تعتقدون بثواب وعقاب، فراعوا حق الضّيافة التي هي من السنن المتعارف عليها عند كلّ المجتمعات سواء كانت مؤمنة أم كافرة، أيّ بشر أنتم؟ لا تفهمون أبسط المسائل الإنسانية، فإنْ لم يكن لكم دين فكسونوا أحراراً في دنياكم!

ثم أضاف قائلاً: ﴿ ولتقوا الله ولا تخزون ﴾ أمام ضيني.

ولكنّهم من الوقاحة والإصرار على الانحراف بحيث صاروا لا يشعرون بالخجل مسن أنفسهم، بل راحوا يحاججون لوطاً ويحاسبونه، وكأنّه إرتكب جرماً في استضافته لهؤلاء القوم ﴿قَالُولُ أَوْلُمُ تَنْهُكُ مِنْ لَلْمُالُمُهُمُ ، باستضافتهم! فلهاذا خالفت أمرنا؟!

وكان قوم لوط من البخل بحيث إنهم لا يحبّون الضيافة، وكانت مدينتهم على طريق القوافل، ويبررون فعلهم القبيح ببعض الواردين لدفع الضيوف ولأجل أن لاينزل عندهم أحد من القوافل المارّة، وتعارفوا على ذلك حتى أصبح عندهم عادة.

وكما يبدو أنّ لوطاً كان حينا يسمع بأحد الغرباء يدخل المدينة يسرع لاستضافته خوفاً عليه من عمل قومه الخبيث، ولما علم أهل المدينة بذلك جاؤوا إليه غاضبين ونهوه عن أن يستضيف أحداً مستقبلاً.

وعليه، فكلمة «العالمين» في الآية أعلاه -كها يبدو -إشارة إلى عابري السبيل، ومن هم ليسوا من أهل تلك المدينة.

١. نرى في هذه الآيات أن لوطأً يطلب من قومه أن لا يفضحوه تارة وألا يخزوه تارة أخرى، الفضيحة لغة بمعنى: إنكشاف شيء، وظهور العيب أيضاً (وأراد لوط أن يفهمهم بأنّ عملكم القبيح هذا سيخجلني أمام ضيوفي ويعرفوا مدى خباثة أهل مدينتي).

أمًا «الخزي» فهو بمعنى الإبعاد وكذلك بمعنى الخجل (وأراد لوط أن يقول لهم: لا تخجلوني أسام ضيوفي وتباعدوا بيني وبينهم).

وعندما رآهم لوط على تلك الحال من الوقاحة والجسارة، أناهم من طريق آخر لعلهم يستفيقون من غفلتهم وسكر انحرافهم، فقال لهم: إن كنتم تريدون إشباع غرائزكم فلاذا تسلكون سبيل الانحراف ولا تسلكون الطريق الصحيح (الزواج) ﴿قال هؤلا بناتي إن كنتم فاعلين ﴾.

ممّا لا شك فيه أنّ بنات لوط لا يكفين لذلك العدد الهائل من المتحجّرين حول داره، ولكن لوطاً الذي كان يهدف إلى إلقاء الحجّة عليهم أراد أن يقول لهم: إنّني مستعد إلى هذه الدرجة للتضحية من أجل الضيف، وكذلك لأجل إنقاذكم من الفساد ونجاتهم من الإنحراف.

وذهب البعض إلى أنّ المقصود من ﴿هؤلا بناتي﴾ كل بنات المدينة، باعتباره أباً روحياً للجميع. (إلّا أنّ التّفسير الأوّل أقرب إلى معنى الآية).

وليس نجافِ أنّ لوطأً ما كان ليزوّج بناته من أولئك المشركين الضّالين، ولكنّه أراد أن يقول لهم: تعالوا آمنوا لأزوجكم بناتي.

لكنّ الويل، كلّ الويل من سكرات الشهوة، الانحراف والغرور والعناد.. التي مسحت عنهم كلّ قيم الأخلاق الإنسانية وأفرغتهم من العواطف البشرية، والتي بها يحسّون بالخجل والحياء أمام منطق لوط للمنظيم أو أن يتركوا بيت لوط وينسحبوا عن موقفهم، ولكن أنى لهم ذلك، والأكثرية بسبب عدم تأثّرهم بحديث لوط استمروا في غيّهم وأرادوا أن يمدّوا أيديهم إلى الضيوف.

وهنا يخاطب الله تعالى نبيّه قائلاً: ﴿لعمرك لِنَّهِم فِي سكرتهم يعمهون﴾.

وقرأنا في سورة هود ـ فيما يتعلق بهذه القصّة ـ أنّ ملائكة العذاب قد كشفوا عن أمرهم وقالوا للوط: لا تخف إنّهم لن يصلوا إليك.

و في الآية ٣٧ من سورة القمر نقراً ﴿وَلَقَدَ رَلُودُوهُ مِنْ سَيْفُهُ قَطْمُسُنَّا لَعَيْنُهُمْ ﴾.

وفي بعض الرّوايات: إنّ أحد هؤلاء الضيوف أخذ قبضة من تراب فرماها في وجــوه القوم فأصبحوا لا يبصرون جميعاً.

وبعد ذلك يبلغ كلام الله تعالى عن هؤلاء القوم الذروة حينا يبيّن عاقبتهم السيّئة في آيتين قصيرتين وبشكل قاطع مليء بالدروس والعبر بقوله: ﴿فَأَحَدْتُهُمُ الصّيحة مشرقين﴾ أي صوت شديد عند شروق الشمس.

و يمكن حمل «الصيحة» على أنّها صاعقة عظيمة أو صوت زلزلة رهيب، والمهم أنّه كان صوتاً مرعباً أسقط الجميع مغميّاً عليهم أو ميّتين.

والمعلوم أنّ الأمواج الصوتية إذا ما تعدّت حدّاً معيّناً فستكون مرعبة مخيفة تهزّ فرائص الإنسان، وإذا ما ازدادت شدّتها فستبهت الإنسان وتشلّه عن الحركة وربّا تؤدّي بحياته، بل ومن الممكن لها أن تهدم الأبنية، وهذا ما تفعله المتفجرات.

ولم يكتف بذلك بل شمل العذاب المدينة أيضاً وفجعلنا عاليها سافلها».

وزيد في التنكيل بهم ﴿ وَلَعَظُرُنَا عَلَيْهُمْ حَجَارَةً مِنْ سَجِّيلَ ﴾.

إنّ سقوط الحجارة على رؤوسهم ربّما كان يستهدف مَنْ لم يمت من الصيحة المرعبة ولم يصبح تحت الأنقاض، وربّما لأجل محو أجسادهم وجنتهم من على الأرض كي لا يبقى أثر لمؤلاء القوم المجرمين، حتى أنّ المار على تلك الديار بعد نزول الأحجار لا يصدّق بسهولة أنّها كانت مدينة معمورة!

ثم إن نزول هذا العذاب ذو المراحل الثلاث (الصيحة الرهبيبه، قلب المدينة، المطر المجري) \_ رغم أن كل واحدة منهن كانت تكني لقطع دابر القوم \_كان لمضاعفة عذابهم لشدة فسادهم وجسارتهم وإصرارهم على إدامة التلوّث بتلك القبائح الشنيعة، وكي يكون عبرة لمن يعتبر.

وهنا يخلص القرآن الكريم إلى النتائج الأخلاقية والتربويّة فيقول: ﴿ إِنْ فِي دُلك لَيُهَا اللهِ اللهُ ا

ولا تتصوروا أنَّ آثارهم ذهبت تماماً، بل هي باقية على طريق القوافل والمارَّة ﴿ وَاللَّهَا لبسبيل هقيهي

وإن لم تصدّقوا فاذهبوا لرؤية آثار المدن المعذّبة الواقعة على طريق المسافرين إلى الشام (من المدينة) فانظروا وفكّروا واعتبروا، وعودوا إلى الله، واسلكوا طريق التوبة، وطهّروا نفوسكم من الآثام والذنوب.

 <sup>«</sup>متوسم» من مادة «وسم» على وزن «رسم» أى ترك أثراً، ويقال لمن يخلص من أثر صغير إلى نتائج
 وحقائق كبيرة «متوسم».

ثمّ تدعو الآية المؤمنين إلى التفكّر مليّاً في هذه القصّة واستخلاص العبر منها: ﴿إِنَّ فَيَ ذلك لآية للمؤمنين﴾.

فكيف يمكن للمؤمن أن لا يعتبر ولا يهتز عندما يطالع خبر هذه الواقعة؟!

بحثنا بشيء من التفصيل في الآبات المتعلقة بقوم لوط في سورة هود من هذا التفسير، فبحثنا في معنى «سجيل»، ولماذا أمطر على هؤلاء القوم المنحرفين بالحجارة، ولماذا قسلبت مدينتهم، ولماذا كان العذاب صباحاً، ولماذا أمر لوط وأهله أن لا يلتفتوا إلى الوراء، وكذلك بحثنا مسألة تحريم الشذوذ الجنسي في الأديان السهاوية وفلسفة التحريم، بالإضافة إلى بحث في أخلاق قوم لوط... وسنبحث هنا بعض ما تبقًى من الإشارات المتعلقة بهذه القصة.

## ہحوث

#### ١\_ما المقصود بـ ﴿قطع من الليل﴾؟

«القطع» بمعنىٰ سواد الليل. يقول المرحوم الطبرسي في (مجمع البيان): القطع كأنّه جمع قطعة، ومعناه: سر بأهلك بعدما يمضي أكثر الليل وتبق قطعة منه.

ولكنّ الراغب الأصفهاني في مفرداته يعتبر كلمة «قطع» بمعنىٰ قطعة علىٰ صيغة المفرد، مع أنّ كثيراً من المفسّرين فسّروها بأواخر الليل وعند السحر، ولعلّ تفسيرهم يعود إلىٰ الآيات الأخرىٰ التى تحدّد هذا الوقت في قصّة آل لوط ﴿نجيتاهم بسحر﴾ (.

أيْ إِنّهم خرجوا عندما كان عبّاد الشهوة غارقين في نوم غفلتهم وقد أفسد وجودهم سكر الشراب والغرور والشهوات، فكانت المدينة مهيّئة لآل لوط في الخروج بسلام.

ثمّ إنّ نزول العقاب كان في الصباح عند شروق الشمس، ولعلّ انتخاب هذا الوقت كان لإعطاء المهلة لقوم لوط بعد أن فقدوا أبصارهم، عسى أن يتفكروا في أمرهم فيعيدوا النظر في شركهم وعصيانهم، فكانت تلك الليلة آخر فرصة لهم.

ويستفاد من بعض الرّوايات.. أنّ بعضاً منهم عندما كانوا في طريق عودتهم إلى دورهم أقسموا أن لا يدعوا أحداً من آل لوط حيّاً عند الصباح، ولهذا نزل عليهم النذاب الإلهي في ذلك الوقت ".

## ٢\_ تفسير قوله تعالى: ﴿ ولمضواحيت تؤمرون ﴾

ذكرنا أنّ الملائكة أوصت آل لوط بالخروج آخر الليل إلى المكان الذي عبّن لهم، إلّا أن الآيات القرآنية لم تدخل في تفاصيل ذلك السفر ولم تعيّن المنطقة التي سيذهبون إليها. لذلك عرض المفسّرون جملة آراء بهذا الخصوص.

فنهم مَنْ قال: أمروا بالسير نحو الشام لأنَّ محيطها أكثر طهارة.

وقال بعض آخر: إنَّ الملائكة عيَّنت لهم قرية وطلبت منهم الذهاب إليها.

واكتنى تفسير الميزان بعبارة: كان لديهم نوع من الهداية الإلهيّة والدلالة العلمية في سلوك طريقهم.

## ٣\_ علاقة الرّبط بين «المتوسم» و«المؤمن»

لاحظنا تعبير ﴿إِنَّ فِي ذلك الليام للمتوسّمين ﴾ و ﴿إِنَّ فِي ذلك اللّه للمؤمنين ﴾ في الآيات الحاكية عن قصّة قوم لوط، والجمع بين التعبيرين يعطينا: أنَّ المؤمن المحقيقي هو المستوسم الذكى ذو الفراسة والنباهة.

وفي رواية عن الإمام الباقر على عندما سئل عن تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي دُلك الْيَاسِهِ لَلْمُتُوسِمِينَ ﴾ قال: هم الأُمَّة، ثمّ قال: قال رسول الله صلّى الله عليه و آله وسلّم: «اتقوا فراسة المؤمن، فإنّه ينظر بنور الله عزّ وجلّ» .

وفي رواية أخرى عن الإمام الصادق الله أنَّه قال: «هم الأنمَّة» `

وروي عن أمير المؤمنين علي على الله قال: «كان رسول الله المتوسم، وأنا من بعده، والأثمّة من ذريتي المتوسمون» ...

# ٤\_ سكر الشّهوة والغرورا

إن سكر الخمر معروف، وثمّة سكر أشد منه تأثيراً كسكر المنصب وسكر الشهوة، وقرأنا في الآيات السابقة كيف أنّ اللّه يقسم بروح نبيّه ﴿لعمرك لِنّهم لفي سكرتهم يسمهون﴾،

٢ المصدر السابق، ح ٨٣.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۱۲ ص ۲۲، ح ۸۲

٣ المصدر السابق، ح ٨٤

ولهذا فإنّهم لا يبصرون أوضح طرق النجاة، وبلغ بهم الحال أنْ يردّوا ما عرض عمليهم نبيّهم الله أن يشبعوا شهواتهم بالطريق الصحيح المشروع ليتخلصوا من الذنوب والتلوّثات وقبائح الأفعال!

والذي نستفيده من موقف لوط يُؤلِ هو أنّ مكافحة الفساد لا يتم بالنهي عنه فقط، بل لابدّ من تهيئة وتعبيد الطريق البديلة، لينتقل الضال أو المضلل من جادّة الفساد إلى جادّة الصلاح، فلابدٌ من تهيئة الأوضاع والأجواء السليمة للناس مع وجود البرامج المؤثّرة الهادفة.

ومن غريب ما نطالعه في بعض الرّوايات... أنّ لوطاً (هذا النّبي الجليل) قد قضى بـين قومه ثلاثين عاماً وهو يدعوهم إلى الهدى ويحذّرهم مـن مـغبّة الإنـغاس في مـتاهات الضلال، ومع ذلك لم يؤمن به إلاّ أهل بيته (ما عدا زوجته) أ.

ما أعظم ثباته على العلى منحرفين لدرجة لا يطيق أيَّ إنسان العيش معهم حتى ولو لساعة واحدة ا بل وما أصعب العيش مع تلك الزوجة!

ونقرأ في الآيتين ٣٥ و ٣٦ من سورة الذاريات: ﴿فَأَخْرَجُنَا هَنْ كَانَ فِيهَا هِنَ الْمُؤْمِنِينَ \* فَهَا وَجَدِنَا فِيهَا غَيْرِبِينِ هِنَ المِسلمِينَ﴾؟

فيتّضح لنا.. أنّ العقاب الإلهي لا يكون عشوائياً، بل لا يشمل إلّا المستحقين له ولو كان هناك مؤمن واحد عامل بواجباته لأنقذه اللّه تعالى من بينهم.

8003

۱۰ تفسیر نورالتقلین، ج ۳، ص ۳۸۲ م ۱۹۵۰.

## الآيات

وَإِن كَانَ أَصْعَبُ ٱلْأَيْكَةِ لَظَالِمِينَ ﴿ فَالنَّفَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَيَإِمَامِ مُعْيِنِ ﴿ وَلَقَدْ كَذَبَ أَصْعَبُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَءَانَيْنَاهُمْ ءَاينَيْنَافَكَانُواْعَنْهَا مُعْرِضِينَ وَلَقَدْ كَذَبَهُمْ الطَّيْحَةُ مُصَيِحِينَ ﴿ وَالْفَلْنَاهُمْ الطَّيْحَةُ مُصِيحِينَ ﴾ وَالْفَلْنَاهُمْ الطَّيْحَةُ مُصَيحِينَ ﴾ وَالْفَلْنَاءُ المِن اللهِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالل

## التفسير

## فاتمة أصماب الأيكة وأصماب الممرد

يشير القرآن الكريم في هذه الآيات إلى قصّتين من قبصص الأسم السالفة، وهما (أصحاب الأيكة) و(أصحاب الحجر) ليكمل البحث الذي عرضه في الآيات السابقة حول قوم لوط.

يقول أوّلاً: ﴿وَإِنْ كَانَ أَصِحَابِ الْأَيْكَةُ لِطَّالْمِينَ﴾ ``

﴿قانتقمنا منهم وعاقبناهم على ظلمهم واستبدادهم..

وجعلنا أرضهم وأرض قوم لوط \_ المتقدمة قصّتهم \_ على طريقكم ﴿وَاللَّهُ هَا اللَّهِ الْمُهُ مُعِينَ ﴾ فانظروا إليها وإلى عاقبة أمرهم، واعتبروا يا أولي الألباب.

# مَنْ هم أصماب الأيكة؟

قال جمع من المفسّرين، بالإضافة إلى أرباب اللغة: «الأيكة»: هي الأشجار المتشابكة مع بعضها، و«أصحاب الأيكة»: هم قوم «شعيب» الذين عاشوا في بلدة مليئة بالماء والأشجار

إنّ كلمة «إنْ» في هذه الآية ليست شرطية وإنّما هي مخففة، فيكون تقدير الكلام: (إنّه كان أصحاب الأيكة لظالمين).

بين الحجاز والشام وكانت حياتهم مرفّهة ثريّة فأصيبوا بالغرور والغفلة، فأدّى ذلك إلىٰ الإحتكار والفساد في الأرض.

وقد دعاهم شعيب الله التوحيد ونهج طريق الحق، مع تحذير، المكرر لهم من عاقبة أعالهم السيئة فيما لو استمروا على الحال التي هم عليها.

ومن خلال ما بيّنته الآيات في سورة هود، فإنّهم لم ينصاعوا للحق ولم ينصتوا لداعيه حتى جاءهم عذاب الله المهلك.

فبعد أن يئس من إصلاحهم أصابهم حرَّ شديد استمر لعدَّة أيَّام مـتصلة، وفي البـوم الأخير ظهرت سحابة في السهاء اجتمعوا في ظلها، ليتفيَّؤوا من حرَّ ذلك اليوم، فنزلت عليهم صاعقة مهلكة فقطعت دابرهم عن آخرهم.

ولعلّ استعمال القرآن لعبارة «أصحاب الأيكة» في تسميتهم، إنسارة إلى النعم التي أعطاها الله لهم، ولكنّهم استبدلوا الشكر بالكفر، فأقاموا صرح الظلم والإستبداد، فحقّت عليهم كلمة الله فأهلكوا بالصاعقة هم وأشجارهم.

وورد ذكرهم مفصّلاً ــمع التصريح باسم شعيب ــ في الآيات ١٧٦ حتى ١٩٠ من سورة الشعراء.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ عبارة ﴿فانتقعنا مستهم﴾ يمكن أن تشمل قوم لوط وأصحاب الأيكة معاً، بدليل ما يأتي بعدها مباشرة ﴿وَائِنْهِما لِبَاهِم هِبِينَ﴾.

والمشهور عند المفسّرين أنَّ الآية تشير إلى مدينة قوم لوط ومدينة أصحاب الأيكة. وكلمة «إمام» بمعنى طريق وجادّة، لائها من مادة. «أمَّ»، بمعنى القصد، حيث إنَّ الإنسان حينا يسير في طريق ما إمَّا يسير لأجل الوصول إلى غاية معيّنة أو قصد معيّن.

واحتمل البعض أنَّ الإمام المبين هو اللوح المحفوظ، بدلالة الآية ١٢ من سورة يُس.

ولكن هذا الاحتمال مستبعد، لأنّ القرآن هنا في صدد إعطاء درس العـبرة للاعـتبار، ووجود اسم هذين البلدين في اللوح المحفوظ سيكون بعيداً عن التأثير في اعتبار النـاس وتذكيرهم، في حبن أنّ وجود هذين البلدين على طريق القوافل والمارّة يمكن أن يكون له الأثر البالغ فيهم.

فعند وقوف الناس قرب تلك الآثار وتذكّر خبر أهلها وما جرئ لهم من سوء العاقبة، سيثير عناصر الموعظة في نفوس العابرين عند أرض قوم لوط مرّة، وعند أرض أصحاب الأيكة مرّة أخرى ... فتكون تلك اللحظات لحظات اعتبار، بعدما عرفوا أو استذكروا ما حلّ بالقومين من دمار وهلاك نتيجة ظلمهم وضلالهم.

أمّا «أصحاب الحجر» فهم قومٌ عُصاة عاشوا مرفّهين في بلدة تدعى «الحجر» وقد بعث الله إليهم نبيّه صالح على الهدايتهم.

ويقول القرآن عنهم: ﴿ولقد كذَّب أصحاب الحجر المرسلين﴾.

ولكنَّ أين تقع هذه البلدة؟

يذكر بعض المفسّرين والمؤرّخين: أنّها كانت على طريق القوافل بين المدينة والشام في منزل يسمّىٰ (وادي القرىٰ) في جنوب (تياء) ولا أثر لها اليوم تقريباً.

ويذكرون أنّها كانت إحدى المدن التجارية في الجزيرة العربية، ولها من الأهميّة بحيث ذكرها (بطليموس) في مذكراته لكونها إحدى المدن التجارية.

وكذلك ذكرها العالم الجغرافي (بلين) باسم (حجري).

ونستشف من بعض الرّوايات أنّ الرّسول عَلَيْكُمْ عندما قاد جيشاً لدفع جيش الروم في السنة التاسعة للهجرة، أراد الجنود أن يتوقفوا في هذا المكان، فمنعهم النّبي عَلَيْكُمْ وقال: هنا نزل عذاب الله على قوم ثمود (.

ومن الجدير ذكره أنّ القرآن الكريم ذكر مسألة تكذيب الأنبياء في خبر أصحاب الحجر (وكذلك قوم نوح وقوم شعيب وقموم لوط في الآيات ١٠٥ و ١٢٣ و ١٦٠ مس سورة الشعراء) بالإضافة إلى أقوام أخر كذّبت الأنبياء المنظم، والواضح من خلال ظاهر القصص أنّ لكلّ قوم كان نبيّ واحد لا أكثر.

ولعلّ مجيء هذا التعبير (المرسلين) في هذه الآية، باعتبار أنّ الأنبياء لهم برنامج واحد وهدف واحد، وبينهم درجة من الصلة بحيث إنّ تكذيب أيّ منهم هو تكذيب للجميع.

واحتمل آخرون وجود أكثر من نبي وسط الأمّة الواحدة، وذكر اسم أحدهم لأنّه أكثر مهرة.

وكما يبدو فإنّ التّفسير الأوّل أقرب إلى الصواب منه إلى الثّاني. ويستمر القرآن بالحديث عن «أصحاب الحجر»: ﴿والسّيناهم آساتنا فكانوا عنها

١٠ أعلام القرآن، الخزائلي، ص ٢٩٢.

هعرضين﴾ وموقف الإعراض المشار إليه \_كما يبدو \_هو عدم إستعدادهم لسماع الآيات والتفكّر بها.

وتشير الآية إلى أنهم كانوا من الجدّ والدقّة في أمور معاشهم وحياتهم الدنيوية حتى أنهم 
﴿وكانولينحتون من الجبال بيونا آمنين﴾

وهو ما يبيّن لنا أنّ منطقتهم كانت جبليّة، بالإضافة إلى ما توصّلوا إليه من مدنيّة متقدمة، حيث أصبحوا يبنون بيوتهم داخل الجسبال ليأمنوا من السيول والعواصف والزلازل.

والعجيب من أمر الإنسان، أنّه يحزم أمره لتجهيز وتحصين مستلزمات حياته الفانية، ولا يعير أيَّ اهتمام لحياته الباقية، حتى يصل به المآل لأنْ لا يكلّف نفسه بسماع آيات الله والتفكّر بها!!

وأيُّ عاقبة ينتظرون بعد عنادهم وكفرهم غير أنْ يطبّق عليهم القانون الإلهي الموعودين به (البقاء للإصلاح) وعدم إعطاء حق إدامة الحياة لأقوام فاسدين ومفسدين... فليس لهؤلاء سوى البلاء المهلك، ولهذا يقول القرآن: ﴿فَأَخَذَتُهُمُ الصّيحة مصبحين﴾.

وكانت «الصيحة» عبارة عن صوت صاعق مدمّر نزل على دورهم وكان من القوّة والرهبة بحيث جعل أجسادهم تتناثر على الأرض.

والشاهد على ما قلناه ما تحدّثنا به الآية ١٣ من سورة فيصلت: ﴿ قَالَ أَعْرَضُوا فَقَلَ الدّرتكم صامقة مثل صامقة ماد وثمودي

فالعذاب الإلهي لا تقف أمامه الجبال الشاهقة، ولا البيوت الحصّنة، ولا الأبدان القويّة أو الأموال الوافرة، ولهذا يأتي في نهاية قصّتهم ﴿فَعَا لَفَنَىٰ عنهم ها كانوليكسيون ﴾.

وجاءت الآيات ١٤١ إلى ١٥٨ من سورة الشعراء بتفصيل أكثر، وهو ما سيأتي في محلّه إن شاء اللّه تعالىٰ. وَمَاخَلَقَنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَ ٓ إِلَّا اِلْعِالْحَقِّ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَآلِيهَ أَفَاصُفَحِ الصَّفَحَ ٱلْجَعِيلَ ﴿ الْمَسْفَامِ اللَّهُ الْمَالِي الْمَالِي الْمَلَّالِي اللَّهُ الْمَلَاتِ الْمَلَاتَمُ اللَّهُ الْمَلَاتَ الْمَلَاتَ الْمَلَاتَ الْمَلَاتَ الْمَلَاتَ الْمَلَاتَ الْمَلَاتِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللِلْمُ اللَّهُ

## التفسير

يعود القرآن بعد طرح قصص الأقوام السالفة . كقوم لوط وقوم شعيب وصالح . إلى مسألة التوحيد والمعاد، لأنّ سبب ضلال الإنسان يعود إلى عدم اعتناقه عقيدة صحيحة، ولعدم إرتباطه بمسألة المبدأ والمعاد، فيشير إليها معاً في آية واحدة ﴿وها خلقنا السّماولت والأرض وها بينهما إلا بالعق ﴾. فنظامها محسوب ومحكم وهو حق، وكذا هدف خلقها حقّ.

فيكون هذا النظام البديع والخلق الدقيق المنظّم دليلاً واضحاً على الخالق العالم القادر جلَّ وعلا، وهو حق أيضاً، بل هو حقيقة الحق، وكلّ حق بما هو متصل بوجوده المطلق فهو حق، وكلّ شيء لا يرتبط به سبحانه فهو باطل... هذا ما يخصّ التوحيد أمّا المعاد فيقول: 
ووان الساعة التية ٤.. وإنْ تأخّرت فإنّها آتية بالنتيجة.

ولا يبعد أن تكون الفقرة الأولى بمنزلة الدال على الفقرة النّانية، لأنّ هذا العالم إنّما يكون حقاً عندما يكون لهذه الأيّام الدنيوية المليئة بالآلام والمتاعب هدف عالٍ يبرر خلق هذا الوجود الكبير - فليس الغرض من هذه الدنيا أن يعيش فيها الانسان هذه الحياة وتنتهي \_ ولهذا فسألة خلق السهاوات والأرض وما بينهها إنّما هو من موقع الحقّ ويدل على وجود يوم القيامة والحساب، وإلّا لكان الخلق عبثاً وليس حقّاً، فتأمل.

وبعد ذلك... يأمر الله تعالى نبيّه الكريم ﷺ أنَّ يقابل عناد قومه وجهلهم وتعصّبهم وعداءهم بالمحبّة والعفو وغضّ النظر عن الذنوب، والصفح عنهم بالصفح الجميل، أي غير مصحوب بملامة ﴿فَاصفح للصفح للجميل﴾.

لأنّك تملك الدليل الواضح على ما أمرت بالدعوة إليه، فلا تحتاج وإيّاهم إلى الخشونة لتثبيت عقيدة المبدأ والمعاد في قلوب الناس، فالعقل والمنطق السليم معك.

بالإضافة إلى أنَّ الخشونة مع الجهلة غالباً ما تؤدّي بهم إلى الردِّ بالمثل، بل وبأشد من ذلك.

الصفح: هو وجه كلّ شيء، كوجه الصورة \، ولهذا فقد جاءت كلمة «فاصفح» بمعنىٰ أدر وجهك وغضّ النظر عنهم.

وبما أنّ إدارة الوجه وصرفه عن الشيء قد تعطي معنىٰ عدم الإهتمام والنفرة وما شابه ذلك وكذلك معنى العفو والصفح، فقد ذكرت الآية المتقدمة كلمة «الجميل» بعد «الصفح» لكى تحدد المعنىٰ الثّانى.

وفي رواية عن الإمام علي بن موسى الرضائل في تفسير هذه الآية أنَّه قال: (العفو من غير عتاب) .

وروي مثل ذلك عن الإمام زين العابدين ﷺ ﴿

الآية التالية ـكما يقول جمع من المفسّرين ـ بمنزلة الدليل على وجوب العفو والصفح الجميل، حيث تقول: ﴿إِنّ ربِّك هو الخلّق العليم﴾.

فالله يعلم بأنّ الناس ليسوا سواسية من جهة الطبائع والمستويات الفكرية والعاطفية وهو سبحانه مطلع على ما تخفيه صدورهم، وينبغي معاملتهم بروحية العفو والمسامحة ليهتدوا إلى طريق الحق بأسلوب الإصلاح المرحلي أو التدريجي.

ولا يرمز ذلك إلى الجبر في أعبال الناس وسلوكهم، بقدر ما هو إشارة إلى أمر تربوي يأخذ بنظر الاعتبار اختلاف الناس في القابليات.

الفيروز آبادي في القاموس، ج ١٠ ص ٢٤٢، والصفع الجانب، ومن الجبل مضطجمه، ومنك جنبك،
 ومن الوجه والسيف عرضه.
 المصدر السّابق، ح ٦٦.

وممّا يجدر ذكره... تصوّر البعض أنّ الأمر الإلهي مختصٌ بفترة حياة النّبي ﷺ في مكّة قبل الهجرة، وعندما هاجر ﷺ إلى المدينة أصبح للمسلمين القدرة والقوّة فنسخ هذا الأمر وجاء الجهاد بدله.

ولكننا نجد ورود هذا الأمر في السور المدينة أيضاً (كسورة البقرة وسورة النّور والتغابن والمائدة)، فبعض منها يأمر النّبي ﷺ بالعفو والصفح، والبعض الآخر يأمر المؤمنين بذلك. فيتضح لنا أنّ أمر الصفح عام ودائم، وهو لا يعارض أمر الجهاد أبداً، فلكلُّ محلّه الخاص

فإذا كان الموقف يستدعي العفو والتسامح، فَلِمَ لا يؤخذ به! وإذا كان مدعاة للـتجرؤ والجسارة من قبل الأعداء ولا ينفع معهم إلّا الشدّة، فلا مناص حينئذٍ من الأخذ بأمر الجهاد.

ثم يواسي الله تعالى نبيه الكريم يَنَالِق . أن لا تقلق من وحشية الأعداء وكثرتهم وسا يملكون من إمكانات مادية واسعة، لأن الله أعطاك ما لا يقف أمامه شيء ﴿ولقد آتيناك سبعاً من العثاني والقرآن العظيم﴾.

وكيا هو معلوم، فإنّ «السبع» هو العدد سبعة، و«المثاني» هو العدد اثنان، ولهذا اعتبر أكثر المفسّرين أنّ «سبعاً من المثاني» كناية عن سورة الحمد، والرّوايات كذلك تشير لهذا المعنى.

والداعي لذلك كونها تتأليف من سبع آيات، لأهميتها وعظمة محتواها فقد نزلت مرّتين على النّبي محمّد تَبَيْلُهُمْ، أو لائنها تتكون من قسمين (فنصفها حمد وثناء للّه عزَّ وجلّ والنصف الآخر دعاء عبادة) أ، أو لائنها تقرأ مرّتين في كلّ صلاة. أ

واحتمل بعض المفسّرين أنّ «السبع» إشارة إلى السور السبع الطوال التي استدأ بها القرآن، و«المثاني» كناية عن نفس القرآن، لأنّه نزل مرّتين على النّبي عَلَيْكُ مرّة بصورة كاملة، وأخرى نزل نزولاً تدريجياً حسب الإحتياج إليه في أزمنة مختلفة.

١. وفي حديث عن النّبي عَنَالِهُ عَزُوجِلٌ قال: قشمت الصلاة بيني وبين عبدي تصفين، نصفها الي ونصفها الي ونصفها لليه عنه عنه البيان، ج ١، ص ١٧.

۲. تفسير نورالثقلين، ج ۳، ص ۲۸ و ۲۹.

وعلىٰ هذا يكون معنىٰ ﴿سيما هن العثاني﴾ سبع سور مهات من القرآن.

ودليلهم في ذلك الآية ٢٣ من سورة الزمر، حيث يقول تعالى: ﴿اللّه نزّل أحسن الحديث حتابا متشابها مثاني ﴾، أيْ مرّ تين على النّبي يَرَبُونَ .

ولكنّ التّفسير الأوّل يبدو أكثر صواباً، خصوصاً وأنّ روايات أهل البيت اللّ تشير إلى أ أنّ «السبع المثاني» هي سورة الحمد.

واعتبر الراغب في مفرداته أنّ كلمة «المثاني» أطلقت على القرآن لما يتكرر من قراءة آياته، وهذا التكرار هو الذي يحفظه من التلاعب والتحريف (إضافة إلى أنّ حقائق القرآن تتجلىٰ في كلّ زمان بشكل جديد ينبغي له أن يوصف بالمثاني).

وعلى أيّة حال، فذكر عبارة «القرآن العظيم» بعد ذكر سورة الحمد، بالرغم من أنّها جزء مند، دليل آخر على شرف وأهميّة هذه السورة المباركة، وكثيراً ما يذكر الجزء مقابل الكل لأهميّته، وهو كثير الاستعمال في الأدب العربي وغيره.

وخلاصة المطاف أنّ اللّه تعالى قد صرّح لنبيّه الكريم اللّه بأنّك قد ملكت سنداً عظيماً (القرآن)، ولا تستطيع أي قوة في عالم الوجود أن تصرعه

سنداً كلّه نور، بركة، دروس تربوية، برامج عملية، هداية وتسديد، وبالذات سورة الفاتحة منه التي لها من المحتوى والأثر بحيث لو إرتبط العبد بربّه ولو للحظة واحدة لحلّقت روحه لساحة قدس الرّب، وهي تعيش حال التعظيم والتسليم والمناجاة والدّعاء.

وبعد هذه الهبة العظيمة يأمر الله تعالى نبيّه الكريم الله بأربعة أوامر فيقول له أوّلاً: ﴿لا تعدّن مينيك للي ما متّعنا به لزواجا منهم ﴾ (

فمتاع الحياة الدنيا ليست دائمة ولا خالية من التبعات، والحفاظ عليها أمر صعب في أحسن الحالات.

ولهذا، لا تستحق الإهتام بها مقابل ما أعطاك الله عزَّوجلٌ من العطاء المعنوي الجزيل (أي القرآن).

ثمّ يقول في الأمر الثّاني: وولا تحزن عليهم ﴾ لما عندهم من أموال ونعم مادية.

ا. وأزواجاً و مفعول ومتعناه. ووسنهم و: جار ومجرور متعلق بفعل مقدر. فيكون المعنى إجمالاً: سجموعات مختلفة من الكفار.

فالأمر الأوّل في الحقيقة يتعلّق بعدم الإهتام والتوجّه نحو النعم المادية، والأمر الشّاني يتعلق بعدم التأثّر لفقدانها.

وقد جاء ما يشبه هذا المضمون في الآية ١٣١ من سورة طه حيث يقول جلّ وعلا بتفصيل أكثر: ﴿ولا تحدّن عينيك إلى ما متّعنا به لزواجا منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم فيه ورزق ربّك خير وأبقى ﴾.

والأمر الثّالث: جاء بخصوص ضرورة اللين والتواضع مع المؤمنين حيث يعقول: ﴿ وَاحْفَقُن جِنَاطِكِ لَلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

إنّ هذا التعبير، كناية جميلة عن التواضع والحبّة والملاطفة، فالطيور حينا تريد إظهار حنانها لفراخها تجعلها تحت أجنحتها بعد خفضها، فتجسّم بـذلك أعــلى صــور العــاطفة والحنان وتحفظهم من الحوادث والأعداء، وتحميهم من التشتّت.

والتعبير المذكور عبارة عن كناية مختصرة بليغة ذات مغزي ومعان كثيرة جدّاً.

و يمكن أن يحمل ذكر هذه الجملة بعد الأوامر الثلاثة المتقدمة إشارة تحذير بعدم إظهار التواضع والإنكسار أمام الكفّار المتنعمين بزهو الحياة الدنيا، بل لابد للمتواضع والحب والعاطفة الفيّاضة لمن آمن وإنْ كان محروماً من مال الدنيا.

ونصل إلى الأمر الرّابع: ﴿وقل﴾ لهؤلاء الكفرة المنعّمين بكلّ حزم ﴿وقل لِنّي لنا الندير الحبين﴾.

قل: أنذركم من أمر الله بنزول عذابه عليكم ﴿ تُمَا لَنَوْلنَا عَلَى المَقْتَسَمِينَ \* الَّذِينَ جَعَلُوا القرآن عَشَينَ ﴾ \، أي الذين قسّموا الآيات القرآنية أصنافاً، فما كان ينفعهم أخذوه، وما لا ينسجم ومشتهياتهم تركوه.

فبدل أن يتخذوا كتاب الله هادياً وقائداً لهم، جعلوه كآلة بأيديهم ووسيلة للوصول لأهدافهم الشريرة، فلو وجدوا فيه كلمة واحدة تنفعهم لتمسكوا بها، ولو وجدوا ألف كلمة لا تنسجم مع منافعهم الدنيوية لتركوها بأجمعها!!

8003

<sup>· «</sup>عضين» جمع «عضة» أي التفريق، ويقال لكل جزء ممّا قسم وعضين، أيضاً.

### بحوث

## ١\_ القرآن... عطاء إلْهي عظيم

يخبر الله تعالى في الآبات المذكورة نبيّه الكريم بَيَنَا وبعنوان تنبيه لجميع مسلمي العالم، أنّ هذا القرآن جعل في اختياركم، وفيه من العطاء منا لا يُسعَدُ، وليكن رأسمالكم الذي تتعاملون فيه في حياتكم، ولو عملتم به لجعلتم دنياكم كلّها سعادة ورفاه وأمن وصلاح.

وهذه حقيقة يعترف بها حتى غير المسلمين، فهم يعتقدون بأنّ المسلمين إذا أخدذوا القرآن وجعلوه أساس حياتهم، وعملوا بأحكامه وهديه، فسيكونون من القوّة والتقدّم بحيث لا يسبقهم في ذلك أحد.

فنرى مثلاً: سورة الحمد «سبعاً من المثاني» والتي تسمّىٰ «خاتمة الكتاب» لوحدها تمثّل مدرسة كاملة للحياة:

فأوّلها... يشير إلى خالق الوجود الذي يربيّ جميع أهل العالم في مسيرة تكاملية شاملة، هذا المنالق الذي وسعت رحمته «خاصّة» و«عامّة» كلّ شيء... ثمّ تشير إلى محكمة العدل الإلهيّة التي يكفل الإيمان بها خلق رقابة دقيقة على جميع سلوكيات الإنسان ونواياه.

ثم الإشارة إلى عدم الإتكال على غير الله، وعدم الخضوع والتسليم لغيره لتنهيأ الأرضية الصالحة للسير على صراطه المستقيم الذي لا عوج فيه ولا ميل لا إلى شرق ولا إلى غرب، كما أنّه ليس فيه إفراط ولا تفريط، وكذلك ليس فيه ضلال ولا غضب من الله عزّوجل".

إنّها جملة أمور، لو تمثّلها الإنسان وبني عليها كيانه، لكانت كفيلة بأن تجعل له شخصية سامية متكاملة.

وللأسف الشديد فقد وقع هذا العطاء الإلهي بأيدي أناس لم يعرفوا جلالة قدره، ولم يتوغلوا في عمق محتواه ومعناه، بل إنهم من الجهل بمكان حتى وصل بهم الأمر أن تركوا تلك الآيات الرّبانية المنجية من التيّه والضلال والجهل، وركضوا لاهنين وراء مَنْ ملكته شهواته ومَنْ لم يصل إلى أدنى درجات النضج الفكري، ليستجدوا منهم القوانين والبرامج التربوية التي صنعها جهلهم المتلبس بلباس العلم والتقدّم!

فهؤلاء المساكين يبيعون أغلىٰ ما عندهم بثمن بخس، ويشترون به ما يبعدهم عن بناء أخراهم! ولا يعني هذا بأنّا ضد التقدّم التقني، بل علينا أن لا نحصر كلّ همّنا في هذا الجانب من الحياة الإنسانية.. فني الوقت الذي نجد في القرآن تلك العيون الفياضة بالمعنويات، نسراه كذلك صاحب برامج حيوية في مجالات التقدّم والرفاه الماديين، وهذا ما أوضحناه في الآيات المتقدمة وما سنزيد فيه في الآيات القادمة إن شاء اللّه تعالى.

### ٢\_ الطمع بما عند الغير... مصدر الإنمطاط

هناك الكثير من أصحاب العيون الضيّقة الذين يلاحظون هذا وذاك باستمرار بمعيون ملؤها الطمع والجشع!

لقد دأب هؤلاء على قياس حالهم بحال الآخرين ويغتمّون غمّاً شديداً لو وجدوا أنّ شيئاً من الحاجات المادية الحياتية ناقصاً عندهم، فيبذلون كلّ شيء في سبيل الحسول عليها حتى وإن كلّفهم ذلك خسارة القيم الإنسانية وبيع كرامتهم!

هذا غط من التفكير ينم عن حالة التخلّف، ويكشف عن الشعور بعقدة الحقارة ونقص الهمّة. وهو من العوامل الفاعلة في تخلّف الإنسان في حياته، وعلى كافّة الأصعدة.

والشخص المستقل لا يتعامل مع بجريات الحياة بذلك النمط من التفكير المتخلّف، وإنّما يستعمل قواه الفكريّة والجسمانيّة في طريق رشده و تكامله، فهو كمن يحدّث نفسه قائلاً: بما أنّه لا ينقصني عن الآخرين شيء، ولا يوجد دليل على عدم استطاعتي التقدّم أكثر منهم أو الوصول لمصافهم.. فلهاذا أمدّ عيني لما متّع به الآخرين من مال وجاه وما شاكل...

فصاحب الشخصية المستقلة لا يربط هدفه ومقصده من الحياة بالجوانب المادية البحتة فقط، بل يطلبها لإشباع ما يحتاجه روحياً وتربوياً، ويطلبها لكي يحفظ بها استقلاله وحريّته، ولكي لا يكون عالة على الآخرين، فهو لا يطلبها بحرص، ولا يطلبها بكلّ ما يملك، لأنّ ذلك ليس بيع الأحرار، ولا هو بيع عباد الله الصالحين.

ونختم الحديث بالحديث النّبوي الشريف: «مَنْ رمَىٰ ببصره ما في يد غيره كثر همّه ولم يشف غيظه» .

١٠ تفسير الصافي، ج ٢، ص ١٢١.

#### ٣\_ تواضع القائد

لقد أوصي النّبي تَنْبَيْ مراراً من خلال القرآن أنْ يكون مع المؤمنين متواضعاً، محبّاً، سهلاً ورحيماً، والوصايا ليست منحصرة بخصوص نبي الإسلام تَنْبَيْنَ، بل هي عامّة لكل قائد ومُوجّه، سواء كانت دائرة قيادته واسعة أم محدودة، فعليه أن يأخذ بهذا الأصل الأساسي في الإدارة والقيادة الصحيحة.

إنّ حب وتعلّق الأفراد بقائدهم من الأسس الفاعلة لنجاح القائد، وهذا ما لا يتحقق من دون تواضعه وطلاقة وجهه وحبّه لخير أفراده.

أمّا خشونة وقساوة القائد فلا تؤدّي إلّا إلى فصم رابطة الإلتحام بينه وبين الأفراد ممّاً يؤدّى إلىٰ تفرّق و تشتّت الناس عن قائدهم.

قال أمير المؤمنين علي الله في رسالته إلى محمّد بن أبي بكر: «فاخفض لهم جناحك وألن لهم جانبك وابسط لهم وجهك وآس بينهم في اللحظة والنظرة» .

#### ٤\_ مُنْ هم المقتسمون؟

إنّ التوجيهات الإلهيّة بلاشك تراعى فيها المصلحة العامّة ومصلحة الأفراد بصورة عامة، ولكنّ البعض منها قد يوافق مصالحنا الشخصية بحسب الظاهر والبعض الآخر على خلافها. ومن خلال قبول أو رفض ما يدعونا إليه الله يحص المؤمن الخالص من المدّعي للإيمان، فالذي يقبل كلّ شيء نازل من اللّه ويسلّم له، حتى وإنّ ظاهره لا يتوافق مع مصلحته، ويقول ﴿كل من عند ربّنا﴾ ولا يجرؤ على تجزئة أو تقسيم أو تبعيض الأحكام الإلهيّة... فذلك هو المؤمن حقّاً.

أمّا الذين استفحل المرض في قلوبهم فيحاولون تسخير دين الله وأحكامه لخدمة مصالحهم الشخصية، فيقبلون ما يدعم منافعهم ويتركون غيره، فتراهم يجزّؤون الآيات القرآنية، بل و تراهم في بعض الأحيان يجزّؤون الآية الواحدة، فما يوافق ميولهم احتذوا به ويتركون القسم الباقي من الآية! ولكن من القبح أن نردد ما قاله بعض الأقوام السابقة ونؤمن بيعض وتكفربيعض ﴾ فهذا شأن عبيد الدنيا.

۲. آل عمران، ۷.

١٠ نهج البلاغة، الرسالة ٢٧.

٣. النساء، ١٥٠.

أمّا معيار تشخيص أتباع الحق من أتباع الباطل فمن خلال التسليم للأواسر والتوجيهات الإلهيّة التي لا تنسجم مع الميول والأهواء والمنافع الدنيوية، فمن هنا يُعرف الصادق من الكاذب والمؤمن من المنافق.

وتجدر الإشارة هنا إلى وجود تفاسير أخرى لمعنى المقتسمين (غير ما ذكرناه)، حتى أنّ القرطبي قد ذكر في تفسيره سبعة آراء في معنى هذه الكلمة، إلّا أنّ أكثرها خالٍ من القرينة، والبعض الآخر لا يخلو من مناسبة وهو ما سنذكره أدناه:

فنها. أنّ جمعاً من رؤوس المشركين كانوا يقفون في أيّام الحج على رؤوس طرق وأزقة مكّة، ويشرع كلّ واحد منهم بالسخرية والإستهزاء بالنّبي عَلَيْكُ والقرآن لينفروا الناس عنه. فبعض يقول: إنّه «مجنون» فإنّ ما يقوله ليس بموزون.

وبعض يقول: إنّه «ساحر» وقرآنه نوع من السحر...

وبعض يقول: إنّه «شاعر» والنغمة البلاغيّة للآيات السهاوية هي شعر..

وبعض يقول: إنَّه «كاهن» وإنَّ أخبار القرآن الغيبية هي نوع من الكهانة.

وقد شمي هؤلاء بالمقتسمين لتقسيمهم شوارع وأزقّة مكّة ومعابرها بينهم ضمن خطة دقيقة ومحسوبة.

> ولا مانع من دخول هذا التّفسير وما ذكرناه معاً ضمن مفهوم الآية المبحوثة. عند عند من دخول هذا التّفسير وما ذكرناه معاً ضمن مفهوم الآية المبحوثة.

#### الآيات

فُورَيِكَ لَنَسْنَكَنَهُ مُ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُوْمَرُواْ عَرِضَ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ الْمُسْتَهْزِءِ بِنَ ﴿ اللهِ الَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ اللهِ إِلَنَهَا وَ اخْرُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبِحْ اللهِ إِلَيْهَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

### الثفسير

### إصدع بما تؤمرا

يبين القرآن في أواخر سورة الحجر مصير المقتسمين الذين ذُكروا في الآيات السابقة فيقول: ﴿فَوَرَبُكُ لنسئلنّهم أجمعين \* ممّاكانوا يعملون﴾.

إنّ عالم السر والعلن ومَنْ لا يخنى عليه ذرة ما في السماوات والأرضين لا يسأل لكشف أمر خني عليه (سبحانه و تعالى عن ذلك)، وإنّا السؤال لتفهيم المسؤول قبح فعله، أو كون السؤال نوعاً من العقاب الروحي، لأنّ الجواب سيكون عن أمور قبيحة ومصحوباً باللوم والتوبيخ، وذلك ما يكون له بالغ الأثر في ذلك المقام، حيث إنّ الإنسان عندها أقرب ما يكون إلى الحقائق وإدراكها.

وعلىٰ هذا الأساس فالسؤال قسم من العقاب الروحي.

وعموم قوله تعالى: ﴿مَقَاكَانُولِيعَمُلُون﴾ يرشدنا إلى أنّ السؤال سيكون عن جميع أفعال الإنسان بلا استثناء، وهو درس بليغ كي لا نغفل عن أفعالنا.

أمّا ما اعتبره بعض المفسّرين من اختصاص السؤال عن التوحيد والإيمان بالأنبياء، أو هو مرتبط بما يعبد المشركون.. فهو كلام بلا دليل، ومفهوم الآية عام.

وقد يُشْكِلُ البعض، من كون الآية المتقدمة تؤكّد على أنّ اللّه تعالى سيسأل عباده، في

حين نقرأ في الآية ٣٩ من سورة الرحمان ﴿فيومنةِ لايسئل من دنبه لنس ولاجان ﴾.

وقد أجبنا عن ذلك سابقاً، وخلاصته: في القيامة مراحل، يُسأل في بعضها ولا يسأل في البعض الآخر حيث تكون الأمور من الوضوح بحيث لا تستوجب السؤال، أو أن لا يكون السؤال باللسان، وهذا ما نستنتجه من الآية ٦٥ من سورة يُس حيث تشير إلى غلق الأفواه وبدأ أعضاء البدن \_حتى الجلد \_بالسؤال .

ثمّ يأمر الله تعالى نبيّه ﷺ بقوله ﴿فاصدع بِما تؤمر﴾، أيّ لا تخف من ضوضاء المشركين والجرمين، ولا تضعف أو تتردد أو تسكت، بل أدعهم إلى رسالتك جهاراً.

﴿وَلُمُومُن مِنْ الْمِشْرِكِينَ﴾ ، ولا تعاني بهم.

«فاصدع»، من مادة (صدع) وهي لغة بمعنى «الشق» بشكل مطلق، أو شق الأجسام المحكمة بما يكشف عمّا في داخلها، ويقال أيضاً لألم الرأس الشديد (صداع) وكأنّه من شدّته يريد أن يشق الرأس!

وهي هنا... بمعنى: الإظهار والإعلان والإفشاء.

وعلى أيّة حال... فالإعراض عن المشركين هنا بمبعنى الإهسال، أو تسرك بجساهدتهم وحربهم، لأنّ المسلمين في ذلك الوقت لم تصل قدرتهم -بعد -لمستوى المواجهة مع الأعداء وحربهم.

مُمّ يطمئن الله تعالى نبيّد عَلَيْ تقوية لقلبه: ﴿ لِذَا كَفِينَاكَ المستهزنين ﴾.

إنَّ بجيء الفعل بصيغة الماضي في هذه الآية مع أنَّ المراد المستقبل يشير إلى حسمية الحياية الرِّبانية، أي: سندفع عنك شرَّ المستهزئين، حتماً مقضياً.

وقد ذكر المفشّرون رواية تتحدث عن ست جماعات (أو أقل) كان منهم يمارس نوعاً من الإستهزاء تجاه النّبيﷺ.

فكلّما صدع النّبي تَتَلِيْقُ بالدعوة قاموا بالإستهزاء تفريقاً للناس من حوله تَتَلِيَّة ، إلّا أنّ اللّه تعالىٰ ابتلیٰ كلّاً منهم بنوع من البلاء، حتیٰ شغلهم عن النّبي تَتَلِیْقَ ، (وقد ورد تفصیل تــلك الإبتلاءات في بعض التفاسير).

ثم يصف المستهزئين: ﴿الدِّينَ يجعلون مِع اللَّه إِلَها آخر فسوف يعلمون﴾.

١. لمزيد من الإيضاح، واجع ذيل تفسير الآية ٧ من سورة الأعراف.

كأنّ القرآن يريد أن يقول: إنّ أفكار وأعيال هؤلاء بنفسها عبث، سخف، حيث يعبدون ما ينحتونه بأيديهم من حجر وخشب، ودفعهم جهلهم لأن يجعلوا مع الله – ما صنعوه بأيديهم – آلهة! ومع ذلك.. يستهزؤون بك!

ولمزيد من التأكيد على اطمئنان قلب النّبي تَلَيُّةُ ، يضيف تعالى قائلاً: ﴿ولقد نطم لنّله يَسْيق صدرك بما يتحملان تلك الأقوال السيّنة وأحاديث الكفر والشرك ، ولذلك يضيق صدرك.

ولكن لا تحزن من قبح أقوالهم ﴿ فُسبِّح بِحمد ربِّك وكن من الساجدين ﴾.

لأنّ تسبيح الله يذهب أثر أقوالهم القبيحة من قلوب أحبّاء اللّه، هذا أوّلاً... وثمانياً: يعطيك قدرة وقوّة ونوراً وصفاءً، ويخلق فيك تجلّياً وانفتاحاً، ويقوي إرتباطك مع اللّه، ويقوي إرادتك ويبث فيك قدرة أكبر للتحمّل والثبات والمجاهدة في قبال أعداء اللّه.

ولهذا نقرأ في رواية نقلاً عن ابن عباس أنّه قال: كان رسول اللّهﷺ إذا أحزنه أمر فزع إلى الصلاة.

مُمّ يعطي اللّه نبيّه عَيَّلُولُهُ آخر أمر في هذا الشأن: ﴿ولعبد رَبِك حتى بأتيك لليقين﴾.

المعروف والمشهور بين المفسّرين أنّ المقصود من «اليقين» هنا الموت، وسُمّي بـاليقين لحتميته، فربما يشك الإنسان في كلّ شيء، إلّا الموت فلا يشك فيه أحد قط.

أو لأنّ الحجب تزال عن عين الإنسان عند الموت فتتّضح الحقائق أمــامه ويحــصل له اليقين.

وفي الآيتين ٤٦ و٤٧ من سورة المدّثر نقرأ عن لسان أهل جهنّم: ﴿وَكُنَّا لَكَـدَّب بِـبُومِ الدّين \* حتَّى أتانا اليقين﴾ أي الموت.

ومن هنا يتّضح خطأ ما نقل عن بعض الصوفية من أنّ الآية أعلاه دليل عــلىٰ تــرك العبادة، فقالوا: أعبد اللّه حتىٰ تحصل علىٰ درجة اليةين، فإذا حصلت عليها فــلا حــاجة للعبادة بعدها!

ونقول:

أَوْكَا: اليقين هنا بمعنىٰ الموت بشهادة الآيات القرآنية المشار إليها، وهو ما يحصل للمؤمن والكافر سواء.

ثانياً: الخاطب بهذه الآية هو النّبي ﷺ، ومقام اليقين للنّبي من المسلّبات، وهل يجرؤ

أحد أن يدّعي أنّ النّبي عَبَّالِلَّهُ لم يصل لدرجة اليقين، حتىٰ يخاطب بالآية المذكورة؟!!

### بحوث

### ١\_ بداية الدعوة العلنية للإسلام

من البديهي، أنّ الدعوة إلى التوحيد الخالص التي اقترنت مع انهدام نظام الشرك وعبادة الأصنام في تلك البيئة كانت في الواقع عملاً عجيباً ومخيفاً، واستهزاء المشركين وسخريتهم كان معلوماً عند الله من قبل أن يُعارس، ولهذا أراد الله تعالى تقوية قلب نبيه من يحل أن يُعارس، ولهذا أراد الله تعالى تقوية قلب نبيه من الله يحد الله عنها الملاً ويشرع بجهاد منطقي معهم أ

# ٢\_ الأثر الرّومي لذكر الله

إنَّ حياة الإنسان (كانت وما زالت) زاخرة بالمشاكل بحسب ما تقتضيه طبيعة الحياة الدنيا، وكلَّما علا الإنسان درجة كثرت مشاكله وتعددت، ومن هنا نفهم شدَّة ما واجهه النَّبِي ﷺ من مشاكل وصعاب في طريق دعوته الكبيرة.

ويكون العلاج الرّباني لتجاوز العقبات عبارة عن محاولة تحصيل القوّة من مصدرها الحق مع التحلّي بسعة الصدر، فيأمر نبيّه ﷺ بالتسبيح والذكر والدعاء والسجود، لما للعبادة من أثر عميق في تقوية روح الإنسان وإيمانه وإرادته.

ونستفيد من روايات مختلفة أنّ الأنمَّة ﷺ إذا واجهتهم المصاعب الشداد والبلاء، لجؤوا إلى الله وشرعوا بالعبادة والدعاء، كي يستمدوا القوّة من معينها الأصيل.

١٠ تفسير نورالثقلين، ج ٣٠ ص ٣٢، ح ١٢٦٠.

#### ٣ العبادة والتكامل

وكما هو معلوم فإنّ الإنسان قد بدأ انطلاقته في الحياة من نقطة العدم ولا يزال يسير نحو المطلق، ولن تتوقف عجلة تكامله (مادام مداوماً على الطريق) كما أنّه يمتلك مقوّمات السير ويمتاز بقابليّة فائقة وإستعداد كامل في طلبه للتكامل، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى تعتبر العبادة مدرسة عالية للتربية، لأنّها توقظ عقل الإنسان، ونوجّه فكره نحو المطلق، وتغسل غبار الذنوب والغفلة من قلبه وروحه، وتستمي فيه الصفات الإنسانية الرفيعة، وتقوّى إيمانه وتجعله أكثر وعياً واكبر مسؤولية.

فلا يمكن للإنسان الواقعي أن يستغني عن هذه المدرسة الراقية، أمّا الذين يعتقدون بأنّ الإنسان قد يصل إلى درجة معيّنة لا يحتاج عندها إلى العبادة، فأولئك إمّا أنّهم يعتبرون عملية تكامل الإنسان محدودة وتنتهى بحدّ معين، أو أنّهم لم يدركوا معنى العبادة حقّاً.

وللعلّامة الطّباطبائي الله في تفسير الميزان بيان بهذا الشأن، إليك ملخصه: (إن كلّ نوع من أنواع الموجودات له غاية كمالية، وكذلك الإنسان له غاية تكاملية لا ينالها إلا بالاجتاع المدني، ولهذا فهو اجتاعي بالطبع، ولو تحقق هذا الاجتاع فسيحتاج أفراد المجتمع إلى أحكام وقوانين يتنظم باحترامها والعمل بها شتات أمورهم، وترتفع بها اختلافاتهم الضرورية، ويقف بها كلّ منهم في موقفه الذي ينبغى له، ويحوز بها سعادته وكهاله الوجودية.

وبعبارة أخرى: إن كان الجتمع الإنساني صالحاً أمكن لأفسراده الوصسول إلى هدفهم النهائي في الكال، وإن فسد الجتمع تخلّف أفراده عن هذا التكامل.

وإنَّ هذه الأحكام والقوانين سواء كانت اجتماعية أو عبادية، لا تكون مــؤثّرة إلّا إذا أخذت من طريق النّبوة والوحي السهاوي لاغير.

ونعلم أيضاً أنّ الأحكام العبادية تشكّل جزءاً من هذا التكامل الفردي والاجتاعي. وبهذا يتبيّن أنّ التكليف الإلهي يلازم الإنسان ما عاش في هذه النشأة الدنيوية، وأنّ تجويز ارتفاع التكليف ملازم لتجويز تخلّفه عن الأحكام والقوانين، وهذا يوجب فساد المجتمع!

ومن الجدير بالملاحظة أنّ الأعمال الصالحة والعبادات منبع للملكات النفسانية الفاضلة فإذا أدّيت هذه الأعمال بقدر كاف، وقوّيت تلك الملكات الفاضلة في نفس الإنسان، فستكون نفسها منبعاً جديداً لأعمال صالحة أكثر وطاعات وعبادات أفضل.

ومن هنا يظهر فساد ما ربّما يتوهم أنّ الغرض من التكليف هو تكيل الإنسان فإذا كَمُلَ لم يكن لبقاء التكليف معنى، وما ذلك إلّا مغالطة ليس أكثر، لأنّ الإنسان لو تخلّف عن التكليف الإلهي فإنّ المجتمع سيسير نحو الفساد فوراً، فكيف يتسنى للفرد الكامل أن يعيش في هكذا مجتمع!

وكذلك فرضية تخلّف الإنسان عند امتلاكه الملكات الفاضلة عن العبادات وطاعة الله، فإنّها تعني تخلّف هذه الملكات عن آثارها ، فتأمل.

8003

نهاية سورة الحجر

# فهرس

| سوره مود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| محتوى هذه السّورة وفضيلتها:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| شيبتني سُورة هود! هودا المستني سُورة هود المستني سُورة المستني سُني سُورة المستني سُني سُورة المستني سُورة المستني سُورة المستني سُني سُني سُني سُني سُني سُني سُني سُ |
| التَّأْثير المعنوي لهذه السُّورة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الأصول الأربعة في دعوة الأنبياء:١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| علاقة الدين بالدنيا:علاقة الدين بالدنيا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تفسير الآية: ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| تفسير الآية: ٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| جميع الاحياء ضيوف مأدبته:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| يحوث ١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تقسيم الأرزاق والسعي من أجل الحياة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تفسير الآية: ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الهدف من الخَلق: الله المُعَلِق الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تفسير الآيات: ٨ ـ ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| استيعاب المؤمنين وعدم استيعاب غيرهم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| بحوث ۸۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١ ــ الأمّة المعدُودَة وأصحاب المهدي ﷺ٠٠٠٠ ٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| ገኘ፤                         | فهرس                                  | ε]         |
|-----------------------------|---------------------------------------|------------|
| ٢_أربع ظواهر لضيق الافق     | الفكري                                |            |
| ٣ معيار الضعف النفسي        | _<br>                                 | ۲۹         |
| عــالنِعَمُ جميعُها مواهب   |                                       | ٩          |
| ٥_أثران للاعمال الحسنة      |                                       | <b>~</b> • |
| سيب النّزول                 |                                       | ۳۱         |
|                             | تفسير الآيات: ١٢ ـ ١٤                 |            |
| القرآن المعجزة الخالدة:     |                                       | ř¥         |
| بحوث                        | , . ,                                 | ۳          |
| جميع القرآن أو عشر سور م    | ه أو سورة واحدة!                      | °0         |
|                             | تفسير الآيتان: ١٥ ـ ١٦                |            |
| بحوث                        |                                       | ۳۹         |
|                             | تفسير الآية: ١٧                       |            |
| بحوث                        |                                       | ٤٣         |
|                             | ِ الآية؟ا                             |            |
| ٢ لماذا أشير إلى التوراة فح | سب ۱۶                                 | ٤٤         |
| ٣ـ من هو المخاطب في قول     | : (فلا تك في مرية منه)؟               | ٤٥         |
|                             | تفسير الآيات: ١٨ ـ ٢٢                 |            |
| أخسر النّاس أعمالاً:        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٤٦         |
|                             | تفسير الآيتان: ٢٣ _ ٢٤                |            |
| بحثان                       | ,.,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,  | ٥١         |
|                             | تفسير الآيات: ٢٥ ـ ٢٨                 |            |
| قصّة نوح المثيرة مع قومه:   |                                       | ٥٤ ٤٥      |
|                             | تفسير الآيات: ٢٩ ـ ٣١                 |            |
| ما أنا بطارد الذين آمنوا: … |                                       | ٥٨         |

| 170                                    | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل                                | [5                |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------|
| 7r                                     | ***************************************                         | يحوث ٠٠٠٠٠٠       |
| ٦٠                                     | معرفة الغيب                                                     | ۱_أولياء اللّه و  |
| <b>71</b>                              | نة الفضيلة                                                      | ۲_مقياس معرة      |
| <b>31</b>                              | ن نبيّ الإسلامﷺ والمؤمنين الأوائل                               | الأخصّ في زم      |
|                                        | -<br>غيب في القرآن                                              | #                 |
|                                        | -<br>تفسير الآيات: ٣٢ ـ ٣٥                                      | •                 |
| ٦٣                                     | ین ما تعدنا به؟!                                                | كفانا الكلام فأ   |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | ····                                                            | <br>بحوث          |
|                                        | تفسير الآيات: ٣٦_٣٩                                             |                   |
| ٠٠٠                                    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                         | بداية النّهاية: . |
| ٧٠                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                           | يحوث ٠٠٠٠٠٠       |
| ٧٠                                     | <b>لإنتقام</b>                                                  | ١_التصفية لا ا    |
| ٧٠                                     | تكبرينتكبرين                                                    | ٢_علائم المس      |
| V1                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                         | ٣_سفينة نُوح      |
|                                        | تفسير الآيات: ٤٠ ـ ٤٣                                           | _                 |
| ٧٢                                     | · · · · · · · · · · · · ·                                       | شروع الطّوفان     |
| ٧٥                                     |                                                                 | -<br>بحوث         |
| ٧٥                                     | فان نوح مستوعباً للعالم؟!                                       | ١_هل كان طو       |
| <b>vv</b>                              | توية بعد نزول العذاب؟!                                          | ٢_هل تقبل ال      |
| ٧٨                                     | وية من طوفان نوح                                                | ۳_دروس ترب        |
| ٧٨                                     | الأرضا                                                          | أ) تطهير وجه      |
| ٧٨                                     | قاب أو الطوفان؟!قاب                                             | ب) لِمَ كان العا  |
| /٩                                     | ى كل حال وفي كل مكان                                            | 1. 31 (1          |
|                                        | ئی دل محال و لختی کل محال ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | ج) اسم الله عل    |

| [ع                                       | <b>قهر س</b><br>           | <i></i>                   |
|------------------------------------------|----------------------------|---------------------------|
|                                          |                            |                           |
|                                          | تفسير الآية: ٤٤            |                           |
| ۸۱ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  |                            | نهاية الحادث:             |
| ΑΥ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                            | أين يقع الجودي؟           |
|                                          | تفسير الآيات: ٥٥ ـ ٤٧      |                           |
| ۸٥ ٠٠٠٠٠٠                                |                            | حادثة ابن نوح المؤلمة:.   |
| ۸٦ <i>۲</i> ۸                            |                            | بحوث                      |
| ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۲۸                       | غير صالح»؟!                | ۱_لم كان ابن نوح «عَمَلاً |
|                                          |                            |                           |
| <b>۸۷</b>                                | ( <b>نق</b>                | ٣ـ هناك حيث تنقطع العلا   |
| ۸۸                                       |                            | ٤_المسلمون المطرودون      |
|                                          | تفسير الآيتان: ٤٨ ـ ٤٩     |                           |
|                                          |                            | هبوط نوح بسلام:           |
| 41                                       |                            | •                         |
|                                          | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٢      |                           |
| ۹۳                                       |                            | محطّم الأصنام الشّجاع: .  |
| ٩٥                                       |                            | بحوث                      |
| 90                                       | الأنبياءا                  | ١-التوحيدُ أساس دعوة ا    |
| 90                                       | جراً من أتباعهم            | ٢_قادة الحق لا يطلبون أ   |
| ٠٦                                       | ات                         | ٣_الذنب وهلاك المجتمع     |
| ۹۸                                       | ى: (ويزدكم قوةً إلى قوتكم) | ٤_ما المراد من قوله تعالى |
|                                          | تفسير الآيات: ٥٣ ـ ٥٧      |                           |
| 99                                       |                            | قوّة المنطق:              |
| ١٠١                                      |                            | بحثان                     |

| 777 | ٦] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل         |
|-----|---------------------------------------------|
|     | تفسير الآيات: ٥٨ ـ ٦٠                       |
| ١.٣ | اللعن الأبدي على القوم الظَّالمين:          |
| ۲٠٢ | بحثان بحثان                                 |
| 1.7 | ١ ـ قوم عاد من منظار التاريخ                |
| ۱.۷ | ٢ ـ اللعن الدائم الأبدي على «عاد»           |
|     | تفسير الآية: ٦١                             |
| 1.9 | قصّة ثمود: قصّة ثمود:                       |
| ١١. | مفهوم الإستعمار في القرآن وفي عصرنا الحاضر: |
|     | تفسير الآيات: ٦٢ _ ٦٥                       |
| ۱۱۳ | ناقة صالح:ناقة صالح:                        |
| 110 | العلاقة الدّينية:                           |
|     | تفسير الآيات: ٦٦ ـ ٦٨                       |
| 114 | نهاية ثمود «قوم صالح»:نالح»:                |
| 118 | بحوث                                        |
|     | تفسير الآيات: ٦٩_٧٣                         |
| ۱۲۰ | جانبٌ من حياة محطّم الأصنام:                |
|     | تفسير الآيات: ٧٤ ـ ٧٦                       |
|     | تفسير الآيات: ٧٧ ـ ٨٠                       |
| ۱۲۸ | قوم لوط وحياة الخزي:                        |
| 14. | بحوث                                        |
|     | تفسير الآيات: ٨١_٨٨                         |
| ١٣٤ | عاقبة الجماعة الظّالمة:                     |
|     | بحوث                                        |
| ۱۳۷ | ١_لِمَ كان العذاب صباحاً؟                   |

| <b>د</b> ] | فهرس                    | ٦٦٨                                                                          |
|------------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
|            | ساقلها؟ساقلها           | ٢_لَمِ قلب الله عاليها .                                                     |
| ١٣٨        | حجار؟!                  | ٣_لماًذا الوابل من الأ.                                                      |
| ١٣٨        | زة؟اا                   | ٤_لماذا العلامة المتميّ                                                      |
| ١٣٩        | جنسي ، ، ،              | ٥ ـ تحريم الانحراف ال                                                        |
| ۱٤٠        | لجنسية لأمثالها:ل       | فلسفة تحريم الميول ا                                                         |
| ١٤٢        |                         | أخلاق قوم لوط:                                                               |
|            | تقسير الآيات: ٨٦ ـ ٨٨   |                                                                              |
| 127        |                         | مدين بلدة شعيبٍ:                                                             |
|            | تفسير الآيات: ٨٧_٩٠     |                                                                              |
| ۱٤۸        |                         | المنطق الواهي:                                                               |
|            | تفسير الآيات: ٩٣_٩١     |                                                                              |
| 107        | ن شعیب وقومه:ن          | التّهديدات المتبادلة بير                                                     |
|            | تفسير الآيتان: ٩٥ ـ ٥٩  |                                                                              |
| 100        | . ين:                   | عاقبة المفسدين في مد                                                         |
| 107 701    | : شعیب:                 | دروس تربوية <b>في قصّ</b> ا                                                  |
|            | تفسير الآيات: ٩٩ _ ٩٩   |                                                                              |
| ٠٦٠        |                         | البطل المبارز لفرعون:.                                                       |
|            | تفسير الآيات: ١٠٠ _ ١٠٤ |                                                                              |
|            | تفسير الآيات: ١٠٨ ـ ١٠٨ |                                                                              |
|            |                         | السّعادة والشّقاوة:                                                          |
| ٠ ۸۲/      |                         | بحوث                                                                         |
| ٠٠٠٠٠ ٨٦٨  | مقاوة ذاتيان؟           | ١_هل أنَّ السعادة والث                                                       |
| ١٧٠        | سعادة والشقاوة          | <ul> <li>٢_واقع الإنسان بين الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> |
| ۱۷۰        | نرآن                    | • •                                                                          |
|            | _ •                     | <del></del>                                                                  |

| 774     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | د]                   |
|---------|-----------------------------------------|----------------------|
| ١٧١     |                                         |                      |
|         |                                         | _                    |
| 177     | ىال:                                    | الحلّ النهائي للإشك  |
| ١٧٤     | ي هذه الآيات                            | ٤_مفهوم الخلود قو    |
| ١٧٥     | اء في الآية؟                            | ٥_ما معنى الاستثن    |
| ١٧٦     | والشهيق»                                | ٦_في معنى «الزفير    |
| ١٧٧     | شقاء:                                   | أسباب السعادة وال    |
|         | تفسير الآيات: ١٠٩ ـ ١١٢                 |                      |
| ١٨١     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الاستقامة والثّبات:  |
| ١٨٣     |                                         | المسؤولية الكبيرة!   |
|         | تفسير الآية: ١١٣                        |                      |
| ١٨٥     | ن:                                      | الرّكون إلى الظالمير |
| ١٨٥     | ,                                       | بحوث                 |
| ١٨٥ ه٨١ | كون؟                                    | ١_ما هو مفهوم الرَّا |
| ١٨٥     | ٢ ينبغي الرّكون إلى الظالمين؟           | ٢_في أيّ الأُمور لا  |
|         | ركون إلى الظالمين                       | ٣_فلسفة تحريم ال     |
| ١٨٧     | «الذين ظلموا»؟                          | ٤ من المقصود بـ ا    |
| ١٨٧     | •••••••••••                             | ٥_إشكالٌ             |
|         | تفسير الآيتان: ١١٤ ـ ١١٥                |                      |
|         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | الصلاة والصبر:       |
|         |                                         | الأهميّة القصوى لل   |
| 197     |                                         | أرجئ آية في القرآر   |
|         | تفسير الآيتان: ١١٦ ـ ١١٧                |                      |
| 190     | فساد في المجتمعات:                      | عامل الإنحراف وال    |

| [ع                                     | فهرس                                                                  | 77.                                                                        |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ١٩٦                                    |                                                                       | من هم (أُولُوا بِقَيِّة)؟                                                  |
|                                        | تفسير الآيتان؛ ١١٨ ــ ١١٩                                             |                                                                            |
| ۲۰۰                                    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                               | بحوث                                                                       |
|                                        | تفسير الآيات: ١٢٠ ـ ١٢٣                                               |                                                                            |
| ۲۰۲                                    | الماضين:                                                              | أربع معطيات لقصصر                                                          |
| ۲۰٤                                    |                                                                       | بحثان                                                                      |
| ۲۰٤                                    | ي بالله                                                               | ١_علم الغيب خاص                                                            |
| ۲٠٥                                    |                                                                       | ٢_العبادة لله وحده.                                                        |
| ۲۰۹                                    |                                                                       | بداية سورة يوسف:.                                                          |
| ۲۱۰                                    | للام وبعده:لام                                                        | قصّة يوسف قبل الإم                                                         |
| ۲۱۱!                                   | . في مكان واحد بخلاف قصص سائر الأنبياء؟                               | لِمَ ذكرت قصّة يوسف                                                        |
|                                        |                                                                       |                                                                            |
|                                        | سورة يوسف                                                             |                                                                            |
|                                        | سوره يوست                                                             |                                                                            |
| ۲۱۲                                    |                                                                       | فضيلة سورة يوسف                                                            |
| ۲۱۲                                    | • •                                                                   | فضيلة سورة يوسف                                                            |
|                                        |                                                                       | J. 23 .                                                                    |
| ۲۱٤۱.۲۲                                | تفسير الآيات: ١ ـ ٣                                                   | ً<br>أحسن القصص بين إ                                                      |
| ۲۱٤۱.۲۲                                | تفسير الآيات: ١ ـ ٣<br>ديك:                                           | ً<br>أحسن القصص بين إ                                                      |
| *18                                    | تفسير الآيات: ١ ـ ٣<br>ديك:                                           | أحسن القصص بين إ<br>أثر القصّة في حياة ال                                  |
| ۲۱٤<br>۲۱۷                             | تفسير الآيات: ١ ـ ٣<br>بديك:<br>باس:<br>تفسير الآيات: ٤ ـ ٦           | أحسن القصص بين إ<br>أثر القصّة في حياة ال<br>بارقة الأمل وبداية ال         |
| * 1                                    | تفسير الآيات: ١ ـ ٣<br>ديك:<br>اس:<br>تفسير الآيات: ٤ ـ ٦<br>مشاكل:   | أحسن القصص بين .<br>أثر القصّة في حياة ال<br>بارقة الأمل وبداية ال         |
| ************************************** | تفسير الآيات: ١ ـ ٣<br>بديك:<br>باس:<br>تفسير الآيات: ٤ ـ ٦<br>مشاكل: | أحسن القصص بين .<br>أثر القصّة في حياة ال<br>بارقة الأمل وبداية ال<br>بحوث |

| <b>1V1</b> | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل            | [٦               |
|------------|---------------------------------------------|------------------|
|            | تفسير الآيات: ٧ ـ ١٠                        |                  |
| ۲۳۰        | ••••••                                      | المؤامرة:        |
| TTT        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •     | بحوث             |
|            | تفسير الآيات: ١١ _ ١٤                       |                  |
| TT7        | ۇومة!                                       | المؤامرة المشز   |
| YTA        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·       | بحوث             |
| ۲۳۸        | لأعداء في ثياب الأصدقاء                     | ۱-مؤامرات ا!     |
|            | سان الفطرية والطبيعية إلى التنزّه والإرتياح |                  |
| 781 137    | للً الوالد                                  | ٣_الولد في ظ     |
| 7£7        | ولا اتهام قبل الجناية                       | <u>2</u> لا قصاص |
| 787        | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••      | ه_ تلقين العد    |
|            | تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٨                       |                  |
| 728        | وح:                                         | الكذب المقض      |
| Y£V        |                                             | بحوث             |
| Y&V        | ك الأولى»                                   | ۱_حول «التر      |
| Y£9        | ف البليغ الجذّاب                            | ۲_دعاء يوس       |
| Yo         | و انزل يوسف في البئر؟                       | ۳_هل رمي أ       |
| ۲٥٠        | <b>ن</b> س                                  | ٤_ تسويل الن     |
| ۲۰۱        | بديم الحافظة                                | ٥_الكذاب ء       |
| 701        | بر الجميل؟                                  | ٦_ما هو الص      |
|            | تفسير الآيتان: ١٩ ـ ٢٠                      |                  |
| ۲٥٣        | سر: ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,    | نحو أرض مه       |
|            | تفسير الآيتان: ٢١ ــ ٢٢                     |                  |
| ۲۵٦        |                                             | في قصب عدد       |

| د]           | فهرس                                    | <b>7Y</b> Y              |
|--------------|-----------------------------------------|--------------------------|
|              |                                         | بحوث                     |
| Y0X          | مصر؟                                    | ۱ـما هو اسم «عزيز»       |
| ٠٩٥٢         | الأحلام                                 | ۲_يوسفﷺ وتعبير ا         |
| ۲٦           | ى: (ولمّا بلغ أشدّه)                    | ٣_المراد من قوله تعالم   |
| 777          | ست اعتباطية                             | ٤ــالمواهب الإلهيّة ليــ |
|              | تفسير الآيتان: ٢٣ ـ ٢٤                  |                          |
| ۲٦٣          |                                         | العشق الملتهب:           |
| ٠٠٠. ٤٢٢     |                                         | المراد من كلمة «ربّي»    |
| ۸۲۲          |                                         | ما المراد من يُرهان ربّه |
| Y79          | ,                                       | بحوث                     |
| ۲٦٩          | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ١_جهاد النفس             |
| ۲۷۱          |                                         | ٢_ثواب الإخلاص .         |
| ٠٠٠٠ ٢٧٢     | بيان                                    | ٣ــالعقّة والمتانة في ال |
|              | تفسير الآيات: ٢٥ ـ ٢٩                   |                          |
| ۲٧٤          |                                         | فضيحة امرأة العزيز!!.    |
| ۲۷۷          |                                         | بحوث                     |
| <b>۲۷۷</b>   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ١ ـ من كان الشاهد؟!.     |
| ۲۷۸          | زيز مصر                                 | ٢_الموقف الضعيف لع       |
|              |                                         | ٣_حماية الله في الأز.    |
| ٠٩٧٦         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ٤_خطّة امرأة العزيز .    |
|              | تفسير الآيات: ٣٠ ـ ٣٤                   |                          |
| ۲۸۰          |                                         | مؤامرة أخرىٰ:            |
| ፕ <b>ለ</b> ٤ |                                         | يحوث                     |

| 774 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [-               |
|-----|-----------------------------------------|------------------|
|     | تفسير الآيات: ٣٨ ـ ٣٨                   |                  |
| YAY | راءة:                                   | السّجن بسبب البر |
|     | تفسير الآيات: ٣٩ ـ ٤٢                   |                  |
| 791 | لتَّربية:لتّربية                        | السّجن أو مركز ا |
| ۲۹٤ |                                         | حوث              |
| Y98 | للإرشاد أو بؤرة للفساد                  | ١_السّجن مركز    |
| 790 | المصلحون!                               | ٢ حين يُصلبُ     |
| 790 | الحريّة                                 | ۳_اًکبر دروس ا   |
| Y97 | ر بنّاءٍ بشكل سيىء                      | ٤_ إستغلال شعاه  |
|     | الله                                    |                  |
|     | تفسير الآيات: ٤٩ _ ٤٩                   |                  |
| Y99 | وما جری له: له:                         | رۇ يا ملك مصر ،  |
| ۳۰۲ | *************************************** | بحوث             |
|     | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٣                   |                  |
| ۳۰٤ | . كلّ إنّهام ا                          | تبرئة يوسف من    |
| ۳۰۷ | ·····                                   | بحوث             |
| ۳۰۷ | تقویٰ                                   | ١_هذه عاقبة ال   |
| ۳۰۷ | نكون سبباً للتيقّظ                      | ٢_الهزائم التي ا |
| ۳۰۸ | والشرف خير من الحرية الظاهرية           | ٣_الحفاظ على     |
| ۳۰۸ | رة «المتمردّة»                          | ٤_النفس الأمّار  |
|     | تفسير الآيات: ٥٤ ـ ٥٧                   |                  |
| ۳۱۱ | ی خزائن مصر:                            | يوسف أميناً علم  |
|     |                                         |                  |
| ۳۱۳ | ب يوسف لطلب طاغوت زمانه؟لطلب            | ١_كيف إستجا      |

| ٦٧٤                    | <b>قهرس</b><br>                         | ٤]         |
|------------------------|-----------------------------------------|------------|
|                        | ية والإدارية                            |            |
|                        |                                         |            |
| ٤_مدح النفس            |                                         | ۳۱۸        |
|                        | على سواه                                |            |
|                        | •••••                                   |            |
|                        | تفسير الآيات: ٥٨ - ٦٢                   |            |
| إقتراح جديد من يوسف لا | غوته:                                   | ٣٢٠        |
|                        |                                         |            |
| ١_لماذا لم يظهر يوسف ح | يقته لإخوته؟                            | ٣٢٢        |
| ٢_لماذا أرجع يوسف الأم | ال إلى إخوته؟ا                          | ٣٢٣        |
| ٣ـكيف وهب يوسف إلى     | خوته أموال بيت المال؟                   | ٣٢٤        |
|                        | تفسير الآيات: ٦٣ ـ ٦٦                   |            |
| موافقة يعقوب:          |                                         | ٣٢٥        |
| بحثان                  |                                         | ٣٢٧        |
|                        | تفسير الآيتان: ٦٧ ـ ٦٨                  |            |
|                        | تفسير الآيات: ٦٩_٧٦                     |            |
| يوسف يخطّط للإحتفاظ بـ | خيه:                                    | <b>TTT</b> |
| بحوث                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | rr7        |
| ١_لماذا لم يعترف يوسف  | الحقيقة؟                                | רצא        |
|                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |            |
|                        | بقة                                     |            |
|                        | لأز <b>منةلا</b>                        |            |
| ٥_السقاية أو الصواع    | *************************************** | TTA        |

| 740       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [٦                |
|-----------|-----------------------------------------|-------------------|
|           | تفسير الآيات: ٧٧ ـ ٧٩                   |                   |
| ۳٤٠       | <b></b>                                 | موقف إخوة يوس     |
|           | تفسير الآيات: ٨٠ ـ ٨٨                   |                   |
| ۳٤٣       | لى أبيهم خائبين:ننابيهم خائبين          | رجوع الإخوة إا    |
| ۳٤٥       | •••••••••••••••                         | -<br>ب <b>حوث</b> |
| ۳٤٥       | الإخوة؟                                 | ١ ـ من هو أكبر    |
| ۳٤٥       | الدلائل الظاهرة                         | ٢_الحكم وفق       |
| ۳٤٦       | انع أخوة يوسف الله                      | ٣_اختلاف طبا      |
|           | ے<br>تفسیر الآیات: ۸۳ ـ ۸۸              |                   |
| ۳٤٧       | ف الإلهيّة:                             | يعقوب والألطاه    |
|           | تفسير الآيات: ٨٧_٩٣                     |                   |
| ro        | كفرا                                    | اليأس علامة الأ   |
| ۳٥٥       | *************************************** | بحوث              |
|           | مل قميص يوسف؟                           |                   |
| ۳٥٥       | رلة شأنه                                | "<br>۲_ يوسف وجا  |
| ۳٥٦ ٢٥٣   | الانتصار                                | ٣_الشكر على       |
|           | تفسير الآيات: ٩٤ ـ ٩٨                   |                   |
| ۵۸        | رعاية الله ولطفه:                       | وأخيرأ شملتهم     |
| ٦٠        | •••••••                                 | بحوث              |
| <b>n.</b> | يعقوب برائحة قميص يوسف؟!                | ١_كيف أحسّ        |
| "T"       | الات الأنبياء                           | ۲_اختلاف حا       |
| ግፕ        | ى يعقوب بصره؟!                          | ٣_كيف رُدٌ علم    |
|           |                                         |                   |
| "٦٣       | ئز                                      | ٥_التوسّل جا      |

| د]  | <b>قهرس</b>                             | <b>٦٧٦</b>              |
|-----|-----------------------------------------|-------------------------|
|     |                                         |                         |
|     | تفسير الآيات: ٩٩ _ ١٠١                  |                         |
| ٣٦٥ | وإخوته:                                 | عاقبة أمز يوسف وأبيه    |
| ٣٦٧ |                                         | بحوث                    |
| ۳٦٧ | » جائز؟!                                | ١ــهل السجود لغير الله  |
| ٣٦٩ |                                         | ٢ــوساوس الشيطان .      |
| ٣٦٩ | رئ؟                                     | ٣-الأمن نعمة الله الكبر |
| ٣٧٠ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٤- أهميّة مقام العلم    |
| ٣٧٠ |                                         | ٥ حسن العاقبة           |
| ۳۷۱ | ب إلى مصر؟                              | ٦۔ هل جاءت اُمّ يوسا    |
| ٣٧١ | ا<br><b>ب</b>                           | ٧۔عدم ذكر القصّة للأ    |
|     | تفسير الآيات: ١٠٢_١٠٧                   |                         |
| ۳۷۲ |                                         | الأدعياء مشركون غالب    |
|     | تفسير الآيات: ١٠٨ ـ ١١١                 |                         |
| ٣٧٦ | ······                                  | أصدق الدروس والعبر      |
|     |                                         |                         |
|     | سورة الرعد                              |                         |
| ۳۸۳ | •••••                                   | محتوى السّورة:          |
|     | تفسير الآيات: ١ ـ ٤                     |                         |
| ۳۸٥ | الأرض وعالم النّبات:                    | آيات الله في السّماء و  |
| ٣٩١ | ******                                  | بحوث                    |
| ٣٩١ | بين التوحيد والمعاد؟                    | ١ـما هي وجه العلاقة     |
| ٣٩٢ | نرآق                                    | ٢_الإعجاز العلمي للة    |
|     | لقمرلقمر                                |                         |

| ଣ୍ଡ  | فهرس                    | AVF.                                                    |
|------|-------------------------|---------------------------------------------------------|
| ٤٠٩, |                         | بركات الرعد والبرق:                                     |
| ٤١٣  |                         | بحوث                                                    |
| ٤١٣  | سجود الكائنات؟          | ١_ما هو المقصود من                                      |
| ٤١٣  | ُوكرهاً)؟               | ۲_ما هو معنیٰ (طوعاً                                    |
| ٤١٤  | الظُّلال)؟ا             | ٣_ما هو معنىٰ كلمة (ا                                   |
| ٤١٤  | لآصال)؟                 | ٤ـما هو معنيٰ كلمة (ا                                   |
|      | تفسير الآية: ١٦         |                                                         |
| ٤١٥  |                         | لماذا عبادة الأصنام؟                                    |
|      |                         |                                                         |
|      | بتطلبًان العبادة        | _                                                       |
|      |                         |                                                         |
|      | ِ الشمس شرطان ضروريان   |                                                         |
| ٤١٧  | لَّ شيء دليل على الجبر؟ | ٤_هل أنّ خلق الله لكا                                   |
|      | تفسير الآية: ١٧         |                                                         |
| ٤١٩  | قّ والباطل:             | وصف دقيق لمنظر الح                                      |
| ٤٢٠  |                         | بحوث                                                    |
| ٤٢٠  | الحق والباطل؟           | ١_ما هي علائم معرفة                                     |
| ٤٢١  |                         | ٢_ما هو الزُّبد؟                                        |
| ٤٢٢  | مر الإستعداد واللياقة!  | ٣_الاستفادة تكون بقد                                    |
| £77  | لمضطربة                 | ٤_الباطل والأوضاع اا                                    |
| £77  | كال مختلفة              | ٥-الباطل يتشكّل بأشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| £77  |                         | ٦- إرتباط البقاء بالنفع                                 |
| ٤٢٣  | طل؟طل                   | ٧_كيف يطرد الحقّ البا                                   |
| £77  | بيقائه                  | ٨_الباطل مدينٌ للحقّ                                    |

| 774 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل       | ٦]             |
|-----|----------------------------------------|----------------|
| ٤٢٣ | يّ والباطل مستمر                       | ٩_صراع الحو    |
|     | مياة مع السعي والجهاد                  |                |
| ٤٣٤ | رآن:                                   | الأمثال في الق |
|     | تفسير الآية: ١٨                        | ·              |
| £7V | والدعوة الحقّ:والدعوة الحقّ            | الذين استجابو  |
| ٤٢٩ |                                        | بحث            |
|     | تفسير الآيات: ١٩ ـ ٢٤                  |                |
| ٤٣٠ | ية للجنّة وصفات أولي الألباب:          | الأبواب الشمان |
|     |                                        |                |
|     | الصبر فقط؟                             |                |
|     |                                        |                |
|     | ل الجنَّة أقرباؤهم                     |                |
|     | ات عدن؟ا                               | ••             |
| £٣V | ن آثار الذنوب                          | ٥_التطهير مز   |
|     | تفسير الآيتان: ٢٥ ـ ٢٦                 |                |
|     | الأرض:                                 |                |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |                |
|     | فسد في الأرض؟                          |                |
| ££Y | الله سبحانه وتعالى ولكن!               | ۲۔الرزق بید    |
|     | تفسير الآيات: ٢٧ _ ٢٩                  | , ,            |
|     | تطمئن القلوب):                         |                |
|     | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                |
|     | ئن القلب بذكر الله؟                    |                |
| LLA | والخوف من الله                         | ٢_الطمانينة    |

| ଣ୍ଡ       | فهرس                                    | <b>ኤ</b> •              |
|-----------|-----------------------------------------|-------------------------|
| ٤٤٨       |                                         | ٣ـ ما هو ذكر الله، وكيه |
| ٤٥٠       |                                         | أسباب النّزول           |
|           | تفسير الآيات: ٣٠_٣٢                     |                         |
| ٤٥١       | لعثاد:                                  | لا أمل في إيمان أهل اا  |
| ٤٥٣       |                                         | بحوث                    |
| ٤٥٣       | للمة «الرحمان»؟                         | ١-لماذا التركيز على ك   |
| ٤٥٣       | بي لمطاليبهم؟                           | ٢_لماذا لم يستجب النَّا |
| ٤٥٤       |                                         | ٣_ما هي القارعة؟        |
|           | تفسير الآيتان: ٣٢ ـ ٣٤                  |                         |
| ٤٥٥       | شركاء مع الله؟!شركاء مع                 | كيف تجعلون الأصنام      |
|           | تفسير الآية؛ ٣٥                         |                         |
|           | تفسير الآية: ٣٦                         |                         |
| ٤٦٠       | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | المؤمنون والأحزاب:      |
| ٤٦١       | ف العزبي:                               | بحث: الإيمان والإنتلا   |
|           | -<br>تفسير الآيات: ٣٧_ ٤٠               |                         |
| ٤٦٣٠٠٠٠٠٠ | لمتغيّرة»:لمتغيّرة                      | الحوادث «الثّابتة» و«ال |
| ٤٦٥       |                                         | بحثان                   |
| ٤٦٥       | ت وأُمّ الكتاب                          | ١_لوح المحو والإثبات    |
| ٤٦٧       | ····                                    | ٢ ــ ما هو البداء؟      |
|           | تفسير الآيات: ٤٦_٤١                     |                         |
| ٤٧٢       |                                         | البشرية فانية ووجه الله |
|           | سورة إبراهيم                            |                         |
| ٤٧٧       |                                         | محتوى السورة:           |
| ٤٧٧       | ********                                | فضيلة السورة:           |

| ٤]                                        | <b>فه</b> ر س<br>     | <b>'WY</b>               |
|-------------------------------------------|-----------------------|--------------------------|
| o                                         |                       | بحوث                     |
| ٥٠٦٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠    | بً؟                   | ١_ماذا يعني مقام الر     |
| o.7                                       | «استفتحوا»؟           | ٢_ما المراد من جملة      |
| o.v                                       | د بالقرآن             | ٣_ تفأل الوليد بن يزي    |
|                                           | تفسير الآية: ١٨       |                          |
| ٥ - ٨                                     |                       | (رمادً اشتدّت به الربح   |
| ٥٠٨                                       |                       |                          |
| o • A · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                       |                          |
| 0.9                                       | هم من المحتوىٰ؟       | ٢ لماذا فرغت أعماله      |
| ٥١٠                                       |                       | ٣ مسألة الإحباط          |
| ٥١١                                       | لمكتشفين ثواب إلهي؟   | ٤_ هل للمخترعين واا      |
|                                           | تفسير الآيتان: ١٩ _ ٠ |                          |
| 010                                       | ىق: ،                 | الخلق على أساس الح       |
|                                           | تفسير الآيات: ٢١ ـ ٣  |                          |
| ه ۱۷۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  | ، الشيطان وأتباعه:    | المحادثة الصريحة بين     |
| ۰۱۸                                       |                       |                          |
| ٥١٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠   |                       |                          |
| ٥١٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠   |                       |                          |
| ٥١٩                                       | التقليد الأعمى        | ٣-أوضح بيانٍ في ذمّ ا    |
| 07 •                                      |                       | ب <b>ح</b> وث            |
|                                           | تفسير الآيات: ٢٤ ـ ٧  |                          |
| 017                                       | ة الخبيئة:            | الشَّجرة الطيّبة والشّجر |
| ٥٢٦٢٢٥                                    |                       |                          |
| 077                                       | رة في الآية هو القبر؟ | ١_هل القصد من الآخ       |

| Wr    | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل            | [٦      |
|-------|---------------------------------------------|---------|
| o TV  | ِ الثبات والإستقامة                         | ۲_دور   |
| ۵۲۷   | جرة الطيّبة والخبيثة في الرّوايات الإسلامية | ٣ـالث   |
|       | تفسير الآيات: ٢٨ ــ ٣٠                      |         |
| 079   | فران النعم:فران النعم                       | نهاية ك |
| ٥٣٠   | ***************************************     | بحوث    |
|       | تفسير الآيات: ٣١ ـ ٣٤                       |         |
| 077   | لإنسان من وجهة نظر القرآن:                  | عظمة ا  |
| 077   |                                             | بحوث    |
| orr   | لمة بالخالق والصلة بالخلق                   | ١_الص   |
| ٥٣٤   | ذا السرّ والعلانية؟                         | ۲_لما،  |
| ٥٣٥   | الابيع فيه ولاخلال                          | ٣_ يومُ |
| ٥٣٥   | الموجودات تحت إمرة الإنسان!                 | ٤_كلّ   |
| otv   | بين ،                                       | ٥_ دائر |
| 0TY   | يُعطينا الله كلّ ما نطلب منه؟               | ٣ــهل   |
| ٥٣٧   | ذا لا تُحصى نعماؤه؟                         | ٧_لما،  |
| ٥٣٨   | ناً إنّ الإنسان ظلومٌ وكفّار                | ۸_أسن   |
|       | تفسير الآيات: ٣٥ ـ ٤١                       |         |
| 089   | براهيم الثلاث                               | دعاء إ  |
|       | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••     | •       |
| 0£1   | , كانت مكَّة في ذلك الوقت مدينة؟            | ۱_هل    |
|       | ن أرض مكّة                                  |         |
|       | اء إيراهيم لإجتناب عبادة الأصنام؟           |         |
|       | , هم أتباع إبراهيم؟                         |         |
| 0 2 7 | ؛ غير ذي زرع والحرم الآمن                   | ٥_وأد   |

| <b>ጊ</b> አይ                             | فهرس                  |
|-----------------------------------------|-----------------------|
|                                         | οξξ                   |
| ٧ ـ هل يدعو إبراهيم لأبيه               | 0 2 0                 |
|                                         | تفسير الآيات: ٤٥_٤٢   |
| اليوم الذي تشخص فيه ال                  | ر: ٥٤٦                |
| بحوث                                    | o £ V                 |
| ١ ــ لماذا وجّه الخطاب هن               | الرّسول الأكرم؟٧٥٥    |
| ٢ـما هو المقصود من (يو                  | نيهم العذاب)؟         |
| ٣_لماذا لا تُقبل المهلة؟ .              | ٥٤٩                   |
|                                         | تفسير الآيات: ٤٦ ـ ٥٢ |
| لافائدة من مكرهم إ                      | 00                    |
| بحوث                                    | ٥٥٤                   |
| ١ ـ تبديل الأرض غير الأ                 | والسماوات             |
| ٢ــبداية وختام سورة إيرا                | 000                   |
| ٣ــالتوحيد هو البداية وال               | ٥٥٦٥٥٥                |
| حياة النّبي إيراهيم الله:               | 00V                   |
| ولادته وطفولته:                         | 00V                   |
| محاربته للمجاميع المختلا                | ، الوثنيين:           |
| الجهاد المنطقي مع الوثنيير              | ٥٥٨                   |
| الحديث مع آزر:                          | 009                   |
| نبوّة إبراهيم الله السبية المراهيم الله | ٥٥٩                   |
| الجهاد العملي مع الوثنيين               | ۰٦۰                   |
| الحديث مع الحاكم المتجّ                 | ٠٦٠                   |
| هجرة إيراهيم:                           | ٥٦٠                   |
| المرحلة الأخيرة للرسالة:                | ۵٦١                   |
| منزلتما في القرآن:                      | ٥٦٢                   |

| لأمثل في تفسير كتاب الله المنزل       | /I [7                        |
|---------------------------------------|------------------------------|
| سورة الحجر                            |                              |
| ١٧                                    | محتوىٰ السّورة:              |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥                   |                              |
| ١٩                                    | الأماني الرّائفة!            |
| /Y                                    | بحث: الغفلة وطول الأمل:      |
| تفسير الآيات: ٦-٨                     |                              |
| ۲٤                                    | طلب نزول الملائكة:           |
| ٤                                     | أشرف خلق الله ﷺ بالجنون      |
| تفسير الآية: ٩                        |                              |
| Υ                                     | حفظ القرآن من التحريف:       |
| ′۸;                                   | بحث في عدم تحريف القرآن      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | أدلة عدم تحريف القرآن:       |
| ٣                                     | روايات التّحريف:             |
| تفسير الآيات: ١٠ ـ ١٥                 |                              |
| Α                                     | العناد والتعصب:              |
| .a                                    | بحوث                         |
| تفسير الآيات: ١٦ ـ ١٨                 |                              |
| ۸                                     | ېحث                          |
| تفسير الآيات: ١٩ ـ ٢١                 |                              |
| 0                                     | بحثان                        |
| ٥                                     | ١ ما هي خزائن اللّه تعالىٰ؟. |
| τ                                     | •                            |

| ٤]          | فهرس                  | <b>'W1</b>               |
|-------------|-----------------------|--------------------------|
|             | تفسير الآيات: ٢٢ _ ٢٥ |                          |
| ٦٠٧         |                       | دور الرّياح والأمطار: .  |
| ٦٠٩         | مون والمستأخرون؟      | بحث: مَنْ هم المستقد.    |
|             | تفسير الآيات: ٢٦ ـ ٤٤ |                          |
| ٦١٠         |                       | خلق الإنسان:             |
| ٦١٤         | . , , . , . ,         | <b>بحوثب</b>             |
| 31 <i>r</i> | المهالك العظام        | ١_التكبر والغرور من      |
| ها۲         | ئىيطان؟               | ٢ علىٰ مَنْ يتسلط النا   |
| ٠١٥         |                       | ٣ـ أبواب جهنّم!          |
| דוד         | (روح اللّه)           | ٤_(الحمأ المسنون) وا     |
| 71Y         |                       | هــما هو الجان؟          |
|             | ان                    | ٦ــالقرآن وخلق الإنس     |
|             | :                     |                          |
| ٦٢٠         | الأنواع:              | أجوبة القائلين بثبوت ا   |
| ٦٢١         | بمان باللَّه:         | نظرية التكامل و الإي     |
| זיד         |                       | القرآن ومسألة التكامل    |
|             | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٠ |                          |
| ٦٢٦         |                       | نِعَمُ الجنَّة الَّثمان: |
| <b>ጓ</b> የል |                       | بحوث                     |
| እንፖ         |                       | ١_رياض وعيون الجنّ       |
|             | الماديةا              |                          |
|             | رًا الأخوّة           |                          |

| 744   | ٦] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •        |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 779   | ٤_الجزاء الكامل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,        |
| ٦٣٠   | ٥_ تعالو لنجعل من هذه الدنيا جنّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | )        |
|       | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| 721   | لصّيوف الغرباء المسترين المسترين الغرباء الفرباء المسترين الم | 1        |
|       | تفسير الآيات: ٢١-٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| 750   | عاقبة مذنبي قوم لوط:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>.</b> |
| ٦٤.   | بحوثاند.د.د.د.د.د.د.د.د.د.د.د.د.د.د.د.د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | !        |
| 18.   | ١_ما المقصود بـ (قطع من الليل)؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | I        |
| 137   | ٢_ تفسير قوله تعالىٰ: (وامضوا حيث تؤمرون)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| 135   | ٢_علاقة الرّبط بين «المتوسم» و «المؤمن»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1        |
| 135   | ٤_سكر الشَّهوة والغرور!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ı        |
|       | تفسير الآيات: ٧٨ ـ ٨٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
|       | خاتمة أصحاب الأيكة وأصحاب الحجر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| 754   | مَنْ هم أصحاب الأيكة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1        |
|       | تفسير الآيات: ٨٥ ـ ٩١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| 707   | بحوثب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| 707   | ١_القرآن عطاء إلٰهي عظيم١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| 708   | ٢_الطمع بما عند الغير مصدر الإنحطاط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
|       | ٣_ تواضع القائد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| 702   | ٤_مَنْ هم المقتسمون؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
|       | تفسير الآيات: ٩٢ _ ٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| . ۲۵۲ | إصدع بما تؤمرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| . ۵۹۲ | <b>بحو</b> ث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |

| [ع  | <br>فهرس     | ₩.                 |
|-----|--------------|--------------------|
|     |              |                    |
| ٦٥٩ | <br>ذكر الله | ٢_الأثر الرّوحي ا  |
| ٠٢٢ | <br>ل        | ٣ــالعبادة والتكام |