





في تفييد إن المالية ال

معَ تَهذيبٍ جَديد

الجزء السابح

تأليف العلامة الفقيه المفسر الشيخ ناصر مكارم الشيرازى

مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵.

الامثل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شبيرازى؛ إبا همكارى جمعى از فضلا ااويرايش ٣] - قم: مدرسة الامام على بن ابى طالب الله الديم الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

(دور ۱) ISBN:964-8139-61-x (۲. ۲) ISBN:964-8139-69-5

فهرستنویسی بر اساس اطلاهات فیپا.

كتاب حاضر ترجمهٔ تفسير نمونه است.

کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است.

كتابنامه.

١. تفاسير شيعه - قرن ١٤. الف. مدرسة الأمام على بن ابيطالب. ب. عنوان.

Y4V/1V4

۷٤. ۷ ټ ۷ <sub>م</sub>/8P9A

ነዋለ٤

#### هوية الكتاب

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل لسماحة الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي ـ الجزء السابع عدد الصفحات: كبير حجم الغلاف: كبير تاريخ النّشر: كبير الكمّيّة: ٢٠٠٠ هـ ١٣٨٤ هـ ٢٠٠٠ سخه الكمّيّة: ١٤٨٣ هـ ١٢٠٠ اللولى (التصحيح النّالث) المطبعة: سليمانزاده المطبعة: سليمانزاده النّاشر: مدرسة الإمام على بن ابي طالب علي عنوان النّاشر: ايران / قم / شارع شهداء / فرع ٢٢ عنوان النّاشر: فاكس: ١٩٨١ ٢٥١ ٧٧٣٢٤٧٨

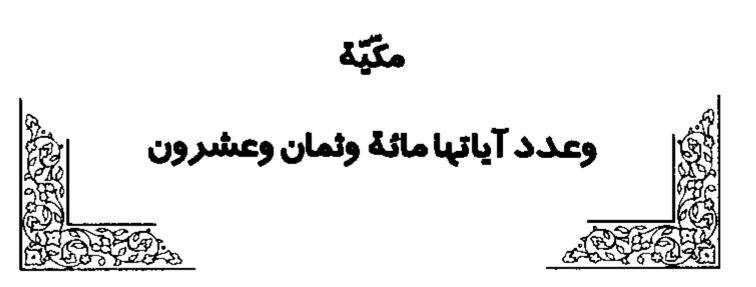
ردمک: ۵-۲۹-۹۹۲۸

عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com جميع الحقوق محفوظة للنّاشر



سورة

التحل



### «سورة النّحل»

#### ممتويات السورة:

يذهب أكثر المفسّرين إلى أنّ قسماً من آيات هذه السورة مكيّة، وقسمها الآخر آياتٍ مدنيّة، في حين يعتبر بعضهم أنّ آياتها مكيّة على الإطلاق. وعند ملاحظة طبيعة السورة المكيّة والمدنيّة يتبيّن لنا أنّ الرأي الأوّل أكثر صواباً، ويعزز ذلك ما تبحثه الآية ٤١ ﴿ والذين هاجروا في الله ... ﴾، والآية ١١٠ ﴿ ثمّ إنّ ربّك للذين هاجروا من بعدها فمتنوا ثم جاهدوا وصبروا ... وحيث إنها تناولت بوضوح موضوع الهجرة والجهاد معاً. وكما همو بميّن فإن الموضوعين يتناسبان مع الحوادث التي جرت بعد هجرة النّبي عَلَيْ من مكّة إلى المدينة.

وإذا اعتبرنا الهجرة المشار إليها في الآية ٤١ هي هجرة المسلمين الأولى حين هاجر جمع منهم من مكّة إلى الحبشة برئاسة جعفر بن أبي طالب في . فيستبعد أن تكون الهجرة والجهاد المشار إليها في الآية الماركة إلاّ على هجرة الأولى، ولا تنطبق الآية المباركة إلاّ على هجرة التّبي عَلَيْهِ إلى المدينة.

بالأِضافة إلىٰ أنَّ الآية ١٢٦ ﴿ وَإِنْ مَاقَبَتُمْ فَعَاقَبُوا بَمِثُلُ مَا مُوقَبَتُمْ بِهِ ... ﴾ قد نـزلت في غزوة أُحد التي وقعت بعد الهجرة الثّانية، وهذا معروف عند المفسّرين.

وقال بعض المفسّرين: إنّ الآيات الأربعين الاول من السورة نـزلت في مكّـة وبـقية الآيات نزلت في المدينة، في حين يعتبر البعض الآخر منهم جميع آياتها مكّية سوئ الآيات المتعلقة بغزوة أحد (الآيات الثلاثة الأخيرة).

فالمتيقن بخصوص السورة أنّ آياتها مكّية ومدنية، إلّا أنّه لا يمكن تشخيص ما هو مكي أو مدني بالدقّة الكافية سوى الموارد المذكورة.

وعلىٰ أيّة حال، فمن خلال ملاحظة السورة يبدو لنا أنّ بحوثها تتناول ما تتناوله الآيات المكّية تارة مثل: التوحيد، المعاد، محاربة الشرك وعبادة الأصنام، وتارة أُخرىٰ ما تتناوله الآيات المدنية مثل: الأحكام الاجتاعية ومسائل الجهاد والهجرة.

ويمكننا إجمال محتويات السورة المسبوكة بعناية وإحكام بما يلي:

١-ذكر النعم الإلهيّة، وتفصيلها بما يثير دافع الشكر عند كلّ ذي حسٍ حي، ليقترب الإنسان من خالق هذه النعم وواهبها.

ومن النعم المذكورة في السورة: نعمة المطر، نور الشمس، أنواع النباتات والثمار، المواد الغذائية الأخرى، الحيوانات الداجنة بما تقدمه من خدمات ومنافع للإنسان، مستلزمات وسائل الحياة وحتى نعمة الولد والزوجة، وبعبارة شاملة (أنواع الطيّبات).

ولهذا أطلق البعض عليها (سورة النعم).

وعرفت بسورة النحل لورود تلك الإشارة القصيرة ذات المعاني الجليلة والعجيبة للنحل، ضمن ما ذكر من النعم الإلهيّة الواسعة، وبخصوص اعتبار النحل مصدراً لغذاء مهم من أغذية الإنسان، وباعتبار حياة هذه الحشرة تعبير ناطق لتوحيد الله.

٣- الحديث عن أدلة التوحيد، عظمة ما خلق الخالق، المعاد، إنذار المشركين والجرمين. ٣- تناول الأحكام الإسلامية الختلفة، من قبيل: الأمر بالعدل والإحسان، الهجرة والجهاد، النهي عن الفحشاء والمنكر والظلم والاستبداد وخلف العهد، بالإضافة إلى الدعوة لشكر الله تعالى على نعمه الجزيلة، وتأتي الإشارة في آيات عديدة إلى أن إيراهيم المنظر رجل التوحيد لأنه كان من الشاكرين.

٤-الحديث عن بدع المشركين مع ذكر أمثلة جميلة حيّة.
 ٥-وأخيراً تحذير الإنسانية من وساوس الشبطان.

#### فضيلة السّورة:

روي عن النّبي ﷺ، في فضل سورة النحل، أنّه قال: «مَنْ قرأها لم يحاسبه اللّه تسعالىٰ بالنعم التي أنعمها عليه من دار الدنيا» ﴿

فقراءة الآيات التي تتناول جانباً كبيراً من النعم الإلهيّة بتدبّر وتفكّر مع وجود العزم على العمل والسير وفق الشكر للمنعم، تكون سبيلاً لأنْ يستعمل الإنسان كلّ نعمة بما ينبغي عليه أن يستعمل، فلا يحبس ولا يهمل، ويكون من الشاكرين... فإنْ أصبح كذلك فهل سيتعرض لمحاسبة بعد؟

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۲، ص ۳٤٧.

### الآيتان

# 

أَنَىٰ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ثُنَازُ لُ ٱلْمَلَئِكَةَ بِٱلرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ، عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِنَّ أَنذِرُوۤ أَنَّ مُلِاۤ إِلَنهَ إِلَاۤ أَنَافَأَتَّ قُونِ ۞

# التفسير

### ﴿ أَتِينُ لَهٰزُ اللَّهِ ﴾ :

ذكرنا سابقاً أن قسماً مهماً من الآيات التي جاءت في أوّل السورة هي آيات مكّية نزلت حينا كان النّبي عَلَيْ يخوض صراعاً مشتداً مع المشركين وعبدة الأصنام، وما يمرّ يوم حتى يطلع أعداء الرسالة بمواجهة جديدة ضد الدعوة الإسلامية المباركة، لائم تريد بناء صرح الحريّة، بل كلّ الحياة من جديد.

ومن جملة مواجهاتهم اليائسة قولهم للنّبي ﷺ حينا يهددهم وينذرهم بعذاب اللّه: إنْ كان ذلك حقاً فَلِمَ لا يحلّ العذاب والعقاب بنا إذن؟!

ولعلّهم يضيفون: وحتىٰ لو نزل العذاب فسنلتجيء إلىٰ الأصنام لتشفع لنا عند اللّه في رفع العذاب.. وَلِمَ لا يكون ذلك، أَوَ لسن شفيعات؟!..

وأوّل آية من السورة تُبطل أوهام أولئك بقوله تعالى: ﴿ لَتَىٰ لَعُولِللّه فَلا تستعجلون ، وإنْ اعتقدتم أنّ الأصنام شافعة لكم عند الله فقد أخطأتم الظن ﴿ سبحاته وتعالى عمّا يشركون ﴾ .

ف «أمر الله» هنا: أمر العذاب للمشركين، أمّا الفعل «أتى» فالمراد منه المستقبل الحتمي الوقوع على الرّغم من وقوعه بصيغة الماضي، ومثل هذا كثير في الأسلوب البلاغي للقرآن. واحتمل بعض المفسّرين أنَّ «أمر الله» إشارة إلى نفس العذاب وليس الأمر به.

واحتمل بعض آخر أنَّ المواد به يوم القيامة.

ويبدو لنا أنَّ التَّفسير الذي ذكرناه أقرب من غيره، واللَّه العالم.

وبما أنَّ مستلزمات العدل الإلهي اقتضت عدم العقاب إلا بعد البيان الكافي والحسجة التامة، فقد أضاف سبحانه: ﴿ينزَل العلائكة بالروح من لعره على مَنْ يشاً من عباده أن لنذروا لئه لا إله إلا أنا بناء على هذا الإنذار والتذكير ﴿فاتقون﴾.

أمّا المقصود من «الروح» في الآية فهناك كلام كثير بين المفسّرين في ذلك إلّا أنّ الظاهر منها هو: الوحى والقرآن والنّبوة.. والتي هي مصدر الحياة المعنويّة للبشريّة.

وقد فصل بعض المفسّرين الوحي عن القرآن وعن النّبوة، معتبراً ذلك ثلاثة تــفاسير مستقلة للكلمة، ولكنّ الظاهر رجوع الجميع إلى حقيقة واحدة.

وعلى أيّة حال فكلمة «الروح» في هذا الموضوع ذات جانب معنوي وإشارة إلى كلّ ما هو سبب لإحياء القلوب وتهذيب النفوس وهداية العقول، كما نقراً في الآية ٢٤ من سورة الأنفال: ﴿يَا أَيّهَا الَّذِينَ آمَنُوالسَتَجِيبُواللّه وللرّسُول إذا دماكم لما يحييكم ﴾ ... وفي الآية ١٥ من سورة غافر: ﴿يلقي الروح من لموه ملى من يشا، من عباده ﴾ ... وفي الآية ٥٦ من سورة الشورى: ﴿وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيجان ﴾ .

وجليُّ أنَّ «الرّوح» في الآيات المتقدمة ترمز إلى «القرآن» و«الوحي»«أمر النّبوة».

وقد وردت «الرّوح» بمعاني أخر في مواضع من القرآن الكريم، ولكنُّ مع الأخذ بــنظر الاعتبار ما ذكر من قرائن، نخلص إلى أنّ المراد من مفهوم «الروح» في الآية مورد البحث هو القرآن وما تضمّنه الوحي.

وجدير بالملاحظة أنّ عبارة ﴿ملىٰ هَنْ يشا هن عباده ﴾ لا تعني أنّ هداية الوحي والنّبوة لا حساب فيها، لأنّه لا انفصام ولا ضديّة بين مشيئة الله وحكمته، كما تحدّثنا في ذلك الآية ١٢٤ من سورة الأنعام: ﴿اللّه أعلم حيث يجعل رسالته ﴾.

ولا ينبغي غض الطرف من كون الإندار من أوائمل الأوامر الرّبانية الموجّهة إلى الأنبياء الله الله الموجّهة إلى الأنبياء الله عبارة ﴿ أَنْ لَنَدُرُوا ﴾، لأنّ من طبيعة الإنذار أن يعقبه انستباه فنهوض وحركة.

صحيح أنَّ الإنسان طالب للمنفعة ودافع للضرر، ولكنَّ التجربة أظهرت أنَّ للترغيب

١. وين، في عبارة ﴿من أمره ﴾ جاءت بمعنى دبيه السببية.

أثر بالغ لمن يمتلك أسس وشرائط قبول الهداية، أمّا مَنْ أعمت بصيرتهم ملهيات الحياة الدنيا فلا ينفع معهم إلّا التهديد والوعيد، وفي بداية دعوة النّبي كان من الضروري استخدام أسلوب الانذار الشديد.

#### 8003

### الآيات

خَلَقَ ٱلسَّمَوَنِ وَالْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَى عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴿ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مُّيِنُ ﴾ وَٱلْأَنْعَارَ خَلَقَهَ ٱلكَّمُ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ وَفَيْهَا وَفَا تُوَمَنَ فِيعُ وَمِنْهَا تَأْتُ كُونَ ۞ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ وَفَي وَمَنْهَا تَأْتُ كُونَ اللَّهِ فَي وَمَنْهَا أَنْفَالَكُمُ أَلِنَ لَكِ لَمْ فَي الْمَالُ وَالْحَيْدِ إِلَّا بِشِقِ آلاَ نَقْسِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ مَا لَا اللَّهُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُل

## الثفسير

### الميوان ذلك المغلوق المعطاء:

بعد أنْ تحدثت الآيات السابقة عن نني الشرك، جاءت هذه الآيــات لتــقلع جـــذوره بالكامل، وتوجّه الإنسان نحو خالقه بطريقين:

الأوّل: عن طريق الأدلة العقلية من خلال فهم ومحاولة استيعاب ما في الخلائق من نظام عجيب.

الشّاني: عن طريق العاطفة ببيان نعم اللّه الواسعة على الإنسان، عسى أن يتحرك فيه حس الشكر على النعم فيتقرب من خلاله إلى المنعم سبحانه.

فيقول: ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَلِينَ وَالْأَرْمُنِ بِالْحَقِّ ﴾.

وتتَّضع حقّانيَّة السهاوات والأرض من نظامها المحكم وخلقها المنظّم وكذلك من هدف خلقها وما فيها من منافع.

ثمّ يضيف: ﴿تعالىٰ ممّا يشركون﴾.

فهل تستطيع الأصنام إيجاد ما أوجده الله؟!

بل هل تستطيع أن تخلق بعوضة صغيرة أو ذرة تراب؟!

فكيف إذن جعلوها شريكة الله سبحانه!!..

والمضحك المبكي في حال المشركين أنّهم يعتبرون اللّه هو الخالق عن علم وقدرة لهذا النظام العجيب والخلق البديع.. ومع ذلك فهم يسجدون للأصنام!

وبعد الإشارة إلى خلق السهاوات والأرض وما فيها من أسرار لا متناهية يعرّج القرآن الكريم إلى بعض تفاصيل خلق الإنسان من الناحية التكوينية فيقول: ﴿خلق الإنسان من نطقة قَإِدَا هُو خَصِيم هِبِينَ﴾.

«النطفة» (في الأصل) بمعنى: الماء القليل، أو الماء الصافي، ثمّ أطلقت على قطرات الماء التي تكون سبباً لوجود الإنسان بعد تلقيحها.

وحقيقة التعبير يراد به تبيان عظمة وقدرة اللّه عزَّ وجلّ، حيث يخلق هـذا الخـلوق العجيب من قطرة ماء حقيرة مع ما له من قيمة وتكريم وشرف بين باقي المخلوقات وعند اللّه أيضاً.

هذا إذا ما اعتبرنا «الخصيم» بمعنى المدافع والمعبّر عبّا في نفسه، كما تخبرنا الآية ١٠٥ من سورة النساء بذلك: ﴿ولا تكن للخائنين خصيماً ﴾ كما ذهب إليه جمع من المفسّرين.

وهناك من يذهب إلى تفسير آخر، خلاصته: بقدرة الله التامة خُلق الإنسان من نطفة حقيرة، ولكنّ هذا المخلوق غير الشكور يقف في كثير من المواضع مجادلاً خسصيماً أسام خالقه، واعتبروا الآية السابعة والسبعين من سورة يس شاهداً على ما ذهبوا إليه.

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأوّل \_كما يبدو \_أقرب من الثّاني، لأنَّ الآيات أعلاه في مقام بيان عظمة اللّه وقدرته، وتتبيّن عظمته بشكل جلّي حين يخلق كائناً شريفاً جدّاً من مادة ليست بذي شأن في ظاهرها.

وجاء في تفسير علي بن إيراهيم: (خلقه من قطرة من ماء منتن فيكون خصيماً مـــتكلماً بليغاً)\

ثم يشير القرآن الكريم إلى نعمة خلق الحيوانات وما تدر من فوائد كشيرة للإنسان فيقول: ﴿والأنسام خلقها لكم فيها دف، ومنافع ومنها تأكلون ﴾.

تفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ۳۹، ح ۸.

فخلق الأنعام الدال على علم وقدرة الباري سبحانه، فيها من الفوائد الكثيرة للإنسان، وقد أشارت الآية إلى ثلاث فوائد:

أَوْلاً: «الدفء» ويشمل كلّ ما يتغطّىٰ به (بالاستفادة من وبرها وجلودها) كــاللباس والأغطية والأحذية والأخبية.

ثانياً: «المنافع» إشارة إلى اللبن ومشتقاته.

ثالثاً: «منها تأكلون» أي، اللحم.

ويلاحظ تقديم الملابس والأغطية والمسكن، في استعراض منافع الأنعام دون المنافع الأخرى، وهذا دليل علىٰ أهميّتها وضروريتها في الحياة.

ويلاحظ أيضاً مجيء كلمة «الدفء» قبل «المنافع» إشارة إلى أنّ ما تدفع به الضرر مقدّم على ما يجلب لك فيه المنفعة.

ويمكن للبعض ممن يخالفون أكل اللحوم أن يستدلوا بظاهر هذه الآية، حيث لم يعتبر الباري جلّ شأنه مسألة أكل لحومها ضمن منافعها، ولهذا نرى قد جاءت ﴿وهنها تأكلون﴾ بعد ذكر كلمة «المنافع»، وأقل ما يستنتج من الآية اعتبارها لأهميّة الألبان أكثر بكثير من اللحوم.

ولم يكتف بذكر منافعها المادية، بل أشار إلى المنافع النفسيّة والمعنوية كذلك حين قال: ﴿ولكم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون﴾

«تريحون»: (من مادة الإراحة) بمعنى إرجماع الحميوانمات عمند الغروب إلى محمل إستراحتها، ولهذا يطلق على ذلك المحل اسم (المراح).

و «تسرحون»: (من مادة السروح) بمعنىٰ خروج الحيوانات صباحاً إلىٰ مراعبها.

عبر القرآن بكلمة «جمال» عن تلك الحركة الجهاعية للأنعام حين تسرح إلى مراعبها و تعود إلى مراحبها و تعود إلى مراحها، لما لها من جمال ورونق خاص يغبط الإنسان، والمعبر عن حقيقة راسخة في عمق الجتمع.

فحركة الإبل إضافة إلى روعتها فإنها تطمئن المجتمع بأنّ ما تحتاجه من مستلزمات حياتك ها هو يسير بين عينيك، فتمتّع به وخذ منه ما تحتاجه، ولا داعي لأن ترتبط بهذا أو ذاك فتستضعف، وكأنها تخاطبه: فأنت مكتف ذاتياً بواسطتي.

هـ «الجمال» جمال استغناء واكتفاء ذاتي، وجمال إنتاج وتأمين متطلبات أمّــة كـــاملة.

وبعبارة أوضح: جمال الإستقلال الاقتصادي وقطع كل تبعيّة للغير!

والحقيقة التي يدركها القرويون وأبناء الريف أكثر من غيرهم، هي ما تعطيه حركة تلك الأنعام من راحة نفسيّة للإنسان، راحة الإحساس بعدم الحاجة والإستغناء، راحة تأدية إحدى الوظائف الإجتاعية الهامّة.

ومن لطيف الإشارة أن بدأت الآية أعلاه بذكر عودة الأنعام إلى مراحها، حيث الملاحظ عليها في هذه الحال أثديتها ملأى باللبن، بطونها ممتلئة، يشاهد على وجوهها علائم الرضا والإرتياح ولا يُرى فيها ذلك الحرص والولع والعجلة التي تظهر عليها حين خروجها في الصباح، بل تسير هادئة مطمئنة نحو محل استراحتها، ويكفيك الشعور بالغني من خلال رؤية أثدائها.

ثمّ يشير تعالى في الآية التي تليها إلى إحدى المنافع المهمّة الأخرى فيقول: ﴿ وتحمل أَثَقَالِكُم إلىٰ بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس وهذا مظهر من مظاهر رحمة الله عزّوجل ورأفته حيث سخّر لنا هذه الحيوانات مع ما تملك من قدرة وقوّة ﴿ إِنّ رَبِّكُم لرؤوف رحيم ﴾.

«الشق»: (من مادة المشقة)، ولكنّ بعض المفسّرين احتمل أنّها بمعنى الشق والقطع، أيْ أنّكم لا تستطيعون حمل هذه الأثقال وإيصالها إلى مقاصدكم إلّا بعد أنْ تخسروا نـصف قوّتكم.

ويبدو أنّ التّفسير الأوّل أقرب من الثّاني.

فالأنعام إذَنْ: تعطي للإنسان ما يلبسه ويدفع عنه الحر والبرد. وكذلك تعطيه الألبان واللحوم ليتقوّت بها. وتترك في نفس الإنسان آثاراً نفسيّة طيّبة. وأخيراً تحمل أثقاله.

وبالرغم ممّا وصل إليه التقدّم التقني في مدنية الإنسان وتهيئة وسائل النقل الحديثة، إلّا أنّ سلوك كثير من الطرق لا زال منحصراً بالدواب.

ثم يعرج على نوع آخر من الحيوانات، يستفيد الإنسان منها في تنقلاته، فيقول: 
ووالخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة .

و «زينة» هنا ليست كلمة زائدة أو عابرة بقدر ما تعبّر عن واقع الزينة في مفهومها الصحيح، وما لها من أثر على ظاهر الحياة الإجتاعية.

ولأجل الإيضاح بشكل أقرب نقول: لو قطع شخص طريقاً صحراوياً طويلاً مشياً على الأقدام، فكيف سيصل مقصده؟ سيصله وهو متعب خائر القوى، ولا يقوى على القيام بأيّ نشاط.

أمّا إذا ما استعمل وسيلة مريحة سريعة في سفره، فإنّه ـوالحال هذه ـسيصل إلى مقصده وقد كسب الوقت، ولم يهدر طاقاته، وحافظ على النشاط والقدرة على قضاء حوائجه... بعد كلّ هذا، أوّ ليس ذلك زينة؟!

وتأتي الإشارة في ذيل الآية إلى ما سيصل إليه مآل الإنسان في الحصول على الوسائط النقلية المدنية من غير الحيوانات، فيقول: ﴿وَيَعْلَقُ مَا لا تَعْلَمُونُ ﴾ من المراكب ووسائل النقل.

وبعض قدماء المفسّرين اعتبر هذا المقطع من الآية إشارة إلى حيوانـــات ســـتخلق في المستقبل ليستعملها الإنسان في تنقلاته.

وورد في تفسير (المراغي) وتفسير (في ظلال القرآن) أنّ درك مفهوم هذه الجملة أسهل لنا ونحن نعيش في عصر السيّارة ووسائل النقل السريعة الأخرى.

وعند ما تعبّر الآية بكلمة «يخلق» فذلك لأنّ الإنسان في اختراعه لنلك الوسائل ليس هو الخالق لها، بل إنّ المواد الأوليّة اللازمة للإختراعات، مخلوقة وموجودة بين أيدينا وما على الإنسان إلّا أنْ يستعمل ما وهبه الله من قدرة على الإختراع لما أودع فيه من إستعداد وقابلية بتشكيل وتركيب تلك المواد على هيئة يمكن من خلالها أن تعطي شيئاً آخر يفيد الإنسان.

### أهمّيّة الزراعة والثروة الميوانية:

على الرغم من انتشار الآلات الإنتاجية في جميع مرافق الحياة، كما هو حاصل في يومنا، إلّا أنّ الزراعة وتربية الحيوانات تبقى متصدرة لقائمة المنتوجات من حيث الأهمّية في حياة الإنسان، لأنّهما مصدر الغذاء، ولا حياة بدونه.

حتىٰ أنَّ الإكتفاء الذاتي في مجالي الزراعة والثروة الحيوانية يعتبر الدعامة الرئسيسية لضمان الاستقلالين الاقتصادي والسياسي إلى حدَّكبير.

ولذلك نرئ شعوب العالم تسعى جاهدة لإيصال زراعتها وثروتها الحيوانية لأعلى المستويات مستفيدة من التقدّم التقني الحاصل.

والحاجة لأي من هذين الإنتاجين الأساسيين من الخطورة والأهميّة البالغة ما يجعل دولة عظمئ كروسيا تمدّ بد العوز وتعطي بعض التنازلات السياسية لدول متباينة معها في الخط السياسي العقائدي لإضطرارها لتأمين احتياجاتها!

وأعطت التعاليم الإسلامية أهميّة خاصة للإنتاج الحيواني والزراعة بالحثّ والترغيب لغور غيار هذه العملية المعطاءة.

فقد رأينا كيف عرضت الآيات السابقة وبلحن مشوّق حركة الأنعام ومنافعها للترغيب فيها.

وسيأتي الحديث إنّ شاء اللّه في الآيات القادمة عن أهميّة الزراعة ومنافع الثمار المختلفة. ونورد هنا (ومن مصادر مختلفة) بعض الرّوايات التي تخصّ موضوعنا وما جاءت به من تعبيرات جميلة.

١ عن أبي جعفر الله أنّه قال: «قال النّبي تَنْكُلُلُ لعمته؛ ما يمنعك من أن تتخذي في بيتك بركة؟

فقالت: يا رسول الله ما البركة؟

فقال: شاة تحلب، فإنّه مَنْ كانت في داره شاة تحلب أو نعجة أو بقرة فبركات كلّهن» ﴿ . ٢\_وروي عن النّبي عَبَالِلَّهُ أَنّه قال في الغنم: «نعم المال الشاة» ﴿ .

ولا ينبغي الغفلة عن أنّ الكثير من بيوت المدن غير صالحة لتربية الأغنام، والهـدف الأصلى من إشارة الرّوايات هو إنتاج ما يحتاج إليه الناس على الدوام، فتأمل.

٤\_ويكفينا ما قال أمير المؤمنين على الله في أهميّة الزّراعة: «مَنْ وجد ما أو ترابأ ثمّ افتقر فأبعده الله» ...

وبديهي انطباق هذا الحديث على الفرد والأمّة معاً، فالشعب الذي لديه مستلزمات الزراعة بشكل كافٍ ومع ذلك يمدّ يده لطلب المساعدة إلى الآخرين، فهو مُبعد عن رحمة الله بلا إشكال.

٥ ـ روي عن النّبي ﷺ أنّه قال: «عليكم بالغنم والحرث فإنّهما يروحان بخير ويــغدوان بخير» ٤ .

١. بحار الأنوار، ج ٦٤، ص ١٣٠. ورد ذكر النعجة (في هذا الحديث) إضافة إلى الشاة والبقرة، وهي في اللغة:
 البقر الوحشي والأغنام الجبلية وأنثىٰ الغنم.
 ٢. بحارالأنوار، ج ١٧، ص ٦٥.
 ٢. بحارالأنوار، ج ١٧، ص ٦٥.

٦- وروي عن الإمام الصادق عن الأمام الصادق الله قال: «ما في الأعبمال شيء أحبّ إلى الله من الزراعة» .

٧- وأخيراً نقراً في حديث روي عن الإمام الصادق الله ما يلي: «الزارعون كنوز الأنام يزرعون طيباً أخرجه الله عزَّوجل، وهم يوم القيامة أحسن الناس مقاماً وأقربهم منزلة، يدعون المباركين» .

8003

### الآيات

وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السّبِيلِ وَمِنْهَا حَايَّرُ وَلَوْسَاءً فَدَنْكُمْ الْجُمَعِينَ ﴿ هُوَ الّذِي الْمَالَةِ وَمِنْهُ الْمَالِ وَمِنْهُ الْمَعَيْنِ اللّهِ مُولَ الْمَعْدُ وَمِنْهُ اللّهِ وَمِنْهُ اللّهُ وَمِنْهُ اللّهُ وَمِنْهُ اللّهُ وَمِنْهُ اللّهُ وَمَنْهُ اللّهُ وَمِنْهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَمَنْ اللّهُ اللّهُ وَالنّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

### التفسير

## كلّ شيء في غدمة الإنسان

بعد ذكر مختلف النعم في الآيات السابقة، تشير هذه الآيات إلى نعم أخرى ... فتشير أوّلاً إلى نعمة معنوية عالية في مرماها ﴿وعلى الله قصدالسبيل﴾ أي عليه سبحانه سلامة الصراط المستقيم وهو الحافظ له من كلّ انحراف، وقد وضعه في متناول الإنسان.

«القصد»: بمعنى صفاء واستواء الطريق، فيكون معنى «قصد السبيل» الصراط المستقيم الذي ليس فيه ضلال ولا انحراف (.

ولكن أيّ النحوين من الصراط المستقيم هو المراد، التكويني أم التشريعي؟ اختلف المفسّرون في ذلك، إلاّ أنّه لا مانع من قصد الجانبين معاً.

ا ذكر بعض كبار المفسّرين كالعلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان أنّ «القصد» بمعنى (القاصد) في قبال
 «الجائر) أيّ المنحرف عن الحق.

توضيح ذلك: جهّزَ اللَّهُ الإنسان بقوى متنوعة وأعطاه من القوى والقابليات الختلفة ما يعينه على سلوكه نحو الكمال الذي هو الهدف من خلقه.

وكما أنّ بقية المخلوقات قد أودعت فيها قوى وغرائز توصلها إلى هدفها، إلّا أنّ الإنسان يمتاز عليها بالإرادة وبحريّة الاختيار فيما يريده، ولهذا فلا قياس بسين الخسط التسصاعدي لتكامل الإنسان وبقية الأحياء الأخرى.

فقد هدى الله الإنسان بالعقل والقدرة وبقية القوى التكوينية التي تعينه للسير عمليٰ الصراط المستقيم.

كما أرسل له الأنبياء والوحي السماوي وأعطاه التعليات الكافية والقوانين اللازمة للمضى بهدى التشريع الرّباني في تكملة مشوار المسيرة، وترك باقي السبل المنحرفة.

ومن لطيف الأسلوب القرآني جعل الأمر المذكور في الآية فريضة عليه جلّ شأنه فقال: ﴿ هلئ الله ﴾ ، وكثيراً ما نجد مثل هذه الصيغة في الآيات القرآنية ، كما في الآية ١٢ من سورة الليل ﴿ إِنَّ علينا للهدئ ﴾ ، ولو دققنا النظر في سعة مدلول ﴿ على الله قصدالسبيل ﴾ وما أودع في الإنسان من هدى تكويني وتشريعي لأجل ذلك ، لأدركنا عظمة هذه النعمة وما لها من الفضل على بقية النعم.

ثمّ يحذّر الباري جلّ شأنه الإنسانَ من وجود سبل منحرفة كثيرة: ﴿وَهُمُهُ الْجَاتُو﴾ .

وبما أنّ نعمة الإرادة وحرية الاختيار في الإنسان من أهم عوامل التكامل فيه، فقد أشارت إليها الآية بجملة قصيرة: ﴿ولوها لهداكم أجمعين﴾ ولا تستطيعون عندها غير ما يريد الله.

إلّا أنّه سبحانه لم يفعل ذلك، لأنّ الهداية الجسبرية لا تسسمو بالإنسان إلى درجات التكامل والفخر، فأعطاه حرية الاختيار ليسير في الطريق بنفسه كي يصل لأعلى ما يمكن الوصول إليه من درجات الرفعة والكمال.

كما تشير الآية إلى حقيقة أخرى مفادها أنّ سلوك البعض للطريق الجائر والصراط المنحرف ينبغي أن لا يوجد عند البعض توهماً أنّ اللّه (سبحانه و تعالى) مغلوب أمام هؤلاء، بل إنّ مشيئته جلّ اسمه ومقتضى حكمته دعت لأن يكون الإنسان حرّاً في اختياره ما يريد من السبل.

١. ضمير ﴿منها﴾ يعود الئ السبيل. والسبيل مؤنث مجازي.

وفي الآية التالية يعود إلى الجانب المادي بما يثير حسّ الشكر للمنعم عند الناس، ويوقد نار عشق الله في قلوبهم بدعوتهم للتقرّب أكثر وأكثر لمعرفة المنعم الحق، فيقول: ﴿هوالدِي للزل مِن الله مِن السماء ها مُ ماء فيه سبب الحياة، وزلالاً شفافاً خالٍ من أيِّ تـلوّت ﴿لكم هنه شرابه ﴾، وتخرج به النباتات والأشجار فترعى أنعامكم ﴿ومنه شجرفيه تسيمون ﴾.

«تسيمون»: (من مادة الإسامة) بمعنى رعي الحيوانات، وكما هو معلوم فإنّ الحيوانات تستفيد من النباتات الأرضية وورق الأشجار، و«الشجر» لغةً: ذو معنى واسع يشمل إطلاقه الأشجار وغيرها من النباتات.

وممّا لاشك فيه أيضاً أنّ ماء المطر لا تقتصر فائدته لشرب الإنسان وإرواء النباتات، بل ومن فوائده أيضاً: تطهير الأرض، تصفية الهواء، إيجاد الرطوبة اللازمة لطراوة جلد الإنسان وتنفّسه براحة، وما شابه ذلك. فالمذكور من فوائده في هذه الآية ليس حصراً وإنّا من باب الأهم.

و يكل الموضوع بقوله: ﴿ ينيت لكم به الزرع والزينون والنهيل والأمناب ومن كل الثمرات ).

ولا شك أنّ خلق هذه الثمار المتنوعة وكل ما هو موجود من المحاصيل الزراعية لآيــة للمتفكرين ﴿ لِنَ فَي دَلك لَآية لقوم يتفكرون ﴾.

«الزرع»: يشمل كل مزروع و«الزيتون» اسم لشجرة معروفة واسم لثمرها أيضاً.

إلّا أنّ بعض المفسّرين يذهبون إلى أنّ «الزيتون» هو اسم الشجرة فقط، واسم ثمـرتها «زيتونة». في حين أنّ الآية الخامسة والثلاثين من سورة النّور تطلق كلمة «الزيتونة» على الشجرة.

و«النخيل» تستعمل للمفرد والجمع... و«الأعناب» جمع أعنبة، وهي تُمرّة معروفة.

وهنا يرد سؤال وهو: لماذا اختار القرآن ذكر هذه الثمار دون غيرها (الزيــتون، النمــر، الغــر، العنب)؟ ستقرأ توضيح ذلك في البحوث التّفسيرية لهذه الآيات إن شاء اللّه.

ثمّ يشير إلى نعمة تسخير الموجودات المختلفة في العالم للإنسان بقوله: ﴿ وسقّرلكم الليل والنهار والشهن والقهر والنجوم مسقرات بأمره إنّ في ذلك اليات لقوم يعقلون على عنظمة وقدرة الله وعظمة ما خلق.

قلنا في تفسيرنا لآيات سورتي الرعد وإيراهيم، أنَّ المفهوم الواقعي لتسخير الموجودات

للإنسان أنَّ تكون في منفعته، ويكون ذلك من شأنها ووظيفتها مع تمكين الإنسان مسن الإستفادة منها.

فكلّ من الشمس والقمر والليل والنهار والنجوم له نوع وأثر خاص في حياة الإنسان، وما أجمل عبارة (تسخير الموجودات للإنسان بأمر الله) فبالإضافة لما تظهره من شرف ورفعة شخصية الإنسان بنظر الإسلام والقرآن، وإعطائه من الجلال ما يجعله مؤهّلاً لمقام خليفة الله، فهي تذكرة للإنسان بأن لا يغفل عمّا أنعم الله عليه، وباعثة فيه شعور لزوم الشكر لله تعالى من خلال ما يلمس ويرئ، عسى أن يتقرب لخالقه فينال حسن مآبه.

ولهذا يقول تعالى في ذيل الآية: ﴿ لِنَّ فِي ذَلِكَ لَيَّاتُ لَقُوم يَسْقُلُونَ ﴾ .

راجع تفسيرنا للآيتين ٣٢ و٣٣ من سورة إيراهيم للإستزادة في معرفة أسرار التسخير المذكور.

وإضافة لكلّ ما تقدم ﴿ وما قرأ لكم في الأرفن ﴾ من مخلوقات سخرٌها لكم و ﴿ مــ المتلفأ الوائه ﴾ من الأغطية والملابس والأغذية والزوجات العفيفات ووسائل الترفيه، حتى أنواع المعادن وكنوز الأرض وسائر النعم الأخرى ﴿ لِنّ في ذلك الله الموم يَذْكُرُون ﴾ .

### ہحوث

### ١\_ النعم المادية والمعنوية

احتوت الآيات مورد البحث على ذكر النعم المادية والمعنوية بشكل مترابط لا يقبل الفصل، إلّا أنّ أسلوب ولحن التعبير يختلف بين النعم المادية والمعنوية، فبالنسبة للمنعم المادية لا نجد مورداً يقول فيه القرآن الكريم: إنّ على الله رزقكم، لكنّه في مورد الهداية يقول: ﴿ على الله قصدالسبيل ﴾ فيعطيكم كلّ ما تحتاجونه تكوينياً وتشريعياً للسير باقتدار في الطريق الإلهي.

وحينا يتحدث عن خلق الأشجار والفواكه وعن تسخير الشمس والقمر نراه سبحانه يضعها في مسير هدف معنوي... ﴿ لِئَ فَي دَلك لَيَّة لقوم يستفكّرون ﴾ وذلك لإنّ الأسملوب القرآني \_كها هو معروف \_ لا يتخذ بُعداً واحداً في خطابه للناس.

## ٢\_ لماذا الزّيتون والنفيل والأعناب دون غيرها؟!

يمكننا للوهلة الأولىٰ أن نتصور أنَّ ذكر الفرآن للزيتون والتمر والعنب، في الآيات مورد

البحث، لوجودها في المنطقة التي نزل فيها القرآن. ولكنّ بملاحظة الجانب العالمي لرسالة القرآن ومع الإعتقاد ببقائها واستمرارها بالإضافة إلى التوجّه لعمق التعبير القرآني.. يتّضح لنا خطل ذلك التصور.

يقول العلماء المتخصصون بالأغذية (ممن صرفوا السنين الطوال في البحث عن فوائمد وخواص الأغذية): إنّ القليل من الفواكه التي تنفع بدن الإنسان من الناحية الغذائية هي بمستوىٰ هذه الثمار الثلاث.

ويقولون: إنَّ (زيت الزيتون) له قيمة عالية جدًا لتأمين السعرات الحرارية اللازمة للبدن، ولذلك يعتبر من الأغذية المقويّة للبدن، وعلى الذين يريدون حفظ سلامتهم أن يواظبوا علىٰ تناول هذا الإكسير.

إنّ زيت الزيتون ملائم لكبد الإنسان، مؤثّر فعّال في رفع عوارض الكلى، والقولنج الكلوي والكبدي واليبوسة.

ولهذا نجد له مدحاً كثيراً في الرّوايات، فني حديث عن الإمام علي بن موسى الرضائلة أنّه قال عن الزينون: «نعم الطعام الزيت، يطيب النكهة، ويذهب البلغم، ويصفي اللون، ويشد العصب، ويذهب بالوصب، ويطفىء الغضب» \.

والأهم من ذلك كلَّه تسمية القرآن لشجرة الزيتون بـ «الشجرة المباركة».

وللتمر حديث أيضاً حيث ثبتت الأهميّتين العلاجية والغذائية له من خلال ما بـيّنه علماء الطب والأغذية .. فقد اتّضح وجود الكالسيوم فيه الذي يعتبر العامل الأساسي لبناء وتقوية العظام، وكذلك الفسفور الذي يعتبر من العناصر الأساسية في تكوّن الدماغ، بالإضافة إلى أنّ التمر يمنع ضعف الأعصاب ومزيل للتعب، كما أنّ له دوراً في حدّة البصر.

وفيه البوتاسيوم الذي له الأهميّة البالغة في بناء خلايا الجسم، علاوة على أنّ فقدانـــه يسبب قرحة المعدة.

كما بات من المعروف عند المتخصصين في علم الأغذية أنَّ التمر له الدور الفعّال في عدم الإصابة بمرض السرطان.

وأظهرت الإحصائيات أنَّ المناطق التي يكثر فيها تناول التمر هي أقل المناطق إصابة

١. بحار الأنوار، ج ٦٦، ص ١٨٣.

بهذا المرض الفتّاك. ولهذا نجد أنّ البدو في الصحاري العربية مع ما يعانونه من فقر غذائي إلاّ أنّهم لا يصابون بمرض السرطان، ويعزى سبب ذلك إلى وجود المغنيسيوم في التمر، غذائهم الأول.

أمّا السكر الموجود في التمر فيعتبر من أفضل أنواع السكريات، حتى أنّه لا يسبب ضرراً لكثير من المصابين بمرض السكر عند تناوله.

وقد اكتشف العلماء لحدّ الآن ثلاث عشرة مادة حياتية وخمسة أنواع من الفيتامينات في التمر، تجعله مصدراً غذائياً غنيّاً وذا قيمة عالية جدّاً !.

ولهذا ورد تأكيد واسع على أهميّة هذه المادة الغذائية في الرّوايــات، وممّــا روي عــن على ﷺ أنّه قال: «كل التمر فإنّ فيه شفاء من الأدواء».

وقد روي أيضاً أنَّ طعام أمير المؤمنين ﷺ كثيراً ماكان الخبز والتمر.

وفي رواية أخرى: «بيت لا تمر فيه جياع أهله» ٪.

وفي سورة مربم أنّ اللّه أطعم مريم عندما ولدت عيسى الله الرطب، وهو إشارة إلى أنّ أفضل غذاء للمرأة حديثة الولادة التمر، وعليه كان تأكيد الرّوايات بخصوص تفسير هذه الآية.. إنّ أفضل طعام لها هو التمر ".

أمّا العنب.. فيقول عنه علماء الأغذية: إنّ ما فيه من الفوائد تدعونا إلى القول بأنّه صيدلية طبيعية متكاملة.

إضافة إلى أنّ خواص العنب شبيهة جدّاً بخواص حليب الأم (أيّ أنّه غداء كامل)، وفائدته ضِعف فائدة اللحم، وهو ذو سعرة حرارية عالية، ومقاوم للسموم، وله أثر علاجي قطعي في تصفية الدم والوقاية من الروماتيزم والنقرس، ويزيد في الدم، ويسنظف المعدة والأمعاء، وهو: منشط، مزيل للتعب، مقوّ للأعصاب، وتعطي الفيتامينات المختلفة التي يحتويها قوّة للإنسان.

وإضافة لكونه مادة غذائية مهمة فله القدرة على مكافحة الميكروبات بدرجة

أول جامعة وآخر نبي، ج ٧، ص ٦٥، ويختص هذا الجزء بشرح الخواص الغذائية والصحية والعلاجية للتمر والعنب ويطلع الإنسان من خلاله على أهميّة هذين الغذائين.
 ٢. سفينة البحار، ج ١، ص ١٢٤.

ملحوظة، حتى أعتبر من العوامل المهمّة في مكافحة مرض السرطان والوقاية منه . وروى عن النّبي عَلَيْهُ أنّه قال: «خير طعامكم الخبز، وخير فاكهتكم العنب» .

ولو أردنا ذكر كلّ ما أورده علماء التغذية بخصوص الفواكه الثلاث وضمّناها ما جاء بصددها من روايات لخرجنا عن طبيعة التّفسير، وإغّا كان القصد من هذه الإطالة بسيان السبب العلمي الدقيق وراء ذكر هذه الفواكه في الآية المشار إليها، ولعلّ أكثر ما ذكر من فوائد كان خافياً على أهل زمان نزول الآية.

# ٣\_ التَفَكِّر والتَعَمِّلُ والتَّخُر

رأينا في الآيات المبحوثة أنّ القرآن دعا الناس بعد ذكر ثلاثة أقسام من النعم الإلهيّة إلى التأمل في ذلك، فقال في المورد الأوّل: ﴿ إِنْ فِي ذَلِكَ لَيْهَ لقوم يَتَفَكّرُونَ ﴾، وفي المورد الثّاني: ﴿ لقوم يَتَفَكّرُونَ ﴾ وفي الثّالث: ﴿ لقوم يَقْتُرُونَ ﴾ .

إنَّ الاختلاف الوارد ليس للـتصوير الفـني في عـبارات القـرآن، لأنَّ المـعروف عـن الأسلوب القرآني إشارته لكلَّ معني برمز خاص

ولعلّ المقصود من ذلك أنّ النعم الإلهيّة الموجودة في الأرض من الوضوح ما يكفي معها التذكّر.

أمّا فيما يخصّ الزارعة والزينون والنخيل والأعناب والفاكهة فتحتاج إلى تركيز الفكر لمعرفة خواصها الغذائية والعلاجيّة، ولهذا ورد التعبير بالتفكّر فيها.

وأمّا تسخير الشمس والقمر والليل والنهار والنجوم فيحتاج إلى تفكير أشد وأعمق من الحالة الأولى، فورد التعبير بالتعقل.

وعلىٰ أيّة حال، فالقرآن \_ دوماً \_ يخاطب العلماء والمفكرين والعقلاء، بالرغم مـن أنّ الحيط الذي نزل فيه كان متخوماً بالجهل، ومن هنا تتضح لنا عظمة عبارات القرآن بشكل جلى.

والقرآن بما يحمله يمثّل ضربة قاصمة لضيّق الأفق من الذين رفضوا الأديان كلّها لأنّهم اصطدموا بوجود أديان خرافية، وعلى أساسها الهش بنوا بنيانهم المهزوز على اعتبار أنّ

١. أول جامعة وآخر نبي، ج ٧، ص ١٠١ و١٤٢. ٢. الإسلام طبيب بلا دواء.

الدين معطَّل للعقل والعلم وأنَّ الإيمان باللَّه عزَّوجلَّ ناتج عن جهل الإنسان وضعفه!!

ومن هذه النداءات الرّبانية ما نجده في جميع السور القرآنية تقريباً، التي تتحدث بكلّ وضوح عن: أنّ الدين الحق هو وليد التعقّل والتفكّر وليس وليد الخيال السارح والجهل الدامس.

وخطاب الإسلام موجّه باستمرار إلى علماء وأولى الألباب وليس إلى الجهلة وذوي الخرافات الباطلة أو إلى أدعياء الثقافة.

8003

### الآيات

وَهُوالَّذِي سَخَّرَ الْمُعُرَالِةَ أَكُواْمِنْهُ لَحُمَّاطَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُواْمِنْهُ حِلْيَةُ وَلَا تَبْعُواْمِن فَضَّلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلُكَ مَوَاخِرَفِيهِ وَلِتَبْتَعُواْمِن فَضَّلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلُكَ مَوَاخِرَفِيهِ وَلِتَبْتَعُواْمِن فَضَّلِهِ وَلَعَلَّكُمُ مَّ الْمُنْوَامِنَ فَالْمَاكُمُ مَا تَعْدَدُونَ اللَّهُ مَا مَعْتَدُونَ اللَّهُ وَالْمَنْ وَالْمَاكُمُ لَا تَعْدُونَ اللَّهُ وَعَلَىمَتُ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ مَعْمَ مَهُ مَا يَعْتَدُونَ اللَّهُ الْمَعْمَ وَالْمَالُكُمُ اللَّهُ الْمَعْمَ وَالْمَالَةُ اللَّهُ اللَّ

# الثفسير

#### نعمة المبال والبمار والنموم:

تبيّن هذه الآيات قسماً آخر من النعم الإلهيّة غير المحدودة التي تفضّل بها الله عزَّوجلّ على الإنسان، فيبدأ القرآن الكريم بذكر البحار، المنبع الحيوي للحياة، فيقول: ﴿وهو اللّهٰي سقراليحر﴾.

وكما هو معلوم أنّ البحار تشكّل القسم الأكبر من سطح الكرة الأرضية، وأنّ الماء أساس الحياة، ولا زالت البحار تعتبر المنبع المهم في إدامة الحياة البـشرية وحـياة جميع الكائنات الحيّة على سطح الكرة الأرضية.

فما أكبرها من نعمة حين جعلت البحار في خدمة الإنسان...

ثمّ يشير الباري سبحانه إلى ثلاثة أنواع من منافع البحار: ﴿لتَأْكُلُولُمْنَهُ لَحَمّا طُرَيّا ﴾ فقد جعل اللّه في البحار لحماً ليتناوله الإنسان من غير أن يبذل أدنى جهد في تربيته، بل أوجدته وغمّته يد القدرة الإلهيّة، وقد خصّه بالطراوة، فع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ اللحوم غير الطازجة متوفرة في ذلك الزمان وفي هذا الزمان على السّواء ندرك جيّداً أهميّة هذه النعمة، وفي ذلك إشارة أيضاً إلى أهميّة اللحوم الطازجة.

ومع ما شهدته الحياة البشرية من التقدّم والتمدّن المدني في كافّة أصعدة الحياة لا زال البحر أحد المصادر الرئيسية للتغذية، ويصاد سنوياً مئات الآلاف من الأطنان من الأسماك الطريّة التي أوجدتها ورعتها يد اللطف الإلهيّة لأجل الإنسان.

ونجد أنظار العلماء متجهة صوب البحار في قبال ما سيهدد البشرية من خطر نقص المواد الغذائية في المستقبل جراء الزيادة السكّانية الهائلة، آملين خيراً بأنّ البحار ستسد مقداراً ملحوظاً من ذلك النقص، بواسطة تربية وتكثير أنواع الأسماك.

ومن جهة أخرى وضعوا عدّة مقررات لمنع تلوّث مياه البحار للحد من تلف نسل الحيوانات البحريّة، وكلّ ذلك يوضّح ما في الآية المذكورة من مسائل علمية طرحت على البشرية قبل أربعة عشر قرناً.

ومن فوائد البحار أيضاً تلك المواد التجميلية المستخرجة من قاعه: ﴿وَتُسْتَعُرِجُوا مِنْهُ حلية تلبسونها﴾.

الحس الجمالي من الأمور الفطرية التي فطر الإنسان عليها وهو الباعث على إثارة الشعر والفن الأصيل وما شاكلها عنده.

وبلا شك، يلعب هذا البعد دوراً مهمّاً في حياة البشر، وينبغي العمل علىٰ إشباعه بشكل صحيح وسالم بعيداً عن أيّ نوع من الإفراط والتفريط..

فلا فرق بالنتيجة بين مَنْ غرق في عبادة التجميل والزينة، وبين مَنْ أهملها وعاش حالة الجفاف الجهالي، لأنّ الأوّل مارس الإفراط الباعث علىٰ تلف رأسهاله وبات سبباً في إيجاد الفواصل الطبقيّة المصاحب لقتل كلّ ما يمتّ للمعنويات بصلة، والثّاني مارس التفريط الباعث على الخمود والركود. فالإثنان معاً عملا بما لا ينبغي أن يعمله أي إنسان ذو فطرة سليمة بكافّة أبعادها.

ولهذا أوصىٰ الإسلام كثيراً بالتزيّن المعقول الخالي من أي إسراف مثل: لبس اللـباس الجيّد، التطيّب بالعطور، استعمال الأحجار الكريمة...الخ.

ثم يتطرق القرآن إلى الفائدة الثّالثة في البحار: حركة السفن على سطح مياهها، كوسيلة مهمّة لتنقل الإنسان ونقل ما يحتاجه، فيقول: ﴿وَتَرَى الفَلَكَ مُواخَرِ فَيِهِ ﴾، وما أجمل ما تقع عليه أنظار راكبي السفينة حين حركتها على سطح البحار والمحيطات.

وأعطاكم اللَّه هذه النعمة لتستفيدوا منها في التجارة أيضاً ﴿وَلَتَبَتَّمُوا مِنْ قَصْلُهُ ۗ .

وبعد ذكر هذه النعم التي تستلزم من الإنسان العاقل أن يشكر واهبها، يأتي في ذيــل الآية: ﴿وَلِعَلَكُم تَشْكُرُونَ﴾.

«الفلك»: أي السفينة، وتأتي بصيغتي المفرد والجمع.

«مواخر» جمع «ماخرة» (من مادة مخر) على وزن (فخر) بمعنى شق الماء يميناً وشمالاً، وتطلق على صوت الرياح الشديد أيضاً، وباعتبار السفن عند حركتها تشق الماء بمقدمتها فيطلق عليها اسم (الماخر) أو الماخرة.

ونتساءل: مَنْ الذي أعطى المواد التي تصنع منها السفن خاصيّة الطفو على سطح الماء؟ فالسفينة بما تحمل أثقل من الماء بكثير، ولو لم تكن تلك القوّة الدافعة للماء، هل بإمكاننا الطفو على سطح المياه؟

ومَنْ الذي يحرّك الرياح على سطح البحر؟

بل مَنْ أعطىٰ البخار القوّة لتحريك السفينة في مسيرها على سطح الماء؟

أوَ ليس ذلك كلَّه من نعم اللَّه تعالى؟

وممّا يكشف عن عظم نعمة البحار أنّها: أوسع بكثير من الطرق البريّة، أقلّ كلفة، أكثر أهليّةً للحركة، أعظم وسيلة نقلية للبشر، وذلك بملاحظة كبر السفن المستخدمة في النقل وضخامة ما تحمله.

ثم يأتي الحديث عن الجبال بعد عرض فوائد البحار: ﴿وَالْقَىٰ فَي الْأَرْضَ رَوَاسِي أَنْ تَحَيْدُ بِكُم ﴾ ٢

كها قلنا سابقاً فإنّ الجبال متّصلة من جذورها وتقوم بتنبيت الأرض ممّا يجعلها مانعاً حصيناً من الزلازل الأرضية الشديدة الناشئة من الغازات الكامنة في باطن الأرض والمهددة بالخروج في أيّة لحظة على شكل زلزال.

إضافة لخاصيّة الجبال في مدّ القشرة الأرضية بالمقاومة اللازمة أمام جاذبية القمر (التي تسبب ظاهرة المدّ والجزر) ويقلل من أثرها إلى حدّ كبير.

ابتدأت عبارة ﴿ ولتبتغوا من فضله ﴾ بواو العطف بما يستوجب تقدّم المعطوف وهو هـنا مـقدّر، تـقديره «لتنتفعوا بها ولتبتغوا من فضله».

٢٠ ﴿ أَنْ تميد بكم ﴾ على تقدير (لثلا تميد بكم) أو (كراهة أنْ تميد بكم).

وللجبال من جانب ثالث القدرة على تقليل شدّة حركة الرياح و توجيه حركتها، ولو لم تكن الجبال لكان سطح الأرض عرضة للعواصف الشديدة المستمرة.

ثم يتطرق القرآن الكريم مباشرة إلى نعمة الأنهار، لما بين الجبال والأنهار من علاقة وثيقة حيث تعتبر الجبال المخازن الأصلية للمياه، فيقول: ﴿وللهارل﴾

ثم يقطع القرآن الكريم الوهم الحاصل عند البعض من أن الجبال حاجز بين إرتباط الأراضي فيا بينها بالإضافة لكونها مانعاً رهيباً أمام حركة النقل، فيقول ووسيلا لعملكم تهتدون ٤٠٠.

وهذه المسألة ملفتة للنظر حقاً، حيث نجد بينها طرقاً يستطيع أن يتخذها الإنسان سبيلاً لتنقلاته بين أكبر السلاسل الجبليّة في العالم، وقليلاً ما يكون هناك قطع كامل بين المناطق بسبب الجبال.

ثمّ يضيف قائلاً: ﴿وَمُلَامَاتُ لَانَ الطّرق لُوحَدُهَا لَا يُكنّهَا أَنْ تُوصَلُ الْإِنسَانُ لَمُقَصَدُهُ دون وجود علامات فارقة وتميزات شاخصة يستهدي بها الإنسان لسلك ما يـوصله لمأربه، ولذا ذكر هذه النعمة.

ومن تلك العلامات: شكل الجبال، الأوديـة، المـمرات، الإرتــفاع والإنخـفاض، لون الأرض والجبال وحتى طبيعة حركة الهواء.

ولمعرفة ما لوجود هذه العلامات من أهميّة، يكفينا أن نلتي نظرة إلى حال الصحاري الواسعة ذات الصفة الواحدة الموجودة في بعض مناطق العالم، حيث عملية التنقل فيها أمر صعب مستصعب إلى حدّ كبير، إضافة لخطورته الكبيرة، وكم هناك من مسافر دخل فيها ولم يعد...

فلوكان سطح الأرض كلّه على شاكلة الصحاري، كأنْ تكون الجبال كلّها بشكل وحجم واحد، وحقولها بلون واحد، وأوديتها متشابهة تماماً... فهل كان من اليسير على الإنسان أن يسبر علمها؟!

وأمَّا في حال عدم تشخيص هذه العلامات بسبب ظلمة الليل في أيِّ من سفر البر أو

١٠ تعتبر هذه الآية إحدى المعجزات العلمية للقرآن الكريم، حيث ذكرت هذا الأمر وبما يحمل من ظواهـر علمية في زمن لم يصـل الإنسان لاكتشافه بعد.

ولأجل مزيد من التوضيح راجع كتابنا (القرآن وآخر نبي) \_ فصل المعجزات العلمية للقرآن.

البحر، فقد جعل الله تعالى علامات في السهاء تعوّض عن علامات الأرض في تلك الحال: 
﴿وَيِالنَّجِم هُمْ يَهْتُدُونَ ﴾ .

بطبيعة الحال فهذه إحدى الفوائد الجمّة للنجوم، ولو لم يكن لها سوى هذه الفائدة لكان كافياً لوجودها، خصوصاً في زمن لم يكن فيه أسطرلاب ولا مؤشرات قطبية تعين السفن في تحديد مسيرها وفق خرائط أعدّت لذلك الغرض، وقديماً كانت الرحلات تتوقف إذا ما غطّيت السهاء بالسُّحب وتلبّدت بالغيوم، ومَنْ يجرؤ علىٰ تكلة السفر فسيواجه خسطر الموت.

وكما هو معلوم اليوم، فإن النجوم التي تبدو لنا متحركة في السهاء عبارة عن خمسة كواكب، ويطلق عليها اسم السيارات، والسيارات أكثر من خمسة، إلا أن البقية لا يمكن تشخيصها بالعين الجردة بسهولة، أمّا بقية النجوم فإنّها تحتفظ بمكانها النسبي، وكأنّها لآليء خيطت على قطعة قماش أسود، وهذه القطعة كأنّها تسحب من إحدي جمهاتها فمنتحرك بكاملها.

وبعبارة أخرى: إنّ حركة النجوم التوابت جمعيّة، وحركة السيارات إنفراديّة، حسيث تتغير المسافات بينها وبين الثوابت باستمرار.

إضافة لذلك، فالنجوم التوابت تشكّل فيا بينها أشكالاً معيّنة تعرف بـ (الصور الفلكية) ولها الأثر الكبير في معرفة الإتجاهات الأربعة (الشهال، الجنوب، الشرق، والغرب).

وبعد أن بين القرآن كلّ هذه النعم الجليلة والألطاف الإلهيّة الخفيّة، راح يدعو الوجدان الإنساني للحكم في ذلك ﴿ لَقَمَن يَعَلَق كَمَنَ لا يَعْلَق لَقَلا تَذَكّرُونَ ﴾ ؟!

وكها اعتدنا عليه من القرآن في أسلوبه التربوي الهادف المؤثّر، فقد طرح مسألة المحاججة بصيغة سؤال يترك الجواب عنه في عهدة الوجدان الحسي للإنسان، مستعيناً بتحريك الإحساس الباطني ليجيب من أعهاق روحه، ولينشد عشقاً بخالقه.

والثابت في الواقع النفسي للإنسان، أنّ التعليم والتربية السليمة يستلزمان بذل أقصىٰ سعي ممكن لإقناع المقابل بقبول ما يوجّه إليه عن قناعة ذاتية، أي ينبغي إشعاره بأنّ ما يعطىٰ إليه ما هو في حقيقته إلّا انبعاث من داخله وليس فرضاً عليه من الخارج ليتقبّلها بكلّ وجوده ويتبناها ويدافع عنها.

ونجد من الضرورة إعادة ما قلناه سابقاً من أنّ المشركين الذين كانوا يسجدون للأصنام

كانوا يعتقدون أنّ اللّه عزَّوجلَ هو الخالق، ولهذا يستساءل القسرآن الكسريم.. مَـنُ أحــقُ بالسجود.. خالق كلّ شيء أم المخلوق؟!

وفي نهاية المطاف، يفند الباري سبحانه مسألة حصر النعم الإلهيّة بما ذكر، بقوله: ﴿وَإِنْ تعدّوا نسمة الله لا تحصوها ﴾.

إنّكم غارقون في النعم الإلْهيّة وفي كلّ نفس يصعد وينزل آلاف النعم (ولكلّ نعمة شكر واجب).

إنّ كلّ دقيقة تمرّ من عمرنا نكون فيها مدينين لفعاليات ملايين الموجودات الحسيّة في داخل بدننا وملايين الموجودات الحيّة وغير الحيّة في خارجه، والتي لا يمكننا أن نحيا ولو للحظة واحدة بدونها.

ولكنّ ضبابية الغفلة حالت دون معرفتنا لهذه النعم الجمّة التي كلّما خطا العلم الحديث خطوة إلى الأمام اتّضحت لنا أبعاد واسعة وانفتحت لنا أفاقاً جديدة في معرفة النعم الإلهيّة، وكلّ ما ندركه في هذا الجال قليل جدّاً ممّا قدّره الباري لنا، فهل بإمكان المحدود أن يعدّ ما أعطاه المطلق؟!

ونواجه في هذا المقام سؤالاً وإستفساراً: كيف إذَنْ نؤدّي حق الشكر لله؟ و.. ألسنا مع ما نحن فيه، في زمرة الجاحدين؟

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لِمُفُورٍ رحيمٍ ﴾ خير جواب لذلك السؤال.

نعم، فهو سبحانه أرحم وأرأف من أن يؤاخذنا على عدم الاستطاعة في أداء أتمّ الشكر على نعمه.

و يكفينا من لطفه تعالى بأن يحسبنا من الشاكرين في حال اعتذرنا له واعترافنا بالعجز عن أداء حق الشكر الكامل.

ولكن هذا لا يمنع من أن نتتبع ونحصي النعم الرّبانية بقدر المستطاع، لأنّ ذلك يزيدنا معرفة للّه، وعلماً بعالم الخليقة، وآفاق التوحيد الرحبة، كها يزيد من حرارة عشقه سبحانه في أعهاق قلوبنا، وكذا يحرّك فينا الشعور المتحسس بضرورة ووجوب شكر المنعم جلل وعلا.

ولهذا نجداًنّ الأثمّة ﷺ يتطرقون في أقوالهم وأدعميتم ومناجاتهم إلى النعم الإلهميّة ويعدّون جوانب منها، عبادةً للّه وتذكيراً ودرساً للآخرين.

(وقد تناولنا مسألة شكر النعمة وعدم قدرة الإنسان على إحصاء النعم الإلهيّة عند بحث الآية الرّابعة والثلاثين من سورة إبراهيم).

### ہدث

#### الطريق، العلامة، القائد:

تحدثت الآيات أعلاه عن الطرق الأرضية بكونها إحدى النعم الإلهيّة باعتبارها من أهم وسائل الإرتباط في طريق التمدّن الإنساني.

ولهذا عند وضع الخطط العمرانية لابد معها من رسم وبناء خطوط الطرق المناسبة للمكان المقصود، وإلا لا يمكن أن يقام عمران.

ومع هذا، فلا يمكننا حصر البيان القرآني بهذا الجانب فحسب، بل يمكننا القول بأنّه يشمل حتى جوانب الحياة المعنوية للبشرية أيضاً، لأنّ الوصول إلى هدف مقدّس يستلزم سلوك الطريق الصحيح لذلك الهدف.

بالإضافة إلى الأهميّة الحيويّة لوجود العلامات في تشخيص السبيل من بين كثرة السبل و تشابكها، فإضاعة السبيل الأصلي ممكن في حال عدم وجود ما يبدل عمليه من «علامات».

وخصوصاً، ورود تسمية المؤمنين في الآيات القرآنية بالمتوسمين للتأكيد على ضرورة الإنتباه إلى هذه العلامات.

فلكي يستطيعوا تشخيص الحق من الباطل لابد من معرفة المذاهب والسنن والدعوات الختلفة، بل حتى الأشخاص، وذلك من خلال (العلامات).

وأمّا مسألة وجود القائد فلا تحتاج لتوضيح وبيان (الموضّح لا يوضّح).

وقد فسّرت «النجم» برسول اللّه ﷺ و «العلامات» بالأنمّة ﷺ في روايات كثيرة وردت عن أهل البيت ﷺ... وفي بعضها فسّر «النعم» و «العلامات» كلاهما بالأنمّة ﷺ، ونشير هنا إلى نماذج من الرّوايات:

١- في تفسير على بن إيراهيم عن الإمام الصادق على الله قال: «النجم رسول الله،

والعلامات الأثمّة عليه الرضائل. أوورد مثله عن الإمام علي بن موسئ الرضائل.

٢-وروي عن الإمام الباقر ﷺ في تفسير الآية أعلاه أنَّه قال: «نحن النجم» ٢.

٣-وروي كذلك عن الإمام الرضائل أنّ رسول اللّه ﷺ قال لعلي ﷺ: «أنت نجم بني هاشم» ...

 $^{1}$ . وفي رواية أخرى: «أنت أحد العلامات»  $^{1}$ .

وكلِّ ذلك يشير إلى التَّفسير المعنوى لهذه الآيات.

8003

۲

٢٠ المصدر السابق.

٤. المصدر السابق.

١. تفسير نور الثقلين، ج٣. ص ٤٥.

٣ المصدر السابق.

### الآيات

وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَسِرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ وَمَا يَقْلُونَ مِن دُونِ اللّهِ لَا يَغْلُقُونَ شَيْنَا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ﴿ أَمْوَتُ غَيْرُ أَحْيَا أَوْ وَمَا يَشَعُرُونَ أَيّانَ يُبْعَثُونَ ۞ إِلَنْهُ كُرِّ إِلَهُ وَخِدُ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآلْا حِزَةٍ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ۞ لاَجَرَمَ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنّهُ لَا يَحْدَرُهِ قَلُوبُهُم مُّنكِرَةً لَكُمُ الْمُسْتَكْبِرِينَ ۞

# التغسير

### آلهه لا تشعرا

تناولت الآيات السابقة ذكر صفتين ربانيتين لا تنطبق أيّة منها على الأصنام وسائر المعبودات الأخرى غير الله تعالى وهما: (خلق الموجودات، إعطاء النعم)، أمّا الآية الأولى أعلاء فتشير إلى الصفة الثّالثة للمعبود الحقيق (وهي العلم)، فتقول: ﴿وَاللّه يعلم ما تسرّون وما تعلنون﴾.

فلهاذا تسجدون للأصنام التي لم تكن هي الخالقة لكم، ولم تمنّ عليكم بأيّةِ نعمة، ولا تعرف عن علانيتكم شيئاً فضلاً عن سرّكم؟!

فهل يصح عبادة مَنْ لا يمتلك مستلزمات المعبود؟!

ثم يعود القرآن إلى مسألة الخالقيّة بأفق أوسع من الآية السابقة: ﴿والدّين يدعون مـن دون اللّه لا يخلقون شيئاً وهم يُخلقون﴾.

وقد بحث لحدّ الآن في عدم صلاحية الأصنام لتكون معبودة لأنّها ليست خالقة، بــل والأكثر من ذلك أنّها إضافة لكونها مخلوقة فهي فقيرة ومحتاجة في وجودها، فكيف يلجأ إليها الإنسان لسدّ حوائجه؟! أوّ ليس ذلك السخف بعينه؟

ومع ذلك كلَّه، فإنَّها ﴿أَهُولُتُ عَيْرُ أَحِيا ﴾.

أوّ ليس ينبغي أن يكون المعبود حيّاً (علىٰ أقل التقادير) ليكون مطلعاً علىٰ حــاجـات عباده؟

إذن... يلزم توفر صفة «الحياة» للمعبود الحقيق، وهذا ما لا يتوفر في الأصنام. ثمّ يضيف قائلاً عنها: ﴿وَمَا يَشْعَرُونَ لَيَّانَ يَبِعِثُونَ ﴾.

فإذا كان الثواب والعقاب بيد الأصنام. فلا أقل من معرفتها بوقت بعث عبادهنّ، ومع جهلها بيوم البعث والحساب كيف تكون لائقة للعبادة؟!

وهذه هي الصفة الخامسة التي يجب توفرها في المعبود الحقيق وتفتقدها الأصنام. الله وقلنا مراراً فيا سبق أنّ مفهوم الصنم وعبادة الأصنام في المنطق القرآني أوسع من أنّ يحدد بالآلهة المصنوعة من الحجر والخشب والمعادن، فكلّ موجود نجعله ملجاً لنا مقابل الله عزّ وجلّ، ونسلّم له أمر مصائرنا، فهو صنم وإن كان بشراً.

ولهذا فكلّ ما جاء في الآيات أعلاه يشمل الذين يعبدون اللّه بألسنتهم، ولكن في واقع حياتهم مستسلمون لمعبود ضعيف، وقد تبعوه لكونه المخلص لهم من دون اللّه، بعد أن فقد زمام استقلال المؤمن الحق.

أُولئك الذين يعتقدون أنّ القوى العالمية الكبرى يمكن أن تكون ملجاً لهم في حياتهم، وإن كانت كافرة بالله وجهنميّة فهم من الناحية العملية الواقعية عبدة للأصنام ومشركين بالله عزّوجلّ، وينبغى محاججتهم بد:

هل خلقت لكم هذه المعبودات شيئاً؟

هل هي مصدر النعمة؟

أهي مطَّلعة على شؤونكم الظاهرة والخفيَّة؟

وهل تعلم متى ستبعثون؟

هل بيدها الثواب والعقاب؟

وإن كانت الإجابة بالنني، فَلِمَ تعبدونها من دون اللَّه؟!

أ- ويرى المفسرون في تفسير الآية ﴿اموات فير احياه و مايشعرون أيان يبعثون﴾ احتمالات اخرى غير ما ذكر في المتن. منها أنّ المراد من الآية أنّ الاصنام لا تعلم أنها تبعث يوم القيامة، واستشهدوا لذلك بقوله تعالى ﴿انكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم﴾، (الانبياء، ٩٨) ولكنا من الواضح أن هذا الاحتمال لا ينسجم مع ما قبل الآية ما بعدها، فالصحيح هو ما ذكرنا اعلاد.

وبعد هذه الإستدلالات الحيّة والواضحة على عدم صلاحية الأصنام يخلص القرآن إلى النتيجة المنطقية لما ذكر: ﴿ لِلْهِكُم لِلْهِ واحد﴾.

وعا أنَّ العلاقة بين المبدأ والمعاد مترابطة ربطاً لا انفصام فيه، يضيف القرآن الكريم من غير فاصلة: ﴿فَالدِّينَ لايؤمنونَ بِالآخرة قلوبهم منكرة وهم مستكبرون﴾ (.

فأدلة التوحيد والمعاد قائمة لمن أراد الحق وطلب الحقيقة، إلا أنّ سبب عدم قبول الحق وإنكاره يرجع إلى حالة الإستكبار وعدم التسليم له، ويصبح ملكةً في وجود المنكرين خصوصاً بعد أن يصل بهم الحال إلى إنكار الحقائق الحسيّة المتوفرة لديهم، وعندها فلا ينفع معهم كلام حق أو دليل شاخص أو منطق سليم.

فالأدلة الحيّة التي ذكرتها الآيات السابقة بعدم صلاحية الأصنام للعبادة كافية لكلّ ذي لبّ رشيد، إلّا أنّ هناك الكثير ممّن لا يقبلها مع مالها من حقيقة ووضوح!!!

ثم تتطرق الآية الآخيرة إلى علم الله في الغيب والشهادة: ﴿ لا جَرَمَ أَنَّ الله يعلم ما يسرّون وما يعلنون ﴾.

والآية في واقعها تهديد للكفّار وأعداء الحق، بأنّ اللّه عزَّ وجلّ ليس بـغافل عـنهم، سرّهم وعلانيتهم، وكلّ سينال جزاءه بما غرفت يداه.

فهم مستكبرون و ﴿ لِلله لا يحبّ المستكبرين ﴾ ، والإستكبار على الحق من علامات الجهل بالله عزَّ وجلّ.

إنَّ كلمة «لاجرم» متكوَّن من «لا» و«جرم» وتستعمل عادة للـتأكـيد بمـعنيٰ (قـطعاً)، وأحياناً بمعنىٰ (لابد)، وفي بعض الأحيان تستعمل كقسم مثل: (لا جرم لأفعلن).

أمّاكيف أمكن استخراج هذه المعاني من كلمة «لا جرم» فذلك لأنّ «جرم» في الأصل بعنى القطف وقطع الثمار من الأشجار، وعندما تدخل عليها «لا» يكون مفهومها: أنْ لا شيء يستطيع قطع هذا الموضوع ومنعه من التحقق، ولهذا يستفاد منها معاني: قطعاً، ولابدً، وأحياناً القسم.

إنّ حرف والفاء، في كلمة وفالذين، للتغريع كما هو معلوم، فيكون المراد: إنّ إنكار القيامة فسرع لإنكار المبدأ.

#### ہحث

#### من هم المستكبرون؟

وردت كلمة الإستكبار في آيات كثيرة من القرآن الكريم باعتبارها إحدى الصفات الذميمة الخاصة بالكفّار، ولتعطى معنى التكبّر عن قبول الحق.

فني الآية ٧ من سورة نوح: ﴿ وَإِنِّي كُلُّما دعوتهم لتغفر لهم جعلوا أصابعهم في آذلنهم واستغشوا ثيابهم وأصروا واستكبروا استكباراً ﴾.

وفي الآية ٥ من سورة المنافقون: ﴿وَإِذَا قَيْلَ لَهُمْ تَعَالُوا يَسْتَغَفُّرُ لَكُمْ رَسُولَ اللَّهُ لَوَّوا رؤوسهم ورأيتهم يصدّون وهم مستكبرون﴾.

وكذلك في الآية ٨ من سورة الجاثية: ﴿يسمع آيات اللّه تتليّ عليه ثمّ يصرّ مستكبراً كأن لم يسمعها﴾.

ومن أقبح ألوان التكبّر ذلك الذي يقف أمام الحق فيرفضه، لأنّه يغلق على الإنســـان جميع سبل الهداية ويتركه يتخبط في متاهات المعاصي والضلال.

ويصف أمير المؤمنين الله الشيطان بأنّه: «سلف المستكبرين» لأنّه أوّل مَن خطا في طريق مخالفة الحق بعدم تسليمه للحقيقة الرّبانية التي تقول: إنّ آدم أكمل منه.

صحيح أنّ زهو المال قد يوقع الإنسان في حالة الإستكبار، إلّا أنّ المسألة أكبر من ذلك وأشمل، فكلّ رافض لقبول الحق مستكبر وإن كان فقيراً.

(حين وقف السحرة يوماً في مقابل موسى الله إرضاءً لفرعون وطمعاً في جموائسزه، ولكنّهم انقلبوا فجأة لما تبيّن لهم الحق واعتنقوه وما هابوا تهديد فرعون، وبقوا على رفضهم في عدم التسليم للطاغية، فكانت النتيجة أنّ عفا اللّه عنهم ورحمهم).

١. نهج البلاغة، الخطبة القاصعة.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ٣. ص ٤٨، ح ٥٦، نقلاً عن روضة الكافي.

#### الآيات

وَإِذَا قِيلَ هُمُ مَّاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ فَالُواْ أَسْطِيرُ الْأَوَّاِينَ ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ مَ كَامِلَةُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُ مَ بِغَيْرِعِلْمٍ الْاَسْاءَ مَايَزِرُونَ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَسَلَهُ مُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ اللَّهُ مُنْكِنَهُ مُ اللَّهَ مُنْكَفَّهُ مَ اللَّهُ مُنْكَفَّهُ مَنَ اللَّهُ مُنْكَفَّ مَن فَوْقِهِمْ وَأَتَلَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ اللَّهُ مُنَاكِمَةُ مَا اللَّهُ مُنْكَفَّ مَن اللَّهُ مُنْكَفَّونَ فَي اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ ا

# سبب النزول

جاء في تفسير مجمع البيان: يروى أنّها نزلت في المقتسمين وهم ستة عشر رجلاً خرجوا إلى عقاب مكّة أيام الحج على طريق الناس على كلّ عقبة أربعة منهم ليصدّوا الناس عن النّبي عَلَيْ وإذا سألهم الناس على أنزل على رسول اللّه عَلَيْ قالوا: أحاديث الأوّلين وأباطيلهم.

# التفسير

# ممل أوزار الآفريت:

دار الحديث في الآيات السابقة حول عناد المستكبرين واستكبارهم أمام الحق. وسعيهم الحثيث في التنصّل عن المسؤولية وعدم التسليم للحق. أمّا في هذه الآيات فيدور الحديث حول منطق المستكبرين الدائم، فيقول القرآن: ﴿ وَإِذَا قيل لهم هاذا لنزل ربّكم قالوا لساطير الأولين﴾ فليس هو وحي إلهي، بل أكاذيب القدماء.

وكانوا يقصدون بكلامهم هذا أمرين:

الأوّل: الإيماء بأنّ مستوى تفكيرهم وعلميتهم أرقى ممّا أنزل اللّه!

الثّاني: ما جاء به النّبي تَتَلِيَّةُ إن هو إلاّ أساطير الأولين قد صيغت بعبارات جذّابة لتنطلي علىٰ عوام الناس، وهذا ليس بالجديد، وما محمد تَتَلِيُّةُ إلاّ معيد لما جماء بــــه الأوّلون مــن أساطير.

«الأساطير» : جمع أسطورة، وتطلق على الحكايات والقصص الخرافية والكاذبة، وقد وردت هذه الكلمة تسع مرّات في القرآن الكريم نقلاً عن لسان الكفّار ضدّ الأنبياء تبريراً لخالفتهم الدعوة إلى الله عزّوجلّ.

وفي جميع المواطن ذكروا معها كلمة «الأوّلين» ليؤكدوا أنّها ليست بجديدة وأنّ الأيّام ستتجاوزها! حتى وصل بهم الحال ليغالوا فيما يقولون، كما جاء عن لسانهم في الآية ٣١من سورة الأنفال: ﴿قدسهمنا لونشا، لقلنا مثل هذا ﴾.

والملاحظ على مستكبري يومنا توسلهم بنفس تلك النهم الباطلة هروباً من الحق وإضلالاً للآخرين، ووصلت بهم الحياقة لأن يعتبروا منشأ الدين من الجهل البشري، وما الآراء الدينية إلا أساطير وخرافات! حتى أنهم أثبتوا ذلك في كتب (علم الاجتاع ودوّنوه بصياغة (علمية) كما يدّعون).

أمّا لو نفذنا في أعماق تفكيرهم لوجدنا صورة أخرى: فهم لم يحاربوا الأديان والمذاهب الحزافية الجعولة أبداً، فهم مؤسسوها والداعون لنشرها، إنّا محاربتهم للأصالة والدين الحق الذي يوقظ الفكر الإنساني ويحطّم الأغلال الاستعمارية ويقطع دابر المنحرفين عن جادة الصواب.

إنّهم يرون عدم انسجام دعوة الدين إلى الأخلاق الحميدة مع مزاجهم، لأنّها تعارض أهواءهم الطائشة ورغباتهم غير المشروعة.

١. يعتبرها البعض جمع الجمع، فالأساطير جمع أسطار، والأساطير جمع سطر.. ويعتبرها البعض الآخر جمعاً ليس له مقرد من جنسه.. إلّا أنّ المشهور ما ذكرناه أعلاه.

# مُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللِّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ

الذلك يجدون في دعوة الحق مانعاً أمام ما يطمحون المنطقة في المنظم يستعملون عنتلف الأساليب لتوهين هذا الدين القيم وإسقاطه من أنظار الآخرين كي تخلو الساحة لهم ليفعلوا ما يشاؤون.

ومن المؤسف أنّ طرح بعض الخرافات والأفكار الخاطئة في قالب ديني من قبل الجهلة، كان بمثابة العامل المساعد في تجرّي هؤلاء ودفعهم لإلصاق تهمة الخرافات بالدين. ولابد للمؤمنين الواعين أمام هذه الحال من الوقوف بكلّ صلابة أمام الخسرافات ليبطلوا هذا السلاح في أيدي أعدائهم ويذكروا هذه الحقيقة في كلّ مكان وأنّ هذه الخرافات لا ترتبط بالدين الحق أبداً ولا ينبغي للداعية المخلص أن يجعل الخرافات ذريعة لأعداء الديس في عاربته ومحاربتنا، لأنّ عملية انسجام التعليات الربانية مع العقل بحدّ من المتانة والوضوح لا يفسح أيّ بحال لأن تُوجه إليه هكذا أباطيل.

توضّح الآية الأخرى أعهالهم بالقول: ﴿ليحملوا لوزارهم كاملة يوم القيامة ومن لوزار الذين يعلمونه ومن الماء ما يزرون﴾.

لأن أقوالهم الباطلة لها الأثر السلبي بتضليل أعداد كبيرة من الآخرين. فمن أسوأ ممن على أوزار آلاف البشر إلى وزره! والأكثر من ذلك أنّ أقوالهم ستركد في مخيّلة مَنْ يأتي بعدهم من الأجيال لتكون منبعاً لإضلالهم، عمّا يزيد في حمل الأوزار باطراد.

وقد جاءت عبارة «ليحملوا» بصيغة الأمر، أمّا مفهومها فلبيان نتيجة وعاقبة أعلل أولئك المظلِلين، كما نقول لشخص ما: لكونك قمت بهذا العمل غير المشروع فعليك أن تتحمل عاقبة ما فعلت بتذوقك لمرارة عملك القبيح. (واحتمل بعض المفسّرين أنّ لام (ليحملوا، لام نتيجة).

«والأوزار»: جمع وزر، بمعنى الحمل الثقيل، وجاءت بمعنى الذنب أيضاً، ويقال للوزير وزير لعظم ما يحمل من مسؤولية.

ويواجهنا السؤال التالي..لماذا قال القرآن: يحملون من أوزار الذين يضلّونهم ولم يـقل كلّ أوزارهم، في حين أنّ الرّوايات تؤكّد... أنّ «مَنْ سنّ سنّة سيئة فعليه وزرها ووزر مَنْ عمل بها إلىٰ يوم القيامة»؟

أجاب بعض المفسّرين بوجود نوعين من الذنوب عند المضلَّلين، نوع ناتج من إتّباعهم لأثمّة الضلال، والنوع الآخر من أنفسهم، فما يحمله أثمّتهم وقادتهم هو من النوع الأوّل دون الثّاني.

واعتبر البعض الآخر من المفسّرين أنّ «مِنْ» في هذه الجملة ليست تبعيضية، بل جاءت لبيان أنّ ذنوب الأتباع علىٰ عاتق المتبوعين.

وغة تفسير آخر قد يكون أقرب إلى القبول من غيره، يقول: إنّ الأتباع الضالين لهـم حالتان من التبعية...

فتارة يكونون أتباعاً للمنحرفين على علم وبيّنة منهم، والتاريخ حافل بهكذا صور، فيكون سبب الذنب أوامر القادة من جهة، وتصميم الأتباع من جهة أخرى فيقع على عاتق القادة قسم من المسؤولية المترتبة على هذه الذنوب «ولا يقلل من وزر الأتباع شيء».

وتارة أخرى تكون التبعية نتيجة الاستغفال والوقوع تحت شراك وساوس المنحرفين من دون وعي وإدراك لحقيقة الأمر لدي التابعين، وهو ما يشاهد في عوام الناس عند الكثير من الجتمعات البشرية، (وقد يسلك طريق الضلال بعنوان التقرّب إلى الله).. وفي هذه الحال يكون وزر ذنوبهم على عاتق مضلّيهم بالكامل، ولا وزر عليهم إن لم يقصروا بالتحقق من الأمر.

ولا شك أنّ الجموعة الأولى التي سارت في طريق الضلال عن علم وبيّنة من أمـرها سوف لا يخفف من ذنوبهم شيء مضافاً إلى ما يلحق أثمّتهم من ذنوبهم.

وهنا يلزم ملاحظة أنّ التعبير «بغير علم» في الآية ليس دليلاً على الغفلة الداغة للمضلّلين، ولا يُعبّر عن سقوط المسؤولية . في جميع الحالات . على غير المطلعين بحال وشأن أغّة السوء والضلالة بل يشير إلى سقوط عوام الناس لجمههم بشكل أسرع من علمائهم في شراك أو شباك المضلّلين.

و لهذا نرى القرآن في آيات أخرى لا يبريء هؤلاء الأتباع و يحملهم قسطاً من المسؤولية كما في النّار فيقول الضعفاء المسؤولية كما في النّار فيقول الضعفاء للذين استكبروا لِنّاكم تبعا فهل أنتم مفنون منّا نصيباً من النّار \* قال الذين استكبروا لِنّاكل فيها لِنّ الله قد مكم بين العباد ﴾.

ثمّ تتحرك الآية الأخرى لتقرر أنّ تهمة وصف الوحي الإلهي بأساطير الأوّلين ليست بالأمر المستجد: ﴿قدمكرالذين مِن قبلهم فأتى الله بنيائهم مِن القوامد فَعُرّ مليهم السّقف مِن قوقهم وأتاهم العذلب مِن حيث لا يشعرون ﴾.

مع أنّ بعض المفسّرين قد ذهب بالآية إلى قصّة «نمرود» وصرحه الذي أراد من خلاله

محاربة رب السهاء! والبعض الآخر فشرها بقصّة «بخت نصر».. إلّا أنّ الظاهر من مفهوم الآية شمول جميع مؤامرات ودسائس المستكبرين وأمَّة الضلال.

ومن لطيف دقة العبارة القرآنية. أنّ الآية أشارت إلى أنّ اللّه عزَّوجلٌ لا يدمرّ البناء العلوى للمستكبرين فحسب، بل سيدمّره من القواعد لينهار بكلّه عليهم.

وقد يكون تخريب القواعد وإسقاط السقف إشارة إلى أبنيتهم الظاهرية، من خلال الزلازل والصواعق لتنهار على رؤوسهم، وقد يكون إنسارة إلى قلع جذور تجمعاتهم وأحزابهم بأمر الله عزَّوجل، بل لا مانع من شمول الأمرين معاً.

وممّا يلفت النظر أنّ القرآن ذكر كلمة «السقف» بعد ذكر «من فوقهم»، فد «السقف» عادة في الطرف الأعلى من البناء، فما الذي إستلزم ذكر «من فوقهم»؟ ويمكن حمله للمتأكسد، وكذلك لبيان أنّ السقوط سيتحقق بوجودهم أسفله لهلاكهم، حيث إنّ السقوط قد يحدث بوجود أصحاب الدار أو عدم وجودهم.

وقدّم لنا التاريخ قديمه وحديثه بوضوح صوراً شتى للعقاب الإلهي، فإحكام الطغاة والجبابرة لما يعيشون ويتمتعون في كنفه من حصون وقلاع، إضافة لخططهم الحبوكة كسي يستمر لهم ولنسلهم الحال، وما قاموا به من تهيئة وإعداد كل مستلزمات بقاء قدرة التسلط ودوام نظام الحكم... كلّ ذلك لا يعبّر في الحقيقة إلّا عن ظواهر خاوية من كل معاني القدرة والإقتدار والدوام، حيث تحكي لنا قصص التاريخ أنّ هؤلاء يأتيهم العذاب الإلهي وهم بذروة ما يتمتعون به، وإذا بالقلاع والحصون تتهاوئ على رؤوسهم فيفنون ولا تبق لهم باقية.

وعذابهم في الحياة الدنيا لا يعني تمام الجزاء، بل تكملته ستكون يوم الجزاء الأكبر (ثم

فيساً لهم الله تعالى: ﴿ويقول أين شركائي الذين كنتم تشاقون قيهم ﴾ أي تجادلون و وتعادون فيهم أي تجادلون و المنافرين أو والعلم إن المخزى اليوم والسوء على الكافرين ﴾.

ويظهر من خلال ذلك أنّ المتحدثين يوم القيامة هم العلماء، ولا ينبغي في ذلك المحضر المقدّس الحديث بالباطل.

وأصلها من مادة والشقاق، بمعنى المخالفة والعداء، وأصلها من (شقَّ، أي قَطَّمَهُ نصفين).

وإذا رأينا في بعض الرّوايات عن أهل البيت الله التأكيد على أنّ العلماء في ذلك المحضر هم الأثّة المعصومون الله لانهم أفضل وأكمل مصداق لذلك .

ونعاود الذكر لنقول: إنّ المقصود من السؤال والجواب في يوم القيامة ليس لكشف أمر خني، بل هو نوع من العذاب الروحي، وذلك إحقاقاً للمؤمنين الذين لاقوا اللوم والتوبيخ الشديدين في الحياة الدنيا من المشركين المغرورين.

ويصف ذيل الآية السابقة حال الكافرين بالقول: ﴿الدِّينُ تَـتُوقًاهُمُ لَلْمَـالاَئْكَةُ ظَـالَمِيَ النفسهم﴾.

لأنّ ممارسة الظلم في حقيقتها ظلم للنفس قبل الآخرين، لأنّ الظالم يستلف مسلكاته الوجدانية, ويهتك حرمة الصفات الفطرية الكامنة فيه.

بالإضافة إلى أنّ الظلم متى ما شاع وانتشر في أيّ مجتمع، فالنتيجة الطبيعية له أن يعود على الظالمين أنفسهم ليشملهم الحال.

أمّا حين تمين ساعة الموت ويزول حجاب الغفلة عن العيون ﴿فَالقُوا للسُّلَمَ مَا كُنَّا تَعْمَلُ من سوء﴾.

لماذا ينكرون عملهم القبيح؟ فهل إنهم يكذبون وقد أصبح الكذب صفة ذاتية لهم من كثرة تكراره، أم يريدون القول: إننا نعلم سوء أعمالنا، ولكننا اخطأنا ولم تكن لدينا نوايا سيئة فيه؟؟.

يمكن القول بإرادة كلا الأمرين.

ولكنّ الجواب يأتيهم فوراً: إنّكم تكذبون فقد ارتكبم ذنوباً كثيرة: ﴿ بِلَىٰ إِنَّ اللَّهُ عليمُ بِمَا كُنتِم تَعطون ﴾ حتىٰ بنيّا تكم

وليس المقام محلاً للإنكار أو التبرير. ﴿فادخلوا لبولب جهتم خالدين فيها فلبئس هثوى المتكبّرين ﴾.

# بحثان

#### ١\_ السُنَّة سنتان... مسنة وسيئة

القيام بأي عمل يحتاج بلا شك إلى مقدمات كثيرة، وتعتبر السنن السائدة في الجستمع

١. راجع تفسير نور الثقلين، ج ٣. ص ٥٠. ح ٧١.

سواء كانت حسنة أم سيئة من ممهدات الأرضية الفكرية والإجتماعية التي تساعد القائد (سواء كان مرشداً أم مضلاً) للقيام بدوره بكلّ فاعلية، وحتى أنّه قد يفوق دور الموجّهين وواضعى السنن على جميع العاملين في بضع الأحيان.

ولهذا لا يمكن فصل دور واضعي السنن عن العاملين بتلك السنن، فهم شركاء في العمل الصالح إذا ما سنوا سنة حسنة، وشركاء في جرم المنحرفين إذا ما سنوا لهم سنة سيئة.

وقد اهتم القرآن الكريم، وكذا الأحاديث الشريفة كثيراً بمسألة السنّة الحسنة والسنّة السيئة وواضعيها.

كما طالعتنا الآيات أعلاه بأنّ المستكبرين المضلّين يحملون أوزارهــم وأوزار الذيــن يضلونهم (دون أن ينتقص من أوزارهم شيء).

وهذا الأمر من الأهميَّة بمكان حتى قال عنه النَّبِي عَلَيْكَةُ: «الدال على الخير كفاعله» `.

وفي تفسير هذه الآية روي عن النّبي عَنَّاتُ قال: «أيما داع دعا إلى الهدى فاتبع، فله مثل أجورهم، من غير أن ينقص من أجورهم شيئاً، وأيما داع دعا إلى ضلالة فاتبع عليه، فإنّ عليه مثل أوزار مَنْ اتبعه، من غير أنْ ينقص من أوزارهم شيئاً» .

وكذلك روي عن الباقر على الله قال: «مَنْ استنّ بسنّة عدل فاتبع كان له أجر من عمل بها، من غير أن ينتقص من أجورهم شيء، ومَنْ استنّ سنّة جور فاتبع كان عليه مثل وزر مَنْ عمل به، من غير أن ينتقص من أوزارهم شيء» ".

وثمة روايات أخرى تحمل نفس هذا المضمون رويت عن الأثمة الأطهار عليهما وقد جمعها الشيخ الحر العاملي الله في المجلد الحادي عشر من كتابه الموسوم بالوسائل (كتاب الأمسر بالمعروف والنهي عن المنكر، الباب السّادس عشر).

وفي صحيح مسلم ورد حديث عن النّبي عَنَالُمُ مَ مُوعاً عن المنذر بن جرير عن أبيه قال: كنّا عند رسول اللّه عَنَالُمْ في صدر النهار قال: فجاءه قوم حفاة عراة مجتابي النمار أو العباء ومتقلدي السيوف... فتمعر وجه رسول اللّه عَنَالُهُ لما رأى بهم من الفاقة، فدخل ثم خسرج فأمر بلالاً فأذّن وأقام فصلى وخطب فقال: ﴿ يَا لَيْهَا النّاسَ لِتَقُوا رَبِّكُم الذّي خلقكم هن نفس

١٠ وسائل الشيعة، ج١١، ص ٤٣٦.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٦. ص ٢٥٩. ذيل الآية مورد البحث.

٣. وسائل الشيعة، ج١١، ص٤٣٧.

واحدة... إنّ الله كان مليكم رقيباً إلى إلتقوا الله ولتنظر نفس ما قد تمسه الحد والدقوا الله إلى اليتصدّق رجل من ديناره، من درهمه، من ثوبه، من صاع بره، من صاع بره وحتى قال) ولو بشق بمرة، قال: فجاء رجل من الأنصار بصرّة كادت كفّه تعجز عنها بل قد عجزت، قال: ثمّ تتابع الناس حتى رأيت كومين من طعام وثياب حتى رأيت وجه رسول الله يتهلل كأنه مذهبة، فقال رسول الله يتهلل كأنه من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومَنْ سنّ في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومَنْ سنّ في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر مَنْ عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء» ...

سؤال: وهنا، يواجهنا سؤال. كيف تنسجم هذه الرّوايات مع ما يعاضدها من آيات مع الآية ١٦٤ من سورة الأنعام ﴿ولا تزرولزرة وزرأ عرى ﴾؟

والجواب: وتتضح الإجابة من خلال ملاحظة أنّ هؤلاء ليسوا مسؤولين عن ذنوب الآخرين بل عن ذنوب الآخرين بل عن ذنوبهم فقط، ولكنّهم من خلال اشتراكهم في تحقق ذنوبهم الآخرين يشاركوهم فيها، اي إنّ تلك الذنوب تعتبر من ذنوبهم بهذا اللحاظ.

# ٢\_ التّسليم بعد فوات الأوان

قليل أولئك الذين ينكرون الحقيقة بعد رؤيتها في مرحلة الشهود، ولهذا نجد المذنبين والظالمين يظهرون الإيمان فوراً بعد أنْ تزال عن أعينهم حجب الغفلة والغرور وحمصول العين البرزخية في حال ما بعد الموت، كما بيّنت لنا الآيات السابقة ﴿فَالقُولَ السَّلَمْ﴾.

وغاية ما في الأمر أنّ الكلّ مستسلم، ولكنّ الحديث يختلف من بعض إلى بعض، فقسم منهم يتبرأ من أعهاله القبيحة بقولهم: ﴿ هَا كُنّا لَعَمْ هَنْ سُو ﴾ أي إنّهم من كثرة ممارستهم للكذب فقد اختلط بلحمهم ودمهم والتبس عليهم الأمر تماماً، فع عملمهم بعدم فائدة الكذب في ذلك المشهد العظيم ولكنّهم يكذبون!

ويستفاد من بعض الآيات القرآنية أنّ هناك مَنْ يكذب حتى في يوم القيامة، كما في الآية الثّالثة والعشرين من سورة الأنعام: ﴿قَالُوا وَاللّه رَبّنا هَاكُنّا هَشُركَينَ ﴾ !

بّساء، ۱. الحشر، ۱۸.

٣. صحيح مسلم، ج ٢. ص ٢٠٤ (باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة).

وقسم آخر يظهر الندامة ويطلب العودة إلى الحياة الدنيا لإصلاح أمره، كما جاء في الآية ١٢ من سورة السجدة.

وقسم يكتني بإظهار الإيمان كفرعون، كها جاء في الآية ٩٠ من سورة يونس. وعلىٰ أيّة حال.. سوف لا تقبل كل تلك الأقوال لأنّها قد جاءت في غير وقتها بعد أن انتهت مدّتها، ولا أثر لهكذا إيمان صادر عن اضطرار.

8003

#### الآيات

وَقِيلَ لِلَّذِينَ اَنَّقُواْ مَاذَا اَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا خَبْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْفِ هَاذِهِ الدُّنْيَاحَسَنَةُ وَلَدَارُا لَاَحْدَرَةِ خَيْرُ وَلَيْعُمَ دَارُا لَمُتَقِينَ ﴿ حَنَاتُ عَدْنِ يَدْ خُلُونَهَا تَجْرِى مِن تَعْنِهَا وَلَدَارُا لَاَ خَيْرَى مِن تَعْنِهَا اللَّهُ مَا مَا يَنْ آءُ وسَ كَذَلِكَ يَجْزِى اللَّهُ الْمُنَقِينَ ﴿ اللَّهُ الْمُنْقِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْقِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُنْفِقُ الْمُنْقِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَونَ اللَّهُ الْمُنْقِينَ اللَّهُ عَلَونَ اللَّهُ الْمُنْفَعِقُولُونَ سَلَامُ عَلَيْكُمُ الْمُنْفُوا الْحَنَةُ وَمِا كُنْتُمْ فَعَمُ لُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُنْفُوا الْحَنَةُ وَمِا كُنْتُمْ فَعَمُ لُونَ اللَّهُ الْمُنْفَا الْمُنْفَا لَهُ مَا كُنْتُمْ فَعَمُ لُونَ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُنْفُولُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُنْفِقِ اللَّهُ الْمُنْفَعِقُولُونَ اللَّهُ الْمُنْفَالِكُمْ اللَّهُ الْمُنْفَالُهُ اللَّهُ الْمُلْفُلُولُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّ

# التفسير

#### عاقبة المتقين والممسنين:

قرأنا في الآيات السابقة أقوال المشركين حول القرآن وعاقبة ذلك، والآن ندخل مع المؤمنين في اعتقادهم وعاقبته.. فيقول القرآن: ﴿وَقَيْلُ لِلدِّينُ لِتَقُوا مِاذًا لَمْـزَلُ رَبِّكُـمُ قَـالُوا عَيْدُلُهُ.

وروي في تفسير القرطبي: كان يرد الرجل من العرب مكّة في أيّـام المـوسم فـيسأل المشركين عن محمّد ﷺ فيقولون: ساحر أو شاعر أو كاهن أو مجـنون. ويسأل المـؤمنين فيقولون: أنزل الله عليه الخير والهدئ.

ما أجمل هذا التعبير وأكمله «خيراً» خير مطلق يشمل كل: صلاح، سعادة، رفاه، تقدم مادي ومعنوي، خير للدنيا والآخرة، خير للإنسان الفرد والجستمع، وخسير في التربسية والتعليم، السياسة والاقتصاد، الأمن والحرية... والخلاصة: خير في كلّ شيء (لأنّ حذف المتعلق يوجب عموم المفهوم).

وقد وصفت الآيات القرآنية القرآن الكريم بأوصاف كثيرة مثل: النّور، الشفاء، الهداية، الفرقان (يفرق الحق عن الباطل)، الحق، التذكرة، وما شابه ذلك.. ولكن في هذه الآية وردت صفة «الخير» التي يمكن أن تكون مفهوماً عاماً جامعاً لكلّ تلك المفاهيم الخاصة. والفرق واضح في نعت القرآن بين المشركين والمؤمنين، فالمؤمنون قالوا: «خيراً» أي أنزل الله خيراً، وبذلك يظهر اعتقادهم بأنّ القرآن وحي إلهي ﴿

بينها نجد المشركين عندما قيل لهم ماذا أنزل ربّكم؟ قالوا: ﴿السَّاطِيرِ الْأَوَّلِينَ﴾ وهذا إنكار واضح لكون القرآن وحي إلهي .

وتبين الآية مورد البحث نتيجة وعاقبة ما أظهره المؤمنون من اعتقاد، كسا عسرضت الآيات السابقة عاقبة ما قاله المشركين من عقاب دنيوي وأخسروي، ومادي ومعنوي مضاعف: وللذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ﴾.

وقد أطلق الجزاء بالـ «حسنة» كما أطلقوا القول «خيراً»، ليشمل كلَّ أنـواع الحسـنات والنعم في الحياة الدنيا، بالإضافة إلى: ﴿ولدار الآخرة خير ولنعم دار المتقين ﴾.

وتشارك عبارة «نعم دار المتقين» الإطلاق في كلمة «خيراً» أيضاً، لأنّ الجزاء بمقدار العمل كمّاً وكيفاً.

فيتضح لنا ممّا قلنا إنّ الآية ﴿اللَّذِينَ أَحسنُولَ﴾ إلى آخرها تعبّر عن كلام اللَّه عزّ وجلّ، ويقوى هذا المعنى عند مقابلتها مع الآيات السابقة.

واحتمل بعض المفسّرين أنّ الظاهر من الكلام يتضمّن احتالين:

**الأُوّل:** أنّه كلام اللّه.

الثّاني؛ أنّه استمرار لقول المتقين.

ثم تصف الآية التالية \_بشكل عام \_عل المتقين في الآخرة بالقول: ﴿جِنَّانِهُ مِنْ مِنْ تَصِفُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فهل ثمَّة أوسع وصفاً من هذا أم أشمل مفهوماً لبيان نعم الجنّة.

حتى أنّ التعبير يبدو أوسع ممّا ورد في الآية ٧١ من سورة الزخرف ﴿وَفِيها ما تَشْتَهِيهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَنْ ﴿مَا تَشْتَهِيهِ النَّفُسِ﴾، في حين الحديث في الآية مورد البحث عن مطلق الإشاءة ﴿مَا يَشَاؤُونَ﴾.

واستفاد بعض المفسّرين من تقديم (لهم فيها) على (ما يشاؤون) الحصر، أي يكن

 <sup>«</sup>خيراً» مفعول لفعل محذوف تقديره (أنزل الله).

إساطير الأولين ﴾ خبر لمبتدأ محذوف، تقديره (هذه أساطير الأولين).

للإنسان أن يحصل على كلّ ما يشاء في الجنّة فقط دون الدنيا.

وقلنا أنّ الآيات مورد البحث توضّح كيفية حياة وموت المتقين مقارنة مع ما ورد في الآيات السابقة حول المشركين والمستكبرين، وقد مرّ علينا هناك أنّ الملائكة عندما تقبض أرواحهم يكون موتهم بداية لمرحلة جديدة من العذاب والمشقة، ثمّ يقال لهم «ادخلوا ابواب جهنم...».

وأمّا عن المتقين: ﴿الدّين تتوفّاهم العلائكة طيّبين﴾ طاهرين من كلّ تـلوّثات الشرك والظلم والإستكبار، ومخلصين من كلّ ذنب: ﴿يقولون سلام مليكم﴾ السلام الذي هو رمز الأمن والنجاة.

ثم يقال لهم: ﴿ لدخلوا للجنَّة بِما كنتم تعملون ﴾.

والتعبير عن موتهم بـ وتتوقّاهم > يحمل بين طيّاته اللطف، ويشير إلى أنّ الموت لا يعني الفناء والعدم أو نهاية كلّ شيء، بل هو مرحلة انتقالية إلىٰ عالم آخر.

وفي تفسير الميزان: أنَّ في هذه الآية ثلاثة مسائل:

١\_طهارة المؤمنين من خبث الظلم.

٢\_يقولون لهم ﴿سلام عليكم﴾ وهو تأمين قولي لهم.

٣\_ وادخلوا للجنّة بماكنتم تعملون، وهو هداية لهم إليها.

وهذه المواهب الثلاث هي التي ذكرت في الآية ٨٢ من سورة الأنعام ﴿ الدِّينَ آمنوا والم يلبسوا لِيمانهم بظلم لُولئك لهم الأمن وهم مهندون﴾.

8003

هَلْ يَنظُرُونَ إِلَا أَن تَأْنِيهُمُ الْمَلَتَهِكَ أَوْ يَأْقِى أَمْرُرَ يِكَ كَذَلِكَ فَعَلَ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَاظِلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِن كَانُواْ إِهِ عَلَى الْقَلْمَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَمَاظَلَمُهُمُ اللّهُ مَاعَمِلُواْ وَمَاقَ بِهِم مَاكَانُواْ إِهِ عَسْتَهْزِءُونَ وَكَ اَبَا وَلَا الّذِينَ أَشْرَكُوا سَيِّنَاتُ مَاعَمِلُواْ وَمَاقَ بِهِم مَاكَانُواْ إِهِ عَسْتَهْزِءُونَ وَكَآءَ ابَا وَلَا مَرَعُوا اللّهُ مَاعَبَدُنا مِن دُونِهِ عِن شَيْءِ فَعَنُ وَكَآءَ ابَا وَلَا وَلَا مَرْمَنا مِن دُونِهِ عِن شَيْءٍ فَقَلَ عَلَى الرّسُلِ إِلّا الْبَكِعُ الْمُهِينَ فَي وَلَا اللّهُ مَا عَبَدُنا مِن دُونِهِ عِن مَن مَعْ عَلَى اللّهُ مَا عَبُدُنا مِن دُونِهِ عِن مَن عَلَيْهِ الْمَهُ عَلَى اللّهُ الْمَلْكِ إِلّا الْبَكِعُ الْمُهُمِينَ فَي وَلَا اللّهُ وَالْمَالِ اللّهُ الْمُكِلِ اللّهُ اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ وَمِنْ مَا عَلَى اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمَا لَهُ مَا اللّهُ وَمَا لَكُونَ اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ مَن حَقَقَ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ مَن عَلَيْهِ الْمُكَذِينِ فَى اللّهُ لَا يَهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ وَمِن اللّهُ مَا مَاكُةُ وَلَا اللّهُ مَا مَا اللّهُ مَا مَا لَهُ مُ وَمِن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

# التغسير

# البلاغ المبين... وظيفة الأنبياء:

يعود القرآن الكريم مرّة أخرى ليعرض لنا واقع وأفكار المشركين والمستكبرين ويقول بلهجة وعيد وتهديد: ماذا ينتظرون؟ ﴿ هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة ﴾ أي ملائكة الموت فتغلق أبواب التوبة أمامهم حيث لا سبيل للرجوع بعد إغلاق صحائف الأعمال! أو هل ينتظرون أن يأتي أمر الله بعذابهم: ﴿ لُو يَاتِي لُمررَفِك ﴾ حيث تغلق أبواب التوبة أيضاً ولا سبيل عندها للإصلاح.

فأيّ فكر يسيّرهم، وأي عناد ولجاجة تحكهم؟!

كلمة «الملائكة» وإن كانت ترمز إلى عنوان عام، إلّا أنّها في هذا الموقع يــقصد مــنها ملائكة قبض الأرواح انسجاماً مع الآيات السابقة التي كانت تتحدث عنهم. أمّا عبارة ﴿يأتي لمرربك ﴾ فع قبولها لاحتالات كثيرة في تفسيرها، إلّا أنّ المعنى الراجح هو نزول العذاب، لورود هذا المعنى بالخصوص في آيات مختلفة من القرآن.

ومجموع الجملتين يعني تقريع المستكبرين بأنّ المواعظ الإلهيّة وتذكير الأنبياء إنْ كانت لا توقظكم من غفلتكم فإنّ الموت والعذاب الإلهي سيوقظكم، ولكنْ حينئذٍ لا ينفعكم ذلك الإيقاظ.

ثمّ يضيف: إنّ هؤلاء ليس أوّل مَنْ كانوا على هذه الحال والصفة وإنّما ﴿ كَذُلْكَ قَعَلَ لَلْذَيْنَ مِنْ قَبِلِهِم وَمَا طَلْمِهِمَ لَللّهِ وَلَكِنْ كَانُوا لَنْفُسِهِمَ يَطْلُمُونَ ﴾ .

وسوف يلاقون نتيجة ماكسبت أيديهم من أعمال.

والآية تؤكّد مرّة أخرى على حقيقة عود الظلم والإستبداد والشر على الظالم المستبد الشرير في آخر المطاف، لأنّ الفعل القبيح يترك آثاره السيئة على روح ونفسيّة فاعله، فيسوّد قبله ويلوّث روحه فيفقده الأمان والإطمئنان.

ثم يذكر عاقبة أمرهم بقوله: ﴿فأصابهم سيتناسه ما معلوا وحاق بهم ما كالوابه يستهزؤون﴾. «حاق بهم»: بمعنى أصابهم، إلا أنّ بعض المفسّرين كالقرطبي وفريد وجدي في تفسير لهذه الآية اعتبر معناها (أحاط بهم).

ويمكن الجمع بين المعنيين، فيكون المعنى: نزول العذاب عليهم، وكذلك محيطاً بهم.

وعلى أيّة حال، فتعبير الآية بـ ﴿ فأصابهم سيّناته ما معلول على على على عودة الأعمال على فاعلها سواء في الدنيا أو في الآخرة، وتتجسم له بصور شتى، وتعذّبه وتؤلمه ولا شيء غر هذه الأعمال في عذابه أ

و تشير الآية التالية إلى أحد أقوال المشركين الخاوية، فتقول: ﴿وقال الذين أَشْرَكُوا لُوهَا. الله ما مبدنا من دونه من شيء ولا آباؤنا ولا حرّمنا من دونه من شيء ﴾.

إنّ قولهم ﴿ولاحرّهنا﴾ إشارة إلى بعض أنواع الحيوانات التي حرّم لحومها المشركون في عصر الجاهلية، والتي أنكرها رسول اللّه ﷺ بشدّة.

والخلاصة: أنّهم أرادوا الادّعاء بأنّ كلَّ ما عملوه من عبادة للأصنام إلى تحليل وتحريم الأشياء، إنّا كان وفقاً لرضا اللّه تعالى وبإذنه!

<sup>·</sup> وعلىٰ هذا، فلا داعي لتقدير كلمة «جزاء» قبل «سيئات، في الآية.

ولعل قولهم يكشف عن وجود عقيدة (الجبر) ضمن ما كانوا به يعتقدون، معتبرين كلّ ما يصدر منهم إنْ هو إلّا من القضاء المحتوم عليهم (كيا فهم ذلك جمع كثير من المفسّرين). وثمّة احتمال آخر: إنّهم لم يقولوا ذلك اعتقاداً منهم بالجبر، وإنّما أرادوا الاحتجاج على الله

سبحانه، وكأنّهم يقولون: إنْ كانت أعهالنا لا ترضي اللّه تعالىٰ فلهاذا لم يرسل إلينا الأنبياء لينهونا عهّا نقوم به، فسكوته وعدم منعه ماكنّا نعمل دليل على رضاه.

وهذا الاحتال ينسجم مع ذيل الآية والآيات التالية.

ولهذا يقول تعالى مباشرة: ﴿ كذلات فعل الذين من قسيلهم فسهل مسلى الرَّسسل إلَّا البسلاخ الجبين ﴾ ... يعني:

أَوْلاً، أَنْ تقولوا أَنَّ اللَّه سكت عن أعمالنا! فإنَّ اللَّه قد بعث إليكم الأنبياء، ودعوكم إلى التوحيد وننى الشرك.

ثانياً: إنّ وظيفة الله تعالى والنّبي الله ليسَ هي هدايتكم بالجبر، بل بإراء تكم السبيل الحق والطريق المستقيم، وهذا ما حصل فعلاً.

أمّا عبارة ﴿ كَذَلِكَ قُعلَ الدّينَ مِن قبلهم ﴾ فواساة لقلب النّبي عَبَالُهُ ، بأن لا يحزن ويثبت في قبال ما يواجه من قبل المشركين، وأنّ الله معه وناصره.

وبعد ذكر وظيفة الأنبياء (البلاغ المبين)، تشير الآية التالية باختصار جامع إلى دعوة الأنبياء السابقين، بقولها: ﴿ولقد بحثنا في كل لَمّة رسولاً﴾.

«الأمّة» من الأم بمعنى الوالدة، أو بمعنى: كل ما يتضمّن شيئاً آخر في داخله، (ومن هنا يطلق على جماعة تربطها وحدة معيّنة من حيث الزمان أو المكان أو الفكر أو الهدف «أمّة»). ويتأكد هذا المعنى من خلال دراسة جميع موارد استعمال هذه الكلمة في القرآن والبالغة مورداً.

ويبيّن القرآن محتوى دعوة الأنبياء عليه الله بالقول: ﴿ أَنْ لَمِيدُوا لِللَّهِ وَاجْتَنْبُوا لِلطَّاهُوسِ ﴾.

فأساس دعوة جميع الأنبياء واللبنة الأولى لتحرّكهم هي الدعوة إلى التوحيد ومحاربة الطاغوت، وذلك لأنّ أسس التوحيد إذا لم تحكم ولم يطرد الطواغيت من بين الجستمعات البشرية فلا يمكن إجراء أيَّ برنامج إصلاحي.

١. تقدير هذه الجملة: (ليقولوا لهم اعبدوا...).

«الطاغوت»؛ (كما قلنا سابقاً) صيغة مبالغة للطغيان.. أي التجاوز والتعدّي وعبور الحد، فتطلق على كلّ ما يكون سبباً لتجاوز الحدّ المعقول، ولهذا يبطلق اسم الطاغوت على الشيطان، الصنم، الحاكم المستبد، المستكبر وعلى كل مسير يؤدّي إلى غير طريق الحق. وتستعمل الكلمة للمغرد والجمع أيضاً وإنْ مجمعت أحياناً بـ (الطواغيت).

ونعود لغرى ما وصلت إليه دعوة الأنبياء عليه إلى التوحيد من نتائج، فالقرآن الكريم يقول: ﴿فَعِنْهِمْ مَنْ هِدَىٰ الله ومِنْهِمْ مَنْ حَقْتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةِ﴾.

وهنا علت أصوات من يعتقد بالجبر استناداً إلى هذه الآية باعتبارها المؤيدة لعقيدتهم! ولكن قلنا مراراً إنّ آيات الهداية والضلال إذا جمعت وربط فيا بينها فلن يبقى هناك أيُّ إيهام فيها، ويرتفع الإلتباس من أنها تشير إلى الجبر ويتضع تماماً أن الإنسان مختار في تحكيم إرادته وحريته في سلوكه أيّ طريق شاء.

فالهداية والإضلال الالهيّين إنّما يكونان بعد توفّر مقدمات الأهلية للهداية أو عدمها في أفكار وممارسات الإنسان نفسه، وهو ما تؤكّده الكثير من آيات القرآن الكريم.

فالله عزَّوجل (وفق صريح آيات القرآن) لا يهدي الظالمين والمسرفين والكاذبين ومَنْ شابههم، أمَّا الذين يجاهدون في سبيل الله ويستجيبون للأنبياء عليه فشمولون بألطافه عزَّ وجل ويهديهم إلى صراطه المستقيم ويوفّقهم إلى السير في طريق التكامل، بينا يوكل القسم الأوّل إلى أنفسهم حتى تصيبهم نتائج أعهاهم بضلالهم عن السبيل.

وحيث إنّ خواصّ الأفعال وآثارها \_الحسنة منها أو القبيحة \_من الله عزَّوجلّ، فيمكن نسبة نتائجها إليه سبحانه، فتكون الهداية والإضلال الهيين.

فالسنّة الإلهيّة اقتضت في البداية جعل الهداية التشريعية ببعث الأنبياء ليدعوا الناس إلى التوحيد ورفض الطاغوت تماشياً مع الفطرة الإنسانية، ومن ثمّ فسن يسبدي اللسياقة والتجاوب مع الدعوة فرداً كان أم جماعة يكون جديراً باللطف الإلهي وتدركه الهسدايسة التكوينية.

نعم، فها هي السنّة الإلهيّة، لاكها ذهب إليه الفخر الرازي وأمثاله من أنصار مذهب الجبر من أنّ اللّه يدعو الناس بواسطة الأنبياء، ومن ثمّ يخلق الإيمان والكفر جبراً في قلوب الأفراد (من دون أيّ سبب) والعجيب أنّه لا مجال للتساؤل ولا يسمح في الاستفهام عن سبب ذلك من اللّه عزَّوجلّ.

فا أوحش ما نسبوا اليه سبحانه.. إنها صورة لا تتفق مع العقل والعاطفة والمنطق؟!
والتعبير الوارد في الآية مورد البحث يختلف في مورد الهداية والضلال، في مسألة الهداية، يقول: ﴿قَمِنهُم مِنْ عَدَىٰ اللّه ﴾، أمّا بالنسبة للقسم الثّاني، فلا يقول: إنّ اللّه أضلّهم، بل إنّ الضلالة ثبتت عليهم والتصقت بهم: ﴿ومنهم من حقّت عليه الضلالة ﴾.

وهذا الاختلاف في التعبير بمكن أن يكون إشارة لما في بمعض الآيات الأخسرى، والمنسجم مع ما ورد من روايات.. وخلاصته:

إنَّ القسمُ الأعظم من هداية الإنسان يتعلق بالمقدمات التي خلقها اللَّه تعالىٰ لذلك، فقد أعطىٰ تعالىٰ: العقل، وفيطرة التموحيد، وبعث الأنسياء، وإظهار الآيات التمشريعية والتكوينية، ويكنى الإنسان أن يتخذ قراره بحرية، وصولاً للهدف المنشود.

أمّا في حال الضلال فالأمر كلّه يرجع إلى الضالين أنفسهم، لأنهم اختاروا السير خلاف الوضعين التشريعي والتكويني الذي جعلهم اللّه عليه، وجعلوا حول الفطرة حجاباً داكناً وأغفلوا قوانينها، وجعلوا الآيات التشريعية والتكوينية وراء ظهورهم، وأغلقوا أعينهم وصموا أذانهم أمام دعوة الأنبياء الله فكان أن آل المآل بهم إلى وادي التيّه والضلال... أوليس كلّ ذلك منهم؟

والآية ٧٩ من سورة النساء تشير إلى المعنى المذكور بقولها: ﴿مَا أَصَابِكُ مِنْ حَسَنَةٌ قَمِنَ لَلَّهُ وَمَا أَصَابِكُ مِنْ حَسَنَةً قَمِنَ لَلَّهُ وَمَا أَصَابِكُ مِنْ سِيئَةً قَمِنَ نَفُسِكَ ﴾.

وروي في أصول الكافي عن الأمام علي بن موسى الرضائلة ، في إجابته على سؤال لأحد أصحابه حول مسألة الجبر والاختيار، أنّه قال: «أكتب: بسم اللّه الرحمٰن الرحيم قال علي بن الحسين، قال اللّه عزَّ وجلّ: يا ابن آدم بمشيئتي كنت أنت الذي تشاء، وبقوتي أديت فوائضي، وبنعمتي قويت على معصيتي، جعلتك سميعاً بصيراً، ما أصابك من حسنة فمن اللّه وما أصابك من سيئة فمن نقسك، وذلك أنّى أولى بحسناتك منك، وأنت أولى بسيئاتك مني» أ.

وفي نهاية الآية يصدر الأمر العام لأجل إيقاظ الضالين وتـقوية روحـية المـهتدين، بالقول: ﴿فسيروا فِي الأرقن فانظرواكيف كان عاقبة المكذّبين﴾.

فالآية دليل ناطق على حرية إرادة الإنسان، فإنْ كانت الهنداية والضلال أمسرين

١. أصول الكافي، ج ١، ص ١٥٩، باب الجبر والقدر، ح ١٢.

إجباريين، لم يكن هناك معنيَّ للسير في الأرض والنظر إلى عاقبة المكذّبين، فالأمر بالسير بحدّ ذاته تأكيد على اختيار الإنسان في تعيين مصيره بنفسه وليس هو مجبر على ذلك.

وثمة بحوث كثيرة وشيّقة في القرآن الكريم بخصوص مسألة السير في الأرض مع التأمل في عاقبة الأمور، وقد شرحنا ذلك مفصّلاً في تفسيرنا للآية ١٣٧ من سورة آل عمران.

الآية الأخيرة من الآيات مورد البحث تؤكّد التسلية لقلب النّبي الله بتبيان ما وصلت إليه حال الضّالين: ﴿ إِن تحرص على هداهم فإنّ الله لا يهدي مَنْ يقل وما لهم من ناصرين ﴾. «تحرص» من مادة (حرص)، وهو طلب الشيء بجديّة وسعى شديد.

بديهي، أنّ الآية لا تشمل كلّ المنحرفين، لأنّ الشمول يتعارض مع وظيفة النّبي (هداية وتبليغ)، وللتاريخ شواهد كثيرة على ما لهداية الناس وإرشادهم من أثر بالغ، وكم أولئك الذين انتشلوا من وحل الضلال ليصبحوا من خلّص أنصار الحق، بل ودعاته.

فعليه. تكون الجملة المتقدمة خاصة بمجموعة معيّنة من الضالين الذين وصل بهم العناد واللجاجة في الباطل لأقصى درجات الضلال، وأصبحوا غرقى في بحر الإستكبار والغرور والغفلة والمعصية فأغلقت أمامهم أبواب الهداية، فهؤلاء لا ينفع معهم محاولات النّبي عَلَيْكَ للهديهم حتى وإن طالت المدّة لائهم قد انحرفوا عن الحق بسبب أعالهم إلى درجة أنّهم باتوا غير قابلين للهداية.

ومن الطبيعي أن لا يكون لهكذا أناس من ناصرين وأعوان، لأنّ الناصر لا يتمكن من تقديم نصرته وعونه إلّا في أرضية مناسبة ومساعدة.

وهذا التعبير أيضاً دليل على نني الجبر، لأنّ الناصر إنّما ينفع سعيه فيها لوكان هناك تحرك من داخل الإنسان نحو الصلاح والهداية فيعينه ويأخذ بيده، فتأمل.

ولعلّ استعمال «ناصرين» بصيغة الجسمع للإنسارة إلى أنّ المـؤمنين عـلى العكس مـن الضالين، لهم أكثر من ناصر، فاللّه تعالى ناصرهم و... الأنبياء، وعـباد اللّـه الصـالحين، وملائكة الرحمة كذلك.

ويشير القرآن الكريم إلى هذه النصرة في الآية ٥١ من سورة غافر: ﴿ لِللَّمَا لَنَــُنْصُورُ سَلْنَا وللذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم اللَّفهائ.

وكذلك في الآية ٣٠ من سورة فصّلت: ﴿ لِنَّ الدِّينَ قَالُوا رَبِّنَا اللَّه ثُمَّ استقامُوا تَتَنزَلَ عليهم الملائكة ألَّا تَعَاقُوا ولا تَعزنوا ولَيشروا بالجنّة التي كنتم تومدون.

#### بحثان

#### ١\_ما هو البلاغ المبين؟

رأينا في الآيات مورد البحث أنّ الوظيفة الرئيسية للأنبياء هي البلاغ المبين ﴿ فَهِلَ عَلَىٰ الرَّالِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

أيُ لابدٌ من الدعوة علناً، وإذا كانت ثمّة ظروف موضوعية تستدعي من الأنسباء أن تكون دعوتهم سرّية، فهذا لا يكون إلّا لمدّة محدودة، لإنّ الأسلوب السّري في عصر دعوة الأنبياء المَيْلاً غير مستساغ من قبل المجتمع، فلا يكون له الأثر المطلوب والحال هذه.

فلابدً للدعوة إذَنْ من الإعلان السليم القاطع المصحوب بالتخطيط والتدبير كــشرط أساسي في إنجاح الدعوة بين المجتمع.

وبمطالعة تأريخ جميع الأنبياء عليمًا نرى أنّهم كانوا يعلنون دعوتهم ببيان صريح ممعلن، بالرغم من قلة الناصر من قومهم بالذات.

وهذا هو خط جميع دعاة الحق (من الأنبياء وغيرهم).. فهم: لا يداهنون في دعوتهم أبداً ولا يجاملون الباطل وأهله، متحملين كل عواقب هذه الصراحة والقاطعية.

# ٢ـ لكل أمّة رسول

عند قوله عزَّ وجلّ: ﴿ ولقد يعثنا في كلّ أمة رسواته يواجهنا السؤال التالي: لوكان لكلّ أمّة رسول لظهر الأنبياء في جميع مناطق العالم، ولكنّ التاريخ لا يحكي لنا ذلك، فكيف التوجيه؟!

وتتضع الإجابة من خلال الإلتفات إلى أنّ الهدف من بعث الأنبياء إيـ صال الدعـوة الإلهيّة إلى أسماع كلّ الأمم، فعلى سبيل المثال... عندما بعث النّبي تَتَلِيلُهُ في مكّة لم يكن في بقية مدن الحجاز الأخرى نبي، ولكنّ رسل النّبي تَتَلِيلُهُ كانوا يصلون إليها وبوصولهم يصل صوت رسول اللّه تَتَلِيلُهُ إلى أسماع الجميع، بالإضافة إلى كتبه ورسائله العمديدة التي أرسلها إلى الدول المختلفة (إيران، الروم، الحبشة) ليبلغهم الرسالة الإلهيّة.

وها نحن اليوم كأمّةٍ قد سمعنا دعوة النّبي تَقَلِّقُ بالرغم من بعد الشقة التاريخية بـيننا وبينه تَقَلِّقُهُ، وذلك بواسطة العلماء الرساليين الذين حملوا رسالته إلينا عبر القرون.. ولا يقصد من بعثة رسول لكلّ أمّة إلّا هذا المعنى.

### الآيات

وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوتُ بَلَى وَعَدَّا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ أَحَتُ ثَرَالنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَيْهِ بِنَ لَهُمُ الَّذِي يَغْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ كَانُوا حَكَذِينَ ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءَ إِذَا أَرَدُ نَهُ أَن نَقُولَ لَهُ رَكُن فَيَكُونُ ﴿ فَيَكُونُ ﴾ فَيَكُونُ ﴾

# سبب التزول

ذكر المفسّرون في شأن نزول الآية الأولىٰ ٣٨ أنّ رجلاً من المسلمين كان له دين على مشرك فتقاضاه فكان يتعلل في تسديده، فتأثّر المسلم بذلك، فوقع في كلامه القسم بيوم القيامة وقال: والذي أرجوه بعد الموت إنّه لكذا، فقال المشرك: وإنّك لتزعم أنّك تبعث بعد الموت وأقسم باللّه، لا يبعث اللّه مَنْ يموت. فأنزل اللّه الآية \.

فأجاب الله فيها الرجل المشرك وأمثاله، وعرض المعاد بدليل واضح، وكان حديث الرجلين سبباً لطرح هذه المسألة من جديد.

# التفسير

#### المعادو... نهاية الإفتلافات:

تعرض الآيات أعلاه جانباً من موضوع «المعاد» تكميلاً لما بحث في الآيات السابقة ضمن موضوع التوحيد ورسالة الأنبياء.

فتقول الآية الأولى: ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لا يبسك الله من يموس ﴾.

وهذا الإنكار الخالي من الدليل والذي ابتدؤوه بالقسم المؤكّد، ليؤكّد بكلّ وضوح على

١. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٣٦٠؛ وتفسير القرطبي، وتفسير روح الجنان، ذيل الآية مورد البحث.

جهلهم، وهٰذَا يجيبهم القرآن بقوله: ﴿ بِلَيْ وعدا عليه حقًّا ولكنَّ أكثر الناس لا يعلمون﴾.

إنّ الكلمات الواردة في المقطع القرآني مثل «بلن»، «وعداً»، «حقّاً» لتظهر بكلّ تأكسيد حتمية المعاد.

وعموماً، ينبغي مواجهة مَنْ ينكر الحقّ بحجم ما أنكر بل وأقوى، كي يمحو الأثر النفسي السيء للنني القاطع، ولابد من إظهار أنّ نكران الحق جهل حتى يمحى أثره تماماً ﴿ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون﴾.

ثمّ يتطرق القرآن الكريم إلى ذكر أحد أهداف المعاد وقدرة الله عزَّوجلٌ على ذلك، ليردٌ الإشتباه القائل بعدم إعادة الحياة بعد الموت، أو بعبثية المعاد..

فيقول: ﴿ليبيَّن لهم للذي يختلفون فيه وليحلم للذين كفروا لُنَّهم كانواكافيين ﴿ فِي اللهِ للذي يَعِثُ اللهِ لا يبعث مَنْ يُوت!

لأن ذلك عالم الشهود، عالم رفع الحجب وكشف الغطاء، عالم تجلي الحقائق، كما نقرأ في الآية ٢٢ من سورة ق: ولقد تنع في غفلة من هذا فكشفنا منك عطاءك فبصرك لليوم حديد.

وفي الآية ٩ من سورة الطارق: ﴿يُومُ تَبِلُئُ السَّرَائِرُ﴾ أيُّ تظهر و تعلن.

وكذا الآية ٤٨ من سورة إبراهيم: ﴿ وَبِرَنُوا لِلَّهُ الْوَاحِدُ لِلْقُهَّارِ ﴾.

فني يوم الشهود وكشف السرائر وإظهارها لا معنى فيه لاختلاف العقيدة، وإنْ كان من الممكن أن يقوم بعض المنكرين اللجوجين بإطلاق الأكاذيب في بعض مواقف يوم القيامة لأجل تبرئة أنفسهم، إلاّ أنّ ذلك سيكون أمراً اسنئنائياً عابراً.

وهذا يشبه إلى حدّ ما إنكار المجرم لجريمته ابتداءاً عند المحاكمة، ولكنّه سرعان ما ينهار ويرضخ للحقيقة عندما تعرض عليه مستمسكات جريمته المادية التي لا تقبل إدانة غيره أبداً، وهكذا فإنّ ظهور الحقائق في يوم القيامة يكون أوضح وأجلى من ذلك.

ومع أنّ أهداف حياة ما بعد الموت (عالم الآخرة) عديدة وقد ذكرتها الآيات القرآنية بشكل متفرّق مثل: تكامل الإنسان، إجراء العدالة الإلهيّة، تجسيد هدف الحياة الدنيا، الفيض واللطف الإلهيين وما شابه ذلك... إلّا أنّ الآية مورد البحث أشارت إلى هدف آخر غير الذي ذكر وهو: رفع الاختلافات وعودة الجميع إلى التوحيد.

ونعتقد أنّ أصل التوحيد من أهم الأصول التي تحكم العالم، وهو شامل وبصدق على: ذات وصفات وأفعال اللّه عزَّوجلّ، عالم الخليقة والقوانين التي تحكمه، وكلّ شيء في النهاية يجب أن يعود إلى هذا الأصل. ولهذا فنحن نعتقد بوجود نهاية لكلّ ما تعانيه البشرية على الأرض \_الناشئة من الاختلافات المنتجة للحروب والصدامات \_ من خلال قيام حكومة واحدة تحت ضلال قيادة الإمام المهدي «عجل اللّه تعالى فرجه الشريف» لأنّه يجب في نهاية الأمر رفع ما يخالف روح عالم الوجود (التوحيد).

أمّا اختلاف العقيدة فسوف لا يرتفع من هذه الدنيا تماماً لوجود عالم الحجب والأستار، ولا ينتهي إلاّ يوم البروز والظهور (يوم القيامة).

فالرجوع إلى الوحدة وانتهاء الخلافات العقائدية من أهداف المعاد وقد أشارت إليـــه الآية مورد البحث.

وثمَّة آيات قرآنية كثيرة كررت مسألة أنّ اللّه عزَّ وجلّ سيحكم بين الناس يوم القيامة فهاكانوا فيه يختلفون ' .

ثمّ يشير القرآن إلى الفقرة النّانية من بيان حقيقة المعاد، للرد على مَنْ يرى عدم إمكان إعادة الإنسان من جديد إلى الحياة من بعد مو ته: ﴿ لَمُهَا قُولُنَا لَشِي مَنْ الرَّفَاةِ أَنْ تَقُولُ لَه كُنْ فَيْكُونَ ﴾ .

ولو أردنا أن نضرب مثلاً صغيراً ناقصاً من حياتنا (و لله المثل الأعلى)، ف نستطيع أن نشبّهه بانطباع صورة الشيء في أذهاننا لجرد إرادتنا، فإنّنا لا نعاني من أيّة مشكلة في تصور جبل شامخ أو بحر متلاطم أو روضة غنّاء، ولا نحتاج في ذلك لجملة أو كلمة نطلقها حسى نتخيل ما نريد، فبمجرّد إرادة التصور تظهر الصورة في ذهننا.

ونقرأ الحديث المروي عن الإمام علي بن موسى الرضائي ... إن صفوان بن يحيى سأله: أخبرني عن الإرادة من الله تعالى ومن الخلق، فقال: «الإرادة من المخلوق الضمير وما يبدو له بعد ذلك من الفعل، وأمّا من الله عزّوجل فإرادته إحداثه لا غير ذلك، لأنّه لا يُروّي ولا يهم ولا

١. راجع: آل عمران، ٥٥؛ والمائدة، ٤٨؛ والأنعام، ١٦٤؛ والنَّحل، ٩٢؛ والحج، ٦٩.

يتفكر، وهذه الصفات منفية عنه وهي من صفات الخلق، فإرادة الله تعالى هي الفعل لا غير ذلك. يقول له: كن فيكون، بلا لفظ ولا نطق بلسان ولا همة ولا تفكر ولا كيف كذلك كما أنّسه بسلا كيف» \.

8003

١٠ أصول الكافي، ج ١، ص ١٠٩، باب الإراده، ح ٣.

#### الآيتان

وَٱلَّذِينَ هَاجَكُرُواْ فِي اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَاظُلِمُواْ لَنَبُوِ ثَنَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلِأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ ٱكْبَرُلُوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِ مِّهُ يَتَوَحَّكُونَ ﴿ ا

# سبب النزول

ذكر بعض المفسّرين في شأن نزول الآية الأولى ٤١ أنّها: نزلت في المعذّبين بمكّة سئل صهيب وعيار وبلال وخباب وغيرهم الذين مكّنهم اللّه في المدينة، وذكر أنّ صهيباً قال لأهل مكّة: أنا رجل كبير إن كنت معكم لم أنفعكم وإن كنت عليكم لم أضرّكم فخذوا مالي ودعوني، فأعطاهم ماله وهاجر إلى رسول اللّه ﷺ فقال له أحدهم: ربح البيع يا صهيب. ويروى أنّ أحد الخلفاء كان إذا أعطى أحداً من المهاجرين عطاءاً قال له: خذ، هذا ما وعدك اللّه في الدنيا، وما أخره لك أفضل. ثمّ تلى هذه الآية أ

# التفسير

#### ثواب المهامرين:

قلنا مراراً: إنّ القرآن الكريم يستخدم أسلوب المقايسة والمقارنة كأهم أسلوب للتربية والتوجيه، قما يريد أن يعرضه للناس يطرح معه ما يقابله لتتشخص الفروق ويستوعب الناس معناه بشكل أكثر وضوحاً.

فنرى في الآيات السابقة الحديث عن المشركين ومنكري يوم القيامة، وينتقل الحديث في الآيات مورد البحث إلى المهاجرين المخلصين، ليقارن بين المجموعتين ويبيّن طبيعتها..

فيقول أوّلاً: ﴿ والدِّينَ هاجِروا فِي اللّه من بعدما ظلموا لنبوّنَنُهم فِي الدنيا حسنة ﴾ أمّا في الآخرة (كبرلوكانوا يعلمون).

١. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٣٦١، ذيل الآية مورد البحث.

ثم يصف في الآية التالية المهاجرين المؤمنين الصالحين بصفتين، فيقول: ﴿ الدِّينَ صبروا وعلى ربِّهم يتوكلون﴾.

## بحوث

ا ـ كما هو معروف فإنّ للمسلمين هجرتين، الأولى: كانت محدودة نسبياً (هجرة جمع من المسلمين على رأسهم جعفر بن أبي طالب إلى الحبشة)، والثّانية: الهجرة العامة للسّبي تَلَيَّلُهُ والمسلمين من مكّة إلى المدينة.

وظاهر الآية يشير إلى الهجرة الثّانية، كما يؤيّد ذلك شأن النّزول.

وقد بحثنا أهميّة دور الهجرة في حياة المسلمين في الماضي والحاضر واستمرار هذا الأمر في كلّ عصر وزمان بشكل مفصّل ضمن تفسيرنا للآية ١٠٠ من سورة النساء، والآية ٧٥ من سورة الأنفال.

وعلى أيّة حال، فللمهاجرين مقام سام في الإسلام، وقد اهتم النّبي الأكرم ﷺ بهم كثيراً وكذا المسلمون من بعد، وذلك لائهم جعلوا حياتهم المادية وما يملكون في خدمة الدعوة الإسلامية المباركة، ممّا حدا بالبعض أن يعرض حياته للمخاطر، والبعض الآخر ترك كلّ أمواله (كصهيب) معتبراً نفسه رابحاً في هذه الصفقة المباركة.

ولو لم تكن تلك التضعيات لأولئك المهاجرين لما سمح الحيط الفاسد في مكّة وتحكّم الشياطين عليها بأن يخرج صوت الإسلام ليعم أسماع الجميع، وَلَكُ يَمَ الصوت وقبر في صدور المؤمنين إلى الأبد، ولكنّ المهاجرين بتحولهم المدروس الواعي وهجرتهم المباركة لم يفتحوا مكّة فحسب، وإنّما أوصلوا صوت الإسلام إلى أسماع العالم، فأصبحت الهجرة سنّة إسلامية تجري على مرّ التاريخ إذا ما واجهت ما يشبه ظروف مكّة قبل الهجرة.

٢-التعبير بـ ﴿ هَاجِرُوا فَيَ اللَّهِ مِن دُونَ ذَكَرَ كُلَمَةُ «سبيل» إشارة إلى ذَرُوة الإخلاص الذي كان يحمله أُولئك المهاجرون الأُول، فهم هاجروا لله وفي سبيله وطلباً لرضاه وحماية لدينه ودفاعاً عنه، وليس لنجاتهم من القتل أو طلباً لمكاسب مادّية أُخرى.

"- وتظهر لنا جملة ﴿من بعدما ظلمول عدم ترك الميدان فوراً، بمل لابد من الصبر والتحمّل قدر الإمكان.

أمّا عندما يصبح تحمّل العذاب من العدو باعثاً على زيادة جرأته وجسارته، وإضعاف المؤمنين... فهنا تجب الهجرة لأجل كسب القدرة اللازمة وتهيئة خنادق المواجهة المحكة،

ويستمر بالجهاد على كافّة الأصعدة من موقع أفضل، حتى تنتهي الحال إلى نصر أهل الحق في الساحات العسكرية والعلمية والتبليغية...

فلهاذا بعد ذلك يتحمل الإنسان ضربات الأعداء المتوالية ويموت منها ذليلاً؟! لماذا لا يهاجر وبكلّ شجاعة ليجاهد عدوّه من موضع جديد فيأخذ منه حقّه؟!

وقد عرض هذا الموضوع بوضوح أكثر في الآية ١٠٠ من سورة النساء، حيث تقول: ﴿وَمَنْ بِهَاجِرِ فَيَ سَبِيلَ للله يَجِدُ فَيَ لِلْرَمْنِ مِرَاهُما كثيراً وسعة ﴾.

٥- إنّ سبب انتخاب صفتين للمهاجرين «الصبر» و«التوكل» واضح، لما يسواجه من ظروف صعبة ومتعبة، تحتاج الثبات والصبر على مرارة تلك الظروف في الدرجة الأولى، ثمّ الاعتاد الكامل على الله سبحانه وتعالى. وأساساً فإنّ الإنسان لو إفتقد في الحوادث العصيبة والشدائد القاسية، المعتمد المطمئن والسند المعنوي المحكم، فإنّ الصبر والإستقامة والثبات تكون مستحيلة.

وقال البعض: إنّ انتخاب «الصبر» هنا، لأنّ ابتداء السير في طريق الهجرة إلى الله يحتاج إلى الله يحتاج إلى المقاومة والثبات أمام رغبات النفس، أمّا انتخاب «التوكل» فلأجل أنّ نهاية السير هي الإنقطاع عن كلّ شيء غير الله عزَّ وجلّ والإرتباط به.

وعلىٰ هذا، تكون الصفة الأولىٰ لأوّل الطريق والثانية لآخره .

وعلى أيّة حال. فلا سبيل الى الهجرة الخارجية دون الهجرة الباطنية، فعلى الإنسان أنْ يقطع علائقه المادية الباطنية أوّلاً بهجرته نحو الفضائل الأخلاقية، ليستطيع أنْ يهاجر ويترك دار الكفر مع كل ما له فيها منتقلاً إلى دار الإيمان.

#### 8003

١. ولنبوثتهم، في الأصل من وبوأ، بمعنى تساوي أجزاء مكان ما.. على عكس «نبوء» عملى وزن (ميدأ) بمعنى عدم تساوي أجزاء المكان. وعلى هذا ف وبوّأت له مكاناً، أي ساويت له مكاناً، ثمّ بمعنى هيأته له.
 ٢. التّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

#### الآيتان

# الثفسير

### إسألوا إن كنتم لا تعلمون ا

بعد أنَّ عرض القرآن في الآيتين السابقتين حال المسهاجرين في سياق حديثه عن المشركين، يعود إلى بيان المسائل السابقة فيما يتعلق بأصول الدين من خلال إجابته لأحد الإشكالات المعروفة؛ حين يتقوّل المشركون: لماذا لم ينزل الله ملائكة لإبلاغ رسالته؟... أو يقولون: لم لم يجهّز النّبي عَلَيْ تقدرة خارقة ليجبرنا على ترك أعمالنا ا؟..

فيجيبهم الله عزَّ وجلَّ بقوله: ﴿وها أرسلنا مِن قبلك إلَّا رجالاً نوحي إليهم ﴾.

نعم. فإنّ أنبياء اللّه ﷺ جميعهم من البشر، وبكلّ ما يحمل البشر من غرائز وعواطف إنسانية، حتى يحس بالألم ويدرك الحاجة كما يحس ويدرك الآخرون.

في حين أنّ الملائكة لا تتمكن من إدراك هذه الأمور جيّداً والاطلاع على ما يدور في أعهاق الإنسان بوضوح.

إنّ وظيفة الأنبياء إبلاغ رسالة السهاء والوحي الإلهي، وإيصال دعوة اللّه إلى الناس والسعي الحثيث وبالوسائل الطبيعية لتحقيق أهداف الوحي، وليس باستعمال قوى إلهيئة خارقة للسنن الطبيعية لإجبار الناس بقبول الدعوة وترك الانحرافات، وإلّا فما كان هناك فخر للإيمان ولاكان هناك تكامل.

ثم يضيف القول (تأكيداً لهذه الحقيقة)؛ وفاسألوا أهل الذّكر إن كنتم لا تعلمون). «الذّكر» بعنى العلم والإطلاع، و«أهل الذكر» له من شمولية المفهوم بحيث يستوعب

جميع العالمين والعارفين في كافة المجالات. وإذا فسّر البعض كلمة «أهل الذكر» في هذا المورد بد (أهل الكتاب)، فهو لا يعني حصر هذا المصطلح بمفهوم معين، وما تفسيرهم في واقعة إلا تطبيق لعنوان كلي على أحد مصاديقه. لأنّ السؤال عن الأنبياء والمرسلين السابقين وهل أنّهم من جنس البشر وذوي رسالات ووظائف ربّانية، يجب أن يكون من علماء أهل الكتاب.

وبالرّغم من عدم وجود الوفاق التام بين علماء اليهود والنصاري من جهة والمشركين من جهة أخرى، إلّا أنّهم مشتركون في مخالفتهم للإسلام، ولهذا فيمكن أن يكون علماء أهل الكتاب مصدراً جيّداً بالنسبة للمشركين في معرفة أحوال الأنبياء السابقين.

يقول الراغب في مفرداته: إنّ الذكر على معنيين، الأوّل: الحفظ. والضّاني: التمذكّر واستحضار الشيء في القلب، ولذلك قيل: الذكر ذكران، ذكر بالقلب وذكر باللسان.. ولذا رأينا أنّ الذكر يطلق على القرآن لأنّه يعرض الحقائق ويكشفها.

ثمّ تقول الآية التالية: ﴿بالبيّنات والزّبر ﴿ أَ

«البينات»: جمع بيّنة، بمعنى الدلائل الواضحة. ويمكن أن تكون هنا إشارة إلى معاجز وأدلة إثبات صدق الأنبياء المنتج في دعوتهم.

«الزبر»، جمع زبور، بمعنى الكتاب.

فالبيّنات تتحدث عن دلائل إثبات النّبوة، والزّبر إشارة إلى الكتب التي جمعت فسيها تعليمات الأنبياء.

ومن ثمّ يتوجّه الخطاب إلى النّبي ﷺ: ﴿ولنزلنا لِليك للذّكرلتبيّن للنّاسِ هـ النّزل لِلسّهم ولعلّهم يتفكّرون﴾، ليبيّن للناس مسؤوليتهم تجاه آيات ربّهم الحق.

فدعوتك ورسالتك ليست بجديدة من الناحية الأساسية، وكما أنزلنا على الذين من قبلك من الرسل كتباً ليعلّموا الناس تكاليفهم الشرعية، فقد أنزلنا عليك القرآن لتبيّن تعاليمه

ا- أعطىٰ المفسّرون احتمالات متعددة في الفعل الذي تتعلق به عبارة ﴿ بالبينات والزبر ﴾ ... فقال بعضهم: إنّها متعلقة بـ ﴿ لا تعلمون ﴾ كما قلنا وهو ينسجم مع ظاهر الآيات، وبملاحظة أنّ الفعل (علم) يتعدىٰ بالباء وبدونها، وقال بعض آخر: أنّها متعلقة بجملة تقديرها وأرسلنا، وهي في الأصل وأرسلناهم بالبينات والزبر، وقال آخرون: إنّها متعلقة بجملة «نوحي إليهم»، آخرون: إنّها متعلقة بجملة «نوحي إليهم»، والواضع أنّ جميع الآراء العطروحة كلّ منها يحدد مفهوماً معيناً للآية، ولكن في المجموع العام لا يوجد تفاوت كبير فيما بينها.

ومفاهيمه، وتوقظ به الفكر الإنساني ليسيروا في طريق الحق بعد شـعورهم بـالمسؤولية الملقاة علىٰ عاتقهم، وليتجّهوا صوب الكمال (وليس بطريق الجبر والقوّة).

## بحث

#### من هم أهل الذكر؟

ذكرت الرّوايات الكثيرة المرويّة عن أهل البيت ﷺ أنَّ «أهل الذكر» هم الأثمّـة المعصومون ﷺ، ومن هذه الرّوايات:

روي عن الإمام علي بن موسى الرضائي في جوابه عن معنى الآية أنّه قال: «نحن أهل الذكر ونحن المسؤولون» \.

وعن الإمام الباقر على في تفسير الآية أنّه قال: «الذكر القرآن وآل الرّسول أهل الذكر وهم المسؤولون» .

وفي روايات أخرى: أنَّ «الذكر» هو النّبي بَيَّاتًا، و«أهل الذكر» هم أهل البيت المِنْكُ ``. وعُقّ روايات متعددة أخرى تحمل نفس هذا المعنى.

وفي تفاسير وكتب أهل السنّة روايات تحمل نفس المعني أيضاً، منها:

ما في التّفسير الأثنى عشري: روي عن ابن عباس في تفسير هذه الآية، قال: هو محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين ﷺ هم أهل الذكر والعقل والبيان .

فهذ. ليست هي المرّة الأولى في تفسير الرّوايات للآيات القرآنية ببيان أحد مصاديقها دون أن تقيّد مفهوم الآية المطلق.

وكما قلنا فـ «الذكر» يعني كلّ أنواع العلم والمعرفة والإطلاع، و«أهل الذكر» هم العلماء والعارفون في مختلف المجالات، وباعتبار أنّ القرآن نموذج كامل وبارز للعلم والمعرفة أطلق

۱. تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٥٥ و ٥٦. ٢٠ المصدر السابق،

٣ المصدر السابق،

إحقاق الحق، ج٣، ص ٤٢٨ ـ والمقصود من تفسير الأثنىٰ عشر، هو تفاسير كل من: أبي يوسف، ابن حجر، مقاتل بن حيان، مقاتل بن حيان، أبي سليمان، وكيع بن جراح، يوسف بن موسى، قتادة، حرب الطائي، السدي، مجاهد، مقاتل بن حيان، أبي صالح ومحمد بن موسى الشيرازي.

وروي حديث آخر عن جابر الجعفي في تفسير الآية. في كتاب التعليي أنّه قال: لما نزلت هـذه الآيــة قــال علىﷺ: ونحن أهل الذكر، ــراجع المصدر أعلاه ــ.

عليه اسم «الذكر»، وكذلك شخص النّبي تَنْكُلُهُ فهو مصداق واضح لله «ذكر» والأثمّـة المعصومون باعتبارهم أهل بيت النّبوة ووارثو علمه تَنْكُلُهُ فهم اللّه أفضل مصداق لـ «أهل الذكر».

وهذا لا ينافي عمومية مفهوم الآية، ولا ينافي مورد نزولها أيضاً (علماء أهل الكتاب) ولهذا اتّجه علماؤنا في الفقه والأصول عند بحثهم موضوع الإجتهاد والتـقليد إلى ضرورة ووجوب إتباع العلماء لمن ليست له القدرة على استنباط الأحكام الشرعية، ويستدلون بهذه الآية على صحة منحاهم.

وقد يُتساءل فيما ورد عن الإمام على بن موسىٰ الرضائي في كتاب (عيون أخبار الرضائي في كتاب (عيون أخبار الرضائي ): أنّ علماء في مجلس المأمون قالوا في تنفسير الآية: إنّا عُني بذلك اليهود والنصارئ، فقال الرضائي : «سبحان الله وهل يجوز ذلك، إذاً يدعونا إلى دينهم ويقولون: إنّه أفضل من الإسلام...» ثم قال: «الذكر رسول الله ونحن أهله» .

وتتلخص الإجابة بقولنا: إنّ الإمام قال ذلك لمن كان يعتقد أنّ تفسير الآية منحصر بمعنى الرجوع إلى علماء أهل الكتاب في كلّ عصر وزمان، وبدون شك أنّه خلاف الواقع، فليس المقصود بالرجوع إليهم على مرّ العصور والأيّام، بل لكلّ مقام مقال، فني عصر الإمام على بن موسى الرضائل لابدّ من الرجوع إليه على أساس إنّه مرجع علماء الإسلام ورأسهم.

وبعبارة أخرى: إذا كانت وظيفة المشركين في صدر الإسلام لدى سؤالهم عن الأنبياء السابقين وهل أنهم من جنس البشر هي الرجوع إلى علماء أهل الكتاب لا إلى النّبي عَلَيْهُ، فهذا لا يعني أنّ على جميع الناس في أيّ عصر ومصر أن يرجعوا إليهم، بل يجب الرجوع إلى علماء كلّ زمان.

وعلىٰ أيّة حال... فالآية مبيّنة لأصل إسلامي يتعيّن الأخذ به في كلّ مجــالات الحــياة المادية والمعنوية، وتؤكّد علىٰ المسلمين ضرورة السؤال فيما لا يعلمونه ممن يعلمه، وأن لا يورطوا أنفسهم فيما لا يعلمون.

وعلى هذا فإنّ «مسألة التخصص» لم يقررها القرآن الكريم ويحصرها في المسائل الدينية

أ- تفسير نور الثقلين، ج٣، ص٥٧.

بل هي شاملة لكلّ المواضيع والعلوم المختلفة، ويجب أن يكون من بين المسلمين علماء في كافة التخصصات للرجوع إليهم.

وينبغي التنويد هـنا إلى ضرورة الرجـوع إلى المـتخصص الثـابت عــلمه وتمكّـنه في اختصاصه، بالإضافة إلى توفر عنصر الإخلاص في عمله فهل يصح أن نــراجــع طــبيباً متخصصاً ــعلى سبيل المثال ــغير مخلص في عمله؟!

ولهذا وضع شرط العدالة في مسائل التقليد إلى جانب الإجتهاد والأعلمية، أي لابدّ لمرجع التقليد من أن يكون تقيّاً ورعاً بالإضافة إلى علميته في المسائل الإسلامية.

8003

#### الآيات

أَفَأَمِنَ ٱلَّذِينَ مَكَرُوا ٱلسَّيِّ اَن يَغْسِفَ ٱللَّهُ بِمُ ٱلأَرْضَ أَوْيَا أَنِيهُ مُ ٱلْمَ اللَّهُ مِن حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ اللَّهُ اَوْيَا خُذَهُمْ فِي نَقَلِّبِهِ مُفَاهُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ اَوْيَا خُذَهُمْ عَلَى تَغَوُّفِ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَهُ وَقُ رَجِيعُ ﴿

# التفسير

# لكِلُّ ذنبٍ عقابه:

ثمّة ربط في كثير من بحوث القرآن بين الوسائل الاستدلالية والمسائل الوجدانية بشكل مؤثّر في نفوس السامعين، والآيات أعلاه نموذج لهذا الأسلوب.

فالآيات السابقة عبارة عن بحث منطق مع المشركين في شأن النّبوة والمعاد، في حــين جاءت هذه الآيات بالتهديد للجبابرة والطفاة والمذنبين.

فتبتداً القول: ﴿ أَفَاهِنَ الدّين مكروا السّيّنات ﴾ من الذين حاكوا الدسائس المتعددة الإطفاء نور الحق والإيمان ﴿ أَنْ يَحْسَفَ اللّه بهم الأرض ﴾.

«مكروا السيئات»: بمعنى وضعوا الدسائس والخطط وصولاً لأهدافهم المشؤمة السيئة، كما فعل المشركون للنيل من نور القرآن ومحاولة قتل النّبي الله وما مارسوه من إيذاء وتعذيب للمؤمنين المخلصين.

«يخسف»: من مادة «خسف»، بمعنى الإختفاء، ولهذا يطلق على اختفاء نور القمر في ظل الأرض اسم (الحسوف)، يقال (بئر مخسوف) للذي إختنى ماؤه، وعلى هذا يسمّى اختفاء الناس والبيوت في شق الأرض الناتج من الزلزلة خسفاً.

ثمّ يضيف: ﴿ أُو يَأْتِيهِمِ العَدَابِ مِنْ حَيْنَهُ لا يَشْعَرُونَ \* أُو يَأْخُذُهُمْ فِي تَقَلِّبُهُم ﴾ أيْ عـند

دُهابهم ومجيئهم وحركتهم في اكتساب الأموال وجمع الثروات. ﴿قُمَا هُمُ مِحْجَزِينَ ﴾.

وكما قلنا سابقاً، فإنّ «معجزين» من الإعجاز بمعنىٰ ازالة قدرة الطرف الآخر، وهي هنا بمعنىٰ الفرار من العذاب ومقاومته.

أو أنّ العذاب الإلهي لا يأتيهم على حين غفلة منهم بل بشكل تدريجي ومقروناً بالإنذار المتكرر: ﴿ أُويِاحُدُهُم على تَحْوَف ﴾.

فاليوم مثلاً، يصاب جارهم ببلاء، وغداً يصاب أحد أقربائهم، وفي يوم آخر تـــتلف بعض أموالهم... والخلاصة، تأتيهم تنبيهات وتذكيرات الواحدة تلو الأخرى، فإن استيقظوا فما أحسن ذلك، وإلا فسيصيبهم العقاب الإلهى ويهلكهم.

إنّ العذاب التدريجي في هذه الحالات يكون لاحتال أن تهتدي هذه المجموعة، واللّه عزَّ وجلّ لا يريد أن يعامل هؤلاء كالباقين ﴿فَإِنَّ رَبِّكُم لرؤوف رحيم﴾.

ومن الملفت للنظر في الآيات مورد البحث، ذكرها لأربعة أنواعٍ من العذاب الإلهي: ال**اُوّل:** الخسف.

الثّاني: العقاب المفاجىء الذي يأتي الإنسان على حين غرّة من أمره. الثّالث: العذاب الذي يأتي الإنسان وهو غارق في جمع الأموال وتقلّبه في ذلك.

الرّابع: العداب والعقاب التدريجي.

والمسلّم به أنّ نوع العذاب يتناسب ونوع الذنب المقترف، وإنّ وردت جميعها بخصوص والذين مكروا السّيّنات ﴾ لِعلْمنا أنّ أفعال اللّه لا تكون إلّا بحكمة وعدل.

وهنا... لم نجد رأياً للمفسّرين \_ في حدود بحثنا \_ حول هذا الموضوع، ولكنْ يبدو أنّ النوع الأوّل من العقاب يختص بأولئك المتآمرين الذين هم في صف الجبّارين والمستكبرين كقارون الذي خسف الله تعالى به الأرض وجعله عبرة للناس، مع ما كان يتمتع به من قدرة وثروة.

أمّا النوع الثّاني فيخص المتآمرين الغارقين بملذّات معاشهم وأهوائهم، فيأتيهم العذاب الإلهٰي بغتة وهم لا يشعرون.

والنوع الثَّالث يخص عبدة الدنيا المشغولين في دنياهم ليل نهار ليضيفوا ثروة إلى ثروتهم

مهما كانت الوسيلة، حتى وإنَّ كانت بارتكاب الجرائم والجنايات وصولاً لما يطمحون لها فيعذبهم الله تعالى وهم على تلك الحالة أ.

وأمّا النوع الرّابع من العذاب فيخص الذين لم يصلوا في طغيانهم ومكرهم وذنوبهم إلى حيث اللارجعة، فيعذبهم اللّه بالتخويف، أي يحذرهم بإنزال العذاب الأليم في أطرافهم فإنْ استيقظوا فهو المطلوب، وإلّا فسينزل العذاب عليهم ويهلكهم.

وعلىٰ هذا، فإنّ ذكر الرأفة والرحمة الإلهيّة ترتبط بالنوع الرّابع من الذين مكروا السيئات، الذين لم يقطعوا كل علائقهم مع اللّه ولم يخربوا جميع جسور العودة. عندي

١٠ مع أنّ والتقلب، لغة، بمعنىٰ التردد والذهاب والمجيء، مطلقاً ولكن في هكذا سوارد \_كـما قـال أكــثر المفسّرين وتأييد الرّوايات لذلك \_بمعنىٰ التردد في طريق التجارة وكسب المال، فتأمل.

أَوَلَعْ يَرَوْاْ إِلَىٰ مَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن ثَنَيْ عِينَفَيَّ وَأُظِلَنَاهُ مَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَا بِلِسُجَّدُ الِلَّهِ وَهُرُدَ خِرُونَ ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مِن دَا بَهُ وَٱلْمَلَئِمِ كَهُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ۞ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ فَعَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ فَيَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ فَيَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞

# التفسير

# سمود الكائنات لله عزَّ ومِلَّ:

تعود هذه الآيات مرّة أخرى إلى التوحيد بادئة ، ﴿ أَوْلَمْ يَرُواْ لِلَّىٰ مَا خَلَقَ لَلَّهُ مِنْ شَبِي، يَتَفَيِّوُا طَلَالُهُ مِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عِنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

أي: ألم يشاهد المشركون كيف تتحرك ظلال مخلوقات الله يميناً وشمالاً لتعبّر عن خضوعها وسجودها له سبحانه؟!

ويقول البعض: إنّ العرب تطلق على الظلال صباحاً اسم (الظل) وعصراً (النيء)، وإذا ما نظرنا إلىٰ تسمية (النيء) لقسم من الأموال والغنائم لوجدنا إشارة لطيفة لحقيقة.. إنّ أفضل غنائم وأموال الدنيا لا تلبث أنْ تزول ولا يعدو كونها كالظل عند العصر.

ومع ملاحظة ما اقترن بذكر الظلال في هذه الآية من يمين وشهال، وإن كلمة النيء استعملت للجميع... فيستفاد من ذلك: أنّ النيء هنا ذو معنى واسع يشمل كلّ أنواع الظلال. فعندما يقف الإنسان وقت طلوع الشمس متّجها نحو الجنوب فإنّه سيرى شروق قرص الشمس من الجهة اليسرى لأفق الشرق، فتقع ظلال جميع الأشياء الجسّمة على يمينه (جهة الغرب)، ويستمر هذا الأمر حتى تقترب الظلال نحو الجهة اليمنى لحين وقت الظهر، وعندها ستتحول الظلال إلى الجهة المعاكسة (اليسرى) وتستمر في ذلك حتى وقت الغروب فتصبح طويلة وممتدة نحو الشرق، ثمّ تغيب وتنعدم عند غروب الشمس.

١. وداخر، في الأصل من مادة (دخور) أي: التواضع.

وهنا... يعرض الباري سبحانه حركة ظلال الأجسام بميناً وشمالاً بعنوانها مظهراً لعظمته جلّ وعلا واصفاً حركتها بالسجود والخضوع.

## أثر الظِلال في مياتنا:

ممّا لا شك فيه أنّ لظلال الأجسام دور مؤثّر في حياتنا، ولعلّ الكثير منّا غير ملتفت إلى هذه الحقيقة، فوضع القرآن الكريم إصبعه على هذه المسألة ليسترعي الإنتباه لها.

للظلال (التي هي ليست سوى عدم النُّور) فوائد جمَّة:

١- كما أنّ الأشعة الشمس دور أساسي في حياتنا، فكذلك الظلال، الأنّها تقوم بعملية تعديل شدّة الحرارة الأشعة الشمس.

إنّ الحركة المتناوبة للظلال تحفظ حرارة الشمس لحدٍ متعادل ومؤثّر، وبدون الظــلال فسيحترق كلّ شيء أمام حرارة الشمس الثابتة وبدرجة واحدة ولمدّة طويلة.

٢- وثمّة موضوع مهم آخر وربّما على خلاف تصور معظم الناس، ألا وهو: إنّ النّور ليس
 هو السبب الوحيد في رؤية الأشياء، بل لابدّ من اقتران الظل بالنّور لتحقيق الرؤية بشكل طبيعي.

وبعبارة أخرى: إنّ النّور لو كان يحيط بجسم ما ويشع عليه باستمرار بما لا يكون هناك مجالاً للظل أو نصف الظل، فإنّه والحال هذه لا يكن رؤية ذلك الجسم وهو غارق بالنّور..

أي: كما أنّه لا يمكن رؤية الأشياء في الظلمة القاتمة، فكذا الحال بالنسبة للسنور التسام، ويمكن رؤية الأشياء بوجود النّور والظلمة (النّور والظلال).

وعلىٰ هذا يكون للظلال دور مؤثّر جدّاً في مشاهدة وتشخيص ومعرفة الأنسياء وتمييزها، فتأمل.

وثمّة ملاحظة أخرى في الآية: وهي: ورود «اليمين» بصيغة المفرد في حين جاءت الشمال بصيغة الجمع «شمائل».

فالاختلاف في التعبير بمكن أن يكون لوقوع الظل في الصباح عــلىٰ يمــين الذي يسقف مواجهاً للجنوب ثمّ يتحرك باستمرار نحو الشهال حتىٰ وقت الغروب حين يخــتني في أفسق الشرق '.

تفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

واحتمل المفسّرون أيضاً: أنّه رغم أنّ كلمة (اليمين) مفردة إلاّ أنّه يمكن أن يراد بها الجمع في بعض الحالات، وهي في هذه الآية تدل على الجمع (

وجاء في الآية أعلاه ذكر سجود الظلال بمفهومه الواسع، أمّا في الآية التالية فقد جاء ذكر السجود بعنوانه برنامجاً عامّاً شاملاً لكلّ الموجودات المادية وغير المادية، وفي أيّ مكان، فتقول: ﴿ولله يسجدها في السماولية وها في الأرض من دائبة والملائكة وهم الايستكبرون﴾، مسلمين لله والأوامره تسليماً كاملاً.

وحقيقة السجود نهاية الخضوع والتواضع والعبادة، وما نؤدّيه من سجود على الأعضاء السبعة ما هو إلّا مصداق لهذا المفهوم العام ولا ينحصر به.

وبما أنّ جميع مخلوقات اللّه في عالم التكوين والخلق مسلّمة للقوانين العامّة لعالم الوجود، التي أفاضتها الإرادة الإلهيّة فإنّ جميع المخلوقات في حالة سجود له جلّ وعلا، ولا ينبغي لها أن تنحرف عن مسير هذه القوانين، وكلّها مظهرة لعظمة وعلم وقدرة الباري عزَّ وجسل، ولتدلل على أنّها آية على غناه وجلاله... والخلاصة؛ كلّها دليل على ذاته المقدسة.

«الدابة»؛ بمعنىٰ الموجودات الحيّة، ويستفاد من ذكر الآية لسجود الكائنات الحيّة في السماوات والأرض علىٰ وجود كائنات حيّة في الأجرام السماوية المختلفة علاوة عــلىٰ مــا موجود علىٰ الأرض.

وقد احتمل البعض: عبارة «من دابة» قيد لـ «ما في الأرض» فــقط، أيّ: إنّ الحــديث يختص بالكائنات الحيّة الموجودة على الأرض.

ويبدو ذلك بعيداً بناءً على ما جاء في الآية ٢٩ من سورة الشورى ﴿وَهِنَ آيَاتُهُ صَالَى السَّمَاوَاتِ وَاللَّرُون السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْوَنِ وَمِا بِنِيْ قَيْهُمَا مِنْ دَلَيْهُ﴾.

صحيح أنّ السجود والخضوع التكويني لا ينحصر بالكائنات الحيّة، ولكنّ تخصيص الإشارة بها لما تحمله من أسرار وعظمة الخلق أكثر من غيرها.

وبما أنّ مفهوم الآية يشمل كلاً من: الإنسان العاقل المؤمن، والملائكة، والحيوانات الأخرى، فقد استعمل لفيظ السجود بمعناه العمام الذي يشمل السجود الاختياري والتشريعي وكذا التكويني الإضطراري.

۱. تفسير روحالجنان، ج ۷، ص ۱۱۰.

أمّا الإشارة إلى الملائكة بشكل منفصل في الآية فلأنّ الدابة تطلق على الكائنات الحيّة ذات الجسم المادي فقط، بينما للملائكة حركة وحضور وغياب، ولكنّ ليس بالمعنى المادي الجسم المادي تدخل ضمن مفهوم «الدابة».

وروي في حديث عن النّبي الله قال: «إنّ لله تعالى ملائكة في السماء السابعة سجوداً منذ خلقهم إلى يوم القيامة، ترعد فرائصهم من مخافة اللّه تعالى، لا تقطر من دموعهم قطرة إلّا صارت ملكاً، فإذا كان يوم القيامة رفعوا رؤوسهم وقالوا: ما عبدناك حق عبادتك» (

أمّا جملة وهم لايستكبرون ، فإشارة لحال وشأن الملائكة التي لا يداخلها أيّ استكبار عند سجودها وخضوعها لله عزّوجلّ.

ولهذا ذكر صفتين للملائكة بعد تلك الآية مباشرة وتأكيداً لنني حالة الإستكبار عنهم: ويخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون .

كما جاء في الآية ٦ من سورة التحريم في وصف جمع من الملائكة: ﴿لا يعصون الله هـــا لمرهم ويفعلون ما يؤمرون ﴾.

ويستفاد من هذه الآية بوضوح.. أنَّ علامة نني الإستكبار شيئان:

 أ) الشعور بالمسؤولية وإطاعة الأوامر الإلهيّة من دون أي اعتراض، وهو وصف للحالة النفسية لغير المستكبرين.

ب) بمارسة الأوامر الإلهيّة بما ينبغي والعمل وفق القوانين المعدّة لذلك... وهذا انعكاس للأول، وهو التحقيق العيني له.

وممًا لا ريب فيه أنَّ عبارة ﴿ وَ فَوَقَهُم ﴾ ليست إشارة إلى العلو الحسي والمكاني، بل المراد منها العلو المقامي، لأنَّ اللَّه عزَّوجلٌ فوق كل شي مقاماً.

كما نقراً في الآية ٦٦ من سورة الأنعام: ﴿وهوالقاهرفوق عباده ﴾، وكذلك في الآية ١٢٧ من سورة الأعراف: ﴿وَإِنَّا قُوقَهِم قَاهَرُونَ ﴾ حينا أراد فرعون أن يظهر قدرته وقوّته! عن سورة الأعراف: ﴿وَإِنَّا قُوقَهِم قَاهَرُونَ ﴾ حينا أراد فرعون أن يظهر قدرته وقوّته!

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

## الآيات

وَقَالَ اللّهُ لَا لَنَهُ وَاللّهُ يَنِ النّهُ يَنِ النّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالم

## التفسير

#### دين مق ومعبود وامد:

تتناول هذه الآيات موضوع نني الشرك تعقيباً لبحث التوحيد ومعرفة الله عن طريق نظام الخلق الذي ورد في الآيات السابقة، لتتّضح الحقيقة من خلال المقارنة بين الموضوع، ويبتدأ بووقال الله لا تتخذوا إلهين الثنين إنّما هو إلـــّه واحد فإيّاي فارهبون.

وتقديم كلمة «إيّاي» يراد بها الحصر كما في «إيّاك نعبد» أيّ: يجب الحنوف من عقابي لا غير.

ومن الملفت للنظر أنّ الآية أشارت إلى نني وجود معبودين في حين أنّ المشركين كانوا يعبدون أصناماً متعددة.

ويمكن أن يكون ذلك إشارة إلى إحدى النقاط التالية أو إلى جميعها:

١- إنّ الآية نفت عبادة اثنين، فكيف بالأكثر؟!

وبعبارة أخرى: إنّها بيّنت الحدّ الأدنى للمسألة ليتأكّد نني الأكثر، وأيَّ عدد ننتخبه (أكثر من واحد) لابدّ له أن يمرّ بالإثنين.

٢-كل ما يعبد من دون الله جمع في واحد، فتقول الآية: أن لا تعبدوها مع الله، ولا تعبدوا إلهين (الحق والباطل).

٣ كان العرب في الجاهلية قد انتخبوا معبودين:

الْأُوِّل: خالق العالم، أيُّ اللَّه عزَّوجلَّ وكانوا يؤمنون به.

**والثّاني:** الأصنام، واعتبروها واسطة بينهم وبين اللّه، واعتبروها كذلك منبعاً للــخير والبركة والنعمة.

٤- يمكن أن تكون الآية ناظرة إلى نني عقيدة (الثنويين) القائلين بوجود إله للخير و آخر
 للشر، ومع انتخابهم لأنفسهم هذا المنطق الضعيف الخاطيء، إلّا إنّ عبدة الأصنام قد غالوا
 حتى في هذا المنطق وتجاوزوه لمجموعة من الالمّة!

وينقل المفسّر الكبير العلّامة الطبرسي في تفسير هذه الآية عبارة لطيفة نقلها عن بعض الحكماء: (نهاك ربك أن تتخذ إلهين فاتخذت آلهة، عبدتَ نفسك وهواك، وطبعك ومرادك، وعبدتَ الخلق فأنيّ تكون موحداً).

ثم يوضّح القرآن أدلة توحيد العبادة بأربعة بيانات ضمن ثلاث آيات... فيقول أوّلاً ﴿وله ها قي السّماوليه والأرض﴾ فهل ينبغي السجود للأصنام التي لا تملك شيئاً، أم لمن له ما في السماوات والأرض؟

ثمٌ يضيف: ﴿وله الدِّينَ واصباً﴾.

فعندما يثبّت أن عالم الوجود منه، وهو الذي أوجد جميع قوانينه التكوينية فينبغي أن تكون القوانين التشريعية من وضعه أيضاً، ولا تكون طاعة إلّا له سبحانه.

«واصب»: من «الوصوب»، بمعنىٰ الدوام، وفسّرها البعض بمعنىٰ (الخالص) (ومن الطبيعي أنّ ما لم يكن خالصاً لم يكن له الدوام. أمّا الذين اعتبروا «الدين» هنا بمعنىٰ الطاعة، فقد فسّروا «واصباً» بمعنىٰ الواجب، أيْ: يجب إطاعة اللّه فقط.

ونقرأ في رواية عن الإمام الصادق الله أن شخصاً سأله عن قول الله ﴿ وله الدّين واصبا ﴾ قال: «واجباً» \.

ومن الواضح أنَّ هذه المعانى متلازمة فيما بينها.

تُمّ يقول في نهاية الآية: ﴿ أَفْمَير اللَّه تَتَّقُونَ ﴾.

فهل يمكن للأصنام أن تصدَّ عنكم المكروه أو أن تفيض عليكم نعمة حيى تنقوها وتواظبوا على عبادتها؟!

١. تفسير البرهان، ج٢، ص٢٧٢.

هذا...﴿ وَمَا يَكُمْ مِنْ نَعَمَةً قَمِنَ اللَّهِ ﴾.

فهذه الآية تحمل البيان الثّالث بخصوص لزوم عبادة اللّه الواحد جلّ وعلا، وأنّ عبادة الأصنام إن كانت شكراً على نعمة فهي ليست بمنعمة، بل الكل بلا استثناء منعّمون في نعم اللّه تعالى، وهو الأحق بالعبادة لا غيره.

وعلاوة على ذلك... ﴿ ثُمَّ إِذَا مِسْكُم الضَّرِّ فَإِلَيه تَجَأَرُونَ ﴾.

فإنْ كانت عبادتكم للأصنام دفعاً للضر وحلاً للمعضلات، فهذا من اللّه وليس من غيره، وهو ما تظهره ممارساتكم عملياً حين إصابتكم بالضر، فَــلِـمَن تــلتجنون؟ إنّكــم تتركون كلّ شيء وتتجهون إلى اللّه.

وهذا البيان الرّابع حول مسألة التوحيد بالعبادة.

«تجثرون»: من مادة (الجؤار) على وزن (غبار)، بمعنى صوت الحيوانات والوحوس الحاصل بلااختيار عند الألم، ثمّ استعملت كنايةً في كلّ الآهات غير الاختيارية الناتجة عن ضيق أو ألم.

إنّ اختيار هذه العبارة هنا إشارة إلى أنّه عندما تتراكم عليكم الويلات ويحلّ بكم البلاء الشديد تطلقون حينها صرخات الإستغاثة اللاإختيارية. وأنتم بهذه الحال، أتـوجّهون النداء لغيره سبحانه وتعالى؟! فلهاذا إذَنْ في حياتكم الإعتيادية وعندما تواجهون المشاكل اليسيرة تلتجؤون إلى الأصنام؟!

نعم. فالله سبحانه يسمع نداءكم في كلّ الحالات ويغيثكم ويرفع عنكم البلاء ﴿ ثُمَّ لِذُلَّا كشف الضّرَ منكم لِذَا فريق هنكم بربّهم يشركون ﴾ بالعود إلى الأصنام!

وفي الحقيقة... فالقرآن في الآية يشير إلى فطرة التوحيد في جميع الناس، إلّا أنّ حجب الغفلة والغرور والجهل والتعصب والخرافات تغطّيها في الأحوال الاعتيادية.

ولكنْ، عندما تهب عواصف البلاء تنقلع تلك الحجب فيظهر نور الفطرة برّاقاً من جديد ليرى الناس لمن يتوجهون، فيدعون الله مخلصين بكامل وجودهم، فيرفع عنهم أغطية البلاء المتأتية من تلك الحجب، (لاحظوا أنّ الآية قالت: ﴿كَشْفَ الضّرَ الْيُن رفع أغطية البلاء).

ولكنْ... عندما تهدأ العاصفة ويرتفع البلاء وتعودون إلىٰ شاطيء الأمان، تعاودون من جديد علىٰ الغفلة والغرور، وتظهرون الشرك بعبادتكم للأصنام مجدداً! وفي آخر آية (من الآيات مورد البحث) يأتي التهديد بعد إيـضاح الحـقيقة بـالأدلة المنطقية: ﴿ليكفروا بِمَا آثيناهم فتمتّعوا فسوف تعلمون ﴾.

وهذا الاسلوب التربوي يشبه ما لو تحرك الانسان من موقع توجيه النصائح والإرشادات لمنحرف متخلّف لا يفيد معه هذا الأسلوب المنطق، فيقطع معه الحديث باللين ليواجهه بالتهديد عسى أن يرعوي فيقال له: مع كل ما قلنا لك... إفعل ما شئت ولكن سترى نتيجة عملك عاجلاً أم آجلاً.

وعلى هذا فتكون اللام في «ليكفروا» يراد بها التهديد، وكذا «تمتعوا» أمر يراد به التهديد أيضاً، أمّا مجيء الفعل الأوّل بصيغة الغائب «ليكفروا» والثّاني بصيغة المخاطب «تمتعوا»، فكأنّه افترض غيابهم أوّلاً فقال: ليذهبوا ويكفروا بهذه النعم، وعند تهديدهم يلتفت إليهم ويقول: تمتعوا بهذه النعم الدنيوية قليلاً فسيأتي اليوم الذي تدركون فيه عنظم خنطئكم وسترون عاقبة أعمالكم.

والآية ٣٠ من سورة إبراهيم تشابه الآية المذكورة من حيث الغرض: ﴿قُلَ تَمْتُعُوا قُإِنَّ مِصِيرَكُم لِلنَّارِ﴾. (

BO CS

احتمل جمع من المفسّرين: أنّ وليكفروا، غابة ونتيجة للشرك والكفر الذي نسب إليهم في الآية التي قبلها، فيكون المعنىٰ أنّهم بعد إنجائهم من الضر تركوا طريق التوحيد وساروا في طريق الشرك ليكفروا بنعم اللّه وينكرونها.

### الآيات

وَيَجْعَلُونَ لِلَهَ الْبَنَتِ سُبُحَنَهُ وَلَهُم مَّا يَشْنَهُونَ ﴿ وَأَلْقَهِ لَتُسْنَلُنَ عَمَّا كُسُتُ مُ تَفْتَرُونَ ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَهِ الْبَنْتِ سُبُحَنَهُ وَلَهُم مَّا يَشْنَهُونَ ﴿ وَإِذَا بُشِرَا حَدُهُم إِلَا ثُنَى ظُلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ فَا يَعْرَفُونَ مِنَ الْفَوْمِ مِن سُوّهِ مَا بُشِرَبِهِ \* أَيُمْسِكُهُ مَعَلَى هُونِ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ فَا يَعْمَلُونَ مِن اللّهُ وَمِن سُوّهِ مَا بُشِرَبِهِ \* أَيُمُسِكُهُ مَعَلَى هُونِ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ فَلَي يَنْ وَهُو اللّهُ وَهُو اللّهُ مَا يَعْمَلُونَ فَي اللّهُ إِلَا يَوْمِنُونَ إِلّهُ اللّهُ وَهُو اللّهُ اللّهُ وَهُو الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ وَ اللّهُ اللّهُ وَمُواللّهُ وَهُو الْعَرْفِرُ الْحَكِيمُ وَاللّهُ وَالْعَرْفِرُ الْحَكِيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَرْفِرُ الْحَكِيمُ وَاللّهُ وَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

## الأفسير

## عندما كانت ولادة البنت عارأا

بعد أن عرضت الآيات السابقة بحوثاً استدلالية في نني الشرك وعبادة الأصنام، تأتي هذه الآيات لتتناول قسماً من بدع المشركين وصوراً من عاداتهم القبيحة، لتضيف دليلاً آخراً على بطلان الشرك وعبادة الأصنام، فتشير الآيات إلى ثلاثة أنواع من بدع وعادات المشركين:

و تقول أوّلاً: ﴿ ويجعلون لما لا يعلمون نصيباً همّا رزقناهم ﴾ ﴿

وكان النصيب عبارة عن قسم من الإبل بقية من المواشي بالإضافة إلى قسم من

١. ذكر المفشرون رأيين في تفسير ﴿مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ وضميرها:

الأوّل: أن ضمير ﴿لا يعلمون﴾ يعود إلى المشركين أيّ أنّ المشركين يجعلون للأصنام نصيباً وهم لا يعلمون لها خيراً وشراً (وهذا ما انتخبناه من تفسير).

والثّاني: إنّ الضمير يعود إلى نفس الأصنام، أيّ يجعلون للأصنام نصيباً في حين أنّها لا تدرك، لا تعقل، لا تعلم! والتّفسير التّاني يظهر نوعاً من التضاد بين عبارات الآية، لأنّ «ما» تستمعل عادة لغمير الصاقل و«يمعلمون» تستعمل للعاقل عادةً.

أمّا في التّفسير الأوّل فـ «ما» تعود على الأصنام و«يعلمون» على عبدتها.

المحاصيل الزراعية، وهو ما تشير إليه الآية ١٣٦ من سورة الأنعام: ﴿وجعلوا لله همّا دُراً مِنَ المحاصيل الزراعية، وهو ما تشير إليه الآية ١٣٦ من سورة الأنعام: ﴿وجعلوا لله همّا دُراً مِنَ الله المحرف والأنعام تصيباً فقالوا هذا لله بزمههم وهذا لشركائنا فها كان لشركائهم فلا يصل إلى الله وماكان لله فهو يصل إلى فركائهم ساء ما يحكمون ﴾.

ثم يضيف القرآن الكريم قائلاً: ﴿تالله لتسئلن مماكنتم تفترون ﴾.

وسيكون بعد السؤال اعتراف لا مفرّ منه ثمّ الجزاء والعقاب، وعليه فما تقومون بـــه له ضرر مادي من خلال ما تعملونه بلا فائدة، وله عقاب أخروي لائتكم أسأتم الظن بـــالله واتجهتم إلى غيره.

أمّا البدعة الثّانية فكانت: ﴿ويجعلون لله البناعه سبحانه ﴾ من التجمّم ومن هذه النسبة. ﴿ولهم ها يشتهون ﴾ أيْ: إنّهم لم يكونوا ليقبلوا لأنفسهم ما نسبوه إلى الله، ويعتبرون البنات عاراً وسبباً للشقاء!

وإكهالاً للموضوع تشير الآية التالية إلى العادة القبيحة النّالثة: ﴿وَإِذَا بِشَرِ أَحِدُهُم بِالْأَنْثَىٰ ظل وجهه مسودًا وهو كظيم ﴾ (.

ولا ينتهي الأمر إلى هذا الحد بل ﴿يتولري من القوم من سو، ما بشربه ﴾.

ولم ينته المطاف بعد، ويغوص في فكر عميق: ﴿ ليمسكه على هون لم يدسه في التّراب ﴾. وفي ذيل الآية، يستنكر الباري حكمهم الظالم الشتى بقوله: ﴿ للله ساءها يحكمون ﴾.

وأخيراً يشير تعالى إلى السبب الحقيق وراء تبلك التبلوثات، ألا هنو عندم الإيمان بالآخرة: ﴿للدِّينَ لا يؤمنون بالآخرة مثل الشو، ولله المثل الأملي وهو العزيز الحكيم).

فكلًا اقترب الإنسان من العزيز الحكيم انعكس في روحه نور صفاته العليا من العلم والقدرة والحكمة وابتعد عن الخرافات والبدع والأفعال القبيحة.

وكلّما ابتعد عنه تعالى غرق بقدر ذلك البعد في ظلمات الجهل والضعف والذلّة والقبائح.
فالسبب الرئيسي لكلّ انحراف وقبح وخرافة هو الغفلة عن ذكر اللّه وعن محكمته العادلة
في الآخرة، أمّا ذكر اللّه والآخرة فدافع أصيل للإحساس بالمسؤولية ومحسارية الجهل
والخرافة، وعامل قدرة وقوّة وعلم للإنسان.

١. «الكظيم» تطلق على الإنسان الممتلي، غضباً.

### بحوث

## ١\_ لماذا اعتبروا الملائكة بناتاً ش؟

تطالعنا الكثير من آيات القرآن الكريم بأنّ المشركين كانوا يقولون بأنّ الملائكة بنات اللّه جلّ وعلا، أو أنّهم كانوا يعتبرون الملائكة إناثاً دون نسبتها إلى اللّه..

كما في الآية ١٩ من سورة الزخرف: ﴿وجعلوا للجلائكة الذين هم عباد الرحمٰن لنافا ﴾، و في الآية ٤٠ من سورة الإسراء: ﴿المُأْصَفَاكُم رَبِّكُم بِالبنين ولقَحْدُ مِن الجلائكة لِنافا ﴾.

يكن أن تكون هذه الإعتقادات بقايا خرافات الأقوام السابقة التي وصلت عرب الجاهلية، أو ربّما يحصل هذا الوهم بسبب ستر الملائكة عنهم وحال الإستتار أكثر ما يختص بحال النساء، ولهذا تعتبر العرب الشمس مؤنّئاً مجازياً والقمر مذكّراً مجازياً أينضاً، على اعتبار أنّ قرص الشمس لا يمكن للناظر إليه أن يديم النظر لآنه يستر نفسه بقوّة نوره، أمّا قرص القمر فظاهر للعين ويسمح للنظر إليه مهما طالت المدّة.

وثمة احتال آخر يذهب إلى الكناية عن لطافة الملائكة، والإناث أكثر من الذكور لطافة. وعلى أيّة حال.. فهذه إحدى ترسّبات الخرافات القديمة التي تكلّست في مخيّلة البشرية حتى وصلت للبعض ممن يعيش في يومنا هذا، ولا تختص هذه الخرافة بقوم دون آخر لأنّنا نلاحظ وجودها في أدبيات عدد من لغات العالم! فنرى الأديب مثلاً حينا يريد وصف جمال امرأة ينعتها بالملائكة، وذاك الفنان الذي يريد أن يعبّر عن الملائكة فيجعلها بهيئة النساء، في حين أنّ الملائكة لا تملك جسماً مادياً حتى يمكننا أن نصفه بالمذكر أو المؤنث.

## ٢\_ لماذا شاع وأد البنات في الماهلية؟

الوأد في واقعه أمرٌ رهيب، لأنَّ الفاعل يقوم بسحق كلَّ ما بين جوانحه من عطف ورحمة، ليتمكن من قتل إنسان بريء قد يكون من أقرب الأشياء إليه من نفسه!

والأقبح من ذلك افتخاره بعمله الشنيع هذا!

فأين الفخر من قتل إنسان ضعيف لا يقوى حتى للدفاع عن نفسه؟ بل كيف يـدفن الإنسان فلذة كبده وهي حيّة؟!

وهذا ليس بالأمر الهين، فأيَّ إنسان ومهما بلغت به الوحشية لا يقدم على هكذا جريمة بشعة من غير أن تكون لها مقدمات اجتماعية ونفسيّة واقتصادية عميقة الأثمر والتأثمير تدعوه لذلك...

يقول المؤرخون: إنّ بداية وقوع هذا العمل القبيح كانت على أثر حسرب جسرت بين فريقين منهم في ذلك الوقت، فأسّر الغالب منهم نساء وبنات المغلوب، وبعد مضي فترة من الزمن تمّ الصلح بينهم فأراد المغلوبون استرجاع أسراهم إلّا أنّ بعضاً من الأسيرات محسن تزوجن من رجال القبيلة الغالبة اخترن البقاء مع الأعداء ورفضن الرجوع إلى قبيلتهن، فصعب الأمر على آبائهن بعد أن أصبحوا محلاً للوم والشهاتة، حتى أقسم بعضهم أن يقتل كلّ بنت تولد له كي لا تقع مستقبلاً أسيرة بيد الأعداء!

ويلاحظ بوضوح ارتكاب أفظع جناية ترتكب تحت ذريعة الدفاع عن الشرف والناموس وحيثية العائلة الكاذبة. فكانت النتيجة: ظهور بدعة وأد البنات القبيحة وانتشارها بين جمع منهم حتى أصبحت سنة جاهلية، ولفظاعتها فقد أنكرها القرآن الكريم بشدة بقوله: ﴿وَإِذَا الْعَوْدَةُ سَئلتُ \* بِأَيِّ دُنْبُ قَتَلْتُ ﴾ (

وثمة احتال آخر يذهب إلى دور الطبيعة الإنتاجية للأولاد الذكور، والنزوع إلى الطبيعة الإستهلاكية عند الإناث، وماله من أثر على الحياة الاجتاعية والاقتصادية، فالولد الذكر بالنسبة لهم ذخر مهم ينفعهم في القتال والغارات وفي حفظ الماشية وما شسابه ذلك من الفوائد، في حين أنّ البنات لسن كذلك.

ومن جانب آخر... فقد سببت الحروب والنزاعات القبلية قتل الكثير من الرجال والأولاد ممّا أدّى لإختلال التوازن في نسبة الإناث إلى الذكور، حتى وصل وجود الولد الذكر عزيزاً ودفع الرجل لأن يتباهى بين قومه حين يولد له مولود ذكراً، وينزعج ويتألم عند ولادة البنت.. ووصل حالهم لحدّ (كما يقول عنه بعض المفسّرين) أنّ الرجل في الجاهلية يغيّب نفسه عن داره عند قرب وضع زوجته لئلا تأتيه بنت وهو في الدار!

وإذا ما أخبروه بأنّ المولود ذكر فيرجع إلى بيته وبشائر الفرح تتعالى وجنتيه، ولكنّ الويل كلّ الويل والثبور فيها لو أخبروه بأنّ المولود بنتاً فيمتلىء غيظاً وغضباً .

وقصّة «الوأد» ملأى بالحوادث المؤلمة...

منها: ما روي أنّ رجلاً جاء إلى رسول الله عَلَيْهُ فأعلن إسلامه، وجاءه يوماً فسأله: إنّي أذنبت ذنباً عظيماً فهل لي من توبة؟ فقال رسول الله عَلَيْهُ: «إنّ اللّه تواب رحيم»، قال: يا

٢٠ التفسير الكبير، ج ٢٠، ص ٥٥.

رسول الله إنّ ذنبي عظيم قال: «ويلك مهماكان ذنبك عظيماً فعفو الله أعظم منه»، قال: لقد سافرت في الجاهلية سفراً بعيداً وكانت زوجتي حبلي وعندما عدّت بعد أربع سنوات استقبلتني زوجتي فرأيت بنتاً في الدار، فقلت لها: ابنة مَنْ هذه؟ قالت: ابنة جارنا. فظننت انها سترحل عن دارنا بعد ساعة، فلم تفعل، ثمّ قلت لزوجتي: أصدقيني مَنْ هذه البنت؟ قالت: ألا تذكر أنّي كنت حاملة عندما سافرت، إنّها إينتك. فنمت تلك الليلة مغتماً، أنام واستيقظ، حتى اقترب وقت الصباح نهضت من فراشي وذهبت إلى فراش ابنتي فأخرجتها وأيقظتها وطلبت منها أن تصحبني إلى حائط النخل، فتبعتني حتى اقتربنا من الحائط فأخذت بحفر حفيرة وهي تعينني على ذلك، وعندما إنتهيت من ذلك وضعتها في وسط فأخذت بعفر حفيرة وهي تعينني على ذلك، وعندما إنتهيت من ذلك وضعتها في وسط الحفرة وهنا فاضت عينا رسول الله بالدمع -ثمّ وضعت يدي اليسرى على كتفها وأخذت أهيل التراب عليها بيدي اليمى، فأخذت تصرخ وتدافع بيديها ورجليها وتقول: أبي ما تصنع بي!؟ ثمّ أصاب لحيتي بعض التراب فرفعت يدها تمسحه عنها، وأدمت ذلك حتى تصنع بي!؟ ثمّ أصاب لحيتي بعض التراب فرفعت يدها تمسحه عنها، وأدمت ذلك حتى دفئتها.

فقال رسول الله وهو يمسح دموعه: «لولا أنْ سبقت رحمة الله غنضبه لعنجل اللَّمه لك العذاب» \. أ.

وكذلك ما روي في (قيس بن عاصم) أحد أشرف رؤساء قبيلة بني تميم في الجاهلية، وقد أسلم عند ظهور النّبي تَلَيُّلُهُم، جاء يوماً إلى النّبي وقال له: إنّ آباءنا كانوا يسدفنون بسناتهم أحياءاً، وقد دفنت أنا ١٢ بنتاً، وعندما ولدت لي زوجتي البنت الثّالثة عشر أخفت أمرها وادّعت أنّها ماتت عند الولادة، ثمّ أودعتها آخرين، وعندما علمت بذلك بعد مدّة، أخذتها إلى مكان بعيد ودفنتها حيّة دون أن أعتني ببكائها وتضرّعها.

فتأذّى النّبي عَبَالَيْ من ذلك فقال ودموعه جارية: «من لا يرحم لا يُرحم» ثمّ آلتفت إلى قيس وقال: «إنّ لك يوماً سيئاً»، فقال قيس: ما أفعل لتكفير ذنبي؟ فقال النّبي عَبَالَا : «حرر من العبيد بعدد ما وأدت» .

وروي أيضاً أن (صعصعة بن ناجية) جدّ الفرزدق الشاعر المعروف، وكان رجلاً شريفاً فقيل: إنّه كان في الجاهلية يحارب الكثير من العادات القبيحة حتى أنّه اشترى ٣٦٠ بنتاً من

٢. الجاهلية والإسلام، ص ٦٣٢.

١. القرآن يواكب الدهر، ج ٢، ص ٣١٤.

آبائهن كي ينقذهن من القتل، وقد أعطى يوماً دابته مع بعيرين لأبٍ كان يريد قتل ابنته. وقال له الرّسول ﷺ ذات مرّة (ما معناه): ما أحسن ما صنعت وأجرك عند اللّه.

وقال الفرزدق فخراً بعمل جدّه:

فأحسيسا الوئسيند فسلم تسوئسد أ

ومستسا الذي مستسع الوائسدات

وسنرئ كيف أنّ الإسلام قد قضى على تلك الفواجع العظام، واعتبر للـمرأة مكـانة جليلة ماكانت تحظي بها من قبل على مرّ العصور.

# ٣\_ دور الإسلام في إعادة اعتبار المرأة

لم يكن احتقار المرأة مختصاً بعرب الجاهلية، فلم تلق المرأة أدنى درجات الإحترام والتقدير حتى في أكثر الأمم تمدّناً في ذلك الزمان، وكانت المرأة غالباً ما يتعامل معها باعتبارها بضاعة وليست إنساناً محترماً، ولكنّ عسرب الجاهلية جسدوا تحقير المرأة بأشكال أكثر قباحة ووحشية من غيرهم، حتى أنهم ما كانوا يدخلونهن في الأنساب كما نقراً ذلك في الشعر الجاهلي المعروف:

بنونا بنو أبائنا وبنائنا وبنائنا بنوهن أبناء الرجال الأباعد وكانوا أيضاً لا يورّثون النساء، ولم يجعلوا لتعدد الزوجات حدّاً، وعملية الزواج أو الطلاق أسهل من شربة الماء عندهم.

وعندما ظهر الإسلام حارب بشدّة هذه المهانة من كافة أبعادها، وبالخصوص مسألة اعتبار ولادة البنت عاراً، حتى وردت الرّوايات الكثيرة التي تؤكّد على أنّ البنت باب من أبواب رحمة الله للعائلة.

وأولى النّبي ﷺ ابنته فاطمة الزهراء ﷺ من الإحترام ما جعل الناس في عجب من أمره، حيث كان ﷺ مع ما يحظى به من شرف ومقام، كان يقبّل يد الزهراء ﷺ، وعندما يعود من السفر يذهب إليها قبل أيّ أحد. وعندما يريد السفر كان بيت فاطمة الزهراء ﷺ آخر بيت يودّعه.

١٢٥ موس الرجال، ج ٥، ص ١٢٥.

وحينها أخبر بولادة الزهراء على الأنقباض في وجوه أصحابه فقال على الفور: «ما لكم! ريحانة أشمها، ورزقها على الله عزَّ وجلّ» \.

و في حديث أنَّه ﷺ قال: «نعم الولد البنات، ملطفات، مجهزات، مؤنسات، مغليات» 🛴

و في حديث آخر: «مَنْ دخل السوق فاشترى تحفة فحملها إلى عياله كان كحامل الصدقة إلى قوم محاويج، وليبدأ بالإناث قبل الذكور، فإنّه مَنْ فرّح ابنته فكأنّما أعتق رقبة مسن ولد إسماعيل» ".

فالإحترام الذي أولاه الإسلام للمرأة قد أعاد لها شخصيتها الضائعة بسين حسوالك الجاهلية، وحررها من العادات البالية، وأنهى عصر تحقيرها.

وإن كان غور هذا الموضوع يستلزم التفصيل فسنتطرق إلى ذلك في تفسيرنا للآيات المناسبة له، ولكنّ ما يحزّ في النفوس ولا يمكن السكوت عنه ما يشاهد في كثير من مجتمعاتنا الإسلامية من آثار لنفس ذلك التوجّه الجاهلي الموبوء، فإلى الآن نرى الكثير من العوائل تفرح وتسر عندما يأتيها مولود ذكر، وتتأسف وتتأفف عندما تكون المولودة بنتاً! وعلى أقل التقادير ترجّع ولادة الولد على البنت!

من الممكن أن تكون الظروف الخاصة اقتصادياً واجتاعياً، المرتبطة بوضع المرأة في مجتمعاتنا، عاملاً على وجود عادات وحالات خاطئة، إلّا أنّه ينبغي على المؤمنين المخلصين مكافحة هذا النمط من التفكير واقتلاع جذوره الاجتاعية والاقتصادية، فالإسلام لا يقبل من أتباعه بعد ١٤ قرن العود إلى أفكار الجاهلية المقيتة.. فهذا السلوك في واقعه نوع من الجاهلية الثّانية.

ولا ينبغي أن تأخذنا التصورات السارحة فنرى عن بعد أنّ المرأة قد نالت مناها في عالم الغرب وأنّها تحظى من الإحترام والتحرر ما تحسد عليه! فالحياة العملية في الغرب تؤكّد بما لا يقبل الشك أنّ المرأة هناك محتقرة، وقد جعلت لعبة مبتذلة ووسيلة رخسيصة لإشباع الشهوات أو وسيلة إعلان للبضائع والمنتوجات أ.

۲۰۱لمصدر السابق، ص ۲۰۰

١٠وسائل الشيعة، ج١٥ ص١٠٢.

٣.مكارم الأخلاق، ص ٥٤.

٤. ومن جميل الصدف أن كتب هذا البحث في اليوم العشرين من جمادي الثّانية سنة ١٤٠١، وهو يوم ولادة فاطمة الزّهراء ﷺ.

#### الآيات

وَلَوْ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَكِن يُوَخِرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسكَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُ مُ لَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴿ وَيَعَمَّ لُونَ اللّهِ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُ مُ لَا يَكُرُهُونَ وَيَصِفُ أَلْسِنَتُهُ مُ الْكَذِبَ أَنَ لَهُ مُ لَقُدُ لَكُن اللّهُ مُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللللللللللللل

## التفسير

#### نسعت رغمته غضبه:

بعد أن تحدّثت الآيات السابقة عن جرائم المشركين البشعة في وأدهم للبنات، يـطرق بعض الأذهان السؤال التالي: لماذا لم يعذّب الله المذنبين بسرعة نتيجة لما قاموا به من فعل قبيح وظلم فجيع؟!

والآية الأولى ٦٦ تجيب بالقول: ﴿ ولويؤلخذ الله الناس بظلمهم ما ترك مليها من دائة ﴾ أ. «الدابة»: يراد بها كلّ كائن حي، ويمكن أن يراد بها هنا (الإنسان) خاصّة بقرينة (بظلمهم).

أي: إنّ اللّه لو يؤاخذ الناس على ما إرتكبوه من ظلم لما بني إنسان على سطح البسيطة. ويحتمل أيضاً إرادة جميع الكائنات الحيّة، لعلمنا بأنّ هذه الكائنات إغّا خلقت وسخّرت للإنسان كما يقول القرآن في الآية ٢٩ من سورة البقرة: ﴿هوالذي خلق لكم هما قمي الأران

١. إنّ ضمير وطبيها، يعود إلى والأرض، وإنّ لم يرد لها ذكر في الآيات المتقدمة لوضوح الأمر، ونظائر ذلك
 كثيرة في لغة العرب.

جميماً ، فعندما يذهب الإنسان فسينتني سبب وجود الكائنات الأخرى وينقطع نسلها.

السؤال: وهنا يواجهنا السؤال التالي: لو نظرنا إلى سعة مفهوم الآية وعموميتها فإنها تدل في النتيجة على أنّه لا يوجد على الأرض إنسان غير ظالم، فالكلُّ ظالم كلَّ حسب قدره وشأند، ولو نزل العذاب الفوري السريع والحال هذه لما بتي إنسان على سطح الأرض... مع أنّنا نعلم أنّ هناك من لا يصدق عليه هذا المعنى، فالأنبياء والأثمّة المعصومون المنتخ خارجون عن شمولية هذا المعنى، بل في كلّ زمان ومكان ثمة مَنْ تزيد حسناته عملى سيئاته من الصالحين الخلصين والمجاهدين ممن لا يستحقون العذاب المهلك أبداً...

والجواب على ذلك أنّ الآية تبيّن حكماً نوعيّاً وليس حكماً عاماً شاملاً للجميع ونظير ذلك كثير في الأدب العربي.

ومن الشواهد على ذلك: الآية ٣٢ من سورة فاطر حيث تقول: ﴿ ثُمَّ أُورِثُنَا لِلْكَتَابِ لِلَّدِينُ السَّفِينَا مِن مِبادِنَا قَمِنْهِم قَالَم لِنفسه ومِنْهِم مِقْتَصَد ومِنْهِم سابق بالغيرات بإذن الله ذلك هو الفضل الكبيرة.

فنرىٰ الآية تتطرق إلىٰ ثلاثة أقسام: ظالم، صاحب ذنوب خفيفة، وسابق بالخيرات... ومن المسلّم به أنَّ القسم الأوّل هو المقصود في الآية مورد البحث دون القسمين الآخرين، ولا عجب من تعميم الآية، لأنّ هذا القسم يشكّل القسم الأكبر من المجتمعات البشرية.

ويتّضح من خلال ما ذكر أنّ الآية لا تنني عصمة الأنبياء، أمّا مَنْ يعتقد بخلاف ذلك فقد غفل عن القرائن الموجودة في العبارة من جهة، ولم يلتفت إلى ما توحي إليه بقية الآيات القرآنية بهذا الخصوص.

ويضيف القرآن الكريم قائلاً: ﴿ ولكن يوقرهم للى أجل مسمّى فوادًا جا. أجلهم الا يستأخرون سامة ولايستقدمون﴾.

بل يدركهم الموت في نفس اللحظة المقررة.

### ہدث

# ما هو الأمِل المسمىٰ؟

للمفسّرين بيانات كثيرة بشأن المراد من «الأجل المسمى» ولكن بملاحظة سائر الآيات القرآنية، ومن جملتها الآية ٢ من سورة الأنعام، والآية ٣٤ من سورة الأعراف، يبدو أنّ المراد منه وقت حلول الموت، أيّ: إنّ الله عزّوجل يمهل الناس إلى آخر عمرهم المقرر لهم

إتماماً للحجة عليهم، ولعلّ مَنْ ظلم يعود إلى رشده ويصلح شأنه فيكون ذلك العود سبباً لرجوعه إلى بارثه الحق وإلى العدالة.

ويصدر أمر الموت بمجرّد انتهاء المهلة المقررة، فيبدأ بعقابهم من بداية اللحظات الأولى لما بعد الموت.

ولأجل المزيد من الإيضاح حول مسألة (الأجل المسمئ) راجع ذيل الآية رقم ٢ من سورة الأنعام وكذا ذيل الآية ٣٤ من سورة الأعراف.

ويعود القرآن الكريم ليستنكر بدع المشركين وخرافاتهم في الجاهلية (حول كراهية المولود الأنثى والإعتقاد بأنّ الملائكة إناثاً) فيقول: ﴿ويجعلون الله ما يكرهون﴾.

فهذا تناقض عجيب، وكما جاء في الآية ٢٢ من سورة النجم ﴿ تلك إِذَا قسمة ضيزى ﴾ فإنْ كانت الملائكة بنات الله سبحانه و تعالى فينبغي أن تكون البنت أمراً حسناً، فلهاذا تكرهون ولادتها؟! وإن كانت شيئاً سيّئاً فلهاذا تنسبونها إلى اللّه؟!

ومع كلّ ذلك... ﴿ وتصف ألسنتهم الكذب أنّ لهم الحسني ﴾.

فبأي عمل تنتظرون حسني الثواب؟! أبوأدكم بناتكم؟! أم بافتراثكم على الله؟!...

وجاءت «الحسنيٰ» (وهي مؤنث أحسن) هنا بمعنىٰ أفضل الثواب أو أفضل العواقب، وذلك ما يدّعيه أولئك المغرورون الضالون لأنفسهم مع كلّ ما جاؤوا به من جراثم!

السؤال: وهنا يطرح السؤال التالي نفسه: كيف يقول عرب الجاهلية بـذلك وهـم لا يؤمنون بالمعاد؟

والجواب: أنّهم لم ينكروا المعاد مطلقاً، وإنّا كانوا ينكرون المعاد الجسماني، ويستوعبون مسألة عودة الإنسان إلى حياته المادية مرّة أخرى.

إضافة إلى إمكان اعتبار قولهم قضية شرطية، أي: إنْ كان هناك معاد حقّاً فسيكون لنا في عالمه أفضل الجزاء! وهكذا هو تصور كثير من الجبابرة والمنحرفين فبالرغم من بُعدهم عن الله تعالى يعتبرون أنفسهم أقرب الناس اليه، ويتشدّقون بادّعاءت هـزيلة مدعاة للسخرية!

واحتمل بعض المفسّرين أيضاً أنّ «الحسنى» تعني نعمة الأولاد الذكور، لأنّهم يعتبرون البنات سوءاً وشرّاً، والبنين نعمةً وحسني.

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأُوّل يبدو أكثر صواباً، ولهذا يقول القرآن، وبلافاصلة: ﴿ لاجْرَمَ أَنَّ لَهُم

النَّانِه، أيْ: أنَّهم ليسوا فاقدين لحسن العاقبة فقط، بل و«لهم النَّار» ﴿ وَلَلُّهُم مَعْرَطُونَ أَي: من المتقدمين في دخول النَّار.

والمفرط: من فرط، على وزن (فقط) بمعنى التقدم.

وربّا يراود البعض منّا الإستغراب عند ساعه لقصة عرب الجاهلية في وأدهم للبنات، ويسأل: كيف يصدَّق أن نسمع عن إنسان ما يدفن فلذة كبده بيده وهي على قيد الحياة؟!.. وكأنّ الآية التالية تجيب على ذلك: ﴿ قالله لقد لرسلنا إلىٰ لَهم من قبلك فزيّن لهم الشيطان لمجالهه.

نعم، فللشيطان وساوس يتمكن من خلالها أن يصوّر أقبح الأعمال وأشنعها جميلة في نظر البعض بحيث يعتبرها مجالاً للتفاخر! كهاكانوا يعتبرون وأد البنات شرفاً وفخراً وحفظاً لناموس وكرامة القبيلة! ممّا يحدو ببعض المغفّلين لأن يتفاخر بالقول: لقد دفنتُ ابنتي اليوم بيدي كي لا تقع غداً أسيرة في يد الأعداء!

فإن كان الشيطان يزيّن أقبح الأعهال مثل وأد البنات بنظر بعض الناس بهذه الحال، فحال بقية الأعهال معلوم.

ونرىٰ في يومنا الكثير من أعيال الناس التي سيطر عليها زخرف الشيطان، فــراحــوا ينعتون سرقاتهم وجرائمهم بعبارات تبدو مقبولة فيخفون حقيقتها في طي زخرف القول.

ثمّ يضيف القرآن: إنّ مشركي اليوم على سنّة من سبقهم من الماضين من الذين زيّـنوا أعهالهم بزخرف ما أوحى لهم الشيطان ﴿ فعو وليّعم اليوم، يستفيدون ممّا يعطيهم إيّاه. ولهذا... ﴿ ولهم مدّامه اليمه .

وللمفسّرين بيانات كثيرة في تفسير ﴿ فعد وليّعم اليوم ولعلّ أوضحها ما قلناه أعلاه، أي: إنّها إشارة إلى أنّ المشركين في عصر الجاهلية إنّا هم على خطى الأمم المنحرفة السابقة، والشيطان رائد مسيرتهم والموجّه لهم كها كان للهاضين .

ويحتمل تفسيرها أيضاً بأنّ المقصود من ﴿ فعو وليّهم اليوهِ أنّه لا تزال بـقايا الأمـم المنحرفة السابقة موجودة إلى اليوم، ولا زالوا يعملون بطريقتهم المنحرفة، والشيطان وليهم كهاكان سابقاً.

الولكن لازم هذا التفسير وجود اختلاف في ضمير ﴿أعمالهم﴾ وضمير ﴿وليّهم﴾، فالأوّل يعود إلى الأمم السالفة، والثّاني الى المشركين في صدر الإسلام. ويمكن حل هذا المشكل بتقدير جملة، وهي أن تقول: هؤلاء يتبعون الأمم الماضية. (فتأمل).

وتبين آخر آية من الآيات مورد البحث هدف بعث الأنبياء، ولتؤكّد حقيقة أنّ الأقوام والأمم لو اتبعت الأنبياء وتخلّت عن أهوائها ورغباتها الشخصية لما بقي أثر لأيّ خرافة وانحراف، ولزالت تناقضات الأعبال، فتقول: ﴿وها لُنزلنا عليك للكتاب إلّالتبيّن لهم الذي لختلفوا فيه وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾.

ليخرج وساوس الشيطان من قلوبهم، ويزيل حجاب النفس الأمارة بالسوء عن الحقائق لتظهر ناصعة برّاقة، ويفضع الجنايات والجرائم المختفية تحت زخرف القول، ويحو أيَّ أثر للاختلافات الناشئة من الأهواء، فيقضي على القساوة بنشر نور الرحمة والهداية ليعمّ الجميع في كلّ مكان.

8003

#### الآيات

وَاللّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسّمَآءِ مَآءَ فَأَحْبَابِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَآ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَةُ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ اللّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسّمَاءَ مَآءَ فَأَحْبَابِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَمُونِهِ عَمِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَا خَالِصَاسَآبِغَا وَإِنَّ لَكُرُ فِي ٱلْأَنْعُنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَا خَالِصَاسَآبِغَا لِلشّدَرِبِينَ اللّهُ وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنّخِيلِ وَٱلْأَعْنَبِ لَنّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنّا إِنّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ لَا يَتُوالِ اللّهُ اللْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل

## التفسير

# المياه، الثمار، الأنعام:

مرّة أخرى، يستعرض القرآن الكريم النعم والعطايا الإلهيّة الكثيرة، تأكيداً لمسألة التوحيد ومعرفة الله، وإشارة إلى مسألة المعاد، وتحريكاً لحس الشكر لدى العباد ليتقرّبوا إليه سبحانه أكثر، ومن خلال هذا التوجيه الرّباني تتّضع علاقة الربط بين هذه الآيات وما سبقها من آيات.

فالآية الأخيرة من الآيات السابقة تناولت مسألة نزول القرآن وما فيه من حياة لروح الإنسان، وبنفس السياق تأتي الآية الأولى من الآيات مورد البحث لتتناول نزول الأمطار وما فيها من حياة لجسم الإنسان: ﴿ وَاللّه لَنزل مِن السَعاء ما : فأحيا بِه الأرض بعد موتها إنّ في ذلك لآية لقوم يسمعون ﴾.

لقد تناولت آيات قرآنية كثيرة مسألة إحياء الأرض بواسطة نزول الأمطار من السهاء، فكم من أرضٍ يابسة أو ميّنة أحياناً أو أصابها الجفاف فأخرجها عن مجال الاستفادة من قبل الإنسان، ونتيجة لما وصلت إليه من وضع قد يخيّل للإنسان أنّها أرض غير منبتة أصلاً، ولا يصدّق بأنّها ستكون أرض معطاة مستقبلاً، ولكن، بتوالي سقوط المطر عليها وما يبث عليها من أشعة الشمس، ترئ وكأنّها ميّت قد تحرك حينا تدب فيه الروح من جديد، فتسري في عروقها دماء المطر وتعاد لها الحياة، فتعمل بحيوية ونشاط وتقدّم أنواع الورود

والنباتات، ومن ثمّ تتجه إليها الحشرات والطيور وأنواع الحيوانات الأخرى من كلّ جانب، وبذلك ... تبدأ عجلة الحياة على ظهرها بالدوران من جديد.

وخلاصة المقال أنّه سيبق الإنسان مبهوتاً أمام تحوّل الأرض الميتة إلى مسرح جديد للحياة، وهذا بحق من أعظم عجائب الخلقة.

وهذا المظهر من مظاهر قدرة وعظمة الخالق عزَّوجلٌ يدلل بما لا يقبل الشك على إمكان المعاد، وما ارتداء الأموات لباس الحياة الجديد إلّا أمر خاضع لقدرته سبحانه.

وإنّ نعمة الأمطار (التي لا يتحمل الإنسان أي قسط من أمر إيجادها) دليل آخر على قدرة وعظمة الخالق سبحانه.

وبعد ذكر نعمة الماء (الذي يعتبر الخطوة الأولى على طريق الحياة) يشير القرآن الكريم إلى نعمة وجود الأنعام، وبخصوص ما يؤخذ منها من اللبن كهادة غذائية كثيرة الفهائدة، فيقول: ﴿وَإِنْ لَكُمْ فِي النَّمَامُ لَعَبُرَةً ﴾.

وأيّة عبرة أكثر من أنْ: ﴿نسقيكم ممّا في بطونه من بين فسرمه ودم ليسنا خسالصاً مسائخاً للشاريين ﴾.

«الفرث» لغةً: بمعنىٰ الأغذية المهضومة في المعدة والتي بمجرّد وصولها إلى الامعاء تزوّد البدن بمادتها الحياتية، بينها يدفع الزائد منها إلى الخارج.. فما يهضم من غذاء داخل المعدة يسمّىٰ «فرثاً» وما يدفع إلى الخارج يسمّىٰ (روثاً).

ونعلم بأنّ جدار المعدة لا يمتص إلّا مقداراً قليلاً من الغذاء (كبعض المواد السكّـرية) والقسم الأكبر منه ينتقل إلى الأمعاء كي يمتص الدم ما يحتاجه منه.

وكما نعلم أيضاً بأنّ اللبن يترشح من غدد خاصّة داخل ثدي الإناث، ومادته الأصلية تؤخذ من الدم والغدد الدهنية.

فهذه المادة الناصعة البياض ذات القوّة الغذائية العالية تنتج من الأغـذية المـهضومة المخلوطة بالفضلات، ومن الدم.

والعجب يكمن في استخلاص هذا النتاج الخالص الرائع من عين ملوّثة ا وبعد حديثه عن الأنعام وألبانها يتناول القرآن ذكر النعم النباتية، فيقول: ﴿وهن تُحرُّكُ

النخيل والأعناب تتَحَدُون منه سكرا ورزقا حسنا إنَّ في ذلك الآية لقوم يعقلون ﴾.

«السكر» لغة، له معاني مختلفة، إلّا أنّه هنا بمعنى: المسكرات والمشروبات الكحولية (وهو المعنى المشهور من تلك المعانى).

وعمّا لا يقبل الشك أنّ القرآن لا يجيز في هذه الآية صنع المسكرات من التمر والعنب أبداً، وإنّا جاء ذكر المسكرات هنا لمقابلته بـ ﴿ رَوْقًا حسنا ﴾ وكإشارة صغيرة لتحريم الخمر ونبذه. وعلى هذا... فلا حاجة للقول بأنّ هذه الآية نزلت قبل تحريم الخمر أو أنّها تشير إلى تعليله، بل حقيقة التعبير القرآني يشير إلى التحريم، ولعلّ الآية كانت عَمّل الإنذار الأوّل للتحريم. وقد تبدو العبارة وكأنّها جملة اعتراضية بين قوسين داخل الآية القرآنية.

## ہموث

#### ١\_ كيف يتكون اللبن؟

يقول القرآن الكريم في ذلك كما في الآيات أعلاه: إنّه يخرج من بين «فرث» ــ الأغذية المهضومة داخل المعدة ــو«دم».

وقد أثبت ذلك فيزيولوجياً: حيث إنّه عندما بتم هضم الغذاء داخل المبعدة ويكون جاهزاً للإمتصاص ينتشر داخل المعدة والأمعاء بشكل واسع وأمام الملايين من العروق الشعيرية، فتمتص منه العناصر المفيدة المطلوبة لتوصلها إلى تلك الشجرة ذات الجذور التي تنتهى عروقها عند عروق الثدي.

عندما تتناول المرأة الحامل الغذاء تنتقل عصارته إلى الدم الذي يجري في عروقها حتى يصل نهاية العروق المجاورة لعروق الجنين ليتغذى الجنين بهذه الطريقة ما دام في بطن أمّه، وعندما ينفصل عن أمّه يتحول طريق تغذيته إلى الندي... وهنا لا تستطيع الأم أن تصل دمها إلى دم ولدها، ولذلك ينبغي تصفية الغذاء وتغيير حالته بما ينسجم والوضع الجديد للطفل، وهنا... يتكون اللبن من بين فرث ودم، أي: من بين ما تتناوله الأم الذي يتحول إلى فرث وما ينتقل من مواده إلى الدم ليتكون منه اللبن.

فاللبن في الحقيقة... شيء وسط بين الفرث والدم، فلا هو دم مصنى ولا هو غذاء مهضوم، وهو أعلىٰ من الثّاني ودون الأوّل!

علماً بأنّ الثدي يستفيد من الحوامض الأمينية المخزونة في البدن فقط في صناعة المواد البروتينية لّلبن.

وثمّة مكوّنات أخرىٰ للبن لا تموجد في الدم وإنّما تمنتجها غدد خماصّة في الشدي (كالكازوئين). والبعض الآخر من المكوّنات يأتي من ترشح بلازما الدم مباشرة: ويدخل في تكوين اللبن من دون أي تغيير (كالفيتامينات وملح الطعام والفوسفات).

أمّا سكر اللاكتوز الموجود في اللبن فيؤخذ من السكر الموجود في الدم بعد أن تجري عليه الغدد الخاصّة في الثدي التغييرات اللازمة لتحويله إلى نوع جديد من السكر.

ومع أنّ إنتاج اللبن يكون عن طريق جذب المواد الغذائية بواسطة الدم، ومن خلال الإرتباط المباشر بين الدم وغدد الندي، إلّا أنّنا لا نلاحظ أيَّ أثرٍ لرائحة الفرث أو لون الدم فيه، بل يبدأ اللبن بالترشح من ثدي الأم بلون جديد ورائحة خاصّة به.

ومن لطيف ما ينقل عن العلماء المتخصصين أنّ إنتاج لتر واحد من اللبن في الثدي يحتاج بما لا يقل عن عبور ٥٠٠ لتر من الدم خلال الثدي ليستطيع من امتصاص المواد اللازمة لإنتاج اللبن، كما يلزم لإنتاج لتر واحد من الدم عبور مواد غذائية كثيرة سن الأسعاء... وبهذا يتّضح لنا معنى ﴿من بين قرمه ودم > كاملاً ال

# ٢\_ أهم ما في اللبن من مواد غذائية

اللبن ملي، بالمواد الغذائية المختلفة التي تشكّل مع بعضها مجموعة غذائية كاملة.

فالمواد المعدنية في اللبن، عبارة عن: الصوديوم، البوتاسيوم، الكالسيوم، المغنيسيوم، النحاس، قليل من الحديد بالإضافة إلى الفسفور والكلور وغيرها.

ويوجد في اللبن كذلك غاز الأوكسجين وحامض الكاربونيك.

أمّا المواد السكرية فوجودة بكميّة كافية على شكل (الاكتوز).

والفيتامينات المحلولة في اللبن عبارة عن: فيتامين ب، ب، آ، د.

وقد أثبت العلم الحديث أنّ الحيوان الذي يتغذى بشكل جيّد يكون لبنه حاوياً لكافة أنواع الفيتامينات، وأصبح بديهياً أنّ اللبن الطازج يعتبر غذاءً كاملاً. ولا يمكن لنا تفصيل ذلك في هذا البحث المختصر.

ولعل ما روي عن النّبي عَبَالِمَةُ من قوله: «ليس يجزي مكان الطعام والشراب إلّا اللـبن» إشارة لهذا السبب.

١. مقتبس من كتابي الكيمياء الحياتية والطبية، وأوّل جامعة وآخر نبي، ج ٦، ص ٧١-٧٧.

ونقرأ في روايات أخرى عن اللبن أنّه يزيد في عقل الإنسان، ويحد النظر، ويسرفع النسيان، ويقوي القلب والظهر (كها أصبح معلوماً أنّ هذه الآثار لها إرتباط وثيق بما في اللبن من مواد حياتية)\.

#### ٣\_ اللين... غذاء فالص وسهل الهضم

لقد أكدت الآيات أعلاه على ميزتين مهمتين للبن \_ كونه «خالصاً»، و «سائغاً» أي لذيذاً وسريع الهضم \_ وكها هو المعروف عن اللبن من كونه غذاءً كثير الفائدة على الرغم من قلة حجمه. و «خالص» أي خالٍ من المواد الزائدة وبذات الوقت فهو سهل الهضم بالشكل الذي جُعِلَ ملائماً لأي إنسان وعلى عنتلف الأعهار \_ منذ الطفولة حتى الشيخوخة \_ و هذا يعتمده المرضى كغذاء ملائم ومفيد ومقبول، وبالخصوص ما له من أثرٍ فعّال بالنسبة لنمو العظام، ولهذا يوصى بالإكثار من تناوله في حالات كسور العظام وما شابهها.

ومن جملة معاني الخلوص هو (الربط)، ولعلّ البعض اعتمد على هذا المعنىٰ فيما جاء في التعبير القرآني «خالصاً»، واعتبارهم من كون «خالصاً» إشارة إلىٰ تأثير اللبن الخالص في بناء وربط العظام.

وكذا نجد في الأحكام الإسلامية الواردة حول الرضاعة ما يشير إلى هذا المعنى بوضوح. ويقول الفقهاء: إنّ الطفل لو رضع من غير أمّه حتى اشتدت عظامه وزاد لحسمه ف إنّ مرضعته ستحرم عليه (وما يتبع ذلك في مَنْ يعود إليه النسب).

ويقولون أيضاً: إنّ ١٥ رضاعة متوالية، أو رضاعة يوم وليلة متصلة، يؤدّي إلى هذه الحرمة أيضاً.

ولو جمعنا القولين، ألا ينتج أنّ التغذية باللبن يوم وليلة لها أثر في تقوية العظام وزيادة اللحم!؟

وينبغي الإلتفات إلى أنّ التوجيهات الإسلامية أكّدت كثيراً على لبن «اللباء» وهو أو ما

١٠ لزيادة التفصيل، يراجع كتاب أول جامعة وآخر نبي، ج ٦.

ينزل من اللبن بعد الولادة، حتى أنَّ بعض كتب الفقه تقول إنَّ حياة الطفل مرهونة به، ولهذا اعتبر إعطاء الطفل من حليب اللباء واجباً أ

ولعلّ ما في الآية ٧ من سورة القصص حول موسى الله يتعلق بهذا الموضوع أيضاً ووروعينا الله للم هوسي أن أرضعيه فإذا خفت عليه فألقيه في البق.

8003

<sup>1.</sup> شرح اللمعة، ج ٢. ص ١٩٠، كتاب النكاح، أحكام الأولاد ومنها الرضاع.

### الآيتان

وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّعْلِ أَنِ ٱتَّغِذِى مِنَ ٱلِجِبَالِ بِيُوتَا وَمِنَ ٱلشَّجَرِوَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ مُنَّ مُكِلِى مَنْ كُلِ الشَّجَرِوَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ مُنْ مُكُلِ الشَّعَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ مُنْ مُكُلِ الشَّعَرَتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلا يَعْرُجُ مِنْ بُطُونِهَ اشَرَابُ تُحْنَيْكُ أَلُوانُهُ ، مِن كُلِ الشَّعَرَابُ تُحْنَيْكُ أَلُوانُهُ ، فَا الشَّرَابُ تُحْنَيْكُ أَلُوانُهُ ، فَاللَّا يَعْرَبُ اللَّهُ اللِهُ اللِهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللللَّهُ الللللْمُلْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الل

## التفسير

﴿وأوحىٰ ربّك لِلىٰ النسعل﴾! انتقل الأسلوب القرآني بهاتين الآيتين من عرض النعم الإلهيّة المختلفة وبيان أسرار الخليقة إلى الحديث عن «النحل» وما يدّره من منتوج (العسل) ورمز إلىٰ ذلك الالهام الحني بالوحي الإلهي إلى النحل: ﴿أَنْ لَتَحَدِّي مِنْ الجِبال بيوتا وهن الشجر ومقا يحرفون﴾.

وفي الآية المباركة جملة تعبيرات تستدعي التوقف والدقّة:

#### ۱\_ ما هو «الومي»؟

«الوحي» في الأصل (كما يقول الراغب في مفرداته) بمعنى الإشارة السريعة، ثمّ بمعنىٰ الاشارة السريعة، ثمّ بمعنىٰ الالقاء الخني.

وقد جاءت كلمة «الوحي» في القرآن الكريم لترمز إلى عدّة أشياء، ولكنّها بـالنتيجة تعود لذلك المعنى، منها:

وحي النّبوة: حيث نلاحظ وروده في القرآن بهذا المعنىٰ كثيراً. كما في الآية ٥١ من سورة الشورىٰ: ﴿وَهِمَا كَانَ لِبِشُرِ لَنْ مِكُلِّمِهِ اللّهِ إِلّا وَحَيَا ...﴾.

وهنها: الوحي بمعنى «الإلهام» سواء كان الملهم منتبهاً لذلك (كما في الإنسان) ﴿وأوحينا

اللي أمّ موسى أن أرضعيه فإذا خفت عليه فألقيه في اليم) (. أو مع عدم انتباه المُلهم كالإلهام الغريزي (كيا في النحل) وهو ما ورد في الآية مورد البحث.

ومن المعروف أنّ الوحي في هذا المورد يعني الأمر الغريزي والبـاعث البـاطني الذي أودعه اللّه في الكائنات الحيّة.

ومنها: أنّ الوحي بمعنىٰ الإشارة، كما ورد في قصّة زكريا في الآية ١١ من سورة مسريم وفاوحىٰ لِليهم أن ستِحوا بكرة ومشيّاً ﴾.

ومنها أيضا: إيصال الرسالة بشكل خني، كما في الآية ١١٢ من سورة الأنعام ﴿ يَوْمُونُ يَعْضُهُمْ لِلَيْ يَعْفُنُ رُغُوفُهُ لِلقُولُ عُرُورُا ﴾ .

## ٢\_ هل يفتص الإلهام الغريزي بالنمل؟

وإذا كان وجود الغرائز (الإلهام الغريزي) غير منحصر بالنحل بـل يشــمل جمسيع الحيوانات، فلهاذا ورد ذكره في الآية في النحل خاصّة؟

والإجابة على السؤال تتضح من خلال المقدمة التالية؛ إنّ الدراسة الدقيقة التي قام بها العلماء بخصوص حياة النحل، قد أثبتت أنّ هذه الحشرة العجيبة لها من التمدن والحياة الاجتاعية المدهشة ما يشبه لحدّ كبير الجانب التمدني عند الإنسان وحياته الاجتاعية، من عدّة جهات.

وقد توصل العلماء اليوم لاكتشاف الكثير من أسرار حياة هذه الحشرة والتي أوصلتهم بقناعة تامة إلى توحيد الخالق والإذعان لربوبيته سبحانه وتعالى.

وأشار القرآن الكريم إلى ذلك الإعجاز بكلمة «الوحي» ليبيّن أنّ حياة النحل لا تقاس بحياة الأنعام، وليدفعنا للتعمق في عالم أسرار هذه الحشرة العجيبة، ولنتعرف من خلالها على عظمة وقدرة خالقها، ولعلّ «الوحي» هو التعبير الرمزي الذي اختصت به هذه الآية نسبة إلى الآيات السابقة.

# ٣\_ المهمّة الأولى في مياة النمل

وأوّل مهمّة أمر بها النحل في هذه الآية هي: بناء البيت، ولعلّ ذلك إشارة إلىٰ أنّ اتّخاذ

۱۰۱لقصص، ۷.

المسكن المناسب بمثابة الشرط الأوّل للحياة، ومن ثمّ القيام ببقية الفعّاليات، أو لعلّه إشارة إلى ما في بيوت النحل من دقة ومتانة، حيث إنّ بناء البيوت الشمعية والسداسية الأضلاع، والتي كانت منذ ملايين السنين وفي أماكن متعددة ومختلفة، قد يكون أعجب حتى من عمليّه صنع العسل ١.

فكيف تضع هذه المادة الشمعية الخاصة؟ وكيف تبني الخلايا السداسية بتلك الهندسة الدقيقة؟ وبيوت النحل ذات هيئة وأبعاد محسوبة بدقة فائقة وذات زوايا متساوية تماماً، ومواصفاتها تخلو من أيّة زيادة أو نقصان...

فقد اقتضت الحكمة الربانية من جعل بيوت النحل في أفضل صورة وأحسن اخــتيار وأحكم طبيعة، وسبحان الله خالق كلّ شيء.

## ٤ أين مكان النمل؟

وقد عيّنت الآية المباركة مكان بناء الخلايا في الجسبال، وبين الصخور والعطافاتها المناسبة، وبين أغصان الأشجار، وأحياناً في البيوت التي يصنعها لها الإنسان.

ويستفاد من تعبير الآية أنّ خلايا النحل يجب أن تكون في نقطة مرتفعة من الجبل أو الشجرة أو البيوت الصناعية ليستفاد منها بشكل أحسن.

ويذكر القرآن الكريم في **الآية التالية** المهمّة الثّانية للنحل: ﴿ ثُمَّ كُلِّي مِنْ كُـلَّ الشَّمُولِكُ فاسلكي سبل ربّك ذللاً﴾.

«الذلل»: (جمع ذلول) بمعنى التسليم والإنقياد.

ووصف الطرق بالذلل لأنّها قد عيّنت بدقّة لتكون مسلّمة ومنقادة للنحل في تـنقله، وسنشير إلىٰ كيفية ذلك قريباً.

وأخيراً يعرض القرآن المهمّة الأخيرة للنحل (كنتيجة لما قامت به من مهام سابقة): ويعرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفا للنّاس لِنْ في ذلك آلية لقوم يستفكرون في طبيعة حياتها وما تعطيه من غذاء للإنسان (فيه شفاء)، وهو دليل على عظمة وقدرة الباري عزّوجل".

١. عُرِفَ لحد الآن ٤٥٠٠ نوعاً من النحل الوحشي، والعجيب أنها في حال واحدة من حيث: الهنجرة، بمناء الخلايا، المكان، تناول رحيق الأزهار \_أوّل جامعة وآخر نبي، ج ٥، ص ٥٥.

#### بحوث

وفي الآية جملة بحوث قيمة أخرى:

#### ١\_ممّ يتكوّن العسل؟

يمتص النحل بعض المواد السكّرية الخاصّة الموجودة في مياسم الأوراد، ويقول خبراء النحل: إنَّ عمل النحل في واقعه لا ينحصر بأخذ المادة السكّرية فقط، بل يتعدى ذلك في بعض الأحيان للاستفادة من بعض أجزاء الورود الأخرى، وكذا الحال مع الأثمار، وهو ما يشير إليه القرآن بقوله: ﴿ مِن كُلُ لِللّهُ وَلِيهِ ﴾.

وهنا ننقل قول عالم البيئة (مترثينك) بما يوضّح التعبير القرآني بشكل أوضح: (لو قدّر أن تفنى أنواع النحل ـ الوحشي والأهلي ـ فإنّ مائة ألف نوع من النباتات والثمار والأوراد ستفنى، أي أنّ تمدننا سيفنى أيضاً) \. ذلك لأنّ دور النحل في نقل حبوب اللقاح من ذكر الأشجار إلى مياسم إنائها من الأهميّة بحيث يجعل بعض العلماء يعتقدون أنّ ذلك أهم من إنتاج العسل نفسه.

والحقيقة أنّ ما يتناوله النحل من أنواع الثمار إنّما هو بالقوّة لابالفعل، ولهذا فهو يساهم في عملية تكوينها، فما أشمل وأدق التعبير القرآني ﴿مَنْ كُلِّ الشّمَرَاسِهِ﴾!

#### ٢ـ السّبل المخللة!

لقد توصّل العلماء المتخصصون بدراسة حياة النحل إلى ما يلي: تخرج في كل صباح محموعة من النحل لمعرفة أماكن وجود الأوراد وتعيينها، ثمّ تعود إلى الحنليّة لتخبر بـقية النحل عن أماكن الورود والجهات التي ينبغي التوجّه إليها، ومقدار الفاصلة بـين الورود والحليّة.

ويستعمل النحل أحياناً لأجل تعيين طرق وصوله إلى الأوراد علامات خــاصّة كأن يشخّص طبيعة الروائح المنتشرة على طول الطريق أو ما شــابه ذلك، وذلك لضان عــدم إضاعة الطريق ذهاباً وإياباً.

ولعلّ عبارة ﴿قاسلكن سبل ربِّك دُللا ﴾ إشارة لهذه الحركة.

١٠ أول جامعة وآخر نبي، ج ٥، ص ٥٥.

## ٣\_ أين يمنع العسل؟

ربّا، إلى الآن يوجد من يتصور بأنّ النحل يمتص رحيق الأوراد ويجمعه في فمه ثمّ يخزنه في الخليّة، وهذا خلاف الواقع، فالنحلة تجمع الرحيق في حفر خاصّة داخل بدنها يطلق عليها علمياً اسم (الحوصلة) وهي بمثابة معامل مختبرات كيمياوية خاصّة تقوم بعمليات تحويل وتغيير مختلفة لرحيق الأزهار، حتى يصل إلى إنتاج العسل، الذي تسقوم النحلة بإخراجه وجمعه في الخليّة.

والمدهش أنّ سورة النحل مكيّة، وكما هو معلوم بأنّ مكّة منطقة جافة ليس فيها نحل لعدم توفر النباتات والأوراد التي يحتاجها ومع ذلك فالقرآن الكريم يتحدث بكلّ دقة عن النحل ويشير إلى أدّق أعياله (إنتاج العسل): ﴿يقرج من بطونها شراب معتلف ألوانه﴾

### ٤\_ ألوان العسل المفتلفة؟

تتفاوت ألوان العسل وفقاً لتنوع الأوراد التي يؤخذ رحيقها منها... فيبدو أحياناً بلون البن القاتم، وأحياناً أخرى يكون أصفر اللون، أو أبيض فضّي، أو ليس له لون، وتارةً تراه شفافاً، وتارة أخرى ذهبي أو تمري وقد تراه مائلاً إلى السواد!

ولهذا التفاوت في اللون حكمة بالغة قد تبيّتت أخيراً مفادها: إنّ للون الغذاء أثر بالغ في تحريك رغبة الإنسان إليه.

وهذه المحقيقة ما كانت خافية على القدماء أيضاً، فكانوا يعتنون بـإظهار لون الغــذاء المشهّي لدرجة كانوا يضيفون إليه بعض المواد تحصيلاً لما يريدون كإضافة الزعفران ومــا شابهه.

ولهذا الموضوع بحوث مفصّلة في كتب التغذية لا يسمح لنا الجال بعرضها كاملة خوفاً من الإبتعاد عن مجال التّفسير.

# ه\_ العسل... والشفاء من الأمراض

كما نعلم بأنّ للنباتات والأوراد استعمالات علاجية فعّالة لكثير من الأمراض، ولا زلنا نجهل الكثير من فوائدها على الرغم من كثرة ما عرفناه، والشيء المهم في موضوعنا ما توصّل إليه العلماء من خلال تجاربهم التي أكّدت على أنّ للنحل من المهارة بحيث إنّه في علمية صنعه للعسل لم يبذّر فيما تحويه النباتات والأوراد من خواص علاجية، فالنحل ينقل تلك الخواص بالكامل ويجعلها في العسل!

وقد صرّح العلماء بكثير من تلك الخواص الوقائية والعلاجية والمقوية.

فالعسل: سريع الإمتصاص من قبل الدم، ولهذا فهو غذاء مقوٍّ ومؤثّر جدّاً في تكوين الدم.

والعسل: يق المعدة والأمعاء من العقونة.

والعسل: رافع لليبوسة.

وهو علاج ضد الأرق (على أن لا يتناول الكثير منه، لأن الإكثار منه يقلل النوم).

وللعسل: أثر مهم في رفع التعب وتشنج العضلات.

والعسل: يقوي الشبكية العصبية للأطفال (إذا ما أطعمت الأم أثناء الحمل).

و يرفع نسبة الكالسيوم في الدم.

ونافع لتقوية الجهاز الهضمي (وبالخصوص لمن أبتلي بنفخ البطن).

وبما أنّه سريع الإحتراق فهو يعمل على توليد الطاقة بسرعة فائقة بالإضافة لترميمه للقوئ.

والعسل أيضاً: مقوَّ للقلب، مساعد في علاج أمراض الرئة، نافع للإسهال لخاصيته في قتل المكروبات.

ويعتبر العسل عاملاً مهمّاً من عوامل معالجة قرحة المعدة والأثني عشري.

وهو دواء نافع لعلاج الروماتيزم، ونقصان قوّة نمو العضلات، ورفع الآلام العصبية.

وبالإضافة إلى ذلك فهو نافع في رفع السعال وعامل مهم لتصفية الصوت.

والخلاصة: إنّ خواص العسل العلاجية أكثر من أن يحيط بها هذا المختصر.

ومع ذلك كلّه فإنّه يدخل في صناعة الأدوية لتلطيف الجلد وللتجميل، ويستعمل لطول العمر، ولعلاج ورم الفم واللسان والعين، ويستعمل أيضاً لمعالجة الإرهاق، وتشقق الجلد، وما شابه ذلك.

أمّا المواد والفيتامينات الموجودة في العسل فكثيرة جدّاً. وفيه من المواد المعدنية: الحديد، الفسفور، البوتاسيوم، اليود، المغنيسيوم، الرصاص، النحاس، السلفور، النميكل، الصوديوم وغيرها. ومن المواد الآليّة فيه: الصمغ، حامض اللاكتيك، حامض الفورميك، حامض السيتريك والتاتاريك والدهون العطرية.

أمّا ما يحويه من الفيتامينات. ففيه: فيتامينات (E,K,D,C,B,A). ويعتقد البعض باحتوائه على فيتامين (PB) أيضاً.

وأخيراً: فالعسل علاج لصحة وجمال الإنسان.

وصرّحت الرّوايات كذلك بخواص العسل العلاجية، وورد الكثير عن أمير المؤمنين ﷺ والإمام الصادق الله وبعض الأثمّة المعصومين ﷺ من أنّهم قالوا: «ما استشفى الناس بمثل العسل» أ.

و في رواية أخرى: «لم يستشف مريض بمثل شربة عسل» ٢.

وروي عن النّبي عَيَّالِهُ أَنّه قال: «من شرب العسل في كل شهر مرّة يريد ما جاء به القرآن، عوفي من سبعة وسبعين داءاً» ٪

وثمَّة أحاديث أخرى حول أهميَّة العسل في علاج آلام البطن.

ونُذكِّر أنَّ لكلَّ حكم عام أو قاعدة كلِّية استثناء، ولهذا فقد ورد النهي عن تناول العسل في بعض الحالات النادرة.

#### ٦\_ ﴿للناس﴾

وممّا يجذب النظر أنّ خبراء النحل يرون كفاية امتصاص وردتين أو ثلاث لسد جوع النحلة، إلاّ أنّها تحط على ٢٥٠ وردة في كلّ ساعة (كمعدّل) ولأجل ذلك تقطع مسافة عدّة كيلومترات، وعلى الرغم من قصر عمر النحلة، إلّا أنّها تنتج كمية لا بأس بها من العسل، وقد لا يُصدّق كثرة ما تنتجه قياساً لما تعيشه من عمر، ولكنّ ما تقوم به من مثابرة وعمل دؤوب لا يعرف الكلل والملل قد هيأها لأن تقوم بهذا العمل الكبير العجيب.

وكلّ ذلك السعي وتلك المثابرة ليس في واقعه لملء بطنها بقدر ما عبّر عنه القرآن الكريم بـ ﴿ للناس﴾ .

١. وسائل الشيعة، ج١٧، ص٧٧ إلى ٧٥.

٣ سفينة البحار، ج٢، ص ١٩٠.

#### ٧\_ملامظات مهمّة بفصوص العسل

أثبت العلم الحديث أنّ العسل من المواد الغذائية التي تبقى على الدوام طازجة وسالمة ومحافظة على كلّ ما تحويد من فيتامينات مهما طالت المدّة لأنّه من المواد غير القابلة للفساد.

ويعزو العلماء سبب ذلك لوجود نسبة البوتاسيوم الوافية فيه المانع من نمو الجسرائسيم، بالإضافة لاحتوائه على بعض المواد المقاومة للعفونة كحامض الفورميك فسضافاً لكون العسل مانع من نمو الجرائيم، فهو قاتل لها أيضاً ولهذا السبب فقد استعمله المصريون القدماء في عملية التحنيط.

ويقول العلماء: لا ينبغى حفظ العسل في أواني فلزّية.

ويقول القرآن في هذا الجانب: ﴿.. من الجبال بيوتا ومن الشجر وممّا يسعرشون﴾، أيُّ: إنّ بيوت النحل لا ينبغي أن تكون إلّا بين الأحجار والأخشاب.

وملاحظة مهمّة أخرى: للاستفادة من خواصه الصّحية والعلاجية ينبغي عدم تعريضه لحرارة الطبخ، يعتقد البعض أنّ تعبير القرآن بكلمة «شراب» إشارة لهذه المسألة، فهو مـن المشروبات وليس من المأكولات كي يعرض لحرارة الطبخ.

وغة ملاحظة أخرى: على الرغم ممّا تسببه لسعة النحل من ألم، إلّا أنّ لهذا أثر علاجي أيضاً، ومع ذلك ونتيجة لطبع النحل اللطيف فإنّه لا يلسع أحداً بلا سبب، بل نحن ندفعه إلى ذلك ونضطرّه ليلسعنا عن علم أو جهل.

ومن الأسباب التي تدفع النحل للسع الإنسان: عدم ارتياحه للروائح الكريهة، وعندما يقترب الإنسان من الخليّة لجني نتاج النحل فهي لا تلسعه إلّا إذا كانت يده ملوّئة أو أنّ في لباسه رائحة كريهة، أو عندما بمدّ الإنسان يده إلى خلية ما وبدون أن يغسل يده يدّها إلى خلية أخرى، فإنّ نحل النّانية ستسرع في لسعه لانّه قد نقل إليها رائحة خليّة أجنبية!

وعلى الرغم من أنّ اللسع بحمل أهدافاً دفاعية، إلّا أنّه بالنسبة للنحل يعني الانتحار لأنّه بمجرّد أن تقوم النحلة باللسع فإنّها قد كتبت على نفسها مصير الموت!

وقد وضع العلماء المتخصصون برنامجاً معيّناً لمعالجة الأمراض كالروماتيزم والملاريا والآلام العصبية وغيرها عن طريق لسعات النحل، والآفان لسع النحل قد يؤدّي إلىٰ آلام مؤذية تصل في بعض حالاتها إلىٰ مخاطر كبيرة.

وقد يتحمل الإنسان لسعة أو عدّة لسعات، ولكنّ الأمر حينًا يصل إلى ٢٠٠ ـ ٣٠٠

لسعة فإنّ ذلك سيؤدّي إلى التسمم واضطرابات في القلب، وإذا ما وصل العدد إلى ٥٠٠ لسعة فسوف يؤدّي إلى شلل الجهاز التنفسي، وربّما يؤدّي إلى الموت.

#### ٨ـ عمائب مياة النمل

كان القدماء يعرفون القدر اليسير عن حياة النحل، أمّا اليوم ونتيجة لدراسات العلماء الواسعة فقد تبيّن أنّ للنحل حياة منظّمة جدًا ويتخللها: تقسيم أعمال، توزيع مسؤوليات، وبرنامج عمل دقيق جدّاً.

ومدينة النحل: أكثر المدن نظافة، وأكثر ها نظاماً، كلّها عمل... إنّها مدينة على خلاف كل مدن البشر، فليس فيها بطالة ولا فقر، والكلّ يعيش حياة تمدن جميل... وكلّ أفراد المدينة يخضعون لقوانينها ولا ترى مخالفاً للضوابط القانونية ولا مقصّراً في عمله إلّا ما ندر، وإذا ما حدث ذلك كأن تذهب إحدى النحلات إلى وردة كريهة الرائحة وتمتص رحيقها، في إنّها ستخضع للتفتيش عند أعتاب المدينة ثمّ تحاكم في محكة صحراوية، ويحكم عليها بالموت كما هو المعروف في عقوبة إرتكاب مثل هذه الأخطاء!

يقول (مترلينك) عالم البيئة البلجيكي الذي أجرى العديد من الدراسات حول حياة النحل والنظام العجيب الذي يحكم مدنها: إنّ ملكة النحل (أوّ على الأصح أمَّ الخيليّة) لا تعيش في مدينتها، كما نتصور من سلطتها وإصدارها الأوامر، بل هي كسائر أفراد هذه المدينة في إطاعتها للقواعد والأنظمة الكلّية السائدة، إنّنا لا نعلم كيف وضعت هذه القوانين والأنظمة، وننتظر أن نفهم هذا الأمر يوماً ما، ونعرف واضع هذه المقررات، إلّا أنّنا نسميه مؤقتاً (روح الخلية)!!

إنّ الملكة تطيع روح الخلية شأنها شأن بقية الأفراد.

إنّنا لانعلم أين توجد روح هذه الخلية؟ وفي أيّ فرد من سكنة مدينة النحل قد حلّت؟ إلّا أنّنا نعلم أنّ روح الخلية ليست شبيهة بغريزة الطيور، ونعلم أيضاً أنّ روح الخمليّة ليست عادة وإرادة عمياء تحكم عنصر ونوع النحل، إنّ روح الخلية تقوم بتحديد وظيفة كلّ فرد من أفراد الخلية وفق استعداده، وتوجّه كل واحد منها نحو عمل معيّن.

إنّ روح الخلية تأمر النحل المهندس والبنّاء والعامل ببناء البيوت، وهي التي تأمر سكنة المدينة جميعاً بالهجرة منها في يوم معيّن وساعة معينة، وتتجه نحو حوادث ومشاق غمير معلومة من أجل تحصيل مسكن ومأوى جديد!

إنّنا لا نستطيع أن نفهم في أيّ مجمع شورى قد طرحت قوانين مدينة النحل التي وضعتها روح الخليّة واتخذ قرارها بتنفيذها؟ مَنْ يصدر الأمر بالحركة في اليوم المعيّن؟ ﴿

نعم، إنّ في الخلية مقدمات هجرة من أجل إطاعة الإلنه الذي بيده مصير النحل'.

إنَّ العالم المذكور قد واجه الإيهام في فهم هذه المسألة، لما علقت في ذهنه من ترسبات الفكر المادي!

ولكننا نفهم بيسر من أين جاءت تلك القوانين والبرايج؟ ومَنْ الآمر بهــا؟ وذلك مــن خلال الإستهداء بنور القرآن.

ما أجمل ما عبر عنه القرآن حين قوله: ﴿وَلُوحِيْ رَبُّكُ لِلَّهُ النَّحِل ﴾ [

أوَ هل ثُمَّة تعبير أوسع وأشمل وأنطق من هذا؟!

لم نذكر فيها قلناه عن النحل إلا النزر اليسير لأنّ منهج التّفسير لايسمح لنا بمواصلة هذا الموضوع .

-ونظن كفاية هذا القدر للمتفكّر السائر نحو معرفة عظمة الله: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ اللَّهِ لَقَـ وَمِ يتفكّرون ﴾.

8003

١. تلخيص من كتاب (النحل)، تأليف مترلينك،

اعتمدنا في بحثنا عن النحل وخواص العسل على جملة كتب منها: أوّل جامعة وآخر نبي، والنحل، تأليف مترليتك، وعجائب عالم العيوانات.

### الآيات

وَاللّهُ خَلَقَكُمُ ثُرَّ بَنُوفَنَكُمْ وَمِنكُمْ مَن يُرَدُ إِلَىٰ أَرْدَلِ الْعُمُرِلِكَى لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا إِنَّ اللّهَ عَلِيهُ وَاللّهُ فَضَلُوا بِرَادِي عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ فَمَا الَّذِينَ فُضِلُوا بِرَادِي عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ فَمَا الَّذِينَ فُضِلُوا بِرَادِي عَلَى مَا مَلَكَ مَنَ الْعَصَلَمُ عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ فِي الرِّرْقِ فَمَا الَّذِينَ فُضِلُوا بِرَادِي وَمِن اللّهِ مِعْمَدُونَ وَنِي مِسْوَا أَنْ الْمَعْمَ مِن اللّهِ مَعْمَدُونَ اللّهِ مَعْمَدُ اللّهِ مَعْمَدُ اللّهُ مَن الطّيبَ مَن الفُيسِكُمُ الْوَرْجَاوَجَعَلَ لَكُم مِن الرَّوْجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِن الطّيبَاتُ أَفْسِكُمُ الْمُعْلِي يُوْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ اللّهُ وَرَزَقَكُم مِن الطّيبَاتُ أَفِيا لِنَوْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ اللّهِ اللّهُ مِن الطّيبَاتُ أَفِيا لَهُ لِي أَوْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ اللّهُ اللّهُ المُعلِي يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللللللللللللللللللل

# الثفسير

# سبب افتلاف الأرزاق:

بيّنت الآيات السابقة قسماً من النعم الإلهيّة الجعولة في عالمي النبات والحيوان، لتكون دليلاً حسيّاً لمعرفته جلّ شأنه، وتواصل هذه الآيات مسألة إثبات الخالق جلّ وعلا بأسلوب آخر، وذلك بأنّ تغيير النعم خارج عن اختيار الإنسان، وذلك كاشف بقليل من الدقّة والتأمل على وجود المقدّر لذلك.

فيبتدأ القول بـ ﴿ وَاللَّه خَلَقَكُم ثُمَّ يَتُوفًّا كُم ﴾.

فنه المهات كما كانت الحياة منه، ولتعلموا بأنكم لستم خالقين لأيّ من الطرفين (الحياة والموت).

ومقدار عمركم ليس باختياركم أيضاً، فمنكم مَنْ يموت في شبابه أو في كهولته ﴿وهنكم مَنْ يردُ لِلنَّ لَردُل العمري ﴿

١٠ وأرذل، من ورذل، بمعنى الحقارة وعدم المرغوبية، والمقصود من وأرذل العمر، السنين المتقدمة جدّاً من عمر الإنسان حيث الضعف والنسيان، ولا يستطيع تأمين احتياجاته الأولية، ولهذا سماها القرآن بأرذل العمر،

ونتيجة هذا العمر الموغل في سني الحياة ﴿لكي لا يعلم بعد علم شيئاً ﴾ [.

فيكون كما كان في مرحلة الطفولة من الغفلة والنسيان وعدم الفهم... نعم فوائن ثلقه مليم قدير﴾ فكلّ القدرات بيده جلّ وعلا، وعطاؤه بما يوافق الحكمة والمصلحة، وكذا أخذه لا يكون إلّا عندما يَلْزَم ذلك.

ويواصل القرآن الكريم استدلاله في الآية التالية من خلال بيان أنّ مسألة الرزق ليست بيد الإنسان وإغّا... ﴿ واللّه فقل بعضكم على بعض في الرزق ﴾ فاصحاب الثروة والطول غير مستعدين لإعطاء عبيدهم منها ومشاركتهم فيها خوفاً أن يكونوا معهم على قدم المساواة: ﴿ فَهَا الدِّينَ فَقَلُوا بِرَاقِهِم على ها جلكت أيهائهم فهم فيه سوا. ﴾.

واحتمل بعض المفسّرين أنّ الآية تشير إلى بعض أعيال المشركين الناتجة عن حماقتهم، حينا كانوا يجعلون لآلهتهم من الأصنام سهماً من مواشيهم ومحاصيلهم الزراعية، بالرغم من عدم وجود أيّ أثر لتلك الأحجار والأخشاب على حياتهم! بل كان الأولى بهم أن يلتفتوا إلى خدمهم وعبيدهم ليعطوهم شيئاً جزاء ما يقدّمونه لهم من خدمات ليل نهار!..

## هل التفاضل في الرّزق من العدالة؟١

سؤال: وهنا يواجهنا سؤال يطرح نفسه: هل أنّ إيجاد التفاوت والاختلاف في الأرزاق بين الناس، ينسجم مع عدالة الله عزّ وجلّ ومساواته بين خلقه، التي ينبغي أن تحكم نظام الجتمع البشري؟

والجواب: لأجل الإجابة، ينبغي الإلتفات إلى الملاحظتين التاليتين:

١- إنّ الإختلاف الموجود بين البشر في جانب الموارد المادية يرتبط بالتباين الناشيء
 بين الناس جرّاء اختلاف استعدادتهم وقابليتهم من واحد لآخر.

والتفاوت في الإستعدادين الجسمي والروحي يستلزم الاختلاف في مقدار ونـوعية

<sup>﴿</sup> الكوقد اعتبر بعض المفسّرين أنّها تبدأ من عمر ٧٥ عامّاً. وبعض آخر من ٩٠ وآخرون اعتبروها مــن ٩٥ والحق أنّها لا تحدد بعمر، وإنّما تختلف من شخص لآخر.

١٠ عبارة ﴿لكي لا يعلم بعد علم شيئاً ﴾ يمكن أن تكون غاية ونتيجة للمنين المتقدمة من حياة الإنسان، فيكون مفهومها أنّ دماغ الإنسان وأعصابه في هذه السنين تفقد القدرة على التركيز والحفظ فيسيطر على الإنسان النفلة، ويمكن أن يكون معناها العلّة، أيّ إنّ الله تعالى يوصل الإنسان إلى هذا العمر لكي يصاب بالنسيان، فيفهم الناس بأنهم لا يعلكون شيئاً من أنفسهم.

الفعالية الاقتصادية للأفراد، ممّا يؤدّي إلى زيادة وارد بعض وقلّة وارد البعض الآخر.

ولا شكّ أنّ بعض الحوادث والاتفاقات لها دخل في ثراء بعض الناس، إلّا أنّه لا يمكن أن نعوّل عليها عند البحث لائها ليست أكثر من استثناء، أمّا الضابط في أكثر الحالات فهو التفاوت الموجود في كمية وكيفية السعي (ومن الطبيعي أنّ بحثنا يستناول المجسمع السليم والبعيد عن الظلم والإستغلال، ولا نقصد به تلك المجتمعات المنحرفة التي تركت قوانين التكوين والنظام الإنساني جانباً وانزلقت في طرق الظلم والإستغلال).

وقد يساورنا التعجّب حينا نجد بعض الفاقدين لأيّ مؤهل أو استعداد يتمتعون برزق وافر وجيّد، ولكننا عندما نتجرّد عن الحكم من خلال الظواهر ونتوغّل في أعهاق مميزات ذلك البعض جسمياً ونفسياً وأخلاقياً، نجد أنّهم يتمتعون بنقاط قموّة أوصلتهم إلى ذلك (ونكرر القول بأنّ بحثنا ضمن إطار مجتمع سليم خالٍ من الإستغلال).

وعلى أيّة حال... فالتفاوت بين دخل الأفراد ينبع من التفاوت بالإستعدادات، وهو من المواهب والنعم الإلهيّة أيضاً، وإنْ أمكن أنْ يكون بعض ذلك اكتسابياً، فالبعض الآخر غير اكتسابي قطعاً. فإذنْ وجود التفاوت في الأرزاق أمر غير قبابل للإنكبار من النباحية الاقتصادية، ويتمّ ذلك حتى داخل المجتمعات السليمة.. إلّا إذا افترضنا وجود مجموعة أفراد كلّهم في هيئة واحدة من حيث: الشكل، اللون، الإستعداد ولا يعتريهم أيَّ اختلاف! وإذا ما افترضنا حدوث ذلك فإنّه بداية المشاكل والويلات!

٢- لو نظرنا إلى بدن إنسان ما، أو إلى هيكل شجرة أو باقة ورد، فهل سنجد التساوي بين
 أجزاء كلّ منها ومن جميع الجهات؟

وهل أنّ قدرة ومقاومة وإستعداد جذور الشجرة مساوية لقدرة ومقاومة وإسـتعداد أوراق الوردة الظريفة؟ وهل أنّ عظم قدم الإنسان لا يختلف عن شبكية عينه؟

وَهل من الصواب أن نعتبر كلَّ ذلك شيئاً واحداً؟!

ولو تركنا الشعارات الكاذبة والفارغة من أيَّ معنى، وافترضنا تساوي الناس من جميع النواحي، فنملأ الأرض بخمسة مليارات من الأفراد ذوي: الشكل الواحد، الذوق الواحد، الفكر الواحد، بل والمتحدين في كلّ شيء كعلبة السجائر.. فهل نستطيع أن نضمن أنّ حياة هؤلاء ستكون جيّدة؟ ستكون الإجابة بالنيّ قطعاً، وسيحرق الجميع بنار التشابه المفرط والرتيب الكئيب، لأنّ الكلّ يتحرك في جهة واحدة، والكلّ يريد شيئاً واحداً، ويحبرون غذاءاً واحداً، ولا يرغبون إلا بعمل واحد!

و من البديهي أن حياة كهذه ستكون سريعة الإنقراض، ولو افترض لها الدوام، فإنّها ستكون منعبة ورتيبة وفاقدة لكل روح. وبعبارة أشمل سوف لا يبعدها عن الموت بـون شاسع.

وعلىٰ هذا فحكة وجود التفاوت في الاستعدادات المستتبعة لهذا التفاوت قد ألزمتها ضرورة حفظ النظام الاجتماعي، وليكون التفاوت في الإستعدادات دافعاً لتربسية وإنماء الإستعدادات المختلفة للأفراد. ولا يمكن للشعارات الكاذبة أن تقف في وجه هذه الحقيقة التي يفرضها الواقع الموضوعي أبداً.

ولا ينبغي أن نفهم من هذا الكلام أننا نريد منه إيجاد مجتمع طبقي أو نظام استغلالي واستعهاري، لا، أبداً... وإنّما نقصد بالاختلافات التفاوت الطبيعي بين الأفراد (وليس المصطنع) الذي يعاضد بعضه الآخر ويكله (وليس الذي يكون حجر عثرة في طريق تقدّم الأفراد ويدعو إلى التجاوز والتعدّي على الحقوق).

إنّ الاختلاف الطبق (والمقصود من الطبقات هنا: ذلك المفهوم الإصطلاحي الذي يعني وجود طبقة مستغِلة وأخرى مستغَلة) لا ينسجم مع نظام الخليقة أبداً، ولكنّ الموافق لنظام الخليقة هو ذلك التفاوت في الإستعدادات والسعي وبذل الجهد، والفرق بين الأمرين كالفرق بين السماء والأرض، فتأمل.

وبعبارة أخرى، إنّ الاختلاف في الإستعدادات ينبغي أن يوظف لخدمة مسيرة البناء، كما في اختلاف طبيعة أعضاء بدن الإنسان أو أجزاء الوردة، فمع تـفاوتها إلّا أنّهـا ليست متزاحمة، بل إنّ البعض يعاضد البعض الآخر وصولاً للعمل التام على أكمل وجه.

وخلاصة القول: ينبغي أن لا يكون وجود التفاوت والاختلاف في الإستعدادات وفي الدخل اليومي للأفراد دافعاً لسوء الاستفادة وذلك بتشكيل مجتمع طبقي أ.

ولهذا يقول القرآن الكريم في ذيل الآية مورد البحث: ﴿ أَفْينَعُمُهُ اللَّهُ يَجِعُدُونَ ﴾.

وذلك إشارة إلى أنّ هذه الآختلافات في حالتها الطبيعية (وليست الظالمة المصطنعة) إنَّا هي من النعم الإلهيّة التي أوجدها لحفظ النظام الاجتماعي البشري.

لقد بحثنا بشكل مفصل موضوع فلسفة الاختلاف في الإستعدادات والقوائد الناتجة عن ذلك في ذيل الآية
 ٣٢ من سورة النساء \_ فراجع.

وتبدأ الآية الأخيرة من الآيات مورد البحث بلفظ الجلالة «الله» كما كان في الآيتين السابقتين، ولتتحدث عن النعم الإلهيّة في إيجاد القوى البشرية، ولتتحدث عن الأرزاق الطيّبة أيضاً تكيلاً للحلقات الثلاثة من النعم المذكورة في آخر ثلاث آيات، حيث استهلّت البحث بنظام الحياة والموت، ثمّ التفاوت في الأرزاق والإستعدادات الكاشف لنظام (تنوع الحياة) لتنتهي بالآية مورد البحث، حيث النظر إلى نظام تكثير النسل البشري و... الأرزاق الطيّبة.

وتقول الآية: ﴿وللله جعل لكم من لنفسكم لزواجا ﴾ لتكون سكناً لأرواحكم وأجسادكم وسبباً لبقاء النسل البشري.

ولهذا تقول وبلافاصلة: ﴿وجعل لكم من أزواجكم بنين وحفدة ﴾.

«العفدة» بمعنىٰ (حافد) وهي في الأصل بمعنىٰ الإنسان الذي يعمل بسرعة ونشاط دون انتظار أجر وجزاء، أمّا في هذه الآية \_كها ذهب إلىٰ ذلك أكثر المفسّرين \_ فالمقصود منها أولاد الأولاد، واعتبرها بعض المفسّرين بأنّها خاصّة بالإناث دون الذكور من الأولاد.

ويعتقد قسم آخر من المفسّرين: أنّ «بنون» تطلق على الأولاد الصغار، و«العفدة» تطلق على الأولاد الكبار الذين يستطيعون إعانة ومساعدة آبائهم.

واعتبر بعض المفسّرين أنّها شاملة لكلّ معين ومساعد، من الأبناء كان أم من غيرهم . ويبدو أنّ المعنى الأوّل (أولاد الأولاد) أقرب من غيره، بالرغم ممّا تقدّم من سعة مفهوم «حفدة» في الأصل.

وعلىٰ أَيّة حال فوجود القوى الإنسانية من الأبناء والأحفاد والأزواج للإنسان مسن النعم الإلهيّة الكبيرة التي أنعمها جلّ اسمه على الإنسان، لأنهم يعينونه مادياً ومسعنوياً في حياته الدنيا.

ثم يقول القرآن الكريم: ﴿ورزقكم من الطّيبات.

«الطّيّبات» هنا لها من سعة المفهوم بحيث تشمل كلّ رزق طاهر نظيف، سواء كان مادياً أو معنوياً، فردياً أو إجتماعياً.

ا. وفي هذه الحال يجب أن لا تكون «حفدة» معطوفة على «بنين» بل على «أزواجاً»، ولكن هــذا العـطف
خلاف الظاهر الذي يشير إلى عطفها على «بنين» ــ فتأمل.

وبعد كلّ العرض القرآني لآثار وعظمة قدرة الله، ومع كلّ ما أفاض على البشرية من نعم، نرى المشركين بالرغم من مشاهدتهم لكلّ ما أعطاهم مولاهم الحيق، يبذهبون إلى الأصنام ويتركون السبيل التي توصلهم إلى جادة الحق وأفيالباطل يؤهنون بنعمت الله هم يكفرون .

فما أعجب هذا الزيغ؛ وأيّة حال باتوا عليها! عـجباً لهم وتبعساً لنسيانهم مسبب الأسباب، وذهابهم لما لا ينفع ولايضر ليقدسوه معبوداً!!!

### بحثان

#### ١\_ أسباب الرزق

على الرغم ممّا ذكر بخصوص التفاوت من حيث الإستعداد والمواهب عند الناس، إلّا أنّ أساس النجاح يكمن في السعي والمثابرة والجد، فالأكثر سعياً أكثر نجاحاً في الحياة والعكس صحيح.

ولهذا جعل القرآن الكريم إرتباطاً بين ما يحصل عليه الإنسان وبسين سمعيه، فسقال بوضوح: ﴿وَلَنْ لِيسَ لَلْإِنْسَانَ إِلَّا هَا سَعَيْ ﴾ (

ومن الأمور المهمّة والمؤثّرة في مسألة استحصال الرزق الالتزام بالمبادي من قبيل: التقوى، الأمانة، إطاعة القوانين الإلهيّة والالتزام بأصول العدل، كما أشارت إلى ذلك الآية ٩٦ من سورة الأعراف: ﴿ولو أنّ أهل القرئ آهنوا وانقوا لفتحنا صليهم بسركات هن السماء والأرق ﴾.

وكما في الآيتين ٢ و٣ من سورة الطلاق: ﴿وهَنْ يَتَّقَ لَللَّهُ يَجِعُلُ لَهُ هِمُوجًا \* ويرزقه مِنْ حيث لايحتسب ﴾.

وكما أشارت الآية ١٧ من سورة التغابن بخصوص أثر الإنـفاق في سـعة الرزق: ﴿لِكَ تقرضوا للله قرضا حسنا يضاعفه لكم﴾.

ولعلّنا لانحتاج الى التذكير بأنّ فقدان فرد أو جمع من الناس يضر بالمجتمع ولهذا فحفظ سلامة الأفراد وإعانتهم يعود بالنفع على كل الناس (بغض النظر عن الجوانب الإنسانية والروحية لذلك).

١. النجم، ٣٩.

وخلاصة القول إنّ إقتصاد المجتمع إن بسني عسلىٰ أسس التسقوى والصلاح والتسعاون والإنفاق فالنتيجة أنّ ذلك المجتمع سيكون قويّاً مرفوع الرأس، أمّا لو بني على الاستغلال والظلم والإعتداء وعدم الاهتام بالآخرين، فسيكون المجتمع متخلّفاً اقتصادياً وتستلاش فيه أواصر الحياة الاجتاعية.

ولذلك فقد أعطت الأحاديث والرّوايات أهمتية استثنائية للسبعي في طلب الرزق المصحوب بالتقوى، وحتى روي عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «لا تكسلوا فسي طلب معايشكم، فإن أباءنا كانوا يركضون فيها ويطلبونها» .

وروى عنه أيضاً: «الكاد على عياله كالمجاهد في سبيل الله» .

وحتى أنّ الأمر قد وجّه إلى المسلمين بالتبكير في الخروج لطلب الرزق وذكر أنّ من جملة مَنْ لا يستجاب لهم الدعاء أولئك الذين تركوا طلب الرزق على ما لهم من استطاعة، انزووا في زوايا بيوتهم يدعون اللّه أن يرزقهم!

السؤال: وهنا يتبادر الى الذهن تساؤل عن الآيات القرآنية والرّوايات التي تؤكّد على أنّ الرزق بيد الله، وذمّ السعى فيه، فكيف يتمّ تفسير ذلك؟!

والجواب: وللاجابة نذكر الملاحظتين التاليتين:

١- دقة النظر والتحقق في المصادر الإسلامية يوضّح أنّ الآيات أو الرّوايات التي يبدو التضاد في ظاهر ألفاظها ـ سواء في هذا الموضوع أو غيره ـ إنّما ينتج من النظرة البسيطة السطحية، لأنّ حقيقة تناولها لموضوع ما إنّما يشمل جوانب متعددة من الموضوع، فكلّ آية أو رواية إنّما تنظر إلى بعد معين من أبعاد الموضوع، فتوهم غير المتابع بوجود التضاد.

فحيث يسعى الناس بولع وحرص نحو الدنسيا وزخسرف الحسياة المسادية، ويسقومون بارتكاب كلّ منكر للوصول إلى ما يريدونه، تأتي الآيات والرّوايات لتوضّع لهم تسفاهة الدنيا وعدم أهميّة المال.

وإذا ما ترك الناس السعي في طلب الرزق بحجة الزهد، تأتيهم الآيات والرّوايات لنبيّن لهم أهميّة السعى وضرورته.

فالقائد الناجح والمرشد الرشيد هو الذي يتمكن من منع انتشار حالتي الإفراط والتفريط في مجتمعه.

٢٠ المصدر السابق، ص ٤٣.

۱. الوسائل، ج ۱۲، ص ۳۸.

٣. المصدر السابق، ص ٥٠.

فغاية الآيات والرّوايات التي تؤكّد علىٰ أنّ الرزق بيد اللّه هي غلق أبواب الحــرص والشره وحبّ الدنيا والسعي بلا ضوابط شرعية، وليس هــدفها إطــفاء شــعلة الحــيوية والنشاط في الأعمال والإكتساب وصولاً لحياة كريمة ومستقلة.

وبهذا يتّضح تفسير الرّوايات التي تقول: إنّ كثيراً من الأرزاق إن لم تطلبوها تطلبكم.

٢- إن كل شيء من الناحية العقائدية تنتهي نسبته إلى الله عزَّ وجلّ، وكلّ موحّد يعتقد أنّ منبع وأصل كلّ شيء منه سبحانه و تعالى، و يردد ما تقوله الآية ٢٦ من سورة آل عمران: ﴿بيدك الغير الله على كلّ شي. قدير ﴾.

وينبغي عدم الغفلة عن هذه الحقيقة وهي أنّ كلّ شيء من سعي ونشاط وفكر وخلّاقية الإنسان إنّا هي في حقيقتها من اللّه عزّوجلّ.

ولو توقّف لطف الله (فرضاً) عن الإنسان ـ ولو للحظة واحدة ـ لما كان ثمّة شيء إسمه الإنسان.

ويقول الإنسان الموحّد حينا يركب وسيلة: «سبحان الذي سخرلنا هذا».

وعندما يحصل على نعمة ما، يقول: «وما بنا من نعمة فمنك» أ.

ويقول عندما يخطو في سبيل الإصلاح -كها هو حال الأنبياء في طريق هدايتهم للناس = ﴿وَهَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهُ عَلَيْهُ تَوْقَلُتُ وَلِيْهِ لَنْيَبٍ ﴾ ``

وإلى جانب كلّ ما ذكر فالسعي والعمل الصحيح البعيد عن أيّ إفراط أو تفريط، هو أساس كسب الرزق، وما يوصل إلى الإنسان من رزق بغير سعي وعمل إنّا هـو ثـانوي فرعي وليس بأساسي، ولعلّ هذا الأمر هو الذي دفع أمير المؤمنين على في كلماته القصار في تقديم ذكر الرزق الذي يطلبه الإنسان على الرزق الذي يطلب الإنسان، حيث قال: «يابن آدم، الرزق رزقان: رزق تطلبه، ورزق يطلبك» ".

# ٢\_ مواساة الآغرين

أشارت الآيات إلى بخل كثير من الناس ممن لم يتّبعوا سلوك وهدي الأنبياء والأُغَّة ﷺ،

١٠ من أدعية التعقيبات لصلاة العصر، كما في كتب الدعاء.

٢٠ هود، ٨٨ ... ... ... ... ٢٠ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٧٩.

وقد أكّدت الرّوايات في تفسيرها لهذه الآيات على المساواة والمواساة ومنها: ما جاء في تفسير على بن إبراهيم في ذيل الآية: «لا يجوز الرجل أن يخص نفسه بشيء من المأكول دون عياله» \.

وروي أيضاً عن أبي ذر أنّه سمع رسول اللّه ﷺ يقول عن العبيد: «إنّما هم إخوانكم فاكسوهم ممّا تكسون واطعموهم ممّا تطعمون» فما رؤي عبد بعد ذلك إلّا ورداؤه رداءَه وإزارُه إزارَه من غير تفاوت ٢.

والذي نستفيده من الرّوايات المذكورة والآية المبحوثة حين تقول: ﴿ فَهُمْ فَيُهُ سُولُهُ أَنَّ الْإِسْلَامُ يُوصِي بُرَاعَاةُ المساواة كبرنامج أخلاقي بين أفراد العائلة الواحدة ومن يكون تحت التكفّل قدر الإمكان، وأن لا يجعلوا لأنفسهم فضلاً عليهم.

8003

٢. المصدر السابق، ح ١٤٨.

#### الآيتان

وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَعْلِكُ لَهُ عَرِزْقًا مِنَ ٱلسَّعَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْئًا وَ لَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلّهِ ٱلْأَمْثَالَ إِنَّ ٱللّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُهْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ا

# الأفسير

# لا تمعلوا لله شبيهاً:

تواصل هاتان الآيتان بحوث التوحيد السابقة، وتشير إلى موضوع الشرك، وتقول بلهجة شديدة ملؤها اللوم والتوبيخ: ﴿ويعبدون من دون الله ما لا يحلك لهم رزقاً من السماوات والأرض شيئاً﴾.

وليس لا يملك شيئاً فقط، بل ﴿ ولا يستطيعون ﴾ أن يخلقوا شيئاً.

وهذه إشارة إلى المشركين بأن لا أمل لكم في عبادتكم للأصنام، لأنها لا تضرّكم ولا تنفعكم وليس لها أيَّ أثرٍ على مصيركم، فالرزق مثلاً والذي به تدور عجلة الحياة سواء كان من السهاء (كقطرات المطر وأشعة الشمس وغير ذلك) أو ما يستخرج من الأرض، إنَّا هو خارج عن اختيار الأصنام، لأنها موجودات فاقدة لأيّة قيمة ولا تملك الإرادة، وإن هي إلا خرافات صنعتها العصبية الجاهلية ليس إلاً.

وجملة ﴿ لايستطيعون سبب لجملة «لا يملكون» أي: إنّها لا تملك شيئاً من الأرزاق لعدم استطاعتها الملك، فكيف بالخلق!

ثم تقول الآية التالية كنتيجة لما قبلها: ﴿ فلا تضربوا لله الأمثال ﴿ وذلك ﴿ إِنْ اللَّه يسلم وأنتم لا تعلمون ﴾.

قال بعض المفسّرين: إنّ عبارة ﴿ فلا تضربوا لله اللّعثال تشير إلى منطق المشركين في عصر الجاهلية (ولا يخلو عصرنا الحاضر من أشباه أولئك المشركين) حيث كانوا يقولون: إنّا نعبد الأصنام لاتنا لا غتلك الأهلية لعبادة الله، فنعبدها لتقرّبنا إلى الله؛ وإنّ الله مثل

ملك عظيم لا يصل إليه إلاّ الوزراء والخواص، وما على عوام الناس إلّا أن تتقرب للحاشية والخواص لتصل إلى خدمة اللّه!!

هذا الانحراف في التوجّه والتفكير، والذي قد يتجسم أحياناً على هيئة أمثال منحرفة، إنّما هو من الخطورة بمكان بحيث يطغى على كلّ الانحرافات الفكرية.

ولذا يجيبهم القرآن الكريم قائلاً: ﴿ فلا تضربوا لله الأمثال التي هي من صنع أفكاركم المحدودة ومن صنع موجودات (ممكنة الوجود) ومليئة بالنواقص.

وإنّكم لو أحطتم علماً بعظمة وجوده الكريم وبلطفه ورحمته المطلقة، لعرفتم أنّه أقرب إليكم من أنفسكم ولما جعلتم بينكم وبينه سبحانه من واسطة أبداً.

فالله الذي دعاكم لأن تدعوه وتناجوه، وفتح لكم أبواب دعائه ليل نهار، لاينبغي أن تشبّهوه بجبّار مستكبر لا يتمكن أيّ أحد من الوصول إليه ودخول قبصره إلّا بعض الخواص ﴿ قَلَا تَصْرِبُوا لِللهِ اللَّمْثَالَ ﴾.

لقد أكدنا في بحوثنا السابقة حول صفات الله عزَّ وجلّ: أنَّ منزلق التشبيه يعتبر من أخطر المنزلقات في طريق معرفة صفاته سبحانه وتعالى، ولا ينبغي مقايسة صفاته سبحانه بصفات العباد، لأنَّ الباري جلّت عظمته وجود مطلق، وكلّ الموجودات بما فيها الإنسان محدودة، فهل يمكن تشبيه المطلق بالمحدود؟!

وإذا ما اضطررنا إلى تشبيه ذاته المقدسة بالنّور وما شابه ذلك فينبغي أن لا يغيب عن علمنا بأنّ هذا التشبيه ناقص على أيّة حال، وأنّه لا يصدق إلّا من جهة واحدة دون بقية الجهات، فتأمل.

وبما أنّ أكثر الناس قد غفلوا عن هذه الحقيقة، وكثيراً ما يقعون في وادي التشبيه الباطل والقياس المرفوض فيبتعدون عن حقيقة التوحيد، فلذا نجد القرآن الكريم كثيراً ما يمؤكد على هذه المسألة، فرّة يقول كما في الآية ٤ من سورة التوحيد، ﴿ وَلِم يَكُنُ لِه كَفُولُ أُحَمَّ هِوَ الْحَرَىٰ كَمَا فِي الآية مُورد وأخرىٰ كما في الآية الشورىٰ: ﴿ لِيس تحمثله هي ﴾، وثالثة كما في الآية مورد البحث: ﴿ فلا تضربوا لله الأمثال ﴾.

ولعلّ عبارة ﴿ لِنَّ الله يعلم ولنتم لا تعلمون ﴾ . في ذيل الآية مورد البحث، تشير إلى أنّ أغلب الناس في غفلة عن أسرار صفات الله.

ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا عَبْدًا مَمْ لُوكَا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَن رَّزَقْنَدُ مِنَّا رِزَقًا حَسَنَا فَهُو يُسْفِقُ مِنْهُ مِنْهُ مِنَّا وَجَهْرًا هَلْ يَسْنَوُ مَنَّ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ اَحْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَهُو يَسْفِقُ مِنْهُ مِنَا لَهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ اَحَدُهُ مَا أَبْحَكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَق وَهُو كَانَ مَنْ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَق وَهُو كَانَ مَنْ اللهُ مَنْكُ رَجُلَيْنِ اَحَدُهُ مَا أَبْحَكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَق وَوَمَن يَا مُرُ بِالْعَدَلِ السَّكُونِ وَالْأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ وَهُو عَلَى صَلَى اللهُ عَلَى صَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَ

# التفسير

#### مثلان للمؤمن والكافرا

ضمن التعقيب على الآيات السابقة التي تحدثت عن: الإيمان، الكفر، المؤمنين، الكافرين والمشركين، تشخّص الآيات مورد البحث حال المجموعتين (المؤمنين والكافرين) بضرب مثلين حيّين وواضحين.

يشبّه المثال الأوّل المشركين بعبد مملوك لا يستطيع القيام بأيّة خدمة لمولاه، ويشبّه المؤمنين بإنسان غني، يستفيد الجميع من إمكانياته... ﴿ ضرب الله مثلاً مبدا معلوكا لا يقدر على هي .

والعبد ليس له قدرة تكوينية لأنّه أسير بين قبضة مولاه ومحدود الحال في كلّ شيء، وليس له قدرة تشريعية أيضاً لأنّ حق التصرف بأمواله (إنْ كان له مال) وكلّ ما يتعلق به هو بيد مولاه، وبعبارة أخرى إنّه: عبد للمخلوق،ولا يعني ذلك إلّا الأسر والمحدودية في كلّ شيء.

أمّا ما يقابل ذلك فالإنسان المؤمن الذي يتمتع بأنواع المواهب والرزق الحسن: ﴿ وَمَنْ

رزقناه هنّا رزقا حسنه والإنسان الحر مع ما له من إمكانيات واسعة ﴿ فيهو يستفق هسنه سرّاً وجهراً ه فاحكوا: ﴿ هل يستوون ﴾.

قطعاً، لا.. فإذِنْ: ﴿ الحمد الله ﴾. الذي يكون عبده حُرّ وقادر ومنفق، وليس الأصنام التي يكون عبّادها أسرى وعديمو القدرة ومحددون ﴿ بِل ٱكثرهم لا يعلمون ﴾ أ.

ثمّ يضرب مثلاً آخر لعبدة الأصنام والمؤمنين والصادقين، فيشبّه الأوّل بالعبد الأبكم الذي لا يقدر على شيء، ويشبّه الآخر بإنسان حر يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم: ﴿وقورب الله مثلاً رجلين أحدهما أبكم لا يقدر على هي، وهو كلّ على مولاه ٢ وهذا. ﴿أينما يوجّهه لا يأب بغيره.

وعلىٰ هدا فيكون له أربع صفات سلبية:

أبكم (لا ينطق ولا يسمع ولا يبصر منذ الولادة).

وعاجز لا يقدر علىٰ شيء.

وكُلُّ علىٰ مولاه.

وأينها يوجهه لا يأتِ بخير.

مع أنّ الصفات المذكورة ترتبط فيا بينها بعلاقة العلّة والمعلول ولكنّها تسرسم صورة إنسان سلبي مائة في المائة حيث إنّ وجوده لا ينمّ عن أي خير أو بركة إضافة لكونه «كلُّ» على أهله ومجتمعه.

#### ف ﴿ هل يستوي هو ومَنْ يأمر بالعدل وهو ملى صراط مستقيم﴾ ؟!

وأمّا الرجل الآخر في مثل الآية فهو صاحب دعوة مستمرّة إلى العدل وسائر على الصراط المستقيم، وما هاتان الصفتان إلا مفتاح لصفات أخرى متضمنة لها، فساحب هاتين الصفتين: لسانه ناطق، منطقه محكم، إرادته قويّة، شجاع وشهم، لأنّه لا يمكن أن يتصور لداعية العدل أن يكون: أبكم، جباناً وضعيفاً! ولا يمكن أن يكون من هو على المناهد على

المثال المذكور عبارة عن تشبيه للمؤمن والكافر (على ضوء تفسيرنا)، إلّا أنّ جمعاً من العفسرين ذهب إلى
 أنّ العبد المملوك يرمز إلى الأصنام، وأنّ المؤمن الحر المنفق إشارة إلى الله سبحانه وتعالى (ويبدو لنا أنّ هذا
 التشبيه بعيد).

٢. يقول الراغب في مفرداته: «الأبكم» هو الذي يولد أخرس، فكل أبكم أخرس وليس كل أخرس أبكسم،
 ويقال: بكم عن الكلام، إذا أضعف عنه لضعف عقله فصار كالأبكم.

صراط مستقيم إنساناً عاجزاً أبله وضعيف العقل، بل ينبغي أن يكون ذكيّاً. نبيهاً. حكيماً وثابتاً.

و تظهر المقايسة بين هذين الرجلين، ذلك البسون الشماسع بسين الإتجماهين الفكريين المختلفين لعبدة الأصنام من جهة، وعباد الله عزَّ وجلّ من جهة أخرى، وما بينهم من تفاوت تربوي وعقائدي.

كما رأينا من ربط القرآن في بحوثه المتعلقة بالتوحيد ومحاربة الشرك مع بحث المعاد ومحكمة القيامة الكبرئ، نراه هنا يتناول الإجابة على إشكالات المشركين فيما يخص المعاد، فيقول لهم: ﴿ولله قيب السماوات والأرض﴾.

وكأنّ الآية جواب على الإشكال العالق في أذهان وألسنة منكري المعاد الجسهاني بقولهم: إنّنا إذا متنا و تبعثرت ذرات أجسامنا بين التراب، فمن يقدر على جمعها؟! وإذا ما افترضنا أنّ هذه الذرات قد جمعت وعدنا إلى الحياة، فَمَنْ سيعلم بأعسالنا التي طوتها يهد النسيان فنحاسب عليها؟!

وبعبارة مختصرة تجيب الآية على كلّ أبعاد السؤال، فالله عزَّوجلّ «يعلم غيب السماوات والأرض» فهو حاضر في كلّ زمان ومكان، وعليه فلا يخنى عليه شيء أبداً، ولا مفهوم لقولهم إطلاقاً، وكلّ شيء يعلمه تعالى شهوداً، وأمّا تلك العبارات والأحوال فإنّما تناسب وجودنا الناقص لا غير.

ثمّ يضيف قائلاً: ﴿وَمَا لَمِرَ السَّامَةُ اِلَّا كُلِّمِحَ البَّصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبِ ﴾ ﴿

وهذا المقطع القرآني يشير إلى رد إشكال آخر كان يطرحه منكرو المعاد بقولهم: مَنْ له القدرة على المعاد ومن يتمكن من انجاز هذا الأمر العسير؟!

فيجيبهم القرآن، بأنّ هذا الأمر يبدو لكم صعباً لأنّكم ضعفاء، أمّا لصاحب القـدرة المطلقة فهو من السهولة والسرعة بحيث يكون أسرع نمّا تنصورون، وإنَّ هــو ﴿ اللَّا كَــلجح البَصر﴾ منكم.

وبعد أن شبّه قيام الساعة بلمح البصر، قال: ﴿ لَو هُو أَقْرَبِ ﴾ ، أيّ: إنّ التشبيه بلمح البصر

<sup>· «</sup>لمع» على وزن «مسح» بمعنى ظهور البرق، ثمّ جاءت بمعنى النظر السريع، وينبغي الإنتباه إلى أنّ «أو» هنا بمعنى «بل».

جاء لضيق العبارة واللغة، وإنَّما هو من السرعة بما لا يلحظ فيه الزمان أساساً، وما ذلك الوصف إلّا لتقريبه لأذهانكم من حيث إنّ لمح البصر هو أقصر زمان في منطقكم.

وعلىٰ أيّة حال، فالعبارتان إشارة حيّة لقدرة اللّه عزَّوجلَّ المطلقة، وبخصوص مسألتي المعاد والقيامة، ولهذا يقول الباري في ذيل الآية: ﴿ لِنَّ اللّه ملىٰ كُلِّ شَيّ، قدير،

### بحوث

# ١\_ الإنسان بين المريّة والأسر

إنّ مسألة التوحيد والشرك ليست مسألة عقائدية ذهنية صرفة كما يـتوهم البحض وذلك لما لها من آثار بالغة على كافة أصعدة الحياة، بل إنّ بصاتها لتراها شاخصة على كافة مرافق ومناحي الحياة، فالتوحيد إذا دخل قلباً أحياه وغرس فيه عوامل الرّشد والكمال، لانّه يُوسّع أفق نظر و تفكير الإنسان بشكل يجعله مرتبطاً بالمطلق.

والشرك على العكس من ذلك تماماً، حيث يجعل الإنسان يعيش في دوامة عالم محدود، وتتقاذف كيانه تلك الأصنام الحجرية والخشبية، أو ميول وشهموات الأصنام البشرية الضعيفة، فيختزل فكر وإدراك وقدرة وسعي الإنسان في دائرة تلك الأبعاد الضيّقة المتناقضة.

وقد صوّرت الآيات تصويراً دقيقاً لهذا الواقع، وجمعته في مثال تقريباً للأذهان وقالت: إنّ المشرك في الحقيقة أبكم وممارساته تنمّ عن خطل تفكيره وفقدانه للمنطق السليم، وقد قيّد الشرك إمكانياته فجعله خواء لا يقوى على القيام بأيّ شيء فانسلخت منه حريّته بعد أن أسلم نفسه أسيراً في يد الخرافات والأوهام.

وبسبب هذه الصفات المذمومة فهو كَلُّ على المجتمع، لأنه يستهين بكرامة وعزّة المجتمع من خلال تسليم مقدّراته بيد الأصنام أو المستعمرين.

وهو تابع أبداً مادام لم يتحرر من ربقة الشرك، ولن يذوق طعم الحرية والإستقلال الحق إلّا بعد أن يتوجه إلى التوحيد بصدق.

ونتيجة لمتبنياته الفكرية الضالة فلن يخترق طريقاً إلّا ضاع به، ولن يجد الخير أينها حط ﴿ أينها يوجّهه لايأت بغين﴾

فكم هي الفاصلة بين ذلك الخرافي، ضيّق الأفق، الأسير، العاجز... وبـين هـذا الحسر،

الشجاع، الذي لا يكتني بنهج خط العدل، بل يدعو إليه ليعم كلّ الناس؟!

الشخص الذي يمتلك الفكر المنطق المنسجم مع نظام التوحيد الحاكم على الخليقة يسير دوماً على صراط مستقيم، وهذا السير سيوصله بأقرب وأسرع طريق إلى الهدف المنشود دون أن يفني ذخائر وجوده في طرق الضلال والانحراف.

وخلاصة القول: فالتوحيد والشرك ليسا أمراً عقائدياً ذهنياً بحتاً، بل نظام كامل لكلّ الحياة، وبرنامج واسع يشمل: فكر، أخلاق وعواطف الإنسان ويستناول كذلك حسياته الفردية، الاجتاعية، السياسية، الاقتصادية والثقافية.

لو وضعنا مقايسة بين عرب الجاهلية المشركين والمسلمين في صدر الإسلام لوجــدنا الفرق الواضح بين المسيرين...

الأشخاص الذين كانوا في: جهل، تفرقة، إنحطاط، ولا يعرفون إلا محيطاً محدوداً مملوءاً بالفقر والفساد، نراهم قد أصبحوا وكلهم: وحدة، علم، قدرة... حتى أصبح العالم المتمدن في ذلك الزمان تحت تأثيرهم وقدرتهم... كل ذلك بسبب تغيير سير خطواتهم من الشرك إلى التوحيد.

## ٢\_ دور العدل والإستقامة في مياة الإنسان

من الملفت للنظر إشارة الآيات إلى الدعوة للعدل والسير على الصراط المستقيم من بين صفات وشوؤن الموحّدين، لتبيان ما لهذين الأمرين من أهبّية في خصوص الوصول إلى المجتمع الإنساني السعيد، وهو ما يتم من خلال امتلاك برنامج صحيح بعيد عن أيّ انحراف عيناً أو شهالاً (لا شرقي ولا غربي)، ومن ثمّ الدعوة لتنفيذ ذلك البرنامج المبني على أصول العدل، كما وينبغي أن لا يكون البرنامج وقتياً ينتهي بانقضاء المدّة، بل كما يـقول القرآن: فيأهربالعدل في (حيث يعطي الفعل المضارع معنى الإستمرار) برنامج مستمر ودائمي.

### ٣\_ أمّا الرّوايات الواردة عن أهل البيت على

الرّوايات الواردة عن أهل البيت الله بخصوص تفسير هذه الآية تذكر أنّ: «الذي يأمر

بالعدل أمير المؤمنين والأثمّة صلوات اللّه عليهم» `.

وذكر بعض المفسّرين: أنّ جملة ﴿من يأهريالعدل﴾ نزلت في: حمزة وعثمان بن مظعون أو في عبار.

و﴿ لَيْكُمْ﴾ في: أبي بن مخلف وأبي جهل ومَنْ شابههم.

وكلّ ذلك إنّما هو من جهة بيان مصاديق مهمة وواضحة للآية، ولا يمكن بأيّة حال أن يكون سبباً للحصر، مع ملاحظة أنّ التفاسير التي تناولت الآيات المسحوثة مسببّتة على أساس بيان الفرق بين المشركين والمؤمنين، وليس بين الأصنام وبين الله عزّ وجلّ.

۱۰ تعسیر نورالثقلین، ج ۲، ص ۷۰، ح ۱۹۱.

وَاللّهُ أَخْرَ حَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمّ هَا تِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْنَا وَجَعَلَ لَكُمُ السّمْعَ وَ الْأَبْصَلُمُ وَالْأَفْفِرَ الْمَالُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّ

# التفسير

# أنواع النعم المادية والمعنوية:

يعود القرآن الكريم مرّة أخرى بعرض جملة أخرى من النعم الإلهيّة كدرس في التوحيد ومعرفة الله، وأوّل ما يشير في هذه الآيات المباركات إلى نعمة العلم والمعرفة ووسائل تحصيله.. ويقول: ﴿والله لُخرجِكم مِنْ بطون لَمْهاتكم لا تعلمون شيئاً ﴾.

فن الطبيعي أنّكم في ذلك المحيط المحدود المظلم تجهلون كلّ شيء، ولكنْ عندما تنتقلون إلىٰ هذا العالم فليس من الحكمة أن تستمروا علىٰ حالة الجهل، ولهذا فقد زوّدكم الباري سبحانه بوسائل إدراك الحقائق ومعرفة الموجودات ﴿وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة﴾. لكي يتحرك حس الشكر للمنعم في أعهاقكم من خلال إدراككم لهذه النعم الربانية الجليلة والعلم تشكرون .

### بحوث

وهنا نطرح البحوث التالية:

#### ١ـ بداية الإدراك عند الإنسان

تصرّح الآية بوضوح بأنّ الإنسان حين يولد فإنّه لا يدرك من الأشياء شيئاً، وكلّ ما يدركه إنّا هو بعد الولادة وبواسطة الحواس التي منحه اللّه إيّاه.

ويواجهنا الإشكال التالي: إنّ الإنسان مزوّد بجملة من العلوم الفطرية كالتوحيد ومعرفة الله، بالإضافة إلى بعض البديهيات مثل (عدم اجتاع النقيضين، الكل أكبر من الجزء، حسن العدل، قبح الظلم... الخ) وكل هذه العلوم قد أو دعت في قلوبنا و تولّدت معنا.. فكيف يقول القرآن إنّ الإنسان حين يخرج من محيط الجنين ليس له من العلم شيئاً؟

وهل علمنا بوجودنا (والذي هو علم حضوري) لم يكن فينا وإنّما نكتسبه عن طريق السمع والبصر والفؤاد؟

والجواب: وللإجابة على هذا الإشكال، نقول: إنّ العلوم البديهية والضرورية والفطرية لم تكن في الإنسان بصورة فعلية حين ولادته، وإنّا على شكل استعداد ووجود بالقوّة.

وبعبارة أخرى: إنّنا عند الولادة نكون في غفلة عن كلّ شيء حتى عن أنفسنا التي بين جنبينا، إلّا أنّ مسألة إدراك الحقائق تكن فينا بصورة القوّة لا الفعل، وبالتدريج تحصل لأعيننا قوّة النظر ولآذاننا قوة السمع ولعقولنا القدرة على الإدراك والتجزئة والتحليل، فننعم بهذه العطايا الإلهيّة الثلاث التي بواسطتها نستطيع أن ندرك كثيراً من التصورات ونودعها في العقل لكي ننشيء منها مفاهيم كليّة، ومن ثمّ نصل إلى الحقائق العقلية بطريق (التعميم) و(التجريد).

وتصل قدرتنا الفكرية إلى إدراك أنفسنا (باعتبارها علماً حضورياً) ومن ثمّ تستحرر العلوم التي أودعت فينا قوّةً لتصبح علوماً بالفعل، ونجعل بعد ذلك من العلوم البديهية والضرورية سلّماً للوصول إلى العلوم النظرية وغير البديهية. وعلىٰ هذا... فالعموم والكليّة التي نطقت بها الآية (من أنّنا لا نعلم شيئاً عند الولادة) ليس لها استثناء ولا تخصيص.

#### ٢\_ نعمة وسائل المعرفة

عمّا لا شك فيه عدم امكانية استيعاب ودخول العالم الخارجي في وجودنا، والحاصل الفعلي هو رسم صورة الشيء الخارجي في الذهن من خلال الوسائل المعيّنة لذلك، وعليه... فعرفتنا بالعالم الخارجي تكون عن طريق أجهزة خاصّة منها السمع والبصر.

وتنقل هذه الآلات والأجهزة كلّ ما تلتقطه من الخارج لتودعه في أذهاننا وعـقولنا، ونقوم بواسطة العقل والفكر بعملية التجزئة والتحليل...

ولذلك بيّنت الآية مسألة عدم علم الإنسان المطلق حين الولادة: ووجعل لكم السمع والأبصار والأقندة ﴾ لكي تحصلوا على حقائق الوجود وتدركوها.

ونشاهد تقديم ذكر السمع على البصر في الآية مع ما للعين من عمل أوسع من السمع، ولعل ذلك لسبق الأذن في العمل على العين بعد الولادة، حيث إنّ العين كانت في ظلام دامس (في رحم الأم) ونتيجة لشدّة أشعة النّور (بعد الولادة) فإنّها لا تستطيع العمل مباشرة بسبب حساسيتها، وإنّا تتدرج في اعتيادها على مواجهة النّور حتى تصل للحالة الطبيعية المعتادة، ولذا نجد الوليد في بداية أيّامه الأولى مغلق العين. أمّا بخصوص الأذن.. فثمة مَنْ يعتقد بأنّ لها القدرة على السهاع (قليلاً أو كثيراً) وهي في عالم الأجنّة وأنّها تسمع دقات قلب الأم و تعتاد عليها!

أضف إلى ذلك أنّ الإنسان إنّا يرى بعينه الأشياء الحسيّة فقط، في حين أنّ الأذن تعتبر وسيلة للتربية والتعليم في جميع الجالات، فالإنسان يصل بواسطة سماع الكلمات إلى معرفة جميع الحقائق سواء ماكان منها في دائرة الحس أو ماكان خارجها، وليس للعين هذه السعة، وصحيح أنّ الإنسان يمكنه تحصيل العلم بواسطة القراءة، إلّا أنّ القراءة ليست عامّة لكلّ الناس وسماع الكلمات أمر عام.

أمّا سبب ورود «السمع» بصيغة المفرد و «الأبصار» بصيغة الجمع، فقد بيّناه عند تفسيرنا للآية ٧من سورة البقرة.

وثمّة ملاحظة أخرى ينبغي ذكرها تتعلق بكلمة «الغؤاد»، فقد جاءت هنا بمعنىٰ القلب

(العقل) الذي يعيش حالة التوقّد، وبعبارة أخرى: ينعيش حالة التّنفسير والتحليل والإبتكار.

يقول الراغب في مفرداته: (الفؤاد كالقلب، لكن يقال له فؤاد إذا اعتبر فيه معنى التفؤد أي التوقد). ومن المسلّم به أنّ هذا الموضوع يحصل للإنسان بعد حصوله على تجارب كافية.

وعلى أيّة حال، فآلات المعرفة وإن لم تنحصر بهذه الأجهزة الثلاث، إلّا أنّها أفسض الأجهزة جميعاً، لأنّ علم الإنسان إمّا أن يكون عن طريق التجربة أو عن طريق الاستدلالات العقلية، ولا تجربة بدون السمع والبصر، ولا استدلالات عقلية من غير الفؤاد (العقل).

#### ٣ـ لعلكم تشكرون

تعتبر نعمة أجهزة تحصيل العلم من أفضل النعم التي وهبها الله للإنسان، فلا يسقتصر دور العين والأذن (مثلاً) على النظر إلى آثار الله في خلقه، والإستاع إلى أحاديث أنبياء الله وأوليائه، وتفهم ذلك وتدركه بالتحليل والإستنتاج، بل إن كل خطوة نحو التكامل والتقدم مرتبطة إرتباطاً وثيقاً بهذه الوسائل الثلاثة.

والغاية من إعطاء هذه الوسائل إنّما هي شكر الواهب، لأنّه من خلالها يمكن الحصول على العلم والمعرفة اللذين بهما امتاز الإنسان عن غيره من الحيوانات.

وممّا لا شك فيه أنّ الإنسان ليقف عاجزاً أمام حق شكر المولى وليس له إلّا الاعتذار. وتستمر الآية التالية في بيان أسرار عظمة الله عزّوجل في علم الوجود، وتقول: ﴿ الله عزّوبِ لللهِ علم العرود الله عن حق السّماء ﴾.

«الجو» لغةً: هو الهواء (كما ذكره الراغب في مفرداته)، أو ذلك الجزء من الهواء البعيد عن الأرض (كما ورد في تفسير مجمع البيان وتفسير الميزان وكذلك تفسير الآلوسي).

وبما أنّ الأجسام تنجذب إلى الأرض طبيعياً فقد وصف القرآن الكريم حركة الطيور في الهواء بالتسخير، أي: إنّ الباري سبحانه قد جعل في أجنحة الطيور قوّة، وفي الهواء خاصيّة، تمكنان الطيور من الطيران في الجو على رغم قانون الجاذبية.

ويضيف قائلاً: ﴿مَا يَجْسَكُمُنَّ إِلَّا لَلْمُ ﴾.

صحيح أنَّ ثُمَّة أُمور مجتمعة تعطي للطيور إمكانية التحليق والطيران، مـثل: الخــاصيّة

الطبيعية للأجنحة، قدرة عضلات الطيور، هـيكل الطـير بـالإضافة إلى خــواص الهــواء الملائمة... ولكنّ، مَنْ الذي خلق هذه الهيئة وتلك الخواص؟

ومَنْ الذي أقرّ هذا النظام الدقيق؟

فهل هي الطبيعة العمياء، أم مَنْ يعلم بجميع الخواص الفيزيائية للأجسام وأحاط علمه المطلق بكلّ هذه الأمور؟؟

فإذا ما رأينا نسبة هذه الأمور إلى الله، لأنّ منبع وجودها منه تعالى، وأمثال هذا التعبير في نسبة الأسباب والعلل إلى اللّه كثيرة في القرآن الكريم.

وفي نهاية الآية، يأتي قوله عزَّ مَنْ قائل؛ ﴿ إِنِّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لَقُومٍ يَــوَهُمُونَ ﴾ أي إنّهــم ينظرون إلى هذه الأمور بعين باصرة وأذن سميعة ويتفكرون فيها يرون ويسمعون، وبذلك يقوى إيمانهم ويرسخ أكثر فأكثر.

### بحوث

# ١\_ أسرار تمليق الطيور في السماء

إنّنا لا نشعر بأهمية الكثير من عجائب عالم الوجود لاعتيادنا على كـثرة مشـاهدتها ولعدم انشغالنا بالتدقيق العلمي عند المشاهدة، حتى باتت هذه العادة كحجاب يغطّي تلك العظمة، ولو استطاع أيّ منّا رفع ذلك الحجاب عن ذهنه لرأى العجائب الكثيرة من حوله.

وتحليق الطيور في السهاء لا تبتعد عن هذه الحقيقة، فحركة جسم ثقيل بخلاف قانون الجاذبية من دون أيّة صعوبة، وارتفاعه بسرعة حتى ليغيب عن أعيننا في لحظات لأمر يدعو إلى التأمل والدراسة.

ولو دققنا النظر في بناء جسم الطائر لوجدنا ذلك الترابط الدقيق بين كل صفاته وحالاته التي تساعده على الطيران، فهيكله العام مدبب ليقلل من مقاومة الهواء على بدنه لأقصى حدّ ممكن، وريشه خفيف مجوّف، وصدره مسطّح يمكنه من ركوب أمواج الهواء، وطبيعة أجنحته الخاصّة تمنحه القوة الرافعة الناق تساعده على الإرتفاع، وكذلك الطبيعة الخاصّة

النقوة الرافعة» اصطلاح فيزيائي حديث يستعمل في حقل الطائرات، وخلاصته: أنّ الجسم إذا كان له سطحين متفاوتين بالإستواء (كجناح الطائرة حيث سطحه الأسفل مستوياً والأعلى محدباً) وتحرك أفسياً

لذيل الطائر التي تعينه علىٰ تغيير اتجاه طيرانه وسرعة التحوّل بميناً وشهالاً وأعلىٰ وأسفل (كذيل الطائرة)، وذلك التناسق الموجود بين النظر وبقية الحواس التي تشترك جمسيعاً في عملية الطيران... وكلّ ذلك يعطى للطائر إمكانية الطيران السريع.

ثمّ إنّ طريقة تناسل الطير (وضع البيض)، وعملية تربية الجنين ونموّه تجري خارج رحم الأم ممّا يرفع عنها حالة الحمل والتي تعيق (بلاشك) عملية الطيران.. وثمّة أمور كثيرة تعتبر من العوامل المؤثّرة فيزيائياً في عملية الطيران.

وكلّ ما ذكر يكشف عن وجود علم وقدرة فائقين لخالق ومنظّم بناء وحركة هـذه الكائنات الحيّة، وكما يقول القرآن: ﴿إِنَّ فَيَ ذَلِكَ لَآيَاتُ لَقُومَ يَوْمِنُونَ ﴾.

إنّ عجانب الطيور لأكثر من أنْ تسطر في كتاب أو عدّة كتب، فهناك مئلاً الطيور المهاجرة وما يكتنف رحلاتها من عجائب، وحياة هذه الطيور مبنيّة على التنقل بين أرجاء المعمورة المختلفة حتى أنّها لتقطع المسافة ما بين القطبين الشهالي والجنوبي على طولها، وتعتمد في تعيين اتجاهات رحلاتها على إشارات رمزية تمكّنها من عبور الجبال والأودية والبحار، ولا يعيق تحركها رداءة الجو أو حلكة الظلام في الليالي التي يتيه فيها حتى الإنسان مع ما على.

ومن غريب ما يحدث في رحلاتها أنها: قد تنام أحياناً بين عباب السهاء وهي طائرة! وقد تستغرق بعض رحلاتها عدّة أسابيع دون توقف ليل نهار وبدون أن يتخلل تلك المدّة أيّة فترة لتناول الطعام! حيث إنّها تناولت الطعام الكافي قبل بدءها حركة الرحيل (بإلهام داخلي) ويتحول ذلك الطعام إلى دهون تدخرها في أطراف بدنها!

وثمّة أسرار كثيرة تتعلق في: بناء الطير لعشّه، تربية أفراخه، كيفية التحصن من الأعداء، كيفية تحصيل الغذاء اللازم، تعاون الطيور فيا بينها بل ومع غير جنسها أيضاً... إلخ، ولكلّ ممّا ذكر قصّة طويلة.

نعم، وكما تقول الآية المباركة: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقُومِ يؤمنون ﴾.

لكم فستتولد فيد قوّة خاصّة ترفعه إلى الأعلى، تنشأ من ضغط الهواء على سطحه الأسفل والذي يكون أكثر منه على السطح الأعلى، لأنّ الأسفل مساحته أصغر، والسطح العلوي اوسع مساحة، وهذا ما تعتمد عليه حركة الطائرات.. وإذا ما دققنا النظر في اجنحة الطيور فسنرى هذه الظاهرة بوضوح ـ فتأمل. وعموماً، ينبغي القول: ما بناء الطائرات إلّا تقليد لأجسام الطيور في جوانب مختلفة!

### ٢\_ ترابط الآيات

لاشك أن هناك ترابطاً بين الآية أعلاه والتي تتحدث عن كيفية طيران الطيور وما قبلها من الآيات، يتمثل في الحديث عن نعم الله عزَّ وجلّ في عالم الخليقة، وعن أبعاد عظمته وقدرته سبحانه وتعالى، ولكن لا يبعد أن يكون ذكر تحليق الطيور بعد ذكر آلات المعرفة يحمل بين طيّاته إشارة لطيفة في تشبيه تحليق هذه الطيور في العالم المحسوس بتحليق الأفكار في العالم غير المحسوس، فكلٌّ منها يحلق في فضائه الخاص وبما لديه من آلات.

يقول الإمام على على الله في خطبته الشقشقية: «ينحدر عنّي السيل ولا يرقى إلىّ الطير».

وكذا في كلماته على القصار في بيان فضيلة مالك الأشتر أنه ، ذلك القيائد الشيجاع: «لا يرتقيه الحافر، ولا يوفي عليه الطائر» .

وعدً في هذه السورة، خمسين نعمة كلّها تدعو إلى معرفة اللّه جلّ وعلا و تدفع إلى شكره، ولذلك ذهب البعض لتسميتها بـ (سورة النِّغم).

وتستمر الآيات في الإشارة إلى النعم الإلهيّة حتى نصل إلى الآية الثّالثة (مورد البحث) لتقول: ﴿وَاللّه جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بِيُولَكُمْ سَكُنّا ﴾.

وحقّاً إنّ هذه النعمة المباركة من أهم النعم، فلولاها لم يمكن التمتع بغيرها.

«البيوت»: جمع بيت، مأخوذ من (البيتوتة): وهي في الأصل بمعنى التوقف ليلاً، وأطلقت كلمة (بيت) على الحجرة أو الدار لحصول الاستفادة منهما للسكن ليلاً.

ويلزمنا هنا التنويه بالملاحظة التالية: إنّ القرآن الكريم لم يقل: إنّ الله جعل بيوتكم سكناً لكم، وإغّا ذكر كلمة (مِنْ) التبعيضية أوّلاً وقال: ﴿ مِنْ بيوتكم ﴾ وذلك لدقة كلام الله التامة في التعبير، حيث إنّ الدار أو الحجرة الواحدة تلحقها مرافق أخرى كالمخزن والحمام وغيرها.

وبعد أنْ تطرّق القرآن الكريم إلى ذكر البيوت الثابتة عرّج على ذكر البيوت المتنقلة فقال: ﴿وجعل لكم من جلود الأنسام بيوتاً ﴾ [

١- نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٤٤٣.

٢- إنّ صناعة الخيام من الجلود قليلة في عصرنا المعاش، ولكنّ الآية المباركة أرادت أن تظهر أنّ هذا النوع من الخيام كان من أفضل الأنواع في تلك الأزمان، واختص بالذكر دون بقية الأنواع ربما لكونها أكثر مأمناً أمام عواصف الصحراء الحارقة في الحجاز.

وهي من الخفّة بحيث (تستخفونها يوم العنكم) مأي رحيلكم - (ويوم القامتكم). بل وجعل لكم: (ومن أصولفها ولوبارها ولشمارها لثاثا ومتاماً للي حين).

وكما هو معلوم فإنّ الشعر الذي يحمله بدن الحيوان بعضه خشن تماماً كشعر الماعز ويطلق عليه (شعر)، وجمعه (أشعار)، وبعضه الآخر أقل خشونة بقليل وهو (الصوف) وجمعه (أصواف)، (والوبر) أقل نعومة من الصوف وجمعه (أوبار)، وبديهي أنّ الاختلاف الحاصل في طبيعته وخشونته يؤدّي إلىٰ تنوع الاستفادة منها، فمن بعضها تصنع الخيام، ومن البعض الآخر يصنع اللباس، ومن الثّالث الفرش وهكذا...

أمّا عن المقصود بـ «الأثاث» و «المتاع» في الآية فقد ذكر المفسّرون لذلك جملة احتمالات. قال بعضهم: «الأثاث» بمعنى الوسائل المنزليّة، وهي في الأصل من (أثّ) بمعنى الكثرة والتجمع، وأطلقت على الوسائل والأدوات المنزليّة لكثرتها عادة.

ويطلق «المتاع» على كلّ ما يتمتع به الإنسان ويستفيد منه (فالمصطلحان إشارة إلى شيء واحد من جهتين مختلفتين).

ومع ملاحظة ما ذكر فاستعمال المصطلحين على التوالي يمكن أن يشير إلى هذا المعنى: إنّكم تستطيعون أن تهيئوا من أصوافها وأوبارها وأشعارها وسائل بيتية كثيرة تستمتعون بها.

واحتمل البعض ومنهم «الفخر الرازي»: «الأثاث» بمعنىٰ الأغطية والملابس، و«المستاع بمعنىٰ الفرش، إلّا أنّه لم يذكر أيَّ دليل لتفسيره.

واحتمل «الآلوسي» في (روح المعاني): «الأثاث» إشارة إلى الوسائل المنزليّة، و«المتاع» إشارة إلى الوسائل المستخدمة في التجارة.

ويبدو أنّ ما قلناه أوّلاً أقرب من الجميع.

وذكرت وجوه عديدة في تفسير ﴿ لِلنَ حَينَ ﴾ ولكنّ الظاهر من مقصودها هو: استفيدوا من هذه الوسائل في هذا العالم حتى نهاية الحياة فيه، وهو إشارة إلى عدم خلود الحياة في هذا العالم وما فيه من وسائل ولوازم وأنّ كلّ ما فيه محدود.

# ٣- الظلال، المساكن، الأغطية

ويشير القرآن الكريم إلى نعمة أخرى بقوله: ﴿ وَاللَّه جَمَلَ لَكُمْ هَمَّا خَلَقَ ظَلَالاً وَجَمَلَ لَكُمْ مَنْ للجِيالُ أَكْنَاناً ﴾. «الأكنان»: جمع (كن) بمعنىٰ وسائل التغطية والحفظ، ولهذا فقد أطلقت علىٰ المبخارات وأماكن الإختفاء وفي الجبال.

ونرئ إطلاق كلمة «الظلال» في الآية لتشمل كلّ الظلال، سواء كانت ظلال الأشجار أو المغارات الجبلية أو ظل أيّ شيء آخر، باعتبارها إحدى النعم الإلهيّة (وحقيقة الأمر كذلك)، فكما يحتاج الإنسان إلى النّور في حياته فكثيراً ما يحتاج إلى الظل كذلك، لأنّ النّور إذا ما استمر في اشراقه فسوف تكون الحياة مستحيلة، ويكفينا أن نلمس ما لظل الكرة الأرضية (والمسمى بالليل) على حياتنا، وكذلك دور الظلال الأخرى خلال النهار في مختلف الأمكنة والحالات.

وكأنّ ذكر نعمة «الظلال» و«أكنان الجبال» بعد ذكر نعمة «المسكن» و«الخيام» في الآية السابقة، للإشارة إلى: أنّ طوائف الناس لا تخرج عن إحدى ثلاثة.. واحدة تعيش في المدن والقرئ وتستفيد من بناء البيوت لسكناها، وأخرى تعيش الترحال والتنقل فتحمل معها الخيام، وثالثة أولئك الذين يسافرون وليس معهم مستلزمات المأوى.. ولم يترك الباري جلّ شأنه المجموعة الثّالثة تعيش حالة الحيرة من أمرها، بل في طريقهم الظلال والمغارات لتقيهم.

وقد لا يدرك سكنة المدن ما لوجود المغارات الجبلية من أهميّة، ولكن عابرى الصحاري والمسافرين العزّل والرعاة وكلّ مَنْ حرم من نعمة البيوت الشابتة أو السيارة (مؤقتاً أو داغاً) عندما يكونون تحت سطوة حرارة الصيف اللاهبة أو تحت وطأة زمهرير الشتاء القارص، سيعرفون عندها أهميّة تلك المغارات، وخصوصاً كونها باردة في الصيف ودافئة في الشتاء، وهي ملاذ ينجي من موت قريب \_ في بعض الأحسيان \_ للإنسان أو الحيوانات.

وبعد ذكر القرآن الكريم لنعمة الظلال الطبيعية والصناعية، ينتقل لذكر ملابس الإنسان فيقول: ﴿وجعل لكم سرلييل تقيكم الحرَّه، وثمّة ألبسة أخرى تستعمل لحفظ أبدانكم في الحروب ﴿وسرلييل تقيكم بأسكم﴾.

«السرابيل»: جمع «سربال» (على وزن مثقال)، بمعنى الثوب من أيِّ جنس كان (على ما يقول الراغب في مفرداته)، ويؤيده في ذلك أكثر المفسّرين، ولكنّ البعض منهم قد اعتبر معنى السربال هو: لباس وغطاء لبدن الإنسان، إلّا أنّ المشهور هو المعنى الأوّل.

وكما هو معلوم، فإنّ فائدة الألبسة لا تنحصر في حفظ الإنسان من الحر والبرد، بـل تُلْبِس الإنسان ثوب الكرامة وتتي بدنه من الأخطار الموجّهة إليه، فلو تعرّى الإنسان لكان أكثر عرضه للجراحات وما شابهها، تخصيص الآية المباركة للخاصيّة الأولى بالذكر دون غيرها لأهميّيتها المميزة.

ولعلّ ذكر خصوص الحر في الآية جاء تماشياً مع ما شاع في لغة العرب من ذكر أحد المتضادين اختصاراً، فيكون الثّاني واضحاً بقرينة وجود الأوّل، أو لأنّ المنطقة التي نــزل فيها القرآن الكريم كان دفع الحرّ فيها ذا أهميّة بالغة عند أهلها.

وثمّة احتال آخر: أنْ يكون ذلك بلحاظ خطورة الإصابة بمرض ضربة الشمس المعروفة، وبتعبير آخر: إنّ تحمل الإنسان لحر أشعة الشمس الشديدة أقل من تحمله ومقاومته للبرد، لأنّ حرارة البدن الداخلية يمكن لها أن تعين الإنسان على تحمل البرودة لحدٍ ما.

وفي ذيل الآية.. يقول القرآن مذكّراً: ﴿ كَذُلِكَ يِنْمُ نَسَمَتُهُ مَالِيكُمُ لَمَالُكُمُ تَسَلَمُونَ ﴾ أي تطيعون أمره.

وطبيعي جدّاً أن يفكر الإنسان بخالق النعم، خصوصاً عند تنبّهه للنعم المختلفة التي تحيط بوجوده، وأنّ ضميره سيستيقظ ويتجه نحو المنعم قاصداً زيادة معرفته به إذا ما امتلك أدنى درجات حسن الشكر.

ومع أنَّ بعض المفسّرين قد حصروا كلمة «النعمة» في الآية ببعض النعم: كنعمة الخلق، وتكامل العقل، أو التوحيد، أو نعمة وجود النّبي ﷺ إلّا أنَّ معنى الكلمة أوسع من ذلك، ليشمل كلّ النعم (المذكور منها أو غير المذكور)، وما التخصيص في حقيقته إلّا من قبيل التفسير بالمصداق الواضح.

وبعد ذكر هذه النعم الجليلة.. يقول عزَّوجلَّ أنَّهم لو اعرضوا ولم يسلموا للحق فلا تحزن ولا تقلق، لأنَّ وظيفتك ابلاغهم: ﴿فَإِنْ تَولُوا فَاتَّما عليك البلاغ المبين﴾.

ومع كلّ ما يمتلكه المتكلم من منطق سليم ومدعم بالاستدلال الحق والجاذبية، إلّا أنّه لا يؤثّر في الخاطب مالم يكن مستعداً لاستاع وقبول كلام المتكلم، وبعبارة أُخرى: إنّ (قابلية الحل) شرط في حصول التأثّر.

وعلىٰ هذا، فإنْ لم يسلم لك أصحاب القلوب العمياء ومَنْ امتاز بالتعصب والعناد، فذلك ليس بالأمر الجديد، وما عليك إلّا أن تصدع ببلاغ مبين وأنْ لا تقصر في ذلك والمراد من هذا المقطع القرآني هو مواساة النّبي ﷺ وتسليته.

وتكيلاً للحديث... يضيف القرآن الكريم القول: ﴿ يعرفون تسجم الله ثم ينكرونها ﴾.

فعلّة كفرهم ليست في عدم معرفتهم بالنعم الإلهيّة وإنّما بحملهم تلك الصفات القبيحة التي تمنعهم من الإيمان كالتعصب الأعمى والعناد في معاداة الحق، وتقديم منافعهم المادية علىٰ كلّ شيء، وتلوّثهم بمختلف الشهوات، بالإضافة إلىٰ مرض التكبّر الغرور.

ولعلّ ما جاء في آخر الآية ﴿ وَأَكثرهم الكافرون ﴾ إشارة لهذه الأسباب المذكورة.

وقد جذبت كلمة «أكثرهم» انتباه واهتمام المفسّرين وراحوا يبحثون في سبب ذكرها... حتى توصّل المفسّرون إلى أسباب كثيرة كلَّ حسب زاوية اهتمامه في البحث، ولكن ما ذكرناه يبدو أقرب من كلَّ ما ذكروه، وخلاصته: إنّ أكثرية الكفّار هم من أهل التعصب والعناد، والذين كفروا نتيجة جهلهم أو غفلتهم، فهم القلّة قياساً إلى أولئك.

ويشاهد في القرآن الكريم مقاطع قرآنية تطلق الكفر على ذلك النوع الناشيء من التكبّر والعناد، ومنها ما يتحدث عن الشيطان كما جاء في الآية ٣٤ من سورة البقرة ﴿ لَهِيْ ولستكبر وكان من الكافرين﴾.

واحتمل البعض: أنّ المقصودين بـ «أكثرهم» مَنْ تمّت عليهم الحجّة في قبال أقليّة لم تتم عليهم الحجّة بعد، وهذا المعنيٰ يمكن أن يعود إلى المعنى الأوّل.

### بحثان

#### ١ـ كلمات المفسّرين

ما نطالعه في كلمات المفسّرين المتعددة بخصوص تفسير ﴿ تحمد اللّه ﴾ في الآية لا يعدو غالباً من قبيل التّفسير بالمصداق، في حين أنّ مفهوم «نعمة اللّه» من السعة بحيث بشمل جميع النعم المادية والمعنوية، حتى أنّ النّبي تَنْبُرُاتُهُ يعتبر أحد المصاديق الحيّة لنعمه سبحانه وتعالىٰ.

وروايات أهل البيت الميلاً تـؤكّد عـلىٰ أنّ المقصود بـ «نبعمة اللّمه» هـو وجـود الأثّمة المعصومين اللّميلاً.

وفي رواية عن الإمام الصادق على الله قال: «نحن والله نعمة الله التي أنعم بها على عباده، وبنا فاز مَنْ فاز» (

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ۷۲، ح ۱۹٤.

فواضحٌ أَنَّ السعادة والنجاح لا يمكن إدراكهما إلَّا عن طريق قادة الحق وهم الأثمَّة عليهم السلام فوجودهم إذنَّ من أوضح وأفضل النعم الإلهيّة (وقد ذكر ﷺ هنا لأنَّه أحد المصاديق الجليّة لنعم الله سبحانه).

# ٢\_ صراع المقّ مع الباطل

ونحتمل أنّ «ثمّ» هنا إشارة إلى معنى خني، خلاصته: أنّ دعوة الحقّ عندما تتوغل إلى دواخل الروح الإنسانية عن طريق أصولها المنطقية السليمة، فإنّها ستصطدم مع عوامل السلب والإنكار الموجودة فيه أحياناً، فيستغرق ذلك الجدال أو الصراع الداخلي مدّة تتناسب مع حجم قوّة وضعف تلك العوامل، فإن كانت عوامل النهي والإنكار أقوى فإنها ستغلبها بعد مدّة... وعبر القرآن عن تلك الحالة بكلمة «ثمّ».

والآينان ٦٤ و ٦٥، من سورة الأنبياء ضمن عرضها لقصة إبراهيم على تتحدثان عن قوة احتجاج نبي الله إبراهيم على بعد أن حطم أصنامهم جميعها إلا كبيرها مما تسركهم في الوهلة الأولى يغوصون في تفكير عميق، مما حدا بهم لأن يلوموا أنفسهم وكادوا أن يهتدوا إلى الحق لولا وجود تلك الرواسب من العوامل السلبية في نفوسهم (التعصب، الكبر، العناد) التي أمالت كفة انحرافهم على قبول دعوة الحق، فعادوا من جديد إلى ما كانوا عليه، ولوصف تلك الحالة نرى القرآن قد استعمل كلمة «ثم» أيضاً: ﴿ فرجعوا للى انفسهم فقالوا لِلتكم انتهم الظّالمون \* ثم تكسوا على رؤوسهم لقد علمت ما هؤلاء ينطقون ﴾.

وعلىٰ هذا فعنيٰ «الكافرون» يتوضّع بشكل أدق عند وجود كلمة «ثم».

وَيُوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِ أُمَّةِ شَهِيدًا ثُمَّ لَا يُؤَذَنُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَلَاهُمْ يُسْتَعْنَبُونَ هِ وَإِذَا رَءَا الَّذِينَ ظَلَمُوا الْعَذَابَ فَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَاهُمْ يُنظَرُونَ هِ وَإِذَا رَءَا الَّذِينَ الْمَثُوا الْعَذَابَ فَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَاهُمْ يُنظَرُونَ هَا الَّذِينَ وَإِذَا اللَّذِينَ الْمَثَوَا اللَّهِ عَمُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَ ذِبُونَ هُو وَالْقَوْا اللَّذِينَ الْمُتَافِقُونَ اللَّهُ يَوْمَ إِنْ اللَّهُ وَضَلَّ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَفْرُونَ هُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدَّوا اللَّهُ يَوْمَ إِلَيْ اللَّهُ يَوْمَ إِلَّهُ اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْوَالْمُ اللَّهُ الْمُعْلِى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِقُ اللْهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

# الأفسير

# عندما تغلق الأبواب أمام الممرمين:

بعد أن عرض القرآن الكريم في الآيات السابقة جحود منكري الحق وعدم اعترافهم بالنعم الإلهيّة، يتطرق في هذه الآيات إلى جانب من العقاب الإلهي الشديد الذي يستظر أولئك في عالم الآخرة، لينبّه الغافل من سباته، فعسى أن يعيد النظر في مواقفه المنحرفة قبل فوات الأوان، فيقول أوّلاً: ﴿ويوم نبعث من كل أمّة شهيدل﴾ أ

وهل ثمَّة حاجة إلى شاهد مع وجود علم الله المطلق؟

قد يتبادر إلى الأذهان هذا السؤال عند قراءة الآية، وتتّضح الإجابة عملي ذلك من

١. ألـ ويوم، هنا ظرفٌ متعلق بفعلٍ مقدّر، وأصل العبارة: (وليذكروا) أو (واذكروا).

خلال التدقيق في الملاحظة التالية: إنّ الأمور غالباً ما يقصد فيها الجانب النفسي والروحي، والإنسان كلّها أيقن بوجود الشهود والمراقبين عليه من قبل الله سبحانه، ازداد في محاسبة نفسه، وأقل ما يمكن أن يذكر بهذا الصدد ما سيصيبه من خجل يوم مواجهتهم مع ما إقترفت يداه.

وبخصوص تلك المحكمة، تأتي الآية لتقول: ﴿ ثُمَّ لايؤدُن للدِّين كفرول﴾.

وهل من الممكن أن لا يأذن الله للمجرمين في الدفاع عن أنفسهم؟

نعم، وذلك لعدم الحاجة للسان في ذلك اليوم العظيم، لأنّ الجوارح من رجل وأذن وعين وكذلك الجلد، بل وحتى الأرض التي أطاع الإنسان عليها أو عصى، كلّها ستشهد عليه، ويمكن استفادة هذا المعنى من آيات قرآنية أخرى كالآية ٦٥ من سورة يئس والآية ٣٦ من سورة المرسلات.

بل ويزاد على عدم السماح لهم بالكلام بـ ﴿ ولا هم يستعتبون ﴾ ١

لأنّ هناك محل مواجهة نتائج الأعبال وليس يوم العمل والإصلاح، وهم حينها كالثمرة المقطوفة التي انتهيٰ زمن نموّها.

وتشرح الآية التالية حال الظالمين بعد انتهاء مرحلة حسابهم ودخولهم في العدداب، وكيف أنهم يطلبون تخفيف شدة العذاب تارة، ويطلبون إمهالهم مدّة تارة أخرى، فتقول: ﴿ وَإِذَا رَدُ الدِّينَ طَلِمُوا العَدَابُ فَلَا يَعَفِّفُ عَنْهُم ولا هُمْ يَنْظُرُونَ﴾.

والآيتان أشارتا إلى أربع مراحل لحالات المجرمين (وهو ما نشاهد شــبيهه في حــياتنا الدنيا):

المرحلة الأولى: سعي المجرم للتنصّل والتزوير لتبرئة نفسه، وإن لم يحصل على هدفه يسعى إلى المرحلة التالية.

المرحلة الثّانية: يستعتب صاحب الحق ويمتص غضبه وصولاً لرضاه، وإذا لم يمنفعه ذلك ينتقل إلى المرحلة الثّالثة.

المرحلة الثّالثة: يطلب تخفيف العذاب، فيقول: عاقبني ولكنّ خفف العـذاب! وإن لم يستجاب له لعظم ذنبه فإنّه سيطلب الطلب الأخير...

١. «يستعتبون» من «الإستعتاب»، وهي في الأصل من «العتاب» وهو التحدث بلهجة شديدة ولوم، فيكون مفهوم الإستعتاب،: أن يطلب المذنب من صاحب الحق عقابه فيصبح سبباً لسكون غضبه وحصول رضاه، ولهذا اعتبر البعض؛ أنّ الإستعتاب بمعنى الإسترضاء.. في حين أنّ حقيقة مفهومه ليس الإسترضاء وإنّما هو لازم له.

[ج

إلّا أنّ القرآن الكريم يجيب عن طلبات المجرمين بعدم حصول إذن الدفاع عـنهم، ولا يمكنهم تحصيل رضا المولى جلّ وعلا، ولا يخفف عنهم العـذاب، ولا هـم يـنظرون، لأنّ أعـما لهم من القباحة وذنوبهم من العظمة تسدكلّ أبواب الإستجابة.

وفي الآية التالية... يستمر الحديث عن عاقبة المشركين، وكيف أنهم سيحشرون في جهنم مع ما أشركوا من معبوداتهم الحجرية والبشرية، فتقول الآية المباركة واصفة حالهم: 
﴿وَإِذَا رَا الَّذِينَ لَشَرَكُوا شَرِكا،هم قَالُوا رَبّنا هؤلا، شَرَكاؤنا الذين كنّا ندعوا هن دونك ﴾، فهذه المعبودات هي التي وسوست لنا للوقوع في درك العمل القبيح، وهي شريكتنا في الجسرم أيضاً، فارفع عنّا بعض العذاب واجعله لها!

وعندها... تبدأ تلك الأصنام بالتكلم (بإذن الله): ﴿فَالقُولَ لِلْيَهُمُ لِلقُولَ لِتُكُمُ لِكَادُبُونَ﴾، فلم نكن شركاء لله، ومهما وسوسنا لكم فلا نستحق حمل بعض أوزاركم.

وهنا ينبغي التذكير ببعض الملاحظات:

1- إنّ استعمال كلمة «شركاءهم» بدلاً من «شركاء الله» للدلالة على أنّ الأصنام ماكانت في حقيقتها شريكة لله عزّ وجلّ، بل إنّ عبدة الأصنام والمشركين هم الذين نسبوها بهذا النسب خيالاً وكذباً، فمن الحرى أن تنسب لهم وليس إلى الله سبحانه.

ويؤيد ذلك ما مرّ علينا فيما سبق من تخصيص عبدة الأصنام بمعض مواشيهم ومحصولاتهم الزراعية مشاركة بينهم وبين الأصنام أي إنّهم جعلوا الأصنام شريكة لهم في هذه الانعام.

٣- يستفاد من الآية أن الأصنام تحضر عرصة يوم القيامة أيـضاً، وليس المـعبودات
 البشرية فقط كفرعون والنمرود.

والآية ٩٨ من سورة الأنبياء: ﴿ لِلْكُم وَمَا تَعْبِدُونَ مِنْ دُونَ اللّه حَسِبَ جَهِنّم ﴾ تؤيد ذلك. ٣- و تظهر الآية قول المشركين يوم القيامة من أنهم كانوا يعبدون هذه الأصنام: ﴿ هؤلا، شركاؤنا اللّذين كنّا ندموا من دونك ﴾ وهذا القول يتضمن صدقهم في قولهم فلا معنى لتكذيب الأصنام لهم في هذه المقولة.

ولكن من الممكن أنْ يكون التكذيب بمعنىٰ عدم لياقة الأصنام لأن تكون معبودة من دون الله. أو أنّ المشركين قد أضافوا جملة أخرىٰ مفادها أنّ هذه المعبودات قـد دعــتنا ووسوست لنا لنعبدها، فتكذّبهم الأصنام بأنّها لا تملك القدرة أصلاً على الوسوسة والإيحاء. 3- لعلّ ورود جملة ﴿فَالقُولِلِيهِم القُولِ ﴾ بدل «قالوا لهم» لعدم قدرة الأصنام على التكلّم بنفسها، فيكون قولها عبارة عن إلقاء من قبل الله فيها، أي إنّ الله عزَّ وجلّ يلقي إليها، وهي بدورها تلقيه إلى المشركين.

وتأتي الآية التالية لتبين أنّ الجميع بعد أنْ يقولواكلّ ما عندهم، ويسمعوا جواب قولهم، سيتوجهون إلى حالة أخرى ... ﴿وَالْقُوا إِلَىٰ اللّه يَوْمُنُهُ السّلمِ ﴿ مَسلمين الله مَذَعنين لعظمته جلّ وعلا، لأنّ غرور وتعصب الجاهلين قد أزيل برؤية الحق الذي لا مفرّ من تـصديقه والإذعان إليه.

وفي هذه الأثناء، وحيث كلّ شيء جليّ كوضوح الشمس. ﴿وَصَلَّ مَنهم مَاكَاتُوا يَعْتُرُونَ ﴾. فتبطل كذبتهم بوجود شريك لله، وكذلك يبطل ادعاؤهم بشفاعة الأصنام لهم عند الله، عندما يلمسون عدم قدرة الأصنام للقيام بأيّ عمل، بل ويرونها محشورة معهم في نار جهنم إ.

وبهذا المقدار من الآيات كان الحديث منصبًا حول انحراف المشركين الضالين وغرقهم في درك الشرك، دون أن يدعوا الآخرين إلى ما هم فيد. وبعد ذلك ينتقل القرآن الكريم إلى الكافرين من الذين لم يكتفوا بأن يكونوا كافرين، وإنّما كانوا يبذلون أقبصى جهودهم لإضلال الآخرين! فيقول: ﴿الذين كفروا وصدّوا من سبيل الله زدناهم عذاباً فوق العدّاب بما كانوايفسدون ﴾

فهم شركاء في جرم الآخرين إضافة لما عليهم من تبعات أعمالهم، لأنّهم كانوا عــاملاً مؤثّراً للفساد على الأرض وإضلال خلق اللّه بالصدّ عن سبيله.

وذكرنا مراراً وانطلاقاً من منطق الاجتاع الإسلامي أنَّ مَنْ يسن سنّة (حسنة أم سيئة) فهو شريك العاملين بها ثواباً أو عقاباً، والحديث المشهور يبيّن لنا هذا المعنى بوضوح: «مَنْ استن بسنّة عدل فاتبع كان له أجر مَنْ عمل بها من غير أن ينتقص من أجورهم شيء ومَنْ استن سنّة جور فاتبع كان عليه مثل وزر مَنْ عمل بها من غير أن ينتقص من أوزارهم شيء».

احتمل بعض المفسّرين كصاحب الميزان: أنّ إظهار التسليم هنا كان من جانب عبدة الأصنام فقط دون الأصنام، ويؤيد ذلك ما ورد في ذيل الآية.

وعلىٰ أيّة حال، فالآيات القرآنية والأحاديث الشريفة تــوضّح مســؤولية الرؤســاء والموجّهين أمام اللّه وأمام الناس.

وتتناول الآية أيضاً مسألة وجود الشهيد في كلّ أمّة (والذي ذكر قبل آيات معدودة)، ولمزيد من التوضيح يقول القرآن الكريم: ﴿ويوم تبعث في كمل أمّـة شهيدا صليهم من أنفسهم﴾.

ووجود هؤلاء الشهود، وعلى الخصوص من الأشخاص الذين ينهضون لهذه المهمّة من وسط نفس الأمم، لا يتعارض مع علم اللّه تعالى وإحاطته بكلّ شيء، بل هو للتأكيد على مراقبة أعهال الناس، وللتنبيه على وجود المراقبة الدائمة بشكل قطعي.

ومع أنَّ عموم الحكم في هذه الآية يشمل المجتمع الإسلامي والنَّبي عَلَيْكُ ، إلَّا أنَّ القرآن الكريم في مقام التأكيد قال: ﴿وجننا بِك شهيدا على هؤلا. ﴾.

وقيل إنّ المقصود بـ «هؤلاء» المسلمون الذين يعيشون في عصر النّبي عَلَيْ ، والنّبي عَلَيْ هو الرقيب والناظر والشاهد على أعهاهم، ومن الطبيعي أن يكون ثمّة شخص آخر يأتي بعد النّبي عَلَيْ ليكمل طريقه فيكون شهيداً على الأمّة (وهو من وسطها)، ويسنبغي أن يكون طاهراً من كلّ ذنب وخطيئة، ليتمكن من إعطاء الشهادة حقها.

ولهذا.. اعتمد بعض المفسّرين (من علماء الشيعة والسنّة) على كون الآية بمثابة الدليل على وجود شاهد، حجّة، عادل، في كلّ عصر وزمان. وضرورة وجود الإمام المعصوم في كلّ زمان، وهذا المنطق يتفق مع مذهب أهل البيت المنتجة

دون غيرهم من المذاهب الإسلامية.

ولعل لهذا السبب عرض الفخر الرازي في تفسيره عند مواجهته لهذا الإشكال توجيهاً لا يخلو من إشكال أيضاً حيث قال: (فحصل من هذا أنّ عصراً من الأعصار لا يخلو من شهيد على الناس، وذلك الشهيد لابد أن يكون غير جائز الخطاء وإلّا لافتقر إلى شهيد آخر، وعتد ذلك إلى غير النهاية، وذلك باطل، فيثبت أنّه لابد في كلّ عصر من أقوام تقوم الحجّة بقولهم، وذلك يقتضي أن يكون إجماع الأمّة حجّة) .

لو أنَّ الفخر الرازي تجاوز قليلاً حدود عقائده لم يكن ليسقط في هكذا تناقض وعناد

١٠ التفسير الكبير، ج ٢٠، ص ٩٨.

فاحش. لأنّ القرآن يقول: ﴿يوم يبسه في كلّ أمّة شهيداً عليهم من أنفسهم وليس مجموع الأمّة شاهداً على كلّ فرد من أفراد الأمّة.

وكما ذكرنا عند تفسيرنا للآية ٤١ من سورة النساء أنّ هناك احتالين آخرين في تفسير «هؤلاء»:

الأول: أن «هؤلاء» إشارة إلى شهداء الأمم السابقة من الأنبياء على والأوصياء، فيكون النبي شاهداً على هذه الأمة وشاهداً على الأنبياء السابقين أيضاً.

الثّاني: المقصود من الشاهد هنا هو الشاهد العملي، أيّ: شخص يكون وجوده قــدوة وميزاناً لتمييز الحق من الباطل.

(ولمزيد من الإيضاح، راجع ذيل الآية ٤١ من سورة النساء).

وبما أنّ جعل الشاهد فرع لوجود برنامج كامل وجامع للناس بما تتم فيه الحجّة عليهم، ويصح فيه مفهوم النظارة والمراقبة، لذا يقول القرآن بعد ذلك مباشرة: ﴿ وَالزَّلْنَا عَلَيْكَ الكّتَابِ تَبِيانا لَكُلْ هَيْ، وهدى ورحمة وبشرى المسلمين ﴾.

## بحثان

# ١\_ القرآن تبيان لكل شيء

من أهم ما تطرقت له الآيات المباركات هو أنّ القرآن مبيّن لكلّ شيء.

«تبيان» (بكسر التاء أو فتحها) له معنى مصدري ، ويمكن الاستدلال بوضوح على كون القرآن بياناً لكلّ شيء من خلال ملاحظة سعة مفهوم «كل شيء»، ولكن بملاحظة أن القرآن كتاب تربية وهداية للإنسان وقد نزل للوصول بالفرد والجتمع على كافة الأصعدة المادية والمعنوية إلى حال التكامل والرقي، يتضح لنا أن المقصود من «كل شيء» هو كل الأمور اللازمة للوصول إلى طريق التكامل، والقرآن ليس بدائرة معارف كبيرة وحاوية لكل جزئيات العلوم الرياضية والجغرافية والكيميائية والفيزيائية... الخ، وإغا القرآن دعوة حق لبناء الإنسان، وصحيح أنّه وجّه دعوته للناس لتحصيل كل ما يحتاجونه من العلوم،

أ، نقل «الألوسي» في تفسير روح المعاني، عن بعض الأدباء: أنّ جميع المصادر على وزن (تفعال) تفتح تاؤها إلّا مصدرين «تبيان» و«تلقاء». ويعتبرها بعض مصدراً، وبعض آخر يعتبرها اسم مصدر.

وصحيح أيضاً أنّه قد كشف الستار عن الكثير من الأجزاء الحساسة في جوانب علمية مختلفة ضمن بحوثه التوحيدية والتربويّة، ولكن ليس ذلك الكشف هو المراد، وإنّما توجيه الناس نحو التوحيد والتربية الربانية التي توصل الإنسان إلى شاطيء السعادة الحقّة من خلال الوصول لرضوانه سبحانه.

ويشير القرآن الكريم تارةً إلى جزئيات الأمور والمسائل، كما في بيانه لأحكام كـتابة العقود التجارية وسندات القرض، حيث ذكر ١٨ حكماً في أطول آية قرآنية وهي الآيـة ٢٨٢ من سورة البقرة ١٠.

و تارةً أخرى يعرض القرآن المسائل الحياتية للإنسان بصورها الكلّية، كما في الآية التي ستأتي قريباً، حيث يقول: ﴿إِنَّ اللَّه يأمر بالعدل والإحسان وليتا. ذي القربي وينهي من الفحشاء والمنكر والبغي ﴾.

وكذلك عموم مفهوم الوفاء بالعهد في الآية ٣٤ من سورة المائدة: ﴿ لُوقُولِ العهد كان هَوُولُ )، وعموم مفهوم الوفاء بالعقد في الآية ١ من سورة المائدة: ﴿ لُوقُولِ العقود ﴾ ، ولزوم أداء حق الجهاد كيا جاء في الآية ٧٨ من سورة الحج: ﴿ وجاهدوا فحي الله حق جهاده ﴾ وكمفهوم إقامة القسط والعدل كيا جاء في الآية ٢٥ من سورة الحمديد: ﴿ ليسقوم النّاس بالقسط ﴾ ، وعموم مفهوم رعاية النظم في كلّ الأمور في الآيات ٧ ، ٨ ، ٩ من سورة الرحمٰن: ﴿ وَالسَما، رقعها ووضع العيزان \* لَلّا تطنوا فحي المعيزان \* ولقيموا الوزن بالقسط ولا قعصروا الممنزان ﴾ وعموم مفهوم الإمتناع عن فعل الفساد في الأرض كيا في الآية ٨٥ من سورة الأعراف: ﴿ وَلا تفسدوا في الأرض كيا في الآية ٨٥ من سورة والتعقل التي وردت في آيات كثيرة في القرآن الكريم، وأمثال هذه التوجيهات العامة كثيرة في القرآن، لتكون للإنسان نبراساً وهاجاً في كافة بجالات الفكر والحياة والإنسان.. وكلّ في القرآن، لتكون للإنسان نبراساً وهاجاً في كافة بجالات الفكر والحياة والإنسان.. وكلّ ذلك يدلل بما لا يقبل التردد أو الشك على أنّ القرآن الكريم فيه تبيان فكل شيء.

بل وحتى فروع هذه الأوامر الكليّة لم يهملها الباري سبحانه، وإنّما عين لها مَنْ يؤخذ منه التفاصيل، كما تبيّن لنا ذلك الآية ٧من سورة الحشر: ﴿وَهَا آتَاكُمُ الرّسُولُ فَحَدُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتُهُولُ﴾.

١٠ راجع إلى هذا التفسير، ذيل الآية ٢٨٢ من سورة البقرة.

والإنسان كلّما سبح في بحـر القـرآن الكـريم وتـوغّل في أعـماقه، واسـتخرج بـرامجاً وتوجيهات توصله إلى السعادة، اتّضحت له عظمة هذا الكتاب السماوي وشموله.

ولهذا، فَمَنْ استجدى القوانين من ذا وذاك و نرك القرآن، فهو لم يعرف القرآن، وطلب من الغير ما هو موجود عنده.

وإضافةً لتشخيص الآية المباركة مسألة أصالة واستقلال تعاليم الإسلام في كلّ الأمور، فقد حَمَّلَتُ المسلمين مسؤولية البحث والدراسة في القرآن الكريم باستمرار ليستوصّلوا لا ستخراج كلّ ما يحتاجونه.

وقد أكّدت الرّوايات الكثيرة علىٰ مسألة شمول القرآن ضمن تطرقها لهذه الآية وسا شابهها من آيات.

منها: ما روي عن الإمام الصادق أنه قال: «إنّ اللّه تبارك وتعالى أنزل في القرآن تبيان كل شيء حتى واللّه ما ترك شيئاً تحتاج إليه العباد - حتى لا يستطيع عبد يقول: لو كان هذا أنزل في القرآن - إلّا وقد أنزله اللّه فيه» \.

وفي رواية أخرى عن الإمام الباقر على الله قال: «إنّ اللّه تبارك وتعالى لم يدع شيئاً تحتاج إليه الأمّة إلّا أنزله في كتابه وبيّنه لرسوله ﷺ وجعل لكل شيء حدّاً، وجعل عليه دليلاً يدل عليه، وجعل على مَنْ تعدى ذلك الحد حدّاً، "

وجاء في الرّوايات الشريفة الإشارة الى هذه المسألة أيضاً. وهي أنّه مضافاً إلى ظواهر القرآن وما يفهمه منها العلماء وسائر الناس، فإنّ باطن القرآن بمثابة البحر الذي لا يحدرك غوره، وفيه من المسائل والعلوم ما لا يدركها إلّا النّبي ﷺ وأوصياؤه بالحق، ومن هذه الرّوايات ما ورد عن الإمام الصادق ﷺ أنّه قال: «ما مِنْ أمر يختلف فيه اثنان إلّا وله أصل في كتاب الله عزّ وجلّ، ولكن لا تبلغه عقول الرجال» ".

إنَّ عدم إدراك العامة لهذا القسم من العلوم القرآنسية الذي يمكننا تشبيهه بـ إعـــالم اللاشعور) لا يمنع من التحرّك في ضوء (عالم الشعور) وعلى ضوء ظاهره والاستفادة منه.

٢. المصدر السابق، ح ١٧٧.

۱. تفسير نورالثفلين، ج ٣، ص ٧٤، ح ١٧٦.

٣. المصدر السابق، ص ٧٥، ح ١٨٠.

## ٢\_ مرامل الهداية الأربع

إنّ الآية أعلاه ذكرت أربعة تعابير متلازمة حسب تسلسلها لتوضيح الهدف من نزول القرآن:

١ تبياناً لكلّ شيء.

۲۔ هدئ.

٣ رحمة.

٤- بشرى للمسلمين.

ولو أمعنا النظر لوجدنا ثمّة إرتباطاً منطقياً واضحاً بين هذه التعابير، فكلَّ منها يرمز إلى مرحلة معيّنة، المرحلة الأولى في مسير الهداية تستلزم البيان والتعليم، وبعدها تأتي مرحلة الهداية، ومن ثمّ يأتي العمل الموجب للرحمة، وأخيراً البشرى بنواب الله لمن آمن وعمل صالحاً وسرور جميع السائرين على طريق الحق.

8003

إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنڪَرِوَٱلْبَغِيُ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ مَذَكَرُونَ اللَّ

# الثفسير

## أكمل برنامج إمتماعي:

بعد أن ذكرت الآيات السابقة أنّ القرآن فيه تبيان لكلّ شيء، جاءت هذه الآية المباركة لتقدّم غوذجاً من التعليات الإسلامية في شأن المسائل الاجتاعية والإنسانية والأخلاقية، وقد تضمّنت الآية ستة أصول مهمّة، الثلاث الأوّل منها ذات طبيعة إيجابية ومأمور بالعمل بها، والبقية ذات صفة سلبية منهّى عن إرتكابها.

فتقول في البدء: ﴿إِنَّ اللَّه يأمر بالعدل والإحسان ولينا، ذي القربين ﴾.

وهل يمكن تصور وجود قانون أوسع وأشمل من «العدل»؟!

فالعدل هو القانون الذي تدور حول محوره جمسيع أنسظمة الوجسود، وحستىٰ السهاوات والأرض فهي قائمة علىٰ أساس العدل (بالعدل قامت السماوات والأرض). (

والجتمع الإنساني الذي هو جزء صغير في كيان هذا الوجود الكبير، لا يقوى أن يخرج عن قانون العدل، ولا يمكن تصور مجتمع ينشد السلام يحظى بذلك دون أن تستند أركان حياته على أسس العدل في جميع الجالات.

ولماً كان المعنىٰ الواقعي للعدل يتجسد في جعل كلّ شيء في مكانه المناسب، فالانحراف والإفراط والتفريط وتجاوز الحد والتعدّي علىٰ حقوق الآخرين، ما هي إلّا صور لخــلاف أصل العدل.

فالإنسان السليم هو ذلك الذي تعمل جميع أعضاء جسمه بالشكل الصحيح (بدون أيّة

۱. «عوالي اللئالي»، ج ٤، ص ٢٠١.

زيادة أو نقصان). ويحلّ المرض فيه وتتبيّن عليه علائم الضعف والخوار بمجرّد تعطيل أحد الأعضاء، أو تقصيره في أداء وظيفته.

ويمكن تشبيه الجتمع ببدن إنسان واحد، فإنّه سيمرض ويعتل إنّ لم يُراع فيه العدل.

ومع ما للعدالة من قدرة وجلال وتأثير عميق في كلّ الأوقات الطبيعية والاستثنائية ـ في عملية بناء المجتمع السليم، إلّا أنّها ليست العامل الوحيد الذي يقوم بهذه المهمّة، ولذلك جاء الأمر بـ «الإحسان» بعد «العدل» مباشرة ومن غير فاصلة.

وبعبارة أوضح: قد تحصل في حياة البشرية حالات حسّاسة لا يمكن معها حلّ المشكلات بالإستعانة بأصل العدالة فقط، وإنّا تحتاج إلى إيثار وعفو وتضحية، وذلك ما يتحقق برعاية أصل «الإحسان».

وعلى سبيل المثال: لو أنّ عدواً غدّاراً هجم على مجتمع ما، أو وقعت زلزلة أو فيضان أو عواصف في بعض مناطق البلاد، فهل من الممكن معالجة ذلك بالتقسيم العادل لجسميع الطاقات والأموال، وتنفيذ سائر القوانين العادية؟! هنا لابد من تقديم التسضحية والبلدل والإيثار لكل مَنْ يملك القدرة المالية، الجسمية، الفكرية، لمواجهة الخسطر وإزالته، وإلا فالطريق مهيّاً أمام العدو لإهلاك المجتمع كلّه، أو أنّ الحوادث الطبيعية ستدمّر أكبر قدر من الناس والممتلكات.

والأصلان يحكمان نظام بدن الإنسان أيضاً بشكل طبيعي، فني الأحوال العادية تقوم جميع الأعضاء بالتعاضد فيا بينها، وكلَّ منها يؤدّي ما عليه من وظائف بالإستعانة بما تقوم به بقية الأعضاء (وهذا هو أصل العدالة).

ولكنْ... عندما يصاب أحد الأعضاء بجرح أو عطل يتسبّب في فقدانه القدرة على أداء وظيفته، فإنَّ بقية الأعضاء سوف لن تنساه، لأنّه توقف عن عمله، بل تستمر في تغذيته ودعمه... الخ، (وهذا هو الإحسان).

وفي الجتمع كذلك، حيث ينبغي للمجتمع السليم أن يحكمه هذان الأصلان.

وما جاء في الرّوايات وفي أقوال المفسّرين، من بيانات مختلفة في الفــرق بــين العــدل والإحسان، لعلّ أغلبها يشير إلى ما قلناه أعلاه. فعن علي الله قال: «العدل: الإنصاف، والإحسان: التفضل» (وهذا ما أشرنا إليه. وقال البعض: إنّ العدل: أداء الواجبات، والإحسان: أداء المستحبات.

وقال آخرون: إنَّ العدل: هو التوحيد، والإحسان: هو أداء الواجبات.

(وعلى هذا التّفسير يكون العدل إشارة إلى الاعتقاد، والإحسان إشارة إلى العمل).

وقال بعض: العدالة: هي التوافق بين الظاهر والباطن، والإحسان: هو أنَّ يكون باطن الإنسان أفضل من ظاهره.

واعتبر آخرون: أنَّ العدالة ترتبط بالأمور العمليَّة، والإحسان بالأمور الكلامية.

وكها قلنا فإنّ بعض هذه التفاسير ينسجم تماماً مع التّفسير الذي قدّمناه أعلاه، وبما أنَّ البعض الآخر لا ينافيه فيمكن والحال هذه الجمع بينهها.

أمّا مسألة ﴿لِيتَاء في القربين عندرج ضمن مسألة «الإحسان» حيث إنّ الإحسان يشمل جميع الجنمع، بينا يخص هذا الأمر جماعة صغيرة من الجنمع الكبير وهم ذوو القربي، وبلحاظ أنّ الجنمع الكبير يتألف من مجموعات، فكلّما حصل في هذه الجموعات انسجام أكثر، فإنّ أثره سيظهر على كملّ الجميع، والمسألة تسعتبر تعقسيماً صحيحاً للموظائف والمسؤوليات بين الناس، لأنّ ذلك يستلزم من كل مجموعة أن تمدّ يد العون إلى أقربائها (بالدرجة الأولى) ممّا سيؤدّي لشمول جميع الضعفاء والمعوزين برعاية واهتام المتمكنين من أقربائهم.

وعلى ما نجده في بعض الأحاديث من أنّ المقصود به «ذي القربن» هم أهل بيت النّبي على الله و ذريته من الأنمة الله المقصود به ولينا في القربي هوأداء الخمس، فإنّه لا يقصد منه تحديد مفهوم الآية أبداً ، بل هو أحد المصاديق لذلك البارزة لذلك المفهوم، ولا يمنع إطلاقاً من شمول مفهوم الآية الواسع.

لو اعتبرنا مفهوم «ذي القربي» بمعنى مطلق الأقرباء، سواء كانوا أقرباء العائلة والنسب، أو أقرباء من وجوه أخرى، فسيكون للآية مفهوم أوسع ليشمل حتى الجار والأصدقاء وما شابه ذلك (ولكنّ المعروف في ذلك قربي النسب).

ولإعانة المجموعات الصغيرة (الأقرباء) بناء محكم من الناحية العاطفية، إضافة لما لها من ضهانة تنفيذية.

١٠ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٣١.

وبعد ذكر القرآن الكريم للأصول الإيجابية الثلاثة يتطرق للأصول المقابلة لها (السلبية) فيقول: ﴿ وينهىٰ من الفحشاء والمنكر والبغي﴾.

وتحدّث المفسّرون كثيراً حول المصطلحات الثلاثة «الفحشاء»، «المنكر»، «البغي»، إلّا أنّ ما يناسب معانيها اللغوية بقرينة مقابلة الصفات مع بعضها الآخر يظهر أنّ «الفحشاء»؛ إشارة إلى الذنوب الحنيّة، و«البغي»؛ إشارة إلى كلّ إشارة إلى الذنوب العلنيّة، و«البغي»؛ إشارة إلى كلّ تجاوز عن حق الإنسان، وظلم الآخرين والإستعلاء عليهم.

قال بعض المفسّرين ! إنّ منشاء الانحرافات الأخلاقية ثلاث قوى: القوّة الشهوانية، القوّة الغضوانية، القوّة الوهمية الشيطانية.

أمّا القوّة الشهوانية فإغّا تُرغّب في تحصيل اللذائذ الشهوانية والغرق في الفحشاء، والقوة الغضبية تدفع الإنسان إلى فعل المنكرات وإيذاء سائر الناس، وأمّا القوّة الوهمية الشيطانية فتوجد في الإنسان الإستعلاء على الناس والترفّع وحبّ الرياسة والتقدّم والتعدّي على حقوق الآخرين.

وأشار الباري سبحانه في المصطلحات الثلاثة أعلاه إلى طغيان غرائز الإنسان، ودعا إلى طريق الحق والهداية ببيان جامع لكلّ الانحرافات الأخلاقية.

وفي آخر الآية المباركة يأتي التأكيد بجدداً على أهميّة هذه الأصول الستة: ﴿ يَسْتَطَّكُمُ لَمُلَّكُمُ لَهُ مَا ل العلكم تذكرون﴾.

### أشمل آيات المير والشر:

إنّ محتوى هذه الآية المباركة له من قوّة التأثير ما جعل كثيراً من النباس يتصبحون مسلمين على بيّنة من أمرهم، وها هو «عثمان بن مظعون» أحد أصحاب رسول اللّه عَيَّا الله على الله عنده حال تأمله، فشخص بصره نحو السهاء كانه يستفهم شيئاً، فلم شرّي عنه سألته عن حاله فقال: نعم، بينا أنا أحدثك إذ رأيت جبرائيل في الهواء فأتاني بهذه الآية ﴿ إِنْ الله يأمر بالعدل والإحسان وقرأها على إلى آخرها، فقرّ في الهواء فأتاني بهذه الآية ﴿ إِنْ الله يأمر بالعدل والإحسان وقرأها على إلى آخرها، فقرّ

١ التّفسير الكبير، ج ٢٠، ص ١٠٤.

الإسلام في قلبي. وأتيت عمّه أبا طالب فأخبرته فقال: يا آل قريش، اتبعوا محمّداً ﷺ ترشدوا، فإنّه لا يأمركم إلّا بمكارم الأخلاق، وأتيت الوليد بن المغيرة وقرأت عليه هـذه الآية فقال: إنْ كان محمّد قاله فنعم ما قال، وإن قاله ربّه فنعم ما قال» أ.

ونقرأ في حديث آخر أنَّ النّبي ﷺ قرأ هذه الآية على الوليد بن المغيرة فقال: (يا ابسن أخي العلم أخي العلم الوليد؛ إنَّ له لحلاوة، وإنَّ عليه لطلاوة، وإنَّ أعلاه لمثمر، وإنَّ أسلفه لمغدق، وما هو قول البشر» ".

وروي عن النّبي ﷺ أنّه قال: «جماع التقوى في قسوله تسعالى: ﴿ لِنَّ اللَّه يأْمسر بسالتُ لَكُ وَاللَّهُ عَالَمُ وَاللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّا عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّا عَلَىٰ اللّهُ عَل

ونستفيد من هذه الأحاديث \_وأحاديث أخرى - أنّ الآية تعتبر دستور عمل إسلامي عام، وتمثل أحد مواد القانون الأساسي للإسلام في كلّ زمان ومكان، حتى روي عن الإمام الباقر عليه أنّه كان يقرأ الآية المباركة قبل الإنتهاء من خطبة الجمعة ثمّ يقول بعدها: «اللّهم اجعلنا ممن يذكر فتنفعه الذكرى» ثمّ ينزل من على المنبر.

فإحياء الأصول الثلاثة «العدل، والإحسان، وإيناء ذي القربين»، ومكافحة الانحرافات الثلاث «الفحشاء والمنكر، والبغي» على صعيد العالم كفيل بأن يجعل الدنيا عامرة بالخير، وهادئة من كلّ اضطراب، وخالية من أيّ سوء وفساد، وإذا روي عن ابن مسعود (الصحابي المعروف) قوله: (هذه الآية أجع آية في كتاب الله للخير والشر) فهو للسبب الذي ذكرناه. ويذكّرنا محتوى الآية المباركة بالحديث المروي عن النّبي عَبَيْلًا بقوله: «صنفان من أمتي إذا صلحا صلحت أمتي، وإذا فسدا فسدت أمتي. فقيل: يا رسول الله، مَنْ هما؟ قال: الفقهاء والأمراء».

وذكر الحدَّث القمّي في (سفينة البحار) حديثاً ~ بعد نقله لهذا الحديث – مروياً عـن رسول اللّه ﷺ أنّه قال: «تكلم النّار يوم القيامة ثلاثة: أميراً، وقارثاً، وذا ثروة مـن المــال،

١. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٢٨٠. ذيل الآية مورد البحث.

٢. قال هذا لأنه عم أبي جهل وكلاهما من قريش.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٣٨١، ذيل الآية مورد البحث.

٤. تفسير نورالتقلين، ج ٣، ص ٧٨، ح ١٩٦.

٥. أصول الكافي على ما نقل عنه تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٧٧، ح ١٩٢.

فتقول للأمير: يا مَنُ وهب اللّه له سلطاناً فلم يعدل، فتزدرده كما تزدرد الطير حبّ السسمسم، وتقول للأمير: يا مَنُ تزين للناس وبارز اللّه بالمعاصي، فتزدرده، وتقول للغني: يا مَنْ وهب اللّه له دنيا كثيرة واسعة فيضاً وسأله العقير اليسير قرضاً، فأبئ إلّا بخلاً، فتزدرده».

وقد بحثنا موضوع العدالة باعتبارها ركناً إسلامياً مهمّاً جدّاً ضمن تفسيرنا للآية ٨ من سورة المائدة.

#### 8003

وَأُوفُواْ بِعَهْدِ ٱللّهِ إِذَا عَنهَدَ تُعْ وَلَا لَنفُضُواْ ٱلْأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُهُ اللّهَ عَلَيْكُمْ أَلَقَ اللّهَ عَلَوْكَ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللّهَ عَلَوْكَ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللّهُ عَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوّةٍ أَنْ اللّهُ يَعْدُوكَ أَيْمَا نَكُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْكُونَ اللّهُ وَلَا مَنْ يَضِلُ مَن يَشَاهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَل

سبب النزول

يقول المفسّر الكبير العلّامة الطبرسي في (مجمع البيان) في شأن نزول أوّل آية من هذه الآيات أنّها نزلت في الذين بايعوا النّبي عَلَيْهُ على الإسلام (وكان من المحتمل أن ينقض بعضهم البيعة لقلّة المسلمين وكثرة الأعداء)، فقال سبحانه مخاطباً لهم لا يحملنّكم قلّة المسلمين وكثرة البيعة).

## التفسير

#### الوفاء بالعهد دليل الإيمان:

بعد أن عرض القرآن الكريم في الآية السابقة بعض أصول الإسلام الأساسية (العدل، والإحسان، وما شابههما)، يتناول في هذه الآيات قسماً آخر من تعاليم الإسلام المهمّة (الوفاء بالعهد والأيمان). يقول أوّلاً: ﴿وَلُوقُوا بِعَهِدَ اللّهِ إِذَا عَاهِدَتُم ﴾، ثمّ يضيف: ﴿وَلَا تَنْقَصُوا اللَّيْمَانَ بِعَدَ توكيدها وقد جعلتم اللّه عليكم كفيلاً إِنَّ اللّه يعلم ما تفعلون ﴾.

إنّ ظاهر معنى «عهد الله» - مع كثرة ما قال المفسّرون فيه - هو: العهود التي يـ برمها الناس مع الله تعالى (وبديهي أنّ العهد مع النّبي عهد مع الله أيضاً)، وعليه فهو يشمل كلّ عهد إلهى وبيعة في طريق الإيمان والجهاد وغير ذلك.

بل إنّ التكاليف الشرعية التي يعلنها النّبي الله عن العهد الإلهي الضمني، وكذا الحال بالنسبة للتكاليف العقلية، لأنّ إعطاء العقل والإدراك من الله عزّ وجلّ للإنسان إنّا يرافقه عهد ضمني، وهكذا يدخل الجميع في المفهوم الواسع لعهد اللّه.

أمّا مسألة «الأيمان» (جمع يمين، أي: القسم) التي وردت في الآية \_ والتي عرض فيها المفسّرون آراء كثيرة \_ فلها معنى واسع، ويتّضح ذلك عند ملاحظة مفهوم الجملة حيث إنّه يشمل العهود التي يعقدها الإنسان مع الله عزَّوجل، بالإضافة إلى ما يستعمله من أيمان في تعامله مع خلق الله.

وبعبارة أخرى: يدخل بين إطار هذه الجملة كلّ عهد يبرم تحت اسم اللّه وباستعمال صيغة القسم، وما يؤكّد ذلك ما تبعها من عبارة تفسيرية تأكيدية ووقد جعلتم اللّه عليكم كفيلاني.

ونتيجة القول: أنّ جملة ولوقوا بعهد الله > خاصة، وجملة ولا تنقضوا الأيمان > عامّة.

وحيث إنّ الوفاء بالعهد أهم الأسس في ثبات أيّ مجتمع كان، تواصل الآية التالية ذكره بأسلوب يتّسم بنوع من اللوم والتوبيخ، فتقول: ﴿ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها هن بعد قوّة لنكافا ﴾ أ

والآية تشير إلى (رايطة) تلك المرأة التي عاشت في قريش زمن الجاهلية، وكانت هي وعاملاتها يعملن من الصوف والشعر، وعاملاتها يعملن من الصباح حتى منتصف النهار في غزل ما عندهن من الصوف والشعر، وبعد أن ينتهين من عملهن تأمرهن بنقض ما غزلن، ولهذا عرفت بين قومها بــ (الحمقاء).

أَمَا كَانَتَ تَقُومُ بِهِ (رايطة) لا يُمَّلُ عَملاً بلا تمر \_ فحسب \_ بل هو الحياقة بعينها، وكذا

أ. وأنكاث: جمع ونكث، على وزن (قسط) بمعنى حلّ خيوط الصوف والشعر بعد برمها، وتطلق أيضاً على اللباس الذي يصنع من الصوف والشعر، وأمّا محل إعرابها في الآية فهو (حال) للتأكيد على قول البعض، فيما اعتبرها آخرون (مفعولاً ثانياً) لفعل ونقضت، أي (جعلت غزلها أنكاثاً).

الحال بالنسبة لمن يبرم عهداً مع الله وباسمه، ثمّ يعمل على نقضه، فهو ليس بعابث فقط، وإنّما هو دليل على انحطاطه وسقوط شخصيته.

ثمّ يضيف القرآن الكريم قائلاً: ﴿ تَتَعَدُونَ لَيَمَانِكُمُ دَخَلاً بِينَكُمُ لَنْ تَكُونُ لَمَّةً هِي أَرِينُ مِن لَمُ يَضِيفُ القرآن الكريم قائلاً: ﴿ تَتَعَدُونَ لَيْمَانِكُمْ دَخَلاً بِينَكُمْ لَنْ تَكُونُ لَمَّةً هِي أَرِينُ مِنْ لَا تَنقضوا عهودكم مع الله بسبب أنّ تلك الجموعة أكبر من هذه فستقعوا في الخيانة والفساد.

وهذا دليل على ضعف شخصية الفرد، أو نفاقه وخيانته حينا يرى كثرة أتباع الخالفين فيترك دينه القويم وينخرط في المسالك الباطلة التي يتبعها الأكثرية.

واعلموا ﴿ لِلنَّمَا يَبِلُوكُمُ لَلَّهُ يَمُهُ.

واليوم الذي تكونون فيه كثرة وأعداءكم قلّة ليس بيوم اختبار وامتحان، بل امتحانكم في ذلك اليوم الذي يقف فيه عدو كم أمامكم وهو يزيدكم عدداً بأضعاف مضاعفة وأنتم قلّة.

وعلىٰ أيّة حال. ستتضح النتيجة في الآخرة ليلاقي كلّ فرد جزاءه العادل: ﴿وليبيّنُ لَكُمُ يوم القيامة ماكنتم فيه تختلفون﴾ من هذا الأمر وغيره.

والآية التالية تجيب على توهم، غالباً ما يطرق الأذهان عند الحديث عن الاستحان الإلهي والتأكيد على الإلتزام بالعهود والوظائف، وخلاصته: هل أنّ الله لا يقدر على إجبار الناس جميعاً على قبول الحق؟ فتقول: ﴿ولوها، الله لجعلكم لَقَة واحدة﴾.

«أُمّة واحدة» من حيث الإيمان والعمل على الحق بشكل إجباري، ولكن ذلك سوف لا يكون خطوة نحو التكامل والتسامي ولا فيه أفضلية للإنسان في قبوله الحق، وعليه فقد جرت سُنّة الله بترك الناس أحراراً ليسيروا على طريق الحق مختارين.

ولا تعني هذه الحرية بأنّ اللّه سيترك عباده ولا يعينهم في سيرهم، وإنّما بقدر ما يقدمون على السير والمجاهدة سيحصلون على التوفيق والهداية والسداد منه جلّ شأنه، حتى يصلوا لهدفهم، بينا يحرم السائرون على طريق الباطل من هذه النعمة الرّبانية، فتراهم كلّما طال المقام بهم ازدادوا ضلالاً.

الدّخل، على وزن (الدغل)، بمعنى الفساد والتقلب ومنها أخذ معنى (الداخل)، وينبغي الإلتفات إلى أنّ جملة ﴿ تتّخذون أيسمانكم ﴾ \_ على ما قلنا، من تفسير \_ جملة حاليّة، إلّا أنّ بعض المفسّرين اعتبرها جملة استفهامية، والتّفسير الأوّل يوافق ظاهر الآية.

ولهذا يواصل القرآن الكريم القول ب خولكن يضل من يشا، ويهدي من يشا، ﴾.

ولكنّ الهداية الإلهيّة أو الإضلال لا تسلب المسؤولية عنكم، حيث إنّ الخطوات الأولى على عواتقكم، ولهذا يأتي النداء الرباني: ﴿ولتسئلنّ مِمّاكنتم تعملون ﴾ .

وتشير هذه العبارة إلى نسبة أعيال البشر إلى أنفسهم، وتؤكّد على تحميلهم مسؤولية تلك الأعيال، وتعتبر من القرائن الواضحة في تفسير مفهوم الهداية والإضلال الإلهيين وأنّ أيّاً منهما لا يستبطن صفة الإجبار أبداً.

وقد بحثنا هذا الموضوع سابقاً (راجع تفسير الآية ٢٦ من سورة البقرة).

وتأكيداً على مسألة الوفاء بالعهد والثبات في الإيمان (باعتبار ذلك من العوامل المهمّة في ثبات المجتمع) يقول القرآن: ﴿ولا تشْخُدُوا لَيْجَانَكُمْ دَخَلاً بِينَكُمْ ﴾ أي وسيلة للخداع والنفاق، لأنّ في ذلك خطرين كبيرين:

الأوّل: ﴿فَتَوْلَ قَدَم بِعِد لَيُوتِها ﴾، لأنّ مَنْ يَبَرِم عَهِداً أَوْ يَطْلَقَ قَسَماً وَنَيِّتُه أَنْ لايني بذلك فسوف لا يعوّل عليه الناس ولا يثقون به، ومثله كمن وضع قدمه على أرض قد بدت له أنّها صلبة ومحكمة، إلّا أنّها زلقة في الواقع، وستكون سبباً في انزلاقه وسقوطه.

الثّاني: ﴿وتدوقوا السّوديما صددتم من سبيل الله ﴾ في هذه الدنيا ﴿ولكم مدّلت مظيم ﴾ في الآخرة.

من الآثار السلبية لنقض العهود والأيمان شياع سوء ظن الناس وتنفّرهم من الديس الحق، وتشتت الصفوف وفقدان الثقة حتى لا يرغب الناس في الإسلام، وإنَّ عقدوا معكم عهداً فسوف لا يجدون أنفسهم ملزمين بالوفاء به، وهذا ما يؤدّي لمساوي ومفاسد كثيرة، وبروز حالة التخلّف في الحياة الدنيا.

وأمّا على صعيد الحياة الأخرى فإنّه سيكون سبباً للعقاب والعذاب الإلهي.

### بحثان

#### ١- فلسفة امترام العهد

كما هو معلوم فإنّ الثقة المتبادلة بين أفراد المجتمع تمثل أهم دعائم رسوخ المجتمع، بل من دعائم تشكيل المجتمع وإخراجه من حالة الآحاد المتفرقة وإعطائه صفة التجمّع، بالإضافة لكون أصل الثقة المتبادلة يعتبر السند القويم للقيام بالفعاليات الاجتماعية والتعاون على مستوى واسع.

والعهد والقسم من مؤكّدات حفظ هذا الإرتباط وهذه الثقة، وإذا تصورنا مجتمعاً كان نقض العهد فيه هو السائد، فمعنىٰ ذلك انعدام الثقة بشكل عام في ذلك الجتمع، وعندها سوف يتحول المجتمع الىٰ آحاد متناثرة تفتقد الإرتباط والقدرة والفاعلية الاجتماعية.

ولهذا نجد أنّ الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة تؤكّد باهتمام بالغ على مسألة الوفاء بالعهد والأيمان، وتعتبر نقضها من كبائر الذنوب.

وقد أشار أمير المؤمنين عليه إلى أهتية هذا الموضوع في الإسلام والجاهلية واعتبره من أهم المواضيع في قوله عند عهده لمالك الأشتر «فإنّه ليس من فرائض الله شيء الناس أشد عليه اجتماعاً مع تغرق أهوائهم وتشتت آرائهم، من تعظيم الوفاء بالعهود، وقد لزم ذلك المشركون فيما بينهم دون المسلمين لما استوبلوا من عواقب الغدر» أ.

ونجد في أحكام الحرب الإسلامية أنّ إعطاء الأمان من قبل فرد واحمد ممن جميش المسلمين لشخص أو كتيبة من كتائب العدو يوجب مراعاة ذلك على كلّ المسلمين؟

يقول المؤرخون والمفشرون: من جملة الأمور التي جعلت الكثير من الناس في صدر الإسلام يعتنقون هذا الدين الإلهي العظيم هو التزام المسلمين الراسخ بالعهود والمــوائــيق ورعايتهم لأيمانهم.

وما لهذا الأمر من أهيّية بحيث دفع سلمان الفارسي لأنّ يقول: (تهلك هذه الأمّة بنقض مواثيقها) <sup>٢</sup>.

أي إنّ الوفاء بالعهد والميناق كما أنّه يوجب القدرة والنعمة والتقدّم، فنقضهما يؤدّي إلى الضعف والعجز والهلاك.

ونجد في التاريخ الإسلامي أنّ المسلمين عندما غلبوا جيش الساسانيين في عهد الخليفة التّاني وأسّروا الهرمزان قائد جيش فارس، وجاؤوا به إلى عمر، قال له عمر: ما حجتك وما عذرك في انتقاضك مرّة بعد أخرى ؟

فقال: أخاف أن تقتلني قبل أن أخبرك.

قال: لا تخف ذلك، واستسقى ماءً فأتي به في قدح غليظ.

١٠ نهج البلاغة، الرسالة ٥٣.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٣٨٣. ذيل الآية مورد البحت.

فقال: لو مت عطشاً لم أستطع أن أشرب في مثل هذا! فأتي به في إناء يرضاه..

فقال: إنِّي أخاف أنْ أقتل وأنا أشرب.

فقال عمر: لا بأس عليك حتى تشربه، فأكفأه...

فقال عمر: أعيدوا عليه ولا تجمعوا عليه بين القتل والعطش..

فقال: لا حاجة لي في الماء، إنَّما أردت أنَّ أستأمن به.

فقال عمر له: إنّي قاتلك.

فقال: قد أمنتني.

فقال: كذبت.

قال أنس: صدق يا أمير المؤمنين قد أمنته.

فقال عمر: يا أنس، أنا أؤمن قاتل مجزأة بن ثور، والبراء بن مالك! ولله لتأتّين بمخرج أو لأعاقبتّك.

قال: قلتَ له: لا بأس عليك حتى تخبرني، ولا بأس عليك حتى تشربه...

وقال له من حوله مثل ذلك...

فأقبل على الهرمزان وقال: خدعتني، واللَّه لا أنخدع إلَّا أنَّ تسلم فأسلم .

### ٢\_ما لا يقبل في نقض العهود

إنّ قبح نقض العهد من الشناعة بحيث لا احد على استعداد لأن يستحمل مسؤوليته بصراحة إلّا النادر من الناس حتى أنّ ناقض العهد يلتمس لذلك اعذاراً وتبريرات مهها كانت واهية لتبرير فعلته، وقد ذكرت لنا الآيات أعلاه نموذجاً لذلك.. فبعض المسلمين يتذرعون بحجج واهية ككثرة الأعداء وقلّة المؤمنين للستنصّل من عهودهم مع الله والنبي يَنَيُونُ فتكون مواقفهم متزلزلة، في حين أنّ الأكثرية من حيث العدد لا تمثل القدرة والقوة في واقع الحال، وانتصار القلّة المؤمنة على الكثرة غير المؤمنة من الشواهد المعروفة في تأريخ البشرية، ثمّ إنّ حصول القدرة والقوة للأعداء على فرض حصولها لا تسوّع لأن تكون مبرراً مقبولاً لنقض العهد، ولو دققنا النظر في الأمر لرأينا في واقعه أنه نوع من الشرك والجهل باللّه عزّوجلً.

١. الكامل في التاريخ، ج ٢، ص ٥٤٩.

وقد تجسّد هذا الموضوع بعينه في عصرنا الحاضر ولكنْ بصورة أُخرىٰ..

فقسم من الدول الإسلامية الصغيرة في الظاهر قد تنصّلت عن أداء وظائفها في نصرة المؤمنين لخوفها من الدول الاستعمارية الكبرى، فتقدّم في حساباتها قدرة البشر الهزيلة على قدرة الله المطلقة، وتلتجيء إلى غير الله وتخشى غيره، وتنقض عهدها مع بارتها، وكلّ ذلك من بقايا الشرك وعبادة الأصنام.

#### 8003

وَلانَشْتَرُواْ بِعَهْدِاللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلاً إِنَّمَا عِندَاللَّهِ هُوَخَيْرُلَكُمُ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُون اللَّهِ مَاعِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَاعِندَاللَّهِ بَاقِي وَلَنَجْزِينَ اللَّيْنَ صَبَرُواْ تَعْلَمُون اللَّهِ مَاعِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَاعِندَاللَّهِ بَاقِي وَلَنَجْزِينَ اللَّيْنَ صَبَرُواْ اللَّهِ مَا عَندَاللَّهُ مَا عَندَاللَّهُ مَا عَندَاللَّهُ مَا عَندَاللَّهُ مَا عَنهُ وَلَنَجْزِينَ هُمْ اللَّهُ مَا عَنهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَمَا لُول اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّه

## سبب النزول

نقل المفسّر الكبير العلّامة الطبرسي عن ابن عباس قوله: إنّ رجلاً من حضرموت يقال له عيدان الأشرع قال: يا رسول الله، إنّ امرأ القيس الكندي جاورني في أرضي فاقتطع من أرضي فذهب بها مني، والقوم يعلمون إني لصادق، ولكنّه أكرم عليهم مني، فسأل رسول الله امرأ القيس عنه فقال: لا أدري ما يقول، فأمره أنْ يحلف. فقال عيدان: إنّه فاجر لا يبالي أنْ يحلف، فقال: إنْ لم يكن لك شهود فخذ بيمينه، فلمّا قام ليحلف أنظره فانتظر فنزل قوله: ﴿ولاتشتروا بعهد الله المرق القيس؛ أمّا ما عندي فينفد، وهو صادق فيا يقول، لقد اقتطعت أرضه ولم أدرِ كم هي، فليأخذ من أرضي ما شاء ومثلها معها بما أكلت من ثمرها، فنزل فيه ﴿فنْ عمل صالحا ... ﴾ الآية.

# الثفسير

#### ثمن المياة الطيّبة:

جاءت الآية الأولى من هذه الآيات لتؤكّد على قبح نقض العهد مرّة أخرى ولتمبيّن عذراً آخراً من أعذار نقض العهد الواهية، فحيث تطرقت الآيات السابقة إلى عذر الخوف

من كثرة الأعداء تأتي هذه الآية لتطرح ما للمصلحة الشخصية (المادية) من أثر سلبي على حياة الإنسان.

وهذا تقول: ﴿ولا تشتروا بعيد الله ثمنا قليلا﴾.

أي إنّ قيمة الوفاء بعهد اللّه لا تدانيها قيمة، ولو استلمتم زمام ملك الدنيا بأسرها فإنّه لا يساوي قيمة لحظة واحدة من الوفاء بعهد اللّه.

وتضيف الآية المباركة للدلالة على هذا الأمر: ﴿ لِنَّمَا مند لللَّهِ هُـو صَير لَكُمْ لِنْ كَـنتم تعلمون﴾.

ويبين القرآن في الآية التالية سبب الأفضلية بقوله: ﴿ هَا مَنْ كُمْ يَنَفْدُ وَهَا مَنْ اللّهُ مِالَى ﴾ لأنّ المنافع المادية وإنْ بدت كبيرة في الظاهر، إلّا أنّها لا تعدو أنْ تكون فقاعات على سطح ماء، في حين أنّ الجزاء والثواب الإلهي النابع من ذات الله المطلقة والمقدّسة أعلى وأفضل من كلّ شيء.

ثم يضيف قائلاً: ﴿ ولنجزينَ الدين صيروا أجرهم ﴾ \_ وعلى الأخص في الثبات على العهد والأيان \_ ﴿ بأحسن ما كانوا يعملون ﴾.

إنّ التعبير بد «أحسن» دليل على أنّ أعهاهم الحسنة ليست بدرجة واحدة، فبعضها حسن والبعض الآخر أحسن، ولكنّ اللّه تعالى يجزي الجميع بأحسن ماكانوا يعملون، وهو ذروة اللطف والرحمة الربانية، كها لو مثّلنا لذلك بشيء من حياتنا كأنْ يعرض بائع أنواعاً من البضائع المتفاوتة في النوعية، فقسم منها بضائع جيّدة، وقسم آخر بضائع رديئة، والبقية بين الإثنين، فيأتى مشترى ليأخذ الجميع بسعر النوعية الجيّدة!

ولا تخلو جملة ﴿ وَلَنجزينَ لِلَّذِينَ صَبِروا ﴾ من الإشارة إلى أنّ الصبر والثبات في السير على طريق الطاعة، وخصوصاً حفظ العهود والإيمان هي من أفضل أعمال الإنسان.

وقد روي عن علي ﷺ قوله: «الصبر من الإيمان كالرأس من الجسد، ولا خير في جسد لا رأس معه، ولا في إيمان لا صبر معه» أ

ثم يبين القرآن الكريم بعد ذلك \_على صورة قانون عام \_نتائج الأعمال الصالحة المرافقة للإيمان في هذه الدنيا وفي الآخرة، فيقول: ﴿ مَنْ مَمَلُ صَالَحًا مِنْ ذَكُمْ لُو لَسُتُنَ وهم مَوْمِنَ فَكُمْ الدنيا وفي الآخرة، فيقول: ﴿ مَنْ مَمَلُ صَالَحًا مِنْ ذَكُمْ لُو لَسُتُنَ وهم مَوْمِنَ فَكُمْ لَا يَعْمُونَ ﴾.

١٠ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٨٢

وعليه، فالمقياس هو الأعيال الصالحة الناتجة عن الإيمان بلا قيد أو شرط، من حيث السن أو الجنس أو المكانة الإجتاعية أو ما شابه ذلك.

و «العياة الطيبة» في هذه الدنيا هي النتاج الطبيعي للعمل الصالح النابع من الإيمان، أيّ أنّ المجتمع البشري سيعيش حينها حياةً هادئةً مطمئنةً ملؤها الرفاه والسلم والحبّة والتعاون، بل وكلّ ما يرتبط بالمجتمع من المفاهيم الإنسانية، وفي أمان من الآلام الناتجة عن الإستكبار والظلم والطغيان وعبادة الأهواء والأنانية التي تملأ الدنيا ظلاماً وظلامات.

وعلاوه علىٰ كلّ ما تقدم فإنّ اللّه سيجزيهم بأحسن ما كـانوا يـعملون (كــها تــقدّم تفسيره).

### بحوث

#### ١\_متابع الفلود

إنّ طبيعة الحياة في هذا العالم المادي هي الفناء والهلاك، فأقوى الأبنية وأكثر الحكومات دواماً وأشدّ البشر قدرة لا يعدون أن يصيروا في نهاية أمرهم إلى الضعف فالفناء، وكــلّ شيء معرّض للنلف بلااستثناء في هذا الأمر.

أمّا لو تمكنت الكائنات من أنْ توجد لها ارتباطاً على نحوٍ ما مع الذات الإلهيّة المقدّسة، وتبتى تعمل لأجلها وفي سبيلها، فإنّها والحال هذه ستصطبغ بصبغة الخلود، لأنّ ذات اللّه المقدّسة أبدية وأزلية وكلّ من ينتسب إليها يحصل على صبغة الأبدية.

فالأعمال الصالحة أبدية، الشهداء لهم حمياة أبدية، والأنبياء والعلماء المخلصون والمجاهدون في سبيل الله يبقى ذكرهم خالداً في ذاكرة التاريخ. لأنهم يحملون الصبغة الإلهيّة. ولهذا، تذكّرنا الآيات أعلاه وتدعونا لأنْ ننقذ ذخائر وجودنا من الفناء، ونودعها في صندوق لا تطاله يد الزمان ولا تفنيه الليالي والأيّام.

فهلمّوا لبذل الطاقات في سبيل اللّه وفي خدمة خلق اللّه، وكسب رضا الباري، لتصبح من مصاديق ﴿مندالله﴾ ولتكون باقية بمقتضى ﴿ما مندالله باق﴾.

وروي عن النّبي مُنَائِظُ أنّه قال: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلاّ عن ثلاث: صدقة جارية، علم ينتفع به، وولد صالح يدعو له» .

١٠ إرشاد الديلمي، ج ١، ص ١٤.

وعن علي الله قال: «شتّان ما بين عملين؛ عمل تذهب لذته وتبقى تبعته، وعمل تذهب مؤنته ويبقى أجره» .

# ٢\_ التساوي بين الرمل والمرأة

ممّا لا شكّ فيه أنّ بين الرجل والمرأة تفاوت واختلاف من الناحيتين الجسمية والروحية، وهذا الفرق هو الذي جعلها مختلفين في وظائفها وشؤونهما الاجتاعية، إلّا أنّ طبيعة الاختلاف الموجود لا تنعكس على الشخصية الانسانية، ولا توجد اختلافاً في مقامها عند الله عزّوجل، فها في هذا الجانب متساويان ومتكافئان، ويحكم شخصية أيّ منها مقياس واحد ألا وهو الإيمان والعمل الصالح والتقوى، وإمكانية تحصيل ذلك لأيّ منها متساوية.

إنّ الآيات أعلاه قد بيّنت هذه الحقيقة بكلّ وضوح لتخرس الأفواه المشككة في الطبيعة الإنسانية للمرأة في الماضي والحاضر، ولترد بقوّة أولئك الذين يعطون للمرأة مقاماً أقلل ورتبة أنْزَل من الناحية الإنسانية نسبة إلى الرجل، وقد أعلنت الآيات المنطق الإسلامي في هذه المسألة الاجتاعية المهمّة، فقالت: إنّ الإسلام خلافاً لقاصري الفكر ليس دين الرجال، فهو يخص المرأة بنفس القدر الذي يخص الرجل.

فن عمل صالحاً وهو مؤمن رجلاً كان أو امرأة، فله الحياة الطيّبة: وسينال تواب اللّه تعالى من غير تمايز في الجنس، ولا تفاضل بينها إلّا من خلال ما يتفوق أيَّ منهما على الآخر من حيث الإيمان والعمل الصالح.

### ٣\_ مِذُورِ العمل الصالع ترتوى من الإيمان

العمل الصالح: مصطلح لد من سعة المفهوم ما يضمّ بين طيّاته جميع الأعمال الإيجابية والمفيدة والبنّاءة على كافة أصعدة الحياة العلمية والشقافية والاقتصادية والسياسية والعسكرية...الخ.

ويشمل: الإختراع الذي يبذل فيه العالم جهده سنوات طويلة من أجل خدمة

١٠ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٢١.

الإنسانية.. جهاد الشهيد الذي حمل روحه على كفّه وخاض سباحة الصراع بـين الحـق والباطّل فبذل دمه الشريف في سبيل اللّه.. الآلام التي تتحملها الأمّ المؤمنة عند الولادة وما تواجه من صعاب في تربية أبنائها.. وتشمل ما يعانيه العلماء في تحرير كتبهم الثمينة.

وتشمل أيضاً: أعظم الأعمال، كحمل رسالة النبوة.. وأقل وأصغر الأعمال، كرفع حجر صغير من طريق المارّة، نعم، فكلّ ما ذكر يدخل ضمن مفهوم العمل الصالح.

السؤال: والحال هذه... يواجهنا السؤال الآتي: لماذا قيّد العمل الصالح بشرط الإيمان، في حين يمكن أداؤه بدون هذا الشرط، والساحة البشرية فيها كثير من الشواهد التي تحكي ذلك؟

والجواب؛ ينصب على تبيان مسألة واحدة، ألا وهي (الباعث الإيماني)، فإن لم يحرز هذا الباعث فغالباً ما تكون الأعمال المنجزة ملوّئة (وقد تشذ عن هذه القاعدة العامّة بعض المتفرقات هنا وهناك)، وأمّا إذا ارتوت جذور شجرة العمل الصالح من ماء التوحيد والإيمان بالله، فنادراً ما يصيب هذا العمل آفات مثل: العجب، والرياء، الغرور، التقلب، المنّة...الخ، ولذلك نرى القرآن الكريم غالباً ما يربط بين هذين الأمرين، لما لإرتباطها من واقعية.

ونوضّح المسألة في مثال: لو افترضنا أنّ شخصين أرادا بناء مستشنى، أحدهما يـدفعه الباعث الإلهي لخدمة خلق الله، والآخر هدفه التظاهر بالعمل الصــالح والحــصول عــلىٰ السمعة والمكانة الاجتماعية المرموقة.

وفي النظرة الأولى وبتفكير سطحي يمكننا أن نقول: إنّ المستشنى ستقام، وسيستفيد الناس من عملها على السواء، وصحيح أنّ أحدهما سيحصل على الثواب الإلهي والآخر لا يحصل عليه، ولكنّ ظاهر عمليهما لا اختلاف فيد.

وكما قلنا فإنّ هذا القول ناتج عن رؤية سطحية للموضوع، أمّا لو أمعنا النظر لرأينا أنّهما مختلفان من جهات متعددة، فعلى سبيل المثال: إنّ الشخص الأوّل سينتخب مكاناً لمستشفاه يكون قريباً من أكثر طبقات المنطقة فقراً وحرماناً، ولربّما تكون في محلة غير معروفة ومنزوية، أمّا الشخص الثّاني فإنّه سيبحث عن منطقة أكثر شهرة حتى وإن كانت حاجتها للمستشفى قليلة جدّاً.

وسيسعىٰ الشخص الأوّل في انتخاب مواد البناء وطريقته بما يلحظ فيه المستقبل البعيد،

ويحكم أساس البناء ليصمد البناء لسنين طويلة، أمّا الشخص الآخر فابنه سيحاول أن يسرع في البناء وتعجيل افتتاح المستشفى ويكثر الضجيج والإعلام لينال مراده. وسيجد الأوّل في إحكام باطن العمل في حين أنّ الثّاني سيهتم بمظهره ورونقه، وعند انتخاب الأقسام الطبيّة، الأطباء، الممرضين وسائر احتياجات المستشفى، فثمّة اختلاف كبير بين الشخصين، فاختلاف النيّة يترك أثره على جميع مراحل وشؤون العمل وبعبارة أخرى: إنّ العمل يصطبغ بصبغة النيّة.

### ٤\_ ما هي المياة الطيّبة؟

لقد ذكر المفسّرون في معنىٰ الحياة الطيّبة تفاسير عديدة:

فبعض فشرها به: الرّزق الحلال.

وبعض ب: القناعة والرضا بالنصيب.

وبعض به: الرزق اليومي.

وبعض بـ: العبادة مع الرزق الحلال.

وبعض ب: التوفيق لطاعة أوامر اللّه...وما شابه ذلك.

ولعلّه لاحاجة بنا للتذكير بأنّ مفهوم الحياة الطيّبة من السعة بحيث يشمل كلّ ما ذكروه وغيره، فالحياة الطيّبة بجميع جهاتها، وخالية من التلوّثات والظلم والخيانة والعداوة والذل وكلّ ألوان الآلام والهموم، وفيها ما يجعل حياة الإنسان صافية كهاءٍ زلال.

وبملاحظة تعبير الآية عن الجزاء الإلهي وفق أحسن الأعمال، ليفهم من ذلك أنّ الحياة الطيّية ترتبط بعالم الدنيا بينها يرتبط الجزاء بالأحسن بعالم الآخرة.

وعندما سئل أمير المؤمنين الله عن قوله تعالى: ﴿ فَلَنْحِيبِنَّهُ صِيالًا طَيِّبَةٌ ﴾ ، قال: «هـي التناعة» .

ولا شكّ أنّ هذا التّفسير لا يعني حصر معنى الحياة الطيّبة بالقناعة، بل هو بيان لأحد مصاديقها الواضحة جدّاً، حيث إنّ الإنسان لو أعطيت له الدنيا بكاملها وسلبت منه روح القناعة فإنّه \_والحال هذه \_سيعيش داغاً في عذاب وألم وحسرة، وبعكس ذلك، فإذا امتلك

١٠ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٢٩.

الإنسان القناعة وترك الحرص والطمع، فإنّه سيعيش مطمئناً راضياً على الدوام.

وقد ورد في روايات أخرى تفسير الحياة الطيّبة بمعنى الرضا بقسم اللّه، وهذا المـعنىٰ قريب الأفق مع القناعة.

وينبغي أنْ لا نعطي لهذه المفاهيم صفة تخديرية أبداً، وإغّا الهدف الواقعي من بيان الرضا والقناعة هو القضاء على الحرص والطمع واتّباع الهوى في نفس الإنسان، التي تعتبر من العوامل المؤثّرة في إيجاد الإعتداءات والإستغلال والحروب وإراقة الدماء، والمسببة للذل والأسر.

#### 8003

فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْفُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ آَيُهُ لَيْسَ لَهُ أَسُلُطُنُ عَلَى اللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ آَيَا اللَّهُ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

# التفسير

## إقرأ القرآن هكذا:

لم يفت ذاكرتنا ما ورد قبل عدّة آيات أنّ القرآن ﴿ تبيانا لكل شي﴾ ثمّ تمّ البحث عن قسم من أهم الأوامر الإلهيّة في القرآن.

وتبيّن الآيات مورد البحث طريقة الاستفادة من القرآن وتتطرق إلى كيفية تـلاوته، فكثافة المحتوى القرآني لا تكني وحدها لتوجيهنا، ولابد من رفع الحـجب المخـيّمة عـلى وجودنا وإزالتها عن محيط فكرنا وروحنا، كي نتمكن من تحصيل هذا المحتوى الثرّ الغني. ولهذا يقول القرآن: ﴿ قَادًا قَرْأَتُ لِلقَرْآنَ فَاستَعَدْ بِاللهُ مِنْ لَلْقَيْطَانُ للرجيمِ ﴾.

ولا يقصد من الإستعاذة الاكتفاء بالذكر، بل ينبغي لها أنَّ تكون مقدمة لتحقيق وإيجاد المالة الروحية المطلوبة.. حالة: التوجّه إلى الله عزَّ وجلّ، الإنفصال عن هنوى النفس والعناد المانع للفهم والدرك الصحيح للإنسان، البعد عن التعصبات والغرور وحبّ الذات ومحورية الذات التي تضغط على الإنسان ليسخر كلّ شيء (حتى كلام الله) في تحقيق رغباته المنحرفة.

وإن لم تتحقق للإنسان هذه الحالة فسيتعذر عليه إدراك الحقائق القرآنية، وربّما سيجعل القرآن وسيلة لتبرير آرائه ورغباته الملؤثة بالشرك بواسطة «التفسير بالرأي».

و تأتي الآية التالية لتكون دليلاً على ما جاء في الآية التي قلبها: ﴿ لِنَّه ليس له سلطان ملى الذين آمنوا وملى ربّهم يتوكّلون .

﴿لِدُما سلطانه على الدّين يتولّونه والدّين هم به مشركون﴾، لأنّهم يعتبرون أمر الشيطان واجب الطاعة دون أمر اللّه!

### بحوث

#### ١\_ موانع المعرفة

مع كل ما للحقيقة من ظهور ووضوح فإنّها لا تلحظ إلاّ بعينٍ باصرة، وبعبارة أخرى، ثمّة شرطان لمعرفة الحقائق:

الأوّل، وضوح الحقيقة.

الثَّاني، وجود وسيلة للنظر إليها وإدراكها.

فهل يمكن للأعمىٰ أنْ يرى قرص الشمس يوماً ما مع البقاء على حالة العمىٰ؟ وهـل يمكن للأصم أنْ يسمع نغيات هذا العالم الجميلة؟ فكذا الحال بالنسبة لفاقد البصيرة الثاقبة والأذن السميعة، فإنّه محروم من رؤية جلال الحق، ومحروم من سماع آياته الرائعة.

ولكن، لماذا يفقد الإنسان قدرته على المعرفة؟!

لأنه قد أوجد الأحكام المسبقة الخاطئة عنده، وسمح للأهمواء النفسية والتعصبات العمياء المتطرفة أن تتغلب على توجّهه، ووقع في أسر الذات والغرور، ولوّث صفاء قلبه وطهارة روحه بأمور قد جعلها موانع أمام فهم وإدراك الحقائق.

وجاء في الحديث الشريف: «لولا أنّ الشياطين يحومون حول قلوب بني آدم لنظروا إلىٰ ملكوت السماوات». (

فأوّل شرط ينبغي تحقيقه لمن رام السير على طريق الحق هو تهذيب النفس وامتلاك التقوى، وبدون ذلك يقع الإنسان في ظلمات الوهم فيضل الطريق.

ويشير القرآن الكريم لهذه الحقيقة بـ ﴿ هُدَى لَلْمُتَّقِّينَ ﴾.

وكم من أناسٍ طلبوا آيات القرآن بتعصب وعناد وأحكام مسبقة (فردية أو اجتاعية) وحملوا القرآن بما يريدون لا بما يريده القرآن، فازدادوا ضلالاً بدلاً من أن يكون القرآن هادياً لهم (وطبيعي أنّ القرآن بآياته وحقائقه الناصعة لا يكون وسيلة للإضلال، ولكن أهواءهم وعنادهم هو الذي جرّهم لذلك) والآيتان ١٢٤ و ١٢٥ من سورة التوبة تبيّن لنا

ا بحارالانوار، ج ٥٦، ص ١٦٣.

هذه الحالة بكلّ وضوح: ﴿ قَامًا الدّين آمنوا فَرَادتهم لِيمانا وهم يستبشرون \* وَلَمَّا الدّينَ في قلويهم مرقن فزادتهم رجساً لِلنّ رجسهم وماتوا وهم كافرون﴾ .

فالمقصود بالآية عدم الإكتفاء بذكر (أعوذ بالله من الشّيطان الرجيم) بل ينبغي أن نجعل من هذا الذكر فكراً، ومن الفكر حالة داخلية، وعندما نقرأ آية، نستعيذ بالله من أن تستحوذ وساوس الشيطان علينا، وتحول بيننا وبين كلام الله جلّوعلا.

## ٢\_ لماذا يكون التعوّد ﴿من القَيطان الرّجيم﴾ ؟

«الرجيم»: من (رجم)، بمعنى الطرد، وهو في الأصل بمعنى الرمي بالحجر ثمّ استعمل في الطرد.

ونلاحظ ذكر صفة طرد الشيطان من دون جميع صفاته، للتذكير بتكبّره على أمر الله حين أمره بالسجود والخضوع لآدم، وإنّ ذلك التكبّر الذي دخل الشيطان بات بمثابة حجاب بينه وبين إدراك الحقائق، حتى سوّلت له نفسه أن يعتقد بأفضليته على آدم وقال: ﴿ لَنَا حَيْرِهُنّهُ خَلَقْتَنّيُ هِنْ نَارُوخُلَقْتُهُ هِنْ طَيْنَ ﴾ (

فكان ذلك العناد والغرور سبباً لتمرّده علىٰ أمر اللّه عزُّوجلٌ ممّا أدّىٰ لكفره ومن ثمّ طرده من الحنّة.

وكأن القرآن الكريم يريد أن يفهمنا باستخدامه كلمة «الرجيم» بـضرورة الاحـتياط والحذر من الوقوع في حالة التكبّر والغرور والتعصب عند تلاوة آيات الله الحكيم، لكي لا نقع بما وقع به الشيطان من قبل، فنهوى في وحل الكفر بـدلاً مـن إدراك وفـهم الحـقائق القرآنية.

# ٣\_ بين لوائي المقّ والباطل

قسّمت الآيات أعلاه الناس إلى قسمين: قسم يرزح تحت سلطة الشيطان وقسم خارج عن هذه السلطة، وبيّنت صفتين لكلِّ من هذين القسمين:

فالذين هم خارج سلطة الشيطان: مؤمنون ومتوكلون على الله عزَّوجلَّ، أي إنَّهم من

١٠ الأعراف، ١٢.

الناحية الإعتقادية عباد لله، ومن الناحية العملية يعيشون مستقلين عن كلّ شيء سوى الله، ويتوكلون عليه لا على البشر أو على الأهواء والتعصبات.

أمّا الذين يرزحون تحت سلطة الشيطان، فقائدهم الشيطان ﴿يتولُونه ﴾ وهو مشركون، لأنّ أعمالهم تشير إلى تبعيتهم للشيطان وأوامره كشريك لله جلّوعلا.

وثمّة مَنْ يسعىٰ لأنْ يكون من القسم الأوّل، ولكنّ ابتعاده عـن المـربّين الإلهـيّين، أو الضياع في محيط فاسد، أو أيّ أسباب أخرى، تؤدّي إلى سقوطه في وحل القسم الثّاني.

وعلىٰ أيّةِ حال، فالآية تؤكّد حقيقة أنّ سلطة الشيطان ليست إجبارية على الإنسان، ولا يتمكن من التأثير على الإنسان من دون أنْ يهد الإنسان السبيل لدخول الشيطان في نفسه، ويعطيه إجازة المرور من بوّابة قلبه.

### ٤\_ آداب تلاوة القرآن

كلّ شيء يحتاج إلى برنامج معيّن ولا يستثنىٰ كتاب عظيم ـكالقرآن الكريم ـ من هذه القاعدة، لذلك فقد ذكر في القرآن بعض الآداب والشروط لتلاوة كلام اللّه والاستفادة من آياته:

الطاهرية، كأن يكون مس كتابة القرآن مشروط بالطهارة والوضوء، وكذا الإسارة إلى الطهارة الظاهرية، كأن يكون مس كتابة القرآن مشروط بالطهارة والوضوء، وكذا الإسارة إلى الظاهرية، كأن يكون مس كتابة القرآن من خلال تطهير النفس من الرذائل إمكان تيسر الوصول لفهم محتوى آيات القرآن من خلال تطهير النفس من الرذائل الأخلاقية، لأن الصفات القبيحة تمنع من مشاهدة جمال الحق باعتبارها حجاباً مظلماً بين الإنسان والحقائق.

٢- يجب الإستعادة بالله من الشيطان الرجيم قبل الشروع بتلاوة آيات الله ﴿فَإِذَا قُولُتُ اللَّهِ ﴿فَإِذَا قُولُتُ اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل اللّهُ عَلَى اللّهُ الل

وعندما سئل الإمام الصادق على عن طريقة العمل بهذا القول، يروى أنَّـه قــال: «قــل أستعيذ بالسميع العليم من الشيطان الرجيم». أ

وفي رواية أخرى، عند تلاوته عليه السلام لسورة الحمد قال: «أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم وأعوذ بالله أنْ يحضرون». "

٢. مستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٢٦٤.

١. الواقعة، ٧٩.

٣. وسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٣٤.

وكها قلنا، فإن التلفظ \_ فقط \_ في الإستعادة لا يغني من الحق شيئاً، مالم تنفذ الإستعادة إلى أعهاق الروح بشكل ينفصل فيه الإنسان عند التلاوة عن إرادة الشيطان، ويقترب من الصفات الإلهية، لترتفع عن فكره موانع فهم كلام الحق، وليرئ جمال الحقيقة بوضوح تام. إذن، فالإستعادة بالله من الشيطان لازمة قبل الشروع بالتلاوة، ومستمرة مع التلاوة إلى آخرها وإن لم يكن ذلك باللسان.

٣ تجب القراءة ترتيلاً، أي مع التفكّر والتأمّل ﴿ ورقل القرآن ترتيلاً ﴾ `

وفي تفسير هذه الآية روي عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «إنَّ القرآن لا يُقرأ هــذرمةً ولكنْ يرتل ترتيلاً، إذا مررت بآية فيها ذكر النّار وقفت عندها وتعوّذت بالله من النّار» ``.

٤-وقد ورد الأمر بالتدبّر والتفكّر في القرآن إضافةً إلى الترتيل، حيث جاء في الآية ٨٢ من سورة النساء: ﴿ لَقُلا يَتَدَبِّرُونَ لَلْقُرْآنَ ﴾.

وعن أبي عبدالرجمن السلمي قال: حدّثنا مَنْ كان يُقرئنا من الصحابة أنّهـم كـانوا يأخذون من رسول اللّه ﷺ عشر آيات، فلا يأخذون في العشر الأُخَر حتى بعلموا ما في هذه من العلم والعمل. "

وفي حديث عن النّبي عَلِيْ أَنَّه قال: «اعربوا القرآن والتمسوا غرائبه» .

وروي عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «لقد تجلّن الله لخلقه في كلامه ولكنّهم لا يبصرون» (ولكنّ ذوي الضائر الحيّة والعلماء المؤمنين، يستطيعون رؤية جماله المتجلّي في كلامه جلّوعلا).

٥- على الذين يستمعون إلى تلاوة القرآن أنْ ينصتوا إليه بتفكّر وتأمّـل: ﴿ وَإِذَا قَـرَى مُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ لَا قُلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وثمّة أحاديث شريفة تحتّ على قراءة القرآن بصوت حسن، لما له من فعل معؤثّر في الحسّس مفاهيمه، ولكنّ المجال لا يسمح لنا بتفصيل ذلك .

۲۰ أصول الكافي، ج ۲، ص ٦١٨.

١٠ المزمل، ٤.

<sup>&</sup>lt;sup>3.</sup> المصدر السابق.

٣. بحارالانوار، ج ٩٢، ص ١٠٦.

٦٠١ الأعراف، ٢٠٤.

٠٥ المصدر السابق، ص ١٠٧.

٧. لمزيد من الإطلاع... راجع يحار الأنوار، ج ٩، ص ١٩٠ وما بعدها.

وَإِذَا بَدُ لَنَا ءَايَةً مَّكُا أَكُمُ هُولَا يَعْلَمُونَ الْ قَالَهُ أَعْسَلَمُ بِمَا يُنْزِلُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنْ مُفْنَزِ بِلَ أَكْمُ هُولَا يَعْلَمُونَ الْ قَلُ نَزَلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِكَ بِالْمُقَالِمِينَ اللَّهُ مَا أَكْمُ هُولَا يَعْلَمُونَ الْ قَلْ نَزَلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِكَ بِالْمُقَلِمِينَ اللَّهُ وَلَقَدْ نَعْلَمُ لِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَلْكُ وَلَى اللَّهُ مَا الْمُعْمَالِمُ اللَّهُ مَا الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْمُلْكِمُ مَا اللَّهُ مَا الْمُعَامِلُهُ مَا الْمُعَامِلُهُ مَا الْمُعَامِلُهُ مَا الْمُعَامِلُولُ مَا الْمُعَامِلُهُ مَا الْمُعَامِمُ مَا الْمُعَامِمُ مَا الْمُعَامِلُهُ مَا

## سبب النزول

يقول ابن عباس: (كانوا يقولون: يسخر محمّد بأصحابه، يأمرهم اليموم بأمـر وغـداً يأمرهم بأمر، وإنّه لكاذب، يأتيهم بما يقول من عند نفسه).

# الأفسير

### الإفتراءا

تعدثت الآيات السابقة عن أسلوب الاستفادة من القرآن الكريم، وتستناول الآيات مورد البحث جوانب أخرى من المسائل المرتبطة بالقرآن، وتبتدىء ببعض الشبهات التي كانت عالقة في أذهان المشركين حول الآيات القرآنية المباركة، فتقول: ﴿وَإِذَا بِدُلنا آية مِكانَ آية وَاللّه نَعْلَم بِهَا يَنْزُل، وكيف آية واللّه نعلم بها ينزّل، وكيف ينزل، ولكنّ المشركين لجهلهم ﴿قَالُوا إِنّها لُنت مَفْتُر بِل أكثرهم الايعلمون ﴾.

وحقيقة الأمر أنَّ المشركين لم يتوصلوا بعد لإدراك وظيفة القرآن وما يحمل من رسالة،

ولم يدخل في تصوراتهم وأذهانهم أنّ القرآن في صدد بناء مجتمع إنساني جـــديد يســوده التّطوّر والتقدّم والحريّة والمعنوية العالية... نعم، فأكثرهم لا يعلمون.

فبديهي والحال هذه أنَّ يطرأ على وصفة الدواء الإلهي لنجاة هؤلاء المرضى التخيير والتبديل تدرَّجاً مع ما يعيشونه، فما يعطون اليوم يكمله الغد... وهكذا حتى تتمَّ الوصفة الشاملة.

فغفلة المشركين عن هذه الحقائق وابتعادهم عن ظروف نزول القرآن، دفعهم للإعتقاد بأنّ أقوال النّبي عَنَيْ تحمل بين ثناياها التناقض أو الإفتراء على الله عزّ وجلّ! وإلّا لعلموا أنّ النسخ في الأحكام جزء من أوامر وآيات القرآن المنظمة على شكل برنامج تربوي دقيق لا يكن الوصول للهدف النهائي لنيل التكامل إلّا به.

فالنسخ في أحكام مجتمع يعيش حالة إنتقالية بين مرحلتين يعتبر من الضروريات العملية والواقعية، فالتحوّل والإنتقال بالناس من مرحلة إلى أخرى لا يتمّ دفعة واحدة، بل ينبغى أنّ يمرّ بمراحل إنتقالية دقيقة. (

أيكن معالجة مريض مزمن في يوم واحد؟

أو شفاء رجل مدمن على المخدرات لسنوات عديدة في يوم واحد؟ أوَ ليس التدرّج في المعالجة من أسلم الأساليب؟

وبعد الإجابة على هذه الأسئلة لا يبتى لنا إلّا أنْ نقول: ليس النسخ سوى برنامج مؤقت في مراحل إنتقالية.

و تستمر الآية التالية بنفس الموضوع، وللتأكيد عليه تأمر النّبي عَلَيْهُ أَنْ: ﴿ قُلْ نَزُّلُهُ رُوحَ للقَدْسُ مِنْ رَبُّكَ بِالْحَقِّى ﴾.

«روح القدس» أو (الرّوح المقدّسة) هو أمين الوحي الإلهي «جبرائيل الأمين»، وبواسطته كانت الآيات القرآنية تتنزّل بأمر الله تعالىٰ علىٰ النّبي الأكرم ﷺ سواء الناسخ منها أو المنسوخ.

فكلّ الآيات حق، وهدفها واحد يتركّز في توجيه الإنسان ضمن التربية الرّبانية له، وظروف وتركيبة الإنسان استلزمت وجود الأحكام الناسخة والمنسوخة في العملية

<sup>·</sup> لقد بحثنا مسألة «النسخ» في ذيل الآية ٢٦ من سورة البقرة.

التربوية.

ولهذا، جاء في تكلة الآية المباركة: ﴿ يُثبُت الدِّينَ آمنوا وهدى ويشرى للمسلمين ﴾.

يقول صاحب تفسير الميزان: إنّ تعريف الآثار بتخصيص التثبيت بالمؤمنين والهدئ والبشرئ للمسلمين إنّا هو لما بين الإيمان والإسلام من الفرق، فالإيمان للقلب، ونسميه التثبيت في العلم والإذعان، والإسلام في ظاهر العمل ومرحلة الجوارح ونصيبها الإهتداء إلى واجب العمل والبشرئ بأنّ الغاية هي الجنّة والسعادة.

وعلىٰ أيّةِ حال، فلأجل تقوية الروح الإيمانية والسير في طريق الهدىٰ والبشرىٰ لابدّ من برامج قصيرة الأمد ومؤقتة، وبالتدريج يحلّ البرنامج النهائي الثابت محلها، وهو سبب وجود الناسخ والمنسوخ في الآيات الإلهيّة.

وبعد أنْ فنّد القرآن شبهات المشركين يتطرق لذكر شبهة أخرى، أو على الأصح لذكر إفتراء آخر لهذا المرابي الرحمة المرابية فيقول: ﴿ولقد نعلم لِنّهم يقولون لِنّما يعلّمه بشر﴾.

اختلف المفسّرون في ذكر اسم الشخص الذي إدّعيٰ المشركون أنّه كان يعلّم النّبي ﷺ...
فعن ابن عباس: أنّه رجل يدعىٰ (بلعام) كان يصنع السيوف في مكّة: وهو من أصـل
رومي وكان نصرانياً.

واعتبره بعضهم: غلاماً رومياً لدى بني حضرم واسمه (يعيش) أو (عائش) وقد أسلم وأصبح من أصحاب النّبي ﷺ.

وقال آخرون: إنَّ معلَّمه غلامين نصرانيين أحدهما اسمه (يسار) والآخر (جبر) وكان لهاكتاب بلغتهما يقرءانه بين مدَّةٍ وأخرى بصوتٍ عالٍ.

واحتمل بعضهم: أنّه (سلمان الغارسي)، في حين أنّ سلمان الفارسي، إلتحق بالنّبي عَلَيْهُ في المدينة وأسلم على يديه هناك، وأنّ هذه التهم التي أطلقها المشركون كانت في مكّة، أضف إلى ذلك كون القسم الأعظم من سورة النحل مكّى وليس مدنيّاً.

وعلىٰ أيّة حال، فالقرآن أجابهم بقوة وأبطل كلّ ما كانوا يفترونه، بقوله: ﴿لَسَانَ لَلَّذِي عِلَى مَا كَانُوا يَفترونه، بقوله: ﴿لَسَانَ لَلَّذِي عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَسَانَ لَلَّهُ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَسَانَ عَلَى مَا يَكُ مِنْ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَسَانَ لَلَّهُ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَسَانَ لَلَّهُ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَسَانَ لَلَّهُ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَاسَانَ لَا يَعْتُونُ لَلَّهُ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَسَانَ لَلَّهُ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَسَانَ لَلَّهُ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَاللَّهُ عَلَى مَا كَانُوا يَفْتَرُونَه، بقوله: ﴿لَاسَانَ لَا يُعْتُونُ لَا لِللَّهُ عَلَى مَا يَعْتُونُ لَا لِي عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا يَعْتُولُهُ عَلَيْهِ لَلْ عَلَيْ لَا يُعْلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ إِلَيْهِ لَلْمُعْمِينٌ ۗ لَا يُعْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَل

١. «يلحدون» من «الإلحاد» بمعنى الانحراف عن الحق إلى الباطل، وقد يطلق على أيَّ انحراف، والعراد هنا:
 إنَّ الكاذبين يريدون نسبة القرآن إلى إنسان ويدعون بأنَه معلم النّبي عَيْنِكُولُـ!

٣. والإهجام، ووالعجمة، لغةً: بمعنىٰ الإبهام، ويطلق الأعجمي علىٰ الذي في بيانه لحن (نقص) سواء كان من

فإنْ كان مقصودهم في تهمتهم وافترائهم أنّ مُعَلِّمَ النّبي ﷺ لألفاظ القرآن هو شخص أجنبي لا يفقه من العربية وبلاغتها شيئاً فهذا في منتهى السفة، إذ كيف يمكن لفاقد مملكة البيان العربي أن يعلِّم هذه البلاغة والفصاحة التي عجز أمامها أصحاب اللغة أنفسهم، حتى أنّ القرآن تحدّاهم بإتيان سورة من مثله فما استطاعوا، ناهيك عن عدد الآيات؟!

وإن كانوا يقصدون أنّ المحتوى القرآني هو من معلّم أجنبي.. فردّ ذلك أهون من الأوّل وأيسر، إذ أنّ المحتوى القرآني قد صُبَّ في قالبٍ كلّ عباراته وألفاظه من القوة بحيث خضع للاغته وإعجازه جميع فطاحل فصحاء العرب، وهذا ما يرشدنا لكون الواضع يملك مس القدرة على البيأن ما تعلو وقدرة وملكة أيّ إنسان، وليس لذلك أهلاً سوى الله عزَّوجل وسبحانه عمم يشركون.

وبنظرة تأمّلية فاحصة نجد في محتوى القرآن أنّه يمتلك المنطق الفلسي العميق في إنبات عقائده، وكذا الحال بالنسبة لتعاليمه الأخلاقية في تربية روح الإنسان وقوانينه الاجتاعية المتكاملة، وأنّكلّ ما في القرآن هو فوق طاقة المستوى الفكري البشري حقّاً... ويبدو لنا أنّ مطلق الإفتراءات المذكورة هم أنفسهم لا يعتقدون بما يقولون، ولكنّها شيطنة ووسوسة يدخلونها في نفوس البسطاء من الناس ليس إلّا.

والحقيقة أنّ المشركين لم يجدوا من بينهم مَنْ ينسبون إليه القرآن، ولهذا حاولوا اختلاق شخص مجهول لا يعرف الناس عنه شيئاً ونسبوا إليه القرآن، عسى بفعلهم هذا أن يتمكنوا من استغفال أكبر قدر ممكن من البسطاء.

أضف إلى ذلك كلّه أنّ تاريخ حياة النّبي تَنَافِلُهُ لا يسجّل له النصالات دائمة مع هذه النوعيات من البشر، وإن كان (على سبيل الفرض) صاحب القرآن موجوداً ألا يستلزم ذلك اتصال النّبي تَنَافِلُهُ به وباستمرار؟ إنّهم حاولوا التشبث لا أكثر، وكما قيل: (الغريق يتشبّث بكلّ حشيش).

إنّ نزول القرآن في البيئة الجاهلية و تفوّقه الإعجازي أمر واضح، ولم يتوقف تفوّقه حتى في عصرنا الحاضر حيث التقدّم الذي حصل في مختلف مجالات التمدّن الإنساني، والتأليفات

للكالعرب أو من غيرهم، وباعتبار أنّ العرب ما كانوا يفهمون لغة غيرهم فقد استعملوا اسم (العجم) على غير العرب.

المتعمّقة التي عكست مدى قوّة الفكر البشري المعاصر.

نعم، فمع كلّ ما وصلت إليه البشرية من قوانين وأنظمة مــا زال القــرآن هــو المــتفوّق رسيبقيٰ.

وذكر سيد قطب في تفسيره: أنّ جمعاً من الماديين في روسيا عندما أرادوا الإنتقاص من القرآن في مؤتمر المستشرقين المنعقد في سنة ١٩٥٤ م قالوا: إنّ هذا الكتاب لا يمكن أن ينتج من ذهن إنسان واحد «محمّد» بل يجب أن يكون حاصل سعي جمع كثير من الناس بما لا يصدّق كونهم جميعاً من جزيرة العرب، وإنّما يقطع باشتراك جمع منهم من خارج الجزيرة! ولقد كانوا يبحثون وفقاً لمنطقهم الإلحادي عن تفسير مادي لهذا الأمر من جهة، وما كانوا يعقلون أنّ القرآن نتاج إشراقة عقلية لإنسان يعيش في شبه الجزيرة العربية من جهة أخرى، ممّا اضطرَّهم لأنْ يطرحوا تفسيراً مضحكاً وهو: إشتراك جمع كثير من الناس في تأليف القرآن من داخل شبه الجزيرة العربية وخارجها!! علىٰ أنّ التاريخ ينني ما ذهبوا إليه جلة و تفصلاً.

وعلىٰ أيّة حال، فالآية المباركة دليل الإعجاز القرآني من حـيث الله فظ والمـضمون، فحلاوة القرآن وبلاغته وجاذبيته والتناسق الخاص في ألفاظه وعباراته ما يفوق قدرة أيّ إنسان. (قد كان لنا بحث مفصّل في الإعجاز القرآني تناولناه في تفسير الآية ٢٣ من سورة البقرة \_فراجع).

وبلهجة المهدّد المتوعّد يبين القرآن الكريم أنّ حقيقة هذه الإنهامات والانحرافات ناشئة من عدم انطباع الإيمان في نفوس هؤلاء، فيقول: ﴿ لِنَّ الدِّينَ لا يؤمنونَ بآيات للله لا يهديهم للله ولهم عدّاب اليم».

لأنّهم غير لائقين للهداية ولا يناسبهم إلّا العذاب الإلهي، لما باتوا عليه من التعصب والعناد والعداء للحق.

وفي آخر الآية يقول: إنّ الأشخاص الذين يتّهمون أولياء الله هم الكفّار: ﴿ لِتُعايفتري للكذب الدّين لايؤهنون بآيات الله ولُولئك هم الكاذبون وليس أنت يا محمد، للكذب الدّين لايؤهنون بآيات الله ولُولئك هم الكاذبون وليس أنت يا محمد، لأنّهم مع ما جاءهم من آيات بينات وأدلة قاطعة واضحة ولكنّهم يستمرون في إطلاق

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٥، ص ٢٨٢.

الإفتراءات والأكاذيب.

فأيّة أكاذيب أكبر من تلك التي تطلق على رجال الحق لتحول بينهم وبين المتعطشين للحقائق!

### بحوث

### ١\_ قبع الكذب في المنظور الإسلامي

الآية الأخيرة بحثت مسألة قبح الكذب بشكل عنيف، وقد جعلت الكاذبين بدرجة الكافرين والمنكرين للآيات الإلهيّة.

ومع أنّ موضوع الآية هو الكذب والإفتراء علىٰ اللّه والنّبيَّ ﷺ ، إلّا أنّ الآية تناولت قبع الكذب بصورة إجمالية.

ولأهمّية هذا الموضوع فقد أعطت التعاليم الإسلامية إفاضات خاصّة لمسألة الصــدق والنهى عن الكذب، وإليكم نماذج مختصرة ومفهرسة لجوانب الموضوع:

الصدق والأمانة من علائم الإيمان وكهال الإنسان، حتى أنّ دلالتهما على الإيمان أرقى من دلالة الصلاة.

وروي عن الإمام الصادق الله أنه قال: «لا تنظروا إلى طول ركوع الرجل وسجوده، فإنّ ذلك شيء قد اعتاده ولو تركه استوحش لذلك، ولكنّ انظروا إلى صدق حديثه وأداء أمانته» .

فذكر الصدق مع الأمانة لاشتراكهما في جذر واحد، وما الصدق إلّا الأمانة في الحديث، وما الأمانة إلّا الصدق في العمل.

### ٢ـ الكذب منشأ مميع الذنوب

وقد اعتبرت الأحاديث الشريفة الكذب مفتاح الذنوب..

فعن على الله أنَّه قال: «الصدق يهدي إلى البر والبر يهدي إلى الجنَّة» .

وعن الباقر على الله على الله على وجل جعل للشر أقفالاً، وجعل مفاتيح تلك الأقفال الشراب، والكذب شر من الشراب» ...

وعن الإمام العسكري ﷺ أنّه قال: «جعلت الخبائث كلها في بسيت وجمعل مفتاحها

٢٠ مشكاة الأنوار للطبرسي، ص ١٥٧.

<sup>·</sup> سفينة البحار، مادة (صدق).

٣٠ أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٥٤.

الكذب» ً.

فالعلاقة بين الكذب وبقية الذنوب تتلخص في كون الكاذب لا يتمكن من الصدق، لأنّه سيكون موجباً لفضحه، فتراه يتوسَّل بالكذب عادةً لتغطية آثار ذنوبه.

وبعبارة أخرى: إنّ الكذب يطلق العنان للإنسان للوقوع في الذنوب، والصدق يحدّه.

وقد جسّد النّبي ﷺ هذه الحقيقة بكلّ وضوح عندما جاءه رجل وقال له: يا رسـول اللّه، إنّى لا أصلى وأرتكب القبائح وأكذب، فأيّها أترك أوّلاً؟.

فقال له رسول اللّه ﷺ: «الكذب»، فتعهد الرجل للنّبي ﷺ أنْ لا يكذب أبداً.

فلمًا خرج عرضت له نيّة منكر فقال في نفسه: إنْ سألني رسول الله غداً عن أمري، ماذا أقول له! فإنْ أنكرت كنت كاذباً، وإنْ صدقت جرى عليّ الحد. وهكذا ترك الكذب في جميع أفعاله القبيحة حتى تورَّع عنها جميعاً.

ولذا..فترك الكذب طريق لترك الذنوب.

### ٣ـ الكذب منشأ للنفاق

لأنّ الصدق يعني تطابق اللسان مع القلب، في حين أنّ الكذب يعني عدم تطابق اللسان مع القلب، وما النفاق إلّا الاختلاف بين الظاهر والباطن.

والآية ٧٧ من سورة التوبّة تبيّن لنا ذلك بوضوح: ﴿ فَأَمَقْبِهِم نَفَاقًا فَي قَلُوبِهِم لِلَّيْ يُومِ بِلَقُونَه بِمَا أَخَلَقُوا اللّه مَا ومدوه وبِمَا كَانُوا يَكُذُبُونَ ﴾.

#### ٤\_ لا انسمام بين الكذب والإيمان

وإضافة إلى الآية المباركة فئمّة أحاديث كثيرة تعكس لنا هذه الحقيقة الجليّة...
فقد روي أنّ رسول الله عَلَيْ شئل: يكون المؤمن جباناً؟ قال: «نعم»، قيل: ويكون بخيلاً؟
قال: «نعم»، قيل: يكون كذّاباً؟ قال: «لا» ...

<sup>&</sup>lt;sup>( ،</sup> جامع السعادات، ج ۲، ص ۲۲۲؛ وبحارالانوار، ج ٦٦، ص ۲٦٢.

<sup>&</sup>lt;sup>۲،</sup> جامع السعادات، ج ۲، ص ۲۲۲؛ وبحارالانوار، ج ٦٦، ص ۲٦٢.

ذلك لأنّ الكذب من علائم النفاق، وهو لا يتفق مع الإيمان.

وبهذا المعنىٰ نقل عن أمير المؤمنين عليه أنه أشار لهذا المعنىٰ واستدل عليه بالآية مورد البحث.

#### ه\_ الكذب يرفع الإطمئنان

إنّ وجود الثقة والإطمئنان المتبادل من أهم ما يربط الناس فيما بينهم، والكذب من الأمور المؤثّرة في تفكيك هذه الرابطة لما يشيعه من خيانة وتسقلّب، ولذلك كسان تأكسيد الإسلام على أهمية الالتزام بالصدق وترك الكذب.

ومن خلال الأحاديث الشريفة نلمس بكلّ جلاء نهي الأثمّة اللَّيْنَا عن مصاحبة مجموعة معيّنة من الناس، منهم الكذّابون لعدم الثقة بهم.

فعن على الله قال: «إيّاك ومصادقة الكذّاب، فإنّه كالسراب يقرّب عليك البعيد ويبعد عليك البعيد ويبعد عليك التعديب» .

والحديث عن قبح الكذب وفلسفته، والأسباب الداعية إليه من الناحية النفسية، وطرق مكافحته، كلّ ذلك يحتاج إلى تفصيل طويل لا يمكن لبحثنا استيعابه، ولمزيد من الإطلاع راجع كتب الأخلاق .

#### **8003**

## سبب النزول

ذكر بعض المفسّرين في شأن نزول الآية الأولى من هذه الآيات أنها: نزلت في جماعة أكرهوا وهم: عبار وأبوه ياسر وأمّه سمية وصهيب وبلال وخبّاب وعُذَّبُوا وقُبِل أبو عبار وأمّه وأمّه وأمّه منه وأمّه وأمناه من أرادوا منه، ثمّ أخبر سبحانه بذلك رسوله المنهان بلعمه ودمه عبّار. فقال المنظم لله وهو يبكي، فقال النّبي منها وراءك»؟ فقال: شرّ يا رسول اللّه وهو يبكي، فقال النّبي منها وراءك»؟ فقال: شرّ يا رسول اللّه، ما تُركت حتى نلت منك وذكرت آلهتهم بخير، فجعل رسول اللّه اللّه عليه عمينه ويقول: «إنْ عادوا لك فعد لهم بما قلت»، فنزلت الآية أ

١٠ تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٣٨٧، ذيل الآيات مورد البحث.

## التفسير

### المرتدون عن الإسلام:

تكمل هذه الآيات ما شرعت به الآيات السابقة من الحديث عن المشركين والكفّار وما كانوا يقومون به، فتتناول الآيات فئة أخرى من الكفرة وهم المرتدون.

حيث تقول الآية الأولى: ﴿ مَنْ كَفَرِبَالله مِنْ بِعِدْلِيمَانَهُ إِلَّا مَنْ أَكُرُهُ وَقَلْبِهِ مِطْمِئَنَّ بِالإِيمَانُ وَلِيمَ مَنْ اللهِ وَلَهُمْ عَذَلَبَ عَظَيْمٍ ﴾. \

تشير الآية إلى نوعين من الذين كفروا بعد إيمانهم:

النوع الأولى: هم الذين يقعون في قبضة العدو الغاشم ويتحملون أذاه و تعذيبه، ولكنّهم لا يصبرون تحت ضغط ما يلاقوه من أعداء الإسلام، فيعلنون بسراء تهم من الإسلام وولاءهم للكفر، على أنّ ما يعلنوه لا يتعدى حركة اللسان، وأمّا قلوبهم فتبقى ممتلئة بالإيمان.

فهذا النوع يكون مشمولاً بالعفو الإلهي بلا ريب، بل لم يصدر منهم ذنب، لاُنّهــم قــد مارسوا التقية التي أحلّها الإسلام لحفظ النفس وحفظ الطاقات للاستفادة منها في طريق خدمة دين اللّه عزَّوجلّ.

النوع الثّاني: هم الذين يفتحون للكفر أبواب قلوبهم حــقيقةً، ويـغيّرون مـــيرتهم ويتخلّون عن إيمانهم، فهؤلاء يشملهم غضب اللّه عزّ وجلّ وعذابه العظيم.

و يمكن أن يكون «غضب الله» إشارة إلى حرمانهم من الرحمة الإلهيّة والهداية في الحياة الدنيا، و «العذاب العظيم» إشارة إلى عقابهم في الحياة الأخرى.. وعلى أيّة حال، فما جاء في الآية من وعيد للمرتدين هو في غاية الشدّة.

وتتطرق الآية التالية إلى أسباب ارتداد هؤلاء، فتقول: ﴿ ذَلِكَ بِأَنِّهِم لَسَتَحَبُّوا لَلْحَيَّاةُ

اختلف المفسّرون بخصوص جملة ﴿مَنْ كَفَر بالله ﴾، فاعتبرها بعضهم: شرحاً وتوضيحاً للجملة السابقة لها وأنها بدل لعبارة ﴿الذين لا يؤمنون بآيات الله ﴾، فيما اعتبرها آخرون: بدلاً لكلمة ﴿كاذبون﴾، وقال بعضهم: أنها مبتداً محذوف الخبر ويقدروها بـ (مَن كفر بالله عِن بعد إيمانه فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم)، فجزاء الشرط محذوف لدلالة الجملة النالية على ذلك.

وثمّة احتمال رابع (ويبدو أفضل الإحتمالات) وهو: أنّها مبتدأ، وخبرها في نفس الآية وغير محذوف، أمّا عبارة (لكنّ من شرح للكفر صدراً) فهي توضيح جديد للمبتدأ لوقوع جملة استثنائية بينها وبين خبرها، وهذا النوع من التعبير كثير الاستعمال حتى في غير اللغة العربية .. فتأمل.

للدتيا علىٰ الآخرة وأنَّ للله لا يبهدي للقوم للكافرين﴾ الذين يصرُّون على كفرهم وعنادهم.

وخلاصة المقال: حين أسلم هؤلاء تضررت مصالحهم المادية وتعرضت للخطر المؤقت، فندموا على إسلامهم لشدّة حبّهم لدنياهم، وعادوا خاسئين إلى كفرهم.

وبديهي أنّ من لا يرغب في الإيمان ولا يسمح له بالدخول إلى أعماق نفسه، لا تشمله الهداية الإلهيّة، لأنّ الهداية تحتاج إلى مقدمات كالسعي للحصول على رضوانه سبحانه والجهاد في سبيله، وهذا مصداق لقوله عزَّوجلٌ في الآية ٦٩ من سورة العنكبوت: ﴿والدّين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا﴾.

وتأتي الآية الأخرى لتبين سبب عدم هدايتهم، فتقول: ﴿ لُولئك الدَّينَ طبع اللّه على على على الله على الله على على على على على على الله على الله على على الله المستم وأيصارهم على الله على الله على الله الحسفائق: ﴿ وَلُولئك هم الشافلون ﴾ .

وكما قلنا سابقاً فإنّ ارتكاب الذنوب وفعل القبائح يسترك أشره السلبي على إدراك الإنسان للحقائق وعلى عقله ورؤيته السليمة، وتدريجياً يسلب منه سلامة الفكر، وكلّما إزداد في غيّه كلّما اشتدت حجب الغفلة على قلبه وسمعه وبصره، حتى يؤول به المآل إلى أن يصبح ذا عين ولكن لا يرى بها، وذا أذن وكأنّه لا يسمع بها، وتغلق أبواب روحه من تقبّل أية حقيقة، فيخسر حسّ التشخيص والقدرة على التمييز، والتي تعتبر من النعم الإلهي العالية.

«الطبع» هنا: بمعنىٰ «الختم»، وهو إشارة إلىٰ حالة الإحكام المطلق، فلو أراد شخص مثلاً أنْ يغلق صندوقاً معيناً بشكل محكم كي لا تصل إليه الأيدي فإنّه يقوم بسربطه بالحبال وغيرها، ومن ثمّ يقوم بوضع ختم من الشمع علىٰ باب الصندوق للإطمئنان من عسبت العابثين.

ثم تعرض الآية التالية عاقبة أمرهم، فتقول: ﴿ لاَ جَرْمَ لَنَهُم فِي الْآخَرَةُ هُمُ النَّاسُرُونُ﴾. وهل هناك من هو أتعس حالاً من هذا الإنسان الذي خسر جميع طاقاته وإمكاناته لنيل السعادة الدائمة بإتباعه هوى النفس.

وبعد ذكر الفئتين السابقتين، أي الذين يتلفظون بكلمات الكفر وقلوبهم ملأى بالإيمان، والذين ينقلبون إلى الكفر مرّة أخرى بكامل اختيارهم ورغبتهم، فبعد ذلك تنظرق الآية التالية إلى فئة ثالثة وهم البسطاء المخدوعون في دينهم، فتقول: ﴿ ثُمّ لِنّ ريّك للدّين ها جروا هن

# بعد ما فُتنوا ثمّ جاهدوا وصيروا لِنّ ريّك من بعدها لففور رحيم ﴾ ﴿

فالآية دليل وأضح على قبول توبة المرتد، ولكنّ الآية تشير إلى مَن كان مسشركاً في البداية ثم أسلم، فعليه يكون المقصود به هو (المرتد الملّي) وليس (المرتد الفطري) .

و تأتي **الآية الأخيرة** لتقدّم تذكيراً عاماً بقولها: ﴿يوم تأتي كل نفس تجادل من نفسها ﴾ " لتنقذها من العقاب والعذاب.

فالمذنبون أحياناً ينكرون ما ارتكبوه من ذنوب إنكاراً تاماً فراراً من الجزاء والعقاب، والآية ٢٣ من سورة الأنعام تنقل لنا قولهم: ﴿وللله ربّنا هاكنّا هشركين﴾، وعندما لا يلمسون أيّة فائدة لإنكارهم يتّجهون بإلقاء اللوم على أعتهم وقادتهم، ويقولون: ﴿ربّنا هؤلا أضلونا فائدة مذلبا ضعفا من النّار﴾ أ.

ولكن ... لا فائدة من كلِّ ذلك ... ﴿ وَتُوفِّيٰ كُلُّ نَفْسٍ ما مملت وهم لا يُظْلِّمُون ﴾ .

## بحثان

#### ١\_ التقيَّة وفلسفتها

إمناز المسلمون الأوائل الذبن تربّوا على يد النّبي تَبَاللَهُ بسروح مُسقاومةٍ عنظيمة أمام أعدائهم، وسجلٌ لنا التاريخ صوراً فريدة للصمود والتحدّي، وها هو «ياسر» لم يلن ولم يدخل حتى الغبطة الكاذبة على شفاه الأعداء، وما تلفّظ حتى بعبارة تافهة ممّا ينظمح الأعداء أن يسمعوها منه، مع أنّ قلبه مملوءٌ ولاءٌ وإيماناً بالله تعالى وحبّاً وإخلاصاً للنّبي تَنَاللُهُ وصبر على حاله رغم مرارتها فنال شرف الشهادة، ورحلت روحه الطاهرة إلى بارتها صابرة محتسبة تشكو إليه ظلم وجور أعداء دين الله.

١. ضمير ﴿بعدها﴾ \_ وكما يقول كثير من المفسّرين \_ يعود إلى «الفتنة»، في حين ذهب البعض من المفسّرين إلى أنّه يعود إلى الهجرة والجهاد والصبر المذكورة سابقاً.

٢٠ والموتد الفطري، هو الذي يولد من أبوين مسلمين ثمّ يرتد عن الإسلام بعد قبوله إياه، ووالموتد الملّي، يطلق على من انعقدت نطقته من أبوين غير مسلمين ثمّ قبل الإسلام، وارتّد عنه بعد ذلك.

٣. اختلاف القول بخصوص متعلق ديوم، جار بين المفسّرين. فبعضهم يذهب إلى أنّه متعلق بـفاعل مستتر والتقدير هو «ذكرهم يوم القيامة». واعتبره آخرون متعلقاً بفعل الغفران والرحمة المأخوذان من ﴿الغفور الرحيم﴾ في الآية السابقة، (ولكنّنا نرجح الاحتمال الأوّل لشموله).

٤٠ الأعراف، ٣٨.

وها هو ولده «عمّار» الذي خرجت منه كلمةً بين صفير الأسواط وشدّة الآلام تنمّ عن حالة الضعف ظاهراً، وبالرغم من اطمئنانه بإيمانه وتصديقه لنبيّه ﷺ، إلّا أنّه اغتمّ كــثيراً وارتعدت فرائصه حتى طمأنه النّبي ﷺ بحليّة ما فعل به حفظاً للنفس، فهداً.

ويطالعنا تأريخ (بلال) عندما اعتنق الإسلام راح يدعو له ويدافع عن النّبي تَنْهُونَا فشدً عليه المشركون حتى أنهم طرحوه أرضاً تحت لهيب الشمس الحارقة، وما اكتفوا بذلك حتى وضعوا صخرة كبيرة على صدره وهو بتلك الحال، وطلبوا منه أنْ يكفر بالله ولكنّه أبى أنْ يستجيب لطلبهم وبتي يردد: أحدُ أحد، ثمّ قال: أقسم بالله لو علمتُ قولاً أشدٌ عليكم من هذا لقلته. \

ونقراً في تاريخ (حبيب بن زيد) أنّه لمّا أسّره مسيلمة الكذاب فقد سأله: هل تسشهد أنّ محمّداً رسول الله؟

قال: نعم.

ثمّ سأله: أتشهد أني رسول اللّه؟

فأجابه ساخراً: إنِّي لا أسمع ما تقول! فقطُّعوه إرباً إرباً `.

والتاريخ الإسلامي حافل بصور كهذه، خصوصاً تماريخ المسلمين الأوائـل وتماريخ أصحاب الأثمّة ﷺ.

ولهذا قال المحققون: إنّ ترك التقية وعدم التسليم للأعداء في حالات كهذه، عملٌ جائز حتىٰ لو أدىٰ الأمر إلىٰ الشهادة، فالهدف سام وهو رفع لواء التوحيد وإعلاء كلمة الإسلام، وخاصة في بداية دعوة النّبي ﷺ، حيث كان لهذا الأمر أهميّة خاصّة.

ومع هذا، فالتقية جائزة في موارد، وواجبة في موارد أخرى، وخلافاً لما يعتقده البعض فإنّ التقية (في مكانها المناسب) ليست علامة للضعف، ولا هي مؤشّر للخوف من تسلط الأعداء، ولا هي تسليم لهم، بقدر ما هي نوع من المراوغة المحسوبة لحفظ الطاقات الإنسانية وعدم التفريط بالأفراد المؤمنين مقابل موضوعات صغيرة وقليلة الأهية.

وثمًا تعارف عليه كلّ الشعوب أنْ تلجأ الأقليات المجاهدة والمحاربة إلى أسلوب العمل السرّي غالباً. وذلك لحفظ حياة الأفراد وتهيئة الظروف لإكثارهم، فتشكّل مجموعات سرّية وتضع لأنفسها برامجاً غير معلنة على غيرهم، حتى أنّ البعض من أفرادهم يحاول أن

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٥، ص ٢٨٤.

يتنكر حتى في زيّه، وإذا ما تمَّ اعتقالهم من قبل السلطة المعادية لمبادئهم فيحاولون جهد الإمكان إخفاء حقيقة أمرهم كي لاتخسر المجموعة كلَّ طاقاتها، ولتكون قادرة على مواصلة الطريق بالبقية المتبقية منهم.

والعقل لا يجيز في ظروف كهذه أن تعلن الجموعة الجاهدة قليلة العدد عن نفسها، لكي لا يعرفها العدو بسهولة وهو القادر على القضاء عليها بما يملك من بطش وتسلط.

فالتقية قبل أنْ تكون برنامجاً إسلامياً هي أسلوب عقلاني ومنطقي، ينفّذه ويعمل به مَن يعيش صراعاً مع عدو قوّي متمكن منه.

ولذا فقد ورد تعبير (الترس) عن التقية في الأحاديث الشريفة، فعن الإمام الصادق الله أنّه قال: «التقية ترس المؤمن، والتقية حرز المؤمن» (

(لاحظوا أنَّ التقية هنا شبّهت بالترس، والترس إغّا يستعمل في ميادين الحرب والقتال مع الأُعداء لحفظ القوى الثائرة).

وإذا رأينا أنَّ الأحاديث الشريفة تعتبر التقية علامةً للدين والإيمان وتقدَّرها بستسعة أعشار الدين، فإنَّما هو للسبب المذكور.

والمجال \_ في هذا الكتاب \_ لا يسع للخوض في تفصيل موضوع التقية، وكلّ ما أردنا بيانه هو أنّ مَنْ يستنكر التفية ويذمّها إنّما هو جاهل بشروطها وفلسفتها.

وثمة حالات تحرم فيها التقية، حينا يكون حفظ النفس فيها سبباً لزوال الدين نفسه، أو قد تؤدّي التقية لحدوث فساد عظيم، فيجب والحال هذه كسر طوق التقية واستقبال كلّ خطر يترتب على ذلك ٢.

### ٢\_ المرتد الفطري والملى و.. المفدوعين

لايواجه الإسلام الذين لا يعتنقون الإسلام من (أهل الكتاب) بالشدّة والقسوة وإنّما يدعوهم باستمرار ويتحدث معهم بالمنطق السليم، فإذا لم يقتنعوا وراموا البقاء على ديانتهم فيعطون الأمان والتعهّد بحفظ أموالهم وأرواحهم ومصالحهم المشروعة بعد أن يعلنوا قبول شرط أهل الذمة في عهدهم مع المسلمين.

١. وسائل الشيعة، ج ١١. ص ٤٦٠ ح ٦.

٢. لأجل المزيد من الإيضاح في مسألة التقية وأحكامها وفلسفتها وأدلتها، راجعوا كتابنا القواعدالفقهية، ج ٣.

أمّا الذين يقبلون الإسلام ومن ثمّ يرتدون عنه فيواجهون بشدّة وعنف، لأنّ عملاً كهذا يؤدّي إلى أضرار فادحة تصيب الجتمع الإسلامي، وهو بمثابة نوع من الحرب ضد الحكومة الإسلامية، وغالباً ما يصدر مثل هذا العمل مستبطناً النيّة السيّئة بإيصال أسرار الجستمع الإسلامي (ونقاط القوة والضعف) ليد الأعداء المتربصين للمسلمين الدوائر.

فلهذا، مَنْ انعقدت نطفته وكان أبواه مسلمين عند انعقاد النطفة (مسلم الولادة) ثمّ تثبت المحكمة الإسلامية بأنّه قد ارتد عن الإسلام يباح دمه، تقسَّم أمواله على ورثته، تبين عنه زوجته، وظاهراً لا تقبل توبته، أي إنّ هذه الأحكام الثلاثة تجري في حقه على كلّ حال، ولكن إذا ندم وتاب صادقاً، فإنّ توبته ستقبل عند اللّه تعالى (وتوبة المرأة تـقبل عملى الإطلاق).

وإذا ارتدَّ إنسان ما عن الإسلام ولم يكن مسلماً بالولادة، يتعبَّن عليه التوبة، فإن تاب قُبِلَتْ توبته وينجو من العقاب.

وقد يُنْظَر للحكم السياسي الصادر بحق المرتد الفطري على أن فيه نوعاً من الخشونة والقسوة وفرضاً للعقيدة وسلباً لحرية الفكر، ولكن حقيقة هذه الأحكام تختص بمن يظهر عقائده المخالفة أو يدعو لها ولا تطال من يعتقد باعتقادات مخالفة ولكنه لم يظهرها للناس، لأن الدعوة للعقائد المخالفة تمثل في واقعها حرباً للنظام الاجتاعي الموجود، وعليه فلا تكون المخشونة والحال هذه عبثاً، ولا تتنافئ وحرية الفكر والإعتقاد، وكما قلنا فإن شبيه هذا القانون موجود في كثير من دول الغرب والشرق مع بعض الإختلافات.

وينبغي الإلتفات إلى أن قبول الإسلام يجب أن يكون طبقاً للمنطق، والذي يولد من أبوين مسلمين وينشأ بين أحضان بيئة إسلامية، فمن البعيد عدم إدراكه محتوى الإسلام، ولهذا يكون ارتداده وعدوله عن الإسلام أشبه بالخيانة منه من عدم إدراك الحقيقة، ولذلك فهو يستحق ما خُطَّ في حقه من عقاب.

علىٰ أنّ الأحكام عادةً لا تخصص لشخص أو شخصين وإنّما يلحظ فيها الجموع العام. علىٰ أنّ الأحكام

### الآيات

وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُّظْمَيِنَةً يَأْتِبِهَا رِزْقُهَا رَغَدُامِن كُلِ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللهِ فَأَذَ قَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَاكَانُواْ يَصَّنَعُونَ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ هُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴿ فَا خَذَهُمُ اللّهِ فَا رَفَقَكُمُ اللّهُ حَلَىٰلًا طَيِّبًا وَاللّهِ فَكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ فَاللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾

# التفسير

## الذين كفروا فأصابهم العذاب:

قلنا مراراً: إنّ هذه السورة هي سورة النِعَمُ، النعم المادية والمعنوية وعلى كافة الأصعدة، وقد مرَّ ذكر ذلك في آيات متعددة من هذه السورة المباركة.

وتصوّر لنا الآيات أعلاء عاقبة الكفر بالنعم الإلهيّة على شكل مثل واقعي.

ويبتدأ التصوير القرآني بضرب مثل لمن لم يشكر نعمة الله عليه: ﴿وضرب الله مثلاً قرية كانت آمنة ﴾ لا تضطر إلى هجرة إجبارية، بل تعيش في أمن وأمان ﴿مطمئنة ﴾ ومضافاً الى ذلك ﴿يأتيها رزقها رغداً من كل مكان ﴾.

ولكنّ حالها قد تبدّل في النهاية ﴿فكفرت بأنهم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوايصنعون﴾.

وإضافة لاستكمال نعم الله المادية عليهم، فقد أضاف لهم من النعم المعنوية ما يستقر به حالهم في الدنيا، ويدام لهم ذلك في الآخرة، فبعث بين ظهرانيهم رسل وأنبياء وأرسلت إليهم التعاليم السهاوية ﴿ولقد جاءهم رسول منهم فكقبوه﴾.

فكانت النتيجة أنْ: ﴿فَأَحَدُهُمُ العَدُلَبِ وَهُمَ طَالَحُونَ﴾.

وإنّكم حين تطّلعون على هذه النماذج الواقعية من الأمم السابقة، فاعتبروا بها ولا تنهجوا طريق أولئك الغافلين الظالمين من الكافرين بأنعم الله ﴿فكلوا همّا رزقكم الله حلالا طيّباً ولشكروا نعمت الله إنْ كنتم لِيّاه تعبدون﴾.

# بحوث

# ١\_ أهو مثالُ أَمْ مدتُ تَاريمَي؟

لقد عبرت الآيات أعلاه عند حديثها عن تلك المنطقة العامرة بكثرة النعم، والتي أصاب أهلها بلاء الجوع والخوف نتيجة كفرهم بأنعم الله، عبرت عن ذلك بكلمة «مثلاً» وبذات الوقت فإن الآية استخدمت الأفعال بصيغة الماضي، مما يشير إلى وقوع ما حدث فعلاً في زمن ماض، وهنا حصل اختلاف بين المفسّرين في الهدف من البيان القرآني، فقسم قد احتمل أن الهدف هو ضرب مثال عام، وذهب القسم الثّاني إلى أنّه لبيان واقعة تاريخية معيّنة.

و تطرّق مؤيدو الاحتمال الثّاني إلى تحديد المنطقة التي حدثت فيها هذه الواقعة. فذهب بعضهم أنّها أرض مكّة، ولعل ﴿ يأتيها رزقها رفدا هن كلّ هكان ﴾ تدعو إلى تقوية هذا الاحتمال، لانّه دليل على أنّ هذه المنطقة مجدبة، وما تحتاج إليه يأتيها من خارجها، وما جاء في الآية ٥٧ من سورة القصص ﴿ يجبى لليه تعراف كلّ شي ، ﴾ يعضد هذا المعنى خصوصاً وأنّ المفسّرين قد قطعوا بأنّها إشارة إلى مكّة المكرمة.

ويُردٌ هذا الزعم بعدم معرفة حادثة كهذه في تاريخ مكّة علىٰ ما للحادثة من وضوح، فغير معروف عن مكّة أنّها عاشت أيّاماً رغيدة ومن ثمّ جاءها القحط والجوع!

وقال بعض آخر: حدثت هذه القصّة لجمع من بني إسرائيل في منطقة ماً، وأنّهم أبتلوا بالقحط والخوف على أثر كفرانهم بنعم اللّه.

وثمًا يؤيّد ذلك ما روي عن الإمام الصادق على أنّه قال: «إنّ قوماً في بني إسرائيل تؤتى لهم من طعامهم حتى جعلوا منه تماثيل بمدن كانت في بلادهم يستنجون بها فلم يزل الله بهم حتى اضطرّوا إلى التماثيل يبيعونها ويأكلونها وهو قول الله: ﴿فرب الله مثلاً...﴾ ".

١. تفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٩١، ح ٢٤٧ (لاحظ بأنّ الرّواية عن التفسير العياشي، وأحاديثه مرسلة).

ورويت روايات أخرى قريبة من هذا المضمون عن الإمام الصادق الله و تفسير علي بن إبراهيم كمّا لا يمكن الإعتاد الكامل على أسانيده، وإلّا لكانت المسألة واضحة ١.

وثمة احتمال آخر وهو أنّ الآية تشير إلى قوم «سبأ» الذين عاشوا في اليمن، وقد ذكر القرآن الكريم قصّتهم في الآيات ١٥ ـ ١٩ من سورة سبأ، وكيف أنّهم كانوا يعيشون على أرض ملؤها الثمار والخيرات في أمن وسلام، حتى أصابهم الغرور والطغيان والإستكبار وكفران النعم الإلهيّة، فأهلكهم الله وشتّت جمعهم وجعلهم عبرة للآخرين.

وجملة ﴿ يأتيها رزقها رفدا هن كل مكان ﴾ ليست دليلاً قاطعاً على أنّها لم تكن عامرة بذاتها، لأنّه من الممكن أن يقصد بـ «كلّ مكان» أطرافها وضواحيها، وكما هو معروف فإن المحاصيل الزراعية لإقليم كبير تنتقل إلى المدينة من القرى الموجودة في أطراف تلك المنطقة.

وينبغي التذكير مرّة أخرى بعدم وجود المانع من شمولية إشارة الآية إلى كلّ ما ذكر من احتالات.

وعلىٰ أيّةِ حال، فليس ثُمَّة مشكلة مهمّة في تفسير هذه الآية وذلك لكثرة المناطق التي أصابها مثل هذه العاقبة عبر التاريخ.

وإذاكان عدم الإطمئنان الكافي في تعيين محل المنطقة قد دفع بعض المفسّرين إلى اعتبار الموضوع مثالاً عامّاً مجرّداً وليس منطقة معيّنة، فظاهر الآيات مورد البحث لا يناسب ذلك التّفسير، بل يشير إلى وجود منطقة معيّنة وحادثة تأريخية.

# ٢\_ الرابطة ما بين الأمن والرّزق الكثير

ذكرت الآيات ثلاث خصائص لهذه المنطقة العامرة المباركة:

الخاصية الأولى: الأمن.

الخاصية الثّانية: الإطمئنان في إدامة الحياة.

الخاصية الثّالثة: جلب الأرزاق والمواد الغذائية الكثيرة إليها.

وترتبط هذه الخواص فيما بينها ترابطاً علّياً وحسب تسلسلها، فكلّ خاصية ترتبط بما قبلها إرتباط علة ومعلول، فلو فُقِدَ الأمن لما اطمأن الإنسان على إدامة حياته في مكانه

<sup>·</sup> تفسير نور التقلين، ج ٣. ص ٩١، ح ٢٤٧ (لاحظ بأنّ الرّواية عن التفسير العياشي، وأحاديثه مرسلة).

المعيّن، وإذا فقد الإثنان فلا رغبة حقيقية لأحد على الإنتاج وتحسين الوضع الاقتصادي هناك.

فالآية تقدّم درساً عملياً لمن يرغب في بلاد عامرة وحرّة ومستقلة، فقبل كلّ شيء لابدّ من توفير حالة الأمن، ومن ثمّ بعث الإطمئنان في قملوب النماس بخمصوص مستقبل وجودهم في تلك المنطقة، ومن بعد ذلك يأتي دور تحريك عجلة الاقتصاد.

فبهذه النعم المادية الثلاثة تصل المجتمعات إلى درجة تكامل حياتها المادية فقط، ووصولاً للحياة المتكاملة من كافة الجوانب (مادياً ومعنوياً) تحتاج الجيتمعات إلى نعمة الإيمان والتوحيد، ولهذا فقد جاء بعد ذكر هذه النعم: ﴿ولقدجاءهم رسول منهم﴾. (

### ٣ لباس الموع والموف

ذكرت الآيات في بيان عاقبة الكافرين بنعم الله، قائلةً: ﴿فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِسَاسُ الجَوْعِ والخوقه في فن جهة: شبّهت الجوع والخوف باللباس، ومن جهة أخرى: عبّرت بـ «أذاقها» بدلاً من (ألبسها).

وحمل هذا التفاوت في التعبير، المفسّرين إلىٰ التوقف والتأمل في الآية...

فالتعبير يحمل بين طيّاته إشارة لطيفة، فمثلاً:

قال ابن الراوندي لابن الأعرابي الأديب: هل يذاق اللباس؟

قال ابن الأعرابي: لا بأس ولا لباس يا أيُّها النسناس، هب أنَّك تشكّ أنّ محمّداً ما كان نبيّاً، أما كان عربياً؟! ٢

وعلى أيّةِ حال، فالتعبير إشارة إلى أنّ القحط والخوف كانا من الشدّة وكأنّهها لباس قد أحاط بأبدانهم من كلّ الجهات، وأبدانهم في تماس معه، ومن جهة أخرى فقد وصلت حالة لمسهم للخوف والقحط كأنّهم يتذوقونه بألسنتهم.

وهو تعبير عن أشدَّ حالات الخوف ومنتهئ حالات الفقر والذي يمكن أن يصيب جميع وجود الإنسان.

فكما أنّ نعمة الأمن والرفاه قد غطّت كامل وجودهم في البداية، فها هم وقد حال بهم الأمر لأنْ يحلّ الفقر والخوف محلّها في آخر مطافهم نتيجة لكفرانهم بنعم اللّه سبحانه.

٢- التفسير الكبير، ج - ٢، ص ١٢٨.

# ٤\_ أثر كفران النعمة في تضييع المواهب الإلْهيّة

رأينا في الرّواية المتقدمة كيف راح أولئك المرفّهون بتطهير أجسادهم بواسطة المواد الغذائية بعد أنَّ تسلّطت عليهم الغفلة وساورهم الغرور، حتى ابتلاهم الله بالقحط والخوف. وعرض الحادثة ما هو إلا تنبيه للناس ولكلّ الأمم الغارقة بالنعم الإلهية، على أنّ الإسراف والتبذير وتضييع النعم لا ينجو من عقوبة وغرامة ثقيلة الوقع.

وهو تنبيه أيضاً للذين يرمون نصف غذائهم (الزائد عن الحاجة) في أكياس الأوساخ دائماً.

وهو تنبيه كذلك لأولئك الذين يهيئون غذاءً يكني لعشرين شخصاً، وليس لهم سن الضيوف إلّا أربعة، ولا يصل الزاند منه إلى بطون الجياع من الناس.

وهو تنبيه للذين يجمعون المواد الغذائية في بيوتهم لاستعالهم الخاص، ويملؤون مخازئهم إنتظاراً لارتفاع سعرها في الأسواق حتى يفسد ويذهب هباءً من غير أنْ يستفيدوا مسن بيعها بسعر مناسب قبل فسادها.

نعم، فلا يخلو أيّ عمل ممّا ذكر من عقوبة إلهيّة، وأقل ما يعاقبون به هو سلب تلك النعم عنهم.

وتتّضح أهمّية المسألة إذا علمنا أنّ المواد الغذائية على سطح الكرة الأرضية محدّدة بنسبة، فأيّ إفراطٍ في أيّ نوع من المواد يؤدّي إلى حرمان نسبة من البشر من تلك المواد.

ولذلك جاء التأكيد الشديد حول هذه المسألة في الأحاديث الشريفة، حتى روي عن الإمام الصادق الله قوله: «كان أبي يكره أن يمسع يده في المنديل وفيه شيء من الطعام تعظيماً له، إلا أن يمصها، أو يكون إلى جانبه صبي فيمصها، قال: فإني أجد اليسير يقع من الخوان فأتفقده فيضحك الخادم، ثم قال: إن أهل قرية ممن كان قبلكم كان الله قد وسمع عليهم حتى طغوا، فقال بعضهم لبعض؛ لو عمدنا إلى شيء من هذا النقي فجعلناه نستنجي به كان ألين علينا من الحجارة، قال عليه السلام: فلما فعلوا ذلك بعث الله على أرضهم دواباً أصغر من الجراد فلم تدع لهم شيئاً خلقه الله إلا أكلته من شجر أو غيره، فبلغ بهم الجهد إلى أن أقبلوا على الذي كانوا يستنجون به، فأكلوه، وهي القرية التي قال الله تعالى: ﴿ ضرب الله مثلاً قرية كانت الذي كانوا يستنجون به، فأكلوه، وهي القرية التي قال الله تعالى: ﴿ ضرب الله مثلاً قرية كانت

ا تفسیر نورالتقلین، ج ۳، ص ۹۱ و ۹۲، ح ۲٤۸.

إِنَّمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ الْفَوْرُورِيمُ اللّهِ الْمَاتَصِفُ فَمَنِ اَضْطُرَ عَبْرَبَاغِ وَلَا عَادِ فَإِنَ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ اللّهِ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْسِنَكُ مُ الْكَذِبَ هَذَا حَلَالٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُوا عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ إِنَّ الّذِينَ اللّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ اللّهِ مَتَعُ قَلِيلٌ وَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ اللّهِ وَكَذَبُ إِنَّ اللّهِ اللّهُ وَعَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّ

# التفسير

#### لا يفلع الكاذبون:

بعد أن تحدثت الآيات السابقة عن النعم الإلهيّة ومسألة شكر النعمة، تأتي الآيات أعلاه لتتحدث عن آخر حلقات الموضوع و تطرح مسألة المحرمات الواقعية وغير الواقعية لتفصل بين الدين الحق وبين البدع التي أحدثت في دين اللّه، و تشرع بالقول: ﴿ لِقِما حرّم صليكم المعينة والدّم ولحم المعنزير وما لُعِلَ نغير اللّه به ﴾ (

وقد بحثنا موضوع تحريم الميتة والدم ولحم الخنزير بالتفصيل في تفسيرنا للآية ١٧٣ من سورة البقرة.

إنَّ تلوَّث هذه المواد الثلاث بات اليوم ليس خافياً على أحد، فالميتة مـصدر لأنـواع

العقل عن الإهلال، مأخوذ من والهلال»، بمعنى إعلاء الصوت عند رؤية الهلال، وباعتبار أنَّ المشركين
 كانوا إذا ذبحوا حيواناتهم للأصنام صرخوا عالياً بأسماء أصنامهم، فقد عبَر عنه بـ «أهِلَّ».

الجراثيم، والدم من أكثر مكونات البدن تقبّلاً للتلوّث بالجراثيم، وأمّا لحم الخنزير فيعتبر سبباً للإصابة بالكثير من الأمراض الخطرة، وفوق كلّ ذلك (وكها قلنا في تفسيرنا لسورة البقرة) فتناول لحم الخنزير والدم، له الأثر الخطير على الحالة النفسية والأخلاقية للإنسان، بسبب التأثير الحاصل منها على هرمونات البدن، (و الميتة بسبب عدم ذبحها وخروج دمها فإنّ أضرار التلوّث تتضاعف فيها).

أمّا فلسفة تحريم ما يذبح لغير الله (حيث كانوا بدلاً من ذكر اسم الله عند الذبح يذكرون أسهاء أصنامهم أو لا يتلفظون بشيء) فليست صحيّة، بل هي أخلاقية ومعنوية، حيث نعلم بعدم كفاية علّة التحليل والتحريم في الإسلام بملاحظة الجانب الصحي للموضوع، بل من الحرمات ذات جانب معنوي صرف، وحرّمت بلحاظ تهذيب الروح والنظر إلى الجنبة الأخلاقية، وقد يأتي التحريم في بعض الحالات حفظاً للنظام الاجتاعي.

فتحريم أكل لحم ما لم يذكر عليه اسم الله إنّما كان بلحاظ أخلاقي، فمن جهة يكسون التحريم حرباً على الشرك وعبادة الأصنام، ومن جهة أخرى يكون دعوة إلى خالق هذه النعم.

ويستفاد من المحتوى العام للآية والآيات التالية أنّ الإسلام يوصي بالإعتدال في تناول اللحوم، فلا يكون المسلم كالذين حرّموا على أنفسهم تناول اللحوم واكتفوا بالأغذية النباتية، ولا كالذين أحلّوا لأنفسهم أكل اللحوم أيّاً كانت كأهل الجاهلية والبعض ممن يدّعي التمدّن في عصرنا الحاضر، ممن يجيزون أكل كلّ لحم (كالسحالي والسرطان وأنواع الديدان).

## مواب علىٰ سؤال:

وهنا يأتي السؤال التالي. ذكرت الآية المباركة أربعة أقسام من الحيوانات المحرمة الأكل أو أجزائها، والذي نعلمه أنّ المحرم من اللحوم أكثر ممّا ذكر، حتى أنّ بعض السور القرآنية ذكرت من المحرمات أكثر من أربعة أقسام (كما في الآية ٣ من سورة المائدة).

فلهاذا حددت الآية أربعة أشياء فقط؟

وجواب السؤال \_كها قلنا في تفسير الآية ١٤٥ من سورة الأنعام \_: أنّ الحصر الموجود في الآية هو حصر إضافي، أي إنّ المقصود من استعمال «إنّما» في هذه الآيات لنني وإيطال البدع التي كان يقول بها المشركون في تحريم بعض الحيوانات، وكأنّ القرآن يقول لهم: هذه الأشياء حرام، لا ما تقولون!

وثمّة احتمال آخر، وهو أنْ تكون هذه المحسرمات الأربيعة هي المحسرمات الأصلية أو الأساسية، حيث إنّ «المنخنقة» المذكورة في آية ٣ من سورة المسائدة داخسلة في إحسدىٰ الأقسام الأربعة (الميتة).

أمّا المحرمات الأخرى من أجزاء الحيوانات أو أنواعها \_كالوحوش \_ فتأتي في الدرجة التّانية، ولذا أتى حكم تحريمها بطريق سنّة النّبي يَّؤَلِّلُهُ ، وعليه فيمكن أنْ يكون الحسصر في الآية حصراً حقيقياً، فتأمل.

وفي نهاية الآية سياقاً مع الأسلوب القرآني، ذُكرت الحالات والمـوارد الاسـتثنائية، يقول: ﴿قُمِنُ الصَّامُ وَلَا عَلَى اللَّهِ مُسْفُورُ يَقُولُ: ﴿قَمِرُ مِنْ عَلَا عَذَاء ﴿قَمِرُ مِنْ عَلَا عَذَاء ﴿قَمِرُ مِنْ عَلَا عَذَاء ﴿قَمِرُ مِنْ عَلَا عَذَاء اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَسْفُورُ رَحِيْمٍ ﴾.

«باغ» أو الباغي: (من البغي) بمعنىٰ «الطلب»، ويأتي هنا بمعنىٰ طلب اللذة أو تحليل ما حرّم اللّه.

«عادٍ» أو العادي، (من العدو) أي «التجاوز»، ويأتي هنا بمعنىٰ أكل المضطر لأكثر من حدّ الضرورة.

وورد تفسير (الباغي) في أحاديث أهل البيت الله بأنَّـه (الظـالم)، و(العـادى) بمـعنىٰ (الغاصب)، وجاء ـأيضاً ـالباغي: هو الذي يخرج علىٰ إمام زمانه، والعادي، هو السارق.

وإشارة الرّوايات المذكورة يمكن حملها على الإضطرار الحاصل عند السفر، فإذا سافر شخص ما طلباً للظلم والغصب والسرقة ثمّ اضطر إلى أكل هذه اللحوم المحرّمة فسوف لا يغفر له ذنبه، حتى وإن كان لحفظ حياته من الهلاك المحتمّر.

وعلىٰ أيّةِ حال، فلا تنافي بين ما ذهبت إليه التفاسير وبين المفهوم العام للآية، حيث يمكن جمعها.

وتأتي **الآية التالية** لتطرح موضوع تحريم المشركين لبعض اللحوم بلا سبب أو دليل، والذي تطرّق القرآن إليه سابقاً بشكل غير مباشر، فتأتي الآية لتطرحه صراحـةً حــيث تقول: ﴿ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم للكذب هذا حلال وهذا حرلم لتفتروا على اللَّه للكذب ﴾ ` .

أي إنّ ما جئتم به ليس إلّا كذبة صريحة أطلقتها ألسنتكم في تحليلكم أشياء بحسب ما تهوى أنفسكم، وتحريمكم لأخرى! (إشارة إلى الأنعام التي حـرّمها البـعض عـلى نـفسه، والبعض الآخر حللها لنفسه بعد أنْ جعل قسماً منها لأصنامه).

فهل أعطاكم الله حقّ سنّ القوانين؟ أمْ أنّ أفكاركم المنحرفة وتقاليدكم العمياء هي التي دفعتكم لإحداث هذه البدع؟ ..أوّ ليس هذا كذباً وافتراءاً على اللّه؟!

وجاء في الآية ١٣٦ من سورة الأنعام بوضوح: ﴿وجعلوا لله ممّا دُراْ مِنَ العرب والأنعامِ تصيباً فقالوا هذا لله يزممهم وهذا لشركاننا فما كان لشركانهم فلايصل إلى الله وما كان الله فهو يصل إلى شركانهم ساء ما يحكمون﴾.

ويستفاد كذلك من الآبة ١٤٨ من سورة الأنعام: ﴿سيقول الدّين لَشركوا لو شاء الله ها لَشركنا ولا آباؤنا ولا حرّمنا من شيء أنهم كانوا يجعلون لأنفسهم حق التشريع في التحليل والتحريم، ويظنون أنّ الله يؤيّد بدعهم! (وعلى هذا فكانوا ينضعون البدعة ويحللون ويحرمون أوّلاً ثمّ ينسبون ذلك إلى الله فيكون إفتراءاً آخر) .

و يحذّر القرآن في آخر الآية بقوله: ﴿إِنْ الدّين يفترون ملى الله الكدّب لا يقلحون ﴾ لأنّ من مسببات الشقاء الأساسية الكذب والإفتراء على أيّ إنسان، فكيف به إذا كان على الله عزّ وجلّ!؟ فلا أقل والحال هذه من مضاعفة آثاره السيّئة.

وتوضّح الآية التالية ذلك الخسران، فتقول: ﴿مِنَّاعِ قَلِيلُ وَلِهُمْ مَذَلُكِ أَلِيمٍ ﴾.

ويكن أنَّ تكون ﴿متاع قليل﴾ إشارة إلى أجنّة الحيوانات الميتة التي كانوا يحللونها الأنفسهم ويأكلون لحومها، أو إشارة إلى إشباعهم حبّ الذات وعبادتها بواسطة جعل البدع، أو أنهم بتثبيت الشرك وعبادة الأصنام في مجتمعهم يتمكنون أن يحكوا على الناس مدّة من الزمن، وكلّ ذلك ﴿متاع قليل﴾ سيعقبه ﴿عذلب أليه﴾.

السؤال: ويطرح السؤال التالي: لماذا حرّمت على اليهود محرّمات إضافية؟

ا. وهكذا أصل تركيب جملة ﴿ ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب ﴾: «اللام» لام التعليل، «ما» في «لما تصف».. مصدرية، ووالكذب ، .. مفعول لـ «تصف» .. فتكون العبارة: (لا تقولوا هذا حلال وهذا حرام لتوصيف ألسنتكم الكذب).

٢. ولذا جاء ذكر افتراءهم في الآية مسبوقاً باللام ليكون نتيجة وغاية لبدعهم - فتأمل.

والجواب: الآية التالية كأنها جواب على السؤال المطروح، حيث تقول: ﴿وعلى الدين هادوا حرَّمنا ما قصصنا عليك من قبل﴾.

وهو إشارة إلى ما ذكر في الآية ١٤٦ من سورة الأنعام: ﴿وعلى الدّين هادوا حرّهناكلّ دّي ظفر ومن البقر والغنم حرّمنا عليهم فحومهما إلّا ما حملت ظهورهما أو الحوليا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببشيهم ولِنّا لصادقون﴾.

﴿ فِي ظَفُرِ ﴾: هي الحيوانات ذات الظفر الواحد كالخيل.

﴿ما حملت ظهورهما ﴾: الشحوم التي في منطقة الظهر منها.

**﴿الحوليا﴾**: الشحوم التي علىٰ أطراف الأمعاء والخاصر تين.

وحقيقة هذه المحرمات الإضافية العقاب والجزاء لليهود جرّاء ظلمهم، ولذلك يـقول القرآن الكريم في آخر الآيات مورد البحث: ﴿وَمَا ظَلَمَنَاهُمُ وَلَكُنْ كَانُوا لَنَفْسُهُمْ يَظْلُمُونَ ﴾.

وكذلك ما جاء في الآيتين ١٦٠ و ١٦١ من سورة النساء: ﴿ فَبِطُلُم مِنْ الدِّينَ هَادُولَ حَرَّمْنَا عليهم طيبات أحلّت لهم ويصدّهم عن سبيل الله كثيراً \* وأخذهم الرّيا وقد نهوا عنه وأكبلهم أموال النّاس بالباطل ﴾.

فكان تحريم قسماً من اللحوم على اليهود ذا جنبة عقابيّة دون أنْ يكون للمشركين القدرة على الإحتجاج في ذلك.

وما حرّمه المشركون إنَّ هو إلاَّ بدعة نشأت من خرافاتهم وأباطيلهم، لأنَّ ما فعلوه ما كان جارياً لا عند اليهود ولا عند المسلمين (ويمكن أنَّ تكون إشارة الآية تؤدّي إلىٰ هذا المعنىٰ وهو إنّكم فعلتم ما لا يتفق مع أيّ كتاب سهاوي).

وفي آخر آية من الآيات مورد البحث، وتمشياً مع الأسلوب القرآني، يبدأ القرآن بفتح أبواب التوبة أمام المخدوعين من الناس والنادمين من ضلالهم، فيقول: ﴿ ثُمَّ لِنَّ رَبُّكَ للذينَ معلوا السّو، بجهالة ثمّ تابوا من بعد ذلك وأصلحوا لِنَ ربّك من بعدها لففور رحيم ﴾.

ويلاحظ في هذه الآية جملة أمور:

أَوَّلاً: اعتبرت علّة ارتكاب الذنب «الجهالة»، والجاهل المذنب يعود إلى طريق الحق بعد ارتفاع حالة الجهل، وهؤلاء غير الذين ينهجون جادة الضلال على علم واستكبار وغرور وتعصب وعناد منهم.

ثَمَانِياً: إِنَّ الآية لا تحدُّد الموضوع بالتوبة القلبية والندم، بل تؤكَّد على أثر السَّوبة مــن

الناحية العملية وتعتبر الإصلاح مكلاً للتوبة، لتبطل الزعم القائل بإمكان مسح آلاف الذنوب بتلفظ «أستغفر الله»، وتؤكّد على وجوب إصلاح الأمور عملياً، وترميم ماأفسِدَ من روح الإنسان أو المجتمع بارتكاب تلك الذنوب، للدلالة إلى التوبة الحقيقية لا توبة لقلقة اللسان.

ثالثاً: التأكيد على شمول الرحمة الإلهيّة والمغفرة لهم، ولكن بعد التوبة والإصلاح: ﴿إِنَّ رَبُّك مِنْ يعدها لشفور رحيم﴾.

وبعبارة أُخرىٰ إنّ مسألة قبول التوبة لا يكون إلّا بعد الندم والإصلاح، وقد ذكر ذلك في ثلاثة تعابير:

أولاً: باستعمال الحرف «ثمّ».

**ثانياً:** «من بعد ذلك».

**ثالثاً:** «من بعدها».

لكي يلتفت المذنبون إلى أنفسهم ويتركوا ذلك التفكير الخاطيء بأن يقولوا: نرجو لطف الله وغفرانه ورحمته، وهم على إرتكاب الذنوب دائمون.

8003

# التفسير

# كان إبراهيم لومده أمّةا

كما قلنا مراراً بأنّ هذه السورة هي سورة النعم، وهـ دفها تحـريك حس الشكـر لدى الإنسان بشكل يدفعه لمعرفة خالق وواهب هذه النعم

والآيات تتحدث عن مصداق كامل للعبد الشكور لله، ألا وهو «إبراهيم» بطل التوحيد، وأوّل قدوة للمسلمين عامة وللعرب خاصة.

وقد ذكر المفسّرون أسباباً كثيرة للتعبير عن إيراهيم ﷺ بأنَّه «أُمَّة» وأهمَّها أربع:

الأولى: كان لإبراهيم شخصية متكاملة جعلته أن يكون أمّة بذاته، وشعاع شخصية الإنسان في بعض الأحيان يزداد حتى ليتعدّى الفرد والفردين والجموعة فتصبح شخصيته تعادل شخصية أمّة بكاملها.

الثّاني؛ كان إبراهيم اللِّهِ قائداً وقدوة حسنة ومعلّماً كبيراً للإنسانية، ولذلك أطلق عليه وَلَمْهُ لأنّ «أُمّة» اسم مفعول يطلق على الذي تقتدي به الناس وتنصاع له. وثمة إرتباط معنوي خاص بين المعنيين الأوّل والثاني، حيث إنّ الذي يكون بمرتبة إمام في الصدق والاستقامة لأمّةٍ ما، يكون شريكاً لهم في أعيالهم وكأنّه نفس تلك الأمّة.

الثّالث:كان إبراهيم على موحّداً في محيط خالٍ من أيَّ موحّد، فالجميع كانوا يخوضون في وحل الشرك وعبادة الأصنام، فهو والحال هذه «أُمّة» في قبال أمّة المشركين (الذين حوله). الرّابع:كان إبراهيم على منبعاً لوجود أمّة، ولهذا أطلق القرآن عليه كلمة «أُمّة».

ولا مانع من أنَّ تحمل هذه الكلمة القصيرة الموجزة كلِّ ما ذكر ما معان كبيرة..

نعم فقد كان إيراهيم أمّة وكان إماماً عظيماً، وكان رجلاً صانع أمّـة. وكمان مـنادياً بالتوحيد وسط بيئة اجتماعية خالية من أيّ موحّد ".

#### وقال الشاعر:

ليس عبلي الله بمستنكر أنْ يسجمع العبالم في واحسد

٢-صفته الثّانية في هذه الآيات: أنّه كان ﴿قائمًا لله﴾.

٣- وكان دامًا على الصراط المستقيم سائراً على طريق الله، طريق الحق ﴿متيفا﴾.

٤- ﴿وَلَمْ يَكُ مِنْ الْمَشْرَكِينَ﴾ بل كان نور الله يملأ كلّ حياته وفكره، ويشغل كلّ زوايا
 قلبه.

٥- وبعد كلّ هذه الصفات، فقد كان ﴿ فَأَكُرا لَأَنْعُمِهِ ﴾.

وبعد عرض الصفات الخمسة يبيّن القرآن الكريم النتائج المهمّة لها، فيقول:

1- ﴿ الْجَتِيا اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَعُو تُهُ.

٢ـ ﴿وهداه إلى صراط مستقيم ﴾ وحفظه من كلّ انحراف، لأنّ الهداية لا تأتي لأحد عبثاً.
 بل لابد من توفّر الإستعداد والأهلية لذلك.

٣\_ ﴿وَآتِينَاهُ فَيَ الدَّنِيا حَسَنَّةً ﴾ .

«العسنة» في معناها العام كلّ خير وإحسان، فتشمل منح مقام النّبوة، مـروراً بـالنعم المادية حتى نعمة الأولاد وما شابهها.

٤\_ ﴿وَإِنَّهُ فَي الْآخَرَةُ لَمَنَ الصَالَحِينَ ﴾ ِ

ا. وفي الرّوايات عند الله أنّ عبد المطلب: «يُبعث يوم القيامة أمّة وحده، صليه بهاء المعلوك وسيماء الأنبياء» لأنّه كان مدافعاً عن التوحيد في بيئة الشرك وعبادة الأصنام. (سفينة البحار، ج ٢، ص ١٣٩).

ومع أنّ إبراهيم كان على رأس الصالحين في الدنيا، فإنّه سيكون منهم في الآخرة كما أخبرنا بذلك القرآن الكريم، وهذه دلالة على عظمة مقام الصالحين بأن يحسب إبراهيم على على عالى ما له من مقام سام كأحدهم في دار الآخرة، ولم لا يكون ذلك وقد طلب إبراهيم الملى من ربّه حين قال: ﴿ربّ هب لي حكما والعقنى بالصالحين﴾ أ.

٥ وختمت عطايا الله عزَّ وجل لإبراهيم على لما ظهر منه من صفات متكاملة، بأن جعل دينه عامًا وشاملاً لما ما سيأتي بعده من أزمان \_ وخصوصاً للمسلمين \_ ولم يجعل دينه عنصاً بعصر أهل زمانه، فقال الله عزَّ وجلّ: ﴿ لَمْ لُوحِينَا لِلِيكَ أَنْ لَتِبِعِ هِلَةَ لِيسراهيمِ حنيفا ﴾ ٢.

ويأتى التأكيد مرّة أخرى: ﴿وَحَاكَانَ مِنَ الْمَشْرَكِينَ﴾.

وبملاحظة الآيات السابقة يبدو لنا هذا السؤال: إن كان دين الإسلام هو نفس ديس إيراهيم وأنّ المسلمين يتبعون سنن إيراهيم علي في كثير من المسائل ومنها إحترام يسوم الجمعة، فلهاذا اتّخذ اليهود يوم السبت عيداً لهم بدلاً من الجمعة ويعطلون فيه أعهالهم؟

إنّ آخر آية من الآيات مورد البحث تجيب على السؤال المذكور حين تقول: ﴿ إِنَّهَا حِمْكُ السَّهِ، وَقَدُ اللَّهِ و السّبِيعَ على الدّينَ اختلفوا قيمَ أي إنّ السبت وما حرّم في السبت كان عقوبة لليهود، وقد اختلفوا فيد أيضاً، فمنهم مَنْ قبله ومنهم مَنْ أهمله.

وتقول بعض الرّوايات: أنّ موسى الله دعا قومه - بني اسرائيل - لاحترام يوم الجمعة وتعطيل أعهاهم فيه، وهو دين إيراهيم الله إلّا إنّهم تعلّلوا، واختاروا يوم السبت، فجعله الله عطلة لهم ولكن بضيق وشدّة، ولهذا لا ينبغي الإعتاد على تعطيل يوم السبت، لأنه إنّا كان استثنائيا وذا طابع جزائي، وأفضل دليل على هذا الأمر أنّ اليهود أنفسهم اختلفوا في يومهم المنتخب هذا، فبعض إحترمه وبعض آخر خالف ذلك وأدام العمل والكسب فيه حتى أصابهم عذاب الله.

وثمَّة احتمال آخر، أنْ تكون إشارة الآية مرتبطة ببدع المشركين في موضوع الأغــذية

١٠ الشعراء، ٨٣

٢. والحنيف، بمعنىٰ الذي يترك الإنحراف ويتجد إلى الإستقامة والصلاح، وبعبارة أخرى، يغض نظره عن الأديان والأوضاع المنحرفة ويتوجّه نحو صراط الله المستقيم، الدين الموافق للفطرة، ولهذا يسمىٰ الصراط المستقيم، فالتعبير بالحنيف يحمل بين طيّاته إشارة خفيّة إلىٰ أنّ التوحيد هو دين الفطرة.

الحيوانية، لأنّ الآيات السابقة تطرّقت لذلك من خلال إجابتها على تساؤل: لماذا لم يحرم في الإسلام ماكان محرّماً في دين اليهود؟ فجاء الجواب أنّ ذلك كان عقاباً لهم، فيطرح السؤال مرّة أخرى حول عدم حرمة صيد الأسهاك يوم السبت في الأحكام الإسلامية في حين أنّه محرّم على اليهود .. فيكون الجواب بأنّه كان عقاباً لليهود أيضاً.

وعلى أيّة حال، فثمّة إرتباط بين هذه الآيات والآيات ١٦٣ - ١٦٦ من سورة الأعراف التي تتحدث عن «أصحاب السبت»، حيث عرضت قصّتهم، وكيف أنّ صيد السمك قد حرّم عليهم في يوم السبت، ومخالفة قسم منهم لهذا الأمر، والعقاب الشديد الذي نزل عليهم بعد ذلك الإمتحان الإلهي.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ «السبت» في الأصل بمعنى تعطيل الأعبال للإستراحة، ولذلك سمّي يوم السبت، لأنّ اليهود كانوا يعطلون أعبالهم فيه، وبتي هذا الإسم مستعملاً حتى بعد مجيء الإسلام، إلّا أنّه لا عطلة فيه.

ويقول القرآن الكريم في آخر الآية: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لِيحِكُم بِينَهُم يَوْمُ القَيَامَةُ فَيَمَا كَانُوا فَيْه يَعْتَلُمُونَ﴾.

وكما أشرنا سابقاً فإنّ إحدى خصائص يوم القيامة إنهاء الاختلافات على كافّة الأصعدة، والعودة إلى التوحيد المطلق، لأنّ يوم القيامة هو يوم: البروز، الظهور، كشف السرائر والبواطن، وكشف الغطاء ويوم رفع الحجب.

8003

أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِأَلِحَكُمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ ال إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ \* وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهْنَدِينَ ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ \* وَلَيِن صَبَرْتُمْ لَهُ وَخَيْرٌ لِلصَّدِينَ ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ وَمَاصَبُرُكَ إِلَا بِاللّهِ وَلا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْقِ مِسَابَمَ صَحُرُونَ وَمَاصَبُرُكَ إِلّا بِلَهِ وَلا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْقِ مِسَابَمَ صَحُرُونَ ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ اتَّقُواْ وَالّذِينَ هُم مَعْسِنُونَ فَي

# التفسير

# عشرة قواعد أفلاقية... سلاع داعية المق:

حملت آيات السورة بين طيّاتها أحاديث كثيرة ومنتنوعة، فقد تناولت المشركين واليهود وأصناف المخالفين بشكل عام، تارة بلهجة ليّنة وأخرى بأسلوب تقريع وشدة، وخصوصاً الآيات السابقة لما لها من عمق وشدّة أكثر ممّا سبقها من الآيات المباركات.

أمّا الآيات أعلاه والتي تمثّل خاتمة بحوث وأحاديث سورة النحل، فتبيّن أهم الأوامس الأخلاقية الأساسية التي ينبغي التحصّن بها عند مواجهة المخالفين على أساس منطقي، كما وتبيّن كيفية العقاب والعفو وأسلوب الصمود أمام مؤامراتهم وما شابه ذلك.

ويمكن تسمية ذلك بالأصول التكتيكية ومنهج المواجهة في الإسلام ضدّ المخالفين، كما وينبغي العمل به كقانون كلّي شامل لكلّ زمان ومكان.

ويتلخص هذا البرنامج الرّباني بعشرة أُصول، تمّ ترتيبها وفقاً لتسلسل الآيات مورد البحث:

### ١\_ ﴿ لُدعَ لِلَّىٰ سبيل ريَّك بالحكمة ﴾

«الحكمة»: بمعنىٰ العلم والمنطق والاستدلال، وهي في الأصل بمعنىٰ (المنع) وقد أطلقت

على العلم والمنطق والاستدلال لقدرتها على منع الإنسان من الفساد والإنحراف...

فأوّل خطوة على طريق الدعوة إلى الحقّ هي التمكّن من الاستدلال وفق المنطق السليم، أو النفوذ إلى داخل فكر الناس ومحاولة تحريك وإيـقاظ عـقولهم، كـخطوة أولى في هـذا الطريق.

#### ٢\_ ﴿ والمومظة الحسنة ﴾

وهى الخطوة الثّانية في طريق الدعوة إلى الله، بالاستفادة من عملية تحريك الوجدان الإنساني، وذلك لما للموعظة الحسنة من أثر دقيق وفاعل على عاطفة الإنسان وأحاسيسه، وتوجيه مختلف طبقات الناس نحو الحقّ.

وفي الحقيقة فإنّ «الحكمة» تستثمر البُعد العقلي للإنسان، و«الموعظة الحسنة» تتعامل مع البُعد العاطني له (.

إنَّ تقييد «الموعظة» بقيد «الحسنة» لعلّه إشارة إلى أنَّ النصيحة والموعظة إغَّ تودِّي فعلها على الطرف المقابل إذا خلّيت من أيَّةٍ خشونة أو استعلاء وتحقير، التي تثير فيه حسّ العناد واللجاجة وما شابه ذلك.

فكم من موعظة أعطت عكس ماكان يُؤَمَّل بها بسبب أسلوب طرحها الذي يُشعِر الطرف المقابل بالحقارة والإهانة كأن تكون الموعظة امام الآخرين ومقرونة بالتحقير، أو يستشمّ منها رائحة الاستعلاء في الواعظ، فتأخذ الطرف المقابل العزّة بالإثم ولا يتجاوب مع تلك الموعظة.

وهكذا يترتب الأثر الإيجابي العميق للموعظة إذا كانت «حسنة».

## ٣\_ ﴿ وجادلهم بالتي هي أحسن ﴾

الخطوة الثّالثة تختص بتخلية أذهان الطرف المخالف من الشبهات العالقة فيه والأفكار المغلوطة ليكون مستعداً لتلتّى الحق عند المناظرة.

وبديهي أنْ تكون الجمادلة والمناظرة ذات جدوى إذا كانت ﴿ بِالنِّي هِي أَحسنَ ﴾ ، أيُّ أنُّ

ا. قال بعض المفشرين في الفرق ما بين والحكمة، ووالموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن: أنّ الحكمة إشارة إلى الأدلة الظعية ..الموعظة الحسنة إشارة إلى الأدلة الظنية... والمجادلة بالتي هي أحسن إشارة إلى الأدلة الثانية التي تهدف إلى إفحام المخالفين من خلال إلزامهم بما يقبلون. (إلّا أنّ ما أوردناه أعلاه يبدو أكثر مناسبة للمقصود).

يحكمها الحق والعدل والصحة والأمانة والصدق، وتكون خالية من أيّةِ إهانةٍ أو تحــقير أو تكرّ أو مغالطة، وبعبارة شاملة: أنْ تحافظ على كلّ الأبعاد الإنسانية السليمة عند المناظرة.

و في ذيل الآية الأولى، يقول القرآن: ﴿ إِنْ رَبُّك هو لَملم بِهَنْ صَلَّ عن سبيله وهمو أعلم بالمهتدين ﴾.

فالآية تشير إلى أنّ وظيفتكم هي الدعوة إلى طريق الحق بالطرق الثلاثة المتقدمة، أمّا مسألة مَنْ الذي سيهتدي ومَنْ سيبقي على ضلاله، فعلم ذلك عند اللّه وحده سبحانه.

وثمّة احتال آخر في مقصود هذه الجملة وهو بيان دليل للتوجيهات الثلاث المتقدمة، أي: إنّما أمر سبحانه بهذه الأوامر الثلاثة لأنّه يعلم الكيفية التي تؤثّر بالضالين لأجل توجيههم وهدايتهم.

٤- إنصب الحديث في الأصول الثلاثة حول البحث المنطق والأسلوب العاطني والمناقشة المعقولة مع المخالفين، وإذا حصلت المواجهة معهم ولم يتقبّلوا الحق وراحوا يعتدون، فهنا يأتى الأصل الرابع: ﴿وَإِنْ مَاقَبْتُم فَعَاقُبُوا بِحِثُلُ مَا مُوقَبْتُم بِهِ ﴾.

#### ٥\_ وولئن صبرتم لهو خير للصابرين ﴾

وتقول الرّوايات: إنّ الآية نزلت في معركة (أحد) عندما شاهد رسول اللّمَيَّالَةُ شهادة عمّه حزّة بن عبدالمطلب المؤلمة (حبث لم يكتف العدو بقتله بل شسق صدره بوحشية وقساوة فظيعة وأخرج كبده أو قلبه وقطع أذنه وأنفه) و تأذّى النّبي لذلك كثيراً وقال: «اللّهم لك العمد وإليك وأنت المستعان على ما أرى» ثمّ قال: «لئن ظفرت لامثلن ولامثلن ولامثلن ولامثلن و وعلى رواية أخرى أنّه قال: «لأمثلن بسبعين منهم» فنزلت الآية: ﴿وَلِنْ عاقبتم فعاقبوا بعثل ما موقيتم به ولئن صيرتم لهو غير للصابرين ﴾ فقال رسول اللّمَيَّانِيَّةُ : «أصبر أصبر» .

رَبَّمَا كَانَتَ تَلَكَ اللَّحَظَةُ مَنَ أَشَدَ لِحُظَاتَ حَيَاةً النَّبِيُّ ۚ وَلَكُنَّهُ عَالَكَ زَمَامَ أُمور نفسه واختار الطريق الثّاني، طريق العفو والصبر.

ويحكي لنا التاريخ ما قام به الرّسول ﷺ حين فتح مكّة، فما أنْ وطأت أقدام المسلمين المنتصرة أرض مكّة حتى أصدر نبى الرحمة ﷺ العفو العام عن أولئك الجفاة، فوفى بوعده الذي قطعه على نفسه في معركة أحُد ً .

<sup>·</sup> تفسير العياشي، وتفسير الدر المنثور، ذيل الآية مورد البحث، على ما ذكره تفسير الميزان.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٠</sup> يلاحظ في بعض الرّوايات إنّ القول بالمثلة بأكثر من واحد عند الظفر كان من بعض المسلمين (راجع تفسير التبيان، ج ٦، ص ٤٤٠).

وحرّي بالإنسان إذا أراد أنْ ينظر إلى أعلىٰ غوذج حي في العواطف الإنسانية، أنْ يضع قصّتي أحد وفتح مكّة نصب عينيه ليقارن ويربط بينهما.

ولعلّ التاريخ لا يشهد لأيّة أمّة منتصرة عاملت الطرف الآخر بمثل ما عامل به النّبي عَلَيْهُ والمسلمون مشركي مكّة عند إنتصارهم عليهم، على الرغم من أنّ المسلمين كانوا من ابناء تلك البيئة التي نفذ شعور الإنتقام والحقد فيها ليتوغّل ويركد في أعهاق المجتمع، بل وكانت الأحقاد تتوارث جيلاً بعد جيل الى حدّكان عدم الإنتقام يُعدّ عيباً كبيراً لا يكن ستره!

ومن ثمار عفو وسهاحة الإسلام أن اهتزت تلك الأمة الجاهلة العنيدة من أعهاقها واستيقظت من نوم غفلتها، وراح أفرادها كما يقول عنهم القرآن الكريم: ﴿ يدخلون في دين الله الفواجا ﴾ (

## ٦\_﴿ واصبر وما صبرك إلَّا بالله ﴾

والصبر إنّما يكون مؤثّراً وفاعلاً إذا قصد به رضوانه تعالىٰ ولا يلحظ فيه أيّ شيء دون ذلك.

وهل يتمكن أيّ إنسان من الصبر على الكوارث المقطعة للقلب من غير هدف معنوي وبدون قوة إلهيّة ويتحمل الآلآم دون فقدان الإتزان!؟... نعم، فني سبيل رضوان اللّه كــلّ شيء يهون وما التوفيق إلّا منه عزَّوجلّ.

٧-وإذا لم ينفع الصبر في التبليغ والدعوة إلى الله، ولا العفو والتسامح، فلا ينبغي أنْ يحلّ اليأس في قلب المؤمن أو يجزع، بل عليه الاستمرار في التبليغ بسعة صدر وهدوء أعصاب أكثر، ولهذا يقول القرآن الكريم في الأصل السابع: ﴿ولا تحزن عليهه﴾.

لأنّ الحزن والتأسف على عدم إيمان المعاندين يترك أحد أثرين على الإنسان، فإمّا أنْ يصيبه اليأس الدائم، أو يدفعه إلى الجزع والغضب وضعف التحمّل، فالنهي عن الحنزن عليهم يحمل في واقعه نهياً للأمرين معاً، فينبغي للعاملين في طريق الدعوة إلى الله عدم الجزع وعدم اليأس.

#### ٨ـ ﴿ ولا تَكُ فَي ضَيقٍ هِمَّا يَمَكُرُونَ ﴾

فههاكانت دسائس العدو العنيد واسعة ودقيقة وخطرة فلا ينبغي لك ترك الميدان، لظنّك

۱۰ النصر، ۲.

أنْ قد وقعت في زواية ضيّقة وحصار محكم، بل لابدّ من التوكّل على اللّه، وسوف تفشل كلّ الدسائس وتبطل مفعولها بقوّة الإيمان والثبات والمثابرة والعقل والحكمة.

وآخر آية من سورة النحل تعرض الأمرين التاسع والعاشر، حيث تقول:

### ٩\_ ﴿إِنَّ اللَّه مع الذين انقوا ﴾

التقوى في جميع أبعادها وبمفهومها الواسع، ومنها: التقوى في مواجهة المخالفين براعاة أصول الأخلاق الإسلامية عند المواجهة، فع الأسير لابد من مراعاة أصول المعاملة الإسلامية، ومع المنحرف ينبغي مراعاة الإنصاف والأدب والتورع عن الكذب والإتهام، وفي ميدان القتال لابد من التعامل على ضوء التعليات العسكرية وفق الموازين والضوابط الإسلامية، فمثلاً: ينبغي عدم الهجوم على العزل من الأعداء، وعدم التعرض للأطفال والنساء والعجزة، ولا التعرض للمواشي والمزارع لأجل إتلافها، ولا يقطع الماء على العدو... وخلاصة القول: تجب مراعاة أصول العدل مع العدو والصديق (وطبيعي أن تخرج بعض الموارد عن هذا الحكم إستثناءاً وليس قاعدة).

#### ١٠ - ﴿ وَالدِّينَ هُمْ مِحْسَنُونَ ﴾

أكّد القرآن الكريم في كثير من آياته البيّنات بأن يقابل المؤمن إساءة الجاهل بالإحسان، عسى أن يخجل الطرف المقابل أو يستحي من موقفه المتشنج، وبهذه السلوكية الرائعة قد ينتقل ذلك الجاهل من ﴿الدّ العسام﴾ إلى أحسن الأصدقاء ﴿ولي حميم﴾!

وإذا عمل بالإحسان في محلّه المناسب، فإنّه أفسضل أسلوب للمواجهة، والتباريخ الإسلامي يرفدنا بعينات رائعة في هذا الجال... منها: موقف معاملة النّبي تَلِيلًا مع مستركي مكّة بعد الفتح، معاملة النّبي الكريم تَلِيلًا له (وحشي) قاتل حمزة، معاملته تَلِيلًا لأسرى معركة بدر الكبرى، معاملته تَلِيلًا مع مَنْ كان يؤذيه بمختلف السبل من يهود زمانه... ونجد شبيه معاملة النّبي تَلِيلًا مع الآخرين قد تجسّدت عملياً في حياة على الله وسائر الأثمن الإسلام. ذلك يكشف لنا بوضوح أهمية الإحسان في حياة الإنسان من وجهة نظر الإسلام.

ومن دقيق العبارة في هذا المجال ما نجده في نهج البلاغة ضمن الخطبة المعروفة بخطبة همام ، ذلك الرجل الزاهد العابد الذي طلب من أمير المؤمنين على أن يسصف له المستقين، حيث اكتنى أمير المؤمنين على بذكر الآية المباركة من مجموع القرآن وقال: إتق الله وأحسن فإن لله مع الذين التقوا والذين هم محسنون ﴾.

<sup>1.</sup> نهج البلاغة، خطبة ١٩٣.

ولكنّ السائل العاشق للحقّ لم يروّ عطشه بهذا البيان المختصر، ممّا اضطر الإمام الله أنْ يعرض له بياناً أكثر تفصيلاً حتى استخرجت من فحه الشريف أكمل خطبة في وصف المتقين، حوت على أكثر من مائة صفة لهم، إلاّ أنّ جوابه المختصر يبيّن أنّ الآية المباركة مختصر جامع لكلّ صفات المتقين.

وبنظرة تأمليّة ممعنة إلى الأصول العشرة المذكورة، تتبيّن لنا جميع الخطوط الأصليّة والفرعية لأسلوب مواجهة المخالفين، وأنّ هذه الأصول إنّا احتوت كلّ الأسس المنطقية والعاطفية والنفسية والتكتيكية، وكلّ ما يؤدّي للنفوذ إلى أعهاق نفوس المخالفين للمتأثير الايجابي فيها.

ومع ذلك... فالإكتفاء بالمنطق والإستدلال في مواجهة الأعداء وفي كلّ الظروف لا يقول به الإسلام ولا يقرّه، بل كثيراً ما تدعو الضرورة لدخول الميدان عملياً في مواجهة الأعداء حتى يلزم الأمر في بعض الأحيان المقابلة بالمثل والتوسل بالقوّة في قبال استعمال القوّة من قبل الأعداء، والتحرك على مستوى المهارسة والتخطيط الميداني لمواجهة مخططات الاعداء ومؤامراتهم. ولكن أصول العدل والتقوى والأخلاق الإسلامية يجب أن تراعمى في جمسيع المهالات.

ولو عمل المسلمون وفق هذا البرنامج الشامل لساد الإسسلام كـلّ أرض المـعمورة أو معظمها علىٰ أقل التقادير.

### مَاتَمَةَ مَقَالَ سورة النمل «سورة النِعَم»:

عمّا يلفت النظر في السورة المباركة \_كها قلنا سابقاً \_ذكرها لكثير من النعم الإلهسيّة، المادية منها والمعنوية، الظاهرية والباطنية، الفردية والاجتاعية، ممّا دعت المفسّرين لأن يطلقوا عليها اسم (سورة النعم).

وبملاحظة ودراسة آيات السورة تظهر لنا في حدود الأربعين نعمة من النعم الكبيرة والصغيرة متوزّعة بين طيّاتها، وسنذكر أدناه فهرساً لهذه النعم مع التأكيد على أنّ الهدف من ذكرها إنّا هو لأمرين:

الأوّل: تعليم درس التوحيد وبيان عظمة الخالق.

الثَّاني؛ تقوية حب وتعلَّق الإنسان بخالقه وتحريك غريزة الشكر لديه.

```
١- ﴿حَلَقَ السَّمَاوَاتِينَ ﴾.
```

٢\_ ﴿والأرض﴾.

٣- ﴿وَالْأَنْعَامِ خَلَقُهَا﴾.

٤\_ الإستفادة من صوفها وجلدها ﴿لَكُمْ فَيُهَا دَفُّهُ﴾.

هـ ﴿ومِناقع﴾.

٦- ﴿وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ .

٧- الإستفادة من جمال الاستقلال الاقتصادي ﴿ولكم فيها جمال﴾.

٨- ﴿وتحمل لَثَقَالِكُم... \* والخيل والبقال والحمير لتركبوها ﴾.

٩\_ الهداية إلى الصراط المستقيم ﴿وملىٰ للله قصد للسبيل﴾.

١٠- ﴿هو للذي لَنزل مِنْ السماء ماءُ لكم منه شراب ﴾.

١١ـ إنشاء المراعي ﴿ومنه هجر وقيه تسيمون﴾.

١٢\_ ﴿ينبعه لكم به الزرع والزيتون والنخيل والأمناب ومن كلّ الثمراسه﴾.

١٣ ﴿ وَسَغِّر لَكُمْ اللَّيْلُ وَالنَّهَارِ ﴾.

١٤ ﴿ والشَّمِسُ والقَمِرِ ﴾.

٥١ۦ﴿والنجوم﴾.

١٦\_ ﴿ وَمَا دُراً لَكُمْ فَيَ الْأَرْفَنَ مَحْتَلَفًا أَلُولَتُه ﴾.

١٧ ـ ﴿ وهو الذي سغَّر البعر لتأكلوا هنه لعما طريًّا وتستخرجوا هنه حلية تلبسونها ﴾ .

١٨\_ ﴿وترىٰ القلك مواخر قيه﴾.

١٩\_ ﴿وَأَلَقَىٰ فِي الأَرْضَ رَوَاسِيَ أَنْ تَعِيدَ بِكُمْ ﴾ .

۲۰ ﴿ولَّتهارلُهُ.

۲۱\_ ﴿وسيلاً﴾.

٣٢- ﴿وعالماسه لمعرفة الطرق.

٣٣\_ ﴿وبالنجم هم يهتدون﴾ في معرفة الطرق ليلاً.

٢٤\_ ﴿ وَاللَّهَ لَنزَلَ مِنْ السَّمَاءُ مَا : فَأَحِيا بِهِ الأَرْضَ بِعَدُ مُوتِهَا ﴾ .

٢٥۔ ﴿نسقيكم ممّا في بطونه من بين قربه ودم لبنا خالصاً سائغاً للشاريين﴾.

٢٦ ﴿ وَمِن تُمِرَلُتُ النَّفِيلِ وَالْمُنَابِ تَتَّخَذُونَ مِنْهُ سَكُواً وَرَزَّقاً حَسَناً ﴾.

٧٧ العسل ﴿قيه شقاء للناسخ.

٢٨۔ ﴿واللَّه جمل لكم مِنْ لَنفسكم لُرُواجاً ﴾.

٢٩\_ ﴿وجعل لكم من أزواجكم بنين وحقدة﴾.

٣٠ ﴿ وَرِزَقُكُمْ مِنَ الطَّيبَاتِ ﴾ بمناها الواسع.

٣١\_ ﴿وجعل لكم السمع﴾.

٣٢\_ ﴿والأيصار﴾.

٣٣\_ ﴿والأقندة﴾.

٣٤ ﴿ والله جعل لكم من بيوتكم سكنا ﴾ وهي البيوت الثابتة.

٣٥ ـ ووجعل لكم من جلود الأنعام بيوتاً ﴾ وهي البيوت المتحركة.

٣٦ وومن أصولفها وأويارها وأشعارها للاللا ومتاما إلى حين ﴾.

٣٧\_نعمة الظلال ﴿واللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّا خَلَقَ ظَلَالًا ﴾.

٣٨-نعمة وجود الملاجيء الآمنة في الجبال ﴿وَجِمَلُ لَكُمْ مِنَ لَلْجِيالُ أَكْتَامَا لَهُ.

٣٩\_ ﴿وجعل لكم سرلبيل تقيكم الحرَّ﴾ ِ

20- ﴿ وُسُرَلِينَالُ تَقْيَكُمُ بِأَسْكُمْ ﴾ أَيُّ: في الحروب.

وجاء في خاتمة هذه النعم: ﴿ كَذَلْكَ يَتُمُّ نَعَمْتُهُ عَلَيْكُمُ لَعَلَّكُمُ تَسْلَمُونَ ﴾.

### الهدف من ذكر النعم:

لا حاجة للتنبيه على أن ذكر النعم الإلهية الواردة في القرآن الكريم لا يقصد منها إلقاء المؤتة أو كسب الوجاهة وما شابه ذلك، فشأن الباري أجلُّ وأسمى من ذلك وهو الغني ولا غني سواه، ولكن ذكرها جاء ضمن أسلوب تربوي مبريج يهدف لإيصال الإنسان إلى أرقى درجات الكال الممكنة من الناحيتين المادية والمعنوية، وأقوى دليل على ذلك ما جاء في أواخر كثير من الآيات السابقة من عبارات والتي تصب مع كثرتها و تنوعها في نفس الإنجاه التربوي المطلوب.

فبعد ذكر نعمة تسخير البحار، يقول القرآن في الآية ١٤: ﴿لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾.

وبعد بيان نعمة الجبال والأنهار والسبل، يقول في الآية ١٥: ﴿لَّعَلَّكُم تَعْتَدُونَ﴾.

وبعد بيان أعظم النعم المعنوية (نعمة نزول القسرآن) تأتي الآيــة ٤٤ لتــقول: ﴿لعــلُّهُمُ يتفكّرون﴾. وبعد ذكر نعمة آلات المعرفة المهمّة (السمع والبصر والفؤاد)، تقول الآية ٧٨: ﴿لَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ﴾.

وبعد الإشارة إلى إكمال النعم الإلهيّة، تقول الآية ٨١ ﴿ لَعَلَّكُم تَسْلَمُونَ ﴾.

وبعد ذكر جملة أمور في مجال العدل والإحسان ومحاربة الفحشاء والمتكر والظلم، تأتي الآية ٩٠ لتقول: ﴿لعلكم تذكرون﴾

والحقيقة أنّ القرآن الكريم قد أشار إلى خمسة أهداف من خلال ما ذكر في الموارد الستة أعلاه:

١-الشكي

۲-المداية.

٣-التفكّر.

٤- التسليم للحق.

٥- التذكّر.

وممّا لا شك فيه أنّ الأهداف الخمسة مترابطة فيا بينها ترابطاً وثبيقاً فالإنسان يبدأ بالتفكّر، وإذا نسي تذكّر، ثمّ ينحرك فيه حس الشكر لواهب النعم عليه، فيفتح الطريق إليه لهمتدي، وأخيراً يسلّم لأوامر مولاه.

وعليه، فالأهداف الخمسة حلقات مترابطة في طريق التكمامل، وإذا سملك السمالك ضمن الضوابط المعطاة لحصل على نتائج مثمرة وعالية.

وثمّة ملاحظة، هي أنّ ذكر النعم الإلهيّة بشكليها الجمعي والفردي إنّما يسراد بهما بسناء الإنسان الكامل.

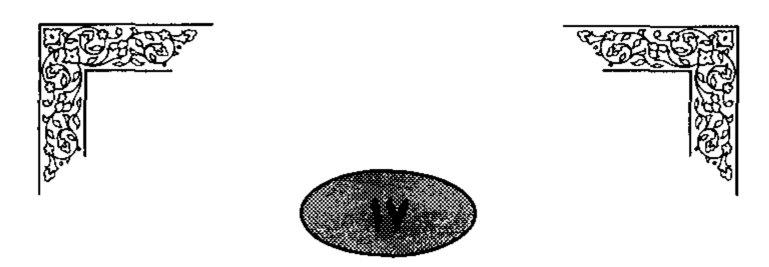
إلهي! أحاطت نعمك بكلِّ وجودنا، فغرقنا في بحر عطاياك، ولكننا لم نعرفك بعد.

إلهي! هب لنا بصراً وبصيرة نرئ بهما طريق معرفتك وحبّك، ووفقنا للسير في مراضيك وأوصلنا إلى منزل الشاكرين حقاً.

اللّهم؛ أنت تعلم بحوائجنا دون غيرك، و تعلم أكثر منّا لما نريد، فَمُنَّ علينا لنكون كما تحب، واجعلنا خيراً ممّا يظن الناس إنّك سميع مجيب.

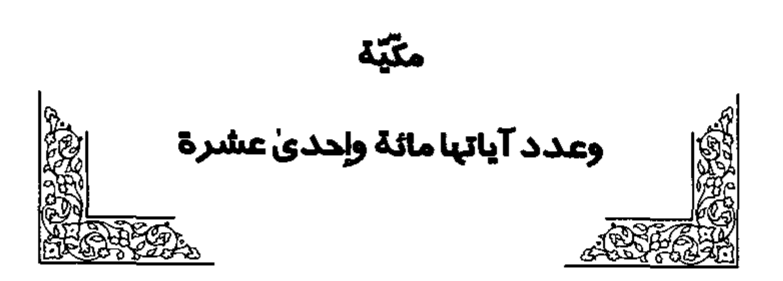
آمین یا ربّ العالمین

نهاية سورة النّحل



سورة

الإسراء



### «سورة الإسراء»

قبل الدّخول في تفسير هَذِه السورة مِن المفيد الإنتباه إلى النقاط الآتية:

## أوّلاً: أسماء السّورة ومكان النّزول

بالرّغم من أنَّ الإسم المشهور لهذه السورة هو «بني إسرائيل» إلَّا أنَّ لها أسماء أخرى مثل «الإسراء» و «سبحان» (

ومن الواضع أنَّ ثمَّة علاقة بين أي اسم مِن أسهاء السورة وبين محتواها ومضمونها، فهي «بني إسرائيل» لأنَّ هُناك قسماً مهمًا في بداية السورة ونهايتها يرتبط بالحديث عن بني إسرائيل.

وإذا قلنا أنّها سورة «الإسراء» فإنَّ ذلك يعود إلى الآية الأولىٰ فيها التي تتحدث عن إسراء (ومعراج) النّبي الأكرم ﷺ.

وأمّا تسميتها بــ «سبحان» فإنَّ ذلك يعود إلى الكلمة الأولى في السورة المباركة.

ولكنّ الرّوايات التي تتحدّث عن فضيلة هَذِهِ السورة، تطلق عليها «بـني إسرائسيل» فقط. ولهذا السبب فإنَّ معظم المفسّرين يقتصرون على هَذا الإسم، وقــد اخـــتاروه دون غيره.

وبالنسبة لمكان نزول السورة، فمن المشهور أنّ جميع آياتها مكّية، وممّا يـؤيّد ذلك أنّ مضمون السورة ومفاهيمها يناسب بشكل كامل مضمون ومحتوى وسياق السور المكّية؛ هذا بالرغم من أنَّ المفسّرين يعتقدون بأنَّ هناك مقطعاً من السورة قد نزل في المدينة، ولكنّ المشهور ما شاع بين المفسّرين من مكّية تمام السورة.

١. تفسير روحالمعاني، ج ١٥، ص ٢.

# ثَانِياً: فضيلة سورة الإسراء

وَردت في فضيلة سورة الإسراء وأجرها أحاديث كثيرة عن الرّسول ﷺ وَعن الإمام الصادق ﷺ.

فعن الإمام الصادق على قوله: «من قرأ سورة بني إسرائيل في كل ليلة جمعة لم يمت حتى يدرك القائم ويكون من أصحابه». \

وبالنسبة لثواب قراءة سور القرآن الكريم والرّوايات التي تتحدث عن فضائلها، ينبغي أن يلاحظ أنّ ملاك الأمر لا يتعلق بمجرّد القراءة وحسب، وإنّا حكما قلنا مراراً \_أنّ التلاوة ينبغي أن تقترن بالتفكّر في معانيها والتأمّل في مفاهيمها، وينبغي أن يعقب ذلك جميعاً العمل بها، وتحويلها إلى قواعد يسترشدها الإنسان المسلم في سلوكه.

خصوصاً وإنّنا نقرأ في واحدة من الرّوايات التي تتحدث عن فضيلة هَذِهِ السورة ما نصه: «فرق قلبه عند ذكر الوالدين». أي إنّ هناك أثر ترتّب على القراءة، وقد تمثّل هنا بموجة مِن الأحاسيس النّبيلة والحبّ والمودّة للوالدين. ٢

إذاً، ألفاظ القرآن تملك ولا شك قيمة واحتراماً بحدّ ذاتها، إلّا أنَّ هذه الألفاظ هي مقدمة للوعى الفكري الإيماني الصحيح هو مقدمة للعمل الصالح.

# ثَالثاً: فطوطِ عامّة في ممتوىٰ السورة

لقد أشرنا إلى مكّية السورة وفق القول المشهور بين المفسّرين، لذا فإنَّ محتوى السورة يُوافق خصوصيات السور المكّية، من قبيل تركيزها على قضية التوحيد والمعاد، ومواجهة إشكاليات الشرك والظلم والإنحراف.

وبالامكان فرز الحاور المهمّة الآتية التي يدور حولها مضمون السورة:

أَوَّلاً: الإشارة إلى أدلة النّبوة الخاتمة وبراهينها، وفي مقدمتها معجزة القـرآن وقـضية المعراج.

ثانياً: ثُمَّة بحوث في السورة ترتبط بقضية المعاد وما يرتبط به من حديث عن صحيفة الأعيال، وقضية الثواب والعقاب المترتب على نتيجة الجزاء.

٢. مصباح الكفعمي، ص ٤٤١.

ثالثاً: تتحدَّث السورة في بدايتها ونهايتها عن قسم من تاريخ بسني إسرائسيل المسليء بالأحداث.

وابعاً: تتعرض السورة إلى حريّة الاختيار لدى الإنسان وأنَّ الإنسان غير مجسبر في أعياله، وبالتالي فإنَّ على الإنسان أن يتحمّل مسؤولية تلك الحسريّة من خلال تحمّله لمسؤولية أعياله سواء كانت حسنة أو سيئة.

خامساً: تبحث السورة قضية الحساب والكتاب في هذه الدنيا، لكي يمعي الإنسسان قضية الحساب والكتاب على أعباله وأقواله في اليوم الآخر.

سادساً: تشير إلى الحقوق في المستويات المختلفة، خصوصاً فيها يتعلق بحقوق الأقرباء، وبالأخص منهم الأم والأب!

سابعاً: تتعرض السورة إلى حرمة «الإسراف»، و«التبذير»، و «البخل»، و «قتل الأبناء»، و «ألزنا»، و «أكل مال اليتيم»، و «البخس في المكيال»، و «التكبُّر»، و «إراقة الدماء».

ثامناً: في السورة بحوث حول التوحيد ومعرفة الله تعالى

تاسعاً: تواجه السورة مواقف العناد والمكابرة إزاء الحيق، وأنّ الذنبوب تستحوَّل إلى حجب تمنع الإنسان من رؤية الحق.

عاشراً: تركّز السورة على أفضلية الإنسان على سائر الموجودات.

الحادي عشر: تؤكّد السورة على تأثير القرآن الكريم في معالجة الأشكال الختلفة من الأمراض الأخلاقية والاجتماعية.

الثاني عشر، تبحث السورة في المعجزة القرآنية وعدم تمكن الخصوم وعجزهم عن مواجهة هذه المعجزة.

الثالث عشر: تحذّر السورة المؤمنين مِن وساوس الشيطان وإغواءات، وتنبههم إلى المسالك التي ينفذ من خلالها إلى شخصية المؤمن.

الرابع عشر: تتعرض السورة إلى مجموعة مختلفة من القبضايا والمنفاهيم والتبعاليم الأخلاقية.

الخامس عشر: أخيراً تتعرض السورة إلى مقاطع من قصص الأنبياء الله السنسي الله المستكناه الدروس والعبر من هذه القصص.

في كلّ الأحوال تعكس سورة الإسراء في مضمونها ومحتواها العقائدي والأخلاقي والإجتاعي لوحة متكاملة ومتناسقة لسمو وتكامل البشر في المجالات المختلفة.

والجميل في السورة أنّها تبدأ بـ «تسبيح اللّه» ـ جـلّ جـلاله ـ وتـنتهي بـ «الحـمد والتحبير». والتسبيح هو تنزيهه عن كلّ عيب ونقص، والحمد علامة على تحقق صفات الفضيلة، وتمثّلها في ذاته العُليا المقدّسة، بينا التكبير هو رمز الشرف والعظمة.

क्राव्य

## بِنْ الرِّيكِ إِلَا الرَّحْمَ الرَّالِيكِ عِلَمَ الرَّحْمَ الرّحْمَ الرّحْمُ الْحُمْ الرّحْمُ الْحُمُ الرّحْمُ الرّحْمُ الرّحْمُ

سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَىٰ لَامِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَكَوامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَنِنَا ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞

### التفسير

#### عراج النّبيﷺ:

الآية الأولى في سورة الإسراء تتحدَّث عن إسراء النّبي تَطَلِّقُهُ، أي سفره ليلاً من المسجد الحرام في مكّة المكرمة إلى المسجد الأقصى (في القدس الشريف). وقد كان هذا السفر «الإسراء» مقدمة لمعراجه تَتَلِيَّةُ إلى السهاء. وقد لوحظ في هذا السفر أنّه تمَّ في زمنٍ قياسي حيث إنّه لم يستغرق سوى ليلة واحدة بالنسبة الى وسائل نقل ذلك الزمن ولهذا كان أمراً اعجازياً وخارقاً للعادة.

السورة المباركة تبدأ بالقول: ﴿ سبحان الذي أسرى بعيده ليسلا حسن المستجد العسوام إلى المسجد المسرام إلى المسجد الأقصى ﴾.

وقد كان القصد من هذا السفر الليلي الإعجازي هو **ولنريه من آياتنا).** 

ثمّ خُتمت الآية بالقول: ﴿ إِنَّهُ هوالسميع البعير ﴾. وهذه إشارة إلى أنَّ الله تبارك وتعالى لم يختر رسوله تَتَالِلُهُ ولم يصطفه لشرف الإسراء والمعراج، إلّا بعد أن اختبر استعداده تَتَالِلُهُ لهذا الشرف ولياقته لهذا المقام، فالله تبارك وتعالى سمع قول رسوله تَتَالِلُهُ ورأى عمله وسلوكه فاصطفاه للمقام السامى الذي اختاره له في الإسراء والمعراج.

واحتمل بعض المفسّرين في قوله تعالى: ﴿ لِلله هو للسميع للبسير ﴾ أن يكون تهديداً لمنكري هذا الإعجاز، وأنَّ اللَّه تباركَ وتعالىٰ محيط بما يقولون وبما يفعلون، وبما يمكرون! وَبالرغم مِن أنَّ هَذه الآية تنطوي علىٰ اختصار شديد، إلّا أنّها تكشف عن مواصفات هذا السفر الليلي «الإسراء» الإعجازي مِن خلال ما ترسمهُ لهُ مِن أفق عام يمكن تفصيله بالشكل الآتي:

أَوَّلاً، إِنَّ تعبير «أسرى» في الآية يشير إلى وقوع السفر ليلاً، لأنَّ «الإسراء» في لغة العرب يستخدم للدلالة على السفر الليلي، فيما يُطلق على السفر النهاري كلمة «سير».

ثانياً؛ بالرغم مِن أنَّ كلمة «ليلاً» جاءت في الآية تأكيداً لكلمة «أسرى» إلّا أنّها تريد أن تبيّن أنّ سفر الرّسوليَّ إلى قد تم في ليلة واحدة فقط على الرغم مِن أنّ المسافة بين المسجد الحرام وبيت المقدس تقدَّر بأكثر مِن مائة فرسخ، وبشروط مواصلات ذلك الزمان، كانَ إنجاز هذا السفر يتطلّب أيّاماً بل وأسابيع، لا أن يقع في ليلةٍ واحدةٍ فقط!

ثالثاً: إذا كانَ مقام العبودية هو أسمى مقام يبلغه الإنسان في حياته، فإنَّ الآية قد كرَّمت رسول اللّمَثَيَّاتُ بإطلاق وصف العبودية عليه، فقالت «عبده» للدلالة على مراقي الطاعة والعبودية التي قطعها الرّسول اللّهَ الله تبارك و تعالى حتى استحق شرف «الإسراء» حيث لم يسجد جبين رسول اللّمَثَيَّاتُ لشيء سوى اللّه، ولم يطع الله ما عداه، وقد بذل كلّ وسعه، وخطا كلّ خطوة في سبيل مرضاته تعالى.

وابعاً: تفيد كلمة «عبد» في الآية، أنَّ سفر الإسراء قد وقع في اليقظة، وأنَّ رسول الله سافر بجسمه وروحه معاً، وأنَّ الإسراء لم يكن سفراً روحانياً معنوياً وحسب، لأنَّ الإسراء إذا كانَ بالروح \_وحسب \_ فهو لا يعدو أن يكون رؤبا في المنام، أو أي وضع شبيه بهذه الحالة، ولكن كلمة «عبد» في الآية تدلَّل علىٰ أنَّ رسول اللّهُ فَلَيْ قد سافر بجسمه وروحه، لأنَّ «عبد» كلمة تُطلق لتستوعب الروح والجسد معاً.

أمّا الأشخاص الذين لا يستطيعون هضم معجزة الإسراء والمعراج، ولم تستطع عقولهم أن تتعامل مَع هذه المعجزة كما هي، فقد عمدوا إلى توجيهها بعنوان الإسراء الروحي في حين أنّه لو قال شخص لآخر: إنّي نقلتك إلى المكان الفلاني فإنَّ المفهوم الصريح للمعنى لا يمكن تأويله باحتال أنَّ هذا الأمر قد تمَّ في حالة النوم، أو أنّه تعبير عن حالة معنوية تمتزج بأبعادٍ مِن الوهم والتخيُّل.

خامساً: لقد كان مُبتدأ هذا السفر (الذي كان مقدمة للمعراج كما سنثبت ذلك في محلّه) هو المسجد الحرام في مكّة المكرمة، ومنتهاه المسجد الأقصىٰ في القدس الشريف.

بالطبع هناك كلاّم كثير للمفسّرين عن المكان الدقيق الذّي انطلق مِنهُ رسول اللّه ﷺ

وفيا إذا كان هذا المكان بيت أحد اقربائه (باعتبار أنّ المسجد الحرام قد يطلق احياناً ومن باب التعظيم على مكّة المكرمة بأجمعها) أو أنّهُ انطلق مِن جوار الكعبة، ولكن ظاهر الآية بلا شك يفيد أنّ المنطلق في سفر الإسراء كان مِن المسجد الحرام.

سادساً؛ لقد كان الهدف مِن هذا السفر الإعجازي أن يشاهد رسول اللّه عَلَيْهُ آيسات العظمة الإلهيّة، وقد استمرَّ سفر الإسراء إلى المعراج صعوداً في السهاوات لتحقيق هذا الغرض، وهو أن تمتلىء روح رسول اللّه عَلَيْهُ أكثر بدلائل العظمة الرّبانية، وآيات الله في السهاوات، ولتجد روحه السامية في هذه الآيات زخماً إضافياً يوظفهُ عَلَيْهُ في هداية الناس إلى ربّ السهاوات والأرض!

وبذلك فإنَّ سفر رسول اللَّه ﷺ في رحلة الإسراء والمعراج لم يكن ـكما يتصوّر البعض ذلك ـبهدف رؤية اللَّه تبارك وتعالى ظنّاً منهم أنَّه تعالى يشغل مكاناً في السهاوات!!!

وبالرغم من أنّ الرّسول ﷺ كان عارفاً بعظمة اللّه سبحانه، وكان عارفاً أيضاً بعظمة خلقه، ولكن «متى كان السماع كالرؤية؟!».

ونقرأ في سورة (النّجم) التي تلت سورة الإسراء وتحدثت عن المعراج قوله تعالى: ﴿لقد رَبُّهُ الكيريُ﴾. (

سابعاً: إنَّ تعبير الآية ﴿باركناحوله﴾ تفيد بأنَّه علاوة على قدسيّة المسجد الأقصى، فإنَّ أطرافه أيضاً تمتاز بالبركة والأفضلية على ما سواها، ويمكن أن يكون مُراد الآية البركة الظاهرية المتمثلة بما تهبه هذه الأرض الخصبة الخيضراء مِن منزايا العمران والأنهار والزراعة.

ويمكن أن تُحمل البركة على قواعد الفهم المعنوي فتشير حين ذاك إلى ما تمسيَّله هـذه الأرض في طول التاريخ، مِن كونها مركزاً للنبوّات الإلهيّة، وَمُنطلقاً لنور التوحيد، وأرضاً خصبة للدعوة إلى عبودية اللّه.

قامناً: إنَّ تعبير ﴿ لِنَّهُ هُو السميع البصير﴾ إشارة إلى أنَّ إكرام الله لرسوله عَلَيْهُ بمعجزة الإسراء والمعراج لم يكن أمراً عفوياً عابراً، بل هو بسبب إستعدادات رسول الهدى عَلَيْهُ وقابلياته العظيمة التي تجلّت في أقواله وأفعاله، هذه الأقوال والأفعال التي يعرفها الله ويحيط بها.

١ النجم، ١٨.

تاسعاً: إنَّ كلمة «سبحان» إشارة إلى أنَّ سفر رسول اللَّمَيَّ فِي الإسراء والمعراج دليل آخر على تنزيه الله تبارك و تعالى من كل عيب ونقص.

عاشراً؛ كلمة «مِن» في قوله تعالى: ﴿مِن آياتنا﴾ إشارة إلى عظمة آيات الله بحيث إنَّ رسول اللَّمَ الله الله على علو مقامه وإستعداده الكبير \_لم ير مِن هذه الآيات خلال سفره الإعجازي سوى جزء معين مِنها.

#### المعراج:

مِن المعروف والمشهور بين علماء الإسلام أنَّ رسول اللَّه عَلَيْهُ عند ما كان في مكّة اأسرى به الله تبارك و تعالى بقدر ته مِن المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، وَمِن هُناك صعد به إلى السهاء «المعراج» ليرى آثار العظمة الرّبانية وآيات الله الكبرى في فسضاء السهاوات، ثمّ عادمَ الله في نفس الليلة إلى مكّة المكرمة.

والمعروف المشهور أيضاً أنّ سفر الرّسولﷺ في الإسراء والمعراج قد تمَّ بجسم رسول اللّعبَّالِينَ وروحه معاً.

ولكنّ العجيب ما يحاولهُ البعض مِن توجيه معراج الرّسول الله المعراج الروحي والذي هو حالة شبيهة بالنوم أو «المكاشفة الروحية» ولكن هذا التوجيه \_كها أشرنا \_لا ينسجم اطلاقاً مع ظواهر الآيات، بل هو مخالف لها، إذ يدل الظاهر على أنَّ القيضية تمت بشكلٍ جسمى حسى.

وفي كلّ الأحوال تبقىٰ هُناك مجموعة أسئلة تثار حول قضية المعراج يمكن أن نلخّصها بالشكل الآتي:

١-كيفية المعراج مِن وجهة نظر القرآن والتاريخ والحديث.

٧- آراء علماء الإسلام شيعة وسنّة حول هذه القضية.

٣- الهدف مِن المعراج.

٤- إمكانية المعراج مِن وجهة نظر العلوم المعاصرة.

بالرغم مِن أنّ الإجابة المُفطَّلة علىٰ هذه الأسئلة هي خارج نطاق بحثنا التَّفسيري، إلّا أنّنا سنعالج هذه النقاط باختصار يُناسب ذوق القاريء الكريم. إن شاء اللّه:

### المعرام في القرآن والمديث:

في كتاب الله سورتان تتحدثان عن المعراج:

السورة الأولى هي سورة «الإسراء» التي نحنُ الآن بصددها، وقد أشارت إلى القسم الأوّل مِن سفر الرّسول ﷺ (أي أشارت لإسراء ه ﷺ مِن المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى) وقد أستتبع الإسراء بالمعراج.

السورة الثّانية التي أشارت للمعراج هي سورة «النجم» التي تحدثت عنهُ في ستِ آيات هي: ﴿ولقد رآه نزلة لُغرى \* مند سدرة للمُنتهى \* مندها جنّة للمأوى \* لِدُ يستشى للسدرة ما ينشئ \* ما زاعٌ للبعر وما طغى \* لقد رأى من آيات ريّه للكبرى \* . \

هذه الآيات تفيد حسب أقوال المفسّرين أنَّ الإسراء والمعراج تحققا في حالة اليــقظة، وإنّ قوله تعالى: ﴿مَا رَائِعَ للبِصُووِمِ اطْعَىٰ﴾ هو إثبات آخر لصحة هذا القول.

في الكتب الإسلامية المعروفة هُناك عدد كبير جدّاً مِن الأحــاديث والرّوايــات التي جاءت حول قضية المعراج، حتىٰ أنَّ الكثير من علماء الإسلام يذهب إلىٰ «تواتر» حديث المعراج أو اشتهاره، وعلىٰ سبيل المثال نعرض النماذج الآتية:

يقول الشيخ «الطوسي» في تفسير (التبيان) ما نصَّهُ: «إنَّهُ عرج به في تلك الليلة إلى السهاوات حتى بلغ سدرة المنتهى في السهاء السابعة، وأراه الله مِن آيات السهاوات والأرض ما إزداد به معرفة ويقيناً، وكان ذلك في يقظته مَنَّالِيَّةٌ دون منامه» .

أمّا العلّامة «الطبرسي» في تفسيره المعروف «مجمع البيان» فيقول: «وما قالهُ بعضهم أنّ ذلك كانَ في النوم فظاهر البطلان إذ لا معجز يكون فيه ولا برهان، وقد وردت روايات كثيرة في قصة المعراج، في عروج نبيّنا عَلَيْهُ إلى السهاء، ورواها كثير من الصحابة... [إذ أنّهُ عَلَيْهُ] صلى المعجد الحرام ثمّ أسري به في ليلته ثمّ رجع فسطى الصبح في المسجد الحرام. وقال الأكثرون وهو الظاهر مِن مذاهب أصحابنا والمشهور في أخبارهم، أنّ الله تعالى صعد بجسمه إلى السهاء حيّاً سليماً حتى رأى ما رأى مِن ملكوت السهاوات بعينه، ولم يكن ذلك في المنام» .

٢٠ تفسير التبيان، ج ٦، ص ٤٤٦.

۱۰ النجم، ۱۳ ـ ۱۸.

٣ تفسير مجمع البيان، ج ٣. ص ٣٩٥.

أمّا العلّامة «المجلسي» فيقول في (بحار الأنوار) ما نصّه: «إعلم أنَّ عروجه عَلَيْهُ إلى بيت المقدس ثمّ إلى السماء في ليلةٍ واحدة بجسده الشريف، ممّا دَلَّت عليه الآيات والأخبار المتواترة مِن طرق الخاصّة والعامّة، وإنكار أمثال ذلك أو تأويلها بالعروج الروحاني أو بكونه في المنام ينشأ إمّا مِن قلّة التتبع في آثار الأثمّة الطاهرين أو مِن ضعف اليقين» (.

ثمّ يردف العلّامة المجلسي قائلاً: «لو أردت استيفاء الأخبار الواردة في هذا الباب لصار مجلداً كبيراً» ٢.

ومِن علماء السنّة قام منصور علي ناصف الأزهري المعاصر بجمع أحاديث المـعراج في كتابه المعروف باسم «التاج».

أمّا الفخر الرازي - المسفسر الإسلامي المعروف - فسيقول بعد ذكره لسلسلة مِن الاستدلالات على إمكان الوقوع العقلي للمعراج، ما يلي: «مِن وُجهة نظر الحديث تعتبر أحاديث المعراج من الرّوايات المشهورة في صحاح أهل السنّة، ومفاد هذه الأحاديث إسراء الرّسول ﷺ مِن مكّة إلى بيت المقدس، وعروجه مِن بيت المقدس إلى السهاء».

أمّا الشيخ عبد العزيز بن عبدالله بن باز وهو مِن مُتعصبي علماء الوهابية والذي يشغل الآن منصب رئيس إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، فيقول في كتابه «التحذير مِن البدع»: «ليس مِن شك في أنَّ الإسراء والمعراج هي مِن العلامات الكبيرة على صدق النّبي عَلَيْ وعلوّ مقامه ومنزلته» إلى أن يقول: «نقلت أخبار متواترة عن الرّسول عَلَيْ الله تبارك و تعالى أخذ الرّسول عَلَيْ وفتح لهُ أبواب السهاء» ".

وَلَكُن يَنْبَغِي أَن نَلَاحَظ هُنَا أَنَّ مِن بَيْنِ الرَّوايَاتِ الواردة في قضية المعراج ثُمَّة أحاديث ضعيفة ومجعولة لا يمكن القبول بها مطلقاً.

لذلك نرى أنّ المفسّر الإسلامي الكبير، الشيخ الطبرسي عَمدَ في ذيل تفسير هذه الآية مورد البحث إلىٰ تقسيم الأحاديث الواردة في المعراج إلىٰ أربع فئات هي:

١- ما يُقطع بصحته لِتواتر الأخبار به وإحاطة العلم بصحته، ومثلة أنَّهُ أسري بهِ على للجملة.

٦. المصدر السابق.

بحار الأثوار، ج ١٨، ص ٢٨٢ و ٤٠٩.
 التحذير بن البدع، ص ٧.

٢ــما ورد في ذلك عمّا تجوّزه العقول ولا تأباه الأصول، فنحنُ نجوّزه ثمّ نقطع على أنّ ذلك
 كان في يقظته دون منامه، ومثله ما شاهده مِن آيات ربّه في الساوات.

٣ دما يكون ظاهر، مخالفاً لبعض الأصول إلّا أنّه يمكن تأويلها على وجمّ يوافق العقول، نحو ما روي أنَّهُ يَتَنِيُلُمُ رأى قوماً في الجنّة يتنعمون فيها، وقوماً في النّار يعذبون فيها، فهو يُحمل على أنَّهُ رأى صفتهم أو أسهاءهم.

3- ما لا يصبح ظاهره ولا يمكن تأويله إلا على التعسف البعيد فالأولى أن لا نقبله، نحو ما قيل مِن أنَّهُ عَلَيْهِ كُمّ الله سبحانه جهرة، ورآه وقعد معه على سريره... ممّا يوجب ظاهره التشبيه، والله سبحانه و تعالى يتقدَّس عن ذلك \.

هناك أيضاً اختلافات بين المؤرخين المسلمين حول تــاريخ وقــوع المــعراج، إذ يــقول البعض: أنّه حصل في السنة العاشرة للبعثة في ليلة السابع والعــشرين مِــن شهــر رجب، والبعض يقول: إنَّهُ عرجَ به تَقَالِنَا في ١٧ رمضان مِن السنة الثّانية عــشرة للـبعثة المــباركة. وبعض ثالث قال: إنَّ المعراج وَقَع في أوائل البعثة.

ولكن في كلِّ الأحوال، فإنَّ الاختلاف في تأريخ وقوع المعراج لا ينني أصل الحادثة.

مِن المفيد أيضاً أن نذكر أنَّ عقيدة المعراج لا تقتصر على المسلمين، بل هُناك ما يُشابهها في الأديان الأخرى، بل إنّا نرى في المسيحية أكثر ممّا قيل في معراج النّبي عَنَيْنَا، إذ يحول أولئك كها في الباب السّادس مِن إنجيل «مرقس» والباب ٢٤ مِن إنجيل «لوقا» والباب ٢١ مِن إنجيل (يوحنا) أنّ عيسى بعد أن صُلب وقتل ودفن نهض مِن مدفنه وعاش بين الناس أربعين يوماً قبل أن يعرج إلى السهاء ليبق هناك في عروج دائم! ونستفيد مِن مؤدّى بعض الرّوايات أنّ بعض الإنبياء السابقين عُرجَ بهم إلى السهاء أيضاً.

# مل كان المعراج مسدياً أم رومياً؟

إنّ ظاهر الآيات القرآنية الواردة في أوائل سورة الإسراء، وكذلك سورة النجم (كما تقدم أعلاه) تدلل على وقوع المعراج في اليقظة، ويؤكّد هذا الأمر كبار علماء الإسلام من الشيعة والسنة.

۱۰ تفسیر مجمع البیان، ج ۲۳ ص ۳۹۵.

وتشهد التواريخ الإسلامية أيضاً على صدق هذا الموضوع، ونقرأ في التاريخ أنّ المشركين أنكروا بشدّة قضية المعراج عندما تحدّث بها الرّسول تَبَيَّلُهُ ، وأخذوها عليه ذريعة للإستهزاء به، ممّا يدل بوضوح على أنّ الرّسول لم يدّع الرؤية أو المكاشفة الروحية أبداً، وإلّا لما استتبع القضية كلّ هذا الضجيج.

أمّا ما ورد عن الحسن البصري أنّه: (كان في المنام رؤيا رآها) أو عن عائشة أنّه: (واللّه ما فُقِدَ جسد رسول اللّه ولكن عرج بروحه)، فيبدو أنّ لذلك منظور سياسي، لإخماد الضجّة التي أثيرت حول قضية المعراج.

#### مدف المعرام:

اتضح لنا من خلال البحوث الماضية، أنّ هدف المعراج لم يكن تجوالاً للرّسول الله السهاوات للقاء الله كها يعتقد السذّج، وكها نقل بعض العلهاء الغربيين ومع الأسف لجهلهم أو لمحاولتهم تحريف الإسلام أمام الآخرين، ومنهم (غيور غيف) الذي يقول في كتاب (محمد رسول ينبغي معرفته من جديد، ص ١٢٠)، (بلغ محمد في سفر معراجه إلى مكان كان يسمع فيه صوت قلم الله، ويفهم أنّ الله منهمك في تدوين حساب البشر! ومع أنّه كان يسمع صوت قلم الله إلّا أنّه لم يكن يراه! لأنّ أحداً لا يستطيع رؤية الله وإن كان رسولاً).

وهذا يُظهر أنّ القلم كان من النوع الخشبي! الذي يهتز ويولّد أصواتاً عند حركته علىٰ الورق!! وأمثال هذه الخرافات والأوهام.

كلا. فالهدف كان مشاهدة الرّسول تَتَكِلَّةُ لأسرار العظمة الإلهيّة في أرجاء عالم الوجود، لا سيا العالم العلوي الذي يشكّل مجموعة من براهين عظمته، وتتغذى بهما روحـــه الكــريمة وتحصل على نظرة وإدراك أفضل لهداية البشرية وقيادتها.

ويتّضح هذا الهدف بشكل صريح في الآية الأُولىٰ من سورة الإسراء، والآية ١٨ مــن سورة النجم.

وهناك رواية أيضاً منقولة عن الإمام الصادق الله في جوابه على سبب المعراج. أنّه قال الله لا يوصف بمكان، ولا يجري عليه زمان، ولكنّه عزّ وجلّ أراد أن يشرّف بم ملائكته وسكّان سماواته، ويكرمهم بمشاهدته، ويريه من عجائب عظمته ما يخبر به بعد هبوطه» (.

١٠ تفسير البرهان، ج ٢، ص ٤٠٠؛ وبحارالانوار، ج ٣. ص ٣١٥.

#### المعراج والعلوم العصرية:

كان بعض الفلاسفة القدماء يعتقد بنظرية «الأفلاك البطليموسية التسعة» والتي تكون على شكل طبقات البصل في إحاطتها بالأرض، لذلك فقد أنكر المعراج بمزاعم علميّة تقوم على أساس الإيمان بنظرية الهيئة البطليموسية والتي بموجبها يلزّم خرق هذه الأفلاك ومِن ثمّ التئامها ليكون المعراج ممكناً أ

ولكن مع انهيار قواعد نظرية الهيئة البطليموسية أصبحت شبهة خرق والتئام الأفلاك في خبر كان، وضمّتها يد النسيان، ولكن التطوّر المعاصر في علم الأفلاك أدّى إلى إشارة مجموعة مِن الشبهات العلمية التي تقف دون إمكانية المعراج علميّاً، وهذه الشبهات يمكن تلخيصها كما يلى:

أَوَّلاً إِنَّ أُوِّل مَا تُواجِه الذي يريد أن يجتاز المحيط الفضائي للأرض إلى عمق الفضاء هو وجوب الإنفلات مِن قوَّة الجاذبية الأرضية، ويحتاج الإنسان للتخلّص مِن الجاذبية إلى وسائل استثنائية تكون معدَّل سرعتها على الأقل ٤٠ ألف كيلومتر في الساعة.

ثانياً: المانع الآخر يتمثل في خلو الفضاء الخارجي مِن الهواء، الذي هو القوام في حياة الإنسان.

ثالثاً: المانع الثّالث يتمثل بالحرارة الشديدة الحارقة (للشمس) والبرودة القاتلة، وذلك بحسب موقع الإنسان في الفضاء مِن الشمس.

وابعاً: هناك خطر الإشعاعات الفضائية القاتلة كالأشعّة الكونية والأشعّة ما وراء البنفسجية وأشعّة إكس، إذ مِن المعروف أنّ الجسم يحتاج إلى كميّات ضبئيلة مِن هذه الإشعاعات، وهي بهذا الحجم لا تشكّل ضرراً على جسم الإنسان ووجود طبقة الغلاف الجوّي يمنع من تسربها بكثرة إلى الأرض، ولكن خارج محيط الغلاف الجوّي تكثُر هذه الإشعاعات إلى درجة تكون قاتلة.

خامساً، هُناك مُشكلة فقدان الوزن التي يتعرض لها الإنسان في الفضاء الخارجي، فمن الممكن للإنسان أن يتعوَّد تدريجياً على الحياة في أجواء انعدام الوزن، إلّا أنَّ انتقاله مـرّة واحدة إلى الفضاء الخارجي ـكما في المعراج ـهو أمرٌ صعب للغاية، بل غير ممكن.

١٠ بعض القدماء يعتقد بعدم إمكان خرق هذه الأفلاك ثمّ التئامها.

سادساً: المشكلة الأخيرة هي مُشكلة الزمان، حيثُ تؤكد علوم اليوم على أنَّهُ ليست هُناك وسيلة تسير أسرع مِن سرعة الضوء، والذي يسريد أن يجلول في ساوات الفلضاء الخارجي يحتاج إلى سرعة تكون أسرع مِن سرعة الضوء!

## في مُوامِهةِ هذه الأسئلة:

أُولاً، في عصرنا الحاضر، وبعد أن أصبحت الرحلات الفضائية بالاستفادة مِن معطيات العلوم أمراً عادياً، فإنَّ خمساً مِن المشاكل الست الآنفة تنتني، وتبقى \_ فقط \_ مشكلة الزمن. وهذه المشكلة تئار فقط عند الحديث عن المناطق الفضائية البعيدة جداً.

ثانياً: إنَّ المعراج لم يكن حدثاً عادياً، بل أمرُ إعجازي خارق للعادة تمَّ بالقدرة الإلهيّة. وكذلك الحال في كافة معجزات الأنبياء وهذا يعني عدم استحالة المعجزة عقلاً، أمّا الأمور الأخرى فتتم بالاستناد إلى القدرات الإلهيّة.

وإذا كانَ الإنسان قد استطاع باستثار معطيات العلوم الحديثة أن يبوقر حلولاً للمشكلات الآنفة الذكر، مثل مشكلة الجاذبية والأشعّة وانعدام الوزن وما إلى ذلك، حتى أصبح بمستطاعه السفر إلى الفضاء الخارجي... فألا يمكن لله \_ خيالق الكون، صاحب القدرات المطلقة \_أن يوفّر وسيلة تتجاوز المشكلات المذكورة؟!

إنّنا على يقين من أنَّ اللّه تبارك وتعالى وضع في مُتناول رسوله عَلَيْ مركباً مناسباً صانهُ فيه عن كلّ المخاطر والأضرار في معراجه نحو السهاوات، ولكن ما اسم هذا المركب هل هو «البُراق» أو «رفرف»؟ وعلى أيّ شكل وهيئة كان؟ كلّ هذه أمور غامضة بالنسبة لنا، ولكنّها لا تتعارض مع يقيننا بما تمّ، وإذا أردنا أن نتجاوز كلّ هذه الأمور فإنَّ مشكلة السرعة التي بقيت \_لوحدها \_ تحتاج إلى حل، فإنَّ آخر معطيات العلم المعاصر بدأت تتجاوز هذه المشكلة بعد أن وجدت لها حلولاً مناسبة بالرغم ممّا يُؤكّده «أنشتاين» في نظريته من أنّ سرعة الضوء هي أقصى سرعة معروفة اليوم.

إنّ علماء اليوم يُؤكّدون أنَّ الأمواج الجاذبة لا تحتاج إلى الزمن، وهي تنتقل في آنٍ واحد من طرفٍ من العالم إلى الطرف الآخر منه وهناك احتمال مطروح بالنسبة للحركة المرتبطة بتوسّع الكون (مِن المعروف أنَّ الكون في حالة اتساع وأنّ النجوم والمنظومات السماوية تبتعد عن بعضها البعض بحركة سريعة) إذ يلاحظ أنَّ الأفلاك والنجوم والمنظومات

إذن، بكلام مُختصر نقول: إنَّ المشكلات الآنفة ليس فيها ما يحول عقلاً دون وقبوع المعراج، ودون التصديق به، والمعراج بذلك لا يعتبر مِن المحالات العقلية، بـل بـالإمكان تذليل المشكلات المثارة حوله بتوظيف الوسائل والقدرات المناسبة.

وبذلك فالمعراج لا يعتبر أمراً غير ممكن لا مِن وجهة الأدلة العقلية، ولا مِس وجهة معطيات وموازين العلوم المعاصرة، وهو بالإضافة إلى ذلك أمرٌ إعجازي خارق للعادة. لذلك، إذا قام الدليل النقلي السلم عليه فينبغى قبوله والإيمان به أ

وأخيراً... هناك إشارات أخرى حول المعراج سنقف عليها أثناء الحديث عس سورة النجم إن شاء الله.

#### 8003

المزيد مِن التفاصيل يمكن مُراجعة كتاب: «الكل يريد أن يعرف» والذي يبحث في قضية المعراج وشق القمر بالإضافة إلى قضايا أخرى.

### التفسير

بعد أن أشارت الآية الأولى في السورة إلى معجزة إسراء النّبي على للله مِس المسجد المحرام إلى المسجد الأقصى، كشفت آيات السورة الأخرى، عن موقف المشركين والمعارضين لمثل هذه الأحداث، وأبانت استنكارهم لها، وعنادهم إزاء الحق، في هذا الإتجاه انعطفت الآية الأولى \_ مِن الآيات مورد البحث \_ على قوم موسى، لتقول لرسول اللّم على إن تأريخ النبوّات واحد، وإنَّ موقف المعاندين واحد أيضاً، وأنَّهُ ليس مِن الجديد أن يقف الشرك القرشي موقفه هذا منك، وبين يديك الآن تأريخ بني إسرائيل في موقفهم مِن موسى الله الله الشرك القرشي موقفه هذا منك، وبين يديك الآن تأريخ بني إسرائيل في موقفهم مِن موسى الله الله القرشي موقفه هذا منك، وبين يديك الآن تأريخ بني إسرائيل في موقفهم مِن

تقول الآية أوّلاً: ﴿وَآلِينَا مُوسَىٰ لِلْكِتَابِ﴾.

وصفة هذا الكتاب أنَّه: ﴿وَمِعلنا هُدَى لبني لِسرائيل ﴾ والكتاب الذي تعنيه الآية هنا هو «التوراة» الذي نزل على موسى الله هدي لبني إسرائيل.

ثمّ تشير الآية إلى الهدف مِن بعثة الأنبياء بما فيهم موسى الله فتقول: ﴿ لَا تَسْتَعَدُوا مِنَ دوني وكيلا ﴾ أ.

إنَّ التوحيد في العمل هو واحدٌ مِن معالم أصل التوحيد، وهو علامة عملى التسوحيد العقائدي. الآية تقول: لا تتكىء على أحدٍ سوى الله، وإنَّ أي اعتاد على غيره دلالة على ضعف الإيمان بأصل التوحيد. إنَّ أسمى معاني التجلّي في هداية الكتب السهاوية، هو إشتعال نور التوحيد في القلوب والإنقطاع عن الجميع والإتصال بالله تعالى.

ومن أجل أن تحرِّك الآية التالية عواطف بني إسرائيل وتحفِّزهم لشكر النعم الإلهيّة عليهم، خصوصاً نعمة نزول الكتاب السهاوي، فإنها تضع لهم غوذجاً للعبد الشكور فتقول: ﴿ قَرْيَة مَنْ حَمِلنا مِع قوح ﴾ أو لا تنسوا: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَبِداً هُكُوراً ﴾.

والآية تخاطب بني إسرائيل بأنّهم أولاد مَن كانَ مع نوح، وعليهم أن يقتدوا بـبرنامج أسلافهم وآبائهم في الشكر لأنعم الله.

«شكور» صيغة مبالغة بمعنى «كثير الشكر»، وأمّا كون بني إسرائيل ذرية مَن كانَ مع نوح، فإنّ ذلك قد يعود إلى أنَّ مَن في الأرض جميعاً، بعد طوفان نوح، ومنهم بنو إسرائيل، هم كُلّهم مِن سلالة الأبناء الثلاثة لنوح، أي «سام» و«حام» و«يافث» كما ورد في كتب التاريخ. وممّا لا شكّ فيه أنَّ كلّ أنبياء الله شكورون، ولكنَّ الأحاديث تعطي ميزة خاصّة لنوح الذي كان دائم الشكر على كلّ نعمة فني كلّ شربة ماء، أو وجبة غذاء، أو وصول نعمة أخرى له فإنّه يذكر الله فوراً ويشكره على نعمائه.

وفي حديث عن الإمام الباقر والصادق المثلاث نقرأ قولها إنَّ نوحاً كان يقرأ هذا الدعاء في كلَّ صباح ومساء، «اللَّهم إنِّي أشهدك أنَّ ما أصبح أو أمسى بي مِن نعمة في دينٍ أو دنيا فسمنك، وحدك لا شريك لك، لك الحمد ولك الشكر بها على حتى ترضى، وبعد الرضا».

١. من وجهة التركيب النحوي يقول بعض المفسّرين: إنّ تقدير جملة ﴿ أَلّا تَتَخذُوا من دوني وكيلاً ﴾ هو: (لمثلا تتخذُوا) وبعضهم قال: وأن إائدة، وجملة وقلتا لهم، تقديرها: (وقلنا لهم لا تتخذُوا من دوني وكيلاً).
 ٢. إنّ جملة: ﴿ ذَرّيّة مَن حملنا مَع نوح ﴾ جملة ندائية وفي التقدير تكون: (يا ذرية مَن حملنا مع نوح). أمّا ما احتمله البعض من أنّ وذرية ، هي بدل عن ووكيلاً ، أو مفعول ثانٍ لـ وتتخذوا ، فهو بعيد، ولا يتسق مع جملة ﴿ إنّه كان عبداً شكوراً ﴾.
 كان عبداً شكوراً ﴾.

ثم أضاف الإمام: «هكذاكان شكر نوح» ١

بعد هذه الإشارة تدخل الآيات إلى تاريخ بني إسرائيل المملي، بالأحداث، فتقول: ﴿وقفينا إلى بني إسرائيل في الكتاب لتفسدن في الأرض مرّتين ولتعلُن علوا كبيرا﴾.

كلمة «قضاء» لها عدّة معان، إلّا أنّها استخدمت هنا بمعنى «إعلام» أمّا المقصود مِسن «الأرض» في الآية \_بقرينة الآيات الأخرى \_هي أرض فلسطين المقدّسة التي يقع المسجد الأقصى المبارك في ربوعها.

الآية التي تليها تفصّل ما أجملته مِن إشارة إلى الإفسادين الكبيرين لبني إسرائيل والحوادث التي تلي ذلك على أنها عقوبة إلهيّة فتقول: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَمَدُ لُولَاهِمَا ﴾ وإر تكبتم ألوان الفساد والظلم والعدوان ﴿ بعثنا عليكم عبادا لنا لولي بأس فديد ﴾.

وهؤلاء القوم المحاربون الشجعان يدخلون دياركم للبحث عنكم: ﴿ قَعَاسُوا صَلَالَ الدَّيَارِ﴾.

وهذا الأمر لا مناص منه: ﴿ وَكَانَ وَعَدَلُ مُقْعُولًا ﴾.

ثمّ تشير بعد ذلك إلى أنّ الألطاف الإلهيّة ستعود لتشملكم، وسوف تعينكم في النصر على أعدائكم، فتقول: ﴿ ثمّ رددنا لكم الكرّة عليهم ولمددناكم بأمول وبنين وجملناكم أكثر نفيراً ﴾ ``.

وهذه المنة واللطف الإلهي بكم على أمل أن تعودوا إلى أنفسكم وتـصلحوا أعـمالكم وتتركوا القبائح والذنوب لأنه: ﴿ إِنْ لحسنتم لحسنتم للنفسكم وإنْ لساتم قلههـ.

إنّ الآية تعبّر عن سُنّة ثابتة، إذ إنّ محصّلة ما يعمله الإنسان مِن سوء أو خير تـعود لنفسه، فالإنسان عندما يلحق أذى أو سوءاً بالآخرين، فهو في الواقع يلحقه بنفسه، وإذا عمل للآخرين، فإنّا فعل الخير لنفسه، أمّا بنو إسرائيل، فهم مع الأسف لم توقظهم العقوبة الأولى، ولا نبّهتهم عودة النعم الإلهيّة مجدداً، بل تحركوا باتجاه الإفساد الشّاني في الأرض وسلكوا طريق الظلم والجور والغرور والتكبّر.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وبحارالانوار، ج ١١، ص ٢٩٠.

٢. «نفير» اسم جمع وهي بمعنى مجموعة من الرجال، وقال بعض: هي من «نفر». وَ«نفر» في الأصل على وزن «عفو» تعني الإرتحال والإقبال على شيء. ولذلك يطلق على الجماعة المستعدة للتحرك باتجاه شيء بأنها في حالة «نفير».

تقول الآية في وصف المشهد الثّاني أنّه حين يحين الوعد الإلهي سوف تغطّيكم جحافل من المحاربين ويحيق بكم البلاء إلى درجة أنّ آثار الحزن والغم تظهر على وجوهكم: ﴿فَإِذَا جا، وعد الآخرة ليسونوا وجوهكم﴾.

بل ويأخذون مِنكم حتى بيت المقدس: ﴿وليدخلوا المسجد كما دخلوه أول مرَّة ﴾.

وسوف لا يكتفون بذلك، بل سيحتلّون جميع بلادكم ويدمّرونها عن آخرها: ﴿وليتبّروا ما علواتنبيرا﴾ وفي هذه الحالة فإنّ أبواب التوبة الإلهيّة مفتوحة: ﴿عسىٰ ربّكم أن يرحمكم﴾.

﴿ وَإِنْ عدام عدا) أي إن عدتم لنا بالتوبة فسوف نعود عليكم بالرحمة، وإن عدتم للإفساد عدنا عليكم بالعقوبة. وإذا كان هذا جزاؤكم في الدنيا فني الآخرة مصيركم جهنم: ﴿ وَجِعلنا جِهِنُم للكَافِرِينَ حَعيراً ﴾ ﴿ .

#### ہحوث

### ١\_ الإفسادات التأريفيات لبني إسرائيل

تحدثت الآيات أعلاه عن فسادَين اجتماعيين كبيرين لبني إسرائيل، يقود كلّ مِنهما إلى الطغيان والعلو، وقد لاحظنا أنَّ الله سلَّط على بني إسرائيل عقب كلّ فساد، رجالاً أشدّاءً شُجعاناً يذيقونهم جزاء فسادهم وعلوَّهم وطغيانهم، هذا مع استثناء الجـزاء الأخـروي الذي أعدَّه الله لهم.

وبالرغم من اتساع تاريخ بني إسرائيل، وتنوّع الأحداث والمواقف فيه، إلّا أنَّ المفسّرين يختلفون في كلّ المرّات التي يتحدّث القرآن فيها عن حدث أو موقف مِن تاريخ بني إسرائيل وعلىٰ سبيل التدليل على هذه الحقيقة نتعرّض فيها يلي للنهاذج الآتية:

أولاً، يستفاد من تاريخ بني إسرائيل بأنَّ أوّل من هجم على بيت المقدس وخرّبه هو ملك بابل «نبوخذ نصر» حيث بتي الخراب ضارباً فيه لسبعين عاماً، إلى أن نهض اليهود بعد ذلك لإعهاره وبنائه، أمّا الهجوم الشّاني الذي تعرّض له، فقد كانَ مِن قبل قبيصر الروم «أسييانوس» الذي أمر وزيره «طرطوز» بتخريب بيت المقدس وقتل بني إسرائيل. وقد تمّ ذلك في حدود مائة سنة قبل الميلاد.

١٠ وحصيرة مُشتقة مِن وحصرة بمعنى والحبس، وكل شيء ليس له منفذ للخروج يطلق عليه اسم «حصير».
 ويقال للحصير العادية حصيراً لأنَّ خيوطها وموادها نسجت إلى بعضها البعض.

وبذلك يحتمل أن تكون الحادثتان اللتان أشارت إليهما الآيات أعلاه هما نفس حادثتي «نبوخذ نصر» و«أسيبانوس» لأنَّ الأحداث الأخرى في تاريخ بني إسرائيل لم تفن جمعهم، ولم تذهب بملكهم وإستقلالهم بالمرّة، ولكن نازلة (نبوخذ نصر) ذهبت بجمعهم وسؤددهم إلى زمن «كورش» حيث اجتمع شملهم مجدداً وحررهم مِن أسر بابل وأعادهم إلى بلادهم وأعانهم في تعمير بيت المقدس، إلى أن غلبتهم الروم وظهرت عليهم، وذهبت قوتهم وشوكتهم أ.

لقد استمر بنوإسرائيل في مرحلة الشتات والتـشرُّد إلى أن أعـانتهم القـوى الدوليـة الاستعارية المعاصرة في بناء كيانٍ سياسي لهم مِن جديد.

ثانياً: أمّا «الطبري» فينقل في تفسيره عن رسول اللّه عَلَيْظُ أنَّ المراد في الفساد الأول هو قتل بني إسرائيل لزكر بالحظ ومجموعة أخرى مِن الأنبياء للكُلْل وأنَّ المقصود مِن الوعد الأول، هو الإنتقام الإلهي مِن بني إسرائيل بواسطة (نبوخذ نصر) وأمّا المراد مِن الفساد الثّاني فهو الفوضى والإضطراب الذي قام به «بنوإسرائيل» بعد تحريرهم مِن بابل بمساعدة أحد ملوك فارس، وما قاموا به من فساد. أمّا الوعد الثّاني، فهو هجوم «أنطياخوس» ملك الروم عليهم.

وبالرغم مِن انطباق بعض جوانب هذا التفسير مع التفسير الأوّل، إلّا أنَّ راوي الحديث الذي يعتمد عليه «الطبري» غير ثقة، بالإضافة إلى عدم تطابق تاريخ «زكريا» و «يحيى» مع تاريخ «نبوخذ نصر» و «أسيبانوس أو أنطياخوس» إذ يلاحظ أنّ «نبوخذ نصر» عاصر «أرميا» أو «دانيال» النّبي كما يرى بعض المؤرخين، وقيامه قد تمّ في حدود ٢٠٠ سنة قبل زمان يحيى المنظ الذلك كيف بقال: إنّ قيام نبوخذ نصر كان للإنتقام مِن دم يحيى المنظ ؟!

ثالثاً، وقال آخرون: إنَّ بيت المقدس شيَّد في زمن داود وسلمان اللَّهُ، وقد هدّمه «نبوخذ نصر» وهذا هو المقصود من إشارة القرآن إلى الوعد الأوّل. أمّا المرّة النّانية، فقد بُني فيها بيت المقدس على عهد ملوك الأخمنيين ليقوم بعد ذلك «طيطوس» الرومي بهدمه وخرابه (الملاحظ أنّ «طيطوس» يطابق «طرطوز» الذي ذكر في التّفسير السابق) وقد بقي على خرابه إلى عصر الخليفة الثّاني عندما فتح المسلمون فلسطين أ. والملاحظ في هذا

٢. تفسير روحالجنان، ج ٧، الهامش في ص ٢٠٩.

١. تفسير الميزان، ج ١٣، ص ٤٦.

التَّفسير أنَّه لا يفترق كثيراً عمَّا ورد في مضمون التفسرَ يْن أعلاه.

رابعاً، في مقابل التفاسير الآنفة والتفاسير الأخرى التي تتشابه في مضمون آرائها مع هذه التفاسير، نلاحظ أنَّ هناك تفسيراً آخر يورده «سيد قطب» في تفسيره «في ظلال القرآن» يختلف فيه مع كلّ ما ورد، حيث يرى أنّ الحادثتين لم تقعا في الماضي، بل تتعلّقان بالمستقبل، فيقول: «فأمّا إذا عاد بنو إسرائيل إلى الإفساد في الأرض فالجزاء حاضر والسنّة ماضية ﴿ وَإِنْ عدتم عدنا ﴾ ثمّ يقول: «ولقد عادوا إلى الإفساد فسلَّط الله عليهم المسلمين فأخرجوهم مِن الجزيرة كُلّها. ثمّ عادوا إلى الإفساد وسلَّط الله عليهم عباداً آخرين، حتى كانَ العصر الحديث فسلَّط عليهم «هتلر» ولقد عادوا اليوم إلى الإفساد في صورة «إسرائيل» التي أذاقت العرب \_أصحاب الأرض \_الويلات. وليسلطنَّ الله عليهم مَن ليسومهم سوء العذاب، تصديقاً لوعد الله القاطع، وفاقاً لسنته التي لا تتخلف... وإنّ غداً لناظره قريب!) \.

ولكنّ الإعتراض الأساسي الذي يرد على هذا التّفسير، هو أنَّ أيَّا مِنهما لم ينته بدخول القوم المنتصرين (على اليهود) إلىٰ بيت المقدس حتىٰ يخرّبوه؟

خامساً: الإحتال الأخير الذي أورده البعض في تفسير الإفسادين الكبيرين لبني إسرائيل، يرتبط بأحداث ما بعد الحرب العالمية الثانية، حيث يقول هؤلاء: إنّ قيام الحزب الصهيوني وتشكيل دولة لليهود باسم «إسرائيل» في قلب العالم الإسلامي مثّل الإفساد والطغيان والعلو الأوّل لهم، وبذلك فإنَّ وعي البلاد الإسلامية لخطر هؤلاء، دعى الشعوب الإسلامية في ذلك الوقت إلى التوحد وتطهير بيت المقدس وقسماً آخر من مدن وقسرى فلسطين، حتى أصبح المسجد الأقصى خارج نطاق احتلالهم بشكل كامل.

أمّا المقصود مِن الإفساد الثّاني حسب هذا التّفسير، فهو احتلال اليهود مجدداً للمسجد الأقصى بعد أن حشدت «إسرائيل» قواها واستعانت بالقوى الدولية الإستعارية في شن هجومها الغادر عام ١٩٦٧.

وبهذا الشكل يقف المسلمون اليوم بانتظار النصر الثّاني علىٰ بني إسرائيل، ليـخلّصوا

۱. تفسیر فی ظلال القرآن، ج ۵، ص ۳۰۸.

المسجد الأقصىٰ مِن دَنس هؤلاء ويقطعوا دابرهم عن كلّ الأرض الإسلامية. وهذا ما وُعِدَ بهِ المسلمون مِن فتح ونصرٍ آتٍ بلا ريب ً .

بالطبع هُناك تفاسير وآراء أخرى في الموضوع صرفنا النظر عنها، ولكس ينبغي أن يلاحظ أنَّ في حال اعتماد التفسيرين الرّابع والخامس، ينبغي أن نحمل الأفعال الماضية في الآية على معنى الفعل المضارع، وهذا ممكن في أدب اللغة العربية، وذلك إذا جاءَ الفعل بعد حرف من حروف الشرط.

ولكن يُستفاد مِن ظاهر قوله تعالى: وهم ردونالكم للكرّة عليهم ولمددناكم بأموالي وبنين وجعلناكم أكثر نفيراً ﴾ إنَّ الإفساد الأوّل على الأقل والإنتقام الإلهي مِن بني إسرائيل كان قد وقع في الماضى.

وإذا أردنا أن نتجاوز كل ذلك، فينبغي أن نلتفت إلى أن قوله تعالى: ويعثنا عليكم عبادا لنا لولي بأس شديد و تفيد في أنَّ الرجال الذين سيؤدّبون «بني إسرائسيل» عسلى فسادهم وعلوّهم وطغيانهم، هم رجال مؤمنون، شجعان حتى استحقوا لقب العبودية. ويمّا يسؤكّد هذا المعنى الذي غفلت عنه معظم التفاسير، هو كلمة «وبعثنا» و «لنا».

ولكنّا مع ذلك، لا نستطيع الإدّعاء أنّ كلمة «بعث» تستخدم فقط في مورد خطاب الأنبياء والمؤمنين، بل هي تستخدم في غير هذه الموارد أيضاً، فني قصّة هابيل وقابيل يقول القرآن الكريم: وفيصفه الله مرابا يبحث في الأرض في آ

وكذلك الحال في كلمة «عباد» أو «عبد» فهي تطلق في بعض الأحيان على الأفراد غير الصالحين مِن المذنبين وغيرهم، كما في الآية ٥٨ مِن سورة الفرقان في قوله تعالى: ﴿وَكَفَىٰ بِهُ الصَّالَحِينُ مِن المُذَنبينُ وغيرهم، كما في الآية ٥٨ مِن سورة الفرقان يقول تعالى: ﴿ولويسط الله الرزق بخنوب عباده لبخوا في الأرض ﴾ وفي خصوص الخطئين والمنحرفين نقراً في الآية ١١٨ مِن سورة المائدة قوله تعالى: ﴿إِنْ تَعَدِّبِهِم قَانِهِم عبادك ﴾.

ولكنّا مع ذلك لانستطيع أن ننكر ـ وإن لم تَقُم قرينة على خلاف ذلك ـ أنَّ العباد الذين بعثهم اللّه للإنتقام مِن بني إسرائيل هم مِن العباد المؤمنين الصالحين.

ا. يلاحظ هذا الرأي العدد ١٦ السنة ١٢ من مجلة «عقيدة الإسلام» وقد كتب البحث في عددين إبراهسيم الأنصاري.

وخلاصة البحث: إنَّ هذه الآيات تتحدث عن فسادين كبيرين لبني إسرائيل، وكيف أنَّ اللّه تبارك وتعالىٰ لم يهمل هؤلاء، بل أذاقهم جزاءهم في الدنيا، وبتي عليهم جزاء الآخرة وحسابها، والدرس الذي نستفيدهُ والإنسانية جمعاء هو أنَّ اللّه تعالىٰ لا يهمل الظالمين ولا يسكت علىٰ ظلمهم بل علينا أن نعتبر ونتعظ مِن دروس التاريخ وأحوال الأمم الماضية.

### الإنسان لتبعات أعماله الإنسان لتبعات أعماله

الآيات الآنفة تشير إلى قاعدة مهمّة، وهي أنَّ أعهال الإنسان سواء كانت حسنة أم قبيحة فإنَّ مردودها يعود إليه. صحيح أنَّ الآيات تتحدَّث عن بني إسرائيل، ولكنّ القاعدة مِن الشمول والعموم بحيث تشمل كافة البشر على مرّ التاريخ \.

إنَّ الحياة والتاريخ يعكسان لنا الكثير من تلك النماذج التي أسست أعمالاً وسنناً سيّنة، وسنّت قوانين ظالمة ومُبتدعة، ولكنّها في النهاية، كانت ضعيّة ما سنَّت وابتدعت وأسست، وكانت نهايتها ونهاية مَن يلوذ بها الوقوع في نفس الحفرة التي حفرتها للآخرين، وبذلك نالت جزاءها بما اقترفت أيديها. إنَّ خصوصية هذا الأمر تتّضح أكثر بالنسبة لأعمال الفساد وعلى الأخص العلو والإستكبار، فإنّ الإنسان لابدًّ وأن يذوق في هذه الدنسا جسزاء ما اقترف مِن أسباب العلو والإستكبار والإفساد.

ولهذا السبب بالذات رأينا أنّ بني إسرائيل لاقوا جزاءهم السريع في الدنيا، من دون أن يعني ذلك انتفاء العقاب الأخروي إذ عاشوا طويلاً واقع الشتات والتشرُّدُ، وذاقوا الكثير من السوء والمصائب. إنّنا اليوم نعيش مظاهر من فساد بني إسرائيل وعلوّهم وطغيانهم، فهم قد اغتصبوا أرض الآخرين وطردوهم مِنها، وأذاقوا أهلها ألوان القتل والبطش والإرهاب، وروّعوا الأبناء وسبوا النساء، بل لم يحترموا حتى بيوت الله في بيت المقدس! إنَّ هؤلاء يتعاملون مع العالم بدون رعاية أي شكل مِن أشكال القانون أو الضوابط والمعايير الدولية، فإذا قام منالاً فلسطيني بإطلاق رصاصة عليهم، فإنهم بدلاً عنها

انقرأ في الآية: ﴿إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم فلها ﴾ بينما كان ينبغي أن يكون التعبير «عليها»
 لأنَّ الإساءة لا تكون في فائدة ونفع الإنسان بل هي في ضرره! إنَّ السبب في ذلك يعود إلى ضرورات التنسيق بين قسمي الجملة، أو قد يكون ذلك بسبب أنَّ اللام هنا استخدمت بمعنى التخصيص لا بمعنى النفع والضرر، بعض المفسّرين احتمل أيضاً أن تكون اللام بمعنى «إلى».

يقومون بقصف وتخريب الخيمات السكنية للاجئين، ومدارس الأطفال، والمستشفيات. وهم في مقابل خسارتهم لقتيل واحد، يقومون بحصد المئات من الأنفس البريئة ويفجّرون عدداً كبيراً مِن البيوت.

إنَّ هؤلاء يتجاهرون بعدم التزامهم، بل بعدائهم لكلَّ قرارات المنظّمات الدولية، والكلّ يعرف أنَّ جرأتهم في مُواجهة العالم إنَّا كانت وما زالت مستمدة مِن دعم القوى الاستعمارية الدولية لهم ـ وفي الطليعة منها أمريكا ـ من دون أن يعني دعم هذه القوى لهم تبريراً لما يتازون هم بهِ مِن خصائص انحرافية ذاتية في الفكر والأخلاق، وإستعداد قَبْلي للمعلق والطغيان والفساد.

إنّهم بعلوّهم وفسادهم عليهم أن ينتظروا أولئك الذين وصفهم القرآن بقوله: ﴿عيادالنا أولي يأس قديد﴾ حيث ينالون جزاءهم، وهو وعد الهي قاطع في قرآنه الكريم.

# ٣ـ تطبيق الآيات على أمداث التاريخ الإسلامي

في روايات عدّة نرى انطباق الآيات أعلاه على بعض أحداث التاريخ الإسلامي حيث يشير بعضها إلى أنَّ الفساد الأوّل والثّاني هو قتل الإمام على بن أبي طالب الله و والعدوان على جنازة الإمام الحسن الله و بعضها تشير إلى أنَّ المقصود مِن قوله تعالى: ﴿بعثنا عليكم عبادلنا لولي بأمن قديد ﴾ هو الإشارة إلى الإمام المهدى الله وأصحابه.

وفي روايات أخرى نقراً أنَّ المقصود، هو نهضة مجموعة مِن المسلمين قبل ظهور الإمام المهدى اللهام المهدى اللهام المهدى المهد

من الواضح أنَّ هذه الأحاديث لا تفسّر الآيات تفسيراً لفظياً، لأنَّ الآيات تـتحدث بصراحة عن بني إسرائيل، ولكنّها تتحدث عن التشابه بين نهج هؤلاء (بني إسرائيل) وبين ما يقع على شبههم وحالتهم في أحداث التاريخ الإسلامي، وهكذا ننتهي إلى نتيجة مؤدّاها أنّ الآيات وإن تحدّثت عن خصوصيات بني إسرائيل، إلّا أنّها تنسع في مفهومها لترتفع إلى مستوى القاعدة الكليّة، والسنّة المستمرّة في تأريخ البشرية بما يطويه من حياة شعوب وأمم.

۱. تفسير نورالثقلين، ج ٣. ص ١٣٨.

إِنَّ هَٰذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقُومُ وَيُبَثِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَنِ الْأَفْرَا الْمُؤْمِنِينَ الْأَدِينَ الْمُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَا بَا أَلِيمَا اللَّهُ وَيَدَعُ الْإِنسَانُ عِمُولًا اللَّهُ عَذَا بَا أَلِيمَا اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ وَيَعَلَنَا النَّهَا وَلَيْهَا وَيَعْفَلُونَ وَيَعَلَنَا النَّهَا وَلَيْهَا وَيَعْفَلُونَ الْمَا اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَعْفَلُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّ

### التفسير

#### أقصر الطرق للهداية والسعادة:

الآيات السابقة تحدّثت عن بني إسرائيل وكتابهم السهاوي «التوراة» وكيف تخلّفوا عن برنامج الهداية الإلهيّة ليلقوا بعض جزائهم في هذه الحياة الدنيا، والباقي مدّخرٌ ليوم القيامة.

وفي هذا المقطع مِن الآيات، إنـ تقل الحـديث إلى القـرآن الكـريم، الكـتاب الساوي للمسلمين، وآخر حلقة في الكتب الساوية، فقال تعالى أوّلاً: ﴿ لِنَّ هَذَا القُوآنَ يَهْدِي لَلْتِي هِي أَقُومِ ﴾.

«أقوم» صيغة تفضيل مُشتقة من «قيام» حيث يكون الإنسان فيها على أحسن حالاته حينا يريد أن يشرع بعملٍ ما، لذلك فإنَّ «القيام» كناية عن أفضل الصيغ التي يُنجز فيها الإنسان الأعمال التي يُباشرها، أو يستعد لِمباشرتها.

«الإستقامة» مُشتقة أيضاً مِن مادة «قيِّم» وهي بمعنى الإعتدال والإستواء والنبات.

وبما أنّ «أقوم» هي «أفعل تفضيل» بمعنى الأكثر ثباتاً واستقامةً واعتدالاً، فإنّ معنى الآية أعلاه، هو أنّ القرآن الكريم عِثّل أقصر وأفضل طرق الإستقامة والثبات والهداية.

وبهذا فإنّ الطريق القويم من وجهة نظر العقائد والأفكار، يتمثل بالعقائد الواضحة،

القابلة للهضم والإدراك والفهم، والتي تكون أساساً للعمل؛ وتعبئة الطاقات الإنسانية باتجاه الإعبار والبناء العقيدة الأقوم هي العقيدة الخالية مِن الخرافات والأوهام، وَهي التي تُواثم بين الإنسان وعالم الوجود والطبيعة مِن حوله.

العقيدة الأقوم مِن هذه الزاوية، هي التي توافق بين الإعتقاد والعمل، والظاهر والباطن، الفكر والمنهج، وتدفع الإنسان والجميع نحو الله.

أمّا الأقوم مِن وجهة نظر القوانين الاجتاعية والاقتصادية والعسكرية والسياسية، التي تسود المجتمع؛ فهي تلك التي تربّي في المجتمع الإنساني الجوانب المادية والمعنوية وتدفع المجميع نحو التكامل والإتساق.

والأقوم مِن وجهة النظر العبادية والأخلاقية، هو كلّ ما يجعل الإنسان في المركز الوسط بين الإفراط والتفريط، ويجعلهُ في موقع الإعتدال بين الإسراف والبخل، بين الاستضعاف والاستكبار.

وأخيراً فإنَّ المنهج الأقوم بالنسبة للنظم والسلطات الحاكمة، هو كلّ ما يدفعها إلى إقامة العدل، والدعوة إلى إشاعة الإنصاف، ومواجهة الظلم والظالمين.

نعم، إنَّ القرآن هو الطريق الأقوم في كلّ تلك المستويات الآنفة الذكر، وهو الأسلوب الأقوم في كلّ جوانب الحياة والوجود. وعلىٰ كافّة القضايا والصّعد.

ولكنّا هنا نقف مع نقطة حساسة، وهي إذا كانَ القرآن هو الأقوم؛ أي «أفعل تفضيل» فمعنىٰ ذلك، تفوّقه في ميزات العدل وصفات الهداية والإستقامة ليس على سائر المذاهب والعقائد الوضعية وحسب، وإنّا علىٰ سائر الأديان والشرائع السابقة عليه أيضاً.

وإزاء المفهوم الذي تطرحهُ هذه النقطة، نرى أنفسنا بحاجة إلى إثارة الحديث على النحو الآتي:

أولاً، إذا كانت أطراف المقايسة هي الأديان السهاوية الأخرى، فلا شك أنَّ كمل ديس وشريعة منها كانت أفضل وأقوم لوقتها وزمانها، ولكن وفق قانون التكامل الذي وصلت البشرية بمقتضاه إلى أقصى حالات رشدها وتكاملها، في زمن الرسالة الإسلامية الخاتمة والنّبوة الخاتمة، فإنَّ القرآن الكريم يعبِّر تبعاً لذلك عن أرقى وأقوم منضامين الهداية والإستقامة والإعتدال.

ثانياً: أمّا إذا كانَ طرف المقايسة هو المذاهب والعقائد الوضعية، فن الطبيعي جدّاً أن

يكون القرآن كتاب السماء الواصل إلينا مِن الله ذي العلم المطلق، هو الأقوم والأظهر عليها، لأنَّ العقائد الوضعية مهما بلغت مزاياها فهي نتاج الفهم المحدود للبشر.

ثالثاً: أشرنا في غير مكان إلى أنّ «أفعل تفضيل» لا يدلُّ داغاً على أنَّ الموضوع لابدّ وأن يكون طرفاً للمقايسة، كما في قوله تعالى: ﴿ أَفَعَنَ بِهِدِي لِلى العقى أحقى أنْ يتبع لَمَّن لا يبهدّي لِلنَّ العقى أحقى أنْ يتبع لَمَّن لا يبهدّي لِلا أنْ يُهدى ﴾ (

وعلىٰ هامش هذه النقطة ينبغي أنْ لا يفوتنا أنّ تعبير «أقوم» في الآية الآنفة يشير الىٰ أنّ الإسلام هو آخر أديان السهاء، وأنَّ النّبي الأكرم تَنْكُونَةً هو آخر الأنبياء.

وكيفية ذلك، هو أنَّ أقوم بوصفها أفعل تفضيل، تمثّل أعلى درجات التفضيل، ولأنَّ الآية لا تذكر الطرف الآخر في المقايسة والذي يكون القرآن أقوم بالنسبة إليه، وطالما أنَّ حذف المتعلق يدل على العموم كما يقول الأصوليون، فينتج أنَّ الإسلام آخر الأديان، وأنَّ محمداً عَلَيْ الرسل، لأنَّهُ ليسَ بعد صيغة تفضيل «أقوم» من درجة في التفضيل.

بعد ذلك تشير الآيات إلى موقف الناس في مقابل الكتاب الأقوم، هذا الموقف الذي ينقسم فيه الناس إلى فئتين، فالأولى يكون حالها كما يقول تعالى: ﴿ويبشّر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أنّ لهم أجراً كبيراً﴾.

أمّا الفئة الثّانية فيكون مصيرها تبعاً لموقفها كما يقول تسعالى: ﴿ وَأَنَّ الدِّيسَ لايسوّمنونَ بِالآخرة المتدنا لهم مذاباً اليما﴾.

وإذا كان استخدام «بشارة» واضح هُنا بالنسبة للمؤمنين، فهو بالنسبة لغيرهم مِن غير المؤمنين يقع على معنى السخرية والإستهزاء، أو أنَّهُ بشارة للمؤمنين أيضاً تخبرهم عن حال غير المؤمنين .

ضمناً الآية تشير باختصار بليغ إلى جزاء المؤمنين وثوابهم فتقول: ﴿ أَنَّ لَهُمُ أَجَراً كَبِيراً ﴾ أمّا غير المؤمنين فإنّ لهم ـ بنفس صورة الإيجاز القرآني البليغ ـ ﴿ عسدُلياً اليسما ﴾ وهدذا الإختصار البليغ يطوي في كلا بحاليه صوراً تفصيلية مِن الثواب والعقاب.

۱. يونس، ۳۵.

٢. في نهابة الآية ١٣٨ من سورة النساء قلنا: إن وبشارة، مُستقة أصلاً من والبشرة، بمعنى الوجه. والملاحظ أن صحيفة الوجه وبشرته كالمرآة تعكس كل خبر إذا كان سارًا أو سيّماً بشكل إيحاءات معيّنة وحمل بمضهم ﴿ وأنّ الذين لا يؤمنون... ﴾ على ﴿ اجراً كبيراً ﴾.

أمّا لماذا اقتصرت الآية في غير المؤمنين على صفة عدم إيانهم بالآخرة دون غيرها مِن الصفات والأعمال. في الواقع يمكن أن يكون ذلك بسبب أنَّ الإيمان بالآخرة هو صمام أمان يضبط الإنسان عن إرتكاب المعاصي والذنوب. ثمّ إنَّ إنكار القيامة يعتبر إنكاراً لوجود الله تعالى، وإلا كيف يستقيم للإنسان أن يؤمن بالله العادل الحكيم ولا يؤمن بوجود آخرة يُحاسب فيها الإنسان على أعماله وينال حسابه العادل؟!

ثمّ إنّ حديث الآية هو عن العقاب والثواب وهو يتناسب مع الحديث عن الإيمان باليوم الآخر.

الآية التي بعدها تنساق في نفس اتجاه البحث وتشير إلى احدى العلل المهمّة لعدم الإيمان وتقول بأنَّ عجلة الإنسان وتسرّعه وعدم اطّلاعه على الأمور وإحاطته بها تسوقه إلى أن يساوي في جهده بين دعائه بالخير وطلبه، وبين دعائه بالشر وطلبه له!

تقول الآية: ﴿ويدعُ الإنسانُ بِالشَّرُ دَمَانُهُ بِالغَيرِ﴾.

لاذا؟: ﴿وكان الإنسان مجولا﴾.

إنَّ كلمة «دعا» هُنا تنطوي علىٰ معنىٰ واسع يشمل كلّ طلب ورغبة للإنسان، سـواء أعلن عنها بلسانه وكلامه، أو سعىٰ إليها بعمله وجهده وسلوكه.

إنَّ استعجال الإنسان واندفاعه في سبيل تحصيل المنافع لمنفسه، تقوده إلى النظرة السطحية للأمور بحيث إنَّهُ لا يحيط الأشياء بالدراسة الشاملة المعمقة ممّا يفوّت عليه تشخيص خيره الحقيق ومنفعته الواقعية، وهكذا بنتيجة تعجّله واندفاعه المُضطرب يَضيع عليه وجه الحقيقة، ويتغيَّر مضمونها بنظره، فيقود نفسه باتجاه الشر والأعلال السيئة الضارة.

وهكذا ينتهي الإنسان \_ نتيجة سوء تشخيصه واضطراب مقياسه في رؤية الخير والحقيقة \_ إلى أن يطلب من الله الشر، تماماً كما يطلب منه الخير، وأن يسعى وراء الأعمال السيئة، كسعيه وراء الأعمال الحسنة، وهذا الإضطراب وفقدان الموازين هو أسوأ بلاء يصاب به الإنسان ويحول بينه وبين السعادة الحقيقية.

ما أكثر الناس الذين يضعون أنفسهم \_ بسبب عجلتهم واندفاعاتهم المضطربة \_ على حافّة الخطر ومشارف الضلال، وهم يظنون أنّهم يسيرون نحو الأمن والإستقرار والهداية، إنَّ مثل هؤلاء كمن هو غارق بالسوء والقبائح وهو يفتخر بما هو فيه!! إنَّ نتيجة العجلة والتسرُّع والإندفاع الأهوج لن تكون أحسن مِن هذه العاقبة.

مِن هنا يتّضع \_كما أشرنا سابقاً \_أنَّ معنى «دعا» لا يقتصر لا على الرغبات التي يظهرها الإنسان على لسانه، ولا على تلك الرغبات التي يسعى لتحقيقها بسلوكه وبما يبذل لها مِن جهد، وإغّا المعنى يشمل محصّلة الإثنين معاً، وأمّا ما ذهب إليه بعض المفسّرين من حصر المعنى في أحدهما فليس ثمّة دليل عليه.

أمّا ما يظهر من بعض الرّوايات مِن اقتصار المعنى على الدعاء اللفظي، فإنَّ ذلك مِن قبيل بيان المصداق لا كلّ المفهوم، من قبيل الرّواية التي يقول فيها الإمام الصادق الله «وأعرف طريق نجاتك وهلاكك، كي لا تدعو الله بشيء عسى فيه هلاكك، وأنت تظن أنَّ فيه نجاتك، أقال الله تعالى: ﴿وَيِدِع الإنسان بِالثّرِ دَعَانُهُ بِالْعُيرُ وَكَانَ الإنسان عَجُولاً ﴾.

مِن هنا يتبيّن أنّ أفضل طريق لوصول الإنسان إلى الخير والسعادة، هو أن يكون الفرد في كلّ خطوةٍ وموقف على غايةٍ قصوى من الدقّة والحيطة والحذر، وأن يتجنب الإندفاع والعجلة والتسرَّع، ويدرس الموقف مِن جميع جوانبه، ويجانب الأحكام المتعجّلة الممزوجة بالهوى والعاطفة، وأن يستعين بالله العزيز ويستمدّه القوّة والعون.

الآية التي بعدها تتحدث عن تعاقب الليل والنهار ومنافع هذا التعاقب، لتجعل مِن هذا الشاهد مثالاً على معرفة الله والتمتُّن بآياته، والمثال أيضاً يُفيد معنى التأمُّل والهدو، ويدعو إلى محاذرة التعجُّل والتسرُّع.

الآية تقول أوّلاً: ﴿وجعلنا الليل والنهار آيتين﴾ ثمّ: ﴿فجعونا آية الليل وجعلنا آية النهار فبعون و أوّلاً و أوّلاً و أنها في ذلك هدفان: الأوّل: ﴿لتبتغوا فضلاً مِن ربّكم﴾ حيثُ تنظلقون نهاراً في الكسب والعمل والمعاش مستثمرين العطايا الإلهيّة، وتستعمون ليلاً بالراحة والهدوء والإستقرار. والهدف الثّاني فهو: ﴿ولتعلموا عدد السنين والحسامه لكي لا تبق شبهة لأحد ﴿وكل في، فعلناه تفعيلا ﴾.

بين المفسّرين كلام كثير حول المقصود مِن «آية الليل» و«آية النهار» وفيما إذا كانَ ذلك كناية عن نفس الليل والنهار، أم أنَّ المقصود مِن «آية الليل» القمر، ومن «آيمة النهار» الشمس ٢.

١٠ تفسير نورالثقلين، ج ١٣ ص ١٤١.

٢. في العالة الأولى تكون الإضافة وإضافة بيانية» أما في الثّانية فتكون الإضافة وإضافة إختصاصية».

ولكنّ التدقيق في الآية يكشف عن رجاحة التّفسير الأوّل، خصوصاً وأنَّ المقصود مِن قوله تعالى: ﴿وَجِعلنا الليل والنهار آيتين﴾ هو أنّ كلّ واحد مِنها علامة على إثبات وجود الله، أمّا محو آية الليل فهو تمزيق ظلمة الليل وحجب الظلمة فيه بواسطة نور النهار، الذي يكشف ما كان مستوراً بظلمة الليل.

وإذا كانت آيات أخرى في القرآن [آية ٥ مِن سورة يونس] تفيد أنّ الغاية من خلق الشمس والقمر هو تنظيم الحساب إلى سنين وأشهر، فليس ثمّة تنافي بين الآيتين، إذ مِن الممكن أن تنتظم حياة الإنسان وحسابه على أساس الليل والنهار، وعلى أساس الشمس والقمر مِن دون أيّ تنافي بين الإثنين.

في نهج البلاغة نقراً للإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله ، قوله: «وجعل شمسها آية مُبصرة لنهارها، وقمرها آية ممحوّة مِن ليلها، وأجراهما في مَناقل مجراهما، وقدّر سيرهما في مُدارج درجهما، ليميّز بين الليل والنهار بهما، وليعلم عدد السنين والحساب بمقاديرهما» أ

إنّ كلام الإمام هنا لا يُنافي التّفسير الأوّل، لأنّ حساب السنين بمكن أن يكون على أساس الأيّام والليالي، كما يمكن أن يتم ذلك على أساس الشمس والقمر.

### بحوث

### ١\_ مل الإنسان عمول ذاتاً؟

إِنَّ الإِنسان لا يوصف في القرآن بوصف «العجول» وَحسب، وإِغَا هناك أوصاف أخرى الطلقها على الإِنسان مثل «ظلوم» و«جهول» و«كفور» و«هلوع» و«مغرور».

ولكنّ السؤال هنا، هو أنَّ هذه الأوصاف تتعارض مع التعليات القرآنية التي تتحدّث عن الفطرة النظيفة الطاهرة للإنسان، فكيف إذن نوائم بين الحالتين؟

بعبارة أخرى: إنّ الإنسان مِن وجهة نظر الإسلام هو أفضل الموجودات وأكرمها حتى الله المستحق مقام الخلافة عن الله في الأرض، وهو مُعَلِّم الملائكة وأفضل منها، فكيف -إذن - يتسق هذا الطرح مع الأوصاف السببة الآنفة التي نقرؤها عن الإنسان في القرآن؟

ان الإجابة على هذا السؤال يمكن أن نختصر ها بجملةٍ واحدة، وهي أن شخصية الإنسان

١. نهج البلاغة، خطبة ٩٦ (الأشباح).

كها تقدّم آنفاً تحوي عناصر السمو والرفعة ذاتاً، ولكن بشرط أن تنم تربيته وتكون رعايته مِن قبل القادة الرّبانيين، وإلّا فني غير هذه الصورة، فسيتسافل نحو أسوأ الأحوال، ويغرق في الهوئ والشهوات، ويخسر القابليات العظيمة الموجودة فيه بالقوّة لتنظهر بـدلاً عـنها الجوانب السلبية.

لذلك إذا تحقق الشرط السابق (تربية الإنسان على يد القادة الإلهيين) فإنَّ الجوانب الإيجابية في الإنسان هي التي تظهر، وهي التي تطبعه بطابعها وبعكس ذلك تظهر الصفات السلبية، لذلك نقرأ في الآيات ١٩ \_ ٢٤ مِن سورة المعارج قوله تعالى: ﴿إِنِّ للإنسان خُلق هلوما \* إِذَا حَسَّةُ للقَرْ جَزُوما \* وإذا حَسَّةُ للغير جنوعا \* إلاّ للمسلّين \* الّذين هم عملي صلاتهم دلتمون ﴾. ويمكن للقاريء أن يعود إلى تفسير الآية ١٢ مِن سورة يونس لأجل المزيد مِن التفاصيل حول الموضوع.

#### ٢\_ أضرار العملة

إنَّ تعلَّق الإنسان واندفاعه نحو موضوع معين، والتفكير السطحي المحدود، والهوئ والإضطراب، وحسن الظن أكثر من الحد الطبيعي إزاء أمرٍ ما، كُلِّها عوامل للعجلة في الأعهال. ثم إنَّ الإقتصار على بحث المقدمات بشكل سطحي سريع ومرتجل لا يكفي في التوصّل إلى حقيقة الأمر، وعادة تؤدّي العجلة والتسرّع في الأعهال إلى الخسران والندامة! وقد قرأنا في الآيات أعلاه أنَّ عجلة الإنسان تقوده إلى أن يطلب الشر لِنفسه ويسعى إليه!

إنّنا لانستطيع أن نحصي ما أصاب الإنسان على طول التاريخ جرّاء استعجاله وتسرّعه، وفي التجربة الحياتية الخاصّة لأيّ واحدٍ مِنّا عُمّة ما يكني لنتعلَّم دروس العجلة والتسرُّع مِن خلال النتائج المرّة التي جنيناها.

إنَّ «التثبت» و «التأني» هي الصفات التي تقابل العجلة، فني حديثٍ عن رسول الله نقرأ قوله تَهْلِيُّ: «إنّما أهلك الناس العجلة، ولو أنَّ الناس تثبتوا لم يهلك أحد» أ

وفي حديثٍ آخر عن الإمام الصادق نقرأ قوله الله التثبت تكون السلامة، وسع العجلة تكون الندامة » ``.

١. سفينة البحار، ج ١، ص ١٢٩؛ وبحارالاتوار، ج ٦٨، ص ٣٤٠.

٢. العصدر السابق.

وعن رسول اللّه ﷺ قوله: «إنَّ الأناة مِن اللّه والعجلة مِن الشيطان» .

طبعاً هناك باب في الرّوايات الإسلامية بعنوان «تعجيل فعل الخير» فني حديث عن رسول اللّه نقراً قوله ﷺ: «إنّ اللّه يحب مِن الخير ما يعجل» .

إنَّ الرَّوايات في هذا الجال كثيرة، والمقصود مِنها هي السرعة في مقابل الإهمال والتأخير غير الموجَّد، والإتكاء إلى الأعذار والتسويف باليوم وغداً، التي غالباً ما تؤدِّي إلى ظهور المشاكل في الأعمال، وشاهد هذا الكلام هو الحديث الوارد عن الإمام الصادق عليهِّ: «مَن همَّ بشيء مِن الغير فليعجله فإنَّ كل شيء فيه تأخير فإنَّ للشيطان فيه نظرة» ؟

لذلك نقول: نعم للجديّة والسرعة في الأعيال، ولكن لا... للعجلة والتسرُّع.

وبعبارة أخرى: إنَّ العجلة المذمومة هي التي تكون أثناء البحث والدراسة لمعرفة جوانب العمل الختلفة، أمَّا السرعة والعجلة الممدوحتان فهما اللتان يكونان بعد اتخاذ قرار الشروع بالعمل، والتصميم على التنفيذ، لذلك نقراً في الرّوايات «سارعوا في عمل الخير» أي بعد أن يثبت أنَّ هذا العمل خير فلا مجال للتأخير والتسويف.

#### ٣\_ دور العدد والمساب في مياة الإنسان

كل عالم الوجود يدور حول محور العدد والحساب، ولا نظام في هذا العالم بدون حساب، وطبيعي أنَّ الإنسان الذي هو جزء مِن هذه المجموعة لا يستطيع العيش مِن دون حساب وكتاب.

لهذا السبب تعتبر الآيات القرآنية وجود الشمس والقمر أو الليل والنهار واحدة مِن نعم اللّه تعالى، لائها الأساس في تنظيم الحساب في حياة الإنسان، إنَّ شيوع الفوضى وفقدان الحياة للإتساق والنظم يؤدّي إلى دمار الحياة وفنائها. والظريف أنَّ الآية تتحدّث عن فائدتين لنعمة الليل والنهار: الأولى: ابتغاء فضل الله والتي تعني التكسّب والعمل المفيد المثمر. والثّانية: معرفة عدد السنين والحساب.

وقد يكون الهدف مِن ذكر الإثنين إلى جنب بعضهما البعض يعود إلى أنَّ (إيتغاء فضل

ا سفينة البحار، ج ١، ص ١٢٩؛ وبحارالانوار، ج ٦٨، ص ٣٤٠.

٢- أصول الكافي، ج ٢، (كتاب الإيمان والكفر، باب تعجيل فعل الخير)؛ وبحارالانـوار، ج ٦٨، ص ٢٢٢ و ٢٢٥.
 ٢٢٥.

الله) لا يتم بدون الاستفادة مِن (الحساب والكتاب) وقد لا يكون هذا المعني واضحاً في العصور الماضية، أمّا في عصرنا فهو واضح كالشمس.

إنَّ عالمنا اليوم، هو عالم الأرقام والأعداد والإحصاء؛ فإلى جانب كلّ مُؤسسة ومنظمة اقتصادية أو اجتاعية أو سياسية أو عسكرية أو علميَّة أو ثقافية، ثمَّة مؤسسة إحصائية.

وَهكذا نستفيد من الإشارة القرآنية أنّ القرآن لا يبلي بالزمان، بل كُلّما مرَّ عليه الزمان تجددت معانيه وتجلّت آفاقه (

#### 8003

١. لنا كلام مفصّل حول الموضوع أثناء الحديث عن الآية ٥ مِن سورة يونس.

### الثفسير

# أربعة أصولٍ إسلامية مهمّة:

لقد تحدَّثت الآيات القرآنية السابقة عن القضايا التي تتصل بالمعادِ والحسباب، لذلك فإنَّ الآيات التي يتعرض لها البشر، فإنَّ الآيات التي يتعرض لها البشر، وكيفية ومراحل إنجاز ذلك في يوم المعاد والقيامة حيثُ يقول تعالىٰ: ﴿وَكُلُّ لِنِسَانَ الرَّمْنَاةُ طَائَرَهُ فَي مِنْقَهِ ﴾.

«الطائر» يعني الطير، ولكن الكلمة هنا تشير إلى معنى آخر كان سائداً ومعروفاً بين العرب؛ إذكانوا يتفالون بواسطة الطير؛ وكانوا يعتمدون في ذلك على طبيعة الحركة التي يقوم بها الطير. فمثلاً إذا تحرّك الطير مِن الجهة اليمنى، فَهُم يعتبرون ذلك فألاً حسناً وَجيلاً، أمّا إذا تحرّك الطير مِن اليُسرى فإنَّ ذلك في عُرفهم وعاداتهم علامة الفأل السيّء، أو ما يعرف بلغتهم بالتطير، من هنا فإنّ هذه الكلمة غالباً ماكانت تعني الفأل السيّء في حين أنَّ كلمة التفؤل (عكس التطير) كانت تُشير إلى الفأل الجميل الحسن.

وفي الآيات القرآنية وَرد مراراً أنَّ «التطيَّر» هو بمعنىٰ الفأل السيّء حيثُ يقول تعالىٰ في الآية ١٣١ مِن سورة الأعراف: ﴿ وَإِنْ تُصبِهم سَيْنَةً يَطَيِّرُول بِمُوسَىٰ وَمَنْ مِعَهُ } و في الآية ٤٧ مِن سورة النمل نقراً أيضاً: ﴿ قَالُول الطَّيْرِنَا بِكَ وَبِمِنْ مِعْكَ ﴾ والآية تحكي خطاب المشركين مِن قوم صالح الله لنبيّهم.

بالطبع عِندما نقرأ الأحاديث والرّوايات الإسلامية نراها تنهى عن «التطيّر» وتجـعل «التوكّل علىٰ اللّه» طريقاً وأسلوباً لمواجهة هذه العادة.

وفي كلّ الأحوال فإنَّ كلمة «طائر» في الآية التي نبحثها، تشير إلى هذا المعنى بالذات، أو أنها على الأقل تُشير إلى مسألة «الحظ وحسن الطالع» التي تقترب في أفقٍ واحد مع قضية التفؤل الحسن والسيّء، إنّ القرآن \_ في الحقيقة \_ يبيّن أنَّ التفؤل الحسن والسيّء أو الحسظ النحس والجميل، إنما هي أعهالكم لا غير، والتي ترجع عهدتها إليكم وتستحملون على عاتقكم مسؤولياتها.

إنَّ تُعبير الآية الكريمة، بكلمتي «ألزمناه» و«في عنقه» تدُلان بشكلٍ قاطع على أنَّ أعمال الإنسان والنتائج الحاصلة عن هذه الأعمال لا تنفصل عنه في الدنيا ولا في الآخرة، وهُو بالتالى وفي كلّ الأحوال، عليه أن يكون مسؤولاً عنها، إذ إنّ الملاك هو العمل دون غيره.

بعض المفسّرين ذكروا في إطلاق معنى كلمة «طائر» على الأعمال الإنسانية أنّها تعني أنَّ الأعمال المنسنة والأعمال القبيحة للإنسان كالطير الذي يطير مِن بين جنباته، لذلك شبّهوها (أى الأعمال) بالطائر.

وفي كلّ الأحوال، اختلف المفسّرون في معنى كلمة ﴿طائر ﴾ في هذه الآية، وقد أوردوا في ذلك بجموعة احتالات مِنها أنَّ «الطائر» بمعنى «حصيلة ما يجنيه الإنسان من أعماله الحسنة والسيئة»، أو أنَّ الطائر بمعنى «الدليل والعلامة»، وبعضهم قال: إنَّ معناه «صحيفة أعمال الإنسان» بينا ذهب البعض الآخر إلى أنَّ معنىٰ «الطائر» هو «النيمن والشؤم».

ولكنّ الملاحظ في هذه التّفسيرات جميعاً، أنَّ بعضها يرجع إلى نـفس التّـفسير الذي ذكرناه في البداية؛ كما أنّ بعضها الآخر بعيد عن معنىٰ الآية.

يقول القرآن بعد ذلك: ﴿وَنَحْرِجُ لَه يومِ القيامة كتاباً يسلقا هستشورا ﴾. ومِن الوضح أنَّ المقصود مِن «الكتاب» في الآية الكريمة هي صحيفة الأعمال لا غير، وهي نفس الصحيفة الموجودة في هذه الدنيا والتي تُثبّت فيها الأعمال، ولكنّها هنا (في الدنيا) مخفيّة عنّا ومكتومة، بينا في الآخرة مكشوفة ومعروفة.

إنَّ التعبير القرآني في كلمتي «نخرج» و«منشوراً» يشير إلىٰ هذا المعنیٰ، إذ نخرج وننشر ما كان مخفيّاً ومكتوماً.

وبالنسبة لصحيفة الأعمال وحقيقتها وما يتعلق بها، فسيأتي البحث عنها في نهاية هذه الآيات. في هذه اللحظة يُقال للإنسان: ﴿القراعتابك كفئ بنفسك اليوم عليك حسيبا له يعني أنَّ المسألة مسألة المصير بدرجة مِن الوضوح والعلنية والإنكشاف، بحيث إن كلّ من يرى صحيفة الأعمال هذه سيحكم فيها على الفور مهما كان بحرماً لماذا؟ لأنَّ صحيفة الأعمال هذه حكما سيأتي هي مجموعة مِن آثار الأعمال أو هي نفس الأعمال، وبالتالي فلا مجال لانكارها فإذا سمعت أنا صوتي مِن شريطٍ مُسجَّل، أو رأيتُ صورتي وهي تضبط قيامي ببعض الأعمال الحسنة أو السيئة؛ فهل أستطيع أن أنكر ذلك؟ كذلك صحيفة الأعمال في يوم القيامة؛ بل هي أكثر حيوية ودقة مِن الصورة والصوت!

الآية التي بعدها توضّح أربعة أحكام أساسية فيما يخص مسألة الحساب والجزاء عــلىٰ الأعهال، وهذه الأحكام هي:

١- أوّلاً تُقرّر أنَّ ﴿من لهندئ فإنّما بهندي لنفسه ﴾ حيث تعود النئيجة عليه.

٣- ثمَّ تُقرِّر أيضاً أنَّ ﴿وَمَنْ صَلَّ قَالُما يَصُلُ عَلَيْها﴾.

وقرأنا نظير هذين الحكين في الآية السابعة مِن هذه السورة في قوله تعالى: ﴿إِنْ أَحسنتُمُ السّنتُمُ اللّهُ عَلَيْهُ ﴾ .

٣- ثمّ تنتقل الآية لتقول: ﴿ولا تزرُ ولزرةُ وزر أخرى ﴾.

«الوزر» بمعنىٰ الحمل الثقيل. وأيضاً تأتي بمعنىٰ المسؤولية، لأنَّ المسؤولية \_أيضاً \_حمل معنوي ثقيل علىٰ عاتق الإنسان، فإذا قيل للوزير وزيراً، فإغّا هو لتحملّه المسؤولية الثقيلة علىٰ عاتقه مِن قبل الناس أو الأميرالحاكم.

طبعاً هذا القانون الكُلِي الذي تُقرِّره آية ﴿ ولا تَزَرُ وَلاَرَةُ وَلِرَاخُونَ ﴾ لا يتنافى مع ما جاء في الآية ٢٥ مِن سورة النحل التي تقول: ﴿ليحملوا لوزارهم كاملة يوم القيامة ومن لوزار الدين في مناهم عَمَلُونَهُمْ بِعَيْرِ علم الله النام على الأن هؤلاء بسبب تضليلهم للآخرين يكونون فاعلين للذنب أيضاً، أو يُعتبرون بحكم الفاعلين له، ولذلك فهم في واقع الأمر يتحملون أوزارهم وذنوبهم، وبتعبير آخر: فإنَّ «السبب» هنا هو في حكم «الفاعل» أو «المباشر».

كذلك مرَّت علينا روايات مُتعدِّدة حول مسألة السُنَّة السيئة والسنَّة الحسنة، والتي كانَ مؤدّاها أنَّ مَن سنَّ سنة سيئة أو حسنة فإنَّهُ سيكون لهُ أجرُ مِن نصيب العاملين بها، وهو شريكهم في الثواب أو العقاب وهذا الأمر هو الآخر لا يتنافئ مع قاعدة ﴿ولا تزرُ ولزرةُ وزر لُخرى لا يُتنافئ مع قاعدة ﴿ولا تزرُ ولزرةُ وزر لُخرى لا لُكنَّة ، يعتبر في الحقيقة أحد اجزاء العلة التامّه للعمل، وهو بالتالي شريك في العمل والجزاء.

٤- الحكم الرّابع يتمثل في قوله تعالى: ﴿وها كُنّا معذّبين حتى نبعت رسوالـ يقوم ببيان التكليف وإلقاء الحجة.

هناك نقاش بين المفسّرين حول نوع العذاب المقصود هنا، وهل هو نـوع سن أنـواع العذاب الذي يقع في الدنيا أو في الآخرة، أم المقصود بهِ هو عذاب «الإستيصال» الذي يعني العذاب الشامل المُدمِّر كطوفان نوح مثلاً؟

إنَّ ظاهر الآية الكريمة يوحي بالإطلاق، وهو بالتالي يشمل كلِّ أنواع العذاب.

وهناك نقاش آخر \_أيضاً \_بين المفسّرين حول قاعدة ﴿وَمَا كُنّا مَعَدُمِينَ حَتَىٰ لَمَعَتُهُ وسولاً ﴾ وهل أنَّ الحكم فيها يخص المسائل الشرعية التي يعتمد فهمها على الأدلة النقلية فقط؛ أو أنَّهُ يشمل جميع المسائل العقلية والنقلية في الأصول والفروع؟

في الواقع، إذا أردنا العمل بظاهر الآية الذي يُفيد الإطلاق، فينبغي القول أنّها تشمل جميع الأحكام العقلية والنقلية، سواء إرتبطت بأصول أو فروع الدين، ومفهوم هذا الكلام أنّه حتى في المسائل العقلية البحتة التي يقطع «العقل المستقل» بحسنها وقُبحها مثل حُسن العدل وقُبح الظلم، فإنّه ما لم يأت الأنبياء، ويؤيدون حكم العقل بحكم النقل، فإنّ الله تبارك وتعالى لا يُجازى أحداً بالعذاب، للطفه ورحمته بالعباد.

ولكنّ هذا الموضوع مستبعد وضعيف الاحتال، لأنّهُ يصطدم مع قاعدة أنَّ المستقلات العقلية لا تحتاج إلى بيان الشرع، وحكم العقل في إتمام الحجة في هذه الموارد يُعتبر كافياً ومجزياً، لذلك فلا طريق أمامنا إلّا أن نستثني المستقلات العقلية عن مجال عمل القاعدة المذكورة.

وإذا لم نستثن ذلك فسيكون معنى العذاب في هذه الآية همو «عمذاب الإستيصال» وسيكون المعنى الأخير هو أنّ الله سبحانه وتعالى لرحمته ولطفه بالعباد لا يُهلك الظالمين والمنحرفين إلّا بعدَ أن يبعث الأنبياء، وتستبين جميع طرق السعادة والهداية؛ حتى تُطابق حجّة الشرع حجة العقل المستقل، وتتم الحجة بذلك من طريقي العقل والنقل (فتأمّل ذلك).

#### بحوث

#### ١\_ التفؤل والتطيُّر

التفؤل والتطيُّر كانا موجودين بين جميع الأمم ولا يزالان كذلك. ويظهر أنَّ مصدرهما

هو عدم القدرة على اكتشاف الحقائق، والغفلة عن علل الحوادث. وعلى أيّة حال، ليست هناك آثار طبيعية فعلية لهذين الأمرين، ولكن لهما آثاراً نفسية؛ إذ (التفاؤل) يبعث على الأمل بينا «التطيَّر» يُؤدّي إلى اليأس والعجز.

ولأنَّ الإسلام يُؤكِّد دَاعًا على الأمور الإيجابية، ويتحرك باتجاه التشويق إليها، لذا فإنَّهُ لم ينه عن (التفاؤل) ولكنَّهُ أدان وبشدَّة «التطيَّر» حتى أنَّهُ في بعض الرَّوايات اعتبر ذلك من الشرك، إذ جاء عن الرَّسول الأكرم عَيَّلُولاً قوله: «الطيرة شرك» وقد بحثنا هذا الموضوع بشكلٍ مفصَّل في نهاية الآية ١٣٦ مِن سورة الأعراف من هذا التفسير.

الظريف في الأمر أنَّ الإسلام يقوم داغاً بتوجيه مثل هــذه الأمــور الوهـــية ويحــاول توظيفها في مجراها الصحيح والبنّاء، حتىٰ يمكن الإستفادة مِنها.

فئلاً عنا هو شائع بين الناس أنَّ الزوجة الفلانية قدمُها خير، بينا الأخرى قدمها في بيت زوجها شرَّ ونحس، وكذلك شائع أنّ الزوجة الفلائية ومُنذ أن دخلت بيت زوجها حصل كذا وكذا (خيراً أم شراً) بينا واقع الحال إنَّ هذه الأمور خُرافية وهمية، لكنّ الإسلام أعطى بعضها \_ من خلال توجيهه \_ شكلاً بنّاءاً ومضموناً تربوياً، فعن الإمام الصادق على نقراً: «مِن شؤم المرأة غلاء مهرها وشدة مؤنتها» لله وفي حديثٍ آخر عن رسول الهدى على الله المدى المرأة الدار فشؤمها ضيقها وخُبث جيرانها» لله .

لاحظوا بدقة كيف يستخدم الإسلام نفس الألفاظ التي كان الناس يستخدمونها في مفاهيم خرافية ووهمية؛ يوظّفها في مفاهيم واقعية وبأسلوبٍ تربوي بنّاء؛ ولاحظوا أيضاً، كيف أنَّ الأفكار التي كانت تنتهي إلى طريقٍ مغلق، جاءَ الإسلام ووجّهها نحو طريق الهداية والإصلاح.

أَخيراً وقبل أن ننتقل إلى الملاحظة الثّانية نختم حديثنا بكلام لرسول اللّه ﷺ يُطابق ما قلناه آنفاً، إذ روي عنهُ ﷺ قوله: «اللهمُّ لا خير إلّا خيرك، ولا طير إلّا طيرك ولا ربَّ غيرك». ٤

### ٢ـ صميفة أعمال الإنسان العميبة

لقد تحدَّثت آيات قرآنية وروايات عديدة عن صحيفة أعمال الإنسان. وكـلُّ هـذه

١. بحارالانوار، ج ٥٥، ص ٣٢٢. ٢٠ وسائل الشيعة، ج ٢١، ص ٢٥٢.

٣. سفينة البحار، ج ١، ص ٦٨٠؛ ووسائل الشيعه، ج ٥، ص ٣٠٣.

٤. وسائل الشيعه، ج ١١، ص ٣٨٧؛ وشرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، ج ١٩، ص ٣٧٣.

الآيات والرّوايات تؤكّد على أنَّ جميع الأعبال وجزئياتها وتفصيلاتها تكمون مُدوَّنة في صحيفة الأعبال، وفي يوم البعث والقيامة، يستلم الإنسان صحيفة عمله بيمينه إذا كان محيفة الأعباله إذا كان مسيئاً، ففي الآية ١٩ مِن سورة الحاقة نقراً: ﴿فَأَمّا هَنْ لُوتِي كتابه بيمينه فيقول هاؤم لقرؤول كتابيه ﴾ وفي الآية ٢٥ مِن نفس السورة نقراً قبوله تسعالى حكاية عن الإنسان الخاسر: ﴿ولَمّا هَنْ لُوتِي كتابه بشماله فيقول ياليتني لم لُوت كتابيه ﴾ وفي الآية ٤٩ مِن سورة الكهف نقراً قوله تعالى: ﴿ووضع الكتاب فترى للمجرمين مُشفقين همًا فيه ويقولون يا ويلتنا مال هذا الكتاب لا يُعادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدولها معلوا حاضراً ولا يظلم ربّك أحدا ﴾.

وفي حديثٍ عن الإمام الصادق ﴿ يتعلق بالآية مورد البحث \_ ﴿ اقرأ كتابك \_ وقال: «يذكر العبد جميع ما عمل، وماكتب عليه، حتى كأنّهُ فعلهُ تلك الساعة، فلذلك قالوا يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يُغادر صغيرة ولاكبيرة إلّا أحصاها » \ .

وهنا يُطرح هذا السؤال؛ عن ماهية هذه الصحيفة وكيفيتها؟

عمّا لا شك فيه أنّها ليست مِن جنس الكتب والورق والصحف العادية، لذا فإنَّ بعض المفسّرين قالوا بأنّ صحيفة الأعمال ليست سوى «روح الإنسان» والتي تكون جميع الأعمال مُثبتة فيها لائن أيّ عمل نعملهُ سيكون لهُ أثرٌ في روحنا شئنا أم أبينا.

وقد تكون صحيفة الأعيال، هي أعضاء جسمنا وجلودنا، والأعظم مِن ذلك هـو أنَّ الصحيفة قد تكون مُتضَمِّنة في الأرض والهواء والفضاء الذي يحيطنا والذي نعيش فيه، لأنَّ هذه المفردات هي وعاء أعيالنا، فترتسم الأعيال في أفق الأرض، الهواء والوجـود الذي حولنا، هذا الوجود الذي تنحت في ذرّاته أعيالنا أو آثارها على الأقل.

وإذا كانت هذه الآثار غير محسوسة اليوم، ولا يمكن دركها في الحياة الدنيا هذه، إلّا أنَّ ذلك \_بدون شك \_لا يعني عدم وجودها؛ فعندما نرزق بصراً جديداً آخر (في يوم القيامة) فسوف يكون بإمكاننا أن نرئ جميع هذه الأمور، ونقرؤها.

علىٰ أنَّ استخدام الآية الكريمة لِتعبير (اقرأ) ينبغي أن لا يُغيِّر من تفكيرنا شيئاً إزاء ما ذهبنا إليه آنفاً، لأنَّ كلمة «اقرأ» تتضمّن مفهوماً واسعاً، وتدخل الرؤيا بمفهومها الواسع هذا، فنحن مثلاً وفي تعابيرنا العادية التي نستخدمها يومياً نقول: قرأتُ في عيني فلان ما يُريد أن

أ- تفسير نورالتقلين، ج ٣، ص ١٤٤. ٢٠ تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

يفعلهُ، أو أنّنا عرفنا مِن نظر تنا إلى فلان، بقيّة القصّة، وعرفنا بقيّة العمل الذي يريد أن يفعله. كما أنّنا في عالم اليوم أخذنا نستخدم كلمة «اقرأ» بخصوص الأشعّة التي تؤخذ للمرضى، هذا بالرغم مِن أنَّ الأشعّة، هي صورة تخضع للمشاهدة لا للقراءة، وهذا المِثال والأمثلة التي سبقته تؤكّد ما ذهبنا إليه أنَّ المشاهدة تدخل في إطار المعنى الواسع للقراءة.

وقد تقدّم في الآيات السابقة أنَّ تفصيلات صحيفة الأعمال هذه. لا يمكن إنكارها بأيّ وجه، لأنَّ الآثار الحقيقية الموضوعية (أي الخارجية) والتكوينية للعمل تشبه كثيراً الصوت المسجَّل للإنسان، أو الصورة المأخوذة له، أو بصمات أصابعه، وأيّاً مِن هذه الآثار لا يجد الإنسان إلى نكرانها سبيلاً!

#### ٣۔ البريء لا يؤفذ بمريرة المذنب

في منطق العقل و توجيهات الأنبياء الله لا يمكن مُعاقبة البريء بسبب جريمة المذنب، وهذا تماماً عكس ما هو شائع بين عامّة الناس مِن خلال المثل الذي يقول (يحرق الأخضر واليابس معاً)، وكمثل على ذلك، نرى أنَّ في كلّ المدن والمناطق التي كانت في حدود نبوّة النّبي لوطك ، لم تكن هناك سوى عائلة مؤمنة واحدة، ولكن عندما نزل العذاب على قوم لوطك أنجى الله تلك العائلة، وكتب لها سبيل الخلاص مِن العذاب العام، وهكذا لم تؤخذ هذه العائلة المؤمنة البريئة بجريرة القوم المذنبين.

وتتحدث الآية، مِن مجموع الآيات التي نحن بصددها، بصراحة عن هذه القاعدة، فتقول: ﴿ولا تزرولزرةُ وزراُخرى ﴾. وإذا صادف أن وجدنا مِن بين الأحاديث غير المعتبرة، أموراً تعارض هذا القانون الإسلامي العام، فيجب ترك تلك الأحاديث أو توجيهها.

وفي هذا الإتجاه، أمامنا رواية تقول: إنَّ الشخص الميّت يتعذَّب ببكاء الحسيّ، (وهـنا يُحتمل، ومِن باب توجيه الحديث، أن يكون الغرض مِن العذاب، هو ليس العذاب الإلهي، بل الأذى الذي يصيب الميت من ذلك عندما تطَّلع روحه على جزع الأهل والأقرباء).

ويتضح هنا ـ أيضاً ـ مصير عقيدة الأشخاص الذين يقولون: إنَّ أبناء الكفّار يُحشرون مع آبائهم في نار جهنَّم لبطلانه إسلامياً ولمنافاته لقاعدة ﴿ولاتــزرولزة وزر أخسرى ﴾، وأنَّ الذرية لا تؤاخذ بجريرة الآباء، وهي بالتالي لا تُعاقب بسبب ذنوب الأب والأم، ولهذا السبب بالذات، قلنا بأنَّ الأبناء غير الشرعيين (أولاد الزنا) لا يترتب عليهم مِن جريرة

غيرهم شيء، وأنّهم بمنأى عن خطيئة الوالدين وأنّ أبواب السعادة أمامهم مـفتوحة، إذا أرادوا هم ذلك، بالرغم مِن اعترافنا بصعوبة تربيتهم!

### ٤\_ قاعدة «أصل البراءة» وآية ﴿ مَا كُنَّا مِعَدُّبِينَ ﴾

في علم الأصول، وفي بحث «البراءة» إستدلوا بقوله تعالى: ﴿ وَهَا كُنّاهِ مَتَىٰ ﴿ عَلَى الْمُ عَلَى الْمُ اللّهِ لا يُعاقب عليها أَنْ فَهِم الآية يُوَضِّح أَنَّ المسائل التي لا يمكن للعقل إدراكها أو القطع بها، لا يُعاقب عليها الإنسان حتى يبعث الله الرسل والأنبياء ليبيّنوا الأحكام والتكاليف والوظائف، وهذا بحد ذاته دليل على عدم العقاب في الأمور التي لم تُقم الحجة عليها؛ وقاعدة «أصل البراءة» لا تعنى شيئاً غير هذا؛ أي لا عقاب بدون حجة مِن العقل أو النقل.

أمّا قول البعض: إنَّ مفاد «العذاب» في الآية أعلاه، هو «عذاب الإستئصال» مِثل طوفان نوح، فلا دليل علىٰ ذلك، بل ـكها قلنا ـإنَّ اطلاق الآية ينني ذلك، وهي تشمل بالتالي كلَّ عذابٍ وعقاب.

8003

#### الآيتان

وَإِذَآ أَرَدُنَاۤ أَن نَهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتَرَفِهَا فَفَسَقُواْ فِبَهَافَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرَنَاهَا تَدْمِيرَا ﴿ وَإِذَاۤ أَرَدُنَا اللّٰهِ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرَنَاهَا تَدْمِيرًا ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَامِكَ الْفَوْلُ فَدَعَرُا مِنْ بَعْدِ نُوبِحُ وَكُفَىٰ بِرَبِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ ـ خَبِيرًا بَصِيهِ رَا ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَامِكَ الْحَادِهِ ـ خَبِيرًا بَصِيهِ رَا اللّٰ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ وَاللّٰ اللهُ اللهُل

### التفسير

### مرامل العقاب الإلْهى:

إنَّ موضوع البحث في هذه الآيات يُكلُّل ما كُنَّا بصددِ بحثه في نهاية الآيات السابقة، ولكن بصورةٍ أخرى، إذ تقول الآية الكريمة: ﴿وَإِذَا لَرَدَنَا أَنْ تَهلَكُ قَرِيةٌ لَهُ وَنَا هُتَرَفِيهَا فَفَسَقُوا فَيهَا فَحَق عليها القول قَدَهُ وَنَاهَا تَدَهيراً ﴾ أنَّ الآيات التي كُنَّا قبل قليل بصدد بحثها، كانت تتحدَّث عن أنَّ العقاب الإلهي لا يمكن أن ينزل بساحة شخص أو مجموعة أو أمّة، مِن دون أن تكون هناك حجّة وبيان للتكليف مِن قبل الرسل والأنبياء ﷺ، والآية التي نحنُ بصددها الآن، تتحدث عن نفس هذا الأصل، ولكن بطريقةٍ أخرى!.

صحيح أنَّ المفسّرين وضعوا إحتالاتٍ متعددة لتفسير هذه الآية، إلّا أنّنا نعتقد بأنَّه لا يوجد سوى تفسير واحد واضح هذه الآية، يمكن تبيانه من مؤدّى ظاهرها، وهذا التفسير هو: إنَّ اللّه لا يُعاقب أو يؤاخذ أحداً بالعذاب، قبل أن يتمَّ الحجّة عليه، وقبل أن يتمَّ الحجّة عليه، وقبل أن يتمَّ الحجّة عليه، وقبل أن يتمَّ الحجّة ويستبين تكليفه، فني البداية يضع اللّه تعلياته وأوامره أمام الناس، فإذا التزموا بها وأطاعوا فستناهم سعادة الدنيا والآخرة. أمّا إذا عصوا وخالفوا ولم يملتزموا الأوامر والنواهي الربانية، فسيحيق بهم العذاب، ويؤدّى إلى هلاكهم.

وإذا تأملنا الآية، ودققنا النظر فيها بشكلٍ صحيح، فسنرى أنَّ هناك أربع مراحل لهذا البرنامج الرباني، هي:

١. بالرغم مِن أنَّ كلمة «قول» لها معنى واسع، ولكنَّها هُنا تعني إعطاء الأمر بالعذاب.

1\_مرحلة الأوامر والنواهي.

٢\_ مرحلة الفسق والخالفة.

٣\_ مرحلة استحقاق الجازاة.

٤\_ مرحلة الهلاك.

والملاحظ هنا، أنَّ المراحل الأربع هذه، معطوفة على بعضها البعض بـواسـطة «فـاء» التفريع.

السؤال: هنا يُطرح هذا السؤال: لماذا كان المأمورون في الآية الكريمة هم المترفين دون غيرهم؟\.

الجواب: في الإجابة على السؤال المنار، لابدَّ مِن الإشارة إلى ملاحظة تعتبر مهمّة في توضيح المعنىٰ، وهي أنَّ المترفين هم وجهاء القوم، ورؤساء المجتمع ـ طبعاً هذه القباعدة تخص المجتمعات المريضة ـ والآخرون تبع لهم.

إضافة إلى ذلك، فإنَّ التعبير في الآية الكريمة ينطوي على إشارة مهمّة، هي أنَّ أغلب المفاسد الاجتاعية تنبع مِن المترفين، أصحاب الأموال، البعيدين عن الله تعالى، والذين يعيشون حياة مترفة بعيدة عن الشرع مملوءة بالأهواء والمفاسد، وهم بذلك لا يمفقهون شيئاً عن تلك المفردات التي تتحدث عن الأخلاق والإنسانية والإصلاح، ولهذا السبب بالذات، وبحكم موقعهم، كان المترفون داعاً في الصفوف الأولى، في مُواجهة دعوات الأنبياء والرسل، وكانوا يعتبرون دعوات الأنبياء القائمة على أساس العدل وحماية المستضعفين صدّهم.

لهذه الأسباب ذكر هؤلاء بالخصوص لأنهم أساس الفساد، على أيّة حال، هذه الآية عثابة تحذير لكلّ المؤمنين كي ينتبهوا، ولا يسلّموا زمام أمورهم وحكوماتهم بيد المترفين والأغنياء الغارقين بالشهوات، وألّا يتبعونهم، لأنّ هؤلاء يجرّون مجتمعهم نحو الهلاك.

الآية التي بعدها تشير إلى غاذج بهذا الخصوص، على أنّها أصل عام، وقاعدة سارية، إذ تقول: ﴿وَكُمْ لَهُ لَكُنَا مِنَ القُرُونَ مِنْ بعد نوح﴾ وفقاً لهذه القاعدة والسنّة، ثمّ تضيف بعد ذلك: ﴿وَكُمْ نُولِكُ بِدُنُوبِ عَبَادُهُ خَبِيراً بَصِيراً ﴾ أي إنّ ظلم وذنوب فرد أو مجموعة لا يمكنها

٨ «مُترفون»، مِن مادة «ترفه»، وتعني المتنعمين وذوي الأموال الكثيرة الناسين لله تعالى.

أن تكون خافية على العين البصيرة التي لا تنام لربِّ العالمين.

«قرون» جمع «قرن» وهي تعني الجماعة التي تعيش في عصرٍ واحد، ثمّ أطلقت فيما بعد على مجموع العصر الواحد.

أمّا بصدد عدد سنين القرن الواحد، فهناك آراء مختلفة، فقسم إعتبر القرن ٤٠ سنة، وآخرون قالوا: غانين، والبعض الثالث، قال: إنّ القرن مائة عام، أخيراً فقد اعتبر البعض أنّ القرن هو مائة وعشرون عاماً. وفي كلّ الأحوال لابدّ مِن الإشارة هنا إلى أنّ الحكم في هذه القضية يخضع لطبيعة الإتفاق العرفي الذي ينعقد حولها، ومِن هُنا فعقد اتفق في عصرنا الراهن على أنّ كلّ مائة سنة تعتبر قرناً واحداً!

أمّا لماذا أكّدت الآية على القرون مِن بعد نوح الثِّلا؟ فقد يكون ذلك بسبب أنَّ الحياة قبل نوح الثُّلا كانت حياة بسيطة، والاختلافات التي تقسّم المجتمعات إلى مُترفٍ ومستضعف، كانت بسيطة وضئيلة، لذلك فالعذاب الإلهى لم يشملهم بكثرة.

أمّا عن سبب ذكر كلمتي «خبير» و«بصير» معاً، فإنّ ذلك يعود إلى المعنى المراد، إذ «الخبير» تعني العلم والإحاطة بالنيّة والعقيدة؛ أمّا «بصير» فتشير إلى رؤية الأعمال، لذلك فإنّ الله تبارك و تعالى يعلم بواطن الأعمال والنيّات، ويحيط بنفس الأعمال، ومثل هذه القدرة لا يمكنها بحال أن تظلم أحداً، ولا أن يضيع حق أحد في ظل حكومتها.

8003

١٠ أشرنا إلىٰ هذا الموضوع في ذيل الآية ١٣ مِن سورة يونس.

مَّنَكَانَ بُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَانَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَمَ يَصَلَنهَا مَذْمُومًا مَّذْمُومًا مَّذْمُورًا فَنَ وَمَنَ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَمُوْمِنٌ فَأَوْلَتِهِكَ مَذْمُومًا مَّذَهُ وَلَا إِمَّ عَنْ لَمَا اللَّهُ عَنْ عَطَآءً رَبِكَ وَمَاكَانَ عَطَآءُ رَبِكَ مَعْظُورًا فَنَ انْظُرْكَيْفَ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبَرُ مَطَآءُ رَبِكَ مَعْظُورًا فَ انْظُرْكَيْفَ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبَرُ مَنْ عَطَآءُ رَبِكَ مَعْظُورًا فَ انْظُرْكَيْفَ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبَرُ مَنْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ مَا كَانَ الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّ

## الثفسير

### طلَّابِ الدنيا والْآفرة:

لقد تحدّثت الآيات السابقة عن الذين عصوا أوامر الله تعالى، وكيفية هلاكهم، لذا فإنَّ هذه الآيات ـ التي نحنُ بصددها الآن ـ تشير إلى سبب التمرُّد على شريعة الله، والعصيان لأوامره، وهذا السبب هو حبّ الدُنيا، إذ يقول تعالى: ﴿ فَنْ كَانَ يريد العاجلة مجْلنا له فيها ها نشا: لهن نريد ثمّ جعلنا له جهنم يصلاها مذهوها هدحورل.

«العاجلة» تعني النعم الزائلة، أو الدنيا الزائلة.

والظريف في الآية، أنّها لا تقول: إنَّ مَن يسعىٰ وراء الدنيا، ويجعلها كلَّ همّه، يحصل علىٰ كلَّ ما يريد، بل قيّدت ذلك بشرطين هما:

أَوَّلًا؛ سيحصل على جزءٍ ممّا يريده؛ وأنَّ هذا الجزء هو المقدار الذي نريده نحن، أي (ما نشاء).

ثانياً: إنَّ جميع الأشخاص ـ رغم سعيهم الدنيوي ـ لا يحصلون على هذا المقدار، وإنَّمَا قسمٌ مِنهم سيحصل على جزءٍ مِن متاع الدنيا. وهذا معنى قوله: ﴿لَمِنْ تَرْيَدُ﴾.

وبناءاً على ذلك، فلاكلَّ طُلاّب الدّنيا يحصلون عليها، ولا أولئك الذين يحصلون على

شيء مِنها، يحصلون على ما يريدون. ومسار الحياة اليومية يوضّح لنا هـنذين الشرطين، إذ ما أكثر الذين يكدّون ليلاً ونهاراً ولكنّهم لا يحصلون على شيء.

وما أكثر الذين لهم أمنيات كبيرة وطموحات ستعددة ومشـــاريع بــعيدة، ولكــن لا يحصلون إلّا على القليل منها.

وفي هذا تحذير الدنيا إنّكم إذا تصوّرتم بأنّكم ستصلون إلى أهدافكم عن طريق بسيع الآخرة بالدنيا، فهذا خطاء وإشتباه كبير، حيث إنّكم في بعض الأحيان قد لا تُحققون أيّ هدف، وفي أحيانِ أخرىٰ قد تُحققون بعض أهدافكم.

وعادةً ما تكون للإنسان آمال كبيرة ومُتعدّدة، لا يمكن إشباعها في هذه الدُنيا المادية المحدودة، فلو أعطبت الدنيا كُلّها إلى شخصٍ واحد، فقد لا يقتنع بها!

أمّا الأشخاص الذين يكدّونَ ولا يصلون إلى شيء، فلذلك أسباب مُختلفة، إذ قد يكون هُناك أمل في إنقاذهم، والله بذلك يحبّهم وييسّر سُبل الهداية لهم، أو يكون السبب أنّهم إذا وصلوا إلى مرحلةٍ ما من أهدافهم ورغباتهم، فسيطغون ويؤذون خلق الله، ويسضيّقون عليهم الخناق.

«يُصليٰ» مُشتقة مِن «صَليٰ» وهي تعني إشعال النّار، وأيضاً تعني الحرق بالنّار، والمقصود مِنها هُنا هو المعنيٰ الثاني.

والجدير بالإنتباه هنا، أنَّ عاقبة هذه الجموعة مِن الناس، والتي هي نار جهنَّم، قد تمَّ تأكيدها في الآية، بكلمتي ﴿مدموما ﴾ و ﴿مدحورا ﴾ إذ التعبير الأوّل يأتي بمعنى اللوم، بينا التّاني يعني الإبتعاد عن رحمة الغالق، وفي الحقيقة إنَّ نار جهنَّم عَثَل العقاب الجسدي لهم، أمّا «مذموم» و «مدحور» فهما عقاب الروح، لأنَّ المعاد هو للروح وللجسد، والجزاء والعقاب يكون للإثنين معاً.

بعد ذلك تنتقل الآيات إلى توضيح وضع الجموعة الثّانية ومصيرها، وبقرينة المقابلة \_ وهي أسلوب قرآني مميَّز \_ يتوضّح الموضوع أكثر إذ يقول تعالى: ﴿وَهَٰنَ أَرَادُ الْآخَرَةُ وَسَعَىٰ لَهَا سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكوراً ﴾.

بناءاً علىٰ ذلك هناك ثلاثة شروط أساسية للوصول إلىٰ السعادة الأبدية، هي:

أُولاً: إرادة الإنسان: وهي الإرادة التي ترتبط بالحياة الأبدية، ولا تكون مرتبطة باللذّات الزائلة والنعم غير الثابتة، والأهداف المادية؛ فالإرادة القويّة والروحية العالية تجعلان من الإنسان حرّاً طليقاً غير مرتبط بالدنيا. ثانياً، هذه الإرادة يجب أن لا تكون ضعيفة وقاصرة في الجال الفكري والروحي للإنسان، بل إنها يجب أن تشمل جميع ذرّات الوجود الإنساني، وتدفعه للحركة، وبيذل كلّ ما يستطيع مِن السعي في هذا الجال. (يجب الملاحظة، بأنَّ كلمة «سعيها» قد جاءت في الآية الكريمة للتأكيد. وهي تعني أنَّ على الإنسان أن يبذل أقصى ما يستطيع مِن السعي في سبيل الآخرة).

ثالثاً: إنَّ كلِّ ما سبق مِن حديث عن الإرادة في النقطتين السابقتين، ينبغي أن يـقترن بالإيمان؛ الإيمان الثابت القوي. لأنَّ أيِّ تصميم وجهد، إذا أريد لهُ أن يُثمر يجب أن تكون أهدافه صحيحة، ومصدر هذه الأهداف هو الإيمان بالله لا غير.

صحيح أنَّ السعي وبذل الجهد للآخرة لا يمكن أن يكون بدون إيمان، حيث إنَّ مفهوم الإيمان داخل ضمنهُ، ولكن يجب عدم الإكتفاء بهذا المقدار مِن الدلالة الالتزامية للإيمان، بل وينبغي التوسّع في شرطِ الإيمان، بحكم أنَّ (الإيمان) يعتبر أمراً أساسياً، وركناً مهمّاً في هذا الطريق.

والملاحظ هنا، أنَّ الآية تخاطب عبيد الدنيا بالقول: ﴿ وَعَلَنَالُهُ حِهِنُم ﴾ بينا عندما تنتقل إلى طُلاّب الآخرة وعشّاقها ومريدوها، فهي تخاطبهم بالقول: ﴿ فَاوَلِنْكَ كَانَ سعيهم هفكورل ﴾. إنَّ استخدام هذا التعبير أشمل وأجمل مِن استخدام أيّ تعبير آخر، مثل (جزاءهم الجنّة) لأنَّ الشكر من أيّ شخص هو بمقدار شخصيته ومكانته لا بمقدار العمل الذي تمَّ، لذا فإنَّ شكر الله لسعي عباده يتناسب مع ذاته اللامتناهية، ونسعمه المادية والمعنوية وما نتصوّره وما نعجز عن تصوّره.

وبالرغم من أنَّ بعض المفسّرين قد فسّروا كلمة «مشكوراً» في هذه الآية بمعنىٰ «الأجر المضاعف» لله أو بمعنىٰ «قبول العمل» لم إلا أنَّهُ مِن الواضح أنَّ كلمة «مشكوراً» لها معنىٰ أوسع مِن هذه المعاني جميعاً.

وقد يتوهم البعض ويلتبس عليه الأمر، ظانّاً أنّ نعم الدنيا هي من نـصيب عـبيدها وطلّابها فقط، وأنَّ طلّاب الآخرة وأهلها محرومون مِنها، لذلك فإنَّ الآية التي بعدها تقف

١. يُراجع في هذا الشأن تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٣٨٥٢.

٢. تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

أمام هذا اللبس، وتمنع هذا الظن، عندما تقول: ﴿كُلَّا لَمَدُ هَوُلاً، وَهُوَلاً، مِنْ مَطَاءَ رَبُّك ﴾ لتضيف بعدها بقليل: ﴿وَمَا كَانَ مَطَاءَ رَبُّكَ مَحَطُوراً ﴾.

غدُّ هنا مِن «الإمداد» بمعنى الزيادة.

الآية التي بعدها تشير إلى أصل مهم في هذا الخصوص وتقول: كما أنّ السعي في هذه الدنيا متفاوت، وتتفاوت معه الأجور، فكذلك الأمر في الآخرة، ولكن التفاوت الدنيوي محدود، لأنّ الدنيا هي نفسها محدودة، وأمّا الآخرة \_ ولكونها غير محدودة \_ فإن تفاوتها غير محدود، إذ يقول تعالى: ولنظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلا ﴾.

**سؤال:** قد يقول قائل هنا؛ إننا نرى في هذه الدنيا أفراداً يحصلون على أرباحٍ كثيرة بدون أيّ سعي أو جهد.

الجواب: إن وجود هؤلاء يعبر عن حالات استثنائية لا يمكن اعتبارها قاعدة في مقابل الأصل الكلي المتمثل في الجهد والسعي ودورها في نجاح الإنسان و توفيقه، وبذلك فإن هذه الاستثناءات الثانوية لا تنافي الأصل الأساسي.

وأخيراً، وقبل أن ننتقل إلى الملاحظات، ينبغي أن نُنَّبه إلى أنَّ السعي وبذل الجـهد لا يتعلقان بالكميّة والمقدار فقط، فني بعض الأحيان يكون السعي القليل ذو الكيفية العالية أكثر أثراً من السعى الكثير ذي الكيفية الدانية.

### ہحوث

## ١ـ هل الدنيا والآفرة تقعان علىٰ طرفي نقيض؟

في الواقع إنّنا نرى في كثيرٍ مِن الآيات القرآنية مدحاً وتمجيداً للدنيا وبإمكاناتها المادية، فني بعض الآيات اعتبر المال خيراً (سورة البقرة، الآية ١٨٠). وفي آيات كثيرة وصفت العطايا والمواهب المادية بأنّها فضل الله ﴿ولبتغولهِن فَصْل الله﴾ أ. وفي مكان آخر نقراً قوله تعالى: ﴿خَلَقَ لَكُم مَا فَي الأَرْض جميعاً ﴾ أ. وفي آياتٍ كثيرة أخرى وصفت نعم الدنيا بأنها مسخّرة لنا ﴿سغرلكم﴾.

وإذا أردنا أن نجمع كلّ الآيات التي تهتم بالإمكانات المادية وتؤكّد عليها، وتجعلها في سياقي واحد، فستكون أمامنا مجموعة كبيرة مِنها.

ولكن، وبرغم الأهميّة الكبرى التي تختص بها النعم المادية، فإنَّ القرآن الكريم استخدم تعابير أخرى تحقّرها وتحطّ مِنها بقوّة، إذ نقرأ في سورة النساء آية ٩٤، قوله تعالى: ﴿تبتغون عرض الحياة الدنيا إلا متاع الغرور﴾ ﴿ وفي مكانٍ آخر نقرأ قوله تعالى: ﴿وها الحياة الدنيا إلا متاع الغرور﴾ ﴿ وفي سورة العنكبوت آية ٦٤، نقرأ ﴿وها هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب﴾ أمّا في الآية ٣٧ مِن سورة النور، فإنّا نلتي مع قوله تعالى: ﴿رجالَ لا تلهيهم تجارةً ولا بيع من ذكر الله﴾.

هذه المعاني المزدوجة إزاء النعم والمواهب المادية، يمكن ملاحظتها أيضاً في الأحاديث والرّوايات الإسلامية، فالدنيا في وصف لأمير المؤمنين علي الله هي «مسجدُ أحباء اللّه، ومصلىٰ ملائكة اللّه، ومهبط وحي اللّه، ومتجر أولياء اللّه» .

وفي جانبٍ آخر، نرئ أنَّ الأحاديث والرّوايات الإسلامية تبعتبر الدنسيا دار الغفلة والغرور، وما شابه ذلك.

والسؤال هنا: هل تتعارض هذه الجاميع من الآيات والرّوايات فيا بينها؟

الجواب: في الواقع، عندما تلام الدنيا، فإنَّ اللوم ينصب على أولئك الناس الذيب لا هدف لهم ولاهم سواها. مِن هنا نقرأ في الآية ٢٩ مِن سورة النجم قوله تعالى: ﴿ولم يرد لِلّا العياة الدنيا ﴾. وبعبارة أخرى، فإنَّ الذم الذي يَرد للدنيا يقصد به الأشخاص الذين باعوا آخرتهم بدنياهم. ولا يتناهون عن أيَّ منكرٍ وجرية في سبيل الوصول إلى أهدافهم المادية، وفي هذا السياق نقراً في الآية ٣٨ مِن سورة التوبة: ﴿لرضيتم بالعياة الدنيا مِن الآخرة ﴾.

ثمّ إنَّ الآيات التي نبحثها تشهد على ما نـقول، إذ أنَّ قـوله تـعالى: ﴿ فَـن كـان يسريد العاجلة... ﴾ هو خطاب لأولئك الذين يستهدفون هذه الحياة العادية الزائلة، ويقفون عندها. وعادةً فإنّ استخدام تعابير «المزرعة» أو «المتجر» وما شاكلهما في تشبيه الحياة الدنيا ووصفها، يعتبر دليلاً حيّاً على هذا الموضوع.

وخلاصة القول: إنَّهُ إذا تمَّت الاستفادة مِن مواهب الدنيا وعطاياها التي تُعتبر مِن النعم الإلهُيّة؛ ويعتبر وجودها ضرورياً في نظام الخلق والوجود، وتمَّت الاستفادة في سـعادة الإنسان الأخروية وتكامله المعنوي، فإنَّ ذلك يعتبر أمراً جيّداً، وتمتدح معه الدنيا، أمَّا إذا اعتبرناها هدفاً لا وسيلة، وأبعدناها عن القيم المعنوية والإنسمانية، عمندها سَميُصاب الإنسان بالغرور والغفلة والطغيان والبغي والظلم.

وما أجمل وصف الإمام على على الدنيا حينا يقول: «مَن أَبِصر بها بصّرته، ومَن أَبِصر إليها أَعمته» \ . حيث إنَّ الفرق بين الدنيا المذمومة والدنيا الممدوحة، هـو نـفس الفرق الذي نستفيده، بين «إليها» و«بها»، إذ تعني الأولى أنَّ الدنيا هدف، بينا تعني التّاني أنَّها مجـرد وسيلة!

#### ٢ـ دور السعى في تمقيق المكاسب

هذه ليست المرّة الأولى التي يشيد فيها القرآن بالسعي والجهد ودورهما في تحقيق المكاسب، وبعكسه يُحذِّر الأشخاص العاطلين والكُسالى بأنَّ السعادة الأخروية لا يمكن ضمانها بالكلام المجرّد، والتظاهر بالإيمان، بل الطريق يتمثل بالسعى وبذل الجهود.

وهذه الحقيقة واضح مفادها في الكثير مِن الآيات القرآنية. فني سورة المدّثر آية ٣٨ نقرأ ﴿ كُلّ نفس بماكسيت رهينة ﴾ وآية أخرى تقول: ﴿ وَلَنْ لِيسَ للإنسانَ إِلاّ هاستَى ﴾ ، ` وفي آيات كثيرة أخرى، يأتي العمل الصالح بعد ذكر الإيمان حتى لا يتوهم أحد ويظن بأنّه يستطيع الوصول إلى مرحلة ما بدون سعي وجهد، فمواهب الدنيا المادية لا يمكن استحصالها بدون سعى وجهد؛ فكيف إذن بالسعادة الأخروية الخالدة؟!

## ٣\_ الإمدادات الإلْهية

«نمدً» مشتقّة مِن كلمة «إمداد» وهي تعني إيصال المعونة، يقول الراغب الإصفهاني في كتاب «المفردات»: أنّ كلمة «إمداد» غالباً ما تُستعمل في المساعدات المفيدة والمؤثّرة. أمّا كلمة «مدَّ» فإنّها تستعمل في الأشياء المكروهة وغير المقبولة.

علىٰ أيّةِ حال، نقرأ في الآيات التي نبحثها، أنَّ اللّه سبحانه وتعالىٰ يضع جزءاً من نعمه في خدمة الجميع، إذ يستفيد مِنها المحسنون والمسيئون، وهذه النعم غالباً ما تكون من النوع الذي يتوقف استمرار الحياة عليه.

بتعبير آخر؛ هذه النعم هي تعبير عن مقام الرحمانية الإلهيّة التي تشمل فيوضاتها جميع الناس، المؤمن والكافر، ولكن هناك نعم لا تحصى وراء ذلك تختص بالمؤمنين والحسنين دون غيرهم.

8003

لَا تَعَمُّلُ اللّهِ عَلَى اللّهِ إِلَا هَاءَ اخْرَفَا لَقَعُدَ مَذْ مُومًا تَغَذُولًا ﴿ وَقَضَى رَبُكَ أَلَا تَعَبُدُ وَا إِلّا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

### التفسير

#### أمكام إسلامية مهمّة:

الآيات التي نحنُ بصدد بحثها هي بداية لسلسلة مِن الأحكام الإسلامية الأساسية، والتي تبدأ بالدعوة إلى التوحيد والإيمان؛ التوحيد الذي يعتبر الأساس والأصل لكل النشاطات الإيمانية، والأعمال الحسنة والبنّاءة. والآيات عندما تنحو هذا المنحى فهي بذلك تتصل مع مضمون البحث في الآيات السابقة، التي كانت تتحدث عن الناس السعداء الذين أقاموا حياتهم على دعائم ثلاث هي: الإيمان، السعي والعمل ووضع الآخرة ومنازلها نصب أعينهم.

وتعتبر هذه الآيات \_أيضاً \_ تأكيداً ثانياً لدعوة القرآن إلى أفضل السبل وأكثرها إستقامة. في البداية تبدأ هذه الآيات بالتوحيد وتقول: ﴿ لا تجعل مع الله إلها آخر، إلى تقول: ﴿ لا تجعل مع الله إلها آخر، بل تقول: ﴿ لا تجعل هذا اللفظ أشمل وأوسع، إذ هو يعني: لا تجعل معبوداً آخر مع الله لا في العقيدة، ولا في العمل، ولا في الدعاء، ولا في العبودية. بعد ذلك توضّح الآية النتيجة القاتلة للشرك: ﴿ فتقعد مذموماً مغذوله .

إنَّ استعمال كلمة «القعود» تدل على الضعف والعجز، فمثلاً يقال: قَعَدَ به الضمعف عسن

القتال. وَمِن هذا التعبير يُمكن أن نستفيد أنَّ للشرك ثلاثة آثار سيَّنة جدًّا في وجود الإنسان، هي:

" الشرك يؤدّي إلى الضعف والعجز والذّلة، في حين أنَّ التوحيد هو أساس الحركة والنهوض والرفعة.

٢\_الشرك موجب للذم واللوم، لأنّه خط انحرافي واضح في قبال منطق العقل، ويعتبر كفراً واضحاً بالنعم الإلهيّة، لذا فالشخص الذي يسمح لنفسه بهذا الانحراف يستحق الذم. ٣\_الشرك يكون سبباً في أن يترك الله سبحانه وتعالى الإنسان إلى الأشياء التي يعبدها، ويمنع عنهُ حمايته، وبما أنَّ هذه المعبودات المختلفة والمصطنعة لا تملك حماية أيّ إنسان أو دفع الضرر عنه، ولأنَّ الله لا يحمي مثل هؤلاء، لذا فإنهم يصبحون «مخذولين» أي بدون ناصر ومعين.

أنَّ هذا المعنىٰ يتضح بشكلِ آخر في آيات قرآنية أخرى، إذ نقرأ مثلاً في الآية ٤١ من سورة العنكبوت: ﴿ مثل الدين التَّحَدُوا مِن دون الله لوليا، حمثل العنكبوت السَّخَدُت بيتاً ولِنُ لُوهِن البيوت البيت العنكبوت لو كانوا يعلمون﴾.

بعد تبيان هذا الأصل التوحيدي، تشير الآيات إلى واحدة مِن أهم توجيهات الأنبياء عليا للإنسان، فالآية \_بعد أن تؤكّد مرّة أخرى على التوحيد \_ تقول: ﴿ وقضى ربّك ألا تعبدوا إلّا ليّاه وبالوالدين إحسالاً ﴾

كلمة «قضاء» لها مفهوم توكيدي أكثر مِن كلمة «أمر» وهي تعني القرار والأمر المحكم الذي لا نقاش فيه، وهذا أوّل تأكيد في هذه القضية. أمّا التأكيد الثّاني الذي يدل على أهمية هذا القانون الإسلامي، فهو ربط التوحيد الذي يعتبر أهم أصل إسلامي، مع الإحسان إلى الوالدين.

أمّا التأكيدان النّالث والرّابع فهما يتمثلان في معنى الإطلاق الذي تفيده كلمة «إحسان» والتي تشمل كلّ أنواع الإحسان. وكذلك معنى الإطلاق الذي تفيده كلمة «والدين» إذ هي تشمل الأم والأب، سواء كانا مُسلِمَينُ أم كافِرَيْن.

أمّا التأكيد الخامس فهو يتمثل بمجيء كلمة «إحساناً» نكرة، لتأكيد أهميتها وعظمتها .

١. يعتقد البعض أنَّ كلمة «إحسان» تتعدى غالباً بـ وإلى، مثل قولنا وأحسن إليه». وفي بعض الأحسان قـ د

ومِن الضروري الإنتباء إلىٰ هذه الملاحظة؛ وهي أنَّ الأمر عادةً ما ينصبٌ علىٰ الأمور الإيجابية، بينا جاءَ هنا في مفاد السلب والنني (وقضى... ألّا تعبدوا...) فما هو يا ترىٰ سبب ذلك؟

من المكن أن نقول: إنَّ جملة ﴿وقضى ... كَ تَتَضَمَن جُملة إيجابية، تقديراً يمكن أن نقدرها بالقول: وقضى ربّك أن تعبده، ولا تعبد أيّ شيء سواه. أو من الممكن أن تكون جملة ﴿وَلا تعبد إلاّ لِياه ﴾ التي تتضمّن «النفي والإثبات» جملة إيجابية واحدة، إذ هي تحصر العبادة بالله دون غيره ثمّ تنتقل إلى أحد مصاديق هذه العبادة متمثلاً بالإحسان إلى الوالدين فتقول: ﴿لِمّا يبلغنَ عندك للكبر أحدهما أو كلاهما ﴾ بحيث يحتاجان إلى الرعاية والإهمام الدائم، فلا تبخل عليها بأيّ شكل من إشكال الحبّة واللطف ولا تؤذيها أو تجرح عواطفها بأقل إهانة حتى بكلمة «أف»: ﴿فلا تقل لهما أقب ولا تنهرهما ﴾ بل: ﴿وقل لهما قولا كريما ﴾ وكن أمامها في غاية التواضع ﴿وأخففن لهما جناح الذّل مِن الرحمة وقل ربّ لرحمهما كما ربّياني صغيرا ﴾.

# الأهمية الإستثنائية لامترام الوالدين:

١- من جانب أشارت الآية إلى فترة الشيخوخة، وحاجة الوالدين في هذه الفترة إلى الحبّة والإحترام أكثر مِن أيّ فترة سابقة، إذ الآية تقول: ﴿لِقَا يبلغنَ عندك الكبر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لهما أقيه . مِن الممكن أن يصل الوالدان إلى مرحلة يكونان فيها غير قادرين على الحركة دون مساعدة الآخرين، وقد لا يستطيعان بسبب الكهولة رفع الخبائث عنها، وهنا يبدأ الاختبار العظيم للأبناء، فهل يعتبرون وجود مِثل هذين الوالدين دليل الرحمة، أو وهنا يبدأ الاختبار العظيم للأبناء، فهل يعتبرون وجود مِثل هذين الوالدين دليل الرحمة، أو أنهم يحسبون ذلك بلاءاً ومصيبةً وعذاباً... هل عندهم الصبر الكافي لاحترام مثل هؤلاء

له تتعدى بالباء. وقد يكون هذا التعبير لإظهار المباشرة. أي إظهار المحبّة والإحترام سباشرة وبــدون أي واسطة. وهذا في الواقع تأكيد سادس في هذه القضية.

١. هناك قولان حول «إما» في جملة ﴿إما يبلغنّ﴾ فالفخر الرازي في تفسيره يذهب إلى أنّها مركّبة من «إن» الشرطية و«ما» الشرطية، وهي بذلك تفيد التأكيد. أما البعض الآخر كصاحب «الميزان» مثلاً، فيرى أنّها مركبة من «إن» الشرطية و«ما» الزائدة، التي جاءت هنا لتسمح لـ «إن» الشرطية بالدخول على الفعل المؤكّد بنون التوكيد.

الآباء والأمهات، أم أنَّهم يوجَّهون الإهانات ويسيئون الأدب لهم؛ ويتمنُّون موتهم؟!

٣- مِن جانبٍ آخر... تقول الآية: ﴿ فلا تقل لهما لَقْبَ بِمعنى لا تظهر عدم ارتياحك أو تنفّرك مِنهم ﴿ ولا تنهرهمه ثمّ تؤكّد مرّة أُخرى على ضرورة التحدّث معهم بالقول الكريم، إذ اللسان مفتاح القلب ﴿ وقل لهما قولاً كريماً ﴾.

٣- مِن جانبٍ ثالث تأمر الآية بالتواضع لهم، هذا التواضع الذي يكون علامة المحبّة،
 ودليل الودّ لهم: ﴿ وَاحْفَقُن لِهِمَا حِنَاحَ الذَّلّ فِن الرحمة ﴾.

3-أخيراً تنتهي الآيات، إلى توجيه الإنسان نحو الدعاء لوالدَيْه وذكرهم بالخير سواء كانا أمواتاً أم أحياء، وطلب الرحمة الرّبانية لها جزاء لما قاما به مِن تربية ﴿ وقل ربّ ارحمهما كما ربّياني صغيرك.

إضافة إلى ما ذكرناه، فئمة ملاحظة لطيفة أخرى يطويها التعبير القرآني، هذه الملاحظة خطاب للإنسان يقول: إذ أصبح والداك مُسِنيَّن وضعيفين وكهلين لا يستطيعان الحركة أو رفع الحبائث عنهما، فلا تنس أنَّك عندما كُنت صغيراً كُنت على هذه الشاكلة أيضاً، ولكن والديك لم يقصرا في مداراتك والعناية بك، لذا فلا تقصر أنت في مداراتهم ومحبّتهم.

وقد تحدث من قبل بعض الأبناء انحرافات فيا يتعلق بحقوق الوالدين واحترامهم والتواضع لهم، وقد يصدر هذا العقوق عن جهل في بعض الأحيان، وعن قصد وعلم في أحيان أخرى، لذا فإن الآية الأخيرة في بحثنا هذا تشير إلى هذا المعنى بالقول: ﴿ رَبُّكُم لَعلم بِما فِي تقوسكم إلى وهذه إشارة إلى أن علم الله ثابت وأزلي وأبدي وبعيد عن الإشتباهات، بينا علمكم أيّها الناس لا يحمل هذه الصفات! لذلك فإذا طغى الإنسان وعصى أوامر خالقه في بحال احترام الوالدين والإحسان إليهم، ولكن بدون قصد وعن جهل، ثمّ تاب بعد ذلك وأناب، وندم على ما فعل وأصلح، فإنّه سيكون مشمولاً لعفو الله تعالى: ﴿ إِنْ تَكُونُوا صالحين فَإِنّهُ كَانَ للأوليين ففور ﴾

«أوّاب» مُشتقة مِن «أوب» على وزن «قوم» وهي تعني الرجوع مع الإرادة، في حين أنّ كلمة «رجع» تقال للرجوع مع الإرادة أو بدونها، لهذا السبب يقال للتوبة «أوبة» لأنّ حقيقة التوبة تنطوي على الرجوع عن الأمر (المنكر)، إلى الله، مع الإرادة.

وبما أنَّ كلمة «أوّاب» هي صيغة مبالغة. لذا فإنّها تقال للأشخاص الذين كــلّما أذنــبوا رجعوا إلى خالقهم. وقد تكون صيغة المبالغة في «أوّاب» هي إشارة إلى تعدُّد عوامل العودة والرجوع إلى الله. فالإيمان بالله أوّلاً؛ والتفكير بحكمة يوم الجزاء والقيامة ثانياً؛ والضمير الحي ثالثاً؛ والتفكير بعواقب ونتائج الذنوب رابعاً، كلّ هذه العوامل تعمل ســويّةً لأجــل عودة الإنسان مِن طريق الإنحراف، نحو الله.

#### بحوث

#### ١\_ إمترام الوالدين في المنطق الإسلامي

بالرغم مِن أنَّ العاطفة الإنسانية ومعرفة الحقائق، يكفيان لوحدهما لاحترام ورعاية حقوق الوالدين، إلَّا أنَّ الإسلام لا يلتزم الصعت في القضايا التي يمكن للعقل أن يتوصل فيها بشكلٍ مستقل، أو أن تدلَّ عليها العاطفة الإنسانية المحضة، لذلك تراه يُعطي التعليات اللازمة إزاء قضية احترام الوالدين ورعاية حقوقهها، بحيث لا يمكن لنا أن نلمس مثل هذه التأكيدات في الإسلام إلَّا في قضايا نادرة أخرى.

وعلى سبيل المثال يمكن أن تشير الفقرات الآتية إلى هذا المعنى:

 أ) في أربع سورٍ قرآنية ذكر الإحسان إلى الوالدين بعد التوحيد مُباشرة، وهذا الإقتران يدل على مدى الأهمية التي يوليها الإسلام للوالدين.

فني سورة البقرة آية ٨٣ نقراً: ﴿لا تعبدونَ لِلَّا لللَّهِ وَبِالْوَلَادِينَ لِحساناً ﴾.

وفي سورة النساء آية ٣٦ نقرأ قوله تعالى: ﴿ولعبدوا للله ولا تشركوا به شيئا وبالوالدين إحسانا ﴾. أمّا الآية ١٥١ مِن سورة الأنعام فإنّها تقول: ﴿اللّا تشركوا به شيئا وبالوالدين إحسانا ﴾. وفي الآية التي نبحثها نقرأ قوله تعالى: ﴿وقفى ربّك ألّا تعبدوا إلّا لِيّاه وبالوالدين إحسانا ﴾.

ب) إنَّ مسألة إحترام الوالدين ورعاية حقها مِن المنزلة بمكان، حتى أنَّ القرآن والأحاديث والرّوايات الإسلامية، تؤكّدان معاً على الإحسان للوالدين حتى ولوكانا مشركين، إذ نقراً في الآية ١٥ مِن سورة لقهان: ﴿وَإِنْ جِاهداك على أَنْ تُشْرِك بِي ماليس لك به علم فلا تُطعهما وصاحبهما في للدنيا معروفاً ﴾.

ج) رفع القرآن الكريم منزلة شكر الوالدين إلى منزلة شكر الله تعالى، إذ تقول الآية ١٤ مِن سورة لقان: ﴿ فَن لَشَكُولِي وَلُولِلْدِيكَ ﴾.

وهذا دليل علىٰ عمق وأهمية حقوق الوالدين في منطق الإسلام وشريعته، بالرغم من

أنَّ نعم اللَّه التي يشكرها الإنسان لا تعدُّ ولا تحصيٰ.

القرآن الكريم لا يسمح بأدنئ إهائة للوالدين، ولا يجيز ذلك، فني حديث عن الإمام الصادق الله عنه «لو علم الله شيئاً هو أدنئ من أف لنهئ عنه، وهو مِن أدنئ العقوق، ومِن العقوق أن ينظر الرجل إلى والديه فيحد النظر إليهما» \.

ابالرغم مِن أنَّ الجهاد يُعتبر مِن أهم التعاليم الإسلامية، إلاّ أنَّ رعاية الوالدين تعتبر أهم مِنهُ، بل لا يجوز إذا أدّى الأمر إلى أذيّة الوالدين، بالطبع هذا إذا لم يكن الجهاد واجباً عينياً، وإذا توفرَّ العدد الكافى مِن المتطوعين له.

في حديث عن الإمام الصادق على: «أنَّ رجلاً جاءَ إلى الرّسول عَلَيْ وقال لَسهُ، إنّسي أحبّ الجهاد، وصحتي جيّدة، ولكن لي أمّ لا ترتاعُ لذلك، فماذا أفعل؛ فأجابه عَلَيْ إرجع فكن مَسع والدتك فوالذي بعثنى بالحق لأنسها بك ليلة خيرُ مِن جهادٍ في سبيل اللّه سنة» أ

ولكن عندما يجب الجهاد وجوباً عينياً، وتصبح بلاد الإسلام في خطر يُــلزم الجــميع بالحضور ولا تُقبل جميع الاعذار حيننذٍ بما فيها عدم رضاء الوالدين.

وما قلناه عن الجمهاد ينطبق كذلك عملي الواجمبات الكفائية الأخسري؛ وكذلك المستحيّات.

و) عن الرّسول عَنَّا قال: «إيّاك وعقوق الوالدين فإنَّ ربع الجنّة توجد مِن ميسرة ألف عام ولا يجدها عاق» ".

هذا التعبير ينطوي على إشارة لطيفة، إذ إنّ مِثل هؤلاء الأشخاص (العاقين) ليسوا لا يدخلون الجنّة وحسب، بل إنّهم يبقون على مسافةٍ بـعيدة جـدّاً مـنها ولا يسـتطيعون الإقتراب مِنها.

وينقل «سيد قطب» حديثاً عن رسول اللّه ﷺ جاء فيه: «عن بريده عن أبيه، أنَّ رجلاً كانَ في الطواف حاملاً أمّه يطوف بها، فرأى النّبي ﷺ فسأله: هل أدّيت حقّها؟ فأجابه ﷺ: لا، ولا بزفرة واحدة».

١. جامع السعادات، النراقي، ج ٢، ص ٢٥٨؛ ويحارالانوار، ج ٧١. ص ٦٤.

٢. المصدر السابق، ص ٢٦١. ٢٦٠ المصدر السابق، ص ٥٩.

ويقصد بالزفرة الواحدة الوجعة الواحدة، أو الطلقة الواحدة، التي تـغشىٰ الأم حـين الولادة والوضع .

إذا أردنا أن نطلق العنان للقلم في هذا الجال، فسيطول بنا المقام ونبتعد عن التّفسير، لكن \_ بصراحة \_ يجب أن نعترف بأنَّ كلّ ما يُقال في هذا الجال فَهو قليل، لأنَّ للوالدين حق العيش والحياة على الولد.

في نهاية هذه الفقرة، أشير إلى أنَّ الوالدين \_ في بعض الأحيان \_ يقترحان على الأبناء أشياء غير منطقية وحتى غير شرعية، طبعاً في مثل هذه الحالات لا تجب الطاعة، ولكن مِن الأفضل أن يتسم التعامل معهما بالهدوء والمنطق، وأن تتم عملية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بأحسن وجه.

أخيراً نختم الكلام بحديث عن الإسام الكاظم الله قال فيه: إنَّ رجلاً جاءَ النّبي الأكرم الله عن حق الأب على ابنه، فأجابه الله القوله: «لا يسميه باسمه، ولا يمشي بين يديه، ولا يجلس قبله، ولا يستسب له» (اي لا يفعل شيئاً يؤدّي إلى أن يسبّ الناس والديه).

### ٢\_ بِمِثُ مول كلمة «قضيٰ»

«قضى» أصلها مِن كلمة «قضاء» بمعنى الفصل في شيء ما، إمّا بالعمل وإمّا بالكلام. وقال بعض: إنّ معناها هو وضع نهاية لشيء ما، وفي الواقع فإنّ المعنيين مُتقاربان. وبما أنّ الفصل ووضع النهاية لهما معاني واسعة، لذا فإنّ هذه الكلمة لها استخدامات في مفاهيم مُختلفة، فالقرطبي في تفسيره مثلاً ذكر لها ستة معان هي:

- \* «قضىٰ» بمعنىٰ «أمر» كما في قوله تعالى: ﴿وقفى رَبُّك أَلَّا تَعْبِدُولُ إِلَّا لِيَّالَا﴾.
- «قضى» بمعنى «خلق» كما في قوله الآية ١٢ مِن سورة فصلت ﴿ فَقَضَاهُ نَ سبع سماوله ،
   في يومين ﴾ .
  - \* «قضى ، بعنى «حكم» كما في الآية ٧٢ من سورة طه ﴿ فَاقْضَ مَا لَنْتُ قَاضَ ﴾.
- «قضىٰ» بمعنىٰ الإنتهاء مِن شيء، ومثلهُ الآية ٤١ مِن سورة يوسف ﴿قضي الأمرالذي فيه تستفتيان﴾.

۱. تفسیر فی ظلال القرآن، ج ۵، ص ۳۱۸. ۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ۱٤۹.

\* «قضيٰ» بمعنىٰ «أراد» كما في سورة آل عمران، الآية ٤٧: ﴿ إِذَا قَصَىٰ لَمِراً فَإِنَّما يقول لهُ كُن فيكون﴾.

- \* «قضى» بمعنى «عهد» كما في الآية ٤٤ من سورة القصص: ﴿إِذْ قَضِينَا لِلَيْ مُوسَىٰ الأَمْرَ فَ أَ. وقد أضاف أبو الفتوح الرازي إلى هذه المعانى قوله:
- \* «قضى» بمعنى «الإخبار والإعلام» مثل قوله تعالى: ﴿وَقَصْيِنَا لِلَيْ مِنْيَ لِسَرَلْسَيْلُ قَسِي الكتابِ ﴾ `

ونستطيع أن نضيف إلى هذا المعنى، معنىٰ آخر تكون فيه «قضىٰ» بمعنىٰ «الموت» كما في آية ١٥ مِن سورة القصص ﴿فُوكزه هوسىٰ فَقَضَىٰ عليه﴾.

المهم هُنا، أنَّ بعض المفسّرين وضع أكثر مِن ١٣ معنيٰ لكلمة في القرآن الكريم ".

ولكن لا يُكن اعتبار كلّ هذه معاني المتعدَّدة لكلمة «قضى» لأنها تنتهي إلى مفهوم واحد. لذلك فإنَّ أغلب المعاني المذكورة أعلاه هي مِن باب اختلاط المصداق بالمفهوم. لأنَّ كلّ واحدة مِنها، ما هي في واقعها إلاّ مصداقاً للمفهوم الكلّي والجامع المتمثل في «الفصل ووضع النهاية» فالقاضي بحكمه يضع نهاية للدعوى؛ والخالق يضع نهاية لما خلق؛ والخبر بأخباره يضع نهاية لما يريد أن يوضحه، ولكن لا يمكن الإنكار أنَّ بعض هذه المصاديق، ومِن كثرة الإستخدام قد وضعت معانٍ جديدة لكلمة «قيضاء» مِثل الحكم أو إعطاء الأوامر.

# ٣ـ بمثُ مول معنىٰ كلمة «أفِ»

أصل «أفٍ» كلّ مستقذر مِن وَسخٍ وقُلامةِ ظفر وما يجري مجراهما، ويقالُ ذلك لكـلّ مُستَخفِّ به إستقذاراً له. ويمكن أن نشتق مِنهُ فعلاً، كمثل قولنا: قد أففت لكذا، إذا قلت ذلك إستقذاراً له. (مفردات الراغب صفحة ١٩).

بعض المفسّرين مثل «القرطبي» في الجامع، و«الطبرسي» في «مجمع البيان» قالوا: «أف» و«تف» في الأصل بمعنى وسخ الظفر حيث إنّه ملوّث وتافه أيـضاً، ويـنقل الرازي عـن

۲. تفسیر روحالجنان، ج ۷، ص ۱۸۸.

١- تفسير القرطبي، ج ٦. ص ٣٨٥٣.

٣. وجوه القرآن لَلتفليسي، ص ٢٣٥.

الأصمعي أنَّ «الأف» وسخ الأذن، و«التف» وسخ الظفر، حتى توسّع المعنى ليشمل كلّ ما يُتأذى منه، وتذكر اللفظة أيضاً عند كلّ مكروه يصل إليهم .

و هُناك معانٍ أخرى لكلمة «أفٍ» مِنها أنّها تعني الشيء القليل، أو الأذى مِن الرائحة الكريهة.

البعض الآخر قال: إنَّ أصل هذه الكلمة مأخوذ مِن «الصوت» الذي يخرج مِن الفم عندما ينفخ الإنسان لتنظيف بدنه أو ملابسه مِن الغبار الموجود عليها؛ وهذا الصوت يشبه كلمة «أوف» أو «أف» وقد أستفيد مِنها فيا بعد للتعبير عن التنفُّر وعدم الراحة مِن الأشياء الصغيرة بالخصوص.

والخلاصة أنه نظر لما تقدم آنفاً بالإضافة إلى قرائن أخرى يمكن القول بأنَّ هذه الكلمة هي في الأصل «اسم صوت» والمقصود بالصوت هنا ما يصدره الإنسان مِن فحه عندما يتذمَّر أو ينفخ لإزالة شيء ما. ثمَّ بعد ذلك تحول «اسم الصوت» إلى كلمة يمكن اشتقاق الأفعال مِنها، وبذلك تكون المعانى التي ذكرناها مصاديق لهذا المفهوم ألعام والشامل.

ومُنتهىٰ الكلام هنا، أنَّ الآية تريد أن تقول بعبارة قصيرة وفصيحة وبليغة. إنَّ احترام الوالدين ورعاية حقوقها مهان للغاية، بحيث لا يجوز تجاوز الحدود أمامهما أو إيذاؤهما حتى بستوى ما تحمله كلمة «أف» مِن معنى.

8003

وَ اَتِ ذَا ٱلْفُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَآبَنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَانْبَذِرْ بَبِّذِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُوۤ أَإِخُونَ ٱلشَّيَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطَنُ لِرَبِهِ عَكُفُورًا ﴿ وَإِمَّا تَعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِعَآء رَحْمَةِ مِن رَّبِكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَهُ مِّ فَوْلًا مَيْسُورًا ﴿ وَلَا تَجْعَلَ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَانَبْسُطُهُ كَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَعْشُورًا ﴿ وَلَا يَبْسُطُ ٱلرِّرْفَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كُانَ بِعِبَادِهِ عَنِيرًا بَصِيرًا ﴾

### التفسير

### رعاية الإعتدال في الإنفاق والهبات:

مع هذه الآيات يبدأ الحديث عن فصل آخر مِن سلسلة الأحكام الإسلامية الأساسية، التي لها علاقة بحقوق القربى والفقراء والمساكين، والإنفاق بشكل عام ينبغي أن يكون بعيداً عن كل نوع مِن أنواع الإسراف والتبذير، حيث تقول الآية ﴿وَآبَ دَاللَقْرِبِي حَقّه والمسكين ولبن السبيل ولا تبدّر تبذيراً ﴾.

«تبذير» مِن «بذر» وهي تعني بذر البذور، إلّا أنّها هنا تخص الحالات التي يصرف فيها الإنسان أمواله بشكل غير منطق وفاسد. بتعبير آخر: إنَّ التبذير هو هدر المال في غير موقعه ولو كان قليلاً، بينا إذا صُرِفَ في محلَّه فلا يعتبر تبذيراً ولو كان كثيراً، فني تنفسير العياشي، عن الإمام الصادق الله نهو مُبذر ومَن أنفق شيئاً في غير طاعة الله فهو مُبذر ومَن أنفق في سبيل الله فهو مُقتصد» .

وينقل عن الإمام الصادق على أيضاً أنَّه دعا برطب (لضيوفه) فاقبل بعضهم يسرمي

١٠ تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

بالنوى، فقال: «لا تفعل إن هذا من التبذير، وإن اللَّه لا يحب الفساد» أ.

وفي مكانٍ آخر نقراً، أنَّ رسول الهدئ المُنتَجَافِيُّ مرَّ بسعد وهو يتوضأ، فقال: بها هذا السرف يا سعد؟ قال: أفي الوضوء سرف؟ فقال المُنتَقَفَّ: «نعم وإن كُنت على نهرِ جار» .

وبالنسبة لذوي القربي هناك كلام كثير بين المفسّرين، هل هُم عموم القربي؟ أو المقصود بهم قُربي الرّسول المُتَنِيَّةُ باعتباره هو المخاطب بالآية؟

في الأحاديث الكثيرة التي سنقرؤها وفي الملاحظات التي سنقف عندها سنعرف بأنَّ ذوي القربي هم قربي رسول اللّه تَنَافَقُ ، وبعض الرّوايات تشير إلى أنَّ الآية تتحدث عن قصة فدك التي أعطاها رسول اللّه تَنَافُهُ بنته فاطمة الزهراء الله الله الرّسول اللّه تَنَافُهُ بنته فاطمة الزهراء الله ولكن مخاطبة الرّسول اللّه على إختصاص هذا الحكم به الأنَّ جميع الأحكام الواردة في هذه المجموعة من الآيات كالنهي عن الإسراف ومداراة السائل والمسكين، والنهسي عن البخل، هي أحكام عامّة بالرغم مِن أنّها تخاطب الرّسول الرّسول الله الله الرّسول الله المنها عامّة بالرغم مِن أنّها تخاطب الرّسول الرّسول الله الله الله المنها عامّة بالرغم مِن أنّها تخاطب الرّسول الرّسول الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول الله الله المنها الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول الرّسول المنها الرّسول الرّسول الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول الرّسول المنها الرّسول الرّسول المنها الرّسول الله المنها الرّسول المنها الرّسول المنها الرّسول المنها المنها الرّسول المنها الرّسول المنها الم

وهُناكَ نقطة ينبغي الإلتفات إليها؛ وهي مجيء النهي عن التبذير والإسراف، بعد إعطاء الأمر بأداء حق الأقرباء والمساكين حتى لا يقع الإنسان تحت تأثير عاطفة القرابة أو الصداقة فيعطي لهذا المسكين أو ابن السبيل أو القريب أكثر مما يستحق أو يتحمل، فيعتبر ذلك إسرافاً وتبذيراً، وهما مذمومان دائماً.

الآية التي بعدها هي لتأكيد النهي عن التبذير ﴿إِنَّ العِبذُرين كَانُوا لِحُولَ الشَّيَاطِينَ وَكَانَ الشّيطان لربّه كفوراً ﴾ .

أمّاكيف كفر الشيطان بنعم ربِّه، فهذا واضح، لأنَّ اللّه أعطاه قدرةً وقوّةً وإستعداداً وذكاءاً خارقاً للعادة، ولكن الشيطان استفاد مِن هذه الأمور في غير محلّها، أي في طريق إغواء الناس وإبعادهم عن الصراط المستقيم.

أمّا كون المبذرين إخوان الشياطين، فذلك الأنّهم كفروا بنعم الله، إذ وضعوها في غير مواضعها. ثمّ إنَّ استخدام «إخوان» تعني أنَّ أعهالهم مُتطابقة ومتناسقة مع أعهال الشيطان، كالأخوين اللذين تكون أعهالها مُتشابهة، أو أنّهم قرنا، وجلساء للشيطان في الجحيم، كها توضّع ذلك الآية ٣٩ مِن سورة الزّخرف بعد أن تشرك الشيطان والمذنب في العذاب: ﴿وَلَنْ يَنْعَكُمُ لِيُومُ إِذْ ظَلَمْتُم لَلْكُم فِي العذاب؛ هُمُتَرَكُونَ ﴾.

١. تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث. ٢. المصدر السابق،

أمّا لماذا جاءت كلمة شيطان هنا بصيغة الجمع «شياطين»؟ قد يعود ذلك إلى أنّ لكلّ إنسان غافل عن خالقه وربّه، شيطانٌ قرينُ له، كها نرى هذا المعنى واضحاً في الآية ٣٦ و ٣٨ مِن الزخرف: ﴿وَمَنْ يَعِفْ مِنْ دُكُو الرّحِمْنَ نَقَيّفُن له مُيطاناً فِهوله قرين ... حتى إذا جاما قال يا ليسه بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين ﴾.

ثم أن الإنسان قد لا يملك ما يعطيه للمسكين أحياناً، وفي هذه الحالة ترسم الآية الكريمة طريقة التصرُّف بالنحو الآتي: ﴿لِمَّا تَعْرَضَ مَنْهُم لَبَتْنَا، رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّلُهُ تَرْجُوهَا فَقُلَ لَهُمْ قُولاً مِيسُوراً ﴾.

«ميسور» مُشتقة مِن «يسر» وهي بمعنى الراحة والسهولة، أمّا هنا فلها مفهوم واسع، يشمل كلّ كلام جميل وسلوك مقرون بالإحترام والحبّة، وإذا فسّرها البعض بمعنى الوعد للمستقبل فإنَّ ذلك أحد مصاديقها.

نقراً في الرّوايات، أنّه بعد نزول هذه الآية، كانَ إذا جهاء شهخص محستاج إلى رسسول اللّه يَتَالِجًا إلى اللّه عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَل

وقديماً عندما كانَ السائل يطرق الباب، ويطلب مِنّا شيئاً لا نستطيع إعطاء، إيّاه، نقول له «العفو» وذلك تأكيداً على أنَّ لهذا السائل حق علينا يُطالِبنا به، وإذا كُنّا لا نملك قضاء حاجته وإعطاء، حقّه، فإنّنا نطلب منه العفو.

الإعتدال هو شرط في كلّ الأمور بما فيها الإنفاق ومساعدة الآخرين، لذلك تنتقل الآية للقول: ﴿ولا تجعل يدك مغلولة إلى منقك ﴾. وهذا تعبير جميل يفيد أنَّ الإنسان ينبغي أن يكون ذا يد مفتوحة، لا أن يكون مثل البخلاء وكأنّ أيديهم مغلولة إلى أعناقهم بُخلاً وخشية من الإنفاق، ولكن في نفس الوقت تقرَّر الآية أنّ بسط اليد لا ينبغي أن يتجاوز الحدّ المقرر والمعقول في الصرف والبذل والعظاء، حتى لا ينتهي المصير إلى الملامة والإبتعاد عن الناس: ﴿ولا تبسطها كلُّ للبسط فتقعد ملوماً معسورا ﴾.

و «تقعد» مُشتقة مِن «قعود» وهي كناية عن التوقف عن العمل. أمّا تعبير «ملوم» فهو يشير إلى أنَّ عاقبة الإسراف لا تؤدّي إلى توقف الإنسان عن عمله ونشاطه وحسب، وإمّا تؤدّي إلى إيقاع لوم الناس عليه.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

«معسور» مُشتقة مِن كلمة «حسر» وهي في الأصل تعني خلع الملابس، رفع الشوب وإظهار بعض البدن من تحته، لذا يتقال للمقابل الذي لم يسلبس الخسوذة والدرع، بأنّه «حاسر». وأيضاً يقال للحيوان الذي يتعب مِن كثرة المشي بأنّه «حسسير» أو «حساسر» بسبب استنفاذ طاقته وقدرته.

وقد توسّع هذا المفهوم فيا بعد بحيث أصبح يُطلق على كلّ إنسان عاجز عن الوصول إلى هدفه بأنَّهُ «حسير» أو «محسور» أو «حاسر».

أمّا كلمة «العسرة» والتي تعني الغم والحزن، فهي مُشتقة مِن هذه الكلمة، وتطلق على الإنسان الفاقد لقابلية حلّ المشاكل بسبب الضعف.

وكذلك بالنسبة للإنفاق، فهو إذا تجاوز الحدّ المقرَّر بحيث يستنفذ طاقة الإنسان، ف إنَّهُ يؤدّي إلىٰ أن يُصاب صاحبه بالغم والحزن بسبب الضعف عن أداء واجباته ومسؤولياته، وينقطع اتصاله وارتباطه بالناس.

وبعض الرّوايات التي تتحدث عن سبب نزول الآية تؤكّد هذا المعنى، إذ أنّها تتحدث أنّ الرّسول عَلَيْهُ كَانَ يوماً في بيته فجاء ه سائل يسأله إعطاء ه ملابس، ولما لم يكن مع الرّسول ما يعطي السائل، فقد خلع لباسه وأعطاه إيّاه، الأمر الذي أدّى إلى بقاء الرّسول عَلَيْهُ في البيت وعدم خروجه في ذلك الوقت للصلاة.

وقد كانَ هذا الحادث سبباً لِتقوّلات الكفار المنافقين، الذين قالوا: إنَّ الرّسول نائم، أو إنَّهُ في لهو أنساهُ صلاته، وبذلك أدّى هذا العمل إلى إيقاع اللوم، شهاتة الأعداء والإنقطاع عن الأصحاب، وأصبح بذلك مصداقاً للملوم والحسور، عندها نزلت الآية أعلاه تنهى الرّسول تَلَيَّلُهُ عن تكرار هذا العمل.

أمّا عن التضاد القائم بين هذا الأمر ومسألة «الإيثار» فسنبحثه في الملاحظات القادمة إن شاء الله.

بعض الرّوايات تتحدث عن أنّ سبب نزول الآية، هو أنَّ الرّسول اللَّيَّةُ كان يعطي ما يوجد في بيت المال إلى المحتاج بحيث إذا جاءه محتاج آخر، فلن يجد شيئاً يعطيه له، فيلوم ذلك المحتاج الرّسول المُنْ ويؤذيه، لذلك صدرت التعليات بأن لا ينفق كل ما في بيت المال، لمواجهة هذه المشكلات.

السؤال، لماذا يجب أن يكون هناك مساكين وفقراء ومحرومون حتى ننفق عليهم؟ أليس من الأفضل أن يعطيهم اللّه ما يريدون حتى لا يحتاجون إلى إنفاقنا؟ الجواب: تعتبر الآية الأخيرة بمثابة جواب على هذا السؤال: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَبِهُ الْمُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَالدَّ عَلَىٰ كُلَّ شيء، ولكنَّهُ يريد بهذا الطريق تربيتنا على روح السخاء والتضحية والعظاء، إضافة إلى ذلك، إذا أصبح أكثر الناس في حالة الكفاية وعدم الحاجة فإنَّ ذلك يقود إلى الطغيان والترّد ﴿ إِنَّ الإنسان ليطفى لن رآلالستفني ، لذلك مِن المفيد أن يبقوا في حدَّ معين مِن الحاجة. هذا الحد لا يسبب الفقر ولا الطغيان، مِن ناحية أخرى ير تبط التقدير والبسط في رزق الإنسان بقدار السعي وبذل الجهد (باستثناء بعض الموارد من قبيل العجزة والمعلولين)، وهكذا تقتضي المشيئة الإلهية ببسط الرزق وتقديره لمن يشاء، وهذا دليل الحكة، إذ تقضي الحكة بعزيادة رزق مَن يسعى ويبذل الجهد، بينا تقضى بتضييقه لمن هو أقل جهداً وسعياً.

العلامة الطباطبائي ينظر للعلاقة بين هذه الآية والتي قبلها في ضوء احتال آخر فيقول في تفسير الميزان: «إنَّ هذا دأب ربّك وسنّته الجارية، يبسط الرزق لمن يشاء ويقدّر لمن يشاء، فلا يبسطه كلّ البسط، ولا يمسك عنه كلّ الإمساك رعاية لمصلحة العباد، إنَّه كان بعباده خبيراً بصيراً أو ينبغي لك أن تتخلق بخلق الله وتتخذ طريق الإعتدال وتتجنب الإفراط والتفريط» \.

### بحوث

#### ١\_ مُن هم المقصودون بذي القربي؟

كلمة ﴿ دُي القربي عني الأرحام والمقرّبين، وهناك كلام بين المفسّرين، حول المقصود بها، إذ هل هو المعنى العام أو الخاص؟ ويمكن أن نلاحظ هنا بعض هذه الآراء:

البعض يعتقد أن المخاطب بالآية جميع المؤمنين والمسلمين، والغرض هو الحث على أداء حقوق الأقرباء.

\* البعض الآخر يرى أنّ المخاطب في الآية هو الرّسول مَثَلِظُهُ، والغرض هو إيصال حقوق أقرباء النّبي مَثَلِظُهُ كخمس الغنائم، أو غيرها ممّا يتعلق بها الخمس، أو بصورة عامّة تأدية كلّ الحقوق التي لهم في بيت المال.

١. تفسير الميزان، ج ١٣، ص ٨٨

لذلك نرى في روايات عديدة عند الشيعة والسنّة إنّ رسول اللّه ﷺ بعث إلى فاطمة ﷺ بعد نزول هذه الآية، ووهبها فدكاً !

فني مصادر السنة مثلاً نقراً عن أبي سعيد الخُدري الصحابي المعروف: «لما نــزل قــوله تعالى: ﴿وآتُ دُلَالقَربِي حَقْمُ أعطى رسول اللّه ﷺ فاطمة فدكاً» ٢.

ويستفاد مِن بعض الرّوايات، أنَّ الإمام زين العابدين الله أثناء سيره إلى الشام بعد واقعة كربلاء، استدلَّ بهذه الآية ﴿ والعه قاللة بها كانَ أهل الشام يغمطونهم هذا الحق! لل اليه الحسين الله المنهم هم المعنيون بقوله تعالى، فياكانَ أهل الشام يغمطونهم هذا الحق! لا ولكن \_ كما أشرنا سابقاً \_ ليس هناك تعارض بين هذين التّفسيرين، فالكل مكلفون بإيتاء حقوق ذوي القربي، والرّسول على الذي اعتبر قائداً للأمّة الإسلامية مكلف أيضاً بإيتاء حقوق ذوي القربي، والرّسول على النبي عَلَيْهُ هم في الواقع مِن أوضع مصاديق بالعمل بهذه المسؤولية الكبيرة، فأهل بيت النبي عَلَيْهُ هم في الواقع مِن أوضع مصاديق القربي له عَلَيْهُ والرّسول عَلَيْهُ في طبليعة الخياطين بالآية الكبرية، لهذا السبب وهب الرّسول عليه حقوق ذوي القربي لهم، فأعطى فاطمة فدكاً، وأجرى عليهم الأخماس وغير الرّسول عَلَيْهُ حقوق ذوي القربي لهم، فأعطى فاطمة فدكاً، وأجرى عليهم الأخماس وغير ذلك، حيث كانت الزكاة أموالاً عامّة محرّمة على أهل بيت النبي عَلَيْهُ وقرباه.

### ٢\_ مصائب الإسراف والتبذير

لاريب في أنَّ النعم الموجودة على الكرة الأرضية كافية لساكنيها، بشرط واحد، هو أن لا يبذَّروا هذه النعم بلاسبب، بل عليهم استثارها بشكلٍ معقول وبلا إفراطٍ أو تفريط، وإلّا فإنَّ هذه النعم ليست غير متناهيه حتى لو أسيء استثارها والتصرّف بهما: وقمد يمودّي

١٠ وفدك بعد المعدورة وخصبة، كانت بالقرب مِن خبير وعلى بعد ١٤٠ كم عن المدينة المنورة، وفدك بعد خبير كانت مركزاً لاستقرار يهود العجاز [براجع كتاب: مراصد الإطلاع. موضوع فدك]. وبعد أن استسلم اليهود للنّبي عَلَيْكُ بدون حرب، أعطى الرّسول هذه الأرض إلى فاطمة الرّهراء عَلَيْكُ وذلك وفقاً للوقائع التأريخية الثابتة لدى الجميع، لكنّها صودرت بعد وفاة رسول اللّه عَلَيْكُ ولأسباب سياسية وبقيت في أيدي الخلفاء إلى أن أعادها عمر بن عبد العزيز أيّام خلافته إلى العلويين.

٢٠ نقل هذا الحديث «البذار» و«أبو يعلى» و«ابن أبي حاتم» و«ابن مردوية» عن«أبي سعيد» [لاحظ كتاب ميزان الإعتدال، ج ٢، ص ٢٨٨، وكنز العمال، ج ٢، ص ١٥٨] وقد ورد هذا الحديث أيضاً في تفسير مجمع البيان للشيخ الطبرسي عند حديثه عن هذه الآية، وفي الدر المنثور أيضاً وقد أخرجه عن طريق السنة والشيعة معاً؛ بحارالانوار، ج ٢٩، ص ١٥٥.

الإسراف والتبذير في منطقةٍ معيّنة الى الفقر في منطقةٍ أخرى، أو إنَّ إسراف وتبذير الناس في هذا الزمان يسبِّب فقر الأجيال القادمة.

وفي ذلك اليوم الذي لم تكن فيه الأرقام والإحصاءات في متناول الإنسان، حذّر الإسلام مِن مغية الإسراف والتبذير في نعم الله على الأرض، لذلك فالقرآن أدان في أماكن كثيرة وبشدّة المسرفين والمبذّرين.

فني الآيتين ١٤١ مِن الأنعام و ٣١ من الأعراف نقرأ قوله تعالى: ﴿وَلا تَسْرَقُوا لِنُّهُ لا يَحْبُ المِسْرِقَين﴾.

أمَّا في غافر ٤٣ فنقرأ: ﴿وَلَنَّ المسرفين هم أصحاب النَّارِ﴾.

والآية ١٥١ مِن الشعراء تنهي عن طاعة المسرفين: ﴿ولا تطيعوا لعر المسرفين﴾.

أمّا الآية ٨٣ مِن يونس فتجعل الإسراف صفة فرعونية: ﴿ وَإِنَّ قَرْمُونَ لِعَالَ فَي الأَرْفَى وَإِنَّهُ المَّرَ

والهداية ممنوعة عن المسرفين كها هو مفاد الآية ٢٨ مِن سورة غافر: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لا يبهدي مَنْ هو مسرف كذَّاب ﴾.

وأخيراً تتحدث الآية ٩ مِن سورة الأنبياء عن مصيرهم: ﴿وأهلكنا المسرفين﴾.

وقد رأينا في الآية التي نبحثها أنّ اللّـه تـعالىٰ جـعل المسرفين إخـوان الشـياطين، والإسراف بمعناه الواسع هو الخروج وتجاوز الحد في أيّ عمل يقوم به الإنسان، ولكنّها عادةً تستخدم في المصروفات.

ومِن آيات القرآن نفسها نستفيد أنَّ الإسراف هو في مقابل التقتير، بيها هناك طريق ثالث هو منزلة بين الأمرين، كما في الآية ٦٧ مِن سورة الفرقان: ﴿وَلَلْدُينَ إِذَا لَنَفْقُوا لَمْ يُسرقُوا وَلَهُ بِينَ ذَلِكَ قُولُها ﴾.

#### ٣ـ الفرق بين الإسراف والتبذير

في الواقع لا يوجد هناك بحث واضح عند المفسّرين في التفاوت الموجود بين الإسراف والتبذير، ولكن عند التأمَّل بأصل هذه الكلمات في اللغة، يتبيَّن أنَّ الإسراف هو الخروج عن حدّ الإعتدال، ولكن دون أن نخسر شيئاً، فمثلاً نلبس ثياباً ثميناً بحيث إنَّ ثمنهُ يُعادل أضعاف سعر الملبس الذي نحتاجه، أو أنّنا نأكل طعاماً غالياً بحيث يمكننا إطعام عدد كبير

مِن الفقراء بثمنه. كلّ هذه أمثلة على الإسراف، وهي تُمثّل خروجنا عن حــدٌ الإعــتدال، ولكن مِن دون أن نخـــر شيئاً.

أمّا كلمة «تبذير» فهي تعني الصرف الكثير، بحيث يؤدّي إلى إتلاف الشيء وتضييعه، فمثلاً نهيّء طعام عشرة أشخاص لشخصين، كما يفعل ذلك بعض الجهلاء ويعتبرون ذلك فخراً، حيث يرمون الزائد في المزابل.

ولكن بالرغم مِن هذا التمييز، لا بدَّ مِن القول بأنَّ كثيراً ما تستخدم هاتين الكــلمتين للتدليل على معنى واحد، وقد تردان في الجملة الواحدة لغرض التأكيد.

فالإمام على ﷺ يقول في نهج البلاغة: «ألا إنَّ إعطاء المال في غير حقّه تبذير وإسراف وهو يرفع صاحبه في الدنيا ويضعهُ في الآخرة، ويكرمه في الناس ويهينهُ عند الله». ١

وفي الآيات التي بحثناها رأينا أنّ الإسلام يحتّ كثيراً على عدم الإسراف والتبذير إلى درجة أنّه نهى عن الإسراف في ماء الوضوء حتى إذا كان ذلك قرب نهر جارٍ؛ وحتى في نوى التمر. وعالم اليوم الذي بدأ يتحسّس الضائقة في بعض الموارد، أخذ يهتم بهذه الفكرة، حتى بات يستفيد مِن كلَّ شيء، فهو مثلاً يستفيد مِن فضولات المنازل في صنع السهاد، ومِن ماء المجاري لستي المزروعات، لأنّه أحسَّ أنَّ المصادر الطبيعية محدودة، لذا لا يمكن التفريط بها بسهولة، وإنّا ينبغي الاستفادة مِنها ضمن ما يعرف بد «دورة المصادر الطبيعية».

## ٤\_ هل ثمّة تعارض بين الإعتدال في الإنفاق والإيثار؟

مع الأخذ بنظر الإعتبار، الآيات أعلاه والتي تؤكّد ضرورة الإعتدال في الإنفاق، يئار سؤال مؤدّاه، إنَّ في سورة الدهر مئلاً، وآيات أخرى، وفي مجموعة مِن الأحاديث والرّوايات، ثمّة إشادة بالمؤثرين الذين يؤثرون غيرهم على أنفسهم في أحلك الساعات وأشدّ الظروف ويعطون ما يملكون للآخرين، فكيف يا تُرى نوفّق بين هذين المفهومين؟

إنَّ الدقة في سبب نزول هذه الآيات مع قرائن أخرى تفيدنا في الوقوف على جواب هذا السؤال، إذ يكون الأمر بمراعاة الإعتدال في الجالات التي يكون فيها العطاء والهبات الكثيرة سبباً لاضطراب الإنسان في حياته أو بمصطلح القرآن يصبح فيها ﴿ هلوها محسورُ لِه وكذلك

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٢٦.

إذا كانَ الإيثار سبباً في التضييق على أبنائه أو أنَّهُ يهدِّد انسجام عائلته. وإذا لم يقع أي مِن هذين المحذورَيْن، فإنَّ الإيثار يُعتبر أفضل السُبل، نضيف إلى ذلك أنَّ الإعتدال في الإنفاق يُعتبر حكماً خاصاً يرتبط بمصاديق خاصّة، وليس ثمّة تضاد بين الإثنين.

#### 8008

# التفسير

## سَتَةُ أَمْدًاهِ مَهُمَّةً:

في متابعة للأحكام الإسلامية التي أثارتها الآيات السابقة، تتحدَّث هذه الآيات عن ستةِ أحكام إسلامية أخرى وردت في ست آياتٍ، بعبارات قصيرة ومعانٍ كبيرة، تأخــذُ بلباب القلوب.

أوّلاً، تشير الآية إلى عمل قبيح وجاهلي هو مِن أعظم الذنوب، فتنهى عنهُ: ﴿وَلا تَقْتَلُوا لُولادَكُمْ خَشْيَة لِملاق﴾ فرزق هؤلاء ليس عليكم ﴿نعنُ نرزقكم وليّساهم﴾ أمّا علّة الحكم فهى: ﴿إِنْ قَتْلَهُمْ كَانَ خَطَأَ كَبِيرًا ﴾.

هذه الآية تفيد أنَّ الوضع الاقتصادي للعرب في الجاهلية كان صعباً وسيَّناً. بحيث إنهم كانوا يقتلون أبناءهم في بعض الأحيان خوف العيلة والفقر، وهناك كلام بين المفسّرين فيما إذاكانَ العرب في الجاهلية يدفنون البنات أحياء وحسب، أو أنهم كانوا يقتلون الأبناء أيضاً خوفاً مِن الفقر! البعض يعتقد أنَّ الآيات تتحدث عن دفن البنت وهي حيَّة، هذا العمل الذي كان شائعاً في الجاهلية لسببين:

الأوّل: يتمثل في الخوف مِن وقوعهن في الأسر أثـناء الحـروب، الأمـر الذي يجـعل الأعراض والنواميس تحت رحمة العدو.

أمّا الثّاني: فيعود إلى خوفهم مِن الفقر وعدم تمكنهم مِن توفير المؤونة للبنات اللاتي لا يقمن بعمل إنتاجي، ويقتصر دورهن على الإستهلاك فقط. صحيح أنَّ الولد في مطلع حياته لا ينتج، لكنّه في عرف عرب الجاهلية يعتبر رأسهالاً ثميناً، لا يمكن التفريط به.

البعض الآخر من المفسّرين يعتقد أنّ هناك نوعين مِن القتل، النوع الأوّل يشمل البنات، لحفظ الناموس حسب اعتقادهم الخاطيء، أمّا النوع الثّاني فسببهُ الفقر. وهو يشمل البنات والبنين معاً.

ظاهر الآية يدل على هذا المعنى، لوجود ضمير الجمع المذكّر في الآية في «قتلهم» وهذا الضمير يطلق في اللغة العربية على الولد والبنت معاً، وبالتالي فإنّه يستبعد اخستصاصه بالبنات وحدهن.

أمّا ما يقال مِن أنَّ الولد قادر على الإنتاج، ويعتبر وجود، رأسهالاً للمستقبل، فهذا صحيح في حال وجود القدرة المالية، أمّا في حالة عدم القدرة على تأمين حسياة هـؤلاء الأولاد فالرأي الثّانى هو الأصح.

المهم أنَّ هذا التصرف الجاهلي يرتبط بعقيدة وهمية تقول: إنَّ الأب والأم هما الرازقان، بينا الله سبحانهُ وتعالىٰ يقول: اطردوا هذا التفكير الشيطاني مِن أذهانكم وابذلوا سعيكم ووسعكم والله يؤمِّن رزقكم ورزقهم.

وفي الوقت الذي نستغرب فيه ارتكاب الجاهليين لهذه الجرائم بحق النوع البشري، فإنَّ عصرنا الحاضر \_وفي أكثر مجتمعاته رُقيًا وتقدّماً \_ يعيد تكرار هذه الجريمة ولكن بأسلوب آخر، إذ أنَّ العمليات الواسعة في إسقاط الجنين وقتله خوفاً مِن الضائقة المالية وازدياد عدد السكان، هي نموذج آخر للقتل، (للمزيد راجع تفسير الآية ١٥١ مِن سورة الأنعام).

إنَّ تعبير «خشية إملاق» إشارة لطيفة إلى الدافع الوهمي الشيطاني ورفضه، حيثُ يُفيد التعبير أنَّ الوهم وبحرِّد الخوف هو الذي يتحكم بهذا السلوك المحرَّم. لا الدوافع الحقيقية. كما يجب الإنتباه إلى أنَّ «كان» في ﴿كَانْ حَطَأْ كبيرُ لِهِ هي فعل ماضٍ، يُفيد هنا التأكيد على الم

أنَّ قتل الأبناء يعتبر مِن الذنوب العظيمة التي كانت معروفة، منذ القدم بـين البــشر، وأنَّ الفطرة الإنسانية السليمة تحمل دوافع الرفض وإلادانة لِمثل هذا السلوك الذي لا يخــتص برمانٍ معيِّن دون غيره.

ثانياً: الآية التي بعدها تشير إلى ذنب عظيم آخر هو الزنا ﴿ولا تقربوا الزنا إِنَّهُ كَانَ فَاحَشَةَ وصاءَ سبيلاً ﴾ وفي هذا التعبير القرآني تمَّت الإشارة إلى ثلاث نقاط:

أ) لم تقل الآية: لا تزنوا، بل قالت: لا تقربوا هذا العمل الشائن، وهذا الأسلوب في النهي فضلاً عمّا يحملهُ مِن تأكيد، فإنّهُ يوضّح أنّ هناك مقدمات تجر إلى الزنا ينبغي تجنّبها وعدم مقاربتها، فخيانة العين تعتبر واحدة مِن المقدمات، والسفور والتعرّي مقدمة أخرى، الكتب السيئة والأفلام الملوّئة والمجلات الفاسدة ومراكز الفساد كلّ واحدة مِنها تعتبر مقدمة لهذا العمل.

كذلك فإنَّ الخلوة بالأجنبية (يعني خلوة المـرأة والرجــل الأجــنبي في مكــانٍ واحــد ولوحدهما) يعتبر عاملاً في إثارة الشهوة.

وأخيراً فإنَّ امتناع الشباب عن الزواج خاصة مع ملاحظة الصعوبات الموضوعة أمام الطرفين، هي مِن العوامل التي قد تؤدّي إلى الزنا. والآية نهت عن كلّ ذلك بشكل بليغ مختصر، ولكنّا نرى في الأحاديث والرّوايات نهياً مُفصّلاً عن كلّ واحدة مِن هذه المقدمات.

•) إنَّ جملة ﴿لِلله كان فياحشة ﴾ بتأكيداتها الثلاثة المستفادة مِن «إن» والفعل الماضي «كان» وكلمة «فاحشة» تكشف عن فظاعة هذا الذنب.

ج) إنَّ جملة ﴿ساءسيلا﴾ توضّح حقيقة أنَّ هذا العمل «الزنا» يؤدِّي إلى مفاسد أخرى في المجتمع.

#### فلسفة تمريم الزناد

يمكن الإشارة إلى خمسة عوامل في فلسفة تحريم الزنا، هي:

١- شياع حالة الفوضى في النظام العائلي، وانقطاع العلاقة بين الأبـناء والآبـاء، هـذه الرابطة التي تختص بكونها سبباً للتعارف الاجتاعي، بل إنّها تكون سبباً لصيانة الأبـناء، ووضع أسس الحبّة الدائمة في مراحل العمر المختلفة، والتي هي ضهانة الحفاظ على الأبناء.

إنَّ العلاقات الاجتاعية القائمة على أساس العبلاقات العائلية سبتتعرض للانهميار

والتصدّع إذا شاع وجود الابناء غير الشرعيين «أبناء الزنا»، وللمرء أن يستصوّر مصير الأبناء فيما إذا كانوا نمرة للزنا، ومقدار العناء الذي يتحملونه في حياتهم مِن لحظة الولادة وحتىٰ الكبر.

وعلاوة على ذلك، فإنّهم سيحرمون من الحبّ الأسري الذي يعتبر عاملاً في الحدّ من الجريمة في الجدّمن الجريمة في الجتمع الإسلامي، وحينئذ يتحوّل الجمتع الإنساني بالزنا إلى مجتمع حيواني تغزوه الجريمة والقساوة من كلّ جانب.

٢- إنَّ إشاعة الزنا في جماعةٍ ما، ستقود إلى سلسلة واسعة مِن الانحراف ات أساسها التصرفات الفردية والاجتاعية المنحرفة لذوي الشهوات الجامحة. وما ذكر في هذا الصدد من القصص عن الجرائم والانحرافات المنبعثة عن مراكز الفحشاء والزنا في المجتمعات يوضّح هذه الحقيقة، وهي أنَّ الانحرافات الجنسية تقترن عادة بأبشع ألوان الجرائم والجنايات.

٣- لقد أثبت العلم ودلَّت التجارب على أنَّ إشاعة الزنا سبب لكثير مِن الأمراض والمآسي الصحية وكلَّ المعطيات تشير إلى فشل مُكافحة هذه الأمراض مِن دون مُكافحة الزنا. (يمكن أن تلاحظ موجات مرض الإيدز في المجتمعات المعاصرة، ونتائجها الصحية والنفسية المدمِّرة).

3- إنَّ شياع الزنا غالباً ما يؤدِّي إلى محاولة إسقاط الجنين وقطع النسل، لأنَّ مِثل هؤلاء النساء «الزانيات» لا يرضين بتربية الأطفال، وعادة ما يكون الطفل عائقاً كبيراً أمام الإنطلاق في ممارسة هذه الأعهال المنحرفة، لذلك فهنّ يُحاولن إسقاط الجنين وقطع النسل. أمّا النظرية التي تقول، بأنَّ الدولة يمكنها - من خلال مؤسسات خاصة - جمع الأولاد غير الشرعيين و تربيتهم والعناية بهم، فإنَّ التجارب أثبتت فشل هذه المؤسسات في تأدية أهدافها، إذ هناك صعوبات التربية، وهناك النظرة الاجتاعية لمؤلاء، ثمّ هناك ضغوطات العزلة والوحدة وفقدان محبّة الوالدين وعطفها، كلّ هذه العوامل تؤدّي إلى تحويل هذه الطبقة من الأولاد الى قساة وجناة وفاقدى الشخصية.

ه يجبأن لا ننسى أنَّ هدف الزواج ليس إشباع الغريزة الجنسية وحسب، بل المشاركة في تأسيس الحياة على أساس تحقيق الإستقرار الفكري والأنس الروحي للزوجين. وأمّا تربية الأبناء والتعامل مع قضايا الحياة، فهي آثار طبيعية للزواج، وكلّ هذه الأمور لا يمكن لها أن تثمر مِن دون أن تختص المرأة بالرجل، وقطع دابر الزنا وأشكال المشاعية الجنسية. في حديث عن الإمام على بن أبي طالب الله يقول: سمعت رسول اللّمَهُ يقول: همي

الزنا ست خصال: ثلاث في الدنيا وثلاث في الآخرة. فأمّا اللاتي في الدنيا، فيذهب بنور الوجه، ويقطع الرزق، ويسرع الفناء. وأمّا اللّواتي في الآخرة، فغضب الرب، وسوء الحساب، والدخول في النّار، أو الخلود في النّار» (

ثالثاً: الحكم الآخر الذي تشير إليه الآية التي بعدها، هو احترام دماء البشر، وتحريم قتل النفس حيث تقول: ﴿ولا تقتلوا النفس التي حرّم الله إلا بالحق ﴾.

إنَّ احترام دماء البشر وحرمة قتل النفس تعتبر من المسائل المتفق عليها في كلّ الشرائع السهاوية وقوانين البشر، فقتل النفس الحترمة لدى الجميع مِن الذنوب الكبيرة، إلَّا أنَّ الإسلام أعطى أهيّة استثنائية لهذه المسألة بحيث اعتبر مَن يقتل إنساناً فكاتّفا قتل الناس جميعاً، كما في الآية ٣٢ مِن سورة المائدة ﴿ فَن قتل نفسا بغير نفس أو فساد في الأرض فكاتما قتل الناس جميعاً ﴾. بل نستفيد مِن بعض الآيات القرآنية أنَّ جزاء قتل النفس بغير حق هو الخلود في النّار، وأنَّ هؤلاء الذين يتورطون في دم الأبرياء يخرجون عن ربقة الإيمان، ولا يمكن أن يخرجوا مِن هذه الدنيا مؤمنين: ﴿ وَفَن يقتل حومنا مَتعقدا فَمِزلُوه جمعتُم ضالدا فيها ﴾ أن يخرجوا مِن هذه الدنيا مؤمنين: ﴿ وَفَن يقتل حومنا مَتعقدا فَمِزلُوه جمعتُم عنوان فيها ﴾ أن وحتى في الإسلام فإنَّ الذين يشهرون السلاح بوجه الناس ينطبق عليهم عنوان هيمارب» وهذا الصنف له عقوبات شديدة مُفصّلة في المصنفات الفقهية، وقد أشرنا إلى بعضها أثناء الحديث عن الآية ٣٣ من سورة المائدة.

إنَّ الإسلام يُحاسب على أقل أذى ممكن أن يلحقهُ الإنسان بالآخرين، فكيف بقضية القتل وإراقة الدماء؟! وهنا نستطيع أن نقول \_ باطمئنان \_ : إنّنا لا نرى أيَّ شريعة غير الإسلام أعطت هذه الحرمة الاستثنائية لدم الإنسان، بالطبع هناك حالات يسنتني معها إحترام دم الإنسان، كما لو قام بالقتل أو ما يوجب إنزال العقوبة به، لذلك فإنَّ الآية بعد أن تُثبت حرمة الدم كأصل، تشير للإستثناء بالقول: ﴿ إِلَّا بِالعقى ﴾.

وفي حديث معروف عن الرَّسول اللَّهِ اللهِ الا يحل دم امريء مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله إلاّ بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والزاني المُسحصن، والتسارك لديسته المفارق للجماعة» ".

أمَّا القاتل فتكون نهايتهُ معلومة بالقصاص، الذي يُؤمِّن استمرار الحياة واستقرارهـا،

١. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٤١٤. ٢. النساء، ٩٣.

٣. صحيح البخاري ومسلم نقلاً عن تفسير في ظلال القرآن. ج ٥. ص ٣٢٣.

وإذا لم يعط الحق لأولياء دم المقتول بالقصاص مِن القاتل، فإنَّ القتلة سيتجرؤون عسلىٰ المزيد من القتل والإخلال بالأمن الإجتاعي.

أمّا الزاني المحصن، فإنّ قتله في قبال واحد من أعظم الذنوب قباحة، وهو يساوي سفك الدم الحرام في المرتبة.

أمًّا قتل المرتد فيمنع الفوضى والإخلال في المجتمع الإسلامي، وهذا الحكم -كها أشرنا سابقاً \_هو حكم سياسي، لأجل حفظ النظام الاجتاعي في قبال الأخطار التي تهدُّد كيان النظام الإسلامي ووحدة أمنه الاجتاعي، والإسلام \_عادة لل يفرض على أحد قبول الإنتاء إليه، ولكن إذا اقتنع أحد بالإسلام واعتنقه، وأصبع جزءاً من المجتمع الإسلامي، واطلع على أسرار المسلمين، ثمّ أراد بعد ذلك الإرتداد عن الإسلام ممّا يودي عملاً إلى تضعيف وضرب قواعد المجتمع الإسلامي، فإنّ حكمه سيكون القتل ابالشرائط المذكورة في الكتب الفقهية.

إنَّ حرمة دم الإنسان في الإسلام لا تختص بالمسلمين وحسب، بل تشمل غير المسلمين أيضاً عند المعاربين، والذين يعيشون مع المسلمين عيشة مُسالمة، فإنَّ دماءهم -أيضاً - وأعراضهم وأرواحهم مصونة ويحرم التجاوز عليها.

تشير الآية بعد ذلك إلى إثبات حق القصاص بالمثل لولي القتيل فتقول: ﴿ وَهَـن قـتل مظلوها فقد جعلنا لوليه للقتول أن يسلم حدد الإعتدال ولا يسرف ﴿ فلا يسرف عي القتل الله كان هنصورا إذ ما دام ولي الدم يتحرك في الحدود الشرعية فإنّه سيكون مورداً لنصرة الله تعالى.

والنهي عن الإسراف تشير إلى واقع كان سائداً في الجاهلية، واليوم أيضاً يُمكن مُشاهدة غاذج لها، فحين يُقتل فرد مِن قبيلة معيّنة، فإنّها تقوم بهدر الكثير مِن الدماء البريئة من قبيلة القاتل.

أو أن يقوم أولياء الدم بقتل أناس أبرياء أو الذين لا يستطيعون الدفاع عن أنفسهم. كأن يكون المقتول شخصاً معروفاً وذا منزلة إجتاعية، فإنَّ أهله وفق الأعراف الجاهلية،

ا. هناك بحث مفصل في نهاية الآية ١٠٦ من سورة النحل، من الشفسير الأسئل حبول الإرتداد، وفسلسفة العقوبات الشديدة للمرتد.

وعصرنا الحاضر، شهد مِن التجاوز في الإسراف وهدر دِماء الأبرياء ما غسل معه عار أهل الجاهلية، فهذه إسرائيل اليوم تقوم بحجة قتل أحد جنودها بإلقاء القنابل والصواريخ على رؤوس النساء والأطفال الفلسطنيين الأبرياء، وتعمد إلى هدم ديارهم.

كذلك شهدت سنوات الحرب الظالمة التي شنّها النظام البعثي على الجمهورية الإسلامية أسواء أنواع العدوان على دماء الأبرياء والإسراف في القتل.

إنَّ رعاية العدالة - حتى في عقاب القاتل - مهمة جداً في نظر الإسلام، لذلك نقراً في وصية الإمام على الخلا ، بعد أن اغتاله عبدالرحمن بن ملجم المرادي قوله: «يا بني عبد المطلب، لا ألفينكم تخوضون دماء المسلمين خوضاً. تقولون قتل أمير المؤمنين، ألا لا تقتلن بي إلاّ قاتلي، انظروا إذا أنا مت مِن ضربته هذه، فاضربوه، ضربة بضربة، ولا تمثلوا بالرجل» .

رابعاً: الآية التي بعدها تشير الى حفظ مال اليتيم، والملاحظ أنَّ الآية استخدمت نفس أسلوب الآية التي سبقتها، فلم تقل: لا تأكلوا مال اليتيم وحسب، وإنَّمَا قالت: ﴿ولا تقربُوا مال اليتيم وحسب، وإنَّمَا قالت: ﴿ولا تقربُوا مال اليتيم ﴾.

وفي هذا التعبير تأكيد على حرمة مال اليتيم. ولكن قد تكون هذه الآية حجة لبعض الجهلاء الذين سيتركون مال اليتامي يُهدر ويكون عرضة للحوادث بدون أن يكون عليه قيم، لذلك استثنت بقوله: ﴿ قَلَ بِالتِي هِي أَحسن ﴾. وبناء على هذا الاستثناء يمكن التصرف بأموال اليتامى بشرط حفظ هذه الأموال، وتنميتها وتكثيرها. وهذا الوضع يستمر الى أن يبلغ اليتيم سنّ الرشد ويستطيع فكرياً واقتصادياً أن يكون قيّماً على نفسه وأمواله ﴿ عنى يبلغ اليتيم سنّ الرشد ويستطيع فكرياً واقتصادياً أن يكون قيّماً على نفسه وأمواله ﴿ عنى يبلغ الميتيم سنّ الرشد ويستطيع فكرياً واقتصادياً أن يكون قيّماً على نفسه وأمواله ﴿ عنى يبلغ الميتيم سنّ الرشد ويستطيع فكرياً واقتصادياً أن يكون قيّماً على نفسه وأمواله ﴿ عنه على الله الله على الله المناه والمواله المناه على الله المناه والمواله المناه والمواله والمواله والمواله والمواله والمواله والمناه والمواله والمناه والمواله والمواله والمناه والمواله والمناه والمواله والمناه والمناه والمناه والمواله والمناه و المناه ويناه والمناه وال

«أشد» مأخوذة مِن «شد» على وزن «جد» وهي بمعنى «العقدة المحكمة» ثم توسّع المعنى المعنى في الآية هو في المعد ليشمل أي نوع مِن القوّة الروحية والجسمية. والمقصود من كلمة «أشد» في الآية هو الوصول إلى مرحلة البلوغ. ولكن ليس البلوغ الجسمي وحسب، وإنّا الرشد الفكري

١. يراجع تفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

٢. نهج البلاغة، الرسائل، ٤٧.

والقدرة الإقتصادية التي تؤهّل اليتيم لأن يحفظ أمواله. اختيار كلمة «أشد» في الآية هو لتحقيق كلّ هذه المعاني مجتمعة، والتي يمكن اختيارها بالتجربة.

الأيتام ظاهرة طبيعية في أيّ مجتمع، ووجودهم يكون تبعاً لحوادث مختلفة بمـرّ بهـا المجتمع، والدوافع الإنسانية تفرض رعاية هؤلاء اليتامئ من قبل الحنيّرين والمحسنين في المجتمع، والإسلام يحثّ على رعاية الأيتام، وقد تحدّثنا عن هذا الأمر مُفصّلاً في الآية ٢ مِن سورة النساء.

والشيء الذي نريد أن نضيفه هنا هو أنّ بعض الرّوايات والأحاديث الإسلامية وسّعت في مفهوم اليتيم ليشمل الأفراد الذين انقطعوا عن إمامهم وقائدهم، ولا يصل صوت الحق إليهم، وهذا المعنى نوع مِن التوسّع في المفهوم واستفادة معنوية مِن حكم مادي.

خامساً، تشير الآية بعد ذلك إلى الوفاء بالعهد فتقول: ﴿وَلُوقُوا بِالعَهِدُ إِنَّ العَهِدَ كَانَ مِسْوُولا ﴾. إنَّ الكثير مِن العبلاقات الاجتاعية وخطوط النظام الاقتصادي والمسائل السياسية قائمة على محور العهود، بحيث إذا ضعف هذا المحور وانهارت الثقة بين الناس، فسينهار النظام الاجتاعي وستحل الفوضى، ولهذا السبب تؤكّد الآيات القرآنية ـ بقوة ـ على قضية الوفاء بالعهود.

«العهد» لهُ معانٍ واسعة، فهو يشمل العهود والمواثيق الخاصة بين الأفراد في القيضايا الاقتصادية والمعاشية، وفي العمل والزواج، وهو يشمل أيضاً المواثيق والمعاهدات بين الحكومات والشعوب، وفوق ذلك فإنَّ العهد يشير الى ميثاق الأمم مع الله ورسله وكتبه، وكذلك العكس، أي التزام هؤلاء بالعهد أمام الناس .

سادساً؛ آخر حكم من الأحكام الستة، يتصل بالعدل في الوزن والكيل ورعاية حقوق الناس في ذلك ومحاربة التطفيف في الميزان حيثُ تقول الآية الكريمة؛ ﴿وَلُوقُوا الكيل إِذَا كُلْتُمُ وَرُنُوا بِالقَسْطَاسُ المِسْتَقْيمِ ذَلِكَ حَيْرُ وَأَحْسَنَ تَأْوِيلًا ﴾.

### بحوث

### ١\_ أضرار التطفيف في الكيل

أوّل ملاحظة ينبغي الإنتباء إليها هنا، هي أنَّ القرآن الكريم أكدّ مِـراراً عــلىٰ ضرورة

النسبة لأهمية الوقاء بالعهد والقسم لدينا بحث مفصل حول الموضوع يمكن مراجعته في بحث الآيات ٩١ ٤٠٠ مِن سورة النحل.

الوزن للناس بالقسطاس، وحذَّر مِن البخس والتطفيف في الميزان حتى أنَّهُ اعتبر ذلك في موضع، مُرادفاً لنظام الخلق في عالم الوجود، حيثُ نقراً في الآيتين ٧ و ٨ مِن سورة الرحمن، قولد تعالى: ﴿وَالسَمَاء رقعها ووضع الميزان \* ألَّا تَطْعُوا فَي الميزان ﴾. والآية تشير إلى أنَّ مسألة بخس الناس والتطفيف في الميزان ليست مسألة صغيرة، بل هي كبيرة وتدخل في صميم أصول العدالة والنظام المهيمن على عالم الوجود برمّته.

في مكانٍ آخر، وبأسلوب أكثر قوّة، يهدُّد القرآن المطففين، بقوله ـكما في سورة المطففين مرانٍ آخر، وبأسلوب أكثر قوّة، يهدُّد القرآن المطففين \* وإِدُّا كالوهم أو وزنوهم مرسوفهم مرسوفهم أو وزنوهم يُحسرون \* ألا يظنّ أولئك للهم مبسوفون \* ليوم عظيم ﴾.

بعض الأنبياء الذين ورد ذكرهم في القرآن كانوا يُحاربون التطفيف بعد الشرك مُباشرة، كما حصل لشعيب مع قومه؛ ولما لم يلتفتوا إلى تعليات نبيّهم نالهم العذاب الأليم. (تراجع القصّة في نهاية آية ٨٥ مِن سوره آل عمران).

وعادة ، فإنَّ الحق والعدل والنظام والحساب، كلّ هذه الأمور تعتبر أصولاً أساسية للحياة ، بل وتدخل في نظام الوجود والخلق ، لذلك فابتعاد الناس عس هذا الأصل خصوصاً بالنسبة لبخس الكيل والتطفيف في الميزان \_ يؤدّي إلى إنزال ضربة شديدة بالثقة التي تعتبر جوهر استقرار التعامل الإقتصادي بين الناس.

ومع الأسف فإنّنا نرئ \_ في بعض الأحيان \_ أنَّ غير المسلمين، ولأغراض كسب الثقة لأنفسهم وتجارتهم، يلتزمون بشكل دقيق بالمواصفات والأرقام المُتّفق عليها، بينا يتجاوز بعض المسلمين هذه الحدود! وهذه إشارة على أنَّ طريق الدنيا أيضاً يمرّ من خلال عدم الخيانة والغش.

وينبغي أن يلاحظ هنا أنَّ هؤلاء الذين يخلّون بالميزان ويطففون الكيل مسؤولون أمام المُشتري مسؤولية حقوقية، لذلك فإنَّ توبتهم لا تتم إلا بردّ الحقوق المغصوبة إلى أهلها، وإذا تعذَّر عليهم ذلك، فينبغي لهم إعطاء ما يساويها إلى الفقراء والمحتاجين بعنوان رد مظالم عن الأصحاب الحقيقيين.

#### ٢\_ما هو محم التطفيف وبفس الحيل؟

الجدير بالملاحظة أنّ حكم التطفيف وبخس الكيل، قد يعمَّم بحيث يشمل كلّ أشكال

التقصير المتعمد في الأعهال والوظائف المختلفة، فن التطفيف مَن لا يسنجِز عسله كاملاً، والمعلّم الذي لا يدرّس بشكل جيّد، والموظّف الذي لا يلتزم بأوقات عمله وهو غير حريص عليه. ولكنّ الألفاظ المستخدمة في هذه الآيه لا تفيد هذا التعميم، فهي من التوسعة العقلية إلّا أنَّ قوله تعالى: ﴿والسما، رفعها ووضع الميزان \* ألّا تطفوا في الميزان ﴾ أي يشير إلى هذا التعميم.

### ٣ـ ما هو معنیٰ «قسطاس»؟

«قِسطاس» بكسر القاف أو ضمّها على وزن «مِقياس» وأحياناً تقاس على وزن «قُرآن» بعنى «الميزان» والبعض يعتبرها كلمة رومية، بينا البعض يرى بأنّها كلمة عربية. وهناك مَن يقول بأنّها مركبة مِن كلمتين هما «قسط» بمعنى العدل و«طاس» بمعنى كفّة الميزان، أمّا البعض الآخر فيقول بأنّ كلمة «قسطاس» تطلق على الميزان الكبير، بينا كلمة «ميزان» تطلق على الموازين الصغيرة أ

وفي كلّ الأحوال، فإنّ (القسطاس المستقيم) تعني الميزان الصحيح والسالم والعادل بدون نقيصة أو زيادة.

والطريف هو أنَّ هناك رواية عن الإمام الباقر الله المستر هذه الكلمة بقوله: «هو الميزان الذي له لسان» .

وذلك لأنّه مع عدم وجود اللسان لا يستطيع الميزان أن يوضّح حركة الكفتين بشكلٍ دقيق، أمّا مع وجوده فإنَّ أقل حركة للكفتين تنعكس على اللسان، وبهذا الشكل يُمكن رعاية العدل كاملاً.

#### 8003

۱ الرّحش، ۷ و ۸.

٢٠ تفسير الميزان. والتفسير الكبير. وتفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

٣ تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث؛ بحارالانوار، ج ١٠٠، ص ١٠١.

وَلانَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَكُلُّ أُولَتِهِكَكَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا اللَّيُ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَن تَغْرِفَ الْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغُ الْجِبَالَ طُولُا اللَّهُ وَلَا تَعْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَجًا إِنَّكَ لَن تَغْرِفَ الْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغُ الْجِبَالَ طُولُا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مِنَا الْحِكَمَةُ وَلَا عَن اللَّهُ اللَّ

# التفسير

#### الإنقياد للعلم:

في الآيات السابقة وقفنا على مجموعة من الأصول والأحكام الإسلامية التي بـدأت بالتوحيد بوصفه أساسِ هذه التعاليم، وإنــتهت بــالأحكام التي تشــمل الحــياة الفــردية والإجتماعية للإنسان.

وفي الآيات التي نبحثها الآن نلتقي مع آخر مجموعة مِن سلسلة هذه الأحكام حــيث تشير الآيات أعلاه إلى عدّة أحكام مهمّة:

# أوّلاً: الللتزام والدقة في العمل:

في البداية ينبغي للإنسان المسلم أن يلتزم الدقّة في كلّ الأمور ويجعل العلم رائده ﴿وَلاَ تَقْفُ مَالِينَ لِلنَّاسِ، وفي إعطاء الشهادة، وحتىٰ في الأعمال الشخصية وفي القضاوة بين الناس، وفي إعطاء الشهادة، وحتىٰ في الأعمال الشخصية ليكن رائدك الدائم هو العلم دون غيره.

 تقف المأخوذة من «قفو» على وزن «عفو» وهي تعني متابعة شيءٍ ما، ومن المعلوم أنَّ الأمور التي نتابعها هي أمور لا تقف عند حد، لذلك فإنَّ النهي الوارد في الآية يشملها جميعاً. بناءاً على ذلك، يتضح أنَّ (العلم واليقين) هما أساس المعرفة في كلِّ شيء، وأن لا شيء من «الظن» أو «التخمين» أو «الشك» يسد مسد العلم واليقين، ومَن يعتمد على ما دون العلم فإنَّهُ بذلك يخالف القانون الإسلامي الصريح.

وبعبارة أخرى: لا الشائعة يمكن أن تكون مقياساً للقضاء والشهادة والعسمل، ولا القرائن الظنية، ولا الأخبار غير القطعية المشكوك في مصادرها. وفي النهاية تعلّل الآية سبب النهي عن أتباع ما دون العلم، فتقول: ﴿إِنْ للسمع وللبصر وللفؤاد كل لولئك كان مسنه مسؤولاً ﴾.

والسّؤال الذي تواجه به الأعضاء المذكورة يعود إلى مسؤولياتها عن الأعيال، إذ السمع مسؤول عن الكلام المشكوك غير الموثق، والبصر عن موارد ادّعاء الإنسان للمشاهدة والرؤية مع أنّه لم يشاهد أو يرى، والفؤاد يُسأل عن الأفكار الخاطئة التي تدخل في الأحكام المخاطئة. وإذا كان بعض المفسّرين يرى أنَّ المسؤولية التي تتحدث عنها الآية تقع على عاتق صاحبها لا عليها -أي الأعضاء - بالذات، إلّا أنَّ هناك الكثير مِن الآيات تصرِّح بأنَّ الأعضاء نفسها تُسأل يوم القيامة (مثل الآية ٢١ مِن سورة فصّلت) وتجيب عالم اقترفت، لذلك لا معنى لتوجيه المسؤولية - في الآية - مِن الأعضاء المذكورة إلى صاحبها. أمّا لماذا أشارت الآية - مِن بين كل حواس الإنسان - إلى السمع والبصر بالذات؟ فسبب ذلك واضح، إذ أنَّ معظم المعلومات الحسية للإنسان يكون مصدرها السمع والبصر.

### درس في استقرار النظام الامتماعي:

الآية المذكورة آنفاً تشير الى أحد المبادي والأصول المهمّة في الحياة الاجتماعية الذي لو طبّق في المجتمع البشري بشكل دقيق لأمكن إجـتثاث جـذور الفساد من الشايعات والأحكام القضائية المتسرّعة والظنون العائمة والأكاذيب وأمثال ذلك، وفي غير هـذه الصورة فإنَّ حالة من الفوضى ستضرب العلاقات الاجتماعية، إذ سوف لا يبقى أيّ شخص عناى عن الشك والريبة، وعمأمن عن سوء الظن وستنعدم الثقة بين الأفراد، وتكون مكانة الفرد في المجتمع في خطر دائم.

لذلك نرى الآيات والأحاديث الإسلامية تؤكّد بكثرة على هذه الفكرة، ومن ذلك:

\* الآية ٣٦ من سورة يونس تنتقد بشدّة الأفراد الذين يتبعون الظن و يجعلونه مقياساً لقناعاتهم ﴿ وَمَا يَتْبِعُ أَكثُرُهُمُ إِلاَ قَلْنَا إِنْ الطَّنّ لا يَعْنَى مِن الحقّ شيئا﴾.

الله أمّا الآية ٢٣ من النجم، فإنّها اعتبرت الظن في مرتبة إتباع هوى النفس ﴿إِنْ يَتْبِعُونَ اللَّهُ وَمَا لَهُوى اللَّفْسِ ﴾.

الإيمان أن لا يجوز مَـنطقك الله عن الإيمان أن لا يجوز مَـنطقك علمك» \.

﴿ وفي حديث عن الإمام موسى بن جعفر ﷺ نقل عن آبائد ﴿ وَلا تقف مِن اللهِ عَنْ اللهِ عَزَّوجِلَّ يقول: ﴿ وَلا تقف مِا ليس لك به عليه ﴾ ``.

\* وعن الرّسول ﷺ قال: «إيّاكم والظن فإنَّ الظن أكذب الكذب» ٣

\* وفي مَن لا يحضره الفقيه: «قال رجل للصادق الله : إنَّ لي جيراناً ولهم جوار يتغنين ويضربن بالعود، فربما دخلت الخرج فأطيل الجلوس استاعاً مِنِي لهن؟ قال له الصادق الله : «تالله أنت! أما سمعت الله يقول: ﴿إِنَّ السمع والبصر والفؤاد كُلُّ لُولئله كَانَ عنه حسؤوالله فقال الرجل: كأني لم أسمع بهذه الآية مِن كتاب الله عزَّ وجلّ مِن عربي ولا عجمي، ولا جرم أني قد تركتها وأنا أستغفر الله تعالى "أ.

وفي بعض المصادر الحديثية نقرأ أنَّ الإمام الصادق الله أمر الرجل أن ينهض ويغتسل غسل التوبة، وأن يصلي ما استطاع، لأنَّهُ قد إرتكب عملاً سيّناً بحث لو مات حينها لكان مصيره مؤلماً.

من خلال مجموع هذه الآيات والرّوايات تتضع مدى المسؤولية التي تقع على العين والأذن، وكيف أنَّ الإسلام ينهى عن أن يقول الإنسان ما لم يسمع، أو ما لا يقوم على العلم، أو يتحدّث عن أشياء لم يَرها، إذ العلم وحده هو الميزان دون إتّباع الظن والوهم والحدس أو الإعتاد على الشك والإشاعة، لأنَّ سبيل الإعتاد على هذه المصادر يؤدّي إلى آثارٍ خطرة على حياة الفرد والمجتمع، هذه الآثار بمكن أن نلخّصها كما يلى:

٢. النصدر السابق، ص ١٧.

٤. تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ١٦٤.

١. وسائل الشيعة، ج ١٨، ص ١٦.

٢ المصدر السابق، ص ٣٨.

١- إنَّ إعتباد ما هو دون العلم، يؤدّي إلى هضم حقوق الأفراد وإعطاء الحق لغير صاحبه.
 ٢- الإعتباد على الظن وما شابهه يؤدّي إلى تعريض كرامة الإنسان المـؤمن للـخطر، ويقلّل أيضاً مِن حماس واندفاع المخلصين.

٣- إعتاد ما هو دون العلم، يؤدّى إلى انتشار الشائعات.

٤- إعتماد الظن وغير. يقضي على ملاكات الدقّة والبحث والتحقيق عند الإنسان
 ويجعلهُ ساذجاً سريع التصديق.

٥- إنَّ الإعتباد على غير العلم ينقض العلائق الودية الحميمة القائمة بين الناس في البيت
 والسوق ومحل العمل، ويجعل بعضهم يسىء الظن بالبعض الآخر.

٦- إعتاد غير العلم يُفسد في الإنسان قابلية الإستقلال الفكري و يجعله عرضة للأفكار الفاسدة.

٧- إنَّ إعتاد غير العلم يكون قاعدة للتعجُّل في انتخاب الأشياء والحكم على الأشخاص عمَّا يُسبِّب الندامة والفشل فها بعد.

### الأومام وسبل مكاهمتها:

السؤال: السؤال الذي يرد هُنا، هو كيف نصون أنفسنا ومجتمعنا مِن الإنجرار إلى هـذه العادة الخاطئة (إتّباع الظن) ذات العواقب الوخيمة؟

الجواب: والجواب على السؤال بحتاج إلى بحثٍ طويل، ولكنّا لا نعدم ثلاث إشاراتٍ سريعة هي:

أ) يجب أن نُنبّه الناس إلى العواقب الخطيرة لإتّباع الظن دون العلم، ونحذّرهم مِن مغبّة النتائج الوخيمة لذلك.

ب) يجب تكريس طريقة التفكير الإسلامي، وجعلها حيَّة في حياة الإنسان، هذه الطريقة التي تؤكّد على أنَّ الإنسان مُراقب دوماً مِن قبل الله تعالى، إِذ هو سميع وبسير، وخبير بالنوايا والبواطن، إذ جاء في الآية ١٩ مِن سورة غافر قوله تعالى: ﴿يسلم خسائنة للمين وما تتحقي للصدور﴾.

ج) ينبغي ترشيد المستوى الفكري والثقافي في حياة الإنسان المسلم لأنّ إتّباع غـير

العلم هو سمة يختص بها الجهلاء الذين ما إن يستمعوا إلى إشاعةٍ معيّنة حتى يُصدّقوا بها، ويجعلوا مِنها قاعدة للحكم على القضايا ومقياساً لآرائهم.

# ثانياً: الكبر والغرور

الآية التي بعدها تدعو إلى محاربة الكبر والغرور، وبتعبير واضح ولطيف تنهى المؤمنين عن هاتين الصفتين حيث تخاطب النبي تبليلة بالقول: ﴿ ولا تعلن في الأرض مرحا ﴾ أ. لماذا؟ ﴿ لِللّهُ لَتَ تَعْرِق الأَرْض ولن تبلغ للجبال طولا ﴾ . وهذه إشارة إلى سلوك المتكبرين والمغرورين الذي يضربون الأرض بعنف أثناء مشيهم لكي يلتفت الناس إليهم، ويشمخون بأنوفهم إلى السهاء علامة على أفضليتهم المزعومة بين الناس، لهؤلاء تقول الآية: ﴿ لِللّه لن تعرق الأرض ولن تبلغ للجبال طولا ﴾ . إذ مثل هؤلاء كالخلة التي تمشي على صخرة كبيرة و تضرب برجلها عليها، إلا أن الصخرة تسخر مِن حماقتها، ثمّ أنت أيّها المتكبر هل تستطيع - مها شمخت عليها، إلا أن الصخرة تعون مثل الجبال علواً؛ إنّك مها تفعل لا تر تفع سوى سنتيمترات بأنفك نحو السهاء - أن تكون مثل الجبال علواً؛ إنّك مها تفعل لا تر تفع سوى سنتيمترات قليلة، وحتى هذه الجبال لن تكون شيئاً إزاء الكرة الأرضية، والكرة الأرضية تعتبر ذرّة ساعة في عالم الوجود!

إذن فما هذا الكبر والغرور الموجود عندك أيّها الإنسان؟!

الظريف في الأمر، أنَّ القرآن لم يبحث مُباشرة هذه الصفات الداخلية الخطرة في تركيب الإنسان ووجوده (أي التكبر والغرور) وإِنَّا أشار إليها مِن خلال آثارها والظواهر السلوكية التي تنتج عنها، حيثُ تحدَّث القرآن عن مشية المتكبر والمغرور، وهذه إشارة إلى أنَّ التكبر والمغرور، حتى في أهون الصور وأقل الحالات، يُعتبر مذموماً مُخجلاً مها كانت آثاره جزئية وصغيرة.

وفي الآية \_أيضاً \_إشارة إلى أنَّ الصفات الداخلية \_الباطنية \_للإنسان تظهر \_شاء أم أبي \_مِن خلال الأعبال والتصرفات، من خلال المشي مثلاً، أو النظر أو الكلام وأمثال ذلك. لهذا السبب ينبغي علينا إذا ما واجهتنا أدنى ظاهرة أو أثر لهذه الصفات، أن نعرف أنَّ الخطر أصبح قريباً، وأنَّ هذه الصفة المذمومة (التكبر والغرور) قد عششت في روحنا و يجب علينا مجاهدتها فوراً.

١. «مَرّح» على وزن (فَرّح)، وهي تعني الفرح الشديد قبال موضوع باطل لا أساس له.

ويمكن أن نفهم مِن خلال هذه الآية، وما ذكر في القرآن الكريم (ومن خلال سورة لقيان وسور أخرى) أنَّ التكبِّر والغرور مرفوضان بشكل عام. لماذا؟ لأنَّ الغرور هو مصدر الغربة عن الله وعن النفس السليمة، وهو سبب الخطأ في الحكم والقضاء، وسبيل ضياع الحق والإرتباط بخط الشيطان والتلوّث بأنواع الذنوب.

فالإمام على الله يقول في صفات المتقين في حديثه إلى «هنام»: «ومشيهم التواضع» أ والمقصود بالمشي هنا ليس التجوال في السوق والشارع، وإنّما هي كناية عن أسلوب المشي والتعامل في جميع الأمور الحياتية، بما في ذلك خطوطهم الفكرية إذ هم مُتواضعون في تفكيرهم.

البرنام الحياتي العملي لقادة الإسلام يعتبر درساً مفيداً لكلّ مسلم حقيقي في هذا الجال. ففي سيرة الرّسول عَلَيْلَةُ نرئ أنَّهُ لم يكن يسمح لأحدٍ أن يمشي بين يديد وهو راكب، بلكان يقول: اذهب أنت إلى المكان الفلاني وأنا سآتيك إلى نفس المكان، حيث إنَّ المشي بين يدي الراكب يؤدّي إلى غرور الراكب وذلة الماشي. ٢

ونقرأ \_أيضاً \_أن رسول الله على كان يجلس على التراب تواضعاً، ويأكل الطعام كما يأكله العبيد، وكان على يعلب الماعز بنفسه، ويسركب الدابة دون غطاء. "وقد كان الرسول على يلتزم هذا السلوك في كل مواقفه حتى عند فتح مكة، حتى لا يفكر الناس بأنهم إذا وصلوا إلى منصب مهم، أو أحرزوا إنجازاً ما، فإن ذلك مدعاة لهم بأن يصابوا بالتكبر والغرور ويكونوا بالتالي بعيدين وغرباء عن الناس والمستضعفين.

وفي سيرة الإمام على علي الله، نقرأ أنَّهُ كان يجلب الماء إلى البيت، وفي بعض الأحيان كان ينظُّف البيت.

أمّا في سيرة الإمام الحسن الله فنقرأ أنّه الله حجّ إلى بيت الله عشرين مرّة مشياً على الأقدام، والنجائب (المحامل والدواب) تقاد بين يديه، وكان الله يبيّن أنّ هذا العمل تواضع لله تعالى أ

أمَّا الآية التي بعدها فهي تؤكَّد على ما تمَّ تحريمه في الآيات السابقة كالشرك وقتل النفس

٢. بحارالانوار، ج ١٦؛ ص ٢٣٦.

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٣.

٣. المصدر السابق، ص ٢٢٦.

٤. لقد تحدَّثنا عن التكبر والغرور وآثارهما السيئة، ذيل الآية ١٢ مِن سورة الأعراف.

والزنا وقتل الأولاد والتصرف في مال اليتيم وإيداء الوالدين وما شابه ذلك، حيثُ تقول الآية: ﴿كُلُّ دُلك كَانَ سَيِّئَهُ عند ربِّك مكروها ﴾ (

ومِن هذا التعبير يتّضح أنَّ اللَّه سبحانه وتعالىٰ ليس فقط لايجبر الإنسان علىٰ الذنب، وإنِّما لا يعبى لا يرغب ولا يَودًا أن يرتكب الذنب أيضاً، وإلَّا لو كانَ الأمر كها يقول أصحاب مذهب الجبر، لما أكّد اللَّه سبحانه وتعالىٰ علىٰ كراهيه هذه الذنوب.

ويتنضح مِن التعبير \_ أيضاً \_ أنّ القرآن استخدم كلمة «مكروه» للدلالة عـ لى أعــظم الذنوب وأكبرها.

## ثالثاً: لا تكن مشركاً

مِن أجل التأكيد أكثر على أنَّ كلَّ هذه التعليات إغّا تصدر مِن الوحي و تتسم بالحكمة، تقول الآية: ﴿ذلك مِمّا لُوحِيْ لِليك ربّك مِن العكمة ﴾.

إنَّ استخدام كلمة «الحكمة» هي إشارة إلىٰ أنَّ هذه التعاليم والنواهي برغم كونها وحياً سهاوياً إلهيًّا. إلاَ أنّها في نفس الوقت بمكن ادراكها بميزان العقل.

وإلّا فمن يستطيع أن ينكر ـعقلاً ـقباحة الشرك أو القتل أو إيذاء الوالدين أو قبح الزنا والتكبّر والغرور، وظلم اليتامئ والعواقب السبّئة لِنقض العهود وما إلى ذلك؟

بتعبيرٍ آخر؛ إنَّ هذه التعاليم ثابتة عن طريق العقل كها هي ثابتة عن طريق الوحي الإلهي. وعادة ما تكون جميع الأحكام الإلهيّة على هذه الشاكلة، بالرغم مِن أنَّ الإنسان لا يستطيع في كثيرٍ مِن الأحيان أن يشخّص انسجام جزئيات الأحكام الإلهيّة مع العقل بحكم عدم كماله، ويبقى بعد ذلك الوحى هو الجال الوحيد لمصداقية دركها والإيمان بها.

بعض المفسّرين استفادوا مِن كلمة «حكمة» على أساس أنَّ الأحكام المتعدَّدة في الآيات السابقة تعتبر مِن الأحكام الثابتة التي لا تقبل النسخ في جميع الأديان السهاوية، إذ لا يمكن \_ في أي شريعة إلهيّة \_ إعتبار الشرك وقتل النفس والزنا ونسقض العهود أمسوراً جائزة. لذلك فإنَّ هذه الأحكام تعتبر مِن الحكات والقوانين الثابتة.

١. ضمير ﴿سيئة﴾ يعود على وذلك، أو «كل» وسبب كونه مفرداً لأن كلاً من هاتين الكلمتين مفردتين بالرغم
 من أنهما تعطيان معنى الجمع.

بعد ذلك ينتهي الحديث عن مجموع هذه الأحكام بنفس البداية التي انطلق مِنها، حيث يقول تعالى: ﴿ولاتجعل مع الله إِلها آخر﴾. لماذا؟ لأنَّ المصير سيكون ﴿فتلقىٰ في جهنّم ملوماً مدحوراً﴾.

وفي الحقيقة، إنَّ الشرك هو أساس جميع الإنحرافات والجرائم والذنوب، لذلك فإنَّ هذه المجموعة مِن الأحكام بدأت بالشرك وانتهت به.

### بنات اللّهاا

آخر آية \_من الآيات التي نبحثها \_ تشير إلى واحدة مِن الأفكار الخرافية للمشركين، إذ الكثير مِنهم كان يعتقد بأنَّ الملائكة هم بنات الله، في حين أنهم كانوا يعتبرون البنت عاراً وشناراً، وولادتها في بيت يؤدّي إلى سوء الحظ. القرآن يُساير هذا المنطق فيقول لهم:

﴿ أَفَا صَفَاكُم رَبِّكُم بِالبنين ولتَّخذُ مِن الملائكة لِللله ﴾.

إنَّ البنات ـ بدون شك ـ كالبنين، هم عطايا الإله ومواهبه، ولا يوجد أيِّ تفاوت بينهم في القيمة الإنسانية. وعادة لا يمكن الحفاظ على الأصل البشري من دونهما معاً، لذلك فإن تعقير البنات تعتبر عادة جاهلية كانت تعيشها تلك المجتمعات، كما أشرنا إلى ذلك سابقاً الله ولكن هدف القرآن هو مقابلتهم بمنطقهم فيقول لهم: كيف تنسبون لربّكم ما تحسبوه عاراً لكم؟!

بعد ذلك يقول القرآن بأسلوب قاطع: ﴿لِلْكُمُ لِتَقُولُونَ قُولًا مُطْيِمًا﴾ إذ هـذا الكملام لا يتلاءم مع أيّ مَنطق ويعتبر ضعيفاً مِن عدّة جهات، هي:

ران الإعتقاد بوجود ابن لله يعتبر إهانة عظيمة لمحضره المقدّس، لأنّهُ سبحانه وتعالى السبحانه وتعالى اليس بجسم، وليست فيه الصفات الجسمانية، ولا يحتاج في بقائه إلى النسل. لذا فالإعتقاد بهذا الأمر يدل على عدم المعرفة بالصفات الإلهيّة.

٣-كيف تعتقدون بأنَّ أولاد الله كُلهم بنات، في حين أنَّكم ترون البنات أدنى مكانة واحتراماً مِن الأولاد؟ هذا الإعتقاد السفية يعتبر إهانة أخرى إلى مقام الله تبارك وتعالى. هذا الإعتقاد يعتبر إهانة لمقام ملائكة الله الذين يعتبرون مِن المقرِّبين للعرش، فأنتم

٨. انظر تفسير الآيتين ٥٨ و ٥٩ مِن سورة النحل في هذا التَّفسير.

تصابون بالرعب بمجرّد سماع كلمة «بنت»، في حين تعتبرون هؤلاء المقرّبين مِن العــرش إنائاً؟!

من الإلتفات إلى هذه الأمور يتضح أنَّ هذا الكلام يُعتبر انحرافاً عظيماً وكبيراً... إنّه كبير من حيث الانحراف عن الحقائق وكبير من حيث استحقاق صاحبه العقاب العظيم، وهو أيضاً كبير قياساً لأعراف أهل الجاهلية وعاداتهم، هذه العادات التي كانت تقوم على أساس تحقير البنات.

أمّا لماذا يعتبر مشركوا العرب الملائكة إناثاً؟ ولماذا كانَ عرب الجاهلية يئدون البنات أحياءاً ويفزعون مِن مجرّد ذكرهن؟... ثمّ دور الإسلام في إعادة بناء موقع المسرأة داخل مجتمعهم، كلّ هذه الأمور بحثناها مفصّلاً أثناء الحديث عن الآيات ٥٧ ـ ٥٩ مِس سورة النحل. وننصح هُنا بالعودة لها مجدّداً.

#### 8003

### الآيات

# الثفسير

### كيف يفرّون من المق؟

كان الحديث في الآيات السابقة يتعلّق بقضيتي التوحيد والشرك، لذا فإنَّ هَذُو الآيات تتابع هذا الموضوع بوضوح وقاطعية أكبر، فني البداية تتحدث عن لجاجة بعض المشركين وعنادهم في قبال أدلة التوحيد فتقول: ﴿وَلَقَدْ صَرُّفْنَا فَي هَذَا القرآن لِيدُّ تَحْرُوا وَمَا يَسْرُيدُهُمُ إِلَّا لَقُولًا﴾.

«صرّف» مُشتقة مِن «تصريف» وتعني التغيير والتحويل، وَكونها على وزن «تمعيل» يؤكّد معنى الكثرة، وبما أنّ القرآن يستخدم تعابير متنوعة وَفنوناً كلامية تُختلفة مِن أجل تنبيه المشركين، إذ يستخدم الاستدلال العقلي المنطقي والفطري أو التهديد والترغيب، لذا فإنّ كلمة «صرّفنا» تناسب هذا التنوّع في هذا المقام.

القرآن الكريم يريد أن يقول: إنّنا سلكنا مُختلف الطرق، وَفتحنا مُختلف الأبواب مِن أجل أن ننير قلوب هؤلاء العميان بضياء التوحيد، ولكن مجموعة مِن هَؤلاء وصل بهم التعصب والعناد واللجاجة إلى درجة أنَّ كل هَذِهِ الوسائل لم تؤثّر في جذبهم إلى الحقيقة، بل إنّها زادت في ابتعادهم ونفورهم.

سؤال: وَهُنا قد يطرح هَذا السؤال: إذاً ما الفائدة مِن ذكر كلّ ذلك، إذا كانت النتائج معكوسة؟ والجواب: إنَّ جواب هَذا السؤال واضع، إذ أنَّ القرآن لم ينزل لفردٍ أو لمجموعة خاصّة، وَلكنَّه للمجتمع كافّة، وَطبيعي أنَّ جميع الناس ليسوا على منوال المعاندين، إذ هُناك الكثير ممن يتبع طريق الحق إذا استبانت له أدلته كما في هذا النوع مِن الأدلّة القرآنية، بالرغم من أنّها تؤدّي بمجموعة أخرى مِن فاقدي بصيرة القلب إلى المزيد مِن العناد.

إضافة إلى أنَّ وجود هؤلاء المعاندين مفيد للمجموعة الأخرى التي تقبل الحق وتَنصاع إليه، إذ يستبين المؤمن طريقه مِن خلال النظر إلى سلوك المعاندين، إذ إنَّ تـقابل الظّـلمة والنّور يوضّع قيمة النور أكثر (الأشياء تعرفُ بأضدادها) كما أنَّ تعلّم الأخلاق والآداب يمكن أن يتم ّــأحياناً \_بتوسط عديمي الأدب والحلق.

وهَذَا فِي الواقع درسٌ مفيد في القضايا التربوية والتبليغية، إذ يُمكن أن نستفيد مِن هَذِهِ الآية ضرورة سلوك طرق مُختلفة وَوسائل مُتعدَّدة لتحقيق الأهداف التربوية المنشودة، حيث إنَّ الإقتصار على طريقٍ واحد يُخالف التنوّع الكبير في أذواق الناس وَمـؤهّلاتهم، وَبالتالي يُجافي الطريق الصحيح الذي ينبغي أن يُتَبع.

### دليل التمانع:

الآية التي بعدها تشير إلى واحدٍ من أدلة التوحيد والذي يعرف بين العلماء والفلاسفة بعنوان «دليل التمانع» إذ الآية تقول للنّبي تَبَيْرُهُ : قل لهم: ﴿قُلُ لُو كَانَ مَعَهُ آلِهَهُ كَمَا يَقُولُونَ لِذَا لَا بَعْوَا لِللّهِ عَلَى العرش سبيلاً ﴾.

وَبَالرَعْم مِن أَنَّ جَمَلة ﴿ لِذَا لَا بَتَعُوا لِلَى ذِي العرف سبيلا ﴾ تفيد أنهم لابد أن يجدوا طريقاً يؤدي بهم إلى صاحب العرش، وَلكن طبيعة الكلام توضّح بأنَّ الهدف هو العثور على سبيل للانتصار عليه (على ذي العرش) خاصّة وأنَّ كلمة ﴿ دِي العرش ﴾ التي استخدمت بدلاً مِن «الله» تُشير إلى هَذَا الموضوع وَتؤكّده. إذ تعني أنهم أرادوا أن يكونوا مالكي العرش وحكومة عالم الوجود، لذلك فإنهم سيحاولون منازلة ذي العرش.

وَمِن الطبيعي هُنَا أَنَّ كلَّ صاحب قدرة يسعىٰ لمدَّ قدرته وتكميلها، لذا فإنَّ وجود عدّة آلهة يؤدّي إلىٰ التنازع والتمانع فيا بينهم حول الحكم والسلطة في عالم الوجود. \

١٠ بعض العفسرين قال: إنّ هذا الجزء مِن الآية يعني أنّ هناك آلهة أخرى تحاول أن تقرّب نفسها إلى الله. وَهَذا

هُنا قد يقال: إنّ مِن الممكن تصوّر وجود عِدَّة آلهة يحكمون العالم من خلال التعاون والتنسيق فيا بينهم، لذلك فليس ثمّة مِن سبب للتنازع بينهم؟!

في الإجابة على هذا السؤال نقول: بصرف النظر عن أنَّ كلَّ موجود يسعى نحو توسيع قدرته بشكل طبيعي، وبصرف النظر أيضاً عن الآلهة التي يعتقد بها المشركون تحمل العديد من الصفات البشرية، وأوضحها جميعاً هي الرغبة في السيطرة والحكم وتموسيع نطاق القدرة... بغض النظر عن كمل ذلك نقول: إنَّ اللازمة الضرورية ليتعدُّد الوجود هي الاختلاف، وَحيثُ لا يوجد اختلاف بين وجودين اطلاقاً، فلا معنى لوجود التعدُّد!! (دَقق جيداً).

الأوّل يدلّ على فساد العالم ونظام الوجود بسبب تعدُّد الآلهة.

أمّا الثّاني فيتحدّث \_بغض النظر عن النظم في عالم الوجود \_عن حالة التنازع والتمانع التي سوف تقوم بين الآلهة المتعدّدة. (سوف نبحث هَذِهِ الأُمور مُفصّلاً أثناء تفسير الآية ٢٢ مِن سورة الأنبياء).

وَبَمَا أَنَّ كَلَامَ المُشركِينَ وعباراتهم توحي بأنَهم نزلوا في إدراكهم لله عزَّوجل إلى مستوى أن يكون طرفاً للنزاع، لذا فإنَّ الآية تقول بعد ذلك مُباشرة: ﴿سبحانهُ وتَعالَىٰ مَمَّا يَقُولُونَ عُلُوّاً كِبِيراً﴾.

في الواقع إنَّ هَذَا التعبير القرآني القصير، يوضّح ـ مِن خلال أربعة تعابير ـ علوّ الكبريا. الإلهيّة ونزاهتها عن مِثل هَذِهِ التخيّلات، إذ يقول:

١-استخدام كلمة ﴿سبحانه ، بعنى التنزيد للذات الإلميّة.

٢- ثمّ تعبير ﴿وتعالىٰ ممّا يقولون﴾.

٣- ثم استخدام ﴿ علولَ ﴾ وَهي مفعول مطلق يفيد التأكيد.

الله الله الآلهة (الأصنام وغيرها) الوهمية عندما لا تستطيع أن تقرّب نفسها فه فكيف تستطيع أن تقرّب نفسها فه فكيف تستطيع أن تقرّبكم أنتم؟ وَلكن سياق هَذِهِ الآية والآية التي بعدها لا يتواءمان مَع هَذَا التّفسير.

ع- أخيراً، جاءت كلمة ﴿عبيراً ﴾ للتأكيد مجدداً على معاني التنزيه والعلو.

وَبعد ذلك فإنَّ جملة ﴿مِقَامِقُولُونَ﴾ لها معنى واسع حيثُ إنَّها تنفي كلِّ أشكال التهــم الباطلة ولوازمها.

ثمّ لأجل إثبات عظمة الخالق وَأنّه مُنزّه عن خيالات واعتقادات وأوهام المسركين، تتحدث الآية التالية عن تسبيح كائنات الوجود لذاته المقدّسة إذ تقول: وتسبّح له السماولت السيع والأرنى وَمَن فيمن ﴾. ثمّ تتطرق الآية إلى أنّ التسبيح لا يقتصر على ما هو موجود في السهاوات والأرض، وإنّا ليسَ هُناك موجود إلّا ويسبّح وَيحمد الله، وَلكن لا تسدركون تسبيحهم: ﴿وَلِن مِن هِي وَلَمُ يَسْبِح بحمده ولكن لا تفقيون تسبيحهم ﴾. وَمَعَ ذلك: وَلِقهُ كَانَ طلحاً عَفُوراً ﴾. أي لا يُواخذكم وَلا يعاقبكم بسبب كفركم وَشرككم مُباشرة، وَلكن يمهلكم بالقدر الكانى، وَيفتح لكم أبواب التوبة ويتركها مفتوحة لإتمام الحجة.

بتعبير آخر: إنّكم تملكون القدرة على إدراك تسبيح ذرّات الوجود والكائنات جميعاً لله القادر المتعال، وتدركون وجوده عزَّوجل، وَلكنّكم مَع ذلك تقصّرون، والله سبحانُه وَتعالىٰ لا يُوّاخذكم مُباشرة على هذا التقصير، وَلا يجازيكم به فوراً وَلكن يعطيكم الفرصة الكافية لمعرفة التوحيد وَ ترك الشرك.

### تسبيع الكائنات:

تذكر الآيات القرآنية المختلفة تسبيح وَحمد جميع موجودات عالم الوجود لله تعالى، وإنَّ أكثر الآيات صراحة بهذا المخصوص هي الآية التي نبحثها والتي تذكر لنا مبدون استثناء \_ أنَّ جميع الموجودات في العالم \_ الأرض والسهاء، النجوم والفضاء، الأناس والحيوانات وأوراق الشجر، وَحتى الذرّات الصغيرة تشترك جميعاً في هذا التسبيح والحمد العام.

يبين القرآن الكريم أنَّ عالم الوجود قطعة واحدة مِن التسبيح والحمد، وأنَّ كلَّ موجود يؤدِّي هَذَا التسبيح وَيقوم به بشكلٍ معين وَيثني على الباري عـزَّوجلّ، وأنَّ أزير هَذَا التسبيح والحمد يملأ عالم الوجود المترامي الأطراف، ولكن الجهلاء لا يستطيعون سهاع هَذَا التسبيح والحمد يملأ عالم الوجود المترامي الأطراف، ولكن الجهلاء لا يستطيعون سهاع هذا الأزير، بعكس المستبصرين المتأمّلين والعلماء الذين أضاءَ الله قلوبهم وأرواحمهم بمنور الإيمان، فإنَّ هَؤلاء يسمعون هَذَا الصوت من جميع الجهات بشكل جيِّد.

هُناك كلام كثير بين العلماء والمفسّرين والفلاسفة حول تنفسير حنقيقة هَـذا الحسمد

والتسبيح، فبعضهم اعتبر الحمد والتسبيح (حالاً) والبعض الآخر (قـولاً)، أمّـا خــلاصة أقوالهم فهي:

1-البعض يعتقد أنَّ جميع ذرّات الوجود في هذا العالم لها نوع مِن الإدراك والشعور، سواء كانت هذه الموجودات عاقلة أم غير عاقلة، وَهِي تقوم بالتسبيح والحمد في نطاق عالمها الخاص، بالرغم مِن أننا لا نستطيع إدراك ذلك أو الإحساس بهذا الحمد والتسبيح وساعه، آيات كثيرة تؤكّد هذا المعنى مِنها الآية ٧٤ مِن سورة البقرة واصقة الحجارة أو نوع مِنها: ﴿وَلَنَّ مِنها لَمَا لَهُ عَنْ مَنْهَ الله ﴾. ثمّ قوله تعالى في الآية ١١ مِن سورة فصّلت: ﴿فقالَ لها وللأرض انتيا طوعاً لو حرها قالتا ليناطانعين ﴾.

٣-الكثير يعتقد أنَّ هَذَا التسبيح والحمد هو علىٰ شاكلة ما نسميه بـ «لسان العال» وَهو حقيق غير مجازي إلَّا أنَّهُ بلسان الحال وَليس بالقول. (تَأْمُّل ذلك).

ولتوضيح ذلك نقول: قد يحدث أن نشاهد آثار عدم الإرتياح والألم، وَعدم النوم في وَجه أو عيني شخص ما وَنقول له: بالرغم مِن أنك لم تتحدث عن شيء مِن هَذَا القبيل، إلا أنَّ عينيك تقولان بأنَّك لم تنم الليلة الماضية، وَوجهك يؤكّد بأنَّك غير مرتاح ومتألم! وَقد يكون لسان الحال مِن الوضوح بدرجة أنَّهُ يُغطّي على لسان القول لو حاول التستر عليها بالسكوت.

وَهَذَا هو المعنى الذي صرّح به أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ بقوله: «ما أضمر أحد شيئاً إلَّا ظهر في فلتات لسانه وصفحات وَجهه» \.

مِن جانب آخر هل يمكن التصديق بأنَّ لوحة فنيَّة جميلة للغاية تدل على ذوق ومهارة رسّامها، لا تمدحه أو تثني عليه؟ وهل يمكن انكار ثناء دواوين أشعار أساطين الشعر والادب وتمجيدها لقرائحهم واذواقهم الرفيعة؟.. أو يمكن انكار أنَّ بناءً عظيماً أو مصنعاً كبيراً أو عقولاً الكترونية معقدة أو أمثالها، أنها تمدح صانعها وَمُبتكرها بلسان حالها غير الناطق؟

لذا يجب التصديق والتسليم بأنَّ عالم الوجود العجيب ذا الأسرار المستعدَّدة والعظمة الكبيرة، والجزئيات العديدة المُحيِّرة، يقوم بتسبيح وَحمد الخالق عزَّوجل، أليس «التسبيح»

<sup>1-</sup> نهيج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٦.

سوى التنزيه عن جميع العيوب؟ فنظام عالم الوجود ناطق بأنَّ خالقهُ ليسَ فيه أيِّ نقصٍ أو عيب.

ثمّ هل «العمد» سوى بيان الصفات الكمالية؟ فنظام الخلق والوجود كلّه يتحدث عن الصفات الكمالية للخالق وعلمه وقدرته اللامتناهية وَحكمته الوسيعة.

خاصة وأنَّ تقدَّم العلوم البشرية وكشف بعض أسرار وَخفايا هَذَا العالم الواسع، توضّع هذا الحمد والتسبيح العام بصورة أجلى، فاليوم مثلاً ألَّف علماء النبات المؤلفات العديدة عن أوراق الأشجار، وَخلابا هَذِهِ الأوراق، وَالطبقات السبع الداخلة في تكوينها، والجهاذ التنفسي لها، وَطريقة التغذية وَسائر الأمور الأخرى التي تتصل بَهذا العالم.

لذلك، فإنَّ كلِّ ورقة توحد الله ليلاً وَنهاراً، وَيمننشر صوت تسبيحها في البساتين والغابات، وَفوق الجبال وَفي الوديان، إلَّا أنَّ الجهلاء لا يفقهون ذلك، وَيعتبرونها جامدة لا تنطق.

إنَّ هَذَا المعنى للتسبيح والحمد الساري في جميع الكائنات يمكن دركه تماماً، وَليست هُناك حاجة لأن نعتقد بوجود إدراك وَشعور لكل ذرّات الوجود، لأنَّه لا يوجد دليل قاطع علىٰ ذلك، والآيات السابقة يحتمل أن يكون مقصودها التسبيح والحمد بلسان الحال.

### المواب على السؤال:

يبتى سؤال واحد، وَهو إذاكان المقصود مِن الحمد والتسبيح هو أن نظام الكون يعبر عن نزاهة وَعظمة وَقدرة الخالق عزَّوجل، وتبيان الصفات السلبية والشبوتية، فلهاذا يقول القرآن: ﴿التفقهون تسبيحهم ﴾ الأنه إذاكانَ البعض لا يفقه، فإنَّ العلماء يفقهون ويعلمون؟. هُناك جوابان على هَذا السؤال:

الأوّل: إنَّ الآية توجِّه خطابها إلى الأكثرية الجاهلة مِن عموم الناس، خـصوصاً إلىٰ المشركين، حيثُ إنَّ العلماء المؤمنين قِلَّة وَهم مستثنون مِن هَذا التعميم، وفقاً لقاعدة ما مِن عام إلَّا قد خُص.

القاني؛ هو أنَّ ما نعلمهُ مِن أسرار وَخفايا العالم في مقابل ما لا نعلمُه كالقطرة في قبال البحر، وَكالذرة في قبال الجبل العظيم. وإذا فكّرنا بشكلٍ صحيح فلانستطيع أن نستي الذي نعرفه بأنَّه (علم). إنّنا في الواقع لانستطيع أن نسمع تسبيح وَحمد هَذِهِ الموجودات الكونية

مهما أوتينا مِن العلم، لأنَّ ما نسمعهُ هو كلمة واحدة فقط مِن هَذا الكتاب العظيم!!

وَعَلَىٰ هذا الأساس تستطيع الآية أن تخاطب العالم بأجمعه وَتقول لهم: إنّكم لا تفقهون تسبيح وَحَمد الموجودات بلسان حالها، أمّا الشيء الذي تفقهوه فهو لا يساوي شيئاً بالنسبة إلىٰ ما تجهلون.

٣- بعض المفسّرين يحتمل أنَّ الحمد والتسبيح هو تركيب من لسان «الحال» و «القول». وبعبارة أخرى: يعتقدون بأنَّه تسبيح تكويني وتشريعي، لأنَّ أكثر البشر وكلّ الملائكة يحمدون الله عَن إدراك وشعور؛ وكلّ ذرّات الوجود تتحدَّث عن عظمة الخالق بلسان حالها. وبالرغم مِن أنَّ هَذين النوعين مِن الحمد والتسبيح مُختلفين، إلَّا أنها يشتركان في المفهوم الواسع لكلمتي الحمد والتسبيح.

وَلَكُنَّ التَّفْسِيرِ النَّانِي .. حسب الظاهر .. أكثر قبولاً للنفس مِن التَّفسيرين الآخرين.

#### مِانب من روايات العترة الطاهرة:

هناك تعابير لطيفة في هذا الجمال وَردت في أحاديث الرّسول تَنَالِيَهُ وأهل البيت المُنَافِر ، منها: الله أحد أصحاب الإمام الصادق الله يقول: سألت الإمام عن تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِنْ عِنْ هَيْ، إِلَّا يَسَبِّح بِحَمِده وَإِنَّا لَنَرَىٰ أَن يَنْقَض الجدار وَهُو تَسْبِيحِها» .

\* وَعن الإمام محمد الباقر ﷺ قال: «نهى رسول الله أن توسم البهائم في وجموهها، وأن تضرب وجوهها لأنها تسبّح بحمد ربّها» .

\* أمّا الإمام الباقر الله ، فعندما سمع يوماً صوت عصفور، فقال لأبي حمزة الثمالي \_وكانَ مِن خاصّة أصحابه \_: «يسبحن ربّهنّ عزّوجلّ ويسألن قوت يومهن» .

٢٠ المصدر السابق.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ۱۹۸.

٣ المصدر السابق.

٤. عن أبو نعيم الإصفهائي في حلية الأولياء نقلاً عن تفسير الميزان.

\* في حديث آخر عن الإمام الصادق نقراً قوله على الله الله على صاحبها ستة حقوق: لا يحمّلها فوق طاقتها، وَلا يتخذ ظهرها مجلساً يتحدث عليها، وَيبدأ بعلفها إذا نزل، وَلا يسمها في وجهها، وَلا يضربها فإنّها تسبح، ويعرض عليها الماء إذا مرّ بها» ".

إنَّ هَذِهِ الجموعة مِن الأحاديث والرّوايات والتي لبعضها معاني دَقيقة، تظهر أنَّ التسبيح العام للموجودات يشمل كلّ شيء بدون استثناء، وكلّ هَذَا يتطابق مَع ما ذكرناه في التّفسير الثّاني (أي إنّ التسبيح هو تسبيح تكويني أو تسبيح بلسان الحال).

أمّا ما قرأناه في هَذهِ الأحاديث مِن أنَّ اللباس إذا توسّخَ ينقطع تسبيحهُ، فهو كناية عن أنَّ المخلوقات إذا كانت محافظة على نظافتها الطبيعية فسوف تذكّر الإنسان بخالقه، أمّــا إذا فقدت نظافتها الطبيعية فسوف لا تقوم بالتذكير.

8003

ا. عن أبو نعيم الإصفهائي في حلية الأولياء نقلاً عن تفسير الميزان.
 ٢. أصول الكافي، ج ١، ص ٥٣٧، طبقاً لما ذكره صاحب تفسير الميزان.

# سبب النزول

تحدَّث مجموعة مِن المفسّرين مِثل الطبرسي في «مجمع البيان» والفخر الرازي في «التفسير الكبير» وآخرون، في شأن نزول هذو الآيات، فقالوا: إنّها نزلت في مجموعة مِن المشركين كانوا يؤذون النّبي عَلَيْلًا بالليل إذا تلا القرآن وَصَلَىٰ عِندَ الكعبة، وَكانوا يسرمونه بالحجارة وَيمنعونه عن دعوة الناس إلى الدين، فحالَ الله سبحانه بينه وَبينهم حتى لا يؤذوه وقد احتمل الطبرسي أن يكون الله منع المشركين عن رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم عن طريق إنقاء الخوف والرعب في قلوبهم أ.

أمّا الرازي فيقول في ذلك: «إنَّ هَذِهِ الآية نزلت في قوم كانوا يؤذون رسول الله يَبَالِيُّ إذا قرأ القرآن على الناس. روي أنَّهُ عليه الصلاة والسلام كان كُلَّها قرأ القرآن قام عن يمينه رجلان وَعن يساره آخران مِن ولد قصي يصفقون وَيصفرون وَيخلطون عليه بالأشعار». ٢

ثمّ أضاف: «وَروي عن ابن عَباس، أنَّ أبا سفيان والنضر بن الحرث وأبا جهل وَغيرهم كانوا يجالسون النّبي ﷺ وَيستمعون إلى حديثه، فقال النضر يوماً: ما أدري ما يقول محمّد

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

غير أني أرى شفتيه تتحركان بشيء. وقال أبوسفيان: إني لأرى بعض ما يقولد حقاً. وقال أبوجهل: هو مجنون. وقال أبو لهب: هو كاهن. وقال حويطب بن عبد العزى: هو شاعر، فنزلت الآية أعلاه: ﴿ وَإِذَا قَرَاتِ القَرَآنِ جَعَلنا بِينِكَ وَبِينَ الدّينَ...﴾ أ

# الكُفسير

### المغرورون وموانع المعرفة:

الآيات التي نبحثها يمكن أن تكون جواباً على هذا السؤال، إذ تقول الآية الأولى: ﴿وَإِذَا قَرَلُتُ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللللهُ الل

وفيا يخص كلمة «مستور» هل أنها صفة للحجاب، أو لشخص الرّسول ﷺ أو للحقائق القرآنية؟ فإنّ البحث عن ذلك سنشير اليه في البحوث. وسنتناول في البحوث \_أيضاً \_كيفية نسبة الحجاب للخالق جلَّوعلا.

أمّا الآية التي بعدها فتقول: ﴿ وَجِعلنا علىٰ قلوبهم أَكنَّة أَنْ يِفَقِهُوهُ وَفِي آذَانهم وَقَرْلُهُ أَي إنّنا غطّينا قلوبهم بأستار لكي لا يفهموا معناه، وجعلنا في آذانهم ثقلاً، لذلك فإنّهم ﴿ وَإِذَا ذكرت ربّك في القرآن وَحده وَلُو علىٰ أدبارهم تفورلُهِ.

حقّاً ما أعجب الهروب مِن الحق؛ الهرب مِن السعادةِ والنجاة، مِن النصر والفهم! إنَّ شبيه هَذَا المعنى نجده \_أيضاً \_ في الآية ٥٠ \_ ٥١ مِن سورة المدثر؛ ﴿ كَالَّهُم حمر مستنفرة \* فَرْمُنْ فِنْ قَسُورَة ﴾ أي كالحمير الهاربة من الاسد.

ثم يضيف الله تبارك وتعالى مرّة أخرى: ﴿ نعنَ لعلم بما يستمعون به إذ يستمعون إليك،

١٠ التَّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

أي إنّ الله تعالى يعلم الغرض من استاعهم لكلامك وحضورهم في بحلسك ﴿وَإِدْ هُم نَجُوى ﴾ يتشاورون ويتناجون ﴿إِدْيقول الطّالمون إِن تتبعون إلاّرجلا مسعوداً ﴾. إذ \_ في الحقيقة \_ إنّهم لا يأتون إليك مِن أجل سماع كلامك بقلوبهم وأرواحهم، بل هدفهم هو التخريب، وتَصيّد الأخطاء (بزعمهم وَدعواهم) حتى يحرفوا المؤمنين عن طريقهم إذا استطاعوا، وَعادة يكون مثل هؤلاء الأشخاص وَبمثل نواياهم، قلوبهم موصدة، وَفي آذانهم وَقر، لذلك لا يجالسون رجال الحق إلّا لتحقيق أهداف شيطانية.

الآية الأخيرة خطاب للنبي تَتَلِيلاً وبالرغم مِن أنَّ عبارة الآية قصيرة، إلَّا أنها كانت قاضية بالنسبة لِهَدُهِ الجموعة حيث قالت: ﴿للظركيف ضربوا للله الأمثال فَصَلُوا فلايستطيعون سبيلاً ﴾. وَالآية لا تعني أنَّ الطريق غير واضع والحق خافٍ، بل على أبصارهم غشاوة، وَقلوبهم مغلقة دون الإستجابة للحق، وَعقولهم معطَّلة عن الهدى بسبب الجهل والحسقد والتعصب والعناد.

# بحوث

### ا۔ فلاصة عامّة للآيات

الآيات الآنفة ترسم لنا بدقة أحوال الضالين والموانع التي تحول دون معرفتهم للهدئ، وَبشكلِ عام تقول الآيات: إنَّ ثمَّة ثلاثة موانع لمعرفة هَوْلاء للحق، بالرغم من سهولة رؤية طريق الحق، هَذِهِ الموانع هي:

أ) وجود الحجاب بينك وَبينهم، وَهَذا الحجاب في حقيقته ليس شيئاً سوى أحقادهم وحسدهم وَبُغضهم والعداوة التي يضمرونها نحوك، فَهذا الحجاب بمكوناته هو الذي يمنعهم مِن النظر إلى شخصيتك الرسالية، أو أن يدركواكلامك، حتى أنَّ الحسنات تتحول في نظرهم إلى سيئات.

با سيطرة الجهل والتقليد الأعمى على قلوبهم بحيث إنهم غير مستعدين لسهاع كلمة الحق مِن أي شخص كان.

ح) إنَّ حواس المعرفة لدى هؤلاء، كالأذنِ \_ مثلاً \_ تنفر مِن كلام الحق، وَتكون كأنّها صماًء، أمّا الكلام الباطل فإنّهم يتذوّقونه وَيفرحون به، وينفذ إلى أعهاقهم بسرعة، خاصَّة وأنّ النجربة أثبتت أنَّ الإنسان إذا لم يكن راغباً بشيء فسوف لا يسمعهُ بسهولة. أمّا إذاكان

راغباً فيه، فإنَّهُ سيدركُه بسرعة، وَهَذا يدل على أنَّ الإحساسات الداخلية لها تأثيرها علىٰ الحواس الظاهرة، بل وَتَستطيع أن تطبعها بالشكل الذي تريدُه.

أمَّا نتيجة هَذِهِ الموانع الثلاثة فهي:

أَوْلاً: الهروب مِن سماع الحق، خاصّة عندما يكون الحديث عن وَحدانية الخالق، لأنَّ مَا وَحدانية الخالق، لأنَّ مَ هَذِهِ الوحدانية تتناقض مَع أصول اعتقادات المشركين.

ثانياً اللجوء إلى توجيهات خاطئة لِتبرير انحرافهم، حيثُ كانوا يصفون الرّسول عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وَهُنَا يَنْبِغِي القول بَأَنَّ مَن يريد أن يسلك الصراط المستقيم وأن يأمن مِن الانحراف يجب عليه أوّلاً وقبل كلّ شيء إصلاح نفسه. يجب تطهير القبلب مِن البغض والحسد والعناد، وتطهير الروح مِن التكبر والغرور، وبشكل عام تطهير النفس مِن جميع الصفات الرديلة، لأنَّ القلب إذا تطهّر مِن هَذِهِ الردائل وأصبحَ نظيفاً نقيّاً، فسوف يدرك جميع الحقائق. فِذَا السبب نرى أنَّ الأميين وأصحاب القلوب النقيّة يدركون الحقائق أسرع مِن العالم الذي لم يقم بتهذيب نفسه.

# ٢ـ لماذا تُنسب الممب للفلاق؟

الآيات تنسب الحجب إلى الخالق، حيث قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قَلْوِهِ هِ أَكُنَةُ لَنَ يَفْقِهِ وَقَي النَّلْهِ وَقَرْلُهُ. كذلك هُناك آيات قرآنية أخرى بنفس المضمون. وَهَذِهِ التعابير قد يستشم منها رائحة «الجبر» في حين أنّها لم تكن سوى صدى لأعهالهم، وَلكن هَذِهِ المحب في الواقع مهي بسبب الذنوب والصفات الرّذيلة لنفس الإنسان، وإن هي إلّا آثار الأعهال، ونسبة هَذِهِ الأمور إلى الخالق يعود إلى أنّه سبحانه وتعالى هو الذي خلق خواص الأمور، فإنّ تلك الأعهال الرّذيلة والصفات القبيحة لها هَذِهِ الخواص، وقد تحدّثنا عن هَذِهِ المُكرة في البحوث السابقة مستفيدين مِن الشواهد القرآنية الكثيرة.

# ٣ـما معنى المماب المستور١٦

هُناك آراء كثيرة للمفسّرين حول الحجاب المستور، مِنها:

أ) (مستور) صفة للحجاب، ونستفيد مِن ظاهر التعبير القرآني أنَّ هذا الحجاب تخني عن الأنظار. وَفي الواقع إنَّ حجاب الحقد والعداوة والحسد لا يمكن رؤيته بالعين، لأنها في نفس الوقت تضع حجاباً سميكاً بين الإنسان والشخص الذي يقوم بحسده والحقد عليه.

ب) البعض الآخر فسَّر (مستور) بمعنى «الساتر» (لأنَّ اسم المفعول قد يأتي بمعنىٰ الفاعل كما فسَّر بعض المفسّرين كلمة «مسحور» في هَذِهِ الآيات بمعنىٰ الساحر) .

ج) القسم الثّالث مِن المفسّرين اعتبر (مستور) وَصفاً مجازياً، أي إنّه لا يعني أنَّ الحجاب مستور، بل إنَّ الحقائق الموجودة خلف هَـذا الحـجاب هـي المستورة (مِـثل شـخصية الرّسول تَتَكَافِيًّا) وَصدق دعوته وَعظمة أحاديثه).

وَعِندَ التدفيق في هَذِهِ التفاسير الثّلاثة يظهر أنَّ التّفسير الأوّل يتلاثم أكثر مَع ظـاهر الآية.

وَفِي بعض الرّوايات نقراً أنَّ أعداء الرّسول ﷺ كانوا يأتونه وَهو مَع أصحابه يستلو القرآن، إلَّا أنَّهم لم يكونوا يرونه، وكأنَّ عظمة الرّسول ﷺ تمنعهم من رؤيسته ومعرفته، وَبَذَلك يكون بعيداً عن أذاهم.

### ٤\_ وأكنَّه، وووَقره ماذا يعنيان؟

(أكنّة) جمع «كنان» وَهي على وزن «لسان» وَفي الأصل تعني أي غطاء يكن أن يستر شيئاً ما، أمّا «كِن» على وزن «جِن» فتعني الوعاء الذي يكن أن نحفظ في داخله شيئاً ما، أمّا جمع «كن» فهو «أكنان» وقد توسّع هذا المعنى ليشمل أيّ شيء يؤدّي إلى التستر، كالأستار والبيت والأجسام التي يتستر الإنسان خلفها.

أمّا «وَقَر» على وزن «جَبَر» فتعني ثُقل السمع، و«وِقر» على وَزن «رِزق» تعني الحمل الثقيل.

#### ٥\_ تفسير مِملة ﴿مايستمعون بـ﴾

في معنى هَذِهِ الجملة ذُكِرَ تفسيرين:

١٠ نقل عن الأخفش، أنَّ اسم المفعول قد يأتي في بعض الأحيان بمعنىٰ اسم الفاعل مِثل ميمون بمعنى يُمن،
 وَمشئوم بمعنىٰ شائم.

الأوّل: الذي يذهب إليه العلّامة الطبرسي في مجمع البيان، والرازي في التّفسير الكبير، إذ قالا بأنّها تعني «غرض الإستاع» يعني نحنُ نعلم الغرض مِن استاعهم لك، فهو ليس لسماع الحق، بل للإستهزاء وإلصاق التهم وتضليل الآخرين.

أمّا الثّاني: (كما ذهب إليه العلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان) فقد اعتبرها «وسيلة الإستاع» بمعنىٰ نحنُ نعلم بأيّ مسمع وأذن يستمعون إليك، وَنعلم ما في قلوبهم وَنعلم نجواهم. (ويظهر أنَّ التّفسير الأوّل أقرب).

# ٦\_ لماذا اتهموا النّبي بأنَّهُ مسمور؟

إنَّ اتَّهَامَ النَّبِي العظيمُ تَتَلِيُّا مَن قبل المشركين بأنّه (مسحور) لأَنَّهُم أرادوا رَميه بالجنون، وأنَّ السحرة أثّروا على عقله وفكره بحيث أصيب في حواسه، وأخذ يُظهر ما يظهر، والعياذ بالله!!

بعض المفسرين احتملوا أن تكون كلمة (مسحور) بمعنى الساحر (لأنَّ اسم المفعول كها أشرنا قبلاً قد يأتي في بعض الأحيان بمعنى اسم الفاعل) وَبِهذا الأسلوب أرادوا إعطاء صفة السحر لكلام الرسول حتى يحولوا دون تأثيره في النفوس والقلوب. وَهَذا الإتهام بحدُّ ذاته يعتبر اعترافاً ضمنياً على مدى تأثير دعوة الرسول مَنْ أَنْ وأقواله على الناس.

#### ٧ـ تَفُوَّفُ المشركين مِن نداء التوميد

في الآيات السابقة عرفنا كيف أنَّ المشركين كانوا يتخوّفون مِن نداء التوحيد وَكانوا يفرون مِنهُ، لأنَّ أساس حياتهم قائم على الشرك وَعبادة الأصنام، وَكلَّ النظم التي كانت تحكم مجتمعاتهم كانت تقوم على أساس قواعد الشرك وأصوله.

إذن، فالتوحيد لا ينسف عقائدهم المذهبية وَحسب، بل يهدم نظامهم الاجمهاعي والاقتصادي والسياسي والثقافي الذي يقوم علىٰ أساس الشرك.

فالحكومة مثلاً ستكون بيد المستضعفين، وَستسقط حكومة المستكبرين، وَسينتهي التقسيم الطبق، والإستغلال وغيرها من الظواهر السلبية التي تعتبر بأجمعها نتائج للأنظمة الكافرة. لذا فإنَّ زعهاء الشرك كانوا يحاولون \_ بقوّة \_ ألَّا يصل صوت التوحيد إلى آذان الآخرين، وَلكنّهم \_كها تُشير الآيات القرآنية \_كانوا يظلمون المستضعفين وَكانوا يظلمون

أنفسهم أيضاً، لأنّ أي ظالم وَمنحرف إِنَّا يحفر قبره بيده.

والطّريف أنّ القرآن يقول: إنَّ هؤلاء المشركين، ولأجل تبرير فبجورهم واستمرار كفرهم كانوا يسألون دوماً عن موعد يوم القيامة متى تقوم: ﴿ بِل يريد الإنسان ليفجر أهاهه \* يسأل أيّان يوم القيامة ﴾ ` وَهَذِهِ إِشارة إلى تهربهم من تحمُّل المسؤولية.

8003

۱. القيامة. ٥ و ٦.

وَقَالُوٓا أَوَ ذَا كُنَّاعِظُمَّا وَرُفَنَا أَوِنَا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقَا جَدِيدًا ﴿ قُلْكُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴿ فَا لَكُونُ الْحَالَةُ الْمَاكُونُ مَن يُعِيدُ نَا قُلِ اللَّذِي فَطَرَكُمْ فَقَامِ مَن يُعِيدُ نَا قُلِ اللَّذِي فَطَرَكُمْ أَوْلَ مَن يُعِيدُ نَا قُلِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ

# الثفسير

### متمية البعث وَيومِ المساب:

الآيات السابقة تحدَّثت عن التوحيد وَحاربت الشرك، أمَّا الآيــات التي نــبحثها الآن فتتحدَّث عن المعاد والذي يعتبر مكلاً للتوحيد.

لقد قُلنا سابقاً: إنَّ أهم العقائد الإسلامية تتمثل في الاعتقاد بالمبدأ والمعاد، والإعتقاد بهَذين الأصلين يربيّان الإنسان عملياً وأخلاقياً، وَيصدّانه عن الذنوب وَيدعوانه لأداء مسؤولياته وَيرشدَانه إلى طريق التكامل.

الآيات التي نحنُ بصددها أجابت على ثلاثة أسئلة \_أو شكوك \_ يُثيرها مُنكرو المعاد، فني البداية تحكي الآيات على لسان المنكرين استفهامهم: ﴿وَقَالُوا بَلِدَاكُمُا مِطَاهَا وَرُفَاتًا بَلِنّا لَمُعُولُونُ خَلَقًا جَدَيدًا ﴾ . يقول هؤلاء: هل يُكن أن تجتمع هَذِو العظام المتلاشية الدائرة المتناثرة في كلّ مكان؟ وهل يمكن أن تُعَاد لها الحياة مرّة أخرى؟!. ثمّ أين هَذِو العظام النخرة المتناثرة في كلّ مكان؟ وهل يمكن أن تُعَاد لها الحياة مرّة أخرى؟!. ثمّ أين هَذِو العظام النخرة المتناثرة في كلّ حدبٍ وصوب مِن هَذَا الإنسان الحي القوي العاقل؟

إنَّ التعبير القرآني في هذه الآية الكريمة يدلل علىٰ أنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ يبيِّن في دعوته

٩ وأفات، على وزن «كُرات» وهو معنى يطلق على كلّ شيء قديم وَمُتلاش.

(المعاد الجسماني) بعد موت الإنسان، إذ لو كانَ الكلام عن معاد الروح فقط، لم يكن عُمَّةَ سبب لإيراد مِثل هَذِهِ الإشكالات مِن قبل المعارضين والمنكرين.

القرآن في إجابته على هؤلاء يبين أنَّ قضية بعث عظام الإنسان سهلة وممكنة، بل وأكثر من ذلك، فحتى لو كنتم حجارة أو حديداً: ﴿ قُلْ كُونُوا حجارة أو حديداً و قَلْ كُونُوا حجارة أو حديداً من المجر والحديد وأبعد منها من الحياة: ﴿ لُو حَلْقاً همّا يكبر في صدور كه ف إنَّ البعث سيكون مصيركم.

مِن الواضح أنَّ العظام بعد أن تندثر وَتتلاشىٰ تتحول إلى تُراب، والتراب فيه داعًا آثار الحياة، إذ النباتات تنمو في التربة، والأحياء تنمو في التراب، وأصل خلقة الإنسان هي من التراب، وَهذَا كلام مُختصر على أنَّ التراب هو أساس الحياة.

أمّا الحجارة أو الحديد أو ما هو أكبر منها، تحدّى بِهِ القرآن مُنكرى المعاد، فإنَّ كلَّ هَذِهِ أَمّا أمور بينها وَبين الحياة بونُ شاسع، إذ لا يمكن للنبات مثلاً أن ينبت في الحديد أو الصخر أمّا القرآن فيبيّن أن لا فرق عِند الخالق جلَّ وَعلا، مِن أي مادة كنتم، إذ إنَّ عود تكم إلى الحياة بعد الموت تبقى ممكنة، بل وَهي المصير الذي لابدً وأن تنتهون إليه.

إنَّ الأحجار تتلاشى وتتحول إلى تراب، وأصل الحياة ينبع مِن هذا التراب، الحديد هو الآخر يتلاشى ويتفاعل مَع باقي الموجودات على الكرة الأرضية ليدخل في أصل مادتها وفي تركيبها الترابي الذي هو أيضاً أصل الحياة الذي تنبع مِن داخله ومِن مادته الموجودات الحيئة. وَهكذا تحتوي جميع موجودات الكرة الأرضية بما فيها الإنسان، في بنائها وتركيبها على خليط مِن الفلزات واللافلزات. وهذا التحوّل والتغيّر في حركة الموجودات، دليل على أنَّ جميع مغلوقات عالم الوجود لها قابلية التحوّل إلى موجود حَيّ باختلاف واحد يقع في الدرجة والمرحلة، إذ بعضها يكون في مرتبة أقرب إلى الحياة مِثل التراب، بينا بعضها الآخر يكون في مرتبة أبعد مِثل الحجارة والحديد.

السؤال التشكيكي الآخر الذي يُثيره مُنكرو المعاد هو: إذا سلَّمنا بأنَّ هَـذِهِ العَـظَامِ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

هَذَا السَّوَالُ تَصُوعُهُ الآية بالقول على لسان المنكرين: ﴿فَسِيقُولُونَ هَنَ يُعِيدُنا﴾ القرآن يجيب على هذا السوَّال حيث يقول: ﴿قَالَ الذِي فَسَرَّةُ ﴾. إذا كانَ شككم في

(القابلية) فقد كنتم تراباً في أوّل الأمر، فما المانع أن تصيرون تراباً، ثمّ يعيدكم مَرَّةً أخرى إلى ا الحياة مِن نفس التراب؟!

وإذا كان شككم في (الفاعلية) فإنَّ الخالق الذي خلقكم في البداية مِن تراب يستطيع مرّة أخرى أن يكرَّر هَذَا العمل لأنَّ: «حكم الأمثال فيما يجوز وَفيما لا يجوز واحد».

بعد الانتهاء مِن الشك الأوّل والثّاني الذي يطلقهُ المنكرون للمعاد، تنتقل الآيات إلى الشك النّالث الذي تصوغُهُ على لسانهم بِهَذا السؤال: ﴿فسينفضون اليك رؤوسهم فيقولون مَتى هو﴾.

«سينغضون» مشتقة مِن مادة «إنغاض» بمعنى مدّ الرأس نحو الطرف المقابل بسبب التعجُّب.

ما يقصده هؤلاء مِن سؤالهم \_ في الواقع \_ هو قولهم: لو اعترفنا بقدرة الخالق على إعادة بعث الإنسان مِن التراب مِن جديد، فإنَّ هذا يبقى مجرّد وَعد لا ندري مَتى يتحقق، إذا كان سيحصل هذا في آلاف أو ملايين السنين القادمة فما تأثيره في يمومنا هَذا ... إنَّ المهم أن نتحدَّث عن الحاضر لا عن المستقبل!!

ويجيب القرآن بقوله: ﴿قُل مسى لَن يكون قريبا﴾ إنّ يوم المعاد ـ طبعاً \_قريب، لأنَّ عمر العالم والحياة على الأرض، مهما طالت، فإنّها في قبال الحياة الأبدية تعتبر لا شيء، إذ هي مجرّد لحظات سربعة وَعابرة وسرعان ما تنتهي.

إضافة إلى ذلك، فإنَّ القيامة إذا كانت في تصوراتنا المحدودة بعيدة فإنَّ مقدمة القيامة والتي هي الموت، تعتبر قريبة منّا جميعاً، لأنَّ الموت هو القيامة الصغرى (إذا ماتَ الإنسان قامت قيامته)، صحيح أنَّ الموت لا يمثل القيامة الكبرى، وَلكنَّه علامة عليها ومذكّر بها.

كها إنَّ استخدام كلمة «عسن» في الآية الشريفة هو إشارة إلى أنَّ لا أحد يعرف وبدقة منى تقوم القيامة؟ حتى شخص الرَّسول بَيَالِيَّة، وَهَذا الأمر هو مِن أسرار الكون والخليقة التي لا يعلمها سوى الله تبارك و تعالى.

في الآية التي بعدها إشارة إلى بعض خصوصيات القيامة في قوله تعالى: ﴿يوم يدموكم فتستجيبون بحمده أي إنّ بعثكم يكون يوم يدعوكم من القبور فتمتثلون لأمره طوعاً أوكرها، والآية \_بالطبع \_ تتحدث عن خصوصية يوم القيامة لا عن موعد القيامة.

في ذلك اليوم ستظنون أنَّكم لبثتم قليلاً في عالم ما بعد الموت (البرزخ) وَهو قوله تعالى:

﴿ وَتَطَنُّونَ لِنَ لَيْتُم لِلَّا قَلِيلاً ﴾ إنَّ هذا الإحساس سيطغى على الإنسان في يوم القيامة، وَهو يظن أنَّدُ لم يلبث في عالم البرزخ إلَّا قليلاً، بالرغم مِن طول الفترة التي قضاها هُناك، وَهَذِهِ إِنْ أَنَّ حِياة البرزخ لا تعتبر في مدتها شيئاً في قبال عالم الخلود الأخروي.

بعض المفسّرين يحتمل أنَّ الغرض مِن الآية هو الإشارة إلى حياة الإنسان في الدنسيا، والمعنى أنَّ الإنسان سيدرك في يوم القيامة أنَّ الحياة الدنيوية لم تكن إلَّا وَقفة، أو يوم، بل وَساعات قصار سريعة الزوال في مقابل الحياة الآخر الأبدية.

8003

وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِى اَحْسَنُ إِنَّ الشَّيطَانَ يَنَعُ بَيَنَهُمُ إِنَّ الشَّيطَانَ كَانَ لِإِنسَنِ عَدُوَّا مُبِينَا ﴿ وَيَكُوا عَلَوْ بِكُرُّ إِن يَسَأَ يَرْحَمَكُوا وَال يَسَأَيْعَ فِي اَلْكَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَ وَكِيدًا ﴿ وَوَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَ وَكَا لَكُونَ وَالْأَرْضِ وَلَقَدَ وَمُولًا ﴿ فَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللْلُولِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

# التفسير

# التعامل المنطقي مع المعارضين:

الآيات السابقة تعرّضت لقضية المبدأ والمعاد، أمّا الآيات التي نحنُ بصددها فهي توضّع أسلوب المحادثة والاستدلال مَع المعارضين وَخصوصاً المشركين، لأنّهُ مها كانَ المنهب عالى المستوى، والمنطق قويّاً، فإنَّ ذلك لا تأثير له ما دام لا يتزامن مَع أسلوب صحيح للبحث والجادلة مُرفقاً بالحبّة بدلاً مِن الخشونة، لذا فإنَّ أوّل آية مِن هَذِهِ الجموعة تقول: فوقل لعبادي يقولوا التي هي أحسن في الأحسن مِن حيثُ الحتوى والبيان، والأحسن مِن حيث التلازم بين الدليل ومكارم الأخلاق والأساليب الإنسائية، وَلَكن لماذا يستعمل هَذا الأسلوب مَع المعارضين؟

الجواب، إذا ترك الناس القول الأحسن واتبعوا الخشونة في الكلام والجادلة ف ﴿ إِنَّ الشَّيطَانَ كَانَ للإنسانُ مدوّاً للشَّيطَانَ كَانَ للإنسانُ مدوّاً مبيناً ﴾.

أمَّا مَن هم (العباد) المقصودون في هَذِهِ الآية؟

في صدد الجواب هُناك رأيان مُختلفان بين المفسّرين، وَكلّ رأي مدعم بالقرائس التي تؤيّده؛ هَذان الرأيان هما:

أولاً: المقصود من (عبادي) هُم عبيده المشركون، إذ بالرغم مِن أنهم سلكوا طريقاً خاطئاً، إلاّ أنّ الله تبارك وتَعالى يناديهم (عبادي) وذلك مِن أجل إثارة عواطفهم الإنسانية، ويدعوهم إلى (القول الأحسن) ويعني هُنا كلمة التوحيد وترك الشرك ومراقبة أنفسهم مِن وسواس الشيطان، وهكذا يكون الهدف مِن هَـذِهِ الآيات بعد ذكر أدلة النوحيد والمعادد هو النفوذ إلى قلوب المشركين حتى يستيقظ ذوي الإستعداد مِنهم.

الآيات التي تلي هَذِهِ الآية \_كها سيأتي \_ تُناسب هَذَا المعنى ، وَكُون هَذِهِ السورة مكّية يرجّع هَذَا الرأي، إذ لم يكن الجهاد قد فرضَ بعد وَكانت الدعوة بالمنطق والأسلوب الحسن فقط هي المأمور بها.

ثانياً كلمة (عبادي) خطاب للمؤمنين، حيث تعلّمهم الآية أسلوب النقاش مَع الأعداء، فقد يحدث في بعض الأحيان أن يتعامل المؤمنون الجدد بخشونة مَع معارضي عليدتهم ويقولون لهم بأنهم مِن أهل النّار والعذاب، وأنهم ضالون، وَيعتبرون أنفسهم مِن الناجين، قد يكون هذا الموقف سبباً في أن يقف المعارضون موقفاً سلبياً إزاء دعوة الرّسول مَن الناجين،

إضافة لذلك، فإن الإنهامات التي يطلقها المستركون ضدَّ شخص رسول الله عَلَيْهُ وَيتهمونه فيها بالسحر والجنون والكهانة والشعر، قد تكون سبباً في أن يفقد المؤمنون السيطرة على أنفسهم ويبدأوا بالتشاجر مَع المستركين ويستخدموا الألفاظ الخشيئة ضدَّهم... القرآن يمنع المؤمنين مِن هَذا العمل وَيدعوهم إلى التزام اللين والتلطُّف بالكلام واختيار أفضل الكلمات في أسلوب التخاطب، حتى يأمنوا مِن إفساد الشيطان.

كُلمة (بينهم) وُفقاً لهٰذا الرأي توضّح أنَّ الشيطان يحاول زرع الفساد بين المؤمنين وَمَن يخالفهم؛ أو أنَّه يحاول النفوذ إلى قلوب المؤمنين لإفسادها «ينزغ» مُشتقة مِن «نزغ» وتعني الدخول إلى عمل بنيّة الإفساد.

بملاحظة مجموع هَذِهِ القرائن يتبيّن لنا أنَّ التّفسير الثّاني ينطبق مَع ظاهر الآية الكريمة أكثر مِن التّفسير الأوّل، لأنَّ كلمة (عبادي) في القرآن تستخدم عادة للخاطبة المؤمنين، إضافة إلى أنَّ سبب نزول الآية يُؤيّد هَذا المعنىٰ وَيـدعم هَـذا التّـفسير، إذ يـنقل بـعض

المفسّرين أنَّ المشركين كانوا يُؤذون أصحاب الرّسول الله الله الله عليه في مكّة ويضيّقون عليهم، وَفي أثناء ذلك كان بعضهم يَأْتِي إلى رسول الله الله الله عليه في مُواجهة المشركين بالمثل (على الأقل الرد عليهم بالفاظ شديدة تناسب ألفاظ المشركين) والبعض يطلب الإذن بالجهاد، وَلكن الرّسول المُحَلِّقُ كانَ يبيّن لهم بأنّه لم يُؤذَن له بعد القيام بهذه الأعهال، وَفي الإذن بالجهاد، وَلكن الرّسول المُحَلِّقُ كانَ يبيّن لهم بأنّه لم يُؤذَن له بعد القيام بهذه الأعهال، وَفي المنتمرار الدعوة هذه الأثناء نزلت الآيات أعلاه تؤكّد بأنّ التكليف مازال يستمثل في استمرار الدعوة بالكلام، والجادلة باللطف وبالتي هي أحسن الله المناه والتي هي أحسن الله المناه المناه والمناه وبالتي المناه المناه المناه والمناه وبالتي المناه المناه وبالتي المناه المناه والمناه وبالتي المناه المناه وبالتي المناه المناه المناه وبالتي المناه المناه وبالتي المناه المناه المناه وبالتي المناه المناه وبالتي المناه المناه المناه المناه المناه وبالتي المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه وبالتي المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه وبالتي المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه وبالتي المناه المناء المناه المن

الآية التي بعدها تضيف: ﴿ رَبُّكُم لَمَلُمُ بِكُم لِنَ يَشَأُ يَرْحَمُكُم لُولِنَ يَشَأَ يَحَمُ لُولِنَ يَشَأُ يَعَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَيْضًا .. وَتَبَعَأُ لَمَا الرَّايِنَ السَّابِقِينَ فِي تَفْسِيرِ مَن المخاطَّبِ فِي تَعْبِيرِ (عبادي) فَإِنَّ هَذِهِ الآيه أيضاً .. وَتَبعاً لَمَا سبق . تَحْتَمِلُ تَفْسِيرِ بِن هما:

الأوّل؛ أيّها المشركون؛ إنَّ ربّكم ذو رحمة واسعة، وذو عقاب أليم، وَسيشملكم مُنها ما يلائم أعهالكم، وَلكن الأفضل أن تتوسلوا برحمته الواسعة وَتحذروا عذابه.

الثّاني؛ لا تظنوا أيّها المؤمنون بأنّكم وحدكم الناجون، وأنّ غيركم سيكون مصير، النّار، فالله أعلم بأعهالكم وتواياكم، ولو أراد عزَّوجل لأخذكم بـذنوبكم، ولو شاء لشملكم برحمته، ففكّروا قليلاً في أنفسكم وليكن حكمكم على أنفسكم والآخرين بالانصاف.

وفي آخر الآية مُواساة للرّسول عَلَيْهُ الذي كان يتأذى وَيتألم مِن عدم إيمان المشركين، إذ يقول تعالى: ﴿وَمَا لُوسَلناك عليهم وَكِيلاً ﴾. إنَّ مسؤوليتك \_يارسول الله \_ هـي الإبلاغ الواضح، والدعوة الحثيثة نحو الحق، فإذا آمنوا فهو الأفضل، وإن لم يُؤمنوا فسوف لن يصيبك ضرر، لأنَّك أنجزت مسؤوليتك وَقت بواجبك.

وَبَالرِغُمْ مِن أَنَّ الْخَاطِبِ فِي الآية هو الرِّسُولَ اللَّهُ ، إِلَّا أَنَّ مِن غير المستبعد أن يكون هدف الخطاب جميع المؤمنين، وَهَذَا دليل آخر على التّفسير الثّاني للمعنى مِن خطاب (عبادي)، إذ يقول القرآن للمؤمنين: إنَّ مسؤوليتكم هي الدعوة سواء آمنوا أم لم يؤمنوا، لذا لا داعي لعدم ارتياحكم الذي قد يُؤدِّي بكم إلى اتّباع الخشونة مَع غير المؤمنين، والخروج بالتالي عن طريق التي هي أحسن، مما يؤدِّي إلى نزغ الشيطان.

إلى هذا الرأي يذهب الشيخ الطبرسي في مجمع البيان، والقرطبي في تفسيره. يُراجع تنفسيرهما للآية الكريمة.

الآية التّالية ذهبت أكثر مِن الآية السابقة في التعبير عن إحاطة الله تبارك وتعالى وعلمه بأعبال ونيّات عباده، فقالت: ﴿وَرَبِنُكُ لَعِلْمُ بِعِنْ فِي السَّعَاوِلِكُ وَالْرَفَى ﴾. ثمّ أضافت: ﴿وَرَبِنُكُ لَعِلْمُ بِعِنْ فِي السَّعَاوِلِكُ وَالْرَفَى ﴾. ثمّ أضافت: ﴿وَرَبِنُكُ لَعِلْمُ لِعِنْ وَآتِينَا دَلُود زَيُوراً ﴾.

هذا التعبير القرآني جواب على أحد أسئلة المشركين وَشكوكهم، حيثُ كانوا يقولون \_ بأسلوب استهزائي \_ لماذا انتخب الله للنّبوة محمّد اليتيم، ثمّ ما الذي حصل حتى أصبح هَذا اليتيم ليس نبيّاً وَحسب، وإغّا خاتم الأنبياء؟

القرآن يقول لهؤلاء: لا تعجبوا مِن ذلك، لأنَّ الله عليم بقيمة كلّ إنسان، وَهو سبحانُه وَتعالىٰ ينتخب أنبياء، مِن بين عامّة الناس، وَيفضّل بعضهم على بعض، إذ جعل أحدهم (خليل الله) والآخر (كليم الله) والثّالث (روح الله)، أمّا نبيّنا فقد أنتخبه بعنوان (حسبيب الله). وباختصار: لقد فضّل الله بعض النّبيين على بعض لموازين يعلمها هو وتختص بها حكتُه جلّ وَعلا.

أمّا لماذا إختار تبارك وتعالى (داود) مِن بين جميع الأنبياء، وَذكر (الزبور) مِن دون الكتب السماوية الأخرىٰ؟... قد يكون السبب ما يلى:

أُولاً: يختص زبور داوُد الله مِن بين جميع كُتب الأنبياء بأنَّ جميعهُ على شكل مُناجاة وَدعاء، وَذكرهُ هُنا يتلائم أكثر مَعَ موقع هَذِهِ الآيات وَحديثها عن القول الحسن والكلام الجميل.

ثانياً، في زبور داوُد إخبار عن حكومة الصالحين الذين هُم ظاهراً أناس فقراء وَيتامئ. وَهَذَا الإخبار يتناسب مَع دعوة الرّسول ﷺ والمؤمنين الذين يكونوا عادة في زمرة الفقراء، وَهُو رَدٌ على إشكال المشركين وأسئلتهم وشكوكهم .

قَالِمُنَّا، بِالرَّعْم مِن أَنَّ دَاوُدَ عَلَيْهُ كَانَ لَه حَكُم عَظِيمٍ وَدُولَةً كَبِيرَةً وَمَلَكُ وَاسْع، إِلَّا أَنَّ اللهُ سبحانه لم يجعل هَذِهِ الأُمور سبباً لإفتخاره، بل اعتبر كتاب الزّبور فخره، حــتىٰ يــدرك

أمّا المتوكلون على الله فسيرثون الأرض، والذي بين أيدينا الآن، نقراً في الزبور ٢٧: «لأنَّ الشريرين سوف ينقطعون،
 أمّا المتوكلون على الله فسيرثون الأرض، وبعد مدّة سوف لا يكون هُناك شريرين، أمّا الحكماء والصالحون فسيرثون الأرض». وَفي المُزمور في الجملة ٢٢ و ٢٩ نقراً تعابير مُشابهة. وَهَذَا ينطبق مع ما جاءً في القرآن الكريم في الآية ١٠٥ مِن سورة الأنبياء: ﴿ وَلَقد كتبنا في الزبور من بعدِ الذكر أنَّ الأرض يرثها عبادي الصالحون﴾.

المشركون أنَّ عظمة الإنسان، ليسَ لها علاقة بالمال وَالثروة وَوجود الحكومة والسلطة، كما أنَّ اليتم والفقر ليس مدعاةً للذل أو دليلاً على الحقارة.

وابعاً: بعض اليهود قالوا: لا يمكن نزول كتاب سهاوي آخر بعدَ موسى المثلا، والقرآن يقول لهم: إنّنا أعطينا داوُد زبوراً، فلهاذا تتعجبون مِن نزول القرآن؟ (بالطبع كتاب داوُد كان كتاباً للأخلاق وَليسَ للأحكام، وَلكِنَّهُ نَزَلَ من الله سبحانه وَتَعالى بعدالتّوراة).

في كلّ الأحوال، ليس هُناك مِن مانع أن تكون النقاط الأربع أعلاه سبباً لإنتخاب داؤد وَزبوره مِن بين جميع الأنبياء، وَجميع الكتب المهاوية.

الآية التي تمليها تستمر في اتجاه الآيات السابقة، إذ تقول للرّسول الله أن يخاطب المشركين بقوله تعالى: ﴿قُل لدموا للذين زممتم مِن دونه فلا يملكون كشف للفسر مستكم ولا تمويلاً ﴾.

إنَّ هَذِو الآية في الحقيقة -كما في آيات أخرى كثيرة - تبطل مُنطق المشركين وتضرب صميم عقيدتهم مِن هَذا الطريق، وَهو أنَّ عبادة الآلهة مِن دون الله، إمّا بسبب جلب المنفعة أو دَفع الضرر، في حين أنَّ الآلهة التي يعبدونها ليس لها القدرة على حل مُشكلة معينة أو حتى تحريكها؛ أي نقل المشكلة مِن مستوى معين إلى مستوى أقل.

لذا فإنَّ ذكر جملة ﴿وَلاتحويلا﴾ بعد قوله ﴿فلايملكون كفف للفرّ منكم﴾ إشارة إلى أنّ هؤلاء ليست لهم القدرة للتأثير الكامل في حلّ المشاكل بشكلٍ نهائي، وَلا القدرة للتأثير الناقص في تغيير هَذِهِ المشاكل وَحلّها بشكلٍ جزئي.

«زعمتم» مأخوذة مِن «زعم» وَهي عادة ما تعني المعنى الناقص، لذا نُقل عن ابن عباس أنَّهُ متى ما جاءت كلمة (زعم) في القرآن فإنّها تعنى الكذب والعقائد الباطلة.

أمّا الراغب الأصفهاني في كتاب المفردات فيقول: «الزعم حكاية قدول يكدون منظنّة للكذب». لذا فإنَّ هَذِهِ الكلمة وَردت مذمومة في جميع الموارد التي ذكرت في القرآن الكريم. أمّا كلمة (كشف) فني الأصل تعني إبعاد الستار أو اللباس أو ما شابهة عن شيء معين، وإذا استخدمت في تعبير (كشف الضر) فتعني إبعاد الحزن والغم والمرض؛ والسبب في ذلك أنّ هذه الأمور تعتبر كالستار الذي يغطّي وَجه الإنسان وَجسمه، إذ تغطّي الوجمه الحقيق الذي هو عبارة عن السلامة والراحة والهدوء، لذلك فإنَّ إزالة هذا الغم والحزن يعتبر (كشفاً للضر).

مِن الضروري أيضاً الإلتفات هُنا إلى ملاحظة مهمة هي أنَّ استخدام تعبير «الذين» في هَذِهِ الآية لا يشمل جميع المعبودات التي يشركها الإنسان مَع الله (كالأصنام وَغيرها) بل يشمل الملائكة والمسيح وَأَمثالهم، لأنَّ (الذين) في اللغة العربية هي اسم إشارة يستخدم عادة للعاقل.

بعد ذلك تؤكّد الآية التالية على ما ذكرناه في الآية السابقة، فتقول: هل تعلمون لماذا لا يستطيع الذين تدعونهم مِن دون الله أن يحلّوا مشاكلكم، أو أن يجيبوا لكم طلباتكم بدون إذن الله سبحانه وَتعالىٰ؟

الآية تجيب على ذلك بأنَّ هؤلاء أنفسهم يذهبون إلى بيت الله، وَيلجأون للتقرّب مِن الذات الإلهيّة المقدّسة لقضاء حوائجهم وَحل مشاكلهم وَتحقيق ما يريدونه: ﴿ لُولئك الدّين يدمون يبتغون إلى ربّهم الوسيلة أبيهم أقرب وَيرجون رحمته وَيخافون مدّله النّ مـدّله ربّك كأن محدوراً ﴾.

في تفسير قوله تعالى ﴿ لَيْهِم لَقُرب ﴾ هـناك آراء نُخـتلفة للمفسّرين في ذلك، نحـاول استعراضها فيا يلى:

ذهب بعض كبار مفسري الإسلام إلى: أنّ التعبير القسرآني يُشير إلى أنّ أولياء الله يتوجّهون إلى الملائكة والأنبياء (الذين يعبدهم المشركون من دون الله)، أيّهم أقرب إلى الله فيقتربون إليه أكثر، وَهؤلاء لا يملكون شيئاً مِن عِندهم، بلكلّ ما يملكونه هو مِن الله، وَكلّها يرتفعون في المقام تزداد طاعتهم وعبوديتهم أ.

البعضُ الآخر مِن المفسّرين يعتقد بأنّ مفهوم التعبير القرآني هو أنّهم يحاولون التسابق في التقرُّب مِن الحالق، فني طريق طاعة الله والتقرّب مِن ذاته المقدَّسة اشترك هـؤلاء في مسابقة معنوية، حيثُ يحاول كلّ واحد مِنهم أن يتقدّم على الآخر في الميدان.

والآية \_بعد ذلك \_ تقول: الذين يتصفون بهذه الصفات هل يُمكن عبادتهم مِن دون الله، وَهل هُم مستقلّون ٢٠

أمَّا التَّفسير الذي يقول: إنَّهم يسلكون أي وسيلة تقرَّبهم مِن الله، فاحتمالُه بعيد جدًّا،

أوفقاً لهذا التفسير تكون «أيهم» بدل من ضمير ﴿ يبتغون﴾ ، أو مبتدأ لخبرٍ محذوف، وْفي التقدير تكون الآية: ﴿ أَيّهم أَقَهم أَكثر دعاءً وابتغاءً للوسيلة.

٢. في هَذِهِ الحالة وأَيُهم، مِن حيث التركيب النحوي يمكن أن تكون \_ فقط \_ بدلاً مِن ضمير ﴿ يبتغون﴾،

لأنَّ ضمير (هُم) في «أيّهم» والذي يُستخدم لجمع المذكر، لا يتلائم مَع هذا المعنى، بل كان يجب أن يكون «أيّها» ليستقيم الرأي وبالإضافة إلى ذلك فإنَّ جملة ﴿ أَيّهِم القرب ﴾ تقع على شكل مُبتدأ وَخبر، في حين أنَّها وفقاً لهذا المعنىٰ يجب أن تكون علىٰ شكل مفعول أو بدلاً عن المفعول.

#### ماهى الوسيلة؟

هَذِهِ الكلمة استخدمت في موضعين في القرآن الكريم، الموضع الأوّل في هَـذِهِ الآية، والآخر في الآية ٣٥ مِن سورة المائدة في قوله تعالى: ﴿ يَا لَيْمَا لَلْدُينَ آمِنُوا لِتَقُوا لَلْهُ وَلِيَمُوا وَالآخر في الآية ٣٥ مِن سورة المائدة في قوله تعالى: ﴿ يَا لَيْمَا لَلْدُينَ آمِنُوا لِتَقُوا لَلْهُ وَلِيمُوا لِللّهُ وَلِيمُولُ لِللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

على هذا الأساس فإنَّ هُناك مفهوماً واسعاً جدَّاً لكلمة (الوسيلة) يشمل كلَّ عمل جميل ولائق، وتدخل في مفهومها كلَّ صفة بارزة أخرى، لأنَّ كلَّ هَذِهِ الأُمور تكون سبباً في التقرّب مِن الله.

ونقرأ في الكلمات الحكيمة للامام على على الخطبة ١١٠ مِن نهج البلاغة قوله على «إنَّ أفضلَ ما توسلَ بِهِ وَبِرَسُولِهِ، والجهادُ في سبيله، أفضلَ ما توسلَ بِهِ المتوسلون إلى الله سبحانه وتعالى، الإيمان بِهِ وَبِرَسُولِهِ، والجهادُ في سبيله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصومُ شهرِ رمضان، وَحج البيت واعتمارُه، وصلة الرحم، وصدقة السر، وصدقة العلانية، وصنائعُ المعروف فإنها تقى مصارع الهوان» (

شفاعة الأنبياء والصالحين والمقرّبين التي تكون مقبولة في حضرة الله تبارك و تعالى، كما تصرّح بذلك الآيات القرآنية، تعتبر أيضاً مِن وسائل التقرُّب.

وَينبغي هُنا عدم التباس الأمور، إذ أنَّ التوسُّل بالمقرِّبين مِن الله تعالىٰ لا يعني أنَّ الإنسان يريد شيئاً مِن النّبي أو الإمام بشكل مستقل، أو أنهم يقومون بحل مشاكله بشكل مستقل عن الله، بل الهدف هو أن يضع الإنسان نفسه في خطّهم وَيطبّق برامجهم، ثمّ يطلب مِن الله بحقهم، حتى يعطي الله إذن الشفاعة لهم. (لمزيد مِن التفاصيل يُراجع التّفسير الأمثل، الآية ٣٥ من سورة المائدة).

#### 8003

وَإِن مِن قَرْبَةٍ إِلَّا غَنُ مُهْلِكُوهَا فَبَلْ يَوْمِ ٱلْقِيكَ هَ أَوْمُعَذِبُوهَا عَذَابَا شَدِيدًا كَانَ ذَلِكَ فِي ٱلْكِئْلِ مَسْطُورًا ﴿ وَمَامَنَعَنَ ٱلْنَ نُرْسِلَ بِٱلْآيَنِ إِلَّا أَن كَنْ سَكَ إِلَّا أَن كَنْ سَكَ إِلَّا أَن كَنْ سَكَ إِلّا أَن كَنْ سَكَ إِلَّا أَن كَنْ سَكَ إِلَّا أَن كَنْ سَكَ إِلَّا أَن كَنْ سَكَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

### التفسير

بعد أنَّ تحدَّت الآيات السابقة مَع المشركين في قضايا التوحيد والمعاد، تبدأ أوّل آية من هَذِهِ الآيات بكلامٍ على شكل نصيحة لِتوعيتهم، حيث تُجسّم هَذِهِ الآية النهاية الفانية لِهَذِهِ الدنيا أمام عقولهم حتى يعرفوا أنَّ هَذِهِ الدنيا دار زوال وأنَّ البقاء الأبدي في مكان آخر، لذلك ما عليهم إلَّا تهيئة أنفسهم لمواجهة نتائج أعهاهم، حيث تقول الآية: ﴿ وَإِنْ مِنْ قَرِيةَ إِلَّا نَعْنُ مِهِ القيامة لُو مِعَنْهُ وَهَا عَدُلها عُديداً ﴾.

فالطغاة والظالمون نبيدهم بواسطة العذاب، أمّا الآخرون فيهلكون بالموت أو الحوادث الطبيعية.

وأخيراً، فإنَّ هَذِهِ الدنيا زائلة والكلّ يسلك طريق الفناء ﴿كَانَ دُلك فَــي الكـتامه مسطوراً﴾. والكتاب هُنا هو نفس اللوح المحفوظ وَهو العلم اللامتناهي للخالق جـل وَعلا، وَجموعة القوانين الإلهيّة التي لا يكن التخلّف عنها في عالم الوجود هذا.

وَنظراً لِهَذَا القانون الحستمي الذي لا يمكن تغييره يجب على المستركين والظالمين والظالمين والظالمين والمنحرفين من الآن مأن يحاسبوا أنفسهم لأنهم حتى لو بقوا أحياءً حتى نهاية هَذِهِ الدنيا، فإنَّ عاقبتهم ستكون الفناء ثم المحساب والجزاء.

وَهُنا قد يقول المشركون: نحنُ لا مانع لدينا مِن الإيمان وَلكن بشرط أن يقوم الرّسول مَن الدينا مِن الإيمان وَلكن بشرط أن يقوم الرّسول مَن الله بعد المعجزات التي نقترحها عليه، أي أن يستسلم لحججنا، القرآن بجيب أمثال هؤلاء بقوله تعالى: ﴿وَمَا مَنْ عَنْ لَوْلُ مِا لَهُ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

الآية تشير إلى أنَّ الله تبارك وتعالى أرسل معجزات كثيرة وَكافية للدلالة على صدق الرّسول تَلْكُلُهُ، أمّا ما تقترحونه مِن معجزات فهي غير مقبولة، لأنّكم بعد وقوعها وَمشاهدتها سوف لا تؤمنون، بعدليل أنَّ الأمم السابقة والتي كانت أوضاعها وَحالاتها مماثلة لأوضاعكم وَحالاتهم، اقترحت نفس الإقتراحات ثمّ لم تؤمن بعد ذلك.

تشير الآية بعد ذلك إلى نموذج واضح لِهَدَه الحالة فتقول: ﴿وَلَهْ يَنَا لَمُودُ النَّاقَةُ مُبِصُونُ ﴾ لقد طلبَ قوم صالح الناقة فاخرجها الله لهم مِن الجبل، وأجيبت بذلك المعجزة التي طلبوها، وقد كانت معجزة واضحة وموضَّحة !

وَلكن بالرغم مِن كلِّ ذلك ﴿ فَطَلْحُوا بِهَا ﴾.

وَعادة فإنَّه ليس مِن مُقتضيات البرنامج الإلهي أن يستجيب لأي معجزة يعقر حها إنسان، أو ينصاع إلى تنفيذها الرَّسول، وَلكنّ الهدف هو: ﴿ وَما نرسل بالنّيات الله تعويفا ﴾ إنَّ أنبياء الله ليسوا أفراداً خارقي العادة حتى يجلسوا وَينفّذوا أيَّ اقتراح يُقترح عليهم وإنّا مسؤوليتهم إبلاغ دعوة الله والتعليم والتربية وإقامة الحكومة العادلة، إلَّا أنهم يظهرون المعجزات مِن أجل إثبات علاقتهم بالخالق جلّوعلا، وَبالقدر الذي يُناسب هَذا الإثبات ليسَ أكثر.

ثمّ يواسي الله تبارك وتعالى نبيّه تَتَلَاله في مقابل عناد المشركين وإلحاحهم بالباطل، إذ يبيّن له أن ليس هذا بالشيء الجديد: ﴿ وَلِدُ قَلْنَا لِلله لِنَّ رَبِّله أَحاط بالناس ﴾. فني قبال دعوة الأنبياء المُثِلَّة هناك دائماً مجموعة مؤمنة نظيفة القلب نقيّة السريرة، صافية الفطرة، في مقابل مجموعة أخرى معاندة مُكابرة لجوجة تتحجج وتجد لنفسها المعاذير في معاداة الدعوات وإيذاء الأنبياء، وَهكذا يتشابه الحال بين الأمس واليوم.

ثمّ يضيف تعالى: ﴿وَمَا جِعلنا الرَّوْمَا التي لَرَيْنَاكَ إِلَّا فَتَنَهُ لَلْسَاسَ ﴾ وأمتحاناً هُم، وكَــذلك الشجرة الملعونة هي أيضاً امتحان وفتنة للناس: ﴿وللشجرة الملعونة في القرآن ﴾.

فيا يخص المقصود مِن (الرؤيا) و (الشجرة الملعونة) فسنبحث ذلك في مجموعة الملاحظات التي ستأتي بعد قليل إن شاء الله. وَفِي الختام يأتي قوله تعالى: ﴿ وَتَعْوَقُهُم قَمَا يَزِيدهُم إِلَّا طَفِيانا كَبِيرِلُهُ. لماذا؟ لأنّهُ ما دام قلب الإنسان غير مستعد لقبول الحق والتسليم له، فإنَّ الكلام ليسَ لا يؤثّر فيه وحسب، بل إنَّ لهُ آثاراً معكوسة، حيثُ يزيد في ضلال هؤلاء وَعِنادهم بسبب تعصّبهم وَمقاومتهم السلبية وانغلاق تفوسهم عن الحق. (تأمَّل ذلك).

### بحوث

## ١\_ رؤي النّبيﷺ والشّمِرة الملعونة

كَثُرَ الكلام بين المفسّرين عن المقصود بالرؤيا ونجمل هَذِهِ الأقوال بما يلي:

أ) بعض المفسّرين قالوا: إنَّ هَذِهِ الرؤيا لا تعني رؤيا المنام، بل تعني المشاهدة الحسيَّة الحقيقية للعين، وَيعتبرونها (أي الرؤيا) إشارة إلى قصّة المعراج التي وَرد ذكرها في بداية هذه السورة.

فالقرآن وَوفقاً لهذا التفسير يقول: إنَّ حادثة المعراج هي بمثابة اختبار للناس، لأنَّ الرُسول عَلَيْهُ ما إن شرع بذكر قصة المعراج والإخبار عنها، حتى ارتفعت أصوات الناس، بآراء مُختلفة حولها، فالأعداء استهزؤا بها، وضعيفو الإيمان نظروا إليها بشيء مِن التردُّد والشك، أمّا المؤمنون الحقيقيون فقد صدّقوا رسول الله عَلَيْهُ فيها أخبر، واعتقدوا بالمعراج بشكل كامل، لأنَّ مِثل هَذِهِ الأمور تُعتبر بسيطة في مقابل القدرة المطلقة للخالق جلّ وعلا الملاحظة الوحيدة التي يمكن درجها على هذا التّفسير، هي أنَّ الرؤيا عادةً ما تطلق على رؤيا المنام، لا الرؤيا في اليقظة.

ب) نقل عن ابن عباس، أنَّ المقصود بالرؤيا، هي الرؤيا التي رآها رسول الله عَلَيْهُ في السنّة السّادسة مِن الهجرة المباركة (أي عام الحديبية) في المدينة، وَبشرّ بها الناس أنَّهم سينتصرون علىٰ قريش قريباً وسيدخلون المسجد الحرام آمنين.

ومن المعلوم أنَّ هَذِو الرؤيا لم تتحقق في تلك السنة، بل تحققت بعد سنتين أي في عام فتح مكّة، وهذا المقدار مِن التأخير جعل أصحاب الرّسول تَلِيُّة يقعون في بو تقة الاختبار، إذ أصيب ضعيفو الإيمان بالشك والريبة مِن رؤيا الرّسول وقوله، في حين أنَّ الرّسول عَلِيَّة بين لهم \_بصراحة \_باتني لم أقل لكم بأنّنا سنذهب إلى مكّة هذا العام، بل في المستقبل القريب. (وَهٰذا ما حصل بالفعل).

الإعتراض الذي يمكن أن يرد على هذا التّفسير، هو أنَّ سورة بني إسرائيل مِن السور المكّية، بينها حادثة الحديبية وَقعت في العام السّادس للهجرة المباركة!!

ع) مجموعة مِن المفسّرين الشيعة والسنّة، نقلوا أنَّ هَذِهِ الرؤيا إشارة للحادثة المعروفة والتي رأى فيها النّبي عَلَيْهُ في المنام أنّ عدداً مِن القرود تصعد منبره وَتنزل مِنهُ (تنزو على منبره عَلَيْهُ )، وقد حزَن عَلَيْهُ كثيراً فِهَذَا الأمر بحيث لم ير ضاحكاً مِن بعدها إلَّا قليلاً (وقد تمَّ تفسير هَذِهِ القرود التي تنزو على منبر رسول الله عَلَيْهُ ببني أسية الذيبن جلسوا مكان النّبي عَلَيْهُ الواحد تلو الآخر، يُقلّد بعضهم بعضاً، وكانوا ممسوخي الشخصية، وقد جلبوا الفساد للحكومة الإسلامية، وَخلافة رسول الله عَلَيْهُ ).

ونقل هـذِهِ الرّوايــة (الفـخر الرازي) في التّـفسير الكــبير، و(القــرطبي) في تــفسيره الجامع(الطبرسي) في مجمع البيان، وَغيرهم.

ويقول الفيض الكاشاني في تفسير الصافي، بأنَّ هَذِهِ الرَّواية مِن الرَّوايات المعروفة في أوساط العامّة والخاصّة.

غَة إشارة نلاحظ فيها، إنَّ التفاسير الثلاثة هَذِهِ في «الرؤيا» مِن الممكن أن تشترك جميعاً في تفسير الآية, وَلكنَّ التَّفسير الثَّاني \_كها أشرنا \_لا ينطبق مَع مكية السورة، وَبالنسبة للمقصود مِن الشجرة الملعونة فقد واجهتنا أيضاً مجموعة مِن التفاسير التي يمكن أن نجمل القول بها في الآراء الآتية:

أ) الشجرة الملعونة التي وَرد ذكرها في القرآن هي (شجرة الزقوم) وَهي الشّجرة التي تنمو في المُحيم طبقاً للآية ٦٤ مِن سورة الصافات في قوله تعالى ﴿ لِلّها شجرة تخرج في أصل الجعيم ﴾ ولهذه الشجرة طعم مج وَمؤذٍ، وَتمارها طعام للمذنبين طبقاً للآيات ٤٣ ـ ٤٦ مِن سورة الدخان ﴿ لِنَّ شجرت الزّقوم \* طعام اللّهيم \* كالمهل يفلي في للبطون \* كفلي للحميم ﴾ وطعامها ليس كطعام الدنيا بل يشبه المعدن المذاب بالحرارة والذي يغلي في الأحشاء. وسيرد تفسيرها بشكل كامل في تفسير الآيات من سورة الدخان إن شاء الله.

إنَّ شجرة الزقوم \_ بُدون شك \_ لا تشبه أشجار الدنيا أبداً، وَلِهٰذا السبب فإنّها تنمو في النار، وَطبيعي أنّنا لا ندرك هَذِهِ الأمور المـتعلقة بـالعالم الآخــر إلَّا عــلىٰ شكــل أشــباح وتصورات ذهنية.

لقد استهزأ المشركون بهذه التعابير والأوصاف القرآنية بسبب من جمهلهم وعدم

معرفتهم وَعِنادهم، فأبوجهل مثلاً كان يقول: إنَّ محمّداً يهددكم بنار تحرق الأحجار، ثمّ يقولُ بعد ذلك بأنَّ في النار أشجاراً تنمو!

وَيُنقل عن أبي جهل \_أيضاً \_أنَّهُ كان يُهيى، التمر والسمن وَيأكل مِنهُ ثُمَّ يقول الأصحابه: كلوا مِن هَذا فائَّه الزقوم. (نقلاً عن روح المعاني في تفسير الآية).

فِلْذَا السبب فإنّ القرآن يعتبر الشجرة الملعونة في الآيات التي نبحثها، وَسيلة لاختبار الناس، إذ كانَ المشركون يستهزئون بها، بينا استيقنها المؤمنون الحسقيقيون الذيس كانوا يؤمنون بها.

و يمكن أن يُطرح على هذا التّفسير السؤال الآتي: إنَّ شجرة الزقوم لم تطرح في القـرآن بعنوان الشجرة المعلونة؟

في الإجابة على ذلك نقول: يمكن أن يكون المقصود هو لعن آكليها. بالإضافة إلى ذلك إنَّهُ ما من شيء بعد رّحمة الله سوى اللعن، وَطبيعي جداً أنَّ مِثل هَذه الشجرة بعيدة جدّاً عن رحمة الله.

ب) الشجرة الملعونة، هم اليهود البغاة، إذ أنّهم يشبهون الشجرة ذات الفروع والأوراق الكثيرة، وَلكنّهم مطرودون مِن مقام الرحمة الإلهيّة.

ج) جاء في الكثير مِن تفاسير الشيعة والسنَّة أنَّ الشجرة الملعونة هُم بنو أمية.

ينقل الفخر الرازي في تسفسيره روايسة في هَـذا الجــال عــن ابــن عــبـاس الذي أدرك الرّسول ﷺ واشتهر في التاريخ الإسلامي بكونه مُفسراً للقرآن الكريم.

هَذَا التّفسير يتلاءم مِن جهة مَع الرّواية التي ذكرناها أعلاه بخصوص رؤيا الرّسول تَقَالِلهُ، وهو أيضاً يتلاءم مَع الحديث المنقول عن عائشة والتي إلتفتت فيه إلى مروان وَقالت لهُ: «لعن اللهُ أباكَ وَأنت في صلبه، فأنت بعض مَن لعنهُ الله» (.

وَلكن مرّة أخرى يُطرح هَذا السؤال: في أيّ مكانٍ مِن القرآن تمَّ لعن بني أمية باعتبارهم الشجرة الخبيثة؟

في الجواب نقول: لقد تم ذلك في الآية ٢٦ مِن سورة إبراهيم عِندَ الحديث عن الشجرة الخبيثة ﴿وَمَثُلُ كُلُمَةٍ حُمِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَة اجتنَّت مِن قَـوتِي الأرض مِنا لَهَا هِن قَـرار ﴾. وَذلك

١. تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٢٩٠٢؛ والتفسيرالكبير، ج ٢٠، ص ٢٣٧.

للمفهوم الواسع للشجرة الخبيئة، وَلما وَرد من روايات في تفسيرها بأنَّ المقصود مِنها هم بنو أميّة، ثمّ إنَّ (الخبيئة) تقترن مِن حيث المعنىٰ بـ(الملعونة) .

وَجدير بالذكر هُنا، أنَّ الكثير مِن هَذِهِ التَّفاسير أو كُلَّها لا تتعارض فيها بسينها، وَمِن الممكن أن تكون (الشجرة الملعونة) في القرآن إشارة إلى أي مجموعة مُنافقة وَخبيئة وَمطرودة مِن رحمة الله تعالى وَمقام الربوبية، خصوصاً تلك الجاميع مِثل بني أمية واليهود قساة القلب، والمعاندين وَكلَّ الذين يسيرون على خُطاهم. وَشجرة الزقوم في القيامة تمثّل الأشجار الخبيئة في العالم الآخر، وَكلَّ هَذِهِ الأشجار الخبيئة (المجاميع المعنيّة) هي لاختبار وَمُحيص المؤمنين الصادقين في الحياة الدنيا.

إنَّ اليهود الذين سيطروا اليوم - زوراً وغصباً - على المتقدّسات الإسلامية والذين يشعلون نار الفتنة والحرب في كلّ زاوية مِن زوايا العالم، وَيفتعلون العديد من الجرائم والمظالم بحق الشعوب، إضافة إلى المنافقين الذين يتعاملون معهم تعاملاً سياسياً وَغير سياسي، وكذلك كلّ المتسلطين الذين يسيرون على خُطئ بني أمية في البلاد الإسلامية، ويقفون ضدَّ الإسلام، وَيُبعدون المخلصين والمؤمنين مِن حركة المجتمع، ويقومون بتسليط المجرمين والحبثاء على رقاب الناس، ويقتلون أهل الحق والمجاهدين، ويفتحون المجال لبقايا المجاهلية في استلام الأمور والتحكم بالمقدّرات... إنَّ هؤلاء جميعاً هُم فروع وأغمان وأوراق هَذِهِ الشجرة الخبيئة الملعونة، وَهم علامات اختبار وَمواقع امتحان للمؤمنين ولعامّة الناس في هَذِهِ الحياة الدنيا.

### ٢ـ أعذار مُلكري الإعماز

إنَّ بعض الجهلة والغافلين في عصرنا الحاضر، يقولون: إنَّ رسول اللهُ تَكُلُلُهُ لم تكن لديه مِن معجزة سوى القرآن الكريم، ويقدِّمون مُختلف الحجج مِن أجل إثبات أقوالهم وَدعاواهم، ويما يحتجون به قوله تعالى: ﴿وَمَا هنعنا أَنْ دُرسُل بِاللَّيَاتِ إِلَّا لَنْ كَدُّبِه بِهِ الْأَوْلُونَ ﴾ حيثُ يعتبرونها دليلاً على أنَّ الرّسول يَهَا فَي مُعجزة، بخلاف باقي الأنبياء السابقين.

وَلَكِنَّ العجيب في أمر هؤلاء أنَّهم التزموا بأوَّل الآية وَتركوا آخرها، حيثُ تقول نهاية

انفسیر نورالثقلین، ج ۲، ص ۵۳۸.

الآية ﴿وَمَا نُرُسُلُ بِاللَّيَاسُ لِلَّا تَصُويِفًا ﴾ هذا التعبير القرآني يوضّح أنَّ المعجزات تـقع عـلىٰ نوعين:

القسم الأوّل؛ المعجزات التي لها ضرورة لإثبات صدق دعوة الرّسول عَلَيْظٌ وَتَشوّق المؤمنين، وتخوّف المنكرين للنّبوة.

القسم الثّاني: المعجزات التي لها جانب اقتراحي، أي إنّها تصدر من اقتراحات المعاندين وتنطلق مِن أمزجة ذوي الأعذار، وفي تأريخ الأنبياء نماذج عديدة لهَذهِ المعجزات، التي وقع بعضها فعلاً، إلّا أنّ المنكرين والذين سبق لهم اقتراح هَذهِ المعجزات كشرط لإيمانهم، بقوا على إنكارهم ولم يؤمنوا بعد وقوع المعجزة، لذلك أصيبوا بالبلاء والعذاب الإلهي، (لأنّه وقعت المعجزة المُقترحة ولم يُؤمن بها مَن اقترحها وطلبها فائه سيستحق العقاب الإلهي السريع).

بناءً علىٰ ذلك، فما نشاهده في الآية أعلاه والتي تخص الرّسول ﷺ إنّما هي نني للسنوع الثّاني مِن المعجزات، وَلَيس للنوع الأوّل، الذي يعتبر ملازماً للنّبوة وَضرورياً لها.

صحيح أنَّ القرآن يعتبر لوحده معجزة خالدة، ويمكنه لوحده اثبات دعوى الرّسول على الله الله تكن معه معجزة أخرى)، ولكن بدون شك عان القرآن يعتبر معجزة معنوية، وهو أفضل شاهد بالنسبة لأهل الفكر، ولكن لا يُمكن إنكار أهمية أن تكون مَع هَذِهِ المعجزة، معجزات مادية محسوسة بالنسبة للأفراد العاديين وَعموم الناس، خاصة وأنَّ القرآن يتحدّث مراراً عن مِثل هَذِهِ المعجزات التي وقعت للانبياء السابقين، وهَذَا الحديث يعتبر عجد ذاته سبباً في أن يطالب الناس رسول الإسلام على التقديم المعجزات التي تقع على منوال معجزات الأنبياء السابقين، خصوصاً وأنَّ الناس كانوا يقولون لرسول الإسلام: كيف تدعي بأنك أفضل الأنبياء وخاتهم ولا تستطيع أن تقدّم لنا أصغر معجزة مِن معجزاتهم!! إنَّ أفضل جواب هذا التساؤل هو بحيء رسول الاسلام على الأنبياء في معجزات الأنبياء السابقين، والتواريخ الإسلامية المتواترة تؤكّد بأنَّ الرسول على التنبؤ بحوادث مُنتلفة، أو نصرة الملائكة في القرآن تواجهنا غاذج لهذِهِ المعجزات، مِثل التنبؤ بحوادث مُنتلفة، أو نصرة الملائكة لحيش الإسلام على الأعداء، وأمور خارقة أخرى لاسمًا ماكان يقع في الحروب الإسلامية لمبيش الإسلام على الأعداء، وأمور خارقة أخرى لاسمًا ماكان يقع في الحروب الإسلامية لمبيش الإسلام على الأعداء، وأمور خارقة أخرى لاسمًا ماكان يقع في الحروب الإسلامية المبين الإسلام على الأعداء، وأمور خارقة أخرى لاسمًا ماكان يقع في الحروب الإسلامية

### ٣\_ ما العلاقة بين المنكرين سابقاً والمنكرين لامقاً؟

قد يطرح أحياناً هَذا السؤال حيثُ يبيّن القرآن \_ في الآيات أعله \_ أنَّ السابقين

اقترحوا معجزات معيّنة ثمّ لم يؤمنوا بعد وقوعها، بــل اســتمروا في تكــذيبهم وإنكــارهم وَعِنادهم، لذا فقد أصبح هَذا سبباً لعدم إجابة مقترحاتكم.

والسؤال هُنا: هل أنَّ تكذيب السابقين يكون سبباً لحرمان الأجيال اللاحقة، أي كيف يُؤخذ هؤلاء بجريرة أولئك؟

الجواب: الجواب على هذا السؤال واضح مِن خلال ما ذكرناه أعلاه، حيثُ يسود هذا التعبير وَيروج في أوساطنا، إذ نقول مثلاً لأحدهم: لا نستطيع أن نسلّم بحججك، فإذا سأل الطرف الآخر: لماذا؟ فإنّنا نقول له: إنَّ هُناك سوابق كثيرة لهذا العمل، فهناك مَن قدَّم اقتراحات إلَّا أنّهم لم يستسلموا للحق لما جاءهم، لذا فإنَّ وَضعكم وَظروفكم تشابه أولئك، إضافة لذلك، فإنّكم توافقون أولئك الأقوام على أساليبهم، بل وتدعمونها، وأثبتم عملياً أنّكم لا ترغبون في البحث عن الحق والحقيقة، بلل إنّ هدفكم هو بحرّد العناد والتحجج والبقاء في طور المعاذير، ثمّ تتبعون ذلك كلّه بالعناد والمكابرة والإنكار، لذا فإنَّ الرضوخ إلى مُقترحاتكم وإجابتها لا معنى له.

فهؤلاء القوم مثلاً عندما أخبرهم الرّسول عَلَيْهُ بأنَّ أهل النّار يأكلون مِن سجرةٍ تسمّى (زقوم) وتخرج في أصل الجحيم ولها أوصاف معيّنة، بدأوا بالسخرية والإستهزاء كها ذكرنا سابقاً فالبعض مِنهم كان يقول: إنَّ الزقوم هو التمر والسمن، وبعض كان يقول: كيف تنمو الأشجار في الجحيم التي تستعر فيه الحجارة؟ في حين أنّ المعنى واضح وَلا يحتاج إلى مِثل هَذِهِ المكابرة والعناد، إذ أنَّ الشجرة المقصودة لا تشبه أشجار هَذِهِ الدنيا.

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَ فَ السَّجُدُواُ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ قَالَ ءَأَسَجُدُلِمَنَ خَلَقْت طيسنَا الله قَالَ أَرَءَ يَنكَ هَاذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَىّ لَبِنَ أَخَرْتَنِ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ لأَخْتَذِكَنَ ذُرِيَّتَهُ إِلاَ قَلِيلا الله قَالَ الْهَبْ فَمَن يَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ الأَخْتَذِكَ وَأَكْمَ عَلَيْهِم عَلَيْهِم عِصَوْتِكَ وَأَجْلِبَ عَلَيْهِم جَزَا وَكُوْرَا الله وَاسْتَفْرِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبَ عَلَيْهِم جَزَا وَكُوْرَا الله وَالْمَا وَالْأَوْلَيْدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ وَالْمَا يَكُولُ وَالْأَوْلِيدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ وَالْمَا الله عَلَيْهِمْ سَلْطَنَ أُوكُولِ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَاللّهُ وَمَا يَعِدُهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ وَرَجِلِكَ وَسَارِكُهُمْ فِي الْأَمْولِ وَالْأَوْلِيدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ وَاللّهُ وَرَجِلِكَ وَرَجِلِكَ وَسَارِكُهُمْ فِي الْأَمْولِ وَالْأَوْلِيدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ عَلَيْهِمْ سُلْطَانُ وَكُولُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا يَعِدُهُمْ فَي اللّهُ وَهُمْ وَمَا يَعِدُهُمْ وَمَا يَعِدُهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ الْمَالُولُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ الْعُلَالُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْهِمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْ

### التفسير

#### مكر إبليس:

هَذِهِ الآيات تُشير إلَىٰ قضية امتناع إيليس عن إطاعة أمـر الله في الســجود لآدم ﷺ، والعاقبة السيئة التي انتهىٰ إليها.

إنّ طرح هَذِهِ القضية بعد ما ذُكِرَ عن المشركين المعاندين هو إشارة \_ في الواقع \_ إلى أنّ الشيطان يعتبر نموذجاً كاملاً للإستكبار والكفر والعصيان. ثمّ انظروا إلى أيـن وَصـلت عاقبته، لذا فإنّ مَن يتبعهُ سيصير إلى نفس العاقبة.

إضافة إلى ذلك، فإنَّ إصرار الضالِّين عميان القلوب على مخالفة الحق، لا يعتبر مدعاةً للعجب والدهشة، لأنَّ الشيطان استطاع \_ وفقاً لما يُستفاد مِن هَذِهِ الآيات \_ أن يغويهم بواسطة عدَّة طرق، وَفي الواقع حقق فيهم قولتد ﴿الله وينهم الجمعين \* إلاً مبادله مِنهم المخلصين ﴾. (

١٠ الحجر، ٣٩ و ٤٠.

الآية تقول: ﴿وَإِذَ قُلنا للملائكة لسجدوا قدم للسجدوا إلاّ ليليس﴾. لقد قُلنا سابقاً في نهاية الآيات الخاصّة بخلق آدم الله السجدة التي أمر الله تعالى بها هي في الحقيقة نوع مِن الحضوع والتواضع بسبب عظمة خلق آدم الله و تميزه عن سائر الموجودات، أو هي سجود للخالق جلّ وعلا في قبال خلقه لهذا المخلوق المتميز.

وقلنا هُناك أيضاً: إنَّ إيليس وَبرغم ذكره هُنا ــاستثناءاً\_مَع الملائكة، إلَّا أنَّهُ \_بشهادة القرآن ــلم يكن مِن الملائكة، بل كانَ مخلوقاً مادياً ومِن الجن، وَقد أصبحَ في صف الملائكة بسبب عبادته لله.

على كلّ حال، فقد سيطر الكبر والغرور على إبليس وتحكّمت الأنانية في عقله، ظنّاً مِنهُ بأنَّ النّراب والطين اللذان يعتبران مصدراً لكلّ الخيرات وَمنبعاً للحياة أقل شأناً وأهبيّة من النّار، لذا اعترض على الخالق جلَّ وَعلا وَقال: ﴿قَالَ تَلْسُجِد لَمَنْ خَلَقْتُ طَيْنا ﴾.

وَلَكُنَّهُ عِندما طُرِدَ - إلى الأبد - مِن حضرة الساحة الإلهيّة بسبب استكباره وَطغيانه في مقابل أمر الله له، قال: ﴿قَالَ لُرلَيتُكَ هَذَا للذي كرّمت عليّ لئن أَخْرَتَنَ لِلَىٰ يوم القيامة لأحتنكنُ دُريّته إِلَّا قليلاً ﴾ \

«أحتنكن» مشتقة مِن «احتناك» وَهي تعني قطع جذور شيءٍ ما، لذا فعندما يأكل الجراد المزروعات تقول العرب: احتنك الجراد الزرع، لذا فإنَّ همذا القبول يشير إلى أنَّ إيمليس سيحرف كلّ بني آدم عن طريق الله وَطاعته، إلَّا القليل مِنهم. وَيحتمل أن تكون كلمة (احتنكن) مُشتقة مِن (حنك) وَهي المنطقة التي تحت البلعوم، فعندما يوضع الحبل في رقبة الحيوان تقول العرب (احتنك الدابة)، وَفي الواقع، فإنَّ الشيطان يريد أن يقول بأنَّهُ سيضع حبل الوسوسة في أعناق الناس وَيجرّهم إلى طريق الغواية والضلال.

وهكذاكان، فقد أعطي الشيطان إمكانية البقاء والفعّالية حتى يتحقق الاختبار للجميع، وَيكون وجوده سبباً لتمحيص واختبار المؤمنين الحقيقيين لأنّ الإنسان يشتدّ عزمه عِندما

١٠ ذهب المفسّرون إلى أنَّ حرف والكاف، في كلمة (أرأيتك) زائد، أو هو حرف للخطاب وقد جاء للتأكيد، وجملة (أرأيتك) بمعنى (أخبرني) جوابها معذوف وتقديرها (أخبرني عن هذا الذي كرمته عليّ، لم كرمته عليّ وقد خلقتني مِن نار؟). وَلكن هُناك احتمال آخر، وَهو أنَّ (أرأيت) هي في نفس معناها الأصلي وَلا يوجد محذوف في الجملة، وَبشكلٍ عام تعطي هذا المعنى: هل لاحظت هذا الموجود الذي فضلته عليّ، فإذا أبقيتني علىٰ قيد العياة سترىٰ بأنّي سأضل أكثر أبنائه. (الاحتمال التّاني أوفق في تركيب الآية وَمعناها).

تهاجمهُ الحوادث وَيقوى عوده في مُواجهة الأعداء، لذلك قالت الآية: ﴿قَالَ لَفُهُ قَامِنُ تَهَاجِمُ الحَمْنُ الْفَاصُلُ مِن تَبَعْثُ مِنْ جَهِنُم جَزَاؤُكُم جَزَالًا مُوقُورًا ﴾. وبهذه الوسيلة للاختبار ينكشف الفاشل مِن الناجح في الامتحان الإلهي الكبير.

ثم ذكرت الآيات بعد ذلك \_ بأسلوب جميل \_ الطرق التي ينفذ مِنها الشيطان والأساليب التي يستخدمها في الوسوسة والإغواء فقالت:

﴿واستفزز من استطعت ونهم بصوتك ... ﴾.

﴿وأجلب عليهم بخيلك ورجلكه...﴾.

﴿وَشَارَكُهُمْ فَي الْمُولَلُ وَالْأُولَادِ...﴾.

﴿وَمدهم...﴾.

ثم يجيء التحذير الإلهي: ﴿وَمَا يَعْدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا عُرُورُكُ.. ﴾.

ثمّ اعلم أيّها الشيطان: ﴿إِنَّ مِبادِي لِيسَ لك مليهم سلطان... ﴾ ﴿وَكَفَيْ بِرَبِّلُهُ وَكِيلاً ﴾.

#### بحوث

#### ۱۔ فی معانی الکلمات

«إستغزز» مُشتقة مِن «استغزاز» وَهي تعني الإثارة؛ الإثارة السريعة والعادية، وَلكنَّ الكلمة في الأصل تعني قطع شيءٍ ما، فالعرب تقول «تغزَّز الثوب» إذا تقطّع أو انفصلت منهُ قطعة.

واستعمال هَذِهِ الكلمة هنا للدلالة على تحريك الشخص وإثارته ليسنقطع عـن الحـق ويتوجه نحو الباطل.

«اجلب» مأخوذ مِن «إجلاب» وَفي الأصل مِن «جلبة» وَهي تعني الصرخة النسديدة، والإجلاب تعني الطرد مَع الأصوات والصرخات. وأمّا النهي عن «الجلب» الوارد في الرّوايات فهو إمّا أن يعني أنَّ الذي يذهب إلى المزارع لجمع الزكاة يجب عليه أن لا يصيح ويصرخ بحيث يُخيف الأحياء، أو أنَّهُ يعني أنَّ على المتسابقين عِند سباق الخيل أن لا يصرخوا في وجوه الخيل الأخرى لتكون لهم الأسبقية.

«خيل» لها معنيان، فهي تعني «الخيول» وأيضاً تعني (الخيالة)، أمّا في هَذِهِ الآيــة فــقد وردت للتدليل علىٰ المعنىٰ الثّاني. أمّا «رَجِل» فهي تعني معكوس (الخيالة) أي (جيش الرجّالة والمشاة) وَبهـذا يستكوّن جيش الشيطان مِن (الخيالة والرجّالة) من جنسه أو من غير جنسه، وَهـُذا يعني أنَّ البعض يتأثر بسرعة بغواية الشيطان وَيصبح مِن أعوانه وَمساعديه فهؤلاء كالخيّالة، أمّا البعض الآخر فيتأثر ببطء وَعلىٰ مهل كالمشاة والرجّالة\!

## ٢\_ وَسَائِلَ الشَيطَانَ المَفْتَلَفَةُ فِي الوسوسةُ والإِغُواء

بالرغم مِن أنَّ المخاطب في الآيات أعلاه هو الشيطان، وأنَّ الله جلَّ جلاله يتوعّده وَيقول له: افعل كلَّ ما تريده في سبيل غواية الناس، واستخدم كلَّ طرقك في ذلك، إلَّا أنَّ هَـذَا الوعيد \_ في الواقع \_ هو نهديد وَتنبيه لنا نحنُ بني الإنسان حتى نعرف الطرق التي ينفذ مِنها الشيطان والوسائل التي يستخدمها في وساوسه وإغوائه.

الطريف في الأمر أنَّ الآيات القرآنية أعلاه تشير إلى أربعة طرق وأساليب مهمّة وأساسية مِن أساليب الشيطان، وتقول للإنسان: عليك برُاقبة نفسك مِن خلال الجوانب الأربعة هذه:

أ) البرامج التبليغية التي تجد دلالتها في التعبير القرآني ﴿ولستفزز مَن لستطعمه هِمنهم بصوتك عبيث اعتبر بعض المفسّرين أنها تعني \_ فقط \_ أنغام الموسيق الشهوانية المثيرة، والأغاني المبتذلة، ولكن هذا المعنى يتسع حتى يشمل جميع البرامج الدعائية التي تقود للانحراف والتي تستخدم \_عادة \_ الأجهزة الصوتية والسمعية.

لهذا فإنَّ أوَّل برامج الشيطان هو الإستفادة مِن هذِهِ الأجهزة. هَذِه القضية تـ توضّح في زماننا هذا أكثر، لأنَّ عالمنا اليوم هُوَ عالم الأمواج الراديوئيّة، وَعالم الدعاية والتبليغ الواسع، سواء كان على الصعيد السمعي أو البصري. حيثُ إنَّ الشياطين وأحزابهم في الشرق والغرب يعتمدون على هذِه الأجهزة ويخصصون قسماً كبيراً مِن ميزانيتهم للصرف في هذا الطريق حتى يستعمروا عبيدالله، ويُحرفوهم عن طريق الحق والإستقلال، ويزيغوا بهم عن طريق الحداية والإيمان والتقوى، ويجعلون مِنهم عبيداً تابعين لاحول لهم وَلا قوة.

ب) الاستفادة مِن القوة العسكرية؛ وَهنذا لا يخص زماننا حيثُ إنَّ الشياطين

يستخدمون القوّة العسكرية لأجل الحصول على مناطق للنفوذ، إنَّ الأداة العسكرية تعتبر أداةً خطرة لكلّ الظالمين والمستكبرين في العالم. فهؤلاء وَفي لحظة واحدة يصرفون في قواتهم العسكرية ويرسلونها إلى المناطق التي تحاول الحصول على حريّتها واستقلالها وتسعى إلى الإعتاد على قدراتها الخاصّة.

وَفِي عصرنا الحاضر نرى أنهم نظّموا ما يسمّونه بقوات (التدخل السريع) والذي هو نفس مفهوم (الإجلاب) القرآني، وَهذا يعني أنهم جعلوا جزءاً مِن قواتهم العسكرية على شكل قوات خاصّة كي يستطيعوا إرسالها في أسرع وقت إلى أي منطقة مِن مَناطق العالم تتعرض فيها مصالحهم غير المشروعة للخطر، لكي يقضوا بواسطة هَذِهِ القوات على أي حركة تطالب بالحق وتنادى بالإستقلال.

وَقبل أن تصل القوات السريعة الخاصّة هَذِهِ، يكون هؤلاء قد هيأوا الأرضية بواسطة جواسيسهم الماهرين، والذين هُم في الواقع كناية عن جيش المشاة (الرجّالة).

إِنَّ هَٰوَلاَء فِي مخططاتهم هَذِهِ قد غفلوا عن أنَّ الله سبحانه وَتـعالىٰ قــد وَعَــدَ أُوليــاءه الحقيقيين ــ في نفس هَذِهِ الآيات ــ بأنَّ الشيطان وَجيشه لا يستطيع أن يسيطر عليهم

ج) البرامج الإقتصادية ذات الظاهر الإنساني: مِن أساليب الشيطان الأخرى المؤثّرة في النفوذ والغواية، هي المشاركة في الأموال والأنفس، وَهُنا نرى أيضاً: أنّ بعض المفسّرين يخصص هَذِهِ المشاركة بر(الربا)، أمّا المشاركة في الأولاد فيحصر معناها بد «الأولاد غير الشرعيين» \.

في حين أنَّ هاتين الكلمتين لها معاني أوسع، إذ تشمل جميع الأموال المستحصلة عن طريق الحرام، والأبناء غير الشرعيين وغيرهم. فمثلاً في زماننا الحاضر نشاهد أنَّ الشياطين المستكبرين يقترحون داعًا استفار وتأسيس الشركات، وإيجاد مُختلف المصانع والمصالح الاقتصادية في الدول الضعيفة، وتحت غطاء هذه الشركات تتم مُختلف أشكال النشاطات الخطرة والضارَّة بالبلد المستضعف، حيث يرسل الشياطين جواسيسهم تحت عنوان خبراء

١. وَردت روايات مُتعدّدة في أنَّ مشاركة الشيطان في الأولاد تعني الأبناء غير الشرعيين، أو المنعقدة نطفتهم مِن مالٍ حرام، أو انعقاد النطغة في لحظة غفلة الوالدين عن الخالق، وَلكن دكما قلنا مرَّات دإنَّ هَذِهِ التفاسير تبيّن جانباً مِن المصداق الواضح وَهي ليست دليلاً على حصر المعنى. (راجع تفسير نـوراكـقلين، ج ٣٠ ص ١٨٤).

فنيين أو مستشارين اقتصاديين أو مهندسين تقنيين، وَيـقوم هٰـؤلاء جمـيعاً بـامتصاص خيرات البلد الذين هم فيه بأبرع الحيل وأظرفها، وَيقفون حائلاً بين البلد وَبـين تحـقيقه لاستقلاله الاقتصادي علىٰ بُنية اقتصادية تحتية حقيقية.

وَعن طريق تأسيس المدارس والجامعات والمكتبات والمستشفيات والمراكز السياحية، فإنهم يشاركون هذه الدول الضعيفة في أبنائها حيث يحاولون أن يستميلوا هؤلاء نحوهم، وأحياناً عن طريق توفير (المنح الدراسية) للشباب، فإنهم يقومون (بجلبهم) نحو ثقافتهم ويشاركونهم في أفكارهم، وما يترتب على ذلك مِن فساد العقيدة.

ومن الأساليب الرائجة والمخرّبة لهؤلاء الشياطين إيجاد مراكز الفساد تحت غطاء الفنادق العالمية وإيجاد المناطق الترفيهية ودور السيغا والافلام المبتذلة وأمثال ذلك، حيث لا تكون هذه الوسائل أدوات لترويج الفحشاء وزيادة أولاد الزنا فحسب، بل تؤدّي إلى إنحراف جيل الشباب وتميّعهم وتغرّبهم، وتصنع منهم أشخاصاً فاقدين للإرادة، وكلّها أمعنا النظر في دسائسهم ومكرهم تكشّفت لنا الأخطار الكبيرة الكامنة في هذه الوساوس الشيطانية.

د) برامج التخريب النفسي؛ مِن البرامج الأخرى التي يتبعها الشياطين، الاستفادة مِن الوعود والأمنيات الكاذبة التي يطلقونها بمختلف الحيل، فهؤلاء الشياطين يعدّون مجموعة ماهرة وَمتمكنة مِن علماء النفس لغواية الناس البسطاء مِنهم والأذكياء، كلاً بما يناسب وضعه، فني بعض الأحيان يصوّرون لهم حالهم بأنهم سيصبحون قريباً مِن الدول المتمدنة والكبيرة، أو أنَّ شبابهم لا مثيل له، ويستطيع الشباب في بلدانهم أن يصل مِن خلال إنّباع برامجهم إلى أوج العظمة، وَهكذا في بلدانهم يغرقوهم في هذه الخيالات الواهية التي تتلفق في جملة ﴿ومدهم﴾.

في أحيانٍ أخرى يسلك الشياطين طريقاً معكوساً، إذ يصوّرون للبلد بأنّه لا يستطيع مُطلقاً مُواجهة القوى الكبرى، وأنّهم مُتأخرون عن هَذِهِ القوى بمائة عام أو أكثر، وَبهذا الأسلوب تُزرع المبررات النفسية لاستمرار التخلّف وعدم انطلاق جهود البلد الضعيف نحو العمل والبناء الحقيق.

بالطبع هَذُو القصّة لها بدايات بعيدة، وَطرق نفوذ الشيطان فيها لا تنحصر بواحــد أو اثنتين.

وَلَكُنَّ (عباد الله) الحقيقيين والمخلصين، وَبالإتكاء على الوعد القرآني القاطع بـالنصر،

والذي تضمنته هَذِهِ الآيات، سيقومون بمحاربة الشياطين وَلا يسمحون بالتردد يساور أنفسهم، وَهم يعلمون ـ برغم الأصوات الكثيرة للشياطين ـ أنهم سينتصرون، وإنهم بصبرهم وصمودهم وبإيمانهم وتوكّلهم على الله سوف يُفشِلون الخطط الشيطانية، وَذلك قوله تعالى: ﴿وَتَغْنُ بِرَبِّكُ وَكِيلاً﴾.

#### ٣\_ لماذا فلق الله الشيطان؟

فقد بحثنا ذلك في الآية ٣٩ مِن سورة البقرة. وَفيها يخص وَساوس الشيطان وَأَشكالها وَلبوساتها، وَمعنىٰ الشيطان في القرآن، فقد بحثنا كلّ ذلك في ذيل الآيــة ١٣ مـن ســورة الأعراف. والآية ٣٩ من سورة البقرة من هذا التّفسير.

रुध

رَّبُكُمُ ٱلَّذِى يُزْجِى لَكُمُ ٱلْفُلُكَ فِى ٱلْبَحْرِلِتَبْنَغُواْ مِن فَضَيلِهِ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ الْمُعَلِمُ ٱلفَّرُ فِي ٱلْبَحْرِضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَمَا نَعَنكُمُ الفَّرُ فِي ٱلْبَحْرِضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَمَا نَعَنكُمُ الفَّرُ فِي ٱلْبَحْرِضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَمَا نَعَنكُمُ الفَّرُ أَعْرَضَكُمُ مَا الْبَرِ أَعْرَضَكُمْ جَانِبَ ٱلْبَرِ أَوْيُرْسِلَ عِلَيْهُ مَا الْبَرِ أَعْرَضَكُمُ الْفَرْسُ مَا كُفَرُ مُ مَا كُفَرُ مُ مَا كُفَرُ مُ مُ لَا يَحِدُ وَالكُرُ عَلَيْنَا الْمِرَى عَلَيْنَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

# التغسير

## لماذا الكفران مُع كلٌّ هَذِهِ النَّعِم؟

هَذِهِ الآيات تابعت البحوث السابقة في مجال التوحيد ومحاربة الشرك، وَدخلت في البحث مِن خلال طريقين مُختلفين، هما: طريق الاستدلال والبرهان، وَطريق الوجدان وَمخاطبة الإنسان مِن الداخل.

فني البداية تشير الآية إلى التوحيد الاستدلالي فتقول: ﴿ رَبُّكُمُ الذِّي يَرْجِي لَكُمُ الفَلْكَ فَيَ اليحر،

طبعاً هُناك أنظمة لأجل حركة الفلك في البحار، فن جانب ينبغي وجود الماء بشكل يصلح لمسير السفن، ومن جانب آخر لابد من توفر بعض الأشياء التي تكون أخف مِن الماء كي يمكن لها أن تطفو على سطحه، وإذا كانت أثقل فيمكن صناعتها بشكل بحيث تكون أخف مِن الماء وتستطيع أن تتحمَّل وزن الأحمال الثقيلة والأعداد الكثيرة مِن البشر، ومِن جانبٍ ثالث يلزم وجود القوّة المحرَّكة والَّتي كانَ الهواء يُمثلها في السابق، حيث كان البحّارة يستفيدون مِن حركة التيّارات الهوائية فوق المحيطات والبحار لتحديد أوقعات وَسرعة

واتجاه السفن، واليوم يستفاد مِن طاقة البخار وأشكال الطاقة الأخرى في حركة السفن.

من جانب آخر ينبغي وجود أسلوب لتحديد الطرق، وَهذا الأسلوب كانَ سابقاً يعتمد على الشمس والنجوم في السهاء، أمّا اليوم فإنَّ السفن تستفيد مِن البوصلات والخرائط والإحداثيات الدقيقة. على أي حال، إذا لم تتوافر هذو الشروط الأربعة ولم يكن ثمّة تنسيق بينها فإنَّ حركة السفن تصبح أمراً مستحيلاً، ولا يكون الإنسان قادراً على الاستفادة مِن هذه الوسيلة المهمّة.

تعلمون \_طبعاً \_بأنَّ السفن تعتبر أضخم وسيلة لحمل الإنسان، واليوم فإنَّ هُناك مِن المفن العملاقة ما يكون بعضها بمساحة مدينة صغيرة.

ثم يضيف تعالى: ﴿لِتَبَتَعُوا مِنْ فَصُلَه ﴾. حتى تساعدكم في أسفاركم وَنقل أسوالكم وَتَجَارِ تَكُم و تعينكم في كلّ ما يخصّ أمور دنياكم ودينكم. أمّا لماذا؟ فلأنّ الله تبارك و تعالى ﴿لِلْه كان يكم رَحيماً ﴾.

مِن هَذَا التوحيد الاستدلالي والذي يعكس جانباً صغيراً مِن نظام الخلق، وَعلم وَقدرة وَحكم المناق عند الاستدلالي والذي يعكس جانباً صغيراً مِن نظام الخلق، وَعلم وَقدرة وَحكم الخالق جلَّ وَعلا، تنتقل الآية إلى أسلوب الاستدلال الفطري فتقول: لا تسنسوا ﴿ وَإِذَا مَسْكُمُ الفَرِّ فِي البِعرِ صَلَّ مِن تدعون إلَّا لِيَّاه ﴾.

حيث يضل أي شيء مِن دون الله، لأنَّ ضرر البحر إذا وقع، كالطوفان وَغيره يذهب بكلّ الحواجز وأستار التقليد والتعصّب اللاصقة على صفاء الفطرة الإنسانية، لينكشف نور الفطرة الذي هو نور التوحيد والإيمان والعبودية لله دون غيره.

نعم في هَذِهِ اللحظات، في لحظات الأزمة ينقطع الإنسان عن جميع المعبودات التصورية والوهمية والخيالية التي سبق وأن أعطاها قوّة بسبب أوهامه، وتمحى مِن ذهنه ف اعليتها ووجودها وتتلاشئ وتذوب تماماً كما يذوب الجليد في شمس الصيف ولا يبق حين ذاك سوى نور الأنوار... نور الله جلّ جلاله.

إنَّ الآية تعبِّر عن قانون عام، عرفه كلّ من جرَّب ذلك، حيثُ تؤدّي المشاكل والصعوبات الحادّة التي يرّ بها الإنسان - ويصل السكين العظم - إلى الغاء كلّ الأسباب الظاهرية التي كان يتعلَّق بها الإنسان، وتَنعدم فاعلية العلل المادية التي كان يتشبث بها، وتنقطع كلّ الأسباب، إلّا السبب الذي يصل الإنسان بمصدر العلم والقدرة المطلقتين، والذي هو - لوحده سبحانه وتعالى - قادر على حلّ أعقد المشكلات... لَيسَ مهمًا هُنا ما

الذي نستي فيه هَذهِ الحالة، وإنّما المهم أنّ نعلم أنّ قلب الإنسان في هَذِهِ الحالة ينفتح علىٰ الامل بالخلاص، وتغمر القلب بنور خاص لطيف. وَهِذِهِ المنعطفات هي واحدة مِن أقرب الطرق إلىٰ الله، إنّها طريق ينبع مِن داخل الروح وَمِن سويداء القلب. ١

ثمُ تَضيف الآية: ﴿ قُلْمًا تَجَاكُم إِلَىٰ البِرِّ لَعَرَضْتُم وَكَانَ الإِنسانَ كَفُوراً ﴾.

مرّة أخرى تُغطّي حجب الغرور والغفلة والتعصّب هَذا النور الإلهـي، وَيـغطّي غــبار العصيان والذنوب وَملاهى الحياة المادية فطرة الإنسان ووجدانه.

ولكن هل تظنون أنَّ الله لا يستطيع أن ينزل بكم عقابه الشديد وأنتم على اليابسة و في قلب الصحارى والبرارى؟

لذلك تقول الآية ﴿ لَقَامِنتُم أَنْ يَحْسَفُ بِكُمْ جَلَسُ لَلِينَ مُمَّ أَضَافَتَ: ﴿ لُويَــرَسُلُ مَلَيكُمْ حاصباً ثُمَّ لا تَجِدُولُ لَكُمْ وَكِيلاً﴾ ، حيث تغشيكم عاصفة محمّلة بالحصي والحجارة وتدفنكم تحتها ولا تجدون من ينقذكم منها (وفي ذلك من العذاب ما هو أشدٌ من الغرق في البحر).

إنَّ المتجولين في الصحاري وأهل البوادي يدركون أكثر مِن غيرهم رهبة هذا التهديد الرّباني والوعيد القرآني، إذ يعرفون كيف تؤدِّي ثورة الكثبان الرملية في الصحراء إلىٰ دَفع الرمال والأحجار إلىٰ غير مواقعها لِتشكُّل تلالاً تدفن في ثناياها وبطونها قوافل الجسهال وَمَن علمها.

بعد ذلك تضيف الآية مذكرة أمثال هؤلاء بأنكم هل تظنون أنّ هذه هي المرّة الأخيرة التي تحتاجون فيها إلى السفر في البحر: ﴿لَم لَمِنتُم لَنْ يَعِيدُكُم فِيه تَارَة لَعُرَىٰ فَيْرَسُلُ عَلَيْكُم التي تحتاجون فيها إلى السفر في البحر: ﴿لَم لَمِنتُم لَنْ يَعِيدُكُم فِيه تَارَة لَعُرىٰ فَيْرَسُلُ عَلَيْكُم لَا يَعْدُولُكُم عَلَيْنَا وِهِ تَبِيعًا ﴾، أي لا أحد حيننذ يطالب بدمكم ويثأر لكم منّا.

### بحوث

### ١\_ الشَّمُصية المتقلِّية

إنَّ الكثير مِن الناس لا يذكرون الله إلَّا عِندَ بروز المشاكل. وَيــنسونه في الرخــاء، إنَّ

١٠ طالع الشّرح الكامل للتوحيد الفطري في كتاب (خالق العالم)، ولاحظة أيضاً في نهاية الآية ١٤ مِن سورة النحل حيث أشرنا إلى هَذِهِ العسالة.

نسيان الله في حياة هؤلاء هو القاعدة والأصل، أي أنّه صار طبيعة، ثانية لهؤلاء، لذا فإنَّ ذكر الله بالنسبة لهؤلاء والإلتفات إلى وقائع الحياة الحقَّة تعتبر حالة استثنائية في وجودهم، تعتاج في حضورها إلى عوامل إضافية، فما دامت هَذِهِ العوامل الإضافية موجودة فهم يذكرون الله، أمّا إذا زالت فسوف يرجعون إلى طبيعتهم المنحرفة وَينسون الله.

والخلاصة، أنّنا لا نجد من الناس بصورة عامّة من لا يلجأ إلى الله وّلا يخضع له عندما تضغطه المشاكل الحادَّة والصعبة، وَلكن ينبغي أن نعرف أنّ الوعي وذكر الله تعالىٰ في مثل هذه الظروف، والذي نستطيع أن نصفهُ بالوعي الإجباري، هو وعي عديم الفائدة.

إنَّ المؤمنين والمسلمين الحقيقيين، يذكرون الله في الراحة والبلاء والسلامة والمرض والفقر والغنى، في السجن وعلى كرسي الحكم، وفي أيّ وضع كان إنَّ تغيير الأوضاع وَتبدُّل الحالات لا يغيِّر هؤلاء، إنَّ أرواحهم كبيرة بحيث تستوعب كلّ هَذِهِ الأمور، مَثلهم في ذلك على بن أبي طالب المثلا، حيث كانت عبادته وزهده ومُتابعته لأمور الفقراء لا تختلف عِندَ وجوده في السلطة، أو عندما كان جليس بيته.

أمير المؤمنين على بن أبي طالب علم يقول في وَصف المتقين: «نُؤَلت أنفسهم مِنهم في البلاء كالتي نُزَلت في الرخاء» \ كالتي نُزَلت في الرخاء» \ .

وخلاصة القول: إنَّ الإيمان والإرتباط بالله وَعبادته والتوسل بهِ والتوبة إليه والتسليم له سبحانه وَتعالى، كلّ هَذِهِ الأُمور تكون مهمّة وَثمينة وَذات أثر عِندما تكون دائمية وَثابتة، أمّا الإيمان الموسمي والتوبة والعبادات الموسمية، والتي تفرضها حالات خاصّة يمرّ بها الإنسان وَيبغي مِن خلالها جلب بعض المنافع له، فليسَ لها أثر وَلا قيمة، والآيات القرآنية تـوبّخ أمثال هؤلاء الأشخاص دائماً.

#### ٢. لا يمكن الهروب مِن مكومة الله

البعض بتوجّه إلى الله (مِثل عبدة الأصنام في الجاهلية) عِندما يكون في وَسط البحر أو عِندما يكون على هاوية السقوط والخطر أو في حالِ مرضٍ شديد، في حين أنّنا إذا فكّرنا بشكلٍ صحيح نرى أنّ الإنسان معرّض للخطر والضرر في كـلّ الأزمـنة والحـالات

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٣.

والأوقات، فالبحر والبر والصحراء والمرض والهاوية وَغيرها، هي في الواقع مُستساوية الخطورة. إنَّ هزِّة أرضية واحدة يمكنها أن تدمَّر بيتنا الآمن الهاديء، وإنَّ تخثراً بسيطاً في الدم يمكنُه أن يغلق مسير الدم في الشريان الأبهر فيؤثّر على القلب أو على الدماغ فتحدث السكتة القلبية أو الدماغية، وَبعد ثانية واحدة يكون الموت هو المصير المحتوم، مَع وجود كلّ هذه الأمور نعلم أنَّ الغفلة عن الله تعالى كم هي مجانبة للصواب!!

قد يقوم هُنا أنصار نظرية تعليل الإيمان ـ والدين بشكل عام ـ على أساس الخوف، بتبرير هَذِهِ الحالة بقولهم: طالما أنَّ الحوف في الإنسان غريزي و فطري، فإنَّ خوفه مِن العوامل الطبيعية يجعل الإنسان يتوجّه نحو الخالق. وَمثل هَذِهِ الحالات والأوضاع التي تحدّثت عنها الآيات تدعم هَذا التصوّر و تعضده.

الآيات القرآنية أجابت على هَذِهِ الأوهام، إذ أبانت أنَّ القرآن لم يجعل - أبداً - معرفة الله المخالق قائمة على هذِهِ الأمور، بل إنَّ الأساس هو قراءة في نظام الكون والوجود ومعرفة الله تعالى مِن خلال هَذا الخلق، وَحتى في الآيات أعلاه نرى أنّها ذكرت أوّلاً الإيمان الاستدلالي قبل ذكر التوحيد والإيمان الفطري، وفي الواقع فإنّها تعتبر هذِهِ الحوادث بمنابة تمذكير بالخالق لا مِن أجل معرفته، إذ أنّ معرفته لطللاب الحق تستوضح مِن خلال أسلوب الاستدلال وَعن طريق الفطرة.

### ٣ـ معاني الكلمات

«يزجي» مأخوذة مِن «إزجاء» وَهي تعني تحريك شيء ما بشكلٍ مستمر.

«حاصب» تعني الهواء الذي يحرّك معهُ الأحجار الصفيرة ثمّ تـضرب الواحـدة بـعد الأخرى مكاناً معيّناً، وَهي مُشتقّة أصلاً مِـن (حـصباء) التي تـعني الأحــجار الصـغيرة (الحصين).

«قاصف» بمعنىٰ المحطّم. وَهي هُنا تشير إلىٰ العاصفة الشديدة التي تقلع كلّ شيء مِن مكانه.

«تبيع» بمعنىٰ تابع، وَهي تشير هُنا إلى الشخص الذي ينهض للمطالبة بالدم، وَثَمَن الدم والثأر وَيستمر في ذلك.

وَلَقَذَكُرَّمْنَابَنِي َ اَدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَفَنَكُمْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَلْنَكُهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِمِّمَنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَنِمِهِمْ فَمَنْ أُوتِي عَلَىٰ كَثِيرِمِّمَنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَنِمِهِمْ فَمَنْ أُوتِي عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَأَصَلَىٰ سَلِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَأَصَلَ سَلِيلًا إِلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَأَصَلَ سَلِيلًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَالْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ وَأَصَلَ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَالْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَالْمَالِي اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَالْمَالِمُ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَالْمَالِمِ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَالْمَالِمُ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَالْمَالِقُوا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ وَالْمَالِقُوا عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ وَالْمَالِكُ وَاللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ عَلَى وَالْمَالِمُ اللَّهُ عَلَىٰ وَالْمُوالِقُوا عَلَى اللَّهُ عَلَى وَالْمَالِقُوا عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى مَا الْمَالِقُ عَلَى اللْمُ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى اللَّ

## التفسير

### الإنسان سيِّد المومودات:

إنَّ واحدة مِن أبرز طرق الهداية والتربية، هي التنويه بشخصية الإنسان وّمكانته وَمواهبه، لذا فإنَّ القرآن الكريم وَبعد بحوثه عن المشركين والمنحرفين في الآيات السابقة، يقوم هُنا بتبيان الشخصية الممتازة للإنسان والمواهب التي منحها إيّاها ربّ العالمين، لكي لا يلوّث الإنسان جوهره الثمين، وَلا يبيع نفسهُ بثمنٍ بخس، حيث يقول تعالى ﴿وَلقد كَرُّهنا بِنِي للوّث الإنسان جوهره الثمين، وَلا يبيع نفسهُ بثمنٍ بخس، حيث يقول تعالى ﴿وَلقد كَرُّهنا بِنِي

مُ تشير الآيات القرآنية إلى ثلاثة أقسام مِن المواهب الإلهيّة التي حباها الله لبني البشر، هَذِهِ المواهب هي أوّلاً: ﴿وَحملناهم في البرّ والبحر﴾.

ثم قوله تعالى: ﴿ورزقناهم مِن الطّيبات﴾ ومع الالتفات إلى سعة مفهوم (الطبيب) الذي يشمل كلّ موجود طيّب وطاهر تتّضح عظمة وشمولية هذه النعمة الإلهيّة الكبيرة.

أمّا القسم الثّالث مِن المواهب فينص عليه قوله تعالى: ﴿وَقَفَّلْنَاهُمُ عَلَىٰ كَثَيْرِهُمْنَ خَلَقْنَا تَفْضَيْلاً ﴾.

### بحوث

### 1\_ وسيلة النقل أوّل نعمة للإنسان

الملاحظة التي تلفت النظر هُنا. هي: لماذا اختار الله قضية الحــركة عــلين اليــابسة وَفي

البحار، وأشار إليها أوّلاً مِن بين جميع المواهب الأخرى التي وَهبها للإنسان؟

قد يكون ذلك بسبب أنَّ الاستفادة مِن الطيبات وأنواع الأرزاق لا يحدث بدون الحركة، حيثُ إنَّ حركة الإنسان على سطح الكرة الأرضية تحتاج إلى وسيلة نقل، إذ أنَّ الحركة هي مقدمة لأيٌ بركة.

أو أنَّ السبب قد يكون لإظهار سلطة الإنسان على الكرة الأرضية الواسعة بما في ذلك البحار والصحاري. إذ أنَّ لكل نوع مِن أنواع الموجودات سلطة على جرز محدود مِن الأرض، أمَّا الإنسان فإنَّهُ يحكم الكرة الأرضية ببحارها وصحاريها وهوائها.

#### ٢\_ تكريم الإنسان مِن قبل الفالق

بأيّ شيء كرَّم الله الإنسان؟ الآية تقول بشكل مجمل ﴿وَلَقَد كُرُمنا مِنْي آدم ﴾.

بين المفسّرين كلام كثير عن مصداق هذا التكريم، فالبعض يعزو السبب لقوّة العمقل والمنطق والاستعدادات المختلفة وَحرية الإرادة، أمّا البعض الآخر فيعزو ذلك إلى الجمسم المتّزن والجمسد العمودي، والبعض يعربط ذلك بالأصابع التي يستطيع الإنسان القيام بواسطتها بمختلف الأعهال الدقيقة، وأيضاً تمنحه القدرة على الكتابة.

والبعض يعتقد أنّ التكريم يعود إلى أنّ الإنسان هو الكائن الوحيد الذي يأكل طعامه يده.

وهناك مَن يقول: إنَّ السبب يعود إلى سلطة الإنسان على جميع الكائنات الأرضية. وهناك مِن المفسّرين من يعزو التكريم إلى قدرة الإنسان على معرفة الله، والقدرة أيضاً على إطاعة أوامره.

لكن مِن الواضح أنَّ جميع هَذِهِ المواهب موجودة في الإنسان وَلا يوجد تضاد بينها، لذا فإنَّ تكريم الحَالق لِهَذَا المُحَلُوق الكريم يتجلَّىٰ من خلال جميع هَذِهِ المواهب وَغيرها.

خلاصة القول: إنَّ الإنسان لهُ إمتيازات كنيرة على باقي المخلوقات، وَهَذِهِ الإمتيازات الواحدة منها أعظم مِن الأخرى؛ فضافاً إلى الإمتيازات الجسمية، فإنَّ روح الإنسان لها مجموعة واسعة مِن الاستعدادات والقدرات الكبيرة التي تؤهّلُهُ لطي مسيرة التكامل بشكلٍ غير محدود.

### ٣\_ الفرق بين (كرَّمنا) و(فضَّلنا)

هُناك آراء كثيرة حول التفاوت بين (كرَّمنا) وَ (فَضَّلنا) فالبعض يقول: إنّ (كرّمنا) هي إشارة إلى المواهب التي أعطاها الله ذاتاً للإنسان، بينا (فضَّلنا) إشارة إلى الفضائل التي اكتسبها الإنسان بسبب توفيق الله.

هُناك احتال قوي بأنّ (كرّمنا) إشارة إلى الجوانب المادية، أمّا (فضّلنا) فهي إشارة إلى المواهب المعنوية، لأنَّ كلمة (فضّلنا) غالباً ما تأتي في القرآن بهذا المعنى.

## ٤\_ ما معنى كلمة (كثير) في الآية؟

بعض المفسّرين يعتبرون الآية الآنفة دليلاً على أفضلية الملائكة على بني الإنسان، فالقرآن يقول بأنَّ الإنسان مفضَّل على أكثر المخلوقات، وَتبقى مجموعة لا يكون الإنسان أفضل مِنها، وَهَذِهِ المجموعة ليست سوى الملائكة.

وَلَكُنَ بِمُلاحِظَةَ آيَاتَ خَلَقَ آدم وسجود المُلائكة وَتعليمهم (الأسهاء) مِن قبل آدم، لا يبقيٰ شك في أنَّ الإنسان أفضل مِن الملائكة.

لذا فإنَّ كلمة (كثير) تعني هُنا (جميع). وَكها يقول المفسّر الكبير الشّيخ الطبرسي في مجمع البيان، فإنَّ استخدام كلمة (كثير) بمعنىٰ (جميع) يعتبر عادياً وَوارداً في القرآن الكريم وَفي لغة العرب.

وَهكذا يكون معنىٰ الجملة حسب تفسير الطبرسي لها هو: «إنَّا فـضلناهم عــلـىٰ مَــن خلقناهم، وهم كثير».

فالقرآن يقول عن الشياطين في الآية ٢٢٣ مِن سورة الشعراء: ﴿وَأَكْثُرُهُمُ كَافْيُونُ ﴾ بيناً مِن البديهِي أنَّ كلِّ الشياطين كاذبين وَليس أكثرهم، وَإِنَّا استخدمت الآية (كثير) بمعنى (الجميع).

على أي حال، إذا اعتبرنا المعنى خلافاً للظاهر، فإنَّ آيات خلق الإنسان ستكون قرينة واضحة لذلك.

### ه\_ لماذا كان الإنسان أفضل المفلوقات؟

لا يعد الجواب على هَذا السؤال معقّداً، إذ أنّنا نعلم أنَّ الإنسان هو الكائن الوحيد الذي

يتكوّن مِن قوى مُختلفة، مادية وَمعنوية؛ جسمية وَروحية، وَينمو وَسط المتضادات، وَلهُ استعدادات غير محدودة للتكامل والتقدُّم.

وَهُناك حديث معروف للإمام على الله وهو شاهد على ما نقول، إذ يقول فيه: «إنَّ الله عَزَّوجلٌ ركّب في الملائكة عقلاً بلا شهوة، وركّب في البهائم شهوة بلا عقل، وركّب في بني آدم كلتيهما؛ فمن غلب عقله شهوته فهو خيرٌ مِن الملائكة، وَمن غلبت شهوته عقله فهو شرَّ من البهائم» \.

وَهُنا يبقَ سؤال واحد: هل أنَّ جميع البشر أفضل مِن الملائكة، في حين يوجد بين البشر الكفار والمجرمون والظالمون، وَهَوُلاء يُعتبرون مِن أسوأ خلق الله... بعبارة أخرى: هل أنَّ كلمة (بني آدم) في الآية تنطبق على جميع البشر أم على قسمٍ مِنهم؟

يكن تلخيص الإجابة على هذا السؤال في جملةٍ واحدةً هي: نعم جميع البشر أفضل، وَلكن بالقوة والإستعداد، يعني أنّ الجميع يملك الأرضية ليكبون أفسط، وَلكنتُهم إذا لم يستفيدوا مِن هَذِهِ الأرضية والقابلية المودعة فيهم، وسقطوا في الهاوية، فإنَّ ذلك يكبون بسببهم وَيعود عليهم فقط.

وَبِالرغم مِن أَنَّ أَفضلية الإنسان هي في الجالات المعنوية والإنسانية، وَلكن بعض العلماء ذكر أنَّ الإنسان قد يكون أقوى من سائر الأحياء حتى من جهة القوّة الجسمية بالرغم مِن أنَّهُ يعتبر ضعيفاً في مناحي أخرى.

«الكسيس كارل» مؤلف كتاب (الإنسان ذلك الجهول) يقول في كتابه واصفاً قدرات الإنسان: «إنّ جسم الإنسان مِن المتانة والإحكام والدّقة بحيث إنّه يقاوم كلّ أشكال التعب والعقبات التي يتعرّض لها الوجود الإنساني مِن قلّة غذاء، وسهر وَتعب، وهموم زائدة، وأشكال المرض والألم والمعاناة، وهو في ثباته ومقاومته للأشكال الآنفة يبدي إستعداداً استثنائياً يبعث على الحيرة والعجب، حتى أننا نستطيع أن نقول: إنَّ الوجود الإنساني في تكوينه الروحي والجسدي هو أثبت الموجودات مِن ذوي الأرواح وأكثرها نشاطاً واستعداداً في مضهار الفاعلية الفكرية والجسدية التي يتضمّنها والتي أدَّت إلى تشييد المدنية الراهنة بكلّ مظاهرها» ٢

۱. تفسیر نورالتقلین، ج ۳، ص ۱۸۸.

٢. الإنسان ذلك المجهول، الكسيس كارل، ص٧٧ ـ ٧٤.

الآية التي بعدها تشير إلى موهبة أخرى مِن المواهب الإلهيّة التي حباها الله للإنسان، ورتّبت عليه المسؤوليات الثقيلة بسبب هَذِهِ المواهب.

فني البداية تشير الآية إلى قضية القيادة وَدَورها في مستقبل البشر فتقول: ﴿يوم ندموا كُلُّ لَلْمَانَ وَإِهَا هَهُم ﴾ يعني أنَّ الذين اعتقدوا بقيادة الأنبياء وأوصيائهم وَمَن ينوب عنهم في كل زمان وعصر، سوف يكونون مَع قادتهم ويحشرون معهم، أمّا الذين انتخبوا الشيطان وأثمّة الضلال والظالمين والمستكبرين قادة هم، فإنّهم سيكونون معهم ويحشرون معهم.

خلاصة القول: إنَّ الإرتباط بين القيادة والأتباع في هذا العالم سوف ينعكس بشكل كامل في العالم الآخر، وَطبقاً فِذَا الأمر سيتم تحديد الفرقة الناجية، والأخرى التي تستحق العذاب.

بالرغم من أنَّ بعض المفسّرين قد حصر كلمة (إمام) بـ (الأنسبياء) والبعض الآخر حصرها بمعنى (الكتب السهاوية) والبعض الثالث بـ (العلماء)، إلَّا أنَّ من الواضح أن كلمة (إمام) في هذا المكان لها معنى أوسع، وتشمل أيّة قيادة سواء تمثّلت بالأنبياء أو أثمة الهدى أو العلماء أو الكتاب والسنّة، وَيدخل في معنى الكلمة أيضاً أثمّة الكفر والضلال، وبهذا الترتيب فإنَّ كلّ إنسان سيسلك في الآخرة مسار القائد الذي انتخبه لنفسه في الدنيا إماماً وقائداً.

هذا التعبير والإشارة إلى دُور الإمامة وَكُونهَا مِن أسباب تكامل الإنسان، يـعتبر في نفس الوقت تحذيراً لكلّ البشرية كي تدقق في انتخاب القيادة، وَلا تعطي أزِمَّةَ وجودها الفكري والحياتي بيد أيّ شخصٍ كان.

ثمّ تقسّم الآية الناس يوم القيامة إلى قسمين: ﴿فَعَنْ لُوتِي كتابِه بِيعِينَه فَأُولئك يقرؤون كتابِهم وَلا يظلمون فتيلا ﴾ أمّا القسم الآخر فهو: من كان في الدنيا أعمى القلب: ﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ لَمَعَىٰ فَهُو فِي الآخرة لُمعَىٰ ﴾. وَطبيعي أن يكون هؤلاء العميان القلوب أضل من جميع الخلوقات ﴿وَلْصَلْ سِيلا ﴾ فهؤلاء لا يوفقون في هَذِهِ الدنيا لسلوك طريق الهداية، وَلا هُم في الآخرة مِن أصحاب الجنة والسعادة، لأنهم أغمضوا عيونهم عن جميع الحقائق وَحرّموا أنفسهم مِن رؤية الحق وآيات الله وَكلّ ما يؤدّي إلى هدايتهم، وَيقود إلى خلاصهم

ا. وفتيل، تعني الخيط الرقيق الموجود في شق نوئ التمر، وفي المقابل فإن ونقير، تمني مؤخرة نوئ التمر،
بينما تعني وقطمير، الطبقة الرقيقة التي تنطي نوئ التمر. وكلّ هذه التعابير كناية عن التسيء الصنغير جداً
وحقارته.

مِن المُواهب العظيمة التي أعطاهم الله إيّاها، وَلأَنّ الآخرة هي صورة مُنعكسة لوجـود الإنسان في هَذه الدنيا، إذن ليسَ ثمّة مِن عجب في أن يُحشر هؤلاء العميان بنفس الصورة في يوم الحشر والقيامة.

### بحوث

### ١ـ دُور القيادة في مياة البشر

الحياة الاجتاعية للبشر في الدنيا لا يمكن أن تنفصل عن القيادة أو أن تستغني عنها، لأنَّ تحديد مسير مجموعة معينة يحتاج داغاً إلى قيادة، وَعادةً لا يمكن سلوك طريق التكامل بدون وجود قيادة، وَهذا هو سر إرسال الأنبياء وانتخاب الأوصياء لهم.

وَفِي علوم العقائد والكلام، يُستفاد أيضاً مِن (قاعدة اللطف) في إنبات لزوم بعث الأنبياء ولزوم وجود الإمام في كلّ زمان، وذلك لأهتية دور القائد في تسنظيم الجستمع، وَمسنع الانحرافات، وَبنفس المقدار الذي يقوم بهِ القائد الإلهي والعالم والصالح بإيصال الإنسان إلى هدفه النهائي بشكل سهل وَسريع، فإنَّ التسليم لقيادة أُغَة الكفر والضلال والإنقياد لهم يؤدّيان بالإنسان إلى الهاوية والشقاء.

وَفِي تفسير هَذِهِ الآية تتضمّن المصادر الإسلامية أحاديث مُتعدّدة توضّح مفهومها تبيّن الغرض من الامامة.

في حديث تنقُلهُ الشيعة والسنة عن الإمام علي بن موسى الترضاط بأسناد صحيحة أنَّهُ نقل عن آبائه عن جدَّه رسول الله تَنْكُلُهُ ، حول تفسير هَذِهِ الآية قوله تَنْكُلُهُ : «يُدعىٰ كل أناس بإمام زمانهم وكتاب ربهم وسنة نبيتهم». \

وَنَقرأُ عَنَ الْإِمَامُ جَعَفَرُ بِنَ مُحَمَّدُ الصَّادِقَ عَلَيْهُ قُولُهُ: «أَلَا تَحَمَّدُونَ اللهُ! إذا كان يوم القيامة فدعي كل قوم إلى من يتولونه وَدعينا إلى رسول الله وَفَرَعتم إلينا فإلى أين ترون يذهب بكم؟ إلى الجنّة وَربّ الكعبة \_ قالها ثلاثاً». "

## ٢۔ تكريم بني آدم

(بني آدم) وَردت في القرآن الكريم كعنوان للإنسان مقرونة بالمدح والإحترام. في حين

١. تفسير مجمع البيان ذيل الآية مورد البحث. ٢. المصدر السّابق.

أنّ كلمة (إنسان) ذكرت مَع صفات مِثل: ظلوم، جهول، هلوع، ضعيف، طاغي، وَما شابهها مِن الأوصاف. وَهَذا بدل على أنّ بني آدم صفة للإنسان المتربي، أو على الأقل الذي لهُ استعدادات إيجابية (إنّ افتخار آدم وتفضيله على الملائكة يؤيّد هذا المعنى لبني آدم). في حين أنّ كلمة (إنسان) وَردت بشكلِ مطلق، وأحياناً تشير إلى الصفات السلبية.

لذا فإنَّ الآيات التي نبحثها استخدمت كلمة (بني آدم) لأنَّ الحديث فيها هو عن الكرامة وأفضلية الإنسان. (هُناك بحث مفصّل حول معنىٰ الإنسان في القرآن الكريم يُمكن مُراجعتهُ في تفسيرنا هذا ذيل الآية ١١ من سورة يونس).

### ٣\_ دُور القيادة في الإسلام

في الحديث المعروف عن الإمام محمّد بن علي الباقر الله يُتقل أنّهُ عِندما كان يتحدّث عن الأركان الأساسية في الإسلام ذكر (الولاية) كخامس وأهم ركن، في حين أنّ الصلاة التي توضّح العلاقه بين الحالق والحلق، والصيام الذي هو رمز محاربة الشهوات، والزكاة التي تحدّد العلاقة بين الحلق والحالق، والحج الذي يكشف الجانب الاجتاعي في الإسلام، اعتبرت الأركان الأربعة الأساسية الأخرى. ثمّ يضيف الإمام الباقر الله «وَلَمْ ينادَ بشيءٍ كما نودي بالولاية» لماذا؟ لأنَّ تنفيذ الأركان الأخرى لن يتحقق إلا في ظل هذا الأصل، أي في ظل الولاية المناسية المناس المناس الولاية المناس الولاية المناس الولاية المناس الولاية المناس المناس المناس الولاية المناس الولاية المناس الولاية المناس الولاية المناس الولاية المناس المناس المناس المناس الولاية المناس المناس المناس المناس الولاية المناس المناس

وَلِهَذَا السبب بالذات روي عن الرّسول الأعظم للله قوله «مَن مات بغير إمام مات ميتة الجاهلية» ٢.

التاريخ يشهد أن بعض الأمم تكون في الصف الأوّل بين دول العالم وأنمه بسبب قيادتها العظيمة والكفوءة، ولكن نفس الأمّة تنهار وَتسقط في الهاوية، برغم امتلاكها لنفس القوى البشرية والمصادر الأخرى، إذا كانت قيادتها ضعيفة وَغير كفوءة.

ثمّ ألم يكن عرب الجاهلية غارقين في جهلهم وَفسادهم وَذَلّتهم وانحطاطهم، وَكانوا نهشة الآكل، بسبب عدم امتلاكهم لقائدٍ كفوء، وَلكن ما إن ظهرت القيادة الإلهيّة الرّبانية

ا. قال الباقرط الله : وبني الاسلام على خمس، على الصلاة، والزكاة، والصبوم، والحبج، والولاية، وَلم يُستاذَ بشيء كما نودي بالولاية، عن أصول الكافي، ج ٢، ص ١٨.

٢. عَن تَغْسِيرُ نُورَالتَقَلَينَ، ج ٣. ص ١٩٤، وَكَذَلُّكُ مَصَادَرُ أُخْرَىٰ.

المتمثلة بالهادي محمدة المنظمة حتى سلك نفس القوم طريق العظمة والتكامل بسرعة كبيرة بحيث أدهش العالم، وهذا يكشف عن دور القائد في ذلك الزمان وَهذا الزمان وَفي كلّ زمان طبعاً لقد جعل الله للبشرية قائداً لإنقاذ وهداية البشر في كلّ عصر وزمان، حيث تقتضي حكمته أن لا تطبق السعادة إلّا مع وجود ضامن تنفيذي لها، والمسهم أن تستعرف المجتمعات على قيادتها وأن لا يقعوا في شباك القادة الضالين والفاسدين، حيث تكون النجاة من مخالبهم أمراً صعباً للغاية.

وهذه هي فلسفة عقيدة الشيعة بضرورة وجود إمام معصوم في كلّ زمانٍ، كما يـقول الإمام علي اللهم بلى لا تخلوا الأرض مِن قائم لله بحجّة، إمّا ظاهراً مشهوراً وإمّا خائفاً مغموراً، لئلا تبطل حجج الله وبيناته» .

وهناك بحث في نهاية الآية ١٢٤ مِن سورة البقرة، حول معنى الإمامة وأهميّتها في دنيا الإنسان.

#### ٤\_ عميان القلوب

في القرآن الكريم تعابير لطيفة في وصف المشركين والظالمين، حيث ينصفهم هنا به (الأعمى) وهذا الوصف كناية عن الحقيقة التي تقول بأنَّ الحق يكون واضحاً دوماً وفي متناول البصر إذا كانت هناك عين بصيرة تنظر، العين التي تُشاهد آيات الله في هذا العالم الواسع، العين التي تعتبر من الدروس المكتوبة على صفحات التاريخ، العين التي تُشاهد على عاقبة الظالمين والمستكبرين، العين التي تنظر الحق دون غيره.

أمّا عندما تكون هناك ستائر وحجب الجهل والغرور والتعصُّب والعناد والشهوة أمام هذه العين، فإنّها لا تستطيع مشاهدة جمال الحق بالرغم مِن أنّه غير محجوب بستار.

وفي حديث عن الإمام الباقر على الله عن الآية نقراً: «مَن لم يسدله خلق السماوات والأرض، واختلاف الليل والنهار، ودوران الغلك والشمس والقمر والآيات العجيبات، على أن وراء ذلك أمرُ أعظم مِنهُ، فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً» .

وجاءَ في روايات مُختلفة في تفسير هذه الآية أنّها تعني الشخص الذي يكون مستطيعاً للحج ولكنَّهُ لا يؤدّيه حتى نهاية عمره ".

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٤٧. ٢٠ تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ١٩٦.

٣. المصدر السابق، ص ١٩٦ و١٩٧.

وبدون شك فإنَّ هذا المعنىٰ هو أحد مصاديق الآية وليس كُلِّها. وقد يكون ذكر هذا المصداق والتأكيد عليه مِن زاوية دفع المسلمين للمشاركة فيه لمشاهدة هذا الاجتاع الإسلامي العظيم، بما يحويه مِن أسرار عبادية ومصالح سياسية تتجلى لعين الإنسان عندما يحضر الموسم، ويتعلم الحقائق الكثيرة والمتعدَّدة مِنهُ.

وفي روايات أخرى ورد أنَّ «شرّ العمي عمي القلب» .

على أي حال \_كما قلنا سابقاً \_فإنَّ عالم القيامة، هو انعكاس لهذا العالم في كلّ ما يحويه وجودنا مِن أفكار ومواقف ومشاعر وأعمال. لذلك نقراً في الآيات ١٢٤ \_ ١٢٦ مِن سورة طد، قولد تعالى: ﴿وَمَن لَمرض عن ذكري قَالَ لهُ معيشة ضنكا ونعشر يوم القيامة لُمحى \* قال ربّ لم حشرتني لُعمى وقد كنت بعيراً \* قال كذلك أنتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ﴾.

۱. تفسير نورالثقلين، ج ۲، ص ۱۹۲ و۱۹۷.

وَإِن كَادُواْ لِيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى أَوْحَيْنَ إِلَيْكَ لِنَفْتَرِى عَلَيْنَا عَيْرَهُ وَإِذَا لَا تَغَذُوكَ خَلِيكَ الله وَلَوْلَا أَن ثَبَنْكَ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيكًا الله إِذَا لَا ذَفْنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَاتِحِدُلُكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا الله الم

سبب النزول

لقد ذكرت أسباب مُختلفة لِنزول هذه الآيات، إِلَّا أَنَّ بعض هذه الأسباب لا يتلائم مع تأريخ النَّزول، وبما أنَّ أسباب النَّزول هذه قد استفاد مِنها بعض المنحرفين لأغراضٍ خاصّة، لذلك سوف نقوم هنا بذكرها جميعاً:

ذكر العلّامة الطبرسي في (مجمع البيان) خمسة آراء في هذا الجال، وهي:

الرأي الأوّل: قالت قريش للرَّسول يَثَلِيَّة ؛ لا ندعك تلمس الحجر الأَسود حتى تحترم الهنا، وقال الرّسول في قلبه : إنَّ الله يعلم نفرتي مِن أصنامهم وإنكاري لها، فما المانع مِن أن أنظر إلى هذه الآلة باحترام ظاهراً حتى يسمحوا لي باستلام الحجر الأسود، وهنا أنزل الله تبارك وتعالى الآيات أعلاه التي نهت الرّسول عن هذا الأمر.

الرأي الثّاني، اقترحت قريش عبلى رسول اللّه تَنْكُلُهُ أن يبترك الاستهانة به آلهتهم والاستخفاف بعقولهم، وأن يبعد عنه العبيد مِن أصحابه وذوي الأصول المبتواضعة، والرائحة الكريهة، لكي تحضر قريش مجلسهُ تَنْكُلُهُ ويستمعون إليه، فطمع الرّسول تَنْكُلُهُ في إسلامهم، فنزلت الآيات أعلاه تحذّر مِن هذا الأمر.

الرأي القالث: عندما حطَّم الرَّسول تَبَيِّلُهُ الأصنام التي كانت موجودة في المسجد الحرام، اقترحت قريش عليه أن يبقي الصنم الموضوع على جبل المروة قرب بيت الله، فوافق الرّسول تَبَيِّلُهُ في البداية على هذا الإقتراح لكي يحقق مِن خلاله بعض مصالح الدعوة، إلَّا أنَّهُ بعد ذلك عدل عن هذا الأمر وأعطى أوامره تَبَيَّلُهُ بتحطيم هذا الصنم، وعندها نزلت الآيات أعلاه.

الرأي الرّابع: إنَّ مجموعة مِن قبيلة (ثقيف) وفدت على النّبي الأكسرم عَلَيْهُ وعسرضت على النّبي الأكسرم عَلَيْهُ وعسرضت عليه ثلاثة شروط لمبايعته، وكانَ شرطهم، الأولى: أن لا يركعوا ولا يسجدوا عند الصلاة، الثاني: أن لا يحطّموا أصنامهم بأيديهم بل يقوم الرّسول عَلَيْهُ بذلك. أمّا الشرط الثّالث: فقد طلبوا فيه مِن رسول اللّه عَلَيْهُ أن يسمح لهم ببقاء صنم (اللات) بينهم لمدّة سنة.

وقد أجابهم الرّسول ﷺ بأن لا فائدة في دين لا ركوع ولا سجود فيه، وأمّــا تحــطيم الأصنام فإذا كُنتم ترغبون في القيام بذلك فافعلوا، وإلَّا فنحن نقوم به، أمّّا الاستمرار في عبادة اللات لسنة أخرى، فلا أسمح بذلك.

بعد ذلك قام رسول الله ﷺ و توضّاً، فالتفت عمر بن الخطاب وقال: ما بالكم آذيـتم رسول الله ﷺ إنَّهُ لا يدع الأصنام في أرض العرب، إلَّا أنَّ ثقيف أصرَّت على مطالبها، حتى نزلت الآيات الآنفة.

الرأي الخامس، إنَّ وفد ثقيف طلب مِن رسول الله عَلَيْهُ أن يمهلهم سنة حتى يستلموا الله عَلَيْهُ أن يمهلهم سنة حتى يستلموا الله عَلَيْهُ المُ الرسلة إلى الأصنام، وبعد ذلك يكسرون الأصنام ويسلمون، فهمَّ رسول الله عَلَيْهُ بالمهالهم وإجابتهم إلى ما أرادوا لولا نزول الآيات أعلاه التي نهت عن إجابة طلبهم بشدَّة. وهناك أسباب أخرى للنزول تشبه الآراء التي ذكرناها.

المول: لا حاجة لبيان ضعف هذه الآراء إذ أنَّ بطلان أكثر هذه الآراء كامن فيها، لأنَّ بجيء وفود القبائل إلى رسول الله تَتَلِلَةً وطلباتهم وتحطيم الأصنام، كلّ هذه الأمور إغّا تمّت بعد فتح مكّة في العام النّامن للهجرة، في حين أنَّ هذه السورة نزلت قبل هجرة الرّسول، وفي وقتٍ لم يكن فيه تَتَلِلَةً يمتلك القدرة الظاهرية التي تفرض على المشركين التواضع لمسقامه، وسوف نقوم بتوضيح أكثر لاحقاً.

### التفسير

ما أنَّ الآيات السابقة كانت تبحث حول الشرك والمشركين، لذا فإنَّ الآيات التي نبحثها تحذّر الرِّسول ﷺ مِن وساوس وإغواءات هذه الجموعة، حيث لا يجوز أن بُبدي أدنيا ضعف في محاربة الشرك وعبادة الأصنام، بل يجب الاستمرار بصلابة أكبر.

في البداية تقول الآية أنَّ وساوس المشركين كادت أن تؤثّر فيك: ﴿ وَإِنْ كَادُولُ لِيغْتَنُونُكُ مِنْ الذِي أُوحِينَا لِلِيكَ لَتَغْتُرِي عَلَيْنًا غيره وَإِذَا التَّعْدُوكَ خَلِيلًا﴾.

ثم بعد ذلك تضيف أنّه لولا نور العصمة وأنّ اللّه تعالىٰ ثبّتك على الحق: ﴿ ولولا أنْ ثبّتناك لِقَد كدس تركن إليهم شيئا قليلاً﴾.

وأخيراً لو أنّك ركنت اليهم فسوف يكون جزاءك ضعف عذاب المستركين في الحياة الدنيا، وضعف عذابهم في الآخرة: ﴿لِذَا لَانْقَنَاكَ مُسعف العياة وضعف المعات ثم لا تسجد لك ملينا تصيراً ﴾.

### بحوث

## ١\_ هل أبدي الرّسول مرونة إزاء المشركين؟

بالرغم مِن أنَّ بعض السطحيين أرادوا الاستفادة مِن هذه الآيات لِسنني العصمة عن الأنبياء، وقالوا أنّه طبقاً للآيات أعلاه وأسباب النزول المرتبطة بها إنَّ الرّسول عَلَيْظُ قد أبدى ليونة إزاء عبدة الأصنام، وأنَّ الله عاتبه على ذلك، إلَّا أنَّ هذه الآيات صريحة في افهام مقصودها بحيث لا تحتاج إلى شواهد أخرى على بطلان هذا النوع مِن التفكير، لأنَّ الآية الثانية تقول وبصراحة: ﴿ ولولا لَن ثبتناك لقد كدت تركن لليهم شيئاً قليلاً ، ومفهوم التثبيت الإلهي (والذي نعتبره بانَّهُ العصمة) أنَّهُ منع رسول الله عَلَيْ مِن التسوجة إلى مزالق عبدة الأصنام، ولا يعني ظاهر الآية - في حال - أنَّهُ عَلَيْهُ مال إلى المشركين، ثمّ نهي عن ذلك بوحي من اللّه تعالى.

وتوضيح ذلك، إنّ الآية الأولى والثّانية هما في الحقيقة إشارة إلى حالتين مُختلفتين للرّسول ﷺ، الحالة الأولى هي الحالة البشرية والإنسانية والتي تجلّت بشكل واضمح في الآية الأولى، وبمُقتضى هذه الحالة يُكن تأثير وساوس الأعداء في الرّسول ﷺ في أن يسلم زعاء كانت ثمّة مرجّحات في إظهار الليونة والتوجّه إليهم، مِن قبيل رغبته ﷺ في أن يسلم زعاء الشرك بعد إظهار الليونة، أو أن يمنع بذلك سفك الدماء. والآية تكشف عن احتمال وقوع الإنسان العادى ومهما كان قويًا تحت تأثير الأعداء.

أمّا **الآية الثّانية نه**ي ذات طبيعة معنوية، إذ هي تبيّن العصمة الإِلهَيّة ولطفه الخــاص سبحانه وتعالىٰ الذي يشمل بهِ الأنبياء خصوصاً نبي الإسلامﷺ حــينا يــر بمــنعطفات ومزالق دقيقة.

والنتيجة أنَّ الرَّسول ﷺ بالطبع البشري قد وصل إلى حافة القبول ببعض وساوس

الأعداء، إلَّا أنَّ التأييد الإلهي (العصمة) ثبَّتَهُ وحفظه وأنقذه مِن الإنزلاق.

وهذا النعبير نفسهُ نقرأهُ في سورة يوسف حيث جاءَ البرهان الإلهي في أدق اللحظات وأخطرها، في مقابل الإغواء الخطير وغير الاعتيادي لامرأة العزيز، حيث يقول تعالى في الآية ٢٤ مِن سورة يوسف: ﴿ ولقد فَهْت بِهِ وَهُمّ لُولا أَنْ رَابِرِهانَ رَبِّه كذلك لنصرف منهُ السوء والفعشاء لِنّهُ مِنْ عبادنا المعلمين ﴾.

وفي اعتقادنا أنَّ الآيات أعلاه ليست لا تصلح أن تكون دليلاً على نفي العصمة وحسب، بل هي واحدة مِن الآيات التي تدل على العصمة، لأنَّ التثبيت الإلهي هذا (والذي هو كناية عن العصمة أو التثبيت الفكري والعاطني والسلوكي) لا يخص فقط هذه الحالة، وهذا الموقف، بل هو يشمل الحالات المشابهة الأخرى، وعلى هذا الأساس تُعتبر الآية شاهداً على عصمة الأنبياء والقادة الإلهيين.

أمّا الآية الثالثة التي نبحثها والتي تقول: ﴿إِذَا لَانْقَنَاكُ مُسَعَّهُ للحياة وضعف للحمات ثمّ لا تجد لك علينا تعييراً فهي دليل على صحة البحوث الخاصة بعصمة الأنبياء، حيث إنّ العصمة ليست حالة جبرية يلتزم فيها النّبي بلا ارادة مِنهُ أو وعي، وإنّا هي توأم مع نوع مِن الوعي الذاتي والتي تقترن مع الاختيار والحرية، لذا فإنّ ارتكاب ذنب في مثل هذه الحالات ليس محالاً عقلاً، ولكن هذا الإيمان والوعي الخاص سوف يمنعان صدور الذنب، فلا تتحقق المعصية عملاً، ولو فرضنا تحققها في الخارج فإنّه سينال عقوبات الجزاء الإلهي (دقيق في ذلك) .

#### ?ىفدلغماا باغها اغلما ٢

مِن الواضح أنَّهُ كلِّها زاد مقام الإنسان مِن حيث العلم والوعبي والمعرفة والإيمان، ازدادت قيمة وعمق الأعمال الخيرة التي يقوم بها، وبالتالي سيكون ثوابها أكثر، لذا فإنّنا نقرأ في بعض الرّوايات: (إنَّ الثواب على قدر العقل) .

أمًّا الثوابِ والعقابِ فسوف يزداد تبعاً لهذه النسبة، فإذا إرتكب إنسان أمّي وضعيف

١. يمكن ملاحظة المزيد مِن التفاصيل عن الموضوع في كتاب (القادة الكبار).

٢. أصول الكافي، ج ١، ص ٩. كتاب العقل والجهل، ح ٨.

الإيمان ذنباً كبيراً، فهذا ليس بالأمر العجيب، ولهذا السبب سيكون جزاؤه أخف، أمّا إذا قام عالم مؤمن بار تكاب ذنب صغير فإنَّ جزاءه في مقابل ذلك سيكون أشد مِن جزاء الأمّي في قبال ذنبه الكبير.

طذا السبب بالذات نقراً في الآيتين ٣٠ و ٣١ مِن سورة الأحزاب خطاباً بهذا المضمون إلى نساء النّبي عَبَيْلًا حيث يقول تعالى: ﴿ يانساء النّبيّ مَن يأتِه منكنّ بقاحشة مِينّة يضاعف لها العدلي ضعفين وكان ذلك على الله يسيرا ٥ ومَن بقنت منكنّ لله ورسوله وتعمل صالحا نـوتها أجرها مرتين ولمتدنا لها رزقاً كريمه.

وفي الرّوايات نقرأ هذا المفهوم: «يغفر للجاهل سبعون ذنباً قبل أن يغفر للعالم ذنب واحد» . هذه الآيات تشير إلى هذه الحقيقة، فهي تقول للرسول ﷺ: إذا أظهرت ميلاً (وحاشاه) نحو الشرك والمشركين فإنَّ عقابك سيتضاعف في هذه الدنيا وفي الآخرة.

#### ٣\_معنى (الضِعف)

يجب الإنتباه إلى هذه الملاحظة، وهي أنّ كلمة (ضعف) في اللغة العربية ليس المقصود بها مرّ تين فقط، بل مرّ تان وعدَّة مرّات أيضاً.

يقول الفيروز آبادي، (العالم اللغوي المعروف في القرن الثّامن الهجري) في القــاموس: يقال في بعض الأحيان «ضعف شيء معيّن» وهي تعني المرّتين والثلاث مرّات وما شــابهها، لأنَّ هذه الكلمة تعني الإضافة غير المحدودة.

الدليل على هذا القول، أنَّ الآيات القرآنية \_ وفي خصوص الحسنات \_ تقول: ﴿ لِنَ تُكُ حسنة يضاعفهه \* وفي موقع آخر تقول: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْعَسِنَةُ قُلَةُ مِصْرِلْمِتَالِيهِ \* \*

وفي الرّوابات الإسلامية ورد عن الإمام جعفر الصّادق الله قوله في تفسير الآية ٢٦١ مِن سورة البقرة: «إذا أحسن المؤمن عملهُ ضاعف الله عملهُ بكل حسنة سبعمائة ضعف، وذلك قول الله ﴿ وَلَلْلَهُ يُصَامِفُ لَمِنْ يَهَا ﴾ ؟

ولكن هذا الكلام لا يمنع من أن تطلق هذه الكلمة على «التثنية» بمسعني الضمعفين، أو عندما تذكر على شكل مضاف فإنها تعني ثلاثة أضعاف مثلاً نقول: ضعف الواحد.

٢. النساء ٤٠.

٤٠٤ ص ٤٢٤.

#### ٤\_ تفسير مملة ﴿ بدا لا تعدوك عليلا

المشهور بين المفسّرين أنَّ القرآن يعني بالآية هذه أنّك إذا أظهرت توجّهاً للمشركين فسوف يعتبر ونك صديقاً لهم، إلَّا أنَّ بعض المفسّرين يعتبر أنَّ معنى الجملة، أنّ المشركين سيعتبرونك \_ يا رسول الله \_ فقيراً لهم ومحتاجاً إليهم، إذ في المعنى الأوّل (خليل) مأخوذة من (خِلّة) على وزن (قِلّة) وتعني الصداقة، أمّا في المعنى الثّاني فإنَّ (خَلّة) على وزن (غَلّة) وتعني العوز والفقر والحاجة، لكن مِن الواضح أنَّ الصحيح هو المعنى الأوّل.

# ٥\_ إلهي لا تكلني إلىٰ نفسي

في المصادر الإسلامية نقراً أنّ رسول الله عَلَيْ عندما نزلت هذه الآيات قرأ هذا الدعاء «اللّهم لا تكلني إلى نفسي طرفة عين أبداً». ا

وهذا الدعاء المهم لرسول الهدى على يعطينا درساً مهماً، وهو أنّه يجب أن نذكر الله داتماً وللتجيء إليه، ونعتمد على لطفه، حيثُ إنَّ الأنبياء المعصومين لم يسلموا مِن المزالق بدون نصرة الله وتثبيته لهم، إذن فكيف بنا نحن مع كلّ ما يحيطنا مِن أشكال الوسوسة والإغواء الشيطاني!!

8003

## الآيتان

وَإِن كَادُواْ لِيَسْتَفِزُّونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ۗ وَإِذَا لَا يَلْبَثُونَ خِلَافَكَ إِلَّا قَلِيسَلَا ﴿ اللهِ سُنَةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا فَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا وَلَا تَجَدُلِسُنَيْنَا تَحْوِيلًا ﴾ تَحْوِيلًا ﴾

# أسباب الثزول

المشهور أنَّ هذه الآيات نزلت في أهل مكّة بعد أن قرّروا إخراج النّبي تَبْلِيَّةً مِنها، ثمّ بدَّلوا رأيهم بعد ذلك وقرّروا قتلهُ تَبَلِيَّةً ، فحاصروا بيتهُ تَبَلِيَّةً ولكنَّ الله أنجاه مِن هذه المكيدة بشكل إعجازي واستطاع أن يهاجر إلى المدينة المنوَّرة.

البعض يرى أنَّ هذه الآيات نزلت بشأن اقتراح يهود المدينة على رسول الله تَقَالِهُ في أن يخرج مِنها إلى بلاد الشام باعتبار أنَّ المدينة ليست أرض الأنبياء، بل إنَّ أرض الأنبياء هي الشام، لذلك قال اليهود لرسول الله تَقَالِهُ : إذا كنت ترغب بانتشار دعوتك فهاجر إلى هُناك، إلى بلاد الشام.

ولكن لمّاكانت هذه السورة مكّية فيتّضح عدم صحّة هذا السبب للنزول، فضلاً عن أنّنا سوف نرئ أثناء الحديث عن الآيات أنّها \_أيضاً \_لا تتوافق مع السبب المذكور.

# التفسير

# مُؤَامِرة مَبِيثُهُ أَمَرَىٰ:

في الآيات السابقة رأيناكيف أنَّ المشركين أرادوا مِن خلال مكائدهم المختلفة أن يحرفوا رسول الله عَبَيْنَةُ عن الطريق المستقيم، لكنَّ الله أنجاه بلطفه له ورعايته إيّاه، وبذلك فشلت خطط المشركين.

بعد تلك الأحداث، وطبقاً للآيات التي بين أيدينا، وضع المشركون خطّة أخرى للقضاء

علىٰ دعوة الرّسول ﷺ، وهذه الخطّة تقضي بإبعاد الرّسول ﷺ عن مسقط رأسه (مكّة) إلىٰ مكانٍ آخر قد يكون مجهولاً وبعيداً عن الأنظار، إلّا أنَّ هذه الخطّة فشلت أيضاً بلطف الله أيضاً.

الآية الأولى تقول: ﴿ وَإِنْ كَادُوا لِيسْتَغَزُّونِكَ مِنْ الأَرْمُن لِيعْرِجُوكَ مِنْهَا ﴾ بخطة دقيقة.

وبما أنَّ كلمة «يستفزونك» مُشتقة مِن «استفزاز» التي تأني في بعض الأحيان بمعنى قطع الجذور، وفي أحيان أخرى بمعنى الإثارة مع السرعة والمهارة، فبإنّنا نفهم مِن ذلك أنَّ المشركين وضعوا خطّة محكمة تجعل الوسط الحيط بالرّسول تَنْكُونُهُ غير مناسب له، وتُثير عامّة الناس ضدَّه كي يخرجوه بسهولة مِن مكّة، لكن هؤلاء لا يعرفون أنَّ هناك قوّة أعظم مِن قوّتهم، وهي قوّة الخالق الكبير حيث تتلاشى إرادتهم دون إرادته عزَّوجلٌ

ثم يحذّرهم القرآن بعد ذلك بقولد: ﴿ وَإِذَا لا يَلْبَثُونَ مُلافَك إِلّا قَلْمِلاً فَ هَوُلاء سَيُبادُونَ بَسَرعة بسبب ذنبهم العظيم في إخراج القائد الكفوء ـ الذي تذهب نفسه حسرات على العباد \_ مِن البلد، إذ يعتبر ذلك أوضح مداليل كفران النعمة، ومثل هؤلاء القوم لا يستحقّون الحياة و يستحقّون العذاب الإلهي.

إنَّ هذا الأمر لا يخص مشركي العرب وحسب، بل هو ﴿ منّة هَن قد لرسلنا قبلك بين رسلنا ولا تجد لستّتنا تحويلاً وهذه السنة تنبع مِن منطق واضح، حيث إنَّ همؤلاء القموم لا يشكرون النعم، ويحطّمون مصباح هدايتهم ومنبع النور إليهم بأيديهم، إنَّ مِثل هولاء الأقوام لا يستحقّون رحمة الخالق، وإنَّ العقاب سيشملهم، ونعلم هُنا أنَّ الله تبارك وتعالى لا يفرّق بين عباده، وبذلك فإنَّ الأعهال المتشابهة في الظروف المتشابهة لها عقاب مُتشابه، وهذا هو معنى عدم اختلاف سنن الخالق جلَّ وعلا.

إنَّ السنن الإلهيَّة هي عكس السنن والقوانين التي يضعها البشر حيث تقتضي مصالحهم في يوم أن تكون هناك سنّة أو قانون معيِّن، وفي يوم آخر يمكن أن تنقلب هذه السُـنَّة أو القانون إلى عكسه تماماً.

ونعرف هنا أنَّ اختلاف السنن والقوانين البشرية إمَّا أن يعود إلى عدم وضوح الأمور، والتي عادة ما تتوضّح بمرور الزمن، وتنكشف للإنسان اشتباهاته وأخطاؤه، أو أنَّ السبب في ذلك يعود إلى مُقتضيات المصالح الخاصّة وشروط الحياة التي تتحوَّل وتستغيَّر في كملّ وقت. ولمَّا كانت هذه الأمور لا تؤثِّر على الإرادة الإلهيّة، فإنَّ ما يصدر عن الحكمة الإلهيّة مِن سنن تكون ثابتة في جميع الحالات والشرائط.

أَفِهِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ عَسَقِ ٱلَيْلِ وَقُرْءَ انَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَ انَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودُا ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَتَهَجَدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ آَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودُا ﴿ وَقُل رَبِ آَدْخِلِنِي مُدْخَل صِدْقِ وَأَخْرِ جَنِي مُغْرَجَ صِدْقِ وَاجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلْطَكُنَا نَصِيرًا ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْسَطِلُ إِنَّ ٱلْسَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ لَا الشَّعْسِيرِ الْ فَي وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْسَطِلُ إِنَّ ٱلْسَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ الشَّعْسِيرِ اللَّهُ اللَّهُ السَّعْسِيرِ اللَّهُ السَّعْسِيرِ اللَّهُ اللَّهُ السَّعْسِيرِ اللَّهُ السَّعْسِيرِ اللَّهُ الْمَا الْعَلَى السَّعْسِيرِ اللَّهُ الْمَا الْمَالِي الْمِيلِ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِقُ الْمَالِي الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِي اللّهُ الْمَالِقُ الْمَالَّةُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ اللّهُ الْمَالِقُ اللّهُ الْمُؤْمِدُ اللّهُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِقُ اللّهُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُؤْمِلُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُؤْمِلُولُ الْمَالِقُ الْمُلْكُ اللّهُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُؤْمِلُونُ الْمُؤْمِلُ الْمَالِمُ الْمَالَالُولُولُ اللْمُؤْمِلُ اللْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِمُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِمُ الْمَالِقُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِ الْمَالِقُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمَالِقُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُلْمُ الْمُؤْمِلُ اللْمُعْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِلُوم

#### الفناء نهاية الباطل؛

بعد سلسلة الآيات التي تحدّثت عن التوحيد والشرك وعن مكائد المشركين ومؤامراتهم، تبحث هذه الآيات عن الصلاة والدعاء والإرتباط بالله والتي تعتبر عوامل مؤثّرة في مجاهدة الشرك، ووسيلة لطرد إغواءات الشيطان مِن قلب وروح الإنسان، إذ تقول الآيات في البداية ﴿ لَقِم للصلاة لدلوك للقمس للن عسق للليل وقرآن للفجر إنْ قرآن للفجر كان مشهودا ﴾.

«دلوك الشمس» يعني زوال الشمس مِن دائرة نصف النهار والتي يستحدَّد معها وقت الظهر. وفي الأصل فإنَّ (دلوك) مأخوذة مِن (ذلك) حيثُ إنَّ الإنسان يقوم بِدَلك عينيه في ذلك الوقت لشدَّة ضوء الشمس، أو أنَّ كلمة (دلك) تعني (المَيْل) حيثُ إنَّ الشمس تميل مِن دائرة نصف النهار إلى طرف المغرب، أو أنّها تعني أنَّ الإنسان يضع يده في قبال الشمس حيث يقال بأنَّ الشخص عنع النور عن عينيه وعيله عنه.

على أي حال، في الرّواية التي وصلتنا عن أهلِ البيت المُثِلُمُ توضّح لنا أنّ معنى (دلوك) هُوَ زوال الشمس. فقد روى العاملي في (وسائل الشيعة) أنَّ عُبيد بن زُرارة سَأل الإسام الصادق عَلَيْ عن تفسير الآية فقال عَلَيْهُ: «إنَّ الله افترض أربع صلوات أوَّل وقتها زوال الشمس إلى انتصاف الليل، مِنها صلاتان أوّل وقتهما مِن عند زوال الشمس إلى غروب الشمس، إلَّا أنَّ

هذه قبل هذه، ومِنها صلاتان أوّل وقتهما مِن غروب الشمس إلىٰ انتصاف الليل إلَّا أنَّ هذه قبل هذه» \.

وفي رواية أخرى رواها المحدّث الكبير (زرارة بن أعين) عن الإمام الباقر عليه في تفسير الآية قال عليه «دلوكها زوالها، وغسق الليل إلى نصف الليل، ذلك أربع صلوات وَضعهنَّ رسول الله مَنْ الله وقرآن الفجر صلاة الغداة» ...

لكن وضع بعض المفسّرين احتمالات أخرى لمعنىٰ (دلوك) إلَّا أنَّا آثرنا تركها لائهـــا لا تستحق الذكر.

وأمّا (غسق الليل) فإنّها تعني مُنتصف الليل، حيثُ إنَّ (غسق) تعني الظلمة الشــديدة، وأكثر ما يكون الليل ظلمةً في مُنتصفه.

أمًّا (قرآن) فهي تعني كلاماً يُقرأ. و(قرآن الفجر) هُنا تعني صلاة الفجر.

وبهذا الدليل تعتبر هذه الآية مِن الآيات التي تُشير بشكل إجمالي إلى أوقات الصلوات الخمس، ومع أخذ الآيات القرآنية الأخرى بنظر الاعتبار في مجال وقت الصلوات والرّوايات الكثيرة الواردة في هذا الشأن، يُكن تحديد أوقات الصلوات الخمس بشكلٍ دقيق.

ويجب الإنتباه هُنا إلىٰ أنَّ بعض الآيات تشير إلى صلاة واحدة فقط، كـقوله تـعالى: وعافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى في معرف (الصلاة الوسطى) وفقاً لأصح التـفاسير هي صلاة الظهر.

وفي بعض الأحيان تشير الآية إلى ثلاث صلوات من الصلوات الخمس كما في الآيسة ١١٤ مِن سورة هود، في قوله تعالى: ﴿وَلَقَم الصلاة طَرَقَي النهار وزلفاً مِن الليل ﴾. حيث يشير تعبير ﴿طرقي النهار ﴾ إلى صلاتي الصبح والمغرب، وأمّا ﴿ وَلَفّا مِن الليل ﴾ فهي إشهارة إلى صلاة العشاء.

وفي بعض الأحيان تشير الآية إلى الصلوات الخمس بشكل إجمالي، كما في الآية التي نبحثها (راجع للمزيد من التوضيح نهاية تفسير الآية ١١٤ مِن سورة هود).

۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۳. ص ۲۰۲.

١٠ وسائل الشيعة. ج ٣. ص ١١٥.

۳. يقرق، ۲۳۸.

على أي حال، لا يوجد ثمّة شك في أنَّ هذه الآيات لم توضّح جزئيات أوقات الصلاة، بل تشير إلى الكليات والخطوط العامّة، مثلها مثل الكثير مِن الأحكام الإسلامية الأخرى، أمّا التفاصيل فإنّها وردت في سنّة رسول الله تَتَلِيلاً والأثمّة الصادقين مِن أهل بيتماليكا .

الآية بعد ذلك تقول: ﴿ إِنَّ قُرآن للفجر كَانَ مِشْهُودُلَ وَهُنَا يَظْرَ سؤال حول هو يَّة الذي يقوم بالمشاهدة، مَن هو يا ترى ؟ الرَّوايات الواردة في تفسير هذه الآية تقول إنَّ ملائكة الليل والنهار هي التي تُشاهد، لأنه في بداية الصباح تأتي ملائكة النهار لتحل محل ملائكة الليل التي كانت تُراقب العباد، وحيثُ إنَّ صلاة الصبح هي في أوّل وقت الطلوع، لذلك فإنَّ الجموعتين من الملائكة تشاهدها وتشهد عليها.

والرّوايات في هذه الجال نقلها علماء الشيعة والسنّة.

فَثَلاً يَنْقَلُ أَحَمَدُ وَالنَّسَائِي وَابَنَ مَاجِهُ وَالتَرْمَذَيُ وَالْحَاكُمُ عَنْ النَّبِيَ لَيَّا ، وَفَقاً لما نقله عنهم صاحب تفسير (روح المعاني) أثناء تفسير الآية قولهم عَنْدُنَا اللَّهُ ، «تشهده ملائكة الليل وملائكة النهار» أ

أمّا البخاري ومسلم فقد نقلا نفس هذا المعنىٰ في صحيحيهما وفقاً لما نقلهُ عنهم صاحب تفسير (روح المعاني) في الجلد الخامس عشر، صفحة ١٢٦ مِن تفسيره.

ولمزيد الإطلاع على الأحاديث المروية عن أهل البيت اللي هذا المورد بمكن مُراجعة المجلد الثّالث مِن تفسير (نور الثقلين) في نهاية حديثه عن الآية الكريمة.

ومن هُنا يتضح أنَّ أفضل وقت لأداء صلاة الصبح هي اللحظات الأولى لطلوع الفجر. وبعد أن تذكر الآية أوقات الصلوات الخمس تنتقل الآية التي بعدها إلى قوله تعالى: ﴿وَهِنَ اللَّيْلُ فَتُمَجُّدُ بِهِ ﴾ المفسّرون الإسلاميون المعروفون يعتبرون هذا التعبير إشارة إلى نافلة الليل التي وردت روايات عديدة في فضيلتها، وبالرغم مِن أنَّ الآية لا تصرّح بهذا الأمر، إلا أنَّ هُناك قرائن مُختلفة ترجّح هذا التّفسير.

١. تفسير روحالمعاني، ج ١٥، ص ١٢٦.

٢. «تهجّد» مأخوذة من «هجود» وهي تعني في الأصل: النوم، حسبما يقول الراغب في السفردات، ولكن عندما تكون على وزن (تفعل) فإنها تعني إزالة النوم والإنتقال إلى حالة اليقظة، أمّا الضمير في كلمة «تهجّد به» فإنّه يدل على القرآن، ولكن هذه الكلمة استخدمت عند أهل الشرع بمعنى صلاة الليل. ويقال للذي يُصلّي الليل (المتهجّد).

ثمّ تقول الآية ﴿ نافلة لك ﴾ أي برنامج إضافي علاوة على الفرائض اليومية.

وهذا التعبير اعتبرهُ الكثير بأنَّهُ دليل على وجوب صلاة الليل على الرَّسول ﷺ، حيث إنَّ هذه (النافلة) والتي هي بمعنىٰ (زيادة في الفريضة) تخصّك أنت دون غيرك يــا رســول الله ﷺ.

أمّا البعض الآخر فيعتقد بأنَّ صلاة الليل كانت بالأصل واجبة على الرّسول عَلَيْهُ بقرينة آيات سورة المزمّل، إلّا أنَّ هذه الآية نسخت الوجوب وأبدلته بالإستحباب.

ولكن هذا التّفسير ضعيف، لأنَّ النافلة لم تكن تعني (الصلاة المستحبّة) كما نُسمّيها اليوم، بل تعني الزيادة والإضافة، ونعلم أنَّ صلاة الليل كانت واجبة على الرّسول عَلَيْكُ، لذلك فهي إضافيّة على الفرائض اليومية.

علىٰ أَيَّةِ حال في ختام الآية تتوضّع نتيجة هذا البرنامج الإلهٰي الروحاني الرفيع حيث تقول: ﴿مسىٰ أَنْ بِيعِثْكُ رَبِّكُ مِقَامًا مِعْمُودًا﴾.

ولا ربب فإنَّ المقام المحمود هو مقام مرتفع جدّاً يستثير الحسمد، حسيث إنّ (محمود) مأخوذة مِن (الحمد)، وبما أنَّ هذه الكلمة وردت بشكلٍ مطلق، لذا فقد تكون إشارة إلىٰ أنَّ حمد الأوّلين والآخرين يشملك.

الرّوايات الإسلامية الواردة عن طريق أهل البيت المُثِلِّة أو عن طريق أهل السنّة، تشير إلى أنَّ المقام المحمود هو مقام الشفاعة الكبرى. فالنّبي تَنَافِقًا هو أكبر الشفعاء في ذلك العالم، وشفاعته تشمل الذين يستحقونها.

أمّا الآية التي بعدها فإنّها تُشير إلى أحد التعاليم الإسلامية الأساسية والذي ينبع مِن روح التوحيد والإيمان: ﴿وقل رَبّ أدخلني مدخل صدق وأخرجني مخرج صدق ﴾ . فأيّ عمل فردي أو اجتاعي لا أبدؤهُ إلّا بالصدق و لا أنهيه إلّا بالصدق، فالصدق و الإخلاص و الأمانة هي الخط الأساس لبداية ونهاية مسيرتي.

بعض المفسّرين أراد تحديد المعنى الواسع لهذه الآية في مصداق أو مصاديق معيّنة، فمثلاً قال بعضهم: إنَّ الآية تعني الدخول إلى المدينة والخروج مِنها إلى مكّة المكرَّمة، أو الدخول إلى القبر والخروج مِنهُ يوم البعث، وأمثال هذه الأمور، ولكن مِن الواضح جدًّا أنَّ التعبير

١. «مدخل» و«مخرج» هي تعني الإدخال والإخراج، تؤدّي هنا المعنى المصدري.

القرآني الجامع في الآية الكريمة لا يمكن تحديده، فهو طلب في الدخول والخروج الصادق مِن جميع الأُمور وفي كلّ الأعبال والمواقف والبرامج.

وفي الحقيقة فإنَّ سرّ الانتصار يكمن هُنا، وهذا هو طريق الأنبياء والأولياء الرّبانيين حيث كانوا يتجنّبون كلّ غش وخداع وحيلة في أفكارهم وأقوالهم وأعــالهم وكــلّ مــا يتعارض معَ الصدق.

وعادة فإنَّ المصائب التي نشاهدها اليوم والتي تصيب الأفراد والجمعات والأقهام والشعوب، إنَّما هي بسبب الانحرافات عن هذا الأساس، فني بعض الأحيان يكون أساس عملهم قائماً على الكذب والغش والحيلة، وفي بعض الأحيان يمدخلون إلى عمل معين بصدق ولكنّهم لا يستمرّون على صدقهم حتى النهاية. وهذا هو سبب الفشل والهزيّة.

أمّا الأصل النّاني الذي يعتبر مِن ناحيةٍ غمرة الشجرة التوحيد، وَمِن ناحية أخرى نتيجة للدخول والخروج الصادق في الأعمال، فهو ما ذكرته الآية في نها يتها: ﴿واجعل لي ون لدلك سلطانا تصيرا لله لماذا؟ لأنّني وحيد، والإنسان الوحيد لا يستطيع أن يُنجز عملاً، ولا يستطيع أن ينتصر في مقابل جميع هذه المشاكل فيا إذا اعتمد على قوّته وحدها، لذلك فسؤاله مِن الله تبارك وتعالى، هو انصرني واجعل لى نصيراً.

أعطني يا إلهي، لساناً ناطقاً، وأدلة قويّة في مقابل الأعداء، وأتباعاً يضحّون بأنفسهم، وإرادة قويّة، وفكراً وَضّاءاً، وعقلاً واسعاً بحيث تقوم كلّ هذه الأمور بنصرتي، فغيرك لا يستطيع إعطائي هذه الأشياء كلّها.

وبعد أن ذكرت الآيات (الصدق) و(التوكل) جاء بعدها الأمل بالنصر النهائي، والذي يعتبر بحدُّ ذاته عاملاً للتوفيق في الأعبال، إذ خاطبت الآية الرّسول يَنْ إلهُ بوعد الله تعالى: ﴿وقُل جَاءَ للحق وزهق للباطل ﴾ ، لأنَّ طبيعة الباطل الفناء والدمار: ﴿ إِنْ للباطل كان زهوقا ﴾ . فللباطل جولة، إلَّا أنَّهُ لا يدوم والعاقبة تكون لانتصار الحق وأصاحبه وأنصاره.

#### بحوث

#### ١\_ صلاة اللّيل عبادة رومية عظيمة

إنَّ التأثيرات المختلفة لضوضاء الحياة اليومية تؤثّر على الإنسان وعلى أفكاره وتجرّه إلى

١. «زهق» مِن مادة «زهوق» بمعنى الإضمحلال والهلاك والإبادة، و«زهوق» على وزن «قبول» صيغة مُسبالغة وهي تعني الشيء الذي تمّت إبادتهُ بالكامل.

وديان مُختلفة بحيث يصعب معها تهدئة الخاطر، وصفاء الذهن، والحضور الكامل للقلب في مثل هذا الوضع. أمّا في منتصف الليل وعند السحر عندما تهدأ ضوضاء الحياة المادية، ويرتاح جسم الإنسان، وتهدأ روحه بعد فترة مِن النوم، فإنَّ حالةً مِن التوجّه والنشاط الخاص تُخالج الإنسان، في مثل هذا الحيط الهاديء والبعيد عن كلّ أنواع الرياء، مع حضور القلب، يعيش الإنسان حالة خاصّة قادرة على تربيته وتكامل روحه.

لهذا السبب نرى أنّ عباد الله ومحبيه ينهضون إلى التعبُّد في منتصف الليل، لأنَّهُ يــزكّـي أرواحهم، ويحيى قُلوبهم، ويقوي إرادتهم، ويكمل إخلاصهم.

وفي بداية عصر الإسلام كان رسول الله تَظَيَّلُهُ يستفيد مِن هذا البرنامج الروحي في تربية المسلمين، وكان يبني شخصياتهم بحيث كانوا يتغيّرون تماماً عمّا كانوا عليه في السابق، يعني أنَّمُ عَلَيْكُ كان يجعل مِنهم شخصيات جديدة ذات إرادة قبويّة وشبجاعة، ومؤمنين ذوي إخلاص ونقاء.

وقد يكون (المقام المحمود) ـ الذي ورد ذكره في الآيات أعلاه نتيجة لصلاة اللـيل، إشارة لهذه الحقيقة.

وعندما نبحث الرّوايات الواردة في المصادر الإسلامية عن فضيلة صلاة الليل ـ نرئ أنّها توضّح هذه الحقيقة. وعلى سبيل المثال يمكن أن نقف مع هذه النماذج:

ا- عن الرّسول مَن أطاب الكلام وأطعم الطعام وصلّى بالليل والناس نيام» .

٢- وعن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب طلالاً ، أنَّهُ قال: «قيام الليل مصحة للبدن، ومرضاة للرّب عزّوجل، وتعرّض للرحمة، وتعسك بأخلاق النّبيين» .

٣- وعن الإمام الصادق الله أنَّهُ أوصى أحد أصحابه بقوله: «لا تسدع قسيام اللسيل فسإنَّ المغبون مَن حُرِمَ قيام الليل» .

٤- وعن رسول الله تَنْكَانِهُ قال: «مَن صلّىٰ بالليل حَسُنَ وجههُ بالنهار» أ.

ونقرأ في بعض الرّوايات أنّ هذه العبادة (صلاة الليل) على قدر مِن الأهمّية بحيث إنَّ غير الطاهرين والمحسنين لا يوفّقون إليها.

٢٠ المصدر السّابق.

١٠ بحار الأنوار، ج ٨٧ ص ١٤٢ ـ ١٤٨.

٤ المصدر الشابق.

٣ المصدر السّابق.

حاء رجل إلى أمير المؤمنين علي الله وقال له: إني محروم مِن صلاة الليل، فأجابه الله وأنت رجل قد قيدتك ذنوبك» أ.

آ- في حديث آخر عن الإمام الصادق ﴿ قال: «إنَّ الرجل ليكذب الكذبة ويسحرم بسها صلاة الليل، فإذا حرم بها صلاة الليل حُرمَ بها الرزق» `.

٧- وبالرغم مِن أنّنا نعلم أنّ شخصاً مِثل على بن أبي طالب لا يترك صلاة الليل أبداً، ونظراً لأهميّة هذه الصلاة نرئ رسول الله عَلَيْ أوصاء بها في جملة مِن وصاياه له، إذ قبال له عَلَيْنَا «أوصيك في نفسك بخصالٍ فاحفظها، ثمّ قال: اللهم أعنه ... وعليك بسعلاة الليل، وعليك بصلاة الليل!» ...

٨- وعن الرّسول الأكرم عَيْنَ أَنَّهُ قال لجبر نيل على: عظني، فقال جبرائيل لرسول الله عَيْنَ:
 يا محمّد، عش ما شئت فإنّك ميت، وأحبب ما شئت فإنّك مفارقه، واعمل ما شئت فإنّك ملاقيه،
 واعلم أنَّ شرف المؤمن صلاته بالليل، وعزَّه كفّه عن أعراض النّاس» أ.

إنَّ هذه الوصايا الملكوتية لجبرائيل تدل علىٰ أنَّ صلاة الليل تضني علىٰ الإنسان من الإيمان والروحانية وقوة الشخصية ما يكون سبباً في شرفه كها أن كفّه الاذىٰ عن الآخرين يكون سبباً في عزّته.

٩- عن الإمام الصّادق ﷺ قال: «ثلاثة هنّ فخر المؤمن وزينة في الدنيا والآخرة، الصّلاة
 في آخر الليل ويأسه ممّا في أيدي الناس وولاية الإمام من آل محمّد».

10-عن الإمام الصادق الله قوله: «ما مِن عملٍ حسن يعملهُ العبد إلا ولهُ ثواب في القرآن إلا صلاة الليل، فإنَّ الله لم يبيّن ثوابها لعظيم خطرها عنده فقال: تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربّهم خوفاً وطمعاً وممّا رزقناهم يُنفقون فلا تعلم نفس ما أخفي لهم مِن قرة أعين جزاءً بماكانوا يعملون» .

ولصلاة اللّيل - بالطبع - آداب كثيرة، وَلكن لا بأس أن نذكر هُنا أبسط شكل لها، حتى يستطيع عشّاق وَمحبّو هَذِهِ العبادة الروحية العمل بها والإستفادة مِنها:

وإنّ صلاة الليل تتكون بأبسط صورها مِن ١٢ ركعة، وهي مقسّمة إلى ثلاثة أقسام هي: أ) أربع صلوات، ذات رُكعتين، يكون مجموعها نماني رُكعات وتسمّىٰ (نافلة الليل).

٢ المصدر الشابق.

٤٠ المصدر السابق، ص ٢٦٩.

١٠ بحار الأنوار، ج ٨٧ ص ١٤٢ ـ ١٤٨.

٣. وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٢٦٨.

٥. بحار الأنوار، ج ٨٧. ص ١٤٠.

ب) صلاة واحدة ذات ركعتين، وتسمّى بـ (الشفع).

ج) صلاة واحدة ذات ركعة واحدة، وتسمَّيٰ بـ(الوتر).

أمّا طريقة أداء هذه الصلاة فهي لا تختلف عن صلاة الصبح، إلّا أنّها لاتحتوي عــلىٰ الأذان والإقامة، والأفضل إطالة قنوت ركعة الوتر ۚ .

#### ٢\_ما هو المقام المعمود؟

المقام المحمود \_كها هو واضح مِن اسمه \_لهُ معنىٰ واسع بحيث يشمل كلّ مقام يستحق الحمد، ولكن من المسلّم بأنّ المقصود بهِ هنا، هو الإشارة إلىٰ المقام الممتاز والخاص الذي اختص بهِ رسول الله عَبَالُهُ وبسبب عباداته الليلية ودعائه في وقت السحر.

والمعروف بين المفسّرين ـكما قلنا سابقاً ـأنَّ هذا المقام هو منقام الشفاعة الكبرى للرِّسول الله التفسير ورد في روايات مُتعدِّدة، فني تنفسير العياشي عن الإمام الصادق أو الباقر الله مقاما معمودل أنَّه السادق أو الباقر الله مقاما معمودل أنَّه قال: «هي الشفاعة».

وقد حاول بعض المفسّرين الوصول إلى هذه الحقيقة مِن مفهوم الآية نفسها، فهم يعتقدون أنّ جملة ﴿عسىٰ أن يبعثك دليل على أنّ الله سوف يعطيك هذا المقام في المستقبل، المقام الذي سوف يحمده الجميع، لأنّ فائدته سوف تنال الجميع (لأنّ محمود في الجملة أعلاه جاءت مطلقة غير مقيّدة بشرط). إضافة إلى ذلك فإنّ الحمد في مقابل عمل معيّن هو أمر اختياري، والشيء الذي يحتوي على جميع هذه الصفات لا يمكن أن يكون سوى الشفاعة الكبرى والعامّة لرسول الله عَلَيْ جميع هذه الصفات لا يمكن أن يكون سوى الشفاعة الكبرى والعامّة لرسول الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله المناه الكبرى والعامّة لرسول الله عَلَيْ الله الله على المناه الله على المناه الله على المناه الكبرى والعامّة لرسول الله عَلَيْ الله الله على المناه الله على المناه الله على المناه الكبرى والعامّة لرسول الله عَلَيْ الله الله على الله على الله على المناه الله على الله على المناه الله على الله الله على الله على الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله على

وهناك احتمال أن يكون المقام المحمود هو أقصى القرب مِن الحسالق عـزَّوجلّ، والذي تكون إحدى آثار، هي الشفاعة الكبرى. (فتأمل ذلك).

وبالرغم مِن أنَّ المخاطب في هذه الآية - ظاهراً - هو رسول الله ﷺ، إلَّا أنَّهُ يمكن تعميم الحكم والقول بأنَّ جميع الأشخاص المؤمنين الذين يقومون ببرنامج التلاوة وصلاة الليل لهم نصيب في هذا المقام المحمود، وسوف يقتربون مِن الساحة الإلهيّة بمقدار إيمانهم وعملهم،

ابعض الفقهاء يحتاطون بعدم قراءة القنوت في رُكعتي الشفع أو قراءتها بأمل الرجاء.

٢٠ تفسير الميزان، ج ١، ص ١٧٨.

وبنفس المقدار سوف يقومون بالشفاعة للآخرين.

إِنَّنَا نَعَلَمُ أَنَّ أَيِّ مؤمن وبمقدار إيمانه لهُ نصيب مِن مقام الشفاعة، إِلَّا أَنَّ المصداق الأُتم والأكمل لهذه الآية هو شخص الرّسولﷺ.

# ٣ـ العوامل الثّلاثة للإنتصار

في ميادين الصراع بين الحق والباطل يكون جيش الباطل عادة مذا عدة وعدد أكثر، إلا أن جيش الحق بالرغم مِن قلّة أفراده ووسائله الظاهرية بيحصل على إنستصارات عظيمة. ويمكن مشاهدة نماذج مِن ذلك في غزوات بدر والأحزاب وحنين، وفي عمصرنا الحاضر يمكن مشاهدة ذلك في الشورات المنتصرة للأمم المستضعفة في مقابل الدول المستكرة. (

وهذا الأمر يكون سبب تحلّي أنصار الحق بقوّة معنوية خاصّة بحيث تصنع مِن (الإنسان) أمَّة. وفي الآيات أعلاه تمَّت الإشارة إلىٰ ثلاثة عوامل للانتصار، العوامل التي ابتعد عنها مسلمو اليوم، ولهذا السبب نرى هزائهم المتكرَّرة في مقابل الأعداء والمستكبرين.

والعوامل الثلاثة هي: الدخول الصادق والخالص في الأعبال، والاستمرار على هذه الحالة الصادقة حتى النهاية ورب ادخلني مدخل صدق وأخرجني مغرج صدق ، ثم الإعتاد على قدرة الخالق جلّ وعلا، والإعتاد على النفس، وترك أيّ إعتاد أو تبعية للأجمانب وواجعل لي من لدنك سلطانا نصيراني

وبهذا الشكل فليست هُناك أيّة سياسية تؤثّر في الانتصار كها في الصدق والإخلاص، ليس هُناك أيّ إعتاد أفضل مِن الإعتاد على الخالق والاستقلال وعدم التبعية.

كيف يريد المسلمون أن ينتصروا على الأعداء الذين قاموا بغصب أراضيهم وصادروا مصادرهم الحياتية في حين أنهم مرتبطون بأعدائهم في الجالات السياسية والعسكرية والاقتصادية؟ هل نستطيع أن ننتصر على العدو بواسطة السلاح الذي نشتريه مِنُه؟

١٠ اشارة الى الحرب المفروضة من قبل العراق على ايسران و بمدعم من القبوى الإستكبارية ضد الشورة الاسلامية، ولكن بالرغم من اختلال النظام في الجيش الايراني الآأن العقاتلين كانوا يحرزون انتصارات متتالية في جبهات القتال واستطاع الشعب الايراني الأعزل اخراج امريكا و أذنابها المجهزين بمختلف انواع الاسلحة من الاراضى الايرانية.

# ٤\_متمية انتصار المق وهزيمة الباطل

نواجد في الآيات أعلام أصلاً تاماً، وأساساً آخر، وسنة إلهية خالدة تزرع الأمل في قلوب أنصار الحق، هذا الأصل هو أنَّ عاقبة الحق الإنتصار، وعاقبة الباطل الإندحار، وأنَّ للباطل صولة وبرق ورعد، وله كرّ وفر، إلَّا أنَّ عمره قصير، وفي النهاية يكون مآلهُ السقوط والزوال... الباطل كها يقول القرآن: ﴿ فَأَمَّا للزيد فيذهب جِفاء ولَمَّا ها ينفع للناس فيمكنه في الأرفى ﴾ أ.

والدليل علىٰ هذا الموضوع كامن في باطن كلمة الباطل، حيث إنَّهُ لا يتّفق مع القوانين العامّة للوجود، وليس لهُ مِن رصيد مِن الواقعيّة والحقيقة.

إنَّ الباطل شيء مصنوع ومزوَّر، ليست لهُ جذور، أجوف، والأشياء التي لها صفات كهذه ـ عادةً ـ لا يمكنها البقاء طويلاً

أمّا الحق فله أبعاد وجذور مُتناسقة مع قوانين الخلق والوجود، ومثله ينبغي أن يبقى المناه أنصار الحق يعتمدون سلاح الإيمان، منطقهم الوفاء بالعهد، وصدق الكلام، والتضحية، وهم مستعدون أن يضحّوا بأنفسهم والاستشهاد في سبيل الله، قلوبهم مُنوَّرة بنور المعرفة، لا يخافون أحداً سوى الله، ولا يعتمدون إلَّا عليه، وهذا هو سرّ إنتصارهم.

# ه\_ آية ﴿جا:العق...﴾ وقيام المهدي الله

في بعض الرّوايات تمّ تفسير قوله ﴿جادللحق وزهق للباطل بسقيام دولة المسهدي عليه في بعض الرّوايات تمّ تفسير قوله ﴿جادللحق وزهق للباطل به بسقيام دولة الباطل» ٢. فالإمام الباقر يبيّن أنّ مفهوم الكلام الإلهي هو: «إذا قام القائم ذهبت دولة الباطل» ٢.

وفي رواية أخرى نقرأ أنَّه حينها ولد المهدي الله كان مكتوباً على عضده قوله تعالى ﴿جاء السعق وزهق الباطل إنْ الباطل كان زهوقا﴾ "

إنَّ مَفَهُوم هذه الأحاديث لا يحصر المعنىٰ الواسع للآية بهذا المصداق، بسل إنَّ نــورة المهدي المُثَلِّة ونهضته هي مِن أوضح المصاديق حيث تكون نتيجتها الإنتصار النهائي للحق علىٰ الباطل في كلَّ العالم.

۲. تفسير نورالثقلين، ج ۲، ص ۲۱۲ و۲۱۳.

١. الرعد، ١٧.

٢. المصدر السَّابق.

وبالنسبة للرسول ﷺ نقرأ أنَّهُ ﷺ دخل في يوم فتح مكّة، المسجد الحرام وحطّم ٣٦٠ صنماً كانت لقبائل العرب، وكانت موضوعة حول فناء الكعبة، وكان ﷺ بحطّمها الواحد تلو الآخر بعصاه، وهو يقول: ﴿جَاءَلِلعِنْ وَرْهِنْ لَلِباطِلُ لِنَّ لَلْباطِلُ كَانْ رَهُوقًا﴾.

وخلاصة القول: إنَّ حقيقة إنتصار الحق وانهزام الباطل هي تعبير عن قانون عام يجري في مختلف العصور، وإنتصار الرَّسول اللَّهُ على الشرك والأصنام، ونهضة المهدي الله على الموعودة وإنتصاره على الظالمين في العالم، هُما مِن أوضح المصاديق لهذا القانون العام.

وهذا القانون يبعث الأمل في نفوس أهل الحق، ويعطيهم القوة على مُواجهة مشاكسل الطريق في عملهم ومسيرهم الإسلامي.

8003

# وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَ انِ مَا هُوَسِنْفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ١٠٠٠

# التفسير

#### القرآن وصفة للشفاء:

الآية التي نبحثها الآن تُشير إلى التأثير الكبير للقرآن الكريم ودوره البنّاء في هذا الجمال حيث تقول: ﴿وننزَل مِن القرآن ما هوشقا، ورحمة للمؤمنين ﴾ أمّا الظالمون فإنّهم بدلاً مِن أن يستفيدوا مِن هذا الكتاب العظيم، فإنّهم يتمسكون بما لا ينتج لهم سوى الذل والهوان ﴿ولا يزيد الظالمين إلا خساراً ﴾.

### بحوث

#### ١\_ مفهوم كلمة (مِن) في ﴿من للقرآن﴾

نعرف أنَّ كلمة (مِن) في مثل هذه الموارد تأتي للتبعيض، إلَّا أنَّ الشفاء والرحمة لا تخص قسماً من القرآن، بل هي صفة لكلّ آياته، لذا فإنَّ كبار المفسّرين بميلون إلى اعتبار (مِن) هُنا بيانية. ولكنّ البعض احتمل أن تكون تبعيضية كذلك، وهي بذلك تشير إلى النزول التدريجي للقرآن \_خاصّة وأنّ (ننزل) فعل مضارع \_لذا فإنّ معنى الجملة يكون: (إنّنا ننزل القرآن وكلّ قسم ينزل منهُ، هو بحدٌ ذاته ولوحده يُعتبر شفاءٌ ورحمة) (فتدبّر جيداً).

# ٢\_ الفرق بين الشَّفاء والرَّممة

إنَّ (الشفاء) هو في مقابل الأمراض والعيوب والنواقص، لذا فإنَّ أوَّل عـمل يـقوم بـهِ القرآن في وجود الإنسان هو تطهيره مِن أنواع الأمراض الفكرية والأخلاقية الفردية مِنها والاجتماعية.

ثمّ تأتي بعدها مرحلة (الرحمة) وهي مرحلة التخلُّق بأخلاق الله، و تفتّح براعم الفضائل الإنسانية في أعماق الأفراد الذين يخضعون للتربية القرآنية.

بعبارة أخرى: إنّ الشفاء إشارة إلى (التطهير) و(الرحمة) إشارة إلى (البناء الجديد). أو بتعبير الفلاسفة والعارفين، فإنَّ الأولىٰ تشير إلى مقام (التخلية) بينها الثّانية تشير إلى مقام (التحلية).

## ٣- الظَّالمون ونصيبهم من القرآن

ليس في هذه الآية القرآنية وحسب، بل في الكثير مِن الآيات الأخرى، نقرأ أنَّ الظالمين يزداد جهلهم وبؤس حالهم، بدل الاستفادة مِن نور الآيات الإلهيّة!!

إنّ ذلك يعود إلى أنَّ وجودهم قائم بالأساس على قواعد الكفر والظلم والنفاق، لذلك فإنّهم أين ما يجدون الحق يحاربونه، وهذه الحرب للحق وأهله تزيد في بؤسهم وتقوّي روح الطغيان والتمُّد عِندهم.

فإذا أعطينا \_مثلاً \_ وجبة طعام مُتكاملة لعالم مجاهد، فإنَّهُ سيستفيد مِن تلك الطاقة لأجل التربية والتعليم والجهاد في طريق الحق، أمّا إذا أعطينا نفس وجبة الطعام هذه إلى شخص ظالم، فأنَّهُ سيستفيد مِن هذه الطاقة في تموين قدرة الظلم لديه أكثر، وهذا المثال يكشف عن أنَّهُ لا يوجد اختلاف في المادة الإلهيّة نفسها (المقصود هنا القرآن الكريم) بل الاختلاف في أمزجة وأفكار وإستعداد الإنسان المتلق.

فالآيات القرآنية طبقاً للمثال، هي كقطرات الماء التي تكون سبباً في إنبات الورود في البساتين، بينما تنبت الاشواك في الأرض السبخة.

ولهذا السبب ينبغي أن تتهيأ مسبقاً الأرضية حتى تتم الاستفادة مِن القرآن، إضافة إلى أنَّ فاعلية الفاعل يُشترط فيها قابلية الحل كما يصطلح.

وهنا تنضح الإجابة على السؤال الذي يقول: كيف لا يهدي القرآن أمثال هؤلاء الأشخاص في حين أنَّه كتاب هداية؟ إذ لا ريب أنّ القرآن قادر على هداية الضالين، ولكن بشرط أن يبحث هؤلاء عن الحق، ويكونوا في مستوى قبوله والإذعان له، أمّا واقع المعاندين وأعداء الحق فإنَّه يكشف عن تعامل هؤلاء سلبياً مع القرآن، ولذلك لا يستفيدون مِن القرآن، بل يزداد عنادهم وكفرهم، لأنّ تكرار الذنب يكرس في روح الإنسان حالة الكفر والعناد.

# ٤\_ القرآن دواء نامع لكلّ الأمراض الامتماعية والأفلاقية

إنَّ الأمراض الروحية والأخلاقية لها شبه كبير بالأمراض الجسمية للإنسان، فالإثنان يقتلان، والإثنان يحتاجان إلى طبيب وعلاج ووقاية، والإثنان قد يستريان للآخرين، ويجب في كلّ منهما معرفة الأسباب الرئيسية ثمّ معالجتها.

وفي كلّ منهما قد يصل الحال بالمصاب الى عدم امكانية العلاج، ولكن في أكثر الأحيان يتمّ علاجها والشفاء منها، إلّا أنَّ العلاج قد لا ينفع في أحيان أخرى.

أيَّهُ شبهُ جميل وذو معاني مُتعدِّدة؛ فالقرآن يُعتبر وصفة شفاء للذين يريدون محاربة الجهل والكبر والغرور والحسد والنفاق... القرآن وصفة شفاء لمعالجة الضعف والذّلة والمنوف والاختلاف والفرقة. وكتاب الله الأعظم وصفة شفاء للذين ينتّون مِن مرض حبّ الدنيا والإرتباط بالمادة والشهوة، والقرآن وصفة شفاء لهذه الدنيا التي تشتعل فيها النيران في كلّ زاوية، وتئن مِن وطأة السباق في تطوير الأسلحة المدمّرة وخزنها، حيث وضعت رأسها لها الاقتصادي والإنساني في خدمة الحرب وتجارة السلاح.

وأخيراً فإنَّ كتاب الله وصفة شفاء لإزالة حُجب الشهوات المظلمة التي تمنع مِن التقرّب نحو الحالق عزَّوجلّ.

نقراً في الآية ٥٧ مِن سورة يونس قوله تعالى: ﴿ قد جائتكم مومظة مِنْ رَبِّكم وفقاء لما في الصدورة.

وفي الآية ٤٤ مِن سورة فصِّلت نقرأ قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُو لِلدِّينُ آمنُوا هُدَيُّ وَهُمَّا ﴾.

ولإمام المتقين على بن أبي طالب علم قل ول جامع في هذا المجال، حيث يقول علم في نهج البلاغة: «فاستشفوه مِن أدوائكم واستعينوا به على لأوائكم، فإنَّ فيه شفاء مِن أكبر الداء، وهو الكفر والنفاق والغي والضلال» أ.

و في مكان آخر نقراً لإمام المتقين على الحالج قوله واصفاً كتاب الله: «ألا إنَّ فيه علم ما يأتي والعديث عن الماضي وَدواء دائكم وَنظم ما بينكم». "

وَ فِي مقطع آخر يَضُمُّهُ نهج على المثيلًا، نقرأ وصفاً لكتاب الله يسقول فيه المثيلا: «وعسليكم بكتاب الله فإنَّهُ العبل المنين، والنور المبين، والشفاء النافع، والريُّ الناقع، والعصمة للمتمسك،

٢. المصدر السابق، الخطبة ١٥٨.

والنجاة للمتعلق. لا يعوج فيقام، ولا يزيغ فيستعتب، ولا تخلقه كثرة الرد وولوج السمع، مَن قالَ بهِ صدق، وَمَن عمل به سبق» \ .

هذه التعابير العظيمة والبليغة، والتي نجد لها أشباهاً كثيرة في أقوال النّبي الأعظم ﷺ وفي كلمات الإمام علي اللّ الأخرى والأنمة الصادة ين اللّه هي دليل يُثبت بدقة ووضوح أنَّ القرآن وصفة لمعالجة كلّ المشاكل والصعوبات والأمراض، ولشفاء الفرد والجستمع مِن أشكال الأمراض الأخلاقية والاجتاعية.

إنَّ أفضل دليل لإثبات هذه الحقيقة هي مقايسة وضع العرب في الجاهلية مع وضع الذين تربوا في مدرسة الرسول المنظمة في مطلع الإسلام، إنَّ المقايسة بين الوضعين ترينا كيف أنَّ أُولئك القوم المتعطشون للدماء، والمصابون بأنواع الأمراض الاجتاعية والأخلاقية، قد تم شفاؤهم مما هم فيه بالهداية القرآنية، وأصبحوا برحمة كتاب الله مِن القوّة والعظمة بحيث إنَّ القوى السياسية المستكبرة أنذاك خضعت لهم أعنتها، وذلت لهم رقابها.

وهذه هي نفس الحقيقة التي تناساها مسلمو اليوم، وأصبحوا على ما هم عليه مِن واقع بائس مرير غارق بالأمراض والمشاكل... إنَّ الفرقة قد اشتدت بينهم، والناهبين سيطروا على مقدِّراتهم وثرواتهم، مستقبلهم أصبح رهينة بيد الآخرين بعد أن أصيبوا بالضعف والهوان بسبب الإرتباط بالقوى الدولية والتبعية الذليلة لها.

وهذه هي عاقبة من يستجدي دواء علّته من الآخرين الذين هم أسوأ حالاً منه، في حين أنّ علاج الدواء حاضر بين يديه وموجود في مَنزله!

القرآن لا يشني من الأمراض وحسب، بل إنّه يساعد المرضى على تجاوز دور النقاهة إلى مرحلة القوّة والنشاط والإنطلاق، حيث تكون (الرحمة) مرحلة لأحمقة لمرحلة (الشفاء).

الظريف في الأمر أنَّ الأدوية التي تستخدم لشفاء الإنسان لها نتائج وتأثيرات عرضية حتمية لا يكن توقيها أو الفرار مِنها، حتىٰ أنَّ الحديث المأثور يقول: «ما مِن دَواء إلَّا ويهيج داء» ``.

أمًا هذا الدواء الشافي، كتاب الله الأعظم، فليست لهُ أيّ آثــار عــرضية عــلى الروح والأفكار الإنسانية، بل على عكس من ذلك كلّه خير وبركة ورحمة. وفي واحدة مِن عبارات نهج البلاغة نقرأ في وصف هذا المعنىٰ قول علي الله: «شفاء لا تخشىٰ أسقامه» واصفاً بذلك القرآن الكريم (

يكني أن نتعهّد باتباع هذه الوصفة لمدّة شهر، نطيع الأوامر في مجالات العلم والوعمي والعدل والتقوى والصدق وبذل النفس والجهاد... عندها سنرى كيف ستُحل مشاكلنا بسرعة.

وأخيراً ينبغي القول: إنَّ الوصفة القرآنية حالها حال الوصفات الأخرى، لا يمكن أن تعطي ثمارها وأكلها مِن دون أن نعمل بها ونلتزمها بدقة، وإلَّا فإنَّ قراءة وصفة الدواء مائة مرَّة لا تغنى عن العمل بها شيئاً!!

8003

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٨.

### الآيتان

وَإِذَاۤ أَنْعَمَنَاعَلَى ٱلۡإِنسَنِ أَعۡرَضَ وَنَابِحَانِيهِ ۚ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّكَانَ يَنُوسَا ﴿ قُلْكُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ۦ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَأَهْدَىٰ سَبِيلًا ۞

# الثفسير

#### كُلُ يتُصرف وفق فطرته:

بعد أن تحدَّثت الآية السابقة عن شفاء القرآن، تشير الآية التي بين أيدينا إلى أحدِ أكثر الأمراض تجذَّراً فتقول: ﴿وَإِذَا لَنَعْمَنَا عَلَى الإِنْسَانُ لَمْرَفُنَ وَلَنَا بِجَالِيهِ ﴾. ولكن عندما نسلب منه النعمة و يتضرر من ذلك ولو قليلاً: ﴿وَإِذَا مَسَّهُ لَلْفُرْ كَانَ يَوْساً ﴾.

(أعرض) مُشتقة مِن (إعراض) وهي تعني عدم الإلتفات، والمقصود مِنها هُنا هو عــدم الإلتفات للخالق عزَّ وجلّ، وإعراض الوجه عنهُ وعن الحق.

(ناى) مُشتقة مِن (نأي) وهي على وزن (رأي) وهي بمعنى الإبتعاد، وعند إضافة كلمة (بجانبه) إليها يكون المعنى التكبّر والغرور والتزام المواقف المعادية، ويمكن الاستفادة مِن مجموع هذه الجملة أنّ الأشخاص الدنيويين يصابون بالغرور عند مجيء النعم، بحيثُ إنّهم ينسون واهب ومعطي هذه النعم، ولا يقتصر الأمر على النسيان وحسب، بل يستقل إلى الإعتراض والتكبّر وعدم الإلتفات للخالق.

جملة وهسه اللهرّ تشير إلى أدنى سوء يصيب الإنسان. والمعنى أنَّ هؤلاء مِن الضعف وعدم التحمّل بحيث إنهم ينسون أنفسهم ويغرقون في دوّامة اليأس بمجرّد أن تصيبهم أبسط مُشكلة.

الآية الثّانية تخاطب الرّسول مَ الله فقول: ﴿ قُلْ كُلْ يَعْمُلُ عَلَىٰ شَاكَ لِمُهِ فَ المؤمنونُ يَطلبون الرّحة والشفاء مِن آيات القرآن الكريم، والظالمون لا يستفيدون مِن القرآن سوى مزيد مِن الخسران، أمّا الأفراد الضعفاء فيصابون بالغرور في حالِ النعمة، ويصابون باليأس

في حالِ ظهور المشاكل... هؤلاء جميعاً يتصرفون وفق أمزجتهم، هذه الأمزجة التي تنغير وفق التربية والتعليم والأعمال المتكررة للإنسان نفسه.

وفي هذه الأحوال جميعاً فإنَّ هناك علم الله التساهد والحسيط بالجميع وخاصّة بالأشخاص المهتدين: ﴿ فَرَبِّكُم لَعلم بِمِنْ هُو أَهْدَىٰ سَبِيلاً ﴾.

### بحثان

### ١\_ الغرور واليأس

يتداول على السنتنا أنَّ فلاناً أصبح بعيداً عن الله، أو أنَّهُ نسي الله بعد أن تحسنت أموره. ورأينا أنَّ أمثال هؤلاء الأشخاص الذين نسوا الله كيف يصابون باليأس والذلة والهلع عندما تنزل بهم أبسط الشدائد، بحيث لا نكاد نصدِّق بأنَهم سبق وأن كانوا على غير هذه الحال!

أجل، هكذا حال هؤلاء الجهاعة مِن ضيّق التفكير وضعيني الإيمان، وعلى العكس من ذلك حال أولياء الله، حيث تكون نفوسهم واسعة وأرواحهم وضّاءة نيَّرة إزاء المؤثّرات التي تحيط بهم ولو بلغت في عتوها وضغطها مبلغاً شديداً، إنّهم كالجبال في مقابل الصعوبات والشدائد، إذا وهبتهم الدنيا فلا يُؤثّر ذلك فيهم، وإذا أخذت مِنهم العالم أجمع لا يتأثرون.

والعجيب في الأمر أنَّ هؤلاء القوم الذي يخسرون أنفسهم والذين تـذكرهم السور القرآنية في آياتٍ مُتعدِّدة (مِثل يونس، ١٢؛ لقيان، ٣٢؛ الفجر، ١٤ و ١٥؛ فصلت، ٤٨ و ٤٩ هم أنفسهم يعودون إلى الله، ويستجيبون لنداء الفطرة عندما تسنزل بهسم السوازل و تسقع بساحتهم الشدائد، ولكنهم عندما تهدأ أمواج الحوادث والضواغط يتغيرون، أو في الواقع يعودون إلى ما كانوا عليه سابقاً ويكون مثلهم كمن لم يسمع بالله الذي خلقه وأنقذه!

إنَّ العلاج الوحيد لهذا المرض هو رفع مستوى الفكر في ظلّ العملم والإيمان، وتعرك العبودية لما هو دون الله وسواه، وفكّ الإرتباط مع الشهوة والمادة، والعيش في إطار مِسن القناعة والزهد البنّاء.

وممّا ذكرنا تظهر الإجابة على سؤال، وهو: إنَّ الآيات التي نبحثها تصف حال مثل هؤلاء الأشخاص عند الصعوبات والشدائد ب«يَؤوس» في حين أنَّ آيات أخرى مِثل الآية ٦٥ مِن سورة العنكبوت تصفهم بأنهم ﴿مخلصين لهُ الدين ﴾ وهي دلالة على غاية التوجّه نحو الخالق عزَّوجل؟

في الواقع ليس ثمَّة مِن تضاد بين هاتين الحالتين، بل إنَّ إحداهما همي بمثابة مقدمة للأخرى، فهؤلاء الأشخاص عندما تصادفهم المشكلات ييأسون مِن الحياة، وهذا اليأس يكون سبباً لأن تزول الحجب عن فطرتهم وبلتفتون لخالقهم العظيم.

إنَّ هذا التوجّه الإضطراري إلى الخالق عزَّوجلٌ \_طبعاً \_ليس فخراً لأمثال هؤلاء وليس دليلاً على يقظتهم، لأنهم بمجرّد انصراف المشاكل عنهم يعودون إلى حالتهم السابقة.

أمّا أولياء الحق وعباد الله المخلصون الحقيقيون فلا بيأسون عندما يقعون في المشاكل والمحن، بل تزيدهم الصعوبات استقامة وصلابة على طريق الهدى، وبسبب اعتادهم على الله وعلى أنفسهم فإنّهم يتمتعون بقوّة لمواجهة المشاكل ولا معنى لليأس في وجودهم.

إنَّ هؤلاء ليسوا على صلة بالخالق في أوقات المشكلات وحسب، وإنَّما في اتصال دائم معةً في كلّ الحالات إذ يستمدون العون منهُ تعالى، وتكون قلوبهم منيرة برحمته وهدايته.

#### ۲\_مامعنی (شاکلة)؟

«شاكلة» في الأصل مُشتقة مِن (شكل) وهي تعني وضع الزمام والرباط للحيوان. و(شكال) ثقال لنفس الزمام؛ وبما أنَّ طبائع وعادات كلّ إنسان تقيَّدهُ بصفات معيَّنة لذا يقال لذلك «شاكلة». أمَّا كلمة «إشكال» فتقال للإستفسار والسؤال وسائر الأمور التي تحدَّد الإنسان نوعاً ما أ.

لهذا فإنَّ مفهوم الشاكلة لا يختص بالطبيعة الإنسانية، لذلك ذكر العلَّامة الطبرسي في مجمع البيان لهذه الكلمة مَعَنيين، هما: الطبيعة والخلقة، ثمَّ الطريقة والمذهب والسُنَّة، على اعتبار أنَّ كلَّ واحدة مِن هذه الأمور تحدَّد الإنسان مِن حيث العمل.

ومِن هنا يتضح خطأ أولئك الذين اعتبروا الآية أعلاه دليلاً على إلزامية الصفات الذاتية للإنسان بشكل يخرج عن إرادته، وهو دليلهم على عقيدة الجبر، إذ أنكروا قيمة التربية والتزكية.

هذا النوع مِن التفكير الذي يخضع في أسبابه إلىٰ عوامل سياسية واجتماعية ونفسية ــ والتي ذكرناها في بحوثنا عن الجبر والاختيار ـــلهُ هيمنة علىٰ ثــقافة وأدب الكــثير مِــن

مفردات الراغب مادة «شَكَلَ».

المجتمعات والنظم، حيث تستخدم هذه الثقافة لتبرير النواقص، إنَّ هذه الثقافة تعتبر مِن أخطر الإعتقادات التي يمكن أن تجرّ المجتمع سنين بل قرون إلى الذلّة والتأخُّر.

بناءً على ما ذكرنا نعتقد أنّ عقيدة الجبر هي دوماً ذريعة للتسلّط الاستعماري، لكي تبقى القوّة المسيطرة في ظل ثقافة الجبر بمنائ عن ردود الفعل المقاومة للسيطرة والتي يمكن أن تنطلق مِن صفوف المسحوقين المستضعفين.

والتعبير المشهور هُنا، يوضّع هذه الحقيقة بشكل دقيق، إذ يسقول: «الجبر والتشبيه أمويان والعدل والتوحيد علويان».

وخلاصة القول هنا: إنَّ الشاكلة لا تعني أبداً الطبيعة الذاتية، بل هي تُطلق على كلّ عادة وطريقة ومذهب وأسلوب يعطى للإنسان اتجاهاً معيّناً.

لذا فإنَّ العادات والصفات التي يكتسبها الإنسان بتكرار الأعمال اختيارياً وإرادياً، وكذلك الإعتقادات التي يقتنع بها ويعتمدها بسبب الاستدلال أو التعصّب لرأي معين يُطلق عليها كُلّها كلمة «شاكلة».

وعادةً ما تكون الملكات الإنسانية لها صفة اختيارية، لأنَّ الإنسان عندما يُكرُّر عملاً ما فني البداية يُقالُ لهُ (حالة) ثمَّ تتحوَّل الحالة إلى (عادة) والعادة إلى (مَلَكَة) وهذه الملكات نفسها تعطي شكلاً معيّناً لأعمال الإنسان وتحدُّد خطَّته في الحياة، وهي عادةً ما تظهر بفعل العوامل الاختيارية والإرادية.

وفي بعض الرّوايات تمّ تفسير «الشاكلة» بأنّها النيّة، فقد ورد في أصول الكافي عن الإمام الصّادق على أنها النيّة هي العمل، ثمّ تلا قوله عزَّ وجلّ: ﴿ وَلَا يَا يَعْنَى عَلَىٰ نَيّتَهِ ﴾ . ﴿ قَلَ كُلّ يعمل علىٰ شاكلته ﴾ ، يعنى علىٰ نيّته » أ .

هذا التفسير ينطوي على ملاحظة لطيفة، وهي أنَّ نيّة الإنسان والتي تنبع مِن اعتقاداته تعطي شكلاً لعمله، وعادة فإنَّ النيّة هي نوع مِن الشاكلة، بمعنى الأمر المقيِّد، لذا تفسَّر النيّة أحياناً بأنّها نفس العمل. وفي أحيان أخرى بأنّها أفضل من العمل، لأنَّهُ \_ في كلّ الأحوال \_ يكون خط العمل واتجاهه ناتجاً عن خط النيّة واتجاهها.

١٠ تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٢١٤.

وفي رواية «مَن لا يحضره النقيه» عن صالح بن الحكم، قال: سُئِلَ الصّادق الله عن الصلاة في البيع والكنائس، فقال الله : «صلّ فيها» قُلت: أصلي فيها وإن كانوا يُصلون فيها؟ قال: «نعم. أما تقرأ القرآن: ﴿قُل كُلْ يَصِعِلُ عَلَىٰ شَاكِلتُه قُريْكُم لَعْلَم بَعْنَ هُو لَهْدَىٰ سِيلاً ﴾ صلّ إلى القبلة ودعهم» .

8003

# وَيَسْنَكُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْسِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِي لَا ﴿

# التفسير

#### ما هي الرّوع؟

تبدأ هذه الآية في الإجابة على بعض الأسئلة المهمّة للمشركين ولأهل الكناب، إذ تقول: ﴿ويسألونك من للروح قل للروح مِن لمررتِي وما لوتيتم مِن للعلم إلّا قليلا ﴾.

مفسّر و الإسلام الكبار \_السابقون مِنهم واللاحقون \_لهم كلامٌ كثير عن الروح ومعناها، ونحن في البداية سنشير إلى معنى كلمة (روح) في اللغة، ثمّ موارد استعمالها في القرآن، وأخيراً تفسير الآية والرّوايات الواردة في هذا الجمال.

وفي هذا الصدد يكن ملاحظة النقاط التالية:

١- (الروح) في الأصل اللخوي تعني (النفس) والبعض يسرئ بأنَّ (الروح) و(الرّبج) مُشتقّتان مِن معنى واحد، وإذ تمَّ تسمية روح الإنسان ـ التي هي جوهرة مستقلة ـ بهذا الاسم فذلك لأنّها تشبه النَفَسَ والربح مِن حيث الحركة والحياة، وكونها غير مرئية مثل النَفَسَ والربح.

٢- استخدمت كلمة (الرّوح) في القرآن الكريم في موارد ومعاني مُتعدِّدة، فهي في بعض الأحيان تعني الروح المقدَّسة التي تساعد الأنبياء على أداء رسالتهم كما في الآية ٢٥٣ مِن سورة البقرة والتي تقول: ﴿وَآتَهِنَا عَيْسَىٰ لَبِنْ مَرْمِم البَيْنَاتُ وَلَيْدِنَاهُ بَرُوح اللَّقَدَمَى ﴾.

وفي بعض الأحيان تطلق على القوّة الإلهيّة المعنوية التي تقوّي المؤمنين وتدفعهم، كما في قوله تعالى في الآية ٢٢ مِن سورة الجادلة؛ ﴿ لُولئك كتب في قلوبهم الإيمان وأيّدهم سروح هنه ﴾.

وفي موارد أُخرى تأتي للدلالة على (الملك الخاص بالوحي) ويوصف بــ (الأمين)، كما في

الآية ١٩٣ و ١٩٤ مِن سورة الشعراء: ﴿ فَوَلَ بِهِ الرَّوحِ اللَّهِ بِنَ \* عَمَلَىٰ قَمَلُكُ لَتَكُونَ هِنَ اللَّ الهُنَدُرينَ ﴾.

وفي مكانٍ آخر وردت بمعنىٰ (الملك الكبير) مِن ملائكة الله الخاصين، أو مخلوق أفضل مِن الملائكة كما في الآية ٤ مِن سورة القدر: ﴿تنزّل العلائكة والرّوح فيها بإذن ربّهم مِن كلّ لهر﴾، وفي الآية ٣٨ مِن سورة النبأ: ﴿يوم يقوم الرّوح والعلائكة سفّا﴾.

ووردت \_أيضاً \_بمعنىٰ القرآن أو الوحي السماوي، كما في الآية ٥٢ مِن سورة الشورىٰ في قولد تعالىٰ: ﴿وَكَذَلَكُ لُومِينَا لِلِيكَ رَوْماً مِنْ لُمَرِنا﴾.

وأخيراً وردت الروح في القرآن الكريم بمعنىٰ الروح الإنسانية، كما في آيات خلق آدم: ولقم سؤله ونفخ فيه مِن روحه ﴾ أ. وكذلك قوله تعالىٰ في الآية ٢٩ مِن سورة الحجر: ﴿فَإِذَا سؤيته ونفضه فيه مِن رومي فقعوالة ساجدين ﴾ أ.

٣- والآن لنر مِن خلال هذه النقطة ما هو المقصود بالروح في الآية التي نبحثها؟
 ما هي الرّوح التي سأل عنها جماعةُ رسول الله تَبَيْلُونَ فأجابهم بقوله تعالى: ﴿ويسئلونك من ما هي الرّوح التي سأل عنها جماعةُ رسول الله تَبَيْلُونَ فأجابهم بقوله تعالى: ﴿ويسئلونك من

الروح قل الروحُ مِن لُمرِ ربِّي وما لُوتيتم مِن العلم الله قليلا)»؟

يُكن أن نستفيد مِن مجموع القرائن الموجودة في الآية أنَّ المستفسرين سألوا عن حقيقة الروح الإنسانية، هذه الروح العظيمة التي تُميِّز الإنسان عن الحيوان، وقد شرَّفتنا بأفضل الشرف، حيث تنبع كلّ نشاطاتنا وفعالياتنا مِنها، وبمساعدتها نجول في الأرض ونتأمّل السهاء، نكتشف أسرار العلوم، ونتوغّل في أعهاق الموجودات... إنّهم أرادوا معرفة حسقيقة أعجوبة عالم الخلق!!

وَلاَنَّ الروح لها بناء يختلف عن بناء المادة، ولها أصول تحكمها تختلف عن الأصول التي تعكم المادة في خواصها الفيزيائية والكيميائية، لذا فقد صدر الأمر إلى الرّسول الله أن يقول لهؤلاء في جملة قصيرة قاطعة: ﴿قُلُ للروح مِنْ لَعْوِريّي﴾. ولكي لا يتعجب هؤلاء أو يندهشوا مِن هذا الجواب فقد أضافت الآية: ﴿وها لُولِيتِم مِنْ العلم إلَّا قليلاً ﴾ حيثُ لا مجال للعجب بسبب عدم معرفتكم بأسرار الروح بالرغم مِن أنّها أقرب شيء إليكم.

١٠ السجدة، ٩.

٢. قُلنا سابقاً: إنَّ إضافة (روح) إلى الله هي إضافة تشريفية، والهدف هو الروح الكبيرة التي وهبها الله تبارك وتعالى للآدميين.

وفي تفسير العياشي نقل عن الإمام الباقر والصّادق الله أنهما قالا في تفسير آية ويسألونك من الروح ما نصّه: «إنّما الروح خلق مِن خلقه، لهُ بصرُ وقوّة وتأييد، يجعلهُ فسي قلوب الرسل والمؤمنين» \.

وفي حديث آخر عن الإمامين الباقر والصادق للنبي أنّهها قالا: «هي مِن الملكوت، مِسن القدرة» آ.

وفي الرّوايات المتعدَّدة التي بين أيدينا من طرق الشيعة وأهل السنّة نقراً أنّ هذا السؤال عن الروح أخذه المشركون مِن علماء أهل الكتاب الذين يعيشون مع قريش، كي يختبروا به رسول الله تَنْفِيلُهُ ، إذ قالوا لهم: إذا أعطاكم الرّسول تَنْفِيلُهُ معلومات كثيرة عن الروح فهذا دليل على عدم صدقه، لذلك نراهم قد تعجبوا مِن إجابة الرّسول تَنْفِيلُ الملينة بالمعاني رغم قصرها وقلة كلمانها.

ولكن نقرأ في بعض الرّوايات الواردة عن أهل البيت الله في تفسير هذه الآية. أنَّ الروح مخلوق أفضل مِن جبرائيل وميكائيل، وكان هذا المخلوق برفقة النّبي يَّنَا وبرفقة الأنمة المائمة السادقين الله من أهل بيته مِن بعده، حيث كان يعصمهم مِن أيّ انحراف أو زلل خلال مسيرتهم ".

إنَّ هذه الرَّوايات لا تعارض التَفسير الذي قلناه، بل هي مُتناسقة معهُ وداعمة له، لأنَّ الروح الإنسانية لها مراتب ودرجات، فتلك المرتبة مِن الروح الموجودة عند الأنبياء والأُثمَة عليه من أو من آثارها العصمة من الخطأ والذنب وكذلك يترتب عليها العلم الخارق. وبالطبع فإنَّ روحاً مِثل هذه هي أفضل مِن الملائكة بما في ذلك جبرئيل وميكائيل. (فتدبر)

#### أصالة واستقلال الرّوع:

يُظهر تأريخ العلم والمعرفة الإنسانية أنَّ قضية الروح وأسرارها الخاصّة كانت محط توجُّه العلماء، حيث حاول كلّ عالم الوصول إلى محيط الروح السّري. ولهذا السبب ذكر العلماء آراء مُختلفة وكثيرة حول الروح.

٢. المصدر السَّابق.

١. تقسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٢١٦.

٣. العصدر السابق، ص ٢١٥.

ومِن الممكن أن تكون علومنا ومعارفنا اليوم .. وكذلك في المستقبل ـ قــاصرة عـن التعرّف على جميع أسرار الروح والإحاطة بتفصيلاتها، بالرغم مِن أنَّ روحنا هي أقــرب شيء لدينا مِن جميع ما حولنا، وبسبب الفوارق التي تفصل بين جوهرة الروح وبين ما نأنس به مِن عوالم المادة، فإنّنا لن نحيط بأسرار وكنه الروح، فهي أعجوبة الخلق، والمخلوق الذي يتسامى على المادة.

ولكن كلّ هذا لا يمنعنا مِن رؤية أبعاد الروح بـعين العـقل، وأن نـتعرّف عـلىٰ النـظم والأصول العامّة الحاكمة عليها.

إنَّ أهم أصل يجب أن نعرفه هو قضية أصالة واستقلال الروح، في مقابل آراء المذاهب الوضعية التي تذهب إلى مادية الروح، وأنها مِن افرازات الذهن والخلايا العصبية ولا شيء غير ذلك!

وسنبحث هذا الموضوع هنا ونتوسّع فيه، لأنَّ مسألة (بقاء الروح) وقـضية (التـجرد المطلق أو عالم البرزخ) يعتمدان على هذا الأمر.

ولكن قبل الورود في البحث لا بدَّ من ذكر ملاحظة هامّة، وهي أنَّ تعلَّق الروح بجسم الإنسان ليست ـ وكما يظن البعض ـ مِن نوع الحلول، وإنَّما هي نوع مِن الإرتباط والعلاقة القائمة على أساس حاكمية الروح على الجسم وتصرّفها وتحكّمها به، حيثُ يشبّهها البعض بعلاقة تعلَّق المعنى وإرتباطه باللفظ.

هذه المسألة \_طبعاً \_ستتوضّح أكثر ضمن حديثنا عن استقلال الروح. والآن لنرجع إلى أصل الموضوع.

لا يشك أحدٌ في أنَّ الإنسان يختلف عن الحجارة والخشب، لأَنَنا نشعر \_بشكلٍ جيِّد \_ بأَننا نختلف عن الجهادات، بل وحتىٰ عن النباتات، فنحن نفهم ونتصوّر ونصمِّم، ونسريد، ونحب، ونكره، و... الخ.

إِلَّا أَنَّ الجمادات والنباتات ليس لها أيّ مِن هذه الإحساسات، لذلك فثمّة فرق أساسي بيننا وبينها ويتمثّل في امتلاكنا للروح الإنسانية.

ثم إنَّهُ لا الماديون ولا أي مجموعة فكرية مذهبية أخرى تمنكر أصل وجمود الروح، ولذلك يسعتبرون علوماً مِثل علم النفس (سيكولوجيا)، وعلم العلاج النفسي (بسيكاناليزم) مِن العلوم المفيدة والواقعية، وهذين العلمين بالرغم مِن أنّهما يعيشان

مراحل طفولتها بلحاظ بعض العوامل والقضايا، ولكنّها مع ذلك يدخلان اليـوم ضـمن المناهج الدراسية في الجامعات، حيث يقوم أساتذة كبار بالبحث والتـحقيق فـيها، وكـها منلاحظ، فإنَّ النفس والروح ليستا حقيقتين منفصلتين، بل هما مراحل مُختلفة لحـقيقةٍ واحدة.

وإنّنا هُنا سنطلق كلمة (النفس) عندما يتعلق الحديث بالإرتباط بين الروح والجسم والنأثير المتبادل لكلّ مِنهما على الآخر، أمّا عندما يكون الحديث عن الظواهر الروحية مع غضّ النظر عن البدن فإنّنا سنطلق عليها كلمة (الروح).

وخلاصة القول: أنَّه لاأحد يستطيع أن ينكر حقيقة وجود الروح والنفس عندنا.

والآن ينبغي أن نتفحَّص مجالات السجال والحرب بين المذاهب المادية مِن جهة، وبين مجموع هذه المذاهب وتبارات ومذاهب الفلاسفة الروحــيين والمــيتافيزيقيين مِــن جــهةٍ أخرى.

إنَّ العلماء الإلهيين والفلاسفة الروحيين يعتقدون بأنَّ الإنسان وبالإضافة إلى المواد التي تدخل في تشكيل جسمه، ينطوي وجوده على حقيقة جوهرية أخسرى لا تستجلى فسيها صفات المادة، وإنَّ جسم الإنسان يخضع لتأثيرها بشكل مُباشر وفاعل.

وبعبارة أخرى، فإنَّ الروح هي حقيقة من حقائق مَّا وراء الطبيعة (أي ميتافيزيقيّة) حيث إنَّ تركيبها وفاعليتها تختلف عن تركيب وفاعلية عالم المادة؛ صحيح أنَّها مرتبطة مع عالم المادة، إلَّا أنّها ليست مادة ولا تملك خواص المادة.

في المقابل هُناك الفلاسفة الماديون الذين يقولون: إنّنا لا نعرف موجوداً مستقلاً عـن المادة يسمئ بالروح، أو أي اسمٍ آخر، وإنَّ كلّ ما هوموجود هو هذه المادة الجسمية آثارها الفيزيائية أو الكيميائية.

إنّنا غلك جهازاً يسمّىٰ (الذهن والأعصاب) وهو يقوم بقسم مهم مِن أعمالنا الحياتية، وهو مثل باقي الأجهزة المادية حيث يخضع في نشاطه لقوانين المادّة.

إنّنا غلك غدداً تحت اللسان تُسمّى الغدد اللعابية والتي تقوم بناعلية فيزيائية وكيميائية، فعندما يدخل الطعام إلى الفم تقوم هذه الغدد بالعمل بشكلٍ أو توماتيكي حيث تقوم بإفراز السائل بالمقدار الذي يحتاجه الطعام حتى يلين ويُضغ بشكلٍ جييّد، فهناك أطعمة تحتوي على سوائل وهناك أطعمة قليلة السوائل أو جافّة، وكلّ نوع من هذه الأطعمة يحتاج إلى مقدارٍ معيّن مِن هذه السوائل (اللعاب).

المواد الحامضة تزيد مِن عمل هذه الغدد، خاصّة عندما تكون كثافة الطعام كبيرة، حتى يحصل الطعام على كميّة أكبر مِن السوائل ليلين، ومن ثمّ لا تصاب جدران المعدة بضرر.

عندما نبلع الطعام ينتهي عمل هذه الغدد والقنوات. وخلاصة القول: إنَّ هُناك نظاماً عجيباً يتحكّم بهذه الغدد والقنوات بحيث إنها إذا فقدت تعادلها لمدّة ساعة، فإمّا أن يسيل اللعاب بشكل دائم عبر الشفتين، أو أن يكون الفم جافاً بحيث لا يمكن ابتلاع الطعام، هذا هو العمل الفيزيائي للعاب، إلَّا أننا نعلم أنَّ العمل الأهم للعاب هو عمله الكيمياوي، فهناك مواد مُتنوعة مُتداخلة معهُ حيث تتفاعل مع الطعام وتقلل مِن تعب المعدة.

الماديون يقولون: إنَّ عقلنا وأعصابنا يشبهان عمل الغدد اللعابية وما شابهها مِن أجهزة الجسم مِن حيث العمل الفيزيائي والكيميائي (حيث يسمَّى المجموع فيزيوكيميائي) وهذا العمل الفيزيوكيميائي نحنُ نسميد بد «الظواهر الرّوحية أو «الرّوح».

الماديون يقولون: عندما نُفكر تصدر سلسلة مِن الأمواج الكهربائية مِن عقلنا، هذه الأمواج يمكن التقاطها اليوم بواسطة أجهزة خاصة وتدوينها على الأوراق ودراستها، خاصة في مستشفيات الأعصاب، حيث يتم تشخيص الأمراض العصبية ومعالجتها، وهذه هي الفعالية الفيزيائية لعقلنا.

إضافة إلى هذا، فإنَّ خلايا العقل عند التفكير، وكذلك عندِ النشاطات العصبية الختلفة، تقوم بمجموعة مِن الأفعال والانفعالات الكيمياوية.

لذلك فإنَّ الروح والصفات الروحية ليست سوى الخواص الفيزيائية والأفعال الكيميائية للخلايا العقلية والعصبية.

إنَّ الماديين يستفيدون مِن كلِّ هذا العرض لبلورة النتائج التالية:

ا-بما أنَّ نشاط الغدد اللعابية وآثارها الختلفة لم تكن موجودة قبل وجود جسم الإنسان، بل إنها وُجدت بعد وجوده، لذا فإنَّ النشاطات الروحية تظهر بعد ظهور الدماغ والجهاز العصبي، وتموت هذه الفعاليات بموت الإنسان.

٢-الروح من خواص الجسم، إذن فهي مادية وليس لها أي صفات ميتافيزيقية.

٣-الروح خاضعة لجميع القوانين التي تحكم جسم الإنسان.

٤-ليس هُناك وجود مستقل للروح بدون جسم، ولا يمكن أن يكون ذلك.

### دلائل الماديين على عدم استقلال الروع:

لقد أورد الماديون شواهد لإثبات دعواهم بأنَّ الروح والفكر وسائر الظواهر الروحية هي قضايا مادية، أي تكون انعكاساً للخواص الفيزيائية والكيميائية للخلايا العصبية والدماغية، ونستطيع أن نشير هُنا إلى هذه الشواهد مِن خلال هذه النقاط:

 ١- «بمكن الإشارة وبسهولة إلى تعطّل قسم مِن الأغراض الروحية عند عطل أو إصابة قسم مِن المراكز العصبية أو سلسلة مِن الأعصاب» \.

أُمثلاً ثمّ اختبار حالة رُفعَ فيها قسم مِن دماغ الطير، ولم يؤدّ ذلك إلى موته، بل إنّهُ فقد قسماً كبيراً مِن معلوماته، مثلاً يفقد شهيّته للطعام فإذا أعطيناه طعاماً فإنّهُ يأكلهُ ويهضمه، ولكنّا إذا لم نعطه ووضعنا الحبّ أمامه فإنّهُ لا يأكل وسيموت مِن الجوع.

كما شوهد أنَّ إصابة دماغ الإنسان نتيجة للحوادث أو الأمراض ببعض الضربات أو الصدمات، يؤدِّي إلى فقدان الدماغ لجزء كبير مِن نَشاطه، حيث ينسى الإنسان جانباً مِن معلوماته.

وقد قرأنا قبل فترة في الصحف أنَّ شاباً مُثقفاً من مدينة (الأهواز) الايرانية تعرِّض لضربة على دماغه في حادثة، فنسي جميع أحداث حياته الماضية حتى أنَّهُ نسي أمّه وأخته ونسي نفسهُ وعندما جاؤوا بهِ إلى بيته والمكان الذي وُلِدَ وترعرع فيه، فإنَّهُ لم يعرف هذا المكان وبدا فيه غريباً.

إنَّ هذه الأمور وما شابهها تثبت وجود علاقة قريبة بين نشاطات الخلايا الدساغية والظواهر الروحية.

٣- «عندما نفكر تزداد التغييرات المادية على سطح الدماغ... الدماغ يحتاج إلى طعام أكثر، ويطرح مواد فسفورية أكثر، ولكن عند النوم فإنَّ الدماغ لا يقوم بالتفكير، لذا فإنَّهُ يعتاج إلى طعام قليل، وهذا يعتبر دليلاً على أنَّ الآثار الفكرية للإنسان تترشح من فعاليات مادية» .

٣- تُظهر التجارب أنّ وزن أدمغة المفكرين هي أكثر مِن الحد المتوسط (الحد المتوسط لدماغ الرجل في حدود ١٤٠٠ غرام، والحد المتوسط لدماغ المرأة أقل مِن هذا بقليل)، وهذا دليل آخر ـ بزعم الماديين ـ على مادية الروح.

١. بيسيكولوجي دكتور آراني، ص ٢٣. ٢. البشر في النظرة العادية، دكتور آراني، ص ٢.

٤-إذا كانت قوّة التفكير والظواهر الروحية دليلاً على الوجود المستقل للروح، فيجب أن نقبل ذلك أيضاً في الحيوانات، لأنها تملك قدرة الإدراك.

والخلاصة؛ إنّ الماديين يتحركون في عملية الاستدلال من مقولة أننا ندرك ونحس بأنّ روحنا ليست موجوداً مستقلاً، والتطورات المتعلقة بمعرفة الإنسان ودراسته تُــؤيّد هــذهِ الحقيقة.

وَمِن مجموع هذه الاستدلالات، يستنتج هؤلاء أنَّ الشقدَّم الفيزيولوجي الإنساني والحيواني يوضَّحان يوماً بعد آخر حقيقة وجود العلاقة القريبة بين الظـواهــر الروحــية والخلايا الدماغية.

#### نقد هذه النظرية:

الخطأ الكبير الذي وقع فيه الماديون في أدلتهم واستنتاجاتهم، أنّهم خلطوا بين (وسائل العمل) و(القائم بالعمل).

ولأجل معرفة هذا الخلط نذكر هنا مثالاً للتوضيح نرجو أن يدقق فيه القاريء الكريم جيّداً:

مُنذ زمان غاليلو وحتى يومنا الحاضر، حصل تحوّل كبير في دراسة حسركة الأفلاك والأجرام السهاوية، فغاليلو الإيطالي استطاع وبمعونة أحد صانعي العوينات الزجاجية مِن صناعة مرصد صغير، فطار غاليلو بهِ فرحاً، بحيث إنّه شرع عند المساء بدراسة نجوم السهاء بواسطة مرصده الذي أظهر لهُ أوضاعاً عجيبة إذ أنّه شاهد عالم لم يستطيع أي إنسان مشاهدته حتى ذلك اليوم، لقد فهم غاليلو أنّه توصّل إلى اكتشاف مهم، ومُنذ ذلك اليوم أصبحت دراسة أسرار العالم العُلُوي في متناول الإنسان.

لقد كان الإنسان حتى ذلك اليوم مثل الفراشة التي لم تكن ترى مِن حولها سوى بعض أغصان الشجر، أمّا عندما صنع الإنسان التلسكوب فإنّه استطاع أن يشاهد مِن حـوله مقداراً مِن أشجار الغابة الكبيرة.

لقد تطّور العمل في التلسكوب حتى وصل إلى وضعه الراهن حيث بنيت مختبرات كبيرة ومراصد جبّارة يبلغ قطر عدساتها عدّة امتار لقد نصبت هذه المراصد في أعمالي الجمبال المرتفعة حيث يتميز الأفق بصفاء خاص ممّا يسهل على الفلكيين دراسة النجوم، وبواسطة

هذه المراصد الجبّارة استطاع الإنسان أن يُشاهد عوالم أخرى كان عاجزاً عن مشاهدتها بالعين الجرّدة قبل ذلك.

والآن لِنتصوّر أنّ الإنسان يكون بمقدوره مستقبلاً أن يتوصّل إلى صناعة مرصد بقطر ١٠٠ متر بحيث يكون حجم الأجهزة المستخدمة فيه بحجم مدينة بكاملها، فما هي يا ترئ العوالم التي سوف تنكشف له بواسطة ذلك؟

والآن نطرح هذا السؤال: لو أخذت مِنّا هذه المجاهر والعدسات، أفلا يتعطَّل قسم مِن معلوماتنا ومعارفنا حول السهاوات... وهل الناظر الأصلي نحنُ أم التلسكوب والمجهر؟

هل الجهر والتلسكوب وسيلة نستطيع بواسطتها الرؤيا والمشاهدة، أم أنّها هي التي تقوم بالعمل والنظر الحقيق؟

وفيها يخصُّ الدماغ لا يستطيع أي شخص أن يُنكر أنَّهُ بدون الخلايا الدماغية لا يمكن أن تتم عملية التفكير، ولكن هل الدماغ هو وسيلة عمل للروح، أم أنَّهُ هو الروح؟

وخلاصة القول، إنّ جميع الأدلة التي ذكرها الماديون تُثبت وجود الإرتباط بين خلايا العقل والدّماغ وبين إدراكاتنا، إلا أنَّ أيَّا مِنها لا يُثبت أنَّ الدماغ يقوم بالإدراك، بل أنَّهُ بحرّد وسيلة لذلك.

وهنا يتضع لماذا لا يفهم الموتى شيئاً، إذ إنّهم وبسبب عدم وجود الإرتباط بين الروح والبدن يعجزون عن ذلك، وبالتالي فإنَّ الموت لا يعني فناء الروح وانعدامها، ومثل الميت مثلً السفينة أو الطائرة التي عُطِّل فيها جهاز اتصالها (اللاسلكي) فالسفينة والطائرة بمن فيها موجودون إلَّا أنَّ اتصالهم مع الساحل أو المطار مقطوع بسبب فقدانهم لوسيلة الإرتباط والإتصال.

#### أطة استقلال الروع:

كان الكلام حتى الآن عن الماديين الذين يصرّون على أنَّ الظواهر الروحية هي افرازات لخلايا الدماغ، ويعتبرون الفكر والإبداع والحبّ والتنفّر والغضب وجميع العلوم، مِثل القضايا المادية التي تخضع لأسلوب العمل المختبري وتشملها قوانين المادة، إلَّا أنَّ الفلاسفة الذين يعتقدون باستقلالية الروح ذكروا أدلة قاطعة على نني هذه العقيدة، منها:

# أوّلاً: ادراك الواقع الفارمي

إنَّ أوّل سؤال يمكن أن نطرحه على الماديين، هو أنَّهُ إذا كانت الأفكار والظواهر الروحية هي نفسها الحنواص (الفيزيوكيميائية) للدماغ، فني مثل هذه الحالة ينبغي أن تنعدم الحلافات والفروق بين عمل الدماغ وبين عمل المعدة أو الكلية أو الكبد، حيث إنّ عمل المعدة هو التركيب الأساس ومجموعة مِن الفعاليات الفيزيائية والكيميائية، إذ بواسطة نشاط معين وإفرازات حامضية تتم عملية هضم الطعام ويصبح جاهزاً للإمتصاص مِن قبل الجسم. وإذا كان إفراز اللعاب عملاً فيزيائياً وكيميائياً في آنٍ واحد، فإنّنا نسرى أنَّ العمل الروحي يختلف عن هذه الأعمال.

إنّ كلّ أعمال أجهزة الجسم لها تشابه بدرجة معيّنة مع بعضها البعض، ما عدا (الدماغ) الذي لهُ وضع استثنائي، إنَّ أجهزة الجسم مرتبطة جميعاً بجوانب داخلية، في حين أنَّ الظواهر الروحية لها جهة خارجيّة وتخبرنا عن الواقع الخارجي المحيط بنا.

ولأجل توضيح هذا الكلام يجب ذكر بعض الملاحظات:

الملاحظة الأولى: هل هُناك عالم خارج وجودنا؟

من البديهي وجود مثل هذا العالم، أمّا المثاليين الذين يُنكرون وجود العالم الخارجي ويقولون بأنَّ كلّ ما وجود هو (نحن) و(تصوراتنا) ويعتبرون العالم الخارجي مجموعة مِن التصورات والأحلام التي تُشاهد في النوم، فهؤلاء على خطأ، وقد أثبتنا خطأهم هذا في أحد الأبحاث، وأثبتنا أنّه كيف يتحوّل هؤلاء المثاليون إلى واقعيين في العمل، إذ إنّ ما يفكرون بهِ في عيط مكتباتهم يُنسونَهُ عِندما يتجولون في الشارع ويتنقّلون مِن مكانٍ إلى آخر.

الملاحظة الثَّانية: هل ندرك ونعلم بوجود العالم الخارجي، أم لا؟

بالطبع الجواب على هذا السؤال بالإيجاب، لأنّنا نملك معرفة كبيرة عن العالم الخارجي، وعندنا معلومات كثيرة عن الموجودات المحيطة بنا.

والآن نصل إلى هذا السؤال: هل هُناك وجود للعالم الخارجي في داخل وجودنا؟ طبعاً لا. ولكن ارتساماته وصورته منعكسة في أذهاننا حيث نستفيد مِن خــاصيّة (انــعكاس الواقع الخارجي) لإدراك العالم الخارجي.

هذا الإدراك الذهني للعالم الخارجي \_ في الحقيقة \_ ليس من الخواص الفيزيوكيميائية للدماغ لوحدها، إذ إنَّ هذه الخواص وليدة إحساسنا وتأثّرنا بـالعالم الخــارجــي، وفي الاصطلاح: فإنها معلولة لها. ونفس الشيء يقال بالنسبة لتأثير الطعام على معدتنا، فهل تأثير الطعام على معدتنا والنشاطات الفيزيائية والكيميائية تكون سبباً لمعرفة المعدة بالأطعمة؟

إذن كيف يستطيع الدماغ أن يتعرّف على عالمه الخارجي؟

بعبارة أخرى نقول، في التعرّف على الموجودات الخارجية هُناك حاجة إلى نوع مِن الإحاطة بها، وهذه الإحاطة ليست مِن عمل الخلايا الدماغية، إذ الخلايا الدماغية تتأثر بالخارج فقط، وهذا التأثر مَثَلَهُ كمثل سائر أجهزة الجسم، وهذا الموضوع ندركه نحن بشكل جيد.

وإذا كان بحرّد التأثّر بالخارج دليلاً على إدراكنا ومعرفتنا بالواقع الموضوعي الخارجي، فيجب أن تتساوى في ذلك معدتنا ولساننا وأن يكون لها نفس قابلية الفهم، في حين أنّنا نعرف أنّ واقع الحال ليس كذلك. وخلاصة القول: إنّ الوضع الاستثنائي لإدراكنا دليل على أنّ هُناك حقيقة أخرى كامنة فيها، بحيث إنّ نظامها والقوانين المتحكّمة فيه تختلف عن القوانين والنظم الفيزيائية والكيميائية. (فتدبّر ذلك).

### ثانياً: ومدة الشفصية

الدليل الآخر علىٰ استقلال الروح وتما يزها هو مسألة وحدة الشخصية في طول عمر الإنسان.

إذا أردنا نشك في كلّ شيء، فإنّنا لانستطيع أن نشك في موضوع وجودنا (أي مقولة: أنا موجود) وليس ثمّة شك في وجودي وفي علمي بوجودي أو ما يصطلح عليه بـ «العلم العضوري» وليس «العلم العصولي» أي إنّني موجود عند نفسي وغير مُنفصل عنها.

على أي حال إن معرفتنا بأنفسنا من أوضح معلوماتنا، ولا تحتاج إلى استدلال وإثبات. أمّا بالنسبة للاستدلال المشهور الذي استدّل به الفيلسوف الفرنسي ديكارت حول وجوده، والذي يقول فيه (بما أنّني أفكّر فإذن أنا موجود) فهو استدلال زائف وغير صحيح، لأنّه قبل أن يثبت وجوده اعترف مرّتين بوجوده (المرّة الأولى عندما يقول: إنّني، والثّانية عندما يقول: أنا) هذا مِن جانب.

ومِن جانبٍ ثانٍ فإنَّ (إنَّني) هذه منذ بداية العمر حتى نهايته واحدة فــ (إنَّني اليوم) هي

نفسها (إنّني بالأمس) وهي نفسها (إنّني مُنذ عشرين عاماً) ف (أنا) مُنذ الطفولة وحتى الآن تعبير عن شخصٍ واحد لا أكثر، إنّني نفس ذلك الشخص الذي كُنت وسأبق إلى آخر عمري نفس ذلك الشخص، وليس شخصاً آخر، طبعاً خلال هذه الفترة يكون الإنسان قد درس وتعلّم ووصل إلى مراحل عالية في العلم، ولكن في جميع الأحوال يبقى هو هو، ولا يصبح إنساناً آخر، وهكذا في تعامل الآخرين معه حيث يعتبره الآخرون شخصية واحدة منذ أوّل حياته وإلى آخر لحظة فيها باسم واحد وجنسيّة معيّنة.

والآن لِنرى ما هو هذا الكائن المتوغّل في أعهاقنا؟ فهل هو ذرّات وضلايا جسدنا وجموعة المغلايا الدماغية وتأثيراتها؟ إنَّ كلّ هذه الأمور قد تغيَّرت على مدى عمرنا عِدَّة مرّات، تقريباً في كلّ سبع سنوات مرَّة واحدة، حيث نعرف أنَّه في كلّ يوم تموت ملايين الخلايا في جسدنا لتحل محلها ملايين أخرى جديدة، ومثلها في ذلك مثل البناء الذي يتم إخراج الطابوق القديم مِنه ووضع طابوق جديد في مكانه فلو استمر التعمير في هذا البناء فإنّ البنية الأساسية لن تتغير، ولكن يبقى البيت هو نفس ذاك البيت برغم أنّ الناس السطحيين لا يلتفتون لذلك، ومثل خلايا الجسم التي تموت وتحيا كمثل المسبح الكبير الذي يدخله الماء ببطء ويخرج مِن طرفي آخر، طبيعي أنّ ماء هذا المسبح سيتغير بعد مدّة بشكل يدخله المارغم مِن عدم التفات الناس إلى ذلك، إذ يظنون أنّ ماء المسبح ما زال على حاله لم

وبشكلٍ عام، إنَّ كلّ موجود يحصل على الطعام ومِن جانب ثانٍ يستهلك هذا الطعام، فإنَّهُ في الواقع يتجدَّد ويتغَير بالتدريج

لذا فإنَّ إنساناً في السبعين مِن عمره لا يبعد أن يكون جسمه قد تغير عشر مرّات، وإذا كانَ الأمر كما يقول الماديون، مِن أنَّ الإنسان هو نفس جسمه وأجهزته الدماغية والعصبية وخواصه الفيزيائية والكيميائية، فني هذه الحالة يجب أن يكون الـ(أنا) قد تغير عشر مرات خلال هذه السنوات السبعين! ولهذا يكون هذا الإنسان ليس الإنسان السابق، إلَّا أنَّ هذا الكلام لا يقبلهُ أيَّ وجدان.

ومِن هُنا يتّضح أنّ ثمّة حقيقة واحدة ثابتة على طول العمر، هي غير الأجزاء المادية، هذه الحقيقة لا تتغيّر كالأجزاء المادية، وهي أساس وجودنا و تتحكّم في حياتنا وهي سبب وحدة شخصيّتنا.

#### المذرمِن هذا الإشتباها

البعض يتصوّر أنّ الخلايا الدماغية لا تتغيّر، ويقولون: لقد قرأنا في الكتب الفسيولوجية أنَّ عدد الخلايا الدماغية واحد وثابت مُنذ البداية وحتىٰ نهاية العمر، وهي لا تسزيد ولا تنقص وإنّا تكبر، لذلك إذا أصيبت بخلل فلن تكون قابلة للعلاج، وعلىٰ هذا الأساس فإنّنا غلك وحدة ثابتة في مجموع بدننا، هذه الوحدة هي الخلايا الدماغية التي تحفظ لنا وحدة شخصيّتنا.

إنَّ هذا الكلام - في الواقع - يمثّل اشتباهاً كبيراً، فهو خلط بين مسألتين، إذ إنَّ ما أثبتهُ العلم مِن ثبات عدد الخلايا الدماغية منذ البداية حتى النهاية وأنّها غير قسابلة للمزيادة والنقصان، لا يعني أنَّ الذرّات المكوَّنة لهذه الخلايا لا تتغيَّر، فكما قُلنا: إنَّ خلايا الجسم التي تأخذ الطعام و تطرد الذرّات القديمة بالتدريج تكون خاضعة للتغيير، مَثلها في ذلك مَثل ذلك الشخص الذي يأخذ المال مِن طرف وينفقه مِن طرف آخر، فهذا الشخص سيتغير رأس ماله بالتدريج، بالرغم مِن أنّ مقدار رأس المال لم يتغير. وكذلك يُمكن أن نذكر بمثال ماء المسبح.

لذلك، يتبيّن أنَّ الخلايا الدماغية ليست ثابتة، بل متغيّرة مثل سائر خلايا الجسم.

### ثلاثاً: عدم تطابق الدبير مُع الصغير

افترضوا أنّنا جلسنا على ساحل البحر، وشاهدنا أمامنا عدداً مِن الزّوارق مع باخرة كبيرة، ثمّ نظرنا إلى جانب الشمس فرأيناها تميل للغروب، بينا القمر بدأ يبزغ مِن الجانب الآخر. وعلى الشاطىء هُناك صفوف مِن طيور الماء الجميلة وقد اقترب بعضها نحو الماء ونشاهد على الطرف الآخر جبلاً عظيماً تناطح قنّهُ السهاء علواً. والآن، إزاء هذا المنظر، لنغمض عيوننا بُرهة مِن الزمن ونتخيّل ما شاهدناه: جبل عظيم، بحرٌ واسع، سفينة كبيرة، كلّ هذه الأمور ترتسم في مخيلتنا كاللوحة الكبيرة للغاية في مقابل روحنا، أو في داخل

والسؤال هُنا: أين مكان هذا المخطط في وجودنا... هـل تسـتطيع الخـلايا الدمـاغية الصغيرة والمحدودة للغاية أن تستوعب حجم اللوحة الكبيرة والمخطط الكبير؟ الإجابة - طبعاً \_ هي النني، ولذلك لابد أنّنا غتلك قسماً آخر في وجودنا يكون فوق المادة الجسمية،

وهو مِن السعة بمقدار بحيث يستوعب كلّ هذه المناظر والمخططات واللوحات.

وإلاَّ فهل نستطيع تنفيذ مخطط لبناية ذات مساحة ٥٠٠ متر عــليُ قــطعة أرض ذات مساحة بضعة مليمترات؟

الجواب: طبعاً \_سيكون بالنني، لأنَّ موجوداً أكبر لا يمكنهُ الإنطباق على موجودٍ أصغر مع احتفاظه بكبر، وسعته، إذ مِن ضرورات الإنطباق أن يكونا مُتساويين، أو أن يكون أحدهما أصغر مِن الثّاني، فيمكن حينذاك تنفيذ الصغير على الكبير.

مع هذا الوضع كيف يُمكن لخلايا دماغنا الصغيرة استيعاب الصور الذهنية الكبيرة؟

إنّنا نستطيع تصوّر الكرة الأرضية بحزامها الذي يبلغ أربعين مليون متر في أذهاننا، ونستطيع أن نتصوَّر ذهنياً كرة الشمس التي تَكبُر الأرض بمقدار مليون ومئتي ألف مَرَّة، وكذلك يُكننا تصوّر الجرات والتي هي أكبر مِن الشمس بملايين المرّات، ولكن كلّ هذه الصور لا يمكن ارتسامها عملياً في خلايا الدماغ الصغيرة، وذلك وفقاً لقاعدة عدم انطباق الكبير على الصغير.

إذن يجب أن نعترف ونقرّ بوجود كامن فينا هو أكبر مِن جسمنا في قــدرة اســتيعابه وإحاطته بالأشياء والخططات والموجودات الكبيرة.

سؤال مهم؛ يُكن أن يقول البعض: إنَّ تصوراتنا الذهنية هي مثل المايكروفيلم أو الخرائط الجغرافية التي تحتوي على مقياس للرسم مِثل (١) ... أو (١) ... أو ... ١٠٠٠٠٠٠ حيث يرمز هذا المقياس إلى مقدار التصغير وكذلك كثيراً ما يحدث لادراك عظمة باخرة كبيرة جدًا و تصوير حجمها أنَّ أحد الأشخاص يقف على عرشتها ويؤخذ لها صورة لكي يعرف الناظر لها عظمة حجمها من خلال رؤية الشخص الواقف علها.

وتصوراتنا الذهنية على مِنوال الصور المصغَّرة وذات مقاييس رسم معيّنة، وعـندما نكبّرها بنفس المقدار فإنّنا نحصل على المخطط أو الحجم الصحيح والواقعي. وبالطبع فـإنّ الخططات والأحجام الصغيرة يُمكن أن تستوعبها الخلايا الدماغية.

في الجواب نقول: إنَّ المايكروفيلم يتمّ تكبيره بواسطة (البرجكتر والشاشة الكبيرة التي تنعكس عليها الصور)كما أنَّ الخرائط الجغرافية نستطيع التعرُّف على ما تــطويه مِــن أحجام حقيقية بواسطة الأرقام الموجودة تحت الخرائط، فعندما نضرب المساحات بهــذا الرقم نحصل على الخريطة الكبيرة الواقعية مجسمة في أذهاننا.

والآن نطرح هذا السؤال: أبن هي هذه الشاشة أو الصفحة العظيمة التي ينعكس عليها ما يكروفيلم الذهن؟ هل تُمثّل الخلابا الدماغية الصفحة أو الشاشة المعنيّة؟

بالطبع لا، لأنَّ المنريطة الجغرافية الصغيرة التي نضربها عقياس الرسم لتتحوَّل إلى حجمها الحقيق، لا يكن أن يكون مكانها الخلايا الدماغية الصغيرة في حجمها.

وبعبارة أوضح نقول: بالنسبة إلى الما يكروفيلم والخارطة الجغرافية، ف إنّنا نسرى أنّ الشيء الموجود في المخارج هو الفيلم والمخارطة الصغيرة، إلّا أنّـه في صسورنا وإدراكاتنا الذهنية تكون الصور بمقدار وجودها الخارجي، ولابدّ بالتالي مِن مكان يستوعبها، فسهل يكن للخلايا الدماغية وهي بمساحتها وحجمها المعروف أن تستوعب كلّ هذه الأحجام العظيمة؟

وخلاصة القول: إنّنا نتصوّر الصور الذهنية للأنسياء بنفس أحجامها وسعتها في موضوعاتها الخارجية، وهذا التصوّر العظيم لا يمكن أنّ ينعكس في الخلايا الدماغية، لذلك فهي تحتاج إلى مكان ومحل خاص، وهكذا ندرك أنّ فينا وجوداً حقيقياً أكبر مِن هذه الخلايا وفوقها جميعاً.

# رابِعاً: عدم تشابه الظواهر الرومية مع الأوضاع المادية

هُناك دليل آخر على استقلال الروح وعدم ماديتها، فني الظواهم الروحية نشاهد خواصًا وأوضاعاً معيّنة تشابه بسينها. ومثال ذلك ما يلى:

١- الموجودات المادية تحتاج إلى الزمان ولها بعد تدريجي.

٣- بمرور الزمن تبلئ هذه الموجودات المادية.

٣ مِن صفاتها أنّها قابلة للتقسيم إلى أجزاءٍ مُنعدّدة.

ولكنّ الظواهر الذهنية ليست لها هذه الآثار والخواص، حيثُ إنّنا نستطيع أن نتصوّر عالماً كعالمنا الحالي في ذهننا دون الحاجة إلىٰ مرور الزمن والتدرّج.

وإضافة إلى ذلك، فإنَّ اللقطات الموجودة في الذهن مُنذ عهد الطفولة لا تصبح قديمة ولا

تستهلك أو تُبلىٰ بمرور الزمن، بل تحتفظ بنفس شكلها، ويُمكن أن يُستهلك دماغ الإنسان، إلَّا أنَّ صورة البيت المتجسّدة في الدماغ مُنذ عشرين عامّا ثابتة فيه لا تتغيَّر ولا تستهلك ولها نوع مِن الثبات الذي هو صفة عالم ما وراء الطبيعة.

إنَّ روحنا تُظهر خلَّاقية عجيبة تجاه الصور، وفي لحظة واحدة وبدون أي مقدمة بمكن رسم صور معيِّنة في أذهاننا كالكرات السهاوية والمجرات والكائنات الأرضية والجبال وما شابهها، إنَّ هذه الخاصية ليست لكائن مادي، بل هي دليل لكائن ما فوق المادة.

إضافة إلى ذلك فإنّنا لانشك في أنّ ٢ + ٢ = ٤ حيثُ يُكن تجزئة طرفي المعادلة، مثلاً تجزئة الرقم ٢ أو الرقم ٤ إلّا أنَّ مفهوم التساوي هذا لا يمكن تجزئته، فنقول مثلاً: إنَّ التساوي لهُ نصفان وكلَّ نصف هو غير النصف الآخر، فالتساوي مفهوم لا يقبل التجزئة، فإمّا أن يكون موجود أو غير موجود، إذ لا يمكن تنصيفه أبداً.

لذا فإنَّ هذا النوع مِن المفاهيم الذهنية غير قابل للتقسيم، ولهذا السبب فهي ليست مادية، إذ لو كانت مادية لكان يمكن تجزئتها، ولهذا السبب فإنَّ روحمنا التي همي مركز للمفاهيم غير المادية لا يمكن أن تكون مادية، لذا فإنها فوق المادة. (فدقق في ذلك) ا

8003

١. عرض وتلخيص عن كتاب: المعاد وعالم الآخرة، الفصل المتعلق باستقلال الروح.

#### الآيتان

وَلَيِن شِيثْنَالَنَذَهَبَنَّ بِالَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكُ ثُمَّ لَا يَحِدُلُكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيلًا الله إلَّارَحْمَةُ مِن رَّيِكَ إِنَّ فَضَلَهُ كَانَ عَلَيْكُ كَيِيرًا اللهِ

### التفسير

### ما عِندک هو مِن رممته وبركته:

تحدّثت الآيات السابقة عن القرآن، أمّا الآيتان اللتان نبحثها الآن فهما أيضاً ينصبّان في نفس الإتجاه.

فني البداية تقول الآية: ﴿ وَلَنْ هُنَا لَنَدُهِبَنَّ بِالذِي لُوحِينَا لِلِيكَ ﴾. وبعد ذلك: ﴿ ثُمَّ لا تجد للته به علينا وكيلاً ﴾ إنّنا نحنُ الذين أعطيناك هذه العلوم حتى تكون قائداً وهادياً للناس، ونحن الذين إذا شئنا استرجعناها مِنك، وليس لأحدٍ أن يعترض على ذلك.

وعند ربط هذه الآيات بالآية السابقة التي كانت تقول: ﴿وَهَا لُوتِيتُم مِنَ العَلَمُ إِلَّا قَلَيْلاً ﴾ فإنّنا نعرف أنَّ الله إذا شاء يأخذ حتى هذا العلم الذي أعطاه لرسوله عَلَيْهِ اللهِ

الآية التي بعدها جاءت لتستني، فهي تبيّن أنّنا إذا لم نأخذ ما أعطيناك، فليس ذلك سوى رحمة مِن عندنا، حيث يقول تعالى: ﴿ الله رحمة مِن رقط وهذه الرحمة الرحمة المخلف وهذه الرحمة المخلف وإنقاذك، وكذلك لهداية وإنقاذ العالم البشري، وهذه الرحمة في الواقع مُكلّة لرحمة الخلق. إنَّ الله الذي خلق البشر بمقتضى رحمته الخاصّة والعامّة، وألبسهم لباس الوجود الذي هو أفضل الألبسة، هو نفسه الذي بعث إليهم قادة واعين معصومين وحريصين ووروفين ذوي استقامة وقدرة لهداية الناس، لأن مِن مقتضيات رحمة الله أن لا تخلو الأرض من حجّة له عزّوجل.

وفي نهاية الآية ولأجل تأكيد المعنىٰ السابق جاء قوله تعالىٰ: ﴿ لِنَّ فَصَلَهُ كَانَ عَلَيْكُ كبيراً ﴾. إنَّ وجود القابلية لهذا الفضل في قلبك الكبير بجهادك وعبادتك مِن جهة، وحاجة العباد الله على مثل قيادتك مِن جهة أخرى، جعلا فضل الله عليك كبيراً للغاية فقد فتح الله أمامك أبواب العلم، وأنبأك بأسرار هداية الإنسان، وعصمك مِن الخطأ، حتى تكون أسوة وقدوة لجميع الناس إلى نهاية هذا العالم.

كما أنّه ينبغي أن نشير إلىٰ أنَّ الجملة الإستثنائية الواردة هُنا ترتبط مع الآية السابقة، ومفهوم المستثنىٰ والمستثنىٰ منهُ هو هكذا: إذا أردنا فإنّنا نستطيع أن نمنع عنك هذا الوحي الذي أرسلنا، لك، إلَّا أنّنا لانفعل، لأنَّ الرحمة الإلهيّة شملتك وتشمل جميع الناس (

ومِن الواضح أنَّ هذا الاستثناء لا يعني أنَّ الله يحجب في يوم مِن الأيّــام رحمــته عــن نبيّه عَلَيْنَا، بل هو دليل على أنَّ رسول الله عَلَيْنَا لا يملك شيئاً مِن عنده، فعلمه ووحيه الساوي هو مِن الله ومرتبط بمشيئته وإرادته.

8003

١. في الحقيقة إنَّ مفهوم الجملة هو هكذا: (ولكن لا نشاء أن نذهب بالذي أوحينا إليك رحمةٌ مِن ربِّك).

#### الآيتان

قُللَّهِ اَجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِحِثْلِ هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِعِثْلِهِ وَ لَوْكَاتَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَنِّى أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا حَيْمُ فُورًا ﴿ اللهِ عَلْمُولًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

### التفسير

#### معمزة القرآن:

الآيات التي بين أيدينا تتحدّث عن إعجاز القرآن، ولأنَّ الآيات اللاحقة تتحدَّث عن حجيج المشركين في مجال المعجزات، فإنَّ الآية التي بين أيدينا \_ في الحقيقة \_مقدمة للبحث القادم حول المعجزات.

إنَّ أهم وأقوىٰ دليل ومعجزة لرسول الإسلامﷺ والتي هي معجزتهُ الدائمة علىٰ طول التاريخ، هو القرآن الكريم الذي بوجوده تبطل حجج المشركين.

بعض المفسّرين أراد أن يؤكّد إرتباط هذه الآية بالآيات السابقة من خلال مجهولية الروح وأسرارها وقياسها بمجهولية القرآن وأسراره، ولكنّ العلاقة التي أشرنا إليها آنـفاً تبدو أكثر مِن هذا الربط '.

علىٰ أيّةِ حال فإنَّ الله يُخاطب رسوله يَتَكَيُّ ويقول له: ﴿قُلُ لِئنَ لَجَتَمِعَتَ الْإِنْسَ وَالَجِنَّ عَلَىٰ أن يأتوا بهيئل هذا القرآن لايأتون بهيئله ولوكان بعضهم ليعفي ظهيراً ﴾.

إنَّ هذه الآية دعت \_ بصراحة \_ العالمين جميعهم، صغاراً وكباراً، عرباً وغير عسرب، الإنسان أو أيّ كائن عاقل آخر، العلماء والفلاسفة والأدباء والمؤرخين والنوابغ وغيرهم لقد دعتهم جميعاً لمواجهة القرآن، وتحدّيه الكبير لهم، وقالت لهم: إذا كُنتم تظنون أنَّ هذا الكلام

١. يراجع تفسير في ظلال القرآن، ج ٥، ص ٣٥٨، ذيل الآية مورد البحث.

ليس مِن الخالق وأنّه مِن صنع الإنسان، فأنتم أيضاً بشر، فأتوا إذاً بمثله، وإذا لم تستطيعوا ذلك بأجمعكم، فهذا العجز أفضل دليل على إعجاز القرآن.

إنَّ هذه الدَّعوة للمقابلة والتي يصطلح عليها علماء العقائد بـ «التحدِّي» هي أحد أركان المعجزة، وعندما يرد هذا التعبير في أيِّ مكانٍ، نفهم بوضوح أنَّ هذا المـوضوع هــو مِــن المعجزات.

ونلاحظ في هذه الآية عدّة نقاط ملفتة للنظر:

١- عمومية دعوة التحدَّي والتي تشمل كلِّ البشر والموجودات العاقلة الأخرى.

٢- خلود دعوة التحدِّي واستمرارها، إذ هي غير مقيَّدة بزمان، وعلى هذا الأساس فإنَّ هذا التحدِّي اليوم جارِ مِثلها كان في أيّام النّبي تَشْرُكُونُ ، وسيبق كذلك في المستقبل.

٣- استخدام كلمة «اجتمعت» إشارة لأشكال التعاون والتعاضد والتساند الفكري والعملى، الذي يُضاعف حتماً مِن نتائج أعمال الأفراد منات، بل آلاف المرّات.

3- إنَّ تعبير ﴿ولوكان بعضهم لبعض ظهيرا ﴾ تأكيد بحدَّد على قضية التعاون والتعاضد، وهي أيضاً إشارة ضمنية إلى قيمة هذا العمل وتأثيره على صعيد تحقق الأهداف وتنجَّزها. ٥- إنَّ تعبير ﴿بمثل هذا القرآن ﴾ دلالة على الشمول والعموم، وهو يعني (المثل) في جميع النواحي والأمور، مِن حيث الفصاحة والبلاغة والمحتوى، وَمِن حيث تربية الإنسان، والبحوث العلمية والقوانين الاجتاعية، وعرض التاريخ، والتنبوات الغيبية المرتبطة بالمستقبل... إلى آخر ما في القرآن مِن أمور.

٦- إنَّ دعوة جميع الناس للتحدّي دليل علىٰ أنَّ الإعجاز لا ينحصر في ألفاظ القرآن
 وفصاحته وبلاغته وحسب، وإلَّا لوكانَ كذلك، لكانت دعوة غير العرب عديمة الفائدة.

٧- المعجزة تكون قويّة عندما يقوم صاحب المعجزة بإثارة وتحدّي أعدائه ومخالفيه، أي
 كها نقول: يستفرّهم، ثمّ تظهر عظمة الإعجاز عندما يظهر عجز أولئك وفشلهم.

وفي الآية التي نبحثها يتجلّى هذا الأمر واضحاً، فمن جانب دعت جميع الناس، ومِـن جانب آخر تستفرّهم بصراحة في قولها **ولا يأتون بعثله)** ثمّ تحرّضهم وتدفعهم للتحدّي بالقول **وولوكان بعضهم لبعدي تلهيراً**).

و تتحرك الآية التي بعدها \_ في الواقع \_ لتوضيح جانبٍ مِن جوانب الإعجاز القرآني، مُتمثلاً في شموليته وإحاطته بكل شيء، إذ يقول تعالى: ﴿ولقد صرَّفْنا للناس في هذا للقرآن مِن كُلُّ مَثْل ﴾. ولكن بالرغم مِن ذلك: ﴿فَأَبِي أَكْثُر النّاس إِلَّا كَفُورُ ﴾.

«صرَّفنا» مِن «تصريف» بمعنىٰ التغيير أو التبديل.

أمّا «كفوراً» فتعنى إنكار الحق.

حقّاً إنَّ التنوَّع الذَّي يتضمّنه القرآن الكريم تنوَّع عجيب، خاصَّة وأنَّه صدر مِن شخصٍ لا يعرف القراءة والكتابة، فني هذا الكتاب وردت الأدلة العقلية بجزئياتها الخاصّة حـول قضايا العقائد، وذكرت \_أيضاً \_الأحكام المتعلقة بحـاجات البـشر في الجـالات كـافة. وتعرَّض القرآن \_أيضاً \_إلى قضايا وأحداث تأريخية تُعتبر فريدة في نوعها ومـثيرة في بابها، وخالية مِن الخرافات.

وتعرّض إلى البحوث الأخلاقية التي تؤثّر في القلوب المستعدّة كتأثير المطر في الأرض الميتة.

القضايا العلمية ورد ذكرها في القرآن الكريم، إذ ذُكرت بعض الحقائق التي لم تكن تُعرف في ذلك الزمان مِن قبل أيّ عالم.

والخلاصة: إنَّ القرآن سلك كلَّ وادٍ وتناول في آياته أفضل النماذج.

وإذا توجّهنا إلى حقيقة محدودية معلومات الإنسان كائناً مَن كانَ (كما تشير إلى ذلك أيضاً الآيات القرآنية) وأنَّ رسول الإسلام عَنَالِيَّة قد ترعرع في بيئة محدودة في القضايا العلمية والمعرفيّة حتى أنّها لم تبلغ مِن معلومات ومعارف الإنسان في زمانها إلَّا مبلغاً يكاد لا يُذكر... وسط كلّ ذلك، ألا يُعتبر التنوّع في القرآن في قضايا التوحيد والأخلاق والإجتاع والسياسة والأمور العسكرية وغيرها، دليلاً على أنَّ هذا القرآن ليسَ مِن صُنع عقل بشرى، بل مِن الخالق جلَّ وعلاً

ولهذا السبب إذا اجتمعت الجن والإنس علىٰ أن يأتوا بمثله فلا يستطيعون ولو كــان بعضهم لبعض ظهيراً.

إِنفَتْرَضَ أَنَّ جَمِيع العلماء والمتخصصين يجتمعون اليوم لتأليف دائرة معارف، ويُنظّموها بأفضل ما لديهم مِن خبرات فنيّة ومعرفيّة، فإنَّ النتيجة ستكون عملاً يلقي صداه الحسن في بحتمع اليوم، أمّا بعد خمسين عاماً فسيعتبر هذا العمل ناقصاً وقديماً.

أمّا القرآن فني أيّ عصر وزمان بُقرأ، وخاصّة في زماننا الحاضر، فإنّه يبدو كأنَّهُ نــزل ليومنا هذا، ولا يوجد فيه أيّ أثر يدل علىٰ أنَّهُ قديم.

#### الآيات

وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَى نَفَجُرَلْنَامِنَ الأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴿ اَوْتَكُونَ لَكَ جَنَةٌ مِن فَخِيلِ وَعِنَبِ فَنُفَجِرَ الْأَنْهَ لَرَ خِلْلَهَا تَفْجِيرًا ۞ أَوْتَسُفِطُ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْتَأْفِي وَالْمَلَةِ عَلَيْكَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْتَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن ذُخْرُفٍ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْتَأْفِي وَالْمَلَةِ عَلَيْهِ فَإِلَى اللّهِ وَالْمَلَةِ عَلَيْهَ فَي فَي اللّهِ وَالْمَلَةِ عَلَيْهِ وَالْمَلَةِ عَلَيْهِ وَالْمَلَةِ عَلَيْهُ وَالْمَلَةِ عَلَيْهُ وَالْمَلَةِ عَلَيْهُ وَالْمَلَةِ عَلَيْهُ وَالْمَلَةِ عَلَيْهُ وَالْمَلَةُ وَلَى اللّهُ وَالْمَلَةِ عَلَيْهِ وَالْمَلَةِ عَلَيْهُ وَالْمَلَةُ وَلَى اللّهُ وَالْمَلَةُ وَلَى اللّهُ وَالْمَلَةُ وَلَى اللّهُ وَالْمَلَةُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَلْقُولُ وَاللّهُ وَالْمَالَةُ وَاللّهُ وَلَا مُنْ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

#### سبب النزول

لقد ذكرَ المفسّرون استناداً للروايات الواردة أسباباً عديدة لنزول هذه الآيات، وفيما يلي سنتعرّض بشكلٍ موجز إلى هذه الأسباب معتمدين بشكلٍ مُباشر على تفسير مجمع البيان الذي قال:

إنَّ جماعة مِن وُجهاء قريش \_وفيهم الوليد بن المغيرة وأبوجهل \_اجتمعوا عند الكعبة، وقال بعضهم لبعض: ابعثوا إلى محمد فكلموه وخاصموه، فبعثوا إليه إنَّ أشراف قومك قد اجتمعوا لك، فبادر عَنَّ الهم ظنّا مِنهُ، أنهم بدا لهم في أمره، وكانَ حريصاً على رشدهم، فجلس إليهم، فقالوا: يا محمد إنّا دعوناك لِتعذر إليك، فلا نعلم أحداً أدخلَ على قومه ما أدخلت على قومك، شتمت الآلهة، وعبت الدين وسفّهت الأحكام، وفرّقت الجهاعة، فإن كنت جئت بهذا لتطلب مالاً أعطيناك، وإن كنت تطلب الشرف سودناك علينا، وإن كانت علّة غلبت عليك طلبنا لك الأطباء.

فقال عَلَيْ : «ليس شيءٌ مِن ذلك، بل بعثني الله إليكم رسولاً، وأنزل كتاباً، فإن قبلتم ما جئت به فهو حظكم في الدنيا والآخرة، وإن تردّوه أصبر حتى يحكم الله بيننا».

قالوا: فإذَّن لَّيسَ أحد أضيق بلداً مِنَّا فاسأل ربِّك أن يُسيِّر هذه الجبال، ويجري لنا أنهاراً

كأنهار الشام والعراق، وأن يبعث لنا من مضى وليكن فيهم قصيّ فإنَّهُ شيخٌ صدوق لنسألهم عبر تقول أحقٌ أم باطل.

فقال عند الما بهذا بعثت».

قالوا: فإن لم تفعل ذلك فاسأل ربّك أن يبعث ملكاً يصدّقك ويجعل لنا جنّات وكنوزاً وقصوراً مِن ذهب.

قالوا: فأسقط علينا السهاء كما زعمت إنّ ربّك إن شاء فعل ذلك.

قَالَ اللهِ اللهِ : «ذاك إلى الله إن شاء فعل».

وقال قائلٌ مِنهم: لانؤمن حتىٰ تأتي بالله والملائكة قبيلاً.

فقام النّبي عَبَيْلَةً وقامَ معهُ عبد الله بن أبي أميّة الخزومي ابن عمّته عاتكة بنت عبد المطلب، فقال: يا محمّد عرض عليك قومك ما عرضوا فلم تقبله، ثمّ سألوك الأنفسهم أصوراً فسلم تفعل، ثمّ سألوك أن تعجّل ما تخوّفهم به فلم تفعل، فوالله الا أومن بك أبداً حتى تتخذ سلّماً إلى السهاء ثمّ ترقى فيه وأنا أنظر، وبأتي معك نفرٌ مِن الملائكة يشهدون لك، وكتاب يشهد لك.

وقال أبوجهل: إنَّهُ أبي إلَّا سبّ الآلهة وشتم الآباء، وأنا أعاهد الله لأحملن حجراً فإذا سجد ضربت بهِ رأسهُ

فانصرف رسول الله عَلَيْنَ حزيناً لما رأى مِن قومه، فأنزل الله سبحانه الآيات أعلاه .

### التفسير

#### أعذار وذرائع مُمْتَلَفَة:

بعد الآيات السابقة التي تحدّثت عن عظمة وإعجاز القرآن، جاءت هذه الآيات تشير إلى ذرائع المشركين، هذه الذرائع تُثبت أنَّ مواقف هؤلاء المشركين إزاء دعوة الرَّسول عَلَيْنَا

١. تفسير مجمع البيان ذيل الآيات مورد البحث وكذلك جاءً مثلة مع تفاوت في الدر العنثور للسيوطي ذيل
 الآيات مورد البحث.

التي جاءت أصلاً لإحيائهم، لم تكن إلاً للعناد والمُكابرة، حيثُ إنّهم كانوا يُطالبون بأشياء غير معقولة في مقابل اقتراح الرّسولﷺ المنطق وإعجازه القوي.

هذه الطلبات وردت على ستة أقسام هي:

1- في البداية يقولون: ﴿وقَالُوا لَنْ مُؤَمِنْ لَكَ حَتَىٰ تَفَجِر لِنَا مِنْ الأَرْمَن يَنْبُوماً ﴾.

«فجور وتفجير» بمعنىٰ الشق. وهي عامّة، سواء كان شق الأرض بواسطة العيون أو شق الأفق بواسطة نور الصباح (مع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ تفجير هي صيغة مُبالغة لفجور).

«ينبوع» مأخوذة مِن «نبع» وهو محل فوران الماء، والبعض قالوا بأنَّ الينبوع هي عين الماء التي لا تنتهي أبداً.

٢ ـ قُولُهم كما في الآية: ﴿ أُو تَكُونَ لِكَ جِنَّةَ مِنْ نَعَيلَ وَمِنْبِ فَتَفَجِّر الْأَنْهَارِ خَلالها تَفْجيراً ﴾.

٣\_ ﴿ أُو تُسقط السماء كما زممته علينا كسقا﴾.

٤\_ ﴿ أُو تأتي بالله والملائكة قبيلاً ﴾ .

«قبيل» تعني في بعض الأحيان «الكفيل والضامن»، وتعني \_ في أحيانٍ أخرى \_ الشيء الذي يوضع قبال الإنسان وفي مُواجهته، وقال بعضهم بأنّها جمع (قبيلة) أي الجهاعة مِن الناس.

وطِبقاً للمعنى الأوّل يكون معنى الآية أن تأتي بالله والملائكة كضامنين على صدقك! وأمّا طِبقاً للمعنى الثّاني فيكون المعنى أن تأتي بالله والملائكة وتضعهما في مقابلنا! وأمّا طِبقاً للمعنى الثّالث فيكون معنى الآية أن تأتي بالله والملائكة على شكل مجموعة مجموعة!

ويجب الإنتباه إلى أنَّ هذه المفاهيم الثلاثة لا تتعارض فيا بينها، ويمكن أن تكون مجتمعة في مفهوم الآية، لأنَّ استخدام كلمة واحدة لأكثر مِن معنيٰ ممكن عِندنا.

٥۔ ﴿ لُو يَكُونَ لَكَ بِيتَ مِنَ زُحَرَفُه﴾ ِ.

«زخرف» في الأصل تعني (الزينة)، ويقال للذهب «زُخرف» لأنَّهُ مِن الفلزّات المـعروفة والمستخدمة لأغراض الزينة، ويقال للبيوت المزيَّنة والملوّنة أنَّها (مزخرفة)، كما يُقال للكلام المزوَّق والمخادع بأنَّهُ «كلام مزخرف».

٦ـ ﴿ أُو ترقىٰ السماء ولن نُوُمِن لرقيَّك حتَّىٰ ثُنزُلَ علينا كتاباً نقرؤه﴾.

ثم يصدر الأمر مِن الخالق جلَّ وعلا لرسوله تَتَلِيُّا أن يقول لهؤلاء في مقابل اقتراحاتهم هذه: ﴿قُلُ سِيعَانَ رَبِّي هَلَ كُنْتُ اللَّهُ يَشُولُ رسُولاً ﴾.

#### ہموث

#### ١\_ مواب الرّسول للمتذرّعين

لقد تبين مِن خلال الآيات أعلاه والحديث الوارد في أسباب النزول، أنَّ طلبات المشركين العجيبة والغريبة لم تكن صادرة مِن روح البحث عن الحقيقة، بل كان هدفهم البقاء على الشرك وعبادة الأصنام لأنه كان عمَّل الدعامة الأساسية والقوّة المادية لزعاء مكّة، وكذلك منع النبي عَلَيْ الاستمرار في طريق الدعوة الى التوحيد بأي صورة ممكنة. إلَّا أنَّ الرّسول الهادي عَلَيْ أجابهم بجوابين منطقيين وفي جملة واحدة وقصيرة:

الجواب الأول: إنَّ الحَالق جلَّ وعلا مُنزَّه عن هذه الأُمور، مُنزَّه التأثّر بهذا وذاك، ومنزَّه مِن أن يستسلم للإقتراحات الباطلة والواهية لأصحاب العقول السخيفة: ﴿سبحان ربي ﴾ .

الجواب التّأني، بغض النظر عمّا مضى فإنّ الإتيان بالمعجزات ليس من عملي، فأنا بشرّ مِثلكم، إلّا أنّني رسول الله، والقيام بالمعاجز مِن عمل الخالق وبإرادته تتمّ، وبأمره تُنجز، فأنا لا أستطيع أن أطلب مثل هذه الأمور مِن الخالق ولا يحقّ لي أن أتدخل في مثل هذه الأمور، فتى شاء سبحانه فسيبعث بالمعجزات لإثبات صدق دعوة رسوله: ﴿هُلُ مُسَعِهُ اللهُ مِثراً رسولُهُ ؛

صحيح أنَّ هناك ترابط بين هَذين الجوابين، إلَّا أنّها يعتبران جوابين مُنفصلين، فأحدهما يثبت ضعف البشر في مقابل هذه الأمور، والثّاني تنزيه ربّ البشر عن القبول بهذه المعجزات المُقترحة.

المعبرة على الرّسول الله السنة السنة الله السنة الله الله الله الله الله المعيّن، ويأتي الأشخاص وعادة فإنَّ الرّسول الله المعجزات كيفها يشاؤون، ويتلاعبون بقوانين وسُنن الخلق والوجود، وإذا لم تُعجبهم معجزة معيّنة يطلبون غيرها... وهكذا.

إِنَّ مَسْؤُولِيَةِ الرَّسُولِ ﷺ هي إثبات إرتباطه بالخالق عن طريق المعجزة، وعندما يأتي بالقدر الكافي مِن المعاجز، فليست عليه أيّة مسؤولية أخرى.

ُ إِنَّهُ عَلَيْكُ قَدْ لَا يَعْرِفَ بَرْمَانَ نَزُولَ المُعْجِزَاتَ، وقد يُطلب المُعْجَزَة مِن رَبِّه عِنْدَما يَعْلَمُ بَأَنَّ الإتيان بها يرضي الله تعالىٰ.

#### ٢\_ الأفكار الممدودة والطلبات غير المعقولة

كلّ إنسان يتكلم بحدود فكره، ولهذا السبب فإنَّ حديث أيِّ شخص هو دليل على مقدار عمق أفكاره. الأفراد الذين لا يُفكّرون إلا بالمال والجاه يتصوّرون أنَّ كلّ مَن يتحدّث عن شيء إنَّمَا يقصد هذا الجال.

لهذا السبب كان مشركو مكّة يقترحون ـ بسبب قصور تفكيرهم ـ عـلى رسـول الله اقتراحات تتصل بالمال وقضاياه، يطلبون مِنهُ أن يترك دعوته مقابل المال، إنّهم يقيسون الروح الواسعة لرسول الهدى مَنْ أَنْ بضيق أفكارهم.

إنَّ هؤلاء كانوا يعتقدون بأنَّ مَن لا يُجاهد في سبيل المال أو المقام مجنون حتماً، ومثلهم كمثل المسجون في غرفةٍ صغيرة لا يرى السهاء الواسعة والشمس العظيمة والجبال الشامخة والبحار الواسعة ولا يحس بعظمة عالم الوجود. لقد أرادوا مقايسة الروح السمحة العظيمة لرسول الله تَتَالِيَا بقاييسهم.

إضافة لذلك، لغرى ما هي الأشياء التي أرادوها مِن الرّسول عَلَيْهُ ولم تكن موجودة في الإسلام، لقد أرادوا الأراضي المزروعة والعيون المتفجّرة، وبساتين النخيل والأعناب، والبيوت المزخرفة, ونحن نعلم أنَّ الإسلام قد فتح ابواب التقدَّم والتكنولوجيا بحيث يُكن في ظل التقدّم الاقتصادي تحقيق الكثير مِن هذه الأمور، بل ونلاحظ بأنَّ المسلمين في ظل البرامج القرآئية وصلوا إلى تحقيق تقدّم أكثر مممّا كان يدور في عقول المشركين ذوي الأفق الضيّق.

فهؤلاء لوكانوا ينظرون بعين الحقيقة لكانوا قد شاهدوا هذا التطوُّر المعنوي العظيم في هذا الدين، وكذلك الإنتصارات المادية المنظورة حيث يضمن القرآن سعادة الإنسان في الجالين الدنيوي والأخروي.

بالإضافة إلى ذلك، فإنَّ اقتراحاتهم السفيهة الأخرى تدل على مدى التكبُّر والغـرور والجهل المسيطر على عقولهم... كقولهم: أو تسقط السهاء علينا ..

وقولهم: أن تضع سلَّماً وتصعد الى السهاء.

وقولهم: أن تحضر أمامنا الله والملائكة!! حتى أنهم لم يطلبوا منه أن يأخذهم الى الله تعالى ... فما أشدٌ هذا الجهل والغرور والتكبُّر!!

## ٣\_ ذريعة أمرى لِنفي الإعمار

بالرّغم مِن وضوح الآيات أعلاه، وأنّها غير معقّدة، وأنَّ طلبات المشركين من رسول

الله ﷺ واضحة، وكذلك سبب تعامل رسول الله ﷺ السلبي مع هؤلاء معلوم أيضاً، إلَّا أنَّ الآيات أصبحت ذريعة بيد بعض المتذرّعين في عصرنا الذين بصرّون على نني أيّ معجزة لرسول الله ﷺ.

و هؤلاء يعتبرون هذه الآيات من أوضح الأدلة على نني الإعجاز عن رسول الله عَلَيْهُ حيث طلب المشركون منه عَلَيْهُ أن يأتي بستة أنواع من المعاجز سواء من الأرض أو الساء وسواء كانت مفيدة لهم أم قاضية بموتهم، إلّا أنّه عَلَيْهُ لم يستطيع تنفيذ أيّ منها، وجوابه الوحيد لهم كان ﴿سبحان ربّي على كنت إلّا بشرا رسوانه .

نحن نقول: إذا لم يكن متذرعو اليوم كأسلافهم، فإنّ ما ورد في الآيات يكفيهم جواباً على ما أوردوا، إذ ينبغي أن نلاحظ ما بلي:

1\_ بعض الطلبات هزيلة، كمثل طلبهم إحضار الخالق جلّ وعلا والملائكة، أو الجيء برسالة من السهاء فيها أسهاؤهم وعناوينهم! البعض الآخر مما طلبوا، إذا أجابهم رسول الله عَلَيْ إليه، سوف لن يبتى أثر لهم، وبالتالي لن تكون قضية المعجزة ذات أثر في إيمانهم أو عدمه، مثل قولهم أن يسقط عليهم كسفاً من السهاء، أي أن تنزل عليهم صخور من السهاء.

أمّا بقية الطالبات المقترحة فتشمل الحصول على المزيد من وسمائل الحسياة المسرقهة والأموال والثروات الكبيرة، في حين أنّ الانبياء لم يأتوا لتحقيق هذه الأمور.

وإذا افترضنا خلّو ما اقترحه المشركون من المآخذ، فإنّنا نعلم -كما تخبر بذلك الآيات أنّ ما طلبوه كان من نمط التحجّج والتذرّع أمام دعوة الرّسول ﷺ وليس من مسؤولية
رسول الله ﷺ أن يجيبهم إلى ذرائعهم وتحجّجاتهم هذه، بل عليه أن يقدّم المعجزة بمقدار ما
يثبت صدق دعوته، ولا شيء أكثر من ذلك.

٣- بعض تعابير هذه الآيات توضّح بنفسها - بصراحة شديدة - مدى عناد وتسذرّع هؤلاء بمثل هذه الطلبات، فمثلاً هم يقترحون عملى رسول اللّـه ﷺ الصعود إلى السهاء، ولكنّهم يقولون له، بأنّنا لا نصدّق صعودك إن لم تأتنا برسالة من السهاء.

إذا كان هؤلاء طُلَاب معجزة . فقط \_ فلماذا لا يكفيهم صعود الرّسول عَلَيْهُ إلى السهاء، ثمّ هل هُناك دليل أوضح مِن هذا على عدم واقعية هؤلاء القوم وعدم منطقية عروضاتهم؟ ٣\_ إضافة إلى كلّ ما مر، فإنّنا نعلم أنَّ المعجزة مِن عمل الخالق جلَّ وعلا وليست مِن عمل الرّسول عَلَيْهُ، في حين يظهر واضحاً مِن كلامهم أنّهم كانوا يعتبرون المعجزة مِن

فعلم الله الله الله الله الله على الأعبال إليه مثل قولهم: ﴿ تفجر لنا مِن الأرض يستبوعاً .. أو تُسقط السماء كما زممت علينا كسفا \* أو تأتى بالله والملائكة ﴾ وما إلى ذلك مِن طلبات.

الرّسول مَنْ كان يعتقد بأنَّ عليه أن يزيل هذه الأوهام مِن عقولهم، ويُثبت لهم بأنَّـهُ ليس هو الله ولا هو شريكه، والمعجزة مِن الله دون سواه، فأنا بشرٌ مِثلكم، والفارق أنَّ الوحي ينزل علي، وبقدار ما يلزم الأمر فإنَّ الله يُنزل المعاجز على يدي، ولا أستطيع أن أفعل أكثر مِن هذا، وقوله ﴿سبحان ربّن ﴾ شاهد على هذا المعنى، إذ أنَّ المخالق مُنزَّه عن أي شريك وشبيه.

٤- أيّ إنسان يصدّق بأنّ انساناً يدّعي النّبوة، بل يعتبر نفسهُ خاتم النّبيين، ويذكر في
 كتابه المعاجز الكثيرة للأنبياء السابقين، إلّا أنّهُ نفسهُ لا يستطيع أن يأتي بمعجزة؟!

ثمّ إنَّ الناس علىٰ هذا الفرض، ألا يعترضون علىٰ مثل هذا النّبي ويقولون لهُ:كيف تكون نبيّاً في حين أنّك تعجز عن القيام بمعاجز مثل معاجز الأنبياء الآخرين... فإن كُنت تدّعي أنّك أفضل مِنهم جميعاً وخاتمهم، فكيف إذن تستقيم الدعوة مع عدم الإتيان بالمعجزات؟

إِنَّ هذا الواقع \_ بحدٌ ذاته \_ دليل على أنَّ رسول الله عَلَيْ قد جاءَ \_ عند الضرورة واللزوم \_ بالمعجزات، ومن هُنا يتضح أنَّ عدم استسلام رسول الهدى عَلَيْ لطلبات المشركين الآنفة إنها يعود لعلمه عَلَيْنَ بعدم جدواها في إثبات ما يلزم مِن نبوّته، وأنّها انطلقت \_ فقط \_ على سبيل التحجّج والتذرُّع مِن قبل عتاة قريش وكُبرائها، لذلك أهمل عَلَيْنَ هذا الكلام ولم يستجب لإقتراحاتهم غير المنطقية وغير المعقولة.

8003

١. يُمكن في هذا الصدد مُراجعة الآيات ١١٠ مِن سورة العائدة، و٤٩ مِن سورة آل عمران.

#### الآيتان

وَمَامَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُوْمِنُوَ إِذَ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَى إِلَّا أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللَّهُ بَشَرَارَّسُولًا الْ قُل لَّوْكَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيْهِكَةٌ يَمْشُونَ مُظْمَيِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَلَكَ اَرْسُولًا اللَّ

### التفسير

#### ذريعة عامّة:

الآيات السابقة تحدَّثت عن تذرُّع المشركين \_أو قسم منهم \_ في قضية التوحيد، أمَّا الآيات التي نبحثها فإنها تشير إلى ذريعة عامّة في مقابل دعوة الأنبياء، حيثُ تقول: ﴿ وَهَا مِنْعُ النّاسُ أَنْ يَوْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الهُدَىٰ إِلَّا أَنْ قَالُوا لَبَضْفَ اللّهُ بِشُوا رسولُهُ.

هل يمكن التصديق بأنَّ هذه المهمّة والمنزلة الرفيعة تقع على عاتق الإنسان، ثمّ - والكلام للمشركين ـ ألم يكن الأولى والأجدر أن تقع هذه المهمّة وهذه المسؤولية على عاتق مخلوق أفضل كالملائكة ـ مثلاً ـ كي يستطيعوا أداء هذه المهمّة بجدارة ... إذ أيس الإنسان النرابي والرسالة الإلهيّة؟!

إنَّ هذا المنطق الواهي الذي تحكيه الآية علىٰ لسانِ المـشركين لا يخـصٌ مجـموعة أو مجموعتين مِن الناس، بل إنَّ أكثر الناس وفي امتداد تأريخ النّبوات قد تَذَرّعوا به في مقابل الأنبياء والرُّسُل.

قوم نوح ﷺ مثلاً كانوا يعارضون نبيّهم بمثل هذا المنطق ويصرّحون: ﴿هَا هَذَا الْأَيْشُوّ مِثْلَكُمُ﴾ كيا حَكَت ذلك الآية ٢٤ مِن سورة المؤمنون.

أمّا قوم هود فقد كانوا يُواجهون نبيّهم بالقول: ﴿ هَا هَذَا إِلَّا بِشُرُّ وِثَلَكُمْ يَأْكُلُ مَمَّا تَأْكُلُونَ مِنهُ ويشرب ممّا تشربون ﴾ كها ورد في الآية ٣٣ مِن سورة المؤمنون. ثمّ أضافت الآية ٣٤ مِن نفس السورة قولهم: ﴿ وَلَئِنَ لَطَعِمْ مِشْراً مِثْلِكُمْ لِذَلَ لِمُاسِرُونَ ﴾. نفس هذه الذريعة تمسّك بها المشركون ضدّ رسول الله عَبَيْكَةُ وأمام دعوة الإسلام التي جاء بها، إذ قالوا: ﴿ هَالَ هَذَا الرّسولَ الطّعام ويعشي في الأسواق لولا لنزل إليه هلك فيكون همه تديراً ﴾ [.

القرآن الكريم أجاب هؤلاء جميعاً في جملةٍ قصيرة واحدة مليئة بالمعاني والدلالات، قال تعالى: ﴿قُلُ لُوكَانُ فِي الأَرْضُ مِلائكةً يحقون مُطْمئتين لَنزَّلْنَا عليهم مِن السماء ملكارسولاً ﴾.

يعني أنَّ القائد يجب أن يكون مِن سنخ مَن بُعِثَ إليه، ومِن جنس أتباعه، فالإنسان لجهاعة الملائكة.

ودليل هذا النجانس والتطابق بين القائد وأتباعه واضح؛ فن جانب يعتبر التبليغ العملي أهم وظيفة في عمل القائد مِن خلال كونه قدوة واسوة، وهذا لا يتم إلا أن يكون القائد مِن جنسهم، عتلك نفس الغرائز والأحاسيس، ونفس مكونات البناء الجسمي والروحي الذي يملكه كل فرد مِن أفراد جماعته، فلو كان الرسول إلى البشر مِن جنس الملائكة الذين لا يملكون الشهوة ولا يحتاجون إلى الطعام والمسكن والملبس، فلا يستطيع أن يمثل معنى الأسوة والقدوة لمِن بُعِث إليهم، بل إنَّ الناس سوف يقولون: إنَّ هذا النّبي المرسل لا يعرف ما في قلوبنا وضائرنا، ولا يدرك ما تنطوي عليه أرواحنا من عوامل الشهوة والغضب وما إلى ذلك، إنَّ مثل هذا الرّسول يتحدّث إلى نفسه فقط، إذ لو كان مِثلنا على نفس أحاسيسنا ومشاعرنا لكانَ مِثلَ حالنا أو أسوأ، لذا لا اعتبار لكلامه.

أمّا عندما يكون القائد مِثل أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله الذي يقول: «إنّما هي نفسي أروضها بالتقوى لِتأتي أمنة يوم الخوف الأكبر» لله فإنّ مِثلَه يصلح أن يكون الأسوة والقدوة لمِن يقودهم.

مِن جانبٍ آخر ينبغي للقائد أن يُدرك جميع احتياجات ومشاكل أتباعه كي يكون قادراً على علاجهم، والإجابةِ على أسئلتهم، لهذا السبب نرئ أنَّ الأنبياء برزوا مِن بين عامّة الناس، وعانوا في حياتهم كما يعاني الناس، وذاقوا جميع مرارات الحياة، ولمسوا الحسقائق المؤلمة بأنفسهم وهيّأوا أنفسهم لمعالجتها ومصابرة مُشكلات الحياة.

#### بحوث

ا\_قوله تعالى: ﴿وها هنع النامن ... بعني إنّ سبب عدم إيمانهم هو هذا التذرُّع، إلّا أنَّ هذا التعبير ليس دليلاً على الحصر، بل هو للتأكيد وبيان أهمية الموضوع.

٢- عبارة: ﴿ وهلائكة يعشون وطعنتين ﴾ موضع اختلاف أقوال وآراء المفسّرين، فالبعض يعتبرها إشارة إلى قول عرب الجاهلية الذين كانوا يقولون بأنّنا كنّا نعيش في هذه الجزيرة حياة هادئة، وقد جاء محمّد ليجلب الفوضي والقلق، إلّا أنّهم جوبهوا بقول القرآن لهم بأنّه حتى لو كانت الملائكة تسكن الأرض وكانوا يعيشون حياة هادئة \_كما تدّعون \_ فإنّنا كنّا سنرسل لهم رسولاً مِن جنسهم وصنفهم.

البعض الآخر مِن المفسّرين فسّرها بأنّها «اطمئنان إلى الدنيا ولذّاتها والإبتعاد عن أيّ مذهب ودين».

وأخيراً فشرها بعضهم بمعنى (السكن والتوطُّن) في الأرض.

لكنّ الاحتال الأقوى هو أن يكون هدف الآية: لو كانت الملائكة ساكنة في الأرض، وكانوا يعيشون حياة هادئة وخالية مِن الصراع والنزاع، فبالرّغم من ذلك كانوا سيشعرون بالحاجة إلى قائدٍ مِن جنسهم، حيثُ إنَّ الهدف مِن إرسال الأنبياء وبعثهم ليس لإنهاء الصراع والنزاع وإيجاد أسباب الحياة المادية الهادئة وحسب، بل إنَّ هذه الأمور هي مقدمة لطي سبيل التكامل والتربية في المجالات المعنوية والإنسانية، ومثل هذا الهدف يحتاج إلى قائدٍ إلهي.

" يستفيد العلامة الطباطباني في تفسير الميزان مِن كلمة «أرض» في الآية أعلاه، أنَّ طبيعة الحياة المادية على الأرض تحتاج إلى نبى، وبدونه لا يمكن الحياة.

إضافة الى ذلك فإنّه يرى أنّ هذه الكلمة إشارة لطيفة إلى جاذبية الأرض حــيثُ إنَّ التحرُّك بهدو، واطمئنان بدون وجود الجاذبية يعتبر أمراً محالاً.

#### الآيتان

قُلْ كَفَىٰ بِٱللَّهِ فَهُوَ ٱلْمُهَمَّدُ وَمَن يُضَلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُمُّ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِهِ وَخَشُرُهُمْ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱلْمُهَمَّدُ وَمَن يُضَلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُمُّ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِهِ وَخَشُرُهُم يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمِّياً وَبُكَاوَصُمَّا مَا وَدَهُمْ جَهَنَّمُ شَكَلًا خَبَتْ زِدْ نَهُمْ سَعِيرًا ١٠٠٠

### التفسير

#### المهتدون المقيقيّون:

بعد أن قطعت الآيات السابقة أشواطاً في مجال التوحيد والنّبوة وعسرض حديث المعارضين والمشركين، فإنَّ هذه الآيات عبارة عن خاتمة المطاف في هذا الحديث، إذ تضع النتيجة الأخيرة لكلّ ذلك. فني البداية تقول الآية إذا لم يقبل أولئك أدلتك الواضحة حول التوحيد والنّبوة والمعاد فقل لهم: ﴿قُل كَفَىٰ بالله شهيداً بيني وبينكم إنّه كان بعباده خبيراً بعيرا ﴾ .

إنَّ هذه الآية تستهدف أمرين فهي أوّلاً: تُهدُّد المعارضين المتعصّبين والمعاندين، بأنَّ الله خبير وبصير ويشهد أعهالنا وأعهالكم، فلا تظنّوا بأنّكم خارجون عن محيط قدرته أو أنَّ شيئاً مِن أعهالكم خافِ عنه.

الأمر الثّاني: هو أنَّ الرّسول ﷺ أظهر إيمانه القاطع بما قال، حيث إنَّ ايمان المتحدّث القوي بما يقول، له أثرٌ نفسي عميق في المستمع، وعسىٰ أن يكون هذا التعبير القاطع والحساسم المقرون بنوع من التهديد مؤثّراً فيهم، ويهزّ وجودهم، ويوقظ فكرهم ووجدانهم ويهديهم إلىٰ الطريق الصحيح.

أ. ون حيث التركيب: إنَّ «الباء» في ﴿ كفى بالله ﴿ زائدة، ووالله وفاعل «كفى» ووشهيداً » تمييز، أو حال كما يقول البعض.

الآية التالية تؤكّد على أنّ الشخص المهتدي هو الذي قذف الله تعالى نور الإيسان في قلبه: ﴿وَمَنْ يَعَلَلُ قَلْنَ تَجَدُّلُهُمُ قَلْنَ تَجَدُّلُهُمُ عَلَيْهِ وَلَمُهُمُنَا فَلَنْ تَجَدُّلُهُمُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَمَنْ يَعْلَلُ قَلْنَ تَجَدُّلُهُمُ قَلْنَ مَعْدُلُهُمُ وَلَهُمُ وَلَهُمُ وَلَهُمُ وَلَا إِلَيْهُ وَيَطْلُبُوا نُورِ الْهُدَايَةُ مَنْهُ.

هاتان الجملتان تُثبتان أنَّ الدليل القوي والقاطع لا يكني للإيمان، فما لم يكن هُناك توفيق إلهي لا يستقر الإيمان أبداً.

وهذه حقيقة فليس كل قلب يليق لأن ينال نور الحق، إضافة إلى أنَّ الكلام يُمثير المستمع، وقد يحدث أن يترك الشخص بتأثير هذا الكلام عناده ولجاجه ليثبت لياقته للحق ويستسلم له.

وقُلنا مِراراً: إنَّ الهداية والضلالة الإلهيتين ليستا شَيْنَيْنِ جبريين، بل تخصفان للأثسر المباشر لأعبال الإنسان وصفائه، فالأشخاص الذين جاهدوا أنفسهم وسعوا بجديّة في طريق القرب الإلهي، فمن البديهي أنَّ الله سيوفقهم ويهديهم: ﴿وَالدِّينَ جاهدوا فَينا لنهدينُهم سُبلتا ﴾ .

أمّا أولئك الذين يسلكون طريق العناد والمُكابرة وتتلوَّت فطرتهم وقلوبهم بأنواع الذنوب والمفاسد والمظالم، فإنهم قد قضوا على أيّ إستعداد أو جدارة لديهم لقبول الحق فهم بالتالي مستحقون للضلالة: ﴿ويضل الله الظالمين ﴾ ﴿ ﴿وما يَصَلَ بِهِ إِلَّا الفاسقين ﴾ آ ﴿ وحداله مِنْ هُوَ مسرف مرتاب ﴾ أ

أمّا عن سبب مجيء «أولياء» بصيغة الجمع، فقد يعود ذلك للإنسارة إلى تسعدُّد الآلهة الوهميّة أو تنوّع الوسائل التي يلجأون إليها، فيكون المقصود أنَّ جميع هذه الوسائل وجميع البشر وغير البشر، وكلِّ ما تؤهّون مِن آلهة مِن دون الله، لا يستطيع أن ينقذكم مِن الضلالة وسوء العاقبة.

ثمّ تذكر الآبات \_ بصيغة التهديد القاطع \_ جانباً مِن مصيرهم بسبب أعالهم في يسوم

۲. إبراهيم، ۲۷.

۱. العنكبوت، ۲۹.

٤. غافر، ٣٤.

٣ البقرة، ٢٦.

القيامة فتقول: ﴿ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم ﴾ فبدلاً مِن الدخول بشكلٍ عادي وبقامة منتصبة، فإنَّ الملائكة الموكّلين بهم يسحبونهم إلى جهنَّم على وجوههم تعذيباً لهم.

البعض يعتقد أنَّ هؤلاء يُسحبون يوم القيامة بسبب عجزهم في ذلك اليوم عن المشي، لذلك فإنَّهم يزحفون كالزواحف على وجوههم وصدورهم بشكل ذليل ومؤلم.

نعم، فأولئك محرومون مِن نعمةٍ كبيرة، هي نعمة المشي على الأرجل، لأنّهم لم يستفيدوا مِن هذه الوسيلة في هذه الدنيا في سلوك طريق السعادة والهداية، بل خصّصوها لسلوك طرق الذنوب والمعاصى.

ثم هم يُحشرون: ﴿عمياً وبكما وصفاً ﴾. وهُنا قد يطرح هذا السؤال، وهو: إنَّ الجرمين وأهل الجحيم ينظرون ويسمعون ويتكلمون، فكيف تنقول هذه الآية ﴿عنميا وبكما وصَمَا ﴾ ؟

للمفسّرين أقوال مُتعدّدة في الإجابة على هذا السؤال، إلّا أنّ أفضلها جوابان نستطيع إجمالها فيما يلي:

أوّلاً؛ إنَّ مراحل ومواقف يوم القيامة مُتعدَّدة، فني بعض المراحل والمواقف يكون هؤلاء صماً وبكماً وعمياً، وهذا نوع مِن العقاب لهم، لأنهم لم يستفيدوا مِن هذه النعم الإلهيّة بصورة صحيحة في حياتهم الدنيا، إلَّا أنَّ عيونهم في مراحل لاحقة تبدأ بالنظر، وآذانهم بالساع، وألسنتهم بالنطق حتى يروا منظر العذاب ويسمعون كلام الشامتين، ويبدأون بالتأوّ، والصراخ وإظهار ضعفهم، حيث إنّ كلّ هذه الأمور هي نوع آخر مِن العقاب لهم.

ثانياً: إنَّ المجرمين وأهل النار محرومون مِن رؤية ما هو سارٌ ومِن سهاع أمور تبعث على الفرح، ومِن قول وكلام يستوجب نجاتهم، بل على العكس مِن ذلك، فهم لا ينظرون ولا يسمعون ولا يقولون إلا ما يُؤذى ويؤلم.

في الختام تقول الآية: ﴿مأواهم جهثم﴾.

لكن لا تظنّوا أنَّ نارها كنار الدنيا تنطني في النهاية، بل هي: ﴿كُلُّمَا حَبِت زَدْنَاهُم سَعِيراً﴾ ♦>٢ كا

ا. في الآية ٥٣ مِن سورة الكهف نقرأ قوله تعالى: ﴿ ورءا المجرمون النّار﴾ وفي الآية ١٣ مِن سورة الفرقان قوله تعالى: ﴿ دعوا مُنالك ثبوراً ﴾ وفي الآية ١٢ مِن سورة الفرقان نقرأ: ﴿ سمعوا لمها تغيّظاً وزفيراً ﴾ .

ذَلِكَ جَزَآؤُهُم بِأَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِعَايَلِنَا وَقَالُواْ أَءِ ذَا كُنَاعِظُكَا وَرُفَلَتًا أَءِ نَا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ فَا لَأَرْضَ قَادِرُ عَلَى آَلَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ قَادِرُ عَلَى آَن عَلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ قَادِرُ عَلَى آَن عَلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ قَادِرُ عَلَى آَن عَلَى السَّمَوَ وَالْأَرْضَ قَادِرُ عَلَى آَن اللَّهُ اللَّهُ مَا كُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

### التفسير

### كيف يكون المعاد مُمكناً؟

في الآيات السابقة رأينا كيف أنَّ يوماً سيّئاً ينتظر المجرمين في العالم الآخر، هذه العاقبة التي تجعل أيّ عاقل يفكّر في هذا المصير، لذلك فإنَّ الآيات التي بين أيدينا تقف علىٰ هذا الموضوع بشكل آخر.

في البداية تقول: وذلك جزاؤهم بأنهم كفرواباً باتنا وقالوا الذاكنًا عظاماً ورُفاتاً النَّالمبعوثون خلقاً جديداً ﴾.

«رُفات» كما يقول الراغب في «المفردات» هي قِطَع مِن (التبن) لا تستهشّم بـل تستشر وتتناثر هنا وهناك. والأمر لا يحتاج إلى مزيد توضيح، فالإنسان يتحوّل تحت التُراب إلى عظام نخرة ثمّ إلىٰ تُراب، ثمّ تتلاشى ذرّات التراب هذه وتنتشر.

وبعد تعجّبهم مِن المعاد الجسماني واعتبارهم ذلك أمراً غير ممكن، يقول القرآن بأسلوب واضح ومباشر وبلا فصل: ﴿ أُولِم يَزُولُ أَنَّ الله الذي خلق السّماولت والأرض قادر على أن يخلق وأضع ومباشر وبلا فصل: ﴿ أُولِم يَزُولُ أَنَّ الله الذي خلق السّماولت والأرض قادر على أن يخلق وأشهم ﴾. وعلى هؤلاء أن لا يعجّلوا فإنّ القيامة وإن تأخّرت، إلّا أنّها سوف تستحقق بلاريب: ﴿ وَجِعَلَ لَهُم أَجِلاً لاريب قيه ﴾.

ولكن هؤلاء الظالمين والمعادين مستمرون على ما هُم فيه رغم ساعهم هذه الآيات: ﴿ قَأْبِي الظَّالِمُونَ لِلْا تَعْفُورُا ﴾ . وحيث إنهم كانوا يصرخون ويصرّون على أن لا يكون النّبي مِن البشر حسداً مِن عند أنفسهم وجهلاً وضلالاً، وقد منعهم هذا الحسد والجهل مِن التصديق بإمكانية أن يُعطي الله كلّ هذه المواهب لإنسان، لذا فإنَّ الخالق جلَّ وعلا يُخاطبهم بقوله: ﴿قُلُ لُو لُنتُم تسملكون خَرْلَتَنْ رحمة ربّي لِذَا لَهُ سَكتُم خَشْية الإنفاق ﴾. ثمّ يقول: ﴿وَكَانُ الإنسان قَتُورُلُ ﴾.

«قتور» مِن «قَتَرَ» على وزن «قتل» وهي تعني الإمساك في الصرف، وبما أنَّ (قتور) صيغة مُبالغة فإنّها تعني شدّة الإمساك وضيق النظر.

#### ہحوث

#### ١\_ المعاد المسماني

الآيات أعلاه مِن أوضح الآيات المرتبطة بإثبات المعاد الجسماني، فالمشركين كانوا يعجبون مِن إمكانية عودة الحياة إلى العظام النخرة، والقرآن يجيبهم بأنَّ القادر على خلق السماوات والأرض، لديه القدرة على جمع الأجزاء المتناثرة للإنسان وأن يهبها الحياة مرّة أخرى.

ولا ندري كيف ينكر بعض من يدّعي الإسلام قضية المعاد الجسماني، ويقتصرون في إيمانهم على المعاد الروحي برغم الدلالات الواضحة لهذه الآبات وغيرها؟

كما إنَّ الإستدلال بالقدرة الكلّية للخالق عزَّوجلٌ في إثبات المعاد، هو واحد مِن الأدلة التي يذكرها القرآن مراراً ويعتمد عليها كثيراً، ويظهر مِثل هذا النمط مِن الاستدلال بالقدرة الكلّية على المعاد في الآية الأخيرة مِن سورة (يس) والتي تتضمّن عدَّة أدلة لإثبات المعاد الجسماني !

### ٢\_ أيّ الآيات؟

هُناك احتمالات عديدة في أنَّ الغرض مِن هذه (الآيات) في جملة ﴿كَفُرُوا بِآيَاتُنا﴾ هي آيات التوحيد أو أدلة النّبوة، أو الآيات المرتبطة بالمعاد، ولكن وقوع الجملة في بحث المعاد، ترجّح اعتقادنا بأنّها إشارة إلىٰ آيات المعاد، وهي في الحقيقة مقدمة للردّ علىٰ مُنكري المعاد.

المزيد مِن التفاصيل يُراجع كتاب: «المعاد وعالم الآخرة».

#### ٣ ما هو الغرض مِن «مثلهم»؟

إنّنا نعرف أنّ الله \_ بسبب قدرته العظيمة \_ قادر في يوم القيامة على إرجاع الناس، في حين أنّنا نقراً في الآيات أعلاه أنّه يستطيع أن يخلق مِثلهم. وقد يكون هذا التعبير مدعاة لإشتباه أو استفسار البعض عمّا إذا كانَ الناس الذين يَردون القيامة هم ليسوا هؤلاء الناس أنفسهم؟

بعض المفسّرين يرى أنّ الغرض مِن (مثل) هنا هو (عين) فني بعض الأحيان نقول (مثلك يجب ألّا يقوم بهذا العمل) إلّا أنّنا نقصد أنّك أنت الذي يجب أن لا تقوم بهذا العمل، لكن هذا التّفسير بعيد، لأنّ مِثل هذه التعابير لها محلًّ آخر لا يتناسب مَع ما نبحثه الآن.

الظاهر أنَّ الغرض مِن استخدام تعبير (مثل) في هذه الآية هو إعادة الحياة. فإعادة الخلق مرَّة ثانية لا تكون حتماً كالمرَّة الأولى، حيث هُناك على الأقل زمان آخر وظروف أخرى وصورة جديدة، بالرغم مِن أنَّ المادة هي نفس المادة القديمة. وكمثال لذلك إذا جمعنا اجزاء متناثرة لقطعة من الآجر ووضعناها في قالبها القديم، فإنّنا لا نستطيع أن نقول عن الآجر الجديد أنّه نفس قطعة الآجر القديمة، بالرغم مِن أنَّهُ ليس إلَّا الطين السابق. بل نقول: إنَّهُ مِثله، وهذا دليل على التعابير المختارة والمنتخبة في القرآن الكريم،

ومِن المُسَلَّم بِهِ أَنَّ روح الإنسان تُحدُّد شخصيته، ونحن نعلم أنَّ الروح الأولى هي التي عند البعث، إلَّا أنَّ المعاد الجسماني يقول لنا: إنَّ الروح ستكون مع نفس المادة الأولى، يعني أنَّ تلك المادة المتلاشية ستتجمَّع مرّة أخرى وتنديج مع روحها، وفي موضوع المعاد أثبتنا أنّ روح الإنسان بعد أن تتخذ شكلاً معيّناً لا يمكنها أن تنسجم مع غير جسدها الأصلي الذي تربّت وعاشت معهُ. وهذا هو السر في البعث الروحي والجسدي معاً.

### ٤\_ما هو (الأمل)؟

إنَّ (الأجل) هو نهاية العمر. ولكن هل (الأجل) في هذه الآيات إشارة إلى نهاية العمرأو هو إشارة إلى نهاية عُمر الدنيا وبداية البعث؟

وبما أنَّ الحديث يدور حول المعاد، لذا فإنَّ المعنىٰ النَّاني أكثر صحة، وأمَّا ما قالهُ بعض المفسّرين الكبار \_مِن أنَّ هذا الكلام لا يتناسب مع جملة ﴿لاربيب فيه ﴾ لأنّ مُنكري المعاد كانوا يشكّون حتماً في قضية المعاد \_فغير صحيح، لأنَّ مفهوم مثل هذا التعبير هو أنَّهُ يجب

أن لا نسمح للشك بأن يدخل إلى أنفسنا، لا أنَّ أحداً لا يشك بذلك!

لذا فإنَّ المفهوم الكلِّي للآية يصبح على هذه الصورة: إنَّ الله الذي خلق السهاوات والأرض يستطيع \_حتماً \_أن يعيد الحياة لهؤلاء البشر، أمّا إذا لم يحدث هذا الأمر بسرعة، فذلك بسبب أنَّ السنّة الإلهيّة لها أجلٌ محدود وحتمى بحيث لا مجال للشك فيها.

وتصبح النتيجة: إنَّ الدليل القاطع في قبال مُنكري المعاد هي هذه القدرة، وأمَّا قبوله: ﴿ جعل لهم أجلاً لاريب قيم فهو جواب على سؤالٍ حول سبب تأخير القيامة. (فدقق في ذلك).

#### هـ الترابط بين الآيات

عند مطالعة هذه الآيات يُثار سؤال حولَ كيفية الإرتباط والصلة بين كلمة (قتوراً) التي هي بمعنى (بخيل) الواردة في آخر الآية، وبين ما نبحتُه؟

بعض المفسّرين قالوا: إنَّ هذه الجملة إشارة إلى موضوع طُرِح قبل عِدَّة آيات مِن قبل عبدة الأصنام، فقد طلبوا مِن الرّسول عَلَيْنَ أن علا أرض مكّة بالعيون والبساتين. أمّا القرآن فيقول في جواب هؤلاء: ﴿ قُل لو لَنتِم تَعلكُونَ خزلتَنْ رَحِعة رَبِّي لِذَلْ ﴾.

إِلَّا أَنَّ هذا التّفسير مُستبعد لأنَّ كلام المسشركين لم يكن عن مالكية هذه العيون والبساتين، بل إنّهم طالبوا الرّسول عَيْنَيْزُ بأصل هذا العمل والذي يعتبر عملاً إعجازياً.

التفسير الآخر الذي ذُكِرَ في بيان الصلة وهو أفضل مِن التفسير الأوّل، هو أنهم - بسبب بخلهم وضيق أنفسهم - كانوا يتعجبون مِن منح هذه الموهبة (النّبوة) للإنسان، وهذه الآية بمثابة ردّ عليهم حيث تقول لهم: إنّ بُخلكم بلغ درجة بحيث إنّكم لو ملكتم جميع الدنسيا فسوف لا تتركون صفاتكم السيّئة والقبيحة هذه.

### ٦\_ مل أنّ مميع البشر بُمُلاء؟

لقد قُلنا \_ لمرّات عديدة \_ إنَّ القرآن يذكر الإنسان بشكل عام، ويلومه بأنواع اللوم، ويصفهُ بصفات كالبخل والجهل... والعجول والظلوم وما شابهها.

إنَّ هذه التعابير لا تتنافى مع كونِ المؤمنين والصالحين يتحلّون بضدٌ هذه الصفات، حيث يُشير التعبير إلىٰ أنَّ الطبيعة الآدمية هي هكذا، وإذا لم يخضع الإنسان لتربية القادة الإلهيين، وتُرك لشأنه كالنباتات المتروكة فسيكون مستعداً للإتصاف بهذه الصفات السيّئة. وهذا لا يعني أنَّ ذاته خُلقت هكذا، أو أنَّ عاقبة الجميع كذلك \.

#### ٧\_ استمدام تعبير ﴿ عَشية الإنفاق﴾

يعني المنوف مِن الفقر، ذلك الفقر الذي يكون سببهُ كثرة الإنفاق، كما يظنون. عني المنوف مِن الفقر، ذلك الفقر الذي يكون سببهُ كثرة الإنفاق، كما يظنون.

١. في البحوث السابقة تعرّضنا لهذه القضية تفصيلاً.

#### الآيات

وَلَقَدْءَ اللّهُ الْمُوسَىٰ فِسْعَ اَيَنِ بِيَّنَتِ فَسْنَلْ بَيْ إِسْرَةِ بِلَ إِذْ جَآءَ هُمْ فَقَالَ لَهُ فِرْعُونُ إِنِي الْمَا لَكُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ ا

### الأفسير

#### لم يُؤمنوا رغم الآيات:

قبل بضعة آيات عرفنا كيف أنَّ المشركين طلبوا أموراً عجيبة غريبة من الرَّسول اللَّيِّةِ، وبما أنَّ هدفهم \_ باعترافهم هم أنفسهم \_ لم يكن لأجل الحق وطلباً له، بل لأجل التذرُّع والتحجّج والتعجيز، لذا فإنَّ الرّسول اللَّيِلِيَّةُ ردّ عليهم ورفض الإنصياع إلى طلباتهم.

وهذه الآيات ــ التي نبحثها ــ في الحقيقة تقف على نماذج للأمم السابقة ممَّن شــاهدوا أنواع المعاجز والأعيال غير العادية، إلَّا أنّهم استمروا في الإنكار وعدم الإيمان.

في البدء يقول تعالى: ﴿ولقد آتينا هوسى تسع آياتِ بيّناتِ . سنشير في نهاية هذا البحث إلى هذه الآيات التسع وماهيّتها.

ولأجل التأكيد على الموضوع اسأل\_والخطاب مُوجّه إلى رسول الله عَبَيْكِا إسرائيل (اليهود) أمام قومك المعارضين والمنكرين: ﴿قاسأل بني إسرائيل إذ جاءهم﴾.

إِلَّا أَنَّ الطَاعَية الجبّار فرعون \_ برغم الآيات \_ لم يستسلم للحق، بل أكثر مِن ذلك إنّهم موسى ﴿ فَقَالَ له قرمونُ لِنّي الْقَنْكَ يا موسى مسحوراً ﴾ .

وفي بيان معنىٰ «مسحور» ذكر المفسّرون تفسيرين، فالبعض قالوا: إنّها تعني الســاحر

بشهادة آياتٍ قرآنية أخرى تقول: بأنَّ فرعون وقومه اتهموا موسى بالساحر، ومثل هذا الاستخدام وارد وله نظائر في اللغة العربية، حيثُ يكون اسم المفعول بمعنى الفاعل، كما في (مشؤوم) التي يمكن أن تأتي بمعنى «شائم» و(ميمون) بمعنى «يامن».

ولكن قسم آخر مِن المفسّرين أبقى كلمة «مسحور» بمعناها المفعولي والتي تعني الشخص الذي أثَّر فيه الساحر، كما يُستفاد مِن الآية ٣٩ مِن سورة الذاريات التي نسبت السحر إليه، والجنون أيضاً، ﴿فتولَىٰ بِرُكنه وقال ساحرٌ لوهجنون﴾.

علىٰ أي حال، فإنَّ التعبير القرآني يكشف عن الأسلوب الدعائي التحريضي الذي يستخدمهُ المستكبرون ويتهمون فيه الرجال الإلهيين بسبب حركتهم الإصلاحية الربانية ضدَّ الفساد والظلم، إذ يصف الظالمون والطغاة معجزاتهم بالسحر أو ينعتونهم بالجنون كي يُؤثّروا مِن هذا الطريق في قلوب الناس ويفرّقوهم عن الأنبياء.

ولكن موسى المنظل لم يسكت أمام اتبهام فرعون له، بل أجابه بلغة قاطعة يعرف فرعون مغزاها الدقيق، إذ قال له: ﴿قَالَ لقد علمت ما لنزل هؤلا. إلا رب الشماولت والأرفن يتصائره.

لذا فإنّك \_ يا فرعون \_ تعلم بوضوح أنّك تتنكّر للحقائق، برغم علمك بأنّها مِن الله! فهذه «بصائر» أي أدلة واضحة للناس كي يتعرّفوا بواسطتها على طريق الحق، وعندها سيسلكون طريق السعادة، وبما أنّك \_ يا فرعون \_ تعرف الحق و تنكره، لذا: ﴿ وَلِنِّي لَالنَّكُ يَا فُرمون مثبورُكِ.

(مثبور) مِن (ثبور) وتعني الهلاك.

ولأنَّ فرعون لم يستطع أن يقف بوجه استدلالات موسى القويّة، فإنَّهُ سلك طريقاً يسلكهُ جميع الطواغيت عديمي المنطق في جميع القرون وكافّة الأعصار، وذاك قوله تعالى: ﴿ فَأَرَاد لَنْ يستَفَرُهُم مِنْ الأَرْمَن فَاعْرِقْنَاهُ وَمَنْ مِعَهُ جَمِيحًا ﴾.

«يستفز» مِن «استفزاز» و تعنى الإخراج بقوّة وعنف.

ومِن بعد هذا النصر العظيم: ﴿ وقلنا مِن بعده لبني إسرائيل اسكنوا الأرض فَإِذَا جاءَ وعد الآخرة عِنه الله عنه المحمد الأخرة عنه المحمد المعلم المعالم ا

«لفيف»مِن مادة «لفَّ» وهـنا تـعني الجـموعة المـتداخـلة المـعقَّدة بحـيث لا يـعرف الأشخاص، ولا مِن أيّ قبيلةٍ هُم!

#### ہموث

#### ١\_ المقصود مِن الآيات التسع

لقد ذكر القرآن الكريم آيات ومعجزات كثيرة لموسى الله منها ما يلي:

١- تحوّل العصا إلى تعبانٍ عظيم يلقف أدوات الساحرين، كما في الآية ٢٠ مِن سورة طه:
 ﴿فَإِذَا هِنِ حَيَّة تَسْعَىٰ﴾.

٢- اليد البيضاء لموسى على والتي تشع نوراً: ﴿وأضهم يدك لِلى جناحك تخرج بيضا، مِن غير سور آية أخرى ﴾ .

٣- الطوفان: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ لِلطُّوفَانِ ﴾ ``.

٤- الجراد الذي أباد زراعتهم وأشجارهم ﴿ والجواد ﴾ ٢.

٥- والغمل الذي هو نوع مِن الأمراض والآفات التي تُصيب النبات: و ﴿القمِّل﴾ ٤٠.

٦- الضفادع التي جماءت مِن النيل وتكاثرت وأصبحت وبالاً عملى حمياتهم: 
﴿والصفادع﴾ ٥.

٧- الدم، أو الإبتلاء العام بالرُعاف، أو تبدُّل نهر النيل إلى لون الدم، بحيث أصبحَ ماؤه غير صالح لا للشرب ولا للزراعة: ﴿والدم آبات مُفصّلات ﴾ [.

٨- فتح طريق في البحر بحيث استطاع بنو إسرائيل العبور منهُ: ﴿ وَإِذَ فَرَقْنَا بِكُم البحر ﴾ .
 ٩- نزول الـ (مَنَ) و (السلوئ) مِن السهاء، وقد شرحنا ذلك في نهاية الآية ٥٧ مِن سورة البقرة ﴿ وَلَنَزَلْنَا عَلَيْكُم الْمِنْ والسلوئ ﴾ ^.

١٠ انفجار العيون مِن الأحجار: ﴿فقلنا لضرب بعصاك للحجر فانفجرت مُنه لئنتا عشرة عينا﴾ ٩.

١١- انفصال جزء مِن الجبل لِيُظلِّلُهُم: ﴿ وَإِذْ نَتَقَنَا الْجِبْلُ فُوقِهِمْ كَأَنَّهُ طَلَّةً ﴾ '\.
 ١٢- الجفاف و نقص الثمرات: ﴿ وَلَقَدْ أَحَدُنَا آلَ قُرِمُونَ بِالسَّنِينَ وَنَقْصِ مِنَ التَّمْرَاتِ ﴾ '\.

٢ و٣ و٤ و٥ و٦. الأعراف، ١٣٣.

١. طه، ٢٢.

٨. البقرة، ٧٥.

٧. البقرة، ٥٠.

٠٠ الأعراف، ١٧١.

٩. البقرة، ٦٠.

١١. الأعراف، ١٣٠.

١٣-عودة الحياة إلى المقتول والذي أصبح قتله سبباً للاختلاف بين بني إسرائيل: ﴿ فَقَلْنَا لَا ضِهِ اللهِ الموتى ﴿

15- الاستفادة مِن ظل الغيام في الإحتاء مِن حرارة الصحراء بشكلٍ إعجازي: ﴿ وظلَّلْنَا عليهم الغمام ﴾ .

ولكن الكلام هُنا هو: ما هو المقصود مِن (الآيات التسع) المـذكورة في الآيــات التي نبحثها؟

يظهر مِن خلال التعابير المستخدمة في هذه الآيات أنَّ المقصود هو المعاجز المرتبطة بفرعون وأصحابه، وليست تلك المتعلقة ببني إسرائيل مِن قبيل نزول المن والسلوى وتفجّر العيون مِن الصخور وأمثال ذلك.

لذا يُمكن القول أنَّ الآية ١٣٣ مِن سورة الأعراف تتعرض إلى خمسة مـواضـيع مِـن الآيات التسع وهي: (الطوفان، القمّل، الجراد، الضفادع، والدم).

ت كذلك البيد البيضاء والعصا تدخل في الآيات النسع، يؤيّد ذلك ورود تعبير (الآيات التسع) في الآيات ١٠ ـ ١٢ مِن سورة النمل بعد ذكر هاتين المُعجزتين الكبيرتين.

م الله يصبح مجموع هذه المعاجز \_الآيات \_سبعاً، فما هي الآيتان الأخيرتان؟ وبذلك يصبح مجموع هذه المعاجز \_الآيات \_سبعاً، فما هي الآيتان الأخيرتان؟

بلا شك إنّنا لا نستطيع اعتبار غرق فرعون وقومه في عداد الآيات التسع، لأنّ الهدف من الآيات أن تكون دافعاً لهدايتهم وسبباً لقبولهم بنبوة مـوسىٰ الله الله لاأن تـقوم بهـلاك فرعون وقومه.

عِندَ التدقيق في آيات سورة الأعراف التي جاء فيها ذكر العديد مِن هذه الآيات يظهر أنَّ الآيتين الأخريتين هما: (الجفاف) و(نقص الثرات) حيثُ إنّنا نقراً بعد معجزة العصا والبد البيضاء وقبل تبيان الآيات الحمس (الجراد، والقمل...) قولد تعالى: ﴿ ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين ونقص مِن الثمرات لعلهم بذّ تحرون ...

إيادة الأشجار، لذا فإنَّ الجفاف لوحده لا يؤدِّي دامًّا إلى نقص الثرات.

إضافة إلى ما سبق يُمكن أن يكون السبب في نقص الثمرات هو الأمراض والآفات وليس الجفاف.

والنتيجة أنَّ الآيات التسع التي وردت الإشارة إليها في الآيات التي نبحثها هي: العصا، اليد البيضاء، الطوفان، الجراد، القمل، الضفادع، الدم، الجفاف، ونقص الثمرات.

ومن نفس سورة الأعراف نعرف أنَّ هؤلاء \_برغم الآيات التسع هذه \_لم يُؤمنوا، لذلك انتقمنا مِنهم وأغرقناهم في اليم بسبب تكذيبهم .

هُناك روايات عديدة وردت في مصادرنا حول تفسير هذه الآية، ولاختلافها فيما بينها لا يُكن الإعتاد عليها في إصدار الحكم.

#### ٢\_ عل أنّ السائل هو الرّسول نفسه؟

ظاهر الآيات أعلاه يدل علىٰ أنَّ الرَّسول اللَّهُ كَانَ قَدَ أُمِرَ بسؤال بني إسرائسيل حــول الآيات التسع التي نزلت علىٰ موسىٰ، وكيف أنَّ فرعون وقومه صدّوا عن حقّانية موسىٰ اللهِ بختلف الذرائع رغم الآيات.

ولكن بما أنَّ لدى رسول اللهُ عَبِيُكُالَةُ مِن العلم والعقل بحيث إنَّهُ لا يحتاج إلى السؤال، لذا فإنَّ بعض المفسّرين ذهب الى أنَّ المأمور بالسؤال هم المخاطبون الآخرون.

ولكن يمكن أن يُقال: إنَّ سؤال الرَّسول اللَّهُ لَم يكن لِنفسه، بل للمشركين، لذلك فما المانع مِن أن يكون شخص الرَّسول اللَّهُ هو الذي يسأل حتى يعلم المشركون أنَّه عندما لم يوافق على اقتراحاتهم، فذلك لائها اقتراحات باطلة قائمة على التعصُّب والعناد، كما قرأنا في قصّة موسى وفرعون وأمثالها.

### ٣ـ ما المراد بـ (الأرض) المذكورة في الآيات؟

قرأنا في الآيات أعلاه أنَّ الله أمر بني إسرائيل بعد أن إنتصروا على فرعون وجنوده أن يسكنوا الأرض، فهل المراد مِن الأرض هيمصر (نفس الكلمة وردت في الآية السابقة والتي بيِّنت أنَّ فرعون أراد أن يخرجهم مِن تلك الأرض. وبنفس المعنىٰ أشارت آيات

ا الأعراف، ١٣٦.

أخرى إلى أنَّ بني إسرائيل ورثوا فرعون وقومه) أو أنها إسارة إلى الأرض المقدَّسة فلسطين، لأنَّ بني إسرائيل بعد هذه الحادثة اتجهوا نحو أرض فلسطين وأمروا أن يدخلوها. بالنسبة لنا فإنّنا لا نستبعد أيّاً مِن الاحتالين، لأنّ بني إسرائيل بشهادة الآيات القرآنية \_ورثوا أراضي فرعون وقومه، وامتلكوا أرض فلسطين أيضاً.

# ٤\_ هن تعني كلمة (وعد الآفرة) يوم البعث والآفرة؟

ظاهراً... إنَّ الإجابة بالإيجاب، حيث إنَّ جملة ﴿ جَننا بِكُم لِفَيفَهُ قَرينة على هذا الموضوع، ومُوَيَّدة لهذا الرأي. إلَّا أنَّ بعض المفسّرين احتملوا أنَّ (وعد الآخرة) إشارة إلى الماشرنا إليه في بداية هذه السورة، مِن أنَّ الله تبارك وتعالى قد تَوَعَّد بني إسرائيل بالنصر والهزيمة مرَّتين، وقد سمى الأولى بـ «وعد الأولى» والثّانية بـ «وعد الآخرة»، إلَّا أنَّ هذا الاحتال ضعيف مع وجود قوله تعالى: ﴿ جَننا بِكُم لَفَيْفُهُ (فدقق في ذلك).

8003

وَبِالْمَقِ أَنزَلْنَهُ وَبِالْمَقِ نَزَلُ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ وَهُوَ اَنَا فَرَقْنَهُ لِنَقْرَأَهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلَكِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلُولُولُولُ

### الثفسير

### عُشَّاقَ المَقَ:

مرّة أخرى يشير القرآن العظيم إلى أهميّة وعظمة هذا الكتاب السهاوي ويُجيب عــلىٰ بعض ذرائع المعارضين.

في البداية تقول الآيات: ﴿وبالحق لنزلناه ﴾، ثمّ تضيف بلا أدنى فاصلة ﴿وبالحق نزل ﴾. ثمّ تقول: ﴿وما أرسلناك إلا مُبشّراً وتذيراً ﴾ إذ ليسَ لك الحق في تغيير محتوى القرآن.

لقد ذكر المفسّرون آراء مُختلفة في الفرق بين الجملة الأولى: ﴿وَبِالْحَقِّ لَنَوْلُنَاهُ ۗ وَالْجَمَلَةُ الثّانية: ﴿وَبِالْحَقِّ نَوْلُ ﴾ مِنها:

١- المراد مِن الجملة الأولى: إنّنا قَدّرنا أن ينزل القرآن بالحق. بينا تضيف الجملة الثّانية أنَّ هذا الأمر أو التقدير قد تحقق، لذا فإنَّ التعبير الأوّل يُشير إلى التقدير، بينا بشير الثّاني إلى مرحلة الفعل والتحقق\.

٢ـ الجملة الأولى تشير إلى أنَّ مادة القرآن ومحتواه هو الحق، أمّا التعبير الثّاني فانَّهُ يبيّن أنَّ نتيجته وغرته هي الحق أيضاً .

١. يُراجع تفسير القرطبي، ج ٦. ص ٣٩٥٥. ٢. تفسير في ظلال القرآن، ذيل الآية مورد البحث.

"-الرأي النّالث يرى أنَّ الجملة الأولىٰ تقول: إنّنا نزَّلنا هذا القرآن بالحق بسينا النّسانية تقول: إنَّ الرّسول ﷺ لم يتدخل في الحق ولم يتصرّف بهِ، لذا فقد نزل الحقّ.

وثمة احتال آخر قد يكون أوضح مِن هذه التفاسير، وهو أنَّ الإنسان قد يبدأ في بعضِ الأحيان بعملِ ما، ولكنّه لا يستطيع اتمامه بشكل صحيح وذلك بسبب مِن ضعفه، أمّا بالنسبة للشخص الذي يعلم بكلّ شيء ويقدر على كلّ شيء، فإنَّهُ يبدأ بداية صحيحة، ويُنهي العمل نهاية صحيحة. وكمثال على ذلك: الشخص الذي يخرج ماءً صافياً مِن أحد العيون، ولكن خلال مسير هذا الماء لا يستطيع ذلك الشخص أن يُحافظ على صفاء هذا الماء ونظافته ويمنعهُ مِن التلوّث، فيصل الماء في هذه الحالة إلى الآخرين وهو مُلوَّث، إلَّا أنَّ الشخص القادر والمحيط بالأمور، يحافظ على بقاء الماء صافياً وبعيداً عن عوامل التلوّث حتى يصل إلى العطاشي والمحتاجين له.

القرآن كتاب نزلَ بالحق مِن قبل الخالق، وهو محفوظ في جميع مراحله سواء في المرحلة التي كان الوسيط فيها جبرائيل الأمين، أو المرحلة التي كان الرّسول فيها هو المتلق، وبمرور الزمن لاتستطيع يد التحريف والتزوير أن تمتد إليه بمقتضى قوله تعالى: ﴿ لِنَا لَحَنُ نَزُلُنا الذّكر ولِنّا لَهُ مَا يَلُهُ هُو الذي يتكفّل حمايته وحراسته.

لذا فإنَّ هذا الماء النتي الصافي الوحي الإلهي القويم لم تناله يد التحريف والتبديل مُنذ عصر الرَّسولﷺ وحتىٰ نهاية العالم.

الآية التي تليها تردّ على واحدة مِن ذرائع المعارضين وحججهم، إذ كانوا يقولون: لماذا لم ينزل القرآن دفعة واحدة على الرّسول على الدّين كفروا لولا نَزْل عليه القرآن جعلة واحدة الآية ٣٢ مِن سورة الفرقان التي تقول: ﴿وقالَ الذين كفروا لولا نَزْلَ عليه القرآنُ جعلة واحدة كذلك لِنتُبّت به فؤادَك ورتّلناه ترتيال فيقول الله في جواب هؤلاء: ﴿وقرآنا فرقناه لتقرآهُ على الناس على هكك ﴾ حتى يدخل القلوب والأفكار ويُترجم عملياً بشكل كامل.

ومِن أجل التأكيد أكثر تبيّن الآية \_بشكل قاطع \_أنَّ جميع هذا القرآن أنزلناه نحـنُ: ﴿وَنِزَلْنَاهُ تَعْرِيلًا ﴾ ِ

۱۰ العجر، ۹.

أو مجي كلمة «قرآن» منصوبة في الآية أعلاه يُفسّرهُ المفسّرين بأنّهُ مفعول لفعلٍ مقدّر تقديرهُ (فرقناه)، وبذلك تصبح الجملة هكذا: (وفرقناه قرآناً).

أُولاً: بالرغم مِن أنَّ القرآن هو كتاب، إلَّا أنَّهُ ليسَ ككتب الإنسان المؤَلَّفة حيثُ يجلس المُؤلِّف ويفكِّر ويكتب موضوعاً، ثمّ ينظِّم فصول الكتاب وأبوابه لِينتهي مِن تحرير الكتاب، بل القرآن لهُ إرتباط دقيق بعصره، أيء ارتباط بـ ٢٣ سنة، هي عصر نبوّة نبي الإسلام بكلً ما كانت تتمخض بهِ مِن حوادث وقضايا.

لذاكيف يُكن لكتاب يتحدّث عن حوادث ٢٣ سنة متزامناً لها أن ينزل في يوم واحد؟ هل يُكن جمع حوادث ٢٣ سنة نفسها في يوم واحد، حتى ينزل القرآن في يوم واحد؟ إنّ في القرآن آيات تتعلق بالغزوات الإسلامية، وآيات تختص بالمنافقين، وأخرى ترتبط بالوفود التي كانت تفد على رسول الله تَلَيَّا أَنْ يُكنب مجموع كلّ ذلك مُنذ اليوم الأوّل؟

ثانياً ليس القرآن كتاباً ذا طابع تعليمي وحسب، بل ينبغي لكلّ آية فيه أن تُنفّذ بعد نزولها، فإذا كانَ القرآن قد نُزَل مرَّة واحدة، فينبغي أن يتم العمل بهِ مرَّة واحدة أيضاً، ونعلم بأنَّ هذا مُحال، لأنَّ إصلاح بُحتمع مَليء بالفساد لا يتم في يوم واحد، إذ لا يمكن إرسال الطفل الأمي دفعة واحدة مِن الصف الأوّل إلى الصفوف المتقدمة في الجامعة في يوم واحد. لهذا السبب نزل القرآن نجوماً \_أي بشكل تدريجي \_كي ينفّذ بشكل جيّد ويستوعبه الجميع وكي يكون للمجتمع قابلية قبوله واستيعابه وتُمثّله عملياً.

قَالِقَاء بدون شك، إنَّ رسول الله تَتَكُلُّة كقائد هذه النهضة العظيمة سيكون ذا قدرات وإمكانيات أكبر عندما يقوم بتطبيق القرآن جزءاً جزءاً، بدلاً مِن تنفيذه دفعة واحدة. صحيح أنَّه مُرسَل مِن الخالق وذو عقل واستعداد كبيرَيْن ليسَ لهما مثيل، إلَّا أنَّه برغم ذلك فإنَّ تقبّل الناس للقرآن وتنفيذ تعاليمه بصورة تدريجية سيكون أكمل وأفضل ممّا لو نزل دفعة واحدة.

وابعاً: النّزول التدريجي يعني الإرتباط الدائمي للرّسول تَتَلَيُّكُ مع مصدر الوحي، إلّا أنّ النّزول الدفعي يتم عمر الوحي لأكثر مِن النّزول الدفعي يتم عمر الوحي لأكثر مِن مرّة واحدة.

آخر الآية ٣٢ مِن سورة الفرقان تقول: ﴿ كذلك لِنتُبَع بِهِ فَوَلدك ورتَلناه قسرتيالً ﴾ وهي إشارة إلى السبب الثّالث، بينها الآية التي نبحثها تشير إلى السبب الثّاني من مجموع الأسباب الأربعة التي أوردناها. ولكن الحصيلة أنَّ مجموع هذه العوامل تَكشف بشكل حي وواضح أسباب وعمار النّزول التدريجي للقرآن.

الأَية التي تليها استهدفت غرور المعارضين الجهلة حيث تقول: ﴿قُل آهـنواب أو الا تؤمنوا إِنْ الدّينَ أوتوا العلم مِن قبله إذا يُتلىٰ عليهم يخرّون للأدْقان سجّداً ﴾.

# بحوث

في هذه الآية ينبغي الإلتفات إلى البحوث التالية:

أَوْلاً: يعتقد المفترون أنَّ جملة ﴿ آمنوابه أو لا تؤمنوا ﴾ يتبعها جملة محذوفة قدروها بأوجةٍ مُتعددة، إذ قال بعضهم: إنَّ المعنىٰ هو: سواء آمنتم أم لم تؤمنوا فلا يضر ذلك بإعجاز القرآن ونسبته إلى الخالق.

بينا قال البعض: إنَّ التقدير يكون: سواء آمنتم به أو لم تؤمنوا فإنَّ نفع ذلك وضرره سيقع عليكم.

لكن يُحتمل أن تكون الجملة التي بعدها مُكَمَّلَة لها، وهي كناية عن أنَّ عدم الإيمان هو سبب عدم العلم والمعرفة، فلوكنتم تعلمون لآمنتم به. وبعبارة أخرى: يكون المعنى: إذا لم تؤمنوا به فإنَّ الأفراد الواعين وذوي العلم يؤمنون به.

ثانياً: إنَّ المقصود مِن وَالدِينَ لُوتُوا العلم مِن قبله ﴾ هُم مجموعة مِن علماء البود والنصارئ مِن الذين آمنوا بعد أن سمعوا آيات القرآن، وشاهدوا العلائم التي قرأوها في التوراة والإنجيل، والتحقوا بصف المؤمنين الحقيقيين، وأصبحوا مِن علماء الإسلام.

معورة وفي آيات أخرى مِن القرآن تمت الإشارة إلى هذا الموضوع، كما في قوله تعالى في الآية الاسرام من سورة آل عمران: ﴿ليسولسوا فِن أهل الكتاب لَقَة قائمة يتلون آيات الله آنا الليل وهم يسجدون﴾.

فالثاً: «يخرون» بمعنى يسقطون على الأرض بدون إرادتهم، واستخدام هذه الكلمة بدلاً من السجود ينطوي على إشارة لطيفة، هي أنَّ الواعين وذوي القلوب اليقظة عندما يسمعون آيات القرآن وكلام المغالق عزَّوجل ينجذبون إليه ويولهون به الى درجة أنهم يسقطون على الأرض ويسجدون خشية بدون وعي واختيار .

<sup>.</sup> يقول الراغب في المفردات: ويخرون، بن مادة وخرير، ويقال لصوت العاء والربح وغير ذلك ممّا يسقط . ؟

رابعاً: (أذقان) جمع (ذقن) ومن المعلوم أنَّ ذقن الإنسان عند السجود لا يلمس الأرض، إلَّا أنَّ تعبير الآية إشارة إلى أنَّ هؤلاء يضعون كامل وجههم على الأرض قبال خالقهم حتى أ أنَّ ذقنهم قد يلمس الأرض عندَ السجود.

بعض المفسّرين احتمل أنَّ الإنسان عندَ سجوده يضع أوّلاً جبهتهُ على الأرض، ولكن الشخص المدهوش عندما يسقط على الأرض يضع ذقنه أولاً، فيكون استخدام هذا التعبير في الآية تأكيداً لمعنى (يخرون) .

الاية التي بعدها توضّع قولهم عندما يسجدون: ﴿ويقولون سبعان ريّنا إن كان وعدُريّنا لمفعولا ﴾ أ. هؤلاء يعبرون بهذا الكلام عن عمق إيمانهم واعتقادهم بالله وبصفاته وبوعده. فهذا الكلام يشمل الإيمان بالتوحيد والصفات الحقة والإيمان بنبوّة الرّسول مَنْ الله وبالمعاد. والكلام على هذا الأساس يجمع أصول الدين في جملةٍ واحدة.

وللتأكيد \_أكثر \_علىٰ تأثُّر هؤلاء بآيات ربّهم، وعلىٰ سجدة الحب التي يسجدونها تقول الآية التي بعدها: ﴿ويغرّون للأَدْقَان يبكون ويزيدهم خشوما﴾.

إنّ تكرار جُملة ﴿يعرون للأدقان ﴾ دليل على التأكيد، وعلى الإستمرار أيضاً.

الفعل المضارع (يبكون) دليل على استمرار البكاء بسبب حبّهم وعشقهم لخالقهم.

واستخدام الفعل المضارع في جملة ﴿ يزيدهم خشوما ﴾ دليل على أنهم لا يتوقفون أبداً على حالة واحدة، بل يتوجهون باستمرار نحو ذروة التكامل، وخشوعهم داغاً في زيادة (المنشوع هو حالة مِن التواضع والأدب الجسدي والروحي للإنسان في مقابل شخصية معينة أو حقيقة معينة).

### بحثان

### ١\_ التفطيط للتربية، والتعلُّم

مِن الدروس المهمّة التي نستفيدها مِن الآيات أعلاه، هو ضرورة التخطيط لأيّ ثورة أو نهضة ثقافية أو فكرية أو اجتاعية أو تربوية، فإذا لم يتمّ تنظيم مثل هذا البرنامج فالفشل

<sup>﴿</sup> الله عَلَوْ، وقوله تعالىٰ: ﴿خروا لهُ شَجداً ﴾ تنبيه على اجتماع أمرين: السقوط وحصول الصوت منهم بالتسبيح، والتنبيه أنَّ ذلك الخرير كان صوت تسبيحهم بحمد الله لا بشيء آخر، ودليله قوله تعالى فيما بعد: ﴿وسبحوا بحمد ربِّهم﴾. ١٠ قسير روح المعاني، ج ١٥، ص ١٧٥. ٢. وإن» في قوله: ﴿إن كان وحد ربِّنا﴾ غير شرطية، بل هي تأكيدية، وهي تُخففة من الثقيلة.

سيكون النتيجة الحتمية لمثل هذه الجهود. إنَّ القرآن الكريم لم ينزل على رسول الله على مرة واحدة بالرغم مِن أنَّهُ كان موجوداً في مخزون علم الله كاملاً، وقد تمَّ عرضه في ليلة القدر على رسول الله وَ لا تعدد الله الله وقد تمَّ عرضه في الله الله الله وقد تمَّ عرضه في الله الله وقد تم عرضه في الله وقد الل

وعندما يقوم الخالق جلَّ وعلا بهذا العمل بالرغم مِن علمه وقدرته المطلقة وغير المتناهية... عند ذلك سيتضح دورنا وتكليفنا نحنُ إزاء هذا المبدأ، وعادة ما يكون هذا قانوناً وتكليفاً إلهيّاً، حيثُ إنَّ وجوده العيني لا يختص بعالم التشريع وحسب، بل في عالم التكوين أيضاً، إنَّهُ مِن غير المتوقع أن تنصلح أمور مجتمع في مرحلة البناء خلال ليلة واحدة لأن البناء الحضاري والفكري والثقافي والاقتصادي والسياسي يحتاج إلى المريد مِن الوقت.

وهذا الكلام يعني أننا إذا لم نصل إلى النتيجة المطلوبة في وقتٍ قصير فعلينا أن لا نيأس ونترك بذل الجهد أو المتابرة، وينبغي أن نلتفت إلى أنَّ الإنتصارات النهائية والكاملة تكون عادةً لأصحاب النفس الطويل.

### تالميالا هلعاا مقالد ٢ـ

الموضوع الآخر الذي يُمكن أن نستفيده مِن الآيات أعلاه هو علاقة العلم بالإيمان، إذ تقول الآيات: إنّكم سواء آمنتم بالله أو لم تؤمنوا فإنَّ العلماء سيؤمنون بالله إلى درجة أنّهم يعشقون الخالق ويسقطون أرضاً ساجدين مِن شدّة الوله والحبّ، وتجري الدّموع مِن أعينهم، وإنّ هذا المغشوع والتأدُّب يتصف بالاستمرار في كلّ عصر وزمان.

إنَّ الجهلة \_ فقط \_ هم الذين لا يُعيرون أهتية للحقائق ويـواجـهونها بـالاستهزاء والسخرية، وإذا أثَّر فيهم الإيمان في بعض الأحيان فإنَّهُ سيكون تأثيراً ضعيفاً خالياً مِـن الحبّ والحرارة.

إضافة إلى ذلك، فإنَّ في الآية ما يؤكّد خطأ وخطل النظرية التي تربط بين الدين والجهل أو الحوف مِن الجهول. أمّا القرآن فإنَّهُ يؤكّد على عكس ذلك تماماً، إذ يقول في مواقع مُتعدِّدة: إنَّ العلم والإيمان توأمان، إذ لا يمكن أن يكون هُناك إيمان عميق ثابت مِن دون علم، والعلم في مراحله المُتقدمة يحتاج إلى الإيمان. (فدقق في ذلك).

### الآيتان

قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ اَدْعُواْ ٱلرَّحْمَنَ أَيَّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَائِكَ وَلَا يَخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَعِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَوْ يَنْخِذُ وَلَدَا وَلَرْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَوْ يَكُن لَهُ وَلِيُ يَنِ اللَّهِ اللَّهُ إِنَّ مِنَ ٱلذُّلِ وَكَبِرَهُ تَكْبِيرًا ﴿

### سبب اللزول

وردت آراء مُتعدَّدة في سبب نزول هاتين الآيتين مِنها ما نقلهُ صاحب مجمع البيان عن ابن عباس الذي قال: كانَ رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَكَة يدعو: يا رحمٰن يا رحيم، فقال المشركون مُتهمين رسول الله عَلَيْهُ : إنَّهُ يدعونا إلى إلهِ واحد، بينا يدعو هو متنى متنى . يقصدون بذلك قول رسول الله عَلَيْهُ : يا رحمٰن يا رحيم. فنزلت الآية الكريمة أعلاه (.

# التفسير

## آفر الذرائع والأعذار:

١٠ بُراجع تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

بعد ذلك، هل مِن العجيب أن تكون للخالق أسهاء مُتعدَّدة تتناسب مع افعاله وكهالاته وهو المطلق في وجوده وفي صفاته والمنبع لكلّ صفات الكمال وجميع النعم، وهو وحــده عزَّوجلّ الذي يُدير دفة هذا العالم والوجود؟

أساساً، فانَّ اللَّه تعالىٰ لا يمكن معرفته ومناجاته باسم واحد إذ ينبغي أن تكون أسهاؤه مثل صفاته غير محدودة حتىٰ تعبَّر عن ذاته، ولكن لمحدودية ألفاظنا \_كـم هـي أسورنا الاُخرىٰ أيضاً \_لانستطيع سوىٰ ذكر أسهاء محدودة له، وإنَّ معرفتنا مهما بلغت فهي محدودة أيضاً، حتىٰ أنَّ رسول الله تَتَلِيَّةَ وهو من هو في منزلته وروحه وعلوّ شأنه، نراه يقول: «ما عرفناك حق معرفتك». \

إنَّ الله تعالىٰ في قضية معرفتنا إيَّاه لم يتركنا في أفق عقولنا ودرايتنا الخاصّة، بل ساعدنا كثيراً في معرفة ذاته، وذكر نفسهُ بأسهاء مُتعدَّدة في كتابه العظيم، ومِن خلال كلمات أوليائهِ تصل اسهاؤه ــ تقدّس و تعالىٰ ــ إلى ألف اسم.

وطبيعي أنَّ كلَّ هذهِ أسماء الله، وأحد معاني الأسهاء العلامة، لذا فإنَّ هذه علامات علىٰ ذاته الطاهرة، وجميع هذه الخطوط والعلامات تنتهي إلىٰ نقطةٍ واحدة، وهي لا تقلّل مِن شأن توحيد الذات والصفات.

وهُناك قسم مِن هذهِ الأسهاء ذو أهميّة وعظمة أكثر، حيث تعطينا معرفة ووعياً أعظم، تسمّىٰ في القرآن الكريم وفي الرّوايات الإسلامية، بالأسماء العسنى، وهُناك رواية معروفة عن رسول الهدى ﷺ ما مضمونها: «إنّ فه تسمأ وتسعين اسماً، مَن أحصاها دخل الجنّة».

وهناك شرح مُفصل للأسهاء الحسنى، والأسهاء التسعة والتسعين بالذات، أوردناه في نهاية الحديث عن الآية ١٨٠ مِن سورة الأعراف، في قوله تعالى: ﴿ولله اللسماء الحسسين فادموه بيها﴾.

لكن علينا أن نفهم أنَّ الغرض مِن عَدَّ الأسهاء الحسني ليس ذكرها على اللسان وحسب، حتى يصبح الإنسان مِن أهل الجنَّة ومستجاب الدعوة، بل إنَّ الهدف هـو التـخلُّق بهـذه الأسهاء وتطبيق شذرات مِن هـذه الأسهاء، مِـئل (العـالم، والرحلن، والرحسيم، والجـواد، والكريم) في وجودنا حتى نصبح مِن أهلِ الجنّة ومستجابي الدعوة.

وَهُناك كلام ينقلهُ الشيخ الصدوق، في كتاب التوحيد عن هشام بن الحكم جاءَ فيه:

۱. بحارالانوار، ج ۱۸، ص ۲۳.

يقول هشام بن الحكم: سألت أبا عبدالله الصادق الله عن أسماء الله عزَّ ذكره واشتقاقها فقلت: الله ممّا هو مشتق؟

قَالَ اللهِ: «يا هشام، الله مُشتقُ مِن إلهِ، وإلهُ يقتضي مألوهاً، والاسمُ غير المسمّى، فمن عبد الاسم دون المعنى فقد كُفر ولم يعبدُ شيئاً، ومَن عَبدَ الاسم والمعنى فقد أشرك وعبد الاثنين، ومَن عبد المعنى دونَ الاسم فذاك التوحيد. أفهمت يا هشام؟».

قال هشام: قلتُ: زدني.

قالَ عَنِهُ عَزَّوجِلَّ تَسَعَةُ وتَسَعُونَ اسماً، فلو كانَ الاسمُ هو المسمى لكان كلُّ اسمِ مِنها هو الها، ولكن الله عزَّوجِلَ معنى يدلُّ عليه بهذه الأسماء وكُلُّها غيره. يا هشامُ، الخبرُ اسمُ للمأكول، والماء اسمُ للمشروب، والثوب اسمُ للملبوس، والنار اسم للمحرق» (.

والآن لنعد إلى الآيات. فني نهاية الآية التي نبحثها نرى المشركين يتحدّثون عن صلاة رسول الله عَلَيْنَ ويقولون: إنَّهُ يؤذينا بصوته المرتفع في صلاته وعبادته، فما هذه العبادة؟ فجاءت التعليات لرسول الله عَلَيْنَ عبر قوله تعالى: ﴿ ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها ولبتغ بين ذلك سبيلاً ﴾

لذلك فإنَّ الآية أعلاه لا علاقة لها بالصلوات الجهرية والإخفاتية في اصطلاح الفقهاء، بل إنَّ المقصود مِنها يتعلق بالإفراط والتفريط في الجهر والإخفات، فهي تـقول: لا تـقرأ بصوت مرتفع بحيث يشبه الصراخ، ولا أقل مِن الحد الطبيعي بحيث تكون حسركة شفاه وحسب ولا صوت فيها.

أسباب النَّزول الواردة \_حول الآية \_التي يرويها الكثير مِن المفسّرين نقلاً عن ابـن عباس تؤيِّد هذا المعنىٰ.

وهُناك آيات عديدة مِن طُرق أهل البيت نقلاً عن الإمام الباقر والصادق اللَّهِ تؤيّد هذا المعنى وتشير إليه ٢.

لذا فإنّا نستبعد التفاسير الأخرى الواردة حول الآية.

أمّا ما هو حد الإعتدال، وما هو الجهر والإخفات المنهي عنهما؟ الظاهر أنَّ الجهر هو بمعنىٰ (الصُراخ)، و(الإخفات) هو مِن السكون بحيث لا يسمعهُ حتىٰ فاعله.

١. توحيد الصدوق نقلاً عن تفسير الميزان ذيل الآية مورد البحث.

٢. يمكن مُراجعة تفسير نورالتقلين، ج ٣، ص ٢٣٣ فما بعد.

وفي تفسير علي بن إيراهيم عن الإمام الصادق الله قالَ في تفسير الآية: «الجهر بها رفع الصوت، والتخافت بها ما لم تُسمع نفسك، واقرأ بين ذلك» .

أمّا الإخفات والجهر في الصلوات اليومية، فهو \_كها أشرنا لذلك \_ لهُ حكم آخر، أو مفهوم آخر، أن الخر، أي لهُ أدلة مُنفصلة، حيثُ ذكرها فقهاؤنا رضوان الله عليهم في (كتاب الصلاة) وبحثوا عنها.

### ہدث

هذا الحكم الإسلامي في الدعوة إلى الإعتدال بين الجهر والإخفات يعطينا فهماً وإدراكاً من جهتين:

الأولى، لا تؤدّوا العبادات بشكل تكون فيه ذريعة بيد الأعداء، فيقومون بالاستهزاء والتحجج ضدكم، إذ الأفضل أن تكون مقرونه بالوقار والهدوء والأدب، كي تعكس بذلك غوذجاً لعظمة الأدب الإسلامي ومنهج العبادة في الإسلام.

فالذين يقومون في أوقات استراحة الناس بالقاء المحاضرات الدينية بواسطة مكبرات الصوت، ويعتقدون أنهم بذلك يوصلون صوتهم إلى الآخرين، هم على خطأ، وعملهم هذا لا يعكس أدب الإسلام في العبادات، وستكون النتيجة عكسية على قضية التبليغ الديني. الثانية: يجب أن يكون هذ التوجيد مبدأ لنا في جميع أعمالنا وبسرامحنا الاجماعية

والسياسية والاقتصادية، وتكون جميع هذه الأمور بمعيدة عن الإفراط والتفريط، إذ الأساس هو: ﴿ولهِتَمْ بِينَ قَلله سبيلا﴾.

أخيراً نصل إلى الآية الأخيرة مِن سورة الإسراء، هذه الآية تُنهي السورة المباركة بحمد الله، كما افتُتِحت بتسبيحه و تغزيه ذاته عزَّوجلّ إنَّ هذه الآية - في الواقع - هي خلاصة أخيرة لكلّ البحوث التوحيدية التي وردت في السورة، وهي غمرة لمفاهيمها جميعاً، إذ هي تخاطب الرّسول يَنَيُنُ بالقول: ﴿وقل العمد الله الذي لم يتّخذ ولدا ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له شريك في الملك

ومثل هذا الرّب في مثل هذه الصفات، هو أفضل مِن كلّ ما تفكّر به: ﴿وَكَبَّرُ ۗ تَكْبِيرُلُـ﴾.

١. تفسير نورالتقلين، ج ٣، ص ٢٣٤.

### بحوث

#### ١\_ تناسب المفات الثلاث

في الآيات أعلاه تمّت الإشارة إلى ثلاث صفات مِن صفات الله، ثمّ بملاحظة الأمر الوارد في نهاية الآية تكتمل الى اربع صفات:

**ٱلاُوّل:** نني الولد، لاُنَّ امتلاك الولد دليل علىٰ الحاجة، وأنَّهُ جسماني، ولهُ شبيه ونظير، والحنالق جلَّ وعلا ليسَ بجسم ولا يحتاج لولد، وليس لهُ شبيه ونظير.

الثّاني: نني الشريك ﴿ولم يكن له شريك في العلك حيث إنّ وجود الشريك دليل محدودية القدرة والحكومة والسلطة، وهو دليل العجز والضعف، ويقتضي وجود الشبيه والنظير، والخالق جلَّ وعلا مُنزَّه عن هذه الصفات، فقدرته كها هي حكومته غير محدودة، وليسَ له أيّ شبيه.

النّالث: نني الولي والحامي عند التعرُّض للمشاكل والهزائم ﴿ ولم يكن له وليّ من الذّل ﴾. ونني هذه الصفة عن الخالق يعتبر أمر بديهي... إنَّ الآية تنني أيّ مساعد للخالق أو شبيه له، سواء كان ذلك في مرحلة أدنى (كالولد) أو في مرحلة مساوية (كالشريك) أو أفضل مِنهُ (كالولى).

نقل العلامة الطبرسي في (مجمع البيان) عن بعض المفسّرين الذين لم يمذكر أسهاءهم بصراحة قولهم: «إنَّ هذه الآية تنفي ثلاثة اعتقادات منحرفة لثلاث مجاميع: المجموعة الأولى هم المسيحيون واليهود الذين يقولون بوجود الولد للخالق، والثّانية مجموعة مشركي العرب الذين قالوا بوجود الشريك له سبحانه، لذلك فإنّهم كانوا يقولون عند كلّ صسباح وفي طقوس خاصّة: «لبيك لا شريك لك، إلَّا شريكاً هو لك!» أمّا المجموعة الشّالثة، فسهم عبدة النجوم والمجوس الذين يقولون بوجود الولى والحامى للخالق».

#### ٢\_ ما هو التكبير؟

القرآن يؤكّد على رسوله أن يُكبِّر الله، والغرض مِن ذلك هو الإعتقاد بهذا الأمر، وليس فقد ذكر (الله أكبر) على اللسان.

١. أصول الكافي، ج ٤، ص ٥٤٢.

إنَّ معنىٰ الإعتقاد بأنَّ (الله أكبر) أن لا نقيسه مع المخلوقات الأخرى، ونقول بأنَّهُ أعظم وأكبر مِن أن وأكبر مِن أن يجب أن نعتبره أعظم وأكبر مِن أن نقيسه بشيء، كما يُعلمنا ذلك الإمام الصادق المُن في مقولته القصيرة اللفظ والكبيرة المعنى، حيث نقراً فيها ما نصُّه:

قال رجل عند الإمام الصادق الله أكبر.

فقال على: «الله أكبر مِن أي شيء؟».

قال الرجل: مِن كل شيء.

فقال الله: «عددته».

فقال الرجل: كيف أقول؟

قال ﷺ: قُل: «الله أكبر مِن أن يوصف» ﴿.

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق عليه أيضاً نقراً عن جميع بن عُمير قال: قالَ أبو عبد الله الله الله أكبر».

فقلت: الله أكبر مِن كل شيء.

فقال: «وكانَ ثمّ شيء فيكون أكبر منهُ».

فقلت: فما هو؟

قَالَ ﷺ: «أكبر مِن أن يوصف» .

## للإمابة على السؤال ٣

قد يُطرح هُنا هذا السؤال: كيف يكون حمد الخالق في الآية أعلاه في قسبال الصفات السلبية، في حين أنّنا نعلم بأنَّ (الحمد) هو في قُبال الصفات النبوتية كالعلم والقدرة، أمّا صفات مثل نني الولد والشريك والولي فهي تتلاءم مَع التسبيح لامَعَ الحمد؟

في الجواب على هذا السؤال نقول: بالرغم مِن أنَّ طبيعة الصفات السلبية والشبوتية تختلف بعضها عن بعض وإنَّ احداهما تتلاءم مع التسبيح والأخرى تتلاءم مع الحمد، إلَّا أنَّهُ في الوجود الخارجي (العيني) يكون الإثنان لازمين وملزومين، فنني الجهل عن الخالق

٢. المصدر السّابق.

١. تفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٣٩.

يكون مُلازماً لإثبات العلم له، كما أنَّ إثبات العلم لذاته جلَّ وعلا ملازم لنني الجهل.

وعلىٰ هذا الأساس فلا مانع تارة مِن ذكر اللازم وأخرى من ذكر الملزوم. كما ذُكر التسبيح في بداية هذه السورة لأمرٍ ثبوتي في قوله: ﴿سبحان الذي أسرى بعيده ليلاً مِن المسجد العمليم للي المسجد الأقصى ﴾.

دُعاء الختام: إلهي إملاً قلوبنا بنور العلم حتى نخضع لعظمتك، ونؤمن بما وعدت، ونلتزم ما أمرت، لا نعبد غيرك، ولا نتوكل إلاً عليك.

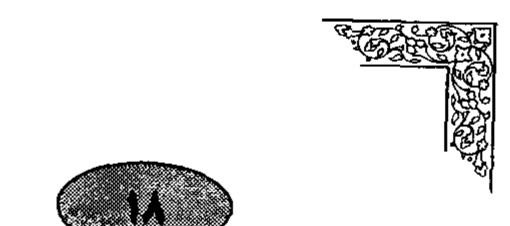
إلّهنا، وفّقنا في حياتنا اليومية في أن لا نخرج عن حدّ الإعتدال، وأن نبتعد عن كلّ إفراط وتفريط.

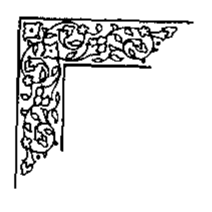
إلّهنا؛ لك الحمد ولك الشكر، وأنت الواحد الكبير، أكبر مِن أن تحدَّ في وصف، فاغفر لنا، وثبّتنا في خطواتنا، وانصرنا على أعدائنا، وأوصل انتصاراتنا بالانتصار النهائي للمصلح المهدى الله ووفّقنا لتكميل هذا التّفسير وارحمنا برحمتك واقبلنا في رضاك.

آمین یا رب العالمین

نهاية سورة الإسراء

છાલ

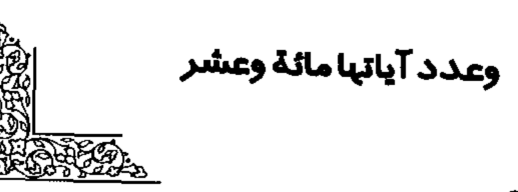


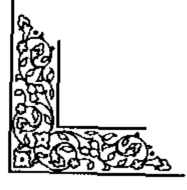




الكمف

إي





#### «سورة الكهف»

#### فضيلة سورة الكهف:

١-عن رسول الله ﷺ قال: «ألا أدلكم على سورةٍ شيّعها سبعون ألف ملك، حين نزلت ملأت عظمتها ما بين السماء والأرض؟ قالوا: بلي.

قال رسول الله ﷺ: سورة أصحاب الكهف من قرأها يوم الجمعة غفر الله إلى الجسعة الأخرى، وزيادة ثلاثة أيّام، وأعطي نوراً يبلغ السماء، ووُقِيَ فتنة الدجّال» .

٢-وعن رسول الله عَيْنَا قال: «مَن حفظ عشر آيات مِن أوّل سورة الكهف، ثمّ أدرك الدجّال
 لم يضره. ومَن حفظ خواتيم سورة الكهف كانت لهُ نوراً يوم القيامة» .

٣-وعن الإمام أبي عبد الله الصادق عليه قال في فضل سورة الكهف: «مَن قسراً سورة الكهف في كلّ ليلة جمعة لم يمت إلّا شهيداً، وبعثه الله مع الشهداء، ووقف يوم القسيامة مَسع الشهداء» .

لقد قُلنا مراراً: إنَّ عظمة السور القرآنية وتأثيرها المعنوي، وبـركاتها الأخــلاقية، إغَــا يكون بسبب الإيمان بها والعمل وفقاً لمضامينها.

وبما أنَّ قسماً مهماً من هذه السورة يتعرَّض إلى قصّة تحرَّك مجموعة مِن الفسية ضدَّ طاغوت عصرهم، ودجّال زمانهم، هذا التحرّك الذي عرَّض حياتهم ووجودهم للخطر وللموت لولا عناية الباري بهم ورعايته لهم لذا فإنَّ الإلتفات إلى هذه الحقيقة يُنير القلب بنور الإيمان، ويعضمه من الذوبان في الحيط الفاسد.

إنَّ مَا يُساعد على تكيل هذا الأثر في النفوس والقلوب هو ما تُستيره السورة سن

أ- تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.
 إلمصدر السابق.

٢٠ المصدر السأبق.

أوصاف الآخرة ويوم الحساب، والمستقبل المشؤوم الذي ينتظر المستكبرين، وضرورة الإلتفات إلى علم الخالق المطلق وإحاطته بكلّ شيء.

إنَّ كلَّ ذلك ممّا يحفظ الإنسان مِن فتن الشيطان، ويجعل نور الإيمان يشع فيه، ويغرس العصمة في قلبه، وتكون عاقبته مع الشهداء والصدّيقين.

### ممتویٰ سورة الکهف:

تبدأ السورة بحمد الخالق جلِّ وعلا، وتنتهي بالتوحيد والإيمان والعمل الصالح.

يشير محتوى السورة \_كها في أغلب السور المكّية \_إلى قضية المبدأ والمعاد والترغيب والإنذار. وتشير أيضاً إلى قضية مهمّة كان المسلمون يحتاجونها في تلك الأيّام بشدّة، وهي عدم استسلام الأقلية \_ مهها كانت صغيرة \_إلى الأكثرية مهها كانت قوية في المقاييس الظاهرية، بل عليهم أن يفعلوا كها فعلت المجموعة الصغيرة القليلة مِن أصحاب الكهف، أن يبتعدوا عن الحيط الفاسد و يتحركوا ضدَّه.

فإذا كانت لديهم القدرة على المواجهة، فعليهم خوض الجهاد والصراع، وإن عجزوا عن المواجهة فعليهم بالهجرة.

مِن قصص هذه السورة أيضاً قصّة شخصين، أحدهما غنيُّ مُرفّه إلَّا أنَّهُ غـير مـؤمن، والآخر فقير مستضعف المؤمن ولم يفقد شرفه والآخر فقير مستضعف المؤمن ولم يفقد شرفه وعزّته وإيمانه أمام الغني، بل قامَ بنصيحته وإرشاده، ولمّا لم ينفع معه تبرّاً منه، وقد انتهت المواجهة إلى انتصاره.

وهذه القصّة تذكّر المسلمين وخاصّة في بداية عصر الإسلام وتقول لهم: إنَّ مِن سنّة الأغنياء أن يكون لهم فورة مِن حركة ونشاط مُؤقت سُرعان ما ينطفيء لتكسون العباقبة للمؤمنين.

كها يُشير جانب آخر مِن هذه السورة إلى قصة موسى والخضر الله حيث لم يستطع موسى الصبر في مقابل أعهال كانت مضرة بحسب الظاهر، ولكنّها في الواقع كانت مليئة بالأهداف والمصالح، إذ تبيّنت لموسى الله وبعد توضيحات الخضر مصالح تلك الأعسال، فنَدِمَ على تعجّله.

و في هذا دَرسٌ للجميع أن لا ينظروا إلى ظاهر الحوادث والأمور، ولِيتبصّروا بما يكمن

خلف هذه الظواهر مِن بواطن عميقة وذات معني.

قسم آخر من السورة يشرح أحوال (ذي القرنين) وكيف استطاع أن يطوي العالم شرقه وغربه، ليواجه أقواماً مختلفة بآداب وسنن مختلفة، وأخيراً استطاع بمساعدة بعض الناس أن يقف بوجه مُؤامرة (يأجوج) و(مأجوج) وأقام سداً حديدياً في طريقهم ليقطع دابرهم (تفصيل كل هذه الإشارات المختصرة سيأتي لاحقاً إن شاء الله تعالى) ودلالة هذه القصة بالنسبة للمسلمين، هو أن يهيئوا أنفسهم بأفق أوسع بلنفوذ إلى الشرق والغرب بعد أن يتحدوا ويتحصنوا ضداً أمثال يأجوج ومأجوج.

الظريف أنَّ السورة تشير إلى ثلاث قصص (قبصة أصحاب الكهف، قبصة موسى والمخضر، وقصة ذي القرنين) حيث إنَّ هذه القصص بخلاف أغلب القبصص القرآنية لم تتكرَّر في مكانٍ آخر مِن القرآن (أشارت الآية ٩٦ مِن سورة الأنبياء إلى يأجوج ومأجوج دون ذكر ذي القرنين). وهذه الإشارة تُعتبر واحدة مِن خصائص هذه السورة المباركة. وخلاصة الكلام أنّ السورة تحتوي على مفاهيم تربوية مؤثّرة في جميع الأحوال.

#### الآيات

# بِ اللَّهِ الرَّحِيدِ

ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ الَّذِى أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِنْبُ وَلَوْ بَعْعَل لَهُ عِوجًا ﴿ فَيَمَالِينُ لِهُمْ أَجُرا حَسَنَا ﴾ فِي لَدُنْهُ وَيُسَيِّر الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجُرا حَسَنَا ﴾ في في الدُنْهُ وَيُسَيِّر المُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجُرا حَسَنَا ﴾ مَن كِينِينَ فِيهِ أَبَدًا ۞ وَيُنذِرَ الَّذِينَ قَالُواْ الصَّحَدُ اللهُ وَلَدًا ۞ مَا لَمُهُم بِهِ عَلَيْ مَا فَوَهِمِهُمْ إِن يَقُولُونَ إِلَا كَذِبَانَ فَي مِنْ عِلْمِ وَلَا لِلْاَبَا بِهِمْ كَبُرُتْ كَلِمَةً مَعْرُحُ مِنْ أَفْوَهِمِهُمْ إِن يَقُولُونَ إِلَا كَذِبَانَ ﴾ مِن عِلْمِ وَلَا لِلْابَا بِهِمْ مُكْرَتْ كَلِمَةً مَعْرُحُ مِنْ أَفْوَهِمِهُمْ إِن يَقُولُونَ إِلَا كَذِبَانَ ﴾

# التفسير

### البداية باسم الله، والقرآن:

تبدأ سورة الكهف حكما في بعض السور الأخرى \_ بحمد الله، وبما أنَّ الحمد يكون لأجل عمل أو صفة معيّنة مهمّة ومطلوبة، لذا فإنَّ الحمد هُنا لأجل نزول القرآن الخالي مِن كلِّ اعوجاب، فتقول الآية؛ ﴿الحمدُ لله الذي لنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً ﴾.

هذا الكتاب هو كتاب ثابت ومحكم ومعتدل ومستقيم، وهو يحفظ الجـــتمع الإنســـاني ويحمي ســائر الكتب السماوية.

﴿قَيَّما ﴾ ويُنذر الظالمين مِن عذاب شديد: ﴿لِيُنذرَبِأُسا شديداً مِن لدنه ﴾. و في نفس الوقت فهو: ﴿ويُبشّر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أنَّ لهم أجراً حسبناً ﴾. وهـ وُلاء في نـعيمهم ﴿ماكثين فيه لُبداً ﴾.

ثمّ تشير الآيات إلى واحدة مِن انحرافات المعارضين، سواء كانوا نصارى أو يهود أو مشركين، حيث تنذرهم هذا الأمر فتقول: ﴿وَيُنَذَر الذين قالوا لتّحد الله ولدل فهي تحدد النصارى بسبب اعتقادهم بأنَّ المسيح ابن الله، وتحذّر اليهود لأنهم اعتقدوا بأنَّ عزير ابن الله، وتحذّر المشركين لِظنّهم بأنَّ الملائكة بنات الله.

ثمّ تشير الآيات إلى أصل أساسي في إبطال هذه الإدعاءات الفارغة فتقول: إنَّ هؤلاء لا علم لهم ولا يقين بهذا الكلام، وإنَّا هم مُقلدون فيه للآباء، وإنَّ آباءهم على شاكلتهم في الجهل وعدم العلم: ﴿ هَا لَهُم بِهِ مِنْ علم ولا للبائهم ﴾. ومع ذلك فانهم يتفوّهون بكلام رهيب وحيره كلمة تخرج من أقولهم ﴾ فهل يعقل أن يكون الله جسماً أو يكون له ولد، أو أن يحتاج إلى الصفات المادية وأن يكون محدوداً... إنَّهُ كلام رهيب، ومثل هؤلاء الذين يتفوّهون به لا ينطقون إلَّا كذباً؛ ﴿ إِنْ يقولُونُ إِلَّا كَذِباً ﴾.

# بحوث

# ١\_ افتتاع السورة بممد الله سبمائة وتعالى

هُناكِ خَسَ سُور في القرآن الكريم تبدأ بحمد الله، ثمّ تعرج بعد الحمد والثناء على قضايا خلق السموات والأرض (أو ملكية الله سبحانه وتعالى لها) أو هداية العالمين، عدا هذه السورة التي تتناول بعد الحمد والثناء مسألة نزول القرآن على نبيّنا محمد عَلَيْهُمْ .

وفي حقيقة الأمر إنَّ السور الأربع «الأنعام - سبأ - فساطر - العمد» تتناول القرآن التكويني، فيما تتطرق سورة الكهف إلى القرآن التدويني، وكما هو معلوم فإنَّ الكتابين، أي القرآن التدويني) كلَّ مِنها مُكلَّل للآخر، وهذا (القرآن التدويني) كلَّ مِنها مُكلَّل للآخر، وهذا يوضّح أنَّ للقرآن وزنُ يعادل الخلق. وأساساً فإنّ تربية الخلائق الواردة في الآية والعمد للله رب العالمين عير ممكنة، ما لم يُستفاد بصورة تامة مِن الكتاب الساوي العنظيم، أي القرآن.

# ٢\_ القرآن كتابُ ثابت ومستقيم ومافظ

كلمة «قيّم» على وزن كلمة «سيّد» مُشتقة مِن مصدر الكلمة «قيام» وهُنا تأتي بمعى الثبات والصمود) إضافة إلى أنّها تعني المدبّر والحافظ لبقية الكتب الساوية، كما تعني كلمة «قيّم» في نفس الوقت الإعتدال والإستقامة التي لااعوجاج فيها، إضافة إلى أنَّ كلمة «قيّم» هي وصف للقرآن في عدم وجود أي اعوجاج في آياته، بل إنّ في مضمونها تأكيد على استقامة واعتدال القرآن، وخلوّه مِن أيّ شكل مِن أشكال التناقض، وإشارة إلى أبدية وخلود هذا الكتاب الساوي العظيم، وكونه أسوة لحفظ الأصالة، وإصلاح الخلل، وحفظ الأحكام الإفيّة والعدل والفضائل البشرية.

صفة (القيِّم) مُشتقة مِن (قيمومة) الباري عزَّ وجلِّ التي تعني اهتمام البـــاري عــزَّوجلِّ وحفظه جميع الكائنات، والقرآن الذي هو كلام الله لهُ نفس الصفة أيضاً.

كما وصف الله سبحانة وتعالى دينه في عدّة آيات قرآنية بأنَّهُ (القيّم) حتى أنَّهُ أمر نبيّه الأكرم الله الدين القيّم (المستقيم: ﴿فَأَقُم وجِهِكَ للدّين القيّم ﴾ (

وما ذكر أعلاه بشأن تفسير كلمة «قيم»، أُخِذَ مِن عِدَّة تفاسير مُختلفة، وهو خُلاصة لما قالهُ المفسّرون من أنَّ كلمة «قيِّم» تعني الكتاب الباقي الذي لا يُنسخ، أو الكتاب الحافظ للكتب السابقة، أو الكتاب القيِّم على الدين، أو الخالي مِن الاختلافات والتناقضات، وكلّ هذه المعانى انصبّت في المفهوم الذي ذكرناه.

واعتبر بعض المفترين أنّ جملة ﴿لم يجعل له موجا ﴾ تعني فصاحة ألفاظ القرآن وكلمة «قيماً» تعني البلاغة والإستقامة بالرغم مِن عدم امتلاكهم لأيّ دليل واضح عملى هذا التباين ، والظاهر أنَّ الكلمتين تؤكّد كل مِنها الأخرى، مع فرق أنّ كلمة «قيمٍّ» لها مفهوم واسع، وتعني اضافة إلى معنى الإستقامة، المحافظ والمصلح للكتب السماوية الأخرى .

#### ٣۔ انذارین شدیدین عام وفاص

بعد الإنذار العام الذي وجّهته الآيات في البداية لكافة البشر، وجّهت الآيات المذكورة انفاً انذاراً خاصّاً للذين ادّعوا بأنّ لله ولداً وهذا ما يوضّح خطورة الإنحراف العقائدي الذي أصاب المسيحيين واليهود والمشركين، وانتشر بصورة واسعة في الأجواء التي نـزل فيها القرآن، ومِن الطبيعي فإنَّ انتشار مثل هذه الأفكار يقضي على روح التوحيد في ذلك المجتمع، إذ حدّوا الله سبحانه وتعالى بحدود مادية وجسمية، وأنَّهُ يمتلك عواطف وأحاسيس بشرية، إضافة إلى وجود أكفاء وشركاء له، وأنَّهُ يحتاج إلى الآخرين.

وبسبب هذه المعتقدات نزلت آيات عديدة للردّ على تلك الشبهات، ومِنها الآية ٦٨ في سورة يونس: ﴿قَالُولُ النَّهُ وَلَدُ سَبِحَاتُهُ هُو الْفَنْيُ ﴾ والآيات مِن ٨٨ إلى ٩١ في سورة مريم: ﴿وقَالُولُ النَّفَةُ اللَّهُ وَلَدُ اللَّهُ وَلَدُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وما جاءً في هذه الآيات المباركة يوضّع قوّة الرّد الإلهي على تلك الإدعاءات، حيثُ

٢. تفسير روحالمعاني، ذيل الآية مورد البحث.

١. الروم، ٤٣.

٣ وقيم، مِن الناحية اللغوية «حال» وعامله وأنزل».

أكّدت على العقاب الشديد الذي ينتظر مَن يعتقدون بمثل هذه الخرافة، لأنَّ مَن يحدَّعي باتّخاذ الله سبحانه وتعالى ولداً، إنَّما يمس كبرياء الباري عـزَّوجلّ وعـظمته، ويـنزلهُ إلى المستوى البشري المادي .

### ٤\_ الإدعاء الفارغ

إنَّ البحث في المعتقدات والمباديء المنحرفة، كشف عن أنَّ أغلبها ليس لهُ أي دليل واقعي، ولكن بعض الأشخاص يتخذها كشعار كاذب كي يتبعهُ الآخرون، وتنتقل أحياناً من جيل إلى آخر كعادة، والقرآن هُنا يلقي علينا دروساً في تجنّب الإدعاءات التي ليسَ لها أي دليل أو سند قوي، ويأمرنا بعدم إعارة أيّة أهمية لناقلها ومروّجها، وقد اعتبر الله تبارك وتعالىٰ تلك الأعمال مِن الكبائر، وعدّها مصدراً للكذب والدجل.

ولي اتخذ المسلمون هذا الأصل منهجاً في حياتهم، أي عدم التحدُّث بشيء مِن دون التأكَّد مِنهُ، ورفض أي شيء ليس لهُ دليل، وعدم الاهتمام بالإشاعات الفارغة، لنحسن الكثير مِن أمورهم وتصرّفاتهم الخاطئة.

## ه\_ العمل الصالع برنامع مستمر

الآيات المذكورة أعلاه عندما تتحدَّث عن المؤمنين، تعتبر العمل الصالح بمثابة برنامج مستمر، إذ أنَّ كلمة (يعملون) في قوله تعالى: ﴿يعملون الصالحات فعل مُضارع، والفعل المُضارع يدل على الاستمرارية، فالعمل الصالح يُكن أن يصدر صدفة أو بسببٍ ما عن أيّ شخص، فلا يكون حينئذ دليلاً على الإيمان الصادق، لكن استدامة العمل الصالح دليل الإيمان الصادق.

## ٦\_ صفة العبد أرقىٰ وسام للإنسان

وأخيراً، إنَّ القرآن عندما يتحدَّث في آياته عن قضية نزول الكتاب السهاوي يـقول: ﴿ الحمدُ لله الذي لَنزل علىٰ عبده الكتامِهِ وهذا يعني أنَّ صفة «العبد» هي أرقىٰ وسام وأعلىٰ

١. حول عقيدة التثليث واعتقاد المسيحيين بأنَّ المسيح ابن اقد يُمكن مُراجعة ما جاء في ذيل الآية ١٧١ من سورة النساء في تفسيرنا هذا.

مرتبة ينالها الإنسان في معراج تكامله المعنوي، فإذا نال الإنسان وسام العبودية لله تعالى، فإنّه يرى أنّ كلّ شيء في العالم ملكاً لله، وعملاً يسلك سبيل الطاعة لأوامر الله والتمسك بالنهج الذي رسمهُ وَحدَّده تعالىٰ للإنسان، ولا يفكّر في سواه ويرىٰ أنّ خير شرف للإنسان أن يكون عبداً صالحاً ومُلتزماً بأوامر ونواهي الباري عزَّوجلّ.

8003

### الآيات

فَلَعَلَّكَ بَنَجِعٌ نَفْسَكَ عَلَى ءَانَ رِهِمْ إِن لَّغَ يُؤْمِنُواْ بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا اللهِ إِنَا جَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةَ لَمَا لِنَهْ أُوهُمْ أَيْهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا اللهُ وَلِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُذًا اللهِ

## التفسير

#### العالم سامة افتبار:

الآيات السابقة كانت تتحدَّث عن الرسالة وقيادة النّي تَبَلِيّا ، لذا فإنَّ أوّل آية نبحثها الآن، تُشير إلى أحد أهم شروط القيادة، ألا وهي الإشفاق على الأمّة فتقول: ﴿ قَلْعَلْكَ بِاحْتُعُ لَفُسِكُ عَلَىٰ الأُمّة فتقول: ﴿ قَلْعَلْكَ بِاحْتُعُ لَفُسِكُ عَلَىٰ الأُمّة فتقول: ﴿ قَلْعَلْكَ بِاحْتُهُ لَفُسُكُ عَلَىٰ اللّهِ يَوْمِنُوا بِهِذَا الحديث لَسْفًا ﴾ .

وهُمَا يجِبِ الإنتباء إلى بعض الملاحظات:

أَوَلاً: «باخع» مِن «بخع» على وزن، «نَخَلَ» وهي بمعنى إهلاك النفس مِن شــدّة الحــزن والغم.

ثانياً: كلمة «أسفاً» والتي تبيّن شدّة الحزن والغم، هي تأكيد على هذا الموضوع.

ثَالِثًا: «آثار» جمع «أثر» وهي في الأصل تعني محل موضع القدم، إلَّا أنَّ أي علامة تدلّ علىٰ شيء معيِّن تُسَمِّىٰ أثراً

إنَّ الاستفادة مِن هذا التعبير في الآيات أعلاه تشير إلى ملاحظة لطيفة، وهي أنَّ الإنسان قد يُغادر في بعض الأحيان مكاناً ما، ولكنَّ آثاره ستبقى بعده، وتزول إذا طال زمن المغادرة. فالآية تريد أن تقول: أنَّك على قدر مِن الحزن والغم لعدم إيمانهم بحيث تريد أن تُهلك نفسك مِن شدَّة الحزن قبل أن تُمحى آثارهم.

ويُحتمل أن يكون الغرض مِن الآثار أعيالهم وتصرّفاتهم.

رابعًا: استخدام كلمة (حديث) للتعبير عن القرآن، هو إشارة إلى ما ورد من معارف

جديدة في هذا الكتاب السهاوي الكبير، يعني أنَّ هؤلاء لم يُفكّروا في أن يستفيدوا ويبحثوا في هذا الكتاب الجديد ذي المحتويات المستجدَّة. وهذا دليل على عدم المعرفة، بحسيث إنَّ الإنسان بقدر قُربه مِن هذا الكتاب، إلَّا أنَّهُ لا يلتفت إليه.

### خامساً: صفة الإشفاق لدى القادة الإلهيين:

نستفيد مِن الآيات القرآنية وتأريخ النبوّات، أنَّ القادة الإلهيين كانوا يتألمُون أكثر ممسا فتصور لضلال الناس، وكانوا يريدون لهم الإيمان والهداية، ويألمون عندما يُشاهدون العطاشي جالسين بجوار النبع الصافي، ويأنون مِن شدّة العطش، الأنبياء يبكون لهم ويجهدون أنفسهم ليلاً ونهاراً، ويبلغون سرّاً وجهاراً، ويُنادون في الجتمع مِن أجل هداية الناس، إنهم يألمون بسبب ترك الناس للطريق الواضح وتوجّههم نحو الطرق المسدودة، هذا الأم يكاد يوصلهم في بعض الأحيان إلى حدّ الموت، ولو لم يكن القادة بهذه الدرجة مِن الإهتام لما انطبق عليهم المفهوم العميق للقائد.

وبالنسبة لرسول الهدى ﷺ كانت تصل به حالة الحزن والشفقة إلى مرحلة خطرة على حياته بحيث إنَّ الله تبارك وتعالى يُسلّيه.

في سورة الشعراء نقراً في الآيتين ٣ و ٤ قوله تعالى ﴿ لعلُّك باضع نفسك اللَّا يكونوا مؤمنين \* إِنْ نَشَا نَنزَّل عليهم مِنْ السماء آية فظلُّت لُمناقهم لها خاضمين ﴾.

الآية التي بعدها تجسّد وضع هذا العالم وتكشف عن أنَّهُ ساحة للاختبار والتمحيص والبلاء، وتوضّح الخط الذي ينبغي أن يسلكهُ الإنسان: ﴿لِنَاجِعَلنَا مَا عَلَى الأَرْضَ زَيِنَةَ لَهَا﴾.

لقد ملأنا العالم بأنواع الزينة، بحيث إنَّ كلَّ جانب فيه يُذهب بالقلب، وبحيِّر الأبصار، ويثير الله الدوافع الداخلية في الإنسان، كيا يتسنى امتحانه في ظلّ هذه الإحساسات والمشاعر ووسط أنواع الزينة وأشكالها، لِتظهر قدرته الإيمانية، ومؤهّلاته المعنوية.

لذلك تضيف الآية مُباشرة قوله تعالى: ﴿لِنبلوهم لَيِّهم أحسنُ مملاً﴾.

أراد بعض المفسّرين حصر معنى ﴿ هَا عَلَىٰ الأَرْفَى ﴾ بالعلماء أو بالرجال فقط، ويقولوا: إنَّ هؤلاء هم زينة الأرض، في حين أنَّ لِهذه الكلمة مفهوماً واسعاً يشمل كلّ الموجودات على الكرة الأرضية.

والظّريف هنا استخدام الآية لِتعبير ﴿ أَحَسَىٰ مَعَلاً ﴾ وليسَ (أكثر عملاً) وهي إشارة إلىٰ أنَّ حُسن العمل وكيفيته العالمية هما اللذان يحدُّدان قيمته عند ربِّ العالمين، وليسَ كـثرة العمل أوكميته.

علىٰ أي حال فإنَّ هُنا إنذار لكلَّ الناس، لكلَّ المسلمين كي لا يـنخدعوا في سـاحة الاختبار بزينة الحياة الدنيا، وبدلاً مِن ذلك عليهم أن يُفكّروا بتحسين أعـالهم.

ثم يبين تعالى أنَّ أشياء الحياة الدنيا ليست ثابتة ولا داعة، بل مصيرها إلى الحو والزوال: ﴿وَلِنَّا لَجَاعِلُونَ مِا عَلِيهِا صِعِيدًا جَرَرًا﴾.

«صعيد» مُشتقة مِن «صعود» وهي هُنا تعني وجه الأرض، الوجمه الذي يستّضح فسيه التراب.

و «جرز» تعني الأرض التي لا ينبت فيها الكلا وكأنّما هي تأكل نباتها، وبعبارة أخرى فإنّ «جرز» تطلق على الأرض الموات بسبب الجفاف وقلّة المطر.

إنَّ المنظر الذي نشاهدهُ في الربيع في الصحاري والجبال عندما تبتسم الورود وتتفتح النباتات، وحيث تتناجئ الأوراق، وحيث خرير الماء في الجداول... إنَّ هذه الحالة سوف لا تدوم ولا تبقى، إذ لا بدَّ أن يأتي الخريف، حيث تتعرى الأغصان وتنطق البسمة مِن شفاه الورود، وتذبل البراعم، وتجف الجداول، وتموت الأوراق، وتسكت فيها نغمة الحياة.

حياة الإنسان المادية تشبه هذا التحوّل، فلا بدّ أن يأتي ذلك اليوم الذي يضع نهاية للقصور التي تُناطح السهاء، وللملابس الباذخة والنعم الكثيرة التي يَرفُل بها الإنسان، كذلك تنتهي المناصب والمواقع والإعتبارات، وسوف لن يبقى شيء من المجتمعات البشرية سوى القبور الساكنة اليابسة، وهذا درسٌ عظيم.

8003

أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَبَ الْكُهْفِ وَالرَّفِيهِ كَانُواْ مِنْ اَيَنِنَا عَجَبًا الْ إِذْ أَوَى الْفَتْ مَة إِلَى الْكُهْفِ وَالرَّفِيمِ كَانُواْ مِنْ الْمُنْ الْمُونَا وَسَدُا الْفَالْمَ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْعُمُ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْ

# أسباب النزول

لقد أوردَ المفسّرون قصّة لسبب نزول الآيات خلاصتها أنَّ سادة قـريش اجـــتمعوا ليبحثوا في أمر رسول الله تَشَيِّلَةٍ وقرروا إرسال اثنين منهم إلى أحبار اليهود في المدينة، والاثنان هما النضر بن الحرث بن كلدة وعقبة بن أبي معيط.

قالَ زعياء قريش لهؤلاء: إسألا أحبار اليهود عن محمّد وصفا لهم صفته، وخبّراهم بقوله فإنّهم أهل الكتاب الأوّل وعندهم مِن علم الأنبياء ما ليسَ عندنا.

فخرجا حتى قَدِما المدينة، فسألا أحبار اليهود عن النّبي ﷺ وقالا لهم ما قالت قريش. فقالَ لهما أحبار اليهود: اسألوه عن ثلاث فإن أخبركم بهنّ فهو نبي مُرسل، وإن لم يفعل فهو رجل مُتقوّل فروا فيه رأيكم، سلوه عن فتية ذهبوا في الدهر الأوّل ما كانَ مِن أمرهم، فإنَّهُ قد كان لهم حديث عجيب، وسلوه عن رجلٍ طوّاف قد بلغ مشارق الأرض ومغاربها ما كان نبؤه، وسلوه عن الروح ما هو.

وفي رواية أخرى قالوا: فإن أخبركم عن اثنتين ولم يخبركم بالروح فهو نبي.

فانصرفا إلى مكّة فقالا: يا معشر قريش، قد جئناكم بفصلِ ما بينكم وبين محمّد. وقصّا علمهم القصة.

فجاؤوا إلى النّبي ﷺ فسألوه، فقال ﷺ: أخبركم بما سألتم غداً ولم يستثن ــ أي لم يقل إنشاءالله ــ فانصر فوا عنهُ، ومكث ﷺ خمس عشرة ليلة لا يحدث الله إليه في ذلك وحياً، ولا يأتيه جبرائيل حتى أرجف أهل مكّة وتكلّموا في ذلك. فشق على رسول الله عَلَيْهِ ما يتكلم به أهل مكّة، ثمّ جاءه جبرائيل على عن الله بسورة الكهف، وفيها ما سألوه عنهُ من أمر الفتية والرجل الطوّاف. وأنزل عليه آية ﴿ويسالونك من الروح﴾. \

وقد سأل رسول الله عَيَّالِةً جبرائيل حين جاءه: «لقد احتبست عني يا جبرائيل» فقال لهُ جبرائيل عَلِيًّا ﴿ وَمِا نَتَنزُلُ إِلَّا بِأَمْرِرَتِكَ لَهُ مَا بِينَ لَيْدِينَا﴾ الآية.

(مِن الجدير بالذكر هُنا أنَّ سورة الكهف تضمّنت الجواب على سؤالين مِسن الأسسئلة الثلاثة. إلَّا أنَّ الآية التي تتحدث عن الروح قد مرّت علينا في سورة الإسراء، وهذا أمرُ لا يندر حدوثه في القرآن، إذ تنزل آية في مُناسبة معيّنة، ثمّ توضع بأمر الرّسول عَلَيْقًا في سورة أخرى).

# التفسير

### بداية عُمَّة أصماب الكهف:

في الآيات السابقة كانت هُناك صورة للحياة الدنيا، وكيفية اختبار الناس فيها، ومسير حياتهم عليها، ولأنَّ القرآن غالباً ما يقوم بضرب الأمثلة للقضايا الحسَّاسة، أو أنَّهُ يذكر غاذج مِن التاريخ لتجسيد الوعي بالقضية، لذا قام في هذه السورة بتوضيح قصّة أصحاب الكهف، وعبرَّت عنهم الآيات بأنهم (أغوذج) أو (أسوة).

إنهم مجموعة من الفتية الأذكياء المؤمنين، الذين كانوا يعيشون في ظل حياة مُترفة بالزّينة وأنواع النعم، إلَّا أنهم انسلخوا مِن كلّ ذلك لأجل حفظ عقيدتهم وللصراع ضد الطاغوت \_طاغوت زمانهم \_وذهبوا إلى غارٍ خالٍ مِن جميع أشكال الزّينة والنعم، وقد أثبتوا بهذا المسلك أمر استقامتهم في سبيل الإيمان والثبات عليه.

المُلفت للنظر أنَّ القرآن ذكر في البداية قصّة هذه المجموعة مِن الفستية بشكلٍ مجمل، مستخدماً بذلك أحد أصول فن الفصاحة والبلاغة، وذلك لِتهيئة أذهان المستمعين ضمن أربع آيات، ثمّ بعد ذلك ذكر التفاصيل في ١٤ آية.

ع " البداية يقول تعالى: ﴿ لَم حسبت لَنَّ لُصحاب الكهف والرقيم كانوا مِن آياتنا مجبا ﴾. إنَّ

لنا آيات أكثر عجباً في السموات والأرض، وإنّ كلّ واحدٍ منها نموذج لعظمة الخالق جلّ وعلا، وفي حياتكم \_أيضاً \_أسرار عجبية تُعتبر كلّ واحدة مِنها علامة على صدق دعوتك، وفي كتابك السهاوي الكبير آيات عجيبة كثيرة، وبالطبع فإنّ قصة أصحاب الكهف ليست بأعجب مِنها.

أمّا لماذا سميت هذه المجموعة بأصحاب الكهف؟ فذلك يعود إلى لجوئهم إلى الغار كــي يُنقذوا أنفسهم، كما سيأتي ذلك لاحقاً إن شاء الله.

أمّا «الرقيم» فني الأصل مأخوذة مِن (رقم) وتعني الكتابة ، وحسب اعتقاد أغلب المفسّرين فإنّ هذا هو اسم ثانٍ لأصحاب الكهف، لأنّهُ في النهاية تمّت كتابة أسمائهم على لوحة وُضعت على باب الغار.

البعض يرى أنَّ «الرقيم» اسم الجبل الذي كان فيه الغار.

والبعض الآخر اعتبر ذلك إسماً للمنطقة التي كان الجبل يقع فيها.

أمّا بعضهم فقد اعتبر ذلك إسماً للمدينة التي خرجَ مِنها أصحاب الكهف، إلّا أنَّ المعنىٰ الأوّل أكثر صحة كما يظهر.

أمّا ما احتملهُ البعض مِن أنَّ أصحاب الرقيم هم مجموعة أخرى غير أصحاب الكهف، وتنقل بعض المرويات قصّة تختص بهم، فالظاهر أنَّ هذا الرَّأي لا يتناسب مع الآية، لأنَّ ظاهر الآية يدل على أنَّ أصحاب الكهف والرقيم كانوا مجموعة واحدة، لذلك وبعد ذكر العنوانين تذكر السورة قصّة أصحاب الكهف ولا تذكر غيرهم. وهذا بنفسه دليل على الوحدة.

وفي الرّوايات المعروفة الواردة في تفسير نور الثقلين في ذيل الحديث عن الآية، نرى أنَّ الأشخاص الثلاثة الذين دخلوا الغار قد دعوا الله بأخلص ما عملوه لوجهه تعالى أن يُنجيهم مِن محنتهم، ولكن هذه الرّوايات لا تتحدث عن أصحاب الرقيم بالرغم مِن أنَّ بعض كُتب التّفسير قد تعرَّضت لهم.

علىٰ أيّة حال يجب أن لا نتردَّد في أنَّ هاتين الجموعتين (أصحاب الكهف والرقيم) هم مجموعة واحدة، وأنَّ سبب نزول الآيات يعضد هذه الحقيقة.

١٠ يقول الراغب في المفردات: إنَّ «رقم» (على وزن زخم) تعني الخط الخشن والواضح، والبحض اعتبره النقطة في خط. وفي كلّ الأحوال إنّ (رقيم) تعني الكتاب أو اللوح أو الرسالة التي يُكتب فيها شيئاً.

ثمّ تقول الآيات بعد ذلك: ﴿إِذْ لُوى الفئية إلى الكهف وعندما انقطعوا عن كلّ أمل توجّهوا نحو خالقهم: ﴿فَقَالُوا رَبّنا آثنا مِن لَعنك رحمة ثم: ﴿وَهِيْنُ لِنَامِن لَعَمنا رَحْدَك أَي أَمل توجّهوا نحو خالقهم: ﴿فَقَالُوا رَبّنا آثنا مِن لَعنك رحمة ثم: ﴿وَهِيْنُ لِنَامِن لَعمنا رحّه ثم أَر شَدنا إلى طريق يُتقذنا مِن هذا الضيق ويقرّبنا مِن مرضاتك وسعادتك، الطريق الذي فيه الخير والسعادة وإطاعة أوامر الله تعالى وقد إستُجيبت دعوتهم: ﴿فَضُونِنا على آذَانهم في الكهف سنين عددل ﴾.

﴿ ثُمَّ بِعثناهم لِنعلم أيِّ العزبين أحصى لما ليثوا أهدلُه.

## بدوث

١-جملة ﴿ لُوى الفتية ﴾ مِن مادة (مأوى) و تعنى المكان الآمن، وهو إشارة إلى أنَّ هؤلاء الفتية الهاربين مِن بيئتهم الفاسدة المنحرفة قد أحسّوا بالأمن عندما وصلوا إلى الغار.

٢-(فتية) جمع (فتيّ) وهو الشاب الحدث، ولكنّها تطلق أحياناً على الأشخاص الكبار والمستّين الذين يملكون روحيّة شابّة، وقد ذكرت هذه الكلمة مَع نوع مِن الإشادة والمدح لأصحاب الكهف بسبب صفات الفتوة والشهامة والتسليم في مقابل الحق.

والشاهد على هذا الكلام ما نُقل عن الإمام الصادق في أصحاب الكهف إذ قال: «أما علمت أنَّ أصحاب الكهف كانوا كُلِّهم كهولاً فسمّاهم الله فتية بإيمانهم».

بعد ذلك أضاف الإمام الصادق في معنىٰ الفتوة قولهُ عليه السن بالله واتسقى فسهو الفتيٰ» \.

وقد نقل عن الإمام الصادق ما يشبه هذا الحديث في (روضة الكافي) " أيضاً.

٣ استخدام تعبير ﴿ وَنَ لَعَنْكَ رَحِمَةٌ ﴾ إشارة إلى أنَّ هؤلاء الفتية عندما لجأوا إلى الغار تركوا جميع الوسائل والأسباب الظاهرية، وكانوا لا يأملون سوى رحمة الله

٤ جملة ﴿ فرينا على آذانهم ﴾ كناية الطيفة عن (التنويم)، كأنَّما يُوضع ستار على أذُن الشخص بحيث لا يسمع أيّ شيء، وهو ستار النوم.

ولهذا فإنَّ النوم الحقيقي هو النوم الذي يطغىٰ علىٰ السمع، وكذلك إذا أردنـــا أن نــوقظ شخصاً مِن نومه، فإنّنا نصيح به ونناديه حتىٰ ينفذ الصوت إلىٰ مسامعه.

١. تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٢٤٤ و ٢٤٥. ٢. المصدر السّابق.

إنَّ استخدام تعبير ﴿سنين مددل ﴾ إشارة إلى أنَّ نومهم قد استمرَّ لعدَّة سنين كما سيأتي تفسير ذلك في الآيات القادمة إن شاء الله تعالىٰ.

٦- إنّ استخدام تعبير ﴿بعثناهم﴾ لِيقظتهم مِن النوم، قد يكون الأنّ نومهم أصبح مِن الطول بمقدار بحيث كانوا كالموتى. فيقظتهم مِن النوم كبعثهم إلى الحياة مرّة أخرى.

٧- جملة ﴿نعلم...﴾ لا تعني أنّ الله يريد أن يعلم شيئاً جديداً، ويكثرُ استخدام هــذا التعبير في القرآن، والغرض مِنهُ هو تحقق العلم الإلهي، بمعنىٰ نحنُ أيقظناهُم مِن المنام حتىٰ يتحقق هذا المعنىٰ، أى حتىٰ يسأل كلّ واحد الآخر عن مقدار نومهم.

◄ عبارة ﴿أَيُّ العزيين﴾ إشارة لما سنتحدّث عنه أثناء تفسير الآيات اللاحقة، حيث إنهم بعد يقظتهم اختلفوا في مقدار نومهم، فالبعض قال: يوماً، والبعض الآخر قال: نصف يوم، في حين أنهم كانوا ناغين لسنين طويلة.

أمّا قول البعض بأنَّ هذا التعبير هو شاهد علىٰ أنَّ أصحاب الكهف هم غير أصحاب الرقيم، فهذا كلام بعيدٌ للغاية ولا يحتاج لمزيد توضيح ً .

8003

١. ذهب إلى هذا الرأي صاحب كتاب (أعلام القرآن) في صفحة ١٧٩ مِن كتابه.

نَعُنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَهُم فِنْ يَةُ اَم نُواْ بِرَبِهِ مَ وَزِدُ نَهُ مُهُ لَكُ الْ وَرَبَطْنَاعَلَى قُلُوبِهِ مَ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُنَارَبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ عِلَى قُلُوبِهِ مِ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُنَارَبُ السَّمَوَتِ وَالْأَذْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ عَلَى اللّهَ قُلْمَ مُ مَن اللّهَ فَا فَرَا اللّهَ فَا فَرَا اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَا مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ

# التفسير

# القصّة المفصَّلة لأصماب الكهف:

بعد أن ذكرت الآيات بشكل مختصر قصة أصحاب الكهف، بدأت الآن مرحلة الشرح المفصل لها ضمن ١٤ آية وكان المنطلق في ذلك قوله تعالى: ﴿ نحن نقمت عليك نبأهم بالحق كلامٌ خالٍ مِن أيّ شكل مِن أشكال المخرافة والتزوير. ﴿ لِنّهم فتية آهنوا بربّهم وزدناهم هُدى ﴾. وكما تُكنا فإنَّ (فتية) جمع (فتن) وهي تعني الشاب الحدث. وبما أنَّ الجسم بكون قوياً في مرحلة الشباب، فهو على استعداد لقبول نور الحق، ومنبع للحب والسخاء والعقة. ولذا كثيراً ما تُستخدم كلمة (الفتي والفتوة) للتدليل على مجموع هذه الصفات حتى لوكان أصحابها من المستين.

وتشير الآيات القرآنية \_ وما هو ثابت في التــاريخ \_ إلىٰ أنَّ أصــحاب الكــهف كــانوا يعيشون في بيئةٍ فاسدة وزمان شاعت فيه عبادة الأصنام والكفر، وكانت هُناك حكومة ظالمة تحمي مظاهر الشرك والكفر والإنحراف.

مجموعة أهل الكهف ـ الذين كانوا على مستوى مِن العقل والصدق ـ أحسّوا بالفساد

وقرروا القيام ضدَّ هذا المجتمع، وفي حال عدم تمكنهم مِن المواجهة والتغيير فإنَّهم سيهجرون هذا المجتمع والمحيط الفاسد.

لذا يقول القرآن بعد البحث السابق: ﴿وريطنا على قلوبهم إذ قاموا فقالوا ربّنا ربّ السماولت والأرض لن ندمو من دونه إلها ﴾.

فإذا عبدنا غيره: ﴿لقد قُلنا لِذَا مُططا﴾.

نستفيد مِن تعبير ﴿ربطنا على قلوبهم ﴾ أنَّ بذرة التوحيد وفكرته كانت مُنذ البداية مرتكزة في قلوبهم، إلَّا أنهم لم تكن لديهم القدرة على إظهارها والتجاهر بها. ولكن الله بتقوية قلوبهم أعطاهم القدرة على أن ينهضوا ويعلنوا علانية نداء التوحيد.

وليس مِن الواضح فيها إذا كانَ هذا الإعلان قد تمَّ أوّلاً أمام ملك زمانهم الظالم (دقيانوس) أو أنَّهُ تمَّ أمام الناس، أو أمام الاثنين معاً (الحاكم الظالم والناس) أو أنَّهم تجاهروا به فيها بينهم أنقسهم؟

لكن يظهر مِن كلمة (قاموا) أنَّ إعلانهم كان وسط الناس، أو أمام السلطان الظالم.

(شطط) على وزن (وسط) تعني الخروج عن الحد والإفراط في الإبتعاد لذا فإنَّ (شطط) تُقال للكلام البعيد عن الحق، ويقال لحواشي وضفاف الأنهار الكبيرة (شط) لكونها بعيدة عن الماء، وكونها ذات جدران مُرتفعة.

وفي الواقع، إنَّ هؤلاء الفتية المؤمنين ذكروا دليلاً واضحاً لإثبات التوحيد ونني الآلهة، وهو قولهم: إنّنا نرى وبوضوح أنَّ لهذه السهاوات والأرض خالقاً واحداً، وأنَّ نظام الخلق دليل على وجوده، وما نحنُ إلَّا جزء مِن هذا الوجود، لذا فإنَّ ربّنا هو نفسهُ ربّ السهاوات والأرض.

ثمٌ ذكروا دليلاً آخر وهو: ﴿هؤلا قومنا لتُخذوا مِن دونه آلهة﴾.

فهل يُكن الإعتقاد بشيء بدون دليل وبرهان؟: ﴿لولاياتون عليهم بسلطان بين﴾.

وهل يمكن أن يكون الظن أو التقليد الأعمى دليلاً على مثل هذا الإعتقاد؟ ما هذا الظلم الفاحش والإنحراف الكبير: ﴿ قَمِنَ لَقَلْمِ مِمِّنَ لَقَتْرِي مَلَىٰ لِللهِ كَذَبِا﴾.

وهذا الإفتراء هو ظلم للنفس، لأنَّ الإنسان يستسلم حينئذٍ لأسباب السقوط والشقاء، وهو أيضاً ظلم بحق المجتمع الذي تسري فيه هذه الانحرافات، وأخيراً هو ظلم لله و تعرّض لمقامه العظيم سبحانه و تعالى. هؤلاء الفتية الموحدون قاموا بما يستطيعون لإزالة صدأ الشرك عن قلوب الناس، وظلم وزرع غرسة التوحيد في مكانها، إلا أنَّ ضجة عبادة الأصنام في ذلك الحيط الفاسد، وظلم الحاكم الجبّار كانتا مِن الشدّة بحيث حبستا أنفاس عبادة الله في صدورهم وانكمشت همهات التوحيد في حناجرهم.

وهكذا أضطروا للهجرة لانقاذ أنفسهم والحصول عبلى محيط أكثر استعداداً وقيد تشاوروا فيا بينهم عن المكان الذي سيذهبون إليه ثم كان قرارهم: ﴿ وَإِذَ لَعَتَوْلَتُمُوهُم وَمِا يَعْبِدُونَ إِلَّا الله قَاوُوا إِلَىٰ الكهفَ ﴾. حتى: ﴿ ينشر لكم ربّكم مِن رحمته ويُبهين لكم مِن أمركم مرفقاً ﴾.

«يُهيِّئ» مُشتقة مِن «تهيئة» بمعنى الإعداد.

«مرفق» تعني الوسيلة التي تكون سبباً للطف والرفق والراحة، وبذا يكون معنى الجملة وويهيّن لكم مِن لمركم مرفقاً إنَّ الخالق سبحانهُ وتعالى سيرتب لكم وسيلة للرفق والراحة.

وليس مِن المستبعد أن يكون (نشر الرحمة) الوارد في الجملة الأولى إشارة إلى الألطاف المعنوية لله تبارك وتعالى، في حين أنَّ الجملة الثّانية تشير إلى الجوانب المادية التي تؤدّي إلى خلاصهم ونجاتهم.

## ہحوث

#### ١\_ الفتوة والإيمان

تتزامن روح التوحيد دائماً مع سلسلة مِن الصفات الإنسانية العالية، فهي تسنيع مِسنها وتؤثّر فيها أيضاً، ويكون التأثير فيا بينها مُتبادلاً. ولهذا السبب فإنّنا نقراً في قصّة أصحاب الكهف أنّهم كانوا فتية آمنوا بربّهم.

وعلىٰ هذا الأساس قال بعض العلماء: رأس الفتوة الإيمان.

وقالَ البعض الآخر منهم؛ الفتوة بذل الندى، وكف الأذى، وترك الشكوى.

والبعض الثَّالث فسَّر الفتوة بقوله: هي اجتناب المحارم واستعمال المكارم.

### ٢\_ الإيمان والإمداد الإلهى

في عدَّة مواقع مِن الآيات أعلاه تنعكس بوضوح حقيقة الإمداد الإلهي للمؤمنين، فإذا

وضع الإنسان خطواته في طريق الله، ونهض لأجله فإنَّ الإمداد الإلهي سيشمله، فني مكان تقول الآية: ﴿لِنَّهُم قَتِية آمنوا بربِّهُم وزدناهم هدئ ﴾. وفي مكان آخر تقول: ﴿وربطنا عملىٰ قلويهم ﴾. وفي نهاية الآيات كانوا بانتظار رحمة الخالق: ﴿ينشرلكم ربِّكم مِنْ رحمته ﴾.

إنَّ طريق الحق مليء بالموانع والصعوبات، ومن العسير على الإنسان طي هذا الطريق والوصول إلى الأهداف من دون لطف الله وعنايته.

ونعلم أيضاً إنَّ لطف الله أكبر مِن أن يترك العبد في طريق الحق لوحده.

### ٣\_ ملمأ باسم الغار

إنَّ وجود (أل) التعريف في كلمة «الكهف» قد تكون إشارة إلى أنَهم (أصحاب الكهف) كانوا مصممين على الذهاب إلى مكانٍ معيِّن في حالِ عدم نجاح دعوتهم التوحيدية، وذلك لإنقاذ أنفسهم مِن ذلك المحيط الملوّث.

(الكهف) كلمة ذات مفهوم واسع، وتذكّرنا بنمط الحياة الإبتدائية للإنسان، حيث ينعدم فيه الضوء، ولياليه مُظلمة وباردة، وتذكّرنا بآلام المحرومين، إذ ليسَ ثمّة شيء مِن زينة الحياة المادية، أو الحياة الناعمة المرفّهة.

ويتضح الأمر أكثر إذا ما أخذنا بنظر الإعتبار أنَّ التاريخ ينقل لنا أنَّ أصحاب الكهف كانوا مِن الوزراء وأصحاب المناصب الكبيرة داخل الحُكُم، وقد نهضوا ضدَّ الحاكم وضدَّ مذهبه، وكان اختيار حياة الكهوف على هذه الحياة قراراً يحتاج إلى المزيد مِن الشهامة والهمّة والروح والإيمان العالي.

وفي هذا الغار البارد المظلم الذي قد يتضمّن خطر الحيوانات المؤذية، هُناك عالم مِـن النور والإخلاص والتوحيد والمعاني السامية.

إنّ خطوط الرحمة الإلهيّة متجلية على جدران هذا الغار، وأمواج لطف الخالق تسبح في

فضائه، ليسَ هُناك وجود للأصنام مِن أي توعٍ كانت، ولا يصل طوفان ظُلم الجبّارين إلى هذا الكهف.

هؤلاء الفتية الموحدون تركوا الدنيا الملؤنة الواسعة والتي كانت سجناً لأرواحهم وذهبوا إلى غارٍ مظلم جاف. وفعلهم هذا يشبه فعل النبي يوسف على حين أصرّوا عليه أن يستسلم لشهوة امرأة العزيز الجميلة، وإلا فالسجن الموحش المظلم سيكون في انتظاره، لكن هذا الضغط زاد في صموده وقال مُتوجّها إلى ربّه العظيم: ﴿ربّ السّجن أحبّ إلى حسّا يدعونني إليه وإلا تعرف عني محيدهن أصب إليهن ﴾ (

8003

### الآيتان

وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَزَوَرُعَن كَهْفِهِ مَذَات ٱلْيَمِينِ وَإِذَا عَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَإِذَا عَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشَّمَالِ وَهُمْ فِي فَجُوةٍ مِنْهُ ذَلِكَ مِنْ اَيَنتِ ٱللَّهِ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱلْمُهَدَّ وَمَن يُصَلِّلُ وَهُمْ أَيْقَ اللَّهُ فَهُو ٱلْمُهَدَّ وَمَن يُصَلِّلُ وَكُمْ رُقُودٌ وَمَن يُصَلِّلُ وَكُمْ مُن اللَّهُ مَن يُعَمَّ وَقَعَ سَبُهُمْ أَيْقَ اللَّهُ فَهُو اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّه

# الثفسير

#### مكان أصماب الكهف:

يُشير القرآن في الآيتين أعلاه إلى التفاصيل الدقيقة المتعلَّقة بالحياة العجيبة لأصحاب الكهف في الغار، وكأنَّها تحكى على لسان شخص جالس في مقابل الغار ينظر إليهم.

في هاتين الآيتين إشارة إلى ست خصوصيات هي:

أُولًا فتحة الغار كانت باتجاه الشهال، ولكونه في الجزء الشهالي مِن الكرة الأرضية، فإنَّ ضوء الشمس كانَ لا يدخل الغار بشكلٍ مُباشر، فالقرآن يقول إنَّك إذا رأيت الشمس حين طلوعها لرأيت أنها تطلع من جهة يين الغار، وتغرب من جهة الشهال: ﴿وقرى الشّمس لِذَا طلست تزاور عن كهفهم ذات اليمين وإذا غربت تقرضهم ذات الشمال ﴾

وعلىٰ هذا الأساس لم يكن ضوءِ الشمس بصل إلىٰ أجسادهم بشكلٍ مِباشر، وهو أمر لو حصل فقد يؤدّي إلىٰ تلف أجسادهم، ولكن الأشعة غير المباشرة كانت تدخل الغار بمقدار كافي.

إنَّ عبارة (تزاور) التي تعني (التمايل) تؤكّد على هذا المعنى، وكأنَّ الشمس كانت مأمورة بأن تمرّ مِن اليمين (يمين الغار). وكلمة (تقرض) التي تعني (القطع) تؤكّد نفس مفهوم السابق،

وإضافة إلى هذا فإنَّ كلمة «تزاور» المشتقّة مِن كلمة (الزيارة) المقارنة لبداية الشيء تُناسب مفهوم طلوع الشمس. (وتقرض) تعني القطع والنهاية وهو معنى يتجلّى في غروب الشمس. ولأنَّ فتحة الغار كانت إلى الشهال فإنَّ الرياح اللطيفة والمعتدلة كانت تهب مِن طرف الشهال وكانت تدخل بسهولة إلى داخل الغار، وتؤدّي الى تلطيف الهواء في جميع زوايا الغار.

### ثانياً: ﴿وهم في فجوةٍ منه ﴾

لقد كان أولئك في مكان واسع مِن الغار، وهذا يدل على أنّهم لم يأخذوا مُستَقَرَّهم في فتحة الغار التي تتسم بالضيق عادة، بل إنّهم انتخبوا وسط الغار مستقراً لهم كي يكونوا بعيدين عن الأنظار، وبعيدين أيضاً عن الأشعة المباشرة لضوء الشمس.

وهُنا يقطع القرآن تسلسل الكلام ويستنتج نتيجة معنوية، حيث يبيّن أنَّ الهدف مِن ذكر هذه القصة هو لتحقيق هذا الغرض: ﴿ ذَلَكَ مِن آياتُ اللهُ هَنْ يَهُدُ اللهُ فَهُو المهتد وَهَنْ يَهُدُلُهُ مِنْ يَهُدُ لِللهُ فَهُو المهتد وَهَنْ يَهُدُلُهُ وَلِيّاً مَرَهُداً ﴾.

نعم، إنَّ الذين يضعون أقدامهم في طريق الله، ويُجاهدون لأجله فإنَّ الله سيشملهم بلطفه في كلّ خطوة وليسَ في بداية العمل فقط. إنَّ الله يرعى هؤلاء حتى في أدق التفاصيل.

ثالثًا: إنَّ نوم أصحاب الكهف لم يكن نوماً عادياً: ﴿وتحسبهم ليقاظا وهم رقود ﴾. وهذا يدل على أنَّ أجفانهم كانت مفتوحة بالضبط مِثل الإنسان اليقظ، وقد تكون هذه الحالة الاستثنائية لكي لا تقترب منهم الحيوانات المؤذية التي تخاف الإنسان اليقظ، أو لكي يكون شكلهم مُرعباً كي لا يتجرأ إنسان على الإقتراب منهم، وهذا بنفسه أسلوب للحفاظ عليهم، وابعاً: وحتى لا تتهرأ أجسامهم بسبب السنين الطويلة التي مكنوا فيها نياماً في الكهف، فإنَّ الله تبارك و تعالى يقول: ﴿وَتَقلِّمِهم دُلت اليمين ودُلت الشمال ﴾.

حتى لا يتركز الدم في مكانٍ معين، ولا تكون هُناك آثار سيئة على العضلات الملاصقة للأرض بسبب الضغط عليها لمدّة طويلة.

خامساً: في وصفٍ جديد يقول تعالى: ﴿وكليهم باسط فراعيه بالوصيد﴾.

كلمة «وصيد» وكما يقول الراغب في المفردات تعني في الأصل الغرفة أو المخزن الذي يتمّ إيجاده في الجبال لأجل خزن الأموال، إلّا أنَّ المقصود بهِ هنا هو فتحة الغار.

برغم أنَّ الآيات القرآنية لم تتحدث حتى الآن عن كلب أصحاب الكهف، إلَّا أنَّ القرآن

يذكر هُنا تعابير خاصّة تتضح مِن خلالها بعض المسائل، فمثلاً ذكر حالة كلب أصحاب الكهف يفيد أنّه كان معهم كلب يتبعهم أينها ذهبوا ويقوم بحراستهم.

أمّا متى التحق هذا الكلب بهم، وهل كان كلب صيدهم، أو أنَّهُ كلب ذلك الراعي الذي التتى بهم في مُنتصف الطريق، وعندما عرف حقيقتهم أرسل حيواناته إلى القرية والتحق بهم، لأنَّهُ كان يبحث عن الحقيقة مثلهم وقد رفض هذا الكلب أن يتركهم واستمرَّ معهم.

ألا يعني هذا الكلام أنَّ جميع الحبِّين \_ لأجل الوصول إلى الحق ـ يستطيعون سلوك هذا الطريق، وأنَّ الأبواب غير مغلقة أمام أحد سواء كانوا وزراء عند الملك الظالم ثم تابوا، أو كان راعياً، بل وحتى كلبه؟!

ألم يؤكّد القرآن أنّ جميع ذرّات الوجود في الأرض والسهاء، وجميع الأشجار والأحياء تذكر الله، وتحبّ الله في قلوبها وصميم وجودها؟ (راجع سورة الإسراء ــالآية ٤٤).

سادساً: قول تعالى: ولو لطَّلعت عليهم لولَّيت ونهم قراراً ولعلنت ونهم رُمياً ﴾.

إنّها ليست المرّة الأولى ولا الأخيرة التي يحفظ فيها الله تبارك وتعالى عباده المؤمنين بالرعب والحنوف، فقد واجهتنا في الآية ١٥١ مِن سورة آل عمران صورة تُماثلة جسّدها قول الله تبارك وتعالى: وسنلقي في قلوب للذين كفروا للرصبه ﴾ أ.

و في دعاء الندبة نقرأ كلاماً حول رسول الله عَلَيْكَا : «ثمّ نصرتهُ بالرعب».

أمّا ما هو سبب الرعب في مشاهدة أهل الكهف، وهل يعود ذلك لظاهرهم الجسماني، أو بسبب قوّة معنوية سرّية؟

الآيات القرآنية لم تتحدَّث عن ذلك، ولكن المفسّرين ذكروا بحوثاً مُفصَّلة في هذا الجال، ولعدم قيام الدليل عليها صرفنا النظر عن ذكرها.

كما أنّ قوله تعالى: ﴿وَلَمَلْتُ وَنَهُمُ رَمِياً ﴾ في الحقيقة عِلَّة لقوله تعالى: ﴿لُولِيتُ وِنَهُمُ وَلَالُ ﴾ يعني لكُنت تهرب بسبب الخوف الذي يملأ قلبك، وكأنّ قلبك مملوء بالخوف، وينفذ إلى ذرّات وجودك بحيث إنّ جميع وجود الإنسان يُصاب بالوحشة والخوف، على أي حال، إذا أراد الله شيئاً فإنّه يُحقق أهم النتائج مِن خلال أبسط الطرق.

الأجل التوضيح أكثر يمكن مراجعة ما جاء في ذيل الآية ١٤٨ من سورة آل عمران والآية ١٢ مِن سورة الأنفال من تفسير نا هذا.

#### الآيتان

## الثفسير

### اليقظة بعدُ نومٍ طويل:

سوف نقرأ في الآيات القادمة \_إن شاء الله تعالى \_ أنَّ نوم أصحاب الكهف كان طويلاً للغاية بحيث استمر ٣٠٩ سنة، وعلى هذا الأساس كانَ نومهم أشبه بالموت، ويقظتهم أشبه بالبعث، لذا فإنَّ القرآن يقول في الآيات التي نبحثها ﴿ وَكَذَلِكَ بِعَثْنَاهِم ﴾.

بعني مِثلها كُنّا قادرين على إنامتهم نوماً طويلاً فإنّنا أيضاً قادرون على إيقاظهم. لقد أيقظناهم مِن النوم: ﴿ليتسالوليينهم قالَ قائل مِنهم كم لبثتم﴾ أ

#### ﴿ قَالُولُ لِبُنَّنَا يُومِأَ أُو يَسَمِّن يُومِ ﴾.

لعلّ التردُّد والشك هنا يعود -كما يقول المفسّرون - إلى أنَّ أصحاب الكهف دخلوا الغار في بداية اليوم، ثمّ ناموا، وفي نهاية اليوم استيقظوا مِن نومهم، ولهذا السبب اعتقدوا في بادى ـ الأمر بائهم ناموا يوماً واحداً، وبعد أن رأوا حالة الشمس، قالوا: بل ﴿ يعقن يوم﴾.

١. واللام، في ﴿ ليتساءلوا﴾ هي لام العاقبة وليست للعلّة. يعنى أنّ نتيجة يقظتهم هو أن سأل أحدهم الآخر عن طول مدّة نومهم.

وأخيراً، بسبب عدم معرفتهم لمقدار نومهم قالوا: ﴿قَالُوا رَبُّكُم لَعْلَم بِمَا لَبُنْتُمْ ﴾

قال بعضهم: إنَّ قائل هذا الكلام هو كبيرهم المسمى (تلميخا) وبالنسبة لاستخدام صيغة الجمع على لسانه (قالوا) فهو متعارف في مثل هذه الموارد.

وَقد يكون كلامهم هذا بسبب شكِّهم في أنَّ نومهم لم يكن نوماً عادياً، وذلك عـندما شاهدوا هندامهم وشعرهم وأظفارهم وما حلَّ بملابسهم.

ولكنّهم - في كلّ الأحوال - كانوا يحسّون بالجوع وبالحاجة الشديدة إلى الطعام، لأنَّ المخزون الحيوي في جسمهم انتهى أو كاد، لذا فأوّل اقتراح لهم هو إرسال واحد منهم مع نقود ومسكوكات فضية لشراء الغذاء: ﴿ فَابِعِتُوا أَحدَكُم بِورَقَكُم هَذَه لِلى المدينة قلينظر أيّها أَرْكَىٰ طعاماً فَليأتكم بِرزق منه في رزق منه في المحاما فليأتكم برزق منه في المحاما في في المحاما في المحاما

ثمّ أردفوا: ﴿ وَلِيتَلطَّفَ وَلا يَشْعِرنَ بِكُمْ لُحَدَلُهُ. لَمَاذَا هَذَا الْتَلطُّفَ: ﴿ لِلَّهُمْ لِنَ يَظْهُرُوا عَلَيْكُمْ يُرْجُمُوكُمْ أَوْ يَعْيِدُوكُمْ فِي مِلْتَهُمْ ﴾.

ثمَّ: ﴿ وَانْ تُقْلِعُوا لِذَا لَبِدَلُهِ إِ

#### بحوث

#### ١- أَرْكَىٰ الطعام

مع أنَّ أصحاب الكهف كانوا بعد يقظتهم بحاجة شديدة إلى الطعام، إلَّا أنَّهم قـــالوا للشخص الذي كلَّفوه بشراء الطعام: لا تشتر الطعام مِن أيَّ كان، وإنَّمَا انظر أيَّهم أزكىٰ وأطهر طعاماً فأتنا منهُ.

بعض المفسّرين تأوّلوا المعنى وقالوا: إنَّ المقصود مِن (أزكى) هو ما يعود إلى الحيوانات المذبوحة، إذ إنهم كانوا يعلمون أنَّ في تلك المدينة مَن يبيع لحم الميتة (أي غير المذبوح على الطريقة الشرعية) وأنَّ البعض يتكسَّب بالحرام، لذلك أوصوا صاحبهم بضرورة أن ينجنّب مثل هؤلاء الأشخاص عندما يحاول شراء الطعام.

ولكن يظهر أنَّ لهذه الجملة مفهوماً واسعاً يشمل كافة أشكال الطهارات الظاهرية والباطنية (المعنوية)، وكلامهم وتوصيتهم هي توصية لكافة أنصار الحق، في أن لا يفكروا بطهارة غذائهم المعنوي وحسب، بل عليهم أيضاً الإهتام بطهارة طعام الأجسام كي يكون زكيًا نقيًا مِن جميع الأرجاس والشبهات، وإنَّ هذا الأمر ينبغي أن يلازمهم حتى في أصعب

لمظات الحياة وأشدُّها عسراً، لأنَّ هذا المعني هو تعبير عن أصل في وجود المؤمن.

اليوم يسعى معظم أفراد عالمنا للإهتام بجانب مِن هذا الأمر، وهمو الجمانب المستعلق بالحفاظ على الطعام مِن أشكال التلوّث الظاهري، إذ يضعون الطعام في أواني مغطاة بعيدة عن الأيدي الملوَّثة، وعن الأتربة والغبار، وهذا العمل بحدّ ذاته جيد جدّاً، إلَّا أنّ علينا أن لا نكتني بهذا المقدار، بل ينبغي تزكية الطعام وتطهيره مِن لوثة الشبهة والحرام والرّبا والغش وأيّ شكل من أشكال التلوّث المعنوي.

وفي الرّوايات الإسلامية هُناك تأكيد كبير على الطعام الحلال النتي الزاكي وأثره في صفاء القلب واستجابة الدعاء.

فني رواية نقراً أنّه جاء رجل إلى رسول الله عَلَيْلَة وسَأَلَهُ قَائلاً: أحبُّ أَن يُستجاب دُعاني. فقال لهُ رسول الله عَلِيَّة: «طَهُر مأكلك ولا تدخل بطنك الحرام» (.

#### ٢\_ التقية البنّاءة

نستفيد مِن تعبير الآيات أعلاه أنَّ أصحاب الكهف كانوا يُصرِّون على أن لا يعرف أحد مكانهم حتى لا يجبرون على عبادة الأصنام، أو يقتلون بأفجع طريقة مِن خلال رمسيهم بالحجارة، إنَّهم كانوا يرغبون في أن يبقوا غير معروفين حتى يستطيعوا بهذا الأسلوب الإحتفاظ بقوّتهم للصراع المقبل، أو على الأقل حتى يستطيعوا أن يحتفظوا بإيمانهم.

وهذا المعنى تعبير عن أحد أقسام «التقية البنّاءة» حيث إنّ حقيقة التقية هو أن يحفظ الإنسان طاقته مِن الهدر بإخفاء نفسه أو عقيدته، يحفظ نفسه ويصونها حتى يستطيع - في مواقع الضرورة \_الاستمرار في جهاده المؤثّر، وطبيعي عندما تكون التقية واخفاء العقيدة سبباً لتصدُّع الأهداف والبرامج الكبرى، فإنّها تكون ممنوعة وينبغي الجهر بالحق والصدع به بالغاً ما بلغ الضرر.

### ٣\_ اللطف مركز القرآن

إنَّ قوله تعالىٰ: ﴿لِيتَلطُّف،﴾ \_كها هو مشهور \_هي نقطة الفصل بين نصني القرآن مِن حيث عدد الكلهات، وهذا بنفسه يشير إلىٰ معنى لطيف للغاية، لأنَّ الكلمة مُشتقَّة مِن اللـطف،

١. وسائل الشيعة، ج ٤، أبواب الدعاء، باب ٦٧، ح ٤، ولعزيد من التوضيح يمكن مُراجعة تفسير الآية ١٨٦
 مِن سورة البقرة.

واللطافة والتي تعني هُنا الدقة. بمعنىٰ أنَّ المرسل لتهيئة الطعام عليه أن يذهب ويرجع بحيث لا يُشعِر أحد بقصّتهم.

بعض المفسّرين قالوا: إنَّ الغرض مِن التلطُّف في شراء الطعام هــو أن لا يــتصَعَّب في التعامل، ويبتعد عن النزاع والضوضاء وينتخب أفضل البضاعة.

وهذا بذاته لطف أن تُشكِّل كلمة اللطف وسط القرآن ونقطة النصف بين كلهاته الهادية. عنده

#### الآيات

وَكَنَاكُنَ عُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُواْ آبُواْ عَلَيْهِم بِنْ يَنَازُنَهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ فَالْ الْبُواْ عَلَيْهِم بُنْ يَنَازُنُهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ فَالْ الْآبُواْ عَلَيْهِم بُنْ يَنَازُنُهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ فَالْ الَّذِيكَ عَلَيْهِم بُنْ يَنَازُنُهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ فَالْ الَّذِيكَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴿ سَيقُولُونَ ثَلَنَهُ وَالْمُهُمْ عَلَيْهُمْ مَنْ عَلَيْهُمْ مَرْجَمَا الْآلْفَيْتِ وَيقُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ وَيَقُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ وَيَعْفُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ وَيَعْفُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ وَيَعْفُولُونَ اللّهُ وَيَعْفُولُونَ اللّهُ وَلَا عَلَيْ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُهُمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَسَى أَن يَهُدِيدِ وَقِي لِأَقُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### التفسير

#### نهاية قصّة أصماب الكهف:

لقد وصلت بسرعة أصداء هجرة هذه الجموعة من الرّجال المتشخّصين إلى كلِّ مكان وأغاظت بشدّة الملك الظالم، حيث قدَّر أن تكون هذه الهجرة مقدّمة ليقظة ووعي الناس، أو قد يذهب أصحاب الكهف إلى مناطق بعيدة أو قريبة ويقومون بتبليغ مذهب التوحيد والدعوة إليه، ومحاربة الشرك وعبادة الأصنام.

لقد أصدر الحاكم تعلياته إلى جهاز شرطته للبحث عن أصحاب الكهف في كلّ مكان، وعليهم أن يتّبعوا آثارهم حتى إلقاء القبض عليهم ومعاقبتهم.

ولكن كلّما بحثوا لم يعتروا على شيء، وهذا الأمر أصبح بحدٌ ذاته لغزاً للناس، ونقطة انعطاف في أفكارهم، وقد يكون هذا الأمر \_وهو قيام مجموعة من ذوي المناصب في الدولة بترك مواقعهم العالية في الدولة وتعريض أنفسهم للخطر ــ هو بحدٌ ذاته سبباً ليقظة الناس ومصدراً لوعيهم، أو لوعي قسم منهم علىٰ الأقل.

ولكن في كلّ الأحوال، فإنَّ قصَّة هؤلاء النفر قد استقرَّت في صفحات التاريخ وأخذت الأجيال والأقوام تتناقلها عبر مثات السنين.

والآن لنعد إلى الشخص المكلَّف بشراء الطعام ولننظر ماذا جرى له.

لقد دَخل المدينة ولكنَّهُ فغَر فاه مِن شدَّة التعجُّب، فالشكل العام للبناء قد تغيَّر، هندام الجميع ولباسهم غريب عليه، الملابس من طراز جديد، خرائب الأمس تحوَّلت إلى قصور، وقصور الأمس تحوَّلت إلى خرائب!

لقد ظنَّ \_للحظة واحدة \_ أنَّهُ لا يزال ناعًا، وأنَّ ما يُشاهده ليس سوى أحلام، فركَ عينيه، إلَّا أنَّهُ التفت إلى ما يراه، وهو عين الحقيقة، وإن كانت عجيبة ولا يكن تصديقها.

إنَّهُ لا يزال يعتقد بأنَّ نومهم في الغار كان ليوم أو بعض يوم، فلماذا هــذا الاخــتلاف، وكيف تمَّت كلّ هذه التغييرات الكبيرة والواسعة في ظرف يوم واحد؟!

ومن جانب آخر كان منظره هو عجيباً للناس وغير مألوف. ملابسهُ، كلامه، شكلهُ كلّ شيء فيه بدا غريباً للناس، وقد يكون هذا الوضع قد لفت أنظارهم إليه، لذا قام بعضهم يُتابعته.

لقد انتهى عجبه عِندما مدَّ يدهُ إلى جيبه لِيُسدُّد مبلغ الطعام الذي اشتراه، فالبائع وقع نظره على قطعة نقود ترجع في قدمها إلى ٣٠٠سنة، وقد يكون اسم (دقيانوس) الملك الجبّار مكتوباً عليها، وعندما طلب منهُ توضيحاً قالَ لهُ بأنَّهُ حصل عليها حديثاً.

وقد عرف الناس تدريجيًا مِن خلال سلسلة مِن القرائن أنَّ هذا الشخص هو واحد مِن أفراد المجموعة الذين قرأوا عن قصّتهم العجيبة والتأريخية التي وقعت قبل ٣٠٠ سنة، وأنَّ قصّتهم كانت تدور على الألسن في اجتاعات الناس وندواتهم، وهنا أحسَّ الشخص بأنَّة وأصحابه كانوا في نوم عميق وطويل.

هذه القضية كانَ لَها صدى كالقنبلة في المدينة، وقد انـــتقلت عــــبر الألــــــن إلى جــــيع الأماكن.

قال بعض المؤرّخين: إنَّ حكومة المدينة كانت بيد حاكم صالح ومؤمن، إلَّا أنَّ استيعاب وفهم قضية المعاد الجسماني وإحياء الموتى بعد الموت كان صعباً جدًاً على أفراد ذلك المجتمع، فقسم مِنهم لم يكن قادراً على التصديق بأنَّ الإنسان يُكن أن يعود للحياة بعدَ الموت، إلَّا أنَّ قصّة أصحاب الكهف أصبحت دليلاً قاطعاً لأولئك الذين يعتقدون بالمعاد الجسماني.

ولذا فإنَّ القرآن يبيِّن أنَّناكما قنا بإنامتهم نقوم الآن بإيقاظهم حتى ينتبه الناس: ﴿وَكَذُلْكَ لَعُرْنَا عَلَيهم لِيعَلَمُوا أَنَّ وَعَدَ الله حقى ثمّ أضاف تعالى: ﴿ وَأَنَّ لَلسَاعَة لاربِب فَيها ﴾.

حيث إنَّ هذا النوم الطويل الذي استمرَّ لمئات السنين كان يشبه الموت، وأنَّ إيقاظهم يشبه البعث، بل يمكن أن نقول: إنَّ هذه الإنامة والإيقاظ هي أكثر إثارة للعجب مِن الموت والحياة في بعض جوانبها، فمن جهة قد مرَّت عليهم مئات السنين وهم نيام وأجسامهم لم تفنَ أو تتأثَّر، وقد بقوا طوال هذه المدَّة بدون طعام أو شراب، إذن كيف بقوا أحياءً طيلة هذه المدَّة؟

أليسَ هذا دليلاً قاطعاً علىٰ قدرة الله علىٰ كلّ شيء؟ فالحياة بعد الموت، بعد مُشاهدة هذه القضية ممكنة حتماً.

بعض المؤرّخين كتب يقول: إنَّ الشخص الذي أرسل لتهيئة الطعام وشرائه، عاد بسرعة إلى الكهف وأخبر رفقاءه بما جرى، وقد تعجّب كلّ منهم، وبعد أن علموا بفقدان الأهل والأولاد والأصدقاء والإخوان، ولم يبق مِن أصحابهم أحد، أصبحت الحياة بالنسبة إليهم صعبة للغاية، فطلبوا مِن الخالق جلَّ وعلا أن يُميتهم، وينتقلون بذلك إلى جوار رحمته، وهذا ما حدث.

لقد ما توا ومضوا إلى رحمة ربُّهم، وبقيت أجسادهم في الكهف عندما وصلة الناس.

وهنا حدث النزاع بين أنصار المعاد الجسهاني وبين من لم يعتقد به، فالمعارضون للمعاد كانوا يُريدون أن تنسئ قضية نوم ويقظة أصحاب الكهف بسرعة، كي يُسلبوا أنصار المعاد الجسهاني هذا الدليل القاطع، لذا فقد اقترح هؤلاء أن تُعلق فتحة الغار، حتى يكون الكهف خافياً إلى الأبد عن أنظار الناس. قال تعالى: ﴿لِدُ يَتَنَازَمُونَ بِينَهُم لَمُرهُم فَقَالُولُ لَهِنُولُ عَلَيْهُمُ بِنِيانًا﴾

ولأجل إسكات الناس عن قصّتهم كانوا يقولون: لا تتحدثوا عنهم كثيراً، إنَّ قضيتهم معقّدة ومصيرهم محاط بالألغاز!! لذلك فإنَّ: ﴿رَبّهم لَعلم بـهم﴾. أي اتـركوهم وشأنهـم واتركوا الحديث عن قصّتهم.

أمّا المؤمنون الحقيقيون الذين عرفوا حقيقة الأمر واعتبروه دليلاً حيّاً لإثبات المعاد بعد

الموت، فقد جَهدوا على أن لا تُنسئ القصّة أبداً لذلك اقترحوا أن يتّخذوا قرب مكانهم مسجداً، وبقرينة وجود المسجد فإنَّ الناس سوف لن ينسوهم أبداً، بالإضافة إلى ما يتبرّك به الناس مِن آثارهم: ﴿قَالَ لَلدُينَ عَلَيُوا عَلَىٰ لَعَرِهِم لَنتَهْدُنَّ عَلَيْهِم مِسجداً﴾.

و في تفسير الآية ذُكرت احتمالات أخرى سنقف على بعضها في البحوث.

الآية التي بعدها تُشير إلى بعض الإختلافات الموجودة بين الناس حول أصحاب الكهف، فيثلاً تتحدّث الآية عن اختلافهم في عددهم فتقول: ﴿سيقولون شلالله راسعهم كليهم ﴾. وذلك ينهم ﴿رجما بالفيب ﴾. وبعضهم ﴿ويقولون خمسة سادسهم كليهم ﴾. وذلك ينهم ﴿رجما بالفيب ﴾. وبعضهم ﴿ويقولون سيسة ولنامتهم كليهم ﴾. أمّا الحقيقة فهي: ﴿قُل ربّي لَعلم بعدّتهم ﴾. ولذلك ﴿ما يعلمهم إلا قليل ﴾.

وبالرغم مِن أنَّ القرآن لم يشر إلى عددهم بصراحة، لكن نفهم مِن العلامات الموجودة في الآية أنَّ القول الثّالث هو الصحيح المطابق للواقع، حيث إنَّ كلمة ﴿ وجما بالغيب و و دت بعد القول الأوّل والثّاني، وهي إشارة إلى بُطلان هَذين القولين، إلَّا أنَّ القول الثّالث لم يُتبع بمثل هذا الإستنكار بل استتبع بقوله تعالى: ﴿ قُل رَبِي لَعلم بعدّتهم ﴾ وأيضاً بقوله ﴿ ما يسلمهم إلا قليل ﴾ وهذا بحدً ذاته دليل على صحة هذا القول (الثّالث).

وفي كلّ الأحوال فإنَّ الآية تنتهي بنصيحة تحثّ على عدم الجدال حولهم إلَّا الجدل القائم على أساس المنطق والدليل: ﴿ فلا تُمار فيهم إلَّا مراء ظاهراً ﴾.

(مراء)كما يقول الراغب في مفردانه، مأخوذة في الأصل مِن (مريت الناقة) بمعنى قبضت على (ضَرَعُ) الناقة لأحلبها، ثمّ أطلق المعنى بعد ذلك لِـيشـمل الأشــياء الخــاضعة للشك والترديد.

وقد تُستخدم كثيراً في الجادلات والدفاع عن الباطل، إلَّا أنَّ أصلها لا يخــتص بهــذا المعنىٰ، بل تتسع لكلّ أنواع البحوث والمفاوضات حول أيّ موضوع كان موضعاً للشك.

«ظاهر» تعني غالب ومسيطر ومُنتصر. لذا فالآية تقول: ﴿فَلَا تَمَارُ فَيَهُمَ إِلَّا مَرَادٌ ظَاهُرا﴾ بمعنىٰ قُل لهم قولاً مَنطقيّاً بحيث تَتَوضّح رجحان منطقك.

وقد احتمل البعض أنّ تفسير هذه الآية هو: لا تتحدَّث حديثاً خاصًاً مع المعارضين والمعاندين حيثُ إنَّهم يُحرَّفون كلَّ ما تقول، بل تحدَّث معهم علانية وأمام النّاس كــي لا يستطيعوا أن يحرّفوا حقيقة ما تقول، ولا يستطيعوا إنكارها.

التّفسير الأوّل أكثر صحّة.

وعلىٰ أيّ حال فإنّ مفهوم الكلام هو: عليك أن تتحدّث معهم بالإعتاد على الوحب الإلهي، لأنّ أقوىٰ الأدلة هو ما يصدر عن الوحي دون غيره: ﴿ولاتستفعه فيهم ونهم أحدلُه. الآية التي بعدها تعطي توجيهاً عاماً لرسول الله تَنْكُونَا: ﴿ولا تقولنَ لشي، لِنّي فاعل دُلك مُعالمًا

وَلِلْا لَنْ مِشَاء للله ﴾ يعني يجب أن تقول (إن شاء الله) لكلّ ما يخص أخسبار المستقبل وأحداثه ولكلّ تصميم تتخذه، لأنّك:

أَوْلاً؛ غير مستقل في اتخاذ القرارات، وإذا لم يشأ الله فإنَّ كانناً مَن كان لا يستطيع القيام بأيَّ عمل، لذا ولأجل أن تُثبت أنَّ قوّتك قبس مِن قوّة الله الأزلية، وأنها مرتبطة بقدرته، أضف عبارة (إن شاء الله) إلى كلامك.

ثانياً: لا يصح للإنسان - من الوجهة المنطقية - أن يقطع في أخباره المستقبلية ومواقفه و تصمياته، لأنَّ قدرته محدودة مع احتمال ظهور الموانع المختلفة، لذلك الأفضل له ذكر جملة (إن شاء الله) مع كلِّ تصميم لفعل شيء.

بعض المفسّرين احتملوا أن يكون مُراد الآية هو أن تنني استقلال الإنسان في إنجاز الأعهال معض المفسّرين احتملوا أن يكون مُراد الآية هو أن تنني استقلال الإنسان في إنجاز الأعهال، حيث يصبح مفهوم الآية: إنّك لا تستطيع أن تقول: إنّك ستقوم بالعمل الفلاني غداً إلّا أن يشاء الله ذلك.

بالطبع فإنّ لازم هذا القول أنّ الكلام سيكون تامّاً مع اضافة (ان شاء الله) ولكن هذا اللزوم سيكون للجملة لا للمتن كما هو الحال في التّفسير الأوّل .

المتروم سيافون الذي أوردناه في بداية الآيات يُؤيّد التّفسير الأوّل، حيثُ إنَّ الرّسول اللهُ الرّسول اللهُ الرّسول اللهُ الرّسول اللهُ الرّسول اللهُ الرّسول اللهُ اللهُ

. يَعْ وَهِدَ ذَلِكَ يَقُولُ القرآن: ﴿وَلَدُ حُرِرَتُكَ لِذُلْ نَسِينَ وَهَذَهُ إِسَارَةً إِلَىٰ أَنَّ الإِنسَانَ إِذَا نَسِي وَمِعْدُ ذَلِكَ يَقُولُ القرآن: ﴿وَلَدُ حُرِرَتُكَ لِذُلْ نَسِينَ وَهَا مَا إِنْ شَاءَ اللهُ) وَهُو يَتَحَدَّث عَنَ أُمْرٍ مَسْتَقْبِلِي، فعليه أَنْ يَقُولُهَا فَوْرَ تَذَكَّرُه، حَيْثُ يُعُوّضُ بذلك عما مضى منه.

ا. يجب الإنتباء إلى أنّه طبقاً للتفسير الأوّل فإنّ هناك جملة مقدّرة وهي (أن تقول) وينصبح السعنى بنعد التقدير (إلّا أن تقول إن شاء الله) أمّا وفقاً للتفسير الثّاني فليس ثمّة حاجة لهذا التقدير.

وبعد ذلك جاء قوله تعالى: ﴿وقُل مسىٰ أَنْ يَهْدِينَ رَبِّي لأَقْرِبِهُ مِنْ هَذَا رَشْدَا ﴾.

### بحوث

### ١۔ قوله تعالیٰ خرجما بالغیب،

كلمة (رجم) تعني في الأصل الحجارة أو رمي الحجارة، ثمّ أطلقت بعد ذلك على أي نوع مِن أنواع الرمي، وتستخدم في بعض الأحيان كناية عن (الإتهام) أو (الحكم استناداً إلى الظن والحدس). وكلمة (بالغيب) تأكيداً لهذا المعنى، يعني لاتحكم بدون الاستناد على مصدر أو علم.

### ٢. الواو في قول جوثامنهم كليهم >

في الآيات أعلاه وردت جملة ﴿رابعهم كلبهم ﴾ و﴿سادسهم كلبهم ﴾ بدون (واو) في حين أنَّ جملة ﴿وَثَامِنُهُم كلبهم ﴾ بدأت بالواو. ولأنَّ جميع تعابير القرآن تنطوي على ملاحظات ومغاز، لذلك نرى أنَّ المفسّرين بحثوا كثيراً في معنىٰ هذه الواو.

ولعل أفضل تفسير لها هو ما قيل مِن أنَّ هذه (الواو) تُشير إلى آخر الكلام وآخر الحديث، كما هو شائع استخدامه في أسلوب التعبير الحديث، إذ توضع الواو لآخر شيء من مجموعة الأشياء التي تذكر، مثلاً نقول: (جاء زيد، عمر، حسن، ومحمد) فهذه الواو إشارة إلى آخر الكلام وتُبيِّن الموضوع والمصداق الأخير.

هذا الكلام منقول عن المفسّر المعروف (ابن عبّاس)، وقد أيّده ببعض المفسّرين، واستفادوا مِن هذه (الواو) لتأييد القول في أنَّ عدد أصحاب الكهف الحقيقي هو سبعة، حيثُ إنَّ القرآن بعد ذكر الأقوال الباطلة، أبانَ في الأخير العدد الحقيقي لهم.

البعض الآخر مِن المفسّرين كالقرطبي والفخر الرازي ذكروا رأياً آخر في تفسير هذه (الواو) وخلاصته: «إنّ العدد سبعة عند العرب عدد كامل، ولذلك فإنّهم يَعُدّون حتى السبعة بدون واو. أمّا بمجرّد أن يتجاوزوا هذا العدد فإنّهم يأتون بالواو التي هي دليل على بداية الكلام والإستئناف، لذلك تُعرف (الواو) هذه عند الأدباء العرب بأنّها (واو التمانية)».

وفي الآيات القرآنية غالباً ما يُواجهنا هذا الموضوع، فمثلاً الآية ١٦٢ مِن سورة التوبة عندما تُعدَّد صفات الجاهدين في سبيل الله تذكر سبع صفات بدون واو وعندما تذكر الصفة الثامنة فإنّها تذكرها مع الواو فتقول: ﴿ وَالنَّاهُونَ مِنْ لَلَمِنْكُرُ وَلِلْحَافِظُونَ لَحَدُودُ لَلْكَ ﴾.

وفي الآية ٥ مِن سورة التحريم، تذكر الآية في وصف نساء النّبي عَبَّلِهِ عَلَمْ صفات ثمّ تذكر الثّامنة مع الواو حيث تقول: ﴿ ثيبات وَلَبِكَارُلُهُ.

وفي الآية ٧١ من سورة الزمر التي تتحدَّث عن أبواب جهنَّم تقول: ﴿ فَتحت لَبُولِيهِ ﴾ إلَّا أَنَّهَا وبعد آيتين وعند الحديث عن أبواب الجنّة تقول الآية: ﴿ وَقَتَحْتُ لَبُولِيهِ ﴾ أليس ذلك بسبب أنَّ أبواب النار سبعة، وأبواب الجنّة ثمانية؟

طبعاً قد لا يكون هذا تعبيراً عن قانون كُلّي، ولكنّهُ \_ في الأغلب \_ يُعبّر عن ذلك، في كلّ الأحوال يظهر مِن ذلك أنَّ حرف (الواو) وهو مجرّد حرف، لهُ حسابٌ خاص في الإستعمال ويُظهر حقيقة معيّنة.

### ٣\_ المسمِد إلى مِوار المقبرة

ظاهر تعبير القرآن أنَّ أصحاب الكهف ما توا أخيراً ودفنوا، وكلمة «عليهم» تؤيِّد هذا القول. بعد ذلك قرَّر محبّوهم بناء مسجد بجوار مقبرتهم، وقد ذكر القرآن هذا الموضوع في الآيات أعلاه بلهجة تنم عن الموافقة، وهذا الأمر يدل على أنَّ بناء المساجد لاحترام قبور عظهاء الدين ليسَ أمراً محرّماً حكما يظن ذلك الوهابيون - بسل هو عمل حلال ومحسبة ومطلوب.

وعادة فإنَّ بناء الأضرحة التي تُخلَّد الأشخاص الكبار أمرٌ شائع بين أمم العالم وشعوبه، ويبيِّن جانب الإحترام لمثل هؤلاء الأشخاص، وتشجيع لمن يأتي بعدهم، والإسلام لم ينه عن هذا العمل، بل أجازه وأقرّه.

إنَّ وجود مثل هذه الأبنية سند تأريخي للتدليل على وجود هذه الشخصيات والرموز وعلى منهجها ومواقفها، ولهذا السبب فإنَّ الأنبياء والشخصيات الذين هُجرت قبورهم فإنَّ تأريخهم أمسى موضعاً للشك والاستفهام.

ويتّضح مِن ذلك أيضاً أن ليس هُناك تضاد بين بناء المساجد والأضرحة وبين قضية التوحيد واختصاص العبادة بالله تعالى، بل هما موضوعان مُختلفان.

بالطبع هُناك بحوث كثيرة حول هذا الموضوع فليراجع إلى مظامّها.

### ٤\_ كلّ شيء يعتمد علىٰ مشيئته تعالىٰ

إنَّ ذكر جُملة (إن شاء الله) عند اتخاذ القرارات المرتبطة بالمستقبل ليسَ نوعاً مِن الأدب في محضر الخالق جلَّ وعلا وحسب، بل هُوّ بيان لحقيقة أنّنا لانملك شيئاً مِن عندنا، بل هُوَ مِن عنده تعالى، وكُلّنا نعتمد ونستند إليه لأنه هو المستقل بالذات فقط، فلو تحرّكت كلّ السكاكين والشفرات في العالم لِتقطع عرقاً واحداً فإنّها لا تستطيع مِن دون إذنه تعالى.

إنَّ هذه الحقيقة هي نفسها (توحيد الأفعال) فني الوقت الذي يملك الإنسان حـرّيته وإرادته، فإنَّ تحقق أيّ شيء وأيّ عمل إنّا يرتبط بمشيئة الخالق جلَّوعلا.

إنَّ تعبير (إن شاء الله) يزيد مِن توجّهنا نحو الله تبارك و تعالى، ويمنحنا القوّة والقدرة على الإنجاز، وهو مدعاة إلى تزكية وطهارة وصحة الأعيال أيضاً.

ونستفيد مِن بعض الرّوايات أنَّ الإنسان إذا ذكر كلاماً عن المستقبل بدون ذكر (إن شاء الله) فإنَّ الله سوف يَكِلُهُ إلىٰ نفسه و يُخرجه مِن مظلّة حمايته \.

وفي حديث عن الإمام الصادق الله نقراً أنَّهُ الله أمر يوماً بكتابة رسالة، وعندما جاؤوا بالرسالة إليه وجدها خالية مِن كلمة (إن شاء الله) فقال الله وجدها خالية مِن كلمة (إن شاء الله) فقال الله الله وجدها خالية مِن كلمة (إن شاء الله) فقال الله الله النفرواكل موضع لا يكون فيه استثناء فاستثنوا فيه». أ

### ه\_ الإِمابة علىٰ سؤال

قرأنا في الآيات \_عل البحث \_أنَّ الله يخاطب رسوله بقوله: ﴿وَلَذَكُو رَبِّكَ إِذَا نَسِيتُ ﴾ وهي إشارة إلى أنَّك عندما تنسى ذكر (إن شاء الله) و تتذكّر بعد ذلك فعليك باستدراك الأمر بذكر (إن شاء الله).

وفي الأحاديث العديدة الواردة عن أهل البيت المنظم في تفسير الآية \_ هُناك تأكيد على هذا الموضوع حتى بعد مرور سنة إذا تذكّرت فعليك أن تقول (إن شاء الله) عِوضاً عمم فاتك وعمم نسيته .

والآن قد يُطرح هذا السؤال وهو: إذا جازَ نسبة النسيان إلى رسول الله ﷺ في حين أنَّ

٢. أصول الكافي، ج ٢، ص ٦٧٣.

٤. تفسير نورالثقلين، ج ٣. ص ٢٥٤ فما بعد.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۲۰ ص ۲۵٤.

٣. المصدر السَّابق، ص ٢٥٣.

الناس يعتمدون على أقواله وأعياله، فكيف يستقيم ذلك مَع دليل عصمة الأنبياء والرُسل والأُمّلة مِن الخطأ والنسيان؟

ولكن ينبغي الالتفات الى أنَّ الكثير مِن الآيات القرآنية يكون الحديث فيها مُوجّهاً إلى الرُسُل في حين أنَّ المعنيّ بها عامّة الناس، وهي كما يقول المثل العربي: «إياك أعني واسمعي يا جارة».

بعض المفكّرين الكبار ذكروا جواباً على هذا السؤال أوردناه في نهاية الحديث عن الآية ٦٨ مِن سورة الأنعام.

8003

وَلِيثُواْ فِي كَهْفِهِ وَلَكْتُ مِأْنَةِ سِنِينَ وَأَزْدَادُواْ قِسْعَا اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَالِيثُواْ فَلَهُ فَا لَهُ مِن وَلِي لَهُ مُعْنَبُ السَّمَا وَسِي وَالْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعْ مَالَهُ مِقِن دُونِهِ وَمِن وَلِي لَهُ مُعْنِدُ السَّمَا وَسَيْعَ مَالَهُ مِقْن دُونِهِ وَمِن وَلِي اللَّهُ مَا لَهُ مِقْن دُونِهِ وَالْأَرْضِ أَنْ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا لَهُ مَالَهُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن كُونِهِ وَالْمُ اللَّهُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن كُونِهِ وَكُن يَجِدُ مِن دُونِهِ وَمُلْتَحَدًا اللَّهُ اللَّهُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن كُونِهِ وَلَى تَجِدَدُ مِن دُونِهِ وَمُلْتَحَدًا اللَّهُ اللَّهُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن كُونِهِ وَلَى تَجِدَدُ مِن دُونِهِ وَمُلْتَحَدًا اللَّهُ اللَّهُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن كُونِهِ وَلَى تَجِدَدُ مِن دُونِهِ وَمُلْتَحَدًا اللَّهُ الْكُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْكُولُ اللَّهُ اللِهُ اللْكُولِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ ال

## الثفسير

#### نوم أصماب الكهف:

مِن القرائن الموجودة في الآيات السابقة نفهم إجمالاً أنَّ نوم أصحاب الكهف كان طويلاً جدّاً. هذا الموضوع يُثير غريزة الاستطلاع عند كلّ مستمع، إذ يريد أن يعرف كم سنة بالضبط استمرَّ نومهم؟

في المقطع الأخير مِن مجموعة الآيات التي تتحدّث عن أصحاب الكهف، تُبعد الآيات الشك عن المستمع و تقول له: ﴿ولبثُوا فَي كهفهم ثلانه هائة سنين وازدادوا تسما ﴾ [

ووفقاً للآية فإنَّ مجموع نومهم وبقائهم في الكهف هو ٣٠٩ سنة. والبعض يرى أن ذكر ثلاثمائة وتسعة مفصولة بدلاً عن ذكرها في جملةٍ واحدة، يعود إلى الفرق بين السنين الشمسية والسنين القمرية حيث إنهم ناموا ٣٠٠ سنة شمسية، وبالقمري تعادل ٣٠٩. وهذا من لطائف التعبير حيث أوجز القرآن بعبارة واحدة صغيرة، حقيقة كبيرة تحتاج إلى شرح واسع .

المجلة اللقواعد النحوية يجب أن تأتي كلعة (سنة) والتي هي مفرد بدلاً من (سنين) التي هي جمع، ولكن بما أن النوم كان طويلاً للغاية، وعدد السنوات كثيراً، لذا ذكرت الكلمة بصيغة الجمع حتى توضّح الموضوع وتبيّن كد ته.

٢. الفرق بين السنة الشمسية والقمرية هو ١١ يوم تقريباً، فإذا ضربنا ذلك ٣٠٠ وقتمنا الناتج على عدد أيّام السنة القمرية أي على عدد أيّام السنة القمرية أي على ٣٥٤ يكون العدد ٩ طبعاً يبقى باق قليل، أهمل لأنّه لا يصل إلى السنة الكاملة.

ومِن أجل وضع حدّ الأقاويل الناس حول مكثهم في الكهف تؤكّد الآية: ﴿قُلَ الله لَعلمُ بِهَا لِيثُولُ ﴾ . بِهَا لِيثُولُ ﴾ لماذا؟ لأنّ: ﴿لهُ عَيبِ السهاولت والأرض ﴾ .

والذي يعرف خفايا وظواهر عالم الوجود ويُحيط بها جميعاً، كيف لا يعرف مدّة بـقاء أصحاب الكهف: ﴿ليصوبه ولسمع﴾ ولهذا السبب فإنَّ سكّان السماوات والأرض: ﴿مالهم بن دونه بن ولي﴾.

أمّا مَن هو المقصود بالضمير (هم) في (مالهم) فقد ذكر المفسّرون أقوالاً كثيرة، إذ يعتقد البعض أنّها اشارة إلى سكّان السهاوات والأرض، أمّا البعض الآخر فيعتقد أنّ الضمير إشارة إلى أصحاب الكهف لا يملكون وليّاً مِن دون الله، فهو الذي تولّاهم في حادثة الكهف، وقام بحمايتهم.

ولكن بالنظر إلى الجملة التي قبلها، يكون التَّفسير الأوَّل أقرب.

وفي نهاية الآية يأتي قوله تعالى: ﴿ولا يُشرك في حكمه أحدا ﴾. هذا الكلام هو في الحقيقة تأكيد على الولاية المطلقة للخالق جلَّ وعلا، إذ ليسَ هُناك قدرة أخرى لها حق الولاية المطلقة على العالمين، ولا يوجد شريك له تعالى في ولايته، يعني ليس ثمَّة قدرة أخرى غير الله لها حق الولاية في العالم، لا بالإستقلال ولا بالإشتراك.

وفي آخر آية يتوجّه الخطاب إلى الرّسول عَلَى أقوال الله له: ﴿ والمتل ما أوصي إليك ون عتاب ربّك ﴾ أي لا تُعِر أيّة أهمية إلى أقوال الآخرين المخلوطة بالكذب والخرافة والوضع، يجب أن يكون اعتادك في هذه الأمور على الوحي الإلهي فقط، لأنّه لا يوجد شيء يستطيع أن يُغيِّر كلامه تعالى: ﴿ لا عبدُل لكلماته ﴾ فكلام الله تعالى وعلمه ليس من سنخ علم الإنسان الذي يخضع يوميّاً للتغيَّر والتبديل بسبب الإكتشافات الجديدة والمعرفة الحديثة، لذلك لا يكن الإعتاد عليه والركون إليه مائة في المائة، ولهذه الأسباب: ﴿ وان تجدون دوله ماتعدل ﴾

«ملتحد» مُشتقّة مِن «لحد» على وزن «مهد» وهي الحفرة التي يميل وسلطها إلى أحمد الأطراف (كاللّحد الذي يحفر لقبر الإنسان).

ولهذا السبب يقال للمكان الذي يميل إليه الإنسان (ملتحد)، ثمّ استخدمت بعد ذلك بمعنى «ملجأ».

١. جعلة ﴿ أبصر به وأسمع ﴾ هي صيغة تعجُّب، تُبيَّن لنا عظمة علم الخالق جلُّ وعلا، والمعنىٰ أنَّهُ بصير سميع بحيث إنَّ الإنسان يعجب من ذلك.

ومِن المهم أن نلاحظ أنَّ الآيتين الأخير تين بيّنتا إحاطة علم الخالق جلَّوعلا بجـميع كائنات الوجود، وذلك مِن خلال عِدَّة طرق.

\* في البداية تبيّن الآيات: أنَّ غيب السهاوات والأرض مِن عنده، ولهذا فهو تعالى محيط بها جميعاً.

- ﴿ ثُمَّ تَضِيفَ: إِنَّهُ سَمِيعِ وَبِصِيرِ لِأَقْصَىٰ حَدُ وَلَابُلُغُ غَايَةً.
- \* مرّة أخرى تقول: إنَّهُ الولى المطلق، وإنَّهُ أعلم الجميع.
- \* ثمّ تضيف مرّة أخرى: لا يُشاركه أحد في حكمه حتى يتحدُّد علمه أو معرفته.
  - ثمّ تقول: لا يتغيّر ولا يتبدّل علمه وكلامه.

﴿ وَفِي آخر جملة تقول الآية: أنَّه تعالىٰ هو الملجأ الوحيد في الوجود الاسواه نـعلمه،
 عــط بكُلِّ اللاجئين إليه سبحانهُ وتعالىٰ.

#### بحوث

### ١\_ قصَّة أصماب الكهف في الرّوايات الإسلامية

هُناك روايات كثيرة في المصادر الإسلامية حول أهل الكهف، ولكن بعضها لا يُعتمد عليها لضعفٍ في سندها، والبعض الآخر تتضاد وتختلف فيا بينها.

ومِن الرّوايات المختلفة اخترنا رواية علي بن إيراهيم القمي التي ينقلها في تفسيره، وقد لاحظنا في هذه الرّواية أنّها الأفضل مِن حيث المتن والمضمون الذي يتناسق مع الآيات القرآنية.

في رواية علي بن إبراهيم عن الإمام الصادق الله قال: «إنَّ أصحاب الكهف والرقيم كانوا في زمن ملك جبّار عاتٍ، وكان يدعو أهل مملكته إلى عبادة الأصنام فمن لم يجبه قتله، وكانوا هؤلاء قوماً مؤمنين يعبدون الله عزَّ وجلّ، ووكل الملك بباب المدينة وكلاء ولم يدع أحداً يخرج حتى يسجد للأصنام، فخرج هؤلاء بعلة الصيد، وذلك أنّهم مرّوا براعٍ في طريقهم فدعوه إلى أمرهم فلم يجبهم وكان مع الراعي كلب، فأجابهم الكلب وخرج معهم، فقال الصادق الله : لا يدخل الجنّة مِن البهائم إلا ثلاثة حمار بلعم بن باعور، وذئب يوسف وكلب أصحاب الكهف. فغرج أصحاب الكهف مِن المدينة بعلّة الصيد هرباً مِن دين ذلك الملك، فلمّا أمسوا دخلوا

إلىٰ ذلك الكهف، والكلب معهم فألقىٰ الله عزُّوجلٌ عليهم النعاس، كما قال الله تبارك وتعالىٰ:

وفقىرينا على الدائهم في الكهف سنين مدداً و فناموا حتى أهلك الله عروجل السلك وأهل مملكته وذهب ذلك الزمان، وجاء زمان آخر وقوم آخرون ثمّ انتبهوا، فقال بعضهم لبعض: كم نمنا ها هنا؟ فنظروا إلى الشمس قد ارتفعت فقالوا: نمنا يوماً أو بعض يوم. ثمّ قالوا لواحدٍ مِنهم؛ خذ هذه الورق وادخل في المدينة مُتنكراً لا يعرفوك فاشتر لنا، فإنّهم إن علموا بنا وعسرفونا قتلونا أو ردّونا في دينهم، فجاء ذلك الرجل فرأى المدينة بخلاف الذي عهدها، ورأى قسوماً بخلاف اولئك لم يعرفهم ولم يعرفوا لفته، ولم يعرف لفتهم، فقالوا له: من أنت ومِن أين جئت؟ فأخبرهم، فخرج ملك تلك المدينة مع أصحابه، والرجل معهم حتى وقفوا على باب الكهف، فأقبلوا يتطلعون فيه فقال بعضهم: هؤلاء ثلاثة ورابعهم كلبهم، وقبال بمعضهم: هم خمسة فأقبلوا يتطلعون فيه فقال بعضهم: هُم سبعة وثامنهم كلبهم، وحجبهم الله عزَّوجل بحجاب بسن الرعب فلم يكن أحد يقدم بالدخول عليهم غير صاحبهم فإنَّه لمّا دخل عليهم وجدهم خاتفين أن يبني مُنا مسجد ونزوره، فإنَّه مؤلاء قوم مؤمنون».

الطويل، وأنهم آية للناس، فبكوا وسألوا الله تعالى أن يعيدهم إلى مضاجعهم ناتمين كما كانوا، ثمّ قالَ الملك: «ينبغى أن يُبنى مُنا مسجد ونزوره، فإنَّ هؤلاء قوم مؤمنون».

وهنا أضاف الإمام الله في كل سنة، نقلتان، ينامون سنة أشهر على جنبهم الأيمن، وسنة أشهر على جنبهم الأيمن، وسنة أشهر على جنبهم الأيسر، والكلب معهم قد بسط ذراعيه بفناء الكهف» (

وفي رواية أخرى عن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله ورد حديث مُفصَّل عن قصّة أصحاب الكهف مفاده ما يلي:

لقد كان هؤلاء في الأصل ستة نفر اتخذهم (ديقيانوس) وزراء، فأقام ثلاثة عن يمينه وثلاثة عن يساره، واتخذهم عيداً في كلّ سنة مَرَّة، فبينا هُم ذات يوم في عيد والبطارقة عن يساره، إذ أتاه بطريق فأخبره أنَّ عساكر الفرس قد غشيته، فاغتمَّ لذلك حتى سقط التاج عن رأسه، فنظر إليه أحد الثلاثة الذين كانوا عن يمينه ويقال لهُ (تلميخا) فقال في نفسه: لو كان (ديقيانوس) إلها كما يزعم إذاً ما كان يغتم وما كان يبول ولا يتغوَّط، وما كان ينام، وليس هذا مِن فعل الإله.

وقد كانَ هؤلاء الوزراء الستة يجتمعون كلّ يوم عندَ أحدهم. وكانوا ذلك اليوم عـندّ (تلميخا) فاتّخذ لهم مِن طيّب الطعام ثمّ قال لهم: يا إخوتاه، قد وقع في قلبي شيء مـنعني

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۲، ص ۲٤٧ ـ ۲٤٨.

الطعام والشراب والمنام. قالوا: وما ذاك يا تلميخا؟ قال: أطلت فكري في هذه السهاء فقلت من رفع سقفها محفوظة بلا عمد ولا عُلاقة مِن فوقها، ومَن أجرى فيها شمساً وقراً، آيتين مُبصرتين، ومن زيّنها بالنجوم؟ ثمّ أطلت الفكر في الأرض فقلت: من سطحها على صميم الماء الزخّار، ومَن حبسها بالجبال أن تميد على كلّ شيء؟ وأطلت فكري في نسفسي مسن أخرجني جنيناً مِن بطن أمي ومَن غذّاني ومَن ربّاني؟ إنّ لها صانعاً ومدبّراً غير (ديقيانوس الملك)، وما هو إلا ملك الملوك وجبّار السهاوات.

فانكبّ الفتية (الوزراء) على رجليه يُقبّلونها وقالوا: بك هدانا الله تعالى مِن الضلالة إلى الهدى فأشر علينا. وهنا وثب (تلميخا) فباع تمراً مِن حائط له بثلاثة آلاف درهم وصرَّها في ردائه وركبوا خيولهم وخرجوا مِن المدينة، فلمّ ساروا ثلاثة أميال قال لهم تلميخا: ياإخوتاه جاءت مسكنة الآخرة وذهب ملك الدنيا، انزلوا عن خيولكم وامشوا على أرجلكم لعلَّ الله أن يجعل لكم مِن أمركم فرجاً ومخرجاً، فنزلوا عن خيولهم ومشوا على أرجلهم سبعة فراسخ في ذلك اليوم، فجعلت أرجلهم تقطر دماً.

وهنا استقبلهم راع، فقالوا: يا أيّها الراعي هل مِن شربة لبن أو ماء؟ فقال الراعي: عندي ما تحبّون، ولكن أرى وجوهكم وجوه الملوك، وما أظنّكم إلّا هُرَّاباً مِن «ديقيانوس» الملك. قالوا: يا أيّها الراعي لا يحلّ لنا الكذب أفينجينا منك الصدق؟ فأخبروه بقصّتهم، فانكبّ الراعي على أرجلهم يقبّلها ويقول: يا قوم لقد وقع في قلبي ما وقع في قسلوبكم، ولكسن أمهلوني حتى أرد الأغنام على أربابها وألحق بكم، فتوقّفوا له، فردَّ الأغنام، وأقبل يسعى يتبعه الكلب... فنظر الفتية (الوزراء) إلى الكلب وقال بعضهم: إنّا نخاف أن يفضحنا بنباحه، فألحوا عليه بالحجارة، فأنطق الله تعالى جلَّ ذكره، الكلب [قائلاً]: ذروني حتى أحرسكم من عدوّكم.

فلم يزل الراعي يسير بهم حتى علا بهم جبلاً، فانحطَّ بهم على كهفٍ يُقال لهُ (الوصيد) فإذا بفناءالكهف عيون وأشجار مثمرة فأكلوا مِن الثمر، وشربوا مِن الماء، وجنَّهُم الليل، فآووا إلى الكهف وربض الكلب على باب الكهف ومدَّ يديه عليه، فأوحى الله تعالى إلى ملك الموت بقبض أرواحهم. (فأنامهم الله نوماً طويلاً وعميقاً) \.

١. سفينة البحار، ج ٢، ص ٣٨٢ مادة (فكر).

وفيها يخصّ ديقيانوس قال بعض المفسّرين: إنَّهُ كان امبراطور الروم وحكم مُنذ عــام ٢٤٩ ــ ٢٥١ ميلادي، وقد كانَ عدوًا شديداً للمسيحيين، وكانَ يؤذبهم ويعذّبهم، وذلك قبل اعتناق ملك الروم لدين المسيحية.

#### ٢\_ أين كانَ الكهف؟

للمفسّرين والعلماء كلام كثير حول أصحاب الكهف، أين كانت منطقتهم؟ وأين يـقع الكهف الذي مكثوا فيه؟

وهنا ينبغي أن نلاحظ أنَّهُ بالرغم مِن أنَّ العثور على المكان الدقيق لهذه الحادثة لا يؤثَّر كثيراً على أصل القصّة ودروسها التربوية وأهميّتها التاريخية، وبالرغم مِن أنَّ هذه القصّة ليست الوحيدة التي نعرف أصلها ولا نعرف بعض جزئياتها وتفصيلاتها، إلَّا أنَّ معرفة محل الحادث يُساعدنا حتماً في فهم أكثر لخصوصيات هذه القصّة.

على أيّة حال هُناك قولان راجحان مِن بين الاحتمالات الكثيرة المطروحة عن مكان الكهف، يمكن أن نجملهما بما يلي:

أَوْلِاً: إِنَّ هذه الحادثة وقعت في مدينة (أفسوس) وهذا الكهف كان يقع بالقرب مِنها.

ويمكن في الوقت الحاضر مُشاهدة خرائب هذه المدينة بالقرب مِس سدينة (أزمير) التركية، وبالقرب مِن قرية (أياصولوك) في جبال (ينايرداغ) حيثُ يوجد كهف لا يبتعدكثيراً عن (أفسوس).

إنَّ هذا الكهف هو غار وسيع، ويقال بأنَّهُ يمكن في داخله مشاهدة آثار مئات القبور، ويعتقد الكثيرون بأنَّ هذا الغار هو غار أصحاب الكهف.

وقد نقل من شاهد الكهف أنَّ فتحة الغار باتجاه الشهال الشرقي، وقد كان هذا الموقع سبباً في ترجيح شك بعض المفسّرين الكبار بكون هذا المكان هو غير غار أصحاب الكهف، في حين أنَّ هذا الوضع يؤيّد صحة الموضوع ويرجّح كون الغار هو الكهف المقصود لأنَّ دلالة أن تكون الشمس عند الشروق على يين الغار، وعند الغروب على يساره، هو أن تكون فتحة الغار باتجاه الشهال أو تميل قليلاً نحو الشهال الشرقي.

بالطبع لا يقلُّل مِن صحة الموضوع عدم وجود مسجداً و معبد إلى جانبه، حيثُ يمكن أن تكون آثاره قد اندثرت بعد مرور حوالي ١٧ قرن على الحادث. ثانياً، يقع الغار بالقرب مِن (عمّان) عاصمة الأردن، وبالقرب مِن قرية تسمّىٰ «رجيب». ويمكن مشاهدة آثار صومعة فوق الغار تعود ـ وفقاً لبعض القرائن ـ إلى القرن الخامس الميلادي، حيث تحوّلت إلى مسجد ذي محراب ومئذنة بعد سيطرة المسلمين على ذلك المكان.

#### ٣- الموانب التربوية لقصّة أهل الكهف

هذه القصّة التأريخية العجيبة التي يذكرها القرآن خالية مِن أيّ خرافة أو وضع، وفيها العديد مِن الدروس التربوية البنّاءة، تماماً كما في قصص القرآن الأخرى، وإذا كُنّا قد أشرنا إلى هذه الدروس ضمن تفسير الآيات، فإنّنا نرى مِن الضروري الآن أن نشير إلها بشكلٍ مجمل حتى نقترب أكثر مِن الهدف الأساس للقرآن، وفيها يلى أبرز هذه الدروس:

أيانًا أوّل دروس هذه القصّة هو تحطيم حاجز التقليد، والإبتعاد عن التلوّن بلون المجتمع الفاسد. فهؤلاء الفتية حافظوا -كما لاحظنا -على استقلالهم الفكري في قسبال الأكثرية المنحرفة المحيطة بهم، وهذا الأمر أصبح سبباً في نجاتهم وتحرُّرهم.

وينبغي للإنسان أن يكون له تأثير بنّاء على مجتمعه لا أن يكون مسايراً له.

ب) الهجرة مِن الأوساط المنحرفة درس آخر في هذه القصّة ذات العبر، فهم قد تركوا بيوتهم وحياتهم المرقّهة المليئة بألوان النعم المادية، وتركوا مَناصبهم، ورضوا بأنواع الصعوبات وأشكال الحرمان ـ في الغار الذي كان يفتقد كلّ شيء ـ لكي يحفظوا إيمانهم، ولا يكونوا من عوامل وأعوان جهاز الظلم والجور والكفر والشرك .

ج) التقية بمعناها البنّاء درس آخر نستفيده مِن هذه القصّة، لقد كانوا يصرّون على عدم اطلاع أهل المدينة على حالهم وخبرهم، واحتاطوا ليبق أمرهم وحالهم مخفيّاً، حتى لا يخسروا أنفسهم بدون سبب، وكي يتجنّبوا أن يُجبروا على الرجوع إلى المحيط المنحرف الذي تخلّصوا منهُ.

ونحنُ نعرف أنَّ التقية ليست سوى أن يتكتّم الإنسان على حقيقة أمره في الأماكين

١. مِن أجل العزيد مِن التفاصيل حول مسألة الهجرة وفلسفتها في الإسلام يمكن مُراجعة ما جاء في تفسير الآية ١٠٠ مِن سورة النساء مِن تفسيرنا هذا.

والمواقف التي لا يرتجي منها فائدة في ذكر الحقيقة، بل تكون سبباً للضرر، والتقية وقاية للنفس واحتفاظ بقوّة الإنسان لوقت جهاد العدو حيث لاتقية <sup>١</sup>.

د) عدم وجود تفاوت بين الناس وهم في طريق الله، فالوزير كانَ إلى جانب الراعي، بل كان الاثنان إلى جانب الكلب الذي كان يقوم بالحراسة، وهذا درس آخر يتضح من خلاله أنَّ إمتيازات الدنيا المادية، والمناصب المختلفة ليسَ لها أدنى نصيب أو تأثير على تصنيف الناس مِن أهل الحق وسالكيه، إذ الكل فيه سواء... إنَّ طريق الحق هو طريق التوحيد، وطريق التوحيد هو طرق وحدة جميع الناس.

الإمدادات الإلهيّة العجيبة عند ظهور المشاكل، هي نتيجة أخرى يجب الاعتبار بها، فقد رأينا كيف قام الخالق جلَّوعلا بإنامة أصحاب الكهف كلّ تلك المدّة الطويلة، مِن أجل إنقاذهم مِن تلك الظروف الاجتاعية الصعبة التي كانت تحيط بهم.

وقد أيقظهم جلَّ وعلا في الوقت المناسب، أي في الوقت الذي أصبحوا رمزاً مِن رموز التوحيد، وقد رأينا \_كشكل مِن أشكال العناية \_كيف أنَّ الله تعالى حفظ أجسادهم خلال هذه المدَّة مِن تأثيرات الأحداث والعوامل المختلفة، وجعل مِن الرعب والخوف أسلوباً للحفاظ عليهم في قبال أعدائهم.

و) لقد تعلَّمنا مِن أصحاب الكهف قيمة (طهارة الطعام) حتى في أصعب الظروف وأدقّها، لأنَّ طعام الإنسان لهُ آثار عميقة في روحه وفكره وقلبه، وعندما يختلط الطعام بالحرام والنجاسة، يبتعد الإنسان عن طريق الله؛ طريق التقوى.

خرورة الاعتهاد على مشيئة الله وطلب العون مِن لطفه تعالى: وقول (إن شاء الله) في
 كلّ ما يتعلق بأمور المستقبل... درس آخر نتعلّمه مِن قصّة أصحاب الكهف.

ح) لقد رأينا أنَّ القرآن سهاهم: بـ (الفتية) في حين أنهم ـ طبقاً للرّوايات ـ لم يكونوا شهاباً مِن حيث الغمر، وإذا عرفنا أنهم كانوا في البداية وزراء الملك الجبّار، يتأكّد لنا أنهم لم يكونوا صغاراً مِن حيث العمر. ولكن تسمية القرآن لهم بـ (الفتية) للدلالة عـلى صفات الشهامة والرشد والطهر والفتوة والعفو والتسامح.

١. حول كون والتقية» أسلوباً للدفاع والوقاية, يُمكن مُراجعة ما ذكرناه لدى تفسير الآية ٦٢ من سورة يونس
 من تفسيرنا هذا. وكذلك ملاحظة الملاكات الفقهية لهذه المسألة في كتابنا والقواعد الفقهية».

ط) ضرورة النقاش المنطق مع المعارضين درسٌ آخر نستفيده مِن قبطة أصحاب الكهف، حيثُ إنّهم عندما أرادوا دحض الشرك الذي عليه مجتمعهم، ذكروا أدلة مَنطقية قرأنا غاذج لها في الآيات ١٥ و ١٦ مِن هذه السورة.

إنَّ أساس عمل جميع الأنبياء والقادة الإلهيين مع أعدائهم ومعارضهم يستند ـ في العادة ـ إلى قاعدة الحوار المنطق والنقاش الحر، أمَّا استخدام القوّة لأجل القضاء على الفتنة فهو أمرٌ يُلجأ إليه عندما تفشل الحجة في أداء وظيفتها، أو عندما يقوم الخصم بعرقلة النقاش المنطق.

ي) وأخيراً، فإنَّ إمكانية المعاد الجسماني وعودة الناس إلى الحياة مـرّة أخـرى عـند البعث، يُعتبر عاشر وآخر درس نستفيدهُ مِن هذه القصّة، وسنقرأ عنهُ تفصيلاً في بحـوثٍ قادمة إن شاء الله تعالى.

إنّنا لا نستطيع القول بأنَّ الدروس التربوية في قصّة أصحاب الكهف تقتصر على ما ذكرناه، ولكنّا نعتقد أنَّهُ حتى لوكان هُناك درس واحد نستفيده مِن هذه القصّة لكفانا ذلك، فكيف بنا وأمامنا هذه الدروس الكثيرة؟!

علىٰ أيّة حال، إنَّ هدف القرآن ليس قصّ القصص لغرض التسلية، بل بمناء النماس المقاومين المؤمنين الشجعان الواعين، وأحد الطرق لذلك هو ذكر نماذج أصيلة مما حمدث طوال التاريخ البشري المليء بالحوادث والمواقف.

#### ٤\_ مَلَ أَنَّ قَصَّةَ أَصْمَابِ الدَّهِفُ عَلَمَيَّةً؟

مِن المسلَّم به أنَّ قصَّة أصحاب الكهف لم تكن مذكورة في أيِّ مِن الكتب السهاوية السابقة (سواء الكتب الأصلية أو المحرَّفة الموجودة الآن) ويجب أن لا تذكر، لأنَّ الحادثة \_ طبقاً للتاريخ العام \_كانت قد وقعت في القرون التي تلت ظهور المسيح عيسى اللهِ .

إنَّ حادثة أصحاب الكهف وقعت في زمان «دكيوس» (التي تُعرَّب بديقيانوس) حيثُ تعرَّض المسيحيون في عصره إلىٰ تعذيب شديد.

ويقول المؤرخون الأوربيون: إنَّ هذه الحادثة وقعت في الفترة مِن ٢٤٩ ــ ٢٥١ ميلادي، وبذلك يَرىٰ هؤلاء المؤرخون أنَّ مدّة نوم أصحاب الكهف لم تستغرق سوىٰ ١٥٧ ســنة، ويطلقون عليهم لقب (النائمون السبعة لأفسوس) في حين أنّهم يُعرفون بسيننا بأصحابِ الكهف <sup>أ</sup>.

والآن لنتعرف أين تقع (أفسوس) هذه؟ وَمَن أوّل عالم كتب كتاباً عن قـصّة هـؤلاء السبعة النائمين؟ وفي أيّ قرنِ حصلَ ذلك؟

(أنسوس) أو (أنسس) بضم الألف والسين، هي واحدة مِن مدن آسيا الصغرى (تركيا الحالية التي هي جزء مِن مملكة الروم الشرقية القديمة) وتقع بالقرب مِن نهر (كاستر) وعلى بعد (٤٠) ميلاً تقريباً جنوب شرقي (أزمير) حيث كانت عاصمة الملك (الوني).

وقد اشتهرت (أفسوس) بسبب معبدها الوثني المعروف بـ«أرطاميس» الذي يُعتبر أحد عجائب الدنيا السبع .

ويقولون: إنَّ قصَّة أصحاب الكهف شُرحت لأوَّل مرَّة في رسالة باللغة السريانية كتبها عالم مسيحي يسمى (جاك) الذي كان رئيساً للكنيسة السورية، وذلك في القرن الخامس الميلادي، ثمّ شخص آخر يسمّىٰ «جوجويوس» بترجمة تلك الرسالة إلى اللاتسينية وسمّسها بد«جلال الشهداء» ي وهذا الامر يُبيِّن أنَّ الحادثة كانت معروفة بين المسيحيين قبل قرن أو قرنين مِن ظهور الإسلام، وكانت الكنائس تهتم بها.

بالطبع بعض أحداث هذه القصّة ـ مثل مدّة نوم أصحاب الكهف ـ تختلف عمّا ورد في المصادر الإسلامية، فالقرآن يقول ـ وبصراحة ـ بأنَّ نومهم كان ٣٠٩ سنة.

مِن جانب ثان وطبقاً لما ينقلهُ ياقوت الحموي في معجم البلدان المجلد الثّاني صفحة ٨٠٦ وطبقاً لما ينقلهُ «أبن خردادبه» في كتاب «المسالك والممالك» صفحة ١٠٦ - ١٠١ وطبقاً - أيضاً \_ لما يقوله أبوريحان البيروني في الصفحة ٢٩٠ مِن كتاب «الآثار الباقية»: إنَّ مجموعة مِن السوّاح القدماء قد وجدوا غاراً في مدينة (آبس) فيه بعض الأجساد المتيبّسة، وقد احتملوا أنَّ هذه الآثار تتعلّق بقصة أصحاب الكهف.

مِن سياق الآيات القرآنية في سورة الكهف، وأسباب النّزول المذكورة في المصادر الإسلامية، نستفيد أنَّ الحادثة كانت أيضاً معروفة بين علماء اليهود، وأنّها كانت عمندهم

٢ اقتباس عن قاموس الكتاب المقدّس، ص ٨٧

١٠١علام القرآن، ص ١٥٣.

٣أعلام القرآن، ص ١٥٤.

حادثة تأريخية مشهورة. وبذلك يتّضح ـ بدقة ـ أنَّ قصّة النوم الطويل لأصحاب الكهف وردت في المصادر التأريخية للأقوام المختلفة.\

وهنا قد يشك البعض في طول المدّة التي قضاها أصحاب الكهف في نومهم، ويعتبر أنَّ ذلك لا ينطبق مع المعايير العلمية، لذلك يضعها في قسم الأساطير والقصص الخرافية (!!) والذرائع التي يستند إليها هؤلاء هي:

أولاً: إنَّ هذا العمر الطويل أمرٌ غير مألوف في حياة الأشخاص العاديين المستيقظين، فكيف يصح تصوّره لناس نيام؟!

ثانياً، إذا اقتنعنا بهذا العمر الطويل بالنسبة للأشخاص العاديين الذين يُحارسون الحياة بشكل طبيعي، فإنَّ ذلك غير بمكن بالنسبة للناغين، لأنَّ هُناك مُشكلة الطعام والشراب، إذ كيف يمكن للإنسان أن يبق طيلة هذه المدّة بدون طعام أو شراب، وإذا افترضنا مثلاً أنَّ الإنسان يحتاج يومياً إلى كيلو غرام واحد مِن الطعام أو لتر واحد مِن الماء، فإنَّ أصحاب الكهف كانوا بحاجة، أثناء نومهم، إلى ١٠٠ طن مِن الطعام و ١٠٠٠٠ لتر مِن الماء، ومِن الطبيعي أنَّ الجسم لا يستطيع خزن كل هذه الأحجام والكيّات مِن الماء والطعام.

تالثًا: إذا تجاوزنا كلّ الأمور السابقة، فسوف تكون أمامنا مُشكلة جديدة، وهمي أنّ جسم الإنسان لا يستطيع أن يبق كلّ هذه الفترة الطويلة مِن دون أن تستأثّر أجهزته وتتضرّر بأضرار فادحة.

إنَّ هذه الأُموَّر قد تبدو للوهلة الأُولى مانعاً مِن التصديق بقصَّة أصحاب الكهف، في حين أنَّ الأمر ليسَ كذلك، إذ يُمكن مُناقشة الأُمور السابقة وفقاً لما يلى:

أولاً: لا تعتبر قضية العمر الطويل قضية غير علمية، حيثُ إنّنا نعلم أنَّ طول عمر أيّ كائن حي ليسَ لها مِن الوجهة العلمية ميزان ثابت مِن حيث المدّة والعمر، بحيث يكون موت الكائن عندَ هذا الحد المُفترض أمراً حتمياً.

بعبارة أخرى: صحيح أنَّ الطاقة الجسمية للإنسان مهما بلغت فهي محدودة ولا بـدَّ أن تنتهي، إلَّا أنَّ هذا الكلام لا يعني أنَّ جسم الإنسان \_أو أيَّ كائن حي آخر \_ليست لهُ قابلية البقاء أكثر مِن المقدار المألوف والمتعارف عليه.

١. المعاد وعالم الآخرة، ص ١٦٣ ـ ١٦٥.

إنَّ المسألة ليست على هذه الشاكلة، بل إنَّ ميزان طول عمر الكائنات الحسيّة يسرتبط ارتباطاً كبيراً بوضعهم المعيشي، فعندما تتغيَّر الظروف بالكامل تكون المسوازيس قابلة للتغيير هي الأخرى.

والدليل على ما نقول، هو أنّنا لم نَر أحداً مِن علماء العالم قد حدَّدَ ميزاناً معيّناً لعمر الإنسان، ومِن جانب ثان استطاعوا مِن خلال تجارب مختبرية مِن زيادة عمر بعض الكائنات إلى الضعفين، أو الثلاثة في بعض الأحيان، واستطاعوا في أحيانٍ أخرى أن يفعلوا ذلك بنسبة ١٢ مرّة أو أكثر قياساً للعمر المألوف.

واليوم فإنَّ هؤلاء العلماء يأملون بأنَّ الإنسان يمكنهُ - في المستقبل ومع ظهور أساليب علمية جديدة ــأن يعيش عدَّة أضعاف عمره الطبيعي.

هذا فها بخصّ أصل قضية طول العمر.

ثانياً: أمّا فيا يخصّ الطعام والشراب أثناء فترة النوم الطويل، فنقول: إنَّ نوم أصحاب الكهف لو كان عادياً وطبيعياً فنستطيع عندها أن نقبل بالإشكالات والإعتراضات السابقة. أمّا مِن الوجهة العلمية فإنَّ الأصول العلمية تقول: إنَّ حاجة الجسم إلى الطاقة الغذائية أثناء النوم أقل مِن حاجته إليها في اليقظة، إلاَّ أنَّ الجسم مع ذلك لا يستطيع أن يدَّخر ما يلزمه مِن طاقة غذائية لنوم طويل كنوم أصحاب الكهف.

وهنا ينبغي الإلتفات إلىٰ أنَّ هناك أنواعاً مِن النوم في عالم الطبيعة تكون فيها حــاجة الجـــم إلىٰ الغذاء قليلة للغاية، كما في حالة السُبات مثلاً.

#### مالة السُبات:

هناك العديد من الأحياء تنام في فصل الشتاء ويسمّىٰ نومها علمياً بـ«السُبات». في هذا النوع مِن النوم تتوقف فعّاليات الحياة تقريباً، وتكون بأضعف حالة.

فالقلب يتوقف عن العمل تقريباً، وبعبارة أصح تكون ضرباته قليلة للغاية بحيث لا يمكن الإحساس بها أبداً. في هذه الحالات يُمكن تشبيه الجسم بالفرن العظيم الذي لا تبق فيه بعد انطفائه سوى شُعلة أو شمعة صغيرة دائبة الإشتعال. وواضح أنَّ الطاقة التي تحتاجها هذه الأفران (من النفط أو غيره) للإشتعال الطبيعي لا يُعادل ما تحتاجه الشمعة الصغيرة مِن طاقة للإشتعال، لعشرات أو منات السنين. (يمكن أن نطبِّق المنال على ما نحنُ فيه فتكون حالة اشتعال الفرن الطبيعي هي شبيهة بحالة اليقظة، أمّا حالة اشتعال الفرن على الشعلة الصغيرة فقط فهي شبيهة بحالة اليقظة، أمّا حالة اشتعال الفرن على الشعلة الصغيرة فقط فهي شبيهة بحالة الشبات والنوم الطويل).

مِن جهة أخرى يقول العلماء عن سُبات بعض الأحياء: إنّنا إذا أخرجنا إحدى الزواحف وهي في حالة سبات، فسوف نراها وكأنها ميتة، فلا هواء في رسُتيها، وضربات القلب ضعيفة بحيث لا يمكن الإحساس بها. ومن بين الحيوانات ذات الدم البارد نستطيع أن نعد الفرّاشات والحشرات والحلزون والزواحف وكلّها تخضع لحاله السُبات، كما أنَّ بعض الحيوانات ذات الأثدية (ذات الدم الحار) تمرّ بحالة السبات أيضاً، وفي فترة السبات تكون الفعاليات الحياتية ضعيفة للغابة، وتقوم الحيوانات السابتة باستهلاك المواد الدهنية الخزونة بالجسم بالتدريج»!

المقصود مِن كلّ هذا العرض هو أن نقول: إنَّ هناك نوعاً مِن النوم تكون الحاجة فيه إلىٰ الطعام قليلة جدًّا، وقد تصل النشاطات الحياتية في مثل هذه الحالة إلى درجة الصفر.

وبالمناسبة، نذكر هُنا أنَّ هذا الأمر يُساعد في منع ثلاشي أعـضاء الجـسم أو تـضرُّر الأجهزة الجـسمية، ويعين \_أيضاً ـعلى طول عمر الكائن الحي.

إنَّ السُبات بالنسبة للحيوانات التي لا تستطيع الحصول على غذائها فرصة ثمينة للغاية لكى تُديم حياتها عن هذا الطريق.

#### نموذم آفر: دفن المرتاضين

فيا يخصّ المرتاضين يُشاهد أنَّ بعضهم يتم وضعهُ بالتابوت ويدفن أحياناً تحت التراب لمدة أسبوع، وذلك أمام عيون المشاهدين الحيارئ التي لا تكاد تصدّق ما ترئ، وبعد أن تنتهي المدَّة المقرَّرة يتم إخراجه ويجري له التدليك والتنفّس الإصطناعي حتى يـعود إلىٰ حالته الطبيعية.

١. إقتباس عن دائرة المعارف الفارسية الجديدة، مادة (شبات).

وحتى لو افترضنا أنّ حاجة أجسادهم إلى الطعام غير ملحة، فإنَّ الحاجة إلى الأوكسجين حاجة مهمّة للغاية ولا يمكن للجسم التخلّي عنها، إذا نعرف هُنا أنَّ حساسية خلايا المنع للاوكسجين وحاجتها إليه كبيرة للغاية، بحيث إذا حُرِمت مِنها لبضعة دقائق فإنّها ستتلف.

السؤال: والآن يتساءل: كيف يتحمَّل الشخص المرتاض قلَّة الأوكسجين مثلاً لمدَّة قد تصل إلى حدود الأسبوع؟

الجواب: الجواب على هذا السؤال \_ ومع مُراعاة ما ذكرناه قبل قليل \_ ليس بالأمر الصعب، فني هذه المدَّة تتوقف (تقريباً) الفقاليات الحياتية لجسم المرتاض، لذا فإنَّ حاجة الخلايا للأوكسجين واستهلاكها له ستقل بشدّة، بحيث إنَّ الهواء الموجود في فضاء التابوت يكنى في هذه المدَّة لتغذية الخلايا.

#### تجميد مِسم الإنسان وهو هي:

اليوم ثمّة نظريات كثيرة حول تجميد جسم الأحياء بما فيهم الإنسان (لزيادة العمر) وقد تمَّ تنفيذ قسم مِن هذه النظريات في الوقت الحاضر.

طبقاً لهذه النظريات، فإنَّه عند وضع جسم الإنسان أو أيّ حيوان في درجة حرارة تحت الصفر بأسلوبٍ خاص في حياته ستتوقف بدون أن يموت، وبعد مُدَّة معيِّنة يـوضع الكائن في درجة حرارية معيِّنة حيث يرجع إلى الحالة العادية.

وقد تم اقتراح مجموعة حالات مِن هذه الحالة للإفادة منها في الرحلات الفضائية إلى الكواكب البعيدة التي يستغرق الوصول إليها منات أو آلاف السنين، حيث يستم تجميد أجسام روّاد الفضاء في محفظة خاصّة، وبعد سنين طويلة، وعند الإقتراب مِن الكواكب المعنيّة ترجع الحرارة العادية إلى تلك المحفظة بشكل أو توماتيكي، وعندها سيعود هؤلاء الروّاد إلى حالتهم العادية دون أن يحدث أيّ ضرر لهم.

ذكرت إحدى المجلات العلمية أنَّ كتاباً صدر مُؤخراً حولَ تجميد جسم الإنسان بهدف إطالة عمره بقلم «روبرت نيلسون» وكانَ لهذا الكتاب صدى واسعاً في عالم المعرفة. فسفي المقالة التي نشرتها تلك المجلة في هذا المجال، ذكر الكاتب أنَّهُ ثمَّ أخيراً إضافة فرع علمي جديد إلى الفروع العلمية الأخرى، يتكفّل التخصص في هذا المجال.

ونقرأ في تلك المقالة أيضاً: «لقد كانت الحياة الأبدية على طول التاريخ - حُلماً مِن الأحلام الذهبية والقديمة للإنسان، وفي الوقت الحاضر فقد تحقق هذا الحلم، والسبب يعود إلى التقدَّم العجيب لعلم حديث يسمّى (كريونيك) وهو علم يرسل الإنسان إلى عوالم الإنجاد، ويحفظهُ على شكل جسد مُنجمد على أمل أن يستطيع العلماء إعادته يسوماً إلى الحياة مرّة أخرى.

هل يمكن تصديق هذا الكلام؟ هُناك العديد مِن العلماء البارزين الذين يقومون بالتفكير في هذا الأمر مِن جوانبه المختلفة. وهناك نشريات كثيرة تقوم ببحث هذا المسوضوع مـثل (لايف) و(السكواير) والصحف العالمية في مُختلف أنحاء العالم، والأهم مِـن ذلك أنَّ هُـناك برنامج في هذا المجال هو قيد التنفيذ في الوقت المحاضر (

لقد أعلنت الصحف قبل مُدَّة عن اكتشاف سمكة مُنجمدة بين ثلوج القطب الشمالي يعود عمرها إلى آلاف السنين، كما تبيَّن ذلك مِن طبقات الثلج القشرية، وبعد أن وُضعت السمكة في ماء معتدل عادت إلى حياتها الطبيعية وبدأت بالحركة وسط دهشة الجميع.

ويتّضح مِن ذلك أنَّ الأجهزة الحياتية لا تتوقف بالكامل في حالات الإنجهاد، ولكن في هذه الظروف التي لا يمكن معها تمارسة الحياة الطبيعية يصبح عمل تلك الأجهزة بـطيئاً للغاية.

ومن مجموع هذه الأحاديث يتبين أنَّهُ بالإمكان إيقاف الحياة أو تعويق حركتها بشدّة والبحوث العلمية دعمت إمكانية ذلك من جوانب مختلفة، وفي مثل هذه الحالة يحل استهلاك البدن للطعام لدرجة الصفر تقريباً، وبذا يكفيه المخزون القليل المُدَّخر في الجسم لإدامة الحياة البطيئة لسنوات طويلة.

ويجب أن لا يُفَسَّر كلامنا هذا بأنّنا نستهدف انكار الجانب الإعجازي في نوم أصحاب الكهف، بل نريد أن نقرِّب الأمر للأذهان من وجهة نظر العلم. إذ من المحتم أنَّ نوم أصحاب الكهف لم يكن نوماً عادياً كمنامنا في الليل، لقد كان نومهم ذا جنبة استثنائية، لذلك فلا عجب في نوم هؤلاء هذه المدّة الطويلة (بإرادة الله) من دون أن يكونوا بحاجة إلى الشراب والطعام، ومن دون أن تتضرَّر أجسامهم وأجهزتهم الحيوية.

۱. مجلة «دانشمند»، عدد بهمن ۱۳٤٧، ص ٤.

والطريف في الأمر أننا نستفيد من آيات سورة الكهف أنَّ طبيعة نومهم كانت تختلف عن النوم العادي: ﴿وتحسيهم ليقاظا وهم رقود... لو اطلعت عليهم لوليت منهم قراراً ولهائت ونهم رُعبا ﴾ أنَّ هذه الآية تدل على أنَّ نومهم لم يكن نوماً عادياً، بل هو أشبه ما يكون بحالة الميّت. (ذي العيون المفتوحة).

إضافة إلى ذلك تفيد آيات السورة أنَّ نور الشمس لم يكن يشع داخل كهفهم، والأنَّهُ من المحتمل أن يكون الكهف في جبال آسيا الصغرى، وفي منطقة باردة، فإنَّ ذلك يعد مؤشراً على الحالة الاستثنائية لنومهم، ومِن جانبٍ آخر فإنَّ القرآن يقول: ﴿وَتُقَلِّيهِم دُلْتُ البَعِينُ وَدُلْتُ لَلْهُمَالُ ﴾ .

ومِن الآية يتبيّن أنّهم لم يكونوا على حالةٍ واحدة، وأنّ هناك عوامل وقوى غيبية خفيّة غير واضحة لنا كانت تقلّبهم نحو اليمين واليسار (احتمالاً في كلّ سنة مرّة واحدة) حتى لا تتضرّر أجسامهم.

والآن وبعد أن اتضحت الجوانب العلمية في هذا البحث، فإنَّ المعاد لم يعد يحتاج إلى كلامٍ كثير، لأنَّ اليقظة بعد ذلك النوم الطويل تشبه الحياة بعد الموت وتقرّب إلى الأذهان قضية المعاد<sup>7</sup>.

#### 8003

۲۰ الکهف، ۸۸.

١٠ الكهف، ١٨٠.

٣. لتفاصيلِ أكثر يُراجع كتاب: المعاد وعالم الآخرة.

وَاصَّيْرِنَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدُوةِ وَالْعَشِي يُرِيدُونَ وَجْهَةٌ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ يُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَوةِ الدُّنِيا وَلاَ لُطِعْ مَنَ أَغْفَلْنَا فَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَاتَبَعَ هُونِهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُوطاً ﴿ وَقُلِ الْحَيَوةِ الدُّنِي كُرُّ فَمَن شَآءَ فَلْيُونِ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرْ إِنَّا أَعْتَدْ نَالِلظَلِيمِينَ نَازًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِ قُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا بُعَاثُوا بِمَآءِ كَالْمُهُلِ يَشُوي الْوُجُوةُ بِنِسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا اللَّي إِنَّا الْمَعْلِ وَعَمِلُوا يَسْقِي الْوَجُوةُ بِنِسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا اللَّي إِنَّا الْمَعْلِ عَمَالُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِيا إِنَّا لَا نُصِيعُ أَجْرَمَنَ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ وَالْمَالُولُ مِن ذَهِبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيابًا خُصْرًا مِن السَّورَ مِن ذَهِبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيابًا خُصْرًا مِن السَّدُرِ مِن وَاللَّهُ الْمَالُولُ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَالُولُ مِن اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرْآبِ فِي فِيمَ الْقُوابُ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا اللَّهُ الْمُعْرَامِن السَّورَ مِن ذَهِبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيابًا خُصْرًا مِن السَّالُولُ مَن اللَّولِ الْمَالُولُ مَن اللَّهُ الْمُ الْمُنْ الْمَالُولُ مِن ذَهِبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيابًا خُصْرًا مِن السَلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُؤْلِلُ الْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُعَلِي الْمَالُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِقُ الْمَالُولُ الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِقُ الْمُ الْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُ الْمَالُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْفُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْ

### سبب النزول

يروي المفسّرون في سبب نزول الآيات الأولى في هذا المقطع من سورة الكهف المباركة والصبر نفسك مع الذين يدمون ﴾ أنَّ مجموعة من أشراف قريش ومِن المؤلّفة قلوبهم جاؤوا إلى رسول الله عَلَيْهُ وقالوا له: يا رسول الله، إن جلست في صدر المجلس ونحيّت عنّا هؤلاء وروائح صنانهم (كانت عليهم جباب الصوف) حلسنا نحن إليك، وأخذنا عنك، لأنَّهُ لا عنعنا مِن الدخول عليك إلَّا هؤلاء.

لقد كان هؤلاء الأشراف والمؤلفة قلوبهم يقصدون في كلامهم المستضعفين والفقراء مِن

١. هذه الصفات أطلقها أشراف قريش والمؤلفة قلوبهم علىٰ المستضعفين مِن أصحاب رسول اللهُ عَلَيْوَالُهُ كأبي ذر وغيره.

أصحاب رسول الله على أمثالِ سلمان الفارسي وأبي ذر الغفاري وصهيب وعبّار بسن ياسر وخباب وغيرهم ممن كان على شاكلتهم، إذ كان هؤلاء ممن التـفّ حـول رسـول الله على الله على الله الله على إليه.

لذلك اشترط الأشراف على رسول الله ﷺ أن يطرد أمثال هؤلاء الفقراء عن مجملسه ونعتوهم بشتى النعوت.

وهنا نزلت الآية الكريمة على رسول الله تَنَالِقَة : ﴿ واصبرنفسك مع الدين يدعون ربيهم بالغداة والعشي يُريدون ... ﴾ فلما نزلت الآية قامَ النّبي تَنَالِقَة يلتمسهم فأصابهم في مُوخَر المسجد يذكرون الله عزَّوجل، فقال تَنَالِقَة : «الحمد فه الذي لم يمتني حتى أمرني أن أصبر نفسي مع رجال مِن أمتى. معكم المحيا ومعكم الممات» ...

### التفسير

#### المفاة الأطهارا

مِن الدروس التي نستفيدها مِن قصة أصحاب الكهف أنَّ مقياس قيمة البشر ليست بالمنصب الظاهري أو بالتروة، بل عندما يكون المسير في سبيل الله يستساوى الوزيس والراعي، والآيات التي نبحثها تؤكّد هذه الحقيقة المهمّة وتعطي للرّسول عَنْ هذا الأسر: فواصبر نفسك مع الدين يدعون رقهم بالشداة والعلميّ يريدون وجهه إنَّ استخدام تعبير واصبر نفسك هو إشارة إلى حقيقة أنَّ رسول الله عَنْ قد تعرَّض إلى ضغط الأعداء المستكبرين والمشركين حتى يُبعد عنه مجموع المؤمنين الفقواء، لذلك جاءه الأمر الإلهسي بالصبر والإستقامة أمام هذا الضغط المتزايد وأن لا يستسلم له، إنَّ استخدام تعبير والفداة والعشيّه إشارة إلى أنهم كانوا داعاً وأبداً يذكرون الله.

أمّا استخدام مصطلح ﴿ يُريدون وجهه ٢ فهو دليل على إخلاصهم وإشسارة إلى أنّهم يعبدون الله لذاته لا طمعاً بالجنة (بالرغم مِن نعمها الكبيرة والنمينة) ولاخوفاً مِن الجحيم

١. تفسير مجمعالبيان وتفسير القرطبي، ذيل الآيات مورد البحث.

٢. فيما يخص معنى دوجه، وأنها تأتي في بعض الأحيان بمعنىٰ (الذات) وأحياناً بمعنىٰ (وجه الإنسان) وفي سبب انتخاب ذلك في هذه الموارد... فيما يخصُ كل ذلك يُمكن مُراجعة ما كتبناه مُفصلاً لدى تفسير الآية ٢٧٢ من سورة البقرة في تفسيرنا هذا.

وعذابه (بالرغم مِن شدَّة عذابها) بل يعبدون الله لأجل ذاته المُنزَّهة، وهذه أعلىٰ مرتبة في الطاعة والعبودية والحبّ والإيمان بالله تعالىٰ.

ثمّ تستمر الآيات مُؤكّدة خطابها للرّسول الله ولا تعدُ ميناك منهم تريد زينة العياة القنال المستضعفين سن أجل بهارج الدنيا وزخارفها.

ثمّ مِن أجل التأكيد بحدداً يقول تعالى: ﴿وَلا تُطع مَن لَفَقَلْنَا قَلْبِهُ مِنْ فَكُرْنَا ﴾ ﴿ وَلِلْتُبِعِ هُولًا ﴾ والمطيع الأهوائد النّفسية، والمفرط في أفعاله دائماً ﴿وَكَانَ لَمُوا فَرَطا ﴾ [

الطريف هُنا أنَّ القرآن وضع هاتين الجموعتين في مقابل بعضهها مِن حيث الصفات. وكانَ الأمركها يلي:

مؤمنون حقيقيون إلَّا أنَهم فقراء، ولهم قبلوب مملوءة بحبّ الله، يبذكرونه باستمرار ويسعون إليه.

الأغنياء المستكبرون الغافلون عن ذكر الله، والذين لا يستبعون سنوى هنواهم، وخارجون عن حدّ الإعتدال في كلّ أمورهم ويُفرطون ويُسرِفون.

إنَّ الموضوع \_أعلاه \_مِن الأهمية بمكان، بحيث إنَّ القرآن يقول للرَّسول المَّنَالَةُ \_بصراحة \_ف الآية التي بعدها: ﴿وقُل للحق مِن ربَّكم قَمَن هَا. قَلْيَوْمِن ومَن هَا. قَلْيَكَفُر ﴾.

ولكن اعلموا أنَّ هؤلاء عباد الدنيا الذين يسخرون مِن الألبسة الخشنة التي يرتديها أمثال سلهان وأبي ذر خاصَّة، والذين يعيشون حياة مُرفّهة باذخة ومليئة بالزينة، ستنتهي عاقبتهم إلى سوء وظلام وعذاب: ﴿لِلَّا لَعَتَمُنَا لِلطَّالَمِينَ تَارَا أَحَاطَ بِهِم سرادقها ﴾.

نعم، إنهم كانوا إذا عطشوا في هذه الدّنيا كان الخدم يجلبون لهـم أنـواع المــشروبات، ولكنّهم عندما يطلبون الماء في جهنّم يؤتى إليهم بماء كالمهل: ﴿وَإِنْ يَسْتَغَيْتُوا يُسْعَالُوا بِسَمَاءُ كَالْمُهُلُ بِشُوى للوجوه ﴾ "

 <sup>﴿</sup> وَلا تعدي مأخوذة مِن كلمة وهدا، يعدى وهي بمعنى تجاوز الشيء وبذا يصبح سفهوم الجسملة (لا تبعد عينيك عنهم كي تنظر إلى الآخرين).

٢٠ وفرط، تعنى التجاوز عن الحد، وكل شيء يخرج عن حدَّه ويتحول إلى إسراف يُقال لهُ (فُرط).

٣- «شهل» على وزن «قفل» وهي تعني كما يقول الراغب في المفردات: هي المقدار المسترسّب من الدهـن والذي يكون عادة مُلوّثاً بأشياء وسخة ورديئة الطعم، إلّا أنّ بعضاً آخر بن المفسّرين يقولون بأنها تعني أي معدن مُذاب. والظاهر أنّ تعبير (يشوي الوجوه) يُرجّع المعنىٰ الثّاني.

﴿يئسَ الشرابيه﴾.

ثُمُّ ﴿ وسامت مُرتفقاً ﴾ `

تصوّروا هل يمكن شرب الماء الذي إذا اقترب مِن الوجه فإنَّ حرارته ستشوي الوجه؟ إنّ ذلك بسبب أنّهم شربوا في الدنيا أنواع المشروبات المُنعشة والباردة، في حين أنّهم أجّجوا في قلوب المحرومين نيراناً، إنَّ هذه النار هي نفسها التي تجسّدت في الآخرة بهذا الشكل.

والطريف في أمر هؤلاء أنَّ القرآن ذكر لهم بعض «التشريفات» وهُم في جهنَّم، لقد كان لهؤلاء في حياتهم الدنيا (سرادق) عالية وباذخة ليسَ فيها نصيب للفقراء، وهذه السرادق ستتحوَّل إلىٰ خيام عظيمة مِن لهيب نار جهنَّم!

وفي هذه الدنياً تتوفر لديهم أنواع المشروبات التي تحضر بين أيديهم بمجرّد مُناداة الساقي، وفي جهنَّم يوجد أيضاً ساقي وأشربة، أمّا ما هو نوع الشراب؟ إنَّهُ ماء كالمعدن المذاب! حرارته كحرارة دموع اليتامئ وآهات المستضعفين والفقراء الذين ظلمهم هؤلاء الأغنياء! نعم، إنَّ كلّ ما هو موجود هُناك (في الآخرة) هو تجسيد لما هو موجود هـنا (في الاغنياء).

وبما أنَّ أُسلوب القرآن أُسلوب تربوي وتطبيق، فإنَّهُ بعدما بيِّن أوصاف وجزاء عـبيد الدنيا، ذكر حال المؤمنين الحقيقيين وجوائزهم الثمينة الغالية التي تنتظرهم جزاء ما فعلوا. لقد أجملت الآية كلَّ ذلك بشكلِ مُختصر، ثمٌ بشكلِ تفصيلي نوعاً مًا.

فني البدء قال تعالى: ﴿ إِنْ الدِّينَ آمنوا ومملوا الصالحات إِنَّا لا تضيع أجر مَنْ أحسن مملا) أي إنّنا لا نضيع أعمال العاملين قليلة كانت أو كثيرة، كُلّية أو جزئية، ومن أي شخص وفي أي عُمرِ كان:

﴿ لُولِنْكَ لِهِم جِنَّاتِ عدن ﴾ (الجنات الخالدة).

﴿ تجري مِن تحتمم الأنهار) (من تحت الأشجار والقصور).

﴿يُحلُّونَ قِيهَا مَنْ لُساور مِنْ دُهبٍ﴾ 🛴

﴿ ويليسون ثياباً حَصْراً مِنْ سندمن وليستبرق ﴾ (من حرير ناعم وسميك).

١٠ همر تفقه مِن كلمة درَفق درفيق، بمعنى محل اجتماع الأصدقاء.

٢- «أساور» جمع «أسورة» على وزن «مشورة» وهي بدورها جمع «سوار» على وزن (غبار) و(كتاب) وهي في الأصل مأخوذة من كلمة فارسية عُربت واشتقت منها الأفعال العربية.

﴿مُتَّكُنِّينَ فِيهَا عَلَىٰ الْأَرَامَاتِ ﴾ ` .

﴿نعم التُّولِي﴾.

﴿وحسنت مُرتفقاً ﴾ (وحسنت مجمعاً للاحبّة).

#### بحوث

#### ١\_ الرّوع الطبقية مُشكلة امتماعية كبيرة

ليست الآيات الآنفة الذكر \_وحدها \_ تحارب تقسيم الجتمع إلى مجموعتين مِن الأغنياء والفقرء، بل إنّنا نجد الكثير مِن الآيات القرآنية الأخرى، ممّا ذكرتاها سابقاً أو سنذكرها لاحقاً، تؤكّد جمعيها على هذا الموضوع.

إنَّ المجتمع الذي تكون فيه مجموعة (وهي أقلية في الغالب) مُرفّهة وغارقة في الإسراف والتبذير وملوَّثة بأنواع المفاسد، سيكون في مقابل هؤلاء مجموعة أخرى، هم الأكثرية التي لا تملك أبسط وسائل الحياة الإنسانية، ومثل هذا المجتمع يرفضه الإسلام وليسَ مجتمعاً إنسانياً.

مثل هذا المجتمع سوف لا يرئ الإستقرار أبداً، وسوف يملق الاستعمار والاستكبار وأشكال الظلم والعبودية بظلال عليه، وغالباً ما تعقوم الحروب الدامية في مثل هذه المجتمعات ولا تنتهى الإضطربات فيها أبداً.

ومِن الطبيعي أن يتساءل المرء عن أسباب تكدُّس النعم الإلهيّة بيد حفنة معدودة مِن الناس وبدون سبب، بينها الأكثرية تعيش الفقر والألم والعذاب والمرض؟

إنَّ مثل هذا المجتمع يكون مملوءاً \_حتماً \_بالكراهية والحسد والكبر والعداء والغرور والظلم والتكبّر، وكل عوامل الفساد الأُخرى.

ولو دَققنا النظر في تأريخ النّبوات لرأينا أنّ الأنبياء التّبيّاء الجمعهم، وخـصوصاً رسـول الإسلام تَتَلِيّةً واجهوا هذا النظام المنحرف والظالم ورموزه مِن الأغنياء الظالمين مِن أجـل تأمين عوامل الاستقرار داخل انجتمع.

١٠ وأرائك» جمع وأريكة و تطلق على السرير الذي تكون جوانبه جميعاً منطاة، وهي في الأصل -كما يقول الراغب ـ مأخوذة مِن وأراك» وهي شجرة معروفة كان العرب يصنعون منها مظلّة؛ أو مِن وأروك» بمعنى الإقامة والتوّقف.

في مثل هذه المجتمعات الطبقية تكون جلسات واجتماعات المترفين مُنفصلة عن بحالس الفقراء وأماكنهم، وكذا الحال بالنسبة لمراكز الترفيه وما إلى ذلك. (هذا إذا كمان الفقراء على علكون في الأصل مراكز للترفيه). ثم إنَّ العادات والتقاليد تختلف بين المجموعتين تماماً.

إنَّ هذا الإنفصال الجافي للروح الإنسانية، وروح كلَّ القوانين الساوية، لن يتحمّلها أيّ رجل إلهي. وقد كان مثل هذا الوضع حاكماً بشدَّة في الجتمع العربي الجاهلي، حسى كسان هؤلاء يعتبرون التفاف الفقراء مِن أمثال سلمان وأبو ذر حول رسول الله يَقَالِنَّهُ مِن أكبر العبوب (١١) ولكن لم يعلم هؤلاء الأغنياء أنّ قلوب الفقراء هؤلاء مملوءة بحبّ الله والإيمان وبصفات الشهامة والإيمار.

في الجنمع الجاهلي الذي عاصر النبي المصلح نوح الله ، قال المترفون مِن الملا عبيد الدنيا عناطبين نوحاً الله : لماذا اتبعك الذين هم أراذلنا (على حد قسولهم) ولقد حكسى القسرآن اعتراضهم هذا في الآية ٢٧ مِن سورة هود في قوله تعالى: ﴿فَقَالَ الملا الذين كفروا مِن قومه ما ذرك إلاً بشرا مثلنا وما درك البعك إلا الذين هم أراذلنا ﴾.

وهكذا نرى أنَّ عبيد الدنيا وأتباع الهوى هؤلاء يرفضون الجلوس - حتى للحظات .. قرب الفقراء المؤمنين!

ولاحظنا \_أيضاً \_كيف أن رسول الإسلام والمسلام والمسلم والمسلام وال

واليوم ما لم نسع لبناء مِثل هذا المجتمع والإقتداء بالنموذج الإسلامي الذي شيَّدَهُ رسول الله عَلَيْهِ في عهده، وبدون نبذ الفكر الطبقي مِن العقول عن طريق التعليم والتربية وتدوين القوانين الصحيحة والسهر على تنفيذها بدقة ـ بالرغم مِن رفض الإستكبار العالمي وتعويقه لذلك ـ فسوف لن غلك مجتمعاً إنسانياً سليماً أبداً.

# ٢\_ المقارنة بين المياة في هذا العالم وعالم الآفرة

لقد قُلنا مراراً: إنَّ تجسُّد الأعبال هو من أهم القضايا المرتبطة بالمعاد. يجب أن نعلم أنَّ ما هو موجود في ذلك العالم هو انعكاس واسع ومُتكامل لهذا العالم، فأعبالنا وأفكارنا وأساليبنا

الاجتماعية وصفاتنا الأخلاقية المختلفة سوف تتجسَّم وتتجسّد أمامنا في ذلك العالم وستبقىٰ قرينة لنا دائماً.

الآيات \_أعلاه \_دليل حي على هذه الحقيقة، فالمترفون الظالمون الذين كانوا يعيشون في هذه الدنيا في ظل سُرادق عالية، وكانوا سُكارى بهواهم، وسعوا إلى فصل كل شيء يخصّهم عن المؤمنين الفقراء، هؤلاء يملكون في ذلك العالم أيضاً (سُرادق) ولكنّها مِن النار الحارقة، لأنّ الظلم في حقيقته نار حارقة تحرق الحياة وتحيل آمال المستضعفين المظلومين إلى يأس.

هُناك يشربون من شراب يُجسَّد باطن شراب الدنيا، وهو بالنسبة للمظالمين الطغاة شراب من دماء قلوب المحرومين، ومثل هذا الشراب يُقدَّم للظالمين في ذلك العالم، وهو لا يحرق أمعاءهم وأحشاءهم فحسب، بل يكون كالمعدن المذاب الذي يشوي الوجوه قبل شربه مِن شدَّة حرارته.

وعلىٰ العكس مِن ذلك أولئك الذين تركوا الشهوات في سبيل حفظ طهارة وجودهم ورعاية أصول العدالة، والذين اقتنعوا بحياة بسيطة، وتحمَّلوا كلّ الصعوبات والمنغصات في هذه الدنيا مِن أجل تنفيذ أصول العدالة... هؤلاء تنتظرهم هُناك بساتين الجئة مع الأنهار الجارية، وأفضل أنواع الزينة وأفخر الألبسة، وأحبّ الجالس. وهذا في الواقع تجسيد لنيَّاتهم النزيهة حيث كانوا يريدون كلّ الخير لجميع عباد الله.

#### ٣\_ العلاقة بين عبادة الهوى والغفلة عن الله

الروح الإنسانية تخضع إمّا لله تعالى أو للأهواء، حيث لا يمكن الجمع بين الإثنين، فعبادة الأهواء أساس الغفلة عن الله وعبادة الله؛ عبادة الهوى هي سبب الإبتعاد عن جميع الأصول الأخلاقية؛ وأخيراً فإنَّ عبادة الهوى تُدْخل الإنسان في ذاته و تبعده عن جميع حقائق العالم. إنَّ الإنسان الذي يعبد هواه لا يفكِّر إلّا في إشباع شهواته، ولا يوجد لديه معنى للفتوة والعفو والإيثار والتضحية والشيم المعنوية الأخرى.

وقد اوضحت الآيات محل البحث الربط والعلاقة بين الإثنين بشكل جلي في قوله تعالى: ﴿ وَلا تُطع مَنْ لَقَفَلُنَا قَلْمِه مِنْ ذَكرنَا وَلَتَبِع هُولُه وَكَانَ لُمِرِه فُرطا﴾.

لقد طرحت الآية أوَّلاً (الغفلة) عن الله تعالى، ثمَّ ذكرت بعدها (إتباع الهوي)، والطريف

أنَّ نتيجة هذا الأمر هو الإفراط وبالشكل المطلق الذي ذكرته الآية.

لماذا يكون عابد الهوى مُصاباً بالإفراط داعاً؟

قد يكون السبب أنَّ الطبيعة الإنسانية تتجه في الملذّات المادية نحو الزيادة دوماً، فالذي كان يشعر بالنشوة بمقدار معين مِن الخدّرات، لا يكفيه نفس المقدار في اليوم التالي لبلوغ نفس درجة النشوة، بل عليه زيادة الكية بالتدريج، والشخص الذي كان يكفيه في السابق قصر واحد بهيز بجميع الإمكانات وبمساحة عدة آلاف من الأمتار، يصبح اليوم إحساسه بهذا القصر عادياً، فينشد الزيادة، وهكذا في جميع مصاديق الهوى والشهوة حيث إنها دامًا تنشد الزيادة حتى تهلك الإنسان نفسه.

# ٤\_ ملابس الزينة في العالم الآفر

قد يطرح البعض هذا السؤال: لقد ذمَّ الله تعالىٰ الزينة والتزيَّن في القرآن بالنسبة لهذه الحياة. إلَّا أنَّهُ يعد المؤمنين بمثل هذه الأُمور في ذلك العالم، إذ تنصّ الآيات علىٰ الذهب وملابس الحرير والإستبرق والسرر والمسائد الجميلة؟

قبل الإجابة على هذا السؤال ينبغي أن نوضع بأننا لا نوافق على توجيه هذه الكلمات على أنها كناية عن مفاهيم معنوية، ويفسّرون الآيات على هذا الأساس، لقد تعلّمنا من القرآن الكريم أنَّ المعاد ذو جانبين: معاد روحاني ومعاد جسماني، وعلى هذا الأساس، فإنَّ لذّات ذلك العالم يجب أن تكون موجودة في الجالين، واللذّات الروحية ـ طبعاً ـ لا يمكن مقايستها باللذّات الجسمية، ولكن لابدٌ من الاعتراف بإنّنا لا نعرف مِن نِـ عم ذلك العالم سوى أشباح بعيدة، ونسمع كلاماً يشير إليها.

لماذا؟ ... لأنّ نسبة ذلك العالم إلى عالمنا هذا كنسبة عالمنا إلى عالم الجنين في بطن الأم، فإذا قدر للأم أن تقيم رابطة بينها وبين الجنين، فلا يسعها إلّا أن توضّح للجنين بالإشارات جمال هذه الدنيا بشمسها الساطعة وقرها المنبر، والعيون الفوّارة، والبساتين والورود وما شابهها، حيث لا توجد ألفاظ كافية لتبيان كلّ هذه المفاهيم للجنين في رحم الأم كي يفهمها ويستوعبها.

كذلك فإنَّ النعم المادية والمعنوية لعالم الآخرة لا يمكن توضيحها لنا بشكلٍ كامل ونحن محاصرون في أبعاد رحم هذه الدنيا. ومع وضوح هذه المقدمة نجيب على السؤال ونقول: إنّ ذمّ الله عزّ اسمه لحسياة الزيسنة والترف في هذه الدنيا يعود إلى أنّ محدودية هذا العالم تسبب أن تقترن الزينة والترف مع أنواع الظلم والانحراف الذي يكون بدوره سبباً للغفلة والإنقطاع عن الله.

إنَّ الاختلافات التي تبرز خلال هذا الطريق ستكون سبباً للحقد والحسمد والعمداوة والبغضاء، وأخيراً إراقة الدماء والحروب.

أمّا في ذلك العالم اللامحدود من جميع الجهات، فإنَّ الحصول علىٰ هذه الزينة لا يُسبّب مُشكلة ولا يكون سبباً للتمييز والحرمان، ولا للحقد والنفرة، ولا يبعد الإنسان عن الله في ذلك المحيط المملوء بالمعنويات حيث لا حسد ولا تنافس ولاكبر ولا غرور تؤدّي إيتعاد خلق الله عن الله، كما في زينة الحياة الدنيا.

فإذا كان الحال كذلك فلهاذا يُحرم أهل الجنّة من هذه المواهب والعطايا الإلهيّة التي هي لذّات جسمية إلى جانب كونها مواهب معنوية كبيرة!

## ه\_ الإقتراب مِن الأثرياء بسبب ثروتهم

الدرس الآخر الذي نتعلمهُ من الآيات الآنفة، هو أنَّهُ يجب علينا أن لا غتنع عن إرشاد وتوجيه هذه المجموعة \_أو تلك \_بسبب كونها ثريّة أو ذات حياة مُرفّهة، بلل إنَّ الشيء المذموم هو أن نذهب لهؤلاء لأجل ثروتهم ودنياهم المادية، ونصبح مصداقاً لقوله تعالى: وتريد زينة الحياة الدنيا ﴾ أمّا إذا كان الهدف هو الهداية والإرشاد، أو حتى الاستفادة مِن إمكانياتهم مِن أجل تنفيذ النشاطات الإيجابية والمهمّة اجتاعياً، فانَّ مثل هذا الهدف لا يعتبر غير مذموم وحسب، بل هو واجب.

K)(3

### الثفسير

### تمسيد لموقف المستكبرين مِن المستضعفين:

في الآيات السابقة رأينا كيف أنَّ عبيد الدنيا كانوا يُحاولون الإبتعاد في كلّ شيء عسن رجال الحق وأهله المستضعفين. ثمّ عرَّفتنا الآيات جزاءهم في الحياة الأُخرى.

الآيات التي نبحثها تُشير إلى حادثة اثنين مِن الأصدقاء أو الإخوة الذين يُعتبر كـلّ واحدٍ مِنهم غوذجاً لإحدى المجموعتين، ويوضّحان طريقة تفكير وقـول وعـمل هـاتين المجموعتين.

في البداية تخاطب الآيات الرّسول ﷺ فتقول: ﴿ولفرب لهم مثلاً رجلين جعلنا الأحدهما جنّتين ون أعناب وحفقناهما بنخل وجعلنا بينهما زرعاً ﴾.

البستان والمزرعة كانَ فيهما كلّ شيء: العنب والتمر والحنطة وباقي الحبوب، لقد كانت مزرعة كاملة ومكفية مِن كلّ شيء: ﴿كلتا للجنتين آنت أكلها ولم تظلم منه فيئا﴾.

والأهم مِن ذلك هو توفّر المآء الذي يُعتبر سرّ الحياة، وأمراً مهمّاً لا غنى للبستان والمزرعة عنه، وقد كانَ الماء بقدرٍ كافٍ: ﴿وَفَجَرَنَا خَلَالُهُمَا نَهُولُ﴾.

على هذا الأساس كانّت لصاحب البستان كلّ أنواع الثمار: ﴿وَكَانَ لَهُ قُعُو﴾.

ولأنَّ الدنيا قد استهوته فقد أصيب بالغرور لضعف شخصيته وشعر بالأفضلية والتعالي على الآخرين، حيث إلتفت وهو بهذه الحالة إلى صاحبه: ﴿فقال لصاحبه وهو يُحاوره أنا أكثر منك مالا ولعزَّ نفراً ﴾.

بناءً على هذا فأنا أملك قوّة إنسانية كبيرة وعندي مالٌ وثروة، وأنا أملك .. أيـضاً .. نفوذاً وموقعاً اجتماعياً، أمّا أنت (والخطاب لصاحبه) فماذا تستطيع أن تقول، وهل لديك ما تتكلم عنه؟!

لقد تضخّم هذا الإحساس وغا تدريجياً -كما هو حاله - ووصل صاحب البستان إلى حالة بدأ يظن معها أنَّ هذه الثروة والمال والجاه والنفوذ إغاهي أمور أبديّة، فدخل بغرور إلى بستانه (في حين أنَّهُ لا يعلم بأنَّهُ يظلم نفسه) ونظر إلى أشجاره المنضراء التي كادت أغصانها أن تنحني مِن شدَّة ثقل الثمر، وسمع صوت الماء الذي يجري في النهر القريب من البستان والذي كان يستي أشجاره، وبغفلة قال: لا أظن أن يفني هذا البستان، وبلسان الآية وتصوير القرآن الكريم: ﴿وودعَل جنّته وهو قالم لنفسه قال ما أظن أن تبيد هذه أبدا ﴾.

بل عمدَ إلى ما هو أكثر مِن هذا، إذ بما أنَّ الخلود في هذا العالم بتعارض مع البعث والمعاد، لذا فقد فكَّر في إنكار القيامة وقال: ﴿وها أَظَنَّ الساعة قائمة وهذا كلام يعكس وهم قائله وغنيا تدا

ثمّ أضاف حتى لو فرضنا وجود القيامة فإنّى بموقعي ووجاهتي سأحصل عند ربّي -إذا ذهبت إليه \_على مقام وموقع أفضل، لقد كان غارقاً في أوهامه ﴿وَلَنُنْ رَدُدُمُ اللَّهُ رَبِّي لأَجِدُنَّ عَيْرًا مِنْهَا مُنْقَلِياً ﴾.

لقد أخذ صاحب البستان ضمن الحالة النفسية التي يعيشها والتي صوّرها القرآن الكريم، يضيف إلى نفسه في كلّ فترة وهماً بعد آخر مِن أمثال ما حكت عنهُ الآيات آنفاً، وعندَ هذا الحد انبرى لهُ صديقه المؤمن وأجابه بكلماتٍ يشرحهما لنا القرآن الكريم.

## الثفسير

### مواب المؤمن:

هذه الآيات هي ردَّ على ما نسجهُ من أوهام ذلك الغني المغرور العديم الإيمان، نسمعها تجرى علىٰ لسان صاحبه المؤمن.

لقد بدأ الكلام بعد أن ظلَّ صامتاً يستمع إلى كلام ذلك الرجل ذي الأفق الضيّق والفكر الحدود، حتى ينتهي مِن كلامه، ثمّ قال له: ﴿قَالَ لهُ صاحبهُ وهويحاوره أكفرت بالذي خلقك مِن ترب عن ينتهي مِن كلامه، ثمّ قال له: ﴿قَالَ لهُ صاحبهُ وهويحاوره أكفرت بالذي خلقك مِن ترب عن ينتهي مِن كلامه، ثمّ قال له: ﴿قَالَ لهُ صاحبهُ وهويحاوره أكفرت بالذي خلقك مِن ترب عن ينتهي مِن كلامه، ثمّ قال له: ﴿قَالَ لهُ صاحبهُ وهويحاوره أكفرت بالذي خلقك مِن تلقه عن ينتهي مِن كلامه، ثمّ قال له: ﴿قَالَ لهُ صاحبهُ وهويحاوره أكفرت بالأَقْ

السؤال: وهُنا قد يُنار هذا السؤال، وهو: إنَّ كلام ذلك الرجل المغرور المتكبّر الذي مرَّ ذكره في الآيات الآنفة، لم يصرّح فيه بإنكار الحق جلَّ وعلا، في حين أنَّ جواب الإنسان المؤمن ركزً فيه أوّلاً على إنكاره للخالق!؟ لذلك فإنَّهُ وجَّه نظره أوّلاً إلى قصية خلق الإنسان التي هي من أبرز أدلة التوحيد والتوجّه نحو الخالق العالم القادر، الله الذي خلق الإنسان مِن تراب، حيثُ امتصّت جذور الأشجار المواد الغذائية الموجودة في الأرض، والأشجار بدورها أصبحت طعاماً للحيوانات، والإنسان إستفاد مِن هذا النبات ولحسم الحيوان، وانعقدت نطفته مِن هذه المواد، ثمّ سلكت النطفة طريق التكامل في رحم الأم حتى الحيوان، وانعقدت نطفته مِن هذه المواد، ثمّ سلكت النطفة طريق التكامل في رحم الأم حتى أ

تموَّلت إلىٰ إنسانٍ كامل، الإنسان الذي هو أفضل مِن جميع موجودات الأرض، فهو يُفكِّر ويُصَمَّم ويُسَخِّر كلَّ شيء لأجله.

نعم، إنَّ هذا الترابُ عديم الأهتية يتحوَّل إلىٰ هذا الموجود العجيب، مع هذه الأجهزة المعقَّدة الموجودة في جسم الإنسان وروحه، وهذا مِن الدلائل العظيمة على التوحيد.

الجواب، وفي الجواب على السؤال المُثار ذكر المفسّرون تفاسير مُتعدّدة نجملها فيا يلي: 
م قالت مجموعة مِنهم: بما أنَّ هذا الرجل المغرور أنكر بصراحة المعاد والبعث أو شكّك فيه، فإنَّهُ يلزم من ذلك إنكار الخالق، لأنَّ مُنكر المعاد الجسماني يُنكر في الواقع قدرة الله، ولا يصدّق بأنَّ هذا التُراب المتلاشي سوف تعود لهُ الحياة مرّة أخرى، لذا فإنَّ الرجل المؤمن مع ذكر و للخلق الأوّل مِن تُراب، ثمّ من نطفة \_ ثمّ بإشارته للمراحل الأخرى \_ أراد أن يُلفت نظره إلى القدرة غير المتناهية للخالق حتى يعلم بأنَّ قضية المعاد يُكن مشاهدتها هُنا و تمثلها بأعيننا في واقع هذه الأرض.

٣\_وقال آخرون: إنَّ شركة وكفره كانا بسبب ما رَآه لِنفسه مِن إستقلال في المالكية وما تصوّره مِن دوام وأبدية هذه الملكية.

٣\_الإحتال الثالث أنّه لا يبعد أن يكون الرجل قد أنكر الخالق في بعض كلامه ولم يذكر القرآن هذا المقطع من كلامه. وقد يتوضّح الأمر بقرينة جواب الرجل المؤمن، لذا نرى في الآية التي بعدها أنَّ الرجل المؤمن قال لصاحب البستان ما مضمونه: إن كنت أنكرت وجود خالقك وسلكت طريق الشرك، إلَّا أنّى لا أفعل ذلك أبداً.

علىٰ أي حال، ثمّة علاقة واضحة تربط بين الاحتالات الثلاثة، وبُمكن أن يكون كـــلام الرجل المؤمن المُوَحَّد إشارة الىٰ هذه الإحتالات جميعاً.

ثم عَمِد الرجل الموحَّد المؤمن إلى تحطيم كُفر وغرور ذلك الرجل (صاحب البستان) فقال: ﴿لكنّا هوالله رَبْسِي﴾ ﴿ وإنِي أفتخر بهذا الإعتقاد وأتباهى بد، إنَّك تفتخر بأنَّك تملك بستاناً ومزرعة وفواكه وماءاً كثيراً؛ إلَّا أنّني أفتخر بأنَّ الله ربي، إنَّهُ خالقي ورازقي؛ إنَّك نتباهى بدنياك وأنا أفتخر بعقيدتي وإيماني وتوحيدي: ﴿ولا لَشَرِك بربِّي لَحدلُهُ.

وبعد أن أشار إلى قضية التوحيد والشرك اللذّين يُعتبران مِن أهم المسائل المصيريّة،

١. كلمة ولكنّاء في الأصل كانت ولكن إنَّ ء ثمّ دمجت وأصبحت هكذا.

جدَّد لومه لصاحبه قائلاً: ﴿ ولولا لِدْ دَخلت جِنْتِك قلت ما شاء الله ﴿ ﴿

فلهاذا لا تعتبر كلّ هذه النعم مِن الخالق جلَّ وعلا؟ ولماذا لم تشكره عليها؟ ولماذا لم تقل: ﴿ لا قوة اِلله الله ﴾ ؟

فإذا كُنت قد هيّات الأرض وبذرت البذور وزرعت الغرس وربّيت الأشجار، وفعلت كلَّ شيء في وقته المناسب حتى وصل الأمر إلى ما وصل إليه؛ فإنَّ كلَّ هذه الأمور هي مِن قدرة الخالق جلَّ وعلا، وقد وَضع سبحانه وتعالى الوسائل والإمكانات تحت تـصرّفك، حيث إنّك لا تملك شيئاً من عندك، وبدونه تكون لا شيء!

ثمّ يقول له: ليسَ مِن المهم أن أكون أقل مِنك مالاً وولداً: ﴿ لِنَ تَرِنَ لَنَا لَقُلَ هِـنك هِـالاً وولدله.

### ﴿ فَعَسَىٰ رَبِّي أَنْ يُؤْتِينَ خَيْراً مِنْ جَنَّتُكَ ﴾.

وليسَ فقط أن يُعطيني أفضل ممّا عندك، بل ويرسل صاعقة من السهاء على بُستانك، فتصبح الأرض الخضراء أرض محروقة جرداء: ﴿ ويرسل مليها حسبانا حِن السماء فتحسيح صعيدا زلقا ﴾.

أو أنَّهُ سبحانه و تعالى بُعطي أوامره إلى الأرض كي تمنعك الماء: ﴿ لَو يصبح هاؤها عَوراً قَلْتُ تستطيع لهُ طلبالهِ.

«حُسبان» على وزن «لقيان» وهي في الأصل مأخوذة مِن كلمة «حساب»، ثم وردت بعد ذلك بمعنى المسهام التي تُحَسب عند رميها، وتأتي أيسطاً بمعنى الجراء المرتبط بحساب الأشخاص، وهذا هو ما تشير إليه الآية أعلاه.

«صعيد» تعني القشرة التي فوق الأرض، وهي في الأصل مأخوذة مِن كلمة صَعود.

«زلق» بمعنى الأرض الملساء بدون أي نباتات بحيث إنَّ قدم الإنسان تنزلق عليها (الطريف ما يقوم به الإنسان اليوم حيث تتم عملية تثبيت الأرض والرمال المتحركة، ومنع القرئ مِن الإنداار تحت هذه الرمال عند هبوب العواصف الرملية، وذلك مِن خلال زراعتها بالنباتات والأشجار، أو ركها يُصطلح عليه \_إخراجها مِن حال الزلق والإنزلاق).

ا جملة ﴿ما شاء الله ﴾ لها محذوف إذ تكون مع التقدير: (ما شاء الله كان)، أو: (ما شاء الله)، فإن هـذا هـو الشيء الذي يريدهُ الله.

في الواقع، إنَّ الرجل المؤمن والموحَّد حذَّر صديقه المغرور أن لا يطمأن لهذه النعم، لاُنَّها جميعاً في طريقها إلىٰ الزوال وهي غير قابلة للإعتاد.

إنَّهُ أراد أن يقول لصاحبه: لقد رأيت بعينيك \_ أو على الأقل سمعت بأذنك \_ كيف أنَّ الصواعق السهاوية جعلت مِن البساتين والبيوت والمزروعات \_ وخلال لحظة واحدة \_ تلاً مِن التراب والرماد وأصبحت أرضهم يابسة عديمة الماء والكلاً.

وأيضاً سمعت أو رأيت بقيام هزّة أرضية تطمس الأنهار وتُجفّف العيون، بحيث تكون غير قابلة للإصلاح والترميم.

وبمعرفتك لكلّ هذ الأُمور فَلِمَ هذا الغرور؟!

أنت الذي شاهدت أو سمعت كلِّ هذا، فَلِمَ هذا الإنشداد للأرض والهويُ؟

ثمّ لماذا تقول: لا أعتقد أن تزول هذه النعم وأنّها باقية وخــالدة؛ فــلماذا هــذا الجــهل والبلاهة!!!؟

#### 8003

#### الآيات

وَأُحِيطَ بِثَمَرِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كُفِّيَهِ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِى خَاوِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلْيَنَنِي لَوَأْشَرِكَ بِرَبِّ أَحَدًا كُلُّ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِنَةٌ بِنَصُرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَاكانَ مُنفَصِرًا اللَّ هُنَا لِكَ الْوَلَئِيةُ لِلَهِ الْحَقِّ هُوَ خَيْرٌ ثُوَابًا وَخَيْرُ عُقْبًا كُلُ

### التفسير

#### العاقبة السوداء:

أخيراً انتهى الحوار بين الرجلين دون أن يُؤثّر الشخص الموحِّد المؤمن في أعهاق الغني المغرور، الذي رجع إلى بيته وهو يعيش نفس الحالة الروحية والفكرية، وغافل أنَّ الأوامر الإلهيّة قد صدرت بإبادة بساتينه ومزروعاته الخضراء، وأنَّهُ وَجَبَ أن ينال جزاء غروره وشركه في هذه الدنيا، لتكون عاقبته عبرة للآخرين.

ويحتمل أنَّ العذاب الإلهي قد نزلَ في تلك اللحظة مِن الليل عِندما خيَّم الظلام، على شكل صاعقة ممينة أو عاصفة هوجاء مخيفة، أو على شكل زلزال مخرَّب ومدمِّر. وأيّاً كان فقد دُمِّرت هذه البساتين الجميلة والأشجار العالية والزرع المثمر، حيثُ أحاط العذاب الإلهى بتلك المحصولات مِن كلِّ جانب: ﴿وأحيط بثموه ﴾.

«أحيط» مُشتقّة مِن «إحاطة» وهي في هذه الموارد تأتي بمعنىٰ (العذاب الشامل) الذي تكون نتيجته الإبادة الكاملة.

وعند الصباح جاء صاحب البستان وتدور في رأسه الأحلام العديدة ليتفقد ويستفيد من محصولات البستان، ولكنَّهُ قبل أن يقترب منه واجههُ مَنظر مُدهش وموحش، بحيث إنَّ فهُ بق مفتوحاً مِن شدة التعجُّب، وعيناه توقفتا عن الحركة والإستدارة.

لم يكن يعلم بأنَّ هذا المنظر يشاهده في النوم أم في اليقظة! الأشجار جميعها ساقطة علىٰ التراب، النباتات مُدَمَّرة، وليسَ ثمَّة أيّ أثر للحياة هُناك! كان الأمر بشكل وكأنَّهُ لم يكن هُناك بستان ولا أراضي مزروعة، كانت أصوات (البوم) فقط ـ تدوي في هذه الخرائب، قلبه بدأ ينبض بقوّة، بهت لونه، يَبَسَل الماء في فمه، وتحطَّم الكبرياء والغرور اللذان كانا يثقلان نفسه وعقله.

كأنَّهُ صحا مِن نومٍ عميق: ﴿فأصبح يَقلُب كفّيه علىٰ ها لَسْفَق فَسِها وهبي خاوية علىٰ عروشها﴾.

وفي هذه اللحظة ندم على أقواله وأفكاره الباطلة: ﴿ويقول ياليتنيلم لشرك بربّي أحداً ﴾.
والأكثر حزناً وأسفاً بالنسبة له هو ما أصبح عليه مِن الوحدة في مقابل كل هذه
المصائب والإبتلاءات: ﴿ولم تكن له فئة ينصرونه مِن دون الله ﴾.

ولأنَّهُ فقد ماكان يملكهُ مِن رأس المال ولم يبق لديه شيء آخر، فإنَّ مصيره: ﴿وَهَا كَانَ هنتصراً﴾.

لقد إنهارت جميع آماله وظنونه الممزوجة بالغرور، لقد أدّت الحادثة إلى انتهاء كلّ شيء، فهو مِن جانب كانَ يقول: إنّي لا أصدّق بأنَّ هذه الثروة العظيمة مِن الممكن أن تفنيٰ، إلّا أنّني رأيت فناءها بعيني!

ومِن جانب آخر فقد كان يتعامل مع رفيقه المؤمن بكبر ويقول: إنّني أقوى مِنك وأكثر أنصاراً ومالاً، ولكنّهُ بعد هذه الحادثة اكتشف أن لا أحد ينصره!

ومِن جانبٍ ثالث فإنَّهُ كان يعتمد على فوّته وقدرته الذاتية، ويعتقد بأنَّ غير قدرته عدودة، لكنَّهُ بعدَ هذه الحادثة، وبعد أن لم يكن بمقدوره الحصول على شيء، انتبه إلى خطئه الكبير، لأنَّهُ لم يعد يتملك شيئاً يعوّضه جانباً مِن تلك الخسارة الكبرى:

وعادةً، فإنَّ الأصدقاء الذين يلتفون حولَ الإنسان لأجلِ المال والتروة مثلهم كمثل الذباب حول الحلوى، وقد يُفكِّر الإنسان أحياناً بالإعتاد عليهم في الأيّام الصعبة، ولكن عندما يُصاب فيا يملك يتفرّق هؤلاء الخلّان مِن حوله، لأنَّ صداقـتهم له لم تكن لرابطٍ معنوى، بل كانت لأسباب مادية، فاذا زالت هذه الأسباب انتفت الرفقة!

وهكذا انتهي كلّ شيء ولا ينفع الندم، لأنّ مِثل هذِه اليقظة الإجبارية التي تحدث عندَ نزول الإبتلاءات العظيمة يُمكن ملاحظتها حتىٰ عندَ أمثال فرعون ونمرود، وهي بلا قيمة، لهذا فإنّها لا تؤثّر علىٰ حال مَن ينتبه.

صحيح أنَّهُ ذكر عبارة ﴿لَمْ لَشُرُكُ بِرَبِّي أَحَـدُ لَهُ وهي نفس الجملة التي كانَ قد قالها لهُ

صديقه المؤمن، إِلَّا أَنَّ المؤمن قالها في حالة السلامة وعدم الإبتلاء، بينها ردَّدها صـــاحـب البـــتان في وقت الضيق والبلاء.

﴿ هُتَالَكَ الولاية لله العق ﴾ نعم، لقد إتضح أنَّ جميع النعم مِنهُ تعالىٰ، وأنَّ كلَّ ما يسريده تعالىٰ يكون طوع إرادته، وأنَّهُ بدون الاعتاد على لُطفه لا يمكن إنجاز عمل: ﴿هو خيرَ لُولِها وَخير مَقْبا ﴾.

إذن، لو أراد الإنسان أن يحبّ أحداً ويعتمد على شيء ما، أو يأمل بهديّة مِن شخصٍ ما، في الأفضل أن يتعلّق بلطفه فن الأفضل أن يكون الله سبحانه محطّ أنظاره، وموقع آماله، ومِن الأفضل أن يتعلّق بلطفه تعالى وإحسانه.

### يحثان

### ١\_غرور الثروة

في هذه القصّة نشاهد تجسيداً حيّاً لما نطلق عليه اسم غرور الثروة، وقد عرفنا أنَّ هذا الغرور ينتهي أخيراً إلى الشرك والكفر، فعندما يصل الأفراد الذين يعيشون حياتهم بلا غاية وهدف إيماني إلى منزلة معيّنة مِن القدرة المالية أو الوجاهة الاجتاعية، فائهم في الغالب يُصابون بالغرور، وفي البداية يسعون إلى التفاخر بإمكاناتهم على الآخرين ويعتبرونها وسيلة تفوّق، ويرون مِن التفاف أصحاب المصالح حولهم دليلاً على محبوبيتهم، وقد أشار القرآن الكريم إلى ذلك بقوله: ﴿لمّا أكثرهنك مالا وأعزّ نقراً ﴾.

ويتبدُّل حَبُّ هؤلاء للدنيا تدريجياً بفكرة الخلود فيها: ﴿مَا لَظَنَّ أَنْ لَبَيْدُ هَذُهُ لُبِدُلُهُ.

إنَّ ظنَّهم بخلود ثرواتهم المادية يجعلهم يُنكرون المعاد للتضاد الواضح بين ما هم فسيه وبين مبدأ البعث والمعاد، فيكون لسان حالهم: ﴿وَهَا أَظَنَّ السَّامَةُ قَائَمَةٌ ﴾.

والأنكىٰ مِن ذلك هو أنّهم يعتبرون مقامهم ووجاهتهم في هذه الدنيا دليلاً علىٰ قرب مقامهم من محضر القدس الإلهي، فيقولون: ﴿وَلَنْنَ رُدُدُتُ لِلنَّ رَبِّي لَأَجِدُنَّ خَيْرًا هِنْهَا مُتَقَلّْباً﴾.

هذه المراحل الأربع نجدها واضحة في حياة أصحاب القدرة من عبيد الدنيا، مع فوارق نسبية فيا بينهم، فيبدأ مسيرهم الانحرافي مِن الإغترار بما لديهم مِن قوّة وقدرة، ويتصاعد انحرافهم إلى الشرك وعبادة الأصنام والكفر وإنكار المعاد، لأنهم يعبدون القدرة المادية ويجعلونها صنماً دون سِواها.

#### 1\_ clem eart

هذا المصير المقترن بالعبرة والذي ذُكِرَ هُنا بشكلٍ سريع يتضمّن بالإضافة إلى الدرس الآنف، دروساً أُخرىٰ ينبغي أن نتعلمها، وهذه الدروس هي:

أ) مهما كانت نعم الدنيا المادية كبيرة وواسعة، فإنّها غير مُطمئنة وغير ثابتة، فصاعقة واحدة تستطيع في ليلة أو في لحظات معدودة أن تُبيد البساتين والمزارع التي يكمن فيها جهد سنين طويلة مِن عمر الإنسان، وتحيلها إلى تلّ مِن تراب ورماد وأرض يابسة زلقة.

إنَّ زلزلة واحدة خفيفة يمكن أن تقضي على العيون الفوّارة التي هي الأصل في هــذه الحياة، بالشكل الذي لا يمكن معهُ ترميمها أبداً.

ب) إنَّ الأصدقاء الذين يلتفون حول الإنسان بغرض الإفادة مِن إمكاناته المادية هم بدرجة من اللامبالاة وعلى قدر مِن الغدر والخيانة بحيث إنهم يتخلون عنه في نفس اللحظة التي تزول فيها إمكاناته المادية ويتركونه وحيداً لهمومه: ﴿ولم تكنّ له فئة يتصرونه مِن دون لله ﴾.

هذا النوع مِن الأحداث الذي طالما سمعنا ورأينا له نماذج تُبرهن على أنَّ الإنسان لا يملك سوى التعلق بالله وحده، وأنَّ الأصدقاء الحقيقيين والأوفياء للإنسان هم الذيب تصنعهم الروابط والعلائق المعنوية، إذ يستمر ودُّ هؤلاء في حال الفقر والثروة، في الشباب والشيبة، في الصحة والمرض، في العز والذلة، بل وتستمر مودّة هؤلاء إلى ما بعد الموت! حجاً لا فائدة من الصحوة بعد نزول البلاء

لقد أشرنا مراراً إلى أنَّ اليقظة الإجبارية لدى الإنسان ليست دليلاً على يقظة داخلية حقيقية هادية، وليست علامة على تغيير مسير الإنسان، أو ندمه على أعاله السابقة وعلى ما كان فيها من معصية وانحراف، بل كلّ ما في الأمر هو أنَّ الإنسان عندما ينزل بساحته البلاء أو يرى عمود المشنقة، أو تحيط به أمواج البلاء والعواصف، فهو يتأثّر للحظات لا تتعدى مدة البلاء و يتخذ قراراً بتغيير مصيره، ولكن لأنَّهُ لا يلك أساساً متيناً في أعهاقه، فإنتهاء البلاء يغفل عن صحوته هذه و يعود إلى خطّة ومسيره الأوّل.

لو تأمّلنا الآية ١٨ مِن سورة النساء لرأينا مِن خلالها أنَّ أبواب التوبة تغلق أمام الإنسان عند رؤية علائم الموت، وسبب هذا الأمر هو ما ذكرناه أعلاه.

وفي الآيات ٩٠ و ٩١ مِن سورة يونس يقول القرآن حول فرعون عندما صارَ مصيره إلىٰ الغرق وعصفت بدِ الأمواج، فإذا به يصرخ ويقول: ﴿ آهنت لَنَّه لالِله لِلَّالَذِي آهنت به بنو

# بسرائيل ﴾ إلَّا أنَّ هذه التوبة تُردّ عليه ولا تقبل منهُ: ﴿ آلَانَ وقد مصيت ﴾ !

د) لا الفقر دليل الذلة ولا الثروة دليل العزة

وهذا درس آخر نتعلّمهُ مِن الآيات أعلاه، طبيعي أنَّ الجستمعات المسادية والمسذاهب النفعية غالباً ما تتوهم بأنَّ الفقر والثروة هما دليل الذلة والعزة، لهذا السبب لاحسطنا أنَّ مُشركي العصر الجاهلي يعجبون مِن يُتم رسول الإسلام ﷺ وفقره ويقولون: ﴿وقالوالوالا وَزَلَ هَذَا اللّهُ اللّهُ وَفَلَمُ مَلَىٰ رَجِلٍ مِن القَريتين عظيم ﴾ (

### أسلوب تحطيم الغرور

عندما تبدأ بواعث الغرور تقترب مِن الإنسان وتناجي أعياقه بسبب المال والمنصب، فيجب عليه أن يقطع تلك الوسوسة مِن جذورها، عليه أن يتذكّر ذلك اليوم الذي كان فيه ترابأ لا قيمة له؛ وذلك اليوم الذي كان فيه نطفة لا قيمة لها، عليه أن يعي اللحظة التي كان فيها وليداً ضعيفاً لا يقدر على الحركة.

لاحظنا القرآن في الآيات الآنفة كيف يعيد مِن خلال خطاب الرجل المؤمن، صاحب البستان إلى وضعه العادي: ﴿ أكفرت بالذي خلقك مِن توليه ثنم هِن تطفة ثنم سؤاك رجلاً ﴾.

### و) درس مِن عالم الطبيعة

القرآن عندما يصف البساتين المثمرة يقول: ﴿ولم تظلم منه فينا ﴾ ولكنَّهُ عندما يتحدّث عن صاحب البستان يقول: ﴿ودخل جنَّته وهو ظالم لنفسه ﴾.

يعني: أيّها الإنسان، أنظر إلى الوجود مِن حولك، ولاحظ أنَّ هذه الأنسجار المشرة والزراعة المباركة كيف آتت كلّ ما عندها بأمانة وقدّمته لك، فلا مجال عندها للإحتكار والحسد والبخل، فعالم الوجود هو ساحة للإيثار والبذل والعفو، فما تمتلكه الأرض تقدّمه بإيثار إلى الحيوانات والنباتات، وتضع الأشجار والنباتات كلّ تمارها ومواهبها في اختيار الإنسان والأحياء الأخرى، وقرص الشمس يضعف يوماً بعد آخر وهو يشعّ النور والدفء والحرارة؛ الغيوم تمطر والرياح تهب، لتتسع أمواج الحياة في كلّ مكان.

هذا هو نظام الوجود، ولكنّك أيّها الإنسان تريد أن تكون سيد الوجود ومع ذلك تسحق قوانينه الثابتة البيّنة، فتكون رقعة نشاز غير متناسقة في عالم الوجود تسريد أن تستحوذ على كلّ شيء وتصادر حقوق الآخرين! كلّ شيء وتصادر حقوق الآخرين!

۱۰ الزخرف، ۳۱.

#### الآيتان

وَٱضْرِبْ لَهُمْ مَّثَلَا لَخْيَوْةِ ٱلدُّنْيَاكُمَآءِ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَٱخْلَطَ بِهِ ۽ نَبَاثُ ٱلأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ ٱلرِّيَحُ وَكَانَ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءِ مُقَلَدِرًا الْ الْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَـ آُوَ ٱلْبَقِيَدَتُ ٱلصَّلِحَنَتُ خَيْرُ عِندَرَيِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا الْ

## الثفسير

# بداية ونهاية المياة في لومةٍ ميَّة:

الآيات السابقة تحدَّثت عن عدم دوام نعم الدنيا، ولأنَّ إدراك هذه الحقيقة في عمر ٦٠ \_ ٨ سنة يُعتبر أمراً صعباً بالنسبة للأفراد العاديين، لذا فإنَّ القرآن قد جسَّدَ هذه الحقيقة مِن خلال مثال حي ومُعبَّر كي يستيقظ الغافلون المغرورون مِن غفلتهم ونومهم عسندما يشاهدون تكرار هذا الأمر عدَّة مرَّات خلال عمرهم.

يقول تعالى: ﴿ واضرب لهم مثل الحياة الدنيا كما النزلناه من السما لله هذه القطرات الواهبة للحياة تسقط على الجبال والصحراء، وتعيد الحياة للبذور المستعدة الكامنة في الأرض المستعدة بدورها، لتبدأ حركتها التكاملية.

الجبل والصحراء يتحوّلان إلى قوّة حياتية دافعة، أمّا البراعم والفواكه والأوراد فإنّها تزيّن الأغصان، وكأنَّ الجميع يضحك، يصرخون صُراخ الفرح؛ يرقصون فرحاً!

 الأخضر ذو الأغصان المورقة، ميتاً ويابساً:﴿فَأَصْبِحَ هَشْيِهَا﴾ ﴿

تلك الأوراق التي لم تتمكن العواصف الهوجاء مِن فصلها عن الأغصان في فصل الربيع، قد أصبحت ضعيفة بدون روح بحيث إنَّ أي نسيم يهب عليها يستطيع فصلها عن الأغصان ويرسلها إلى أيّ مكان شاء: ﴿ تقروه الرياح ﴾ ٢٠

نعم: ﴿ وَكَانَ لَكُ عَلَىٰ كُلَّ شِيءَ مُقَتَدَرُكُ \* ـ

الآية التي بعدها تذكر وضع المال والثروة والقوّة الإنسانية اللذين يعتبران ركنين أساسيين في الحياة الدنيا، حيث تقول: ﴿المال والبنون زينة الحياة الدنيا﴾

إِنَّ هذه الآية في الحقيقة - تُشير إلى أهم قسمين في رأسال الحياة حيث ترتبط الأشياء الأخرى بها، إنها تشير إلى (القوّة الاقتصادية) و(القوّة الإنسانية) لأنَّ وجودهما ضروري لتحقيق أي هدف مادي، خاصة في الأزمنة السابقة إذ كان من يملك أبناء أكثر يعتبر نفسه أكثر قوّة، لأنَّ الأبناءهم رُكن القوّة، وقد وجدنا في الآيات السابقة أنَّ صاحب البستان الغني كان يتباهي بأمواله وأعوانه على الآخرين ويقول: ﴿ لنَا أَكثر هنك مالاً وأعزنه وأنه على الآخرين ويقول: ﴿ لنَا أَكثر هنك مالاً وأعزنه وأنه الآخرين ويقول: ﴿ لنَا أَكثر هنك مالاً وأعزنه وأنه المنافع المناف

لذا فإنهم كانوا يعتمدون على «البنين» جمع (ابن) والمقصود به الولد الذكر، حيث كانوا يعتبرون الولد رأسهال القوّة الفعّالة للإنسان، وبالطبع ليسَ للبنات نفس المركز أو المقام.

المهم أنَّ ﴿المال والبنون﴾ بثابة الورد والبراعم الموجودة على أغصان الشجر، إنّها تزول بسرعة ولا تستمر طويلاً، وإذا لم تستثمر في طريق المسير إلى (الله) فلا يُكتب لها الخلود، ولا يكون لها أدنى اعتبار.

ورأينا أنَّ أكثر الأموال ثباتاً ودواماً والمتمثّلة في البستان والأرض الزراعية وعين الماء قد أبيدت خلال لحظات.

وفيا يخصّ الأبناء؛ فبالإضافة إلى أنَّ حياتهم وسلامتهم معرَّضة للخطر دانماً، فهم يكونون في بعض الأحيان أعداءً بدلاً مِن أن يكونوا عوناً في إجتياز المشاكل والصعوبات. ثمّ يُضيف القرآن: ﴿والباقيات الصالحات خيرَ عِندَ ربِّك تواباً وخيرَ أهلاً﴾.

بالرغم مِن أنَّ بعض المفسّرين أرادوا حصر مفهوم (الباقيات الصالعات) في دائرة خاصّة

١. «هشيم» من «هشم» بمعنى محطم، وهي هنا تطلق على النباتات المتيبسة والمتحطمة.
 ٢. «تذروه» مِن «دَرو» وتعني التشتيت.

مِثل الصلوات الخمس أو ذكر: سبحان الله والعمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر، وأمثال هـذه الأمور، إلَّا أنَّ الواضح أنَّ هذا التعبير هو مِن السعة بحيث يشمل كلّ فكره وقول وعـمل صالح تدوم و تبقي آثاره وبركاته بين الأفراد والمجتمعات.

فإذا رأينا في بعض الرّوايات أنّ الباقيات الصالحات تفسّر بصلاة الليل، أو مودّة أهل البيت البيّل، فإنّ الغرض مِن ذلك هو بيان المصداق البارز، وليسَ تحديد المفهوم، خاصّة وإنّ بعض هذه الرّوايات استخدمت فيها كلمة (من) التي تدل على التبعيض.

فَثلاً في رواية عن الإمام الصادق عليه أنَّهُ قال: «لا تستصغر مودَّتنا فإنَّها مِن البساقيات الصالحات». \

وحتى الأموال المتزازلة أو الأبناء الذين يكونون أحياناً فتنة واختباراً، إذا استخدمت في مسير الله تبارك وتعالى فإنها ستكون من الباقيات الصالحات، لأنَّ الذات المقدّسة الإلهيّة ذاتُ أبدية، فكلّ ما يرتبط بها ويسير نحوها سيكتب له البقاء والابدية.

### بحثان

#### ١\_ المغربات

مرّة أخرى توظّف الآيات أعلاه دور المثال في تجسيد المعاني واستيعابها. إنَّ القرآن \_ من خلال مثل واحد \_ يعكس مجموعة مِن الحقائق العقلية التي قد يكون مِن الصعب دركها مِن قبل الكثير مِن الناس.

يقول للناس: إنَّ دورة حياة النبات وموته تتكوَّر أمام أعينكم في كلَّ سنة مرَّة، فإذاكان عمر الإنسان ٦٠ سنة فإنَّ هذا المشهد يتكرر أمامكم ٦٠ مرَّة.

إذا ذهبتم في الربيع إلى الصحراء فستشاهدون تلك المناظر الجميلة والتي يدل كلّ ما فيها على الحياة، ولكن لو ذهبتم في الخريف إلى نفس تلك الأماكن فسوف ترون الموت ينشر أجنحته في كلّ مكان.

<sup>&</sup>lt;sup>۱.</sup> بحارالانوار، ج ۲۳. ص ۲۵۰.

إنَّ مثل الإنسان في حياته كمثل النبتة، فهو في يوم كان طفلاً كالبرعم، ثمّ أصبح شابًا كالوردة المملوءة طراوة، ثمّ يُصبح كهلاً ضعيفاً كالنبتة الذابلة اليابسة ذات الأوراق الصفراء، ثمّ إنَّ عاصفة الموت تحصد هذا الإنسان لينتشر بعد فترة تراب جسده المتهريء بواسطة العواصف إلى مُختلف الإتجاهات والأماكن.

ولكن قد تنتهي دورة الحياة بصورة غير طبيعية، بمعنى أنها لا ترتق إلى نهاية شوطها، إذ من الممكن أن تنتهي في مُنتصف الشوط بواسطة صاعقة أو عاصفة كما في قوله تعالى في الآية ٢٤ مِن سورة يونس: ﴿ لِنَّما مثل المعياة الدنيا حماء أنزلناه مِن السماء فاختلط بعد نبات الأرض ممّا يأكل الناس والنَّنعام حتى إذا أخذت الأرض زخرفها والزَّيْنعه وقلقُ أهلها أنهم قادرون عليها أتاها لمردا ليلا أو نهاراً فجعلناها حميداً كأن لم تغن بالأمس.

وفي بعض الأحيان لا تكون الحوادث سبباً لفناء الحياة في مُنتصف دورة الحياة، بـل يستمر السير الطبيعي حتى النهاية، أي وصولاً إلى مرحلة الذبول والتشتت والفـناء كـما أشارت إلى ذلك الآية التي نبحثها.

في كلّ الأحوال تنتهي الحياة الدنيا \_سواء في الطريق الطبيعي أو غير الطبيعي - إلى الفناء الذي يحل بساحة الإنسان عاجلاً أم آجلاً.

#### ٢\_ عوامل تمطيع الغرور

قُلنا: إنَّ الكثير مِن الناس عندما يحصلون على الإمكانات المادية والمناصب يُصابون بالغرور، وهذا الغرور هو العدو اللدود لسعادة الإنسان، وفي الآيات السابقة رأينا كيف أنَّ الغرور يؤدِّي إلى الشرك والكفر.

ولأنَّ القرآن كتاب تربوي عظيم، فهو يستفيد مِن عدَّة طُرق لتحطيم الغرور. فني بعض الأحيان يجسَّد لنا أنَّ الفناء هو نهاية الثروات المادية كما في الآيات أعلاه. وفي أحيانٍ أخرىٰ يُحدُّر مِن إمكانية تحوُّل الثروات والاولاد إلىٰ عدَّو للإنسان (كما في الآية ٥٥ مِن سورة التوبة).

بدية وفي مرّات بحدُّر الناس ويوقظ فيهم حسّهم الوجداني، عندما يستعرض أمامهم عاقبة المغرورين في التاريخ مِن أمثال فرعون وقارون.

وقد رأينا القرآن يعالج إحساس الإنسان بالغرور مِن خلال تذكيره بماضيه، عندماكان نطفة عديمة الأهمية أو تراباً لا يُذكر، ثمّ يُجسَّد لهُ مستقبلهُ وما هو صائر إليه كي يعرف أنَّ الغرور بين حَدِّي الضعف هَذين يُعتبر عملاً جنونياً (كها في الآية ٦ مِن سورة الطارق، والآية ٨ مِن سورة السجدة، والآية ٣٨ مِن سورة القيامة).

وبهذه الصورة حاول القرآن توظيف أي أسلوب ووسيلة لمعالجة عوامل الغرور في شخصية الإنسان، هذه الصفة الشيطانية التي هي مصدر الكثير مِن الجرائم في طول التاريخ. ولكن مِن المسلَّم به أنَّ المؤمنين الحقيقيين لا يُصابون بهذه الخصلة القبيحة عند الوصول إلى منصب أو ثروة، ليسَ هذا وحسب، بل ترى أنَّهُ لا يحدث أدنى تغيير في برنامج حياتهم، إذ يعتبرون كلِّ هذه الأمور عبارة عن زينة عابرة، وبضاعة زائلة، ومصيرها إلى فناء عندما تهب أدنى عاصفة.

#### 8003

وَيَوْمَ نُسَيِرُ الْجِبَالُ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدُاكُ وَعُرِضُواْ عَلَى رَبِكَ صَفَّا لَقَدْ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ بَلْ زَعَمْتُ وَأَلَّنَ نَعْمَلُ لَكُومَ وَعِدًا عَلَى رَبِكَ صَفَّا لَقَدْ جِنْتُمُ وَنَا كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ بَلْ زَعَمْتُ وَأَلَّنَ نَعْمَلُ لَكُومَ وَعِدًا فَي وَيُقُولُونَ يَوَيلُنَا مَالِ هَذَا اللهَ وَوَضِعَ الْكُنْبُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيلُنَا مَالِهُ هَذَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَصَعْمَا وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا لَهُ وَكَيْرَةً إِلّا أَحْصَنِهَا وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَا يَعْمِلُوا حَاضِرًا اللهُ اللهُ

## التغسير

### يا ويلتاه مِن هذا الكتابا

تعقيباً لما كانت تتحدّث بد الآيات السابقة عن غرور الإنسان وإعجابه بنفسه، وما تؤدّي إليه هذه الصفات مِن إنكار للبعث والمعاد، يَنصب المقطع الراهن مِن الآيات التي بين أيدينا علىٰ تبيان المراحل المُمَهِدَة للقيامة وفق الترتيب الآتي:

1-مرحلة ما قبل بعث الإنسان.

٢-مرحلة البعث.

٣-قسم مِن مرحلة ما بعد البعث.

الآية الأولى تذكّر الإنسان بمقدمات البعث والقيامة فتقول: إنَّ إنهيار معالم الشكل الراهن للعالم هي أوّل مقدمات البعث، وسبتم هذا التغيير لشكل العالم مِن خلال مجموعة مظاهر، في الطليعة مِنها تسيير الجبال الرواسي وكلّ ما يُسك الأرض ويبرز عليها، حتى تبدو الأرض خالية مِن أيّ مِن المظاهر السابقة: ﴿ويوم نسيّر الجبال وترى الأرض بارزة ﴾.

هذه الآية تشير إلى حوادث قبيل البعث، وهي حوادث كثيرة جدّاً. والملاحظ أنَّ السور القصار تتحدّث عنها بشكلٍ بارز في إطار حديثها عبّا بات يُعرف اصطلاحاً بـ «أشــراط الساعة». إنَّ المستفاد مِن مجموعة تلك السور أنَّ وجه العالم الراهن يتغير بشكلٍ كُلِي حيثُ تتلاشى الجبال، وتنهار الأبنية والأشجار، ثمّ تنضرب الأرض سلسلة مِن الزلازل، وتنطنيء الشمس، ويخمد نور القمر، وتظلم النجوم. وعلى حطام كلَّ ذلك تظهر إلى الوجود سهاء جديدة، وأرض جديدة، ليبدأ الإنسان حينئذٍ حياته الأخسري في مرحلة البعث والحساب.

بعد ذلك تضيف الآية قوله تعالى: ﴿وحشرناهم قلم نفادر مِنهم أحدل ﴾.

«نغادر» مِن «غدر» بمعنى الترك. ولذلك يقال للذي يُخلف الوعد والميثاق ويتركه بأنَّهُ «غدر» ويقال لمياه الامطار المتجمعة في مكان واحد بـ «الغدير» لأنَّها قد تركت هناك.

في كل الأحوال، تؤكّد الآية الآنفة الذكر على أنَّ المعاد هو حالة عامّة لا يستثنىٰ مِنها أحد.

الآية التي بعدها تتحدَّث عن كيفية بعث الناس فتقول: ﴿وَعرضوا على رَبِّك صَفّا ﴾. إنَّ استخدام هذا التعبير قد يكون إشارة إلى حشر كلّ مجموعة بن الناس تتشابه في أعمالها في صفي واحد؛ أو أنَّ الجميع سيكونون في صفي واحد دون أيّة إمتيازات أو تفاوت، وسوف يقال لهم: ﴿لقد جنتمونا كما خلقناكم أوّل مرَّة ﴾.

فليسَ ثُمَّة كلام عن الأموال والثروات، ولا الذهب والزينة، ولا الإمتيازات والمناصب المادية، ولا الملابس المختلفة، وليسَ هُناكَ ناصر أو معين، ستعودون كمثل الحالة التي خلقناكم فيها أوَّل مرَّة، بالرغم مِن أنَّكم كُنتم تتوهمون عدم امكان ذلك: ﴿بل زممتم آلَن نجعل لكم موعدل ﴾.

وذلك في وقت سيطرت فيه حالة الغرور عليكم بما أوتيتم مِن إمكانات مادية غفلتم معها عن الآخرة، وأصبحتم تفكّرون في حياتكم الدنيا وخلودها، وغفلتم عن نداء الفطرة فيكم.

ثمّ تشير الآيات إلى مراحل أخرى مِن يوم البعث والمعاد فتقول: ﴿وَوَضِعَ الْكَتَابِ﴾. هذا الكتاب الذي يحتوي على أحوال الناس بكلّ تفصيلاتها: ﴿فَتَرَى المجرمين مُشفقين هنا فيه ﴾. وذلك عندما يطلعون على محتواه فتتجلى آثار الخوف والوحشة على وجوههم.

في هذه الأثناء يصرخون ويقولون: «ويقولون يا ويلتنا حال هذا للكتاب لايتنادر صغيرة ولا كبيرة إلاً أحصاها في الجميع مدعوّون للحساب عن كلّ شيء مها دنا وَصَغُر، إنَّهُ موقف موحش. لقد نسينا بعض أعهالنا وكأن لم نفعلها، حتىٰ كُنّا نظن بانّنا لم نقم بعملٍ مُخالف، لكن نسرى اليسوم أنَّ مسؤوليتنا أصبحت ثقيلة جدًا ومصيرنا مظلم.

بالإضافة إلى الكتاب المكتوب ثمّة دليل آخر: ﴿ وَوَجِهُوا هِمَا عَمَلُوا حَمَاضُكُ وَجَدُوا الْحَمَاتُ الْكَتَاب الحسنات والسيئات؛ الظلم والعدل، السلبيات والخيانات، كلّ هـذه وغـيرها وجـدوها مُتجسِّدة أمامهم.

في الواقع إنّهم يُلاقون مصير أعيالهم: ﴿ وَلا يَظْلُمُ رَبُّكَ لَحَدُلُهُ . الذي سيشملهم هُناك هو \_ لا تُعالة \_ ما قاموا به في هذه الحياة الدنيا، لذلك فلا يلومون أحداً سوى أنفسهم.

### ہحوث

#### ١\_ سر إنهدام المبال

قلنا: إِنَّهُ فِي يوم الحشر والنشور سيتغيَّر نظام العالم المادي، وقد وردت صياغات تُختلفة حول إنهدام الجبال في القرآن الكريم، يكن أن نقف عليها مِن خلال ما يلي:

في الآيات التي نبحثها قرأنا تعبير ﴿تسيُّرالجبال﴾ وإنَّ نفس هذه الصيغة التعبيرية بمكن ملاحظتها في الآية ٢٠ مِن سورة النبأ. والآية ٣ مِن سورة التكوير.

ولكنّنا نقرأ في الآية ١٠ مِن سورة المرسلات قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْجِبَالِ تُسْفُنَّكِ .

في حين أنّنا نقراً في الآية ١٤ مِن سورة الحاقة قوله تعالى: ﴿ وَصَعَلَمُ الْأَرْضُ وَالْجَيَالُ فَدُكّتا دَتَّةُ وَلَحَدَةً ﴾

وفي الآية ١٤ مِن سورة المزمّل قوله تعالى: ﴿يوم ترجف الأرض والجيال وكانت الجيال

وفي الآية ٥ و٦ مِن سورة الواقعة قولد تعالى: ﴿ وَيَسْتُ لَلْجَيَالُ بِسَا \* فَكَانَتُ هَيَارًا هُنَيْتًا ﴾. أخيراً نقراً قولد تعالى في الآية ٥ مِن سورة القارعة: ﴿ وَتَكُونُ لَلْجِيَالُ كَالْعَهِنُ الْمِنْفُوشُ ﴾.

ومِن الواضح أن ليس هُناك تنافٍ أو تضاد بين مجموع الآيات أعلاه، بل هـي صيغ لمراحل مُختلفة لزوال جبال العالم ودمارها، هذه الجبال التي تعتبر أكثر أجزاء الأرض ثباتاً واستقراراً، حيث تبدأ العملية مِن نقطة حركة الجبال حتى نقطة تحوّلها إلى غبار وتُسراب بحيث لا يرى في الفضاء سوى لونها!

ترئ ما هي أسباب هذه الحركة العظيمة الخيفة؟

إنّها غير معلومة لدينا، إذ قد يكون السبب في ذلك هو الزوال المؤقت لظاهرة الجاذبية حيثُ تكون الحركة الدورانية للأرض سبباً في أن تتصادم الجبال فيا بينها ثمّ حركتها باتجاه الفضاء، وقد يكون السبب هو الإنفجارات الذريّة العظيمة في النّـواة المركزية للأرض، وبسببها تحدث هذه الحركة العظيمة والموحشة.

وعلىٰ كل حال، فهذه الأمور تدلّ علىٰ أنَّ ظاهرة البعث والنشور هي ثورة عظيمة في عالم المادة الميت، وثورة أيضاً في تجديد حياة الناس، حيث تكون كلّ هذه المظاهر هي بداية لعالم جديد يكون في مستوىٰ أعلىٰ وأفضل، إذ بالرغم مِن أنَّ الروح والجسم هما اللذان يحكمان طبيعة ذلك العالم، إلَّا أنَّ جميع الأمور ستكون أكمل وأوسع وأفضل.

إنَّ التعبير القرآني يتضمَّن هذه الحقيقة أيضاً، وهي أنَّ عملية فناء عيون الماء ودسار البساتين هي أمور سهلة في مقابل الحدث الأعظم الذي ستتلاشىٰ عندهُ الجبال الراسيات، ويشمل الفناء كلّ الموجودات بما في ذلك أعظمها وأشدّها.

### ٢ـ صميفة الأعمال

يرئ العلّامة الطباطبائي في تفسير (الميزان) أنَّ في يوم القيامة ثلاثة كُتب، أو ثلاثة أنواع مِن صحف الأعمال:

أَوَّلاً، كتاب واحد يوضع لحساب أعهال جميع البشر، ويشير لذلك قوله تعالى في الآية التي نحنُ بصددها ﴿ووضع الكتاب﴾.

ثَّانَياً: كتاب يختص بكل أمَّة، إذ لكل أمَّة كتاب قد كُتب فيه أعهالها كها يصرِّح بذلك قول الحق سبحانه و تعالى: ﴿كُلُ لُفَّة تُـدعَىٰ إِلَىٰ كَتَابِها﴾.

ثالثاً؛ كتاب لكلّ انسان بصورة مستقلة كها ورد في سورة الأسراء الآية ١٣ ﴿وَكُلَّ لِنُسَانُ ٱلزَّمِنَاهُ طَائِرُهُ فَي عَنْقُهُ وَنَخْرِجُ لَهُ يَوْمُ القَيَامَةُ كَتَابِأَ... ﴾. \

وطبيعي أنَّهُ لا يوجد أي تعارض بين هذه الآيات، لأنَّهُ ليسَ ثمَّة مانع مِن أن تُدوَّن أعيال الإنسان في عدَّة كُتب، كما نشاهد نظير ذلك في برامج دنيا اليوم، إذ مِن أجل التنظيم الدقيق لتشكيلات دولةٍ ما، هناك نظام وحساب لكل قسم، ثمّ إنَّ هذه الأقسام وفي ظل أقسام أكبر لها حسابٌ جديد.

١٠ تفسير الميزان، ج ١٦، ص ٣٤٨.

ولكن يجب الإنتباء إلى أنَّ صحيفة أعيال الناس في يوم القيامة لا تشبه الدفتر والكتاب العادي في هذا العالم، فهي مجموعة ناطقة غير قابلة للنكران، وقد تكون النماتج الطبيعي لأعيال الإنسان نفسه.

في كل الأحوال، نرى أنَّ الآيات التي نبحثها تُظهر أنَّهُ علاوة على تدوين أعمال الناس في الكتب الخاصّة، فإنَّ نفس الأعمال ستتجسَّد هُناك وستحضر: ﴿ ووجدوا ها معلوا حاضراً ﴾

فالأعيال التي تكون على شكل طاقات مُتناثرة في هذا العالم وتكون محجوبة عن الأنظار وتبدو وكأنّها قد تلاشت وانتهت، هي في الحقيقة لم تنته (وقد أثبت العلم اليوم أنَّ أية مادة أو طاقة لا يُمكن أن تفني، بل يتغير شكلها دائماً).

فغي ذلك اليوم تتحوَّل هذه الطاقة الضائعة بإذن الله إلى مادة، وتتجسَّد على شكل صور مناسبة، فالأعيال الحسنة على شكل صور لطيفة وجميلة، والأعيال السيئة على شكل صور قبيحة، وهذه الأعيال ستكون معنا، ولهذا السبب نرى أنَّ آخر جملة في الآيات أعلاه تقول؛ فولا يظلم ربَّك أحداً لا الأنسان.

بعض المفسّرين اعتبر جملة ﴿ ووجدوا ما معلوا حاضراً ﴾ تأكيداً على قبضية صحيفة الأعهال، وقالوا: إنَّ معنى الجملة هو أنّنا سنجد جميع أعهالنا مُدَوَّنة في ذلك الكتاب (

البعض الآخر اعتبر كلمة (جزاء) في هذه الآية مُقدَّرة وقالوا: إنَّ المعنىٰ هو أُنّهم في ذلك اليوم «سيشاهدون جزاء أعمالهم جاهزاً» .

إلا أنَّ التَّفسير الأوّل أكثر ملاءمة مع ظاهر الآيات.

أُمّا فيها يخص تجسُّد الأعبال فقد ذكرنا شرحاً مفصلاً لذلك في نهاية الآية (٣٠) مِن سورة آل عمران، وسنبحثه أكثر مرّة أخرى أثناء الحديث عن الآيات التي تُناسب الموضوع.

### ٣\_ الإيمان بالمعاد ودوره في تربية الناس

حقًّا إنَّ القرآن كتاب تربوي عجيب، فعندما يذكر للناس جانباً مِن مشاهد القيامة

<sup>﴿</sup> الفخر الرازي في التَّفسيرِ الكبيرِ ، والقرطبي في التَّفسيرِ ».

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> المصدر السّابق.

يقول: إنَّ الجميع سيعرضون على محكمة الخالق العادلة على شكل صفوف مُنظَّمة، في حين أنَّ تشابه عقائدهم وأعهاهم هو المعيار في الفرز بين صفوفهم! إنَّ أيديهم هناك فارغة مِن كلَّ شيء، فقد تركواكلَّ مُتعلقات الدنيا، فهم في جمعهم فُرادى، وفي فرديتهم مجموعين، تُعرض صحائف أعهاهم.

هناك يُذكر كلّ شيء، صغائر وكبائر الناس، والأكثر مِن ذلك أنَّ الأعمال والأفكار نفسها تحيا... تنجسَّد... تحيط الأعمال المتجسِّدة بأطراف كملّ شيء، فمالناس مشخولون بأنفسهم بحيث إنَّ الأم تنسى ولدها، والابن ينسى الأب والأم بشكل كامل.

هذه المحكة الإلهيّة \_ والجزاء العظيم \_ التي تنتظر المسيئين، سُتلقي بظلّها الشقيل والموحش على جميع الناس، حيث تحبس الأنفاس في الصدور، وتتوقف العيون عن الحركة! تُرى ما مقدار ما يعكسهُ الإيمان بهذا اليوم \_ بهذه المحكة بكلّ ما تتخلله مِن مشاهد ومواقف \_ على قضية تربية الإنسان ودفعه ليتحرك في خط الرسالة والاستقامة والابتعاد عن الشهوات!؟

في حديث عن الإمام الصادق نقرأ وصفهُ الله فذا اليوم: «إذا كانَ يوم القيامة دُفع للإنسان كتاب، ثمّ قيل له: اقرأ» قلت: فيعرف ما فيه؟ فقال: «إنَّهُ يذكره، فما مِن لحظة ولا كلمة ولا نقل قدم ولا شيء فعلهُ إلَّا ذكره، كأنَّهُ فعلهُ تلك الساعة، ولذلك قالوا: يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يُغادر صغيرة ولا كبيرة إلَّا أحصاها» \.

مِن هُنا يتّضح الدور المؤثّر للإيمان بالقيامة في تربية الإنسان، وإلَّا فهل يمكن أن يجمع الإنسان بين الذنب، وبين إيمانه ويقينه يهذا اليوم!؟

8003

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَةِ كَانِهُ السَّجُدُولُ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَكَانَ مِنَ الْجِنِ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِرَبِهِ الْمَا الْفَلِيمِينَ بَدَلًا أَفَلَتَ خِذُونَهُ وَذُرِيَّتَ الْمَا الْفَلِيمِينَ بَدَلًا فَلَا تَجْدُ وَنَهُ وَهُمْ لَكُمْ عَدُولُ بِفَسَ لِلظَّلِيمِينَ بَدَلًا فَلَا تَجْدُ وَنَهُ مَا أَشْهَ مَ خَلْقَ السَّمَونِ وَالْاَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَخِدً الْمُضِيلِينَ عَضُدًا الله وَيَوْمَ يَقُولُ نَا دُواْ شُرَكَا وَكَا لَذِينَ زَعَمَّتُ مَ فَلَا عَلَيْ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَوْ اللهُ الله

### التفسير

### لا تتمذوا الشياطين أولياء:

لقد تحدّثت الآيات مرّات عدَّة عن خلق آدم وسجود المـــلانكة له، وعـــدم انــصياع إيليس. وقد قلنا: إنَّ هذا التكرار يتضمن دروساً مُتعدَّدة، وفي كلّ مقطع مكرَّر هناك دروس وعبرُ جديدة.

بعبارة أخرى نقول: إنَّ للحادثة المهمَّة عدَّة أبعاد، وفي كلَّ مرَّة تذكر فيها يتجلى واحد مِن أبعادها.

ولأنَّ الآيات السابقة ذكرت مثالاً واقعياً عن كميفية وقوف الأثرياء المستكبرين والمغرورين في مقابل الفقراء المستضعفين وتجسُّد عاقبة عملهم، ولأنَّ الغروركانَ هو السبب الأصلي لإنحراف هؤلاء وانجرارهم إلى الكفر والطغيان، لذا فإنَّ الآيات تعطف الكلام على قصّة إبليس وكيف أبي السجود لآدم غروراً مِنهُ وعلوًا، وكيف قاده هذا الغرور والعلو إلى الكفر والطغيان.

إضافة إلى ذلك، فإنَّ هذه القصّة توضّح أنَّ الانحرافات تنبع مِن وَساوس الشيطان، كي

تكشف أنَّ الإستسلام إلى وساوس الشيطان الذي أصرَّ على عناده وعداوته للحق تعالى يعدَّ غاية الجنون والحمق.

في البداية تقول الآيات: تذكّروا ذلك اليوم الذي فيه: ﴿وَإِهْ قَلْنَا لِلْهَلَائِكَةُ لَسَجِدُوا لِآدَمُ فسجدوا إِلَّا لِيليس﴾. هذا الاستثناء يمكن أن يوهمنا بأنَّ إيليس كانَ مِن جنس الملائكة، في حين أنَّ الملائكة معصومون، فكيف سلك إبليس إذاً \_ طريق الطغيان والكفر إذا كانَ مِن جملتهم؟

لذلك فإنَّ الآيات \_ منعاً لهذا الوهم \_ تقول مُباشرة إنَّهُ: ﴿ كَانَ مِن لَلْجِنَّ فَفْسَقَ مِنْ لُعِر رَبُه ﴾.

إنَّهُ إذاً لم يكن مِن الملائكة، لكنَّهُ \_ بسبب عبوديته وطاعته للخالق جلَّوعلا \_ قُرِّب وكانَ في صف الملائكة، بل وكان معلّماً لهم، إلَّا أنَّهُ \_ بسبب لحظة مِن الغرور والكبر \_ سقط سقوطاً بحيث إنَّهُ فقد معهُ كلَّ ملاكاته المعنوية، وأصبح أكثر الموجودات نفرة وابتعاداً عن الله تبارك و تعالىٰ.

ثمّ تقول الآية: ﴿ أَفْتَتُحُدُونَهُ وَدُرَّيْتُهُ أُولِيا، مِنْ دُولِيٍ ﴾.

والعجب أنّهم: ﴿وهم لكم عدوَّ﴾.

وهذا العدو، هو عدوّ صعب مُصَمَّم على ضلالكم وأن يوردكم سوء العاقبة، وقد أظهر عدوانه مُنذ البوم الأوّل لأبيكم آدمﷺ.

فاتَّخاذ الشيطان وأولاده بدلاً مِن الخالق المتعال أمرٌ قبيح: ﴿يئس للطَّالِحِينَ يِدلاً ﴾ `.

حقاً إِنَّهُ لأمر قبيح أن يترك الإنسان الإله العالم الرحيم العطوف ذا الفيوضات والرحمات والألطاف، ويتمسك بالشيطان وأصحابه، إنَّهُ أقبح اختيار، فأيّ عاقل يقبل أن يتخذ مِن عدوّه الذي ناصبهُ العداء \_مُنذ اليوم الأوّل \_وليّاً وقائداً ودليلاً ومعتمداً؟!

الآية التي بعدها هي دليل آخر على إيطال هذا التصوّر الخاطي، إذ تقول: عن إيليس وابنائه أنّهم لم يكن لهم وجود حين خلق السهاوات والأرض، بل لم يشهدوا حتى خلق أنفسهم، وما تشهدتهم خلق السهاوات ولأخلق تنفسهم. حتى نطلب العون مِنهم في خلق العالم، أو نطلعهم على أسرار الخلق.

١٠ وبدلاً، من حيث التركيب اللغوي، تمييز. وفاعل وبئس، هو الشيطان وعصابته، أو عباد الشيطان وعصابته.

لذا فإنَّ الشخص الذي ليسَ له أيّ دور في خلق العالم، وحتى في خلق مَن يقع عـلىٰ شاكلته ومَن هو مِن نوعه، ولا يعرف شيئاً مِن أسرار الخلق، كيف يكون مستحقاً للولاية، أو العبادة، وأيّ قدرة أو دور يملك؟

إِنَّهُ كَائِن ضعيف وجاهل حتى بقضاياه الذاتية، فكيف يستطيع أن يقود الآخرين، أو أن ينقذهم مِن المشاكل والصعوبات؟

ثمّ تقول: ﴿وهاكنت مُتَّحُدُ الْمِصْلِينَ مَصْداً ﴾.

يعني أنّ الخلق قائم على أساس الصدق والصحة والهداية. أمّا الكائن الذي يقوم منهج حياته على الإضلال والإفساد، فليس لهُ مكان في إدارة هذا النظام، لأنّه يسير في إنجاء معاكس لنظام الخلق والوجود؛ إنّهُ مخرّب ومدمّر وليسّ مُصلحاً متكاملاً.

آخر آية مِن الآيات التي نبحثها، تحذّر مرَّة أخرى، وتقول: تذكّروا يوماً يأتي فيه النداء الإلهي: ﴿ويوم يقول نادوا شركائي الذين زممتم﴾

لقد كُنتم تنادونهم عمراً كاملاً، وكنتم تسجدون لهم، واليوم وبعد أن أحاطت بكم أمواج العذاب في ساحة الجزاء، نادوهم ليأتوا لمساعدتكم ولو لساعة واحدة فقط.

مناك ينادي الأشخاص الذين لا تزال ترسّبات أفكار الدنيا في عقولهم: ﴿ قدموهم قلم يستجيبوا لهم ﴾. فلم يجيبوا على ندائهم، فكيف بمساعدتهم وانقاذهم!!

﴿وجعلنا بينهم موبقاً ﴾ ` .

ثمّ تقول الآية التي بعدها موضّحة عاقبة الذين اتبعوا الشيطان والمستركين: ﴿وَرَالَمُ لَلْمُجْرِمُونَ النّارِ﴾.

لقد انكشفت لهم النّار التي لم يكونوا يُصدّقون بها أبداً، وظهرت أمام أعينهم، وحيننذٍ يشعرون بأخطائهم، ويتيقّنون بأنّهم سيدخلون النّار: ﴿فَطَنُوا لَنّهم مُواقعوها﴾.

ثم يتيةنون أيضاً أن لا منقذ لهم مِنها: ﴿ وَلَمْ يَجِدُوا عِنْهَا هِ صَرَفًا ﴾.

فلا تنقذهم اليوم مِنها لا معبوداتهم ولا شفاعة الشفعاء، ولا الكذب أو التوَسُّل بالذهب والقوّة، إنَّها النّار التي يزداد سعيرها بسبب أعهالهم.

ينبغي الإلتفات هذا إلى أنَّ جملة «ظنّوا» بالرغم مِن أنَّها مُشتقّة مِن «الظن» إلَّا أنَّها في هذا

ا. «موبق» من «وبوق» على وزن «نبوغ» وهي تعني الهلاك، و(موبق) تقال للمهلكة.

المورد، وفي موارد أخرى تأتي بمعنى اليقين، لذا فإنَّ الآية ٢٤٩ مِن سورة البقرة تستخدم نفس التعبير بالرغم مِن أنّها تتحدّث عن المؤمنين الحقيقيين والجاهدين المرابطين الذيب كانوا مع طالوت لقتال جالوت الجبّار الظالم، إذ تقول: ﴿قَالَ للذين بِطَنُّون لَنّهِم مُلاقُوالله كُم مِن قَنة كثيرة بإذن الله ﴾.

فإنَّ كلمة «مواقعوها» مُشتقَّة مِن «مواقعة» بمعنى الوقوع على الآخرين، وهي إشارة إلى السّم يقعون على النّار، وأنَّ النّار تقع عليهم؛ فالنّار تنفذ فيهم وهم ينفذون في النّار، وقد قرأنا في الآية ٢٤ مِن سورة البقرة قوله تعالى: ﴿ فَاتَقُوا النّار التي وقودها الناس والحجارة ﴾.

### بحثان

## ١\_ عل كانَ الشيطان مَلَكاً؟

كها نعلم أنّ الملائكة أطهار ومعصومون كها صرّح بذلك القرآن الكريم: ﴿يهل عياد مكرمون \* اليسيقونه بالقول وهم بأمره يعملون ﴾ أ.

و يعود سبب عدم وجود التكبّر والغرور ودوافع إرتكاب الذنوب لدى الملانكة، إلى أنّ العقل لا الشهوة يتحكّم في أعياقهم.

من ناحية ثانية، يتداعى إلى الذهن من خلال استثناء إبليس في الآيات المذكورة أعلاه (وآيات أخرى في القرآن الكريم) أنَّهُ كان من صنف الملائكة، وهنا يرد على عصيانه وتمرّده الإشكال التالي: كيف تصدر ذنوب كبيرة عن مَلَكَ من الملائكة؟ وقد جاء في نهج البلاغة «ماكان الله سبحانه ليدخل الجنّة بشراً بأمر أخرج به منها ملكاً» .

ومن الدلائل الواضعة التي تؤكّد ما ذهبنا إليه من المعنى، أنّ القرآن الكريم يــقول في

الآية ١٥ من سورة الرحمن: ﴿وخلق للجانّ مِن مارج مِن نار﴾ أي من نيران مختلطة ومن جانب آخر كان منطق إيليس عندما امتنع عن السجود لآدم: ﴿خلقتني مِن ناروخلقته مِن طين﴾ ١٠.

هذا بالإضافة إلى أنّ الآيات الشريفة أعلاه أشارت إلى أنّ لإبليس (ذرية) في حين أنّ الملائكة لا ذرية لهم.

إنّ ما ذكرناه آنفاً، مضافاً إلى التركيبة الجوهرية للملائكة تثبت أنّ إبليس لم يكن مَلَكاً، لكن آية السجود لآدم شملته \_أيضاً \_لانضامه إلى صفوف الملائكة، وكـثرة عـبادته لله وطموحه للوصول إلى منزلة الملائكة المقرّبين.

وإنّا بيّن القرآن امتناع إيليس عن السجود بشكل استثنائي، وأطلق عبليه الإسام على المنظة في الخطبة القاصعة في نهج البلاغة كلمة (الملّكُ) كتعبير مجازي، وجاء في كتاب (عيون الأخبار) عن الإمام علي بن موسى الرضائية: «إنّ الملائكة معصومون ومحفوظون من الكفر بلطف الله تعالى» قالا: قلنا له: فعلى هذا لم يكن إيليس أيضاً ملكاً؟، فقال: «لا، بل كان من الجن، أما تسمعان الله تعالى يقول: ﴿وَإِذْ قَلْنَا للملائكة لسجدوا لآدم قسجدوا إلّا إيليس كان من الجن، أما تسمعان الله تعالى يقول: ﴿وَإِذْ قَلْنَا للملائكة لسجدوا لآدم قسجدوا إلّا إيليس كان من الجن، أما تسمعان الله تعالى يقول: ﴿وَإِذْ قَلْنَا للملائكة لسجدوا لآدم قسجدوا إلّا إيليس كان من الجن، أما تسمعان الله تعالى يقول: ﴿وَإِذْ قَلْنَا للملائكة لسجدوا لآدم قسجدوا إلّا إيليس

وفي حديث آخر نقل عن الإمام الصادق المؤلا، بأنّ أحد أصحابه المخلصين وهو جميل بن دراج قال: سألته عن إيليس كان من الملائكة وهل كان يلي من أمر السهاء شيئاً؟ قال: «لم يكن من الملائكة ولم يكن يلي من السماء شيئاً، إنّه كان من الجن وكان مع الملائكة، وكانت الملائكة تراه أنّه منها، وكان الله يعلم أنّه ليس منها، فلمّا أمر بالسجود كان منه الذي كان» ...

وعندما صدر أمر السجود تحقق الشيء الذي نعرفه (كشفت الأستار واتّضحت ماهية إبليس).

وهناك بحوث تفصيلية ذكرناها حول إيليس والشيطان بشكل عام في ذيل الآيات ١١ \_ ١٨ من سورة الأعراف، وفي ذيل الآية ١١٢ من سورة الأنعام، وفي ذيل الآية ٣٤ من سورة البقرة.

۲٪ تفسیر نورالثقلین، ج ۳٪ ص ۲۹۷.

أَ الأعراف، ١٢.

٣ المصدر السّابق.

### ٢\_ لا تستعينوا بالضالّين

مع أنّ هذه الآيات، صادرة عنه تعالى وتنني وجود عضد له من الضالين، ونعلم أنّه تعالى ليسَ بحاجة إلى من يعينه سواء كان المعين ضالاً أم لم يكن، لكنّها تقدّم لنا درساً كبيراً للعمل الجهاعي، حيث يجب أن يكون الشخص المنتخب للنصرة والعون سائراً على منهج الحق والعدالة ويدعو إليها، وما أكثر ما رأينا أشخاصاً طاهرين قد ابتلوا بمختلف أنواع الإنحرافات والمشاكل وأصيبوا بالخيبة وسوء الحظ جرّاء عدم الدقّة في انتخاب الأعوان، حيث التف حولهم عدد من الضالين والمضلين حتى تلفت أعهاهم، وكانت خاتمة أمرهم أن فقدواكل ملكاتهم الإنسانية والإجتاعية.

إنّنا نقراً في تاريخ كربلاء أنّ سيد الشهداء الإمام الحسين عليّة قام يتمشى إلى (عبيد الله بن الحر الجعفي) وهو في فسطاطه حتى دخل عليه وسلّم عليه، فقام ابن الحر وأخلى له المجلس، فجلس ودعاء إلى نصرته، فقال عبيد اللّه بن الحر: والله ما خرجت من الكوفة إلّا مخافة أن تدخلها، ولا أقاتل معك، ولو قاتلت لكنت أوّل مقتول، ولكن هذا سيني وفرسي فخذهما...

فأعرض الإمام عنه بوجهه فقال: «إذا بخلت علينا بنفسك فلا حاجة لنا في مالك، والآية ﴿وها كنت هتّخذ الهضلين عضدا﴾ » أ.

إشارة إلى أنَّك ضال ومضل، ولا تستحق أن تكون نصيراً.

وعلىٰ أيّة حال، فإنّ البقاء دون نصير ومعين أفضل من طلب معونة الأشخاص الملوّثين والضالين واتّخاذهم عضداً.

8003

۱۰ تفسیر نورالثقلین، ج ۳ ص ۲۹۸.

وَلَقَدْصَرِّفْنَافِ هَنَذَاالْقُرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلِّ وَكَانَ الْإِنسَانُ أَكَثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴿ وَمَا مَنعَ النَّاسَ أَن يُوْمِنُواْ إِذْ جَآءَهُمُ الْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْنِيهُمْ سُنَةُ ٱلْأُولِينَ أَوْيَا أِنِيهُمُ الْعَذَابُ قُبُلًا ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسِلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَيُحُدِلُ ٱلَّذِينَ حَكَفَرُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ الْحَقَّ وَاتَّخَذُواْ ءَايكنِي وَمَا أُنذِرُواْ هُزُوا هُنُ وَالْمَنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المُنْ اللَّهُ اللَّلِيلُ اللَّهُ اللْفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْفُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُلْمُ اللللْفُلِي اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللْفُلْمُ اللَّهُ اللْفُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُلُولُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْفُلِيلُولُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُولِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللْمُولِيلُولُ اللَ

### التفسير

### في انتظار العقاب:

تنطوي هذه الآيات على تلخيص واستنتاج لما ورد في الآيات السابقة، وهي تُشير – أيضاً ــاني بحوث قادمة.

الآية الأولى تقول: ﴿ولقد سرَّفنا في هذا للقرآن للناسِ من كلُّ مثل﴾.

لقد ذكرنا نماذج مِن تأريخ الماضين المليء بالإثارة، وقد أوضحنا للناس الحوادث المرَّة للحياة واللحظات الحلوة في التاريخ، وقد فصّلنا بيان هذه الأمور بحيث تتقبلها القـلوب المستعدّة للحق، وتكون الحجة على الآخرين تامّة، ولا يبق ثمّة مجال للشك.

ولكن بالرغم مِن هذا فإنَّ مجموعة عُصاة لم يؤمنوا أبداً: ﴿وَكَانَ لَلِنَسَانَ لَكُثْرَشَيَ مِدَلاً﴾. «صرّفنا» مِن «تصريف» وتعني التغيير والتحوّل من حالٍ إلىٰ حال، الهـدف مِـن هـذا التعبير في الآية أعلاه هو أنّنا تحدّثنا مع الناس بكلّ لسان يمكن التأثير به عليهم.

- «جدل» تعني محادثة الآخرين على أساس المُنازعة وإظهار نزعة التسلّط على الآخرين. و هذه الكلمة و للمجادلة) تعني قيام شخصين بإطالة الحديث في حالة مِن التشاجر، وهذه الكلمة في الأصل مأخوذة \_ وكما يقول الراغب في المفردات \_ مِن (جدلت الحبل) أي ربطت الحبل

بقوّة، وهي كناية عن أنَّ الشخص المجادل يستهدف مِن خلال جدله أن يحرف الشخص الآخر ــبالقوّة ــعن أفكاره.

وقال آخرون: إنَّ أصل (الجدال) هو بمعنىٰ المصارعة وإسقاط الآخر علىٰ الأرض. وهي تستعمل أيضاً في الدلالة علىٰ الشجار اللفظي.

في كل الأحوال، يكون المقصود بالناس في الآية هُم تلك الفئة التي لا تقوم في وجودها وممارساتها على أصول التربية الإسلامية وقواعدها، وقد أكثر القرآن في استعمال هذه التعابير، وقد شرحنا هذه الحالة مفصّلاً في نهاية الحديث عن الآية ١٢ مِن سورة يونس.

الآية التي بعدها تقول: إنّه بالرغم من كلّ هذه الأمثلة المختلفة والتوضيحات المثيرة والأساليب المختلفة التي ينبغي أن تنفذ إلى داخل الإنسان المستعد لقبول الحق، فإنّ هناك محموعة كبيرة من الناس لم تؤمن: ﴿وها هنع الناس لن يؤهنوا إذ جاءهم الهدى ويستغفروا ربّهم الله لن تأتيهم سنّة الأولين﴾ أي مصير الأمم السالفة: ﴿لُو يأتيهم العدلي قُبلا﴾ فيرونه بأمّ أعينهم.

إنَّ هذه الآية ـ في الحقيقة ـ إشارة إلى أنَّ هذه المجموعة المعاندة والمـخرورة لا تــؤمن بإرادتها وبشكلِ طبيعي أبداً. بل هُم يؤمنون في حالتين فقط:

أَوَلاً؛ عندما يُصيبهم العذاب الأليم الذي نزل مثله في الأقوام والأمم السابقة.

ثانياً: عندما يُشاهدون العذاب الإلهي بأعينهم، وقد أشرنا مراراً إلى أنَّ مثل هذا الإيمان هو إيمان عديم الفائدة.

ومِن الضروري الإنتباء هُنا إلى أنَّ مثل هؤلاء الناس لم يكونوا ينتظرون مثل هذه العاقبة أبداً، لأنَّ هذه العاقبة كانت حتمية بالنسبة لهم وهي الشيء الوحيد الذي ينتهي إليه مصيرهم، لذا نرى القرآن قد طرحها على شكل إنتظار، وهذا نوع من الكناية اللطيفة، ومثلهُ أن تقول للشخص العاصي: إنَّ أمامك \_ فقط \_ أن تنتظر لحظة الحساب، بمعنى أنَّ الحساب والعقاب أمرٌ حتمي بالنسبة له، وهو بذلك يعيش حالة انتظار للمصير المحتوم.

إنَّ بعض حالات العصيان والغرور التي يُصاب بها الإنسان قد تتسلُّط عليه بحيث لا

البيان، الفتوح في والتقابل، بمعنى مُشاهدة العذاب الإلهي بالعين، بعض المفسّرين كالطبرسي في مجمع البيان، وأبي الفتوح في روح الجنان، والآلوسي في روح المعاني احتملوا أن تكون وقبل، جمع وقبيل، وهي إشارة إلى الأنواع المختلفة مِن العذاب، إلَّا أنَّ المعنىٰ الأوّل أقرب حسب الظاهر.

يؤتر فيه لا الوحي الإلهي، ولا دعوات الأنبياء الهادية، ولا رؤية دروس وعبر الحياة الاجتاعية، ولا مطالعة تأريخ الأمم السابقة، إنَّ الذي ينفع مع هذه الفئة مِن الناس همو العذاب الإلهي الذي يعيد الإنسان إلى رشده، ولكن عند نزول العذاب تُعلق أبواب التوبة، ولا يوجد ثمة طريق للرجعة والإستغفار.

ومِن أجل طمأنة الرّسولﷺ في مقابل صلافة وعناد أمثال هؤلاء، تقول الآية: ﴿وَهَا تُرسَلُ المُرسَلِينَ اِلَّا مُهِشَّرِينَ وَمُتَذِّرِينَ﴾.

ثمّ تقول الآية: إنَّ هذه القضية ليست جديدة، بل إنَّ مِن واقع هؤلاء الأسخاص المعارضة والاستهزاء بآيات الله: ﴿ وَيُجادل الدّبن تقروا بالباطل ليدمسوا به للصقى واقع عدوا المعارضة والاستهزاء بآيات الله: ﴿ وَيُجادل الدّبن تقروا بالباطل ليدمسوا به للصقى واقعت قدوا المعارضة والاستهزاء بآيات الله: ﴿ وَيُجادل الدّبن وَمَا لَنْدُرُوا هَزُوا ﴾ أ.

وهذه الآية تشبه الآيات ٤٦ ـ ٤٥ مِن سورة الحج التي تقول: ﴿ وَلِنَ يَكُمُونُهُ فَقَدَ كُذُبِتُهُ قبلهم قوم توح وماد وثمود...﴾ إلىٰ آخر الآيات.

ويحتمل في تفسير الآية أنَّ الله تبارك وتعالى يريد أن يقول: إنَّ عمل الأنبياء لا يقوم على الإجبار والإكراه، بل إنَّ مسؤوليتهم التبشير والإنذار، والقرار النهائي مرتبط بنفس الناس كي يُفكّروا بعواقب الكفر والإيمان معاً، وحتى يؤمنوا عن تصميم وإرادة وبيئة، لا أن يلجأوا إلى الإيمان الاضطراري عند نزول العذاب الإلهي.

لكن، مع الأسف أن يُساء استخدّم حرّية الاختيار هذه والتي هي وسيلة لتكامل الإنسان ورقيّه، عندما يقوم أنصار الباطل بالجدال في مقابل أنصار الحق، إذ يُريدون القضاء على الحق عن طريق الاستهزاء أو المغالطة، ولكن هناك قلوباً مستعدة لقبول الحق دوماً والتسليم له، وإنَّ هذا الصراع بين الحق والباطل كان وسيبق على مدى الحياة.

8003

ا. «يدحضوا» مُشتقة مِن «إدحاض» بمعنى الإبطال والإزالة، وهي في الأصل مأخوذة مِن كملمة «دحمض» بمعنى الإنزلاق.

وَمَنْ أَظْلَوُمِمَّن ذُكِرَ بِاَيْتِ رَبِّهِ عَفَاعَرَضَ عَنْهَا وَنَسِيَ مَاقَدَّمَتْ يَلَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَحِينَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِم وَقَرَأُو إِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن بَهْ تَدُوا فَلُوبِهِمْ أَحِينَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِم وَقَرَأُو إِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن بَهْ تَدُوا لَا يَحْمَةً لَوْ يُوَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجَلَ هَمُ إِنَّا الْمَعْوَلُ وَالرَّحْمَةً لَوْ يُوَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجَلُ هَمُ إِنَّا الْمَعْلَ اللَّهُ مُلَا اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ

### التفسير

### لا استعمال في العقاب الإلهي:

الآيات السابقة كانت تتحدَّث عن مجموعة مِن الكافرين المُتعصِّبين والمظلمة قلوبهم؛ والآيات التي بين أيدينا تستمر في نفس البحث.

فني البداية قوله تعالى: ﴿وَهَنَ لَقَلَمَ مَمَنَ ذَكَرِ بِآياتُ رَبُّهُ فَأَعَرَضَ مِنْهَا وَنَسِيَ مِنَا قَندُمت يدله ﴾.

إنّ استخدام تعبير (ذكر) يوحي إلى أنّ تعليات الأنبياء عليه هي بمثابة التذكير بالحقائق الموجودة بشكل قطري في أعهاق الإنسان، وإنّ مهمّة الأنبياء هي رفع الحجب عن نقاء وشفافية هذه الفطرة.

هذا المعنى ورد في الخطبة الأولى مِن خطب نهج البلاغة حيث يقول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله : «ليَنْمَتَأْدُوهُم ميثاق فطرته، ويذكروهم سنسي نسعمته، ويسحتجوا إليسهم بالتبليغ، ويُثيروا لهم دفائن العقول».

الطريف في الأمر أنَّ الآية الكريمة رسمت ثلاثة مسالك ليقظة هؤلاء وإعادتهم إلىٰ نور الهداية، هي: أَوْلاً؛ إنَّ هذه الحقائق تلائم بشكلٍ كامل سا همو مكنون في فيطرتكم ووجدانكم وأرواحكم.

ثانياً: إنّها جاءت مِن قبل خالقكم.

ثالثاً: عليكم أن لا تنسوا أنّكم اقترفتم الذنوب، وأنَّ مِنهاج عمل الأنبياء هو فتح باب التوبة مِن الذنوب والهداية للصواب.

لكن هذه الفئة مِن الناس لم تؤمن برغم كلّ ذلك: ﴿ لِنَّا جِعلنَا عَلَىٰ قَلُوبِهِم أَكَنَّةُ أَنْ يَفَقَهُوهُ وَقَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى يَهْتُدُوا لِذَا لَا يَنْفَعُ مَعْهُم دَعُو تُكَ: ﴿ وَإِنْ تَدْعَهُمْ لِلَّىٰ اللَّهُ فَلَى يَهْتُدُوا لِذَا لَا يُعْمَعُ مَعْهُم دَعُو تَكَ: ﴿ وَإِنْ تَدْعَهُمْ لِلَّىٰ اللَّهُ فَلَى يَهْتُدُوا لِذَا لَا اللَّهُ اللّلَّا لِمُنَّا لِمُنَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ لَا تُمْ عَالِمُ اللَّهُ اللّهُ الل

ولا نعتقد أنّنا بحاجة إلى أن نبوضّع أنّ سبب إنعدام قابلية التشخيص والقدرة والاحساس والسمع لدى هؤلاء، إنّا كانَ مِن عندّ الله، ولكن بسبب ﴿ هَا قَدْهُ عَدُلاهِ وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله الله والمناسب الأعال التي قاموا بها سابقاً، وهذا هو الجزاء المباشر لأعالهم ولما كسبت أيديهم. بعبارة أخرى: إنّ الأعال القبيحة السبّئة والمخزية تحوّلت إلى ستار وثقل، أي (كنان ووقر) على قلوبهم وآذانهم، وهذه الحقيقة تذكرها الكثير مِن الآيات القرآنية، إذ نقراً على سبيل المثال قوله تعالى في الآية ١٥٥ مِن سورة النساء: ﴿ بِل طبع الله عليها بتخرهم قلا يؤمنون الأقلال.

ولكن هناك من يتذَرَّع بشتى الحجج والذرائع لإثبات فكرة الجبر ودعم مذهبه في ذلك، دون أن يأخذ بنظر الاعتبار بقية هذه الآية، وسائر الآيات القرآنية الأخرى التي تفسّرها، بل يعتمد على ظواهر ألفاظ الآيات ويتخذها سنداً لإثبات مقولة الجبر، في حين أنَّ الجواب على ذلك \_كها أسلفنا \_واضح بدرجة كبيرة.

إنَّ البرنامج التربوي للخالق جلَّ وعلا هو أن يُعطي لعباده الفرصة بعد الأخرى، وهــو جلَّ وعلا لا يُعاقب بشكلٍ فوري مِثل الجبَّارين والظالمين، بل إنَّ رحمته الواسعة تــقتضي دوماً إعطاء أوسع الفرص للمذنبين، لذا فإنَّ الآية التي بـعدها تــقول؛ ﴿ورتيك الغـفور فو الرحمة ٤.

ل. كما قُلنا سابقاً وأكنة، جمع وكنان، على وزن كتاب، وتعني الستار أو الحجاب و(وقر) تعني ثقل الأذن عن السماع.

﴿ و يُؤلِخذُهم بِما كسبول لعمل لعدلي ﴾. فاذا كانت الإرادة الإله يّة تقتضي انزال العذاب بسبب إرتكابهم للذنوب لتحقّق ذلك فوراً.

### ﴿ لِهِم مومدُ لَنْ يَجِدُوا هِنْ دُوتَهُ مُوتَلاً ﴾ ﴿

فغفراند تعالى يقضي أن يرحم التوّابين، ورحمته تقضي أن لا يعجّل عذاب غيرهم، إذ من الهتمل أن يلتحق بعضهم بصفوف التوّابين، إلَّا أنّ عدالته تعالى تقتضي مجازاة المذنبين العاصين الظالمين عندما يصل طُغيانهم وتمرّدهم إلى أقصى درجاته، وعندما يكون بقاء مثل هوّلاء الأفراد الفاسدين المفسدين الذين لا يوجد أمل في إصلاحهم، عبثاً وبدون فائدة، لذا ينبغى تطهير الأرض منهم، ومِن لوث وجودهم.

وأخيراً تنتهي هذه الجموعة مِن الآيات إلى توجيه التحدير الأخير مِن خلال التذكير بالعاقبة المؤلمة المرَّة لِمن ظَلَمَ مِن السابقين ليكون مصيرهم عبرة لمن يسمع، فنقول: إنَّ هذه المدن والقرئ أمامكم، ولكم أن تشاهدوا خرائبها والدمار الذي حلَّ فيها، وقد أهلكنا أهلها بما إرتكبوا مِن ظلم، في نفس الوقت الذي لم نعجل فيه لهم العذاب، بل جعلنا موعداً لهلكهم: ﴿وتلك القرئ أهلكتاهم لها ظلموا وجعلنا لمعلكهم هومدا ﴾.

8003

١٠ وموثل، مِن كلمة ووثل، وتعني الملجأ ووسيلة النجاة.

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَ لَهُ لَآ أَبْرَحُ حَقَّ أَبْلُغُ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضِى مُعَنَا اللهُ فَلَمَّا بَلَغَ الْجَعْمَعَ بَيْنِهِ مَا نَسِيَا حُونَهُ مَا فَأَتَّ ذَسَيِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِسَرَيُا اللهُ فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَ لَهُ ءَ النَّا غَدَآءَ نَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَلَا الصَّبَا اللهُ قَالَ فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَ لَهُ ءَ النَّا غَدَآء نَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَلَا الصَّبَا اللهُ قَالَ اللهُ ال

# التفسير

### لقاءِ موسىٰ والفضريهِ:

ذكر المفسّرون في سبب نزول هذه الآيات أنَّ مجموعة مِن قريش جاؤُوا إلى النّبِي ﷺ وسألوه عن عالم كان موسى ﷺ مأموراً باتباعه، وفي الجواب على ذلك نزلت هذه الآيات. لقد ذكرت في سورة الكهف ثلاث قصص متناسقة وهذه القصص هي: قصّة أصحاب الكهف التي إنتهينا مِنها؛ وقصّة موسى والخضر ﷺ؛ وقصّة ذي القرنين التي سنقف على ذكرها فها بعد.

هذه القصص الثلاث تخرجنا مِن الأفق المحدود في حياتنا وما تعوّدنا عليه وألفناه، وتبيّن لنا أنّ حدود العالم لا تنحصر في نطاق ما نرى وما نُشاهد، وأنَّ الشكل العام للمحوادث والأحداث ليسَ هو ما نفهمهُ مِن خلال النظرة الأولىٰ.

وإذا كانت قصّة أصحاب الكهف تتحدّث عن فتية تركوا كلّ شيء مِن أجل أن يحافظوا على إيمانهم، وقد أدّى بهم ذلك إلى حوادث عظيمة ذات أبعاد تربوية لجميع الناس، فإنَّ قصّة موسى والحضر لها أبعاد عجيبة أخرى. فني القصّة يُواجهنا مشهد عجيب نرى فيه نبيّاً مِن أولى العزم بكلّ وعيه ومكانته في زمانه يعيش محدودية في علمه ومعرفته مِن بعض

النواحي، وهو لذلك يذهب إلى معلم (هو عالم زمانه) ليدرس ويتعلّم على يديه، ونرى أنَّ المعلم يقوم بتعليمه دروساً يكون الواحد مِنها أعجب مِن الآخر، ثمّ إنَّ هذه القصّة تنطوي \_ كما سنرى \_ على ملاحظات مهمّة جدّاً.

في أوّل آية نقراً قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لَفَتَاهُ لَا لَبِرَحَ حَتَىٰ لَبَلِغَ مَسْجِمَعِ البُسْعِرينَ لُو لَمْضَيَ حَقَيا﴾.

إنَّ المعنى بالآية هو بلا شك موسى بن عمران النّبي المعروف مِن أولي العزم، بالرغم ممّا احتمله بعض المفسّرين مِن أنَّ موسى المذكور في الآية هو غير موسى بسن عمران الله وسوف نرى \_ فيها بعد \_ أنَّ اعتماد هذا الرأي كان بسبب عدم استطاعتهم حلّ بعض الإشكالات الواردة في القصّة، في حين أنَّه كلّما ورد اسم (موسىٰ) في القرآن فالمراد به موسىٰ بن عمران.

أمّا المعني مِن (فتاه) فهو كما يقول أكثر المفسّرين ــ وكما تُشـير إلى ذلك العــديد مِـن الرّوايات ــ أنّه يوشع بن نون، الرجل الشجاع الرشيد المؤمن مِن بني إسرائيل، واستخدام كلمة (فتيّا) في وصفه قد يكون بسبب هذه الصفات البارزة، أو بسبب خدمته لموسى الله ومرافقته له.

(مجمع البحرين) بمعنىٰ محل التقاء البحرين، وهناك كلام كثير بين المفسّرين عـن اسم هذين البحرين، ولكن \_بشكل عام \_ يمكن إجمال الحديث بثلاثة احتمالات هي:

أولاً: المقصود بمجمع البحرين هو محل اتصال «خليج العقبة» مع «خليج السويس» (إذ المعروف أنَّ البحر الأحمر يتفرّع شهالاً إلى فرعين: فرع نحو الشهال الشرقي حيث يشكّل خليج العقبة، والثّاني نحو الشهال الغربي ويسمى خليج السويس، وهذان الخليجان يرتبطان جنوباً ويتصلان بالبحر الأحمر).

ثمانياً: المقصود بمجمع البحرين هو محل إتصال المحيط الهندي بالبحر الأحمر في منطقة «باب المندب».

ثالثاً: محل إتصال البحر المتوسط (الذي يسمّىٰ ـ أيضاً ـ ببحر الروم والبحر الأبيض) مع الحيط الأطلسي، يعني نفس المكان الذي يطلق عليه اسم (مضيق جبل طارق) قرب مدينة «طنجة».

الاحتمال الثَّالث مُستبعد بحكم بُعد مكان موسى الله عن جبل طارق الذي يبعد عـنهُ

مسافة كبيرة جدًّا، قد تصل فترة وصوله على إليه عدَّة أشهر إذا انتقل بالوسائل العادية.

أمّا الإحتال النّاني، فع أنَّ المسافة ما بينهُ وبين مكان موسى الله أقرب، إلَّا أنَّهُ مستبعد - أيضاً \_ بحكم الفاصل الكبير بين الشام وجنوب الين.

يبقى الاحتمال الأوّل هو الأقرب مِن حيث قربه إلى مكان موسى على وما يرجّع هذا الرأي هو ما نستفيده مِن الآيات \_ بشكل عام \_ مِن أنَّ موسى على لم يسلك طريقاً طويلاً بالرغم مِن أنَّه كان مستعدّاً للسفر إلى أي مكان لأجل الوصول إلى مقصوده (فدقق في ذلك).

وفي بعض الرّوايات إشارة إلى هذا المعنىٰ أيضاً.

كلمة «حقب» تعنى المدّة الطويلة والتي فسَّرها البعض بثانين عاماً، وغرض موسى الله من هذه الكلمة، هو أنني سوف لا أترك الجهد والمحاولة للعثور على ما ضيّعته ولو أدّى ذلك أن أسير عِدَّة سنين.

ومِن مجموع ما ذكرنا أعلاه يتبيّن لنا أنّ موسىٰ على كان يبحث عن شيءٍ مهم وقد أقام عزمه ورسّخ تصميمه للعثور على مقصوده وعدم التهاون في ذلك إطلاقاً.

إنّ الشيء الذي كان موسى عليم مأموراً بالبحث عنه، لهُ أثرٌ كبير في مستقبله، وبالعثور عليه سوف يغتج فصلٌ جديدٌ في حياته.

نعم، إنَّهُ الله كان يبحث عن عالم يزيل الحجب مِن أمام عينيه ويُريه حقائق جديدة، ويفتح أبواب العلوم أمامه، وسنعرف سريعاً أنَّ موسى الله كان يملك علامة للعثور على محل هذا العالم الكبير، وكان الله يتحرَّك باتجاه تلك العلامة.

قولد تعالى: ﴿ فَلَمَّا بِلِمُا مِجْمِع بِينِهِمَا نِسِيا حَوْلَهُمَا ﴾ أي السمكة التي كانت معهما، أمّا العجيب في الأمر فإنّ الحوت: ﴿ فَاتَّخَذُ سَبِيلُهُ فَي البحر سَرِباً ﴾ `

. ي. بي المفسّرين عن نوعية السمك الذي كان معدّاً للغذاء ظاهراً هـل وهناك كلام كثير بين المفسّرين عن نوعية السمك الذي كان معدّاً للغذاء ظاهراً هـل كانت سمكة مشوية، أو مملّحة أو سمكة طازجة حيث بعثت فيها الحياة بشكل اعـجازي وقفزت الي الماء وغاصت فيه؟

١٠ وسَرَب، على وزن وجَرَب، كما يقول الراغب في مفرداته، وهي تعني السير في الطريق المتحدر، ووسرب،
 على وزن وحرب، تعني الطريق المنحدر.

وفي بعض كتب التّفسير نرى أنَّ هُناك حديثاً عن عينٍ تهب الحياة، وأنَّ السمكة عندما أصابها مقدار مِن ماء تلك العين عادت إليها الحياة.

وهناك احتال آخر وهو أنّ السمكة كانت حيَّة، بمعنىٰ أنّها لم تكن قد ماتت بالكامل، حيث يوجد بعض أنواع السمك يبق علىٰ قيد الحياة فترة بعد إخراجه مِن الماء، ويعود إلىٰ الحياة الكاملة إذا أعيد في هذه الفترة إلىٰ الماء.

وفي تتمّة القصّة، نقرأ أنَّ موسى وصاحبه بعد أن جاوزا مجمع البحرين شعرا بالجوع، وفي هذه الأثناء تذكَّر موسى المُثِلِّ أنَّهُ قد جلب معهُ طعاماً، وعند ذلك قالَ لصاحبه: ﴿ قلمًا جاوزا قَالَ لفتاه آتنا عَدَلننا لقدلقينا مِن سفرنا هذا نصبا ﴾.

(غداء) يقال للطعام الذي يتم تناوله في أوّل اليوم أو في منتصفه. ولكنّا نستفيد مِن التعابير الواردة في كُتب اللغة أنّهم في الأزمنة السابقة كانوا يطلقون كلمة (غداء) على الطعام الذي يتم تناوله في أوَّل اليوم (لأنّها مأخوذة مِن كلمة «غدوة» والتي تعني بداية اليوم) في حين أنَّ كلمة «غداء» و «تغدّى» تطلق اليوم على تناول الطعام في وقت الظهيرة.

علىٰ أي حال، إنَّ هذه الجملة تُظهر أنَّ موسىٰ ويوشع قد سَلَكا طريقاً يُكن أن نسمّيه بالسفر، إلَّا أنَّ نفس هذه التعابير تفيد أنَّ هذا السفر لم يكن طويلاً.

و في هذه الأثناء قالَ لهُ صاحبهُ: ﴿قَالَ لَرَابِهِ لِهُ لُوبِنَا لِلى الصَّعْرَةِ قَالِمَي نسيت الحوت وما النسانية اِلْالشيطان أن أذكره ولقّعَدُ سبيلة في البحر مجباً ﴾ ﴿

ولأنَّ هذا الحادث والموضوع \_ بشكلٍ عام \_كان علامة لموسىٰ للله ، لكي يسصل مِـن خلاله إلىٰ موقع (العالم) الذي خرج يبحث عنهُ ، لذا فقد قال: ﴿قَالَ دَلْكَ مَا كُنّا لَمِعْ﴾.

وهُنا رجعا في نفس الطريق: ﴿فَارِتَدُا مِلَيْ آثَارِهِمَا قَصَصا ﴾.

السؤال: وهنا قد يُطرح هذا السؤال: هل يمكن لنبي مثل موسى المثل أن يُصاب بالنسيان حيث يقول القرآن (نسها حوتهما) ثم لماذا نَسَبَ صاحب موسى المثل نسيانه إلى الشيطان؟ في الجواب نقول: إنَّه لا يوجد ثمّة مانع مِن الإصابة بالنسيان في المسائل والموارد التي

١٠ إنّ جملة ﴿ وما أنسانيه إلّا الشيطان أن أذكره ﴾ جملة اعتراضية تقع في وسط الكلام، ولأنّ هذه الجملة تذكر في الواقع \_ سبب النسيان، لذا فقد وقعت في وسط الكلام، وهذا الأسلوب شائع خصوصاً للأشخاص الذين يكونون موضع عتاب شخص أكبر، حيث إنّهم يذكرون العلة الأصلية ضمن الكلام بشكل اعتراضي، حتى يكون الاعتراض عليهم أقل.

لا ترتبط بالأحكام الإلهيّة والأمور التبليغية، أي في مسائل الحسياة العادية (خساصّة في المواقع التي لها طابع اختبار، كما هو الحال في موسى هنا، وسوف نشرح ذلك فيما بعد).

أمّا ربط نسيان صاحبه بالشيطان، فيمكن أن يكون ذلك بسبب أنّ قنضية السمكة ترتبط بالعثور على ذلك الرجل العالم، وبما أنّ الشيطان يقوم بالغواية، لذا فإنّه أراد مِن خلال هذا العمل (النسيان) أن يصلا مُتأخِرَينَ إلى ذلك العالم، وقد تكون مقدمات النسيان قد بدأت مِن (يوشع) نفسهُ حيثُ إنّهُ لم يُدقق ويهتم بالأمركثيراً.

8003

فَوَجَدَاعَبُدُامِنْ عِبَادِ نَآءَ الْيَنَهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِ نَا وَعَلَمْنَهُ مِن لَدُنَا عِلْمَا اللهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى آن تُعَلِمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدَا اللهُ عَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى آن تُعَلِمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدَا اللهُ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا اللهُ وَكُنْ مَن مَن عَلَى آمَرُ اللهُ عَلَى مَا لَرَ يُحِطُ بِهِ مَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَم

## التفسير

#### رؤية المعلم الكبير:

عندما رجع موسى إلى وصاحبه إلى المكان الأوّل، أي قرب الصخرة وقسرب (بحسم البحرين)، فجأة: ﴿فُوجِدُ عَبِدُ مِادِنَا ٱلبَينَالُا رحمة مِن عندنا وعلمنالا مِن لدنّا علماً ﴾.

إنَّ استخدام كلمة «وجدا» تفيد أنَّهم كانوا يبحثون عن نفس هذا الرجل العالم، وقد وجداه أخيراً.

أمّا استخدام عبارة ﴿مبدا مِن مبادنا﴾ فهي تبيّن أنّ أفضل فخر للإنسان هو أن يكون عبداً حقيقياً للخالق جلَّ وعلا، وإنَّ مقام العبودية هذا يكون سبباً في شمول الإنسان بالرحمة الإلهيّة، وفتح أبواب المعرفة والعلم في قلبه.

كما أنَّ استخدام عبارة ﴿ مِن لدِقا﴾ تبيّن أنَّ علم ذلك العالم لم يكن علماً عادياً، بل كان يعرف جزءاً مِن أسرار هذا العالم، وأسرار الحوادث التي لا يعلمها سوى الله تعالى !

أمًا استخدام (علماً) بصبغة النكرة فهو للتعظيم، ويتبيّن مِن ذلك أنَّ ذلك الرجل العالم قد حصَلَ مِن علمه على فوائد عظيمة.

أمّا ما هو المقصود مِن عبارة ﴿رحمة مِن عندنا﴾ فقد ذكر المفسّرون تفاسير مختلفة، فقال بعضهم: إنّها إشارة إلى مقام النبوة، والبعض الآخر اعتبرها إشارة للعمر الطويل. ولكن يُحتمل أن يكون المقصود هو الإستعداد الكبير والروح الواسعة، وسعة الصدر التي وهبها الله تعالىٰ لهذا الرجل كي يكون قادراً على استقبال العلم الإلهي.

أمّا ما ذكر مِن أنَّ هذا الرجل اسمهُ (الخضر) وفيا إذا كانَ نبيّاً أم لا، فسوف نبحث كلّ ذلك في البحوث القادمة.

في هذه الأثناء قالَ موسىٰ للرجل العالم باستفهام وبأدبٍ كبير: ﴿قَالَ لَهُ هُوسَىٰ هَلَ أَنْبِعَكُ عَلَى مُلَاعِ علىٰ أنْ تعلّمِنْ هِمَّا علّمِتُ رُشِداً﴾.

ونستفيد مِن عبارة «رشداً» أنَّ العلم ليس هدفاً، بل هو وسيلة للعثور على طريق الخير والهداية والصلاح، وأنَّ هذا العلم يجب أن يُتعَلَّم، وأن يفتخر به.

في معرض الجواب نرى أنَّ الرجل العالِم يجيب موسى علِي بكلام عجيب: ﴿قَالَ لِنَّكُ لَنَّ السَّطِيعِ مِعني صِبراً ﴾.

ثم بيَّن سبب ذلك مُباشرة وقال: ﴿وكيف تصبر على ها لم تحط به خبراً ﴾.

وكما سنرى فيا بعد، فإنَّ هذا الرجل العالم كان يُحيط بأبواب مِن العلوم التي تخصّ أسرار وبواطن الأحداث، في حين أنَّ موسى على لم يكن مأموراً بمعرفة البواطن، وبالتالي لم يكن يعرف عنها الكثير، وفي مثل هذه الموارد يحدث كثيراً أن يكون ظاهر الحوادث يختلف تمام الاختلاف عن باطنها، فقد يكون الظاهر قبيحاً أو غير هادف في حين أنَّ الباطن مفيد ومقدًس وهادف لأقصى غاية.

في مثل هذه الحالة يفقد الشخص الذي ينظر إلى الظاهر صبره وتماسُكة فسيقوم بالإعتراض وحتى بالتشاجر.

ولكن الأستاذ العالم والخبير بالأسرار بني ينظر إلى بواطن الأعبال، واستمر في عمله ببرود، ولم يعر أي أهمية إلى اعتراضات موسى وصيحاته، بمل كان في انتظار الفرصة المناسبة ليكشف عن حقيقة الأمر، إلا أنَّ التلميذ كانَ مستمرًا في الإلحاح، ولكنَّهُ ندمَ حين توضّحت وانكشفت له الأسرار.

وقد يكون موسى على اضطرب عندما سمع هذا الكلام وخشي أن يُحرم مِن فيض هذا العالم الكبير، لذا فقد تعهد بأن يصبر على جميع الحوادث وقال: ﴿قَالَ سَتَجَدَّنِي لِنَ شَاءَ لللَّهُ صَابِراً وَلا أَعْصِي لَكَ أُمْراً ﴾.

مرّة أخرى كشف موسى الله عن قلة أدبه في هذه العبارة، فقد اعتمد على خالقه حيث لم

يقل للرجل العالم: إنّي صابر، بل قال: إن شاء الله ستجدني صابراً.

ولأنَّ الصبر على حوادث غريبة وسيئة في الظاهر والتي لا يعرف الإنسان أسرارها، ليس بالامر الهين، لذا فقد طلب الرجل العالم مِن موسى على أن يستعهد لهُ مسرَّة أخسرى، وحذَّره: ﴿قَالَ قَإِنَ لَتَبِعَتْنِي قَلَا تَسْئَلْنِي عَنْ شِي، حَتَىٰ أحدث لك مِنه ذِكُولُه ﴿. وقد أعسطىٰ موسىٰ العهد مجدداً وانطلق مع العالم الأستاذ.

8003

إنّ عبارة ﴿أحدث لك منه ذكراً ﴾ يكون مفهومها بعد الأخذ بنظر الاعتبار كلمة وأحدث، هو: إنّي أنا الذي أبدأ بالكلام وأكشف للمرّة الأولى؛ أمّا أنت فلا تتكلم.

فَانطَلَقَا حَتَى إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَ أَقَالَ أَخَرَقُنهَ الِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِمْت شَبْنًا إِمْرُا ﴿ قَالَ أَلَا أَقُلُ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ﴿ قَالَ لَا نُوْاخِذْ فِي بِمَا نَسِيتُ وَلا تُرْهِقِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا ﴿ فَانطَلَقَا حَتَّ إِذَا لَقِيَا عُلَنا فَقَنلَهُ وَال أَقَالُتَ نَفْسَا زَكِيَةٌ بِعَنْرِفَقْسِ لَقَدْ جِمْتَ شَيْنًا ثُكُرًا ﴿ فَ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُ إِنَّ كَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ ا

# التفسير

# المعلم الإلهي والأفعال المنكرةاا

نعم، لقد ذهب موسى وصاحبه وركبا السفينة؛ ﴿فانطلقا حتى إذاركبا في السفينة ﴾ من الآن فصاعداً نرى القرآن يستخدم ضمير المثنى في جميع الموارد، والضمير إشارة إلى موسى والعالم الرّباني، وهذه إشارة إلى إنتهاء مهمّة صاحب موسى الله أن الاحتال الأوّل هو أنّه لم يكن معنيّاً بالحوادث بالرغم مِن أنّه قد حضرها جميعاً، إلّا أنّ الاحتال الأوّل هو الأقوى.

عندما ركبا السفينة قام العالم بثقبها: ﴿خرقها﴾.

«خرق» كما يقول الراغب في المفردات: الخرق، قطع الشيء على سبيل الإفساد بلا تدبّر ولا تفكّر حيث كان ظاهر عمل الرجل العالم على هذا المنوال.

وبحكم كون موسي إلى نبياً إلهياً كبيراً فقد كان مِن جانب يرى أنّ من واجبه الحفاظ على أرواح وأموال الناس، وأن بأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ومِن جانب آخر كان وجدانه الإنساني يضغط عليه ولا يدعهُ يسكت أمام أعهال الرجل العالم التي يبدو ظاهرها سيبًا قبيحاً، لذا فقد نسي العهد الذي قطعهُ للخضر (العالم) فاعترض وقال: ﴿قال أَخْرَقْتُهَا لِعَرْقَ لَعَالَ الْحَرْقُ لَا الله الله الله الله القد جنت فينا لِعَرْا ﴾.

لا ريب إنَّ هدف العالم (الخضر) لم يكن إغراق مَن في السفينة، ولكنَّ النتيجة النهائية لخرق السفينة لم يكن سوى غرق مَن في السفينة، لذا فقد استخدم موسى على (اللام الغائية) لبيان الهدف.

مثل ذلك ما نقوله للشخص الذي يأكل كثيراً، عندما نقول لهُ: أتريد أن تقتل نفسك؟! بالطبع مِثل هذا لا يريد قتل نفسه بكثرة الطعام، إلَّا أنَّ نتيجة عمله قد تكون هكذا. «إمر» على وزن «شمر» وتطلق على العمل المهم العجيب أو القبيح للغاية.

وحقاً، لقد كان ظاهر عمل الرجل العالم عجيباً وسيَّتاً للغاية، فهل هُناك عمل أخطر مِن أن يثقب شخص سفينة تحمل عدداً مِن المسافرين!

وفي بعض الرّوايات نقراً أنَّ أهل السفينة انتبهوا إلى الخطر بسرعة وقاموا بإصلاح الثقب (الخرق) مؤقتاً، ولكن السفينة أصبحت بعد ذلك معيبة وغير سالمة.

وفي هذه الأثناء نظر الرجل العالم إلى موسى الله نظرة خاصّة وخاطبه: ﴿قَالَ أَلَمْ لَقَـالَ لِلَّكَ لَنْ تَسْتَطَيْعِ مِعْنِي صِيرًا﴾.

أمّا موسىٰ الذي ندم على استعجاله، بسبب أهمية الحادثة، فقد تذكّر عهده الذي قطعه لهذا العالم الأستاذ، لذا فقد التفت إليه قائلاً: ﴿قَالَ لا تؤاخذني بِما نسيت ولا ترهقني مِن لمري عسرا ﴾. يعنى لقد أخطأت ونسيت الوعد فلا تؤاخذني بهذا الإشتباه.

«لا ترهقني» مُشتقّة مِن «إرهاق» وتعني تغطية شيءٍ ما بالقهر والغلبة، وتأتي في بعض الأحيان بمعنى التكليف، وفي الآية ـأعلاه ـ يكون معناها: لا تصعّب الأمور عليَّ، ولا تقطع فيضك عني بسبب هذا العمل.

لقد انتهت سفرتهم البحرية وترجّلوا مِن السفينة؛ ﴿فَانطَلَقَا حَتَىٰ إِذَا لَقِيا عَلَاهَا فَـقَتَلُه﴾، وقد تمَّ ذلك بدون أي مقدمات!

وهنا ثار موسى الله مرّة أخرى حيث لم يستطع السكوت على قتل طفلٍ بريء بدون أي

سبب، وظهرت آثار الغضب على وجهد وملاً الحزن وعدم الرضا عينيه ونسي وعده مرّةً الحرى، فقام للإعتراض، وكان اعتراضه هذه المرّة أشد مِن اعتراضه في المرّة الأولى، لأنَّ الحادثة هذه المرّة كانت موحشة أكثر من الأولى، فقال على : ﴿قَالَ أَقْتَلْتُ نَعْسًا لِكَيّة بِعَيْرِ نَفْسُهُ. أي إنّك قتلت انساناً بريئاً من دون أن يرتكب جريمة قتل، ﴿لقد جنت شيئاً نكراً ﴾.

كلمة «غلام» تعني الفتى المدث، أي الصبي سواء كان بالغا أو غير بالغ. وبين المفسّرين ثة كلام كثير عن الغلام المقتول، وفيا إذا كان بالغا أم لا، فالبعض استدل بعبارة ﴿فَعَمَا وَكَيَّة عَلَىٰ أَنَّ الفتىٰ لم يكن بالغاً، والبعض الآخر اعتبر عبارة ﴿بغيرنفس لا دليلاً علىٰ أنَّ الفتىٰ كانَ بالغاً، ذلك لأنَّ القصاص يجوز بحق البالغ فقط، ولكن لا يمكن القطع في هذا الجال بالنسبة لنفس الآية.

«نكر» تعني القبيح والمنكر، وأثرها أقوى مِن كلمة «إمر» التي وردت في حادثة ثـقب السفينة، والسبب في ذلك واضح، فالأمر الأوّل قد أوجد الخطر لمجموعة مِن الناس، إلَّا أنّهم تداركو، بسرعة، لكن ظاهر العمل الثّاني يدل على إتكاب جربمة.

والاختلاف الوحيد مع الجملة السابقة هو إضافة كلمة «لك» التي تفيد التأكيد الأكثر؛ يعنى: إنّني قلت هذا الكلام لشخصك!

تذكر موسى تعهده فانتبه إلى ذلك وهو خجل، حيث أخل بالعهد مرّتين - ولو بسبب النسيان - وبدأ تدريجياً يشعر بصدق عبارة الأستاذ في أنَّ موسى لا يستطيع تعمّل أعاله، لذا فلا يطيق رفقته كها قال له عندما عرض عليه موسى الرفقة، لذا فقد بادر الى الاعتذار وقال: إذا اعترضت عليك مرّة أخرى فلا تصاحبني وأنت في حلَّ مني: ﴿قال لِن سألتك من شي. بعدها فلا تصاحبني قد بلفسه من لدلي مـفراله. صيغة العذر هـنا تـدل عـلى انـصاف موسى على وروّيته البعيدة للأمور، وتبيّن أنّه للله كان يستسلم للحقائق ولو كانت مرّة؛ بعبارة أخرى: إنّ الجملة توضّع وبعد ثلاث مراحل للاختبار أنّ مهمة هذين الرجلين كانت بعبارة أخرى: إنّ الجملة توضّع وبعد ثلاث مراحل للاختبار أنّ مهمة هذين الرجلين كانت

بعد هذا الكلام والعهد الجديد: ﴿ قَالطَلْقًا حَتَىٰ إِذَا آتِيا أَهِلَ قَرِيةِ استَطْعَمَا أَهُلُهَا فَأَبِوا أَنْ يَضَيَّقُوهِمًا ﴾ . لاريب، إنَّ موسىٰ وصاحبه لم يكونا ممن يلتي بكلّه على الناس ولكن يتّضح أنَّ زادهم وأموالهم قد نفدت في تلك السفرة، لذا فقد رغبا أن يضيفها أهل تلك المدينة (ويحتمل أنَّ الرجل العالم تعمّد طرح هذا الإقتراح كي يعطي موسىٰ درساً بليغاً آخر).

ويجب أن نلتفت إلى أنَّ (قرية) في لغة القرآن تنطوي على مفهوم عام، وتشمل المناطق السكنية في الريف والمدينة، أمَّا المقصود مِنها في الآية فهو المدينة لا القرية، كما تصرَّح بعد ذلك الآيات اللاحقة.

وذكر المفسّرون نقلاً عن ابن عباس أنَّ المقصود بهذه المدينة، هو (أنطاكية) .

وذكر آخرون: إنَّ المقصود مِنها هو مدينة «أيلة» التي تسمئ اليوم ميناء (أيلات) المعروف والذي يقع على البحر الأحمر قرب خليج العقبة، أمّا البعض الثّالث فيرى بأنّها مدينة (الناصرة) الواقعة شمال فلسطين، وهي محل ولادة السيّد المسيح الله . وقد نقل العلّامة الطبرسي حديثاً عن الإمام الصادق الله يدعم صحة هذا الاحتال.

ورجوعاً إلى ما قلناه في المقصود مِن (مجمع البحرين) إذ قلنا: إنَّهُ كناية عن محل التقاء خليج العقبة وخليج السويس، يتَضح أنَّ مدينة (الناصرة) أو ميناء (أيلة) أقرب إلى هذا المكان من انطاكية.

المهم في الأمر، أنّنا نستنتج مِن خلال ما جرى لموسى الله وصاحبه مِن أهل هذه المدينة أنّهم كانوا لئاماً دنيئي الهمّة، لذا نقرأ في رواية عن رسول الله وَلَهُ في وصف أهل هذه المدينة: «كانوا أهل قريةٍ لنام» .

ثمّ يضيف القرآن: ﴿فُوجِدا فيها جداراً يربد أن ينققن فأقاهه ﴾ وقد كان موسى الله بشعر بالتعب والجوع، والأهم من ذلك أنّه كان يشعر بأنّ كرامته وكرامة أستاذه قد أهينت مِن أهل هذه القرية التي أبت أن تضيفها؛ ومِن جانب آخر شاهد كيف أنّ الخضر قام بترميم الجدار بالرغم مِن سلوك أهل القرية القبيح إزاءهما، وكأنّه بذلك أراد أن يجازي أهل القرية

١. وأنطاكية، بن المدن السورية القديمة التي تقع على بعد ٩٦ كم بن حلب، و٥٩ كم عن الإسكندرونة،
تشتهر المدينة بالحبوب الغذائية، والحبوب الدهنية، فيها ميناء يسمى «سويدية» ويبعد عن مركزها ٢٧كيلومتر.
(يراجع في ذلك دائرة فريد وجدي، ج ١، ص ٨٣٥).

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآبة مورد البحث.

٣. إنَّ نسبة (الإرادة) إلى الجدار هو استخدام مجازي، ومفهوم ذلك أنَّ الجدار كان ضعيفاً للغاية وهو عمليٰ مشارف الإنهيار.

بفعالهم السيّئة؛ وكان موسى يعتقد بأنّ على صاحبه أن يُطالب بالأجر على هذا العمل حتى يستطيعا أن يُعدّا لأنفسهما طعاماً.

لذا فقد نسي موسى الله عهده مرّة أخرى وبدأ بالإعتراض، إلاّ أنَّ اعتراضه هذه المرَّة بدا خفيفاً فقال: ﴿قَالَ لُوهُمُنِهِ لِتُعَدُنِهِ عَلَيْهِ لَجِرْلَ﴾.

وفي الواقع فإنَّ موسىٰ يعتقد بأنَّ قيام الإنسان بالتضحية في سبيل أناس سيئين عمل بحافٍ لروح العدالة؛ بعبارة أخرىٰ: إنَّ الجميل جيَّد وحسن، بشرط أن يكون في محلَّه.

صحيح أنَّ الجزاء الجميل في مقابل العمل القبيح هو مِن صفات الناس الإلهيين، إلَّا أنَّ ذلك ينبغي أن لا يكون سبباً في دفع المسيئين للقيام بالمزيد مِن الأعمال السيّئة.

وهنا قالَ الرجل العالم كلامه الأخير لموسى، بأنك ومِن خلال حوادث مُختلفة، لا تستطيع معي صبراً، لذلك قرَّر العالم قراره الأخير: ﴿قَالَ هَذَا قَرَلَتَى بِينِي وَبِينَكَ سَأَنْبَنْكُ بِينَاكُ مَا لَمْ تَسْتَطْع مَلِيهُ صَبِراً ﴾.

موسى الله لم يعترض على القرار \_طبعاً \_ لأنّه هو الذي كان قد اقترحه عند وقدوع الحادثة السابقة، وهكذا ثبت لموسى أنّه لا يستطيع الإستمرار مع هذا الرجل العالم، ولكن برغم كلّ ذلك، فإنَّ خبر الفراق قد نزل بوقع شديد على قلب موسى الله ، إذ يعني فسراق أستاذ قلبه مملوء بالأسرار، ومفارقة صُحبة مليئة بالبركة، إذ كان كلام الأستاذ درساً، وتعامله يتسم بالإلهام؛ نور الله يشع مِن جبينه، وقلبه مخزن للعلم الإلهى.

إنّ مفارقة رجل بهذه الخصائص أمرٌ صعب للغاية، لكن على موسى إلى أن ينصاع لهذه الحقيقة المرّة.

المفسّر المعروف أبو الفتوح الرازي يقول: ورد في الخبر، أنَّ موسى الله عندما سُئِلَ عن أصعب ما لاقى مِن مُشكلات في طول حياته، أجاب قائلاً: لقد واجهت الكثير مِن المشاكل والصعوبات (إشارة إلى ما لاقاه الله مِن فرعون، وما عاناه مِن بني إسرائيل) ولكن لم يكن أيًّا مِنها أصعب وأكثر ألماً على قلبي مِن قرار الخضر في فراقي إيَّاه أ.

«تأويل» مَن «أول» على وزن «قول» وتعني الإرجاع، لذا فإنَّ أي عمل أو كلام يُرجعنا

١. تفسير روحالجنان، ذيل الآية مورد البحث.

إلى الهدف الأصلي يُسمّى «تأويل» كما أنَّ رفع الحجب عن أسرار شيء هو نوع مِن التأويل. اطلاق كلمة (التأويل) على تفسير الاحلام يعود لهذا السبب بالذات، كما ورد في سورة يوسف ﴿هذا تأويل رؤياي﴾ ٢١.

8003

١. للتوضيح أكثر يمكن مراجعة الآية ٧ مِن سورة آل عمران.

۲. يوسف، ۲۰۰

أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتَ لِمَسَنِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِفَأَرُدَتُ أَنْ أَعِيبَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَا الشَّلُولُونَ فَا أَنْ الْمَعْنِ فَخَشِينَا أَنْ يُرْهِفَهُمَا مَلْفَيْنَا وَكُوهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَنْ يُرْهِفَهُمَا مَلْفَيْنَا وَكُوهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَنْ يُرْهِفَهُمَا مَلْفَينَا وَكُوهُ مُؤْمِنَيْنِ فَا أَرَدْنَا أَنْ يُبْدِلَهُ مَا رَبُّهُمَا خَيْرَا يِّنَهُ ذَكُوهُ وَأَقْرَبَ رُحْمًا اللهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا كَانَ أَبُوهُمَا وَكُانَ أَبُوهُمَا وَكَانَ أَنْ يَبِلُعُا آلَشُدُ هُمَا وَيَسْتَخْرِعَا كَازَهُ مَا رَحْمَةً مِّن زَيِكَ وَمَا وَعَلَيْهِ صَبْرًا اللهِ فَا أَرُوهُمَا وَيُسْتَخْرِعَا كَازَهُ مَا وَحَمَةً مِن زَيِكَ وَمَا وَعَلَيْهِ صَبْرًا اللهِ فَا أَرْدُونَا أَنْ يَبْلُعُ آلَهُ لَهُ مَا وَيَسْتَخْرِعَا كَازَهُ مَا وَحَمَةً مِن زَيِكَ وَمَا وَعَلَيْهِ صَبْرًا اللهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللْمُ الللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللَ

## التفسير

### الأسرار الدافلية لهذه الموادث:

بعد أن أصبح الفراق بين موسى والخضر الله أمراً حسمياً، كان من اللازم أن يقوم الأستاذ الإلهي بتوضيح أسرار أعياله التي لم يستطع موسى أن يصبر عليها، وفي الواقع فإن الستفادة موسى من صُحبته تتمثل في معرفة أسرار هذه الحوادث الثلاثة العجيبة، والتي يمكن أن تكون مفتاحاً للعديد من المسائل، وجواباً لكثير من الأسئلة.

فني البداية ذكر قصّة السفينة وقال: ﴿ لَمَّا السفينة فكانت لمساكين يتحملون في البحر فأردت أن أمييها وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصباً ﴾.

وبهذا الترتيب كان ثمّة هدف خير وراء ثقب السفينة الذي بدأ في حينه عملاً مشيئاً سيماً، والهدف هو نجاتهم مِن قبضة ملك غاصب، وكان هذا الملك يترك السفينة المعيبة وبصرف النظر عنها، إذاً خلاصة المقصود في الحادثة الأولى هو حفظ مصالح مجموعة مِن المساكن.

كلمة «وراء» لا تعني هُنا الجانب المكاني، وإنَّا هي كناية عن الخطر المحيط بهم (خطر

الملك) بدون أن يعلموا به، وبما أنَّ الإنسان لا يحيط بالحوادث التي سوف تصيبهُ لاحقاً. لذا استخدمت الآية التعبير الآنف الذكر.

إضافة إلى ذلك فإنَّ الإنسان عندما يخضع لضغط فردٍ أو مجموعة فإنَّهُ يستخدم تعبير (وراء) كقوله مثلاً: الدَّيانون ورائي ولا يتركوني؛ وفي الآية ١٦ مِن سورة إبراهيم نقرأ قوله تعالى: ﴿فِن ورائه جهنَّم ويسقىٰ مِن ها، صديد ﴾ وكأنَّ جهنَّم تلاحق و تتبع المذنبين، لذا فقد استخدمت كلمة وراءً .

ويفيد استخدام كلمة (مسكين) أنَّ «المسكين» ليسَ هو الشخص الذي لا يملك شسيئاً مطلقاً، بل هي وصف يُطلق على الأشخاص الذين يملكون أموالاً وشروة لكنَّها لا تسني بحاجاتهم.

ويحتمل أيضاً أن يكون السبب في إطلاق وصف (المساكين) عليهم ليسَ بسبب الفقر المالي، بل بسبب افتقارهم للقوّة والقدرة، وهذا التعبير يستخدم في لغة العرب، كما وأنَّـهُ يتلاءم مع الجذور الأصلية لمعنى مسكين لغوياً، والذي يعنى السكون والضعف.

وفي نهج البلاغة نقراً قول أمير المؤمنين ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ العرقة ﴾ ﴿ ﴿ السَّفَةُ ﴿ وَسَقَتُلُهُ السَّالِهُ العرقة ﴾ ﴿ ﴿ السَّفَةُ وَسَقَتُلُهُ السَّالِةُ وَاللَّهُ العرقة ﴾ ﴿ ﴿ السَّفَةُ وَالسَّفَةُ وَاللَّهُ السَّفَةُ وَالسَّفَةُ وَالسَّفَةُ وَاللَّهُ العرقة ﴾ ﴿ السَّفَةُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَلَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَا أَلَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَّ

بعد ذلك ينتقل العالم إلى بيان سر الحادثة الثّانية التي قتل فيها الفتى فيقول: ﴿وَلَمَّا الْعَلَامِ فكان لَبُولُهُ مَوْمِنينَ فَحَشَينًا لَنْ يَرِهِمُهُمَا طَعْيَانًا وَكَفُرا ﴾.

تحتمل مجموعة من المفسّرين أنَّ المقصود مِن الآية ليسَ ما يتبيّن مِن ظاهرها مِن أنَّ الفتى الكافر والعاصي قد يكون سبباً في انحراف أبويه، وإغّا المقصود أنَّهُ بسبب طغيانه وكفره يؤذى أبويه كثيراً ؛ ولكن التّفسير الأوّل أقرب للصحة.

في كل الأحوال، فإنَّ الرجل العالم قامَ بقتل هذا الفتىٰ، واعتبر سبب ذلك ما سوف يقع للأب والأم المؤمنين في حال بقاء الابن علىٰ قيد الحياة.

وسوف نجيب في فقرة البحوث على شبهة (القصاص قبل الجناية) التي ترد على عمل الحضر هذا.

١. في معنى ﴿ وراء، يمكن مراجعة البحث الوارد في ذيل الآية ١٦ مِن سورة إبراهيم في تفسيرنا هذا.

٢. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢١٩.

٢. وفق التّفسير الأوّل يكون الفعل ويرهق، مُتعدّياً إلىٰ مفعولين: الأوّل (هما)، والمفعول الثّاني (طغياناً)، أمّا وفق التّفسير الثّاني فإن (طغياناً) و(كفراً) يكونان مفعولاً لأجله.

كلمة (خشينا) تستبطن معنى كبيراً، فهذا التعبير يوضّع أنَّ هذا الرجل العالم كان يعتبر نفسهُ مسؤولاً عن مستقبل الناس، ولم يكن مستعدّاً لأن تصاب أم أو أب مؤمنان بسوء بسبب انحراف ولدهما.

كما إنَّ تعبير (خشينا) جاء هُنا بمعنىٰ: لم نكن نرغب، وإلَّا لامعنىٰ للخوف في هذه الموارد بالنسبة لشخص بهذا المستوىٰ مِن العلم والوعي والقدرة.

وبعبارة أخرى، فإنَّ الهدف هو الإتّقاء مِن حادثٍ سيء نرغب أن نقي الأبوين مِنهُ علىٰ أساس المودّة لهما.

ويحتمل أن يكون التعبير بمعنىٰ (علمنا) كما ينقل عن ابن عباس، يعني أنّنا كُنّا نعلم أنَّ الله الله عنى النّا كُنّا نعلم أنَّ الفتىٰ \_ في حال بقائه \_ سوف يكون سبباً لأحداثٍ أليمة تقع لأبيه وأمه في المستقبل.

أمّا لمآذا استخدم ضمير المتكلّم في حالة الجمع، بينا كان المتكلّم فرداً واحداً، فإنّ سبب ذلك واضع، حيث إنّها ليست المرّة الأولى التي يستخدم القرآن هذه الصيغة، في كلام العرب عندما يتحدّث الأشخاص الكبار عن أنفسهم فإنّهم يستخدمون ضمير الجمع والسبب في ذلك أنّ هؤلاء الأشخاص يملكون أشخاصاً تحت أيديهم ويعطونهم الأوامر لتنفيذ الأعمال، فالله يعطي الأوامر للملائكة، والإنسان يعطي الأوامر للذين هم تحت يديه.

ثم تحكي الآيات على لسان العالم قوله: ﴿فَأَرِدِنَا أَنْ يُبِدِلِهِمَا مُنِهِمَا خَيْراً مِنْهُ زَكَاةً وأقرب رحماً﴾.

إنَّ تعبير (أردنا) و(ربّهما) يطوي معاني كبيرة سوف نقف عليها بعد قليل.

(زكاة) هنا بمعنى الطهارة والنظافة، ولها مفهوم واسع حيث تشمل الإيمان والعمل الصالح، وتتسع للأمور الدينية والمادية، وقد يكون في هذا التعبير ما هو جواب على اعتراض موسى بلطة الذي قال: ﴿ أَقْتِلْمُ فَضَا رَحِيةً ... ﴾ فقال له العالم في الجواب: إنَّ هذه النفس ليست زكية، وأردنا أن يُبدهما ربّهما ابناً طاهراً بدلاً عن ذلك.

وفي روايات عديدة نقرأ «أبدلهما الله به جارية ولدت سبعين نبيّاً» ﴿

في آخر آية مِن الآيات التي نبحثها، كشف الرجل العالم عن السر الثّالث الذي دعاه إلى بناء الجدار فقال: ﴿وَلُمَّا الجدار فَكَانُ لِعُلَمِينَ يَتِيمِينَ فِي المدينة وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزُ لِهِمَا وَكَانَ لِيُوهِمَا صَالَحًا﴾.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۲، ص ۲۸۹ و۲۸۷.

﴿فَأَرَاد رَبِّك أَن يبلغا لَشَدَّهما ويستخرجا كنزهما﴾.

﴿رحمةً مِن ريّك ﴾.

وأنا كُنت مأموراً ببناء هذا الجدار بسبب جميل وإحسان أبوي هذين اليتيمين، كي لا يسقط وينكشف الكنز ويكون معرّضاً للخطر.

وفي خاتمة الحديث، ولأجل أن تنتني أيّ شبهة محتملة، أو شك لدى موسى ﷺ، ولكي يكون على يقين بأنَّ هذه الأعمال كانت طبقاً لمخطط و توجيه غيبي، قال العالم: ﴿وها فعلتهُ مِن لهري﴾ بل بأمر مِن الله.

### بحوث

# ١\_ هل كانت مهمّة الفضر في إطار النظام التشريعي أم التكويني؟؟

إنَّ هذه الحوادث الثَّلاث شغلت عقول العلماء الكبار، وأثارت بينهم الكثير من الكلام والاستفهامات.

والسؤال الأوّل هو: هل يمكن إتلاف جزء مِن أموال شخص بدون إجازته بذريعة أنَّ هُناك غاصباً يريد أن يُصادرها؟

وهل يمكن معاقبة فتي بذريعة الأعهال التي سيقوم بها في المستقبل؟

ثمّ هل هُناك ضرورة للعمل المجاني بهدف الحفاظ على أموال شخصِ معيّن؟

لقد رأينا مِن سياق القصّة القرآنية أنَّ موسىٰ اعترض علىٰ الرجل العالم، ولكنَّهُ بعد أن استمع للتوضيحات وأحاط ببواطن الأُمور عاد واقتنع.

أمَّا نحن فأمامنا طريقان للإجابة على الأسئلة، نعرضها بالتفصيل الآتي:

الطريق الأوّل: أن نطابق الحوادث و تصرّفات الرجل العالم مع الموازيس الفقهية، وقوانين الشرع، وقد قامت مجموعة مِن المفسّرين بسلوك هذا الطريق.

فالحادثة الأولى اعتبروها مُنطبقة مع قانون الأهم والمهم؛ وقالوا بأنَّ حفظ بجموع

إلم تسطع> كان في الأصل «تستطيع» وبعد ورود حرف الجزم حذف حرف التاء باب الاستفعال.

السفينة عمل أهم حتماً مِن الضرر الجزئي الذي لحقها بالخرق؛ وبعبارة أخرى، فإنّ الخضر قام هُنا (بدفع الأفسد بالفاسد) خاصّة وأنّه كان يُكن تقدير الرضا الباطني لأهل السفينة فيا إذا علموا بهذه الحادثة. (أي أنَّ الخضر قد حصل مِن وجهة الأحكام والقواعد الشرعية على إذن الفحوى).

وفيها يتعلّق بالغلام فقد أصرَّ المفسّرون ممن سلك هذا الطريق، علىٰ أنَّ الفتىٰ كانَ بالغاً وأنَّهُ كان مرتداً أو مفسداً، وبسبب أعهاله الفعلية فإنَّهُ مِن الجائز أن يُقتل.

وأمّا حديث الخضر عن جرائم الغلام المستقبلية، فإنّهُ بذلك أراد أن يقول بأنّ جرائم هذا الغلام لا تقتصر على إفساده الراهن وجرائمه الحالية، بل سيقوم بالمستقبل بجرائم أكبر، لذا فإنّ قتله طبقاً للموازين الشرعية وبسبب ما اقترفه من جرائم فعلية يكون جائزاً.

أمّا ما يخصّ الحادثة الثّالثة، فلا أحد يستطيع أن يعترض على الآخرين فيما لو قداموا بالتضحية والإيثار مِن أجل الآخرين، ومِن أجل أن لا تضيع أموالهم دون أن يتقاضوا أجراً على أعهالهم، وهو بالضبط ما قام بهِ الخضر، وقد لا تصل هذه الافعال إلى حدّ الوجوب، إلّا أنّها تعتبر حتماً مِن السلوك الحسن.

بل قد يُقال مِن الوجهة الفقهية أنّ الإيثار والتضحية في بعض الموارد مِن الأُمور الواجبة، مثل أن تكون أموال كثيرة لطفلٍ يتيم معرّضة للتلف، ويمكن المحافظة عليها بجهد قليل فلا يستبعد وجوب بذل الجهد.

الطريق الثّاني، تتم فيه مناقشة بعض عناصر الاستدلال الفقهية التي وردت في الطريق الأوّل، فإذا كانت التوضيحات الآنفة مُقنعة فيما يخصّ الكنز والحائط، إلّا أنّها في قضية قتل الغلام لا تتلاءم مع ظاهر الآية، الذي اعتبر علّة قتل الغلام هو ما سيقوم به مِن أعمال في المستقبل، وليسَ أعماله الفعلية.

أمّا الدليل الوارد حول خرق السفينة، فهو أيضاً لا يخلو من تأمل فهل نستطيع مثلاً ومِن الوجهة الفقهية \_أن نتلف جزءاً مِن أموال أو بيت شخص معيّن بدون علمه لإنقاذها مِن خطرٍ ما، حتى لو علمنا وتيقّنا بأنّهُ سينم غصب تلك الأموال في المستقبل... تُرى هل يسمح الفقهاء بمثل هذا الحكم؟!

وعلى هذا الأساس يجب علينا أن نسلك طريقاً آخر:

الطريق الثَّالث: إنَّ في هذا العالم عُدَّ نظامان هما: «النظام التكويني، والنظام التشريعي»،

وبالرغم مِن أنَّ هذين النظامين مُتناسقين فيا بينها في الأصول الكليّة، ولكنّها قد ينفصلان ويفترقان في الجزئيات.

علىٰ سبيل المثال، يقوم الله سبحانه وتعالىٰ ومِن أجل اختبار العباد، بابتلائهم بالخوف ونقصٍ في الأموال والثمرات وموت الأعزّة وفقدانهم حتىٰ يتبيّن الصابر بين غيره تجاء هذه الحوادث والبلاءات.

والسؤال هنا هو: هل يستطيع أي فقيه أو حتى نبي أن يقوم بهذا العمل، أي ابتلاء العباد بنقص الأموال والثمرات وفقدان الأعزّة، وفقدان الأمن والإستقرار بهدف اختبار الناس وابتلائهم؟

ونرى أنَّ الله سبحانة وتعالى يقوم بتحذير وتربية بعض أنبيائه وعباده الصالحين، وذلك بابتلائهم بمصائب بسبب قلّة توجّهه إلى بابتلائهم بمصائب بسبب قلّة توجّهه إلى المساكين، أو ما ابتلى به يونس الله بسبب تركه الأولى في بعض الأمور ولو لفترة قصيرة فهل يا ترى يحق لأحد أن يقوم بهذه الأعمال بعنوان الجزاء والعقاب لهؤلاء الرسل الكرام والعباد الصالحين؟

ونرى أنَّ الله سبحانه وتعالى يقوم في بعض الأحيان، بسلب النعمة مِن الإنسان بسبب عدم شكره، كأن تغرق أمواله في البحر \_ مثلاً \_ ويخسر هذه الأموال، أو يُصاب بالمرض بسبب عدم شكره لربِّه على نعمة السلامة...

والسؤال هنا: هل يستطيع أحد مِن الناحية الفقهية والتشريعية أن يسلب النعمة مِن الآخرين، أو ينزل الضرر بسلامتهم وصحتهم بسبب عدم شكرهم وبدعوى ابتلائهم؟ إنَّ أمثال هذه الأمور كثيرٌ للغاية، وهي تُظهر بشكل عام أنَّ عالمَ الوجود، وخصوصاً خلق الإنسان، قد قام على النظام الأحسن، حيث وضع الله تعالى مجموعة مِن القوانين والمقررات التكوينية حتى يسلك الإنسان طريق التكامل، وعندما يتخلف عنها فسيُصاب بردود فعل مُختلفة.

ولكنّا مِن وُجهة قوانين الشرع وضوابط الأحكام لا نستطيع أن نصنّف الأمور في إطار هذه القوانين التكوينية.

علىٰ سبيل المثال نرى أنّ الطبيب يستطيع أن يقطع إصبع شخصٍ معيّن بحجّة عدم سراية السم إلىٰ قلبه، ولكن هل يستطيع أي شخص أن يقطع إصبع شخصٍ آخر بحجّة تربيته علىٰ الصبر أو عقاباً لهُ علىٰ كفرانه للنعم؟ (بالطبع الخالق يستطيع القيام بذلك حتماً لأنَّهُ يُلانم النظام الأحسن).

والآن بعد أن ثبت وتوضّح أنّ في العالم نظامان (تكويني وتشريعي)، وأنَّ الله هو الحاكم والمسيطر على هذين النظامين، لذا فلا مانع في أن يأمر تعالى مجموعة بأن تسطبّق النظام التشريعي، بينا يأمر مجموعة مِن الملائكة أو بعض البشر (كالخضر مثلاً) بأن يطبقوا النظام التكويني.

ومِن وجهة النظام التكويني لا يوجد أي مانع في أن يبتلي الله طفلاً غير بالغ بحادثة معيّنة، ثمّ يموت ذلك الطفل بسبب هذه الحادثة، وذلك لعلم الله تعالى بأنَّ أخطاراً كبيرة كامنة لهذا الطفل في المستقبل كما أنَّ وجود مثل هؤلاء الأشخاص وبقاءهم يتم لمصلحة معيّنة كالامتحان والإبتلاء وغير ذلك.

وأيضاً لا مانع في أن يبتليني الله اليوم بمرض صعب يقعدني الفراش لعلمه تعالى بأنَّ خروجي مِن البيت لو تم فسأتعرض لحادثة خطيرة لاأستحقها، لذا فهو تعالى يمنعني مِنها. بعبارة أخرى: إنَّ مجموعة مِن أوليائه وعباده مكلفون في هذا العالم بالبواطن، بسينا الجموعة الأخرى مكلفون بالظواهر، والمكلفون بالبواطن لهم ضوابط وأصول وبرامج خاصة بهم، مثلها للمكلفين بالظواهر ضوابطهم وأصولهم الخاصة بهم أيضاً.

صحيح أنَّ الخط العام لهذين البرنمامجين يـوصل الإنسان إلى الكمال؛ وصحيح أنَّ البرنامجين متناسقين مِن حيث القواعد الكليّة، إلَّا أنّهما يفترقان في التفاصيل والجزئيات كما لاحظنا ذلك في الأمثلة.

بالطبع لا يستطيع أحد أن يعمل كما يحلو له ضمن هذين الخطين، بل يجب أن يحصل على إجازة المالك القادر الحكيم الخالق جلَّ وعلا، لذا رأينا الخضر (العالم الكبير) يوضّح هذه الحقيقة بصراحة قائلاً، (ما فعلته عن أمري) بل إني خطوت الخطوات وفقاً للبرنامج الإلهي والضوابط التي كانت موضوعة لي.

وهكذا سيزول التعارض والتضاد وتنتني الأسئلة والمشكلات المثارة حول مـواقـف الخضر في الحوادث الثلاث.

وسبب عدم تحمّل موسى الله لأعمال الخضر يعود إلى مهمّة موسى التي كانت تختلف عن مهمّة الخضر في العالم، لذا فقد كان موسى الله يبادر إلى الإعتراض على مواقف الخضر المخالفة لضوابط الشريعة بينها كان الخضر مستمراً في الطريق ببرود، لأنَّ وظيفة كسل مِسن

هذين المبعوثين الإلهيين تختلف عن وظيفة الآخر ودوره المرسوم لهُ إلهيّاً، لذلك لم يستطيعا العيش سويّة، لذا قال الخضر لموسى المينية : ﴿هذا قَالَ العِنْسُ لَهُ اللَّهِ عَلَى العَيْسُ سُويّة، لذا قال الخضر لموسى المينية : ﴿هذا قَالَ العِنْسُ لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

#### ٢\_ مُن هو الفضر؟

لقد رأينا القرآن الكريم يتحدَّث عن العالم مِن دون أن يسمّيه بالخضر وقد عبَّر عن معلّم موسى الله بقوله: وعبدا من عبادنا آتيناه رحمة مِن مندنا وعلّمناه مِن لدنّا علما ﴾ والآية توضّح المقام الخناص للعبودية والعلم والمعرفة، لذا فإنّنا غالباً ما نصفه بالرجل العالم.

أمّا الرّوايات الإسلامية وفي مختلف مصادرها عرَّفت هذا الرجل باسم (الخضر) ومِن بعض هذه الرّوايات نستفيد بأنَّ اسمه الحقيقي كان (بليا بن ملكان) أمّا الخضر فهو لقب له، حيث إنَّهُ أينها كان يَطأ الأرض فإنَّ الأرض كانت تخضر تحت قدميه.

البعض احتمل أنَّ اسم الرجل العالم هذا هو (إلياس) ومن هنا ظهرت فكرة أنَّ الياس والخضر هما اسمان لشخص واحد.

ولكنّ المشهور المعروف بين المفسّرين والرواة هو الأوّل.

وطبيعي أن نقول: إنَّ اسم الرجل العالم أيّاً كان فهو غير مهم لا لمسضمون القسقة ولا لقصدها، إذ المهم أن نعرف أنَّهُ كان عالماً إلهيّاً، شملتُه الرحمة الإلهيّة الخاصّة، وكان مُكلفاً بالباطن والنظام التكويني للعالم، ويعرف بعض الأسرار، وكان معلّم مسوسى بسن عسمران بالرغم مِن أنَّ موسى للمُنْ كانَ أفضل مِنهُ مِن بعض الجوانب.

وهناك أيضاً آراء وروايات مُختلفة فيها إذا كان الحنضر نبيًّا أُم لا.

فني الجلد الأوّل مِن أصول الكافي وردت روايات عديدة تدل علىٰ أنَّ هذا الرجــل لم يكن نبيّاً، بل كان عالماً مِثل (ذوالقرنين) و(آصف بن برخيا) .

في حين نستفيد مِن روايات أخرى أنَّهُ كان نبيّاً، وظاهر بعض الآيات أعلاه يدل على هذا المعنى، لأنّها تقول على لسانه: ﴿وها فعلته من لُعري ﴾. وفي مكانٍ آخر قوله: ﴿فَأَردْنَا أَنْ يَيْدُلُهُ هَا رَبِّهُما حَيْرًا هَنْهُ … ﴾.

ونستفيد من روايات أخرى أنَّ الخضر عمَّر طويلاً.

أصول الكافي، ج ١، ص ٢١٠، باب «إنّ الأثمّة بمن يشبهون فيمن مضىٰ».

السؤال: وهُنا قد يُطرح هذا السؤال: هل ذكرت قصّة موسى وهذا العمالم الكسير في مصادر اليهود والمسيح؟

في الجواب نقول: إذا كان المقصود هو كتب القهدين (التوراة والإنجيل) فإنَّ ذلك غير مذكور فيها، أمّا بعض كتب علهاء اليهود التي تمَّ تدوينها في القرن الحادي عشر الميلادي، ففيها قصّة تشبه إلى حدَّ كبير حادثة موسى على وعالم زمانه، بالرغم مِن أنّها تذكر أنَّ أبطال تلك القصّة هما (إلياس) و(يوشع بن لاوي) وهما مِن مفسّري (التلمود) في القرن الشّالث الميلادي، وتختلف مِن خلال عدّة أمور عن قصّة موسى والخضر، والقصّة هذه هي:

«وهو (أي يوشع) يطلب من الله أن يلق الياس، وبمجرّد أن يستجاب دعاؤه ويحظى بلقاء الياس فإنّه يرجوه أن يطلعه على بعض الأسرار، فيجيبه الياس؛ إنّك لا طاقة لك على تحمّل ذلك، إلاّ أنّ يوشع يصرّ ويلح في طلبه فيستجيب له الياس مشترطاً عليه أن لا يسأل عن أيّ شيء يراه، وإذا تخلّف يوشع عن هذا الشرط فإنّ الياس حرّ في الإنفصال عنه وتركه، وعلى أساس هذا الاتفاق يترافق يوشع والياس في السفر.

وأثناء سفرهما يدخلان إلى بيت فيستقبلها صاحب البيت أحر استقبال ويكرم وفادهما، وكان لإهل ذلك البيت بقرة هي كل ما يملكون من حطام الدنسيا حيث كانوا يوفرون لأنفسهم لقمة العيش من بيع لبنها، فيأمر الياس صاحب البيت أن يمذبح تملك البقرة، ويستولي على يوشع العجب والإستغراب من هذا التصرّف ويدفعه ذلك لأن يسأله عن المبرر فهذا الفعل، فيذكّره الياس بما اتّفقا عليه ويهدده بمفارقته له فيصمت يوشع ولا ينبس بكلمة.

ومن هناك يواصلان سفرهما إلى قرية أخرى فيدخلان إلى بيت شخص ثريّ وينهض الياس إلى جدار في ذلك البيت يشرف على السقوط فيرتمه ويسقيمه، وفي قسرية أخسرى يواجهان عدداً من سكان تلك القرية مجتمعين في مكان معيّن ولا يعيرون هذين الشخصين بالا ولا يواجهونها باحترام، فيقوم الياس بالدعاء لهم أن يصلوا جميعاً إلى الرئاسة، وفي قرية رابعة يواجهها سكّانها باحترام فائق فيدعو لهم الياس بأن يصل شخص واحد منهم فحسب إلى الرئاسة، وبالتالي فإنّ يوشع بن لاوى لا يطيق الصبر فيسأل عن الوقايع الأربع، ويجيبه الياس: بأنّه في البيت الأوّل كانت زوجة ربّ الدار مريضة ولو أنّ تلك البقرة لم تذبح بعنوان الصدقة فإنّ تلك المرأة تموت ويصاب صاحب الدار بخسارة أفدح من

الخسارة التي تلحقه نتيجة لذبح البقرة، وفي البيت الثّاني كان هناك كنز ينبغي الاحتفاظ به لطفل يتيم، وأمّا إنَّهُ قد دعوت لأهل القرية الثّالثة بأن يصلوا إلى الرئاسة جميعاً فذلك لكي تضطرب أمورهم ويختلّ النظام عندهم، على العكس من أهل القرية الرّابعة فـإنّهم إذا أسندوا زمام أمورهم إلى شخص واحد فإنّ أمورهم سوف تنتظم وتسير على ما يرام» .

ويجب الانتوهم بأنَّ القصّتين هما قصّة واحدة، بل إنَّ غرضنا الإشارة إلىٰ أنَّ القصّة التي يذكرها علماء اليهود بمكن أن تكون قصّة مُشابهة أو محرِّفة لما حـصل أصـلاً لمـوسىٰ ﷺ والخضر، وقد تغيرت بسبب طول الزمان وأصبحت علىٰ هذا الشكل.

### ٣\_ الأساطير الموضوعة

إنَّ الأساس في قصّة موسى والخضر الخَيْلُة هو ما ذكر في القرآن، ولكن مع الأسف هناك أساطير كثيرة قيلت حول القصّة وحول رمزيها (موسى والخضر) حتى أنَّ بعض الإضافات تعطي للقصّة طابعاً خرافياً، وينبغي أن نعرف أنَّ مصير كثير مِن القصص لم يختلف عن مصير هذه القصّة، إذ لم تنجُ قصّة مِن الوضع والتحريف والتقوُّل.

مقياسنا في واقعية القصّة هو أن نضع الآيات الثلاث والعشرون أعلاه كمعيار أمامنا، وحتى بالنسبة للأحاديث والرّوايات فإنّنا نقبلها في حال كونها مُطابقة للآيات، فإذا كان هُناك حديث لا يطابق الآيات فسنرفضه حتماً ومن حسن الحظ لم يرد في هذه الأحاديث حديث معتبر.

## ٤\_ هل يمكن أن يُصاب الأنبياء بالنسيان؟

لقد واجهتنا أعلاه، ولعدّة مرّات فضية نسيان موسى على الله فرّة في قضية تلك السمكة المعدّة لطعامهم؛ وثلاث مرّات أخرى خلال الحوادث الثلاث التي وقعت عند مُرافقته للخضر، حينها نسى تعهّده!

إذن، نحنُ أمام هذا السؤال: هل يقع النسيان بالنسبة للأنبياء؟

أ البعض يعتقد بصدور ووقوع مثل هذا النسيان بالنسبة للأنبياء، لأنَّهُ لا يرتبط بأساس

١- ما ورد أعلاه منقول عن كتاب أعلام القرآن، ص ٢١٣.

دعوة النّبوة ولا بفروعها ولا بتبليغ الدعوة، بل يقع في قضية عادية تخصّ الحياة اليومية، فالمسَلَّم به أنَّ النّبي عَلِيُلِلَّهُ لا يُصاب بالنسيان في أصل دعوة النّبوة، ولا يخطأ أو يشــتبه في التبليغ، حيث إنّ عناية الله تعصمهُ في مثل هذه الأمور.

ولكن ما المانع أن ينسي موسى الله طعامه، خصوصاً وأنّ هذا النسيان أمر طبيعي عندما يكون موسى مُتوجّهاً بحواسه في البحث عن الرجل العالم؟

ثمّ ما المانع مِن أن يُصاب بالهيجان بحيث ينسى العهد الذي قطعهُ مع صاحبه العالم، وذلك عندما شاهد هذه الحوادث العظيمة التي مرَّت به كقتل الفتى وخرق السفينة وبناء الجدار في مدينة البخلاء؟

إنَّ موارد النسيان هذه لا تتعارض مع مقام العصمة، ولا هي مستبعدة عن أي ني بعض المفسّرين احتملوا أن يكون النسيان هنا بمعنى مجازي، ويعني الترك، لأنَّ الإنسان عندما يترك شيئاً فهو كمن قد نسيه؛ أمّا لماذا ترك موسى طعامه، فقد يعود ذلك إلى عدم اهتامه بمثل هذا الأمر، وفيا يتعلّق بتعهده اتجاه صاحبه العالم، فذاك منه لأنَّه كان ينظر إلى ظواهر الأمور، إذ من غير المألوف أن يعرّض أحد أرواح وأموال الناس إلى الضرر، فضلاً عن أن يكون ذلك الشخص هو العالم الكبير، لذا فإنَّ موسى الله كان يعتبر نفسهُ مُكلَفاً بالإعتراض، وكان يعتقد بأنَّ هذا الأمر لا يُقيَّد بالتعهد.

لكن مِن الواضح أنَّ هذه التفاسير والآراء لا تتسق مع ظواهر الآيات.

### ه\_ لماذا ذهب موسىٰ لرؤية الفضر؟

في حديث عن ابن عباس قال: أخبرني أبي بن كعب قال: خطبنا رسول الله عَلَيْهُ فقال: «إنّ موسى الله عليه أني بني إسرائيل، فسئل أي الناس أعلم؟ قال: أنا،

فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إليه. فأوحى إليه: إنَّ لي عبداً بمجمع البحرين هو أعلم مِنك. قال موسى: يا ربّ فكيف لي به؟

قال: تأخذ معك حوتاً...» ﴿ إِلَىٰ الرّواية حيثُ أرشد تعالىٰ نبيّه موسىٰ للوصول إلىٰ الرجل العالم.

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۲، ص ۶۸۱.

كها روي ما يشابه هذا الحديث عن الإمام الصادق عليه ١٠

إنَّ مفاد هذه الواقعة هو تحذير لموسئ على حتى لا يعتبر نفسه ـ برغم علمه ومعرفته ـ أفضل الأشخاص.

السؤال: ولكن هنا يثار هذا السؤال: ألا يجب أن يكون النّبي ـ وهو هنا مِن أولي العزم وصاحب رسالة ـ أعلم أهل زمانه؟

الجواب: في معرض الجواب نقول: نعم، ينبغي أن يكون أعلم فيما يتعلّق بمهمّته، يعني الأعلم بالنظام التشريعي، وموسى الله كان كذلك، أمّا الرجل العالم (الخضر) فهو كما قلنا سابقاً، كانت له مهمّة تختلف عن مهمّة موسى الله ولا ترتبط بعالم التشريع، بعبارة أخرى: إنَّ الرجل العالم كان يعرف مِن الأسرار ما لا تعتمد عليه دعوة النّبوة.

وفي حديث جاء عن الإمام الصادق على قوله: «كان موسى أعلم مِن الخضر» `. أي أعلم مِنهُ في علم الشرع.

وهنا نلاحظ أنَّ هذه الشبهة وقضية نسيان موسى على هما اللتان دفعتا البعض إلى القول أنَّ موسى المذكور في القصّة ليسَ هو موسى بن عمران، بل هو شخص آخر. لكن مع حلّ ها تين المشكلتين لا يبتى مجال لهذا الكلام.

وفي حديث عن الإمام على بن موسى الرضائية نرى إنسارة صريحة إلى أنّ مهمة ووظيفة كلّ مِن موسى والخضر كانت تختلف عن الآخر، فقد كتب أحدهم إلى الإمام الرضائية يسأله عن العالم الذي أتاه موسى، أيّهما كان أعلم؟ فكان ثمّا أجاب به الإمام قوله الله «أتى موسى العالم فأصابه في جزيرة مِن جزائر البحر إمّا جالساً وإمّا مُتكناً فسلّم عليه موسى، فأنكر السلام، إذ كانت الأرض ليسَ بها سلام. قال: مَن أنت؟ قال: أنا موسى بن عمران. قال: أنت موسى بن عمران الذي كلمه الله تكليماً؟ قال: نعم، قال: فما حاجتك؟ قال: جنت لتعلمني ممّا علمت رشداً. قال: إنّى وكلت بأمر لا تطبقه، وَوُكِلتَ بأمر لا أطبقه» آ.

وَمِن المناسب هُنا أَن نَختم هذه الفقرة بما رواه صاحب «الدر المسنثور» عـن الحــاكــم النيسابوري مِن أنَّ النّبي تَبَيِّرُةً قال: «لمّا لقي موسىٰ الخضر، جاء طير فألقىٰ منقاره في الماء.

٢. تفسير الميزان، بع ١٣٠ ص ٣٨٣.

١. تقسير نورالثقلين، بع ٣، ص ٢٧٥.

٣. تقسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٤٨٠.

فقال الخضر لموسى: تدري ما يقول هذا الطائر؟ قال: وما يقول؟ قال: يقول: ما علمك وعلم موسىٰ في علم الله إلاَّكما أخذ مِنقاري مِن الماء» \.

#### ٦\_ ماذا كان الكنز؟

مِن الأسئلة التي تُثار حول هذه القصّة، هي عن ماهية الكنز الوارد في الآية، ماذا كان؟ ولماذا كان صاحب موسى يصر على إخفائه؟ ولماذا قام الرجل المؤمن، يعني أب الأيستام بتجميع هذا الكنز وإخفائه؟

يرى بعض المفسّرين أنّ الكنز يرمز إلى شيء معنوي، قبل أن يكون لهُ مفهوم مادي. إذ أنَّ هذا الكنز ـ طبقاً لروايات عديدة تُنقل مِن طرق السنّة والشيعة ـ لم يكن سوى لوح منقوش عليه مجموعة مِن الحِكم.

أمّا ما هي هذه الحِكم؟ فثمّة كلام كثير للمفسّرين في ذلك.

فني كتاب الكافي نقلاً عن الإمام حيث قال في جوابه على سؤال يتعلّق بماهية الكنز: «أمّا إنّهُ ما كان ذهباً ولا فضة، وإنّما كان أربع كلمات: لا إله إلّا الله، مَن أيقن بالموت لم يضحك، ومَن أيقن بالحساب لم يفرح قلبه، ومَن أيقن بالقدر لم يخش إلّا الله» أ

وفي روايات أخرى، ورد أنَّ اللوح كان مِن ذهب. الظاهر أنَّه ليس هُناك تعارض بين الاثنين، لأنَّ هدف الرَّواية الأُولَىٰ أن تبيِّن أنَّ الكنز لم يكن دراهم ودنانير.

ولو فرضنا أنّنا التزمنا المعنى الظاهر لكلمة كنز، وفسّرناه على أنّه كمّية مِن الذهب، فإنّنا لا نواجه مُشكلة أيضاً، لأنّ الكنز الحرّم شرعاً هو أن يقوم الإنسان بتجميع وادّخار أموال وثروة كبيرة لمدّة طويلة في حين أنّ المجتمع بحاجة إليها، ولكن لو قام أحد الاشخاص بدفن ماله ليوم أو عدّة أيّام (كما هو المتعارف في الازمنة السابقة بسبب عدم الأمن) ثمّ توفي هذا الشخص بسبب حادثة، فلا يوجد أيّ إشكال في مثل هذا الكنز.

### ٧\_ دروس هذه القصّة

هناك جملة دروس يمكن أن نستفيدها مِن القصّة، ويمكن لنا أن ندرجها كما يلي:

١. تفسير الدرّالعنثور ومصادر أخرى طبقاً لما نقله تفسير العيزان، ذيل الآية مورد البحث.

۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ۲۸۷.

أ) أهمية العثور على قائد عالم والاستفادة مِن علمه، بحيث رأينا أنَّ نبيّاً مِن أُولي العزم مِثل موسىٰ الله على قائد عالم والطويل، وقد بذل ما بذل لتحقيقه، وهذا درس لجميع الناس مهما كان علمهم وفي أي عمر كانوا.

ب) جوهرة العلم الإلهي تنبع مِن العبودية لله تعالى، كما قرأنا في الآيات أعلاه في قوله تعالى: ﴿عبدا مِن عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وملمناه مِن لدنا علماً ﴾.

ج) يجب تعلّم العلم للعمل، كما يقول موسى الله الصاحبه ﴿ هَمَّا عَلَمُتُ رَهُدُلُهُ أَي عَلَمْنِي عَمَلًا يَقَرّبني مِن هَدَفي ومقصدي، فأنا لا أطلب العلم لنفسه، بل للوصول إلى الهدف.

د) يجب عدم الإستعجال في الأعمال، إذ العديد مِن الأُمور تحتاج إلى الفرص المناسبة (الأُمور مرهونة بأوقاتها) خاصة في القضايا المهتة، ولهذا السبب، فإنَّ الرجل العالم قد ذكر سرّ أعماله لموسىٰ في الفرصة المناسبة.

الظاهر والباطن مِن المسائل المهمّة الأخرى التي نتعلّمها مِن القصّة، إذ يجب علينا أن لا تصدر أحكاماً سريعة تجاه الحوادث التي تقع في مجرى حياتنا بما قد لا يعجبنا، إذ ما أكثر الحوادثِ التي نكرهها، ولكن يتضح بعد مدَّة أنَّ هذه الحوادث لم تكن سوى نوع مِن الألطاف الخفيّة الإلهيّة، والقرآن يصرّح بمضمون هذه الحقيقة في قوله تعالى: ﴿مسئ لن تكرهوا شيئا وهو فرّلكم والله يعلم ولئتم لا تعلمون ﴾ .

إنَّ المستفاد مِن هذه القضية أن لا يُصاب الإنسان باليأس عندما تهجم عليه الحوادث، وفي هذا الصدد نقرأ في حديث طريف ينقلهُ عبد الله بن الحدّث والفقيه المعروف زرارة بن أعين، ويقول فيه عبد الله: قال لي أبو عبد الله على الله على والدك السلام، وقل له: إنّي إنّما أعيبك دفاعاً مِنّي عنك، فإنَّ الناس والعدوّ يُسارعون إلى كلّ مَن قرّبناه وحمدنا مكانه لإدخال الأذى في مَن نحبه ونقرّبه، ويرمونه لمحبتنا له وقربه ودنوه مِنّا، ويرون إدخال الأذى عليه وقتله، ويحمدون كل مَن عبناه نحن، فإنّما أعيبك لأنّك رجلُ اشتهرت مِنّا، وبميلك إلينا، وأنت في ذلك مذموم عندَ الناس غير محمود الأثر بمودّتك لنا ولميلك إلينا، فأحببت أن أعيبك ليحمدوا أمرك في الدين بعيبك ونقصك، ويكون بذلك مِنّا دافع شرَّهم عنك. يقول الله عزَّ وجلّ: ليحمدوا أمرك في الدين بعيبك ونقصك، ويكون بذلك مِنّا دافع شرَّهم عنك. يقول الله عزَّ وجلّ:

سفينة غصباً هذا التنزيل مِن عند الله، لا والله ما عابها إلا لكي تسلم مِن الملك، ولا تعطب على يديد، ولقد كانت صالحة ليسَ للعيب فيها مساغ والحمد لله، فافهم المثل يرحمك الله، فإنّك والله أحبّ الناس إليّ، وأحبّ أصحاب أبي حياً وميتاً. فإنّك أفضل سغن ذلك البحر القمقام الزاخر، وإن مِن وراثك ملكاً ظلوماً غصوباً يرقب عبور كل سفينة صالحة ثرد بحر الهدى ليأخذها غصباً، ثمّ يغصبها وأهلها، ورحمة الله عليك حياً ورحمته ورضوانه عليك ميتاً» (

و) مِن دروس القصّة الإعتراف بالحقائق واتخاذ المواقف المطابقة لها، فعندما تخلّف موسى ثلاث مرّات عن الوفاء بالتزامه لصاحبه العالم، عرف أنَّهُ لا يستطيع الاستمرار معهُ في الصحبة، وبالرغم مِن أنَّ فراق هذا الأستاذ كان أمراً صعباً على موسى المنه، إلَّا أنَّهُ المنه لي المنام بإعطائه الحق، وفارقه عن إخلاص بعد أن حصل على حقائق عظمية وكنوز معنوية كبيرة مِن هذه الصحبة القصيرة.

يجب على الإنسان أن لا يستمر إلى آخر عمره في اختبار نفسه، بحيث تتحوَّل حياته إلى مُختبر للأمور المستقبلية التي قد لا تحصل أبداً، اذ عليه عندما يختبر موضوعاً ما عدَّة مرّات، أن يلتزم العمل بنتائج الإختبار وأن يقتنع به.

ز) تأثير إيمان الآباء على الأبناء

لقد تحمّل الخضر مسؤولية حماية الأبناء بالمقدار الذي كانَ يستطيعه، وذلك بسبب الأب الصالح المُلتزم، بمعنىٰ أنَّ الابن يستطيع أن يسعد في ظل الإيمان وأمانة والتزام الأب، وإنَّ نتيجة العمل الصالح الذي يلتزمه الأب تعود على الابن أيضاً.

وفي بعض الرّوابات نقراً أنَّ ذلك الرجل الصالح لم يكن الأب المباشر لليتامي، بل هو مِن أجدادهم البعيدين جدّاً، (وهكذا يكون للعمل الصالح تأثيره) ٢. وإنَّ مِن علائم صلاح هذا الأب هو ما تركهُ مِن الكنوز المعنوية، ومِن الحِكَمُ لأبنائه.

### ح) قصر العمر بسبب إيذاء الوالدين

عندما يطال الموت الابن بسبب ما يلحقه مِن أذى بوالديه في مستقبل حياته، وبسبب ما يرهقهما به مِن أذى وطغيان وكفر، قد يحرفهم عن الطريق الإلهي، كما رأينا ذلك في القصّة التي بين أيدينا، فإنَّ الرّوايات الإسلامية تسربط بسين قسصر العسمر و تسرك صلة الرحسم

(وبالأخص أذيّة الوالدين وعقوقهما) وقد أشرنا إلى بعضها في نهاية الحديث عن الآية ٢٣ مِن سورة الإسراء.

وينبغي هنا أن نستوعب الدرس على صعيد هذا الجانب مِن القصّة، إذا كانَ الولد يُقتل لما يلحقه بأبويه مِن ضرر وأذى في مستقبل حياته، تُرى فما حال الذي يمارس الأذى فعلاً بحق والديه ويرهقهما بالعقوق؟

### ط) الناس أعداء ما جهلوا

قد يحدث أن يقوم شخص بالإحسان إلينا، إلَّا أنّنا نتصوره عدوّاً لنا، لأنّنا لانعرف بواطن الأمور، ونتسرّع ونفقد الصبر، خصوصاً إزاء الأحداث والأسور التي نجهلها ولا نحيط بأسبابها علماً. مِن الطبيعي أن يفقد الإنسان صبره إزاء ما لا يحيط بعه عملماً مِن الأحداث والقضايا، إلَّا أنَّ الدرس المستفاد مِن القصّة هو أن لانتسرّع في إصدار الأحكام على مثل هذه القضايا حتى تكتمل لدينا الرؤية التي نحيط مِن خلالها بجوانب وزوايا الموضوع المختلفة.

فني حديث عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب، نـقرأ قــوله على: «النــاس أعــداء مــا جهلوا» ، لذا فإنّه كُلّما يرتفع الوعي لدى الإنسان فإنّ تعامله يكون أكثر منطقية، وبعبارة أخرى إنّ أساس الصبر هو الوعي.

وكان لانزعاج موسى على بالطبع ما يبرّره، إذكان يرى تجاوزاً عن حدود الشرع في الأحداث التي وقعت على يد صاحبه بحيث تعرّض القسم الاعظم للشريعة الى الخطر، فني الحادثة الأولى تعرّضت مصونية أموال الناس إلى الخطر؛ وفي الثّانية تعرّضت أرواحهم إلى خطر، أمّا في الثّالثة، فكان اعتراضه ينصب على ضرورة التعامل المنطقي مع حقوق الناس، لذلك فقد اعترض ونسي عهده الذي قطعه لصاحبه العالم، ولكن ما إن اطّلعَ على بواطن الأمور هدا وكف عن الإعتراض. وهذا الأمر يدل على أنَّ عدم الإطلاع هو أمرٌ مقلق بحد ذاته.

### ي) أدب التلميذ والأستاذ

غَة ملاحظات لطيفة حول أدب التلميذ والأستاذ ظهرت في مقاطع الحديث بين موسى ﷺ والرجل الرّباني العالم، فمن ذلك مثلاً:

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٧٢.

اساعتبار موسى الله نفسه تابعاً للخضر قوله: ﴿ لَقَبِعِكَ ﴾.

٢-لقد أعلن موسى على هذا الإتباع على شكل استئذان فقال: ﴿ هِل تُقِيعِك ﴾.

٣- اقراره الله بعلم أستاذه وبحاجته للتعلّم فقال: ﴿ ملىٰ أَن تعلَّمن ﴾.

٤-وللتواضع فقد اعتبر علم أستاذه كثيراً، وهو يطلب جانباً من هذا العلم، فقال:
 ﴿ همّا ﴾.

٥- يصف علم أستاذه بأنَّهُ علم إلهي فيقول: ﴿ مُلْمِعِهِ.

٦- يطلب من أستاذه الهداية والرشاد فقال ﷺ: ﴿رشدلُهِ.

٧- يقول الأستاذه بشكل لطيف وخني، بأنَّ الله قد تلطَّف عليك وعلَّمك، فتلطَّف أنت عليَّ، حيث قال اللهِ : ﴿ تعلَمَن مِمَا ملْمِعِهِ .

٨-إنَّ جملة ﴿ هل القبائل تكشف حقيقة أن يكون السلميذ في طملب الأسستاذ، وفي إتباعه، إذ ليس من وظيفة الأستاذ اتباع تلميذه إلَّا في حالات وموارد خاصة.

٩-بالرغم من أنّ موسى كان يتمتع بمنصب كبير (حيث كان نبيّاً مِن أولي العنزم وصاحب رسالة وكتاب) إلّا أنّهُ تواضع، وهذا يعني أنك ومها كنت وفي أيّ مقام أصبحت، يجب عليك أن تتواضع في مقام طلب العلم والمعرفة.

١٠-إنَّ موسىٰ الله للم يذكر عبارة جازمة في معرض تعهده لأستاذه، بل قال: ﴿ستجدلي النَّ الله صابرله وهذه الصيغة في التعبير عملوءة أدباً إزاء الخالق جلَّ وعلا، واتجاه الأستاذ أيضاً، حتىٰ إذا تخلف عنها لا يكون ثمّة نوع مِن هتك الحرمة إزاء الأستاذ.

وضروري أن نذكر في خاتمة هذا الحديث أنَّ العالِم الرباني قد استخدم إزاء موسىٰ الله منتهى الحلم في مقام التعليم والتربية، فعندما كان موسىٰ الله ينسىٰ تعهده وتثور شائرته ويعترض عليه، يجيبه الأستاذ بهدوء وبرود، ولكن علىٰ شكل استفهام: ﴿ أَلَم أَقُل لِنُك لَن تَسْتَطْيع مِعْنِ صَبِرُلُهُ.

#### 8003

وَيَسْنَلُونِكَ عَن ذِى ٱلْقَرْنَكِيْ قُلْ سَأَتُلُواْ عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِحَوَّا اللَّهَ إِنَّا مَكَّنَالُهُ،

هِ ٱلْأَرْضِ وَ الْيُسْنَهُ مِن كُلِ شَيْءِ سَبَبًا اللَّهُ فَالْبَعَ سَبَبًا اللَّهَ حَقَى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَعْرُبُ فِي عَيْنٍ جَمِنَةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَلْذَا ٱلْفَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِبَ وَإِمَّا أَن النَّعْرَبُ فِي عَيْنِ حَمِنَةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَلْذَا ٱلْفَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِبَ وَإِمَّا أَن النَّعْرِبُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

## التفسير

#### قِصّة «ذو القرنين» العميبة:

قُلنا في بداية حديثنا عن أصحاب الكهف: إنَّ مجموعة مِن قريش قرَّرت اختبار الرَّسول الأَكرمُ لَلَّالِيَّة ، وقامت هذه المجموعة بالتنسيق مع اليهود واستشارتهم بطرح ثلاث قضايا هي: تأريخ الفتية مِن أصحاب الكهف.

السؤال عن ماهية الروح، أمّا القضية الثّالثة فقد كانت حول «ذو القرنين».

وفي القرآن، جاءَ الردّ على قضية الروح في سورة الإسراء، أمّا الإجابة علىالســؤالين الآخرين فقد جاءت في سورة الكهف.

ونحنُ الآن بصدد ذكر قصّة «ذو القرنين»:

وأشرنا سابقاً إلىٰ أنَّ سورة الكهف أشارت إلىٰ ثلاث قصص تختلف في الظاهر عـن بعضها، ولكنّها تشترك في جوانب معيّنة، والقصص الثلاث هي قصّة أصـحاب الكـهف، وموسىٰ والخضر، وقصّة «ذو القرنين». إنَّ في القصص الثلاث هذه مضامين تنقلنا مِن حياتنا العادية إلى أفق آخر، يكشف لنا أنَّ العالم في حقائقه وأسراره لا يُحَدُّ فيها ألفناه مِنهُ، وفيها يحيطنا مِنهُ، واعتدنا عليه.

إنَّ قصّة «ذو القرنين» تدور حول شخصية أثارت اهتمامات الفلاسفة والباحثين منذ القدم. وقد بُذلت جهود ومساعى كثيرة للتعرُّف علىٰ هذه الشخصية.

وسنقوم أوّلاً بتفسير الآيات الست عشرة الخاصّة بذي القرنين حيث إنّ حياته مع قطع النظر عن جوانبها التاريخية بمثابة درس كبير ومليء بالعبر ، ثمّ ننتقل إلى بحـوث لمـعرفة شخصية ذي القرنين نفسه مستفيدين في ذلك مِن الرّوايات الإسلامية، وممّا أشار إليه المؤرّخون في هذا الصدد.

بتعبير آخر: إنَّ ما يهمنا أوَّلاً هو الحديث عن شخصية ذي القرنين، وهو ما فعلهُ القرآن، حيث يقول تعالى: ﴿ويسئلونك من ذي القرنين﴾.

فيكون الجواب على لسان الرّسول المصطفى عَلَيْنَا: ﴿ قُلُ سَأَتِلُوا عَلَيْكُم مِنْهُ وَكُولُهُ.

ولأنَّ «السين» في (سأتلوا) تستخدم عادة للمستقبل القريب، والرَّسول هنا يستحدَّث مُباشرة إليهم عن ذي القرنين، فمن المحتمل أن يكون ذلك مِنهُ عَيَّاتُهُ احتراماً ومراعاة للأدب؛ الأدب الممزوج بالهدوء والتروي، الأدب الذي يعني استلهامه للعلم مِن الله تبارك وتعالى، ونقلهُ إلى الناس.

إنَّ بداية الآية تبيّن لنا أنَّ قصّة «ذو القرنين» كانت متداولة ومعروفة بين الناس، ولكنّها كانت محاطة بالغموض والإبهام، لهذا السبب طالبوا الرّسول الأكسرم عَلَيْكِيْ الإدلاء حسولها بالتوضيحات اللازمة.

وفي إستئناف الحديث عن ذي القرنين يقول تعالى: ﴿ لِذَا مَكَنَّا لَهُ فَيَ اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَيَ سُبِل القوّة والقدرة والحكم.

#### ﴿وِرَّتَينَاهُ مِنْ كُلِ شِي. سِبِهَا ﴾ ِ

بالرغم من أنّ مفهوم (السبب) يعني الحبل المستخدم في تسلُّق النخيل، إلّا أنّ بعض المفسّرين يحصر، في الوسائل المستخدمة في إنجاز الأعبال، إلَّا أنَّ الواضح مِن مفهوم الآية أنَّ الكلمة المذكورة يُراد مِنها معناها ومفهومها الواسع، حيث إنَّ الله تبارك وتعالى منح «ذو القرنين» أسباب الوصول لكلّ الأشياء: العقل، العلم الكافي، الإدارة السليمة، القوّة والقدرة، الجيوش والقوى البشرية، بالإضافة إلى الإمكانات المادية، أي إنَّهُ مُنحَ كلّ

الأسباب والسبّل المادية والمعنوية الكفيلة بتحقيق الأهداف المنشودة.

ثم يشير القرآن بعد ذلك إلى استفادة ذي القرنين مِن هذه الأسباب والسبل فيقول: ﴿ وَالسَّبِلُ فَيَقُولُ: ﴿ وَالسَّبِلُ فَيَقُولُ: ﴿ وَالسَّبِلُ فَاللَّهِ مَنْهِا ﴾ .

ثُمُّ ﴿ وَتَىٰ إِذَا بِلَعْ مِعْرِبِ الشَّمِسَ ﴾ .

فرأى أنَّها تغرب في بحر غامق أو عين ذات ماء آسن: ﴿وجِدها تغرب في مين حمثة ﴾ ` .

﴿ ووجد مندها قوما ﴾ أي مجموعة من الناس فيهم الصالح والطالح، هؤلاء القوم هم الذين خاطب الله ذا القرنين في شأنهم: ﴿ قَلْنَا مِا ذَا القُرنينَ لِمَّا أَنْ تُعدُّبُ وَلِمَّا أَنْ تَتَحدُ فيهم حسنا ﴾ ٢.

ويرئ بعض المفسّرين في كلمة (قلنا) دليلاً على نبوّة ذي القرنين، ولكن مِن المحتمل أن يكون المقصود بهذا التعبير هو الإلهام القلبي الذي يمنحهُ الخالق جلَّ وعلا لغير الأنبياء أيضاً، هذا وليسّ بالإمكان انكار أنَّ التعبير الآنف الذكر يشير بالفعل إلى معنىٰ النّبوة.

بعد ذلك تحكي الآيات جواب «ذي القرنين» الذي قال: ﴿قَالَ لَمَّا مَنْ طَلَمْ فَسُوفَ نَعَدُّبُهُ ثمّ يردّ للن ربّه فيعقبه عدّلها نكراً ﴾ ٢. أي إنَّ الظالمين سينالون العدّاب الدنيوي والأخروي معاً.

﴿وَلَمَّا مَنْ لَمِنْ وَمِمِلِ صَالِحاً قُلْهُ جِزَّا: الحَسْنَىٰ ﴾.

﴿وسنقول لهُ مِنْ لَمِرِنَا يُسرِلُ ﴾.

أي أنّنا سنتعامل معهُ بالقول الحسن، فضلاً عن أنّنا سنخفف عنهُ ولا نجعلهُ يــواجـــه المشاكل والصعاب، بالإضافة إلىٰ أنّنا سوف لن نجبي مِنهُ ضرائب كثيرة.

والظاهر أنَّ ذا القرنين أراد مِن ذلك أنَّ الناس سينقسمون مقابل دعوتي الى التموحيد والإيمان والنهي عن الظلم والفساد إلى مجموعتين، الأولى: همي الجموعة التي سترحب ببرنامجه الإلهي ودعوته للتوحيد والإيمان وهذه ستجزئ بالحسنى وستعيش حياة آمنة ومطمئنة. أمّا الثّافية: فستتخذ موقفاً عدائياً مِن دعوة ذي القرنين وتقف في الجبهة المناوئة،

١. «حمثة» تعني في الأصل الطين الأسود ذا الرائحة الكريهة؛ أو الماء الآسن الموجود في المستنقعات. وهذا الوصف يُبَيِّن لنا بأنَّ الأرض التي بلغها «ذو القرنين» كانت مليئة بالمستنقعات، بشكل كان ذو القرنين يشعر معهُ بأنَّ الشمس كانت تغرب في هذه المستنقعات، تماماً كما يشعر بذلك مسافر البحر، وسكّان السواحل الذين يشعرون بأنَّ الشمس قد غابت في البحر أو خرجت مِنهُ!.

٢. يظهر أنَّ جملة ﴿إِمَّا أَن تَعَذُّب ... ﴾ إستفهامية بالرغم من أنَّ ظاهرها جملة خبرية.

٣. ونكره مُشتقة مِن ومُنكره بمعنىٰ الشيء المجهول؛ أي العذاب المجهول الذي لم يمكن تصوره.

وتستمر في شركها وظلمها، وتواصل فسادها. وهي لذلك ستعاقب نتيجة موقفها هذا أشدّ العقاب.

وبمقارنة قوله: ﴿فَنَ ظُلُمِ﴾ وقوله: ﴿فَنَ آمِنَ وَمَمَلَ صَالَحَا﴾ يتبيّن لنا أنَّ الظلم يعني هنا الشرك والعمل غير الصالح الذي يُعدُّ مِن ثمار شجرة الشرك المشؤومة.

وحتى إذا يلغ مطلع الشمس وهنا رأى أنها: ووجدها تطلع ملى قوم لم نجمل لهم من دوتها سترا و في اللفظ كناية عن أنَّ حياة هؤلاء الناس بدائية جدّاً، ولا يملكون سوى القليل مِن الملابس التي لا تكني لتغطية أبدانهم مِن الشمس.

أمّا بعض المفسّرين فلم يستبعدوا افتقار هؤلاء الناس إلى المساكن التي تحميهم مِن الشمس .

وهناك احتمال آخر يطرحه البعض، ويرى أن يكون هؤلاء القوم في أرض صحراوية تفتقر للجبال والأشجار والملاجيء، وأن ليسَ في تلك الصحراء ما يمكن هؤلاء القوم مِن حماية أنفسهم مِن الشمس مِن غطاء أو غير ذلك ".

بالطبع ليس هناك تعارض بين التفاسير هذه، قوله تعالى: ﴿ كَذَلْكَ وَقَدَ أَحَطْنَا بِهَا لَدَيْتُهُ وَاللَّهِ عَا خَيراً ﴾ هكذا كانت أعمال «ذو القرنين» ونحن نعلم جيّداً بإمكاناته.

بعض المفسّرين قال: إنَّ هذه الآية تُشير إلى الهداية الإلهيّة لذي القـرنين في بــرامجـــه ومساعيه ".

#### 8003

ا، أشارت بعض الرّوايات الواردة عن أهل البيت اللُّهُ إلى التّفسير الأوّل، فيما أشارت روايات أخرى إلى التّفسير الأوّلى، فيما أشارت روايات أخرى إلى التّفسير التّانى. وليس تمّة تناقض بين الإثنين (يراجع تفسير نورالتقلين، ج ٢٠ ص ٣٠٦).

٢. تفسير في ظلال القرآن، والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

٣. تفسير الميزان، ج ١٣. ص ٣٩١.

مُّمَّ أَنْبَعَ سَبَّالَ الْهَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلْ بَعَلُ لَكَ خَرْمًا قُولاً اللَّهُ قَالُواْ يَكُذَا ٱلْفَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلْ بَعَلُ لَكَ خَرْمًا عَلَىٰ أَن جَعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ مِسَدًّا اللَّهِ قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَقِي خَيْرُ فَأَعِينُونِ بِفُوةٍ إَجْعَلْ بَيْنَكُو وَيَنْهُمْ رَدْمًا اللَّهُ اللَّهُ وَيُنْ أَلُهُ لَكِيدٍ حَقَى إِذَا سَاوَى بَيْنَ ٱلصَّدَفَيْنِ قَالَ ٱنفُخُوا حَقَى إِذَا جَعَلَهُ, فَازًا قَالَ ءَا تُونِي أَفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْرَا اللَّ فَعَالَ مَا مَكَا يَعْمُ وَمَا السَّطَ عُوا أَن يَظْهُرُوهُ وَمَا اسْتَطَعُوا لَهُ نَقْبُ اللَّ قَالَ ءَا تُونِي آفَرِغُ عَلَيْهِ قِطْرَا اللَّ فَعَالَ مَعْدَارَةٍ مَقَالَ الْعَدَارَةِ عَلَيْهِ وَعَدُرَةٍ جَعَلَهُ, دَكَا أَن يَظْهُرُوهُ وَمَا اسْتَطَعُوا

## التفسير

### كيف تمّ بناء سد ذي القرنين؟

الآيات أعلاه تشير إلى سفرة أخرى مِن أسفار ذي القرنين حيثُ تـقول: ﴿ لَـمَّ أَلَـبِع سببا﴾.

أي بعد هذه الحادثة استفاد مِن الوسائل المهمّة التي كانت تحت تصرّفه ومضي في سفره حتى وصل إلى موضع بين جبلين: ﴿متى إِذَا بِلغَ بِينَ السّدّين وجد مِن دونهما قوماً لا يكادون يفقهون قولاً ﴾.

والآية تشير إلى أنَّهُ وَصَل إلى مَنطقة جبلية، وهناك وَجدَ أَناساً (غير المجموعتين اللتين عثر عليها في الشرق والغرب) كانوا على مستوى دانٍ مِن المدنيّة، لأنَّ الكلام أحد أوضح علائم التمدُّن لدى البشر.

البعض احتمل أنَّ جملة ﴿لا يكادون يفقهون قولاً﴾ لا تـعني أنَّهــم لم يكــونوا يـعرفون اللغات، بل كانوا لا يفهمون محتوى الكلام، أي كانوا مُتخلّفين فكريّاً.

أمّا عن مكان الجبل والجوانب التأريخية والجغرافية لهذه الحادثة، فسنذكر في نهاية البحث التّفسيري، حديثاً مفصّلاً عن ذلك. في هذه الأثناء اغتنم هؤلاء القوم بحيء ذي القرنين، لأنهم كانوا في عذاب شديد مِن قبل أعدائهم يأجوج ومأجوج، لذا فقد طلبوا العون منهُ قائلين: ﴿قَالُوا بِادْا لِلقُرنينَ لِنَّ يأجوج ومأجوج مفسدون في الأرض فهل نجعل لك خرجا علىٰ أن تجعل بيننا وبينهم سدّلُه.

قد يكون كلامهم هذا تمَّ عن طريق تبادل العلامات والإشارات، لأنَّهم لا يفهمون لغة ذي القرنين، أو أنَّهم تحدَّثوا معهُ بعبارات ناقصة لا يمكن الإعتداد بها.

ويحتمل أن يكون التفاهيم بينهم تم عن طريق المترجمين، أو بأسلوب الإلهام الإلهـي، مثل تحدّث بعض الطيور مع سليان الله .

في كل الأحوال، يمكن أن نستفيد مِن الآية الشريفة أنَّ تلك المجموعة مِن الناس كانت ذات وضع جيِّد مِن حيث الإمكانات الاقتصادية، إلَّا أنهم كانوا ضعفاء في الجال الصناعي والفكري والتخطيطي، لذا فقد تقبِّلوا بتكاليف بناء هذا السد المهم، بشرط أن يتكفّل ذو القرنين ببنائه وهندسته.

وفيها يخص يأجوج ومأجوج سنتحدّث عنهم في نهاية هذا البحث إن شاء الله.

أمّا ذو القرنين فقد أجابهم: ﴿قال ما مكتني فيه ربّي خير ﴾، وأني لا أحتاج إلى مساعد تكم المالية وإنّا: ﴿فأمينوني بقوّة أجمل بينكم وبينهم ردما ﴾.

كلمة «ردم» على وزن «طرد» وهي في الأصل تعني ملء الشق بالأحجار، إلّا أنّها فيما بعد أخذت معنيّ واسعاً بحيث شملَ كلّ سدّ، بل وشمل حتى ترقيع الملابس.

يعتقد بعض المفسّرين أنَّ كلمة «ردم» تقال للسدّ القوي ١، ووفقاً لهذا التَّفسير فإنَّ ذا القرنين قد وعدهم بأكثر ممّاكانوا ينتظرونه.

كما أنّه يجب الإنتباء إلى أنَّ «سد» على وزن «قد»، و«سُدّ» على وزن «قفل» هما بمعنى واحد، وهو المائل الذي يفصل بين شيئين، إلَّا أنَّ البعض -كما يقول الراغب - وضع فرقاً بين الإثنين، فالأوّل هو مِن صناعة الإنسان، والثّاني هو الحائل الطبيعي.

ثم أمر ذو القرنين فقال: ﴿ آلتوني زير الحديد ﴾.

«زُبر» جمع «زُبرة» على وزن (غُرفة)، وتعني القطع الكبيرة والضخمة مِن الحديد.

١٠ «الآلوسي» في «روح المعاني»، والفيض الكاشاني في تفسير «الصافي»، والفخر الرازي في «التفسير الكبير».

وعندما تهيّأت قطع الحديد أعطى أمراً بوضع بعضها فوق البعض الآخر حتى عظي بين الجبلين بشكل كامل: ﴿متن إذا ساوى بين الصدفين﴾.

«صدف» تُعني هنا حافة الجبل، ويتّضح مِن هذا التعبير أنَّ هناك شقّاً بين حافتي الجبل حيث كانَ يأجوج ومأجوج يدخلان منه، وقد صمم ذو القرنين ملاً هذا الشق.

الأمر الثّالث لذي القرنين هو طلبه مِنهم أن يجلبوا الحطب وما شابههُ، ووضعهُ على الأمر الثّالث لذي القرنين هو طلبه مِنهم بالنفخ فيه حتى احمرَّ الحديد مِن شدّة النّار: ﴿قَالَ لَنَفْخُولُ حَتَىٰ إِذَا جِعَلَهُ نَارُا ﴾.

لقد كان يهدف ذو القرنين مِن ذلك ربط قطع الحديد بعضها ببعض ليصنع منها سدّاً من قطعة واحدة، وعن طريق ذلك، قام ذو القرنين بنفس عمل «اللحام» الذي يُقام به اليوم في ربط أجزاء الحديد بعضها ببعض.

أخيراً أصدر لهم الأمر الأخير فقال: اجلبوا لي النحاس المذاب حتى أضعه فوق هــذا السد: ﴿قَالَ آتُونِي لُفُرغ مليه قطراً﴾.

وبهذا الشكل قام بتغطية هذا السدّ الحديدي بطبقة من النحاس حتىٰ لا ينفذ فيه الهواء ويُحفظ مِن التآكل.

بعض المفسّرين قالوا: إنَّ العلم المعاصر أثبت أنَّهُ عند إضافة مقدار مِن النبحاس إلى الحديد فإنَّ ذلك سيزيد مِن مقدار مقاومته، ولأنَّ «ذا القرنين» كان عالماً بهذه الحقيقة فقد أقدم على تنفيذه.

إِنَّ المشهور في معنىٰ «قطر» هو ما قلناه (أي النحاس المذاب)، إلَّا أنَّ بعض المفسّرين فسَّر ذلك بـ «الخارصين المذاب» وهو خلاف المتعارف.

وأخيراً، أصبح هذا السد بقدر مِن القوّة والإحكام بحيث: ﴿قَمَا لَسَطَاعُوا لَنْ يَظْهُرُوهُ وَمَا لَسَطَاعُوا لَ استطاعُوا لَهُ نَقَياً﴾. \

لقد كان عمل ذي القرنين عظيماً ومهمّاً، وكانَ لهُ وفقاً لمنطق المستكبرين ونهجهم أن يتباهى بهِ أو يمنّ به، إلَّا أنَّهُ قال بأدبٍ كامل: ﴿قال هذا رحمة مِن ربِّي﴾ لأنَّ أخلاقهُ كانت أخلاقاً إلهيّة.

إِنَّهُ أَرَادَ أَنْ يَقُولَ: إذا كنت أملك العلم والمعرفة وأستطيع بواسطتهما أن أخطو خطوات

١. ﴿اسطاعوا﴾ كان في الأصل «استطاعوا» وحذف حرف التاء من باب الاستفعال.

مهمّة، فإنَّ كلِّ ذلك إِنَّا كانَ مِن قبل الخالق جلَّ وعلا، وإذا كُننت أسلك قابلية الكلام والحديث المؤثِّر فذلك أيضاً مِن الخالق جلَّ وعلا.

وإذا كانت مثل هذه الوسائل والأفكار في اختياري فإنَّ ذلك مِن بركة الله ورحمة الخالق الواسعة.

أراد ذو القرنين أن يقول: إنّني لا أملك شيئاً مِن عندي كي أفتخر به، ولم أعمل عـملاً مهمّاً كي أَمُنّ علىٰ عباد الله.

ثم استطرد قائلاً؛ لا تظنوا أنَّ هذا السد سيكون أبدياً وخالداً: ﴿ فَإِذَا جَاءُ وَمَدَرَبِّي جَعَلْهُ دَكَاء ﴾.

﴿وكان وعد ربِّي حقًّا ﴾.

لقد أشار ذو القرنين في كلامه هذا إلى قضية فناء الدنيا وتحطّم هيكل نظام الوجود فيها عند البعث.

لكن بعض المفسّرين اعتبر الوعد الإلهي إنسارة إلى التقدّم العلمي للبشر والذي بواسطته لا يبقى معنى لسدٍ غير قابل للإختراق والعبور، فالطائرات وما شابهها تستطيع أن تعبر جميع هذه الموانع، ولكن هذا التّفسير بعيد حسب الظاهر.

#### بحوث

# أوّلاً: الملامظات التربوية في هذه القصّة التأريفية

سنبحث فيا بعد \_إن شاء الله \_ما يتعلّق بذي القرنين؛ مَن هو؟ وكيف تم سفره للشرق والغرب؛ وأين كان السد الذي أنشأه؟ وغير ذلك، ولكن بمصرف النسظر عن الجسوانب التاريخية، فإنَّ القصّة بشكلٍ عام تحوي على دروسٍ تربوية كثيرة من الضروري الإلتفات إليها والإفادة منها، وفي الواقع أنها هي الهدف القرآني مِن إبرادها. ويمكن تلخيص هذه الدروس بالشكل الآتي:

1- إنَّ أوّل درس تعلّمنا إيَّاه أنَّ العمل الدنبوي لا يتم دون توفير أسبابه، لذا فإنَّ الله تبارك وتعالى وهَب الوسائل والأسباب لتقدم وانتصار ذي القرنين في عمله: ﴿وآتيناه مِن على سببا﴾. وفي نفس الوقت استفاد «ذو القرنين» مِن هذه الأسباب والوسائل بأفضل وجه مكن: ﴿فَأَتبِع سبباً﴾.

لذلك فإنَّ مَن يظن أنَّهُ سيحصل على النصر مِن دون تهيئة أسبابه ومقدماته، فإنَّهُ لا يصل إلى مرامه حتى لوكان ذا القرنين نفسه!

٣- بالرغم مِن أنَّ غروب الشمس في عين من ماء آسن سببه خطأ في الباصرة واشتباء مِنها، إلَّا أنَّ المعنىٰ الذي نلمحهُ مِن هذا المثال هو إمكان تغطية الشمس مع عظمتها بالعين الآسنة ومثلها في ذلك مثل ذلك الإنسان العظيم الذي يسقط وينهار بسبب خطأ واحد فتغرب شخصيته من انظار الناس.

" لا تستطيع أي حكومة أن تنتصر بدون ترغيب الأنصار والأتباع، ومعاقبة المذنبين والخطئين، وهذا هو نفس الأساس الذي اعتمد عليه ذو القرنين حيثُ قال: ﴿قَالَ لَهَا هَنَ ظلم فسوف بعدّيه … \* ولمّا هَنْ آهن ومعل صالحاً فلهُ جزّل العسني ﴾.

والإمام أمير المؤمنين على على الله بلور هذا المعنى في رسالته إلى مالك الأشتر والتي هي برنايج كامل لإدارة البلاد، إذ يقول الله : «ولا يكونن المحسن والمسيىء عندك بمنزلة سواء، فإنَّ في ذلك تزهيداً لأهل الإحسان في الإحسان، وتدريباً لأهل الإساءة على الإساءة» .

3-التكليف الشاق والتصعُّب في الأمور وتحميل الناس ما لا يطيقون، كلَّ هذه الأمور لا تناسب الحكومة الإلهيّة العادلة أبداً، ولهذا السبب فإنَّ ذا القرنين بعد أن صرّح بمعاقبة الظالمين وتشويق الصالحين، أضاف: ﴿وسنقول لهُ وِن لُمِونا يُسرا ﴾ حتى يكن إنجاز الأعمال عن شوق ورغبة.

٥- الحكومة الكبيرة ذات الإمكانات الواسعة لا تتغاضى عن التفاوت والإختلاف القائم في حياة الناس وتُراعي شرائط حياتهم المختلفة، ولهذا السبب فإنَّ «ذو القرنين» صاحب الحكومة الإلهيّة والذي واجهته أقوام مُختلفة، كانَ يتعامل مع كلّ مجموعة بما يُناسب حياتها المناصة، وبذلك كان الجميع منضوين تحت لوائه.

٦-إنَّ «ذو القرنين» لم يستبعد حتى تلك الجموعة التي لم تكن تفهم الكلام، أو كما وصفهم القرآن: ﴿لا يتادون يفقهون قولاً ﴾ بل إنَّهُ استمع إلى مشاكلهم، ودأب على رفع احتياجاتهم بأيّ أسلوب كان، وبني لهم سدّاً محكماً بينهم وبين أعدائهم اللدودين (يأجوج ومأجوج)

١. نهج البلاغة، الرسالة ٥٣.

وقد قام بإنجاز أمورهم بدون أن يفرّق بينهم (رغم أنّهُ كان يظهر أنَّ مثل هؤلاء الناس عديمي الفهم لا ينفعون الحكومة بأيّ شيء).

وفي حديث عن الإمام الصادق على نقرأ قوله: «إسماع الأصم مِسن غير تنصغر صدقة منيئة» \

٧ الأمن هو أوّل وأهم شرط مِن شروط الحياة الإجتاعية السالمة، لهذا السبب تحمَّل «ذو القرنين» أصعب الأعهال وأشقها لتأمين أمن القوم مِن أعدائهم، وقد استفاد مِن أقوى السدود وأمنعها الذي أصبح مضرب الأمثال في التاريخ ورمزاً للإستحكام والدوام والبقاء، حيث يقال للبناء القوي «إنّه مثل سدّ الاسكندر» بالرغم من أنّ «ذو القرنين» غير الاسكندر.

وعادةً لا يسعد المجتمع من دون قطع الطريق على المفسدين، ولهذا فإنَّ أوّل شيء طلبهُ الراهيم الله عند بناء الكعبة هو الأمن: ﴿ رَبّ اجعل هذا الله المناله ؟

ولهذا السبب أيضاً فإنَّ الفقه الإسلامي وضع أقسى العقوبات للذين يـعرِّضون أمـن المجتمع إلى المنظر (راجع في ذلك تفسير الآية ٣٣ مِن سورة المائدة).

المسلم على المسر الآخر الذي يمكن أن نتعلّمهُ مِن هذه القسمة، هو أنَّ أصحاب المشكلة الأصليين معنيين بالدرجة الأولى في الإشتراك في الجهد المبذول لحلّ مُشكلتهم، لذا فإنَّ «ذو القرنين» أعطى أمراً إلى الفئة التي اشتكت إليه أمر يأجوج ومأجوج بأن يجلبوا قطع الحديد، ثمّ أعطاهم الأمر بإشعال النار في أطراف السد لدمج القطع فيا بينها، ثمّ أمرهم بنهيئة النحاس المذاب، وعادة فإنّ العمل الذي يتمّ بمساهمة وحضور الأطراف الأصليين في المشكلة يؤدّي إلى إظهار استعداداتهم ويعطي قيمة خاصة للنتائج الحاصلة منه، وللجهود المبذولة فيه، ومِن ثمّ يحرص الجميع للحفاظ عليه وإدامته بحكم تحمّلهم لجهودات إنشائه.

كما يتّضح من هذه النقطة أنّ، المجتمع المتخلّف والمتأخّر يستطيع أن يُنجز أعمالاً مهمّة وعظيمة إذا تمتّع ببرنامج صحيح وإدارة مُخلصة.

وصيب بوسطى الإلهي والقائد الرّباني لا يلتفت إلى الجزاء المادي والنفع المالي وإنّما يقتنع بما حباه الله، لذا رأينا «ذو القرنين» عندما اقترحوا عليه الأموال قال: ﴿ما مكتّني فيه ربّي خير﴾ وهذا النمط من السلوك يخالف أساليب السلاطين وولعهم العجيب بجمع الثروة والأموال.

۲. إبراهيم، ۳۵.

١. سفينة البحار، ج ٢، مادة (صمم).

وفي القرآن الكريم نقرأ مراراً في قصص الأنبياء أنّهم لم يكونوا يـطلبون المــال جــزاءً لأعهالهم ودعواتهم.

وعكن مُشاهدة هذاالموضوع في ١١ مورداً مِن القرآن الكريم، سواء ما يخبص نبي الإسلام عَلَيْ أَو الأنبياء السابقين، فني بعض الأحيان يذكر القرآن تعبير: (إنّما أجري على الله). وفي أحيان أخرى يضع القرآن محبّة أهل البيت الله والذين هم ركن القيادة المستقبلية أساساً للجزاء فيقول: ﴿قُلُ لالسئلكم عليه أجرا إلاالمودّة في القربي ﴾. \

١٠-إحكام الأمور هو درس آخر نستفيده من هذه القصّة، فذو القرنين استفاد مِن القطع الحديدية الكبرئ في بناء السد، وقد وصلها بالنّار، ثمّ غطّاها بالنحاس المذاب كي تمتنع عن التلف والصدأ إذا تعرّضت للهواء والرطوبة.

11-مهاكان الإنسان قوياً ومُتمكناً وصاحب قدرة واستطاعة في إنجاز الأعمال، فعليه أن لا يغتر بنفسه، وهذا هو درس آخر نتعلّمهُ مِن قصّة «ذو القرنين». فقد اعتمد في جميع شؤونه على قدرة الخالق جلَّ وعلا، وقالَ بعد اتمام السد: ﴿ هذا رحمة مِن ربّي ﴾. وعندما اقترحوا عليه المساعدة المالية قال: ﴿ هَا هَكَنِّي فِيه ربّي حَيرِهُ. وأخيراً عندما يتحدّث عن فناء هذا السد الحكم، فإنَّهُ لا ينسى أن ينسب موعد ذلك إلى الله تعالى.

١٣-كل شي إلى زوال مهما كان محكماً وصلداً. هذا هو الدرس الأخير في هذه القصة، وهو درس للذين يتمنّون أو يظنون خلود المال أو المنصب والجاه، إنَّ سد ذي القرنين أمر هين قياساً إلى انطفاء الشمس وفناء الجسبال الراسسيات، إذاً فكيف بالإنسان المعرَّض للأضرار أكثر من غيره!؟

ألا يكني التفكير بهذه الحقائق حافزاً على الوقوف بوجه الإستبداد؟

### ثانياً: مَن هو ذو القرنين؟

ذكر المفسّرون كلاماً كثيراً عن شخصية ذي القرنين الواردة في القرآن الكريم، فمن هو؟ وعلىٰ أيّ واحد من الشخصيات التاريخية المعروفة تنطبق أوصافه ويمكن أن نرجع الآراء إلىٰ ثلاث نظريات أساسية هي:

۱. الشّوري، ۲۳.

النظرية الأولى: يرى البعض أنَّ «ذو القرنين» ليسَ سوى «الإسكندر المقدوني»، لذا فإنهم يسمّونه «الاسكندر ذو القرنين» ويعتقد هؤلاء بأنَّهُ سيطر بعد وفاة أبيه على دول الروم والمغرب والمصر، وبنى مدينة الإسكندرية، ثمّ سيطر بعد ذلك على النسام وبيت المقدس، ثمّ ذهب مِن هناك إلى «أرمينيا»، وفتح العراق وبلاد فارس، ثمّ قصد الهند والصين، ومِن هناك رجع إلى خُراسان، وقد بنى مدناً كثيرة، ثمّ جاء إلى العراق ومَرِضَ في مدينة «زور» وتوفى فيها.

ويقول البعض: إنَّهُ لم يُعمَّر أكثر مِن ٣٦ سنة، أمَّا جسده فقد ذهبوا بهِ إلى الإسكندرية ودفنوه هناك (

النظرية الثّانية، ويرى جمع مِن المؤرخين أنَّ «ذو القرنين» كان أحد ملوك اليمن (كان ملوك اليمن يسمّون بـ «تبّع» وجمع ذلك «تبابعه») وقد دافع عن هذه النظرية «الأصمعي» في تأريخ العرب قبل الإسلام، و«ابن هشام» في تأريخ المعروف بسيرة ابن هشام، و«أبوريحان البيروني» في كتاب «الآثار الباقية».

ويمكن لنا أن نلمح في شعر شعراء (الحميرية) وهم مِن أقوام اليمن، وبعضاً مِن شــعراء الجاهلية تفاخراً بكونِ «ذو القرنين» مِن قومهم ٪

وفقاً لهذه النظرية يكون سد ذو القرنين هو سد «مأرب» المعروف.

النظرية الثّالثة: وهي أحدث النظريات في هذا الجال وردت عن المــفكر الإســلامي المعروف (أبو الكلام آزاد) الذي شغل يوماً منصب وزير الثقافة في الهند. وقد أورد رأيه في كتاب حققه في هذا الجمال.

وطبقاً لهذه النظرية فإنَّ ذا القرنين هو نفسه (كورش الكبير) الملك الأخميني.

أمّا النظريتان الأُولى والثّانية فإنّها لا تدعمها أدلة قويّة، ومضافاً إلى ذلك فإنّ صفات الإسكندر المقدوني أو ملوك اليمن لا تنطبق مع الصفات التي ذكرها القرآن لذي القرنين.

مِن ناحية ثالثة فإنَّ الإسكندر لم يبن سدًا معروفاً. أمَّا سد مأرب في اليمن فإنَّهُ لا يتطابق مع الصفات الواردة في سدَّ «ذو القرنين» الذي بُني مِن الحديد والنحاس، وقد أنشىء لصد

١. يمكن ملاحظة ذلك في النفسير الكبير، والكامل لابن الأثير (ج ١، ص ٢٨٧). ويعتقد البعض أنّ أوّل مَن قال بهذه النظرية هو الشيخ ابن سينا في كتابه الشفاء.

٢. تفسير الميزان، ج ١٣. ص ٤١٤.

هجوم الأقوام الهمجية، في حين أنَّ سد مأرب مُكَوَّن مِن المواد العادية، ووظيفته خزن المياه ومنعها مِن الطغيان والفيضان، وقد ذكر القرآن شرحاً لذلك في سورة «سبأ».

لكلّ هذه الأسباب سنركّز البحث علىٰ النظرية الثّالثة، ونرىٰ مِن الضروري \_ هــنا ــ الإنتباه بدقة إلىٰ الأمور التالية:

أ) لماذا سمي ذو القرنين بهذا الإسم؟

البعض يعتقد أنَّ سبب التسمية تعود إلى وصوله للشرق والغرب، حيثُ يعبَّر العرب عن ذلك بقرني الشمس.

البعض الآخر يرى بائَّهُ عاش قرنين أو أنَّهُ حَكَمَ قرنين، وأمَّا ما مقدار القرن فهناك آراء مُختلفة في ذلك.

البعض الثّالث يقول: كان يوجد على طَرَفي رأسه بروز (قرن)، ولهذا السبب سُمّي بذي القرنين.

وأخيراً فإنَّ البعض يعتقد بأنَّ تاجهُ الخاص كان يحتوي على قرنين.

بالطبع هناك آراء آخرى في ذلك، إلَّا أنَّ ذكرها جميعاً يُطيل بنا المقام؛ وسوف نرى أنَّ مِبتكر النظرية الثّالثة (أبو الكلام آزاد) استفاد كثيراً مِن هذا اللقب لإثبات نظريته.

ب) لو لاحظنا بدقة في آيات القرآن الكريم لاستفدنا أنَّ ذا القرنين كانت لهُ صفات ممتازة هي:

\* هيّاً لهُ الله جلّ وعلا أسباب القوّة ومقدمات الإنتصار، وجعلها تحت تـصرّفه وفي متناول يده.

\* لقد جهّز ثلاثة جيوش مهمّة: الأوّل إلى الغرب، والشّاني إلى الشرق؛ والشّالث إلى المنطقة التي تضمّ المضيق الجبلي، وفي كلّ هذه الأسفار كان لهُ تعامل خاص مع الأقموام المختلفة حيث ورد تفصيل ذلك في الآيات السابقة.

\* كان رجلاً مؤمناً تتجلى فيه صفات التوحيد والعطف، ولم ينحرف عن طريق العدل، ولم ينحر ف عن طريق العدل، ولم وله فقد شملهُ اللطف الإلهي الخاص، إذ كان ناصراً للمحسنين وعدوّاً للظالمين، ولم يكن يرغب أو يطمع بمال الدنيا كثيراً.

كان مؤمناً بالله وباليوم الآخر.

# لقد صنع واحداً مِن أهم وأقوى السدود، السد الذي استفاد لصنعه مِن الحديد

والنحاس بدلاً مِن الطابوق والحجارة. (وإذا كانت هناك مواد أخرى مستخدمة فيه، فهي لا تعتبر شيئاً بالقياس الى الحديد والنحاس) أمّا هدفه مِن بنائه فقد تمثّل في مساعدة المستضعفين في قبال ظلم يأجوج ومأجوج.

\* كان شخصاً مشهوراً بين مجموعة مِن الناس، وذلك قبل نزول القرآن، لذا فإنَّ قريش أو اليهود سألوا رسول الله تَنَافَيُّ عنه، كما يصرّح بذلك الكتاب العزيز في قبوله تعالى: ﴿ يَسْتُلُونِكُ مِنْ دُي القرنين ﴾ .

ولا يمكن الإستفادة بشيء مِن صريح القرآن للدلالة على أنَّهُ كان نبيًا، بالرغم مِن وجود تعابير تُشعِر بهذا المعنيٰ، كما مرَّ ذلك في تفسير الآيات السابقة.

ونقرأ في العديد مِن الرّوايات الإسلامية الواردة عن الرّسول عَلَيْهُ وأَمُنَّة أهل البيت المُنْهُ الله البيت المُنْهُ الله يكن نبيّاً بل عبداً صالحاً » أ.

ج) أساس القول في النظرية الثّالثة (في أنَّ ذا القرنين هو كورش الكبير) قائم على أصلين، سا:

الأصل الأول: وفق العديد مِن الرّوايات الواردة في سبب نزول هذه الآيات فإنَّ الذي سأل عن «ذي القرنين» هم قوم مِن اليهود، أو أنَّ قريشاً قامت بالأمر بتحريض مِن اليهود، لذا يجب العثور على أصل هذا الموضوع في كتب اليهود.

وَمِن الكتب المعروفة عند اليهود، هو كتاب «دانيال» حيث نقرأ في الفصل الثامن مِنهُ، ما يلي: «حينا ملك (بل شصر) عرضت لي وأنا دانيال رؤيا بعد الرؤيا الأولى التي شاهدتها، وذلك حينا كنت أسكن قصر (شوشان) في بلاد (عيلام) فقد رأيت وأنا في المنام بأني على مقربة مِن نهر (أولاي) وأن كبشاً يقف قرب النهر وكان له قرنان طويلان، ووجدته يضرب بقرنيه غرباً وشهالاً وجنوباً، ولم يتقدم أحد أمامه، ولأنه لم يكن يوجد أحد أمامه، لذا فإنه كان يتصرّف وفقاً لما يريد، وكان يكبر» .

وبعد ذلك نقل عن دانيال في هذا الكتاب قوله: «وقد تجلّىٰ لهُ جبرائيل (أي لدانسيال) وفسَّر منامه هكذا: إنَّ الكبش ذا القرنين الذي رأيتهُ فإنَّهُ مِن ملوك المدائن وفسارس (أو ملوك ماد وفارس).

١. يراجع تفسير نور الثقلين، ج ٣. ص ٢٩٤ و٢٩٥.

٢. كتاب دانيال، الفصل ٨. الجمل ١ ـ ٤.

لقد استبشر اليهود مِن رؤيا دانيال وعلموا بأنَّ فترة عبوديتهم ستنتهي مِن قبضة البابليين.

ولم تمض مُدَّة طويلة حتى ظهر (كورش) على مسرح الحكم في إيران ووحَّد بلاد (ماد وفارس) وشكَّل مِنها مملكة كبيرة؛ وكها قال دانيال، فإنَّ الكبش كان يضرب بقرنه الغرب والشرق، فإنَّ كورش قامَ بالفتوحات الكبيرة في الجهات الثلاث، وحرَّر اليهود وسمح لهم بالعودة إلى فلسطين.

والطريف ما نقرؤه في التوراة في كتاب «أشعيا» فصل ٤٤ رقم ٢٨: «ثم يقول بخصوص كورش: إنَّهُ كانَ راعياً عِندي (أي عند الرب) وسيقوم بتنفيذ مشيئتي».

يجب الإنتباه إلى أنَّ وصف كورش ورد في بعض تعبيرات التوراة عــلىٰ أنَّــهُ «عــقاب المشرق» والرجل المدبّر الذي يأتي مِن مكانٍ بعيد. \

الأصل القاني: لقد تم العثور في القرن التاسع عشر الميلادي على تمثال لكورش في طول إنسان تقريباً، وذلك بالقرب مِن مدينة «اصطخر» بجوار نهر «المرغاب» ويظهر مِن هذا التمثال أن لكورش جناحين مِن الجانبين يشبهان جناح العقاب، وعلى رأسه تاج يُشاهد فيه قرنان يشبهان قرنا الكبش.

فضلاً عمّا يطويه هذا التمثال مِن غوذج قيّم لفن النحت القديم، فقد جلب انتباء العلماء، حتى أنَّ مجموعة مِن العلماء الألمان سافروا إلى إيران لأجل رؤيته فقط.

عند تطبيق ما ورد في التوراة على مواصفات التمثال تبلور في ذهن العلّامة (أبو الكلام آزاد) احتال وجود اشتراك بين «ذو القرنين» وكورش، وأنَّ الأخير لم يكسن سوى «ذو القرنين» نفسه. فتمثال كورش لهُ جناحان كجناحَى العُقاب، وهكذا توضّحت شخصية «ذو القرنين» التأريخية لمجموعة مِن العلماء.

وممًا يؤيِّد هذه النظرية الأوصاف الأخلاقية المذكورة لكورش في التاريخ.

يقول «هرودوت»، المؤرخ اليوناني: لقد أعطىٰ كورش أمراً إلىٰ قـوّاتـــه بألّا يــضربوا بسيوفهم سوى المحاربين، وأن لا يقتلوا أي جندي للعدوّ إذا انحنىٰ، وقد أطاع جيشهُ أوامره، بحيث إنَّ عامّة الناس لم تشعر بمصائب الحرب ومآسيها.

١.كتاب أشعيا، فصل ٤٦، رقم ١١.

ويكتب عنهُ «هرودوت» أيضاً: لقد كان كورش ملكاً كريماً، وسخيّاً عطوفاً، ولم يكن مثل بقية الملوك في حرصهم على المال، بل كان حريصاً على إفشاء العدل، وكان يستسم بالعطاء والكرم، وكان ينصف المظلومين ويحب الخير.

ويقول مؤرّخ آخر هو (ذي نوفن): لقد كان كورش ملكاً عادلاً وعطوفاً، وقد اجتمعت فيه فضائل الحكماء، وشرف الملوك؛ فالهمّة الفائقة كانت تغلب على وجوده، وكان شعاره خدمة الإنسانية، وأخلاقه إفشاء العدل، كما أنَّ التواضع والسماحة كانا يعلبان الكبر والعجب في وجوده.

الطريف في الأمر أنَّ هؤلاء المؤرِّخين الذين ذكرواكورش في الأوصاف الآنفة الذكر، كانوا مِن كُتّاب التاريخ الغرباء عن قوم كورش، ومِن غير أبناء وطنه، حسيثُ كانوا مِن (اليونان)، والمعروف أنَّ أهل اليونان تعرّضوا لهزيمة منكرة علىٰ يدكسورش عهندما فستح «ليديا»!

ثم إنَّ أنصار هذا الرأي يقولون: إنَّ الأوصاف المذكورة في القرآن الكبريم حول «ذو القرنين» تتطابق مع الأوصاف التأريخية لكورش.

والأهم من ذلك أنَّ كورش قد سافر أسفاراً نحو الشهال والشرق والغرب، وقد وردت قصّة هذه الأسفار مُفصَّلة في حياته، وهي تتطابق مع الأسفار الثلاثة لذي القرنين الوارد ذكرها في القرآن الكريم.

فأوّل جيش له كان قد أرسله إلى بلاد «ليديا» الواقعة في شمال آسيا الصغرى، وهذه البلاد كانت تقع غرب مركز حكومة كورش.

وعندما نضع خارطة الساحل الغربي لآسيا الصغرى أمامنا، فسوف نسرى أنَّ القسم الأعظم مِن الساحل يغرق في الخلجان الصغيرة وخاصةً قرب «أزمير» حيث يكون الخليج بشكل يشبه شكل العين. والقرآن يبيِّن أنَّ «ذو القرنين» في سفره نحو الغرب أحسَّ بأنَّ الشمس غرقت في عين مِن اللجن.

هذا المشهد، هو نفس المنظر الذي شاهده «كورش» حينا تطمس الشمس في الخلجان الساحلية لتبدو لعين الناظر وكأنّها غارقة في تلك الخلجان الساحلية.

أمّا الجيش الثّاني فقد كان باتجاه الشرق، وفي وصفه يقول المؤرخ «هرودوت»: إنَّ هذا الهجوم الكورشي في الشرق كانَ بعد فتح «ليديا» وخاصّة بعد عمصيان بمعض القبائل الهمجية التي اجبرت بعصيانها كورش على هذا الهجوم.

و تعبير القرآن الذي يقول: ﴿متى إذا يلغ عطلع الشعس وجدها تطلع على قوم لم تجعل لهم عن دوتها سترا مو إشارة إلى سفر «كورش» إلى أقصى الشرق حيث شاهد أنَّ الشمس تشرق على أناس لم يجعلوا لهم ما يظلّهم مِن حرّ الشمس، وهذه إشارة إلى أنَّ القوم كانوا مِن سكنة الصحارى الرحَّل.

أمّا الجيش النّالث فقد أرسله نحو الشمال باتجاه جبال القوقاز حيثُ وصلَ إلى المضيق المحصور بين الجبلين، وبني هناك سدّاً محكماً بطلب من أهل المنطقة، لكي يتحصّنوا به عن هجهات القبائل الهمجية مِن قوم يأجوج ومأجوج.

المضيق يسمئ في الوقت الحاضر مضيق «داريال» حيث يمكن مشاهدته في الخرائط المنتشرة في الوقت الحاضر، ويقع بين «والادي كيوكز» و «تغليس» في نفس المكان الذي ما زال يظهر فيه حتى الآن الجدار الحديدي الأثري، والذي هو نفس السد الذي بناه «كورش»، إذ ثمّة تطابق واضح بينه وبين ما ذكر القرآن مِن صفات وخصائص لسد ذي القرنين.

هذه هي خلاصة الأدلة التي تدعم صحة النظرية النّالثة حول شخصية «ذو القرنين» . صحيح أنَّ ثمّة نقاطاً مُبهمة في هذه النظرية، إلاَّ أنّها في الوقت الحاضر تعتبر أفسضل النظريات في تشخيص شخصية «ذو القرنين» وتطبيق مواصفاتها القرآنية على الشخصيات التأريخية.

## ثُلْثًا: أين يقع سد ذي القرنين؟

بالرغم من محاولة البعض المطابقة بين سد ذي القرنين وبين جدار الصين الذي لا يزال موجوداً ويبلغ طوله مئات الكيلومترات، إلّا أنَّ الواضح أنَّ جدار الصين لا يَدخل في بنائه الحديد ولا النحاس، ومضافاً إلى ذلك لا يقع في مضيق جبلي ضيّق، بل هو جدار مبني مِن مواد البناء العادية ويبلغ طوله مئات الكيلومترات، وما زال موجوداً حتى الآن.

البعض يرئ في سد ذي القرنين أنّه سد مأرب في اليمن، ولكن هذا السد برغم وقوعه في مضيق جبلي، إلّا أنَّهُ أنشىء لمنع السيل ولخزن المياه، ولم يدخل النحاس والحديد في بنائه.

المزيد بن التفاصيل يمكن مُراجعة كتاب «ذو القرنين أو كورش الكبير».

ولكن بالاستناد إلى شهادة العلماء وأهل الخبرة فإنَّ السد \_ كما أشرنا لذلك قبل قليل سيقع في أرض القوقاز بين بحر الخزر والبحر الأسود، حيث توجد سلسلة جبلية كالجدار تفصل الشمال عن الجنوب، والمضيق الوحيد الذي يقع بين هذه الجبال الصخرية هو مضيق «داريال» المعروف، ويشاهد فيه جدار حديدي أثري حتى الآن، ولهذه المرجّحات يعتقد الكثيرون أنَّ سد «ذو القرنين» يقع في هذا المضيق، وأنَّ المتبقي مِن مواصفات آثاره دليل مؤيّد لذلك.

الطريف في الأمر أنَّهُ يوجد نهر على مقربة من ذلك المكان يُسمى «سائرس» أي «كورش» إذ كان اليونان يسمون كورش بـ (سائرس).

الكتابات الأرمنية القديمة كانت تطلق على هذا الجدار اسم «بهاك كورائي» والتي تعني «مضيق كورش» أو «معبر كورش» وهذا دليل آخر على أنَّ كورش هو الذي بني السد أ

### رابعاً: مَن هم يأموم ومأموم؟

ذكر القرآن الكريم يأجوج ومأجوج في سورتين، إذ وردت المرّة الأولى في الآيات التي نبحثها، والثّانية في سورة الأنبياء، آية ٩٦.

الآيات القرآنية تؤيِّد بوضوح أنَّ هذين الاسمين هما لقبيلتين همجيتين كانتا تـؤذيان سكّان المناطق المحيطة بهم.

وفي كتاب «حزقيل» مِن التوراة، الفصل الثامن والثلاثين والتاسع والثلاثين، وفي كتاب رؤيا «يوحنا» الفصل العشرين، ذكرا بعنوان «كودك» و«ماكوك» التي تعني بعد التعريب يأجوج ومأجوج.

ويقول العلّامة الطباطباني، في تفسير الميزان: إنَّهُ يستفاد مِن مجموع ما ذكر في التوراة أنَّ مأجوج أو يأجوج ومأجوج هم مجموعة أو مجاميع كبيرة كانت تقطن أقصى نقطة في شمال آسيا، وهم أناس محاربون يغيرون على الأماكن القربية منهم .

البعض يعتقد أنَّ هاتين الكلمتين عبريّتين، ولكنّهما في الأصل انتقلتا مِن اليونانية إلىٰ

١٠ للمزيد مِن التفاصيل يراجع كتاب ذوالقرنين أو كورش الكبير.

٢. يلاحظ تفسير الميزان، ج ١٣، ص ٤١١.

العبرية، إذكانتا تلفظان في اليونانية بـ«كاك» و«ماكاك» ثمّ انتقلتا على هذا الشكل إلى كافّة اللغات الأوربية.

ثمّة أدلة تأريخية على أنَّ مُنطقة شهالٍ شرقي الأرض في نواحي «مغولستان» كانت في الأزمنة السابقة كثيغة السكّان، إذ كانت الناس تتكاثر بسرعة، وبعد أن ازداد عددهم التّجهوا نحو الشرق أو الجنوب، وسيطروا على هذه الأراضي وسكنوا فيها تدريجياً.

وقد وردت مقاطع تأريخية مُختلفة لحركة هؤلاء الأقوام وهجراتهم، وقد تمَّت واحدة مِن هذه الهجمات في القرن الرابع الميلادي، بقيادة «آنيلا» وقد قضت هذه الهجمة على حضارة الأمبراطورية الرومانية.

وكان آخر مقطع تأريخي لهجومهم في القرن الثّاني عشر الميلادي بقيادة جنگيز خان، حيث هاجم شرق البلاد الإسلامية ودمَّر العديد مِن المدن، وفي طليعتها مدينة بغداد حاضرة الخلافة العباسية، وفي عصر كورش في حوالي عام ٥٠٠ قبل الميلاد قامت هذه الأقوام بعدّة هجهات، لكن موقف حكومة «ماد وفارس» إزاءهم أدّى إلى تغيير الأوضاع واستتباب الهدوء في آسيا الغربية التي نجت مِن حملات هذه القبائل.

وبهذا يظهر أنَّ يأجوج ومأجوج هُم مِن هذه القبائل الوحشية، حيث طلب أهل القفقاز مِن «كورش» عند سفره إليهم أن ينقذهم مِن هجهات هذه القبائل، لذلك أقدم على تأسيس السد المعروف بسد ذي القرنين \.

8003

١. لمزيد من التفاصيل يراجع كتاب (ذو القرنين أو كورش الكبير).

### التفسير

#### عاقبة الكافرين:

لقد تناولت الآية السابقة سد يأجوج ومأجوج وانهدامه عند البعث، وهذه الآيات تستمر في قضايا القيامة، فتقول أوّلاً: إنّنا سنترك في ذلك اليوم ـ الذي ينتهي فيه العالم \_ بعضهم يومئذ يموج في بعض.

إنَّ استخدام كلمة «يموج» إمَّا بسبب الكثرة الكاثرة للناس في تلك الواقعة، وشبيد لهُ ما نقوله مِن أنَّ الناس في القضية الفلانية يموجون، كناية عن كثرتهم، أو بسبب الإضطراب والخوف الذي يصيب الناس في ذلك اليوم، وكأنَّا أجسادهم تهتز كأمواج الماء.

طبعاً لا يوجد تناقض بين المعنيين، ويمكن أن يشمل تعبير الآية كلا الحالتين.

بعد ذلك تضيف الآيات: ﴿ونفخ في الصور فجمعناهم جمعا ﴾ وبلا شك فإنَّ كافّة الناس سيجمعون في تلك الساحة ولن يستثنى مِنهم أحد، وتعبير ﴿فجمعناهم جمعا ﴾ إشارة إلىٰ هذه الحقيقة.

مِن مجموع الآيات نستفيد أنَّ ثمَّة تحوّلان عظيان سيحصلان عند نهاية هذا العالم وبداية العالم الجديد:

> الأوّل: فناء الموجودات والناس بشكل آني. والثّاني: إحياء الموتى بشكل آني أيضاً.

ولا نعلم مقدار الفاصل بين الحدثين، ولكنَّ القرآن يُعبِّر عن هذين التحوّلين بعنوان (نفخ الصور)، وسنشرح ما يراد من ذلك في نهاية الآية ٦٨ مِن سورة الزمر إن شاء الله.

وهناك رواية ينقلها «أصبغ بن نباتة» عن الإمام الصادق الله ، يبيّن فيها الله أنَّ المقصود مِن قوله تعالى: ﴿وَتَرَكُنَا بِعَضْهُم يُومِنُهُ يَحُوج فِي يَعْفُن ﴾ هو يوم القيامة أ

وقد يتصوّر البعض أنّ هناك تعارضاً بين الرّواية وبين ما ذكرناه أعلاه في تفسير الآية، حيث قلنا: إنّها تعني مرحلة فناء الدنيا، كما يظهر مِن الآيات التي تسبقها والتي تليها، لكن هذا التعارض سيزول إذا التفتنا إلى ملاحظة وهي أنّه يتم ّاستخدام يوم القيامة في بعض الأحيان بمعناه الواسع الذي يشتمل على المقدمات (أي مقدمات القيامة) ونحن نعرف: أنّ الفناء السريع للدنيا هو أحد المقدمات.

ثمّ تنتاول الآيات تفصيل حال الكافرين، حيث توضّح عاقبة أعهالهم، والصفات التي تقود إلى هذه العاقبة، فتقول: ﴿ومرضنا جهنّم يومئذ للكافرين مرضاً ﴾.

إنَّ جهنَّم ستظهر لهم، وتتَّضح لهم الأنواع المختلفة مِن عذابها، وهذا هو بحدٌ ذاته عذاب أليم موجع، فكيف إذا ولجوها!؟

ولكن مَن هُم الكافرون؟ ولماذا يُصابون عِثل هذه العاقبة؟

الآية تعرَّف هؤلاء بجملة قصيرة واحدة بقولها: ﴿الذين كانت أصينهم فحسي فسطاء مـن دُكري﴾ وبالرغم من أنهم يمتكون آذاناً، إلّا أنهم يفقدون القدرة عـلى السماع: ﴿وكانوا لا يستطيعون سمعا﴾.

فهؤلاء أسقطوا في الواقع أهم وسيلة لمعرفة الحق وإداركه، وأهملوا الوسيلة الهمامّة في شقاء أو سعادة الإنسان، يعني أنّهم غطّوا أعينهم وأسماعهم بحجاب وستار بسبب أفكارهم الخاطئة وتعصّبهم وحقدهم وصفاتهم القبيحة الأخرى.

الطريف في الأمر أنَّ الآية تقول فيما يخصّ العين: إنّها كانت مُغطّاة وبعيدة عن ذكري، وهذه إشارة إلى أنّهم لم يستطيعوا أن يشاهدوا آثار الخالق جلَّ وعلا، لأنّهم كانوا في ستار وحجاب مِن الغفلة، ولأنّهم لم يشاهدوا الحقائق فقد اختلقوا الأساطير ونسوا الله.

١. تفسير العياشي، نقلاً عن تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث.

نعم، إنَّ الحق واضح، وكلَّ شيء في هذا الوجود يتحدَّث مع الإنسان، والمطلوب أن تكون للإنسان عين تنظر وأذن تسمع!

بعبارة أخرى: إنَّ ذكر الله ليسَ شيئاً يُكن رؤيته بالعين، فما يشاهد هو آثاره، إلَّا أنَّ آثاره هي التي تذكّر الإنسان بخالقه.

الآية التي بعدها تشير إلى نقطة انحراف فكريّة لدى هؤلاء هي أصل انحراف تهم الأخرى، فتقول: ولقحسب الذين كفروا أن يتّخذوا مبادي مِن دوني أوليا، ﴾.

هل يملك هؤلاء المعبودون -كالمسيح والملائكة -شيئاً للدفاع عن الآخرين بالرغم مِن مكانتهم العالية، أو أنَّ الأمر بالعكس إذ كلّ ما عند هؤلاء همو مِن الله، وأنهم أنفسهم يحتاجون إلى هدايته؟

إنَّ هذه حقيقة واضحة، ولكنَّ هؤلاء تناسوها وتورَّطوا في شراك الشرك.

في ختام الآية وللمزيد مِن التأكيد، تقول الآية: ﴿ لِمَّا لَمَتَدِنَا جِهِنَّمِ لِلْكَافُرِينَ مَزَلًا ﴾.

«نزل» على وزن «رُسل» بمعنى الإقامة، وتعنى أيضاً الشيء الذي يُهَيَّا لتقديمه للضيوف، وذهب البعض إلى أنّ هذه الكلمة تطلق على أوّل شيء يقدّم للضيف عند وروده كالفواكه والشراب.

#### 8003

قُلْهَلْ نُنَيِّنَكُمُ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَنَاسَلُ سَعْبُهُمْ فِي الْحَيَّوةِ الدُّنِيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ فَلَا يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ الْوَلَيْكِ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَا يَنْتِ رَبِهِمْ وَلِقَآبِهِ وَ فَحَيِطَتَ أَعْمَلُهُمْ فَلَا يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ فَا لَيْنِ مَا لَفَهُمْ مَعْمَ اللَّهِ مَا كَفَرُواْ وَالْحَيْدَ وَرُسُلِي فَيْمُ لَمُهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَ الْفَيْدَةِ وَزِنَا ﴿ فَا لَكَ جَزَاقُهُمْ جَهَمَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَالْحَيْدَ وَمِن نُولًا ﴿ وَمُعْلِينَ وَرُسُلِي هُرُوا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدِينَ هُرُوا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

## الثفسير

#### أغسر الناس:

هذه الآيات والآيات اللاحقة \_إلى نهاية السورة المباركة \_في الوقت الذي تتحدَّث فيه عن صفات غير المؤمنين، فإنها تُعتبر نوعاً مِن التلخيص لكافّة البحوث التي وردت في هذه السورة، خاصة البحوث المتعلّقة بقصّة أصحاب الكهف وموسى والخضر وذي القرنين، وما بذلوه مِن جهود إزاء معارضيهم.

فالآيات تكشف أوّلاً عن أخسر الناس، ولكنّها \_ بهدف إثارة حب الإستطلاع لدى المستمع إزاء هذه القضية \_ تعمد إلى إثارتها على شكل سؤال مُوجّه إلى رسول الله على فتقول: ﴿قُلْ هُلُ مَنْ يَكُمْ بِالْأَحْسِرِينَ لُمُحَالاً ﴾.

ثم يأتي الجواب بدون أي توقف حتى لا يبقى المستمع في حيرة، فتقول: ﴿الذين صَلَّ سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً﴾.

مفهوم الخسران لا ينطبق على خسران الأرباح وحسب، بل إنَّ الخسران الواقعي هسو خسران أصل رأس المال، وهل هناك رأس مال أربح وأفضل وأحسن مِن العقل والذكاء والطاقات الإلهيّة الموهوبة للإنسان مِن عمر وشباب وصحة؟ إنَّ نتاج كلَّ هذه المواهب هي أعهال الإنسان، وأعهال الإنسان هي في الواقع انعكاس وتجسيد لطاقاتنا وقدراتنا.

عندما تتحوَّل هذه الطاقات إلى أعمال مخرِّبة أو غير هادفة، فكأنّها قد فنيت أو ضاعت، فهي كمثل الإنسان الذي يحمل ثروة عظيمة معهُ، ولكنّهُ أثناء ذهابه إلى السوق يفقد هذه الثروة ويعود بيد خالية.

وقد لا يكون الخسران خسراناً خطيراً عندما يتعلّم الإنسان مِن فقدان الثروة دروساً كبيرة قد تكون في قيمتها مُساوية للثروة التي فقدها، أو أكثر قيمة مِنها في بعضِ الأحيان، فكأنّه لم يخسر شيئاً.

إِلَّا أَنَّ المنسران الحقيق والمضاعف هو أن يفقد الإنسان رأسهاله المادي والمعنوي في مسالك خاطئة ومجالات منحرفة ويظن أنَّهُ أحسن العمل، فهو في هذه الحالة لم يحصل على ثمرة لعمله، وفي نفس الوقت لم يلتفت إلى ما هو فيه، فيكرَّر العمل.

الجميل هناً، إنَّ القرآن الكريم استخدم تعبير ﴿بالأخسرين لَمَهالا ﴾ في حين أنّ المفروض هو القول: «الأخسرين عملاً» (لأنَّ التمييز مفرد عادة) ولكن لعل هذه الصياغة القرآنية بسبب أنّهم لم يخسروا في عملٍ معين، بل إنَّ جهلهم المركب كانَ سبباً للخسران في جسيع البرامج الحياتية وفي جميع أعمالهم.

بعبارة أخرى: إنَّ الإنسان قد يربح في تجارة معيّنة ويخسر في أخرى، إلَّا أنَّ المحصّلة في نهاية السنة هي أنَّهُ لا توجد خسارة كبيرة، ولكن مِن سوء حظَّ الإنسان أن يخسر في جميع الأعمال التي اشترك فيها.

استخدام كلمة «ضلَّ» لعلَّه إشارة إلى هذه الحقيقة؛ وهي أنَّ أعبال الإنسان لاتفنى في هذا العالم بأي صورةٍ مِن الصور، كما أنَّ المادة والطاقة تتبدّل وتتغيّر ولكنَّها لا تفنى، ولكن قد تختني أحياناً، لأنَّهُ لا يمكن مشاهدة آثارها بالعين، ولا يمكن الاستفادة مِنها بأي شكل مِن الاشكال ومثلها في ذلك مثل رأس المال الضائع والذي لا هو في حوزتنا فنستفيد مِنه، ولا هو فان.

أمّا لماذاً يُصاب الإنسان نفسياً عمثل هذه الحالات؟ فهو أمرٌ سنبحث فيه مفصّلاً في فقرة البحوث.

الآيات الأخرى تذكر صفات ومعتقدات هذه الجموعة مِن الخاسرين، حيث تبدأ بتلك

الصفات التي تكون أساساً في مصائبهم فتقول: ﴿ لُولئك الدّين كفروا بآيات ربّهم ﴾. إنّهم كفروا بالآيات التي ترفع حُمجب الغرور وتجسّد كفروا بالآيات التي ترفع حُمجب الغرور وتجسّد الحقائق أمام الإنسان، وأخيراً فإنّها آيات النور والضياء التي تخرج الإنسان مِن ظُملات الأوهام والتصوّرات الخاطئة وترشده إلى عالم الحقائق.

ثمّ إنّهم بعد ذلك نسوا الله وكفروا بالمعاد وبلقاء الله ﴿ولقائه﴾.

نعم، فما لم يكن الإيمان بالمعاد إلى جانب الإيمان بالمبدأ، وما لم يحس الإنسان بأنَّ هناك قوّة تراقب أعماله وتحتفظ بكلّ شيء إلى لحظة انعقاد المحكمة الكبيرة الدقيقة والقاسية، فإنَّ الإنسان سوف لا يعير أهميّة إلى أعماله وسوف لا يصلح نفسه.

ثمّ تضيف الآية أنَّهم بسبب مِن كفرهم بالمبدأ والمعاد فإنَّ أعيالهم قد حبطت وضاعت: وفعيطت لعمالهم، وغدت تماماً كالرماد في مقابل العاصفة الهوجاء.

ولأنَّهم لا يملكون عملاً قيِّماً غيناً لذا: ﴿فلانقيم لهم يوم القيامة وزنا ﴾.

لأنَّ الوزن يخصّ الأمور الموجودة، أمّا هؤلاء فلا يملكون شيئاً مِن الأعمال، ولذلك ليسَ لهم وزن ولا قيمة؟ وفي إطار بيان جزاء هؤلاء، تكشف الآية عن ثالث سبب في انحراف وخسران هؤلاء، وهو الاستهزاء بما انزل الله فتقول: وذلك جزاؤهم جهتم بما كفروا والتَخذوا لاياتي ورسلي هزوانه أ.

وبذلك فإنَّ هؤلاء انتهوا إلى إنكار الأصول الأساسية الثلاثة في الإعتقاد الديني (المبدأ، والمعاد، ورسالة الأنبياء) والأكثر مِن الإنكار أنَّهم استهزؤوا بهذه الأمور!

والآن بعد أن عرفنا علامات الكفار والأخسرين أعهالاً، وبعد أن انكشفت عاقبة أعهالاًم، تتوجّه الآيات إلى المؤمنين فتبين عاقبتهم، وبمقايسة بين الاثنين نستطيع تشخيص كلّ طرف بشكلٍ كامل. تقول الآية: ولين الذين آهنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنّات للفردوس دولاً».

«الغردوس» بقول كبار المفسّرين (البستان) الذي يشتمل على كلّ النعم والمواهب اللازمة، وبذلك فالفردوس هو أفضل وأكمل البساتين في الجنّة.

ا، هناك كلام بين المفترين حول تركيب جملة ﴿ ذلك جزاؤهم ﴾ فالبعض اعتبر «ذلك» مبتداً و«جزاؤهم» خبراً و«جزاؤهم» خبراً و«جهنم» بدلاً، في حين أنّ البعض الآخر اعتبر أنّ المبتدأ محذوف و «ذلك» خبر له، و «جزاؤهم جهنم» مبتدأ لخبر آخر تقديره: الأمر ذلك جزاؤهم جهنم. إلّا أنه يظهر أنّ الرأي الأوّل أكثر تناسباً من غيره.

وبما أنَّ كمال النعم بدوامها وأن لا تطالها يد الزوال، لذا فإنَّ الآيــة تــقول بــلافــصل: ﴿حَالدين فيها﴾.

وبالرغم مِن أنَّ طبع الإنسان قائم على التغيَّر والتنوَّع، إلَّا أنَّ سكّان الجنّة لا يسطلبون تغيير مكانهم أو حالهم أبداً: ﴿لا يبغون منها حولاً﴾. ذلك لائهم يجدون كلّ ما يطلبون حتى التنوّع والتكامل كما سيأتي شرح ذلك.

### بحوث

### ١\_مُن هم الأفسرون أعمالاً؟

نلاحظ في حياتنا وحياة الآخرين، أنَّ الإنسان عندما يقوم بعمل خاطى، ويعتقد أنَّهُ صحيح، فإنَّ جهلهُ المركب هذا لا يدوم أكثر مِن لحظة أو موقف أو حتى سنة، أمَّا أن يدوم على امتداد عمره فذلك هو سوء الحظ وهو الخسران المبين.

لهذا وجدنا القرآن الكريم يسمّي مئل هؤلاء الأشخاص بالأخسرين، لأنَّ الذي يرتكب الذنب وهو يعلم بذلك، فإنَّهُ سيضع حدّاً لما هو فيه ويعوّض عن الذنب بالتوبة والعمل الصالح، أمّا أولئك الذين يظنون أنّ ذنوبهم عبادة وأعهاهم السّينة أعهالاً صالحة، وانحرافهم استقامة، فإنَّ مثل هؤلاء لا يستطيعون التعويض عن ذنوبهم، بل يستمرون فيا هُم فيه إلى نقطة النهاية، فيكونون كها عبَّر عنهم القرآن: ﴿ بالأخسرين لَه عالاً .

وفي الرّوايات والأحاديث الإسلامية تفاسير مُتعدَّدة للأخسرين أعمالاً، وإنَّ كلّ واحدٍ مِنها إشارة إلى أحد المصاديق الواضحة لهذا المفهوم الواسع مِن دون أن تحدّده، فني حديث «أصبغ بن نباتة» أنّه سأل الإمام علي الله عن تفسير الآية، فقال الإمام: «كَفَرَة أهل الكتاب، اليهود والنصاري، وقد كانوا على العق فابتدعوا في أديانهم وهم يحسبون أنسهم يحسبون صنعاً»!.

وفي حديث آخر عن الإمام على الله أيضاً، قوله بعد ذكر الجواب الآنف: «وما أهل النهر مِنهم ببعيد» يعني الله الخوارج .

١. تفسير نورالتقلين، ج ٣، ص ٢١٢. ٢. المصدر السّابق.

و في حديث ثالث هنا إشارة خاصّة إلى الرهبان (الرجال والنساء الذين يتركون الدنيا) والجاميع التي ابتدعت البدع مِن المسلمين \.

وهناك قسم مِن الرّوايات تفسّر الآية بـ (الذين يُنكرون ولاية أمير المؤمنين الإمام على اللهِ اللهِ على اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

أليسَ الرهبان الذين يعيشون كلّ عمرهم في زاوية مِن الزوايا (في الدير مثلاً) ويعانون أنواع الحرمان، ويمتنعون عن الزواج والأكل والملابس الجيّدة، ويفضّلون سُكنى الدير على كلّ شيء وهم يظنون أنَّ هذه الحياة تـقرّبهم إلى الله، أليسَ هـؤلاء مـصداقاً واضحاً للأخسرين أعهالاً؟!

هل هُناك مذهب أو دين إلهي يمكن أن يدعو إلى خلاف قانون العقل والفطرة، أي يدعو الإنسان الاجتماعي إلى الإبتعاد عن الحياة، ويعتبر هذا العـمل مـصدراً للـتقرّب إلى الله تعالى؟!

إنَّ الذين أوجدوا البدع في دين الله من قبيل التثليث في مقابل توحيد الله الواحد الأحد، واعتبروا المسيح بن مريم ابن الله، وأدخلوا خرافات أخرى في دين الله، ظنّاً مِنهم بأنهم يُحسنون صُنعاً، أليسَ هؤلاء وأمثالهم هم أخسر الناس؟!

ألا يُعتبر خوارج «النهروان» مِن أخسر الناس، وهم المجموعة الجاهلة التي إرتكبت أعظم الذنوب (مثل قتل الإمام علي ﷺ) ظنّاً مِنهم أنَّ هذا الأمر سيقرّبهم مِن الله، بـل واعتبروا أنَّ الجنّة مخصوصة لهم؟!

الخلاصة: إنَّ الآية لها مفهوم واسع، إذ تشمل أقبواماً كيثيرين في السبابق والحياضر والمستقبل.

والآن نصل إلى هذا السؤال: ما هو مصدر هذا الإنحراف الخطير؟

إنَّ التعصّب القوي والغرور والتكبّر وحب الذات، هي مِن أهم العوامل التي تقود إلى مثل هذه التصوّرات الخاطئة، وفي بعض الأحيان يكون التملّق، أو الإنطواء على النفس لفترة معيّنة سبباً لظهور هذه الحالة، حيث يتصوّر الإنسان أنَّ كلّ أعاله الخاطئة المنحرفة هي أعهال جميلة، بحيث يشعر بالفخر والغرور والمباهاة بدلاً مِن إحساس الخسجل والشعور

بالعار بسبب أعياله القبيحة. يقول القرآن في مكان آخر واصفاً هذه الحالة: ﴿ أَفَهِنَ زُيِّنَ لَهُ سِيئاته سوء عمله فرآه حسنا ﴾ ﴿ وفي آيات أُخرى، نقرأ أنَّ الشيطان هو الذي يُزيِّن للإنسان سيئاته حسنات، وعنيهم بالغلبة والنصر، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِدْ زَيِّنَ لَهُمُ الشيطان أعمالهم وقالَ لا غالب لكم اليوم مِن الناس ولِتِّي جارلكم ﴾ ` .

ويقول القرآن بعد قصّة برج فرعون المعروف: ﴿وَكَذَلِكَ زَيِّنَ لَفُرِعُونَ سُو، مَمِلُهُ﴾. والآية تعليق على عمل فرعون عندما طلب مِن هامان أن يبني لهُ برجاً لِيطَّلع بزعمه إلى إله موسىٰ كها في الآية ٣٧ مِن سورة غافر.

#### ۲\_ ماذا یعنی لقاء اللہ؟

بالرغم مِن أَنَّ بعض أشباه العلماء يستفيدون مِن أمثال هذه الآيات إمكانية رؤية الخالق جلًّ وعلا في العالم الآخر، ويفسّرون لقاء الله باللقاء الحسي، إلَّا أنَّهُ مِن المعلوم بداهة أنَّ اللقاء الحسي يقتضي تجسيم الخالق جلَّ وعلا، والتجسيم يسقتضي التسحديد والحساجة، والمحدود المحتاج يكون قابلاً للفناء، والكلّ يعرف ويؤمن بأنَّ هذه الصفات لا تنطبق على الله تعالى!

لذا فإنَّ القصد مِن اللقاء أو الرؤيا في الآيات القرآنية ليسَ الرؤية الحسية، بل الرؤية الباطنية المعنوية.

يعني أنَّ الإنسان في يوم القيامة يُشاهد آثار الخالق أكثر وأفضل مِن أي زمان، لذا فإنَّهُ ينظر إليه بوضوح، بعين القلب الواعي البصير، لهذا السبب \_ ووفقاً للآيات القرآنية \_ فإنَّهُ حتى أشد الناس إنكاراً للخالق وأكثرهم عناداً، سوف يقر يوم القيامة بوجود الخالق، وأنَّه لا مجال لانكاره ؟.

بعض المفسّرين اعتبر هذا المفهوم (لقاء الله) مشاهدة النعم والثواب، وأيضاً العــذاب والعقاب الإلهي وفي ذلك تكون كلمة الثواب والعقاب مقدّرة في الآية.

وبالرغم من أنّ هذين التّفسيرين لا تعارض بينهما، إلّا أنَّ التّفسير الأوّل يبدو أظـهر وأوضح.

٢. الأنفال، ٨٤.

۱. فاطر، ۸

٣. يمكن مراجعة سورة المؤمنون، الآية ١٠٦ فما فوق.

### ٣\_ وزن الأعمال

ليس لنا حاجة إلى أن نفسر قضية وزن الأعمال عن طريق تجسيم الأعمال والقول بأنَّ عمل الإنسان سيتحوَّل هناك إلى جسم وله وزن، ذلك لأنَّ الوزن لهُ معنى واسع يشمل أيّة مقايسة، فمثلاً نقول للأشخاص عديمي الشخصية أنهم أسخاص لا وزن لهم، أو أنهم أشخاص خفيفون، ونعنى بذلك ضعف شخصيتهم وليس القلّة في وزنهم الجسمى.

والجميل هنا أنَّ الآية تصف الأخسرين أعهالاً بأنّنا لم نضع لهم يموم القميامة مميزاناً للقياس. ولكن هل تتعارض هذه الآية مع قوله تعالىٰ في الآية ٨ مِن سمورة الأعمراف: ﴿وللوزن يومئذ للحق﴾؟

طبعاً لا، لأنَّ الوزن يخصّ الأشخاص الذين قاموا بأعيال تستحق الوزن، أمَّا الشخص الذي لا يساوي وجوده وأعياله وأفكاره حتى جناح بعوضة، فهل هو بحاجة إلى الوزن؟! لهذا السبب نقراً في رواية معروفة عن النّبي قوله تَرَّيُّكُ «إنَّهُ ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة لا يزن جناح بعوضة» أ.

لماذا؟ لأنَّ أعيال مثل هؤلاء وأفكارهم وشخصيتهم كانت في الحياة الدنيا عديمة الأهمية والفائدة.

ومِن هنا يتّضح أنَّ الناس \_هناك \_على عدَّة أنواع هي:

١- مجموعة تكون مُثقلة بالحسنات والأعلال الصالحة بحيث لا تحتاج إلى الوزن
 والحساب في أعهالها، بل تدخل الجنّة بدون حساب.

٣- محموعة ثانية من الذين حبطت أعمالهم، أو ليس لهم أي عمل الصالح، وهذه لا تحتاج
 إلى وزن أيضاً، بل تدخل النّار بدون حساب.

٣- أمّا المجموعة الثّالثة، فهي التي تملك السيئات والحسنات، وهذه يشملها الوزن والحساب. وقد يكون أكثر الناس مِن هذه الفئة.

### ٤\_ تفسير قوله تعالى: ﴿ لايبغون منها مولا﴾

(حول) على وزن (علل) لها معنيٰ مصدري و تعني التحوّل ونقل المكان، وكما قملنا في

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

تفسير الآيات، فإنَّ الفردوس بسنان الجنّة توجد فيه أفضل النعم والمواهب الإلهيّة، ولهذا السبب فإنّها تعتبر أفضل مناطق ذلك العالم، حيث إنَّ الساكنين فيها لا يتمنّون أبداً الإنتقال منها إلى مكان آخر.

وقد يقول البعض: إنَّ الحياة قد تكون هناك رتيبة وراكدة، وهذا بحدٌ ذاته نقص وعيبٌ كبرٌ فها؟!

في الجواب نقول: ليس غمّة مانع مِن أن يكون التحوُّل والتكامل في نفس المكان، إذا توافرت أسباب التكامل واجتمعت هناك، وهي -قطعاً -متوافرة، وفي ظلّ الأعمال التي قام بها الإنسان في هذه الدنيا، فإنَّ الإنسان -مِن خلال المواهب الإلهيّة هناك -سوف يستمر في طريق تكامله بشكل دائم ومستمر.

وسنقوم إن شاء الله بشرحٍ أفضل لتكامل الإنسان حتى في الجنّة، وذلك في نهاية الآيات التي تُناسب الموضوع.

#### ٥\_ الفردوس لمن؟

قلنا: إنَّ «الفردوس» أفضل مناطق الجنّة، ولا يسكنهُ سوى المؤمنين وذوي الأعسال الصالحة، إذاً سيكون السؤال: مَن يسكن الأقسام الأخرى في الجنّة، إذا كانت الجنّة مكاناً للمؤمنين فحسب وممنوعة على غيرهم؟

في الجواب نقول: إنَّ الفردوس لا تشمل كلَّ مؤمن ذي عمل الصالح، بل هي لمن بلغ درجة عالية مِن الإيمان والعمل الصالح، وهذه المرتبة هي المعيار للوصول إلى الفردوس بالرغم مِن أنَّ ظاهر الآية مطلق، إلَّا أنَّ الإنتباه إلى معنى الفردوس يقيد الإطلاق المذكور. لذلك عندما تتحدَّث سورة المؤمنون عن صفات ورثة الفردوس فإنها تبين الحد الأعلى لصفات المؤمنين والذي لا يكون موجوداً عند جميع الأفراد، وهذا دليل آخر على أنَّ سكنة الفردوس يملكون صفات ممتازة بالإضافة إلى شرطي الإيمان والعمل الصالح.

لذلك رأينا رسول الله ﷺ في حديث سابق، يعلّمنا بأنّنا عندما نطلب الجنّة، فعلينا أن

١. ذهب بعض إلى أنّ هذه الكلمة مأخوذة من اللغة الرومية في الأصل، وذهب آخرون الى أنّ جدورها حبشية انتقلت الى العربية (التفسير الكبير وتفسير مجمع البيان).

ندعو لنيل الفردوس بالخصوص، لأنَّها أكمل وأفضل منازل الجنّة.

وهذه إشارة إلى ضرورة أن تنصرف همة المؤمن \_ في كلّ الأمور \_ إلى أعلى حدّ. وحتى في الجنّة عليه أن لا يقنع بمراحلها الدنيا بالرغم ممّا في هذه المراحل مِن نعم ومواهب.

وطبيعي أنَّ الذي يطلب هذه المنزلة مِن الله لا بدَّ وأن يكون قد أعدَّ نفسهُ لها، وعليه أن يبذل كلِّ سعيه وجهده لكسب أفضل الصفات وأرضى الأعمال.

ومن ذلك يعلم أنّ من يقول بأنّ المهم هو أن أدخل الجنّة حتى في أدنى درجة منها هو شخص يفتقد الهمّة العالية للمؤمنين الحقيقيين.

8003

قُللَّوْكَانَ ٱلْبَحْرُمِدَادَالِكَلِمَنتِ رَقِي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُقَ لَلَّانَ لَنَفَدَكِلِمَنتُ رَقِي وَلَوْجِنْنَا بِمِثْلِهِ عَلَى اللَّهُ وَكُلِمَنْتُ رَقِي وَلَوْجِنْنَا بِمِثْلِهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

سبب النزول

عن ابن عباس قال: «قالت اليهود لما قال لهم النّبي تَنَالِناً ﴿ وَمَا لُوتِيتُم مِنَ العَلَمُ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ أ قالوا: وكيف وقد أو تينا التوراة وَمَن أوتي التوراة فقد أوتي خيراً كثيراً؟ فنزل قوله تعالى: ﴿ قُلُ لُو كَانَ لَلِيعِر مِدَادَاً لِكُلُمُ اللّهِ رَبِّي لِنَفْدَ البَعِرِ ﴾.

وقيل أيضاً: قالت اليهود: إنّك أُوتيت الحكمة، ومَن أوتي الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً، ثمّ زعمت \_ والمخاطب هنا رسول الله تَرَبُّونَةُ \_ انّك لا علم لك بالروح؟ فأمره الله تعالى أن يجيبهم بأني وإن أوتيت القرآن وأوتيتم التوراة فهي بالنسبة إلى كلمات الله تعالى قليلة» ".

### التفسير

### الذين يأملون لقاء الله:

الآيات أعلاه في نفس الوقت الذي تبحث بحثاً مستقلاً، إلا أنّها متصلة مع بحوث هذه السورة، حيث إنَّ كلّ قصّة مِن القصص الثلاث الواردة في السورة، تكشف الستار عن مواضيع جديدة وعجيبة، وكأنما القرآن يريد أن يقول في هذه الآيات: إنَّ الإطلاع على قصّة أصحاب الكهف، وموسى والخضر، وذي القرنين، يعتبر لا شيء إزاء علم الله غير الحدود، لأنَّ علمهُ سبحانه وتعالى ومعرفتهُ تشمل كافّة الكائنات وعالم الوجود في الماضي والحاضر والمستقبل.

١. الإسراء، ١٥٠

٢. تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٤١٠٧ و ١٠٨. وكذلك تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

القرآن الكريم يخاطب الرّسول مَنْ الله عنها منها منها منوله: ﴿قُلُ لُوكُانُ لَلْمُعُمُ مُدَادُاً لِلْمُعُمُ مُداداً لِللهُ مُدَالُهُ وَلَا لَا لَهُ تَنْفُد كُلُهُ اللهُ وَلُو جَنْنَا بَحِثُلُهُ مُدَداً ﴾.

«مداد» تعنى العبر، أو أي مادة ملوّنة تساعد في الكتابة، وهي في الأصل مأخوذة مِن «مدَّ» بمعنى السحب، حيث تتوضّح خطوط الكتابة بسحب القلم .

(كلمات) جمع كلمة، وهي في الأصل تعني الألفاظ التي يتم التحدّث بها، أو بعبارة أخرى: الكلمة لفظ يدل على المعنى، وبما أنَّ كلَّ موجود مِن موجودات هذا العالم هو دليل على علم وقدرة الخالق، لذا فإنَّهُ يطلق في بعض الأحيان على كلّ موجود اسم (كلمة الله) و يختص هذا التعبير أكثر بالموجودات المهمّة العظيمة.

فبالنسبة للمسيح عيسى الله يقول القرآن الكريم: ﴿لِنَّمَا المسيحُ عيسى بن مريم رسول الله وكلمته القاها لِلي مريم ﴾ ٢.

وفي الآية التي نبحثها فإنَّ (كلمة) قد استخدمت بهذا المعنىٰ، أي إشارة إلى موجودات عالم الوجود التي تدل كلّ واحدة فيه على الصفات المختلفة لله تبارك وتعالىٰ.

وفي الحقيقة إنّ القرآن يُلفت أنظارنا في هذه الآية إلى هذه الحقيقة وهي: لا تظنّوا أنَّ عالم الوجود محدود بما تشاهدونه أو تعلمونه أو تحسّونه، بل هو على قدر مِن السعة والعظمة بحيث لو أنَّ البحار تتحوّل إلى حبر، وتكتب صفاته وخصائصه، فإنّها \_أي البحار \_ستجف قبل أن تحصى موجودات عالم الوجود.

ومِن الضروري الإلتفات هنا إلى أنَّ كلمة البحر يراد بها الجنس وكذلك كلمة (مثل) في قوله: ﴿ولوجئنا بعثله مددل فإنه يراد بها الجنس أيضاً، وهذه إشارة إلى أنّنا مها أضفنا مِن أمثال هذه البحار إليها فإنَّ الكلمات الإلهيّة لا تنتهى ولا تنفد.

ولهذا السبب فليس ثمَّة تعارض بين هذه الآية وما ورد في سورة لقهان في قوله تعالى في الآية ٢٧: ﴿ولولِقُما فَي الأَرْضَ مِنْ شَجْرة لَقَلْم والبحريمة ومن بعده سبعة لبحرها تقدمت كلمات الآية ٢٧: ﴿ولولِقُما فَي الأَرْضُ مِنْ شَجْرة لَقَلْم والبحريمة ومن بعده سبعة لبحرها تقدم الأقلام ستتكسر والمحابر ستجف حتى آخر قطرة، ومع ذلك فإنَّ أسرار المخلوقات وحقائق عالم الوجود لا تنتهى.

١٠ نقل الفخر الرازي في معنى «مداد» إضافة إلى ما ذكر معنى آخر، وهو «الزيت» الذي يوضع في المصباح
 ويكون سبباً للنور، والإثنان يرجعان إلى معنى واحد.

۲. النساء، ۱۷۱.

وينبغي الإنتباء هنا إلى أنَّ الآية أعلاه في الوقت الذي تُجسِّد فيه سعة عالم الوجود اللامتناهية في الماضي والحاضر والمستقبل، فإنها تُوَضَّع -أيضاً -العلم المطلق وغير المحدود للخالق جلَّ وعلا، لأنّنا نعلم أنَّ الله سبحانه وتعالى يحيط علمه بماكان موجوداً في عالم الوجود، وبما سيكون موجوداً، وفي الوقت الذي يعتبر فيه علم الله تعالى «علماً حضورياً» فإنّه لا يفترق عن وجود هذه الموجودات. (فدقق في ذلك).

إذن نستطيع أن نقول: لو أنَّ جميع المحيطات وبحار الأرض تحوّلت إلى حبر ومداد، ولو أنَّ كاقة الأشجار تجوّلت إلى أقلام، فإنَّ ذلك كُلّه لا يستطيع الإحاطة بما هو موجود في علم الخالق جلَّ وعلا.

#### توضيع لمفهوم اللانهاية:

يقوم القرآن الكريم بتجسيد العدد اللانهائي ويقرّب معنىٰ العلم المطلق غير المحدود لله تعالىٰ، ويقرّب سعة عالم الوجود العظيم إلىٰ أفكارنا. وقد استخدم القرآن في ذلك توضيحاً بليغاً للغاية، وذكر أرقاماً حيَّة وذات روح.

تُري هل هناك أعداد حيَّة وأخرى ميتة؟

نعم، فني الرياضيات إذا وُضعت الأصفار إلى يمين العدد الصحيح فهي لا تعبّر في الواقع سوى عن أعداد ميتة لا تستطيع أن تجسّد عظمة شيء معيّن.

الأشخاص الذين يهتمّون بالقضايا الرياضية والحسابية يعرفون أنَّ العدد الواحد (كرقم واحد مثلاً) لو وضع أمامهُ مِن الجهة اليمني أصفاراً بطول كيلومتر واحد، فسيكون عدد عظيم جدًّا ومحيِّر ولا يمكن تصوّر عظمته، ولكن لمن؟ للاشخاص الرياضيين لا عامّة الناس الذين لا يستطيعون تصوّر العظمة في هذا الرقم.

العدد الحيي هو العدد الذي تنشغل أفكارنا به، ويجسَّد الحقائق كما هي ويمــلك روحاً ولساناً وعظمة.

والقرآن الكريم بدلاً مِن أن يقول: إنَّ مخلوقات عالم الوجود تتجاوز في كثرتها الرقسم الذي تقع على بينه مئات الكيلومترات مِن الأصفار، يقول: إذا تحوّلت جميع الأشجار إلى أقلام، وكلّ البحار إلى مواد وحبر، فإنَّ الأقلام ستتكسر ومياه البحار ستنتهي، ولا تنتهي أسرار ورموز وحقائق عالم الوجود، هذه الأسرار التي يحيط بها جميعاً علم الله تعالى!

فكّروا جيّداً وتأملوا المقدار الذي يستطيع أن يكتبهُ القلم، ثمّ ما هو عدد الأقلام التي يمكن صناعتها مِن غصن واحد صغير من شجرة معيّنة؟

ومعلوم أنّ باستطاعتنا صناعة آلاف بل حتى ملايين الأقلام مِن شجرة كبيرة عظيمة، ولنا أن نتصوّر كميّة الاقلام التي يمكن صنعها مِن أشجار الأرض جميعاً وغاباتها!

من الجهة الثّانية لنا أن نتصوَّر عدد الكلمات التي يمكن كتابتها مِن قطرة حبر واحدة، ثمّ علينا أن نتصوَّر ما نستطيع كتابته مِن حوض واحد، فبحيرة واحدة، فبحر واحد، فحيط، ومِن ثمّ جميع بحار الأرض ومحيطاتها!

إنَّ الحصيلة - بلا شك - ستكون رقماً عجيباً وخيالياً!!

وتتوضّح عظمة المثال القرآني إذا عرفنا أنَّ رقم (سبع) ليسَ للتحديد، بل هو إشــارة للكثرة، ومعنىٰ هذا الكلام أنّنا لو أضفنا لهذا العدد أضعافه مِن البحار، فإنَّ كلهات الله لا تنفد.

والآن لِنتصوّر الحيوية والروح الدافقة في هذا العدد. والشاهد الحي الذي يبعث اليقظة في روح الإنسان، ويشغل فكره ويجعلهُ يفكّر في آفاق اللانهاية!

إنَّ العدد الذي يتضمّنه المثال القرآني يحس بعظمته الجميع سواء كــانوا ريــاضيين أو أميين.

نعم، إنَّ علم الله تعالىٰ هو أعلىٰ وأوسع مِن هذا العدد.

علم غير محدود ولا مُتناهى.

علم يشمل كلّ الوجود، سابقاً وحاضراً ومستقبلاً، وهو يضم في طيّاته كلّ الأسرار والحقائق!

الآية الثّانية في البحث والتي هي آخر آية في سورة الكهف، عبارة عن مجموعة مِن الأسس والأصول للإعتقادات الدينية، التي تتركّز في التوحيد والمعاد ورسالة الرّسول يَهَا والآية في مضمونها إشارة إلى نفس المضمون الذي ورد في بداية السورة المباركة، في البداية تحدّثت السورة عن الله والوحي والجزاء والقيامة، والآية الأخيرة هي خلاصة لجموع ما ورد في السورة، التي اشتملت في قسم مهم منها على الأصول الشلائة الآنفة باعتبارها محاور للسورة.

ولأنَّ قضية النبوة قد اقترنت مع أشكال مِن الغلو والمبالغة على طول التاريخ، لذا فإنَّ الآية تقول: ﴿قُل لِنَما لَنَا مِشْرَ مِثْلُكُم يوحى لِليَّ ﴾.

وهذا التعبير القرآني نسف جميع الإمتيازات المقرونة بالشرك التي تُخرج الأنبياء مِـن صفة البشرية إلى صفة الألوهية.

ثم تشير الآية إلى قضية التوحيد مِن بين جميع القضايا الأخرى في الوحي الإلهي حيث تقول: ﴿ أَنُّهَا لِلهِكُم لِله واحد ﴾.

أمّا لماذا تمّت الإشارة إلى هذه القضية؟ فذلك لأنَّ التوحيد هو خلاصة جميع المعتقدات، وغاية كلّ البرامج الفردية والاجتاعية التي تجلب السعادة للإنسان.

وفي مكان آخر، أشرنا إلى أنَّ التوحيد ليسَ أصلاً مِن أصول الدين وحسب، وإنَّمَا هو خلاصة لجميع أصول وفروع الإسلام

لو أردنا على سبيل المثال أن نشبّه التعليات الإسلامية مِن الأصول والفروع على أنّها قطع مِن الجواهر، عندها نستطيع أن نقول: إنَّ التوحيد هو السلك والخيط الذي يربط جميع هذه القطع إلى بعضها البعض ليتشكَّل مِن الجموع قلادة جميلة وثمينة.

وإذا أردنا أن نشبّه التعليات الإسلامية أصولاً وفروعاً بأعضاء الجسم، فإنَّ التوحيد سيكون روح الإنسان التي تهب الحياة لكافّة الأعضاء.

وقد أثبتنا في بحوثنا حول المعاد والنبوة أنَّ هذين الأصلَيْن لا ينفصلان عن التوحيد. يعني: عندما نعرف الخالق بجميع صفاته، فإنّنا نعلم أنَّ مثل هذا الخالق يجب أن يسرسل الأنبياء، وتقتضى حكمته وعدالته أن توجد محكمة عادلة وأن يكون هناك بعثاً.

والمسائل الاجتاعية، وكلّ الجتمع الإنساني وما يرتبط به، ينبغي أن يكون فيه شعاع مِن التوحيد حتى يتوحّد وينتظم ويستقر.

هٰذا السبب نقرأ في الأحاديث القدسيّة إنّ: «كلمة لا اله إلّا الله حصني فمن دخل حصني أمن من عذابي».

وكلّ منّا قد سمع أيضاً أنّ النّبي عَلَيْنَ قال في بداية الإسلام: (قولوا لا إله إلَّا الله تفلحوا).

الجملة القالثة في الآية الكريمة تشير إلى قضية البعث وتربطها بالتوحيد بواسطة (فساء التقريع) حيث تقول: ﴿قَمَنَ كَانَ يَرْجُوا لَقَاءَ رَبِّه فَلَيْحَمْلُ مَمَلًا صَالِحًا﴾.

بالرغم مِن أنّ لقاء الله بمعنى المشاهدة الباطنية ورؤية الذات المقدّسة بعين البصيرة هو أمرٌ ممكن في هذه الدنيا بالنسبة للمؤمنين الحقيقيين، إلّا أنّ هذه القضية تكتسب جانباً عاماً يوم القيامة بسبب مشاهدة الآثار الكبيرة والواضحة والصريحة للخالق تبارك وتعالى. لذا

فإنَّ القرآن استخدم هذا التعبير في خصوص يوم القيامة.

مِن جانب آخر، فإنَّ الإنسانُ الذي ينتظر أمراً معيِّناً، ويأمل شيئاً ما، فمن الطبيعي أن يُهيِّء نفسهُ ويعدَّها لإستقبال ذلك الأمر، أمَّا الشخص الذي يدَّعي ولا يستعد، وينتظر ولا يعمل، فهو في الواقع مدع كاذب لا غير.

لهذا السبب فإنَّ الآيد أعلاه تقول: ﴿ فليعمل مملا صالحاً ﴾ حيث وردت بصيغة الأمر؛ الأمر الذي يلازمه الرجاء والأمل بانتظار لقاء الله.

وفي آخر جملة ثمَّة توضيح للعمل الصالح في جملة قصيرة، هي قوله تعالى: ﴿ولا يشرك بعبادة ربَه أحدا ﴾.

بعبارة أخرى: لا يكون العمل صالحاً ما لم تتجلى فيه حقيقة الإخلاص.

فالهدف الإلهي يعطي لعمل الإنسان عمقاً ونورانية خاصّة، ويوجّهه الوجهة الصحيحة، وعندما نفقد الإخلاص يكون العمل ذا جنبة ظاهرية حيث يشير إلى المنافع الخماصّة، ويفقد عمقه وأصالته ووجهته الصحيحة.

في الحقيقة إنَّ العمل الصالح الذي ينبع مِن أهداف إلهيَّة، ويَترَج بالإخلاص ويتفاعل معد، هو الذي يكون جوازاً للقاء الله تبارك وتعالىٰ.

وقد أشرنا سابقاً إلى أنَّ العمل الصالح لهُ مفهوم واسع للغاية، وهو يشمل أي برنامج مفيد وبنّاء، فردي واجتاعي، وفي أيّ قضية مِن قضايا الحياة.

### الإمّلاص أو روع العمل الصالع:

أعطت الرّوايات الإسلامية مكانةً خاصّة لقضية «النبّة»، والإسلام في العادة يقرّ بقبول الأعمال بملاحظة النبّة والهدف مِن العمل.

الحديث المشهور عن النَّبِي تَلَيُّكُمُّ : «لا عمل إلَّا بنية» بيانٌ واضح لهذه الحقيقة.

وبعد (النيّة) هناك (الإخلاص)، فلو اقترن العمل بالإخلاص فسيكون عملاً ثميناً للغاية، وبدون الإخلاص لا قيمة له، والإخلاص هو أن تكون الدوافع الإنسانية خالية مِن أيّ نوع مِن أنواع الشوائب، ويمكن أن نسمّي الإخلاص بـ«توحيد النيّة» يعني التفكير بالله وبرضاه في جميع الأمور والحالات.

والطريف في الأمر هنا هو ما ورد في سبب نزول هذه الآية مِـن أنَّ رجـلاً جــاء إلىٰ

النّبي تَنَالَقُهُ فقال: إنّي أتصدق وأصل الرحم، ولا أصنع ذلك إلّا لله، فيذكر ذلك مِني، وأحمد عليه فيسرّني ذلك، وأعجب بهِ، فسكت رسول الله تَنَالِقُهُ ، ولم يقل شيئاً، فنزلت الآية: ﴿ .. فَهَمْ كَانَ يَرْجُولُ لَقَاءَ رَبِّه قَلْيُسُهُلُ مَعْلًا صَالَحًا ولا يشرك بعبادة ربّة أحدا ﴾ أ.

إنَّ المقصود مِن هذه الرَّواية ليسَ الفرح أو السرور اللاإرادي، بل الحالة التي يكون فيها الفرح والسرور هدفاً لعمل الإنسان، أو الحالة التي تؤدّي إلى عدم خلوص النيّة.

فالعمل الخالص يعتبر مهمّاً في الإسلام إلى الحدّ الذي يقول فيه رسول الله مَتَالِيَّةُ: «مَن فالعمل الخالص يعتبر مهمّاً في الإسلام إلى الحدّ الذي يقول فيه رسول الله مَتَالِيَّةُ: «مَن أَخلص للهُ أَربِعين يوماً فجر الله ينابيع الحكمة مِن قلبه على لسانه» .

إلهي، اجعل نيّاتنا خالصة في جميع أعمالنا بحيث لا نفكّر بأحدٍ سـواك، ولا نـعدوك إلى غيرك... واجعل ما نريده وما لا نريده تبعاً لطاعتك ورضاك... آمين ربّ العالمين.

آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الكهف

8003

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث؛ وتفسير القرطبي.

٢. سفينة البحار، ج ١، ص ٤٠٨.

# فهرس

# سورة النّحل

| ٧, | محتويات السّورة:                                 |
|----|--------------------------------------------------|
| ۸. | فضيلة السّورة:                                   |
|    | تفسير الآيتان: ١ ـ ٢                             |
| ٩. | (أتىٰ أمْرُ اللَّهِ):                            |
|    | تفسير الآيات: ٣ ـ ٨                              |
| ۱۲ | الحيوان ذلك المخلوق المعطاء:                     |
| 17 | أهمّيّة الزراعة والثروة الحيوانية:               |
|    | تفسير الآيات: ٩ ـ ١٣                             |
| 19 | كلّ شيء في خدمة الإنسان!كلّ شيء في خدمة الإنسان! |
|    | بحوث                                             |
| 44 | ١_النعم المادية والمعنوية١                       |
|    | ٢_لماذا الزّيتون والنخيل والأعناب دون غيرها؟!    |
|    | ٣_التفكّر والتعقّل والتذكّر٣                     |
|    | تفسير الآيات: ١٤ ـ ١٨                            |
| ۲۷ | نعمة الجبال والبحار والنجوم:                     |
| ٣٣ | بحث: الطريق، العلامة، القائد:                    |

| د]                                     |                                            | 717                  |
|----------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------|
|                                        | تفسير الآيات: ١٩ _٢٣                       |                      |
| ۳٥                                     |                                            | آلهة لا تشعرا        |
| ۲ <b>۸</b>                             | برون؟                                      | بحث: من هم المستك    |
| ٣٩                                     |                                            | سبب النّزول          |
|                                        | تفسير الآيات: ٢٤ _ ٢٩                      |                      |
| ٣٩                                     |                                            | حمل أوزار الآخرين:   |
| ٤٤                                     | ,,,,,                                      | بحثان                |
| ٤٤                                     | ىئة وسيئة                                  | ١_السُنّة سنتان حــ  |
| ٤٦                                     | الأوان                                     | ٢_التّسليم بعد فوات  |
|                                        | تفسير الآيات: ٣٠_٣٢                        |                      |
| ٤٨                                     | ئين: ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، | عاقبة المتقين والمحس |
|                                        | تفسير الآيات: ٣٧_٣٧                        |                      |
| ٥١                                     | الأنبياء:                                  | البلاغ المبين وظيفة  |
| ۰۷                                     | ,,,,,,                                     | بحثان                |
|                                        |                                            | • .                  |
| ٥٧                                     |                                            | ٢ــ لكل آمّة رسول    |
| ٥٨                                     |                                            | سبب النّزول          |
|                                        | تفسير الآيات: ٣٨_ ٤٠                       |                      |
| ٥٨                                     | <b>(فات:</b>                               | _                    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                                            | سبب النّزول          |
|                                        | تفسير الآيتان: ٤١ ـ ٤٢                     |                      |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                                            | ثواب المهاجرين:      |
| ٦٣                                     |                                            | يحوث                 |

| 714       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [                  |
|-----------|-----------------------------------------|--------------------|
|           | تفسير الآيتان: ٤٤ ـ ٤٤                  |                    |
| ٠٠        | تعلمون!                                 | سألوا إن كنتم لا   |
| ٠v٧       | ل الذكر؟                                | حث: من هم أها      |
|           | تفسير الآيات: ٤٧_٤٥                     |                    |
| ٧٠        | *************************************** | كلٌّ ذنبٍ عقابه:   |
|           | تفسير الآيات: ٤٨ ـ ٥٠                   | ŕ                  |
| ٧٣        | الله عزَّ وجلَّ:لله عزَّ وجلَّ:         | سجود الكائنات      |
| Y&        | ياتنا:                                  | ثر الظِلال في ح    |
|           | تفسير الآيات: ٥١ - ٥٥                   | •                  |
| <b>vy</b> | د <b>واحد</b> :د                        | دين حق ومعبو       |
|           | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٦٠                   |                    |
| ۸۱        | دة البنت عاراً!                         | عندما كانت ولا     |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                    |
|           | الملائكة بناتاً لله؟                    | _                  |
| ۸٣        | أد البنات في الجاهلية؟                  | ۲_لماذا شاع و      |
|           | "<br>، في إعادة اعتبار المرأة           | _                  |
|           | <br>تفسير الآيات: ٦١ ـ ٦٤               |                    |
| ۸۸        | غضبه:                                   | وسعت رحمته         |
|           |                                         |                    |
|           | . ب<br>تفسير الآيات: ٦٥_٦٧              | -                  |
| ۹۳        | لا تعام:لا تعام:                        | المياه، الثمار، ا' |
|           | ******************************          |                    |

| د]                      | <b>قه</b> رس<br>       | 315                    |
|-------------------------|------------------------|------------------------|
| ٩٥                      |                        | ١-كيف يتكوّن اللبن؟    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | مواد غذائية            | ٢_أهم ما في اللبن من   |
| ۹٧                      | ن وسهل الهضم           | ٣ اللبن غذاء خالص      |
|                         | تفسير الآيتان: ٦٨ ـ ٦٩ |                        |
| 49                      |                        | ١_ما هو «الوحي»؟       |
| ١٠٠                     | الغريزي بالنحل؟        | ٢ــهل يختص الإلهام     |
| ١٠٠                     | مياة النحل             | ٣ــالمهمّة الأولئ في ـ |
|                         | .,                     |                        |
| 1.7                     |                        | بحوث                   |
|                         |                        |                        |
|                         |                        |                        |
| ١٠٣                     |                        | ٣_أين يصنع العسل؟      |
|                         |                        |                        |
|                         | ن الأمراض              |                        |
|                         |                        |                        |
|                         | صوص العسل              |                        |
|                         |                        |                        |
|                         | تفسير الآيات: ٧٠ ـ ٧٢  |                        |
| ١٠٩                     |                        | سبب اختلاف الأرزاق     |
|                         | من العدالة؟!           |                        |
|                         |                        |                        |
|                         |                        |                        |
|                         |                        |                        |

| 710        | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [٧                    |
|------------|-----------------------------------------|-----------------------|
| <b>.</b>   | تفسير الآيتان: ٧٣ ــ ٧٤                 | لا تجعلوا لله شبيه    |
| 1 1A       | تفسير الآيات: ٧٥_٧٧                     | لا تجعلوا لله شبيه    |
| 17         | كافر!كافر                               | مثلان للمؤمن وال      |
| 177        | •••••••••••                             | بحوث                  |
| ١٢٣        | حريّة والأسر                            | ١- الإنسان بين ال     |
| ١٢٤ ٤٢١    | إستقامة في حياة الإنسان                 | ٢_دور العدل والا      |
| ١٣٤        | لواردة عن أهل البيت:                    | ٣_أمَّا الرَّوايات ال |
|            | تفسير الآيات: ٧٨ ـ ٨٣                   |                       |
| ١٢٦        | ة والمعنوية:                            | أنواع النعم المادية   |
| 177        | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | بحوث                  |
| <b>\YV</b> | عند الإنسان                             | ١_بداية الإدراك       |
| ١٢٨        | معرفة                                   | ٢_نعمة وسائل ال       |
| 179        | ن                                       | ٣_لعلكم تشكرو         |
| ١٣٠        |                                         | بحوث                  |
| ١٣٠        | الطيور في السماء                        | ١_أسرار تحليق ا       |
| ١٣٢        | *************************************** | ٢_ ترابط الآيات       |
| ١٣٣        | اكن، الأغطية                            | ٣- الظلال، المسا      |
| ١٣٦        |                                         | بحثان                 |
| 177        | رین                                     | ١_كلمات المفسّر       |
| ١٣٧        | ع الباطل                                | ٢_صراع الحقّ م        |
|            | تفسير الآيات: ٨٤ ـ ٨٩                   | _                     |
| ١٣٨        | اب أمام المجرمين:                       | عندما تغلق الأبو      |
| 127        | *************************************** | بحثان                 |

| ٤]        | فهرس                                    | <i></i>                                                |
|-----------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
|           |                                         | ١_القرآن تبيان لكل شــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٠ ٢3١     | -<br>بع                                 | ٢_مراحل الهداية الأرب                                  |
|           | تفسير الآية: ٩٠                         |                                                        |
| ١٤٧       |                                         | أكمل برنامج إجتماعي                                    |
| ١٥٠       | سو:                                     | أشمل آيات الخير واك                                    |
| ١٥٣       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | سبب النّزول                                            |
|           | تفسير الآيات: ٩١ _ ٩٤                   |                                                        |
| ۱۵۳       | مان:مان:                                | الوفاء بالعهد دليل الإيا                               |
| 107 701   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   | بحثان                                                  |
|           | ••••••                                  |                                                        |
|           | ، العهود                                |                                                        |
| 17        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | سبب النَّزول                                           |
|           | تفسير الآيات: ٩٧-٩٧                     |                                                        |
| <i>F1</i> | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ثمن الحياة الطيّبة:                                    |
| 757       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث                                                   |
| ٠ ٢٢١     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ١_منابع الخلود                                         |
| ٠٦٣       | ن والمرأة                               | ٢_التساوي بين الرجل                                    |
| ٠٦٣       | ح ترتوي من الإيمان                      | ٣_جذور العمل الصالِ                                    |
| ۱٦٥       |                                         | ٤_ما هي الحياة الطيّبا                                 |
|           | تفسير الآيات: ٩٨ ـ ١٠٠                  |                                                        |
|           |                                         |                                                        |
|           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                        |
| ٠٠٠. ٨٢٨  |                                         | ١ ـ موانع المعرفة                                      |
| ١٦٩       | (من الشّيطان الرّجيم)؟                  | ٢_لماذا يكون التعوّذ                                   |

| <b>117</b>  | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                               | [٧               |
|-------------|----------------------------------------------------------------|------------------|
|             | حقّ والباطل                                                    | ٣_پين لوائي ال   |
|             | القرآنالقرآنالقرآنالقرآنالقرآنالقرآنالقرآنالقرآنالقرآنالمستعدد | -                |
| <b>۱۷</b> ۲ |                                                                | سبب النّزول      |
|             | تفسير الآيات: ١٠١ ـ ١٠٥                                        |                  |
| 177         |                                                                | الإفتراء         |
| <b>\VV</b>  |                                                                | بحوث             |
| \ <b>YY</b> | ، في المنظور الإسلامي                                          | ١_ قبح الكذب     |
| <b>144</b>  | سأ جميع الذنوب                                                 | ٢_الكذب منث      |
| <b>۱۷</b> A | بأ للنفاق                                                      | ٣۔ الكذب منث     |
| ١٧٨         | ين الكذب والإيمان                                              | ٤_ لا انسجام ب   |
| ٠٧٩         | ع الإطمئنان                                                    | ٥_الكذب يرف      |
| ٠٨٠         |                                                                | سبب النّزول .    |
|             | تفسير الآيات: ١٠٦ - ١١١                                        |                  |
| ١٨١         | الإسلام:                                                       | المر تدون عن     |
| ነለ۳         |                                                                | بحثان            |
| ١٨٣         | لفتها                                                          | ١_التقيّة وفلس   |
| ٠٨٥         | ري والملي و المخدوعين                                          | ٢ــ المر تد الفط |
|             | تفسير الآيات: ١١٢ ـ ١١٤                                        |                  |
| ٠٨٧         | أصابهم العذاب:                                                 | الذين كفروا فأ   |
| ١٨٨         | ·····                                                          | بحوث             |
|             | مُ حدثٌ تماريخي؟                                               |                  |
|             | ين الأمن والرّزق الكثير                                        |                  |
| 14          | ع والخوف                                                       | ٣_ لباس الجو     |
| ١٩١         | لنعمة في تضيع المواهب الألهيّة تضيع المواهب الألهيّة           | ع_أث كفيان ال    |

| ٤]   | <b></b>                 | 314                          |
|------|-------------------------|------------------------------|
|      | تفسير الآيات: ١١٥ _ ١١٩ |                              |
| 197  |                         | لا يفلح الكاذبون:            |
| 198  |                         | جواب علىٰ سؤال:              |
|      | تفسير الآيات: ١٢٠ ـ ١٢٤ |                              |
| ١٩٨  |                         | كان إيراهيم لوحده أُمَّة!    |
|      | تفسير الآيات: ١٢٥ _ ١٢٨ |                              |
| Y•Y  | للاح داعية الحق:        | عشرة قواعد أخلاقية س         |
| Y.V  | «سورة النِعَم»:         | خاتمة مقال سورة النحل        |
| Y. 9 |                         | الهدف من ذكر النعم:          |
|      |                         |                              |
|      | سورة الاسراء            |                              |
| *\*  | ن النَّزول              | أوَّلاً: أسماء السّورة ومكار |
| Y18  |                         | ثانياً: فضيلة سورة الإسرا.   |
| ۲۱٤  | توي السورة              | ثالثاً: خطوطٍ عامّة في مح    |
|      | تفسير الآية: ١          |                              |
| * \V |                         | معراج النّبي لَيْنَالِلهُ :  |
| YY•  | ,                       | المعراج:                     |
|      |                         |                              |
|      | روحياً؟                 |                              |
|      | ,                       |                              |
|      |                         | المعراج والعلوم العصرية: .   |
|      |                         | في مُواجهةِ هذه الأسئلة: .   |
|      | تفسير الآيات: ٢ _ ٨     |                              |
| ۲۳۱  |                         | بحوث                         |

| 714     | تفسير كتاب الله المنزل                  | الأمثل في                 | [٧              |
|---------|-----------------------------------------|---------------------------|-----------------|
| ۲۳۱     | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | لتأريخيان لبني إسرائيل    | ١_ الإفسادان اا |
| ۲۳٥     |                                         |                           |                 |
| rr7     |                                         |                           |                 |
|         | ر الآيات: ٩ ـ ١٢                        |                           |                 |
| YYY     | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | بداية والسعادة:           | أقصر الطرق لله  |
| Y£Y     |                                         |                           |                 |
| Y£Y     |                                         | ، عجول ذاتاً؟             | ١_هل الإنسان    |
| YEW     |                                         |                           |                 |
| Y££     | سان                                     | الحساب في حياة الإنس      | ٣_دور العدد و   |
|         | الآيات: ١٣ ـ ١٥                         | تفسير                     |                 |
| Y£7 73Y |                                         | لامية مهمّة:              | أربعة أصولٍ إس  |
| 729 P37 |                                         |                           | بحوث            |
| Y£9     |                                         |                           |                 |
| Yo      |                                         | بال الإنسان العجيبة       | ٢_صحيفة أعم     |
| YOY     |                                         |                           |                 |
| TOT     | معذّبين)                                | ل البراءة» وآية (ماكنًا ، | ٤_قاعدة «أص     |
|         | رالآيتان: ١٦ ـ ١٧                       | تفسير                     |                 |
| TOE     |                                         | الإلْهي:                  | مراحل العقاب    |
|         | رالآيات: ١٨ ـ ٢١                        | تفسير                     |                 |
| YOV     |                                         | الآخرةالآخرة              | طلّاب الدنيا وا |
| Y7      |                                         |                           | بحوثسس          |
| Y7      | ني نقيض؟                                | الآخرة تقعان على طرف      | ١ ـ هل الدنيا و |
| Y7Y     |                                         | في تحقيق المكاسب.         | ٢_دور السعي     |
| Y7Y     |                                         | الإلهية                   | ٣_الإمدادات     |

| تفسير الآيات: ٢٢ ـ ٢٥                             |              |
|---------------------------------------------------|--------------|
|                                                   |              |
| م إسلامية مهمّة:                                  | أحكا         |
| بية الإستثنائية لاحترام الوالدين:٢٦٦              | الأهم        |
| ۲٦٨                                               | بحوث         |
| مترام الوالدين في المنطق الإسلامي٢٦٨              | -j_\         |
| متٌ حول كلمة «قضيٰ»هت حول كلمة «قضيٰ»             | ۲_ بح        |
| عثُ حول معنیٰ کلمة «أفٍ»                          | ٣_ بح        |
| تفسير الآيات: ٢٦ _ ٣٠                             |              |
| ة الإعتدال في الإنفاق والهبات:٢٧٣                 | رعايا        |
| YVV                                               | بحوث         |
| ن هم المقصودون بذي القربيٰ؟٢٧٧                    | ۱_مَوَ       |
| صائب الإسراف والتبذير                             | ۲_ مع        |
| فرق بين الإسراف والتبذير                          | ٣_الة        |
| ل ثمّة تعارض بين الإعتدال في الإنفاق والإيثار؟٧٨٠ | <u>ع_</u> هـ |
| تفسير الآيات: ٣٥_٣٥                               |              |
| حکام مهمّة:                                       | ستةً أ       |
| ة تحريم الزنا:                                    | فلسفا        |
| ۲۸۹                                               | بحوث         |
| نسرار التطفيف في الكيل ٢٨٩                        | ۱_أخ         |
| ا هو حكم التطفيف وبخس الكيل؟١٩٠                   | ۲_ما         |
| ٔ هو معنیٰ «قسطاس»؟۱۹۱۰                           | ٣_ما         |
| تفسير الآيات: ٣٦-٤٠                               |              |
| باد للعلم:                                        | الإنقي       |
| الالتزام والدقة في العمل:                         | أَوْلاً:     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الأمثل في تفسير                                                                                                                            | {v                                                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ار النظام الاجتماعي:                                                                                                                       | درس في استقرا                                                                                                  |
| Y90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | كافحتها:كافحتها                                                                                                                            | الأوهام وسبل م                                                                                                 |
| <b>†47</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | رور                                                                                                                                        | ثانياً: الكبر والغر                                                                                            |
| ۲۹۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ىركاً                                                                                                                                      | ثالثاً: لا تكن مث                                                                                              |
| 799                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                            | بنات اللّه!!                                                                                                   |
| ت: ٤١ ـ ٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تفسير الآيا                                                                                                                                |                                                                                                                |
| ٣٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الحق؟                                                                                                                                      | كيف يفرّون من                                                                                                  |
| ٣٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                            | دليل التمانع:                                                                                                  |
| ٣٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                            | تسبيح الكائنات                                                                                                 |
| ٣٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | سؤال: ،                                                                                                                                    | الجواب على ال                                                                                                  |
| r.v                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ات العترة الطاهرة:                                                                                                                         | جانب من روایا                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                            |                                                                                                                |
| T. 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                            | سبب النّزول                                                                                                    |
| ٤٨ ــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                            | سبب التّزول                                                                                                    |
| ات: ٥٥ ـ ٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تفسير الآيا                                                                                                                                |                                                                                                                |
| ات: ٤٨_٤٥<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تفسير الآيا<br>انع المعرفة:المعرفة                                                                                                         | المغرورون ومو                                                                                                  |
| ات: ٤٥ ـ ٨٠٤<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تفسير الآيا                                                                                                                                | المغرورون ومو<br>بحوث                                                                                          |
| ات: ۵۵ ـ ۸۵<br>۳۱۰ - ۳۱۰ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳۱ - ۳ | تفسير الآيا<br>انع المعرفة:                                                                                                                | المغرورون ومو<br>بحوث<br>۱ـخلاصة عامّ                                                                          |
| ات: ۵۵ ـ ۸ ۸ ۴ ۳ ۱۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تفسير الآيا<br>انع المعرفة:<br>نة للآياتنة للآيات                                                                                          | المغرورون ومو<br>بحوث۱<br>۱ـخلاصة عامّ<br>۲ـلماذا تُنسب                                                        |
| ات: ۵۵_20<br>۳۱۰۳۱۱<br>۳۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تفسير الآيا<br>انع المعرفة:<br>نة للآيات<br>الحجب للخالق؟                                                                                  | المغرورون ومو<br>بحوث<br>١ـخلاصة عامّ<br>٢ـلماذا تُنسب<br>٣ـما معنىٰ الحا                                      |
| ات: ۵۵ ـ ۸۵<br>۳۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تفسير الآيا<br>انع المعرفة:<br>تة للآيات<br>الحجب للخالق؟<br>جاب المستور؟!<br>قر» ماذا يعنيان؟                                             | المغرورون ومو<br>بحوث<br>۱ـخلاصة عامّ<br>۲ـلماذا تُنسب<br>۳ـما معنىٰ الحا<br>٤ـ«أكنّة» و «وَ                   |
| ۳۰۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تفسير الآيا<br>انع المعرفة:<br>تة للآيات<br>الحجب للخالق؟<br>جاب المستور؟!<br>قر» ماذا يعنيان؟<br>ة (مايستمعون به)                         | المغرورون ومو<br>بحوث<br>١-خلاصة عامّ<br>٢-لماذا تُنسب<br>٣-ما معنى الحا<br>٤-«أكنّة» و «وَ                    |
| EX_ E0 : TY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تفسير الآيا<br>انع المعرفة:<br>نة للآيات<br>الحجب للخالق؟<br>جاب المستور؟!<br>قر» ماذا يعنيان؟<br>ة (مايستمعون به)<br>النّبي بأنّهُ مسحور؟ | المغرورون ومو<br>بحوث<br>١-خلاصة عامّ<br>٢-لماذا تُنسب<br>٣-ما معنى الحا<br>٤- «أكنّة» و «وَ<br>٥- تفسير جملاً |
| EA_ EO : = 1  ****  ****  ****  ****  ****  ****  ****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تفسير الآيا المعرفة:                                                                                                                       | المغرورون ومو<br>بحوث<br>١-خلاصة عامّ<br>٢-لماذا تُنسب<br>٢-ما معنى الحا<br>٤- «أكنّة» و «وَ<br>٥- تفسير جملاً |

| ε]     | فهرس                          | 777                                       |
|--------|-------------------------------|-------------------------------------------|
|        | تفسير الآيات: ٥٣ ـ ٥٧         |                                           |
| ٣٢٠    | عارضين:عارضين                 | التعامل المنطقي مع الم                    |
| ٣٢٦٢٢٣ |                               | ماهي الوسيلة؟                             |
|        | تفسير الآيات: ٥٨ ـ ٦٠         |                                           |
| ٣٢٩    | ,,                            | بحوث                                      |
| ٣٢٩    | للجرة الملعونة                | ١_رؤيا النّبي تَبَلِيْنَ والنّ            |
| TTT    | جاز                           | ٢. أعذار مُنكري الإعا                     |
| ۲۳۳    | ئرين سابقاً والمنكرين لاحقاً؟ | ٣_ما العلاقة بين المنك                    |
|        | تفسير الآيات: ٦١ ـ ٥٦         |                                           |
| ٣٣٥    | , . ,                         | مكر إيليس:                                |
| TTV    |                               | بحوث ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| TTV    |                               | ١ ـ في معاني الكلمات                      |
|        | ختلفة في الوسوسة والإغواء     |                                           |
| ۳٤١    | بطان؟ب                        | ٣_لماذا خلق اللَّه الشب                   |
|        | تفسير الآيات: ٦٦ ـ ٦٩         |                                           |
| ۳٤۲    | يو النعم؟                     | لماذا الكفران مَع كلٌّ هَذ                |
| ٣٤٤    |                               | <b>بح</b> وث                              |
| ۳٤٤    |                               | ١_الشّخصية المتقلّبة .                    |
| ۳٤٥    | ن حكومة الله                  | ٢_لا يمكن الهروب مِر                      |
| ۳٤٦    |                               | ٣_معاني الكلمات                           |
|        | تفسير الآيات: ٧٠ ـ ٧٢         |                                           |
| ۳٤٧    | <b>ت:</b>                     | الإنسان سيّد الموجودا                     |
| TEV    |                               | بحوث                                      |
| ۳٤٧    | مة للإنسان                    | ·<br>١ــوسيلة النقل أوّل نع               |

| [٧                                    | لأمثل في تفسير كتاب الله المنزل         | 7,44        |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|
|                                       | خالق ۸                                  | 457         |
|                                       | ٩(ك                                     |             |
|                                       | لآية؟                                   |             |
|                                       | لمخلوقات؟                               |             |
|                                       | ۲                                       |             |
|                                       | ۲                                       |             |
|                                       | -<br>۲                                  |             |
| <del></del>                           | r                                       |             |
| عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ٤                                       | 702         |
|                                       | t                                       |             |
|                                       | تفسير الآيات: ٧٣ ـ ٧٥                   |             |
| بحوث                                  | ۸                                       | <b>70</b> A |
| ١_هل أبدئ الرّسول مروز                | زاء المشركين؟                           | 801         |
|                                       | ١                                       |             |
|                                       | •                                       |             |
| ٤_ تفسير جملة (إذاً لا تُخ            | ك خليلاً)                               | ١٢٦         |
|                                       | ١                                       |             |
| <b>"</b> "                            | ۲                                       |             |
|                                       | تفسير الآيتان: ٧٦_٧٧                    |             |
| مُؤامرة خبيثة أخرى:                   | ۲<br>                                   | ۲٦٢         |
|                                       | تفسير الآيات: ٧٨ ـ ٨١                   |             |
| القناء تهاية الباطل:                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 377         |
| بحوث                                  | <b>\</b>                                | ۸۲۳         |
| ١_صلاة اللّيل عبادة روح               |                                         | ۸۳۳         |

| 375                                    | س<br>                                  |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
|                                        | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
|                                        | TVT                                    |
|                                        | ۳۷۳,                                   |
| <b>-</b>                               | ۳۷۳                                    |
|                                        | ية: ۸۲                                 |
| القرآن وصفة للشفاء:                    | ۳۷۵                                    |
| بحوث                                   | ~~~                                    |
| ١ ـ مفهوم كلمة (مِن) في (من القرآن)    | TV0                                    |
|                                        | TV0                                    |
|                                        | ٣٧٦                                    |
| ٤_القرآن دواء ناجع لكلَّ الأمراض الاجت | ية والأخلاقية                          |
| تفسير الآي                             | ۸٤ _ ۸۳ :                              |
| كلٌ يتصرف وفق فطرته:                   | ٣٨٠                                    |
|                                        | ٣٨١                                    |
| ١_الغرور واليأس                        | ٣٨١                                    |
|                                        | ۳۸۲                                    |
| تفسير                                  | <b>٨</b> ٥ : ٨٥                        |
| ما هي الرّوح؟                          | ٣٨٥                                    |
| صالة واستقلال الرّوح:                  | <b>TAY</b>                             |
|                                        | ٣٩١                                    |
| قد هذه النظرية:                        | ٣٩٢                                    |
| دلة استقلال الروح:                     | <b>۲۹۲</b>                             |
| <u>.</u>                               | ٣٩٤                                    |
| انياً: وحدة الشخصية                    |                                        |

| ٦٢٥ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [٧                |
|-----|-----------------------------------------|-------------------|
| ۳۹۷ | الإشتباه!                               | الحذر مِن هذا ا   |
|     | ق الكبير مَع الصغير                     | •                 |
|     | به الظواهر الروحية مع الأوضاع المادية   | _                 |
|     | تفسير الآيتان: ٨٧ ـ ٨٧                  |                   |
| ٤٠١ | ن رحمته وبركته:                         | ما عِندُكَ هو مِر |
|     | تفسير الآيتان: ٨٨ ـ ٨٩                  |                   |
| ٤٠٣ | *************************************** | معجزة القرآن:     |
| ٤٠٦ |                                         | سبب النّزول .     |
|     | تفسير الآيات: ٩٠ _ ٩٣                   |                   |
| ٤٠٧ | نختلفة:                                 | أعذار وذرائع مُ   |
| ٤٠٩ |                                         | بحوث              |
| ٤٠٩ | ول للمتذرّعين                           | ١۔جواب الرّس      |
| ٤٠٩ | حدودة والطلبات غير المعقولة             | ٢_الأفكار الم     |
| ٤١٠ | ىٰ لِنفي الإعجاز                        | ٣_ذريعة أخر:      |
|     | تفسير الآيتان: ٩٥ _ ٩٥                  |                   |
| ٤١٣ | *************************************** | دريعة عامّة: .    |
| ٤١٥ | *************************************** | بحوث              |
|     | تفسير الآيتان: ٩٧ ـ ٩٧                  |                   |
| ٤١٦ | پقیرٌون:                                | المهتدون الحقب    |
|     | تفسير الآيات: ٩٨ ـ ١٠٠                  |                   |
| ٤١٩ | عاد مُمكناً؟                            | كيف يكون الم      |
| ٤٢٠ | ······································  | بحوث              |
| ٤٢٠ | سماني                                   | ١_المعاد الجس     |
| ۲۰  |                                         | ٢_أيّ الآيات:     |

| ٤]         | فهرس                          | <b></b>               |
|------------|-------------------------------|-----------------------|
|            | «مثلهم»؟»                     |                       |
| ٤٢١        |                               | ٤_ما هو (الأجل)؟.     |
| ٤٢٢        |                               | ٥-الترابط بين الآيات  |
| ٤٢٢        | ر بُخلاء؟                     | ٦ـ هل أنّ جميع البشر  |
| ٤٢٣        | شية الإنفاق)                  | ٧_استخدام تعبير (خ    |
|            | تفسير الآيات: ١٠١_١٠٤         |                       |
| ٤٢٤        |                               | لم يُؤمنوا رغم الآيات |
|            |                               | بحوث                  |
| ٤٢٦        | ت التسع                       | اــالمقصود مِن الآيا، |
| £YA        | الرّسول نفسه؟الرّسول نفسه     | ٢_هل أنَّ السائل هو   |
| ٤٢٨        | س) المذكورة في الآيات؟        | ٣_ما المراد بـ (الأرض |
| ٤٢٩        | عد الآخرة) يوم البعث والآخرة؟ | ٤_هل تعني كلمة (وء    |
|            | تفسير الآيات: ١٠٥ ـ ١٠٩       |                       |
| ٤٣٠        |                               | عُشّاق الحق:          |
| ٤٣٣        |                               | بحوث                  |
| ٤٣٤        |                               | بحثان                 |
| ٤٣٤,       | التعلّم                       | ١_التخطيط للتربية وا  |
|            | ان                            |                       |
| ٤٣٦        |                               | سبب النّزول           |
|            | تفسير الآيتان: ١١٠ ـ ١١١      |                       |
| ٤٣٦        |                               | آخر الذرائع والأعذار: |
|            |                               |                       |
| ٤٤٠        |                               | بحوث                  |
| <b>55.</b> | لاث                           | ١ ـ تناسب الصفات اك   |

| 744 | ٧] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل       |
|-----|-------------------------------------------|
| ٤٤. | ٢_ما هو التكبير؟٢                         |
|     | ٣_الإجابة علىٰ السؤال                     |
|     | سورة الكهف                                |
| ٤٤٥ | فضيلة سورة الكهف:فضيلة سورة الكهف         |
| ٤٤٦ | محتوى سورة الكهف:محتوى سورة الكهف         |
|     | . تفسير الآيات: ١ ـ ٥                     |
| ٤٤٨ | البداية باسم الله، والقرآن:               |
|     | بحوث                                      |
| ٤٤٩ | ١_افتتاح السورة بحمد الله سبحانهُ وتعالىٰ |
| ٤٤٩ | ٢-القرآن كتابٌ ثابت ومستقيم وحافظ         |
| ٤٥٠ | ٣_انذارين شديدين عام وخاص٣                |
| 801 | ٤-الإدعاء الفارغ                          |
| ٤٥١ | ٥_العمل الصالح برنامج مستمرم              |
| ٤٥١ | ٦_ صفة العبد أرقئ وسام للإنسان            |
|     | تفسير الآيات: ٦-٨                         |
| ٤٥٣ | العالم ساحة اختبار:                       |
| ٤٥٦ | أسباب النَّزول                            |
|     | تفسير الآيات: ٩ ـ ١٢                      |
|     | بداية قصّة أصحاب الكهف:                   |
| ٤٥٩ | پخوثب                                     |
|     | تفسير الآيات: ١٣ ـ ١٦                     |
| 173 | القصّة المفصّلة لأصحاب الكهف:             |
|     | بحوثب                                     |

| ε]      | فهرس                   | AYF                         |
|---------|------------------------|-----------------------------|
|         |                        | ١_الفتوة والإيمان           |
| ٤٦٣ ٣٢٤ |                        | ٢ ـ الإيمان والإمداد الإلهي |
| ٤٦٤     |                        | -<br>٣-ملجأ باسم الغار      |
|         | تفسير الآيتان: ١٧ ـ ١٨ |                             |
| £77 173 |                        | مكان أصحاب الكهف:           |
|         | تفسير الآيتان: ١٩ ـ ٢٠ |                             |
| £79     |                        | اليقظة بعدَ نوم طويل:       |
|         |                        |                             |
| ٤٧٠     |                        | ١_أزكئ الطعام               |
|         |                        |                             |
| ٤٧١     |                        | ٣ـ اللطف مركز القرآن        |
|         | تفسير الآيات: ٢١ ـ ٢٤  |                             |
| ٤٧٣     |                        | نهاية قصّة أصحاب الكهف:     |
| ٤٧٨     |                        | بحوث                        |
| £YA     |                        | ١_قوله تعالئ: (رجماً بالغيب |
|         | ليهم)                  |                             |
|         |                        |                             |
| ٤٨٠     |                        | ٤ـکلّ شيء يعتمد علیٰ مشي    |
|         |                        | ٥-الإجابة علىٰ سؤالٍ        |
|         | تفسير الآيات: ٢٥_٢٧    |                             |
| ٤٨٢     |                        | نوم أصحاب الكهف:            |
| ٤٨٤     |                        | بحوث                        |
| ٤٨٤     | الرّوايات الإسلامية    | ١ ـ قصّة أصحاب الكهف في     |
|         |                        | _                           |

| 749   | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٧  |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ٤٨٨   | ــ الجوانب التربوية لقصّة أهل الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
|       | _ هل أنَّ قصّة أصحاب الكهف علميّة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
|       | بالة الشبات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
|       | وذج آخر: دفن المرتاضين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
|       | -<br>جميد جسم الإنسان وهو حي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
|       | تفسير الآيات: ٢٨ ـ ٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
| ٤٩٩   | حفاة الأطهار!منان المناطهار المناطق المنا | JI |
| ٥٠٢   | حوث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ń  |
| 0 · Y | _الرّوح الطبقية مُشكلة اجتماعية كبيرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١  |
| ٥٠٣   | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۲  |
|       | لـ العلاقة بين عبادة الهوى والغفلة عن الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| ٥٠٥   | ـــملابس الزينة في العالم الآخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤  |
| ۲٠٥   | ــ الإقتراب مِن الأثرياء بسبب ثروتهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٥  |
|       | تفسير الآيات: ٣٦_٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
| 0 · V | جسيد لموقف المستكبرين مِن المستضعفين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ü  |
|       | تفسير الآيات: ٣٧ ـ ٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
| ٥٠٩   | يواب المؤمن:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ÷  |
|       | تفسير الآيات: ٤٤ ـ ٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
| ٥١٣   | هاقبة السوداء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ĵ١ |
| 010   | <b>حثان</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ڊ  |
| 010   | المغرور الثروة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١  |
| ۲۱٥   | بـدروس وعبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۲  |

| <b>E]</b> | فهوس                                    | ٦٣٠                            |
|-----------|-----------------------------------------|--------------------------------|
|           | تفسير الآيتان: ٤٦،٤٥                    |                                |
| ٥١٨       | <b>م</b> يَّة:                          | بداية ونهاية الحياة في لوحةٍ - |
|           |                                         | ب <b>حثا</b> ن                 |
| ot        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ١_المغريات                     |
| ٥٢١       |                                         | ٢_عوامل تحطيم الغرور           |
|           | تفسير الآيات: ٤٩ ـ ٤٩                   |                                |
| ٥٢٣       |                                         | يا ويلتاه مِن هذا الكتاب!      |
| ٥٢٥       |                                         | بحوث                           |
| ٥٢٥       |                                         |                                |
| ٥٢٦       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٢_صحيفة الأعمال                |
| otv       | تربية الناس                             | ٣ــالإيمان بالمعاد ودور. في    |
|           | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٣                   |                                |
| ٥٢٩       |                                         | لا تتخذوا الشياطين أولياء: .   |
| ٥٣٢       |                                         | _                              |
| ٥٣٢       |                                         | ١_ هل كانَ الشيطان مَلَكاً؟ .  |
| ٥٣٤       |                                         | ٢_لا تستعينوا بالضالين         |
|           | تفسير الآيات: ٥٤ ـ ٥٦                   |                                |
| ٥٣٥       |                                         | في انتظار العقاب:              |
|           | تفسير الآيات: ٥٧ ــ ٩٥                  |                                |
| OTA       |                                         | لا استعجال في العقاب الإلهي    |
|           | تفسير الآيات: ٦٤ۦ٦٤                     |                                |
| ٥٤١       |                                         | لقاءِ موسىٰ والخضر ﷺ:          |
|           | تفسير الآيات: ٦٥ ـ ٧٠                   |                                |
| o£7       |                                         | رؤية المعلم الكبير:            |

| ואר                                    | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل       | [٧                       |
|----------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------|
|                                        | تفسير الآيات: ٧١ ــ ٧٨                 |                          |
| ٥٤٩                                    | لمنكرة!!                               | المعلم الإلهي والأفعال ا |
|                                        | تفسير الآيات: ٧٩ ـ ٨٢                  |                          |
| 000                                    | حوادث:                                 | الأسرار الداخلية لهذه ال |
|                                        |                                        | بحوث                     |
| ي!؟۸٥٥                                 | سر في إطار النظام التشريعي أم التكوينم | ١_هل كانت مهمّة الخط     |
|                                        |                                        |                          |
| ٥٦٤                                    | *************************              | ٣_الأساطير الموضوعة      |
| ٥٦٤                                    | الأنبياء بالنسيان؟                     | ٤ هل يمكن أن يُصاب       |
| ۵٦٥                                    | ورية الخضر؟                            | ٥ لماذا ذهب موسي لر      |
| V.o                                    |                                        | ٦ ماذا كان الكنز؟        |
| ٠٧٢٥                                   |                                        | ٧ــدروس هذه القصّة .     |
|                                        | تفسير الآيات: ٨٣ ـ ٩١                  |                          |
| 0VT                                    | يبة:                                   | قصّة «ذو القرنين» العج   |
|                                        | تفسير الآيات: ٩٨١٩٨                    |                          |
| ۰۷٦۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | رنين؟                                  | كيف تم بناء سد ذي الق    |
| ۰۷۹                                    |                                        |                          |
|                                        | ية في هذه القصّة التأريخية             | _                        |
|                                        |                                        |                          |
|                                        | <b>قرنين؟</b>                          |                          |
| ۰۸۹۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | بأجوج؟                                 | رابعاً: مَن هم يأجوج وه  |
|                                        | تفسير الآيات: ٩٩ ـ ١٠٢                 |                          |
| ٥٩١٠٠٠٠٠                               |                                        | عاقبة الكافرين:          |

| <u>:]</u>                 | <b>فهرس</b><br>                        | 744                     |
|---------------------------|----------------------------------------|-------------------------|
|                           | تفسير الآيات: ١٠٨ ـ ١٠٨                |                         |
| 198                       | *****                                  | أخسر الناس:             |
| 194                       | ,,                                     | بحوث                    |
| 194                       | أعمالاً؟                               | ١ ـ مَن هم الأخسرون     |
| ٠٩٩٠٠٠٠٠                  |                                        | ٢_ماذا يعني لقاء الله؟  |
| <b>, , ,</b>              |                                        | ٣ـوزن الأعمال           |
| <b></b>                   | (لا يبغون عنها حولاً)                  | ٤_ تفسير قوله تعالى:    |
| ,. 1                      |                                        | ٥_الفردوس لمن؟          |
|                           |                                        | سبب النّزول             |
|                           | تفسير الآيتان: ١٠٩_١١٠                 |                         |
| , <b></b>                 |                                        | الذين يأملون لقاء الله: |
| , • 0 · · · · · · · · · · | ······································ | توضيح لمفهوم اللانهاي   |
| . <b></b>                 | لل الصالح:ل                            | الإخلاص أو روح العم     |